مَوَسُوْعَتْ ٱلْعَـلَامَةُ الْكَتِّرِ المؤلِّف أنَّ المحترب المراش الصكحت عتباد جمدين يحمد بن المعمك الشتج للفيد مَنْج القلومي في تفيق يلي القرابة التشتيد عَلَمِتَ ٱلْ طَاوِوسَ الجُسَلَّدُ لِحَادِيتَةَ رَ 1/15





,

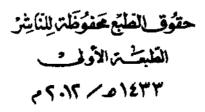




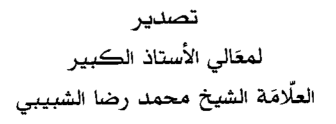
المحتكك كمكاد كمتكتش

التستيد علي أل طاووس

ولأركور في العراق







ظهرت حتى الآن بحوث غير قليلة عن الصاحب أبي القاسم إسماعيل بن عبًّاد \_ رحمه الله \_، وهذه البحوث لجمهرة من الباحثين والمؤرخين والأدباء متقدمين ومحدثين، غير أن جميع ما كتب عن الصاحب حتى هذه الأيام الأخيرة يعوزه الإحاطة والاستيعاب، إلى أن جاءت نوبة الأستاذ الشيخ محمد حسن آل ياسين \_ وهو ممَّن شغفهم أدب الصاحب وفضله وطريقته ومنهجه حبًّا ـ فعمد إلى هذه فسدًّها بهذه الدراسة القيِّمة على وجهٍ حالفه التوفيق فيها، فهي دراسة وافية جامعة تناول فيها الأستاذ المؤلف \_ حرسه الله \_ نواحي انفرد بها مما يتعلق بابن عبّاد ورجع فيها إلى عشراتٍ من المآخذ والمراجع التاريخية وغيرها، ولم يكتف بذلك بل ناقش ما ناقش مما جاء في تلك المراجع حتى خلص إلى رأي اختاره ورجَّحه ـ شأن الباحث المنقب ـ كما تجد ذلك ظاهراً في أكثر فصول الكتاب، ومن ذلك فصول عقدها للبحث في سيرة الوزير العالم المترجم له قبل استيزاره وبعد ذلك، وأخرى خصَّصها بالبحث عن نسبه وبلده، وثالثة عن شيوخه وأساتذته وأصحابه، وعن علومه وفنونه وأخلاقه وملكاته.

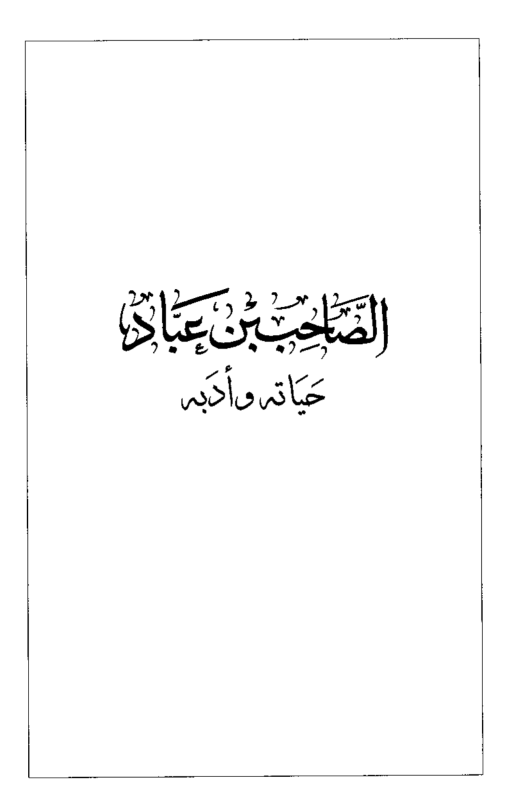
وخلاصة القول ما أكثر الطرائف والفوائد في هذا السِّفر الممتع،

ومن ذلك تلك المناقشة الحصيفة لبعض آراء أبي حيّان التوحيدي في رسالته المعروفة عن «مثالب الوزيرين»، وهي مناقشة خلص المؤلف منها إلى أنَّ الشيخ أبا حيَّان كان منطوياً على حسيكة من الحسد لابن عبّاد، هذا ويطول بنا نفس القول إذا أردنا التوسع في التنويه بمميزات هذه الدراسة، وإني لأرجو أن يحذو حذوَ الأستاذ المؤلف وأن يترسَّم خطاه في البحث سائرُ المنتمين إلى الحوزة العلمية وأن يربأوا بأنفسهم عن خطة الجمود، وإليه تعالى أبتهل أن يحالفه التوفيق سواء أكان ذلك في التأليف أم في نشر "نفائس المخطوطات» خصوصاً ديوان الصاحب بدراستها ثم أضاف إليها ما عثر عليه من شعره في الكتب والأسفار، إلى غير ذلك من رسائله فإن الصاحب تفوَّق في الصناعتين وجوَّد في المنظوم والمنثور، ولا يخفى أن الشيخ الفاضل أطرف المكتب العربية حتى الآن بتحقيق طائفة من الرسائل والمخطوطات النادرة وبشرها، وبذل في هذه الناحية ما عشر عليه من شعره في الصناعتين

هذا وإنه ليسرني - في الختام - تقديم هذا الكتاب إلى المعنيين بدراسة الموضوعات الأدبية والتاريخية، ولا يخالجني أدنى شك في الإقبال عليه وتقدير جهد المؤلف فيه من قبل محافلنا الأدبية أحسن تقدير.

محمد رضا الشبيبي

جمادي الآخرة ١٣٧٦ ١٩٥٧/١/٢٣



مُعْكَمْمْة

بِسْسِدِ ٱلْمَوَالْرَحْمَىٰ ٱلرَّحِيدِ الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على عباده الذين اصطفى

ترجع معرفتي بابن عبّاد إلى سنين خلت: يوم صمَّمتُ على إصدار المجموعة الأولى من «نفائس المخطوطات» وتضمينها رسالتين له في بعض المباحث الكلامية والتاريخية، وكان من واجبي في تقديم الرسالتين أن أعرّف مؤلفهما وأشير إلى موجز من ترجمته، فرجعت إلى المصادر الكبرى لهذا الغرض وقرأت سائر ما ضمته هذه المصادر من أحاديث وتفاصيل تتعلق بالصاحب، فإذا بها تدلُّني على شخصية تاريخية كبيرة كان لها يد بارزة وشأن جليل في عالم العلم والأدب، والوزارة والإدارة، والدين والدولة، في القرن الرابع الهجري.

ورجعت إلى مؤلفات القدامى والمحدثين فاحصاً عن كتاب مستقل يعنى بترجمة هذا الرجل الكبير فلم أجد سوى رسالة للسيد أبي القاسم القوبائي ألّفها عام (١٢٥٩هـ) ورسالةٍ أخرى للأستاذ المعاصر خليل مردم، وكلا الرسالتين ـ باختصارهما وإيجازهما وتقليدهما للسابقين في آرائهم وجمْعهما شتات الأقوال المدونة من دون تمحيص ـ لا تعطيان الصورة الكافية المطلوبة لهذا الوزير الأديب.

وأخذت \_ آنئذ \_ ما كان يحتاجه التقديم من ترجمة الصاحب عازماً على العودة ثانية إلى الموضوع شرحاً وتمحيصاً وبحثاً وتحليلاً، آملاً أن يتيسر لي تعريف هذا الرجل للملاً العربي تعريفاً قريباً إلى الواقع بالمقدار المستطاع.



وعدت إلى صاحبي - مرة أخرى - قبل عام، فبدأت بتصوير سائر كتبه ورسائله المخطوطة المبئوئة في خزائن الكتب في العالم، ثم درستها بإمعان لأتخذ منها المصدر الأول لبحثي المفصَّل، وعرَّجت - بعد الانتهاء منها - على المصادر القديمة والحديثة استقرؤها الواقع وأتساءل منها عن الحقيقة، فرأيت فيها من الخبط والخلط؛ ومن أمالي الحب الأعمى والحقد المتطامن؛ ومن تأثيرات الميول والنزعات الدينية والسياسية والأدبية المختلفة؛ ما مسخ الحقائق وشوَّه الوقائع وضيع اللباب الغض بين أكوامٍ مكدسة من القشور والحواشي والتعليقات.

رأيت الثعالبي ـ مثلاً ـ وقد ارتفع بالصاحب إلى حد المبالغة الصارخة، فنسب له ما يشبه العصمة في كل أفعاله، وما يشبه الإعجاز في كل أقواله، وأحلَّه من الرتب والمنازل ما تقصر عنه رتب الملوك ومنازل الخلفاء فضلاً عن الأمراء والوزراء.

ورأيت أبا حيَّان التوحيدي ـ مثلاً ـ وقد أهوى بالصاحب إلى الحضيض، فنسب له سخف التفكير وركة التعبير وسلاطة اللسان وقلة العقل وسوء السليقة وضحولة المعلومات، وإلى آخر ما شاكل ذلك من مفردات قاموس الشتم والسباب. وكان لكلٍ من الثعالبي وأبي حيَّان ـ بعدهما ـ من يحتج بأقوالهما ويعتبرها الحق والحق وحده، كما كان بين هاتين الدرجتين من الإفراط والتفريط درجات كثيرة من الآراء المتضاربة والأقوال المختلفة، لم تسجل بشكلٍ حر محايد إلا فيما شذ وندر.

٣

وكانت أهم محاولاتي في بحثي هذا أن أكون حراً محايداً بمقدار ما أستطيع، فلم أغرف \_ مع المادحين \_ من بحرهم، ولم أركض \_ مع الحاقدين \_ في ميدانهم، بل رحت أؤيد هذا تارة وأؤيد ذاك ثانية، وأخالفهما \_ كليهما \_ مرة أخرى، رغبة في استجلاء الحقائق وكشف الغوامض، وحباً في بيان الواقع التاريخي بعيداً عن النزعات والأهواء والخضوع للعاطفة.

لقد وقفت عند كثير من الروايات والفروض موقف المشكك المتردد، فلم أعبأ بالجلبة اللفظية وقواتم السند وأسماء المرويّ عنهم، ولم أكترث بجمال التعبير وتأنق السجع وبلاغة البيان، وكان أبو حيَّان التوحيدي على رأس قائمة هؤلاء الرواة المحدّثين المكثرين، فقد وقفت لديه طويلاً وتأملت كلامه مليّاً، ورأيته كيف يتهم نفسه من طرف خفي فيقول: «إني رجل مظلوم من جهته، وعاتب عليه في معاملتي، وشديد الغيظ لحرماني، وإن وصفتُه أربَيْتُ منتصفاً، وانتصفتُ منه مسرفاً، فلو كنت معتدل الحال بين الرضا والغضب أو عارياً منهما جملة، كان الوصف أصدق، والصدق به أخلق»<sup>(۱)</sup>.

(۱) الامتاع والمؤانسة: ۱/۵۳ ـ ۵٤.

ثم رأيته يطلب من الوزير ابن سعدان كتمان الرسالة التي كتبها في «مثالب الصاحب وابن العميد» خوفاً من الصاحب وبطشه لأن «جانبه مهيب ولمكره دبيب».

وعجيب جداً من خوف أبي حيَّان من الصاحب وهو بعيد عنه كل البعد، وفي كنف دولة أخرى وحكم آخر، وتحت حكم الوزير ابن سعدان وزير البلاط النافذ الكلمة في بغداد، فما سبب هذا الكتمان؟ ولم هذا الخوف؟ وهل يرشدنا ذلك إلى اشتمال الرسالة على كثير من الوضع والكذب والتلفيق عن ألسنة بعض الأحياء الذي يخشى تكذيبهم لما نسب إليهم؟

ووقفت مرة أخرى لدى روايات بعض المؤرخين في تعيين مذهبه، حيث رأيتها خاضعة للعاطفة كل الخضوع، بل كان لهذا البعض في تأويل كلمات الصاحب وحملها على تعيين ما لم يُرَد وعلى النحو الذي لم يُقْصَد، تمحل وتعسف وتكلف لا يلتئم مع روح البحث العلمي الصريح.

وهكذا كان منهجي في البحث هو الرجوع أولاً إلى كلمات ابن عبّاد نفسه وتصريحاته، ثم إلى تحقيق النصوص الأخرى والأخذ بالراجح منها بلا تأويل أو تفسير أو تحميل لألفاظها ما لا تطبق.

ثم كان من منهجي أيضاً مخالفة عشّاق الدراسات المنهجية في شأن النصوص التاريخية والأدبية، حيث دأب أولئك على نقل تلك النصوص بالمعنى والفحوى، ليلمس القارىء مقدار بلاغتهم في التعبير، وتمكنهم من البيان، وجمال تنميقهم لتلك النصوص.

أما أنا فلست من الذاهبين هذا المذهب، بل جعلت كل همي أن

أنقل النصوص بحذافيرها \_ فيما يحتاج إلى الاستشهاد بالنص \_، ثم التعليق عليها بما يرجح لديَّ من تأييد أو تردد أو دحض، وكل غرضي من ذلك أن أشرك القارىء معي في الاطلاع على الروايات التاريخية المتضاربة، فلعله يصل \_ بعد اطلاعه \_ إلى نتائج أخرى تتميز بالدقة والرجحان، وإن خالفني فيها أو لم يرجح ما أذهب إليه.

أقول هذا، ولا أقصد منه الطعن في أساليب المحدثين في البحث، فلهم رأيهم في ذلك، ولأسلوبهم خصائصه وميزاته المعزوفة، ولكني وددت أن أشرح للقارىء رأيي في الموضوع، مع الاحتفاظ باحترام سائر وجهات النظر الأخرى في ذلك.

# ٤

ويسرني أن أسجل في هذه المقدمة أن هذا الكتاب هو الأول في سلسلة «مكتبة الصاحب بن عباد» التي أرجو أن يوفقني الله تعالى فيها فأنشر سائر آثار الصاحب المخطوطة على التوالي، وسيكون «ديوان الصاحب» هو الكتاب الثاني من هذه السلسلة، وتتلوه كتبه الأخرى كـ«الإقناع في العروض وتخريج القوافي» و«كتاب الفرق بين الضاد والظاء» و«كتاب المنظومة الفريدة» و«كتاب الروزنامجة».

كما أرجو أن أوفق إلى إعادة نشر بعض مؤلفات الصاحب المطبوعة بتحقيق أكثر وتدقيق أوفر، بعد أن عثرت على نسخ خطية منها تدل على وقوع بعض الأخطاء في المطبوع، ومنها: «كتاب الكشف عن مساوىء شعر المتنبي» و«كتاب الإبانة عن مذهب أهل العدل».

ولا يسعني ــ في الختام ــ إلاّ أن أسجل شكري لسائر من آزرني في تحضير مادة هذا الكتاب، من هيئات ثقافية ومؤسسات علمية وأساتذةٍ كرام، راجباً للجميع تسديد الخطى في ميادين العمل العلمي المثمر والجهد الثقافي البنّاء، والله تعالى وليُّ التوفيق.

محمد حسن آل ياسين

الکاظمیة ۱۳۷٦/۷/۱۸هـ ۱۹۵۷/۲/۱۹م

القسم الأول سيرته

اسمه ونسبه وكنيته: هو إسماعيل بن عبَّاد بن العباس بن عبَّاد بن أحمد بن إدريس. هكذا ساق أكثر المؤرخين سلسلة نسبه<sup>(۱)</sup>، ولم نعثر على ما يخالف ذلك إلا في بيتين من الشعر أُبدل فيهما اسم «عبَّاد» جد أبي إسماعيل بدعبدالله»، وهما: أ - بيت الشاعر السلامي: ب ابسن عسبَّاد بسن عسبا س بن عسبدالله حرها<sup>(۲)</sup> يهني ابن عبَّاد بن عباس بن عب للله نعمي بالكرامة تردف<sup>(۳)</sup>

- (١) ومنهم: ابن العماد الحنبلي في شذرات الذهب: ١١٣/٣، وابن خلّكان في وفيات الأعيان: ٢٠٦/١، والسيوطي في بغية الوعاة: ١٩٦، وعبد الرحيم العباسي في معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٢، وابن كثير في البداية والنهاية: ١١/ ٣١٤، وأبو نعيم في أخبار أصبهان: ١٣٨/٢ ـ في ترجمة عبَّاد ـ، والقوبائي في الإرشاد: ٨.
  - (٢) يتيمة الذهر: ٣/ ٢٥٢، ومعجم الأدباء: ٢٣٦٦/٦.
  - (٣) يتيمة الدهر: ٣/ ٢٨٨، ومعجم الأدباء: ٦/ ١٧٠.

والظاهر أن هذين الشاعرين لم يقصدا من تسمية عبَّاد بـ«عبدالله» أنَّ اسمه كذلك، ولكن استقامة الوزن وضرورة الشعر قد اضطرتهما لذلك. خصوصاً وإن لفظ عبّاد مشتق من العبادة أو العبودية، وكلتاهما مرتبطة بالله تعالى<sup>(۱)</sup>.

وأما كنيته فقد زخرت كتب التاريخ التي ذكرت إسماعيل؛ ومعاجم الأدب التي روت ما قيل في مدحه؛ بتكنيته بـ«أبي القاسم»، ولما مدحه أبو الرجاء الضرير الشاعر بقصيدته العصماء؛ وانتهى في إنشاده إلى قوله:

إلى ابن عبًّا إلي القاسم المصاحب إسماعيل كافي الكفاة

قال إسماعيل: «قد كنت والله أشتهي بأن تجتمع كنيتي واسمي ولقبي واسم أبي في بيت»<sup>(۲)</sup>.

وروي أنه «دخل إلى الصاحب رجل لا يعرفه، فقال له الصاحب: أبو مَنْ؟ فأنشد الرجل:

وتتفق الأسماء في اللفظ والكنى كثيراً ولكن لا تلاقى الخلائقُ فقال له: اجلس يا أبا القاسم»<sup>(٣)</sup>.

وإذاً فتكنية إسماعيل بهذه الكنية أمر لا شك فيه، ولكنّي لم أعثر على ولدٍ لإسماعيل يدعى «قاسماً» ليكنى به أبوه، بل صرحت المصادر

- (1) وردت تسمية جد أبي إسماعيل باسم "عباد" في عدة من الكتب التاريخية غير التي ذكرناها في الهامش الأول -، ومن تلك الكتب: معجم الأدباء: ٦/ ١٦٨، والمنتظم: ١٨٤/٧ - في ترجمة أبي إسماعيل -، والأنساب: ٣٦٤، واللباب: ٢/ ٧٧.
  - (٢) معجم الأدياء: ٦/ ٢٥٣.
  - (٣) معجم الأدباء: ٦/ ١٨٥.

التاريخية إنه لم يرزق إلا بنتاً واحدة، وظني أن هذه الكنية قد كناه بها أبوه عبّاد تيمّناً وتبركاً بها حيث كانت كنية رسول الله (ص)؛ وكان من المتعارف جداً أن يكنى المولود ويلقب \_ عند ولادته وتسميته \_ بكنية ولقب يختارهما الأب كما يختار الاسم له.

#### لقبه:

لإسماعيل بن عبَّاد لقبان مشهوران:

أولهما \_ الصاحب:

ولقد لقَّبه به سائر المؤرخين والكتاب والشعراء حتى بلغ حدًّ الاسم؛ فاستعاض بعض المؤرخين كما استعاض مشهور الناس عن ذكر اسمه بذكر هذا اللقب.

ويقول ابن خلَّكان في بيان سبب تلقيبه بذلك:

«هو أول من لُقِّب بالصاحب من الوزراء، لأنه كان يصحب أبا الفضل ابن العميد فقيل له صاحب ابن العميد، ثم أطلق عليه هذا اللقب لما تولى الوزارة وبقي علماً عليه»<sup>(۱)</sup>.

ويؤيد ابنَ خلّكان ـ في تعيين سبب اللقب وكونه مأخوذاً من مصاحبة إسماعيل لابن العميد ـ لفيفٌ من المؤرخين نذكر منهم:

أ ـ ابن العماد الحنبلي حيث يقول:

«صحب أبا الفضل الوزير ابن العميد، وأخذ عنه الأدب والشعر والترسل، وبصحبته لقب بالصاحب»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) وفيات الأعيان: ۲۰۷/۱.
- (٢) شذرات الذهب: ٣/١١٤.

ب \_ أبو الفداء حيث يقول:

«وهو أول من لُقِّب بالصاحب من الوزراء لأنه كان يصحب أبا الفضل ابن العميد فقيل له صاحب ابن العميد، ثم أطلق عليه هذا اللقب لما تولّى الوزارة»<sup>(۱)</sup>.

وخالف لفيف آخر من المؤرخين في ذلك، فعزوا اللقب إلى سبب آخر غير السابق، وإليك بعض ما قالوا:

أ ـ قال ابن تغري بردى:

«أول وزير سمي بالصاحب، لأنه صحب مؤيد الدولة من الصبا فسمّاه الصاحب فغلب عليه، ثم سمى به كل من وُلِّيَ الوزارة حتى حرافيش زماننا حَمَلة اللحم وأَخَذَة المكوس!»<sup>(٢)</sup>.

ب ـ وقال السيوطي :

«هو أول من سمي الصاحب من الوزراء لأنه صحب مؤيد الدولة من الصبا وسمّاه الصاحب فغلب عليه هذا اللقب»<sup>(٣)</sup>.

ج ـ وقال ياقوت الحموي:

«كتب لمؤيد الدولة بن ركن الدولة بن بويه أخي عضد الدولة بن ركن الدولة الديلمي، ومؤيد الدولة حينئذ أمير، وأحسن في خدمته، وحصل له عنده بقِدم الخدمة قَدَم، وأنس منه مؤيد الدولة كفاية وشهامة فلقبه بالصاحب»<sup>(3)</sup>.

- (1) تاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠.
  - (٢) النجوم الزاهرة: ٤/ ١٧٠.
    - (٣) بغية الوعاة: ١٩٦.
    - (٤) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٣.

د ـ ورجَّح عبد الرحيم العباسي هذا السبب مضعّفاً ما روي من تلقيبه بذلك لصحبته لابن العميد<sup>(۱)</sup>.

هـ \_ وقال الصابي:

«إنما قيل له الصاحب لأنه صحب مؤيد الدولة بن بويه منذ الصبا وسمّاه الصاحب؛ فاستمرَّ عليه هذا اللقب واشتهر به، ثم سمي به كل من ولي الوزارة بعده»<sup>(٢)</sup>.

وما كان لي من طريق لترجيح أحد السببين لولا كلمة الصابي وصراحتها في اختيار سبب معين لهذا اللقب، والصابي ـ وقد عاصر الصاحب واتصل به واطلع على كثير من شؤونه وأخباره ـ حجة في هذا المقام لا يصح للمؤرخ أن يتجاوزها بقليل أو كثير، وواضح أن المعلومات التي تستند إلى المشاهدة والاطلاع لا تعارض ـ أو لا تطرح على الأقل ـ بمجرد قول يُسند إلى راويةٍ؛ أو نقل ينقل عن كتاب متأخر وفي كتاب متأخر أيضاً، ولا مندوحة ـ إذن ـ من الأخذ بما يقوله الصابي في بيان سبب هذا التلقيب.

ومما يؤيد ذلك ما ذكره المؤرخون \_ ممن روينا نصوصهم فيما سبق \_ من صيرورة هذا اللقب بعد إسماعيل لقباً لكل وزير ورئيس "حتى حمّلة اللحم وأخَذَة المكوس" \_ على حد تعبير ابن تغرى \_، ومعنى ذلك إنه لقب رسمي منحه الأمير مؤيد الدولة لوزيره فورثته الأجيال بعد مؤيد الدولة وإسماعيل لقباً كبيراً يلقب به صاحب السلطات ومدير شؤون الرعية، ولو كان هذا اللقب مشتقاً من مصاحبة ابن العميد لما صحَّ تلقيب الوزراء به بعد ابن عباد، لأن مصاحبة ابن العميد كانت صحبة

- (۱) معاهد التنصيص: ۲/ ۱۵۲.
- (٢) وفيات الأعيان: ١/ ٢٠٧ نقلاً عن كتاب "التاجي" المصابي.

دراسة وكتابة وأدب، وليس من الصحيح سحب الألقاب الأدبية من نطاقها الخاص إلى نطاق المناصب السياسية الكبرى.

## ثانيهما \_ كافى الكفاة:

يقول ياقوت الحموي:

«كتب لمؤيد الدولة. . . . وأحسن في خدمته. . . . وأنس منه مؤيد الدولة كفاية وشهامة فلقبه. . . . كافي الكفاة»<sup>(١)</sup>.

ومن قول ياقوت ـ هذا ـ نعرف أن هذا اللقب سياسي أيضاً، وقد منح من الأمير مؤيد الدولة، وورد في الشعر كثيراً حيث جاء في : أ ـ شعر العميرى قاضى قزوين إذ يقول:

العميري عبد كافي الكفاة ومن اعتد في وجوه القضاق<sup>(٢)</sup> ب - وشعر أبي منصور الجرجاني إذ يقول:

قل للوزير المرتجى كافي الكفاة الملتجى <sup>(٣)</sup> ج - وشعر أبي القاسم ابن بابك إذ يقول:

كافي الكفاة إذا انشنت مقل القنا الخطي رمدا<sup>(٤)</sup> د - وشعر بعض من هجا الصاحب إذ يقول:

متلقب كافي الكفاة وإنما هو في الحقيقة كافر الكفّار (٥)

- معجم الأدباء: ٦/ ١٧٣.
  - (٢) يتيمة الدهر: ٢/ ١٧٤.
  - (٣) يتيمة الدهر: ٣/ ١٧٥.
- (٤) نفس المصدر : ٣/ ۲۰۹.
- (٥) معجم الأدباء: ٢٢٠/٦.

هـ \_ وشعر أبي محمد الخازن إذ يقول:
 كـافـي الـكـفـاة الـمـرتـجـى والـسيـدي الـهـادي الـمفـدَى<sup>(1)</sup>
 و \_ وشعر أبي الحسن الجوهري إذ يقول:
 كافي الكفاة بقصد من صرائمه حامي الحماة بحصد من مناصلِهِ<sup>(1)</sup>
 إلى كثير وكثير من أمثال ذلك.

والمؤسف جداً أننا لم نهتد إلى نص يكشف لنا سبب هذا التلقيب؛ فنعرفه كمعرفتنا لسبب التلقيب بالصاحب، ولكنّه على كل حال لقب مشتق من كفاءة إسماعيل السياسية والعلمية والأدبية، أو من اكتفائه عن المعونة والمشاركة في إدارة شؤون الدولة وتنظيم أمورها.

وبالرغم من أن اللقب المشار إليه كان «كافي الكفاة» بهذا النص؛ فقد ورد في بعض الكتب والمناسبات مختلفاً عن ذلك بتغيير بعض ألفاظه:

جاء في مقدمة كتاب الهداية والضلالة تلقيبه بـ«أكفي الكفاة»<sup>(٣)</sup>. وجاء في مرثية أبي القاسم الأصبهاني له:

يا كافي الملك ما وفيت حظك من وصفٍ وإن طال تمجيد وتأبينُ<sup>(1)</sup>

وواضح أن هذه التعابير لم تكن ألقاباً أخرى غير لقب «كافي الكفاة»، وإنما كان الغرض من استعمال صيغة التفضيل ـ في التعبير الأول ـ هو التعظيم والتبجيل، وكان الغرض من التعبير الثاني بيان خدمة

- (۱) يتيمة الدهر: ۲۱٤/۳.
- (۲) نفس المصدر : ۲۱٦/۳.
- (٣) راجع الصفحة الأولى المصورة عن المخطوط. ط طهران ١٣٧٤ه.
  - (٤) يتيمة الدهر: ٢٥٣/٣.

إسماعيل للمُلْك وكفاءته في ذلك؛ فهي إذن تعابير مقتبسة من اللقب الرئيسي المشار إليه.

#### تاريخ ولادته،

ولد إسماعيل في اليوم السادس عشر من شهر ذي القعدة الحرام على ما اتفق المؤرخون عليه<sup>(١)</sup>، ولم يخالف في ذلك غير أبي حيان التوحيدي الذي ذكر انه ولد لأربع عشرة ليلة من ذي القعدة الحرام<sup>(٢)</sup>.

وإذا لم تكن في الأصل كلمة «بقيت» بين لفظي «ليلة» و«من»؛ وقد سقطت أثناء نسخ الناسخين، فلا مجال لنا للترجيح بين القولين إلا إذا أخذنا الكثرة مرجحاً يلزم الرضوخ له؛ وهي تذهب إلى تحقق الولادة في اليوم السادس عشر من شهر ذي القعدة ـ كما ذكرنا قبل قليل ـ.

هذا كله في تعيين يوم الولادة؛ وأما تعيين السنة فقد مني باختلاف كبير بين المؤرخين يجمل بنا أن ننقل نصوصه ثم نشرح القول الراجح وما يؤيد ترجيحه على سائر الأقوال الأخرى المتضاربة:

۱ \_ ولادته عام ۲۲۰هـ:

قال شهاب الدين النويري: «إسماعيل بن عبَّاد توفي في صفر سنة خمس وثمانين وثلاثمائة وعمره خمس وستون سنة»<sup>(٣)</sup>.

- ۲ ــ **ولادته عام نيف وعشرين وثلاثمائة:** نقل ذلك السمعاني في كتابه «الأنساب»<sup>(٤)</sup>.
- (۱) وفيات الأعيان: ۲۰۹/۱، وشذرات الذهب: ۳/ ۱۱۵.
   (۲) معجم الأدياء: ۲۰۹/٦.
   (۳) نهاية الأرب: ۳/ ۱۰۸.
   (٤) ورقة: ۲٦٤.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

٣ \_ ولادته عام ٣٢٤هـ:

ذهب إلى ذلك: السيوطي<sup>(١)</sup> والسيد حسن الصدر<sup>(٢)</sup> والشيخ آقا بزرك الطهراني<sup>(٣)</sup>.

وعلَّل السيد محسن الأمين ذهاب الشيخ آقا بزرك إلى هذا التاريخ: بأنه محاولة لتصحيح ما صرح به الثعالبي من بلوغ ابن عبَّاد الستين من العمر حين وفاته، ولا يلتئم ذلك إلا بتعيين ولادته بهذا التاريخ<sup>(2)</sup>.

ولكنني لا أستطيع الإقرار بصحة هذا التعليل، لأن قول الثعالبي لا يتم بهذه المحاولة؛ بل بالقول بولادة الصاحب عام (٣٢٥) ولم يقل بذلك أحد، فلا بد \_ إذن \_ من حمل قول الثعالبي \_ ومن تابعه \_ على التقريب والتخمين لا النص والتحديد، ويكون \_ بناء على ذلك \_ تاريخُ الشيخ آقا بزرك والسيد الصدر مجاراة للسيوطي فيما ذكره، ويدلنا على ذلك ما ذهب إليه آقا بزرك في مناسبة أخرى من تعيين تاريخ الولادة عام .

٤ \_ ولادته عام ٣٢٦هـ:

ذهب إلى ذلك من القدماء: ابن العماد<sup>(٢)</sup>، وابن خلّكان<sup>(٧)</sup>، وأبو

- (١) بغية الوعاة: ١٩٦،
- (۲) تأسيس الشيعة: ۱٦۱.
  - (۳) الذريعة: ۱/۱۵.
- (٤) أعيان الشيعة: ٣٢٣/١١.
  - (٥) الذريعة: ٢١/٤.
- (٦) شذرات الذهب: ٣/١١٥.
- (٧) وفيات الأعيان: ٢٠٩/١.

الفداء<sup>(۱)</sup>، وعبدالرحيم العباسي<sup>(۲)</sup>، وأبو حيان التوحيدي<sup>(۳)</sup>، وياقوت الحموي<sup>(٤)</sup>، وأبو نعيم<sup>(٥)</sup>، وابن حجر<sup>(٦)</sup>.

كما ذهب إلى ذلك من المتأخرين: الشيخ عباس القمي<sup>(٧)</sup>، وآقا بزرك<sup>(٨)</sup>، والأساتذة المستشرقون في دائرة المعارف<sup>(٩)</sup>، والزركلي<sup>(١١)</sup>، والبستاني<sup>(١١)</sup>، وآدم متز<sup>(١٢)</sup>، والاسكندري ورفيقه<sup>(١٣)</sup>.

ومن التدقيق في هذه النقول المتضاربة نستخلص ما يلي:

أ ـ لم أجد في قول النويري قصد تنصيص على تعيين عام الولادة، وأظن أنه أراد بياناً تقريبياً لعمر الصاحب حين وفاته.

ب ـ عبارة السمعاني ـ بإجمالها وعدم تعيينها ـ قابلة للانطباق على عدة أعوام، فلا تكون مخالفة لبقية النصوص التي ذهبت إلى عام ٣٢٤ أو ٣٢٦.

ج - ذكرنا ما رجحناه من عدم الاعتماد على ما اختاره السيد
 الصدر والشيخ آقا بزرك.

د ـ لا يصلح قول السيوطي لمعارضة القول المشهور الذي رجَّحه أكثر المتقدمين والمتأخرين من المؤرخين، وفي ضمن هؤلاء الثعالبي المعاصر للصاحب؛ الذي يلتئم قوله ـ بالتقريب ـ مع القول الأخير الذي رويناه، وفيهم أيضاً أبو حيان التوحيدي الذي نقل روايته عن أحد المتصلين بالصاحب نفسه، كما أن فيهم أيضاً جماعة من المتقدمين على السيوطي بمئات السنين كابن خلّكان وياقوت وأمثالهما.

هـ ـ وإذاً فقد ولد ابن عبَّاد عام ٣٢٦هـ على أرجح الأقوال؛ أو هو القول الراجح الذي لا يعارض بغيره.

آباؤه وأمه:

يقول أبو سعيد الرستمي: ورث الـوزارة كـابـراً عـن كـابـر موصولـة الإسـنـاد بـالإسـنـاد<sup>(۱)</sup> ويقول أبو بكر الخوارزمي:

«الصاحب نشأ من الوزارة في حجرها، ودبّ ودرج من وكرها، ورضع أفاويق درّها، وورثها عن آبائه»<sup>(٢)</sup>.

ويدلنا هذا البيت وهذه الجملة المنثورة على أن آباء الصاحب ـ ولا نعلم عددهم ـ كانوا من أقطاب الوزارة والحكم والإدارة في عصرهم، فانتهت إلى إسماعيل موصولة الإسناد بالإسناد، وموروثة من الآباء والأجداد.

- (۱) يتيمة الدهر : ۳/ ۱۷۰.
- (٢) وفيات الأعيان: ١/٢٠٦، ويتيمة الدهر: ٣/ ١٧٠.

ولكنَّ المؤسف اني لم أعثر على تفاصيل وافية فيما يتعلق بآباء الصاحب وأجداده غير جده وأبيه القريبين، ولعل فيما ضاع من الكتب وفقد من المصادر ودفن في زوايا المكتبات من المراجع المخطوطة ما يضم التفصيل المنشود في هذا الموضوع ومواضيع أخرى مما يتعلق بابن عبَّاد.

ومهما يكن من أمر؛ فنحن لم نعرف من آباء الصاحب غير عباس وعبَّاد، إذ حفظت لنا بعض المصادر نتفاً تتعلق بهما، فترشدنا إلى بعض ما نريد على نحو الاختصار والإجمال.

ويدلنا على وزارة وعباس ـ جد إسماعيل ـ ما نسجله في أدناه: ١ ـ قول محمد ربيع بن شرف جهان الأردستاني:

«كان أبوه عبَّاد وجده عباس بن أحمد بن إدريس الطالقاني وزيرين»<sup>(۱)</sup>.

٢ - قول الشاعر الرستمي:

يروي عن العباس عبَّاد وزا رته وإسماعيل عن عبّادِ"

٣ - ما يستشعر من كلام الصاحب نفسه إذ يقول:

«وجميع ما أنفقته من صغري إلى وقتي هذا من مال أبي وجدي»<sup>(٣)</sup>.

هذا كل ما لدينا من النصوص المتعلقة بعباس جد الصاحب، وأظنها كافية في الدلالة على تسنمه كرسيَّ الحكم على الإجمال، أما

- (۱) الإرشاد: ۸.
- (۲) يتيمة الدهر: ۳/ ۱۷۰.
- (٣) معجم الأدباء: ٢٥٢/٦.

التفاصيل الأخرى فلا مجال للتخرص بها لعدم العثور على ما يشير إليها ولو من بعيد.

أما أبو إسماعيل «عبَّاد بن العباس» فيظهر من التاريخ أنه كان على جانب كبير من العلم والفضل؛ والفهم والسياسة والكياسة؛ والتقى والورع، وبلغ من ورعه وزهده أن لُقّب بـ«الشيخ الأمين»؛ دلالةً على طهارة ضميره؛ ونزاهة يده؛ وقوة إيمانه.

ولم نعثر فيما يتعلق بتاريخه في أول أمره إلا على نصين نقلهما أبو حيان التوحيدي في رسالته «مثالب الوزيرين» نسجلهما فيما يلي:

أ - «والأمين كان ينصر مذهب الأشناني تديناً وطلباً للزلفى عند ربه، والعميد كان يعمل لعاجلته، وإن قلت: كان الأمين معلماً بقرية من قرى طالقان الديلم. قيل: وكان والد العميد نخالاً في سوق الحنطة بقم»<sup>(۱)</sup>.

ب - لما ظهر من أبي حيَّان عدم إعجابه برسائل الصاحب - في قصة طويلة -، وبلغ ذلك الصاحب فغضب غضباً شديداً، قال أبو حيًّان معلقاً على ذلك: «حتى كأني طَعنتُ في القرآن، أو رميت الكعبة بخُرق الحيض، أو عقرت ناقة صالح، أو سلحت في بئر زمزم، أو قلت: كان النظّام مأبوناً؛ أو مات أبو هاشم في بيت خمّار؛ أو كان عبّاد معلم صبيان»<sup>(۲)</sup>.

- (۱) نفس المصدر : ۱۷۱/٦.
- (٢) معجم الأدباء: ٣٤/١٥ ـ ٣٥، وقد روى الدكتور أحمد شلبي هذه القصة بتحريف ذيلها هكذا: «أو كان الصاحب معلم صبيان» ـ تاريخ التربية الإسلامية: ٢٠٤ ـ، كما أن الأستاذ عبد الرزاق محي الدين روى هذا الذيل محرفاً هكذا: «أو كان ابن عباد معلم صبيان» ـ أبو حيَّان التوحيدي: ٢٨٣ ـ.

وكل ما نفهمه من هذين النصين أن عباداً كان من معلمي الصبيان في أول أمره، ولعلَّه كان كذلك في الواقع، ولكننا لا نستطيع الجزم بذلك، لعدم اعتمادنا على صحة ما يرويه أبو حيّان في كتابه «مثالب الوزيرين» على ما يأتي تفصيله.

وسواء أكان معلماً للصبيان أو لم يكن، فقد تطورت الأمور بابن عباس وتقلبت به الأحوال؛ حتى نال رتبة الكتابة، فأصبح كاتباً لركن الدولة ابن بويه \_ أحد مؤسسي الدولة البويهية في إيران \_ كما صرَّح بذلك ياقوت حيث يقول:

«كان... مقدماً في صناعة الكتابة... وكتب الأمين لركن الدولة»<sup>(۱)</sup>.

ثم علا ذكره ولمع نجمه فتقلد الوزارة لركن الدولة كما صرحت به النصوص التالية:

١ ـ يقول ابن العميد في رسالة يخاطب بها إسماعيل:

«مولاي وإن كان سيداً بهرتنا نفاسته، وابن صاحب تقدمت علينا رياسته»<sup>(٢)</sup>.

> ومنها : «فمن هذه الدولة جرى ما فضَّله الشيخ الأمين من قبله»<sup>(٣)</sup> . ٢ ـ يقول فخر الدولة مخاطباً ابن عباد :

- معجم الأدباء: ٦/ ١٧١.
- (٢) معجم الأدباء: ٢٢١/٦ و٢٢٤.
- (٣) معجم الأدباء: ٢٢١/٦ و٢٢٤.

«لك في هذه الدولة من إرث الوزارة كما لنا من إرث الإمارة، فسبيل كل واحد منّا أن يحتفظ بحقه»<sup>(1)</sup>.

٣ ـ صرَّح بوزارة عبَّاد كلٌ من أبي الفداء<sup>(٢)</sup>، وابن الأثير<sup>(٣)</sup>، وأبي نعيم<sup>(٤)</sup>، وابن خلكان<sup>(٥)</sup>، والسمعاني<sup>(٦)</sup>.

٤ ـ مرت قبل قليل كلمة أبي بكر الخوارزمي وشعر أبي سعيد الرستمي، وفيهما صراحة في الدلالة على ما نحن بصدده.

وإذن، فقد كان عبَّاد وزيراً لركن الدولة، ولكنَّ شؤون الوزارة لم تكن لتصرفه عن النواحي الأخرى، فلقد وصفه المؤرخون بالعلم والفضل، وذكروا روايته الحديث عن أبي خليفة الفضل بن الحباب البصري ـ أحد شيوخ الحديث في عصره ـ، وأبي بكر محمد بن يحيى المروزي البغدادي؛ وجعفر بن محمد القرماني؛ ومحمد بن حيان المازني؛ وجماعة من البغداديين والأصبهانيين والرازيين، كما حدَّث عنه لفيف من رجال الرواية؛ كأبي إسحاق بن حمزة الحافظ وأبي الشيخ؛ وابنه الصاحب أبي القاسم إسماعيل؛ وأبي بكر بن مردويه<sup>(٧)</sup>.

ونقل بعض المؤرخين أن لعباد هذا كتاباً في أحكام القرآن «نصر

- (۱) نفس المصدر : ۲/ ۱۷٤.
- (٢) تاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠.
  - (٣) اللباب: ٢/ ٧٧.
  - (٤) أخبار أصبهان: ١٣٨/٢.
  - (٥) وفيات الأعيان: ٢١٠/١.
    - (٦) الأنساب: ٣٦٤.
- (٧) راجع في تفصيل ذلك: المنتظم: ٧/ ١٨٤ ـ ١٨٥، والأنساب: ٣٦٤، واللباب:
   ٢/ ٧٧، وأخبار أصبهان: ٢/ ١٣٨، ومعجم الأدباء: ٦/ ١٧٢، والنجوم الزاهرة:
   ١٧٢ / ٤.

فيه الاعتزال وجوَّد فيه»<sup>(١)</sup>، وقد «استحسنه كل من رآه»<sup>(٢)</sup>، وكانت بينه «وبين الحسن بن عبد الرحمن بن حمَّاد القاضي مكاتبات ومراسلات مذكورة مدوَّنة»<sup>(٣)</sup>.

وفي تاريخ وفاة عبَّاد اختلاف غريب ملفت للنظر يحسن بنا سرده قبل بيان ما نرجحه فيه:

- ۱ وفاته عام ۳۳٤ أو ۳۳۵هـ: صرَّح بذلك ابن خلَّكان<sup>(٤)</sup>، والسمعاني<sup>(٥)</sup>، وابن الأثير<sup>(٦)</sup>.
  - ۲ ــ وفاته عام ۳۳۵هـ:

ذكر ذلك الحافظ أبو نعيم<sup>(٧)</sup>، والحسن بن محمد بن الحسن القمي المعاصر للصاحب<sup>(٨)</sup>.

### ۳ - وفاته عام ۳۸۵هـ:

روى ذلك ابن الجوزي<sup>(٩)</sup>، وابن تغري بردى<sup>(١٠)</sup>، وياقوت<sup>(١١)</sup>.

- معجم الأدباء: ٦/ ١٧٢، وقد ذكر هذا الكتاب منسوباً لعباد سائر المؤرخين المذكورين في التعليق المتقدم.
  - (۲) معجم البلدان: ۲/۸.
     (۳) معجم الأدباء: ۲/۱۷۲.
  - - (٥) الأنساب: ٣٦٤.
      - . (٦) اللبات: ٢/ ٧٧.
  - (٧) أخبار أصبهان: ٢/ ١٣٨.
- ٨) تاريخ قم: ١١، وقد ورد تاريخ الوفاة في هذه الصفحة وفيه سقط من قلم الناسخ
   ٨) تدل عليه ص١٠١.
  - (٩) المنتظم: ٧/ ١٨٥.
  - (١٠) النجوم الزاهرة: ١٧٢/٤.
  - (١١) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٢.

ولدى التدقيق في الموضوع رأيت أن تحديد وفاته في عام ٣٨٥ عارٍ عن الصحة والصواب، مسترشداً إلى ذلك بأمور:

أ ـ لم يُنْقل عن إسماعيل في أوج عزه ومجده وعظمته أي اتصال له بأبيه أو مراسلة معه أو تحدثٍ عنه أو ذكرٍ له.

ب ـ إن ركن الدولة قد توفي عام ٣٦٦هـ، ولم نعثر على نص يشير إلى وزيره عبّاد وبيان ما أصبح عليه أمره، وهل استؤزر بعد ذلك ومَنْ استوزره؟ .

ج ـ يقول فخر الدولة لابن عبَّاد: «لك في هذه الدولة من إرث الوزارة كما لنا من إرث الإمارة» وأي إرث هذا إذا كان عبّاد حيّاً؟ وهل يورث الرجل وهو حي يرزق؟

د ـ يقول ابن العميد: «فمن هذه الدولة جرى ما فضَّله وفضًل الشيخ الأمين قبله»، وأية قَبْليةٍ لعبّاد على ابنه إذا ماتا في عام واحد؟.

هـ ـ توفيت أم إسماعيل عام ٣٨٤هـ فأين زوجها عنها؟ ولِمَ لم يذكر بهذه المناسبة؟

و \_ إذا كانت وفاته ووفاة ابنه في عام واحد، فإن كانت قبل ابنه فأين مجلس ابنه الذي أعده لتقبل التعزية بأبيه \_ كما فعل لأمه \_، وإن كانت بعد ابنه فأين مجلس الأب الذي جلس فيه لتقبل التعازي بابنه العظيم؟ وأين عنه الشعراء والأدباء والمعزُّون وهو وزير يفجع بوزير؟

ز ـ ألف الحسن القمي كتابه تاريخ قم عام ٣٧٨هـ وقد روى فيه خبر وفاة عبَّاد عام ٣٣٥هـ.

من مجموع ما مرَّ نعرف أن هذه الرواية غير قابلة التصديق، وأظن أن الاشتباه قد ورد من تشاكل ثلاثين وثمانين في النطق والكتابة فسجَّله بعض المؤرخين خطأ ثم تابعه على ذلك من جاء بعده، وروى عنه من دون تأمل وتدقيق.

\* \* \*

هذا كله في آباء الصاحب وأما أمه فلم نعرف من تاريخها ما تجب معرفته، بل لم تُذكر في كتب التاريخ إلا في مناسبتين ثنتين هما:

١ - ما رواه السيوطي فيما يتعلق بطفولة الصاحب وصباه إذ قال:

«كان في الصغر إذا أراد المضي إلى المسجد ليقرأ تعطيه والدته ديناراً في كل يوم ودرهماً، وتقول: تصدَّق بهذا على أول فقير تلقاه، فكان هذا دأبه في شبابه إلى أن كبر»<sup>(١)</sup>.

٢ - ما رواه ياقوت الحموي فيما يتعلق ببيان جلالة الصاحب وسمو مقامه إذ قال:

«توفيت أم كافي الكفاة بأصبهان، وورد عليه الخبر فجلس للتعزية يوم الخميس للنصف من محرم سنة أربع وثمانين وثلاثمائة، وركب إليه سلطانه وولي نعمته فخر الدولة بن ركن الدولة معزياً، ونزل وجلس عنده طويلاً يعزيه ويسكن منه.... فسمعته يقول حين أراد القيام: أيها الصاحب هذا جرح لا يندمل... إلخ»<sup>(۲)</sup>.

ولا ترشدنا هاتان القصتان لما نود الاطلاع عليه من حياة أم إسماعيل وتاريخها الطويل، بل لا تدل على أكثر من الحب المتبادل والعلاقة المتينة بين الأم وابنها، وهو ما لا يستدعي أي برهنة أو بيان.

- بغية الوعاة: ١٩٦، وروى مثل ذلك في معاهد التنصيص: ١٥٤/٢، والكنى والألقاب: ٢/٣٦٩.
- (٢) راجع في تفصيل ذلك: معجم الأدباء: ٦/ ٢٣٨، ومنه نقلنا النص المذكور في المتن.

موطن الصاحب ومسقط رأسه:

في تعيين وطن إسماعيل ومحل ولادته أقوال متضاربة وروايات مختلفة، ونقدّم - فيما يلي - قبل بيان الرأي المنتخب قائمةً بالأقوال التاريخية المتعددة:

۱ \_ من إصطخر:

روى ذلك ابن خلّكان<sup>(۱)</sup> وابن العماد<sup>(۲)</sup> وأبو الفداء<sup>(۳)</sup> مرددين بينه وبين ميلاده بالطالقان، ولكنَّ تعبيرهم مشعر بترجيح إصطخر؛ حيث رووا ذلك ثم أردفوه بقولهم: «وقيل بالطالقان» مما يدل على ترجيحهم للنقل الأول.

وروى ذلك صاحب سلم الوصول<sup>(٤)</sup> جازماً فيه.

كما روى أبو حيان التوحيدي عن الخليلي عن إسماعيل بن عباد أنه أخبر عن ولادته بإصطخر<sup>(٥)</sup>.

أما عبد الرحيم العباسي فقد روى القولين ـ إصطخر وطالقان ـ من دون أن يرجح أحد القولين على الآخر<sup>(٦)</sup>.

٢ ــ من الري:

نقل ذلك أبو القاسم القوبائي عن بعض كتب التاريخ \_ ولم يذكر اسمه<sup>(۷)</sup> \_.

(۱) وفيات الأعيان: ١/٢٠٩.
 (۲) شذرات الذهب: ٣/١١٥.
 (۳) تاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠.
 (٤) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٠ في الهامش.

- (٥) معجم الأدباء: ٢٠٩/٦.
- (٦) معاهد التنصيص: ٢/١٥٢.

(٧) الإرشاد: ٥.

## ٣ \_ من قزوين:

نقل ابن حجر<sup>(۱)</sup> أن الرافعي قد ترجم للصاحب في كتابه: «التدوين في علماء قزوين»، كما نقل نصاً يتعلق بهذا الموضوع من الكتاب نفسه، وكذلك لقَّبه الشيخ آقا بزرك بالقزويني<sup>(۲)</sup>.

٤ \_ من كورة فارس:

روى ذلك أبو الحسن البيهقي في كتابه مشارب التجارب على ما نقل عنه<sup>(٣)</sup>.

٥ \_ من الطالقان:

والطالقان في كتب البلدان بلدتان: إحداهما تنتسب لخراسان؛ والأخرى تنتسب لقزوين، وابن عبّاد من الطالقان الثانية على ما ذهب إليه ابن تغرى بردى<sup>(٢)</sup>، والشيخ الاسكندري<sup>(٥)</sup>، وآقا بزرك<sup>(٢)</sup>، وياقوت الحموي<sup>(٧)</sup>، والسمعاني<sup>(٨)</sup> والسيوطي<sup>(٩)</sup>.

- ٦ من أصفهان: عدَّه أبو نعيم من الأصبهانيين<sup>(١٠)</sup>، ولقَّبه ابن شهرآشوب
  - (۱) لسان الميزان: ١/٢١٦.
     (۲) الذريعة: ١/٥٢.
     (۳) معجم الأدباء: ٢/٢٥٢.
     (٤) النجوم الزاهرة: ٤/١٧٠ و١٧٢.
     (٥) الوسيط: ٢١٢.
     (٦) الذريعة: ١/٢٥ و٢/١٢.
     (٢) معجم الأدباء: ٦/٨٦٠، ومعجم البلدان: ٣/٨.
     (٨) الأنساب: ٣٦٤.
     (٩) بغية الوعاة: ١٩٦.

بالأصفهاني<sup>(۱)</sup>، وعبَّر الثعالبي بأن أصبهان هي التي أخرجت الصاحب<sup>(۲)</sup>.

۷ \_ من الديلم:

قال أبو حيان التوحيدي: «كان الأمين معلماً بقرية من قرى طالقان الديلم»<sup>(٣)</sup>، ولقَّبه الشيخ آقا بزرك الديلمي<sup>(٤)</sup>.

ولدى نخل هذه النصوص ودراستها نرى أن الشيء الذي يمكن فهمه منها هو ما يلي:

أ ـ أنه ولد باصطخر كما صرح به إسماعيل نفسه، وكما أشار إليه بعض المؤرخين الإثبات جازمين أو مرجعين، وبما أن اصطخر بلدة من بلدان ولاية فارس فلا تنافي حينئذ بين هذا الترجيح وبين ما رواه البيهقي من ولادته بكورة فارس.

ب - أنه بعد ولادته بقليل سافر إلى طالقان، ولعلَّ عباداً انتقل إلى طالقان لغرض التعليم - كما روى أبو حيان -، وبالنظر إلى صغر سن الصاحب حين انتقال أبيه إلى موطنه الجديد فقد فتح عينيه في طالقان واشتهر في كثير من الكتب التاريخية أنه طالقاني حتى أصبح ذلك من أشهر ما يضاف إلى اسمه، ويروي أبو حيان في كتابه: «مثالب الوزيرين» أنه سأل الخليلي عن محل ولادة ابن عبَّاد فأجابه: «كان عندنا إنه وُلد أنه سألقان، وقال لنا يوماً: باصطخر».

- (1) معالم العلماء: ١٣٦.
- (۲) يتيمة الدهر: ۲/۲۱۷.
- (٣) معجم الأدباء: ١٧١/٦.
- (٤) الذريعة: ١/٢٥ و٤/٢١.
- (٥) معجم الأدباء: ٢٠٩/٦.

وبالنظر إلى قرب قزوين وطالقان إلى جبال الديلم قال أبو حيان باشتغال عبَّاد بتعليم الصبيان بقرية من قرى طالقان الديلم، ثم تبعه آقا بزرك على ذلك فلقَّبه بـ«الديلمي».

ج - ذكرنا سابقاً أن اسم طالقان يطلق على بلدتين: طالقان خراسان وهي «بين مرو الروذ وبلخ . . . وهي مدينة في مستو من الأرض . . . ولها نهر كبير وبساتين»<sup>(۱)</sup> . وطالقان قزوين وهي «بلدة وكورة بين قزوين وأبهر ، وبها عدة قرى يقع عليها هذا الاسم ، وإليها ينسب الصاحب بن عبَّاد»<sup>(٢)</sup> ، وأعتقد أن انتساب طالقان لقزوين هو الذي حدا الرافعي إلى عد ابن عبَّاد من علماء قزوين ، وحدا آقا بزرك إلى تلقيبه بـ«القزويني».

ولم يذكر المؤرخون \_ فيما رأيت \_ طالقاناً ثالثاً سوى ما قرأت للثعالبي من جملة كلام جاء فيه: «والصاحب من قرية الطالقان من قرى أصبهان»<sup>(٣)</sup>، وظني بل اعتقادي أن هناك قرية تسمى «الطالقان» كانت تنسب \_ أولاً \_ لأصبهان \_ كما يقول الثعالبي \_ ثم تغيرت نسبتها بتطور الأوضاع والشؤون العمرانية فنسبت لقزوين، وقزوين وأصبهان من إقليم واحد هو الإقليم الرابع<sup>(٤)</sup>.

ويرجِّح هذا الرأي أن الثعالبي مؤرخ ثقة ثبت دقيق في معلوماته ورواياته، ولا أعتقد أنه أرسل كلمته هذه جزافاً وبلا تمحيص، خصوصاً وهو من المعاصرين للصاحب بن عبّاد ومن المستقصين لأخباره وآثاره

- معجم البلدان: ٧/٦.
- (٢) معجم البلدان: ٦/٨.
- (٣) يتيمة الدهر: ٣/٢١٦.
- (٤) معجم البلدان: ١/٢٦٩، و٧/٧٩.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

وأشعاره، فلا بدَّ أنه سجَّل كل ما سجَّل مأخوذاً من أوثق المصادر وأصح الروايات وأصدق المحدثين.

ويبدو لي أن تسمية الطالقان بطالقان أصبهان لم تكن معروفة لدى ياقوت فلم يشر إليها في معجم البلدان، ثم تجده في معجم الأدباء ناقلاً لقول الثعالبي السابق ومعلقاً عليه بقوله: «هذا الذي ذكر الثعالبي أن طالقان من قرى أصفهان، والصواب ما تقدم»<sup>(۱)</sup>، مشيراً بذلك إلى ما ذهب إليه من كون ابن عبَّاد "من أهل الطالقان، وهي ولاية بين قزوين وأبهر»<sup>(۲)</sup>.

د – إنَّ الصاحب قد هاجر من طالقان في أيام صباه إلى أصبهان، ولعل هذه الهجرة قد تمت حينما تولى عبّاد الكتابة للحسن بن بويه ركن الدولة، ويرشدنا إلى سكنى إسماعيل أصبهان في أيام صباه ما نسجّله في أدناه:

١ ـ ما رواه المافروخي إذ قال:

«حُكي أنه كان في أيام صباه - والضمير يعود للصاحب - بأصفهان إسكاف، وكان مختلف الصاحب إلى مدارسه بباب دكانه، والإسكاف كلما مرَّ به الصاحب تسفَّه عليه وأوسعه لعناً وسباً وتنقصاً وثلباً.. إلخ»<sup>(۳)</sup>.

٢ \_ قول الصاحب نفسه:

يا أصفهان سقيت الغيث من كثب فأنت مجمع أوطاري وأوطاني

- (1) معجم الأدباء: ٦/ ٢٨٦.
- (۲) نفس المصدر: ٦/ ١٦٨.
  - (۳) محاسن أصبهان: ۹۸.

والله والله لـــمــا أنـــس بـــرَّك بــي ولو تـمكـنـت مـن أقـصـى خـراسـان سـقـيـاً لأيـامـنـا والـشـمـل مـجـتـمع والـدهـر مـا خـانـنـي فـي قـرب إخـوانـي ذكـرت ديـمـرت إذ طـال الـشـواء بـهـا

یا بعد دیمرت من أبواب جرجان<sup>(۱)</sup>

وهذان النصان \_ كما يشاهد القارىء \_ صريحان في بيان ما نهدف إليه من ترجيح هجرة الصاحب إلى أصبهان في صباه، فهي مجمع أوطاره وأوطانه، ومجتمع شمله وأخدانه، وفيها درس أيام صباه، وفي ديمرت طال ثواؤه وغناه.

ولعلَّ مما يؤيد ذلك ما قرأناه في كتب التاريخ من نظرة الصاحب الخاصة لأصفهان ــ أيام وزارته ـ؛ ومن عنايته الزائدة بها وبشؤون أهلها :

- كبنائه جامعاً كبيراً لها على نفقته<sup>(٢)</sup>. وتشييد دار له بها<sup>(٣)</sup>. ومعاملته لأهلها بالحسنى<sup>(٤)</sup>. وتخفيض الضرائب عن أهلها<sup>(٥)</sup>. ومدحه لها وتوصية الحكّام بملاحظتها<sup>(٦)</sup>. ثم ـ أخيراً ـ وصيته بأن يدفن فيها ـ كما سيأتي تفصيل ذلك ـ.
  - (١) نفس المصدر: ١٣.
  - (٢) نفس المصدر: ٨٥.
  - (٣) نفس المصدر: ٩٠، ويتيمة الدهر: ٣/ ١٨٣.
    - (٤) نفس المصدر: ٨٤ و٩٥.
      - (٥) نفس المصدر: ٩٩.
    - (٦) رسائل الصاحب بن عباد: ٣١.

## وفاته:

- ١ وفاته عام ٣٨٤هـ:
   نص على ذلك السمعاني<sup>(۱)</sup> من القدماء، وآدم متز من المتأخرين<sup>(۲)</sup>.
  - ۲ \_ وفاته عام ۳۸۵ه...
    ذهب إلى ذلك:

من القدماء: ابن العماد الحنبلي<sup>(٣)</sup> وابن خلّكان<sup>(٤)</sup> والسيوطي<sup>(٥)</sup> وأبو الفداء<sup>(٢)</sup> والوزير أبو شجاع<sup>(٧)</sup> والثعالبي<sup>(٨)</sup> وابن الأثير<sup>(٩)</sup> وابن كثير<sup>(١٠)</sup> والوزير القفطي<sup>(١١)</sup> وعبد الرحيم العباسي<sup>(١٢)</sup> وياقوت الحموي<sup>(٣١)</sup> .....

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين للله/ المؤلفات

وشهاب الدين النويري<sup>(۱)</sup> وأبو نعيم<sup>(۲)</sup> وابن تغري بردى<sup>(۳)</sup> وابن حجر<sup>(2)</sup> وابن خلدون<sup>(۵)</sup> وصاحب النزهة<sup>(۲)</sup> وابن الجوزي<sup>(۷)</sup> وابن الشحنة<sup>(۸)</sup>.

ومن المتأخرين: شكيب أرسلان<sup>(٩)</sup> وعباس القمي<sup>(١١)</sup> والزركلي<sup>(١١)</sup> وآقا بزرك<sup>(١٢)</sup> ولجنة دائرة المعارف<sup>(١٢)</sup> والدكتور ذبيح الله صفا<sup>(١٤)</sup> وآدم متز<sup>(١٥)</sup> وآخرون غيرهم.

۳ ـ وفاته عام ۳۸۷هـ:

نصَّ على ذلك الشيخ بهاء الدين العاملي<sup>(١١)</sup> ومحمد ربيع الأردستاني (١<sup>١)</sup>.

ومن مجموع هذه النصوص التاريخية يظهر:

 نهاية الأرب: ٣/ ١٠٨. (٢) أخبار أصبهان: ٢١٤/١. (٣) النجوم الزاهرة: ١٦٩/٤. (3) لسان المنزان: 1/٤١٤. (٥) تاريخ العبر: ٤٦٦/٤. (٦) نزهة الألباء: ٤٠١. (٧) المنتظم: ٧/ ١٧٩. (٨) تاريخ ابن الشحنة: \_ هامش الكامل \_ ١٢/٥. (٩) رسائل الصابي: ٢٨٠ في الهامش. (١٠) الكني والألقاب: ٢/ ٣٧٠، وهدية الأحباب: ١٧٠، وتتمة المنتهى: ٤٥٨. (١١) الأعلام: ١٠٦/١. (١٢) الذريعة: ١١/٢٥، و٢١/٤. (١٣) دائرة المعارف الإسلامية \_ الترجمة العربية \_: ٢٢١/١٠. (١٤) تاريخ أدبيات إيران: ٥٣. (١٥) تاريخ الحضارة الإسلامية في الفرن الرابع: ١٣٤/١ (١٦) الكشكول: ٢٦١. (١٧) الإرشاد: ٤٣. (أولاً) - إن أكثرية المؤرخين ـ بل ما يشابه الإجماع ـ قد ذهبت إلى وفاته عام ٣٨٥، ومن جملتهم الثعالبي ـ المعاصر للصاحب ـ وأبو شجاع ـ القريب إلى ذلك العهد ـ.

(ثانياً) ـ إن ذهاب آدم متز إلى وفاته عام ٣٨٤ لا يعتمد عليه، لأنه عاد في موضع آخر من كتابه فأرخ بالتاريخ المشهور ـ كما أشرنا إليه في موضعه ـ مما يدل على أن قوله هذا لم يكن عن قصد وترجيح، ولعلّه اعتمد على السمعاني في ذلك.

(ثالثاً) - لا نرى لنص السمعاني من القوة ما يمكّنه من الوقوف قائماً أمام نصوص الأكثرية الساحقة من المؤرخين، ولعلَّه سجَّل ذلك سهواً، أو كان من أخطاء النسّاخ.

(رابعاً) \_ كذلك لا نرى لتحديد البهائي والأردستاني قوة تقابل رأي الأكثرية، ولعلهما حاولا بذلك تصحيح ما جاء عن الثعالبي من بلوغ الصاحب الستين، ولا يتم ذلك \_ إذا كانت ولادته عام ٣٢٦هـ \_ إلا بإضافة سنتين، وقد سبق لنا القول بأن الثعالبي لم يقصد من «لفظ الستين» هذا التحديد الدقيق، بل ذكره على النحو المتعارف من اغتفار سنة أو سنتين في تخمين الأعمار؛ خصوصاً وأن الثعالبي قد نصَّ صريحاً على وفاة الصاحب عام (٣٨٥) \_ كما مر عليك \_.

ومهما يكن من أمر فإن ابن عبّاد لما دخل في عام ٣٨٥ دعا من كان لديه من المنجمين، وطلب منهم أن يخبروه عما يقع في هذا العام ـ ولعلها كانت عادة جارية له في كل عام ـ، فلم يكن من المنجمين إلاّ أن لمحوا له عن وفاته من طرف خفي؛ فأنشأ يقول:

يا مالك الأرواح والأجسام وخالق النجوم والأحكام مدبّر الفياء والفلام لا المشتري أرجوه للأنعام موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَظْهُ/ المؤلفات

ولا أخاف النضر من بهرام وإنما النجوم كالأعلام والعلم عند الملك العلّام يا رب فاحفظني من الأسقام ووقّـني حوادث الأيَّام وهجنة الأوزار والآثام هبني لحب المصطفى المعتام وصنوه وآله الكرام<sup>(1)</sup> ثم أردف ذلك بقوله:

أرى سنتي قد ضُمّنت بعجائبِ وربي يكفيني جميع النوائبِ ويدفع عني ما أخاف بمنه ويؤمن ما قد خوَّفوا من عواقبِ إذا كان من أجرى الكواكبَ أمرُه معيني فما أخشى صروف الكواكبِ عليك أيا رب السماء توكلي فحطني من شرّ الخطوب الحواربِ وكم سنةٍ حذرتها فتزحزحت بخيرٍ وإقبالٍ وجد مصاحبِ

إلى آخر ما جاء في هذه القطعة الشعرية المؤثرة<sup>(٢)</sup>.

وكان مرضه الذي ابتلي به في أواخر أيامه نذيراً له بقرب المنيَّة ودنو الأجل، ولم يكن إسماعيل ممن يخفى عليه ذلك؛ فأنشد يقول:

إنـــي وحــق خــالــقــي عـلى جـناح الـسـفـر"

وفي أثناء مرضه هذا «كان أمراء الديلم وكبراء الناس يروحون إلى بابه ويغدون، ويخدمون بالدعاء وينصرفون، وعاده فخر الدولة عدة مرات»<sup>(2)</sup>.

وحكي «أنه قال لفخر الدولة - أول مرة - وهو على بأس من

- (١) يتيمة الذهر: ٣/ ٢٥٢، وفرج المهموم: ١٨٠.
- (٢) يتيمة الدهر: ٣/ ٢٠٣، وفرج المهموم: ١٨١.
  - (٣) يتيمة الدهر: ٣/٢٠٣.
  - (٤) ذيل تجارب الأمم: ٢٦١.

نفسه: قد خدمتك \_ أيها الأمير \_ خدمة استفرغتْ قدر الوسع وسرت في دولتك سيرة جلبتُ لك حسن الذكر بها، فإن أجريت الأمور بعدي على نظامها، وقررت القواعد على أحكامها؛ نسب ذلك الجميل السابق إليك، ونُسيت أنا في أثناء ما يثنى به عليك، ودامت الأحدوثة الطيبة لك، وإن غيرت ذلك وعدلت عنه كنتُ أنا المشكور على السيرة السالفة، وكنت أنت المذكور بالطريقة الآنفة»<sup>(1)</sup>.

وما إن أزف الوقت المحتوم ودقت ساعة الرحيل ـ وكان ذلك ليلة الجمعة لست بقين من صفر ـ حتى علت الواعية في دار إسماعيل، وسرى الخبر بين الناس سريان النار في الهشيم، فـ «أُغلقت مدينة الري، واجتمع الناس على باب قصره ينتظرون خروج جنازته، وحضر مخدومه فخر الدولة المذكور أولاً وسائر القواد وقد غيروا لباسهم، فلما خرج نعشه من الباب صاح الناس بأجمعهم صيحة واحدة، وقبلوا الأرض، ومشى فخر الدولة أمام الجنازة مع الناس»<sup>(٢)</sup>.

و<sup>«ما</sup> رؤي أحد وُفيّ من الإعظام والإكبار بعد موته ما وُفّيه الصاحب؛ فإنه لما جهز ووضع في تابوته وأخرج على أكتاف حامليه للصلاة عليه؛ قام الناس بأجمعهم فقبلوا الأرض بين يديه، وحرقوا عند ذلك ثيابهم، ولطموا وجوههم وبلغوا في البكاء والنحيب عليه جهدهم»<sup>(۳)</sup>.

- نفس المصدر، ونجد مثل ذلك في الكامل: ٧/ ١٧٠، والبداية والنهاية: ١١/
   ٣١٦، والمنتظم: ٧/ ١٨١، ومعجم الأدباء: ٢/ ١١٤.
- (٢) وفيات الأعيان: ١/٢١٠، وتجد مثل ذلك في أنباه الرواة: ١/٢٠٢، ومعجم الأدباء: ٦/ ٢٧٥، وذيل تجارب الأصم: ٢٦٢، وشذرات الـذهب: ٣/١١٥، ومعاهد التنصيص: ١٦١/٢.
  - (٣) معجم الأدياء: ٦/ ٢٧٥.

والشيء الذي يلفت النظر أن نجد القاضي عبد الجبار المعتزلي مخالفاً إجماعَ الشعب على حب الصاحب والترحم عليه والإفتجاع به، فقد روي عنه أنه كان يقول: «لا أرى الترحم عليه لأنه مات عن غير توبة ظهرت منه»<sup>(1)</sup>.

«فلا جرم أن فخر الدولة قبض عليه بعد موت الصاحب وصادره ـ فيما قيل ـ على ثلاثة آلاف ألف درهم، وعزله عن قضاء الري»<sup>(٢)</sup>، وذلك لما ظهر منه من قلة الوفاء وخسة النفس وخبث الطوية.

«فهلًا نظر هذا القاضي في شأن نفسه، ثم أفتى في شأن غيره مثل ابن عبّاد الذي قدَّم قدمه وأثَّل نعمته وراش جناحه ومهَّد أحواله. صدق المثل: «تبصر القذى في عين غيرك وتدع الجزع المعترض في حلقك»، فرحم الله من أبصر عيب نفسه فشغل بستره عن عيب غيره»<sup>(7)</sup>.

وبعد انتهاء مراسيم التشييع والصلاة وما إلى ذلك حفظ تابوته و«علق بالسلاسل في بيت»<sup>(٤)</sup> ثم كان نقله بعد حين «إلى تربة له بأصفهان»<sup>(٥)</sup>.

وجلس فخر الدولة للعزاء أياماً<sup>(٦)</sup> وكذلك فعل أبو العباس الضبي - خَلَفُه في الوزارة -، ثم أرسل فخر الدولة بعد ذلك «ثقاته وخواصه

- (۱) الكامل: ۱۷۰/۷.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٩٩.
- (٣) ذيل تجارب الأمم: ٢٦٣.
  - (٤) نفس المصدر: ٢٦٢.
  - (٥) نفس المصدر: ٢٦٢.
- (٦) وفيات الأعيان: ١/٢١٠.

حتى احتاطوا على الدار والخزائن... ونقل جميع ما في الدار والخزائن إلى دار فخر الدولة»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا مات إسماعيل بن عبّاد فماتت بموته فضائل وفواضل؛ وشيم ومكارم، وانفرط بفقده عقد الأدباء والشعراء والعلماء، فلا غرو إذا ما رأينا فحول الشعر في ذلك العصر يتبارون في رثائه بقصائدهم العامرة؛ المفعمة بالألم؛ الطافحة بالشجى؛ الصارخة بهول الفجيعة، مقصائد أبي القاسم الأصبهاني وأبي الفرج بن ميسرة وأبي سعيد الرستمي وأبي الفيّاض الطبري وأبي العباس العلوي والنيسابوري وأبي الحسن علي الحسني والشريف الرضي، إلى كثير من ذلك مما هو خارج عن الصدد<sup>(۲)</sup>.

وينام أبو القاسم بن أبي العلاء يوماً فيرى في منامه قائلاً يعتب عليه لعدم رثائه الصاحب، فيعتذر أبو القاسم ببعض الأعذار فيقول له القائل: أجز ما أقوله، ثم أنشد:

فقال: ثوى الجود والكافي معاً في حفيرة

فأجابه: ليأنس كل منهما بأخيه

فقال: هما اصطحبا حيين ثم تعانقا

فأجابه: ضجيعين في لحد بباب ذريه فقال: إذا ارتحل الثاوون عن مستقرهم

فأجابه: أقاما إلى يوم القيامة فيه (")

- (١) ذيل تجارب الأمم: ٢٦٢.
- (٢) راجع في تفصيل مراثي الصاحب: يتيمة الدهر: ٢٥٣/٣ ـ ٢٦١، ومعاهد
   التنصيص: ٢/ ١٦١ ـ ١٦٢. وديوان الشريف الرضى: ٣٧٩.

(٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٧٦، ومعاهد التنصيص: ٢/ ١٦٣.

وباب ذريه الـمذكور في هـذه الأبيات اسـم محلة بأصبهان دفن الصاحب في قبة فيها بعد نقله من الري، «وهي عامرة إلى الآن، وأولاد بنته يتعاهدونها بالتبييض»<sup>(۱)</sup>.

«قال. . . ابن البنداري الأصبهاني نزيل دمشق: هي عامرة إلى الآن، والعلويون من ولد بنته يبتاعون لها في الوقت بعد الوقت كلساً أصبهانياً يبيضونها به»<sup>(۲)</sup>.

ويقول الخونساري: إلها قد أصيبت «بانهدام وفتور؛ من مرور الدهور، فأمر شيخنا الإمام العلامة الحاج محمد إبراهيم... بتجديد عمارتها وتطيينها، وتشييد نضارتها وتزيينها، فصارت كأحب موضع يرام، وأجود منزل ومقام، وهو سلمه الله تعالى – مع ما به –... ليس يدع زيارته أيضاً طول شهر أو شهرين بل أيّام، إلا أنَّ تلك المحلة المسعودة موسومة في زماننا به (باب الطوقجي) والميدان العتيق»<sup>(۳)</sup>.

- (١) وفيات الأعيان: ٢٠٩/١.
  - (٢) أنباه الرواة: ٢٠٢/١.
  - (٣) روضات الجنات: ١٠٩.

## أخلاقه وملكاته

تقديم:

يجدر بي \_ وأنا أهدف إلى دقة البحث ونخل النصوص واستخراج النتائج الصريحة \_ أن أقوم \_ قبل الدخول في التفاصيل المتعلقة بشخصية ابن عبّاد وملكاته الخلقية وغرائزه النفسية \_ بالإشارة إلى المصدر الأول في هذا الموضوع، وإلى مقدار الاعتماد على هذا المصدر في بحثنا المائل بين يديك؛ الذي نحاول أن نرسم فيه الصورة القلمية الدقيقة لأخلاق إسماعيل وسماته.

والمصدر الرئيس الأول الذي عثرنا عليه هو رسالة "مثالب الوزيرين" لأبي حيّان التوحيدي الأديب الشهير الكبير، فقد حفلت بشروح وتفاصيل وقصص تحكي لنا بين سطورها شخصية الصاحب وخصاله وخلائقه؛ بالشكل الذي لم نعثر على مثله في سائر كتب التاريخ والأدب التي ترجمت للصاحب أو أشارت إليه. خصوصاً ونحن نعلم أن أبا حيّان قد قصد ابن عبّاد إلى الري واجتمع به طويلاً وعاشره مدة مديدة، وشهد مواسمه وحضر مجلسه، وتعرَّف على حاله في الليل والنهار؛ وفي ساعتي التبذل والوقار، وشافه حُجَّاب إسماعيل وخدمه؟ والمتوقع منها أن تكون مبنية على المرثيات والمشاهدات والإطلاعات الشخصية. ولكنَّ السؤال الذي يفاجىء الباحث ـ حينما يقرأ هذه الرسالة ـ هو معرفة مقدار الاعتماد على ما فيها من نقول وروايات؛ وقصص وحكايات، فبمعرفة ذلك يتجلى الموضوع أمام الباحث تصديقاً لها أو نبذاً لما فيها.

ولمعرفة هذه الناحية في الرسالة يجب أن نقف قليلاً عند علاقة أبي حيّان بالصاحب؛ فنستقرىء الآثار التاريخية لنعرف كيف ابتدأت الصلة بينهما وكيف انتهت، ومن نتيجة هذا الاستقراء التاريخي نستخلص ما نبتغيه من معرفة حقيقة ما حوته الرسالة صدقاً أو كذباً. لا سيما وأن الرسالة قد كتبت بعد رجوع أبي حيان من الري ومفارقته لابن عبَّاد، فلا بد وأنها تعتمد على معرفة كيفية فراق أبي حيّان لصاحبه، وهل كان فراقاً بين صديقين يأملان الاجتماع ويحبّان اللقاء؛ أم كان فراقاً بين عدوين تصادقا أولاً ثم تطورت بهما الأحوال حتى تشاحًا وتنابزا ففارق كل منهما صاحبه غاضباً حنقاً يكيل له الشتم والسباب.

تبدأ العلاقة بين أبي حيّان وابن عبّاد بأن يسمع التوحيدي من أفواه الناس أن ابن عبَّاد كريم النفس؛ سخي اليد؛ مسماح الكف؛ يحب الأدب والأدباء؛ ويحترم العلم والعلماء؛ ويسعى كثيراً في سبيل جذبهم إليه؛ وجمعهم بمجلسه؛ وضمهم في ركابه، فيجمع أبو حيّان حقائبه ـ وكانت مهنته الوراقة ـ ويدفعه حب الراحة والسلامة إلى السفر إلى الري والانخراط مع الأدباء الذين وقفوا على باب الصاحب، آملاً بأن يظفر من ابن عبّاد بالسعادة والمال؛ ورغد العيش؛ ورفاه الحياة، وإلى ذلك يشير بقوله:

«إنما توجهت من العراق إلى هذا الباب وزاحمت منتجعي هذا الربيع لأتخلّص من حرفة الشؤم»<sup>(۱)</sup>.

وحرفة الشؤم هي الوراقة بجهدها وتعبها وإتلافها العينَ وقتلها الوقت، فأراد ـ بدخوله على ابن عبّاد والانخراط في زمرة منتجعي ربيعه ـ التخلص من وصب هذه الحرفة؛ والتنعم بالحياة الوادعة الماتعة البعيدة عن الأتعاب والمشقات.

ويحدئنا أبو حيّان عن اللقاء الأول للصاحب فيقول:

«وأما حديثي معه \_ والضمير لابن عبّاد \_ فإنني حين وصلت إليه قال لي: أبو مَن؟ قلت: أبو حيّان، فقال: بلغني إنك تتأدب، فقلت: تأدب أهل الزمان، فقال: أبو حيّان ينصرف أو لا ينصرف؟ قلت: إن قبله مولانا لا ينصرف»<sup>(1)</sup>.

وهكذا تبدأ العلاقة بين أبي حيّان وابن عبّاد، ثم تنتهي بعد سنوات بأسوء نتيجة وأوخم عاقبة؛ فما هو السبب الرئيس في هذه النهاية المؤسفة؛ ومَن المسبب منهما لذلك؟

وتتضح الإجابة على هذين السؤالين؛ بل سوف يسبقني القارىء إلى الإجابة عليهما، بعد الاطلاع على بعض ما رواه أبو حيان في مثالب الوزيرين:

أ - قال ابن عبّاد لأبي حيّان: «الزم دارنا وانسخ هذا الكتاب،
 فقلت: أنا سامع مطيع، ثم إني قلت لبعض الناس في الدار مسترسلاً:
 إنما توجهت من العراق إلى هذا الباب، وزاحمت منتجعي هذا الربيع،
 لأتخلص من حرفة الشؤم»<sup>(٢)</sup>.

ب \_ «قال الصاحب يوماً : فَعْلُ وأَفْعال قليل، وزعم النحويون أنه

- معجم الأدباء: ٢٧/١٥.
- (۲) نفس المصدر: ۲۸/۱۵.

ما جاء إلا زَنْد وأزناد وفرْخ وأفراخ وفَرْد وأفراد. فقلت له: أنا أحفظ ثلاثين حرفاً كلها فعل وأفعال. فقال: هات يا مدّعي، فسردت الحروف ودللت على مواضعها من الكتب، ثم قلت: ليس للنحوي أن يلزم مثل هذا الحكم إلا بعد التبحر والسماع الواسع، وليس للتقليد وجه إذا كانت الرواية شائعة والقياس مطرداً، وهذا كقولهم: فعيل على عشرة أوجه، وقد وجدته أنا يزيد على أكثر من عشرين وجهاً؛ وما انتهيت في التتبع إلى أقصاه. فقال: خروج من دعواك في فَعْلِ يدلنا على قيامك في فعيل، ولكن لا نأذن لك في اقتصاصك، ولا نهب آذاننا لكلامك، ولم يف ما أتيت به بجرأتك في مجلسنا وتبسطك في حضرتنا»<sup>(1)</sup>.

ج - «حضرت مائدة الصاحب بن عبّاد فقدمت مضيرة فأمعنت
 فيها، فقال لي: يا أبا حيّان إنها تضر بالمشايخ، فقلت: إن رأى
 الصاحب أن يدع التطببَّ على طعامه فعل»<sup>(٢)</sup>.

د - «قال لي الصاحب يوماً - وهو يحدث عن رجل أعطاه شيئاً فتلكاً في قبوله -: «ولا بد من شيء يعين على الدهر»، ثم قال: سألت جماعة عن صدر هذا البيت فما كان عندهم ذلك فقلت: أنا أحفظ ذلك، فنظر بغضب فقال: ما هو؟ قلت: نسبت، فقال: ما أسرع ذكرك من نسيانك! قلت: ذكرته والحال سليمة، فلما استحالت عن السلامة نسبت. قال: وما حيلولتها؟ قلت: نظر الصاحب بغضب فوجب في حسن الأدب ألا يقال ما يثير الغضب. قال: ومن تكون حتى نغضب عليك؟ دع هذا وهات. قلت: قول الشاعر:

ألام على أخذ القليل وإنما أصادف أقواماً أقلَّ من الـذرِ

- معجم الأدباء: ٢٦/١٥.
  - (٢) نفس المصدر: ٧/١٥.

فإن أنا لم آخذ قليلاً حُرِمته ولا بد من شيء يعين على الدهرِ فسكت»<sup>(1)</sup>.

هـ - «قدَّم إليَّ نجاح الخادم - وكان ينظر في خزانة كتبه - ثلاثين مجلَّدة من رسائله وقال: يقول لك مولانا: انسخ هذا فإنه قد طلب منه بخراسان، فقلت بعد ارتياء: هذا طويل، ولكن لو أذن لي لخرجت منه فقراً كالغرر، وشذوراً كالدرر، تدور في المجالس. كالشمامات والدستنبويهات لو رقي بها مجنون لأفاق، أو نفث على ذي عاهة لبرأ؟ لا تمل ولا تستغث ولا تعاب ولا تسترك، فرفع ذلك إليه»<sup>(٢)</sup>.

ولا أريد أن أطيل بسرد القصص والشواهد فقد حفظها ياقوت في معجمه عند ترجمته لأبي حيّان، وحسبنا هذه النماذج الخمسة من تلك القصص شاهداً وبرهاناً، إذ تجد فيها أبا حيّان سيء السيرة والسلوك مع هذا الرجل الطموح المعجب بنفسه، والذي لا يعرف في الدنيا من هو أحسن منه؛ أو لا يعترف بذلك ـ على الأقل ـ.

أرأيت كيف يظهر تثاقله من امتثال أمر ابن عبَّاد بنسخ إحدى الكتب؟

ثم أرأيت ردَّه على الصاحب في موضع فعل وفعيل؟ ثم أرأيت مجابهته الفظَّة للصاحب في موضوع المضيرة؟ ثم أرأيت قراءته للبيتين الذين يحملان الطعن والتعريض بالصاحب؟

- (1) نفس المصدر: ٣٢/١٥ ٣٣.
  - (٢) معجم الأدباء: ٣٤/١٥.

وأخيراً أرأيت استهزاءه برسائل الصاحب وإشارته إلى ما فيها من غث وركاكة وعيب وملل؟

وماذا كان يُنْتظر من الصاحب بعد فعل أبي حيّان هذا؟

لقد كان الصاحب رحيماً جداً وحليماً إلى حد بعيد، إذ لم يؤاخذ أبا حيان على أفعاله وأقواله بعقاب عملي من جلد أو سجن أو تعذيب، بل كل ما فعله أنه أظهر له «اكفهرار وجه ونبو طرف وقلة تقبّل» على حد تعبير أبي حيّان، وهذا من أخف ألوان العقاب بل لا يعد في ذلك العصر من العقاب بشيء.

وإذاً؛ فالسبب الرئيس الذي أدّى إلى هذه النهاية هو جهل أبي حيّان بما يجب عليه في مقابلات الوزراء والعظماء، وعدم معرفته بالسبل التي ينفذ منها إلى قلب صاحبه ونفسه؛ وبالطرق الجميلة التي يستطيع بواسطتها التخلص من جهد ما طلب منه من نسخ وكتابة ووراقة.

ومن هنا نعرف أن المسبب لهذه النهاية هو أبو حيّان نفسه، من دون أن يكون لابن عبّاد قصد أو يد، وإذا كان الأمر كذلك ـ وهو كذلك ـ فإن الواجب على أبي حيّان ألّا يلومنَّ إلا نفسه ولا يثلبنَّ إلّا جهله.

ويقول أبو حيّان في أثناء رسالته:

«وجرت أشياء.... كان عقباها أني فارقت بابه سنة سبعين وثلاثمائة راجعاً إلى مدينة السلام بغير زاد ولا راحلة، ولم يعطني في مدة ثلاث سنين درهماً واحداً ولا ما قيمته درهم واحد.... ولمّا نال مني هذا الحرمان الذي قصدني به وأحفظني عليه وجعلني من جميع غاشيته فرداً؛ أخذت أملي في ذلك بصدق القول عنه، وسوء الثناء عليه، والبادي أظلم»<sup>(۱)</sup>.

ومن مجموع ما ذكرناه فيما مرَّ نرى أن أبا حيّان قد حرَّر هذه الرسالة وهو متأثر جداً من سوء صنيع الصاحب به ـ بحسب رأيه ـ، مما أحفظه عليه وحرَّضه على إملاء هذه الرسالة للحط منه؛ والطعن فيه؛ وسوء الثناء عليه، مدفوعاً بدافع ألم الحرمان، وألم الفشل والخيبة؛ وأمل الحقد والحسد والغيرة.

ولما كان غرضه من تأليف هذه الرسالة ما ذكرناه من الحط من كرامة ابن عبّاد وتعداد مساويه ونقائصه؛ لم يكن من اللائق بالباحث الذي يتحرى الدقة في البحث؛ ويتطلب الصحة في النتائج؛ أن يجعل هذه الرسالة مصدراً يرجع إليه ويعول عليه، لاحتمال أن يكون المؤلف قد دسّ في كتابه كثيراً مما لا واقع له، لغرض التشهير بعدوه وبيان عوراته ومخازيه.

وإذا كنتُ في شك من دس أبي حيّان في رسالته هذه فلا أثبته ولا أنفيه فإن ابن حجر كان قاطعاً به إذ يقول:

«وكان – يعني ابن عبّاد – يبغض من يميل إلى الفلسفة، ولذلك أقصى أبا حيان التوحيدي فحمله ذلك على أن جمع مصنفاً في مثالبه أكثره مختلق»<sup>(۲)</sup>.

وفي هذا الكتاب يقول ياقوت:

«إن أبا حيّان كان قصد ابن عبّاد إلى الري فلم يُرزق منه، فرجع

- (1) معجم الأدياء: ٣٢/١٥.
- (٢) لسان الميزان: ١/٤١٤.

عنه ذامّاً له وكان أبو حيّان مجبولاً على الغرام بثلب الكرام، فاجتهد في الغض من ابن عبّاد، وكانت فضائل ابن عبّاد تأبى إلاّ أن تسوقه إلى المدح وإيضاح مكارمه، فصار ذمه له مدحاً»<sup>(۱)</sup>.

وبناءً على النتيجة المستخلصة مما مرَّ رأيت أن أهمل كل رواية أو قصة ينفرد بنقلها أبو حيّان، وكذلك كل مدح أو طعن لم يروه غيره، بخلاف ما إذا كانت رواية التوحيدي مؤيدة برواية أخرى عن غيره، فإني استقبلها حينئذ بثقة واطمئنان، ثم أحكم لها أو عليها تبعاً للشواهد والبرهان.

عجبه بنفسه:

ولعلَّ من أبرز صفات صاحبنا وخلائقه: هذا العجب الكبير بالنفس، وهذا الشعور الطافح بالتفوق والتسامي، وهذا الزهو والخيلاء الباديان في شعره ونثره؛ وحركاته وسكناته.

لقد كان ابن عبّاد معجباً بشعره ونثره؛ وسياسته وإدارته؛ وعلمه وأدبه؛ وسائر أفعاله وأعماله، وكان في الوقت نفسه مزدرياً لنتاج غيره؛ مستصغراً من شأنه، غير معترف بتفوق غيره عليه؛ مهما بلغ من درجات العلم ومراقيه السامية، بل ربما كان يرى في قرارة نفسه عدم وجود من يماثله ويشاكله على وجه المعمورة، وإن لم يقل ذلك بصريح الكلام.

ولعلّنا لا نعدم العذر لابن عبّاد في زهوه وعجبه بنفسه، فإنه داء لم يسلم منه شاعر أو أديب، مهما كان شعره من سمو أو انحطاط؛ متانة أو ركاكة، فكيف به إذا جمع إلى الشعر والنثر والإجادة فيهما ـ على الأكثر ـ هيبة السلطان؛ وقوة الصولجان؛ والأمرة الكبرى؛ والسلطة

<sup>07</sup> 

<sup>(1)</sup> معجم الأدباء: ٦/ ١٨٧.

المطلقة، وكيف به إذا شاهد شيوخ الأدب وشعراء العصر وأدباء الجيل يفدون إليه وينثالون عليه؛ ويلقون بأنفسهم بين يديه، فإنه من الطبيعي لرجل كهذا أن يبتلي بهذا الداء؛ بل بأشد نوباته وأضرى هجماته.

وفي شرح ذلك يقول أبو حيّان:

«والذي غلَّطه ـ يقصد الصاحب ـ في نفسه، وحمله على الإعجاب بفضله والاستبداد برأيه، أنه لم يُجْبَهُ قط بتخطئة، ولا قوبل بتسوئة، لأنه نشأ على أن يقال: أصاب سيدنا وصدق مولانا ـ ولله دره ـ ما رأينا مثله، من ابن عبد كان مضافاً إليه؟ ومن أين ثوابة نقيسه عليه؟ ومن إبراهيم ابن العباس الصولي؟ من صريع الغواني؟ من أشجع السلمي؟ إذا سلكا طريقهما. قد استدرك مولانا على الخليل في العروض، وعلى أبي عمرو بن العلاء في اللغة، وعلى أبي يوسف في القضاء، وعلى ابن مجاهد في الموازنة، وعلى ابن نوبخت في الآراء والديانات، وعلى أبن مجاهد في المنطق، وعلى ابن جرير في التفسير، وعلى ابن مجاهد في الموازنة، وعلى ابن يوبيد في التفسير، وعلى وابن مجاهد في الموازنة، وعلى ابن يوبيد في المواز، وعلى وعلى اله محاهد في المنطق، وعلى ابن يوبيد وعلى ابن سيرين في وعلى العبارة، وعلى الكندي في الجدل، وعلى ابن سيرين في وعلى العبارة، وعلى ابن يزيد في المواز في الفقر، وعلى وعلى العبارة، وعلى ابن يزيد في المواز، وعلى الخط،

ثم يقول بعد ذلك :

«وقد أفسده أيضاً ثقة صاحبه به وتعويله عليه وقلة سماعه من الناصح فيه»<sup>(٢)</sup>.

- (١) معجم الأدباء: ٦/ ١٨٠ ـ ١٨١.
  - (۲) نفس المصدر: ٦/ ١٨٣.

وأيُّ رجل يبلغ مثل هذه الدرجة من التعظيم والتقدير؛ ويلقى هذا الإكبار والإجلال؛ ويسمع كل هذا الإطراء والثناء من أميره وسائر من لديه، ثم لا يبتلي بهذا المرض العضال؛ ولا تتشرب نفسه بالعجب والزهو والخيلاء – إلا من عصم الله –.

ولعلك الآن راغب في الاطلاع على أمثلة وشواهد ترشدنا إلى حقيقة هذا الأمر؛ وتدلنا على صدق ذلك فإليك منها:

أ ـ كان "يعمل في أوقات كالعيد والفصل شعراً، ويدفعه إلى أبي عيسى بن المنجم ويقول له: قد نحلتك هذه القصيدة، امدحني بها في جملة الشعراء، وكن الثالث من المنشدين فيفعل ذلك أبو عيسى وهو بغدادي محكك قد شاخ على الخدائع وتحنَّك، وينشد فيقول له عند سماعه شعره في نفسه ووصفه بلسانه ومدحه من تحبيره أعد يا أبا عيسى، فإنك والله مجيد، زو يا أبا عيسى قد صفا ذهنك، وجادت قريحتك، وتنقحت قوافيك، ليس هذا من الطراز الأول حين أنشدتنا في العيد الماضي؛ المجالس تخرج الناس، وتهب لهم الذكاء، وتزيدهم الفطنة، وتحول الكودن عتيقاً، والمحمَّر جواداً»<sup>(1)</sup>.

ب - «ناظر - ابن عبّاد - اليهوديَّ رأس الجالوت في إعجاز القرآن، فراجعه اليهودي فيه طويلاً، وماتنه قليلاً، وتنكر عليه حتى احتدً وكاد يتقد، فلما علم أنه قد سجر تنوره، وأسعط أنفه، احتال طلباً لمخادعته، ورفقاً به في مخاتلته، فقال: أيها الصاحب فلِمَ تتقد وتستشبط، وتلتهب وتختلط، كيف يكون القرآن عندي آية ودلالة ومعجزة من جهة نظمه وتأليفه؟ فإن كان النظم والتأليف بديعين، وكان البلغاء فيما تدعي عنه عاجزين وله مذعنين فهأنا أصدق عن نفسي وأقول ما عندي: أن رسائلك

معجم الأدباء: ٦/ ١٧٧ ـ ١٧٨.

وكلامك وفقرك وما تؤلفه وتباده به نظماً ونثراً هو فوق ذلك أو مثل ذلك وقريب منه، وعلى كل حال فليس يظهر لي أنه دونه، وإن ذلك سيستعلي عليه بوجه من وجوه الكلام، أو بمرتبة من مراتب البلاغة، فلما سمع ابن عبّاد هذا فتر وخمد، وسكن عن حركته، وانحمص ورمه به، وقال: ولا هكذا يا شيخ، كلامنا حسن وبليغ، وقد أخذ من الجزالة حظاً وافراً، ومن البيان نصيباً ظاهراً، ولكن القرآن له المزية التي لا تجهل والشرف الذي لا يخمل.. إلخ»<sup>(۱)</sup>.

 ج - «قال ابن عبّاد يوماً: كان أبو الفضل - يعني ابن العميد سيداً، لم يشق غبارنا، ولا أدرك شوارنا، ولا مسح عذارنا، ولا عرف غرارنا لا في علم الدين، ولا فيما يرجع إلى نفع المسلمين... وولدت والشعرى في طالعي، ولولا دقيقة لأدركت النبوة، وقد أدركت النبوة إذ قمت بالذب عنها والنصرة لها»<sup>(۲)</sup>.

د - «كان عنده أبو طالب العلوي فكان إذا سمع منه كلاماً يسجع فيه، وخبراً ينمقه ويرويه، يبلق عينيه، وينشر منخريه، ويرى أنه قد لحقه غشى حتى يرش على وجهه ماء الورد، فإذا أفاق قيل: ما أصابك؟ ما عراك؟ ما الذي نالك وتغشاك؟ فيقول: ما زال كلام مولاي يروقني ويؤنقني حتى فارقني لبي وزايلني عقلي وتراخت مفاصلي وتخاذلت عرى قلبي وذهل ذهني وحيل بيني وبين رشدي، فيتهلل وجه ابن عبّاد عند ذلك وينتفش ويضحك عجباً وجهلاً، ثم يأمر له بالحباء والتكرمة، ويقدمه على جميع بني أبيه وعمه»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) نفس المصدر: ۲۱۸/٦ ـ ۲۱۹.
  - (۲) معجم الأدباء: ٦/ ۲۳۳.
  - (۳) نفس المصدر: ۲/ ۲۳۷.

هـ ـ «نزل بالصيمرة عند عوده من الأهواز، فدخل عليه شيخ من زهّاد المعتزلة يعرف بعبدالله بن إسحاق، فقام له، فلما خرج التفت كافي الكفاة وقال: ما قمت لأحد مثل هذا القيام منذ عشرين سنة، وإنما فعل ذلك به لزهده، فإنه كان أحد أبدال دهره، فأما العلم فقد كان يرى من هو أعلم منه فلا يحفل به»<sup>(۱)</sup>.

و ـ «ورد إلى الصاحب رجل من أهل الشام فكان فيما استخبره عنه: رسائل مَنْ تقرأ عندكم؟ فقال: رسائل ابن عبد كان. قال: ومَنْ؟ قال: رسائل الصابي، وغمزه أحد جلسائه ليقول: رسائل الصاحب فلم يفطن، ورآه الصاحب فقال: تغمز حماراً لا يحس»<sup>(٢)</sup>.

ز ـ «لم يكن يقم لأحد من الناس ولا يشير إلى القيام ولا يطمع أحد منه في ذلك كائناً من كان»<sup>(٣)</sup>.

ح \_ يقول الصاحب في إحدى قصائده:

المجد أجمع ما حوته يميني والفخر يصغر أن يكون خديني والدهر موطأ أخمصي والناس بذ لة ملبسي والرأي بعض ظنوني والجود يركع خاضعاً لأناملي والبدر يسجد خاشعاً لجبيني والحرب بين صرائمي وصوارمي إن جا طحون رجائها بزبون<sup>(3)</sup>

## تواضعه:

وبالرغم من هذا العُجب القوي المنصب على نفسه؛ وهذا الرضا

- (۱) نفس المصدر: ۲۲۲ ـ ۲٤۷.
   (۲) معجم الأدباء: ۲/ ۲۵۸.
   (۳) بغية الوعاة: ۱۹۷.
- (٤) ديوانه المخطوط: ١١٦ ـ نسخة مصورة بمكتبتي الخاصة ..

والأنس بكل ما يصدر منه، فإنه كان لين الجانب؛ واسع الصدر؛ كثير التحمل؛ طريَّ الأخلاق؛ جمَّ التواضع؛ وتلك صفات يقل بل يندر تغلغلها في نفوس الأمراء والوزراء في تلك العهود الغابرة.

ونظراً لكثرة ما روي في التاريخ عن تواضع ابن عبّاد وجميل خلقه وكريم خلاله، فإننا لا نستطيع أن نهمل هذه الكثرة لمجرد تسجيل حادثة أو حادثتين لم يكن فيها إسماعيل متواضعاً ـ بالمعنى المعروف ـ.

ومع غض النظر عن كثرة تلك وقلة هذه، فإننا إذ نجد من صاحبنا ما ينافي المشهور عنه والمعروف من خلقه؛ ثم نحرم الدليل على معرفة شاهد الحال وحقيقة الوضع حين حدوث الحادثة، لا يمكننا الانسياق مع هذه النصوص والجري وراءها، وهي ـ كما قلنا ـ كالدعاوى المجردة عن الشاهد والدليل، فكيف بنا إذا علمنا أن هذه الحوادث قد سجلت بأقلام أعداء إسماعيل والحاقدين عليه كأبي حيّان وأضرابه ممن عُرفوا بالشغف بثلب الكرام، فلا مناص إذن من إهمال هذه القصص والأخبار ما دمنا في شك منها ومن واقعها الصحيح.

ومما احتفظ به التاريخ من الدلالة على مقدار التواضع الذي كان يتحلى به إسماعيل هذه المطارحات الشعرية بينه وبين أبي هاشم العلوي.

يقول الصاحب لأبي هاشم:

إن أبا هاشم يد الشرف مادحه آمِنٌ من السرف حلَّ من المجد في أواسطه وخلَّف العالمين في طرف ويقول أبو هاشم مخاطباً الصاحب:

وإذا الكريم نببت به أيامه لم ينتعش إلا بعون كريم

يرجى الكريم لدفع كل عظيم فأعِنْ على الخطب العظيم فإنَّما وكتب الصاحب لأبى هاشم في مرضه: أبا هاشم مالى أراك عليلاً ترفق بنفس المكرمات قليلا وتدفع عن صدر الوصى غليلا لترفع عن قلب النبى حزازة لكنت على صدق النبى دليلا فلوكان من بعد النبيين معجز فأجابه أبو هاشم: دعوتُ إلّه الناس شهراً محرَّماً ليدفع سقم الصاحب المتفضل إلى بدني أو مهجتي فاستجاب لي فها أنا \_ مولانا \_ من السقم ممتلى إلى وعافاه ببرء معجّل فشكراً لربي حين حوَّل سقمه وأسأل ربى أن يديم علاءه فليس سواه مفزع لبنى على فردَّ الصاحب عليه بقوله: أبا هاشم لم أرض هاتيك دعوةً وإن صدرت عن مخلص متطول فلاعيش لي حتى تدوم مسلَّماً وصرف الليالي عن ذراك بمعزل فإن نزلت يوماً بجسمك علة وحاشاك فيها يا علاء بني على إلى جسم إسماعيل دوني نحولي(() فناد بها في الحال غير مؤخر أرأيت هذه العاطفة الجياشة والتواضع الجم والأدب الرفيع

والخلق الرصين؟ أينظم هذه الأبيات رجل متكبر متعجرف بعيد عن التواضع والرقة ولين الجانب؟

ويقول الصاحب لأبي بشر الجرجاني ـ قاضي جرجان ـ وقد اعتل:

اليتيمة: ٤/٥٥ ـ ٥٦.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

تشكى الفضل من سقم عراه فأنَّ الفضلُ أجمع من أنينه وعاد بعقوتي يشكو جواه كما يحنو القرين على قرينه فقلت له: وقاك الله فيه فإن السعد يطلع من جبينه هو العين التي أبصرت فيها وصار سواد عيني في جفونه ستفديه يميني لا شمالي فعين المرء خير من يمينه<sup>(1)</sup>

ومما يروى عن إسماعيل إنه كان يتلقى أبا الحسن الجرجاني في بلده جرجان أكثر مما يتلقاه به في سائر البلاد، قال: وقد استعفيته يوماً من فرط تحفيه بي وتواضعه لي فأنشدني:

أكسرم أخساك بسأرض مسولسده وأمدَّه من فعلك المحسن فالعزُّ مطلوب وملتمسِ وأعزُّه ما نيسل في السوطنِ<sup>(٢)</sup>

إلى كثير من أمثال ذلك ممّا تراه مفعماً بالعطف واللين والتواضع والخلق الجميل الكريم.

حلمه وسعة صدره:

ومما يرويه أبو حيان من مثالب ابن عبّاد قوله:

«الناس كلهم يحجمون عنه لجراءته وسلاطته واقتداره وبطشته، شديد العقاب... بذيء اللسان... مغلوب بحرارة الرأس، سريع الغضب. إلخ»<sup>(٣)</sup>.

ثم يروي أبو حيان في أثناء رسالته من الأمثلة على ذلك هذه القصة:

- (۱) يتيمة الدهر: ٤/٥٤.
- (٢) النثر الفني: ٨/٢ ـ ٩.
- (٣) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٥ \_ ١٧٦.

«قال يوماً صدر قول الشاعر: والممورد المعدذب كمشير المزحمام فسكتت الجماعة، فقال ابن الداري: يمردحهم الممناس عملي بمابسه

فأقبل عليه بغيظ، وقال: ما عرفتك إلا متعجرفاً جاهلاً، أما كان لك بالجماعة أسوة؟»<sup>(1)</sup>.

ولا يمكنني تصديق أبي حيان والاعتراف بصدق ما قال، بعدما قرأت في التاريخ عدة حكايات رُويت عن ابن عبّاد، وكلها تنتهي بحلمه وعفوه وسعة صدره وكظمه لغيظه، ولعلَّ من أوضح ما يصلح أن يكون رداً على أبي حيان وبرهاناً على وضعه لقصة ابن الداري ـ السالفة الذكر ـ ما رواه ياقوت في قصة مشابهة إذ يقول:

«قال أبو بكر الخوارزمي: أنشدنا الصاحب هذه القوافي ليلة ـ وذكر الأبيات ـ وقال: هل تعرفون نظيراً لمعناها في شعر المحدثين؟ فقلت: لا أعرف إلا قول البحتري:

ومن عجب الدهر أن الأمير رأصبح أكتب من كاتبه

قال: فقال: جوَّدت وأحسنت. هكذا فليكن الحفظ»<sup>(٢)</sup>.

ثم حسبنا في معرفة حلمه ما نقرأه في القصص الآتية:

أ ـ «كان قاضيه ـ عبد الجبار المعتزلي ـ يكتب في عنوان كتابه: إلى الصاحب. داعيه عبد الجبار بن أحمد، ثم كتب: وليه عبد الجبار بن

- (۱) نفس المصدر: ۲۲٦/٦.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/٣١٠.

أحمد، ثم كتب: عبد الجبار بن أحمد، فقال الصاحب لندمائه: أظنه يؤول أمره إلى أن يكتب: الجبّار»<sup>(1)</sup>.

ب ـ يقول أبو حيان: «أنشدت يوماً على باب ذاك ـ يعني ابن العميد ـ قول الشاعر:

إذا لم يكن للمرء في ظل دولة جمال ولا مال تمنّى انتقالها وما ذاك من بغضٍ لها غير أنه يؤمل أخرى فهو يرجو زوالها

فرفع إليه إنشادي فأخذني وتوعدني وقال: انج بنفسك فإني إن رأيتك بعد هذا أولغت الكلاب دمك، وكنت قاعداً على باب هذا منذ أيام فأنشدت البيتين على سهو فرفع الحديث إليه فدعاني ووهب لي دريهمات وخريقات وقال: لا تتمنَّ انتقال دولتنا بعد هذا»<sup>(۲)</sup>.

ج ـ «قال قوم من أهل أصبهان لابن عبّاد: لو كان القرآن مخلوقاً لجاز أن يموت، ولو مات القرآن في آخر شعبان بماذا كنّا نصلي التراويح في رمضان؟ قال: لو مات القرآن كان رمضان يموت أيضاً ويقول: لا حياة لي بعدك ولا تصلي التراويح واستريح»<sup>(٣)</sup>.

د ـ حدث الصاحب فقال: «ما أفظعني إلا شاب ورد علينا إلى أصبهان بغدادي فقصدني فأذنت له، وكان عليه مرقعة وفي رجليه نعل طاق، فنظرت إلى صحابي فقال له وهو يصعد إليَّ: إخلع نعلك، فقال: ولِمَ ولعلي أحتاج إليها بعد ساعة، فغلني الضحك وقلت: أتراه يريد أن يصفعنى؟»<sup>(3)</sup>.

- (۱) نفس المصدر: ۲/ ۲۰۷ ـ ۲۵۸.
  - (٢) نفس المصدر : ٢٢٧/٦.
  - (۳) نفس المصدر : ۲۱۸/۲.
  - (٤) معجم الأدباء: ٢/٢١٤.

ه ـ «كان مكي المنشد قديم الصحبة والخدمة للصاحب فأساء إليه غير مرة والصاحب يتجاوز له، فلما كثر ذلك منه أمر الصاحب يحبسه»<sup>(۱)</sup>.

و - كان الصاحب قد «استدعى يوماً شراباً من شراب السكر فجي، بقدح منه فلما أراد شربه قال له بعض خواصه: لا تشربه فإنه مسموم، فقال له: وما الشاهد على صحة ذلك؟ قال: بأن تجربه على من أعطاكه. قال: لا أستجيز ذلك ولا استحله، قال: فجربه على دجاجة. قال: إن التمثيل بالحيوان لا يجوز، وأمر بصب ما في القدح، وقال للغلام: انصرف عني ولا تدخل داري بعدها وأقرَّ رزقه عليه وقال: لا تدفع اليقين بالشك، والعقوبة بقطع الرزق نذالة»<sup>(۲)</sup>.

ز ـ «قال الصاحب ما أفحمني أحد كالبديهي، فإنه كان عندي يوماً وأتينا بفاكهة ومشمش فأمعن فيه، فاتفق أني قلت: إن المشمش يلطخ المعدة، فقال: لا يعجبني الميزبان إذا تطبب»<sup>(٣)</sup>.

ومن التأمل في هذه النصوص نجد صفة الحلم عند إسماعيل بارزة جلية لكل ذي عينين، فقاضيه يتدرج في تكبره عليه فلا يغيظه ذلك، وأبو حيّان يتمنى زوال دولته فلا يزبد ويرعد ـ كما فعل ابن العميد ـ، وبعض أهل أصبهان يستهزأون بذهابه إلى كون القرآن مخلوقاً فينساق معهم في تندرهم، وشاب لا يرضى بخلع نعليه في مجلسه فلا يبدو التأثر عليه، وخادمه مكي يسيء مراراً فيعفو عنه، وخادم آخر يأتيه بالشراب المسموم

- معجم الأدباء: 1/1۸٦.
- (٢) نفس المصدر: ٦/ ١٨٥، وانظر في قصة الكأس: البداية والنهاية: ١١/ ٣١٥، ومعاهد التنصيص: ٢/ ١٥٤، والمنتظم: ٧/ ١٨١.
  - (۳) يتيمة الدهر: ١٧٦/٣.

فلا يأمر بقتله، بل يديم له راتبه ورزقه الشهري، إلى كثير من أمثال ذلك مما يضيق به المجال.

وهل يكون كل ذلك صادراً من رجل سليط العقاب بذيء اللسان؛ مغلوب بحرارة الرأس؛ سريع الغضب؛ قوي البطش ـ كما يدعي أبو حيّان \_.

> **كرمه وصِلاته:** يقول أبو حيان في ذلك: «شديد العقاب طفيف الشواب»<sup>(١)</sup> ويقول أيضاً:

"إن عطاء ابن عبَّاد لا يزيد على مائة درهم وثوب إلى خمسمائة، وما يبلغ إلى الألف نادر، وما يوفي على الألف بديع. بلى قد نال به ناس من عرض جاهه على السنين ما يزيد قدره على هذا بأضعاف، وعدد هؤلاء قليل جداً»<sup>(٢)</sup>.

ويقول أبو العلاء الأسدي: إذا رأيت مسجّى في مرقَّعة يأوي المساجد حراً ضره بادي فاعلم بأن الفتى المسكين قد قذفت به الخطوب إلى لؤم ابن عبّاد<sup>(٣)</sup>

ويقول أبو بكر الخوارزمي: لا تحمدنَّ ابن عبّاد وإن هطلت

- طلت كفّاه يوماً ولا تذممه إن حرما
- (١) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٥.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧.
- (٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٩٣، ويتيمة الدهر: ٣/ ٢٥١.

فإنها خطرات من وساوسه يعطي ويمنع لا بخلاً ولا كرما<sup>(۱)</sup> ويقول أبو الحسن الغويري:

إن كان إسماعيل لم يدعني لأنّ أكل الخبز صعب عليه فإنسني آكل في مسترلي إذا دعاني ثم أمضي إليه<sup>(٢)</sup>

ومن هذه الجمل المنثورة والأبيات المتفرقة ترى أن هؤلاء الرجال قد حكموا على ابن عبّاد بالبخل والشح واللؤم؛ وتفاهة العطاء؛ وتطفيف الثواب؛ وقلة البذل؛ بالشكل الذي يبخل فيه الصاحب بأكل الخبز في داره، وبنحو يوجب أن يلقب قاصده بالمسكين الذي قذفت به الخطوب، فإذا أراد أن يعطي شيئاً أو يمنح أحداً فما ذاك إلا خطرات من وساوسه، فهو يعطي ويمنع لا بخلاً ولا كرماً.

وإني لأعجب من رجل كالصاحب ببخله الذي ينسبه هؤلاء له؛ وبهذا المقدار الكبير من الخساسة والدناءة والشح، كيف مدحه خمسمائة شاعر من أرباب الدواوين<sup>(٣)</sup>، وكيف تهافت العلماء والأدباء على باب داره بهذا الشكل الفذ العظيم، حتى «شبهه مادحوه بهارون الرشيد، وذلك لأنه أشبه الرشيد بأن جمع حوله أحسن أهل اللسن»<sup>(٤)</sup>، وهل يتم ذلك لأحد بغير البذل والكرم والعطاء والسخاء؟.

نعم. لقد كان إسماعيل سخي اليد كريم النفس كثير العطاء، ولكنَّه لم يكن يعطي كل شاعر وأديب لمجرد أدبه وشعره؛ من دون ملاحظته لمقدار علاقة هذا الشاعر أو الأديب بمجلسه وبشخصه، ولهذا نجده قد

- (1) معجم الأدباء: ٦/٢٥٦.
- (٢) يتيمة الدهر: ٢٥١/٣ ـ ٢٥٢.
  - (٣) معجم الأدباء: ٢٥٧/٦.
- ٤) تاريخ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع: ١٣٤/١.

حرم أبا حيان والخوارزمي والأسدي والغويري من عطائه فحسبوا ذلك بخلاً؛ أو أرادوا إيهام الناس فعدّوا ذلك من البخل؛ وما هو منه بشيء، وأي كريم أو جواد في التاريخ بعثر أمواله ونثرها على أعدائه الحاقدين عليه والطاعنين فيه؟.

وحسبنا في معرفة هذه الصفة من صفاته الخلقية أن نقف على النصوص التالية:

أ - «كان ما يخرج لكافي الكفاة في السنة في وجوه البر والصدقات والمبرّات وصلات الأشراف وأهل العلم والغرباء الزوّار ومن يجري مجرى ذلك مما يتكلفه ويريد به صيت الدنيا وأجر الآخرة يزيد على مائة ألف دينار»<sup>(1)</sup>.

ب ـ «كان الصاحب أبو القاسم يراعي مَن ببغداد والحرمين من أهل الشرف وشيوخ الكتاب والشعراء وأولاد الأدباء والزهّاد والفقهاء بما يحمله إليهم في كل سنة مع الحاج على مقاديرهم ومنازلهم»<sup>(٢)</sup>.

ج ـ روى عوف بن الحسين الهمذاني التميمي: «قال: كنت يوماً في خزانة الخلع للصاحب فرأيت في ثبت الحسبانات... مبلغ عمائم الخز التي صارت في تلك الشتوة في خلع العلويين والفقهاء والشعراء سوى ما صار منها في خلع الخدم والحاشية ثمانمائة وعشرين»<sup>(٣)</sup>.

د ـ رأى أبو القاسم الزعفراني الشاعر جميع الخدم والحاشية في دار الصاحب وهم يرفلون بالخزوز الملونة الفاخرة فنظم هذه الأبيات وأنشدها بين يدي ابن عبّاد:

- (١) معجم الأدباء: ٢٤٩/٦.
- (٢) نقس المصدر: ٣٠٠/٦.
- (٣) نفس المصدر: ٢٦٩/٦.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظله/ المؤلفات

| ويمأمره المحرص أن يمخرنما            | سواك بعد الغنى ما اقتنى     |
|--------------------------------------|-----------------------------|
| تحد نوالك نيبل المني                 | وأنبت ابين عببّاد الممرتيجي |
| ومبمن لنناهبا قبريب البجنبي          | وخميسرك من باسط كفّه        |
| فأصغر ما ملكوه الغنيي                | غمرت الورى بصنوف الندي      |
| وأشكرهم عماجرزأ ألمكمنما             | وغمادرت أشمعرهم مفحماً      |
| إلــى راحـتَــيْ مــن نــأى أو دنــا | أيا من عطاياه تهدي الغنى    |
| بن كُناً لم نخل مثلها ممكنا          | كسوت المقيمين والزائري      |
| ضروب مسن المخمز إلا أنما             | وحماشيبة المدار يسمشون في   |

«فقال الصاحب: قرأت في أخبار معن بن زائدة أن رجلاً قال له: احملني، فأمر له بفرس وبغلة وحمار وناقة وجارية؛ ثم قال: لو علمت أن الله خلق مركوباً غيرها لحملتك عليه، وقد أمرنا لك من الخز بجبة وقميص وسراويل وعمامة ومنديل ومطرف ورداء وجورب؛ ولو علمنا لباساً آخر يتخذ من الخز لأعطيناكه، ثم أمر بإدخاله إلى الخزانة، وصيرت تلك الخلع إليه، وسلم ما فضل عن لبسه في الوقت إلى غلامه»<sup>(1)</sup>.

هـ ـ «مرض مرة بالاسهال، فكان كلما قام عن المطهرة وضع عندها عشرة دنانير لئلا يتبرم به الفراشون فكانوا يتمنون لو طالت علته، ولما عُوفيَ أباح للفقراء نهب داره وكان فيها ما يساوي نحواً من خمسين ألف دينار من الذهب»<sup>(۲)</sup>.

- معجم الأدباء: ٦٦٩/٦ ـ ٢٧٠، وانظر: معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٣، ويتيمة الدهر: ٣/ ١٧١، ووقيات الأعيان: ١/ ٢٠٧، وشذرات الذهب: ٣/ ١١٤.
- (٢) البداية والنهاية: ١١/ ٣١٥، وانظر: معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٧، والمنتظم:
   ١٨١/٧

و - «كان لا يدخل عليه في شهر رمضان بعد العصر أحد كائناً من كان فيخرج من داره إلا بعد الإفطار عنده، وكانت داره لا تخلو كل ليلة من ليالي شهر رمضان من ألف نفس مفطرة فيها، وكانت صلاته وصدقاته وقرباته في هذا الشهر مثل ما يجري منه في جميع شهور السنة»<sup>(1)</sup>.

ز ـ «كان ينفذ إلى بغداد في السنة خمسة آلاف دينار تفرق على الفقهاء والأدباء»<sup>(٢)</sup>.

ح - أجمع الشعراء الذين شاركوا في رثائه على ذكر كرمه وجوده وصلاته وعطاياه، وشعر الرثاء - بعد فقد الرجل وعدم وجود من يُخشى أو يُرجى من ذوي قرباه - أصدق الشعر وأبعثه من القلب، وأخلاه من الكذب والوضع والتلفيق، ونقتصر من مجموع تلك القصائد على أبيات من قصيدة الشريف الرضي:

يا طالب المعروف حلَّق نجمُه حُطَّ الحمول وعطّل الأجمالا وأقم على يأس فقد ذهب الذي كان الأنام على نداه عيالا<sup>(٣)</sup>

# إلى أن يقول:

- هيهات فاتهم تراث مخاطر حفظ الثناء وضيَّع الأموالا قد كان أعرف بالزمان وصرفه من أن يُثمَّر أو يجمّع مالا مفتاح كل ندى ورب معاشر كانوا على أموالهم أقفالا<sup>(3)</sup>
- (۱) هدية الأحباب: ۱۷۰، وانظر: الكنى والألقاب: ۲/ ۳۷۰، ومعاهد التنصيص:
   ۲/ ۱۰٤، واليتيمة: ۳/ ۱۷٤.
- (٢) معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٧، وانظر: المنتظم: ٧/ ١٨٠، والبداية والنهاية: ١١/
   ٣١٤ ـ ٣١٥.
  - (٣) ديوان الشريف الرضي: ٣٧٩.
  - (٤) ديوان الشريف الرضي: ٣٨٢.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كَثْلَة/ المؤلفات

### ويقول فيها :

قالوا ـ وقد فجئوا بنعشك سائراً ـ: من ميَّل الجبل العظيم فمالا؟ فتبادروا عظَّ الجيوب وعاجلوا عضَّ الأنامل يمنة وشمالا ما شققوا إلا كسساك وآلموا إلا أنامل نلن منك سجالا من ذا يكون معوّضاً ما مزقوا ومعوّلاً لمؤمل وثمالا؟ فرغت أكفٌ من نوالك بعدها وأطال عظم مصابك الإشعالا<sup>(1)</sup>

بهذا القدر من الشواهد التاريخية أكتفي عن التطويل والتفصيل، وقد عرفنا منها أن صفة الكرم من الصفات المتأصلة المتمركزة في نفس الصاحب، وإن ما يروى في خلاف ذلك إما أن يكون مدسوساً لا واقع له، أو له واقع خاص يختلف عن سرد الرواية وتصويرها.

## عداؤه للشعوبيَّة،

بالرغم من فارسية ابن عبّاد وأعجميته؛ فقد كان عدواً للشعوبية، مبغضاً للتعصب الأعجمي، بل كان ـ على حد تعبير الشيخ الحر العاملي ـ: «أعجمياً إلا أنه يفضل العرب على العجم»<sup>(٢)</sup>.

ومما يروى عنه في ذلك قوله مخاطباً رجلاً يتعصب للعجم ويعيب العرب بأكل الحيّات:

يا عائب الأعراب من جهله لأكلها الحيّات في الطعم فالعجم طول الليل حيّاتهم تنساب في الأخت وفي الأمّ<sup>(<sup>7)</sup>)</sup>

- ديوان الشريف الرضي: ٣٨٢، وانظر في مراثي الصاحب: يتيمة الدهر: ٣/ ٢٥٤ وما بعدها، ومعجم الأدباء: ٦/ ٢٧٦ و٢٩٥، وعدة أماكن متفرقة أخرى في الكتاب.
  - (٢) أمل الآمل: ٤٦٢.
  - (٣) يتيمة الدهر: ٢٤٤/٣.

وروى عبد الرحيم العباسي بهذا الصدد هذه القصة: «قال بديع الزمان الهمذاني: كنت عند الصاحب بن عبّاد فأتاه رجل بقصيدة يفضل فيها العجم على العرب، وهي: غنينا بالطبول عن الطلول وعن عنيس عيذاف ة ذمه ل

وعمن عمنمس عمذافرة ذممول وأذهلني عقاري عن عقاري ففي آست أم القضاة مع العدول فىلست بستاركِ إيوان كسرى لتوضح أولحومل فالدخول وضب بالفلا ساع وذئب بها يعوى وليث وسط غيل إذا ذبحوا فللك يوم عيد وإنا نحروا ففي عرس جليل يسلّون السيوف برأس ضب هراشا بالغداة وبالأصيل بأية رتبة قدمتموها على ذي الأصل والشرف الجليل ألا لو لم يكن للغرس إلا نجار الصاحب العدل النبيل لكان لسهم بذليك خير عز وجيلهم بذلك خير جبل

فلما بلغ إلى هنا قال له الصاحب: قدك، ثم اشرأب ينظر إلى الزوايا وأطراف القوم فلم يرني، وكنت في زاوية من زوايا البيت، فقال: أين أبو الفضل؟ فوثبت وبست الأرض بين يديه، فقال: أجبه عن ثلاثتك. قلت: وما هي؟ قال: أدبك ونسبك ومذهبك، فقلت ـ ولا مهلة للقول إلا بما تسمع ـ:

لمر مسهول بما أودعت نفسك من فضول منا دليلاً متى احتاج النهار إلى دليل ي عليهم فأي الخزي أقعد بالذليل فارسيٌّ؟ متى عرف الأغر من الحجول؟ هم زعيم - أكف الفرس أعراف الخيول يك فخراً على قحطان والبيت الأصيل

أراك على شفا خطرٍ مهولٍ طلبت على مكارمنا دليلاً ألسنا الضاربين جزى عليهم متى فرع المنابر فارسيٌّ؟ متى علقت ـ وأنت بهم زعيم ـ فخرت بملء ماضغتيك فخراً موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ظفا/ المؤلفات

وحقك أن تبارينا بكسرى فما ثور ككسرى في الرعيل فخرت بنحو ملبوس وأكل وذلك فخر رتبات الحبجول تفاخرهن في خد أسيل وفرع من مفارقها رسيل فأمجد من أبيك إذا أثرنا عراة كالليوث وكالنصول

قال: فلما أجبته بهذه الأبيات نظر الصاحب بن عبّاد إلى الرجل فقال: كيف ترى؟ قال: لو سمعت به ما صدقت، قال: فاذن جائزتك إن وجدتك بعدها في مملكتي أمرت بضرب عنقك، ثم قال: لا ترون رجلاً يفضل العجم على العرب إلا وفيه عرق من المجوسية يرجع إليها»<sup>(1)</sup>.



# مذهبه الدينى

أن يكون الصاحب بن عبّاد مسلماً راسخ الإيمان صادق الاعتقاد صريح الاعتراف بالأصول الإسلامية قويَّ الدفاع عن الدين؛ فهو أمر مفروغ عنه لدى المؤرخين، حيث أجمعوا على ذلك؛ وحيث صرحت كلمات الصاحب به في سائر كتبه الكلامية ومؤلفاته العقائدية وشعره الديني.

أما النزاع المسجَّل المائل في كتب التاريخ فيدور حول تعيين الطريقة المذهبية التي اختارها ابن عبّاد لنفسه، فقد عُدَّ في عداد الشيعة الإمامية والزيدية والمعتزلة والحشوية والحنفية والشافعية؛ من دون أن يحاول هؤلاء المؤرخون على كثرتهم تمحيص النقول واستخلاص الواقع المندس خلال هذه الأقاويل، فرأيت الواجب العلمي يدعوني إلى الوقوف عند هذه النقطة الغامضة من تاريخ الصاحب وقفةً تحل الغموض وتجلو الواقع؛ فلعلي أوفق إلى كشف المجهول وإزاحة الالتباس.

واسجل فيما يلي ـ مقدمة لبحث الموضوع ـ سائر أقوال المؤرخين ونُقولهم، ليلمس القارىء بنفسه مقدار الاضطراب الذي منيت به هذه الناحية من حياة ابن عبّاد في كتب التاريخ.

۱ ـ كان شيعياً إمامياً:

أ ـ قال ابن أبي طي: «كان إمامي الرأي، وأخطأ من زعم أنه

كان معتزلياً . . . قال: وشهد الشيخ المفيد بأن الكتاب الذي نسب إلى الصاحب في الاعتزال وضع على لسانه ونسب إليه وليس هو له»<sup>(1)</sup>.

ب ـ قال ابن العماد: «وكتاب الإمامة يذكر فيه فضائل علي (ع) ويثبت إمامته على من تقدمه، لأنه كان شيعياً»<sup>(٢)</sup>.

جـ ـ قال محمد تقي المجلسي: «كان من أفقه فقهاء أصحابنا المتقدمين والمتأخرين، وكل ما يذكر من العلم والفضل فهو فوقه»<sup>(٣)</sup>.

د ـ لما توفي الصاحب قال عبد الجبار القاضي المعتزلي: «لا أرى الترحم عليه لأنه مات عن غير توبة ظهرت منه»<sup>(٤)</sup>، وفي لسان الميزان أنه قال: «كيف أصلي على هذا الرافضي؟»<sup>(٥)</sup>.

هـ - قال الشيخ الصدوق محمد بن علي المعروف بابن بابويه القمي في مقدمة كتابه: «عيون أخبار الرضا»: «وقع إليَّ قصيدتان من قصائد الصاحب الجليل كافي الكفاة أبي القاسم إسماعيل بن عبّاد أطال الله بقاءه؛ وأدام دولته ونعماءه؛ وسلطانه وإعلاءه؛ في إهداء السلام إلى الرضا علي بن موسى.... فصنفت هذا الكتاب لخزانته المعمورة ببقائه، إذ لم أجد شيئاً آثر عنده وأحسن موقعاً لديه من علوم أهل البيت (ع)؛ لتعلقه بحبهم؛ واستمساكه بولايتهم؛ واعتقاده بفرض طاعتهم؛ وقوله بإمامتهم؛ وإكرامه لذريتهم؛ أدام الله عزه وإحسانه إلى

- (۱) لسان الميزان: ٤١٦/١.
- (۲) شذرات الذهب: ۲/ ۱۱۰.
  - (٣) أعيان الشيعة: ٣٣٤/١١.
- (٤) ذيل التجارب: ٢٦٣، والكامل: ٧/ ١٧٠، ومعجم الأدباء: ٦/ ٢٩٩.
  - (٥) لسان الميزان: ٤١٦/١.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

شيعتهم؛ قاضياً بذلك حق إنعامه عليَّ؛ ومتقرباً به إليه لأياديه الزُهر عندي ومننه الغرّ لديَّ»<sup>(۱)</sup>.

كما صرَّح متشبعه كلٌّ من: أبي على محمد بن إسماعيل: في منتهى المقال: ٥٦. محمد بن الحسن الحر العاملي: في أمل الأمل: ٤٣. أبي القاسم القوبائي: في الإرشاد: ٣١. البهائي محمد بن الحسين: في الإرشاد: ٣٢ \_ ٣٣. القاضي نور الله المرعشي: في أعبان الشبعة: ٣٦٣/١١. ابن شهرآشوب: في معالم العلماء: ١٣٦. محمد باقر المجلسي: في بحار الأنوار: ١٦/١١. محمد باقر الخونساري: في روضات الجنات: ١٠٥. السيد محسن الأمين: في أعيان الشيعة: ٣٦٣/١١. السيد حسن الصدر: في تأسيس الشيعة: ١٥٩. الشيخ آقا بزرك الطهراني: في الذريعة: ٢١/١ و٢١/٤. الشيخ عباس القمى: في تتمة المنتهى: ٢/ ٤٥٨. الشيخ عبد الحسين الأميني: في الغدير: ٤/ ٥٥. الشيخ عبد العزيز الجواهري: في آثار الشيعة الإمامية: ٤/ ٨٥. ٢ \_ كان معتزلياً:

أ ـ خاطب الأمير فخر الدولة وزيره ابن عبّاد فقال: «بلغني إنك تقول: إن المذهب مذهب الاعتزال...»<sup>(٢)</sup>.

- عيون أخبار الرضا: ٣.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٨٤.

ب - قال الصفدي: «ومن المعتزلة أبو القاسم إسماعيل بن عبّاد»<sup>(1)</sup>.

جـ \_ قال ابن حجر: «كان صدوقاً إلا أنه كان مشتهراً بمذهب المعتزلة داعية إليه»<sup>(٢)</sup>.

د ـ قال أبو حيان التوحيدي: «كان لابن عبّاد قوم يسميهم الدعاة يأمرهم بالتردد إلى الأسواق وتحسين الاعتزال للبقال والعطار والخباز ونحو ذلك»<sup>(۳)</sup>.

وقال: «والغالب عليه كلام المتكلمين المعتزلة وكتابته مهجنة بطرائفهم»<sup>(٤)</sup>.

وقال لما غضب الصاحب عليه حينما بلغه استهزاء التوحيدي برسائله: «حتى كأني طعنت في القرآن أو رميت الكعبة بخرق الحيض أو عقرت ناقة صالح أو سلحت في بئر زمزم أو قلت: كان النظام مأبوناً أو مات أبو هاشم في بيت خمار أو كان عبّاد معلم صبيان»<sup>(ه)</sup>.

وقال: «قال ابن عبّاد في الخلوة وقد جرى حديث المذهب: كيف أترك هذا المذهب ـ يعني الاعتزال ـ وقد نصرته وأشهرت نفسي به وعاديت الصغير والكبير عليه وانقضى عمري فيه»<sup>(٦)</sup>.

هـ - قال الدكتور أحمد أمين: «والصاحب بن عبّاد كان يعتقد

- (١) الكشكول للبهائي: ٢١٢.
  - (٢) لسان الميزان: ٤١٣/١.
  - (٣) لسان الميزان: ١/ ٤١٥.
- (٤) الامتاع والمؤانسة: ١/٥٤.
- (٥) معجم الأدباء: ٣٤/١٥ ـ ٣٤.
  - (٦) لسان الميزان: ١١٥/١٤.

مذهب الاعتزال وينصره وبذلك اعتنق كثير من أهل البلاد الاعتزال»<sup>(۱)</sup>.

وقال: «كان الصاحب بن عبّاد نصر الاعتزال وقرب إليه المعتزلة إذ كان معتزلياً»<sup>(٢)</sup>.

و - قال الدكتور ذبيح الله صفا ما ترجمته: «كان بعض رجال الشيعة من تلاميذ أئمَّة المعتزلة؛ وقد قربوا بين عقائدهم وعقائد أولئك، ومن هؤلاء الصاحب الكافي إسماعيل بن عبّاد المتوفى عام (٣٨٥هـ) الذي كان من تلاميذ أبي هاشم الجبائي، وقد جمع أبو هاشم بين الاعتزال والتشيع فكوَّن منها الطريقة البهشمية التي أصبح غالب المعتزلة في أول القرن الخامس من أتباعها»<sup>(٣)</sup>.

ز ـ قال أبو بكر عبدالله بن محمد الأسكي في الصاحب:

كــل بـر ونـوال وصـلـه واصل منك إلى الـمعتزلة يا بن عبّاد ستلقى ندماً لفراق الجيرة الـمرتحلة<sup>(1)</sup>

ح - قال الدكتور إن عبد الوهاب عزام وشوقي ضيف في مقدمتهما لرسائل الصاحب: «ونحن نجد في الرسائل نزعة واضحة إلى القول بالاعتزال والدعوة إليه.... والغريب أن الصاحب لا يدعو إلى التشيع في رسائله ويدعو إلى الاعتزال وهناك رسالتان طريفتان في الباب السابع عشر وهما نصان صريحان في أنه كان يبعث دعاة له إلى

- (١) ظهر الإسلام: ٢٤٩/١.
- (٢) ظهر الإسلام: ٢٥٣/١.
- (٣) تاريخ أدبيات در إيران: ٩٣/١، وتراجع ص٢٠٣ منه.
  - (٤) تتمة اليتيمة: ٩٦/١.

البلدان المختلفة يدعون الناس إلى الدخول في مذهب المعتزلة»<sup>(1)</sup>.

ط ـ كما ذهب إلى اعتزاله كل من:

الشيخ المفيد المتوفى عام (٤١٣هـ)<sup>(٢)</sup> وقد ألف كتاباً في الرد على الصاحب باسم: «النقض على ابن عبَّاد في الإمامة»<sup>(٣)</sup>.

والسيد المرتضى حيث ألف كتاباً باسم الانصاف في الرد على ابن عبّاد<sup>(٤)</sup>.

٣ \_ كان شيعياً معتزلياً:

أ ـ قال الرافعي القزويني: «ولولا أن بدعة الاعتزال وشنعة التشيع شنعت أوجه فضله، وغلوَّه فيهما حطَّ من علوّه لقلَّ من يكافئه»<sup>(ه)</sup>.

ب \_ قال عبد الرحيم العباسي: «وكان شيعياً جلداً \_ كال بويه \_ معتزلياً»<sup>(1)</sup>.

جـ ـ لما ورد عبد السلام المأموني الشاعر إلى الري ومدح
 الصاحب فنال إعجابه واحترامه دبت عقارب الغيرة في نفوس ندماء ابن
 عبّاد وشعرائه؛ فوشوا به إلى الصاحب وهم تارة «ينسبونه إلى الدعوة في
 بني العباس ومرة يصفونه بالغلو في النصب واعتقاده تكفير الشيعة
 والمعتزلة»<sup>(v)</sup>.

- (1) مقدمة الرسائل: (ع).
  - (٢) اليقين: ١٧٤.
- (٣) رجال النجاشي: ٢٨٤.
  - (٤) اليقين: ١٧٤.
- (٥) لسان الميزان: ٤١٦/١.
- (٦) معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٧.
  - (٧) يتيمة الدهر: ١٤٩/٤.

٤ ـ كان زيدياً حنفياً:
 قال أبو حيان: «ويتشيع لمذهب أبي حنيفة ومقالة الزيدية»<sup>(١)</sup>.
 ٥ ـ كان شافعياً شيعياً:
 «وكان ـ مع اعتزاله ـ شافعي المذهب شيعي النحلة»<sup>(٢)</sup>.
 ٣ ـ كان حشوياً:
 «كان حشوياً لا يعول عليه، وكان يبغض من يميل إلى الفلسفة»<sup>(٣)</sup>.

هذا بعض ما سجله المؤرخون من أقوال متضاربة وآراء مختلفة ونقول متناقضة في هذا الموضوع؛ من دون أن يجشموا أنفسهم بحث الموضوع ونخل الآراء واستنتاج الحقيقة الضائعة بين هذه الأكوام.

وإذا قرأنا تاريخ الصاحب وكتبه وشعره ورسائله لم نجد أيَّ أثر لشافعيته وزيديته وحنفيته وحشويته، وما ذكره المؤرخون من تمذهبه بهذه المذاهب لا يخرج عن أن يكون عن جهل واشتباه؛ أو قصد لتشويه سمعته وطعنه في عقيدته، وإذن فلا حاجة للوقوف عند هذه الناحية بعد فقدنا لما يدعمها من دليل.

ولكن الوقفة الكبرى يجب أن تكون عند النصوص التي ذهبت إلى تشيعه والأخرى التي ارتأت اعتزاله، لأن الأدلة على كلا الطرفين متوفرة؛ والبراهين على كلا النقلين قائمة، وفيما يلي قائمة بما دل على

- (١) الامتاع والمؤانسة: ١/٥٥.
  - (٢) لسان الميزان: ١/٤١٣.
  - (٣) نفس المصدر: ٤١٤/١.

تشيع الصاحب أو اعتزاله مما سجله الصاحب نفسه في شعره ونثره، تمهيداً لما سوف نذكره بعد ذلك من حقيقة مذهبه الذي كان عليه:

## ما يدل على اعتزاله:

١ – قال في الإبانة: «وذهبت طائفة من الشيعة ذاهلة عن تحقيق الاستدلال إن علياً (ع) كان في تقية فلذلك ترك الدعوة لنفسه، وزعمت أن عليه نصاً جلياً لا يحتمل التأويل، وقالت العدلية: هذا فاسد. كيف تكون عليه التقية في إقامة الحق وهو سيد بني هاشم، وهذا سعد بن عبَّادة نابذ المهاجرين وفارق الأنصار ولم يخش مانعاً ودافعاً وخرج إلى حوران ولم يبايع، ولو جاز إخفاء النص الجلي عن الأمة في مثل الإمامة لجاز أن ينكتم صلاة سادسة وشهر يصام فيه غير شهر رمضان فرضاً، وكل ما أجمعت عليه الأمة من أمر الأئمة الذين قاموا بالحق وحكموا بالعدل فهو صواب»<sup>(١)</sup>.

٢ - قال في عنوان المعارف: «وأتبعت ذلك بذكر من خوطب بالخلافة على النسق غير مرتب للمفضول والفاضل والجائر والعادل، إذ لو ابتدأت بأتم الخلفاء فضلاً وأعدلهم لافتتحت بسيد المهاجرين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع)»<sup>(٢)</sup>.

٣ - قال في التذكرة: «الأصول الخمسة: التوحيد والعدل والصدق
 في الوعد والوعيد والمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهي عن
 المنكر»<sup>(٣)</sup>.

- الإبانة: ٢٨. ضمن المجموعة الأولى من نفائس المخطوطات.
   عنوان المعارف: ٥، في المجموعة الأولى من نفائس المخطوطات.
  - (٣) نفائس المخطوطات: ٢/ ٨٧.

٤ - استعماله الكثير لكلمتي العدل والتوحيد اللتين كانتا من شعار المعتزلة وعباراتهم الخاصة - وإن كانت الشيعة عدلية أيضاً -، حيث لم نجد في ذلك العصر من يكثر من ترداد هاتين الكلمتين ومن يجعلها علما وعنواناً سوى المعتزلة. خصوصاً وقد عبر الصاحب عن نفسه وعن أصحابه بالعدلية في رسالة الإبانة الصريحة باعتزاله، وفي رسالته في ترجمة عبد العظيم الحسني روى ما رُوي عن عبد العظيم في العدل والتوحيد فقط<sup>(۱)</sup>، ويقول في رسالة له إلى أحد أصدقائه: «كان هذا البلد ووعيد، من العدل من البلاد المستخلقة على أهل عدل الله وتوحيده والتصديق بوعده ووعيده من البلاد المستخلقة على أهل عدل الله وتوحيده والتصديق بوعده ووعيده. . . وقد أمن البلاد المستخلقة على أهل عدل الله وتوحيده والتصديق بوعده ورفق»<sup>(۲)</sup>، ويقول في رسالة أخرى إلى أهل الصيمة: «إذ كنتم بحمد الله ومنة وطوله وفضله المشتهرين بالذب عن توحيد الله وعدله وصدقه في وعيده ورفق»<sup>(۳)</sup>.

ويقول في شعره:

أديسنه بالعدل والستوحيد والصدق في الوعد وفي الوعيد ٢ ٢ ٢

الحمد لله إذ كان المشيب على الـ توحيد والعدل لا جبر وتشبيه الحمد الله إذ كان المشيب على الـ الله عنه الله عنه الله الم

- نفائس المخطوطات \_ المجموعة الرابعة \_: ٢١ \_ ٢٢.
  - (۲) رسائل الصاحب بن عباد: ۲۱۹.
    - (٣) انفس المصدر : ۲۱۹.

العدل والتوحيد كل معاقلي وولاء آل الطهر كل حصوني العدل والتوحيد كل معاقلي العام الطهر كل حصوني العدل والتوحيد في العام العام العام العام العام العام العام الع

العدل والتوحيد في جانب وحب آل البيت في جانب - قال في الهداية والضلالة: «لأن مشائخنا كأبي الفضل جعفر بن حرب وأبي موسى عيسى بن سمح وأبي جعفر الإسكافي وأبي علي محمد بن عبد الوهاب وأبي القاسم البلخي وأبي عثمان عمرو بن بحر قد صنفوا في هذا الباب كتباً مفردة»<sup>(1)</sup>.

## ما يدل على تشيعه:

يقول الصاحب في إحدى قصائده: وأوصى إلى خبر الرجال ابن عمه وإن ناصب الأعداء فيه فما هدوا تولّى أمور الناس لم يستقلهم ألا ربَّما يرتاب من يتقلُّدُ ولا ارتُجعتْ منه \_ وقد سار \_ سورة وغضوا لها أبصاركم وتبددوا ويقول في أخرى: قالت: فمن ساد في يوم الغدير أبِنْ فقلت: من صار للإسلام خير ولي ويقول أيضاً: أهلأ وسهلأ بأهل بيتك يا إمسام عسدل أقسامسه السلُّسهُ ويا غدير انبسط لتسمعهم من كنت مولاه فلها مولاة ويقول أيضاً: ياحيدر الشهم البطل مــن لــم يــشــايــعــك يــضـــلْ أنــــت الــــذي وُلــــيَّ فــــي براءة فمما اعمتزل

بطبيب عبلني رغيم السبيفيل أنبت البذي تسدعني إليي الب يروم المخدير لا ترجيل أنــــت الــــذي عــــقـــوده ويقول أيضاً: حين خلفتهم مع الأعجاز أنت يوم الغدير صدر الموالي ويقول: عهدوا فقل في نكث باغ مبطل حلوا وقد عقدوا كما نكثوا وقد إن السديس تسمَّ ديسةُ مستحسل وافوا يخبرنا بضعف عقولهم يا أمة مثل النعام المهمل هل صبًّر الله النساء أشمة؟ ويقول: تركوا الشراب وقد شكوا علل الصدا وتعلقا جهلا بسلمسع سسراب

لــم يـعـلـمـوا أن الـوصـي هـو الـذي حـكـم الـغـديـر لـه عـلـى الأصـحـابِ ه ه ه

هذه بعض كلمات الصاحب وأبياته المتضاربة في بيان المذهب الذي ارتضاه لنفسه، ولعل بين بعض هذه النصوص تناقضاً صريحاً لا لبس فيه؛ كنفيه للنص الجلي ثم اعترافه بأن الغدير قد حكم للوصي على الأصحاب، ولا بد لي قبل تسجيل الرأي النهائي في الموضوع أن أُمهد للنتيجة بمقدمتين:

(الأولى): إن كثيراً من الالتباس وكثيراً من الخبط والخلط قد وقع في موضوع التشيع والاعتزال حتى وجدنا كثيراً من الشيعة وقد نسب إليهم الاعتزال والعكس بالعكس. ويرجع هذا الالتباس والخلط إلى عدة أسباب ساعدت عليه، وفي طليعتها هذا التوافق الكبير بين الشيعة والمعتزلة في أكثر الآراء الكلامية والأصول الفلسفية، وخصوصاً في موضوع صفات الله ـ ثبوتية وسلبية ـ وعدله وخلق الأفعال وما إليه؛ مما يسبب الاشتباه للمؤرخ فيظن هذا كذاك أو ذاك كهذا<sup>(1)</sup>.

ولا أبالغ إذا زدت فقلت: إن الدراسة الدقيقة لفلسفتي الشيعة والمعتزلة تدلنا بوضوح على أن أسس الاعتزال وأصوله الأولى مأخوذة من التشيع ومشتقة منه؛ وإن فكرة المذهب وفلسفته مقتبسة – بدقة – من مبادىء التشيع وفلسفته، وتكفينا نظرة واحدة إلى نهج البلاغة للإمام علي (ع)؛ وإلى مرويّات المحدّثين عن الإمامين محمد الباقر وجعفر الصادق (ع) في الكلام وأصول الدين لإثبات صدق هذه الدعوى.

ويـوتحـد ذلـك مـا روي مـن أن واصـل بـن عـطـاء قـد أخـذ أصـول الاعتزال الأولى من أبي هاشم بن محمد بن علي بن أبي طالب (ع)<sup>(٢)</sup>، وإنه لأقصر الطرق الموصلة إلى علي (ع) وآرائه العلمية والفلسفية.

ولا أنفي أن يكون الاعتزال قد تطور بعد حين من ظهوره؛ فتعددت اتجاهاته وتشعبت مدارسه؛ حتى اختلف عن التشيع في بعض النقاط اختلافاً جوهرياً بارزاً للعيان، كما تجد ذلك في المقارنة التي عملها السيد الشريف المرتضى علي بن الحسين بين آراء الشيعة والمعتزلة

(١) يقول الأستاذ الدكتور عبد الوهاب عزام: «يعرف التاريخ صلة دائمة بين التشيع والاعتزال منذ كانا، ويظهر أن التشيع اقترن في هذا العصر \_ القرن الرابع \_ اقتراناً تاماً بالاعتزال؛ إذ كان أهل السنة يكرهون التشيع والاعتزال جميعاً». رسائل الصاحب: ص ع. في بعض الأصول<sup>(1)</sup>. ولكن الجذور الأولى للاعتزال مأخوذة من التشيع بلا شك.

وهذا هو أكبر الأسباب \_ في رأيي \_ لهذا الخلط التاريخي بين الشيعة والمعتزلة وبين التشيع والاعتزال؛ مضافاً إلى العامل السياسي عامل المطاردة التي منيت بها الشيعة؛ والضغط الشديد والمحاربة السافرة التي جوبه بها أنصار هذا المذهب ومعتنقوه، في الوقت الذي كان القول ببعض أصول الاعتزال رائجاً مشهوراً، وكان التظاهر به لا بسبب بلاءً ولا يجر إلى نقمة، مع اشتراك الاعتزال والتشيع في القول بأكثر الأصول الدينية، ومع ذهاب أكثر المعتزلة إلى تفضيل علي (ع) على من تقدمه من الخلفاء، وهكذا كان باستطاعة الشيعي أن يحقن دمه بالتظاهر بالاعتزال، ثم كان باستطاعة الشيعي أن يحقن دمه مصبوغة بصبغة المعتزلة، فكان ذلك من أسباب خلط المؤرخين في هذا الموضوع.

هذا كله بالإضافة إلى أن بعض المؤرخين ـ غير المؤتمنين ـ قد حاولوا أن ينسبوا للتشيع كل من مدح علياً (ع) وأثنى عليه وروى بعض فضائله ومناقبه من المعتزلة؛ بل نسبوا للتشيع كل من اتصل برجال الشيعة وتلمَّذ عليهم وأخذ منهم، كما تجد ذلك في ترجمة ابن أبي الحديد المعتزلي ونجم الدين علي بن عمر الكاتبي وكثير من أمثالهما.

ولا يسعنا في هذه العجالة تفصيل البحث في هذه الشؤون فلذلك موضع آخر، بل تكفينا الإشارة الموجزة والنظرة العابرة في معرفة بعض الأسباب التي سببت هذا الالتباس التاريخي في تعريف التشيع والاعتزال والتفريق بين الشيعة والمعتزلة.

(١) راجع: نفائس المخطوطات \_ المجموعة الخامسة \_: ٧٢ \_ ٨٢.

ولا غرابة إذن إذا ما رأينا المؤرخين وهم ينسبون ابن عبّاد إلى التشيع والاعتزال بنحو الجزم تارة وبنحو التشكيك أخرى، فإن أسباب الخلط ـ كما أسلفنا ـ متعددة متكثرة.

(الثانية): عرفت إيران بعض مبادىء الاعتزال من يوم ميلاده بل من قبل أن يكون مبدءاً وعقيدة، لأن الجهمية ـ أتباع جهم بن صفوان ـ كانت تدعو إلى خلق القرآن ونفي الأزل؛ وكانت منتشرة الرأي قوية الدعاية وخاصة في منطقة خراسان، ثم تلا الجهمية ـ بعد حين ـ حفص بن سالم حيث سافر إلى خراسان وأعلن دعوته هناك فأجابه خلق كثير<sup>(1)</sup>.

وبواسطة حفص دخل الاعتزال إيران فحل في المنطقة التي كانت تؤمن قبل ذاك ببعض مبادىء الاعتزال في ضمن تعاليم الجهم بن صفوان الجبري، ثم كان لواصل ـ بعد ذلك ـ أثر كبير في انتشار الاعتزال في تلك النواحي حيث كان يخرج بنفسه لمناظرة السمنية فيجيبونه إلى الإسلام<sup>(۲)</sup>، وكذلك كانت مساعي أبي القاسم البلخي ذات شأن بارز في شيوع الدعوة هناك<sup>(۳)</sup>.

وتطورت الدعوة الاعتزالية مع الزمن حتى بلغت ذروتها في عهد المأمون والمعتصم والواثق، فراحت تغزو المسلمين وتحتل الأذهان في كل بلد وكل صقع، وقد حاول رجالها أن يدعموها بالإقناع المنطقي من جهة والضغط المسلح من جهة أخرى؛ فكان لاجتماع المنطق والسلاح في تدعيم هذه الفكرة أثره الكبير في تقدم الدعوة وشيوعها وانتشارها في سائر أصقاع المعمورة.

- (1) المنية والأمل: ١٩ ـ ٢٠.
  - (٢) المنية والأمل: ٢١.
  - (٣) نفس المصدر: ٥١.

وما إن مات الواثق واستولى المتوكل على زمام السلطة حتى أخذت قوة المعتزلة بالانهيار؛ ومني سلطانها بالاندحار؛ حيث أعلن المتوكل ـ رسمياً ـ سخطه وعدم رضاه على هذه الجماعة، ثم أخذ في محاربتهم والتنكيل بهم بلا رحمة ولا هوادة، وأظهر الناس الشماتة بهم والتشفي منهم، وتجلى ذلك بأظهر صوره في تشييع جنازتي أحمد بن نصر وأحمد بن حنبل حيث شيعتا بما لم يسبق له مثيل.

ولما شعر المعتزلة بالخطر الذي يهددهم ويحيط بهم من كل جانب رأوا ضرورة الابتعاد عن عاصمة الخلافة ـ بغداد ـ ليكونوا أبعد عن المراقبة وترصد العيون؛ فاتجهوا نحو إيران بشكل منظم جداً، وكان اختيارهم لإيران مبنياً على علمهم بأن أذهان الفرس لا تزال على ذكر من بعض آرائهم ومعتقداتهم؛ حيث سبق لخراسان أن كانت جبرية من أتباع الجهم الذي يوافق المعتزلة في كثير من النقاط، كما سبق لأهاليها الاستماع إلى واصل بن عطاء وحفص بن سالم وأبي القاسم البلخي؛ وهؤلاء من أقطاب المعتزلة وكبارهم في العهود الاعتزالية الأولى ـ كما مر سابقاً ـ.

وهكذا بدأ المذهب يستعيد مجده في إيران بعد أن فقده في العراق فانتشر في أصفهان بواسطة محمد بن إبراهيم الزبيري من أتباع أبي الهذيل العلاف<sup>(۱)</sup>، وفي جرجان ونيسابور بواسطة أتباع أبي هاشم بن الجبائي<sup>(۲)</sup>، وفي الري وحواليها على يد أصحاب الحسين بن محمد النجار<sup>(۳)</sup>.

- (۱) فلسفة المعتزلة: ۳٤/۱.
  - (۲) نفس المصدر : ۲/ ۳٤.
    - (٣) الملل والنحل: ٦١.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

ودخل في الاعتزال جماعة من مشاهير الفقهاء<sup>(1)</sup>، حتى رأى المقدسي في رحلته في أطراف العالم الإسلامي أن عوام الري يتابعون الفقهاء في خلق القرآن حتى لتقع العصبيات بينهم في ذلك، كما رأى أن معظم سكان خوزستان من المعتزلة وقد التقى في رامهرمز \_ إحدى مدن خوزستان \_ بشيخ يدرس الكلام على مذاهب المعتزلة<sup>(1)</sup>.

\* \* \*

وفتح ابن عبّاد عينيه في هذا المحيط المشبع بهذه الروح؛ وفي هذه البيئة المؤمنة بهذا المبدأ؛ وعلى والده العالم المعتزلي الذي صنف كتابً في أحكام القرآن نصر فيه الاعتزال وجوَّد فيه<sup>(٣)</sup>، فلا غرابة إذا ما تمذهب ابن عبّاد بهذا المذهب؛ واتخذه ديناً وطريقاً إلى الله تعالى مقلداً في كل ذلك أهل بيته وبيئته، فكان اعتزال الصاحب في أول نشأته أمراً طبيعياً ونتيجة منطقية لمن يولد في بلدة معتزلية ويعيش في كنف أب

وهكذا بقي الصاحب معتزلياً حتى مات من دون أن ينقل عدولُه عن ذلك أو انتقاله منه إلى غيره، إلا في مسألة الإمامة حيث نرى الصاحب فيها ذا قولين، فهو يصرح في رسالة الإبانة ـ كما مر عليك ـ بعدم وجود نص جلي على إمامة علي (ع)؛ ثم نراه في مواطن أخرى من شعره وهو معترف بذلك أوضح الاعتراف وأجلاه، مما يظهر أن الإبانة قد ألفت في شبابه يوم كان منكراً للنص الجلي، ثم انتهى بتطور الزمن

- (١) خطط المقريزي: ١٨٤/٤.
- (٢) أحسن التقاسيم: ٤١٣ و٤١٥ و٤٩٥.
  - (٣) معجم الأدباء: ١٧٢/٦.

| ىن دون أن يؤثر ذلك في اعتزاله                                                                                                     | إلى الاعتراف بالنص كما أسلفنا ه    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
|                                                                                                                                   | مطلقاً، وفي الاعتراف بالنص يقول:   |
| وغديس خسم كساشيف الأمسر                                                                                                           | ما ضرَّه جـحـد الـرجـالِ لــه      |
|                                                                                                                                   | ويقول :                            |
| والصبح للظلماء طارد                                                                                                               | وقبضمي البغديير بمما قيضي          |
|                                                                                                                                   | ويقول :                            |
| ىر ووكىد المتعريف بىالىتىيين                                                                                                      | جذب النبي بضبعه يوم الغديـ         |
|                                                                                                                                   | ويقول :                            |
| بــــــواءة إذ صــــــوا                                                                                                          | مـــا بـــالـــه وُلـــيَّ فـــي   |
| ىر لـــم يـــنــلــهـــم شـــرف                                                                                                   | ما بالــهــم يــوم الــغــديــ     |
| مضافاً إلى ما سبق الاستشهاد به من شعره الدال على تشيعه.                                                                           |                                    |
| ، الجلي في أكثر سني حياته ولكنه                                                                                                   | فالصاحب _ إذن _ معترف بالنص        |
| لم يتبرأ من اعتزاله ــ بعد اعترافه بالنص ــ، فهو يقول:                                                                            |                                    |
| فقلت: إني شيعي معتزلي                                                                                                             | قالت: فما اخترت من دين تفوز به؟    |
| ويقول عند تعرضه لبني أمية:                                                                                                        |                                    |
| بن الاعــتــزال وتــركــه إلــحــادُ                                                                                              | إن لم أتابع لعنها فتركت ديـ        |
| فسهدمت مسجداً شاده عبّادُ                                                                                                         | إن لـم أفـضّـل أحـمـداً ووصيَّـه   |
| ولا تناقض في ذلك ولا تضاد، لأن الاعتزال مذهب عقلي صرف                                                                             |                                    |
| حُكّم فيه عقل الإنسان بعد أن حرر من كل قيود التقليد، فدرس المعتزلة                                                                |                                    |
| أصول الدين دراسة حرة مجردة، واقتبسوا كل ما روي عن علي (ع) بهذا<br>السيد شرق ما لسبة أنَّ ما ماً من الدين من الدين من علي (ع) بهذا |                                    |
| ده الشؤون لا يتنافى مع الإيمان                                                                                                    | الصدد، ثم كونوا لهم رأياً خاصاً به |

بالوصية أو عدم الإيمان بها، ولذلك فلا غرابة إذا ما كان الصاحب شيعياً ومعتزلياً كما لا غرابة إذا ما كان غيره سنياً ومعتزلياً<sup>(١)</sup>.

وإذن. فالصاحب شيعي ومعتزلي - كما عبر عن نفسه وأفصح عن عقيدته -، ولا يصح لنا أن ننساق مع بعض المؤرخين الذين نفوا اعتزاله بشكل جازم، فإن حكمهم عليه بالتشيع وحده حكم صادر عن العاطفة ومنبعث عن الرغبة النفسية من دون استناد إلى الواقع؛ أو تمحيص للحقائق.

وللصاحب ـ بعد ذلك ـ من القصص المشعرة باعتزاله والمبينة لمقدار علاقته المتينة مع أقطاب المعتزلة ورجالهم. شيء كثير مسجل في معاجم التاريخ لا أجد حاجة لنقله وسطره فليراجع هناك<sup>(٢)</sup>.

 (۱) يقول الدكتور البير نادر: «وبالرغم عن ندرة المصادر التي وصلتنا عن المعتزلة \_ لا سيما فيما يتعلق بمسألة الإمامة \_ استطعنا بعد الجهد استخلاص آرائهم المتباينة في هذه المسألة فليس للمعتزلة رأي واحد في هذا الموضوع الخطير . إن الأكثرية منهم يشاطرون الشيعة في قولهم: بأن «لا إمامة إلا بالنص والتعيين». والأقلية منهم يشاطرون أهل السنة في قولهم بأن الإمامة ينالها من هو أهل لها». فلسفة المعتزلة: ١٤٨/٢ \_ ١٤٩. ويروى الشهرستاني عن النظام قوله: «لا إمامة إلا بالنص والتعيين ظاهراً مكشوفاً،

وقد نص التعيين على [علي] في مواضع وأظهره إظهاراً لم يشبه على الجماعة، إلاَّ أن عمراً كتم ذلك، وهو الذي تولى بيعة أبي بكر يوم السقيفة". الملل والنحل: ١/ ٦٤.

(٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢١٧ ـ ٢١٨؛ و٦/ ٢٢٥: و٦/ ٢٤٦؛ و٦/ ٢٥٧ ـ ٢٥٨؛ و١٩/
 ١٩٠، والحضارة الإسلامية: ١/ ٢٧٦.

القسم الثانى قبل الوزارة

تمهيد،

في العام الحادي والعشرين بعد الثلاثمائة من الهجرة ولدت دولة آل بويه؛ تلك الدولة التي «نبعت بما لم يكن في حساب الناس، ولم يخطر بعضه ببال أحد، فدوخت الأمم وأذلَّت العالم، واستولت على الخلافة فعزلت الخلفاء وولتهم، واستوزرت الوزراء وصرفتهم، وانقادت لأحكامها أمور بلاد العجم وأمور العراق، وأطاعتهم رجال الدولة بالاتفاق»(1).

ولم يكن أصل هذه الأسرة ديلمياً ـ كما ذهب إلى ذلك بعض مؤرخة هذا العصر ـ بل كانت تنتسب بجذورها إلى الفرس، «وإنما قيل لهم الديالمة لأنهم جاوروا الديلم وكانوا بين أظهرهم مدة»<sup>(٢)</sup>.

وكان بويه أبو الملوك من ذوي الحال المتوسط؛ فكان يصيد

- (١) الفخري: ٢٤٤.
- (٢) البداية والنهاية: ١١/١٧٣، ويراجع في ذلك: الفخري: ٢٤٤، والكامل: ٦/
   ٢٣٠، وظهر الإسلام: ١/٥٠.

السمك ويعينه أولاده على تحصيل القوت، حتى روي عن معز الدولة أنه كان يحتطب الحطب<sup>(۱)</sup>.

وكان من ابتداء أمر أولاد بويه: إنهم انخرطوا في سلك الجندية في جيش ما كان بن كالي الديلمي أحد قواد العلويين ـ ملوك طبرستان والديلم في أواخر القرن الثالث وأوائل الرابع ـ، وكان لهذا القائد شأن بارز في تاريخ الديلم وطبرستان؛ حيث استولى عليها بعد زوال ملك العلويين، وبقي أميرها المطلق حيناً من الدهر؛ إلى أن ثار عليه أسفار بن شيرويه الديلمي ـ وكان من قواد جيش ما كان ـ وناصبه الحرب والعداء فسطع نجمه واشتد بأسه، فلم يجد ما كان . ولما تم الاتفاق مع مرداويج بن زيار على محاربة أسفار، وهكذا كان . ولما تم لهما النصر نقض مرداويج العهد مع صاحبه وسلَّ السيف عليه فغلبه، وانهزم ما كان ملتجاً إلى صاحب خراسان.

وما إن شاهد أولاد بويه هزيمة قائدهم وضعف شأنه وتردي وضعه وشدة ضائقته وفقره حتى صارحوه برغبتهم في فراقه والابتعاد عنه، ووعدوه الرجوع إليه حيثما يحسن وضعه فأذن لهم بذلك فساروا إلى مرداويج بن زيار، ومعهم جمع من قوّاد ما كان وأفراد جيشه، فاستقبلهم مرداويج استقبالاً حسناً، وولّى كل قائد منهم ناحية من نواحي الجبل، واختار عليّ بن بويه ـ عماد الدولة ـ لولاية الكرج، وكتب للجميع عهودهم الرسمية وسيَّرهم إلى مناطق عملهم، فمرّوا بالري وفيها وشمكير نائباً عن أخيه، وأبو عبدالله الحسين العميد ناظراً في الأمور، فاستطاع

 الفخري: ٢٤٤، والبداية والنهاية: ١١/١٣، والكامل: ٦/ ٢٣٠، وشذرات الذهب: ٣/٨١. عماد الدولة أن يجذب العميد إلى جانبه بعدة هدايا وكثير من الملاطفات.

«ثم أوجب الرأي عند مرداويج أن يتعقب ما أمر به من تولية أولئك القوّاد، وكتب إلى أخيه وشمكير وإلى أبي عبدالله العميد بمنعهم من الخروج من الري، وإن كان بعضهم خرج مُنع من بقي، وكانت الكتب تصدر أولاً إلى العميد فيقف عليها ثم تعرض على وشمكير جملتها، فحين وقف على الكتاب تقدم إلى علي بن بويه سراً أن يبادر إلى عمله فسار من وقته وساعته وطوى المنازل، وأصبح العميد من الغد فأظهر الكتب، فلما عرضها على وشمكير كان قد صار علي بن بويه على مسافة بعيدة فمنع من لم يكن خرج من أولئك القواد، وفاز علي بن بويه يالولاية التي كانت سبب ملكه»<sup>(1)</sup>.

وصل علي بن بويه إلى الكرج فساس أهلها سياسة رشيدة، ولطف بعمّال البلاد فكانوا يكتبون لمرداويج الكتب، وكلها شكر له على حسن اختياره، وصادف في أثناء ذلك أنه افتتح قلاعاً تعود للخرّمية وظفر منها بذخائر وافرة صرفها \_ جميعاً \_ في استمالة الرجال وصلاتهم فشاع ذكره وقوى أمره، «وكان مرداويج ذلك الوقت بطبرستان، فلما عاد إلى الري أطلق مالاً لجماعة من قوّاده على كرج فاستمالهم عماد الدولة ووصلهم وأحسن إليهم حتى مالوا إليه وأحبوا طاعته، وبلغ ذلك مرداويج فاستوحش وندم على إنقاذ أولئك القواد إلى كرج، فكتب إلى عماد الدولة وأولئك يستدعيهم إليه وتلطف بهم، فدافعه عماد الدولة واشتغل بأخذ العهود عليهم، وخوَّفهم من سطوة مرداويج، فأجابوه جميعهم

تجارب الأمم: ٥/ ٢٧٨، وقريب منه في الكامل: ٦/ ٢٣١ \_ ٢٣٢.

فجبى مال كرج، واستأمن إليه شيرزاد وهو من أعيان قواد الديلم فقويت نفسه بذلك»<sup>(1)</sup>.

وهكذا تم لعلي بن بويه في عام (٣٢١هـ) الاستيلاء التام على الكرج فحدثته نفسه بالهجوم على أصبهان فهجم عليها واستقبلته ظروف مواتية أعانته على نجاح الهجوم فاحتل أصبهان «وعظم في عيون الناس لأنه كان في تسعمائة رجل هزم بهم ما يقارب عشرة آلاف رجل، وبلغ ذلك الخليفة فاستعظمه»<sup>(٢)</sup> كما بلغ مرداويج فأقلقه وأخافه.

وخفّت جيوش مرداويج لقتال عماد الدولة فخشي ابن بويه منها فانسحب من أصفهان متوجهاً إلى أرجان فاحتلها واستخرج منها أموالاً جزيلة شدَّ بها أزر ملكه وجيشه.

وفي أثناء هذا العام حبَّب أبو طالب النوبندجاني لعماد الدولة احتلال شيراز لضعف عاملها وسوء سيرته فسار إليها واحتل النوبندجان بطريقه وأقام فيها مدة، وأرسل أخاه الحسن بن بويه إلى كازرون وما يجاورها من بلدان فارس فدخلها وجبى منها أموالاً جليلة، فتحرك عامل تلك المنطقة ـ ومعه جيشه ـ لحرب ركن الدولة فواقعهم ابن بويه وهزمهم وهو في عدة قليلة ثم عاد سالماً إلى قواعد أخيه.

وتوجه علي بن بويه بعد ذلك إلى شيراز فالتحم جيشه وجيش خصمه ياقوت \_ والي البلدة \_ بحرب طاحنة أدت \_ بتأثير بعض الصدف من جهة وبسالة جيش عماد الدولة من جهة أخرى \_ إلى هزيمة ياقوت وانتصار ابن بويه، «وكان معز الدولة أبو الحسن أحمد بن بويه في ذلك

- الكامل: ٦/ ٢٣٢، وقريب منه في تجارب الأمم: ٥/ ٢٧٩.
  - (٢) الكامل: ٦/ ٢٣٢، ومثله في البداية والنهاية: ١١/ ١٧٤.

أعلام من التراث/الصاحب بن عبّاد

اليوم من أحسن الناس أثراً، وكان صبياً لم تنبت لحيته، وكان عمره تسع عشرة سنة»<sup>(1)</sup>.

وباحتلال عماد الدولة شيراز وإضافتها إلى رقعة حكمه قوي أمره ورسخ ملكه مضافاً إلى المصادفات الحسنة التي ساعدته على تحصيل المال الذي ملأ خزائنه وأشبع منهم جيشه.

ولما تم له هذا الرسوخ وهذه السيطرة على شيراز وفارس أرسل رسالة للخليفة العباسي الراضي بالله ووزيره أبي علي بن مقلة يظهر لهما الطاعة ويطلب منهما أن يقاطعاه تلك البلاد التي كانت تحت يده مقابل مليون درهم يقدمها لهما، فأجيب إلى ذلك، «وأنفذوا له الخلع وشرطوا على الرسول أن لا يسلم إليه الخلع إلا بعد قبض المال، فلما وصل الرسول خرج عماد الدولة إلى لقائه وطلب منه الخلع واللواء فذكر له الشرط فأخذهما منه قهراً ولبس الخلع ونشر اللواء بين يديه ودخل البلد وغالط الرسول بالمال فمات الرسول عنده سنة ثلاث وعشرين وثلاثمائة وعظم شأنه وقصده الرجال من الأطراف"<sup>(۲)</sup>.

وبلغت أخبار تقدم ابن بويه وعلاقته ببغداد سمع مرداويج فصمَّم على الذهاب إلى الأهواز واحتلالها ليقطع الطريق على جيش الخليفة إذا ما رام إنجاد عماد الدولة، ثم يزحف بعد ذلك إلى جهة خصمه مطمئناً من المؤخرة كل الاطمئنان فلعلَّه يستطيع التخلص منه أو تقليص أمره \_ على الأقل \_.

وبدأ مرداويج بتنفيذ خطته فسار إلى الأهواز واحتلها بعد حرب ونزاع، فبلغ ذلك عماد الدولة وخشي وخامة العاقبة فراسل كاتب

- (1) الكامل: ٦/ ٢٣٥، وقريب منه في تجارب الأمم: ٥/ ٢٩٨.
  - (۲) الكامل: ۲/ ۲۳۰.

مرداويج يستميله ويتملقه ويطلب منه أن يكون وسيطاً بينه وبين مرداويج بالصلح، ففعل الكاتب ذلك وأقنع مرداويج بالفكرة فوافق عليها مُشْتَرَطَة بالطاعة والخطبة له، ورضخ ابن بويه للشرط وأنفذ أخاه ركن الدولة الحسن رهينةً عند مرداويج فاستقر الوضع وهدأت الحالة إلى حين.

وتدور الدائرة على مرداويج بعد أشهر من الصلح ـ في تفصيل لا يسعه المجال ـ وتنكشف النتيجة عن قتل مرداويج وتخلص ركن الدولة من الأسر ـ وكان رهينة عند الزياريين ـ، ثم ارتفاع أمر عماد الدولة بعد موت خصمه القوي العنيد.

وبالنظر إلى عدم وفاء عماد الدولة بشروطه التي أعطاها للخليفة في أمر المال أرسل الخليفة جيوشه إلى الأهواز – بعد مقتل مرداويج –، وكان على رأسها ياقوت وكاتبه البريدي أبو عبد الله، فالتقت بجيش ابن بويه في نواحي أرجان، وبدأت الحرب ثم وضعت أوزارها بهزيمة ياقوت وأصحابه وظهور فكرة الصلح، فوافق ابن بويه على ذلك، فكتب البريدي إلى الخليفة كتاباً طلب فيه إقرار عماد الدولة على البلاد التي استولى عليها فأقره الخليفة على ذلك.

وفي عام (٣٢٣) جهز عماد الدولة أخاه الحسن ركن الدولة وسيَّره إلى بلاد الجبل في جيش جرار فسار إلى أصبهان واستولى عليها وأزال عنها نواب وشمكير ـ أخي مرداويج وخليفته في الملك ـ كما أزالهم عن عدة مناطق أخرى.

ولما غضب الخليفة على أبي عبدالله البريدي وحاربه في الأهواز فرَّ مستجيراً بعماد الدولة فأجاره فحبب له البريدي احتلال بغداد فأمر بذلك أخاه أحمد معز الدولة. وبقیت بغداد شغل أحمد الشاغل فکان یحاول ذلك ویخفق عدة مرات حتی نجحت محاولاته عام (۳۳٤) فدخل بغداد ظافراً منتصراً.

وهكذا كان هؤلاء الأخوة الثلاثة يتقاسمون حكم إيران والعراق، فلمعز الدولة العراق والأهواز، ولعماد الدولة بلاد فارس، ولركن الدولة الري وأصبهان والجبل.

وكانت العلاقات بين هؤلاء الأخوة على أفضل ما يتصور وداً وصفاءً واحتراماً وإخلاصاً، و«كان معز الدولة أحمد بن بويه صاحب أمر الخلافة يوئذٍ يحب أخاه عماد الدولة ويحترمه ويكاتبه بالعبودية ويقبل الأرض بين يديه إذا اجتمعا ـ مع عظم سلطانه ـ لكونه أكبر سناً».

وفي عام (٣٣٨) وافي عماد الدولة أجله فذهب إلى رحمة ربه بعدما جعل عضد الدولة ابن أخيه ركن الدولة خليفة له ووليَّ عهده.

وفي عام (٣٥٦) توفي معز الدولة بعد مرض عضال، وأوصى بالملك لابنه بختيار عز الدولة.

وفي عام (٣٦٦) أحس ركن الدولة بالموت فعهد «إلى ولده عضد الدولة بالملك بعده، وجعل لولده فخر الدولة أبي الحسن علي همذان وأعمال الجبل، ولولده مؤيد الدولة أصبهان وأعمالها، وجعلهما في هذه البلاد بحكم أخيهما عضد الدولة»<sup>(١)</sup>، ثم توفي بعد ذلك بمدة قصيرة.

(۱) الكامل: ۷/ ۸۰.

#### منصب الكتابة،

لما توفي أبو علي القمي وزير ركن الدولة عام (٣٢٨) تولى أبو الفضل محمد بن العميد الوزارة لركن الدولة؛ تقديراً لكفاءته؛ ووفاءً لحسن صنيع والده العميد مع عماد الدولة ـ كما مرَّ بيانه ـ، وكان ابن العميد على جانب كبير من العلم والفضل والأدب والبلاغة؛ فلا غرو إذا ما كان مجلسه غاصاً بالشعراء والأدباء والعلماء، كما لا غرو إذا ما تهافت طلاب العلم ورواد الأدب عليه لينهلوا منه ويرتشفوا من نميره.

وكان ابن عبّاد ـ الشاب الطموح كذلك، فقد اتصل بابن العميد اتصال دراسة وتأدب، ثم تطورت الصلة إلى كتابة وخدمة، وكان شفيع ابن عبّاد في تقدمه واتصاله بابن العميد مركز والده عبّاد ـ وزير ركن الدولة ـ؛ وقابليته الشخصية البارزة؛ وكفاءته التي أحس بها ابن العميد فأراد الاستفادة منها في هذه السبيل.

يقول ياقوت:

«كان الصاحب في بدء أمره من صغار الكتاب يخدم أبا الفضل بن العميد علياً خاصة»<sup>(۱)</sup>.

(١) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٢.

وهكذا ذكر باقي المؤرخين من أن أول صلة ودراسة علمية للصاحب كانت على يد ابن العميد وفي مجلسه، وإن أول عمل كان للصاحب هو كتابة خاصة ابن العميد<sup>(١)</sup>، ولم يخالف في ذلك سوى آدم متز حيث يقول:

«كان في بدء أمره معلماً في قرية، ثم ترقت به الحال بعد أن كان من صغار الكتاب إلى أن بلغ منصب الوزير المدبر لأمور الملك»<sup>(٢)</sup>.

ولم نجد ما يؤيد ذلك في كتب التاريخ، وأظنه اشتباهاً بأبيه عبّاد الذي روى أبو حيان إنه كان معلماً في قرية طالقان الديلم.

ومهما يكن من أمر. فقد اتصل إسماعيل بابن العميد، ثم تطور الاتصال حتى أصبح إشراقاً على كتابة الخاصة، وصادف في أثناء ذلك تهيؤ الأمير مؤيد الدولة للسفر إلى بغداد فاختير له ابن عبّاد كاتباً، وفي ذلك يقول مسكويه في حوادث عام (٣٤٧هـ):

«ورد الأمير أبو منصور بويه بن ركن الدولة إلى بغداد يخطب ابنة معز الدولة، ومعه أبو علي بن الفضل القاشاني وزيراً، ومعه أبو القاسم إسماعيل ابن عبّاد يكتب له على سبيل الترسل»<sup>(٣)</sup>.

وكان اختيار ابن عبّاد ـ وهو في الحادية والعشرين من العمر ـ للكتابة لأبي منصور؛ وإرساله صحبة الأمير في تلك الرحلة التي كانت مطبوعة ـ بلا شك ـ بطابع الأبهة والجلالة والفخر واختيار العناصر الكفؤة القوية؛ خصوصاً وأن مقصدهم في رحلتهم بغداد: مهد العلم والأدب والفضل في ذلك العهد؛ كان كل ذلك دليلاً على الكفاءة

- (۱) الوسيط: ۲۱۲.
- (٢) تاريخ الحضارة الإسلامية: ١٣٤/١.
  - (٣) تجارب الأمم: ٦/ ١٦٨.

والرجاحة وقوة الفكر ودقة الفهم عند الصاحب بن عبّاد.

وعثرت في معجم الأدباء على رسالة كتبها ابن العميد لابن عبّاد يستدعيه فيها ليكون مشرفاً على تربية أحد أولاد ركن الدولة جاء في أوائلها:

«مولاي وإن كان سيداً بهرتنا نفاسته، وابن صاحب تقدمت علينا رياسته، فإنه يعدني سيداً ووالداً، كما أعدُّه ولداً واحداً، ومن حق ذلك أن يعضد رأيي برأيه ليزداد استحكاماً، ونتظاهر عقداً وإبراماً».

ثم يقول بعد سطور :

«مولاي غني عن هذا العمل بصونه وتصلفه وعزوفه، وبهمته عن التكثر بالمال وتحصيله، لكن العمل فقير إلى كفايته، يحتاج إلى كفالته، وما أقول: إن مرادي ما يعقد من حساب وينشأ من كتاب، ويستظهر به من جمع وبذر ومن عطاء ومنع، فكل ذلك ـ وإن كان مقصوداً وفي آلات الوزارة معدوداً ـ ففي كتّاب مولاي من بقي به ويستوفيه، ويوفي عليه ما يسر مساعيه، ولكنَّ وليَّ النعمة يريده لتهذيب ولده، ومن هو ولي عهده من بعده، والمأمول ليومه وغده. أدام الله أيامه، وبلغه فيه مرامه».

إلى أن يقول في أواخرها :

«فلا يبخلن مولاي على ولي نعمته بفضل معرفته، فمن هذه الدولة جرى ما فضَّله وفضَّل الشيخ الأمين من قبله. . إلخ»<sup>(۱)</sup>.

والمؤسف هنا إننا لم نعثر على تاريخ كتابتها، ولم نعلم إنها كانت قبل صحبة ابن عبّاد لمؤيد الدولة إلى بغداد أم بعد ذلك؟

معجم الأدباء: ٦/ ٢٢١ \_ ٢٢٤.

وإنما قلت: مؤيد الدولة ـ مع عدم ورود اسمه في الرسالة ـ لأنه هو الذي خلف أباه في مركز ملكه، وأما عضد الدولة فقد خلف عمه عماد الدولة وإن كان له الإشراف على أخيه.

وظني ـ ولعلَّه صادقي ـ إن هذه الرسالة كانت قبل عام (٣٤٧) وهو العام الذي سافر فيه أبو منصور إلى بغداد لخطبة ابنة عمه، ويرجحه ـ عندي على الأقل ـ ما رواه المؤرخون من أن ابن عبّاد إنما سمي بالصاحب لأنه صحب مؤيد الدولة منذ الصبا<sup>(۱)</sup>.

وسواءً أكان الموصوف بالصبا هو إسماعيل ـ كما يرجح ـ أو مؤيد الدولة فإن ذلك يقتضي أن يكون قبل العام المشار إليه.

أمّا لماذا كتب ابن العميد رسالة لابن عبّاد في هذا الموضوع ولم يستدعه لهذا الغرض؛ وأين كان الصاحب لترسل إليه الرسالة؟ فذلك أمر لا أعلمه ولم أعثر على نص بوضح الحقيقة فيه.

وأخيراً فقد أصبح الصاحب \_ منذ هذا العهد \_ كاتباً «لمؤيد الدولة بن ركن الدولة بن بويه أخي عضد الدولة بن ركن الدولة الديلمي، ومؤيد الدولة حينئذ أمير وأحسن في خدمته، وحصل له عنده بقِدَم الخدمة قَدَم، وأنس منه مؤيد الدولة كفاية وشهامة فلقبه بالصاحب كافي الكفاة»<sup>(۲)</sup>.

وبمجرد وصول ابن عبّاد إلى هذه الرتبة فارق ابن العميد وترك صحبته، فكان لا يفارق مؤيد الدولة في حل ولا في سفر ــ وقد مرَّ عليك نبأ رحلته معه إلى بغداد ـ، وروى أبو حيان التوحيدي أنه كان

راجع: النجوم الزاهرة: ٤/ ١٧٠، وابن خلكان: ١/ ٢٠٧، وبغية الوعاة: ١٩٦.
 (٢) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٢ ـ ١٧٣.

بالري عام (٣٥٨) وكان «ابن عبّاد بها مع مؤيد الدولة قد ورد في مهمات وحوائج"<sup>(١)</sup>، وإن ابن عبّاد ـ في هذه السفرة ـ حضر مجلس ابن العميد<sup>(٢)</sup>.

وبقي الصاحب على علاقته هذه بأميره حتى توفي ركن الدولة عام (٣٦٦هـ)، فلما «ولي مؤيد الدولة بلاده بالري وأصبهان وتلك النواحي خلع على أبي الفتح ابن العميد وزير أبيه خلع الوزارة، وأجراه على ما كان في أيام أبيه»<sup>(٣)</sup>، و«الصاحب على جملته في الكتابة لمؤيد الدولة، فكره أبو الفتح موضعه فبعث الجند على الشعب وهمّوا بقتل الصاحب»<sup>(٤)</sup>.

وأبو الفتح هذا هو ابن أبي الفضل بن العميد أستاذ الصاحب ومرشده لأول، ولما توفي أبو الفضل عام (٣٦٠) ولّى ركن الدولة ابنه أبا الفتح وزارة أبيه، وجعل له من التصرف ما كان لأبيه، وكان أبو الفتح فتى مغروراً مأخوذاً بطيش الشباب ونزقه، وقوة المنصب وعظمته، فلم يكن من الهين عليه رؤيته لابن عبّاد في اتصاله بمؤيد الدولة وصحبته معه، ووثوق الأمير به واعتماده عليه، فلم يجد بدّاً – إرضاءاً لطيشه – من بعث الجند على الشغب وتحريضهم على قتل ابن عبّاد والتخلص منه.

ويروي لنا أبو حيان التوحيدي بعض التفاصيل فيقول:

«كان ابن عبّاد قد ورد الريّ، وحطبه رطب، وتنوره بارد، وأمره غير نافذ، هذا في الظاهر، وأما في الباطن فكان يخلو بصاحبه ويوثبه على أبي الفتح بما يجد السبيل إليه من الطعن والقدح، فأحسَّ بذلك ابن

- (1) معجم الأدباء: ٢٠٩/٦.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٢٤ \_ ٢٢٥.
  - (٣) معجم الأدباء: ٦/ ١٧٣.
  - (٤) معجم الأدباء: ١٩٤/١٤.

العميد فأنَّب الأولياء على ابن عبّاد حتى كثر الشغب وعظم الخطب وهم بقتله، وقال للأمير: ليس من حق كفايتي في الدولة وقد انتكث حبلها وقويت أطماع المفسدين فيها أن أسام الخسف، والأحرار لا يصبرون على نظرات الذل وغمزات الهوان، فقال له في الجواب: كلامك مسموع، ورضاك متبوع، فما الذي يبرد فورتك عنه؟، قال: ينصرف إلى أصفهان موفوراً، فوالله لو طالبته منصفاً برفع الحساب لما نظر فيه ليعرقنَّ جبينه، ولئن أحسَّ الأولياء الذين أصطنعهم بمالي وإفضالي بكلامه في أمري وسعيه في فساد حالي ليكوننَّ هلاكه على أيديهم أسرع من البرق إذا خطف ومن المزن إذا نطف، فقال له: لا مخالف لرأيك والنظر لك والزمام بيدك».

«وتلطف ابن عبَّاد في خلال ذلك لأبي الفتح، وقال له: أنا أتظلم منك إليك وأتحمل بك عليك، وهذا الاستيحاش سهل الزوال إذا تألفت الشارد من حلمك، وعطفت على الشائع من كرمك. ولّني ديوان الإنشاء واستخدمني فيه ورتبني بين يديك، وأحضرني بين أمرك ونهيك، وسِمْني برضاك فإني صنيعة والدك، واتخذني بهذا صنيعة لك، وليس يجمل أن تكرَّ على ما بنى ذلك الرئيس فتهدمه وتنقضه، ومتى أجبتني إلى هذا وآمنتني فإني أكون خادمك بحضرتك، وكاتباً يطلب الزلفة عندك في صغير أمرك وكبيره، وفي هذا إطفاء النائرة التي قد ثارت بسوء ظنك وتصديقك أعدائي عليَّ، فقال في الجواب: والله لا تجاورني في بلد السرير وبحضرة التدبير وخلوة الأمير، ولا يكون لك إذن عليَّ ولا عين عندي، وليس لك مني رضاً إلا بالعود إلى مكانك من أصبهان والسلو عمّا تحدث به نفسك».

«فخرج ابن عبّاد من الري على صورة قبيحة متنكراً بالليل، وذلك أنه خاف الفتك والغلبة، وبلغ أصبهان وألقى عصاه بها ونفسه تغلي وصدره يفور، والخوف شامل، والوسواس غالب، وهمَّ أبو الفتح بإنفاذ من يطالبه ويؤذيه ويهينه ويعسفه فأحسَّ هو بالأمر»<sup>(1)</sup>.

وحدَّث الصاحب عن بعض هذه النكبة فقال:

«إن مؤيد الدولة قال لي عند خروجي إلى أصبهان: إن ورد عليك كتاب بخطي أو جاءك أجلُّ حجابي وثقاتي للاستدعاء فلا تبرح من أصفهان ولا تفارقها إلى أن يجيئك فلان الركابي، فإنه إن اتجهت لي حيلة على هذا الرجل وأمكنني الله من القبض عليه بادرت به إليك، وهو العلامة بيني وبينك»<sup>(٢)</sup>.

ووصف الصاحب كيفية خروجه فقال مخاطباً الشريف أبا طالب العلوي:

«أيها الشريف. أين الحق الذي وكدناه أيام كادت الشمس تزول، والزمان علينا يصول، وأنا أقول وأنت تقول، والحال بيننا يحول، سقى الله ليلة تشييعك وتوديعك، وأنت متنكر تنكراً يسوء الموالي، وأنا متفكر تفكراً يسوء العدو، ونحن متوجهون إلى ورّامين خوفاً من ذلك الجاهل المهين»<sup>(۳)</sup>.

وهكذا فر ابن عبَّاد من الري إلى أصبهان وكله قلق وخوف وترقب، وبقي صاحبه الأمير مؤيد الدولة يترقب الفرص وينتظر المناسبات حتى استغل فرصة ما قرره صاحب خراسان من الزحف على

- (1) معجم الأدباء: ٢١٧/١٤ \_ ٢١٩.
  - (٢) معجم الأدباء: ٢١١/١٤.
- (٣) معجم الأدباء: ٦/ ١٩٤، ويراجع في شماتة ابن العميد وفرحه بفرار الصاحب: معجم الأدباء: ٦/ ٢٥٠ ـ ٢٥١، والمنتظم: ١٧٩/٧.

مؤيد الدولة والدلوف إليه، فعمل لابن العميد حيلة أدت إلى قتله والتخلص منه (`).

وما إن تم القبض على ابن العميد حتى «استدعى ابن عبّاد من أصفهان وولي الوزارة، ودبَّرها برأي وثيق وجد رتيق»<sup>(٢)</sup>.

(٢) معجم الأدباء: ٢٢٧/١٤.

راجع في تفصيل ذلك: معجم الأدباء: ٢٠٦/١٤ ـ ٢٠٦، ونفس المصدر: ١٤/
 ٢١٩ ـ ٢٢٧.

# بعد الوزارة

### في عهد مؤيد الدولة:

أصبح ابن عبّاد وزيراً لمؤيد الدولة ـ كما أسلفنا ـ؛ من دون وجود معارض يُخشى كيده وحقده، فكان أول أعماله العفو عن أصحاب خصمه ابن العميد بأجمعهم، وفي ذلك يقول أبو بكر الخوارزمي من رسالة له إلى أحد أصدقائه:

"وجدت فلاناً وفلاناً ندماء ابن العميد ـ رحمه الله ـ، وقد ألبسهم الخذلان ثيابه، ونفض عليهم الإدبار ترابه، ونبذهم الإقبال وراء ظهره،ونظر إليهم الزمان بمؤخر عينه، فهم أرخص من التمر بكرمان، وأضيع من الورد في شهر رمضان، وأثقل من الفرو في حزيران، وأكسد من أبي بكر الخوارزمي بخراسان، وكذلك تكون مضارع البغي والعدوان، وحصائد البهت والبهتان، ولقد جلسوا على قارعة الأمصار، واعترضوا ليد التحكم والاقتدار، واستهدفوا لسهام الأيام والأقدار، ولولا أنَّ أمورهم أفضت إلى رجل عليه من التوحيد والعدل مانع، ولديه من الحلم والحياء وسيلة وشافع، وهذا وقد ولغوا في دمه، ورتعوا في لحمه، وخبوا وأعتقوا في ذمه بل في شتمه، فلم يبقوا في القوس منزعاً، ولم يتركوا للصلح موضعاً، فلما دفع الإقبال ربقتهم إليه، وصارت حياتهم وموتهم في يديه، أسبل عليهم ستر العفو والمغفرة، واتَّبع فيهم حكم الصفح بعد المقدرة، وقلّم عنهم أظافير الحدثان، وقام دونهم في وجه الزمان»<sup>(۱)</sup>.

وكان لقابليّات الصاحب ومقدرته؛ وبُعد تفكيره؛ وحسن إدارته وفهمه؛ أثرها الكبير في عظم منزلته ومكانته في نفس أميره المباشر مؤيد الدولة؛ والملك المشرف عضد الدولة، فلا غرو إذا ما كانا كثيري الاحترام له والاحتفاء به والتقدير لكريم جهوده ومساعيه، حتى كان عضد الدولة يخاطبه «خطاباً لا يشرك معه فيه أحداً»<sup>(٢)</sup>، وحتى ادّعى أبو حيان بأنه «قد أفسده ثقة صاحبه به وتعويله عليه وقلة سماعه من الناصح فيه»<sup>(۳)</sup>.

ولم تكن علاقة ابن عبّاد بمؤيد الدولة وعضد الدولة علاقة الرئيس بالمرؤوس والأمير بالمأمور، بل كانت علاقة صداقة متينة واحترام متبادل وود كبير، وقد روي عن أبي نصر صاحب عضد الدولة ومعتمده قوله: «إنَّ عضد الدولة ينزله ـ والضمير للصاحب ـ المنزلة الكبيرة، ويؤثر أن يقضي حقه»<sup>(3)</sup>.

ولما تحرك عضد الدولة عام (٣٦٩) لمحاربة أخيه فخر الدولة -الذي نقض العهد ولم ينفذ وصية أبيه له بإطاعة عضد الدولة -؛ وفتح مناطق ملك أخيه واحتلها؛ قفل راجعاً إلى نهاوند و«أقام بها، ورتب العمال في النواحي، وجدَّ في تناول الموجود لأنه كان من رأيه أن يجعل همذان ونهاوند لمؤيد الدولة، ثم انتقل في صفر من نهاوند إلى همذان ونزل دار فخر الدولة بها»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) رسائل الخوارزمي: ۵۲.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٨٠.
- (۳) نفس المصدر : ۱۸۳/۲.
- (٤) ذيل تجارب الأمم: ١٨.
  - (٥) نفس المصدر: ١٠.

وأراد مؤيد الدولة أن يؤكد لأخيه العضد علاقته به وخضوعه له؛ فاختار الصاحب ليكون رسولاً من قبله إلى أخيه يبذل له الطاعة والموافقة<sup>(۱)</sup>، وكان ذلك عام (۳۷۰)<sup>(۲)</sup> «فتلقاه عضد الدولة على بُعدٍ من البلد، وبالغ في إكرامه، ورسم لأكابر كتّابه وأصحابه تعظيمه ففعلوا ذلك؛ حتى أنهم كانوا يغشونه مدة مقامه مواصلة، ولم يركب هو إلى أحدٍ منهم، وكان غرض عضد الدولة بذلك استمالة مؤيد الدولة وتأنيس الصاحب»<sup>(۳)</sup>.

«ووردت كتب مؤيد الدولة يستطيل مقام الصاحب ويذكر اضطراب أموره ببعده، فوقع الشروع في تقرير ارتفاع همدان ونهاوند معهما عليه»<sup>(٤)</sup>، ثم تم التفاهم على أمر هذين البلدين بما أرضى الطرفين.

وفي شهر ربيع الآخر خرج عضد الدولة إلى خارج همدان بقصد التوجه إلى العراق فـ «خلع على الصاحب الخلع الجليلة؛ وحمله على فرس بمركب ذهب، ونصب له دستاً كاملاً في خركاه يتصل بمضاربه وأجلسه فيه، وقطعه ضياعاً جليلة من نواحي فارس، وحمل إلى مؤيد الدولة في صحته ألطافاً كثيرة، وضم إليه من العسكر المستأمن عن فخر الدولة عدداً ليكونوا برسم خدمة مؤيد الدولة»<sup>(ه)</sup>.

وهكذا نرى من مجموع هذه النصوص مقدار متانة العلاقة والاحترام المتبادل بين عضد الدولة وابن عبّاد بالشكل الذي لا يدع

- يراجع في تفصيل ذلك: الكامل: ٧/ ١٠٤.
- (٢) هكذا روت كتب التاريخ خلافاً لأبي حيان الذي يروى إنها كانت عام ٣٦٩ كما نقل عنه في معجم الأدباء: ٦/ ١٨٧.
  - (٣) ذيل تجارب الأمم: ١٠ \_ ١١.
    - (٤) نفس المصدر: ١١.
  - (٥) نفس المصدر: ١١. ويراجع الكامل: ٧/ ١٠٤.

مجالاً لاحتمالٍ أو شك في كل ذلك، وقد أيدته الحوادث والوقائع التاريخية كل التأييد، ودلت عليه مراسلات الصاحب ومكاتباته لعضد الدولة بصراحة ووضوح.

ولكنَّ الشيء الذي يلفت النظر أن نقرأ في بعض المراجع التاريخية أخبار محاولة مدبَّرة من قبل عضد الدولة للقبض على الصاحب، ثم تركه لتنفيذها حينما علم بظهور خبرها واطلاع بعض حاشيته عليها، وإليك بعض تفاصيلها منقولةً عن ياقوت الحموي كما رواها عن أبي علي المحسّن التنوخي:

«قال: كنت بهمذان مع الملك عضد الدولة، فاتفق أن مضبت بوماً إلى أبى بكر بن شاهويه رسول القرامطة والمتوسط بين عضد الدولة وبينهم وكان له صديقاً، ومعى أبو على الهائم وجلسنا نتحدث... فقال لى: اجعل أيها القاضي في نفسك المقام في هذه الشتوة في هذا البلد، فقلت: لِم؟، فقال: إن الملك مدبر في القبض على الصاحب أبي القاسم بن عبّاد وكان قد ورد إلى حضرته بهمذان، وإذا كان كذلك تشاغل بما يتطاول معه الأيام، وانصرفت من عنده، فقال أبو على الهائم. قد سمعت ما كنتما فيه وهذا أمر ينبغي أن تطويه ولا تخرج به إلى أحد، ولا سيما إلى أبي الفضل بن أحمد الشيرازي، فقلت: أفعل، ونزلت إلى خيمتي وجاءني من كانت له عادة جارية بملازمتي ومواصلتي . . . وفيهم أبو الفضل بن أحمد الشيرازي، فقال لي : أيها القاضى أنت مشغول القلب فما الذي حدث؟، فاسترسلت على أنس كان بيننا، وقلت: أما علمت أن الملك مقيم وقد عمل على كذا في أمر الصاحب، وهذا دليل على تطاول السنة، فلم يتمالك أن انصرف...، فكتب إلى عضد الدولة رقعة يقول فيها: كنت عند القاضي أبي على التنوخي فقال كذا وكذا، وذكر أنه قد عرفه من حيث لا يشك فيه

وعرفت إنه كان عند أبي بكر بن شاهويه، وربما كان لهذا الحديث أصل، وإذا شاع الخبر به وأظهر السر فيه فسد ما دُبّر في معناه، فلما وقف عضد الدولة على الرقعة وجم وجوماً شديداً وقام من سماط كان قد عمله في ذلك اليوم...»<sup>(۱)</sup>.

ويضيف التنوخي قائلاً :

«ثم رحلنا عائدين إلى بغداد، فرآني الملك في الطريق وعليَّ ثياب حسنة وتحتي بغلة بمركب وجناغ جواد، فقال لي: من أين لك هذه البغلة؟ قلت: حملني عليها الصاحب أبو القاسم بمركبها وجناغها وأعطاني عشرين قطعة ثياباً وسبعة آلاف درهم، فقال: هذا قليل لك منه مع ما تستحقه عليه، فعلمت أنه اتهمني به، وبأني خرجت بذلك الحديث إليه، وما كنت حدثته به»<sup>(۲)</sup>.

والمؤسف أنَّ هذه التفاصيل كلها لم تشر إلى الأسباب المباشرة التي حملت عضد الدولة على القيام بتنظيم هذه المؤامرة المحكمة للقبض على ابن عبّاد؛ فلم نعرف الدافع الحقيقي لذلك، ولعلَّ السبب فيه علاقة الصاحب بفخر الدولة أخي عضد الدولة وعدوه اللدود، حيث دلت بعض الحوادث التاريخية على وجود علاقة خاصة بينهما، وإن كان الصاحب - في ظاهره - عدواً لفخر الدولة وحرباً عليه، وهو أول من بشر عضد الدولة بالنصر على عدويه فخر الدولة وقابوس بن وشمكير برسالة مفصلة هي الأولى من كتاب رسائله، ولعل الوشاة والمشائين بالنميم قد حدثوا عضد الدولة وأباء هذه العلاقة - على حقيقها

- (١) معجم الأدباء: ١٠٧/١٧ ـ ١٠٩، وقريب منه في ذيل التجارب: ١٩.
  - ۲۰ معجم الأدباء: ١١٣/١٧، وقريب منه في ذيل تجارب الأمم: ۲۰.

ومهما يكن من أمر، فقد بقيت ظواهر الحال حسنة بين الطرفين طيلة حياة عضد الدولة حتى توفي عام (٣٧٢هـ)، ولما بلغ ذلك سمع مؤيد الدولة صمَّم على الاستيلاء على ملك أخيه والقيام مقامه فيها، ولم يشر المؤرخون إلى موقف الصاحب من تصميم أميره المؤبد وإلى مقدار جهده في هذه السبيل.

ولكني أعتقد أن هذه المحاولة وهذا التصميم من مؤيد الدولة لم يكن إلا بتحريض من الصاحب عليه وسعي في سبيله، لأن حكم بغداد والاستيلاء على دست الوزارة فيها كان من أحلام الصاحب وآماله التي لا تفارقه لحظة واحدة، وكانت هذه المحاولة واحدة من عدة محاولات قام بها من وراء الستار باسم أمرائه لغرض التربع على كرسي الحكم ببغداد إرضاءاً لطموحه وإشباعاً لرغبته.

وأنفذ مؤيد الدولة «أبا علي القاسم إلى فارس متحملاً لرسالة إلى الأمير أبي الفوارس ابن عضد الدولة، فورد كتاب أبي علي هذا عليه بوقوع الخطبة له في بلاد فارس وثبوت اسمه على الدينار والدرهم...، ثم راسل أخاه فخر الدولة بالوعود الجميلة، وبذل له ولاية جرجان وتقويته بما يحتاج إليه من الأموال، فلم يسكن فخر الدولة إلى قوله وأقام بموضعه، وبينما الحال على ذلك إذ جاءه الأمر الذي لا يغلب والنداء الذي لا يحجب<sup>(1)</sup>، فتوفي عام (٣٧٣ه).

-100

(1) ذيل تجارب الأمم: ٩١.

# في عهد فخر الدولة.

توفي مؤيد الدولة في عام (٣٧٣هـ) ـ كما مر ـ من دون أن يعهد لأحد من بعده بالأمر، وكان الصاحب قد طلب منه حينما دنت إليه الوفاة أن يعهد، فأبى وقال: أنا في شغل عن هذا<sup>(١)</sup>.

وما إن أعلن موته حتى كتب الصاحب «في الوقت إلى فخر الدولة بالإسراع، وأرسل أخاه وبعض ثقاته ليستوثق منه باليمين على الحفظ والوفاء بالعهد، وتجرد الصاحب لضبط الأمر، ووضع العطاء في الجند، ونصب أبا العباس خسر فيروز بن ركن الدولة في الإمارة؛ تسكيناً للفتنة؛ وإزالة للخلف في عاجل الحال، وكتب الناس مثنى وفرادى إلى فخر الدولة بالطاعة؛ وهو يومئذ بنواحي نيسابور على حالة مختلفة وإضافة شديدة».

«فلما ورد إلى فخر الدولة كتاب ابن عبّاد وتلاه كُتُبُ وجوه العساكر أولاً فأولاً؛ سار على الفور، وعرف قابوس الخبر فأرسل إليه: إن بيننا ما أريد مفاوضتك فيه، فأجابه: بأنني قد توجهت ولا قدرة لي على العود بعد التوجه، ومهما أردتَ فكاتب به، وبادر يطوي المنازل نحو جرجان»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) الكامل: ۷/۱۱۷.
- (٢) ذيل تجارب الأمم: ٩٣.

ووردت الأنباء تخبر بقرب وصول فخر الدولة إلى جرجان، فجمع الصاحب سائر أفراد الجيش ورجاله وقال لهم: «إنما أخذت البيعة عليكم لأبي العباس خسر فيروز على أنه خليفة أخيه فخر الدولة، فبادِروا إلى تلقّيه وخدمته، فندبوا عند ذلك أبا الحسين محمد بن علي بن القاسم العارض.... فسار إليه.... فأكرمه فخر الدولة....، ثم تلقاه الصاحب أبو القاسم بن عبّاد مع الأمير أبي العباس خسر فيروز وأكابر القواد؛ فرحب به فخر الدولة وبالغ في إكرامه، وتناهى في إعظامه، ونزل بظاهر المدينة.... ثم دخل البلد من غده وأخذت البيعة له بالطاعة والمخالصة، واستقرت الإمارة عليه»<sup>(1)</sup>.

و«لما انتظم الأمر لفخر الدولة قال له الصاحب: قد بلَّغك الله يا مولاي وبلّغني فيك ما أمَّلتَه لنفسك وأمَّلتُه لك، ومن حقوق خدمتي عليك إجابتي إلى ما أوثره من ملازمة داري واعتزال الجنديَّة والتوفر على أمر المعاد، وقال له [فخر الدولة]: لا تقل أيها الصاحب هذا فإنني ما أُريد الملك إلا لك، ولا يجوز أن يستقيم أمري إلا بك، وإذا كرهتَ ملابسة الأمور كرهتُ ذاك بكراهيتك وانصرفتُ، فقبَّل الأرض شكراً

ثم خلع فخر الدولة على الصاحب خلع الوزارة، و«أكرمه وعظَّمه وصدر عن رأيه في جليل الأمور وصغيرها»<sup>(٣)</sup> بما لم يسبق له مثيل.

ولم يكن الصاحب في استعفائه من الوزارة قاصداً ذلك حقاً، بل كان يهدف من هذا الأسلوب إلى معرفة نفس صاحبه ورأيه فيه ومقدار

- (۱) ذيل تجارب الأمم: ۹٤.
- ۲) نفس المصدر: ۹۴ ـ ۹۰، وقريب منه في الكامل: ۷/ ۱۱۷.
  - (٣) الكامل: ١١٧/٧ ـ ١١٨.

علاقته به، وكان جواب فخر الدولة مساوقاً لما يفرضه الواجب عليه؛ ويدعو النبل والشرف إليه، إذ لولا الصاحب وحزمه لما استطاع فخر الدولة الحصول على الأمرة والوصول لهذه الرتبة، فهو الذي مهَّد للأمر وهيَّأ المجال؛ وكتب لفخر الدولة؛ وأخذ البيعة من الجند للأمير أبي العباس خسر فيروز بشكل موقت دفعاً للفتنة وإسكاناً للنائرة، فكان هذا كله بفضل الصاحب وبعد نظره، ولولا ذلك لما تم الأمر للأمير فخر الدولة بهذا النحو من اليسر والبساطة والسهولة.

وكان هذا الاهتمام الكبير من قبل الصاحب في سبيل فخر الدولة وإمرته هو المحفز لي على عزو غضب عضد الدولة على الصاحب إلى الظن بوجود نحو من العلاقة المستترة بينه وبين فخر الدولة، خصوصاً ونحن نلاحظ الصاحب في رسالته التي كتبها لعضد الدولة يبشره بالنصر على قابوس وفخر الدولة أنه لم يشتم الفخر ولم يذكره بسوء، بل كان كل حديثه عنه أنه قال: «إلى أن صار [قابوس] السبب في استزلال فلان [يعني فخر الدولة] فدلاه بغروره، واستهواه إلى جانب ثبوره»<sup>(1)</sup> فكأنه أراد أن يفهم عضد الدولة بأن خروج فخر الدولة عليه لم يكن عن بغض كامن أو حقد متطامن في نفسه، وإنما كان نتيجة إغواء وإغراء واستهواء يقع ذنبه كله على عاتق قابوس وحده.

وكانت لاهتمام الصاحب بفخر الدولة وإمرته عدة أسباب بعثته على ذلك، لعلٍّ ـ في طليعتها ـ علمه بضعف (الفخر) وعجزه عن إدارة شؤون الدولة بدونه، على العكس من مؤيد الدولة وعضد الدولة الأميرين المحنكين الذَيْن كانا على جانب كبير من الكفاءة والدهاء والفطنة، بالدرجة التي تمكّنهما من الاستغناء عن الصاحب أو غيره في أي ظرف

(۱) رسائل الصاحب بن عباد: ٥.

أو وقت، فلم يكن ابن عبّاد في عهدهما وزيراً حاكماً بأمره بالشكل الذي يمليه عليه عجبه بنفسه، بل كان محدود التصرف مقيَّد الحركات مترقب الأمر والنهي؛ على النحو الذي كان مخالفاً لخلقه ومزاجه الخاص كل المخالفة، فلا غرو إذا ما رأيناه يستدعي الذي كان فخر الدولة ويقيمه مقام أخيه، ليكون ـ كما يريد ـ صاحب الأمر والنهي؛ وبيده الإبرام والنقض، ويكون أميره محتاجاً له كل الحاجة ومفتقراً إليه كل الفقر، وقد كشف الزمن صحة ذلك، فقد كان الصاحب في واقعه هو الأمير، ولم يكن للأمير سوى توقيع الرسائل وأداء بعض الشؤون الشكلية الأخرى.

ودخل عام (٣٧٣ه) وفخر الدولة هو الأمير المشرف على الريّ وما والاها، فكان أول عمل قام به أصحابه ـ وفي طليعتهم الصاحب ـ هو تحصيل الخلع الرسمية له من الخليفة العباسي ببغداد، وكان هذا العمل بحاجة ماسة إلى توثيق العلاقة بين فخر الدولة وأمير بغداد صمصام الدولة، لئلا يكون الأخير معارضاً في هذا الموضوع؛ ولمعارضته الأثر الكبير في نفس الخليفة بلا شك، وهكذا كان؛ فقد كثرت المكاتبات وتكرر إرسال الرسل بهذا الشأن، وعافت بعض الظروف والشؤون السياسية عن استمرار المباحثات فتقطعت عدة مرات وعادت، حتى دخل عام (٣٧٤) فتمت فيه المفاوضات، وسلم لأبي العلاء الحسن بن محمد بن سهلوية رسول فخر الدولة مجموع الخلع السلطانية مع العهد واللواء واللقب؛ فخف بها لصاحبه.

وسارت الأمور في عهد فخر الدولة كما يرام، وكانت كفاءة الصاحب في وزارته وإدارته ذات أثر بارز في تذليل الصعاب وتيسير الشؤون العامة بهدوء واستقرار، فلم تقم في ذلك العهد ثورات شعبية أو انتفاضات ذات شأن، بل كانت تجري سفينة البلاد في دعة وأمان، وكان للقيادة العسكرية التي يشرف عليها الصاحب يد كبيرة في هذا الهدوء والاطمئنان، حيث دلنا التاريخ على أن للصاحب تضلعاً وفهماً للشؤون الحربية كان هو السبب في نجاحه وانتصاره في كل غزواته وحملاته العسكرية.

وهكذا «نجد أديباً مبرَّزاً كالصاحب بن عبَّاد يقود الجيوش أيام وزارته»<sup>(۱)</sup>، وبهذه القيادة الحكيمة استطاع أن يفتح خمسين قلعة ويسلمها إلى فخر الدولة ليضيفها إلى ملكه<sup>(۲)</sup>، واستطاع أن ينتصر عام (۳۷۷هـ) لما سار «إلى طبرستان فأصلحها ونفى المتغلبين عنها، وفتح عدة حصون منها حصن – قريم – وعاد في سنته»<sup>(۳)</sup>.

وفي عام (٣٧٨) ضرب الصاحب السكة باسم فخر الدولة، وأهدى لأميره ديناراً وزنه ألف مثقال، "وكان على أحد جانبيه مكتوب: وأحمر يحكي الشمس شكلاً وصورة فأحمر يحكي الشمس شكلاً وصورة فإن قيل: دينار فقد صدق اسمه فإن قيل: دينار فقد صدق اسمه وإن قيل: ألف كان بعض سماته ولا ضربيت أضرابه ليسراته فقد أبرزته دولة فلكي

- (١) الحضارة الإسلامية: ١١٩/١.
  - (٢) النجوم الزاهرة: ٤/ ١٧٠.
    - (٣) الكامل: ١٣٤/٧.

وصار إلى شاهانِـشاه انـتسابـه عـلى أنـه مسـتصغـر لـعُـفاتـه يـخـبِّـر أن يـبـقـى سـنـيـن كـوزنـه لـتسـتبشر الـدنيـا بـطـول حـياتـه تـأنّــق فـيـه عـبـده وابــن عـبــده وغــرس أيـاديـه وكـافــي كـفـاتـه

وكان على الجانب الآخر سورة الإخلاص ولقب الخليفة الطائع لله ولقب فخر الدولة واسم جرجان لأنه ضرب بها»<sup>(١)</sup>.

وكانت من أبرز أعماله ـ خلال وزارته لفخر الدولة ـ حركته نحو العراق عام (۳۷۹)، واتجاهه صوب بغداد لاحتلالها والتربع على دستها الوثير.

ويحدثنا الوزير أبو شجاع عن مقدمات ذلك فيقول: «كان الصاحب بن عبَّاد على قديم الأيام وحديثها يحبُّ بغداد والرياسة فيها، ويراصد أوقات الفرصة لها، فلما توفي شرف الدولة سمت نفسه لهذا المراد، وظنَّ أن الغرض قد أمكن، فوضع على فخر الدولة من يعظّم في عينيه ممالك العراق؛ ويسهّل عليه فتحها، وأحجم الصاحب عن تجريد رأي ومشورة بذلك؛ نظراً للعاقبة وتبرؤاً من العهدة، إلى أن قال له فخر الدولة: ما الذي عندك أيها الصاحب فيما نحن فيه؟ فقال: الأمر لشاهنشاه، وما يُذْكر من جلالة تلك الممالك مشهور لا خفاء به، وسعادته غالبة، فإذا همَّ بأمرٍ خدمته فيه، وبلَّغتُه أقصى مراميه".

«فعزم حينئذٍ على قصد العراق، وسار إلى همذان ووافاه بدر بن

(١) نفس المصدر: ٧/ ١٣٦، ويراجع معجم الأدباء: ٢٦٦ ـ ٢٦٦.

حسنويه، وأقام بها مدة يجيل الرأي ويقلبه...، حتى استقر العزم على أن يسير الصاحب وبدر بن حسنويه على طريق الجادة، ويسير فخر الدولة وبقية العسكر على طريق الأهواز، ورحل الصاحب مرحلة... قيل لفخر الدولة؛ من الغلط مفارقة الصاحب لك، لأنك لا تأمن من أن يستميله أولاد عضد الدولة فيميل إليهم، فاستعاده وسارت الجماعة إلى الأهواز»<sup>(1)</sup>.

و«كان الصاحب أبو القاسم إسماعيل بن عبَّاد سبق إلى الأهواز وملكها، ولحقه فخر الدولة بعد عشرين يوماً، وخيَّم ببستان البريدي، وتشوَّف الجند إلى ما يكون من عطائه وإحسانه، فلم يكن منه في ذلك ما اقتضته الحال.... فضاقوا صدوراً... وكان من عجيب الاتفاق... إن دجلة الأهواز زادت في تلك الأيام زيادة لم تجر بها العادة، ودخل الماء إلى الخيم فأخذ بعضها، فرحل فخر الدولة وعسكره، وعظم في أعينهم ما رأوه... وقال بعضهم لبعض: إنما حملنا الصاحب إلى هذه البلاد طلباً لهلاكنا»<sup>(٢)</sup>.

وبالرغم من تكتم الصاحب ومحاولة عدم ظهوره بمظهر المقترح على فخر الدولة بشأن احتلال العراق \_ كما مرَّ فيما سبق \_. فالظاهر أنه لم ينجع بذلك وإن الخبر قد شاع حتى لم يعد يخفى على أحد، وهؤلاء أجناد فخر الدولة، كما جاء في النص الآنف الذكر \_ يصرحون بكون الصاحب هو المحرض على هذا العمل، ويظنون بأن ابن عبَّاد يهدف \_ بحركته هذه \_ إلى إهلاكهم وإتلافهم، كما أننا نجد صدى هذا النبأ في بغداد أيضاً حيث يروي المؤرخون بأن بهاء الدولة أمير بغداد لما سمع

- (١) ذيل تجارب الأمم: ١٦٣ ـ ١٦٤، والكامل: ١٣٩/٧.
  - (٢) نفس المصدر: ١٦٥ ـ ١٦٦.

بوصول جيوش فخر الدولة إلى الأهواز في طريقها إلى العراق جهَّز جيشاً كبيراً وجعل على رأسه الحسين بن علي الفراس و"قدَّمه وعظَّمه ولقبه الصاحب مغايظة لابن عبَّاد وخلع عليه"<sup>(١)</sup>.

والتحم الجيشان بمعركة طاحنة كان المتوقع أن يفوز فخر الدولة بنصرها، ولكنَّ بعض الظروف والمصادفات من جهة؛ وجهل جيش فخر الدولة بطبيعة أرض المعركة من جهة أخرى، كانت كلها من الأسباب المباشرة لاندحار جيش الري حيث كانت بقربهم عدة أنهار جاءها المدّ في تلك الأيام فطفحت وغمرت الصحارى المحيطة بها، فظن جيش فخر الدولة أن هذا الفيضان عمل مقصود ومكيدة عسكرية؛ وإن بثقاً كبيراً قد فتحه عدوهم عليهم ليغرقهم، ولم يكونوا على علم سابق بالمدود وأحوالها فانهزموا ناكصين على أعقابهم فأسر منهم كثير واستأمن منهم كثير.

وهناك من المؤرخين مَنْ ينسب هذه الهزيمة للصاحب، وأنه تعمَّد ذلك عناداً لفخر الدولة فيقول: «ربما كان سببَ هذا الفعل من الصاحب ما اعتمده فخر الدولة معه من الارتياب به؛ وردّه حين سار من همذان على جادة العراق؛ خوفاً من ميله إلى أولاد عضد الدولة، ومثل ذلك ما أثر في القلب، وأقام البريء مقام المريب»<sup>(٢)</sup>.

ولا أستطيع الانسياق مع أبي شجاع في اتهامه للصاحب، لعدم العثور على مثله في كتب التاريخ الأخرى، ولمخالفته لرغبة الصاحب وشوقه الملح إلى حكم بغداد والتصدر فيها، خصوصاً وقد روى المؤرخون ما قد شاع وعُلم في إيران والعراق من أن الصاحب هو

- (١) ذيل تجارب الأمم: ١٦٦.
- (٢) ذيل تجارب الأمم: ١٧٠.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظله/ المؤلفات

المحرّض على هذا الهجوم؛ وإن هذا الأمر كله مستند إلى تحريك الصاحب وتشجيعه والاقتراح به والسعي في سبيله، ونتيجة ذلك أن فشل هذه الحركة معناه فشل الصاحب فيما نواه وعزم عليه، وهذا ما لا يرضاه كل أحد لنفسه فضلاً عن ابن عبّاد المعجب الطموح.

هذا كله بالإضافة إلى أن أبا شجاع لم يكن محايداً مع الصاحب، بل كان يحاول أن يهتبل كل فرصة ممكنة في كتابه للطعن بالصاحب والتشهير فيه.

كيف ونحن نرى أبا شجاع يروى عن الصاحب قوله لفخر الدولة بعد الهزيمة: «إن أمثال هذه الأمور تحتاج إلى توسع في العطاء، وضايقتَ الناس مضايقة، وأضعفتَ فينا آمالهم، وقطعت منّا حبالهم، فإن استدركتَ الأمر بإطلاق المال واستمالة الرجال ضمنتُ لك ردًّ أضعاف ما تطلقه بعد سنة من ارتفاع هذه البلاد، فلم يكن منه اهتزاز لهذا القول... ولم تسمح نفس فخر الدولة بعطاء للشحّ الغالب عليه، وأخذ الناس في التسلل لاحقين بأصحاب بهاء الدولة، حتى كان النقباء يطوفون في صبيحة كل يوم على الخيم فيجدون كثيراً منها قد خلا من أصحابها»<sup>(1)</sup>.

ويروي ابن الأثير معركة الأهواز هذه فيقول في خلال ذلك: إن فخر الدولة لمّا ملك الأهواز «أساء السيرة مع جندها وضيق عليهم؛ ولم يبذل المال، فخابت ظنون الناس فيه، واستشعر منه أيضاً عسكره وقالوا: هكذا يفعل بنا إذا تمكن من إرادته؛ فتخاذلوا، وكان الصاحب قد أمسك نفسه تأثراً بما قيل عنه من اتهامه، فالأمور بسكوته غير مستقيمة، فلمّا سمع بهاء الدولة بوصولهم إلى الأهواز سيَّر إليهم العساكر

(۱) نفس المصدر : ۱۷۰ ـ ۱۷۱.

والتقوا هم وعساكر فخر الدولة. . . . فانهزموا، فقلق فخر الدولة من ذلك؛ وكان قد استبدَّ برأيه، فعاد حينئذ إلى رأي الصاحب، فأشار ببذل المال واستصلاح الجند؛ وقال له: إنَّ الرأي في مثل هذه الأوقات إخراج المال وترك مضايقة الجند، فإن أطلقت المال ضمنتُ لك حصول أضعافه بعد سنة، فلم يفعل ذلك؛ وتفرق عنه كثير من عسكر الأهواز، واتسع الخرق عليه، وضاقت الأمور به، فعاد إلى الري»<sup>(۱)</sup>.

ويستفاد من بعض النصوص التاريخية أن هذه الرحلة والحملة العسكرية بملابساتها ومشاكلها وما أظهره فخر الدولة من التشكيك بحسن نية الصاحب وعدم الاعتماد عليه والخوف من انحيازه إلى أولاد عضد الدولة ـ كان كل ذلك سبباً في انقطاع العلاقة القلبية والمودة المتبادلة بين الأمر ووزيره، وحيث لم يكن باستطاعة فخر الدولة عزل الصاحب وإبعاده عن الحكم فقد سكت على مضض؛ وصبر على ألم حتى توفي الصاحب في عام ٣٨٥.

ولما توفي الصاحب تكشَّف فخر الدولة وتجاهر بما كان يضمر «فطالب أبا العباس الضبي \_ خليفة ابن عبّاد في الوزارة \_ بتحصيل ثلاثين ألف درهم من الأعمال ومن المتصرفين فيها، وقال له: إنَّ الصاحب أضاع الأموال وأهمل الحقوق؛ وقد ينبغي أن يستدرك ما فات منها»<sup>(۲)</sup>. «وقبضا على أصحاب ابن عبّاد، وتتبَّعا كل من جرت مسامحة

باسمه في أيامه، وقرَّر المصادرات في البلاد. . . إلخ»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) الكامل: ۱۳۹/۷ \_ ۱٤۰.
- (٢) ذيل تجارب الأمم: ٢٦٣.
- (٣) نفس المصدر: ٢٦٤، وقريب منه في الكامل: ٧/ ١٧٠.

### عظمة الصاحب وسمو مقامه:

بلغت الوزارة - في ظل ابن عبّاد - درجة سامية من الأبّهة والجلالة والرفعة، لم يسبق لها مثيل في تاريخ وزارات الدويلات، وبلغ الصاحب بن عبَّاد من الشأن والمكانة والرتبة مركزاً لم ينله أحد من وزراء الأمراء، فلم يكن - كغيره - وزيراً قانعاً من دنياه باللقب الرفيع والمراسيم الشكلية، بل كان وزيراً كبيراً نافذ السلطان بكل ما لهذه الكلمة من معنى أو معان، فهو محترم الكلمة؛ مطاع الأمر، مهيب الجانب، عظيم المنزلة، رفيع الشأن، يخضع له العلماء والأمراء، وتعنو له القادة والزعماء، ويذعن لفضله وأدبه كل فاضل وأديب، حتى أصبح الإذن عليه، والجلوس في ناديه؛ وساماً كبيراً لا يعادله وسام، وحظاً عظيماً تندكُ دونه الحظوظ.

وكان الأمير فخر الدولة ـ صاحب الملك وحاكم البلاد ـ كغيره من رجال المملكة وأقطابها في احترامه للصاحب وتقديره له؛ وإكبار عبقريته وكفاءته؛ ومعرفة حقه عليه وخدمته له وعنايته به، وفي بيان بعض ذلك يقول الصاحب:

«ما استأذن لي على فخر الدولة وهو في مجلس الأُنس إلّا انتقل إلى مجلس الحشمة فيأذن لي فيه، وما أذكر أنه تبذَّل بين يديَّ ومازحني قط إلا مرة واحدة، فإنه قال لي في شجون الحديث: بلغني أنك تقول: المذهب مذهب الاعتزال و....، فأظهرت الكراهة لانبساطه، وقلتُ: بنا من الجدّ ما لا تفرغ معه للهزل، ونهضت كالمغاضب، فما زال يعتذر إليَّ مراسلة حتى عاودت مجلسه، ولم يعد بعدها إلى ما يجري مجرى الهزل»<sup>(۱)</sup>.

وروى لنا الوزير أبو سعد الآبي صوراً ناطقة عن مقدار احترام فخر الدولة للصاحب، ومبلغ ما كان عليه سائر رجال الدولة وأعيانها من خضوع وتقدير له، فقال:

«وأما هيبته في الصدور، ومخافته في القلوب، وحشمته عند الصغير والكبير والبعيد والقريب، فقد بلغت إلى أن كان صاحبه فخر الدولة ينقبض عن كثير مما يريده بسببه، ويمسك عمّا تشره إليه نفسه لمكانه، وقد ظهر ذلك للناس بعد موته، وانبساط فخر الدولة فيما لم يكن من عادته، فعُلم أنه كان يزم نفسه لحشمته، ثم كان يحلّه محل الوالد إكراماً وإعظاماً، ويخاطبه بالصاحب شفاهاً وكتاباً».

«فأما أكابر الدولة فكان الواحد إذا رأى أحد حجّابه بل أحد الأصاغر من حاشيته، فإنَّ فرائصه كانت ترتعد، وجوانحه كانت تصطفق، إلى أن يعلم ما يريده منه ويخاطبه به".

«وتظلمت إليه امرأة من صاحب لفولاذ بن مانادر، وذكرت أنه ينازعها في حقٍ لها، فما زاد على أن التفت إلى فولاذ، وكان في موكبه يسير خلفه، فبهت وتحيَّر، وارتعد ووقف، ولم يبرح إلى أن سار كافي الكفاة، ثم أرسل مع المرأة مَنْ أرضاها وأزال ظلامتها»<sup>(٢)</sup>.

- يتيمة الدهر: ٣/ ١٧٩ ـ ١٨٠، وقريب منه في معجم الأدباء: ٦/ ٢٨٤.
  - (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٤٧ \_ ٢٤٨.

وكان «أبناء الملوك والأمراء والقواد وسائر من ساواهم من الزعماء الكبار مثل أولاد مؤيد الدولة؛ وابن عز الدولة؛ ومنوجهر بن قابوس بن وشمكير؛ وأبى الحجاج بن ظهير الدولة؛ وأسفهيد بن أسفار؛ وحسن بن وشمكير؛ وفولاذ بن مانادر؛ ونصر بن الحسن بن الفيروزان؛ وأبي العباس الفيروزان بن الحسن بن الفيروزان؛ وكبّات بن بَلْقَسِم بن الفيروزان؛ وحيدر بن وهسوذان؛ وكيخسرو بن المرزبان بن السلَّار؛ وجستان بن نوح بن وهسوذان؛ وشيرزيل بن سلَّار بن شيرزيل، وكان في يد كل واحد من هؤلاء من الاقطاع ما بلغ ارتفاعه خمسين ألف دينار وما دونها إلى عشرين ألف دينار؛ ومن أكابر القوّاد ما يطول تعدادهم. كانوا يحضرون باب داره، فيقفون على دوابّهم مطرقين لا يتكلم واحد منهم هيبة وإعظاماً لموضعه، إلى أن يخرج أحد خلفاء حجّابه فيأذن لبعض أكابرهم ويصرفهم جملة، فكان من يؤذن له بالدخول يظن أنه قد بلغ الآمال؛ ونال الفوز بالدنيا والآخرة فرحاً ومسرة؛ وشرفاً وتعظمياً، فإذا حصل في الدار وأذن له في الدخول إلى مجلسه قبَّل الأرض عند وقوع بصره عليه ثلاث مرات أو أربعاً إلى أن يقرب منه، فيجلس مَنْ كانت رتبته الجلوس إلى أن يقضي كل واحد منهم وطره من خدمته، ثم ينصرف بعد أن يقبّل الأرض أيضاً مراراً»<sup>(١)</sup>.

ثم يذكر أبو سعد وفاة أم الصاحب وجلوس ولدها لتقبّل التعازي بها فيقول في أثناء ذلك:

«فأمّا سائر الأمراء والقواد مثل منوجهر بن قابوس ملك الجبل، وفولاذ ابن مانادر أحد ملوك الديلم. . . وغيرهم من الأكابر والأماثل، فإنهم كانوا يحضرون حفاة حسَّراً، وكان كل واحد منهم إذا وقعت عينه

(١) معجم الأدباء: ٦/ ٢٤٥ \_ ٢٤٦.

على الصاحب قبَّل الأرض، ثم توالى بعد ذلك إلى أن يقرب منه ويأمره بالجلوس فيجلس، وما كان يتحرك ولا يستوفز لأحد، بل كان جالساً على عادته في غير أيام التعزية»<sup>(۱)</sup>.

ويصف أبو نصر بن خواشادة بعض مشاهد الصاحب فيقول:

«ما غبطت أحداً على منزلةٍ كما غبطت الصاحب أبا القاسم بن عبَّاد، فإنَّا كنَّا مقيمين بظاهر جرجان مع مؤيد الدولة على حرب الخراسانية، فدخل الصاحب إلى داره في البلد آخر نهار يوم؛ لحضور المجلس الذي يعقده لأهل العلم، وتحته دابَّة رهواء؛ وقد أرسل عنانه، فرأيت وجوه الديلم وأكابرهم من أولاد الأمراء يَعْدون بين يديه كما تعدو الركابية»<sup>(٢)</sup>.

ولم تقتصر عظمة الصاحب وجلالة شأنه على داخل منطقة نفوذه فقط، بل كانت أنباء هذه العظمة المتعالية والشخصية الفذة تشق طريقها إلى سائر البلدان والأصقاع فتؤثر أثرها وتفعل مفعولها، فإذا بالصاحب يُخشى ويُرجى في خارج مملكته كما يخشى ويرجى داخلها، وإذا بالملوك والوزراء يستدرجونه إليهم، ويودّون كسب رضاه عليهم، ويخشون أن يتظاهروا بما يسوؤه ويؤذيه. «لأن جانبه مهيب، ولمكره دبيب» ـ على حد تعبير أبي حيان ـ، وقد حفظت لنا مصادر البحث كثيراً من الشواهد التاريخية على ذلك، وإليك بعضها:

١ - «حكى أبو الحسين محمد بن الحسين الفارسي النحوي قال:
 سمعت الصاحب يقول: أنفذ إليَّ أبو العباس تاش الحاجب رقعةً في
 السرّ بخط صاحبه نوح بن منصور ملك خراسان يريدني فيها على

- نفس المصدر: ٢٣٨/٦ ٢٣٩.
  - (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٨٠.

الانحياز إلى حضرته ليلقي إليَّ مقاليد ملكه، ويعتمدني لوزارته، ويحكِّمني في ثمرات بلاده. قال: وكان ممّا اعتذرتُ به من تركي امتثال أمره ذكر طول ذيلي وكثرة حاشيتي؛ وحاجتي لنقل كتبي خاصةً إلى أربعمائة جمل، فما الظن بما يليق بها من تحمّلي»<sup>(۱)</sup>.

٢ - يقول أبو حيان التوحيدي للوزير ابن سعدان في أثناء حديثه
 عن الصاحب: «إني عملت رسالة في أخلاقه وأخلاق ابن العميد؛
 أودعتُها نَفَسي الغزير ولفظي الطويل والقصير، وهي في المسوَّدة، ولا
 جسارة لي على تحريرها، فإن جانبه مهيب ولمكره دبيب».

ويجيبه الوزير قائلاً: «انسخ لي الرسالة من المسوَّدة، ولا يمنعنَّك ذاك، فإن العين لا ترمقها، والأذن لا تسمعها، واليد لا تنخسها»<sup>(٢)</sup>.

ويضيف ابن سعدان قائلاً: «أَجِدْ تحريرها، وعليَّ بها، ولك الضمان ألَّا يراها إنسان، ولا يدور بذكرها لسان»<sup>(٣)</sup>.

وإذا عرفنا أن ابن سعدان كان وزيراً لصمصام الدولة البويهي أمير بغداد، ثم قرأنا هذا النص فرأينا خوفه ـ كأبي حيان ـ من إظهار هذه الرسالة؛ نعرف مقدار ضخامة السمعة التي كان يتمتع بها ابن عبّاد وهو غائب بعيد.

٣ - يقول الأمير شمس المعالي قابوس بن وشمكير في أثناء رسالة
 للصاحب: «وصل خطاب الصاحب \_ أدام الله عزَّه \_ محققاً ما انتظرتُه
 من تفضُّله، وموثقاً عرى ثقتي بتكفُّله، فاجتليتُ طلعة اليُمن في أثناء

- أنباه الرواة: ١/٢٠٢، ومثله في يتيمة الدهر: ٣/١٧٣.
  - (٢) الامتاع والمؤانسة: ١/٥٤.
    - (۳) نفس المصدر : ۱۱/۱ .

معانيه، واجتنيتُ ثمار اليُسر ممّا صرَّف قوله فيه، وشكره على هذه الحال حقُّ واجب؛ وغريم مطالب، ولكن أنّى لي بشكر فعل أرغم أنف الدهر، وحلَّل عُقَد السحر، بلسانٍ دخيل، وطبع كليل، إلّا أنْ أُعار بلاغته فأعبّر بها عمّا في الضمير، وأسلمُ معها من سمة التقصير، وهذا رجاء ضيّق المجال، وثَمَنٍ منيع المنال، فمن أين للضباب صوب للسحاب؟، وللغراب هويُّ العقاب، وهيهات أن تكتسب الأرض لطافة الهواء، ويصير البدر كالشمس في الضياء»<sup>(۱)</sup>.

#### H (H) (H)

وإلى جانب هذا التقدير الكبير والاحترام البالغ الذي حظي به الصاحب من أمراء عصره ورجال مصره وأقطاب الحكم والنفوذ من معاصريه، فإنا نجد احترام رجال العلم والأدب له كذلك بل فوق ذلك، فكان إجلال العلماء والأدباء له وإكبارهم لمقامه خليطاً من تقديرهم لعلمه، وإكبارهم لمركزه، ورجائهم لنواله، وخوفهم من سطوته.

ولا مجال لي هنا للدخول في تفاصيل هذا الموضوع وسرد ما قيل من شعرٍ ونثر، ولكني أروي ـ فيما يلي ـ بعض النصوص التاريخية الدالة على المطلوب ليشترك القارىء معي في الوقوف على جلية الأمر:

١ - اجتمع الصاحب - يوماً - بالقاضي أبي الحسن الهمذاني،
 فكانت بينهما محادثة مطوَّلة رواها أبو حيان التوحيدي، ثم روى حال
 الهمذاني ساعة المكالمة فقال: «كان مثل الفأرة بين يدي السَّنور، وقد
 تضاءل وقمُؤ لا يصعد له نَفس إلا بنزع، تذلُّلاً وتقللا، على كبره في
 نفسه»<sup>(٢)</sup>.

- (١) كمال البلاغة: ٧٦ ـ ٧٧.
- معجم الأدباء: 7/ ١٩٠.

٢ - يقول ميمون بن سهل الواسطي في خلال سرده لبعض مشاهداته (الصاحبية): «حضرتُ مجلس الصاحب ليلةً بجرجان في جماعة من الفقهاء والمتكلمين كالعادة كانت عنده في أكثر ليالي الأسبوع»<sup>(۱)</sup>.

٣ ـ «لما عزم الصاحب بن عبَّاد على الإملاء وهو وزير؛ خرج يوماً متطلساً متحنكاً بزي أهل العلم، فقال: قد علمتم قدمي في العلم. فأقرّوا له بذلك، فقال: وأنا متلبّس بهذا الأمر، وجميع ما أنفقته من صغري إلى وقتي هذا من مال أبي وجدّي، ومع هذا فلا أخلو من تبعات أشهد الله وأُشهدكم إني تائب إلى الله من ذنب أذنبته...، ثم خرج فقعد للإملاء، وحضر الخلق الكثير، وكان المستملي الواحد ينضاف إليه ستة كل يبلّغ صاحبه، فكتب الناس حتى القاضي عبد الجبار»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) يتيمة الدهر: ۳/۳۳.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٥٢.
- (٣) في النسخة المطبوعة: الزهري، وهو خطأ صوابه ما ذكرناه.

القاشاني، وأبي الفضل الهمداني، وإسماعيل الشاشي، وأبي العلاء الأسدي، وأبي الحسن الغويري، وأبي دلف الخزرجي، وأبي حفص الشهرزوري، وأبي معمر الإسماعيلي، وأبي الفياض الطبري، وغيرهم ممَّن لم يبلغني ذكره أو ذهب عني اسمه، ومدحه ـ مكاتبةً ـ الشريف الموسوي الرضي، وأبو إسحاق الصابي، وابن حجاج، وابن سكرة، وابن نباتة»<sup>(1)</sup>.

٥ - يُروى عن الصاحب قوله: «مدحت بمائة ألف بيت»<sup>(٢)</sup>، وفي
 رواية ياقوت والسيوطي: «مدحت بمائة ألف قصيدة»<sup>(٣)</sup>.

٦ - يقول البيهقي عن الصاحب: «مدحه خمسمائة شاعر من أرباب الدواوين»<sup>(٤)</sup>.

وهكذا كان الصاحب بن عبَّاد جامع شمل العلماء والأدباء؛ والمُنفق عليهم بكرم وسخاء، فازدحموا على بابه وتدافعوا نحوه من كل حدب وصوب، «والمنهل العذب كثير الزحام»، حتى أصبح اجتماعهم للديه مضرب المثل في التاريخ، فلم يجد المؤرخون ـ حينما ترجموا للأمير الصنهاجي المعز بن باديس وذكروا شعراءه ـ تشبيهاً أبلغ من قولهم: «أنه اجتمع بحضرته من أفاضل الشعراء ما لم يجتمع إلا بباب الصاحب بن عبّاد»<sup>(0)</sup>.

\* \* \*

- یتیمة الدهر: ۲/۱۲۹ \_ ۱۷۰.
- (٢) الظرائف واللطائف: ٢٣ \_ ٢٤.
- (٣) معجم الأدباء: ٦/٢٦٣، وبغية الوعاة: ١٩٦.
  - (٤) معجم الأدباء: ٦/ ٢٥٧.
  - (٥) ظهر الإسلام: ٣٠٤/١.

وبعد:

فلقد كان الصاحب في وزارته قوة طافحة بالعمل والنشاط، دائبة الحركة في سبيل الخدمة العامة والتنظيم الصحيح:

فهو القائد في الحروب<sup>(١)</sup>.

وهو منظّم الخراج وواضع أسسه العادلة<sup>(٢)</sup>.

وهو العالم الأديب المتكلم الشاعر الذي نشر العلم وخدم الدين وحمل لواء الأدب عالياً.

وهو باسط العدل بين الرعية، وحاسم مشاكل الشعب<sup>(٣)</sup>.

وهو الكريم الذي يهب المئات والألوف من الدنانير لرجال العلم في بغداد والحرمين فضلاً عن رجال بلده وحضّار مجلسه<sup>(٤)</sup>.

وهو مشيَّد المساجد والمشاهد المقدسة في مملكته، حيث بنى قبر محمد بن جعفر الديباج بجرجان<sup>(٥)</sup>، وشيَّد المسجد الضخم بأصفهان<sup>(٦)</sup>.

- راجع ص١١٦ ـ ١١٨ من هذا الكتاب.
   (١) تاريخ قم: ١٤٥.
  - (٣) محاسن أصفهان: ٨٤.
  - (٤) راجع ص٦٥ ـ ٧٠ من هذا الكتاب.
    - (٥) تاريخ قم: ٢٢٢ ـ ٢٢٤.
- (٦) محاسن أصفهان: ٨٦، ويقول المافروخي في وصفه: «أوتى فضلاً... في صلابة الأطيان، وإيقاع المكان، واستحكام البنيان، والمنارة التي أجمع المهندسون على أنه لم يبن في العالم أرشق منها قداً، وأتم مداً، وأدق عملاً، وأحكم تفصيلاً وجملاً، قد تأنق في إبداعها الصانع وتنوق، ولطف في بنائها ودقق، اتخذها من اللبن والطين في قرار مكين، قيدت قاعدتها من الأرض بقفيز، وشيدت قائمتها إلى حرز حريز، ارتفاعها مائة فراع، وسطحها باع في باع».

وهو الآمر بتخفيض بعض الضرائب عن أمتّه ترفيهاً عليهم<sup>(۱)</sup>. وكان موقفه مع شعبه ومع عمّاله وموظّفيه مبنيّاً على هذا الأساس: «واسع الحكمة طويل الخطوة كثير التوسع والمسامحة في باب النوال مع السؤال».

«شديد الشكيمة ضيّق الحكمة قطوف الخطوة في باب الأموال مع العمال».

«يسامح في بَدْرَةٍ سائلاً، ويضايق في حبَّةٍ عاملاً». «وكذلك الكريم يتسع من حيث السخاء، ويضيق من حيث الوفاء»<sup>(۲)</sup>.

(۱) تاريخ قم: ۱٦٥.

(٢) رسائل الخوارزمي: ٢٨.

# القسم الثالث شيوخه وأساتذته

بدأ ابن عبّاد دراسته الأولى في أصفهان؛ إحدى حواضر العلم والفضل في إيران، ولم تكن له دراسة سابقة في بلد نشأته ـ طالقان ـ إلا تعلّم مبادىء الكتابة والقراءة على أبيه.

وكان طبيعياً أن يتوجه الصاحب نحو الدراسة والتعلم منذ نعومة أظفاره، وأن تكون لديه القابلية الجيدة والتقبّل الذهني الصحيح لكل ما يقرأ ويسمع، فكل ذلك من حسنات البيئة العلمية والبيت المثقف والتوجيه الصحيح الذي رُزِقَه الصاحب من يومه الأول.

وكل ما يمكن أن يستفاد من مصادرنا التاريخية إن أبا الصاحب ـ عباداً بن العباس ـ كان أول مدرّس قام بتعليم الصاحب ما يحتاجه من المقدمات العلمية والدروس الأوليَّة، ولعله درس عليه ما هو أكثر من الكتابة والقراءة كبعض الدروس النحوية أو الدينية، أو ما شاكلها من المعلومات البسيطة التي يستطيع صبي ـ بعمر الصاحب ـ فهمها وهضمها على النحو المطلوب.

أمّا ما رواه بعض المؤرخين(١) من كون عبَّاد أحد شيوخ ابنه في

 الأنساب: ٣٦٤، وبغية الوعاة: ١٩٦، والمنتظم: ٧/ ١٨٥، والنجوم الزاهرة: ١٧٠/٤. الرواية فهو من الأخطاء الواضحة، لأن عباداً توفي وعمر ابنه تسع سنين، ولا يمكن لصبي بهذا العمر أن يروي النصوص القديمة ـ دينية أو أدبية ـ عن أحد، لعدم قدرته على تلقي ذلك وتمثيله في ذهنه، وأظن أن هذا الخطأ راجع ـ في حقيقته ـ إلى ما ورد في بعض الكتب من وفاة عبَّاد أبي الصاحب في عام (٣٨٥)، فظنَّ هؤلاء أن وجود عبَّاد على قيد الحياة إلى تلك السنة يستلزم سماع ابنه منه وروايته عنه، فسجلوا ذلك بلا تمحيص، في حين أن هذا كله من أخطاء القلم، وإن عبَّاداً قد توفي في عام (٣٣٥) ـ كما مرَّ عليك<sup>(١)</sup> ـ.

ولما هاجر عبّاد إلى أصفهان وضع لابنه إسماعيل منهجه الدراسي الدقيق، وهيَّأ له الأساتذة الأكفاء القادرين على القيام بواجبهم العلمي المطلوب، فبدأ الصاحب دراسته بكل شوق وتلهف ورغبة، متدرّجاً في ذلك على النحو الطبيعي المتكافىء مع تدرُّجه في الفهم والنضج والتفكير، ومن دون أن يكون لمصابه بوفاة أبيه ـ وهو في مقتبل العمر وريعان الصبا ـ أي أثر على رغبته وإقباله.

وكان لتشجيع والدته الحنون وترغيبها له على طلب العلم وقعه الكبير في نفسه، ورجعه البعيد في استمراره وعكوفه على ذلك، فكانت تدفع له ـ حينما يخرج إلى المسجد للقراءة ـ بعض المال ليتصدق به على أول فقير يلاقيه<sup>(٢)</sup>، ثم كانت تغمره من عطفها وعنايتها وبرها بما يسلّيه ويعزّيه عن مصابه، ويزيده شوقاً واندفاعاً نحو درسه وكتابه.

وإذا كنّا لم نعثر ـ في المراجع والمصادر ـ على ذكر لأسماء أساتذته الأولين، وعلى أيّ إشارة لمنهج دروسه اليومية ومواضيعها

- (۱) راجع ص۲۰ ـ ۲۲ من هذا الكتاب.
- (٢) معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٤، وبغية الوعاة: ١٩٦.

العلمية، فإننا لنكتفي بما وقفنا عليه من أسماء أساتذته الآخرين، مشيرين إلى موجز من الترجمة لهم، وإلى ما سجَّله الصاحب من انطباعاتٍ عنهم، مع بيان مقدار فضلهم، والتنبيه على فرع اختصاصهم الذي اشتهر به كل واحد منهم:

۱ \_ ابن العميد:

«هو أبو الفضل محمد بن الحسين، عين المشرق، ولسان الجبل، وعماد ملك آل بويه، وصدر وزرائهم، وأوجد العصر في الكتابة وجميع أدوات الرئاسة وآلات الوزارة، والضرب في الآداب بالسهام الفائزة، والأخذ من العلوم بالأطراف القوية، يُدعى الجاحظ الأخير، والأستاذ والرئيس، يضرب به المثل في البلاغة، ويُنتهى إليه في الإشارة بالفصاحة والبراعة، مع حسن الترسل، وجزالة الألفاظ وسلاستها، إلى براعة المعاني ونفاستها، وما أحسن وأصدق ما قال الصاحب \_ وقد سأله عن بغداد عند منصرفه عنها \_: بغداد في البلاد كالأستاذ في العبَّاد، وكان يُقَال: بُدِئت الكتابة بعبد الحميد وختمت بابن العميد...»<sup>(1)</sup>

ولد في آخر سنة من القرن الثالث أو أول سنة من القرن الرابع<sup>(٢)</sup>، وتولى الوزارة لركن الدولة بعد وفاة أبي علي القمي في عام ٣٢٨، وكان عمره دون الثلاثين.

«كان أكتب أهل عصره وأجمعهم لآلات الكتابة حفظاً للُّغة والغريب، وتوسعاً في النحو والعروض، واهتداءً إلى الاشتقاق والاستعارات، وحفظاً للدواوين من شعراء الجاهلية والإسلام»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) يتيمة الدهر: ۳/ ۱۳۷.
  - (٢) ابن العميد: ٢٤.
- (٣) تجارب الأمم: ٦/ ٢٧٥.

و«أما تأويل القرآن وحفظ مشكله ومتشابهة؛ والمعرفة باختلاف فقهاء الأمصار، فكان منه في أرفع درجة وأعلى رتبة، ثم إذا ترك هذه العلوم وأخذ في الهندسة والتعاليم فلم يكن يدانيه فيها أحد، فأما المنطق وعلوم الفلسفة والإلهيّات منها خاصة فما جسر أحد في زمانه أن يدعيها بحضرته إلآ أن يكون مستفيداً أو قاصداً قصد التعلّم»<sup>(1)</sup>.

وأما الكتابة فكان الرجل مؤسس مذهب خاص فيها كان له الصدى الكبير والرجع البعيد في عصره وفيما تلاه من العصور .

وكان ابن العميد من أبرز أساتذة الصاحب وأكثرهم أثراً فيه ووقعاً في نفسه، فقد درس الصاحب عليه صنعة الكتابة والأدب ونقد الشعر<sup>(٢)</sup>، وكان ابن العميد من أكابر نقّاد الأدب في عصره، بل لعلّي لا أبالغ إذا قلت: إنه أول من أسس هذا اللون من ألوان الأدب في ذلك العهد، ومنه أخذ الصاحب فن النقد الأدبي وكتب بتأثيره رسالته في نقد شعر المتنبي والكشف عن مساوئه، وفي ذلك يقول الصاحب:

«ما رأيت من يعرف الشعر حقَّ معرفته، وينقده نقد جهابذته، غير الأستاذ الرئيس أبي الفضل بن العميد ــ أدام الله أيامه وحصن لديه إنعامه ـ، فإنه يتجاوز نقد الأبيات إلى نقد الحروف والكلمات، ولا يرضى بتهذيب المعنى حتى يطالب بتخيُّر القافية والوزن، وعن مجلسه ـ أعزه الله تعالى ـ أخذت ما أتعاطى من هذا الفن، وبأطراف كلامه تعلقت فيما أتحلى من هذا الجنس»<sup>(۳)</sup>.

- (۱) نفس المصدر: ۲/ ۲۷۷.
- (٢) وفيات الأعيان: ٢٠٦/١، وبغية الوعاة: ١٩٦، وشذرات الذهب: ٣/١١٤، وأمل الآمل: ٤٢ نقلاً عن طبقات الأدباء.

(٣) الكشف عن مساوىء شعر المتنبى: ٤.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كلة/ المؤلفات

ومدح ابن عبّاد أستاذه أبا الفضل كثيراً وفي كل مناسبةٍ بالشعر الطافح بالحب الصادق والعاطفة الصحيحة والولاء المنبعث عن القلب، ومن ذلك قوله من جملة قصيدة:

أيها الآملون حطّوا سريعاً ببرفيع العماد واري الزناد فهو إن جاد ضنَّ حاتم طي وهو إن قال قال قسر إياد وإذا ما ارتأى فأين زياد من عسلاه وأيسن آل زياد إلى أن يقول:

تاً فقد طال في مجالي الجياد شعراء البلاد في كـل نـادي<sup>(۱)</sup>

وكأنما الدنيا جرت في طرقِهِ من جوده ورياضها من خلقه كالعبد منقاداً لمالك رقّه لعدوّه وسعودها في أفقه<sup>(۲)</sup> إن خير المداّح مَنْ مدحته ويقول فيه من قصيدة أخرى: قدم الرئيس مقدماً في سبقِهِ فجبالها من حلمه وبحارها وكأنما الأفلاك طوع يمينه قد قاسمته نجومها فنحوسها

ومديحي إن لم يكن طال أبيا

۲ ــ ابن فارس:

أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريّا «المقيم بهمذان، من أعيان أهل العلم وأفراد الدهر، له كتب بديعة ورسائل مفيدة وأشعار جيدة وتلامذة كثيرة، منهم بديع الزمان الهمذاني<sup>»(٣)</sup> والصاحب بن عبّاد<sup>(٤)</sup>.

- (۱) يتيمة الدهر: ۳/ ۱٤۰.
- (٢) نفس المصدر : ٣/ ١٤٠ ـ ١٤١.
  - (٣) أنباء الرواة: ١/ ٩٢ ـ ٩٣.
- (٤) وفيات الأعيان: ٢٠٦/١، وبغية الوعاة: ١٩٦، وأمل الآمل: ٤٢ ـ نتى عن طبقات الأدباء ...

جُلب إلى الريّ ليقوم بتدريس أبي طالب مجد الدولة بن فخر الدولة أبي الحسين بن بويه، فاغتنم الصاحب هذه الفرصة فقرأ عليه وتلقّى منه، وكان يقول فيه: «شيخنا أبو الحسين ممن رزق حسن التصنيف، وأمن فيه من التصحيف»<sup>(۱)</sup>.

ونشأت بين ابن عبّاد وأستاذه علاقة وصداقة ما فتأت تزداد قوة ومتانة على مرّ الأيام حتى بلغت أسمى مراتبها وأعلى درجاتها، وحتى ألَّف ابن فارس كتابه الجليل في فقه اللغة فأسماه «الصاحبي» نسبة لصاحبه ابن عبّاد، وفي ذلك يقول:

«هذا الكتاب الصاحبي في فقه اللغة العربية وسنن العرب في كلامها، وإنما عنونته بهذا الاسم لأني لما ألَّفته أودعتُه خزانة الصاحب الجليل كافي الكفاة عمَّر الله عِراص العلم والأدب والخير والعدل بطول عمره، تجمُّلاً بذلك وتحسُّناً، إذ كان ما يقبله كافي الكفاة من علم وأدب مرضياً مقبولاً، وما يرَذله أو ينفيه منفياً مرذولاً، لأن أحسن ما في كتابنا هذا مأخوذ عنه ومُفاد منه"<sup>(٢)</sup>.

والمؤسف أن هذه العلاقة المتينة لم تدم طويلاً، وكان السبب في انقطاعها عداء ابن عبّاد لآل العميد ـ بعد موقف أبي الفتح بن العميد منه - وشديد تعصّب ابن فارس لهم، ولمّا ضنف ابن فارس كتاب الحجر وأرسله إلى الصاحب قال: «ردّوا الحجر من حيث جاء، وأمر له بجائزة ليست بسنية»<sup>(۳)</sup>.

وروى الصاحب يوماً قول الشاعر:

جاءت بخفٍّ وحنين ورحلْ بجاءت تمشَّى وهي قدَّام الإبلُ

- (1) معجم الأدباء: ٨٣/٤.
  - (٢) الصاحبي: ٢.
- (٣) يتيمة الدهر: ٣/ ١٨٠، وأنباه الرواة: ١/ ٩٣.

«قال: رأيتُ بعض الجهّال يصحف ويقول: وحنين وزجل» فسأل أبو حيان التوحيدي بعض أصحاب الصاحب عن المقصود بهذا فقال له: إنه ابن فارس معلم ابن العميد أبي الفتح»<sup>(١)</sup>.

٣ \_ السيرافي:

أبو سعيد الحسن بن عبدالله بن المرزبان النحوي المعروف بالقاضي السيرافي "سكن بغداد.... وولي القضاء.... وكان يدرِّس القرآن والقراءات وعلوم القرآن والنحو واللغة والفقه والفرائض والكلام والشعر والعروض والقوافي والحساب وعلوماً سوى هذه"<sup>(٢)</sup>.

قرأ عليه الصاحب لما زار بغداد بصحبة الأمير البويهي في عام ٣٤٧ه. وفي ذلك يقول:

«وانتهيت إلى أبي سعيد السيرافي، وهو شيخ البلد وفرد الأدب وحَسَن التصرف، ووافر الحظ من علوم الأوائل، فسلمت عليه، وقعدت إليه، وبعضهم يقرأ الجمهرة»<sup>(٣)</sup>.

ثم يقول بعد أن يروي بعض المناقشات التي دارت بينهما :

«ورأيت الشيخ ـ بعد ذلك ـ عزيزاً<sup>(٤)</sup> فاضلاً، متوسعاً عالماً، فعلقت عليه وأخذت منه، وحصلت تفسيره لكتاب سيبويه، وقرأتُ صدراً منه»<sup>(٥)</sup>.

- (1) معجم الأدباء: ٢٣١/٦.
- (٢) أنباه الرواة: ١١٣/١، ويراجع في ترجمته: بغية الوعاة: ٢٢١، وشذرات الذهب: ٣/ ٢٥، وتاريخ بغداد: ٧/ ٣٤١، والبداية والنهاية: ١١/ ٢٩٤.
  - (٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٧٦ \_ ٢٧٧.
  - (٤) كذا في النسخة المطبوعة، وأظنه: غزيراً.
    - (٥) معجم الأدباء: ٢٧٩/٦.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

٤ - أبو بكر بن كامل:

«أحمد بن كامل بن خلف بن شجرة بن منصور بن كعب بن يزيد. أبو بكر القاضي: أحد أصحاب محمد بن جرير الطبري، وكان من العلماء بالأحكام وعلوم القرآن، والنحو والشعر وأيام الناس، وتواريخ أصحاب الحديث، وله مصنفات في أكثر ذلك»<sup>(1)</sup>.

حدث الصاحب عنه<sup>(۲)</sup>، وحضر عليه ـ لمّا ذهب إلى بغداد ـ وفي ذلك يقول:

«والقاضي أبو بكر بن كامل بقية الدنيا في علوم شتّى، يعرف الفقه والشروط والحديث، وما ليس من حديثنا، ويتوسع في النحو توسعاً مستحسناً، وله في حفظ الشعر بضاعة واسعة، وفي جودة التصنيف قوة تامة، ومن كبار رواة المبرّد وتغلب، والبحتري وأبي العيناء وغيرهم، وقد سمعت قدراً صالحاً مما عنده»<sup>(٣)</sup>.

٥ \_ أبو بكر بن مقسم:

«محمد بن الحسن بن يعقوب بن الحسن بن الحسين بن محمد بن سليمان بن عبيدالله بن مقسم أبو بكر العطار المقري النحوي. . ولد سنة ٢٦٥، وسمع أبا مسلم الكجي وتغلباً ويحيى بن محمد بن صاعد. . . وكان ثقة من أعرف الناس بالقراءات، وأحفظهم لنحو الكوفيين. . »<sup>(3)</sup>.

- أنباه الرواة: 1/ ٩٧، ويراجع في ترجمته: شذرات الذهب: ٢/٣، وبغية الوعاة: ١٥٣، وتاريخ بغداد: ٤/ ٣٥٧.
  - (۲) لسان الميزان: ۱/٤١٣.
  - (٣) معجم الأدباء: ٢٧٩/٦.
- ٤) بغية الوعاة: ٣٦، ويراجع في ترجمته: تاريخ بغداد: ٢٠٦/٢٠، وأنباه الرواة:
   ٣/ ١٠٠، وشذرات الذهب: ١٦/٣، والمنتظم: ٧/ ٣٠.

قرأ عليه الصاحب ـ لما زار بغداد ـ، وفي ذلك يقول:

«أبو بكر بن مقسم، وما في أصحاب ثعلب أكثر دراية وما أصحَّ رواية منه، وقد سمعتُ مجالسه، وفيها غرائب ونكت، ومحاسن وطرف؛ من بين كلمة نادرة، ومسألة غامضة، وتفسير بيت مشكل، وحلّ عقد معضل وله قيام بنحو الكوفيين وقراءتهم، ورواياتهم ولغاتهم»<sup>(۱)</sup>.

٦ – عبد الله بن جعفر بن فارس:

يقول ابن حجر في ترجمته للصاحب: «أملى مجالس في أيام وزارته حدَّث فيها عن عبدالله بن جعفر بن فارس»<sup>(٢)</sup>.

ولم أعثر على ترجمة لهذا الاسم في كتب الأدب والتاريخ، ولعله عبدالله بن جعفر بن درستويه النحوي الفارسي صاحب المبرد؛ والراوي عن ابن قتيبة والدارقطني، المعروف بشدة انتصاره للبصريين في مذهبهم في اللغة والنحو<sup>(۳)</sup>.

٧ - العباس بن محمد النحوى:

أبو الفضل الملقب بعرام، «روى عن عبيدالله بن محمد اليزيدي، وعنه الصاحب بن عبَّاد، وكان رقيقاً يتعاطى المنادمة، وله رسيلات إلى جماعة في الطنز واللهو»<sup>(2)</sup>.

ولم أعثر على رجمة في المراجع الأدبيَّة لهذا الرجل إلا في بغية

- (1) معجم الأدباء: ٢٧٩/٦.
- (۲) لسان الميزان: ۱/٤١٣.
- (٣) يراجع في ترجمته: تاريخ بغداد: ٩/٤٢٨ وأنباه الرواة: ٢/١١٣، وبغية الوعاة: ٢٧٩.
  - (٤) بغية الوعاة: ٢٧٦.

الوعاة وإنباه الرواة، وقد ورد اسمه ـ في ثانيهما ـ هكذا: المفضل بن العباس بن محمد<sup>(۱)</sup>.

٨ \_ أبو عمرو الصباغ:

«بَدَرَ من أبي عمرو الصبّاغ إلى الصاحب جفاء، فقام الصاحب من عنده وكتب إليه:

أودعتَني العلم فلا تجهلِ كم مقولٍ يجني على مقتلِ أنت - وإن علمتَني - سوقة والسيف لا يبقى على الصيقل<sup>(٢)</sup>

ولم أعرف ـ من هذا النص ـ أبا عمرو باسمه ولقبه التاريخي لأعثر على ترجمته، ولعلَّه لم يترجم في المصادر والمراجع لعدم اشتهاره بالعلم والفضل، وعدم بروزه بنحوٍ من الأنحاء.

وبأبي عمرو هذا تنتهي قائمة أساتذة الصاحب الذين سُجلتْ أسماؤهم في الكتب التاريخية؛ وسُجلت قراءة الصاحب عليهم وحضوره لديهم، ولكنهم ـ على تعدُّدهم ـ أقلُّ عدداً من القائمة الحقيقية لأساتذة الصاحب وشيوخه، لأن ابن عبّاد «سمع بالعراق والري وأصبهان الكثير»<sup>(۳)</sup>، «وسمع الأحاديث من الأصبهانيين والبغداديين والرازيين»<sup>(1)</sup>.

وروى الدكتور البير نصري نادر<sup>(٥)</sup>؛ والدكتور ذبيح الله صفا<sup>(٦)</sup>: إن الصاحب قد حضر على أبي هاشم عبدالسلام بن محمد الجبائي ـ شيخ

- (1) أنباه الرواة: ٢/ ٣٨٤.
- (٢) أعيان الشيعة: ١١/ ٥٠٢.
- (٣) أخبار أصبهان: ٢١٤/١.
  - (٤) الأنساب: ٣٦٤.
- (٥) فلسفة المعتزلة: ١/٢٥.
- (٦) تاريخ أدبيات إيران: ٥٢.

المعتزلة في عصره \_، وهو قول لا يستند إلى واقع \_ لأن وفاة أبي هاشم كانت في عام (٣٢١هـ) قبل ولادة الصاحب بخمس سنين بإجماع المؤرخين<sup>(1)</sup>، ولعلَّه التبس عليهم أبو هاشم بابنه علي الذي يُروى أنه «كان عاميًا لا يعرف شيئاً، فدخل يوماً على الصاحب بن عبَّاد فظنَّه عالماً فأكرمه ورفع مرتبته، ثم سأله عن مسألة فقال: لا أعرف؛ و(لا أعرف) نصف العلم، فقال له الصاحب: صدقت يا ولدي؛ إلا أنَّ أباك تقدم بالنصف الآخر»<sup>(٢)</sup>.

#### H H H

وبالإضافة إلى هؤلاء الأساتذة الذين كانوا المصدر الرئيس لمعارف ابن عبّاد؛ والمنبع الأول من منابع ثقافته، فقد كانت لديه مصادر ومنابع أخرى يستقي منها العلم والأدب، ويمتاح ما يشاء من نميرها العذب ومعينها الفيَّاض، وكان لكل واحد منها أثره الكبير فيما بلغه من درجات المعرفة ورِتَب الفضل ومراقي الكمال الفكري المنشود:

### منها:

مكتبته الفخمة الكبيرة التي كانت مضرب الأمثال ومهوى أفئدة أهل العلم في ذلك العصر، فقد كانت تضم أجلَّ الكتب العربية والفارسية وأنفسَها وأغلاها، وكان يبذل في سبيل الكتب النادرة من المال والجهد ما لا يعدّ ولا يحصى، ولما طلب منه صاحب خراسان أن يُقدم عليه ليعهد بالوزارة إليه؛ ويجعل زمام الحكم بيديه؛ كان مما اعتذر به قوله:

 (۱) تاريخ بغداد: ۱۱/۵۱، ووفيات الأعيان: ۲/۳۵۵، والبداية والنهاية: ۱۲/۱۷۱، والنجوم الزاهرة: ۲/۲٤۱، والمنتظم: ٦/ ٢٦١، وشذرات الذهب: ۲۸۹/۲.
 (۲) وفيات الأعيان: ۲/۳۵۵. «عندي من كتب العلم خاصة ما يُحمل على أربعمائة جمل أو أكثر»<sup>(1)</sup>، ويقول أبو الحسن البيهقي تعليقاً على قول الصاحب هذا: «بيت الكتب الذي بالري دليل على ذلك؛ بعدما أحرقه السلطان محمود بن سبكتكين، فإني طالعت هذا البيت فوجدت فهرست تلك الكتب عشر مجلدات»<sup>(۲)</sup>.

وفي وصف هذه المكتبة يقول ابن الأثير: «جمع من الكتب ما لم يجمعه غيره؛ حتى أنه كان يحتاج في نقلها إلى أربعمائة جمل<sup>»(٣)</sup>، وجاء في رواية الداوودب: إنها كانت حمل سبعمائة بعير<sup>(٤)</sup>، وفي رواية السيوطي: إن كتب اللغة وحدها كانت حمل ستين جملاً<sup>(٥)</sup>.

أمّا عدد كتبها فقد ورد ذكره في خلال حديث للصاحب عن كتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني؛ حيث قال: «لقد اشتملت خزائني على مائتين وستة آلاف مجلد؛ ما منها ما هو سميري غيره، ولا راقني منها سواه»<sup>(7)</sup>.

وأمّا نوع كتبها فقد كانت تضم نفائس المؤلَّفات ونوادر المصنفات، وكان الصاحب حريصاً جداً على تطعيمها بكل ما غلا ثمنه وعظم شأنه وندرت نسخته، وحسبك دليلاً على ذلك ما رواه ياقوت بشأن كتاب العقد الفريد لابن عبدربه الأندلسي: «بلغني أن الصاحب بن عبَّاد سمع بكتاب العقد فحرص حتى حصل عنده، فلمّا تأمّله قال: هذه

- معجم الأدياء: ٢/٢٥٩، وبغية الوعاة: ١٩٧، وشذرات الذهب: ٣/١١٥، ووفيات الأعيان: ١/٢٠٨، ومعاهد التنصيص: ٢/١٥٤.
  - (٢) معجم الأدياء: ٦/ ٢٥٩.
  - (٣) الكامل: ٧/ ١٦٩، ومثله في تاريخ ابن خلدون: ٤/ ٤٦٦، والمنتظم: ٧/ ١٨٠.
    - (٤) عمدة الطالب: ١٩٥، ومثله في هدية الأحباب: ١٧٠.
      - (٥) المزهر: ٩/١ه.
      - (٦) معجم الأدباء: ٩٧/١٣.

بضاعتنا ردَّتْ إلينا؛ ظننتُ أن هذا الكتاب يشتمل على شيء من أخبار بلادهم، وإنما هو مشتمل على أخبار بلادنا»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا نجد هذه المكتبة الثريَّة بمصادرها ونفائسها؛ الغنيَّة بنوادرها وكنوزها؛ الزاخرة بأصول الأدب والعلم والمعرفة ـ منهلاً سائغاً كرع منه الصاحب حتى ارتوى، وغرف من نميره حتى اكتفى، فلا غرو إذا ما عددناها في قائمة منابع ثقافته ومصادر معرفته.

# ومنها:

ارتياده لمجالس العلم التي كانت تعقد في تلك العصور؛ واستماعه لما كان يدور فيها من مناقشات ومطارحات ومساجلات في شتى فروع الثقافة العامة، فلقد وُفّق الصاحب إلى حضور مثل هذه المجالس منذ أوائل شبابه حتى وفاته، فكان مجلس أستاذه ابن العميد غاصاً بأعلام الأدب وأقطاب الشعر في عصره، ثم كان مجلس الأمير البويهي كذلك، فإذا بالصاحب متنقل بين هذه المجالس كما تتنقَّل الفراشة الظامئة بين الورود المفعمة بالري والعبير.

وكان مجلسه الخاص به أيام وزارته "مجمعاً لصوب العقول، وذوب العلوم، ودرر القرائح، فبلغ من البلاغة ما يعد في السحر، ويكاد يدخل في حد الإعجاز"<sup>(٢)</sup> فجمع "نجوم الأرض، وأفراد العصر، وأبناء الفضل، وفرسان الشعر" ـ على حد تعبير الثعالبي ـ، فأصبح هذا المجلس مدرسة تحفل بكل ما لذَّ وطاب من علم وأدب، وشعر ونثر، ومُلح ونكت، وطرائف وظرائف، ولهذا صحَّ أن يعد من جملة مصادر الصاحب في معارفه؛ ومنابعه في ثقافته.

- (۱) نفس المصدر: ۲۱٤/۶ ـ ۲۱۵.
  - (۲) يتيمة الدهر: ۲/۱٦۹.

وحسبك أن تعرف من رواده: ابن فارس النحوي، وأبا حيان التوحيدي، وأبا بكر الخوارزمي، وعلي بن عبد العزيز الجرجاني، والحسن بن محمد القمي، ومحمد بن علي الصدوق القمي، مضافاً إلى جمهور الشعراء المحدقين به، فكان له من كل ذلك منبع ثقافي طافح يغمره بالمعرفة ويزيده \_ على كر السنين \_ فهماً ودراية وقوة في العلم، وتقدماً ونضجاً واندياحاً في التفكير.

وهكذا وضع الصاحب يديه على أعظم المصادر والمنابع العلمية في ذلك العهد فكوَّن منها قابليته الكبيرة؛ وثقافته الواسعة ـ التي ستعرفها في الفصل القابل إن شاء الله ـ.

معارفه

لم يكن الصاحب مقتصراً في دراسته على نوع واحد من أنواع الأدب وفروعه، بل علَّ ونهل من سائر ألوان الثقافة وفنونها المعروفة في ذلك العصر، فبرع في بعضها ولم يبرع في البعض الآخر.

وقد سجَّل المؤرخون مشاركته في المعارف الأدبية في سائر كتبهم ومصنفاتهم، بل جعلوه (أوحد زمانه) و(فريد عصره) في كل ذلك. يقول ياقوت: «الصاحب ـ مع شهرته بالعلوم، وأخذه من كل فن منها بالنصيب الوافر؛ والحظ الزائد الظاهر، وما أوتيه من الفصاحة، ووفق لحسن السياسة والرجاحة ـ مستغنٍ عن الوصف؛ مكتفٍ عن الإخبار عنه والرصف»<sup>(1)</sup>.

ويقول ابن خلدون: «كان أوحد زمانه علماً وفضلاً، ورياسة ورأياً، وكرماً وعرفاً بأنواع العلوم»<sup>(٢)</sup>. وبمثل ذلك عرَّفه سائر من ذكره من مصنفي كتب الأدب والتاريخ<sup>(٣)</sup>.

- (١) معجم الأدباء: ١٧١/٦.
  - (٢) تاريخ العبر: ٤٦٦/٤.
- (٣) يتيمة الدهر: ٣/ ١٦٩ ـ ١٧٠، والنجوم الزاهرة: ٤/ ١٧٠، وأنباه الرواة: ١/ ٢٠٢، والمنتظم: ٧/ ١٨٠، والكامل: ٧/ ١٦٩، وتاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠، وأبي حيان التوحيدي في معجم الأدباء: ١٥/ ٤٤، والبداية والنهاية: ١١/ ٣١٤، وشذرات الذهب: ٣/ ١١٤، والفهرست: ١٩٤، وأمل الآمل: ٤٢، ورجال أبي على: ٥٦.

ونسجّل ـ فيما يلي ـ قائمة بفروع الثقافة التي كان يجيدها الصاحب، لنعرف مقدار براعته وتمكنه من كل فرع من تلك الفروع:

# التفسير،

لم يسجل التاريخ عن ابن عبَّاد بروزاً في علم تفسير القرآن وما يتبعه من بحوثٍ في الغريب والمحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ وما شاكل ذلك إلّا مرة واحدة؛ حيث قيل له: هلّا صنفت تفسيراً؟ فقال: «وهل ترك لنا علي بن عيسى شيئاً؟»<sup>(1)</sup>.

وسواءاً قيل ذلك للصاحب تزلُّفاً ونفاقاً أو تقديراً واعترافاً بكفاءته، فإنه ليدلّ على شيوع معرفة الصاحب بهذا الفن بين أصحابه والملتقين حوله؛ معرفةً تؤهله للكتابة فيه والبحث في أبوابه ومطالبه.

وحفلت كتب الصاحب ومؤلفاته الكلامية ببعض آرائه في شؤون التفسير وأصوله؛ وباستشهاده بكثير من الآيات القرآنية التي يُعدُّ بعضها من المتشابه، وبعضها مما يحتاج إلى الحمل والتأويل، فكان الصاحب مستحضراً لمعانيها؛ فاهماً لمداليلها؛ مطلعاً على الروايات المختلفة والأقوال المتعددة فيها، بالشكل الذي يلقي بعض الضوء على معرفة مقدار براعته في هذا العلم، ومقدار عمقه فيه وفي البحوث المرتبطة به.

وأدوّن ــ فيما يلي ــ نتفاً من تفسيره وشرحه لبعض الآيات للاطلاع على مقدار كفاءته في هذا الموضوع:

 الحضارة الإسلامية: ١/٢٧٦؛ نقلاً عن المعتزلة لابن المرتضى: ٦٣، والمفسرين للسيوطي: ٢٤، وعلي بن عيسى هو المعروف بالرماني المولود عام ٢٩٦هـ والمتوفى عام ٣٨٤هـ، وكان من شيوخ المعتزلة في عصره، ومن رجال التفسير والكلام واللغة المشهورين. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَنْتُهُ/ المؤلفات

۱ - «إعلم أنّا نصف القرآن بالأحكام والمتشابه على معنى نوضحه
 لتطلّع على الغرض منه فنقول:

من وجه إن القرآن كلَّه محكم، ونريد بذلك إحكامه وانتظامه، وسداده واطراده، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿الَرَّ كَيَٰبُ أُعْكِمَتُ مَايَنُنُهُ، ونصفه من وجه أنه متشابه كله، ونريد أن بعضه يشبه بعضاً في الإعجاز والبيان، وإقامة الدلالة والبرهان، والبعد عن الكذب والبهتان، والارتفاع عن أن يعارض[م] أهل البلاغة والبيان، وهذا كقوله: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِكِنَبًا مُتَشَبِهًا مَثَانِيك.

ونصفه بأن بعضه محكم وبعضه متشابه، فنريد بالبعض المحكم ما لفظه مطابق لمعناه، ولا زيادة في فحواه، ولا نقصان في اسمه عن مسمّاه؛ كقوله: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾، وكقوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـكُهُ.

والمتشابه ما أشبه لفظه لمعانٍ مختلفة؛ فيحتاج إلى تحصيلها بالأدلة؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ ﴾.. إلى آخر الآية، فإنَّ هذه اللام في اللسان العربي محتمل أن تكون لام العلة ـ على ما تأولها القائلون بالجبر ـ، وتحتمل أن تكون لام العافية فتصح على مذهب أهل العدل، فحقها أن ترد إلى مثلها من المحكم؛ وهو قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَفَتُ الْمِنَ وَآلِانَ إِلَا لِيَعَبُدُونِ وَتبيَّن إنها لام العافية. وقوله تعالى: فَأَلْنَقَطَهُوْمَالُ فِرْعَوْنَ لِهُمْ عَدُوًا وَحَزَنَّا ﴾؛ وإنما التقطوه ليكون لهم ولداً وقرة عين. لكنه أخبر الشاعر:

> ولــلــمــوت مــا تــلــد الــوالــده فللموت تغذو الوالدات سخالها . . البيت.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

## وكما قال:

وأم سماك فلا تسجر علي فللموت ما تلد الوالده

وقد ردَّ الله في تفسير الآية على وجوب الرد إلى المحكم بقوله: فونِنُهُ مَايَنَتُ مُحَكَنَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنَكِ وَأُخَرُ مُتَشَكِهِكَتُ مُ وإنما جعلها أُمّاً ليردَّ إليها، كما سمّى مكة أم القرى لمّا كان مثابة الناس إليها. وكما سمت العرب أعظم الدواهي التي تلطم لها: أم طبق وأم حبو كرى... ولولا هذا المعنى لكان لا وجه أن يقال: إنها أم الكتاب.. إلخ<sup>يا(1)</sup>.

٢ - «زعمت المشبهة أن لله يَدَيْن على معنى الجارحة، وأثبتت له وجهاً على معنى العضو. وقالت الموحدة: هذا فاسد، لأن الله تعالى خالق الجواهر، ومنزَّه عن مشابهة الخلائق، ومعنى قوله تعالى: ﴿خَلَقَتُ بِيَدَكُمُ أي خلقته؛ وذكر اليد مجاز، كما قال تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشَرَابَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ مَ ومعلوم أن المطر لا يد له، وكذلك اليمين؛ ألا ترى إلى قول الشاعر في وصف الشمس:

ألفت ذكاء يسمينها في كافر

وكذلك القبض؛ ألا ترى أن العرب تقول: فلان قبض فلاناً، وهو لا يريد بذلك أنه قبض عليه بجارحته بل بقوته، وأما الوجه فإن العرب تذكره وتريد الشيء نفسه؛ كقولهم: هذا وجه الحق ووجه الرأي، وهذا معنى قوله: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَةً﴾ معناها إلّا هو.

فإن سألت المشبهة فقالت: أين هو؟ قلنا: (أين) سؤال عن مكان، وكان الله تعالى ولا مكان، فلما خلق المكان ولم يتغير عمّا كان علم أنه

الهداية والضلالة: ٤٨ \_ ٥١.

لا مكان له. فإن قال: أليس على العرش استوى، قيل له: معناه استولى؛ كما قال الشاعر:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق

فإن قيل: هو مستولٍ على كل شيء فكيف خصَّ العرش. قيل له: كما هو رب كل شيء وقال: ﴿وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَكَرْشِ ٱلْعَظِيمِ﴾»<sup>(1)</sup>.

٣ - «وزعمت المشبهة: إن الله تعالى يُدْرَك بالأبصار، وقالت الموحدة: إن الله لا يدرك بالأبصار؛ إذ لو كان مرئياً لكنا نراه ونحن أصحاب البصر.. وقد قال تعالى: ﴿لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْقَبُنُرُ ... فإن قبل: فالإدراك: الإحاطة. قيل: هذا فاسد في اللسان، لأن العرب لا قبل: فالإدراك: الإحاطة. قيل: هذا فاسد في اللسان، لأن العرب لا تفرق بين قول الرجل: أدركته ببصري ورأيته ببصري، ولو كان الإدراك الإحاطة لقبل في الحائط أنه مدرك لأنه بالدار محيط، فإن احتجوا بقوله تعالى: ﴿وَبُومٌ يَوَمَيْذِ نَاضِرُهُ \* إِنَ رَبَعًا نَظِرَةٌ ﴾ قيل: لا الله المحيط، في اللسان، لأن العرب لا تفرق بين قول الرجل: أدركته ببصري ورأيته ببصري، ولو كان الإدراك تفرق بنان الإدراك الإدراك الإحاطة لنه مدرك لأنه بالدار محيط، فإن احتجوا بقوله تعالى: ﴿وَبُومٌ يَوَمَيْذِ نَاضِرُةً \* إِلَى رَبَعًا نَظِرَةٌ ﴾ قيل: ليس لكم في ظاهرها حجة، لأن الوجه لا يُرى به.

وبعد: فقوله تعالى: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْعَبَرُ﴾ عامٌّ في الدنيا والآخرة، ولو كانت هذه الآية دالَّة على الرؤية لتناقض القرآن وحاشاه من ذلك، وتأويلها ما فسَّرها علي (ع) وابن عباس رضي الله عنه وغيره من المفسّرين إن معناها ناظرة إلى ثواب ربّها؛ كما يقول الناظر: إنما أنظر إلى الله وإليك؛ وكما قال الشاعر:

إنـي إلـيـك لـمـا وعـدتَ لـنـاظـرٌ نظر الفقير إلى الـغـني الـموسرِ وقـد دلـنا إليه قـولـه تـعـالى لـموسى (ع): ﴿ لَن تَرَبَفِي وَلَكِنِ ٱنْظُرَ إِلَى ٱلْجَبَلِ﴾، وإنما سأله موسى (ع) ذلك عن قومه؛ ألا تسمعه تعالى يقول:

(١) الإيانة ـ نفائس المخطوطات ..: ١١/١ ـ ١٢.

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْـرَةً ﴾ - إلـــى قــولــه - ﴿ وَأَنتُمْ لَنَظُرُونَ ﴾ قــال عــزوجــل: ﴿ وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ, سَبْعِينَ رَجُلًا لِيمِيقَانِنَاً ﴾ - إلــى قوله - ﴿ وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ, السَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَانِنَاً ﴾ - إلــى قوله - ﴿ وَاللَّهُ مَا أَنْ مُوسَىٰ قَوْمَهُ الرَّوْيَةَ».

٤ - «القرآن كلام الله ووحيه وتنزيله، تكلَّم لا بآلة كما يتكلم المخلوقون، بل بكلام أحدثه وأنشأه وخلقه - ومعنى خلقه: قدَّره -، إذ لو كان الكلام من القرآن وغيره قديماً معه لدلَّ على القول بالتثنية والخروج عن جملة التوحيد»<sup>(٢)</sup>.

الحديث:

يقول ابن كثير في ترجمته للصاحب:

«سمع الحديث من المشايخ الجياد العوالي الإسناد، وعُقد له في وقتٍ مجلسٌ للإملاء فاحتفل الناس لحضوره، وحضره وجوه الأمراء، فلمّا خرج إليه لبس زيَّ الفقهاء وأشهد على نفسه بالتوبة والإنابة مما يعانيه من أمور السلطان، وذكر للناس أنه كان يأكل من حين نشأ إلى يومه هذا من أموال أبيه وجده ممّا ورثه منهم، ولكن كان مخالط السلطان وهو تائب مما يمارسونه، واتخذ بناءاً في داره سماه بيت التوبة، ووضع العلماء خطوطهم بصحة توبته، وحين حدَّث استملى عليه جماعة لكثرة مجلسه، فكان في جملة من يكتب عنه ذلك اليوم القاضي عبد الجبار الهمداني وأضرابه من رؤوس الفضلاء وسادات الفقهاء والمحدثين»<sup>(۳)</sup>.

- (۱) نفس المصدر : ۱۳/۱ ـ ۱۵.
- (٢) التذكرة \_ نفائس المخطوطات: ٨٩/٢.
- (٣) البداية والنهاية: ١١/ ٣١٥، وقريب منه في المنتظم: ٧/ ١٨٠، ومعجم الأدباء: ٣/ ٢٥٢، ومعاهد التنصيص: ٢/ ١٥٧، ومجمع البحرين (مادة صحب).

ويحدّث السمعاني فيقول:

«سمع الأحاديث من الأصبهانيين والبغداديين والرازيين، وحدَّث، وكان يحث على طلب الحديث وكتابته، وقد روى الحديث أيضاً وسمعوا منه»<sup>(1)</sup>.

والمفهوم من هذين النصين السالفين ومما شابههما من النصوص التاريخية الواردة بهذا الشأن أن للصاحب يداً كبيرة في الحديث وعلومه وأصوله وفقهه؛ بالشكل الذي جذب «رؤوس الفضلاء وسادات الفقهاء والمحدثين»، ولكن المؤسف عدم العثور على ما يؤيّد ذلك ويؤكده صحة وقوة ووثوقاً، فلم تحتفظ كتبه ولا كتب غيره ممن ترجم له وتحدَّث عنه إلا على عدة أحاديث لا تتجاوز العشرة في الإحصاء، وليس فيها ما يدل على عمق الغور وسعة الاطلاع الذي يجذب الفضلاء والفقهاء والعلماء، بل ليس فيها ما يزيد على ما يستطيع أن يرويه أو يسجله كل من أوتي شيئاً من الذكاء والفهم الذي يؤهله لحضور مجالس المحدثين فرمحاضرات الأعلام الرواة المتتبعين، ولعلَّ فيما فُقِد من مؤلفات الصاحب ما يغيّر الرأي في مقدار براعة ابن عبَّاد في هذا الفن ومقدار عمقه فيه.

وأسجل في أدناه أمثلة من مرويّات الصاحب وأحاديثه الواردة في كتبه لتكون أنموذجاً لسائر رواياته المسجلة الأخرى:

١ - «روى عبيدالله بن موسى الروياني، عن عبد العظيم، عن
 إبراهيم بن أبي محمود قال: قلت للرضا (ع). ما تقول في الحديث
 الذي يروي الناس بأن الله يَنْزل إلى السماء الدنيا؟، فقال: لعن الله

(١) الأنساب: ٣٦٤.

المحرّفين الكلم عن مواضعه! والله ما قال رسول الله صلى الله عليه وآله ذلك، إنما قال: إن الله عزوجل يُنْزل ملَكاً إلى السماء الدنيا ليلة الجمعة فينادي هل من سائل فأعطيه»<sup>(۱)</sup>.

٢ - "روى علي بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني، عن علي بن محمد، عن أبيه محمد بن علي ، عن علي بن محمد عن أبيه محمد بن علي، عن أبيه علي بن موسى الرضا (ع) قال: خرج أبو حنيفة من عند الصادق جعفر بن محمد (ع) فاستقبله موسى (ع)، فقال: يا غلام ممَّن المعصية؟ فقال: لا تخلو من ثلاثة:

إمّا أن تكون من الله عزوجل، وليس منه، فلا ينبغي للكريم أن يعذّب عبده بما لم يكتسبه.

وإمّا أن تكون من الله ومن العبد، فلا ينبغي للشريك القوي أن يظلم الشريك الضعيف.

وإمّا أن تكون من العبد ـ وهي منه ـ، فإن عاقبه فبذنبه، وإن عفا عنه فبكرمه وجوده»<sup>(۲)</sup>.

٣ - "الحديث المروي: "إنكم ترون ربكم كما ترون القمر» خبر واحد، وقد أجمع العلماء على أنه لا يوجب العلم، هذا وفي إسناده ضعف، ولو صحَّ لكان تأويله سائغاً، ومعنى - ترون ربكم - أي تعلمون الله في الدنيا استدلالاً، وهو يُعْلَم في الآخرة ضرورة، كما نحن مضطرون إلى العلم بكون القمر، والرؤية بمعنى العلم كثير في القرآن واللغة»(٣).

- (١) أحوال عبد العظيم \_ نفائس المخطوطات: ٢١/٤.
  - (٢) نفس المصدر: ٢٢.
  - (٣) الإبانة ـ نفائس المخطوطات: ١٥/١١.

الكلام:

يقول أبو حيان التوحيدي:

«كان الصاحب كثير المحفوظ، حاضر الجواب، فصيح اللسان، قد نتف من كل أدب شيئاً، وأخذ من كل فن طرفاً، والغالب عليه كلام المتكلمين المعتزلة، وكتابته مهجَّنة بطرائفهم ومناظرتهم»<sup>(1)</sup>.

ومن حسن الحظ أن تحتفظ لنا الأيام ببعض مؤلفاته الكلامية التي أودع فيها كثيراً من آرائه ومعتقداته ومناقشاته لمخالفيه في الرأي، ويظهر للمتأمل في مجموعها أنَّ الرجل كان على جانب كبير من الاطلاع على الكتب الكلامية المتعددة، وأقوال المذاهب المختلفة، بل آراء الفلاسفة الأقدمين، وعقائد الديانات السابقة، والمبادىء الدينية الغابرة، وقد حاول في رسائله مناقشتها وردها ودحض حججها بأسلوبه الأدبي الجميل؛ وقلمه البليغ المعروف.

ناقش الصاحب الدهريَّة والمعطّلة، والمجوس الثنويَّة، والنصارى والمتفلسفة، والمشبّهة والبراهمة واليهود، والمجبّرة القدرية، والمرجّئة والخوارج، والحشويَّة والعثمانيَّة. وكتب في أصول الإسلام الخمسة بتفصيل واف بالموضوع، وتكلم في الهداية والضلالة والطرق الموصلة إلى كل واحد منهما، ولم يكتف بالكتابة والتأليف في هذه المطالب حتى نظمها شعراً ورجزاً يقرر فيه رأيه المختار مشفوعاً بالإشارة إلى ما يدعمه من دليل صحيح وبرهان سليم من المناقشة في نظره.

وأسجل ـ فيما يلي ـ بعض آرائه ومناقشاته الكلامية بشيء من التطويل والتفصيل، لارتباطها بعدة أديان ومذاهب ومعتقدات، ولتعرُّض

(١) معجم الأدباء: ١٧٤/٦ ـ ١٧٥، والامتاع والمؤانسة: ٥٤/١.

البحث فيها إلى بعض النقاط التي تعدُّ من صميم علم الفلسفة ـ وإن دخلت في ضمن مباحث علم الكلام ـ مما يدل على تمرسه بها وتمكنه منها:

١ – "زعمت الدهريَّة: إن لأجسام التي نشاهدها قديمة، وقالت الموحدة: هي محدثة، لأن الإمارات التي فيها من التحول والتنقل والتبدل والاجتماع والافتراق إمارات الحدوث لا القدم، ألا ترى أن اجتماعها يحدث فيبطل افتراقها، فإذا كانت لا تنفك من الحوادث فهي محدثة لأنها لم تتقدمها في الوجود، وقد علمنا أنَّ النطفة لو وضعت بين يدي العالم لما قدروا أن يخلقوا منها ذبابة كما قال الله تعالى... ووجدناها خُلِقَ منها بشر سويّ، فعلمنا أنه حادث أحدثه قادر لا يشبهه من الترون القادر والتنبه القادرون»<sup>(1)</sup>.

٢ - "زعمت المعطّلة أن لا صانع للعالم، وقالت الموحدة: له صانع وهو الله سبحانه وتعالى، واستدلت: بأن الفعل لا بد له من فاعل، والكتاب لا بد له من كاتب، ألا ترى أن مدَّعياً لو ادعى في دار إنها قديمة لا باني لها لكان عند العقلاء مجهلاً، فكيف تسوغ هذه الدعوى في السماوات والأرضين، مع حسن تركيبها، وانتظام تصويرها»<sup>(٢)</sup>.

٣ - «زعمت المشبَّهة: إن الله يصعد وينزل، ويجيء ويذهب، ويبدو ويستتر، ويظهر ويحتجب، وقالت الموحدة: إنه لا يحول ولا يزول، لأن ما يحول ويزول ويحتجب وينتقل لا يكون أزلياً ولا قديماً، فهذه علامات الحدوث»<sup>(٣)</sup>.

- (١) الإبانة \_ نفائس المخطوطات: ١/٩.
  - (۲) نفس المصدر: ۱۰\_۹ ـ ۱۰.
    - (۳) نفس المصدر: ۱۳/۱.

٤ - «زعمت القدرية: إن الله تعالى خالق الكفر وفاعله، ومنشىء الزنا ومخترعه، ومتولّي القيادة وموجدها، ومبتدع السرقة ومحدثها، وكل قبائح العبَّاد من صنعته، وكل تفاوت فمن عنده، وكل فساد فمن تقديره، وكل خطأ فمن تدبيره.

فإن قالوا على سبب التلبيس: إن العبد يكتسب ذلك؛ فإذا طولبوا بمعنى الكسب لم يأتوا بشيء معقول.

وقالت العدلية: معاذ الله أن يكون فعله إلا حكمة وحقاً، وصواباً وعدلاً، فالزنا فعل الزاني انفرد بفعله، فكل قبيح منسوب إلى المذموم به، وإنما تولّى المذمة العاصي، إذ باع الآخرة بالدنيا، ولم يعلم إن ما عند الله خبر وأبقى، ولو كان قد خلق أعمال لما جاز أن يأمر بها وينهاهم عنها، كما لم يجز أن يأمرهم بتطويل جوارحهم وتقصيرها، إذ خلقها على ما خلقها، ولو خلق الكفر لما جاز أن يعيب ما خلق، ولو كان فاعل الكفر لما جاز أن يذم ويعيب ما خلق ويذم ما فعل، ولو كان مخترع الفساد لما جاز أن يعاقب على ما اخترع، ولا تنفك القبائح من أن تكون من الله تعالى فلا حجة على العبد، أو من الله ومن العبد فمن الظلم أن يفرده بعقاب ما شارك في فعله، أو من الله ومن العبد فمق العقاب»<sup>(1)</sup>.

٥ - «زعمت العثمانية وطوائف الناصبية أن أمير المؤمنين (ع) مفضول في أصحاب رسول الله (ص) غير فاضل، واستدلت بأن أبا بكر وعمر وُلّيا عليه، وقالت الشيعة العدلية: فقد ولّى النبي (ص) عليهما عمرو بن العاص في غزوة ذات السلاسل فليقولوا إنه خير منهما، وقالت الشيعة: علي (ع) أفضل الناس بعد النبي صلى الله عليه وسلم، فلذلك

(١) الإبانة \_ نفائس المخطوطات: ١٨/١ \_ ١٩.

آخى بينه وبينه حين آخى بين أبي بكر وعمر، فلم يكن ليختار الأفضل لمن آخاه عمر، ومن دونه لمن آخاء نفسه»<sup>(۱)</sup>.

٦ - "هو تعالى واحد لا قديم معه ولا إله سواه، إذ لو جاز إثبات اثنين لما امتنع من إثبات ثالث ورابع إلى ما لا نهاية له، ولجاز أن يتوهم كيف يختلفان ويتغالبان، وفي تجويز الغلبة لأحدهما إثبات العجز، والإله لا يكون عاجزاً"<sup>(٢)</sup>.

٧ - «من ارتكب الكبائر من أهل القبلة فإنًا لا نطلق عليه الكفر -كما زعمت الخوارج -، إذ لو كان كافراً لما صُلّي عليه ولا ورثه المسلمون، ولا نقول إنه مؤمن لأن صفة الإيمان صفة تشريف وتعظيم؛ ومرتكب الكبائر مهان ذليل، ونقول: إنه فاسق؛ وذلك (منزلة بين المنزلتين)، فمحال أن يكون الرجل في حالةٍ مؤمناً وفاسقاً؛ وليّاً لله عدواً»<sup>(٣)</sup>.

٨ - "يقول للمجبّرة: كيف تستيقن نفوسكم أن الله الذي هو أعلم العلماء وأحكم الحكماء وأرحم الراحمين؛ الذي لا تلحقه المضارُ ولا تناله المنافع؛ المطبوع بالخير قبل المسألة؛ والدافع الشر قبل الطلبة ـ يأمر بالإيمان ولم يُرِدْه، وينهى عن الكفر ويريده، ويقضي بالباطل ويقدره، وكيف يجوز أن يصرفهم عن الإيمان ثم يقول: ﴿أَنَّ يُعْبَرُقُونَكَ، ويخلق فيهم الإفك ثم يقول: ﴿أَنَّ يُؤْفَكُونَكَ، وأنشأ فيهم الكفر ثم يقول: ﴿لِمَ تَكُفُرُونَكَ، وضعل لبس الحق بالباطل ثم قال: ﴿لِمَ تَعُمُدُونَ عَنسيل اللَّوى، يَأْلَبُطِلَ، وصدَّهم عن السبيل ثم قال: ﴿لِمَ تَعُمُدُونَ عَنسيل اللَّوى،

- (١) الإبانة نفانس المخطوطات ١/ ٢٥.
- (٢) التذكرة \_ نفائس المخطوطات: ٢/ ٨٨.
  - (٣) نفس المصدر: ٢/ ٩٤.

وحال بـيـنـهـم وبـيـن الإيـمـان ثـم قـال: ﴿وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ﴾، وذهب بـهـم عـن الـرشـد ثـم قـال: ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ﴾، وأضـلَّـهم حتى أعرضوا ثم قال: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ٱلْكُبَرِ﴾.

إنَّ هذا لو وصف في أعتى الفراعنة وأظلم الجبابرة لاستُقبح، فكيف في الحكيم الرؤوف ـ تعالى عمَّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً \_.

ثم أن الأنبياء ـ صلوات الله عليهم وسلامه ـ لمّا بُعِثوا اتبعوا الأدلة التي صحبتهم، والمعجزات التي صدَّقتهم، فإن التفرقة بين الصادق والكاذب؛ والمعجز والحيلة؛ والدلالة والشبهة؛ إنما تستدرك بالعقل، وتعرف بالتمييز والفحص. فلو جاز أن يأتي الأنبياء ـ (ع) ـ بكثير مما يمتنع في العقول، ويبطل عند ذوي الألباب ولا يسوغ؛ لكانوا قد كذبوا أنفسهم؛ إذ بالعقل تصديقهم وقد سقطت حجته والتبست محجته، ولا جائز أن يأتي الأنبياء بما ينافيه ويضاده، ويمانعه ويحاده.

فليت شعري كيف يقبل الجبري بنبوة نبي بدليل عقل، وقد جاء ـ على زعمه ـ بما تدفعه العقول وترفضه، وتحيله وتنقضه، وأبين من هذا: إن القديم ـ تعالى ـ إنما عرفناه بدليل العقل، واستدللنا عليه بمتقن الصنع»<sup>(۱)</sup>.

٩ - روى أبو حيّان التوحيدي فقال: «كان ابن عبّاد قال لكاتبه مرة... في شيء جرى: (نعم. العالم عتيق ولكن ليس بقديم) أي لو كان قديماً لكان لا أوَّل له، ولمّا كان عتيقاً كان له أول، ومن أجل هذا الاعتقاد وصفوا الله تعالى بأنه قديم، واستحسنوا هذا الاطلاق، وقد سألت العلماء البصراء عن هذا الاطلاق فقالوا: ما وجدنا هذا في كتاب

<sup>(</sup>١) الهداية والضلالة: ٣٩ ـ ٤١.

الله ـ عزوجل ـ ولا كلام نبيّه. . . وسألت أبا سعيد السيرافي الإمام: هل تعرف العرب أن معنى القديم ما لا أوَّل له؟ فقال: هذا ما صحّ عندنا عنهم، ولا سبق إلى وهمِنا هذا منهم، إلا أنهم يقولون: هذا شيء قديم وبنيان قديم، ويسرّحون وهمهم في زمان مجهول المبدأ»<sup>(1)</sup>.

ولم يكن هذا الرأي من ابن عبّاد في تفسير لفظتَيْ «قديم» و«عتيق» بدعة في عالم الآرء، ولا جديداً عند المتكلمين، كما لم يكن تعليق أبي حيّان على رأي الصاحب منبعثاً عن صفاءٍ في النية ونزاهة في الهدف وطهارة في القصد، بل كان يهدف من هذا التعليق إلى طعن ابن عبّاد والتشهير به ـ كما اعتاد عليه في كل مناسبة \_.

وقد أشار السيد الشريف المرتضى علي بن الحسين إلى بعض الآراء الكلامية بهذا الشأن فقال:

"يوصف تعالى بأنه قديم، وقد اختلف الناس في هذه اللفظة، فقال أبو علي ومن وافقه: إن فائدتها الموجود فيما لم يزل، فعلى هذا لا يستحق هذه اللفظة أن يسمّى بها غير الله تعالى، وجنح إلى أن قولهم: (نبأ قديم والعرجون القديم) مجاز، وقال آخرون: اللفظة تقتضي المبالغة في وصف القديم، وكان أبو هاشم يقوّي هذا وينصره. والصحيح في هذا: أنه اختصت بما لا أوَّل لوجوده.

ولا يوصف تعالى بأنه عتيق؛ لأن أبا علي اعتلَّ في نفي ذلك عنه بأن هذه اللفظة إنما تستعمل فيما حدثت من جنسه أمثالُه، لأنهم يقولون: تمر عتيق إذا طرأ عليه الحديث، ولا يقال في السماء عتيقة لمّا لم يحدث من جنسها مثلُها، وقال أبو هاشم: هي عبارة عمّا أثَّر في

<sup>(</sup>١) الامتاع والمؤانسة: ٢٤/١ ـ ٢٥.

حاله الزمان؛ وإنما قالوا تمر عتيق لمّا أثّر فيه الزمان؛ لا بحدوث ما هو من جنسه، وقولهم: فرس عتيق يريدون كرم أصله وجودته؛ كما قالوا: البيت العتيق على سبيل المدح والتعظيم»<sup>(1)</sup>.

ومما ورد في شعر الصاحب من المعاني الكلامية قوله من قصيدة:

فإني في التوحيد والعدل أوحَدُ وقد زاغ راو في الصفات ومسندُ وهذا لديه الله - مذ كان - أمردُ لأكفر من فرعون فيه وأعندُ وأوهم أن الله جسم مجسَّدُ ولم يدر أن الجسم شيء محددُ إذا ميز الأمر اللبيب المؤيَّدُ هو الواحد الفرد العليُّ الممجَّدُ قياماً وعدواً مسرعاً وهو مقعدُ يكلف دون الطوق ما هو أحمدُ

فقلت: بالفكر في الأقوال والعللِ فقلت: جداً وإن رمت الدليل سلي فقلت: أنْ ليس فيها غير منتقلِ فقلت: لا بد قولاً غير ذي مَيَلِ فقلت: بيت بلا بانٍ من الخطل ومن كان بالتشبيه والجبر دائنا أُنزّه ربَّ الخلق من حدّ خلقه فهذا يقول: الله يهوي ويصعدُ تبارك رب المرد والشيب إنهم وآخر قال: العرش بفضل قدره وآخر قال: الله جسم مجسَّم وأنَّ الذي قد حُدَّ ـ لا بد ـ محدث وقلنا: بأن الله لا شيء مشله يقولون: عدل أن يكلف مقعداً وإنَّ ذنوب الناس ـ أجمع ـ كسبهم

ويقول في قصيدة أخرى:

قالت: فكيف عرفت الحق هات به قالت: فهل هذه الأجسام محدثة قالت: أريد دليلاً فيه مختصراً قالت: فهل صانع تدعو إليه أجبْ قالت: فهل من دليل فيه تذكرة

فنون من علم الكلام \_ نفائس المخطوطات: ٥/ ٧٢ \_ ٧٤.

فقلت: بل خالق الجنسين فانتقلي فقلت: لا توجد الأجسام في الأزل

بحجَّة كحدّ سيف صارم فعاد للحق بأنف راغم مركَّب منوَّع مصنَّفُ لأنه مدبَّر مصروَّنُ كلّا ولا تبلغه الأفكار ولا له ابن ولا أقطار لكان ملموساً بكف زائر وكان ذا حدد من المقادر وصح أن يولد أو أن يسهدا وفعل الشاتم ما قد حتما وكان من عدّوه امتناعه أفو لهذا القول من شناعه قالت: أبنْ لي أجسم ذاك أم عرض قالت: وما ضرَّ لو أثبتَه جسداً

ويقول في أخرى:

إصغ إلى وصفي حدوث العالَم كم أعجزت من فيلسوف عالم جميع ما تشهده مؤلَّفُ وفيه للصنع دليل يعرفُ عزَّ فما تدركه الأبسصارُ ولاله كيف ولا استقرارُ لو كان محسوساً بعين ناظر وكان ذا كل وبعض ظاهر وصحَّ أن ينزل أو أن يصعدا وصحَّ أن يبدل أو أن يقعدا ولو أراد ربنا أن يُشْتما لكان فيه طائعاً قد علما أو كلف الأمر بلا استطاعه ولا أقام للعقاب الساعه

#### اللغة:

كانت ثروة الصاحب من علوم اللغة كبيرة جداً وضخمة إلى حدٍ بعيد، وكان تمكنه منها وتبحره فيها بارز الأثر قويَّ الظهور في سائر ما احتفظ به الزمن من مراسلات ابن عبّاد ومكاتباته؛ ومؤلفاته العديدة؛ وشعره الكثير.

وكانت معرفة الصاحب باللغة وإتقانه لبحوثها وتمرسه بعلومها خبرأ

شائعاً ذائعاً لدى كل معاصريه الأعلام وسائر المترجمين له من رواة التاريخ ومؤرخي العلوم؛ حتى عُدَّ في قائمة أعلام اللغة في أكثر الكتب اللغوية ومصادرها المعروفة، وحتى قال العلامة الشهير ابن فارس في مقدمة كتابه: «الصاحبي في فقه اللغة العربية» في بيان سبب تسمية الكتاب بهذا الاسم ما نصه:

«لأني لما ألَّفتُه أودعتُه خزانة الصاحب الجليل...، إذ كان ما يقبله كافي الكفاة من علم وأدب مرضياً مقبولاً، وما يَرذله أو ينفيه منفيّاً مرذولاً، ولأن أحسن ما في كتابنا هذا مأخوذ عنه ومُفاد منه»<sup>(۱)</sup>.

ولا حاجة إلى التطويل في نقل أقوال المؤرخين وآرائهم في معرفة الصاحب باللغة، فقد كفانا كتابه القيّم «المحيط» مؤنة ذلك، حيث نجد الصاحب فيه عالماً لغوياً كبيراً لا يشق له غبار، وإذا كانت الأيام لم تحتفظ بمؤلفات الصاحب اللغوية الأخرى ككتاب «الجوهرة» وكتاب «الحجر» وأمثالهما فإن احتفاظها بالمحيط وحده كافٍ في الدلالة على مبلغ تمكن الصاحب من اللغة ووقوفه على سائر بحوثها وفروعها وفقهها ومفرداتها الكثيرة الوافرة.

وإليك بعض مقدمة المحيط مثالاً على أسلوب الصاحب في بحثه اللغوي، ومنهجه في التأليف والتحقيق فيه:

«كلام العرب مبنيٌّ على أربعة أنحاء: الثلائي والثنائي والرباعي والخماسي، لا يُجاوَز ببناء الكلمة والحروف ا[لأ]صلية ذلك إلاّ أن تلحقها الزوائد، فقد تبلغ بها حينئذٍ سبعة نحو القَرَعْبَلانَة وهي دويبة، فأمّا الثنائي فإنه يجيء على ضربين، ربما جاء وأصله ثلاثة نحو دم وفم

(١) الصاحبي: ٢.

وشفه؛ ويتبين الذاهب منه بالتصريف، وربما جاء ولا أصل له في الثلاثي نحو الأدوات وأسماء الزجر والحكايات مثل من وعن وصَهْ ومَهْ وطق وقد».

«والثلاثي نحو قولك من الفعل: ذهب وضرب، ومن الاسم: حجر وشجر.

والرباعي من الفعل نحو: دحرج وقرطس، ومن الاسم نحو: عقرب وعبقر.

والخماسي من الأفعال لا يكون إلا بالزيادة، فأما من الأسماء فنحو: سفرجل وشمردل. ولا يجيء الخماسي إلا وفيه حرف أو حرفان من حروف الذلافة وهي ستة أحرف، ولها مخرجان، فمنها الفاء والباء والميم؛ وهي من الشفة، ومنها الراء والنون واللام؛ وهي من أسلة اللسان، وكذلك الرباعي إلاّ أن يكون فيه أحد حرفي الطلاقة وهما العين والقاف؛ أو كلاهما؛ أو السين والدال؛ أو إحداهما، وهو مع ذلك قليل».

«وأعلم أن من الأبنية الصحيح والمعتل، فالصحيح: ما سلم أصل بنائه من حروف العلل وهي الواو والياء والألف، والمعتل: ما شاب حروفَه حرف أو حرفان منها، فأما اللفيف فما لا يكون فيه من الحروف الصحاح إلا حرف واحد».

«فإن قال قائل: لِمَ ابتدأ الخليل عند ذكر الأبنية بالثنائي، وقد قال سيبويه: أقل ما تكون عليه الكلمة حرف واحد؟

قيل له: إنما أشار بالكلمة تسامحاً منه إلى حروف مفردة موصولة بأطراف الكلم لا يقدر على قطعها منها؛ ولا تستقل بذواتها، نحو: لام لقد وكاف هناك، فأما الكلمة فلا تستحقها ـ حقيقة ـ إلا ما يمكن الابتداء به والوقف عليه، وهذا لا يكون في أقل من حرفين»<sup>(1)</sup>.

ومن آرائه المرتبطة باللغة قوله في كيفية وضع اللغات ونشأتها:

«ولولا إرسال الرسل، لما عرف الناس لغات يتخاطبون بها، وليس على ادعاء الاصطلاح فيها دليل، إذ الاصطلاح على لغة لا يكون إلا بلغة...، والتجربة تكشف ما قلناه»<sup>(٢)</sup>.

ومن شواهد حفظه للغريب واستحضاره لمفردات اللغة قوله يوماً للشاعر التميمي:

«كيف تقول الشعر؟ وإن قلت كيف تجيد؟ وإن أجدت فكيف تغزر؟ وإن غزرت فكيف تروم غاية؛ وأنت لا تعرف ما الزَّهزيق، وما الهِبْلَع، وما العَثْلَط، وما الجلعلع، وما القَهْقَب، وما القَهْبَلِس، وما الخلَّبوس، وما الخُزَعبِلة، وما القُذَعْمِلَة، وما العُمْروط، وما الجِرقاس، وما اللَّئوس، وما النَّعْشَل، وما الطِريال، وما الفرق بين العَرْم والرَدْم، والحَدْم والحَدْم، والقضم والخضم، والنضح والرضح، والفصم والحَدْم والحَدْم، والقصع، وما العبنُقَس، وما العُلْنَكَس، وما الوَكال، والوَّوْمَل، وما الخَيْنَعور، واليَسْتَعور، وما الشُّنعوف، وما الخُذُروف، وما الحَزَون، وما القَفَنْدَد، وما الجمعُليل؛ قال الشاعر:

جاءت بـخف وحنيـن ورحـلُ جاءت تمشَّى وهي قدّام الإبلُ مشيَ الـجمعـليـلة بـالـحِـزق النَّقِـلُ

قل: ورأيت بعض الجهّال يصحّف ويقول: وحنين وزجل»<sup>(٣)</sup>.

- (١) المحيط: ٢/١ ـ ٣ مخطوط بمكتبة المتحف العراقي.
  - (٢) الإبانة نفائس المخطوطات: ١٦/١.

(٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٢٨ \_ ٢٣١.

## النحو.

درس الصاحب النحو على العلّامة اللغوي ابن فارس، كما درس بعض المباحث النحوية على أبي سعيد السيرافي؛ وأبي بكر بن كامل؛ وأبي بكر بن مقسم، فلا غرابة إذا ما كانت للصاحب يد في هذا العلم وبراعة فيه، كما لا غرابة إذا ما عُدَّ من أعلام النحو في الكتب المعدَّة للترجمة لهم، ككتاب «إنباه الرواة على أنباه النحاة» للقفطي، وكتاب «بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة» للسيوطي، وأمثالهما من المؤلفات المختصة بهذا الموضوع. ولكنَّ الغريب الملفت للنظر ما يرويه أبو حيان التوحيدي إذ يقول:

«أمّا أبو إسحاق فإنه أحبُّ الناس للطريقة المستقيمة، وأمضاهم على المحجَّة الوسطى، وإنما يُنْقَم عليه قلة نصيبه من النحو؛ وليس ابن عبّاد في النحو بذاك»<sup>(۱)</sup>.

وروى أبو حيان ـ تأييداً لرأيه في ضعف الصاحب بالنحو ـ هذه المطارحة:

«قال الصاحب يوماً: فَعْلٌ وأفعال قليل، وزعم النحويون أنه ما

(١) الامتاع والمؤانسة: ١/ ٦٧.

جاء إلا زند وأزناد، وفرخ وأفراخ، وفرد وأفراد. فقلت له: أنا أحفظ ثلاثين حرفاً كلها فعل وأفعال، فقال: هات يا مدَّعي، فسردت الحروف ودللت على مواضعها من الكتب، ثم قلت: ليس للنحوي أن يلزم مثل هذا الحكم إلا بعد التبحر والسماع الواسع، وليس للتقليد وجهٌ إذا كانت الرواية شائعة والقياس مطرداً»<sup>(1)</sup>.

ولقد سبق لي القول بأن ما ينفرد بنقله أبو حيان لا يصح التعويل عليه لكونه موضع شك وتهمة، وأن الباحث المتثبت لا يمكن أن يجعل هذه الروايات مصدراً لرأي أو دليلاً على وجهة نظر، ولهذا فليس باستطاعتي الانسياق مع هذه الادعاءآت؛ وإن لم يكن لديَّ من القرائن ما يكذبها وينفيها.

ولم أعثر في مؤلفات الصاحب وفيما أُئِر عنه في كتب التاريخ والأدب على رأي نحوي له إلا مرة واحدة؛ حيث يقول عند ذكره لأبي سعيد السيرافي ومُجلس درسه.

«وابتدأ فقُرىء عليه من كتاب المقتضب بابُ ما يجري وما لا يجري، إلى أن ذكر «وسحر» وأنه لا ينصرف إذا كان لسحر بعينه، لأنه معدول عن الأول، فقلت: ما علامة العدل فيه؟ فقال: إنّا قلنا: السَّحرَ، ثم قلنا: سحر، فعلمنا أن الثاني معدول عن الأول. قلت: لو كان كذلك لوجب أن تطّرد العلة في عَتَمَة، لأنك تقول: العتمة، ثم تقول: عتمة، فضجر واحتدَّ، وصاح وأربد»<sup>(٢)</sup>.

معجم الأدباء: ٢٦/١٥ \_ ٢٧.

(٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٧٨.

# العروض:

كان الصاحب ذا يدٍ كبيرة في علم العروض بالدرجة التي تؤهله للتأليف فيه، وقد اعترف له بذلك سائر مؤرخيه والباحثين عنه حتى خصمه أبو حيان التوحيدي حيث قال: بأنه «حَسَنْ القيام بالعروض والقوافي»<sup>(1)</sup>.

وكان نبوغه في هذا العلم وإتقانه له مبكراً جداً، فقد استطاع وهو في الحادية والعشرين من سنيّ حياته أن يصطدم بعلّامة اللغة والأدب أبي سعيد السيرافي، فيثبت له خطأه في قراءته وتقطيعه لبعض الأبيات الشعرية، وكان ذلك في عام (٣٤٧هـ) لما سافر ابن عبَّاد لبغداد، وحضر مجلس درس السيرافي حيث رأى بعض طلابه يقرأ الجمهرة عليه، حتى انتهى إلى الاستشهاد بهذا البيت فقرأه هكذا:

رسم دار وقفت في طللية كدت أقضّي الغداة من جللة

يقول الصاحب: فقلت: «أيها الشيخ هذا لا يجوز والمصراعان على هذا النشيد يخرجان من بحرين، لأنَّ:

رسم دار وقبغت في طبليه الفاعلاتُنْ مَفاعِلنْ فَعِلُنْ

(١) الامتاع والمؤانسة: ١/٥٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

كدت أقضّي الغداة من جلله المُفتعِلُنْ مَفْعُلاتٌ مُفتعِلُنْ

فذاك من الخفيف، وهذا من المنسرح. فقال: لِمَ لا تقول: الجميع من المنسرح والمصراع الأول مخروم؟ فقلت: لا يدخل الخرم هذا البحر، لأنه أوله «مستفعلن مفاعِلُنْ» هذه مزاحفة عنه، وإذا حذفنا متحركاً بقَينا ساكناً، وليس في كلام العرب ابتداءٌ به، وإنما هو:

كدت أقسضي السغداة من جلك ب

وكان يتذاكر يوماً مع أستاذه أبي الفضل بن العميد شعر البحتري وفضله، فقال له أستاذه: «تعرف للبحتري ما خرج فيه عن الوزن؟».

يقول الصاحب: «فقلت: بلى، أنشدني أبو الحسن بن المنجم قال: أنشدني أبو الغوث لأبيه من قصيدة:

واحــق الأيــام بــالأنــس أن يــؤ ثر فيه يوم الـمهرجان الكبيرِ

فقال سيدنا: أردتُ غير هذا، فقلت: لا أعرف. فأنشد قصيدته التي أولها:

ظلم الدهر فيكم وأساءا فعزاءاً بني حميد عزاءا إلى أن انتهى إلى قوله:

ولماذا تتَّبع الناس شيئاً جعل الله الفردوس منه جزاءا

فقلت: هو كما قال سيدنا، لأن البيت من الخفيف، وفيه زيادة سبب»<sup>(٢)</sup>.

- (1) معجم الأدباء: ٦/ ٢٧٧ ـ ٢٧٨.
- (٢) الكشف عن مساوىء شعر المتنبي: ٨.

ويقول الصاحب في تعريف العروض:

«العروض ميزان الشعر، بها يعرف مكسورُه من موزونه، كما أن النحو معيار الكلام به يُعرف معرُبه من ملحونه»<sup>(۱)</sup>.

ويقول في مقدمة كتابه: «الاقناع في العروض وتخريج القوافي»: «الشعر مبنيٍّ على سبب ووتد وفاصلة.

فالسبب سببان: خفيف وثقيل، فالخفيف متحرك بعد ساكن مثل مِنْ وعَنْ، والثقيل حرفان متحركان مثل لِمَ وبِمَ.

والوتد وتدان: مجموع ومفروق، فالمجموع حرفان متحركان بعدهما ساكن مثل إلى وعلى، والمفروق حرفان متحركان فرَّق بينهما ساكن مثل سار وباع.

والفاصلة فاصلتان: صغرى وكبرى، فالصغرى ثلاثة أحرف متحركات بعدها ساكن مثل ذهبا وطلبا، والكبرى أربعة أحرف متحركات بعدها ساكن مثل ذهبتا وطلبتا، ولا يتوالى في الشعر أكثر من أربعة أحرف متحركات، ولا يجتمع فيه ساكنان إلا في قوافٍ مخصوصة.

والمعتبر في التقطيع اللفظ دون الحظ، وكل مشدَّدٍ يعدُّ حرفين: الأول ساكن والثاني متحرك، وكل بيت مصرَّع فعروضه على زنة ضربه أو ما يجوز في ضربه.

والعروض اسم لآخر جزءٍ في النصف الأول من البيت، والضرب اسم لآخر جزءٍ في النصف الأخير من البيت.

والزحاف جائز كالأصل، والكسر ممتنع، وربما كان الزحاف في

الإقناع في العروض: ٢/أ. مخطوط مصور بمكتبتي الخاصة.

الذوق أطيب من الأصل، والزحاف لا يقع إلا في الأسباب، والحزم والقطع لا يقعان إلا في الأوتاد، وسيأتي بيان الخرم والخزم في موضعهما إن شاء الله تعالى.

وأصول الأفاعيل ثمانية: إثنان خماسيّان وهما فعولن فاعلُن، وستَّة سباعيّة وهنَّ مفاعيلُن فاعلاتُن مستفعلن مُفاعلتُن متفاعلن مفعولاتٌ، وما جاء بعدها فهو زحاف له أو فرع عليه»<sup>(1)</sup>.

وفي أثناء مناقشات الصاحب لشعر المتنبي يسجل على المتنبي مخالفته للعروض في أحد أبياته فيقول:

«وفي هذه القصيدة سقطة عظيمة لا يفطن لها إلا من جمع في علم وزن الشعر بين العروض والذوق وهو:

تفكره علم ومنطقه حكم وباطنه دين وظاهره ظرف

وذاك أن سبيل عروض الطويل أن تقع مفاعلن، وليس يجوز أن تأتي مفاعيلن إلا إذا كان البيت مصرَّعاً، اللهم إلاّ أن يضع هو عروضاً لتمام الدائرة، فهذه العروض قد ألزمت القبض، لعلل ليس هذا موضع ذكرها، ونحن نحاكمه إلى كل شعر للقدماء والمحدثين على بحر الطويل فلا نجد له على خطأه مساعداً»<sup>(۲)</sup>.

**النقد الأدبي:** لم يكن النقد الأدبي فناً جديداً استحدث وابتكر في العصر الإسلامي، بل كان من الفنون القديمة المعروفة عند اليونانيين في عصر

- الإفناع في العروض وتخريج القوافي: ٢/أ ـ ب.
  - (۲) الکشف: ۲۳.

نهضتهم، وعند العرب الجاهليين الذين انتهت إلينا أخبارهم، ولكنه خضع لسنَّة التطور على مر السنين، فتدرج من وضعه البدائي البسيط إلى أدواره السامية في القرنين الأولين من الهجرة، ثم إلى دوره البارز في القرن الثالث على يد المبرد وأبي سعيد السكري وابن المعتز وابن قتيبة وقدامة وأضرابهم.

وكان القرن الرابع عصر ازدهار هذا الفن وبلوغه القمة في تطوره وصعوده، «وإذا كان الشعر العربي قد بلغ فيه ذروته؛ فإن النقد القديم انتهى فيه إلى غايته، سواءاً من جهة سعته وشموله أم من جهة عمقه ودقته أو من جهة براءته من الحدود الفلسفية إلى درجة واضحة، وذلك لتفرد النقاد الأدباء تقريباً بهذا الفن؛ ونضج ملكة الذوق عندهم من كثرة ما درسوا ووزنوا، وجمعوا بين جمال الطبع لتضلعهم في الأدب القديم؛ لطيفاً سديداً».

«وكان نقدهم ممتازاً بالعمق وسعة الأفاق وتحليل الظواهر الأدبية وإرجاعها إلى أصولها الصحيحة، وعاد نكراً ما كان يحبُّ قدامة أن يفرضه على الشعر من قوانين المنطق وأصول الأخلاق والفلسفة، وكانت المعركة بين النقاد تدور حول أبي تمام والبحتري، ثم بين المتنبي وخصومه، وكسب النقد من وراء ذلك عدة كتب ورسائل قيمة تؤرّخه في القرن الرابع؛ مثل كتاب الموازنة بين الطائيين للآمدي، وأخبار أبي تمام للصولي، والوساطة بين المتنبي وخصومه للقاضي الجرجاني، عدا كتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني، ورسائة الصاحب بن عبَّاد في الكشف عن مساوىء المتنبي، ورسالة الحاتمي فيما تورده من المعاني بين أبي الطيب المتنبي وأرسطو. ودخلت مسألة السرقات الشعرية في باب النقد. وكأنه لم يبق شيء نقديٌّ غفل عنه أدباء القرن الرابع أو لم يفتحوا فيه على أقل تقدير»<sup>(۱)</sup>.

وكان أبو الفضل بن العميد ـ أستاذ الصاحب وموجّهه الأكبر ـ في طليعة أعلام النقد الأدبي ورجاله اللامعين في هذا القرن، ولكن المؤسف أن أبا الفضل ـ هذا ـ لم يسجل آراءه ودراساته في هذا الموضوع في كتاب مستقل، فضاع اسمه وخبا ذكره، ولولا تسجيل الصاحب في رسالته: "الكشف عن مساوىء شعر المتنبي" لبعض آراء أستاذه لما عرف عنه البروز في هذا الفن والإبداع فيه، ولكن الصاحب إذ عرض لابن العميد وبعض آرائه في نقد الشعر دلَّنا على براعة هذا الرجل وعلو كعبه في هذا الفن الجليل.

ولم يكن ابن العميد في معرفته بهذا الفن ناقلاً عن غيره من المتقدمين آراءهم وأقوالهم في نقد الشعر، بل كان ـ مع اطلاعه الكبير على أقوال غيره ـ مبتكراً لبعض أصول هذا الفن وأساليبه، وفي هذا الصدد يحدثنا الصاحب فيقول:

«ها أنا منذ عشرين سنة أجالس الشعراء وأكاثر الأدباء وأباحت الفضلاء، وعشرين أخرى آخذ عن رواة محمد بن يزيد المبرد؛ وأكتب عن أصحاب أحمد بن يحيى ثعلب، فما رأيت من يعرف الشعر حق معرفته، وينقده نقد جهابذته، غير الأستاذ الرئيس أبي الفضل ابن العميد أدام الله أيامه وحصَّن لديه إنعامه، فإنه يتجاوز نقد الأبيات إلى نقد الحروف والكلمات، ولا يرضى بتهذيب المعنى حتى يطالب بتخيُّر القافية والوزن، وعن مجلسه ـ أعزه الله تعالى ـ أخذت ما أتعاطى من

(١) أصول النقد الأدبي: ١١٢.

هذا الفن، وبأطراف كلامه تعلقت فيما أتحلى من هذا الجنس<sup>»(١)</sup>. ثم يروي عن أستاذه بعض آرائه في نقد الشعر فيقول: «أنشدتُ يوماً بحضرته كلمة أبي تمام التي أولها: شهدت لقد أفوت مغانيكم بعدي ومحت كما محت وسائع من بردِ حتى انتهيت إلى قوله:

كريم متى أمدحُه أمدحُه والورى معي وإذا ما لمتُه لمتُه وحدي

فقال: هل تعرف في هذا البيت عيباً؟ فقلت: بلى؛ قابَلَ المدح باللوم فلم يوفِ التطبيق حقه، إذ حق المدح أن يقابِلَ الهجو والذم، على أنه قد روي: (ومتى ما ذمتُه ذمتُه وحدي)، فقال ـ أيده الله ـ: غير هذا أردت، فقلت ما أعرف. قال: أحد ما يُحْتاج إليه في الشعر سلامة حروف اللفظ من الثقل، وهذا التكرير في أمدحه أمدحه مع الجمع بين الحاء والهاء مرتين ـ وهما من حروف الحلق ـ خارج عن حد الاعتدال؛ نافر كل النفر، فقلت: هذا ما لا يدركه ولا يعلمه إلا من انقادت وجوه العلم له، وأنهضه إلى ذراها طبعه»<sup>(٢)</sup>.

ومما رواه الصاحب عن ابن العميد أيضاً في هذا الموضوع قوله:

«إن أكثر الشعراء ليس يدرون كيف يجب أن يوضع الشعر ويبتدأ النسج، لأن حق الشاعر أن يتأمل الغرض الذي قصده، والمعنى الذي اعتمده، وينظر في أيّ الأوزان يكون أحسن استمراراً، ومع أيّ القوافي يحصل أجمل اطراداً، فيركب مركباً لا يخشى انقطاعه والتيائه عليه»<sup>(٣)</sup>.

- الكشف عن مساوىء شعر المتنبى: ٤.
  - (۲) نفس المصدر : ۲ ـ ۷.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

وهكذا نشأ تلميذ ابن العميد بارعاً في هذا الفن كأستاذه، فنقد شعر المتنبي نقداً فنيّاً دقيقاً دلّ على ذوق سليم وتمكُّن كبير من أصول هذا الفن وقواعده، وجاءت رسالته في الكشف عن مساوىء شعر المتنبي مصدراً قيماً من مصادر دراسة هذا الفن في القرن الرابع، بالنظر إلى ما احتوت عليه من براعة في النقد، ودقة في الغوص إلى استخراج المساوىء الفنية التي حفل بها بعض شعر المتنبي وبعض أبياته الركيكة.

وسواءاً كان الصاحب مندفعاً إلى نقد المتنبي بدافع النزاهة وحب العلم، أو بدافع الحقد والغضب عليه، فإن نقده وتجريحه وإظهاره العيوب والمساوىء الظاهرة فيما رواه من شعر المتنبي صحيح ـ في الأكثر ـ وغير قابل للمناقشة والرد، وإن حاول بعضهم الدفاع عن المتنبي فلم يوفق التوفيق الكامل.

وأورد ـ في أدناه ـ نماذج من نقده الأدبي الفنّي، ليعطي بعض ملامح الصاحب في تضلعه بهذا الفن والتمكن منه:

١ - «أما السرقة فما يعاب بها، لاتفاق شعر الجاهلية والإسلام
 عليها، ولكن يعاب أنه كان يأخذ من الشعراء المحدثين كالبحتري وغيره
 جل المعاني ثم يقول: لا أعرفهم ولم أسمع بهم، ثم يَنْشُد أشعارهم
 فيقول: هذا شعر عليه أثر التوليد»<sup>(١)</sup>.

٢ ـ «لقد مررت على مرثية له في أم سيف الدولة تدل مع فساد الحسّ على سوء أدب النفس، وما ظنك بمن يخاطب ملكاً في أمه بقوله:

رواق السعيز فيوقيك مستسبيط ر

(١) الكشف: ٩.

ولعل لفظة - الاسبطرار - في مراثي النساء من الخذلان الصفيق. . . وهذه القصيدة يظن المتعصبون له إنها من شعره بمثابة: وَقِيلَ يَتَأَرَّضُ ٱبْلَمِي مَآءَكِ من القرآن، وهُفَاصَدَع بِمَا تُؤْمَرُ من الفرقان. وفيها يقول:

وهـذا أول الـنـاعـيـن طـراً لأول مـيـتـةٍ فـي ذا الـجـلال

ومن سمع باسم الشعر عرف تردده في انتهاك الستر، ولمّا أبدع في هذه المرثية واخترع قال:

صلاة الله خالف فاحذوط على الوجه المكفَّن بالجمال

وقد قال بعض من يغلو فيه: هذه استعارة، فقلت: صدقتَ ولكنها استعارة حداد في عرس، ولما أحبَّ تقريظ المتوفاة والإفصاح عن أنها من الكريمات؛ أعمل دقائق فكره، واستخرج زبد شعره، فقال:

ولا من في جنازتها تجار يكون وداعهم خفق النعال ولعلَّ هذا البيت عنده وعند كثير ممن يقول بإمامته أحسن من قول الشاعه :

أرادوا ليخفوا قبره عن عدوه فطيب تراب القبر دلَّ على القبر

وكان الناس يستبشعون قول مسلم:

سلت وسلت ثم سل سليلها

حتى جاء هذا المبدع بقوله:

وأفجع من فقدنا من وحدنا قبيل الفقد مفقود المثالِ فالمصيبة في الراثي أعظم منها في المرثيّ<sup>(١)</sup>. ٣ - «وأطمُّ ما يتعاطاه التفاضح بالألفاظ النافرة والكلمات الشاذة، حتى كأنه وليد خباء أو غذيُّ لبن، ولم يطأ الحضر ولم يعرف المدر، فمن ذلك قوله:

أيفطمه المتوراب قبل فطامه ويأكله قبل البلوغ إلى الأكلِ ولا أدري كيف عشق التوراب حتى جعله عوذة شعره»<sup>(١)</sup>. ٤ ـ "ما زال يسمع الأقسام الشريفة في الشعر كقول النابغة: إذن فسلا رفعت سوطي إلىيَّ يــدي

وكقول الأشتر :

بقَّيتُ وفري وانحرفت عن العلا ولقيت أضيافي بوجه عبوسِ إلى كثير من هذا الجنس للمتقدمين والمخضرمين والمحدثين،

بای صبح من علم العبلس علمته مقال: فأراد التشبُّه بهم، والصب على قوالبهم فقال:

إن كمان مثلكَ كمان أو هو كمائن فبرئت حينئذٍ من الإسلامِ وحينتذٍ هاهنا أنفر من عير منفلت»<sup>(٢)</sup>.

٥ - «ولم ننفك مستحسنين لجمع الأسامي في الشعر كقول
 الشاعر:

إن يقتلوك فقد ثللت عروشهم بعتيبة بن الحارث بن شهاب وقول الآخر :

عبًّاد بن أسماء بن زيد بن قارب

- (١) الكشف: ١٢ \_ ١٤.
  - (۲) الکشف: ۱٤.
- (۳) نفس المصدر : ۱۵.

واحتذى هذا الفاضل على مثالهم وطرقهم فقال: وأنت أبو الهيجا بن حمدان يا ابنه تسساب مولود كريم ووالـدُ وحمدان حمدون وحمدون حارث وحارث لـقـمـان ولـقـمـان راشـدُ وهذه من الحكمة التي ذخرها أرسطاطاليس وأفلاطون لهذا الخلف الصالح، وليس على حسن الاستنباط قياس»<sup>(1)</sup>.

٦ - «ومما لم أقدره يلج سمعاً أو يرد إذناً قوله:

جواب مسائلي أله نظير ولالك في سؤالك لا ألالا وقد سمعت بالفأفاء ولم أسمع باللألاء حتى رأيت هذا المتكلف المتعسف»<sup>(۲)</sup>.

٧ - «ومن مدحه ببعد الغور وقد غار فيه لعمري وما انجد؛ قوله:
 تـتـقـاصـر الأفـهـام عـن إدراكـه
 مـثـل الـذي الأفـلاك مـنـه والـدُنـا

فالمصراعان لتنافيهما يتبرأ أحدهما من صاحبه تبرئي من آل أبي سفيان وآل مروان، ثم ـ الدنا ـ من الألفاظ التي لا يبالي الإنسان أن يعدم مثلها من شعره"<sup>(٣)</sup>.

٨ - «ومن عيون قصائده التي تحيّر الأفهام وتفوت الأوهام، وتجمع من الحساب ما لا يدرك بالارتماطيقي وبالأعداد الموضوعة للموسيقى قوله:

آحاد أم سماس فمي آحماد ليبلتنا المنوطة بالتناد

- (۱) الكشف: ۱۲.
- (٢) نفس المصدر: ١٩.
- (٣) نفس المصدر : ١٩.

وما ظنك بممدوح قد تشمر للسماع من مادحه فصك سمعه بهذه الألفاظ الملفوظة، والمعاني المنبوذة، أيُّ هزة تبقى هناك، وأيُّ أريحية تثبت بهذا»<sup>(۱)</sup>.

٩ - "وعهدت الأدباء وعندهم أن أبا تمام أفرط في قوله: شاب رأسي وما رأيت مشيب الـ رأس إلا من فضل شيب الفؤاد

فعمد هذا إلى المعنى فأخذه، ونقل الشيب إلى الكبد، وجعل له خضاباً ونصولاً، فقال:

ولا الضعف حتى يبلغ الضعف ضعفه

ولا ضعف ضعف الضعف بل مثله ألفُ وهؤلاء المتعصبون له يصلح عندهم أن ينقشوا هذا البيت على صدر الكعبة، ويُنادى في الناس قعوا له ساجدين.

وله وقد غاص فأخرج جندلة: لو لم تكن من ذا الورى الملذ منك هو عقمت بموليد نيسيليها حواءً

وأنا أقول: ليت حواء عقمت ولم تأتِ بمثله»<sup>(٣)</sup>.

١١ ـ «ومن تصريفه الحسن وضعه التقييس موضع القياس في قوله:

- (١) نفس المصدر: ٢١.
  - (٢) الكشف: ٢٢.
- (٣) نفس المصدر: ٢٣،

ب شر تصور غاية في آية تنفي الظنون وتفسد التقييسا ويليه بيت إن لم يستح منه أصحابه سلمناه لهم وهو: وبه يضنُّ على البرية لا بها وعليه منها لا عليها يوسى وليس بالحلو قوله:

صدق السميخيير عينيك دونيك وصيفيه من في البعيراق يراك في طرسيوسيا»<sup>(۱)</sup>.

١٢ ـ «وله يريد أن يزيد على الشعراء في وصف المطايا، فأنى بأخزى الخزايا:

لو استطعت ركبت الناس كلهم إلى سعيد بن عبدالله بعرانا ومن الناس أمه فهل ينشط لركوبها، والممدوح أيضاً لعلَّ له عصبة

لا يحب أن يُرْكبوا إليه، فهل في الأرض أفحش من هذا التسحب، وأوضع من هذا التبسط»<sup>(۲)</sup>.

هذه بعض الشواهد والنماذج من نقد الصاحب الأدبي عرضناها بإسهاب للدلالة على منحى الصاحب وأسلوبه في هذا الفن، وطريقته وذوقه في اختيار ما ينقد، وفي ذلك يقول الدكتور محمد مندور:

«لئن كان التحامل واضحاً في أقواله، فالكثير من ملاحظاته صحيح، وإنما يقدح في المؤلف أنه لم يشر إلى أيّ حسنة للمتنبي، ولا أورد له أيَّ بيت من أبياته الجميلة الكثيرة العدد».

«والذي يدهشنا من أمر الصاحب هو أن نراه ينقد المتنبي هذا النقد

- (1) نقس المصدر: ٢٣ ـ ٢٤.
  - (۲) الکشف: ۲۱.

المر، مع أنه قد تأثر به وأخذ عنه...، ويزيدنا دهشة أن بدار الكتب الملكية رسالة منسوبة إلى الصاحب بعنوان ـ كتاب الأمثال السائرة من شعر المتنبي ـ، وفي مقدمتها يقول المؤلف إنه قد وضعها لفخر الدولة بن بويه، وفيها زهاء ثلثمائة وسبعون بيتاً تجري مجرى الأمثال»<sup>(1)</sup>.

ثم يذهب الدكتور مندور بعد ذلك إلى الشك في نسبة رسالة الصاحب في الأمثال السائرة من شعر المتنبي لمؤلفها، ويرى أنه لا سبيل إلى الجزم في نسبتها إليه، ولا دليل له على ذلك إلا نقد الصاحب المر لشعر المتنبي.

ولو تصفح الدكتور مندور مقدمة رسالة «الكشف عن مساوىء شعر المتنبي» لوجد الصاحب فيها معترفاً بإجادة المتنبي وإصابته في شعره فهو يقول:

«كنت ذاكرت بعض من يتوسم بالأدب الأشعار وقائليها، والمجوّدين فيها، فسألني عن المتنبي فقلت: إنه بعيد المرمى في شعره، كثير الإصابة في نظمه، إلا أنه ربما يأتي بالفقرة الغراء مشفوعة بالكلمة العوراء، فرأيته قد هاج وانزعج، وحمى وتأجج، وادعى أن شعره مستمر النظام متناسب الأقسام، ولم يرض حتى تحدّاني فقال: إن كان الأمر على ما زعمت فأثبت في ورقة ما تنكره... ففعلت، وإن لم يكن تطلُّب العثرات من شيمتي، ولا تتبُّع الزلات من طريقتي، وقد قيل: أيُّ عالمٍ لا يهفو، وأي صارم لا ينبو، وأي جواد لا يكبو»<sup>(1)</sup>.

- (١) النقد المنهجي عند العرب: ١٨٦ \_ ١٨٧.
  - (٢) الكشف: ٣.

فالصاحب \_ إذن \_ لا ينقد المتنبي هذا النقد المر لينكر إجادته وإبداعه في شعره، وإنما تدفعه روح الحرية الأدبية المحايدة إلى تسجيل مساوئه الفنية في رسالة خاصة، ثم إلى تسجيل براعته الأدبية في رسالة أخرى هي رسالة: «الأمثال السائرة»، ثم إلى التأثر بالمعاني المبتكرة التي حفل بها شعر المتنبي والاستشهاد بتلك المعاني في نثره ورسائله، وهذه هي النزاهة الأدبية بمعناها الصحيح، إذ تقول للمحسن: أحسنت، وللمسيىء: أسأت، وأروي في أدناه نص ما سجله الصاحب في الثناء على المتنبي في مقدمة رسالته «الأمثال السائرة» ليكون مسك الختام:

قال: «وهذا الشاعر مع تمييزه وبراعته، وتبريزه في صناعته، له في الأمثال خصوصاً مذهب سبق به أمثاله. فأمليت ما صدر عن ديوانه من مثل رائع في فنه، بارع في معناه ولفظه، ليكون تذكرة في المجلس العالي، تلحظها العين العالية، وتعيها الأذن الواعية»<sup>(۱)</sup>.

التاريخ.

صنَّف الصاحب في هذا الفن عدة كتب ذكرتها المراجع القديمة، ولم يبق منها إلى اليوم سوى كتاب «عنوان المعارف في ذكر الخلائف»، ورسالة «أخبار عبدالعظيم الحسنى».

وبالرغم مما حفل به هذان الكتابان من أنباء متنوعة ومعلومات متعددة، فإنهما لا يدلّان على عمق في الدراسة، أو دقةٍ في البحث، أو إبداع في تحليل المشاكل التاريخية المعقدة، بل كل ما نستفيده منهما أن مؤلفهما من ذوي الاطلاع على كتب التاريخ والوقوف على رواياته

(١) الأمثال السائرة: ورقة ٢، مخطوط مصور مكتبة الإمام الحسن العامة.

وحوادثه، وإن الكتابين ـ بدورهما ـ عرض مختصر للروايات والحوادث المرتبطة بموضوع كل واحد منهما.

وأورد فيما يلي نتفاً مقتبسة من هذين الكتابين لتكون نوذجاً للمعلومات التي حفلت بها كتب الصاحب التاريخية؛ وللأسلوب الذي يعرض فيه هذه المعلومات:

 ١ - «ولد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عام الفيل، ودفعته أمه إلى اظآره من بني سعد بن بكر فكان عندهم خمس سنين، ثم ردّوه عليها فأخرجته أمه إلى أخواله بالمدينة بعد سنة، فتوفيت بالأبواء وردته أم أيمن حاضنته إلى مكة، وخرج مع أبي طالب إلى الشام وهو ابن اثنتي عشرة سنة، وشهد الفجار وهو ابن عشرين سنة، وخرج إلى الشام في تجارة لخديجة وهو ابن خمس وعشرين سنة، وتزوجها بعد ذلك بشهرين وأيام، وبنيت الكعبة ورضيت قريش بحكمه (ص) وهو ابن خمس وثلاثين سنة، وبُعث ﷺ وهو ابن أربعين سنة، وتوفى عمه أبو طالب وهو ـ عليه الله عنه قارب الخمسين، وتوفيت خديجة بعده بثلاثة أيام، ثم خرج إلى الطائف ومعه زيد بن حارثة بعد ثلاثة أشهر من موت خديجة، ثم رجع إلى مكة وأُسْرِيَ به إلى بيت المقدس بعد سنة ونصف من رجوعه إلى مكة، ثم هاجر ومعه أبو بكر وعامر بن فهيرة ومولى أبي بكر وعبدالله بن أريقط، وخلَّف أمير المؤمنين (ع) بمكة على ودائع للناس كانت عنده حتى أدّاها ثم لحق به، وكانت هجرته ـ ﷺ ـ وهو ابن ثلاث وخمسين سنة، ودخل المدينة يوم الاثنين لاثنتي عشرة خلت من ربيع الأول، وكان التاريخ من ذلك ثم ردَّ إلى المحرم»<sup>(1)</sup>.

۲ - «أبو العباس السفاح عبدالله بن محمد بن علي بن عبدالله بن العباس بن عبد المطلب، أمه ريطة بنت عبيدالله بن عبد الله بن عبد الدار

عنوان المعارف - نفائس المخطوطات: 1/۷ - ۸.

الحارثية، بويع له في شهر ربيع الأول، وقيل الآخر سنة اثنتين وثلاثين ومائة، وكانت مدة بقاء الأمر له أربع سنين وعشرة أشهر. توفي في شهر ذي الحجة سنة ست وثلاثين ومائة بالأنبار، وصلى عليه عيسى بن علي، وكان اشترى بردة النبي (ص) بأربعمائة دينار، ووزيره أبو سلمة الخلال؛ وفيه يقول الشاعر:

إن الوزير وزير آل محمد أودى فمن يشناك كان وزيرا

وبعده خالد بن برمك، وكاتبه أبو الجهم بن عطية، وحاجبه خالد بن الهيثم مولاه، ونقش خاتمه: (الله ثقة عبدالله وبه يؤمن) وقاضيه يحيى بن سعيد الأنصاري»<sup>(۱)</sup>.

٣ - «خاف [عبد العظيم الحسني] من السلطان فطاف البلدان على أنه فيج، ثم ورد الريّ وسكن بسربان في دار رجل من الشيعة في سكة الوالي، وكان يعبد الله عزوجل في ذلك السربان، يصوم النهار ويقوم الليل، ويخرج مستتراً فيزور القبر الذي يقابل الآن قبره وبينهما الطريق، ويقول: هو قبر رجل من ولد موسى بن جعفر عليهما السلام، وكان يقع خبره إلى الواحد بعد الواحد من الشيعة حتى عرفه أكثرهم، فرأى رجل من الشيعة في المنام كأن رسول الله صلى الله عليه وآله قال: إن رجلاً من الشيعة في البلاغ، من ولدي أوحد من الشيعة حتى عرفه أكثرهم، فرأى رجل من الشيعة في المام عليها السلام، وكان يقع خبره إلى الواحد بعد الواحد من الشيعة حتى عرفه أكثرهم، فرأى رجل من الشيعة في المنام كأن رسول الله صلى الله عليه وآله قال: إن رجلاً من ولدي يُحمل غذاً من سكة الموالي فيدفن عند شجرة التفاح في (باغ) من ولدي يُحمل غداً من ملكة الموالي فيدفن عند شجرة التفاح في (باغ) ما حبد الجبار بن عبد الوهاب، فذهب الرجل ليشتري الشجرة مع جميع عبد الباغ) رأى رؤيا في ذلك، فجعل موضع الشجرة مع جميع ماحب (الباغ) وقفاً على أهل الشرف والتشيع يدفنون فيه، فمرض عبد العظيم الباغي رحمة من الشوف والتشيع يدفنون فيه، فمرض عبد العظيم مرحمة النه عليه وأله عليه وكان مرحمة من البغيم عرفه أكثرهم من فرأى رجل من ولدي يُحمل غداً من سكة الموالي فيدفن عند شجرة التفاح في (باغ) من ولدي يُحمل غداً من ملكة الموالي فيدفن عند شجرة التفاح في (باغ) من ولدي يُحمل غداً من ملكة الموالي فيدفن عند شجرة النهاح وكان من ولدي يُحمل غداً من ملكة الموالي فيدفن عند شجرة التفاح مي رجمل عبد الجبار بن عبد الوهاب، فذهب الرجل ليشتري الشجرة مع جميع ماحب (الباغ) رأى رؤيا في ذلك، فجعل موضع الشجرة مع جميع ماحب (الباغ) وقفاً على أهل الشرف والتشيع يدفنون فيه، فمرض عبد العظيم - مرحمة الم الله ورحمة في ذلك اليوم إلى حيث المري الشجرة مع حميع ماحمة الله عليه ومات، فحمل في ذلك اليوم إلى حيث المشهد».

- نفس المصدر: ١/ ٢٣ ـ ٢٤.
- (٢) أخبار عبد العظيم نفائس المخطوطات: ١٩/٤ ٢٠.

الطب:

يقول الثعالبي:

«سمعت أبا جعفر الطبري الطبيب المعروف بالبلاذري يقول: إنَّ للصاحب رسالة في الطب لو علمها ابن قرة وابن زكريا لما زادا عليها، فسألته أن يعيرنيها إن كانت عنده، فذكر أنها في جملة ما غاب عنه من كتبه، فاستغربت واستبعدت ما حكاه عن تطبُّب للصاحب، ونسبته في نفسي إلى التزيُّد والتكثر، إلى أن ظفرت في نسخة الرسائل المؤلفة المبوَّبة للصاحب برسالة قدرتُها تلك التي ذكرها أبو جعفر، ووجدتها تجمع إلى ملاحة البلاغة ورشاقة العبارة حسنَ التصرف في لطائف الطب وخصائصه، وتدل على التبحر في علمه وقوة المعرفة بدقائقه»<sup>(1)</sup>.

ويقول ابن أبي أصيبعة:

«طلب الصاحب من جبرئيل بن عبيدالله بن بختيشوع أن يعمل له رسالة في الطب يذكر فيها الأمراض التي تعرض من الرأس إلى القدم، فعمل رسالة صغيرة قصرها على ذكر ما طلب منه وقدَّمها للصاحب، فوصله بما قيمته ألف دينار...، ولما عاد إلى بغداد... أقام مشتغلاً بالتصنيف، فتمم كناشه الكبير وسمّاه بالكافي بلقب الصاحب بن عبَّاد لمحبته له»<sup>(۲)</sup>.

كما ألف جبرئيل للصاحب أيضاً مقالةً في أنَّ أفضل اسطقسّات البدن هو الدم<sup>(٣)</sup>.

- (۱) يتيمة الدهر: ۳/ ۱۸۰.
- (٢) عيون الأنباء: ١٤٦/١.
- (٣) نفس المصدر: ١٤٨/١.

وهكذا نجد الصاحب مهتماً كل الاهتمام بدراسة علم الطب وفهمه، والاطلاع على دقائقه وفروعه، وسواءاً كانت رسالته التي ذكرها الثعالبي بتلك الدرجة من العمق والدقة وسعة الاطلاع أو لم تكن، فإنها تدلنا على وقوف الصاحب وقراءته لكتب جالينوس وأبقراط والأفروديسي، وفهم آرائهم ونظريّاتهم العلميَّة. ومن شواهد ذلك قوله في هذه الرسالة:

«وعجب مولاي من تكرُّهه شمَّ الفواكه، ولا عجب إذا عُرف السبب، فإن العفونة التي في العروق قد طبقت روائحها آلات الشم، فما يصل إليها من الروائح الزكيَّة يرد على النفس مغموراً بتلك الروائح الخبيثة فتتكرَّهها ولا تقبلها، وتأباها ولا تؤثرها، وهذا قياس بيّن على ما كشفه الأفروديسي».

ثم يقول الصاحب في أواخر الرسالة:

«وجالينوس شرط في العلاجات أجمع استحفاظ القوي، لأنَّ الذي يفعله الضعف لا يتداركه أمر، إلاّ أن ذلك بإزاء ما قال الحكيم الأول بقراط في البدن السقيم: إنك متى زدتَه غذاءاً زدته شراً، وهو نفسه يقول: إن الحمية التي في نهاية الدقة ليست بمحمودة، والطرفان من الإسراف والإجحاف مذمومان»<sup>(1)</sup>.

(۱) رسائل الصاحب بن عباد: ۲۳۰.

## مؤلفاته

سجَّل بعض المؤرخين<sup>(۱)</sup> للصاحب (۱۸) مؤلفاً في شتى فروع العلم والأدب والثقافة الإسلامية، كما ارتفع هذا العدد في مؤلفات بعض المتأخرين حتى بلغ (۳۰)<sup>(۲)</sup> و(۳۱)<sup>(۳)</sup> و(۳۷)<sup>(٤)</sup>.

ومهما كان عدد هذه المؤلفات كثرة أو قلةً؛ فإنها لتدل على وجود رغبة كبيرة في نفس الصاحب تحفزه على التأليف والتصنيف، وتبعثه على أن يتحلل من أعباء الحكم وواجبات الوزارة في كثير من الأحيان ليؤدي حق هذه الرغبة، ويشبع نهمها؛ ويحقق لها ما تريد، فكان من نتيجة ذلك كله: هذه المؤلفات التي بحث فيها الصاحب أكثر المواضيع التي تمكن من دراستها وفهمها، وعرف من نفسه إتقانها؛ والمقدرة على البحث فيها، والتدقيق في شؤونها.

وفي هذا الفصل حاولت أن أعرض لمؤلفات الصاحب بكثير من التفصيل والشرح والتحقيق، فأشرت إلى طبع المطبوع منها، وأماكن وجود المخطوط منها، ومواضع النقل عنها في كتب الأدب والتاريخ، وشرحت فكرة كل كتاب من الكتب الموجودة، مع تسجيل عدد

- (۱) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠، وهدية العارفين: ١/ ٢٠٩.
  - (٢) أعيان الشيعة: ٢١/ ٢٧ \_ ٤٣١.
    - (٣) الغدير: ٤١/٤ ـ ٤٢.
  - (٤) مقدمة الهداية والضلالة: ٢٠ \_ ٢٢.

صفحاته، وحاولت تحديد تاريخ تأليفه إذا عثرت على ما ينير السبيل إليه، كما رويت أيضاً بعض نصوصه وما جاء في أوله وآخره، لأعطي القارىء صورة موجزة كافية عن كل كتاب من هذه الكتب القيمة.

وبالنظر إلى عدم العثور على كل مؤلفات الصاحب؛ بل إلى فقدان بعض منها خلال النكبات التي مني بها العلم والأمة العربية فيما سلف من الأيام، فقد قسَّمتُ هذه المؤلفات إلى ثلاث قوائم تشمل مؤلفات الصاحب الموجودة حالياً، ومؤلفاته التي احتفظت المصادر الأدبية ببعض نصوصها، ومؤلفاته التي فقدت أو انطوت في زوايا لا يصل إليها النور.





## مؤلفات الصاحب الموجودة

1 3 1 الأبانة:

أسماها بعض متأخري المؤرخين: «الإبانة عن مذهب أهل العدل بحجج القرآن والعقل»<sup>(۱)</sup>، وأسماها السيد الصدر: «الإبانة عن الإمامة»<sup>(۲)</sup>، وفي كتاب بروكلمان: إنها «الإبانة عن مذهب أهل العدل بحجج من القرآن والعقل»، وإن نسخة منها في مكتبة الميرزا محمد الطهراني بسامراء<sup>(۳)</sup>.

وورد اسم هذه الرسالة في مقدمتها حيث قال الصاحب: «هذا مختصر في الإبانة عن مذهب أهل العدل بحجج القرآن والعقل».

ولم أعثر في الكتب القديمة على ذكرٍ لاسم هذه الرسالة أو نقل عنها، ولكن أسلوبها في العرض والبحث مشابه لأسلوب الصاحب في بقية كتبه ومؤلفاته، كما أن كثيراً من آرائها لا يختلف عن آراء الصاحب فيما ثبتت نسبته إليه من مصنفاته، وأما حصر الرسالة بموضوع الإمامة كما ورد في تأسيس الشيعة فلم أجد له ما يؤيده، لأن بحثها شامل

- (١) الذريعة: ١/ ٥٧، والغدير: ٤/ ٤٢.
- (٢) تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام: ١٦١.
- (٣) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١، ومثله في أعيان الشيعة: ٤٣٠/١١.

لجميع مباحث أصول الدين الإسلامي، والتعرض للإمامة في آخرها بسيط مختصر لا يستدعي تسمية الرسالة به، بل أن أكثر فصولها منصب على أسماء الله تعالى وصفاته وأقوال الفرق الإسلامية المختلفة بهذا الشأن، الأمر الذي حداني إلى احتمال أن يكون كتاب «الإبانة» هو كتاب «أسماء الله وصفاته» الذي ذكره الأقدمون في قائمة مؤلفات ابن عبَّاد؛ وإلى احتمال أن تكون تسمية الرسالة بالإبانة مستحدثة مقتبسة من مقدمتها التي مرَّ نقلها آنفاً.

والرسالة مطبوعة في عام ١٣٧٢هـ في النجف الأشرف في (٢٠) صفحة من صفحات المجموعة الأولى من «نفائس المخطوطات»، وتضم مكتبة المرحوم الشيخ الهادي كاشف الغطاء أقدم نسخة عثرت عليها من هذه الرسالة، حيث تمَّ نسخها في عام (١٠٦٠هـ).

أما تاريخ تأليفها فلم يرد ذكره في الرسالة كما لم يرد ذكره في كتب التاريخ، ولكنني – بعد الاطلاع على رأي الصاحب في مسألة الإمامة في هذه الرسالة؛ ومقارنته برأيه فيها كما ورد في شعره الذي نظمه في أواسط عمره وأواخره \_؛ أرجح أن تكون من أولى مؤلفاته التي كتبها في صدر شبابه ومبدأ عهده بالبحث والتأليف<sup>(۱)</sup>.

عرض الصاحب في هذه الرسالة لآراء خصومه في الشؤون الكلامية، وكرَّ عليها بالمناقشة والنقض بالأدلة العقلية الراجحة لديه، ثم أردف كل دليل منها بآية أو آيات من القرآن الكريم تسند ما ذهب إليه. يبدأ الصاحب رسالته بقوله:

«هذا مختصر في الإبانة عن مذهب أهل العدل بحجج القرآن والعقل، والله نستهدي ونستكفي، وإليه نفزع ونلتجي.

براجع في تفصيل ذلك ص٨٨ ـ ٩٠ من هذا الكتاب.

زعمت الدهرية: إن الأجسام التي نشاهدها قديمة، وقالت الموحدة: هي محدثة لأن الإمارات التي فيها من التحول والتنقل والتبدل والاجتماع والافتراق إمارات الحدوث لا القِدَم، ألا ترى أن اجتماعها يحدث فيبطل افتراقها، فإذا كانت لا تنفك من الحوادث فهي مُحْدَثة؛ لأنها لم تتقدمها في الوجود، وقد علمنا أن النطفة لو وضعت بين يدي العالم لَمَا قدروا أن يخلقوا منها ذبابة كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِندُونِ ٱللَهِ لَن يَخَلُقُوا دُبُبَابًا وَلَوِ آَجْتَمَعُوا لَهُ مَه، ووجدناها خُلِق منها بشر سوي فعلمنا أنه حادث أحدثه قادر لا يشبهه القادرون»<sup>(1)</sup>.

ومما أورده الصاحب في هذه الرسالة قوله في مناقشة المجبرة:

«زعمت المجبرة القدرية أن الله يضل أكثر عبَّاده عن دينه، فإنه ما هدى أحداً من العصاة إلى ما أمرهم به؛ وأن الأنبياء (ع) أراد الله ببعثهم الزيادة في عمى الكافرين، وقالت العدلية: الله لا يضل عن دينه أحداً، ولم يمنع أحداً الهدى الذي هو الدلالة، ومن لم يهتدِ فبسوء اختياره غوى. قال الله تعالى: ﴿وَأَمَّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمَ فَأَسْتَحَبُّوا أَلْعَيَ عَلَى أَهْدَى ، على أنّا نقول: إن الله يضل من يشاء ويهدي، وإنه يضل الظالمين عن ثوابه وجنانه، وذلك جزاء على سيئاتهم؛ وعقاب على جرمهم. قال الله تعالى: ﴿وَمَا يُضِلُ لِهِ الدين فهو فعل شياطين الجن والإنس، ألا ألْخَسِرُونَ ، فأما الضلال عن الدين فهو فعل شياطين الجن والإنس، ألا

وفي ختام الرسالة يقول:

«وأما من نابذ علياً (ع) وحاربه، وشهر سيفه في وجهه، فخارج

- (١) الإبانة نفائس المخطوطات: ٩/١.
  - (٢) نفس المصدر: ٢١/١ ـ ٢٢.

عن ولاية الله، إلا من تاب بعد ذلك وأصلح، إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين»<sup>(۱)</sup>.

## ۲ الإقتاع:

ذكر هذا الكتاب في كثير من المصادر باسم: «الإقناع في العروض»<sup>(٢)</sup>، كما ذكر باسم: «العروض» في مصادر أخرى<sup>(٣)</sup>، وأسماه بروكلمان<sup>(٤)</sup>: «الإقناع في العروض وتخريج القوافي»، وذكر ياقوت في مؤلفات الصاحب: كتاب العروض الكافي وكتاب نقض العروض<sup>(٥)</sup>، وفي الصفحة الأولى من مخطوط هذا الكتاب الذي تم نسخه في عام ٩٥٥ه سمي باسم: «الإقناع في العروض وتخريج القوافي»، وأظن أن بروكلمان قد استند إلى هذا المخطوط في تسمية الكتاب بالاسم الذي مرَّ

أما سبب تسميته باسم: «العروض» في بعض المراجع فأظن أنها مقتبسة من موضوع بحث الكتاب، أو إنها مستقاة مما جاء في آخر بحث العروض إذ يقول الصاحب: «نجز العروض بحمد الله والمنَّة»<sup>(1)</sup>، ثم يبدأ بعد ذلك بمبحث تخريج القوافي.

عثرت من هذا الكتاب على نسختين مخطوطتين كتبت أولاهما

- (1) نفس المصدر : ۲۸/۱.
- (٢) كشف الظنون: ١/١٤٠، وهدية العارفين: ١/٢٠٩، وأعيان الشيعة: ٢٢٩/١١،
   والذريعة: ٢/ ٢٧٥، والغدير: ٤١/٤.
  - (٣) نزهة الألباء: ٣٩٩، وأنباه الرواة: ١/٣٠٣، وروضات الجنات: ١٠٦.
    - ٤) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١.
      - (٥) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.
    - (٦) الاقناع: ٣٨/أ. نسخة مصورة بمكتبة الإمام الحسن العامة.

بخط حديث واضح في رابع شهر شوال من عام ١٣٠٣ه في «٤١» ورقة، وتحتفظ مكتبة الإمام الحسن العامة بنسخة مصورة منها عن نسختها الأصلية المحفوظة بمصر، أما ثانيتهما فقد كتبت بخط نسخ قديم في سلخ شهر رجب من عام ٥٥٩ه في «٧٥» صفحة، وجاء في الصفحة الأولى منها ما نصه: «صاحبه كاتبه محمد بن تركانشاه»، وتحتفظ مكتبتي الخاصة بنسخة مصورة منها عن أصلها المحفوظ في باريس.

قسَّم الصاحب الكتاب إلى مقدمة وأبواب وخاتمة، فبحث في المقدمة تعريف العروض وفائدته وانقسام الشعر إلى سبب ووتد وفاصلة، ثم انقسام كل واحد من هذه الأسباب إلى فروع وأقسام، ثم ذكر ما يستتبع ذلك بنحو موجز، وأردف هذا البحث بتفصيل أبواب العروض على النحو التالى:

١ - باب الطويل: أصله وعروضه وأضربه.
٢ - باب المديد: أصله وعروضه وأضربه.
٣ - باب البسيط: أصله وعروضه وأضربه.
٤ - باب الوافر: أصله وعروضه وأضربه.
٥ - باب الكامل: أصله وعروضه وأضربه.
٦ - باب الهزج: أصله وعروضه وأضربه.
٧ - باب الرجز: أصله وعروضه وأضربه.
٨ - باب الرمل: أصله وعروضه وأضربه.
٩ - باب السريع: أصله وعروضه وأضربه.

١١ – باب الخفيف: أصله وعروضه وأضربه.
١٢ – باب المضارع: أصله وعروضه وأضربه.
١٣ – باب المقتضب: أصله وعروضه وأضربه.
١٤ – باب المجتث: أصله وعروضه وأضربه.
١٥ – باب المتقارب: أصله وعروضه وأضربه.
١٦ – باب الخرم والخزم:
ثم الخاتمة في تخريج القوافي.
افتتح الصاحب الكتاب بقوله:

«العروض ميزان الشعر بها يعرف مكسوره من موزونه، كما أن النحو معيار الكلام به يعرف معربه من ملحونه، والشعر مبنيَّ على سبب ووتد وفاصلة»<sup>(1)</sup>.

وجاء في ختام الكتاب قوله:

«الحروف في القافية خمسة: التأسيس، والردف، وحرف الرويّ، والوصل والخروج. الحركات ستَّ: الرس، والإشباع، والحذو، والتوجيه، والمجرى، والنفاذ. والهاء إذا كان ما قبلها ساكناً لم تكن وصلاً؛ كقول الشاعر:

لــه كــفّـان كـفُّ كـفُ ضـرٍ وكفُ فواضلٍ خضل نداها»<sup>(٢)</sup>

ومن نماذج مباحث الكتاب ما جاء في مبحث تخريج القوافي:

- (١) الاقناع: ورقة ١/أ.
- (٢) نفس المصدر: ورقة ٤١/ب.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تلملة/ المؤلفات

«حرف الروي: الحرف الذي يبني عليه الشاعر قصيدته، ولا بدَّ لشعرٍ منه؛ مثل اللام من حومل، وحركته إذا كان متحركاً: المجرى.

الردف: كل ألف أو واو أو ياء تكون قبل حرف الروي بلا فصل، مثل ألف حال وواو غفور وياء نصير، وحركة ما قبل الردف: الحذو، والواو والياء يشتركان في قصيدة واحدة ردفاً، والألف تنفرد.

التأسيس: كل ألف يدخل بينها وبين حرف الروي حرف لا يجب تكريره بعينه؛ مثل ناصب وكواكب، وحركة ما قبل التأسيس: الرس، والحرف الذي يدخل بينهما فلا يجب تكريره يسمّى: الدخيل، وحركته الإشباع.

الوصل ـ ويقال له الصلة ـ: كل ألف أو ياء أو واو أو هاء تكون بعد حرف الروي فلا فصل؛ مثل ياء حوملي وواو حوملو وألف حوملا وهاء حوملة، والهاء التي هي هاء الصلة تكون موقوفة وتكون متحركة؛ مثل حوملها أو حوملهو أو حوملهي، فحركة الهاء: النفاذ.

الخروج: كل ألف أو واو أو ياء تكون بعد الصلة المتحركة؛ مثل ألف إجمالها الأخيرة وواو إجمالهو وياء إجمالهي»<sup>(۱)</sup>.

ومن نماذج مباحث الكتاب أيضاً ما جاء في الكلام عن باب الوافر:

> «أصله مفاعلتن ست مرات، وله عروضان وثلاثة أضرب: البيت الأول:

عروضه مقطوفة وضربه مقطوف، والمقطوف: ما سقط من آخره

(١) الاقناع: ٣٨ب \_ ١٣٩.

زنة سبب خفيف بعد سكون خامسه، كان أصله مفاعلتن فسكنتْ لامه فصار مفاعلْتن؛ فنقل إلى مفاعيلن وحذف منه لن فبقى مفاعى فنقل إلى فعولن وهو: كأن قرون جلَّتها العصيُّ لناغنم نسوقها غزار تقطيعه: لنا غنمُنْ نُسَوْوقُها غزارُنْ كاننقرو نجللتهل عصييو مفاعلتن مفاعلتن فعولن مفاعلتن مفاعلتن فعولن البيت الثاني: عروضه مجزوءة وضربه مجزوء؛ وهو: لـقـد عـلـمـت ربيـعـة أنَّــــــ حـبـلـك واهــن خـلـقُ تقطيعه: نَحَبْلَكُوا هِنُنْخَلِقُو لسقيد عسل حست دسيس عُستُسانُ مفاعلتن مفاعلتن مفاعلتين مفاعلتين الست الثالث: عروضه مجزوءة، وضربه مجزوء معصوب، والمعصوب: ما سكن خامسه كان أصله مفاعلتن فسكنتْ لامه ونقل إلى مفاعيلن؛ وهو: أعاتب هما وآمرها فيتبغيض ببنيي وتبعيص يبني تقطيعه:

أعساتسبسها واآمسرهسا فستغضبيني وتسعسبيني ميفيالستين ميفياعسلستين ميفياعسلستين

زحافه

يجوز في كل مفاعلتن إلا التي في ضرب البيت الثاني أن يسكَّن خامسه، فينقل إلى مفاعيلن ويسمّى: معصوباً، ويجوز إذا صار مفاعيلن أن يحذف ياؤه فيبقى مفاعلن ويسمّى: معقولاً؛ والمعقول ما سقط خامسه بعد سكونه، ويجوز أن يحذف نونه فيبقى مفاعيل ويسمّى: منقوصاً؛ والمنقوص ما سقط سابعه بعد سكون خامسه؛ ويجوز فيه الخرم، فإذا نُحرم مفاعلتن بقي فاعلتن فينقل إلى مفتعلن ويسمّى: أعضب، وإن خُرم وقد صار مفاعيلن في فاعيلن فينقل إلى مفعولن ويسمّى: أقصم، فإن خُرم وقد صار مفاعيلن بقي فاعيلن فينقل إلى مفعول ويسمّى: أعضب، وإن خُرم وقد صار مفاعيلن بقي فاعيلن فينقل إلى مفعول ويسمّى: أعضم، فإن خُرم

۳
الأمثال السائرة:

ذكرها بروكلمان<sup>(٢)</sup> باسم «الأمثال السائرة من شعر المتنبي»؛ وأشار إلى وجود نسخة خطية منها في مصر، وبهذا الاسم أسماها بعض المتأخرين الذين ترجموا للصاحب وسجَّلوا قائمة مؤلفاته<sup>(٣)</sup>، كما أسماها بهذا الاسم أيضاً ناسخ النسخة الخطية والأستاذ امتياز علي عرشي الرامبوري<sup>(1)</sup>، وذكرها الزركلي فقال: «قد جمع الصاحب بن عبَّاد لفخر الدولة نخبة من أمثال المتنبي وحكمه»<sup>(٥)</sup>، ولم يسجل للرسالة اسماً معيَّناً.

- (١) الاقناع: ورقة ١١/أ وب ـ ١٢/أ.
  - (٢) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١.
- (٣) مقدمة الهداية والضلالة: ٢٢، ومجلة ثقافة الهند: مجلد ٤ عدد ٤ ص٤٧.
  - (٤) ثقافة الهند: العدد الأول من المجلد الخامس: ١٤.
    - (0) الأعلام: ١/٢٧.

وفَّقَتْ هذه الرسالة للنشر أربع مرَّات.

(أولها): في كتاب أنوار الربيع في أنواع البديع للسيد علي خان المشتهر بابن معصوم المدني المتوفى عام (١١١٨هـ)، ويقول السيد علي خان في التقديم لها:

«مدار الناس الآن على أمثال أبي الطيب المتنبي دون غيرها غالباً، وقد جمع منها ابن حجة في شرح بديعيَّنه جملةً حسنة، ولكني وقفتُ للصاحب كافي الكفاة إسماعيل بن عبَّاد رحمه الله تعالى على رسالة جمع فيها أمثال أبي الطيب السائرة لمخدومه فخر الدولة، ووُجد بخط فخر الدولة على نسخة الأصل علامات على رؤوس بعض الأبيات، وهي علامات ما اختاره من الأمثال، وقد رأيت أن أثبت الرسالة المذكورة بعينها؛ وأثبت العلامات المزبورة لفخر الدولة ـ وهي خاء معجمة ـ علامة الانتخاب، وإنما نقلتها على ما هي عليه تعجباً من جودة نقده ودلالة على أنه اختيار الملوك وذوي الهمم العالية»<sup>(۱)</sup>.

ولعلَّ تسمية الرسالة باسم: «الأمثال السائرة» مأخوذة من تعبير السيد علي خان إذ يقول: «جمع فيها أمثال أبي الطيب السائرة»، ثم نفهم من مجموع كلامه أنه اطلع على نسخة الأصل المخطوطة في حياة الصاحب نفسه، وقد جاءت فيها علامات فخر الدولة التي وضعها بقلمه على بعض أبيات الرسالة.

(ثانيها): في المجلد السابع والعشرين من مجلة المقتطف؛ في ص٩٥٣ ـ ٩٦٠ من العدد العاشر وص١٠٥٠ ـ ١٠٥٦ من العدد الحادي عشر، من دون أي إشارة إلى المصدر الذي نقلت عنه الرسالة، وقالت المجلة في التقديم لها ما نصه:

(١) أنوار الربيع: ١٦٨.

«أمثال المتنبي؛ جمعها الصاحب بن عبَّاد لفخر الدولة، ويليق بكل طالب أن يكثر من تلاوة هذه الأبيات حتى يستظهرها، ويصير قادراً على استحضارها»<sup>(1)</sup>.

(ثالثها): في رسالة مستقلة طبعت ببيروت عام ١٩٥٠م باسم: «أمثال المتنبي»، وإذا كنت لم اطلع على نسخةٍ منها رغم فحصي البالغ فإني أعتقد أنها منقولة عن مجلة المقتطف الآنفة الذكر، بدليل اتفاقهما في تسمية الرسالة بـ«أمثال المتنبي».

(رابعها): في مجلة ثقافة الهند ـ مجلد ٥ عدد <sup>(٢)</sup> ـ، وقد ذكر ناشرها السيد امتياز علي بأنه نقلها عن نسخة مخطوطة من كتاب أنوار الربيع.

وقد عثرت ـ بالإضافة إلى هذه النسخ المطبوعة ـ على نسخة خطية صوَّرتها مكتبة الإمام الحسن العامة عن نسخة مصر، وهي في ١٦ صفحة من الحجم الكبير (فولسكاب)، وقد كتبت بخط نسخ حديث لا يتعدى هذا القرن، وليس في آخرها ذكر لاسم الناسخ أو لسنة النسخ.

ويفيدنا قول الصاحب في مقدمة هذه الرسالة من أنه ألفها للأمير السيد الشاهنشاه فخر الدولة إنها كانت من أواخر مؤلفاته أو آخرها على وجه الضبط، فهي قد ألّفت بعد عام ٣٧٢ه الذي أصبح فيه فخر الدولة أميراً سيداً شاهنشاها، وليس لدينا من كتب الصاحب ما عُلِم تأليفه بعد هذا الدور.

وقبل أن أنتقل من هذا الموضع أود أن أشير إلى أن الدكتور محمد

- (۱) المقتطف: مج ۲۷ ص٩٥٣.
  - (۲) من ص۱۶ ـ إلى ـ ٤٤.

مندور قد أظهر الشك في نسبة هذه الرسالة للصاحب، وقد ذكرنا ـ فيما سبق من فصول الكتاب ـ دليل شكه ومناقشة هذا الدليل فلا نعيد<sup>(۱)</sup>.

يبدأ الصاحب رسالته بقوله:

«الحمد لله الذي ضرب الأمثال للناس؛ لا يستحيي أن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقها، وصلى الله على أفصح العرب، وسرّ عبد المطلب، صلى الله عليه وعلى آله أخيار الأمم، وأنوار الظلم.

كم مثلٍ ضرب فيه الحجة البالغة، والحكمة الواضحة، ثم أن الله تعالى قد أحيى بالأمير السيد الشانشاء فخر الدولة وملك الأمة \_ أطال الله بقاء، ونصر لواه \_ دائر العلوم والآداب، وأقام برأيه ورايته أسواقهما وكانت<sup>(٢)</sup> في يد الكساد بل الذهاب، فهو يقدّم على المعرفة، ويقرّب على التبصرة، لا كالملوك الذين يقال لهم:

دع المكارم لا تنهض لبغيتها واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي

ومن نعم الله ـ تعالى ـ عليه؛ أدام الله النعم لديه، إن الله قرن ألفاظه بفصل المقال، ورشَّح كلامه بضرب الأمثال، وسمعتُه ـ أعزَّ الله نصره ـ يتمثل كثيراً بفصوص من شعر المتنبي هي لب اللب... فأمليتُ ما صدر عن ديوانه من مثل رائع<sup>(٣)</sup> في فنه، بارع في معناه ولفظه، ليكون تذكرة في المجلس العالي<sup>ي(٤)</sup>.

ويختم الصاحب رسالته بهذه الأبيات:

(١) تراجع ص١٨٢ ـ ١٨٣ من هذا الكتاب.
 (٢) في الأصل المخطوط: وإن كانت.
 (٣) في الأصل المخطوط وفي ثقافة الهند: واقع، وهو تصحيف واضع.
 (٤) الأمثال السائرة: ٢. مخطوط مصور بمكتبة الإمام الحسن العامة.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تشتة/ المؤلفات

إن الــــنـــفــوس عـــدد الآجــال وربَّ قــبــح وحــلــيَ ثــقــالِ أحسن منها الحسن في المعطال فخر الفتى بالنفس والأفعال من قبله بالعم والأخوال(^) ومما اختاره في أثنائها من شعر المتنبى هذه الأبيات: وإذا السشيخ قسال أفي فسمسا مس لَّ حياة وإنما الضعف ملّا آلية البعييش صبحية وشبياب فسإذا وليتساعسن السمبرء وتسي أبدأ تسترد ما تهب الدن يا فيا ليت جودها كان بخلا وهي معشوقة على الغدر لا تح فظ عهداً ولا تستمم وصلا كل دمع يسيل منها عليها وبفك اليدين عنها تُخلّي (٢) ٤ التذكرة:

ورد ذكرها مكرراً في كتب الباحثين المتأخرين<sup>(٣)</sup>، ولكني لم أجد لها ذكراً في كتب المتقدمين إلا عند ابن شهرآشوب<sup>(٤)</sup> فقط.

نشرتُ الرسالة أخيراً ضمن المجموعة الثانية من «نفائس المخطوطات» في عام (١٣٧٣هـ) في (٩) صفحات، وكانت النسخة التي طبعتُ عليها التذكرة منتسخة بدورها عن نسخة قديمة يرجع تاريخها إلى عام (٨١٣هـ) حسبما يذكر ناسخها في آخر الرسالة<sup>(٥)</sup>، ولكني لم أعثر -مع الأسف ـ على نسخة الأصل بالرغم من شدة الفحص عنها، ويذكر

- (۱) نفس المصدر: ۱۲.
  - (٢) نفس المصدر: ٩.
- (٣) روضات الجنات: ١٠٦، وأعيان الشيعة: ٢١/٤، والذريعة: ٢١/٤، والغدير: ٢١/٤.
  - (٤) معالم العلماء: ٨.
  - (٥) نفائس المخطوطات: ٢/ ٨٦.

الشيخ الطهراني أنه رأى نسخة منها بخط الشيخ شرف الدين المازندراني تاريخ كتابتها سنة (١٠٥٥هـ)<sup>(١)</sup>، ولست أدري أين تحل هذه النسخة الآن؟

لم يرد في الكتاب ما يشعر بتاريخ تأليفه، ولكني أعتقد أنه من إنتاج الصاحب الشاب يوم كان مأخوذاً بالاعتزال والدعوة إليه، منغمساً في ذلك كل الانغماس، فقد قسم أصول الدين على طريقة المعتزلة، وبحثها بحثاً اعتزالياً صرفاً، ولدى مقارنة هذه الرسالة بالإبانة التي مرت الإشارة إليها أستطيع أن أقول أنها متأخرة عن الإبانة في تاريخ التأليف لأن رأيها في الإمامة متدرج نحو التشيع ومنساق إليه، وإن تشابهت الرسالتان كثيراً في أسلوب البحث وسرد الأدلة وطريقة التفكير والمناقشة.

يبدؤها الصاحب بقوله:

«الأصول الـخـمـسـة: الـتـوحيـد، والـعـدل، والـصـدق فـي الـوعـد والوعيد، والمنزلة بين المنزلتين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فصُّ المقالة النظر، لأن بالتدبر والتميُّز يعرف الصحيح من السقيم، قال الله تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرَءَانَ﴾، وقال عزوجل: ﴿فَآعَتَبِرُوا يَتَأْوَلِي ٱلأَبْصَدِكِ، والتقليد فاسد، لأنه يوجب أن يعذر الله جميع المبطلين الذين قلَدوا آباءهم الظالمين»<sup>(۲)</sup>.

ويختم الصاحب كتابه بقوله:

«وخيرة الناس بعده من اختاره لأُخوَّته عليُّ بن أبي طالب (ع)،

- (١) الذريعة: ٢٢/٤.
- (٢) نفائس المخطوطات ٢/ ٨٧.

لاجتماع الجهاد والعز والعلم والزهد والسابقة فيه، وهذه الخصال متفرقة في غيره، قال عزوجل: ﴿وَالسَّنِقُونَ السَّنِقُونَ \* أَوَلَتَهِكَ ٱلْمُقَرَّوُنَ»، وقال تعالى: ﴿وَفَضَّلَ اللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَ ٱلْقَنْعِدِينَ»، وقال تعالى: ﴿مَلَ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَنُونَ وَٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ »، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوْلُى، وقال تعالى: ﴿قُلُ لَا آسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمُوَدَّةَ فِي ٱلْقُرِينَ ﴾ (''.

ومن نماذج بحوث الكتاب قول الصاحب في العدل:

«نقول: الخير والشر من عند الله، ونريد به الحياة والموت؛ والغنى والفقر؛ والعافية والسقم؛ والخصب والجدب، فأما القبائح والفضائح فلا تكون من أحكم الحكماء.

ونقول: حسناتنا من الله؛ ليس بمعنى أنه قطعها، ولكن أعان عليها، وهدى إليها، وأمر بها، وأراد فعلها، كما يقول الإنسان للعالِم الذي أخذ عنه: جميع ما أُحسنه منك، كما قال تعالى: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذَّ رَمَيْتَ وَلَنَكِرَبَ ٱللَّهَ رَمَنَهُ.

ونقول: سيآتنا من الشيطان؛ ليس بمعنى أنه فعلها، ولكن وسوس بها وحسَّنها وزيَّنها ودعا إليها، كما قال عزوجل: ﴿فَوَكَزَمُ مُوَىَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيَّهُ قَالَ هَٰذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِيُ ﴾<sup>(1)</sup>.

ديوان شعره:

أشار إليه أكثر المؤرخين من قدماء ومحدثين (")، وفي بروكلمان:

- (١) نفس المصدر: ٢/ ٩٥.
- (٢) نغائس المخطوطات: ٢/ ٩٢.
- (٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠، وأنباه الرواة: ٢٠٣/١، ومعالم العلماء: ٨، وبغية الوعاة: ١٩٧، وكشف الظنون: ١٩٦/١، وهدية العارفين: ٢٠٩/١، وتأسيس الشيعة: ١٦١، والغدير: ٤١/٤.

إن منه نسختين بمكتبة أيا صوفيا بتركيا ونسخة بالهند<sup>(١)</sup>، وذكر السيد محسن الأمين وجرجي زيدان: إن نسخة منه في مكتبة أيا صوفيا<sup>(٢)</sup>.

ولدى تصوير نسختي أيا صوفيا والاطلاع عليهما ظهر أنهما ديوان صاحب آخر؛ هو الصاحب بن مكانس، وإن مفهرس المكتبة لم يدقق في قراءة النسختين، فسجَّل نسبتهما إلى إسماعيل بن عبَّاد بمجرد رؤيته لاسم الصاحب، وتبعه في هذه النسبة المستندة إلى الخطأ كلِّ من بروكلمان والأمين وزيدان.

أما نسخة الهند التي أشار إليها بروكلمان فقد وقفت على تصوير لها بمكتبة الإمام الحسن العامة في (٣٧) ورقة، فرأيتها لا تحوي كل شعر الصاحب، بل اقتصرت على خصوص شعره الديني المذهبي فقط، وهي منسوخة في شهر جمادى الآخرة سنة (١١٧٢هـ) بخط عبد الله بن إبراهيم بن إسماعيل بن القاسم ابن أمير المؤمنين المتوكل على الله إسماعيل بن أمير المؤمنين المنصور بالله القاسم بن محمد بن علي بن محمد بن علي بن الرشيد بن أحمد بن الأمير الحسين.

ورأيت في مكتبة العلامة الشيخ محمد علي اليعقوبي في النجف مجموعة جمع فيها المرحوم الشيخ محمد السماوي شعر الصاحب المدوَّن في يتيمة الدهر ومناقب آل أبي طالب وبعض الكتب الأدبية المطبوعة، وكتبها بخطه في (٥١) صفحة، ويقول في التقديم لها:

«أما بعد: فهذه تقاصير من شعر الصاحب إسماعيل بن عبَّاد جمعتها مرتباً على الحروف، لأن ديوانه لم أجده في العراق وطلبته من الهند فلم يتيسر لي ـ مع وجوده ـ، فأردت جمع ما في اليتيمة والمناقب

- (١) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١.
- ۲) أعيان الشيعة: ١١/١١، وتاريخ آداب اللغة العربية: ٢/ ٢٧٥.

وغيرهما منه، فرأيت السيد المحسن العاملي ـ أدام الله فضله ـ قد جمع ذلك في أعيان الشيعة فرتَّبته وزدته، وعسى الله أن يمن بباقيه»<sup>(۱)</sup>.

وأظن أن نسخة الهند التي أشار إليها السماوي هي التي اطلعت على مصوَّرٍ لها في العراق ـ كما مر ـ، وإذن فهي النسخة الفريدة في العالم حسبما ترشدنا إليه فهارس المخطوطات وبحوث المعنيَّين بهذه الشؤون.

يبدأ الديوان بهذه القصيدة :

«قال الصاحب الجليل كافي الكفاة أبو القاسم إسماعيل بن عبَّاد ـ رحمه الله تعالى ـ في التوحيد:

وقد أنجدت غلوا فهل لك منجدً وكيف يزور الطيف من ليس يرقدُ فغار بنار الوجد فهي توقَّدُ تباعد بُعد النجم بل هي أبعدُ وإن كرَّ فيها الطرف در مبدَّدُ تميَّلُ من سكراتها وتميَّدُ ترنَّح عند المشي وهو مقيَّدُ فشوهد منه طرفُ باكٍ مسهَّدُ دنانير لكنَّ السماء زبرجد»<sup>(۲)</sup> لقد رحلت سعدى فهل لك مسعدً لقد بتُّ أرجو الطيف منها يزورني وقد كان لي من مدمع العين منبعٌ رعيتُ بطرفي النجم لمّا رأيتها تنير الثريّا وهي قرط مسلسل وتعترض الجوزاء وهي ككاعب وتحسبها طوراً أسيرَ جناية ولاح سهيل وهو للصبح راقب أردد عيني في النجوم كأنها وجاء في ختام الديوان: «وقال أيضاً:

(١) شعر الصاحب: ٢. مخطوط بمكتبة اليعقوبي.
 (٢) ديوان الصاحب: ٨/أ. مخطوط مصور بمكتبة الإمام الحسن العامة.

قالوا: خراسان أخرجت رشاً ليس له في ملاحها ثاني فقلت: لا تنكروا محاسنه فمطلع الشمس من خراسان إلى هذا المحل الذي وجدته منقولاً... وما سواه مما لحق من

شعر الصاحب فنقلته من خطٍّ بعض الشيعة. . . وقال أيضاً :

وشـادن [جـــمــالــه] تـقـصـر عـنـه صـفـتـي أهـوى لــتـقـبـيـل يـدي فـقـلـت: قـبّـل شـفـتـي وقال في وصف الخمر:

رقَّ الـزجـاج ورقَّـت الـخـمـرُ وتـشـابـهـاً فـتـشـاكـل الأمـرُ فـكـأنـمـا خـمـر ولا قـدح وكـأنـمـا قـدح ولا خـمـرُ

وقال أيضاً يرثي كبير بن أحمد الوزير :

يقولون لي: أودى كثير بن أحمد وذلك رزَّ في الأنام جليلُ فقلت: دعوني والعلا نبكةِ معاً فمثل كثير في الرجال قليلُ

تمام هذا الديوان المبارك كان في ليلة الأحد ليلة رابع عشر من شهر جمادى الآخر من شهور سنة اثنتين وسبعين ومائة بعد الألف من هجرته النبوية صلوات الله عليه وعلى آله. . إلخ»<sup>(1)</sup>.

٦ رسائل الصاحب:

أسماها بعض المؤرخين: «الكافي في الرسائل»<sup>(٢)</sup>، وذكر ياقوت في مؤلفات الصاحب: «ديوان رسائله عشرة مجلدات، وكتاب الكافي

- (۱) ديوان الصاحب: ٣٦ب ـ ١٣٧.
- (٢) الفهرست: ١٩٤، ووفيات الأعيان: ١/٢٠٨، وتاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠،
   وشذرات الذهب: ٣/١١٤.

رسائل»<sup>(۱)</sup>، كما ذكر حاجي خليفة: «كافي الرسائل<sup>(۲)</sup>، ورسائل ابن عبَّاد»<sup>(۳)</sup>، كما ذكرها أيضاً لفيف آخر بأسماء مختلفة ترجع جميعها إلى معنى واحد<sup>(٤)</sup>.

قال حاجي خليفة: إن الرسائل مرتبة على خمسة عشر باباً<sup>(0)</sup>، وقال ياقوت: إنها عشرة مجلدات \_ كما مر \_، وقال أبو حيان التوحيدي: إنها ثلاثون مجلدة<sup>(٢)</sup>، وأظن أن رواية التوحيدي أرجح الروايات، لأنه اطلع على مكتبة الصاحب وطُلب منه نسخ هذه المجلدات؛ فهو أعرف بها وبعدد مجلداتها من غيره، كما أظن أن سائر ما ينسب لابن عبَّاد من "منتخبات خطية»<sup>(٧)</sup> و"فصول أدبية ومراسلات عبادية"<sup>(٨)</sup> مقتبس كله من مجموع رسائله الذي ذكره أبو حيان التوحيدي.

والمؤسف أن تكون عهود نكبات العلم والثقافة في سالف الأيام قد أتلفت ـ فيما أتلفت ـ هذه المجلدات الثلاثين من رسائل ابن عبَّاد، وتحتفظ اليوم مكتبة باريس الوطنية بمجلد واحد من هذه المجلدات كتب عام (٥٧٧هـ)، وهو يحتوي على منتخبات من رسائل الصاحب أسماها

- معجم الأدباء: ٢/ ٢٦٠.
   کشف الظنون: ٢/ ٢٣٧٦.
   کشف المصدر: ٢/ ٩٠١.
   أنباه المواة: ٢/ ٢٠٣. وتاديخ إلى
- (٤) أنباه الرواة: ٢٠٣/١، وتاريخ ابن خلدون: ٤٦٦/٤، ونزهة الألباه: ٣٩٩، ومعاهد التنصيص: ٢/١٥٧، وبغية الوعاة: ١٩٧، وتأسيس الشيعة: ١٦١، وأعيان الشيعة: ١١/٤٤، والغدير: ٤١/٤.
  - (٥) كشف الظنون: ٩٠١/١.
  - (٦) معجم الأدباء: ٣٤/١٥.
  - (٧) تاريخ آداب اللغة العربية: ٢/ ٢٧٥.
    - (٨) مقدمة الهداية والضلالة: ٢٢.

۲۰۸

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

بروكلمان: «المختار من رسائل الصاحب»<sup>(١)</sup>، وقد طبعت هذه المنتخبات بمصر عام (١٣٦٦هـ) في (٢٤٥) صفحة؛ بتحقيق الأستاذين عبد الوهاب عزام وشوقي ضيف.

جاء في أول الكتاب:

«ذكرتَ \_ أطال الله بقاءك \_ شديد حرصك على تحفُّظ بعض رسائل الصاحب كافي الكفاة رضي الله عنه، واحتياجك على من تستعين به على جمع ذلك مبوَّباً، مختاراً الأشف فالأشف منه. فوعدتك القيام لك به، وجرَّدت له عنايتي، وخرَّجت من كل باب من أبواب ديوان رسائله العشرين عَشر رسالات ليخفَّ حجم هذا المجموع ولا يعتاص تحفَّظه. وقد رجوتُ أن يقع ذلك منك موضع الوفاق، والله ولي التوفيق والإرشاد»<sup>(٢)</sup>.

> وفيما يلي فهرس أبواب الكتاب: **الباب الأول ـ** في البشائر والفتوح. **الباب الثاني ـ** في العهود.

**الباب الثالث ـ في** الأمان والأيمان والمواقفات والمناشير ومراعاة الكبيسة من السنين وما يجري مجراه.

> **الباب الرابع ـ ف**ي أمر الحجيج والمصالح والثغور . **الباب الخامس ـ ف**ي الاستعطاف وما يجانسه.

**الباب السادس ـ** في إصلاح ذات البين والدعاء إلى الطاعة وتهجيبن العقوق بين ذوي الأرحام وما يشاكل ذلك.

- (١) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١.
  - (٢) رسائل الصاحب: ١.

الباب السابع - في المدح والتعظيم. الباب الثامن - في الذم والتهجين وما يجرى مجراه. الباب التاسع - في التهاني. الباب العاشر - في التعازي. الباب الحادي عشر \_ في الإخوانيات والمداعبات. الباب الثاني عشر - في التشكر. الباب الثالث عشر \_ في الاستزادة والتقريع. الباب الرابع عشر \_ في التنصل والاسترضاء. الباب الخامس عشر - في الشفاعات. الباب السادس عشر - في توصية العمال بتجلُّب المال وإظهار العفاف وحسن السياسة. الباب السابع عشر - في الأدب والمواعظ. الباب الثامن عشر - في فصول وغُرَر وتوقيعات ودُرَر. الباب التاسع عشر - في النوادر وهي الكتب النادرة. الباب العشرون \_ في الشوارد وهي الكتب المختلفة المعاني. وجاء في ختام الكتاب ما نصه: «وله:

كتابي ومولانا محبوٌّ من النعم بما يتجلى صنع الله فيه باهراً للعيون، محققاً للظنون، والحمد لله رب العالمين، وصلواته على محمد وآله أجمعين.

وتأخرت كتبي عن مولاي لكرور علل عليَّ صارت حِلْفاً لازماً، وطبعاً ثانياً، حتى عادت الصحة كطارقٍ مستغرَب، وطارىءٍ مستبدَع، وعولت في المهمات أجمع على ما ينهيه أبو فلان، فقد عرف في كل باب ما عرفته وعلم منه ما علمته، وقد نهض منذ أيام، والله ييسّر المنائح...

وكان مولاي ـ أدام الله عزه ـ بشَّر بما تيسر في كذا، فابتسمت ثغور الأمل، وآذنت بنهاية المراد في أقرب أمد، لا زالت عزائم مولانا غنائم لأوليائه، وصوارم على أعدائه. وكتاب البشرى بغية الطرف ليجلوه، والروح ليغذوه.

آخر الباب العشرين، وبه تمام هذا المجموع من الديوان، والحمد لله حق حمده، والصلاة على النبي محمد وآله»<sup>(۱)</sup>.

رسالة في أحوال عبد العظيم:

نشرتُ هذه الرسالة في المجموعة الرابعة من نفائس المخطوطات عام ١٣٧٤هـ في (٤) صفحات، وقلتُ في أثناء التقديم لها:

«المؤسف جداً أننا لم نشاهد ذِكراً لاسم هذه الرسالة في كتب التاريخ والتراجم التقليدية كمعجم الأدباء ويتيمة الدهر ووفيات الأعيان وأمثالها<sup>(٢)</sup>، ولكن لدينا من القرائن ما يبعث على الاطمئنان بصحة نسبتها، كقِدم تاريخ كتابة النسخة الأممّ، وكاشتمال هذه الرسالة على الاهتمام بالعدل والتوحيد؛ وذِكر ما روي عن عبد العظيم فيهما؛ ومدح المترجم له بكونه ممن يقول بهما، وهذا مشابه لنمط أسلوب الصاحب واهتمامه بهذين الأصلين من أصول الدين في سائر كتبه الكلامية.

- (١) رسائل الصاحب: ٢٤٤ ـ ٢٤٥.
- (٢) ورد ذكر هذه الرسالة في بعض الكتب المتأخرة كروضات الجنات: ١٠٧، وأعيان الشيعة: ١١/ ٤٣٠، والغدير: ٢/٤.

والنسخة التي طبعت عليها الرسالة مخطوطة عام (١٣٢٤هـ) في النجف الأشرف، وهي منتسخة ـ بدورها ـ عن نسخة المحدث المغفور له الميرزا حسين النوري... المخطوطة عام (١٣٥هـ) بخط بعض بني بابويه»<sup>(۱)</sup>.

بدأ الصاحب هذه الرسالة بقوله:

«سألتَ عن نسب عبد العظيم الحسني المدفون بالشجرة؛ صاحب المشهد ـ قدَّس الله روحه ـ وحالِه واعتقاده، وقدرِ علمه وزهده، وأنا ذاكر ذلك على اختصارٍ، وبالله التوفيق.

هو أبو القاسم عبد العظيم بن عبد الله بن علي بن الحسن بن زيد بن الحسن بن علي بن أبي طالب عليه وعلى آبائه السلام. ذو ورع ودين، عابد معروف بالأمانة وصدق اللهجة، عالم بأمور الدين، قائل بالتوحيد والعدل. . إلغ»<sup>(۲)</sup>.

وجاء في ختام الرسالة:

«روى عبيدالله بن موسى، عن عبد العظيم، عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قال الرضا (ع): ثمانية أشياء لا تكون إلا بقضاء الله وقدره: النوم واليقظة، والقوة والضعف، والصحة والمرض، والموت والحياة.

ثبَّتنا الله بالقول الثابت من موالاة محمد وآله، وصلى الله على سيدنا رسوله محمد وآله أجمعين»<sup>(٣)</sup>.

- نفائس المخطوطات: 1/٧٤.
- (٢) نفائس المخطوطات: ١٩/٤.
  - (٣) نفس المصدر : ٢٢/٤.

٨ | رسالة في الطب:

لم أجد بين المؤرخين القدامي من ذكر هذه الرسالة غير الثعالبي صاحب اليتيمة، فقد أشار إليها، وأسماها بهذا الاسم، ونقلها نصاً في كتابه<sup>(۱)</sup>، وروى عن بعض معاصريه كثيراً من المدح والثناء عليها، ولم أكن لأفردها وأخصَّها بالذكر لولا اهتمام الثعالبي بها، وإكباره لما تضم من فوائد وتحوى من نكاتٍ ودقائق.

ووردت هذه الرسالة في كتاب «رسائل ابن عبَّاد» على شكل رسالة مرسلة منه إلى صديقه أبي العبَّاس الضبيّ بمناسبة مرض ألَّم به، فاحتلت من الكتاب ما يزيد بقليل على صفحتين.

بدأها الصاحب بقوله:

«وصل كتاب مولاي فلصق بيدي، ونَدِي على كبدي، ولم أدر بماذا أنعته وقد ملّى قلبى وملأ صدري، وكيف أصفه وقد أمتع نفسى ورفع طرفي، وهل أقول نسيم الرياض تدرَّجت الشمال على أنوارها، وأغريت الصبا بإخراج أسرارها، أم أقول الحياة عادت في الجسد، والروح سرى في البدن، فله على كل مستحسن أنيق فضل، وعند كل حِضار سبق وخَضل»<sup>(۲)</sup>.

ويقول في آخرها:

«أغنى الله مولاي عن الطب والأطباء بالسلامة والشفاء، وقد كتبت في كذا ما يغني اهتمام سيدي به عن ترديد ذكره:

وإذا رميتَ إلى ابن عزم حاجةً فاعلم بأن جناحها يَستَيْسِرُ (")

- - یتیمة الدهر: ۲/ ۱۸۰ ۱۸۲.
  - (٢) رسائل الصاحب: ٢٢٨ ـ ٢٢٩.
    - (٣) نفس المصدر : ۲۳۰.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

٩ رسالة في الهداية والضلالة:

لم يذكرها أحد من المؤرخين، ولكنها ليست بحاجة إلى تأييد تاريخي في صحة انتسابها لمؤلفها، لأن نسختها الخطية منسوخة في حياة الصاحب عام (٣٦٤هـ) ومزدانة بخطه، وقد كتب الصاحب عليها ما نصه:

«بسمه تعالى. أنهاه أدام الله فضله، وكتب إسماعيل بن عبَّاد. شهر رجل الفرد سنة ست وستين وثلاثمائة. الحمد لله وحده»<sup>(1)</sup>.

والنسخة محفوظة في خزانة كتب الوجيه مجيد موفّر في طهران، وقد نشرت في عام ١٣٧٤هـ في (٢٠) صفحة، فكانت الكتاب الأول من منشورات «أنجمن فرهنكي مهر».

ومن الاطلاع على تاريخ نسخها عام (٣٦٤هـ) وتاريخ تعليق الصاحب عليها عام (٣٦٦هـ) نستطيع أن نقول إنها من مؤلفاته في أواخر شبابه، ومنهجها في البحث والتفكير شبيه جداً بمنهج الصاحب في الإبانة والتذكرة وغيرها من مؤلفاته الكلامية.

يبدأ الصاحب كتابه بقوله:

«الحمد لله الواحد العدل فلا يجور فيما أنشأ وابتدع؛ الرحيم فلا ظلم فيما ابتدأ واخترع؛ الحكيم الذي لا باطل فيما قدَّم وأخَّر؛ العليم فلا سَفَّةَ فيما قضى وقدَّر، المنزَّه عن إضلال العبَّاد عن الدين؛ وإغوائهم عن الحق المبين، الذي لا يدَّخر عن عبَّاده إحساناً، ولا يختزل دونهم إرشاداً وبياناً، المتعالي عن فعل القبائح وإرادة الفواحش والفضائح، وصلى الله على نبيه المبعوث لهداية الكافَّة، المرسل بالرحمة والرأفة،

(١) رسالة في الهداية والضلالة: ٥٢.

وعلى أهل بيته نجوم الإسلام وشموس الإيمان، وسلّم تسليماً.

أمّا على أثر ذلك \_ أدام الله توفيقك لما يرضيه، ونزَّهك عمّا يعتقد أبناء الإلحاد فيه \_ سألت أن أذكر لك جملة من الكلام في الهداية والضلال، يزداد بها نفاذ بصيرتك ونقاء سريرتك؛ في وصف الله \_ عزَّ اسمه \_ بالعدل؛ وتنزيهه عما يحيله القدريَّة من صريح الجور والظلم، فقد تقدم من كلام سلفنا في هذا الباب ما يغني... ونبتدىء القول فخذوه»<sup>(1)</sup>.

ويقول في ختام الرسالة:

«جعلنا الله ممن أقرَّ بذنبه، ولا يحيل به على ربّه، وتوفّانا على القول بتوحيده، والإقرار بعدله، وموالاة نبيه محمد خير خلقه والنجوم الزاهرة من أهل بيته، صلى الله عليه وعليهم وسلّم تسليماً»<sup>(٢)</sup>.

ومن نماذج مباحث الكتاب قوله:

«فأما الختم والطبع والأغلال التي أخبر أنَّها في الأعناق فعلى طريق التمثيل، كأنهم لما لم يستفهموا هذه الأبيات شُبّهوا بمن ختم على حواسه وحيل بينه وبين رشاده. ألا ترى أنه قال: ﴿مُمُمْ بُكَمُ عُتَى ﴾، وليسوا في الحقيقة كذلك، لكنهم كانوا بهذه المثابة لما لم يعلموا هذه الأدوات في هذه الآيات.

والذي يدلُّ أنَّ ذكر الأغلال والأقياد مجاز قولُ الأفوه الأودي : كيف الرشاد وقد صرنا إلى نفرٍ لهم عن الحق أغلال وأقيادُ ويدل عليه قوله تعالى : ﴿أَفَلَا يَنَدَبَّرُونَ أَلَقُرْءَانَ أَمَّرَ عَلَى قُلُوبٍ

- (1) رسالة في الهداية والضلالة: ٣٤.
  - (٢) نفس المصدر : ٥١.

أَقَفَالُهَا﴾، فلو أن على قلوبهم الأقفال ـ على الحقيقة ـ لكان في أعناقهم الأغلال على الحقيقة.

وقد أخبر الله تعالى بما هو أكثر من هذا في التمثيل فقال: ﴿إِنَّكَ لَا تُسْعِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُتْبَعُ ٱلصَّمَّ ٱلدَّعَآءَ﴾ وهـم لـم يكونـوا أمـواتـاً، ولكـن في حكمها»<sup>(۱)</sup>.

۱۰ عنوان المعارف:

ذكره ياقوت الحموي في معجمه باسم: «عنوان المعارف في التاريخ»<sup>(٢)</sup>؛ فكان هو المؤرخ الوحيد الذي سجَّل اسم الكتاب في قائمة مؤلفات ابن عبَّاد، ثم كان المرحوم السيد محسن الأمين أول من كشف عنه النقاب، إذ عثر على نسخة خطية منه كتبت في شهر رجب سنة (٢٤هـ) أي بعد وفاة الصاحب بخمس وثلاثين سنة<sup>(٣)</sup>، فكانت هذه النسخة بقِدَم تاريخها وقرب عهدها من حياة مصنفها مصدراً كافياً لإثبات انتسابها للصاحب، كما كانت - في الوقت نفسه - أمّاً لسائر النسخ الخطية الموجودة اليوم.

طبع الكتاب ضمن المجموعة الأولى من نفائس المخطوطات في النجف الأشرف سنة (١٣٧٢هـ) في (٢٩) صفحة، ويدور بحثه الموجز على تاريخ النبي (ص) ومَنْ خوطب بعده بالخلافة حتى المطيع العباسي، كما ذكر في آخر عرضه للأمويين تاريخ من بويع له بالخلافة في عهد بني أمية كالحسين بن علي، وابن الزبير، ومحمد بن الحنفية وغيرهم.

- الهداية والضلالة: ٤٦.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.
- (٣) أعيان الشيعة: ٤٣٠/١١.

ويظهر من مقدمة الكتاب أن الصاحب قد ألَّفه بطلبٍ من بعض أصدقائه من دون أن يذكر اسمه أو أية إشارة إليه، فلم أستطع معرفته كما لم أستطع معرفة تاريخ تأليفه؛ لعدم وجود أي قرينة تدل على ذلك. افتتح الصاحب مؤلَّفه بقوله:

«قد أسعفتك بالمجموع الذي التمستَه؛ في نسب النبي صلى الله عليه وعلى آله؛ وبنيه وبناته، وأعمامه وعمّاته، وجمل من غزواته، وسائر ما يتصل بذلك من ذكر مولده ومدفنه وهجرته، وتسمية أفراسه ونوقه وسيفه ودرعه، وأتبعت ذلك بذكر من خوطب بالخلافة على النسق، غير مرتّب للمفضول والفاضل والجائر والعادل، إذ لو ابتدأت بأتم الخلفاء فضلاً، وأعدلهم عدلاً؛ لافتتحت بسيد المهاجرين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صلوات الله عليه وعلى آله أجمعين، وذكرت عند انتهائي إلى كل منهم اسمَ أمه، ونبذاً من حاله، وأسماء طلبته، والإيجاز الذي حاولتَه، ورُسمت هذا المختصر بـ عنوان المعارف وذكر الخلائف ـ، فإذا أنت حفظته أتاك ما بعده بشرح وايضاح، وتلخيص وإفصاح، إن شاء الله"<sup>(1)</sup>.

وجاء في ختام الكتاب:

«المطيع بن المقتدر : أبو القاسم الفضل، أمه شعلة، بويع له يوم الخميس لثمانٍ بقين من جمادى الآخرة سنة أربع وثلاثين وثلاثمائة»»<sup>(٢)</sup>.

ومن مباحث الكتاب قوله فيمن بويع بالخلافة في مدة بني أمية:

- عنوان المعارف \_ نفائس المخطوطات: 1/0.
  - (٢) نفس المصدر: ٢٣/١٠.

«أبو عبد الله الحسين بن علي بن أبي طالب (ع)، وهو إمام الحق بايع له أهل الكوفة على رأس تسع وخمسين سنة وسبعة أشهر وعشرة أيام من الهجرة، وأخرج له يزيد من حاربه وقتله بالطف يوم عاشوراء سنة إحدى وستين من الهجرة، وكانت له سبع وخمسون سنة وثلاثة أشهر وثلاثة أيام، وكان أشبه الناس برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، تولّى قتله وحزَّ رأسه سنان بن أنس لعنه الله.

عبدالله بن الزبير: أبو بكر. أمه أسماء بنت أبي بكر الصديق، وهو أول مولود ولد في الهجرة. هاجت فتنته بعد قتل الحسين (ع)، وحج بالناس سنة ستين ولم يُبايَع له، ثم حج بهم سنة إحدى وستين، وبعث إليه يزيد بالجنود وحاربه، وكان يوم الحرة، وبايع الناس ابن الزبير سنة خمس وستين بعد موت معاوية بن يزيد بن معاوية، وقتل ابن الزبير يوم الثلاثاء لعشر بقين من جمادى الآخرة سنة ثلاث وسبعين.

أبو القاسم محمد بن أمير المؤمنين (ع)، وهو محمد بن الحنفية. خلع المختارُ بن أبي عبيدة ابنَ الزبير وبايع لمحمد (ع)، وكان النبي صلى الله عليه وآله وسلم أذن لعلي بن أبي طالب (ع) إن وُلِد له ولد بعده أن يكنيه بكنيته ويسميه باسمه، ودفن بالبقيع سنة إحدى وثمانين من الهجرة في ربيع الأول، وهو ابن خمس وستين سنة لم يُحسَب كملها»<sup>(1)</sup>.

۱۱ الفرق بين الضاد والظاء:

لم أجد من المؤرخين في القديم والحديث مَنْ ذكر هذه الرسالة، ولكني عثرت في مكتبة الإمام الحسن العامة على صورة لها عن النسخة

عنوان المعارف - نفائس المخطوطات: 1 / ۲۰ \_ ۲۱.

الأصلية المحفوظة في مكتبة الفاتح بتركيا، وقد جاء في آخرها ما نصه: «تم الكتاب، وفرغ من مشقه يوم الأربعاء ثاني عشر رجب سنة عشرين وخمسمائة، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد النبي وآله وسلم تسليماً»<sup>(1)</sup>.

وتقع الرسالة بمجموعها في (١٣) ورقة، ويدور موضوعها على تسجيل الفروق اللغوية بين حرفي الضاد والظاء، حيث رأى مؤلفها خلط الكتّاب بين هذين الحرفين والتباس أمرهما عليهم، فدعته غيرته على اللغة إلى تأليف هذه الرسالة، لتكون سبباً في إصلاح هذه الأخطاء ورفع الإيهام والالتباس عن موارد استعمال هذين الحرفين.

يبدأ الصاحب رسالته بقوله:

«كتاب الفرق ما بين الضاد والظاء المعجمتين؛ وتمييز بعضها من بعض؛ ومعرفة تأليف أبنيتهما، إذ كانا حرفين قد اعتاص معرفتهما على عامة الكتّاب، لتقارب أجناسهما في المسامع، وإشكال أصل تأسيس كل واحد منهما، والتباس حقيقة كتابتهما، لأن في ترك النظر في ذلك إفساداً للغة؛ وتغييراً لأحكام العربية؛ وهجنة على من لم يحط به معرفة؛ ومخالفة لحقائق الهجاء؛ وبياناً في تفسير المعاني، ألا ترى إنك إذا قلت: قرَّظت الرجل وقرَّضته... فالتقريظ مدحك إيّاه، والتقريض ذم واعتياب، وقولك: عظل الرجل أخته إذا منعها أن تتزوَّج؛ وعضلها إذا عهد إليها، وأنا أبيّن كل ظاء انتقلت من كلام العرب، وما ورد من نظائره من الضاد، وبالله التوفيق»<sup>(٢)</sup>.

وجاء في آخر الرسالة:

- (١) الفرق بين الضاد والظاء: ١٣/أ.
- (۲) الفرق بين الضاد والظاء: ۱/ب.

«الجلفاظ: الذي يقير السفن، ويقال: اجلنظز الرجل إذا وقع على ظهره ورفع رجليه»<sup>(۱)</sup>.

ومن أمثلة البحث اللغوي في هذه الرسالة ما يلي:

«الظرب: حجر نابت الأصل في أرضٍ أو جبل؛ ناتىء الطرف محدَّد؛ وجمعه ظراب؛ قال الشاعر:

إن جنبي على الفراش لناب<sup>(٢)</sup> كتجافي الأسرّ فوق الظرابِ الأسرّ: بعير في شُرَّته داء، وعامر بن ظرب: من فرسان الجاهلية، والظرابي والظربي جمع الظربان وهو: دابة لا يطاق فسوهُ، وقال: وهـل أنـتـم إلا ظـرابـثي فـضـة تقاسى وتستنشي بآنفها الطخمِ»<sup>(۳)</sup> [٢] الكشف عن مساوىء شعر المتنبي:

هكذا ورد اسم الرسالة في بعض المصادر التاريخية<sup>(٤)</sup>، وسميت في مصادر أخرى باسم: «الكشف عن مساوي المتنبي»<sup>(٥)</sup> كما سميت في بعض الكتب: «إظهار مساوىء المتنبي»<sup>(٦)</sup>، وفي بعضٍ آخر: «الأخذ على أبي الطيب المتنبي»<sup>(٧)</sup>.

- (1) نفس المصدر: 1/1۳.
   (1) في المخطوط: لنات، والتصحيح من لسان العرب: 1/٥٦٩.
   (٣) النات من المالية من المالية المالية المالية العرب: 1/٥٦٩.
  - (۳) الفرق بين الضاد والظاء: ٧/ب.
- (٤) الفهرست: ١٩٤، ووفيات الأعيان: ١/٢٠٨، وروضات الجنات: ١٠٦، وتاريخ
   الأدب العربي: ١٣٦/١.
- (٥) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠، وبغية الوعاة: ١٩٧، وكشف الظنون: ٢/ ١٤٩١، وتأسيس الشيعة: ١٦١.
  - (٦) معجم الأدباء: ٢٤/١٤، ويتيمة الدهر: ٤/٤.
    - (٧) نزهة الألباء: ٣٩٩.

روى بعض نصوصها لفيف من الأدباء في مؤلفاتهم<sup>(١)</sup>، وإن لم يصرح بعضهم باسم الصاحب حين النقل<sup>(٢)</sup>، وتعد هذه الرسالة ـ بحقي ـ من أهم مصادر تاريخ النقد الأدبي في القرن الرابع ـ على ما مرَّ تفصيله<sup>(٣)</sup> \_.

طبعت الرسالة بمصر سنة (١٣٤٩هـ) في (٢٤) صفحة، وكانت النسخة المطبوعة بتصحيفها وأخطائها وتحريفها مشوَّهة سقيمة إلى حدٍ بعيد. ووقفتُ في مكتبة الإمام الحسن العامة على نسخة مصوَّرة منها عن أصلها المخطوط المحفوظ في مكتبة دير الأسكوريال بأسبانيا، وهي حديثة الكتابة مغربية الخط أسماها ناسخها: «رسالة الصاحب كافي الكفاة في كشف عيوب المتنبي»، وتقع في (٢١) ورقة.

يظهر من مقدمة الرسالة أنها كتبت لشخص معيَّن لم يرد ذكره فيها ولم يشرْ ناشرها إليه، ولكن ناسخ النسخة الخطية يقول في صدرها: إنها ألّفت لأبي الحسين حمزة بن محمد الأصبهاني.

أما تاريخ تأليفها فلم يرد نص فيه، ولكنه كان قبل عام (٣٦٠هـ) الذي توفي فيه ابن العميد، لأن الصاحب يذكر أستاذه ابن العميد فيها فيقول في الداء له: «أدام الله أيامه، وحصَّن لديه إنعامه»<sup>(٤)</sup>، وإذا علمنا تاريخ قصد المتنبي لابن العميد في أرجان ومدحه له سنة ٣٥٤، وعلمنا طلب الصاحب من المتنبي أن يزوره في أصفهان ويمدحه ورفض المتنبي لذلك وثورة الصاحب على هذا الرفض نفهم أن الرسالة قد كتبت في الفترة الواقعة بين عامي ٣٥٤ ـ ٣٦٠.

- (١) يتيمة الدهر: ١٢٣/١ ـ ١٤٥، ونهاية الأرب: ٢٢١/٥.
  - (٢) الوساطة بين المتنبي وخصومه: ٣٥٢ و٣٥٤.
    - (٣) تراجع ص١٧٢ ـ ١٧٥ من هذا الكتاب.
      - (٤) الكشف: ٤.

يبدأ الصاحب الرسالة بقوله:

«أما بعد أطال الله مدتك، وأدام في العلوم رغبتك، فالهوى مركب يهوي بصاحبه، وظهر يغير براكبه، وليس من الحزن أن يزري العالم على نفسه بالعصبية، ويضع من علمه بالحمية، فالناس مع اختلافهم وتباين أصنافهم، متفقون على أنَّ تغليب الأهواء يطمس أعين الآراء، وإن الميل عن الحق يبهم سبل الصدق، وكنت ذاكرت بعض من يتوسم الأدب في الأشعار وقائليها والمجودين فيها، فسألني عن المتنبي فقلت: إنه بعيد المرمى في شعره، كثير الإصابة في نظمه، إلا أنه ربما يأتي بالفقرة الغراء مشفوعة بالكلمة العوراء، فرأيته قد هاج وانزعج... ولم يرض حتى تحداني فقال: إن كان الأمر كما زعمت فأثبت في ورقة ما تنكره، وقيّد بالخط ما تذكره... ففعلت وإن لم يكن تطلُب العثرات من

ويقول في آخرها :

«وكانت الشعراء تصف المآزر تنزيهاً لألفاظها عما يُستبشع ذكره حتى تخطّى هذا الشاعر المطبوع إلى التصريح الذي لم يهتد له غيره فقال:

إني على شغفي بما في خمرها لأعفُّ عما في سراويلاتها وكثير من العهر أحسن من عفافه هذا.

هذه ـ أيدك الله ـ مقدمة علقتها ليستدل بها على ما بعدها، ولو أتيت بنظائرها مما أخرجت من شره لأضجرت القارىء وأمللت السامع، وإن دام هؤلاء الأغمار على النفار لم يعدموا الزيارة ولم يفقدوا الزيادة.

(١) نفس المصدر: ٣.

فمن شاء فليعذر ومن شاء فليَلُمْ فللصدق أولى من وفاق البهائمِ»<sup>(1)</sup> ومن نماذج بحوث الرسالة هذا المثال:

«ومن بدائهه الظريفة عند متعلقي حبله؛ وفواتحه البديعة عند ساكني ظله:

شديد البعد من شرب الشمولِ ترنح الهند أو طلع الخميل فلا أدري استهلال الأبيات أحسن، أم المعنى أبدع، أم قوله: «ترنح» أفصح.

ومن لغاته الشاذة وكلماته النادة:

كل آخائه كرام بني الـدنـ يـا ولـكـنـه كـريـم الـكـرامِ ولو وقع الآخاء في زائية الشماخ لاستثقل، فكيف مع أبيات منها: قد سمعنا ما قلت في الأحلامِ وأنـلـنـاك بـدرة فـي الـمـنـامِ والكلام إذا لم يتناسب زيَّفه جهابذته، وبهرجه نقاده»<sup>(٢)</sup>.

١٣ | المحيط:

ذكره أكثر علماء اللغة ورجال التاريخ في موسوعاتهم ومؤلفاتهم، ولكنهم اختلفوا في عدد أجزائه فعيَّنها بعضهم سبعاً<sup>(٣)</sup>، وأوصلها آخرون إلى عشر<sup>(٤)</sup>، ويروي الوزير القفطي عن ياقوت

- (۱) الكشف: ٢٦، والبيت الأخير لم يرد في النسخة المطبوعة، وإنما أضفناه من المخطوط.
  - (۲) انفس المصدر : ۱۲ ـ ۱۷.
- (٣) وفيات الأعيان: ٢٠٨/١، ومعاهد التنصيص: ٢/١٥٧، والبداية والنهاية: ١١/
   (٣) وشذرات الذهب: ٣/١١٤، وكشف الظنون: ٢/١٦٢١.
- (٤) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠، وبغية الوعاة: ١٩٧، وتاريخ آداب اللغة العربية: ٢/
   ٣٠٨، وتأسيس الشيعة: ١٦١.

الرومي الناسخ أنه نسخ منه نسخة بالأجرة في سبع مجلدات<sup>(۱)</sup>.

ومهما كان من أمر المجلدات وعددها فإنه خلاف في القشر ولا علاقة له بصميم مباحث الكتاب بعدما عثرنا على نسخة كاملة منه في بعض المكتبات العراقية تضم سائر الحروف الهجائية من دون أي نقصٍ أو خرمٍ أو فقد شيء منه.

وقفت على قطعة مصوَّرة من هذا الكتاب بمكتبة الإمام الحسن العامة، كتبت في القرن السابع بخطٍ جميل جيد مشكول في (٢٧٥) ورقة، تبدأ بباب المضاعف من حرف الخاء \_ الخاء والقاف \_ وتنتهي بآخر حرف القاف، وتحتفظ مكتبة أحمد الثالث بتركيا بالنسخة الأصلية من هذه القطعة.

كما وقفت في مكتبة النجف العراقي ببغداد على نسخة كاملة من هذا الكتاب كتبها المرحوم الشيخ محمد السماوي سنة (١٣٥٤هـ) عن نسخةٍ كتبت للسيد علي بن السيد أحمد نظام الدين المدني المعروف بابن معصوم سنة (١١١٧هـ)، وتتألف نسخة السماوي من مجلدين: أولهما في (٤٤٤) صفحة وثانيهما في (٤١٥) صفحة.

وتحتوي دار الكتب المصرية على قطعة من الكتاب كتبت في القرن السابع في (٢٧٤) ورقة، تبدأ بباب اللفيف من حرف الفاء وتنتهي إلى باب الخماسي من السين، ولكن لم يتسنَّ لي الوقوف عليها، كما لم يتسن لي الوقوف على نسخة كربلاء التي سمعت أنها في ملك أحد السادات هناك، ولكنه لا يسمح بالاطلاع عليها.

يبدأ الجزء الأول من نسخة السماوي بما نصه:

(١) أنباه الرواة: ٢٠١/١.

«كلام العرب مبنيٌّ على أربعة أنحاء: الثلاثي والثنائي والرباعي والخماسي، لا يُجاوَز ببناء الكلمة والحروف ا[لأ]صلية ذلك إلاَّ أن تلحقها الزوائد، فقد تبلغ بها حينئذٍ سبعة نحو القَرَعْبلانة وهي دويبة»<sup>(۱)</sup>. وجاء في آخر الجزء الأول:

«القفندر من الرجال: القصير الحاذر؛ والضخم من الإبل؛ والأبيض من كل شيء. القفنديل: الضخم من الإبل. ادلنفق الرجل: أسرع وتقدَّم، وخرق مدلنفق: بعيد ممتد. القفرنبة: القصيرة القمئة: ويقال: قفرنبة بالياء»<sup>(٢)</sup>.

وورد في أول المجلد الثاني:

«باب الكاف \_ باب الثنائي المضاعف \_ باب الكاف والشين:

كشَّ: كشَّ البكريكش كشيشاً: وهو صوت من الكئيب والهدير، والكشكشة: لغة تعرف لربيعة يقولونها عند كاف التأنيث نحو: عليكش وبِكش، وبحر لا يكشكش: أي لا ينزح.

شكّ: الشك: نقيض اليقين. شكَّكني أمرك وأمرك يشك عليَّ، والشكة: ما يلبسه الرجل من السلاح، والشك: طلع خفيّ؛ بعير شاك وقد شك واشتك اشتكاكاً، والشكايك: الفرق من الناس؛ الواحدة شكيكة، والشكاكة من الأرض: ناحية منها، والشكوك: الجوانب، وشككت إلى فلان وشككته: أي ركنت إليه، وشككت إليه البلاد: قطعتها، وإنه لبعيد الشكة: أي الشقة، وشك عليَّ الأمر، وشق بمعنًى، ولجام شكي: أي عسر، والشكيكة: السَّلَة التي تكون فيها الفاكهة»<sup>(٣)</sup>.

- (١) المحيط: ٢/١. مخطوط بمكتبة المتحف العراقي.
  - (٢) نفس المصدر : ٢/ ٤٤٣.
    - (٣) المحيط: ٢/٢.

وجاء في آخر الجزء الثاني وهو ختام الكتاب:

«اليؤيؤ: طائر يشبه الباشق؛ والجمع اليثآياء واليثآئي، وإذا قيل: هل يزوركم فلان قالوا: نعم يا أي نعم يزورنا، ويقولون يا اذهب: أي يا هذا، وقرىء قوله عزوجل: ﴿أَلَّا يَسَجُدُواَ أي ألا يا هؤلاء اسجدوا، والياء: الحرف، وقصيدة ياويَّة: إذا كانت مبنية على الياء؛ ويائية؛ كذلك؛ وقيل ميويَّة، وييَّيتُ ياءاً حسنة أي كتبت ياءاً

أما تسلسل الحروف الهجائية فلم يستمل فيه طريقة الألفباء ولا الأبجدية المعروفة، بل اتبع فيه الناحية الصوتية فقسَّم الحروف إلى مجموعاتٍ متعددة تختلف باختلاف أصواتها حسب الجدول التالي:

- (۱) نفس المصدر : ۲/ ٤١٥.
  - (Y) المحيط: ٢/١.

# ١٤ المنظومة الفريدة:

أسماها مفهرس مخطوطات دار الكتب المصرية بهذا الإسم، ولعلَّه استقاه مما جاء في آخر المنظومة إذ يقول الناسخ: «تمَّت وبالخير عمَّت الفريدة المشتملة على أفضل كل عقيدة».

والمنظومة ـ المشار إليها ـ قصيدة واحدة من قصائد ابن عبَّاد التي وردت في ديوانه المخطوط وفي عدة كتب أخرى، وقد شاء أحد الناسخين أن يفردها في النسخ في (٣) صفحات إعجاباً بها واتسئناساً بمضامينها، فكان لها بعد ذلك اسمها المعيَّن وذكرها الخاص في فهرس دار الكتب.

عدد أبيات القصيدة (٦٤) بيتاً، وتاريخ النسخ سنة (١٠٨٧هـ)، وهي كثيرة الأخطاء والتصحيف والتحريف مما يدل على أن كاتبها لا يحسن العربية ولا يفهمها كما يجب.

- جاء في أولها: قالت: أبا القاسم استخففتَ بالغزلِ<sup>(۱)</sup> فـقـلـت: ما ذاك مـن هـمـي ولا أمـلـي قـالـت: أريـد اعـتـذاراً مـنـك تـظـهـره فقـلـت: عـذراً ولا أخـشـى مـن الـعـذلِ قـالـت: ألـحُ عـلـى تـكـريـر مـسـألـتـي فـقـلـت: ما أنـا عـن رأيـي بـذي حَـوَلِ<sup>(۲)</sup>
  - (۱) في المخطوط، الحففت، والتصحيح من الديوان المخطوط.
  - (٢) المنظومة الفريدة: ص١. مخطوط مصور بمكتبة الإمام الحسن العامة.

إلى أن يقول: قالت: فمن صاحب الدين الحنيف أجبُ فقلت: أحمد خير السادة الرسلِ<sup>(1)</sup> قالت: فهل معجز وافي النبي به قالت: القران وقد أغني عن الأوّلِ قالت: فمن بعده كان الولاء له قلت: الوصي الذي أربي على زحلِ<sup>(1)</sup> ويقول في ختامها:

قالت: أتيتَ ابن عبَّاد بمعجزة فقلت: لا تعجبي فالشعر من خولي قالت: فهل منشد ترضى لينشدها فقلت: كل كريم النجر ينشد لي<sup>(٢)</sup>

وقد شرح القاضي جعفر بن أحمد بن يحيى البهلولي هذه القصيدة شرحاً جميلاً مفصلاً وقفت منه على نسختين:

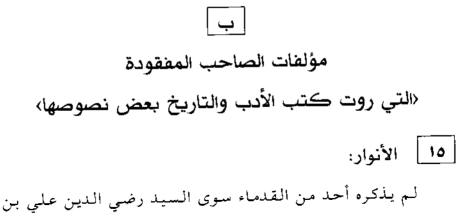
(**الأولى**): مصوَّر النسخة المحفوظة في الخزانة التيمورية بمصر، وهي في (١٤) ورقة بخطٍ يمني حديث، وليس في آخرها ذكر للناسخ أو لسنة النسخ.

(الثانية): مصوَّر النسخة المحفوظة في المكتبة الأمبروزبانية في إيطاليا، وهي في (٢١) ورقة بخط يمني واضح، وليس فيها ذكر للناسخ أو لتاريخ النسخ سوى ما جاء في الصفحة الأولى منها من تسجيل تملك لها سنة (١١١٣هـ).

- في المخطوط: الأول، والتصحيح من الديوان.
  - (٢) المنظومة الفريدة: ٢.
    - (٣) نفس المصدر: ٣.

جاء في أول الشرح: «قالت: أبا القاسم استخففتَ بالغزل فقلت: ما ذاك من همي ولا شغلي يحكى عن قائلة خاطبته في استخفافه بالغزل وهو إعراضه عن اللهو والصبا فأجابها أن ذلك أمر لا يصرف إليه همته، ولا يعلق به أمره»<sup>(۱)</sup>. وجاء في ختام الكتاب: «قالت: فهل لك في نظم لترويه فقلت: إن جوابي منه حيٍّ هَل ثم جلا هاهنا إنها طلبت منه شعراً فأجابها إلى ما سألَتْهُ معجلاً : قالت: فأمل على هذا الفتي عجلاً فقلت : هذا ولم ألبث ولم ابل قالت: أمبتدهًا في القول مرتجلاً؟ فقلت: ما قلت شعراً غير مرتجل قالت: أتيت ابنَ عبَّاد بمعجزة فقلت: لا تعجبي فالشعر من خولي قالت: فهل منشد ترضى لينشدها فقلت: كل كريم النجر ينشد لي تمت القصيدة المباركة بتفسيرها، والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وسلم تسليماً»<sup>(۲)</sup>.

- شرح المنظومة: ٢/أ. مصور نسخة إيطاليا.
  - (٢) شرح المنظومة: ٢١/أ.



لم يدكره احد من الفدماء سوى السيد رضي الدين علي بن طاووس، فقد أشار إليه وتحدَّث عنه وروى بعض نصوصه المرتبطة بموضوع بحثه فقال:

«الباب الرابع والسبعون بعد المائة: فيما نذكر من أمر النبي (ص) مَنْ حضر من أصحابه بالتسليم على مولانا عليّ (ع) بأمير المؤمنين؛ من كتاب (الأنوار) تأليف الصاحب الفاضل إسماعيل بن عبَّاد... فقال إسماعيل بن عبَّاد في كتاب الأنوار الذي ذكرناه ما هذا لفظه:

الإمام الأول: اسمه علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصيّ، وله أسامٍ كثيرة في التوراة والإنجيل والفرقان والزبور، وبشرحها يطول الكتاب. يكنّى (أبو الحسن)، ولقَّبه رسول الله (ص) أميرَ المؤمنين خاصاً له؛ حين قال لأصحابه: قوموا وسلّموا عليه بإمرة المؤمنين، روى ذلك أبو بردة وغيره في قصة طويلة، ويقال له المرتضى والوصيّ والوليّ، ولقَبه النبي (ص) بالوزير»<sup>(۱)</sup>.

١٦ الروزنامجة:

وهي كلمة فارسية بمعنى (اليوميَّات) سجَّل فيها الصاحب كثيراً من

(١) اليقين في إمرة أمير المؤمنين: ١٧٤ ـ ١٧٥.

القصص الأدبية والمطارحات العلمية والنوادر الشعرية التي تمَّ له سماعها والاطلاع عليها في بغداد، حينما زارها بصحبة الأمير البويهي عام ٣٤٧، ويظهر من بعض نصوصها أنه كتبها لأستاذه ابن العميد ليطلعه على كل ما شاهد وما جرى له في رحلته.

ومن نماذجها وصْفُ الصاحب لما اتفق له مع أبي محمد الوزير المهلبي:

«استدعاني الأستاذ أبو محمد فحضرت، وابنا المنجم في مجلسه، وقد أعدًا قصيدتين في مدحه، فمنعهما من النشيد لأحضره، فأنشدا قعوداً وجوَّدا بعد تشبيب طويل وحديث كثير؛ فإن لأبي الحسن رسماً أخشى تكذيب سيدنا إن شرحتُه، وعتابه إن طويتُه، ولئن أحصل عنده في صورة متزيّد أحب إليَّ من أن أحصل عنده في رتبة مقصّر: يبتدىء فيقول ببحَّة عجيبة ـ بعد إرسال دموعه وتردُّد الزفرات في حلقه واستدعائه من جؤذر غلامِه منديلَ عبراته ـ: والله والله. وإلّا فأيمان البيعة تلزمه بحلّها الله تعالى، إن كان هذا الشعر في استطاعة أحد مثله؛ واتفق من عهد أبي دؤاد الأيادي إلى زمان ابن الرومي لأحدٍ شكله، بل عيبه أن محاسنه تتابعت، وبدائعه ترادفت، فقد كان في الحق أن يكون كل بيت منه في نيوان يحمله ويسود به شاعره، ثم ينشد فإذا بلغ بيتاً يعجب ويتعجب من نفسه فيه قال: أيها الوزير مَنْ يستطيع هذا إلا عبدك علي بن هارون بن علي بن يحيى بن أبي منصور المنجم جليس الخلفاء وأنيس الوزراء ب

ثم ينشد الابن؛ والأب يعوّذه ويهتز له ويقول: أبو عبدالله؛ استودعه الله، ولي عهدي، وخليفتي من بعدي، ولو اشتجر اثنان من مصر وخراسان لما رضيتٌ لفصل ما بينهما سواه، أمتعنا الله به ورعاه. وحديثه عجب، وإن استوفيته ضاع الغرض الذي قصدته، على أنه - أيَّد الله مولانا - من سعة النفس والخلق، ووفور الأدب والفضل، وتمام المروءة والظرف؛ بحالٍ أعجز عن وصفها، وأدل على جملتها أنه - مع كثرة عياله واختلال أحواله - طلب سيفُ الدولة جاريته المغنيَّة بعشرين ألف درهم أحضرها صاحبه، فامتنع من بيعها، وأعتقها وتزوَّج بها»<sup>(1)</sup>.

ومما جاء في هذه اليوميّات قوله:

«توفَّرتُ على عِشْرة فضلاء البلد، فأول من كارئني<sup>(۲)</sup> أولادُ المنجم لفضل أبي الحسن علي بن هارون وغزارته، واستكثاري من روايته وطيب سماعه ولذيذ عشرته، فسمعت منه أخباراً عجيبة وحكايات غريبة؛ ومن ستارته أصواتاً نادرة مشنّفة مقرطقة يقول في كل منها: الشعر لفلان والصنعة لفلان؛ أخذَتْه هذه عن فلان أو فلانة حتى يتصل النسب بإسحاق أو غيره من أبناء جنسه، وكان أكثر ما يُعْجَب به مولاها أبيات له أولها:

ضــلَّ الـفـراق ولا اهــتــدى ونــأت فــلا دنــت الــنــوى وهــوى فــلا وجــد الــقــرا رَ مــعــنّـفُ أهــل الــهــوى

فاتفق أن سألت أول ما سمعت اللحن فيه عن قائله، فغضب واستشاط، وتنكر واستوفز، ونفر وتنمَّر، وقال: تقول لمن هذا؟ أما يدل على قائله؟ أما يعرب عن جوهره؟ أما ترى أثر بني المنجم على صفحته؟»<sup>(٣)</sup>.

- (١) يتيمة الدهر: ٣/ ١٠١ ـ ١٠٢. ومعجم الأدباء: ١١٣/١٥ ـ ١١٤.
  - (٢) كارثني: اشتد علي وعارضني.
  - (٣) معجم الأدباء: ١١٦/١٥ ١١٧.

۱۷ السفينة:

وهي ـ حسبما يظهر مما نقل عنها ـ مجموعة جمع فيها الصاحب ما يستحسنه من الشعر الجيّد الذي يسمعه أو يقف عليه في كتب الأدب، وكان الصاحب حريصاً عليها أشدَّ الحرص، بخيلاً بها كل البخل، وأظن أن هذا الحرص والبخل ناشىء من اعتزازه بها ومعرفته بقيمتها الأدبية الكبيرة.

لم يذكرها أحد غير الثعالبي، فقد نقل عنها بعض الأبيات الشعرية مع الإشارة إلى مصدر نقله، وكان ذلك في ثلاثة مواضع:

١ \_ قال في ترجمة أبي الضياء الحمصي:

«حدَّثني أبو عبدالله الحامدي قال: أنشدني أبو محمد الخازن قال: من الفوائد التي سرقتها من سفينة الصاحب التي كان لا يمكّن منها أحداً قول أبي الضياء في بعض الرؤساء:

وما خلقت كفاك إلا لأربع وما في عبَّاد الله مثلك ثان لتجريد هنديٍّ وإبداء نائلٍ وتقبيل أفواه وأخذ عنان<sup>(۱)</sup> ٢ - وقال في ترجمة أبي محمد البوصرآبادي:

«قرأت شعره في سفينةٍ لأبي عبدالله الحامدي ذكر فيها أنه استعلاء من أبي محمد الخازن وإنه سُرِق من سفينة الصاحب بخطه»<sup>(٢)</sup>.

٣ ـ وقال في ترجمة أبي الثريّا الشمشاطي:

«حدثني الحامدي: إن من الأبيات التي علقها الصاحب في سفينته قول أبي الثريّا من مقطعة في مختطّ:

- (١) تتمة اليتيمة: ١/ ٢٧.
- (٢) نفس المصدر: ١/٤٢.

كأنه الـبـدر فـي لألاء غـرّتـه قد زار جبريل في عيدٍ فغلَّفهُ»<sup>(۱)</sup> 🛞 🛞

۱۸ نهج السبیل:

لم يذكره من المتقدمين غير ياقوت الحموي<sup>(٢)</sup>، ولكن ورد ذكره في كتب المتأخرين في عدة مواضع، ويقول الشيخ الطهراني: إنه عثر على قطع منه في ذيل نسخة من كتاب «التذكرة» كتبت في عام (١٠٥٥هـ) بخط الشيخ شرف الدين المازندراني<sup>(٣)</sup>، ونقل الأميني في كتابه فصلاً من نهج السبيل في تفضيل علي(ع)؛ من دون أن يشير إلى مصدر نقله، وأظنه منقولاً عن النسخة التي أشار إليها الطهراني فيما سبق ذكره.

يقول ناسخ التذكرة:

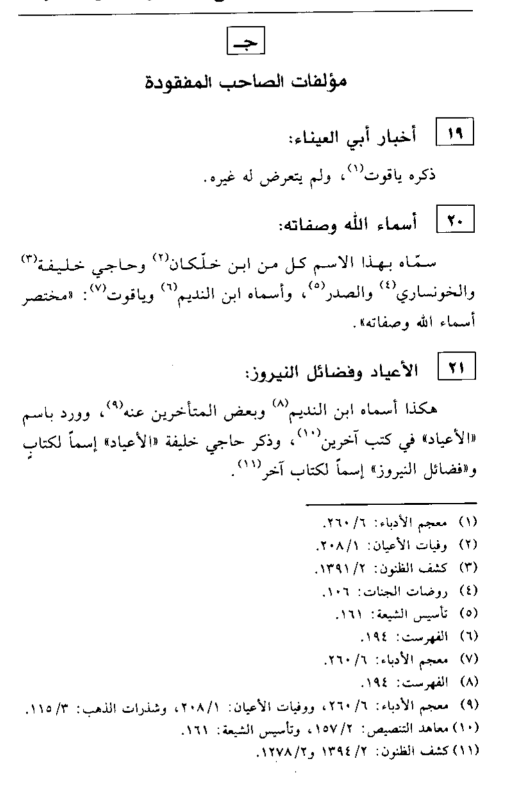
"ذكر الصاحب رحمه الله في آخر كتاب نهج السبيل: إن أمير المؤمنين علياً (ع) أفضل الصحابة بعد النبي صلى الله عليه وآله، واستدل عليه بأن الأفضلية تستحق بالسابقة والعلم والجهاد والزهد فوق جميعهم، فلا شك أنه متقدمهم وغير متأخر عنهم، وقد سبقهم بمنازلة الأقران وقتل صناديد الكفّار وأعلام الضلالة، وهو الذي آخى النبي صلى الله عليه وآله بينه وبينه حين آخى بين أبي بكر وعمر، ورضبه كفواً لسيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء سلام الله عليها، ودعا الله أن يوالي من والاه ويعادي من عاداه، وأخبرنا أنه منه بمنزلة هارون من موسى لفضل

- نفس المصدر: ١/ ٧٠.
- (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.
  - (٣) الذريعة: ٤/ ٢٢.

فيه، وقال (ع): اللهم ائتني بأحبّ الخلق إليك يأكل معي هذا الطائر، ولا يكون أحبَّهم إلى الله إلا أفضلهم، وقال: أنا مدينة العلم وعليَّ بابها، وقال: أنا ما سألت الله شيئاً إلا سألت لعلي مثله حتى سألت له النبوة فقيل: لا ينبغي لأحد من بعدك، ولم يكن يسألها إلا لفضله، ولهذا استثنى النبوة في حديث: أنت مني بمنزلة هارون من موسى، فصبر على المحن، وثبت على الشدائد، ولم تزده<sup>(۱)</sup> أيام توليته إلا خشونة في الدين، وأكلا<sup>(۲)</sup> للجشب، ولبساً للخشن، يستقون من علمه؛ وما يُستقى<sup>(۳)</sup> إلا ممن هو أعلم، خير الأولين وخير الآخرين، عُهد إليه في الناكثين والقاسطين والمارقين، وقتل<sup>(3)</sup> بين يديه عمار بن ياسر المشهود له بالجنة لبصيرته في أمره، وشبَّهه رسول الله بعيسى بن مريم كما شبَّهه بهارون؛ لا يضرب<sup>(٥)</sup> الأمثال إلا بالأنبياء، وتصدَّق بخاتمه في ركوعه بهارون؛ لا يضرب<sup>(٥)</sup> الأمثال إلا بالأنبياء، وتصدَق بخاتمه في ركوعه روالأسير على نفسه حتى أنزل فيه: ﴿ وَيُقْلِعُونَ اللَّعَامَ عَلَى خُيِّهِ مِسْكِين والأسير على نفسه حتى أنزل فيه: ﴿ وَيُقْلِعُونَ اللَّعامَ عَلَى خُيَّهِ مِسْكِين

#### \* \* \*

- (١) في الغدير: ترده.
- (٢) في الغدير: أكله.
- (٣) في الغدير: يستقى. بالبناء للمعلوم.
  - (٤) في الغدير: وقيل.
- هي الغدير: لا تضرب، مع أن ضمير الفاعل راجع إلى رسول الله (ص).
  - (٦) الغدير: ٤/٨٥ ـ ٥٩.



## ٢٢ الإمامة:

يقول ابن النديم:

«كتاب الإمامة يذكر فيه تفضيل علي بن أبي طالب (ع) وتثبيت إمامة مَنْ تقدمه»<sup>(١)</sup>، وعلى هذا النحو ذكره كثير من المؤرخين<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن العماد:

«كتاب الإمامة يذكر فيه فضائل علي (ع) وتثبيت إمامته على من تقدمه لأنه كان شيعياً»<sup>(٣)</sup>.

وذكر ياقوت للصاحب كتاباً في تفضيل علي بن أبي طالب (ع) وتصحيح إمامة من تقدمه<sup>(٤)</sup> ولم يسمّه، وأظن أنه يقصد هذا الكتاب.

> ٣٣ تاريخ الملك واختلاف الدول: لم يذكره من المؤرخين غير ياقوت الرومي<sup>(ه)</sup>.

۲٤ التعليل:

ذکره ابن شهرآشوب<sup>(۲)</sup>، ولم أعثر على ذکرٍ له عند غيره.

- (۱) الفهرست: ۱۹٤.
- (٢) وفيات الأعيان: ٢٠٨/١، وتاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠، ومعاهد التنصيص: ٢/
   ٢٠٨، وكشف الظنون: ٢/ ١٣٩٨.
  - (٣) شذرات الذهب: ٣/ ١١٥.
    - (٤) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.
      - (٥) نفس المصدر .
      - (٦) معالم العلماء: ٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ظَنهُ/ المؤلفات

٢٥ جوهرة الجمهرة:

هكذا أسماها لفيف من المؤرخين القدامى والمتأخرين<sup>(۱)</sup>، وأسماها حاجي خليفة باسم «الجوهرة»<sup>(۲)</sup> تارة وباسم «جوهر الجمهرة»<sup>(۳)</sup> تارة أخرى، وأخبر الطهراني عن وجود نسخة من هذا الكتاب في الكاظمية<sup>(٤)</sup>، ولكن لم يتسنَّ لي الاطلاع عليها؛ بل لعلَّها بحكم المفقود.

۲٦ الحجر:

قال ابن فارس النحوي:

<sup>«أخبرني</sup> علي بن أحمد بن الصباح قال: حدثنا أبو بكر بن دريد قال: حدثنا ابن أخي الأصمعي عن عمه: إن الرشيد سأله عن شعر لابن حزام العكلي ففسَّره فقال: يا أصمعي إن الغريب عندك لغير غريب، فقال: يا أمير المؤمنين ألا أكون كذلك وقد حفظت للحجر سبعين اسماً، وهذا كما قال الأصمعي، ولكافي الكفاة ـ أدام الله أيامه وأبقى للمسلمين فضله ـ في ذلك كتاب مجرَّد»<sup>(0)</sup>.

۲۷ الزيديّة:

ذكره ابن النديم<sup>(٦)</sup> وياقوت<sup>(٧)</sup>.

- (1) نزهة الألباء: ٣٩٩، ومعجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠، وأنباه الرواة: ١/ ٢٠٣، وبغية الوعاة: ١٩٧، وتأسيس الشيعة: ١٦١.
  - (۲) كشف الظنون: ۲/۲۰۰.
  - (٣) نفس المصدر: ٦١٩/١.
    - (٤) الذريعة: ٥/ ٢٩٢.
    - (٥) الصاحبي: ١٥ ـ ١٦.
      - (٦) الفهرست: ١٩٤.
  - (٧) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.

٢٨ الشواهد:
 تفرَّد ابن شهرآشوب<sup>(1)</sup> بين القدامى بذكره.
 ٢٩ الفصول المهذبة للعقول:
 ٣٠ القضاء والقدر:

ذكرهما الشيخ الأميني في كتابه<sup>(٢)</sup>، ولم أجد ذكراً لهما في بحوث القدماء.

# ۳۱ الوزراء:

ذكره بعض المؤرخين بهذا الاسم<sup>(٣)</sup>، وأسماه أبو الفدا: «كتاب الوزارة»<sup>(٤)</sup>، ووصفه ياقوت بأنه «لطيف»<sup>(٥)</sup>، وذكره حاجي خليفة بهذا الاسم وقال: بأن الشيخ تاج الدين علي بن أنجب بن الساعي البغدادي قد ذيَّله في مجلد واحد <sup>(٢)</sup>، وذكره في مقام آخر باسم «أخبار الوزراء»<sup>(٧)</sup>.

- **٣٣** الوقف والابتداء: ذكره القفطي<sup>(٨)</sup> والأنباري، وقال الأنباري عند ذكره لهذا الكتاب:
  - معالم العلماء: ٨.
     الغدير: ٤/١٤ ـ ٤٢، وورد ذكر ثانيهما في روضات الجنات: ١٠٧.
     الفهرست: ١٩٤، ووفيات الأعيان: ١/٨٠٨.
     تاريخ أبي الفداء: ٢/٢٩٢.
     معجم الأدباء: ٦/٢٩٢.
     كشف الظنون: ٦/٦٩٩.
     نفس المصدر: ١/٣٩٠.
     أنباه الرواة: ١/٣٣٠.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثْلَهُ/ المؤلفات

«يُحكى عنه أنه لما صنَّف كتاب الوقف والابتداء كان ذلك في عنفوان شبابه، فأرسل إليه أبو بكر بن الأنباري وقال له: إنما صنفتُ كتاب الوقف والابتداء بعد أن نظرتُ في سبعين كتاباً تتعلق بهذا العلم؛ فكيف صنفتَ هذا الكتاب مع حداثة سنّك؟ فقال الصاحب للرسول: قل للشيخ: نظرتُ في النيف وسبعين التي نظرتَ فيها ونظرتُ في كتابك أيضاً»<sup>(1)</sup>.

\*\*

## كتب أخرى

ذكره ياقوت الحموي<sup>(٢)</sup>، وأظنه تصحيفاً لكتاب «الزيدية» المار الذكر، فظنها ياقوت كتابين مستقلين.

٢ الكافي في الترسل:

ا | الزيدين:

ذكره عبد الرحيم العباسي بهذا النص<sup>(٣)</sup>، وورد ذكره في مصادر أخرى باسم: «الكافي في الرسائل»<sup>(٤)</sup> أو «كافي الرسائل»<sup>(٥)</sup> أو «الكافي - رسائل»<sup>(٦)</sup> مما يظهر أنه جامع لرسائل الصاحب أو بعض منتخبات

- (1) نزهة الألباء: ٣٩٩ \_ ٤٠٠ .
  - (٢) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.
- (٣) معاهد التنصيص: ٢/ ١٥٧.
- (٤) الفهرست: ١٩٤، ووفيات الأعيان: ١/٢٠٨، وتاريخ أبي الفداء: ٢/ ١٣٠، وشذرات الذهب: ٢/ ١١٤.
  - (٥) كشف الظنون: ٢/١٣٧٦.
    - (٦) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

منها، فلا يصح ـ مع هذا ـ أن نفرد له رقماً في أعداد مؤلفات الصاحب ـ كما فعل بعض المتأخرين ـ.

٣ المقصور والممدود:

ذكر بروكلمان أنه للصاحب بن عبَّاد وإنه نشر بعناية المستشرق برونله في عام (١٩٠٠م)<sup>(١)</sup>، تابعه على قوله هذا لدكتوران عبد الوهاب عزام وشوقي ضيف<sup>(٢)</sup>، والصحيح أنه لابن ولّاد كما سجل على غلافه من دون أي شك في ذلك أو ريب.

٤ نقض العروض:

ذكره ياقوت<sup>(٣)</sup> في مؤلفات الصاحب، وتبعه بعض المتأخرين على ذلك، ولا أجد معنَّى مناسباً لهذه التسمية، وكيف ينقض الصاحب العروض وهو من علماء هذا الفن والمؤلفين فيه؟

- (1) تاريخ الأدب العربي: ١٣٦/١.
- (٢) رسائل الصاحب بن عباد \_ المقدمة: ك.
  - (٣) معجم الأدباء: ٦/ ٢٦٠.

القسم الرابع

حديثُ المراجع الأدبية والتاريخية عن أدب ابن عبَّاد، حديثٌ متعدد الجوانب مترامي الأطراف، وبحثها في ذلك الأدب وخصائصه من قدحٍ فيه إلى مدحٍ له إلى إعجابٍ به إلى مبالغةٍ في شأنه، بحثٌ كبير منطوٍ على شيء كثير من الإطناب والتفصيل.

ولا عجب من ذلك، فقد أتيح لابن عبَّاد من الحظ والشهرة ما لم يُتَحْ لأكثر العلماء والأدباء من معاصريه، فكان له من ماله ونفوذه، وقوته وجاهه، وغناه وسلطانه، وغروره وعجبه بنفسه، ما يحمل الناس ويحثهم على ذكره والتحدث عنه واللهج بأخباره وآثاره، بين مدح وقدح وثناء وذم وإكبار وثلب، تبعاً لظرف كل واحد من أولئك المتحدثين ومقدار نجاحه أو خيبته في اجتذاب هذا الرجل الكبير، والتمتع بما آتاه الله من أسباب الغنى والجاه.

رأي الأدباء القدامي في أدب الصاحب:

وقد أوتي الصاحب من الحظ ما حمل أكثر معاصريه الأدباء على التحدث عنه والاعتراف بأدبه وبراعته فيه، وطول باعه في فنون النثر والشعر، على اختلافٍ في نوعيَّة الاعتراف من الصراحة أو التضمين.

فالثعالبي يرى أن الصاحب قد «بلغ من البلاغة ما يعدّ في السحر،

ويكاد يدخل في حد الإعجاز، وسار كلامه مسير الشمس، ونظم ناحيتَيْ الشرق والغرب»<sup>(۱)</sup>.

وابن النديم يذهب إلى أن الصاحب «أوحد زمانه وفريد عصره في البلاغة والفصاحة والشعر»<sup>(٢)</sup>.

وأبو حيان التوحيدي ـ عدو الصاحب ـ يصرح بأنه «كثير المحفوظ، حاضر الجواب، فصيح اللسان، قد نتف من كل أدبٍ خفيفٍ أشياء، وأخذ من كل فن أطرافاً، والغالب عليه كلام المتكلمين المعتزلة، وكتابته مهجّنة بطرائفهم، ومناظرته مشوبة بعبارة الكتّاب... ويقول الشعر، وليس بذاك، وفي بديهته غزارة، وأما رويَّته فخوّارة»<sup>(٣)</sup>.

والوزير ابن سعدان يسأل أبا حيَّان عن بلاغة الصاحب وعن تحديد نسبتها لبلاغة ابن العميد فيجيبه بأنه قد سأل جماعة من الأدباء عن هذا الأمر فأجابوه بأجوبة مختلفة<sup>(3)</sup> تدور كلها على الشتم والسباب الرخيص، وسواءاً كان أبو حيان صادقاً أو واضعاً لما نقل من آراء؛ فإنها لتدل بمجموعها على ضخامة السمعة الأدبية التي كان يتمتع بها الصاحب في ذلك العصر.

وسار الأدباء والمؤرخون ـ فيما تلا القرن الرابع من قرون ـ على هذا النحو من الرأي في أدب ابن عبَّاد، فأثنى عليه من أثني، ونقل شتمَ أبي حيان مَنْ نقل، من دون أن نجد جِدَّة في الرأي وطرافة في البحث

- (۱) يتيمة الدهر: ١٦٩/٣.
  - (٢) الفهرست: ١٩٤.
- (٣) الامتاع والمؤانسة: ١/٤٩ ـ ٥٥.
  - (٤) نفس المصدر : ١١/١ ـ ٦٦.

وحرية في المناقشة، حتى انتهى بنا المطاف إلى هذا العصر عصر الدراسات المنهجية والبحوث الموضوعية.

رأي الأدباء المحدثين:

وجاء الدارسون المحدثون فأدلوا بدلوهم مع الذّلاء، واستخرجوا ما استطاعوا أن يستخرجوا من رأي طريفٍ وفكرة جديدة في أدب ابن عبَّاد.

فالاسكندري «يعد ابن عبَّاد ثاني ابن العميد في حلبته، وأبلغ من سلك طريقته، غير أنه أولع بالسجع والجناس»<sup>(۱)</sup>.

والزيّات يرى أن الصاحب قد سار على نهج ابن العميد "وأربى عليه في الحلية اللفظية؛ ولا سيما في السجع والجناس.... ومنزلته بعد البديع وقبل الخوارزمي، وله ذوق سليم في صوغ الشعر، ونظر صادق في نقدهه<sup>(٢)</sup>.

ويقول الدكتور أحمد أمين ـ في أثناء حديثه عن القرن الرابع ـ:

«أدب هذا العصر تقدم خطوات في السجع والمحسّنات اللفظية، والمبالغة البلاغية، فالصابي وابن عبَّاد أفرطا في السجع وكادا يلتزمانه، وغيرهما يسجع وإن كان لا يلتزم، هذا إلى الامعان في الاستعارات والمجازات والتشبيهات، وتفننوا في تزيين الكتابة تفنن أصحاب الطُرَف فيما يصنعون من حلّي وأدوات زينة»<sup>(٣)</sup>.

وحين يتحدث الدكتور زكي مبارك عن ابن عبَّاد يصرح بأن اأشعاره

- (١) الوسيط: ٢١٢.
- (٢) تاريخ الأدب العربي: ٢٣١.
  - (٣) ظهر الإسلام: ١٣٣/١.

ورسائله تدل على أنه كان أعجوبة من أعاجيب زمانه، وإنه كان من أوفى الناس حظاً في دقة الفهم، وبراعة القول، وسعة الاطلاع»<sup>(1)</sup>.

والدكتور شوقي ضيف يذهب إلى أن ابن عبَّاد «كان أحد أساتذة البلاغة في عصره، وقد بلغ بمذهب التصنيع مبلغاً عظيماً من الزخرف والتنميق وما يتصل بذلك من الزركشة والتطريز»<sup>(٢)</sup>.

وفي مقدمة رسائل ابن عبَّاد يقول الدكتور عبدالوهاب عزام وصاحبه:

«إن الصاحب عُني في رسائله بالسجع فلا ينفك عنه إلا نادراً، كما عُني بطول الجمل وتحليتها بالبديع؛ وخاصة الجناسات والاقتباسات والتشبيهات والاستعارات، وإن من يقرن رسائله إلى رسائل القاضي الفاضل وحلبته من كتّاب العصور التالية، يدرك أن هؤلاء الكتاب إنما استنّوا في رسوم كتاباتهم بالسنن التي نراها هنا عند الصاحب، ونقصد سنن تطويل العبارات وما يطوى فيها من سجع وبديع، وهي سنن اقتفى الصاحب فيها أستاذه ابن العميد، ومن المعروف أن ابن العميد تناول فقد أضاف إليه البديع، وكان يشغف بالطباق، ثم جاء الصاحب من بعده فارتفع بالكتابة الديوانية إلى الصورة التي وصفناها، وهي صورة تستمد خطوطها وألوانها من السجع والتشبيهات والاستعارات والجناسات

- (١) النثر الفني: ٢٤٤/٢.
- (٢) الفن ومذاهبه في النثر العربي: ١٤٨.
  - (٣) رسائل الصاحب \_ المقدمة: ت.

الأدب في القرن الرابع<sup>(١)</sup>:

وإذا رجعنا إلى الخصائص الأدبية لهذا القرن لنعرف مقدار تأثيرها في تفكير ابن عبَّاد ومقدار تأثر الصاحب بها نجد أن النثر والشعر قد خضعا ـ كما هو طبيعي لهما ـ لسنن الحضارة والترف والاختلاط بالأمم الأخرى غير العربية وبفلسفاتها وآرائها وآدابها، فكان لهما من مجموع هذه السنن مذهب خاص طبع هذا القرن بطابعه؛ هو نتيجة تطور القرون بما حملت من عناصر الجديد والتحضر والتدرج المطرد.

وكان القرن الرابع ـ بما زخر به من آثار الترف والرفاه وضروب الزركشة والزخرفة والتلوين ـ ذا أثر كبير على الأدب بكلا فرعيه، حيث نقله من جوّه الفطري الهادىء؛ وأطاره القائم على الاهتمام بالروح والمعنى والخيال الواضح الأداء، إلى عالم الزخرفة والتصنيع والاهتمام بالتزويق والمظاهر اللفظية.

فكان للنثر ـ أكثر النثر ـ هذا الذي نحسه ونراه من التزام بالسجع في جميع الرسائل والمكاتبات، وتأنقٍ في كتابة الإخوانيات والفكاهات وصور الحياة العامة، وإمعانٍ في المبالغة، وإكثار من التشبيه والاستعارة، إلى ما شاكل ذلك من شؤون وخصائص لم يكن يعرفها

<sup>(1)</sup> ليس المقصود من هذا العنوان هو البحث المستوعب في الأدب ومذاهبه وخصائصه في القرن الرابع، فإن ذلك مما تضيق به المجلدات فضلاً عن الصفحات المعدودات، ولكن الغرض منه هو الإشارة - بإيجاز - إلى أهم الملامح والخطوط التي تجلت في أدب هذا القرن نثراً وشعراً، فطبعته بطابعها ووسمته بميسمها، وعلى القارىء الراغب في الاطلاع على تفصيل ذلك أن يرجع إلى الكتب المؤلفة في هذا الموضوع، وفي طليعتها: ظهر الإسلام للدكتور أحمد أمين، والنثر الفني للدكتور زكي مبارك، والفن ومذاهبه في النثر العربي، والفن ومذاهبه في الشعر العربي، وكلاهما للدكتور شوقي ضيف.

النثر فيما سبق من عصوره، أو لم يكن يعرفها على هذا النحو من لالتزام والشيوع والانتشار.

وكان للشعر ـ أكثر الشعر ـ هذا الذي نلمسه ونشاهده من اهتمام بالتصنيع والجناس الشكلي والتلوين البديعي والزخرفة اللفظية، وصراحةً في الكُدية والتسوُّل، وتكشَّفٍ في المجون والخلاعة، وتغزل مفضوح بالجواري والقيان والغلمان، ووصفٍ لمظاهر الترف والنعيم، إلى ما شابه ذلك من نواح لم يتطرق لها الشعر في عهوده السالفة، أو لم يتظاهر بها أكثر الشعراء ـ وإن نظموا فيها ـ، أو لم يكن يعرفها أدباء القريض القدامي.

وهكذا أصبحنا «نرى كثيراً من الأدب في هذا العصر شكلاً تنقصه الروح، كما كانت الحياة الاجتماعية المترفة شكلاً بلا روح»<sup>(1)</sup>.

### \* \* \*

وكان لكل هذه الخصائص الأدبية ـ التي مرَّ ذكرها بإيجاز ـ أثرها الكبير الواضح على نثر ابن عبَّاد وشعره، وكان لمذهب التصنيع الأدبي صداه المدوي في نفسه، وانعكاساته البارزة في أدبه، وتأثيره البليغ على كل ما خطه قلمه من مكاتبات ورسائل وقصائد ومقطعات، حتى عدَّه مؤرخو الأدب من أساتذة هذا المذهب في ذلك القرن.

وليس ذلك بمستغرب من الصاحب بعد معرفة تلمذته على ابن العميد في الأدب والكتابة والترسُّل. وابن العميد ـ كما روت المصادر ـ من مؤسسي فن التصنيع ومنظميه، بل ممن طوَّر هذا الفن وأضاف إليه وأزاد عليه، فتلقى ابن عبَّاد من أستاذه هذا الأسلوب الخاص في الكتابة

(1) ظهر الإسلام: ١٣٤/١.

وهذا المذهب المعيَّن من المذاهب الأدبية، فنال فيه رتبة (الأستاذية) بعد حين.

## نثر ابن عبًّاد:

ومن أبرز ما يلاحظ في نثر ابن عبَّاد هذا الالتزام بالسجع وهذا الاهتمام بأمره، وعجَّت كتب الأدب القديمة والحديثة بذكر ذلك حتى جعلته من أجلى خصائص نثر ابن عبَّاد وأوضح ملامحه، وحتى نسبت إليه ما نسبت من تصرفات حمقاء وحركات رعناء دفعه إليها كلفه بالسجع وحبه له، كما توضحه الوقائع التالية:

١ - «قال أبو حيان: كان ابن عبَّاد يأتي بالسجع في أثر كلامه، مع
 رويَّة طويلة وأنفاس مديدة، وحشرجة صدرٍ، وانتفاخ منخريه، والتواء
 شدقيه، وتعويج عنقه»<sup>(١)</sup>.

٢ - «وقال أيضاً: «مما يدل على ولوع ابن عبَّاد بالسجع ومجاوزته الحدَّ فيه بالإفراط قوله يوماً: حدثني أن ناش وكان من سادة الناش، جعل السين شيناً، ومرَّ في هذا الحديث، وقال: هذه لغة»<sup>(٢)</sup>.

٣ - ومما رواه أبو حيان أيضاً عن الصاحب: «قال ابن عبًّاد لشيخ من خراسان في شيء جرى: والله لولا شيء لقطّعتك تقطيعاً، وبضعتك تبضيعاً، ووزعتك توزيعاً، ومزّعتك تمزيعاً، وجزَّعتك تجزيعاً، وأدخلتك في خزائنك ـ ثم وقف ساعة ثم قال: \_ جميعاً»<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ وقال أبو حيان في حديثه عن ابن عبَّاد: «كان كلفه بالسجع

- 1) معجم الأدباء: 7/ ٢٦٤.
- (٢) نفس المصدر: ٢١٣/٦.
- (٣) نفس المصدر: ٢١٣/٦.

في الكلام والقول عند الجد والهزل يزيد على كلف كل من رأيناه في هذه البلاد. قلت لابن المسيَّبي: أين يبلغ ابن عبَّاد في عشقه للسجع؟ قال: يبلغ به ذلك لو أنه رأى سجعة ينحل بموقعها عروة الملك، ويضطرب بها حبل الدولة، ويحتاج من أجلها إلى غرم ثقيل، وكلفة صعبة، وتجشُّم أمور، وركوب أهوال، لما كان يخف عليه أن يفرج عنها ويخليها، بل يأتي بها ويستعملها، ولا يعبأ بجميع ما وصفت من عاقبتها»<sup>(1)</sup>.

٥ - «كان ذو الكفايتين ابن العميد يقول: خرج ابن عبَّاد من عندنا
 من الري متوجهاً إلى أصفهان، ومنزله ورامين وهي قرية كالمدينة،
 فجاوزها إلى قرية غامرة وماءٍ ملح، لا لشيء إلا ليكتب إلينا: كتابي هذا
 من النوبهار، يوم السبت نصف النهار»<sup>(٢)</sup>.

٦ - «لقاضي قم قال الصاحب بن عبَّاد: أيها القاضي بقم قد عزلناك فقم، فكان القاضي يقول إذا سئل عن سبب عزله: أنا معزول السجع من غير جرم ولا سبب»<sup>(٣)</sup>.

ولدى التحقيق في سند رواية هذه القصص نجد أن أكثرها مروي عن أبي حيان التوحيدي بالنص على اسمه، والباقي منها منقولٌ عنه أيضاً ـ فيما أظن ـ وإن لم يصرَّح بذلك.

وقد سبق لي القول مراراً في تصانيف هذا الكتاب بأن أحاديث أبي حيان ومروياته لا يمكن أن تعتبر مصدراً موثوقاً معتمداً عليه ما لم تشفع بروايات غيره من معاصري الصاحب الثقات.

- معجم الأدباء: ٢٠٧/٦ ـ ٢٠٨.
- (۲) نفس المصدر: ۲/ ۲۲۰ ـ ۲۲۱.
  - (٣) معجم البلدان: ١٦١/٧.

وإني لأعجب \_ أشد العجب \_ من بعض الباحثين المتأخرين إذ جعلوا من هذه الروايات المشكوكة مصدراً للبحث وأساساً للرأي من دون مناقشة لها أو وقوف منها موقف التشكيك والتأمل، فلم يتورع الدكتور أحمد أمين من أن يعتمد على هذه الروايات فيقول في أثناء الحديث عن كتّاب القرن الرابع: «وزاد الطين بلة الصاحب بن عبَّاد المعاصر لهم فقد كان يعزل الوالي أو يولّيه ليحصل من ذلك على سجعة»<sup>(1)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فالذي لا شك فيه أن الصاحب من محبّي السجع وعشّاقه، ولكنه لم يصل في حبه وعشقه له إلى تلك الدرجة التي زعمها أبو حيان، وحسبنا من رسائله وكتبه أوضح شاهد على ذلك، إذ تجده - في كثير من الأحيان - تاركاً للسجع مستعملاً الازدواج والجناس البديعي، ما نجده في كثير من الأحيان أيضاً سجّاعاً مقبول السجع جميل التعبير لا يظهر عليه أدنى تكلف أو تعقيد فيه، في الوقت الذي نجده في بعض تعابيره ذا سجع متكلَّف ظاهر النبوّ والثقل، ولكن هذا النحو من الرجل الأديب.

وأورد فيما لي ـ من دون انتقاء واختيار ـ بعض كلمات الصاحب وجمله وأقواله الحافلة بالسجع والازدواج، لتكون نموذجاً لأسلوب الصاحب وأدبه:

«حضرة هي الغاية القصوى من المجد، وسدرة المنتهى بين أهل الأرض».

(١) ظهر الإسلام: ٢/٨٨.

«وصل كتاب مولاي فكانت فاتحته أحسن من كتاب الفتح، وواسطته أنفس من واسطة العقد، وخاتمته أشرف من خاتم الملك».

«سلام كما هبَّ نسيم السحر على صفحات الزهر، ولذَّ طعم الكرى بعد برح السهر».

«بعض الوعد كلمع السراب، وبعضه كنقع التراب».

«سحائب الصيف أثبت من قولك، والخط في الماء أقوى من عهدك».

«كلام كصوب الغمام، وسجع كسجع الحمام».

«الحجيج وفد الله، وهم له متاجرون، وفي طلب ثوابه مسافرون، وإلى بيته الحرام سائرون، ولقبر نبيه صلى الله عليه وسلم زائرون».

«فلان كريم ملّ لباسه، موفق مدَّ أنفاسه، ذو جدٍ كعلوّ الجد، وهزل كحديقة الورد، وعشرته ألطف من نسيم الشمال، على أديم الماء الزلال، وألصق بالقلب، من علائق الحب»<sup>(۱)</sup>.

ومن نماذج رسائله المطولة قوله في رسالةٍ له بمناسبة فتح جرجان:

«كتابنا من المعسكر المنصور بظاهر جرجان، على سمت خراسان، يوم الأربعاء لثمان بقين من ذي القعدة، وقد أنزل الله النصر أعمَّ إنزال، فكشفنا الناكثين كشف الاستئصال، وسرنا إليهم يومنا هذا هاجمين على معسكرهم مستنصرين بنصر الله، مستظهرين بعون الله، معوّلين على ما عوّد الله مولانا الملك السيد المنصور عضد الدولة، وتاج الملة، وعوَّدنا من الإظفار والإظهار، فحكَّم أولياءُ الحق في أشياع الباطل سيوف الانتقام، وجزروهم جزر الأنعام، فولّى المفلول تاش والمنقوص فائق والعاق علي والمنحوس قابوس وقد كملوا طبائع الخذلان، وأتاهم بأس الله من كل مكان، ناكصين على الأعقاب، راجعين على الإدراج، وغَنِم أنصارنا كراعهم وأموالهم، وأسلحتهم وخيامهم، وهام من نجا من استلحام الحديد عارياً، لا يلوي أوَّل على آخر.

وقد سرَّينا في طلبهم الأتراك ركضاً، والأعراب حثّاً، والأكراد حضّاً، وأمرناهم بأن لا يُكْذَبوا عن نيسابور بإذن الله، وسَيُتْأسَر من أخطأه السيف بمشيئة الله، إن الله متبع الخاسرين الغادرين ذلاً بعد ذل، ووهناً بعد وهن، فالحمد لله الذي منح وأنجح، ومنَّ وأحسن، ويسَّر ونصر، حمداً يحرس الدولة، ويحفظ الدعوة، ويوزعنا شكر ما ذلَّل لنا من هذا الخطب الذي أعيا القرون، وأعجز القروم»<sup>(۱)</sup>.

ومن جملة نماذج نثر الصاحب ما ورد في بعض رسائله وكلماته من فِقَر تشبه الشعر روعة وجمالاً، وتبهج النفس بنغمها وصفائها وعذوبة إيقاعها، كما تجده في الجمل التالية:

«ألفاظ كما نورت الأشجار، ومعان كما تنفست الأسحار».

«نثر كما تفتَّح الزهر عن كميمه، ونظم كما تنفَّس السَحَر عن نسيمه، وتبسَّم الدر عن نظيمه».

«نثر كنثر الورد، ونظم كنظم العقد».

«يهدي إليك سلاماً كرقة خده، ونسيم عرفه، وغزارة دمعك من بعده».

(۱) رسائل الصاحب: ۳۳.

«أنا على طرف بستانٍ أذكرني ورده المتفتح بخلقك، وجدوله السابح بطبعك، وزهره الجنيُّ بقربك».

«كتابي هذا وقد أرخى الليل سدوله، وسحب الظلام ذيوله».

ثم ننتقل إلى نماذج أخرى من نثر الصاحب حاول فيها إخضاع المطالب العلمية والمواضيع الجافة للتعبير الأدبي الجميل، حيث كتب في الطب والخراج والري والزراعة والحسبة وما شاكل ذلك، فيقول في رسالته الطبية المرسلة إلى أبي العباس الضبي:

«الأقراص في أواخر الحميَّات خبر ما نُقّيَتْ به الكبد، وأُصلحت به العروق، وقوي به الطحال، . . . وإنما اغترَّ مولاي بأيام السلامة، فكان ينبسط بأنواع الطعام، ويسرف في تناول الشراب، فامتلأ الجسم من تلك الكيموسات الردية، وورد بلداً شديد التحليل، مضطرب الأهوية، فوجدت النفسُ عوناً على حلّ ما انعقد، ونقض ما اجتمع، وسيتفضل الله بالسلامة فتطول صحبتها، وتتصل مدتها، لأن الجسد يخلص خلاص الإبريز إذا زال عنه الخبث، وسُبك ففارقه الدرن»<sup>(1)</sup>.

ويقول في عهد حسبة:

«واهتمَّ بأمر المعايير والمكاييل، والقسطاطات والموازين، اهتماماً يقتضيه افتقارُ المعاملات أجمع إليها، ورجوع المبايعات عليها، فقد عظم الله تعالى في نص المصحف، وزُرَ الباخس وإثم المطفّف.... وأجْرِ الرعية، على طريقة سوية، في المنع عن المجاهرة بما يُحْظَر، والمبادرة بما يُنْكَر، غير مفرق بين أبناء الثروة واليسار، وإخوان الحلة والإعمار، فالجماعة عبيدالله، لا تختلف فيهم حدود الله، بل الأغنياء \_

(۱) رسائل الصاحب: ۲۲۹.

إلا من عصم الله \_ أجْرَأُ على المناكير، وأقدر على بلوغ اللذات بالتبذير... وألزم النساء إذا تخللن الأسواق والمحال، وداخلن الشوارع وقابلن الرجال، أن يضربن بخمرهن على جيوبهن ويمددن جلابيبهن على وجوههن، فذلك أدفع للمحة الفاسق ونظرته، وأسلم للعبد الصالح وعفته"<sup>(1)</sup>.

وهكذا يوصلنا التأمل في هذه النماذج الأدبية (الصاحبية) إلى نتيجة ثابتة لا تقبل الجدل هي: إن الصاحب أديب من الطراز الأول في عصره، وكاتب من ذوي القابلية الكبرى في هذا الفن، وأستاذ من أساتذة التصنيع المبرزين في القرن الرابع. وإن كل ما حاول أبو حيان تلفيقه ووضعه ـ وهو بصدد شتم الصاحب والوقيعة به ـ واضح البطلان ظاهر الخطأ مفضوح الغرض والهدف المقصود منه.

وإذا تركنا موضوع سجع الصاحب وازدواجه في نثره، وحاولنا الوقوف على الخصائص الأدبية الأخرى البارزة في كلامه وترسُّله، نجد أنه يعنى كثيراً بالاقتباس من القرآن الكريم والشعر الجيد والأمثال البليغة، واستخدام التشبيهات والاستعارات، واستعمال الأساليب البديعية استعمالاً جميلاً يتكرر في أكثر تعابيره.

ثم نجد أنه يكثر من حشر الجمل المعترضة والعبارات الفاصلة بين المبتدأ والخبر، والفعل ومفعوله، وفعل الشرط وجوابه، بالشكل الذي لم نعثر على مثله عند كتّاب ذلك القرن إلا فيما ندر.

فن شواهد فصله بين المبتدأ والخبر قوله:

«مواهبُ الله عند مولانا الملك السيد \_ وإن كانت فائتة للتعديد،

(۱) نفس المصدر: ٤٠ ـ ٤١.

ضامنة للمزيد، سابقة للحصر، غامرة للشكر، متجاوزةً حدود العرف، ممتنعةً على أيدي الإحصاء وألسنة الوصف، مقبلةُ بالفتوح المتوالية، مشتملةً على الكلم العالية، ناظمةً أشتات العوائد، شافعةً غر المآثر بزهر المحامد ـ يحكم تفضُّل الله فيها باستعلاء نجمه»<sup>(1)</sup>.

ومن أمثلة فصله بين الفعل ومفعوله قوله:

«كنّا أعلمناك ـ عند ذكرنا حال إبراهيم بن المرزبان في انتقاض عزيمته، واستمرار هزيمته، واستنقاذ الأجل ذَماءه من ظبي السيوف وقد شارفته، وشبا الحتوف وقد شافهته، وذهابه على وجهه فريداً موحَّداً، وطريداً مشرَّداً، لا يعلم أين المفر، وكيف المفر، قد احتملته رياح الخيفة، ومهابة الزانات المطيفة، واستأمن أتباعه متعرفين الخير في مباعدته، كما تعرَّفوا الخسر في مساعدته ـ أنَّ وهسوذان بن محمد قد طالت الدولة العالية مداجاته»<sup>(۲)</sup>.

ومن نماذج الفصل بين فعل الشرط وجوابه قوله:

"إذا تصفح أهل أصبهان ما فاض عليهم من بركات أيامنا، وانصبَّ إليهم من ثمرات إنعامنا، وكثر من خبراتهم في ظل سلطاننا، وتوفر من سعاداتهم في كتف إحساننا، حتى عاد المرمل غنياً مستظهراً، والمُقُوي موسراً مكثراً، والمستتر المخفي لشخصه مباهياً بحاله، والمنقبض المكاتم لنفسه مسامياً بماله، ومن كانت السلامة معظم مناه، والأمن غاية ما يسمو إليه مداه، تشير إليه الأصابع وتنعطف عليه، وتفيًّا أفناءُ الناس أفنيةَ الخصب والدعة، بعد البؤس والمتربة، وتفسَّحوا في ضروب اللذات، بعد التشحط في حصول الأقوات، هذا إلى ما تعمدنا به صنفاً

- (1) رسائل الصاحب: ١٥.
- (٢) رسائل الصاحب: ١٦.

صنفاً من فضلٍ امتدَّ باعه، ونظر اتسعت رباعه، وتسويغٍ كَبُر قدره، وتخويلٍ فُرِض شكره ـ علموا . . .»<sup>(۱)</sup>.

## شعر ابن عبَّاد:

وإذا انتقلنا إلى شعر الصاحب نجد أن مذهب التصنيع والزخرفة اللفظية والأساليب البديعية قد أثَّر أثره البارز في شعر ابن عبَّاد، ونقش ملامحه الواضحة في كل منظومه، فجاء أكثره ظاهر الصناعة والتكلف والتمحل، وإن ورد فيه بعض القطع والأبيات التي تعد في الرتبة العليا من الأدب العربي صفاءَ نغم، وانتفاءَ لفظٍ، ورقة معنى، وروعة صياغة.

وكان اهتمام الصاحب بتضمين قصائده بعض القصص والحوادث والروايات والمناقشات ذا تأثير كبير على شعره بوجه عام، وعلى ما ارتبط منه بالنواحي الدينية والمذهبية التي حاول بحثها وإقامة الأدلة على ما اختار منها نظماً على الأخص، فجاء شعره المتعلق بهذه الشؤون متأرجحاً متنوعاً يسمو مرة ويهبط مرّات.

وإذا رجعنا إلى ديوانه المخطوط لنقرأ فيه أساليب التصنيع نجد أن الصاحب قد خطا في الزخرفة خطوات كبرى لم يُعرف مثلها ولم يشاهد نظيرها عند غيره من شعراء عصره وأدباء عهده، ولعلَّ لتراثه اللغوي يدأ في هذه الزخرفة المعقدة المعتمدة على مجموعة كبرى من الأدوات اللفظية التي لا تتسنى لغير أعلام اللغة ورجالها المتمرسين.

ولنقرأ له هذه النماذج المسجلة في أدناه لنعرف مقدار ما كان له من يدٍ في فن التصنيع والزركشة:

(۱) نفس المصدر : ۱۷۵.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

١ ـ قال من قصيدة في أصول الدين: قالت: أبا القاسم استخففت بالغزل فقلت: ما ذاك من همي ولا شغلي قالت: أريد اعتذاراً منك تظهره فقلت: عذراً وما أخشى من العذل قالت: الحُّ على تكرير مسألتي فقلت: ما أنا عن رأيم بذي حول قالت: أريد رشاداً منك أتبعه فقلت: سمعاً فإن الرشد من قِبَلي ويستمر في القصيدة على هذا النحو من (قالت \_ قلت) حتى يوصلها في العدد إلى (٦٠) بيتاً. ٢ ـ وقال من قصيدة يخاطب بها الإمام علياً (ع): أنست السذى بسسسيسفسه ورمــحــه السديــن كــمـــل أنبت البذي في البوحيي تبب أنست السذي نسام عسلسى الس غراش فسي ليبسل السوجسان ويسير على التزامه بابتداء كل بيت بلفظ «أنت الذي» حتى تبلغ القصيدة (٤٩) ستاً. ٣ \_ وقال من أخرى في مدح الإمام على (ع): ألف: أمير المؤمنين عليُّ باء: به ركن اليقين قويُّ تباء: توی أعبداءه بحسامه ثاء: ثوى حيث السماك مضيُّ جيم: جرى في خير أسباق العلا حاء: حوى العلياء وهو صبيٌّ وهكذا يتسلسل في هذا الأسلوب حتى آخر الحروف الهجائية، ثم يعلن اعتزازه وتبجحه بهذا النحو من الصناعة فيقول: أهدى ابن عببًاد إليه هذه غراء لم يفطن لها شيعيُّ حَسَنُ اللاوء موحدٌ عدليُّ يرجو بها حُسْنَ الشفاعة عنده ٤ ـ ويقول في قصيدة رابعة:

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

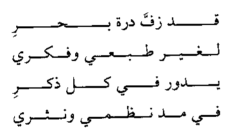
مشيب عراه لو يدوم مشيب مشيب به ثوب الرشاد قشيب قشيب ولكن يخلق المرء عنده ويلقى ضروب الإنس وهو مريبً مريب إذا ما قيل هل تذكر الظبا وعهدي بجنب الجانبين يطيبُ

ويستمر على هذا الشكل من جعل كل قافيةٍ كلمة أولى من صدر البيت الذي يليها حتى يبلغ بالأبيات (٣٣) بيتاً.

٥ - واشتد بالصاحب حبه للزخرفة والصنعة فنظم قصيدة كاملة خالية من حرف الألف، ثم أعجبه هذا الإغراب في النظم فعمل عدة قصائد خلت كل واحدة منها من حرف من حروف الهجاء ما عدا الواو، حيث عجز عن نظم قصيدة بدونه<sup>(١)</sup>، ومن حسن الحظ أن يضم ديوان الصاحب قصدتين من هذه القصائد المتكلفة تعطينا صورة كاملة عن القصائد الأخرى.

فمما جاء في قصيدته الخالية من الألف قوله:

من ليس يعدوه فكري يسزهو به سطر شَعْرِ وكم يسميل لهجرر فحكم يسجرو ويعرري



كوفيَّ خذه فيطبيعي بدفقة لم تُنفَسَرْ تمت عملي حذف حرف ومعجزي مستمرًّ

قــد ظــلَّ بــجـرح صــدري

ظـــبــي بـــصــفــحـــة بـــدر

كم مسلستُ فسيسه لسوصسل

يسغمري عمموممي بمقملسبي

وقال في ختامها :

(۱) تاريخ آداب العرب: ۳/ ۳۸۳.

أعلام من التراث/ الصاحب بن عبّاد

فسلسن يسحسل لستحسر تستسببية شعر بستعري وجاء في مطلع قصيدته الخالية من السين : يسا وصل مسالسك لا تسعساوة يسا هسجسر مسالسك لا تسباعية أيسن الستسصسافسح والستسعما نسق والسقسلائسة والسولائسة إلى أن يقول في آخرها :

يا أيسها المكوفيُّ هـ ذي غرَّةُ بين القصائدُ أوردتُها ترمي النوا صبّ بالصوائب والصواردُ ضحَّتْ بهم في عيد أض حيى إنهم نعمٌ شواردُ وحذفت أخت الشين من ها عن طلاب أخ معاندُ ومن شعره المتضمن لبعض مباحث أصول الدين قوله:

هو الحجة العليا لمن يتسدَّدُ كلام له فانظر إلى أين صعَّدوا وقد شردوا عن ديننا فتشرَّدوا وويلاً لهم إذ كايدوا فتهوَّدوا خشيت جبال الأرض منه تهدَّدُ ليُشتم كلّا فهو أعلى وأمجدُ وذريَّةٍ منها النبيُّ محمدُ وأوْهى قناة الكفر وهي تشدَّدُ وإن ناصب الأعداء فيه فما هُدوا فرائصه من ذُكرة السيف ترعدُ ولكنكم مثل النعام تشرَّدُ أتانا بذكر محكم من كلامه وإن قال أقوام: قديم لأنه كذاك النصارى في المسيح مقالها فتباً لهم إذ عاندوا فتنصَّروا وإنْ سُقْتُ ما قالوه في الجبر ضلَّة يقولون: إن الله يخلق نسمة وأخلص مدحي للنبي محمد وأوصى إلى نير الدينُ مائل وأوصى إلى خير الرجال ابن عمه هو البدر في هيجاء بدر وغيرُه وفي أحد ولى رجال وسيفه وبإزاء هذا الشعر المتصنع المتكلف الذي مرَّت الشواهد عليه نجد للصاحب من الشعر الجميل الرصين الرائع المعنى؛ الصافي النبرات؛ الحلو الجرس، ما تداولته الرواة وسارت به الركبان، وزهت به كتب الأدب العربي، كقوله: وشسمسعسة قُسدّمستُ إلسيسنسا تجمع أوصاف كل صت صفيرة ليوني وذوب جيسيم وفسيسض دمسع وحسرت قسلسب وقوله: رقَّ الزجاج ورقَّت الخمرُ فتشابها فتشاكل الأمر فسكسأتسما خسمر ولاقدخ وكسأنسمسا قسدح ولا خسمسر وقوله: يا خاطراً يخطِر في تيهه ذكرك موقوف عملي خباطري إن لـم تـكـن آثـر مـن نـاظـري عندي فبلا مُتّعْتُ بالناظر وقوله: قسال لسي: إنَّ رقسيسبسي سميء المخصلميق فمصدارة قلت: دعني وجهك الجن سَنة حُفَتْ بالمسكارة وقوله: تـصـدُ أمـيـمـة لــمـا رأتْ مشيباً على عارضي قد فرشْ

فقلت لها: الشيب نقش الشبا بفقالت: ألا ليته ما نقشْ

دعـاءاً تـكـرَّر فـي كـل سـاعَـهُ ب لقلت لعينيك: سمعاً وطاعهْ وقوله:

دعتني عيناكِ نحو الصبا

فلولا ـ وحقَّك ـ عذر المشيـ

وقوله:

وقائلة لِمْ عرتُكَ الهمو مُ وأمركَ ممتثل في الأمم فقلت: دعيني وما قد عرا فان الهموم بقدر الهمم وقوله مخاطباً صديقاً له وقد أرسل له أبياتاً يشكو فيها من ابتلائه بداء النقرس:

عَناني من الهم ما قد عَناني فأعطيت صرف الليالي عِناني ألفتُ الدموع وعفت الهجو ع فعيناي عينان نضّاختان لــــقـم ألـحّ عـلى سيلا به قد غفرت ذنوب الزمان أحاط برجليه جوراً عليه وأنّى ونعلاهما الفرقدان وكيف سطا بهما واستطا ل وأرض بساط هما النّيران

إلى أن يقول:

أتستسني بالأمس أبسياتُه تعلّل روحي بروح الجنان كبُرد الشباب وبَرد الشرا ب وظل الأمان ونيل الأماني وعهد الصِبا ونسيم الصّبا وصفو الدنان ورجع الفيان فلو أنَّ ألفاظها جسمت لكانت عقود نحور الغواني

بالانتهاء إلى هنا نقف بالقلم فنختم هذه الدراسة المتواضعة برجاء أن تكون وافية بإعطاء صورة كافية للصاحب بن عبَّاد وتاريخه الحافل وأثره الكبير في دنيا السياسة والعلم والأدب العربي.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. والصلاة والسلام على رسوله محمد وآله الطيبين الطاهرين

## المصادر والمراجع

١ ـ آثار الشيعة الإمامية: عبدالعزيز الجواهري «فارسي». ٢ ـ الآداب السلطانية: ابن الطقطقي. ٣ \_ الإبانة: الصاحب بن عبًّاد. ٤ - ابن العميد: خليل مردم. ٥ ـ أبو حيان التوحيدي: عبد الرزاق محي الدين. ٦ - أحس التقاسيم: المقدسي. ٧ \_ أخبار أصبهان: أبو نعيم. ٨ \_ الإرشاد: أبو القاسم القوبائي. ٩ ـ أصول النقد الأدبي: أحمد الشايب. ١٠ \_ الأعلام: الزركلي. ١١ ـ أعيان الشيعة: محسن الأمين. ١٢ - الإقناع: الصاحب بن عبًّاد «مخطوط». ١٣ ـ الامتاع والمؤانسة: أبو حيان التوحيدي. ١٤ - الأمثال السائرة: الصاحب بن عبًّاد. ١٥ ـ أمل الأمل: الحر العاملي.

١٦ ـ أنباه الرواة: القفطي. ١٧ \_ الأنساب: السمعاني. ١٨ - أنوار الربيع: على (خان) بن أحمد بن معصوم. ١٩ \_ بحار الأنوار: المجلسي. ٢٠ \_ البداية والنهاية: ابن كثير. ٢١ \_ بغية الوعاة: السيوطي. ٢٢ - تاريخ آداب العرب: مصطفى صادق الرافعي. ٢٣ \_ تاريخ آداب اللغة العربية: جرجي زيدان. ٢٤ \_ تاريخ ابن الشحنة: ۲۵ ـ تاريخ أبي الفداء: ٢٦ - تاريخ الأدب العربي: أحمد حسن الزيات. ٢٧ - تاريخ الأدب العربي: بروكلمان «بالألمانية». ۲۸ \_ تاريخ أدبيات إىءان: ذبيح الله صفا «فارسى». ٢٩ - تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي. ٣٠ \_ تاريخ التربية الإسلامية: أحمد شلبي. ٣١ ـ تاريخ الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري: آدم متز «الترجمة العربية». ٣٢ ـ تاريخ قم: الحسن القمي «فارسي». ٣٣ \_ تأسيس الشيعة : حسن الصدر .

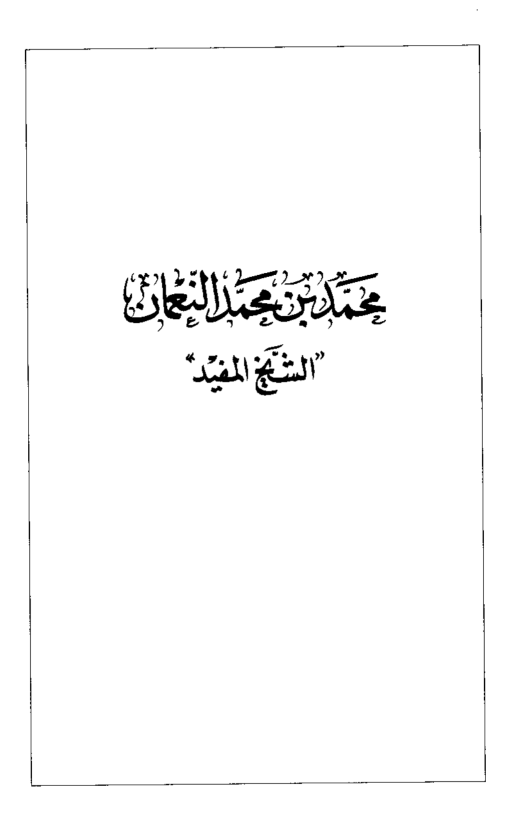
٣٤ ـ تتمة المنتهى: عباس القمي.

٣٥ - تتمة اليتيمة: الثالبي. ٣٦ - تجارب الأمم: مسكويه. ٣٧ - التذكرة: الصاحب بن عبًّاد. ٣٨ ـ ثقافة الهند: مجلس الروابط الثقافية «مجلة». ٣٩ ـ الخطط والآثار : المقريزي . ٤٠ ـ دائرة المعارف: البستاني. ٤١ ـ دائرة المعارف الإسلامية: لجنة من المستشرقين «الترجمة العربية». ٤٢ - ديوان الشريف الرضي: ٤٣ \_ ديوان الصاحب بن عبَّاد: «مخطوط». ٤٤ \_ الذريعة: آقا بزرك الطهراني. ٤٥ ـ ذيل تجارب الأمم: أبو شجاع. ٤٦ ـ الرجال: أبو العباس النجاشي. ٤٧ ـ الرسائل: أبو إسحاق الصابي. ٤٨ \_ الرسائل: أبو بكر الخوارزمي. ٤٩ - الرسائل: الصاحب بن عبَّاد. ٥٠ ـ رسالة في أحوال عبد العظيم: الصاحب بن عبَّاد. ٥١ ـ روضات الجنات: الخونساري. ٥٢ - شذرات الذهب: ابن العماد الحنبلي. ٥٣ - شرح المنظومة الفريدة: البهلولي «مخطوط».

٥٤ - الصاحبي: ابن فارس. ٥٥ - الظرائف واللطائف: الثعالبي. ٥٦ - ظهر الإسلام: أحمد أمين. ٥٧ \_ العبر \_ تاريخ \_: ابن خلدون. ٥٨ \_ عمدة الطالب: الداوودي. ٥٩ \_ عنوان المعارف: الصاحب بن عبَّاد. ٦٠ - عيون أخبار الرضا: الصدوق. ٦١ ـ عيون الأنباء: ابن أبي أصيبعة. ٦٢ ـ الغدير: عبد الحسين الأميني. ٦٢ - فرج المهموم: ابن طاووس. ٦٤ - الفرق بين الضاد والظاء: الصاحب بن عبَّاد «مخطوط». ٦٥ - فلسفة المعتزلة: البير نصرى نادر. ٦٦ - الفن ومذاهبه في الشعر: شوقي ضيف. ٦٧ ـ الفن ومذاهبه في النثر: شوقي ضيف. ٦٨ - الفهرست: ابن النديم. ٦٩ ـ الكامل في التاريخ: ابن الأثير. ٧٠ ـ كشف الظنون: حاجي خليفة. ٧١ ـ الكشف عن مساوىء شعر المتنبى: الصاحب بن عبَّاد. ٧٢ ـ الكشكول: بهاء الدين العاملي.

٧٣ ـ كمال البلاغة: قابوس بن وشمكير. ٧٤ ـ الكنى والألقاب: عباس القمي. ٧٥ \_ اللباب: ابن الأثير. ٧٦ ـ لسان العرب: ابن منظور. ٧٧ ـ لسان الميزان: ابن حجر. ٧٨ ـ مجمع البحرين: فخر الدين الطريحي. ٧٩ ـ محاسن أصفهان: المافروخي. ۸۰ - المحيط: الصاحب بن عبَّاد «مخطوط». ٨١ - المزهر: السيوطي. ٨٢ - معالم العلماء: ابن شهرآشوب. ٨٢ - معاهد التنصيص: عبد الرحيم العباسي. ٨٤ \_ معجم الأدباء: ياقوت الحموي. ٨٥ ـ معجم البلدان: ياقوت الحموي. ٨٦ - المقتطف: فؤاد صروف «مجلة». ٨٧ ـ الملل والنحل: الشهرستاني. ٨٨ \_ المنتظم: ابن الجوزي. ٨٩ ـ منتهى المقال: أبو على محمد بن إسماعيل. • ٩ - المنظومة الفريدة: الصاحب بن عبَّاد «مخطوط». ٩١ ـ المنية والأمل: ابن المرتضى.

أعلام من التراث/ المصادر والمراجع



بيسب جائتواكرَ حمكن الرَّحيب

هناك في أحضان «عكبراء»<sup>(۱)</sup> الوادعة، وفي موضع منها يعرف بـ«سويقة ابن البصري»<sup>(۲)</sup>، أهلَّ على الدنيا مولود جديد، تنطق ملامحه بمخائل ذكاء، وتضج قسماته بسمات نبوغ، وتعلن أساريره ـ بصمتها المعبِّر ـ مولد إنسان من طراز فريد هو «أبو عبد الله» المفيد «محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام بن جابر بن النعمان بن سعيد بن جبير بن وهب بن هلال بن أوس بن سعيد بن سنان بن عبد الدار بن الريان (رئاب) بن قطر(ب) بن زياد بن الحارث بن مالك بن ربيعة بن كعب بن الحارث بن زيد بن كهلان بن سباً بن يشجب بن يعرب بن قحطان»<sup>(۳)</sup>.

ولد ـ رحمه الله ـ يوم الحادي عشر من شهر ذي القعدة سنة ست وثلاثين وثلاثمائة/ ٩٤٧م ـ وقيل سنة ثمان وثلاثين ــ<sup>(٤)</sup> متحدراً من

- (۱) عكبراء: بليدة من نواحي دجيل بينها ويين بغداد عشرة فراسخ. معجم البلدان: ۲۰۳/٦.
- (٢) السرائر لابن إدريس: الصفحة قبيل الأخيرة والكتاب على ضخامته غير مرقم الصفحات -.
- (٣) رجال النجاشي: ٢٨٣ ـ ٢٨٤ ومجمع الرجال: ٦/ ٣٤ ورجال بحر العلوم: ٣/ ٣٢٣. وبين هذه المصادر اختلاف في رسم بعض الأسماء.
- (٤) فهرست ابن النديم: ٢٧٩ ورجال النجاشي: ٢٨٧ وفهرست الطوسي: ١٥٨ ومعالم العلماء: ١٠٠ ورجال ابن داود: ٣٣٣ والخلاصة: ٧٢ وبروكلمان ـ
   الترجمة العربية \_: ٣٤٩/٣.

أصلاب كريمة الحسب، صريحة النسب، زاكية المحتد والنجار. وترعرع في كنف والده الذي لم نعرف من أخباره سوى كونه معلماً بواسط<sup>(۱)</sup>، ولذلك كان يكنى ولده بـ«ابن المعلِّم»<sup>(۲)</sup>.

وما أن تجاوز المفيد سني الطفولة وأتقن مبادىء القراءة والكتابة حتى انحدر به أبوه ـ وهو صبي ـ إلى بغداد<sup>(٣)</sup> حاضرة العلم ومهوى أفئدة المتعلمين.

وسارع هذا الصبي أثر قدومه بغداد إلى حضور مجلس درس الشيخ أبي عبدالله الحسين بن علي المعروف بالجمل بمنزله بدرب رباح، ثم قرأ على أبي ياسر غلام أبي الجيش بباب خراسان<sup>(3)</sup>.

وفي أثناء قراءته على أبي ياسر اقترح عليه أستاذه هذا أن يكثر التردد على مجلس المتكلم الشهير علي بن عيسى الرماني المعتزلي، ففعل، ويحدثنا المفيد عن زيارته الأولى للرماني فيقول:

\*... دخلت عليه والمجلس غاص بأهله، وقعدت حيث انتهى بي المجلس، فلما خف الناس قربت منه، فدخل عليه داخل.... وطال الحديث بينهما، فقال الرجل لعلي بن عيسى: ما تقول في يوم الغدير والغار؟ فقال: أما خبر الغار فدراية وأما خبر الغدير فرواية، والرواية لا توجب ما توجبه الدراية، وانصرف... فقلت: أيها الشيخ مسألة؟ فقال:

- لسان الميزان: ٥/٣٦٨. وواسط: اسم لمدن كثيرة، والمقصود به هنا واسط الدجيل التي تبعد عن بغداد ثلاثة فراسخ: معجم البلدان: ٨/ ٣٨٥.
- (٢) فهرست ابن النديم: ٢٥٢ و٢٧٩ وتار يخ بغداد: ٣/ ٣٣١ وفهرست الطوسي:
   ١٩٨ والمنتظم: ١١/٨ والكامل: ٧/ ٣١٣ ورجال ابن داود: ٣٣٣ ولسان
   الميزان: ٥/ ٣٦٣ وميزان الاعتدال: ٢٦/٤ وشذرات الذهب: ٣/ ١٩٩.
  - (٣) السرائر: الصفحة قبل الأخيرة.
  - (٤) المصدر السابق: نفس الصفحة.

هات مسألتك، فقلت: ما تقول فيمن قاتل الإمام العادل؟ قال: يكون كافراً، ثم استدرك فقال: فاسق، فقلت: ما تقول في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع)؟ قال: إمام، قلت: ما تقول في يوم الجمل وطلحة والزبير؟ فقال: تابا، فقلت: أما خبر الجمل فدراية وأما خبر التوبة فرواية، فقال لي: كنتَ حاضراً وقد سألني البصري؟ فقلت: نعم، رواية برواية ودراية بدراية. فقال بمن تُعْرَف وعلى من تقرأ؟ قلت: أعرف بابن المعلم وأقرأ على الشيخ أبي عبدالله الجعل، فقال : موضعك، ودخل منزله وخرج ومعه ورقة قد كتبها وألصقها، فقال لي: أوصل هذه الرقعة إلى أبي عبدالله، فجئت بها إليه، فقرأها ولم يزل يضحك بينه وبين نفسه، ثم قال: إيش جرى لك في مجلسه فقد وضاني بك ولقبك المفيد فذكرت المجلس بقصته<sup>(1)</sup>

وهكذا بدأ هذا الشاب اليافع دراسته في بغداد، مختاراً لها نخبة من أعلام عصره، وواهباً إياها كل فراغه ووقته، وباذلاً في سبيلها كل طاقته وجهده، فكان من نتاج ذلك هذا العَلَم الكبير الشهير.

\* \* \*

ولتوضيح مدى الجهود التي بذلها المفيد في سبيل التفقه والتعلم نورد فيما يأتي ثبتاً بأسماء الرجال الذين قرأ عليهم وروى عنهم ونهل من نميرهم: ١ - أحمد بن إبراهيم بن أبي رافع، أبو عبد الله، الصيمري. ٢ - أحمد بن الحسين بن أسامة، أبو الحسين، البصري. ٣ - أحمد بن محمد بن جعفر، أبو علي، الصولي. ٤ - أحمد بن محمد بن الحسن، أبو الحسن، القمي.

نفس المصدر السابق أيضاً.

٥ - أحمد بن محمد بن سليمان، أبو غالب، الزراري. ٢ - أحمد بن محمد بن طرخان، أبو الحسين، الجرجرائي. ٧ \_ أحمد بن محمد بن عيسى، أبو محمد، العلوي. ٨ - إسماعيل بن محمد، أبو القاسم، الأنباري. ٩ \_ إسماعيل بن يحيى، أبو أحمد، العيسى. ١٠ - جعفر بن محمد بن قولويه، أبو القاسم، القمى. ١١ ـ الحسن بن حمزة بن على، أبو محمد، الطبري. ١٢ ـ الحسن بن عبدالله، أبو على، القطان. ١٣ ـ الحسن بن الفضل، أبو على، الرازي. ١٤ \_ الحسن بن محمد بن يحيى، أبو محمد، العطشي. ١٥ - الحسين بن أحمد بن المغيرة، أبو عبدالله. ١٦ - الحسين بن أحمد بن موسى بن هدية، أبو عبد الله. ١٧ - الحسين بن على بن سفيان، أبو عبد الله، البزوفري. ۱۸ - الحسين بن علي بن شيبان، أبو عبد الله، القزويني. ۱۹ - الحسين بن على بن محمد، أبو الطيب، النمار. • ٢ - زيد بن محمد بن جعفر، أبو الحسن، العلمي. ٢١ ـ عبد الله بن جعفر بن محمد، البزاز. ٢٢ - عبد الله بن محمد، أبو محمد، الأبهري. ٢٣ ـ عثمان بن أحمد، أبو عمرو، الدقاق. ٢٤ ـ علي بن أحمد بن إبراهيم، أبو الحسن، الكاتب. ٢٥ ـ على بن بلال، أبو الحسن، المهلبي. ٢٦ ـ على بن حبش، الكاتب. ٢٧ ـ على بن الحسين، أبو الحسن، البصري البزاز. ٢٨ ـ على بن خالد، أبو الحسن، المراغي.

٢٩ ـ على بن عبدالله بن وصيف، أبو الحسين، الناشي. ٣٠ \_ على بن مالك، أبو الحسن، النحوي. ٣١ ـ على بن محمد بن خالد، أبو الحسن. ٣٢ - عمر بن محمد بن سالم، أبو بكر، الجعابي. ٣٣ \_ عمر بن محمد بن على، أبو حفص، الصيرفي. ٣٤ - محمد بن أحمد، أبو الطيب، الثقفي. ٣٥ \_ محمد بن أحمد، أبو بكر، الشافعي. ٣٦ ـ محمد بن أحمد بن الجنيد، أبو على، الإسكافي. ٣٧ ـ محمد بن أحمد بن داود، أبو الحسن، القمي. ٣٨ - محمد بن أحمد بن عبد الله، أبو عبد الله، الصفواني. ٣٩ ـ محمد بن أحمد بن عبدالله، المنصوري. ٤٠ \_ محمد بن جعفر بن محمد، أبو الحسن، التميمي. ٤١ ـ محمد بن الحسن، أبو عبد الله، الجواني. ٤٢ ـ محمد بن الحسين، أبو نصر، البصير الشهرزوري. ٤٣ \_ محمد بن الحسين، أبو نصر، الخلال. ٤٤ ـ محمد بن داود، أبو عبدالله، الحتمي. ٤٥ \_ محمد بن سهل بن أحمد، الديباجي. ٤٦ ـ محمد بن على بن الحسين، أبو جعفر، الصدوق. ٤٧ ـ محمد بن علي بن رياح، أبو عبدالله، القرشي. ٤٨ \_ محمد بن عمر، أبو جعفر، الزيات. ٤٩ \_ محمد بن عمر بن محمد، أبو بكر، الجعابي. ٥ - محمد بن عمر بن يحيى، العلوي، الحسيني. ٥١ - محمد بن عمران، أبو عبدالله، المرزباني. ٥٢ ـ محمد بن محمد بن طاهر، أبو عبدالله، الشريف.

٥٣ ـ محمد بن مظفر، أبو الحسين، البزاز. ٥٤ ـ محمد بن المظفر، أبو الحسن، الوراق. ٥٩ ـ المظفر بن محمد، أبو الجيش، البلخي. ٩٦ ـ هارون بن موسى، أبو محمد، التلعكبري<sup>(١)</sup>. ٩ ٩ ه

قرأ على المفيد كثير من فقهاء ذلك العصر وأعلامه و«تخرَّج به جماعة»<sup>(٢)</sup>، وكان من جملة طلابه:

الشريف الرضي، محمد بن الحسين، المتوفى سنة ٤٠٦هـ. الشريف المرتضى، علي بن الحسين، المتوفى سنة ٤٣٦هـ<sup>(٣)</sup>. سلار بن عبد العزيز، الديلمي، المتوفى سنة ٤٤٨هـ. محمد بن علي، الكراجكي، المتوفى سنة ٤٤٩هـ.

- اقتبسنا هذا الثبت من فهرست الطوسي: ٦ و١٨ ومجمع الرجال: ٢٠٦/٧
   ومعالم العلماء: ١٠١ ومستدرك الوسائل للنوري: ٣/ ٢٠٥ ـ ٢١١ ومقدمة الطبعة الجديدة من البحار: ١/ ٧٤ ـ ٧٧.
  - (٢) لسان الميزان: ٥/ ٣٦٨.
- (٣) ومن طرائف ما يروى في صدد تلمذة الشريفين عليه ما رواه ابن أبي الحديد المعتزلي عن فخار بن معد الموسوي قال: قرأى المفيد أبو عبد الله محمد [بن محمد] بن النعمان الفقيه الإمامي في منامه قرأى المفيد أبو عبد الله محمد [بن محمد] بن النعمان الفقيه الإمامي في منامه كأن فاطمة بنت رسول الله (ص) دخلت عليه وهو في مسجده بالكرخ ومعها ولداها الحسن والحسين (ع) صغيرين، فسلمتهما إليه وقالت له: علمهما الفقه، فانتبه متعجباً من ذلك. فلما تعالى النهار في صبيحة تلك الليلة التي رأى فيها الرؤيا دخلت إلى المسجد فاطمة بنت الناصر وحولها جواريها وبين يديها ابناها محمد الرضي وعلي المرتضى صغيرين، فقام إليها وسلَّم عليها، فقالت له: أيها الشيخ هذان ولداي قد أحضرتهما لتعلمهما الفقه، فبكى أبو عبد الله وقصَّ عليها المنام وتولى تعليمهما الفقه». يراجع شرح نهج البلاغة: 1/11 ـ طبعة محمد أبو الفضل إبراهيم ـ.

\* \* \*

عاصر المفيد \_ في التاريخ السياسي \_ فترة انكماش الدولة العباسية وضعفها ووهنها، أيام سيطرة أمراء الأقاليم على حكم أقاليمهم وتولّي بني بويه شؤون السلطة في بغداد. وحُظي هذا الشيخ \_ بسبب تشيع بني بويه \_ بما لم يحظ به غيره من أمثاله من ضروب الإعزاز والتقدير و«الجلالة العظيمة في الدولة البويهية»<sup>(٣)</sup>، فكانت له «صولة عظيمة بسبب عضد الدولة»<sup>(3)</sup>، كما «كانت له وجاهة عند ملوك الأطراف لميل كثير من أهل ذلك الزمان إلى التشيع<sup>»(٥)</sup>، وبلغ من احترام عضد الدولة له أنه «كان يزوره في داره ويعوده إذا مرض<sup>«(٢)</sup>.

وعلى الرغم من كل هذه «الوجاهة» و«الجلالة» فقد اضطرت السلطات الحاكمة ـ قمعاً للفتن الطائفية والاضطرابات المذهبية ـ إلى نفيه مرتين إلى خارج بغداد:

- (۱) وقد ذكر الطوسي في فهرسته: ۱۵۸ عشرين كتاباً من مؤلفات المفيد يرويها عن مؤلفها قراءة وسماعاً.
- (٢) يراجع في أسماء طلاب المفيد: البداية والنهاية: ١٢/١٥ والنجوم المزاهرة: ٤/
   ٢٥٨ ومقدمة الطبعة الجديدة من البحار: ١/ ٨٧.
- (٣) شذرات الذهب: ٣/ ٢٠٠، ويراجع ميزان الاعتدال: ٢٦/٤ والنجوم الزاهرة: ٤/
  - (٤) لسان الميزان: ٥/ ٣٦٨ وميزان الاعتدال: ٤/ ٣٠.
  - ٥) البداية والنهاية: ١٢/١٥، ويراجع المنتظم: ١١/٨ والنجوم الزاهرة: ٢٥٨/٤.
    - (٦) لسان الميزان: ٥/٣٦٨، وشذرات الذهب: ٣/ ٢٠٠.

**أولاها**: في سنة ٣٩٣ه عندما الحتلَّت الأوضاع ببغداد، حيث «بعث بهاءُ الدولة عميدَ الجيوش أبا علي بن أستاذ هرمز إلى العراق ليدبر أمره، فوصل إلى بغداد فزُيَّنتْ له، وقمع المفسدين، ومنع السنة والشيعة من إظهار مذاهبهم، ونفى بعد ذلك ابن المعلِّم فقيه الإمامية، فاستقام البلد»<sup>(1)</sup>.

ثانيتها: في سنة ٣٩٨ه عندما جرت في عاشر شهر رجب فتنة بين أهل الكرخ والفقهاء بقطيعة الربيع. وكان السبب أن بعض "أهل باب البصرة قصد أبا عبدالله محمد [بن محمد] بن النعمان المعروف بابن المعلم - وكان فقيه الشيعة - في مسجده بدرب رباح وتعرض به تعرضاً متعض منه أصحابه، فساروا واستنفروا أهل الكرخ... ونشأت من ذلك فتنة عظيمة... وبلغ ذلك الخليفة فأحفظه وأنفذ الخول الذين على بابه لمعاونة أهل السنة، فبلغ الخبر إلى عميد الجيوش فسار ودخل بغداد، فراسل أبا عبدالله ابن المعلم فقيه الشيعة بأن يخرج عن البلد ولا فساكنه، ووكل به، فخرج في ليلة الأحد لسبع بقين من رمضان...

H (H) (H)

وكان للدور العلمي البارز الذي قام به المفيد في عصره أثر كبير في اشتهار اسمه وشيوع ذكره، فحفلت كتب الرجال والتاريخ بالترجمة له والتحدث عن سيرته، وساق لفيف من المؤرخين خلال الترجمة كلمات الإطراء وجمل الثناء بما لا مزيد عليه، وانساق لفيف آخر منهم مع وحي

- (۱) الكامل: ۲۱۸/۷.
- (۲) المنتظم: ۲/۲۳۷ ـ ۲۳۸، ويراجع الكامل: ۷/ ۲۳۹ والبداية والنهاية: ۳۳۸/۱۱
   ـ ۳۳۹.

عواطفهم فاندفعت أقلامهم نحو الطعن والشتم والتشهير. ولما كانت كلمات الثناء والطعن ـ على تضادها ـ أصدق طريق لتوضيح الملامح الأساسية لهذا الرجل فإننا نورد نماذج منها لمعرفة تلك الملامح على واقعها الطبيعي الناصع:

- ١ أبو حيان التوحيدي:
   «وأما ابن المعلِّم فحسن اللسان والجدل، صبور على الخصم،
   كثير الحيلة، ضنين السر، جميل العلانية»<sup>(1)</sup>.
  - ٢ \_ الخطيب البغدادى:

«شيخ الرافضة، والمتعلم على مذاهبهم. صنف كتباً كثيرة في ضلالاتهم!! والذب عن اعتقاداتهم ومقالاتهم!!... وكان أحد أئمة الضلال!!»<sup>(۲)</sup>.

٣ \_ ابن النديم:

<sup>«</sup>في عصرنا انتهت رياسة متكلمي الشيعة إليه، مقدَّم في صناعة الكلام على مذهب أصحابه، دقيق الفطنة، ماضي الخاطر، شاهدته فرأيته بارعاً»<sup>(٣)</sup>.

٤ \_ النجاشى:

«شيخنا وأستاذنا رضي الله عنه. فضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية والثقة والعلم»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) الامتاع والمؤانسة: ۱٤١/۱.
  - (۲) تاریخ بغداد: ۳/ ۲۳۱.
  - (٣) الفهرست: ٢٥٢ و٢٧٩.
- (٤) رجال النجاشي: ٢٨٣ ـ ٢٨٤.

## ه \_ الطوسى:

«انتهت إليه رياسة الإمامية في وقته، وكان مقدماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب»<sup>(۱)</sup>.

- ٦ ابن أبي طي: «شيخ مشايخ الصوفية، ولسان الإمامية، رئيس الكلام والفقه والجدل، وكان يناظر أهل كل عقيدة»<sup>(٢)</sup>.
  - ۷ \_ ابن کثیر:

«شيخ الإمامية الروافض، والمصنف لهم، والمحامي عن حوزتهم»<sup>(٣)</sup>.

٨ ــ العلامة الحلي:

«من أجل مشايخ الشيعة، ورئيسهم، وأستاذهم، وكل من تأخر عنه استفاد منه، وفضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية، أوثق أهل زمانه وأعلمهم. انتهت رياسة الإمامية إليه في وقته»<sup>(٤)</sup>.

## ۹ \_ ابن حجر:

«كان كثير التقشف والتخشع والإكباب على العلم. . . وبرع في مقالة الإمامية حتى كان يقال: له على كل إمامي منَّة»<sup>(0)</sup>.

- (۱) الفهرست: ۱۵۸.
- (٢) شذرات الذهب: ٢٠٩/٣ ـ ٢٠٠٠.
  - (٣) البداية والنهاية: ١٢/ ١٥.
    - (٤) الخلاصة: ٧٢.
  - (0) لسان الميزان: ٣٦٨/٥.

۱۰ ــ ابن تغري بردى: «فقيه الشيعة وشيخ الرافضة وعالمها ومصنف الكتب في مذهبها»<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

ووصف المؤرخون حياته الخاصة وصفاته الشخصية فذكروا في جملة ما ذكروا: أنه «كان شيخاً ربعة نحيفاً أسمر. كثير الصدقات، عظيم الخشوع، كثير الصلاة والصوم، حسن اللباس، كثير التقشف والتخشع والإكباب على طلب العلم. ما كان ينام من الليل إلا هجعة ثم يقوم يصلي أو يطالع أو يتلو القرآن»<sup>(۲)</sup>.

وكان من أغرب ما قيل في هذا الباب ما ذكره ابن تغري بردى إذ قال: «كان ضالاً مضلاً هو ومن قرأ عليه ومن رفع منزلته»<sup>(٣)</sup>، ولست بمعلق على هذا القول بشيء، وإنما أترك للقارىء الكريم أن يعلِّق عليه بما يشار!!

\* \* \*

صنَّف وألَّف ما وسعه الوقت، وخلَّف من بعده تراثاً ضخماً لا يزال حتى اليوم مرجعاً للعلماء والمعنين بشؤون الفكر الإسلامي. وذكر المؤرخون له قريباً من «مائتي مصنف كبار وصغار»<sup>(٤)</sup> ووصفوها

- (١) النجوم الزاهرة: ٢٥٨/٤.
- (٢) يراجع في ذلك: لسان الميزان: ٥/ ٣٦٨ وشذرات الذهب: ٣/ ٢٠٠.
  - (٣) النجوم الزاهرة: ٢٥٨/٤.
- ٤) فهرست الطوسي: ١٥٨ ومعالم العلماء: ١٠١ ورجال ابن داود: ٥/٣٦٨
   وشذرات الذهب: ١٩٩/٣ و٢٠٠، ٣٣٣ والخلاصة: ٢٢ وميزان الاعتدال: ٤/
   ٣٠ ولسان الميزان:

بـ«التصانيف البديعة»<sup>(١)</sup>، وقد جرَّدت فهرساً مفصلاً بكل تلك الكتب -مطبوعها ومخطوطها ومفقودها - لا مجال لإثباته في هذه العجالة، ونقتطف منه هنا أسماء مؤلفاته المطبوعة مرتبة على تسلسل الحروف الهجائية:

ميزان الاعتدال: ۲۰/٤ ولسان الميزان: ٥/٣٦٨.

برز المفيد بين أعلام عصره بفن «المناظرة». والمناظرة بمعناها الصحيح ليست عملية مغالطة لفظية تتخذ من اللف والدوران طريقاً للتغلب على وجهة النظر الأخرى، وإنما تعتمد ـ فيما تعتمد ـ الموضوعية والمنهج والدليل المتفق عليه سبيلاً للاقناع ووضوح النتائج.

واشتهر المفيد بذلك بين الناس بمختلف آرائهم وطوائفهم، وذكر ابن الجوزي أنه «كان لابن المعلم مجلس نظر بداره بدرب رباح يحضره كافة العلماء»<sup>(1)</sup>، وزاد ابن كثير الدمشقي في وصف هذا المجلس بقوله: «كان مجلسه يحضره خلق كثير من العلماء من سائر الطوائف»<sup>(۲)</sup>.

ومن ذلك كله نعرف مدى أهمية هذا المجلس ومدى اتقان صاحبه لفن «المناظرة» بكل ما تعطيه كلمة المناظرة من معان ودلائل.

ولما كان مجالنا ـ هنا ـ محدوداً لا يتسع لرواية نماذج من هذه المناقشات فإني أحيل الراغب في الاطلاع على أسلوب المفيد ومنهجه في مناظراته على الرجوع إلى كتابه «الفصول المختارة من العيون والمحاسن» المطبوع في النجف الأشرف؛ ليكون على بينة من الأمر.

H H H

توفي – رحمه الله – ليلة الجمعة لثلاث خلون من شهر رمضان سنة ٤١٣هـ<sup>(٣)</sup> (أول ديسمبر ١٠٢٢م)<sup>(٤)</sup>، وشيعه ثمانون ألفاً من الباكين عليه<sup>(٥)</sup>، وصلى عليه تلميذه الشريف المرتضى علي بن الحسين الموسوي بميدان الأشنان<sup>(٢)</sup> – وهو الميدان الرئيس بكرخ بغداد<sup>(٧)</sup> –، وضاق على الناس مع كبره<sup>(٨)</sup>. ودفن بداره ببغداد، ثم نقل إلى الكاظمية فدفن بمقابر

- (۱) المنتظم: ۱۱/۸.
- (٢) البداية والنهاية: ١٥/١٢.
- (٣) تاريخ بغداد: ٣/ ٢٣١ وفهرست الطوسي: ١٥٨ ورجال النجاشي: ٢٨٧ ومعالم العلماء: ١٠١ والكامل: ٣١٣/٧ والبداية والنهاية: ١٢/ ١٥، والنجوم الزاهرة: ٢٥٨/٤ وشذرات الذهب: ٣/ ١٩٩.
  - (٤) بروكلمان: ٣٤٩/٣ ـ الترجمة العربية ..
  - (٥) ميزان الاعتدال: ٣٩/٤ ولسان الميزان: ٥/ ٣٦٨ وشذرات الذهب: ٣/ ٢٠٠.
    - (٦) رجال النجاشي: ٢٨٧ والخلاصة: ٧٢ ورجال ابن داود: ٣٣٣.
      - (٧) بغداد قديماً حديثاً: ٢٢٨.
    - (٨) رجال النجاشي: ٢٨٧ والخلاصة: ٧٢ ورجال ابن داود: ٣٣٣.

قريش؛ بالقرب من رجلي الإمام الجواد(ع)؛ إلى جانب أستاذه أبي القاسم جعفر بن محمد بن قولويه القمي<sup>(١)</sup>. وقبره الآن معروف في وسط الرواق الشرقي من المشهد الكاظمي.

«وكان يوم وفاته يوماً لم ير أعظم منه؛ من كثرة الناس للصلاة عليه وكثرة البكاء من المخالف والموافق»<sup>(٢)</sup>.

وتبارى شعراء عصره في رثائه وفي التعبير عن الفجيعة بفقده، وكان منهم الشاعر عبدالمحسن الصوري المتوفى سنة ٤١٩هـ حيث يقول:

تبارك من عمَّ الأنام بفضله وبالموت بين الخلق ساوى بعدله مضى مستقلاً بالعلوم «محمد» وهيهات يأتينا الزمان بمثله<sup>(۳)</sup>

ومنهم الشريف المرتضى علي بن الحسين الذي يقول من جملة قصيدة:

- مَنْ على هذه الديار أقاما أو ضفا ملبس عليه وداما؟ عج بنا نندب الذين تولوا باقتياد المنون عاماً فعاما إلى أن يقول:
- إن شيخ الإسلام والدين والعل م تولّى فأزعج الإسلاما والذي كان غرة في دجى الأيا م أودى فأوحسش الأياما

هممودأ ويستسبج الأفسهسامما

- ويقول: مَنْ ينير العقول من بعد ما كُنَّ
- (1) رجال النجاشي: ۲۸۷ والخلاصة: ۷۲.
- (٢) فهرست الطوسي: ١٥٨.
   (٣) ديوانه: ١٢/١٠أ ـ مخطوط مصور بمكتبة المجمع العلمي العراقي.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظه/ المؤلفات

سلَّه في الخطوب كان حساما من يعير الصديق رأياً إذا ما فامض صفراً من العيوب فكم با ن رجال أثروا عبوبا وذاما() ومنهم الشاعر مهيار الديلمي الذي شارك في المناسبة بقصيدة بلغت (٩١) بيتاً؛ يقول في مطلعها: ما بعد يومك سلوة لمعلِّل مسنسي ولاظ فحسرت بسسمسع مسعسذل سوى المصاب بك القلوب على الجوي قيد الجليد على حشا المتململ ويقول فيها: رحل الحمام بها غنيمة فائز ما ثار قط بمثلها عن منزل كانت يد الدين الحنيف وسيفه فلأبكين على الأشل الأعزل ويقول: سمح ببذل النفس فيهم قائم لله في نصر الهدى متبتل نزاع أرشية التنازع فيهم حتى يسوق إليهم النص الجلي ويبين عندهم الإمامة نازعاً فيها الحجاج من الكتاب المنزل وأمانة عرفت كأن لم تجهل (٢) بطريقة وضحت كأن لم تشتبه رحم الله الشيخ المفيد جزاء ما قدم لهذه الأمة، وأسبغ عليه روحه وريحانه وجنته ورضوانه، وسلام عليه يوم ولد ويوم مات ويوم يبعث حيًّا.

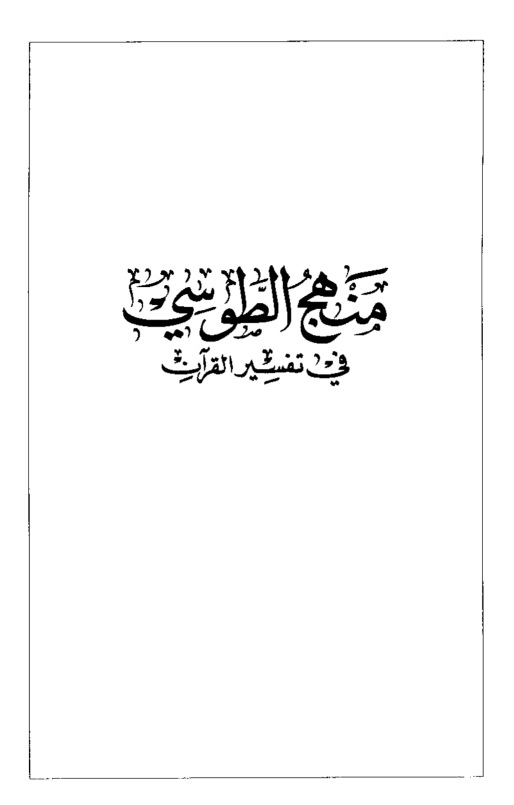
ديوان المرتضى: ٢٠٤ /٢ - ٢٠٦، وورد بعض أبيات القصيدة في المنتظم: ٨/
 ديوان البداية والنهاية: ١٢/ ١٥ - ١٦.

341000

(۲) ديوان مهيار الديلمي: ۲/ ۱۰۳ ـ ۱۰۹.

المصادر والمراجع

 ۱ - الامتاع والمؤانسة للتوحيدي: القاهرة ١٣٧٣هـ. ٢ - بحار الأنار للمجلسي: طهران ١٣٧٦هـ. ٣ ـ البداية والنهاية لابن كثير الدمشقي: القاهرة (د.ت). ٤ - بغداد للدكتور مصطفى جواد وسوسه: بغداد ١٣٧٨ه. ٥ - تاريخ الأدب العربي لبروكلمان - الترجمة العربية -: القاهرة ۱۹٦۲م. ٦ - تاريخ بغداد للخطيب البغدادي: القاهرة (مصورة). ٧ - خلاصة الأقوال للعلامة الحلي: طهران ١٣١٠هـ. ٨ - ديوان الشريف المرتضى: القاهرة ١٣٧٨هـ. ٩ - ديوان عبد المحسن الصوري: مخطوط بالمجمع العراقي. ۱۰ - ديوان مهيار الديلمي: القاهرة ١٣٤٩هـ. ۱۱ ـ رجال ابن داود الحلي: طهران ۱۳۸۳هـ. ١٢ ـ رجال بحر العلوم: النجف ١٣٨٦هـ. ۱۳ - رجال النجاشي: بومباي ۱۳۱۷ه. ١٤ - السرائر لابن إدريس: طهران ١٢٧٠هـ.



بِسْبِ إِلَيْهِ ٱلرَّحْمَنَ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين.

في ربيع عام ١٣٨٩ه تسلمت رسالة من جامعة مشهد بإيران تخبرني فيها بعزمها على إقامة مهرجان فكري حافل؛ بمناسبة الذكرى الألفية للشيخ العلامة الإمام أبي جعفر محمد بن الحسن، الطوسي المنشأ، البغدادي التعلم والتعليم، النجفي الخاتمة، المولود في سنة ٥٨٣ه والمتوفى في سنة ٤٦٠ه<sup>(١)</sup>. وتطلب مني المساهمة في هذه المناسبة ببحث يرتبط بصاحب الذكرى طيب الله ثراه.

وفكرتُ كثيراً - بعد وصول الدعوة - في اختيار الموضوع، خصوصاً وأن هذا العلم العيلم - كما يعلم عارفوه - كان كثير الجوانب موسوعيُّ الانتاج متعدد الاختصاصات، وقد مارس الكتابة والتأليف في كل المواضيع المرتبطة بالفكر الإسلامي وشؤونه المختلفة. وفي كل جانب واختصاص له ما يجذب ويغري ويحث على الخوض فيه دون غيره.

وقرَّ رأيي ـ أخيراً ـ على اختيار جانب التفسير ومنهج الطوسي فيه، باعتباره موضوعاً طريفاً مسَّ من نفسِي هوىً وشوقاً ورغبة، وباعتبار أن

 (۱) يراجع في ترجمته: «حياة الشيخ الطوسي» بقلم الشيخ آقا بزرك الطهراني، وقد نشر في مقدمة المجلد الأول من تفسير التبيان، ويقع في (۱۰۳) صفحات. الشيخ أبا جعفر كان قد ألَّف كتاباً ضخماً سمّاه، التبيان في تفسير القرآن، جمع فيه فأوعى؛ وأودع خلاله الشيء الكثير من البحوث والمناقشات والآراء المهمة. وقد طبع لأول مرة على الحجر في إيران سنة ١٣٦٠هـ ـ ١٣٦٥ في مجلدين كبيرين، ثم أُعيد طبعه ـ بشكل أفضل ـ في النجف الأشرف في عشر مجلدات ابتداء من سنة ١٣٧٦هـ ـ ١٩٥٧م<sup>(۱)</sup>.

ومن حق البحث العلمي ـ ونحن نريد الاحتفاء بالشيخ الطوسي ـ أن ندرس تفسيره بإمعان وأن ندقق النظر في تتمين منهجه وتقييم طريقته وأسلوبه، تمهيداً لوضعه في المكان المناسب له بين تفاسير السلف وتراثهم في علوم القرآن الكريم.

ونال هذا البحث \_ فيما يبدو \_ شيئاً من القبول أو الاستحسان من قبل لجنة المهرجان؛ فكان أحد خمسة بحوث تمَّ اختيارها \_ من بين عشرات البحوث \_ للطبع والتوزيع على الحضّار والمساهمين في الذكرى من العاملين في حقل الفكر الإسلامي في آسيا وأفريقيا.

وبالنظر إلى أهمية الموضوع وارتباطه بصميم الدراسات الإسلامية الأساسية، وإلى تكرار الطلب على هذا الكتيِّب ممن سمع به ولم يره، وعدم توفر نسخه. ترجَّح لديَّ القيام بإعادة طبعه ووضعه بين يدي القرّاء المعنيين، عسى أن يجدوا فيه شيئاً من إفادة وبعضاً من نفع. والله تعالى ولي التوفيق.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

العراق ــ بغداد: الكاظمية محمد حسن آل ياسين

 يواجع في الوقوف على النسخ الخطية من الكتاب: الذريعة: ٣/ ٣٢٨ \_ ٣٣١ و٤/ ٢٦٦ \_ ٢٦٦. ١,

القرآن الكريم كما آمن به المسلمون كلام الله المبين، ومعجزة نبيًّه الأمين، ودستور الشريعةَ الأكبر، وكتاب الإسلام الذي لا يأتيهِ الباطل من بين يدَيه ولا من خَلفه تنزيل من حكيم حميد.

وكان لا بُدَّ للمسلمين وهم يؤمنون بهذا القرآن وقدسيته وحاجتهم الحياتية والروحيَّة إليه أن يتعلموا معانيه ويتفقهوا فيه، ليستطيعوا العمل على ضوئه والسير على هداه، كما كان لا بُدَّ للنبي (ص) أن يتولى مسؤولية التفسير والشُروح - خلال أيام حياته - بحكم قيامه بمهمّة تلاوة ما يوحى إليه من آيات الذكر على المسلمين، فيذكر أسباب النُّزول ويوضح ما يحتاج إلى الإيضاح من المجمل والمتشابه والناسخ والمنسوخ، ويقوم بالشرح العملي لما تضمنته تلك الآيات من أحكام عبادية وواجبات شرعية. وبفضل ذلك كله كان القرآن في عصر الرسالة قريباً إلى عقول الناس وأفهامهم وإن تفاوتت تلك الأفهام في درجة المعرفة والإدراك.

وعندما فُجع المسلمون بوفاة المفسَّر الأول (ص) وسُدَّ في وجوههم باب السماع المباشر من صاحب الوحي لجأوا إلى الصَّحابَة الذين عاشروا النبي (ص) ورافقوه وسمعوا منه وتفقهوا على يديه يسألونهم تفسير ما يستغلق فهمه عليهم من مفردات القرآن وآياته فيَروى لهم الصَّحابَة ما سمعوه من النبي (ص) في ذلك، ولا يتحاشى بعضهم من الاعتراف بجهله بمعاني بعض الكلمات تنزيهاً للقرآن من التفسير بالرأي والظَّن.

وهكذا بدأ تفسير القرآن معتمداً على الرواية والنَّقل عَن الرسول (ص)، مع كل التحرج والتأكد والالتزام بدقَّة النقل وعدم التصرف، وليس ذلك غريباً ما دام «التفسير هو إيضاح مراد الله تعالى من كتابه العزيز، فلا يجوز الاعتماد فيه على الظنون والاستحسان، ولا على شيء لم يثبت أنَّه حجّة من طريق العقل أو من طريق الشرع، للنهي عن أتباع الظن»<sup>(۱)</sup>.

وحيث أن المقصود بتفسير القرآن في المصطلح الإسلامي هو "علم معانيه وفنون أغراضه"<sup>(۲)</sup> أو أنّه العلم الباحث "عن معنى نظم القرآن بحسب الطاقَة البشريَّة وبحسب ما تقتضيه القواعد العربيَّة"<sup>(۲)</sup> أخذاً له من المعنى اللُّغوي للتفسير وهو البيان و"كشف المراد عن اللفظ المشكل"<sup>(1)</sup> فإن من الصحابَة من لم يكتف بالروايَة والنقل في تفسير القرآن فأضاف إليهما الشعر المأثور عن العرب يستهدي به في معرفة معنى اللفظ القرآني انطلاقاً من كَون القرآن عربياً وارداً بهذه اللغة ومُستعمِلاً كلماتها

إن أول ما يخطر في أذهاننا ونحن نخزن في المخيلة عصر الرسول (ص) وتِلك القوائم الكبيرة من أسماء الصَّحابة أن جُلَّ الصحابة

- ۱) البيان للخوئي \_ ۱/ ۲۷۸.
  - (٢) التبيان للطوسي \_ ٢/١.
- (٣) كشف الظنون \_ ١ / ٤٢٧.
  - (٤) لسان العرب \_ ٥/٥٥.

أعلام من التراث/ منهجُ الطوسي في تفسير القرآن

- إن لم نقل كلهم - كانوا من مفسِّري القرآن وشارحيه، باعتبارهم قد سمعوا ذلك من النبي (ص) وأدركوا معنى كل ما سمعوه، ولكن الواقع الخارجي كان على خلاف ذلك فما أقَل من وعى معاني القرآن وأرهف سمعه وقلبه وعقله للنبي وهو يشرح تلك المعاني ويوضح أهدافها ومراميها، ويقول السيوطي في ذلك:

«اشتهر بالتفسير من الصَّحابة عشرة: الخلفاء الأربعَة وابن مسعود وابـن عـبـاس وأُبيُّ بـن كـعـب وزيـد بـن ثـابـت وأبـو مـوسـى الأشـعـري وعبدالله بن الزُّبير».

«أَمَّا الخلفاء فأكثر مَنْ رويَ عنه منهم علي بن أبي طالب (ع). والروايَة عن الثَّلاثَة نزرة جداً، وكان السبب في ذلك تقدم وفاتهم. كما أن ذلك هو السبب في قلَّة روايَة أبي بكر للحديث، ولا أحفظ عن أبي بكر في التفسير إلا آثاراً قليلَة جداً لا تكاد تجاوز العشرة».

«أما علي (ع) فَرُوِي عنه الكثير، وقد روى معمر عن وهب بن عبدالله عن أبي الطفيل قال: شهدت عليَّاً (ع) يخطب وهو يقول: سلوني فوالله لا تسألون عن شيء إلا أخبرتكم وسلوني عن كتاب الله، فوالله ما من آية إلا وأنا أعلم أبليلٍ نزلت أم بنهار أم في سهل أم في جبل»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا يغدو علي(ع) أشهر الصَّحابَة جميعاً ـ من استُخلف منهُم ومن لم يستخلف ـ في تفسير القرآن، ورُوي عنه الكثير في هذا الباب، وما ذاك إلا لأنَّه باب مدينَة علم رسول الله (ص)، وعدل الكتاب الذي لن يفترق عنه إلى يوم القيامَة، دون أن يكون لتأخُّر وفاته عن وفاة الخلفاء الثلاثة الَّذين تقدموه أي أثر في ذلك ـ كما يحاول السيوطي أن يتعلّل به ـ لأن الفرق بين تاريخ وفاة الخليفتين الثاني والثالث ووفاة علي لم يكن إلا سنوات معدودة لا تبَرِّر مثل ذلك الفرق الكبير بينه وبينهم.

واشتهر عبدالله بن مسعود المتوفى سنة ٣٢هـ بالتفسير أيضاً ـ كما روى السيوطي وغيره ـ ورُوِي عنه الكثير في ذلك و«روى عنه كثيرون لكن تتبعهم العلماء بالنقد والتجريح»<sup>(١)</sup>.

ثمَّ يأتي بعد ذلك في التسلسل عبدالله بن عباس المتوفى سنة ٦٨ الذي ورد عنه في التفسير "ما لا يحصى كثرةً وفيه روايات وطُرُق مختلفَة»<sup>(٢)</sup>. وقد كثر النقل عنه في مصادر التفسير إلى حد الإغراق الملفت للنظر والمثير للاستفهام، وأصبح ـ بكثرة أقواله المروية، ورواته المتعددين ومؤلَّفه المنسوب ـ أبرز المفسرين الأوائل في تاريخ الإسلام.

وبالنظر إلى هذه الهالة المشعة التي أحاطت بالرجل والقدسية التي حفَّته حتى مُنِح لقب (ترجمان القرآن) يلزمنا أن نقف عند جانبين من جوانبه نستوضح أمرهما ونستطلع واقعهما: منهجه في التفسير والبحث في رواته وطرقه.

أما منهجه فقد رُوِيَ عنه «أنه قسَّم وجوه التفسير على أربعَة أقسام: تفسير لا يُعذَر أحد بجهالته. وتفسير تعرفه العرب بكلامها. وتفسير يعلمه العُلَماء. وتفسير لا يعرفه إلا الله عزوجل.

- (١) مناهل العرفان ـ ٤٨٦.
  - (٢) الاتقان \_ ٢٢١/٢.

فأما الذي لا يُعذَر أحد بجهالته فهو ما يلزم الكافّة من الشرائع التي في القرآن وجمل دلائل التوحيد. وأما الّذي تعرفه العرب بلسانها فهو حقائق اللغَة وموضوع كلامهم. وأما الذي يعلمه العلماء فهو تأويل المتشابه وفروع الأحكام. وأما الذي لا يعلمه إلا الله فهو ما يجري مجرى الغيوب وقيام الساعَة»<sup>(1)</sup>.

ومن هذا المنهج يظهر أنّه قد اعتمد الأثر والرواية دون غيرهما طريقاً لمعرفة معاني القرآن، وليس ذكره لحقائق اللغة تطويراً في التفسير أو إضافة مصدر آخر له غير النقل والرواية، لأن القرآن قد نزل بلغة العرب ومن البديهي أن نجعل اللغة أساساً لفهم المفردات ومعرفة المقصود منها.

وإذن فمنهجه في التفسير هو التفسير بالمأثور؛ والمأثور فقط.

أما طرقه ورواته فقد حامت حولها الشُّبهات وكثر فيها التشكيك حتى أصبح الاطمئنان إلى ما يروى عنه غير متحقق لدى الباحثين، بل أصبح أكثر ما يُروى عنه مقطوعاً بكذبه وتلفيقه، ويقول الإمام الشافعي: إنَّه «لَم يثبت عن ابن عباس في التفسير إلا شبيه بمائة حديث»<sup>(۲)</sup>، ولذلك فلا بُدَّ لنا من أن نقول مع الشيخ الزرقاني بوجوب «الحيطة فيما عُزِيَ إلى ابن عباس من التفسير، فقد كثر عليه فيه الدس والوضع»<sup>(۳)</sup> ومع الدكتور الصالح في كون الناس قد «تزيَّدوا في الروايَة عن ابن عباس وتجرأ بعضهم على الوضع عليه والدسِّ في كلامه»<sup>(1)</sup>.

- (۱) مجمع البيان \_ ۱/ ۱۳.
  - (٢) الاتقان \_ ٢/ ٣٢٣.
- (٣) مناهل العرفان \_ ٤٨٤.
- (٤) مباحث في علوم القرآن ـ ۲۹۰.

وتكون خلاصَة الرأي في الروايات عن ابن عباس في التفسير إنّها «غير مرضيّة ورواتها مجاهيل»<sup>(١)</sup>.

ولزيادة الاطمئنان بهذه الخلاصَة القاسية نستعرض في أدناه طُرُق الروايَة عنه وما تناقله العلماء من رأي فيها وتمحيص ليتجلى لنا النَّباً اليقين.

فمن طرقه: طريق علي بن أبي طلحة الهاشمي عنه، ومع أن السيوطي يعتبره من جيد طرقه فإنَّه يروي عن قوم من الناس قولهم: لم يسمع ابن أبي طلحة من ابن عباس التفسير، وإنّما أخذه عن مجاهد أو سعيد بن جُبير، كما يروي عن الحفاظ إجماعهم على أن ابن أبي طلحة لم يسمعه من ابن عباس<sup>(۲)</sup>. أي أن رواياته عن ابن عباس مراسيل لم تؤيَّد بالسّماع منه.

ومن طرقه: طريق جُويَبر عن الضحّاك عن ابن عباس، وهؤلاء ـ عند السيوطي ـ من المجاهيل، وجُوَيبر شديد الضعف متروك»<sup>(٣)</sup>.

«وطريق الضحّاك بن مزاحم عن ابن عباس منقطعَة، فإن الضحاك لم يَلقَه»<sup>(3)</sup>، وروى الطبري عن مشاش إنه قال: «قلت للضحّاك: سمعتَ من ابن عباس شيئاً؟ قال: لا»<sup>(ه)</sup>.

ومن طرق ابن عباس، ما رواه المفسرون عن ابن جُرَيْج، وأطول طرق ابن جُرَيج ما يرويه بكر بن سهل الدمياطي عن عبدالغني بن سعيد

- ۱) الاتقان \_ ۲/ ۳۲۱.
- (٢) الاتقان \_ ٢/ ٣٢١.
- (٣) نفس المصدر \_ ٣/ ٣٢٢.
  - (٤) الاتقان \_ ۲/ ۳۲۲.
- ٥) تفسير الطبري ـ ١/ ٤٠.

عن موسى بن محمد عن ابن جُرَيج، ويقول السيوطي: «وفيه نظر»<sup>(۱)</sup>، كما يقول أيضاً عنه «لم يقصد الصحّة وإنما روى ما ذُكِر في كل آية من الصحيح والسقيم»<sup>(۲)</sup>.

ومن تلك الطرق ـ طريق العوفي عن ابن عباس وقد «أخرج منها ابن جرير وابن أبي حاتم كثيراً، والعوفي ضعيف ليس بواهٍ»<sup>(٣)</sup>.

وأوهى طرق ابن عباس "طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس. فإن انضم إلى ذلك روايَة محمد بن مروان السدي الصَّغير فهي سلسلَة الكذب. وكثيراً ما يخرج منها الثَّعلبي والواحدي"<sup>(٤)</sup>.

وأبو صالح هذا الذي يروي عن ابن عباس كان يمُرُّ به الشعبي «فيأخذ بإذنه فيعركها ويقول: تفسِّر القرآن وأنت لا تقرأ القرآن»<sup>(ه)</sup>.

وأما الكلبي الذي يروي عن أبي صالح فهو صاحب تفسير لم يُكتَب أطول منه ولا أشبع، ومع ذلك فقد قال فيه بعض الأعلام أنه قد: «أجمعوا على ترك حديثه، وليس بثقَة، ولا يكتب حديثه، واتهمه جماعة بالوضع»<sup>(7)</sup>.

وأما طريق بشر بن عمارة عن أبي روق «فضعيفَة لضعف بشر، وقد أخرج من هذه النسخَة كثيراً ابن جرير وابن أبي حاتم»<sup>(v)</sup>.

(۱) الاتقان ـ ۲/ ۳۲۱.
 (۲) نفس المصدر ـ ۲/ ۳۲۱.
 (۳) نفس المصدر ـ ۲/ ۳۲۲.
 (٤) المصدر نفسه ـ ۲/ ۳۲۲.
 (٥) تفسير الطبري ـ ۱/ ٤٠.
 (٦) دائرة المعارف الإسلامية ـ الترجمة العربية ـ 0/ ٣٥١ ـ تعليق أمين الخولي ـ.

(۷) الاتقان - ۲/ ۳۲۲.

وأما السُّدي فقد روى عنه الكثيرون، ولكنَّ التفسير الذي جمعه رواه إسباط بن نصر، وإسباط لم يتفقوا عليه»<sup>(١)</sup>. وعلى الرغم من روايَة ابن جرير عنه كثيراً فإن ابن أبي حاتم لم يورد معه شيئاً، لأنه التزم أن يخرج أصح ما ورد»<sup>(٢)</sup>.

ولقد قيل في السُّدي إنه «ضعيف وكذاب وشنّام»<sup>(٣)</sup>، وقال النسائي في إسباط إنه «ليس بالقوي»<sup>(٤)</sup>، وروى الطبري عن الشعبي أنَّه مرَّ يوماً على السدي وهو يفسِّر فقال: لأن يُضرب على أستك بالطبل خير لك من مجلسك هذا»<sup>(٥)</sup>.

ومن طرق ابن عباس أيضاً: طريق مولاه عكرمَة، وعكرمَة غير مقبول لدى العلماء، وقد اشتهر عندهم بالكذب على مولاه وإنه «كان يرى رأي الخوارج ويميل إلى استماع الغناء»<sup>(٢)</sup>. ورُوِيَ عن علي بن عبد الله بن عباس أنه كان يُوثِق عكرمَة على باب الكنيف لأنه يكذب على أبيه<sup>(٧)</sup>، ومثل ذلك كان يصنع به علي بن عبد الله بن مسعود لأنَّه يكذب<sup>(٨)</sup>. ويروي ابن سعد عن طاووس قوله: «لو أن مولى ابن عباس هذا اتقى الله وكفَّ من حديثه لشُدَّت إليه المطايا»<sup>(٩)</sup>. ويظهر مما رُوِيَ في كتب التاريخ أن عكرمَة قد أصبح مضرب المثل في كذبه على ابن

(٩) الطبقات \_ ٢١٤/٥.

عباس، فقد روى ابن سعد: «أن سعيد بن المسيب قال يوماً لمولىً له: «اتَّق لا تكذب عليَّ كما كذب عكرمة على ابن عباس»<sup>(1)</sup>. ومثل ذلك روى ياقوت عن عبدالله بن عمر أنه قال لغلامه نافع: «اتق الله ويحك يا نافع ولا تكذب عليَّ كما كذب عكرمَة على ابن عباس»<sup>(1)</sup>.

أما مقاتل بن سليمان المتوفى سنة ١٥٠هـ. فقد ضعَّفه العلماء وقالوا: «إنه يروي عن مجاهد ولم يسمع من مجاهد شيئاً، ويروي عن الضحاك ولم يسمع منه شيئاً، فقد مات الضحّاك قبل أن يولد مقاتل بأربع سنين. ويكذبونه. ويضعِّفه مَن يستحسن تفسيره ويقول: ما أحسن تفسيره لو كان ثقَةً، وينقلون أنَّه كان يأخذ عن اليهود علم الكتاب»<sup>(٣)</sup>.

وهكذا يظهر مما سلف أن أكثر الروايات المتعلقة بالتفسير مما اعتمدها المفسرون المشهورون لم تسلم من الطعن والتضعيف بل الرد والتزييف، وقد أجمل ذلك الشيخ ابن تيمية عندما قال: «وفي التفسير من هذه الموضوعات قطعة كبيرة»<sup>(٤)</sup>.

ويعلل ابن خلدون أسباب الوضع والتلفيق في النقل التفسيري فيقول:

«والسبب في ذلك أن العرب لم يكونوا أهل كتاب ولا علم، وإنما غلبت عليهم البداوة والأميَّة، وإذا تشوقوا إلى معرفَة شيء مما تتشَوَّق إليه النفوس البشريَّة في أسباب المكونات وبدء الخليقَة وأسرار الوجود

- (۱) الطبقات \_ ۵/ ۱۰۰.
- (٢) معجم الأدباء \_ ١٨٩/١٢.
- (٣) دائرة المعارف الإسلامية \_ ٥/ ٣٥١ \_ تعليق أمين الخولي ويراجع كشف الظنون \_ ٤٢٩/١.
  - (٤) نفس المصدر \_ ٥/ ٣٥١.

فإنما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم ويستفيدون منهم، وهم أهل التوراة من اليهود ومَن تبع دينهم من النصارى. وأهل التوراة الذين بين العرب يومئذ باديّة مثلهم، ولا يعرفون من ذلك إلا ما تعرفه العامة من أهل الكتاب ومعظمهم من حِميَر الذين أخذوا بدين اليهودية، فلما أسلموا بقوا على ما كان عندهم مما لا تعلُّق له بالأحكام الشرعيَّة... وهؤلاء مثل كعب الأحبار ووهب بن منبه وعبدالله بن سلام وأمثالهم، فامتلأت التَّفاسير من المنقولات عندهم"<sup>(۱)</sup>.

٢

أحيط المسلمون الأوائل الذين تصدوا للكتابة في تفسير القرآن باهتمام كبير في كتب التاريخ، ومع ذلك فما زال المؤرخون مختلفين في تعيين الأول بالخصوص.

وقد ذكر ابن النديم إن أول كتاب أُلِّفَ في تفسير القرآن هو «كتاب ابن عباس» الذي رواه مجاهد عنه<sup>(۱)</sup>.

ولدينا الآن بين كتب التفسير المطبوعة كتاب «تنوير المقباس من تفسير ابن عباس» الذي استخرجه الفيروز آبادي صاحب القاموس المحيط، وكتاب «سؤالات نافع بن الأزرق في التفسير وجوابات ابن عباس عليها» وقد نشره الدكتور إبراهيم السامرائي - الأستاذ بجامعة بغداد في العام الماضي<sup>(\*)</sup>.

وإن النظرة الموضوعية الفاحصَة في هذين الكتابين تثير لدينا من الشكوك ما يسقط اعتبار نسبَة هذين النصِّين لابن عباس.

- (۱) الفهرست ـ ۵۰.
- (\*) ونشر الدكتور صلاح الدين المنجد ـ أخيراً ـ كتاباً باسم «اللغات في القرآن» منسوباً لابن عباس، ولم نجد فيه سنداً يصحح النسبة.

أما التفسير «تنوير المقباس» فهو من روايَة محمد بن مروان عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس. وقد مرَّ علينا أن السيوطي قد اطلق على هذا السند اسم «سلسلة لكذب» كما مرَّ علينا أيضاً أن الرواة عن ابن عباس - جُلّهم إن لم نقل كلَّهم - لم يسلموا من الطعن أو التضعيف، حتى قال الإمام الشافعي كلمته المأثورة السالفَة الذكر: «لم يثبت عن ابن عباس في التفسير إلا شبيه بمائَة حديث».

وإذن فليس لنا أي طريق من طرق الاعتماد والتوثيق نحو هذا الكتاب ولن نستطيع الرضوخ لـِ«سلسلَة الكذب» في تفسير كتاب الله المجيد.

وأما سؤالات نافع بن الأزرق فآثار الصناعَة عليها ظاهرة. وحسبنا أن نعلم أنَّ رواتها يَدَّعون أنها دارت بين ابن الأزرق وابن عباس في جلسَة واحدة في المسجد الحرام ليحصل لنا الشك فيها، ثم كيف استطاع مَن حضر هذا الحوار أن يحفظ بهذه الدقة وهذا الاستيعاب نصَّ الأسئلَة والأجوبة وشواهدها الشعريَّة ليرويها للأجيال من بعده؟!، ولعلَّ خير ما يقال في حق هذه المسائل وأجوبتها أنها كانت «أسطورةً مدرسيةً عظيمة الفائدة»<sup>(1)</sup> \_ على حَدٍّ تعبير كولد زيهر \_.

وهكذا يبدو أنَّ ابن عباس لم يكن أول مؤلِّف في التفسير لأنَّه لم يثبت له أيّ كتاب في التفسير، بل لم يثبت له في تفسير كل القرآن إلا شبيه بمائة حديث فقط، ويصبح نص ابن النديم رواية من الروايات المرسلة التي لم نجد لها ما يصححها من الشواهد المعتمد عليها في هذا الباب.

(١) مذاهب التغسير الإسلامي ـ ٨٩.

أما جرجي زيدان فيذهب إلى أن مجاهداً المتوفى سنة ١٠٤هـ هو أول من «دَوَّنَ التفسير في الصُّحف»<sup>(١)</sup>.

والظاهر أنه قد اعتمد على كلام ابن النديم عن كتاب ابن عباس، حيث ذكر أنَّه قد رواه مجاهد، ولعل مجاهداً جمع ما صحَّ لديه من روايات ابن عباس وبَوَّبها ونظمها وألَّف بينها في كتاب واحد، وبهذا يكون هو المؤلف لا ابن عباس.

وكان من حق البحث على جرجي زيدان أن يدقِّق النظر أكثر في فهرست ابن النديم ليرى فيه «كتاب تفسير سعيد بن جبير»<sup>(٢)</sup>، وسعيد أقدم تاريخاً من مجاهد لأنه توفى عام ٩٤هـ. أي قبل مجاهد بعشر سنوات، وكان من المشهورين بالتفسير، بل رُوِيَ عن قتادة أن سعيداً كان أعلم معاصريه بالتفسير<sup>(۳)</sup>، فلا غرو أن ألَّف كتاباً في التفسير، ولم يؤثر عن القدماء أي طعن أو شك أو كلام بشأنه.

وهكذا يصبح سعيد بن جبير أول مؤلف في تفسير القرآن.

\* \* \*

وتتابعت السنون بالمسلمين وتتابعت معها دراسَة القرآن الكريم. وعندما كثرت العلوم وتعددت فروع المعرفة وظهرت فكرة الاختصاص بين العلماء سارع كل فريق من هؤلاء إلى تفسير القرآن على ضوء اختصاصه ومعرفته الخاصة أو للبحث في جانب من جوانب القرآن يلتقي مع الجانب العلمي الذي يعنى به.

- (1) تاريخ التمدن الإسلامي ٣/ ١٤.
  - (۲) الفهرست ـ ۵۱.
  - (٣) الاتقان \_ ٢/ ٣٢٣.

فكان النحوي «ليس له همٌّ إلا الإعراب وتكثير الأوجه المحتملَة فيه ونقل قواعد النحو ومسائله وفروعه كالزجاج والواحدي».

وكان الإخباري «ليس له شغل إلاّ القصص واستيفاءها والأخبار عمن سلف سواءاً كانت صحيحةً أو باطلة، كالثعلبي».

«والفقيه يكاد يسرد فيه الفقه من باب الطّهارة إلى أمهات الأولاد، وربما استطرد إلى إقامَة أدلَّة الفروع الفقهيَّة التي لا تعلُّق لها بالآية».

وحتى «صاحب العلوم العقلية قد ملأ تفسيره بأقوال الحكماء والفلاسفَة وشبهها ويخرج من شيء إلى شيء»<sup>(١)</sup> بمناسبة وبلا مناسبة في كثير من الأحيان.

ونتيجة لتعدد الاختصاص والمنحى الفكري لدى المؤلفين في القرآن حفلت المكتبَة العربيَّة القرآنية بمجمعة قيمة من المؤلفات في: معاني القرآن، ومشكله، ومجازه، وغريبه، وقراءاته، ولاماته، ووقفه، وابتدائه، ومتشابهه، وأجزائه، وفضائله، وعدد آيه، وأحكامه، وناسخه، ومنسوخه، وأسباب نزوله، وإلى ما شابه ذلك مما تكفلت ببيانه مصادر التراجم والتاريخ وفهارس الكتب والمؤلفين<sup>(٢)</sup>.

وفي غمرة هذه المؤلفات الاختصاصية قام عدد من العلماء المسلمين البارزين بالكتابة في تفسير القرآن على الشكل العام المعتمد على النَّقل والرواية عن الصحابَة والتابعين، من دون الاهتمام بجانب خاص، وبعيداً عن التفلسف واعتماد الذوق الشخصي في التأويل والشرح.

- (۱) الاتقان \_ ۲/ ۳۲٤ \_ ۳۲۵.
- (٢) يراجع الفهرست: ٥٠ ـ ٥٧ والذريعة ـ ٢٣٢/٤ وما بعدها.

أعلام من التراث/ منهجُ الطوسي في تفسير القرآن

وكان من طلائع هؤلاء سعيد بن جبير ـ المار الذكر ـ ومجاهد وأبو حمزة الثمالي وأبان بن تغلب وأضرابهم ممن ضاعت آثارهم فلم نظَّلع عليها، ثم من سار على هذا المنهج من بعدهم.

ومرَّ القرن الثاني والثالث والمنهج في كتب التفسير العام ما زال المنهج نفسه: تفسير بالمأثور، ورجوع إلى اللغَة والشواهد في معاني المفردات وقصص إسرائيلية أقحمت في التفسير بواسطة اليهود المتظاهرين بالإسلام، وليس شيء غير ذلك.

وبرز إلى عالم التفسير في أواخر القرن الثالث مفسر كبير اتَّسم منهجه بشيء من التطوير هو أبو جعفر محمد بن جرير الطبري المتوفى سنة ٣١٠هـ.

وقد تميَّز هذا الرجل بمنهجه التجديدي الذي لم يسبقه إليه سابقوه ولم يعرفه معاصروه بل كانت التفاسير المعاصرة له محافظة كل الحفاظ على منهجها السابق المعتمد على الرواية فقط كما يرشدنا إلى ذلك ما هو موجود منها كتفسير علي بن إبراهيم بن هاشم القمي، الذي كان حياً إلى سنة ٣٠٧هـ. ويعتمد منهجه على الرواية مع ذكر السند، واختص بالروايات التي رُويَت له عن الإمام الصادق جعفر بن محمَّد عليهما السلام . وجُلُّها مما راوه والده إبراهيم بن هاشم عن مشايخه، ويتضمن كثيراً من الروايات الضعيفة التي لم ينظر لها العلماء بالقبول<sup>(۱)</sup>.

وكذلك تفسير فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي أحد رجال الحديث في أواخر القرن الثالث الهجري الذي يعتمد منهجه ـ كسابقه ـ على الروايَة فقط مع ذكرَ السند واقتصر فيه على خصوص الآيات التي لها علاقة بالأئمَّة وأهل البيت، وعلى الرغم من أنه يروي في التفسير عن

الذريعة - ٢٠٢/٤ - ٣٠٣. وقد طبع هذا التفسير على الحجر بإيران.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تشة/ المؤلفات

نيف ومائة من الشيوخ إلا أنه «ليس لأكثرهم ذكر ولا ترجمَة في أصولنا الرجالية»<sup>(۱)</sup> ولذلك فلا يمكن الركون إلى تلك الروايات.

وإذن فالمنهج الوحيد المتطور في التفسير إنما هو منهج ابن جرير الطبري، وقد جمع تفسيره المسمى «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» توجيه الأقوال وعرضها.. مع الاهتمام باللغة والإعراب<sup>(٢)</sup>، غير أنه على أهميته «قد يسوق أخباراً بالأسانيد غير صحيحة ثم لا ينبّه على عدم صحتها»<sup>(٣)</sup>، وقد يُعتَذَر له عن ذلك بأنه يذكر السند ولا يتحمَّل – من ثَمَّ – مسؤولية عدم الصحة. ولكن هذا العذر – مع معرفتنا ومعرفته بكثرة عدد الوضاعين والكذابين – غير كاف في نفي المسؤولية عنه.

وقد تحدث كولد زيهر عن تفسير الطبري كثيراً، وعدَّه «ذروة التفسير بالمأثور . . . ونقطة البدء وحجر الأساس لأدب التفسير القرآني»، وذكر أنَّ الطبري مع تصويبه المطلق للعلم القائم على الرواية يستخدم حق النقد المعمول به في الإسلام تجاه رجال السند . ولكنه «يتوسع في استخدام المصادر اليهودية الأصل ـ كعب الأحبار ووهب بن منبه ـ فيما يتصل بقصص الإسرائيليات . . . بل إن كتابه أغزر الكنوز بالنصوص المنتشرة في الأساط الإسلامية من مواد الإسرائيليات . كذلك الأساطير النصرانية، يرويها راجعاً إلى وهب بن منبه، ورأى «أن الطبري يحارب في تفسيره كل فكرة ترمي إلى إضعاف مذهب أهل السُنَّة المحافظين ويسوق الجدل مع المتكلمين، ويحارب منهج المعتزلة في التفسير»<sup>(3)</sup>.

- (۱) الذريعة ۲۹۸/٤. وقد طبع في المطبعة الحيدرية في النجف الأشرف (بدون تاريخ).
  - (٢) الاتقان \_ ٢/ ٣٢٤.
  - (٣) مناهل العرفان ـ ٤٩٧.
  - (٤) مذاهب التفسير الإسلامي \_ ١٠٧ \_ ١١٧.

أعلام من التراث/ منهجُ الطوسي في تفسير القرآن

وبالنظر إلى أهمية هذه المرحلة التي يُمثِّلها الطبري فلا بد لنا من تلمُّس منهجه في تفسيره تمهيداً لبحث منهج الطوسي ومعرفة مدى تأثر الشيخ به في تفسيره.

قسَّم الطبري القرآن إلى ثلاثة أقسام:

الأول: «ما لا يوصل إلى علم تأويله إلا بيان الرسول (ص)، وذلك تأويل جميع ما فيه من وجوه أمره - واجبه وندبه وإرشاده -، وصنوف نهيه، ووظائف حقوقه وحدوده، ومبالغ فرائضه ومقادير اللازم... وما أشبه ذلك من أحكام آيه التي لم يُدْرَك علمها إلا ببيان رسول الله (ص) لأمته. وهذا وجه لا يجوز لأحد القول فيه إلا بيان رسول الله (ص) بتأويله بنصٌ منه عليه أو بدلالة قد نصبها دالَّة أمته على تأويله».

الثاني: «ما لا يعلم تأويله إلا الله الواحد القهار، وذلك ما فيه من الخبر عن آجال حادثة وأوقات آتية كوقت قيام الساعة والنفخ في الصور ونزول عيسى بن مريم وما أشبه ذلك».

الثالث: «ما يعلم تأويله كل ذي علم باللسان الذي نزل به القرآن، وذلك إقامة إعرابه ومعرفة المسميات بأسمائها اللازمة غير المشترك فيها والموصوفات بصفاتها الخاصَّة دون سواها، فإنَّ ذلك لا يجهله أحدٌ منهم»<sup>(۱)</sup>.

وهذا التقسيم هو الأساس الذي أقام الطبري تفسيره عليه وهو مقتبس من المنهج المروي عن ابن عباس.

وأهم هذه الأقسام الثلاثة هو القسم الأول: تفسير النقل والرواية،

(1) تفسير الطبرى \_ 1/٣٣.

وهو يعتمد لدى الطبري على بيان رسول الله (ص) وأصحابه، وهذا البيان لن يصل إلى الطبري إلا بواسطة الرواة. ولقد سبق منا التعرض لرواة التفسير الأوائل وأشرنا إلى الشكوك والطعون الموجهة إلى أكثرهم كابن أبي طلحة الهاشمي وجويبر والضحاك وابن جريج والعوفي والكلبي وأبي صالح وبشر بن عمارة وإسباط بن نصر والسدي وعكرمة ومقاتل وأضرابهم.

وحيث أن الطبري قد أقام جُل تفسيره على روايات هؤلاء فإن القيمة العلمية لكتابه تهبط إلى درجة كبيرة.

والنقل لديه مقدم على كل شيء، بل يخشى ردُّ كل نقل وإن ظهر لديه بطلانه، ويقول في هذه الحالة: «أخشى أن يكون غلطاً من المحدث»<sup>(۱)</sup>. وفي مقام آخر يناقش مضمون الخبر على ضوء ما لديه من استنتاجات ثم يقول: «لكن الواجب على قياس ما جاء به الخبر...»<sup>(۲)</sup>، أو يقول: «وهذا مذهب مما يحتمله ظاهر التنزيل لولا الخبر الذي ذكرته عن النبي (ص)»<sup>(۳)</sup>، ثم يردُّ أيَّ تفسير لا يلائم النقل -الخبر الذي ذكرته عن النبي (ص)»<sup>(۳)</sup>، ثم يردُّ أيَّ تفسير لا يلائم النقل -مواءاً كان النقل قويَّ الإسناد أو ضعيفه ـ ويقول مثلاً: «وقد زعم بعض من ضعفت معرفته بتأويل أهل التأويل وقلًت روايته لأقوال السلف من أهل التفسير... إلخ<sup>(1)</sup>.

أما القصص القرآني فالطبري نَقليٌّ فيه أيضاً، ويروي القصص الإسرائيلية كما وردت، ويعتمد وهب بن منبه مصدراً لبيان هذه

- (۱) المصدر نفسه ـ ۰/۳۵.
- (٢) المصدر نفسه \_ ٥٤/١.
- (۳) المصدر نفسه \_ ۲/٤٥٩.
  - (٤) المصدر نفسه \_ ٥٨/١.

القصص، بل "يُرجّع قصص وهب على قصص غيره في بعض الأحيان"<sup>(1)</sup>، ولكنه إذا تضارب النقل واختلف اختلافاً كبيراً فإنَّه يقف من ذلك موقف الحياد فلا يرجِّع بعضاً على بعض ويقول: "وذلك أمر لا يدرك علمه من جهَة الاستخراج ولا اللغة ولا يدرك علم ذلك إلا بخبر يوجب عنه العلم، ولا خبر عند أهل الإسلام في ذلك. وإذا كان كذلك فغير جائز فيه تصويب قول وتضعيف آخر"<sup>(٢)</sup>، ويعني بقوله: "ولا خبر عند أهل الإسلام، إنه لم يجمع المسلمون على روايته أو لم ينسبوا ما رووه إلى النبي (ص) بالذات.

ثمَّ كان القسم الثاني من أقسام القرآن في تفسير الطبري ما هو موكول إلى علم الله تعالى.

أما الثالث فهو العلم المعتمد على اللغّة والنحو، وقد عُنيَ بهذا الجانب في كل مناسبة تقتضيه عناية كبيرة، وتحدَّث كثيراً عن القراءات واختلافها، وعن المعاني اللغوية والاشتقاقية وأقوال النحويين في ذلك. ونَصَّ في النحو على ذكر أقوال الكوفيين<sup>(٣)</sup> والبصريين<sup>(1)</sup>، وذهب في التفسير اللغوي إلى ضرورة أخذ المعنى الذي كانت تعرفه العرب يوم نول القرآن ويقول: «وإنما يجوز توجيه معاني ما في كتاب الله الذي أنزله على محمد (ص) من الكلام إلى ما كان موجوداً مثلُه في كلام العرب دون ما لم يكن موجوداً في كلامها»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) المصدر نفسه ۲/ ۲۱۰.
- (٢) تفسير الطبري ـ ٢/ ٦١٥.
- (٣) تفسير الطبري ـ ١ / ٤٢٠.
- (٤) المصدر نفسه \_ ٢٢٦/١ و٣٩٦.
  - (٥) المصدر نفسه \_ ١/٣٦٥.

ومع ذلك كله فإذا اصطدم التفسير اللغوي بالنقل كان النقل مقدماً لديه، ويقول في مناسبة من هذا القبيل: «وهذه الأقوال وإن كانت غير بعيدات المعنى مما تحتمله الآية من التأويل فإن تأويل أهل التأويل من علماء سلف الأمة بخلافها، فلذلك لم نستجز صرف تأويل الآية إلى معنى منها»<sup>(1)</sup>.

~3012~

٣

ونعود الآن بعد هذه الجولة السريعة في مناهج التفسير إلى شيخنا أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي المتوفى سنة ٤٦٠هـ. لنتعرف بالخطوط الأساسية للمنهج الذي سار عليه في كتابه الضخم الكبير «التبيان في تفسير القرآن»<sup>(١)</sup>، ولنعرف ـ من ثَمَّ ـ مدى تأثُّره بالمناهج التي سبقته، ومدى ما حفل به منهجه المختار من معالم التجديد والتطوير والإبداع.

وتفسير «التبيان» تفسير قيِّم من تفاسير المسلمين، وقد تضمن من كنوز العلم والمعرفة ما يجعله إحدى القمم الشامخة بين الكتب المعنية بالقرآن. وليس ذلك غريباً أو محتاجاً للاستدلال ما دام مؤلفه ـ كما نعرف ـ علماً من أعلام الدين وشيخاً من شيوخ الإسلام وقيِّماً من قُوّام الشريعة وحفظتها الأمناء المخلصين.

ولعل الشيخ أبا علي الفضل بن الحسن الطبرسي المتوفى سنة ٥٤٨هـ. مؤلف كتاب «مجمع البيان في تفسير القرآن» خير من عرف حق

(۱) ألَّف الشيخ الطوسي تفسير «التبيان» أيام سكناه في بغداد، ويظهر من ترجمة في مقدمة كتابه (۳/۱) على أستاذه الشريف المرتضى علي بن الحسين أنه قد ألف التفسير فيما بين عامي ٤٣٦ ـ ٤٤٨ على وجه التحديد.

هذا الرجل، وأول من اعترف بفضله وأهمية كتابه، فقال فيه في جملة ما قال:

«إنه الكتاب الذي يُقتبس منه ضياء الحق، ويلوح عليه رواء الصدق قد تضمن من المعاني الأسرار البديعة، واحتضن من الألفاظ اللغة الوسيعة، ولم يقنع بتدوينها دون تبيينها، ولا تنميقها دون تحقيقها. وهو القدوة أستضيءُ بأنواره وأطأُ مواقع آثاره»<sup>(۱)</sup>.

وقبل الدخول في صلب الحديث عن منهج الطوسي يجدر بنا أن نستعرض النصوص التالية المقتبسة من مقدمة «التبيان» لنستعين بها على وضوح الرؤية وتحديد النتائج.

يقول الطوسي في بيان الأسباب التي حملته على تأليف الكتاب:

"فوجدت من شرع في تفسير القرآن من علماء الأمة، بين مطيل في جميع معانيه واستيعاب ما قيل فيه من فنونه كالطبري وغيره، وبين مقصَّر اقتصر على ذكر غريبه ومعاني ألفاظه. وسلك الباقون المتوسطون في ذلك مسلك ما قويت فيه منَّتَهُم وتركوا ما لا معرفَة لهم به، فإنَّ الزجاج والفراء ومن أشبههما من النحويين أفرغوا وسعهم فيما يتعلق بالإعراب والتصريف، ومفضل بن سلمَة وغيره استكثروا من علم اللغة واشتقاق الألفاظ، والمتكلمين كأبي علي الجبائي وغيره صرقوا همتهم إلى ما يتعلق بالمعاني الكلامية، ومنهم من أضاف إلى ذلك؛ الكلام في فنون علمه، فأدخل فيه ما لا يليق به من بسط فروع الفقه واختلاف الفقهاء كالبلخي وغيره. وأصلحُ مَنْ سلك في ذلك مسلكاً جميلاً مقتصداً أعلام من التراث/ منهجُ الطوسي في تفسير القرآن

كتابيهما أصلح ما صُنِّف في هذا المعنى، غير أنهما أطالا الخطب فيه وأوردا فيه كثيراً مما لا يُحتاج إليه».

«وسمعتُ جماعةً من أصحابنا قديماً وحديثاً يرغبون في كتاب مقتصد يجتمع على جميع فنون علم القرآن، من القراءة والمعاني والإعراب، والكلام على المتشابه، والجواب عن مطاعن الملحدين فيه وأنواع المبطلين كالمجبِّرة والمُشبِّهة والمجسِّمة وغيرهم، وذكر ما يختص به أصحابنا من الاستدلال بمواضع كثيرة منه على صحَّة مذاهبهم في أصول الديانات وفروعها»<sup>(1)</sup>.

ويقول بعد ذلك:

«إن معاني القرآن على أربعة أقسام:

أحدها: ما اختص الله تعالى بالعلم به، فلا يجوز لأحد تكلُّف القول فيه ولا تعاطي معرفته وذلك مثل قوله تعالى: ﴿يَسْتُلُوْنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرَسَنها قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّيْ﴾... إلخ.

وثانيها: ما كان ظاهره مطابقاً لمعناه، فكل من عرف اللغة التي خوطب بها عرف معناها مثل قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّيَ حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ﴾ ومثل قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـدُّ﴾... إلخ.

وثالثها: ما هو مجمل لا ينبىء ظاهره عن المراد به مفصلاً، مثل قوله تعالى: ﴿فَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوْةَ ومثل قوله: ﴿وَلِنَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ آلْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ وقسوله: ﴿وَمَاتُوا حَقَّهُ، يَوْمَ حَصَادِةٍ ﴾ وقوله: ﴿وَالَذِينَ فِي أَنْوَلَهُمْ حَقٌ مَعْلُومٌ ﴾ وما أشبه ذلك. فإن تفضيل أعداد الصلاة وعدد ركعاتها وتفصيل مناسك الحج وشروطه، ومقادير النصاب في الزكاة، لا يمكن استخراجه إلا ببيان النبي (ص)... إلخ.

(۱) التبيان \_ ۱/۱ \_ ۲.

ورابعها: ما كان اللفظ مشتركاً بين معنيين فما زاد عنهما ويمكن أن يكون كل واحد منهما مراداً، فإنه لا ينبغي أن يقدم أحدٌ به فيقول: إن مراد الله فيه بعض ما يحتمل، إلا بقول نبيٍّ أو إمام معصوم، بل ينبغى أن يقول: إن الظاهر يحتمل لأمور، وكل واحد يجوز أن يكون مراداً على التفصيل، والله أعلم بما أراد. ومتى كان اللفظ مشتركاً بين شيئين أو ما زاد عليهما؛ ودل الدليل على أنَّه لا يجوز أن يريد إلا وجهاً واحداً، جاز أن يقال: إنه هو المراد"<sup>(1)</sup>.

ثمَّ يقول في توضيح منهجه:

«ولا ينبغي لأحد أن ينظر في تفسير آية لا ينبيء ظاهرها عن المراد تفصيلاً أو يقلِّد أحداً من المفسرين، إلا أن يكون التأويل مجمعاً عليه فيجب اتباعه لمكان الإجماع، لأن من المفسرين من حُمِّدتْ طرائقه ومُدحتْ مذاهبه كابن عباس والحسن وقتادة ومجاهد وغيرهم، ومنهم من ذُمَّتْ مذاهبه كأبي صالح والسدي والكلبي وغيرهم، هذا في الطبقة الأولى وأما المتأخِّرون فكل واحد منهم نصر مذهبه وتأول على ما يطابق أصله، ولا يجوز لأحد أن يقلِّد أحداً منهم، بل ينبغي أن يرجع إلى الأدلة الصحيحة: إما العقلية أو الشرعية، من إجماع عليه، أو نقل متواتر به عمن يجب إتباع قوله. ولا يقبل في ذلك خبر واحد، خاصة إذا كان مما طريقه العلم".

«ومتى كان التأويل يحتاج إلى شاهد من اللغة، فلا يقبل من الشاهد إلا ما كان معلوماً بين أهل اللغة شائعاً بينهم. وأما طريقة الآحاد من الروايات الشاردة والألفاظ النادرة فإنه لا يقطع بذلك ولا يجعل شاهداً على كتاب الله، وينبغي أن يتوقف فيه ويذكر ما يحتمله ولا يقطع

(١) التسان \_ ١/٥ \_ ٦.

على المراد منه بعينه، فإنه متى قطع بالمراد كان مخطئاً وإن أصاب الحق»<sup>(1)</sup>.

ويقول عندما يستشهد بالشعر على شرح مفردات القرآن وأسلوبه:

«ولولا عناد الملحدين وتعجرفهم لما احتيج إلى الاحتجاج بالشعر وغيره للشيء المشتبه في القرآن، لأن غاية ذلك أن يستشهد عليه سبت شعر جاهلي، أو لفظ منقول عن بعض الإعراب، أو مَثَل سائر عن بعض أهل البادية. ولا تكون منزلة النبي (ص) \_ وحاشاه من ذلك \_ أقل من منزلة واحد من هؤلاء ولا ينقص عن رتبة النابغة الجعدي وكعب بن زهير وغيرهم. ومن طرائف الأمور أن المخالف إذا أورد عليه شعر من ذكرناه ومن هو دونهم سكنت نفسه واطمأن قلبه. وهو لا يرضى بقول محمد بن عبدالله بن عبد المطلب، ومهما شك الناس في نبوته فلا مرية في نسبه وفصاحته، فإنه نشأ بين قومه الذين هم الغاية القصوي في الفصاحة ويرجع إليهم في معرفة اللغة. ولو كان المشركون من قريش وغيرهم وجدوا متعلِّقاً عليه في اللحن والغلط والمناقضة لتعلقوا به وجعلوه حجَّةً وذريعة إلى إطفاء نوره وإبطال أمره واستغنوا بذلك عن تكلُّف ما تكلَّفوه من المشاق في بذل النفوس والأموال. . وكيف يجوز أن يحتج بشعر الشعراء عليه ولا يجوز أن يحتج بقوله عليهم وهل هذا إلا عناد محض وعصبيَّة صرف؟!»<sup>(٢)</sup>.

إنَّ استعراض النصوص السالفة يوضح لنا الأسس الرئيسة لمنهج الطوسي في التفسير؛ ويحدد ـ بجلاء ـ معالم ذلك المنهج وخطوطه العريضة.

- ۱) التبیان \_ ۱/۲ \_ ۷.
  - (۲) التبيان \_ ۱۱/۱۱.

ويأتي في مقدمة تلك المعالم والخطوط قيام هذا المنهج على «الأدلَّة الصحيحَة: إما العقليَّة أو الشرعيَّة» دون الاتباع المطلق والتقليد الأعمى للمفسرين السابقين. وتبرز الأدلَّة العقليَّة هنا لأول مرة لتحتلَّ مكانها الطبيعي الأصيل، بعد أن كان النقل في مناهج المفسرين القدامى هو الدليل الأوحد، وليس من دليل غيره.

وعلى الرغم من الدور الكبير الذي يلعبه النقل في هذا الكتاب، فإنَّه يعني النقل القائم على النقد والمحاكمة والترجيح، ولذلك اشترط في قبوله قيام «إجماع عليه» أو إنه «نقل متواتر به عمَّن يجب إتباع قوله، ولا يقبل في ذلك خبر واحد» لأن في المفسرين «من ذُمَّت مذاهبه كأبي صالح والسُّدي والكلبي وغيرهم، ولذلك كان لا بد للنقل المعتبر في منهج الطوسي أن يدعمه الإجماع أو التواتر بشروطهما المقررة.

وحتى ذلك البعض من رواة التفسير ممن «حُمِدت طرائقه ومُدحت مذاهبه كابن عباس والحسن وقتادة ومجاهد وغيرهم» لم يتلقَّ الطوسي سائر ما رُوِيَ عنهم بالقبول ولم يجد ما يبرر الانسياق مع سائر مروياتهم على كل حال.

وانطلاقاً من هذه الأسس رفض الطوسي كثيراً من روايات الطبقة الأولى من المفسرين، وأبان جوانب الخطأ والضعف فيها، وكان من جملة أولئك الذين أبان خطأهم ورفض بعضاً من رواياتهم: مجاهد<sup>(۱)</sup>، وابن جريج<sup>(۲)</sup>، وعكرمة<sup>(۳)</sup>، والسدي<sup>(٤)</sup>، وعطاء<sup>(٥)</sup>، وابن كيسان<sup>(٢)</sup>،

- (۱) التبيان: ۱۹/۳ه.
- (۲) التبيان: ۱۰٤/۱ ـ ۱۰۰
  - (٣) التبيان: ٨/ ٣٤٠.
  - (٤) التبيان: ٢٥٤/١.
  - (٥) التبيان: ٢٩/١.
  - (٦) التبيان: ١/ ٢٧.

والحسن<sup>(۱)</sup>، وابن إسحاق<sup>(۲)</sup>. ووقف من نقول ابن عباس موقف التردد في بعض الأحيان<sup>(۳)</sup>. كما رفض في أحيان أخرى بعض الآراء على الرغم من ورود «روايات كثيرة من جهَة الخاصَّة والعامَّة» فيها، لأن «طريقها الآحاد لا توجب علماً ولا عملاً، والأولى الإعراض عنها»<sup>(٤)</sup>.

وإذا كان موقف الطويب من أقوال الطبقة الأولى على هذا النحو من الدِّقة والحزم والموضوعيَّة، فإن موقفه من أقوال المفسرين المتأخِّرين ممن تلا الطبقَة الأولى، كان كذلك بل أكثر من ذلك، لأن «كل واحد منهم نصر مذهبه، وتأوَّل على ما يطابق أصله، ولا يجوز لأحد أن يقلد أحداً منهم»، ولذلك نجده يرفض من آرائهم ما يستأهل الرفض ويناقش في أقوالهم ما اقتضى الأمر المناقشَة، كما فعل مع الطبري<sup>(ه)</sup> والجبائي<sup>(T)</sup> والبلخي<sup>(V)</sup> والسُّرمَاني<sup>(A)</sup>.

وهكذا يصبح للنَّقل لدى الطوسي حدود ثابتة قائمة على الإجماع أو التواتر، دون ما كان طريقه الآحاد، ودون الشعور بضرورة السَّير وراء نقول التفسير في كل الفروض.

وهذا الجانب أحد جوانب التطوير الرئيسة في منهج الطوسي.

أما العقل فكان له هو الآخر دور كبير أيضاً في هذا المنهج، وقد

- (۱) التبيان: ٤٩٨/٦.
- (٢) التبيان: ١/ ٢٥.
- (۳) التبيان: ۱/ ۲۰ و۲۳۰.
  - (٤) التبيان: ٣/١.
- (٥) التبيان: ١/ ٦٠ و٢٣٣ و٤١٦ و٤٨٨ ومواضع أخرى من الكتاب.
  - (٦) التبيان: ١٠٢/١ ومواضع أخرى.
  - (۷) التبيان: ۱۳/۱ ـ ۱٤ و۲۵۵ ومواضع أخرى.
  - (٨) التبيان: ١/ ١٢٥ و١٥١ ـ ١٥٣ و٣٩٣ ومواضع أخرى.

اعتمد عليه الطوسي - كل الاعتماد - في شرح معاني القرآن وأهدافه، وفي الرد على مقالات الفرق والمذاهب المخالفة لوجهة نظره، وفي الدفاع عن طائفة الشيعة الإمامية ودحض ما أورد عليهم من شبهات ونقود<sup>(۱)</sup>. ولم يكن يستطيع - لولا هذا الاستناد الكبير على النقل - أن يقوم بهذه المهمَّة على هذا النحو من الشُّمول والعمق والبرهنَة السليمة الموفَّقة. وحسبنا أن نراجع النماذج التاليَة من ردوده ليتجلى لنا دور العقل في هذا المنهج على حقيقته الناصعة وواقعه المُشرق:

الرد على أهل الوعيد (٧/ ٤٤٨). الردُّ على التناسخية (٤/ ١٢٩). الردُّ على الحشوية (٧/ ٢٤٣). الرَّدُ على الخوارج (١٠/ ٣٦٦). الردُّ على الغلاة (٥/ ٩٣). الردُّ على المجَبَّرة (١/ ٣٠). الردُّ على المجسَّمة (٢/ ٣١٠). الرَّد على المرجئة (٧/ ٤٤٩). الرد على المشبَّهة (٤/ ١١٣). الرَّدُ على المُعتزلة (٤/ ٤١٨). الرد على المفوَّضة (٢/ ٢١٦).

ولعل أبرز ما يثير الإعجاب والتقدير ويوضح ما أشرنا إليه من هيمنَة العقل على منهج الطوسي أن نقرأ تصريح الشيخ ـ وهو في قرنهِ الخامس الهجري ـ بعدم رفضه لفكرة كرويَّة الأرض، وفي ذلك يقول:

«واستدلَّ أبو علي الجبائي بهذه الآية \_ ٢٢/ البقرة \_ على أنَّ الأرض بسيطَة ليست كرة كما يقول المنجمون والبلخي، بأن قال: جعلها فراشاً والفراش: البساط، بسط الله تعالى إياها، والكرة لا تكون مبسوطَة. قال \_ أي الجبائي \_: والعقل يدل أيضاً على بطلان قولهم، لأن الأرض لا يجوز أن تكون كرويَة مع كون البحار فيها، لأن الماء لا

- (۱) التبيان: ۱۳/۱ ـ ۱٤ و٢٥٥ و٢/ ٢٩٢ و٤١٨ و٥/ ٤٨ ومواضع أخرى.
- (٢) لقد تعرض الطوسي للرد على هذه الفرق والمذاهب في كل أجزاء الكتاب،
   وأكتفينا هنا بالتنبيه على هذه المواضع لغرض التمثيل والإشارة.

أعلام من التراث/ منهجُ الطوسي في تفسير القرآن

يستقر إلا فيما له جنبان متساويان. . . فلو كانت له ناحيَة في البحر مستعلية على الناحيَة الأخرى لصار الماء من الناحية المرتفعَة إلى الناحيَة المنخفضة. .

ثُمَّ يقول الشيخ معلِّقاً على ذلك:

«وهذا لا يدل على ما قاله: لأن قول من قال: الأرض كروية، معناه أن لجميعها شكل الكرة»<sup>(۱)</sup>.

ومن الشواهد البارزة على دور العقل في هذا المنهج عدم استبعاد الطوسي لفكرة كون السَّحاب ناشئاً من بخار الأرض، وفي ذلك يقول:

«فإن قيل: هل السَّحاب بخارات تصعد من الأرض؟ قلنا: ذلك جائز لا يُقطَع به، ولا مانع أيضاً من صحَّته من دليل عقل ولا سمع»<sup>(٢)</sup>.

ومن تلك الشواهد أيضاً رفضه لفكرة كون السماوات غير الأفلاك وفي هذا الصدد يقول:

«قال الرماني: السماوات غير الأفلاك، لأن الأفلاك تتحرك وتدور وأما السماوات فلا تتحرك ولا تدور، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ أَن تَزُولاً ﴾. وهذا ليس بصحيح، لأنَّه لا يمتنع أن تكون السماوات هي الأفلاك وإن كانت متحركَة، لأن قوله: (يمسك السماوات والأرض أن تزولا)، معناه لا تزول عن مراكزها التي تدور عليها»<sup>(7)</sup>.

وهذا السلوك العقلي بهذا العمق والتجرد والانفتاح جانب آخر من جوانب التطوير الأساسية في منهج الطوسي.

- (۱) التبيان: ۱۰۲/۱ ـ ۱۰۳.
  - (٢) التيبان: ٢/ ٥٨.
  - (٣) التبيان: ١٢٥/١.

نُمَّ يأتي بعد ذلك دور الجانب الثَّالث من جوانب المنهج، وهو جانب اللغَة والنحو والاشتقاق وما يرتبط به من بحث القراءات المختلفَة وترجيح بعضها على بعض، ولذلك كله ميدان واسع في تفسير الطوسي. وقد رجع الشيخ إلى آراء الأعلام البارزين في هذه الصناعات، واطلع على مؤلفاتهم المعنيَّة بالقرآن، وسَرَد أقوالهم بالتفصيل.

وكان من جملة من رجع إليه في شؤون اللغة والاشتقاق والنحو:

سيبويه. الخليل. صاحب كتاب العين ـ ولم يسمِّه ـ. أبو عمرو. الكسائي. قطرب. الفراء. الأخفش. أبو زيد. أبو عبيدة. الأصمعي. ثعلب. ابن الأعرابي. المبرد. الزجاج. ابن دريد. الأزهري. أبو علي الفارسي. وأضرابهم.

ولكن الطوسي إذ يروي عن هؤلاء آرائهم في الاشتقاق والنحو واللغَة فإنَّه لا يلتزم بها إلا بعد غربلة وتمحيص، وقد يردُّ بعضها لرجحان رأي آخر كما فعل مع الكسائي<sup>(۱)</sup> والفراء<sup>(۲)</sup> وأبي عبيدة<sup>(۳)</sup>.

ورجع في القراءات إلى كل القُرَّاء المشهورين أمثال:

عاصم. الكسائي. خلف. حمزة. يعقوب. الأعمش. نافع. حفص. وأضرابهم.

ولكنه لم يذعن لكل قول قالوه، بل اختار ما رجح لديه الأخذ به ورفض ما سواه، كما فعل مع أُبَي<sup>(٤)</sup> وعبد الله<sup>(٥)</sup> وابن إسحاق<sup>(٦)</sup>.

- (۱) التبيان: ۱/۱٤۰.
- (٢) التبيان: ١٠٤/١ و٢٢٩.
- (٣) التبيان: ١٢٨/١ ـ ١٢٩.
  - (٤) التبيان: ١/٣٧٧.
  - (٥) التبيان: ٢٧/١.
  - (٦) التبيان: ١/ ٤٣٥.

وبعد:

فهذه لمحات خاطفة عُنيَت بتسجيل الجوانب الأساسية لمنهج الشيخ الطوسي في تفسيره، مقارناً بالمنهج الذي سار عليه المفسرون القُدامى وفي مقدمتهم الطبري صاحب المدرسَة المعروفة في هذا الفن. وقد اتَّضح من خلالها أنَّ الطوسي قد تأثَّر بمنهج الطبري واستفاد من تفسيره، بدون تقليد أعمى وبلا تبعيَّة ببغائيَّة. وبذلك كان هذا التأثر علمياً قائماً على الموضوعية والسعي وراء الحقيقة.

واستطاع الطوسي بعمله وعمقه ـ وعلى الرغم من هذا التأثر ـ أن يقوم بعمليَّة تطوير واضحة المعالم في المنهج الذي اختطَّه لكتابه، حيث أقام التفسير على دعامتي العقل والنقل، بعد أن كان قائماً على دعامة النقل وحده كما مر.

وكان استعماله للعقل مثيراً للإعجاب إلى أبعد الحدود، حيث استطاع أن يتخلص من كل الرواسب الذهنيَّة التي كان يعجُّ بها عصره، ويتجرد من كل أسباب العبوديَّة للأفكار السائدة يومذاك مما كان يعتبر الخروج عليها ضرباً من الزندقة والمروق عن الدين.

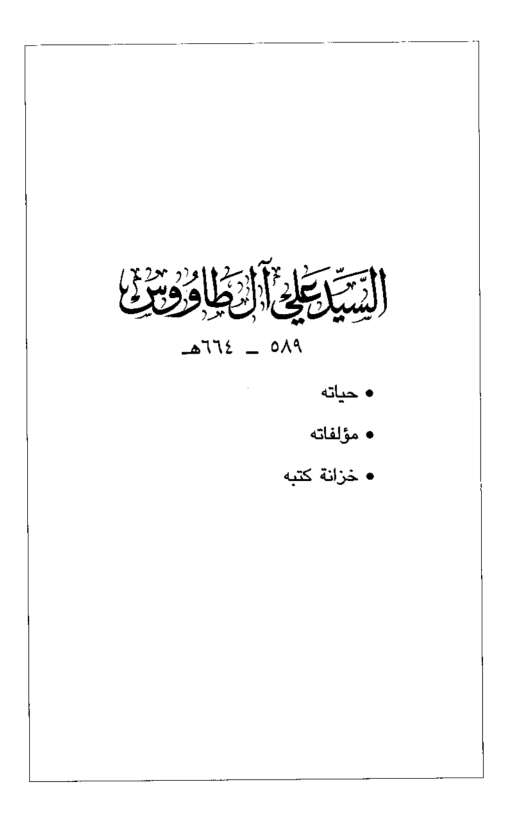
ولا ادَّعي ـ وأنا أختتم هذا الحديث ـ إني قد استوعبت الموضوع دراسةً وبحثاً واستقصاءاً، فذلك ما يحتاج إلى كتاب ضخم ومجال كبير. وحسبي من كل جهدي أن أسلِّط بعض الضوء على منهج الطوسي في التفسير وأن يحالفني بعض التوفيق في هذا المجال. سدَّد الله خُطى المسلمين وأخذ بيدهم لما فيه خير حاضرهم وعِزُّ مستقبلهم إنه سميع مجيب. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# المصادر والمراجع

- الاتقان: للسيوطى القاهرة ١٣٦٠هـ.
- البيان: للسيد الخوئي النجف ١٣٧٧هـ.
- تاريخ التمدن الإسلامي: لجرجي زيدان القاهرة ١٩٣٥م.
  - التبيان: للشيخ الطوسي النجف ١٣٧٦هـ.
    - تفسير: الطبري القاهرة ١٣٧٣هـ.
  - تنوير المقباس: لابن عباس القاهرة (د.ت).
- حياة الشيخ الطوسي: للطهراني «مستل» النجف ١٣٧٦هـ.
- دائرة المعارف الإسلامية الترجمة العربية ج٥ طهران «طبعة مصورة».
  - الذريعة إلى تصانيف الشيعة: للطهراني ج٣ النجف ١٣٥٧هـ.
    - ج٤ طهران ١٣٦٠هـ.
- سؤالات نافع بن الأزرق وجوابات ابن عباس «مستل» بغداد ۱۳۸۷هـ.
  - الطبقات: لابن سعد ليدن ١٣٢١هـ.
  - الفهرست: لابن النديم القاهرة ١٣٤٨هـ.

#### الترجمة العربية

- معجم الأدباء: لياقوت القاهرة ١٣٥٥هـ.
  - المقدمة: لابن خلدون القاهرة ١٩٤٨م.
- مناهل العرفان: للزرقاني القاهرة ١٣٦١هـ.



آل طاووس أسرة عراقية جليلة أخرجت جملة من لأعلام في المائتين السابعة والثامنة تولوا شؤون النقابة والزعامة الروحية في أواخر عصور الدولة العباسية، ثم في الدولة الإيليخانية المغولية، وعالجوا الكتابة والتأليف في علوم الدين والفقه والشريعة والأنساب وما كان على شاكلتها من المواضيع.

وكان أبرز أعلام هذه الأسرة - السيد النقيب رضي الدين علي<sup>(\*)</sup> بن سعد الدين أبي إبراهيم موسى بن جعفر بن محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أبي عبدالله محمد الطاووس<sup>(۱)</sup> ابن إسحاق بن الحسن بن محمد بن سليمان بن داوود بن الحسن المثنى بن الحسن السبط بن علي بن أبي طالب (ع)<sup>(۲)</sup>.

ولد قبل ظهر يوم الخميس منتصف المحرم سنة ٥٨٩هـ بالحلة<sup>(٣)</sup>،

- (\*) كان المصدر الرئيس والوحيد لنا في بحثنا هذا بكامله مؤلفات السيد على آل طاووس نفسه.
- (۱) كان محمد هذا رائع الحسن جميل الوجه ولم تكن قدماه مناسبة لحسن صورته فلقب بالطاووس، ويرجع هو وولده في الأصل إلى مدينة سورا \_ بالقرب من الحلة \_ حيث كان من أوائل من ولي النقابة فيها، ثم انتقلت ذريته بعد ذلك إلى الحلة . يراجع البحار: ١٩/٢٥ وعمدة الطالب: ١٧٨ \_ ١٧٩.
- (٢) هكذا سرد المترجم له نسبه في مقدمة كتابه (الإجازات) المطبوع في المجلد
   الخامس والعشرين من البحار: ١٩/١٢.
  - (٣) كشف المحجة: ٤.

وبها نشأ وترعرع وروى بنفسه في بعض مؤلفاته تاريخ نشأته ودراسته فقال:

(أول ما نشأت بين جدى ورّام (١) ووالدى . . . وتعلمت الخط والعربية، وقرأت في علم الشريعة المحمدية... وقرأت كتباً في أصول الدين . . . واشتغلت بعلم الفقه، وقد سبقني جماعة إلى التعليم بعدّة سنين، فحفظت في نحو سنة ما كان عندهم وفضلت عليهم... وابتدأت بحفظ الجمل والعقود. . وكان الذين سبقوني ما لأحدهم إلا الكتاب الذي يشتغل فيه، وكان لي عدة كتب في الفقه من كتب جدّي ورّام انتقلت إليّ من والدتي(رض) بأسباب شرعية في حياتها. . فصرت أطالع بالليل كلِّ شيء يقرأ فيه الجماعة الذين تقدموني بالسنين، وانظر كل ما قاله مصنف عندي وأعرف ما بينهم من الخلاف على عادة المصنفين، وإذا حضرت مع التلاميذ بالنهار أعرف ما لا يعرفون وأناظرهم . . وفرغت من الجمل والعقود، وقرأت النهاية فلما فرغت من الجزء الأول منها استظهرت على العلم بالفقه حتى كتب شيخي محمد بن نما خطّه لي على الجزء الأول وهو عندي الآن. . فقرأت الجزء الثاني من النهاية أيضاً ومن كتاب المبسوط، وقد استغنيت عن القراءة بالكلية... وقرأت عند ذلك كتباً لجماعة بغير شرح، بل للرواية المرضية... وسمعت ما يطول ذكر تفصيله)<sup>(٢)</sup>.

- كانت أمه بنت الشيخ ورام بن أبي فراس المالكي النخعي المتوفى سنة ٦٠٥ه، وكانت أم والده موسى حفيدة الشيخ محمد بن الحسن الطوسي صاحب الفهرست المتوفى سنة ٤٩٠هـ وكان رضي الدين كثير العلاقة بجده ورام وكثير النقل والرواية عنه في مؤلفاته. يراجع كشف المحجة: ١٢٧ والفوائد الرضوية: ٢/ ٦٩٧ والذريعة: ١/٨٥.
  - (٢) كشف المحجة: ١٠٩ و١٢٩ \_ ١٣٠.

وكان له بالإضافة إلى شيخه محمد بن نما السالف الذكر شيوخ كثيرون لا يتسع المجال لذكر جميعهم، نذكر منهم:

١ - أسعد بن عبد القاهر بن أسعد الأصفهاني - كان قد وصل
 بغداد سنة ٦٣٥هـ وزار رضيّ الدين في داره في شهر صفر من تلك السنة
 وأجازه هناك بالرواية عنه<sup>(١)</sup>.

٢ - الحسين بن أحمد السوراوي، وقد أجازه في شهر جمادى الآخرة ٦٠٩ه<sup>(٢)</sup>.

٣ - محب الدين أبو عبد الله محمد بن محمود المعروف بابن النجار البغدادي، يروي عنه إجازةً كتابه (تذييل تاريخ بغداد)<sup>(٣)</sup>.

٤ - تاج الدين الحسن بن علي الدربي، يروي عنه صحيح مسلم<sup>(٤)</sup>.

مديد الدين سالم بن محفوظ بن عزيزة السوراوي، قرأ عليه
 التبصرة وبعض المنهاج<sup>(٥)</sup>.

٦ - كمال الدين حيدر بن محمد بن زيد بن محمد بن عبدالله
 الحسيني، قرأ عليه أياماً كثيرة منها يوم السبت ١٩ جمادى الآخرة سنة
 ٦٢٠ه<sup>(٢)</sup>.

- (١) جمال الأسبوع: ١٦٩ وسعد السعود: ٢٢٣ واليقين: ٢٩ و١٨١.
  - (٢) جمال الأسبوع: ٢٣.
  - (٣) الإقبال: ٥٨٥ والأمان: ١٠٢ وسعد السعود: ٧٣.
    - (٤) البحار: ١٠٨/٢٥.
    - (٥) نفس المصدر: ٤٣/٢٥.
      - (٦) اليقين: ١٨٧.

كما وقد قرأ عليه وروى عنه كثير من الأعلام، نذكر منهم:

الحسن بن يوسف العلامة الحلي ـ غياث الدين عبد الكريم آل طاووس ـ جمال الدين يوسف بن حاتم الشامي ـ علي بن عيسى الإربلي ـ الحسن بن داوود الحلي<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

وهاجر رضي الدين في شبابه إلى بغداد، ويحدثنا عن سبب هذه الهجرة فيقول: (ثم اتفق لوالديّ ـ قدس الله روحيهما ونوَّر ضريحيهما ـ تزويجي... وكنت كارهاً لذلك... فأدى ذلك إلى التوجه إلى مشهد مولانا الكاظم(ع) وأقمت به حتى اقتضت الاستخارة التزويج بصاحبتي زهراء خاتون بنت الوزير ناصر بن مهدي رضوان الله عليها وعليه، وأوجب ذلك طول الاستيطان ببغداد)<sup>(٢)</sup>.

وعلى الرغم من عدم معرفتنا بتاريخ الهجرة فإن الشيء المتيقن إن رضي الدين كان ببغداد سنة ٦٣٥ه حيث يروي أن شيخه أسعد بن عبد القاهر قد زاره في داره في شهر صفر من تلك السنة<sup>(٣)</sup>، والظاهر أنه كان قد قدمها قبل ذلك بسنين، لأنه (أقام ببغداد نحواً من خمس عشرة سنة ثم رجع إلى الحلة) في رواية بعض المصادر<sup>(٤)</sup>، وكان رجوعه هذا إلى الحلة في حدود عام ٦٤٠ه كما سيأتي.

ولقي ببغداد من ضروب الحفاوة الشيء الكثير، وكان من جملتها إنعام الخليفة المستنصر عليه بدار يسكن فيها، وتقع بالجانب الشرقي عند

- داجع أمل الأمل: ٧١ والبحار: ٢٣/٢٥ و١٠٠ والذريعة: ١/٢٢٢.
  - (٢) كشف المحجة : ١١١.
  - (٣) سعد السعود: ٢٣٢ واليقين: ٧٩ و١٨١.
    - (٤) البحار: ١٩/٢٥.

المأمونية في الدرب المعروف بدرب الجوبة<sup>(١)</sup>.

كما كان من جملتها صلاته الوثقى بفقهاء النظامية والمستنصرية ومناقشاته ومحاوراته معهم<sup>(٢)</sup>.

وصلاته الوثقى أيضاً بالوزير القمي وولده<sup>(٣)</sup> والوزير ابن العلقمي وأخيه وولده صاحب المخزن<sup>(٤)</sup>.

وكان له مع الخليفة المستنصر - المتوفى سنة ٢٤٠ه - من متانة الصلة وقوة العلاقة ما يعتبر في طليعة ما حفل به تاريخه في بغداد، وكان من أول مظاهرها إنعام الخليفة عليه بدار سكناه - كما مرّ -، ثم أصبحت لرضي الدين من الدالة ما يسمح له بالسعي لدى المستنصر في تعيين الرواتب للمحتاجين<sup>(٥)</sup> وما يدفع المستنصر إلى مفاتحته في تسليم الوزارة له - كما سيأتي -. ولعل حبّ المستنصر - كأبيه - للعلويين وعطفه عليهم واهتمامه بشؤونهم هو السبب في هذه العلاقة الأكيدة القوية وفي تدعيمها واستمرارها طوال تلك السنين، ولنترك رضي الدين يحدثنا بقلمه عن تلك العلاقة ويروي لنا نماذج منها فيقول:

(طلبني الخليفة المستنصر ـ جزاه الله عنا خير الجزاء ـ للفتوى، على عادة الخلفاء، فلما وصلت إلى باب الدخول. . . تضرعت إلى الله عزوجل وسألته أن يستودع مني ديني وكلَّ ما وَهَبَنيه، ويحفظ عليّ كل ما

- سعد السعود: ٢٢٣ واليقين: ٢٩ و١٨١ ـ والمأمونية هي اليوم محلة عقد القشل والدهانة والهيتاويين وصبابيغ الآل. ودرب الجوبة في الجهة الشرقية من محله المهدية مما يلي محلة قره شعبان وفضوته. يراجع بغداد قديماً وحديثاً: ١٢١ و٢٤٣.
  - (۲) كشف المحجة: ۷۰ \_ ۸۰.
  - (٣) كشف المحجة: ١١٢ و١١٣.
    - (٤) البحار: ٤٣/٢٥.
  - (0) فرج المهموم: ١٢٦ ـ ١٢٧.

يقربني من مراضيه، فحضَرْتُ فاجتهد بكل جهد بلغ توصُّله إليه إنني أدخل في فتواهم، فقوّاني الله جل جلاله على مخالفتهم والتهوين بنفسي)<sup>(1)</sup>.

والظاهر أن الوشاة قد حاولوا إفساد علاقته بالمستنصر بعد رفضه منصب الافتاء حيث يقول: (وجرت عقيب ذلك أهوال من السعايات، فكفاني الله جل جلاله بفضله وزادني من العنايات<sup>(٢)</sup>.

(ثم عاد الخليفة ودعاني إلى نقابة جميع الطالبيين على يد الوزير القمي وعلى يد غيره من أكابر دولتهم، وبقي على مطالبتي بذلك عدة سنين، فاعتذرت بأعذار كثيرة، فقال الوزير القمي: ادخلُ واعملُ فيها برضا الله، فقلت له: فلأي حال لا تعمل أنت في وزارتك برضا الله تعالى، والدولة أحوج إليك منها إليّ، ثم عاد يتهددني، وما زال الله جلا جله يقويني عليهم حتى أيدني وأسعدني)<sup>(٣)</sup>.

(وعاد المستنصر... وتحيّل معي بكل طريق.. وقيل لي: إمّا أن تقول أن الرضى والمرتضى كانا ظالميْن أو تعذرهما فتدخل في مثل ما دخلا فيه، فقلت: إن أولئك كان زمانهم زمان بني بويه... وهم مشغولون بالخلفاء والخلفاء بهم مشغولون، فتمّ للرضي والمرتضى ما أرادوا من رضا الله)<sup>(3)</sup>.

ثم (اختار الخليفة المستنصر ـ جزاه الله خير الجزاء ـ أن أكون رسولاً إلى سلطان التتر، فقلت لمن خاطبني في هذه الأشياء مع معناه:

- (١) كشف المحجة: ١١١.
  - (٢) نفس المصدر : ١١٢.
  - (٣) نفس المصدر : ١١٢.
  - (٤) نفس المصدر : ١١٢.

إن أنا نجحت ندمت وإن جنحت ندمت فقال: كيف؟ فقلت: إن نجاح سعيي يقتضي أنكم لا تعزلوني من الرسالات... وإن لم ينجح الأمر سقطتُ من عينكم سقوطاً يؤدي إلى كسر حرمتي)<sup>(١)</sup>.

و(كنت استأذنت الخليفة في زيارة مولانا الرضا ـ عليه التحية والثناء ـ بخراسان، فأذن، وتجهزت وما بقي إلا التوجه إلى ذلك المكان، فقال مَنْ كان الحديث في الأذن إليه: قد رُسم أنك تكون رسولاً إلى بعض الملوك، فأعتذرت وقلت: هذه الرسالة إن نجحتْ ما يتركوني بعدها أتصرف في نفسي. وإن جنحت صغر أمري وانكسرت حرمتي... ثم لو توجهتُ كان بعدي من الحسّاد من يقول لكم: إنه يبايع ملك الترك كما كان من جملتها صلاته الوثقى بفقهاء النظامية والمستنصرية ومناقشاته ومحاوراته معهم.

وصلاته الوثقى ويجيء به إلى هذه البلاد وتصدقونه. . . فقال : وما يكون العذر؟ قلت : إنني أستخير وإذا جاءت لا تفعل فهو يعلم إنني لا أخالف الاستخارة أبداً، فاستخرت وأعتذرت)<sup>(٢)</sup>.

(ثم عاد الخليفة المستنصر \_ جزاه الله خير الجزاء \_ وكلفني الدخول في الوزارة وضمن لي أنه يبلغ بي في ذلك إلى الغاية، وكرر المراسلة والإشارة... فراجعتُ واعتذرتُ، حتى بلغ الأمر إلى أن قلت ما معناه: إن كان المراد بوزارتي على عادة الوزراء، يمشّون أمورهم بكل مذهب وكل سبب، سواء أكان ذلك موافقاً لرضا الله جل جلاله ورضا سيد الأنبياء والمرسلين أو مخالفاً لهما في الآراء، فإنك مَنْ أدخلته في الوزارة... قام بما جرت عليه العوائد الفاسدة. وإن أردتَ العمل في ذلك بكتاب الله جل جلاله وسنة رسوله (ص) فهذا أمر لا

- (1) نفس المصدر: ١١٣ ١١٤.
  - (٢) كشف المحجة: ١٤٨.

يحتمله من في دارك ولا مماليكك ولا خدمك ولا حشمك ولا ملوك الأطراف، ويقال لك إذا سلكتُ سبيل العدل والإنصاف والزهد إن هذا علي بن طاووس علوي حسني ما أراد بهذه الأمور إلاّ أن يعرف أهل الدهور أن الخلافة لو كانت إليهم كانوا على هذه القاعدة من السيرة، وإن في ذلك رداً على الخلفاء من سلفك وطعناً عليهم)<sup>(1)</sup>.

ولمما تغلب التتار (على بلاد خراسان وطمعوا في هذه البلاد ووصلت سراياه إلى نحو مقاتلة بغداد في زمن الخليفة المستنصر \_ جزاه الله عني بما هو أهله \_، كتبت إلى الأمير قشتمر<sup>(٢)</sup> وكان إذ ذاك مقدًم ويحافون أن تأتيهم عساكر التتار وقد نودي في باطن البلد بالخروج إلى العساكر خارج بلد بغداد وهم مبرَّزون بالخيم والعدد والاستظهار ويخافون أن تأتيهم عساكر التتار وقد نودي في باطن البلد بالخروج إلى الجهاد فقلت له بالمكاتبة : استأذن لي الخليفة وأعرض رقعتي عليه في أن يأذن لي في التدبير ويكونون حيث أقول يقولون وحيث أسكت يسكتون، حتى أصلح الحال بالكلام، فقد خيف على بيضة الإسلام، وما يعذر الله جل جلاله من يترك الصلح بين الأنام، وذكرت في المكاتبة إنني ما أسير بدرع ولا عدَّة إلا بعادتي من ثيابي ولكني أقصد الصلح، ولا أبخل بشيء لا بد منه، وما أرجع بدون الصلح فإنه مما يريده الله عزوجل ويقربني منه، فاعتذروا وأرادوا غير ما أردناه)<sup>(٣)</sup>

ثم (حضرتُ عند صديق لنا وكان أستاذ دار وقلت له: تستأذن لي الخليفة في أن أخرج أنا (وآخرون) ونأخذ معنا من يعرف لغة التتار

- (١) كشف المحجة: ١١٤.
- (٢) هو الأمير جمال الدين قشتمر المتوفى سنة ٦٣٧هـ، وأظن أنه يقصد حادث وصول جيوش المغول إلى نواحي العراق المذكور في الحوادث الجامعية: ١٠٩ ـ ١١٠، وكان ذلك سنة ٦٣٥هـ.
  - (٣) كشف المحجة: ١٤٧ ـ ١٤٧.

ونلقاهم ونحدثهم... لعل الله جل جلاله يدفعهم بقول أو فعل أو حيلة عن هذه الديار، فقال: نخاف تكسرون حرمة الديوان ويعتقدون إنكم رسلٌ من عندنا، فقلت: (أرسلوا معنا) من تختارون ومتى ذكرناكم أو قلنا إننا عنكم حملوا رؤوسنا إليكم وأنجاكم ذلك وأنتم معذورون. ونحن إنما نقول إننا أولاد هذه الدعوة النبوية والمملكة المحمدية، وقد جئنا نحدثكم عن ملتنا وديننا فإن قبلتم وإلا فقد أعذرنا... فقام وأجلسني في موضع منفرد أشار إليه، وظاهر الحال أنه أنهى ذلك إلى

ثم أطال وطلبني من الموضع المنفرد وقال ما معناه: إذا دعت الحاجة إلى مثل هذا أذنّا لكم، لأن القوم الذين قد أغاروا ما لهم متقدّم تقصدونه وتخاطبونه وهؤلاء سرايا متفرقة وغارات غير متفقة)<sup>(1)</sup>.

#### \*\*

وعاد بعد ذلك كله إلى الحلة ولا نعلم بالتحقيق متى كان ذلك، ولكنه على الأرجح في أواخر عهد المستنصر<sup>(٢)</sup>، فبقى هناك مدة من الزمن حيث ولد له فيها ابنه محمد سنة ٦٤٣ه<sup>(٣)</sup>، ثم انتقل منها إلى النجف فبقي فيها ثلاث سنين<sup>(٤)</sup>، وولد له هناك ولده علي سنة ٦٤٧ه<sup>(٥)</sup>، ثم انتقل إلى كربلاء وكان ينوي الإقامة فيها ثلاث ببعض أعلام عصره إلى طلب التصدّي منه للفتيا والقضاء الشرعي، اعتماداً على

- (۱) نفس المصدر : ۱٤۷ ـ ۱٤۸.
  - (٢) كشف المحجة: ١١٥.
  - (٣) نفس المصدر: ٤ و١٥١.
    - (٤) تفس المصدر: ١١٨.
      - (٥) نفس المصدر : ٤.

فقهه العميق وورعه الذي لا يتسرب إليه الشك، وفي ذلك يحدثنا فيقول:

(وأراد بعض شيوخي أنني أُدرّس وأعلم الناس وأفتيهم وأسلك سبيل الرؤساء المتقدمين فوجدتُ الله جل جلاله يقول في القرآن الشريف: (ولو تقوّل علينا بعضَ الأقاويل لأخذنا منه باليمين، ثم لقطعنا منه الوتين، فما منكم من أحدٍ عنه حاجزين)، فرأيت إن هذا تهديد من رب العالمين... فكرهتُ وخفتُ من الدخول في الفتوى، حذراً من أن يكون فيها تقوُّلٌ عليه، وطلبُ رئاسةٍ لا أريد بها التقرب إليه، فأعتزلت)<sup>(1)</sup>.

(ثم اجتمع عندي من أشار إلى أن أكون حاكماً بين المختلفين على عادة الفقهاء والعلماء من السلف الماضين، ومصلحاً لأمور المتحاكمين، فاعتزلت)<sup>(٢)</sup>.

ومن الناحية الأدبية ذكر ابن أخيه السيد عبد الكريم غياث الدين أن لعمه نظماً ونثراً<sup>(٣)</sup>، وقال الحر العاملي في ترجمته: (وكان أيضاً شاعراً أديباً منشئاً بليغاً)<sup>(٤)</sup>، ولم نعثر على شعرٍ له سوى ما رواه الشيخ شمس الدين محمد بن مكّي حيث قال: كتبت من خط رضي الدين بن طاووس قدّس الله روحيهما:

خَبَتْ نار العلى بعد اشتعالٍ ونادى الخيرُ حَيَّ على الزوالِ

- (١) كشف المحجة: ١٠٩.
  - (٢) نفس المصدر : ١١٠.
    - (۳) البحار: ۲۵/۱۰۰.
      - (٤) أمل الأمل: ٧٠.

ثم ذكر خمسة أبيات<sup>(١)</sup> من الشعر، ولم يثبت أنها له. وخلَّف رضي الدين – رضي الله عنه – من بعده من المؤلفات مجموعةً قيمة في بابها بلغت حسب إحصائنا (٤٨) كتاباً، وتعتبر هذه المؤلفات بما فيها من الفوائد ومن النقول عن بعض المصادر المفقودة على جانب كبير من الأهمية، ونورد فيما يلي جدولاً بأسمائها:

١ - الإبانة في معرفة أسماء كتب الخزانة - ذكره مؤلفه في سعد السعود: ٤ و٢٥ سنين<sup>(٢)</sup>، ولا ندري هل تحققت نيته أم لا، ثم عاد إلى بغداد سنة ٢٥٢ه<sup>(٣)</sup> وبقي فيها إلى حين احتلال المغول بغداد، فشارك في أهوالها وشملته آلامها، وفي ذلك يقول:

تم احتلال بغداد من قبل التتر في يوم الاثنين ١٨ محرم سنة (تم احتلال بغداد من قبل التتر في يوم الاثنين ١٨ محرم سنة ٦٥٦هـ. وبتنا في ليلة هائلة من المخاوف الدنيوية فسلَّمنا الله جل جلاله من تلك الأهوال)<sup>(٤)</sup>.

ولما تم احتلال بغداد أمر هولاكو (أن يُستفتى العلماء: أيما أفضل، السلطان الكافر العادل أم السلطان المسلم الجائر؟؟ ثم جُمِع العلماء بالمستنصرية لذلك فلما وقفوا على الفتيا أحجموا عن الجواب، وكان رضي الدين علي بن طاووس حاضراً هذا المجلس وكان مقدًّماً محترماً، فلما رأى إحجامهم تناول الفتيا ووضع خطه فيها بتفضيل العادل الكافر على المسلم الجائر، فوضع الناس خطوطهم بعده)<sup>(ه)</sup>.

- (۱) البحار: ۱۷/۲۵.
- (٢) نفس المصدر : ١١٨.
- (٣) فرج المهموم: ١٤٧.
  - (٤) الإقبال: ٥٨٦.
  - (٥) الفخري: ١٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَمَلُّهُ/ المؤلفات

وقد نال صاحبنا بفُتياه هذه مقاماً كبيراً في نفس الكافر المحتل، وكان من فوائد ذلك ما أشار إليه بقوله: (ظفرت بالأمان والإحسان، وحُقنت فيه دماؤنا، وحفظت فيه حرمنا وأطفالنا ونساؤنا، وسلم على أيدينا خلق كثير)<sup>(1)</sup>.

وفي سنة ٦٦١هـ ولي رضي الدين نقابة الطالبيين<sup>(٢)</sup>، وبقي نقيباً إلى أن توفي يوم الاثنين خامس ذي القعدة سنة ٦٦٤هـ<sup>(٣)</sup>. رحمة الله ورضوانه عليه.

### فضله وآثاره:

كان رضي الدين ـ رحمه الله ـ على جانب كبير من العلم والفضل والمعرفة كما تشهد به مؤلفاته وآثاره وأقوال المؤرخين والرجاليين الذين ترجموا له وذكروه، حتى آل الأمر ببعض أعلام عصره إلى طلب التصدي منه للفتيا والقضاء الشرعي، إعتماداً على فقه العميق وورعه الذي لا يتسرب إليه الشك، وفي ذلك يحدثنا فيقول:

(وأراد بعض شيوخي أنني أُدرّس واعلم الناس وأفتيهم وأسلك سبيل الرؤساء المتقدمين فوجدتُ الله جل جلاله يقول في القرآن الشريف: (ولو تقوّل علينا بعضَ الأقاويل لأخذنا منه باليمين، ثم لقطعنا منه الوتين، فما منكم من أحدٍ عنه حاجزين)، فرأيت أن هذا تهديد من رب العالمين... فكرهتُ وخفتُ من الدخول في الفتوى، حذراً من أن يكون فيها تقوُّلٌ عليه، وطلبُ رئاسةٍ لا أريد بها التقرب إليه، فأعتزلت)<sup>(ع)</sup>.

- (۱) الإقبال: ۸۸۵.
- (٢) الإقبال: ٥٨٦ والحوادث الجامعة: ٣٥٠.
- (٣) الحوادث الجامعة: ٣٥٦ والبحار: ١٩/٢٥ و٤٣.
  - (٤) كشف المحجة: ١٠٩.

(ثم اجتمع عندي من أشار إلى أن أكون حاكماً بين المختلفين على عادة الفقهاء والعلماء من السلف الماضين، ومصلحاً لأمور المتحاكمين، فاعتزلت)<sup>(1)</sup>.

ومن الناحية الأدبية ذكر ابن أخيه السيد علد الكريم غياث أن لعمه نظماً ونثراً<sup>(٢)</sup>، وقال الحر العاملي في ترجمته: (وكان أيضاً شاعراً أدبياً منشئاً بليغاً)<sup>(٣)</sup>، ولم نعثر على شعرٍ له سوى الشيخ شمس الدين محمد بن مكّي حيث قال: كتبت من خط رضي الدين بن طاووس قدّس الله روحيهما: خَبَتْ نار العلى بعد اشتعالِ ونادى الخيرُ حَيَّ على الزوالِ

ثم ذكر خمسة أبيات<sup>(٤)</sup> من الشعر، ولم يثبت أنها له.

وخلَّف رضي الدين ـ رضي الله عنه ـ من بعده من المؤلفات مجموعةً قيمة في بابها بلغت حسب إحصائنا (٤٨) كتاباً، وتعتبر هذه المؤلفات بما فيها من الفوائد ومن النقول عن بعض المصادر المفقودة على جانب كبير م الأهمية، ونورد فيما يلي جدولاً بأسمائها:

١ ـ الإبانة في معرفة أسماء كتب الخزانة ـ ذكره مؤلفه في سعد السعود: ٤ و٢٥.

٢ ـ الإجازات لما يخصني من الإجازات ـ هكذا أسماه مؤلفه في الإقبال: ٥٤٢ و٩٥٨ واليقين: ٣٤ ومواضع أخرى منه. طبع بعضه في البحار: ١٧/٢٥ ـ ١٩ وأسماه الطهراني في الـذريعة: ١٢٧/١ (الإجازات لكشف طرق المفازات فيما يخصني من الإجازات).

- (۱) نفس المصدر: ۱۱۰.
  - (۲) البحار: ۲۵/۱۰۰.
    - (٣) أمل الأمل: ٧٠.
    - (٤) البحار: ١٧/٢٥.

٣ ـ الأسرار المودعة في ساعات الليل والنهار ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ٧٦ و٨٩ و١٣٠، وأسماء الطهراني في الذريعة: ١/٣٩٦ (أدعية الساعات).

٤ ـ أسرار الصلاة ـ ذكره الطهراني في الذريعة: ٤٩/٢ وأشار إلى وجود كراسةٍ من أوله بخطٍ عتيق في مكتبة السيد حسن الصدر.

٥ - الاصطفاء - هكذا أسماه مؤلفه في كشف المحجة: ٣ و١١٢ و١١٢ ومواضع أخرى، ولكنه عاد فأسماه (الاصطفاء والبشارات) في كشف المحجة أيضاً: ٣٤ و(كتاب البشارات) في الإقبال: ٣٦٩ و(الاصطفاء في تواريخ الملوك والخلفاء) في كشف المحجة: ١٣٨.

٦ - إغاثة الداعي وإعانة الساعي - ذكره مؤلفه في الإقبال: ١٨٧
 ومهج الدعوات: ١٢٩ و١٧٧ و٣٦٦.

٧ - الإقبال بالأعمال الحسنة فيما يعمل مرة في السنة - ذكره مؤلفه
 في الأمان: ٧٧ وسعد السعود: ٦٩ و٢٩٤ وكشف المحجة: ١٥٦، وتم
 تأليفه قبل سنة ٢٥٦هـ. طبع في إيران بالحجم الكبير جداً على الحجر
 في ٧٢٨ صفحة سنة ١٣١٢هـ.

٨ ـ الأمان من أخطار الأسفار والأزمان ـ طبع في النجف في ١٨١ صفحة سنة ١٣٧٠هـ ومنه نسختان خطيتان في بعض المكتبات كما في الذريعة: ٢/ ٣٤٤.

٩ - الأنوار الباهرة - ذكره مؤلفه في الملاحم والفتن: ٨٠
 واليقين: ٦.

١٠ - البهجة لثمرة المهجة - وهو غير كشف المحجة - ذكره مؤلفه
 في سعد السعود: ٧٩ وكشف المحجة: ١٧ و٨٦ و١١١ و١٣٨، وقال
 عنه: (يتضمن حال بدايتي ومعرفتي وطلبي الأولاد إلخ).

١١ - التحصيل من التذييل - تذييل شيخه ابن النجار على تاريخ
 بغداد - ذكره مؤلفه في الإقبال: ٦٨٥ و٧٠١ ومحاسبة النفس: ١١
 والملاحم والفتن: ١١١ و١٤٤ و١٥٠.

١٢ ـ التحصين في أسرار ما زاد على كتاب اليقين ـ ورد ذكره في
 البحار: ١٣/١١ وروضات الجنات: ٣٨٣ والذريعة: ٣٩٨/٣.

۳۰ ـ التراجم فيما نذكره عن الحاكم ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ۳۰ وأشار إلى جزئه الثاني.

١٤ ـ التعريف للمولد الشريف ـ ذكره المؤلف في الإقبال: ٥٩٨ ـ
 ٥٩٩ و٦٠٣ ومواضع أخرى منه.

١٥ - التمام لمهام شهر الصيام - ذكره مؤلفه في الأمان: ٧٧.

١٦ ـ التوفيق للوفاء بعد التفريق (في) دار الفناء ـ ذكره مؤلفه في كشف المحجة: ١٣٩.

١٧ - جمال الأسبوع في كمال (بكمال) العمل المشروع - ذكره مؤلفه في الإقبال: ٦٢٣ والأمان: ٧٧ ومحاسبة النفس: ١١، طبع في إيران في ٥٤١ صفحة سنة ١٣٣٠هـ وكان قد طبع أيضاً فيها سنة ١٣٠٣هـ.

١٨ ـ الدروع الواقية من الأخطار ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ٧٧
 وذكر الطهراني في الذريعة: ١٤٦/٨ عدة نسخ خطية منه.

١٩ ـ ربيع الألباب ـ ذكره مؤلفه في كشف المحجة: ١٢٥ و١٣٨ وقال: «قد خرج منه ست مجلدات تشتمل على روايات وحكايات» من آثار الأخيار وفوائد الأتقياء.

٢٠ - روح الأسرار - ذكره مؤلفه في كتاب إجازاته المطبوع في البحار: ١٧/٢٥ وقال - (مختصر: التمسه مني الشيخ العالم محمد بن علي بن زهرة الحلبي ـ رضوان الله عليه ـ حين ورد إلى الحج وكان ضيفاً لنا ببلد الحلة. . . وهو كتاب لطيف أمليته وأنفذتُه إليه).

۲۱ ـ ريّ الظمآن من مرويّ محمد بن عبدالله بن سليمان ـ ذكره مؤلفه في اليقين ١٨٤.

٢٢ ـ زهرة الربيع في أدعية الأسابيع ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ٧٧ ومهج الدعوات: ٣٢١ و٣٤٠.

٢٣ ـ السعادات بالعبادات ـ هكذا أسماه مؤلفه في الإقبال: ٥٩٢ والأمان: ٦٩ و٧٥ وسعد السعود ١٣٧ وأسماه في مهج الدعوات: ١٢٩ (كتاب السعادة).

٢٤ – سعد السعود – طبع في النجف سنة ١٣٦٩ه وجاء في آخره: ٢٩٨ أنه الجزء الأول، وقال مؤلفه في مقدمته: (وجدتُ في خاطري يوم الأحد في ذي القعدة سنة ١٥٦هه. . . في أن أصنف كتاباً اسميه سعد السعود أذكر فيه من كل كتاب وقفته على ذكور أولادي وذكور أولادهم)، وقد جمع فيه فوائد من تلك الكتب ليُنْتَفَعَ بها بعد ضياع أصولها أو تلفها.

٢٥ ـ شفاء العقول من داء الفضول ـ ذكره مؤلفه في كتاب إجازاته المطبوع في البحار: ١٨/٢٥ وقال: بأنه (مقدمة في علم الكلام كتبها ارتجالاً)، كما ذكره في إجازته لجمال الدين يوسف بن حاتم الشامي المطبوع في البحار: ١٩/٢٥.

٢٦ ـ الطرائف في (معرفة) مذاهب الطوائف ـ ذكره مؤلفه في رسالة إجازته المطبوعة في البحار: ١٧/٢٥ والإقبال: ٤٦٧ و٥٩٥ وسعد السعود: ٦٩ و٩١ ومواضع أخرى منه وكشف المحجة: ٣٦ و٤١ ـ ومواضع أخرى منه وطرف الأنباء: ٤. طبع الكتاب في إيران على الحجر سنة ١٣٢٠هـ في ١٧٦ صفحة. أسمى المؤلفُ نفسَه في هذا الكتاب عبد المحمود بن داوود وافترض أنه رجل من أهل الذمة يريد البحث في المذاهب الإسلامية بحرية رأي وتجرد.

٢٧ ـ طرف من الأنباء والمناقب ـ ذكره مؤلفه في إجازته في البحار: ١٧/٢٥ وكشف المحجة ١٣٩ ـ طبع في النجف سنة ١٣٦٩هـ في ٥٠ صفحة.

٢٨ - غياث سلطان الورى لسكان الثرى - ذكره مؤلفه في إجازاته
 في البحار: ١٧/٢٥ وفرج المهموم: ٤٢ وكشف المحجة: ١٣٨
 والملهوف: ١١ وقال: إنه في قضاء الصلاة الفائتة عن الأموات، وإنه
 لم يؤلف غيره في الفقه لأنه لا يريد الدخول في الفتوى.

۲۹ ـ فتح الأبواب ـ ذكره مؤلفه في إجازاته في البحار: ۱۷/۲۵ والأمان: ٩و٨٨ وكشف المحجة: ١٠١ و١٢١ ومواضع أخرى.

٣٠ ـ فتح الجواب الباهر ـ هكذا أسماه في كشف المحجة: ١٣١ و١٣٨، ولكنه أسماه في إجازاته: (فتح محجوب الجواب الباهر).

٣١ - فرج المهموم في معرفة (نهج) الحلال والحرام من (علم) النجوم - ذكره مؤلفه في الأمان: ٨٩. طبع الكتاب في النجف سنة ١٣٦٨ه في ٢٦٠ صفحة وجاء في آخره (وكان الفراغ من تأليفه يوم الثلاثاء العشرين من شهر المحرم سنة خمسين وستمائة هلالية بمشهد مولانا الشهيد المعظم الحسين (ع).

٣٢ ـ فرحة الناظر وبهجة الخواطر ـ ذكره مؤلفه في رسالة إجازاته وقال: (مما رواه والدي موسى بن جعفر بن محمد بن طاووس... ونقله في أوراق وأدراج وانتقل إلى الله... فجمعته بعد وفاته... ويكمل أربع مجلدات لكل مجلد خطبة، وسميته بهذا الاسم المذكور). ٣٣ ـ فلاح السائل ونجاح المسائل ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ٧٦ و٧٩ و١٢٨ و١٣٠ وجمال الأسبوع: ١٩٠ و٢٢٤ ومحاسبة النفس: ١٧ ومهج الدعوات: ٣٤٠، وقد بدأ بتأليفه بعد سنة ٦٣٥هـ وفي أوله رواية عن أسعد الأصفهاني تاريخها السنة المذكورة.

٣٤ ـ القبس الواضح من كتاب الجليس الصالح ـ ذكره مؤلفه في رسالة إجازاته في البحار : ٢٦/ ١٧، وهو مختصر كتاب الجليس الصالح الكافي والأنيس الناصح الشافي للمعافى بن زكريا المذكور في كشف الظنون ١/ ٥٩٣.

٣٥ ـ الكرامات ـ ذكره مؤلفه في الأمان ـ ١١٥ ـ في موضعين.

٣٦ - كشف المحجة لثمرة المهجة - ذكره مؤلفه في كتاب إجازاته وقال: (وجعلت له اسماً آخر إسعاد ثمرة الفؤاد على سعادة الدنيا والمعاد). ألّفه في سنة ٦٤٩هـ وكان آنذاك في كربلاء كما ورد فيه - ٤ و١١٨ و١٩٤ طبع في النجف سنة ١٣٧٠هـ في ١٩٢ صفحة، والكتاب مؤلف على شكل رسالةٍ يوجهها رضي الدين لولديه محمد وعلي وكانا حين التأليف طفلين.

٣٧ ـ لباب المسرّة من كتاب (مزار) ابن أبي قرة ـ ذكره مؤلفه في الإقبال: ٤٧٠ كما ذكره ابن أخيه ناسباً إياه لعمه في فرحة الغري: ٤٠ و٧٧.

٣٨ ـ المجتنى ـ ذكره المجلسي في البحار: ١٣/١ والخونساري في روضات الجنات: ٣٨٣. طبع في بومباي ـ الهند سنة ١٣١٧.

٣٩ ـ محاسبة النفس ـ ذكرها العاملي في أمل الآمل: ٧١ والمجلسي في البحار: ٣/١ و١٠١/٢٥. طبعت في النجف في ٢٣ صفحة ومعها رسالة تنبيه الراقدين لمحمد طاهر بن محمد.

٤٠ ـ المختار من أخبار أبي عمرو الزاهد ـ ذكره مؤلفه في رسالة إجازاته. ٤١ ـ مسلك المحتاج إلى مناسك الحاج ـ ذكره مؤلفه في كتاب إجازاته والإقبال: ٣٠٦ وكشف المحجة: ١٤٥.

٤٢ ـ مصباح الزائر وجناح المسافر ـ ذكره مؤلفه في الإقبال: ٢٧٤ ومواضع أخرى منه والأمان ٣٣ و١٢١ و١٢٥ وجمال الأسبوع: ١٨٠ ومواضع أخرى منه والأمان ٣٣ و١٢١ و٢٥ وجمال الأسبوع: ١٩٠ وروضع أنه من أول و٢٣٢ وكشف المحجة: ١٣٩ والملهوف: ٥، وصرح أنه من أول مؤلفاته.

٢٣ - المضمار - هكذا أسماه مؤلفه في الإقبال: ٥٥٤ و٦٣٥ والأمان: ٢٢ و٧٧ وكشف المحجة: ١٤٤، ولكنه أسماه في رسالة إجازاته في البحار: ١٧/٢٥ مضمار السبق في ميدان الصدق. يقال إنه مطبوع.

٤٤ - الملاحم والفتن - طبع بهذا الاسم في النجف سنة ١٣٦٨ه. في ١٦٥ صفحة، ولكن المؤلف يذكر في أثناء كتابه ص١٦٥ أنّ اسمه (كتاب التشريف بالمتن في الملاحم والفتن). ألفه في عامي ٦٦٢ -٦٦٣ه، وهو عبارة عن تلخيص ثلاثة كتب: كتاب الفتن لنعيم بن حماد الخزاعي، وكتاب الفتن لأبي صالح السليلي، وكتاب الفتن لزكريا بن يحيى البزاز.

٤٥ ـ الملهوف على قتلى الطفوف ـ ذكره مؤلفه في الإقبال: ٥٦٢ وكشف المحجة: ١٣٨ وطبع في النجف وإيران غير مرة.

٤٦ ـ المنتقى ـ ذكره مؤلفه في الأمان: ٧١ و٧٧ وكشف المحجة: ١٣٦.

٤٧ ـ مهج الدعوات ومنهج العنايات ـ ذكره مؤلفه في سعد السعود: ١٧٥، وقد طبع في إيران سنة ١٣١٨هـ في ٤٥٠ صفحة.

٤٨ ـ اليقين ـ ذكره مؤلفه في الملاحم والفتن: ١٢٥ بهذا الاسم،

وكذلك سمي في النسخة المطبوعة في النجف سنة ١٣٦٩هـ في ٢٠٧ صفحات، ولكن المجلسي في البحار : ١٢/١ أسماه كشف اليقين.

خزانة كتبه:

استطاع رضي الدين ـ رضوان الله عليه ـ أن يمتلك خزانة كتب غنية بالذخائر والنفائس مما لم يكن له وجود في خزانة أخرى غالباً<sup>(۱)</sup>، وقد بلغ عدد كتبها في سنة ٦٥٠هـ ـ كما تحدثنا الروايات ـ ١٥٠٠ كتاباً<sup>(٢)</sup>.

وكان صاحب الخزانة كثير الاهتمام فيها والشغف بها، حتى إنه وضع فهرساً لها أسماه (الإبانة في معرفة أسماء كتب الخزانة) وهو من الكتب المفقودة اليوم مع مزيد الأسف، كما وضع لها فهرساً آخر سماه (سعد السعود) فهرس فيه كتب خزانته بتسجيل مختارات مما ضمته تلك الكتب من معلومات وفوائد، وقد طبع الموجود منه وهو الأول من أجزائه - وقد اختص بالكتب السماوية وعلوم القرآن - ولا ندري هل فقد الباقي منه أو أن المؤلف لم يتمه.

ولقد أشار رضي الدين في أثناء مؤلفاته إلى هذه الخزانة كثيراً، ولكن باختصار وإيجاز، فهو يقول مثلاً: (في خزانة كتبنا في هذه الأوقات أكثر من سبعين مجلداً في الدعوات)<sup>(٣)</sup> ويقول: إن عنده (كتباً جليلة في تفسير القرآن)<sup>(٤)</sup>؛ وكذلك في الأنساب<sup>(٥)</sup> وفي الطب<sup>(٢)</sup> وفي

- مؤرخ العراق ابن الفوطي: ٢/ ٢٢٩ وخزائن الكتب القديمة في العراق: ١/ ٢٧٠.
  - (٢) البحار ٢٦/٢٥ والذريعة ١/٨٨.
    - (٣) مهج الدعوات: ٤٣٣.
    - (٤) كشف المحجة: ١٣٠.
    - (٥) نفس المصدر : ١٣١.
    - (٦) نفس المصدر: ١٣٢.

النجوم وغيرها من العلوم<sup>(۱)</sup> وفي اللغة والأشعار<sup>(۲)</sup> وفي الكيمياء<sup>(۳)</sup> والطلسمات والعوذ والرُّقى والرمل<sup>(٤)</sup>، وفي النبوة والإمامة والزهد وتواريخ الخلفاء والملوك وغيرهم<sup>(٥)</sup>، وكتب كثيرة في كل فنّ من الفنون<sup>(۲)</sup>.

وفي أواخر أيام حياته وقف هذه الخزانة على ذكور أولاده وذكور أولادهم وطبقات ذكرها بعد نفادهم<sup>(٧)</sup>، ثم انقطعت عنا أخبارها بعد وفاة صاحبها فلم نعد نقرأ لها ذكراً أو نسمع لهات اسماً فيما روى الرواة وألف المؤلفون.

وبالنظر إلى أهمية هذه الخزانة ونفاسة كتبها جرّدتُ هذا الفهرس لمحتوياتها، ولم يكن لي مرجع في ذلك سوى مؤلفات صاحبها وكتبه<sup>(٨)</sup>، آملاً من وراء هذا الجهد أن يكون الباحثون على علم بأسماء تلك الكتب وبعض نصوصها، ما دمنا لم نوفق إلى العثور على كثير منها حتى اليوم.

وهذا هو الفهرس مرتباً على الحروف:

- (۱) نفس المصدر : ۱۳۷.
- (٢) نفس المصدر: ١٣٤.
- (٣) نفس المصدر : ١٣٥.
- (٤) نفس المصدر: ١٣٦.
- (٥) نفس المصدر: ١٢٨.
- (٦) نفس المصدر : ١٢٧.
  - (٧) سعد السعود: ٣.
- (٨) كان بودي أن أشير إلى موضع ذكر كل كتاب من هذه الكتب في مؤلفات صاحب الخزانة بتعيين الجزء والصفحة. ولكن ذلك ـ فيما رأيت ـ مما يطيل البحث كثيراً، ولذا قررنا عدم الإشارة إلى المصدر إلا في المواضع التي ننقل فيها بعض خصوصيات الكتاب زائداً عن اسمه واسم مؤلفه.

### حرف الألف

- ١ الآثار المخبّأة في الجو للحسن بن سوّار<sup>(١)</sup>. ٢ - الآداب الدينية - لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي. ٣ \_ الآراء والديانات \_ لأبي محمد الحسن بن موسى النوبختي. ٤ \_ آي القرآن المنزلة في أمير المؤمنين (ع)؛ يُنْسَب للمفيد محمد بن محمد بن النعمان. الإبانة - لابن بطّة. ٦ - الأبصار - لثابت بن قرة. ٧ - الاحتجاج - لأبي منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي. ٨ - الإحياء - للغزالي. ٩ - أخبار آل أبى طالب، لطيف، أول رجال روايته عبيدالله بن محمد. ١٠ - أخبار الزهراء - لابن بابويه الصدوق. ١١ - أخبار صاحب الزنج بالبصرة - لأحمد بن إبراهيم العمّى<sup>(٢)</sup>. ١٢ ـ أخبار المهدي ونعوته وحقيقة مخرجه وثبوته ـ لأبي نعيم الحافظ. ١٣ - أخبار الوزراء - لأبي عبد الرحمن [عبد الله] بن المبارك، الجزء الأول والثاني بخط المصنف<sup>(٣)</sup>. ١٤ ـ (أخبار) الوزراء والكتاب ـ لمحمد بن عبدوس الجهشياري. ١٥ \_ اختلاف الفقهاء \_ للطحاوي.
  - (۱) في فرج المهموم: ۲۰۳ (ابن سيار)، والتصحيح من هدية العارفين ـ ۱/ ۲۷۷.
     (۲) في فرج المهموم: ۲۱۳ (القمي)، وقد نقلنا التصحيح من معالم العلماء: ۱۵.
     (۳) فرج المهموم: ۱٤٧ ويراجع نفس المصدر: ١٣٥ و١٤٨.

| ١٦ ـ جزءٌ فيه اختلاف المصاحف ـ لأبي جعفر محمد بن منصور، رواية          |
|------------------------------------------------------------------------|
| محمد بن زید بن مروان.                                                  |
| ١٧ ــ اختيار السيد علي بن الحسين بن باقي.                              |
| ١٨ ـ اختيار محمد بن الحسن الطوسي من رجال الكشي، وكان ابتداء            |
| الطوسي في إملاء هذا الاختيار يوم الثلاثاء السادس والعشرين من           |
| صفر سنة ٤٥٦هـ في المشهد الشريف الغروي في النجف'').                     |
| ١٩ ـ الاختيارات ـ لأبي موسى القرشي.                                    |
| ۲۰ ـ أدب الكتاب ـ للصولي، لعل تاريخه أثر من مائتي سنة <sup>(٢)</sup> . |
| ٢١ ـ الأربعين ـ لأحمد بن إسماعيل القزويني.                             |
| ٢٢ ـ الأربعين ـ لمحمد بن عمر الرازي المعروف بابن خطيب الريّ،           |
| صنّفه وجعله دستوراً لولده.                                             |
| ٢٣ ـ الأربعين ـ لأخطب خطباء خوارزم موفق بن أحمد المكي.                 |
| ٢٤ ــ الأربعين عن الأربعين ــ لمحمد بن أحمد النيسابوري.                |
| ۲۵ _ الإرشاد _ للمفيد.                                                 |
| ٢٦ - الإرشاد إلى تصحيح المبادىء - لمحمد بن أحمد البيروني               |
| الخوارزمي .                                                            |
| ٢٧ ـ الأزمنة ـ للمرزباني .                                             |
| ٢٨ ـ أسباب النزول ـ لعلي بن أحمد النيسابوري المعروف بالواحدي.          |
| ٢٩ ـ الاستنصار ـ لمحمد بن علي الكراجكي.                                |
| ۳۰ - الاستيعاب - لابن عبد البر.                                        |
|                                                                        |

- (١) فرج المهموم: ١٣٠ ـ ١٣١.
  - (٢) الإقبال: ١٧٠.

۳۱ ـ الأسرار ـ لأبي سعيد شاذان بن بحر. ٣٢ ـ أسرار النجوم ـ لأبي معشر. ٣٣ ـ أسماء رجال أبي عبدالله (ع). ٣٤ ـ أسماء مولانا على (ع)، تاريخه سنة ٣٤٩هـ<sup>(١)</sup>. ٣٥ - أسماء مولانا على (ع)، رواية أبي طالب عبدالله بن أحمد الأنباري نسخة عتيقة يوشك أن تكون في حياة مؤلفها<sup>(٢)</sup>. ٣٦ ـ الأشراف ـ للمفيد. ٣٧ ـ أصلٌ يتضمن أسماء مولانا علي (ع) ـ تاريخه سنة ٣٧٩هـ<sup>(٣)</sup>. ٣٨ ـ أصلٌ عتيق، تاريخ كتابته ربيع الآخر سنة ٣١٤هـ<sup>(٤)</sup>. ٣٩ ـ أصلٌ عتيق، أول روايته عن الحسن بن محبوب، وتاريخ كتابته سنة ٤٠ - أصلٌ - بخط محمد بن علي البزاز، تاريخه في صفر سنة ۸ ٤٤٨ (<sup>(٦)</sup> . ٤١ ـ أصل أبي الفرج أبان بن محمد. ٤٢ - أصل أبي الغراء من أصول الشيعة. (١) اليقين: ١٩١. (۲) اليقين: ۵۰.

- (٣) اليقين: ١٤٩.
- (٤) مهج الدعوات: ۲۹۰.
  - (٥) الإقبال: ٨١.
  - (٦) الإقبال: ٥٨١.

| ٤٣ ـ أصل أحمد بن الحسين بن عمر بن يزيد، وعلى الكتاب أنه كان      |
|------------------------------------------------------------------|
| لمحمد بن داوود القمي <sup>(۱)</sup> .                            |
| ٤٤ _ أصل حماد بن عثمان.                                          |
| ٤٥ ـ أصل محمد بن أبي عمير.                                       |
| ٤٦ ـ أصل محمد بن يحيى، لعله كتب في مدة حياته <sup>(٢)</sup> .    |
| ٤٧ ـ أصل مسعدة بن زياد الربعي.                                   |
| ٤٨ ـ أصل معاوية بن حكيم.                                         |
| ٤٩ _ الاعتقاد _ للأبشيهي .                                       |
| ٥٠ ـ الاعتقاد ـ لأبي إسماعيل عبدالله بن محمد الهروي.             |
| ٥١ ـ إعراب ثلاثين سورة من القرآن ـ لأبي عبدالله الحسين بن خالويه |
| النحوي .                                                         |
| ٥٢ ـ إعراب القرآن ـ لأبي إسحاق إبراهيم الزجاج.                   |
| ٥٣ _ إعراب القرآن، مجهول المؤلف، أوله من سورة القصص، مجلد        |
| قالب الطالبيّ.                                                   |
| ٥٤ ـ الأغاني ـ لأبي الفرج الأصفهاني.                             |
| ٥٥ _ الأغسال _ لأحمد بن محمد بن عيَّاش، نسخة تاريخ كتابتها ربيع  |
| الآخر سنة ٤٢٧هـ(٣).                                              |
| ٥٦ ـ الاقتصاد ـ لمحمد بن الحسن الطوسي.                           |

- (۱) الملهوف: ۲۷.
- (٢) فرج المهموم: ٨٦.
  - (٣) الإقبال: ٣١.

٥٧ ـ إلزام<sup>(١)</sup> العوام عن علم الكلام ـ للغزالي. ٥٨ \_ الأمالي \_ لابن بابويه. ٥٩ ـ الأمالي ـ لأبي المفضل محمد بن عبدالله الشيباني. ·٦ ـ الأمالي ـ لمحمد بن أبي عبدالله، نسخة تاريخها سنة ٣٠٩هـ<sup>(٢)</sup>. ٦١ \_ الأمالي \_ للمفيد. ٦٢ ـ الأمالي ـ ليحيى بن الحسن (الحسين) بن هارون الحسيني. ٦٣ \_ الإمامة من الأخبار والروايات عن رسول الله (ص) وعن الصحابة والتابعين بالأسانيد الصحاح، نسخة عتيقة جداً تاريخ كتابتها شهر رمضان سنة ۲۲۹هه<sup>(۳)</sup>. ٢٤ ـ أنباء النحاة ـ تأليف. . . . <sup>(٤)</sup> بن يوسف الشيباني. ٦٥ ـ الأنبياء والأوصياء ـ لمحمد بن على. ٦٦ ـ الإنجيل ـ أربعة أناجيل في مجلد، وفي أولها: (شرحه لأمير المؤمنين المأمون في سنة ظهرت القسطورية على اليعاقبة، وأعانه الخليفة على ذلك. نُقِل من اللفظ السرياني إلى اللفظ العربي بمحضر من جماعة من العلماء، ونُقِل ذلك من نسخة الأصل، ونُقِلت هذه النسخة منها)<sup>(ه)</sup>.

- كذا في الطرائف ٢. ولعله (الجام العوام) المذكور في هدية العارفين: ٢/ ٧٩.
  - (٢) فرج المهموم: ٨٦.
    - (۳) اليقين: ٥٣.
- (٤) بياض في الأصل، ويقصد به الزير جمال الدين أبا الحسن على بن يوسف القفطي.
  - (٥) سعد السعود: ٥٣.

٦٧ - أنس الكريم - لأحمد بن الحسين بن على الرخجي ('). ٦٨ \_ الإنصاف \_ للمرتضى. ٦٩ ـ الأنواء ـ لأحمد بن عبد الله الثقفي. ٧٠ - الأنوار - للصاحب بن عبَّاد. ٧١ ـ الأهليلجة ـ وهو كتاب مناظرة مولانا الصادق (ع) مع الهندي في معرفة الله جل جلاله. ٧٢ - الأوائل - لأبي هلال العسكري. ٧٣ ـ أوائل المقالات ـ للمفيد محمد بن محمد بن النعمان. ٧٤ - الأوراق - للصولى. ٧٥ ـ الأوصياء وذكر الوصايا \_ لعلى بن محمد بن زياد الصيرمي، نسخة عتيقة، ووُجد هذا الكتاب في خزانة مصنفه بعد وفاته سنة · 17 (7)

٧٦ ـ الإيضاح في شرح المقامات ـ لناصر بن أبي المكارم المطرّزي . الخوارزمي .

### حرف الباء

۷۷ ـ برء الساعة ـ ويسمى الكناش ـ لابن زكريا<sup>(٣)</sup>. ۸۷ ـ البرهان في أسباب نزول القرآن ـ لمحمد بن المازندراني.

(١) هكذا ورد لقبه في فرج المهموم: ١٥١، ولقب بـ(الرمحي) في الذريعة: ٣٦٨/٢.
 (٢) مهج الدعوات ـ ٣٤١، وذكره فيه أيضاً ٢٤٣ وفي فرج المهموم: ٣٦.
 (٣) أورده بنصه وكماله في الأمان: ١٤٤ ـ ١٥١.

كان على ظهرها قراءة وإجازة في صفر سنة ٤٣٩<sup>(١)</sup>.

## حرف التاء

| ٨٣ ـ تاريخ القرآن ـ (بالجيم) المنسوب إلى علي بن عيسى بن داوود بن |
|------------------------------------------------------------------|
| الجراح .                                                         |
| ٨٤ - تاريخ ابن الأثير .                                          |
| ۸۵ ـ تاريخ [ابن] أعثم.                                           |
| ٨٦ ـ تاريخ أبي بكر الجرجاني.                                     |
| ٨٧ - تاريخ أهل البيت من آل رسول الله (ص) - لنصر بن [علي]         |
| الجهضمي .                                                        |
| ۸۸ _ تاريخ بغداد _ للخطيب.                                       |
| ٨٩ - تاريخ البلاذري.                                             |
| ۹۰ ـ تاريخ ثابت بن سنان.                                         |
| ۹۱ ـ تاريخ الروحي الفقيه.                                        |
| ۹۲ ـ تاريخ الطبري.                                               |
|                                                                  |

(١) اليقين: ٩٤.

عليها قراءة قديمة، لعلها بخط ولد المصنف<sup>(٣)</sup>.

- ١٠١ ـ تأويل آياتٍ تعلّق بها أهل الضلال ـ لعبدالرشيد بن الحسين بن محمد الإسترآبادي، ناقص الأول.
- (۱) هكذا ورد الاسم في كشف المحجة: ٦٩ ـ ٧٠، ولعل الناسخ أو الطابع قد أخطأ في قراءة الاسم، وإن المعني به في الواقع (أبو العباس جعفر بن أحمد الخمروزي) المذكور في فهرست ابن النديم: ٢١٤.
- (٢) الظاهر أنه التاريخ العباسي الذي ألفه أحمد بن إسماعيل بن عبد الله البجلي في أخبار الدولة العباسية وذكره النجاشي في كتاب رجاله: ٧١.
  - (٣) سعد السعود: وذكره في فرج المهموم: ٢٠١.

محمد بن الحسن الطوسي وتاريخها في جمادى الآخرة سنة ٢٣٣هه)<sup>(١)</sup>. ١٠٣ - التبر المسبوك في نصيحة الملوك - لأبي حامد الغزالي. ١٠٣ - التبيان في تفسير القرآن - لأبي جعفر بن محمد بن الحسن الطوسي، قالبه نصف الورقة الكبيرة. ١٠٥ - تبيين سيرة الخلفاء المصريين. ١٠٦ - تجارب الأمم - لأحمد بن مسكويه. ١٠٦ - تجزئة القرآن - تلخيص أبي الحسين أحمد بن جعفر بن محمد بن عبد الله المنادى نسخة عتيقة بخط المصنف<sup>(٢)</sup>. ١٠٨ - التجمل في التراجم، نسخة عتيقة، تاريخ مقابلته يوم الأربعاء لسبع يقين من شعبان سنة ٢٣٨ه وهي سنة كتابته<sup>(٣)</sup>.

- ١٠٩ ـ التحفة ـ لمحمد بن علي الحلواني.
- ١١٠ التحقيق لما احتج به أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) على النجباء من الصحابة يوم الشورى - للقاضي بفرغانة، نسخة ظاهرها أنها كتبت في حياة مصنفها، عليها جملة (أدام الله عزه)، آخرها: فرغ [منها] أبو القاسم الليث بن محمد السنجري الكاتب بكورة باب أحد أعمال فرغانة عشيَّة يوم الجمعة الثاني عشر من جمادى الأولى سنة ٣٧٢ه غفر الله له ذنوبه<sup>(٤)</sup>.
- اليقين ٧٩، وذكره فيه أيضاً: ١٧٦ و١٨٩ وفي سعد السعود ٧٢ ٧٣ و٩٠ و١٠٢ ومحاسبة النفس ٨ - ٩.
  - (٢) سعد السعود: ٢٣٢.
  - (٣) فرج المهموم ـ ٢ و٢٤ و٩٩ و١٠٠ ومهج الدعوات ـ ٤٠٥ و٤٤٩.
    - (٤) اليقين ٢٨.

أعلام من التراث/ السيد على آل طاووس

- ١١١ ـ تدبير الأبدان في السفر ـ لقسطا بن لوقا؛ الذي صنفه لأبي محمد الحسن بن مخلد<sup>(1)</sup>. ١١٢ - التذييل - لصدقة بن الحسين أو الحسن. ١١٣ - ترتيب حساب دساتر الكواكب السبعة - لأبي القاسم على بن القاسم القصري. ١١٤ - الترهيب والترغيب - لأبي القاسم الأصفهاني. ١١٥ - تشجير تهذيب الأنساب - لشيخ الشرف، نقله صاحب المكتبة من نسخة خط المؤلف. ١١٦ ـ تعبير (تفسير) الرؤيا ـ للكليني. ١١٧ - التعريف - لمحمد بن أحمد بن [عبدالله] الصفواني، وهو رسالة منه إلى ولده، نسخة عتيقة تاريخها ذو الحجة سنة ٤١٢ <sup>(٣)</sup>. ١١٨ - تعليق معانى القرآن - لأبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النجاشي . ١١٩ ـ تفسير أبي إسحاق إبراهيم بن أحمد القزويني، وهو مجلد واحد. ١٢٠ ـ تفسير ابن جريج، نسخة جيدة. ١٢١ - تفسير أهل البيت (ع) - سقط أوله وآخره، خطه عتبق دقبق، فيه روايات غريبة، قالبه طالبي، نحو عشرين كراساً أو أكثر<sup>(٣)</sup>. ١٢٢ - تفسير القرآن عن أهل بيت رسول الله (ص) لأبي العباس أحمد بن محمد بن سعيد المعروف بابن عقدة، مجلد واحد، قالب الربع.
  - (۱) نقله بنصه في الأمان: ۱۵۳ ـ ۱۸۰.
    - (٢) الإقبال: ١١.
    - (٣) سعد السعود: ١٢٠.

- ١٢٣ ـ تفسير الثمرة لبطليموس ـ لأحمد بن يوسف بن إبراهيم المصري منجم آل طولون.
- ١٢٤ ـ تفسير الجبائي أبي علي محمد بن عبدالوهاب، عشر مجلدات، والنسخة عتيقة لعلها كتبت في حياة المؤلف أو قرب وفاته<sup>(١)</sup>.
  - ١٢٥ ـ تفسير علي بن إبراهيم بن هاشم، أربعة أجزاء في مجلدين.
    - ١٢٦ ـ تفسير علي بن عيسى النحوي الرماني، أجزاء متفرقة منه.
    - ١٢٧ ـ تفسير غريب القرآن ـ لعبد الرحمن بن محمد بن هاني. بيدو
- ١٢٨ ـ تفسير غريب القرآن ـ على حروف المعجم: لمحمد بن عزيز السجستاني، نسخة عتيقة.
  - ۱۲۹ ـ نسخة أخرى منه.
- ۱۳۰ ـ تفسيرٌ للقرآن، مجلد عتيق، عليه مكتوب: (كتاب تفسير القرآن وتأويله وتنزيله وناسخه ومنسوخه وأحكامه ومتشابهه وزيادات حروفه وفضائله وثوابه).
  - ١٣١ ـ مجلد في تفسير القرآن، مجهول المؤلف. ١٣٢ ـ مجلد آخر في تفسير القرآن، مجهول المؤلف.
  - ١٣٣ \_ مجلد آخر قالب الربع في تفسير القرآن، مجهول المؤلف.
- ١٣٤ ـ تفسير قصيدة الشاعر محمد بن عبدالله المعروف بالسلامي التي مدح بها مولانا علياً (ع) ـ للشريف أبي يعلى الأقساسي، من نسخةٍ تاريخها شهر رمضان سنة ٤٣٣هـ<sup>(٢)</sup>.
  - (١) سعد السعود ١٨٣.
    - (۲) اليقين: ١٥٤.

أعلام من التراث/ السيد علي آل طاووس

- (۱) سعد السعود: ۲۷۰.
  - (۲) اليقين: ٤٥.
  - (٣) الإقبال: ٦٧٣.
  - (٤) سعد السعود: ٤٠.

#### حرف الثاء

۱٤٩ ـ ثواب الأعمال ـ لابن بابويه الصدوق. ۱۵۰ ـ ثواب القرآن وفضائله ـ لأحمد بن شعيب بن على السامي.

#### حرف الجيم

- ١٥١ ـ الجامع<sup>(١)</sup> ـ لابن بابويه الصدوق. ١٥٢ ـ الجامع ـ لمحمد بن الحسن بن الوليد القمي. ١٥٣ ـ الجامع الصغير ـ لأبي هاشم شيخ المعتزلة. ١٥٤ ـ الجامع الصغير ـ ليونس بن عبدالرحمن.
- ١٥٥ ـ جامع علم القرآن ـ لعبدالله بن أحمد بن محمد المعروف بأبي القاسم البلخي.
  - ١٥٦ \_ جداول تقريبات الميل \_ للحسين بن أحمد الصوفي.
- ١٥٧ ـ جزء عتيق عليه مكتوب: (في هذا الجزء حديث الرايات وخطبة أُبَيِّ بن كعب) عليه سماعٌ تاريخه في جمادى الآخرة سنة ٤٠٢هـ<sup>(٢)</sup>.
- ١٥٨ ـ جزء عن أبي عبدالله (ع)، وهو من جملة مجلد فيه فرائد، أوله مختصر فيه أدعية وعوذ، والمختصر بخط محمد بن علي بن الحسين بن مهزيار، ونَسَخَهُ في سنة ٤٤٨هـ<sup>(٣)</sup>.
  - (١) لابن بابويه عدة كتب باسم (الجامع) كما في المجلد الخامس من الذريعة.
    - (۲) اليقين: ١٦٦.
    - (٣) فرج المهموم: ٢٢٥.

- ١٥٩ جزء فيه ائني عشر حديثاً في فضل علي بن أبي طالب (ع) -تحريج أبي علي الحسن بن علي بن الحسن بن علي بن عمار بروايته عن آبائه سماعاً، كاتب الجزء علي بن أحمد بن أبي الحسن البواريحي، منقول من خط مؤلفه<sup>(۱)</sup>.
- ١٦٠ ـ جزء فيه عدد سور القرآن وعدد آياته وعدد كلماته وحروفه ونصفه وأثلاثه [وأرباعه] وأخماسه وأسداسه وأسباعه وأثمانه وأتساعه وأعشاره ـ لمحمد بن منصور بن يزيد المقري.
- ١٦١ ـ جزء من فضائل مولانا علي (ع) ـ جمع أبي العباس أحمد بن محمد بن سعيد المعروف بابن عقدة.
- ١٦٢ ـ الجعفريات، وهي ألف حديث بإسناد واحد عظيم الشأن إلى موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه (ع).
  - ١٦٣ ـ الجليس الصالح والأنيس الناصح ـ للمعافى بن زكريا .
- ١٦٤ ـ الجمع بين الصحاح الستة ـ لأبي الحسن رزين بن معاوية بن عمار العبدري الروطي السرقسطي الأندلسي.
- ١٦٥ ـ الجمع بين الصحيحين ـ للحافظ أبي عبدالله محمد بن أبي نصر الحميدي، نسخة عليها عدة شماعات. وإجازات تاريخ بعضها سنة ٥٤١هـ<sup>(٢)</sup>.
  - ١٦٦ ـ الجوابات الحاضرة ـ لأبي علي محمد بن عبد العزيز الهاشمي. ١٦٧ ـ جوابات المسائل السّلارية ـ للمرتضى، وهي ثمان مسائل.
- ١٦٨ جوامع الجامع في تفسير القرآن لأبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي.
  - (۱) اليقين: ۱٤۱.
    - (٢) اليقين: ٢٠٤.

- ١٦٩ ـ جوامع علوم النجوم وأصول الحركات السموية ـ لأحمد بن محمد بن كثير الفرغاني، وهو ثلاثون فصلاً .
- ١٧٠ الجواهر لإبراهيم أبي إسحاق الصولي، لعل تاريخه أكثر من مائتي سنة<sup>(١)</sup>.

## حرف الحاء

- ١٧١ ـ حجة التفضيل وشرح حذيفة بن اليمان، نسخة عتيقة تاريخ كتابتها سنة ٤٦٩هـ، وعلى ظهرها بخط الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي ثناءٌ على المصنف بتاريخ رجب سنة ٤٧٢هـ، وعلى الجلد أيضاً خطوط ثلاثةٍ من العلماء بالثناء على المصنف<sup>(٢)</sup>.
- ١٧٢ ـ حدائق الرياض وزهرة المرتاض ـ للمفيد محمد بن محمد بن النعمان، نسخة عتيقة لعلها كتبت في حياته<sup>(٣)</sup>.
  - ١٧٣ ـ الحذف والإضمار ـ لأحمد بن ناقة المقري.
- ١٧٤ ـ الحُسنى ـ لجعفر بن محمد بن أحمد بن العباس بن محمد الدوريستي.
- ١٧٥ ـ حقائق التفسير ـ لأبي عبد الرحمن السلمي، لديه المجلد الأول منه.
- ١٧٦ ـ الحلال والحرام ـ لأبي إسحاق إبراهيم الثقفي، نسخة عتيقة مليحة.
  - ١٧٧ ـ حلية الأولياء ـ لأبي نعيم الحافظ.
    - (١) الإقبال: ١٧٠.
      - (۲) البقين: ۱۳۷.
    - (٣) الإقبال: ٣٠٨.

#### حرف الخاء

- ١٧٨ الخرائج والجرائح لابن الراوندي. ١٧٩ - خريدة القصر في فضل فضلاء العصر. ١٨٠ - خصائص الأئمة - للرضى محمد بن الحسين. ١٨١ - الخصائص العلوية على جميع البرية - لأبي الفتح محمد بن على الكاتب الأصفهاني النَّطنزي(). ١٨٢ - الخصال - لابن بابويه الصدوق، نسخة في عدة مجلدات. ۱۸۳ ـ نسخة أخرى منه في مجلدين. ١٨٤ - خطب مولانا على (ع) لعبد العزيز الجلودي، نسخة عتيقة لعلها يخطه (۲) ١٨٥ - كتاب فيه خطبة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) وأخبار حِسان لأهل البيت (ع) نسخة عتيقة تاريخها سنة ٢٠٨هـ(٣). حرف الدال ١٨٦ ـ الدراية في حديث الولاية ـ لمسعود بن ناصر السجستاني، ١٧ جزءاً في مجلد. ١٨٧ - درة الإكليل في تتمة التذييل - لأحمد بن محمد بن عمر بن الحسين بن [خلف] القطيعي(٤). من الغريب ما جاء في ذيل كشف الظنون ١/ ٤٣٠ من وفاة النطنزي هذا سنة ٨٠٤. (٢) محاسبة الناس: ١٥.
  - (۳) اليقين: ١٥٢ و١٩٦.
- ٤) في فرج المهموم: ٣٠ (محمد بن أحمد بن عمرو بن حسين بن القطيعي)
   والتصحيح من شذرات الذهب ١٦٢/٥ وهدية العارفين ١/٢٢.

١٨٨ ـ دستور المتذكرين ومنشور المتعبدين ـ لمحمد بن أبي بكر بن أبي عيسى المدنى الحافظ. ١٨٩\_ الدعاء والذكر \_ للحسين بن سعيد الأهوازي. ١٩٠ - دعاء الهداة إلى أداء حق الموالاة - لعبيدالله بن عبدالله الحسكاني. ١٩١ ـ دفع الهموم والأحزان ـ لأحمد بن داوود النعماني. ١٩٢ ـ الدلائل ـ لعبدالله بن جعفر الحميري، بخط الحسين بن عبيدالله الغضائري (1) . ١٩٣ \_ الدلائل \_ للنعماني. ١٩٤ ـ دلائل الإمامة ـ لأبي جعفر بن محمد بن جرير بن رستم الطبري. ١٩٥ \_ دلائل القبلة \_ لأحمد بن أبي أحمد الفقيه. ١٩٦ - دلائل النبوة - لأبي بكر البيهقي. ١٩٧ ـ دلائل النبوة ـ لأبي القاسم الحسين بن محمد السكوني<sup>(٢)</sup>، نسخة عتيقة عليها سماع تاريخه يوم السبت ١٢ شهر رمضان سنة ٤٢٢هـ، ونُسِخَ من أصل مصنفه<sup>(٣)</sup>. ١٩٨ \_ مجلد أوله كتاب الديات لظريف بن ناصح، وآخره أحاديث القاضي أبي بكر بن عبد الرحمن.

١٩٩ \_ ديوان النسب \_ لعلي بن المرتضى، ثلاث مجلدات، ليس عند

(۱) فرج المهموم: ۹۷.
 (۲) لعله الحسن بن الحسين السكوني المذكور في رجال النجاشي: ۳۸.
 (۳) قرج المهموم: ۲۹.

### حرف الذال

- ٢٠٠ ذكر الروايات عن النبي (ص) أنه قال لعلي (ع) أنت مني بمنزلة هارون من موسى. . . إلخ، وبيان طرقها واختلاف وجوهها -للقاضي أبي القاسم علي بن المحسّن التنوخي، نسخة ثلاثون ورقة، عتيقة، عليها رواية تاريخها سنة ٤٤٥هـ<sup>(٢)</sup>.
- ٢٠١ ـ ذكر ما نزل من القرآن في رسول الله (ص) وفي علي وأهل البيت (ع) وفي شيعتهم وتأويل ذلك، قالبه أكبر من الربع دون النصف، تاريخه في العشر الأول من المحرم سنة ٤٠٦هـ، بخط وكاغد عتيق كأنه رق أو خراساني، مجهول المؤلف<sup>(٣)</sup>.
  - ۲۰۲ ـ ذكرم نقبة المطهَّرين ـ جمع الحافظ أبي نعيم الأصفهاني.
    ۲۰۳ ـ ذيل تاريخ بغداد ـ لابن النجار.

# حرف الراء

- ۲۰۶ ـ ربعة شريفة، ليست كاملة. ۲۰۰ ـ جزء أيضاً من ربعة شريفة أخرى. ۲۰٦ ـ ربيع الأبرار ـ للزمخشري.
  - (١) كشف المحجة: ١٣٢.
    - (٢) الطرائف: ١٤.
    - (٣) سعد السعود: ١١١.

۲۰۷ ـ رتبة أبي طالب في قريش ومراتب ولده في بني هاشم ـ لأبي الحسن النسابة، نسخة عتيقة ذكر في أبوابها أن تأليفها كان في شوال سنة ۳۱۰هه (۱). ۲۰۸ - الرجال - لأبي العباس أحمد بن نصر بن سعد. ۲۰۹ \_ الرجال \_ لمحمد بن الحسن الطوسي. ٢١٠ - الرد على الجبرية والقدرية فيما تعلقوا به من متشابه القرآن -لأحمد بن محمد بن جعفر الخلال. ٢١١ ـ الرد على الحرقوصية ـ للطبري صاحب التاريخ. ٢١٢ - الرسائل - لمحمد بن يعقوب الكليني، نسخة قديمة يوشك أن تكون كتابتها في زمان حياة محمد بن يعقوب<sup>(٢)</sup>. ٢١٣ ـ الرسالة العزِّيَّة ـ للمفيد. ٢١٤ - رسالة في علم النجوم - خمسة أجزاء - ليعقوب بن إسحاق الكندى . ٢١٥ ـ مجلدة صغيرة القالب، عليها مكتوب: (رسالة في مدح الأقل وذم الأكثر عن زيد بن على بن الحسين (ع)). ٢١٦ ـ رسالة في النجوم ـ لمحمد بن خطير المعروف بالتياني (٣). ٢١٧ ـ الرّمي بالنشاب، نسخة عتيقة مجهولة المؤلف. ٢١٨ - رواية الأبناء عن الآباء من آل رسول الله (ص) - رواية أبي على بن محمد بن الأشعث الكندي الكوفي.

- (۱) اليقين: ۱۸۲ و۱۹۵.
- (٢) كشف المحجة: ١٥٩.
- (٣) كذا في فرج المهموم: ٢٠٤ ولعله تصحيف محمد بن جابر البتاني.

- ۲۱۹ ـ مجلد عتيق، أوله كتاب روح قدس النفوس، وفي آخر المجلد كراريس توشك أن تكون مكتوبة من مائة من السنين<sup>(1)</sup>.
- ٢٢٠ ـ روضة العابدين وأنس الراغبين ـ لإبراهيم بن عمر بن فرج الواسطي.
  - ٢٢١ ـ ريحان المجالس وتحفة المؤانس ـ للرخجي أحمد بن الحسين.

# حرف الزاي

- ٢٢٢ زاد العابدين لأبي [عبد الله] الحسين [بن علي] بن خلف الكاشغري<sup>(٢)</sup>.
  - ٢٢٣ ـ زبور داوود ـ نسخة صغيرة قالبها ثمن الورقة الكبيرة.
- ٢٢٤ ـ الزوائد وفوائد البصائر في وجوه القرآن والنظائر ـ للحسين بن محمد الدامغاني.
- ٢٢٥ ـ الزواجر والمواعظ ـ لأبي أحمد العسكري، جاء في الجزء الأول منه أنه نُقِلَ من نسخة تاريخها ذو القعدة من سنة ٤٧٣هـ<sup>(٣)</sup>.
  - ٢٢٦ \_ زيادات حقائق التفسير \_ لأبي عبد الرحمن السلمي.
    - ۲۲۷ \_ زيادات مصباح المتعبد.
    - ٢٢٨ ـ الزيارات ـ لأبي القاسم.

٢٢٩ ـ الزيارات والفضائل ـ لمحمد بن [أحمد بن]<sup>(٤)</sup> داوود القمي.

- (۱) اليقين: ۱٦۰.
- (٢) الزيادة من اللباب: ٣/ ٢٢.
  - (٣) كشف المحجة: ١٥٧.
- (٤) الزيادة من معالم العلماء: ٨٨.

٢٣٠ ـ الزيج ـ لابن الأعلم. ٢٣١ ـ الزيج ـ لأحمد بن عبدالله المعروف بحبيش<sup>(١)</sup>. ٢٣٢ ـ الزيج ـ لعبدالله بن أحمد بن أبي حبيش. ٢٣٣ ـ الزيج ـ ليحيى بن أبي منصور. ٢٣٤ ـ الزيج المأموني ـ للحسين بن أحمد الصوفي الكرماني. ٢٣٥ ـ الزيج المخترع ـ للحسين بن مصباح الحاسب.

## حرف السين

- ٢٣٦ ـ سر أنساب العلويين ـ لأبي نصر سهل بن عبدالله البخاري النسابة.
  - ٢٣٧ ـ سنة الأربعين ـ لفضل الله بن علي الراوندي.
- ٢٣٨ سنن إدريس كتاب منفرد نحو أربع كراريس بقالب الثمن، قال: إنه نقله عن نسخة وجدها في وقف المشهد المسمى بالطاهر بالكوفة، عليه مكتوب «سنن إدريس»، وهو بخط عيسى محرِّره، نقله من السرياني إلى العربي عن إبراهيم بن هلال بن إبراهيم بن هارون الصابي الكاتب)<sup>(٢)</sup>.
- ٢٣٩ ـ سِنيُّ المواليد ـ لأبي سعيد أحمد بن محمد بن عبد الجليل السنجري.
- ٢٤٠ ـ سيرة الفاطمي الذي ملك طبرستان الحسن بن علي المعروف بالناصر للحق: لاسنفديار بن مهرنوش النيشابوري، نسخة عتيقة.
  - ٢٤١ ـ نسخة أخرى جديدة من الكتاب السالف الذكر.
    - (۱) في الفهرست: ۳۸۶ (حبش).
    - (٢) نقلنا العبارة ينصها عن سعد السعود: ٣٩.

حرف الشين ٢٤٢ - الشافي في الأنساب - للعمري النسابة. ٢٤٣ - الشاهي - لأبي نصر منصور بن علي. ٢٤٤ - شرح تأويل القرآن وتفسير معانيه - لأبي مسلم محمد بن بحر الأصفهاني. ٢٤٥ - شرح النهاية - لهبة الله بن الراوندي. ٢٤٢ - الشريعة - لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري. ٢٤٧ - شفاء الصدور - لمحمد بن الحسن بن زياد المعروف بالنقاش.

# حرف الصاد

| ٢٤٩ _ صحائف إدريس _ وقد نقل المؤلف نسخته عن (نسخة عتيقة  |
|----------------------------------------------------------|
| يوشك أن يكون تاريخها من مائتين من السنين بخزانة كتب مشهد |
| مولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع)، وقد ذهب أولها  |
| وآخرها، فكان الموجود منها نحو سبعة [عشر] كراساً وقوائمه  |
| بقالب ربع الورقة الكبيرة) <sup>(1)</sup> .               |
| ٢٥٠ _ صحائف مولانا زين العابدين (ع).                     |
| ٢٥١ ـ الصحاح في اللغة.                                   |
| ٢٥٢ _ صحيح البخاري.                                      |
|                                                          |

(١) سعد السعود: ٣٢.

٢٥٣ \_ صيح الترمذي. ٢٥٤ \_ صحيح مسلم. ٢٥٥ \_ الصحيفة المروية عن الرضا (ع). ٢٥٦ \_ صفين \_ لعبد العزيز الجلودي. ٢٥٧ \_ الصلاة \_ لمحمد بن علي بن محبوب. ٢٥٨ \_ الصور \_ لأبي الحسين عبد الرحمن بن عمر الصوفي، منجّم عضد الدولة. ٢٩٩ \_ الصوم \_ لعلي بن الحسن بن فضال.

#### حرف الطاء

٢٦١ ـ الطبقات ـ لابن سعد. ٢٦٢ ـ طرائف اللطائف في تاريخ السوالف ـ لأبي الفرج ابن الجوزي.

#### حرف العين

- ٢٦٣ ـ عتق النسمة ـ لأبي بشكر أحمد بن إبراهيم العمي. ٢٦٤ ـ العدّة ـ للطوسي محمد بن الحسن.
  - ٢٦٥ \_ العرائس \_ للثعالبي.
- ٢٦٦ ـ عرائس المجالس ويواقيت التيجان في قصص القرآن ـ لأحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي.

- (١) فرج المهموم: ٥٥.
- (٢) أسماء في معالم العلماء: ٦١ «علل الفقه».
  - (٣) الإقبال: ٣١٧ و٤٩٦.
- (٤) روى النجاشي في رجاله ٦٢ إن اسمه أحمد بن محمد بن عبيدالله بن الحسن بن عباس.
  - (٥) لعله عوارف السهروردي.

## حرف الغين

٢٨٤ - غريب القرآن - لعبد الله بن أبي محمد اليزيدي.
٢٨٥ - غريب القرآن بشواهد الشعر - لعبد الرحمن بن محمد الأزدي.
٢٨٦ - كتاب غريبي القرآن والسنة - لأحمد بن محمد [بن محمد]<sup>(٣)</sup> بن
أبي عبيد العبدي [صاحب]<sup>(٤)</sup> الأزهري، خمس مجلدات.
٢٨٧ - الغيبة - للطوسي نسخة تاريخ كتابتها سنة ٢٧١هـ<sup>(٥)</sup>.

#### حرف الفاء

٢٨٩ ـ الفائق في الأصول ـ الزمخشري، نسخة عليها خطه<sup>(٢)</sup>.

- (١) للمفيد محمد بن محمد بن النعمان.
  - (۲) الملاحم والفتن: ۸۰ ـ ۸۱.
- (٣) (٤) الزيادة من كشف الظنون: ٢/ ١٢٠٦ \_ ١٢٠٩.
  - (٥) مهج الدعوات: ٣٤٢.
    - (٦) فرج المهموم: ٢١٤.

| ٢٩٠ _ الفاخر المختصر من كتاب تحبير الأحكام الشرعية _ لمحمد بن  |
|----------------------------------------------------------------|
| أحمد الجعفي .                                                  |
| ٢٩١ ـ فرائد القرآن ـ لعبد الجبار بن أحمد الهمداني قاضي القضاة. |
| ٢٩٢ ـ الفرج بعد الشدة ـ للتنوخي.                               |
| ٢٩٣ ـ الفردوس ـ لابن شيرويه الديلمي، مجلدان.                   |
| ۲۹٤ ـ الفرق ـ لابن بابویه.                                     |
| ٢٩٥ ـ الفرق لأبي الفرق ـ لأبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي |
| البغدادي .                                                     |
| ٢٩٦ ـ فضائح المعتزلة ـ لأبي منصور السالف الذكر.                |
| ٢٩٧ ـ الفضائل ـ لـ[الحسن بن]() محمد بن الصباح الزعفراني.       |
| ٢٩٨ ـ الفضائل ـ للسمعاني.                                      |
| ٢٩٩ - فضائل علي - لعثمان بن أحمد المعروف بأبي عمران السمّاك،   |
| نسخة عتيقة، وعلى بعض أجزائها خطه، وتاريخه ذو الحجة سنة         |
| • ٢٤هـ(*).                                                     |
| ٣٠٠ ـ فضائل علي (ع) ـ رواية أحمد بن محمد الطبري المعروف        |
| بالخليلي، قال في آخره: (كان الفراغ من نسخه في ربيع الآخر       |

- سنة ٤١١هـ بالقاهرة المعزيّة)<sup>(٣)</sup>. ٣٠١ ـ فضائل علي بن أبي طالب ومراتب أمير المؤمنين، جاء في آخره ما نصه: (كتاب مراتب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) من
  - (١) الزيادة من الكني والألقاب: ٢٦٧/٢.
    - (۲) اليقين: ۲۰ و۱۸۰.
      - (۳) اليقين: ۹۲.

إملاء الشيخ الإمام أبى القاسم إسماعيل بن أحمد البستي رحمه الله، انتسخ هذه النسخة من نسخة مصححة طالعها الكبار من العلماء، وتلك النسخة موضوعة في دار الكتب التي بناها في المسجد الجامع العتيق بهمدان الصدر السعيد الكبير ضياء الدين أبو محمد عبد الملك بن محمد<sup>(1)</sup>. ٣٠٢ - (فضل) الدعاء - لسعد بن عبد الله. ٣٠٣ - فضل الدعاء - لمحمد بن الحسن الصفار. ٣٠٤ ـ فضل زيارة الحسين (ع) ـ لعبد الله بن حماد الأنصاري (٢). ٣٠٥ - فضل العقيق والتختم به - لقريش بن السبيع بن مهنا العلوي المدنى . ٣٠٦ ـ فقه القرآن ـ لسعيد بن هبة الله أبي الحسين الراوندي. ۳۰۷ \_ الفهرست \_ لابن النديم. ۳۰۸ ـ الفهرست ـ لجابر بن حيان. ٣٠٩ ـ فهرست أسماء مصنفي الشيعة ـ للنجاشي. ٣١٠ ـ فهرست أسماء المصنفين من الشيعة ـ للشيخ الطوسي.

#### حرف القاف

- ۳۱۱ ـ القرانات والدول ـ لمحمد بن عبدالله بن عمر [بن] البازيار . ۳۱۲ ـ القرانات والكسوفات ـ لمحمد بن جابر بن سنان.
  - (۱) اليقين: ۹۷.
  - ٢) في الإقبال ٥٦٨ (لأبي عبد الله بن حماد) وصوابه ما ذكرناه.

## حرف الكاف

- ٢١٨ الكافي للكليني. ٢١٩ - كتاب - إبراهيم الخرّاز<sup>(١)</sup>. ٣٢٠ - كتاب - إبراهيم بن محمد الأشعري. ٣٢١ - كتاب - أبي عبد الله محمد بن أحمد الصفواني. ٣٢٢ - كتاب - أبي عمر الزاهد صاحب ثعلب، نسخة عتيقة ظاهر حالها أنها كتبت في حياته، وقد كانت في خزانة الخليفة بمصر<sup>(٢)</sup>. ٣٢٣ - كتاب - أبي نعيم المحدث الذي استخرجه من كتاب الاستيعاب. ٣٢٥ - كتاب - إخوان الصفا. ٣٢٥ - كتاب - وانيال المختصر من كتاب الملاحم. ٣٢٢ - كتاب - دانيال المختصر من كتاب الملاحم. ٣٢٢ - كتاب - الربيع بن المستكين.
  - (۱) في سعد السعود: ٨٠ (الجزار) والتصحيح من الذريعة: ٢ ج١٣٦.
     (۲) محاسبة النفس: ١٦.

۳۲۸ ـ کتاب \_ عبد الله بن بکب. ٣٢٩ - كتاب - عبدالله بن حماد الأنصارى من أصحاب الإمام الكاظم (ع)، وقد قرىء الأصل على الشيخ الصدوق وهارون بن موسى التلعكبري تاريخه سنة ٣٧٦هـ(١). ٣٣٠ ـ كتاب عتيق ـ في آخره: (وكتب الحسين بن على بن هندو بخطه في شوال سنة ۳۹٦)<sup>(۲)</sup>. ٣٣١ - كتاب عتيق - يتضمن طوالعَ خلق عظيم من الخلفاء والوزراء والملوك والفقهاء والعلماء. ٣٣٢ - كتاب في علم الاسطرلاب - لأبي الحسين البزاز الأصفهاني. ٣٣٣ \_ كتاب في علم الاسطرلاب \_ لعلى بن عيسى. ٣٣٤ - كتاب في المسائل وابتداء الأعمال المعروف بالسجل - للفضل أبي سهل بن نوبخت. ٣٣٥ ـ كتاب فيه ذكر الآيات التي نزلت في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) وتفسير معناها، مجهول المؤلف. ٣٣٦ ـ كتاب (فيه مقروء رسول الله (ص) وعلي بن أبي طالب والحسن والحسين وعلي بن الحسين ومحمد وزيد ابنى على بن الحسين وجعفر بن محمد وموسى بن جعفر (ع) مجلد قالب الثمن عتيق). ٣٣٧ ـ كتاب فيه مواليد الخلفاء والملوك وكثير من العلماء. ٣٣٨ \_ كتاب \_ القاضي أبي الحسن علي بن محمد القزويني. ٣٣٩ - كتاب قالبه نصف الثمن يشتمل على عدة كتب أوّلها - كتاب التنبيه لمن يتفكر فيه.

- (١) كشف المحجة: ١٨.
- (٢) مهج الدعوات: ٢٣٢ و٢٤٤.

- ٣٤٠ ـ كتاب قالبه نصف ثمن الورقة ـ بخط ابن الباقلاني المتكلم النحوي.
  - ٣٤١ ـ كتاب ـ محمد بن علي بن محمد الطرازي.
- ٣٤٢ ـ كتاب ـ محمد بن مؤمن الشيرازي الذي استخرجه من تفاسير الثقات الاثني عشر .
- ٣٤٣ ـ كتاب ـ المفضل بن عمر الذي رواه عن الصادق في معرفة وجوه الحكمة في إنشاء العالم السفلي وإظهار أسراره.
- ٣٤٤ ـ كتاب مكتوب عليه: (كتاب جميع ما استخرجتُه من آراء العلماء في ممازجة الكواكب وأعمالها ـ للفضل بن يحيى.
  - ٣٤٥ \_ كتاب \_ موسى بن القاسم البجلي.
- ٣٤٦ كتاب النعمان المؤرخ لفضائل الخلفاء المصريين المنسوبين إلى إسماعيل بن مولانا الصادق (ع).
- ٣٤٧ ـ كتاب ـ يحيى بن زياد المعروف بالفراء<sup>(١)</sup>، رواية سلمة بن عاصم عن ثعلب، مجلد فيه سبعة أجزاء، عليه إجازة تاريخها سنة ٤٠٩هـ<sup>(٢)</sup>.
- ٣٤٨ ـ كتاب ـ يعقوب بن نعيم، نسخة عتيقة لعلها كتبت في حياته، عليها خط السعيد الراوندي<sup>(٣)</sup>.
- ٣٤٩ ـ كراس لـقطب الـدين الراونـدي ذكر فيه نـحو ٩٥ مسـألـة وقـع الاختلاف فيها بين المفيد والشريف المرتضي.
  - (١) يعني به كتاب (معاني القرآن) الذي نشرت دار الكتب المصرية مجلده الأول.
    - (۲) سعد السعود: ۲٦۰.
    - (٣) الملاحم والفتن: ١٠١.

#### حرف اللام

۳۵۷ - لطائف المعارف - لعبد الله بن محمد بن طاهر. ۳۵۸ - لمح البرهان - للمفيد.

#### حرف الميم

- ٣٥٩ ـ المأثور من العمل في الشهور ـ لعلي بن عبد الواحد بن علي بن جعفر النهدي الحميري.
- ٣٦٠ ـ ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) رواية أبي أحمد عبدالعزيز بن يحيى بن أحمد الجلودي، في مجلدٍ فيه تصانيفُ لغيره.
  - ٣٦١ ـ المباهلة لأبي المفضل محمد بن عبدالله بن المطلب الشيباني. ٣٦٢ ـ المبتدأ لمحمد بن خالد البرقي. ٣٦٣ ـ المبتدأ ـ لوهب بن منبه.

٣٨٠ ـ مختصر الأربعين في مناقب أهل البيت الطاهرين: تخريج الشيخ يوسف بن أحمد بن إبراهيم البغدادي. ۳۸۱ ـ مُختصَر تفسير الثعلبي. ٣٨٢ - مختصر تهذيب الشيعة - لمحمد بن [أحمد بن] () ۳۸۳ \_ مختصر كتاب محمد بن العباس بن على بن مروان، مجلد واحد، قالب الربع، مجهول المؤلف. ٣٨٤ - مختصر المعارف - لأبي العباس أحمد بن محمد الجرجامي، نسخة صحيحة تاريخ كتابتها جمادي الأولى سنة ٢٣هـ<sup>(٢)</sup>. ٣٨٥ - المختصر من المنتخب - مجهول المؤلف. ٣٨٦ \_ المدخل \_ للنقاش. ٣٨٧ \_ المدخل في علم النجوم \_ لنصر بن الحسن القمي. ٣٨٨ - مراتب العلوم وترتيب السعادات - لاين مسكوبه. ٣٨٩ - المرشد - لابن بابويه، نسخة عليها خط الفقيه قريش بن السبيع [بن] مهنا العلوي. ٣٩٠ ـ المرشد إلى التوحيد والمنقذ من التقليد ـ لسديد الدين محمود بن على الحمصي، وقد يُسَمّى أيضاً (التعليق العراقي). ألَّفه مُؤَلِّفه لما قدم إلى العراق في طريقه إلى الحج ومرَّ بالحلة، فالزمه وَرَّام بن أبى فراس - جد صاحب الخزانة - بالإقامة هناك فمكث سنة كاملة أنجز فيها مؤلَّفه هذا، وعلى النسخة خط مؤلفها المتضمن قراءتها عليه (\*). فرغ من تأليفه سنة ٥٨١هـ. ٣٩١ \_ مرقاة الشعر \_ للمرزباني.

- (١) الزيادة من معالم العلماء: ٨٧.
  - (٢) الطرائف: ٤٧.
  - (٣) فرج المهموم: ٧٥ ـ ٨٠.

(۱) فرج المهموم: ۹٤.
 (۲) لعله (مشكلات القرآن).

(١) الطرائف: ١٢٢.

- سعد السعود: ٧ واليقين: ٣٨.
  - (٢) الإقبال: ٢٦٨.

- ٤٤٠ ـ مناسك الزيارات للمفيد، نسخة كتبت في حياة المؤلف، وفي آخرها ورقة عليها تعاليق<sup>(۱)</sup>.
  - ٤٤١ ـ المناقب \_ لابن شهرآشوب.
  - ٤٤٢ ـ المناقب ـ للحافظ أحمد بن موسى بن مردويه.
- ٤٤٣ ـ المناقب ـ لأبي الحسن علي بن محمد [بن] الطيِّب المعروف بابن المغازلي.
- ٤٤٤ ـ المناقب لأهل البيت (ع) ـ لمحمد بن جرير الطبري، رتبه أبواباً على حروف المعجم.
  - ٤٤٥ \_ المناقب \_ لموفق بن أحمد الخوارزمي.
- ٤٤٦ ـ مناقب الإمام الهاشمي أبي الحسن علي بن أبي طالب (ع) ـ رواية أبي عمر محمد بن عبدالواحد اللغوي صاحب ثعلب، وربما كانت النسخة في حياة أبي عمر الزاهد الراوي لها<sup>(٢)</sup>.
- ٤٤٧ ـ مناقب علي بن أبي طالب (ع) وفضائل بني هاشم، نسخة عتيقة يقارب تاريخها ثلاثمائة سنة، رواية محمد بن يوسف المقري<sup>(٣)</sup>.
  - ٤٤٨ ـ المنبىء عن زهد النبي (ص)، عليه خط ورّام بن أبي فراس<sup>(٤)</sup>. ٤٤٩ ـ المنتخب.
    - ٤٥٠ ـ المنتظم ـ لأبي الفرج ابن الجوزي.
      - (١) محاسبة الناس: ٢٢.
      - (٢) الملاحم والفتن: ١١.
        - (۳) اليقين: ۲۰۰.
          - (٤) الأمان: ٩٢.

١٥١ - كتاب المنجمين - لمحمود بن محمد بن الفضل.
٢٥٢ - منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة - لقطب الدين الراوندي.
٢٥٣ - منية الداعي وغنية الواعي - لعلي بن محمد بن علي بن الحسين بن عبد الصمد التميمي.
٢٥٢ - مواليد الأئمة - لنصر بن علي الجهضمي.
٢٥٥ - المواليد - لعمر بن فرحان العبدي<sup>(۱)</sup>.
٢٥٦ - المواليد - لعمر بن فرحان العبدي<sup>(۱)</sup>.
٢٥٦ - المواليد - لابي علي الحسن علي بن أحمد العمراني.
٢٥٦ - المواليد - لابي علي الحسن علي بن أحمد العمراني.
٢٥٢ - المواليد - لابي علي الحسن علي بن أحمد العمراني.
٢٥٦ - المواليد - لابي علي المعروف بالخياط.
٢٥٢ - مولد أمير المؤمنين (ع) - لابي العدن علي بن محمد بن النعمان، وهو عنه الحيوق.
٢٦٢ - مولد النبي والأوصياء - للمفيد محمد بن محمد بن النعمان، وهو غير الإرشاد<sup>(٢)</sup>.

## حرف النون

٤٦٢ ـ الناسخ والمنسوخ ـ [لهبة الله بن سلامة بن]<sup>(٣)</sup> نصر بن علي البغدادي .

٤٦٣ ـ النبوة ـ دلائل النبوة ـ لابن بابويه الصدوق.

- (۱) كذا في فرج المهموم: ۲۰٤، وأظنه من أخطاء النسخ، وصوابه ـ عمر بن حفص بن فرخان البغدادي.
  - (٢) فرج المهموم: ٢٢٤، والملهوف: ٢٨، والإقبال: ٥٩٨.
    - (٣) الزيادة من كشف الظنون: ٢/ ١٩٢١.

- ٤٦٤ \_ الندا الصيني، الذي عمله كيشتا ملك الهند وذكر فيه دلالة النجوم على نبوة محمد (ص). ٤٦٥ \_ نزهة الكرام وبستان العوام \_ لمحمد [بن عمر] بن الحسين الرازي \_ بالفارسية \_. ٤٦٦ ـ ترجمة الكتاب السابق إلى العربية. ٤٦٧ \_ نسب الخيل \_ لمحمد بن صالح مولى جعفر بن سليمان. ٤٦٨ ـ النشر والطيّ. ٤٦٩ \_ نشوار المحاضرة \_ للتنوخي. ٤٧٠ ـ النكت في إعجاز القرآن ـ لعلي بن عيسي الرّماني. ٤٧١ ـ نسخة أخرى منه. ٤٧٢ ـ نسخة أخرى منه. ٤٧٣ \_ النهاية \_ لمحمد بن الحسن الطوسي، عليها إجازة بخط محمد بن نما<sup>(۱)</sup>. ٤٧٤ ـ نهاية المطلب وغاية السؤول في مناقب آل الرسول ـ لإبراهيم بن على بن محمد الدينوري. ٤٧٥ ـ نهج البلاغة ـ للإمام علي بن أبي طالب (ع). ٤٧٦ \_ نهج الحق \_ للمفيد. ٤٧٧ ـ نهج النجاة في فضائل أمير المؤمنين والأئمة الطاهرين من ذريته ـ للحسين بن محمد الحلواني، نسخة تاريخ كتابتها جمادي الأولى سنة ٣٧٥هـ، وظاهر حالها أنها قد كتبت في زمان مصنفها، ولعلها ىخطە<sup>(٢)</sup>.
  - (١) كشف المحجة: ١٣٠.
    - (۲) اليقين: ۱٤۰.

٤٧٨ ـ نوادر الحكمة ـ لمحمد بن أحمد [بن يحيى بن عمران]<sup>(١)</sup> بن عبدالله القمي.

## حرف الواو

٤٧٩ - الواحدة - لمحمد [بن الحسن]<sup>(٢)</sup> بن جمهور القمي.
٨٩ - الوجيز في شرح آراء القراء الثمانية المشهورين - للحسن بن علي بن إبراهيم الأهوازي.
٤٨١ - الوزراء - لعلي بن عبد الله.
٤٨٢ - الوزراء - لمحمد بن يحيى الصولي<sup>(٣)</sup>.
٤٨٢ - الوزراء - لمحمد بن يحيى الصولي<sup>(٣)</sup>.
٤٨٢ - الوسيلة إلى نيل الفضيلة.
٤٨٢ - الولاية - للحافظ أبي العباس أحمد المعروف بابن عقدة، نسخة كمي حيية المؤلف تاريخها سنة ١٣٣٠هـ، صحيحة النقل، عليها خط الطوسي وجماعة من شيوخ الإسلام<sup>(٤)</sup>.
٤٨٩ - الولاية - لمحمد بن جرير الطبري صاحب التاريخ.

# حرف الياء

٤٨٦ ـ الياقوت الأحمر ـ لأحمد بن الحسين الأهوازي.

- الزيادة من رجال النجاشي: ٢٤٠.
  - (٢) الزيادة من معالم العلماء: ٩٢.
- (٣) في فرج المهموم: ١٩٣ (يحيى بن محمد)، والتصحيح من الكنى والألقاب: ٢/ ٣٩١.
  - (٤) الإقبال: ٤٥٣.

٤٨٧ ـ ياقوتة الصراط، مجلد لطيف، ثمن القالب. ٤٨٨ ـ يتيمة الدهر ـ للثعالبي.

\* \* \*

وإلى هنا ينتهي ما أردتُ إثباته في هذا الصدد، آملاً أن يكون ذلك دليلاً صادقاً يأخذ بأيدي الباحثين إلى معرفة السيد علي آل طاووس وما كانت تضمّه خزانة كتبه من نوادر الكتب ونفائس التراث الفكري العربي وآخِرُ دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### ملحق البحث

ذكر السيد علي آل طاووس في أثناء مؤلفاته كتباً كان قد شاهدها أو استعارها من المكتبات العامة القائمة في عصره نذكرها في أدناه:

- ١ الأربعين لأحمد بن إسماعيل بن يوسف القزويني، في مدرسة أمّ
   الخليفة الناصر<sup>(۱)</sup>.
- ٢ ـ الأربعين ـ جمع الشيخ العالم الصالح أبي عبدالله محمد بن مسلم بن أبي الفوارس الرازي. في الخزانة النظامية العتيقة<sup>(٢)</sup>.
- ٣ ـ الرسالة الموضحة ـ تأليف المظفر بن جعفر بن الحسين، بخط مصنفها، في الخزانة العتيقة النظامية<sup>(٣)</sup>.
- ٤ كتاب قالبه نصف الورقة، عتيق، يتضمن فضائل أمير المؤمنين علي (ع) - تأليف أبي القاسم علي بن عبد العزيز بن محمد النيشابوري<sup>(3)</sup> في خزانة مولانا علي (ع) بالنجف الأشرف.

٥ - كتابٌ - تأليف أبي جعفر محمد بن حبيب، تاريخ كتابته ما هذا

- (۱) اليقين: ۱۹۷.
  - (۲) اليقين: ۲۳.
- (۳) اليقين: ١٢٥.
- (٤) فرج المهموم: ٩٢.

لفظه: (وكتب عمر بن ثابت في شهر رمضان سنة ٣٧٣هـ) بالمدرسة المستنصرية<sup>(١)</sup>.

- ٦ كتاب الفتن لأبي يحيى زكريا بن يحيى بن الحارث البزاز، تاريخ كتابته سلخ شهر ربيع الأول سنة ٣٩١هـ استعرته من وقف النظامية<sup>(٢)</sup>.
- ٧ كتاب الفتن للسليلي بن أحمد بن عيسى بن شيخ الحسائي (كذا)، تاريخ كتابته سبع وثلاثمائة، بخط مصنفه، في المدرسة المعروفة بالمزكي (التركي) بالجانب الغربي من واسط<sup>(٣)</sup>.
- ٨ مجموعٌ عتيق لعل تاريخ نسخه منذ مائتين من السنين. خاص بالخزانة الظافرية<sup>(1)</sup>.
- ٩ كتاب الملاحم للبطائني، نسخة عتيقة، بخزانة مشهد الكاظم (ع)<sup>(٥)</sup>.



- (١) الإقبال: ٣٠٦.
- (٢) الملاحم والفتن: ٣ و١١٣، ونقل منه نصوصاً وافية في كتاب الملاحم ١١٣ ـ
   ١٣٤.
- (٣) الملاحم والفتن: ٧٠، ونقل منه نصوصاً أو نقله بأجمعه في كتاب الملاحم نفسه: ٧١ ـ ١١٢.
  - (1) اليقين: ١٤٢.
  - (٥) الإقيال: ٩٩٥.

# المصادر والمراجع

- ٢ البحار لمحمد باقر المجلسي (الجزء الخامس والعشرون):
   طهران ١٣١٥هـ.
- ۳ بغداد قديماً وحديثاً لمصطفى جواد وأحمد سوسه: بغداد ١٩٥٨م.
  - ٤ \_ تاريخ الفخري \_ لابن الطقطقي: القاهرة ١٩٣٨م.
  - ٥ \_ الحوادث الجامعة \_ المنسوب لابن القوطي: بغداد ١٣٥١هـ.
- ٦ خزائن الكتب القديمة في العراق لكوركيس عواد: بغداد ١٩٤٨م.
- ٧ الذريعة لآقا بزرك الطهراني: النجف وطهران ١٣٥٥هـ وما
   بعدها.
  - ٨ ذيل كشف الظنون لإسماعيل باشا البغدادي: استانبول ١٩٤٥م.
    - ٩ الرجال لأبي العباس النجاشي: الهند ١٣١٧هـ.
    - ۱۰ ـ شذرات الذهب ـ لأبي الفلاح الحنبلي: القاهرة ١٣٥٠هـ.
      - ١١ ـ عمدة الطالب ـ لابن عنبة الداوودي: النجف ١٣٣٧هـ.
        - ١٢ ـ الفوائد الرضوية ـ لعباس القمي: طهران ١٣٢٧ هش.

المحتويات

تصدير لمعَالي الأستاذ الكبير العلّامَة الشيخ محمد رضا الشبيبي ... ٧ الصَّاحب بن عبَّاد حياته وأدبه

| 11 | • |   | • | • | • | • | • |   |   | • | · | • | • |   | , | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | ٠ | ٠ | • | • | · | - | • | •  | •  | •  | •  | ٠  | • | •   | •  | • • | •   | •  | • • | •           | •   | 4  | ل م | -  | A |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|----|----|----|---|-----|----|-----|-----|----|-----|-------------|-----|----|-----|----|---|
| ۱۷ |   |   | • | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • | , |   |   |   |   |   | • | • |   | • | • | , | • |   |   | • | • | • | • | • | • | • |   |   |    | -  |    |    | 4  | Ĵ | ير  | ~  |     | : , | J  | وا  | Ý           | ļ   | ۴  |     | ام | 1 |
| ۱۷ |   |   | • | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   | · | · |   |   |   | • | • | - |   |   |   | • | · | • |   |   |    | 4  | يت | کن | 5  | ٩ | 4   | ÷  | نس  | و   |    | ٩   | مہ          | اہ  |    |     |    |   |
| ۱۹ |   |   |   | • |   |   |   | , | • | • |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   | • |   |   |   | • | • |   |   | • | • | • | • |   |   | • |   |   | ٠ |   |    |    |    |    | •  | • |     |    |     |     | •  |     | به          | لق  |    |     |    |   |
| ٢٤ |   |   |   |   |   |   | , |   |   |   |   |   |   |   |   |   | · | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • | • | • |   | - |   |   |   |   | • | •  |    |    |    |    | 4 | ű.  |    | Ą.  | و   | ć  | ċ   | ري          | تا  |    |     |    |   |
| ۲۷ |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | · |   |   |   |   |   | • | - |   |   |   |   | - |   |   |   |    |    | •  | •  | •  |   |     | •  | ما  | ן   | و  | •   | اۋ          | آبا | •  |     |    |   |
| 30 | , | • |   | • |   |   |   |   | , | • |   |   |   |   | • |   |   |   | , |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   | ٩ | س | Î | ر |   | Ŀ | ā | Ĺ | ų, | رە | ,  | -  |    | ~ | - L | ~  | له  | ļ   | Ļ  | ىز  | <u>ط</u>    | مو  |    |     |    |   |
| ٤١ | , | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • | • | • | • |   |   |   |   | • | • | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |    |    |    |    |    |   | •   | ·  | •   | •   |    | ٩   | نات         | وف  |    |     |    |   |
| ٤٩ |   | • | • | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | - |   |   |   | · | • |   |   | • | • | • | - |   | • | • | , |   |   |   |   |    | •  | •  |    |    |   |     |    | 4   | ;1  | 5  | U   | وم          | •   | قە | K   | خ  | 1 |
| ٤٩ |   |   |   | · |   |   | , |   |   |   |   |   |   | • |   | · |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • |   | • | • |   |   |   |   |   | - |    |    |    |    | •  | ٠ |     |    |     |     |    | ۴   | لدي         | تق  |    |     |    |   |
| ٥٦ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | , | · |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |    |    |    |    |    |   | 4   | مه |     | بثأ | !  | ٩   | ج           | ى   |    |     |    |   |
| ٦٠ |   | , |   |   |   |   |   | • | · | · |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • | , |   |   |   |   | • |   |   |   | • | • | • |   |   |   | • |   |   |    |    |    |    |    |   |     |    |     | 4   | جا | بعا | اخ          | تو  |    |     |    |   |
| ٦٣ |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • |   |   | • |   |   |   |   | • | · | • | • |   |   |   |   |    | ¢  | را | r  |    | 0 | 4   | i. | ~   | ور  | ,  | 4   | لم          | ~   |    |     |    |   |
| ٦٧ |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |   | • | • |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   |   |   | • | • | · | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |    |    | 4 | ני. | אל | ų   | 0   | و  | •   | مه          | کر  |    |     |    |   |
| ٧٢ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | , |   |   |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   |    | •  | •  |    | بة |   | ىو  | Ļ  | لث  | U   | 4  | j   | <u>_</u> اؤ | عد  |    |     |    |   |
|    |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |    |    |    |   |     |    |     |     |    |     |             |     |    | ب   |    |   |

| ٨٢  |   | - |   |   |   |     | , |     |     |     |   |   |   | •   | · | • | • |   |   | • | • | • | • |   |   |   | • | -  |    | • • |   | •   |    | 4   | 31_ | متز | 2   | Ĺ  | لمح         | ء        | Ċ   | JJ       | يا  | l           | 1  |          |          |                |
|-----|---|---|---|---|---|-----|---|-----|-----|-----|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|----|-----|---|-----|----|-----|-----|-----|-----|----|-------------|----------|-----|----------|-----|-------------|----|----------|----------|----------------|
| ٨٤  |   |   |   | • |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   | - |   |   | • | • | • | - | - |   | • | •  | •  |     |   |     | -  |     | وه  | يبأ | 5   | L  | لمح         | ء        | ć   | JJ       | لي  | ما          | •  |          |          |                |
| ٩٣  |   | • |   |   |   |     | • |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • | - |    |    |     |   |     |    | 5   | إر  | وز  | 11  | 4  | بر          | j        | :   | ي        | ئاز | JI          | ٢  |          | أة.      | 11             |
| ٩٣  |   |   |   |   | • |     |   |     | -   |     |   |   |   |     |   | - |   |   |   |   |   |   | - |   |   | • | • | •  | •  | •   |   |     |    |     | •   |     | •   |    |             | •        | •   | J        | ھيا | تمز         | Ş  |          |          |                |
| ۱۰۰ |   |   | , | • | - | -   |   |     |     |     | · |   |   |     |   |   |   | • | · |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     | •  | •   | •   | •   | á   | ۰  | ک:          | IJ.      |     | ÷        | -4  | 2i.a        | 5  |          |          |                |
| ۱۰۸ |   |   |   |   |   |     | • | •   | •   |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   | • |    |    | •   |   |     | •  |     |     |     | •   |    |             | •        |     | 1        | رز  | زا          | لو | ۱.       | د.       | ų              |
| ۱۰۸ |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   | • | • |   | • |   | - |   |   |   |   | ·  | ·  | •   | • | -   |    | لة  | و   | ນ່  |     | يد | ۇ           | 4        | r   | ę.       | >   | نې          | 9  |          |          |                |
| 118 |   | • |   |   |   |     |   |     |     |     |   | • | • |     |   |   |   |   | • | · | • |   |   | - | - |   | • |    |    | •   |   |     |    | Ä   | وا  | لد  | ł   | ئر | -           | ۈ        | د   | ł        | >   | ني          | ;  |          |          |                |
| 172 |   | - |   |   |   |     |   |     | -   |     |   |   |   |     | ٠ | • |   |   |   |   | • | • | • |   |   | • |   | به | 41 | ھ   | • | ;   | مو | ••• | ر   |     | Ļ   | >  | ί           | <u>_</u> | 1   | ā        | لم  | عظ          | >  |          |          |                |
| ١٣٤ |   |   | • | • |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • |    |    | 4   | j | تأ  | L  | أس  | وا  | 4   | ÷   | بو | <b>ئ</b> ىب |          | : • | <u> </u> | JL  | <u>ب</u> ال | ſ  | <b>.</b> | <b>ق</b> | 31             |
| ١٤٨ |   | - |   |   | • | • • |   |     |     |     |   |   | • | •   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   | • |   |    |    |     | • | • • |    |     |     |     | •   | •  |             | •        | •   |          | •   | •           | 4  | رف       | ما       | م              |
| 189 |   |   |   | • | • | •   |   | • • |     |     |   |   | • |     |   | • | - |   |   |   | • | · | ٠ | • |   |   |   | •  |    |     | • | •   |    |     |     |     | •   | •  |             | -        |     | ير       | i   | لته         | ļ  |          |          |                |
| ۱٥٣ |   | • |   |   | • |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | - |   |   |    | •  | ·   | • | •   |    |     | •   |     |     | •  |             |          | ى   | يد       | ور  | لہ          | ł  |          |          |                |
| ۱۰٦ |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| ۱٦٣ |   |   | • | • | · | •   | • |     | • • | • • |   |   |   |     |   | - |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • | •  | ·  | •   |   | •   |    |     |     | •   | •   | •  | • •         |          |     |          | فة  | J           | ł  |          |          |                |
| ۱٦٧ |   |   | • | • |   |     |   | -   |     |     | • |   |   |     |   |   |   |   | • | • |   | • |   |   | - |   |   |    | •  |     | • |     | •  | • • |     | •   | •   |    |             |          |     |          | حو  | لن          | 1  |          |          |                |
| 179 |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| ۱۷۲ |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| ۱۸۳ |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| ۱۸٦ | ŀ | • | , | - | - | •   | • | •   | •   | •   | · | • |   | • • | • | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   |    |    |     |   | •   | •  | •   |     |     | • • |    | •           | • •      | •   |          | ÷   | لط          | 51 |          |          |                |
| ۱۸۸ |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          | م <del>ۇ</del> |
| 19. |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    | - (      | Ì        |                |
| 19. |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| 197 |   |   |   |   |   |     |   |     |     |     |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |    |     |   |     |    |     |     |     |     |    |             |          |     |          |     |             |    |          |          |                |
| ۱۹۸ | • |   |   |   |   |     |   |     |     | •   |   |   |   | •   | • |   |   |   |   |   |   | • | • | • | • | • |   |    |    |     |   |     | -  |     | رة  | Ĵ١  | -   | ļ  | Ċ           | j Ŀ      | م   | Y        | ۱.  | - 1         | ٣  |          |          |                |

| ٤ _ التذكرة٤                                        |
|-----------------------------------------------------|
| ۵ ـ ديوان شعره                                      |
| ۲ - رسائل الصاحب ۲۰۰۰ ۲۰۰۰                          |
| ٧ ـ رسالة في أحوال عبدالعظيم ٢١١٧                   |
| ٨ ـ رسالة في الطب                                   |
| ٩ ـ رسالة في الهداية والضلالة٩                      |
| <ul> <li>۱۰ عنوان المعارف</li> </ul>                |
| <ul> <li>۱۱ - الفرق بين الضاد والظاء ٢١٨</li> </ul> |
| ۲۲ - الكشف عن مساوىء شعر المتنبي                    |
| ٢٢٣ ١٣ ـ المحيط                                     |
| ١٤ ـ المنظومة الفريدة ٢٢٧                           |
| ب ـ مؤلفات الصاحب المفقودة «التي روت كتب الأدب      |
| والتاريخ بعض نصوصها»                                |
| ١٥ ـ الأنوار ٢٣٠                                    |
| ١٦ ـ الروزنامجة٢٣٠                                  |
| ١٧ ـ السفينة ،                                      |
| ١٨ - نهج السبيل                                     |
| ج _ مؤلفات الصاحب المفقودة ٢٣٦                      |
| <b>١٩ ـ</b> أخبار أبي العيناء                       |
| ۲۰ ـ أسماء الله وصفاته ۲۳٦                          |
| ٢١ ـ الأعياد وفضائل النيروز٢٣٦                      |
| ٢٢ ـ الإمامة ٢٣٧                                    |
| ۲۳ ـ تاريخ الملك واختلاف الدول ۲۳۷                  |
| ۲۲ ـ التعليل ٢٤ ـ ٢٣٧                               |
| ٢٥ _ جوهرة الجمهرة ٢٣٨                              |

| ۲۳۸ |   |   | • |   | • |   |   | • | • | · | · | • |   |   |   | • | • |   |   |   |   | • |    | • | • | • | • | • |   | • | •  | •  | • | • |     |     |     |           | •        |     | ئر       | -    | ~          | J   | ۱.           | _  | ۲  | ٦      | ,      |    |         |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|---|----|----|---|---|-----|-----|-----|-----------|----------|-----|----------|------|------------|-----|--------------|----|----|--------|--------|----|---------|
| ۲۳۸ |   | • |   |   | • | • |   | • |   |   |   | - | - |   |   |   |   | , |   |   |   |   |    | • | • | • | · | • | • |   |    | -  |   | • |     | •   | •   | •         |          |     | يّة      | ٤    | <u>ز</u> ي | ل;  | ۱.           | -  | ۲  | ٧      | '      |    |         |
| 239 |   |   |   | • |   |   | • | · |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |    |   | • |   | • | · | · |   |    | •  | • | - |     |     | •   | •         | ,        | J   | أه       | وا   | <b>.</b>   | ل   | ١.           | -  | ۲  | ٨      | •      |    |         |
| 739 |   |   |   | • |   |   |   |   | • | · | • |   |   |   |   |   | - |   |   |   | • | , | ,  |   | • |   | • | ţ | ل | و | ة  | ۶. | រ | 4 | بة  | i   | ł   | لہ        | ١        | ٢   | وا       | 4    | 2,4        | J   | <b>}</b> .   | -  | ۲  | ٩      | i      |    |         |
| 739 |   |   | • | , |   |   | • |   | • |   |   | · | • | • | • |   |   |   | - |   |   |   | •  | • |   | · | • | • | • | • | •  |    |   |   |     | ر   | r   | الة       | وا       | I   | ۶Ì       | ÷    | ż          | J   | 1            | -  | ۲  | •      |        |    |         |
| ۲۳۹ |   | · | • |   |   |   |   | • | • |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • | •  |   |   |   |   | - |   | • | •  |    | • |   | • • |     |     |           | •        | 1   | ١        | زر   | رز         | لو  | 1            | _  | ٢  | 1      |        |    |         |
| 229 |   | • |   | • |   |   | • |   |   | • | · | • |   |   |   |   |   |   |   | • | • | , | ,  |   |   |   |   |   |   | · |    |    |   | , | r   | L   | بت  | Ŋ         | ١        | ,   | <u> </u> | ä    |            | لو  | <u>ا</u>     | -  | ۲  | ۲      | ,      |    |         |
| ۲٤٠ |   | • |   | • | • | · | · |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • | •  | • |   | • |   |   | • |   | •  | ·  |   | • |     |     |     |           |          | ·   |          | •    |            | ى   | ;,           | خ  | -1 | 4      | نب     | کت |         |
| ۲٤۰ |   | • |   | • | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • | •  | • |   |   |   | - | • |   | •  | •  | · | • | •   |     |     | •         |          |     | ų        | بن   | دي         | يا  | لز           | ١  | -  | ۱      | l      |    |         |
| ۲٤. |   |   |   |   |   |   |   |   | · | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   | • | • | , |   |    |   |   |   |   | • | · | • |    |    |   | د | ٦   | بس  | تر  | <u>ال</u> | Ĺ        | نحي | è        | ي    | فر         | کا  | J            | 1  | -  | ۲      | •      |    |         |
| 251 |   |   |   |   | · | · |   | , |   |   |   | - |   |   |   |   |   |   | • | · | • | • | •  |   | • |   |   | • | , |   | •  |    |   | د | رو  | . ا | ~   | ال        | و        | -   | رر       | ہو   | 2          | ھ   | لم           | ļ  | -  | ۲      |        |    |         |
| 251 |   |   |   |   | , | , |   |   | • |   |   |   | · | • | ٠ | , |   |   | • | • |   |   | •  |   | • |   | • | • |   |   |    | •  |   |   | •   |     | ں   | خ         | و        | ىر  | ل        | ١    | ے          | غبر | ā            | j  | -  | 2      |        |    |         |
| 252 |   |   | • |   |   |   |   | , | • | • |   |   | • |   |   |   |   | • | • | • |   | • |    |   |   |   |   |   | · | • | •  | •  | • | - | •   | •   | • • |           | •        | •   |          | • •  |            |     | : {          | 2  | را | الر    | 1      | •  | <br>الة |
| 252 |   |   |   | • | · | • | • |   |   |   | • | - |   |   |   | , |   | • | • |   | Ļ | • | و. | - | ι | 4 | 2 | ١ |   | ÷ | در | 1  | ( | ي | ė   | د   | کمح | 1.        | مًا      | ال  |          | ډل   | ÷          | 5   | الا          | I  | ي  | ן<br>ן | ر      |    |         |
| 252 |   |   |   | • | , |   |   |   |   |   |   |   | • | • |   | , |   | • | • |   | • |   |    |   |   | • | ٠ |   |   |   |    | -  |   |   | ن   | چر  | ;,  | 5         | <u>م</u> | ال  |          | s١   | Ļ          | 5   | ۱ <u>ل</u> ا | l  | ي  | ;1     | ر      |    |         |
| 487 |   |   |   | • |   | • |   | • | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • |   |   | •  |   |   |   |   | · | • |   |    |    |   | ζ | -   | ١   | الر | ļ         | <u>ن</u> | تمر | IJ       | 1    | ي          | ف   |              | ÷  | `د | Y      | ١      |    |         |
| ۲٤٨ | I |   |   | • |   | • |   | • | , |   |   |   |   |   |   |   | • | • | · | • | • |   | •  |   |   |   |   |   | • | · | ,  |    | • | • | -   |     |     | • •       | ·        | •   | 4        | ۶ť   | عبَّ       | -   | ث            | بر | ١  | ثر     | 3      |    |         |
| ٢٥٦ |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   | - |   |    |   |   | • | • |   |   |   |    |    |   |   |     | ·   | •   |           |          | -   | sť       | عبَّ | -          | ċ   | ابر          |    | ىر | •      | L<br>N |    |         |

# محمّد بن محمّد بن النعمان

# الشيخ المفيد

| مولده]                      | <b>.</b> |       | <br>111 |
|-----------------------------|----------|-------|---------|
| الذين قرأ عليهم وروى عنهم]۳ |          |       | <br>۲۷۳ |
| عصره ونفيه]۷                | • • •    | • • • | <br>777 |
| من کتب عنه]۸                |          |       | <br>۲۷۸ |

| ، الشخصية] ۲۸۱ | [حياته الخاصة وصفاته |
|----------------|----------------------|
| ۲۸۱            | [مصنفاته ومؤلفاته]   |
| ۲۸۳            | [مناظراته]           |
| ۲۸٤            | [وفاته]              |
| ۲۸۰            | [في رڻائه]           |

# منهجُ الطوسي في تفسير القرآن ...... ٣٢٥

# السيد علي آل طاووس ٥٨٩ ـ ٦٦٤ هـ

| 35.         | • |     |   |   | - |   |     | Ŧ     |   |   |   | •   |   |   |   | • |     |       |   | • |     | ••• |   | · | • |         | • |   |       | رہ  | ปไ   | و ا         | ىلە | ف        |     |   |
|-------------|---|-----|---|---|---|---|-----|-------|---|---|---|-----|---|---|---|---|-----|-------|---|---|-----|-----|---|---|---|---------|---|---|-------|-----|------|-------------|-----|----------|-----|---|
| ۴٤٨         |   |     |   |   |   | - |     | •     | • | • |   |     |   |   |   | • |     |       |   | • | ••  |     | • | • |   |         | • | • |       | 4   | لتبه | ة ک         | ٥l  | خز       | -   |   |
| ۳0۰         |   |     |   |   |   |   |     |       | • | • |   |     |   | - |   | • |     |       |   |   | • • |     |   |   |   |         |   | • | <br>• | •   | ب    | <u>ل</u> ال | 11  |          | ىرف | ~ |
| 300         |   | ••• | • | • |   | • |     |       |   | • |   |     |   | · | • |   |     |       |   |   | • • |     |   |   |   | <br>•   | • | • |       | • • |      | باء         | 31  | Ļ        | ىرف | > |
| 407         |   |     | • | • |   | • | , . |       |   |   |   |     |   |   | · | • |     | <br>· | • |   | • • |     |   |   |   | <br>•   | • | • |       |     |      | تاء         | از  | _        | ىرف | > |
| 412         |   |     | • | · | • | • | • • |       |   |   | • |     |   |   | • | · | • • |       | - |   |     |     |   |   |   | <br>,   |   | • |       |     |      | ثماء        | 11  | _        | ىرە | ~ |
| ۳٦۲         |   |     |   |   | • | • |     |       |   |   |   |     |   |   |   |   | •   |       |   |   |     |     |   |   | • |         |   |   |       |     | ٢    | ج           | ١١  | -        | ىرف | ~ |
| ٣٦٤         |   |     |   |   |   | • | •   |       | • | , |   |     | - |   |   |   |     |       |   |   | •   |     |   |   |   |         |   | • |       |     | ¢    | حا          | 11  | -        | ىرف | ~ |
| ٣٦٥         |   |     |   |   |   | • | • • |       |   | • | , |     |   |   |   |   | •   |       |   |   | •   |     | • |   |   | <br>    |   |   |       | •   | ۶    | خا          | ال  | <u> </u> | ر ف | > |
| ٣٦٥         | , |     |   |   |   |   |     |       |   | • | • | . , |   |   |   |   |     |       |   |   | •   | • • | • |   |   | <br>    | • |   |       | •   | ¢    | داز         | 11  | Ļ        | رف  | > |
| ۳٦٧         |   |     |   | - |   |   | •   |       |   |   |   |     |   |   |   |   |     | <br>- |   |   |     |     | • | • |   | <br>    | • | - |       |     | ç    | ذال         | ١١  | Ļ        | رف  | > |
| ۳٦٧         |   |     |   |   |   |   | •   | <br>• |   |   |   |     |   |   |   |   |     | <br>• |   | • |     |     |   | - | - | <br>    | • | • | <br>• |     |      | راء         | از  | •        | رف  | > |
| <b>۳</b> ٦٩ | · |     |   |   | - | - | •   | <br>• | • |   |   |     | • |   |   |   | -   |       |   | - |     |     |   |   |   | <br>    |   |   | <br>- |     | ų    | زاي         | J۱  | <b>.</b> | رف  | ~ |
| ۳۷۰         |   | • • |   |   |   | • | -   |       | • |   |   |     | • |   |   |   | -   |       |   | • | •   |     |   |   |   | <br>    |   |   | <br>• | ·   | ċ    | <u>سير</u>  | 11  | <u>.</u> | رف  | > |
| ۳۷۱         |   |     | • |   |   |   |     |       |   | - |   |     | • | • |   |   |     |       |   |   | -   |     |   |   |   | <br>• • | • |   |       |     | ċ    | شير         | ال  | L        | رف  | ~ |
| ۳۷۱         |   |     |   |   |   |   |     | <br>  |   |   | • | • • |   |   |   |   | •   | <br>  |   |   |     |     | • | • |   |         |   |   | <br>• |     | د    | صا          | اك  | <u>ر</u> | رف  | ~ |
| ۳۷۲         |   |     |   |   |   |   |     | <br>  |   |   |   |     |   |   |   |   |     | <br>  |   |   |     |     |   |   |   | <br>    |   |   | <br>  |     |      | طاء         | ال  | -        | , ف | ~ |

| ۳۷۲  |   | •   | • |                  | • | • | · | • • | • • | • | • | • • | • • | ٠ | • | • • |     | · | • |   | • | • | , |     | - | • | • | • • | ٠ | • • | •   | • • | •  | ىين | الہ | ف   | حرا | -           |    |
|------|---|-----|---|------------------|---|---|---|-----|-----|---|---|-----|-----|---|---|-----|-----|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|-----|---|-----|-----|-----|----|-----|-----|-----|-----|-------------|----|
| ۳۷٤  |   | •   |   |                  | • |   | • | •   |     | ٠ | • | •   |     | • | • |     | • • |   | • |   | • | • | • |     |   | • | • |     | • |     |     | •   | •  | نين | JI  | ف   | حرا | -           |    |
| ۳۷٤  |   |     |   |                  | • |   |   |     |     |   |   | •   |     | • |   |     |     |   |   |   |   | • | • |     |   | • | • | • • |   | • • | • • | •   |    | ۽ل  | الغ | ف   | حرا | -           |    |
| ۳۷٦  |   |     |   |                  |   | • |   |     |     |   |   | •   | , . |   |   |     |     |   |   |   |   | · |   |     | • | • | • |     |   |     |     |     | Ĺ  | اف. | الق | ن   | حرد | -           |    |
| ۳۷۷  | • | •   |   | . <sup>.</sup> . |   |   | - | -   |     |   |   | •   |     |   |   | •   |     |   |   |   |   |   |   |     | • | • | • |     |   |     | ••• |     | Ĺ  | کاف | ال  | ف   | حرا | -           |    |
| ۴۸۰  |   | • • |   |                  |   |   | • | ·   |     |   |   |     |     |   |   | •   |     |   |   |   |   | • | · |     | • |   |   |     |   |     |     |     |    | دم  | θI  | ن   | حرأ | -           |    |
| ۳۸۰  | - |     |   | • •              |   |   |   |     |     | • |   |     |     | • |   | •   |     | • | · |   |   |   |   |     | • | • |   |     |   |     | -   |     |    | ىيم | ال  | ن   | حرة | -           |    |
| ۳۸۷  | • |     |   |                  |   |   |   |     |     | • |   |     |     | • |   | •   |     | , |   |   |   |   |   |     |   | • | • |     |   |     | •   | •   |    | ون  | الن | ن   | حرأ | -           |    |
| ۳۸۹  |   | • • |   |                  |   |   |   |     |     | - |   |     |     |   | · | •   |     |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   | ••  | · |     |     | •   | •  | او  | الو | ن   | حرأ | -           |    |
| 3774 | - |     |   | •                |   |   |   |     |     | • |   |     |     |   | - | -   |     |   |   | • |   |   |   | , . | • |   |   |     | - |     |     | •   | -  | إء  | الي | ن   | حرأ | -           |    |
| 391  | • | • • |   |                  |   |   |   |     |     | - | - |     |     |   |   | •   |     |   |   | • |   |   |   |     |   | • |   |     |   |     |     | •   |    | 3   | حد  | الب | ق   | -           | ما |
| ۳۹۳  |   |     |   | •                |   | - |   |     |     |   | • | ·   |     |   |   |     |     |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   |     | • | •   | i   | يع  | ۴I | مرا | وال | ير. | باد | <b>a</b> ., | ال |
| ۳۹٥  |   |     |   |                  |   |   |   |     |     |   |   |     |     |   |   |     |     |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   |     |   |     |     |     |    |     |     |     |     |             |    |
|      |   |     |   |                  |   |   |   |     |     |   |   |     |     |   |   |     |     |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   |     |   |     |     |     |    |     |     |     |     |             |    |

\* \* \*