مَوَسُوْعَنُ ٱلْعَـلَامَةُ الْكَتْرِ المؤلف دراسات تاريخية تاييخ المشهكد الكاظي المفتحى والأحاجي والألغاز تاريخ المحتم البويهي والعلق نفهوم التردة فح ت اليخ الطنبري الأرقسام الغربيية تايخ الضحافة في الحكاظمية لمكات مرت الخ الكاظميّة المُحَلَّدُ ٱلثَّالِيثُ عَشَرً دارالمؤرج





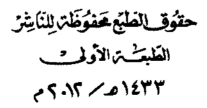




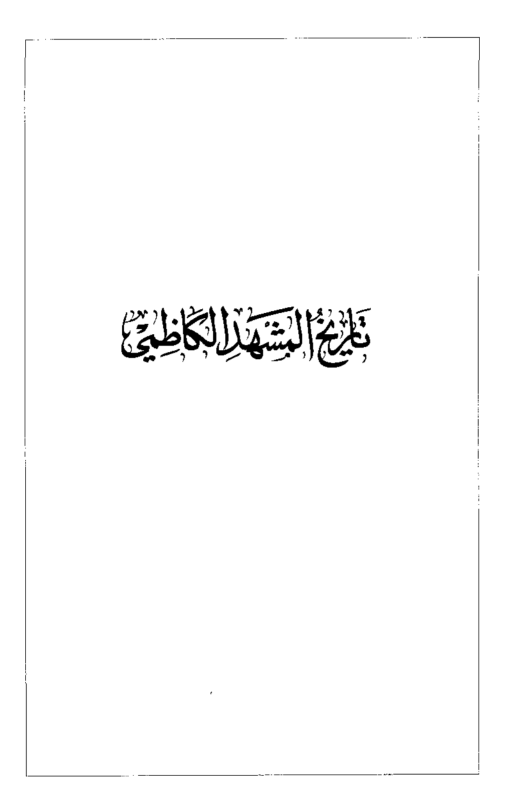
نظيخ المشهد للكلظيق التعطيلة المتهد للكلظية التعطيلة المحالة الخاز المحصلة في عام العامية الدقام العربية ب المحات من ألم يثالكا ظلميت

المُحَلَّدُ ٱلثَّالِثُ عَشَر

ولأراطور جرائع زيخ







### المقَدِّمَة

بِسْبِ اللَّوَالرَّحْمَنِ ٱلرَّجِيحِ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين.

مدينة الكاظمية ـ أو ما كان يسمّى «مقابر قريش» ثم «المشهد الكاظمي» ـ بلدة قديمة ذات ماض عريق ومجد أثيل، وهي جزء لا يتجزَّأ من بغداد قديماً وحديثاً، ولكنه جزء مهمل ـ أدبيّاً ـ لم يلق أيَّ اهتمام حتى من أبنائه، ولم ينشر عنه ما يستحق الذكر عدا كراسات صغيرة تدور حول تاريخ المشهد بالدرجة الأولى، وهذه الكراسات ـ على قلَّتها ـ قليلة المادة والمعلومات، كثيرة الخطأ والسهو، بحيث لا تكاد تسمن أو تغني من جوع.

ودفعني هذا الإهمال الذي مُنيتْ به «الكاظمية» إلى التصدي لكتابة تاريخ واسع يشمل سائر جوانب الحياة فيها منذ اتضحتْ فيها معالم الحياة. وكل أملي بالله تعالى أن يمدَّني بالعون والتوفيق؛ لأسارع في إصدار تلك البحوث التي أودعتُ فيها جهود سنين طويلة من عمر الشباب، عسى أن يكون فيها ما يذكِّر بما سلف من مجد هذه البلدة المقدسة؛ ويسجِّل ما أُهمل من أخبارها وما اندثر من آثارها، وأن يساهم مع الدراسات التاريخية الأخرى في كشف الصفحات المجهولة من تاريخ بغداد والبلدان العراقية. وسيجد القارىء أثر إهمال المؤرخين للكاظمية بارزاً للعيان، حيث يكون ذلك سبباً في بروز بعض الفجوات أثناء البحث؛ بسبب نقص منابعه الرئيسة الضيِّقة التي لم تتجاوز النتف المقتضبة والذكر العابر القصير.

ولقد حُظيت المنطقة التي تُدْعى بعض أجزائها اليوم بـ«الكاظمية» باهتمام خاص من الحكومات المتعاقبة منذ عشرات القرون، حيث نجد أن الملك الكشِّي كوريكالزو الأول قد بالغ في العناية بهذا الجزء من رقعة ملكه ببنائه لمدينة «عقرفوف» العظيمة التي كانت تسمى «دور – كوريكالزو». ولا تزال آثارها باقية حتى اليوم في جوار الكاظمية على نحو ستة أميال عنها من جهة الغرب، وهي تنطق بالمهارة الفائقة المبذولة في بناء هذه المدينة الكبيرة وصرحها الشاهق.

وتدلنا ضخامة أبنية المدينة وجودة بنائها والإسراف فيه على أن المدينة ظلَّتْ مأهولة حيناً طويلاً من الدهر، ويرجح كثيراً أنها كانت عاصمة السلالة الكشية منذ بداية القرن الخامس عشر قبل الميلاد وإلى نهاية السلالة الكشية.

وبهذا تصبح «عقرقوف» ممثِّلةً لعهد من عهود العراق القديمة التي تعدُّ مصادر معرفتنا به قليلة جداً؛ بحيث يكاد يكون من هذه الناحية من العهود المظلمة المجهولة، على الرغم من كونه من العهود المهمة في تاريخ العراق<sup>(۱)</sup>.

ثم تظل «عقرقوف» أيضاً هي الأثر الأول الذي وصل إليه علمنا في أصل الأرض التي سُمِّيتُ بعض جوانبها بـ«الكاظمية» بعد ذلك بعشرات القرون.

دليل تاريخي على مواطن الآثار في العراق: ٢٧ ـ ٣٠.

وبقيتْ هذه الأرض مجهولة التاريخ لدينا في العهود التالية كالعهد السلوقي والأخميني والفرثي والساساني، وإنَّ رجح ـ في أكثر الظن ـ أنها كانت موضع العناية والرعاية؛ وغير خالية من الحياة والسكان؛ ولو لغرض الزراعة على الأقل.

وكان الاسم الأخير لهذه المنطقة قبل بناء بغداد هو «الشونيزي»، ويرجح أن تكون هذه التسمية قد أُطلقتْ بعد انتهاء العهد الساساني، لأن الاسم عربي، والشونيز في اللغة هو الحبة السوداء، والنسبة إليها شونيزي<sup>(۱)</sup>.

ويروي الخطيب البغدادي سبب التسمية بـ«الشونيزي» فيقول: «سمعتُ بعض شيوخنا يقول: مقابر قريش كانت قديماً تُعرف بمقبرة الشونيزي الصغير، والمقبرة التي وراء التوثة تعرف بمقبرة الشونيزي الكبير، وكان أخَوان يقال لكلِّ واحدٍ منهما «الشونيزي» فدُفن كلُّ واحدٍ منهما في إحدى هاتين المقبرتين ونُسبت المقبرة إليه»<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

وفي عام ١٤٥هـ ابتدأ المنصور العباسي بتأسيس مدينة بغداد<sup>(٣)</sup>، وتمَّ البناء - في رواية الخطيب البغدادي - في عام ١٤٦هـ<sup>(٤)</sup>، ولكن الطبري يصرح في حوادث سنة ١٤٩هـ أن المنصور قد استتمَّ في هذه السنة بناء سور المدينة وفرغ من خندقها وجميع أمورها<sup>(٥)</sup>.

- (۱) بحثت تاريخ هذه المنطقة قبل الإسلام وبعده بالتفصيل في كتاب باسم (تاريخ مدينة الكاظمية).
  - ۲) تاريخ بغداد: ۱/ ۱۲۲، ومثله في وفيات الأعيان: ۲/ ۱۰۳.
    - (٣) تاريخ الطبري: ٦/ ٢٣٤ وتاريخ بغداد: ١٦/١٠.
      - (٤) تاريخ بغداد: ٢٦/١.
    - ٥) تاريخ الطبري: ٦/ ٢٨٥ ومثله في معجم البلدان.

ومهما يكن من أمر، فإن المنصور لما انتهى من عمارة مدينته بالجانب الغربي من بغداد اقتطع مقبرة الشونيزي الصغير فجعلها مقبرة<sup>(۱)</sup>، ولعله افترضها خاصةً بأسرته وذوي قرباه فأسماها «مقابر قريش»، وربما اختار لفظة «قريش» ليشير إلى مشاركة سائر القرشيين ـ والعباسيون والعلويون في طليعتهم ـ في هذه المقبرة. وقد تُسمّى أيضاً مقابر بني هاشم<sup>(۲)</sup>.

ودرس مع مرور الأيام اسمها الأول «الشونيزي الصغير» واشتهرت باسمها الجديد.

وكان أول مَنْ دُفن في هذه المقبرة جعفر الأكبر بن أبي جعفر المنصور في سنة ١٥٠هـ<sup>(٣)</sup>، ثم دُفِن فيها بعده الهيثم بن معاوية في سنة ١٥٦هـ<sup>(3)</sup>، ثم توالى الدفن فيها بعد ذلك.

والظاهر أنَّ أول بناء إسلامي أُحْدِث في هذه المقبرة هو قبة جعفر، ولعلَّها القبة التي ضمَّتْ بعد ذلك سائر مَنْ دُفِن هناك من العباسيين، ونستفيد وجودها من قول ابن خلكان عند ذكره وفاة الإمام الكاظم (ع): «ودُفِن في مقابر الشونيزية خارج القبة»<sup>(٥)</sup>، ولا شك أنه يقصد بذلك فيه جعفر بن المنصور، لأنه أوَّل مَنْ دُفِن في هذه المقابر،

- ٢) تاريخ الطبري: ٣٠١/٦ والبداية والنهاية: ١٠٧/١٠، ويقول الأربلي في كشف
   ١لغمة: ٢٤٩ ٥وكانت هذه المقبرة لبني هاشم٥، ويقول المفيد في الإرشاد: ٣٢٣
   «إنها لبني هاشم والأشراف من الناس».
  - (٣) الطبري: ٦/ ٢٨٨ وتاريخ بغداد: ١/ ١٢٠ ومعجم البلدان: ٨/ ١٠٧.
    - (٤) الطبري: ٣٠١/٦.
    - (٥) وفيات الأعيان: ٤/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>۱) معجم البلدان: ۸/۱۰۷.

بل كان أشهر أولئك المدفونين حتى تاريخ وفاة الإمام، خصوصاً وأن وفاته كانت في حياة أبيه وخلافته.

وبعد وفاة الإمام موسى بن جعفر (ع) ودفنِه هناك؛ ثم دَفْنِ حفيده الإمام محمد بن علي الجواد (ع) إلى جانبه؛ تغيَّر اسم المنطقة مرة أخرى فنُسبت إلى الإمام الكاظم (ع)، وأصبحت مهوى أفئدة المؤمنين ومطمح أنظارهم، ثم بدأ السكن فيها يزداد مع مرِّ الأيام ليكوِّن بعد ذلك مدينةً من المدن المهمة في تاريخ العراق، مما تتكفل هذه الدراسة والدراسات التالية ببيان تفاصيله.

\* \* \*

وبالنظر إلى سعة جوانب البحث في "تاريخ الكاظمية" وتعدُّد أطرافه فقد جعلت هذا الكتاب خاصاً بالحديث عن الروضة المقدسة والحرم المطهَّر، حيث تناولت فيه تاريخ المشهد منذ دفن الإمامين (ع) وإلى يومنا الحاضر، متدرجاً فيه حسب تسلسل العصور والعهود التاريخية، وقد حاولت جهدي أن أشرح – بكل تفصيل – تطور عماراته وتجديد بناياته وتوسُّع مرافقه وشؤونه، وما قيل في كل ذلك من منظوم بأربعة ملاحق: تحدثت في أولها عن أولاد الإمام الكاظم (ع) المدفونين في مقابر قريش، وفي ثانيها عن مشاهير المدفونين بالمشهد منذ أيامه وأدباء وزعماء بارزين، وفي ثالثها عن نقائس خزانة المشهد منذ أيامه الأولى وإلى هذا اليوم، وفي رابعها عن نفائس خزانة المشهد. كل ذلك لتكون الصورة أجلى أمام القارىء الكريم وأدلً على المطلوب. وإني إذ أشكر - في الختام - للمجمع العلمي العراقي مساعدته إياي على طبع هذا الكتاب، ولفضيلة سادن الروضة الكاظمية ومديرية الآثار القديمة العامة مساهمتهم معي في تهيئة بعض مصادر الكتاب ووثائقه، أرجو أن يستتبع هذا الكتابَ الأولَ من سلسلة «دراسات في تاريخ الكاظمية» كتبَّ أخرى لا تزال موادُها الأولى تحت المسوَّدة الآن، والله تعالى هو الموفق والمسدِّد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الكاظمية محمد حسن آل ياسين

~ 31000

المشهَدُ الكَاظِمي في العَصر العَبَّاسِي

## وفاة الإمام الكاظم (ع) ودفنه

في عام ١٨٣هـ لخمس بقين من رجب<sup>(١)</sup> توفي الإمام موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (ع)<sup>(٢)</sup>،

- (۱) الطبري: ٦/ ٤٧٢ والإرشاد: ٣٢٣ وتاريخ بغداد: ٣٢/ ٣٢ والكامل: ١٠٨/٥
   والبداية والنهاية: ١٠/ ١٨٣ ووفيات الأعيان: ٤/ ٣٩٥.
- (٢) موارد ترجمة الإمام الكاظم (ع) والحديث عنه في كتب التفسير والفقه والشريعة والكلام والتاريخ كثيرة لا يسع المجال ذكرها واستقصاءها، وتجتزىء هنا بمقتطفات مما قاله الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد: ٢٧/١٣ ـ ٢٢:

«موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، أبو الحسن، الهاشمي، يقال: أنه ولد بالمدينة في سنة ثمان وعشرين ـ وقيل: سنة تسع وعشرين ـ ومائة، وأقدمه المهدي بغداد، ثم ردَّه إلى المدينة وأقام بها إلى أيام الرشيد، فقدم هارون منصرفاً من عمرة شهر رمضان سنة تسع وسبعين فحمل موسى معه إلى بغداد وحبسه بها إلى أن توفي في محبسه.... كان موسى بن جعفر يدعى العبد الصالح من عبادته واجتهاده... وكان سخياً كريماً، وكان يبلغه عن الرجل أنه يؤذيه فيبعث إليه بصُرَّة فيها ألف دينار، وكان يصر الصرر يلما ثمائة دينار وأربعمائة دينار ومائتي دينار ثم يقسمها بالمدينة؟ وكان مَثَل صُرَر الموسى بن جعفر إذا جاءت الإنسانَ صُرَّةٌ فقد استغنى... محمد بن عبد الله البكري قال: قدمت المدينة أطلب بها دينار ثم يقسمها بالمدينة؟ وكان مَثَل صُرَر وحسى بن جعفر إذا جاءت الإنسانَ صُرَّةٌ فقد استغنى... محمد بن عبد الله البكري قال: قدمت المدينة أطلب بها دينا أعياني فقلت لو ذهبت إلى أبي قصتي .... فدفع إلي صرة فيها ثلاثمائة دينار... الفضل بن الربيع عن أبيه: أنه لما حبس المهدي موسى بن جعفر رأى المهدي في النوم علي بن أبي طالب وهو يقول: يا محمد (فهل عسبتم أن توليتم أن تفسدوا في الأرض وتطعوا أرحامكم)؟، قال الربيع: فأرسل إليَّ ليلاً فراعني ذلك فجئتُه فإذا هو يقرا هذكرت له وحُمِل جثمانه الطاهر إلى مقابر قريش فَدُفِن هناك حيث قبره الشريف الآن.

وذهب أحد المؤرخين إلى أنَّه "دُفِن في موضع كان ابتاعه لنفسه في مقابر قريش بمدينة السلام»<sup>(١)</sup>، ولم أعثر على ما يَؤيد ذلك في المصادر الأخرى، فإن صحت هذه الرواية فإنها لتدل على مقدار الأهمية التي حُظيتْ بها هذه الأرض خلال مدة قصيرة لا تتجاوز ثلاثة عقود من السنين. واشتهر مدفن الإمام بعد ذلك باسم "مشهد باب التبن»<sup>(٢)</sup> و"مشهد

- الآية \_ وكان أحسن الناس صوتاً \_، وقال: عليَّ بموسى بن جعفر، فجئته به فعانقه وأجلسه إلى جانبه وقال: يا أبا الحسن إني رأيت أمير المؤمنين على بن أبى طالب في النوم يقرأ عليَّ كذا، فتؤمنني أن تخرج عليَّ أو على أحد من ولدى؟ فقال: الله لا فعلت ذلك ولا هو من شأنى، قال: صدقت، يا ربيع أعطه ثلاثة آلاف وردَّه إلى أهله إلى المدينة..... حجَّ هارون الرشيد فأتى قبر النبي (ص) زائراً له وحوله رجال قريش وأفياء القبائل، ومعه موسى بن جعفر، فلما انتهى إلى القبر قال: السلام عليك يا رسول الله، يا ابن عمى. افتخاراً على مَنْ حوله، فدنا موسى بن جعفر فقال: السلام عليك يا أبه. فتغير وجه هارون وقال: هذا الفخر يا أبا الحسن حقاً..... حُبس أبو الحسن موسى بن جعفر عند السندي، فسألَتْه أخته أن تتولى حبسه \_ وكانت تتديَّن \_ ففعل، فكانت تلى خدمته، فحكى لنا أنها قالت: كان إذا صلَّى العتمة حمد الله ومجَّده ودعاه فلم يزل كذلك حتى يزول الليل، فإذا زال الليل قام يصلَّى حتى يصلى الصبح، ثم يذكر قليلاً حتى تطلع الشمس، ثم يقعد إلى ارتفاع الضحى، ثم يتهيأ ويستاك ويأكل، ثم يرقد إلى قبل الزوال، ثم يتوضأ ويصلى حتى يصلى العصر، ثم يذكر في القبلة حتى يصلى المغرب، ثم يصلى ما بين المغرب والعتمة، فكان هذا دأبه. فكانت أخت السندي إذا نظرتُ إليه قالت: خاب قوم تعرَّضوا لهذا الرجل.... بعث موسى بن جعفر إلى الرشيد من الحبس رسالة كانت: أنه لن ينقضى عنى يوم من البلاء إلا انقضى عنك معه يوم من الرخاء، حتى نقضى جميعاً إلى يوم ليس له انقضاء، يخسر فيه المبطلون. . . . إلخ».
  - (١) إثبات الوصية: ١٦٤.
- (٢) شُمّي بذلك نسبة إلى باب التبن الذي كان في شرقيَّه مما يقرب من دجلة. ويراجع معجم البلدان: ٢/ ١٤.

موسى بن جعفر» و«قبر موسى بن جعفر». وانفرد الطبري الإمام بتسميته في أثناء إحدى رواياته بـ«مسجد أبي إبراهيم موسى بن جعفر»<sup>(۱)</sup>، ولعل كلمة «مسجد» تصحيف لـ«مشهد» كما يرجح في الظن، أو أن المقصود به مسجد باب التبن<sup>(۲)</sup>؛ وقد نسبه للإمام لوقوع قبره الشريف بالقرب منه.

وليس لدينا من أحاديث المؤرخين ما يصلح أن يكون وصفاً لقبر الإمام (ع) حين دفنه؛ وما أُضيف إليه وأُسبغ عليه من بناء وعمران بعد ذلك بسنوات، ولكننا قد نستفيد من الروايات الآتية ما يعطي لمحةً مختصرة ممَّا كان عليه القبر الشريف في تلك الفترة:

- ١ عن أحمد بن عبدوس عن أبيه قال: قلتُ للرضا: جُعِلتْ فداك إن زيارة قبر أبي الحسن ببغداد علينا فيها مشقَّة<sup>(٣)</sup>، وإنما نأتيه فنسلم عليه من وراء الحيطان. إلخ<sup>(٤)</sup>.
- ٢ عن الحسين بن يسار الواسطي قال: سألتُ أبا الحسن الرضا: ما لمَنْ زار قبر أبيك؟ قال: فقال: زوروه، قال قلتُ: فأي شيء فيه من الفضل؟ قال: فقال: فيه من الفضل كفضل مَنْ زار والده يعني رسول الله (ص)، قلتُ: فإن خفتُ ولم يمكن لي الدخول داخلاً، قال: سَلِّمْ من وراء الجدران»<sup>(ه)</sup>.
- ٣ عن الرضا (ع) في إتيان قبر أبي الحسن (ع) أنه قال: صلُّوا في المساجد حوله<sup>(٢)</sup>.
  - (١) دلائل الإمامة: ٢٩٦.
    - (۲) صدى الفؤاد: ۱۱.
  - (٣) المشقة التي يقصدها السائل هي الخوف من السلطة الحاكمة وبطشها بالزائرين.
    - (٤) كامل الزيارات: ٣٠٠.
    - (٥) كامل الزيارات: ۲۹۹.
    - (٦) كامل الزيارات: ٢٩٩ ومَنْ لا يحضره الفقيه: كتاب الزيارات.

ولا تفيدنا هذه الروايات وما كان على شاكلتها أكثر من وجود حيطانٍ تدور حول القبر الشريف وجدارٍ مختصّ به ومساجد يصلي فيها الناس. وليس لدينا من المعلومات ما يزيد على ذلك.

# دفن الإمام الجواد (ع)<sup>(۱)</sup>

وفي عام ٢٢٠ه<sup>(٢)</sup> في آخر ذي القعدة أو لخمس أو لستِّ خلون من ذي الحجة توفي ببغداد أبو جعفر محمد الجواد بن علي الرضا بن موسى بن جعفر (ع)، ودُفن «في تربة جدَّه أبي إبراهيم موسى بن جعفر (ع)»<sup>(٢)</sup>.

- (١) مراجع ترجمة الإمام الجواد (ع) كمراجع ترجمة جده الكاظم (ع) كثيرة لا تحصى، ونكتفي هنا بإثبات ما ذكره الشيخ كمال الدين محمد بن طلحة الشافعي في كتابه مطالب السؤول: ٢/ ٧٤ - ٧٥؛ قال: <sup>8</sup>أبو جعفر، محمد الثاني، تقدم في آبائه (ع) أبو جعفر محمد؛ وهو الباقر بن علي، فجاء هذا بإسمه وكنيته وإسم أبيه فعُرف بأبي جعفر الثاني. وهو وإن كان صغير السن فهو كبير القدر رفيع الذكر. وأما ولادته ففي ليلة الجمعة تاسع شهر رمضان سنة مائة وخمس وتسعين للهجرة، وقيل: عاشر رجب منها... وله لقبان: القانع والمرتضى. وأما مناقبه فما اتسعت حلبات مجالها، ولا امتدت أوقات آجالها، بل قضت عليه الأقدار الإلهية بقلة بقائه... فقلَّ في الدنيا مقامُه، وعجَّل القدومَ عليه والزيارةَ حمامُه، فلم تطلُ بها مدته... غير أن الله عز وعلا خصَّه بمنقبة متألقةٍ في مطالع التعظيم بارقة أنوارها، مرتفعة في معارج التفضيل قيمة أقدارها، بادية لعقول أهل المعرفة آية آثارها، وهي وإن كانت صغيرة فدلالتها كبيرة [ثم ذكر المنقبة بالتفصيل]ه.
- (٢) الإرشاد: ٣٣٩ وإثبات الوصية: ١٨٦ وتاريخ بغداد: ٣/٥٥ وتذكرة الخواص:
   ٣٦٨ والفصول المهمة: ٢٥٧ ومطالب السؤول: ٢/٥٧ ووفيات الأعيان:
   ٣٦٥ /٣
  - (٣) إثبات الوصية: ١٨٦.

ولم نعثر على وصفٍ لما أصبح عليه المشهد بعد دفن الإمام الجواد (ع)، مباشرة أو بعد ذلك بحين، ولكنَّ المتيقن أن القبرين الشريفين كانا في بنيَّة خاصة بهما<sup>(١)</sup>، وكان يتردد لزيارتهما كثير من الناس في هذه البنيَّة الخاصة؛ ويستفاد من كلام بعض المؤرخين ـ وقد أسلفنا نقله ـ من ذكر «تربة أبي إبراهيم موسى. . إلخ» أن هناك قبة خاصة شملت القبرين؛ لأن التربة لا تطلق إلاَّ على قبر مختص عليه قبة<sup>(٢)</sup>، كما يستفاد من رواية مسكويه<sup>(٣)</sup> أثناء حديثه عن المحسن بن الوزير ابن الفرات وجود سكان حول المشهد وبجانب مقابر قريش.

ولا يخلو حديث أبي الحسين بن أبي البغل الكاتب عن كيفية استتاره وزيارته لمقابر قريش من بعض الفوائد المرتبطة بما نحن بصدده حيث قال:

«تقلَّدتُ عملاً من أبي منصور بن الصالحان، وجرى بيني وبينه ما أوجب استتاري فطلبني وأخافني، فمكثتُ مستتراً خائفاً، ثم قصدتُ مقابر قريش ليلة الجمعة، واعتمدتُ على المبيت هناك للدعاء والمسألة، وكانت ليلة ريح ومطر، فسألت ابن جعفر القيِّم أن يغلق الأبواب.... ففعل وقفل الأبواب، وانتصف الليل، وورد من الريح والمطر ما قطع الناس عن الموضع، ومكثتُ أدعو وأزور وأصلّي، فبينما أنا كذلك إذ سمعتُ وطأة عند مولانا موسى (ع) وإذا رجلٌ يزور...، ثم حرج، فخرجت لابن جعفر أسأله عن الرجل... فرأيت الأبواب

- وردت في دلائل الإمامة: ٢٦٢ قصة تاريخها سنة ٢٨٦هـ يستفاد منها وجود بناء خاص بالمشهد.
  - (٢) مشهد الكاظمين: ٣.
  - (٣) تجارب الأمم: ٥/ ١٣١.

على حالها مغلقة... فأنبهتُ ابن جعفر القيِّم فخرج إليَّ من بيت الزيت.. إلخ»<sup>(۱)</sup>.

ويستفاد من هذا الحديث تعدُّد البيوت «ويعني بها الحُجَر» حول المشهد، وإذا كان لزيت الإنارة بيت فلا بد من وجود أمثاله للفرش والأثاث وسائر الموقوفات التي تحتاج إلى الحفظ والعناية، ولعل تكرار كلمة «الأبواب» دليل صريح على سعة بناء المشهد وتعدد البيوت المحيطة به.

### في العهد البويهي

وفي عام ٣٣٤ه تمَّ لمعز الدولة البويهي احتلال بغداد والسيطرة على شؤونها، وأصبح له التصرف المطلق في سائر أمورها، فكان من جملة أعماله أمره في عام ٣٣٦ه بإعادة تشييد المشهد الكاظمي من جديد، فجُددت العمارة، ووضع على القبرين ضريحان خشبيان من خشب الساج وقبتان فوقهما من الساج أيضاً، وأُدير عليهما حائط كالسور ثم أمر بإنزال بعض الجنود الديالمة ومعهم بعض المراوزة هناك لغرض الخدمة والحفاظ على الأمن. وكانت هذه العمارة الجديدة سبباً في انتشار الدور حول المشهد وتوسُّع مجال السكنى هناك، لاستنباب الأمن وارتفاع أسباب الخوف"<sup>(1)</sup>.

وكانت هذه العمارة أول عمارة كبيرة تشيَّد على القبرين بعد دفن الإمامين (ع).

ولمَّا توفي معز الدولة سنة ٣٥٦هـ دُفن في داره أولاً، ثم نُقل جسدُه في سنة ٣٥٨هـ إلى تربةٍ بُنيَتُ له في مقابر قريش<sup>(٢)</sup>.

والظاهر أنَّ القبتين اللتين كانتا على الضريحين كبيرتان يسع فضاؤهما عدداً كبيراً من المصلِّين والزائرين؛ كما تشعر به رواية الصدوق

- (۱) صدى الفؤاد: ۱۱ ـ ۱۲.
- (٢) وفيات الأعيان: ١/ ١٥٨ والبداية والنهاية: ٢٦٢/١١.

في زيارة الإمامين<sup>(۱)</sup> ورواية الذهبي في احتفالات عيد الغدير في سنة. ٣٥٢هـ<sup>(٢)</sup>.

وتوالت الهدايا على المشهد بعد عمارة معز الدولة، حتى رُوِيَ أن من جملة ما كان في المشهد بعد تجديد عمارته هذه قنديلَ صفر مربَّعاً بديع الصنعة غايةً في حُسنه، وهو من عمل أبي الحسن علي بن عبدالله بن وصيف الناشي شاعر أهل البيت المتوفى سنة ٣٦٥هـ<sup>(٣)</sup>، وكان الناشي يعمل الصفر ويخرِّمُهُ وله فيه صنعة بديعة.

ولما زادتْ دجلةُ زيادتها العظيمة في عام ٣٦٧ه غرقت جهات كثيرة من الجانب الشرقيِّ ببغداد وغرقت أيضاً مقابرُ بباب التبن بالجانب الغربي منها<sup>(٢)</sup>، ولعلَّ هذا الغرق هو الذي حدا بأبي شجاع عضد الدولة إلى بناء سور حول المشهد<sup>(٥)</sup> ليقيه من غرق مقبل؛ أو أنه كان له سور تهدَّم بالغرق السالف الذكر فأعاد عضد الدولة تشييده.

وليس ببعيد أن يقوم عضد الدولة بإحداث أعمال أخرى في المشهد لم يسجِّلْها المؤرخون، لأنه أمر في سنة ٣٦٩ه بعمارة منازل بغداد وأسواقها وابتدأ بالمساجد الجامعة «وكانت أيضاً في نهاية الخراب فأنفق عليها مالاً عظيماً، وهدم ما كان مستهدماً من بنيانها، وأعادها على إحكام، وشيَّدها وأعلاها وفرشها وكساها، وتقدَّم بإدرار أرزاق قُوامها ومؤذنيها والأئمة والقراء فيها وإقامة الجرايات لمن يأوي إليها من الغرباء والضعفاء، وكان ذلك كله مهملاً..... وعوَّل في هذه

- (١) من لا يحضره الفقيه: كتاب الزيارات.
- (٢) هامش تجارب الأمم: ٦/ ٢٠٠ نقلاً عن تاريخ الإسلام للذهبي.
  - (٣) معجم الأدباء: ٢٨٥/١٣.
    - (٤) الكامل: ٧/ ٩٣.
    - (٥) صدى الفؤاد: ١٢.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَظَهْ/ المؤلفات

المصالح على عُمَّال ثقات أشرف عليها نقيب العلويين<sup>(1)</sup>»، ولا شك أن المشهد الكاظمي كان في الطليعة من تلك المساجد، ولعلَّ هذا الإدرار للأرزاق وإقامة الجرايات قد زاد من الرغبة في الإقامة والسكنى حول المشهد، خصوصاً وأنه أمر بعد ذلك بأن تطلق الصلات «لأهل الشرف والمقيمين بالمدينة وغيرهم من ذوي الفاقة.... وكذلك فعل بالمشهدين بالغري والحائر على ساكنيهما السلام وبمقابر قريش<sup>(٢)</sup>».

وما بين عامَيْ ٣٧٦ ـ ٣٧٩هـ وهي أعوام مكث شرف الدولة بن عضد الدولة ببغداد قام حاجبه التركي أبو طاهر سباشي بحفر ذنابةٍ لنهر دجيل وسَوْق الماء منها إلى المشهد<sup>(٣)</sup>.

وفي سنة ٤٣٥ه توفي أبو طاهر جلال الدولة بن بهاء الدولة بن عضد الدولة فدفن في داره ثم نقل تابوته في سنة ٤٣٦ه من داره إلى مشهد باب التبن إلى تربة له هناك، ولما توفي ولده الأكبر الملك العزيز أبو منصور سنة ٤٤١هه، دفن عند أبيه بمقابر قريش بمشهد باب التبن أيضاً<sup>(3)</sup>.

وفي سنة ٤٤١هـ مُنِع الشيعة من إقامة ما جرت العادة بفعله يوم عاشوراء في المشهد الكاظمي وغيره<sup>(٥)</sup>، وحدثت على أثر ذلك فتنة كبرى لعلها كانت مفتاح الفتن التي ستأتي الإشارة إليها.

وفي سنة ٤٤٢هـ «وقع الصلح بين أهل السنة والشيعة وصارت

- (1) تجارب الأمم: ٦/ ٤٠٤ ٤٠٥.
  - (٢) تجارب الأمم: ٤٠٧/٦.
    - (٣) فحرة الغري: ١٣.
    - (٤) الكامل: ٨/ ٣٧ و٤٠.
- (٥) الكامل: ٨/٥٣ والمنتظم: ٨/١٤٠.

المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

كلمتهم واحدة، وسبب ذلك أنَّ أبا محمد النسوي وُلِّي شرطة بغداد وكان فاتكاً، واتفقوا على أنه متى رحل إليهم قتلوه، واجتمعوا وتحالفوا... ومضى أهل السنة والشيعة إلى مقابر قريش»<sup>(۱)</sup> وأذَّنوا في المشهد حيّ على خير العمل<sup>(۲)</sup>.

وفي أواخر العهد البويهي ـ أو في أوائل الربع الثاني من القرن الخامس على وجه التحديد ـ كانت عمارة المشهد قد بلغت غاية فخامتها وروعتها وزينتها وجلالها، وأصبحت زاخرة بالقناديل والمحاريب والستور من الفضة والذهب، بالإضافة إلى القبتين والضريحين الساج، كما كان للمشهد يومذاك سور يدور حوله، وأبواب للدخول والخروج، وبوَّابون مسؤولون عن كلِّ ذلك، وترب، ودور يسكنها الناس، وإلى غير ذلك مما لم يصل إلينا علمه.

وقد دلَّنا على بعض ذلك ما سبق منا ذكره من نصوص وروايات، كما دلَّنا على بعضه الآخر ما رواه المؤرخون في وصف الفتنة العمياء التي وقعت في شهر ربيع الأول سنة ٤٤٣هـ والتي حدثنا عنها ابن الأثير بالتفصيل، وكان مما قال:

«قصدوا [أي أصحاب الفتنة] مشهد باب التبن فأُغلق بابه، فنقبوا في سورها وتهدَّدوا البوَّاب فخافهم وفتح الباب، فدخلوا ونهبوا ما في المشهد من قناديل ومحاريب ذهب وفضة وستور وغير ذلك، ونهبوا ما في الترب والدور، وأدركهم الليل فعادوا».

«فلمَّا كان الغد كثر الجمع فقصدوا المشهد وأحرقوا جميع الترب والأدراج، واحترق ضريح موسى وضريح ابن ابنه محمد بن علي الجواد

- (١) النجوم الزاهرة: ٥/٤٩.
  - (۲) المنتظم: ۸/ ۱٤٥.

والقبتان الساج اللتان عليهما، واحترق ما يقابلهما ويجاورهما من قبور ملوك بني بويه معز الدولة وجلال الدولة ومن قبور الرؤساء والوزراء وقبر جعفر بن أبي جعفر المنصور وقبر الأمين محمد بن الرشيد وقبر أمّه زبيدة، وجرى من الأمر الفظيع ما لم يجر في الدنيا مثله، فلما كان الغد خامس الشهر عادوا وحفروا قبر موسى بن جعفر ومحمد بن علي لينقلوهما إلى مقبرة أحمد بن حنبل، فحال الهدم بينهم وبين معرفة القبر، فجاء الحفر إلى جانبه، وسمع أبو تمام نقيب العباسيين وغيره من الهاشميين والسنيَّة الخبر فجاؤوا ومنعوا عن ذلك ... إلخ<sup>(1)</sup>

وفي نصّ آخر :

«أراد بعضُ مَنْ لا يتَّقي الله عزَّ وجل ولا يراقب رسوله (ص) نبشَ قبر الإمامين... بعد إحراق القبة بالنار؛ إلى أن صرفه الله عن ذلك»<sup>(٢)</sup>. وفي روايةٍ أخرى:

«ونقب مشهد باب التبن، ونهب ما فيه.... وطرح النار في الترب القديمة والحديثة، واحترق الضريحان والقبتان الساج»<sup>(٣)</sup>.

 الكامل: ٨٩/٨. وقد نظم هبة الله المؤيَّد داعي الدعاة الفاطميين المتوفى سنة ٤٧٠ أو ٤٩٠هـ قصيدة يستنكر فيها هذا الأمر الفظيع وردت في ديوانه: ٢٥٦، مطلعها : وما للجبال تُرى لا تسيرُ ألا ما لهذي السما لا تمورُ تضيء وتحت الثري لا تغورُ وللشمس ما كُوْرَتْ والنجوم وما بالها لا تفور البحورُ وللأرض ليست بها رجفة فتجرى لتبتل منها النحوز وما للدِّما لا تحاكي الدموع إلى أن يقول: ولمما أتبى حشرة والنشور فلموسلي يُشَتَّ له قلبرُه حرامٌ على زائريةِ السعيرُ. ويستعر بالنار منه حريم (٢) النبراس: ١٣٧. (٣) المنتظم: ٨/ ١٥٠.

المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

«ولمَّا انتهى خبرُ إِحراق المشهد إلى نور الدولة دُبَيْس بن مزيدَ عَظُم عليه واشتدَّ وبلغ منه كلَّ مبلغ، لأنه وأهل بيته وسائر أعماله من النيل وتلك الولاية كلهم شيعة، فقُطعتُ في أعماله خطبة القائم بأمر الله، فروسل في ذلك وعوتب فاعتذر بأن أهل ولايته شيعة واتفقوا على ذلك فلم يمكنه أنْ يشقَّ عليهم؛ كما أنَّ الخليفة لم يمكنْه كفُّ السفهاء الذين فعلوا بالمشهد ما فعلوا، وأعادوا الخطبة إلى حالها»<sup>(1)</sup>.

وقام البساسيري والملك الرحيم بالمشاركة في تشييد المشهد، فجدَّدا البناء، ووضعا صندوقين جديدين على القبرين، وشيَّدا سياجاً للروضة نفسها وقبَّة عليها، كما شيَّدا إلى جنب ذلك بهواً واسعاً من جهة الجنوب، وجعلا إلى جنب ذلك مسجداً ومئذنة وكان ذلك كله ـ في رواية السماوي ـ سنة ٤٤٤ه<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية الدكتور مصطفى جواد أن البساسيري هو الذي قام بذلك بمفرده عندما استوسقت له الأمور في بغداد سنة ٤٥٠هـ<sup>(٣)</sup>، ويؤيد ذلك أن فتن الهدم والتخريب قد استمرت حتى عام ٤٤٩هـ.

- الكامل: ٨/٩٥ ٢٠.
- (٢) صدى الفؤاد: ١٢ ـ ١٣.
  - (۳) مشهد الکاظمین: ۷.

#### في العهد السلجوقي

وفي عام ٤٦٦هـ "غرق الجانب الشرقي وبعض الغربي من بغداد، وسببه أن دجلة زادت زيادة عظيمة، وانفتح القورج عند المسنّاة المعزيَّة، وجاء في الليل سيلٌ عظيم.... وغرق من الجانب الغربي مقبرة أحمد ومشهد باب التبن وتهدَّم سوره، فأطلق شرف الدولة<sup>(۱)</sup> ألف دينار تصرف في عمارته»<sup>(۲)</sup>.

وهذا النص يؤكِّد أن المشهد قد تمَّ بناؤه ـ بعد حوادث التخريب السابقة ـ بشكل كامل شامل لكل أطرافه قبل وقوع هذا الفيضان، إذ لو كان خراباً أو غير تام البنيان لأطلق شرف الدولة لهذا الغرض أيضاً ما يقتضيه من المال، بل لقدّم ذلك على بناء السور.

وفي سنة ٤٧٩هـ «دخل السلطان ملكشاه بغداد في ذي الحجة بعد أن فتح حلب وغيرها من بلاد الشام والجزيرة. . . . وزار السلطان ونظامُ الملك مشهد موسى بن جعفر»<sup>(٣)</sup> .

وفي عام ٤٩٠هـ أمر مجد الملك أبو الفضل البراوستاني القمي بتعمير المشهد، فعُمِّر، ورفعتْ فيه مئذنتان، وزُيِّنَت القبة بالفسيفساء، ووُضِع على القبرين الشريفين صندوقان جديدان من الساج، وشُيِّد إلى

- (۱) هو شرف الدولة مسلم بن قريش بن بدران صاحب الموصل؛ المقتول يوم الجمعة ٢٤ صفر سنة ٤٧٨هـ.
  - (٢) المنتظم: ٨/ ٢٨٦ والكامل: ٨/١١٩.
    - (٣) المنتظم: ٢٩/٩ والكامل: ٨/١٤٣.

المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

جانب المشهد محلٌ لاستراحة الزائرين<sup>(1)</sup>، وكان مجد الملك خيِّراً كثير الصلاة بالليل؛ كثير البرِّ ولا سيما بالعلويين، وقتل سنة ٤٩٢هـ<sup>(٢)</sup>.

ولما رجع الخليفة من حرب دبيس سنة ١٧ه ه ثار المشاغبون ببغداد «فقصدوا مشهد مقابر قريش ونهبوا ما فيه، وقلعوا شبائكه<sup>(٢)</sup> وأخذوا ما فيه من الودائع والذخائر، وجاء العلويون يشكون هذا الحال إلى الديوان، فأُنْهِيَ ذلك، فخرج توقيع الخليفة بعد أن أطلق في النهب بإنكار ما جرى، وتقدَّم إلى نظر الخادم بالركوب إلى المشهد وتأديب الجناة، ففعل ذلك وردَّ بعض ما أُخذ»<sup>(3)</sup>.

وفي رواية القلانسي:

«ونُهبت مقابر قريش ببغداد وما بها من القناديل الفضة والستور والديباج»<sup>(ه)</sup>.

وفي سنة ٥٥٤هـ أُصيبت بغداد بفيضان هائل دمَّر كثيراً من محلاًت الجانب الشرقي «وأما الجانب الغربي فغرقت فيه مقبرة أحمد بن حنبل وغيرها من المقابر، وانخسفت القبور المبنيَّة؛ وخرج الموتى على رأس الماء، وكذلك المشهد والحربية، وكان أمراً عظيماً»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) صدى الفؤاد: ۱٤.
  - (٢) الكامل: ٨/ ١٩٢.
- (٣) وفي رواية الكامل: ٨/ ٣١١ «وقلعوا أبوابه».
  - (٤) المنتظم: ٢٤٣/٩.
  - (٥) ذیل تاریخ دمشق: ۲۰٦.
    - (٦) الكامل: ٩/ ٢٦.
    - (۷) المنتظم: ۲٤٥/۱۰.

# في العصر العباسي الأخير

ولمَّا آلت الخلافة إلى الناصر لدين الله في سنة ٧٥هـ قام بتجديد الصندوق الساج المطعم بالذهب، وبنى رواقاً جديداً وبهواً ومآذن متعددة، وزين كل ذلك بأبهى زينة، وشيَّد الحُجَر والبيوت في أطراف المشهد<sup>(۱)</sup>.

والظاهر أن المنطقة قد أصبحت مأهولةً بالسكان بنحو يصح أن يقال فيه «أهل مشهد موسى بن جعفر» كما يقال «أهل الكرخ» أو «أهل المختارة»<sup>(٢)</sup>.

كما يظهر أن الرواق الذي بناه الناصر لدين الله كان يشبه من حيث التخطيط أروقة المشاهد في هذه العصور، حيث كان له باب يسمى الباب الأول<sup>(٣)</sup>، وكان الدخول إلى الروضة من داخل الرواق ولها باب خاص يسمى الباب الثاني.

ولمَّا أمر الخليفة في سنة ٢٠٤هـ ببناء دور في أطراف بغداد لإطعام الفقراء باسم دور الضيافة كان المشهد الكاظمي من جملتها كما تشعر به بعض النصوص<sup>(٤)</sup>، ولِمَا يُعْلَم من سلوك الناصر وحبِّه لأهل البيت (ع).

وفي سنة ٦٠٨هـ «أمر الخليفة أن يُقرأ مسند الإمام أحمد بن حنبل

- (۱) صدى الفؤاد: ۱۳.
- (٢) مرآة الزمان: ٣٥٩.
- (٣) الجامع المختصر: ١٤٦/٩.
  - (٤) الكامل: ٣١٩/٩.

بمشهد موسى بن جعفر بحضرة صفي الدين محمد بن معدّ الموسوي بإجازة من الخليفة»<sup>(۱)</sup>، وقد يستفاد من هذا وجود حلقات دراسية في بعض جوانب المشهد، وقد يكون اختيار الخليفة لمسند أحمد محاولة منه لتخفيف حدَّة المآسي المذهبية.

وفي سنة ٦١٤هـ حدث ببغداد فيضان عظيم «ونبع الماء من البلاليع والآبار في الجانب الشرقي... وأما الجانب الغربي فتهدَّم أكثر القرية ونهر عيسى والشطيات، وخربت البساتين ومشهد باب التبن»<sup>(٢)</sup>.

وقام الناصر لدين الله بتعمير المشهد بعد هذا الغرق والخراب، وأصلح سائر ما تأثَّر بالماء، كما شيَّد سوراً جديداً للمشهد، وتمَّ ذلك كله في نفس السنة ٦١٤ه<sup>(٣)</sup>.

وكانت في المشهد الكاظمي في هذه الفترة دارٌ أو بيوت خاصة بالأيتام ولا سيما العلويين منهم، كما ترشدنا إلى ذلك الرواية التالية:

«حدَّث بدر الدين آياز مملوك مؤيد الدين القمي قال: طلب [مؤيد الدين] ليلة من الليالي حلاوة النبات فعُمل له في الحال منها صحون كثيرة وأُحضرتُ بين يديه في ذلك الليل، فقال لي: يا آياز تقدر تدَّخر هذه الحلاوة لي موفَّرةً إلى يوم القيامة، فقلت: يا مولانا وكيف يكون ذلك وهل يمكن هذا؟ قال: نعم تمضي في هذه الساعة إلى مشهد موسى والجواد (ع) وتضع هذه الأصحن قدَّام أيتام العلويين؛ فإنها تدَّخر لي موفَّرةً إلى يوم القيامة. قال آياز فقلتُ السمع والطاعة، ومضيت ـ وكان نصف الليل ـ إلى المشهد وفتحت الأبواب وأنبهتُ الصبيان الأيتام ووضعتُ الأصحن بين يديهم، ورجعت»<sup>(3)</sup>، وكان الوزير مؤيِّد الدين

- (۱) مرآة الزمان: ۵۵٦.
- (۲) الكامل: ۳۱۹/۹.
- (٣) صدى الفؤاد: ١٤.

هذا كثير التردُّد على المشهد ومن الملتزمين بزيارته<sup>(١)</sup>.

ولمَّا آلت الخلافة إلى الظاهر بأمر الله لم يستجد شيء في أيامه القصيرة «سوى احتراق القبة الشريفة بمشهد موسى والجواد (ع)، فشرع الظاهر في عمارتها، فمات ولم تفرغ فتمَّمها المستنصر»<sup>(٢)</sup>.

وكان الظاهر في ساعة بلوغ نبأ الحريق إليه قد حضر إلى المشهد وهو بادي التأثُّر جداً، وحاول معرفة أسباب الحريق وكيفية وقوعه فلم يصل إلى محصَّل<sup>(٣)</sup>.

وحينما آل الأمر إلى المستنصر في سنة ٦٢٣ه تولّى إكمال المشاريع العمرانية في المشهد، فأكمل القبَّة<sup>(٤)</sup> والرواق والمآذن، ووسَّع البهو، وزاد في سعة الحرم، وكان الناظر على ذلك رجلاً اسمه أحمد جمال الدين<sup>(٥)</sup>، وتمَّ ذلك في سنة ٦٢٤ه<sup>(٢)</sup>.

وكان من جملة أعمال المستنصر تنصيب صندوقين فخمين من الخشب الجيِّد على قبري الإمامين، وتشاء الصدف الحسنة أن يبقى أحد الصندوقين إلى اليوم؛ وهو صندوق قبر الإمام موسى بن جعفر (ع)، وقد تمَّ صنعه سنة ٦٢٤هـ.

«والصندوق مصنوع من خشب التوث، ثخن ألواحه ٥/٥سم. وهو مستطيل الشكل منبسط السطح، يبلغ طوله ٢٥٥سم وعرضه ١٨٣سم وعلوه ٩٥سم. يزين حافات غطائه كتابة نسخية غير متداخلة نُقِشتُ داخل

- (۱) الفخرى: ۲۸٦.
- (٢) تجارب السلف: ٣٤٠.
  - (٣) الفخري: ٢٨٧.
- (٤) تجارب السلف: ٣٤٦.
- ٥) مجالس المؤمنين: ١/ ٤٩٧.
- (٦) احتمل بعض أصدقائنا الباحثين أنه السيد أحمد آل طاووس. ولم نجد دليلاً أو قرينة على ذلك.
  - (V) صدى الفؤاد: ١٤.

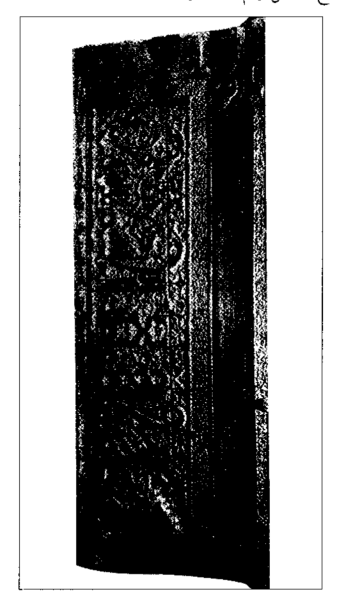
المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

شبكة من زخارف نباتيَّة متناظرة متشابكة. ويزوق تاج الصندوق زخارف نباتية أيضاً، وهو يبرز مقدار ٣سم عن مستوى وجوه الجنوب، وفي الجنوب كتابات كوفية مشجَّرة متداخلة متناظرة كبيرة الحروف في غاية الجمال والإتقان، وقد حُفِرتْ داخل شبكة من زخارف شجرية أوطأ سطحاً من مستوى الكتابة. ويبلغ عرض السطر الواحد ٤٣سم، وطوله في الجنبين الصغيرين ٥,٠٩سم؛ وفي الجنبين الكبيرين ١٨٩سم، وكل سطر في داخل إطار مستطيل الشكل منقوش في أصل الخشب؛ مزخرف بزخرفة نباتية عرضه ١٢سم.

أما نصُّ الكتابة المنقوشة على الصندوق فهو:

- أ الكتابة النسخيَّة التي حول الغطاء ابتداءاً من عند الرأس:
  - ١ بسم الله الرحمن الرحيم. إنما يريد الله ليذهب.
- ٢ عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً. هذا ما تقرَّب إلى (الله)
   تعالى بعمله خليفته في أرضه.
  - ٣ ـ ونائبه في خلقه سيدنا ومولانا إمام المسلمين المفروض.
- ٤ الطاعة على الخلق أجمعين أبو جعفر المنصور المستنصر بالله أمير المؤمنين ثبَّت الله دعوته سنة ستمائة وأربع وعشرين.
  - ب الكتابة الكوفية في الجنوب:
  - ١ بسم الله الرحمن الرحيم.
     ٢ هذا ضريح الإمام أبو<sup>(كذا)</sup> الحسن موسى بن جعفر.
     ٣ ابن محمد بن علي بن.
     ٤ الحسين بن علي بن أبي طالب (ع)<sup>(١)</sup>.
  - (۱) سومر: ٥/٥٥ «الآثار الخشب في دار الآثار العربية في خان مرجان ببغداد».

والصندوق الآن في الغرفة (١٦) في دار الآثار العربية ببغداد؛ ورقمه هناك: ٦٢٣ ـ ع. «يراجع الشكل رقم ـ ١ ـ و ـ ٢ ـ»



«صندوق قبر الإمام الكاظم (ع) الذي أمر المستنصر العباسي بصنعه» «أيام كان على قبر سلمان الفارسي»



«صندوق قبر الإمام الكاظم (ع) وهو في محله الخاص من دار الآثار العربية»

وفي سنة ٦٣٥هـ كان في المشهد إيوان كبير متصل بالحضرة يقابل باب الدخول<sup>(١)</sup>، وما أدري متى كان إنشاؤه، ولعلَّه من جملة أعمال المستنصر التي مرت الإشارة إليها.

وفي شوَّال سنة ٦٤٦ه «تواترت الغيوث حتى امتلأت البواليع واستجدَّ عوضها وامتلأت أيضاً . . . وتجمَّر الماء بدجلة . . . وغرقت الشطّانيات بالجانب الغربي من بغداد؛ ومن فتحة انفتحت فوق قبر أحمد بن حنبل غرق منها محلة الحربية والكرخ والمارستان . . . . ووقع قطعة من جامع فخر الدولة الحسن بن المطلب وقطعة من سور المشهد الكاظمي<sup>\*(٢)</sup>.

«ثم زادت في ذي الحجة زيادة مفرطة أعظم من الأولى فانفتحت في القورج فتحة . . . وانفتحت أخرى إلى جانب دار المسنّاة وأحاط الماء ببغداد . . . وأمَّا الجانب الغربي فغرق بأسره، وأمَّا المشهد الكاظمي ـ على ساكنه السلام ـ فإنه هدم سوره ودوره؛ فأقام على الضريحين الشريفين بحيث لم يبنُ من الرمانين سوى رؤوسهما»<sup>(٣)</sup>.

وفي سنة ٦٤٧هـ بعد ذلك الغرق العظيم «أمر الخليفة بعمارة سور المشهد. . . فلما شرعوا في ذلك وجدوا برنيَّة فيها ألفا درهم قديمة؛ منها يونانية عليها صور؛ ومنها ضرب بغداد سنة نيف وثلاثين ومائة؛ ومنها ما هو ضرب واسط يقارب هذا التاريخ، فعرضتْ على الخليفة فأمر أن تصرف في عمارة المشهد، فاشتراها الناس بأوفر الأثمان،

- (١) الحوادث الجامعة: ١٠١ و٢٦٥.
  - (٢) نفس المصدر: ۲۳۰.
  - (۳) نفس المصدر : ۲۳۳.

المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

وأُهدي منها إلى الأكابر فنفذوا إلى المشهد أضعاف ما كان حمل إليهم»<sup>(۱)</sup>.

«وفي حادي عشر ذي القعدة [من تلك السنة] أمر الخليفة بحمل مشدَّتين إلى مشهد موسى بن جعفر (ع) وتعليقهما على القبتين الشريفتين، ثم تقدَّم بإزالتهما في خامس عشري الشهر المذكور»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا تكون للمشهد خلال العصر العباسي خمس عمارات نلخّصها فيما يأتي:

- ١ العمارة الأولى بعد وفاة الإمام موسى بن جعفر (ع) مباشرة، وكانت عمارة بدائيةً صغيرة، ولعلَّها كانت لا تتجاوز غرفة واسعة خاصة بالقبر الشريف عليها قبة ولها أبواب وإلى جانبها حجر متعددة يودع فيها الأثاث والزيت وينام فيها الخدم والقوَّامون، ويحيط بها عدد من المساجد يُعتبر مسجد باب التبن أشهرها.
- ٢ وكانت العمارة الثانية بعد استيلاء معز الدولة البويهي على بغداد، حيث أعاد تشييد المرقد سنة ٣٣٦ه، ووضع على القبرين الشريفين ضريحين من خشب الساج وفوقهما قبتان من الساج أيضاً، وأدير عليهما حائط كالسور. وكانت هذه العمارة أول عمارة كبرى تشيَّد عليهما حائط كالسور. وكانت هذه العمارة أول عمارة كبرى تشيَّد عليهما حائط كالسور. وكانت هذه العمارة أول مارة كبرى تشيَّد مليهما حائط كالسور. وكانت هذه العمارة أول مارة كبرى تشيَّد عليهما حائط كالسور. وكانت هذه العمارة أول مارة كبرى تشيَّد القبرين يتسع فضاؤهما لعدد غفير من المصلِّين والزائرين، وأن القبرين الشريفين كانا منفصلين في حجرتين. وكان من نفائس ما
  - (۱) نفس المصدر: ۲٤٤.
  - (٢) نفس المصدر: ٢٤٤.

أُهدي إلى المشهد بعد انتهاء هذه العمارة بفترة قصيرة قنديلُ صفر مربّع غاية في حُسنه.

واستمرت العناية بهذه العمارة وإضافة ما ينبغي إضافته إليها وتوسيع ما يجب توسيعه منها حتى بلغت في سنة ٤٤٣ه غاية فخامتها وروعتها، وأصبحت زاخرة بالقناديل والستور والمحاريب وأكثرها من الفضة والذهب، وأصبح للمشهد سور «يدور حوله وأبواب للدخول والخروج وبوَّابون وقوَّام وترب» كثيرة للأشراف من الناس.

- ٣ وقامت العمارة الثالثة في سنة ٤٥٠ه وهي عمارة الباسيري، واشتملت «على بناء المشهد كاملاً من أساسه ووضع صندوقين جديدين على القبرين وتشييد بهو واسع من جهة الجنوب ومسجد ومئذنة، وأصبحت القبتان في هذه العمارة قبة واحدة.
- ٤ أما العمارة الرابعة فهي عمارة مجد الملك القمي سنة ٤٩٠ وقد اشتملت على صندوقين جديدين من الساج وُضعا فوق القبرين؛ ومئذنتين كبيرتين، كما اشتلمت على تزيين القبة بالفسيفساء وتشييد دار بجوار المشهد لاستراحة الزائرين وإقامتهم. ولعل تسمية هذه الأعمال بالعمارة لا تخلو من مسامحة، لأنها في الحقيقة مجموعة مرافق أضيفت للعمارة السابقة التي لم يكن مرَّ عليها أكثر من أربعين عاماً.
- ٥ وكانت العمارة الخامسة عمارة الناصر لدين الله سنة ٥٧٥هـ وما يليها من السنين، وهي عمارة وُسِّعتْ وأُضيف إليها الشيء الكثير خلال عهد الناصر الطويل وبعده، فكانت خاتمة عمارات العصر العباسى؛ بل أفخمها أيضاً.

\* \* \*

ونلخص ـ فيما يأتي ـ بإيجاز وصفاً للمشهد في أخريات العصر العباسي من ناحية شكله وعمرانه وما دار عليه سوره من مرافق وملحقات:

كان على القبرين الشريفين قبة فخمة كبرى واحدة، بعد أن كانت في العهد البويهي اثنتين.

كانت على القبرين الشريفين صندوقان من الخشب الجيد. كانت في المشهد مكتبة<sup>(١)</sup>. كان إلى جوار المشهد محل خاصٌّ بالأيتام. كانت في المشهد حلقات دراسية. كانت الترب في المشهد كثيرة جداً. كان يتصل بالمشهد صحن<sup>(٢)</sup> فيه حجر وإيوان واحد أو أكثر. كانت حول القبرين الشريفين أبهاء وأروقة. كانت في المشهد دار لاستراحة الزائرين.

كان المشهد مجمعاً للزائرين والقاصدين في المناسبات الدينية والأعياد.

كان للمشهد خدًّام وبوَّابون ونقيب يشرف على شؤون المشهد.

 (1) قال عبد الكريم بن طاووس في كتابه فرحة الغري: ١٢٣ «ومن محاسن القصص ما قرأته بخط والدي قدَّس الله روحه على ظهر كتاب بالمشهد الكاظمي. . إلخ» وذكر علي آل طاووس في الإقبال: ٩٩٩ أنه توجد نسخة عتيقة من كتاب الملاحم للبطائني في خزانة مشهد الكاظم (ع).
 (٢) الحوادث الجامعة: ١٣٦. أصبحت حول المشهد مدينة عامرة بالسكان يدور عليها سور. كان للمشهد سور يحيط به<sup>(١)</sup>، وهو غير سور البلدة السالف الذكر.

#### \* \* \*

ويصف ياقوت الحموي المشهد فيقول:

«ويُعرف قبره [أي الإمام الكاظم (ع)] بمشهد باب التبن مضاف إلى هذا الموضع، وهو الآن محلة عامرة، ذات سور، مفردة»<sup>(٢)</sup>.

«مقابر قريش ببغداد، وهي مقبرة مشهورة؛ ومحلة فيها خلق كثير، وعليها سور»<sup>(٣)</sup>.

ويصفه ابن خلكان فيقول:

«وقبره [أي الإمام الكاظم(ع)] هناك مشهور يُزار، وعليه مشهد عظيم فيه قناديل الذهب والفضة وأنواع الآلات والفرش ما لا يُحدّ<sup>(٤)</sup>.

ويصفه أيضاً نور الدين علي بن موسى بن سعيد المغربي الذي ورد بغداد سنة ٦٥٤هـ مع كمال الدين عمر بن العديم الحلبي:

«لمَّا وصلنا إلى باب مشهد موسى بن جعفر تلقَّانا من خدَّامه مَنْ أنزلنا على بُعد، ووجدنا في الطريق إليه قبراً متطامناً يُداس، فسألنا عنه فقيل: هذا قبر الحسين بن الحجَّاج الشاعر أوصى أن يُدْفَن في طريق

- (۱) نفس المصدر: ۱۸۵ و۲۳۰ و۲۳۳.
  - (٢) معجم البلدان: ١٤/٢.
  - (٣) نفس المصدر: ٨/ ١٠٧.
  - (٤) وفيات الأعيان: ٤/ ٣٩٥.

المشهد الكاظمي في العصر العَبَّاسِي

هذا المشهد ليُداس بأقدام زُوَّاره، فلمَّا وصَلْنا إلى الباب تلقَّانا الزوَّار من ولد الكاظم فأمرونا بنزع الأخفاف، فلما دخلنا رأينا من الجمع المحتفل وأواني الذهب والفضة والستور والشموع والطِّيب ما ملك أبصارنا. ولما حللنا بالروضة التي فيها قبر الكاظم رأينا قبراً آخر ذكروا أنه قبر حفيده محمد الجواد بن علي الرضا بن موسى الكاظم، وفي ذلك المشهد ما يطول ذكره ويهول أمره"<sup>(1)</sup>.

 <sup>(1)</sup> مشهد الكاظمين: ١٠ ـ ١١ نقلاً عن كتاب «كنوز المطالب في أخبار آل أبي طالب».

المشهدُ الكاظمي من بَدءِ الاحتلال المَغُولي إلى نهاية الاحتلال العُثماني

تبدأ هذه الفترة من الشهر الأول من عام ٢٥٦هـ عندما حوصرتْ بغداد من قبل الجيش المغولي، وأطبقت عليها أنياب هولاكو وأتباعه، وسرعان ما أمكنهم ازدرادها لقمة هنيَّة سائغة، بعد أن مهَّدتْ لذلك ظروف وملابسات ليس هذا المقام مجال تفصيلها.

ففي منتصف شهر المحرم من العام المذكور استولى بوقاتيمور وبايجو وسونجاق على الجانب الغربي من بغداد، ونزلوا في ساحل دجلة في أطراف البلدة، وشرعوا بالرمي بالنشَّاب إلى الجانب الشرقي، ثم توجَّهوا نحو البيمارستان العضدي<sup>(١)</sup>. وكان ما كان مما لستُ أذكره.

وتمَّ احتلال بغداد من قبل المغول يوم الاثنين الثامن عشر من المحرم<sup>(٢)</sup> أو بعد ذلك بأيام، بعد أن استولى الخراب والجوع والفزع على البلد وسكَّانه، وكان من جملة آثار هذا الاحتلال احتراق «أكثر الأماكن المقدسة في المدينة مثل جامع الخليفة ومشهد موسى والجواد وقبور الخلفاء»<sup>(٣)</sup>.

- (١) الحوادث الجامعة: ٣٢٤ ـ ٣٢٥.
- (٢) الإقبال لعلي بن طاووس: ٨٦٦ وكان معاصراً لفترة الاحتلال وحوادثها. وقد اختلَط تعيين الأيام من ناحية أسمائها الأسبوعية في الحوادث الجامعة، فتارة يكون الأربعاء تاسع محرم «ص٣٢٤»، وأخرى يكون الأحد سابع عشر محرم «ص٣٣٦»، وإذا كان الأحد كذلك فكيف تكون الجمعة ثاني صفر «ص٣٢٧»؟.
  - (٣) جامع التواريخ: ٢٩٣/٢.

ولما وصل الأمير قراتاي إلى بغداد ونصب عماد الدين عمر بن محمد القزويني نائباً عنه ـ وكان ذا دين ومروءة ـ عيَّن القزويني هذا شهاب الدين علي بن عبدالله صدراً في الوقوف، وتقدَّم إليه بعمارة جامع الخليفة ومشهد موسى والجواد<sup>(1)</sup>.

وبعد ذلك بفترة وجيزة من نفس العام ٢٥٦هـ توفي الوزير مؤيد الدين محمد بن العلقمي في مستهلِّ جمادى الآخرة ودفن في مشهد موسى بن جعفر (ع)<sup>(٢)</sup>.

ولما توفي الخواجه نصير الدين أبو جعفر محمد بن محمد الطوسي في ثامن عشر ذي الحجة سنة ٦٧٢ه دفن في مشهد موسى بن جعفر (ع) في سرداب قديم البناء خالٍ من دفن؛ قيل أنه كان قد عُمِل للخليفة الناصر لدين الله<sup>(٣)</sup>.

وفي سنة ٦٨٨هـ «عزم الملك شرف الدين السمناني صاحب ديوان العراق على التوجُّه إلى الأردو، فقصد سعدُ الدولة المشرف عليه مشهد موسى بن جعفر (ع) وزار ضريحه الشريف وأخذ المصحف متفائلاً به، فـخـرج لـه: ﴿يَبَنِيَ إِسَرَةٍ بِلَ قَدْ أَنْجَيَنَكُمْ مِنْ عَدُوَكُمْ وَوَعَدَنَكُمُ جَانِبَ ٱلقُورِ ٱلْأَيْمَن وَنَزَلْنَا عَلَيْكُمُ آلْمَنَ وَٱلسَّلُوَى ﴾<sup>(ع)</sup> فاستبشر بذلك، وأطلق للعلويين والقوَّام مائة دينار»<sup>(ه)</sup>.

ولمَّا قُتِل فخر الدين بن الطرَّاح صدر واسط والبصرة في سنة

- (١) نفس المصدر : ٢/ ٢٩٥، ويراجع الحوادث الجامعة : ٣٣٣.
  - (٢) الحوادث الجامعة: ٣٣٣.
    - (۳) نفس المصدر : ۳۸۰.
    - (٤) سورة طه، الآية: ٨٢.
  - (0) الحوادث الجامعة: ٤٥٧.

المشهد الكاظمي من الاحتلال المغولي إلى نهاية الاحتلال العثماني

٦٩٤هـ دفن في مشهد موسى بن جعفر (ع)»<sup>(١)</sup>.

وما أن انتهى القرن السابع ودخل الثامن حتى كان المشهد قد بلغ الغاية في العمارة والزينة والتنظيم كما ترشدنا إلى ذلك أقوال المؤرخين المعاصرين لهذه الفترة كابن بطوطة الذي زار بغداد سنة ٧٢٧هـ، وكان مما قال:

«وفي هذا الجانب [أي الغربي] قبر موسى الكاظم بن جعفر الصادق؛ والد علي بن موسى الرضا، وإلى جانبه قبر الجواد، والقبران داخل الروضة، عليهما دكَّانة ملبَّسة بالخشب عليه ألواح الفضة»<sup>(٢)</sup>.

ويقول صاحب غاية الاختصار وهو من رجال أوائل القرن الثامن عند ذكر الإمام الكاظم (ع):

«دفن بمقابر قريش حيث مشهده الآن هو وابن ابنه الجواد محمد بن علي (ع) تحت قبة واحدة»<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو الفداء المتوفى سنة ٧٣٢هـ عند ذكر الإمام الكاظم (ع):

«وقبره مشهور هناك، وعليه مشهد عظيم في الجانب الغربي من بغداد»<sup>(٤)</sup>.

والظاهر أن هذه المظاهر العمرانية التي يصفها هؤلاء المؤرخون ـ وقد سجَّلها بعضهم إن لم يكن كلهم عن مشاهدة ـ كانت قائمة منذ العصر العباسي؛ وإنْ أُضيف إليها شيء من التحوير والتجديد بعد إزالة

- (۱) نفس المصدر : ٤٨٥.
- (۲) رحلة ابن بطوطة: ۱٤١/۱.
  - (٣) غاية الاختصار: ٩١.
- ٤) تاريخ أبي الفداء: ١٦/٢.

آثار الحريق الذي أصاب المشهد إثر احتلال المغول بغداد \_ كما مر \_.

وكل القرائن التاريخية ـ كتشيُّع كثير من الوزراء ونفوذ نصير الدين الطوسي وإشرافه على الأوقاف ونقابة آل طاووس على الطالبيين في العراق وما شاكل ذلك ـ تؤيد فخامة المشهد وضخامة عمرانه وروعة بنيانه خلال هذه الفترة، ولكننا لا نعرف ـ مع الأسف ـ تفاصيل خطط العمارة، وإن كُنَّا نرجح كونها امتداداً للعمارة الناصرية المستنصرية السالفة الذكر في الفصل السابق، ولا جديد فيها سوى أن الصندوقين اللذين أمر المستنصر بصنعهما قد وُضِعا تحت ضريح كبير واحد سمَّاه ابن بطوطة «دكانة» وذكر أنه مُلبَّس بالخشب وعليه ألواح الفضة، وهذا كثير الشبه بما عليه ضرائح الأئمة (ع) اليوم حيث يجعل الضريح الفضي فوق الصناديق الخشبيَّة.

#### \* \* \*

وفي سنة ٧٢٥هـ «زادت دجلة حتى غرَّقت ما حول بغداد وانحصر الناس بها ستة أيام لم تفتح أبوابها . . . . وذكر بعضهم أنه غرق بالجانب الغربي نحوٌ من ستة آلاف وستمائة بيت<sup>(١)</sup> وغرقت مقبرة أحمد بن حنبل فيما غرق<sup>(٢)</sup>.

وفي سنة ٧٥٧هـ ـ وهي سنة جلوس السلطان أويس بن الشيخ حسن الجلايري ـ حدث فيضان عظيم استولى على بغداد وأغرق نحواً من أربعين ألفاً من أهاليها<sup>(٣)</sup>.

- (١) البداية والنهاية: ١١٨/١٤.
  - (٢) شذرات الذهب: ٦٦/٦.
- (۳) تاريخ العراق بين احتلالين: ۲/ ۸۳.

ولمَّا أعلن الخواجة مرجان عصيانه على سلطان وقته أويس سنة ٧٦٥هـ فتح سدود دجلة فأغرق أطراف بغداد لمدة أربع ساعات<sup>(١)</sup>.

وفي سنة ٧٦٩هـ قام السلطان أويس الجلايري بتعمير المشهد فبنى قبتين ومنارتين، وأمر بوضع صندوقين من الرخام الجيد على القبرين الشريفين، وزيَّن الحرم بالطابوق الكاشاني الذي كتبت عليه سورٌ من القرآن الكريم، كما عمَّر الرواق ورباطاً كان في الصحن، وأمر بإطلاق الأموال للخدام والسدنة وسائر العلويين الساكنين هناك<sup>(٢)</sup>.

وكانت هذه العمارة الجلايرية هي الأولى بعد انقضاء العصر العباسي. والظاهر أنَّ سبب إنشائها تصدُّع المشهد من جراء تتابع الغرق والفيضانات ـ كما مر ـ. والمشهد الكاظمي وإن لم يذكر باسمه في النصوص السالفة الذكر جزءٌ لا يتجزَّأ من تلك الأماكن التي خرَّبتها المياه وأصابها الغرق الذي شمل بغداد وعمَّ الجانب الغربيَّ منها.

وفي سنة ٧٧٥هـ كان الغرق ببغداد؛ حتى قيل أن جملة ما تهدَّم من الدور ستون ألف دار<sup>(كذا)</sup>... وصارت الرصافة ومشهد أحمد ومشهد أبي حنيفة وغيرهما من المشاهد والمزارات لا يوصل إليها إلاَّ في المراكب<sup>(۳)</sup>.

وفي يوم السبت السابع من ذي القعدة سنة ٨٠٣هـ دخل تيمور بغداد فاتحاً لها للمرة الثانية بعد محاصرةٍ دامت أربعين يوماً.... وخرج

- (۱) نفس المصدر: ۲/۱۱۰.
- (۲) صدى الفؤاد: ۱۰، ويراجع مجلة سومر: ٥/٥٥.
  - (٣) العراق بين احتلالين: ٢/ ١٣٢ ـ ١٣٣.

منها في العشرة الأولى من ذي الحجة، ومن هناك زار مشهد الإمام الكاظم ومضى إلى الحلَّة<sup>(١)</sup>.

ولمَّا احتلَّ الأمير أسبان بن قرا يوسف بغداد ليلة الخميس ثاني عشر شعبان سنة ٨٣٦ه هرب أخوه محمد شاه صاحب بغداد في سفينة وخرج إلى الجانب الغربي وتوجَّه راجلاً إلى مشهد الإمام موسى الكاظم؛ وصحبه الشاه بوداق وابنه ومحمود الجمَّال، وكان السيد المعروف بالجوسقي في المشهد المذكور فأعطاه حماراً فركبه إلى الدجيل<sup>(٢)</sup>.

وينتهي في أوائل القرن العاشر عهد المغول والجلايريين والتركمان، وأخبار المشهد خلاله قليلة نادرة، وليس عندنا من جديد فيه - بعد إصلاح ما خرَّبه الاحتلال المغولي - سوى عمارة السلطان أويس الجلايري التي أعادت القبة قبتين وجدَّدت سائر معالم المشهد البارزة، والظاهر أنه لم يكن فيها اختلاف مهم عن عمارتها السابقة سوى صندوقي الرخام والطابوق الكاشاني الذي كتبتْ عليه سور من القرآن المجيد، ولعلَّه أول طابوق من نوعه يوضع في المشهد الكاظمي.

وما عدا هذه العمارة فليس لدينا من أخبار المشهد سوى ما سلف ذكره. والنصوص التاريخية نادرة جداً عن هذه الفترة المظلمة من تاريخ العراق.



(۱) العراق بين احتلالين: ۲/ ۲٤٠.

(٢) مشهد الكاظمين: ١٣ وتاريخ العراق بين احتلالين: ٣/ ٨٤.

## العهد الصفوي الأول

في اليوم الخامس والعشرين من شهر جمادى الثانية سنة ٩١٤هـ انتهى عهد التركمان بدخول الشاه إسماعيل الصفوي بغداد فاتحاً محتلاً<sup>(1)</sup>.

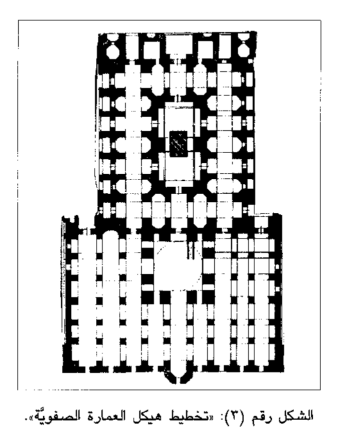
وبعد مرور فترة من الزمن على بقائه في العراق مضى لزيارة المشهد الكاظمي، فأنعم على مَنْ كان هناك بأنواع الإنعام، وعيَّن الرواتب لخُدّام المشهد، وأصدر أمره بقلع عمارة المشهد من أساسها وتجديدها تجديداً يشمل توسيع الروضة وتبليط الأروقة بالرخام وصنع صندوقين خشبيين يوضعان على القبرين الشريفين وتزيين الحرم وأطرافه الخارجية بالطابوق الكاشاني ذي الآيات القرآنية والكتابات التاريخية، كما أمر بأن تكون المآذن أربعاً بعد أن كانت اثنتين وبتشييد مسجد كبير في الجهة الشمالية للحرم متَّصل به. وأحال أمر تنفيذ ذلك إلى أمير الديوان خادم بيك، وعاد إلى إيران<sup>(٢)</sup>.

كذلك أمر الشاه أيضاً بتنظيم شؤون الصحن المحيط بالمشهد، وكان فيه رباط للحيوانات التي تقلُّ الزائرين إلى المشهد ومنه؛ فأمر بإبعاده وجعله خلف الصحن.

- (۱) العراق بين احتلالين: ۳۱٦/۳ ـ ۳۱۷.
- (٢) صدى الفؤاد: ١٦ والعراق بين احتلالين: ٣/ ٣٣٧ ـ ٣٤٢.

كما أمر بتقديم ما يحتاجه المشهد من فرش وقناديل ـ وكان منها الفضي والذهبي ـ، وعيَّن للمشهد عدداً من الحفَّاظ والمؤذنين والخدام.

وبدأ العمل على قدم وساق، فتمَّ تشييد هيكل الحرم وروضته وأروقته - وهو الهيكل القائم اليوم - (يراجع الشكل ٣) والقبتين والصندوقين والمسجد، وبلغت المآذن الكبيرة الأربعة ارتفاعاً يعلو عن سطح الحرم بمقدار ذراع، كما تمَّ صنع الكاشاني ووضعه في محلِّه المقرر، كذلك وُضِع الرخام في موضعه، ولم يبق شيء مما أمر به إلا وقد نُفِّذ منه - ما وسعه الوقت - بأمانةٍ ودقةٍ وإخلاص.



المشهد الكاظمي في العهد الصفوى الأول

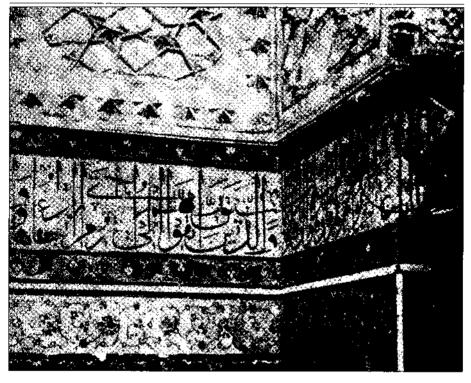
والآثار الصفوية المؤرخة الباقية إلى اليوم ـ بالإضافة إلى هيكل الحرم والجامع المتصل به ـ ثلاثة:

## الأثر الأوَّل:

الطابوق الكاشاني الموضوع على جدار الروضة المطهرة، وهو الطابوق الذي يحيط بالروضة من داخلها ويرتفع عن أرضها نحواً من مترين، وتزينه بأجمعه كتابة تبدأ من منتصف الجدار الغربي للروضة "جهة الرأس» وتفتتحها سورة الدهر حيث تنتهي في أواسط الجدار الشرقي مارة بالجدار الجنوبي، وتليها سورة النبأ التي تنتهي بنهاية الجدار الشمالي، ثم تبدأ ثلاث آيات من سورة الزمر ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ أَتَقَوَّا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَدِ زُمَرًا ﴾ - إلى قوله تعالى -: ﴿وَقِيلَ الحَمَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ ويلي ذلك رقم ٩٣٥ تاريخاً لانتهاء صنع هذا الكاشاني (يراجع الشكل ٤).

ويظهر من تاريخ هذا الطابوق أن الأعمال العمرانية قد تمَّتْ بعد وفاة إسماعيل وفي عهد الشاه طهماسب، بل يمكن تحديد تاريخ نصب هذا الطابوق وانتهاء الأعمال العمرانية بعام ٣٦هه؛ وهو العام الذي استعاد به طهماسب الأول حكم العراق من يد الأمير ذي الفقار رئيس قبيلة موصلو الكردية، وكان هذا الأمير قد انتزع حكم العراق من الصفويين ما بين ٩٣٠ \_ أوائل ٩٣٦هه.

\* \* \*

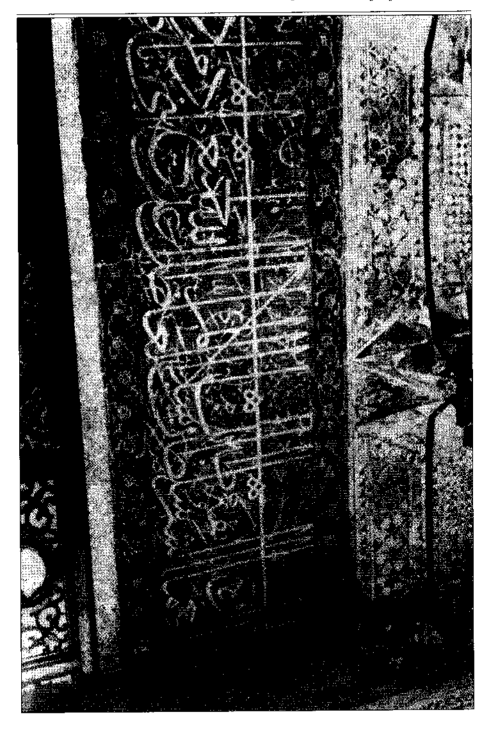


الشكل رقم (٤): «الكتيبة الصفوية في داخل الروضة».

الأثر الثاني:

الطابوق الكاشاني المثبت في جدار الرواق الشرقي في جهته الخارجية المقابلة للصحن، وقد أودع ذلك في إيوان خاص ذي ثلاثة أضلاع يقع في أواسط «طارمة باب المراد» ملاصقاً للباب الرئيس الذهبي، وقد كتب عليه ما نصه:

«أمر بإنشاء هذه العمارة الشريفة سلطان سلاطين العالم؛ ظل الله على جميع بني آدم، ناصر دين جدِّه الأحمدي، رافع أعلام الطريق المحمَّدي، أبو المظفر شاه إسماعيل بن شاه حيدر بن جنيد الصفوي الموسوي، خلَّد الله لإعلاء ألوية الدين المبين ملكه وسلطانه، وأيَّد لهدم قواعد أهل الضلال حجته وبرهانه، وحرر ذلك في سادس شهر ربيع الثاني سنة ٩٢٦». (يراجع الأشكال ٥ و٦ و٧).



الشكل رقم (٥): «الطرف الشمالي من أطراف الإيوان الصفوي».

### موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَنْلَهْ/ المؤلفات

الشكل رقم (٦): «الطرف الغربي من أطراف الإيوان الصفوي».



الشكل رقم (V): «الطرف الجنوبي من أطراف الإيوان الصفوي».

الأثر الثالث:

الصندوقان الخشبيان الموضوعان حتى اليوم على القبرين الشريفين، وهما صندوقان كبيران ومتساويان في الهيئة والحجم، مسطَّحا الشكل، من الخشب الجيد المتين، طول كلّ منهما نحو ثلاثة أمتار ونصف المتر، وعرض كلٍ منهما نحو مترين، وكذلك ارتفاعهما، وهذه الأبعاد تقريبيَّة.

وكل صندوق منهما يتكوَّن من أربعة ألواح كبيرة وثمانية ألواح صغيرة متصلة بأطراف الألواح الكبيرة، أي أنَّ كلَّ جهة من جهات الصندوق الأربع تتكوَّن من ثلاثة ألواح أحدها كبير في الوسط، وفي كل طرفٍ منه لوح صغير تعلوه الأفاريز المزخرفة والمزيَّنة بالنقوش والكتابات.

وكل لوح من هذه الألواح الكبيرة والصغيرة مكوَّنٌ من عددٍ كبير من قطع صغيرة صُنِعَتْ بأشكال هندسية مختلفة ومتنوّعة، تتصل مع بعضها فتتداخل وترتبط بمتانة وإحكام حتى يتكوَّن منها لوح واحد منسَّق يحيط بأطرافه الأربعة إطارٌ مزخرف ينتهي بالأفاريز، ويعلوها الغطاء؛ وهو محاط بإفريز بارز، وكل قطعة من تلك القطع الهندسية الصغيرة زخرفت وزُيِّنَتْ بنقوش هندسية وزهرية ونقوش أخرى مختلفة بالحفر والتطعيم والتلوين.

وتكاد تكون زخرفة كلِّ لوح تختلف عن اللوح الآخر، وقد عُرِفَ هذا النقش بنقش الخاتم، وهو أدق وأجمل نقش معروف.

وقد استُعمِل للزخرفة ولتطعيم خشب الآبنوس والعنَّاب والليمون والصاج وعظم العاج والجمل والحصان والأصداف وسبائك البرنز والمعادن الملوَّنة من مُذَهَبةٍ ومفضَّضَة والأصباغ المعدنيَّة الملوَّنة البرَّاقة ودهن الصندلوس ومواد دهنيَّة أخرى، إلى غير ذلك مما لا يمكن استيفاء

### المشهد الكاظمي في العهد الصفوي الأول

وصفه، كما تزين بعضَ الألواح كتاباتٌ نسخيَّة مركَّبَة متداخلة بأحرف بارزة واضحة جميلة، وقد كُتِبَتْ بعض الكلمات بالخط الكوفي على طريقة النقش للتزيين.

نبتدىء بذكر النصوص المكتوبة على صندوق ضريح الإمام الكاظم (ع)، فقد كُتِبَ على كلٍ من اللوحين الصغيرين المتصلين باللوح الكبير المواجه لجهة القبلة عشرة حقول من الكتابات النسخيَّة البارزة: أربعة في الجهة اليمنى ومثلها في الجهة اليسرى وسطر في الجهة العليا وآخر على القاعدة، وعلى اللوح الثاني عشر حقول أيضاً كالتي ذكرناها، وتبتدىء الكتابات من عند القاعدة. وفيما يلي النصوص المكتوبة على اللوح الأول الكائن على يمين القارىء، وهي:

- ٩ هذا ضريح سيد هذه الأمة، وكاشف الكروب والغمة، وسابع معصومي الأئمة.
  - ٢ كبير القدر عظيم البيِّنات، كثير التهجُّد والصلوات، المشهود له.
- ۳ بالفضائل والكرامات، والمشهور بالعبادة والمواظب على
   الطاعات.
  - ٤ الإمام الخير القائم، الصائم العالم، هادم، لبناء الباطل.
- م. أبي الذي هو إبراهيم موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد
   الباقر بن علي زين العابدين ابن الحسين الشهيد.
- ٦ ابن الإمام المفروض الطاعة على المؤمنين، وإمام المتقين، أسد
   ١ الله الغالب.
- ٧ أبي الحسنين علي بن أبي طالب، عليهم (من) الصلوات المباركة والتحيات.
  - ٨ أنماها، ما أظلم ليلها وأزهر ضحاها، وكمل عمله واصطناعه.

- ٩ في شهر الله الأعظم رمضان المبارك من شهور سنة ست وعشرين وتسعمائة.
- ۱۰ \_ وصلّى الله على سيدنا ونبيِّنا وآله الطاهرين، والحمد لله رب
   العالمين.

وكتب على اللوح الثاني: عشرة حقول ـ كما مرّ ـ تبتدىء أيضاً من عند القاعدة للجهة اليمنى، وهي:

١ - بأمر السلطان العادل الكامل، محيي مراسم.
٢ - الشريعة المصطفوية، مُعلي معالم الطريقة المرتضوية.
٣ - الذي فات سلاطين الآفاق بحباك (سردقات).
٣ - جلاله مسددة، وأطناب ظلال معدلته على.
٥ - مفارق أهل الإسلام ممدَّدة، والموفق من عند الملك المنَّان.
٦ - السلطان بن السلطان بن السلطان.
٧ - أبو المظفر شاه إسماعيل خان الحسيني.
٨ - خلَد الله إقباله، وأيَّد على مفارق أهل الإسلام.
٩ - ظلاله، وتمَتْ هذه الصنعة الشريفة بعد مساعدة.
٩ - ظلاله، وتمَتْ هذه الصنعة الشريفة بعد مساعدة.

وفي طرفي السطر الأخير أرقام للتاريخ أو زخرفة إلا أنها غير واضحة.

وفي طرفي اللوح الكبير الكائن بينهما دائرتان، وفي وسط كل دائرة مربعٌ داخله كتابة نسخية في ثلاثة أسطر، وهي: (لا إله إلا الله ـ محمد رسول الله ـ علي ولي الله).

وكُتِب داخل المسافات الأربع التي بين الدائرة والمربع بالقلم

### المشهد الكاظمي في العهد الصفوي الأول

النسخي البارز أسماء الأئمة الاثني عشر، كل ثلاثة أسماء في جهة تملأ الفراغ، وتبتدىء من الجهة العليا، وهي:

(علي حسن حسين، علي محمد جعفر، موسى علي محمد، علي حسن محمد).

وما كُتب على الدائرة الثانية هو عين ما كتب على الدائرة الأولى، وكتب على أحد الألواح الصغيرة المتصلة باللوح الذي في جهة القبلة من جهة الأرجل داخل أربع عشرة دائرة مسدَّسة الشكل أسماء المعصومين الأربعة عشر، كل دائرة تحمل اسماً واحداً، اثنان منها في الجهة العليا ومثلها في الجهة السفلى وخمسة في الجهة اليمنى ومثلها في الجهة اليسرى، وذلك بخط نسخيّ بارز، وهي:

١ - اللهم صلِّ على محمد المصطفى.
٢ - وصلِّ على عليِّ المرتضى.
٣ - وصلِّ على فاطمة الزهراء.
٤ - وصلِّ على الحسن المجتبى.
٥ - وصلِّ على الحسين الشهيد بكربلا.
٢ - وصلِّ على عليّ زين العابدين.
٢ - وصلِّ على محمد الباقر.
٨ - وصلِّ على موسى الكاظم.
٩ - وصلِّ على عليّ الرضا.
١١ - وصلِّ على محمد التقي.

١٣ ـ وصلِّ على الحسن العسكري. ١٤ ـ وصلِّ على محمد المهدي.

أما بقية الألواح من الجهة المضادة للقبلة وجهة الأرجل فلا كتابات عليها بل زخرفة ونقوش مختلفة.

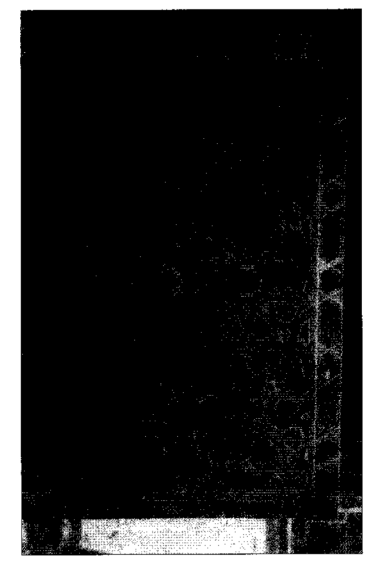
أما النصوص المكتوبة على صندوق ضريح الإمام الجواد (ع) فقد كُتبت بالخط النسخي وبحروف بارزة وعلى شكل سطر واحد يحيط باللوح الكبير الكائن في جهة الرأس الشريف وهي سورة الدهر بكاملها تبدأ بالبسملة وتنتهي في «صدق الله العظيم وصدق رسوله الكريم».

وكُتب على اللوح الكبير المباين لجهة القبلة بالخط الكوفي مطعَّماً بالعاج كلمة «علي» مكررة ثلاث مرات متجهة إلى المركز يحيط بها كلمة «محمد» مكررة ثلاث مرات أيضاً ومتجهة إلى المركز، وذلك ثمانية عشر مسدَّساً ستة منها في الجهة العليا ومثلها في الجهة السفلى وثلاثة في الجهة اليمنى ومثلها في الجهة اليسرى من اللوح.

وكُتبتْ بالعاج أيضاً كلمة «عليّ» فقط على الطريقة السالفة على كلٍ من اللوحين الصغيرين المتصلين بهذا اللوح الكبير داخل أربعة عشر مسدَّساً اثنان منها في الجهة العليا ومثلها في الجهة السفلى وخمسة في الجهة اليمنى ومثلها في الجهة اليسرى.

أما جهة الأرجل وجهة القبلة فليس عليهما نصوص كتابيَّة، بل زخرفة من حفر وتطعيم وزخارف ملوَّنة<sup>(١)</sup> (يراجع الشكل ٨ ـ ٩ ـ ١٠). وقد تمَّ عمل كلا الصندوقين سنة ٩٢٦هـ.

مجلة سومر: 1/17 \_ 140.



الشكل رقم (٨): «جانب من صندوق الإمام الكاظم (ع)».



الشكل رقم (٩) و(١٠): «جانبان من الصندوقين الصفويين».

ومع هذين الصندوقين تمَّ صنع مجموعةٍ من الأبواب الخشبية للحرم، وتوجد ثلاثة مصاريع منها حتى الآن في دار الآثار العربية ببغداد في الغرفة (٢١) وأرقامُها ٧١٤٦ع و٧١٤٧ع و٧١٤٨ع، وكانت قد رفعت من مواضعها الأولى في الحضرة لِقدَمِها ولنصب الأبواب الذهبية والفضية الحالية مكانها، وعلى الرغم من خلوٌ هذه الأبواب من التاريخ، فإن طراز نقشها وزخارفها وطريقة التكفيت المعروفة بـ«نقش خاتم» وأسلوب كتاباتها النسخية والكوفية يشبه كثيراً ما على الصندوقين السالفي الذكر.

إن هذه الأبواب تكاد تكون متشابهة في الصنع، فكل مصراع منها مكوَّنٌ من ثلاث حشوات، العليا والسفلى منها صغيرة، والوسطى كبيرة، ويعادل طولها ثلاث أمثال الحشوة الصغيرة تقريباً. وجميع هذه الحشوات مزوَّقة بطريقة التكفيت المعروفة بـ«نقش خاتم» وقوامها قطع هندسية مختلفة الأشكال والحجوم منها من خشب الدلب وغيرها من خشب البنتيج والسيسم والصندل والنارنج، بينها ما هو مُزَوّق بقطع دقيقة من الأخشاب من ألوان مختلفة والعاج والصدف والشذر والمعادن المذهبة والمفضضة والأصباغ المعدنية البراقة الزاهية، وبينها ما تزينه الكتابات النسخية البارزة والكوفية المكفتة، وكل هذه القطع مكفتة في أصل الحشوة ومرتبة ترتيباً هندسياً رائعاً كوَّن من مجموعها قطعة فنية باهرة.

ومما يجدر التنبيه عليه أن أحد هذه المصاريع وهو ذو رقم ٧١٤٦ع يمتاز عن المصراعين الآخرين بتحلية الحشوة الوسطى فيه باسم النبي (ص) وأسماء الأئمة الاثني عشر (ع) وقد نقشت في قطع التكفيت على النحو الآتي:

في الوسط: اللهم صلِّ على النبي الأُمي الهاشمي المدني التهامي محمد المصطفى.

> وفي القطع الدائرة حولها : ١ – وصلِّ على الإمام عليِّ المرتضى. ٢ – والإمام الهمام الحسن المجتبى. ٣ – والإمام الحسين الشهيد بكربلا.

٤ - والإمام عليِّ زين العابدين بن الحسين.
٥ - والإمام الهمام محمد الباقر.
٦ - والإمام الهمام جعفر الصادق.
٧ - والإمام الهمام موسى الكاظم.
٨ - والإمام عليّ الرضا بن موسى.
٩ - والإمام الهمام محمد التقي.
١٠ - والإمام الهمام عليّ النقي.
١٠ - والإمام الهمام محمد المهدي.

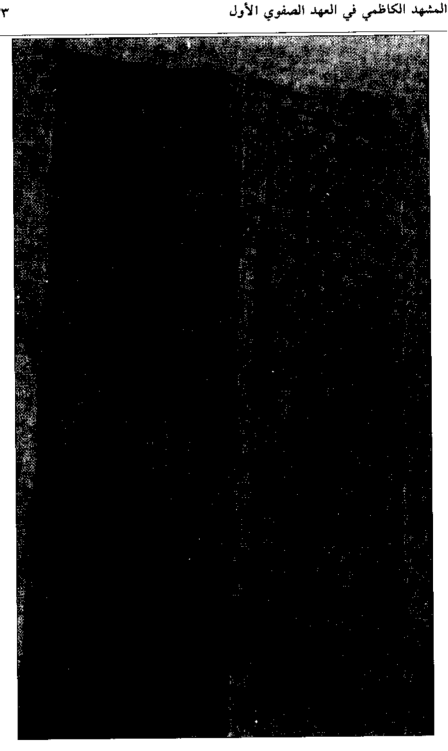
وفي الكفاسيج والعضادات كتابة كوفية من السيسم مكفتة في العاج نصُّها: «في حمد الله».

ويبلغ طول هذا المصراع ٣١١ سم وعرضه ٨٨سم وثخنه ٨سم.

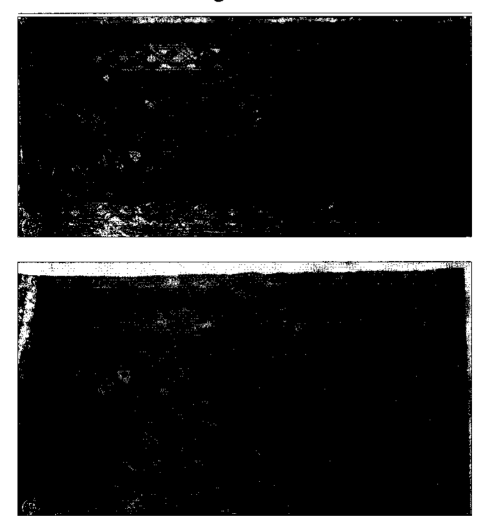
أما المصراع ذو رقم ٧١٤٧ع فطوله ٣٢٦سم وعرضه ٩٠سم وثخنه ٨سم وتزوِّقه كتابة كوفية نصها: «في حمد الله» مثل التي مرَّ ذكرها في المصراع الأول.

وطول المصراع ذي رقم ٧١٤٨ع ٣٤٩سم وعرضه ٩٠سم وثخنه ٨سم، وفي كفاسيجه كلمة «الله» وكذلك في طرف حشوته الوسطى كتابة كوفية نصُّها: «يا محمد» وكلها من خشب السيسم ومكفَّتة بين قطع من العاج<sup>(۱)</sup>. (يراجع الشكل ١١ ـ ١٢ ـ ١٣).

(۱) مجلة سومر: ٥/ ٢٢ ـ ٢٤.



#### موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات



الشكل رقم (١٢) و(١٣): «نماذج من مصاريع الأبواب الصفوية».

# العهد التركي الأول

وفي يوم الاثنين ٢٤ جمادى الأولى سنة ٩٤١هـ دخل السلطان سليمان القانوني بغداد محتلاً لها ومزيلاً حكم الصفويين، وفي ٢٨ جمادى نفسه ـ أي بعد أربعة أيَّام من الاحتلال ـ بدأ السلطان جولة طاف خلالها في أطراف بغداد وأنحائها، وكان المشهد الكاظمي إحدى تلك المناطق التي زارها.

وعندما زار السلطان مرقد الإمامين (ع) أمر بدفع رواتب لخدًّام المشهد من خزانة بغداد، كما أصدر السلطان فرماناً بإكمال النواقص الصغيرة التي لم يكملها الصفويون<sup>(١)</sup>.

وفي أول المحرم سنة ٩٦١هـ تحرك سيدي علي رئيس من حلب قاصداً البصرة لقيادة السفن الرابضة فيها إلى مصر، وفي أثناء مروره ببغداد زار المساجد والمراقد، ومن جملتها المشهد الكاظمي. وكذلك زار المشهد في عام ٩٦٤هـ عندما مرَّ ببغداد مرة أخرى<sup>(٢)</sup>.

وفي سنة ٩٧٨هـ تمَّ بناء المنارة الواقعة في شمال شرقيِّ الحرم المطهَّر، وكانت أسس المنائر الأربعة الكبرى قد بُنِيَتْ أيام الصفويين وارتفع بناؤها حتى تجاوز مستوى سطح الحرم بمقدار ذراع ـ كما مر.

- العراق بين احتلالين ٢٩/٤ و٣٤.
- (٢) العراق بين احتلالين: ٢/٧٢ و١٠٤.

وقد انتهى تشييد المنارة الجديدة بأمر السلطان العثماني سليم الثاني، وكانت كما يحدِّث الرواة مكشوفة الأعلى بلا سقف يقي المؤذن أذى الشمس والمطر . ولما تمَّ بناؤها أرَّخها الشاعر فضلي بن فضولي البغدادي بأبيات تركية هذا نصُّها :

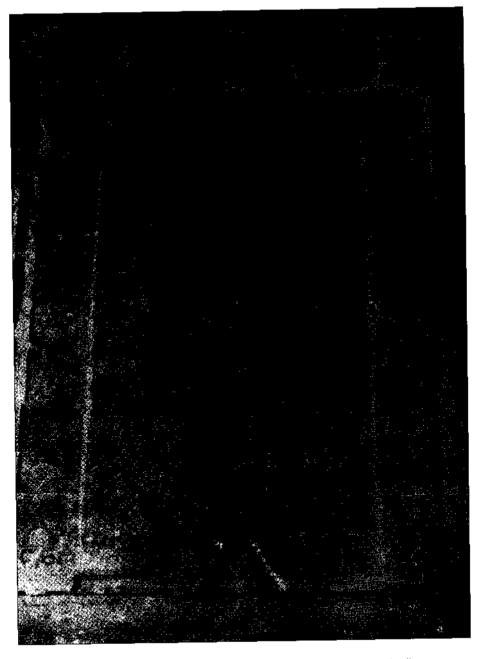
همَّت كاظم وجواد قلوب بو مناره قيا منه اقدام بخت سلطان سليم دين پَرْوَرْ أول ملاذ جهان وقطب أنام مظهر عدل ومظهر إحسان ماحي كفر وحامي إسلام قلدي إمداد أمر عالي إيله ويردي حق بومنارهيه إتمام فضلي إخلاصله ديدي تاريخ (اولدي بوجا نفزا مناره تمام)

وكان انتهاء العمل في هذه المنارة في عهد مراد باشا والي بغداد<sup>(١)</sup>. والظاهر أن الدافع على إتمام بناء هذه المنارة دون غيرها أنها تقع بين المشهد والمسجد وكونها تقابل الزاوية الشرقية الشمالية للبلدة؛ وهي الجهة التي كانت تزدحم بالسكان يومذاك.

وقد نقشت الأبيات السالفة الذكر على صخرة كبيرة موضوعة فوق باب سلَّم المنارة المشار إليها في زاوية الإيوان المعروف بـ«طارمة باب المراد»، (يراجع الشكل رقم ١٤).

وفي هذه السنة أو حواليها أحدثت والدة السلطان سليم بركة للمشهد لغرض الغسل والوضوء.

<sup>(</sup>۱) العراق بين احتلالين: ٤/ ٣٥ و١١٢ و١١٤.



الشكل رقم (١٤): «التاريخ التركي لمنارة السلطان سليم».

### العهد الصفوي الثانى

وفي يوم الأحد ٢٣ ربيع الأول سنة ١٠٣٢هـ فتح الشاه عباس الكبير الصفوي بغداد، فعاد لها حكم الصفويين بعد غيابٍ دام ٩٢ عاماً.

وبعد استتباب الأوضاع واستقرارها زار الشاه المشهد الكاظمي وأمر بإعادة تشييد ما خرَّبته الحروب والفتن وما سبَّبتُه من إهمال وتسيُب.

وكان من أبرز أعماله أمره بصنع ضريح ضخم من الفولاذ يوضع على الصندوقين الخشب ليقيهما غوائل النهب والسلب أثناء معارك الفوضى أو هجوم العشائر على البلدة<sup>(1)</sup>.

وبالنظر إلى ما حدث بعد ذلك من تأزم في العلاقات السياسية بين إيران وتركيا فقد تأخر إرسال هذا الضريح حيناً طويلاً من الدهر استمرً حتى عام ١١١٥هـ، حيث وصل إلى الكاظمية في شهر جمادى الثانية من تلك السنة وفدٌ كبير يضم لفيفاً من علماء الدين والوزراء والوجهاء الإيرانيين وفي مقدمتهم شيخ الإسلام الشيخ جعفر الكمرئي ومعهم هذا الضريح الفولاذ<sup>(٢)</sup>، وأقيم لنصبه على المرقد احتفال عظيم حضره الآلاف من العراقيين والإيرانيين. ويروى أنَّ هذا الضريح كان على

(۱) صدى الفؤاد: ۱٦.

۲) الفوائد الرضوية: ۱/ ۷۰، وفيه أن عدد الوفد كان قرابة عشرة آلاف.

جانب كبير من الضخامة والفخامة؛ وأنه كان يشتمل على كتابات كثيرة من جملتها سورة الدهر وآيات أخرى من القرآن المجيد؛ مضافاً إلى بعض الأبيات والمقطعات الشعرية.

ومن أعمال الصفويين خلال عهدهم الثاني في العراق ما أمر به الشاه صفي بن عباس الصفوي سنة ١٠٤٥ه بإجراء بعض الإصلاحات في المشهد؛ كإحكام قواعد المنائر الكبيرة وتصغير المنائر الأربعة الصغيرة الواقعة في زوايا سطح الحرم حذراً من عدم تحمُّل دعائم القبتين لكل هذا العبء الثقيل<sup>(۱)</sup>.



## العهد التركي الثاني

وفي ١٨ شعبان سنة ١٠٤٨هـ انتهى الحكم الصفوي، عندما طلب الجيش الإيراني أماناً من الجيش التركي المهاجم بقيادة السلطان مراد العثماني، وتمَّ فتح بغداد من قبل الجيش العثماني يوم ٢٣ شعبان<sup>(١)</sup>.

وفي تلك السنة عندما قرَّر السلطان مراد العودة إلى الآستانة زار المشاهد والمراقد، وفي ١٢ شهر رمضان زار المشهد الكاظمي.

وتروي لنا المجموعات الخطية: أن الجنود الأتراك ومعهم بعض عشّاق الفتن هجموا على الكاظمية ـ بعد احتلال السلطان مراد ـ فنهبوا ما شاؤوا، وكان ممَّا نُهب قناديل من الذهب والفضة وجميع ما كانت تضمه الروضة مما خفَّ حمله وغلا ثمنه.

ثم ينتهي القرن الحادي عشر وليست لدينا أية معلومات أخرى عن المشهد مطلقاً .

\* \* \*

ويدخل القرن الثاني عشر وينتهي أيضاً والمصادر غافلة عن المشهد وما يجاوره كلَّ الغفلة، وليس لدينا من الأنباء إلا إرسال نادر شاه مع أحد أمرائه هدايا ثمينة للعتبات المقدسة في العراق في سنة ١١٥٣هـ،

العراق بين احتلالين: ٢٢٤/٤.

ولما وصلتْ هذه الهدايا إلى بغداد كتب الوزير دفتراً بها ثم سلَّمها إلى ممثل الحكومة الإيرانية ليوزِّعها على أماكنها المعيَّنة<sup>(1)</sup>.

كما أن من أنباء المشهد خلال هذا القرن ما رواه عبد الرحمن السويدي من أنَّ الوالي حسن باشا المتوفى سنة ١١٣٥ه قد جدَّد مُسَقَّف الإمام موسى الكاظم (ع) حين شاهده مشرفاً على الانهيار من تطاول الزمن وبلى الأخشاب<sup>(٢)</sup>. ولم يتَّضح لنا المقصود من كلمة «مسقَّف» ولعلَّه إيوان مسقَّف بالخشب.

#### \* \* \*

وفي سنة ١٢٠٧هـ بدأ العمل في المشهد الكاظمي على قدم وساق؛ تنفيذاً لأوامر آقا محمد شاه القاجاري بإكمال ما بدأه الصفويون في هذا المشهد. واشتملت هذه الأعمال على إنشاء المنائر الثلاث الكبرى التي رفع الصفويون سمكها إلى حدِ السطح، وكانت الرابعة مشيَّدة منذ عهد السلطان سليم ـ كما مر ـ ولكنها بلا سقف من فوق رأس المؤذن، فشيِّد لها بهذه المناسبة سقف كسقوف الثلاثة الأخرى الجديدة.

ومن تلك الأعمال أيضاً تأسيس صحن واسع يحقُّ بالحرم من جهاته الثلاثة الشرقية والجنوبية والغربية، ويتصل الجامع الكبير بالحرم من جهته الشمالية. وتمَّ تخطيط الصحن بمساحته الموجودة اليوم؛ وابتياع سائر الدور الواقعة داخل المخطَّط، وصُرفَتْ أموال طائلة لإرضاء مالكي تلك الدور، وبقيت دار واحدة في زاوية الجنوب الغربي لم يرض

- (۱) دوحة الوزراء: ٤٦.
- (٢) حديقة الزوراء: ٦٩.

صاحبها ببيعها، فظلت معترضة جدار الصحن من تلك الجهة وناتئة فيه حتى سنة ١٢٤٦هـ عندما داهم الطاعون العراق ومن جملته الكاظمية فأباد أهل هذه الدار بأجمعهم فيمن أباد، فعادت ملكيتها ـ شرعاً ـ إلى كبير علماء عصره الشيخ محمد حسن آل ياسين المتوفى سنة ١٣٠٨هـ، فأذن بإلحاقها بالصحن. ويروى أنه كان يدور حول هذا الصحن الجديد سور من الطابوق والجص يبلغ ارتفاعه نحواً من خمسة أمتار، وفيه من جهته الداخلية إيوانات صغيرة.

ولم تنقطع الأعمال العمرانية في المشهد بموت محمد شاه سنة ولم تنقطع الأعمال العمرانية في المشهد بموت محمد شاه سنة : التش باطن القبتين - سقف الروضتين - بماء الذهب والميناء وقطع الزجاج الملوَّن، ومنها : تزيين جدران الروضة كلها من حدًّ الطابوق الكاشاني الصفوي «الكتيبة» إلى أعلى الجدار المتصل بالسقف بقطع الزجاج الجميل المنبت على الخشب.

وكان من أبرز أعمال هذا الشاه تذهيب القبتين والمنائر الصغار الأربعة، وذلك لما جدَّد هذا الشاه تذهيب قبة الحسين (ع) بكربلاء، وبقي الذهب القديم فائضاً عن الحاجة، فنُقِل ـ بموجب فتوى شرعية ـ إلى الكاظمية، حيث أُعيد صقله وطليه على الطابوق المعدِّ لهذا الغرض؛ وأضيف إليه ما لزمت إضافته، وتمَّ هذا التذهيب في سنة ١٢٢٩هـ كما تحكيه أبيات فارسية مثبتة على القبة الكاظمية، ومادة التاريخ: «گنبد موسى بن جعفر بجهان زرّين شد».

وتوجد طابوقة أخرى عليها شعر فارسي في آخره تاريخ نصه: «بتاريخ تاريخ تعمير شد»، وهذا يوافق سنة ١٢١١هـ، وهي سنة التذهيب الأول لقبة الحسين (ع) الذي أبدله فتح علي شاه وفاءاً لنذر كان التزم به، وقد نُقِلَت هذه الطابوقة الذهبية ذات التاريخ مع باقي الطابوق إلى الكاظمية وجُلِيَتْ ووضعتْ على القبة من دون التفاتٍ إلى ما تحمله من تاريخ.

ومن الأعمال التي تمَّت في أواسط القرن الثالث عشر ـ ولم نعرف السنة على وجه التحديد ـ تجديد بناء البركة التي كانت تقع في أواسط الصحن الشرقي ـ وكانت والدة السلطان سليم هي المؤسسة لها كما مر -. وقد تمَّ تجديدها من ثلث أموال الحاج محمد باقر البهبهاني تنفيذاً لوصيته، وأشرف على التجديد صهر صاحب المال ووصيه الحاج عبد المطلب البهبهاني.

وفي سنة ١٢٥٥هـ غُنِّي الإيوان الصغير الذي يُشرع صفيه باب الرواق في (الطارمة) الجنوبية بالذهب، وكان ذلك بنفقة منوچهرخان الملقب بمعتمد الدولة أحد رجال الحكومة الإيرانية، وقد توفي نحو سنة ١٢٦٠هـ.

\* \* \*

وفي سنة ١٢٥٥هـ أيضاً أهدى السلطان محمود الثاني إلى المشهد الكاظمي «الستر النبوي» وهو من السندس المطرَّز، فأُسدل على الضريح في ليلة القدر من شهر رمضان من السنة المذكورة، وأُرِّخ بجملة «جاؤوا بأشرف ستر»، وشارك الشعراء بقصائد عامرة في تمجيد هذه المناسبة، فمنهم عبد الغفار الأخرس الذي يقول:

ب ويا مَنْ هدى هُذاه العبادا حَيٍّ هذا النادي وهذا المنادى وأتييناك سيدي وُقادا واحتشاماً وهيبةً وانقيادا وبه كانت المطايا تَهادى قاطعاتٍ دكادكاً ووهادا»

أنْ ترقى بالله سرعاً شدادا عــطّـرتْ فــى ورودهـا سغــدادا شرف البَجَيد بيورث الأولادا قدعرفنا التكوين والإيجادا ولقد كنتم بها أفرادا ما اتمن الله والأرض الله زادا واكتحلتُمْ من القيام السهادا مَـهَـدَ الأرضَ سلطوةً والبلادا وسطا سطوة الأسود جهادا بل بهذا من القديم أرادا يستسوالسي الأرواح والأجسسادا تُم بعزٍّ يصاحب الآبادا قد صعدتم بالفخر سبعاً شدادا مُ رجالٌ لم يبرحوا أمجادا مثلما تفضل الظبا الأغمادا ولو أنَّ البحار صارت مدادا ومسعساذا إذا رأيسنسا السمسعسادا ما حوى قبط صدرُهُ الأحقادا خا إلى بابك الرفيع القيادا نرتجي الوعد نختشى الإيعادا ج يسرجّي بسفسطسك الأمسدادا هو طوراً مشنبي وطوراً فرادي زودونا من رفدكم إرفادا ببياض الغفران هذا السوادا

من نبعي قد شرَّف العرش لماً شرف في ثيباب قبر نبي ومزايا الفخار أورثيتموها أنتم علمة الوجود وفيكم ما ركنتم إلى نفائس دنياً وانقلبتم منها وأنتم أناس ولقد قمتُمُ الليالي قياماً إنْ يكونوا كما أذاعوا فَمَنْ ذا ومحا الشرك بالمواضى غزاة حيث إن الإليه يرضى بهذا فجزيتم عن أجركم بنعيم وابتغيتم رضا الإله ولا ذل أنتُم يا بنى الرسول أُناسٌ آل بيت النبيِّ والسادة الطهـ فضلوا بالفضائل الخلق طرآ ليس يُحصى عليهم المدحُ منّي أنتم الذخر يوم حشر ونشر كاظم الغيظ سالم الصدر عاف قد وقفنا لدى علاك وألقَيْ مَعَ أَنَّ الذنوب قد أَوْثَقَتْنا ومَـدَدْنا إلـيـك أيـديَ مـحـتـا ويكينا من الخشوع بدمع قد وَفَدْنا آل النبي عليكم بسواد الذنوب جئنا لنمحو وأغَضْنا الأعداءَ والإلحادا ومقامٌ يُسِرُّ فيه الفوادا وأنِلْنا الإسعاف والإسعادا كي ينال المنى بكم والمرادا منهلاً ما استُزيد إلاً وزادا ق سلامٌ يبقى ويأبى النفادا<sup>(1)</sup> وطلبنا عفو المهيمن عَنّا موطنٌ تنزل الملائك فيه أيها الطاهر الزكي أغِثْنا و«عليٌ» أتاكيا ابن عليً مستزيداً من فضلكم حيث كنتم فعليك السلام يا خيرة الخَلْ

ومنهم عبدالباقي العمري الفاروقي الذي يقول:

منها يلوح لنا الطرازُ الأوَّلُ ديباجة الشرف الذي لا يُجْهَلُ مجداً له انحطً السماك الأعزلُ فى لحده المدتَّقُرُ المُزَّمِّلُ يوماً على تلك الحظيرة يُسْبَلُ ما المسك ما نفحاتُه ما الصندلُ إذجاءه بشذا القميص الشمأل آثار جدَّكُمُ إلى الميكم تُنْقَلُ ومماته أستاره ليك تشمل عن بابها قد ضلَّ مَنْ لا يدخُلُ يُعطى الذي يرجو غداً ويؤمِّلُ إنجيل بل هذا القرانُ المنزلُ وافي على أيدي الملائك يُحْمَلُ عن أعين بالغي كانت تكحَلُ وزرٌبه رضوي ينوء ويذبانُ

وافَتْك يا موسى بن جعفر تحفةً رُقِمَتْ على العنوان من ديباجها كم جاوَرَتْ قبراً لجدِّك فاكتستْ وتقدَّسَتْ إذْ جلَّلَتْ جَدَثاً ثوى فاشتاق ستر العرش لو بمحلها نُشِرتْ ففاح من النبوة نشرُها أعطيتَ ما لم يُحْظَ يعقوبُ به طوبي لكم من وارثين فقد غدت شَمَلَتْكُمُ معه العبا بحياته هذا رواق مدينة العلم التى هذا كتاب مَنْ غدا بيمينه هذا الزبور وذلك التوراة وال هذا هو التابوت فيه سكينةٌ هذا هو الستر الذي كشف الغطا هــذا الإزار يُـحَـطُ عــن زوّاره

(١) ديوان الأخرس: ٧٩ ـ ٨١.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل باسين كَمَّة/المؤلفات

خفقت بأثواب الجلالة ترفل فبدت على الزَّوْرا ضحيّ تتنزَّلُ من أجنح نُشِرتْ وَطَتْها الأرجلُ ألمرسلون بها غداً تتوسَّلُ وتفرَّسوا بقبولهم فترجَّلوا رِجلُ ابن عمرانٍ بها لا تنعلُ وجدوا منار هدئ يشت ويشعل فغشاهم النور القديم الأول إذ شاهدوا منك الضريح وهلَّلوا وتبوقًعوا وتبخضّعوا وتبذلُّها قد توَّجوا فيها الرؤوس وكلُّلوا منك الإغاثة في الشدائد تسألُ وحفيدها هذا الإمام الأفضار تسعى ونحفد بل نطوف ونرمل بمماته في قبره لا يُسالُ وتكرَّموا وتفضَّلوا وتقبَّلوا ريح الصبا غصناً وهبَّتْ شمألُ() لمما به ساروا وأعلام لهم باهى الإلهُ بهم ملائكةَ السما من تحت أخمص زائريه كم لها وأتوا لبابك يحملون وسبلة نزلوا على الجرعاء من وادي طوى وتقدَّسوا بحظيرة القدس التي شَاموا السَّنا من قبَّتبْك وعنده فتهافتوا مثل الفراش وأحدقوا قد سبَّحوا لما أتوك وكبَّروا وتزاحموا وتراكموا وتوسَّلوا جاؤوك في آثار رحمة ربهم فاقبل هدية أُمَّة الهادي التي بضجيع حضرتك الجواد محمد يا كعبة الإسلام حول ضريحكم وحياتكم مَنْ كنتم سُؤْلاً له فترحموا يا آل بيت المصطفى صلَّى الإلهُ عليكم ما رنَّحتْ

ثم نظم عبد الباقي العمري قصيدة أخرى يمدح بها الإمامين (ع) ويصف ما شاهده في مشهدهما «من محاسن المعلَّقات والقناديل الزاهيات ونفائس السرادقات»؛ قال فيها:

حضرةُ الكاظمَيْن منها المرايا قد حكتْ قلبَ صَبَّ أهلِ الطفوفِ صَبَغَتْها يدُ التجلّي بكفٌ كبرتْ عن تشبيهها بالكفوفِ

(۱) ديوان العمري: ۱۱۳ ـ ۱۱٤.

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

ورَوَتْ عن غدير خمِّ صفاءاً فتراءتْ لطرفيَ المطروفِ من قناديل عسجدِ زيَّنوها بصفوفِ تلوح إِثرَ صفوفِ رسمُ تعليقها الأنيق تبدّى كسطورِ منضودة من حروفِ روضة للصدور فيها ورودٌ بأكفَّ الألحاظ ذات قطوفِ كلما زرتُها أقولُ لعيني: هذه كعبة الجلال فطوفي<sup>(1)</sup>

وفي سنة ١٢٦٩هـ كان من جملة محتويات المشهد ثريًا من البلور معلَّقة بسلسلة جميلة تظلِّلها سرادقات من الديباج، وقد وصفها عبدالباقي العمري بقوله:

مقامُ الكاظمَيِن سماءُ مجدِ مسردقةٌ بديباج الجلالِ أمام الفرقدين بها الشريّا معلّقة بعرنين الهلالِ<sup>(٢)</sup>

وفي سنة ١٢٦٩هـ أيضاً فتح بابٌ جديد في المشهد، ولا نعلم موضعه على وجه التحديد، فقد ورد على ظهر كتاب مخطوط بمكتبة الخلاني ببغداد بيتان بهذا الشأن لعبد الحميد الكاظمي؛ هما:

فيا زائرا بالقصد موسى بن جعفر ويا سالكاً بالسير خير المناهج ألا فاطلب الحاجات يُمْناً مؤرخاً (فقد فُتِحَتْ باليمن بابُ الحوائجِ)

وفي سنة ١٢٦٩هـ أيضاً شيَّد الفريق سليم باشا بنيَّة كانت قد خربت في وسط الصحن من زاويته الجنوبية الشرقية عرفت باسم «وُلْد الكاظم»، وأرخ هذا العمل عبد الباقي العمري بقصيدة في آخرها تاريخ، تثبت نصَّها :

«فريق» جُند النصر سمح اليدَينُ أعني «سليم» القلب من كلُّ رَيْنُ
آثارُه أنوارها قد بَدَتُ باهرةً تزهر بالقبتين

- (١) ديوان العمري: ١١٦ ـ ١١٧.
- (٢) ديوان العمري: ١٣٥، ويراجع ص١٣٧ منه.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تشة/ المؤلفات

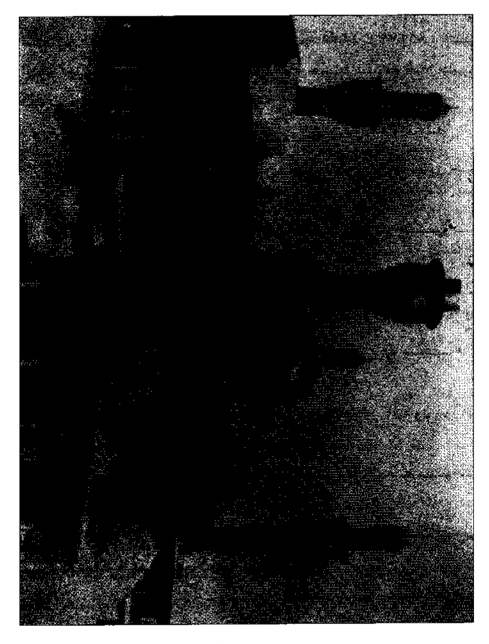
فأشرقَتْ في حضرة النيِّرين سلالة السبط الإمام الحسين أشرف مَنْ صلَّى إلى القبلتين بل إنَّ ما شاهده فرضُ عَين ببذليه التبر ونقد اللجين من ربِّه القربةَ من غبر مَسْن جزى به مستوجبَ الحُسْنَيَين (شاد سليمٌ مرقد الفرقدينُ)() 3771 = PF71a

إذ شاد ما كان بها دائراً شبلئي جناب الكاظم المرتجي عترة طبه المصطفى أحمد لمماً رأى تسعم يرهما واجباً بنى - بطوع - لـهـمـا مـرقـداً فأخلص النيية يرجو بها جزاه ربسی عستهما خبر آمیا بعون أصحاب العبا أرّحوا

وقد وهي إذ هُدً معهم ورُهُ مُثابُ فعل الخير مأجورُهُ من فَرَقٍ فُرِق مَ أنسام والأيسام مسأم ورأه أصَــة أسـماع الردى صورُهُ مدى المدى لم يُمْحَ مسطورُهُ فالدهر بالإحسان مغمورة سما على هام السما سورة أرَّخْتُهُ (قد تـمَّ تعميرُهُ)(٢) 1779هـ

كما نظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدة بهذه المناسبة قال فيها: مُذْ هدمت أيدي البلي وكنَّهُ أشار فى تىعىمىيرە ماجىد «فريقُ» جيش منه جيشُ العدى أميرُ جيش المَلِكِ المالكِ الـ سلطاننا «عبد المجيد» الذي سلطان عدل حكمُهُ نافذٌ قبد غيمير البدهيرَ نبدى كيفِّيه وعــمَّـر الأرجـاءَ فـى عَــدْلِـهِ عـــمَّــره بــعــد خــرابِ وقــد مذتم تعميراً وقام البنا (يراجع الشكل رقم \_ ١٥ \_)

- (۱) ديوان العمري: ۳۲٦ ـ ۳۲۷.
- (٢) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٢٧.



الشكل رقم (١٥): «صورة بنيَّة أولاد الكاظم (ع)».

وأهدى السلطان عبد المجيد خان بن السلطان محمود العثماني مشكاتين للمشهد الكاظمي خلال فترة حكمه ١٢٥٥ \_ ١٢٧٧هـ، فنظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدة بهذه المناسبة، وخمَّسها الشاعر الملَّا داوود الطوسي، ومما قاله الكاظمي في قصيدته: لُيَيْسِلاتُ وصل عَمَّ نسشراً عبيرُها وساعات لهو تمم بشرا سرورها أعادلنا عهد التصابى نعيمها ورَدَّ لسنا شرخ الشباب حسبورُهما ينتم سناها بالصباح كأنما دجم السلبيل سر حست مشه سدورها کَانْ قبد تیراءت نیار میوسی فیأشی قیتُ بسهسا الأرض طبراً حسبت شببَ سبعب ه صباح الهدى المبسوط موسى بن جعفر وشمس الندي المنشور في الكون نورها أجراد السمعدالي تسحست ظبل قسبابيه فسطسال سسمسواً كسلَّ طهول قسص به اطلاً مادت أركانه وبسسبيطيه وقامت مبانيه وشيدت ق مدد الطهر الجواد الذي له أياد عسلى جسيد السنوال خسطسيرها فسهم مبدأ الفيض القديم وختمه بهم لبس الدين المهابة وارتدى سنا شمس عزٍّ لا يغيبُ سفورُها

كما لبست مستطرف العز أمَّة مجيرُ العلى "عبد المجيد" مجيرها بسلطنة عمَّتْ بأنعمها الشرى ودار على السبع الأقاليم سورها رأى بِرر آل الله فرريمة وبالود في القربى حريٌّ جديرُها فأرسل مشكاتين للخلد زينة وستراً لحور العين منه خدورها وأهدى مصابيحاً أضاءت وإنما أشار إليها في الكتاب مشيرها وأستار عرش الله قدماً ستورها<sup>(1)</sup>

وفي عام ١٢٧٠هـ أرسل ناصر الدين شاه القاجاري ملك إيران أحد علماء عصره المعروفين وهو الشيخ عبد الحسين الطهراني المشتهر بلقبه «شيخ العراقين» إلى العراق للإشراف على تنفيذ مخطط عمراني واسع للعتبات المقدسة من تجديد وإصلاح وتجميل، وخوَّله التخويل الكامل في الصرف والتصرف.

وبدأت الأعمال العمرانية في المشهد الكاظمي سنة ١٢٨١هـ بعد انتهاء أعمال العمران في كربلاء وسامراء. وكان من جملة ما حصل عليه المشهد إحكام أسس جدرانه من قعرها المتصل بالماء إلى الأعلى، وتجديد الواجهة الخارجية من جدران الحرم، وتغشية الجدران بالطابوق

ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٢٦؛ ويراجع: ٣٥١ ـ ٣٥٣ منه.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كلَّهُ/ المؤلفات

الكاشاني، وتأسيس دكَّتين كبيرتين أمام الحرم متصلتين به من جهتيه الجنوبية والشرقية وتبليطهما بالمرمر، وبناء مداخل في أطراف هاتين الدكتين لإيداع الزائرين أحذيتهم وأماناتهم فيها.

ثمَّ تمَّ اختيار الدكة الشرقية لرفع سقفٍ عليها يقوم على ٢٢ عموداً خشبياً، وأطلق على المجموع اسم «طارمة باب المراد».

ثمَّ ذُهِّب الإيوان الكبير الواقع في وسط «الطارمة» الشرقية بما زاد من الذهب الذي ذُهِّبَتْ به قبة العسكريين (ع) في سامراء<sup>(١)</sup>.

وانتهى العمل في كل ذلك سنة ١٢٨٥هـ.

وقد نظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدة بمناسبة بدء تنفيذ هذه الأعمال قال فيها:

أضحتُ بساحتها الأملاكُ قائمة تدعو لمبتهل للهِ بحَّاءِ وكم من الملأ العالمين من فِرَقٍ توَقُّهما كلَّ إِصباحٍ وإِمساءِ بها أصاب الأماني كلُّ ذي أمَلٍ منَّا وعنَّا أزالت كلَّ غمَّاءِ وجاوزتْ قببَ الأفلاك في قمم قبابُهم حين جازت شأو جوزاءِ & & &

ويقول في ختامها مؤرخاً عام الشروع في العمل: قال للمنيبين رشداً من مؤرّخِهِ (نادوا المهيمنَ هذا طورُ سيناءِ)<sup>(٢)</sup> ١٢٨١هه

وفي أثناء هذه الفترة نُصِب أول بابٍ فضي في المشهد؛ وهو

- (۱) رحلة ناصر الدين شاه:
- (٢) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٨ ـ ٣١.

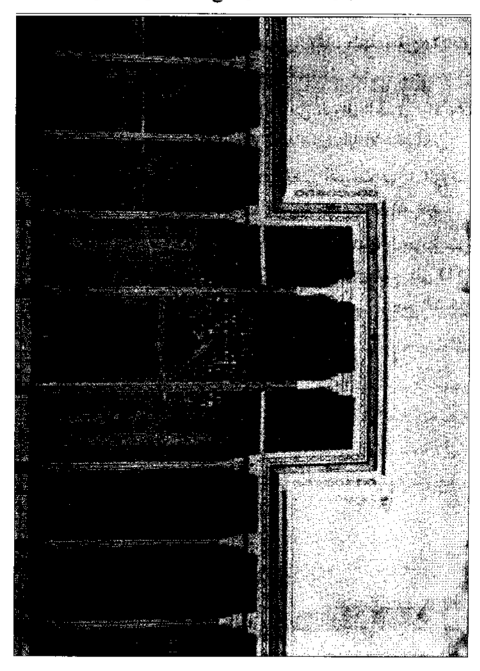
الباب الواقع بين الروضة والرواق الجنوبي، وكان ذلك سنة ١٢٨٠هـ، وقد تبرَّع به الأمير أبو المظفر الملقَّب بالعماد.

ثم نُصِب الباب الفضي الثاني الواقع بين الرواق الجنوبي والإيوان القبلي سنة ١٢٨٤هـ وقد تبرع به الحاج السيد ميرزا بابا الاصطهباناتي.

ونُصب في نفس العام السابق باب فضي آخر يقع بين الروضة الكاظمية والرواق الشرقي، وقد تبرع به محسن خان بن عبدالله خان.

وفي سنة ١٢٨٤هـ بدأ العمل في تشييد سقف للدكَّة الجنوبية على نفقة الحاج حسين الچرچفچي البغدادي<sup>(١)</sup>، وقد قام السقف على (١٤) عموداً من الخشب، وتم العمل فيه سنة ١٢٨٥هـ (يراجع الشكل رقم ١٦).

(١) هو الحاج حسين بن الحاج حسن البغدادي الملقب بالچرچفچي، من تجار عصره المشاهير، وكان ينوي القيام بتشييد الصحن الكاظمي من ماله الخاص ولكن الأجل لم يمهله، وكان عقيماً لم يعقب. سافر إلى سوريا سنة ١٢٣٨ه وسكنها (١٤) عاماً فراراً من مظالم والي بغداد داوود باشا وضرائبه المجحفة على التجار. توفي سنة ١٢٨٥ه أو ٨٧ عن عمر تجاوز المائة، ودفن في المشهد الكاظمي في الإيوان الذي شيده (طارمة باب القبلة) على يمين الداخل إلى الرواق القبلي.



الشكل رقم (١٦): «صورة طارمة القبلة».

ويقال إن مجموع نفقة العمل بلغ مائتي ألف بيشلك تركى. وأرخ الشيخ جابر الكاظمي بدء العمل بقصيدة جاء فيها: طورُ موسى هذا وفيه تجلَّى للعيون النورُ القديم عيانا لم يزل للملا محطَّ رجاء فيه تُعْطى الأمانَ والإيمانا دونه النبيران فيضلا وشانا قد تسامی بالنبِّرَیْن مقاماً وبفضل من الحسين «حسينٌ» شادمنها يجوده الأركانيا موئل المأثرات خدن معال لم نجد في العلى لها أخدانا ويقول في ختامها مؤرخاً: قلْ وبالواحد المهيمن أرَّخ (قد أرانا الحسب خلداً عبانا)() ATTAE = 1748 + \ كما أرَّخ انتهاء العمل بهذه المقطَّعة: هذا بسناء قد سما هام السما وطيال أعيلاهيا عُيلاه عيظَه بـــنــيِّـــريـــن مـــن ســـنــا نـــورهـــمــا قسد أشسرق السدهسرُ وكسان مسطسلسم همما المجموادان الملذان قمد سدا لــدى الــوجــود كــلُّ جــود مـــنــهــمــ مسن الألسى بسهسم بسرى الله السمسلا والأرض قامت واستقامت بهما ومستنبههم السدهم أضباء نبورة وابستدأ السفيضسل بسهسم واخستستسمسا

(۱) ديوان الشيخ جابر: ۳۱۹ ـ ۳۲۰.

قـومٌ عـلـى جـودهـم الـوجـودُ قـد عـاش وقـام فـيـهـم وقُـومـا شـاد «عـلـيِّ»<sup>(۱)</sup> شـمَكَهُ إذ بـذل الـ حسبين مالاً عـنـد ذي الـعـرش نـما وسَعْيُ ذا «المهدي»<sup>(۲)</sup> و«الهادي»<sup>(۳)</sup> مع «الـ عبَّاس» و«الـصـالـح»<sup>(٤)</sup> طـال مـغـنـما ومُـذ سـما والـشـجـو ذاب قـلـبُـه أرخـتُه (عـرشٌ بـه الـعـرش سـمى)<sup>(٥)</sup>

\* \* \*

وفي سنة ١٢٨٤هـ زخرفت «طارمة باب المراد» بالزجاج. وقد أرَّخ الشيخ جابر الكاظمي ذلك في مقطعتين، يقول في أولاهما: وإيران صف مرآة حسترى على الأفلاك فُضِّل بالضياء

- (٢) هو الحاج مهدي الاستربادي المولود سنة ١٢١٩ه والمتوفى سنة ١٣٠٨ه. كان من وجوه التجار الأخيار المعروفين بالصلاح والاستقامة، وكان يسكن الكاظمية. ولاشتهاره بالصلاح وكاه الأمير فرهاد ميرزا القاجاري الإشراف على تعمير الصحن الكاظمي ـ كما سيأتي ـ بمشاركة أخيه الحاج عبد الهادي.
- (٣) هو الحاج عبد الهادي الاستربادي المولود سنة ١٢٢١ه والمتوفى في شهر رجب سنة ١٣١٦هـ، وكان تاجراً معروفاً بالورع والتقوى كأخيه السالف الذكر. ساهم في كثير من المشاريع الخيرية، وشارك أخاه في الإشراف على عمارة الصحن الآتية الذكر وبذل في سبيل ذلك من الجهد والتعب ما لا يخطر ببال، وكان يسكن الكاظمية، وما زالت داره عامرة معروفة حتى اليوم.
  - (٤) العباس والصالح معماران مباشران للعمل.
- (٥) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٣٠٦. ومجموع التاريخ ١٢٨٨ وينقص منه ثلاثة بإسقاط الجيم التي هي قلب الشجو أي وسطه. وسما بالألف المقصورة خطأ، ولكننا لا نستطيع تصحيحها لأن التاريخ يعتمد عليها.

وفي مرآته التكوين طررًا فرخرف وزيَّنه كرامٌ «محمدٌ الحسينُ» أخو المزايا وفيه سعى أخو كرمٍ همامٌ إلى أن يقول:

لموسى والجواد السبط سبطيُّ هما نجما الهدى بحرا الأيادي صفا كضمير مشرعه فأضحى وأقصى الوجد زال فبأرخوه

ويقول في الثانية: طال ذا الإيوان كيواناً كما وتعالى في المعالي رفعة زيَّنَتُهُ بنتُ سلطان به من كرام بهم المجدُ سما قام في إتمامه الندبُ «محمدً» ال حسبه فضلاً ومجداً طال بل ويقول في ختامها:

وانتفى أقصى العنا إذ أرَّخوا

 ديوان الشيخ جابر: ٣٥، وقد اعتبر تاء (مرآة) ٤٠٠، وذلك خلاف المصطلح عليه بين أرباب هذا الفن.
 ديوان الشيخ جابر: ٢٨٣.

تراءى لىلىعيون بىلا غيطاء سموا بعلائهم قِمَمَ العلاءِ سليلُ الأكرمين ذوي الإباء حوى شرف التكرُّم والوفاء

رسول الله خير الأنبياء هما بدرا العلى شمسا السناء يضاهي الشمس نوراً بالضياء (أراه شبة مرآة السماء)<sup>(1)</sup> الالا - ع = ١٢٨٨

من جنان الخلد فاق الغُرَفا

بابنئى الطهر النبى المصطفى

حازت الهند نعيماً وصفاً واغتنى الدهر بهم بعد العفا زاكي «الحسين» ذو الوفا حسبه ربَّ البرايا وكفى

(شابَهَ العرشَ صفاء بالصفا)<sup>(۲)</sup> ۱۲۸۵ – ۱ = ۱۲۸**۵ه**  وفي سنة ١٢٨٤هـ أيضاً فتح باب جديد للمشهد مغلَّف بصفائح الفضة، ولم نعرف موقعه على التحديد، ولكنه أحد البابين الذين مرت الإشارة إليهما، وللشيخ جابر الكاظمي ثلاث قصائد بهذه المناسبة يقول في أولها:

وفيه نهجُ الهدى والحق قد وضحا بحرانِ كلٌّ على الأكوان قد طفحا زال الدجى وتجلَّى الرشد واتضحا معالمٌ للندى منها الهدى نفحا شمسُ النهار فيحمي تبرها المِنَحا جنانِ خُلدِ بها الإسلام قد مُنِحا والمؤمنون وأملاك السماء ضُحى من دهرنا ضاق ما قد كان منفسحا فضلُ المهيمن عنَّا قط ما برحا (بابٌ لبابَيْ إله العرش قد فتحا)<sup>(1)</sup> بابٌ لبابَيْ إله العرش قد فُتِحا لروضةٍ من رياض الخلد حلَّ بها لعرش فضل به شمسا عُلى بهما بابٌ لبابَيْ علوم منهما عُلِمَتْ من فضةٍ صيغ وَدَّتْ أن تذهِّبَهُ بفتحه فتحوا باب الرشاد إلى بفتحه فتحوا باب الرشاد إلى بفتح مُهديه وسع الكون ضاق كما بمنتهى الرشد نادِ يا مؤرخه بمنتهى الرشد نادِ يا مؤرخه

ويقول في الثانية: لقد فتع الإقبال باباً إلى الهدى به قد هدى الله المصف لَّ وأرشدا لحضرة قدس شرَّف الله تربَها فسعاد ثراها للملائك معبدا ملائكة الرحمن إذ وكِّلوا بها لزوَّارها قالوا - ادخلوا الباب سُجَّدا

(۱) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ١٤٦ ـ ١٤٧.

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

حَوَّتْ فلكَيْ محدد وقطبَيْ مآثر وبحرَيْ ندى بحرُ الندى منهما اجتدى سمائيْ عُلىَ شمسَيْ ضحىً قمَريْ دجى يَدَيْ قمر سيفَيْ قضاً ساعِدَيْ ردى إسامين من فخريهما كلُّ مفخر إسامين من فخريهما كلُّ مفخر جوادَيْن قد عمَّ الوجود نيداهما تولَّد ما بيين الورى إذ تولَّدا جوادَيْن قد عمَّ الوجود نيداهما بنى بابها بابُ المعالي ولم يزلْ فأضحى به جيد الزمان مقلَّدا بنى بابها بابُ المعالي ولم يزلْ سَعَتْ فأقامَتْهُ مساعٍ حميدةً لقد شكر الربُ الجليل لها يدا.. إلخ<sup>(1)</sup>

ويقول في الثالثة: بابٌ لسبابَيُ إله السعرش قد شُرِعا به لنتهج الهدى أضحى الملا شَرَعا بابٌ سما مجدُهُ مجدَ السماء ومن جدوى جوادَيْهِ ينبوعُ الغنسى نبعا بابٌ إلى جنَّةٍ يهدي الملا وإلى روضٍ به الطهر موسى والجواد معا من فضةٍ طُبِعَتْ من صفو كلٌ صفاً

(۱) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ۱۷۸ ـ ۱۷۹.

أقسام فسيسه الإمسامسان السلسذان سسنسا نورَيْهما في الجهات الست قد سطعا<sup>(۱)</sup> ٢ ٢ ٢

وفي ١٤ شعبان سنة ١٢٨٧هـ زار الكاظمية السلطان ناصر الدين شاه ملك إيران، واستقبل من قبل الرأي العام استقبالاً حافلاً، واجتمع في الحرم بفقهاء عصره الذين ذكر السلطان أسماءهم في رحلته المطبوعة، وعدًّ في طليعتهم جدنا الشيخ محمد حسن آل ياسين المتوفى سنة ١٣٠٨هـ.

وفي سنة ١٢٩٤هـ نُصِب الباب الفضي الرابع، وهو الباب الواقع بين الرواق والطارمة الشرقية، وقد تبرَّع بفضته الأمير فرهاد ميرزا القاجاري.

وفي سنة ١٢٩٦هـ تطوَّع الأمير حسام السلطنة بن عباس ميرزا ـ أخو فرهاد ميرزا ـ بإنفاق ما يلزم لتجديد ما سقط من الطابوق الذهبي من القبتين والمنائر. وإلى ذلك أشار الشيخ جابر الكاظمي بقصيدته التي نظمها بمناسبة تجديد عمارة الصحن:

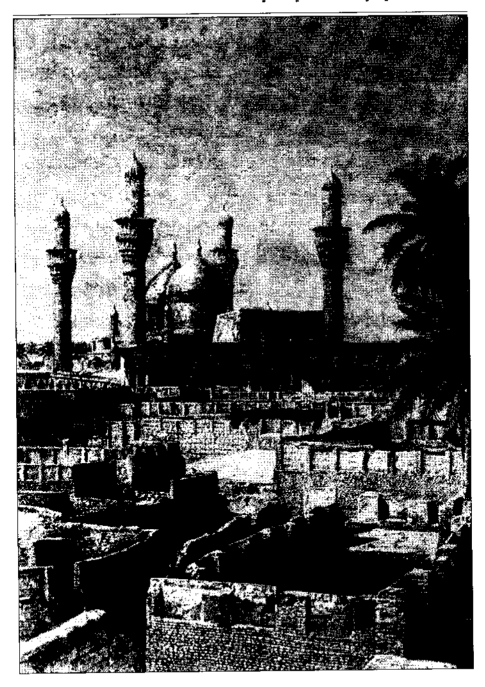
شاد «فرهاد» سورها و«حسام» المجود منها قد جدًد الآثارا ذاك قد سور الجنان وهذا قد طلى القبتين فيها نضارا<sup>(٢)</sup>

وكانت مدام ديولا فوا قد شاهدت القبب قبل إصلاحها ووصفتها بقولها: «وإن أقساماً من القبب المذهبة تبدو متهدمة تشوه منظرها الجذاب»<sup>(٣)</sup>. ثم أردفت ذلك بصورة كان المهندس الأفرنسي المسيو موكيل قد التقطها، (يراجع الشكل رقم ١٧).

- (١) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٥٣.
- (٢) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٢٣. وقد نسب هذا التذهيب في تاريخ الإمامين
   ٧٨ للأمير فرهاد ميرزا، وهو التباس.
  - (٣) رحلة مدام ديولافوا ـ طبعة البصري ـ: ٩٧.

1 ...

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني



الشكل رقم (١٧): «المشهد الكاظمي في أواخر القرن الثالث عشر الهجري».

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل يامين ﷺ/ المؤلفات

ويشرف القرن الثالث عشر الهجري على الانتهاء وقد انتهت سائر الإصلاحات المطلوبة في المشهد بروضته وأروقته وإيوانيه «طارمتيه»، وأصبح آية في الفن والجمال والإبداع والإحكام، فلا غرو إذا ما اتجهت الأنظار إلى ضرورة تجديد بناء الصحن، لأنه بشكله ذاك لم يكن يتناسب مع فخامة الحرم، خصوصاً وأنه كان مترباً بلا تبليط ولا رصف، وأن سوره من الطابوق العادي، وأن القبور فيه متطامنة يتعثر فيها الماشي، وبركة الماء في وسطه من الجهة الشرقية تغمر الأرض حواليها بالطين والوحل، وليس فيه موضع يستفاد منه للصلاة سوى دكة كبيرة في شمالي الجهة الشرقية تقام فيها صلاة الجماعة.

وتطوَّع الأمير فرهاد ميرزا القاجاري<sup>(١)</sup> ـ عم ملك إيران ناصر الدين شاه ـ للاتفاق على هذا المشروع الضخم الكبير، ووكَّل اثنين من تجار الكاظمية الأخيار هما الحاج عبد الهادي والحاج مهدي الإسترآباديان المارَّا الذكر للقيام بهذه المهمة، وأذن لهما في التصرف المطلق.

وقد اشتمل التعمير على ما يأتي:

(١) هو فرهاد ميرزا بن عباس ميرزا بن فتح علي شاه القاجاري: الحاكم الإيراني الكبير. صاحب المؤلفات القيمة وقد طبع بعضها. ولي حكومة إقليم فارس مرتين، وفي سنة ١٢٨٩ه فوض إليه ابن أخيه ناصر الدين شاه نيابة الملك عندما صمم على التجوال خارج إيران. وفي سنة ١٢٩٤ه ولي حكومة كردستان الإيرانية. توفي سنة ١٣٠٥ه في طهران ونقلت جنازته إلى الكاظمية سنة دالايرانية. توفي سنة ١٣٠٥ه في طهران ونقلت جنازته إلى الكاظمية سنة يحملها أربعة من الحمالين إلى مقابر قريش مواساة للإمام موسى بن جعفر (ع)، ولكن الفقيه الشيخ محمد حسن آل ياسين لم يأذن بتنفيذ هذه الوصية لما تستلزمه من إثارة الحزازات بين طوائف المسلمين، وأمر بأن يُزار بنعشه مشهد العسكريين بسامراء ثم يحمل منها إلى الكاظمية فلا تمر جنازته ببغداد ولا يبقى مورد من إثارة الحزازات بين طوائف المسلمين، وأمر بأن يُزار بنعشه مشهد العسكريين من إثارة الحزازات بين طوائف المسلمين، وأمر بأن يُزار بنعشه مشهد العسكريين من إثارة الحزازات بين طوائف المسلمين الداخل إلى الصحن الشريف مورد من جهة باب المراء.

- أ بناء سراديب منظمة لدفن الموتى في ساحة الصحن وإيواناته
   وحجراته.
  - ب \_ تذهيب المنائر الأربعة الكبرى من حدٍّ وقوف المؤذن إلى قمتها .
- ج تشييد سور مرتفع للصحن يتكون من طابقين: يشتمل الأرضي منهما على غرف وإيوانات صغيرة مبلطة بالمرمر ومزينة جدرانها بالطابوق الكاشاني المنقوش، وفي أعلى هذا الطابق كتيبة قرآنية رائعة تدور حول الصحن كله. أما الطابق الثاني فهو عبارة عن سطوح الطابق الأول وسياج يرتفع عالياً من الجهة المباشرة لخارج الصحن وغرف متفرقة غير متصلة يعتمد عليها سياج هذا الطابق، وفي أعلى ذلك السياج كتيبة قرآنية تدور حول الصحن كله. أما الطابق الثاني فهو عبارة عن لخارج الصحن وغرف متفرقة غير متصلة يعتمد عليها سياج هذا الطابق، وفي أعلى ذلك السياج يرتفع عالياً من الجهة المباشرة لخارج الصحن وغرف متفرقة غير متصلة يعتمد عليها سياج هذا الطابق، وفي أعلى ذلك السياج كتيبة قرآنية تدور حول الصحن كله. وفي أحلى ذلك السياج كتيبة الشمال الغربي لصحن المراد الصحن خله، الشرقي ما نصه: «كتبه تراب أقدام الزائرين نصر الله المشهدي خادم الروضة الرضوية سنة ١٢٩٨».
- د تأسيس قاعدتين ضخمتين في سطح الطابق الثاني من الصحن فوق البابين الرئيسين في جانبي الشرق والجنوب لنصب ساعتين كبيرتين عليهما. وكان الوزير دوست محمد خان قد أهدى عام زيارته للعراق صحبة ناصر الدين شاه سنة ١٢٨٧ه ساعة كبيرة، ولما لم يكن لها موضع تنصب فيه فقد بقيت في المخزن حتى شيدتْ قاعدتها في هذا التعمير فنُصِبت سنة ١٣٠١ه، وهي القائمة حتى اليوم في الجهة الشرقية، ثم أهدى الحاج محمد القائمة حتى اليوم في الجهة الشرقية، ثم أهدى الحاج محمد الأولى وضعت على الباب القبلي؛ وكان ذلك سنة ١٣٠٢ه.

وعلى أيِّ حال، فقد بدأ العمل في عمارة الصحن يوم ١٧ ذي القعدة ١٢٩٦هـ، وتم بجميع ما فيه في ١٧ ربيع الأول سنة ١٣٠١هـ، واحتفل الرأي العام بهذه المناسبة لمدة ثلاثة أيام، ويقال بأن مجموع نفقات هذه العمارة بلغ مائتي ألف ليرة عثمانية.

وتبارى الشعراء بالمشاركة في هذه المناسبة الغراء بقصائدهم وروائعهم؛ وكان منهم السيد حيدر الحلي وهذا نص قصيدته:

فايق يا صحن آهلاً معمورا وليهذى الأنبوار تيزداد نبورا به عليها كجنَّة الخلد سورا وبها يشرب العباد نميرا فُجِّرت من حواسدٍ تفجيرا إن يكن مفخرٌ فمنّى استعيرا مَن غدا فيهما الضراح فخورا سي يبدو فيك الصباح سَفورا شرَّفا بيت ربِّك المعمورا دُرَّتين استقلَّتا الشمس نورا منهما قبة السماء نظيرا شغ مسن نسوره وقسال : أنسيس ا ر يجلّى سناهما الديجورا نأ فأبدت عليهما التكبيرا فيه عذراء تستخف الوقورا فملت قلب مجتليها سرورا عمداً تحمل العظيم الخطيرا ممسكاها لآذنت أن تمورا وكفى بالجلال فيك خفيرا لهُ تعالى حجابَه المستورا

حزت بالكاظمين شأنا كبيرا فوق هذا البهاء تُكْسى بهاءاً إنسا أنت جَنَّةٌ ضرب اللَّ إن تكن فُجّرت بهاتيك عينٌ فلكم فيك من عيونٍ ولكنَّ فاخَرت أرضُك السماءَ وقالت: أتباهيين بالبضراح وعبندي بمصابيحي استضيىء فمن شم ولبيتى المعمور ربا معال لكَ فخر المحارة انفلقت عن وهسما قبيتان ليست ليكل صاغ كلتيهما بقدرته الصا حول كلٌّ منارتان من التب كبرت كلُّ قبةٍ بهما شأ فغدت ذات منظر لك تحكي كسعروس بدت بقرطي نيضار بوركت من منائر قد أقيمت رفسعست قسبسة السوجسود ولسولا یا لك الله ما أجلَّك صحناً حرمٌ آمنٌ بــه أودع الــلَّـــ عَبَقُ المسك من شذاه استعيرا ريح خُلْديَّةً فطابت مسيرا أنها جددت عليك المرورا أنَّها قبَّلت ثراك العطيرا أنت ماذا؟ لأحسنَ التحبيرا بهما الكون قد غدا مستنبرا ما أراني مدحت إلا الأثير ا لابس عسمران دكّ ذاك السطورا بة ليفرهاد فباستهارً سرورا طبيَّر اللَّهُ أهله تبطهيرا قــدر الله صــنــعَــه تــقـديــرا خرًّ منها ذاك العمادُ كسيرا لرأى ما استناه قدماً حقب ا ء من الفرس أولاً وأخب ا لا تـعـدوا بـهـرام أو سـابـورا عاد طرف الإسلام فيه قريرا لم يزل فيه ذكركم منشورا بن فأخلق بأن يباهى العصورا قال: كن أنت سيغه المنصورا ورث المملك تباجه والسريرا لو أنارت عشبة وسكورا تركت جَدَّ حاسديك عشورا ليس تغنى الملوك عنه نقيرا لم يلدن الإنسان إلا قتورا

طببت إمَّا ثبراك مسكَّ وإمَّا بل أراها كافورة حملتها ال كلما مرت الصباعرة فبتنا أين منها عطر الإمامة لولا كيف تحبيري الثناء فقل لي: صحف دار أم دارة نعيِّراها إِنَّ أَقِبْ أَرْضُبُكَ الأَثْبِرُ ثَراها أنت طور النور الذي مذ تجلّى أنت بيتٌ برفعه أذن اللَّ وغيدا رافعياً قبواعيدَ بسيبت خير صرح على يدى خير ملك تلك ذات العماد لو طاولته أو رأى هذه المبانى كسرى ولىنادى مستنيباً كلَّ مَنْ جا قائلاً: حسبكم بفرهاد فخراً قد أقرَّ العيون منكم بصنع وبهذا إلينا لكم شاد مجدأ وبعصر سلطانه ناصر الدي قد حمى حوزة الهدى فيه رتُ ملكٌ عن أبِ وعن حدًّ سيفٍ تحسن الشمس أن تُشبَّه فيه يا مقيل العثار تهنيك بشرى من رأى قبيل ذا كيعيميك عيمياً وسعت راحتاه أيام عصر

ضاحكات الوجوه تجلو الثغورا أنَّه كان كنزها المذخورا هكذا تبذل الملوك الخطيرا فسيكسى وَشْياً ويحيى قصورا فوق جدرانيه بدا مسطورا ذا البنا فيه فاغتدى منشورا خطَّه مذبرى البليغ زبورا لافتتان بسحرها أن تطهرا كيف منه نشرت روضاً نضيرا لسوى السيف لم يكن مستشيرا أظهر الصافنات تلك الحجورا واحتبى في العلى فكان ثبيرا وحجي راسخا وجودا غزيرا ونبدى كيفيه يسمية السيحيورا کم علیہ تطفَّلت کی تمیرا هادذاك القليل صاركتيرا حـرَّرَتْـهـا هــبـاتُـه تــحــريـرا عبرته الشعرى وكان صغيرا دون بحر فلا تسمّى العبورا فى سماطى نادى علاه وثيرا تخذ المكرمات فيه سميرا نشرت ميِّت الندى المقبورا فاحتلبها لبون جوددرورا لا تسلسوتساً ولا نسزوراً شسطسورا بتَّ أكرومةً تريك المعالى ذخر الفوز في مباذ أرَتْنا ونظرنا في بذله فهتفنا: قدكسى هذه المقاصر وشيأ صاح والطور وهم ذا وكتاب إنما الرقُّ مُهْرِقٌ خطٍّ وصفى لىك فى دفستيم سلحر ولكن فارو عنى سحَّارةَ الحسن واحذر وتحدثث بفضل فرهاد وانظر مستشارٌ في كل أمر ولكن في حجور الحروب شبٌّ وكانت قدحبا في الملا فكان غماماً ملئت بردتاه علماً وحلماً لأنفس جودكيفه بالغوادي بل من البحر تستمد الغوادي قلَّ في عصرنا الكرامُ وفي فر كم رقماب أرقمهما ورقماب إن رأيسًا نبهر السمجرة قدماً فسهلى السيلوم دونسه وقسفست مسن فرش السيريين كف الشريا وعليه اتَّكى بأعلى رواق وغدا باسطاً به كفَّ جودٍ ودعايا رجاء هاك بناني وتشطّر ضروعها حافلات

تدع القعب في يديك كسبرا لوجعلت العصا عضباً طريراً دك تُسمع مَنْ شئت حتى الصخورا بالقوافي مهتما وسشبا فيك تلقى الناس الهنا والحبورا بسلسدا طسيسبسا وربسا غسفورا رلمن فيهما غدا مستجب م وأكرم به أبياً غيورا س نفضن الدنيا وكانت غرورا أخذل الناس من أعدَّ نصب ا ل فيلا زال فيضيليه ميشيهورا ق ومن قبال غير ذا قبال زورا كم نشقنا بجوه كافورا وكفاك المخشئ والمحذورا ومن الفخر قد كساك حبيرا وله دانت القروم صغيرا مرخليقاً وبالشناء جديرا ف مقالاً فصلاً وعزماً مبيرا س إذا وجهه استهل منيرا بث وليو سياجيليثيه نيوءاً غيزيه إ أشمرا أنجما زهت وبدورا عنك ردًا باعَ الزمان قصيرا خطب فيها ويطلقان الأسيرا من رأى همة تشيد الطورا واتَّرك غيرها فستسلك زبونٌ وعملى العصب لاتبدر فأولى سعد قرِّط مسامع الدهر إنشا وعملي بملدة المجواديين عرَّجْ قل لها لا برحتِ فردوس أُنس ما نىزلىنا حىماكِ إلا وجـدنـا وإمامين ينقذان من النا وعليماً غدا أباً لبني العل وأغررا أذيسال تسقدواه لسلسنسا كم بسطنا الخطوب أيد أرتنا وطواها «محمدُ» «الحسنُ» الفع فهو في الحق شيخ طائفة الحَقْ طببت أهلا وتربية وهواءا قد حماك «المهدى» عن أن تضامى ومن الأمن مددَّ فوقيك ظلاً من يُسامى علاه شيخاً كبيراً لم نجد ثانياً له كان بالفخ غير «عبد الهادي» أخيه أخى السَّيْ واخى الشمس طلعة تبهت الشم واخي الغيث راحة تخجل الغير قسمرا سؤدد وفرعا معال حفظا فيك حوزة الدين إذكم واستطالا بهمة يأسران ال فبها شيَّدا معاً «طور موسى» موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ظنة/ المؤلفات

ومقاصير لو تكلُّفها الده بر لأعيبي عجزاً وأبدى القصورا محكمات البناء تنهدم الدن یا ویَبقی بناؤهن دهورا باشرا ذلك السبناء بسخبير لم يريدا إلا اللطيف الخبيرا فیہ کانا أعفَّ فی اللہ کفًا ووراء الغيوب أنبقى ضمبوا أجهداها في خدمة الدين نفساً شكر الله سعيها المشكورا أتعباها لتستريح بيوم فيه تلقى جزاءها موفورا ل\_ح إذ ك\_ان م\_ث\_لَـه م\_\_\_ ورا يعدل الحجَّ ذلك العملُ الصاً منهما فيه جنَّةً وحريرا وعسد اللهُ أن يُسعسدً لسكسلٌ أيها الصحن لم تزل للمصلّى ومن الذنب مسجداً وطهورا دمتَ ما أرست الجبال وبانيد لى ليوم يُدعى بها أن تسيرا تحسب اللفظ لؤلؤا منثورا واستطبها معطارة النظم منها لم أيّاً شذاه أذكى عبيرا() ختمت كافتتاحها فيك لاتع ومنهم الشيخ صادق الأعسم النجفي، ولم نعثر من قصيدته إلاَّ على البيت الأخير يخاطب به الإمامين (ع): خُذا بيدَيْ «فرهاد» في يوم حشرِهِ فقد تم عن سرٍّ بتاريخه «خُذا» ۱۳۰۱هـ ومنهم الشيخ جعفر بن الشيخ محمد حسن الشروقي، وهذا نص قصيدته: ألا ليت شعري ما تصوغ بنو كسرى أسوراً للموسى أم سواراً على الشِّعري وكيف من الوادي المقدس سوَّرتْ عملى طور سيناه بآيته الكبرى

(۱) ديوان السيد حيدر الحلي: ۳۵ ـ ٤١.

وما خلتُ لولا العين قد شهدتُ به تـشـبٌـد حـول الـفـرقـديـن لـه قـصـرا شهدتُ لأيدى الفرس ما لعقولها تسنسال المشريَّسا صسنسعة ويسك أو فسكرا فكيف إلى هام الشريّا من الشري سرت فرقٌ منها فسبحان مَنْ أسرى وماكسان يدريها بماضم قطبه ولسكسن لأمسر متسا تسحسيسط بسه خسبسرا درت بسنسجوم الأفسق إذ دُرْن حسولسه عرفن لموسي والجوادية قيرا وكسيف مسن السزوراء عسنسد ضسريسحسه أهل علت الغبرا أم انحطت الخضرا وهمم المسات لا هم ذا ولا ذاك إنهم لبجينية عيدن قيد تسجيلت لينبا جيهدا أرى إرماً ذات المعمماد بمسورها أعسيسات ولا عسادٌ لسهسا مسدةً أخسري تسراءت بسهسا لسلسنساظه يسن هسساكسال بها مثلاً قد نضرب الشمس والبدرا مسكورة والمشمس قد كورت بسها كهيئتها الأفلاك قد طبعت قسرا مـــن الــــنــور لا يـــدري بـــأمـــر وراءه تـجـلّح الـذي قـد كـان يـدري ولا يُـدري ولا عسجت فسالسطور هذا بسميا حبوى وذا صَعِقاً موسى بساحت خرا

۱۱۰ موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

وما دجلة الخضراء يمناً وسبة سوى بده البيضا حَدَتْ مِنْتِأً وتبلك عنصبا متوسي أقبيمت بتجنب وقبد طيلبيت أقبصني جبوانيبها تببرا فسكسبف سيهسا فسذأ تسراءت تسمسانسساً أسحرأ وحباشا وانها تلقف السحرا أم البعبرش ينغبشني البطبور فبوق قبوائسم كما عدَّها في الذكر فاستنطق الذكرا وحسب ابن لاوي بابن جعفر في العلى إذا ما حكماه أن يمنال به فمخرا فإن يك في هارون قد شُدً أزره فقد شَدًّ موسى بالجوادك أزرا جواديمب السحب جوذ يمبنه عبلي أن فيبض البيحر داحتُه اليسرى ضمينٌ بعلم الغيب ما ذرَّ شارقٌ ولا ب\_\_\_\_ارقٌ إلا وك\_\_\_\_ان بـ \_\_\_ه أدرى تضل العقول العشر من دون كنهه حــــیــــاری کــــــاَنَّ الله أو دعـــــه ســـــــّاً بمها تشبت الإسلام أو نبطرد الكفرا إمامٌ يحمد أالمشمس نسوراً فإن تعجب كسسا بسسنا أنواره الأنجم الزهرا ف ح ق إذا أزه رن ف م ح و داره ودرن عسلمي مساحسول مسرقسده دورا

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

وضوعة طورا تشمع بقبره ومطبوعية حبليباً يوجيه السبميا طيودا ن صفةٍ تدعى المصابيح عسده وفوق السما تدعي الثريًّا أو الشعبي ومعذزيم الأفلاك أحسسن زيسنة خیصی کے لا ہے استجہ دن کے شکر ا ومن يك موصولاً بأحمد في العلى تسهيَّب غير الذكر في نعته الذكرا عسلم, تسفسخر الأفسلاك إن وصسلست بسه بأملاكهن البيض لامضر الحمرا من الركب ما بين العراقين يممت ركسائسبسه مسن دجسلسة مسربسع السزورا يخب بها الحادي سراعا كأنما إلى الورديوم الخمس تستعجل المسرى فوارسها من فارس كل أصبيد ترى بهجة في وجهه البشر والبشرى تسهالًا, حسبت ما دأتُه غسمامية بيضاحبية إلا استهلت ليه قبط ا أخرو أصربه إلا أنه بمصرباحية ترى الليل لم يخلق بها كي ترى الفجرا سرايا بنو شروان كان سَريُّها يسسيس بسهبا طبوراً ويسبع شبهيا طبورا تراءت ليهسم نسارأ يسطسنهون أنسهسا ذبالية ما قد أوقدت فارس دهرا

یث رسیا ایرانیہ الیف د شیاہیقاً عملمي ويسنمي أسمننى ممدايمنمه كمسمري ومسا أنسسوا إلا وقد أنسسوا الهدى بسيناء موسى قد تجلّى لهم جهرا فـما فـرَّ هـادٍ مـثـل «فـرهـاد» لـلـهـدى من النغيِّ لـما غار في بمحره غورا ومحدَّ يحديه بحالسو سائح سائحا لسسائل دمع كساد يسغسمسره غسمرا فسجاء بسها مراء القبغار حسولية مين الأدم إلا أنبها مسلبيت تبب شقالا تسنبوه السعيس فسيسها كسأنسها إذا وضعت رجلاً تعايت عن الأخرى أيسادي لسم تسمسنسن جسرت مسنسه عسن يسلا غدا يستمير البحر من درّه الدرّا أتست رسيليه تستسرى بسهسي وقسبيا لهما من الفلك الأعبلي أتبت رسيلها تبتري يسادون بـ«المهادي» الأمين أخبى السهر فهبَّ هبوبَ الريح تستتبع القطرا فشاديها سوراً يسيريه اسمه إلى فلك الأفلاك لا فلك الشعرى دينة قدس قيد الله سرها وشرأفها حتى على عرشه قدرا لسهسا رتسج يسجسري إلسى كسل جسانسب عبلي كرة لما استقلَّ الشري مجري

بسهسا كسل إيسوان بسرفسع بسنسائسه يُبين عبلي إيوان كسرى البوري كسرا وحشو حشاها من تصاوير فارس [بــــاض فـــي الأصــال] خطوط لأيدى العجم أعجم رقمها فيخطوا من الذكر المبين لها سطرا بسناً سأعست السجواديين إنَّها ليصبنيع جسنيان فسوق وسيع البوري طبرا ف ما هي من «هاد» و«فرهاد» إن ما قضوا فقضى الرحمن فيما قضوا أمرا لقد حشرت فسها الملائك والملا جميعاً ولمَّا تدرك البعث والحشرا أحباطت بسمبوسسي والسجبواد فيقبل بسمن بسهام غير عبلام الله للمما يتحبط خبيرا أبوهم عمليُّ الطهر من بعد أحمدٍ نببى المهدى والأم فباطمة البزهبرا فدونيكمها بكبر المعالى أبا الرضا لنعتك قبد زفت وترضى الرضا مهرا أماطت جنا<sup>(كذا)</sup> فكري وشقت فم الثنا وداست على أنف العدى فبدت حسرى نباهمي الحسان الحور إذهمي دونيهما عقود ثناء فيك قلَّدت النحر ا(''

(1) شعراء الغري: ٢/ ٢٢ ـ ٢٤.

وممن شارك بهذه المناسبة الشيخ سلمان آل نوح بقصيدته التالية: كثرة اللوم قد أهاجت غرامي فاتكأت اللحاظ فتك السهام عتَّقوها من عهد سام وحام هيبةً من بهاء سامي الدعام بالشفيعين يوم هول القيام نيِّراتٍ تـزري بـشـهـب الـظـلام همي أنسوارهم بمدت لملأنمام بل بنور سام عن الأوهام لابن عمران خرَّ واهي القوام جنة الخلد دونه في المقام فسيسه بسرء الآلام والأسقام ليبروا ما هنناك من إنبعام هي ينبوع حكمة العلام أنت عن مدحنا ـ لعمرك ـ سامي أنبت أبهرتَ عقلَ كلِّ الأنبام هر طراً ومستسعسة الأهرام باعُه عن بناه مَعْ بهرام كعمود يقوم وسط الخيام «ناصر الدين» عن حماها يحامي وبه صان بيضة الإسلام مع «مهدينا» و«هادي» الأنام عزمة الفكر أيَّ ماضٍ حسام إن أتى الدهر بالخطوب العظام

صاح مهلاً لا تكثرنًّ ملامي لا تـخـالـنَّ صبوتـي لـمـلاح واعلمن أن نشوتي لا بخمرً بل بصحن كساه رب البرايا هو صحن به القباب أحاطتُ أي صحن به المصابيح أمست أوقدوها جمهرا ببزيت وسرا لاتخل زينة القباب بتبر هو نور الإله حين تجلّي فإذاما حللت تأتى مقاماً هو بابٌ به الحوائيج تقضى قىد أتسته الموفود من كمل فحجً دمت «فرهاد» إذ عمرتَ بيوتاً ما عسى أن أقول فيك مديحاً ليت شعري من ذا يدانيك فخرأ بصنيع أنسى صنيع ملوك الد قسیسٹرٌ لبو رآہ عباد قبصیبراً نصر الله دولة أنت فيها همي والله دولية المحمق أضبحني ملكٌ مالك الملوك اجتباه فسجسزاك الإلسه جسنسة عسدن لست أنساهما وقد جرَّدا من فهما للملاغيات وحصن

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

منهما تستمدُّ سحب الغمام وبهم قد جعلت حسن اختتامي فيه نلنا المنى وأقصى المرام (شيع الآل فادخلوا بسلام)<sup>(۱)</sup> ١٣٩٧ + ٤ = ١٣٩٧هـ

إن كفَّيْهما سحابة جودٍ كان بالطيبين بدءُ نظامي سعدُ زال العنا بإكمال صحنٍ وبأقصى السعود ناديت أرِّخ

وللشيخ جابر الكاظمي قصيدة بهذه المناسبة يقول فيها:

ولكف الخضيب عادسوارا شهب البحق عنه لاتتوارى منه فيه أجوجها قد أنارا وعلى جملة الوجودات دارا صب صباً بمناه لاقت يسارا لد بسنيظهم فساق السدراري نسشارا فوق عرش الهدى غدا مستدارا قعر منه السبع الطباق قرارا حازمنه حسن البناء القصارى راق منبًّا نهضيرُه الأنسطارا ويسمه واه نسوَّر الأب صارا تلق نشراً تصيب فيه انتشارا منه رَوحٌ وخسلًد الأعمارا شاد فبرهاد ليلبر شاد متتارا في بناه وذاك لاقى الخسارا كم على العرش أسدلت أستارا

أي سور على السماوات دارا قد غدا للبروج أيِّ نطاق بنطاق لما انتطقن الدرارى أي سور أحاط بالعرش وسعًا عانق العرش في يديه عناق ال هو عقد في جيد غانية المج وعملي مركز المندى منه خطً فاق أعلى السبع الشداد وجاز الـ شاده بالنضار «فرهاد» حتَّى في صعيدٍ يسمو على التبر ترباً كم شفى الشمُّ منه سقمَ سقيم إن رأتيه الموتي ببطيٍّ ليحود وأعاد الأرواح طرا إليها لايضاهي فرهاد خسرو فيما إن هذا الفرهاد يلقى نجاحاً قدبناه سوراً لكعبة مجد

(١) شعراء الحلة: ٤٠٤/٢ ـ ٤٠٥.

ولمن في الوجود أضحت مزارا قطفت راحة النعيم ثمارا عُدنَ عنها قصورُ ذاك قصارا ح وميكال قد غدا معمارا جاء فيه الروح المجرَّد حارا جود منها قد جدَّد الأثارا ماله في الندى أخّ فيبارى قدطلي القبتين فيها نضارا قد أنارت في طور موسى جهارا أم هي الشمس قد أضاءت نهارا من سناها يفوق خدَّ العذاري منه نور الله القديم أنارا مثل نار قبست منها النارا ضوؤه لاغتدى الوجود سرارا أبصر الدين والهدى إبصارا لهدى شاده الإله منارا قد أدارا الوجود طراً فدارا فأصاب الأملاك منه اعتبارا فی حماہ حجّاً به واعتمارا رصعته شهب العلى فأنارا فضة الشهب دونه مقدارا نشرت منه للوجود نشارا وأزالت عسن القلوب غبارا ورأيسنا ندور الإلمه جمهارا

كعسة للأملاك أمست مطافآ جنة من غصون دوح هداها شادهذا الفرهاد فيها قصورا ولديها مهندساً قد غدا السرو إن هذا العقل المصوّر فيما شاد فرهاد سورها وحسام ال إن هــــذا أخّ لــــهـــذا وكـــلُّ ذاك قمد سوَّر المجمنان وهمذا فاغتدى النور منهما مثل نار ليس يدري النقاد أهى نضارً لايداني الشقيقُ حمرةَ خدٍ نور قدس أضاء في عرش مجدٍ قَبَس النورُ من سناه سناه فأنار الإمكان فيه ولولا مَــنْ رآه رأى الــرشــاد وفــيــه ولقطع الأعذار عن ذي ضلال فملكُ دار فوق قبطبَيْ معالٍ جاورته الأملاك دهرأ طويلأ ورأتيه أسبني مبطياف فبطبافيت قببة لبلأفيلاك إكبلييل تببر منه بثَّتْ شمس النهار نضاراً فاغتنى كلُّ مرمل فيه لمّا قد أماطت عن العيون حجاباً فرأينا فيها الجنان عبانا

ألبسته من نورها أطمارا لعلاها لويستطيع مطارا قد أماطت عن المحيا خمارا بناز أوزارها محا الأوزارا عرش مجد وللمهيمن زارا بالغلاح الهدى البدار البدارا ضاءنور لوجهها لايواري مذلتشبيدها المليك أشارا بالسناء الشموس والأقسارا فأرائبا ليبار البعراق تنهارا أرض أضحى كلٌّ بكلٍّ مُجارا مطلع النيرين جهراً أنارا موكب الجود في البسيطة سارا س اصطفاه واختاره مختارا مرسل أمنع الوجود ذمارا له من غلم في بأسله بلتّارا كف كافيه أنشبت أظفارا وليه المنص بالغدير أنبارا وأصروا واستكبروا استكبارا أكبر العقل أمرها إكبارا فادَّعَتْ ما ادَّعَتْ بعيسى النصاري هل ترى الموت يرهب الأقدارا؟ فإليهم إيابه والقمصارى فإليهم به تعود المهاري

قد ضفت فوق عالم القدس حتى يترجّى نسر السماطيرانا وتبدأت لنناكمشل عروس من نوى أن يزورها لا يذوق الـ أتمس النار امرءا مس منها كعبة للفلاح شيدت فنادى إن توارت شمسُ الضحى في حجاب وليتشب يدها أشارت ملوك قدحبت شمشها وبدر علاها وبوقيت كرل أضاء سيناه مذ أجارا أهل السماء وأهل ال مرقد الفرقدين ذاك ومشه كوكب الحق ضاء من ذا ومن ذا هم بنو المصطفى الذي بارىء النا مبدأ الفيض خاتم الرسل أزكى هم بنو المرتضي الذي قد نضاه اللَّ هو ذاك الليث الذي في المنايا مَنْ له السبق في جميع المعالي کم دعا للهدی عداه فضلّوا برزت منه للوجود أمورً رأت البياهراتِ منه أنساسٌ لايهاب القضا بكل القضايا إِنَّ مَـدَحُـنا سـواهـم بـامـتـداح أو إلى غيرهم سرى ركب حمد

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظهُّ/ المؤلفات

فهو في نهج غيرهم ليس يسري أينما ركب مجدهم سار سارا فاز فيه مَنْ يقتني كلَّ حمدٍ فمى ولاهم ويسبقل المديستارا فاصرف المدح بعدهم لإمام الـ بعصر واملأ بمدحه الأمصارا واشكر الندب بعده «ناصر الدب ن» الذي فاق في معاليه «دارا» كم بني للهداة أفلاك مجد حين ساخت والركن منها أنهارا وبهذا منه تعلّم «عَمّا هُ» وعَــمَّـا جـوداً غـدا مـدرارا واقتدى فيه بالمكارم كُلُّ منهما بل حقيقة منه غارا واشكر التوأمَيْن في المجد والفَذ ذَيْن في الجود حاميين الذمارا هو ذاك «السمهدى» عزاً وهذا للأيادي «هادي» العفاة الحياري يا أمام الوجود هذه رفات الدُ دين أمست تشكو إليك البوارا فأعِدْها وجُدْ على مَنْ سواها بنظهود ونَود الأبصارا() وللشيخ محمد تقي آل أسد الله الكاظمي هذه المقطوعة: شیاد «ف\_, هیاد» م\_ق\_ام\_اً قـــد بــــنــاهُ وكـــــاهُ عسسجداً قبلُ لبي عَبلامَهُ! أيرين المسمم تبرر أم يسشين السبدرَ شامَهُ؟ كم رمدوها بمسهام فاتمقي البرامي ضراميه كـــــم أرادوهـــــا بــــســـوع فـــــا الله تــــمـــامــــه جمينية المفردوس لمكن زُخْرِفَتْ قبل القيامَة (٢) وللشيخ جابر بن عبد الغفار البلدي الكاظمي هذه القصيدة: أنخ المطيَّ بساحة المجدِ واعقل فهذا منتهى القصد وأرخ قسلوصيك أن تسجستسمه هضبات رضوي أو ربى نجد (۱) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ۲۲۲ \_ ۲۲۵. (٢) شعراء الكاظمية [المجلدان الرابع عشر والخامس عشر من هذه الموسوعة].

سعيد البضيلال هُدى إلى رشيد تلوى عنانَ القود بالوخد تطوى بأيدى الضمر الجرد من طور موسى للهدى يهدى سندي سوي جدواه لا يجدى أمنَيْن من ضُرٍّ ومن جهدٍ مَسْ قَبْد أَتَّتِي مُتُوسِي إِلَي رَفْيَدِ يرجى فيأمله أخو قصد هيهات رمت إذن صفا صلد دار المنعيم ومشزل المسعد عن أن يحيط بمدحه حمدى وعبلت عن الأوهام بالبعد لتنال منها منتهى القصد سرو الإليه وجبهر منا يبدى هى بيت أهل البيت والمجد بسيسن السبريسة جساء مسن جسدً

فلقد هُدبتَ ورتَ ذي شطط فإلى مَ أنتَ إلى اللوى شغفاً نَشْرَ المهامه لم ترز أبداً أوَ ميا تري نوراً سناه بدا فالجأ ولُذْ بالكاظمين تفزّ مَنْ أُمَّ موسى والجواد يجد ا ساب الإليه أتسمى ورحسميتسه أفهل سواه لقصد مكرمة لتزج عيسك نحو نائله فانيز ل به يا سعد إنَّ به دارٌ تسعسالي شسأن سساكسنيهسا دارٌ عسلي أوج السسماء سسمت فاعقد هنالك إن حللت بها واسع وطف طوعاً بحضرتها هى حضرة القدس التي ضمنت همى كمعبة الآمال روض هدى آل الــنــبــى وهــل كــجــدُّهُــمُ إلى أن يقول:

«فىرهماد» شـيَّـد روضـةً فـزهـتْ مـذ زال أقـصـى الـكـره أرَّخـهـا

وكان من ملحقات أعمال هذه العمارة هَدْمُ البركة التي كانت قائمة

 (۱) شعراء الكاظمية [المجلدان الرابع عشر والخامس عشر من هذه الموسوعة]، وقد اعتبر الشاعر هاء «جنه» تاءاً. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل باسين مَنْهُ/ المؤلفات

في وسط الصحن الشرقي وإيجاد بدل منها خارج الصحن من جهته الشرقية؛ إبعاداً للمياه والأوحال عن الصحن، وتمَّ ذلك في سنة ١٣٠٣ه. وقد أصبحت الآن ضمن ساحة باب المراد، ونظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدةً بهذه المناسبة جاء فيها: إِنَّ هـذا سلسبيلٌ للسيلٌ سائلٌ من كوثر كلَّ مسيلُ إلى أن يقول: سلسل الدجلة لا من ماء نيلٌ بل من الكوثر قـد أرَّخْتُهُ (سلسبلٌ سال ذا وَقْف السبيلُ<sup>(۱)</sup>

۱۳۰۴هـ

\* \* \*

وفي سنة ١٣٠٩ه أقيم احتفالٌ كبير في المشهد الكاظمي احتفاء بقدوم الشعرات المنسوبة إلى كريمة النبي (ص) من اسطنبول<sup>(٢)</sup>، وكان ذلك في عهد ولاية الوالي الحاج حسن باشا، وللسيد جعفر الحلي قصيدة بهذه المناسبة يخاطب بها الوالي؛ مطلعها: بشرى العراق ففيك أشرق نورُها هي جنَّةُ الدنيا وأنت وزيرُها ويقول فيها: قد جئتَ من شعر النبي بطاقة نفحُ الخلائق نشرُها وعبيرُها فشمُّ نشرَ المسك حين نشمُها ونزورُ دارَ الخلد حين نزورُها هي طاقة الريحان شرَّف قدْرَها هادي الأنام بشيرُها ونذيرُها<sup>(٢)</sup> (1) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٢٩٢.

(٣) ديوان السيد جعفر الحلي: ٢٤٢.

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

وفي سنة ١٣١٤هـ نُصب الباب الفضيُّ الخامس، وهو الباب الواقع بين روضة الجواد والرّواق الشرقي، وقد تبرَّع بفضته الحاج محمد جواد ابن الحاج محمد تقي الشوشتري.

وفي سنة ١٣٢٠هـ زيَّن الأمير تومان ـ أحد رجال الحكومة الإيرانية ـ الرواق الجنوبي بالزجاج الجميل المركَّب على الخشب المقطَّع بأشكال هندسية دقيقة الصنع «خرده كاري»، وقد نظم الشيخ مهدي المراياتي مقطوعة بهذه المناسبة قال فيها:

هذا نعيمُ الخلد مَنْ يأوِ لَهُ يلقَ النعيمَ به ولم يَرَ بوسا حرمٌ منيعٌ لم يلُذُ فيه امرؤٌ يوماً فآب بخيبةٍ مأيوسا هو جنة الفردوس لكنْ لا ترى فيه سوى شجر الهدى مغروسا هو بيتُ قدس لا تحسُّ برحبه إلا لصوت المتقين حسيسا لو أدركَتْهُ الأنبياءُ لما ارتضتْ إلاَّ به التمجيد والتقديسا ولوذَ آدمُ أن يكون نعيمَه عوض النعيم فلا يرى إبليسا مُذْ شيد منه رواقُهُ أرختُه (قسماً لَهذا الطورُ وادي موسى)

ثم تمَّ تزيين الرواق الشرقي بمثل ذلك في سنة ١٣٢١هـ (يراجع الشكل رقم ١٨).

\* \* \*



الشكل رقم (١٨): «صورة الرواق الشرقي بعد تزيينه بالزجاج».

وأرخ هذه المناسبة السيد رضا علي الهندي الكاظمي بمادة تاريخ هي «زهي<sup>(۱)</sup> رواق الكاظم» فنظم الشيخ الحاج محمد حسن كبه مقدمة شعرية لهذا التاريخ، وهي: عـــلا رواقُ ســـابــع الـــ أسباط فخر هاشم عسلا فسلا يسوهَمُ أَنْ يُسدْرَكَ بِالسِسِلالِسِمَ ب هامة السنعائهم كسيف ودون حسافستس لا ضاحكَ الـمـبـاسـم حيث الهدى شعَّ سناً في طور موسى الكاظِم بَحِـنْ عَــمَّ كَـلَّ الـعـالَـمَ ما خصصً سيناءَ ول يا لرواق حُفٌ بالس عسلياء والممكارم يسدور حسول لُسجَّةِ الس مسعسروف دَوْرَ حسائسم حول ضريح عِلَّةِ الـ أكسوان والسعسوالسم أعسيساد والسمسواسسم زیْنَ بما یبھی علی ال هٔ سِـــرَّ کـــلٌ کــاتـــم بسما يسذيسعُ مسن صَسف ا ب\_\_\_\_ أو ال\_\_\_\_وارم بمايشعٌ كالمقا بسلاميع مستسل السبسرو ق انتلقت لشائه إلى المنعيدم الدائم تُهدى بها أولو النهى ةٍ ذات عــيــش نـــاعـــم وملذ زها زَهْوَ فتا (زهم رواق الكاظم) قىدقىيىل فى تاريىخە ۱۳۲۱ه

وكان ممن أرَّخ هذه المناسبة الخطيب الشيخ كاظم سبتي النجفي، حيث نظم مقطوعتين ضمَّن كلَّ واحدةٍ منها تاريخاً، ونورد في ما يلي نصَّ المقطوعتين:

كذا رسمها الناظم، ولا يسعنا تصحيحها لأنها مادة تاريخ.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

وهي لرأس المَلْكِ لا المُلْكِ تاج إِنْ جَنَّ ليلُ الدهر فهو السراج ما خابَ فيه قطٌ لاج وراج اليهما ولا عج الشوق هاج بحر ندى طمى سماحاً وماج عذبٌ إذ الأبحر ملحٌ أُجاجُ من جور دهر ضاق فيه انفراج من جور دهر صاق فيه انفراج من عرب في بابه ذو احتياج سقيمَ دهر ماله من علاج ماء أبهى زينة وابتهاج يجلو ظلامَ الليلِ والليلُ داجُ (راق بضوء الحق لا بالزجاج)<sup>(1)</sup> تعنو لبغداد ملوك الورى فإنَّ فيها حَرَماً نيرًراً رجوتُ مَنْ حَلاً به ملجاً والكاظمين الغيظَ قلبي صبا هما الجوادان ومغناهما بحرٌ لوُرًادِ الندى سائغٌ لكلٍّ مَنْ آوى لمشواهما تُقضى به حاجاتُ كلِّ الورى ولا ترى في غيره شافياً زيَّنَ فيه الأرضَ مَنْ زَيَّنَ السّ رواقُهم راق فسذا وتاريخه

\* \* \*

تنال<sup>(كذا)</sup> بها الفوزَ بالنشأتَيْنْ قىضاءَ حوائىجە رَأْيَ عَيْن ففاق سنا نورِهِ النَّيِّرِيْنْ ورؤيته قرة الناظرَيْنْ رضا الله ثَمَّ جنى الجنَّتينْ لشأوِهِما ضُمِّنا حُجَّتين غدا مغربا أُفقِهِ مشرقين فَلُذْ بحمى ذَيْنَكَ السيدين بباب الحوائج قف وقفة هناك يرى كلُّ ذي حاجة حمى قد أضاء بنور الهدى ومشوى يُسَرُّ به الناظرون به جنَّتان ولكنَّما وفيه ضريحان يعلو الضراح رواقُهما راق فالدهرُ منه إذا جار يوماً عليك الزمانُ

ديوان الشيخ كاظم سبتي: ٩٦.

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

وعَدَّ سوى الفرد ما لم يعد وأرَّخ (زهى حَرَمُ الكاظمين)<sup>(۱)</sup>

H H H

وكان هذا التزيين بنفقة الوزير القاجاري علاء الدولة المتوفى قتيلاً في سنة ١٣٢٩هـ، وأوكل أمر التنفيذ والإشراف على هذا العمل لابن عمه أسد الله خان الملقب بنظام العلماء القاجاري، وكانت نقوشه على شاكلة نقوش الرواق الجنوبي السالف الذكر.

وفي يوم الخميس ١٧ جمادى الثانية سنة ١٣٢٤ه نُصِبَ أول ضريح فضيّ على القبرين الشريفين (يراجع الشكل رقم ١٩)، وكان بنفقة العلوية الحاجة سلطان بگم بنت المرحوم مشير الدولة السيد الميرزا أبي الحسن العلوي الشيرازي المتوفى نحو سنة ١٣٠٢ه. وكان إنفاقها هذا باقتراح وتشجيع من السيد الحاج الميرزا محمد كاظم الطباطبائي التاجر الأصفهاني المتوفى سنة ١٣٢٥ه. وقد بُدىء بعمله في سنة ١٣٢٣ه وانتهى في التاريخ المشار إليه في أعلاه<sup>(٢)</sup>، وعلى الضريح في أواسطه واتتهى في التاريخ المشار إليه في أعلاه<sup>(٢)</sup>، وعلى الضريح في أواسطه واتم وتبعي النور وبعض التواريخ، وبلغ مجموع ما استهلك من الفضة مائتين وخمسين ألف مثقال تقريباً، وكان القائم بصياغة الضريح السيد محسن بن والسيد هاشم الورد الصائغ الكاظمي يعاونه في ذلك كلِّ من السيد محمد علي الصائغ الكاظمي والميرزا محمد الشيرازي النجفي، وكان الحاج

- ديوان الشيخ كاظم سبتي: ٩٨ ـ ٩٩.
- (٢) وكان الضريح قبل ذلك من الفولاذ؛ كما مرَّ ذكره. وقد ذكره ناصر الدين شاه في رحلته ووصفه بأنه «كبير جداً».

محمد علي النجار الكاظمي هو القائم بصنع هيكله الخشبي. وأرخه السيد صدر الدين الصدر بقوله: مُـذْ تـمَّ حُـشـنـاً جـاء تـاريـحُـهُ (سنا الـجوادين أزان الضريح)

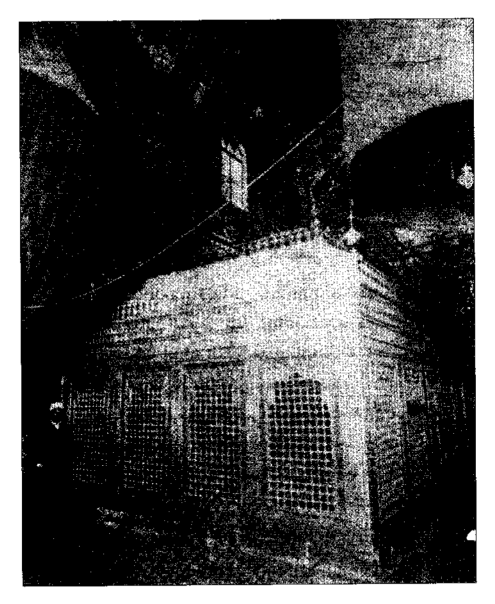
ويقع باب الضريح في وسط جهته الشرقية، وعلى الباب كثير من الكتابات المنقوشة بالفضة نورد فيما يلي نصها:

(باني ضريح علويه عليه عاليه نوابه سلطان الحاجية صبية ميرزا أبو الحسن خان الحسيني مشير الملك. بسعي واهتمام جناب مستطاب حاجي ميرزا محمد كاظم الطباطبائي ناظم التجار. تمام شد ١٣٢٤). يـــــا أبـــــا إبـــــراهــــيــــم يـا مـحـمـد بـن عـلـي الـجـواد

ادخلوها بسلام آمنين سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين لذان دهتك الرزايا بكاظم الغيظ موسى والدهر عيشك نكَّدْ وبالجواد محمد عمل سيد محمد على زركر ١٣٢٤ يا كافي المهمات يا سميع الدعاء يا أرحم الراحمين يا مجيب الدعوات إنى استبقت الباب راج عفوهم قد لذت في باب الضريح مؤملاً غفران ذنبي أصغراً أو أكبرا ثم اصطنعت النقش فيه محررا يا باب المراد أدركني يا موسى بن جعفر

\* \* \*

قال الله تعالى:



الشكل رقم (١٩): «صورة ضريح الإمامين الكاظمين (ع)».

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

وفي سنة ١٣٢٦هـ تمَّ تزيين الرواقين الشمالي والغربي بمثل ما زُيِّن به الرواقان الآخران من زجاج وعلى نفس الشكل من حيث النقوش والهندسة، وكان ذلك بنفقة الحاج عباس علي يوف بن الحاج لطف الله.

وفي سنة ١٣٢٧هـ نُصِب الباب الفضيُّ السادس؛ وهو الواقع بين روضة الجواد والرواق الغربي، وقد تبرَّع بفضته أمين الدولة شريف خان أحد تجار كرمانشاه وأعيانها.

وفي ١٦ شعبان سنة ١٣٣٢ه تمَّ العمل في تشييد الطارمة الغربية، وكانت عند انتهاء عمارة الصحن سنة ١٣٠١هـ دكة كبيرة مبلطة بالرخام، وكأنها أُعِدَّتْ لتكون طارمة مسقوفة في المستقبل.

وكان قد بدأ العمل فيها في سنة ١٣٢١ه عندما تطوَّع الحاج محمد كريم الهمداني المتوفى سنة ١٣٢٢ه بتخصيص مبلغ من المال للبدء بتعميرها، ولمَّا أدركته المنية بعد بدء العمل بقليل تبرَّع أحد أمراء بخارى بمبلغ آخر من المال لكي يستمرَّ العمل<sup>(١)</sup>، ثم أردفه السيد حسن بن السيد ناصر البصام الكاظمي المتوفى سنة ١٣٢٨ه بمبلغ آخر، ثم كان ما تبرع به الحاج محمد إبراهيم ملك التجار الأصفهاني خاتمة التبرعات. وتمت سائر الأعمال العمرانية في الطارمة في التاريخ المشار إليه سابقاً، حيث قامت على ثمانية عشر عموداً خشبياً صغيراً وكبيراً؟ وزُيِّن باطن سقفها بالنقوش والزخرفة الرائعة (يراجع الشكل رقم ٢٠).

وفي أعلى الإيوان الكبير في وسط هذه «الطارمة» كتابات بالكاشاني تضمنت سورة الأعلى بكاملها، ثم كتبت تحتها في زاويتي

 <sup>(</sup>۱) ولعلَّ ذلك كان برغبة الشيخ الحاج ميرزا حسين الميرزا خليل المتوفى سنة ١٣٢٦هـ، وقد نسب له تشييد هذه الطارمة في كتاب معجم أدباء الأطباء: ١٥٠/١.

المشهد الكاظمي في العهد التركي الثاني

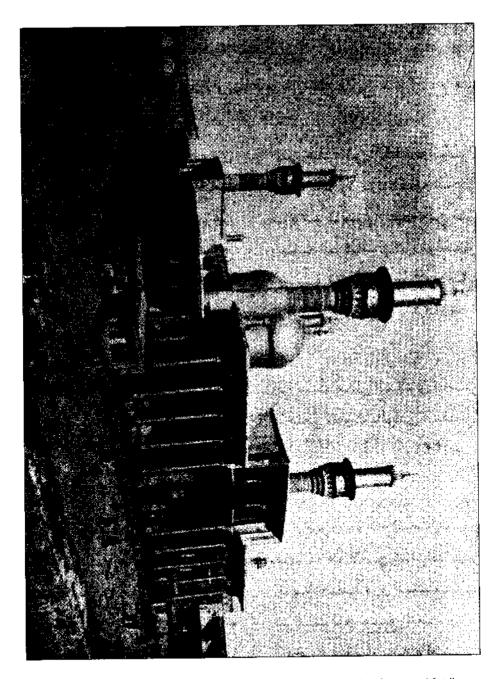
اليمين واليسار جملة (سلام على إبراهيم)، وتُبِّتتْ في الوسط طغراء آل عثمان مع أرقام ١٣٣٢ تاريخاً للانتهاء.

وتبارى علماء الكاظمية وشعراؤها في نظم تاريخ سنة افتتاح هذه الطارمة، فقال الشيخ مهدي المراياتي مؤرخاً:

أثنى عليه في الكتاب المُنْزَلِ ما الحِجْرُ إلاَّ دون فضلِه الجَلي تودُّ لو تهوي إليه من عَلِ ببابه الركابَ وانزلْ واعقلِ (وسَلِّمِ استَلِمْ وحَيَّ وادخُلِ) هذا هو البيت الذي ربُّ الهدى هيهات ما البيتُ وما مقامُهُ وهذه الشهبُ على علوّها يا طالب المعروف بُلِّغْتَ أرِحْ وقفْ وكبِّرْ خاضعاً أرختُهُ

نال مرضاةً إله العالمين صانه اللهُ لأمن الداخلين إنها حطَّةُ وزر المذبين بركاتٍ لجميع العالمين (ادخولها باستلام آمنين) وقال الشيخ محمد السماوي: هذه السسدَّة مَنْ يدخُلُها يرتقي الداخلُ فيها منزلاً فهلموا وادخلوها سُجَّداً زادهسا اللهُ جـلالاً فـغـدت فلقد نادى الورى تاريخُها

🛞 🏵 🏵



الشكل رقم (٢٠): «صورة الطارمة الغربية التي تبدو في جهة اليسار».

واتفق في أثناء تعمير هذه الطارمة أنَّ أحد النجارين بينما كان مرتقياً أحد الأعواد المرتفعة التي كانوا يقفون عليها لغرض تشييد السقف، إذ هَوَتْ به إحدى رجليه فانحدر، لولا أنْ قدَّر اللهُ تعالم له أن يتشبَّث ثوبه بمسمار صغير ناتيء بين الأعواد؛ فتعلَّق به ونجا من الموت، وفي ذلك يقول الشيخ كاظم سبتي: إليهي ببحث البكباظ مشن حببو تبني فقوَّيْتَ نفسى وهي واهيبةُ القوى بسجدودك فساحسكُ أن مسن لسسيانسي عسقيدةً لأنشر من مدح الإماميين ما انبطوي نويت وإنْ لم أَشْفَ من شانئ بهُ مُ وحسبي منهم أنَّ ليلمره ما نوى لـمَـرْقَـدُ مـوسى والـجـواد بـرغـمـهـم أجَل من الوادي المعقد آس ذي طوى هـوى مُـذ أضـاء الـنـور مـن طـوره امـرؤ كما أنَّ موسى من ذرى الطور قد هوى ولكن هوى موسى فخر إلى الشري ولسمسا هسوى هسذا تسعسلًى قاسى السهسوا('' ର ର ର

وفي شهر جمادى الأولى سنة ١٣٣٥ه طُوِيتْ صفحة الاحتلال التركي من العراق، فطُويَتْ بذلك الورقة الأخيرة من تاريخ هذه الفترة المتمادية التي بدأتْ في المحرم سنة ٦٥٦هـ. وفُتح سجلٌ جديد للتاريخ شاركت الكاظمية بكل طاقاتها وإمكانياتها في فتحه وتدعيمه وإسناده، وكان المشهد الكاظمي يومذاك مجمع الزعماء والقادة وملتقى رجال الثورة ومنبر التبشير بالعهد الجديد، وكان المشهد بقدسيته ومكانته الدينية وفخامة عمارته وروعة بنائه وبما تشيع في أرجائه من البركة والروحانية أجدر مكانٍ تختاره قيادة الثورة الإسلامية للتخطيط والبحث وإعلان القرارات، حتى كتب الله النصر لعباده المؤمنين وفتح لهم الفتح المبين، ورضخ المحتلون الإنكليز لإرادة الشعب الثائر؛ فنال العراق استقلاله وحرية التصرف في شؤونه، ثم كانت بعد ذلك أنباء وهنبثة، وعلى الله المعول.

~~~~

المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ الحاضِر

عمارة المشهد الكاظمي ـ في يومنا الحاضر ـ عمارة فخمة رائعة؛ يتجسد فيها الفن الهندسي الإسلامي بكل أصالته وعمقه وجماله، وتتجلى في معالمها عظمة اليد الماهرة الصناع بكل إتقانها ودقتها وإيمانها؛ وتتوهج في جنباتها أكداس الذهب والفضة والميناء بترصيف فريد وتناسق بديع ينطق برهافة الذوق وحذاقة العمل؛ ويتلألأ في سقوفها وجدرانها من أنواع الزخرفة والزركشة والتطعيم والتلوين ما لا شبيه له في كل متاحف الدنيا ومراكز الفن في العالم.

لقد اجتمع في المشهد الكاظمي - ببركة قدسيته الكبرى لدى المسلمين - عصارة عقول مئات من الفنانين الذين ذوَّبوا مهجهم بدافع من العقيدة والإخلاص والحب العظيم ليجسموا الفن والصنعة عمارة خالدة لن تستطيع طمسها القرون؛ وثروات آلاف من الأغنياء الذين قدموا أموالهم بسخاء منبعث عن الولاء والإيمان والود الكبير ليبنوا هذا الصرح الشاهق السامق، فكانت خلاصة تلك العقول والأموال هذه البقعة المطهرة المباركة التي استهوت كل لب؛ وخلبت كل فكر؛ وشدَّتْ إليها كل بصر، بما حوت من آيات الهندسة وضروب الفن وألوان الحسن والجمال والجلال. ولن يستطيع القلم مهما أوتي من البراعة في التصوير أن يحكي بعض ذلك أو يصل إلى أدنى مراتب وصفه، وقديماً قيل: ما وسنحاول جهدنا في هذا الفصل أن نورد شرحاً كاملاً لهذه العمارة الشامخة ووصفاً مفصلاً لكل أطرافها وأجزائها وخصوصياتها، ليكون ذلك دليلاً صادقاً للقارىء المعاصر؛ وتاريخاً أميناً للأجيال التالية؛ عندما تتبدل الرؤى وتتغير المعالم بحكم تطور الفن وتقدم أساليب العمل المعماري السائر إلى الأمام.

## الروضة

ونعني بها ذلك الفضاء المحيط بالضريح داخل المشهد مما اصطلح الناس على تسميته بـ«الروضة»، وهي تنقسم إلى قسمين أو روضتين: جنوبية تدعى روضة الإمام الكاظم (ع) وشمالية تدعى روضة الإمام الجواد (ع)، ويصل بينهما من الشرق والغرب طريقان ضيقان، ويقع الضريح المطهر في الوسط بين الروضتين (يراجع الشكل رقم ٢١).

إن طول الضريح الفضي ٦,٧٤سم وعرضه ٥,١٧سم، وترتفع أعلى نقطة فيه قرابة ثلاثة أمتار ونصف المتر عن الأرض، وهو مشبك ومنقوش على نحو جميل جداً كما مر في الشكل رقم (١٩) من هذا الكتاب.

وكان هذا الضريح الفضي قد تمَّ صنعه لأول مرة في سنة ١٣٢٤ه كما سلف ذكره، ثم سرعان ما دب التلف إلى بعض جوانبه وعلاها الصدأ، فتنادى المؤمنون إلى تجديد تلك الجوانب بعد إضافة كميات كبيرة من الفضة إلى ما كان فيه منها، وتم ذلك في سنة ١٣٥٩ه كما جاء في مادة التاريخ التي نظمها الشيخ حسن آل أسد الله بجملة «عمر الضريح»، وكان السيد عباس الورد الكاظمي هو الصائغ الذي أوكلت إليه مهمة التجديد.

المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ الحاضِر

وقد أقيم الضريح على قاعدة من الطابوق والإسمنت مغلفة من خارجها بالرخام؛ تعلو عن أرض الروضة ٢٢سم، ويعلو فوقها المشبك بارتفاع ١٤٢سم وبعرض ١٠٧سم لكل نافذة منه، ويفصل بين كل نافذة وأخرى فاصل أو عمود مطلي بالفضة بعرض ٢٠سم.

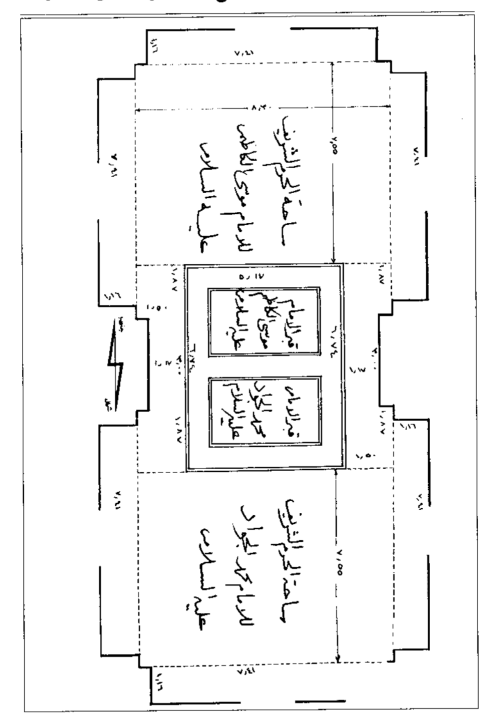
وفي سنة ١٣٨٥هـ وضعت كتيبة قرآنية بعرض ٢٤سم فوق الشبابيك متصلة بها، وقد صنعت قاعدتها من الميناء وكتبت عليها بالذهب سورتا الدهر والفجر.

ثم تأتي فوق هذه الكتيبة نقوش ذهبية تدور حول الضريح كله بارتفاع حوالي ١٣٠سم، وقد تم صنعها في عام ١٣٧٨هـ، وكانت قبل ذلك من الفضة.

ويقع باب الضريح في وسط جهته الشرقية كما مر، وبداخل الضريح الصندوقان اللذان سبق وصفهما بالتفصيل في صفحة ٢٢ ـ ٢٨ من هذا الكتاب. وكان قد طرأ بعض الخلل على خشب الصندوقين وتطعيمهما؛ فتم إصلاحهما في سنة ١٣٦٣هـ، وقد بذل الحاج عبد الهادي الچلبي الكاظمي نفقة إصلاح أحد الصندوقين وقدرها أربعة آلاف دينار، كما اشترك أربعة من التجار الإيرانيين في إنفاق أربعة آلاف دينار أخرى لإصلاح الصندوق الآخر.

والصندوقان مغلقان بالزجاج السميك حماية لهما من الغبار، وقد شارك في نفقة هذا الزجاج كل من الحاج عبدالهادي الچلبي الكاظمي والحاج محمد علي أبو الصمون.

وسقف الضريح من الداخل من الخشب الساج الجيد المصنوع على شكل نقوش هندسية وزهرية، وقد تبرع بتجديده بعد إصلاح الصندوقين كل من الحاج حسن والحاج عباس أمين الكاظميين، وقام بعمله الحاج عبد الرسول مشكور النجار.



الشكل رقم (٢١): «مخطط الروضة الكاظمية بقسميها».

المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ الحاضِر

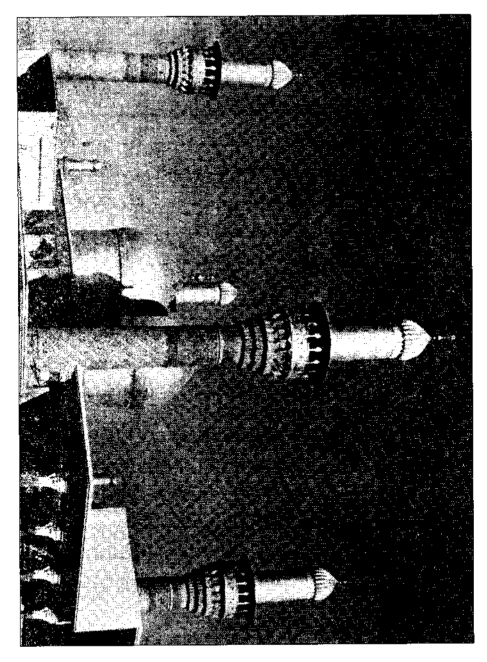
إن طول كل روضة عشرة أمتار واثنان وستون سنتيمتراً؛ بعرض سبعة أمتار وخمسة وخمسين سنتيمتراً. وطول كل من الطريقين الموصلين بين الروضتين ٦,٧٤سم؛ بعرض ١,١٧سم.

والروضة بقسميها وطريقيها مبلطة بالرخام الجيد، وتزين جدرانها من الأرض إلى ارتفاع ١٤٠سم قطع الرخام أيضاً، وقد تم عمل هذا الرخام في ٢٥ محرم الحرام سنة ١٣٧٠هـ، ثم يلي الرخام كتابة قرآنية بعرض ٧٥سم ـ وقد مر وصفها في صفحة ٥٧ ـ ٥٨ من هذا الكتاب ـ، وتبدأ بعدها النقوش الزجاجية الرائعة المسماة بـ«العينه كاري» مرتفعة على الجدران إلى باطن القبتين المنقوش بنقش الكاشاني الجميل.

وفي أعلى الروضتين نوافذ ستة للتهوية والنور تنفذ على سطح الحرم، ويرتفع كل واحد منها حوالي مترين، وفوق هذه النوافذ من الخارج كتيبة قرآنية من الطابوق الكاشاني بعرض ٦٠سم تدور حول سطح الروضتين، وقد جددت سنة ١٣٨٧هـ.

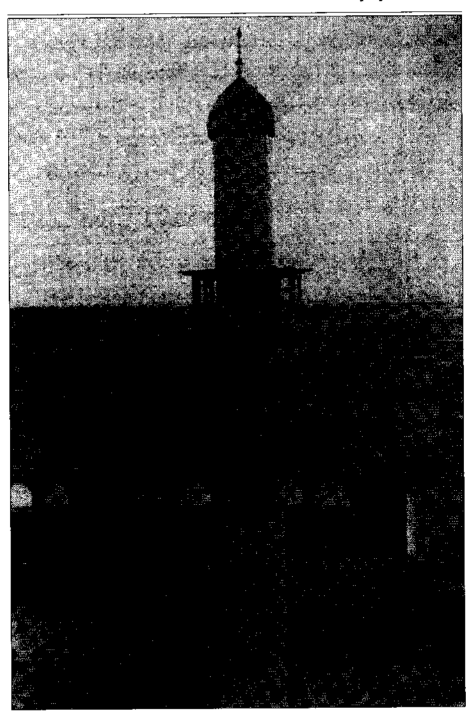
والقبتان والمآذن الأربعة الصغيرة مغلفة ـ بأجمعها ـ بالذهب، وكذلك المآذن الأربعة الكبيرة في قسمها العلوي من مكان وقوف المؤذن فيها إلى قمتها (يراجع الشكلان رقم ٢٢ و٢٣). وعلى الرغم من عدم استطاعتنا تحديد ارتفاع القبتين والمآذن وضبط قطر كل منها فقد علمنا من بعض المطلعين أن عدد الطابوق الذهبي في كل قبة تسعة آلاف طابوقة بامتداد ٢٠سم × ٢٠سم لكل واحدة.

\* \* \*



الشكل رقم (٢٢): «صورة القبتين والمآذن الذهبية».

المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ الحاضِر



الشكل رقم (٢٣): «صورة تفصيلية لإحدى المآنن».

وللروضة بمجموعها ستة أبواب تنفذ على الأروقة المحيطة بها، وكانت تضم قبل ذلك ثلاثة أبواب وثلاثة شبابيك، ثم استبدلت الشبابيك بالأبواب لتسهيل حركة الزائرين في دخولهم وخروجهم، وصنع من الفولاذ شباكا قبري الشيخ المفيد ونصير الدين الطوسي. ونورد فيما يلى وصفاً لأبواب الروضة الستة.

 ١ – الباب الجنوبي لروضة الكاظم:
 ذهبي. طوله ٣,٤٠سم. عرضه ٢,٠٠سم. صنع سنة ١٣٨٣ه.
 عليه لوحة من الميناء متصلة بإطاره الأعلى كتب عليها بالذهب ما نصه:

(اللهم إني وقفت على باب من أبواب بيوت نبيك صلواتك عليه وآله، وقد منعت الناس أن يدخلوا إلا بإذنه فقلتَ: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَّبِي إِلَا أَن يُؤَذَنَ لَكُمْ [الأحزاب: ٣٣]. اللهم إني أعتقد حرمة صاحب هذا المشهد الشريف في غيبته كما أعتقدها في حضرته، وأعلم أن رسولك وخلفاءك (ع) أحياء عندك يرزقون، يرون مقامي، ويسمعون كلامي، ويردون سلامي، وأنك حجبتَ عن سمعي كلامهم؟ وفتحتَ باب فهمي بلذيذ مناجاتهم. وإني أستأذنك يا رب أولاً، وأستأذن رسولك (ص) ثانياً، وأستأذن خليفتيك الإمامين المفروض عليَّ طاعتهما المباركة ثالثاً. أأدخل يا الله. أأدخل يا رسول الله. أأدخل يا حجتيّ الله. أوخل يا ملائكة الله المقرّبين المقيمين في هذا المشهد. فأذنا لي يا موليَيَ أندخل يا ملائكة الله المقرّبين المقيمين في هذا المشهد. فأذنا لي يا موليَيَ في الدخول أفضل ما أذنتما لأحدٍ من أوليائكما فإن لم أكن أهلاً لذلك في الدخول أفضل ما أذنتما لأحدٍ من أوليائكما فإن لم أكن أهلاً لذلك في الدخول أفضل ما أذنتما لأحدٍ من وليائكما فإن لم أكن أهلاً لذلك فأنتما أهل لذلك) (المتبرع الحاج محمد جواد محمد رضا. الساعي في المنوا إلى الماني). وفي الباب لوحة أخرى متصلة بأسفل الإطار الأعلى كُتب عليها قـولـه تـعـالـى: ﴿إِنَّـمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِـيرًا﴾ [الأحزاب: ٣٣].

كما كُتب على إطار الباب من جهاته الثلاث اليمني والعليا واليسرى ما نصه:

قفوا استأذنوا والشموا خشما بباب الحوائج باب الدعا قفواء هاهنا كعبة الزائرين وطوبي لمن نحوها قدسعي بموسى بن جعفر أمن المخوف وقفنا ببابك أرجو النجاة فما أعظم الباب ما أوسعا يلي. فيهم والله ياتُ الإليه بسهسا الله ألسطافه أودعسا تغيب الهموم بأعتابها وللسعد فيها نرى مطلعا بها السيد الشافع المرتجى لمن أبصر الحق فاستشفعا إذا الذنب صيَّرها بلقعا ربييع المبلاد وممدرارهما تمسَّكْ به فهو مسك التقى وللعلم والحلم أنقى وعا وسؤدد دنيا المعالى معا هنا روعة الدين للناظرين ونور يضيىء شغاف القلوب ويهدى النفوس الشفا أجمعا وضعنا محبته في المهاد وفي القبر نفرشها مضجعا

أما مصراعا الباب فيحيط بهما شعر فارسي من جهاتهما الأربع، وتتناثر في وسطهما النصوص الآتية:

يا ذا الجود والنعم يا ذا الفضل والكرم يا بارىء الذرِّ والنسم يا كاشف الضرِّ والألم صنع في أصفهان في عهد الشيخ علي الكليدار يا عالم السرِّ والهمم يا رب البيت والحرم موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظَمُّ/ المؤلفات

يا خمالـق الـلـوح والـقـلـم يا مـلـهـم الـعـرب والـعجـم وتضمنت زوايا المصراعين النص التالي متفرقاً فيها:

«المتبرع لهذا الباب الذهبي. المتمسك بولاء الأئمة الأطهار. الحاج إسماعيل الحاج قاسم. الساعي الشيخ مؤيد. زركري حاج محمد حسين برورش. طراحي ومينا سزى شكر الله صنيع زاده. قلمزني أحمد ديناري أصفهان ١٣٨٣. زير نظر حاج ميرزا أبو القاسم كوپائي».

٢ \_ الباب الشرقي لروضة الكاظم:

ذهبي. طوله ۳٫٤۰سم. عرضه ۲٫۰۰سم. صنع في سنة ۱۳۸٤ه.

عليه لوحة من الميناء متصلة بإطاره الأعلى كُتِبَ عليها بالذهب نصُّ ما كُتب على الباب السابق، ويليه اسم المتبرع الحاج محمد جواد الحاج محمد رضا والساعي الشيخ محمد حسين المؤيد وتاريخ عمل الكتيبة سنة ١٣٨٤هـ.

وفي الباب لوحة أخرى متصلة بأسفل الإطار الأعلى كتبت عليها بالذهب آية التطهير، كما كُتب على إطار الباب من جهاته الثلاث ما نصه:

(تمَّ عمل هذا الباب المقدس.

أقام الهدى بابا لموسى بن جعفر وقال: إلى الفردوس من هاهنا اعبر وصاغ له من معدن اللطف حلية بشهب السما قد رُصِّعَتْ لا بجوهر لسه الله باب إن تسجلى سناؤه لشمس الضحى قال: اختفى وتستَّري عن الصدق والإخلاص في الله صنعه يعبِّر إن أعيا لسان المعبِّر مثابة أمن واعتصام لمذنب ومنبع ألطاف ويُسر لمعسر فقف بذوي الحاجات واهتف مؤرخاً (بحاجاتك ايتي باب موسى ابن جعفر) المع

(من قبل الجمهورية العراقية الموقرة سنة ١٣٨٤)

أما مصراعا الباب فكُتب حولهما من الجهات الأربع سورة الدهر بكاملها؛ تليها جملة (صدق الله العلي العظيم. كتبه فضائلي بأصفهان سنة ١٣٨٣).

وكُتب على المصراعين من الأعلى إلى الأسفل وسط طرر مختلفة الشكل ما يأتي:

يا مجيب المسدعسوات يسا رافسسع المسدرج ال سرلام قولاً من رب رحيب سرلام عمل الراهي تمَّ في عهد سادن الروضة الكاظمية الحاج شيخ علي كليدار ابن الشيخ حميد وتضمنت زوايا المصراعين النص التالي متناثراً فيها: (بسعي واهتمام. المتصدي الشيخ حسين مؤيد. تحت نظر حاج ميرزا. أبو القاسم كوپائي أصفهاني. طراحي ومينا سازي. شكر الله صنيع زاده. سازنده حاج حسين پرورش. قلم زني أحمد ديناري). ٣ - الباب الغربي لروضة الكاظم:

فضي؛ في وسطه كتابات بالذهب. طوله ٣,٤٠سم. عرضه ٢,٠٠ سم. صنع سنة ١٣٣٩هـ. كتبت حول المصراع الأيمن من جهاته الأربع الأبيات التالية:

أقـول لأسـرتـي وذوي ودادي ومن شاء الـنجاة من العباد وعـنـد الله رام عـلـق قـدر وشاء الفوز في يوم الـتـناد إلا حثُّوا ركائبكم خفافاً إلى باب الحوائج والـمراد هناك تمسَّكوا بضريح قدس سما فوق الضراح بذي الأيادي غياث المعتفي حرز اليتامى لـدى الجلّى محمد الجواد وقفنا على باب الحوائج وقفةً لنا قُضيتْ فيها جميع الحوائج

وكُتبتْ على المصراع الأيسر من أطرافه الأربعة الأبيات التالية: إلهي بحب الكاظمين حبوتَني فقوَّيتَ نفسي وهي واهية القوى بجودك فاحللُ من لسانيَ عقدةً لأنشر من مدح الإمامين ما انطوى نويت وإن لم أشف من شانئيهُمُ فحسبيَ منهم أن للمرء ما نوى لَمَرقدُ موسى والجواد برغمهم أجَلُّ من الوادي المقدس ذي طوى هوى مذ أضاء النور من طوره امرؤ كما أن موسى من ذرى الطور قد هوى ولكن هوى موسى فخرَّ إلى الثرى ولما هوى هذا تعلَّق في الهوا

وكُتب على المصراعين من الأعلى إلى الأسفل على طرر مختلفة الأشكال ما يأتي: إنا فتحاً لك فتحاً مبينا ايندر قبله حاجات ونجات همه خلق هو الواقف. وقف نمود مرحوم مبرور حاجي محمد علي أفضل تاجر شوشتري. حسب الفرمايش عمدة التجار حاجي محمد تقي أفضل تاجر شوشتري بسعي أفضل تاجر شوشتري بسعي واهتمام سيد محمد رضا معلم عمل استاد رجب علي زركر. مقصد هر دوجهان حاصل ازيسنندركساه است

بسم الله الرحمن الرحيم ايندر كعبه اميد گدا وشاه است قال جل شأنه: وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمرا حتى إذا جاؤوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين. صدق الله. عمل محمد حسن قلم زن سنة ١٣٣٩.

روي حاجات جهان جمله مقصد هر دوجهان حاص برايـــــدر كـــاه اســـت ازيـــــدركـــاه اســـ قال الـنبي صلى الله عليه وآلمه مَثَلُ أهل بيتي كسفينة ن وللباب عضادتان فضيتان نقشت فيهما جملة «يا باب الحوائج».

٤ \_ الباب الشمالي لروضة الجواد:

فضي؛ في وسطه كتابات بالذهب. طوله ٣,٤٠سم. عرضه ٢,٠٠ سم. صنع سنة ١٣٤٠هـ. كتبت حول المصراع الأيمن من جهاته الأربع الأبيات التالية:

ما هذه القبة الحمراء قد ظهرت وأشرقت من سناها الشمس والقمرُ قامت على الفلك الأعلى قوائمها من نورها بانت الآيات والزبرُ ظننتُها أنها شمس الضحى شرقت أنوارها وبدت في الكون تشتهرُ فالعقل عاتبني من أنها خلقت من نورها الشمس منها نالت الغرر حارت عقولٌ لعلياها فإن بها أسرارَ حكمة علم الله مدخر<sup>(كذا)</sup> موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَثْلَثُهُ/ المؤلفات

مذكان مدفن موسى والجواد بذا جبريل في لثم باب منه يفتخر حرره الجاني على ١٣٤٠ وتحيط بالمصراع الأيسر من جهاته الأربع الأبيات التالية: ذا شامخ الطور أم ذا باذخ النور فالهج به بين تهليل وتكبير هو المقلَّس واديه فزائره يؤوب عنبه بذنب منبه مغفور فإنها خير سعي منك مشكور ناج ابن جعفر واعلن [في] تحيته واطلب مرادك واستجد الجواد تفز منه بنيل من الرضوان موفور فذا مقام على سرُّ الإله به للناظرين تجلًى غير مستور باب الحوائج باب الله فاغتنموا دخوله عند تأصيل وتبكير وكُتب على المصراعين من الأعلى إلى الأسفل على طرر مختلفة الأشكال ما نصه:

إنا فتحنا لك فتحاً مبينا يا إمام محمد الجواد. يا باب الـــمــراد ١٣٤٠ رواكننده حاجات موسى جعفر هو الـموفق لـكـل خيـر. وقف نمود جناب حاجي عبد النبي خلف مرحمت پناه حاجي عبد العلى تاجر كازراني. بسعي واهتمام تاجر كازراني. بسعي واهتمام جناب حاجي عبد الرحيم تاجر بهبهاني. عمل استاد رجب علي ولد مرحوم حاجي فتح الله زركر شوشـتـري ١٣٤٠ شفيع خلق امام جواد خوانندش

جه خركهي است كه حصن العباد دانـــــدش قال جل شأنه: وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمرا حتى إذا جاؤوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين. صدق الله. بقلم رني محمد حسن بن مرحوم شيخ

بسم الله الرحمن الرحيم

م\_\_\_و س\_\_\_ى .

چه درگهي كه باب المراد نا مندش

قال النبي صلى الله عليه وآله: أنا مدينة العلم وعلي بابها وللباب عضادتان من فضة نقشت عليهما كلمتا «يا باب المراد».

٥ ـ الباب الشرقي لروضة الجواد:

فضي. طوله ٣,٤٠سم. عرضه ٢,٠٠سم. صنع في سنة ١٣١٤ه. يحيط بالمصراعين من كل أطرافهما شعر فارسي. وفي وسط المصراعين من الأعلى إلى الأسفل ما نصه:

بسم الله الرحمن الرحيم إنا فتحنا لك فتحا مسنا دوم تقی جواد ان یگانه که بود بروي انكه زند دم همي زدين مبين زايران اين حرمز راهردم ازعرش مير سداواز طبتم فادخلوها خالدين بگفت چارده چون شدیس ازهزار بىريىن ضيياى ديىدە رسىل خىتىم رســــول أمــــيــــن يا قاضى الحاجات ياكافي المهمات الباني حاجي محمد جوادبن تمام شد این در مطهر بسعی مرحوم حاجي محمد تقي سنة آقايد حسين بيصام .1712

٦ ـ الباب الغربي لروضة الجواد:

فضي. طوله ٤٠,٤٣سم. عرضه ٢,٠٠ سم. صنع في سنة ١٣٢٧هـ. يحيط بالمصراعين من كل جهاتهما شعر فارسي. وفي وسطهما من الأعلى إلى الأسفل كتابات نصها:

وكان سعيكم مشكوراً فادخلوها بسلام آمنين إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً فسبح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابا ١٣٢٧ عمل حسين نقاش زركر كر مانشاهاني ٢ ٢ ٢ ٢

## الأروقة

تحيط بالروضة من أربع جهاتها أروقة مفتوح بعضها على بعض ومتصل بعضها ببعض، وكلها مبلطة بالرخام الجيد، وقد تم تبليطها به لآخر مرة في سنة ١٣٨٠هـ.

كما أن جدران الأروقة بأجمعها مزيَّنة إلى ارتفاع أربعة أمتار بالرخام أيضاً، وقد تم ذلك في سنة ١٣٧٥هـ، وترتفع فوق هذا الرخام في الجدران والسقوف زينة الزجاج الأبيض الوهاج المنسق على أجمل الأشكال الهندسية؛ مما يسمى بـ«العينه كاري»، وقد تمَّ تجديده في سنة ١٣٨٢هـ.

ونورد فيما يلي وصفاً شاملاً لهذه الأروقة بما تتضمنه من المعالم الفنية والتاريخية وما يشرع فيها من أبواب الدخول:

> ۱ ــ الرواق الشمالي: طوله ۲۷ متراً و۹۰سم. عرضه ٤,۳۰سم.

يتصل من جهته الجنوبية بالروضة؛ وبينه وبينها باب مرَّ وصفه، ويتصل من جهته الشمالية بالجامع الصفوي وبينهما شبابيك حديد كبيرة.

> ۲ ــ ا**لرواق الغربي:** طوله ۳۸ متراً و۱۵سم. عرضه ٤,۳۰سم.

يتصل من جهته الشرقية بالروضة؛ وبينه وبينها بابان سلف ذكرهما، ويتصل من جهته الغربية بطارمة صحن قريش، وبينه وبينها باب خشبي في الوسط ليست في كتابات أو نقوش. وكان التاجر العدني الحاج فقير قد اقتطع من هذا الرواق نصفه وأحاطه بسياج من الطرفين ليكون مصلئ خاصاً بالنساء؛ واشتهر على ألسن الناس باسم مسجد الحاج فقير، ثم هدم السياج بعد ذلك وأعيد اتصال هذا المصلى بالرواق.

وفي وسط هذا الرواق من الجهة المتصلة بالروضة إيوان كبير فيه قبر نصير الدين الطوسي. ويحجز هذا الإيوان عن الرواق شباك فولاذي بطول الإيوان، وفي داخله على امتداد أضلاع جداره كتابة بالطابوق الكاشاني هذا نصها:

(بسم الله الرحمن الرحيم. ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢]. هذا مرقد سلطان الحكماء المحققين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي. قد عمر في عهد سلطنة السلطان ابن السلطان والخاقان ابن الخاقان ناصر الدين شاه قاجار خلَّد الله ملكه وسلطنته، بأمر حضرت الشاهزاده الأمجد الأشرف معتمد الدولة فرهاد ميرزا أدام الله شوكته. تاريخ في سنة ١٣٠٤) (يراجع الشكل رقم ٢٤).

\* \* \*



الشكل رقم (٢٤): «شباك قبر نصير الدين الطوسي».

٣ - الرواق الشرقي: طوله ۳۸ متراً و۱۵سم. عرضه ٤٫٣٠سم. يتصل من جهته الغربية بالروضة، وبينه وبينها بابان مرَّ ذكر هما،

ويتصل من جهته الشرقية بطارمة باب المراد، ويبنه وبين الطارمة ثلاثة أبواب نورد وصفها فيما يلي:

أ - الباب الشمالى:

فضي. طوله ۳٫٤۰ سم. عرضه ۲٫۰۰ سم. صنع في سنة ١٣٦٨ه. كُتب على القسم الأعلى من إطاره قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتْهَا سَلَكُمْ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ؟ [الزم: ٧٣].

ووردت في المصراعين من الأعلى إلى الأسفل النصوص التالية: قسلت إذ شساده مسحسما أرَّخ حلَّ بالكاظمين باب المراد ١٣٦٨ ولاية على بن أبي طالب حصني ومن دخل حصني أمن من عذابي بسعى استاد عباس زركر أصفهاني، بعمل محمد على يسند صايع واخوان محمد باقربن عباس أصفهانسي سسنية ١٣٦٩ على نفقة ولده الميرزا داوود، وذلك في عصر الشيخ على كليدار نجل المرحوم الشيخ عبد الحميد. وأيقنت أنى فائز بقبولها فإنكما أهل المكارم والجود

باب قدس بالكاظمين تسامى شرفأ واعتلى على النيرين سلام على آل يس . على مع الحق والبحيق منع عيليي والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين

أنشىء هذا الباب المبارك بوصية من المغفور الحاج محمد الوتار

خدمتكمايا سيدى بخدمة تمكَّنتُ منها وهي غاية مجهودي **ب \_ الباب الجنوبي:** فضي. طوله ٣,٤٠سم. عرضه ٢,٠٠سم. صنع في سنة ١٢٩٤ه. نُصب بعد صنعه في وسط طارمة باب المراد، ثم نقل إلى هذا المكان ليوضع باب ذهبي موضعه.

ليست في إطاره كتابات، ويحيط بأطراف المصراعين شعر فارسي، وفي وسطهما من الأعلى إلى الأسفل دوائر ونقوش كُتبت فيها النصوص الآتية:

راقمه فرهنك بن الوصال الطائرة<sup>(كذا)</sup> الحاج معتمد الدولة فرهاد ميرزا بن مرحمت وغفران مآب وليعهد دولت عليه ايران عباس ميرزا طيب الله ثراه وجعل بحابيح الجنان مشواه، في سنة أربع وتسعين ومائتين بعد الألف الأول من الهجرة المقدسة المباركة خادم سيد محمد مهدي نقاش هو الواقف على ضماير العباد اين يكزوج باب شريف رابراستانه مباركه كاظمين صلوات الله وسلامه عليهما وعلى آبائهما الطاهرين كه معروفست بباب المراد؛ وقف بنده ذليل خاكسار كلب استان ائمة أطهار عليهم السلام ١٢٩٤

كتبه العبد الجاني ابن الوصال يزداني

ج \_ الباب الأوسط:

ذهبي. طوله ۳٫۷۰سم. عرضه ۲٫۸۰سم. صنع في سنة ۱۳۸۷هـ.

تتصل به فوق إطاره الأعلى لوحة مستطيلة من الميناء كُتب عليها بالذهب قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبَوْبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَا سَلَنَمُ عَلَيْحَتُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ [الزمر: ٧٣].

المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ الحاضِر

وعلى طرفى الباب لوحتان من الميناء طول الواحدة منهما • • ، ٢ سم بعرض • ٥ سم كُتب عليهما بالذهب ما نصه:

(الله أكبر. الله أكبر. لا إله إلا الله والله أكبر. الحمد لله على هدايته لدينه والتوفيق لما دعا إليه من سبيله. اللهم إنك أكرم مقصود وأكرم مأتى، وقد أتبتك متقرباً إليك بإبنيِّ بنت نبيك صلواتك عليهما وعلى آبائهما الطاهرين وأبنائهما الطيبين. اللهم صلٍّ على محمد وآل محمد، ولا تخيب سعيي، ولا تقطع رجائي، واجعلني عندك وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين. المتبرع لهذا الباب الذهبي الحاج عبد الرسول على الصفار؛ بمساعى الشيخ مؤيد. سازنده مينا شكر الله صنيع زاده أصفهان).

وعلى إطار الباب من أطرافه الثلاثة أشعار فارسية.

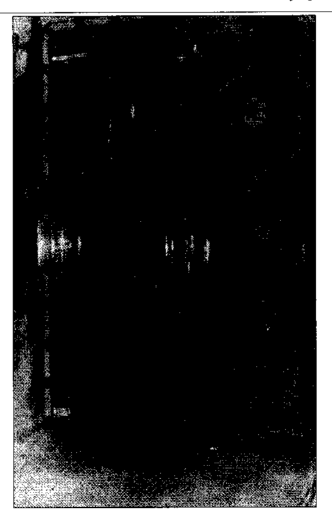
وجه ينير ووجه يستفيض هدى ففيهما الفوز دينا والنجاة غدا أو السناد لظهر يبتغي سندا كان الرفيع على بابيهما سجدا تجنَّبا عنه في دنياه وابتعدا أعتاب شهمين ما مدًا إليك يدا هما إمامان إن قاما وإن قعدا واعتقد على حبهم من تبرك العقدا ولم يكن قط يومأ مخضهم زبدا هم كالشهور إذا أحصيتهم عددا بنصره فوفى كلَّ بما وعدا شملأ وأصبح شمل المعتدي بددا

ويحيط بمصراعي الباب من الجهات الأربع القصيدة التالية: وجهان للحق غير الله ما عبدا هما الجواد وموسى فاعتصم بهما هما العماد لمن طاحت به عمدً فلا غرابة لو أن النضار وإن أو جاء يطلب قربي من مواهب مَنْ يا أيها الذهب الوهاج فزُ برضا فلا تسلني حديثاً عن مقامهما فالشم لآل رسول الله تربتهم هم زبدة الكون نفعاً إن مخضتهم هم عدة النفس ما ارتابت بعدتهم قد عاهدوا الله في التقوى وعاهدهم شاء الطغاة لها التفريق فاجتمعت

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَشْهُ/ المؤلفات

وكل معتقل أمسى لهم بلدا يحج للبيت يبغى الحق من قصدا كيف انتهت وكذا من عاش مضطهدا وللعفاة إذاما أبلسوا عمدا ضاق الزمان فأمسى عيشه نكدا ومن أضاع هدي خيرٍ بهم وجدا وفدا إذا الزادمن أعماله نفدا بهم ليمتاز عمن صدَّ مَن وردا من دونيهم آدمٌ فخراً وما ولدا ملء الفراغ سواهم لم تجد أحدا وصلأ فلم يتفصم عقدها زردا (سبح النضار على أبوابهم سجدا) ١٣٨٧ كتبه فضائلي الإمام محمد الجواد محمدين على جواد الأئمة قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربي قلمزني أحمد ديناري وخطاطي حبيب الله فضائلي بنظارت حاج ميرزا ابو القاسم كوپائي بمساعي الشيخ مؤيد في عهد الحاج فكل منفى لهم أمسى لهم وطناً تحجه الناس من أقصى البلاد كما فاعجب لغاية مظلومَيْن قد قُهرا إن أصبحوا للورى كهفاً تلوذ به كم فُرِّجَت بهم جُلّى أشمّ به فمن دجا ليل مسراه استنار بهم قوم هُمُ زاد من يمشي لخالقه حوض الولاء وحوض الكوثر اتحدا إليهُمُ أنهت الدنيا مفاخرها وإن تلفتت الدنيا لمعتصم قد أحكموا العروة الوئقى بخالقهم ما قيمة التبر ممن إذ نورخهم

وفي وسط المصراعين نقوش في داخلها النصوص الآتية: الإمام موسى بن جعفر الإمام محمد الج موسى بن جعفر باب الحوائج محمد بن علي جوا إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس قل لا أسألكم عليه أجراً أهل البيت ويطهركم تطهيراً في القربى زرگري وطلا كاري حاج محمد قلمزني أحمد ديناري و حسين پرورش مينا سازي حبيب الله فضائلي بنظا شكر الله صنيع زاده اهداء ميرزا ابو القاسم كوپائي الحاج عبد الرسول علي الصفار الشيخ مؤيد في عه (يراجع الشكل رقم ٢٥).



الشكل رقم (٢٥): «صورة الباب الذهبي في وسط طارمة باب المراد».

وفي وسط هذا الرواق من الجهة المتصلة بالروضة إيوان كبير فيه قبر الشيخ المفيد، ويفصل هذا الإيوان عن الرواق شباك فولاذي بطول الإيوان، وقد كُتبت بالفولاذ في أعلى هذا الشباك على امتداده كلمات متقطعة هذا نصها:

(يا الله. يا رحيم. يا حكيم. يا حليم. يا عليم. يا كريم. يا الله. يا محمد. يا علي. يا فاطمة. يا حسن. يا حسين. يا علي. يا محمد. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين 34/ المؤلفات

يا جعفر. يا موسى. يا علي. يا محمد. يا علي. يا حسن. يا مهدي. هؤلاء. أئمتي. وسادتي. وقادتي. وشفعائي. في يوم. القيامة. هذا. مرقد. الشيخ. المفيد. عليه. الرحمة. سنة ١٣٢٨. يا الله).

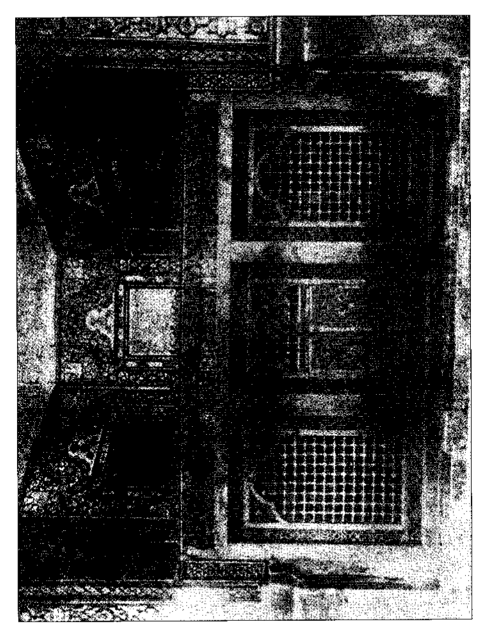
ويلي ذلك سطر فولاذي بطول الشباك تضمن الأبيات التالية في رثاء المفيد:

لا صوَّت الناعي بفقدك إنه يومٌ على آل الرسول عظيمُ إن كنتَ قد غُيِّبْتَ في جدث الثرى فالعدل والتوحيد فيك مقيمُ والقائم المهديُّ يفرح كلما تُلِيَتْ عليك من الدروس علومُ

وانتثرت في أطراف الشباك كلمة «يا الله» ثلاث مرات وكلمة «يا محمد» مرتين وكلمة «يا علي» مرتين.

وفي داخل الإيوان في أعلاه قطعة رخام حُفِرَ فيها النص التالي:

(هذا مرقد الشيخ المفيد أبو (كذا) عبد الله محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام التلعكبري البغدادي. ولد يوم الحادي عشر من شهر ذي القعدة سنة ٣٣٦، وتوفي ليلة الثالث من شهر رمضان سنة ٤١٣، ودفن في هذا المكان بجنب قبر شيخه الشيخ الفقيه أبي القاسم جعفر بن قولويه القمي المتوفى سنة ٣٦٨) (يراجع الشكل رقم ٢٦).



الشكل رقم (٢٦): «شباك قبر الشيخ المفيد».

٤ – الرواق الجنوبي: طوله ٢٨ متراً. عرضه ٤,٣٠ سم. يتصل من جهته الشمالية بالروضة، وبينه وبينها باب واحد سبق وصفه، ويتصل من جهته الجنوبية بطارمة باب القبلة، وبينه وبين الطارمة ثلاثة أبواب نورد وصفها فيما يأتى:

أ - الباب الشرقى:

خشبي. ليست فيه كتابات أو نقوش. في أعلاه مثلث كبير من الطابوق الكاشاني وردت فيه الكلمات الآتية متفرقة بين نقوشه: موسى. ابن. جعفر. والجواد. ومَنْ. هـما. سـرُّ. الـوجـودِ. هـذا. مـلاذ. الـخـائـفـيـن. وذاك. مــأوى. لــلـوفـودِ. سنة ١٣٦٠.

وفي وسط الكاشاني المشار إليه الأبيات التالية: لذبباب للجوادين غدا صدر أهل الدين فيه منشرح تسجد الأملاك في أعتابه وبه من لاذبالخير ربع قلتُ للسائل عن تاريخه (لذبباب للجوادين فتح) ١٣٥٩

ب – الباب الغربي: خشبي ليست فيه أية كتابة فوق الباب كاشاني معرَّق كُتب في وسطه ما نصه : باب قدس للجوادين بِ محلُّ همَّ للبرايا ينجلي بالإمامين ثيرى أعتابه شرفاً فوق الشريا يعتلي أيها السائل عن تاريخه (قم فبشَّرْ فاتح الباب علي) المؤرخ شيخ جعفر نقدي سنة ١٣٥٧. ج – الباب الأوسط: ذهبي. طوله ٣,٥٠ سم. عرضه ٢,٦٠ سم. صنع في سنة ١٣٨٣هـ. تتصل به فوق إطاره الأعلى لوحة مستطيلة من الميناء كُتب عليها بالذهب ما نصه:

(الله أكبر . الله أكبر . لا إله إلا الله والله أكبر . الحمد لله على هدايته لدينه والتوفيق لما دعا إليه من سبيله . اللهم إنك أكرم مقصود وأكرم مأتيّ، وقد أتيتك متقرباً إليك بإبنيّ بنت نبيك صلواتك عليهما وعلى آبائهما الطاهرين وأبنائهما الطيبين . اللهم صلّ على محمد وآل محمد، ولا تخيّب سعيي، ولا تقطع رجائي، واجعلني عندك وجيهاً في الدنيا والآخرة ومن المقربين . المتبرع الحاج عبد الرسول علي الصفار . الساعي الشيخ محمد حسين المؤيد . سنة ١٣٨٣).

وعلى يمين الباب ويساره لوحتان متصلتان بالإطار كُتب على أولاهما : (يا أبا جعفر مولانا محمد بن علي البر التقي الجواد (ع)) وعلى ثانيتهما : (يا أبا إبراهيم مولانا الإمام الهمام موسى بن جعفر الكاظم (ع)).

وتحتَ الإطار الأعلى لوحة متصلة به كُتب عليها بالذهب قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ الَذِينَ اتَنَقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَيْنُهُا سَلَمُ عَلَيْكُمْ عِلِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ [الزمر: ٧٣].

وعلى إطار الباب من جهاته الثلاث شعر فارسي.

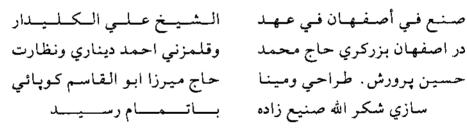
وكُتب على أطراف المصراعين القصيدة التالية:

باب تجلى نوره وضياؤهُ وبدا أمام الناظرين بهاؤه قد صيغ من ذهب يضيء وفضةٍ تزهو فأشرق حسنه ورواؤهُ بهر العقولَ جمالُه وكماله وحكى النجومَ صفاؤهُ ونقاؤهُ هو آية في الفن أبدع صنعه فكرَّ أنار له السبيل ولاؤهُ باب تود الشمس لو هي أثبتتْ فيه فأين سناؤها وسناؤه وعسلسيه نسور الله جسار شنساؤه بحماه إلأ واستجيب دعاؤه إلا وزال بمسلاؤه وعصنهاؤه ما جاءه راج وخاب رجاؤه مستعطف إلأ وزيد عبطاؤه قدناطح السبع الشداد بناؤه يوحى بمختلف العظات بقاؤه وكأن من طافيوا به قراؤهُ وببدت منعاليميه ورف ليواؤه أرض العراق بقبرهم وسماؤه دون الأنام وإنهم خلفاؤه والمرء يحمل سرَّه أبناؤهُ وبهم تجسم عزمه ومضاؤه وبسهم تسمقل زهده وسنخاؤه بلغ الكمال رجاله ونساؤه فى الخافقين وأورفت أفياؤه أنواره وتقددست آلاؤه وترددت ما بينهم أصداؤه قامت وكلُّ العالمين فداؤهُ

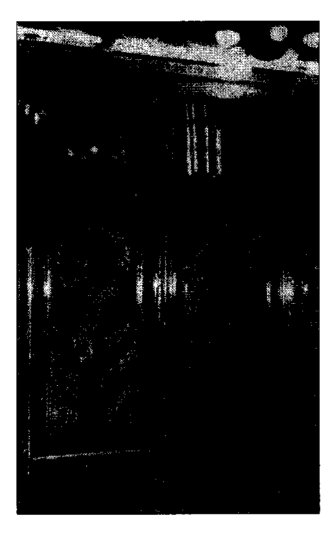
باب الكرامة والإمامة والهدي باب الحوائج ما دعا متضرع باب المراد وما أتماه مروعً باب الرجاء وفيه يزدهر المني باب العطاء وما استجار بظلَّه فى بقعة سعدت بأقدس مرقد باق على مرِّ العصور وإنه فكأنَّ هذا القبر سفرٌ خالد ضم الذين بفضلهم قام الهدى وهم الذين تشرَّفت وتقدَّست آل النب وإنهم خلصاؤه هم فرع دوحته وعيبة سرّه فيهم تجسَّد علمه وكمالُهُ وبهم تجلى عدله وجهاده بيت النبوة والإمامة حيث قد لله بسيست أيسنسعست أثسماره وتفجرت أنسهاره وتسلألأت وسرتْ إلى كل الشعوب هباتُهُ بيت جميع الكائنات لأجله وكُتب على المصراعين من الأعلى إلى الأسفل ما نصه:

الحاج عبد الرسول على الصفار الساعى الشيخ مؤيد أنا مدينة العلم وعلتى بابها لايضر معها سيئة

المتبرع لهذا الباب الذهبي المتمسك بولاء الأشمة الأطبهار قال رسول الله صلى الله عليه وآله حـبُّ عـلـیٌ حـسـنـة



در اصفهان بزركري حاج محمد (يراجع الشكل رقم ٢٧).



الشكل رقم (٢٧): «صورة الباب الذهبي في وسط طارمة باب القبلة».

الطارمات

يحيط بالأروقة الشرقية والجنوبية والغربية ثلاث طارمات فسبحة مسقَّفة مستطيلة منفصلة عن الصحن بسياج من الحديد المشبَّك، يتقي بها الزائرون حرَّ الشمس وأذى المطر، ويجلسون فيها أوقات الازدحام والضيق، ويدخلون منها إلى الأروقة بواسطة أكشاكِ في طرفي كل طارمة؛ يضعون فيها أحذيتهم وما معهم من متاع. أما الرواق الشمالي فلا تحده «طارمة» لاتصال جداره بالمسجد الصفوي السالف الذكر في صفحة ٥٣ ـ ٥٤ من هذا الكتاب.

ونورد فيما يلي وصفاً إجمالياً لهذه الطارمات الثلاث:

۱ – الطارمة الشرقية ‹طارمة باب المراد›،

طولها: ٤٩,٠٠ متراً. عرضها ٥,٢٠سم. شُيِّدتُ لأول مرة في سنة ١٣٨١ه كما مر، ثم جُدِّدت في سنة ١٣٧٦ه عندما أصيب خشبها بالتآكل، فأُبدلتُ دعائمها الخشبية ـ وكان عددها «٢٢» عموداً ـ بدعائم من «الكونكريت المسلح» عددها عشرة، وزُيِّن سقفها بنقوش الزجاج المعروفة باسم «عينه كاري» وكُتبت على الطابوق الكاشاني في أعلا باطنها قريباً من السقف آياتٌ من القرآن الكريم تمتد على امتداد طولها. وقد أرخ السيد علي الهاشمي هذا التجديد بقوله:

إيسوان قسدس بسالسجسوا دَيْسَنِ سسمتْ مسساهسجُسهٔ فساق عسلسى وادي طسوى وشُسرِّفَستْ مسعسارجسه جُسدِّد فسي عسهد عَسليْ ي مَسنْ زكست نستسائسجسه السسسادن السنسدب السذي مسرضيسة مسنساهسجسه مَسسنْ جسساءه أرَّخ (بسسه تُسقض لسه حسوائسجسه) وفي وسط هذه «الطارمه» متصلاً بجدار الحرم إيوان ذهبي كبير تبرَّع الملك الإيراني ناصر الدين القاجاري بتذهيبه في سنة ١٢٨٥هـ، وقد كُتب في أعلاه بالذهب ما لفظه: (شيَّده السلطان بن السلطان بن السلطان ناصر الدين شاه قاجار ١٢٨٥).

وتحت هذه الكتابة طُرتان عن اليمين والشمال كُتب عليهما ما نصه: (السلطان بن السلطان ناصر الدين شاه قاجار).

وفي داخل الإيوان سطر طويل يمتد عبر أضلاعه الثلاثة كُتبتْ عليه بالذهب جمل متفرقة هذا نصها:

> اللُّهم صلٍّ على المصطفى محمد. والمرتضى على. والبتول فاطمة. والسبطين الحسن والحسين. والسجاد على بن الحسين. والباقر محمد بن على. والصادق جعفر بن محمد. والكاظم موسى بن جعفر. والرضا على بن موسى. والجواد محمد بن على. والهادي على بن محمد. والعسكري الحسن بن على. والحجة القائم المنتظر المهدي.

٢ - الطارمة الجنوبية ‹طارمة القبلة›:

طولها: ٤٧,٢٠ سم. عرضها: ٢،٠٠ سم. شُيِّدتْ لأول مرة في سنة ١٢٨٥هـ كما مر، ثم جُدِّدتْ سنة ١٣٧٧هـ، فأُبدلت دعائمها الخشبية ـ وكان عددها «١٤» عموداً ـ بدعائم ثمانية من «الكونكريت المسلح»، وزُيِّن سقفها بالزجاج، وكُتبت في أعلاها من الداخل آيات قرآنية وسط الطابوق الكاشاني، وأرخ السيد علي الهاشمي هذا التجديد بقوله:

إيوان قدس بالجوادَيْن سما بحسنه فاق الرياض الزاهية قد جددوا بناءه وأشرقت فيه المرايا كالشموس الضاحيه انبظرُ لعرشه وأرَّخْهُ (كما يحمل عرشَ مجده ثمانيه)

وفي وسط هذه «الطارمة» متصلاً بجدار الحرم إيوان كبير من الذهب والزجاج؛ يُشْرَع في وسطه باب الرواق الذهبي، وكان قد ذُهِّب هذا الإيوان سنة ١٢٥٥هـ بنفقة محمد شاه القاجاري ملك إيران يومئذٍ، ولم تكن «الطارمة» قد شُيِّدت حينذاك.

وفي أعلى هذا الإيوان طرتان من الذهب كُتب على اليمنى منهما : (قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَهِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ﴾ وعملى اليسرى: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا﴾) [الأحزاب: ٥٦].

أما الطُرَّتان الواقعتان في زاويتي أعلى الإيوان المتضمنتان طغراء آل عثمان مع تاريخ ١٣٢٢ فلا علاقة لهما بكل ما في «الطارمة» من بناء وذهب وزجاج، وإنما وضعتا إرضاءاً للحكومة التركية أو خوفاً منها. وفي سنة ١٣٧٩هـ أُعيد سقل ذهب هذا الإيوان وجُدًّد زجاجه بعد أن علاه الصدأ وأثَّرتْ فيه تقلُّبات المناخ.

۳ - الطارمة الغربية ‹طارمة قريش›،

طولها: ••,٣٧،سم. عرضها: •٦,٥٠ سم. ما زالت على وضعها الأول الذي مر تفصيله في صفحة ١٢٧ من هذا الكتاب.

• • •

## الصحن

يحيط بالحرم من أطرافه الشرقية والجنوبية والغربية فضاء واسع كبير؛ مبلَّط بالإسمنت؛ تقام في جنباته الصلاة، ويأوي إليه الزائرون الفقراء في الليل والنهار، يُطلق عليه اسم «الصحن». ويفصله عن الشوارع المحيطة به جدار ضخم عال سميك يُدعى «سور الصحن»، وما زالت عمارة هذا السور قائمة على حالها منذ شُيِّدت في سنة ١٣٠١ه، من دون أن يُضاف إليها أو يستحدث فيها ما يستحق الذكر، سوى ترميم بعض من طابوقه الكاشاني وتجديد بعض منه وسوى فتح أبواب إضافية بين الصحن والطرق المتصلة به؛ لتخفيف الازدحام وتسهيل حركة الزائرين.

إن مظهر الجدران كما يبدو للمشاهد من خارج الصحن عادي جداً، فهو عبارة عن طابوق مرصوف بعضه فوق بعض بلا أي نقوش أو زركشة، ولكن يد العناية قد اتجهت نحو الجدار الداخلي فأخرجَتْه آية من آيات الجمال والفخامة وتعبيراً دقيقاً عن مدى روعة الريازة الفنية الإسلامية فقد تضمن كل جدار منها مجموعة متجاورة من الحجر، وأمام موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٩٨٨ المؤلفات

كل حجرة إيوانٌ خاص منفصل عن الآخر مغلَّف بالطابوق الكاشاني من كل أطرافه (يراجع الشكل رقم ٢٨)، وتتناثر الأبواب ـ وهي الآن عشرة - بين هذه الحجر لتكوَّن المداخل الطبيعية للصحن الشريف، وأُبرزتْ الأبواب الرئيسة الثلاثة في وسط الجدار الشرقي والجنوبي والغربي بشكل منسق رائع؛ حيث أحيطت أطرافها بالبناء المغلَّف بالكاشاني المنقوش وإلى ارتفاع شاهق، وشيدت فوق كل واحدة منها حجرة كبيرة تمتد بامتداد سقف الممر المتصل بالباب، وجُعلت لكل حجرة نوافذ تطل على الصحن الشريف ونوافذ من الجانب الآخر تطل على الطريق الخارجي (يراجع الشكل رقم ٢٩).

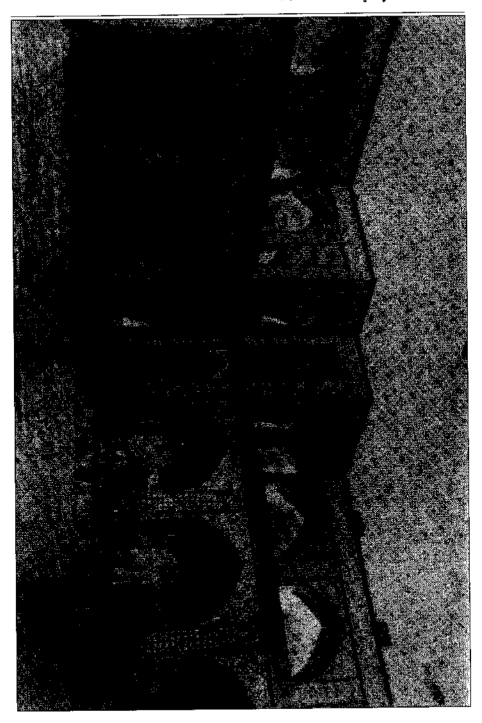
ونورد فيما يلي وصفاً لجدران سور الصحن من أطرافه الأربعة كما هي عليه الآن:

۱ - الجدار الشمالي:

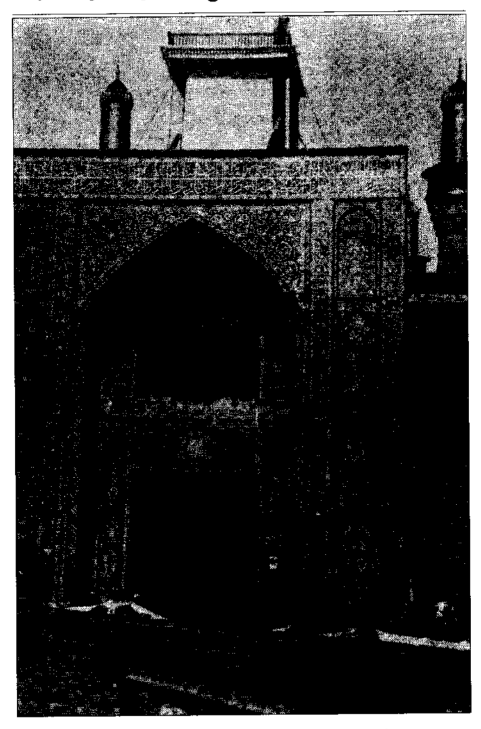
طوله: ١٣١ متراً و٢٠سم. عدد غرفه (١١) غرفة، سبع منها في القسم الشرقي وأربع في القسم الغربي، ويتصل الثلث الأوسط من الجدار بالجامع الصفوي.

فيه بابان أحدهما من صحن المراد ويدعى «باب الجواهرية»، والثاني من صحن قريش ويدعى «باب قريش» وليس عليهما اليوم أية كتابات أو نصوص تاريخية.

۲ – الجدار الشرقي:
 طوله: ١٣٤ متراً. عدد غرفه (٢٢) غرفة.
 فيه ثلاثة أبواب:



الشكل رقم (٢٨): «صورة جانب من جدار الصحن الداخلي».



الشكل رقم (٢٩): «صورة باب القبلة من الخارج».

أ - الباب الواقع في الزاوية الشرقية الشمالية المسمى بـ«باب
 الفرهادية»: لم يكتب عليه من داخل الصحن شيء. وكُتب عليه من الفرهادية»: لم يكتب عليه من داخل الصحن شيء. وكُتب عليه من الفرهادية، ثم من الخارج بالطابوق الكاشاني آيات من أول سورة الفتح، ثم العبارات التالية:

```
باب فرهادية
```

ناصر الدين شاه

السلطان

## 17...

ئم يلي ذلك بيتان من الشعر الفارسي.

ب - الباب الواقع بين الوسط والشمال: ليست فيه كتابات من
 الداخل وكُتب عليه من الخارج في أعلاه بالطابوق الكاشاني ما
 نصه:

(قال الله تعالى: ﴿قُلْ لَا أَسْتَلَكُمُ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرْفَى [السورى: ٢٣]، وقال عز وجل أيضاً: ﴿قُلْ مَا سَأَلَتُكُمُ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمٌ ﴾ [سبأ: ٤٧]، وقال جل شأنه أيضاً: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْنِ وَيُطْهِرُهُ تَطْهِـ يَرًا﴾ [الأحزاب: ٣٣]. صدق الله).

ثم تلي ذلك في الوسط جملة «باب الرجاء».

وقد فُتح هذا الباب في سنة ١٣٧٦هـ ولم يكن باباً في عمارة السور الأصلية.

ج - الباب الكبير في الوسط؛ ويسمى «باب المراد»: تعلوه كتابات من الداخل والخارج.

ففي الداخل في أعلى البناء كُتبت سورة الضحى بكاملها على الطابوق الكاشاني، ويبدو أنها من الكتابات الجديدة. وفي وسط البناء تحت الحجرة وفوق طابق الباب كُتب ما نصه: قد أمر بعمارة هذا الصحن وهو الذي افتخرت به غرفات (قد أمر بعمارة هذا الصحن وهو الذي افتخرت به غرفات الجنان....<sup>(۱)</sup> الأشرف الأرفع الأمجد والا معتمد الدولة فرهاد ميرزا، أدام الله عزه وجلاله وإقباله؛ بجاه محمد وآله الطاهرين سنة ثمان وتسعين وماتين بعد الألف من الهجرة النبوية المقدسة؛ عليه آلاف الثناء والتحية).

وكُتب على الباب من الخارج بالطابوق الكاشاني أيضاً في أعلى البناء ما نصه:

(قال الله تبارك وتعالى عز وجل: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمُرًّا حَقَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَنُهُمَا وَقَالَ لَهُمْرَ خَزَنَنُهَا سَلَمُ عَلَيْحَتُمْ طِبْتُمَرَ فَأَدْخُلُوهَا خَلِلِينَ﴾ [الزمر: ٧٣]، وقالوا: ﴿ لِلَهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَهُ وَأَوَرَثُنَا ٱلأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةٌ فَنِعْمَ أَجُرُ ٱلْعَمِلِينَ﴾ [السزمر: ١٧٤]، ﴿وَتَرَى ٱلْمَلَتِكَةَ حَلَقُنَةٍ حَيْثُ نَشَآةٌ فَنِعْمَ أَجُرُ ٱلْعَمِلِينَ﴾ [السزمر: ١٧٤]، ﴿وَتَرَى ٱلْمَلَتِكَةَ حَلَقَينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرِشِ يُسَيَحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَقَضِيمَ يَبَنَهُم بِالْحَقِّى [الزمر: ٧٥]، وقبل: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ؟. صدق الله العليُّ العظيم، وصدق رسوله النبي الكريم).

وفي وسط البناء تحت الحجرة وفوق إطار الباب كُتب ما نصه:

(قال الله تبارك وتعالى وعز وجل جلاله: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَقَى إِذَا جَآءُوهَا وَقُتِحَتْ أَبُوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنْهَا سَلَمُ عَلَيْحَتُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ؟ [الزمر: ٧٣]، وقال تبارك وتعالى عز وجل: ﴿أَدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ؟ . حرره تراب أقدام الزائرين خادم الروضة الرضوية نصر الله المشهدي سنة ١٢٩٩).

ثم تلي ذلك فوق إطار الباب مباشرةً قطعة من رخام نُحتت فيها أبيات من الشعر لم نستطع قراءتها.

(1) تخريب في الكاشاني بمقدار كلمتين.

وفي الزاوية الجنوبية من هذا الجدار باب صغير ينفذ إلى بناية تُسمى «تكية البكتاشية» وتشغلها الآن مكتبة الجوادين (ع) العامة، وفوق الباب قطعة رخام حُفِر فيها ما نصه:

(بسم الله الرحمن الرحيم. نواب مستطاب أشرف أمجد أرفع والا شاه زاده حاجي فرهاد ميرزا معتمد الدولة فرمان... مملكت فارس دامت شوكته؛ اين تكيه را بنا وحُسبتاً لله وقف فرمودند بر طايفه بكتاشيه خاصه، وأحدي أز طوايف ديگر را در اينجا حق توقف وسُكنا نخواهد بود، شهر صفر ١٢٩٨).

ثم تلي ذلك أبيات فارسية فيها مادة تاريخ.

- ۳ **ــ الجدار الغربي:** طوله: ۱۳۵ متراً و٤٠سم. عدد غرفه (۲۳) غرفة. فيه بابان:
- أ الباب الواقع في الزاوية الغربية الجنوبية، ويدعى «باب صافي»:
   ليست فيه كتابات من الداخل أو الخارج.
- ب الباب الكبير الواقع في الوسط، ويسمى «باب صاحب الزمان»: تعلوه كتابات من الداخل والخارج.

ففي الداخل في أعلى البناء كُتبت آية النور بكاملها على الطابوق الكاشاني. وفي وسط البناء فوق طاق الباب كُتب ما نصه:

(الحمد لله رب العالمين. قد تم هذه<sup>(كذا)</sup> الصحن الأقدس باهتمام عاليخاهان رفيع.... حاجب الحرمين الشريفين جناب المستطاب حاج محمد مهدي أمين التجار وجناب جلالت مآب حاجي محمد حسن وكيل الدولة مشرف صحن شريف اين تراب استان محمد تقي كرمانشهاني). وكُتب في أعلى البناء من الخارج بالطابوق الكاشاني آية التطهير وآية الولاية. وكُتبت في وسط البناء تحت نوافذ الحجرة سورة الإيلاف ثم ما نصه (صدق الله العلي العظيم. سنة ثمان وتسعين ومائتين بعد الألف من الهجرة ١٢٩٨). ثم تلي ذلك قطعة من رخام نحت فيها البيت التالي: يسا لسهسا كسعبسة لسنيسل مسراد من ضحيسعيسن كناظم وجواد تليه أبيات فارسية.

أ - الباب الواقع في وسط الثلث الشرقي من الجدار: فتح في سنة
 ١٣٦٠هـ ولم يكن باباً قبل ذلك. ليست فيه كتابات من الداخل.

كُتب عليه من الخارج بالطابوق الكاشاني ما نصه:

(بسم الله الرحمن الرحيم. ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَقُتِحَتْ أَبُوَبُهُمَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَا سَلَنُمُ عَلَيْڪُمْ طِبْتُرْ فَادْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞﴾. صدق الله العلي العظيم).

ثم سجلت تحت هذه الآية الشريفة في الوسط جملة «باب المغفرة».

ب الباب الواقع في وسط الثلث الغربي من الجدار: فتح في سنة
 ۱۳۷٥هـ ولم يكن باباً قبل ذلك. ليست فيه كتابات من الداخل.
 كُتب عليه من الخارج بالطابوق الكاشاني ما نصه:

(قـال الله تـعـالـى: ﴿قُلْ لَا ٱسْتَلَكُمُ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرَيَّ﴾ [الـشـورى: ٢٣]، وقال أيضاً عز وجل: ﴿قُلْ مَا سَأَلَتْكُمُ مِنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمٌ ﴾ [سبأ: ٤٧]، وقـال أيـضـاً جـل شـاْنـه: ﴿إِنَّـمَا يُرِيدُ ٱللَهُ لِيُذَهِبَ عَنصَهُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ نَطْهِـيَرًا﴾ [الأحزاب: ٣٣]. صدق الله).

ثم كتب في وسط الكاشاني تحت الآيات السالفة الذكر جملة «باب الرحمة ١٣٧٥».

ج - الباب الكبير الواقع في الوسط، ويسمى «باب القبلة»: تعلوه كتابات من الداخل والخارج.

ففي الداخل في أعلى البناية كُتبت بالطابوق الكاشاني آية الكرسي إلى قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِّيُ ٱلْمَظِيمُ﴾ ثم الجملة الآتية: (الحمد لله على التوفيق ١٢٩٨).

وكُتب في وسط البناء فوق طاق الباب بالكاشاني أيضاً ما نصه:

(في أيام دولة السلطان الأعظم والخاقان الأكرم؛ السلطان ابن السلطان ابن السلطان؛ الخاقان ابن الخاقان ابن الخاقان؛ أبو المظفر ناصر الدين شاه قاجار؛ خلد الله ملكه و... على العالمين برَّه وعدله وإحسانه. وبُني هذا الصحن الشريف سنة ثمان وتسعين ومائتين بعد الألف من الهجرة المقدسة في ١٢٩٨).

وكُتب في أعلى البناء من الخارج بالطابوق الكاشاني سورة الضحي بكاملها.

كما كُتب فوق طاق الباب بالكاشاني أيضاً ما نصه:

«قال الله تبارك وتعالى وعز وجل جلاله: ﴿وَقَالُوا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ الَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَمُ وَأَوَرَتَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآةً فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَمِيلِينَ \* وَتَرَى ٱلْمَلَتِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِ ٱلْعَلَيْنِينَ [الزمر: ٧٤، ٧٥]، وقال تبارك وتعالى: ﴿سَلَنُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ فِبْتُعْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ؟) [الزمر: ٣٢].

ملاحق الكتاب

# «الملحق الأول» أَولادُ الإمام الكَاظِم (ع)

للإمام موسى بن جعفر (ع) ـ فيما يروي النسَّابون والمؤرخون ـ عدد كبير من البنين والبنات يقارب الأربعين، ونورد فيما يلي أسماء الذكور منهم مرتبةً على تسلسل الحروف الهجائية:

١ - إبراهيم الأصغر.
٢ - إبراهيم الأكبر.
٣ - أحمد.
٤ - إسحاق.
٥ - إسماعيل.
٢ - جعفر.
٧ - الحسن<sup>(1)</sup>.
٨ - الحسين.
٩ - حمزة.

تكرر اسم "الحسن" مرتين في الإرشاد والمناقب.

| وسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين صَلَّهُ/ المؤلفات | . 1              |
|----------------------------------------------------------------|------------------|
|                                                                | ۱۱ ـ زید.        |
|                                                                | ١٢ _ سليمان.     |
|                                                                | ١٣ ـ العباس.     |
|                                                                | ١٤ _ عبد الرحمن. |

- ١٥ \_ عبد الله .
- ١٦ \_ عبيد الله .
  - ١٧ ـ عقيل.
  - ۱۸ \_ على.
- ١٩ \_ الفضل.
- ۲۰ ـ القاسم.
- ۲۱ \_ محمد.
- ۲۲ \_ هارون.
- ۲۳ \_ يحيى<sup>(1)</sup>.
- وأضاف بعضهم<sup>(٢)</sup>:
  - ٢٤ ـ سالم.
  - ۲۵ ـ سعيد.

ولسنا هنا بصدد القيام بالترجمة الشاملة لهؤلاء السادة وبيان تفصيل

 (۱) اعتمدنا في تنظيم هذه القائمة على الإرشاد للمفيد: ٣٢٣ والمناقب لابن شهرآشوب: ٢/٣٨٣ وعمدة الطالب: ١٨٥.
 (٢) جامع الأنساب: ١/٨٣ نقلاً عن كتاب «أحسن الكبار». أحوالهم ومحل سكناهم ودفنهم؛ لما في ذلك من خروج عن المنهج المحدَّد لهذه الدراسة الخططية التاريخية. إنما الذي نهدف إليه في هذا المقام هو البحث عمن دُفن منهم بالمشهد الكاظمي؛ وتعيين مواضع دفنهم، لمعرفة مدى الصحة التاريخية في نسبة البَنِيَّة التي كانت تقوم في وسط الجهة الجنوبية الشرقية من الصحن الشريف، والتي كان يطلق عليها الناس اسم «أولاد الكاظم (ع)».

وكنّا قد ذكرنا فيما سبق<sup>(1)</sup> قيام الفريق سليم باشا بتشييد هذه البناية في سنة ١٢٦٩هـ، ويظهر من الشعر المنظوم بتلك المناسبة ـ وقد سلف ذكره أيضاً ـ أن التشييد لم يكن كشفاً عن قبر مجهول أو مكانٍ لا يعرفه الناس، وإنما هو تجديد لعمارة دائرة وموضع طرأ عليه الخراب، مما يدل على وجود بناء سابق وذكر معلوم.

وكانت تلك البنيَّة عبارة عن غرفة كبيرة مستطيلة الشكل مغلَّفة من كل أطرافها الخارجية بالطابوق الكاشاني، وتعلو فوقها قبتان صغيرتان مغلفتان بالكاشاني أيضاً، ثم أصاب الخراب أكثر جدرانها ـ على مرّ السنين ـ فبدت مشوهة جرداء، وتم هدمها في أول شهر ربيع الأول من سنة ١٣٧١هـ وأزيلت آثارها، بحجة عدم ثبوت كونها مدفناً لأولاد الكاظم (ع).

ولا بدَّ لنا ـ ونحن بصدد استيعاب البحث في سائر ما يتعلق بالمشهد الكاظمي ـ من الوقوف قليلاً عند هذا الموضوع لنرى مدى صحة هذا الادعاء من عدمه:

لقد اختلف المؤرخون وعلماء النسب ــ فيما انتهى إلينا من آثارهم ـ في تسمية مَنْ دُفن في هذا الموضع من أولاد الإمام، وفي تحديد عدد

(۱) تراجع صفحة ۸۲ ـ ۸۷ من هذا الكتاب والشكل رقم (۱۵).

مَنْ دُفن فيه، وفي تعيين من دُفن منهم في مقابر قريش على سعة رقعتها، ونوجز في أدناه تلك الأقوال المتضاربة تمهيداً لمعرفة الأصح واستكشاف الأرجح:

إن لوح الزيارة الذي كان موضوعاً في داخل هذه البقعة ينسب هذين القبرين لإسماعيل وإيراهيم ولدي الإمام الكاظم (ع).

ويصرح السيد مهدي القزويني<sup>(۱)</sup> أنهما غير معروفين، ثم يقول: ويقول بعضهم أن أحدهما اسمه العباس بن موسى الذي ورد في حقه القدح<sup>(۲)</sup>.

ويروي المامقاني أن «العامة من الناس ترى أنه ـ أي أحمد بن موسى ـ المدفون بجوار أبيه في الصحن الشريف، وهو وهم لا منشأ له»<sup>(٣)</sup>.

ويقول الآلوسي: «وفي صحن جامع الكاظمية حجرة صغيرة فيها قبر إبراهيم وقبر أخيه جعفر ابني موسى الكاظم»<sup>(3)</sup>.

ويعلِّق السيد جعفر بحر العلوم على ما كُتب في لوح الزيارة من كونهما إبراهيم وإسماعيل فيقول: «ولعل الذي يُعرف بإسماعيل هو العباس بن موسى؛ وقد عرفتَ ذمَّه من أخيه الرضا (ع) بما لا مزيد عليه؛ ويؤيده ما هو شايع على الألسنة من أن جدي بحر العلوم طاب ثراه لمَّا خرج من الحرم الكاظمي أعرض عن زيارة المشهد المزبور؛ فقيل له في ذلك فلم يلتفت»<sup>(0)</sup>.

- (١) فلك النجاة.
- ۲) يراجع في تفصيل قدحه تنقيح المقال: ۲/ ۱۳۰.
  - (٣) تنقيح المقال: ١/ ٩٧.
  - (٤) تاریخ مساجد بغداد: ۱۱٦.
    - (٥) تحفة العالم: ٢/ ٣٣.

وهكذا يبدو من النصوص السالفة الذكر اتفاقها على كون أحد هذين القبرين لإبراهيم بن موسى؛ واختلافها في تعيين الثاني وهل هو إسماعيل أو أحمد أو العباس أو جعفر؟

ولكنَّ الشيخ فاضل الكليدار سادن الروضة الكاظمية الحالي يؤكد بأن المدفونين هنا لا يمتَّان بصلة لأولاد الكاظم؛ وأنه قد عُثِر في أثناء هدم هذه البناية على قطعتين من رخام تحمل كل واحدة منهما اسم المدفون بأحد القبرين، وهما كما يظهر من اسميهما ولقبيهما من الإيرانيين المتأخرين<sup>(۱)</sup>.

كما أن المعروف أن إسماعيل مدفون في مصر<sup>(٢)</sup> وأحمد في شيراز<sup>(٣)</sup>.

أما العباس وجعفر فليس لدينا ما يقوي احتمال دفنهما في هذا المكان، بل إن إعراض بحر العلوم فيما رواه حفيده فيما سبق ذكره يؤكّد نفي الوجود لا كون العباس مقدوحاً فيه، إذ لو كان الإعراض بسبب العباس فما هو ذنب إبراهيم كي يعرض عنه أيضاً.

ومن إعراض السيد مهدي بحر العلوم ورواية الكليدار عن الرخامتين يقوى لدينا الشك في صحة هذين القبرين، كما أن إهمال كتب الزيارات القديمة لذكر هذا المكان وهذين السيدين يرجح الظن بالعدم. وإذا كان انتفاء دفن إسماعيل وأحمد والعباس وجعفر قد يبلغ اليقين والقطع، فإن الكلام في تعيين قبر إبراهيم غير منتف، لثبوت دفنه في

- (۱) من المؤسف جداً أن تضيع هاتان الرخامتان فيما ضاع من آثار المشهد بسبب الهدم والتجديد.
  - (٢) رجال بحر العلوم: ١١٦/٢ وجامع الأنساب: ١/٤٥.
  - (۳) تراجع تحقة العالم: ۲/۲ وجامع الأنساب: ۱/۷۰.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين نظله/ المؤلفات

مقابر قريش كما صرح بذلك صاحب الغاية<sup>(١)</sup> والشيخ محمد السماوي<sup>(٢)</sup> والسيد جعفر بحر العلوم<sup>(٣)</sup>، وكما يشعر به كلام الشيخ المفيد<sup>(٤)</sup>.

ولقد كان من فرض البحث علينا أن ننساق مع هذه النصوص فتؤكِّد دفن إبراهيم بمقابر قريش لولا ما رأيناه من تصريحات النّسابة الداوودي وآخرين من علماء هذا الفن بوجود ولدين للإمام الكاظم باسم «إبراهيم»؛ وتمييزهم بينهما بلقب «أكبر» و«أصغر».

ويقول السيد مهدي بحر العلوم تعليقاً على كلام ابن عنبة الداوودي: «والظاهر تعدُّد إبراهيم كما نصَّ عليه صاحب العمدة وغيره من علماء الأنساب؛ فإنهم أعلم من غيرهم بهذا الشأن، وليس في كلام غيرهم ما يصرِّح بالاتحاد؛ فلا يعارض النص على التعدد»<sup>(ه)</sup>.

ومع هذا التعدُّد تصعب معرفة إبراهيم المدفون بالكاظمية من سَميِّه المدفون في مكان آخر، كما تصعب معرفة صاحب أبي السرايا وهل هو «الأكبر» أو «الأصغر».

وإذا رجعنا إلى مصادر النسب نستقرؤها الخبر نجد أن الشيخ أبا

- (١) غاية الاختصار: ٨٧ ـ ٨٨، وجاء فيها: «مضى إلى اليمن وتغلب عليها في أيام أبي السرايا، ويقال أنه ظهر داعياً إلى أخيه الرضا (ع)، فبلغ المأمون ذلك فشفعه فيه وتركه. توفي في بغداد، وقبره بمقابر قريش عند أبيه (ع) في تربة مفردة معروفة"، ويقول عند ذكر موسى بن إبراهيم أن: «قبره بمقابر قريش مجاوراً لأبيه وجده (ع)».
  - (٢) صدى الفؤاد: ٥٨، وأرخ وفاته في سنة ٢٠٦هـ.
    - (٣) تحفة العالم: ٣٣/٢.
- (٤) الإرشاد: ٣٢٤ ـ ٣٢٥، ويقول: "تقلد الإمرة على اليمن... وأقام بها مدة، إلى
   أن كان من أمر أبي السرايا ما كان، فأخذ له الأمان من المأمون».
   (٥) رجال بحر العلوم: ١/٣٣٢.

تاريخ المشهد الكاظمي/ ملاحق الكتاب

الحسن العمري وابن شدقم يرجحان أن يكون إبراهيم الأصغر صاحب أبي السرايا ولقَّبه ابن شدقم بـ«المجاب» و«المرتضى»، كما نجد أن أبا نصر البخاري والشيخ العبيدلي يذهبان إلى كونه الأكبر، وتبعهما على ذلك بعض المتأخرين<sup>(۱)</sup>.

وعلى الرغم من عدم تصريح المؤرخين القدماء بلقب «أكبر» أو «أصغر» عند ذكرهم ثورة إبراهيم؛ فإن المستفاد من كلماتهم بقاؤه باليمن؛ حيث لم يذكروا هجرته منها<sup>(٢)</sup>، ويقول الطبري في حوادث سنة ٢٠٢هـ: «وحجَّ بالناس في هذه السنة إبراهيم بن موسى بن جعفر بن محمد؛ فدعا لأخيه بعد المأمون بولاية العهد.... ومضى إبراهيم بن موسى إلى اليمن؛ وكان قد غلب عليها حمدويه بن علي بن عيسى بن ماهان»<sup>(٣)</sup>.

ويؤيِّد ذلك توقُّف عـلماء الـنسب في عقب إبراهيم الأكبر، و<sup>«</sup>أكثرهم على أنه لم يعقب، وباليمن وغيره عدة من المنتسبين إليه، وأما إبراهيم الأصغر فلا شك في عقبه»<sup>(٤)</sup>، وعقبه كما نعلم في العراق.

ويرجح السيد مهدي بحر العلوم: أن يكون إبراهيم «صاحبُ أبي السرايا الذي ملك اليمن، مدفوناً بكربلاء، وأنه هو المعروف اليوم بـ«إبراهيم المجاب» في رواق الحائر الحسيني<sup>(ه)</sup>.

- يراجع في هذه الأقوال: عمدة الطالب: ١٩٠ وسر السلسلة العلوية: ٣٧ ورجال بحر العلوم: ١/٤٢٤ ـ ٤٣٠ و٣/ ١١١ ـ ١١٤ وتزهة أهل الحرمين: ٣٧.
- (٢) تاريخ الطبري: ٨/٥٣٦ و٥٤٠ و٤١٥ والكامل لابن الأثير: ٥/١٧٧ و١٧٨
   و١٩٣ والبداية والنهاية: ٢٤٦/١٠ و٢٤٦
  - (٣) تاريخ الطبري: ٨/ ٥٦٧.
  - (٤) سر السلسلة العلوية: ٣٧ و٤٣ وعمدة الطالب: ١٩٠.
    - (٥) رجال بحر العلوم: ٣/١١١.

ويشير السيد حسن الصدر في بعض مؤلفاته إلى وجود خلاف في تسمية صاحب الصندوق بكربلاء وهل هو إبراهيم بن محمد العابد بن موسى؛ أو إبراهيم المرتضى بن موسى الكاظم (ع)<sup>(1)</sup>، ولكنه يجزم في مؤلَّفٍ آخر له بأن صاحب الشباك في رواق الحسين (ع) هو إبراهيم المجاب بن محمد العابد بن الإمام موسى بن جعفر (ع)<sup>(٢)</sup>.

وعلى كل حال، فإن المستفاد من مجموع ما سلف أنَّ للإمام الكاظم (ع) ولدين باسم إبراهيم، وأن صاحب أبي السرايا هو «الأكبر» منهما، وأنه إن صحَّ دفنه في العراق فهو في كربلاء كما رجح السيد مهدي بحر العلوم فيما مر.

وأما إبراهيم الأصغر فهو الملقَّب بالمرتضى كما نصَّ عليه بعض المؤلفين<sup>(٣)</sup>، وهو المدفون في مقابر قريش كما صرَّح صاحب الغاية<sup>(٤)</sup>.

والمظنون ظناً قوياً أن قبر إبراهيم الأصغر المرتضى هو القبر الذي يُعرف الآن بـ«مرقد المرتضى» قريباً من الصحن الشريف، وأن التلقيب بالمرتضى هو الذي سبَّب الالتباس فتصوَّره الناس قبراً للشريف المرتضى، في حين أن الشريف عليَّ بن الحسين المتوفى سنة ٤٣٦ه قد دُفن في داره ثم نُقل إلى كربلاء بإجماع المؤرخين<sup>(٥)</sup>.

- (۱) نزهة أهل الحرمين: ۳۷.
   (۲) رجال بحر العلوم \_ هامش \_: ۱۱۳/۳ نقلاً عن كتاب تحية أهل القبور بالمأثور.
   (۳) عمدة الطالب: ۱۹۰ ورجال بحر العلوم: ۱/ ٤٢٤ \_ ٤٣٠ نقلاً عن ابن شدقم.
  - النسابة و٣/ ١١٣ نقلاً عن السيد حسن الصّدر. (٤) غاية الاختصار : ٨٧.
- (٥) عمدة الطالب: ١٩٤ والدرجات الرفيعة: ٤٦٣ وتراجع مقدمة ديوان الشريف المرتضى: ٢٦/١.

وخلاصة القول، فإن إبراهيم الأصغر المرتضى مدفون بالكاظمية، وإن قبره هو القبر المنسوب للشريف المرتضى، وإنه لم يُدفن في الصحن الكاظمي أيُّ ولد للإمام الكاظم (ع). وهذا هو الذي نستطيع ترجيحه الآن، ولعلَّ فيما سيصدر في المستقبل من دراسات وفيما سيُنْشَر من نصوص مخطوطة ما يزيد الأمر وضوحاً ويصل بنا إلى القطع واليقين.

# «الملحق الثاني» نُقَباء المَشهد وسَدَنَته

#### النقباء

النقابة ـ كما يعرِّفها الماورْديُّ ـ؛ موضوعةٌ على صيانة ذوي الأنساب الشريفة عن ولاية من لا يكافئُهم في النسب؛ ولا يساويهم في الشرف، ليكون عليهم أحْبى؛ وأمرُه فيهم أمضى....

وولاية هذه النقابة تصح من أحد ثلاثة جهات: إِمَّا من وَجْه الخليفة المستولي على كل الأمور، وإمَّا ممَّن فوَّض الخليفة إليه تدبير الأمور كوزير التفويض وأمير الأقليم، وإمَّا من نقيبٍ عامِّ الولاية...».

«والنقابة على ضربين: خاصة وعامة.

فأما الخاصة: فهو أن يقتصر بنظره على مجرد النقابة من غير تجاوزٍ لها إلى حكم وإقامة حدّ، فلا يكون العلم معتبراً في شروطها، ويلزمه في النقابة على أهله من حقوق النظر اثنا عشر حقاً:

أحدها: حفظ أنسابهم من داخلٍ فيها وليس منها؛ أو خارج عنها وهو منها، فيلزمه حفظ الخارج منها كما يلزمه حفظ الداخل فيها؛ ليكون النسب محفوظاً على صحته؛ معزواً إلى جهته.

والثاني: تمييز بطونهم ومعرفة أنسابهم، حتى لا يخفى عليه منهم

تاريخ المشهد الكاظمي/ ملاحق الكتاب

بُنُوَّات، ولا يتداخل نسبٌ في نسب، ويثبتهم في ديوانه على تمييز أنسابهم.

**والثالث**: معرفة مَنْ وُلِدَ منهم من ذكرٍ أو أنثى فيثبته، ومعرفة من مات منهم فيذكره، حتى لا يضيع نسب المولود إن لم يثبثهُ، ولا يدَّعي نسبَ الميت غيرُهُ إن لم يذكرْهُ.

والرابع: أن يأخذهم من الآداب بما يضاهي شَرَفَ أنسابهم وكَرَمَ محتدهم، لتكون حشمتُهم في النفوس موفورة، وحرمةُ رسول الله (ص) فيهم محفوظة.

والخامس: أن ينزِّههم عن المكاسب الدنيئة؛ ويمنعهم من المطالب الخبيثة، حتى لا يستقل منهم مُتَبَذِّل، ولا يستضام منهم متذلِّل.

والسادس: أن يكفَّهم عن ارتكاب المآثم، ويمنعهم من انتهاك المحارم، ليكونوا على الدين الذي نصروهُ أغْيَر؛ وللمنكر الذي أزالوه أنكَرَ، حتى لا ينطق بذمّهم لسان؛ ولا يشنأهم إنسان.

والسابع: أن يمنعهم من التسلَّط على العامة لشرفهم، والتشطَّط عليهم لنسبهم؛ فيدعوهم ذلك إلى المقت والبغض؛ ويبعثهم على المناكرة والبُعد، ويندبَهُم إلى استعطاف القلوب وتألُّف النفوس، ليكون الميل إليهم أوْفى، والقلوب لهم أصفى.

والثامن: أن يكون عوناً لهم في استيفاء الحقوق؛ حتى لا يضعفوا عنها، وعوناً عليهم في أخذ الحقوق منهم؛ حتى لا يمنعوا منها، ليصيروا بالمعونة لهم منتصفين، وبالمعونة عليهم منصفين، فإنَّ مِن عَدْل السيرة فيهم إنصافهم وانتصافهم.

**والتاسع**: أنْ ينوب عنهم في المطالبة بحقوقهم العامة في سهم

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مُنْهُ/ المؤلفات

ذوي القربى في الفيء والغنيمة؛ الذي لا يختص به أحدهُم حتى يُقْسَمَ بينهم بحسب ما أوجبه الله تعالى لهم.

والعاشر: أن يمنع أياماهم أن يتزوجْنَ إلا من الأكفاء، لشرفهنَّ على سائر النساء، صيانةً لأنسابهنَّ، وتعظيماً لحرمتهن أن يُزَوَّجَهُنَّ غيرُ الولاة أو ينكحهن غير الكفاة.

والحادي عشر: أن يُقَوَّمَ ذوي الهفوات منهم فيما سوى الحدود؛ بما لا يبلغ به حدّاً ولا ينهر به دماً، ويقيل ذا الهيئة منهم عثرته، وينفر بعد الوعظ زلَّته.

والثاني عشر: مراعاة وقوفهم بحفظ أُصولها وتنمية فروعها، وإذا لم يُرَدِّ إليه جبايتها راعى الجباة لها فيما أخذوه؛ وراعى قسمتها إذا قسموه، وميَّز المستحقين لها إذا خصَّتْ، وراعى أوصافهم فيما إذا شُرِطتْ، حتى لا يخرج منهم مستحق، ولا يدخل فيهم غيرُ محقّ.

«وأما النقابة العامة فعمومُها أن يُرَدَّ إليه في النقابة عليهم مع ما قدَّمناه من حقوق النظر خمسة أشياء:

> **أحدها**: الحكم بينهم فيما تنازعوا فيه. **والثاني**: الولاية على أيتامهم فيما ملكوه. **والثالث**: إقامة الحدود عليهم فيما ارتكبوه.

والرابع: تزويج الأيامي اللائي لا يتعيَّن أولياؤهم أو قد تعيَّنوا فعضلوهنَّ.

والخامس: إيقاع الحجر على مَنْ عته منهم أو سفه؛ وفكُّهُ إذا أفاق أو رشد.

فيصير بهذه الخمسة عامَّ النقابة، فيعتبر حينئذٍ في صحة نقابته وعقد

تاريخ المشهد الكاظمي/ملاحق الكتاب

ولايته أن يكون عالماً من أهل الاجتهاد، ليصحَّ حكمه ويُنَفَّذ قضاؤه»<sup>(1)</sup>.

وكان يُدْعى من يتولى هذا المنصب في العصر العباسي «نقيب الطالبيين» أو «نقيب العلويين»، ثم دعِيَ في العصور المتأخرة «نقيب الأشراف».

والأشراف المقصودون بهذا الاسم هم "كلُّ مَنْ كان من أهل البيت، سواءاً كان حسنيًا أم حُسَينياً أم علوياً من ذرية محمد بن الحنفية أو غيره من أولاد علي بن أبي طالب أم جعفرياً أم عقيلياً أم عباسياً»<sup>(٢)</sup> وإن كان الخلفاء الفاطميون بمصر قصروا اسم الشريف على ذرية الحسن والحسين (ع) فقط.

وبقيت لهذا المنصب أهميته على مرِّ القرون؛ فلا يكون النقيب إلاَّ «من شيوخ هذه الطائفة وأجلِّهم قدراً»<sup>(٣)</sup>، كما بقيت للنقيب حتى القرن التاسع الهجري تلك الواجبات والحقوق التي كانت له في العصر العباسي مما دوَّنه الماورديُّ فيما نقلناه عنه آنفاً، وقد حفظ لنا القلقشندي نسخة توقيع بنقابة الأشراف تضمَّن الإشارة إلى حقوق النقيب وصلاحيَّاته، وجاء فيه بعد الديباجة:

«ولما كانت العترة الطاهرة النبويةُ ورَّاتَ الوحي الذين آل إليهم ميزاتُه، وأهل البيت الذين حصل لهم من السؤدد آياتُه، وقد سأل اللهُ ـ وهو المسؤول ـ لهم القربى، وخصَّهم بمزاياً حقيقٌ بمثل متصرِّفهم أنه بها يُحْبى، وأنها لهم تجبى، لما في ذلك من بركاتٍ تُرْضي سيد المرسلين وتعجبُه، ويسطِّر اللهُ الأجرَ لفاعله ويكتبُه، وكان لا بدَّ لهم من رئيس ينضِّد سِلْكَهُمْ وينظِّمُه، ويعظِّم فخرهم ويفخمه، ويحفظ أنسابهم، ويصقلُ

- (١) الأحكام السلطانية: ٩٢ ـ ٩٤ (طبع المطبعة المحمودية بمصر).
  - (٢) الشرق المؤبَّد: ٤٤.
  - (٣) صبح الأعشى: ٤٨١/٣.

بمكارمه أحسابهم، وينمّي بتدبيره رَيعَهُمْ، ويتابع تحت ظلِّ هذه الشجرة الزكية ما زكّى يَنْعَهُمْ، ويحفظهم في ودائع النسل، ويصُدُّ عن شرف أرومتهم من الأدعياء المدَّعين بكل بسُل، ويحرس نظامهم، ويوالي إكرامهم، ويأخذهم بمكارم الأخلاق، ويمدهم بأنواع الأرفاد والإرفاق، ويتولى رَدْعَ جانيهم إذا لم يسمع، ويتدبر فيه قوله: \_ أنفُك منك وإنْ كان أُجْدَع \_.

ولما كان فلانٌ هو المشار إليه من بين هذه السلالة، وله من بينهم ميزة باطنة وظاهرة. . . اقتضى حسن الرأي المنيف. . . . أن تفوَّض إليه نقابة الأشراف الطالبيين؛ على عادة مَنْ تقدمه من النقباء السادة.

فليجمعُ لهم من الخير ما يُبْهجُ الزهراءَ البتول فعلُه، ويفعل مع أهله وقرابته منهم ما هو أهلُه، وليحفظ مواليدهم، ويحرِّر أسانيدهم، ويضبط أوقافهم، ويعتمد إنصافهم، ويثمِّر متحصّلاتهم، ويكثِّر بالتدبير غلّاتهم، ويأخذ نفسه بمساواتهم، في جميع حالاتهم، ولْيَأخُذْهم بالتجمُّع عن كلِّ ما يشين، والعمل بما يزين، حتى يضيفوا إلى السؤدد حُسْنَ الشيم، وإلى المفاخر فاخرَ القِيَم، وكل ما يفعله معهم من خير أو غيره هو له وعليه، ومنه وإليه، والله يحفظه من خلفِه ومن بين يديه، بمنَّه وكرمه<sup>ي(1)</sup>.

#### \* \* \*

ويعود عهدُ الكاظمية بالنقابة ـ فيما نرجِّح ـ إلى أواسط القرن الخامس الهجري يوم أصبحت مدينةً مستقلة لها كيانها الخاص، وذلك إثر الفتن والاضطرابات التي عمت أرجاء البلاد، وخصت بغداد

(۱) صبح الأعشى: ١٦٣/١١ ـ ١٦٤.

بالذات، فأشاعت فيها الخراب والدمار، بحيث أصبح في منتصف ذلك القرن "ما بين سوق السلاح والرصافة وسوق العطش ومربعة الخرسيّ والزاهر وما في دواخل ذلك ورواصفه قد خرب خراباً فاحشاً؛ حتى لم يترك النقض جداراً قائماً ولا مسجدا باقياً. وأما بين باب البصرة والعتابيين والخلد وشارع دار الرقيق من الجانب الغربي فقد اندرس اندراساً كلياً، وصار الجامعان بالمدينة والرصافة في الصحراء بعد أن كانا وسط العمارة»<sup>(1)</sup>.

وكان هذا الخراب الذي حوّل منطقة «الكاظمية» من محلة من محلات بغداد إلى مدينة منفصلة تامة المرافق أحد الأسباب الرئيسة في احتياجها إلى نقيب خاصّ بها غير نقيب بغداد، مضافاً إلى تزايد العلويين فيها إلى درجة كبيرة<sup>(٢)</sup>.

ولم تقتصر مهمة النقيب في بلدة المشهد الكاظمي على حقوق النقابة الاثني عشر التي ذكرها الماوردي، بل كان من جملة حقوقه ومهماته ـ إن لم يكن أكبرها وأبرزها ـ هو الإشراف على المشهد نفسه من حيث عمارته ونظامه، ومراقبة قوَّامه وخدَّامه، وإعداده الإعداد الوافي بجميع احتياجات الزائرين، بعد أن كان كل ذلك بيد مشرف خاص يسمّى الـ«قيّم»<sup>(٣)</sup> ليست له سلطة النقيب وأهميته والشروط المعتبرة فيه.

وهكذا يكون نقيب المشهد الكاظمي قائماً بشؤون العلويين وهي متعددة، وبشؤون المشهد وهي جمَّة، وبشؤون البلدة وهي في توسع

- مختصر مناقب بغداد: ٣٣. وتراجع مجلة الأقلام \_ السنة الأولى: العدد الثاني
   ١٤١ \_ ١٥١ و والعدد الثالث ١٤ \_ ٧٢.
- (۲) تجارب الأمم: ۲/۷۷ والمنتظم: ۸/۱۹٤ و۲۱۲ و۹/۲۶۳ والكامل: ۸/۹۹
   و۲۱۱۹.
  - (٣) دلائل الإمامة: ٣٠٤ ـ ٣٠٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثْقًا/ المؤلفات

مستمر، ومن هنا كان للنقابة أهميتها الكبرى وللنقيب مقامه المرموق.

ولمَّا كانت إدارة المشهد وسدانته من أبرز أعمال النقيب وواجباته منذ قامت النقابة على هذه الأرض؛ كان لا بدّ أن يتصل موضوع النقباء بموضوع المشهد، وأن يدرج ذلك ضمن تاريخه باعتباره من توابع البحث ومكمّلاته التي لا يستساغ إغفالها.

وعلى الرغم من الجهد الذي بذلته في سبيل العثور على أسماء النقباء بحسب تسلسلهم التاريخي فما زالت في أثناء البحث فجوات لم أستطع سدها، وليس ذلك تقصيراً منّي، فيما أظن، وإنما هو تقصير أولئك المؤرخين الذين أهملوا ولم يسجلوا. ونذكر ـ في أدناه ـ من عرفنا من هؤلاء السادة النقباء:

\* \* \*

#### النقابة

1 ابن جعفر القيّم

ذكره الطبري الإمامي في حديث أبي الحسين بن أبي البغل الكاتب، وجاء فيه عن لسان أبي الحسين:

«تقلدت عملاً من أبي منصور بن الصالحان، وجرى بيني وبينه ما أوجب استتاري، فطلبني وأخافني، فمكثت مستتراً خائفاً، ثم قصدت مقابر قريش ليلة الجمعة، واعتمدت على المبيت هناك للدعاء والمسألة، وكانت ليلة ريح ومطر، فسألت ابن جعفر القيّم أن يغلق الأبواب... إلخ»<sup>(۱)</sup>.

(١) دلائل الإمامة: ٣٠٤.

ولم نعرف من مطاوي هذا الخبر ومن سائر المصادر الأخرى ما يدلنا على شخصية هذا الرجل أو ينصّ على نقابته، ولعل النقابة لم تكن مقررة للمشهد خلال تلك الفترة فكان يشرف عليه مسؤول خاص يدعى «القيّم». وما زالت كلمة «قيّم» مستعملة حتى اليوم في نفس هذا المعنى في بعض الأوساط العراقية.

وسمَّاه المجلسي<sup>(۱)</sup> عند نقل نفس الحديث «أبو جعفر القيّم» ولا بدَّ أن تصحيفاً طرأ على أحد النصّين.

\* \* \*

## ٢

الشريف محمد بن المحسِّن بن يحيى بن أبي عبد الله جعفر التواب بن الإمام أبي الحسن علي الهادي (ع)

ذكره العميدي فقال عنه: «محمد بن المحسِّن بن يحيى الصوفي، نقيب مقابر قريش»<sup>(۲)</sup>.

وذكره أبو نصر سهل بن عبدالله البخاري النسابة ـ فيما ينقل عن كتابه ـ عند ذكر والده المحسِّن فقال: «يُعْرَف ولده ببني المحسِّن، ولا عقب للمحسِّن إلا من ابنٍ واحد هو محمد، ومحمد هذا كان نقيباً بمقابر قريش، ونقابتها باقية في ولده».

ولبني نازوك الذين سكن بعضهم مقابر قريش قرابة مع هذا

- (۱) بحار الأنوار: ۱۳/۸۰.
- (٢) المشجر الكشاف: ٢٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٨٨ المؤلفات

النقيب، فإن جدهم علياً أخو يحيى جد النقيب<sup>(١)</sup>، وبذلك يكونون من قدماء السكان في بلدة المشهد.

وعلى الرغم من عدم علمنا بتاريخ وفاة هذا النقيب فإنه كان في الربع الثالث من القرن الخامس في أرجح الظن.

\* \* \*

٣

الشريف محمد بن محمد بن المحسِّن بن يحيى بن جعفر بن الإمام علي الهادي (ع)

لم نجد بين المؤرخين من نص على تولّيه النقابة، ولكن في أخبار العميدي النسابة ـ عند ذكر والده المار آنفاً ـ بكون النقابة باقية في ولده قرينة على كونه نقيباً، خصوصاً وأنه النجل الأكبر لأبيه.

كما أن فيما يرويه السيد علي آل طاووس عنه ما يشعر بنقابته حيث حدث عنه ما نصه: «فمن ذلك ما وجدناه في نسخة عتيقة هذا لفظه: حدثنا الشريف أبو الحسن محمد بن محمد بن المحسِّن بن يحيى بن الرضا أدام الله تأييده يوم الجمعة لخمس بقين من ذي الحجة سنة أربع [...]<sup>(۲)</sup> وأربعمائة بمشهد مقابر قريش على ساكنه السلام قال: حدثني أبي رضي الله عنه... إلخ»<sup>(۳)</sup>.

\* \* \*

- (١) عمدة الطالب: ١٨٩.
- (٢) هنا سقط في الأصل.
- (٣) مهج الدعوات: ٢٦٥.

٤

الشريف علي بن محمد بن المحسن بن يحيى بن جعفر بن علي الإمام الهادي (ع)، المكنَّى بأبي طالب العلوي

ذكره ابن النجار فقال عنه:

«نقيب مشهد باب التبن، سمع القاضي أبا الحسين محمد بن علي بن المهتدي وغيره، وحدَّث باليسير. روى عنه أبو القاسم المبارك بن محمد بن الحسين وأبو طاهر السلفي، وكتب عنه أبو عبد الله الحسين بن محمد البلخي، ونقلتُ نسبه بخطِّه...، أنبأنا عتيق بن الحسن أن السلفيَّ أخبره أنه سأل أبا طالب النقيب عن مولده فذكر أنه سنة ثلاث وأربعمائة..، قرأتُ في كتاب أبي غالب شجاع بن فارس الذهلي بخطه قال: مات الشريف أبو طالب علي بن المحسِّن العلوي نقيب المشهد بمقابر قريش في يوم الأربعاء تاسع عشر المحرم سنة خمسمائة وكان قد جاوز المائة سنة من عمره»<sup>(1)</sup>.

وذكره صاحب العمدة فقال: «كان فاضلاً ديِّناً ويحفظ القرآن»، وكنَّاه أبا القاسم<sup>(٢)</sup>.

وذكره العميدي أيضاً فقال: «أبو طالب، نقيب المشهد بالعراق، شيخ معمر، له في النسب قعدد، ولد سنة ٤٠٣ وتوفي سنة ٤٩٩، وروى عنه السلفي عن ابن المهدي شيئاً»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) تاريخ ابن النجار جزء منه مصور بمكتبة معهد الدراسات الإسلامية ببغداد: ورقة ۱۷ - ۱۷.
  - (٢) عمدة الطالب: ١٨٩.
  - (٣) المشجر الكشاف: ٢.

### 0

الشريف محمد بن علي بن محمد بن المحسن بن يحيى بن جعفر بن علي الهادي (ع)

ذكره العميدي فقال: «كان عالماً نساباً، وكان نقيب مقابر قريش»<sup>(۱)</sup>.



الشريف أبو الفضل علي بن ناصر بن محمد بن الحسن بن أحمد بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن جعفر بن عبد الله بن جعفر بن محمد بن علي بن أبي طالب (ع)

ذكره ابن النجار في تاريخه<sup>(٢)</sup> بعد أن ذكر نسبه السابق فقال: «أبو الفضل العلوي المحمدي، نقيب مشهد باب التبن، هكذا رأيتُ نسبه بخط محمد بن علي بن فولاد الطبري، وهكذا ذكره السلفي في معجم شيوخه. كان يسكن بالكرخ، وله معرفة بالأنساب، سمع أبا محمد الحسن بن علي الجوهري؛ وحدَّث باليسير، روى عنه أبو المعمر الأنصاري وأبو طالب بن خضير وأبو طاهر السلفي».

«قرأت بخطٍّ محمد بن ناصر اليزدي قال: سألتُ المحمدي [عن مولده]<sup>(٣)</sup> فقال: ولدتُ سنة ثلاث وأربعين وأربعمائة».

«قرأتُ بخط أبي البركات عبد الوهاب بن المبارك الأنماطي قال:

- (١) المشجر الكشاف: ٢٥.
- (٢) جزء من تاريخ ابن النجار: ٥٥ ـ ٥٦.
  - (٣) زيادة يستدعيها السياق.

توفي الشريف أبو الفضل المحمدي في يوم الخميس ثالث شوال سنة خمس عشرة وخمس ماية، ودفن يوم الجمعة بمقابر قريش بعد أن صُلِّيَ عليه [في]<sup>(۱)</sup> باب دار الطاهر بنهر الدارس؛ وحضرتُ ذلك؛ ومضيت معه إلى قبره».

وذكر ابن الدبيئي وأبو سعد بن السمعاني ولده أحمد فقالا : إنه [أي أحمد]<sup>(٢)</sup> كان نقيب العلويين بالكرخ، وأبوه نقيب العلويين المحمديين بمشهد موسى بن جعفر (ع)<sup>(٣)</sup>.

وذكره العميدي وسماه «أبو الفضل علي بن محمد الحسن... إلخ» من دون ورود «ناصر» في سلسلة النسب، ثم قال: «نقيب مشهد باب التبن ببغداد»<sup>(٤)</sup>.

#### T

## ۷

الشريف أبو محمد الحسن بن محمد بن علي بن أبي الضوء العلوي

ذكره ابن تغرى بردى في وفيات سنة ٥٣٧هـ فقال:

«وفيها توفي الحسن بن محمد بن علي بن أبي الضوء الشريف أبو

- (۱) (۲) زيادة يستدعيها السياق.
- (٣) ذيل تاريخ بغداد لابن الدبيثي: ٣/ ٢٠٠ والتاريخ المذيل به على تاريخ بغداد لابن السمعاني: ٢/ ٢٢، وكلاهما مخطوطان، وتوجد صورة لهما في معهد الدراسات الإسلامية ببغداد.
  - (٤) المشجر الكشاف: ٢١٨.

محمد الحسيني البغدادي؛ نقيب مشهد موسى بن جعفر ببغداد. كان إماماً فاضلاً فصيحاً شاعراً، إلا أنه كان على مذهب القوم مغالياً في التشيُّع»<sup>(1)</sup>.

وذكره السيد علي (خان) المدني الشهير بابن معصوم فقال:

«الشريف أبو محمد الحسن بن أبي الضوء العلوي الحسيني، نقيب مشهد باب التبن ببغداد، وكان سيداً جليلاً عالماً فاضلاً أديباً، حسن الشعر والرواية، عظيم الشأن، جليل القدر، ذكره العماد الكاتب في الخريدة... وتوفي الشريف أبو محمد المذكور سنة سبع وثلاثين وخمسمائة»<sup>(۲)</sup>.

وسماه العميدي محمداً<sup>(٣)</sup> وفي المنقول عن تهذيب الأنساب لشيخ الشرف ابن جعفر: أن اسمه أحمد.

#### \* \* \*

### ٨

علي بن علي المعروف بالفاخر العلوي

النقيب بمشهد موسى بن جعفر (ع)، المتوفى حوالى سنة ٥٦٩هـ<sup>(٤)</sup>.

@ @ @

- (١) النجوم الزاهرة: ٥/ ٢٧١.
- (٢) الدرجات الرفيعة: ٥٢٣، ويراجع وفيات الأعيان: ٤٢٨/٤.
  - (٣) المشجر الكشاف: ١٦٠.
- (٤) حدثني بذلك مشافهة صديقنا المفضال الدكتور مصطفى جواد عافاه الله، وذكر بأنه يروي ذلك عن تاريخ ابن الدبيثي ـ المخطوط ..

4

الشريف فخر الدين محمد بن محمد بن عدنان بن المختار العلوي

ذكره ابن الفرات فقال عنه:

<sup>«ف</sup>ي سادس عشر شهر ربيع الأول من هذه السنة وصل الشريف فخر الدين نقيب مشهد باب التبن<sup>(۱)</sup> ببغداد؛ رسول الخليفة الإمام الناصر لدين الله أمير المؤمنين العباسي؛ إلى السلطان صلاح الدين وقدم معه حملان من النفط، وحملان من القنا، وتوقيع بعشرين ألف دينار تقترض من التجار على الديوان العزيز، وخمسة من الزراقين المتقنين لصناعة الإحراق بالنار، فاعتقد<sup>(كذا)</sup> السلطان صلاح الدين بكل ما حضر... وأركب الرسول معه مراراً وأراه معارك القتال حتى يشهد بما شاهد، فأقام عند السلطان صلاح الدين في العودة فعاد»<sup>(۲)</sup>.

وذكر العماد الأصفهاني رحلته هذه في حوادث سنة ٥٨٦هـ ونص على كونه نقيب مشهد باب التبن بمدينة السلام<sup>(٣)</sup>.

وترجم له ابن الفوطي فقال:

«فخر الدين أبو الحسين محمد بن عميد الدين أبي جعفر محمد بن أبي نزار عدنان بن المختار العلوي العبيدلي الكوفي النقيب. من البيت المعروف بالفضل والنبل.... قدم فخر الدين بغداد وصاهر بها الوزير شرف الدين علي بن طراد الزينبي على ابنته. سمع ببغداد حجة الإسلام

- (۱) في الأصل المطبوع: التين، وهو تصحيف.
- (٢) تاريخ ابن الفرات: المجلد الرابع ـ الجزء الأول: ٢١١.
  - (۳) الفتح القدسي: ١٩٤.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل باسين ﷺ المؤلفات

ابن الخشاب، وقلده الناصر لدين الله النقابة في سابع ربيع الأول سنة ثلاث وستمائة وجلس له الوزير نصير الدين ناصر بن مهدي وكتب تقليده مكين الدين القمي. وكان النقيب حسن السيرة وعزل عن النقابة في شعبان سنة سبع وستمائة وتوفي ثالث عشر ربيع الأول سنة اثنتي عشرة وستمائة عن إحدى وثمانين سنة»<sup>(۱)</sup>.

كما ترجم له ابن الدبيئي فقال في ضمن ترجمته:

«تولى نقابة النقباء للطالبيين في سنة ثلاث وستمائة.... ولد سنة إحدى وثلاثين وخمسمائة، وأصم في آخر عمره. توفي في ربيع الأول سنة اثنتي عشرة وستمائة»<sup>(٢)</sup>.

#### \* \* \*

3.

عز الدين عدنان بن المعمر بن المختار الكوفي

آل المختار "بيت معروف بالنقابة والإمارة"<sup>(٣)</sup>، وكانت لهم نقابة النجف والكوفة و"نقابة في مشهد الإمامين الجوادين"<sup>(٤)</sup>، قال ابن الساعي:

«في يوم الخميس حادي عشريه [ربيع الأول سنة ٦٠٦هـ] عُزل عز

- (١) تلخيص مجمع الآداب: ٤/ق ٣/ ٣٦٥ ٣٦٦.
  - (٢) المختصر المحتاج إليه: ١٢٨/١ ـ ١٢٩.
    - (٣) المختصر المحتاج إليه: ١٢٨/١.
    - (٤) ماضي النجف وحاضرها: ١/٢١٠.

تاريخ المشهد الكاظمي/ ملاحق الكتاب

الدين عدنان بن المعمر بن المختار الكوفي عن نقابة مشهد موسى بن جعفر (ع)»<sup>(1)</sup>. ولم يذكر متى بدأت نقابته.

ترجم له ابن الفوطي فقال:

«عز الدين أبو نزار عدنان بن أبي عبدالله المعمر بن عدنان بن المختار العلوي الكوفي النقيب. ذكره شيخنا تاج الدين ابن أنجب في تاريخه وقال: «رتب عز الدين نقيب مشهد موسى بن جعفر ونمزل في شهر ربيع الأول سنة ست وستمائة وكان سيداً جليلاً عالماً، ومولده سنة سبعين وخمسمائة، وتوفي يوم السبت رايع شعبان من سنة خمس وعشرين وستمائة ودفن في داره بالقرب من باب المراتب على شاطىء دجلة»<sup>(۲)</sup>.

\* \* \*

### 11

نجم الدين أبو نصير محمد بن الموسوي

بيت الموسوي من البيوت التي سكنت الكاظمية منذ العصر العباسي، وكان بيتاً جليلاً معروفاً بالشرف والمجد، ذكره صاحب الغاية فقال:

«بيتٌ جمع أسباب السؤدد ومكئت فيه النقابة والرياسات المتنوعة كإمارة الحجيج والقضاء والنظر في المظالم والنيابة عن السلاطين بديوان بغداد إذا غابـوا عـن الـعـراق، فـهـو بـيت سـمـاكـه الـسـمـاء وأرضـه

- (۱) الجامع المختصر: ۹/۲۸۵.
- (٢) تلخيص مجمع الآداب: ٤/ق ١/٢٣٨.

الأفلاك.... ذوو بنايات ضخمة؛ وأحوال وسيعة؛ ووجاهة عظيمة؛ وصيت طائر؛ وذكرٍ سائر.. الخ»<sup>(۱)</sup>..

وكان محمد هذا من ذلك البيت الرفيع العماد، وقد نقل من خطه سبطه هبة الله بن الحسن الموسوي في كتابه «المجموع الرائق» الذي ألَّفه سنة ٧٠٣هـ أدعية الأيام السبعة المروية عن الإمام موسى بن جعفر (ع) فقال:

15

الشريف جلال الدين محمد المصطفى بن رضي الدين علي آل طا*وو*س

ذكره صاحب الغاية فقال:

«جلال الدين، يلقَّب بالمصطفى، كان سيداً جليلاً زاهداً منقطعاً بداره عن الناس، ذا خبر ورأي وكبر وترفّع. كانت بيني وبينه معرفة تكاد أن تكون صداقة. عَرَضَ عليه النقابةَ صاحبُ الديوان ابن الجويني فامتنع، وكان يتولى نقابة بغداد والمشهد، فكُفَّت يده عن ذلك، مات رحمه الله سنة ٦٨٠ه»<sup>(٣)</sup>.

- (1) غاية الاختصار: ٨٢.
- (٢) مجلة الأقلام: ١٤٣/١١ ـ السنة الأولى ـ.
  - (٣) غاية الاختصار: ٥٨.

والمقصود بالمشهد بعد ذكر بغداد هو المشهد الكاظمي، والظاهر أنَّ النقابة التي امتنع عن قبولها هي نقابة الطالبيين، ولعل ذلك كان بعد وفاة أبيه رضيٍّ الدين نقيب الطالبيين المتوفى سنة ٦٦٤هـ، كما يظهر أن امتناعه عن قبول نقابة الطالبيين قد أغاض صاحب الديوان فكفَّ يده عن نقابة بغداد والمشهد الكاظمى.

\* \* \*

18

الشريف نجم الدين بن أبي جعفر الهندي الحسيني

ذكره صاحب الغاية ضمن بيت هندي الحسينيين فقال:

«منهم نجم الدين بن أبي جعفر، النقيب الطاهر، تولّى النقابة بمقابر قريش زمن ابن الجويني [المتوفى سنة ٦٨١هـ]، ثم رُتِّب كاتب السبب، ثم عُزِل. وكان مقيماً بالحلة، للفقر عليه أثر ظاهر، يكتب خطاً ويقول شعراً لا بأس بهما. له ولد اسمه عبدالله ومن بني عمه محمد بن منصور»<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

12

أمين الدين الهندي الجوهري

قال صاحب الحوادث في وقائع سنة ٦٧٤هـ ما نصه:

۲.0

(١) غاية الاختصار: ١٤٦.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين صَّلاً/ المؤلفات

«وفيها عُزِل أمين الدين مبارك الهندي الجوهري من نقابة مشهد موسى بن جعفر (ع)... ولما كان مبارك المذكور نقيباً قال فيه بعض الشعراء:

رأيت في النوم إمام الهدى موسى حليفَ الهمِّ والوجدِ يقول: ما تنكبني نكبةٌ إلا من الهند أو السندِ تحكَّمَ السنديُّ في مهجتي وحُكَّم الهنديُّ في ولدي فلعنة الله عملي مَنْ به يُحكَّمُ السنديّ والهندي<sup>(1)</sup>

### 10

نجم الدين علي بن الموسوي قال صاحب الحوادث في وقائع سنة ٢٧٤هـ ما لفظه: «وفيها عُزِل أمين الدين... من نقابة مشهد موسى بن جعفر (ع)، وعُيِّن في النقابة نجم الدين علي بن الموسوي»<sup>(٢)</sup>.

@ @ @

## 17

محمد بن إبراهيم بن محمد بن علي الحسيني

ذكره ابن الفوطي فقال:

(۱) الحوادث الجامعة: ۳۸۵، وفيه "تحكم" والصواب ما أثبتناه.
 (۲) الحوادث الجامعة: ۳۸۵.

تاريخ المشهد الكاظمى/ ملاحق الكتاب

«محيي الدين، أبو عبدالله، محمد بن إبراهيم بن أبي طريف محمد بن علي، يعرف بابن المنكر<sup>(كذا)</sup> العلوي، الحسيني الزيدي، النقيب بمشهد موسى، ولي النقابة بمشهد الإمام موسى بن جعفر، وكان من أصحاب النقيب الطاهر رضي الدين أبي القاسم علي بن علي بن طاووس الحسني، وهو من أولاد السادات النقباء، وله نفس شريفة، ولذلك علته الديون في قضاء الحقوق»<sup>(1)</sup>.

#### \* \* \*

## 1 ¥

السيد عبدالكريم آل طاووس

ترجم له ابن الفوطي فقال:

"غياث الدين، أبو المظفر، عبد الكريم بن جمال الدين أحمد بن موسى بن جعفر بن طاووس الحسني، الفقيه، العلامة، النسابة: كان جليل القدر، نبيل الذكر، حافظاً لكتاب الله المجيد، ولم أر في مشايخي أحفظ منه للسير والآثار والأحاديث والأخبار والحكايات والأشعار، جمع وصنّف، وشجَّر وأنَّف، وكان يشارك الناس في علومهم، وكانت داره مجمع الأئمة والأشراف، وكان الأكابر والولاة والكتاب يستضيئون بأنواره ورأيه، وكتبت لخزانته كتاب – الدر النظيم في ذكر من تسمى بعبد الكريم -، وسألته عن مولده فذكر أنه ولد في شعبان سنة ثمان وأربعين وستمائة. وتوفي في يوم السبت سادس عشري شوال سنة ثلاث وتسعين وستمائة"

- (١) تلخيص مجمع الآداب: ٣٩٩/٥ \_ طبع الهند \_.
  - (٢) تلخيص مجمع الآداب: ٤/ق ٢/١٩٩٤.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثْلَثْه/ المؤلفات

الصدر أنه ولي نقابة مشهد الكاظمين، ونُصَّ على ذلك في هامش بعض الكتب<sup>(۱)</sup>، ويؤيده تلقيبه بالنقيب في بعض المؤلفات المعاصرة له<sup>(۲)</sup>، ولم يُعْلَمُ نقابة أخرى له، كما يؤيده أيضاً سكناه في مشهد موسى بن جعفر (ع)<sup>(۳)</sup> وتلقيبه بالكاظمي<sup>(٤)</sup> لاستدامة مكثه هناك.

\*\*

### 18

رضي الدين علي بن غياث الدين عبد الكريم آل طاووس

ذكره ناسخ بحر الأنساب وقال فيه بعد سرد نسبه الشريف:

«كان هذا رضي الدين ووالده<sup>(ه)</sup> غياث الدين نقباء مشهد الإمام الموسى<sup>(كذا)</sup> والجواد رضي الله تعالى عنهما . كانا عالمين في النسب، يقف بقولهما ، ويعتمد على خطهما ، رحمهما الله تعالى رحمة واسعة»<sup>(1)</sup>.

H H H



تقى الدين الحسن العلوى

قال صاحب الغاية فيه:

- (١) بحر الأنساب \_ طبعة مصورة بالأوفست سنة ١٣٨٥هـ \_ ٤٣.
  - (٢) الحوادث الجامعة: ٤٨٠.
  - (٣) تلخيص مجمع الآداب: ٤/ق ٢/ ٨٧٨.
    - (٤) مقابس الأنوار: ١٦.
      - (٥) في الأصل: ولده.
  - (٦) بحر الأنساب لركن الدين الموصلي: هامش صفحة ٤٣.

تاريخ المشهد الكاظمى/ملاحق الكتاب

«الحسن تقي الدين، أبو طالب، النقيب. ولي النقابة بمقابر قريش مراراً...، سيد متزهد منقطع، يسكن مدينة السلام، فيه خير ودين، وله فضل، ويكتب مليحاً. مات في سنة<sup>(۱)</sup>... له أولاد باقون ببغداد»<sup>(۲)</sup>.

\* \* \*

## ٢.

جمال الدين أحمد بن الحسن العلوي

هو السيد جمال الدين أحمد بن تقي الدين الحسن بن علي المحيصي. المحيصي. ذكره ابن المهنَّا العبيدلي في تذكرة الأنساب<sup>(٣)</sup>؛ ووصفه بأنه:

محتره ابن الصليف الصبيدي في تدفره المرتساب الم ووطيفة بانه. «سيدٌ عالمٌ محتشم متوجَّه شاعر، نقيب مشهد الكاظم (ع)». ه ه ه



#### مؤيِّد الدين النسَّابة

قال صاحب الغاية:

«مؤيد الدين النقيب النسَّابة، هو شاب جميل الصورة؛ حميد الأخلاق، انتسب إلى طريقة السيد أحمد الرفاعي الكبير، وكان مقداماً شهماً، ورد إلى بغداد، ورُتِّب نقيباً بالمشهد الكاظمي الجوادي، ثم عُزل

- (١) بياض في الأصل.
- (٢) غاية الاختصار: ٩٤.
- (٣) كان هذا الكتاب في مكتبة الشيخ محمد السماوي بالنجف الأشرف، ولا أعلم من اشتراه بعد وفاة صاحب المكتبة وبيع ما فيها.

عنه، وانحدر إلى واسط فتولّى النقابة بها، وها هو إلى اليوم نقيبها. ووالده باقٍ منقطع في داره على قدم الزهد والتصوُّن، أحسن الله أحواله وأعانه<sup>(۱)</sup>». [**٢**]

### علي بن علي بن علي الحسيني

ذكره العبيدلي السالف الذكر بهذا الاسم في مشجَّرته الكبرى ووصفه بـ«نقيب بمقابر قريش». كما ذكر ولده محمداً أبا الفتوح وقال أنه «[من] بيوت النقابة بمقابر قريش» من دون تصريح بتوليه النقابة.

\* \* \*

### ٢٣

محمد بن أبي بكر الطاووسي

هو محمد بن أبي بكر بن أحمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد الطاووسي.

ذكره ابن المهنَّا العبيدلي في مشجرته الكبرى وقال: «نقيب مشهد الكاظم (ع).

H H H

## ٢٤

علي بن عبدالكريم بن أحمد العلوي الحسيني الحنبلي كان نقيباً يعظ بمشهد موسى بن جعفر (ع)، وكان يسب

(١) غاية الاختصار: ١٤٤.

تاريخ المشهد الكاظمى/ملاحق الكتاب

الرافضة. . . ولمَّا حدث غرق سنة ٧٢٥هـ كان نقيباً، وأخذ الناس ليريهم قبر أحمد بن حنبل وقد أحاط الماء به ولم يقتحم داخله. توفي بالطاعون الجارف سنة ٧٤٩هـ ودفن في المشهد الكاظمي<sup>(١)</sup>.

### 50

جلال الدين أبو الحسن علي بن محمد بن أبي المظفر هبة الله الموسوي

ذكره صاحب العمدة فقال: «كان كريماً سخياً، تولّى نقابة مشهد موسى الكاظم (ع)»<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان جده هبة الله من رجال مطلع القرن الثامن فهو متأخر عنه قرابة نصف قرن.

٢٦

صفي الدين الحسين بن علي الموسوي

هو نجل النقيب السابق، وذكره في العمدة بعد ذكر أبيه وقال: «وتزوج ابنه أبو عبدالله الحسين صفي الدين نقيب مشهد موسى: شاهي بنت محمود»<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

- رواية الدكتور مصطفى جواد عن تاريخ الذهبي.
  - (٢) عمدة الطالب: ٢٠١.
  - (٣) عمدة الطالب: ۲۰۱.

### 54

الشيخ عبد الحميد الكليدار

هو الشيخ عبد الحميد بن الشيخ طالب الشيبي؛ سادن المشهد الكاظمي<sup>(۱)</sup>. المولود في ۷ ذي القعدة سنة ١٢٨٢هـ والمتوفى في ٢٦ ذي الحجة سنة ١٣٣٦هـ. مُنح رتبة النقابة – بعد غياب للنقابة عن الكاظمية زاد عن أربعة قرون – بفرمان صادر من استانبول؛ على الرغم من عدم كونه علوي النسب، والنقابة – كما عرفنا – خاصة بالعلويين. والظاهر أن والي بغداد يومذاك كان قد طلب من السلطات العثمانية إصدار هذا الفرمان ليغيظ به نقيب الأشراف ببغداد بسبب سوء تفاهم نشأ بينهما. ولما تسلَّم الشيخ عبد الحميد فرمان النقابة أرسل إليه السيد محمد القزويني برقية تهنئة تتضمن هذين البيتين:

ملك الأنام حباك من ألطافه رتباً بها قد نلت منه نصيبا باب الحوائج صرت بواباً له فلذا ارتضاك على حماه نقيبا<sup>(۲)</sup>

- (۱) ترجمنا له بالتفصيل في «سدنة المشهد الكاظمى».
  - (٢) شعراء الحلة: ٢٥٩/٥.

#### السدنة

كانت مهمة الإشراف على المشهد والعناية بشؤونه في طليعة واجبات النقيب ومهامه الرئيسة ـ كما مر ـ، ونال المشهد على أيدي نقبائه كل ضروب الرعاية والاهتمام؛ طيلة العهود التي خُطيت الكاظمية خلالها بوجود أولئك السادة الأكارم.

وقد نُحتمتْ قائمة النقباء السالفي الذكر بأواخر القرن الثامن الهجري؛ حيث لم نعثر على اسم نقيب للمشهد أو إشارة إليه بعد ذلك التاريخ. ولعل تردّي الأوضاع الإدارية في العراق خلال تلك الفترة الزمنية وما بعدها؛ والصراع الحاد الذي قام بين الكتل المتنفذة يومذاك في التسابق للاستيلاء على السلطة؛ لم يدع مجالاً لحكومات تلك العهود للتفكير بهذه الجوانب والقيام على تنفيذها كما يجب، فبقيت البلدة ومشهدها بلا نقيب خاص يدير الأمر ويشرف على الشؤون العامة.

وعندما تمَّ للصفويين احتلال العراق في سنة ٩١٤هـ بادروا إلى تشكيل إدارة دينية كبرى في بغداد باسم «مشيخة الإسلام» في مقابل المشيخة التركية القائمة في اسطنبول، وجعلوا مركزها الرئيس في الكاظمية، وأوكلوا أمرها لعالم فاضل هو الشيخ عبدالله قنديل، وأُعطيتُ لهذه المشيخة من الصلاحيات والإمكانات ما يناسب اسمها الضخم الرنان، وكانت شؤون المشهد في رأس واجبات تلك المشيخة ومهامها. وبذلك تمَّ الاستغناء عن منصب النقابة ولم يعد له ما يبرِّر وجوده. وعلى أثر انتهاء العهد الصفوي وتسلُّم الأتراك مسؤولية الحكم في العراق أُلْغِي مركز شيخ الإسلام وسائر تشكيلاته، وبقي المشهد بدون مسؤول يقوم بواجباته، فكان لا بد من تعيين من ينهض بذلك على أن لا يكون من أبناء البلدة وسكانها؛ لعدم ثقة سلطة الاحتلال بهم وبتنفيذهم الصادق لكل ما يصدر إليهم من أمر ونهي.

ويروي الشيخ علي الكليدار أن خصومة عنيفة حصلت بين سادن الحرم المكي يومذاك \_ واسمه ربيعة \_ وبين شرفاء مكة دفعته إلى الهجرة إلى الشام والاتصال الوثيق بالحكومة العثمانية، ثم جاء إلى بغداد فيمن جاء مع الحملة العسكرية التركية، فعينته سلطات الاحتلال في الثلث الأخير من القرن العاشر الهجري متولياً<sup>(1)</sup> لشؤون المشهد الكاظمي، ثقةً به، ومكافأةً له على إخلاصه، ومراعاة لانسجام عمله الجديد مع ما كان يقوم به سابقاً من سدانة الحرم المكي.

ولكن الشيخ رشيد الكليدار يروي أن قدوم «ربيعة» مع الحملة العسكرية إنما كان تلبية لطلب أخيه الشيخ محمد الشيبي سادن الكعبة الشريفة؛ الذي لم يستطع السفر مع الحملة لكبر سنّه، ولم يكن ذلك عن خصومة بينه وبين شرفاء مكة.

(١) لم ندر ماذا كان يسمى القائم بهذا الأمر حينذاك ويقول الشيخ رشيد الكليدار أنه كان يسمى «نقيب أشراف المشهد الكاظمي». ثم أُطلق عليه بعد ذلك لقب «كليدار»، وهي كلمة فارسية مركبة من كلمتين: «كليد» بمعنى مفتاح و«دار» بمعنى صاحب، ويُقصد بها مَنْ عنده المفتاح، ثم استبدلت في السنين الأخيرة بكلمة مادن» تعريباً للتسمية؛ والسادن في اللغة «خادم الكعبة، والجمع السَّذنة وسِدانة الكعبة: خدمتها وتولي أمرها وفتح بابها وإغلاقه... والفرق بين السادن والحاجب أن الحاجب يحجب وأذنه لغيره؛ والسادن يحجب وأذنه لنفسه». يراجع لسان العرب: ٢٠٧/١٣. وعلى كل حال، فإن سلسلة أسرة السدانة في الكاظمية تبدأ من «ربيعة» وما زالت تتوارث هذا المركز حتى اليوم. ولكن الذي يؤسف له أننا لم نعرف أسماء من تولَّى السدانة بعد ربيعة من أولاده وذريته القدامى بالتسلسل والتفصيل؛ نتيجة لضياع «فرماناتهم» وتضارب معلومات أبناء الأسرة في ذلك.

ونورد فيما يلي أسماء من عرفنا من هؤلاء السدنة ومختصراً من الترجمة لكل واحد منهم، استكمالاً لسياق البحث، وأداءاً لحق التاريخ، وجزاءاً لما بذلوا في سبيل المشهد من جهود؛ وما قاموا به من واجبات الصيانة والعناية؛ وما أسداه بعضهم للبلدة والوطن من أياد بيضاء وفضل كبير:

- ۱ \_ ربيعة؛ المار الذكر.
  - ۲ \_ جواد.
- ٣ \_ ابنه أحمد بن جواد.
- ٤ ـ ابنه علي بن أحمد.

ذكر هؤلاء الثلاثة سليلُهم الشيخ عبدالنبي بن علي الكاظمي عند ترجمته لنفسه، ولا بد أنهم كانوا من سدنة المشهد، ولكننا لم نعثر على فرمان لهم أو ذكر أو ترجمة.

الشيخ عبد النبي بن علي بن أحمد بن الجواد، المعروف
 بالكاظمي.

ولد في الكاظمية سنة ١١٩٨هـ، وتلمذ على السيد محمد رضا شبر وولده السيد عبدالله شبر والشيخ أسد الله صاحب المقابس، وحكى السيد حسن الصدر في تكملة أمل الآمل أنه قرأ المطول على الشيخ موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَظَهْ/ المؤلفات

محمد حسن آل ياسين وأنه كان مستغرقاً في الاشتغال وأنه كانت له خزانة كتب كبيرة جيدة.

هاجر من العراق بعد سنة ١٢٤٤هـ، وسكن قرية «جُوَيًّا» من قرى بشارة في جبل عامل، ورأس في تلك البلاد وتزعم، وشهد له بالعلم والفضل علماء جبل عامل وأجلّاؤها، وكانت له يد طولى في معظم العلوم والفنون كما تشهد به تصانيفه الكثيرة القيمة.

توفي في جُوَيًّا نفسها في خامس شهر ذي القعدة سنة ١٢٥٦هـ ودُفن بها، وكتبت على قبره هذه الأبيات وكل شطر منها تاريخ لوفاته<sup>(١)</sup>:

يا مرقداً بين ثراه العلا سُقيتَ صوبَ البرِّيا مرقدُ يُنمى إليك الفضل فاهناً به تاجاً ففيه الشرف الأوحد فلا عداك الغيث منهلُهُ لطف وفيض الله لا ينفد «وله آثار جليلة وتصانيف مفيدة، منها:

١ - تكملة نقد الرجال. فرغ منه ليلة الثلاثاء النصف من ربيع الثاني
 سنة ١٢٤٠هـ.

- ٢ اختصار الإقبال. فرغ منه في سنة ١٢٥٤هـ.
   ٣ الغرة في شرح الدرة. في علم الكلام.
  - د الکشکول. ٤ ـ الکشکول.
    - مطاعن.
- (۱) هكذا ورد في الكرام البررة، والظاهر أن شطرين منها قد عراهما التصحيف أو التحريف فلم ينطبقا على تاريخ الوفاة.

ولي أحدهما سدانة الحرم بعد سفر الشيخ عبد النبي إلى جبل عامل، وقد توفيا بالطاعون حينما داهم الكاظمية في سنة ١٢٤٦هـ. ٨ ـ عبد الرزاق بن محمد بن أحمد بن عبد النبي.

(١) لخصنا هذه الترجمة من الكرام البررة: ٢/ ٨٠٠ ـ ٨٠٢ ومعارف الرجال: ٢٣/٢.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ظفا/ المؤلفات

ولي السدانة سنة ١٢٤٦هـ، وحُظِيَ بسدانة المشهد الغروي في سنة ١٢٥١هـ، ثم حصل على التزام قضاء الحلة.

وعندما تولّى أمر المشهد الغروي سكن هناك، وأودع شؤون المشهد الكاظمي إلى ولده الشيخ طالب، ونظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدة يهنىء بها الشيخ طالب بمنصب أبيه في النجف الأشرف ونيابته عنه في سدانة الروضة الكاظمية؛ جاء فيها: ألفتُ مهجتي الغرام وأنّى لي قلب يطيق حمل الغرام بأبي جيرة نأوًا عن فؤادي وجَفَوْني ظلماً بغير اجترام ويقول في آخرها:

هاكها طالب خيار نظام بخيار الشهور شهر الصيام فابتداء الكتاب عونٌ لمن قا ل وفي قوله اختتام الكلام قال أرخُ (مفتاح أزكى جنانٍ بيدَيْ طالبٍ سليل الكرام)<sup>(۱)</sup> وتوفي الشيخ عبد الرزاق في سنة ١٢٦٢هـ.

۹ - طالب بن عبد الرزاق:

ولد سنة ١٢٣٠هـ، وولي السدانة إثر وفاة أبيه سنة ١٢٦٢هـ، وكان قبل ذلك ـ كما سلف ـ نائباً عن أبيه في القيام بهذا الأمر.

تألَّب عليه خصومه فوشوا به لدى الحكومة العثمانية فعزلته عن السدانة سنة ١٢٨٠هـ أيام ولاية عمر پاشا على العراق، ولما ولي مدحت پاشا أمر العراق بذل جهداً كبيراً في سبيل عودة الشيخ طالب لمركزه فأعيد في سنة ١٢٨٦هـ، وقد نظم الشيخ جابر الكاظمي قصيدة بهذه المناسبة؛ قال فيها:

مجموع هذا التاريخ ١١٦١هـ، وهو غير تام.

طالب الخير نال نجح الأماني بعدما أتعبت سواه طلابا ليثُ غاب قد غاب عنه ومذآ ب حمى في الحفاظ ذاك الغابا مشرقاً في سماه ذاك الشهابا وشهاب ماغاب حتى رأينا وسحاب قد عاود الروض لممًا فقد الروض في الظماء السحابا عاد للمنصب الذي قد تحلّي فيه أنمى يُصَدُّعنه احتجابا مستصب خیصًه به الله قبدماً وحباالله فسه ذاك الجنابا آب لیلجنیة الیتی خَلَّد اللَّ له بنها في تعليمه مَن أنابا وان مَنْ حلَّ روضَها أكوابا<sup>(١)</sup> فهو رضوان وهو يسقى من الرضـ

وعندما أرادت الحكومة التركية تشكيل وفد مفاوضات الصلح بينها وبين الحكومة الإيرانية برئاسة القائد علي پاشا اختارت الشيخ موسى كاشف الغطاء والشيخ طالب الكليدار عضوين في الوفد؛ اعتماداً على كفاءتهما وكياستهما الفائقة<sup>(٢)</sup>.

توفي الشيخ طالب في سادس شهر شوَّال سنة ١٢٩٢هـ، وأرخ وفاته السيد حسين بن السيد رضا علي الهندي الكاظمي بقوله: ناداه موسى مرحباً يا طالباً للخلد أرخ (في جوار الكاظمِ) ١٠ ـ عيسى بن عبد الرزاق:

تولّى السدانة بعد وفاة أخيه الشيخ طالب، وعارضه فيها ابن أخيه حسن الشيخ طالب محتجاً بكون السدانة وراثية يرثها الولد من أبيه، ثم تمَّ الاتفاق بينهما على أن يكون الشيخ حسن رئيساً للبلدية ويظل الشيخ عيسى سادناً للمشهد.

(۱) ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٩٤ ـ ٩٥.
 (۲) رواية الشيخ رشيد الكليدار عن كتاب ناسخ التواريخ.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل باسين كلله/ المؤلفات

وتوفي الشيخ حسن بعد وفاة أبيه بستة أشهر، وكان أخوه عبدالحميد يومذاك طفلاً صغيراً لم يبلغ مبالغ الرجال، فاستمر الشيخ عيسى بسدانته إلى آخر حياته.

توفي الشيخ عيسى ليلة الأربعا ٢٤ ذي القعدة سنة ١٣٠٤هـ.

وفي ديوان الشيخ جابر الكاظمي قصيدة بمناسبة زفاف الشيخ عيسى يهنىء بها أخاه الشيخ طالب؛ مطلعها:

أتت مثل قرن الشمس حوراء كاعبا جهاراً ولم ترقب رقيباً مراقبا<sup>(۱)</sup>

ولد في ۷ ذي القعدة ١٢٨٢هـ، وتوفي أبوه وهو ابن عشر سنين، ثم توفي عمه الذي ولي أمر السدانة بعد الشيخ طالب؛ وهو ابن ٢٢ عاماً.

وعلى أثر وفاة عمه أصدر الولي مصطفى عاصم باشا قراراً من مجلس إدارة ولاية بغداد بإيداع أمر السدانة وكالة إلى الشيخ علي بن الشيخ عيسى، فاعترض الشيخ عبد الحميد على هذا القرار وطلب من السلطة أن تكل أمر السدانة إليه لأنه صاحب الحق الأصيل فيها وأن عمه الشيخ عيسى إنما وليها لصغر سنّه يومذاك، وبعد الاستمرار في المطالبة أصدر الوالي أمراً باشتراك الشيخ علي والشيخ عبد الحميد في السدانة وكتب إلى العاصمة التركية طالباً إصدار «الفرمان» الأصولي بذلك، ولكن نظارة الأوقاف رفضت فكرة المشاركة وطلبت إيداع الأمر لأحدهما.

ووصل كتاب نظارة الأوقاف بعد انتقال الوالي السابق؛ فاختار

ديوان الشيخ جابر الكاظمي: ٨٩ ـ ٩١.

الوالي الجديد محمد سري پاشا \_ وكان قد تسلم مهام ولاية بغداد منذ فترة قريبة - الشيخ عبد الحميد سادناً والشيخ علي الشيخ عيسى رئيساً للخدام، واستمر الأمر كذلك إلى أن تولى الحاج حسن پاشا أمر العراق، حيث عزل الشيخ علي من رئاسة الخدمة وكتب إلى نظارة الأوقاف مطالباً بتعيينه سادناً. وتماهلت نظارة الأوقاف في الجواب عدة سنين بقي خلالها الشيخ عبد الحميد قائماً بشؤون السدانة حتى حلت سنة الشيخ عبد الحميد مران بتعيين الشيخ علي سادناً للمشهد وحرمان الشيخ عبد الحميد من يزامر لم يدم طويلاً فعادت السدانة إلى الشيخ عبد الحميد بعد سنتين من عزله. وتبارى الكتاب والشعراء في المساهمة بالإشادة بهذه العودة والتبريك بهذه المناسبة.

ومن تلك الرسائل رسالة من الشيخ عبدالحسين الحويزي يقول فيها:

«مَنَّ الله على سائر الخلق غداة بلَّغك مناك، وجعل اليُسر في يسراك واليمن في يمناك.... وألقتْ لديك غرُّ المعالي مقاليدها، وجمعتْ حول فناء عزك فِرَقَها وعباديدها، حيث تشبَّثتَ بأعراق دوحة الزعامة، وأخلصت الخدمة للسيدين المقدَّمين بالإمامة... إلخ».

وتليها قصيدة للحويزي نفسه جاء فيها:

وطاب لنا الزمان وقد فرهنا من الإقبال في عيش رغيد حمدنا الدهر حيث به «حميد» أتاه النصر من «عبد الحميد» فعاد البشر حين أتاه يسعى بيومٍ صار ذلك يوم عيد ويقول في أواخرها:

هدى السامي الممنَّع بالصعود تُلقَّب قبل عصرك بالولود أيا بحر الندى الطامي وطود الـ لقد عقمتْ بك الدنيا وكانت موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسبن ﷺ/ المؤلفات

وللسيد محمد القزويني بهذه المناسبة من جملة قصيدة: بشري «حميد» الفعل في رتبةٍ فُقْتَ ملوك الأرض من أجلِها خبذهبا فيقبد وافيتيك مستياسية كـغـادة تـخـتـال فـى دلِّـهـا لم ترض ألاك قريت أليا فزدتها حسناً إلى شكلها وقال في ختامها مؤرخاً: إنعامه تاريخه (أبشروا رَدَّ الأمانات إلى أهلها)() ولبعض شعراء الكاظمية قوله: للملك الأعظم دامت يد قد طوَّقَتْ في فضلها منك جيدْ أعاد مفتاح جنان الهدى إليك يا رضوانها فهو عبد ا فانعم قرير العين فيها ودم واسلم مدى الدهر بعيش حميد وجاء في تاريخ ذلك: بـــورك يـــومٌ أرَّخـــوه (بـــه عدتَ قرير العين عبد الحميد) وللسيد أحمد السيد صالح القزويني قوله: بشرى حميد الفضل بل كل مَنْ قد کان مشلبی بستولاهٔ هـذي مـفـاتـيـح كـنـوز الـهـدي بهنَّ قد أتحفك الله مـــؤيَّــداً لا زلــت فــي نــصــره فسیسك نسرى مسا نستسماً اله (۲) وتوفي الشيخ عبدالحميد يوم الخميس الخامس والعشرين من شهر ذي الحجة سنة ١٣٣٦هـ بعد أن أُبلي بلاءاً حسناً في المشاركة الفعلية بجهاد الإنكليز حيث كان قائداً للمجاهدين وعضداً قوياً لبطل الجهاد السيد مهدي السيد حيدر الكاظمي.

(۱) في الأصل المنقول عنه: بشروا، وصواب التاريخ يستدعي ما أثبتناه.

 (٢) شعراء الحلة: ١/٩٩ وشعراء الكاظمية [المجلدان الرابع عشر والخامس عشر من هذه الموسوعة] وأوراق آل الكليدار.

١٢ ـ على بن عبد الحميد:

ولد سنة ١٣١٨هـ، ووليَ سدانة المشهد في أوائل عام ١٣٣٧هـ إثر وفاة أبيه، وبقي في هذا المركز قرابة ٤٨ عاماً بذل خلالها كثيراً من الجهود في سبيل المشهد، وحصلت أثناء عهده الطويل تطورات عمرانية كبرى لم تكن لتحصل لولا نشاطه واهتمامه ومساعيه.

توفي ليلة الخميس عاشر شهر صفر سنة ١٣٨٥هـ، وأقيم حفل تأبيني كبير في الصحن الكاظمي بمناسبة ذكرى مرور أربعين يوماً على وفاته شارك فيه عدد من الكُتَّاب والشعراء.

وللشيخ حسن أسد الله الكاظمي قصيدة في رثائه جاء في أولها:

يحق علينا أن نعيد لك الذكرى وأنفسنا حرّى وأعيننا عبرى وننشر من أيامك الغرِّ ما طوتُ يد البين في سفر العلى صحفاً غرا ونذكر عهداً كان نصراً وزاهراً وهيهات ننسى عهدك الزاهر النضرا وما ذكرتُكَ النفس إلا توجَّدت لفقدك ما ترجو عزاءاً ولا صبرا دهاني الأسى فاستشعرتُهُ مشاعري فمدَّتُ فمي نظماً وناظرتي نثرا إلى أن تجاري الدمع والشعر بالبكا وخير البكا ما يجمع الدمع والشعرا

كما أرخ الشيخ حسن السالف الذكر سنة الوفاة بقوله:

يقولون لي: قد مات من كان جامعاً جميع صفات الفضل والنبل والمجدِ فقلت لهم: ما مات من شاع ذكره بكل مكانٍ من ثناء ومن حمد وما فقدَتْهُ في العلى ذكرياته من الباقيات الصالحات أو الولد فيا فجعة دهياء أرخ (بيومها عليَّ أوى الفردوس في جنة الخلد) وللسيد عبد الرسول الكفائي قصيدة في رثائه قال فيها:

أبكى الأسى قلبي عليك تفجعا 🚽 فتفجرتُ لك عين شعري أدمعا

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تشته/ المؤلفات

هي ذوب أحشائي تسيل قوافياً متفجراتٍ في مصابك هُمَّعا بكر النعيُّ فراخ يندب للنهى ندباً به روح الفضيلة قد نعى وله أيضاً مؤرخاً من جملة قصيدة:

إذا أفسل السبدر في ليسلق فمن بعده النجم لم يأفل ومَنْ نسسله صالح فاضلٌ فذلك فخر الأب الأفضل وإنْ يسخسلُ من أسّدٍ غابُهُ فليس بخالٍ من الأشبل فمذ حلَّ في الخلد أرختُه (نزيلاً بروضة قدسٍ علي)

١٣ ـ فاضل بن علي بن عبد الحميد:

ولد سنة ١٣٤٤هـ، ودرس في المدارس الحديثة فاجتاز بعض مراحلها.

وفي سنة ١٣٧٠هـ أصبح نائباً عن أبيه في السدانة. ثم أصبح سادناً للمشهد على أثر وفاة والده، وصدر المرسوم الجمهوري بذلك في ٧ ـ ٧ ـ ١٩٦٤م.

وما يزال سادن المشهد حتى اليوم؛ سدد الله خطاه.

# «الملحق الثالث» مشاهير المَدفُونينَ في المشهد

كان المنصور العباسي ـ كما أسلفنا في مقدمة الكتاب ـ قد اختار الأرض المجاورة لمدينته المدوَّرة لتكون مدفناً للعباسيين والأشراف من الناس؛ وأطلق عليها اسم «مقابر قريش» تنبيهاً على اختصاصها بالقرشيين بادىء ذي بدء.

وكان أول مَنْ دُفن فيها: جعفر الأكبر بن أبي جعفر المنصور، المتوفى سنة ١٥٠هـ<sup>(١)</sup>.

ثم دُفن فيها بعد ذلك: الهيثم بن معاوية عامل المنصور على البصرة، المتوفى سنة ١٥٦هـ<sup>(٢)</sup>.

وعامر بن إسماعيل المسلي، المتوفى سنة ١٥٧هـ<sup>(٣)</sup>.

ونصر بن مالك، المتوفى سنة ١٦١هـ<sup>(٤)</sup>.

- (۱) تاريخ الطبري: ۸/ ۳۲.
- (٢) تاريخ الطبري: ٨/٥٠.
- (٣) تاريخ الطبري: ٨/ ٥٢.
- (٤) تاريخ الطبري: ٨/ ١٤٠.

وأبو عبيدالله معاوية بن عبدالله الأشعري، المتوفى سنة ١٦٩هـ أو ١٧٠<sup>(١)</sup>.

وقاضي القضاة أبو يوسف الأنصاري، المتوفى سنة ١٨٢هـ، على قولٍ..<sup>(٢)</sup>.

وغيرهم ممن لا نرى ضرورةً لاستيعابهم.

ولما توفي الإمام الكاظم موسى بن جعفر (ع) عام ١٨٣هـ دُفن بمقابر قريش أيضاً، كما دُفن إلى جنبه حفيده الإمام الجواد محمد بن علي (ع) سنة ٢٢٠هـ.

ونُسب المكان على مرور الأيام إلى الإمام الكاظم (ع)، وكثر الدفن فيه رغبةَ في مجاورة الإمامين وتبركاً بالتقرب إليهما وتشفُّعاً بهما.

ولو تصفحنا كتب التاريخ والتراجم لرأينا من أسماء الذين دُفنوا في المشهد الكاظمي ما يربو على كل عدَّ وحصر وما لا تستطيع استيعابه المجلدات الضخمة، وكان في جملة هؤلاء المدفونين أعدادٌ هائلة من العلماء والأدباء والمفكرين والملوك والرؤساء والوزراء وقادة الجيش وطبقات أخرى من الناس.

وكان من مشاهير المدفونين في هذا المشهد المقدَّس في العصر العباسي:

محمد الأمين بن الرشيد، المتوفى سنة ١٩٨هـ<sup>(٣)</sup>.

- (۱) وفيات الأعيان: ۲/ ۲۵.
- (٢) تلخيص مجمع الآداب: ٤/ق ٣/٥٥٣. ولم يذكر قدماء المؤرخين كالخطيب
   البغدادي وأضرابه موضع دفن هذا الرجل، ويراجع في الشك في قبره: زهر
   الربيع: ٢٦٥ ومجلة لغة العرب البغدادية: ٦/ ٧٥٤.
   (٣) الكامل: ٨/٩٥.

تاريخ المشهد الكاظمي/ملاحق الكتاب

والدته زبيدة، المتوفاة سنة ٢١٦هـ(١).

وإبراهيم بن محمد، المعروف بابن عائشة، المقتول سنة ۲۱۰هـ<sup>(۲)</sup>.

وعبيدالله بن عبدالله بن طاهر، المتوفى سنة ٣٠٠هـ<sup>(٣)</sup>.

وسليمان بن محمد النحوي، المعروف بالحامض، المتوفى سنة ٣٠٥هـ<sup>(٤)</sup>.

ومحمد بن القاسم الأنباري النحوي، المتوفى سنة ٣٢٧هـ أو ٣٢٨هـ<sup>(٥)</sup>.

وعلي بن إسحاق البغدادي الشاعر، المعروف بالزاهي، المتوفى سنة ٣٥٢ه<sup>(٦)</sup>.

والحسن بن محمد المهلبي، الوزير، المتوفى سنة ٣٥٢هـ<sup>(٧)</sup>. ومعز الدولة البويهي، الأمير، المتوفى سنة ٣٥٦هـ<sup>(٨)</sup>. وعلي بن عبدالله الناشي، المتوفى سنة ٣٦٥هـ<sup>(٩)</sup>.

وجعفر بن محمد القمي، المعروف بابن قولويه، المتوفى سنة (<sup>١٠)</sup>.

- (۱) الكامل: ۸/۹۵.
- (٢) تاريخ الطبري: ٨/ ٢٠٤.
- (٣) وفيات الأعيان: ٣٠٦/٢.
- (٤) وفيات الأعيان: ٢/ ١٤٠.
- (٥) وفيات الأعيان: ٣/ ٤٦٤.
- (٦) وفيات الأعيان: ٣/٥٣.
- (٧) وفيات الأعيان: ١/ ٣٩٤.
- (٨) وفيات الأعيان: ١٥٨/١.
- (٩) معجم الأدباء: ٢٨٢/١٣.
  - (۱۰) رجال الطوسي: ٤٥٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَغْلَثُهُ/ المؤلفات

والحسين بن الحجاج الشاعر، المتوفى سنة ٣٩١هـ<sup>(١)</sup>. وأبو علي بن أبي جعفر أستاذ هرمز، المعروف بعميد الجيوش، المتوفى سنة ٤٠١هـ<sup>(٢)</sup>.

ومحمد بن محمد بن النعمان، المعروف بالمفيد، المتوفى سنة ٤١٣.

وجلال الدولة البويهي، الأمير، المتوفى سنة ٤٣٦هـ(٤).

وأبو منصور بن جلال الدولة البويهي، المعروف بالملك العزيز، المتوفى سنة ٤٤١هـ<sup>(٥)</sup>.

وعلي بن أفلح العبسي الشاعر، المتوفى سنة ٥٣٥ أو ٥٣٦ أو ٥٣٧هـ<sup>(٦)</sup>.

وعلي بن صدقة، الوزير، المتوفى سنة ٥٥٢هـ<sup>(٧)</sup>.

ومحمد بن عبدالكريم الأنباري، كاتب الإنشاء، المتوفى سنة ٥٥٨هه<sup>(٨)</sup>.

ومحمد بن الحسن، المعروف بابن حمدون، الكاتب، المتوفى سنة ٥٦٢هم<sup>(٩)</sup>.

(۱) وفيات الأعيان: ۱/۲۷، ويقول ابن خلكان: «أوصى أن يدفن عند رجْلَيْ موسى بن جعفر وأن يكتب على قبره: (وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد).
(۲) المنتظم: ۷/۳۳.
(۳) رجال النجاشي: ۲۸۷.
(٤) الكامل: ۸/۳.
(٥) الكامل: ٨/٢٩.
(٦) وفيات الأعيان: ۳/٩٩.
(٨) المنتظم: ١٦/١٠.
(٩) وفيات الأعيان: ٢٠٢/١.

ويزدن التركي، الأمير، المتوفى سنة ٥٦٨هـ<sup>(١)</sup>.

وسعد بن محمد التميمي، المعروف بحيص بيص الشاعر، المتوفى سنة ٥٧٤هـ<sup>(٢)</sup>.

وأبو طالب علي بن البخاري، المتوفى سنة ٥٩٣هـ<sup>(٣)</sup>. ويحيى بن أبي الفرج الشيباني، الكاتب، المتوفى سنة ٥٩٤هـ<sup>(٤)</sup>. ومحمد بن محمد الكرخي، الحافظ، المنشد، المتوفى سنة

۸۹۵هـ<sup>(۵)</sup>.

وأحمد بن علي البخاري، قاضي القضاة، المتوفى سنة ٥٩٩هـ<sup>(٢)</sup>. والحسن بن نصر، المعروف بابن الناقد، المتوفى سنة ٢٠٤هـ<sup>(٧)</sup>.

ويحيى بن محمد العلوي، نقيب الطالبيين بالبصرة، المتوفى سنة . ٦١٣هـ<sup>(٨)</sup>.

وناصر بن مهدي العلوي، الوزير، المتوفى سنة ٦١٧ه<sup>(٩)</sup>. ويعقوب بن صابر البغدادي الشاعر، المتوفى سنة ٦٢٦ه<sup>(١٠)</sup>.

(۱) المنتظم: ١٠/ ٢٤٢.
 (۲) وفيات الأعيان: ٢/ ١٠٨.
 (۳) الكامل: ٢٣٩/٩.
 (٥) الجامع المختصر: ٩/ ٨٥.
 (٦) الجامع المختصر: ٩/ ١٤٨.
 (٢) مرآة الزمان: ٢٣٦٥.
 (٨) مرآة الزمان: ٢٨٥.
 (٩) الكامل: ٩/ ٢٤٥.
 (٩) وفيات الأعيان: ٢/٦٤.

ونصر الله بن أبي الكرم، المعروف بابن الأثير الجزري، المتوفى سنة ٦٣٧هـ<sup>(١)</sup>.

إلى آلاف وآلاف غيرهم:

وتزايد الدفن في المشهد بعد العصر العباسي بشكل ملفت للنظر، ثم تزايد أكثر فأكثر بعد الألف الهجري حتى جاوز العد والإحصاء، وأصبحت محاولة التعداد في عداد المستحيل.

وكنت أود أن أسرد أسماء مشاهير المدفونين في المشهد الكاظمي ممن بلغنا خبر دفنه، تخليداً لهم وتكريماً لتاريخهم، لولا الخروج عن صلب الموضوع والحاجة إلى عشرات المجلدات.

وسوف نقتصر \_ نزولاً على ضرورة الاختصار \_ على ذكر المدافن التاريخية التي ما زالت معروفة منذ القرون الإسلامية المتقدمة حتى اليوم، وهي ثلاثة:

۱ - قبر ابن قولویه القمی:

هو «جعفر بن محمد بن جعفر بن موسى بن قَوْلَوَيْه، أبو القاسم، وكان أبوه يلقَّب مَسْلَمَة من خيار أصحاب سعد بن عبدالله الأشعري القمي عظيمَ الشأن. وكان أبو القاسم من ثقات أصحابنا وأجلّائهم في الحديث والفقه. روى عن أبيه وأخيه عن سعد وقال: ما سمعتُ من سعد إلاَّ أربعة أحاديث. وعليه قرأ شيخنا أبو عبدالله [أي المفيد] الفقه ومنه حمل، وكل ما يوصف به الناس من جميل وفقه فهو فوقه. له كتب حسان:

(۱) وفيات الأعيان: ٥/ ٣٢.

- ١ كتاب مداواة الجسد. ٢ \_ كتاب الصلاة. ٣ \_ كتاب الجمعة والجماعة. ٤ - كتاب قيام الليل. ٥ \_ كتاب الرضاع. ٦ \_ كتاب الصداق. ٧ \_ كتاب الأضاحي. ٨ \_ كتاب الصرف. ٩ - كتاب الوطىء بملك اليمين. ۱۰ - كتاب بيان حلِّ الحيوان من محرَّمه. ١١ \_ كتاب قسمة الزكاة. ١٢ \_ كتاب العِدَد. ۱۳ - كتاب العَدد في شهر رمضان. ١٤ - كتاب الرد على ابن داوود في عدد شهر رمضان. ۱۵ \_ کتاب الزیارات<sup>(۱)</sup>. ١٦ ـ كتاب الحج. ١٧ \_ كتاب يوم وليلة. ١٨ \_ كتاب القضاء وأدب الحكَّام.
- (١) طبع على الحجر في النجف الأشرف باسم «كامل الزيارات» سنة ١٣٥٦هـ.

۱۹ ـ كتاب الشهادات. ۲۰ ـ كتاب العقيقة. ۲۱ ـ كتاب تاريخ الشهور والحوادث فيها. ۲۲ ـ كتاب النوادر. ۲۳ ـ كتاب الأربعين<sup>(۱)</sup>. ۲۵ ـ كتاب الفطرة. ۲۹ ـ فهرست ما رواه من الكتب والأصول<sup>(۳)</sup>.

روى عنه التلعكبري والشيخ المفيد والحسين بن عبيدالله وأحمد بن عبدون وابن عزور<sup>(3)</sup>.

توفي ـ رحمه الله ـ سنة ٣٦٨هـ<sup>(٥)</sup>، ودُفن عند رجلي الإمام الكاظم (ع)<sup>(٦)</sup>. وما زال قبره معروفاً حتى اليوم داخل الإيوان المعروف بإيوان الشيخ المفيد.

٢ ـ قبر الشيخ المفيد العكبري:

هو "محمد بن محمد بن النعمان بن عبد السلام بن جابر بن

- رجال النجاشي: ٨٩ \_ ٩٠، وتراجع خلاصة الأقوال: ١٦.
  - (٢) معالم العلماء: ٢٦.
  - (٣) فهرست الطوسي: ٤٢ ـ ٤٣.
    - (٤) رجال الطوسي: ٤٥٨.
  - (٥) رجال الطوسي: ٤٥٨ ورجال ابن داوود: ٨٨.
    - (٦) الفوائد الرضوية: ٧٨/١.

النعمان بن سعيد بن جبير بن وهب بن هلال بن أوس بن سعيد بن سنان بن عبدالدار» المنتهي بنسبه إلى يعرب بن قحطان<sup>(1)</sup>.

«يكنى أبا عبدالله، المعروف بابن المعلِّم. من جملة متكلمي الإمامية. انتهت إليه رئاسة الإمامية في وقته، وكان مقدَّماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب»<sup>(٢)</sup>.

«رئيس الكلام والفقه والجدل، وكان يناظر أهل كلِّ عقيدة، مع الجلالة العظيمة في الدولة البويهية. . . وكان كثير الصدقات، عظيم الخشوع، كثير الصلاة والصوم، حسن اللباس. . . وكان عضد الدولة ربما زار الشيخ المفيد، وكان شيخاً ربعة نحيفاً أسمر. عاش ستاً وسبعين سنة. . . كانت جنازته مشهودة، شيَّعه ثمانون ألفاً»<sup>(٣)</sup>.

«مقدَّم في صناعة الكلام على مذهب أصحابه، دقيق الفطنة، ماضي الخاطر، شاهدتُه فرأيته بارعاً»<sup>(1)</sup>.

«كان كثير التقشف والتخشع والإكباب على العلم. تخرَّج به جماعة، وبرع في مقالة الإمامية حتى كان يقال: له على كلُّ إماميًّ مِنَّهَ<sup>(0)</sup>.

«كان ذا جلالة عظيمة في دولة بني بويه. . . وكان خاشعاً متعبِّداً متألِّهاً»<sup>(1)</sup>.

- (۱) رجال النجاشي: ۲۸۳ \_ ۲۸۶.
- (٢) فهرست الطوسي: ١٥٧ ـ ١٥٨.
  - (٣) شذرات الذهب: ٣/١٩٩.
  - (٤) فهرست ابن النديم: ٢٥٢.
    - (٥) لسان الميزان: ٥/٣٦٨.
  - (٦) تاريخ دول الإسلام: ١٩١/١.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تتَلَتُهُ/ المؤلفات

«فضله أشهر من أن يوصف في الفقه والكلام والرواية والثقة والعلم»<sup>(۱)</sup>.

قرأ وروى عن نيف وخمسين شيخاً من شيوخ عصره<sup>(٢)</sup>. وله أكثر من مائتي مصنف كبار وصغار<sup>(٣)</sup>. وقد طبع بعضها في العراق وإيران.

ولد يوم الحادي عشر من شهر ذي القعدة سنة ست وثلاثين أو ثمان وثلاثين وثلاثمائة، وتوفي ليلة الجمعة لثلاث ليال خلون من شهر رمضان سنة ثلاث عشرة وأربعمائة، وصلى عليه الشريف المرتضى أبو القاسم علي بن الحسين بميدان الأشنان؛ وضاق على الناس مع كبره<sup>(1)</sup>.

«وكان يوم وفاته لم يُرَ أعظم منه من كثرة الناس للصلاة عليه وكثرة البكاء من المخالف والموافق»<sup>(٥)</sup>.

ورثاء الشاعر مهيار الديلمي بقصيدة غراء جاء في أولها: ما بعد يومك سلوة لمعلل منتي ولا ظفرت بسمع معذل سوى المصاب بك القلوب على الجوى فيَدُ الجليد على حشا المتململ وتشابه الباكون فيك فلم يبن

- (١) رجال النجاشي: ٢٨٤.
- ۲) كتابنا المخطوط الشيخ المفيد ...
- (٣) فهرست الطوسي: ١٥٨ وشذرات الذهب: ٣/١٩٩.
  - (٤) رجال النجاشي: ٢٨٧.
  - (٥) فهرست الطوسي: ١٥٨.
    - (٦) دیوان مهیار: ۲/۱۰۳.

ورثاه أيضاً تلميذه الشريف المرتضى بقصيدة جاء في أولها: مَنْ على هذه الديار أقاما؟ أو ضفا ملبس عليه وداما؟ عج بنا نندب الذين تولوا باقتياد المنون عاماً فعاما<sup>(1)</sup>

ورثاه كذلك الشاعر عبد المحسن الصوري بقطعة من الشعر جاء فيها:

تبارك مَنْ عمَّ الأنام بفضلِهِ وبالموت بين الخلق ساوى بعدلِهِ مضى مستقلاً بالعلوم «محمدٌ» وهيهات يأتينا الزمان بمثلِهِ<sup>(٢)</sup> ويراجع الشكل رقم (٢٦) المار الذكر في ص١٥٩ من هذا الكتاب.

## ٣ - قبر نصير الدين الطوسي:

هو «محمد بن محمد بن الحسن، نصير الدين، الطوسي، الفيلسوف»<sup>(۲)</sup> المولود يوم السبت حادي عشر جمادى الأولى عند طلوع الشمس سنة سبع وتسعين وخمسمائة<sup>(٤)</sup>.

نشأ بطوس، واشتغل هناك بطلب العلوم<sup>(ه)</sup>، وكان من أشهر أساتذته معين الدين سالم بن بدران المصري وكمال الدين الموصلي<sup>(٢)</sup>.

اتصل الطوسي بناصر الدين محتشم حاكم قهستان ووزير علاء

- ديوان الشريف المرتضى: ٢٠٤/٣.
- ۲۰) ديوان الصوري: ۲۰/أ ـ مخطوط مصور بمكتبة المجمع العلمي العراقي ـ.
  - (۳) فوات الوفيات: ۲/۱۸٦.
  - (٤) الفوائد الرضوية: ٢/ ٦٠٥.
    - (٥) روضات الجنات: ٥٨٢.
  - (٦) فوات الوفيات: ٢/ ١٨٨.

الدين محمد ملك الإسماعيلية، ويقال أن ناصر الدين هو الذي استدعى الطوسي. وبقي نصير الدين لدى الناصر حيناً من الدهر، وألَّف خلال ذلك كتابه «أخلاق ناصري» وسماه باسم صاحبه الناصر<sup>(۱)</sup>.

«ولما فُتِحَتْ قلعة \_ ألموت \_ [من قبل المغول] خرج نصير الدين... وكان في خدمة علاء الدين... وحضر بين يدي السلطان [المغولي] فحُظي عنده»<sup>(٢)</sup>.

ودخل الطوسي بغداد مع المحتلين المغول، واتصل بأعلام العراق، ثم ذهب إلى الحلة ـ وكانت من مراكز العلم الكبرى يومذاك ـ ومكث فيها برهة من الزمن، وكانت له مع أعلامها مساجلات ومطارحات قيمة<sup>(٣)</sup>.

«وكان يعمل الوزارة لهولاكو من غير أن يدخل يده في الأموال، واحتوى على عقله حتى أنه لا يركب ولا يسافر إلاَّ في وقت يأمره به... وولاَّه هولاكو جميع الأوقاف في سائر بلاده، وكان له في كل بلد نائبٌ يستغل الأوقاف ويأخذ عُشرها ويُحمل إليه ليصرفها في -جامكيَّات - المقيمين بالرصد ولما يُحتاج إليه من الأعمال بسبب الإرصاد، وكان للمسلمين به نفع... وكان يبرهم ويقضي أشغالهم ويحمي أوقافهم، وكان - مع هذا كله - فيه تواضع وحسن ملتقى»<sup>(3)</sup>.

و«ابتنى بمراغة قبة ورصداً عظيماً، واتخذ في ذلك خزانة عظيمة فسيحة الأرجاء، وملأها من الكتب التي نُهبتُ من بغداد والشام

- (۱) روضات الجنات: ۵۸۲.
- (٢) الحوادث الجامعة: ٣١٤.
- (٣) بحار الأنوار: ٢٥/ ٢٠ وروضات الجنات: ١٤٨.
  - (٤) فوات الوفيات: ٢/ ١٨٨.

والجزيرة، حتى تجمع فيها زيادة على أربعمائة ألف مجلد، وقرر بالرصد المنجمين والفلاسفة، وجعل له الأوقاف»<sup>(۱)</sup>، «وكانت الآلات المستخدمة في هذا الرصد موضع الإعجاب، وهي تشتمل كرة ذات حلقات متقاطعة تسمى الآلة ذات الحلق؛ وربعاً حائطياً لقياس الارتفاع؛ ودائرة بروج لقياس الانقلاب الصيفي والشتوي. وقد تسنَّى لنصير الدين الطوسي في هذا المرصد إنجاز تقاويم فلكية جديدة تعرف بالزيج الإيلخاني تنويهاً باسم هولاكو – الإيلخان الأول –، وقد عمت هذه التقاويم وانتشرت في أنحاء آسية حتى الصين»<sup>(۲)</sup>.

وبدأ العمل في إنشاء هذا الرصد سنة ٦٥٧هـ وانتهى سنة ٦٧٢هـ<sup>(٣)</sup>.

وفي عام ٢٦٢هـ «وصل نصير الدين محمد الطوسي إلى بغداد لتصفُّح الأحوال والنظر في أمر الوقوف.... ثم انحدر إلى واسط والبصرة، وجمع من العراق كتباً كثيرة لأجل الرصد»<sup>(3)</sup>.

وعاد إلى بغداد عام ٦٧٢ه مع السلطان أباقا خان «وتصفَّح أحوال الوقوف... وأطلق المشاهرات وقرر القواعد في الوقف وأصلحها بعد اختلالها»<sup>(٥)</sup>، وكان «معه كثير من تلامذته وأصحابه»<sup>(٦)</sup>.

وتوفي ـ رحمه الله ـ يوم الغدير ثامن عشر ذي الحجة عام ٦٧٢هـ

- (۱) فوات الوفيات: ۱۸٦/۲.
- (٢) تاريخ العرب للدكتور حتى ورفيقيه ٢/ ٤٦١.
  - (٣) الحوادث الجامعة: ٣٤١.
    - (٤) نفس المصدر : ۳۵۰.
    - (٥) نفس المصدر: ٣٧٥.
  - (٦) فوات الوفيات: ١٨٩/٢.

«ودفن في مشهد موسى بن جعفر (ع) في سرداب قديم البناء خالٍ من دفن؛ قيل أنه كان قد عُمل للخليفة الناصر لدين الله»<sup>(۱)</sup>.

خلَّف من مصنفاته عدداً كبيراً في الكم والكيف، طبع بعضه في العراق وإيران والهند.

ويراجع الشكل رقم (٢٤) المار الذكر في ص١٥٢ من هذا الكتاب.

## «الملحق الرابع» خِزَانَة المشهَد

كانت للمشهد الكاظمي ـ خلال العصور الخالية ـ خزانة نفيسة تضم من الكنوز الفنيَّة ما لا يقدَّر بثمن؛ ولا يدخل في حساب.

وتحدثنا المصادر التاريخية أن من جملة نفائسها في القرن الرابع الهجري: قنديلَ صفر مربَّعاً بديع الصنعة؛ غاية في حسنه، من عمل أبي الحسن علي بن عبد الله بن وصيف الناشي؛ شاعر أهل البيت (ع)؛ المتوفى سنة ٣٦٥هـ. وكان الناشي يعمل الصفر ويخرِّمه وله فيه صنعة بديعة<sup>(1)</sup>.

وفي النصف الأول من القرن الخامس الهجري كان في المشهد «قناديل ومحاريب ذهب وفضة، وستور، وغير ذلك»<sup>(٢)</sup>.

وفي أوائل القرن السادس الهجري كان في المشهد «ودائع وذخائر»<sup>(٣)</sup> مع «القناديل الفضة والستور والديباج»<sup>(٤)</sup>.

وفي القرن السابع ضمَّتْ خزانة المشهد \_ فيما ضمت \_ عدداً من

- (1) معجم الأدباء: ٢٨٥/١٣.
  - (۲) الکامل: ۰۹/۸.
  - (٣) المنتظم: ٢٤٣/٩.
  - (٤) ذیل تاریخ دمشق: ۲۰۳.

الكتب النفيسة ذات الخطوط المنسوبة والقراءات والسماعات الموثوقة، ومن جملتها.

- ۱ «نسخة عتيقة من كتاب الملاحم للبطائني»<sup>(۱)</sup>.
- ٢ «كتاب منية الداعي وغنية الواعي، وقفية ابن يلميش، عليه خط
   ١ السعيد رضي الدين علي بن طاووس بسماع من قرأه عليه»<sup>(٢)</sup>.
  - ٣ كتابٌ على ظهره خط السيد أحمد آل طاووس<sup>(٣)</sup>.

وبقيت هذه الخزانة في تزايد مستمر؛ حتى بلغت أوج ازدهارها في أيام الحكم الصفوي، حيث أهدى لها الملوك الصفويون روائع الفن الإيراني متمثلاً بأنواع السجاد والستور والشمعدانات وغيرها من الهدايا الثمينة القيمة.

وفي سنة ١١٥٣هـ وصلت هدايا نادر شاه ـ ملك إيران يومذاك ـ إلى العتبات المقدسة في العراق<sup>(٤)</sup>. ولكننا لم نعرف نوع تلك الهدايا وما كان للمشهد الكاظمي منها على وجه التفصيل.

وعندما غار الوهابيون على النجف الأشرف في سنة ١٢١٦هـ وقتلوا ونهبوا وفعلوا الأفاعيل «نُقلت خزينة النجف الأشرف خوفاً من غارات الوهابيين، وضموها إلى خزينة موسى الكاظم (ع)<sup>(٥)</sup>.

ويُفهم من هذا الضمِّ وجود «خزينة» في المشهد الكاظمي يودَع فيها

- (١) الإقبال: ٥٩٩.
- (٢) سلسلة الكتاب: ٢٠/١.
  - (٣) فرحة الغري: ١٢٣.
- ٤) تراجع صفحة ٧٧ من هذا الكتاب.
  - (٥) دوحة الوزراء: ٢١٧.

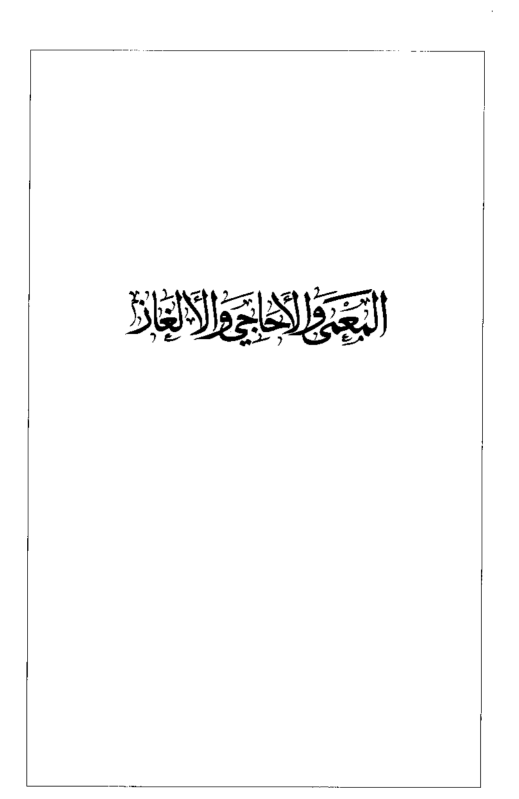
نفائس ما يُهدى إلى المشهد من تحف ونوادر؛ وأنها كانت ـ لنفاستها وكثرتها ـ من الأمان والسعة على درجة وافية باستيعاب خزانة النجف وحمايتها.

ويروي لنا المعمَّرون أنه كانت داخل الضريح الفضي صندوقان يضمّان نسخاً ثمينة من القرآن المجيد من موقوفات المشهد.

أما اليوم فلا نعلم من أمر الخزانة شيئاً. وقد سألتُ الشيخ فاضل الكليدار ـ سادن المشهد الحالي ـ عن محتويات الخزانة فنفى أن يكون فيها الآن شيء مهم وذكر أن أبرز محتوياتها الحالية يتلخص فيما يلي:

سيفان مرصَّعان بالياقوت والأحجار الكريمة، أهداهما أنور باشا وزير الحربية التركية.

شمعدانات أربعة من الفضة، أهداها ناصر الدين شاه ملك إيران. (٢١) مصحفاً شريفاً، منها المخطوط والمطبوع.



بِسْبِ إِلَيْهِ ٱلرَّحْمَىٰ ٱلرَّحِيمِ

### حمداً لله وصلاةً على عباده الذين اصطفى.

#### \* \* \*

ليس الحديث عن المعمّى والأحاجي والألغاز حديثاً عن تراث شعبي بحت كالأزياء والمقاييس والمكاييل وما كان على شاكلتها، بل إنما هو ـ بالإضافة إلى كونه تراثاً شعبياً ـ حديث عن فن رائع مفعم بالجمال، مليء بالطرافة، فيه للذهن متعة، وللفكر عمل وحركة، وللذوق تربية وصقل، ولأوقات الفراغ إشغال نافع وقتل لا يحاسب عليه دين ولا قانون. وبهذا كان من أجمل ألوان اللهو البريء المفيد الذي خلّفه لنا الأقدمون، بعد أن وضعوا قواعده واندفعوا بكل طاقاتهم الذهنية نحو إجادته وإثرائه بكل ما أوتوا من وسائل الإثراء الفكري المبدع.

وعلى الرغم من تعدد أسماء هذا الفن ومصطلحاته في مصادر اللغة والأدب حيث دعي بـ «العويص» و«اللغز» و«المحاجاة» و«الملاحن» و«المعمى» وما شابهها<sup>(۱)</sup>، فإنها بأجمعها تعني ـ في الأصل ـ معنّى واحداً وشيئاً معيناً اختلفت نماذجه وتشعبت صوره بفضل الاستمرار والتطور فأصبح ذا أقسام كثيرة ومراحل متعدة وألوان متغايرة يطلق على كل قسم منها اسم معين أو اصطلاح خاص.

(1) خزانة الأدب: ١١٦/٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تتلقة/ المؤلفات

أما الأساس الأول لهذا الفن ـ ولم يكن فناً آنذاك ـ فأعتقد أنه مقتبس من تلك الكلمات التي كان يورّي العرب بها عما يريدون عندما يتجنَّبون الإفصاح والتصريح، فراراً من تبعة أو تملصاً من عقاب، وهي الكلمات التي اصطلح عليها بعد ذلك بـ «الملاحن».

وللعالم اللغوي المعروف أبي بكر بن دريد المتوفى سنة ٣٢١ه كتاب بهذا الاسم، عرّف في أوله معنى الملاحن وقال: «إن أصل اللحن أن تريد شيئاً فتورّي عنه بقول آخر»، وذكر أن «اللحن ـ عند العرب ـ: الفطنة، ومنه قول النبيّ ـ (ص) ـ: لعل أحدكم ألحن بحجته من بعض، أي أفطن لها وأغوص عليها»<sup>(۱)</sup>.

ثم روى في هذا الباب أمثلة كثيرة شحن الكتاب بها، ومنها مثلاً: أن تقول: والله ما رأيت فلاناً قط ولا كلمته، فمعنى ما رأيته أي ما ضربت رئته، ومعنى ما كلمته أي ما جرحته، وتقول: والله ما دخلت لفلان بيتاً ولا رأيت له بيتاً، والبيت الأول هو القبر والبيت الثاني المرأة. وتقول: والله ما ظلمت فلاناً ولا غيره، أي ما سقيته ظلماً، والظليم: اللبن قبل أن يروب<sup>(٢)</sup>.

وبالنظر إلى جمال اللحن لدلالته على الفطنة وصف مالك بن أسماء جارية به فقال:

منطق رائع وتلحن أحيا الاوخير الحديث ما كان لحنا<sup>(٣)</sup> وإلى هذا المعنى أشار القتال الكلابي بقوله:

- (١) الملاحن: ٤، ويراجع في الحديث النبويّ النهاية: ٤/٥٣.
  - (٢) الملاحن: ٨ ـ ١٤.
  - (٣) مجالس ثعلب: ٩٩٩/٢ وسمط اللثالي: ١٦/١١.

ولحنت لحنا ليس بالمرتاب() ولقد لحنت لكم لكيما تفهموا وبهذا المعنى فسر قوله تعالى: ﴿ وَلَتَعَرَّفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلُ﴾ (٢).

وعندما بدأ الرواة في تسجيل الأحاديث والشعر والتاريخ وكتابتها صوناً لها من النسيان والتحريف، ظهرت إلى الوجود مشكلة جديدة سببت كثيراً من الألم ومن مواقف الخجل لعدد من العلماء والأدباء المعروفين، تلك هي مشكلة «التصحيف».

والتصحيف هو: أن يقرأ الشيء بخلاف ما أراده كاتبه وعلى غير ما اصطلح عليه في تسميته، ويروى في أصل لفظه: أن قوماً كانوا أخذوا العلم عن الصحف من غير أن يلقوا فيه العلماء، فكان يقع فيما يروونه التغيير فيقال عندها: قد صحفوا فيه: أي رووه عن الصحف، ومصدره التصحيف، والشيء الذي وقع فيه التغيير: مُصَحَّف. ويكون التصحيف مرادفاً للتغيير والتبديل.

وإلى هذا المعنى أشار أبو نواس في مدح أستاذه خلف الأحمر: لا يهم الحاء في القراءة ببالم خاء ولا لامها مع الألف ولا يُعَمِّي معنى الكلام ولا يكون إنشاده عن الصحف<sup>(۳)</sup>

ولما كان التصحيف ـ كما أسلفنا ـ تغييراً في الحرف من ناحية النقط أو الإعجام يسبب تغييراً في المعنى كان ـ لا محالة ـ خطأ يؤاخذ عليه المصحِّف ويكون دليلاً على قلة تثبته، وحفلت كتب الأدب

- (۱) لسان العرب: ۱۳/ ۳۸۰.
- (۲) سورة محمد ـ ۳۲ ـ، ويراجع مجمع البيان: ٥/ ١٠٥ وتفسير ابن كثير: ٤/ ١٨٠.
  - (٣) ديوان أبي نواس: ٥٧٦.

والتراجم بتسجيل مجموعة كبيرة من التصحيفات وقع فيها القرّاء والفقهاء والمحدثون والأدباء واللغويون، وفيها ما يثير العجب، بل وفيها ما يبعث على الضحك، ومن الأمثلة على ذلك:

إن المحدثين بالبصرة غبروا زماناً يروون أن علياً (ع) قال مخاطباً أهل البصرة: ألا إن خراب بصرتكم هذه يكون بالريح، فما أقلعوا عن هذا التصحيف إلا بعد مائتي سنة عندما شاهدوا خرابها بالزِّنج<sup>(۱)</sup>.

وروى بعض المحدثين: غمُّ الرجل ضيق أبيه. وإنما هو: عَمُّ الرجل صنو أبيه<sup>(٢)</sup>.

ومما يروى في هذا الباب: أن أحمد بن أبي خالد الأحول وزير المأمون كان قد حضر مجلس المأمون للمظالم فبدأ يقرأ عليه القصص، وكان أحمد هذا معروفاً بالنهم، فمرت به قصة عليها \_ فلان اليزيدي \_ فقرأها: \_ الثريدي \_، فقال المأمون: أبو العباس جائع هاتوا له ثريدة، فقدمت إليه فأكرهه على أكلها، وغسل يده وعاد في تصفح القصص، فمرت به قصة مكتوب عليها «فلان الحمصي» فقرأها «الخبيصي»، فقال المأمون: كان غذاء أبي العباس غير كاف، لا بد للثريدة من أن تتبع بخبيصة، فقربت إليه فأكرهه على أكلها<sup>(٣)</sup>.

ومن تصحيفات الأصمعي: أنه روى شطر ذي الرمة هكذا:

فيها الضفادع والحيتان تصطخب

- (١) كشف الظنون: ٤١١/١.
  - (٢) التصحيف: ٣٣.

(٣) أدب الكتاب: ٥٨ وتاريخ الخلفاء: ٢١٦ ـ ٢١٢.

فقال أبو علي الأصفهاني: أي صوت للسمك؟ إنما هو «تصطحب» أي تتجاور(١).

وألزم المتوكل عبادة المخنث في يوم من أيام رمضان أن يقرأ في المصحف فصحف ما شاء الله، حتى بلغ قوله: ﴿وَبَشِرِ ٱلْمُغِبِتِينَ﴾ فصحَّفه إلى ـ وبشر المختّثين ـ فأمر به فسحب على وجهه<sup>(٢)</sup>.

وهكذا كان التصحيف في بدء أمره تغييراً في الحرف قائماً على الخطأ والجهل، ولكنه سرعان ما تطور بعد زمن قصير فأصبح في كثير من الأحيان عملاً متعمداً يراد به إخفاء المقصود لغرض التفكه والتندر أو لأي غرض آخر. ومن أمثلة هذا التصحيف المتعمد:

إن الحسن بن وهب نهض ذات ليلة عن مجلس ابن الزيات فقال: سحير، أي بت بخير، فقال له ابن الزيات: تنبه، أي بت به<sup>(٣)</sup>.

وقال المتوكل يوماً ليوحنا بن ماسويه الطبيب: بعت بيتي بقصرين، فقال له يوحنا: أخر الغداء، أراد المتوكل: تعشيت فضرني<sup>(3)</sup>.

وكان المعتمد العباسي ولعاً بهذا النحو من التصحيف، ومما يروي عنه:

> طَسْتُ حسن = طبيبي حبيبي. حمزة حدثك بشأني = حمرة خديك سناني. مشمشة ثقيلة = من ينم ينبه بقبلة.

- (١) التصحيف: ٦٠ ٦١.
  - (٢) التنبيه: ٧٧/ ب.
  - (٣) التنبيه: ٧٨/أ.
    - (٤) نام: ۷۸/ب.

حبش بن بحير = حبيبي بت بخير. قلنسوة خضرا = قلبي يتوهّج ضرا<sup>(۱)</sup>.

ثم انتقل هذا النحو من النثر إلى الشعر فقال أبان يهجو أبا نؤاس: أبو نواس بسن هساني وأمسه جُسلُ بسان<sup>(٢)</sup> والسناس أفطسن شيء إلى دقيق المعاني<sup>(۳)</sup>

وكان اسم أم أبي نؤاس «جلبان» وأراد أبان بالتصحيف أنها «خل ثان» غير أبيه.

ولعُليَّة بنت المهدي في خادم لها يقال له «رشا» وقد حجب عنها: وجد الفؤاد بزينب وجدا شديداً متعبا ولقد كنيت عن اسمها عمداً لكي لا تغضبا فجعلت زينب سترة وأردت ريما معجبا<sup>(3)</sup> و «زينبا» تصحيف «رشا» والرشأ هو الريم.

\* \* \*

وتطور الأمر بهذا اللون الجدي من التصحيف فولد منه المعمى. وأعتقد أن للفرس يداً كبرى في هذا التطور وفي خلق المولود الجديد، وما لبث المعمى يسيراً من الوقت حتى أصبح فناً شائعاً فرَّغ له الأدباء كثيراً من الوقت ليضعوا له قواعده ومناهجه وأصوله الثابتة.

والتعمية ـ كما يعرفها اللغويون ـ: أن تعمي على الإنسان شيئاً

- (۱) نم: ۱/۷۹\_۱۷۹/ب.
- (٢) الجلّ: الزهر، وجل بان: زهربان.
  - (٣) طبقات الشعراء: ٢٤٢.
    - (٤) الأوراق: ٦١ ـ ٢٢.

فتلبسه عليه تلبيسا. وفي حديث الهجرة: (لأعمين على من ورائي) من التعمية والإخفاء والتلبيس. وعمَّيتُ معنى البيت تعميةً، ومنه المعمى من الشعر<sup>(۱)</sup>.

ويكون المعمّى في أصله إخفاءاً لشيء ما والتلبيس على المخاطب فيه.

ويقال بأن الخليل بن أحمد الفراهيدي المتوفى سنة ١٧٠ه هو أول من نظر فيه واستخرجه حيث يروي الزبيدي أسطورة يقول فيها: «أن ملك اليونان كتب إلى الخليل كتاباً باليونانية، فخلا الخليل بالكتاب شهراً حتى فهمه، فقيل له في ذلك فقال: قلت أنه لا بد من أن يفتح الكتاب باسم الله أو ما أشبهه، فبنيتُ أول حروفه على ذلك فاقتاس لي. فكان هذا هو الأصل الذي عمل له الخليل كتاب المعمّى<sup>(٢)</sup>.

وسواءاً كان الخليل واضعاً للمعمّى حقاً ـ حيث قرأ الخط اليوناني كما قرأ المتأخرون الخط الهيروغليفي ـ أو لم يكن كذلك، فإننا لم نجد للمعمّى أثراً في عصر الخليل وبعد عصره بقليل، وإن كان له أثر فهو في أضيق دائرة وأندر مثال.

وبقي الأمر كذلك حتى حل القرن الرابع وهو القرن الذي ازدهرت فيه الصنعة والتزويق والترف الفكري، وإذا بالمعمّى ينتشر هنا وهناك ويصبح فناً من الفنون ذات الشأن التي يلهو بها الأدباء في ساعات فراغهم، ويصرف فيها المفكرون كثيراً من الجهد والوقت. وتكوَّن له معنى جديد هو اختيار رموز خاصة يعني كل واحد منها حرفاً من

- (۱) لسان العرب: ۱۰۰/۱۰۰.
- (٢) طبقات النحويين: ٤٧ وسرح العيون: ١٥٢.

الحروف الهجائية، ويعبر بهذه الرموز عن حروف الكلمة أو الجملة أو البيت المطلوب تعميته.

ويشاء الحظ الحسن أن نظفر بشرح واف للمعمّى كما كان في القرن الرابع، حيث سجل الأديب حمزة بن الحسن الأصفهاني ـ وهو من أدباء ذلك القرن اللامعين ـ كل قواعد هذا الفن وأصوله المعقدة بشكل لم نعثر على مثله في المؤلفات الأخرى المعاصرة له<sup>(۱)</sup>. ونورد فيما يلي نص تلك القواعد بتفصيلها الكامل لتكون لدى القارىء صورة ذهنية واضحة لهذا الفن الجميل:

"مما يستعان به على إخراج المعمّى من الشعر تدبيره على أوزانه والحذق بالذوق فيه وإحصاء حروفه حتى تقف بذلك على جنس الوزن، فتدبر وزن الشعر وحروفه على ما يوجبه مقدار البيت في الطول أو القصر. فإذا عرفتَ ذلك بدأت بإحصاء الترجمة المرسومة للحروف حتى تقف على عددها، فإذا وقفتَ على جملة العدد نصَّفتَه، فإن اتفق أن يكون نصفه عند منقطع كلمة تأملتَ الترجمة المرسومة للحرف الواقع في مصراع البيت وتأملتَ الحرف الذي في آخر البيت، فإن اتفقا فالبيت مصراع البيت وتأملتَ الحرف الذي في آخر البيت، فإن اتفقا فالبيت وكون أحد النصفي ولم يكن هناك تصريع، وإن كان انقضاء الكلمة الواقعة في المصراع بعد استغراق نصف البيت عدداً أو قبل استغراقه وكان أحد النصفين زائداً على الآخر حرفاً أو حرفين أو ثلاثة أحرف عملت على أن أحد النصفين فيه حروف مشدودة، واعتمدتَ على أن نصف البيت حيث انقطعت الكلمة. وربما اختلف الحرف الذي يقع في مصراع البيت والحرف الذي في القافية ويكون البيت مصرًا، وهو أن

 (۱) أورد العسكري في ديوان المعاني: ۲۱۱/۲ شيئاً من قواعد التعمية واستخراج المعمى، ولكنه لاختصاره غير واف بالغرض. يكون أحد المصراعين في التمثيل مثل قولك ـ أحمدُ ـ والمصراع الآخر ـ اعبدوا ـ، أو مثل قولك ـ أحمدِ ـ والآخر ـ اعبدي ـ للمؤنث، فيكون المصراعان متفقين في النظم والذوق مختلفين في صورة الترجمة والخط وزيادة الحروف.

ثم نظرتَ إلى أكثر ما يتكرر من الحروف ويروح مع غيره، فإذا وجدت في بيت قد رُسمت لحروفه طير في التمثيل غراباً يتكرر مع عصفورة وعصفورة تتكرر مع غراب عملت على أن أحدهما ألف والآخر لام، فإن وقعا في طرفي الكلمة دبَّرتَ ما يحتمل أن يكون حشوهما، وإن وقعا في جانب من الكلمة نظرت ما يحتمل أن يكون قبلهما من الحروف أو بعدهما فوصلته بهما.

ثم تأملت كلمة على حرفين فعملت على أنهما \_ مِن \_ أو \_ عن \_ أو \_ في \_ أو \_ قد \_ أو بعض الكلمات التي تشاكلها على ما تقتضيه الكلمة التي قبله والكلمة التي بعده، وربما كان الحرفان من حروف الأمر كقولك \_ خذ \_ دع \_ سر \_ قل.

ثم تأملت ما يطول من الكلمات فعملت على أنه "استفعال"، وربما كان مضافاً إلى مؤنث فتزداد الكلمة طولاً، فتصرِّفها على ما تقتضي صورتُها من "استفعله" أو "يستفعله" أو "يستفعلهما" أو "يستفعلهم" أو "مفاعلات" مضافة أو غير مضافة.

وتعمل على ابتداء المصراع الثاني من الحروف واواً في بعض الحالات على جملة من النظر لا على الحقيقة، وكذلك أكثر أوائل الكلمات في الحشو، وإذا لاح لك أن الكلام مما يُعطّف بعضه على بعض تعمل على أنها حروف عطف من واوات أو فاءات، فإذا حققتَ إصابة حروف البيت دبرتَ حينئذ وزنه وعملتَ على أن تجعل لحروف البيت قالباً من تقديرك بالحركات والسواكن، حتى إذا وزنتَ البيت بالمعيار الذي تقيسه به انتهى معيارُك عند فناء الحروف ولم يفضل منها شيء ولم يفضل المعيار عليها، فإن فضلَ أحدهما على الآخر غيرت المعيار والمقايسة وقست قياساً ثانياً للوزن ودبرتَ الحروف على خلاف تدبيرك الأول، فتقيس أوله مع وسطه وآخره وتمحص فكرك وتدبيرك فيه من أوله إلى آخره. ولا تقصد بعض حروفه بالتدبير دون بعض فإنك إن فعلت ذلك طال عناؤك وانتقض عليك تدبيرك، فإذا فطنت لحرف من الحروف التى تقف على معيار كلمتها ولا تدرى بناء حقيقتها فأدره على حروف التهجي من «أ.ب.ت.ث.» حتى يمر بك الوزن الموافق لمرادك فترسم تلك الكلمة به، فليس يخرج شيء من الكلام العربي عن تأليف الحروف الثمانية والعشرين، وينبغي تثبيته على ما يوجبه نظم الكلام من توفية الحروف معانيها، فتعلم أن قولك: - الذي - يقتضى صلة، وأن الحروف التي تجيء بعدها الأفعال لا تجعل في مواضعها الأسماء، والحروف التي تقتضى الأسماء لا تُتبعها بالأفعال، وإذا اقتضاك الكلام الظروف من الأزمنة والأمكنة أو اقتضتك الظروف ما يتبعها من الأسماء المضافة إليها أتبعت كل واحد من ذلك ما يقتضيه ويوجبه حكم التأليف ورسم الكلام، ولم يشغل فكرك بتدبير كلمة على وزن اسم وهي فعل، أو وزن فعل وهي اسم، أو حرف مبنى وهو اسم، أو اسم وهو حرف مبني .

وأقوى الأسباب في استخراج المعمّى ما يضطرك إليه الوزن من ترتيب الحروف مراتبها التي ترسم بها، فإذا دبرتَ بيتاً ولم تصب قالب وزنه على ما تصرِّفه في تدبيراتك فشدد بعض ما ترسمه من تلك الحروف أو مدها أو قصر الممدود منها، فإذا حصلت وزن البيت وجنسه هان عليك التماس حروفه واستنباطها. وربما دبرت البيت المعمّى وأصبت قالب وزنه وتقاطع كلماته وهيئة اتساقه، وساعدتك الحروف على ما ترسمها به وأرتج عليك فيه حرف واحد فيضطرك ذلك الحرف إلى نقض ما دبرته واستئناف تدبير ثان له فيكون سبب إصابتك ذلك الحرف النافر عن سائر حروفك المدبرة، فلا تضجر من صعوبة ما يرد عليك من المعمّى فإن الفكر يهجم على حقيقته إن آثرت الصبر عليه.

والذي يوجب إخراج المعمّى من الشعر حتى لا يعذر أحد من رواة الشعر وحملة الأدب وذوي الفطنة والذكاء في جهله وجحود معرفته، خلال ثلاث:

منها: أن تأليف حروف الكلام العربي متناه معلوم الرسوم وقد وقف على مهمله ومستعمله.

ومنها: أن ازدواج الكلام محدود، متى أزيل عن الحدود التي رسم بها أُنقص معناه، أعني بذلك وضع الكلمات مواضعها من الأسماء والصفات والأفعال والحروف والصلات.

ومنها: أن تأليف الشعر محدود محصور لا يمكن الزيادة فيه ولا النقص منه ولا تحريك ساكنه ولا تسكين متحركة فإن الوزن يأباه، إلا ما كان مطلقاً من ذلك جائزاً في حكم الزحاف، فكل ما صحت أصوله وثبتت حقيقته فإن العقل يحتذيه ويلصق به حتى يخرجه إلى العيان ويبدي مستوره.

وإن شئت التعمية جعلت أسماء طير بعدد حروف الكلام، أو جعلت غير الطيور من أسماء السباع أو الوحوش أو الناس أو أجناس الطيب أو أنواع الفاكهة أو الرياحين أو الآلات أو الجواهر أو نظمت خرزا كنظمك هذه الأسماء أو صورت علامات مختلفة. فإن أردت أن تعمي بيتاً جعلت مكان كل حرف اسم طائر أو غيره، فإذا تكرر ذلك الحرف كرَّرت ذلك الطائر أو ذلك الشيء الذي قد رسمته به.

مثال لذلك:

إذا أردنا أن نعمّي هذا البيت:

قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل بسقط اللوى بين الدخول فحومل تكتب :

طاووس. تدرج. باز. شاهین. باشق. یؤیؤ. عقاب. شاهین. صقر. یؤیؤ. نسر. رخمة. غراب. باشق. رخمة. باشق. غداف. عقاب. شاهین. دراج. طیهوج.

باشق. قبجة. طاووس. ورشان. باز. طيهوج. غداف. رخمة. باشق. رخمة. شاهين. باز. طيهوج. حمامة. بطة. غداف. طيهوج. تدرج. غراب. غداف. عقاب. طيهوج.

وقد تدار ترجمة البيت المعمّى حتى لا يوقف على أوله ويتوهم على كل كلمة فيها أنها ابتداء البيت دون الكلمة الأخرى، فيعسر إخراجه، ويتضاعف العناء في تدبيره، فإذا أديرت لك ترجمة بيت فابدأ بتدبير حروفه واستخراجها قبل تدبير وزنه، فإذا كانت الترجمة مبسوطة معروفة المبتدأ فابدأ بتدبير وزنها قبل الحروف واستخراجها، فإنك إذا بدأت بتدبير بيت قد أديرت ترجمته وأنت لا تقف على أوله فأعد تدبير وزنه ولا تخف، فإنك إن فعلت ذلك انشق لك وزن صحيح غير وزن البيت الذي ترجم لك، فكانت سبيله كسبيل دوائر العروض عند فك الأوزان المختلفة منها<sup>(1)</sup>.

(1) التنبيه: 1/97 \_ 1/1۰۰ \_

المعمى والأحاجي والألغاز

وإلى هنا ينتهي ما أوجزناه من كلام حمزة الأصفهاني عن المعمّى وقواعده وأصوله كما كانت في القرن الرابع الهجري، وقد خرجنا منه بنتيجتين:

**الأولى ـ** إن المعمّى ـ بهذا الشكل ـ يعني رصف رموز معينة على الورق بدلاً عن الحروف الهجائية، ثم امتحان الأفهام بحل هذه الرموز.

**الثانية** ـ إن المعمّى بهذا الشكل أيضاً ـ فن معقد يعسر فهمه واستعماله على كثير من الناس.

### \*\*

وبالنظر إلى ذلك التعقيد الكبير والصعوبة التي كان يزخر بها المعمّى، فإن المتأخرين ممن ورثوا هذا الفن حاولوا بكل وسعهم تسهيله وتيسيره، مع المحافظة على أصل معناه كـ «رمز كتابيّ» فتولَّد من هذا التسهيل لونان من الكتابة الرمزية:

# الأول \_ الرمز بالأرقام:

وهذا الرمز يعتمد على الحساب العددي للحروف الأبجدية، حيث يوضع موضع كل حرف رقمه في ذلك الحساب. وليس وضع الأرقام للحروف أو تقييم كل حرف بعدد معين أمراً جديداً خلقته القرون المتأخرة، فقد روى ابن النديم<sup>(۱)</sup>، أن لفظ القلم في حساب الجمل "نفّاع"، ويعني بذلك أن نفّاع بمجموع أرقام حروفه يساوي مجموع أرقام القلم على النحو التالي: القلم: ١+ ٢٠٠ + ٢٠٠ = ٢٠١

YOV

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

واستعمل الحساب العددي للحروف بعد عصر ابن النديم في تحديد التاريخ وضبطه، حيث يؤرخ الشيء المقصود تاريخه بكلمة أو جملة أو شطر من الشعر يكون مجموع إعداد حروفه مساوياً للسنة المقصودة، ولا مجال للتعرض لتفاصيل ذلك في هذه السطور. ثم أخذ الآخذون من التاريخ بالحروف فكرة هذه الرموز الكتابية. ويحسن بنا قبل ذكر نماذج منها أن نسجل جدولاً بالحروف الأبجدية وأرقامها تسهيلاً وإيضاحاً.

| ب = ۲    | $\mathbf{i} = \mathbf{i}$ |
|----------|---------------------------|
| د = ٤    | ج = ۳                     |
| و = ۲    | ه = ٥                     |
| ح = ۸    | <b>v</b> = ;              |
| ي = ۱۰   | ط = ۹                     |
| ل = ۳۰   | ۲۰ = <u>۱</u>             |
| ن = ٥٠   | م = ٤٠                    |
| ع = ۲۰   | س == ۲۰                   |
| ص = ۹۰   | ف = ۸۰                    |
| ر = ۲۰۰  | ق = ۱۰۰                   |
| ت = ٤٠٠  | ش = ۳۰۰                   |
| خ = ۹۰۰  | ث = ۵۰۰                   |
| ض = ۲۰۰  | ذ = ۲۰۰                   |
| غ = ۱۰۰۰ | ظ = ۹۰۰                   |

المعمى والأحاجي والألغاز

وعلى ضوء هذا الجدول إذا أردنا كتابة كلمتي «التراث الشعبي» على شكل الرمز، وضعنا مكان كل حرف رقمه الخاص هكذا:

۲، ۳۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲، ۲۰۰، ۲، ۳۰، ۳۰۰، ۷، ۲، ۲،
 ۱۰. وإذا أردنا كتابة كلمتي «الجمهورية العراقية» مثلاً كتبنا:

۷۰ ۳۰ ۲۰ ۵ ۵ ۵ ۵ ۲۰۰ ۲۰۰ ۱۰ ۵ ۵ ۲۰۰ ۱۰ ۵ ۲۰۰ ۵ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰ ۱۰۰ ۱۰۰ ۱۰۰

وبهذه الطريقة نستطيع ـ مثلاً ـ أن نكتب صفحة كاملة من الأرقام لا يشك الناظر إليها أنها أرقام مرصوفة، ولكنها لدى العارف الخبير رسالة أخوية كاملة الدلالة.

واختباراً للقارىء نسجل فيما يلي أرقاماً بدون إيضاح عسى أن يستطيع حلها: ٢، ٢٠، ٢٠، ٤٠، ٢٠، ٢، ٢، ٢، ٣، ٣، ٢، ٢٠، ٢٠، ٣٠.

## الثاني \_ الرمز بالأشجار:

وهذا يعتمد على تسلسل الحروف الأبجدية بلا أعداد وأرقام، حيث تنقش مكان كل حرف صورة شجرة ذات خطوط أو أغصان جانبية يرمز بها للحرف المطلوب. وتبدأ كتابة الشجرة بأن يُخَطَّ خط مستقيم من الأعلى إلى الأسفل هكذا (١) ثم يعبر عن كل كلمة من كلمات «أبجد. هوز. حطي. كلمن. سعفص. قرشت. تخذ. ضطع» بخط مائل على شكل غصن من الجهة اليمنى للكاتب، ويعبر عن كل حرف من حروف كل كلمة من تلك الكلمات بخط مشابه من الجهة اليسرى، على النحو التالى: فإذا أردنا كتابة كلمة «وَعي» مثلاً بهذا الشكل من الرمز كتبنا:



فالشجرة الأولى \_ كما يلاحظ القارىء \_ تعبر عن "الواو" ولما كان الواو من حروف الكلمة الثانية من كلمات "أبجد هوز . . إلغ" وضعنا من الجهة اليمنى غصناً أو خطاً يرمز إلى كلمة أبجد السابقة على الكلمة التي فيها الحرف المطلوب، ثم لما كان الواو هو الثاني من حروف كلمة هوز وضعنا خطين على الجهة اليسرى يرمزان إلى الهاء والواو، وبذلك نعرف أن الحرف المقصود هو الواو . ولو عدنا إلى الشجرة الثانية نجد أنها تعني "العين"، ولما كان العين من حروف الكلمة الخامسة من كلمات «أبجد . الخ" وضعنا على اليمين أربعة خطوط رمزاً لكلمات أبجد هوز حطي كلمن التي لا يوجد فيها الحرف المطلوب، ثم لما كان العين هو الحرف الثاني من حروف المطلوب، ثم لما كان العين هو

ومثال آخر:

**半半**1 丬

ونعني به «العراق»، ولما كان الحرف فالأول هو الألف وهو من حروف الكلمة الأولى «أبجد» لم يكن للشجرة أغصان من الجهة اليمنى لعدم وجود كلمات تسبق الكلمة المحتوية على الحرف المطلوب، ثم لما كان الألف هو الحرف الأول من أبجد وليس يسبقه حرف آخر في الكلمة كان للجهة اليسرى خط واحد فقط يشير إلى أن الحرف المطلوب هو الحرف الأول من أبجد. وعلى هذا قياس الأشجار التالية له.

### H H H

وهناك نمط آخر من فنون اللهو البريء يسمى «الأحجية» ويجمع على «أحاجي» وهو \_ كسابقه \_ فن حافل بالجمال مفعم بالطرافة والمتعة الذهنية البالغة. وعلى الرغم من عدم العثور على تاريخ مؤكد لبدئه فإنه متأخر عن المعمّى بلا شك، وربما كان من مواليد القرن السادس في أكثر الظن.

ويفسر اللغويون لفظ الأحجية فيقولون: «كلمة محجية: مخالفة المعنى للفظ، وهي الأحجية والأحجوة. وقد حاجيته محاجاة وحجاءاً فاطنتُه فحجوته. وبينهما أحجية يتحاجون بها. وقال الأزهري: حاجيته فحجوته إذا ألقيت عليه كلمة محجية مخالفة المعنى للفظ. والأحجية والحجيا: هي لعبة وأغلوطة يتعاطاها الناس بينهم، وهي من نحو قولهم: أخرج ما في يدي ولك كذا»<sup>(1)</sup>.

ويفلسف حاجي خليفة هذا الفن فيقول: «هو علم يبحث فيه عن الألفاظ المخالفة لقواعد اللغة العربية بحسب الظاهر وتطبيقها عليها، إذ لا يتيسر إدراجها بمجرد القواعد المشهورة. وموضوعه: الألفاظ المذكورة من الحيثية المذكورة. ومباديه مأخوذة من العلوم العربية. وغرضه: ملكة تطبيق الألفاظ التي تتراءى بحسب الاختلال. والاحتياج إلى هذا العلم من حيث أن ألفاظ العرب قد يوجد فيها ما يخالف قواعد

لسان العرب: ١٢٥/١٤.

العلوم العربية بحسب الظاهر بحيث لا يتيسر إدراجه فيها بمجرد معرفة تلك القواعد»<sup>(۱)</sup>.

والحقيقة أن الأحجية ـ بما تضمه من طراوة ويسر وجمال ـ بريئة من هذه التعقيدات كل البراءة، وليس لها أدنى ارتباط بهذه الاصطلاحات الملتوية الثقيلة على السمع والبصر، وما هي إلا عمل ذهني لذيذ يلهو به الإنسان في ساعات فراغه التي يستجم فيها من إرهاق تلك المصطلحات.

وقد استخلصنا من مجموع ما سمعنا وقرأنا أن للكلمة المحجية شروطاً خمسة:

١ - أن تكون الكلمة المحجية اسماً نحوياً لا فعلاً ولا حرفاً،
 ويتساوى في ذلك أن يكون اسم إنسان أو حيوان أو نبات أو جماد أو
 أي شيء آخر. كما يتساوى في الاسم أن يكون مفرداً أو جمعاً.

۲ - أن يكون هذا الاسم مؤلفاً من كلمة واحدة، فلا تصح المحاجاة باسم مركب كه «عبدالله» أو «دار السلام».

٣ ـ أن يكون الاسم غير مضاف إلى ضمير، ومجرداً من أداة التعريف.

٤ ـ أن لا يتكرر حرف واحد أو أكثر من حروف الكلمة المحجية مرتين فيما يعطى لها من مرادفات.

٥ - أن يعبر عن معنى الكلمة المحجية بكلمة أو كلمتين أو أكثر
 بدلها، من دون استعمال شيء من حروفها بالنص فيما يعبر عنها من
 كلمات.

(١) كشف الظنون: ١٣/١.

ونورد فيما يلي مثالاً للأحجية وبياناً لشروطها من حيث التطبيق:

لو أردنا المحاجاة بكلمة "إيوان" فإننا نعبر عنها بقولنا: "يا متكاسل"، ونطلب من السامع أن يصل من قولنا هذا إلى معرفة الاسم المطلوب. ويفكر السامع عند إلقاء ذلك عليه في الكلمة المرادفة لرايا" فيجد أنها «أي" ثم في الكلمة المرادفة لر «متكاسل" فيجد أنها «واني" أي متواني، وعندما يجمع كلمتي «أي» وروان" تتضح لديه الكلمة المطلوبة إيوان". علماً بأن التقيد بالحركات والسكنات والتشديد والتخفيف والمد والتسهيل غير مطلوب مطلقاً، بل لا يطلب من هذه العملية سوى اكتشاف الحروف وجمعها من دون التفات إلى غير ذلك.

ونعود الآن إلى الشروط الخمسة السابقة لنفهم كيفية تطبيقها في هذا المثال، وواضح أن الشرط الأول متحقق لأن «إيوان» اسم من الأسماء، والشرط الثاني كذلك لأنه اسم مفرد متألف من كلمة واحدة، والثالث كذلك لأنه غير مضاف وغير محلى بأداة التعريف، والرابع كذلك أيضاً لأن «أي» و«وان» لم يتكرر أي حرف منهما فيما أعطي لهما من مرادفات، والتكرار الممنوع هو أن نعطي مرادفاً لكلمة «أي» ثم مرادفاً لكلمة «يوان» مثلاً فيكون الياء الأوسط مكرراً مرتين، ثم نجد الشرط الخامس متحققاً أيضاً حيث لم يستعمل في جملة «يا متكاسل» أي حرف أو أكثر من الحروف الأصلية لا «إيوان» أو «أي متكاسل» للحروف الأصلية أن نجعل مرادف «إيوان» أو «أي متكاسل»

ومثال آخر :

لو أردنا المحاجاة بكلمة «حبّات» عبرنا عنها بجملة «ودّ عادً» وطلبنا من السامع أن يستخرج من هذه الجملة نص الكلمة المطلوبة، وعندما يفكر السامع في المرادفات يصل إلى أن «حُب» مرادف «ود» و«آب» مرادف «عاد» ثم يجمع هاتين الكلمتين ليصل إلى اللفظ المقصود «حباب».

وعلى هذا النحو يطّرد القياس.

هذا ولم تقتصر المحاجاة على الاستعمال النثري لها، بل شارك فيها الشعراء أيضاً بشعرهم، كقول أحدهم:

يسا مسن سسمسا بسذكساء فسي السفسضسل واري السزنسادِ مساذا يسمسا ثسبل قسولسي : «جمسسوع أُمِسسدَ بسسسزادِ»

والمقصود بالكلمة المماثلة: «طوامير» جمع طومار، لأن «طوى» بمعنى الجوع و«مِير» بمعنى أُمدَ بزاد.

وقال الآخر:

يا ذا الذي فاق فضلا ولم يدنسه شيسنُ ما مشل قول المحاجي: «ظَهر أصابته عَينُ» والمقصود به «مطاعين» جمع مطعان، لأن «مَطا» بمعنى ظَهر و«عِين» أي أصابته عين<sup>(۱)</sup>.

8 8 8

ونعود الآن إلى النمط الثالث والأخير من أنماط اللهو البريء النافع، ونعني به «اللغز»، وقد أُوتي هذا النمط من الحظ والتوفيق ما جعله أوسع هذه الأنماط شعبية واستعمالاً، وأكثرها فروعاً وتشعباً، وأوفرها شواهد وأمثلة في النثر والشعر.

ولفظ اللغز \_ على ما يفسره علماء اللغة \_ مأخوذ من قولهم: «أَلْغَزَ الكلامَ وأَلْغَزَ فيه: عمّى مراده وأضمره على خلاف ما أظهره. واللُّغْز واللُّغَز واللَّغَز: ما أَلْغِزَ من كلامٍ فشُبَّه معناه، مثل قول الشاعر: ولما رأيت النسر عزَّ ابن دأية وعشش في وكريه جاشت له نفسي

أراد بالنسر الشيب شبهه به لبياضه، وشبه الشباب بابن دأية وهو الغراب الأسود لأن شعر الشباب أسود.

واللُّغز: الكلام الملبَّس. وقد ألغز في كلامه يلغز إلغازاً إذا ورّى فيه وعرَّض ليخفى، والجمع ألغاز»<sup>(1)</sup>.

ويقول اللغويون أيضاً: «إن كلمة اللغز في أصلها تعني حفرة يحفرها اليربوع في جحره تحت الأرض ثم يحفر في جانب منها طريقاً ويحفر في الجانب الآخر طريقاً وكذلك في الجانب الثالث والرابع، فإذا طلبه البدوي بعصاه من جانب نفق من الجانب الآخر. ثم استُعير لمعارض الكلام وملاحته»<sup>(1)</sup>.

وهكذا يكون اللغز ـ لغة ـ تعمية للمراد وإضماراً له على خلاف ما يظهر منه.

ويروي مؤرخو الشعر والأدب أن اللغز \_ بهذا المعنى \_ قديم وعريق في الأدب العربي، وأن قدمه يتجاوز عصر الإسلام إلى الجاهلية، حيث رووا: أن عبيداً بن الأبرص لقي امرأ القيس فقال له عبيد: كيف معرفتك بالأوابد \_ والأوابد أساس اللغز وبمعناه \_ فقال: ألق ما أحببتَ، فقال عبيد:

- ما حبة ميتة أحيت بميتتها درداء ما أنبتت سنا وأضراسا فقال امرؤ القيس:
- تلك الشعيرة تُسقى في سنابلها 💦 فأخرجت بعد طول المكث أكداسا
- لا يستطيع لهن الناس تمساسا
- روّى بها من محول الأرض أيباسا

يقطعن طول المدي سيرا وأمراسا

ما السود والبيض والأسماء واحدة فقال امرؤ القيس:

فقال عبيد:

تلك السحاب إذا الرحمن أرسلها فقال عسد:

ما مرتجات على هول مراكبها

(۱) نفس المصدر: ۲/۵.

فقال امرؤ القيس:

**تلك النجوم. . .** إلى آخر هذه المطارحات، وهي طويلة لا يتسع المجال لنقلها<sup>(۱)</sup>.

وسواءاً صحت نسبة هذه الأبيات لصاحبيها أم لم تصح، فإنها تدل على قدم هذا الفن وعراقته بحيث استطاع أحد الوضاعين ـ إن كانت موضوعه ـ أن ينسب مثل ذلك لهذين الشاعرين الجاهليين ولم ينكر عليه منكر بعدم وجود هذا اللون من الأدب في ذلك العصر.

ومن الأمثلة على قدم اللغز عند العرب ما أنشده أبو العباس أحمد بن يحيى:

ولقد رأيت مطية معكوسة تمشي بكلكلها وتزجيها الصبا ولقد رأيت سبيئة من أرضها تسبي القلوب وما تنيب إلى هوى ولقد رأيت الخيل أو أشباهها تثني معطّفة إذا ما تجتلى ولقد رأيت جواريا بمفازة تجري بغير قوائم عند الجرا ولقد رأيت غضيضة هركولة رود الشباب غريرة عادت فتى ولقد رأيت مكفرا ذا نعمة جهدوه بالأعمال حتى قد وَنى

قال أبو العباس: «المطيَّة المعكوسة: سفينة. والسبيئة من أرضها: خَمْر. والخيل أو أشباهها عنى بها تصاوير في وسائد. وجواريا بمفازة عنى بهن السراب. والغضيضة الهركولة: امرأة، وعادت: من العيادة، ومكفرا ذا نعمة عنى به السيف»<sup>(۲)</sup>.

ويرى السيوطي أن الألغاز عند العرب أنواع: «ألغاز قصدتها

ديوان امرىء القيس: ٩٥ ـ ٩٧ وديوان عبيد بن الأبرص: ٨١ ـ ٨٣.
 أمالى القالى: ١/ ٢٦٧.

العرب، وأبيات لم تقصد العرب الإلغاز بها وإنما قالتها فصادف أن تكون ألغازاً، وهي نوعان: فإنها تارةً يقع الإلغاز بها من حيث معانيها، وأكثر أبيات المعاني من هذا النوع، وقد ألف ابن قتيبة في هذا النوع مجلداً حسناً، وكذلك ألَّف غيره، وإنما سموا هذا النوع «أبيات المعاني» لأنها تحتاج إلى أن يُسأل عن معانيها ولا تفهم من أول وهلة. وتارة يقع الألغاز بها من حيث اللفظ والتركيب والإعراب»<sup>(1)</sup>.

وتطور اللغز على مر القرون حتى بلغ في العصور المتأخرة قمة أهميته، وكثر فيه التأليف والتصنيف<sup>(٢)</sup>، بل بلغ من أهميته إطلاق اسم العلم عليه. ونروي في أدناه نصاً من تلك النصوص المتأخرة التي عنيت بالحديث عن اللغز لنفهم منه تفصيل معناه بعد هذا التطور الكبير.

قال حاجي خليفة:

"هو علم يتعرف منه دلالة الألفاظ على المراد دلالة خفية في الغاية لكن لا بحيث تنبو عنها الأذهان السليمة بل تستحسنها وتنشرح إليها، بشرط أن يكون المراد من الألفاظ الذوات الموجودة في الخارج، وبهذا يفترق عن المعمّى، لأن المراد من الألفاظ اسم شيء من الإنسان وغيره وهو من فروع علم البيان، لأن المعتبر فيه وضوح الدلالة كما سيأتي، والغرض فيهما الإخفاء وستر المراد، ولما كان إرادة الإخفاء على وجه الندرة عند امتحان الأذهان لم يلتفت إليهما البلغاء حتى لم يعدّوهما أيضاً من الصنائع البديعية التي يُبحث فيها عن الحسن العرضي. ثم هذا المدلول الخفي إن لم يكن ألفاظاً وحروفاً بلا قصد دلالتهما على معان أخر بل ذوات موجودة يسمى «اللغز»... وأكثر مبادىء هذا العلم مأخوذ من

- (۱) المزهر: ۳۳۸/۱.
- (۲) كشف الظنون: ۱/۱۵۰ وذيله: ۱/۸۸ و۱۱۸.

المعمى والأحاجي والألغاز

تتبع كلام الملغزين. . . وبعضها أمور تخييلية تعتبرها الأذواق، ومسائلها راجعة إلى المناسبات الذوقية بين الدال والمدلول الخفي على وجه يقبلها الذهن السليم، ومنفعتها تقويم الأذهان وتشحيذها»<sup>(١)</sup>.

ومهما يكن من أمر اللغز ومعناه النظري وتطوره التاريخي فإن ما ورثناه من ألغاز السلف ينقسم من الناحية التطبيقية إلى ثلاثة أنحاء:

# الأول: الألغاز الشعرية:

وليس لهذا النحو ضابط خاص أو أسلوب ثابت، بل ليس له من قاعدة سوى رغبة المتكلم في إخفاء مقصوده والتورية عنه، سواءاً كانت هذه التورية بلغة الأعداد أو بواسطة قلب اللفظ أو بعثرة حروفه ـ مع ذكرها ـ أو إعطاء صفات الشيء المقصود أو ما شاكل ذلك. ونورد فيما يلي من الشواهد ما يعطي صورة مصغَّرة عن هذا اللون من ألوان اللغز.

فمن التورية بالأعداد قول أبي نؤاس:

جنبان حصَّبات قبليبي فيما إن فييه من ياقي لها الشلشان من قبليبي وثبلشا ثبلشه البياقي وثبلشا ثبلث ما يبقى وثبلث الشلث لبلساقي فييبقى أسبهم ست تجزأ بيين عشاقي<sup>(۲)</sup>

وقد فرض أبو نؤاس قلبه واحداً وثمانين جزءاً، الثلثان منها أربعة وخمسون، وثلثا ثلثه ثمانية عشر، وثلثا ثلث ما يبقى جزءان، وثلث الثلث جزء، فذلك خمسة وسبعون، وتبقى أسهم ست هي التي تجزأ بين عشاقه.

- (١) كشف الظنون: ١٤٩/١.
- (٢) ديوان أبي نؤاس: ٢٩٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كلَّهُ/ المؤلفات

| ومن التورية بقلب حروف اللفظ قول الشاعر في «فَرَح»:              |                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| محبيرة تسعيليو وتسصيف<br>عسنيدميا يُسقيليبُ حيرف <sup>(۱)</sup> | يــا خــبــيـراً بــالــمــعــمّــى<br>هــات قــل لــي أيــمــا اســم |
| e 4                                                             | وقول الآخر في «جَوْز»:                                                |
| أنت أوليته فعالا عسوفا                                          | ما اسمُ شيء يوليك نفعا إذا ما                                         |
| وهو زوج إذا عكست الحروفا <sup>(٢)</sup>                         | هـو فـرد الـحـروف إن جـاء طـردا                                       |
|                                                                 | وقول الثالث في «دملج»:                                                |
| وعسىنىسىدھىسىنَّ يىسىوجَسىدُ                                    | إلىى السنــساء يــلــتــجــي                                          |
| والقلب منه جلمدً"                                               | السجسسم مسنسه فسضية                                                   |
|                                                                 | وقول الرابع في «كمّون»:                                               |
| عن اسم شيء قبلَّ في سَوْمِـك                                    | يا أيسها السعطار أعرب لسنا                                            |
| كما ترى بالقلب في نومك()                                        | تراه بالعينين في يقظة                                                 |
| مع ذكرها _ قول الشاعر في «يحيى»:                                | ومن التورية ببعثرة الحروف ـــ                                         |
| في اسم من شفني بذكر الفراق                                      | ربع موسى مكرر كالطلاق                                                 |
| ثانَي الأسم من أمير العراق <sup>(ه)</sup>                       | غسير أنسي دأيست آخر صبيع                                              |
|                                                                 | وقول الآخر في «موز»:                                                  |
| تبلقاه عبند البناس موزونيا                                      | ما اسم لشيء حسنٍ شكله                                                 |
|                                                                 | (۱) الکشکول: ۲٤.                                                      |
|                                                                 | (٢) الكشكول: ٦٦.                                                      |
|                                                                 | (٣) المستطرف: ٢/ ٢٣٤.                                                 |

- (٤) نقس المصدر: ۲۳٦/۲.
  - (٥) التنبيه: ٨٥/ب.

واوا ونسونسا صبيار مسوزونسا(۱) تراه معدودا فإن زدته وقول الآخر في «أحمد»: أولسه ثساليث تسفياحية وآخسر الستسفساح ثسانسيسه وآخر الرورد لرباقيه (٢) ورابسع السخسمسر لسه تسالست وقول الآخر أيضاً في «غزال»: اسم من قسد هم پیشه ظ\_اه\_ر ف\_\_ ح\_\_روف\_\_ه زال بـــاقـــى حــروفـــه<sup>(۳)</sup> ومن التورية بذكر صفات الاسم المراد قول الشاعر في «القلم»: وذي شــحــوب راكــع ســاجــد ودمسعسه مسن عسيسنسه جساري ملازم الخمص لأوقباتهما معتكف في خدمة الباري() ويعنى بالخمس الأنامل الخمس، والباري هو الذي يبري القلم. وقول الآخر في «ساقية»: وجارية لولا الحوافر ما جرت أشاهدها تجري وليس لها رجل وترضع أطفالأ ولاهي أمهم وليس لها ثدي وليس لها بَعْلُ<sup>(ه)</sup> وقول الآخر في «الميزان» : وقاضى قضاة يفصل الحكم ساكتا وبالحق يقضى لايبوح فينطق على أحد الخصمين فهو مصدق<sup>(٦)</sup> قضى بلسانٍ لا يميل وإن يمل (١) المستطرف: ٢٣٤/٢. (٢) التنبيه: ٨٨/أ. (٣) المستطرف: ٢/ ٢٣٣. (٤) العقد المفصل: ٢/ ٤٠، وقريب منه في المستطرف: ٢/ ٢٣٣ وكشف الظنون: ١/ .129 (٥) المستطرف: ٢٢ ٥٣٢.

(٦) العقد المفصل: ٢ / ٤٠.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٨ المؤلفات

الثاني: الملفق:

وهو ـ كما يُستشفُّ من اسمه ـ عملية تلفيق وتغيير تُجرى على حروف الكلمة المقصود تعميتها بحيث يقدَّم المتأخر منها ويؤخر المتقدم ـ مع المحافظة على نصوصها بلا تلاعب وحذف ـ، وبذلك يصعب الاهتداء إلى الاسم المطلوب إلا بعد تفكير وتأمل وتقليبٍ مستمر لتلك الحروف.

وشروطه كما ترشدنا إليه موارد الاستعمال:

١ ـ أن يكون اسماً لا فعلاً ولا حرفاً، ويتساوى فيه أن يكون اسم
 إنسان أو حيوان أو نبات أو أي اسم آخر، كما يتساوى فيه المفرد
 والمركب، والواحد والجمع.

۲ - أن لا يكون مضافاً إلى ضمير ولا مُحَلّى بالألف واللام، ومثاله:

لو أردنا الألغاز بكلمة «عراق» مثلاً جعلنا بدلاً عنها كلمة «قارع»، ثم طلبنا من السامع أن يصل من طريق هذه الكلمة الملفقة إلى الاسم المقصود، وواضح أن حروف «عراق» هي حروف «قارع» بالضبط، ولكن التغيير الذي طرأ عليها جعل الإنسان بحاجة إلى التفكير والتأمل ليصل إلى الحل الصحيح.

وهكذا الأمر في كلمة «يسرك» التي نصل بواسطتها بعد التغيير والتبديل إلى الاسم المطلوب «كرسي».

> ومثل ذلك أيضاً : ألماس ـ ونقصد به : إسلام. مُرَوَّع ـ ونقصد به : عمرو.

الثالث: الكلمات المتقاطعة:

وهي لعبة شائعة بلغ من شيوعها وانتشارها أن كثيراً من الصحف اليومية والمجلات الدورية قد خصصت لها ركناً ثابتاً فيها. وبالنظر إلى ما حُظيت به من شهرة ووضوح أمر لم نجد حاجة إلى التعرض لها بالشرح والتفصيل.

ولكنَّ الشيء الذي يجب التنبيه عليه أن هذه اللعبة الشائعة مشتقة من لعبة شيّقة كانت تستعمل سابقاً باعتبارها لوناً من ألوان اللغز، وهي عبارة عن ذكر عدد حروف الكلمة المعمّاة ـ وقد لا يذكر بعضهم عدد الحروف ـ وأرداف ذلك بذكر معاني بعض حروفها وفقراتها على الطريقة المستعملة في الكلمات المتقاطعة. ونورد فيما يلي مثالين لهذه الطريقة كي يتضح المقصود:

تىرى فيه أجزاءاً تىذم وتىشكىر وثلث مع الكتاب يطوى وينشر عىلى مىدد الأيام نىشىر معطرُ حديث شهى في الليالي يذكِّرُ إلى النار للتحليل والعقد سكَّر<sup>(1)</sup> وما اسم سداسي إذا ما لمحته له ثلث يأتي به الموت فجأة وثلث ـ رعاك الله يا صاحبي ـ له وفي نصفه لما تحرك بعضه وفي نصفه الثاني إذا ما أعدته

(۱) المستطرف: ۲۳٦/۲.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كلمة/ المؤلفات

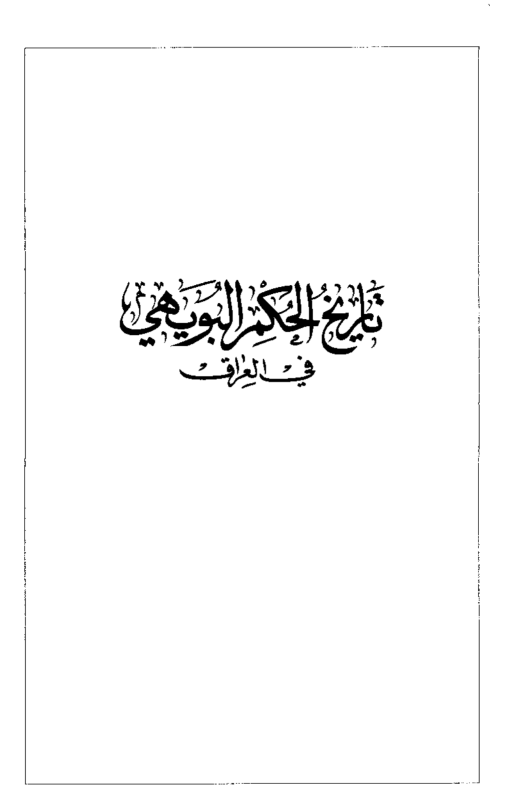
الثلث الأول: سُمّ، والثاني: رَقّ، والثالث: ندّ، والنصف الأول: سَمَر، والنصف الثاني: قَنَد. وقال الآخر في «قدس»: ما بسلمة أولسهما سورةً بل جبل صعب بعيد المنال وما سوى آخرهما قد غدا اسماً وفعلاً وهو حرف يقال وقم سوى آخرها قد غدا اسماً منه الجسم مثل الخلال<sup>(۱)</sup> وقم به فعمل، واسم لما يصير منه الجسم مثل الخلال<sup>(۱)</sup> السورة والجبل: ق. وما سوى آخرها: قَدُّ ـ اسم ـ، وَقَدَّ ـ فعل ـ، وقَدْ ـ حرف ـ. وقلبُه: دَقَّ ـ فعل ـ، ودِق ـ اسم مرض ـ.

\* \* \*

وبعد:

فهذا حديث مقتضب عن تلك النماذج الجميلة للَّهو البريء المفيد الذي خلَّفه لنا الاقدمون «تراثاً شعبياً» خالداً وعملاً أدبياً رائعاً. وما أحوجنا اليوم ونحن ننفض عنَّا غبار التقليد للأجانب ونتحسس واقع وجودنا الذاتي أن نعود \_ في أوقات فراغنا \_ إلى أمثال هذه الملاهي النافعة واللُّعَب المفعمة بالمتعة والفائدة، ونترك كل ما جاءنا به المستعمر الغازي من سوائل قتل الوقت التي لم يكن يقصد منها إلا إفسادنا تحت ستار اللعب وتخديرنا تحت إغراء اللهو.

فإلى تراثكم أيها العرب، وإلى أمجادكم أيها المسلمون، والله تعالى هو الموفق والمعين.



آل بويه أسرة فارسية ديلمية؛ استطاعت أن تلفت إليها أنظار التاريخ؛ وأن يكون لها شأن بارز في تاريخ العراق وإيران في القرن الرابع الهجري، وأقامت دولة "بما لم يكن في حساب الناس، ولم يخطر بعضه ببال أحد، فدوخت الأمم، وأذلت العالم، واستولت على الخلافة فعزلت الخلفاء وولتهم، واستوزرت الوزراء وصرفتهم، وانقادت لأحكامها أمور بلاد العجم وأمور العراق، وأطاعتهم رجال الدولة بالاتفاق»<sup>(1)</sup>، ولكنها ـ على الرغم من كل ذلك ـ لم تحظ حتى اليوم بدراسة منهجية تؤرخها بأمانة ونزاهة وصدق، وتتحدث عنها بصراحة

### \* \* \*

إن المنطقة التي انطلق منها رجال هذه الأسرة الأوائل؛ تعرف بـ «الديلم». وقد اختلف المؤرخون في اسم الديلم ومصدر اشتقاقه، فهل كان قوماً سميت بلادهم باسمهم أو أرضاً سمي سكانها باسمها؟

يقول المقدسي: «وإنما نسبناه (الإقليم) إلى الديلم لأن به ديارهم وفيه ملكهم ومنه منبعهم... ولم نجد لهذا الإقليم اسما يجمع كوره فأضفناه إليهم ولقبناه بهم»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) الفخري ۲٤٤.
- (٢) أحسن التقاسيم: ٣٥٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَنْشًا/ المؤلفات

ويقول ياقوت: «الديلم جيل سموا بأرضهم ـ في قول بعض أهل الأثر ـ وليس باسم أب لهم»<sup>(۱)</sup>.

فهو ـ إذن ـ اسم قوم قطنوا تلك المناطق فسميت أرضهم باسمهم ونسبت إليهم ـ على رأي المقدسي ـ، وهو أرض معينة سكنها لفيف من الناس فسموا باسمها ـ على رواية ياقوت \_.

والذي يقرأ التاريخ يرى أن هذه التسمية أبعد زمناً وتوغلاً في القدم من المقدسي، وإذا كان بدوره قد ابتكر هذا الاسم لأنه لم يجد اسماً لهذا الإقليم فسببه التوسع في إطلاق هذا الاسم على هذه الكور المتعددة؛ ذلك التوسع الذي نشأ عن توسع الديالمة في ملكهم ورقعة نفوذهم وانتشارهم في عدة مدن وأنحاء من بلاد الفرس مما جعل الجغرافيين يطلقون هذا الاسم على هذه المدن المتعددة والمناطق المتفرقة. أما الديلم الحقيقية الأولى فهي ما عبر عنها المقدسي ب «ديلمان» وجعلها إحدى كور اقليم الديلم. ومن معرفة اسمها يظهر أن اسم هؤلاء القوم مشتق من اسم أرضهم كما قال ياقوت.

وبلاد الديلم ـ في نظر جغرافيي القرن الرابع ـ إقليم كبير يشتمل على خمس كور: أولها من قبل خراسان قومس، ثم جرجان، ثم طبرستان، ثم الديلمان، ثم الخزر. وتقع بحيرتهم في وسط الكور الأربعة الأخيرة ولا تتصل بقومس لأنها تقع على رؤوس الجبال بين الري وخراسان وتفصل طبرستان بينها وبين البحيرة<sup>(٢)</sup>.

أما قومس فهي «كورة رحبة نزهة حسنة الفواكه. . وأكثرها جبال، قليلة المدن، خفيفة الأهل، كثيرة الأنعام»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) معجم البلدان: ١٨٦/٤.
- (٢) (٣) أحسن التقاسيم: ٣٥٣.

«وأما جرجان فإنها كورة سهلية جبلية، لولا البرد لعملت فيها النخيل. . غزيرة الأنهار، كثيرة البساتين»<sup>(١)</sup>.

«وأما طبرستان فإنها كورة سهلية بحرية، ولها أيضاً جبال، كثيرة الأمطار، قشفة كربة، وسخة مبرغثة... كثيرة الأسماك والثوم»<sup>(٢)</sup>.

«وأما الديلمان فإنها كورة في الجبال صغيرة المدن.. وقد أضفنا إليها الجيل لأن أكثر الناس لا يكادون يفرقون بينهم»<sup>(٣)</sup>.

«وأما الخزر فإنها كورة واسعة خلف البحيرة. . . كثيرة الأغنام والعسل. . بآخرها سد ياجوج وماجوج»<sup>(٤)</sup>.

ويستعرض المقدسي في كتابه أهم منتوجات هذا الإقليم وصادراته فيقول في خلال ذلك: «هذا إقليم القز والصوف، به صناع حذاق، وفواكه تحمل إلى الآفاق، وبزه معروف بمصر والعراق. كثير الأمطار. مستقيم الأسعار. مصر ظريف. لهم عمل لطيف.... بحر عميق به مدن تطيف. به أسماك سرية، وضياع جليلة، وفواكه لذيذة، وأشياء متضادة... به تين وزيتون وأترنج وخرنوب. كثير العناب. حسن الأعناب. رساتيق رحاب، ومدن طياب. واسم كبير، وماء غزير، ودخل كثير، وبز خطير»<sup>(ه)</sup>.

أما أصل الديلم فلعله يرجع "إلى أقوام غير إيرانية كانت تسكن في مناطق بحر قزوين في الزمن القديم"<sup>(٢)</sup>، ويدلنا على ذلك ما رواه الاصطخري من أن "لسانهم مفرد غير العربية والفارسية، وفي بعض

- (۱) (۲) نفس المصدر : ۳۵۶.
- (٣) (٤) أحسن التقاسيم: ٣٥٥.
  - (٥) أحسن التقاسيم: ٣٥٣.
- (٦) دراسات في العصور العباسية المتأخرة للدوري: ٢٣٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين نظَّهُ/ المؤلفات

الجبل - فيما بلغني - طائفة منهم يخالفون بلسانهم لسان الجيل والديلم»<sup>(۱)</sup>.

ويذهب أحد المستشرقين إلى أن «أغلبية الديلم كانوا قد أصبحوا إيرانيين بمعنى الكلمة في العصر الإسلامي<sup>(٢)</sup>. ولم نعثر على دليل واحد يؤيد هذا الرأي، بل لعل الدليل قائم على عكس ذلك حيث كان الديلم والإيرانيون على طرفي نقيض في العقيدة واللغة والتقاليد والنظم الاجتماعية في القرون الأولى من العهد الإسلامي.

ومن ناحية وضعهم الاجتماعي كانوا يخضعون في الحكم لرب البيت (كتخدا)، ولم تكن "شريعة لهم محصلة ولا طاعة فيهم مستقرة"<sup>(۳)</sup> و<sup>«</sup>لا تُرى لهم لباقة ولا علم ولا ديانة"<sup>(٤)</sup> و<sup>«</sup>يمتازون بالخشونة والجلد والعجلة وقلة المبالاة"<sup>(٥)</sup>، وكانت لهم مقابل ذلك «دولة ورجلة وهيبة"<sup>(۱)</sup>، ونالت النساء مقاماً كبيراً لديهم حيث كنَّ «يجرين مجرى الرجال في قوة الحزم وأصالة الرأي، والمشاركة في التدبير"<sup>(۷)</sup>.

ويشير بعض المؤرخين ـ ومنهم المقدسي ـ إلى بعض العادات الغريبة عندهم، كما ينبه على بعض ما يمتازون به في الشكل والسحنة والوجه والشعر، ولكنني أطوي تفصيله لعدم اتصاله بصميم البحث.

والديانة في الديلم غير واضحة المعالم لدينا لنحددها على وجه

- (١) مسالك الممالك: ٢٠٥.
- (۲) دراسات الدوري: ۲۳۸.
- (٣) الخراج لقدامة بن جعفر: ٢٦١.
  - (٤) أحسن التقاسيم: ٣٥٥.
  - (٥) مسالك الممالك: ٢٠٣.
  - (٦) أحسن التقاسيم: ٣٥٥.
  - (٧) ذيل تجارب الأمم: ٣١٣.

تاريخ الحكم البويهي في العراق

القطع واليقين، بل لم تتضح أيضاً للمؤرخين الأقدمين، فقد صرّح قدامة بن جعفر أنه «لا شريعة لهم محصلة»<sup>(۱)</sup>، وعبر المسعودي عنهم أنهم «جاهلية ومنهم مجوس»<sup>(۲)</sup> وأنهم «مذ كانوا لم ينقادوا إلى ملة ولا استحبوا شرعاً»<sup>(۳)</sup>، وكذلك يعلن المقدسي أنه لا ديانة لهم<sup>(٤)</sup>.

\*\*

وفي أيام الخليفة عمر بن الخطاب تم فتح الري وجرجان وقزوين وطبرستان<sup>(٥)</sup>. وكان الذي غزا الديلم خاصة هو البراء بن عازب فقاتلهم حتى أدوا إليه الإتاوة<sup>(٢)</sup>. ويروى أن الوليد بن عقبة بن أبي معيط لما ولي الكوفة من قبل عثمان غزا الديلم مما يلي قزوين<sup>(٧)</sup>، كما جاء في روايات أخرى أن سعيد بن العاص لما ولي الكوفة بعد الوليد بن عقبة غزا الديلم فأوقع بهم<sup>(٨)</sup>.

ومهما يكن من أمر فالشيء المستفاد من هذه النصوص أن فتح البلاد قد تم في أيام الخليفة عمر، وأن رسول الخليفة قد تسلم منهم الإتاوة الشرعية، وأنهم فضلوا دفع الجزية على إعلان الإسلام لشدة عنادهم وتصلبهم وإصرارهم على ما هم فيه. ثم يظهر من غزوات الوليد بن عقبة وسعيد بن العاص أنهم لم يفوا بدفع الجزية أيضاً، الأمر

- (١) الخراج: ٢٦١.
- (٢) مروج الذهب: ٢٩٤/٤.
- (٣) نفس المصدر : ٢٩٦/٤.
- (٤) أحسن التقاسيم: ٣٥٥.
- ٥) تاريخ أبي الفداء: ١/ ١٦٤ والكامل: ١١/٣.
  - (٦) البلدان للهمداني: ٢٨٢ والكامل: ٣/١١.
    - (۷) نفس المصدر: ۲۸۲ والكامل: ۱۱/۳.
    - (٨) الكامل: ٣/ ٥٤ ومعجم البلدان: ٧/ ٨٠.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

الذي كان يدفع هؤلاء الولاة إلى إعادة الكرة تلو الكرة لتعود المياه إلى مجاريها، ولكن سرعان ما يتمنعون ويمتنعون. وإلى هذا يشير قدامة بن جعفر حيث يقول عنهم أنهم «بعد فتحهم قد نقضوا وكفروا غير مرة»<sup>(1)</sup>.

وفي أيام الحجاج بن يوسف الثقفي أو قبيل أيامه نقضوا عهدهم مرة أخرى، وأبوا أن يسلموا وأن يدفعوا الجزية، فلم يجد الحجاج بداً من أن يطلب وفداً منهم للتفاهم، فقدم الوفد فدعاهم إلى أن يسلموا أو يقروا بالجزية فأبوا، فأمر أن تصور له الديلم سهلها وجبلها وعقابها وغياضها فصورت له، فدعا من قبله من الديلم فقال: إن بلادكم قد صورت لي فرأيت فيها مطمعاً فأقروا لي بما دعوتكم إليه قبل أن أغزيكم الجنود فأخرب البلاد وأقتل المقاتلة وأسبي الذرية، فقالوا: أرنا هذه الصورة التي أطمعتك فينا وفي بلادنا، فدعا بالصورة فنظروا فيها فقالوا: مدقوك عن بلادنا. هذه صورتها غير أنهم لم يصوروا فرسانها الذين يمنعون هذه العقاب والجبال، وستعلم ذلك لو تكلفته. فأغزاهم بالجنود وعليهم محمد بن الحجاج فلم يصنعوا شيئاً»<sup>(٢)</sup>.

وجوابهم هذا للحجاج دليل كبير على الجرأة والاعتماد على النفس في ذلك العصر الذي كانت فيه الفتوحات الإسلامية على مرأى ومسمع منهم، وكان الجيش الإسلامي ينساب دفاقاً في الأفاق فيكتسح كل ما يقف أمامه من عقبات وحدود وسدود.

ومن جملة الشواهد على تكرر تمردهم وازدهائهم بقوتهم أن الجيش الإسلامي قد شعر في غزواته الأولى للديلم أن هؤلاء أمة لا تلين قناتهم بسهولة ولا يقرون بالنظم الجديدة بيسر، فقرر القادة في ذلك الحين ضرورة إنشاء معسكر دائم آمن إلى جنب بلادهم ليسهل غزوهم

- (١) الخراج: ٢٦١.
- (٢) البلدان للهمداني: ٢٨٣.

كلما امتنعوا وإخضاعهم كلما ثاروا، وفي هذا الشأن يقول المسعودي: «ثم جاء الإسلام وفتح الله على المسلمين البلاد فجعلت قزوين للديلم ثغراً هي وغيرها مما أطاف ببلاد الديلم والجبل، وقصدها المتطوعة والغزاة فرابطوا وغزوا ونفروا منها»<sup>(۱)</sup>، ويؤيده ياقوت فيقول: «إن سعيد بن العاص لما غزا الديلم قدم قزوين فمصرها وجعلها مغزى أهل الكوفة إلى الديلم»<sup>(۲)</sup>.

وهكذا نرى هؤلاء القوم في عصيان مستمر وخلف بالعهود وخروج على النظام وعدم التزام بالمحالفات، على الرغم من تلك الغزوات التي أقامتهم وأقعدتهم عدة مرات، وعلى الرغم من المعسكر الدائم الذي أسس قريباً منهم.

واستمر هؤلاء على هذا الأسلوب من التمرد حتى دخلت سنة إحدى ومائتين، فاستطاع عبدالله بن خرداذبة والي طبرستان أن يفتتح اللارز والشيزر من بلاد الديلم، وافتتح جبال طبرستان فأنزل شهريار بن شروين عنها وأشخص مازيار بن قارن إلى المأمون وأسر أباليلى ملك الديلم<sup>(77)</sup>.

والظاهر أن هذه الغزوة كانت هي الأخيرة في بابها لأن جيش

- (۱) مروج الذهب: ۲۹٦/٤.
  - (٢) معجم البلدان: ٧/ ٨٠.
- (٣) الطبري: ٧/ ١٤١ والكامل: ٥/ ١٨٤. وبالنظر إلى ما لهؤلاء الديلم من شهرة بالصبر والثبات فقد اعتبر هذا الفتح من أسمى الفتوح الإسلامية التي شهدها المسلمون حتى أصبح مضرب الأمثال، يقول سلم الخاسر: إنا لنأمل فتح الروم والصين بمن أذل لنا من ملك شروين الطبري: ١٤١/٧.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١

المسلمين استطاع \_ هذه المرة \_ إخضاع الديلم للحكم الإسلامي، فلم يسمع عنهم \_ بعد هذا اليوم \_ إعلان الحرب على الخليفة كما كان ديدنهم أولاً . ولكن كل ذلك لا علاقة له بالدين، لأن الدين خضوع روحي لا ارتباط له بالسيف والفتح ولا ينفع معه العَدد والعُدد، ولم يشر التاريخ إلى إسلامهم في هذه المعركة أو بعدها، بل كل ما في الأمر أنهم دفعوا الجزية وتعهدوا بمثلها في كل عام، ثم عاد الجيش إلى قواعده سالماً.

H (H) (H)

فمتى استجاب هؤلاء للدعوة الإسلامية؟

يقول بعض المؤرخين: إن ذلك كان في أيام الحسن الأطروش الذي ظهر ببلاد الديلم وطبرستان سنة إحدى وثلاثمائة، «وقد كان أقام في الديلم سنين وهم كفار على دين المجوسية ومنهم جاهلية، وكذلك الجيل، فدعاهم إلى الله عز وجل فاستجابوا وأسلموا... وبنى في الديلم مساجد»<sup>(۱)</sup>، «وكان بمدينة سالوس حصن منيع قديم، فهدمه الأطروش حين أسلم الديلم والجبل»<sup>(۲)</sup>.

وانسياقاً مع هذه الروايات يكون دخول الديلم في الدين الإسلامي في أواخر القرن الثالث وأوائل الرابع وأنهم لم يكونوا قد عرفوا التدين بهذا الدين قبل ذلك الحين.

ولكننا حينما ندرس نهضات العلويين في بلاد الديلم وما يجاورها من القرى والأمصار، كنهضة يحيى بن عبدالله الملقب بصاحب الديلم

- (۱) مروج الذهب: ۲۳٦/٤.
  - (۲) الكامل: ۱٤٦/٦.

(١٧٦هـ)، ومحمد بن القاسم العلوي (٢١٩هـ)، والحسن بن زيد (٢٥٠هـ)، ومحمد بن زيد (٢٧٠هـ)، وأضرابهم من العلويين. إننا حين ندرس نهضات هؤلاء السادة ونطلع على مدى نفوذهم الكبير في الديلم ومدى انقياد الديلم لهم - كما يأتي تفصيله - لا نستطيع القول بدخول الإسلام إلى الديلم في أواخر القرن الثالث. وإني لأعتقد اعتقاداً جازماً أن هؤلاء العلويين الذين سبقوا الأطروش بعشرات السنين كانوا قد سعوا في هذه السبيل سعياً كبيراً، وأن سعيهم قد أثر الأثر المحمود المبارك، ولكنه ربما يكون تأثيراً غير شامل فسعى الأطروش في شموله وتعميمه، كما سعى في هدم سائر آثار المجوسية والزرادشتية.

ولعلنا نستفيد الإشارة إلى ذلك مما رواه المسعودي عن الحسن بن زيد العلوي وأخيه محمد من كونهما يدعوان إلى الرضا من آل محمد<sup>(۱)</sup>. وبديهي أن الدعوة إلى الرضا من آل محمد لا تصح ولا تليق ما لم تسبقها دعوة إلى الإسلام والإقرار بالشهادتين، وهل الإمامة إلا فرع اعتناق الإسلام والايمان به؟...

وسواء أدخل الإسلام إلى الديلم في أواخر القرن الثاني أو الثالث فإن دخوله إلى هناك كان على يد الدعاة العلويين، وكان سلطان هؤلاء وتأثيرهم في تلك المناطق قوياً جداً وإلى حد بعيد، على خلاف ما كان عليه القادة الفاتحون الكثر الذين غزوا تلك البلاد ثم رجعوا من دون أن يستطيعوا التغلغل في تلك الأطراف.

ولعل لما كان عليه هؤلاء العلويون من تواضع محبب وخلق فاضل ودعوة تعتمد على الحكمة والموعظة الحسنة أثراً مهماً في تقبل الديلم

(۱) مروج الذهب: ۹۸/٤.

للدين وحسن استقبالهم لدعاته. وهذا هو الواقع في كل زمان ومكان، فالدين لا يملى بالقوة ولا يفرض بالإكراه.

\* \* \*

وبانتهائنا إلى هذه النقطة في تسلسل الحديث يفرض علينا البحث أن نعرض لشيء من تاريخ هؤلاء العلويين وأسباب هجرتهم إلى هناك ومجمل نهضاتهم في تلك البلاد.

هناك عدة أسئلة ترتسم في الذهن حينما نسمع باسم الحكم العلوي في الديلم. فلماذا هاجر هؤلاء السادة إلى الديلم؟ ولم كانت هذه البلاد دون غيرها هي المختارة لديهم؟ ومتى كانت هجرتهم إليها؟.

ولعل أوضح الأسئلة وأيسرها جواباً هو الأول ـ ويتعلق بسبب هذه الهجرة ـ ولا أظن أن باحثاً درس التاريخ ومحص حقائقه واطلع على تفاصيله يحتاج إلى جواب عن هذا السؤال، وهذا هو التاريخ ينادي معلناً بملء فيه ما ابتُلي به أولاد علي (ع) من محاربة ومطاردة وشدة ومحنة في العهد الأموي أولاً والعباسي ثانياً.

ولقد كان الضغط الأموي على هذه الفئة المضطهدة شديداً جداً وإلى أبعد الحدود، خصوصاً بعد فاجعة الطف الأليمة التي أتت على الحسين(ع) وأصحابه وأكثر أهل بيته. ثم قام بعد ذلك الحكم العباسي، فكان ضغط بني الأعمام أشد من ذلك وأقسى، حتى قال أبو فراس الحمداني:

- ما نال منهم بنو حرب وإن عظمت تلك الجرائم إلا دون نيلكم وقال آخر :
- تالله ما فعلت أمية فيهم معشار ما فعلت بنو العباس

فلا غرابة ـ إذن ـ أن نرى بني علي مشردين في البلدان، موزعين على الأمصار، خشية من السيف المصلت على رؤوسهم. وهذا هو السبب الحقيقي في هجرتهم إلى الديلم وغير الديلم من بلاد الله الواسعة، وما عليهم في ذلك لوم أو تثريب.

وعلى هذا فلا غرابة أيضاً إذا ما رأينا وجهتهم تتجه نحو بلاد فارس والديلم بالخصوص ـ وهو ما فرضناه ثاني الأسئلة ـ فلهم في ذلك عدة أسباب موجبة نلخص أهمها فيما يلي:

١ - إن أكثر القبائل العربية المنتشرة في أنحاء الجزيرة كانت موتورة من علي(ع)، حيث سبق أن قتل عدد من أبطالها وأبنائها بسيفه في حروب النبيّ (ص) في بدء الدعوة الإسلامية، فلا يأمن هؤلاء العلويون على أنفسهم منهم إذا ما التجأوا إليهم وحلوا بين ظهرانيهم. وكذلك الأمر في القادة الذين أرسلوا أيام الفتوح إلى الأمصار لإخضاعها لحكم الإسلام، ثم تهيأ لهم السكني فيها والإقامة بها، لأنهم لم يكونوا على تفاهم وصحبة مع علي (ع) أولاً ومع الحسن والحسين أميما بنهم أمية وكذلك الأمر في القادة الذين أرسلوا أيام الفتوح إلى الأمصار لإخضاعها لحكم الإسلام، ثم تهيأ لهم السكني فيها والإقامة بها، لأنهم لم يكونوا على تفاهم وصحبة مع علي (ع) أولاً ومع الحسن والحسين أمية وولاتهم، وعد ذلك ـ لأسباب لا مجال لذكرها ـ. ثم كان بعدهم عمال بني أمية وولاتهم، وهم صدى لما في نفس الخليفة ـ أي خليفة منهم ـ من خيراً من منطقة فارس والديلم دعة وحرية واطمئنانا، لأنهم لم يكونوا كان منطقة فارس والديلم دعة وحرية واطمئنانا، لأنهم لم يكونوا كان منطقة فارس والديلم الفوذ الأموي بينهم. وهكذا كان بعدهم عمان بني أمية وولاتهم، وهم صدى لما في نفس الخليفة ـ أي خليفة منهم ـ من أمية ومع الحسن والحسين أمية وولاتهم، وهم صدى لما ين الغلويون في سائر المناطق الإسلامية أمية ويراً من منطقة فارس والديلم دعة وحرية واطمئنانا، لأنهم لم يكونوا خيراً من منطقة فارس والديلم الغليفة النفوذ الأموي بينهم. وهكذا كان، في موتورين من علي(ع) ولعدم تغلغل النفوذ الأموي بينهم. وهكذا كان، فلم يتعرض الفرس والديلم بسوء لهؤلاء اللاجئين.

٢ - إن بلاد الديلم بالخصوص لم تكن مسلمة في ذلك الحين ٢ مر آنفاً - فلم يكن للجاسوسية الأموية أي أثر فيها، ولم يكن لعنوان
 ١ الخلافة وأبهتها أي هيمنة على تلك البلاد، فلم يكن باستطاعة الأمويين

مطاردة العلويين هناك، بل لم يكن باستطاعتهم دخول تلك البلاد لأي غرض من الأغراض.

٣ - إن الوضع الجغرافي في تلك البلاد من كثرة الجبال والتلال والوديان والكهوف كانت من أسباب الأمان لهؤلاء السادة المهاجرين، فلو فرض للجيوش الأموية احتلال البلاد والسيطرة عليها، لم يكن من السهل العثور على أعدائهم، لسهولة سبل الفرار إلى تلك الجبال والوهاد، والاعتصام بكهوفها ومغاورها التي لا تمر على بال.

٤ - إن دخول العلويين لتلك البلاد لم يكن بعنوان الدعوة إلى الإسلام بل باسم الالتجاء والفرار من السلطة الحاكمة، وكانت هذه السلطة - طبعاً - مكروهة أشد الكره لدى سكان تلك المناطق، لأنها هدت كيانهم وهدمت مجدهم وثلث عرشهم، فكان العلويون يستغلون هذا الشعور المهيمن على السكان، ويثيرون بكل الوسائل كوامن حقدهم وغيظهم ويجعلون منهم جنداً مجنداً للدفاع عنهم إذا جد الجد. كما يحلم العلويون أيضاً بما يمكنهم القيام به بعد استقرارهم وتمركزهم هناك ولعباك ما مناك وامن حقدهم وغيظهم ويجعلون منهم جنداً مجنداً محادها عنهم إذا جد الجد. كما وغيظهم ويجعلون منهم جنداً مجنداً للدفاع عنهم إذا جد الجد. كما وغيظهم ويجعلون أيضاً بما يمكنهم القيام به بعد استقرارهم وتمركزهم هناك ولعلهم يحلمون أيضاً بما يمكنهم القيام به بعد استقرارهم وتمركزهم الله ولعلهم يحلمون أيضاً بام مكنهم القيام مدى هدى مذهب أهل البيت(ع)، من دعوة إلى الإسلام ونشر لأحكامه على هدى مذهب أهل البيت(ع)، ولعلهم يحلمون أيضاً بإمكان تأسيس دولة علوية قوية بسواعد الديلم بعد إسلامهم وتشيعهم في مستقبل أمرهم ...

كل هذه الأسباب وأمثالها كان دافعاً للعلويين على اختيار إقليم الديلم مقصداً في هجرتهم وملجأ لهم من مطاردة الحاكمين، وأظنها أسباباً على جانب كبير من الوجاهة وبعد النظر وسلامة التفكير.

أما تاريخ هذه الهجرة ومعرفة بدئها فلم نعثر له على ضبط وتحديد في كتب التاريخ، فلا نعلم متى كان وفي أي سنة بدأ، وهل كان في العهد الأموي أو العباسي؟ وليس لدينا في مصادر المراجعة أي نور يضيء لنا السبيل سوى نص لمولانا أولياء الله الأملي في كتابه ـ تاريخ رويان ـ جاء فيه:

<sup>«</sup>لما بويع الرضا (ع) بولاية العهد كان له أحد وعشرون أخاً مع عدة من أولاد أخوته وبني عمه الحسنيين والحسينيين توجهت أنظارهم إلى ذلك ووصلوا إلى الري ونواحي العراق وقومس، فلما غدر المأمون بالرضا وقتله بالسم خابت آمالهم، ولما بلغهم ذلك التجأوا إلى جبال الديلم وطبرستان، وإلى الري ونهاوند، فبعضهم استشهد هناك وبقي مزاره إلى الآن، وبعضهم توطن هناك، إلى أن آل الأمر إلى المتوكل الذي كان ظلمه للسادات متجاوزاً الحد فهربوا منه واتخذوا مساكن في الجبال وفي طبرستان».

وخلاصة هذا النص أن العلويين كانوا قد دخلوا إيران في أيام مبايعة الرضا(ع) بولاية العهد (٢٠١هـ)، وأنه لم يكن لهم عهد بإيران قبل ذلك، ولكن التحقيق التاريخي ينفي هذا الرأي كل النفي، لما نقرأه في التاريخ من ثورات وحركات للعلويين في تلك المناطق قبل هذا الحين:

يقول الطبري في حوادث سنة خمس وسبعين ومائة:

«وفيها صار يحيى بن عبدالله بن حسن إلى الديلم فتحرك هناك»<sup>(۲)</sup>. ثم يقول في حوادث سنة ست وسبعين ومائة:

«وفيها ظهر يحيى بن عبدالله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب بالديلم» و«كان أول خبر يحيى.... أنه ظهر بالديلم واشتدت

- (1) أعيان الشيعة: ٢١/ ٣٤٥، والأصل فارسي، والترجمة إلى العربية بقلم مؤلف
   الأعيان.
  - (٢) تاريخ الطبري: ٤٤٩/٦.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثْلَهُ/ المؤلفات

شوكته وقوي أمره ونزع إليه الناس من الأمصار والكور فاغتم لذلك الرشيد... فندب إليه الفضل بن يحيى في خمسين ألف رجل، ومعه صناديد القواد، وولاه كور الجبال والري وجرجان وطبرستان وقومس ودنباوند والرويان، وحملت معه الأموال» "فكاتب يحيى ورفق به واستماله وناشده وحذره وأشار عليه وبسط أمله... وواتر كتبه على يحيى وكاتب صاحب الديلم وجعل له ألف درهم على أن يسهل له خروج يحيى.... فأجاب يحيى إلى الصلح والخروج على يديه على أن يكتب له الرشيد أماناً بخطه على نسخة يبعث بها إليه، فكتب الفضل بذلك إلى الرشيد فسرَّه... وكتب أماناً ليحيى... إلخ»<sup>(1)</sup>.

ومن رواية الطبري هذه نعرف أن يحيى العلوي قد ورد الديلم عام (١٧٥هـ) وأن ثورته الدامية كانت أول ثورة للعلويين هناك. وهذا كله سابق على مبايعة الرضا بولاية العهد بربع قرن تقريباً، فلا تصح ـ إذن ـ حكاية مولانا أولياء الله السالف الذكر.

وقد استطاع الرشيد بجلب يحيى إلى بغداد، ثم حبسه بعد ذلك، وقتله ـ على بعض الروايات \_، أن يهدىء الحالة بالديلم وطبرستان، ولعله وضع في حدود هذين البلدين من العدة والعدد ما يكفيه مؤونة الثورات هناك وقمعها على وجه السرعة.

أما بقية المناطق في إيران فلم تكن هادئة مستقرة ولم يكن العلويون فيها خانعين ساكتين، وفي سنة تسع عشرة ومائتين ظهر محمد بن القاسم بن عمر بن علي بن الحسين بالطالقان من خراسان واجتمع الناس عليه، ووقعت له عدة معارك وحروب مع قواد عبدالله بن طاهر أدت إلى

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري: ٦/ ٤٥٠ والكامل: ٥/ ٩٠ وعمدة الطالب: ١٣٩.

تاريخ الحكم البويهي في العراق

هرب محمد واختفائه، ثم العثور عليه من قبل عامل مدينة «نسا» بالقرب من خراسان وإرساله إلى عبدالله بن طاهر ومن ثم إلى المعتصم<sup>(1)</sup>.

H H H

وبقي وضع الديلم ـ كما قلنا ـ هادئاً وادعاً، ولكنه الهدوء الذي يسبق العاصفة، حتى حل العام الخمسون بعد المائتين، حيث قامت فيه الثورة هناك على قدم وساق وأُعلن فيه الحكم العلوي تحت لواء الحسن بن زيد العلوي وقيادته.

ويحدثنا المؤرخون ـ وفي طليعتهم الطبري ـ عن عوامل هذه الثورة وأسبابها فيسهبون في ذلك طويلاً، وفيما يلي نلخص أهم تلك الأسباب:

١ - كان عامل طبرستان - يومئذ - سليمان بن عبدالله بن طاهر، وكان مغلوباً على أمره إلى حد بعيد من قبل محمد بن أوس البلخي. وبلغ من شدة نفوذ محمد هذا أنه وزع أولاده في مدن طبرستان وجعلهم ولاتها - وهم أحداث سفهاء - فتأثر الشعب منهم تأثراً كبيراً، واستنكر منهم ومن والدهم ومن سليمان بن عبدالله سفه هؤلاء الشبان الأغرار وسوء سلوكهم وتصرفاتهم، وكان هذا الأمر أول إيذان بالثورة.

٢ - كان أهل الديلم وأهل طبرستان في سلم ومهادنة دائمة، فلم يكن يعتدي كل منهما على الآخر. بل لم يكن يسمح كل من الطرفين أن تستغل بلاده - من قبل حكامها - لحرب البلاد الأخرى. وعلى الرغم من ذلك تحرك محمد بن أوس البلخي - السالف الذكر - فدخل إلى ما يقرب من بلاد الديلم من حدود طبرستان، ولم يقابله الديلم بل لم

(۱) الكامل: ۲۳۱/۵ ـ ۲۳۲.

يستعدوا لمقابلته، لعدم علمهم بسوء قصده، فاستغل ابن أوس هذه الفرصة وأغار عليهم فسبى منهم وقتل، ثم انكفأ راجعاً إلى مقره بطبرستان حيث يحكم صاحبه سليمان، فكان ذلك مما زاد أهل طبرستان حنقاً وغيظاً عليه.

٣- إن محمد بن عبد الله بن طاهر لما قام بأمر قمع الثورة التي أعلنها يحيى بن عمر العلوي في الكوفة (٢٤٩هـ)، أقطعه الخليفة المستعين من أراضي السلطان الخاصة بطبرستان قطائع كبيرة واسعة جزاءً له على صنيعه، وكان من تلك القطائع قطيعة بالقرب من ثغري طبرستان (كلار - وسالوس) وكان إلى جانب هذين الثغرين أرض واسعة ينتفع بها سكان تلك المنطقة في احتطابهم ورعي مواشيهم وسرح سارحتهم، ولم تكن ملكاً لأحد، بل هي صحراء من موات الأرض ذات غياض وكلاء وأشجار.

واختار محمد بن عبدالله بن طاهر جابر بن هارون النصراني نائباً عنه في حيازة تلك القطائع والإشراف عليها، فلما انتهى إلى طبرستان ابتدأ بحيازة ما أقطعه السلطان لصاحبه فحازه وحاز ما اتصل به، ثم حاول أن يضيف إلى كل ذلك تلك الأرض الموات التي كانت مرتداً لأهل البلاد في الاحتطاب والرعي، فقام في وجهه رجلان من أشراف تلك المنطقة معروفان بالبأس والشجاعة هما محمد وجعفر ابنا رستم، وأنكرا على جابر سوء صنيعه، ومانعاه في ذلك مستنهضين معهما سائر من أطاعهما في تلك الناحية لصد هذا الاعتداء الأثيم، فهرب جابر خوفاً على نفسه ملتجاً إلى سليمان حاكم الإقليم. وكانت هذه الحركة الحمقاء من جابر سبباً لنفاد الصبر وبدأ للمعركة الفاصلة<sup>(1)</sup>.

(۱) راجع في تفاصيل أسباب الثورة: الطبري: ۲۹/۷ ـ ۲۳۲ والكامل: ۳۱۲/۵ ـ
 ۳۱۷ والبداية والنهاية ۲۱/۱.

تاريخ الحكم البويهي في العراق

هذه هي أهم أسباب الثورة في الديلم والطبرستان سردتها باختصار لئلا نحرج عن صلب البحث، ومن مجموعها نرى أنها لم تكن لغرض الملك والسيطرة، بل كانت على العكس من ذلك لمحاربة الظلم والاستعباد ولطرد الحكام المستبدين.

وما أن علم الأخوان ابنا رستم بالتجاء خصمهم إلى سليمان ـ وكان سليمان أخا محمد بن عبد الله بن طاهر صاحبا القطائع ومرسل الرسول الجائر ـ حتى أدركوا مقدار الخطر الذي أصبح محدقاً بهم وبأنصارهم، فلم يروا بداً من مكاتبة الديلم واستنجادهم وتذكيرهم بالمعاهدة المعقودة بين الطرفين وبأفعال محمد بن أوس الفظيعة فيهم من قتل وغدر وسبي، وطلبوا منهم النصرة والنجدة.

واستطاع هذان الأخوان بعد أخذ وردٍ أن يكوّنوا ـ هم والديلم ـ جبهة واحدة ضد عدوهم المشترك، وأسسوا معاهدة دفاع مشترك بينهما، وتم التعاقد على ذلك.

"ثم أرسل ابنا رستم... إلى رجل من الطالبيين المقيمين كانوا يومئذ بطبرستان يقال له محمد بن إبراهيم يدعونه إلى البيعة له فأبى وامتنع عليهم، وقال لهم: لكني أدلكم على رجل منا هو أقوم بما دعوتموه إليه مني، فقالوا: من هو؟ فأخبرهم أنه الحسن بن زيد، ودلهم على منزله ومسكنه بالري، فوجه القوم إلى الري عن رسالة محمد بن إبراهيم العلوي إليه من يدعوه إلى الشخوص معه إلى طبرستان فشخص معه إليها»<sup>(1)</sup>.

والذي يفهم من طلب ابني رستم لمحمد العلوي أولاً وللحسن بن

(۱) الطبري: ٤٣١/٧.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مُنْهُ/ المؤلفات

زيد ثانياً؛ أنهما كانا يخشيان من حدوث بعض المشاكل وبعض التصدع في جبهتهم حينما يريدون تعيين زعيم أو قائد لهم. ولهذا أرادا تعيين شخص لا علاقة له بالبلدين ولا صلة له بالطرفين المتعاقدين، فلم يريا خيراً من العلويين للزعامة والقيادة شجاعة وكفاءه ونسباً وشرفاً وديناً.

ولعلهما لاحظاً أيضاً أن آل طاهر ـ خصومهم ـ كانوا من الشيعة وأن تسليم الأمر لزعيم علوي محترم عند آل طاهر سيخفف من غلوائهم ويجنبهم ردود الفعل الانتقامية.

ومهما يكن من أمر فقد كان الاختيار موفقاً جداً، وجاء الحسن بن زيد إليهم وحل بين ظهرانيهم فبايعه الناس بما فيهم ابنا رستم ورؤساء الديلم، وبدأ بالتمهيد للثورة فطرد عمال ابن أوس وأولاده الذين كانوا في الديلم وطبرستان، ثم زحف بجيوشه نحو مدينة آمل فاحتلها، ثم تعداها إلى سارية فاحتلها كذلك، وهزم سليمان ومن معه. وبهذا تم له حكم طبرستان كلها وبعض المدن القريبة منها كالري وما حولها<sup>(۱)</sup>.

وحيث إن الحرب كر وفر فسرعان ما أعاد سليمان تنظيم جيوشه وعززها بالسلاح والمال؛ وكر على الحسن بن زيد في عام (٢٥١هـ)، فاضطر الحسن إلى التراجع المستمر حتى انتهى في تراجعه إلى الديلم، وعادت طبرستان لحكم أميرها السابق سليمان<sup>(٢)</sup>.

واستطاع الحسن بعد ذلك أن يسترجع طبرستان ويشرف على حكمها حتى عام (٢٥٥هـ) حينما غزته جيوش موسى بن بغا تحت قيادة مفلح، فانهزم الحسن إلى الديلم مرة أخرى، وأحرق مفلح منازل الحسن

- (١) الطبري: ٧/ ٤٣١ ـ ٤٣٢ والكامل: ٣١٦/٥ ـ ٣١٧ والبداية والنهاية: ٦/١١.
  - (٢) الطبري: ٤٥٩/٧ والكامل: ٥/٣٢٩.

بطبرستان، وأراد أن يقتحم بلاد الديلم في طلب الحسن لولا ورود أمر الخليفة في أثناء ذلك بالرجوع إلى بغداد لضرورة نشأت هناك، فانسحب من طبرستان وأخلاها فعاد الحسن بن زيد إليها بلا حرب ولا قتال<sup>(۱)</sup>.

وتغلب الحسن بن زيد على الري عام (٢٥٦ه)، وملك جرجان عام (٢٥٧ه)، واحتل قومس عام (٢٥٩ه)، ولكنه عاد فانهزم إلى الديلم سنة (٢٦٢هه) على أثر حروب طاحنة له مع يعقوب بن الليث، ولكن الحسن سرعان ما عاد إلى طبرستان فاسترجعها عام (٢٦١هه)، وأحرق شالوس لممالأة أهلها ليعقوب، وأقطع جميع ضياعهم للديالمة، وفي عام (٢٦٦ه) تراجع الحسن من جرجان بعد أن هجم عليها الخجستاني على حين غرة.

وفي عام (٢٧٠) توفى الحسن بن زيد العلوي، «وكانت ولايته تسع عشرة سنة وثمانية أشهر وستة أيام، وولى مكانه أخوه محمد بن زيد<sup>(٢)</sup>.

وقام محمد بن زيد بالأمر بعد أخيه، ورقعته تشمل كل الديلم وطبرستان ومدن أخرى خارج هاتين المنطقتين كالري وجرجان وما إليهما.

وفي عام (٢٧٢) وقعت حروب طاحنة بين محمد وإذكوتكين أدت إلى انسحاب محمد من الري، وفي عام (٢٧٥) انسحب محمد من جرجان وإسترآباذ وسارية ثم انسحب من كل طبرستان منهزماً إلى الديلم

- (١) الطبري: ٧/ ٢٠ والكامل: ٥/ ٣٤٥ والبداية والنهاية: ١١/ ١٥.
- (٢) الكامل: ٦/٥٥. وتراجع أخبار الحسن بن زيد العلوي وترجمته في كل من الكامل ٦/٥٥ ومروج الذهب: ٩٨/٤ وتاريخ أبي الفداء: ٢/٢٢ والبداية والنهاية: ٢١/٤٧ وعمدة الطالب: ٨٨ وتاريخ الخلفاء للسيوطي: ٣٥٠ وأعيان الشيعة: ٢١/٣٢٩ ـ ٣٢٣.

فراراً من جيوش رافع بن هرثمة، ولكنه عاد إلى طبرستان بعد أن صالح رافعاً عام (۲۷۹هـ)<sup>(۱)</sup>.

وفي سنة سبع وثمانين ومائتين جرت حروب مناوشات بين محمد بن زيد وإسماعيل الساماني أدت إلى أن يصاب محمد بعدة ضربات مميتة قضت عليه بعد أيام فدفن على باب جرجان، وأُسر ابنه زيد في هذه الوقعة وحمل إلى إسماعيل<sup>(٢)</sup>.

وبقتل محمد بن زيد بدأت فترة هدوء في طبرستان لم يظهر خلالها علوي ثائر، حتى حل عام (٣٠١) فظهر فيه الحسن بن علي الأطروش العلوي هناك، وتغلب على المنطقة وطرد ممثل الأمير الساماني<sup>(٣)</sup>.

«وكان الحسن بن علي الأطروش قد دخل الديلم بعد قتل محمد بن زيد وأقام بينهم نحو ثلاث عشرة سنة يدعوهم إلى الإسلام ويقتصر منهم على العشر ويدافع عنهم ابن حسان ملكهم فأسلم منهم خلق كثير، واجتمعوا عليه، وبنى في بلادهم مساجد»<sup>(1)</sup>.

وفي سنة (٣٠٢) "تنحى الحسن بن على الأطروش العلوي عن آمل بعد غلبته عليها ـ كما ذكرناه ـ وسار إلى سالوس، ووجه إليه صعلوك جيشاً من الري فلقيهم الحسن وهزمهم وعاد إلى آمل، وكان الحسن بن علي حسن السيرة عادلاً، ولم ير الناس مثله في عدله وحسن سيرته وإقامته الحق<sup>(0)</sup>.

- راجع في كل ذلك: الكامل ٩/٦ و٦٥ و٧٤ والبداية والنهاية: ٥٤/١١.
- (٢) الطبري: ٨/ ٢٠٤ والكامل ٦/ ٩٦ ٩٧ والبداية والنهاية: ١١/ ٨٣ وتاريخ أبي الفداء ٢/ ٥٨ ومروج الذهب: ١٩٨/٤ ـ ١٩٩ وعمدة الطالب: ٧٩. وفي سائر هذه الكتب ترجمة حال محمد بن زيد عند تعرضهم لوفاته.
  - (۳) الكامل: ۲/۱٤٤.
  - (٤) مروج الذهب: ٢٣٦/٤ والكامل: ١٤٦/٦.
    - (٥) الطبري: ٨/ ٢٥٧ والكامل: ١٤٨/٦.

وتوفي الحسن بن علي الناصر في شعبان (٣٠٤) وعمره تسع وسبعون سنة . وبقي الحكم العلوي مستمراً في طبرستان حتى سنة ست عشرة وثلاثمائة حيث قتل فيها الحسن بن القاسم الداعي العلوي على يد أسفار بن شيرويه الديلمي ، فانقرض بقتل ابن القاسم عهد الحكم العلوي هناك<sup>(١)</sup> .

وفي أواخر أيام الحكم العلوي بطبرستان والديلم لمع اسم قائد من قوادهم فكان له في مستقبل الأيام شأن كبير جداً في تلك المنطقة ذلك هو ماكان بن كالي الديلمي.

وقد استطاع (ماكان) هذا أن يؤثر تأثيراً كبيراً على أبي الحسين بن الحسن الأطروش ويقع من قلبه موقع الثقة والاعتماد فيعينه نائباً عنه في إسترآباذ «فاجتمع إليه الديلم وقدموه وأمروه على أنفسهم»<sup>(٢)</sup>.

وصادف أن سار إليه محمد بن عبيد الله البلغمي وسيمجور فوقف جيشهما عند باب إسترآباذ؛ ولم يستطع احتلال البلدة واقتحامها فاتفقوا معه على أن ينسحب ظاهرياً عن إسترآباذ إلى سارية وبذلوا له مالا جزيلاً جزاءاً على ذلك، ثم يدخل جيشهم إلى إسترآباذ فيفهم الناس أنهم افتتحوها، وأعطوه المواثيق على أنهم لن يستقيموا بها إلا قليلاً ثم ينسحبون منها فيعود إليها.

وفعل (ماكان) كما أراد هؤلاء، فانسحب عن إسترآباذ إلى سارية وانتظر ريثما يخرجون من البلدة، فخرجوا منها بعد أيام وعاد إليها ماكان<sup>(٣)</sup> وأضاف إليها جرجان حيث استطاع احتلالها لما كان عليه عاملها من سوء سيرته في أهلها<sup>(٤)</sup>، وبهاتين المدينتين بدأ ملكه.

 (۱) الكامل: ٦/ ١٩٥ وتاريخ أبي الفداء: ٢/ ٦٨. وتجد ترجمته في كل من الكامل: ٦/ ١٩٥ ومروج الذهب: ٢٩٤ /٤ وأعيان الشيعة ٢٢/ ٢٨٨ ـ ٣١٤.
 (٢) (٣) (٤) الكامل: ٦/ ١٧٠. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثْلَهُ/ المؤلفات

وفي عام (٣١٤) استولى الأمير السعيد نصر بن أحمد الساماني على الري فاستعمل عليها محمد بن علي صعلوك فأقام بها إلى سنة ست عشرة وثلاثمائة فمرض، فكاتب الأمير السعيد ماكان بن كالي والحسن الداعي العلوي في القدوم عليه ليسلم حكم الري إليهما فقدما إليه وتسلما حكم الري منه<sup>(۱)</sup>. وبهذا تكون الري ثالث بلدة يحكمها هذا القائد الديلمي.

وبعد أن تم لما كان الاستقرار والسيطرة تلفت لجيشه لغرض تطهيره من عناصره الفاسدة فطرد أسفار بن شيرويه ـ أحد قواده ـ منه؛ لما كان معروفاً عنه سوء الخلق والسيرة، فأسرع أسفار واتصل ببكر بن محمد بن السبع - وهو بنيسابور - وخدمه خدمة كبرى فسيره بكر إلى جرجان ليحتلها «وكان ماكان بن كالي ذلك الوقت بطبرستان وأخوه أبو الحسن بن كالى بجرجان وقد اعتقل أبا على بن أبي الحسين الاطروش العلوي عنده، فشرب أبو الحسن بن كالي ليلة ومعه أصحابه ففرقهم وبقى في بيت هو والعلوي فقام إلى العلوي ليقتله فظفر به العلوي وقتله وخرج من الدار واختفى، فلما أصبح أرسل إلى جماعة من القواد يعرفهم الحال ففرحوا. وأخرجوا العلوي وألبسوه القلنسوة وبايعوه.. وجعل مقدم جيشه على بن خرشيد ورضى به الجيش وكاتبوا أسفار بن شيرويه وعرفوه الحال واستقدموه إليهم فاستأذن بكر بن محمد وسار إلى جرجان واتفق مع على بن خرشيد وضبطوا تلك الناحية فسار إليهم ماكان بن كالي من طبرستان في جيشه فحاربوه وهزموه وأخرجوه عن طبرستان وأقاموا بها ومعهم العلوي»<sup>(۲)</sup>.

- (۱) الكامل: ٦/ ١٨٥.
- (۲) الكامل: ۱۸۹/٦.

تاريخ الحكم البويهي في العراق

وبعد ذلك بقليل توفي العلوي ثم توفي بعده ابن خرشيد صاحب الجيش فاستغل ماكان الفرصة، وعاد إلى حرب أسفار، فانهزم أسفار منه ورجع إلى صاحبه الأول بكر بن محمد بن اليسع - وكان بجرجان -، وبقي مقيماً فيها إلى أن توفى بكر، فولاه الأمير السعيد نصر ولاية هذه البلدة عام (٣١٥) فأرسل أسفار إلى مرداويج بن زيار يستدعيه فحضر لديه فجعله أمير الجيش وقصدوا طبرستان فاستولوا عليها وطردوا

وما أن استولى أسفار ومرداويج على طبرستان حتى ثار الحسن بن القاسم العلوي بالري فاستولى عليها وطرد منها أصحاب الأمير الساماني، ثم استولى ـ بمعونة ماكان بن كالي ـ على قزوين وزنجان وأبهر وقم، وسار إلى طبرستان فالتقى بجيوش أسفار عند ساريه فاقتتل الطرفان قتالاً شديداً أدى إلى هزيمة الحسن وقتله وفرار ماكان وسائر أصحابه.

ثم تقدم الأمر بأسفار فاستولى على الري وقزوين وزنجان وأبهر وقم والكرج؛ بالإضافة إلى جرجان وطبرستان اللتين كانتا تحت حكمه، واستولى بمكيدة له على قلعة (ألموت) وكانت على جبل شاهق من \_ جبال الديلم \_ ودعا في سائر هذه البلدان لصاحب خراسان، ثم دعاه الغرور بما تم له من سلطان كبير إلى العصيان على الأمير السعيد صاحب خراسان، وكادت أن تقع الحرب بينهما لولا أن تنازل أسفار عن رأيه ودخل في طاعة الأمير مرة أخرى بشروط فرضت عليه.

وسار أسفار في دولته سيرة فاسدة كلها ظلم وجور وسلب ونهب فثار عليه أمير جيشه مرداويج بمعونة بعض القادة الواعين الذين ساءتهم

(۱) الكامل: ۱۸۹/٦.

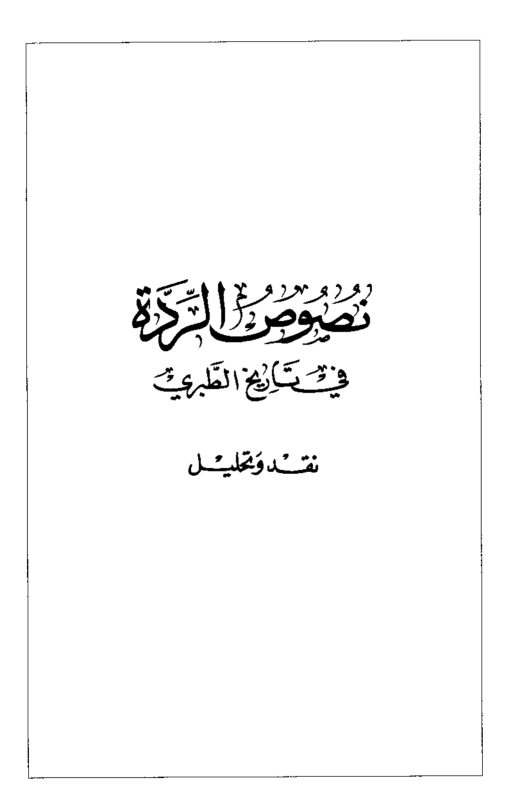
سيرة صاحبهم، فقتلوا أسفار ـ في تفصيل لا يسعه البحث ـ واستنجدوا بماكان بن كالي ـ وكان مقيماً بطبرستان ـ فلباهم واتصل بهم.

وتوسع ملك مرداويج بعد قتل أسفار توسعاً عظيماً فملك قزوين والري وهمذان وكنكور والدينور ويزدجرد وقم وقاشان وأصبهان وجرباذقان، وحلا له بعد أن تم له الاستيلاء على كل هذه البلدان أن يملك طبرستان وجرجان وكانت تحت حكم صاحبه ماكان، فنقض مرداويج العهد واقتحم طبرستان فانهزم ما كان إلى الديلم ثم فر منها إلى نيسابور ودخل في طاعة الأمير السعيد وانتقل بعد ذلك إلى خراسان بجوار أميره نصر<sup>(1)</sup>.

وكان في جملة قواد ماكان \_ أيام حكمه ونفوذه \_ أخوة ثلاثة هم علي والحسن وأحمد أولاد أبي شجاع بويه الديلمي، ولما رأوا ضعفه وتردي وضعه صارحه علي والحسن ابنا بويه فكان مما قالا له: «نحن في جماعة، وقد صرنا ثقلاً عليك وعيالاً وأنت مضيق، والأصلح لك أن نفارقك لنخفف عنك مؤنتنا فإذا صلح أمرنا عدنا إليك، فأذن لهما، فسارا إلى مرداويج واقتدى بهما جماعة من قواد ماكان وتبعوهما، فلما صاروا إليه قبلهم أحسن قبول وخلع على ابني بويه وأكرمهما، وقلد كل واحد من قواد ماكان الواصلين إليه ناحية من نواحي الجبل»<sup>(٢)</sup>.



- راجع في تفاصيل كل ذلك الكامل: ٦/ ١٩٥ ـ ١٩٨.
  - (۲) الکامل: ۲۳۱/٦.



يسب مراتكوا كرَّحْمَنَ الرَّحيمِ

# الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وآله الطيبين الطاهرين

#### 

قبل سنتين، وخلال إحدى محاضراتي العامة ـ وكانت تعنى ببعض القضايا التاريخية ـ لمّحت ـ من دون تفصيل ـ إلى ضرورة توفر عنصر الشك والتأمل الفاحص حينما نريد قراءة النصوص التي تضمها كتب التاريخ، وذلك لما حفلت به تلك الكتب من أكداس الكذب والتلفيق والتزوير، مما دعت إليه مصلحة لنظام حكم أو تزلف لحاكم أو تبرير لعمل معين. ثم أشرت استطراداً إلى أن دراسة من هذا القبيل ستقلب على الأعقاب كثيراً مما نظنه اليوم حقائق لا يعتريها شك أو ريب، وستأخذ بنا إلى آفاق جديدة ما كانت تخطر على بال.

وضربت مثلاً لذلك \_ وما زلت مستطرداً \_ قصة الردة وادعاء النبوّة وما رافق كل ذلك من أحداث مؤلمة راح ضحيتها الآلاف من الناس، بل راح ضحيتها ذلك الشعب المسلم الموحد الذي انقسم منذ ذلك اليوم.

وبعد انتهاء المحاضرة تحداني صديق مثقف فاضل فيما إذا كنت قادراً من طريق البحث الموضوعي الجاد على إثبات ذلك وفيما إذا كانت هناك دلائل أو قرائن يمكنني الاستعانة بها في دعم ما سبق مني قوله. وقبلت التحدّي بكل رحابة صدر.

ومرت الأيام وأنا بانتظار الفراغ الكافي لبحث هذا الموضوع حتى ظفرت بما أريد، فسارعت إلى كتابة خلاصة لهذا الدراسة نشرتها في مجلة «البلاغ» العراقية على شكل مقالات متسلسلة حظيت ـ بحمد الله ـ بكثير من الاهتمام والعناية من قبل الدارسين المعنيين بهذا الجانب من جوانب ثقافتنا التراثية التي نعيد صياغتها اليوم على ضوء المنهج العلمي المحايد.

ولقد سبق لي أن قلت في التمهيد لهذا البحث:

إني ما فتحت يوماً كتاباً من كتب التاريخ الإسلامي المعنية بحوادث القرن الأول الهجري إلا اعترتني دهشة بالغة الأثر شديدة الوقع تغمرني بالاستغراب والألم وأنا استعرض تلك الأكداس الضخمة من الروايات والقصص والوقائع التي تتحدث عن ارتداد المسلمين إثر وفاة النبيّ (ص) بالجملة وبالمفرد وخروجهم من حظيرة الدين زرافات ووحدانا، لا ليعودوا إلى جاهليتهم الأولى، وإنما ليقروا بنبوات مزعومة يحمل رايتها طليحة ومسيلمة وسجاح ومن على شاكلتهم من الخاملين والفاشلين. وكأن تلك السنين الثلاث والعشرين التي قضاها النبيّ (ص) منهمكاً بنشر الدعوة وتربية الفهم العام وبناء المجتمع العقيدي الجديد، وإقامة الحجج والبينات على سماوية الرسالة وصلاحها لتنظيم الحياة، وبذل أشق الجهود في سبيل استقرار أمر الدين وتثبيت كيانه وترسيخ بنيانه، أقول: كأن تلك السنين وتلك الجهود قد تبخرت وتلاشت وذهبت هباءاً، كما يتبخر ضباب الفجر تحت وقع حرارة الشمس، وكما تتلاشى قطع الغيم العالي في ساعات الصحو الجميل، وكما تضيع مياه النهر الصغير عندما تتلقفها أمواج البحر المحيط. إن نظرة فاحصة يلقيها الباحث على سائر كتب التاريخ قديمها وحديثها، ما حرره المؤيدون والمعارضون، ما كتب بطريق الرواية وما اعتمد منهج النقد، ما ألفه المشاهير وما لم يشتهر مؤلفه، ما انتسب إلى خط مذهبي معين وما لم ينتسب، ما اختصره مؤلفه وما طول فيه. إن النظرة في كل هذه الكتب على اختلافها سوف تحمل لناظرها نتيجة متفقاً عليها خلاصتها: أن الارتداد بعد وفاة النبيّ (ص) أمر مسلم الوقوع، ولا مفر من القول به والإذعان له.

ومع كل ذلك فإن المسألة لم تزل تلفت نظري وتثير دهشتي وعجبي، وما زلت شاكاً وقوي الشك في وقوع هذا الذي يؤكد التاريخ وقوعه.

وعندما يهيمن الشك على إنسان مثل هذه الهيمنة يصبح التجرد من كل الرواسب ممكناً، ويكون بمقدوره حينذاك أن يتحلى بالموضوعية الكاملة المطلقة، فيسعى ـ بإخلاص ـ نحو الحقيقة المنشودة، باحثاً عنها بين الركام ووراء الحجب وفيما بين السطور، ومهما كانت درجة التضبيب شديدة الأثر في منع الرؤية.

وهكذا كان أمري أو سيري مع المسألة. . المشكلة. . تمهلاً وتفحصاً وتدقيقاً.

واقتصرت في هذه المرحلة من البحث على نصوص الردة وأخبارها كما وردت في تاريخ الطبري بالخصوص، باعتباره المصدر المهم والرئيس في تاريخ الإسلام وبين المؤرخين المسلمين، وباعتبار أن جل المؤلفين المتأخرين عنه قد اغترفوا منه واعتمدوا عليه.

وكانت خلاصة ملاحظاتي وتأملاتي: هذه القصاصات التي أجمع شتاتها وألم أطرافها في هذا الكتاب، آملاً أن أجد في القراء الأفاضل المحققين من يقوم بمهمة النقد والتقويم، فيريحني من سطوة الشك وقسوته ويأخذ بيدي إلى راحة اليقين والاطمئنان، ومن الله السداد، وما توفيقي إلا بالله، إنه خير موفق ومعين.

العراق/ بغداد \_ الكاظمية ٤/شعبان/١٣٩٣هـ محمد حسن آل ياسين

تؤكد لنا نصوص الطبري ورواياته بما لا شبهة فيه وبكل قطع ويقين قضية ارتداد الكثرة الكاثرة من أبناء الأمة العربية في الحجاز واليمن ونجد وسائر أطراف الجزيرة عن الإسلام إثر وفاة النبيّ (ص)، وتجعل من هذا الموضوع ـ كما أسلفنا ـ أمرأ مسلماً هو الواقع المر الذي ليس هناك من واقع غيره.

يقول الطبري:

«وقد ارتدت العرب إما عامة وإما خاصة، في كل قبيلة، ونجم النفاق، واشرأبت اليهود والنصارى، والمسلمون كالغنم في الليلة المطيرة الشاتية لفقد نبيهم (ص) وقلتهم وكثرة عدوهم»<sup>(1)</sup>.

ويقول في مكان آخر:

«لما فصل أسامة كفرت الأرض وتضرمت، وارتدت من كل قبيلة عامة أو خاصة إلا قريشاً وثقيفاً»<sup>(٢)</sup>.

ويروي أن بعض الناس قد خاطب أبا بكر قائلاً : «والعرب ـ على ما ترى ـ قد انتقضت بك»<sup>(٣)</sup>.

- تاريخ الطبري: ٣/ ٢٢٩، طبعة دار المعارف بمصر، القاهرة ١٣٨٢هـ.
  - (٢) الطبري: ٢٤٢/٣.
  - (٣) تاريخ الطبري: ٣/ ٢٢٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تتلقه/ المؤلفات

ثم يقول:

«لما مات رسول الله (ص) وفصل أسامة ارتدت العرب عوام أو خواص، وتوحّى مسيلمة وطليحة فاستغلظ أمرهما واجتمع على طليحة عوام طيء وأسد، وارتدت غطفان إلى ما كان من أشجع وخواص من الأفناء فبايعوه، وقدمت هوازن رجلاً وأخرت رجلاً . وارتدت خواص من بني سليم، وكذلك سائر الناس بكل مكان»<sup>(۱)</sup>.

و«كانت سجاح بنت الحارث بن سويد بن عقفان.... في بني تغلب. فتنبّت بعد موت رسول الله (ص) بالجزيرة»<sup>(٢)</sup>.

وبإمكاننا أن نفهرس تلك الروايات وأسماء قبائلها وأماكن سكناها وأرقام صفحاتها في الكتاب على النحو الآتي:

YEE / W ردة طيب وغطفان وأسد ردة هوازن وسليم وعامر 171/1 ردة بنى تميم Y 1 Y / W ردة أهل البمامة YA1 / W ردة أهل البحرين 8.1/8 ردة أهل عُمان 317/3 ردة أهل نجد 317/5 خبر المرتدين باليمن ۳۱۸/۳ ردة أهل تهامة 37. 17 ردة أهل اليمن ثانية 377 /2 ردة أهل حضرموت mr. /r

(۱) المصدر نفسه: ۲٤٢/۳ وقريب منه في ۲٤٤/۳.

(٢) الطبري: ٢٦٩/٣.

وهنا أجد من حقي أن أقف قليلاً لأسأل وأستفهم: هل وقع الارتداد بمثل هذا الشمول؟ وكيف؟ ولماذا؟

إن الذي يدرس تاريخ الدعوة الإسلامية والسيرة النبوية بإمعان يجد أن العرب قد امتنعوا عن الرضوخ لرسالة الإسلام في السني الأولى من البعثة. ثم لم يكفهم مجرد الامتناع فاستعملوا كل أساليب السخرية والاستهزاء والشتم والتشهير \_ بل الحرب والقتال أيضاً \_ في سبيل إطفاء شعلة الإسلام وصد تياره المتدفق ومده الزاحف، ومع ذلك كله فقد استمر النبيّ (ص) في قيامه بواجب الدعوة والتبليغ وإقامة المعجز وفعل خوارق العادات وتحمل سائر ألوان الأذى والتعذيب، حتى تمت عملية الإقناع، ونمت نبتة العقيدة و"جاء نصر الله والفتح» ودخل الناس في دين الله أفواجاً، بلا إكراه ولا جبر ولا قسر ولا تعسف، خصوصاً وأن الحروب الرسالية كانت ذات صفة دفاعية أكثر منها هجومية، كما يتجلى ذلك بوضوح للمتعمقين في دراسة أسباب الغزوات النبويّة.

واذن، فهل من المعقول أن يقوم هؤلاء المسملون المعتنقون للإسلام عن قناعة ورضا وتصديق بحمل راية الارتداد عن الدين؟.

وهل من المنطقي أن يبادر للارتداد أولئك الذين كانت مساكنهم بعيدة عن دائرة الحركات العسكرية ولم يصلهم جندي واحد من جنود الإسلام، وإنما كان إسلامهم بمحض رغبتهم واندفاعهم وتصديقهم، مجرداً عن كل لون من ألوان التأثير والتوجيه إلا تأثير البرهان وتوجيه الدليل؟.

وهل جاءهم طليحة أو مسيلمة أو سجاح بمعجزة أسمى أو خارق عادة أقوى من ذلك الذي جاءهم به محمد (ص) حتى يتخلوا عن الإسلام ويتبرأوا منه؟. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين نظَّة/ المؤلفات

إن محمداً على الرغم من كل معجزاته وخوارقه قد اعتبر القرآن الكريم معجزته الكبرى الرئيسة، وكلنا يعلم أن من جملة أسباب اختيار هذا المعجز بالخصوص ما كان يشتهر به العرب يومذاك من فصاحة وكلام بليغ، فجاءهم النبيّ بما يتحدى ما امتازوا به من فصاحة وبلاغة وإتقان لصناعة الكلام، ولم يجدوا بداً ـ بعد كل محاولات الرفض والامتناع ـ من الإقرار والاعتراف بعجزهم عن الإتيان بمثله.

وهكذا تم الإيمان بالإسلام نتيجة الإيمان بمعجزته البليغة وكلامه الفصيح الخارج عن قدرة البشر وطاقتهم.

فهل جاءهم طليحة أو مسيلمة أو سجاح بكلام أبلغ من القرآن وأكثر منه بهاءً وروعة وطلاءاً وجمالاً فيحملهم على الارتداد واستبدال شيء مكان شيء؟.

إن طليحة قد خاطب العرب ـ كما يحدث الطبري ـ بمثل هذا الكلام:

«أمرتُ أن تصنعوا رحى ذات عُراً، يرمي الله بها من رمى، يهوي عليها من هوى»<sup>(۱)</sup>.

«ابعثوا فارسين، على فرسين أدهمين، من بني نصر بن قُعَيْن، يأتيانكم بعين»<sup>(٢)</sup>.

وخاطبتهم سجاح<sup>(٣)</sup> ـ على رواية الطبري أيضاً ـ بمثل قولها :

- (١) (٢) تاريخ الطبري: ٣/ ٢٦٠ \_ ٢٦١.
- (٣) يراجع في قصة زواج مسيلمة وسجاح وما دار بينهما من نثر وشعر من وحي الغريزة والجنس مما لا ترضاه الروح العربية السائدة يومذاك: الطبري: ٣/ ٢٧٣ ويراجع في صداقها (وهو إسقاط صلاتين مما جاء به محمد: صلاة العشاء الآخرة وصلاة الفجر).

«أعدوا الركاب، واستعدوا للنهاب، ثم غيروا على الرباب، فليس دونهم حجاب»<sup>(1)</sup>.

«عليكم باليمامة، ودفوا دفيف الحمامة، فإنها غزوة صَرامة، لا يلحقكم بعدها ملامة»<sup>(٢)</sup>.

«لا يرد النصف، إلا من حنف، فاحمل النصف إلى خيل تراها كالسَّهف»<sup>(٣)</sup>.

أما مسيلمة فقد طلع على العرب ـ برواية الطبري ـ بمثل هذه الجمل:

«يا ضفدع ابنة ضفدع، نقّي ما تنقين، أعلاك في الماء وأسفلك في الطين، لا الشارب تمنعين، ولا الماء تكدرين»<sup>(٤)</sup>.

«ألم تر إلى ربك كيف فعل بالحبلى، أخرج منها نسمة تسعى، من بين صفاق وحشى»<sup>(ه)</sup>.

«والمبذرات زرعا، والحاصدات حصداً، والذاريات قمحاً، والطاحنات طحنا، والخابزات خبزا، والثاردات ثردا، واللاقمات لقما، إهالة وسمنا، لقد فُضِّلْتم على أهل الوبر، وما سبقكم أهل المدر، ريفكم فامنعوه، والمعتَّر فآووه، والباغي فناوئوه»<sup>(٢)</sup>.

«والشاء وألوانها، وأعجبُها السود وألبانها، والشاة السوداء واللبن

- (۱) تاريخ الطبري: ۳/۲۷۰.
- (٢) المصدر نفسه: ٢٧١/٣ ـ ٢٧٢.
  - (۳) تاريخ الطبري: ۲۷۲/۳.
    - (٤) المصدر نفسه: ٣/ ٢٨٤.
  - (٥) المصدر السابق: ٣/ ٢٧٣.
- (٦) المصدر السابق أيضاً: ٢٨٤/٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظفه/ المؤلفات

الأبيض، إنه لعجب محض، وقد حُرِّم المذق، فمالكم لا تمجِّعون"<sup>(١)</sup>.

«سمع الله لمن سمع، وأطمعه بالخير إذ طمع، ولا زال أمره في كل ما سر نفسه يجتمع. رآكم ربكم فحياكم، ومن وحشة خلّاكم، ويوم دينه أنجاكم. فأحياكم علينا من صلوات معشر أبرار، لا أشقياء ولا فجار، يقومون الليل ويصومون النهار، لربكم الكبار، رب الغيوم والأمطار»<sup>(۲)</sup>.

هذه النصوص المارة الذكر هل خدعت العرب وانطلت عليهم فظنوها وحياً وإعجازاً؟. وهل كان الفرد العادي منهم – ولا نقول: بليغهم أو نابغتهم – عاجزاً عن الإتيان بمثل هذا الفضول من القول؟ أو يرضى بأن ينسب له هذا اللون من الهذيان؟، وهل تردّى الذوق العربي – وقد كان في قمة البلاغة إذ خاطبه الله تعالى بمعجزة البيان البليغ – حتى استقر في مثل هذا الحضيض؟ وهل فقدت هذه الأمة فهمها ومعرفتها وقوة تمييزها حتى أصبح لديها هذا الهراء مثال البلاغة المتناهية التي تحمل العربي على رفض دينه السابق إقراراً باعجاز هذا الكلام الساقط المرذول؟.

ثم، لو غضضنا النظر عن جانب الإعجاز في بلاغة القرآن وروعة ألفاظه وفصاحة بيانه فهل وجدت هذه الأمة في الأفكار التي عبر عنها طليحة ومسيلمة وسجاح ما يثير إعجابها ويدفعها على اتباع أصحابها وتبديل دينها؟ وهل جملة طليحة عن "صنع رحا ذات عرا يرمي الله بها من رمى" مثلاً قد اشتملت على فكرة تعجب السامع العربي فتشده إلى هذا المفكر البعيد الغور؟!!

- (۱) الطبري: ۲۸٤/۳.
- (٢) الطبري: ٢٧٢/٣.

وهل أمْرُ سجاح لهم بأن يدفوا «دفيف الحمامة، فإنها غزوة صرامة» مثلاً قد حمل للعرب معنى جديداً من معاني الحث على الحرب والتحريض على القتال، فتكون النتيجة أن يبادر الآلاف إلى الإيمان بهذه السيدة والالتفاف حولها حتى الموت؟!!.

وهل وصْف مسيلمة للضفدعة بأن أعلاها في الماء وأسفلها في الطين يعبر عن مطلب علمي دقيق أو جانب مجهول من جوانب الخلق والإبداع في هذا الحيوان الصغير؟!!

إننا لن نجد في كل نصوص هؤلاء الأدعياء الأغبياء إلا ما ينطلق من وحي السخف والجهل والهراء، وذلك هو مرآة تعكس طاقاتهم الذهينة والفكرية فتبرزها على واقعها الحقيقي الصادق.

فكيف يصح من هذه الأمة العريقة المجيدة الواعية أن تترك كل أفكار القرآن وكل أفكار محمد وكل ما تعلمته من أفكار الإسلام وتنساق طواعية وراء هذه السخافات والترَّهات والتعابير الحمقاء؟!!.

وهل يستطيع أحد أن يعتبر هذه الأمة أمة إدراك وحضارة إذا كانت قد استبدلت ذاك الفكر المشرق العظيم بهذا اللغو المقزز السخيف؟!.

#### \* \* \*

وإذا كنا لا نستطيع المقارنة بين بلاغة القرآن وكلام هؤلاء وبين أفكار الإسلام وأفكار هؤلاء، فهل هناك مجال للمقارنة ـ وأستغفر الله والضمير من هذا التعبير ـ بين شخصية محمد ـ ولنفرض محمداً قبل أن يبعث نبياً ـ وبين تلك الشخصيات المهزوزة التي نسب إليها الطبري دور قيادة الأمة في ردتها؟!!.

هل محمد في خلقه وسلوكه وعقله وحسن تصرفه وسائر خصاله

وملكاته وشمائله كطليحة مثلاً . . . كمسيلمة . . . وهل يمكن للعربي ـ وهو الذكي بالفطرة ـ أن يكون أبلهاً إلى هذه الدرجة فيقارن بين ذاك وهذين ثم يفصل ـ وهذا هو الأنكى ـ زعانف الناس على محمد؟!!

ولو صحت أنباء الردة وأخبارها فأين كان عنها زعماء الشعوبية وقادتها ولِمَ فاتتهم هذه الفرصة ولم يستغلوها طعناً وتجريحاً في عقلية هذه الأمة وفي ركضها وراء الترهات والأباطيل؟.

إن هذه الأسئلة تعصف في ذهني إلى حد التمرد على كل هذه المدعيات التي سجلها المؤرخون ـ وفي طليعتهم الطبري ـ عن هذه الأمة المبتلاة بأبنائها في تشويه صفحتها البيضاء.

\* \* \*

ومع ذلك كله فلعل هناك من سيتطوع للدفاع عن تلك الصفحات المظلمة الملصقة بتاريخ هذه الأمة، لإثبات صحتها، ثم تبرير تلك الصحة، مدفوعاً بضرورة التصديق بروايات الرواة وأحاديث المحدثين.

ومن هنا كان لا بد لي في هذه المسيرة المتأنية أن أحصي مصادر هذه الروايات في تاريخ الطبري، فأستخرج منه أسماء الكتب التي رجع إليها وأهم الرواة الذين أخذ عنهم ثم أترجم لكل واحد من هؤلاء المؤلفين والمحدثين، لتحديد درجة الوثاقة والصدق والاطمئنان في مروياتهم وأحاديثهم، عسى أن يدلنا ذلك كله على الطريق الصحيح الذي يجب أن نسلكه ونحن نحاول إعادة كتابة التاريخ ونقد نصوصه.

ونستطيع أن نلخص هذه المصادر والموارد التي استقى منها الطبري رواياته في الردة على الوجه الآتي:

نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

 ١ – كتاب «الفتوح الكبير والردة»<sup>(١)</sup>: لسيف بن عمر التميمي. وهو المصدر الرئيس والمهم والأساس في جل ما رواه الطبري بشأن الردة وما يرتبط بها، وله في روايته عن سيف طريقان:

- أ عن عبدالله بن سعد الزهري، عن عمه يعقوب بن إبراهيم
   الزهري، عن سيف، «الطبري: ٣/ ٢٢٥ وما بعدها».
- ب عن السري بن يحيى، عن شعيب بن إبراهيم<sup>(٢)</sup>، عن سيف،
   «الطبري: ٣/ ٢٢٥ وما بعدها». ورواياته عن السري بعضها من
   طريق المشافهة «٣/ ٢٢٥ و٢٢٧ وما بعدهما»، وبعضها من
   طريق المكاتبة «٣/ ٢٧٦ و٧٧٢ وما بعدهما».

٢ - كتاب الردة<sup>(٣)</sup>: تأليف أبي مخنف لوط بن يحيى الأزدي. والظاهر أن الطبري لم يقف على كتاب أبي مخنف هذا، وإنما يرويه عن هشام بن محمد بن السائب الكلبي<sup>(٤)</sup>، وحيث إن الطبري قد ولد بعد وفاة هشام فلا بد أن روايته عن هشام ليست سماعية وإنما نقلاً عن كتابه في «مسيلمة الكذاب»<sup>(٥)</sup>.

> وما أخرجه الطبري عن هذا الكتاب قليل. ٣ ـ سند هذا نصه:

- (1) لم يسم الطبري كتاب سيف، والظاهر أنه هذا الكتاب نفسه، وقد ذكره ابن النديم في الفهرست: ١٣٧ لطبعة القاهرة ١٣٤٨ هـ.
- (٢) يقول ابن حجر في لسان الميزان: ٣/ ١٤٥ «شعيب... راوية كتب سيف عنه: فيه جهالة، ذكره ابن عدي وقال: ليس بالمعروف، وله أحاديث وأخبار، وفيه بعض النكرة، وفيها ما فيه تحامل على السلف».
  - (٣) الفهرست: ١٣٦، وليس لأبي مخنف كتاب غيره في هذا الموضوع.
    - (٤) تاريخ الطبري: ٢٦٤ / ٢٥٤ و٢٦٧ و٢٦٧.
      - (٥) الفهرست: ١٤٢.

«عن ابن حميد، عن سلمة، عن أبي عبدالله محمد بن إسحاق صاحب السيرة»<sup>(1)</sup>.

٤ \_ سند هذا نصه:

«عن أبي زيد (عمر بن شبة) عن أبي الحسن المدائني (علي بن محمد) عن أبي معشر (نجيح المدني) ويزيد بن عياض بن جعدبة وأبي عبيدة بن محمد بن أبي عبيدة وغسان بن عبد الحميد وجويرية بن أسماء<sup>(٢)</sup>.



(٢) تاريخ الطبرى: ٣١٣/٣.

 <sup>(1)</sup> تاريخ الطبري: ٣/ ٢٥٥ و٢٥٩ و٢٦٠ و٢٦٦ و٢٦٩ و٢٨٩ و٢٦٩
 و٢٩٦ و٢٨٩ و٢٩٦ و٢٦٩

۲

استقى الطبري معلوماته عن «الردة» وأحداثها ـ كما أسلفنا ـ من أربعة موارد. وإن المنهج العلمي في كتابة التاريخ ونقد نصوصه يفرض علينا أن نقف عند هذه الموارد وقفة الفاحص المتأمل، لنستجلي واقع الثقة أو عدمها في هذه النصوص، ونعلن ـ من ثم ـ موقفنا الموضوعي المحدد من رفض هذه الروايات أو قبولها.

#### ۱ ـ روايات سيف بن عمر؛

وهي الروايات التي أودعها سيف كتابه «الفتوح الكبير والردة». وتشكل هذه الروايات المصدر الرئيس والمهم والأساس في جل ما سجله الطبري عن الردة وما يتعلق بها.

ومن حق البحث أن نقف ـ هنا ـ فنتساءل عن سيف هذا: من هو؟ وما هي قيمة رواياته في الميزان العلمي؟ ومن هم أولئك الذين حدث عنهم هذا الرجل؟

إنه سيف بن عمر، التميمي، البرجمي، ويقال: السعدي، ويقال: الضبعي، ويقال: الأسدي، الكوفي، المتوفى سنة ١٨٠هـ.

> قال ابن معين: ضعيف الحديث. وقال أبو حاتم: متروك الحديث.

وقال أبو داود: ليس بشيء. وقال النسائي والدارقطني: ضعيف.

وقال ابن عدي: بعض أحاديثه مشهورة، وعامتها منكرة لم يتابع عليها.

وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الأثبات، وأنه كان يضع الحديث، وأنه اتهم بالزندقة.

> وقال البرقاني عن الدارقطني: متروك. وقال الحاكم: اتهم بالزندقة، وهو في الرواية ساقط. وقال ابن أبي حاتم: متروك الحديث. وعلق ابن حجر العسقلاني على خبر رواه سيف: «سيف متروك، فبطل الحديث، وإنما ذكرناه للمعرفة».

وقال بروكلمان: «كان سيف... يحرف الأحاديث والأحداث، يعظم بعضاً ويحقر بعضاً، ولكنه كان يحسن الوصف والبيان، فاغتر الطبري بذلك واختار كتبه مصدراً أصيلاً في تاريخه»<sup>(۱)</sup>.

وهكذا يتضح من استعراض هذه النصوص أن المصدر الأول والرئيس في أخبار الردة مكتوب بقلم إنسان وصفه العلماء والمؤرخون: أنه «ضعيف الحديث» «متروك الحديث» «ليس بشيء» «يروي الموضوعات عن الأثبات» «يضع الحديث» «في الرواية ساقط» وأخيراً «متهم بالزندقة»، ولا بد أنها الزندقة بمعناها الواقعي الدقيق، وليست الزندقة

(1) يراجع في النقول السابقة: الاستيعاب: ٣/ ٢٥٢ والإصابة: ٣/ ٢٣٠ و٣٨٦/٤
 وتهذيب التهذيب: ٤/ ٢٩٥ ـ ٢٩٦ وتاريخ الأدب العربي ـ الترجمة العربية ـ: ٣٦/٣

نُصوص الرَّدَّة في تاريخ الطبري

التي كان يبرقع بها الحكام خصومهم، فقد كان سيف من السائرين في خط الحكم القائم يومذاك ولم يكن من مبرر لاتهامه ـ كذباً ـ بالزندقة كما كان يتهم المعارضون.

ولزيادة التعريف بهذا الرجل نشير إلى أن سيفاً على الرغم من حذاقته في صناعة الوضع والتلفيق لم يستطع تسجيل الأسماء الكاملة لجملة من المشايخ الذين أنهى سنده إليهم، ففاته في خلال ذلك ما أظهره على حقيقته الناصعة، راوياً عن المجاهيل، ومعتمداً على المراسيل.

> إن سيفا يروي خبره في بعض الأحيان: عن عمارة بن فلان!! الأسدي<sup>(۱)</sup>. عمن شهد بزاخة من الأنصار ـ بلا تسمية! ـ<sup>(۲)</sup>. عن رجال ـ بلا اسم! ـ<sup>(۳)</sup>. عمن حدثه!! عن جابر بن فلان!<sup>(٤)</sup>. عن رجل من بني سحيم!<sup>(٥)</sup>. من عطاء بن فلان!! المخزومي، عن أبيه!<sup>(٢)</sup>. مضافاً إلى ما كان يرسله أحياناً بلا سند مطلقاً<sup>(۷)</sup>.

- (۱) تاريخ الطبري: ۲۵٦/۳.
- (۲) المصدر نفسه: ۲٦١/۳.
- (٣) المصدر السابق: ٣/ ٢٨١.
  - (٤) الطبري أيضاً: ٣/ ٢٨٢.
- (٥) المصدر السابق: ٢٩٣/٣.
  - (٦) المصدر نفسه: ٣٣٠/٣.

(٧) المصدر السابق أيضاً: ٣٠١/٣ و٣٢٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تَمَّلهُ/ المؤلفات

نصل من كل ما سلف إلى نتيجة خلاصتها: إن إنساناً له مثل هذه الصفات والنعوت ومثل هذه الأسانيد والرواة لا يصح الاعتماد عليه في إثبات قضية خطيرة كمثل هذه القضية التي لم يكتب لها في تاريخ الإسلام مثيل، ولم ينكب تاريخ المسلمين بمثلها على مدى عمره الطويل<sup>(۱)</sup>. وإن اشتهاره بالكذب والوضع بلغ حداً أغنانا عن اللجوء إلى فلفلة أسانيده واستعراض مشايخه لنرى قيمتها وشأنها في مقام التوثيق والتعديل، خصوصاً وأن هؤلاء الذين طعنوا بسيف وتركوا حديثه كانوا على علم تام بأولئك المشايخ وتلك الأسانيد.

ولكنني - استيفاء لحق البحث وتأكيداً لاطمئنان القارىء -سأستعرض باستعجال مقتضب بعض تلك الأسماء التي حاول سيف أن يتعكز عليها لتمرير أكاذيبه وتغليف موضوعاته وإظهارها أمام المسلمين بالمظهر الذي اصطلح عليه أهل الحديث من تسجيل أسماء الرواة وتثبيت سلسلة السند، على الرغم من أنه كان معروفاً - كما أسلفنا - برواية الموضوعات عن الأثبات، أي وضع الأخبار وزعم روايتها عن المشهورين بالوثاقة والتثبت، ولكنه نزولاً عند حكم الضرورة كان يلتجىء حفي كثير من الأحيان - إلى الرواية عن أسماء معينة لا يكون فيها من لم يدرج مع الضعفاء والمهزوزين والمجهولين والمعروفين بالكذب

وكان من جملة أولئك:

(١) أما التفريق بين سيف المحدث وأنه الم يكن من رواة الحديث المعتمدين وسيف المؤرخ و أنه عمدة في التاريخ - كما ذكر السيد أحمد راتب في مقدمة كتاب الفتنة ص ٢٧ - فلم تفهم له وجها أو معنى، فإن كان محلاً للاعتماد والثقة فهو عمدة في الحديث والتاريخ، وإن كان مرفوضاً ففي كليهما مرفوض.

### أ - هشام بن عروة بن الزبير:

أَنُكْرِ عليه ما يرويه لأنه أرسل عن أبيه ما كان يسمعه من غير أبيه، وقال ابن خراش: كان مالك لا يرضاه<sup>(١)</sup>.

# ب - سهل بن يوسف بن سهل:

«مجهول الحال، قال ابن عبد البر: لا يُعْرَف ولا أبوه» (٢).

# ج - عكرمة مولى عبدالله بن عباس:

كان مضرب المثل في الكذب، حتى روي أن ابن عمر وسعيداً بن المسيب كانا يتوعدان غلاميهما ويقول كل منهما لغلامه لا تكذب عليً كما يكذب عكرمة على ابن عباس. وبلغ الأمر بعلي بن عبدالله بن عباس أنه قيد عكرمة على باب الحش لأنه يكذب على أبيه، وكان مالك لا يراه ثقة ويأمر أن لا يؤخذ عنه، ووصفه أيوب بقلة العقل<sup>(۳)</sup>.

# د . الضحاك بن فيروز الديلمي:

«قال البخاري: الضحاك بن فيروز عن أبيه وعنه ابن وهب، لا يعرف سماع بعضه من بعض، وقال ابن القطان: مجهول»<sup>(٤)</sup>.

# ه . المجالد بن سعيد:

ضعفه ورفض الرواية عنه كل من يحيى بن سعيد وابن مهدي وأحمد ابن حنبل وابن المديني وابن معين وابن أبي حاتم، و«قال عمر بن علي:

- (١) تهذيب التهذيب: ١١/٥٠.
  - (٢) لسان الميزان: ٣/ ١٢٢.
- (۳) معجم الأدباء: ١٢/ ١٨٤ ـ ١٩٠، وطبقات ابن سعد: ٥/ ٢١٤. وتهذيب التهذيب: ٤/ ٤٤٨.
  - (٤) تهذيب التهذيب: ٤٤٨/٤.

سمعت يحيى بن سعيد يقول لبعض أصحابه: أين تذهب؟ قال: إلى وهب بن جرير أكتب السيرة عن أبيه عن مجالد، قال: تكتب كذباً كثيراً»، ويقول ابن معين: «ضعيف واهي الحديث» «لا يحتج بحديثه»<sup>(1)</sup>.

### و - عبيد بن صخر بن لوذان الأنصاري:

«ذكره البغوي وغيره في الصحابة، وقال ابن السكن: يقال له صحبة، ولم يصح إسناد حديثه»<sup>(٢)</sup>.

#### ز - الضحاك بن خليفة:

«له ذكر، وليست له رواية... قال ابن سعد: كان مغموصاً عليه»، «ولحسان بن ثابت شعر في هجاء الضحاك»<sup>(٣)</sup>.

# ح - زيد بن أسلم:

ذو مراسيل كثيرة، فقد روى عن جابر وأبي هريرة وسعد وأبي أمامة وأبي سعيد ومحمود بن لبيد ولم يسمع منهم وكان يفسر القرآن برأيه، و«كان في حفظه شيء» و«كان يدلس»<sup>(٤)</sup>.

#### ط . حرام بن عثمان:

قال فيه الشافعي ويحيى بن معين وغيرهما: الرواية عن حرام حرام، وقال أحمد: ترك الناس حديثه، وقال مالك ويحيى: ليس يثقة<sup>(0)</sup>.

- (١) المصدر السابق: ٢٠/١٠.
  - (٢) الإصابة: ٢/ ٤٣٧.
  - (٣) الإصابة: ٢/ ١٩٧.
- (٤) تهذيب التهذيب: ٢/ ٣٩٥ ـ ٣٩٧.
  - (٥) لسان الميزان: ٢/ ١٨٢.

## ي - الحجاج بن أرطاة النخعي:

كان صاحب إرسال، وكان يدلس، ويزيد في الأحاديث التي يرويها، ليس يكاد له حديث إلا فيه زيادة، قال فيه يعقوب بن شيبة: واهي الحديث، في حديثه اضطراب كثير، وقال ابن عيينة: كنا عند المنصور بن المعتمر فذكروا حديثاً، فقال من حدثكم؟ قالوا: الحجاج بن أرطأة، قال: والحجاج يُكتب عنه؟ قال: نعم، قال: لو سكتم لكان خيراً لكم. و«كان ضعيفاً في الحديث» «ليس بالقوي» «لا يحتج به» «مضطرب الحديث»، وتركه ابن المبارك وابن مهدي ويحيى القطان ويحيى بن معين وأحمد بن حنبل<sup>(۱)</sup>.

ك - عمرو بن شعيب القرشي:

واهي الحديث، «عند الناس فيه شيء» و«له أشياء مناكير» و«ليس بذاك»، وقال الآجري: قلت لأبي داوود: عمرو بن شعيب عندك حجة؟ قال لا ولا نصف حجة»<sup>(۲)</sup>.

ل - مبشر بن فضل (فضيل):

«شيخ لسيف لا يدري من هو. . . وذكره العقيلي في الضعفاء فقال: كوفي مجهول النقل لا يصح إسناده»<sup>(٣)</sup>.

- م ـ الضحاك بن يربوع: «قال الأزدي: حديثه ليس بالقائم»<sup>(٤)</sup>.
  - (۱) تهذيب التهذيب: ۲/ ۱۹٦ \_ ۱۹۸.
    - (٢) المصدر السابق: ٨/٨ ـ ٥٤.
      - (٣) لسان الميزان: ٥/١٣.
      - (٤) المصدر نفسه: ۲۰۱/۳.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كلله/ المؤلفات

ن ـ عطاء الخراساني: روى عن الصحابة مرسلاً، وذكره البخاري في الضعفاء، «قال ابن حبان: كان رديء الحفظ يخطىء ولا يعلم فبطل الاحتجاج به»<sup>(۱)</sup>. & & &

وهكذا يتضح من مجموع ما سلف أن سيفاً بشخصه، وسيفاً بأسانيده، وسيفاً بمضمون أخباره، متروك أشد الترك، لا تقبل الرواية عنه ولا يصح الاعتماد عليه. وتصبح كل أحاديثه التي حشدها الطبري في فصل الردة من تاريخه صفراً خاوياً على اليسار، لأنها لا تمنح الاطمئنان ولا تبعث على الثقة، ولا تحمل في طياتها أية أمارة من أمارات الصدق والقبول.

.

۲ ـ سند هذا نصه:

«قال هشام: قال أبو مخنف» أو «قال هشام» من دون ذكر أبي مخنف.

والمقصود بأبي مخنف: الراوية المعروف لوط بن يحيى بن سعيد ابن مخنف، الأزدي، المتوفى قبل السبعين ومائة<sup>(٢)</sup>. وقد عني هذا الرجل بحوادث تلك الفترة الدامية من تاريخ الإسلام، وأودع ما تجمع لديه من أخبارها في كتاب سماه «الردة»<sup>(٣)</sup>، وهو الكتاب الذي يروي هشام عنه ما يسنده إلى أبي مخنف.

- (١) تهذيب التهذيب: ٢١٢/٧ \_ ٢١٥.
  - (٢) لسان الميزان: ٤٩٣/٤.

(٣) الفهرست: ١٣٦ ورجال النجاشي: ٢٢٤.

والمعني بهشام: النسابة المعروف هشام بن محمد بن السائب، الكلبي، المتوفى سنة ٢٠٤ه<sup>(١)</sup>، وكان من المهتمين بتاريخ هذه الفترة أيضاً، وألف فيها كتابين: «كتاب الردة»<sup>(٢)</sup> و«أخبار مسيلمة الكذاب»<sup>(٣)</sup>.

وحيث إن الطبري قد ولد بعد وفاة هشام فإن نقوله بأجمعها إنما هي مستخرجة من كتابيه المذكورين، وليست سماعاً من لسانه أو قراءة عليه.

ولدى استقراء أخبار الردة عند الطبري وجدنا أنه قد روى عن أبي مخنف ستة نصوص فقط لا غيرها!!، وكانت هذه النصوص الستة خالية من كل ما يدل على ردة أو يُشعر بخروج عن الإسلام أبداً.

وما دام الرجل غير مشارك برواية أخبار الردة وقصصها فلن يهمنا ـ هنا ـ أن نبحث عن مقام أبي مخنف لدى علماء الرجال توثيقاً له أو تضعيفاً، لأن ذلك تطويل بلا طائل.

ونورد ـ في أدناه ـ نصوص أبي مخنف بألفاظها ليتلمَّس القارىء معي هذه الحقيقة، ويكون على علم كامل بجلية الأمر:

النص الأول:

«قال هشام: قال أبو مخنف: فحدثني سعد بن مجاهد، عن المُحِل بن خليفة، عن عدي بن حاتم قال: بعثتُ إلى خالد بن الوليد أنْ

- (۱) لسان الميزان: ۲/ ۱۹۲ ـ ۱۹۷.
  - (۲) رجال النجاشي: ۳۰۵.
- (٣) الفهرست: ١٤٢ ومعجم الأدباء: ٢٩١/١٩ وسمي في رجال النجاشي: ٣٠٥ «كتاب بنى حنيفة».

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين صلاً/المؤلفات

سرْ إليّ فأقم عندي أياماً حتى أبعث إلى قبائل طيء، فأجمع لك منهم أكثر ممن معك، ثم أصحبك إلى عدوك، قال: فسار إليّ<sup>(1)</sup>.

## النص الثاني:

"قال هشام قال أبو مخنف: حدثنا عبد السلام بن سويد أن بعض الأنصار حدثه أن خالداً لما رأى ما بأصحابه من الجزع عند مقتل ثابت وعكاشة، قال لهم: هل لكم إلى أن أميل بكم إلى حي من أحياء العرب، كثير عددهم، شديدة شوكتهم، لم يرتد منهم عن الإسلام أحد؟ فقال له الناس: ومَنْ هذا الحي الذي تعني؟ فنعم والله الحي هو، قال لهم: طيء، فقالوا: وفقك الله، نعم الرأي رأيت، فانصرف بهم حتى نزل بالجيش في طيء»<sup>(۲)</sup>.

النص الثالث:

«قال هشام: قال أبو مخنف: حدثني إسحاق أنه (أي خالد) نزل بأجاً، ثم تعبّى لحربه، ثم سار حتى التقيا على بُزاخة، وبنو عامر على سادتهم وقادتهم قريباً يستمعون ويتربصون على من تكون الدبَّرة»<sup>(٣)</sup>.

النص الرابع:

«قال هشام: قال أبو مخنف: حدثني إسحاق أنه سمع أشياخاً من قومه يقولون: سألنا خالداً أن نكفيه قيساً فإن بني أسد حلفاؤنا، فقال: والله ما قيس بأوهن الشوكتين، اصمدوا إلى أي القبيلتين أحببتم، فقال عدي: لو ترك هذا الدين أسرتي الأدنى فالأدنى من قومي لجاهدتهم

- (۱) تاريخ الطبري: ۲/ ۲۵٤.
- (٢) المصدر نفسه: ٣/ ٢٥٥.
- (٣) المصدر السابق: ٣/ ٢٥٥.

عليه، فأنا أمتنع من جهاد بني أسد لحلفهم، لا لعمر الله لا أفعل، فقال له خالد: إن جهاد الفريقين جميعاً جهاد، لا تخالف رأي أصحابك، امض إلى أحد الفريقين، وامض بهم إلى القوم الذين هم لقتالهم أنشط»<sup>(1)</sup>.

النص الخامس:

«قال هشام: عن أبي مخنف: فحدثني عبد السلام بن سويد، أن خيل طيء كانت تلقى خيل بني أسد وفزارة قبل قدوم خالد عليهم فيتشامُون ولا يقتتلون، فتقول أسد وفزارة: لا والله لا نبايع أبا الفصيل أبداً، فتقول لهم خيل طيء: أشهد ليقاتلنّكم حتى تكنوه أبا الفحل الأكبر»<sup>(٢)</sup>.

النص السادس:

«عن هشام، عن أبي مخنف، عن عبد الرحمن بن قيس السلمي (والحديث يتعلق بأبي شجرة).. فأناخ ناقته بصعيد بني قريظة قال: ثم أتى عمر وهو يعطي المساكين من الصدقة ويقسمها بين فقراء العرب فقال: يا أمير المؤمنين، أعطني فإني ذو حاجة، قال: ومن أنت؟ قال: أبو شجرة ابن عبد العزى السلمي، قال: أبو شجرة! أي عدو الله! ألست الذي تقول:

فرويتُ رمحي من كتيبة خالد وإنبي لأرجو بعدها أن أعمَّرا

قال: ثم جعل يعلوه بالدرة في رأسه حتى سبقه عدْواً، فرجع إلى ناقته فارتخلها، ثم أسندها في حرَّة شوران راجعاً إلى أرض بني سليم، فقال:

- (۱) تاريخ الطبري: ۳/ ۲۰۵.
- (۲) المصدر نفسه: ۳/ ۲۵۵.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظفه/ المؤلفات

ضنَّ عـلـيـنـا أبـو حـفـص بـنـائـلـه . . . . <sup>(1)</sup> إلـــى آخــر الأبــيــات. ولدى التحقيق في هذه النصوص نجد ما يلي:

إن «النص الأول» يتعلق بعدي بن حاتم ومحاولاته في إنقاذ عشيرته وبني قومه من بطش الجيش القادم إليهم، ولعله كان يأمل من وراء إقامة خالد أياماً عنده أن تهدأ النائرة وتحقن الدماء. وليس في النص خلا ما ذكرناه أي إشارة إلى كفر وارتداد.

ولعل "النص الثاني" يزيد المسألة وضوحاً، حيث جاء فيه اعتراف خالد بأن الطائيين "لم يرتد منهم عن الإسلام أحد". وهذا الاعتراف دليل آخر على كذب سيف بن عمر وتلفيقه فيما كان يحاول تأكيده من ارتداد طيء وخروها على الإسلام، حيث زعم في بعض رواياته أنه «اجتمع على طليحة عوام طيء...»<sup>(۲)</sup>، وزعم مرة أخرى أنه «اجتمعت أسد وغطفان وطيء على طليحة...»<sup>(۳)</sup>.

واختص «النص الثالث» بالحديث عن استعداد الطرفين للحرب.

وأكد «النص الرابع» في عمومه ما سبق لنا ذكره من اهتمام عدي بتهدئة الموقف وإيقاف الزحف العسكري المتمثل بخالد وجيشه.

وقد تضمن هذا النص فقرات لم يتضح لنا المقصود منها بالشكل الدقيق، إذ في الوقت الذي نرى عدياً خلاله مؤكداً استعداده للتضحية والفداء لو خرج على هذا الدين خارج ـ ولو حرف امتناع كما نعلم ـ، فإننا نرى خالداً يأمر عدياً بأن لا يخالف رأي أصحابه. فما هو المقصود

- (۱) تاريخ الطبري: ۲۲۷/۳.
- (٢) المصدر نفسه: ٢٤٢/٣.
- (٣) المصدر السابق: ٣/ ٢٤٤.

. نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

بذلك؟ وما هي المخالفة التي ينكرها خالد؟ وهل هناك فيما وراء السطور ما حاول الرواة عدم توضيحه؟

وجاء «النص الخامس» ليضع أيدينا على النقطة الحساسة من المشكلة، وهي الصراحة بأن المسألة لم تكن مسألة ارتداد وكفر، وإنما هي مسألة موالاة وبيعة، وأن أسداً وفزارة يصرون قائلين: «لا والله، لا نبايع أبا الفصيل أبداً».

أما «النص السادس» فيتعلق بالشاعر أبي شجرة، وليس في شعره الذي أورده الطبري نقلاً عن أبي مخنف ما يشعر بمروق عن الدين أو ارتداد عن الإسلام.

وإذن، فلماذا أقحمت هذه النصوص في مجموعة أخبار «الردة»؟ وهل كان غرض الطبري من ذلك إضفاء بعض الوثاقة على روايات سيف وأضرابه وإظهارها بمظهر التسليم والإجماع؟.

.

أما هشام بن محمد الكلبي فقد نقل عنه الطبري أربعة نصوص خلال أخبار الردة، نسوقها بألفاظها في أدناه:

النص الأول:

«وأما هشام بن الكلبي فإنه زعم أن أبا بكر لما رجع إليه أسامة ومن كان معه من الجيش جدَّ في حرب أهل الردة، وخرج بالناس وهو فيهم حتى نزل بذي القصَّة، منزلاً من المدينة على بريد من نحو نجد، فعبَّى هنالك جنوده، ثم بعث خالد بن الوليد على الناس، وجعل ثابت بن قيس على الأنصار، وأمْره إلى خالد، وأمره أن يصمد لطليحة وعيينة بن حصن، وهما على بزاخة، ماء من مياه بني أسد، وأظهِرْ أنى ألاقيك موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين نظمًا/المؤلفات

بمن معي من نحو خيبر، مكيدة، وقد أوعب مع خالد الناس، ولكنه أراد أن يبلغ ذلك عدوه فيرعبهم، ثم رجع إلى المدينة، وسار خالد بن الوليد، حتى إذا دنا من القوم بعث عكاشة بن محصن، وثابت بن أقرم -أحد بني العجلان حليفاً للأنصار – طليعة، حتى إذا دنوا من القوم خرج طليحة وأخوه سلمة، ينظران ويسألان، فأما سلمة فلم يمهل ثابتاً أن قتله، ونادى طليحة أخاه حين رأى أن فرغ من صاحبه أن أعنِّي على الرجل، فإنه أكلي فاعتونا عليه، فقتلاه ثم رجعا، وأقبل خالد بالناس حتى مروا بثابت بن أقرم قتيلاً، فلم يفطنوا له حتى وطئته المطي بأخفافها، فكبُر ذلك على المسلمين، وقالوا: قتل سيدان من سادات المسلمين وفارسان من فرسانهم، فانصرف خالد نحو طيء<sup>(1)</sup>.

النص الثاني:

«قال هشام: حدثني جديل بن جناب النبهاني من بني عمرو بن أبي: أن خالداً جاء حتى نزل على أرك، مدينة سلمي»<sup>(٢)</sup>.

النص الثالث:

«وقال ابن الكلبي: الذي قتل مالك بن نويرة ضرار بن الأزور<sup>(٣)</sup>.

النص الرابع:

«وقال هشام بن محمد: قدم عكرمة بن أبي جهل بعدما فرغ المهاجر من أمر القوم مدداً له، فقال زياد والمهاجر لمن معهما: إن إخوانكم قدموا مدداً لكم، وقد سبقتموهم بالفتح فأشركوهم في الغنيمة،

- (١) تاريخ الطبري: ٢٥٤/٣.
- (٢) المصدر السابق: ٣/ ٢٥٥.
  - (٣) الطبري أيضاً: ٣/ ٢٨٠.

ففعلوا وأشركوا من لحق بهم وتواصوا بذلك، وبعثوا بالأخماس والأسرى، وسار البشير فسبقهم وكانوا يبشرون القبائل ويقرأون عليهم الفتح»<sup>(۱)</sup>.

هذه هي النصوص التي أوردها الطبري في مجموعة أخبار الردة مرويةً عن هشام بن محمد الكلبي، وليس من نص غيرها عن ابن الكلبي. وواضح - بعد قراءتها بإمعان - أن الثلاثة الأخيرة منها لم تتعرض - بقليل أو كثير - لمسألة الردة والخروج من الإسلام، «فالنص الثاني» يحدد مكان نزول خالد بن الوليد، و«النص الثالث» يسمي قاتل بن نويرة، و«النص الرابع» يتحدث عن المدد القادم لمعونة الجيش المحارب.

ولم يبق مما يرتبط بالردة إلا "النص الأول» الذي وردت فيها جملة "جد في حرب أهل الردة"، وليس في التعبير ما يدل على التفات الراوي وقصده لمعنى الردة الشرعي، بل الظاهر أن هشاماً قد استعمل – بذلك – التعبير الاصطلاحي المتعارف الذي كانت تسمي الدولة به هذه الوقائع، حيث يكون المقصود من الجملة أن الخليفة أبا بكر قد جد في حرب من اعتبرهم أهل الردة، وليس في هذه العبارة ما يرشد إلى اعتراف الراوي بـ«الردة» وكونها ردة بالمعنى الإسلامي الشرعي<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

(1) المصدر نفسه: ٣٣٧/٣.

(٢) لعل مما يسترعي الانتباه عند التأمل في نصوص هشام أنها لم تنسب لطليحة جريمة ادعاء النبوة، خلافاً لروايات سيف التي حاولت أن تضخم هذا الإنسان الخارج على الدولة فتجعل منه مننبئاً خطيراً كثير الاتباع، وتورد له بعض الفقر المسجوعة التي كان يزعم أنها قرآنه ووحي ربه إليه ـ كما تدعي تلك الروايات.

۳ ـ سند هذا نصه:

«عن ابن حميد، عن سلمة، عن أبي عبدالله محمد بن إسحاق صاحب السيرة»<sup>(۱)</sup>.

فمن هم هؤلاء؟ وما مدى ما يتمتعون به من سمعة الوثاقة وصفة الصدق؟

أ ـ محمد بن حميد بن حيان، التميمي الرازي، المتوفى سنة ٢٤٨هـ.

> قال يعقوب بن شيبة: محمد بن حميد كثير المناكير. وقال البخاري: في حديثه نظر. وقال النسائي: ليس بثقة. وقال الجوزجاني: ردىء المذهب غير ثقة.

وقال صالح بن محمد الأسدي: كان كلما بلغه عن سفيان يحيله على مهران وما بلغه عن منصور يحيله على عمرو بن أبي قيس، ثم قال: كل شيء كان يحدثنا ابن حميد كنا نتهمه فيه. وقال في موضع آخر: كانت أحاديثه تزيد وما رأيت أحداً أجرأ على الله منه، كان يأخذ أحاديث الناس فيقلب بعضه على بعض، وقال أيضاً: ما رأيت أحداً أحذق بالكذب من رجلين: سليمان الشاذكوني ومحمد بن حميد.

وقال أبو القاسم بن أخي أبي زرعة: سألت أبا زرعة عن محمد ابن حميد فأومى بأصبعه إلى فمه، فقلت له: كان يكذب؟ فقال برأسه:

(۱) تاريخ الطبري: ۳/ ۲۵۵ و۲۵۹ و۲٦٠ و۲٦٦ و۲٦٦ و۲۸۹ و۲۸۹ و۲۹۱ و۲۹۰ و۲۹۷ و۳۰۰ و۳۱۳ و۳۳۹. نعم، فقلت له: كان قد شاخ لعله كان يُعمل عليه ويدلَّس عليه؟ فقال: لا يا بني كان يتعمد.

وقال أبو نعيم بن عدي: سمعت أبا حاتم الرازي في منزله وعنده ابن خراش وجماعة من مشايخ أهل الري وحفاظهم، فذكروا ابن حميد فأجمعوا على أنه ضعيف في الحديث جداً وأنه يحدث بما لم يسمعه وأنه يأخذ أحاديث أهل البصرة والكوفة فيحدث بها عن الرازيين.

وقال أبو حاتم: حضرت محمد بن حميد وعنده عون بن جرير، فجعل ابن حميد يحدث بحديث عن جرير فيه شعر، فقال عون: ليس هذا الشعر من الحديث إنما هو من كلام أبي فتغافل ابن حميد، ومر فيه.

وقال أبو العباس بن سعید: سمعت داوود بن یحیی یقول: حدثنا عنه أبو حاتم قدیماً ثم ترکه بأخرة، وقال: وسمعت ابن خراش یقول: ثنا ابن حمید وکان ـ والله ـ یکذب.

وقال البيهقي: كان ابن خزيمة لا يروي عنه.

وقال النسائي فيما سأله عنه حمزة الكناني: محمد بن حميد ليس بشيء، قال: فقلت له: البتة؟ قال: نعم، قلت: ما أخرجت له شيئاً؟ قال: لا، وقال في موضع آخر: محمد بن حميد كذاب.

وقال أبو علي النيسابوري: قلت لابن خزيمة: لو حدَّث الأستاذ عن محمد بن حميد فإن أحمد قد أحسن الثناء عليه، فقال: إنه لم يعرفه، ولو عرفه كما عرفناه ما أثنى عليه أصلاً»<sup>(۱)</sup>.

يراجع في النقول السالفة الذكر: تهذيب التهذيب ١٢٨/٩ \_ ١٣١.

ب ـ سلمة بن الفضل، الأبرش، الأنصاري، المتوفى بعد سنة ما٩٠هـ. قال البخاري: عنده مناكير . وقال البرذعي عن أبي زرعة: كان أهل الري لا يرغبون فيه لِمعانِ فيه من سوء رأيه وظلم فيه . وقال النسائي: ضعيف . وقال ابن عدي: عنده غرائب وأفراد . وقال الترمذي: كان إسحاق يتكلم فيه . وقال ابن عدي عن البخاري : ضعَّفه إسحاق . وقال أبو أحمد الحاكم : ليس بالقوي<sup>(۱)</sup> .

ج – محمد بن إسحاق بن يسار، صاحب السيرة، المتوضى سنة ١٥٠ أو ١٥١ أو ١٥٢ أو ١٥٣هـ.

اختلف المؤرخون في أمر وثاقته، وكان مما قالوا فيه: أنه «مطعون عليه، غير مرضي الطريقة. يحكى أن أمير المدينة رُقي إليه أن محمداً يغازل النساء، فأمر بإحضاره، وكانت له شعرة حسنة فرقق<sup>(٢)</sup> رأسه وضربه أسواطاً، ونهاه عن الجلوس في مؤخرة المسجد، وكان حسن الوجه.

يروي عن فاطمة بنت المنذر زوجة هشام بن عروة فبلغ هشاماً ذلك فأنكره وقال: متى دخل إليها؟ ومتى سمع منها؟

- النقول بأجمعها من تهذيب التهذيب: ١٥٣/٤ \_ ١٥٤.
- (٢) في الفهرست: «فوقف»، والتصويب من معجم الأدباء: ٧/١٨.

ويقال: كان يُعمل له الأشعار ويؤتى بها ويُسأل أن يدخلها في كتابه، في السيرة فيفعل، فضمن كتابه من الأشعار ما صار به فضيحة عند رواة الشعر. وأخطأ في النسب الذي أورده في كتابه، وكان يحمل عن اليهود والنصارى ويسميهم في كتبه: أهل العلم الأول. وأصحاب الحديث يضعفونه ويتهمونه"<sup>(1)</sup>.

وقال فيه مالك: دجال من الدجاجلة.

وقال يعقوب بن شيبة: سمعت ابن نمير يقول: إذا حدث عمن سمع منه من المعروفين فهو حسن الحديث صدوق، وإنما أتِي من أنه يحدث عن المجهولين أحاديث باطلة.

وقال أيوب بن إسحاق بن سامري: سألت أحمد فقلت له: يا أبا عبدالله، إذا انفرد ابن إسحق بحديث تقبله؟ قال: لا والله إني رأيته يحدث عن جماعة بالحديث الواحد ولا يفصل كلام ذا من كلام ذا.

وقال المروزي: قال أحمد بن حنبل: كان ابن إسحاق يدلُّس.

وقال حنبل بن إسحاق: سمعت أبا عبدالله يقول: ابن إسحاق ليس بحجة.

> وقال الميموني عن ابن معين: ضعيف. وقال النسائي: ليس بالقوي.

وقال ابن المديني: ثقة لم يضعه عندي إلا روايته عن أهل الكتاب. وكذبه سليمان التيمي، ويحيى القطان، ووهيب بن خالد<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

- يراجع في هذه النقول: الفهرست: ١٣٦.
  - (٢) تهذيب التهذيب: ٤١/٩ ـ ٤٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين تظة/ المؤلفات

هذا هو ـ باختصار ـ واقع السند الذي اعتمد عليه الطبري في إثبات مجموعة من أخبار الردة وأنبائها، فهل يجد القارىء في رجاله الثلاثة السالفي الذكر: «الدجال» و«الكذاب» و«الضعيف» ما يوحي بالاطمئنان والثقة وما يبعث على التصديق واليقين.

ولعلنا لو حاولنا المزيد من التأمل والتعمق في رجال السند وما ترجم لهم المؤرخون لأمكننا أن نبرىء ابن إسحاق من مسؤولية أكثر هذه الروايات، خصوصاً وأن ابن إسحاق ـ كما جاء في مصادر ترجمته ـ لم يكتب كتاباً في «الردة» ولم يبحث هذه الفترة الدامية ضمن ما أثر عنه من أخبار السيرة.

ولعل هذه الأكاذيب من اختلاق سلمة بن الفضل وزيادات محمد بن حميد، فإن ياقوتاً يروي أن وثيمة بن موسى بن الفرات قد «صنف كتاب أخبار الردة، ذكر فيه القبائل التي ارتدت بعد وفاة النبيّ (ص)، وسرايا أبي بكر التي سيَّرها لقتالهم وما جرى بينهم ومن رجع منهم إلى الإسلام، وأخبار خالد بن الوليد مع مالك بن نويرة وقتله له»<sup>(1)</sup>.

وهذا الكتاب «فيه مناكير كثيرة» و«أحاديث كثيرة موضوعة»، وقد حدث وثيمة عن سلمة بن الفضل بأحاديث موضوعة وله عن مالك حديث منكر»<sup>(٢)</sup>.

ولعل هذه «المناكير» و«الأحاديث الموضوعة» التي حدث بها وثيمة عن سلمة هي بنفسها التي رواها الطبري عن محمد بن حميد عن سلمة، وقد شارك هذا الثالوث الكذاب في وضعها وتنميقها، ثم نسبوها ـ ستراً

- (1) معجم الأدباء: ٢٤٨/١٩.
- (٢) معجم الأدباء: ٢٤٨/١٩ ولسان الميزان: ٧/٢١٧.

نُصوص الرَّدَّة في تاريخ الطبري

لها ـ إلى محمد بن إسحاق باعتباره صاحب السيرة المعروف، عسى أن يكون في هذه النسبة ما يستر الكذب ويبرقع الوضع ويبعث الناس على القبول والتصديق.

\* \* \*

٤ \_ سند هذا نصه:

«وأما أبو زيد فحدثني عن أبي الحسن المدائني في خبر ذكره، عن أبي معشر ويزيد بن عياض بن جعدبة وأبي عبيدة بن محمد بن أبي عبيدة وغسان بن عبد الحميد وجويرية بن أسماء، بإسنادهم عن مشيختهم وغيرهم من علماء أهل الشام وأهل العراق: أن الفتوح في أهل الردة كلها، كانت لخالد بن الوليد وغيره، في سنة إحدى عشرة، إلا أمر ربيعة بن بجير فإنه كان في سنة ثلاث عشرة»<sup>(۱)</sup>.

وكل ما في هذا الخبر \_ ولا حاجة لمناقشة رجاله وسنده \_ أن وقائع ما يسمى بـ «الردة» كانت في سنة إحدى عشرة، وذلك ما نعترف ويعترف به كل قارىء للتاريخ وكل واقف على حوادثه وأحداثه. وهل في تحديد السنة دلالة على ردة ومروق عن الدين كما زعم الزاعمون؟!.

(1) تاريخ الطبري: ٣١٣/٣ ـ ٣١٤.

٣

ولكي يكون هذا البحث «النقدي» أكثر وضوحاً وأجلى دلالة في أحكامه ونتائجه يجدر بنا أن نقف وقفة طويلة متمهلة عند كلمتي «مسلم» و«مرتد» لنعرف بمعناهما، ولنكون على علم بالحدود التي وضعها الدين لكل من هذين العنوانين، وبما يترتب على تلك الحدود من حقوق وواجبات.

وبتعبير آخر: فإننا نريد أن نضع الإجابة الصريحة الكاملة على الأسئلة التالية:

١ - من هو المسلم؟ وماذا يترتب على إعلان الإسلام؟.
 ٢ - ومن هو المرتد؟.
 ٣ - ومتى يصبح المسلم مرتداً؟.
 ٣ - ومتى يصبح المسلم مرتداً؟.
 ٣ المتكون الإجابة المحددة الوافية على هذه الأسئلة هي المفتاح وستكون الإجابة المحددة الوافية على هذه الأسئلة هي المفتاح الرئيس لكشف كثير من مغلقات البحث وغوامضه، كما سيكون بإمكان القارىء أن يشاركني في عملية المقارنة بين النتائج التي يصل إليها جواب هذه التساؤلات وبين ما رواه الطبري عما وقع يومذاك من حوادث وأحداث، حيث نلمس - سوياً - ما بينهما من انسجام أو عدمه، وحيث يصبح موقفنا من نصوص الردة في تاريخ الطبري محدداً وواضحاً وراضعاً وناصع الجوانب وغير متأثر بالعاطفة والضجيج.

\* \* \*

إن الجواب على السؤال الأول قد حددته النصوص الإسلامية الأساسية بكل دقة ووضوح، حيث اعتبرت المسلم هو الذي يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وفرضت أول مكسب يحصل عليه المتلفظ بالشهادتين هو احترام دمه وماله وحرمة المس بهما من قبل جميع المسلمين، إلا في الحالات المعينة التي رود استثناؤها بالخصوص في النصوص المشار إليها.

ولعل من المناسب لسياق البحث أن نورد بعضاً من تلك النصوص التي تعرِّف المسلم وتحدد ما يترتب على الإسلام من حرمات وحقوق وامتيازات وتستثني الحالات التي يفقد فيها المسلم حرمة ماله ودمه:

أخرج الترمذي بسنده عن النبيّ (ص) أنه قال: «أمِرتُ أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، وأن يستقبلوا قبلتنا، ويأكلوا ذبيحتنا، وأن يصلوا صلاتنا. فإذا فعلوا ذلك حرمت علينا دماؤهم وأموالهم إلا بحقها. لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين<sup>»(1)</sup>.

وأخرج بسنده أيضاً عنه (ص) أنه قال: «أمِرتُ أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله. فإذا قالوها منعوا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابها على الله»<sup>(٢)</sup>.

وأخرج أبو داوود بسنده عن النبيّ (ص) أنه قال من جملة حديث: «ثلاث من أصل الإيمان: الكف عمن قال لا إله إلا الله ولا نكفره بذنب ولا نخرجه من الإسلام بعمل.. إلخ.»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) سنن الترمذي: ۵/۶.
- ۲) سنن الترمذي أيضاً: ٥/٣ وبمضمونه في المبسوط للطوسي: ٧/ ٢٨٢.
  - (۳) سنن أبي داوود: ۲/۱۷.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مُثْلًا/ المؤلفات

وأخرج مسلم بسنده قال: «كان رسول الله (ص) يغير إذا طلع الفجر، وكان يستمع الأذان فإن سمع أذاناً أمسك وإلا أغار»<sup>(1)</sup>.

وأخرج أيضاً بسنده «أن رسول الله (ص) بعث بعثاً من المسلمين إلى قوم مشركين، وأنهم التقوا، فكان رجل من المشركين إذا شاء أن يقصد إلى رجل من المسلمين قصد له فقتله، وأن رجلاً من المسلمين قصد غفلته - وكنا نُحَدَّث أنه أسامة بن زيد - فلما رفع عليه السيف قال لا إله إلا الله، فقتله. فجاء البشير إلى النبيّ (ص)، فسأله، فأخبره حتى أخبره خبر الرجل كيف صنع فدعاه فسأله فقال: لم قتلته؟، قال يا رسول الله أوجع في المسلمين وقتل فلاناً وفلاناً وسمى له نفراً، وإني حملت عليه فلما رأى السيف قال لا إله إلا الله، قال رسول الله (ص): اقتلته؟، قال: نعم، قال: فكيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة»<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يبدو جلباً أن المتلفظ بالشهادتين مسلم له ما للمسلمين وعليه ما عليهم، وأنه لا يجوز سفك دمه ولا استباحة ماله إلا في الحالات التي حددتها النصوص، ومنها الارتداد عن الإسلام، كما جاء في الحديث الذي أخرجه الكليني عن الإمام جعفر بن محمد الصادق (ع) حيث قال: كل مسلم بين مسلمين ارتد عن الإسلام وجحد محمداً (ص) نبوّته وكلَّبه فإن دمه مباح»<sup>(٣)</sup>. وبهذا المضمون عدد كبير من الأحاديث.

+ + + +

أما الجواب على السؤال الثاني المتعلق بتحديد معنى الارتداد فهو

- (۱) صحيح مسلم: ٤/٢.
- (٢) صحيح مسلم: ١٨/١.
- (٣) وسائل الشيعة: ١٨/ ٥٤٥.

مورد الاتفاق والإجماع، حيث يقصد به: «الرجوع إلى الكفر بعد الإسلام».

وكان اللغويون في طليعة من أكد هذا المعنى بصراحة إذ قالوا: الردة: صرف الشيء ورجعه. وارتد عنه: تحول. والردة: الاسم من الارتداد. والردة عن الإسلام: الرجوع عنه. وارتد فلان عن دينه إذا كفر بعد إسلامه<sup>(۱)</sup>.

وبمثل ذلك فسر المفسرون ما ورد في القرآن الكريم من مشتقات هذه اللفظة، ففي تفسير قوله تعالى: ﴿وَدَ حَيْيَرٌ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا قالوا: لو يردونكم أي يرجعونكم، وفي قـولـه تـعـالـى: ﴿مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِعَوْمِ يُجُبُّمَ وَيُحِبُّونَهُ فَ قالوا: من يرتد منكم أي يرجع منكم إلى الكفر بعد إظهار الإيمان. ومثل ذلك قالوا في تفسير سائر الآيات التي وردت فيها هذه المشتقات<sup>(۲)</sup>.

وإلى نفس المعنى ذهب الفقهاء في تفسير الارتداد<sup>(٣)</sup>.

وكذلك الأمر في كتب الحديث، فقد جاء في شرح الحديث النبويّ الذي أخرجه النسائي بسنده عن النبيّ (ص) إذ قال: «لا يحل دم امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: رجل زنى بعد إحصانه فعليه الرجم، أو قتل عمداً فعليه القود، أو ارتد بعد إسلامه فعليه القتل»<sup>(٤)</sup>، قالوا: إن

- (١) لسان العرب: ٢/ ١٧٢ ـ ١٧٣ وتاج العروس: ٨/ ٩٠.
- (٢) يراجع تفسير الطبري ومجمع البيان في تفسير الآيتين ١٠٩ و٢١٧ من سورة البقرة، والآيتين ١٠٠ و١٤٩ من سورة آل عمران، والآية ٥٤ من سورة المائدة، على سبيل المثال.
  - (٣) موسوعة الفقه الإسلامي \_ موسوعة جمال عبد الناصر \_: ٢٥٢/٤.
    - (٤) سنن النسائي \_ شرح السيوطي \_: ٧/ ١٠٤.

الارتداد المذكور في هذا الحديث يعني رجوع المسلم إلى الكفر بعد إسلامه.

ويوضح هذا المعنى ما أخرجه الكليني بسنده عن الإمام الباقر محمد بن علي (ع) عندما سئل عن المرتد قال: «من رغب عن الإسلام وكفر بما أنزل على محمد (ص) بعد إسلامه»<sup>(۱)</sup>.

وإذن، فلا خلاف في أن الارتداد معناه «الرجوع عن الإسلام»، وعلى ذلك أجمع اللغويون والمفسرون والفقهاء والمحدثون على اختلاف مذاهبهم ومناهجهم.

وما دمنا في سياق الكلام عن معنى الارتداد فلا بد لنا من الاشارة إلى أن هناك معنى خاصاً للارتداد ورد في بعض الأحاديث لا يقصد به الكفر وإنما يراد به التخلف عن بعض الواجبات الإسلامية الأساسية، وقد أشار إليه ابن الأثير فقال: "وفي حديث القيامة والحوض: فيقال أنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم. أي متخلفين عن بعض الواجبات، ولم يرد ردة الكفر، ولهذا قيده بأعقابهم، لأنه لم يرتد أحد من الصحابة بعده، وإنما ارتد قوم من جفاة الاعراب"<sup>(٢)</sup>. وهذا المعنى الذي ذكره ابن الأثير هو المقصود فيما ورد في بعض الأحاديث التي رواها علماء الشيعة عن أئمتهم (ع) من أن الناس قد ارتدوا على أعقابهم بعد النبي (ص) بإنكارهم إمامة صاحب الحق الشرعي فيها<sup>(٣)</sup>، أي تخلفوا عن هذا الواجب.

- (١) وسائل الشيعة: ١٨/٥٤٤.
  - (۲) النهاية: ۷٦/۲.
- (٣) الاختصاص ـ المنسوب للشيخ المفيد ـ: ٦.

أما السؤال الثالث فقد تضمنت كتب الفقه وأحكام الشريعة جواباً مفصلاً عليه وضعت فيه النقاط على الحروف \_ على حد التعبير المعاصر -. وبالنظر إلى أهمية هذا الجانب في توضيح بعض غوامض نصوص الردة الواردة في تاريخ الطبري فإننا نسوق هنا آراء المذاهب الإسلامية بخطوطها الفقهية المختلفة في تحديد ما يصبح المسلم بسببه محكوماً بالارتداد.

١ \_ الحنفية:

قالوا: «تتحقق الردة باجراء كلمة الكفر على اللسان بعد وجود الإسلام، كما تتحقق بإنكار ما عُلم من الدين بالضرورة، كإنكار فرضية الصلاة أو الصيام أو الزكاة. ولا يفتى بكفر مسلم أمكن حمل كلامه على محمل حسن أو كان في كفره خلاف ولو كان ذلك رواية ضعيفة، فإذا كان في المسألة وجوه توجب الكفر وواحد يمنعه فعلى المفتي الميل لما يمنعه»<sup>(1)</sup>.

٢ - المالكية:

قالوا: «تكون الردة بأحد أمور ثلاثة:

١ \_ إما بصريح القول، كقوله: أشرك أو أكفر بالله.

٢ - أو بلفظ يقتضيه، أو كجحده حكماً معلوماً من الدين بالضرورة
 ٢ كوجوب الصلاة وحرمة الزنا، أو قال بقدم العالم أو ببقائه، أو شك في ذلك.

(1) موسوعة الفقه الإسلامي: ٢٥٢/٤.

٣ - وإما بفعل يتضمن الارتداد أي يقتضي الكفر ويستلزمه استلزاماً
 ٢ - كإلقاء مصحف بقدر»<sup>(١)</sup>.

## ٣ \_ الشافعية:

«ضربوا أمثلة لما يكون به المسلم مرتداً فقالوا: إن الارتداد قد يقع بالتلفظ بألفاظ الكفر، وبجحود فرض، أو استباحة محرم»<sup>(٢)</sup>.

## ٤ - الحنابلة:

قالوا: «من أشرك بالله، أو جحد ربوبيته أو صفة من صفاته أو بعض كتبه أو رسله، أو سب الله أو رسوله، فقد كفر، وكذلك من جحد وجوب عبادة من الخمس، أو جحد تحريم الزنا أو الخمر، أو أنكر حل الحلال كاللحم والخبز، ونحوه من الأحكام الظاهرة المجمع عليها ممن لا يجهلها»<sup>(۳)</sup>.

## ٥ \_ الظاهرية:

قالوا: «إن من موجبات الكفر أن يكفر بما بلَّغه النبيّ (ص) وصحَّ عنه وأجمع عليه المؤمنون، وقال ابن حزم: إن من لحق بدار الكفر والحرب مختاراً محارباً لمن يليه من المسلمين يكون بهذا الفعل مرتداً له أحكام المرتد كلها»<sup>(1)</sup>.

٦ \_ الشيعة الزيدية:

قالوا: «إن الردة عن الإسلام تكون بأحد أوجه أربعة:

- (۱) و(۲) و(۳) موسوعة الفقه الإسلامي: ۲۵۳/٤.
  - ٤) موسوعة الفقه الإسلامي: ٢٥٣/٤.

نُصوص الرّدّة في تاريخ الطبري

- ١ إما باعتقاد كفر، نحو أن يعتقد أن الله تعالى ثالث ثلاثة أو أن
   المسيح أو عزير هو ابن الله، أو يعتقد كذب النبيّ (ص) في بعض
   ما جاء به.
- ٢ إذا أتى بفعل يدل على كفر فاعله من استخفاف بشريعة النبيّ (ص)
   أو بما أمر الله بتعظيمه.
- ٣ إظهار لفظ كفر نحو أن يقول: هو يهودي أو نصراني أو كافر بالله وينبية مستحل للحرام أو يسب نبياً أو القرآن أو الإسلام.
- ٤ ومن الردة عن الإسلام السجود لغير الله تعالى لقصد تعظيم المسجود له، لا على وجه الإكراه أو السخرية أو الاستهزاء»<sup>(1)</sup>.
- ٧ الشيعة الإمامية: قالوا: «إن الكفر بنيَّة، وبقولٍ كفرٍ، وفعل مكفَّر: فالأول: العزم على الكفر ولو في وقت مترقب، وفي حكمه التردد فيه.

**والثاني**: كنفي الصانع لفظاً، أوالمرسل، وتكذيب رسول، وتحليل محرَّم بالإجماع كالزنا، وعكسه كالنكاح، ونفي وجوب مجمع عليه كركعة من الصلوات الخمس، وعكسه كوجوب صلاة سادسة يومية. والضابط إنكار ما عُلم من الدين ضرورة، ولا فرق في القول بين وقوعه عناداً، أو اعتقاداً، أو استهزاءً، حملاً على الظاهر.

**والثالث**: ما تعمده استهزاءً صريحاً بالدين، أو جحوداً له، كإلقاء مصحف أو بعضه في قاذورة قصداً، أو سجود لصنم. وفي حكم الصنم

(1) موسوعة الفقه الإسلامي: ٤/ ٢٥٣\_ ٢٥٤.

ما يقصد به العبادة للمسجود له، فلو كان مجرد التعظيم مع اعتقاد عدم استحقاقه للعبادة لم يكن كفراً، بل بدعة قبيحة، لأن الله تعالى لم ينصب السجود تعظيماً لغيره»<sup>(1)</sup>.

#### \* \* \*

وحيث قد اتضح لنا جلياً من مجموع ما سلف معنى «الإسلام» وما يترتب عليه من نتائج وآثار، ومعنى «الارتداد» وما تتحقق به ردة المسلم من نية أو قول أو فعل، نعود إلى صلب موضوعنا الرئيس فنتساءل:

هل وقع بعد وفاة النبيّ (ص) ما يصح أن نسميه ارتداداً بالمعنى الذي عنته الآيات المباركة والأحاديث الشريفة؟ وهل ينطبق على ذلك الأمر الواقع عنوان من العناوين التي ذكرها الفقهاء سبباً للارتداد؟ .

إن الدراسة العميقة الفاحصة لكل نصوص الردّة في تاريخ الطبري ترشدنا إلى أن الاتهام الذي وجهه رواة الطبري إلى جل المسلمين بالارتداد والكفر والرجوع عن الإسلام ناشىء من أحد أمرين:

الأمر الأول \_ متابعة المتنبئين الذين ادعوا النبوّة كذباً وزوراً.

**الأمر الثاني ـ** منع الزكاة وهي فرض رئيس من فروض الإسلام.

وحيث إن الحكم بالارتداد لن يصح توجيهه إلى أحد إلا بعد قطع ويقين ومزيد تأكيد واستيثاق، فلا بد لنا من الوقوف بتمهل وتأمل أمام كل واحد من هذين الأمرين، لنرى جوانب الصحة والخطأ في الاتهام المشار إليه، وستكون نصوص الطبري دون غيره هي المرجع المعتمد عليه في عملية الفحص والتدقيق والغربلة، باعتبارها ـ هي بالذات ـ موضوع البحث المطروح للنقد والتحليل.

الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية: ٩/ ٣٣٣ ـ ٣٣٦.

# ٤

## متابعة المتنبئين

تحاول روايات الطبري أن تؤكد بأن أربعة من الناس قد ادعوا النبوّة في تلك الفترة وحصلوا على عدد كبير من الأتباع والمؤيدين، وهم:

- أ الأسود العنسي (ذو الخمار عبهلة بن كعب).
   ب مسيلمة بن حبيب.
  - ج \_ طليحة بن خويلد الأسدي.
  - د \_ سجاح بنت الحارث بن سويد.

ولزيادة الإيضاح لا بد من أن نقف لحظات أمام كل اسم من هذه الأسماء الأربعة، مستعرضين بروح نقدية محايدة سائر ما أورد الطبري عنه ونسب له من قصص وحكايات وأدوار ومسؤوليات، ليلمس القارىء – معي – بالوجدان والبرهان مدى الصدق أو الكذب في هذا الاتهام:

أ \_ الأسود العنسي:

روى الطبري جل أخبار الأسود عن سيف بن عمر (٣/ ١٤٧ و١٨٤ و١٨٥ و ١٨٦ـ روايتان ـ و١٨٧ و ٢٢٩ـ ثلاث روايات ـ و٢٣٦ و ٢٣٣ـ ثلاث روايات \_ و٢٣٩ و٢٤٠ و٢٤٢ و٢٤٦ و٢٤٩ و٣١٨ و٣٢٤ و٣٣١)، وهذا السند \_ كما مر \_ سند الكذب والتلفيق فلا يصح الاعتماد عليه أو الركون إليه.

كما أخرج الطبري ـ خلال حديثه عن العنسي ـ رواية واحدة أسندها إلى ابن حميد (٣/ ١٤٧)، وقد سلف منا بيان ضعف هذا الرجل وكونه «ليس بثقة» و«رديء المذهب» و«كذاباً» و«كثير المناكير».

وهناك رواية تتعلق بالأسود وردت مرسلة بدون سند (٣/ ٣٢٨). وهي ـ لإرسالها ـ فاقدة الشأن والوزن فلا تصلح أساساً لبحث.

وبقيت من مجموع أخبار العنسي رواية أسندها الطبري إلى عمر ابن شبة عن علي بن محمد عن أبي معشر ويزيد بن عياض بن جعدبة وغسان بن عبد الحميد وجويرية بن أسماء عن مشيختهم (٢٢ / ٢٤٠)، وليس لها أي ارتباط بادعاء النبوّة أو الارتداد، بل كل ما فيها أن خبر مقتل العنسي قد وصل المدينة المنورة في آخر ربيع الأول بعد مخرج أسامة.

وهذه النصوص ـ مع كل ما حملته من ضعف ونكران بسبب سندها المشتهر بالكذب ـ فإن الوقفة الفاحصة على مضامينها تزيدها ضعفاً ونكراناً وإعراضاً وإهمالاً .

إن الطبري يروي أن الأسود قد ادعى النبوّة (٣/ ١٨٦ و٢٣٠).

ويروي في مكان آخر أنه «كان كاهناً شِعباذا» (٣/ ١٨٥ و٢٣٦).

ويروي ثالثاً أنه قد «خرج باليمن» (٣/ ١٤٧ و١٨٥) أو «وثب» (٣/ ١٨٤).

ولم يتضح لنا الصحيح من كل ذلك، لأن ادعاء النبوّة شيء، والكهانة شيء آخر، والتمرد والخروج شي غيرهما!. وإن الطبري يروي أن الأسود قد خرج على عهد رسول الله (ص) وأنه قد «صفا له ملك اليمن» (٣/ ١٨٥ و١٨٦)، وأنه قد قتل قبل وفاة النبيّ (ص) بفترة وجيزة (٣/ ١٨٧)، وأن الخبر بقتله قد أتى النبيّ من السماء فبشر المسلمين بذلك (٣/ ٢٣٦).

ثم يروي بعد ذلك أن «أول حرب كانت في الردة بعد وفاة النبيّ (ص) حرب العنسي» (٣/ ٢٤٢)، وأن خبر مقتله قد وصل المدينة في آخر ربيع الأول (٣/ ٢٤٠).

فأيهما الصحيح؟!

وإن الطبري يروي أن الأسود قد غلب «على ما بين صهيد ـ مفازة حضرموت ـ إلى عمل الطائف إلى البحرين قبل عدن، وطابقت عليه اليمن.. ودانت له سواحل من السواحل... ثم صنعاء» وإلى نجران (٣/ ١٨٥).

وإن الواقف على خريطة الوطن العربي يعرف مدى سعة هذه الرقعة وأهميتها، ومدى خطرها على الحجاز وعلى الدعوة الإسلامية المنطلقة من قلب الجزيرة.

ومع ذلك كله فإن النبيّ ـ حسب رواية الطبري ـ قد «حارب هؤلاء المتنبئين بالرسل» (٣/ ١٨٧) لا بالجيش.

ثم مع ذلك كله أيضاً فإن النبيّ قد هيأ جيشه لغزو الروم ـ بقيادة أسامة بن زيد ـ على بعد الدار ونأي المسافة. ولو صحت هذه الروايات فإن خطر الأسود وأتباعه المنتشرين في هذه المساحة الشاسعة من الأرض وفي هذه الرقعة الملتفة كالطوق على الحجاز أهم بكثير وإلى أبعد حدود الأهمية من خطر الروم البعيد. وهكذا يبدو أن روايات الطبري المتعلقة بأخبار الأسود العنسي مرفوضة سنداً ومتناقضة دلالة. وماذا يبقى لدينا من هذه الأسطورة بعد رفض ذلك كله؟!.

⊕ ⊕ ⊕

ب \_ مسيلمة:

روی الطبری جل أخبار مسیلمة عن سیف بن عمر (۳/ ۱٤۷ و ۱۸۶ و۱۸۷ و۲٤۲ و۲٤۹ و۲۷۱ و۲۸۱ ـ روایتان ـ و۲۸۲ و۲۸٦ ـ روایتان ـ و۲۸۷ و۲۸۸ و۲۸۹ و۲۹۱ و۲۹۳ و۲۹۶ ـ روایــــتــان ـ و۲۹۵ و۲۹٦ و۳۱٤)، وهو سند أوهی من بیت العنکبوت ـ کما مر ـ.

وأسند الباقي من أخبار هذا الرجل إلى ابن حميد عن سلمة عن ابـن إسـحـاق (٣/ ١٣٧ ـ ثـلاث روايـات ـ و٣/ ١٤٦ ـ روايـتـان ـ و٣/ ٢٠٧)، وقد سبق منا بيان خلل هذا السند ووهنه فلا نكرر.

وبقيت من أخبار مسيلمة رواية واحدة أوردها الطبري بلا سند (٣/ ٢٧٣)، وهي لإرسالها لا تصلح للاستدلال أو المناقشة.

ومع كل هذا الوهن الذي صاحب السند فأسقط هذه الروايات عن الاهتمام والاحترام، فإن الاضطراب والتناقض الذي بدا جلياً بين مضمون هذه الأخبار قد أسقط قيمتها كل السقوط.

إن الطبري يروي أن مسليمة قد ارتد وادعى النبوّة في حياة النبيّ (ص) (٣/ ١٣٨ و١٤٦ و١٨٦)، وأنه قد كتب إلى النبيّ (ص) رسالة يقول فيها: «من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله. سلام عليك، فإني قد أُشركت في الأمر معك، وإن لنا نصف الأرض ولقريش نصف الأرض، ولكن قريشاً قوم يعتدون»، وأن النبيّ (ص) قد أجابه:

نُصوص الرَّدَّة في تاريخ الطبري

«من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب. سلام على من اتبع الهدى. أما بعد: فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين» (٣/ ١٤٦)، وأن بني حنيفة قد أصفقت على الإقرار بما يقول مسيلمة ـ أي ارتدت معه ـ في حياة النبتي (ص) (٣/ ١٣٨) وأن عدد هؤلاء كان «يومئذ أربعين ألف مقاتل» (٣/ ٢٨١).

ويروي في مكان آخر أن مسيلمة كان قدم إلى المدينة المنوّرة والتقى بالنبتي (ص) هو وقومه بنو حنيفة، وأنه كلم وسأل النبتي فأجابه (ص) بقوله: «لو سألتني هذا العسيب الذي في يدي ما أعطيتك» (٣/ ١٣٧).

ثم يروي في مكان ثالث أن مسيلمة قد قدم إلى المدينة ولم يذهب مع قومه للقاء رسول الله (ص)، ولكن النبيّ أمر له من المال بمثل ما أمر به لأفراد قومه وقال ـ (ص) ـ عنه مخاطباً بني حنيفة: «أما إنه ليس بشرَّكم مكاناً، يحفظ ضيعة أصحابه» (٢/ ١٣٨).

وإذا كان مسيلمة قد ارتد في حياة النبيّ (ص) كما مر فكيف يصح من الطبري أن يروي أن مسيلمة قد توحّى وادعى النبوّة بعد وفاة رسول الله (ص) (٣/ ٢٤٢)؟!

والشيء المثير للعجب ما جاء في بعض روايات الطبري من أن مسيلمة بعد ارتداده زعم أنه يضاهي القرآن بسجعه وأنه أحل لقومه الزنا والخمر ووضع عنهم الصلاة، ولكنه مع ذلك كله كان يشهد لمحمد بالنبوّة (٣/ ١٣٨)، وأن مؤذنه كان "يشهد في الأذان أن محمداً رسول الله» (٣/ ٢٨٣).

ومع كل هذا التهافت والتناقض بين مضمون الروايات وكل ذلك الضعف والطعن بسندها هل نستطيع استخلاص حقيقة تاريخية منها؟ وكيف يكون ذلك؟

وإذا كان قد ارتد في حياة النبيّ وأصفق قومه على الإقرار به والارتداد معه وكان عددهم أربعين ألف مقاتل، فلماذا أمر النبيّ بتجهيز جيش لحرب الروم ولم يفكر في إرسال من يقوم بتأديب هؤلاء المرتدين، وهم بهذا العدد الضخم وبمواقعهم القريبة من المدينة المنورة؟!.

8 8 8

#### ج \_ طليحة:

روى الطبري جل أخبار طليحة عن سيف بن عمر (٣/ ١٤٧ و١٨٥ و١٨٦ و ١٨٧ـ روايــــتـــان ـ و٢٤٢ و٢٤٤ و٢٤٨ و٢٥٣ و٢٥٦ و٢٦٠ ـ روايتان ـ و٢٦١)، وهو سند سبق منا رفضه جملة وتفصيلاً .

كما أسند روايتين تتعلقان بهذا الرجل إلى ابن حميد عن سلمة عن محمد بن إسحاق (٢/٣٦ و٢٦٦)، وقد مر منا تفصيل القول في ضعف هذا السند وتوهينه.

وتبقى من مجموعة أخبار طليحة رواية واحدة أسندها الطبري إلى هشام بن الكلبي (٣/ ٢٥٤)، ولا علاقة لها بمسألة الارتداد مطلقاً، وإنما هي خاصة بموضوع الحرب بين طليحة وخالد بن الوليد.

ومع غض النظر عن وهن هذا السند وتفاهته فإن مضمون الروايات

نُصوص الرّدّة في تاريخ الطبري

بارز الاضطراب والتناقض، وذلك من جملة الأدلة ـ أو أهمها ـ على تأكيد تفاهة هذه الروايات.

إن الطبري يروي أن طليحة قد ادعى النبوّة وسجع ببعض الفقرات بزعم الوحي (٣/ ٢٤٢).

ويروي أن طليحة جاء إلى الخليفة عمر بن الخطاب يبايعه فسأله الخليفة: "ما بقي من كهانتك؟» (٣/ ٢٦١).

وإن الطبري يروي أن طليحة قد خرج في بلاد بني أسد في حياة النبيّ (ص) (٣/ ١٤٧)، وأنه قد "عسكر بسميراء، واتبعه العوام، واستكثف أمره» (٣/ ١٨٦).

ثم يروي بعد ذلك أنه قد «توحَّى» أي ادعى الوحي والنبوّة بعد وفاة النبيّ (ص) (٢٤٢/٣).

والطبري بعد أن يؤكد برواياته ادعاء طليحة النبوّة كما مر يروي أن أصحاب طليحة قد أرسلوا رسلهم إلى الخليفة على أن يقيموا الصلاة ولا يؤتوا الزكاة، فرفض الخليفة هذا العرض (٣/ ٢٤٤).

ويروي الطبري أن طيئاً قد بايعت طليحة واجتمعت عليه ووقفت على حدود أرضها ترقباً للطوارىء (٣/ ٢٤٤).

ثم يروي بعد ذلك عن خالد بن الوليد أنه قال لأصحابه وقد رأى ما بهم من الجزع: "هل لكم أن أميل بكم إلى حي من أحياء العرب، كثير عددهم، شديدة شوكتهم، لم يرتد منهم عن الإسلام أحد؟، فقال له الناس: ومن هذا الحي الذي تعني، فنعم والله الحي هو!؟، قال لهم: طيء» (٣/ ٢٥٥).

وتبقى الأسئلة الحائرة ـ على رغم زخم هذه الروايات وجعجعتها ـ بدون جواب معقول أو حل مقبول. هل كان طليحة كاهناً أم مدعياً للنبوّة؟ هل ارتد في حياة النبيّ (ص) أم بعد وفاته؟ هل كان وأصحابه مرتدين أم من مانعي الزكاة؟ هل كانت طيء مقرة بزعم طليحة النبوّة أم بقيت على إسلامها؟

وإذا كان قد ارتد في حياة النبيّ (ص) «واستكثف أمره» فلماذا لم يحاربه النبيّ ولم يرسل جيشاً لتأديبه هو وأصحابه وإرجاعهم إلى الحظيرة الإسلامية الموحدة؟

د \_ سجاح:

روى الطبري جل أخبار سجاح عن سيف بن عمر (٣/ ٢٦٩ ـ ٢٧٣ و٢٧٥ و٢٨١)، وقد أوضحنا بما لا مزيد عليه سقوط هذا السند عن الاعتبار والاهتمام.

وهناك رواية واحدة أوردها الطبري بدون سند (٣/ ٢٧٣ ـ ٢٧٤)، وهي الرواية التي تقص علينا أسطورة اجتماع مسيلمة بسجاح وما دار في ذلك الاجتماع من قصص الجنس وأراجيزه.

ولما كانت أخبار سجاح مروية بلا سند أو بسند يرجع إلى سيف بن عمر فإنها محكومة بالإهمال والإعراض الكاملين، ولا يصح للبحث التاريخي الجاد أن يستند إليها بأي وجه من الوجوه.

ومع ذلك كله فإن مضامين هذه الروايات أو الأساطير بادية التناقض والاضطراب، وقديماً قالوا: «الكذاب كثير النسيان».

إن الطبري يروي أن سجاحاً قد «تنبت بعد موت رسول الله (ص) بالجزيرة في بني تغلب» (٢٦٩/٣).

نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

ثم يروي بعد ذلك بقليل أنها «كانت راسخة في النصرانية، وقد علمت من علم نصارى تغلب» (٣/ ٢٧٢).

ثم يعود فيروي بعد ذلك أيضاً أن مسيلمة قد أمهر سجاحاً وضع صلاتين مما جاء به محمد: صلاة العشاء الآخرة وصلاة الفجرة (٣/ ٢٧٤).

وما أدري كيف استطاع الطبري أن يجمع بين هذه المتناقضات؟ هـل ادعـت سـجـاح الـنـبـوّة والـوحـي أم أنـهـا كـانـت راسـخـة فـي النصرانية؟

وهل تعتبر من المرتدين ـ أي أنها أسلمت ثم كفرت ـ أم أنها انتقلت من النصرانية إلى ادعاء النبوّة، فلا ارتداد؟ .

وهل كان أصحابها مرتدين ـ أي رجعوا عن الدين إلى الكفر ـ أم ظلوا مسلمين يقيمون الصلاة، حتى أسقط عنهم مسيلمة صلاتين واستمروا في أداء الصلوات الثلاث الأخرى؟.

وأخيراً وليس آخراً، فهل كانت النظرة العربية للمرأة ـ يومذاك ـ تجيز لهذه الآلاف المؤلفة من أبناء القبائل أن يبايعوا امرأة بالنبوة وينتقلوا ـ بهذه السرعة المذهلة ـ من مبدأ الوأد إلى مرتبة الخضوع والبيعة للمرأة؟.

صحيح، أن الله تعالى قد أعز المرأة بالإسلام وفرض لها كرامتها وشأنها وعزز دورها في بناء الحياة، ولكن المجتمع العربي الذي ما زال ريفه حتى اليوم يمتهن المرأة ولا يمنحها نظرة الاحترام الطبيعي لم يكن في ذلك اليوم بهذه المثابة من تحرر الفكر وعمق الإدراك لتقدير قيمة المرأة على الوجه المطلوب، فضلاً عن تأميرها ومبايعتها على هذا النحو المزعوم.

٥

## منع الزكاة

وهل يشكل منع الزكاة ارتداداً وكفراً في المفهوم الإسلامي؟. والجواب بكلمة صريحة وقاطعة: كلا.

ولو راجع القارىء كتب الحديث المعتمدة عند المسلمين لاطمأن بسلامة هذا النفي وصحته. وحسبنا نظرة نلقيها على بابي وجوب الزكاة وإثم مانعها في صحيحي البخاري ومسلم<sup>(١)</sup> لنعلم بأن مانع الزكاة قد أوعده الله ورسوله بالعذاب المقيم والعقاب الأليم، من دون أن يكون في البين ما يصرح بالكفر أو الارتداد أو الرجوع عن الإسلام، وذلك لأن حكم الامتناع عن دفع الزكاة غير حكم إنكار التشريع والوجوب المفروض.

ومع أن بعض الصحاح قد روى حديثاً نبويّاً في الصلاة يقول: «إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»<sup>(٢)</sup>، وسواء قلنا بضرورة تأويل معناه أم لم نقل، فإننا لم نجد مثله في تلك الصحاح في ترك الزكاة.

- صحيح البخاري: ٢/ ١٢٤ و١٢٦ وصحيح مسلم: ٣/ ٧٠ و٧٤.
  - (۲) صحيح مسلم: ۲۱/۱۲.

نُصوص الرّدّة في تاريخ الطبري

وإذا كان هذا هو الحكم الشرعي في المسألة ـ وهو كذلك قطعاً ـ فبماذا نبرر ما نقرأ في نصوص الطبري مما يدل صراحة على أن حكومة الخلافة يومئذ قد اعتبرت كل مانع للزكاة أو ممتنع عن دفعها لجباة الحكومة كافراً ومرتداً وراجعاً عن الإسلام؟!.

لقد روى الطبري في تاريخه (٣/ ٢٥١): أن مما جاء في كتاب الخليفة الموجه إلى قبائل العرب ما لفظه: «والداعية الأذان، فإذا أذَّن المسلمون فأذنوا كفُّوا عنهم، وإن لم يؤذِّنوا عاجلوهم. وإن أذنوا اسألوهم ما عليهم، فإن أبوا عاجلوهم، وإن أقروا قُبِل منهم».

وروى الطبري أيضاً (٣/ ٢٤١): أن الخليفة «قد جاءته وفود العرب مرتدين، يقرون بالصلاة ويمنعون الزكاة، فلم يقبل ذلك منهم وردهم».

كما روى أيضاً (٣/ ٢٤٤): أن هؤلاء الذين يسمون بالمرتدين «قد بعثوا وفوداً فقدموا المدينة، فنزلوا على وجوه الناس، فأنزلوهم ما خلا عباساً، فتحملوا بهم على أبي بكر على أن يقيموا الصلاة وعلى ألا يؤتوا الزكاة، فعزم الله لأبي بكر على الحق، وقال: لو منعوني عقالاً لجاهدتهم عليه».

وروى كذلك (٣/ ٢٥٨): أن هؤلاء «نزلوا على وجوه المسلمين لعاشرٍ من متوفى رسول الله (ص)، فعرضوا الصلاة على أن يُعفوا من الزكاةً... ثم أتوا أبا بكر... فإنه أبى إلا ما كان رسول الله (ص) يأخذ، وأبوا، فردهم».

وروى أيضاً (٣/ ٢٥٩): أن قرة بن هبيرة من زعماء بني عامر قال لعمرو بن العاص: «إن العرب لا تطيب لكم نفساً بالإتاوة، فإن أنتم أعفيتموها من أخذ أموالها فستسمع لكم وتطيع، وإن أبيتم فلا أرى أن تجتمع عليكم، فقال عمرو: أكفرتَ يا قرة؟»!!. موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين صَّلْهُ/ المؤلفات

وروى أيضاً (٣/ ٢٦٤): أن خالداً كان يصرف همته وجهده نحو «تتبُّع الثأر، وأخذ الصدقة، ودعاء الناس وتسكينهم». .

وروى في خبر الفجاءة (٣/ ٢٦٥): أنه خرج يستعرض الناس: المسلم والمرتد، يأخذ أموالهم، ويصيب من امتنع منهم».

وهكذا يبدو من هذه النصوص وما كان على شاكلتها أن المشكلة ـ في واقعها ـ امتناع الناس عن دفع الزكاة لعمّال الحكومة، واعتبار هذا الامتناع كفراً وردة!!، من دون أن يكون في تلك الروايات ما يدل على إنكار وجوب الزكاة وتشريعها الإلهي.

ولأن المسألة في واقعها امتناع عن دفع الزكاة وليس إنكاراً للوجوب فقد أنكر الخليفة عمر بن الخطاب حرب هؤلاء الممتنعين، ولم يجد في هذه الحرب ما يبررها قرآنياً وما يصححها سنة وسيرة، ولكنه عاد فتراجع عن موقف الإنكار وأقرَّ مشروعية هذه الحرب، فقد روى البخاري والترمذي بسنديهما قالا:

«قال عمر بن الخطاب لأبي بكر: كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله (ص): أُمرتُ أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ومن قال لا إله إلا الله عصم مني ماله ونفسه إلا بحقّه، وحسابه على الله؟. قال أبو بكر: والله لأقاتلنَّ من فرَّق بين الزكاة والصلاة، وإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه إلى رسول الله (ص) لقاتلتهم على منعه. فقال عمر بن الخطاب: فوالله ما هو إلا أن رأيت أن الله قد شرح صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق»<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

صحيج البخاري: ١٩/٩ ـ ٢٠ وسنن الترمذي: ٥/٣ ـ ٤.

ولتأكيد هذه الحقيقة وتوضيح أنها كانت امتناعاً وليست إنكاراً، نورد النصوص الآتية مستلة من روايات الطبري وأقاصيصه عسى أن يكون فيها ما يقنع المتشككين والمترددين:

لقد روى الطبري خلال أخبار من سمَّاهم المرتدين: "وقدمت هوازن رجلاً وأخَّرت رجلاً، أمسكوا الصدقة..» (٢/ ٢٤٢) أي لم يرسلوها إلى المدينة المنورة. ولم يذكر الراوي أسباب هذا الإمساك، وهل كان نتيجة عدم الاعتراف بشرعية الحكم القائم، أو بدافع الانتظار ريثما يتجلى واقع أمر المسلمين أكثر فأكثر، أو بسبب الرغبة في التمرد على الدولة؟.

وروى الطبري أيضاً: أن قيساً بن عاصم ـ وهو أحد عمال النبيّ (ص) على صدقات بني تميم ـ «قسَّم الصدقات التي كانت اجتمعت إليه في المقاعس والبطون» (٣/ ٣٠٥) وقريب منه في (٣/ ٢٦٨). وتقسيم الصدقات صريح في إقرار هؤلاء بوجوب الزكاة، ولكنهم فضلوا توزيعها على المستحقين منهم.

كما روى تحت عنوان (ذكر خبر حضرموت في ردتهم) وبعد إيراد بعض التفاصيل ـ وكلها من أحاديث سيف بن عمر طبعاً!! ـ: أن زياداً بن لبيد البياضي عامل حضرموت «أعجبته بكرة (أي ناقة) من الصدقة، فدعا بنار فوضع عليها الميسم (ميسم إبل الزكاة)، وإذا الناقة للعداء بن حجر وليست عليه صدقة، وكان أخوه قد أوهم حين أخرجها وظنَّها غيرها، فقال العداء: هذه شذرة باسمها، فقال الشيطان (وكان أخو العداء اسمه الشيطان): صدق أخي فإني لم أعطكموها إلا وأنا أراها غيرها، فأطلق شذرة وخذ غيرها. فرأى زياد أن ذلك منه اعتلال، واتَّهمه بالكفر ومباعدة الإسلام وتحري الشر»، ثم كثر الأخذ والرد بين الطرفين واستنفر كل منهما أصحابه ومَن معه، وانتهى بهم الأمر إلى الحرب وإراقة الدماء (٣/ ٣٣٢ ـ ٣٣٣).

وهكذا تكون ردة أهل حضرموت عبارة عن ناقة أعجبت العامل فكانت سبباً لاتهام هؤلاء المسلمين «بالكفر ومباعدة الإسلام»!، وإلى كثير من أمثال ذلك.

## \* \* \*

وعلى كل حال!

فإننا بعد التدقيق في كل نصوص الطبري المعنيَّة بأخبار الردة لم نجد أي نص صريح يدل على إنكار تشريع الزكاة من قبل هؤلاء المتهمين، كي يكون ارتداداً بالمفهوم الإسلامي للارتداد.

كما أننا لم نجد أي مبرر ديني لاعتبار مانع الزكاة مرتداً أبداً. بل إن الإمام أبا حنيفة قد ذهب إلى أن وجوب الزكاة غير فوري، بل هي «على التراخي، فيجوز التأخير... ثم قال: لو مات قبل أدائها تسقط بموته»<sup>(۱)</sup>.

ولذلك فإننا لا نرى وجهاً لما عبرت عنه السلطة يومذاك من اعتبار كل فرد من هؤلاء مرتداً وراجعاً عن الإسلام كما في الطبري (٣/ ٢٥١).

ولقد أصاب الشيخ علي عبد الرازق كبد الحقيقة حين قال عن هؤلاء المسلمين الذين سُموا في لغة التاريخ بالمرتدين: أنهم «رفضوا الإذعان لحكومة أبي بكر، كما رفض غيرهم من جلَّة المسلمين، فكان

(١) المنخول للغزالي: ٥٠١.

بديهياً أن يمنعوا الزكاة عنه لأنهم لا يعترفون به ولا يخضعون لسلطانه وحكومته»<sup>(۱)</sup>.

وهذا هو الحق الذي ليس من حق غيره.



(١) الإسلام وأصول الحكم: ١٩٤.

انتهينا في الصفحات السابقة إلى نتيجة ثابتة خلاصتها : أن نصوص الردة كما وردت في تاريخ الطبري مرفوضة جملة وتفصيلاً .

مرفوضة من حيث السند، بما حوى هذا السند من كذابين ووضَّاعين ومجهولين.

ومرفوضة من حيث الدلالة، بما حملت تلك النصوص من تناقض واضطراب وتهافت وتضاد.

كذلك لم نعثر خلال البحث على أي سند وثيق لقصص «المتنبئين» وأساطيرهم المتداولة.

كما لم نجد دليلاً يطمئن إليه على صحة روايات «منع الزكاة» وتبرير قتل مانعيها لو امتنعوا عن الدفع.

وإذن:

فماذا حدث يومذاك؟ ولماذا تلك الحروب؟، وما هو التفسير الصحيح لتلك الحوادث والأحداث؟.

ولنعد إلى الطبري نفسه لنبحث عن جواب هذه الأسئلة بين أكداس رواياته ونصوصه وأخباره المعنعنة المطنطنة.

يروي الطبري (٣/ ٢٥٣): أن طبًّا قالت لعدي بن حاتم: «لا نبايع

نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

أبا الفصيل أبداً، فقال: لقد أتاكم قوم ليبيحن حريمكم، ولتكننه بالفحل الأكبر».

ويروي (٣/ ٢٥٥): أن أسداً وفـزارة كـانـت تـقـول: «لا والله! لا نبايع أبا الفصيل أبداً».

ويروي (٣/ ٢٥٧): أن عيينة بن حصن قام خطيباً في غطفان فقال: «والله لئن نتبع نبياً من الحليفين أحب إلينا من أن نتبع بيتاً من قريش، وقد مات محمد، وبقي طليحة، فطابقوه على رأيه».

ويروي (٣/ ٢٥٩): أن عدداً من وجهاء المسلمين كانوا يقولون ذات يوم: «ما أخوفنا على قريش من العرب وأخلقهم أن لا يقروا بهذا الأمر».

ويروي (٣/ ٢٧٩): «إن أبا بكر كان من عهده إلى جيوشه: أن إذا غشيتم داراً من دور الناس فسمعتم فيها أذاناً للصلاة فأمسكوا عن أهلها حتى تسألوهم ما الذي نقموا، وإن لم تسمعوا أذاناً فشنوا الغارة فاقتلوا واحرقوا».

ويروي (٣٠٣/٣): أن ربيعة قد اجتمعت «بالبحرين وارتدت، فقالوا: نرد الملك في آل المنذر، فملكوا المنذر بن النعمان بن المنذر».

ويروي (٣/ ٣٣٧): أن الخليفة أبا بكر قد كتب «إلى المهاجر مع المغيرة بن شعبة: فإن ظفرتم بالقوم فاقتلوا المقاتلة واسبوا الذرية إن اخذتموهم عنوة أو ينزلوا على حكمي».

ويروي (٣/ ٢٢٥): أن الناس قالوا للخليفة أبي بكر عندما أراد إنفاذ جيش أسامة: «إن هؤلاء جل المسلمين، والعرب على ما ترى قد انتقضت بك». وتكون خلاصة هذه الروايات وما كان على شاكلتها: أن سبب تلك الحروب والأحداث: «رفض لبيعة» «نفرة من تسلط قريش» «نقمة» «تمرد على حكم» «انتقاض بحاكم».

وإن غرض الدولة الرئيس من كل تلك الحروب والأحداث: هو «النزول على حكم الخليفة».

وليس في ذلك كله أي معنى من معاني الكفر أو الارتداد! .

ولهذه الأسباب والنتائج ذهب العالم الأزهري المعروف الشيخ علي عبد الرازق إلى اعتبار تلك الحروب حروباً سياسية لا علاقة لها بالدين، وفي ذلك يقول:

«لسنا نتردد لحظة في القطع بأن كثيراً مما وسموه حرب المرتدين في الأيام الأولى من خلافة أبي بكر لم يكن حرباً دينية، وإنما كان حرباً سياسية صرفة، حسبها العامة ديناً وما كانت كلها للدين. ليس من عملنا في هذا المقام أن نبين لك تلك الأسباب الحقيقية التي كانت في الواقع مثاراً لكثير من حرب الردة... ولكن يخيل إلينا أنك قد تظفر ببعض الأسباب الأساسية المهمة إذا أنت دققت النظر في أنساب وقبائل الثائرين على أبي بكر وعرفت صلتهم من قريش». «وما كان هؤلاء من غير شك مرتدين، وما كانت محاربتهم لتكون باسم الدين، فإن كان ولا بد من حربهم فإنما هي السياسة».

«كان إذن نزاع غير ديني. . . كان نزاعاً في ملوكية ملك، لا في قواعد دين ولا في أصول إيمان».

ثم لخص الشيخ عبد الرازق كل أفكاره بهذا الخصوص بقوله: «كم نشعر بظلمة التاريخ وظلمه كلما حاولنا أن نبحث جيداً فيما

نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

رواه لنا التاريخ عن أولئك الذين خرجوا على أبي بكر، فلقبوا المرتدين، وعن حروبهم تلك التي لقبوها حروب الردة، ولكن قبساً من نور الحقيقة لا يزال ينبعث من بين ظلمات التاريخ»<sup>(۱)</sup>.

والشيء الملفت للنظر والمثير للعجب أن نصوصاً كثيرة أوردها الطبري تحدثنا عن امتناع كثير من الصحابة عن «البيعة»، ومع ذلك فلم يطلق عليهم اسم الارتداد، ويبدو أن الظروف الداخلية للمدينة المنوّرة لم تكن تساعد على اتهام هؤلاء «الممتنعين» بالارتداد، ولعل من جملة تلك الظروف خشية تمزق الغلاف الذي غلفت به حركات المتمردين في أطراف الدولة الإسلامية بما كان يطلق عليهم من اسم «الكفر» و«الارتداد».

إن الطبري يروي \_ مثلاً \_:

«ثم قال أبو بكر. . . فبايعه عمر وبايعه الناس، فقالت الأنصار أو بعض الأنصار : لا نبايع إلا علياً» (٣/ ٢٠٢).

«أتى عمر بن الخطاب منزل علي وفيه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين، فقال: والله لأحرقن عليكم أو لتخرجن إلى البيعة، فخرج عليه الزبير مصلتاً بالسيف، فعثر فسقط السيف من يده، فوثبوا عليه فأخذوه» (٢٠٢/٣).

وفي رواية أخرى عن تخلُّف علي والزبير: «فانطلق إليهم عمر، فجاء بهما تعِبا، وقال: لتبايعان وأنتما طائعان، أو لتبايعان وأنتما كارهان» (٣/ ٢٠٣).

«فلما قضى المؤذن أذانه قام عمر فحمد الله وأثنى عليه وقال: . . . وإنه كان من خبرنا حين توفى الله نبيه (ص) أن علياً والزبير ومن معهما

(1) الإسلام وأصول الحكم: ١٩٣ ـ ١٩٧.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مظة/المؤلفات

تخلفوا عنا في بيت فاطمة، وتخلفت عنا الأنصار بأسرها» (٣/ ٢٠٥).

«قال معمر: فقال رجل للزهري: أفلم يبايعه على ستة أشهر؟، قال: لا ولا أحد من بني هاشم» (٣/ ٢٠٨).

«لما استخلف أبو بكر قال أبو سفيان: ما لنا ولأبى فصيل! إنما هی بنو عبد مناف» (۲/ ۲۰۹).

ومع كل هذه النصوص التي يكثر ورودها في تاريخ الطبري فإنه يخرج عن سيف بن عمر (الكذاب المار الذكر) قوله: «حدثنا الوليد بن جميع الزهري قال: قال عمرو بن حريث لسعيد بن زيد: أشهدت وفاة رسول الله (ص)؟ قال: نعم، قال: فمتى بويع أبو بكر؟ قال: يوم مات رسول الله (ص) كرهوا أن يبقوا بعض يوم وليسوا في جماعة، قال: فخالف عليه أحد؟ قال: لا إلا مرتد أو من كاد أن يرتد . . قال: فهل قعد من المهاجرين؟ قال: لا، تتابع المهاجرون على بيعته، من غير أن يدعوهم» (٢٠٧/٣).

وهنا يقع الباحث المحقق في غمرة الحيرة فلا يهتدي إلى المخرج .

أيصدِّق سيف بن عمر (وهو من هو) عندما يروي تتابع المهاجرين على البيعة من غير دعوة، وعدم مخالفة أحد إلا المرتد أو من قد کاد!؟ .

أو يصدق الخليفة عمر بن الخطاب وهو يقول: أن علياً والزيس ومن معهما (وهم من المهاجرين بلا أشكال) قد تخلفوا عن البيعة، وتخلفت الأنصار بأسرها، وأنه اضطر إلى أن يقول: «والله لأحرقن عليك أو لتخرجن إلى البيعة»!؟.

وهكذا ضاعت حقائق التاريخ وسط أكداس الأضاليل والأكاذيب.

ويحسن بنا ـ لزيادة الايضاح ـ أن نروي للقارىء الكريم مثلاً عملياً واحداً من أمثلة العمليات العسكرية التي شهدتها الساحة العربية يومذاك باسم الردة:

مالك بن نويرة، عربي عريق المحتد، ومسلم صلب العقيدة، وصحابي صحيح الصحبة، وقد ولاه رسول الله (ص) صدقات قومه وجعله عاملاً من قبله على بني يربوع<sup>(١)</sup>، وذلك ما لم يتنازع فيه اثنان.

وعندما رفض هذا الصحابي الخضوع للحكم الجديد ـ بعد وفاة النبيّ (ص) ـ ساق خالد بن الوليد الجيش لإخضاعه، وأسفر اللقاء عن مقتل مالك وجمع غفير من بني قومه بزعم كونهم مرتدين!.

وعلى الرغم من أهمية هذه الحادثة الدامية ومن صداها الكبير في التاريخ الإسلامي فإن الطبري لم يجد مصدراً موثوقاً يروي عنه تفاصيل المأساة سوى المحدث الصادق! الأمين! سيف بن عمر (٣/ ٢٦٨ ـ ٢٨٠).

ومع كل محاولات سيف في الدس والتشويه والافتراء على هذا الرجل المسلم فقد فلتت من مزاعمه جملة تقول: أن الخليفة أبا بكر «ودى مالكاً، وكتب إلى خالد أن يقدم عليه» (٣/ ٢٧٨).

وإنها لجملة ذات معان وأبعاد لمن أراد سبر غورها بإمعان، ولكن الطبري قد مر بها مرور الكرام فلم يقف عندها وقفة المتأمل، ولم يتساءل ـ كما هو المنتظر ـ عن المبرر الشرعي لدفع الدية إذا كان مالك مرتداً عن الإسلام كما ادعى المدعون!.

وهل يلتئم قيام الخليفة بدفع دية مالك مع روايات سيف بكل ما حملت من جلبة وضوضاء؟!.

(۱) تاريخ الطبري: ۳/ ۱٤۷ و۲٦٨.

وهل ينتظر منا في موقف كهذا أن نصحح عمل الخليفة أو نصدق مزاعم راوٍ اشتهر بالكذب والوضع والتلفيق كما مر بيانه بالتفصيل؟!.

وإذا كانت روايات سيف عن فاجعة ابن نويرة صادقة ومطابقة للحقيقة فلماذا يقول الخليفة عمر بن الخطاب: عدو الله (يعني خالد ابن الوليد) عدا على امرىء مسلم (يعني مالكاً) فقتله ثم نزا على امرأته» (٣/ ٢٨٠).

ولماذا شهد الصحابي المعروف أبو قتادة الحارث بن ربعي بإسلام مالك و«عاهد الله ألا يشهد مع خالد بن الوليد حرباً أبداً بعدها» (٢/ ٢٨٠).

ولماذا؟ ولماذا؟.

وقضية واحدة ـ هي قضية مالك ـ تغنينا عن سرد القضايا الأخرى وفلفلة دوافعها وأسبابها وما أحاط بكل واحدة منها من ملابسات ومضاعفات وما يتراقص حولها من علامات الاستفهام.

## وخلاصة القول:

إن النظرة الموضوعية المعمقة لكل نصوص الردة في تاريخ الطبري تؤكد أن هناك «حقيقة» ثابتة أراد لها الرواة والمؤرخون الضالعون في ركاب الحكام والسلاطين أن تضيع، ولكنها ـ على رغم كثافة التضبيب ـ لن تخفى على المؤرخ الفاحص المدقق، إذ سرعان ما تتجلى له واضحة وضوح الشمس في رائعة النهار.

إنها «الحقيقة» التي نستطيع إيجازها فيما يلي:

«حاكم» يتربع على كرسي الحكم، فيطلب من الناس «البيعة» فيرفض الناس ذلك (لأي سبب من الأسباب)، فلا يجد وسيلة للبقاء والشرعية سوى «إخضاع» هؤلاء «الرافضين». وليس من سبيل للإخضاع سوى القوة، ولا بد من مبرر يصحح استعمال القوة ضد هؤلاء، وإذن: فليكن هؤلاء مرتدين ليصح إشهار السيف عليهم وإخضاعهم عنوة، وهكذا كان.

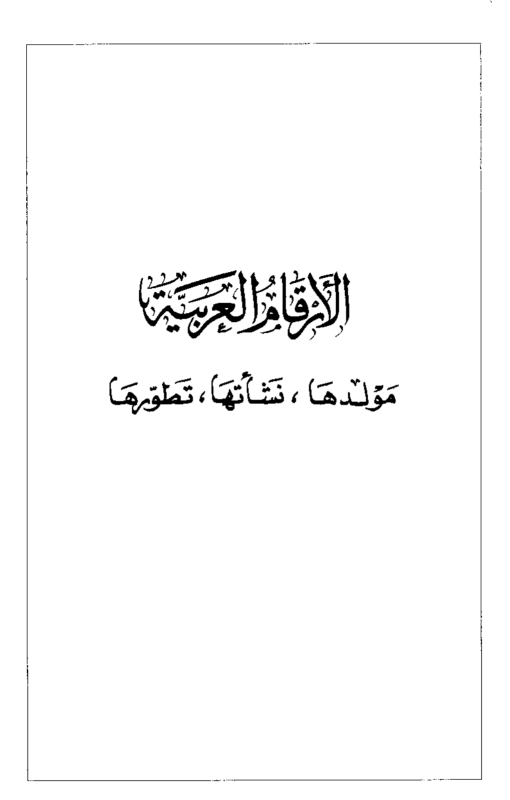
وبذلك يتضح واقع الأمر جلياً لكل ذي عينين، وإنه بكلمتين: «رفض الخضوع للحاكم» على حد تعبير الدكتور ممدوح حقي، وليس رفضا لأحكام الإسلام ولا خروجاً على حدود الشريعة ولا ارتداداً عن دين الله القويم وصراطه المستقيم. وعلى الرغم من ذلك، فهناك من يقول: آمِنوا بهذا كله، فهذا هو تاريخنا العربي الزاهر!.

ولكنى أقول:

اكفروا بهذا كله، ليكون تاريخنا العربي زاهراً حقاً، ومشرقاً حقاً، ومدعاة للفخر والاعتزاز.

وإذا كانت روايات «الردة» في المصادر الأخرى ـ غير الطبري ـ من هذا الوزن وعلى هذه الشاكلة، وكل مضامينها كهذه المضامين، فلا غرابة لو سمعنا من يشكك بكل هذه الحوادث وبأسماء المتنبئين وبأكثر ما ارتبط بالموضوع من أطراف، ومن يعتبرها من نسج الأوهام وخلق الخيال ولم تعش على الأرض لحظة من الزمن وفي أي يوم من أيام الدنيا.

وما أكثر المختلَقين والمختلِقين في التاريخ وعلى مرِّ العصور . ولا حول ولا قوة إلا بالله العليّ العظيم.



أحسَّ الإنسان بالحاجة إلى العدِّ منذ أوائل عهده بالعيش على سطح هذه الأرض، وزاد إحساسُه بالحاجة إليه منذ تجاوزت شؤونه الحيوية حدودها البدائية الأولى وأصبح له من الأخذ والعطاء والتعامل والارتباط بالآخرين ما لا بدَّ فيه من حساب وتعداد.

وهكذا وضع الحجر الأساس لعلم الحساب في هدى هذه الحاجة الماسة، وبدأت مسيرته الطويلة مواكبة مسيرة الإنسان في تاريخه المديد العريق.

ويُعَدُّ البابليون \_ كما يروي الباحثون \_ في مقدمة الأمم القديمة التي عنيت بهذا العلم وأولته ما يستحق من رعاية وجهد، وإن من نتائج اهتمامهم هذا وضع عدد من القواعد والأنظمة والضوابط الحسابية، على نحو أثار إعجاب المعنيين وإكبارهم، خصوصاً بعد أن ثبت \_ بفضل التنقيبات المستمرة وما أسفرت عنه من حقائق ومعلومات \_ أنهم «كانوا يعرفون شيئاً من المتواليات العددية والهندسية، وأنهم استعملوا النظام السِّتيني، وكانوا يعرفون شيئاً عن النسبة والتناسب»<sup>(1)</sup>.

(1) تقدم العرب العلمي في الرياضيات والفلك: لقدري حافظ طوقان: ٢٨ - طبعة القاهرة ١٣٧٤هـ - ١٩٥٤م.

ثم جاء من بعدهم - وربما كان في عصرهم كما قيل - أولئك المصريون القدامى الذين عنوا بهذا العلم أيضاً وأعطوه ما يحتاج من الجهد والجد، وقد وجد العلماء في بردي أحميس الذي يرجع تاريخه إلى سنة ١٧٠٠ قبل الميلاد «معادلة الدرجة الأولى ذات المجهول الواحد» ورمزاً خاصاً «للكمية المجهولة كالحال اليوم في علم الجبر» و«ما يدل على استخدام المعادلات»<sup>(۱)</sup>.

ولمّا ازدهرت المعرفة في بلاد اليونان كان لعلم الحساب نصيب من هذا الازدهار بلا ريب، وكان اليونانيون قد «أخذوا كثيراً عن المصريين، وكانوا على اتصال بالبابليين»، وكان من آثار ذلك أنهم «قد زادوا على ما أخذوا وأضافوا إضافات مهمة»<sup>(٢)</sup>.

وكذلك كان الهنود في صلتهم بهذا العلم، فقد أدلوا بدلوهم وشاركوا الفكر الإنساني اهتمامه ونشاطه في إثراء هذا الجانب من جوانب المعرفة بما أمكنهم إضافته إليه من الجديد والطريف، ويذكر المؤرخون بكل تقدير واحترام اسم الرياضي الهندي (أريا بهاتا) الذي سطع نجمه في القرن الخامس الميلادي، كما يذكرون بالتقدير نفسه (برهما جوبتا) من أعلام القرن السابع الميلادي<sup>(٣)</sup>.

و«لعل أبرز شيء قام به الهنود في الرياضيات نظامهم العشري في الترقيم»<sup>(3)</sup>، ذلك النظام الذي يمكن وصفه بالثورة أو الطفرة في علم

- مقدمة كتاب الجبر والمقابلة للخوارزمي: لعلي مصطفى مشرفة وأحمد مرسي بدر:
   ٢ طبعة القاهرة ١٩٦٨م.
  - (٢) تقدم العرب العلمي: لطوقان: ٣٠.
  - (٣) مقدمة كتاب الجبر والمقابلة: ٧-٨.
    - (٤) تقدم العرب العلمي: ٣٥.

الحساب، ولكنهم ـ مع إبداعهم هذا ـ لم يستطيعوا الاتفاق على شكل معين للأرقام المتداولة بينهم، «فكان لديهم أشكال متعددة للأعداد»<sup>(1)</sup>.

أما العرب القدامى فلم يكونوا أقل التفاتاً لهذا الأمر من غيرهم، ولكننا لم نجد من أخبارهم في هذا الصدد ما يسبق تاريخ ظهور الخط المعروف به «المُسْنَد» في حدود المائة العاشرة قبل ميلاد السيد المسيح (ع) على وجه التقريب. والشواهد الباقية مما كتب بهذا الخط أو القلم ليست كافية في إبراز الملامح العلمية التفصيلية، لأن الباحثين لم يعثروا حتى اليوم على نص يحمل علامات كسور الأعداد؛ أو يدل على استعمال علامات خاصة بالجمع أو الطرح أو القسمة أو الضرب؛ أو علامات للتربيع أو للجذور، وأمثال ذلك من العلامات المستعملة في الرياضيات<sup>(٢)</sup>. غير أن هذا لا ينفي القول بالعناية التي أولوها هذا الجانب من جوانب المعرفة، وحسبنا دلالة على ذلك استعمالهم صوراً الجانب في كتاباتهم تعبيراً عن الأعداد بدلاً من استعمال

ونورد فيما يأتي جريدة بتلك الأرقام<sup>(٣)</sup> التي استعملها العرب في ذلك التاريخ البعيد:

- (۱) المصدر نفسه: ۳۵.
- (٢) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: للدكتور جواد علي: ٨/ ٢٢٦ طبعة بيروت ١٩٧١م.
  - (٣) نقلنا الأرقام من كتاب المفصل المقدم ذكره: ٨/ ٢٢٧ ـ ٢٢٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٩٤٨ المؤلفات

$$0 = 4 + 1 = 1$$

$$1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 = 4 + 1 =$$

ويقول الدكتور جواد علي في شرح هذه الأرقام وتحليلها :

«يُعَبَّر عن العدد من الواحد إلى الأربعة بخطوط عمودية، فيرمز الخط العمودي الواحد عن (الواحد)، ويرمز الخطان العموديان المتوازيان عن الرقم (٢)، وإذا أرادوا كتابة الرقم (٣) وضعوا ثلاثة خطوط عمودية متوازية للدلالة عليه، أما الرقم (٤) فيمثل بأربعة خطوط عمودية متوازية. وأما الرقم (٥) فيرمز عنه بالحرف (خ) الذي هو الحرف الأول من كلمة (خمس). وإذا أرادوا الإشارة إلى الرقم (٦) وضعوا خطأ عمودياً على الجانب الأيسر لحرف الخاء... وإذا أرادوا الرقم (٧) وضعوا خطين عموديين على الجانب الأيسر للحرف خمسة... وإذا أرادوا الرقم (٨) وضعوا على الجانب الأيسر من الحرف خاء ثلاثة خطوط . . . أما الرقم (٩) فيتكون من مجموع رقم (٥) الذي يرمز عنه الخاء ومن خطوط عمودية أربعة. وأما الرقم (١٠) فيرمز عنه بحرف العين الذي يمثل الحرف الأول من كلمة عشرة. وأما الرقم (١٠٠) فيرمز عنه بالحرف الأول من كلمة مئة؛ أي بحرف الميم. وأما الرقم (١٠٠٠) فرمز عنه بالحرف (ألف) أي بالحرف الأول من الكلمة أيضاً. فيلاحظ من هنا أن العرب الجنوبيين استعملوا الحروف الأولى من أسماء بعض الأرقام عوضاً عن الأرقام نفسها.

«والظاهر أن استعمالهم حرف الخاء مقام العدد (٥) جعلهم يحارون بعض الحيرة في التعبير عن العدد (٥٠) الذي يبدأ مثل العدد (٥) بحرف الخاء، فتخصيص هذا الحرف بالعدد (٥) جعل من غير الممكن تخصيصه بالعدد (٥٠) كذلك. ولما كان من الصعب كتابة ال (٥) عشر مرات للتعبير عن العدد (٥٠)... فكروا في حل آخر... وقد وجدوا ذلك الحل من حقيقة العدد (٩٠) الرياضية، فالعدد (٥٠) هو نصف ال (١٠٠) كما هو معلوم، ولما كان حرف الميم يرمز عن المئة، والمئة هي حاصل جمع خمسين مع خمسين... ولما كان حرف الميم في المسند هو على شكل خط عمودي يرتكز عليه مثلثان قاعدتهما ملتصقة على ذلك العمود، فإن كل مثلث من ذينك المثلثين يعبر في الواقع عن الرقم (٥٠)، فهداهم تفكيرهم هذا إلى رفع المثلث الأسفل ليبقى مثلث واحد هو المثلث الأعلى مرتكزاً على الخط العمودي، ليعبر عن قيمته المتبقية وهي خمسون، وصار هذا الرمز الذي هو نصف حرف الميم رمزاً عندهم للعدد (٥٠).

«وأما الأعداد التي تلي العشرة فيُبْدأ بها بحرف العين أولاً ومعناه عشرة، ثم تليه بقية الزيادة أي مقدار زيادة ذلك العدد عن العشرة»<sup>(۱)</sup>.



المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام: ٨/ ٢٢٢ \_ ٢٢٣.

۲

وعندما شعر العرب بالحاجة الملحة إلى الحساب \_ بعد نزول القرآن الكريم وانتشار الرسالة الإسلامية وقيام الدولة الكبرى ذات التنظيم الواسع والبناء الشامل \_ لم يكن لديهم ما يرمزون به إلى الأعداد، لبُعْد العهد بـ «المسند» حروفه وأرقامه؛ وانقطاع العلاقة بكل ما يؤول إليه. فبادروا بادىء بدء إلى إعطاء حروفهم الأبجدية قيماً حسابية معينة، يستعينون بها على قضاء حوائجهم وضبط تواريخهم وتسهيل مهماتهم، فكانوا يرمزون إلى الواحد بحرف الألف وإلى الاثنين بحرف الباء وإلى الثلاثة بحرف الجيم وهكذا وأطلقوا على ذلك اسم «حساب الجُمَّل».

وبفضل من الروابط العقيدية التي وحَّدت هذه الرقاع الشاسعة من آسية وأفريقية خلال قرن واحد من الزمان، بدأت تلك الشعوب تعزز تقاربها وتوثق تعارفها، وأصبح لعاصمة المسلمين الجديدة (بغداد) ـ منذ أواسط القرن الثاني من الهجرة ـ من سمو الشأن وقوة الجذب ما دفع رجال الفكر والحكم والصناعة والتجارة من أبناء هذه الشعوب إلى زيارتها والوقوف على ما تضمه جوانحها من علم ومعرفة وتقدم وتحضر، وقد وصلت إلى هذه العاصمة المجيدة من طريق هذا التزاور والتمازج معارف تلك الشعوب وحضاراتها، وكان من جملتها علم الحساب.

وعلى الرغم من جهلنا بتاريخ محدد لانتشار الأرقام والعمليات الرياضية في العالم الإسلامي يحدثنا أحد الباحثين عن وصول «أجزاء من كتاب وضعه راهب سرياني هو سويرس سيبخت سنة ٢٢٢م، وهو في موضع من كتابه ينحي باللوم على قومه لشدة إعجابهم بكل ما هو روماني. وفي معرض التدليل على أن لدى غير الرومان أيضاً ما يستحق الإعجاب يذكر الراهب أن الهند بتسعة أرقام فقط يستطيعون أن يكتبوا أي عدد كائناً ما كان. ومن هذا نستطيع أن نستنتج أن الأرقام الهندية قد بدأت تتسرب أخبارها إلى الشرق الأوسط في القرن السابع الميلادي»<sup>(۱)</sup>.

وإذا كان معنى ذلك أن أصول هذا العلم قد اقتبست في الأساس من الهنود، فمن الجدير بالملاحظة أنّا لم نعثر على أية إشارة لكاتب أو حاسب هندي ولا على أي لفظ سنسكريتي في مصطلحاته، في حين نجد العرب في نقلهم علم الفلك الهندي نقلوا معه بعض الألفاظ السنسكريتية وأوردوا أسماء عدد من الفلكيين الهنود. ويعلل الدكتور أحمد سعيدان ذلك: بأنه «لعلَّ العرب لُقنوا هذا العلم مشافهة من هنود يقيمون بين ظهرانيهم ويتكلمون العربية مثلهم»<sup>(۲)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن المستفاد من مجموع النصوص التاريخية أن العرب قد استحسنوا ما وصلهم من الهنود في الحساب والرياضيات ووجدوا فيه ما يستأهل الاهتمام بل الاقتباس، فاقتبسوا منه ما رأوا فيه النفع والفائدة، وكان في طليعة ذلك نظام الترقيم، «إذ رأوا أنه أفضل من النظام الشائع بينهم ـ نظام الترقيم على حساب الجُمَّل ـ»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) مقدمة كتاب «جوامع الحساب للطوسي» للدكتور أحمد سعيدان، مجلة الأبحاث البيروتية، السنة ۲۰، الجزء ۲، حزيران ۱۹۲۷م، ص ۱۰۳.
  - (٢) المصدر المتقدم الذكر: ١٠٤.
    - (٣) تقدم العرب العلمي: ٣٨.

وترجح الروايات التاريخية التي بأيدينا أو تؤكد بما هو أكثر من الرجحان أن شكل الأرقام قد أخذه العرب من الهنود كما أخذوا نظام الترقيم. ويكفينا مؤونة سرد النصوص والتطويل فيه أن نشير إلى أن المؤرخ اليعقوبي قد نسب وضع هذه الأرقام لأحد ملوك الهند<sup>(۱)</sup>، وأن الإقليدسيَّ سمّاها «أحرف الهند»<sup>(۲)</sup>، وأن ابن النديم عزاها إلى السند<sup>(۳)</sup>، وأن ابن الياسمين قد عدَّ حساب الغبار في جملة «أعمال أهل الهند»<sup>(٤)</sup>، وأن نصير الدين الطوسي ذكر أنها «منسوبة إلى الهند»<sup>(٥)</sup>.

وقد أصبح ذلك من الحقائق المسلَّمة التي لا تحتاج إلى مزيد بحثٍ أو بيان.

ولكن الجانب الذي الذي أشغل عدداً من الباحثين والمعنيين ولم يتفقوا على نتيجة قطعية فيه حتى اليوم هو السؤال عن ذلك الشكل الخاص الذي أخذه العرب أو رسموا به أرقام الهنود؟.

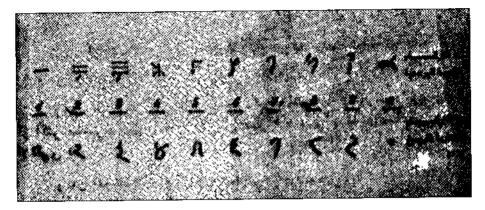
ويذكر المستشرق فيفري أن الهنود كانت لديهم عدة طرق في الترقيم: منها الطريقة البرهمية التي يوجد فيها «لكل اسم من أسماء الأعداد إشارة خاصة، والأعداد الصغرى تكتب على اليمين والكبرى على اليسار، وأغلب هذه الإشارات العددية تشبه الأحرف... وهذا

- (١) تاريخ اليعقوبي: ٦٦/١ ـ طبعة النجف ١٣٥٨ه.
- (٢) كتابه «الفصول في الحساب الهندي»: ٣٨٦ ـ طبعة عمان ١٩٧٣م.
  - (۳) کتابه «الفهرست»: ۲۰ \_ طبعة طهران ۱۳۹۱هـ \_ ۱۹۷۱م \_.
- (٤) كتابه «تلقيح الأفكار»، وقد نشرت صفحتان منه في مجلة اللسان العربي المغربية، المجلد ١٠، الجزء ١/١٩٧٣م، ضمن بحث عنوانه «دليل جديد على عروبة الأرقام المستعملة في المغرب العربي» بقلم أبي فارس، ص ٢٣١\_ ٢٣٣.
- (٥) كتابه «جوامع الحساب» المنشور في مجلة الأبحاث البيروتية بتحقيق أحمد سعيدان، السنة ٢٠، الجزء ٢، حزيران ١٩٦٧م، ص ١١٤.

النظام تبسَّط فيما بعد وتحسن... ولكن لم يكن في نظامهم إشارة للصفر».

ويضيف إلى ذلك قائلاً :

ثم توصلوا «فيما بعد إلى نظام تعدادي شبيه بنظامنا فيه أرقام ومراتب... وهذه الأرقام تسمى الأرقام النجارية كاسم الكتابة التي كانت تكتب معه»<sup>(1)</sup>.



ويتابع المستشرق المذكور حديثه فيقول:

«إن الصعوبة تبدأ عندما نبحث عن المصدر الأول للأرقام العربية... هنا نظريتان لمصدر الأرقام العربية: النظرية التقليدية التي يقول بها ويبك وسميث ونالينو وغيرهم ومؤخراً د. ديرنجر؛ إذ ينسب جميعهم فضل هذا الترقيم للهنود... وإن العرب أخذوا عنهم طريقتهم هذه. على أنه لا بد من الإشارة إلى أن الإجماع ليس تاماً على أشكال الأرقام نفسها، فويبك حاول أن يجد أصولها من الحروف التي تشير إلى أوائل أسمائها في السنسكريتية كما كانت في القرن الحادي عشر

 بحث المستشرق فيفري عنوانه "إشارات التعداد"، وقد نشو في مجلة اللسان العربي المغربية، العدد الثاني: ٧٥ ـ ٧٨، ١٣٨٤ هر ـ ١٩٦٥م. [الميلادي]، بينما يرى غيره من الباحثين أن مرجعها يعود إلى الإشارات العددية البرهمية التي ظهرت لأول مرة... في القرن الثالث قبل الميلاد»<sup>(۱)</sup>.

وليست المسألة - فيما يخيَّل إليَّ - بحاجة إلى كل هذا التخبط أو الإغراق في الخيال، بل يمكن القول إن العرب بعد أخذهم شكل تلك الأرقام قد أجروا عليها من التعديل والتشذيب ومنحوها من الذوق والانسيابية واللمسة الفنية ما جعل لها صورة متميزة وشكلاً خاصاً وطريقة معينة في الكتابة. وربما كانوا يستهدفون بهذا التحوير أن يجعلوا تلك الأرقام أكثر شبهاً وقرباً إلى حروف أبجديتهم ذات القيمة العددية أيضاً، في الشكل والرسم. ولعل هذا التحوير هو الذي جعل بعض الباحثين حائراً في الموضوع، إذ يرى العرب يطلقون على الأرقام التي يستعملونها اسم الحروف الهندية، ولكنها تغاير في الوقت نفسه «صور الأرقام التي يستعملها الهنود»<sup>(٢)</sup>.

(٢) مقدمة كتاب الفصول في الحساب الهندي للإقليدسي: للدكتور أحمد سعيدان:
 ٢١

المصدر السابق نفسه: ٧٦ ـ ٧٧.

٣

ومع ذلك كله فإن السؤال ما زال قائماً ينتظر الجواب، والمسألة لم تصل إلى خاتمتها بعد:

فما هي أشكال تلك الأرقام التي أخذها العرب عن الهنود وأضفوا عليها ـ بعد اقتباسهم إياها ـ من التحسين والتجميل والتحوير ما أملاه ذوقهم الذاتي الأصيل وحسهم الفني المرهف؟.

وما هي الملامح المتميزة والسمات الخاصة لهذا الوليد الجديد الذي تمخض عنه امتزاج هاتين الحضارتين العريقتين؟ .

وهل كانت الصورة الأولى الرائدة هي:

. . . تلك التي كتب بها المشرقيون أرقامهم وما زالوا يستعملونها ـ بعد شيء من التطور ـ حتى اليوم؟ .

. . . . تلك التي يكتب بها العرب المغاربة اليوم أرقامهم؟ .

. . . كلتا الصورتين المذكورتين وقد ولدتا دفعة واحدة كما تولد التوائم؟ .

وهل كان يطلق على تلك الصورتين المشرقية والمغربية اسم واحد أو أكثر مشترك بينهما، أم أن لكل صورة منهما اسماً خاصاً يميزها عن الأخرى؟.

وكان الحديث في ذلك ذا شجون وشؤون.

إن الأستاذ ويبك يقول: «إن العرب يستعملون مجموعتين من الأرقام يطلقون عليهما معاً اسم الحروف الهندية أو حروف الغبار: مجموعة تنتشر في المشرق الإسلامي، وأخرى تنتشر في المغرب ومنها أخذت الصور التي يستعملها الأوروبيون. وبين المجموعتين اختلافات في الشكل ظاهرة»<sup>(1)</sup>.

ويذهب الأستاذ قدري طوقان إلى أن العرب عندما وقفوا على الأشكال المتعددة للأرقام الهندية قاموا بتشذيبها وتهذيبها «وكوَّنوا من ذلك سلسلتين اشتهرت إحداهما باسم الأرقام الهندية... وعرفت الثانية باسم الأرقام الغبارية»<sup>(٢)</sup>.

ويبدو أن استعمال كلمتي «الهندية» و«الغبارية» وتكرار إطلاقهما على تلكم «المجموعتين» أو «السلسلتين» للأرقام في الدراسات المعنية، قد أحدث كثيراً من الخلط والالتباس، ونشأ منه معظم هذا الذي نراه من الجدل والخلاف.

في حين أن هاتين التسميتين لا تعنيان وجود شيئين متغايرين، بل هما اسمان ينبئان عن مسمى واحد هو الرقم المنقول نفسه، إذ يسمى «الهندي» تارة لأنه مأخوذ من الهند، ويسمى «الغباري» تارة أخرى لأن «أهل الهند يتخذون لوحاً أسود اللون يمدّون عليه الغبار وينقشون فيه ما شاؤوا، ولذلك يسمى حساب الغبار»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المصدر نفسه: ۲۱.
- (٢) تقدم العرب العلمي: ٣٨ ـ ٣٩.
- (٣) ابن الياسمين في نص له منشور بمجلة اللسان العربي المغربية، المجلد ١٠، الجزء ١/ ١٩٧٣م، ص ٢٣٢ ـ ٢٣٣. ولا علاقة لحساب الغبار هذا بقلم الغبار الذي ذكره القلقشندي ووصفه بأنه «سمي بذلك لدقته، كأن النظر يضعف عن رؤيته لدقته كما يضعف عن رؤية الشيء عند ثوران الغبار وتغطيته له، وهوالذي يكتب به في القطع الصغير» صبح الأعشى: ٣/ ١٢٨ ـ الطبعة المصرية المصورة ـ.

وإذا كان الاسمان أو المصطلحان المذكوران يعنيان مسمى واحداً هو الرقم الهندي بالذات، فما هي حقيقة تينك المجموعتين أو السلسلتين المتقدم ذكرهما؟ وما هو ذلك الشكل الأصيل الذي رسم به العرب أرقامهم في أول عهدهم بنقل الحساب فكان هو الأساس لهاتين المجموعتين؟.

إن إخواناً معاصرين في المغرب العربي يرون أن شكل أرقامهم هو الأصل، وإن المشرقيين يرون أصالة ما يرسمون، وتأثر بعض المثقفين المشارقة بدعوات الإخوان المغاربة فنحا نحوهم واختار رسمهم. وبقي القارىء العربي حائراً يتساءل عن الشكل الأصيل لتلك الأرقام.

وكنت قد قرأت في هذا الموضوع ـ فيما قرأت ـ ما كتبه صديقنا الدكتور عبدالهادي التازي والمرحوم الأستاذ محمد السراج، وقد بذل هذان الكاتبان في بحثيهما كل ما وسعهما من جهد، وأدليا بجميع ما ملكا من حجج وأدلة. ويخيل إليَّ أنهما ـ مع ذلك كله ـ لم يأتيا برأي حاسم ولم ينتهيا إلى قول فصل.

أما الدكتور التازي فجماع بحثه هو الدفاع عن النفس وتبرئتها من التهمة، بإقامة البرهان القاطع على أن الأرقام المستعملة في بلاده كانت قد سكنت تلك الأرض أولاً ثم رحلت منهم إلى أوروبا؛ وليس العكس كما يتصور بعض السذج، وفي ذلك يقول:

إن «جانباً من العرب في المشرق وجميع العرب في الأندلس وأفريقية والمغرب تمسكوا بتحوير جوهري أدخوله على الأرقام الواردة، هذا التحوير الذي حولوا فيه بعض الأشكال عن الوضع العمودي إلى الوضع الأفقي، هذا إلى جانب الخلق والابتكار الذي يلاحظ في النصيب الباقي... ولعل هذا التحوير الجوهري هو الذي حدا بالعرب أن يتبنوا هذه الأرقام، وحدا بالأوروبيين التلامذة إلى اعتبار هذه الأرقام أرقاماً عربية في الأصل»<sup>(۱)</sup>.

ويقول أيضاً:

هناك «مخطوطات قيمة فيها ما يرجع إلى القرن السادس الهجري وفيها ما كتب من لدن علماء أندلسيين وفيها ما كتبته أقلام مشرقية وأخرى كُتبت من طرف علماء مغاربة، وهي ـ أي هذه الكتب ـ تنص على أن الأرقام المعروفة في العالم المسيحي تحت اسم الأرقام العربية هي بالذات الأرقام التي تحمل اسم الأرقام الغبارية... وقد ذكروا جميعهم... أن اسم الغبار أتى في الأصل من أن الهنود القدماء كانوا يأخذون الغبار اللطيف ويبسطونه على لوح من معدن أو خشب، وفوق هذا الغبار يرسمون ما أرادوه من العمليات الحسابية"

ولسنا نجد في كل هذا الكلام إلا الاعتراف الصريح:

١ ـ بأن إخواننا المغاربة في الأندلس والشمال الغربي من أفريقية ـ
 ولم يشاركهم باقي الأفارقة ولا أجانب من عرب المشرق كما ادعى ـ قد
 أدخلوا تحويراً جوهرياً على الأرقام الواردة إليهم من إخوانهم المشارقة.

٢ - وأنهم بهذا التحوير قد حولوا «بعض الأشكال عن الوضع العمودي إلى الوضع الأفقي» مما يدل على أصالة الوضع العمودي وسبقه في الاستعمال.

٣ - وأن الأوروبيين التلامذة قد عدوا هذه الأرقام «عربية في

(١) الأرقام المغربية أرقام عربية أصبلة: للدكتور عبد الهادي التازي، مجلة اللسان العربي المغربية، العدد الثاني: ٣٧/ ١٣٨٤ه \_ ١٩٦٥م.
 (٢) المصدر نفسه: ٣٨.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَنْشَا/ المؤلفات

الأصل» وليس في الشكل الذي انتهى إليهم من طريق الأندلس.

ويبقى قوله: «حدا بالعرب أن يتبنوا هذه الأرقام» بلا رد أو تعليق، لأنه من وحي عـاطفة الكـاتب الـجيـاشـة وليس من نـتـائـج الـبـحـث الموضوعي. ومن الواضح أن فئة قليلة من العرب هي التي تبنَّت هذه الأرقام وليس «العرب» بعمومهم وجمعهم وإجماعهم.

أما المرحوم الأستاذ محمد السراج فقد طغى حماسه على حياده العلمي ولم يسلم من السقوط في شرك الخلط والاضطراب. وقد مهد للنتائج التي يتوخاها بما افترضه تفسيراً لكلام البيروني في هذا الموضوع، وفي ذلك يقول:

«وقد أكد البيروني أن أشكال هذه الأرقام كانت مختلفة باختلاف الجهات في الهند، وأن العرب انتقوا منها ما رأوه مناسباً. واكتفى العرب بطريقتين مختلفتين لكتابة الأرقام: الطريقة المشرقية، واستعملها عرب بغداد وتطورت قليلاً حتى صارت كما هي الآن بمصر والعراق وسورية ولبنان وبلاد العرب. الطريقة المغربية، واستعملها عرب الأندلس وتطورت حتى أصبحت كما هي الآن بالمغرب».

«ولاحظ البيروني [وما زال الكلام للسراج] أن الغربيين اقتبسوا الطريقة المغربية عن طريقة عرب الأندلس، ثم زاد قائلاً : وبهذه المناسبة ننوِّه بأن المغاربة الآن لا يزالون يستعملون طريقة أجدادهم في كتابة الأرقام، ولا يظن بأنهم يكتبون الأرقام الفرنجية، وإنما الفرنجة هم الذين يكتبون الأرقام المغربية».

«والتنويه بأن المغاربة لا يزالون يستعملون طريقة أجدادهم وتخصيصهم بذلك دون غيرهم ونسبة تلك الطريقة لأجدادهم يدل على أنها من وضعهم».

وقال أيضاً:

"وهذه الأرقام قد تغيرت بعد ذلك إلا القليل منها، فالواحد والتسعة لم تتغيرا تغيراً يذكر، والاثنان والثلاثة تغيرتا تغيراً وضعياً؛ فهما عند الهنود مائلتان وعند المشارقة رأسيتان وعن المغاربة أفقيتان، وقد تغيرت الأربعة والخمسة تغيراً تاماً. أما الستة والسبعة والثمانية فقد اختلط بعضها ببعض فيلزم الاحتياط والحذر عند قراءتها في النقوش والمخطوطات القديمة. أما الصفر فكان يرسم عند الهنود على شكل دائرة في قطبها نقطة، فاستعمل عرب المشرق النقطة تاركين الدائرة، واستعمل عرب المغرب الدائرة دون النقطة».

ثم روى السراج بعد ذلك نصاً لابن الياسمين وعلق عليه قائلاً :

"إن نصَّه لا يدل على أن واضعي السلسلة الثانية وبالأحرى الأولى هم الهنود، وكل ما في الأمر أنهم كانوا يستعملونها، وطريقة استعمالها عندهم بواسطة النقش على الغبار... مما جعلها تسمى أرقام الغبار، وهذا لا يفيد في شيء أنهم واضعوها في الأصل، لأن هذا كما وقع منهم يجوز أن يكون وقع من غيرهم... ولأن هذه الأشكال الحسابية بقيت تكتسي بعض ملامح الحروف العربية وتحتفظ بمدلول بعضها في حساب الجمَّل كما يبدو ذلك جلياً في رقم الواحد؛ إذ لا فرق بينه وبين الألف، وبعض الشيء في الأربعة وفي الستة حيث إنها كواو معكوسة الوضع، والتسعة التي هي كطاء معكوسة... وقد تكون الأشكال الهندية انتشرت والتسعة التي هي كطاء معكوسة... وقد تكون الأشكال الهندية انتشرت مند عرب المشرق لظروف جغرافية هي وقوعهم في طريق الهند ومرور ما لم يتوفر لعرب المغرب مع بُعد الشقَّة بين المغرب والهند وقلة المخالطة حتى مع إخوانهم المشارقة إذ ذاك، وحتى الاتصالات التي كانت تقع بين أقلبة من المغاربة والمشارقة إذما تحدث في أيام معدودات من السنة زمن الحج؛ وكانت الصبغة الدينية التي تكتسبها هذه الرحلة تقوي الجانب المعنوي الروحي وتضعف الجانب المادي... مما يقتضي عدم اهتمامهم بمقومات التجارة من حساب وغيره»<sup>(1)</sup>.

إن الباحث المدقق لا يجد في كلام الأستاذ السراج ـ وقد أوردتُ فقرات مطولة منه ـ علماً وحجة بمقدار ما يجد فيه حماساً متدفقاً وخلطاً غير موفق بين عدد من الافتراضات والاحتمالات المتهافتة التي لم يثبت منها شيء ولم يحظ بالبرهنة العلمية المطلوبة.

لقد اعترف أولاً ـ تصديقاً لرواية البيروني ـ بأن الهنود هم واضعو أشكال أرقام الحساب وأن العرب قد انتقوا من تلك الأشكال «ما رأوه مناسباً».

واعترف ثانياً \_ إلحاقاً بكلام البيروني \_ بأن شكل الأرقام قد تطور بعد تعريبه من الهندية، وأن آثار هذا التطور في الرقم المشرقي تختلف عن آثاره في الرقم المغربي.

ثم خرج بعد ذلك على هذين الاعترافين فحاول أن يشكك في وضع الهنود للأرقام؛ وأن يحتمل وجود واضع آخر غيرهم، وكأنه يريد أن يلمح - بطريقة غير مباشرة - إلى إمكان أن يكون الهنود قد أخذوها من المغاربة مثلاً؛ أو أن كلا الجانبين قد وضعاها دفعة واحدة من باب (توارد الخواطر) المعروف عند الشعراء، ولعله استنتج ذلك من مقولة كون المغاربة ما زالوا يستعملون «طريقة أجدادهم» التي لا تعني - عنده -إلا أن يكونوا هم الواضعين لها!.

ولكنه يعترف في أثناء بحثه أن «فئة قليلة من المغاربة» قد تمردت

(۱) الطابع العربي في الأرقام الرياضية لمحمد السراج، مجلة اللسان العربي المغربية،
 العدد الثالث: ٦٤ - ٦٢/ ١٣٨٥ه - ١٩٦٦م.

على طريقة أجدادها فرسمت الأرقام كما يرسمها المشارقة «مع اختلاف في الأربعة والخمسة وتغيير بسيط في التسعة»، وعلل فعل هذه الفئة بأنه «لأغراض خاصة»! (كذا).

أما كلامه عن ضعف الصلة بين المغاربة والمشارقة فهو من أعجب العجب، وكيف يمكن للمغرب ـ وهو جزء من أرض الدولة المركزية الكبرى وبخاصة في العصور الإسلامية الأولى ـ أن يكون قليل الاتصال بالمشرق؛ وأن لا يتجاوز اتصاله بالمشارقة تلك الأيام المعدودات في موسم الحج وعلى المستوى المعنوي فقط.

وأما استدلاله في ختام بحثه بكلام الحباك التلمساني المتوفى سنة ٨٦٧ فقد كان عن غفلة وقلة التفات، لأن كلام هذا العالم الرياضي صريح في أن الهنود هم واضعو حساب الغبار وليس المغاربة كما يود الكاتب، وأن التراث المغربي الموروث في الحساب والرقم إنما يتمثل في ذلك النوع الذي يسمى (الزمامي) أو (القلم الفاسي)، وهو ضرب من الحساب ذو أرقام خاصة وطريقة معينة وأسلوب متميز، ولا تمت أشكاله لأشكال الأرقام العربية بأي صلة أبداً (كما يتضح ذلك من الصورة المثبتة فيما يأتي، وقد أوردها السراج في ص ٢٩ من بحثه).

|   | ঠ  | کہ       | 2  | ٤        | Y         | 5        | R  | <u>ب</u> | đ   | عامادالالحق  |
|---|----|----------|----|----------|-----------|----------|----|----------|-----|--------------|
| 1 | 5  | 3        | to | de<br>Co | <u>७र</u> | <u>8</u> | لح | ١٤       | 2   | ، عشر شلالون |
|   | 34 | <u>و</u> | 坒  | ą,       | یے        | 8        | 2  | ម        | -lf | منوا الالعف  |

٤

وهكذا يتضح لنا من مجموع ما تقدم بيانه:

ا ـ أن أرقام الحساب التي استعملها العرب وطبعوها بطابعهم الخاص كانت هندية الأصل والنجار بلا ريب، وليس لها أي نجار آخر تتصل به أو تعود إليه.

۲ ـ أن تسمية هذه الأرقام المعربة بـ (الهندية) و(الغبارية) لا تعني كونهما شيئين أو طريقتين، بل هما اسمان لمسمى واحد هو «الرقم» نفسه؛ يُنْسَب إلى واضعيه تارة وإلى طريقة الكتابة به أخرى.

٣ ـ أن تعريب الأرقام واختيار صورها وإعطاءها الشكل المنسجم مع حروف الكتابة العربية قد تم في عاصمة الخلافة (بغداد) في القرن الثاني الهجري، ومنها انطلق إلى العالم الإسلامي كله.

٤ ـ أن للمغرب العربي ـ ونعني به ما يسمى المملكة المغربية اليوم على وجه التحديد ـ أرقاماً أو رموزاً خاصة كان يتداولها كُتّاب الفرائض والمحاسبات والنفقات، ويطلق عليها اسم «القلم الفاسي» أو «الزمامي»، وليس لها أي شبه أو ارتباط بأرقام الحساب العربية، وإنما هي مأخوذة من القلم الرومي القديم في رواية الأستاذ السراج.

٥ ـ أن الأشكال (البغدادية) التي رسم بها العرب الأرقام في بدء عهدهم باستعمالها هي نفسها الأشكال التي ما زالت متداولة إلى اليوم

الأرقام العربيَّة مولدها، نشأتها، تطورها

في المشرق العربي كله ومصر وأطرافها وبعض الشمال الأفريقي وجميع البلاد الإسلامية التي تكتب لغاتها بالحروف العربية. وأما تلك التي تداولها (المراكشيون) المغاربة بعد ذلك وأطلقوا عليها اسم الأرقام الغبارية، فقد كانت هي الأرقام (البغدادية) في الأساس بعد أن قام هؤلاء بتحويرها ونقلها "من الوضع العمودي إلى الوضع الأفقي» على حد تعبير الدكتور التازي، فكان شأنها في ذلك شأن الحروف الكتابية العربية التي أدخل عليها المغاربة شيئاً من التحوير في شكلها ونقطها ؟ فأصبح رسمها مختلفاً في الجملة عما يرسمه غيرهم من العرب عموماً ومن غير العرب من المسلمين الكاتبين بالحرف العربي.

٦ - أن تغيير شكل الأرقام ونقلها «من الوضع العمودي إلى الوضع الأفقي» على يد بعض المغاربة قد جرى في وقت متأخر جداً عن تاريخ استعمال الأرقام (البغدادية)، وليس أدلَّ على هذه الحقيقة من أننا لم نجد نصاً يذكر الشكل المغربي أقدم من نص ابن الياسمين المتوفى سنة نجد نصاً يذكر الشكل المغربي أقدم من نص ابن الياسمين المتوفى سنة والمنتشرة في جميع الأصقاع العربية والإسلامية قبل ذلك التاريخ بكثير، وكانت هي المستعملة في كل الكتابات والألواح والمؤلفات المعنية بمسائل العلوم والرياضيات منذ القرن الثالث الهجري، أي قبل عصر ابن الياسمين بثلاثة قرون تقريباً.

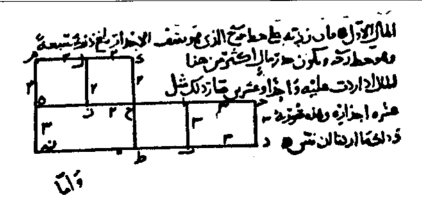
٥

وأورد فيما يأتي عدداً من النصوص في هذا الموضوع اقتبستُها من عدة كتب مطبوعة ومخطوطة ورتَّبتُها ترتيباً متسلسلاً في الزمن حسب القرون، لتكون شاهدَ صدق على هذه الدعوى ودليلاً ساطعاً على سبق الأرقام المشرقية وأصالتها التاريخية. ولن يضير نصوصنا هذه أو يقلل من قيمتها الاستدلالية أنها لم تكن مسحاً شاملاً واستقراءً كاملاً لكل مصادر التراث وذخائره، لأننا لا نريد منها إلا التمثيل والاستشهاد على المطلوب. وقد قمت بإيرادها بصورها الأصلية الواردة في تلك المصادر؛ زيادة في الدقة والتوثيق، وتنزهاً عن شك بعض القراء في طرو شيء من التصرف أو التغيير عليها أثناء عمليتي النقل والطبع. وكل أملي أن يجد فيها المتتبعون والمعنيون ما يكفيهم قناعة واطمئناناً ويزيدهم ثقة ويقيناً.

> (الوثيقة الأولى) (القرن الثالث الهجري)

أورد محمد بن موسى الخوارزمي المتوفى في أوائل القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) في كتابه «الجبر والمقابلة» معادلة حسابية في استخراج الجذر هذه صورتها<sup>(۱)</sup>:

 (۱) صفحة مصورة من مخطوطة «الجبر والمقابلة» نشرت ملحقاً للصفحة ٢٤ من المطبوع.



إن الأرقام التي تضمنها هذا النص هي الأرقام المشرقية نفسها، ولا يقولن قائل بأن ذلك من عمل الناسخين وليس من عمل الخوارزمي بالذات، فإن الناسخين \_ وبخاصة في القضايا العلمية \_ دأبوا على نقل ما ينقلونه بكل أمانة وتثبت، وكثيراً ما رأيناهم يرسمون ما يرد في الأصول مما لم يتضح لهم معناه، كما ترسم النقوش، حفاظاً على شكل الأصل وصورته.

> (الوثيقة الثانية) (القرن الثالث الهجري)

أورد أبو كامل المصري شجاع بن أسلم من علماء القرن الثالث الهجري (العاشر الميلادي) في كتابه «طرائف الحساب» مجموعة من العمليات الحسابية مكتوبة بالأرقام المشرقية، وهذه صور بعضها<sup>(1)</sup>:

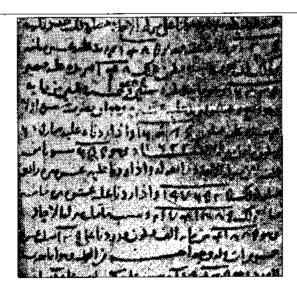
 نشر الكتاب المذكور في مجلة معهد المخطوطات العربية بالقاهرة: المجلد التاسع، الجزء الثاني، ص ٢٩١ ـ ٢٩١ / ١٣٨٣هـ ـ ١٩٦٣م، وقد ورد الجدولان المصوران في أعلاه في صفحتي ٣٠٣ و٣٠٥ منقولين بالتصوير عن الأصل المخطوط.



### \* 9 1 4 7 8 4 4 1 1

ونورد فيما يأتي صفحة أخرى من هذا المخطوط تحمل صور بعض الأرقام<sup>(1)</sup>:

الفصول في الحساب الهندي: ٥٢ و٤٣٢.



(الوثيقة الرابعة) (القرن الرابع الهجري)

قال أبو الفرج محمد بن إسحاق النديم المتوفى سنة ٣٨٠ه ما لفظه (١):

### الكلام على السند

هؤلاء القوم مختلفي اللغات، مختلفي المذاهب، ولهم أقلام عدة. قال لي بعض من يجول بلادهم: أن لهم نحو مائتي قلم، والذي رأيت صنماً صفراً في دار السلطان، قيل إنه صورة البد، وهو شخص على كرسي قد عقد بإحدى يديه ثلثين.

وذكر هذا الرجل المقدم ذكره، أنهم في الأكثر يكتبون بالتسعة الأحرف على هذا المثال:

(۱) الفهرست: ۲۰.

## 1117884111

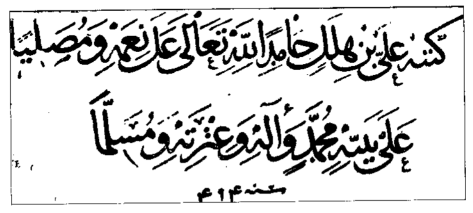
وابتدأوه أ، ب، ج، د، و، ز، ح، ط. فإذا بلغ إلى ط؛ عاد إلى الحرف الأول ونقطه تحته على هذا المثال:

### 124 68 46 14 11

فيكون ي، ك، ل، م، ن، س، ع، ف، ص، يزاد عشرة عشرة فإذا بلغ إلى صاد، يكتب على هذا المثال وينقط تحت كل حرف نقطتين هكذا :

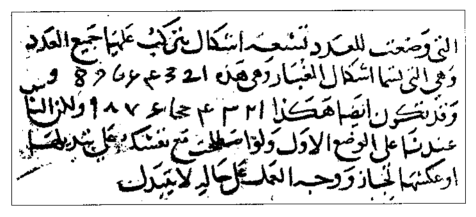
# 4 7 7 5 6 E E E 7

(الوثيقة الخامسة) (القرن الخامس الهجري)<sup>(۱)</sup>:



(١) الصفحة الأخيرة من ديوان الحادرة (مخطوط بدار الكتب المصرية ٢١٤٥ أدب)
 بخط الخطاط المشهور علي بن هلال أبي الحسن المعروف بابن البواب، المتوفى
 سنة ٢٢٣ه، والتاريخ في آخر الكتابة ٤١٤.

(الوثيقة السادسة) (القرن السادس الهجري): قال عبدالله أو عبدالرحمن المغربي البربري الفاسي المعروف بابن الياسمين المتوفى سنة ٦٠٠ أو ٦٠١ه في كتابه «تلقيح الأفكار في العمل برسم الغبار»<sup>(1)</sup>: «واعلم أن الرسوم



وقد أولى إخواننا المغاربة كلام ابن الياسمين هذا اهتماماً كبيراً، بل هو الدليل الأعظم لديهم على ما ذهبوا إليه من عراقة أرقامهم وأصالتها كما مر. ولكن الرجل لم يفه بشيء من ذلك، وإنما ذكر الأشكال المشرقية والمغربية للأرقام وأعلن أن الناس عندهم (أي في المغرب) على الوضع الأول، وليس يعني ذلك إلا أن تطور الشكل المشرقي للرقم وانتقاله على يد بعض المغاربة من «الوضع العمودي إلى الأفقي» قد تم قبل هذا التاريخ وأن الناس هناك في عصر المؤلف كانوا يستعملون الأرقام الأفقية. ولا علاقة لهذا كله بما يُدَّعى من الأفضلية

(١) نشرت صفحتان من مخطوطة كتاب ابن الياسمين في مجلة اللسان العربي
 المغربية: المجلد العاشر، الجزء الأول، ص ٢٣٢ \_ ٢٣٣، ١٩٧٣م.

والأسبقية لتلك الأرقام على المشرقية منها إن لم يكن دليلاً على العكس تماماً.

> (الوثيقة السابعة)<sup>(1)</sup> (القرن السابع الهجري)



(الوثيقة الثامنة)

(القرن السابع الهجري)

قال محمد بن محمد بن الحسن نصير الدين الطوسي المتوفى سنة

(١) الصفحة الأولى من مخطوطة كتاب المرصع لابن الأثير الجزري المتوفى سنة
 ٢٠٦هـ، (في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد) وقد ظهر فيها الرقم (٦٣١) واضحاً كل
 الوضوح.

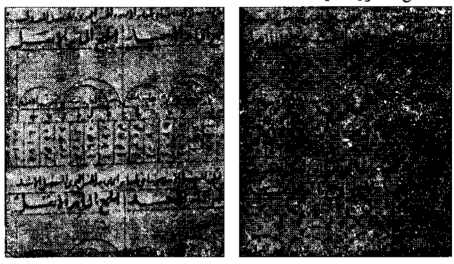
٦٧٢هـ ـ ١٢٧٤م في كتابه «جوامع الحساب بالتخت والتراب» ما لفظه<sup>(۱)</sup>:

«أما الأرقام التسعة فهي عدة:

، ۲۲۲۲ بج ۲۷، ۹۸، وهي منسوبة إلى الهند. وربما يوضع الثاني والثالث هكذا: ۲ م ».

> (الوثيقة التاسعة) (القرن السابع الهجري)

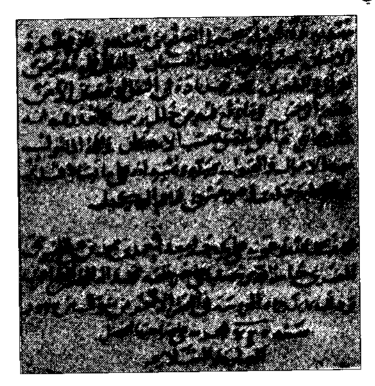
تضم مكتبة المجمع العلمي العراقي مصورة كتاب في الألحان اسمه «الرسالة الشرفية في النسبة التأليفية»، ويرجح بعض الباحثين أنه من مؤلفات صفي الدين عبد المؤمن الأرموي، وقد تم نسخه في سنة ٦٧٤ه. وكل الأرقام المستعملة فيه هي الأرقام المشرقية، كما يتجلى ذلك من الصور الآتية:



(١) نشر الكتاب بتحقيق الدكتور أحمد سعيدان في مجلة الأبحاث البيروتية : السنة ٢٠ ،
 الجزء ٢، ص ٩١\_ ١٤٨، حزيران ١٩٦٧، والصورة في أعلاه مأخوذة من ص ١١٤.

(الوثيقة العاشرة) (القرن الثامن الهجري)

تضم دار الكتب المصرية مخطوطة في العروض (برقم ١٦ عروض) من تأليف العالم اللغوي أحمد بن محمد المقري الفيومي المتوفى سنة ٧٧٠هـ وبخطه، والرقم في الصفحة الأخيرة منها مرسوم بالشكل المشرقي<sup>(1)</sup>.



------

 الصورة مقتبسة من كتاب الأعلام للزركلي: الجزء الحادي عشر \_ الخطوط والصور \_ القسم الأول: الصورة (١٥١).

وزيادة في التوثيق والاطمئنان أورد فيما يأتي صوراً لخطوط بعض الأعلام المغاربة من مُراكشيين وجزائريين وتونسيين كنتُ قد وقفت عليها منشورة في القسمين الأول والثاني من مستدرك كتاب (الأعلام) للزركلي، ويجد القارىء الكريم فيها أرقامنا العربية البغدادية المشرقية ماثلة للعيان، مما يدل على أنها كانت هي الأرقام المفضلة في الاستعمال والتداول في كتابات العلماء والأدباء والمفكرين من أبناء المغرب العربي الكبير.

[١٥٤٥] أحمد الشريف

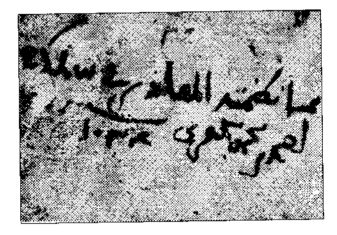
أحمد الشريف السنوسي (١: ١٣٢) نهاية إجازة بخطه، في «مجموع به إجازات» للشيخ عبد الحفيظ الفاسي، في خزانته الخاصة بالرباط.

[٩٦] ابن أبي الضياف

ازر بنون 22 تب الج ب: ايم الصباب ايم لواالواضع عمدة عمدة ارتبه إلى حبست وابرت ووطنت جميع للرج الم ما مد الستلام عاملتين عزارية اليكيم السلالة العاري بالته ديم كرامت رافييرا جرا المردي الموجين المعالم المناع المركورة عائد الد عيد النفوى وحمد عله للما لاير وي حبسا محبطا خر عبل من م ربعه ع معار الن اويد مماذل، البله العبيل الم ما وجز البمار (ذ فنته ع حوز الم رض الزكور بما رحل عني وخلي في عبل من م ربعه ع معار الن اويد مماذل، البله العبل ما وجز المعار الماري والمرزى الزكور بما رحل عني وخلي في عبل من من ربعه ع معار الن اويد مماذل، البله العبيل ال ما جومب والمورى وما يعان المرزى الزكور بما رحل عني وخلي في منا عليد عن مقدة علي وطرى والمن المولي المعالم المر ما جومب والمورى وما يعان الماري من الد المرض من عليه وهو معاد الماري الماري المرزى المرز البلك علي مارول والماري الماري الماري الماري المرزي ومنا عليد عن مقدة علي وهارى هما الماري الماري البلك علي ماري والماري الماري الماري الماري الماري بينه ومنا عليد عن مقدة علي وهارى الماري الماري الماري الم البلك علي مارول والماري الماري عنه ماملوان ماري الماري الم الماري الم الماري الماري ا

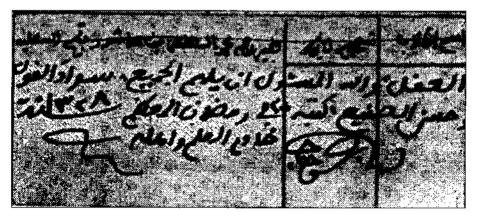
أحمد بن أبي الضياف (١: ١٣٥) من خزانة الأستاذ السيد حسن حسني عبد الوهاب، بتونس.

[١٦٥ - ١٦٦] المقري (صاحب نفح الطيب)



أحمد بن محمد المقري (١: ٢٢٦) نموذج من خطه، عن مخطوطة في خزانة الأستاذ الشاذلي النيقر، بتونس.

#### [٤٥٨] سالم بو حاجب

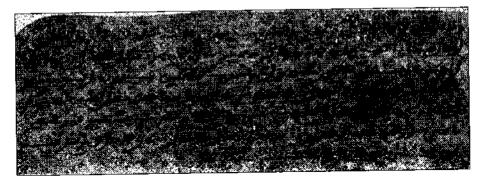


سالم بن عمر بو حاجب (٣: ١١٥) آخر إجازة له، من مخطوطات الشيخ طاهر بن عاشور، بتونس.

#### [٤٩٥، ٤٩٤] المولى سليمان



[۱۵۸۱] شعيب التلمساني



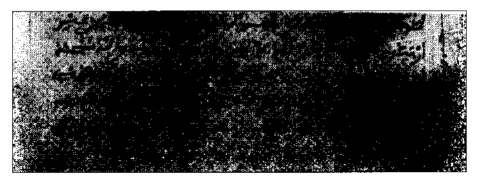
شعيب بن علي التلمساني (٣: ٢٤٤) عن «كناش» له، كله بخطه، في خزانة الرباط (٤٨ كتاني)

[١٥٩١] الجزائري

من رسة التيتم محد محدد غائب. دوم لدينا وقويج حالب وحانح أريلنا البكم تسفة رسمنا مؤكوه المجبة الماتل بب والطنة في الوح المطويب وإما الاحسارات علقه بإيامنا الغابو ووق تعنا الب ثرة نلم يخط الله وم استماع تم لما مول الملافظ ما عنااع فسه ولالذيذا تخاطب ودمتمكاريم بالملاي الندم. جساليتسر

من رسالة للأمير عبد القادر الجزائري عبد القادر بن محيي الدين الحسني الجزائري (٤: ١٧٠) من رسالة، بخطه. عن مجموعة فيليب دي طرازي، للخطوط.

[١٥٩٨] المنالي



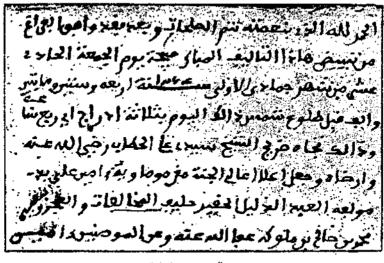
عبد المجيد بن علي المنالي (٤: ٢٩٢). عن مخطوطة رسالته «إفادة المرتاد» في أول المجموع «٩٨٤ د» في خزانة الرباط.

[٩٧٨] الباجي المسعودي

الرسر إداحل فينابه لندم فاعر أهد لمرمل دوزير الغارو المال النشيخ بنبيت كمرا معزيز بوعشور بالتركل اهترا سنسهم من المخلاصة المزكون يشرع فيهد بغبوته رنط ها بعين الرضى الت بقوغا يتمامون واله فتعلى جيدويها تسعا وكم وبيلنع مزادكم حودكم معطر تخودكم تمراجا جسبت إ اسعودت مطي إندتعل بالجيع العبين الوكسيط تتشعيات لاحكم فيخطط

محمد الباجي بن محمد المسعودي (٦: ٢٧٢) رسالة خاصة بخطه، في مكتبة الشيخ الطاهر بن عاشور، بتونس.

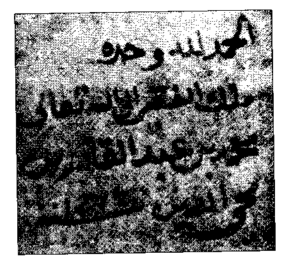
[۱۰۸۰] ابن ملوکة



محمد بن صالح بن ملوكة (٧: ٣٤)

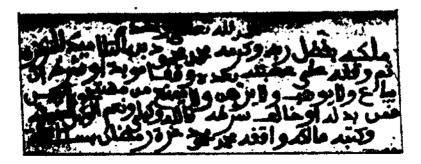
عن الصفحة الأخيرة من كتابه «الدر الفائق في الصلاة على أشرف الخلائق» بخطه، في دار الكتب العامة، بتونس، رقم «٣٦٠م».

[١١١٩، ١١٢٠] محمد بن عبد القادر الجزائري

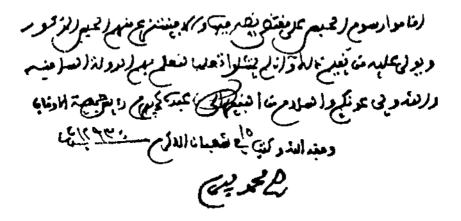


من خطه، كتابة له على أحد كتبه، مما دخل المكتبة العربية بدمشق.

[١٢٨٠] الشنقيطي



[۱۲۸۱] بيرم (الخامس)



محمد بن مصطفى بن محمد بيرم (٧: ٣٣٢) من رسالة خاصة محفوظة في خزانة الأستاذ حسن حسني عبد الوهاب، بتونس.

وبعد:

فهذه خلاصة وافية لتاريخ «الأرقام العربية» في مولدها ببغداد؛ ونشأتها على يد العرب في كل أمصارهم؛ وتطورها في الأندلس والمغرب، عرضتُ فيها جميع ما قيل فيه من حيث النسب والحسب، ومن حيث التحوير والتطوير، ومن حيث النقل والانتقال والحل والترحال. وقد أوجزتُ إذ يكفي الإيجاز وأسهبت في مناقشة بعض تلك الأقوال إذ كان الموقف بحاجة إلى الإسهاب، بأمل أن تكون النتائج أكثر جلاء ووضوحاً وأصدق قيلاً وقبولاً.

وكانت الحقيقة الثابتة والفريدة التي تكشف عنها هذا البحث: أن الشكل العربي البغدادي في كتابة الأرقام هو الأصل الأصيل لها في تراث هذه الأمة، وأن ما عداه مما يتداوله بعض العرب اليوم إنما هو شكل مغيَّر ومحرَّف عن الأصل المذكور، وقد طرأ عليه هذا التغيير والتحريف من بعد.

وأجد لزاماً عليَّ في الختام أن لا أنهي الحديث قبل أن أقسو قليلاً فأتساءل بمرارة وألم وأقول:

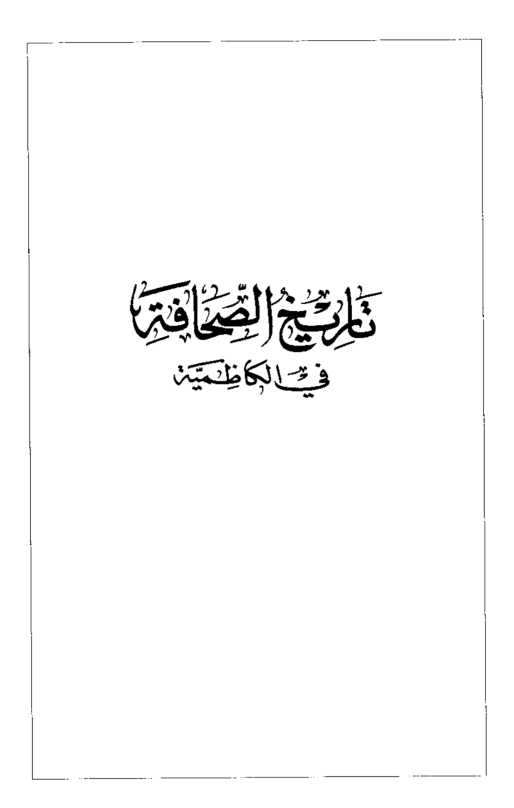
هل ستجني الأمة العربية من وراء تغيير أرقامها الشائعة المتداولة مكسباً في دنيا العلم أو ثمرة في حقول المعرفة؟ وهل ستترتب فائدة ما \_ أي فائدة \_ على إثارة الضجيج والعجيج حول هذه الأرقام؟.

وهل يعد من الأصالة ـ ونحن من دعاتها وحماتها فيما ندَّعي ـ ومن الوفاء لبغداد ـ ونحن من المتحمسين لإحياء أمجادها فيما نزعم ـ

الأرقام العربيَّة مولدها، نشأتها، تطورها

أن نربي جيلاً عربياً جديداً يجهل تاريخه أشنع الجهل، وينظر إلى أرقامه الأصيلة التي زخر بها تراثه العظيم في الرياضيات والفلك والعلوم نظرة الجاهل أو المنكر، بل سيحتاج في المستقبل إلى من يفك له رموزها حاجته إلى من يقرأ له الكتابات البابلية والخطوط الهيروغلوفية؟.

3300



الكاظمية بلدة قديمة ذات ماض عريق ومجد أثيل. اقتطع المنصور العباسي أرضها المجاورة لمدينته المدورة فجعلها مدفناً للقرشيين وسماها «مقابر قريش»، ثم شاء لها الحظ السعيد أن تكون مدفناً للإمام موسى الكاظم (ع) المتوفى سنة ١٨٣هـ وحفيده الإمام محمد الجواد (ع) المتوفى سنة ٢٢٠هـ، فدخلت التاريخ من أقدس أبوابه واحتلت أكرم صفحاته.

وبدأ الناس سكناهم في هذه الأرض إثر دفن الأمامين فيها، ئم أخذ ذلك بالازدياد التدريجي على مر السنين. ورافق هذا التوسع والزيادة في السكنى والسكان مجاورة عدد من رجال العلم والأدب للمشهد واختيارهم إياه مسكناً لهم، فكانوا واضعي اللبنات الأولى للحياة الفكرية في هذه البلدة، ثم ازدهرت سوق العلم والأدب فيها على كر الليالي والأيام وازدهرت معها كل معالم الحياة بوجه عام.

وضمت الكاظمية بين جوانحها مجموعة من المدارس الدينية والحلقات التعليمية التي تعنى ـ بالدرجة الأولى ـ بدراسة العلوم العربية والفقه الإسلامي، وكانت زاخرة ـ كماً وكيفاً ـ بطلابها المجدين وأساتذتها اللامعين. كما ضمت البلدة ـ كذلك ـ عدداً كبيراً من المكتبات الضخمة الحافلة بنفائس المخطوطات وأمهات الكتب.

ومع إطلالة القرن العشرين الميلادي كانت «الكاظمية» قد برزت

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين مَثَلًه/ المؤلفات

إلى الصف الأمامي الذي يضم المدن العراقية الشهيرة، ولمعت أسماء علمائها ومفكريها داخل العراق وخارجه. ثم كان لها الدور الكبير في مكافحة الاحتلال البريطاني الغاشم، حيث انطلقت منها مواكب الجهاد الزاحفة إلى البصرة عام ١٩١٤م، وحيث كان ملتقى رجال الثورة وقادتها عام ١٩٢٠م وحيث كان صحنها المقدس ـ خلال هذه الفترة أو الفترات - مركز الاجتماعات الشعبية الكبرى وسوق عكاظ الوطنية بما يلقى فيه من بليغ المنثور والمنظوم، وتتردد في جنباته من روائع الخطب والقصائد الحماسية.

وكان منتظراً لبلدة كهذه أن تظهر فيها صحافة وطنية هادفة، تعبر عن مطالب الجماهير، وتبحث مشاكل الناس، وتعنى بشؤون الفكر، وتبرز الكفاءات العلمية المتوفرة، وتشجع القابلية الناشئة المتفتحة، وهكذا كان.

ومع إشراق صباح الجمعة (٥/ ٢/٣٤٣ه ٥ ـ ٩ ـ ١٩٢٤م) شهد الرأي العام توزيع أول عدد من أول جريدة تصدر في الكاظمية، تلك هي جريدة اليقظة للأستاذ سلمان الصفواني الذي يعتبر بحق، الرائد الأول للصحافة الكاظمية ومن الرواد الأوائل للصحافة العراقية بشكل عام.

ثم تتابعت الصحف الكاظمية في الصدور منذ ذلك اليوم وإلى اليوم.

ومما يجدر التنبيه عليه في هذا المقام أن مجاورة الكاظمية لبغداد كانت سبباً رئيساً في قلة عدد الصحف الكاظمية، ولولا هذه المجاورة لكان العدد أكبر بكثير. وحسبنا أن نلقي نظرة خاطفة على أسماء أصحاب الصحف البغدادية لنرى بينها عدداً غير قليل من أبناء الكاظمية الذين اختاروا العاصمة مركزاً لإدارات جرائدهم ومجلاتهم.

ونورد فيما يلي ثبتاً شاملاً لسائر الصحف الصادرة في الكاظمية من اليوم الأول حتى اليوم، مع موجز من المعلومات الأساسية عن كل صحيفة من تلك الصحف. آملين أن تغمر الكاظمية في مستقبل أيامها نهضة شاملة في مجالات الفكر والثقافة.

۱ \_ اليقظة:

(٥/٢٤٣٢هـ ٥ /٩/٤٢٩٢م).

جريدة دينية علمية أدبية انتقادية. تصدر في الأسبوع مرة واحدة موقتاً. مديرها ورئيس تحريرها سلمان آل إبراهيم الصفواني. طبعت بمطبعة الفلاح ببغداد. عدد صفحاتها ٤ صفحات بحجم نصف الجريدة. جاء في كلمة الافتتاح الأول:

«وبعد: فإننا \_ والله يعلم \_ لم نأل جهداً في خدمة هذه البلاد حسب المستطاع إلخ. .

صدر العدد الأول منها يوم ٥/٢/١٣٤٣هـ ـ ٥/٩/٤/١٩٢٤م.

وبعد صدور عددها الثاني عشر «حكمت عليها مديرية المطبوعات بالسجن الأبدي» كما جاء في العدد التاسع من جريدة المنبر العام التي أصدرها الصفواني بعد اليقظة. ولكن السيد عبد الرزاق الحسني ذكر أن أعداد اليقظة (١٣) وأنها استأنفت الظهور في تشرين الثاني ١٩٢٩م فصدر منها عدد واحد فقط واحتجبت<sup>(١)</sup>.

 (۱) تاريخ الثقافة العراقية ـ ۸۸. وذكرها فيليب طرازي في كتابه "تاريخ الصحافة العربية": ٤/ ۸٨. موسوعة العلامة الكبير الشبيخ محمد حسن آل ياسين ١

من الدربلة اله والودة جمع الإولى رمارد تيس تمريزها بدل اشترا كهابج وويابته كالكظية مغارف وننداد ومه ق الطريون آق الواهيم المدنو في ان قال مدراً والمداً مد يُشتركا المواق: الكاظية الفنة ا أجرة النشر : 1 آنات من كل سطر الأدرة، وب تي يد جريدة دبلية طبية ادبية انتقاديه الجة ومغر سة ١٣٥٢ الأتسدر في الاسبوع مرة واحدة لوقاك الوافق • ايغول سنة ١٩.٧٤ عماما بالقظتر إياالمسلمون لحضرة الغامدل بالأيتسوق . الاسلامي الشيع طنطلوي سوهري مذيقه الا الإسرية وفمزن مان أرمتنا إسباسية إ دقف بالقارى على كمة حل الشاطقة الے الائٹکر الک مدورا وارز وبدرحياتها الأدبة التشرف فلكاعن أ الفزيغة الى فعب الطور شبهة مذاهد والبة وكثره مدوتا يرتة لمعدة وشدة ( إما السلون الين السيعة في العربق تراجد أنا تسرعها توصول أبتني واختقوا ترميرتهما اعتلاما كيرا العقرية وتعاهر الرميز لشية وعامة وترسرته وليكتاهو لأعاقشهين وماسي ال داية مندية وتمتين لنابية التوية ] - يتاغم - خدرتها ويظاية » الهرمل ذاك بغتم منك لمينه وقبر وتديدل الدسآم انواء الانسازق وان مرف تبلي ذائلته ابعدًا البوائي النعاقة. [والمسلجة البرلامند الع . الجالي الحقي هي: للكشفه وأصر مره وصلطاق الق قصرره خبر ألا الزمنين السالم الان يومن ٤. إخلامة الجوم النجرة من سباتها | المدر الوحيد فها وحل اليه الإنسانين. تعن سميع بيب ه ومنبهم ومنايلتي وبالمعر عليه فقال أمن لندنية والمعتلوة ممن البلم والسرق الموق تشرقه وبه: فاتنا = والله بني = لم بالو (واحر أذ الانسان في عسر الا الان الات الفاعات (المرق المادي فار من أعن مان موالم وفايت أعل قلك المهدد جهدا واخسا علماليلاد مسيال تطام آمنوا ومملوا السالمات وتواموا بالمق تشتشده بالتابلت فالأوجاني وبادة أتتحا جمت بين الجراد الإنسان سباكاوي مد لارد: و م<del>رجعتك</del> وله والاسوا يعتب ووعى فالووجودين رجول بالرمان مصطوى والروريا والوقساهية والدارسمي ورأ الاستلاق 7 لام و قمن مارد فی نشات انسبون . قرائدهم والارشاد اقال سيعاء زكاتوا والحربة ، وقل ينشد الرقى والتقدم ، فإ والتلاق في المهمته وقان يقتامة المناعن وأخرى التي والتبعيد الى ندر ذلك تما لايتناعون عن مشكر فلموء ليشوساكانوا وكل بريد النبة له والسيطرة ابني الميرون في والباتات الأرطبة ، وكلمة التمرُّ الإربا لاقله ابنك هذا تترملن المنكوب مي اتواء يَعْطُونَ )وقال صلى الله عليه وآله وسل فريسم ورا، وال ق الكال عامة ] في الرارى والفار ليس له ٢٠ ما م الإنفار دورت لايتواذاك مربراسة ا (تأمرد المروف ولتنبوذ من النكر مته لم الحر والبرد الثير الكيرق والواع عديدة ، وتلك إسدى غرائز إ السل وان كنسا الإمرر فتد فتستا هذه اربائه فأه عليك شراركم فيدمو الجبال والانخفساطسات الازميه وتمت الترح البشري التي جبل طبيها منذ خان المسينة يعد بهردكيرة مبادقا غلالها ۴ الم ٥٠ . متجاب المم) والايدة والكلية فلال الاسعبار ، وكل مبا في تاريح اله الانسان ؛ عنى البران لاعم وسي المغذل والنبط والمساقل الصماعم أأسم أسى شرقيها وقريها أسردها الاقسالي في دعمره الإول بدل على 🖥 المكروب وسائر المشرات تعظب لغيها والمستحسن وغيره ظم يصدنا الاولون حما أ والمشار ا فنابومتوم وجلاء مايتناب لوق انواع الانسان فالحبران هدنا النية عليه . وتدكثر عليها السؤالُ أبها للسلمون أدهوكم الم كثاف الد ومعتكفا ركانت الماجة ندنس يهاجع ويعقرس مرتب هو المنط بناءة هن الخطة التر سنتيمها والغاية التي تتوشاها أ ومنة وموله والنظر فيهاما بالمقل الشمس والزيسونه الىاقتيام يضروريات المداد والمكروب يقاوم الطبيعة وكنيراكما ينظف فلمانشأ الانبسط لجم الوعود وتلطر لجم الأي الرجيع والسل جا الأسي ق ولوازم ألبيش حسبها تشعنه البشة والكان عليها فيورد مساحبها كاس الحلاك ورجعته الجود الل ارجسانا ذاك ال عداد أ الديا والآخرة أدهو الدذللة بستكم ويتطلبه الخيط والزمان سي سيآر كيوم جريدتنا المتية . ولا غرو . فآن ما في من مداد سكان الدير: . يا } يكن في الحسبانين بجالي المترمات } تسيأ من مبلية وعنوهواغنان وماليزين الجنان يظهر والاسان . أنشأه الانسان وق روحه تلك الماسق ومعتكان جزأر الجند الترتية من وغريب المستاعات و وحتا نتقدم الى اقترار الكوام وجا. إن التسبرغة فمقنته الى مزاجة النديرق المويغ وقبرة وابناء الترب والقرس **\_ شذ**رات \_ لاينظرا طيتا ماتجو دبه اللامم وتسمع المذك الجرىء واعقت سايده ال المسترك كا أدمو أعل أفريشًا من قرائعهم فيالوامتيم للغبدة والاتجات الهوش والتقدم فامياديوس الدنية \* في مدينة ( فوخرا ) ثمانون الم. أمد مجر وسكان المعراد فكرى . فات الر، قابل ينف كتيراً يلت عومية سفك دم شرفين مل مذبحة والحضارة ولرثم تكن فيه مذه المساطنة أوطأ ورها والج السردان كا ادمو ستكر البطم قرائها الافاصل المتاسوف أ لكان اتل الخلوقات حظا واختشم تصيباً إازواج منحية الاقتصار المزوجة واحدة ووبالقاطنين بالبلاد الروسية وغررها المقتور الماليا وبالاطيبا مالج أولامتحي منحبة استرالجبو انات فالعي يه النساء المائقات لازرابين ٧ ق ( أدمرة ميماً لو الاعاد لتنجو في الديا

- ۲ ــ المنبر العام:
- (۲/۲/۱۳٤٤هـ = ۱۹۲۰/۱۲/۱۲ م)

صحيفة أسبوعية، صاحبها ومديرها المسؤول: سلمان آل إبراهيم الصفواني.

عدد صفحات كل عدد ٤ صفحات بحجم نصف الجريدة، تطبع بالمطبعة العصرية ببغداد.

جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

«المنبر العام محل مرتفع لا يرتقيه إلا الخطيب ذو المواهب السامية أو الواعظ المصلح . . ».

«ما أكثر مواليد الصحف الأدبية عندنا وما أقصر عمرها. تطلع الشمس كل يوم على مولود جديد فلا تغيب إلا عن وفاة آخر.. إلخ». وجاء في كلمة افتتاح العدد الخامس:

«زهدوا في الآداب والمعارف فتمنوا أن تكون جريدتنا سياسية – نعوذ بالله -، وزهدنا في السياسة فأردناها أدبية، فأيُّنا اسدر وأحسن اختياراً... إلخ».

صدر العدد الأول منها يوم ٢/٤/ ١٣٤٤هـ ـ ٢٠/١٢/ ١٩٢٥م.

عطلت بعد صدور عددها الثاني عشر كما جاء في العدد \_ ١٢ ـ من صحيفة «المعارف». وقد ذكرها فيليب طرازي في كتابه «تاريخ الصحافة العربية»: ٤/٨٨ والحسني في كتابه «تاريخ الصحافة العراقية»: ٩٠ \_ ٩١. ٣ - المعارف:
( ١٩٢٦ - ٢ - ٩ - ١٩٢٩م).
صحيفة أسبوعية جامعة. صاحبها عبد الملك حافظ. محررها ومديرها المسؤول سلمان الصفواني.
عدد صفحات كل عدد ٤ صفحات بحجم نصف الجريدة.
عدد صفحات كل عدد ٤ صفحات بحجم نصف الجريدة.
ومن العدد الثاني أصبح سلمان الصفواني صاحبها ومديرها المسؤول.
جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:
أقدمنا على إصدار المعارف بشير النهضة الأدبية والعلمية في العراق، وهي ذي تطلّع على القراء حافلة بكل جديد مفيد...».

"المعارف التي يجب أن تكون مراة صافية لرقي العراق العلمي والأدبي ودليلاً على نزوعه إلى التجدد والنهوض... إلخ».

صدر العدد الأول منها في ٢٤/ ٢/ ١٣٤٥هـ ـ ٣/ ١٩٢٦م، وعطلت بعد صدور عددها الثامن عشر.

وقد ذكر فيليب طرازي في كتابه تاريخ الصحافة العربية: ٨٨/٤ والحسني في كتابه «تاريخ الصحافة العراقية»: ٩١.

٤ ـ السعادة:

(۱۳۵۰/۸/۱۷هـ = ۱۳۸/۱۲/۱۲م).

«جريدة علمية فنية هزلية. تصدر في الكاظمية مرة في كل أسبوع. لصاحبها ومديرها المسؤول محمد علي الكاظمي. برز عددها الأول مطبوعاً في مطابع بغداد في يوم الأحد الموافق ١٧ شعبان ١٣٥٠هـ ـ

۵ – المیزان:

(۱۲/۱۲/۱۱ه = ۱۳۲۰/۱۲/۱۱م).

«مجلة أسبوعية تبحث عن أصول الإسلام وفروع الدين. صاحبها ومديرها المسؤول عبدالواحد الأنصاري.

أصدرها صاحبها في العمارة لأول مرة، وأتمت المجلة هناك سنتها الأولى، ثم انتقلت إلى الكاظمية فصدرت فيها ابتداءاً من العدد الأول من السنة الثانية.

عدد صفحات كل عدد عشرون صفحة بالحجم الذي يوصف بـ (البطال)، وكانت لصاحبها مطبعة يملكها تسمى (مطبعة الجوادين) لعلها المطبعة الأولى فى الكاظمية.

جاء في افتتاح العدد الأول من سنتها الثانية:

«فرأينا بعد التأمل والاستبصار، والتروي والاستخبار، من الحكمة والصلاح ضرورة نقلها إلى قضاء الكاظمية، لقربها من بغداد عاصمة العراق المحبوب، ولجوارها من الأدباء والفضلاء ورجال العلم والعمل. فتمكنا ـ بعون الله ومساعدة بعض الأفاضل ـ من نقلها إلى الكاظمية، بعد أن لاقت فكرة نقلها من عموم إخواننا الكاظميين الأفاضل وعلمائها الأفذاذ. . ترحيباً بليغاً وإثبّالاً قلبياً صادقاً . . إلخ».

صدر عددها الأول في الكاظمية يوم ١ ـ ١٢ ـ ٣٦٠هـ ـ ٢١ ـ ١٢

(١) تاريخ الصحافة العراقية: ١٠١.

- ١٩٤١م واستمرت على الصدور فترة من الزمن لا نستطيع تحديده بالضبط، وقد وقفنا على عشرة أعداد من السنة الثانية ولا نعلم كم صدر منها بعد ذلك.

7 - العدل الإجتماعي:

(۱ = ۲ = ۷۱۹٤م)

مجلة قانونية علمية أدبية. صاحبها ومديرها المسؤول صادق مهدي السعيد المحامي، تصدر في كل شهرين مرة.

جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

«لقد انتشرت المطبوعات في هذا الظرف انتشاراً عظيماً، وتنوعت مواضيعها... ورغبة في بعث التضامن والتعاون فيما بينهما (أي الفقه والقضاء) أصدرت هذه المجلة (العدل الاجتماعي) لتسد فراغاً طالما شعرنا به وطالما تمنينا وانتظرنا سده بفارغ الصبر. واعترافاً بجهود أسرة التعليم في العراق وتقديراً لتلك الجهود العظيمة المجحودة قد أعددت فيها مجالاً للعلوم والآداب... وأرجو أن تكون هذه المجلة روضة غناء يلتقي عندها الفقه والقضاء... إلخ».

وجاء في كلمة افتتاح العدد الأول من السنة الثانية:

«لقد افتتحت العدل الاجتماعي بهذا الجزء عامها الثاني، وهي ما زالت تشق طريقها في حياة الصحافة بصعوبة. وتعلن للقراء الكرام أنها ستستمر على خطتها، جاهدة في سبيل رفع المستوى القانوني والفقهي والعلمي والأدبي في البلاد... إلخ».

وأصبح المحامي ناجي مهدي السعيد سكرتير تحرير لها في سنتها الثانية، كما أصبحت سنتها خمسة أعداد. صدر عددها الأول يوم ١ \_ ٦\_ ١٩٤٧م، وصدر العدد الأول من السنة الثانية يوم ١ \_ ١٠ \_ ١٩٤٨م، ثم عطلتها الحكومة على أثر صدور هذا العدد فانقطعت عن الصدور.

۷ \_ الصياد:

(1902 - T - 1T)

جريدة أسبوعية أدبية انتقادية. صاحبها فاضل الطائي. مديرها المسؤول عبد الجبار السويدي المحامي. كان حجمها في أعدادها الأولى حجم نصف الجريدة، ثم أصبحت بحجم الجريدة ابتداءاً من العدد الخامس.

لم نعثر على عددها الأول لنقتطف من كلمة الافتتاح ما يحدد منهج الجريدة.

وجاء في العدد السادس عشر منها أنها اصبحت «جريدة يومية عامة تصدر يومي السبت والثلاثاء موقتاً» ولكنها استمرت على الصدور في كل أسبوع مرة. ثم احتجبت بإلغاء امتيازها بصدور قانون المطبوعات لسنة ١٩٥٤م.

٨ \_ مدينة العلم:

(۱ \_ ۷ \_ ۱۳۷۳هـ \_ آذار ۱۹۵٤م)

مجلة أسبوعية دينية علمية اجتماعية جامعة. تصدر في كل شهر مرة موقتاً. صاحبها ومديرها المسؤول عبدالرسول الخطيب، رئيس التحرير محمد هادي الدفتر.

جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٤٤٤/ المؤلفات

«نفتتح – باسم الله تعالى – العدد الأول من مجلتنا، حاملين مشعل الإصلاح، مستنيرين بنبراس الإيمان، سائرين على هدى القرآن، مقتدين بسنة رسول الله (ص) عن طريق أهل البيت (ع)... و(مدينة العلم) لا تريد أن تستمد مادتها إلا من روح العلم وخضم العرفان... وصدر مجلتنا يتسع لكل ما يصل إليها من توجيه أو نقد... إلخ».

صدر عددها الأول في رجب: ١٣٧٣هـ ـ آذار/ ١٩٥٤م.

ثم انقطعت عن الصدور وألغي امتيازها بصدور قانون المطبوعات السنة ١٩٥٤م.

٩ \_ الوسيلة:

(١٥ - ٧ - ١٣٧٣هـ - ٢٠ ٣ - ٤٥٩٢م)

مجلة علمية أدبية اجتماعية أسبوعية. صاحبها ورئيس تحريرها طارق الخالصي. المدير المسؤول المحامي شاكر الدليمي، سكرتير التحرير عبدالصاحب الخطيب، بحجم ربع الجريدة.

جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

«بعد الاتكال على الله والاعتماد على مؤازرة المخلصين أصدرنا مجلتنا هذه، تحدونا الرغبة الصادقة لخدمة هذه الأمة الكريمة... وسيكون نهجنا إن شاء الله نشر جواهر العلوم والآداب من مواضيع تلائم \_هذا العصر... هذا ونرحب بكل اقتراح أو توجيه... إلخ».

صدر العدد الأول منها يوم ١٥- ٧ ـ ١٣٧٣هـ ٢٠ ـ ٣ ـ ١٩٥٤م وبعد ظهور عدة أجزاء منها صدر قانون المطبوعات لسنة ١٩٥٤م فاحتجبت عن القراء.

١٠ \_ الصحيفة:

مجلة سياسية مستقلة، صاحبها ورئيس تحريرها رياض حمزة علي. مديرها المسؤول حمد الشبلي المحامي.

كانت هذه المجلة تصدر في بغداد مرة في الأسبوع، ثم أصبحت ابتداءاً من العدد الخامس نصف شهرية. ومنحت إدارة المطبوعات لهذه المجلة حق إصدار (ملحق سياسي أسبوعي) فنقل صاحبها المجلة إلى الكاظمية وأصدر الملحق فيها.

صدر العدد الأول من الملحق برقم (١ ـ ٨) في ٢ ـ ٤ ـ ١٩٥٤م بأربع صفحات من حجم الجريدة. وصدر العدد الثاني منه برقم (٢ ـ ٨) في ٦ ـ ٥ ـ ١٩٥٤م بأربع صفحات أيضاً، ثم تعطلت عن الصدور بتشريع قانون المطبوعات لسنة ١٩٥٤م.

١١ \_ العلم:

(١٩٥٤م)

«مجلة. صاحبها السيد هبة الدين الحسيني الشهرستاني».

كان صاحبها قد أصدرها في النجف الأشرف عام ١٣٢٨هـ ـ آذار ١٩١٠م، ثم توقفت عن الصدور بعد سنتين من العمر. وجدد صاحبها إجازتها في عام ١٩٥٤م وصدر العدد الأول من سنتها الثالثة في الكاظمية. ثم أُلغي امتيازها بصدور قانون المطبوعات لسنة ١٩٥٤م.

هكذا حدثني الأستاذ جواد الشهرستاني، ولكني لم أطلع على العدد، وليست لديه نسخة منه.

١٢ \_ الكتاب:

(۱۳۷۷هـ ـ ۱۹۵۸م)

سلسلة ثقافية. تصدرها مكتبة الإمام الحسن (ع) العامة بإشراف هيئتها المؤسسة.

جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

«كان الهدف الرئيس من تأسيس مكتبة الإمام الحسن (ع) العامة هو نشر الثقافة وبث المعرفة بين صفوف أبناء الوطن، وتهيئة المجال الصالح والجو الملائم للبحث والتنقيب والاطلاع... ولهذا لم يكن تأسيس المكتبة - بمفرده - هدفاً نصل إليه لنجمد عليه... إستعنى هذه السلسلة - كل العناية - بشؤون الكتاب والمكتبات... إلخ».

صدر عددها الأول في عام ١٣٧٧هـ ـ ١٩٥٨م في (١٠٤) صفحات.

وصدر العدد الثاني في عام ١٣٧٨هـ ـ ١٩٥٩م (٨٢) صفحة.

وصدر العدد الثالث في عام ١٣٧٩ه ـ ١٩٦٠م خاصاً يضم كتاباً واحداً هو «الإقناع في العروض وتخريج القوافي»، وانقطعت عن الصدور منذ ذلك التاريخ.

۱۳ – البلاغ: (صفر ۱۳۸٦هـ – حزیران ۱۹٦٦م)

مجلة فكرية جامعة. تصدرها الجمعية الإسلامية للخدمات الثقافية. شهرية. سنتها عشرة أعداد.

جاء في كلمة التحرير في العدد الأول من السنة الأولى:

«ومجلة البلاغ هذه ـ وهي اللبنة الأولى من لبنات الجمعية الإسلامية للخدمات الثقافية ـ إن هي إلا خطوة متواضعة في هذه المسيرة الشاقة الطويلة، تحاول أن تتلمس طريقها السوي بتريث وتوأدة... لذلك ترى من خطتها فتح جوانحها الرحيبة لكل بحث علمي سديد، وعمل أدبي جيد، ونقد منهجي قويم، وملاحظة مخلصة نافعة.. إلخ».

وجاء في كلمة التحرير في العدد الأول من السنة الثانية:

«إن البلاغ لم تستقطب في مسيرتها القصيرة مشاعر القراء فحسب، بل أدت على مستوى الصحافة الرائدة دورها المنتظر في تعزيز الجانب الموضوعي من جوانب حركتنا الثقافية... تؤمن بالحرف أداة توعية فاعلة، يضيء الطريق، ويخطط للمستقبل، ويشيع المحبة بين الناس... وربما كان من تحصيل الحاصل أن نعيد من جديد ـ والبلاغ في مفتتح سنتها الثانية ـ طرح هذه الالتزامات، والتأكيد على نية التمسك بها، والسير على هداها بحرارة، ما دامت المجلة تصدر في كل فعالياتها عن مبدأ واضح ترتبط تطلعاته بموازين لا تتأثر من قريب أو بعيد بما تتأثر بها الموازين الوضعية.. إلخ».

أتمت المجلة سنتها الأولى، وما زالت في سنتها الثانية، وقد ألغيت إجازتها بصدور قانون المطبوعات لسنة ١٩٦٨م ثم أعيد لها امتيازها.

١٤ - رسالة التوحيد:

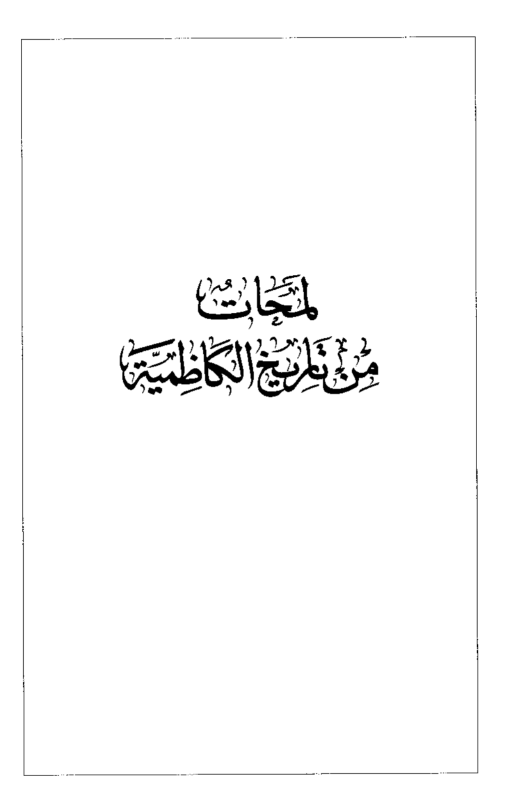
(۱ – ۷ – ۱۳۸۸ – تشرين الأول ۱۹٦۸م)

«مجلة ثقافية دينية شهرية. تصدرها جمعية التوحيد في الكاظمية. رئيس التحرير عبدالرسول النعمة». جاء في كلمة افتتاح العدد الأول:

«العقيدة هي قاعدة كل نظام. والتوحيد الركيزة الأساس في عقيدة الإسلام وجميع رسالات السماء... ولأن كانت الأمم لا تستغني عن هذه القاعدة في جميع الأزمنة فإنها أحوج إليها إلى حد الضرورة في زمن تسير فيه الأحداث بلا تأمل أو انتظار... ومهمة رسالة التوحيد هي المساهمة العلمية في توضيح معالم عقيدة التوحيد... بهذا الاستيعاب لمفهوم العقيدة وركيزته الأولى التوحيد تنطلق مجلة «رسالة التوحيد) لتؤدي مهمتها... إلخ». صدرت منها الأعداد ١ و٢ و٣.

ثم ألغي امتيازها بصدور قانون المطبوعات لسنة ١٩٦٨م.





إن أول ما نعلمه عن منطقة الأرض التي تجثم «الكاظمية» اليوم في طرفها الشرقي أنها كانت ـ برواية بعض المؤرخين ـ جزءاً قريباً من الحدود الفاصلة بين دولة الآشوريين من شمالها والكيشيين من الجنوب؛ في العصور البابلية الأولى؛ أي قبل الميلاد ببضعة عشر قرناً، ويروى أن منازعات وحروباً قد وقعت فيها أو قريباً منها بين الدولتين<sup>(\*)</sup>.

والظاهر أن هذه المنطقة قد حُظيت لسبب أو لآخر ـ باهتمام خاص من حكومة الكيشيين، حيث نجد أن الملك كوريكالزو الأول ملك الكيشيين يومئذ قد بالغ في العناية بهذا الجزء من رقعة ملكه ببنائه لمدينة «عقرقوف» العظيمة التي كانت تسمى حينذاك «دور ـ كوريكالزو». ولا تزال آثارها باقية حتى اليوم في جوار الكاظمية على نحو ستة أميال عنها من جهة الغرب، وهي تنطق بالمهارة الفائقة المبذولة في بناء هذه المدينة الكبيرة وصرحها الشاهق.

وتدلنا ضخامة أبنية المدينة وجودة بنائها والإسراف فيه على أنها ظلت مأهولة بالسكان حيناً طويلاً من الدهر، ويرجح كثيراً أنها كانت عاصمة السلالة الكيشية منذ بداية القرن الخامس عشر قبل الميلاد وإلى نهاية تلك السلالة.

(\*) مجلة الإصلاح: ملحق العدد الأول، ص ٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ١٨٤٨/ المؤلفات

وهكذا تظل «عقرقوف» هي الأثر الأول الذي وصل إلينا علمه في أصل الأرض التي سميت بعض أطرافها بـ«مقابر قريش» ثم «مشهد باب التبن» ثم «المشهد الكاظمي» فـ«الكاظمية» بعد ذلك بعشرات القرون<sup>(١)</sup>.

وبقيت هذه الأرض مجهولة الحقيقة في العهود التالية للعهد الكيشي؛ كالعهد السلوقي والأخميني والفرثي والساساني<sup>(٢)</sup>، وإن رجح في أكثر الظن أنها كانت غير خالية من الحياة والسكان؛ ولو لغرض الزراعة في الأقل.

ويتضح من دراسة الأنهار والقرى والمدن المحيطة بدجلة؛ ابتداءاً من «دور - كوريكالزو» في الشمال الغربي حتى «المدائن» في الجنوب الشرقي: أن المنطقة التي شيد المنصور مدينته عليها - وهي منطقة بغداد

- (١) كنا قد أشرنا في مقدمة بحثنا عن "تاريخ المشهد الكاظمي» إلى "عقرقوف» باعتبارها أول ما نعرف من تاريخ هذه الأرض، وكان المرحوم الدكتور مصطفى جواد قد اقترح حذف ذلك لعدم ارتباطه بالموضوع؛ في تقرير قدمه إلى المجمع العلمي العراقي عن الكتاب جاء فيه ما لفظه:
  «وصل المؤلف تاريخ هذه المقبرة القديمة بتاريخ بلدة عقرقوف والحكام الكيشيين... فما عفرقوف؟ إن كانت اسم مدينة وهو الصحيح فلم نجد لها صلة خططية بأرض الكولف تاريخ هذه المقبرة القديمة بتاريخ بلدة عقرقوف والحكام الكيشيين... فما عفرقوف؟ إن كانت اسم مدينة وهو الصحيح فلم نجد لها صلة خططية بأرض الكاظمية..... وإن كانت اسم مدينة وهو الصحيح فلم نجد لها صلة تاريخ كور العراق. فالأولى أن يكتفي المؤلف بالأخبار التي تنص على اسم ولكن الكاظمية القديم كمقبرة الشونيزي الصغير».
  ولكن الدكتور مصطفى جواد يرحمه الله عاد قتراجع عن هذا الرأي فيما يبدو، ولكن الدكتور مصطفى جواد يرحمه الله عاد قتراجع عن هذا الرأي فيما يبدو، الكان الدكتور مصطفى جواد يرحمه الله عاد قتراجع عن هذا الرأي فيما يبدو، ولكن الدكتور مصطفى جواد يرحمه الله عاد قتراجع عن هذا الرأي فيما يبدو، الكاظمية القديم كمقبرة الشونيزي الصغير».
- هذه «متنزهاً للبطالين وحانة للخمارين، وقد أكثر الشعراء من ذكرها» معجم البلدان: ١٢١/٧.

بجانبيها الغربي والشرقي ـ كانت عامرة بريها ومزارعها منذ أقدم العصور<sup>(۱)</sup>.

وأرض الكاظمية الحالية كانت جزءاً من هذه المنطقة العامرة الخضراء بلا شك، وإن لم نكن نعرف شيئاً من تفصيل ذلك.

وترشدنا كتب البلدان إلى أن القرى والمدن الواقعة جنوب أرض الكاظمية وشرقيها وجنوبها الغربي ـ قبل الإسلام ـ كانت كثيرة متعددة تتسلسل وتتلاحق حتى تصل إلى مدينة «المدائن» الضخمة شرقي دجلة و«سلوقية» الكبرى غربيها، وكلتا المدينتين الأخيرتين عاصمة كبيرة لدولة كبيرة، وتعدان من العواصم الفخمة الرائعة في تلك العهود.

ومن أقرب تلك القرى إلى أرض الكاظمية قرية «سونايا» التي كانت واقعة في الجنوب الشرقي للكاظمية الحالية، وهي «قرية قديمة... ينسب إليها العنب الأسود الذي يتقدم ويبكر على سائر العنب مجناه، ولما عمرت بغداد دخلت هذه القرية في العمارة وصارت محلة تعرف بالعتيقة لذلك، وبها مشهد لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه»<sup>(٢)</sup> يُعرف بمشهد المنطقة<sup>(٣)</sup>، وما زالت تسمى حتى اليوم بـ «المنطقة» بين الكاظمية والكرخ.

وآخر عهدنا بأرض الكاظمية قبل تأسيس بغداد أنها كانت تسمى «الشونيزي»، فإن صدقت الرواية فمقتضاها أن هذه التسمية قد أطلقت بعد انتهاء العهد الساساني، لأن التسمية عربية، والشونيز في اللغة هو الحبة السوداء، والنسبة إليها شونيزي.

- (١) بغداد قديماً وحديثاً: ٤٠.
- (٢) معجم البلدان: ٥/ ١٧٩.
- (٣) مراصد الاطلاع: ۲۲۹.

ويروي الخطيب البغدادي ما سمعه بصدد هذه التسمية فيقول: «سمعت بعض شيوخنا يقول: مقاير قريش كانت قديماً تعرف بمقبرة الشونيزي الصغير، والمقبرة التي وراء التوثة تعرف بمقبرة الشونيزي الكبير، وكان أخوان يقال لكل واحد منهما ـ الشونيزي ـ فدفن كل واحد منهما في إحدى هاتين المقبرتين ونسبت المقبرة إليه»<sup>(1)</sup>.

ويستفاد من روايات بعض المؤرخين أن المنطقة المجاورة لموضع الكاظمية من جهة الشرق كانت قبل إنشاء مدينة المنصور بستاناً لبعض ملوك فارس، ثم أقطعها المنصور عمارة بن حمزة أحد مواليه؛ فسميت دار عمارة<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

وفي عام ١٤٥هـ، ابتدأ المنصور العباسي بتأسيس مدينته المدورة «بغداد»<sup>(٣)</sup>، واستتم البناء في رواية الخطيب البغدادي في سنة ١٤٦ه<sup>(٤)</sup>، ثم استتم بناء سور المدينة وفرغ من خندقها وسائر شؤونها في سنة ١٤٩ه<sup>(٥)</sup>.

ولما أنهى المنصور عمارة مدينته اقتطع مقبرة «الشونيزي الصغير» المجاورة لمدينته من جهة الشمال فجعلها مقبرة<sup>(٢)</sup>، ولعله اعتبرها خاصة بعائلته وأسرته فسماها «مقابر قريش»، وربما اختار لفظ «قريش» ليشير

- تاريخ بغداد: ١/ ١٢٢، ومثله في وفيات الأعيان: ١٠٣/٢.
  - (٢) معجم البلدان: ٢٠/٤.
  - (٣) تاريخ الطبري: ٦/ ٢٣٤ وتاريخ بغداد: ٢٦/١.
    - (٤) تاریخ بغداد: ۲٦/۱.
    - (٥) تاريخ الطبري: ٦/ ٢٨٥.
    - (٦) معجم البلدان: ١٠٧/٨.

إلى مشاركة العلويين والعباسيين في الدفن فيها، وقد تسمى أيضاً «مقابر بني هاشم<sup>((۱)</sup>ويروي الشيخ المفيد أنها كانت مقبرة لبني هاشم والأشراف من الناس<sup>(۲)</sup>.

ومع مرور الأيام درس اسمها «الشونيزي الصغير»، واشتهرت باسمها الجديد «مقابر قريش».

وكان أول من دفن في هذه المقابر جعفر الأكبر بن أبي جعفر المنصور، وذلك في سنة ١٥٠ه<sup>(٣)</sup>، ثم توالى الدفن فيها بعد ذلك<sup>(٤)</sup>.

وفي عام ١٨٣ه لخمس بقين من رجب توفي الإمام موسى<sup>(٥)</sup> بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (ع)، وكان قد دس إليه السم من قبل السندي بن شاهك فقضى عليه<sup>(٢)</sup>، وحمل جثمانه الطاهر إلى مقابر قريش فدفن هناك حيث قبره الشريف الآن.

وذهب بعض المؤرخين إلى أنه «دفن في موضع كان ابتاعه لنفسه في مقابر قريش»<sup>(v)</sup>، فإن صحت هذه الرواية فإنها لتدل على مقدار ما حُظيت به هذه الأرض من الأهمية خلال مدة قصيرة لا تتجاوز ثلاثة عقود من السنين.

- (١) تاريخ الطبري: ٦/ ٣٠١ وكشف الغمة: ٢٤٩ والبداية والنهاية: ١٠٠/١٠.
  - (٢) الإرشاد: ٣٢٣.
  - (٣) تاريخ الطبري: ٦/ ٢٨٨ وتاريخ بغداد: ١/ ١٢٠.
- (٤) دفن فيها الهيثم بن معاوية سنة ١٥٦هـ والخيزران أم الرشيد ـ على رواية ابن الأثير ـ سنة ١٧٣هـ.
- ٥) تاريخ الطبري: ٦/ ٤٧٢ وتاريخ بغداد: ٣٢/١٣ والكامل: ٥/ ١٠٨ ووفيات الأعيان: ٤/ ٣٩٥ والبداية والنهاية: ١٨٣/١٠.
  - (٦) الإرشاد: ٣٢٣.
  - (٧) إثبات الوصية: ١٦٤.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل باسين كلُّهُ/ المؤلفات

واشتهر مدفن الإمام بعد ذلك باسم «مشهد باب التبن» نسبة إلى باب التبن الذي كان في شرقيه مما يقرب من دجلة<sup>(١)</sup>، كما أن المسجد المجاور لقبر الإمام (ع) كان يسمى «مسجد باب التبن» أيضاً<sup>(٢)</sup>.

وفي عام ٢٢٠ه في آخر ذي القعدة أو لخمس أو لست خلون من ذي الحجة توفي ببغداد الإمام أبو جعفر محمد الجواد<sup>(٣)</sup>، بن علي الرضا بن موسى بن جعفر (ع)، ودفن في تربة جده أبي إبراهيم موسى بن جعفر (ع)<sup>(٤)</sup>.

وأصبح السكن حول مقابر قريش ـ بعد دفن الإمامين فيها ـ في ازياد واتساع على مرور الأيام، وإن لم نعثر في المصادر التاريخية على نص خاص يحدد لنا تاريخاً تحقيقياً لبدء السكنى هناك.

والواقع أننا لو أمعنا النظر جلياً في الموقع الجغرافي لـ«مقابر قريش» يومذاك من حيث قربها من دجلة وجودة تربتها ومجاورتها للقرى والأرياف والمزارع الوارفة الظلال؛ لخرجنا بترجيح يشبه الاعتقاد بكون السكنى في هذه المنطقة قديماً قدم الماء والخضراء، ولكنه ازداد اتساعاً بعد تأسيس المنصور مدينته قريبة منها واختيارها عاصمة الدولة العباسية، ثم أخذ طريقة التجمع والتقارب بعد دفن الإمامين (ع)، حيث دفعت العقيدة الدينية بعض الناس إلى السكنى حول المشهد لحمايته وإدارته وإيواء زائريه إضافة إلى قصد الانتفاع المادي من أولئك الزائرين بتقديم

- معجم البلدان: ٢/١٤.
  - (٢) صدى الفؤاد: ١١.
- (٣) الإرشاد: ٣٣٩ وتاريخ بغداد: ٣/ ٥٥ والفصول المهمة: ٢٥٧ وتذكرة الخواص: -٣٧٣ ووفيات الأعيان: ٣/ ٣١٥.
  - (٤) إثبات الوصية: ١٨٦.

المأكل والمشرب والمأوى لهم، وكان هذا التجمع حول المشهد هو النواة الأولى لمدينة الكاظمية.

ويستفاد من مجموع النصوص التاريخية المتعلقة بالعصر العباسي الأول أن هذه المنطقة المغمورة قد قفزت قفزات واسعة إلى الإمام فأصبحت جزءاً متصلاً ببغداد، بل محلة من محلاتها، وصارت تحدد يومذاك بكونها بين الحربية ومقبرة ابن حنبل والحريم الطاهري<sup>(۱)</sup>، في الوقت الذي كانت فيه بغداد من الصراة إلى باب التبن ثم زيد فيها حتى بلغت كلواذى والمخرم وقطربل<sup>(۲)</sup>.

ومعنى ذلك أن «مقابر قريش» كانت متصلة بالمحلات الآتية:

١ - باب التبن: وهو محلة كبيرة كانت ببغداد على الخندق بإزاء
 قطيعة أم جعفر، ويلصق هذا الموضع في مقابر قريش، وكانت في عصر
 ياقوت خراباً صحراء يزرع فيها<sup>(٣)</sup>.

٢ - قطيعة أم جعفر زبيدة بنت جعفر بن المنصور: محلة ببغداد
 عند باب التبن قرب الحريم<sup>(٤)</sup>.

٣ - الحريم الطاهري: وهو بأعلى بغداد في الجانب الغربي بين الكاظمية والمنطقة، منسوب إلى طاهر بن الحسين. ويروي ياقوت أن العمارات كانت متصلة وهو في وسطها، ثم خرب جميع ما حوله وبقي كالبلدة المفردة في وسط الخراب<sup>(٥)</sup>.

٤ - دار عمارة: منسوبة لعمارة بن حمزة أحد موالي المنصور،

- (۱) معجم البلدان: ۸/ ۱۰۷.
- (٢) نفس المصدر: ٢٣١/٢.
  - (٣) نفس المصدر : ١٤/٢.
- (٤) نفس المصدر : ١٢٩/٧.
- ٥) نفس المصدر: ٣/ ٢٦٥ ويراجع تلخيص ابن الفوطي: ٤/ق ٤/٧٦٩ ح.

ويتصل بها ربض أبي حنيفة وربض عثمان بن نهيك، وهو ما بين دار عمارة ومقابر قريش<sup>(1)</sup>.

محلة كانت ببغداد قرب
 محلة كانت ببغداد قرب
 الحريم الطاهري تتصل بباب التبن من مقابر قريش<sup>(۲)</sup>.

٦ - الحربية: وهي محلة مشهورة كبيرة عند باب حرب في شمال الكاظمية الغربي تنسب إلى حرب البلخي من قواد المنصور، وقد خرب جميع ما كان يجاورها في عصر ياقوت وبقيت وحدها كالبلدة المفردة في وسط الصحراء<sup>(٣)</sup>.

ويتضح من هذا كله أن مقابر قريش بعد أن أصبحت تعد جزءاً من بغداد ومحلة من محلاتها صارت منطقة عامرة بالسكان زاخرة بالعمران، شأنها في ذلك شأن سائر المحلات البغدادية الشرقية والغربية.

وفي أوائل القرن الرابع كانت المنازل حول مقابر قريش كثيرة، وكان بعض تلك المنازل مشتملاً على حجر ولكل حجرة باب أو أكثر، ويرشدنا إلى ذلك ما رواه مسكويه في حوادث سنة ٣١٣ه<sup>(٤)</sup>.

\* \* \*

وفي عام ٣٣٤هـ سيطر معز الدولة البويهي على أزمة الحكم في بغداد، وكان من جملة أعماله خلال أيام ملكه: تشييد المرقد الكاظمي تشييداً رائعاً في عمارته وإنزال جماعة من الجنود الديالمة ومعهم أفراد

- (۱) انفس المصدر : ۲۰/٤.
- (٢) نفس المصدر: ٤/ ٢٢٣.
- (٣) نفس المصدر ٣/ ٢٤٥ ويراجع تلخيص ابن الفوطي: ٤/ق ١/٥ ح.
  - (٤) تجارب الأمم: ٥/ ١٣١.

لمحات من تاريخ الكاظميَّة

من المراوزة هناك لغرض الخدمة والحفاظ على الأمن<sup>(1)</sup>. وكان ذلك سبباً جديداً وذا أهمية في توسع السكن وانتشار الدور حول المشهد.

وكان من جملة آثار استتباب الأمن في العهد البويهي والتصاق -أو اندماج – مقابر قريش ببغداد: ذهاب الناس في أعداد غفيرة إليها في الجمعات والمواسم والمناسبات الدينية، ولا بد أنه كان في المشهد وحوله من محلات الراحة والأكل والشرب والوقاية من البرد والمطر وشمس الصيف ما يناسب تلك الأعداد الضخمة التي كانت تهرع إلى المشهد في كل مناسبة دينية كذكرى عيد الغدير<sup>(۲)</sup>، وذكرى مقتل الحسين (ع) يوم عاشوراء<sup>(۳)</sup>، وفيما شابه ذلك من المناسبات<sup>(٤)</sup>.

وفي سنة ٣٦٧هـ أصيبت البلدة بالغرق<sup>(ه)</sup>، ولم تصلنا تفاصيل ذلك.

وفي النصف الثاني من القرن الرابع تأصل السكن في هذه المدينة حتى صح أن يطلق على المقيمين هناك اسم السكان؛ كما حدث عندما أمر عضد الدولة البويهي بإطلاق الصلات لأهل الشرف وغيرهم من ذوي الفاقة<sup>(7)</sup>.

وكان من أسباب ازدياد العمران في هذه المدينة الناشئة أن أبا طاهر سباشي الملقب بالسعيد حاجب شرف الدولة بن عضد الدولة قام بحفر ذنابة لنهر دجيل وسوق الماء منها إلى مشهد موسى بن جعفر (ع)<sup>(v)</sup>،

- (1) صدى الفؤاد: ١١ ـ ١٢.
- (٢) تجارب الأمم: ٦/ ٢٠٠ هامش \_.
- (٣) الكامل: ٨/ ٥٣ والمنتظم: ٢٨ ٦٢ و١٤٠.
- (٤) تجارب الأمم: ٤٠٧/٦ والنجوم الزاهرة ٥/٤٩.
  - (٥) الكامل: ٧/ ٩٣.
  - (٦) تجارب الأمم: ٦/ ٤٠٧.
    - (٧) فرحة الغرى: ١٣.

وكان ذلك ما بين عامي ٣٧٦ ـ ٣٧٩هـ، وهي أعوام مكث شرف الدولة ببغداد.

ويستفاد من النصوص التاريخية المتعلقة بتلك الفترة تزايد السكان حول المشهد في أواسط القرن الخامس؛ وأن كثيراً منهم من العلويين، كما يستفاد منها أيضاً وجود دور للسكنى داخل سوء المشهد ودور خارجه<sup>(۱)</sup>، وجاء في رواية ابن الجوزي في حوادث سنة ٤٥٠هـ، ما نصه: «وحُمل الخليفة إلى المشهد بمقابر قريش وقيل له: تبيت فيها، فامتنع وقال: هؤلاء العلويون الذين بها يعادوني»<sup>(۲)</sup>.

وفي غرق سنة ٤٦٦هـ وكان بالغ الخطر ـ تهدم سور المشهد<sup>(٣)</sup>، وتقضي العادة بتأثر ما يحيط بالمشهد من الدور بالماء، ولكننا لم نعرف تفصيله.

وفي فتنة سنة ١٧هـ، جاء العلويون الساكنون حول المشهد إلى ديوان الخليفة يشكون ما أصابهم وأصاب المشهد<sup>(٤)</sup>، وهو الأمر الذي يدل على سكنى عدد كبير منهم هناك.

وتأثرت بلدة المشهد الكاظمي بغرق سنة ٥٥٤ه<sup>(٥)</sup>، ثم بغرق سنة ٥٦٩هـ، وكان الغرق الثاني شديداً جداً أدى إلى هدم البيوت وأكثر سور المشهد<sup>(٢)</sup>.

والظاهر أن البلدة قد أصبحت مأهولة بالسكان بنحو يصح أن يقال

- (۱) الكامل: ۸/۹۵.
- (٢) المنتظم: ٨/١٩٤ ويراجع نفس الجزء: ٢١٢.
  - (٣) الكامل: ١١٩/٨ والمنتظم: ٢٨٦/٨.
    - (٤) الكامل: ٣١١/٨ والمنتظم ٢٤٣/٩.
      - (٥) مرآة الزمان: ٨/٣٥٩.
        - (٦) المنتظم: ٢٤٥/١٠.

فيه «أهل مشهد موسى بن جعفر» كما يقال «أهل الكرخ» أو «أهل المختارة»، وكانوا كثيري العدد ويروى أن نائب الوزارة ابن العطار أساء إليهم بقسوة بالغة وقطع أرزاقهم وبدد شملهم<sup>(1)</sup>.

ولما حدث فيضان سنة ٦١٤هـ، أثر في المشهد ومدينته أثراً بالغاً<sup>(٢)</sup>، وقام الناصر لدين الله بتعمير ما خربه الماء كما شيد سوراً جديداً للمشهد، وتم ذلك في نفس السنة ٦١٤ه<sup>(٣)</sup>.

وعندما حدث فيضان سنة ٦٤٦هـ، وكان فظيعاً جداً أثر في مدينة المشهد أثراً كبيراً<sup>(٢)</sup>، وكذلك فيضان سنة ٦٥٤ه<sup>(٥)</sup>.

ويحسن بنا وقد انتهينا إلى أواسط القرن السابع أن نقف قليلاً لنرى ما طرأ على هذه المنطقة من تطور وتقدم خلال العصر العباسي الطويل الحافل. والمشاهد أن هذه الأرض قد سارت بخطى سريعة في طريق الازدهار، فانتقلت - في فترة قصيرة من عمر الزمان - من مقبرة خاصة ببني هاشم أو القرشيين والأشراف من الناس إلى مشهد زاهر خاص بالإمامين الكاظم والجواد - (ع) -، ثم إلى محلة من محلات بغداد العامرة المشهورة، وأخيراً إلى مدينة قائمة بنفسها فيها كل معالم المدن ومرافقها الرئيسة.

وهكذا انطوى العصر العباسي وبلدة المشهد الكاظمي «محلة عامرة، فيها خلق كثير، ذات سور، مفردة»<sup>(٦)</sup>.

- (۱) مرآة الزمان: ۳۵۹/۸.
  - (٢) الكامل: ٣١٦/٩.
  - (۳) صدى الفؤاد: ١٤.
- (٤) الحوادث الجامعة: ٢٣٠.
  - (٥) نفس المصدر : ٣١٧.
- (٢) معجم البلدان: ٢/١٤ و٨/ ١٠٧.

ولم نعثر فيما بين أيدينا من مصادر على تحديد لتاريخ انفرادها عن بغداد وصيرورتها مدينة ذات كيان خاص، ولكن الراجح أن ذلك قد تحقق في أواسط القرن الخامس إثر الفتن والاضطرابات التي عمت العراق وخصت بغداد نفسها، فدمرت البلاد، وأشاعت الخراب<sup>(۱)</sup>، وسببت انكماش بغداد على نفسها، فانفردت الكاظمية عنها على أثر هذا الضمور والانكماش.

ولما كان خراب بغداد قد ظهر أثره في أوائل القرن الخامس<sup>(۲)</sup> فإن بدء استقلال مدينة الكاظمية كان في هذه الفترة أيضاً، وربما يؤكد ذلك ويؤيده تعيين النقباء الخاصين بالمشهد الكاظمي – ابتداءاً من أوائل القرن الخامس<sup>(۳)</sup> – ولم يكن قبل ذلك، حيث يرشدنا إلى بدء انفراد البلدة وازدحامها بالسكان أيضاً بالشكل الذي تدعو فيه الحاجة إلى تعيين نقيب خاص بها غير نقيب العلويين أو الطالبيين ببغداد.

ومهما يكن من أمر، فإن بلدة المشهد الكاظمي قد أصبحت في أخريات العصر العباسي مدينة مفردة تضم سائر مقتضيات المدن ومرافقها؛ من دور وسكان وعمارة ومؤسسات. ونوجز في أدناه ـ لزيادة الإيضاح ـ جريدة ببعض تلك المشتملات:

كان المشهد في وسط المدينة قريباً من طرفها الشمالي الغربي، وقد اشتمل على: قبة فخمة. صندوقين من الخشب الجيد على القبرين. أبهاء وأروقة حول الروضة. أبواب متعددة. صحن فيه حجر وإيوان واحد أو أكثر، ترب كثيرة حول المشهد، سور يحيط بالمشهد كله<sup>(٤)</sup>.

- (۱) مختصر مناقب بغداد: ۳۳، ويراجع في خراب بغداد في ذلك الوقت تاريخ بغداد: ۱/۱۰۰ وبغداد قديماً وحديثاً: ۱۵۰.
  - (٢) أحسن التقاسيم: ١٢٠.
  - ۳) يراجع في النقابة والنقباء تاريخ المشهد الكاظمي: ۱۸۸ ـ ۱۹۲.
    - (٤) تاريخ المشهد الكاظمي: ٤٣ \_ ٤٥.

دار للأيتام<sup>(۱)</sup>. دار قرآن لتعليم الخط والقراءة والقرآن الكريم<sup>(۲)</sup>. مكان خاص لدراسة الفقه والحديث<sup>(۳)</sup>. مكتبة<sup>(3)</sup>.

دار لاستراحة الزائرين<sup>(o)</sup> وإطعامهم في شهر رمضان في الأقل<sup>(r)</sup>. مارستان «مستشفى» فيه الأدوية والأشربة والمعاجين<sup>(v)</sup>. نقيب يشرف على شؤون المشهد والبلدة.

وكانت المناسبات الدينية ـ في هذه الفترة الأخيرة من العصر العباسي ـ غاصة بجماهير الزائرين، وفيهم الخليفة ووزراؤه<sup>(٨)</sup>.

ثم كانت أسر علوية متعددة ـ في هذه الفترة ـ قد اختارت الكاظمية مقرّاً لسكناها كـ «بني الحداد» و«بني نازوك» و«بني الحطب» و«بني العقروق»<sup>(۹)</sup> وآخرين غيرهم.

كما كان من جملة سكّانها أعلام فقهاء وأدباء مبرزون وعلماء دين لامعون؛ عرفنا منهم أفراداً وضاع عنّا الباقون؛ بسبب إهمال التاريخ لهم

- (۱) الفخري: ۲۸٦.
- (٢) تجارب السلف: ٣٣٧.
- (٣) مرآة الزمان: ٨/٥٥٦.
- (٤) الإقبال: ٥٩٩ وفرحة الغرى: ١٢٣ وتجارب السلف: ٣٣٧.
  - (٥) صدى الفؤاد: ١٤.
  - (٦) الكامل: ٢٩٨/٩.
  - (۷) تجارب السلف: ۳۳۷.
- (٨) الجامع المختصر: ١٤٦/٩ والحوادث الجامعة: ٩٥ و١٨٤ و١٨٥.
  - (٩) عمدة الطالب: ٦٨ و١٨٩ و٢٥٦ و٢٨٩.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

أو نسبتهم إلى بغداد؛ تغليباً لها على كل ما يجاورها من محلّات وبقاع. وكان من جملة من عرفنا من هؤلاء الساكنين في هذه الفترة:

١ - أبو الحسن، علي بن زيد بن محمد بن العباس، المعروف بابن صفية - وهي جارية -، وكان القرامطة قد أسروا جده محمد بن العباس سنة ٣٢٣هـ وهو خارج في ليلة الجمعة إلى مشهد أمير المؤمنين (ع)، ومضوا به إلى هجر، ثم عاد من الأسر في شوال سنة ٣٤٩هـ<sup>(١)</sup>.

٢ ـ الناصر العلوي الموسوي الشاعر، كان حيّاً إلى سنة ٩٧ه (٢).

- (۱) نفس المصدر: ۲۵۹.
- (۲) مرآة الزمان: ۸/ ۵۰۰.

قال: قال رسول الله (ص): الإيمان إقرار باللسان ومعرفة بالقلب وعمل بالأركان»<sup>(1)</sup>.

٤ - «علي بن محمد بن أبي منصور بن أبي الغنائم صاحب الحاتم ابن أبي غالب محمد بن أحمد بن محمد بن الحسن بن علي بن الحسن ابن عيسى الرومي بن محمد الأزرق بن عيسى الرومي النقيب بن محمد بن علي العريضي بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب... سكن بمشهد موسى بن جعفر رضي الله عنهما ببغداد مدة.... توفي بالحلة في سنة ثمان وستمائة»<sup>(٢)</sup>.

٥ - الفقيه محمد بن الحسن العلوي الحسيني، الراوي عن القطب الراوندي المتوفى سنة ٥٧٣هـ. روى عنه السيد علي رضي الدين آل طاووس بواسطة محمد بن عبدالله بن علي بن زهرة الحسيني الحلبي<sup>(٣)</sup>، ولعله محمد بن الحسن بن أحمد المنتهي بنسبه آل زيد الشهيد، والمشتهر بلقبيه بهاء الشرف ونجم الدين<sup>(٤)</sup>.

٦ – الوزير أبو الحسن نصير الدين ناصر بن مهدي بن حمزة بن محمد بن حمزة بن مهدي بن الناصر بن زيد المنتهي بنسبه إلى الحسن بن علي (ع). «مازندراني المولد والأصل، رازي المنشأ، بغدادي التدير والوفاة»<sup>(٥)</sup>.

«كان من كفاة الرجال وفضلائهم وأعيانهم وذوي الميزة منهم،

- (۱) ذيل تاريخ بغداد لابن الدبيثي: ۲/ ۵۳ «مخطوط مصور بمكتبة معهد الدراسات الإسلامية ببغداد».
- (٢) جزء من تاريخ ابن النجار (الورقة ٢٤) «مخطوط مصور بمكتبة معهد الدراسات الإسلامية ببغداد».
  - (٣) فرحة الغرى: ١١٧.
  - (٤) الفوائد الرضوية: ٢/ ٤٥١.
    - (٥) تاريخ الفخري: ٢٨٣.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين ﷺ/ المؤلفات

اشتغل بالآداب في صباه فحصل منها طرفاً صالحاً... وكان في ابتداء أمره ينوب عن النقيب عز الدين المرتضى القمي نقيب بلاد العجم كلها، ومنه استفاد قوانين الرئاسة... فلما قُتِل النقيب عز الدين هرب ولده النقيب شرف الدين محمد وقصد مدينة السلام مستجيراً بالخليفة الناصر، وصحبته نائبه نصير الدين بن المهدي... فاختبره الناصر فرآه عاقلاً لبيباً سديداً، فصار يستشير به سراً فيما يتعلق بملوك الأطراف، فوجد عنده خبرة تامة،... فاستخلصه لنفسه، ورتبه أولاً نقيب الطالبيين، ثم فوض إليه أمور الوزارة»<sup>(1)</sup> نيابة في سنة ٥٩٢ه، وأصالة في سنة ٢٠٢ه؛ حيث «خلع عليه الخليفة خلعة الوزارة: القميص والدراعة والعمامة، وخرج من باب الحجرة فقدم له فرس من خيل الخليفة» وعمل له من المراسم ما استغرب منه الناس<sup>(٢)</sup>.

«وقبض عليه الناصر كارهاً؛ لأمور اقتضت ذلك، وكان القبض عليه في سنة أربع وستمائة»<sup>(٣)</sup> في جمادى الآخرة، واختلف الناس في سبب عزله<sup>(٤)</sup>. ثم طلب الوزير المعزول من الخليفة أن «يمكَّن من المقام في المشهد [الكاظمي] أسوة ببعض العلويين»<sup>(٥)</sup>، فبقي ساكناً هناك إلى أن توفي في سنة ٦١٧ه<sup>(٢)</sup>.

٧ - السيد النقيب رضي الدين علي بن سعد الدين أبي إبراهيم،
 موسى بن جعفر بن محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أبي عبدالله

- (١) نفس المصدر: ٢٨٣ ـ ٢٨٤ ويراجع عمدة الطالب: ٢٢.
- (٢) مرآة الزمان: ٨/ ٢٥، ويراجع في بعض ما قيل في مدحه من الشعر: تكملة
   إكمال الإكمال: ٣١٥ ح.
  - (٣) تاريخ الفخري: ٢٨٤.
  - (٤) يراجع في أسباب العزل: مرآة الزمان: ٨/ ٥٣٣ ـ ٥٣٤ وعمدة الطالب: ٦٣.
    - (٥) الكامل: ۲۹۸/۹.
    - (٦) نفس المصدر والصفحة.

وفي الشهر الأول من عام ٦٥٦ه حاصر الجيش المغولي بغداد، وتم احتلالها يوم الاثنين الثامن عشر من المحرم<sup>(٩)</sup> أو بعد ذلك بأيام، ورافق هذا الاحتلال عدد من حوادث التخريب والتلف وضروب من المصائب والنكبات.

- (۱) يراجع بحثنا عن حياة السيد علي ومؤلفاته [المجلد الحادي عشر من هذه الموسوعة].
  - (٢) كشف المحجة: ٤.
  - (٣) الحوادث الجامعة: ٣٥٦.
    - (٤) كشف المحجة: ١١١.
      - (٥) فرح المهموم: ١٢٦.
    - (٦) عمدة الطالب: ٢٠٥.
    - (۷) نفس المصدر: ۳۲۱.
    - (٨) نفس المصدر : ۲۰۰.
      - (٩) الإقبال: ٨٨٥.

موسوعة العلامة الكبير الشيخ محمد حسن آل ياسين كتَّلة/ المؤلفات

وعلى الرغم من خروج بلدة المشهد الكاظمي عن خط زحف الجيش المحتل وعدم وجود أية قوة عسكرية عباسية فيها فقد أصيبت بشيء من ذلك الخراب العام؛ كما أصيب المشهد نفسه بالحريق. وسارع الوزير ابن العلقمي إلى الأمر بإصلاح ما تلف وتجديد ما اندثر من البلدة، كما قام صدر الوقوف شهاب الدين علي بن عبدالله بعمارة ما أتلفه الحريق في المشهد المطهّر<sup>(1)</sup>.

وما إن أطل القرن الثامن حتى كانت المدينة قد سارت أشواطاً في طريق تقدمها، عاجّة بسكانها، صاخبة بزوارها والقادمين إليها.

ويصفها حمد الله المستوفي ـ في أوائل القرن الثامن ـ فيقول: إنها مدينة صغيرة يبلغ طول محيطها حوالى ستة آلاف خطوة؛ وإن سكانها ستة آلاف نسمة<sup>(٢)</sup>.

ويشير إليها صلاح الدين الصفدي في أثناء حديثه عن بغداد ومحلاتها السبعة، فيعتبرها خامسة تلك المحلات وأنها مسورة<sup>(٣)</sup>.

أما الحنبلي فيذكر أنها "محلة فيها خلق كثير، وعليها سور"<sup>(٤)</sup>.

وبدأ استعمال لقب «كاظمي» في هذه الفترة، حيث جاء في ترجمة السيد عبد الكريم آل طاووس ـ وهو من سكان الكاظمية في أواخر القرن السابع ـ أنه «حلي المنشأ، بغدادي التحصيل، كاظمي الخاتمة»<sup>(ه)</sup>.

والمؤسف أن تظل معلوماتنا عن هذه الفترة وما طرأ على الكاظمية

- جامع التواريخ: ٢٩٣ ـ ٢٩٥ وصدى الفؤاد: ١٥.
  - (٢) نزهة القلوب: ٣٥.
  - (٣) الغيث المسجم: ١١/ ٦٣ \_ ٢٤.
    - (٤) مراصد الاطلاع: ٣٧٧.
      - (٥) رجال ابن داوود.

خلالها ضئيلة جداً بل بحكم العدم. ونقدم في أدناه جريدة بالحوادث والمآسي التي أصابت البلدة في الفترة المبتدئة بالاحتلال المغولي والمنتهية بالاحتلال الصفوي، وهو ما أمكننا العثور عليه في مجموع ما رجعنا إليه من كتب ومراجع.

غرق بغداد وأطرافها بما فيها مقبرة أحمد بن حنبل سنة ٧٢٥ه. «وذكر بعضهم أنه غرق بالجانب الغربي نحو من ستة آلاف وستمائة بيت»<sup>(1)</sup>.

طاعون عام انتقل من أطراف الدجيل إلى الكاظمية ثم بغداد سنة ٧٤٩ ـ ٧٥٠هـ، وكان ممن مات به من سكان الكاظمية نقيبها علي بن عبد الكريم بن أحمد العلوي<sup>(٢)</sup>.

- فيضان عظيم سنة ٥٥٧ه<sup>(٣)</sup>.
- غرق أطراف بغداد سنة ٧٦٥ه<sup>(٤)</sup>.

غرق بغداد وأطرافها سنة ٧٧٥هـ، حيث «صارت الرصافة والمشاهد والمزارات ومنها مشهد أحمد لا يوصل إليها إلا في المراكب»<sup>(٥)</sup>.

خراب وقتل ونهب في بغداد وما حولها سنة ٧٩٥ه<sup>(٢)</sup>.

- البداية والنهاية: ١١٨/١٤ وشذرات الذهب: ٦٦/٦.
  - (٢) شذرات الذهب: ١٥٨/٦ ومشهد الكاظمين: ١٣.
    - (٣) العراق بين احتلالين: ٢/ ٨٣.
      - (٤) نفس المصدر: ٢/١١٠.
      - (٥) نفس المصدر: ٢/ ١٣٢.
      - (٦) شذرات الذهب: ٦/ ٣٧٧.

وباء وغلاء سنة ٧٩٧هـ<sup>(۱)</sup>.

طاعون في العراق سنة ٨١٩هـ، حتى «كادت البلدان تخلو من أهاليها»<sup>(٢)</sup>.

خراب وغلاء ووباء وجراد في العراق والجزيرة سنة ٨٣٥هـ<sup>(٣)</sup>.

وباء عام في بغداد وجميع البلاد المجاورة لها أهلك الحرث والنسل سنة ٨٤١ه<sup>(٤)</sup>.

ثلج عظيم أهلك النخل والشجر سنة ٨٥٨ه<sup>(٥)</sup>.

طاعون مات فيه خلق كثير ببغداد والمناطق الشمالية سنة ٨٧٤ه<sup>(٦)</sup>.

طاعون عام سنة ٨٩٧هـ، «قيل إن ربع أهل الأرض ماتوا به»<sup>(٧)</sup>.

### \* \* \*

وفي أوائل القرن العاشر الهجري دخلت الكاظمية عهداً جديداً من الشأن والاستقلال الإداري الداخلي، وأصبحت مدينة لها كيانها ودورها في الشؤون العامة.

وبدأت الخطوات الأولى نحو هذا العهد الجديد في سنة ٩١٤هـ ـ

- (1) العراق بين احتلالين: ٢٤٤/٢.
  - (٢) نفس المصدر: ٣/ ٤٢.
- (٣) شذرات الذهب: ٢١١/٧ والعراق بين احتلالين: ٣/ ٨٠.
  - (٤) العراق بين احتلالين: ٩٩/٣.
    - (٥) نفس المصدر: ٣/ ١٤٥.
    - (٦) نفس المصدر : ٢٣٩/٣.
    - (۷) شذرات الذهب: ۷/۳۵۹.

وهي سنة سيطرة الصفويين على العراق \_، فقد زار الشاه إسماعيل الصفوي الكاظمية وأمر بتشكيل إدارة خاصة بالبلدة ومحكمة شرعية يرأسها قاض يحمل لقب «شيخ الإسلام» \_ وقد عين الشيخ عبدالله قنديل بهذا المنصب \_، كما أمر الشاه بتشييد المشهد الكاظمي تشييداً رائعاً فخماً وتعيين الرواتب لخدام المشهد والمسؤولين عنه<sup>(۱)</sup>.

وعندما زال الاحتلال الصفوي وتمّ للسلطان سليمان القانوني احتلال العراق سنة ٩٤١ه لم يتغير وضع الكاظمية السابق، ولما زارها السلطان أمر باكمال بعض ما لم يتم من عمارة المشهد، وأقر رواتب سدنة المشهد والعاملين به<sup>(٢)</sup>.

### \* \* \*

وحفلت القرون الأربعة الأخيرة ـ أي منذ الاحتلال الصفوي إلى نهاية الاحتلال العثماني ـ بما لا يمكن وصفه من مآسي الأوبئة والطواعين والغرق، وكانت من العنف والشدة والتتابع بشكل حدَّ من تطور الكاظمية بل تطور العراق كله إلى أبعد الحدود.

وحسبك من فظائع الأوبئة والطواعين والحميات القاتلة طاعون سنة (٩٦٣) وكان قد عم العراق كله، وطاعون سنة (١٠٤٥) الذي استولى على العراق أيضاً، ووباء سنة (١٠٨٠) الذي كان يموت به نحو ٥٠ ـ ٧٠ نسمة يومياً، وطاعون (١١٠١) الذي مات بسببه أكثر من مائة ألف نسمة، وطاعون (١١٠٢) الذي بلغت الوفيات به نحو ألف نسمة يومياً، وطاعون (١١٣١) الذي هلك فيه عدد كشير لا يحصى، وطاعون

(۱) يراجع في تفاصيل العمارة الصفوية للمشهد كتابنا «تاريخ المشهد الكاظمي»
 [المتقدم في هذا المجلد]: ٥٧ ـ ٧٤.

(٢) تاريخ المشهد الكاظمي [المتقدم في هذا المجلد]: ٧٥ ـ ٧٧.

(١١٥٢)، وطاعون (١١٨٦) الذي مات في اليوم الأول منه نحو سبعين ألفاً وفي الأيام التالية ما لم يحص عدّاً، وطاعون (١٢١٦)، وطاعون (١٢٤٦ ـ ١٢٤٧) الذي صار الناس فيه يرمون الموتى في دجلة، وطاعون (١٢٦٢)، ووباء (١٢٩٤) و(١٢٩٨) و(١٣٠٢) و(١٣٢٨)ه<sup>(١)</sup>.

وحسبك من مآسي الغرق والفيضانات: فيضان سنة (١٠٦٨) و(١١٠٥) وفيضان (١١٨٦) الذي غمر دور الكاظمية وطرقاتها، وفيضان (١٢٠٢)، وفيضان (١٢٤٦) الذي غمر الكاظمية ووصل الماء فيه إلى الصحن الكاظمي، وفيضان (١٢٥٥) و(١٢٦٠)، وفيضان (١٢٦٦) الذي نبع فيه الماء في دور الكاظمية وفي الحرم المطهر، وفيضان (١٣٩٤) الذي دخل الماء فيه أزقة الكاظمية، وفيضان (١٣٠١) و(١٣٠٢)

هذا كله مضافاً إلى هجوم الجيش التركي على الكاظمية سنة (١٠٤٨) وقحط سنة (١١٠٠ ـ ١١٠١ه)، وزلزال سنة (١١١٤ه)، الذي أعقبه ريح السموم، والتلف الزراعي الذي حدث سنة (١١١٧) بسبب المطر والبَرَد (الحالوب)، وهجوم شمر على الكاظمية سنة (١١٧٢)، ومجاعة سنة (١٢٠٠)، وهجوم بعض العشائر على الكاظمية سنة

- (١) يراجع في تفاصيل ذلك تحفة عالم: ٨٦ وروضات الجنات: ٢٥ و٢٨ ودار السلام: ٢/١٩٩ وحديقة الزوراء: ٨٣ ودوحة الوزراء: ١٤٣ و٢١٢ وتاريخ العراق بين احتلالين: ٤/٩٩ و٢٠٦ و٥/٢٠٢ و١٢٩ و١٣١ و١٣٩ و٢٦ و٦/ ٤٢ و١٤٣ و٧/٧٧ و٨/٣٤ و٥٩ و٧٤. وأرقام الوفيات الواردة في الأصل لا تخص الكاظمية وحدها.
- (٢) يراجع في تفاصيل ذلك: دار السلام: ٢/ ٣٣٨ ـ ٣٣٩ ومناقب أهل البيت ـ ع ـ للشيخ محمد علي البلدي (مخطوط بمكتبتي الخاصة) وتاريخ العراق بين احتلالين: ٥/ ٦٢ و١٣٧ و٦/ ٥٢ و٧/ ٤٤ و٨/ ٧١ و٧٤ و٩٢ و٢٦٥.

(١٢٢٩)، وهجوم شمَّر عليها سنة (١٢٤٥)، وقحط سنة (١٢٦٤) الذي أدى ببعض الناس في سواد العراق إلى بيع أولاده، وغلاء سنة (١٢٧٧) وسنة (١٢٨٨ ــ ١٢٨٩)، وقحط سنة (١٢٩٧) الذي سبَّب موت كثير من الفقراء<sup>(١)</sup>.

وعلى الرغم من كل هذه العوائق المانعة لأي تقدم وازدهار فقد سارت الكاظمية بخطوات ثابتة في طريقها نحو التقدم، وحافظت على كيانها الخاص؛ خلال العهد الصفوي الأول فالعهد التركي الأول فالعهد الصفوي الثاني ثم العهد التركي الثاني والأخير.

ولما قرر الأتراك في عهدهم الثاني نظام الالتزام أو الضمان الإداري كانت الكاظمية إحدى المدن المشمولة بهذا القانون.

وخلاصة فكرة هذا الضمان أن تضمَّن حكومة بغداد هذه المدينة أو تلك لمن يطلب ضمانها بعد مزايدة يشترك فيها طالبو الضمان ويفوز بها من تقف عنده المزايدة \_ وقد يفوز بها شخص معين بمبلغ معين من دون مزايدة \_، ويدفع الضامن الذي يرسو الضمان عنده جزءاً من المبلغ معجلاً ويؤجل دفع الجزء الآخر إلى أجل مسمى، ويعطى للملتزم حق التصرف المطلق في البلدة لاستحصال المال الذي ضمنه للحكومة وما يفرضه لنفسه من فوائد إضافية، وتتعهد الحكومة بمساعدته أدبياً وعسكرياً على تحصيل ذلك. ويكون الملتزم \_ بعد هذا \_ حراً طليقاً في التصرف بمقدرات الناس وشؤونهم وكراماتهم بموجب هواه وأطماعه الذاتية.

ونورد فيما يلي قائمة بمن عرفنا من هؤلاء الملتزمين:

 يراجع في تفاصيل هذه الحوادث: حديقة الزوراء: ٣٧ ـ ٣٩ ودوحة الوزراء ١٨٤ وتاريخ العراق بين احتلالين: ١٢٩/٥ و١٥٧ و٦/ ٢٢٢ و٧/ ٨٢ و٨/ ١٤ و٤٩ وموسوعة العتبات المقدسة: ١٤٤١/١. ١ - الحاج كاظم چلبي الكاظمي - جد آل الچلبي الكاظميين ويلقب
 بـ "الحجيجي" لأنه حجَّ في أيام صباه فدُعي كذلك تصغيراً من
 «حاج». وهو أقدم من عثرنا على اسمه من حكام هذه العائلة التي
 لا نعلم في العصر العثماني أسبق منها في حكومة الكاظمية.
 ٢ - الحاج درويش الحجيجي، كان حياً سنة ١١٥٠ه.

- ٤ \_ ابنه محمد آغا چلبي.
- ٥ \_ ابنه الحاج حسن چلبي.
- ٦ \_ أخوه الحاج بكر چلبي.
  - ۷ ـ ابنه محمد علي چلبي .
- ٨ \_ أخوه محمد صالح چلبي، توفي سنة ١٢٤٢هـ.
- ٩ ابن عمه عبد الوهاب چلبي. تولى المنصب بعد وفاة محمد صالح السالف الذكر، وتوفي سنة ١٢٦٦هـ، وكان سيء السيرة شديد الوطأة، وقد ضرب المثل في الكاظمية به وبعصية. وبموت عبد الوهاب هذا خرجت حاكمية المدينة من يد هذه الأسرة ومن يد الكاظميين.
- ١٠ أحمد أفندي الماردلي تولى الإدارة بعد موت عبد الوهاب چلبي،
   وكان ظالماً قاسياً شكل له حاشية يدعى كل واحد منهم بـ
   «الداروغة» لتنفيذ أحكامه.
  - ۱۱ ـ مصطفى أفندي. كان سنة ۱۲٦٨هـ.
  - ۱۲ ـ حاج أحمد آغا. كان سنة ۱۲۷۰هـ.

١٣ - حسني بك. حكم الكاظمية ما بين ١٢٧١ - ١٢٨٠ه.
 ١٤ - حسين بك بن سليمان باشا. كان سنة ١٢٨٠ه.

### \* \* \*

ولما تولى مدحت باشا حكم العراق كان من جملة أعماله الإصلاحية إلغاء حكومة الضمان والالتزام وتعيين موظفين إداريين يتناولون رواتبهم من خزانة الدولة، كما جعل الكاظمية قضاءاً يديره «قائم مقام» بعد أن أضاف إلى حدود الكاظمية الإدارية بعض الأراضي والمقاطعات المجاورة.

ونورد في أدناه جدولاً بأسماء "قوام المقام" الذين حكموا الكاظمية من سنة ١٢٨٦هـ حتى نهاية الحكم التركي سنة ١٣٣٥هـ:

- ۱ القائم مقام عزيز أفندي. كان سنة ١٢٨٦هـ.
  - ٢ القائم مقام خلف آغا. كان سنة ١٢٩٢ه.
- ٣ \_ القائم مقام جاويد أفندي. كان سنة ١٢٩٣هـ.
  - ٤ \_ القائم مقام ضياء أفندي. كان سنة ١٢٩٤ه.
  - ٥ \_ القائم مقام عبد الله بك. كان سنة ١٢٩٤ه.
- ٦ القائم مقام رشدي (رشيد) باشا بن مشير باشا الكوزلي. كان سنة
   ١٢٩٥ ١٢٩٦ه.
  - ٧ القائم مقام عبد الوهاب أفندي. كان سنة ١٣٠٠هـ.
    - ۸ ـ القائم مقام راقم أفندي. كان سنة ۱۳۰۳هـ.
    - ٩ القائم مقام إسماعيل أفندي. كان سنة ١٣٠٤هـ.

- ١٠ ـ القائم مقام نعمة الله بك.
  ١١ ـ القائم مقام أحمد بك.
  ١٢ ـ القائم مقام نافع أفندي. كان سنة ١٣٠٥ه.
  ١٢ ـ القائم مقام يعقوب أفندي. كان سنة ١٣٠٦ه.
  ١٢ ـ القائم مقام رشيد أفندي بن إبراهيم أفندي. كان سنة ١٣٠٦ه.
  ١٤ ـ القائم مقام عبد الوهاب أفندي. كان سنة ١٣٠٧ه.
  ١٢ ـ القائم مقام عبد اللهاب أفندي. كان سنة ١٣٠٧ه.
- ١٠ العالم مقام عبد اللطيف أقندي أن المفتي . تولى القائم مقامية مرتين كانت ثانيتهما سنة ١٣١٥هـ.
- ١٧ القائم مقام يوسف رفعت أفندي بن حسن أفندي. كان إلى سنة ١٣١٤ه، وقد أُبعد عن المركز أياماً سنة ١٣٠٨ه ثم أُعيد إليه.
- ۱۸ القائم مقام ممتاز أفندي بن رشيد أفندي دفتري زاده. تولى القائم مقام ممتاز أفندي بن رشيد أفندي دفتري زاده. تولى القائم مقامية مرتين، أولاهما ما بين ١٣١٤ ١٣٢٨، وثانيتهما ما بين ١٣٢٧
  - ١٩ القائم مقام أحمد سالم أفندي. كان سنة ١٣١٩ه.
    ٢٠ القائم مقام حمدي أفندي الباچه چي زاده. كان سنة ١٣٢١ه.
    ٢١ القائم مقام حيدر بك آل الحيدري. كان سنة ١٣٢٣ه.
    ٢٢ القائم مقام محمد راسم أفندي. كان سنة ١٣٢٥ه.
    ٢٢ القائم مقام رؤوف أفندي آل الچادرچي. كان سنة ١٣٢٧ه.
    ٢٢ القائم مقام إبراهيم ناجي أفندي بن يوسف أفندي آل السويدي.
    - کان ما بین ۱۳۲۸ \_ ۱۳۲۹ه.

- ٢٥ ـ القائم مقام حسن أفندي الچركسي. كان سنة ١٣٢٩ه.
- ٢٦ ـ القائم مقام أحمد عارف أفندي السويدي. كان سنة ١٣٢٩هـ.
- ٢٧ القائم مقام إسماعيل حقي بك قائد طابور الجندرمة. كان سنة ١٣٣١ه.
  - ٢٨ \_ القائم مقام عاطف بك. كان سنة ١٣٣٢ه.
  - ٢٩ ـ القائم مقام محمد أمين أفندى. كان سنة ١٣٣٢ه.
- ٣٠ ـ القائم مقام شفيق بك وهو آخرهم. انسحب مع الجيش التركي سنة ١٣٣٥ه.

### .

وتوالت الإصلاحات على الكاظمية خلال مدة حكم مدحت باشا، وكان في طليعتها أمره بتأسيس شركة الترامواي لتسهيل أمر النقل بين الكاظمية وبغداد، على أن يكون مجموع السهام ٢٠٠٠ سهماً؛ وثمن السهم الواحد ٢٥٠ قرشاً؛ ليكون مجموع رأس مال الشركة مليوناً ونصف مليون من القروش. ومدت السكة الحديد لمسافة سبعة كيلومترات بين كرخ بغداد والكاظمية، وكانت العربات تجرها الخيول.

ولما قرر ناصر الدين القاجاري ملك إيران زيارة العتبات المقدسة في العراق سنة ١٢٨٧هـ قامت الحكومة بإدخال بعض التحسينات والإصلاحات على طرق الكاظمية ومرافقها البارزة تمهيداً لهذه الزيارة.

وفي نحو سنة ١٣٠٢هـ أمر المشير هدايت باشا قائد الفيلق العسكري السادس في بغداد بعمل جسر من الخشب عائم بين الكاظمية والأعظمية على نهر دجلة، وبذلك ارتبطت الكاظمية بالجانب الشرقي من بغداد بعد أن ارتبطت بالجانب الغربي منها بواسطة الترامواي. وفي يوم السبت ٢٤ رجب سنة ١٣١٨ه ثمَّ وضع الحجر الأساس لبناء سراي الكاظمية. وأقيم احتفال بهذه المناسبة حضره الوالي نامق باشا والمشير أحمد فيضي وغيرهما من رجال الدولة والوجوه<sup>(١)</sup>.

وعلى الرغم من قلة المعلومات المتوفرة عن هذه الفترة فإن النتف المارة الذكر ترشدنا بوضوح إلى استمرار التقدم في البلدة خلال هذه السنين.

### H H H

ويؤسفنا جداً أن تعدم تلك الفترة جداول إحصاء تلقي الأضواء على وضع البلدة من النواحي البشرية والاقتصادية والعمرانية؛ سوى بعض الإشارات المقتضبة التي لا تشبع نهم الباحث، ولكنها لا تخلو من الفائدة على كل حال.

فلقد روى المنشي البغدادي أنه كان في الكاظمية في سنة ١٢٣٧هـ ثلاثة آلاف بيت<sup>(٢)</sup> ولو قدرنا سكان كل بيت بما معدله خمسة أفراد كان مجموع سكان المدينة خمسة عشر ألف نسمة.

وقُدِّرتْ بيوتها في سنة ١٢٧٣هـ بألف بيت وكان عدد الخانات في تلك السنة خمسة، والحمامات أربعة<sup>(٣)</sup>.

وقدرت بيوتها أيام الاحتلال البريطاني بثلاثة آلاف دار<sup>(٤)</sup> ونفوسها بخمسة عشر ألف نسمة<sup>(٥)</sup>.

- (1) تاريخ العراق بين احتلالين: ٨/ ١٣٦.
  - (٢) رحلة المنشى البغدادي: ٢٥.
  - (٣) موسوعة العتبات المقدسة: ١/١٨٧.
    - (٤) أحسن الوديعة: ٢٣٨/٢.
    - (٥) موسوعة العتبات: ٢٦٩/١.

وحدثتنا أوراق مخطوطة تاريخها سنة ١٣٣٢هـ: أن سكان الكاظمية في تلك السنة كان عددهم ١٣,٩٤٢ نسمة؛ موزعين في محلاتهم على التفصيل الآتي:

| المحلة     | الحيوانات | الدور | السكان |
|------------|-----------|-------|--------|
| الدباغخانة | ٦٥        | ٧٠٧   | ۳۷۸٤   |
| القطانة    | ٥٧        | ٧٤٧   | ۳۱٤۷   |
| الشيوخ     | 14        | ۷۸٥   | ٣٧٥٥   |
| التل       | ٦٠        | ٥٦٨   | 3402   |
|            | 199       | ۲,۸۰۷ | 13,981 |

وعدد معامل الطابوق (الكُوَر) في سنة ١٣٣٢هـ (٤٢) كورة.

وعدد المواشي في قضاء الكاظمية (١٦٨٠٠٤) رأساً من الأغنام والجاموس والإبل.

وعدد النخيل (٥٤,٠٠٠) نخلة مثمرة.

ومجموع الخانات (٢٥) خاناً، وقد سيطر عليها الجيش العثماني إبان الحرب فجعلها دور نقوة ومستشفيات ومراكز عسكرية؛ على التفصيل التالي:

دور نقوة (نقاهت خانه): خان جرموقة \_ وهما اثنان، خان اليهودي، خان حسون، خان سركاره \_ وهما اثنان، خان سيد يونس، خان عقد السادة، خان صويلح، خان قريب المكتب القديم.

مستشفيات (خسته خانه): خان الكابلي، خان فرمان فرما، خان سيد عبد، خان محمد صالح، خان سيد صالح. مراكز عسكرية: خان سريع، خان خليل، خان علي آغا، خان محلة السادة، خان قريب بيت المصري، خان بيت الدبيسي، خان مقابل خان جرموقة في طريق السادة، خان البيجات، خان قربان علي، خان حاج محمد علي النجار.

أما الحمامات العامة في هذه الفترة فقد عرفنا منها: حمام باب الدروازة – وهو أقدمها –، وحمام الأمير (الوقف) بين محلتي القطانة والبحية، وحمام الميرزا هادي في محلة الأنباريين، وحمام الشيخ مهدي جرموقة مقابل خانه الكبير المعروف، وحمام النقيب في أواسط شارع الشريف الرضي الحالي.

### H H H

أما الوضع العلمي والفكري للكاظمية فكان أكثر تقدماً واتساعاً وعمقاً من وضعها العمراني، وأنجبت هذه البلدة ـ خلال عمرها الطويل ـ عدداً كبيراً جداً من الفقهاء والأدباء والشعراء والمفكرين والأطباء.

وضمت الكاظمية بين جوانحها مجموعة من المدارس الدينية التي تعنى بتدريس العلوم الإسلامية، وكانت عامرة زاهرة بطلابها وأساتذتها، وفي طليعتها مدرسة الفقيه السيد محسن الأعرجي المؤسسة في أوائل القرن الثالث عشر الهجري، كما ضمت البلدة عدداً كبيراً من المكتبات الضخمة الحافلة بنفائس المخطوطات وأمهات الكتب.

وإن صح ما يروى من تأسيس أول مطبعة عراقية حجرية في الكاظمية في سنة ١٢٣٧هـ<sup>(١)</sup>؛ فإن ذلك يعد في صدر قائمة النشاط العلمي لهذه المدينة في النصف الأول من القرن الماضي.

(۱) مجلة لغة العرب: ٢٠٦/٤ وتواجع مجلة عالم الغد: ٢/٤١٤.

أما دراسة الأطفال وتعلمهم القراءة والكتابة فكانت موكولة إلى الكتاتيب الكثيرة المنتشرة في البلدة، حتى كانت سنة ١٣٢٧هـ (١٩٠٩م) حيث قامت أول مدرسة ابتدائية في الكاظمية، وهي خاصة بأولاد الإيرانيين المقيمين في الكاظمية، وقد أُسست واستمرت بجهود الحاج علي أكبر الأهرابي<sup>(۱)</sup>.

وفي سنة ١٣٢٨ه قرر فرع «جمعية الاتحاد والترقي التركية» في الكاظمية تأسيس مدرسة ابتدائية لتعليم الأولاد، وتمَّ فتحها في نفس السنة بإدارة الشيخ محسن آل ياسين عضو الجمعية، وكان عدد طلابها (٤٠) طالباً<sup>(٢)</sup>.

وفي السنة المارة الذكر ١٣٢٨ه شكلت الحكومة هيئة باسم «مجلس إصلاح المدارس» في الكاظمية من خمسة أعضاء هم: المفتي ابن جميل رئيساً، والشيخ محمد تقي آل ياسين، والشيخ مهدي المراياتي، والشيخ علي الشيخ عيسى الكليدار، والشيخ كاظم الدجيلي.

وفي ضحى يوم الجمعة الرابع من ذي القعدة سنة ١٣٣٢ه جرى احتفال مهيب لافتتاح المدرسة الجديدة في الكاظمية بجوار سراي الحكومة، وقد حضر الاحتفال لفيف من رجال الكاظمية ووجوهها وشارك بالحضور فيه جاويد باشا والي بغداد والنقيب عبد الرحمن أفندي والقوماندار محمد باشا الداغستاني.

.

ومن الناحية السياسية كان للكاظمية رأي وصوت في الشؤون

- تاريخ التعليم في العراق للهلالي: ٢١١.
  - (٢) نفس المصدر: ١٥٤.

والمشاكل العامة منذ العهد الصفوي الأول حتى نهاية العهد العثماني الأخير .

وكان أبرز مواقف الكاظمية السياسية موقفها خلال الحرب العالمية الأولى عندما هجم البريطانيون على البصرة ووصلت برقية استنجاد من وجوه البصرة إلى علماء الكاظمية بتاريخ يوم الاثنين ٢٠ ذي الحجة سنة ١٣٣٢ه هذا نصها:

"ثغر البصرة الكفار محيطون به. الجميع تحت السلاح. نخشى على باقي بلاد الإسلام. ساعدونا بأمر العشائر بالدفاع».

وقرئت هذه البرقية علناً فهاج الناس وماجوا، وأغلقوا أسواقهم واجتمعوا في الصحن الكاظمي ينتظرون أوامر علمائهم، فأصدر العلماء أمراً بوجوب الدفاع على كل مسلم، وأبرقوا بهذا المضمون إلى العشائر المحيطة بالبصرة، ثم توالت الاجتماعات في الصحن الشريف منذ العشرين من ذي الحجة إلى ١٢ محرم الحرام سنة ١٣٣٣ه، وأُلقيت العشرين من ذي الحجة إلى ١٢ محرم الحرام سنة ١٣٣٣ه، وأُلقيت الخطب المثيرة، ورقي المنبر في بعض هذه الاجتماعات السيد مهدي آل فوعظ وحرَّض، وأعلن خروجه بنفسه إلى ميدان الحرب، وتشكلت على أثر ذلك في أواخر ذي الحجة سنة ١٣٣٢هه جمعية باسم "الجمعية الإرشادية» برئاسة قائم مقام الكاظمية يومئذ محمد أمين أفندي وعضوية عدد من الوجوه والأشراف لغرض جمع التبرعات النقدية والعينية للمجاهدين.

وفي يوم الثلاثاء ١٢ محرم سنة ١٣٣٣هـ خرج السيد مهدي المذكور قاصداً ساحة الحرب وبصحبته الشيخ مهدي الخالصي والشيخ عبد الحميد الكليدار وجماعة من المجاهدين، وخرجت البلدة بأسرها لتشييع ركب الجهاد الزاحف. ثم تواردت على الكاظمية وفود العلماء الزاحفين نحو المعركة من النجف الأشرف وكربلاء، وكانت البلدة تستقبل كل واحد منهم بمنتهى الترحاب والتكريم وتودعه بمثل ذلك، ونذكر فيما يلي أسماء جماعة من هؤلاء الأعلام:

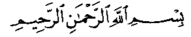
شيخ الشريعة الأصفهاني. السيد علي آغا الداماد. السيد مصطفى الكاشاني. الشيخ جعفر الشيخ عبد الحسن النجفي. الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء. الشيخ عبد الكريم الجزائري، الشيخ حسن علي القطيفي. السيد محمد السيد كاظم اليزدي. الميرزا مهدي نجل الآخوند الخراساني. الميرزا محمد رضا الشيرازي. الشيخ عبد الرضا آل الشيخ راضي.

وفي أواخر شهر صفر سنة ١٣٣٣ه خلت الكاظمية من شبابها، ولم يبق فيها غير الشيوخ والنساء والأطفال. وجميع رجالها بين جندي في صفوف الجيش النظامي أو مجاهد في ساحات الشرف، حتى أنفذ الله أمره، وتراجع الأحياء من الغائبين زرافات ووحدانا، وعاد السيد مهدي السيد حيدر ومن بقي حياً من رفاقه وأصحابه إلى الكاظمية في ٢٨ ذي القعدة سنة ١٣٣٣ه بعد أن أبلى هو ومن معه بلاءاً حسناً.

واحتل الجيش البريطاني الكاظمية في الساعة التاسعة الغروبية ودقيقتين من عصر اليوم السابع عشر من جمادى الأولى سنة ١٣٣٥هـ فطويت صفحة احتلال طويل لتبدأ صفحة احتلال آخر بغيض.

ولم تنقطع الكاظمية بعد الاحتلال البريطاني الغاشم عن العمل الجاد في محاربته بكل ما أوتيت من طاقات وقوى مادية ومعنوية، بل كان لها من الدور الكبير في مكافحة المحتل الكافر ما حمل المس بل في رسائلها على وصف هذه البلدة بـ«الـمتطرفة في إيمانها بالوحدة الإسلامية، والمتشددة في مناوأة الإنكليز»<sup>(۱)</sup>.

ولما قدّم الإنكليز الاستفتاء العام المشهور حول نوع الحكم الذي يريده الشعب وتعيين الحاكم، كان الرد الحاسم من الكاظمية متمثلاً بالبيان التالي:



بناءاً على الحرية التي منحتنا إياها الدول العظمى، وفي مقدمتها الدولتان الفخيمتان انكلتره وفرنسا، وحيث إننا ممثلو جمهور كبير من الأمة العربية العراقية المسلمة، فإننا نطلب أن تكون للعراق الممتدة أراضيه من شمال الموصل إلى الخليج حكومة عربية إسلامية يرأسها ملك عربي مسلم هو أحد أنجال جلالة الملك حسين، على أن يكون مقيداً بمجلس تشريعي وطني، والله ولي التوفيق. حرر يوم الأربعاء ٢٥ ربيع الثاني، سنة ١٣٣٧.

وقد وقّع هذا الرد (١٤٣) كاظمياً من رجالات البلدة وزعمائها؛ ومنهم العلماء التالية أسماؤهم:

السيد محمد مهدي الصدر، الشيخ إبراهيم السلماسي، الشيخ مهدي الخالصي، الشيخ عبد الحسين آل ياسين، السيد مهدي السيد حيدر، السيد حسن الصدر<sup>(٢)</sup>.

- موسوعة العتبات المقدسة: ١/ ٢٧٨.
- (٢) نفس المصدر: ١/ ٢٨٥، ويراجع الحقائق الناصعة: ١/ ٧٠ ـ ٧١.

وحسبنا من نشاط الكاظمية السياسي في محاربة الاحتلال أن نقرأ ما كتبه الكاتب الإنكليزي فيليب آيرلاند إذ يقول ما نصه:

«وكان الشعور المعادي لبريطانية في الكاظمية شعوراً قوياً جداً، فقد هدد العلماء جميع من يصوت للاحتلال البريطاني بالمروق عن الدين»<sup>(۱)</sup>.

ثم حسبنا من ذلك النشاط ما ذكره مؤرخو الثورة العراقية الكبرى من سبق الكاظمية لبغداد في العمل ضد الاحتلال، ومن قيام السيد أبي القاسم الكاشاني بطبع المنشورات في الكاظمية وتوزيعها سرّاً بتوقيع (الجمعية الإسلامية العربية)، الأمر الذي أقضَّ مضجع السلطة العسكرية المحتلة، فبثت العيون والجواسيس لمعرفة أعضاء هذه الجمعية فلم تقف لهم على أثر أو خبر<sup>(۲)</sup>.

### \* \* \*

وعندما تسلّم الملك فيصل الأول مقاليد السلطة في العراق؛ جرت الرياح بما لا تشتهي السفن، ووقع ما ليس بالحسبان، وكان ما كان، ولله عاقبة الأمور<sup>(٣)</sup>.

- العراق دراسة في تطوره السياسي: ١٢٦.
  - (٢) الحقائق الناصعة: ١٣٩ ١٤٠.
- (٣) لنا فصل كبير في كتابنا «تاريخ الكاظمية» عن دور هذه البلدة في الثورة العراقية، وهو دور مشرف مفصل لا تتسع له هذه الصفحات.

المحتويات

| تاريح                                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| المشهد الكاظمي                                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| المقَدِّمَة                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| المشهَدُ الكَاظِمي في العَصر العَبَّاسِي                       |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| وفاة الإمام الكاظم (ع) ودفنه ٢١                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| دفن الإمام الجواد (ع) ۲۰                                       |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| في العهد البويهي ۲۸                                            |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| في العهد السلجوقي٣٤                                            |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| في العصر العباسي الأخير٣٦                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| المشهدُ الكاظمي من بَدءِ الاحتلال المَغُولي إلى نهاية الاحتلال |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| العُثماني٤٩                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| العهد الصفوي الأول ٥٧                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| العهد التركي الأول ٧٥                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| العهد الصفوي الثاني٧٨                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| العهد التركي الثاني ٨٠                                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| المشهدُ الكاظِمي في وَضعهِ المحاضِر١٣٣                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الروضة۱۳٦                                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الباب الجنوبي لروضة الكاظم١٤٢                                  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الباب الشرقي لروضة الكاظم١٤٤                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الباب الغربي لروضة الكاظم١٤٦                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الباب الشمالي لروضة الجواد١٤٧                                  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

| الباب الشرقي لروضة الجواد١٤٩              |
|-------------------------------------------|
| الباب الغربي لروضة الجواد١٤٩              |
| الأروقة                                   |
| الرواق الشمالي ۱۵۰                        |
| الرواق الغربي ۱۵۰                         |
| الرواق الشرقي١٥٣                          |
| الباب الجنوبي١٥٤                          |
| الباب الأوسط١٥٤                           |
| الرواق الجنوبي                            |
| الطارمات ١٦٤                              |
| الطارمة الشرقية «طارمة باب المراد»١٦٤     |
| الطارمة الجنوبية «طارمة القبلة»           |
| الطارمة الغربية «طارمة قريش»١٦٧           |
| الصحن ٢٦٧                                 |
| الحدار الشمال                             |
| الجدار الشمالي١٦٨                         |
| الجدار الشرقي١٦٨                          |
| الجدار الغربي١٧٣                          |
| الجدار الجنوبي ١٧٤                        |
| ملاحق الكتاب                              |
| «الماحة» الأمان» أن Nu أي Nu أن الماحة» . |
| «الملحق الأول» أولادُ الإمام الكَاظِم (ع) |
| , حساحق الثالي» لغباء المشهد وسديته ۱۸۸   |
| اللقباء١٨٨                                |
| النقابة١٩٤                                |
| ابن جعفر القيّم ۱۹٤                       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |

الشريف محمد بن المحسَّن بن يحيى بن أبي عبدالله جعفر التواب بن الإمام أبي الحسن علي الهادي (ع) ......... ١٩٥ الشريف محمد بن محمد بن المحسَّن بن يحيى بن جعفر بن

الإمام علي الهادي (ع) ..... ١٩٦

|       | الشريف علي بن محمد بن المحسن بن يحيى بن جعفر بن علي       |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| ۱۹۷   |                                                           |
|       | الشريف محمد بن علي بن محمد بن المحسن بن يحيى بن           |
| 197   | جعفر بن علي الهادي (ع)                                    |
|       | الشريف أبو الفضل علي بن ناصر بن محمد بن الحسن بن          |
|       | أحمد بن القاسم بن محمد بن عبد الله بن جعفر بن عبد الله بن |
|       | جعفر بن محمد بن علي بن أبي طالب (ع)                       |
| 199   | الشريف أبو محمد الحسن بن محمد بن علي بن أبي الضوء العلوي  |
| ۲۰۰   | علي بن علي المعروف بالفاخر العلوي                         |
| 2+1   | الشريف فخر الدين محمد بن محمد بن عدنان بن المختار العلوي  |
| ۲۰۲   | عز الدين عدنان بن المعمر بن المختار الكوفي                |
| ۲ • ۳ | نجم الدين أبو نصير محمد بن الموسوي                        |
|       | الشريف جلال الدين محمد المصطفى بن رضي الدين علي آل        |
| ۲ • ٤ | طاووس                                                     |
| ۲۰٥   | الشريف نجم الدين بن أبي جعفر الهندي الحسيني               |
| ۲۰٥   | أمين الدين الهندي الجوهري                                 |
| ۲ • ٦ | نجم الدين علي بن الموسوي                                  |
| 2+7   | محمد بن إبراهيم بن محمد بن علي الحسيني                    |
| ۲۰۷   | السيد عبدالكريم آل طاووس                                  |
| ۲۰۸   | رضي الدين علي بن غياث الدين عبد الكريم آل طاووس           |
| ۲۰۸   | تقي الدين الحسن العلوي                                    |
| ۲ • ۹ | جمال الدين أحمد بن الحسن العلوي                           |
| ۲ • ۹ | مؤيِّد الدين النسَّابة                                    |
| ۲۱۰   | علي بن علي بن علي الحسيني                                 |
| ۲۱۰   | محمد بن أبي بكر الطاووسي                                  |
| ۲۱.   | علي بن عبد الكريم بن أحمد العلوي الحسيني الحنبلي          |
|       | جلال الدين أبو الحسن علي بن محمد بن أبي المظفر هبة الله   |
|       | الموسوي                                                   |
| 211   | صفي الدين الحسين بن علي الموسوي                           |

| * 1 * |   | <br>  |    |     |   |    |     |   |     |     |   |   |    |     | •  |   |    |     |     | لشيخ عبد الحميد الكليدار     | 1    |
|-------|---|-------|----|-----|---|----|-----|---|-----|-----|---|---|----|-----|----|---|----|-----|-----|------------------------------|------|
| ۲۱۳   |   |       |    |     |   |    |     | - |     |     |   |   |    |     |    |   |    |     |     |                              | السد |
| 110   |   | <br>- |    |     | - |    |     |   | ••• |     |   | د | 4- | **  | ال | ن | فو | نَ  | ن ي | لحق الثالث» مشاهير المَدفُ   | «الم |
|       |   |       |    |     |   |    |     |   |     |     |   |   |    |     |    |   |    |     |     | قبر ابن قولويه القمي         |      |
| ۲۳۲   | • | <br>• | •• |     | • | •• | • • |   |     |     | • |   |    | • • | •  |   |    | • • | 4   | قبر الشيخ المفيد العكبري     |      |
| 170   |   | <br>• | •• | • • | • |    |     | • | ••  | • • | • |   | •  | • • | •  |   | •  |     | •   | قبر نصير الدين الطوسي        |      |
| 739   |   | <br>- |    |     |   |    |     |   |     |     |   |   |    |     |    |   |    |     |     | لحق الرابع» خِزَانَة المشهّد | «الم |

## المعمى والأحاجي وَالألغاز

|     | رمز بالأرقام                   |
|-----|--------------------------------|
|     | رمز بالأشجار                   |
|     | لألغاز الشعرية                 |
|     | ملفق                           |
| ۲۷۳ | كلمات المتقاطعةكلمات المتقاطعة |

### تاريخ الحكم البويهي في العراق

| ۲۷۷ | يه]                        | [آل بوب |
|-----|----------------------------|---------|
| 171 | ام الخلفة عمر بن الخطاب]   | [في أي  |
| ۲۸٤ | جابة إلى الدعوة الإسلامية] | [الاست  |
| ۲۸٦ | م العلوي في الديلم]        | [الحك   |
|     | الحكم العلوي]              |         |

# نُصوص الرّدَّة في تاريخ الطبري

### نقد وتحليل

| ۳۰۷      |     | بعد وفاة النبي (ص)] | [من ارتدّ عن الإسلام |
|----------|-----|---------------------|----------------------|
|          |     |                     | [معلومات الطبري وأس  |
| ۳۱۷      |     | ن عنهم              | سيف بن عمر ومن نقل   |
| 482 - 1  | тта | هو المرتد]          | [من هو المسلم؟ ومن   |
| ۲ _ ۵۵ ۲ | *EV |                     | متابعة المتنبئين     |

| 221 - 202        | منع الزكاة                       |
|------------------|----------------------------------|
| ۳٦٨ <u>-</u> ٣٦٢ | أسباب رفض أسانيد                 |
| ۳٤٣              | غوامض نصوص الردة في تاريخ الطبري |

# الأرقام العربيَّة

مولدها، نشأتها، تطورها

| 397 |   |   |   |   |     |     |         |     |     |     |   |       |   |   |     |                |         | 7              |                |          |          |    | ŧ  |    |    | . 1 | 14 | tı |    |    | :11 | h  | 1   |        | ۱.۱         | λī  |   |     |    | te       | \$ |    |
|-----|---|---|---|---|-----|-----|---------|-----|-----|-----|---|-------|---|---|-----|----------------|---------|----------------|----------------|----------|----------|----|----|----|----|-----|----|----|----|----|-----|----|-----|--------|-------------|-----|---|-----|----|----------|----|----|
|     |   |   |   |   |     |     |         |     |     |     |   |       |   |   |     |                |         |                |                |          |          |    |    |    |    |     |    |    |    |    |     |    |     |        |             |     |   |     |    |          |    |    |
| 390 |   | • | • | • | -   |     |         |     | • • |     | - | <br>  | • |   |     |                | ٠       | I              | ( <sub>c</sub> | <u>Ş</u> | جر       | -  | له | ١  |    | ٹ   | J١ | لث | ١  | ن  | قر  | 11 | )   | (4     | انيا        | វា  |   | يقة | وث | 11)      | )  |    |
| 497 | • | • | • |   | -   |     |         |     |     |     |   | <br>  |   |   |     |                |         |                | (              | ي        | ;,       | ÷  | -  | ال | ļ  | Ĉ   | اد | لر | ł  | ن  | قر  | 31 | )   | (ä     | <u>ะ</u> ปเ | الث | ł | يقة | وث | 11)      | )  |    |
| 397 |   | • |   |   | •   | • • | •       |     | •   | • • | • | <br>  | - |   |     |                | -       | (              | (ر             | 5        | جر       | -  | لھ | ۱  | ć  | بح  | را | 11 | ċ  | رد | لق  | 1) | (   | وة     | با          | الر |   | يقة | وڈ | 31)      | )  |    |
| 391 | - |   |   |   | •   |     |         |     | •   | • • | • | <br>  | • |   | •   |                |         | •              |                | •        |          | -  |    | •  |    |     | -  |    |    | •  |     | •  |     | ند     |             | 51  | ى | عل  | ſ  | <u>ک</u> | 2  | ונ |
| 347 | • | • | • | • | • • |     | <br>• • |     |     |     |   | <br>  |   | • | I   | ( <sub>c</sub> | <u></u> | ئر             | ~              | لھ       | ļ        | L  | سر | م  | ι  | ż   | 1  | į  | رز | لق | 1)  | (  | Â.  |        | خا          | ال  |   | يقة | وث | 31)      | )  |    |
| 499 | • | • | • | • | •   | • • | <br>    |     | • • |     |   | <br>  |   |   |     | (,             | ي       | ر              | ÷              | ŧ        | 1        | 4  | ىر | د، | 51 |     | ال | ć  | رد | لق | Ð   | (  | ة.  | بو نعی | سا ہ        | ال  |   | يقة | وث | (ונ      | )  |    |
| ٤٠٠ |   | • | • | • | •   | • • | •       | , . |     | •   |   | <br>  |   |   |     |                | (       | ( <sub>נ</sub> | <u>Ş</u>       | مر       |          | لھ | ļ  | Ċ  | ų  | ļL  | لس | ١  | ن  | مر | 31  | )  | G   | i.     | سا          | ال  |   | يقة | وث | (ונ      | )  |    |
| ٤٠٠ | • | • | • | • | •   |     |         |     |     |     | • |       | • |   |     |                |         | (              | زر             | <u>ڊ</u> | جر       | 4  | ij | ١  | ζ  | ų   | ٣  | ٦  | ļ  | رن | لقر | 1) | ) ( | (å     | ا ما        | ដា  |   | يقة | وث | (۱۱      | )  |    |
| ٤٠١ | - | • | • |   |     |     |         |     | •   | • • | • |       | • |   |     | •              | (       | (,             | <u></u>        | جر       | <u>-</u> | لھ | ł  | Č  | ų  | į   | نس | ١  | ن  | قر | 1   | )  | (   | i.     | اس          | الت | ł | يقة | وث | JI)      | )  |    |
| ٤+۲ | - | • |   |   |     | • • | •       |     | •   | • • | • | <br>• |   |   | • • |                | (       | ( <sub>(</sub> | <u>,</u>       | بر       | -        | لھ | ١  | ċ  |    | ام  | لث | ļ  | ن  | قر | JI) | )  | ة)  | ىر     | ا ش         | ال  |   | يقة | وث | JI)      | )  |    |

تاريخ الصحافة

## في الكاظمية

| اليقظة٤١٧          |
|--------------------|
| المنبر العام٤١٩    |
| المعارف٤٢٠         |
| السعادة٤٢٠         |
| الميزان٤٢١         |
| العدل الإجتماعي٤٢٢ |
| الصياد             |
| مدينة العلم ٤٢٣    |
| الوسيلة٤٢٤         |

s -

| الصحيفة ٤٢٥            |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------|-----|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| العلم٤٢٥               |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| الكتاب٤٢٦              |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| البلاغ٤٢٦              |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| رسالة التوحيد ٤٢٧      |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| لمحات                  |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| من تاريخ الكاظميَّة٤٢٩ |     |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| حتويات ٤٦٧             | الم |  |  |  |  |  |  |  |  |  |