



الخوررمي العاكم الراضى الفلكى

بقلم لمروم : محمد عماطف البرتونى و : أبوالفتوح ممدلتوانس



**1**,

• •

.

.

بسم الله الرحمن الرحيم

تقريم

هذه دراسة متواضعة لعلم من أعلام العلوم الرياضية العرب وأسهم في بناء التراث العلمي البشري بقدر كبير ، ولمع في تاحيتين بارزتين من العلوم الرياضية وهما الجبر والفلك •

وحياتنا الحاضرة فى مجتمعنا الجديد تطالبنا بأن نعمل مخلصين جادين على ابراز نصيب العرب فى تشييد دعائم الحضارة الانسانية ، فالعرب - ولسنا مبالغين – قد قاموا بأعمال جبارة فى كل ميدان من ميادين العلوم التى تستند اليها كل عوامل التقدم .

واذا ألقينا نظرة عاجلة على تاريخ الحضارة والعلم ألفينا العرب فى بغداد ودمشق والقاهرة والاسكندرية قد أمدوا العلوم المختلفة من فلك ورياضة وطب وكيمياء وطبيعة بثمرات عظيمة الأثر ، وألفينا العسرب فى الأندلس وفى كل مكان حلوا فيه وأقاموا لهم ملكا وحضارة – رسل المدنية وأساتذة الامم .

واذا كان ابن خلدون قد اتهم العرب بأنهم اذا أقاموا ملككا أسرع اليه الفساد ـ فانما يقصد الاعراب الجفاة سكان البادية الذين ألفوا حياة الحل والترحال والذين لم يمارسوا في فهم واقتشاع وأيمان عميق مبادىء الاستقرار والتمدين ٠

هؤلاء هم العرب الذين قصـــــدهم ابن خلدون ، أما اولئك الذين أسلموا وشاركوا في غزوات النبي والجهاد من بعده في سبيل تشرالاسلام والذين درسوا القرآن الكريم وحديث الرسول ، واستنبطوا منهما العلوم

٣

الشرعية ووضعوا من اجلهما علوم اللغة والأدب ، وارتبطت حياتهم بالمدن وشاركوا فى تأسيس الدولة العربية الإسلامية فما نظن أن ابن خلدون كان يعنى هؤلاء ، لأنه لو كان يعنيهم لكان مناقضا لنفسه ، اذ نراه فى مقدمته يمقد فصولا لها أهمية علمية كبيرة للبحث فى علوم العرب ، كما يكون مناقضا للتاريغ الذى نصب نفسه محاميا للدفاع عنه ، فالعرب فى عصر الخلفاء الراشدين وفى أيام بنى أمية وفى عصور الدولة العباسية وفى بلاد المغرب والأندلس قد بنوا ملكا عظيما وأسسوا حضارة عربية اسلامية كان لها أكبر الفضل فى انجاح الحضارة الراهنة وتقدمها ، فهم الذين وصلوا الى نقطة مهمة فى تكوين تراث الانسانية ومنها بدأ الغربيون يقسومون بعمليات الامتداد والتحسين بعد اختلافهم على أنفسهم فى عصور انحطاطهم السياسى ٠

واذن فالعرب فى التاريخ الوسيط كانوا حماة المدنية وأساتذة العــالم كله فى كل فنون الحضارة ، ولسنا نقول ذلك بدافع من التعصب لعروبتنا فقد اعترف بذلك قبلنا اكثر العلماء المنصفين فى اوربا وامريكا :

يقول الدكتور (جورج سارتون) : « أن بعض المؤرخين يحاولون أن يستخفوا بغضل الشرق على العمران ويصرحون بأن العرب والمسلمين نقلوا العلوم القديمة ولم يضيفوا اليها شيئا ، أن هذا الرأى خاطى، وأنه لعمل عظيم جدا أن ينقل العرب الينا كنوز اليونانية وأن يحافظوا عليها ولولا ذلك لتأخر سير المدنية بضعة قرون » ٠

ويقول العلامة سيديو : « ان العرب في الواقع هم أساتذة أوربا في جميع فروع المعرفة » •

ويقول (كويلريونج) : « وحينما نولى وجوهنا نحو العلم والفلسغة – نجد ما ورثه الاسلام ثقافتنا الغربية أكثر أصالة وإيجابية : فغى خلال النصف الأول من العصور الوسطى كانت جهود الاسلام العلمية من الطراز الأول ولاسيما فى ميادين الطب والفلك والرياضيات، ولم يقتصر المسلمون على نقل العلم اليونانى الى الغرب ، بل أضافوا اليه النواحى العملية بصنغة خاصة ،

وقد تلقوا هذا العلم عن طريق السريان والمسيحيين \_ وبخاصــة النسطوريين الذين كانت عاصمتهمالفكرية مدينــة ( جنديسابور ) فى الجنوب الغربى من فارس الساسانية ، فقد قام هؤلاء السريان بالترجمة من اليونانية والسريانية الى العربية خلال القرنين الأولين من الاسلام ، وقد أضيف الكثير الى هذا فى القرنين التاليين ، ثم نقل بعد الى اللاتينية فى أسبانيا وصقلية ، • ويقول الفيلسوف الفرنسى ( أرنست رينان ) على الرغم من تعصيه ضد العرب : « ان العلوم والحضارة والآداب مدينة بازدهارها وانتشارها للعرب وحدهم طوال سنة قرون ، وان المسلمين لم يعرفوا التعصب الدينى الا بعد أن دالت دولة العرب » .

ولما كنا اليوم بسبيل بناء مجتمع جديد لدولتنا العربية الاشتراكية – كان من الضرورى أن نرجع الى ماضينا التليد ، لنخرج منه ألوانا مختلفة من المعارف والثقافات التى عرفها آباؤنا واجدادنا العرب الأمجاد فى عصورهم الذهبية ، وهذا مما دعانا الى القيام بهذه الدراسية التى يتناولها هذا الكتاب عن محمد بن موسى الخوارزمى مخترع علم الجبر ، والمؤلف فى الحساب والغلك .

وقد حاولنا فى هذه الدراسة أن نرسم صورة واضحة موجزة لنشأة العلوم الرياضية منذ أحس الانسبان حاجته اليهما ، ومنذ كانت معارفه وحاجاته أولية يسيرة ثم تتبعنا هذه العلوم عند مختلف الأمم القديمة حتى وصلنا الى العرب ، فتتبعنا تطور هذه العلوم عندهم منذ العصر الجاهلى الى عصرهم الذهبى فى أيام المأمون العباسى حيث نبغ محمد بن مسوسى وذاع صيته فى الأفاق وغايتنا من ذلك أن نتبين فى ضموء ذلك موقف العرب من العلوم الرياضية بالنسبة الى غيرهم من الأمم ، ونتبين أيضما نصيب العرب فى الاختراع والابتداع فى هذه العلوم ، واخترنا شخصية الجوارزمى لأنها تمثل بدقة ما أبدعه العرب فى علوم الرياضة وبخاصة الجبر .

واما الهدف الأخير من هذه الدراسة فهو الاسهام في عملية ربط ماضى العروبة بحاضرها ، وفي ضوء ذلك سيتكشف لشباب العرب في مختلف أقطارهم أن أجدادهم كانوا معلمي الانسانية في عصورهم الذهبية وانهم هم الذين زودوا الانسانية بأكبر نصيب من العلم والمعرفة مما ساعد قافلة الحضارة على الزحف السريع والسير قدما الى الأمام ، وبذلك يقوى من غير شك ايمانهم بهذا الماضى وتنبعث في نفوسهم الرغبة في بنـــاء مستقبل قوى سعيد ، يقوم على دعائم العلم ويسهم في ايجاد سلم عالى دائم في ظل رائد العروبة والوحدة والسلام السيد الرئيس جمـــسال عبد الناصر ، أمد الله في حياته ، وحقق على يديه قيام الدولة العربيــة الكبرى التي ستزهو عما قريب بعصر ذهبي عظيم يضارع أزهى العصرور في تاريخ العالم .

арарты, укразивание и на праволити и н

تاريخ الرياضة بخالخارات القديمة

تمصر

а Алганданын алар алар карыканан кандан алар жасан бойсаркартынкын кандыктарын карасан карасан карактарын караса

فى فترة ما قبل التاريخ كانت حياة الانسان لاتختلف كثيرا عن حياة الحيوان ، فلم يكن يعرف الاقامة والاستقرار فى مكان واحد ، فكان يضرب دائما فى الصحارى والقفسار هائما على وجهه ، وكانت حاجته محدودة ومرتبطة أشسسه الارتباط بحياته التى كانت ترتكز على تفسكيره الساذج الأولى •

ولما اهتدى الانسان الى مسارب الماء ومجارى الأنهــــار وجد على شواطئها حياة ناعمة وأكثر طيبا من حياة السكهوف والجبال ، وعندئذ بدأ يفهم معنى التمدين ، ويدرك الغرض من الاستقرار وما يتطلبه من انشاء للمدن .

ثم أخذت حاجاته تكثر شيئا فشيئا ، وتمر بدرجات من التعقيد ثم تتشابك مصالحه بمصالح غيره من بنى جنسه ، فنشأت بينه وبينهم علاقات تولدت عنها مشـــكلات كثيرة وأنواع مختلفة من المعاملات وفى مقدمتها المبادلات التجارية ، لذلك كان من الضرورى أن يلتمس لنفسه وسيلة منالوسائل تساعده على اتمام هذه المبادلات بحيث تحفظ له حقــوقه وحقوق غيره ، فاهتدى الى اجراء العمليات الحسابية ، وأخذ نشاطه المسابى يرقى تدريجيا ، فنشأت له بسبب ذلكحاجة جديدة وهى ، كيف يتوصل الى المجهول فى العمليات المسابية؟ المجهول الى

ولما كانت الارض التي يعيش فوقها ذات رقعة فسيحة وقد هدته نظرته الى الزراعة ــ بدأ يفكر في تمهيد هـــــذه الارض وابتكار الوسائل لمــرفة المـــاحات الارضية التي يزرعها ، فابتدع الهندسة ، وهكذا أخذ الانسان منذ فجر التاريخ يبتكر في كل يوم جديدا بدافع حاجته ، وبذلك نشأت حضارته الأولى •

وبديهي أن الانسان بعد أن استصلح الأراضي وأقام بها المدن وتمتع بحيــاة تتميز بشيء من آلهــدوه والدعة والاطعثنان بدأ ينظر الىالسماء وقد راعه مافيها من كواكب سيارة ونجوم تلقى أضواء باهرة متلالئة ، وكان يعتقب بفطرته أنه لا بد من وجود علاقة بين هذه الأجرام وفيضـــان الانهار وكان مما أغراه على النظر إلى السموات ما كان يواه فيها من نظام رتيب دقيق في حركات الشمس والقمر والنجوم فهداه كل ذلك الى بعض المعلومات الفلكية عرفهــــا قدماء المصريين وقدماء البابليين والصبينيين ، واستطاعوا أن يستنبطوا بما وصلوا اليه من معلومات فلكية إن السببينة ثلثمائة وخمسة وستون يوما ، ثم قسموا اليوم الى ساعات، والســــاعات الى دقائق وثوان ، وعرفوا أول الأمر المزولة واتخذوها آلة لقياس الوقت ، كذلك رأيناهم يقسمون السماء اثنى عشر برجا ويسمون كل برج باسم حيــوان معروف عندهم أو برسم يتخيلونه ، ومن همسنده الأسمسها، الحمل والسرطان والميزان وغيرها ، ثم أخذ التفـــكبر الرياضي لدى الانسان يتطور سريعا بتطور حياته .

ومن واجبنا اليوم ونحن أمة فتية ناهضة تعمل فى جد متصل ورغبة فى أن تكتب لنفسها تاريخا فى العلم وبخاصة أنها وريثة حضارات تليدة : حضارة فرعونية قديم....ة ، وحضارات عربية اسلامية كانت تنبض بالحياة والقوة ويشع منها نور ساطع على العالم كله ـ من واجبنا ونحن كذلك أن نرجع الى تراثنا القومى المجيد الذى كان يمثل حلق...ة قوية متماسكة فى سلسلة تطور التفكير البشرى ٠

ومما يبعث فى نفوسنا الأمل أن ثورتنا التى تعيش فيها ترعى العلم وتقدر فى وعى أثره العظيم فى بناء الحضارات ولم يكن غريبا أن تبتدع يوما تمجد فيه العلم وتسميه يوم العلم وترصد له الجوائز الثمينة لتشجيع العلماء وطلاب العلم ثم أنشأت وزارة جديدة تدعى وزارة البحث العلمى ، هذا بالاضافة إلى أن كل ما تقوم به من أعمال لتوفير الخير والرخاء وتحقيق العدالة الاجتماعية يستند إلى دراسات علمية دقيقة. والواقع الذى لا يعتمل شكا أننا حين نتجه فى حياتنا الحاضرة الى تحصيل العلم والتعمق فيه ، والانتفاع به فى اسعاد مجتمعاتنا ، انما نسبير على منهج أسبلافنا العسرب الأمجاد الذين بنوا أعرق حضارة عرفها التاريخ ، وترجمع الرياضيات التى عرفها الأقدمون الى علوم الجبر والحساب والفلك ، وكان للعرب فى هذه النواحى ابتكارات ينبغى أن نقف عليها كى نربط برباط وثيق بين ماضينا التليمد وحاضرنا ومستقبلنا اللذين نرجو لانفسنا فيهما القموة

علوم الراضة قبل العرب

١ - المربون القدماء :

حينما نرجع الى تاريخ الحضارة نجد أن المعالم الكبرى للأعمــــال الحضارية التى قام بها الانسان تتجمع كلها فى وديان الأنهار الكبرى ، وأهم هذه الوديان وديان النيل ودجلة والفرات ، ويتفق جميع الباحثين على أن الحضارات التى نشأت فى كل من وادى النيــل ثم وادى دُجلة والفرات كان لها أثر عميق فى جميع شعوب البحر الأبيض المتوسط .

ومن المؤكد أن النيل بفيضانه السنوى قد أخصب الوادى وأكسبه قوة ونماء فأصبح صالحا للزراعة ، كما أضفى عليه جوا لطيفا منعشب ، وليس فى استطاعتنا أن نحدد بالدقة الوقت الذى بدأت فيه الحضيارة المحرية القديمة .

والمعروف أن المصريين فى تلك العصور قد تقدموا تقدما كبيرا فى فنون الزراعة وأخذت أرضهم الطيبة تنتج كثيرا من المحصولات الزراعية ، من قمع وشعير وكتان ، لذلك مهر المصريون الى حد كبير فى صناعة الاقمشة من الكتان ، كما كانوا على علم ببعض التقاويم التى كانت تساعدهم على معرفة أوقات الزرع والحصاد ، وأهم ما ينسب الى المصريين منذ فجــــر تاريخهم أنهم توصلوا الى معرفة الكتابة . وقد بدءوا يستعملون الصور للدلالة على الأشياء والأفكار ، ولما قطعوا شوطا آخر فى المضارة أخذوا يستخدمون العلامات الهجائية وعرفوا منها أربعا وعشرين علامة ، ووصل الـكمال .

والفينيقيون كما يؤكد كثير من الباحثين أول من اخترع أبجـــدية سامية تتكون من الحروف الساكنة ، ونقل الاغريق هذه الأبجدية ، ثم أضافوا اليها الحروف المتحركة وسرعان ما استعمل المصريون بعد ذلك الكلمات للدلالة على الاعداد ويقال :

ان الكلمات التي تدل على الأعداد ٢ ، ٢ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ١٠ كلمات افريقية في حين أن الكلمات التي تدل على الأعداد ٢ ، ٧ ، ٨ ، ٩ كلمات سامية ، ومن المرجع أن العدد ٥ كان القاعدة العددية عند المصريين الأولين ثمأصبحت مصر قوةسياسية ضخمة وبخاصة في الدة منذ الاسرة الثامنة عشرة الى الأسرة العشرين ، وعندئذ اثرت حضارتها القوية فى الشعوب السامية جميعها وهى تلك الشعوب التي كانت تسكن منطقـــة الشرق الأدنى •

ويرى العلماء أن الأثر المصرى واضح جدا فى أســــلوب التوراة العبرية ، ومن غير شك أن مصر بهذه التأثيرات كانت أعظم جزء جوهرى فى عالم البحر الابيض المتوسط .

ولما عرف المصريون طريقة الكتابة كان لابد أن يخترعوا ما يكتبون عليه ، فاخترعوا ورق البردى وكانوا يصنعونه من مادة تؤخذ من لب السيقان الطويلة لنبات البردى ، الذى كان يكثر فى مستنقعات الدلتا ، وباختراع ورق البردى أمد المصريون المالم الغربى القديم بأداة رخيصة جيدة للكتابة لنشر انتاجه الثقافى ، وقد ساعد جو مصر على حفظ هـذا الورق الى مدة طويلة ٠

ومن أهم أحداث مصر السنوية فيضبان النيل، وقد أثار دهشة المصريين عندما علموا أنه يأتى في بعض الأحيان مقترنا بظهور الشعري اليمانية ، وهي أكثر نجوم السماء تألقا ، فاهتموا برصدها ، كما حاولوا حساب الزمن بطريق القمر ، ولكن سرعان ما عدلوا عن هذه الطريقة وبدءوا يستعملون التقويم الشمسي ويربطون بينه وبين مواسمهم الدينية ، ويهذا قسموا السنة إلى اثنى عشر شهرا ، وكانت السنة العادية عندهم تسدأ بشهر ( توت ) كما كانت تبدأ السنة الفلكية أو سنة الشعرى اليمانية. يوم يطلع هذا النجم مع طلوع الشمس ، ولكن الفلكيينالمصريين قد تحروا في أمر هذا النجم ( الشعري اليمانية ) بعد أن رصدوه عدة سنين ، فقد كانت مدة السنة العادية عندهم ٣٦٥ يوما ومدة سنة الشعرى اليمانية ،/٣٦٥١ يوما، وكان هذا الاختلاف يؤدي إلى أن طلوع الشيمس والشعري اليمانية معا وهو رأس السنة الفلكية يتأخر يوما كأملا عن رأس السنة العادية كل أربع سنوات ، واستطاع الفلكيون المصريون فيمسا بعد أن يبينوا أن أول السنة الغلكية لايقع في أول السنة العادية الا مرة واحدة في كل ١٤٦٠ عاماً ، ولا شك أن معلومات المصريين القدماء كانت على درجة من الرقى ، فكانوا يعرفون التقاويم الفلكية وجداول عبور النجوم لخط الزوال ، ومن اختراعاتهم الفلكية المزولة •

(ب) الهندسة والمباني :

وقد أقام المصريون القدماء كثيرا من المبانى والمعابد ، دلت عظمتها على أن الذين بنوها كانوا على درجة جيدة من العلم بالحساب والهندسة ، وهناك من الأدلة الأثرية الكثيرة التى تثبت علم قدمائنا بطريقــــة كتابة الاعداد ــ ماعثر عليه من أثر محفـــوظ الآن ، بمتحف ( الاشـــموليان ) اكسفورد يرجع تاريخه الى احد الفراعنة الذين كانوا قبل الأسرة الاولى ٠

وقد ترجم علماء الآثار ما سجل فيه ، فاذا هو يقول :

كذلك كان المصريون على علم دقيق بالهندسة ، واغلب الظن ان علمهم بها لم يكن علما نظريا بالمعنى المعروف اليوم ، وانما كان علما عمليا تطبيقيا ٠

وقد بنى المصريون القدماء الأهرام الضخمة ، ولا شك أن بنامعا تطلب منهم الحصول على الاحجار اللازمة للبناء ، وكانت أحجارا ضسخمة تزن اطنانا كثيرة ، ولكنها مع ذلك كانت تقطع بنسب متساوية ، وتسوى بطريقة هندسية ، وقد بلغت عملية قطع هذه الأحجار درجة كبيرة من الدقة ٠

والدليل على ذلك أن الاحجار كلها كانت متساوية فى الحجم ، وقد سويت كلها بطرق عجيبة ولا يمكن أن يتم للقدماء ذلك الا اذا كانوا على علم بالهندسة الوصفية ، وطرق قياس الأحجام ومما لا شك فيه أنهم استعملوا بعض الآلات والاجهزة الرياضية التى اعانتهم على ذلك ، وهناك وثائق رياضية عثر عليها العالم الأثرى ( ارشيبالد ) ، ومن أهم هـنه الوثائق بردية ( رابيد ) ، ويملكها أحد الانجليز بمدينة لندن ، وقد ترجم مافيها ، فاذا هو يحوى جلولا دقيقا ، لتحليل الكسور ، وأربعين مسألة حسابية على القسمة وضرب الكسور ومسائل فى التكميل وقسعة الكسور ، وهذه كلها مسائل على معادلات الدرجة الاولى ذات المجهول واحرى تدل على الكمية الجولة .

وقد تعرف المصريون القدماء بطريقة عملية على نظرية (فيشاغورث) ومن المؤكد أن المساحين المصريين وهم الذين يعرفون بباسطى الحبل أو

م ۲ و ۳ ــ الخوارزمی ۱۷

رابطی الحبل کما کان یسمیهم بذلك أهل زمانهم ــ قد تمکنوا من رسم زوایا قائمة باستعمال حبالهم التی کانت مقسمة تقسیما هندسیا الی مسافات ، بین کل واحدة وأخری عقدة بنسبة : ۳ : ٤ : ٥ .

ويقول جورج سارتون : « ان عمل باسطى الحبل كان يستهدف غايات فلكية لا رياضية ، ويؤكد ذلك بقوله : وكان الحبل يمد ناحية خط الزوال لتحديد الاتجاه المناسب للمعبد ، وليس من البعيد أن يكون باسطو الحبل قد تمكنوا من رسم خط عمودى على خط الزوال ، كما يعتمل ان يكونوا قد فعلوا ذلك بحبل مقسم الى اجزاء مكونة من ٣ ، } ، ه وحدات ، •

وفى وثيقة رياضية أخرى تعزى الى المصريين القدماء ويطلق عليهما بردية ( جولينشف ) ... مسألة تدل على أنهم قد وصلوا الى تحديد حجم الهرم المربع المقطوع الرأس ، وأنهم وضعوا لذلك حلا رياضيا يبعث عملى الدهشة ويجعلنا نؤمن كل الايمان بنضج عقلية المصريين القدماء اذ قد وصلوا بذكائهم الى حل دقيق لمشكلة رياضية منذ القرن التاسع قبــــل الميلاد ٠

لقد كان المصريون يعرفون قدرا كبيرا من علوم الرياضة وهندسة المبانى والفلك ، وكانوا من غير شك على علم بالحساب والهندسة ومبادى الجبر ، لأنهم كانوا اصحاب تجارات واسعة مع غيرهم من الاقطار التى عرفوها فادى التبادل التجارى بينهم وبين هذه الاقطار الى التفاعل الثقافى فامتزجت ثقافتهم بثقافات الآشوريين والبابليين، وبذلك اتسعت ثقافتهم الرياضية فكشفوا عنمدلول العدد واستخدموا الرموز بالخط (الهيروغليفى) وكان الاساس العددى عندهم هو ١٠ فدونوه على ورق البردى وما خلفوه من آثار ، وابتدع المصريون القدماء رموزهم الحسابية من بيئتهم ، فرمزوا للعدد ١٠٠ بزهرة اللوتس ، والعدد ١٠٠ بجزء من سلسلة مقيساس للعدد ٢٠٠ بزهرة اللوتس ، والعدد ٢٠٠ بجزء من سلسلة مقيساس النيل ، وكانوا اذا أرادوا الدلالة على مضاعفات العدد ٢٠٠ أعادوا رسم النيل ، وقد وجد العدما يكتبون العدد ٢٠٠ كانوا يرسمون هـذه

ومعا يلاحظ أن كهنة المصريين القدماء كانوا يســــــتأثرون بالعلم لأنفسهم ، ويعتبرونه حقا ليهم دون غـــــيرهم ، ويعدونه سرا من الاسرار الالهية حبتهم آياه الآلهة ، وجعلته مقصورا عليهم ٠ ومما يروى أن هؤلاء الكهنة كانوا من بقايا أقوام وصلوا الى درجة كبيرة من التحضر قيل : أنهم كانوا يسكنون قارة ( الاطلانتيد ) وهى تلك القارة التى غاصت الى قاع المحيط الاطلسى ، فأدى ذلك الى هلاك الكثيرين منهم ، ومن استطاع منهم النجاة هرب الى الشاطىء الغربى الافريقى ، وكان من هؤلاء الناجين أولئك الكهنة الذين استقروا فى مصر ، وسواء أصحت هذه الرواية أم لم تصح فان الذى لايقبل الشك هسو أن كهنة المصريين القدماء كانوا على علم كبير وأنهم كانوا يضنون بعلمهم هسذا على الناس .

ومن آثار قدماء المصريين التي تدل على ما وصلوا اليه من معارف في علوم العدد والحساب ذلك الكتاب المشهور الذي كان يطلق عليه مخطوط (أحمس) ، ويحدثنا عنه الثقاة من الباحثين بأنه أقدم سجل رياضي ، فقد ألف في سنة ١٦٥٠ ق.م ، ويقال : أن مؤلف سسماه : ( تعليمات لمعرفة جميع الأشياء المظلمة ) وهي المعميات ، والكتاب يتناول خمسة أبواب :

> فالباب الأول في العدد وكتابة الارقام • والباب الثاني في القواعد الأربعة • والباب الثالث في الكسور •

والباب الرابع في المربع والجنر التربيعي ، وحل المعادلات من الدرجة الاولى والمتواليات •

والباب الخامس في الهندسة •

ويحتوى الكتاب على سبع وثمانين مسالة موزعة على الفصــــول الحمسة •

وفى كتاب ( احمس ) ما يدل عـــلى ان قدماء المصريين حاولوا حل المعادلات الجبرية السهلة من الدرجة الأولى بطريقة فرض المجهول •

تلك كلمة موجزة عن الثقافة الرياضية التى وصل اليهــــا قدما. المصريين ·

ولما كانت الحضارة البابلية تعاصر حضب ارة المصريين ، كان من الضرورى أن نكشف النقاب عنها ، ونقدم لها صورة متواضعة في الفصل الآتى :

(ج) البابليون :

يذهب بعض مؤرخى الحضارة الى أن حضارة مابين النهرين تشبه الى حد كبير حضارة وادى النيل ، فقد نشأت حضارة بلاد الجزيرة حول نهرين بالقرب منهما بحران مشهوران ، كذلك حضارة وادى النيل فقد برزت زاهية قوية حول ضفاف النيل وبالقرب منه بحران عظيمان ، هما البحر المتوسط أو بحر الروم ثم بحر القلزم أو البحر الأحمر ، وفى بلاد مابين النهرين وفى واديى دجلة والفرات والسهل الممتد بينهما نئسات أكثر الحوادث التاريخية التى كان لها أثر كبير فى تطوير الحياة الانسانية كلها ، وللسهل الممتد بين هذين النهرين أهمية تاريخية أشارت اليها بعض الكتب المدسة : فالتوراة تتحدث عنه وتسميه سهل ( شنعار ) ، ومن المحقق أن أول حضارة أشار اليها التاريخ فى هذا السهل انما مى

واستمرت هذه الحشارة ترفع الويتها خفاقة وقتاما الى أن ظهس ( حمورابى ) (١٧٢٨ – ١٦٨٦) ق.م ، فبسسط سلطانه على جميع بلاد ما بين النهرين وأسس مملكة بابل القوية ، وكان لهذا الملك شهرة عظيمة في العصور القديمة وترجع هذه الشهرة إلى قانونه المشهور المعروف باسم قانون ( حمورابى ) .

وقد ذاعت شهرة هذا القانون فى العالم القديم واحدث الكشف عنه فى العصور الحديثة ضجة علمية كبيرة فى الاوساط القانونية الدولية ، لذلك كان من الضرورى أن ننوه عنه ، فقد اتفق فى الفترةالتى بين سنتى ١٩٠١ م ، ١٩٠٢ م أن تمكنت البعثة الاثرية الفرنسية التى أرسلت الى بلاد فارس برياسة العالم الاثرى الفرنسى (جاك دى مورجان) من الكشف عن أثر مدهش من أعظم الآثار التى خلفتها العصور القديمة. وكان هذا الاثر قطعة كبيرة من حجر ( الديوريت ) الاسود ، وقد نحتت بطريقة هندسية وصقلت صقلا جيدا ، وهى ماتزال الى اليوم محفوظة إلى متحف ( اللوفر ) بباريس ، ووجد على السطع المصقول لها المابابل الحجرية تمثال منحوت عليها يمثل اله الشمس ، وهو يعطى الملك البابل المريعة تتناول جميع الميادي كالما من حياة المريعة تتناد من مع المانون كما يتحدث عنه العلماء صورة كاملة البريين .

ويبدو أنه كان نتيجة لعملية تطوير طويلة للفكرالقانونى في منطقة الشرق الأدنى عبر العصور القديمة ، لان العالمين بفقه التشريع وتاريخه برون أنه لم يكن شريعة بدائية تتلام مع العقليات القديمة ، وانما كان يمثل شريعة كاملة مرت بسلسلة من التطور والتفكير القانوني .

ويحتوى هذا القانون على ٢٨٢ مادة ، ويبدأ بمقدمةتمهيدية تتناول بعض العبارات الدينية والابتهالات التي تصحيحور عظمة الملك حمورابي واهدافه السامية في الحكم وتنظيم العدالة وتوزيعها بين الناس بالحق ٠

وفى هذه العبارات أيضا ما يفيد أن الملك قد وضع هذه القوانين ليجعل العدل سائدا فى البلاد ، ولكن يبيد أهل الشر والفساد حتى لا يطغى القوى على الضعيف ، ولكى يشرق العـــدل كالشمس فوق ذوى الرءوس السود ، ولينتشر النور فى البلاد ، وبعد أن ذكر الملك فضائله وأمجاده فى وقتى السلم والحرب أخذ يختم عذه المقدمة بقوله : وحينما فوضنى ( مردوخ ) أن أقود الناس الى سواء السبيل وأن أدير شــــئون البلاد أصدرت القانون والعدل فى لغة البلاد متوخيا بذلك رعاية مصالح الناس ، وقد جاء فى ختام القانون الحمورابى العبارة التى يقول فيهــا الملك :

انا حمورابى الملك الكامل لم أكن متهاونا أو مهملا فى حق للقوم وذوى الرءوس السود ، ثم يستنزل لعنات كثيرة على القوم الذين يبلغبهم الطيش أن يبدلوا أحكام قانونه ٠

ويتضع مما سبق أن هذا الملك العظيم قد وضع هذا القانون لخدمة ذوى الرءوس السود ويقصد بذوى الرءوس السود هؤلاء العسامة ومن يعرفون بسواد الشعب ، وهم الاكثرية التي تمثل الطبقات الفقيرة صونا لحقوقهم ورعاية لها وتنقسم مواد القانون الحمورابي الى أبواب تنصب على ما ياتي :

الأموال المنقولة ، ملكية الاراضي ، التجـــارة ، الأسرة ، الأفراد ، العمل •

السرقة الصغيرة التى يعاقب عليها القانون بعقوبات مختلفة بحسب المكان الذى تقع فيه من معبد أو قصر أو بيت خاص ، واختطاف الاطفال والعبيد ، والسرقة بالاكراه والاحراق ، وتأجير الاملاك واتلاف الزروع والبساتين والجنح والخصومات التجارية والديون والودائع والتنظيمات الخاصة بالحانات والزواج والزنى والهجر والطحطق وحقوق الأرامل والعلاقات الخاصحة بالسرارى والاماء وحقوق الاولاد والتبنى ، وينتهى القانون بالواجبات المهنية والجرائم ·

ويعتبر القانون البابلى ــ الأصل الذي نبتت منه الشرائع في الشرق الأدنى القديم ، والأساس الذي قلده المشرعون في هذه البلاد وفي غيرها من البلاد الغربية .

ومن المؤكد أن التقاليد الفقهية والقانونية التى ابتدعها البابليون قد تاثر بهاالقانون الرومانى ، فانه مما لاشك فيهان البابليين قداهتدوا الى قواعد فقهية سارعليها قانونهم ، وكان ذلك قبل أن يأتى الرومان بنحو الفى سنة ، وقد جرى القانون البابلى فى مبدأ القصاص على قاعدة : ان العين بالعين والسن بالسن والقدم بالقدم .

وقد نفر الاوربيون من هذا المبدأ ووصفوه بالقسوة والصرامة،ومما يدعو الى الدهشة أن النظرة المبابلية في ميدان القصاص قد أقرتها الشرائع السماوية ، وكان الاسلام في مقدمة الاديان التي سلمت بالقاعدة المبابلية فقد قال الله تعالى في القرآن الكريم : « ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب » •

ولكن الأوربيين بالرغم مما وجهوه من طعن الى القانون الحمورابي والقوانين السماوية الشرعية بوجه عام بالنسبة لقضية القصاص – كانوا يقدرون القانون البابلى الحمورابى ، ويعتبرونه أحد المعـــالم القانونية البارزة فى تاريخ الانسانية -

كان فيما اسلفناه من قول تصوير لاهمية قانون حمورابى ، ولم تكن عظمة هذا الملك مقصورة على ذلك القانون الذى ينسب اليه ، ولكن هذه العظمة لهما مقومات أخرى ، منها هذه الرسمائل التى تنسب الى حمورابى أيضا ، وقد عرف منها خمس وخمسون رسالة وقد نشر هذه الرسائل « ليفورد كينج » فى (١٨٩٨ ــ ١٩٠٠) باسم رسائل حمورابى ونقوشه .

غير أن ملك حمورابي العظيم الله ي أظل الجزيرة وكان سببا قويا فيما غمرها من تقدم في كثير من نواحي الحياة ـ لم يلبث أن انهار أمام جحافل الأشوريين الذين سرعان ما انقضوا على مملكته بابل وأخضعوها لسلطانهم • وإذا رجعنا إلى الحضارة السومرية الأولى التي بزغت في المثلث القائم على رأس الخليج الفارسي فاننا نرى تأثيرها الواضع في كل من الحضارتين البابلية والأشورية ٠

والواقع الذي لا ريب فيه أن هذه الحضارات كلها تكون حضارة واحدة متماسكة هي حضارة بلاد ما بين النهرين · ومن الوثائق التاريخية الشهورة التي تلقى ضوءا على حضارة مابين النهرين – ألواح (تل العمارنة) التي اكتشفت في وادى النيل وهي مكتوبة بالخط السمارى وباللغــة البابلية وتعطى هذه الالواح صورة واضحة عن العلاقات التي كانت بين مصر وشعوب آسيا الغربية حول منتصف الإلف الثاني قبل الميلاد ·

ويستنبط علماء الآثار من هذه الوثائق طائفة منالحقائق التاريخية، وهى أن اللغة البابلية كانت آنذاك لغة الديبلوماسية الدولية ويقولون ان ذلك لم يكن بسبب ما تميزت به بابل من القروة والبطش وعظمة السلطان لان مصر وقتئذ كانت أشد باسا من بابل ، وكانت حضرارتها تفوق حضارة البابليين فى مختلف النواحى ، ولكن التقاليد الدولية فى ذلك الوقت كانت على درجة من القداسة والمحافظة وقد سبقت اللغسة البابلية أول الامر اللغة المصرية القديمة فى المجال الدولى وجرى العرف على أنها لغة الديبلوماسية ، فظل الأمر على ما هو عليه بعد ضعف بابل وظهور قوة مصر وتفوقها على بابل .

كذلك تثبت هذه الرسائل اتصال ملوك ما بين النهرين بغيرهم من الممالك المجاورة عن طريق التجارة والحروب ، غير أن ذلك لم يؤثر تأثيرا قويا فى الحضارة البابلية بقدر ما أثرت الحضارة المصرية القديمة فى بابل ، ويرجع المؤرخون أن التأثير المصرى لم تكن له أدلة واضحة الا بعد مضى الفين أو ثلاثة آلاف من السنين ، واهتم البابليون بتسجيل الاصول التى قامت عليها حضارتهم ، ومن ذلك علومهم ومعارفهم فقد سجلوها على ألواح من الطين وكان مظهر العناية بهذه الالواح بارزا ، اذ كان البابليون يجدون فى الكتابة عليها كثيرا من السسهولة لانهم كانوا يكتبون بالخط السمارى ، ومن السهل على الكاتب أن يحفر الرموز الكتابية التى اصطلحوا عليها فى هذه الالواح من أعداد ورف البردى الذى اعتساد قدماء المريين الكتابة عليه ، ولم تكن ألواح الطين قابلة للتلف كورق البردى اذا حفظت فى أماكن تبعدها عن الأيدى العابشة ٠

على هذه الالواح سبجل السومريون والبابليون معارفهم المختلفة •

د - معارف البابليين الرياضية والفلكية :

اما المعارف البابلية الرياضية فقد سجل بعضها في الواح سومرية وما كشفه علماء الآثار منها قليل ، ولكن أكثر هذه المعارف قد دون في الالواح الرياضية التي ترجع الى العهد البابلي ، ويرجع ( سارتون ) أن هذه الالواح العلمية الرياضية يرجع تاريخها الى الثلث الثانى من القرن الثانى قبل الميلاد • واستطاع علماء الآثار أن يحلوا الرموز الرياضية فى عدد كبير من هذه الالواح ، وهى تبلغ ستين لوحا على وجه التقريب • والمعروف تماما أن وقت العثور عليها غير محدد بالدقة ، كذلك يلاحظ عليها أنها لم تبلغ درجة الكتب المدرسية التي تصل الى مستوى الوثيقة الرياضية المحرية القديمة التي تسمى بردية (رينو) •

ويبدو أن السبب فى ذلك يرجع إلى أن التأليف المطول المبوب لم يكن سهلا فى ألواح الطين ، وهى التى لم يستطع البابليون أن يخترعوا وسيلة أسهل منها لتدوين معارفهم عليها .

ويضاف الى ذلك أن علماء الآثار لم يتمكنوا منجمع طائفة منالالواح بر تبط بعضها ببعض بحيث تكون مجموعة من المعلومات المرتبة المتصلة ، وقد كان من الصعب بالنسبة للالواح التى اكتشفت أن يكون العلماء منها سلسلة واحدة متكاملة بسبب تكسر وتحطم بعضها وضياع بعضها الآخر، ولذلك كان العلماء الذين تعرضوا لدراسة الرياضيات البابلية أقل توفيقا من زملائهم الذين قاموا بدراسة الرياضيات المصرية القديمة ،

وأما النظام الرياضى عند السومريين الذين عاشوا قبل البابليين فى بلاد ما بين النهرين ــ فقد كان يجمع بين الطريقة العشرية والطـــريقة الستينية ، ويرجح ســـارتون أن الرياضيين السومريين القدماء بدءوا بالاساس العشرى ، ثم أدركوا بعد ذلك أن الاســـاس الستينى أحسن واصلح لهم ، ومع ذلك فان نظامهم الحسابى كان يشوبه كثير من التعقيد والغموض ، ولكن الالواح السومرية التى عثر عليها تحتوى على جميـــم أنواع الجداول العددية منها جداول الضرب وجداول التربيع والتكعيب، وعرف السومريونالمرتبة العددية ، ولكنهم لم يصلوا الى معرفة (الصغر) •

كذلك امتدت معارفهم الرياضية ، فشملت المقاييس وهى وليسدة المعاملات التجارية •

والذي لا ريب فيه أن البيع والشراء يحتاج إلى وحسدات للاثمان ووحدات للمقاييس والموازين - وقد عثر على كثير من ألواح الطين التي تعد وثائق تجارية ، واتضع ان هذه الالواح تتناول في الوقت نفسه بعض الاسس الرياضـــية التي تشرح كثيرا من مسائل الرياضة ، وفي لوح متحف ( اللوفر ) – ويرجع تاريخه الى سنة (٢٠٣٩) ق٠م – مسالة رياضية تدور حول ايجاد الزمن الذي يستغرقه مبلخ من المال ليضاعف نفسه بربح مركب قدره ٢٠٪ ، وحل هذه المسألة يلقى ضوءا على أن السومريين ربما كانوا على علم بحل معادلات الدرجة الأولى والمادلات الآتية من الدرجة الأولى المحتوية على مجاهيل كثيرة ومعادلات من الدرجة الثانية ومعادلة من الدرجة الثالثة ،

ويبدو إن الحاسبين السومريين كانوا على درجة كبيرة من المهسارة الحسابية ، وإذا كانوا لم يصلوا إلى معرفة الرموز الجبرية فانهم يعرفون المطابقة التي يعبر عنهسا في وقتنا الحاضر بالمعادلة :

 $f r_{+} + \eta r_{+} + r_{-} + r_{+} + \eta r_{+}$ 

كذلك كان الحاسب السومرى على معرفة « بالوسساطة ، الجبرية التي تساعد على ايجاد القيم التقريبية المتتابعة لجذور العدد التربيعي ، وتلك جهود عظيمة في ميدان الرياضـــيات ربما لا يكون من السسهل تصديقها ، ولكن التحقيق والبحث أسفر عن هذه النتائج .

واستنادا الى هذه النتائج يمكن أن نضيف الى عبقسرية الحاسب السومرى أنه كان يتجسه في حسبسابه اتجاها جبريا ، ذلك لأن جداوله الرياضية التي كان يعتمد عليها جعلت فكره مصبوغا بالصبغة الجبرية.

ومن الامور العجيبة أنالسومريين وصلوا الىمعرفة الاعدادالسالية، هذا مع العلم أن فكرة الكمية السالبة لم تكن تدركها العقول إلى الشسطر الأول من القسرن الثالث عشر الميلادي ، وهسذا مما يدعو إلى مزيد من الدهشة بالنسبة للعبقرية السومرية الرياضية .

والحق أن جهود السومريين الرياضــَية المغت مبلغــا يقف أمامه الرياضي الحديث مبهوتا مبهورا ، فقد كانت لهم ولا شك عبقرية جبرية فطرية اشتهروا الها بقدر ما كان لليونان من شهرة بالهندسة ٠

والحضارة البابلية امتداد للحضارة السومرية ، ولم يقل البابليون من الناحية العبقرية الرياضية عن أسلافهم السومريين ، فقد عرفواكيف يقيسون المستطيلات والمثلثات المتساوية الساقين والقائمة الزاوية ، كما عرفوا أصول نظرية ( فيثاغورث ) وان كانت معرفتهم بها لم تبلغ درجة الدقة ، ولكنهم ألموا الماما دقيقا بأن الزاوية المرسومة في نصف الدائرة زاوية قائمة ، وأمكنهم أن يصلوا إلى قياس حجممتوازى المستطيلات القائم الزاوية وحجم الاسطوانة وحجم المخروط المقطوع وحجم الهرم الرباعى المقطوع ، ولكن طريقهم فى حل مسالة الهرم الرباعى المقطوع تختلف قليلا عن الطريقة التى اتبعها المصريون القدماء ، وكان للرياضة البابلية أثر بعيد المدى فى رياضيات الامم المجاورة ، ولكن كيف أحدثت هـذا الاثر البعيد ؟٠

يجيب على ذلك العلماء الذين اشتغلوا بتاريخ العلم فيقولون : ان ارشميدس اليونانى قد تأثر ببراعة البابليين فى الجبر فى منتصف القرن الثالث ق.م، وقد عاش فيثاغورث فترة كبيرة من حياته فى بابل فنقل عنهم الكثير من معلوماتهم الرياضية ، ويلاحظ أنمهارة البابليين فى الجبر قد أخذت تختفى فى أيام ضعفهم ، واستمرت كذلك حتى برزت الىالوجود مرة أخرى على يد العرب الذين ورثوا أرض البابليين فيما بعد ، وكونوا من هذه الديار وطنا عربيا قوميا نبغ فيه عسدد كبير من العلماء الذين أسلموا وتعلموا العربية والفوا بها كتبا علمية مازالت مضرب المثل فى التأليف العلمى ، ومن هؤلاء العلماء الأعسلام محمد بن موسى الخوارزمى مخترع علم الجبر العربى وهو موضوع البحث فى هذا الكتاب •

كذلك يلاحظ أن علماء الغرب لم يقدروا أول الامر هـذا الاختراع العربي وما لبث أن تنبه بعضهم الى هذا الاهمال المقصود ، وأخذوا يشيدون بالجبر العربي ومخترعه ، وهذا النفر من العلماء هم الذين عرفوا من بين علماء أوربا بالامانة في البحث وحسن الانصـاف وسعة الاطـلاع ، وأما فضل البابليين على الرياضة فهو مما لا يستطيع باحث أن يغض الطرف عنه ويمكن أن يلخص فيما ياتي :

- ۱ ابتكر البابليون فكرة المرتبة في العدد
- ٢ وسعر المقياس العددى ، وعملوا على تطبيقه في المضاعفات الثانوية
   للوحدة كالحال في المضاعفات .
- ٣ استعملوا الأساس الواحد للأعداد والمقاييس ، واستمر هذا المبدأ
   ١لرياض معمولا به إلى ظهور النظام المترى العشرى فى سنة ١٧٩٥
   فى عهد الثورة الفرنسية •

ان الرياضيين البابليين قد وسعوا الافكار الرياضية القديمة وأوجدوا لها أسسا جديدة ، وقد تاثر بها المؤلفون اليونانيون فى النصف الاول من القرن الثانى قبل الميلاد : فلقد تاثر ( ديو فانتس ) الرياضى اليـــونانى ر وهيرون ) الاسكندرى بالجبر البابلى فى النصف الآخير من القرن الثالث وبذلك ورث اليونانيون عن السومريين البابليين نظام التفسيم الستينى، وان كانوا قد مزجوه بنظام التقسيم العشرى •

ويقول ( سارتون ) : أن اليونانيين لما استعاروا نظـام التقسيم الستينى عن البابليين ومزجوه بنظام التقسيم العشرى أفسدوا النظامين معا ، وأحدثوا بسبب ذلك خلطا شائنا مانزال ضحيته الى اليوم !

## ه \_ اليونانيون :

واليونان أمة قديمة تأثرت حضارتها الى حد كبير بالمدنيات القديمة للشرق الأدنى ، وقد تميزت العلوم اليونانية بأنها ذات مسلك خاص : ففيها جانب كبير مستعار ، وفيها جانب مبتدع وصبل اليه اليونانيون بقدرتهم على التفكير المتزن ، ويسألالسير (توماس) فيقول : ما الاستعداد الخاص الذى توافر للاغريق فى الرياضيات ؟

وهو يبادر إلى الاجابة عن هذا السؤال قائلا : « أن عبقرية الأغريق في الرياضة لم تكن سوى جانب من عبقريتهم في الفلسفة ، فقسد فاق الاغريق الأمم القديمة كلها في شدة حبهم للمعرفة من أجل المعرفة لذاتها»

ويمكن أن يضاف إلى ما قاله السير (توماس) حقيقة أخرى أكثر أهمية من شغفهم بالمعرفة وحبهم لها ، وهى أن الاغريق كانوا قوما مفكرين بطبعهم ، ولكن الاستاذ ( بنيامين فارنتن ) أستاذ الدراسات القديمة بجامعة (سوانس) بانجلترا لا يقبل الرأى القائل بأن الاغريق كانوا مفكرين بطبعهم ، ويرى أن مثل هذا القول فيه تفسير للخصائص الذهنية على أساس عنصرى ، ويؤيد رأيه بأن الاغريق وهم قدماء اليونان لم يكونوا شعبا تجمعه وحدة الجنس ، وإنما كانوا أخلاطا من أم شتى

والراجع أن مولد الثقافة اليونانية أو العلم الرياضي اليوناني يرجع الى القرن السادس قبل الميلاد على حين كان اليونانيون يعيشسسون في ( أيونيا ) وهي على الشاطىء الفربي للأناضول، وفي هذا الوطن اليوناني امتزجت ثقافات وأفكار شتى ، واشتهرت ايونيا بمدينة مليطة ، وهي تلك المدينة التي كان لها صيت ذائع في العالم القديم ،كانت مدينةزاخرة بالحياة وتجارتها متسعة بعيدة المدى ، وقد امتدت هذه التجارة الى جميع مواني البحر الإبيض المعروفة في ذلك التاريخ .

كذلك كانت على اتصال قوى بطريق البر بهذه المدينة الناميسة

مدينة بلاد ما بين النهرين،وكانت في ذلك العهد تزهو على غيرها بحضارة مزدهرة قوية وعلى اتصال بمصر عن طريق البحر الابيض ، وقد كانت مصر وقتئذ ترفرف على واديها ألوية الحضارة ٠

أخذت مدينة مليطة تشق طريقها في النمو الحضارى فبلغت في منتصف القرن السادس قبل الميلاد درجة أصبحت بها أغنى سوق تجارية في العالم القديم ، ثم المركز الرئيسي لتوزيع البضائع والسلع وجميع المنتجات بين مصر وفينيقية والبحر الاسود وما بين النهرين وكان لبحارة مليطة مهارة في ركوب السفن وعلم دقيق بأحوال البلاد التي امتدت اليها تجارتهم ومن أشهر علماء مليطة طاليس ،

طالبير المليطى

1. Such that it is also if if it and also if it ball of it. It is it is it is the relation of it. It is it is the relation of it is it is a second of it.

قيل : انه زار مصر واقام بها فترة طويلة وفى أثنائها استعار من المصريين معرفته بعلوم الهندسة ، ومما أعجبه وهو فى مصر تلك الطريقة الهندسية التطبيقية التى ابتدعها المصريون لقياس الاراضى ، واستطاع طاليس بما تعلمه فى مصر وبما نقله من معارف المصريين الهندسية أن يصل الى قاعدة المثلثات المتماثلة وأن يبتدع وسيلة جديدة لتحديد أبعاد السفن وهى فى عرض البحر ، يقول الباحثون : انه استعار من الفينيقيين وسائل جديدة لتحسين فن الملاحة عن طريق الاستعانة بالنجوم .

وطاليس – وان كان قد نقل الهندسة عن المصريين القدما، – ينسب اليه أنه ابتدع جديدا فيها ، وهو زيادة فهم شروط البرهان العام ، فقد كان معرو فالدى الرياضيين قبله ان قطر الدائرة يقسمها قسمين متساويين ولكنهم لم يحاولوا اثبات ذلك بطريق الاستدلال العقلى ، فكان طاليس اول من قام باثبات ذلك بالبرهان ، ولقد كان هذا الرياض يجمع بين العلم النظرى والاتجاء الى التطبيق العملى ، ولما رماه شانئوه والحاقدون عليه بأنه عاجز عن القيام بالتطبيق العملى – اخذ يستغل بتجارة الزيتون ، فحصل من وراء ذلك على مال كثير فكان عمله هذا أبلغ رد قسدمه ال

ويرجع بعض الباحثين أن عبقريته الرياضية الفذة ترجع الى أصله الفينيفى ، وتروى أسطورة من الاساطير أن حسربا ضروسا وقعت بين الليديين والفرس ، وأن هذه الحرب استمرت زمانا طويلا ، وكان الفرس يحرزون فى أثنائه النصر مرة والليديون مرة ، ثم حدث أن وقف كل من الجيشين الفارسى والليدى يتحدى كل واحد منهما الآخر ، وكان ذلك فى عام ٥٨٥ ق٠م وفى هذا العام وفى يوم ٢٨ من مايو وقسم كسوف كلى للشمس ، وكان طاليس قد تكهن به قبل وقوعه ، وقد ساعده على هذا معرفته باستعمال الجداول الفلكية البابلية « الاسطرلابات » ، وحينما عرف كل من ملكى الفرس والليديين تحقق تكهن طاليس ــ وربما يكون ــ أصابتهما الدهشة ، ثم أدى هذا الحادث الى تفاهم كل من الملكين،والى عقد صلح بينهما انتهت به هذه الحرب وكان لتكهن طاليس دخل كبير فى انهائها . وطاليس أول رياضي يوناني ، كما كان اول الفلكين ، عاش في مصر زمانا ، وتعلم فيها وقد تأثر بالثقافة الرياضية المصرية التي ساعدته على أن يبتكر في مجال الرياضيات كثيرا من القضايا الهندسية :

فهو الذي عرف أن القطر يقسم الدائرة قسمين متساويين وأن زوايتي القاعدة في المثلث المتساوى الساقين متساويتان ، وإذا تقاطع مستقيمان فالزاويتان المتقابلتان بالرأس متساويتان ، والزاوية المرسومة في نصف الدائرة قائمة وأضلاع المثلثات المتشابهة متناسبة ، ويتطابق المثلثان إذا تساوت فيهما زاويتان وضلع .

ولكن هل كان طاليس يعلم حقا هذه القضايا الهندسية بمعنى أنه كان يعرف بالدقة البرهان العلمى لكل قضية منها ؟ الحق أننا لا نستطيم أن نجزم بهذا لأن طاليس كان يغلب عليه الطابع العملى •

ومهما يكن من شيء فاننا نستطيع أن نقول : أن ( طاليس ) كان يطبق هذه القضايا الهندسية بالدقة تطبيقا عمليا ، ولقد كان هذا العالم اليوناني على قدر كبير من الذكاء والفطنة -

وهناك مسالة يثيرها الباحثون بالنسبة لطاليس فيقولون : هل كان هذا الرجل أول مهندس بالمعنى العملى أو أن المصريين القدماء قد سبقوه الى ذلك ؟ .

الواقع الذي لا شببك فيه أن المصرين قد سببقوا اليونانيين في الهندسة العملية بدليل أن (طاليس) نفسه حينما زار مصر أعجبته طريقة باسطى الحبل في قيساس الاراضي ، كما أعجب بأن المصريين يمارسون قضايا الهندسة ممارسة عملية ، فنقل عنهم أكثر قضايا الهندسية ، واستطاع بعد ذلك بذكائه وتفكيره الرياضي أن يضع أصولا وقواعد لهذه النواحي العملية ، وأن يفتح وجوها جديدة للتقدم في العلوم الهندسية النظرية التي تكونت منهسا الأسس والاصول الهندسية في كتاب اقليدس ، كذلك أفضت هذه الاسس الى جميع النتائج الهندسية النظرية في عصرنا هذا ،

ولا ترجع شهرة (طاليس) إلى نبوغه في العلوم الهندسية والرياضية فحسب ، ولكنها ترجع في الوقت نفسه إلى أفكاره الجديدة عن أصل العالم الذي نعيش فيه ، فقد كان للمصريين القدماء وللبابليين تفسيرات قديمة للكون ترجع إلى أن إلماء كان أصل الكون وأن الإله ( مردوخ ) إله البابليين هو الذي كون اليابسية من هذا الماء ، وهذا التفسير لأصل السكون كان مقيدة من عقائد البابلين القدماء .

وعندما تأمل طاليس هذا التفسير واطال التفكي فيه أهمل جانبا موقف الاله ( مردوخ ) في العقيدة البابلية وقال : أن كل شيء كان في وقت ما ماء ، وأن الارض اليابسة وكل ما عداها قد تكونت من المياه بطريقة عملية طبيعية تشبه عملية ترسيب دلتا النيل .

ولا شك فى أن الفكرة القائلة بأن الماء أصل الحياة قد صارت فيما بعد فكرة علمية صحيحة بدليل أن القرآن الكريم يقول : « وجعلنا من الماء كل شىء حى » .

وليس معنى ذلك أن نقول : ان القرآن كتاب علمى ، لا ، وانما القرآن الكريم فى معرض اقامة الحجة على المكذبين لآيات الله يسـوق ــ للبرهنة على قدرة الخالق جل وعلا ــ أدلة علمية فى غاية الدقة .

وهناك اسطورة يذكرها أرسطو عن طاليس يقول فيها :

عرف طاليس بماله من براعة في التنجيم في فصل الشتاء أن موسم الزيتون في العام القادم وافر ، وكان عنده قدر قليل من الماله دفعه (عرابين) لامستئجار جميع معاصر الزيتون في (خيوس) و (مليطة) بشمن بخس ، ولم ينافسه احد ، فلما جاء وقت الحصاد واقبل الزراع على المعاصر دفعة واحدة اجرها كما يشاء ، فجمع مالا كثيرا ، وهكذا أثبت طاليس للناس كيف يمكن الفلاسفة أن يصيروا أغنياء بسهولة إذا شاءوا ، ولكن مطامعهم في الحياة من نوع آخر ،

ويعلق ارسطو على هذه القصة بأن طاليس قد فعل ذلك ليثبت للناس انه يستطيع أن يصل الى الثروة بسرعة ، ولكننا مع تقديرنا لتعليق المعلم الاول نستطيع أن نقول أيضا: ولماذا لاتدل هذه القصة أيضا على أن طاليس كان يعب المال وانه صنع ذلك لكى يحصل عليه ؟ وهذا الاستنتاج يتمشى مع منطق الحياة فى (أيونيا) فقد كان لحب المال سيطرة على نفوس أهلها ، وكيفها كان الامر فاننا لانستطيع أن ننكر أن طاليس مع كل هذا كان مفكرا وعالما يونانيا فى الرياضيات وغيرها .

خيثاغويث

ander het der Berner der Berner der Berner der Berner dem Konner in der Berner der Berner der Berner der Berner Die Berner der Berner d

ومن علماء اليونان الذين اشتهروا بالنبوغ في الرياضة فيثاغورت كان اغريقيامن اصل ايوني ويقال : انه من المحتمل أن تكون الدماء الفينيقية قد تدسست في عروقه وانه من هذه الناحية شبيه بطاليس .

كان فيثاغورث من مواطنى جزيرة (ساموس) وكانت هذه الجزيرة وقتئد تشق طريقها بسرعة نحو مستقبل زاهر فى ميدان التجارة ، بل كانت تمثل بالفعل قوة تجارية عظيمة الشان ، وكان يحكمها (بوليكراتس) الدى يعزى اليه انه حطم ارستقراطية اصحاب الاراضى واصبح يحكم الجزيرة بمؤازرة طبقة التجار ومعاونتها .

وأراد هذا الملك أن يرضى أولئك التجار الذين عاونوه على تسلم زمام الملك ومقاليد الحكم ، ففكر فى توسيع ميناء الجزيرة • ولذلك اضطر الى القيام باعمال هندسية كبيرة ، فأحضر مهندسا مشهورا لكى يقوم بحفر نفق عبرتل (كسترو) لكى يستخدم قناة تمد المدينة بالمياه ، وكان طول هذا النفق تسعمائة ياردة ، ويعتبر من أدق الاعمال الهندسية الكبيرة القديمة ، وما لبث ( بوليكراتس ) أن صار طاغية مستبدا ، فاضطر فيثاعورت الى الرحيل من (ساموس) هربا من طغيانه وقيل : أنه هرب من الجزيرة فرارا من بطش الفرس ، ولم يجد بلادا يأوى اليها الا مصر ، وهناك وجد فيها ملاذا طيبا ، فاغرى ذلك طائفة من أهل الجزيرة بالهجرة الى مصر حيث استقروا فيها •

ويروى أن فيثاغورث رحل أولا الى مليطة حيث التقى فيها باستاذه طاليس وأمضى معهزمنا ، ثم انتقل الى فينيقيا ومنهاالى مصر ، وكانت مصر وقتئذ مهد التعاليم التى لاتوجد فى غيرها ، هذه التعاليم التى كان يصفها أهل العصر بآنها تعاليم مضنون بها ، فمكث فيها اثنى عشر عاما درس فى أثنائها الفلك والهندسة والعلوم الكهنوتية .

ولما غزا قمبيز مصر فى سنة ٥٢٥ ق.م وجد فيثاغورث فيها فأعجب به ، ولما قرر العودة الى بابل اصطحبه معه ، وفى بابل قضى العالم الاغريقى اثنى عشر عاما أخرى تعلم فى خلالها الحساب البابلى والموسيقى ، وتعالبم المجوس ، ثم عاد الى مسقط رأسه ، وقد بلغ من العمر خمسا وستين سنة غير أنه لم يمكث الا قليلا فى ( ساموس ) ، ثم استأنف الرحلة والتنقل ، ويغلب التعصب على « سارتون » فيبدى شكه في أن فيثاغورث لا يمكن أن يكون قد أنفق هذا الوقت من عمره في الرحلة والتنقل بقصد طلب العلم والمعرفة من مصر وبابل ، وقد كان في استطاعته أن يحصل على ذلك وهو في جزيرته ٠

والحقيقة انه لاظل لهذا انشك ، فسارتون مهما يكن من أمره مدفوع بعصبيته ، لان الرحلة في العالم القديم كانت ضرورية ، وبخاصة اذا كانت في سبيل تحصيل العلم .

واذن فمن المقطوع به أن فيناغورث قد رحل حقا الى بلاد كثيرة ، لكى يطفىء غلة نفسه المتعطشة للعلم والمعرفة ، ولم يكن فيشاغورث بين مواطنيه ذلك العالم الرياضى فحسب ، وانما كان سياسيا نشيطا ، ومن المحتمل أنه اتصل بطبقة التجار ، وكانت هذه الطبقة تمشل فى المجتمع اليونانى فى جزيرة ساموس مركزا وسطا بين ارستقراطية ملاك الاراضى والفلاحين والعمال ، ولم يلبث أن صار ذا نفوذ قوى بين مواطنيسه . كذلك كان فيثاغورث مصلحا دينيا ، وهو فى الوقت نفسه العالم الرياضى الكبير ،

۱ - الكون الرياضي :

بنى فيثاغورث لنفسه فلسفة رياضية خاصة ، اذ كان يرى فى الرياضيات مفتاحا لحل لغز الكون ، وأداة لتطهير الروح : يقول أحسد تلاميذه : • ان وظيفة الهندسة هى ابعادنا عن الاشياء المحسوسة الفانية وتقريبنا من الامور العقلية الخالدة ، فالتأمل فى الامور الحالدة هو هدف الفلسفة ، كما أن التأمل فى الامور الغامضة هو هدف الدين» . فالكون مى نظر الفيلسوف الرياضى يستمد مقوماته من خصائص العدد وأصول الرياضة ، ومع ذلك فانه لم يهمل الاستخدام العملى للرياضيات ، وقد سجلت مدرسته تقدما ملحوظا فى الهندسة ونظرية الاعداد •

غير أن مزج الفيثاغورثيين الرياضة بالنواحى الدينية كان أمرا يغلب على تفكيرهم ، وكان من نتائج ذلك تلك المذاهب الفيبية المتعددة التى تنسب اليهم ، ومن هذه المذاهب أنهم تصوروا نوعا جديدا من القداسة يحتاج فى بلوغه الى رياضيات من الزهد والامتناع عن المحرمات ، ومن أمثلة ذلك الامتناع عن تناول ألوان معينة من الطعام كاللحم والسمك والبقل والخمر وتجنب لبس الصوف .

ومن آرائهــم الدينية أن النفس يمكن أن تفارق البدن مقارقة دائمة أو موَّقتة ، وأنها يمكن أن تعيش في بدن شخص آخر أو حيوان، ومن المرجع أن الفيثاغورتيين قد استمدوا هذه الآراء من أصول هندية قديمة ، ويمكن أن نقول : أن الآراء الدينية التي تعزى اليهم كان يشوبها الفموض في أكثر الاحيان ، ويروى أن فيثاغورث غدا بين قومه قديسا طاهرا بهذه الآراء ، هذا جانبه الديني .

أما فيثاغورث الرياضي فتتكون ثقافته الرياضية من الحسباب والهندسة والفلك •

## ۲ -الحساب عند فيثاغورث :

يبدو أن فيثاغورث بدأ حياته العلمية عالما رياضيا ، وأما ما يعزى اليه من النزعات الصوفية والدينية فقد ساورت نفسه بعد ذلك ، ومن المؤكد أنه اعتمد فى ثقافته الرياضية على دراسة الأعداد ، فبدأ يفكر حتى اهتدى الى التمييز بين الاعداد الفردية والزوجية ، فالأعداد الزوجية فى رأيه هى التى تقبل القسمة الى قسسمين متساوين ، واما الفردية فهى لا تقبل القسمة ، وكان يرى أن لهسذه التفرقة أثرا واضحا فى النواحى العملية ، فالانسان بطبيعته يرغب عادة فى قسسمة المجموعة الواحدة الى مجموعتين صفيرتين متعادلتين متماتلتين : فمثلا اذا بنى الهندس معبدا حرص على أن يكون عدد الاعمدة فى مدخله زوجيا ، حتى لا يبرز منها عمود فى وسط الباب ، فيفسد المنظر الداخلى وبعطل الحركة داخل العبد ، أما عدد الاعمدة على الجانبين فيكون زوجيا أو فرديا .

وكان حساب فيثاغورث يقوم على أساس استعمال النقط المرسومة على الرمل ، أو الحصيات التى يمكن تجميعها بسهولة فى مجموعات مختلفة واستطاع بعد ذلك أن يقوم باجراء تجارب حسابية كثيرة ، تتصل بعدد الحصى الذى يملأ سطحا معينا ، فلو رتبت الحصيات بطريقة تكون مثلثات لكان عدد الحصيات فى المثلثات = 1 - 7 + 7 + 7 + 7 + 6 وهى الاعسداد المثلثة ، واستمر يجرب حتى أدرك كيف يشتق كل عدد من هذه الاعداد من الحدد السابق عليه على نحو مايلى : 1 = 1

$$7 = 7$$
  
 $7 = 7 +$   
 $1 = 5 +$   
 $10 = 0 +$   
 $7 = 7 +$ 

كان فيثاغورث يستعمل الحصيات بدلا من الأعداد الحرفية ، لانها لم تكن قد عرفت بعد ، وتبلغ عدة الارقام اليونانية ٢٧ ، وهى تنقسم كلاث مجموعات ، فالمجموعة الأولى تضم الوحدات من : ١ الى ٩ ، والثانية تضم العشرات من ١٠ الى ٩٠ ، والثالثة تضم المئات من١٠٠ الى٠٩٠٠

ثم وصل اليونانيون فيما بعد الى استعمال الحروف الأبجدية رموزا للاعداد مع وضع علامة على يمين كل حرف بحسب الترتيب الأبجدى لهذه الحروف •

ولما كانت الأبجدية اليونانية لاتزيد على ٢٤ حرفا ــ اضطر اليونان الى اضافة ثلاثة أحرف يونانية قديمة اليها ، وكانت هناك صعوبات فى استعمال الرموز الابجدية ، ولم تذلل هذه الصعوبات الا بعد استعمال الارقام التى ينسب الى العرب الفضل فى اذاعتها .

وزعم بعض الباحثين أن جدول الضرب من اختراع فيشاغورت ، والراجع أنه ليس من اختراعه ولاشك أن فيثاغورت لم يكن يعرف الأرقام الهندية بدليل استعماله الرموز الأبجدية ويرجع «جورج سارتون» أن اختراع الأرقام الهندية عمل متأخر ، حدث في العصر الوسيط وأن الحساب الفيثاغورثي لم يكن أساسا لفن العد ، وانما كان أساسا راجعا للنظرية المصلة بالاعداد ، ولعل هذا مما يبعد الحساب الفيثاغورثي عن الناحية المصلية .

وسبب ذلك أن الفيثاغورثيين قد ربطوا بين نظرية المدد ومعتقداتهم الدينية : كتب أحد الفيثاغورثيين في القرن الخامس قبل الميلاد يقول : انظر الى تأثيرات العدد وطبيعته والقوة التي تكمن في العدد عشرة ، انه عظيم يتميز بالقوة ، وفيه الكفاية لكل شيء ، انه الاساس الاول ، والدليل على حياة الآلهة والسموات والناس، ومن غير العدد تعدم حدود الاشباء ويعم الغموض ، وتتعذر الرؤية •

ويذهب الفيثاغورثيون الى أن طبيعة العدد هى أنه معيار للتخصيص، وللهدى والتوجيه عند كل شك او صعوبة ، ولو لم يكن العدد وما ركب فى طبيعته ما وضح أى شىء موجود لأى شخص ، لا فى ذاته ولا فى علاقته بغيره من الاشياء ، ويقولون : انه ليمكنك أن تلاحظ قوة العدد ، وهى تعبر عن نفسها ، لافى شئون الجن والآلهة فحسب ، وانما كذلك فى جميع افعال الانسان وافكاره ، وفى جميع الحرف اليدوية وفى الموسيقى وهم يؤمنون بأن تناغم العدد وطبيعته لايسمحان بزيف أو بهتان ، وأن الزيف لايمت الى العدد بأية صلة ، فالزيف والحسد لايتبعان الا مانقص التحديد وبعد عن العقل ، وخرج على العقول .

ويمكن أن يستنبط من هذه العبارات أن الجانب الدينى له صلة قوية بالرياضيات الفيثاغورثية ، كذلك تؤكد هـذه العبارات أهميسة الرياضيات بالنسبة للفنون العملية .

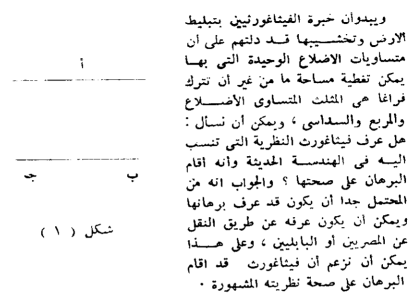
واستمر الفيثاغورثيون يعتقسدون أن العدد ليس الاساس الاول للسموات فحسب ، وانما يعبر عن قوته في جميع الحرف اليدوية ، ولذلك وضعوا الكون على أساس العدد وحده ، وقال أرسطو يشرح مذهبهم :

انهم اعتبروا العدد مادة الكون وشكله ، فالاعـداد فى نظرهم مى المادة الحقيقية التى تكون عالمهم ، ولذلك كانوا يجعلون النقطة رقم ١ والخط رقم ٢ والمسطح رقم ٣ ، والمجسم رقم ٤ ، ويلاحظ أن نقط الفيثاغورثيين كان لها حجم ومقدار، كما كان لخطوطهم اتساع ، ولمسطحاتهم عمق ، فالنقط يضاف بعضها الى بعض ، فتكون الخطوط ، والخطوط يضاف يعضها الى بعض فتكون المسطحات ، والمسطحات يضاف بعضها الى بعض فتكون الاجسام ، والفيثاغورثيون من الواحد والاثنين والثلاثة والاربعة اقموا عالما كاملا ، واذن فلا عجب اذا اعتبروا العدد (١٠) – وهمو التماثل بين الاعداد – قوة مقدسة شهاملة ، والذى لا شهان التماثل بين الاعداد والاشياء يبدو شيئا محيرا بالنسبة للباحث ، ولكن الفيثاغورثيين وصلوا الى تحليل خصائص الاعداد وعن هذا الطريق الفيثاغورثين وصلوا الى تحليل خصائص الاعداد وعن هذا الطريق اوجدوا التماثل بين الاشياء والاعداد .

## ٣ \_ هندسة فيثاغورث :

ترك فيثاغورث فى ميدان الهندسة تراثا له قيمته الكبرى من الناحية الرياضية ، ومن المؤكد أنه كان يعرف أن زوايا المثلث الداخلة تساوى قائمتين ، وقد اثبت هذه النظرية بان المتوازيين اذا قطعهما مستقيم كانت الزاويتان المتبادلتان متساويتين ، ويمكن الرجوع إلى الشكل (أ) لاقامة البرهان ، فاذا كان المستقيم أ موازيا للمستقيم ب ج فان زوايا المثلت الملاث تساوى القائمتين فى المستقيم أ .

وقد طبق فيثاغورث هذا البرهان ، على الاشكال المتعددة الاضلاع 13 موت مشرق المستنا المستنك ارت می منال تاییک تشده ۱۹۱۰ مالاه



ومما ترويه الأساطير أن فيثاغورث بعد أن اهتدى إلى أقامة البرهان على صحة نظريته ذبح ثورا قدمه قربانا للآلهة احتفالا بذلك .

ومن المسائل الهندسية التي يحتمل أن يكون قد استعملها تلك المسائل المتعلقة بايجاد المساحة المادية لمساحة أخرى مثل مربع مسساو لمتوازى أضلاع ، وقد أدت هذه المسائل بعسد زمن إلى الحل الهندسي للمعادلات التربيعية .

ولا بد أن نلاحظ أننا قد استعملنا الحروف فى تفسير الشكلين السابقين المنسوبين اليه ، ومن المؤكد أن فيثاغورث لم يستعمل هذه الحروف ، بدليل أنه حين برهن على نظريته التى تسمى باسمه استخدم خطوطا مرسومة على الرمل ، ثم أشار إلى الخطوط والمساحات بأصابعه وليس بعيدا أن يكون فيثاغورث على علم ببعض المجسمات المتساوية الأضلاع ، اذ من اليسير تصور المكعم، أو الهرم أو بناء كل منهما ، ويمكن القول بأن علم الفيثاغورثيين بالنجمة المخمسة ليس دليلا على استطاعتهم تركيب الخماسي المتساوي الأضلاع ، وإذا فرضنا أنهم لم يصلوا إلى معرفة تركيبه الهنسدسي – فانهم قد استطاعوا تقسيم محيط الدائرة تجريبيا إلى خمسة إجزاء .

هذه بعض القضايا الهندسية التي وصل اليها فيثاغورت وتلاميذه الذين كانوا معه أو جاءوا بعده ، وقد يكون في ذلك بعض الحدس والتخمين ولكن الذى لاشك فيه أن كثيراً من هذه القضايا الهندسية يمكن أن يعتبر. تراثا علميا للفيثاغورثيين .

٤ \_ الحساب والموسيقي :

ومن الراجع أن فيثاغورث ... وقد بنى آراءه الفلسفية والدينية على العدد ...يحاول ايجاد صلة قوية بين الحساب والموسيقى ، ويقال : انه توصل الى أن الاوتار المنتظمة التى تتناسب أطوالها مع هـذه النسب : ١٢ : ٩ : ٨ : ٦ ... تحدث أصواتا مؤتلفة ، ران نسب تذبذب الاعداد ١٢: ٩ : ٨ : ٦ هى الفواصل التى نسميها السلم الموسيقى ، والبعد الخامس والبعد الرابع ، واهتدى فيثاغورث به...ذا الكشف الى نظرية الوسط والتناسب .

والحقيقة أن فيثاغورث لم يكن الرياض الاول الذى فكر فى الوسط الرياضى ، ولعل كثيرين غيره من علماء الرياضة الاقدمين قد سبقوه ، ومما يدعو الى الدهشة أن فيثاغورت هو الذى قدم الينا تفسيرا رياضيا دقيقا للمسافات الثابتة للسلم الموسيقى ، وهذا مما يحملنا على أن نسأل : كيف استطاع هذا العالم الرياضى فى عصره البعيد أن يصل الى هذا ؟

وتتحدث الاساطير عن ذلك فتقول : أن العناية الالهية قادت هسذا العالم الرياضى الكبير يوما الى المرور بحانوت أحد الحدادين ، وسرعان ما استوقف انتباه الرجل ذلك الرنين المتناسق الذى كان يحدث من سقوط المطارق على السندان ، وعندئذ وجد أمامه فرصة لدراسة هذه الظاهرة ، واستمر الرجل الذكى يلاحظ ذلك عدة مرات ، ثم خطر له أن درجات الصوت المختلفة تتناسب مع قوى الرجال، ولكنه عدل عن ذلك، واتضح له أن التفسير الصحيح يرجع الى المطارق ، ففكر فى وزنها ، واتضح له من وزن المطارق الاربع أن النسبة هى ١٢ : ٩ : ٨ : ٦ . وتلك هى قاعدة المتوسط الحسابى والتناغمى .

ثم قام فيثاغورث باجراء تجربته فى مجال آخر هو مجال الأوتار المذبذبة ، فوجد أن الدرجة التى يعطيها الوتر تتناسب مع طوله ، ثم أعاد تجربته مرة أخرى على أعواد من الغاب ذات أبعاد مناسبة ، وأخير وصل الى اليقين ٠

ويعترض الباحثون على تجربة المطــارق التى قام بها فيثاغورث ويقولون : ان الواقع فعلا انها لاتعطى النتائج التى ذكرها ، ولو انه قام بتجاربه على الأوتار لوصل الى نتائج كان لابد أن تحيره ، فان عدد الذبذبان فى وتر مشدود لايتوقف على الوزن الذى يشده ، وانما على الجذر التربيعي لهذا الوزن ، وليس أمامنا من أدلة قاطعة تؤكد لنا أن فيثاغورت وغيره من القدماه كانوا على علم بهذا ، ومع ذلك فان ماقام به هذا العالم الاغريقي كان له أكبر الفضل في تقدم الطريقة التجريبية في علم الصوت •

وبالرغم مما قدمه الفيثاغورثيون للعسلم الرياضي من أياد لايمكن انكارها ــ فان نظريتهم في الكون الرياضي التي تقول : أن العالم مكون من نقط ذات مقادير ، قد أخذت تهتز وتنهار أمام التقدم العظيم الذي حدث مي العلوم الرياضية .



ti ne i dortade un trutto e donte du a menura una cato a cato propositori comence de ceuero e done por opor Economicado de la comunicado de cato e cato do adade, a da 24000 de cato de cato de cato de cato de cato de cato

كان أوقليدس السكندرى معلما ورياضيا يونانى الاصل ، وكان يعلم الرياضيات فى المدرسة الملكية بالاسكندرية ، وهو مؤسس الهندسة السكندرية ، ويعتبر كتابه (المبادىء) ... وهو ثلاثة عشر مجلدا ... أعظم مرجع فى الهندسة ، وكان هذا العالم الرياضى يتحلى بصفات كانت موضع الاعجاب فى الازمنة القديمة ، ويقال : انه عاش فى عصر بطليموس الاول ، وكان بارزا فى الفلسفة الافلاطونية ، وقد ختم كتاب المبادىء بتركيب الاشكال الافلاطوني...ة أو الكونية ، ومن العجيب أن افلاطون كان من المتحمسين للهندسة فدفعها دفعة قوية الى الامام ، وغرس فى نفوس محبى الفلسفة احترام الهندسة .

ويمتاز كتاب (المبادىء) وهو الذى أكسب أوقليدس الشهرة والمجد بحسن ترتيبه واختيار المواد الصحيحة فقد حرص على ألا يحشوه بكل ما يعرف، وانما اقتصر على أن يسجل فيه مايعتبر حقا من المبادىء الهندسية التى لايتطرق اليها الشك، ومن كتبه الاخرى البصريات ومبادىء الموسيقى وكان المصريون الى عهده لا يهتمون كشيرا بالأسس والقواعد النظرية ، ولكنهم كانوا يعولون دائما على النواحى التطبيقية العملية فى مجسال الهندسة ، وقد برعوا فى قياس المساحات غير المنتظمة عن طريق تقسيم الارض الى عدد من المثلثات ثم تحسب بعد ذلك مساحة المثلثات .

والانسان يعجب أشد العجب حين يعلم أن قدماء المصريين قد عرفوا كيف يرسمون مثلثا قائم الزاوية بطريقة لاتزال تستعمل الى اليوم فى اقامة الملاعب أو المخازن : فكانوا يستعملون لذلك حبلا مثلثا طول أضلاعه ثلاث وأربع وخمس وحدات ، وعندما يمد الحبل ويشد من العقد التى فى الأركان تكون الزاوية التى بين الضلعين اللذين طولهما ثلاث وأربع وحدات زاوية قائمة ، وكان المساحون المصريون من أجل ذلك يعرفون باسم باسطى الحبل .

ومن تلاميذ أوقليدس (أرشميدس) واصله من سيراكوز (٢٨٧ ... ٢١٢) ق • م وقد بلغت الرياضيات على يديه درجة كبيرة من التطور العلمى ، ومن أعمال أرشميدس الوصول الى مساحة الكرة والاسطوانة والشكل الكروى والشكل المخروطى • ويعتبر كتابه الصغير ( محصى الرمال ) من المؤلفات الرياضية التى هى أقرب الى فهم الرجل العادى ، والموضــــوع الدى يتحدث عنه ( أرشـــميدس ) عو أن الاغريق كانوا يستعملون فى حساباتهم الرياضية علامات أو رموزا أبجدية ·

ولا شك أن استعمال العلامات أوالرموز الأبجدية كان من الاسباب التى جعلت من الصعب استعمال الارقام الكبيبية ، وأرشميدس يعتبر أبرع رياضى نبغ فى الميكانيكا والهندسة فى الازمنة القديمة ، ومن أعماله الهندسية انه صنع (مسبارا) وهو آلة تمثل حركة الكواكب ، وقد مكنته هذه الآلة من تمثيل كل الحركات غير المتكافئة والمختلفة للاجرام السماوية وهو الذى اخترع ( الطنبور ) الذى لا يزال الفلاح المصرى يستخدمه الى اليوم فى رفع المياه الى أرضه لاروائها ولم يكن استعمال (الطنبور) مقصورا على رفع المياه لارواء الاراضى ، بل كان يستعمل فى رفع المياه بالمناجم . وبالرغم من أن هذه الآلة الرافعة للمياه قد أدت ولاتزال تؤدى وظائف مهمة فى الاعمال الزراعية بمصر فانها تعتبر آلة مرهقة ، اذ تتطلب من الفلاح بذل مجهود شاق لادارتها .

وله نشاط فلكى ذر قيمة علمية ، نهو الذى وفق الى التحديد الدقيق للزوية التى تواجه بها قرص الشمس عين الانسان ، ولكى يصل الى ذلك أخذ يراقب الشمس عقب ارتفاعها فى الافق ، اذ يستطيع الانسان فى أثناء ذلك أن يشاهدها بالعين المجردة ، أما الوسيلة التى اتخذها لتحقيق هدفه فقد أعد قرصا دائريا وقد ثبت فى نهايته مسطرة طويلة على شكل زاوية قائمة ، وقد أعده بطريقة بحيث يمكن ابعاده وتقريبه من العين ، واستطاع (أرشميدس) أن يسجل به قراءتين: الاولى عندما غطى القرص عين الشمس كلها ، والاخرى عندما بدأ يعجز عن تغطيتها ، ثم رسم مماسين للقرص ينتهيان عند العين ، وقد أصغر ، والزاوية الصحيحة هى التى تتردد بين القراءتين .

كذلك بذل مجهودا فى تصحيح الخطأ المترتب على أن الانسان لايرى بنقطة من عينه ، بل يرى بجز، منها ، ومما يمكن أن يوجه من نقد الى أرشىميدس فى أعماله العلمية اعجبابه الشديد بالرصانة المنطقية فى الهندسة ، ويقول ( بنيامين فارنتن ) : اننا لو وازنا بين كتاب أرشميدس فى الاستاتيكا ومؤلف أرسطو فى الميكانيكا فاننا نجد أن أرسطو يعرض الميكانيكا فى مستوى يشببه أن يكون بدائيا بالنسبة لمسا وصل اليه أرشميدس ،

ومما اخترعه هذا العالم السكندري آلات القذف في القتال ، وان

کان لم یدرس القذائف ، وقد کان علی علم تام بکل مایعترض فکرة الحرکة من صعوبات •

والعلم فى رأيه ينبغى أن يعرض باعتباره استدلالا منطقيا مرتبا لعدد محدود من التضايا الواضحة المسلم بصحتها ، ولكن العيب الذى يوجه اليه هو أن ( أرشميدس ) كان يحتقر التطبيق العملى للعلم ، وقد رفض أن يكتب كتابا مبسطا فى الهندسة ، ولقد كان يعد اشتغال المهندس بكل مايتعلق بضروريات الحياة عملا شائنا وسوقيا ، وسبب ذلك انه كان يؤمن بأن شهرته يجب أن تقوم على ما يحققه فى ميدان النظريات •

المائيرالمصي ولبابلى فىالثقافة الطضير للغميقية

يقول (بروكلاس) وهو فيلسوف من فلاسفة المدرسة الافلاطونيسة الحديثة (٤٨٠ ــ ٤٨٥) : ان الهندسة نشات أول مانشات فى مصر بسبب الحاجة المستمرة الى (عادة مسح الارض كلما أطاح فيضان النيل بالحدود الميزة لملكيات الافراد ، ولا شك أن مايقوله الفيلسوف الافلاطونى يعبر تعبيرا دقيقا عن الحقيقة التى لاتحتمل شكا ، اذ من الراجع من الناحيسة العلمية أن كل علم انما نشأ بطبيعة الحال عن حاجة عملية ملحة ، ويؤيد ذلك أن الحساب نشأ عند الفينيقين نتيجة طبيعية لما تتطلبه الاعمسال

والفينيقيون كانوا أبرع الامم فى هذه الناحيـــة ، وقد زار مصر طاليس المليطى ، ونقل كثيرا من التجارب والدراسات العملية الى اليونان ·

كذلك رحل فيثاغورث الى مصر ، وأقام بها اثنى عشر عاما • حتى جاء قمبيز الى مصر بجيشـه العظيم وفتحها ، وعندئذ وجد فيثاغورث فيها ، فأعجب بذكائه وعبقريته ، وعندما عاد الى بلاده أخذه معه ويروى أنه عاش فى بابل مدة لاتقل عن اثنى عشر عاما ، تعلم فى خلالها أصول الرياضيات البابلية •

وكان فيثاغورث كما تحدثنا عنه من قبل أول عالم اغريقى استطاع أن يحول الدراسات العملية المصرية والبابلية الى تعاليم ونظريات منطقية ، ومن أجل ذلك يقول الباحثون فى الرياضيات : انه أرسى دعائم العلم على مبادىء أساسية مختبرا نظرياته عن طريق العقل المجرد وهو الذى توصل الى نظرية الكميات المتناسبة وتركيب الاشكال الكونية ٠

ان تأثير مصر وبابل فى الحضارة الاغريقية موضوع طريف ، تناوله الباحثون الغربيون ، ومنهم (بنيامين فارنتن) صاحب كتاب العلم الاغريقى وأستاذ الدراسات القديمة بجامعة (سوانس) بانجلترا يقول :

علينا أن ننظر باجلال صادق إلى ماحققه البابليون في عيدان الرياضيات والفلك الرياضي ، ومن الواضح أن تلك الجداول الرياضية البابلية التي أمكن تفسيرها تعطينا مع ندرتها أفكارا قيمة من تلك الطرق الحسابية التي ظهرت وتطورت قبل عام ١٥٠٠ ق ٠ م كذلك تعطينا أفكارا عن أن مسائل حسابية قد أثيرت في هذه الأزمان الغابرة ، وعولجت بطريقة تدل دلالة قاطعة على تولد حب الاستطلاع العلمي والعقلى ، فقد كان المصريون القدماء يحاولون التغلب على الصعوبات التي تصادفهم في حياتهم العملية ، كذلك كانوا يحاولون استخدام الاسلوب العلمي في التعبير عن تجاربهم •

وقد كان للحساب البابلى أثر عميق فى الفلك الرياضى الاغريقى ، فقد استخدم الاغريق الاساليب الحسابية البابلية فى تكوين علم الفلك الرياض الذى وصل على أيديهم حوالى ٣٠٠ سنة ق • م الى المرحلة التى وقف عندها أيام بطليموس ، وكانت هــــذه المعلومات العملية عن الفلك الرياض هى النى سجلها بطليموس فى كتابه (المجسطى) فى القرن الثانى للميلاد •

ووصل المصريون الى نوع من التقويم كان يعرف بالتقويم المصرى أو التقويم الوحيد ، وكان يتناول النظم الراقية للأوزان والمقاييس الشائعة عند المصريين والبابليين •

وعندما زار طاليس مصر كان من بين ما تعلمه بعض الحقائق الهندسية وقد حاول الافادة من تعلم هذه الحقائق في حل بعض المسكلات ، ومن ذلك قياس ارتفاع البناء وبعد السفينة عن الشاطيء ، وقد كانت جميع القضابا الهندسية التي تنسب اليه ــ وقد أشرنا اليها في غير هذا المكان ــ مقتبسة من المحريين ، ومن أجل ذلك لايشك أكثر الباحثين في تاريخ الرياضيات في أن التراث الرياضي المصرى واضح الاثر في علوم الرياضة اليونانية :

فالمصريون مشلا في الحساب قد آثروا الكسور التي يكون بسطها ألواحد، وكانت هذه طريقتهم في بقية الكسور، واتخذاليونانيون طريقتهم ويؤكد الباحثون أن عالمين يونانيين عاشا في الاسكندرية في النصف الاخير من القرن الثالث الميلادي كتبا رسالة في الطريقة المصرية في الحساب •

كذلك يشدير الباحثون الى أن ورقتين من أوراق البردى قد عنر عليهما : الاولى تسمى ورقة ( متشيجن ) رقم ٦٢١ ، ويرجع تاريخها الى القرن الرابع قبل الميسلاد ، والاخرى ورقة ( اخميم ) وترجع الى القرن ألسادس أو السابع قبل الميلاد ، وقد وجدت عليهما كتابات رياضية ، كما عثر على بعض قطع من الخزف فى وادى (سرجا) بالقرب من أسيوط ، تحتوى على أمثلة من طريقة الحساب المصرية ، ومن المؤكد أن بعض علماء اليومان قد ظلوا إلى النصف الاخير من القرن الخامس الميسلادى يكتبون الكسور على الطريقة المصرية ،

العرب والعلوم الرياضيت

## ١ - الجاهليون وعلوم الرياضة :

كان للعرب منذ أقدم الأزمنة حضارة عريقة فى جنوبى الجزيرة تحدث عنها التاريخ واشار اليها القرآن الكريم فى أكثر من موضع منآيه البينات ، ومنها حضارات عاد وثمود والمعينيين والسبئيين ، وكانت هذه الحضارات القديمة وبخاصة حضارة سبأ تقوم على أسس علمية دقيقة ، فقد أقام السبئيون السدود والخزانات للانتفاع بالمياه فى ارواء الارض ، وكان ذلك يستدعى معرفة عملية ببعض الاصول الهندسية •

كذلك كان العرب فى عصورهم القديمة حراسا على الطرق التجارية التى كانت تشق قلب الجزيرة من الجنوب الى الشمال ، ولا شكأن سيادتهم على طرق القوافل التى كانت تصل الشرق بالغرب ، وممارستهم للاعمال التجارية كان ــ كل من ذلك يقتضيهم الالمام ببعض العمليات الحسابية التى لابد منها فى ضبط هذه الأعمال .

أما كيف كانوا يجرون هذه العمليات الحسابية فهــــذا مالم يمكن الجزم به ، والمرجع أنهم كانوا يجرونها على صورة ما ، وقد عرف الجاهليون استعمال الحروف الابجدية رموزا للاعداد ، وينسب اليهم أنهم استعملوا الحروف الأبجدية بترتيبها على نحو ما يلى :

أبجد \_ ہوز \_ حطی \_ کلمن \_ سعفص \_ قرشت \_ ثخذ \_ ضظغ

فعرب جنوبى الجزيرة أصحاب المدنيات القديمة ، كذلك العرب فى اماراتهم المتساخمة لحدود الفرس والروم كعرب الحيرة وعرب الشسام – والأولون المناذرة سكان الحيرة والآخرون الغساسنة مىكان الشام – كانت معارفهم الرياضية مقصورة على ما تستدعيه الأحوال المعيشية ، والمعاملات التجارية وتعيين الأزمنة والامكنة بالمقاييس الأولية وعن طريق مبسادىء الارصاد الفلكية ، وقد تميز عرب مكة فى العصور القريبة من ظهور الاسلام وكانت لهم رحلتان تجاريتان مشهورتان ، وهما رحلة الصيف الى بلاد الشام ، ورحلة الشتاء الى بلاد اليمن • والذى لا شسلك فيه أنهم كانوا يستعملون فى ضبط أعمالهم التجارية عمليات حسابية على جانب من الدقة ٢ - المسلمون والعلوم الرياضية :

وما كادت تشرق شمس الاســـــلام على بطاح هذه البادية المترامية الاطراف بادية الجزيرة العربية حتى أخذ العرب فى ظل دينهم الجديد ينتقلون من حياتهم الاولى حياة البداوة والخشونة وشظف العيش الى حياة طيبة سعيدة توافر لهم فيها الخير الكثير بفضل ماغرسه الاسلام فى نفوسهم من حب المعرفة ، ومنذ ذلك الحين بدأ العرب تحت لواء الاسلام يضعون أسسا جديدة لمعارفهم الرياضية التى كانت مقصورة فى أول الامر على المعاملات التجارية وقياس الزمان والمكان والارصاد الفلكية ، ذلك لان تعاليم الاسلام كانت تحض على طلب العلم ، فالعلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ، وفى الخبر المأثور : « اطلبوا العلم ولو بالصين » .

كذلك وجهت تعاليم الاسلام نظر العرب الى تأمل السموات وما فيها والارض وما عليها ، وقد فرض الاسلام على العرب القيام بنشباط فسكرى يدور حول معرفة ما يتبع فى المواريث والالمام بمواعيد اشراق الاهسلة ، وضبط أوقات الصلوات وتعيين سمت القبلة وبيان أوقات الحج .

وكل هذا حمل العرب على البحث العلمى الذى يتناول بعض المسائل الفلكية كالتقاويم وغيرها من الاصول الحسابية والهنسدسية • وقد كان الدافع الأول الى فقه العرب بهذه النواحي يتسم بالطابع العملى • ولكن مالبث أن تحول علمهم بهذه النواحي الى قواعد البحث العلمي البحت •

ولم ينسلخ من عهد الامة العربية الاسلامية فى حياتها الجديدة الا القليل من الزمن حتى أخذت الحركة العلمية تنشط نشاطا عظيما ، وكانت منابع هذا النشاط ترجع الى أصول مختلفة : منها مايرجع الى الدين ، ومنها مايرجع الى اتصال العرب بغيرهم من الامم الشرقية والغربية كالفرس والهنود والروم ، كما يرجع الى اتصالهم عن طريق علماء السريان الذين كانوا يقومون بنشر ثقافتهم السريانية واليونانية فى بعض المراكز العلمية بالشام .

وأتقن العرب فيما بعد أكثر اللغات الاجنبية التيكان لها اتصال قوى بمراجع الثقافة كالفارسية والسنسكريتية والاغريقية ، وأخذت أسفارهم ورحلاتهم الى مختلف البلدان والاقطار القريبة والبعيدة تتسع وتنمو نموا مطردا ، كما اهتم الحلفاء وبخاصة العباسيون بتكوين الاكاديميات العلمية فحشدوا فى بلاطهم وفيما أنشئوه من دور الحكمة عددا كبيرا من العلماء من مختلف الاجناس والاديان ، كل ذلك كان له أكبر الاثر فى تعميق الثقافة العربية وتنشيط الحركة العلمية الاسلامية ، ويكاد يجمع المنصفون من علماء البحث فى تاريخ الحضارات على أن العرب والمسلمين كانت لهم هذه المواقف الرائعة فى تاريخ الحضارة العلمية والرياضية فهم :

(أ) الذين كانوا الحفظة الأمناء على الكنوز العلمية الاغريقية فأخرجوا
 مافيها وشرحوه وضبطوه بعد أن أنقذوها من أيدى الرومان

(ب) وهم الذين اهتدوا الى منابع الثقافة الهندية ٤ فأبرزوها الى
 الوجود بعد أن أكملوا مافيها من نقص وشرحوا المبهم الغامض •

(ج) وهم الذين مزجوا علوم الحضارات القديمة ، وأخرجوا منهسا ثقافة جديدة تتسم بالطابع العربي الأصيل ، وتبدو وكانها حضارةعلمية عربية قائمة بذاتها لها أصولها المميزة لها .

(د) وهم الذين أضافوا الى العلوم المختلفة التي ورثوها عن مختلف الامم القديمة مانماها ، وأكسبها طابعا أكاديميا دقيقا ، وطابعا عمليا فى الوقت نفسه بحيث أصبح استعمالها من الناحية العملية مثمرا ومفيدا للانسانية ، وقد كان العرب ينظرون الى العلم لا باعتباره قواعد ونظريات تحفظ لذاتها ، وانما تدرس وتطبق تطبيقا عمليا ناجحا ، أخذوها عن الهنود بعد أن هذبوها وأحدثوا فيها كثيرا من التحوير والتعديل .

وقد تم اتصال العرب بالهنود عن طريق الحملة التي قام بها الحجاج الثقفي لفتح بلاد السند في سنة ٧١٠ م وعن طريق الحملات التي قام بها أبو جعفر المنصور لفتح كابل وكشمير في سنة ٧٦٠ م ، وقبل ذلك كان هناك اتصال بين العرب والهنود منذ خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنه •

ثم أخذ الخلفاء العباسيون يدعون علماء الهند ممن تخصصوا في الفلك والطب ليكونوا من بين حاشيتهم .

هذه العوامل مجتمعة جعلت العرب ينقلون كثيرا من الثقافات الهندية واشتهر البيرونى من بين علماء العرب بانفراده بعملية التخصص فى نقل الثقافة الهندية •

وقد فتح العرب فى عــالم الرياضيات فتحا جديدا بأخذهم الارقام الهندية ، وامكنهم أن يحدثوا فيها تغييرا بحيث أصبحت قابلة للتعبير عن أكبر عدد وأصغر عدد ، وذلك باستعمال الصفر الذى كان من اختراع العرب أنفسهم ، واستطاعوا أن يكبروا قيمة العدد بوضع أصغار من ناحية اليمين ، كما استطاعوا أن يصغروا قيمته بوضع أصفار عن يمين مقام الكسر واختار العرب طريقتين لكتابة الارقام الهندية وهما :

 (أ) الطريقة المشرقية : وكان عرب بغداد يستعملونها ، ثم تطورت فيما بعد إلى أن انتهت إلى تلك الارقام التي نستعملها في هذه الايام في الجمهورية العربية المتحدة وسورية ولبنان وغيرها من البلاد العربية في الشرق الأدنى وهي ٢،٢،٢،٢،٤،٥،٦،٧،٨،٧،٩،٠

(ب) الطريقة المغربية : وكان عرب الأندلس يستعملونها ، تم تطورت واخذها المغاربة في شمالي افريقية وهي :

ثم نقلها الغربيون في أوربا عن المفاربة ، وقد يظن كثيرون منا أن هذه الارقام أفرنجية الاصل ، والصحيح أنها ليسبت كذلك ، أنها عربية أخــذها الأوربيـون عنا ، ولا يزال بعضهم يســميها إلى اليـوم الارقام العربية .

وكان العرب في صدر الاسلام قبل أن يستخدموا الارقام الهندية يستعملون الحروف الهجائيـــة في الترقيم على نحو مايلي في الجدول الآتي :

|   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | -                      |
|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------------------------|
|   | ط   | ح |   | و |   |   |   |   |   |   | الحرف<br>قيمته العددية |
|   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |                        |
|   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | الحرف                  |
|   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | قيمته العددية          |
| غ | س ظ | ذ | - | ż | ٹ | ت | ش | ر | ق | : | الحرف                  |
|   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | قيمته العددية          |

اما كيف نقل العرب هذه الأرقام عن الهنود فيحدثنا التاريخ عن ذلك محددا الزمن فى سنة ٧٧٣ م حينما ظهر فى حاشية المنصور عالم فلكى من الهند ، كان يحمل معه بعض الجداول الرياضية ، وهى التي سماها العرب ( السند هند ) ، ويروى أن هذه الكلمة تحريف لكلمة ( السد هانتا ) الهندية ، وقيل : أن مؤلف هذه الجداول أحد الرياضيين الهنسود وعو ( برهماجوبتا ) الهندى ، وعن هذه الجداول وضح المؤلفون العرب جداولهم الرياضية ، ومنهم محمد بن موسى الخوارزمى ، ثم ألف العرب كتبا كثيرة فى الحساب وكانوا يجعلون الحساب أقساما : فمنه ما يتعلق بحسساب فى تقسيم كل من هذين الأصلين الى فصول تبحث فى الجمع والتضعيف والتصنيف والتفريق ، وهى الضرب والطرح والقسمة ، ثم التجذير والمراد منه استخراج الجذور •

وتتميز مؤلفات العرب في علم الحساب بأنها مؤلفات عملية تدور مسائلها حول ما يجرى في الحياة العملية ، وكانت كتب الحسساب في وقتنا الحاضر والى عهد قريب تسلك طريقا لا يمت بصلة للمعاملات الواقعية التي تجرى في حياتنا ١٠ إلى أن تنبه المؤلفون أخبرا إلى هذا المسلك الخاطيء في تعليم الحساب ، وهو المسلك الذي تجنبه العرب في مؤلفاتهم الحسابية ، منذ قرون طويلة ، ولا شك أن أسلوب العرب الذى اتبعوه في تأليف كتب الحساب دليل قاطع على مقدار فهمهم للعلم ورسالته في الحياة وأنه لا يكون مفيدا الا إذا تعلمه الناشئون مطبقًا على مواقف الحياة العملية ، ولذلك نجد المسيائل التي وردت في كتبهم الحسابية تتناول المعاملات التجارية وتقسيم الغنائم وتوزيع الرواتب على الجيوش ، وما تخرجه الارض من محصولات ، ثم عرف العرب الاعداد السحرية وما لها من أثر موهوم ، وقد كان ذلك شائعا بين الطبقات التي لم تنل حظا وافرا من التعليم ، ويقال : أن الأوربيين نقلوها عن العرب ، وكان العرب يكونون من هذه الاعداد مربعات سنحرية ورد ذكر بعضها في مؤلفاتهم ، ومنها المربع الآتي ، وهو مكون من تسعة مربعات وانت ترى في كل صف منها ، وفي كل عمود وفي كل قطر أن مجموع الاعداد يساوى ١٥ ٪

| ٤ | ٩ | ۲ |  |  |  |
|---|---|---|--|--|--|
| ٣ | 0 | ٧ |  |  |  |
| ٨ | 1 | ٦ |  |  |  |

و كان للعرب فضل كبير على علم الجبر : فهم الذين طوروا هذا العلم بوضيسعه على أسس منطقية ، وأطلقوا عليه علم الجبر ، وان كانوا لم يستعملوا الرموز التي نستعملها اليوم ، ولذلك كانوا يجدون شيئا من المشقة في حل مسائلهم الجبرية .

كذلك وصل العرب الى معرفة معادلات الدرجة الثانية وطريقة حلها ، ومما يدعو الى الدهشة انها هى الطريقة التى يتبعها طلاب مدارسنا الى اليوم فى حل هذه المعادلات ولكى يبدو لنا موقف العرب واضحا من استخدام الأرقام الحسابية لابد أن نشير الى أنه كان هناك نظامان كما أشرنا من قبل ( النظام المنزلى العشرى ) فى كتابة الاعداد ، ومعناه أن كل منزلة ( خانة ) فيه تساوى عشرة اضعاف المنزلة التى قبلها من جهة اليمين ، والنظام الذى يطلق عليه اسم النظام ( الستينى ) وسمى كذلك لأن أساسه ستون ، كما أن أساس النظام العشرى عشرة ، والراجح أن العرب استعملوا كل واحد من النظامين فى العمليات الحسابية التى كانوا يقومون بها على حسب ما كان يجرى فى حياتهم من معاملات .

أما النظام الأول فهو منقول عن الهند كما هو معروف من قبل ، واما النظام الستيني فيغلب على الظن أنه بابلي الأصل عرفه البابليون واستعملوه في القرن الحادي والعشرين قبل الميلاد .

وكان من الضرورى أن يميز العرب بين النظامين ، فسموا النظام العشرى الارقام الهندية ، وسموا النظام الستينى حساب الجمل أو الحساب الابجدى ، وسبب هذه التسمية واضح من استعمال الحروف بدلا من الارقام • وفى الجدول السابق تجد أنهم استعملوا الالف لتدل على الواحد والباء للاثنين ، والجيم للثلاثة ، والدال للاربعة والهاء للخمسة ، والواو للستة ، والزاى للسبعة ، والحاء للثممانية ، والطاء للتسعة ، والياء للعشرة ، والكاف للعشرين ، واللام للثلاثين ، والميم للاربعين ، والنون للخمسين ، وهكذا الى آخر ما ترى في الجدول •

وقد عرف العرب نوعين من الارقام : الاول الارقام الهندية والآخر الارقام الغبارية وقد أوضحنا ذلك من قبل ، وسبيلنا الآن أن نكشف للقارىء عن تطور النوع الاخير من الارقام : فقد قلنا : ان عرب المغرب هم الذين استعملوا هذا النوع وعنهم نقله الغربيون ، ويمكن أن نضيف الى ذلك أن الاندلسيين عرفوه أيضا وكانوا يدرسونه في مدارسهم بغرناطة (۱) وقرطبة (۲) وطليطله (۳) ، ثم تعلمها الاوربيون في هذه

- (1) غرناطة كانت المدينة الثانية في الأندلس بعد قرطبة ، وهى في سهل مخصب ملكها بنو الاحمر ، وكانوا آخر من ولى من المسلمين فيها بالاندلس ومن اخسر ملوك بنى الاحمر أبو عبدالله وفي قرية لوشة من ضواحيها ولد لسان الدين بن الخطيبالكاتب المؤرخ المتوفي في سنة ٧٧٦ هـ .
- (٢) قرطبة كانت حاضرة خلافة الأمويين بالاندلس ، وهى على الشــــاطىء الايمن لنهـــر الوادى الكبير وعلى سفح جبل سيرا مورينا ، وبهـا المسجد الجــامع الذى بنـاه عبدالرحمن الأموى في سنة ٧٩٢ هـ وهو الآن الكنيســة (الكندرائية) ومبــانيه من أعجب مبــانى الدنيــا ، وكان به دار للكنب جمعت أكثر من ٢٠٠ ألف مجلد ، ومن ملمائها ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد وابن رشد أشهر فلاسفة القرون الوسطى، وابو الوليد احمد بن زيدون الأديب المشهور المتوفي في ســـنة ٢٩٢ هـ وابن حــزم الفقيه المشهور ، وابن زهر الطبيب الفيلسوف ، وأبو يكر بن قزمان امام الزجالين المتوفي في سنة ٥٥٥ هـ وكثير غيرم .

(٣) طليطلة من أكبر مدن الاندلس ، وتعرف عند العرب والرومان بمدينة الاملاك ، اي ==-

المدارس التى كانت تعتبر وقتئذ معاهد المعرفة ومنابع النور والعرفان فى العالم كله • وما كاد الأوربيون يتعلمونها حتى أهملوا الأرقام الرومانية ، وبذلك حلت الارقام العربية محلها ، فهذه الارقام التى يكتبها الغربيون اليوم أرقام عربية خالصة ، ويقال : ان الخوارزمى استتعمل هذين النوعين من الأرقام الحسابية فى كتاب الجبر والمقابلة وفى جداوله الفلكية المشهورة •

<sup>-</sup> الملوك ، وكان فيها ابن يعيش ثم اسماعيل بن ذى النون من ملوك الطوائف .

. موتغ المأموت العبامي . من الدركة العلمية والعلوم الرياضية

.

كان المأمون بطبيعته مفطورا على حب العلم وتحصيله ميالا الى العلماء والجلوس اليهم ، راغبا فى الوقوف بنفسه على قضايا العلم والعمل على نشرها واذاعتها • وقد بدأ حياته تلميذا مخلصا بطلب العلم فى شغف زائد ، فكان يطيل المكث فى مجالس العلماء ويقضى أكثر وقته فى حضرتهم ، لذلك أخذ بحظ وافر من جميع الثقافات على اختلاف الوانها اذ ذاك من علم دينى كالحديث والتفسير والفقه ، وما يتصل بها من لغة وأدب ، ومن علم عقلى كالفلك والرياضة وغيرها ، وقد وجد المأمون وهو ذلك الرجل المحب للعلم استجابة قوية من أبناء الأمة العربية وقتئذ ، يكن هذا السلك عجيبا من هذه الأمة العربية العلم والبحث ، ولم يكن هذا السلك عجيبا من هذه الأمة العربية السلامية ، قلم والبحث ، ولم يكن هذا السلك عجيبا من هذه الأمة العربية الاسلامية ، فقد كان دينها القويم يحفزها الى البحث والأخذ بأسباب العلم : يقول الله تعالى ( هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون , ويقول جل شأنه ( اقرأ باسم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم ) •

وقد أصبحت القراءة فى عصرنا الذى نعيش فيه من أهم أدوات المعرفة وأجهزة الثقافة وتحصيل العلم ، وكانت العلوم فى عصر المأمون نوعين : علوما دينية ، وعلوما عقلية :

فالعلوم الدينية منها مايرجع الى أصول الدين من قرآن كريم وسنة شريفة ، وهى علوم الكلام والتوحيد ، ومنها ما يرجع الى الأحكام المستنبطة من الكتاب والسنة وهى الفقه وأصول الفقه ٠

وأما العلوم العقلية فقد كانت نتيجة التطور الفكرى الذى لازم الحركة الدينية وامتدادا لحرية الفكر والبحث العلم<del>ى</del> والرغبة فى نقل العلوم الاجنبية ، وقد بدأت فعلا منذ أواخر العصر الأموى •

واذا كانت الحركة العلمية الناشطة في عصر المأمون ترجع الى تيارين زاخرين :

تيار العلوم الدينية ويحمل رايته هؤلاء العلمـــاء الذين برزوا في النواحي الدينية وفي مقدمتهم جمهور العلماء من رجال الحديث واثمة الاعتزال الذين تعمقوا في بحث الأصول الدينية والعقائد ٠ تيار العلوم العقلية ، وكان يحمل رايته أولا هؤلاء المترجمون الذين نبغوا في نقل الثقافات الاجنبية الى اللغة العربية ، ثم هؤلاء العلماء الذين يرزوا في أثناء حركة الترجمة وبعدها ٠

اما أئمة الاعتزال فقد سلطوا عقولهم على البحث فى كثير من المسكلات الدينية ، فأدى ذلك الى ظهور بعض المعتقدات التى تخالف ما كان عليه الجمهور من العلماء ورجال الحديث ، وهم الذين كانوا يعتمدون فى تقربر آرائهم على النصوص السمعية ، من الحديث الشريف للرسول صلوات الله عليه ومن النصوص القرآنية الكريمة ، ومن آثار السلف الصالح .

وبدا ذلك الخلاف يظهر فى صورة واضحة فى البصرة (١) وكانت عش الاعتزال آننذ وكان يقيم فيها من رجال الاعتزال المشهورين ـ واصل ١بن عطاء الغزال (٢) وعمروبن عبيد (٣) ٠

وما لبث الخلاف أن استشرى بين الفريقين ثم أخذ ينتقل من البصرة إلى بغداد ولم يكن وأصل بن عطاء وعمرو بن عبيد وحدهما من رجال الاعتزال الذين غزوا الحركة الفكرية الدينية بأفكارهم وآرائهم ، فقد أنضـــم اليهم رجال آخرون آثروا الاعتزال ، وعرفوا بالمهارة فى البحث ، والقـدرة على الجدل والاســـتدلال ومن هؤلاء أبو الهذيل

- (1) البصرة بناها عمر بن الخطاب سنة ) ( ه على شط العرب ) وهو نهر يجمع دجلة والفراب ويصب في خليج قارس قرب عبادان ) وفيها كانت واقعة الجمل سنة ٣٦ه ، واجتمع فيها اخوان الصفا ) والفوا رسائلهم وكان بها سسيبويه وأصحابه وعدد لا يحصي من العلماء والنحاة والفقهاء والادباء والشعراء .
- (٢) وأصل بن معاء الغزال : كانكبير المتزلة وصاحب ببان رائع وقدم راسخة في البلاغة وداعية من كبار الدعاة ، آمن بمذهبه الخاص حينما اختلف مع استاذه ابى الحسن البصرى ، واخذ يدافع من القرآن والاسلام دفاعا مجيدا ، لا يعتمد كله على السنة والكتاب فقد اتخذ لنفسه منهجا مقليا ، خلطه بالفلسفة ، وجمع حوله جماعة من تلاميذه علمهم الببان ، وزودهم بالمنهج الذى أقامه وسار عليه ، وأرسل بهم الى الاقاليم يجادلون الديانات والبدع : يقول فيه الجاحظ : كان داعية فمالة ورئيس نحلة ، ويقول فيه ياقوت الحموى : كان متكلما بليفا أديبا متفننا خطيبا ، ولد في منة ٨٠ هه وتوفي سنة ١٣١ هه .
- (٣) عمرو بن عبيد : هو أحد كبار المعتزلة وصاحب وأصل بن عطاء لازمه منذ اختلافه مع استاذه وكان رجلا صالحا زاهدا ، وكثيرا ما كان يصطدم بآرائه مع أهل الحديث والسنة فيتهمهم بائهم ارجاس أنجاس أموات غير أحياء ، وهم يتهمونه بأنه صاحب هوى يمنعه من قول الصدق فيما ينقل ، وسبب العداء بين عمرو وأهل الحديث يرجع إلى الخلاف المشهور بين المعتزلة وأهل السنة وتوني في سنة ؟) إ. ه. .

العلاف (۱) وابراهيم بن سيار النظام (۲) وعمرو بن بحر الجاحظ (۳) وكان من أمهات المسائل الدينية التي كانت مثار الجدل والخلاف في الراي ما يأتي :

١ -- مسألة القدر وأفعال العباد : فقد كان المعتزلة يقررون أن أفعال العباد مخاوقة لهم لا نته ، وأنهم من أجل ذلك يستحقون عليها الثواب أو العقاب ، ويغسرون المقصود من القضاء والقدر بأنه القدر الذى يمنحه الله عباده من التوفيق والخذلان ، ويقابل ذلك فى رأى العامة أو الجمهور أن أفعال العباد مخلوقة لله ، ليس للعباد منها الا جريانها على أيديهم ، وهذا هو ما يطلقون عليه اكتساب العباد .

٢ - صفات الله تعالى : فقد نزه المعتزلة الله جل شائه عن ثبوت صفة قائمة بذاته ، من القدرة والارادة والسمع والبصر والحياة والكلام، وقالوا : أن الله تعالى قادر بذاته ، وقد حملهم على ذلك الخوف من تعدد القدماء ، وهذا ما لا يجوز على الله الواحد الأحد .

- (١) أبو الهذيل العلاف : هو أبو الهذيل محمد بن الهذيل المروف بالعلاف عائى نحو قرن ، وتوفي في أوائل خلافة المتوكل عام ٣٣٥ ه وكان متكلما مشسهورا من أوائل المفكرين الذين افسحوا للفلسفة المجال لتؤثر في مذاهبهم الكلامية ويشرح رأيه في صفات الله فيقول : ( أن الله عالم بعلم ، وعلمه ذاته ، وحى بحياة وحياته ذاته ، قادر بقدرة وقدرته ذاته )
- (٢) إبراهيم بن سيار النظام : هو ابن اسحق إبراهيم بن سيار النظام احد شيوخ المعتزلة واستاذ الجاحظ في علم الكلام ، وفي انتحال الاعتزال ، وكان من المة البلاغة واعيان البيان قرأ كثيرا من كتب الأوائل واستوعب منها ماتعلق بالطبيعيات والالهيات واستنبط منها مسائل مزجها بكلام المعتزلة ، وتفرد بها وسار راسا لفرقة (النظامية) المنسوبة البه ، وكان جيد المنطق حاد الذهن سريع الخاطر \_ دقيق الاستنباط ذكى الفزاد -

(٣) الجاحظ .. هو ابو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكنانى البصرى، اديب العلماء وعالم الادباء المعتزلى الفيلسوف ، لقب بالجاحظ لانه كان مشوه الخلق جاحظ المينين وعاش في اخصب آيام العباسيين علما وإدبا ، ولد حوالى ٢٥٩ هـ وتوفي في سنة ٢٥٥ هـ وشهاهد كثيرا من الأحداث كما أحاط بكل الثقافات في عصره ، ومذهبه في البحث يقوم على الاستعانة بالحواس وبالمقل على ادراك الحقائق والجمع بين الماينة والتجربة في تحقيق علوم الطبيمة وغرائب الكهون ومن كتبه البيان والتبيين وكتاب الحيوان . ويقابل هذا الرآى فى صفات الله ما يقوله الجمهور او العمامة كما تسميهم المعتزلة من أن الله تعالى قدير بقدرة ، وهى صفة قائمة بالذات ، وليست عن الذات ولا غيرها ، ونشأ عن ذلك رأى آخر شقى بسببه كثير من العلماء والأئمة والناس وهو القول فى القرآن الكريم . أقديم هو لانه صفة الله جل ذكره كما يذهب الى ذلك العامة ، أم حادث مخلوق لله كسائر المخلوقات ، لأنه ليس بصفة لله ؟ فالله سبحانه وتعالى يخلق الحروف والأصوات فى جسسم محدث يسمعه النبى صلوات الله عليه منه ، وهذا عندهم هو الوحى .

هاتان المسألتان كانتا من أهم مسائل الخلاف التى دار حولها الجدل بين أئمة المعتزلة والجمهور ، كما نشب الخلاف حول بعض المسائل المتصلة بأصول الدين ، وكذلك نشأ الخبلاف حول المسائل الفرعية والفقه : فراينا طائفة من العلماء تسمى اهل الرأى ، وطائفة أخرى يطلق عليها أهل الحديث ، ويتصل بكل طائفة من الطائفتين علماء أجلاء وفقهاء راسب خون في العلم وعلى درجة كبيرة من الكف اية في التشريع ، وكان من هؤلاء العلماء الأجلاء والأئمة البارزين « محمد بن أدريس الشافعى » وقد توفى في السنة التى دخل فيها المامون بفداد .

ومما لا شك فيه أن فريقًا من العلماء وقفوا أنفسهم على استنباط. الاحكام وهم علماء الفقه الاسلامى ، وأن فريقًا آخر كان يشتغل بالبحث في أصول الدين ، وهم علماء الكلام .

والفرق العجيب بين علماء الفقه وعلمـــاء الكلام أن علماء الفقه كانوا لا ينكر بعضهم على بعض ما وصلوا اليه من الأحكام المستنبطة من الكتاب والسنة ، وكانت سياستهم الدينية تقوم على آساس واضح، وهو أن كل مجتهد مكلف أن يعمل بما وصل اليه اجتهاده وليس له أن يقلد غيره .

اما الباحثون فى أصول الدين فكانوا على غير ذلك : كلّ فرقة منهم تهاجم الأخرى ، وتنقص عملها ، وربما تبطلها ، فمثــــلا أهل الحديث يقولون عن المعتزلة :

انهم مبتدعة فارقوا ما عليه سلف الأمة ، وما تدل عليه الأخبار الصادقة والآثار القاطعة .

وهؤلاء المعتزلة يسفهون رأى أهل الحديث ويرمونهم بأنهم عامة ، يتخذون ما يظهرون به حلية 6 لينفقوا امام العامة . ولم تكن مسائل الخلاف مقصورة على النواحى الدينية ، فقـد تناولت مسألة أخرى سياسية ، ترتبط بالدين ، وهى مسألة الخلافة ومن أحق بها بعد رسول الله صاوات الله عليه : فكان جمهور المسلمين يرون أن الخلفاء الراشدين مرتبون بحسب اسمــــتحقاقهم : فأحقهم بالخلافة بعد رسول الله أبو بكر الصديق ، ثم عمر ثم عثمان ثم على .

وأما الشيعة (١) فكانوا يرون أن عليا هو أولى الناس بالخلافة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم من يستحقها من أولاده بعده ، ثم تفرقت الشسيعة فيما يعتقدون أنه الحق : فكان منهم الشيعة والامامية والزيدية ، ولم يكن البحث فى الأمور الدينية من المسيائل المباحة للعلماء قبل عصر المأمون وأن كان شيء من ذلك فهو قليل جدا.

ولما استقامت أمور الخلافة للمأمون ، وأخذت الأحوال الداخلية تتسم بطابع الهدوء والاستقرار ـ عقب النزاع الذى قام بينه وبين الأمين ـ بدأ يجمع في مجلسه العلماء والفقهاء وأهل الحسديث ويعقد لهم الندوات ، ويقيم المجالس للمناظرة والجدل في مختلف المسائل .

ويذهب بعض الباحثين إلى أن المأمون كان يستهدف من وراء ذلك أيجاد رأى موحد بين العلماء فى كل مسألة من المسألل ، وبذلك يتسنى له حمل الجمهور على العمل بهذا الرأى الموحد ، وفى ذلك من غير شك مظهر كامل لاتفاق كلمة الأمة العربية فى كل ما يتعلق بنتسائج البحوث الخاصة بأصول الدين وبحوث الامامة وغيرها .

وقد روى الطيفورى في تاريخ بغداد أن يحيى بن أكثم قال : أمرني

(1) الشيعة : طائفة من المسلمين تؤمن بعبدا التشيع وهو بدعة طارئة على المسلمين؛ وأول من ابتدعها عبد الله بن سبآ اليهودى ؛ وهو يهودى من اليمن ؛ أسلم واظهر الإسلام في أيام عثمان ، ثم انتقل إلى الحجاز ، وقام ينشر التشيع بعده المختار بن أبى عبيد ، وقد تقبلت نفوس الفرس آراء الشيعة ، وإذا كان ملهب الخوارج هو المدهب الديموقراطى في الإسلام ، إذ كان يرمى إلى عدم حصر الخلافة في أسرة معينة قان التشيع هو المذهب الارستقراطى الذى يرمى إلى حصر الخلافة في آلم على ابن أبى طالب ، وكان مدهب الخوارج مذهبا سياسيا فحسب ، إما التشيع فقد على ابن أبى طالب ، وكان مدهب الخوارج مذهبا سياسيا فحسب ، إما التشيع فقد كان مدهبا سياسيا ودينيا معا : فالنظرية الشيعية تقول بالصال حق الخدلافة ببيت النبوة فالخلافة في رأى الشيعة ليست منصبا دنيويا ، ولكنها منصب دينى يتمين القائم فيه بتعيين الامام الذى سبقه مادام الرسول. صلوات الله عليه قد أوصى بالخلافة الأولى للامام على ، والامام في رأيهم معصوم لا تحل مخالفته ، ولا يجوز عزله . المأمون عند دخوله بغداد أن أجمع له وجوه الفقهـــاء وأهل العلم من بفداد ، فاخترت له من أعلامهم أربعين رجلا ، وأحضرتهم وجلس اليهم المأمون ، فسأل عن مسائل ، وأفاض في فنون الحديث والعلم ، فلمــا انقضى ذلك المجلس الذي جمعناه للنظر في أمور الدين قال المأمون :

« كره هذا المجلس الذي جعلناه للنظر طوائف من الناس بتعديل آرائهم : فطائفة عابوا علينا ما نقول في تفضيل على بن ابي طالب رض الله عنه ، وظنوا أنه لا يجوز تفضيل على الا بانتقاص غيره من السلف ثم قال : فكيف لا أرعى حق أصحابه - يقصد اصحاب رسول الله -وحرمة من صحبه وبذل ماله ودمه دونه وصبر معه ايام الشدة واوقات العسرة وعادى العشائر والعمال والأقارب وفارق الأهل والأولاد واغترب عن داره ، ليعز الله دينه ويظهر دعوته ، يا سبحان الله ! والله لو لم يكن هذا في الدين معروفا لكان في الأخلاق جميلا ،وان من المركين لمن يرعى في دينه من الحرمة ما هو اقل من هذا ، معاذ الله مما فطن به الجاهلون ثم قال : واني لأرجو أن يكون مجلسنا ها - بتوفيق الله وتأييده ، ومعونته على اتمامه - سببا لاجتماع هذه الطوائف على ما هر أرضى وأصلح للدين » .

وواضح مما رواه الطيفورى منسوبا إلى الخليفة المأمون أن هذا الخليفة كان يقول بتفضيل على ، باعتبار ما كان له من قدم صدق فى الجهاد والدفاع عن رسول الله ، على أن ذلك ليس معناه الانتقاص من فضل من سبقه من خلفاء رسول الله .

وروى عن بشر المريسى قال : حضرت مجلس عبد الله المأمون إنا وثمامة بن أشرس (۱) ومحمد بن آبى العباس وعلى بن الهيثم ، فتناظروا

(1) ثمامة بن أشرس : هو أبو معن ثمامة بن أشرس النميرى ؛ ولد بالبصرة ونشأ بها وكانت مقر العلماء ؛ ومنتدى الأدباء وبها احدى مدرستى الاعتزال ؛ قدرس العلم والأدب على أعلامها ؛ وتلقى الاعتزال قيها على أبى الهذيل العلاف ؛ ثم رحل الى بغداد واتصل ببشر بن المتمر زعيم المتزلة البغداديين وأخذ عنه الاعتزال أيضا ؛ ولم يكن كسائر المتزلة زاهدا ورعا ؛ بل كان يستمتع بمتع الحياة وكان هذا الى ظرفه وحلو حديثه وحضور بديهته وقدرته على الأجوبة المسكتة ؛ وتندره وقوة خرفه وحلو حديثه وحضور بديهته وقدرته على الأجوبة المسكتة ، وتندره وقوة فرفه وحلو حديثه وحضور بديهته وقدرته على الأجوبة المسكتة ، وتندره وقوة فرفه وحلو مديئه وحضور بديهته وقدرته على الأجوبة المسكتة ، وتندره وقوة فقد من تراء من كان له فيه من الماء مكان ذلك كله مسببا فقاقصاء الرشيد وسجنه ولكنه هذا عنه ، ثم كان أثيرا عند المامون وهو الذى أعانه على نشر مذهبه وجعله المدهب الرسمى للدولة ، ويقوم مذهب على أن الاقصال المولدة لا إقامل لها لائها متولدة من الحواس فاذا نظرت الى بستان قرابت الزهر يه فى التشيع ، فنصر محمد بن أبى العباس الامامية ، ونصر على بن الهيشم الزيدية ، وجرى الكلام بينهما الى أن قال محمد لعلى : يا نبطى (۱) ما أنت والكلام .

فقال المأمون : وكان متكنا فجلس : « الشتم عى والبذاءة لؤم وانا قد ابحنا الكلام ، واظهرنا المقالات ، فمن قال بالحق حمدناه ، ومن جهل ذلك وقفناه ومن جهل الأمرين حكمنا فيه بما يجب فاجعالا بينكما اصلا ، فان الكلام فروع فاذا افترعتم شيئا رجعتم الى الأصول » ، ومن هاتين الروايتين يمكن أن نستنبط ما يأتى :

١ ـــ (١) المأمون أباح الكلام وأظهر المقالات ، وشجع العلماء على
 الاجتهاد في الدين ، فكان ذلك ســـــبا في قيام حركة علمية دينية لم
 يسبق لها مثيل في تاريخ الأمة العربية .

٢ – وأن بعض الناس قد عابوا على المامون أفساحه المجال للبحث والنظر في مسائل الدين ، ويبدو أنهم فعلوا ذلك لاعتقادهم أن تناول المسائل الدينية بمثل ذلك قد يؤدى إلى التورط والخروج عن جادة الحق ، وقد دافع المامون عن رأيه بما يعتقد آنه صواب ، أذ يقول : فاجعلا بينكما أصلا ، فإن الكلام فروع فإذا افترعتم شيئًا رجعتم إلى الأصول .

ولا شك أن المأمون كان متأثرا إلى حد كبير بالروح الفارسى ، لذلك كان يؤمن بالجدل الدينى ، وقد يكون ذلك من أهم الوسائل التى تساعد على جلاء الحقائق وتصويرها فى صور واضحة ، وقد روى عن الرسول صلوات الله عليه : « تفكروا فى خلق الله ، ولا تفكروا فى ذاته فتهلكوا » .

٣ – ويبرر المأمون موقفه من قضية الجدل في الدين : فالعلماء
 الى وقته لم يتعودوا البحث بقصد الوصول الى الحقيقة في ذاتها ،

(۱) نبطى ... نسبة إلى أنباط ، وهم عرب كانت لهم دولة ذات شأن مع اليـ...ونان ، والرومان ، ومن الأسف أن مؤرخى العرب لم يكتبوا عنها ، وكانت بين فلسيطين وخليج العقبة ووادى الحجر والبحر الرومى ، بصرف النظر عن أى اعتبسار ؟خر ، اذ كانوا ينكرون الآراء التى تمس ما لهم من رياسة عنسد العامة ، ويغفرون لمن خالفهم من الآراء التى لا تمس ما لهم من رياسة عند العامة ، لذلك حاول المأمون أن يجعل قضية البحث فى المسائل الدينية بعيدة عن المنسافع الذاتية والأهواء الشخصية .

٤ ــ كذلك كان المأمون يستهدف من اثارة الجدل فى مجالسه ان يتفق العلماء على رأى موحد فى كل مسألة من مسائل الفروع وان يزول الخلاف بينهم .

والذى لا ريب فيه أن هذا الهـــدف محمود الأثر غير أن الذى سلكه المأمون فى مسألة خلق القرآن كان يهدم أغراض الحرية الفكرية التى قصدها ، فهذه المسألة – مسألة خلق القرآن – قد اشتد الخلاف حولها ، وكان المأمون يقف منها موقفا معينا ، مما كان عاملا قويا على ايجاد أزمة دينية من الازمات الكبرى استعمل المأمون فيها آلوانا من التعذيب والقسوة والمنف ، التى كان ينبغى أن ينزه نفسه عنها ، وكل ذلك فى سبيل حمل العلماء المخالفين لرايه على أن يقولوا بما يقول .

ولقد ارتكب المأمون أعمالا ادت الى الحجر على حسرية البحث والراى ولكنه يدافع عن موقفه بقوله : ان أصغر المسسائل متى كانت اساسا لنحلة او سببا لرياسة فان الخلاف يعظم بسببها ، اما أعضل الأمور فان الخلاف الشديد لا يجد اليها سبيلا اذا لم تكن اساسا لنحلة او سببا لرياسة .

وهذا القول صحيح ، ولكن المأمون وهو سلطان الآمة وخليفتها الذى يفخر بأنه اطلق حرية الفكر لا يليق به أن يصادر بعض آراء الأئمة فيما يعتقدون أنه الحق ، ولا شك أنه بذلك يكون مناقضا لنفسه ب ولنا أن ندعى بعد ذلك أن بعض أعماله وتصر فاته لا تتمشى مع آرائه ومبادئه : فالجمهور يأخذ عليه مسألة تحمسه الشديد للقول بخلق القرآن الكريم ، وأنه كان يرى فيها رأيا معينا ، أراد أن يحمل العلماء فى زمانه على الإيمان به بالقوة ، والذين جاروا المأمون ووافقوه على رأيه من العلماء ، كان الخلف من العلماء الراسخين فى العلم ينظرون اليهم نظرة استخفاف وعدم تقسيدير ، فأنزلوا رتبتهم بين العلم عنظرون اليهم ما وقع منهم عيبا من أشد عيوبهم وقد كاد أمام المحدثين البخارى (١) يصيبه أثر من آثار هذه النكبة : فقد روى عنه أنه كان يرى الفصل بين لفظ القرآن ومعناه حتى قيل : أنه كان يقول : لفظى بالقرآن مخلوق • وبسسبب ذلك أضب طهده محمد بن يحيى الذهلى أمام المحسدتين بنيسابور (٢) • فخرجمن هذه المدينة بليل خوفامن أن تبطش بهالعامة.

واما الذين وقفوا فى وجه محنة القول بخلق القرآن فقد استحقوا من جمهور علماء الأمة العربية الاسلامية التقدير والتكريم ، وكان الامام « أحمد بن حنبل » (٣) فى مقدمة العلماء الذين تحملوا قسوة هذه المحنة ، وناله من التعذيب شىء كثير مما جعله موضع العطف والثناء العظيم ممن يقدرون حرية الفكر .

ولم يكتف المامون بما كان منه فى حياته بالنسبية لمسالة خلق القرآن فقد أوصى أخاه المعتصم بأن يسلك مسلكه فى هذه المسالة التى فرقت كثيرا من جهود العلماء ، لذلك أم يجد المعتصم بدأ من آن يرضى إخاه المأمون ، فسار سيرته ويقال : أنه أحضر الإمام « أحمد بن حنبل » الى مجلسه ، وعرض عليه أن يقول ما قاله غيره من العاماء ، فصمم أمام الحنابلة على رأيه ، وأنكر أن يكون القرآن مخلوقا ، كما أراد المأمون وأخوه المعتصم من بعده ، ولم يثنه عن الاصرار على رأيه ما لقيه من ضرب وتعذيب فى مجاس المعتصم .

- (۱) البخاري ـ هو أبو عبدائله محمد بن اسماعيل بن أبراهيم ؛ نشآ ببخاري واشتغل بحفظ القرآن الكريم وتحصيل العربية وشغف بالحديث ؛ فأخذه عن علماء زمانه وجاب من أجله كثيرا من الاقطار حتى حفظ منه عشرات الالوف وأصبح حجة فيه حتى إذا أتم علمه به أخذ يعيز صحيحه من فأسده ؛ وقد دون الصحيح منه في كتابه ( الجامع الصحيح ) وفيه ستة آلاف حديث وهو أصح كتاب بعد كتاب الله وتوفي في سنة ٢٥٦ هـ .
- (1) تيسابور حاضرة خراسان وكانت قاعدة الدولة الطاهرية (٥.٣ هـ ٢٥٩ هـ) وهى بلد أبى الفضل أحمد بن محمد النيسابورى الملقب بالميدانى المتوفي سنة ١٨هم وهو صاحب كتاب مجمع الأمثال ، وأبى منصور الثمالي صاحب يتيمة الدهر وفقه اللغة وغيرهما ، وأبى بكر الخوارزمى أمام اللغة والانساب، ومسلم القشيرى صاحب كتاب الجامع الكبير ، وعمر الخيام الفلكى الشاعر المتوفي سنة ١٢ه هـ .
- (٢) أحمد بن حنبل ... هو الأمام أبو هبدائله أحمد بن حنبل نشأ ببغداد ولزم الشافعى رفتي الله عنه ، وأخذ العلم عنه وأكب على جمع أحاديث الرسول ، وجاب لذلك الأفاق ثم أخذ يبحثها حتى وقع اختياره على أكثر من أربعين الفا جعلها في كتسابه (المسند) واعتمد في مذهبه على السنة وشيء من الرأى والقياس وتوفي سنة ٤٤٢هـ.

ولا يخفى ما فى هذا الموقف المزرى الذى وقفه المعتصم ارضاء لأخيه من أمتهان شديد لحرية الراى ، واهانة بالفة لامام عظيم من المة الاجتهاد الأربعة •

واستمرت هذه المحنة فترة طويلة من الزمن ، كانت في خلالها سببا في تعطيل طاقات فكرية عن الانطلاق في ميدان حرية الراي ،وماكاد المتوكل على الله العباسي يلى الخلافة حتى امر بانهاء هذه المحنة ، وان تترك للناس الحرية فيما يعتقدون، وحسنا فعل المتوكل، فاستحق بذلك ثناء الناس عليه وتجاوزوا له عن كثير مما وقع فيه من اخطاء .

لقد يكون المأمون مسرفا في خطئه حينما تصدى لهذه المسالة الدينية وأكره الناس على أن يدخلوا فيما ظنه حقا في الاجتهاد 9 ولكن الحرية الفكرية التى كان يدعى أنه رافع للوائها لا تسمح أبدا بالتدخل في المعتقدات ، وسواء أكان صحيحا ما يرويه المؤرخون عنه في هدا الموقف أم لم يكن صحيحا ، فان المأمون بلا شك كان عنصرا فعالا في قيام الحركة العلمية التى كانت سببا قويا فيما تمخضت عنه المقلية العربية في نواحى الثقافات والعلوم ، ويرجع ذلك الى موقفه العظيم من حركة الترجمة والنقل .

## الترجمة في عصر المامون

كانت الحضارة العربية تقوم اول الأمر على اسس دينية بحتة في أثناء عصر الخلفاء الراشدين . ولم يكد العرب يطمئنون على بنساء دولتهم العربية الاسلامية التي أصبح بناؤها قويا شامخا لا تزعزعه العواصف حتى بدءوا يفكرون في دعم بنيان هذه الدولة بالعلم الدنيوى بعد أن رسم لهم القرآن الكريم منهجا سليما في تعلم العلم والانتفاع به في ترقية حياتهم . ومنذ العصر الأموى اخذ الزحف العسلمي العربي يضع الخطوط الأولى في رسم مخطط الحضارة العربية الاسلامية : فقد روى أن « خالد بن يزيد بن معاوية » كان أول من اشتغل بالترجمة وصناعة الكيمياء وانه ترجم كراسة في الطب تدعى كراسة أهرن (1) بلغ إعلى درجة له في القوة والاتساع في عصر المامون .

<sup>(</sup>١) طبيب مسيحى من أطبأه مدرسة الاسكندرية ظهر في أوائل القرن السابع الميلادي وكان له تأثير في الدراسات الطبية الأولى للمرب .

وكان أبو جعفر المنصور من أول الخلفاء العباسيين الذين تنبهوا الى قوة العلم فى بناء دعائم الخلفة ، فشجع الترجمة والنقل ولشدة حرصه وعنايته بقيام حركة علمية قوية اعتمد على علماء السريان الذين اشتهروا فى ذلك المهد بأنهم حملة العلم ونقلته ، لذلك كانوا يقومون فى هذا العهد بتدريسه فى مدارس الشام . فى الرها (١) ونصيبين (٢) وحران (٣) وغيرها

كان هؤلاء السريان على درجة عظيمة من العلم بالثقافة اليونانية كما كانوا ملمين الماما دقيقا باللغة اليونانيسة القديمة ، فوجد أبو جعفر ضالته فى أولئك السريان ، واتخذ منهم المترجمين فترجموا له كثيرا من كتب الطب والفلك ، ولم يحاول العرب وقتئذ ترجمة الأدب اليونانى ، وان كانت هناك محاولة حدثت فى عصر المهدى ، وترتب عليها ترجمة بعض أجزاء من الياذة ( هومير ) الشاعر اليونانى ، ولكن هذه الترجمة لم يكن لها أى أثر أدبى فى أذهسان العرب اذ ذاك لأنهم كانوا ينظرون الى أدبهم باعتباره أحسن الآداب وأكملها ٠

ولما كان الادب ترجمة عن الشعور والاحساس وهم قد بلغوا في هذه الناحية الذروة • رأوا أنفسهم في غير حاجة الى استعارة شيء من الأدب اليوناني ، ويؤيد ذلكأنهم حينما اطلعوا على بعض ترجماته هالهم أنه أدب وثنى ، يتحدث عن الآلهة ، ويعترف بأن للآلهة بنات في الماء وفي السماء لذلك أنكروه أشد الانكار وعزفوا عنه لأنه يتنافي مع دينهم القويم •

- (١) الرها .. ادسا باليونانية وأرهونى بالارامية ، ومنه الاسم العربى (الرها) وهىمدينة بين الموصل والشام ، وكانت لها شهرة مظيمة في الحضارة والمبانى الكثيرة وبخاصة الكنائس والأديرة ، وهى عند النصارى مدينةمقدسة ، فتحها عياض بن غنم فيخلافة عمر بن الخطاب ، وكانت من أكبر المراكو العلمية إيام السريان .
- (٢) تصيبين ــ مدينة بالجزيرة فتحها عياض بن غنم في خلافة عمر بن الخطاب ، وهي على نهر هرياس من روافد الخابور وكانت قبل الإسلام مدينة نسطورية ، وكان لهة تأثير في نشر المقائد النسطورية والمارف اليونانية في قارس ،
- (٣) حران -- مدينة تعرف في النقوش المسمادية باسم (خرانو) بعمنى الطريق ، وهى مدينة قديمة في شمال غربى العراق ، وقبل بين الرها وراس العين أو بين الرها والرقة ، واهلها هم الحرانيون أو الصابئة وقبل : ان الغطيفة المأمون خيرهم في أول القرن الثالث الهجرى بين الاسلام أو أى دين كتابى أو العمل على الخسائهم فقالوا : نحن الصابئة اللاين ورد ذكرنا في القرآن الكريم ، وهم طائفة تعميم ية يهودية مسيحية ، ومنها أسرة بنى قرة التى أدت خدمات جليلة في العلوم الرياضية والفلكية هند العرب ، وينسب الى حران (البنانى) الرياضي الفلكى المسلم .

وفى أيام الرشيد أقبل العرب على الترجمة والنقل اقبالا شديدا ، وكان الرشيد أشد حماسة من المنصور فى تشجيع الحركة العلمية ونقل العلوم ، فكان يقوم بنفسه بغزو بلاد الروم كل سنة ، وكان يطلق على هذه الغزوات (الصوائف) • واذا تأملنا الباعث فى هذه الغزوات الصيفية اتضح لنا أنها كانت غزوات علمية بمعنى أدق ، لان الرشيد – وان كان يقصد منها القاء الرعب فى قلوب أعداء الخلافة واخضاعهم والقضاء على قوتهم – كان الى جانب ذلك يهتم أشد الاهتمام بالحصول على مزيد من الكتب والخط وطات فى مختلف العسلوم فى الطب والفلك والرياضة والفلسفة •

ولكن كيف كان يحصل على هـذه الكتب ؟ كان يتجه بغزواته الى المدن الرومية التى فى آسيا الصغرى ، وفى مقدمتهـا ( عمورية ) (١) ( وانطاكية ) (٢) وكانت خزائنهمـا مملوءة بالمخطوطات النادرة والكتب النفيسة التى لم يكن يدرك قيمتها العلمية أحد من سكان هذه المدن ، فهم لا يعرفون من أمرها الا أنها مخلفات قديمة ٠

وكان الرشيد يحرز النصر دائما في هذه الصوائف ويجعل من بين شروط الصلح الحصول على الكتب التي كان يريدها ، ولم يجد الرشيد معارضة من الروم في هذه الناحية ٠

واستمرت هذه الصوائف من أجل تحقيق ذلك الغرض الأسمى الذى هو محاولة امتلاك مصادر العلم والثقافة وترجمتها كاملة الى اللغة العربية ، وشتان بين غزو من أجل العلم وغزو من أجل استعباد الشعوب وسلب حريات الناس وحقوقهم الطبيعية فى الحياة وامتهــــان كرامتهم واهدار آدميتهم وسرقة خيرات بلادهم ،

(١) فمورية مدينة روئية مشهورة حاصرها الخليفة المتصم في حسرب طويلة متسهورة حتى هدمها واحرقها ، وقال قيها أبو تمام قصيدته المشهورة التي مطلمها : السيف أصلدق أنباء من الكتب في حده الحد بين الجد واللعب

ويقال 1 الله فمّل ذلك انتقاما من (تيوفيليس) امبراطور الروم الذي اعتدى ملى يعض اطراف الدولة المباسية ومنها مدينة (فينقيا) الشسمالية ومن نسسائها معده العربية التي يروى أنها استفالت بالمتصم حينما هم جنسد الروم بالاعتسداء معليها ) وفي مكان هذه الدينة اليوم مدينة (سورى حصار) في آسيا الصغرى -

(٢) (انطاكية) مُدينة ببلاد الشام اشتهرت إيام الحروب الطلبيبية وهي على نهر العامي، والى هذه المدينية ينسب بطاركة الكنيسية الشرقيية وقيها ولد أبو القاسيسم على المروف بالقاضي التنوعي، وكان من شيوخ الفقه والأدب والأصول وتوني مستة٢٤٣هـ. وفى هذه الصوائف أيضا معنى آخر من المعانى السامية : فالرشيد قد أدرك أنه ليس من مصلحة الأمة العربية أن يرسل بعوثا من العلماء لتعلم لغات العلم فى ذلك الوقت ، لكى يحصلوا العلم من مراجعه اليونانية أو الفارسية أو الهندية ، كما نفعل فى هذه الايام ، فان ذلك يجعل اللغة الاجنبية صاحبة السلطان والسيطرة العلمية فى بلاده ، هذا الى جانب أن علماء العرب مهما بلغوا من المهارة والقدرة فى تعلم اليونانية مثلا فانهم لن يصلوا فيها الى مستوى أهل اللغة الأصليين ، وبذلك يفقد علماء العرب عاملا من عوامل الابتكار والنبوغ .

أدرك ذلك الرشيد وغيره من خلفاء المسلمين منذ فجر عصر الترجمة، وبسبب ذلك نبغ العرب فى العلم وما كادوا يجاوزون مرحلة التحصيل حتى انتقلوا سريعا الى مرحلة النبوغ والابتكار ، فكان منهم أولئك الأعلام الذين نبغوا فى مختلف العلوم والفنون ممن يفخر بهم تاريخ الحضسارة الانسانية ٠

ومن المترجمين الذين اشتهروا في عصر الرشييد ( يوحنا بن ماسويه ) (١) فكان شيخ المترجمين في زمانه ، وكان الرشييد يشق به ثقة كبيرة ، وهو الذي نصبح هرون الرشيد بانشاء دار كبيرة للكتب ، وهي تلك الدار التي اتسييسعت واشتهرت فيما بعد وأصبحت تدعي ( دار الحكمة ) ٠

ثم جا، عصر المأمون وقد تميز هــــذا العصر بأنه عصر التهذيب للترجمات السابقة ، وهو ذلك التهذيب الذى ترتب عليه التحصـــيل الواعى والهضم الدقيق لجميع الثقافات الاجنبية ، ثم عصر الابتكار وبناء الثقافة العربية الاسلامية ووضع أصولها ومناهجها ، وينفرد المأمون بين خلفاء الدولة العباسية بأنه كان عالما مثقفا محبا للعلم والعلماء مخلصـــا أشد الاخلاص فى تأييد الحركة الفكرية والنهوض بالثقــافة العلمية ، بالرغم مما وجه اليه من نقد شديد فىمسألة القول بخلق القرآن ، وما كان لها من آثار سيئة فى نفوس كثير من العلماء .

(۱) ابن ماسویه \_ یوحنا \_ کان طبیبا مشهورا من أطباء (جند یسابور) هاجر الی بغداد في أوائل القرن الثالث الهجرى ، (التاسع الميلادى) وأنشأ بها (بيمارستانا) ثم خلعه الخليفة المأمون (۲۱۵ هـ \_ ۸۲۰ م) رئيسا لبيت الحکمة وکان أستاذا لحنين ابن اسحق ، وتوفي سنة ( ۲٤٣ هـ \_ ۸۵۷ م) ،

ومن مؤلفاته كتاب دفع ضرر الأغلية وكتاب الاسهال والصداع وكتاب الدواء وكتاب لماذا امتنع الاطباء عن علاج الحوامل في بعض شهور حملهن \$ وكتــاب محنة الطب وكتاب الفصد والحجامة . وقد وجه المأمون عناية أكبر الى دار الكتب التى أنشأها الرشيد ومنحها كل اهتمامه ، ورصد لها الاموال الكثيرة ، وحشد فيها عـــددا كبيرا من العلماء والمترجمين • ومما يدل على تقديره لتلك الدار وأنه كان يجعلها القاعدة الكبرى فى النهوض بالعلم تسميته لها دار الحكمة ، ثم جعله ( سهل بن هرون ) (١) قيما عليها ورئيسا لخزنتها ، وكانت هذه الدار فى عهده أكاديمية عربية كبيرة للعلوم الحديثة ، وسلك المامون كثيرا من الأساليب لتزويد هـــذه الدار بمختلف الكتب وتوادر المخطوطات ، واطلق يده فى سخاء شديد فى تشجيع الحركة العلمية ، فلم يكن يبخل يالمال فى سبيل تلك .

وقد أثار المأمون بعطفه الشديد على العلماء والمترجمين شمسعور بعض الأسر العربية والفارسية ، فأخذت هذه الأسر تتنافس فى ذلك الميدان ميدان التنافس فى تشجيع العلماء وترجمة الكتب ونقل المخطوطات ، وفى مقدمة هذه الأسر أبنساء موسى بن شماكر (٢) فقد كانت لهم جهود عظيمة فى استجلاب المخطوطات وترجمتها ، ومن العلماء الذين اشتغلوا بالنقل والترجمة وكانوا يكثرون من التردد على دار الحكمة الفضمال إبن نوبخت (٣) ويحيى بن البطريق (٤) والحجاج بن مطر الوراق الكوفى •

- (١) سهل بن هرون : هو سهل بن هرون بن رامنوى الدستميسانى انتقل إلى البصرة ثم جعله المأمون صاحب خزانة الحكمة ببغداد ، كان شاعرا حكيما فصيحا فارسى الإصل، شعوبى المذهب ، إذ كان شديد التعصب ضد العرب ، وله في ذلك كتب كثيرة وله وسائل في البخل ( الفهرست لابن النديم ) .
- (٢) إبناء موسى بن شاكر هم محمد وأحمد والحسن أبناء شاكر المنجم ، وتغوا حياتهم على طلب الملوم القديمة والحصول على الكتب من بلاد الـروم ، وكانوا يظهرون اهتماما كبيرا بملوم الهندسة والفلك والموسيقى وانشئوا بدارهم ببغداد مرصدا وترجعوا والغوا كتبا كثيرة .
- (٢) الفضل بن نوبخت هو أبو سهل الفضل بن نوبخت فارسي الاصل ، وكان في خزانة الحكمة أيام هرون الرشيد ، ونقل كتبا من الفارسية الى العربية منها كتاب الفال النجومى ، وكتاب التشبيه والتمثيل وكتاب المنتحل من أقوال المنجمين وغيرها .
- (٤) يحيى بن البطريق : هو أبو زكريا يحيى بن البطريق مترجم مشهور في أوائل القرن الثالث الهجرى ، ترجم كتاب الحيوان وتلخيصا لكتاب النغس وكتاب العالم لأرسطو طاليس ، وترجم ( أبقراط ) في الطب ووصفه القفطى في ( أخبـــاد الحكماء ) والأمائة في النقل ،

وقسطا بن لوقا البعلبكى (١) وعبد المسيح بن ناعمة الحمص ، وحنين ابن اسحق (٢) وابنه اسحق بن حنين وكان حنين بن اسحق ذا شهرة عظيمة فى فنون الترجمة ، كما كان على حظ عظيم من الاتقان فى النقل مما جعله ينشىء مدرسة خاصة لتعليم الترجمة ، وكان لهذه المدرسة منهج خاص وأصول وتعاليم • وجرى حنين فى تعليم تلاميذه أصول فن الترجمة على طريقة تحقيق النصوص ومقابلتها بغيرها ونقدها قبل ترجمتها وكان يهتم بتدريبهم على الترجمة عمليا ، فقد كان يكل اليهم ترجمة كتب معينة ، ثم يقوم بمراجعة أعمالهم ويعلق عليها •

وكان لتعمقه فى اللغات اليونانية والسريانية والعربية يسـلك طريقتين فى الترجمة : فمرة كان ينقل من اليونانية الى العربية مباشرة ، ومرة ينقل من اليونانية الى السريانية ، ثم من السريانية الى العربية ، وبلغت شهرة حنين مبلغا عظيما ، حتىقيل : ان بنى شاكر كانوا لاهتمامهم البالغ بنشر العلوم وترجمة الكتب يبالغون فى اكرامه ، لذلك جعلوا له راتبا شهريا قدره خمسمائة دينار .

كذلك كان المأمون يعرف قدره ، ويقدر له علمه ، فكان يعطيه على كل كتاب يترجمه قدر وزنه ذهبا خالصا •

ولحنين بن اسحق مواقف نبيلة تدل على ما كان يتحلى به من خلق كريم ، ونفس طيبة مفطورة على حب الخير والاخلاص : فقد حدث بعد أن توفى المأمون ، أن اتخذه المتوكل على الله العباسى طبيبا له ، فطلب منه فى يوم من الايام أن يصنع له دواء ساما ، كى يقتل به عدوا له ، فأبى

- (1) قسطا بن لوقا ... قيل : انه يونانى نصرانى ... ظهر في سنة ٢٠٠ م وهو من بعلبك بسووية ويقول ابن النديم بعد أن ترجم لحنين بن اسحق قبل قسطا : وكان من حقه أى من حق قسطا أن يقدم على حنين لفضله وتبله وتقدمه في صناعة الطب ، ولكن بعض الاخوان سأل أن يقدم (حنين) عليه وكلا الرجلين فاضل ، وكان «قسطا» بارعا في علوم كثيرة منها الطب والفلسفة والهندسة فصيحا بالبونانية جيد العبارة بالعربية ، وتوفي بأرمينية عند بعض ملوكها بعد أن ترجم كثبا كثيرة في الطب ،
- بالتربية ، وتوي بالسيب علم بعل تربي المحرة ، من تصارى الحيرة ، كان (٢) حنين بن اسحق : هو أبو زيد حنين بن اسحق العبادى من نصارى الحيرة ، كان شديد العناية بشرجمة كتب الطب عالما باللغات اليونانية والسريانية والعسربية ، رحل الى كثير من البلاد رغبة في جمع الكتب القديمة ، وكانت اكثر تراجمه لبنى موسى بن شاكر ، وتوتي يوم الثلاثاء لست خلون من صغر سنة ٢٦٠ هـ .

وذكر ابن النديم طرفا من مؤلفاته : منها كتاب احكام الاعـراب على مذاهب البونانيين وهو في مقالتين ، وكتاب المسائل في الطب ، وكتاب الاغذية ، وكتابمعرفة أوجاع المدة وهلاجها ، فضلا عما ترجمه من كتب كثيرة ،

م ( ٦ ، ٧ ) الخوارزمي – ٨١

حنين أن يصنع هذا الدوا، وصمم على ذلك ، وألج عليه المتوكل وأسرف فى الالحاح ، ولكنه فى كل مرة كان يجد منه اعراضــــا شديدا ، فأمر المتوكل بادخاله السجن ، وظل فيه عاما كاملا ثم أخرجه من السجن ، وأمر باحضار السياف ، وأخذ يهدده بالقتل أن لم يصنع له الدواء الذى طلبه ، فلم يتراجع حنين عن موقفه ، وأصر على الرفض والسيف مصلت على رقبته ، ثم قال للمتوكل هذه العبـــارة البلينغة السامية الغرض : و لم أحسن أيها الخليفة إلا الشيء النافع ، ولم أتعلم غيره ! » فتأثر المتوكل وعفا عنه ، ثم قال له : « طب نفسا يا حنين ، فانا أردنا امتحانك » .

هذه القصة تلقى ضوءا على ما كان عليه حنين بن اسحق من أمانة عظيمة فى طبه واخلاص شديد فى خدمة الانسانية وعزوف عما يضر الناس ، هذا الى جانب ما عرف عنه من الدقة فى النقل والترجمة ٠

وهذه القصة أيضا تلقى ضوءا على العقيدة السليمة التى كان يؤمن بها العلماء ، وهى أن العلم لا يسخر الا فى خدمة الناس ونفعهم وازالة ما بهم من ضر ، وتخفيف ما يلحقهم من آلام ، ثم هو الوسيلة التى يجب أن ينتفع بها فى تقدم الناس واسعادهم ٠

ونستطيع أن نفهم الفرق بين علماء الامة العربية في ماضيها العريق وعلماء الغرب والشرق اليوم ، فحكوماتهم تسخرهم في اختراع الاسلحة المبيدة الفتاكة في اهلاك بني البشر ، ومن تلك الاسلحة هاتان القنبلتان الرهيبتان اللتان أهلكتا ما يزيد على أكثر من ستين ألفا من أهل هيروشيما ونجازاكي باليابان ، وان ضمير الانسانية ليحمر خجلا وخزيا من هسنا العمل الوحشي الفظيع ، فاين هذا من موقف العسالم والمترجم الطبيب المسهور حنين ابن اسحق .

وكان المأمون لا يترك سببيلا من السبل في تشجيع الترجمة والنقل الا سلكه ، فقد بلغه أن بجزيرة صقلية (١) مكتبة حافلة بنوادر الكتب

(١) (سقلية) : جزيرة عظيمة ببحر الروم ، فتحها أسد بن الفرات بعمارة بحرية سنة (٢) (سقلية) : جزيرة عظيمة ببحر الروم ، فتحها أسد بن الفرات بعمارة بحرية سنة (٢١٣ هـ - ٢٢٧ م) ومعن اغاروا عليها ايضا زيادة الله ابراهيم بن الاغلب ، فقد أرسل اليها أسطولا ضخما ، واستولى عليها ، وكانت أساطيل الدول الاسلامية وقنئذ قد ملات بحر الروم ، بعد أن وفق العرب في استخدام (البوصلة البحرية) في أسفارهم في البحر ومن مدنها المشهورة (مسينة) واستولى عليها الفاطميون بعد الاغالبة، ثم ملكها بعد الفاطميين الحسن بن على الكلبى (٣٣٦ هـ – ١٤٧ م) ، واسس فيهما دولة الكليبين وكانت مستلية في اثناء الحكم العربى تزهو بحضارة اسلامية راقية، وما تزال آثارها باقية إلى اليوم ، ونغائس المخطوطات فأرسل رسلا من بغداد الى حاكم صقلية المسيحى ، يطلب منه ارسبيال ما عنده من كتب فتوقف الحاكم أول الأمر ، ولم يوافق على طلب المأمون ، ولكنه خشى فيما بعد أن يغزو المأمون جزيرته ، كما كان يغزو الرشيد بلاد الروم من أجل الكتب فلم يجد مفرا من ارسال كل ما طلبه المأمون .

ومن المترّجمين الذين كان يعتمد عليهم المأمون في السغر الى بلاد الروم الحجاج بن مطر ، ويوحنا بن ماسويه ، وقد نجح هذان الرجلان في المصول على عدد كبير من الكتب والمخطوطات .

ولشدة ولع المأمون بقيام حضارة علمية زاهرة فى عصره أخذ يعيد النظر فى الكتب التى ترجمت فى عصرى المنصور وهرون الرشيد، فرأى أن هذه الكتب يشوبها بعض النقص والخطأ فى الترجمة ، بسبب السرعة مى النقل وعدم توافر وسائل الدقة فى الترجمة والعناية بتحقيق أصول الكتب والمخطوطات التى مست الحاجة الى ترجمتها ، ولهـــــذا أمر المأمون بعراجعة جميع الكتب التى ترجمت ، وكان الغرض من ذلك تصحيحها وضبطها ، ومراجعتها على الاصول التى عثر عليها أخيرا .

وتبين من عملية المراجعة التى أمر المأمون بها أن بعض المترجمين السابقين كيحيى بن البطريق كان يتبع فى الترجمة طريقة نقل الكلمة من اليونانية إلى العربية ، من غير مراعاة لأساليب الأداء والبلاغة العربية ، فجاءت ترجماته جافة ، وفى أغلب عبارتها كثير من الغموض والابهام •

وقد أسند المأمون إلى حنين بن اسحق وإبنه اسحق بن حنين مهمة مراجعة هذه الكتب ، وقد عرفنا من قبل منزلة حنين في الترجمة ، أما اسحق فكاد يشارك أباه في القدرة الفنية ، ويفضله في تمكنه من اللغة العربية ، وقد أشرنا من قبل إلى أسلوب يحيى بن البطريق في الترجمة ، أما أسلوب حنين ... وهو الذي اتبع في تصحيح الترجمات السابقة ... فكان يقوم على أساس تفهم معاني الجمل والعبارات في اليونانية ، ثم العمل على نقل المعنى المفهوم إلى اللغة العربية ، مع مراعاة أساليبها في التعبير والأداء وترتيب الجملة ، ومن أجل ذلك كانت ترجمات حنين وابنـــه اسحق من أصح الترجمات العربية وأدقها

وكانت هـــذه الترجمات الجديدة للكتب اليونانية ، والتي عمل المامون على تنفيذها • • • هى المرجع الصحيع الدقيق لجميع علماء العرب ، فاقبلوا على هذه الكتب يقرءونها ، ويستوعبون ما فيها ، فلما فرغوا من دور التحصيل والفهم والدراسة بدءوا يبتكرون ويصـــححون أغـــلاط السابقين من يونان وغيرهم ، ويضيفون الى العلوم على اختلافها جديدا من عندهم ·

ويلاحظ أن أهم الكتب التى نقلت وتمت مراجعتها فى عصر المأمون هى كتب أفلاطون (١) فى السياسة وأصول الهندسة ، وكتب أرسطو (٢) المنطقية ، ومنها المقولات ، والعبارة والقياس ، والجدل ، والحطابة ، والكون والفساد ، ثم كتبه فى النفس والحيوان والأخلاق • وكتب ( أبقراط) (٣) فى الطب ، ثم كتب ( جالينوس ) (٤) •

- (١) (افلاطون) ٢٢٧ ٢٤٧ ق٠٩» ولد بالينا ، وينتهى نسبه من جهة أبيه الى ملوك الينا القدماء ، وأما أمه (بريكسون) فهى من نسبل «سولون» الحكيم اليونانى، تلقى العلوم التحويةوالرياضية والموسيقى، وحفظ اشعار هومير ثم صار تلميدا لسقراط، وظل ملازما له حتى مات ثم سافر الى مصر فالقيروان ، ودرس فلسفة (فيشاغورس) ومات بعد ان بلغ ثمانين عاما ، ودفن في بستان البطل (اكاديموس) تحت ظلال شجرة الزيتون ، وأكثر مؤلفاته محاورات ، يتضمن بمضها تعاليم سقراط ، وبعضها الاخر يتضبع الغرص .
- (٢) (ارسطو) أو (أرسطوطاليس) (٢٨٤ ٣٢٢ ق.م) ، كان من أعلم فلاسسفة البونان الاقدمين ، وقد في بلدة (استاجيرا) من أعمال مقدونية ، وكان أبوه (نيقوماك) أو نيقوماخس طبيبا لملك مقدونية ، فنشأ أرسطو ي بيت الملك مهلاب العادات دقيق الفكر ، والحساسية ، ثم رحل إلى أثينا سنة ٣٦٧ ق ، م واستمع إلى البلغاء والخطباء ، فأعجب بافلاطون ، ولازمه زمانا ، ولما مات افلاطون أسس بأثينا مذهبا سمى أتباعه (بالمشاليين) ، لانه كان يعلم تلاميذه في معاش مظلمة ، وكان الاسكندر الأكبر تلعيدا مخلصا له ، ويقال : أنه أول من فكر في أنشاء الكتبة ، وفي كتسابة التاريخ على شكل معجم مرتب على حسب الحروف الابجدية ، وامتاز بعبقرية علمية قذة ومعرفة واسعة شاملة ، ومؤلفاته دوائر معارف عيامة ، تنتظم جميع العلوم البشرية التي كانت معروفة في الجبل الرابع قبل الميلاد ،
- (٣) (أبقراط) أو (بقراط) : هو الاسم الذى اطلقه العرب على هبيوكراتس وكانت له شهرة واسعة بين علماء المشرق والمغرب الذين نقلوا معظم مؤلفاته ، ونقل «سرجيوس» مصنفاته إلى السريانية ، وكان حنين بن اسحاق وقسطا بن لوقا من أشهر الذين نقلوا مؤلفاته إلى العربية ، فنقل حنين مقالات (بقراط) التي عنوانها : تقدمة العرفة ، وترجم عيسي بن يحيى كتاب الامراض الحادة كما نقل كتساب الفصول ، ويقال : إنه عاش قبل الاسكندر بنحو مائة سنة .
- (3) (جاليئوس) : وهو كلوديوس جاليئوس ، طبيب يونانى مشهور ، ولد في (برغاموس) من (ميسيا) سنة ١٣٠ ق.م ) ، ودرس المنطقوالفلسفة والطب ، وسافر الى بلدان مختلفة طلبا للعلم ، وغاب عن مسقط راسه تسبع سينوات ، ولا عاد صار طبيب المدينة ، فأستاذا في مدرسة المصارعين ، ثم سيافر الى رومة ، ومكث فيها أربع سنوات ، تعلم في أثنائها فن النشريع والمعالجة وعنى العرب بكتبه وآرائه في الطب ، ومات في مسقلبة سنة ٢١٨ م.

ومن المترجمين الذين برزوا في عصر المأمون ( ثابت بن قرة ) (١) الحراني وقد نشأ في أول حياته بين الصابئة الذين كانوا يعيشــــون في حران مع أسرته وبرع في علوم الفلك والرياضة ، وقد عجز كبير من المترجمين قبله عن نقل بعض كتب الفلك والرياضة ، فلما اسند اليـه المون مهمة نقل الكتب ١٠ اضطلع بترجمة ما استعصى على غيره من هذه الكتب ١ وكان ثابت بن قرة يضارع حنين بن اسحق في مكانته العلمية وقدرته على الترجمة غير أن ( حنين ) كان مختصا باصلاح كتب الفلسفة والمنطق ، وأما ثابت فقد كان يقوم باصلاح كتب الرياضيات والفلك ، ومن الكتب التي أصلح ترجمتها كتـــاب ( الجسطى ) (٢) وكتـاب ( أوقليدس ) (٣) في أصول الهنهسة ٠

وكذلك كان من النابغين فى نقل الكتب (قسطا بن لوقا) ، وقد مهر فى ترجمة كتاب الطب والفلسفة والموسيقى والحساب ، واشــــتهر فضلا عن هذا بأنه كان يتقن اليونانية ، ويجيد الكتابة بالعربية ، وبأنه كان طبيبا ماهرا فى عصره ، ولم يكن قسطا مترجما فحسب ، بل كان مؤلفا أيضا ، ومن أحسن كتبه ما ألفها فى الفرق بين النفس والروح .

(١) ( أبت بن روف : هو نابت بن قرة الحرائى ، كان من العلماء اللامعين الذين اسهموا بنصيب واقر في التراث العربى العلمى ، بدأ حياته صبرفيا بحران ، ثم انتقل الى نغداد ، واشتغل بالطب وغيره من العلوم الفلسفية ، وانصل بالمتفسد ، فعرف فضله ، وقد تعددت نواحى عبقريته ، بنقله كثيرا من التاليف الى العربية، وباضافته وابتكاراته في الرياضة والطب ، ويروى أنه عالج الشاعر المشهور السرى الرفاء ، فشغى من مرضه فعدحه بقوله :

هل للعليل سوى ابن قرة شاف يهب الحياة بأيسر الأوساف. فكأنه عيسي بن مسريم ناطقـــا بعــد الالــه وهــل لــه من كاف. وتوفي ثابت بن قره في سنة ٢٨٨ هـ .

- (٢) المجسطى : اسم الكتاب المشهور الذى ونسعه بطليموس الرياضي الفلكى اليونانى المصرى ، الذى وقد في بيلوسيوم ، ونشأ في الاسكندرية في القرن الثانى للميلاد ، ويعرف هذا الكتاب عند اليونانيين ياسم ( السنتكس الرياضى ) وعند العرب باسم المجسطى) ، ويبحث في العلاقة بين الأرض والسماء وتأثير الكواكب في الأرض، وفيه يقرر بطليموس أن الأرض في وسط المسكونة ، وانتقده ابن الافلح الاندلسي في كتاب له يسمى اضلاح المجسطى ،
- (٣) (أوقليدس) لغظ يونانى مركب من (أقلى) بمعنى المغتاج : و (دس) بمعنى المقدار أو الهندسة ، فمعناه : مغتاج الهندسة وسمى به صاحبه ، فأوقليدس فيلسوف يونانى دياضى ؛ ولد في الاسكندرية ، وأقام في بلاد الاغريق قبل الميلاد بنلائما أةسنة، وما تزال المدارس الانجليزية تعتمد على قسم الهندسة من هذا الكتاب ، وشرحه نصبر الدين الطوسى .

وظلت حركة الترجمة تسير في طريقها حتى بلغت ذروتها في عصر المأمون ، وهو العصر الذي يعرف عند مؤرخي الحضارة بالعصر الذهبي في تاريخ الدولة العباسية بوجه عام ، وفي تاريخ العلوم العربية بوجه خاص ، وما كاد العرب ينتهون من ترجمة العلوم حتى بدءوا يقومون بنهضة أخرى هي نهضة التاليف في العلوم .

فى هذا الجو العلمى ومع تيار تلك الحركة العلمية الناشطة ظهـر محمد بن موسى الخوارزمى العالم الرياضى الكبير •

,

حليأة الخزازيم

hadio debugo grant palo antiperationale de la capetalis do a capacita de capacita de capacitades a capacitade e

وآراء العلماء فيه

لم تذكر المراجع العربية شيئا يمكن الاطمئنان اليه عن تاريخ ولادته وحياته الاولى ، ويكاد يكون هذا عيبا ملموسا فى أكثر كتب التراجم العربية ، ولعل السبب فى ذلك أن المؤرخين منذ ابتداء عصر التدوين لم يعنوا بهذه الناحية ، اذ لم تتوافر لهم الوسائل التى تمكنهم من تتبع حياة ومعرفة كل شىء عن نشأتهم الاولى ، فابن النديم (١) فى الفهرست يقول عن الخوارزمى : «اسمه محمد بن موسى ، واصله من خوارزم (١) وكان منقطعا الى خزانة الحكمة للمأمون ، وهو من أصحاب علوم الهيئة ، وكان الناس قبل الرصب وبعده يعولون على زيجيه الأول والثانى ، ويعرفان بالسند هند ، وله من الكتب كتاب الزيج من نسختين أولى وثانية ، وكتاب الرخامة ، وكتاب العمل بالاسطرلاب وكتاب الاسطرلاب

ذلك كل ما يحدثنها به ابن النديم من حياة محمد بن موسى ، وواضح من كلامه انه كان عالما فلكيا مؤلفها فى الفلك ، والشىء الذى يسترعى النظر أن هـــذا العالم المؤرخ لحياة العلماء لم يذكر شيئا عن كتب الخوارزمى فى الجبر والحساب ، ويبدو أنه اختلط عليه الأمر ، فهو يتحدث فى كتابه بعد الخوارزمى عن عالم آخر هــــو ( سند بن على ) فينسب اليه كتابا فى الزيادة والنقصان وكتابا فى الجبر ، وكتابا فى الحساب عند اليهود ، ويرجح ( سوتر ) أن نســبة هـذه الكتب الى ( سند بن على ) ــ انما جاءت على ســبيل الخطا ، والصحيح أنهـــا

- (1) (ابن النديم) : هو أبو الغرج محمد بن اسحق بن يعقوب النديم الوراق البغدادى ماحب الفضل الأكبر على تاريخ آداب اللفة العربية والتراث العربى بما سجله في كتاب الفهرست ، وتحدث فيه عن لفات الأمم من العرب والعجم مستعرضا كتب الشريعة الإسلامية وعلوم القرآن ، وطبقات النحويين واللفويين وتاريخ النحو وأصحاب الاخبار والسير والمحدثين ، والعالوم القديمة واصحابها ، والاسماء والخرافات ، والذاهب والمتقدات ، والكيميا واصحابها ، والاطباء والفلاسفة والمترجمين وكتبهم، وترجمه المستشرق (فلوجل) سنة ١٨٧١ م في ليدن ، وهو ذخيرة علمية عظيمة الفائدة .
- (1) (خوارزم) : هي بلاد (خان خيوه) وتعتد إلى بحيرة أورال ، التي سميت عند العرب ببحر خوارزم ، وأشهر مدنها الجرجانية ، ومن قرى الجرجانية زمخشر ، وفيها ولد جار الله الزمخشرى امام عصره في اللغة والتغسير والحديث سنة ٥٣٨ هـ – وهي الآن من أعمال جمهوريات الاتحاد السوقييتي في آسيا الوسطى .

للخوارزمى ، ولكن القفطى (١) فى كتابه تاريخ الحكماء يشايع صاحب الفهرست فيجرد الخوارزمى من تآليفه فى الجبر والحساب ، ويبدو أن العالم المصرى قد قيد نفسه بالنقل عن ابن النديم ، ولم يحاول شيئا من الدراسة والتمحيص .

ومن العجب أن القفطى كان يعلم أن الخوارزمى ألف كتبا فى الجبر والحساب بدليل أنه ذكر يعض العلماء منهم سنان ابن الفتح ، وعبد الله ابن الحسن السعدنى وأبو الوفا البوزجانى (٢) ، وأن هؤلاء العلماء الثلاثة فد شرحوا كتساب الخوارزمى فى الجبر والمقابلة ، وفى هذا دليسل على مايقع فيه واضحو كتب التراجم من الخطأ وعدم الدقة فضلا عن العلومات الضرورية التى يغفلونها بالنسبة للمترجم لهم ، فهم لا يعنون بتحقيق زمن الولادة ، ولا يتحدثون بما يشسفى العلة عن حيساة العلماء الأولى ، وكيف كانوا يطلبون العلم ، وعلى أى نحو كانت نشأتهم الأولى ؟

ويقول المستشرق الألمـــانى (كارل بروكلمـــان) (٣) فى كتابه تاريخ الأدب العربى ، فى فصل عربه المؤرخ التونسى عثمان الكعاك ، ونشرته مجلة العلوم ، التى تصدرها دار العلم للملايين ببيروت ، العدد ٦ ــ آب ( أغسطس ) سنة ١٩٥٦ م :

وأقدم كاتب رياضى وصلتنا تصانيفه الرياضية ، هو أبو عبد الله محمد بن موسى الخوارزمى ، الذى نبغ فى خسلافة المأمون العبساسى ( ٢٠٥ ه – ٨٢٠ م ) ، وقد ألف الخوارزمى لهذا الخليفة مقتبسات من تصنيف هندى ، كانت فيما بعد محل أخذ ورد ، كما ألف اصسلاح جداول ( بطليموس ) ولكنه اشتهر على الخصوص بتأليفيه الأخيرين ،

- (١) (القفطى) : هو الوزير أبو الحسن على بن يوسف وزير حلب ، ولد في مصر في مدينة (قفط) من بلاد الصعيد ، وبعد أن تفقه في العلم أقام في بيت المقـدس ، ثم تولى (لقضاء بحلب أيام الملك الظاهر ، وسـماه القاضي الاكرم أو الوزير الاكرم ، وله كتاب : « أخبار العلماء يأخبار الحكماء » وهو مطبوع بمصر ، وتوفي سنة ٢٤٦ هـ.
- (٢) (أبو الوفا البوزجانى) : من علماء القرن العاشر الميلادى ، ومن أعظم الريانسيين العسرب ، ترجم كثيرا من كتب اليسونان ، ووضيع عدة شروح لمؤلفات أوقليسدس وديوفنطس والخوارزمى ، وله مؤلفات في الرياضة والفلك والمثلثات والهندسة والف في الجبر ، وزاد على بحوث الخوارزمى زيادات تعتبر أسساسا لبيان العسلافة بين الهندسة والجبر .
- (٣) ( كارل بروكلمان ) مستشرق الماني مشهور ، ومن أعم مؤلغاته العربية ، تاريخ الأدب (٣) ( كارل بروكلمان ) مستشرق المانية توفي في بوليوز (تموز) سنة ١٩٥٦م ،

وهما كتاب الجبر ، وكتاب الحساب ، فطار لذلك صـــيته ، وانتشر ذكره في الخافقين أيما انتشار ، وقد نقل هذان الكتابان الى اللاتينية ، وبقيا المعول عليهما في تعليم الرياضيات بأوربة الى عصر النهضة ، وتوفى على ما ذكره المستشرق الايطالى ( كالينو ) في سنة ( ٢٣٢ هـ – ٨٤٦ م ) ، وذكر من مؤلفاته :

٤ \_ كتاب صورة الأرض •

ويقول (ف ـ بارتولد ) (١) وقد عاش فى بغداد من قبل وهو يقصد بقوله من قبل ـ أى من قبل القرن العاشر الميلادى ـ عالم يدعى ( أبو موسى الخوارزمى ) وهو من خوارزم ، أى من جمهورية ( خيوة ) الحالية ، وقد خلف كتبا قيمة فى الحساب والجبر ، وظل ثقة فى أوربا ، حتى عصر النهضـة ، ويكاد يتفق الذين كتبـوا عن الخوارزمى من شرقين وغربين على انه كان منقطعا الى مكتبة المأمون العباسى ، وهسو الذى امتد حكمه للخـلافة العباسية فى عصرها الذهبى من ( ٨١٣ م م ـ مي النوارزمى بالعلم والتأليف ، ولا بد أن يكون وقت نضبه العلمى واكتماله العقلى .

ويتحدث المسعودي (٢) في مروج الذهب ( ٨٨٥ م ـــ ٩٥٦ م )

- (1) ( ف بارتولد ) : هو فاسيلى قلاديمروج بارتولد ، ولد في بطرسبرج سنة ١٨٦٦ م من اسرة المانية قديمة ، استوطنت روسيا ، وتخرج في كلية اللغات الشرقية بجامعة بطرسبرج ، ثم كان استاذا في هذه الجامعة ، وعضوا في معهد العلوم الروسي، والقى محاضرات عن الثقافة العربية في موسكو وطشقند وباكو وغيرها ، ومن أهم مؤلفاته كتابه ( تاريخ الحضارة الإسلامية الغه في سنة ١٩٦٨ ) ونقله إلى العربية حمزة طاعر .
- (٢) ( المسعودى ) : هو على بن الحسين بن على من ذرية عبد الله بن مسعود لذلك قيل له ، المسعودى ، نشأ في بغداد ورحل إلى كثير من البلدان والاقطار ، قزار قارس وكرمان ، ثم استقر زمنا في اسطخر ، ثم قصد الهند وسيلان ، وركب البحر إلى الصين ، واستقر اخيرا في مصر ، اذ نزل الغسطاط في سنة ١٤٥ هـ ، وتوفي قيها في السنة التالية ، جـ

عن الخوارزمى فيقـــول : ومحمد بن موسى الخوارزمى من المؤرخين ، ولكن أبا الريحـــان البيرونى (١) ( ٩٨٣ م ـــ ١٠٤٨ م ) يذكر أزياج الخوارزمى ، ويتحدث عن مؤلفاته الفلكية ، والبيرونى متخصــص فى نقل الثقافات الهندية وفى علوم الفلك ، وكان معاصرا للخوارزمى ، وله ثلاثة مؤلفات تعرض فيها لشرح كنب الخوارزمى .

ويتحدث ابن خلدون في مقدمتــــه ، فيقول : وأول من كتب في الجبر أبو عبد الله الخوارزمي ٠

## علماء نقلوا عن الخوارزمي :

كذلك يقول العـــلامة ابن خلدون : وممن جاءوا بعد الخوارزمى من علماء الرياضة أبو كامل الخوجة بن أســــلم ، ينقل لنا زكريا بن محمد بن محمود القزوينى المعاصر لابن القفطى يقــول : ان الخوارزمى كان ممن ترجم علم الجبر للمسلمين .

: وأما أبو كامل الخوجة الذى يتحدث عنه ابن خلدون فقد عاش حسيدًا العالم الرياضي حوالي سنة ٩٢٥ م ، وقد الف كتابا في الجبر اقتبس فيه كثيرا مميا جاء في كتاب الجبر والمقسابلة للخوارزمي ، ويلاحظ أن أبا كامل الخوجة قد أشسسار الى كتاب الخوارزمي باعتباره مرجعا هاما لمؤلفه .

وهناك عدد غير قليل من علماء الشرق والغرب نقلوا عن الخوارزمي

عدومن أهم مؤلفاته مروج اللهب ومعادن المجوهر ثم كتاب أخبار الزمان ؛ وأشار اليه في كتابه مروج اللاهب ، وهذا الكتاب نسائع وفي مكتبة ( فينا ) جزء من أجزائه ، وكتاب التنبية والاشراف ، وهو كتاب في الفلك والجغرافيةوالتاريخ، طبع في ليدن سنة ١٨٦٤ م .

(١) (البيرونى) : هو ابو الريحان محمد بن احمد البيرونى ، قبل : ان نقبه منسق من (بيرون) ومعناها بالفارسية (خارج) وعلى هذا المعنى قبل : ان بيرون ناحية من ضواحى خوادزم ، وبيرون بالفتح لا بالكسر ، وعاش في الفترة مابين ( ٩٧٣ – ١٠٤٨م) وقضى جزءا من حياته في غزنة ، وكان من أعمق مفكرى الاسلام في العلوم الريانسية والطبيعيات وهو عالم عربى قارسى الاصل ألف للسلطان مسعود بن محمود الفزنوى (١٠٢٠م) القانون المسعودى في الهيئة والنجوم ، كما ألف كتابا على شكل سسؤال وجواب في علوم الهيئة والرياضة والتنجيم ، وعنسوانه ( التفهيم لاوائل سسناعة التنجيم ) ، ومن كتبه الذائمة الشهرة الآنار الباقية عن القرون الخالية ، وهسو يبحث في تقويمات وعصور الشعوب السابقة .

من تاريخ العرب (لفيليب حتى) ترجمة المرحوم مبروك نافع .

ثم محمد بن الحسن الكارخي الذي توفي في سنة ( ١١٢٩ م ) وكان للخوارزمي فضل عظيم لا ينكر على علم الحساب •

ومن المؤلفين الاوربيين الذين جعلوا كتاب الحسباب للخوارزمى مرجعا لهم ( استكندر دى فيلادى ) ( ١٢٢٠ م ) فقد ألف كتبابا فى الحسباب بناه على حسباب العالم العربى الكبير ، ومنهم يوحنا الهاليفكسى ( ١٢٥٠ م ) فقد وضع كتابا فى الحساب اعتمد فيه على كتاب الحوارزمى ويقال : ان هذين الكتابين بقيا زمانا طويلا ، يدرسيان فى المدارس والجامعات ، ومنهما نسخ كثيرة فى مكتبات المدارس والجامعات الأوربية، وكان لتقدم فن الطباعة أثر كبير فى ذيوع وشهرة الكتاب الأخير ، حتى قيل انه ظل المرجع الوحيد لعلم الحسباب الى القرنين الحامس عشر والسادس عشر .

وقد حدثناك من قبل عن ان الخوارزمى ظهر فى عصر المأمون ، وانه عهد اليه ببيت الحكمة ، اذ كان مقربا منه ، أثيرا عنده ، وقيل : انه مات حوالى سنة ٨٤٦ م أو ٨٥٠ م ٠

وأما عصر المأمون فقـــد استستغرق عشرين عاما من عمر الدولة

(١) ( عمر بن أبراهيم الخيام ) : هو غياث الدين أبو الفتح عمر بن أبراهيم الخيام ، ولد في نيسابور هاصمة خراسان حوالي ٣٣ ( ه في عهد السلطان أرطغرول أو ملوك السلاحقة ، وقيل غير ذلك ، ولا يفهم من تلقيبه بالخيام أنه قد تعاطى هذه المهنة، اذ لم يعارسها في حياته ،

أخذ علمه في صباه عن الامام الموفق وكان صوفيا في آرائه ، مما كان له آثر خاص في حياته كشاعر صوفي ،

والخيام معروف في الفرب باعتباره شاعرا عظيما وفيلسوفا ، وقد طفت شهرته في هذه الناحية على عقليته الرياضية الجبارة ، وتعتد حياته المخصبة بين القرنين الخامس والسادس الهجريين ، وكان القرن الخامس الهجرى يعوج بمختلف النيارات وعصر الوزير نظام الملك من ألمة السياسة والاصلاح ، وعصر الحسن العسباح ، وجماعات الباطنية والاباحية وامثالهم من أهل الفساد ، وعصر تلاميل ابن سينا في الفلسفة ، وقد وقف الوزير نظام الملك على مواهب الخيام ، فاستعان بسعة معارفه في الفلك ، فكلفه اصلاح التقاوم للسلطان (ملكشاه) السلجوش . العباسية ، وفى أيام ازدهارها وقوتها ، قبل أن يتسرب اليها الضعف والانقسام ، ويصيبها الوهن والانحلال ، وقبل أن تقع بغداد فى أيدى التتار (١) ٠

وهذه الفترة الذهبية ـ بين ( ٨١٣ م ـ ٨٣٣ م ) وإذا كانت بعض المحسادر تؤكد أنه مات حوالي ٨٤٦ م ، أو ٨٥٠ م فيكون الخوارزمى قد عاش بعد المأمون نحوا من سبعة عشر عاما تقريباً ، ولا بد أن يكون قد حضر عصر كل من المعتصم والواثق ٠

ومما يروى أن الواثق عندما سمع قصة أصحاب الكهف ، وما كان يحيط بهـــا من غموض أراد أن يقف على سر هذه القصة ، فاوفد محمد بن موسى الخوارزمى المنجم ، لعلمه بأنه أقدر من غيره على البحث والكشف عن الحقائق ولانه عـــالم فلكى ، وعلى علم بالتــاريخ القديم ، فبعث به إلى بـــلاد الروم ، لينظر إلى أصــحاب الرقيم (٢) ، الذين ورد

(١) (النتار) اسم شسعب يختلف مدلوله باختلاف المصسور ، وقد ورد في الكنسابات الارخونية التركية التي يرجع تاريخها إلى القرن الثامن الملاذي ذكر طائفتين من القبائل التترية : هما التتر الثلاثون ، والتتر التسم ، ويذهب (تمسن) إلى أن اسم تتركان يطلق في ذلك المهد على المل أو على قريق جنهم ، وليس على الشعب التركي ، ويقول : أن هؤلاء التتر كانوا يعيشون علىوجه التقريب في الجنوب الفربي من بحيرة (بيكال)

وجاء في كتاب أخبار المالم أن التتر من ( التفرغز ) ، وقيل الهم من الكمك الذين كانوا يقطنون حوض نهر (أريش) ، وأطلق أبن الأبر في كتابه (طبعة نورنبرج) في الجزء الثاني ص ١٨٧ وما بعدها ــ هذا الأسم على أسلاف (جنكيزخان) ،

(٢) الرقيم : يقول صاحب المختار : الرقيم هو الكتاب ، وأما قوله تعالى : أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجبا ، فقد قيل أن الفرض من الرقيم هنا لوح كانت فيه أسهاء اصحاب الكهف وقصصهم ، أما أصحاب الكهف فهم هؤلاء الغثية الصالحون الذين هربوامنظلم الطاغية دقلديانوس الذي حكم الامبراطورية ألرومانية فيما بين (٢٤٩ - ٢٥٢م) والذي عرف عصره بعصر شهداء المسيحية، فقد تتبع هذا الامبراطور المسبحيين وتكل بهم بقطع أجساد من يرقض عبادة الطواغيت ، ويقال : أن بعنهم كان في زمن الامبراطور الصالح (تيذوسيس) ، وقد كان بعث هؤلاء القديسين بعد نومهم الطويل توكيدا لفكرة البعث ، والقصة يرويها القرآن في ثمانى عشرة آية ومنها قوله جل شأنه :

« فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عددا ، ثم بعثناهم لنعلم أى الحزبين احصى لما ليثوا أمدا » .

والقصة عند جمهور المسلمين تدور على أنهم فتية آمنوا بربهم وزادهم الله هدى وان أجسامهم قد تحلت وأسابها الهزال لما استبد دقلديانوس بالمستيحيين وهربوا بدينهم ، وجعلوا على أمرهم فتى مناشرقهم أصلا واجعلهم صورة وأجلدهم ... ذكرهم فى القرآن السكريم ، وكتب الواثق الى عظيم الروم رسبسالة ، يطلب منه فيهاتوجيهمن عنده من العلماءالعارفين لكى يوقفوا الخوارزمى ومن معه على مكانهم ، ويروى هذه القصة ابن خرداذية فى كتابه المسالك والمالك ، فيقول :

فحدثنى محمد بن موسى أن عظيم الروم وجه معه من ســار الى (قرة) ثم سار أربع مراحل ، واذا جبل قطر أســـفله أقل من ألف ذراع ، وله سرب من وجه الأرض ينفذ الى الموضع الذى فيه أصــحاب الرقيم ، قال : فبدأ بصعود الجبل الى ذروته ، فاذا بش محفورة لهـــ سعة ، تبينا الماء فى مقرها ثم نزلنا الى باب السرب ، فمشينا فيه مقدار ثلاثمائة خطوة ، فصرنا الى الموضــع الذى أشرفنا عليه ، فاذا رواق فى الجبل على أساطين منقورة ، وفيه عدة أبيات ، منهـا بيت مرتفع العتبة مقدار قامة ، عليه باب حجر منقور ، فيه الموتى ورجل موكل بحفظهم ومعه خصيان ، واذا هو يحيد عن أن نراهم ، أو نفتشــهم ويزعم أنه لا يأمن أن تصيب من التمس ذلك آفة ـيريد التمويه ـ ليدوم كسبه غليظة مع غلامى ، فنظرت اليهم ، وأنت برى • فصــعدت بشمعة أجسادهم مطلية بالصبر والم والكافور ، ليحفظها ، واذا جلودهم لاصقة معليظهم ، غير أنى أمررت يدى على صدر أحدهم ، فوجدت خشــونة شعره ، وقوة نباته .

فقلنا له : « انما ظننا أنك ترينا موتى ، يشبهون الأحياء ، وليس . هؤلاء كذلك ، ٠

وهذه القصبة تثبت أن الخوارزمى كان الى عهد الواثق ، وأنه أوفده الى بــلاد الروم ، ليكشف له عن حقيقة أصــــحاب الكهف ، وقد كان الروم يزعمون أنهم موكلون بحفظ أصحابه ٠

كذلك تثبت هذه القصة اهتمام الواثق بالبحث العلمى ، ورغبته فى اماطة اللثام عن الحقائق التاريخية ، وبخاصة تلك الحقائق التى أشار اليها الكتاب الكريم ٠

كذلك تقدم هذه القصة دليلا على أن علماء العرب وفي مقدمتهم

يه على مقاومة المحنة ، وهو (يمليخا) وقد قادهم راع الى كهف يأوون اليه وتبعهم كليهم ، وقد ذكر الطبرى أن (تيلوسيس) الأمبراطور الرومانى الصالح لما رأىالناس المكرون البعث بكى وسأل ربه برهانا ، فبعث الله اصحاب الرقيم . الخوارزمى كانوا يعتمدون على الطريقة العلمية الحديثة فى البحث وتقرير الحقائق ، فهم يهتمون بالمسمساهدة والملاحظة كما تؤكد اهتمام علماء العرب بالتحقيق العلمى عامة ، وأنه كان يتناول جميع الأشياء ، وكان الهدف من ذلك كله تكوين رأى علمى صحيح عن كل رواية أو موضوع أو مسألة من المسائل .

وفى القصة أيضا دليل على أن الخوارزمى كان يشتغل بعلوم أخرى غير الجبر والحساب ؛ فقد كان عالما فلكيا وجغرافيا كذلك ، ولا شك أن الفترة التى قضيساها من حياته فى عصر المأمون كانت من الفترات المخصبة ، ففيها ظهر نبوغه العلمى ، ونضجه العقلى ، كذلك برزت قدرته على الفهم والاستنباط والتأليف .

صلةالخوارزمى بالمأمون

نشب محمد بن موسى الخوارزمى فى اقليم « خوارزم ، وكان من أعظم مراكز الثقافة الإسلامية ، التى تقوم على الدعوة الى عودة النفسوذ الأدبى الفارسى على الجنس الطورانى ، كمب كانت الحال قبل أن تهزم اللفة العربية الفارسيية فى عقر دارها وان تصير اللغة الرسيمية فى الحديث والكتابة والعلم والتأليف .

كانت خوارزم سوقا نافقة للحركة العقلية : ففيها نشأ كثير من العلماء الذين اتصلوا ببيت الحكمة المامونى فى بغلداد ، وقد أكسبها موقعها على نهر جيحون أهمية عظيمة ، فالتقى فيها بأبى الريحانى البيرونى وغيره من العلماء الذين أخلصوا فى خدمة الثقافة العربية .

وقد توافرت للخوارزمى فى هذه البيئة كل الأسبباب التى جعلته ينال حظا وافرا من العلوم الرياضية والفلكية ، ثم أخذ نجمه يلمع ، ويسطع فى الآفاق ، وعندئذ فكر فى الانتقال الى بغداد ، وكانت قد أنشى-فيها كما عرفنا من قبل مجمع علمى سمى ( بيت الحكمة ) وقد بنى المامون بالقرب من باب (الشماسية) ، وهو أحد أبواب دمشق مرصدا فلكيا ، فكان ذلك وغيره من الاسباب مما دفع الحوارزمى الى الرحلة الى بغداد ، ولكننا لانعرف بالدقة متى انتقل الى عاصمة الحلافة ، وان كانت أسباب انتقاله قد عرفنا بعضها :

 عنايتها بالعلم وتشجيع أصحابه وافساح المجال أمام العلماء ، لكى يجربوا ويبحثوا ، ويخترعوا ، ويبتكروا ، لكل هذا لم يجد الحوارزمى صعوبة مى الاتصال بهذا الحليفة المحب للعلم ، وسرعان ما أحاطه بسسكثير من الرعاية والتكريم والتقدير ، فولاه منصبا كبيرا فى بيت الحكمة ، ثم أوفده قى بعض البعثات العلمية الى البلاد المجاورة ، ومنها بلاد الافغان ٠

وكان الهدف من هذه البعثات القيام بالتحقيقات العلمية ، والبحث والدرس ، والاتصال بعلماء تلك البلاد ، وزيارة مكتباتها ، والحصول على أنفس الكتب والمخطوطات .

> . . .

> > •

## أثرة العلمى فخ الرياضيات

. . .

كانت شهرة الخوارزمى فى الفلك والرياضيات قد سبقته الى بغداد فبل أن ينتقل اليها ، ومن بغداد ملات شهرته أرجاء العالم العربى ، وكان وقتئذ قد وصل الى درجة الابتداع فى هذه العلوم ، مما جعله عاملا فعالا فى تقدمها اذ أضاف اليها الكثير من اختراعه ٠

ويكاد ينحصر نبوغه بوجه خاص فى علم ( الجبر ) ، إذ عمل على فصل هذا العلم من الحساب ، ثم ألف فيه تأليفا يعد مبتكرا وجديدا فى بابه ، فقد كان الجبر قبله مختلطا بالحساب ، ولم يكن معروفا بهذا الاسم فانصب عمل الخوارزمى على فصله اولا من الحساب ، وعلى تبويب مسائله تبويبا علميا جديدا ثانيا ، ولم يكن هذا التبويب لعلم الجبر معروفا قبل الحوارزمى ، كذلك تسميته بهذا الاسم كانت مجهولة عند العلم.....ا السابقين ،

والذى لا شك فيه – كما أشار الى ذلك جمهرة الباحثين – أن الجبر نمرة من ثمرات العبقرية العربية والتفكير العربى ، ويسستدل كثير من العلماء على ذلك بان اسم الخوارزمى كانكلمة من الكلمات المشهورة المعروفة فى المعاجم اللغوية الأوربية • فالانجليز مثلا يستعملون كلمة (الجورذم) ، وهى تحريف لاسم الخوارزمى ، ويريدون منها الطريقة الوضعية فى حل المسائل ، وما يزال علم الجبر يعرف فى أوربا الى اليوم باسم Algebra

ويعتبر كتاب الجبر والمقابلة الذى وضعه الخوارزمى أول كتاب الف بطريقة علمية منظمة ، فالعلماء بعد الخوارزمى فى الشرق والغرب اعتمدوا كل الاعتماد على هذا الكتاب ، واتخذوه مرجعاً لهم فى بحوثهم الرياضية ، واستعاروا منه كثيرا من المسائل وطرق حل المعادلات الجبرية •

وألف الخوارزمي أيضا كتابا آخر في الحساب كان الأول من نوعه

من حيث التبويب والترتيب ، وما تناوله من مسائل هذا العلم ، وعنه نقل الأوربيون أصول علم الحسباب ، وقد أشرنا من قبل الى كتابين مشهورين من كتب الحساب لدى الأوربيين ، واسم كل من الكتابين يدل دلالة واضحة على أنه منقول من حسباب الخوارزمى ، فالأول يسمى : • كارمن دى الجورزمو ، ومؤلفه اسكندر دى فيلادى ، والآخر يسمى : والجورزمس ، ومؤلفه « جون أف هاليفاكس » ، واستمر هذان الكتابان من المراجع المهمة فى علم المساب لعدة قرون فى أوربة مما يبرهن بدليل قاطع على أن الخوارزمى كان ذائع الفضل عظيم الأثر فى تقدم علم المساب ، فضلا عن أثره فى تقدم علم الجبر ، ونشاطه العلمى الكبير فى علم الفلك ، ولا ريب بعد ذلك أن يكون هذا العالم الكبير العظيم الشأن موضع تقدير المأمون وعطفه ، لذلك يقال :

انه خصب بكثير من الهدايا والهبات ــ تشــجيعا له على البحث والتاليف والتحقيق ، ومن أشهر مؤلفاته :

كتارا لجبروا لمقابلة للخوارزمى

لما كان هذا الكتاب هو الأصل فى شهرة الخوارزمى ، كان من الضرورى أن نتحدث عنه فى شى، من التفصيل ، ويذهب بعض الباحثين الى أن المأمون هو الذى طلب من الخوارزمى وضع هذا الكتاب ، ويؤيد عالمنا الجليل هذا الرأى فى مقدمة كتابه فيما سنذكره بعد ، وقد نشر همسذا الكتاب فى مصر عالمان جليلان هما المرحوم الدكتور على مصطفى مشرفة والدكتور محمد مرسى أحمد ، واعتمدا فى نشره على مخطوطة له مدفوظة بمكتب ( بودلين ) بجامعة ( أكسفورد ) ، ويرجع أن هذه المخطوطة كتبت بالقاهرة بعد موت الخوارزمى بنحو خمسمائة وخمسين منة ، ثم حصلت عليها فيما بعد مكتبة ( بودلين ) ، وقد علق عليها الناشران الكريمان بما أوضح الكثير مما ورد تحيها من مسائل مبهمة ، وموضوعات مستغلقة ، فاستحقا بذلك ثناء المعجبين باحياء التراث العربى الجالد ، والحبين لطبع ونشر واخراج مراجع الثقافة العربية القديمة ، وقد صدرت هذه النسخة بمقدمة للناشرين الفاضلين ، ومما جاه فيها :

و تعنى الأمم بتراثها العلمى ، لانه نوع من الغذاء الروحى لعلمائها ومفكريها ، وسائر المتعلمين فيها ، ولعلنا نحن – المصريين – أغنى الأمم تراثا ، فقد تعاقبت علينا حضارات مختلفة ، منذ فجر التاريخ الى اليوم ، وفى كل حضارة منها قمنا بقسط وافر من واجبنا العلمى نحو الأسرة البشرية ، وليس يكفى أن نتحدث عن مجدنا العلمى ، كما لو كان أسطورة أو حديث خرافة ، يتغنى به الشهراء ، ويتغالى فى وصفه الحيال ، بل يجب أن يظهر هذا المجد فى صورة ملموسة ، تراها الأعين ، وتنالهما الأيدى ، لذلك كان من المهم أن نعنى بنشر الكتب التى وضعها آباؤنا وأجدادنا ، وبخاصة اذا كانت هذه الكتب هامة الأثر فى تكييف التفكير البشرى ، ولا شك أن في مقدمة هذه الكتب كتاب الخوارزمي في الجبر. والمقابلة ، الى أن يقولا :

وقد راعينا فى نشر هذا المخطوط العناية على وجه الخصوص بما كان منه أساسيا فى علم الجبر ، فشرحنا هذا الجزء وعلقنا عليه ، وحللنا مسائله معبرين عن ذلك بعبارات الاصطلاح الحديث ، أما بعض المسائل التى لا ترتبط بصلب العلم الواردة فى آخر الكتاب ، فقد اكتفينا فيهسا بالنقل دون التعليق » .

وتلقى هذه المقدمة ضوءا على أن هناك اتجاها قوميا ، يستهدف احياء تراثنا المصرى والعربى ، وأن هذا الاتجاه ينبغى أن يصبغ بصبغة عملية ، تقوم على نشر واخراج وطبع مصادر ثقافتنا القديمة ، وليس الغرض من ذلك أن نتعلم هذه الثقافات لكى نقف عندها ، ولكن لكى نبين ما كان لهذه المراجع والكتب فى قت تأليفها وفيما بعده بزمن طويل من اثر عظيم فى النهوض بالتفكير البشرى ، ودعم أسس الحضارة الانسانية، ولكى يقف شبابنا المتطلعون الى المجد على القيمة العلمية لهذه المراجع ، العلمية الآن – رسمت الطريق القويم لسير ركب الحضارة فاستطاع العلمية الآن – رسمت الطريق القويم لسير ركب الحضارة فاستطاع الانسان أن يقوم بعملية الامتداد الثقافي ،

اما مقدمة صاحب الكتاب فقد جرى فيها على عادة العلماء الباحثين حين يتحدثون فى مقدمات كتبهم عن الدوافع والبواعث والأغراض ، التى حملتهم على تأليف كتبهم ، والخوارزمى يتحدث فى مقدمة كتابه عن أن المأمون العباسى هو الذى طلب اليه تأليف هذا الكتاب ، ولكنه يصدر كلامه ببيان الدافع العام بعد حمد الله والثناء عليه فيقول :

د الحمد لله على نعمه بما هو أهله من محامده ، التي بأداء ما أفترض منها على من يعبده من خلقه يقع اسم الشكر ، ويستوجب المزيد ، أقرارا بربوبيته وتذللا لعزته ، وخشوعا لعظمته ، بعث محمدا صلى الله عليبه وسلم بالنبوة ، على حين فترة من الرسل ، وتنكر من الحق ، ودروس من الهدى ، فبصر به من العمى ، واستنقذ به من الهلكة ، وكثر به القلة ، والف به بعد الشتات ، تبارك الله ربنا ، وتعالى حده ، وتقدست أسماؤه ولا اله غيره ، وصلى الله على محمد النبى وآله وسلم .

ولم تزل العلماء فى الأزمنة الخالية والامم الماضية ، يكتبون الكتب، مما يصنفون من صنوف العلم ، ووجوه الحكمة نظرا لمن بعدهم واحتسابا للأجر بقدر الطاقة ، ورجاء أن يلحقهم من أجر ذلك وذخره ، ويبقى لهم من لسان الصدق ما يصغر فى جنبه كثير ، مما كانوا يتكلفونه من المئونة ، ويحملونه على أنفسهم من المشبقة ، فى كشف أسرار العلم وغامضه ·

اما رجل سبق الى ما لم يكن مستخرجا قبله فورثه من بعده •

واما رجل شرح ما أبقى الأولون ، مما كان مستغلقا ، فأوضبح طريقه ، وسهل مسلكه ، وقرب مأخذه •

واما رجل وجد فی بعض الکتب خللا ، فلم شعثه ، واقام اودم ، واحسن الظن بصاحبه غیر راد علیه ، ولا مفتخر بذلك من فعل نفسه ۰

وقد شجعنى – وأفضل به – الامام أمير المؤمنين ، مع الخلافة التى حاز له ارثها ، وأكرمه بلباسها ، وحلام بزينتها ، من الرغبة فى الادب ، وتقريب أهله ، وادنائهم منه ، وبسط كفه لهم ، ومعمونته اياهم على ايضاح ما كان مستبهما ، وتسهيل ما كان مستوعرا – على أن ألفت من كتاب الجبر والمقابلة كتابا مختصرا ، حاصرا للطيف الحساب وجليله ، لما بلزم الناس من الحاجة اليه فى مواريثهم ووصاياهم ، وفى مقاسمتهم وأحكامهم وتجاراتهم ، وفى جميع ما يتعاملون به بينهم ، من مساحة الارضين ، وكرى الأنهار والهندسة ، وغير ذلك من وجوهه وفنونه ، مقدما لحسن النية منه ، وراجيا لأن ينزله أهل الادب – بفضل مااستودعوا من نعم الله وجليل آلائه ، وجميل بلائه عندهم – منزلته •

وبالله توفيقی فی هذا وفی غیره ، عليه توكلت ، وهو رب العرش العظیم ، وصلی الله علی جمیع الانبیاء والمرسلین ، •

فالخوارزمى ، كما أشرنا من قبل ، يبدأ مقدمته بالحمد لله والصلاة على رسوله الكريم ، ثم يشير الى الاسباب التى تحمل العلماء فى مختلف العصور على تأليف الكتب ، وأنهم يفعلون ذلك بقصد نفع الناس وافادتهم ورجاء الثواب وحسن الذكر ، ويقسم هؤلاء العلماء أقساما ثلاثة :

فمنهم المخترع المبتكر ما لم يســـــبق اليه الذى يورث ما ابتكره العلماء من بعده ٠

ومنهم الذي يتناول آراء العلماء من قبله ، فيشرح غامضها ويبين ما كان مستغلقا منها ، وقد صنع ذلك علماء العرب عندما اطلعوا على كتب الثقافة اليونانية ٠

ومنهم هذا الذي لم يكلف نفسه أكثر من جمع المتفرق من غير أن بتعرض إلى المسائل بالدرس والتمحيص • ثم ينتقل الى بيان السبب المباشر الذى دفعه الى تأليف كتاب الجبر والمقابلة ، وهو يسند الى المامون أنه دعاه الى تأليف هذا الكتاب، وواضع من حديثه أنه الف كتابا مختصرا من كتاب الجبر والمقابلة ، ويفهم من هذا أن الخوارزمى ألف أولا كتابا كبيرا فى الجبر والمقابلة ، وأن المأمون حمله على تأليف مختصر له ، لكى يسهل الانتفاع به فى كل ما يتعامل به الناس مما يحتاج الى حساب وتقدير ، وفيما يساعدهم على قضاء مصالحهم الحيوية من ميراث ووصية ومقاسمة وتجارة •

وقد يتسرب إلى بعض الأذهان أن العرب إنما كانوا يكشفون من اسرار العلم بقدر ما تدعو اليه حاجتهم في حياتهم المعيشية ، والحقيقة أن العرب كانوا يشتغلون الى جانب ذلك بالبحث العميق وتحقيق قضايا العلم ، بدافع الحب الحقيقي للعلم ذاته ، ويكفى دليلا على هذا أنهم حين ترجموا كتبا للفلسفة اليونانية وغيرها من مراجع العلم الأجنبي راجعوا هذه الترجمات عدة مرات ، بقصد التثبت من أنها صورة دقيقة لما في مراجعها الأصلية ، ثم قيامهم بتصحيح كثير من الآراء اليونانية وغيرها ، ثم ابتكارهم كثيرا من الآراء والنظريات العلمية الجسديدة التي لم تكن معروفة من قبل ، وقد أدرك العرب قبل غيرهم مفهوم العلم ، كما هو في رأى علماء هذا العصر ، فكانوا يفهمون أن العلم منهج وطريقة وأسلوب بحث ، ويؤيد ذلك كشفهم للطريقة العلمية الحديثة التي تقوم على البحث والملاحظة والتأمل والتجريب ، كذلك أدرك العرب قبل غيرهم أهمية العلم في تطوير الحياة ورفع مستوى الانستانية ، فاستخدموه في حياتهم استخداما نافعا ، واذن فالحقيقة الناصعة التي لا ريب فيها أن العرب قد جمعوا بين البحث العلمي لترفيه حياتهم والارتفاع بمستواها ولكشف حقائق الوجود ، ومعرفة اسرار الطبيعة •

يقول السيد «كويلر يونخ ، : « واذا كنا غير مستعدين أن نقرر أن العلم الغربى مدين بوجـوده للثقافة العـربية ، أو ندعى أن الطريقة العلمية الحديثة قد قدمها الاسلام للغرب \_ فانه ليس هناك من شك فى أن روح البحث العلمى الجديد وطريقة الملاحظة التجريبية اللتين أخذت بهما أوربة \_ انما جاءتا من اتصال الطلاب الغربيين بالعالم الاسلامى ،

فالاستاذ « كويلر يونخ ، عالم أمريكى كبير ، وهو أستاذ العلاقات الأجنبية وأستاذ اللغات الشرقية بجامعة ( برنستون ) يقرر فى شى، كثير من دقة البحث ــ أن العــرب هم الذين علموا الغــربيين الطريقة العلمية الحديثة التى كانت من أهم الأسس التى قامت عليها النهضة العلمية فى أوربة الحديثة ٠ ثم ينتقل الخوارزمي الى التحدث عن الغاية من علم الجبر ومزاياه العملية في الحياة فيقول :

« وانى لما نظرت فيما يحتاج اليه الناس من الحساب وجدت جميع ذلك عددا ، ووجدت جميع الأعداد انما تركبت من الواحد ، والواحد داخل فى جميع الأعداد ، ووجدت جميع ما يلفظ به من الإعداد ما جاوز الواحد الى العشرة يخرج مخرج الواحد ، ثم تثنى العشرة وتثلث ، كما فعل بالواحد ، فتكون منها العشرون والثلاثون الى تمام المائة ، ثم تثنى المائة وتثلث كما فعل بالواحد والعشرة الى الألف ، ثم كذلك يردد الألف عند كل عقد الى غاية المدرك من العدد ، ووجدت الإعداد التى يحتاج اليها فى حساب الجبر والمقابلة على ثلاثة ضروب ، وهى ، جدور ، وأموال ، وعدد مفرد ، لا ينسب الى جذور ولا الى أموال : فالجذور منها كل شى مضروب فى نفسه من الواحد وما فوقه من الأعداد ، وما دونه من الكسور، والمال كل ما اجتمع من الجذر المضروب فى نفسه ، والعدد المفرد كل ملوظ به من العدد ، بلا نسبة الى جذور ولا الى مال مال »

ويمكن توضيح ذلك بمقابلة ما يقوله الخوارزمى بما فى مصطلحاتنا الرياضية الحديثة : فالجذر عند الخوارزمى هو المجهسول الذى نرمز له بالحرف (س) ، ويقصد بالمال (س٢) ، وبالعدد المفرد الحد الخسالى من المجهول ٠

واذا ألقينا نظرة عامة على كلام الخوارزمى وجدنا أن معادلات الدرجة الثانية التى نعرفها اليوم تشتمل على الحدود الثلاثة السابقة التى ذكرها الخوارزمى ، وقابلناها بما يساويها فى المصطلحات الحديثة ، والخوارزمى شأنه شأن العلماء الراسخين فى العلم يعرض النظريات ، ثم يمثل لها بما يشرحها ، ومن هذه الأمثلة المسالة الأولى ، وقد صورها بالمعادلة الآتية : يقول : فاما الأموال التى تعدل الجذور فمثال ذلك قوله :

مال يعدل خمسة أجذاره ، وكقولك ثلث مال يعدل أربعة أجذار ، ثم يشرح هذا المثال بقوله :

فالمال کله يعدل اثنی عشر جــذرا ، وهو مالة واربعة واربعون ، وجذره اثنا عشر •

ومثال آخر : خمسة أموال تعدل عشرة أجذار ، فالمال الواحد يعدل جذرين ، أما جذر المال فاثنان ، والمال أربعة •

وكذلك ما كثر من الأموال أو قل يرد الى مال واحد ، وكذلك يفعل

بما يعادلها من الأجذار فيرد الى مثل ما يرد اليه الممال ، ويمكن ترجمة الإمثلة السابقة بما يقابلها بالاصطلاحات الحديثة على نحو ما ياتى : (1) مال يعدل خمسة أجذاره أى : س7 = 0 س والحل : س = 0 ، س7 = 07 أى : 1/4 س7 = لا س (ب) ثلث مال يعدل أربعة أجذار والحل : س7 = لا س رج) خمسة أموال تعدل عشرة أجذار رج) فمسة أموال تعدل عشرة أجذار والحل : س7 = 1 س رج الحل : س7 = 2 س

تم تعرض على العارىء مثالا أحر لما كتبه الخواررمي في كتاب الوصايا ، وهو من بحوث الجبر والمقابلة ، فيقول تحت عنوان باب في العين والدين :

رجل مات وترك ابنين ، وأوصى بثلث ماله لرجل أجنبى ، وترك عشرة دراهم عينا ، وعشرة دراهم دينا على أحد الابنين ، ويحل الحوارزمى المسالة بطريقته ، فيقول :

قياسه أن نجعل المستخرج من الدين شيئا ، فنزيده على العين وهو عشرة دراهم ، فيكون عشرة دراهم وشسيئا ، ثم نعزل ثلثا ، لانه أوصى بثلث ماله ، وهو ثلاثة دراهم وثلث ، فيبقى ستة دراهم وثلثان ، وثلثا شىء ، فنقسمه بين الابنين ، فيصيب كل ابن ثلاثة دراهم وثلث درهم وثلث شىء فهو يعدل الشىء المستخرج ، فقابل به ، فتلقى ثلثا من شىء بثلث شىء ، فيبقى ثلثا شىء تعدل ثلاثة دراهم وثلثا ، فتحتاج أن تكمل الشىء الذى استخرج من الدين .

وعلى هذا النحو يسير في حل المسالة وواضح أن الخوارزمي كان يتحمل في سببيل ذلك كثيرا من المشقة ، والسبب في ذلك يرجع الى عدم استعمال الرموز ، التي تستعمل اليوم في حل المعادلات الجبرية · ولا تقصد من ذكر هذه الأمثلة إلا أن نقدم للفاري، صورة لما وصل اليه علم الجبر على يد الخوارزمى •

ولكى يتضح لك الأثر العظيم الذى كان لهذا العالم العربى الكبير فى علم الجبر ينبغى أن نرجع بك الى الوراء أعواما طويلة ، لكى تستقيم لك الفكرة ، وتعرف بالدقة ما اخترعه الخوارزمى فى هذه الناحية من علوم الرياضيات ٠

1 ,

الجبرقبل الخوارزمى

ومن واجب الباحث أن يتعرف مدى تأثير العقل العربى فىالرياضيات وبخاصة الجبر ، وهنا يخطر ببالنا سؤال ينبغى أن نوجهه الى أنفسنا ، وهو : هل كان لعلم الجبر بالذات وجود سابق قبل أن يعرفه العرب ؟

والجواب أن علم الجبر بالصورة التى نعرفها لم يكن معروفا من قبل ، وإن كان بعض الباحثين الأوربيين فى القرن السابع عشر قد أشاروا الى أن رياضيى اليونان قد كشفوا تحليلا دقيقا لطبيعة علم الجبر ، وأنهم بهذا الكشف قد استطاعوا أن يتغلبوا على كثير من المضلات الرياضية ، ولكن البحوث التى أجراها كثير من العلماء بعد ذلك أثبتت خطا هـ..ذه الفكرة ، وأن طرق التحليل التى وصل اليها القدماء كانت مقصورة على الهندسـ..ة والتحليل الهنـ.دس ، وأن قدماء اليونان لم يكونوا على علم بالتحليل الجبرى على الصورة التى كانت معروفة عند العرب ، ومع ذلك الغريقي « ديوفانتس » ، قد القرن الرابع الميلادى ، وهو العالم الاغريقي « ديوفانتس » ، قد ألف كتابا فى علم العدد ، ويحتوى هـ.ذا الكتاب على ثلاث عشرة مقالة ، ولم يصل الينا من هذا الكتاب الا المقالات منططا كاملا لعلم الجبر ، ولكنه على كل حال يقدم الينا فكرة من بعض السائل الرياضية المتصلة بعلم الجبر ،

وعلى هذا الأساس يزعم بعض المفكرين أن « ديوفانتس ، هو واضع علم الجبر فى اللغة اليونانية ، ولكن الباحث المدقق حينما يرجع الى ما جآ فى كتابه ، وما كتب له من شرح وتعليقات فيما بعد ــ يجد أن كل مااورده لا يعدو أن يكون مبادىء أولية كانت معروفة من قبله ، ويتحدث القفطى فى كتابه ( أخبار الحكماء ) عن « ديوفانتس ، فيقول عنه :

1.4

« ان ديوفانتس اليونانى الاسكندرانى فاضــل مشهور فى دقته وتصنيفه ، وهو صناعة الجبر ، وله كتاب مشهور مذكور خرج الى العربية، وعليه عمل أهل هذه الصناعة ي .

ويفهم من كلام القفطى أن « ديوفانتس » عالم من علماء مدرسة الاسكندرية ، ويلاحظ أن الباحثين من علماء أوربية قيد اهتموا بكتاب « ديوفانتس » اهتماما كبيرا ، وحاولوا أن يجعلوه مرجعا كبيرا لهم فى علم الجبر ، مدفوعين الى ذلك بعوامل التعصب التى سيطرت على كثيرين منهم ، والحقيقة التى لا يشوبها أى ظل من الشك أن أوربة الحديثة قد تلقت مبادىء علم الجبر واضحة وقوية صريحة عن العرب ، وأن الترجمات اللاتينية القديمة التى وصلت اليهم ليس فيها ما يشفى الغليل ؛ لأن العرب كانوا أسبق من غيرهم فى جمع كتب الرياضة اليونانية ، وبعد أن ترجموها درسوها دراسة واعية عميقة ، ثم كتبوا لها الشروح والتعليقات ، ثم ابتكروا فى هذه العلوم كثيرا مما لم يسبقوا اليه ، ومما كان له أثر عظيم فى تقدم علم العدد .

ويضاف الى ذلك أن الأوربيين لم يعرفوا هندسة اقليدس ولا شرح اقليدس الا عن طريق العرب ٠

ولكن كيف وصل اليونانيون الى معلوماتهم الرياضية ؟

لكى نجيب عن ذلك اجابة شسافية ينبغى أن نرجع الى حيث كان يعيش قدماء المصريين • ومن أخبارهم الموثوق بها أنهم كانوا على علم تام بكنير من المعلومات الرياضية ، وكان علمهم بها علما تطبيقيا عمليا ، واقدم كتاب فى العلوم الرياضية هو ( بردى احميس ) ، ويرجع تاريخه الى ١٧٠٠ ق٠م ، وقد قام بترجمته الى الألمانية العالم « ايزلنور » ، وطبع فى ليبزج سنة ١٨٧٧ م ، وقام « ولس بدج ، بنشر صور لبردى احميس وقدم لها ، ويحتوى هذا المرجع المصرى القديم على معادلات الدرجة الأولى زات المجهول الواحد ، ومن الحقائق التاريخية الثابتة أن فيثاغورث حينما زار مصر وقف على كثير مما كان يعرفه المصريون ، وقد أوحت اليه هذه المعلومات بالنظرية التى نسبت اليه ، وتعسرف بنظرية ( فيثاغورث ) ومنطوقها :

« المربع المنشأ على الوتر في المثلث القائم الزاوية ، يساوى مجموع المربعين المنشأين على الضلعين الآخرين » .

وكان المصريون يعرفون برهان هذه النظرية الذي يثبت صحتها ،

وان لم نعثر عليه ، وقد طبقت هذه النظرية عمليا في الهند في بناء المعابد. مما يدل على أنهم قد عرفوها عنالمحريين القدماء •

ولا ريب أن البابليين الذين عاصروا قدماء المصريين كانوا يعلمون كثيرا مما وصلوا اليه ويقال : انه كانت لديهم جسمداول للمربعات والمكعبات ، ولا تزال هذه الجداول محفوظة في صحف ( سنكرة ) ، وهي صحف بابلية مشهورة معاصرة لبردى احميس وقد تأثر كل بلد من هذه البلاد بما كان يجرى فيما يجاوره من بلاد الاغريق فأخذوا علوم الرياضة عن المصريين •

والبابليون والاغريق كانوا على اتصال فيما بينهما كذلك الهند والصين لم تكونا بمعزل ، والدليل على ذلك ماكان بينهم من تبـــادل للمعلومات الهندسية والرياضية ، ويمكن ان نقول: ان ظهور جــداول المربعات والمكعبات في بابل ، والمتواليات الهندسية وخواص الاعداد في مصر ، ونظرية فيثاغورث والحل الهندسي لمعادلات الدرجة الثانية ـ كل هذه المعلومات كانت تمهيدا لنشاة علم الجبر بمعناه الصحيح .

كذلك تثبت هذه المعلومات أن علم الجبر كان نتيجة طبيعية لاهتمام الناس في مختلف العصور بمسائل الهندسة وخواص الاعداد ، ولاشك ان الخوارزمي قد انتفع بكل ذلك في وضع كتابه المسسسهور ( الجبر والمقابلة) •

# مسائل علمية أثار إليها الخوارزمى

ويرى الخوارزمى أن الاعداد التى يحتاج اليها فى الجبر تنقسم ثلاثة أنواع : جذر وهو المجهول الذى يقابله (س) ، ومال يقابله (س٢) وهو مربع الجذر ، ومفرد وهو الحد الخالى من (س) ، كما يفهم من الحلول التى ذكرها فى كتابه أنه توصل الى حلول معادلات الدرجة الاولى والثانية ، ولا تختلف هذه الحلول عما هى عليه الآن .

ومن أبواب كتاب الجبر والمقابلة باب الضرب ، والمراد منه بيان كيفية ضرب الاشياء أو الجذور بعضها في بعض .

ثم باب الجمع والنقصان ، ويتناول هذا الباب شرح بعض القوانين الحاصة بجمع المقادير الجبرية وطرحها وضربها وقسمتها .

ثم باب المسائل الست ، ثم باب المسائل المختلفة ، وهي تدور حول تكوين معادلات من الدرجة الثانية وكيفية حلها ، وهذه المسائل قريبة الشبه جدا بما في كتب الجبر الحديثة ، التي تدرس في مدارسنا اليوم ٠

ثم يذكر بعد ذلك باب المعاملات ، فيقول : واعلم أن معاملات الناس كلها من البيع والشراء والصرف والاجارة وغير ذلك على وجهين باربعة اعداد يلفظ بها المسائل ، وهى : المسعر ، والسعر ، والثمن والمثمن ، ويشرح معانى هذه الكلمات شرحا وافيا .

 ثم يذكر بعد ذلك ما يتعلق بالمساحات ، فيتحدث عن وحدة المساحه ومساحات بعض السطوح المستقيمة والاجسام ، ومساحة الدائرة والقطعة وفى هذا دليل قاطع على انه كان عالما بنظريات التشابه فى الهندســـة ومنها : د اذا تقاطع وتران داخل دائرة فالمستطيل المكون من جزأى الوتر الأول يكافىء المستطيل المكون من جزأى الوتر الآخر ، ٠

وواضيح انه استخدم هذه النظرية في الوصول الى قطر الدائرة ، متى علمت منها قطعة « معلوم فيها طول وترها وطول سهمها ، وهـــو العمود النازل من منتصف القوس على الوتر » •

ولا ينسى الحوارزمى أن يبين لنا النسبة التقريبية ، ويورد برهانا لنظرية فيثاغورث ، عندما يكون المثلث متساوى الساقين ثم ينتقل الى باب الوصايا ، وقد أشرنا اليه من قبل .

وقد كان الخوارزمى حريصا كل الحرص على تقديم أمثلة عملية ، ولا شك انه كان يستهدف من وراء ذلك اعطاء امثلة عملية ، يقيس عليها الناس مايتصل بشئونهم فى نواحى الميراث ، وفيما أورده من أمثلة وحلول بعض التعقيد ، غير أن المتخصصين فى مسائل المواريث يفيدون كثيرا من هذه الإمثلة ٠

ولم يفت الخوارزمى أن يشير الى قوانين الحجوم ومنها المسكعب ، والمنشور ، ويقول فى حجم المخروط والهرم : فان الذى يكون من ضرب ثلث مساحة اسفله فى عموده هو تكسيره ، ويقصد من ذلك ان حجم الهرم يساوى ثلث مساحة القاعدة فى الارتفاع .

كذلك عرف الخوارزمى حجم الهرم الناقص عندما تكون كل من قاعدتيه مربعة ، واستغل بدقة التناسب فى معرفة ارتفاع جز الهرم المقطوع ، وبهذه الوسيلة توصل الى ايجاد حجم الهرم الكامل •

ان كتاب الجبر والمقابلة كان المرجع الاول الذى اعتمد عليه النابهون من علماء الرياضة فى أوربة فى العصور الوسطى ، ولذلك يقول كاجورى: ان العقل ليدهش حين يرى ما عمله العرب فى علم الجبر • ولذلك اهتم الاوربيون ينقله الى لغاتهم ، فقد نشر مختصر منه (ف، روزن) بلندن سنة ١٨٣١ م ودرسه بالفرنسية (أ – مار) بعنوان قسم الهندسة من كتاب الجبر لأبى عبد الله محمد بن موسى الخوارزمى ، ونشر (ج، روسكا) دراسة له بالألمانية بعنوان (أقدم جبر عربى وفن الحساب) بمجلة المجمع العلمى بمدينة (هيدنبرغ) بالمانيا سنة ١٩١٧ م وترجمه إلى اللاتينية (روبرت أوف شسستر) حول سنة ١١٤ م ،وتعد هذه الترجمة أساسا لجميع الدراسات التى قام بها كبار العلماء ، كما شرحه عدد كبير من علماء الرياضة العرب .

كناب لحسابت

وضع الخوارزمى كتابا فى الحسباب معتمدا على الارقام الهندية وهى التى أتى بها أحد فلاسفة الهند ، حينما حضر الى بلاط المامون فى سنة ٧٧٦م ، ونقلها عنه الفزارى الى اللغة العربية ، ثم هذبها الخوارزمى فأوضحها وبين مزاياها وفوائدها ٠

ويعتبر هذا الكتاب الاول من نوعه فى الحسبب من حيث مادته وترتيبه وتبويبه ، كما يعتبر أول كتاب فى الحساب نقله الاوربيون الى لغاتهم ، واستمر هذا الكتاب زمنا طويلا مرجعا هاما للعلماء والتجببار والحاسبين ، ونقله الى اللاتينية ( ادلارد أوف باث ) باسم الغورتمى ، نسبة الى الحوارزمى .

ويدل هذا الكتاب على أن العرب قد عرفوا خواص الأعداد وانواعها • وانهم ابتكروا كثيرا من المسائل التي تشحذ الذهن ، وتقوى التفكير

كذلك يدل الكتاب على أن العرب كان لهم أسلوب خاص ، يتميزون به فى أجراء العمليات الحسابية ، بحيث كانوا يوردون لكل عملية طرقا متعددة تتمشى مع مراحل النمو • فمنها ماهو خاص بالمبتدئين ، ومنهسا ما هو خاص بغيرهم ، ولقد عرف العرب نوعين من الأرقام :

فالنوع الاول كان يستعمل في الشرق العربي ، ويسمى الارقام الهندية ٠

وأما الآخر فكان يستعمل في بلاد المغرب والاندلس ، وهو المعروف

بالارقام الغبارية ، وكان أول من دعا الى استخدام الارقام الهندية العربية فى أوربة ( ليوناردو ) سنة ١٢٠٢ م ، ثم ظهرت هذه الارقام فى النقوش المختلفة وفى العملة فى سويسرة سنة ١٤٢٤م ، وفى النمسا فى سنة ١٤٨٤م ، وفى فرنسا سنة ١٤٨٥م ، وفى المانيا فى سنة ١٤٨٩م ، وفى استكلندا فى سنة ١٥٣٩م ، وفى انجلترا سنة ١٥٥١م

واما بالنسبة للتقاويم الاوربية فقد ظهرت في تقويم كوبل فيسنة ١٥١٨ م ٠

ويلاحظ أن الخوارزمى فى كتابه قد جرى فى حل المسائل على الطريقة الهندية بعد أن أدخل عليها كثيرا من التهذيب ، ولذلك سمى العلماء اجراء العمليات الحسابية بطريقته الخوارزميات ·

وقد تعمق العرب فى بعوث علم الحساب ، فجعلوا النسبة على ثلاثة انواع : العددية ، والهندسية ، والتاليفية ، واستعانوا بالتناسب على استخراج المجهول ، والذى يعجب له الانسان حقا أن أكثر رياضيى العرب - كانوا يفضلون فى مؤلفاتهم فى الحساب المسائل العملية التى تر تبط بعياة الناس لما لذلك من غايات تعليمية ، اذ كانوا يقصدون افهسام المتعلين ، واكسابهم القدرة على الانتفاع بالحساب فيما يجرى فى حياتهم المعلية ، وقد كنا الى حد قريب نلمس فى مؤلفات الحساب التى توضع التعلين ، واكسابهم القدرة على الانتفاع بالحساب فيما يجرى فى حياتهم المعلية ، وقد كنا الى حد قريب نلمس فى مؤلفات الحساب التى توضع التلاميذ المدارس مسائل لا تتصل بحاجة الناس فى الحياة ، وكان التلاميذ يضيعون وقتا كبيرا فى حلها ، من غير أن يفيدوا من ذلك فائدة عملية ، ولو أن الذين وضعوا هذه الكتب كلفوا انفسهم الاطلاع على المؤلفات العربية القديمة لم لادركوا الخطأ فى طريقتهم ، ولعلموا أن فى كتب الحساب التى وضعها العرب ما يساير طرق التربية الحديثة ، ويمكن أن نسوق مثالا للطريقة التى كان العرب يتبعونها فى عملية ضرب عدد فى آخر ، فمثلا لضرب ٢٤٢ × ١٦٥ يتبع ما ياتى :



يلاحظ في الجدول السابق أنهم وضعوا المضروب أفقيا ، والمضروب فيه رأسيا ، ثم كونوا خانات مستطيلة وقسموا كل مستطيل قسمين ، لكي يضعوا في القسم الأول الآحاد ، وفي القسم الآخر العشرات ثم يقوموا بعملية الضرب على نحو ما يأتي .

يبدءون بالرقم الأول من المضروب من جهة اليمين ، وهو ٣ ، ثم يضربونه فى كل رقم من أرقام المضروب فيه ، ويضعون الناتج فى المستطيل الذى يناظر رقم المضروب فيسه فمثلا ٣ × ٥ == ١٥ نضعها فى المستطيل المناظر للرقم ٥ تحت الرقم ٣ ، و ٣ × ٦ == ١٨ نضعها فى المستطيل المناظر للرقم ٦ تحت الرقم ٣ ، ونكمل العملية بالطريقة نفسها ٠

وقد يبدون بالرقم الأول من المضروب فيه وهو ٥ ، فيضربونه فى كل رقم من المضروب ، ويضعون الناتج فى المستطيل المناظر ، فمثلا ٥ × ٣ = ١٥ يضعونها فى المستطيل المناظر للرقم ٣ أمام الرقم ٥ ، و ٥ × ٤ = ٢٠ يضعونها في المستطيل المناظر للرقم ٤ أمام الرقم ٥ . ويكملون العملية بالطريقة نفسها ٠

ويلاحظ أنهم يضعون الآحاد في القسم الأعلى من المستطيل ، والعشرات في القسم الأسفل ، ثم تجمع الأعداد القطرية أي المحصورة بين قطرين لهذه المستطيلات ، فنجد العدد القطري الأول هو ٥ والأعداد القطرية التالية هي ١ + ١ + ١ = ٩ ، والاعــداد القطرية بعدها ١٠ + ٢ + ٤ + ١ + ٣ = ١٠ فيسكتب صفر ويؤخذ الواحد ، ويجمع على الاعداد القطرية بعدها ، وهي ١ + ٢ + ٢ + ٢ + ٤ + ١ = ١٠ ، فيكتب صفر ، ويجمع أعلى الأعداد القطرية بعدها ، وهي ١ + ٢ + ٢ + ١ + ١ + ١ = ٥

وبذلك يـكون حاصل الضرب ٤٠٠٩٥ ، ويبدو ذلك واضحا اذا تاملنا الجدول السابق ٠

ولا شك أن عملية الضرب هذه كانت تعد أسهل وأرقى طريقة وصل اليها العقل البشرى فى ذلك الوقت ، والذين كتبوا فى تاريخ الرياضيات من الأجانب أهملوا متعمدين أو جاهلين فضل العرب فى ابتكار الكسور العشرية (١) ، فبعض المؤرخين الأوربيين ينسبون اختراع الكسور العشرية الى عالم بلجيكى يدعى ( سيمون ستيفن ) ، وقد عاش هسذا العالم فى الفترة ما بين عامى ١٥٤٨ ، ١٦٢٠ للميلاد ويقال عنه : (نه كتب فى سنة ١٥٨٥ م كتابا باللغة الفلمنكية ، وترجم هذا الكتاب الى كتب فى سنة ١٥٨٥ م كتابا باللغة الفلمنكية ، وترجم هذا الكتاب الى لمير من اللغات ، ويبدو أن جورج سارطون صاحب كتاب تاريخ العلم لم يكن هناك أحد يعرف الكسور العشرية قبل ( ستيفن البلجيكى ) ، ولا يمكن أن نغفل مالاختراع الكسور العشرية من أثر عظيم فى تقدم علوم الرياضيات ، ولذلك يقول كاجورى أحد المؤلفين فى تاريخ الرياضيات :

« ان القوى العجيبة فى علم الحساب الحديث تعزى الى الأرقام العربية الهندية والكسور العشرية واللوغارتمات ، ولكن البحث لم يقف عند هذا الحد ، فقد استمر العلماء يبحثون ويحاولون كشف أسرار جديدة عن نشساة الكسور العشرية والى من يرجع الفضل الحقيقى فى ذلك ، وأخيرا طلع العالم الرياض الألمانى بول لوكى فى سنة ١٩٤٨ برأى جديد فقد أعلن فى صراحة أن اختراع الكسور العشرية يرجع الى العالم الرياض

 <sup>(</sup>۱) ارجع الى مقال (كشف جديد في تاريخ الرياضيات) للاستاذ رضا ايرالى ... مجلة العلوم السنة الثانية المدد الثالث .

العربى (غياث الدين جمشيد الكاشى ) الذى توفى حوالى ١٤٣٠ م ، وقد سبق ستيفن البلجيكى بمائة وستين عاما وله مؤلفات رياضية كنيرة منها : مفتاح الحساب ، وفى هذا الكتاب يتحدث عن الكسور الستينية والعشرية واستعمالها ، ومنه نسخ مخطوطة بمكتبة ليدن وبمكتب الهند بلندن ، وبمكتبة جامعة ( برنستون ) بالولايات المتحدة الامريكية ٠

والذى يتصفح احدى هذه المخطوطات يجد على الصفحة الخامسة منها عبارات يذكر فيها الكاشى أنه اخترع الكسور العشرية ، بقصيد تسهيل الحساب على الأشخاص الذين يجهلون الطريقة الستينية ، ونراه يتحدث فى الباب السادس من المقالة الثالثة من كتابه ( مفتاح الحساب ) عن اختراعه للكسور العشرية وطريقة تحويل الكسور الأعشارية الى الستينية وبالعكس ، ومما ورد فى صفحة ٨٥ من مخطوطة ( برنستون ) من كلام الكاشى ما ياتى :

الباب السادس فى تحويل الأرقام الستينية الى الهندية وبالعكس
 صحاحا وكسورا ، وتحويل كسورها الى مخرج آخر ، ومعرفة الكسور
 التى وضعناها على قياس الكسور الستينية ، ولنقدم هذا ، لما استخرجنا
 نسبة المحيط الى القطر فى رسالتنا المسماة بالمحيطية وبلغنا الكسورالى
 التاسعة – أردنا أن نحولها الى الرقوم الهندية ، لئلا يعجز المحاسب الذى
 لم يعرف حساب المنجمين ،

أخذنا كسر المحيط من مخرج عشرة آلاف مكررة خمس مسرات ، وهذا عدد مجرد ، فكاننا قسمنا الواحد الصحيح عشرة أقسام ، وقسمنا كلا عشرة أقسام ، ثم كل قسم منها عشرة اقسام، وهكذا بالفا ما بلغ ، فسمينا الأقسام الأولى أعشارا لكونها كذلك ، والثانية ثانى الأعشار ، والثالثة ثالث الأعشار ، وهكذا بالغا ما بلغ ، لتكون مراتب الكسور والصحاح على نسبة واحدة على قياس حساب المنجمين ، وسميناها بالكسور الأعشارية ، .

ويتحدث الكاشى فى صفحات أخرى من كتاب مفتاح الحساب عن طرق اجراء العمليات الأربع الأساسية لهذه الكسور ٠

ونستطيع أن نستنبط من النص السابق أن غياث الدين الكاشى قد اخترع الكسور العشرية قبل ستيفن بزمن طويل •

### علم الجبرعندالعربب

قد يقول بعض المؤرخين : ان الجبر قد عرفه اليونان قبل العرب ، ولو صبع ذلك ــ فان اليونان كانوا يخلطون بينــه وبين الحساب والهندســة وقد يقال أيضا : ان الهنود عرفوا الجبر قبل العرب ، وهذا صحيح ولكنهم كانوا يمزجونه بالحساب ٠

أما العرب فهم أصحاب الفضل في جعله علما متميزا قائما بذاته ، ولا شك أن العرب نقلوا عن اليونانيين والهنود ، كما أنه لا شك في أن هؤلاء قد نقلوا عن البابليين والمحريين القدماء ، ويتجلى فضل العرب على هذا العلم في انه أصبح بجهودهم علما مستقلا ، مما يثبت قدرتهم على الابداع والاختراع ، ومن الأسف أن بعض المتعصبين من علماء الغسرب ينكرون على العرب انهم اخترعوا وابتدعوا في التراث الانساني ، ولكن مما يبعث على السرور في نفوسنا أن بعض المنصفين منهم يردون على زملائهم المتعصبين ، ومن هؤلاء الدكتور ( سارطون ) الذي يقول :

د ان العرب لم ينقلوا المصادر اليونانية والسنسكريتية فحسب ، بل انهم قربوا بينها ، وزادوا ما لليونانيين والهنود من الأفكار خصبا ، فاذا لم يكن معنى هذا هو الإبداع ، فليس هناك ابداع فى العلوم البتة ، والحقيقة أن الإبداع العلمى هو جمع الخيوط المتفرقة وحبكها فى عقد

حديد ۽ •

ففضل العـرب على التراث الانسانى لا يمكن انكاره ، كما يقـول ( سارطون ) ، وكان أول من ألف فى الجبر باعتباره علما مستقلا ( محمد ابن موسى الخوارزمى ) ، فوضع كتابا أسماه ( الجبر والمقابلة ) ، وهو الذى أشرنا اليه من قبـل ، ومن أشهر علمـاء العرب فى الجبر بعـد الخوارزمى ( الخيام ) ، ولعمر بن الخيام تعريف دقيق لعلم الجبر الورده فيما يلى :

« أن فن الجبر والمقابلة من الفنون الرياضية ، ويبحث موضوعه فى الأرقام المطلقة والكميات المقاسة ، التى أن كانت غير معلومة ، فانهسا متعلقة بأشياء معلومة ، وبهذا يمكن معرفتها ، .

وواضح من هذا التعريف ان الوظيفة العملية للجبر ـ هى اتخاذ العلوم وسيلة للحصول على المجهول ومعرفته ، وكان اشتغال العرب بالعلم قائما على الرغبة فى مزيد من المعرفة ، وازاحة الستار عن الغامض والمبهم من آراء اليونان والهنود ، وكشف أسرار جديدة من العلم ، ولم يكن البحث العلمى مقصورا على العلماء فحسب ، فهؤلاء الأدباء العسرب قد اقتحموا ميدان العلم ، واشتغلوا به الى جانب اشتغالهم بالأدب ، ومن هؤلاء العلماء الذين جمعوا بين العلم والأدب عدد كبير ، وهذا ابن الياسمين العالم الأديب العسربى ـ ينشىء أرجوزة مشسهورة فى علم الجبر يقسول فيهسا :

وكل ما استثنيت في المسائل صيره ايجابا مع المعادل وبعسد ما يجبر فليقابل بطرح ما نظيره يماثل ويقول شاعر عربي آخر :

| تم الجذر  | والأعداد   | المسال | الجبر | يدور | نلاثة  | على ت   |
|-----------|------------|--------|-------|------|--------|---------|
| لك الأضلع | واحد تا    | وجذره  | مر بع | عندد | کل     | فالمسال |
| فافهم تصب | أو للجذر ا | للمال  | ينسب  | مالم | المطلق | والعدد  |

ثم هذا عالم عربى من المغرب العربى يدعى ( ابن المراكشى ) يقول في تعريف الجبر والمقابلة :

« الجبر هو الزیادة فی كل ناقص ، حتى لا ینقص ، والمقابلة طرح
 کل نوع من نظیره ، حتى لا یكون فی الجبهتین نوعان متجانسان ،

ويعتمد الجبر على الرموز في التعبير عن القيم العددية ، بخلاف الحساب الذي يعتمد على الارقام ، ولم يكن اليونانيون يعرفون استخدام الرموز في التعبير عن القيم العددية ، ومن المحقق كما يتضع ذلك من الفصول السابقة أن المصرين القدماء قد توصلوا الى استخدامها في الجبر بطريقة عملية منظمة ، ولا شك أن استعمال الرموز كان له أثر عظيم في تقدم العلوم الرياضية ٠ ولم يكن فضل العرب مقصورا على ابتكار الجبر باعتباره علما مستقلا واستعمال الرموز – فقد توصلوا بذكائهم الرياضى الى حل معادلات الدرجة الثالثة ، وانتفعوا بالجبر فى بعض الاعمال الهندسية ، كما اعتمدوا على الهندسة فى حل بعض الاعمال الجبرية ، فكانوا بذلك اول من مهد الطريق للهندسة التحليلية ، التى هى اساس الرياضيات الحديثة .

كما اهتدى العرب الى نتائج حاسمة فى بعث النظرية ذات الحدين وهى التى يمكن بها رفع مقدار جبرى ذى حــدين الى أية قــوة معلومة اسها عدد صحيح موجب .

كذلك أوجدوا قانونا لايجاد مجموع الاعداد الطبيعية المرفوع كل منها الى القوة الرابعة .

كذلك ابتكروا طرقا لايجاد القيم التقريبية للاعداد والكميات ، التي لايمكن استخراج جذرها واستعملوا لذلك طرقا جبرية ، تؤيد عبقريتهم العظيمة في علم الجبر .

ولا نزاع فى أن العرب قد أضسافوا الى علوم الرياضة وفى مقدمتها علم الجبر - نظريات وحلولا لم تكن معروفة من قبل ، فنهضوا بهله العلوم نهضة كبيرة ، مما يبرهن على أنهم كانوا يمتازون بعبقرية رياضية وذكاء رياضى وقدرة على الابداع والاختراع ، وما أشرنا اليه من هلا الجانب من التراث العربى الفكرى - شىء قليل جدا مما ينسب اليهم ، وقد أتينا بذلك على سبيل المثال ، ولايمكن بعد هذا أن نوصف بالتعصب لعروبتنا .

فالمنصفون من علماء الفرب يشاركوننا فى هذا الراى ، بل ان هؤلاء المنصفين يقولون فى تقدير حظ العرب من خدمة المدينة ماقد يحسبه البعض نوعا من التعصب للعرب ، والحقيقة أنهم لم يقولوا الاحقا ، ومن أقوال بعض هؤلاء العلماء مايقوله (كاجورى) : « أن العفل ليدهش حين يرى ماعمله العرب فى علم الجبر » .

## الخوارزمى وعلم الفلك

لم تكن شخصية محمد بن موسى الخوارزمى العلمية قائمة على اساس نبوغه فى الجبر والحساب فحسب ، وانما كان الخوارزمى الى جانب ذلك عالما فلكيا كبيرا ، سجل لنفسه اختراعات مفيدة فى هدا العلم ، ومن ابتكاراته فى هذه الناحية أنه وضع ( زيجا ) ، ويعرف الزيج بانه مجموعة من الجداول الرياضية والفلكية ، وان كان الخوارزمى قد اعتمد فى وضعه على المشهور والمعروف من مذاهب الهند والفرس – فانه لم يكن مجرد ناقل بدليل انه خالف الازياج الهندية فى التعاديل والميل ، ويقال : انه جعل تعاديله على مذهب الفرس .

اما ميل الشمس فقد راعي فيه مذهب ( بطليموس ) (۱) ، وكان

(1) ( بطليموس ) : « هو كلوديوس بطليمـوس كان رياضيا فلكيا جغرافيا ويونانيا مصريا ، ولد في ( بيلوسيوم ) ، ونشأ في الاسكندرية في القرن الثانى للميلاد ، وقلما يعرف شيء عن اخبار حياته الاولى ، ونظامه الفلكى يحتـوى على كل ما عرفه من المرافبات الفلكية ، وأهم قسم من نظامه الفلكى الذى أودهه كتابه المشهور (المجسطى) قائمة كواكب مأخوذة من قائمة (أبرخوس) .

وكتابه المعروف هند اليونان السنتكس الرياضي وعند العرب بالمجسطى يبحث في العلاقة بين الارض والسماء وتأثير الكواكب في الأرض ، ورأيه في الشمس والقمر، اللى بدونه لا يمكن معرفة الكواكب وفلك الثوابت وتعيين أفلاك السيارات ، وهو يجعل الأرض في وسط المسكونة .

وبقى نظام بعليموس المؤسسس على مذهب ( أبرخوس ) مقبسولا الى أيام ( كوبرنيكوس ) ، وفي اثناء هذه الفترة لم تكن هناك الا شروح العرب لكتاب (المجسعلى) التي قسرت آراء بطليموس ، وأحدثت فيها تعديلات وتصويبا .

وترجم كتاب (السننكس ) الرياضي في خلافة المأمون (٨٣٧) م وسمى المجسطى ونقله الحجاج بن مطر ، وانتقده أبو محمد جابر الافلح الاندلسي في كتاب له يسمى { اصلاح المجسطى ) • للجداول الفلكية (الازياج) التى وضعها قيمة علمية كبيرة فى ميدان البحوث الفلكية ، فقد أنارت الطريق أمام علماء الفلك بعده ، فاعتمدوا عليها ، واستطاعوا بذلك أن يقوموا يتحسينات على درجة كبيرة من الفائدة ، وكان لابد أن يتعرض للبحوث الجفرافية ، لما بين الجفرافية والفلك من ارتباط قوى ، فجدد فى الجفرافية ، واضاف اليها من عنده ، والمعروف أنه اطلع على آراء بطليموس ، ولكنه كعادته لم يكن ناقلا ، وانما كان شارحا وموضحا ومبتكرا ومجددا ، لذلك كانت بحوثه الجفرافية بحوثا جديدة ، يقول ( نللينو ) (١) .

« لا يعتبر نقله مجرد تقليد للآراء الاغريقية ، بل هو بحث مستقل في علم الجغرافية ، لا يقل أهمية عن بحث أى كاتب من مؤلفي ذلك العصر».

وقد ترك الخوارزمى مؤلفات قيمة فى الفلك والجغرافية : منها كتاب (زيج الخوارزمى) ، وكتاب تقويم البلدان ، وكتاب فى الهندسة والفلك والحساب والموسيقى ، ويقول الدكتور (سارطون) (٢) فى كتابه الاخير : انه يشتمل على خلاصة دراساته لا على ابتكاراته .

هذه بعض آثار الخوارزمى فى علم الفلك ، وهى ناطقة بأنه كان ذا عقلية رياضية جبارة ، وانه كان عالما مفكرا فى مقــدمة العباقرة فى علوم الرياضة والفلك ، ابتكر الجبر وعلمه ، كما علم الحساب الناس أجمعين .

 <sup>(</sup>۱) ( تللينو ) : هو كارلو تللينو مستشرق ايطالى ، كان يدرس تاريخ الادب العربى بالجامعة المصرية القديمة .

<sup>(</sup>٢) (سارطون) هو جورج الفردليون سارطون ، ولد في مدينة (غنت) من أعمال البلجيك سنة ١٨٨٤ م ، وتخرج في جامعاتها ، ثم مسافر إلى الولايات المتحدة وحصل على الدكتوراه في الفلسفة والرياضيات ، وهين في مؤسسة كارنيجى بواشنطن ، ومن مؤلفاته تاريخ العلم .

to be an advectory of the sectory of



a the provide the provide the provident of the provident of

كان الدين من العوامل الرئيسية التي حملت العرب على دراسة علوم الفلك والتعمق فيها ومن النصوص الدينية التي تحث المسلمين العرب على دراسة علوم الفلك قوله تعالى في سورة يونس :

« هو الذي جعل الشيمس ضيباء والقمر نورا ، وقيدره منسازل لتعلموا عدد السنين والحساب ، ما خلق الله ذلك الا بالحق ، يفصل الآيات لقوم يعقلون ، أن في اختلاف الليل والنهار وماخلق الله في السيموات والارض لآيات لقوم يتقون » .

وقد كان لزاما على كل مسلم عربى ان يعرف أوقات الصلاة ، التى تختلف باختلاف الزمان والمكان ، وكان ذلك يستدعى بالضرورة علما بالوقع الجفرافى وحركة الشمس ، وتنقل الهالال ومعرفة سمت القبلة ، وكان ذلك مما تتطلبه احكام الشريعة الاسلامية ، لذلك أقبل العرب بدافع من دينهم على دراسة الفلك ، والذى يتأمل جهودهم فى هذا الميدان ، ويلقى عليها نظرة عامة \_ يتضح له أن لهم فضلا كبيرا على تقدم الفلك وتصفيته من الحرافات والآراء الباطلة ، التى كانت تشوبه ، اذ لم يكد العرب يدخلون فى الاسلام سحتى استقامت لهم موازين التفكير الصحيح والبحث العلمى الدقيق ، فحين درسوا القرآن الكريم راوا فيه ما يحفزهم على البحث والدرس ، فاتخذوا من تعاليمه دستورا علميا ، يقول الله تعالى وهو العليم وحده بأسرار الحياة والوجود كله فى سورة (يس) : همازل حتى عاد كالعرجون القديم ، لا الشمس ينبغى لها أن تدرك القمر ، منازل حتى عاد كالعرجون القديم ، لا الشمس ينبغى لها أن تدرك القمر ، ولا الليل سابق النهار ، وكل فى فلك يسبحون » .

وظاهر من آيات سورة (يس) أن الشمس هى مركز الكون ، وأن جميع الاجرام السماوية تدور حولها ، لان كلمة (كل) فى قوله تعالى : « كل فى فلك يسبحون » لفظ عام يشمل جميع الاجرام السماوية ، وفى هذا دليل على فساد نظرية (بطليموس) التى كانت تؤكد أن الارض مركز الكون ، فأن الشمس تتحرك حولها ، وكان ذلك قبل أن يظهر فى الوجود (كوبر نيكوس) بعدة قرون ، لذلك أفاد العرب من دراسة القرآن الكريم فقد خلق فيهم النزعة العلمية ، وغرس فى نفوسهم الميل الشسديد الى البحث والنظر والملاحظة والتجربة ، وتلك هى أسس الطريقة العلمية الحديثة في التفكير ، وواضح أيضا من آيات سورة يونس أن العرب قد اهتدوا إلى حساب الاوقات ، ومعرفة أوائل الشسهور القمرية ، وقـد استغلوا هذه المعرفة في تعيين أوقات الصلاة والصيام ، وتعيين المواسم الدينية ، ويتجلى فضل العرب على علم الفلك في أنهم طهروه من صسناعة التنجيم ، فقد كانت الامم السابقة من السابليين والصسينيين والهنود واليونان يخلطون بين الفلك وهذه الصناعة ، ويعتقدون أن هناك صلة قوية بين حركات النجوم في افلاكها وما يصيب الكائنات والناس من آلفات وأمراض ، واستمر هذا الاعتقاد الخاطىء يسود عقول الاوربيين الى القرن السابع عشر ، في حين أن العرب في ذلك الوقت أى في القرون الوسطى قالوا بغساد هذا الاعتقاد .

واستعان العرب بعقليتهم العلمية على اختراع آلات المرصد للاستعانة بها على رصد النجوم ، وتتبع حركاتها فى افلاكها وتقدير أبعادها ، وعرفوا الاستطرلاب اليونانى ، ولكنهم وجدوه لا يفى بتحقيق الغرض ، فادخلوا عليه تحسينات كثيرة ، وان المرء ليشتد عجبه حين يعلم أن العرب فى تلك العصور البعيدة قد وصلوا الى استخدام آلات دقيقة ، مازالت تستعمل الى اليوم فى المراصد الفلكية لتتبع حركات الأجرام السماوية وتقدير المسافات بين بعضها وبعض ، ومعرفة خصائص تلك الاجرام ، كما صنع العرب اسطرلابات جديدة على درجة كبيرة من الدقة ، واول اسطرلاب عربى وضع على اسس علمية دقيقة هوالاسطرلاب اللدى صنعه ابراهيم الفزارى فى القرن الثانى للهجرة .

وبالرغم من أن آلات الرصد العربية لم تصل في دقتها إلى مستوى الآلات التي تستخدم اليوم ... فإن العرب قد وصلوا إلى حقائق فلكيسة ثابتة ، ماتزال إلى اليوم ذات قيمة علمية كبيرة ، ومن هسده الحقسائق الثابتة أن الأرض جسم كسروى سسابح في الفضاء ، وعسر فوا الكواكب والمجموعات النجمية ، وما تزال مصطلحاتهم الفلكية معروفة إلى اليوم في اللفات الأوربية .

وقد بدأت عناية العرب بعلوم الفلك منذ أواخر العصر الاموى ، وبالرغم من أن الدين الاسلامى ينكر استخدام التنجيم وسيلة للعلم بما في الغيب - فقد كان الخلفاء وبخاصرة العباسيون يعتنون بالتنجيم ، ويستشيرون المنجمين في كثير من أحوالهم الادارية والسرياسية ، فاذا خطر لهم عمل وخافوا عاقبته - استشاروا المنجمين ، فينظرون في حال الفلك واقترانات الكواكب ، ثم يسيرون على مقتضى ذلك ، وكانوا يعالجون الامراض على مقتضى حال الفلك ويراقبون النجوم ، ويعملون بأحكامها قبل الشروع في أى عمل .

وكان اول كتاب ترجم فى الفلك من اليونانية الى العربية ــ فى زمن الامويين قبل انقراض دولتهم بسبع سنين ، ويقول الباحثون : أنه كتاب مفتاح النجوم ، وينسب الى هرمس الحكيم .

واول من عنى بالفلك وقرب المنجمين اليه أبو جعفر المنصور (١) ، ومما يروى عنه أنه كان يصطحب معه فى تنقىلاته ( نوبخت ) الفارسى المنجم ، وقيل : أنه كلف ( محمد بن أبراهيم الفزارى (٢) ) ، ترجمة كتاب فى الفلك من الهندية ، كما أمره بوضع كتاب بالعربية ، يتخذه العرب أصلا فى حركات الكواكب ، ويقال : أن المنجمين سموا هذا الكتاب ( السند هند الكبير ) ، وقد بقى معمولا به إلى أيام المأمون ، وعندلذ اختصره الخوارزمى .

واخذت عناية المنصور تزداد يوما بعد يوم بعلوم الفلك فشجع المترجمين والعلماء ، واحاطهم بضروب من الرعاية ، وفى مدة خلافته ترجم ( يحيى البطريق ) (۱) كتابا فى المقالات الاربع لبطليموس ، وهده المقالات فى صناعة احكام النجوم .

واستمرت العناية بعلوم الفلك فى أيام الخلفاء الذين جاءوا من بعد المنصور ، فنقلت وترجمت مخطوطات وكتب كثيرة للامم التى سبقت العرب فى الاشتفال بالفلك ، وكان علماء العرب على درجة كبيرة من الدقة العلمية ، فصححوا كثيرا من أغلاط هذه الكتب وتلك المخطوطات ، وفى أيام

- (1) ابو جعفر المنصور : هو أبو جعفر عبد الله بن محمد بن على ، ولد بالحميمة سنة (1) من جعفر المنصور : هو أبو جعفر عبد الله بن محمد بن على ، ولد بالحميمة سنة (1) حد ، تولى الخلافة بعد أبى العباسية ، ويرجع ذلك الى حسن سياسته وبعد نظرة : أخمد جميع الفتن والثورات وأسس مدينة بغداد ، واهتم بنشر العلم وتشجيع الترجمة والنقل ، توفي في طريقه إلى الحج بمكان يعرف ببشر ميمونة سنة ١٥٨ ه .
- (٢) الفزارى : هو محمد بن أبراهيم ، كان عالما بصناعة التنجيم والفلك في أيام المنصور،
   (٢) واشتهر بأنه صنع ول أسطر لاب عربى في القرن الثانى للهجرة وتوفي سنة ١٦٦ه (٧٧٧)
- (٢) إيحيى البطريق) : هو أبو زكريا يحيى بن البطريق ، مترجم مشهور ، ترجم كثيرا من الكتب ، منها كتاب الحيوان وتلخيص لكتاب النفس وكتاب العالم لارسطو ، وترجم كتبا في الغلك ، وكتب أبقراط في الطب ووصفه القغطى في أخبار الحكمساء بالامانة في النقل ،

م ۹ ــ الخوارزمي ــ ۱۲۹

الرشيد ترجم كتاب ( المجسطى ) ، وفى عصر المامون الف يحيى بن أبى منصور بالاشتراك مع سند بن على زيجا فلكيا كما اصلحت غلطات المجسطى ، والف موسى بن شاكر أزياجه ، وقام أحمد بن عبد الله (١) بن حبش الحاسب بعمل ثلاثة أزياج فى حركات الكواكب ، ثم نبغ عدد كبير من علماء العرب فى العلوم الفلكية فنهضوا بالفلك نهضة كبيرة ، ومن هؤلاء العلماء ثابت بن قرة (٢) الذى قام بحساب تبكير الاعتدالين ، ثم نصر الدين الطوسى (٣) وأبو الوفاء والبوزجانى وهو أول من كشف عن تغيرات القمر وابن يونس المصرى (٤) وهو الذى الف الزيج الحاكمى الكبير ، ورصد كسو فين للشمس كانا على درجة كبيرة من الدقة العلمية .

- (1) احمد بن عبد الله بن حبش الحاسب : هو العالم الفلكى الجليل ، أحمد بن عبد الله المرزوى حبش الحاسب ويخلع عليه أبو الريحان البيرونى لقب (الحكيم ) ، أما لقب (حبش) الذى اضيف اليه وعرف به ، فقد يكون تحريفا لكلمة (حبشي) ومعناها باللغة السريانية (القس) وأكثر مؤلفاته غير موجودة ما عدا مخطوطتين لاحد ازياجه الفلكية ، فأولى بمكتبة (بنى جامع) في الاستانة والاخرى بمكتبة برلين ، وكان العالم الوكل برصد الكواكب بمرصد المأمون فوق جبل قاسيون المشرف على مدينة دمشق، ولا يعرف بالدقة متى توفي ؟ وقيل : أن وفاته كانت بين سنتى ٦٢٨ و ٢٨٥ ماليلاد.
- (٢) ثابت بن قرة : هو ثابت بن قرة الحرائي ، كان من العلماء البارزين الذين أسهموا بنصيب كبير في التراث العربي ، بدأ حياته صيرفيا بحران ، ثم انتقل الى بغداد واشتغل بالطب وغيره من العلوم الفلسفية ، واتصل بالمتضد فعرف فضله ، وقد تعددت نواحي عبقريته بنقله كثيرا من التأليف الى العربية وبانسافاته وابتكاراته في الرياضة والطب ، ومن أولاده ابراهيم الذى بلغ منزلة أبيه في الطب وغيره ، ويقال : انه عالج الشاعر المشهور السرى الرفاء ، فشفى من مرضه ، فمدحه بقوله: هـــل للعليسل سسوى ابن قسرة شسساف

بمسببة الألبية وهسيل ليبية مين كاف قـــكانة عيني بن مـــــريم ناطقـــــا يهـب الحينـــــاة بأيسر الأوصــــــاف

وتوفى سنة ۲۸۸ هـ ۰

(٢) نصير الدين الطوسي : هو أحد حكماء الاسلام الذين ظهروا في القرن السادس الهجرى وممن لموا في البحث والدرس والابتكار ، حاول حساده الايقاع به ، فدخل السجن بسبب كيدهم ، ولكنه في اثناء سجنه استطاع أن يتم أكثر تآليفه الرياضية ، ومن أهم كتبه كتاب ( شكل القطاع ) وقد ترجم إلى لغات كثيرة ، واستمد منه الغربيون جميع معلوماتهم في المثلثات الكرية والمستوية ، وقد فصل الطوسي بكتابه هادا بين المثلثات والفلك ، كما أظهر برامة قائقة في القضايا الهندسية التى تتعلق بالمتوازيات وله كتب أخرى في الحكمة والجفرافية والطبيعيات والموسيقى ، وتوفي في بغسداد مستة (١٢٧٣) م .

(3) (ابن يونس) : هو ابو سعيد عبدالرحمن بن أحمد بن يونس بن عبدالأعلى الصدفي =

وكان للعرب ابتكارات علمية في علوم الغلك تثبت مانسب اليهم من تقدم عظيم في مجال البحث الغلكي : فقد قاس العرب درجة العرض ، وهي التي تعرف بدرجة من دائرة نصف النهار ، فخرجوا إلى مكان مستو من سطح الارض ( صحراء سنجار ) ، ثم أخذوا موضعا من هذه الصحراء نقطة بداية ، ورصدوا منها ارتفاع القطب الشمالي، وثبتوا وتدا، وربطوا فيه حبلا طويلا ، ثم مشوا إلى الجهة الشمالية على استواء الارض ، فلما انتهى الحبل ثبتسوا في الارض وتدا آخس ، ثم بدءوا من الوتد الآخس ومشوا في الجهة الشمالية على استواء الارض ، فلما ومشوا في الجهة الشمالية على استواء الارض ، فلما ومشوا في الجهة الشمالية إيضا ، وبالطريقة نفسها ، وظلوا على هده بالحال حتى وصلوا إلى موضع وجدوا فيه ارتفاع القطب الشمالي قسد زاد درجة واحدة ، عما رصدوه أولا ، وحسبوا المسافة بين الموضعين ، فوجدوها مراته من الميل ، وهي تقابل الدرجة الواحدة ، وأرادوا التيقن من ذلك ، فرجعوا إلى الموضع الاصلي ، ثم اتجهوا جهة الجنوب ، وقاموا بالعملية نفسها ، فوجدوا أن النقص درجة واحدة ، يقابله طول قدره من ذلك ، ما يعد ذلك حققوا هذا العمل في موضع آخر مستو بالعملية نفسها ، وبعد ذلك حقوا هذا العمل في موضع آخر مستو بالعملية منهما ، وبعد ذلك حقوا هذا العمل من موضع آخر مستو بالكونة ومن هذا وجدوا أن محيط الكرة الواحدة ، يقابله على قدره مرتز من الميل ، وبعد ذلك حقوا هذا العمل في موضع آخر مستو بالكوفة ومن هذا وجدوا أن محيط الكرة الارضية القطبي معربة ميل ب

والعرب أول من عرف أصول الرسم على سطح الكرة الارضية ، وهم الذين جزموا باستدارة الارض ودورانها حول محورها ، ولابن طفيل (۱) فيلسوف الاندلس برهان دقيق يثبت كروية الارض ، وقد أورده في رسالته (حي بن يقظان ) ، يقول فيه :

- ... المصرى ، ويضعه جورج سارطون بين فحول علماء القرن الحادى عشر الميلادى ، وهو من أشهر الفلكيين الذين ظهروا بعد البتانى والبوزجانى ، ومن ببت السستهر أكثر أفراده بالنبوغ في العلم ، ومن مؤلفاته الفلكية ( الزيج الحاكمى ) ، وتوفي في سسنة ١٠٠٩ م .
- (١) (أبن طفيل) : ولد في قادس بالاندلس في أوائل القرن ألثانى عشر للميلاد ، وتوفي في مراكش في سنة ١١٨٥ م كان أعظم مفكر عربى اندلسي في القرن الثانى عشر للميسلاد بدأ حياته العلمية بنقد آراء بطليموس وفلسفة الفارابي وابن سينا وابن رشسد وغيرهم ، واستطاع أن يبلور آراءه في قصة رائعة سماها (حى بن يقظان) ، وتشاول فلسفته ونظرياته وتدور القصة حول شخصية (حى بن يقطان) الذى نشأ في جزيرة من جزر الهند تحت خط الاستواء منقطما عن الناس ، يعيش في رعاية ظبية كانت تقوم بتربيته .

وتعطى هذه القصة صورة واضحة عن تطور عقل الأنسان تطورا طبيعيا وتحـدث فيها عن العلاقة بين الفرد والجتمع وعن آرائه في الاخـلاق ، وهو الذى يقسول : ان الاخلاق الكريمة تقضي على الانسان بأن يزيل العوائق التى تعترض الحيوان والنبات في سبيل لطوره ، وتحقيق غايته في الوجود . =

الخوارزمي ـــ ۱۳۱

« فنظر حى بن يقظان أولا إلى الشمس والقمر وسائر الكواكب ، فراها كلها تطلع من جهة المشرق ، وتغرب من جهة المفرب ، فما كانمنها يمر على سمت رأسه ــ يقطع دائرة عظيمة ، وما مال عن سمت رأسه إلى الشمال أو إلى الجنوب ــ رآه يقطع دائرة أصغر من تلك ، وما كان أبعد عن سمت الرأس إلى الجانبين ــ كانت دائرته أصغر من دائرة ماهو اقرب ولما كان مسكنه على خط الاستواء ـ كانت هذه الدوائر كلها إما قائمة على سطح افقه ، أومتشابهة الاحوال فى الشمال والجنوب ، وكان يتر قب اذا طلع كوكب من الكواكب على دائرة كبيرة ، وطلع كوكب آخر على دائرة صغيرة ، وكان طلوعهما معا ، فكان يرى غروبهما معا ، والعلك على شكل جميع الكواكب ، وفى جميع الاوقات ، فتبين له بذلك أن الغلك على شكل كرة » .

والفلك فى رأى ابن طفيل هو العالم كله ، وقد ساق برهانه باسلوب قصصى فى روايته الفلسفية ، وواضح منه أن العرب كانوا يؤمنونبكروية جميع الاجرام السماوية ، فالعالم كله فى رأيهم على شكل كروى ، وحينما عرفوا هذه الآراء اخذوا يفكرون فى ابتكار مقاييس اخرى لقياس خط الهاجرة ، وهو خط دائرة نصف النهار ، اللى تتعامد عليه الشمس وقت الزوال ، كذلك استطاعوا أن يقيسوا مواقع بعض البلدان .

ومن ابتكاراتهم الآخرى حساب طول السنة النجمية فقدروها ب ٣٦٥ يوما وست ساعات ، وتسع دقائق ، وعشر ثوان ، وكان هذا الحساب على درجة كبيرة من الدقة ، بحيث أن علم الفلك الحديث لم يستطع أن يخطىء هذا الحساب ، وكان الفرق بين طول السنة النجمية بحساب العرب وطولها الحقيقى اليوم لايزيد عن نصف ثانية مما يدل دلالة واضحة على دقة الحساب العربى في تقدير طول السنة النجمية ، ولاشك أن هذا الابتكار كان له أثر عظيم في حياة البشر ، وأن كنا اليوم

= ويقول بوجوب مسئولية الانسان اذا سـكت على الخطأ ، ولم يعمل على الاصلاح ، وازالة أسباب الفساد والتأخر ، ويدعو إلى أن يسير الفرد في سلوكه وجهوده على أساس المصلحة العامة لخير الجماعة ، ويعرف الخلق تعريفا دقيقا ، فيقول : الخلق هو أن تجرى الطبيعة في كل ذيء مجراها .

وترجعت قصة (حى بن يقظان) إلى جعبع اللغات ، وتتميز هذه القصة عن قصة (روبنسن كروزو) بناحيتها الفلسفية وعن جعبع القصص الفلسفية الشرقية الاخرى بقربها من الواقع وبالوصف الطبيعى والتفصيلات الدقيقة عن الحيساة العملية وبسهولة الاسلوب وجمال العبسارة ، فهى بذلك تسستحق الخلود في تاريخ الفسكر الانسانى . لانسير في تقدير الوقت على حساب السنة النجمية نفسها ، وانما نتبع مايسمى ( المعدل الزمنى ) ، وهو متوسط طول السنة النجمية والسنة الشمسية أو متوسط الزمان النجمي والزمان الشمسي .

وعرف العرب قياس محيط الارض ، ورصدوا الكواكب السيارة والنجوم الثوابت ، وعينوا مواقعها وأفلاكها ، كما عرفوا أن القمر يختلف في سيره سنة بعد سنة .

وكشف أبو الوفا البوزجاني معادلة فلكية جديدة لتقوقم مواقع القمر ، وتعرف باسم معادلة السرعة .

وكشف الفليسوف الاندلسى ( ابن رشد ) (١) عن الكلف الشمسى ووصفه وصفا علميا دقيقا ، وكان (النباتى) (٢) من الذين حققوا مواقع كثير من النجوم ، ورصد العرب الاعتدالين الربيعى والخريفى ، وانتقد ابو محمد جابر بن الافلح كتاب المجسطى فى كتساب له يدعى ( اصلاح المجسطى ) ، والعرب هم الذين ضبطوا حسركة اوج الشمس وتداخسل فلكها فى افلاك اخرى ، ولهم جداول دقيقة لبعض النجوم الثوابت .

(۱) (ابن رشد) : هو أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد ، ولد في مدينة قرطبة ( ٢٠٥ ه - ١١٢٦ م ) ويسميه الأفرنج Averroes تمكن من علوم زمانه ، وقدمه أبن طفيل إلى الأمير (يمقوب يوسف) ، ويقال : أن الأمير ساله : ماراى الفلاسفة في السماء ؟ أقديمة هي أم حادثة ؟ فتظاهر بأنه لا يحسن الفلسفة خوفا على نفسه ، وهندما أفاض الأمير في شرح آراء أرسطو وأفلاطون وفلاسفة الإسلام - ذهب عنه الروع ، وتكلم في غير تهيب .

ولما صار أبو يعقوب خليفة الخذه طبيبا خاصا له ، وكانت له شهرة في المسالم اللالينى بطبه وفلسفته : يقول قبه ( رينان ) الفيلسوف الفرنسي : القى أرسطو على كتاب الكون نظرة صائبة ففسره ، وشرح غامضه ، وجاء أبن رشد فألقى على فلسفة ارسطو نظرة خارقة ففسرها وشرح غامضها ، وتوفي في مراكش سنة 1194 م .

(٢) (البتانى) : هو أبو عبد الله محمد بن جابر بن سنان الرقى ؛ ولد في بتان من نواحى حران حول سنة ٢٣٥ ه وتوفي بالقرب من سامراء في العراق سنة ٣١٧ ه ، وكان من العلماء البارزين في علوم الفلك والرياضة في القرن المائر المسلادى ، وانستهر برصد النجوم والاجرام السماوية ، وبالرغم من عدم وجود ٢٤٣ دقيقة للرصد - فقد توصل إلى أرصاد لانزال موضع دهشة العلماء في هذا العصر ، ويقال : أنه كشف معادلة مهمة تستخدم في حساب المثلثات ، والقانون الاساس لاستخراج مساحة المثلثات الكرية ، وانتقد نظريات بطليموس الجفرافية وأصلح قيمة الاعتدالين العيفى والشتوى ، وقيمة ميل قلك البروج عن قلك معدل النهار ، قهو في القدمة من علماء الفلك ، وله كتاب الزيج البتانى ، وكتاب معرفة طالع البروج . ويتحدث الدكتور فؤاد صروف فى كتابه ( بسائط علم الفلك ) عن ان اكثر من خمسين فى المائة من أسماء النجوم قد كشفها العرب ، ولا تزال اسماؤهم العربية مستعملة الى اليوم فى اللفات الاوربية ، ولقد بلغ من شدة ولع العرب بعلوم الفلك ان كثيرين منهم كانوا يبنون بيوتهم ويجعلون سقوفها على هيئة السماء ، ومن ينظر الى هذه السقوف يخيل اليه انه يرى النجوم والفيوم والبروق والرعود .

أما عن بناء المراصد فقد أنشأ العرب الكثير منها فبنى الأمويون مرصدا فى دمشىق ، وابتنى المأمون مرصدين فى الشماسية ببغداد وفوق جبل ( قاسيون ) بدمشق ، كذلك ابتنى بنو موسى مرصدا ببغداد على طرف الجسر ، وفى هذا المرصد استخرجوا حساب العرض الاكبر من عروض القمر ، وبنى شرف الدولة مرصدا فى بستان دار الملكة ، كذلك انشأ الفاطميون على جبل المقطم مرصدا عرف باسم المرصد الحاكمى ، كما أنشأ بنو الأعلم مرصدا عرف باسمهم ، وكان مرصد المراغة الذى انشأه نصير الدين الطوسى من أشهر المراصد الفلكية ، وترجع هدفه الشهرة إلى ما كان به من آلات دقيقة وعلماء عرفوا بالدقة فى رصد الكواكب .

وهناك مراصد اخرى اكتسبت شهرة عظيمة كمرصد الدينورى (۱) بأصبهان ، ومرصد ( البيرونى ) (۲) ومرصد ( البتانى ) بالشام .

- (١) (الدينورى) : هو أحمد بن داود من أهل الدينور ، أخد عن البصريين والكوفيين ، ولكنه أكثر من تلمدته للسكيت وابنه ، وكان الدينورى متفننا في علوم كثيرة منهما النحو واللغة والهندسة والحساب وعلوم الهند ، وكان ثقة في كل ما يرويه معروفا بالصدق ، ومن كتبه كتاب النبات وله شهرة ، وكتاب القبلة والزوال ، وكتاب البحث في حساب الهند ، وكتاب البلدان وكتاب في الجبر والمقابلة ، وكتاب الرد على رصد الاصفهانى .
- (٢) (البيرونى) : هو محمد بن احمد أبو الريحان الخوارزمى ، كان لغويا اديبا ، له في الرياضيات والنجوم اليد الطولى ، سافر الى الهند ودرس لفة أعلها ونقافتهم ، وسجل دراسته في كتابه ( تحقيق ما للهند من مقولة ممقولة في العلم أو مرذولة ) وهو من أمهات الكتب التى يرجع اليها في علوم الهند ، ومن مؤلفاته أيضا (الأثار الباقية من القرون الخالية) ، وهو يدل على غزارة علمه ، والمامه الواسسع بلفات الامم وتاريخها وثقافتها وقد أفاد البيرونى العربية ، نقد جعال أساليبها مارنة طيعة ، تشتمل على دقائق التفكير الهندى ، والكتابان مطبوعان .

 وأخترع العرب عددا كبيرا من آلات الرصد وتختلف هذه الآلات باختلاف الفرض منها ، ومن أسمائها اللبنة ، والحلقة الاعتدالية ، وذات الاوتار ، وذات الحلق ، وهى على خمس دوائر متخذة من نحاس : الاولى دائرة نصف النهار وهى مركوزة على الارض ، ودائرة معهدل النهار ، ودائرة منطقة البروج ، ودائرة العرض ، ودائرة الميل ، ثم ذات السمت والارتفاع والآلة الشاملة ، وذات الشعبتين وذات الجيب ، وذات المشتبهة بالناطق ، والاسطرلاب بأنواعه المتعددة ، واعترف الفربيون بدقة ههده الآلات .

وللعرب ازیاج فلکیة دقیقة ، ومن اشهرها زیج ابراهیم الفزاری ، وزیج محمد بن موسی الخوارزمی ، وزیج البتانی ، وازیاج المامون وابی حماد الاندلسی ، وابن موسی ، وابی معشر البلخی (۱) ۰

<sup>=</sup> وتوفي في سنة ٢٠٤ هـ، وسمى البيرونى بلغة أهل خوارزم ، فهم يسمون الغريب (بيرونى) ، لانه لما طالت غيبته عن بلاده عدوه غريبا عنها ، فخلعوا عليه هذا اللقب.

<sup>(</sup>١) (البلخي) : هو أبو زيد أحمد بن سهل البلخى جغرافي عربى ، ولد في (شامسيتان) من أعمال بلغ ، واعتنق بادىء الامر مذهب الامامية ، ودرس الفلسفة بعد ذلك معالكندى وعاش في رعاية أبى على الجيهائى وزير السامانيين ، ولكن الوحشة دبت بينهما ، فدعى إلى زيارة (بخارى) ، ولكنه لم يأنس في نفسه الجرأة على عبور نهر (حيحون) وتوفي في ١٩ من ذى الحجة سنة ٣٢٢ ها وقد ذكر له صاحب الفهرست ثلاثة وأربعين مصنفا ، من بينها كتابه المشهور صورة الإتاليم ،

الفلك والشعرالعرلجب

وأخذت ثقافة العرب الفلكية تنعكس على ألشعر العسربي ، فهؤلاء شعراء العرب في مختلف البيئات العربية يستجلون في اشعارهم استماء الكواكب ومواقعها وأوقات ظهورها ، مما يدل على أنهم كانوا على علم ببعض المعلومات الفلكية يقول أبو نواس (1) :

مضى (أيلول) وارتفع الحرور واذكت نارها الشـــعرى العبور

ويفهم من هذا البيت أن أغسطس قد أنتهى ، وأن ألحر قد أنتهى معه ، وأن الشعرى العبور قد أشرقت مع شروق الشمس ، والعروف لدى العرب أن هذا النجم يبدأ فى شروقه مع شروق الشمس فى سبتمبر، وكان قدماء المصريين يعتبرون أن رأس سنتهم هو (أول توت) وهو يوم شروق الشعرى مع شروق الشمس .

وقال أبو فراس الحمداني (٢) :

اما توى الشمس حلت الحمـنلا وطاب وزن الزمان واعتـدلا ويدل بيت ابى فراس على أن الشمس تكون فى برج الحمل فى فصل

(1) ( أبو نواس ) : هو أبو الحسن على بن هانى، الشاعر المنفئن الجاد الماجن صاحب العسبت الطائر والشعر السائر ، ورأس المحدثين بعد بشار ، فارسي الاصل ، ولد بقرية من كورة (خوزستان) شرق البصرة ، ونشأ يتيما ، فقدمت به أمه البصرة بعد سنتين من مولده ، ثم تعلم العربية ورغب في الادب ، والنقى بواابية بن الحباب الشاعر الكوفي الماجن ، فأعجب كل منهما بصاحبه ، ثم أخرجه والبة الى الكوفة ، فتخرج هليه وعلى أصحابه ، وأتصل بيعض الامراء ومدحهم ، ومدح الرئسييد ، والخصيب عامل مصر من قبل الرشيد ، ثم انقطع إلى مدح الأمين ، ويقال : أن الامين سجنه لشدة مجونة ، ثم أخرجه من السجن ، ومات سنة ١٩٩ هـ .

وهو أشعر المحدثين بعد بشار واكثرهم تفننا ، وارسنهم قولا ، وهو شاعر مطبوع برز في كل فن من فنون الشعر وامتاز بخعرياته ومجونياته ، وكان شعره لقاح الغساد والقدوة السيئة ، لنقله الفزل من المؤنث الى المدكر .

(٢) أبو قراس الحمداني ) : هو الحارث بن سعيد بن حمـدان ، ولد في سنة ٣٢٠ هـ وأبن عم سيف الدولة ، وكان واليا من قبله على لامنيج) وأسر في الحرب التى كانت بين سيف الدولة والروم دقاعا عن القومية العربية فأنشأ في محبسه قصائده الرومية المشهورة ، ويغلب عليه الاعتداد بشعره ، ومن أغراضه الحماسة والفخر وقد تناول بعض الافراض الدينية للتمبير عن تشيعه لال البيت وقتل في سنة ٢٥٧ هـ . الربيع ، وهو الغصل الذي يطيب فيه الزمان ويعتدل وهو يقصد الهواء. وقال أبو العلاء المعرى (1) :

وكان الهسلال يهسوى الشريا فهمسا للوداع معتنقسان قال صــحبي في لجتين من الحنـــــ ـدس والبيد اذ بدا الفرقدان نحن غبرقي فكيف ينقبذنا نجب \_مان في ح\_ومة الدجي غر قان وسمهيل كوجنسة الحب في اللو ن وقسلب المحسب في الخفقسسان مستبد كانه الفسارس المع لم يبــدو معــارض الفرسـان يسرع اللمح في احمرار اكما تسبب سرع في اللمح مقسلة الفضيسيان ثم شاب الدجي وخاف من الهج ر ففطى المشسيب بالزعفسران وتضبيبا فجبسره على نسره الوا قع سيسيفا فهم بالطيبييين

وابو العلاء شاعر عربى فيلسوف متعمق فى الدراسات الفلكية وفى هذه الابيات نراه يربط بين معانيه واسماء النجوم وتحركاتها : فالهلال والثريا قد اجتمعا معا فى برج الحمل ، وكانهما حبيبان اجتمعا للوداع والشاعر الفلكى يخص الوداع بالذكر ، لانه فى هذه الحال لابد من عناق الاحباب ، ثم يفترض الشاعر أن صحبه ، وهم فى حال من الحيرة لانهم كاتوا فى بحرين ، وهما ظلمة الليل والبرية حين ظهر لهم فى أفق السماء

(1) (أبو العلاء العرى) : هو إبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سليمان العرى التنوخى ؛ كان شاعرا فيلسوفا عربى النسب ولد بمعرة النعمان في ٣٦٣ هـ ، وقال الشسمر صغيرا ، ويرى بعض النقاد أن شعره يناقض بعضه بعضا ، وقد قاله في حقيقةالعالم والشرائع والعبود ، وهو أحكم الشعراء بعد المتنبى ، ويتميز باستعمال الفريب ، والاخيلة الدقيقة والنكلم في الطبائع وأساليب الاجتماع وعادات الناس وأخلاقهم ومكرهم وظلمهم ، ونظام الدول والقوانين والشرائع وغيرها عاش حياته عزبا الى أن توفي في سنة ٢٩ ه ه بالمرة ، وأوصى بأن يكتب على قبره : عدا جناه إبى على م وما جنيت على أحد الفرقدان وهما نجمان مضيئان من بنات نعش الصــغرى ــ قالوا له : نحن غرقى فى الظلام وفى الصحراء الواسعة ، فكيف ينقذنا مما نحن فيه هذان النجمان الفريقان فى حومة الدجى ؟

وهذا سهيل قد بدا يجمع بين وصف كل من الحبيب والمحب ، من حمرة الوجه وبريقه ، ومن خفقان القلب ، وقــد بدا منفردا وحــده فى السماء ، كانه فارس قد أعلم نفسـه فى الحرب بعلامة ، يعرف بها .

ويقصد شاعرنا من ذلك أن سهيلا يعارض النجوم كلها في أفق طلوعه ، وأنه يبدو متميزا عنها جميعا ، يتخيل سهيلا شديد الخفقان فهو يتلألا في بريق مستمر ، كأنه مقلة انسان غضبان تنقدح منها حمرة مضطربة .

ثم يدعى الشاعر الفيلسوف أن الدجى قد شاب ، وأن بلوغه هذه الدرجة من الكبر ... إنما كانت بسبب هجوم الصبح عليه ، غير أنه لما كان محبا للنجوم مفرما بها عز عليه أن تهجره بسبب الشيب الذى علاه واشتعل براسه ، لذلك أراد أن يوارى شيبه ، فلم يجد سبيلا الى ذلك الا بأن يخضبه بالزعفران ، كما هى عادة الشيب فى الخضاب بالحمرة ، والشاعر يريد بخضاب الليل تلك الحمرة التى تبدو مع طلوع الفجر .

ومن الأنجم المشهورة النسران ، ويقال لاحدهما النسر الطائر ، وهو ثلاثة أنجم على طرف المجرة ، مصطفة كأنها طائر ، قد بسط حساحيه ، لكى يطير ، ويقال للآخر ، النسر الواقع ، وهو شلاثة أنجم على الطهرف الآخر من المجرة مجتمعة ، كأنها الطائر وقع ، وضم جناحيه .

والمعنى الذى يفهم من البيت أن الفجر قد سـل سيفه على نسر الليل الواقع فطار ، أى أن ضياء الصبح قد سطع شعاءه فغمر النجوم ، وعندئد توارت واحتجبت ، والشاعر يتخيل أنها قد طارت .

ويلاحظ أن الشباعر قد استفل معلوماته الفلكية في ابراز معانيه ، مما يدل على أن الثقافة الفلكية عند العبرب كانت شبائعة بين المثقفين منهم .

وقال الطفرائي (1) :

لو أن في شرف الماوى بلوغ منى لم تبرح الشمس يوما دارة الحمل

 (۱) (الطفرانی) : هو مؤيد الدين الاستاد العميد فخر الكتاب أبو اسماعيل الحسين بن محمد الطفرائي ، صاحب لامية العجم ، وهو أصبهاني الاصل برع في الكتابة والشعر فدارة الحمل هي برج الحمل ، وبرج الحمل هو فصل الربيع الذي يطيب فيه الزمان وقال :

> وان عــلانی من دونی فلا عجب لی اسوة بانحطاط الشمس عن زحل

فالطفرائى فى هسسةا البيت يثبت مرة اخرى انه لا يعرف دارة الحمل فقط ، وانما يعرف الابعاد التى بين الكواكب بعضها وبعض ، فهو يعسسرف بعد الأرض عن الشيمس ، وبعد الشيمس عن زحل وقال عمر بن أبى ربيعة : (1)

أيها المنكع الثريا سسهيلا عمرك الله كيف يلتقيسان ؟ هى شامية اذا ما استهلت وسهيل اذا استقل يمان وفي هذين البيتين ما يدل على معرفته الشساعر بكل من الثريا وسهيل ، فالثريا تظهر في سماء الشام ، وسهيل يظهر في سماء اليمن . وقال المبرد (٢) :

> اذا ما الثريا في السسماء تعرضت يراها حديد العين ستة انجم

ثم صار فيخدمة سلاطين السلاجقة، وكانوزيرا للسلطان مسمود بن محمد السلجوقي. صاحب الموصل ، وقتل ظلما في سنة ١٣ﻫ هـ .

ومن شعره لامية العجم وهى قصيدة مشهورة من عيون الشعر العربى ، ولقب بالطغرائى ، لائه كان يكتب (الطغـراء) وهى الطـرة ، وكانت تكتب في عهــد الدولة السلجوقية فوق البسملة بخط معلق فيه نعوت السلطات والقابه .

(۱) ( عمر بن أبى دبيعة ) : هو أبو الخطاب عمر بن عبد الله بن أبى دبيعة المتسرئي المخزومى أشعر قريش ، وأرق أصحاب الفزل ، وأوصف الشعراء لاحوال النساء ، ولد بالمدينة من أم نصرانية واب كان عاملا للرسول صلوات الله عليه وللخلفاء من بعده، قال الشعر وهو صغير وسلك قبه طريق الفزل ووصف أحوال النساء وتزاورهن ومداعبة بعضهن لبعض ، ومايعتدن قوله من الكلام ، ولذلك قيسل : أن الفحول من الشعراء لم يحفلوا بشعره ، وعدوه من هديان خلعاء المدينة ، ولكنه مازال يعالج الشعر، حتى انقاد له ويقول قيه جرير : مازال هذا القرشي يهدى حتى قال الشعر.

ولسهولة شعره وقرب فهمه وشدة تأثيره في قلوب الخلعاء أخذ المفنون يغنونه ، ثم غضب عليه عمر بن عبد العزيز ، قنفاه الى (دهلك) وهى جزيرة امام (مصوع) ، ويقال : انه أراد التوبة بطريق الغزو في سيبل الله ، قركب البحر، قاحتر قت سغينته ومات سنة ٩٢ ش .

(٢) المبرد : شرايو العياس محمد بن الازدى البصري النحوي ، نزل بغداد وكان أحد

علی کبـــد الحـــرباء وهی کانها جبـــرة در رکبت فوق معصــــ

فالشسساعر فى البيتين يثبت لنا معرفته بالثريا ، وأن النجوم الواضحة منها ستة أنجم وأنما عرضنا لأبيات الشسمراء ، لكى نعطى القارىء فكرة عما كان للعرب من عناية كبيرة بعلوم الفلك . وأن الثقافة الفلكية قد انعكست على الشسمي العربى ، وفى هذا من ناحية أخرى تأييد للراى القائل بتأثر الأدب بالثقافة العلمية .

ونســـــتطيع بعــد ذلك كله أن نلخص أثر العرب في علــوم الفلك فيما يأتي :

١ – لقد نقل العـرب جميع كتب الفلك الى اللغة العربية عن اليونان والفرس والهنود والكلدان والسريان وغيرهم ، ولم يكن عملهم مقصورا على مجرد النقل فحسب ، بل انهم صححوا اغلاط السابقين ، واوضحوا ما كان مبهما من آرائهم ، وقد فتحوا بهــــذا العمل الجليل الطريق امام تقدم العلوم الفلكية ، وهذا ما جعلهم بحق اساتذة العالم .

٢ – وقد أضاف العرب إلى علوم الفلك كثيراً من الآراء الجديدة والنظريات المبتكرة ، وابتدعوا كثيراً من الآلات التي ساعدت على تقدم رصد الكواكب وتعيين مواقع النجوم .

٣ - وأنهم خلصوا علوم الفلك من الخرافات التي كانت تشبوبها ،
 وتحولها إلى عمليات من التنجيم كان يقصد منها استطلاع ما يجده في
 السبتقبل ، وبذلك جعلوا الفلك علما يقوم على اسس ونظريات دقيقة ،
 مهدت الطريق لعلماء الفضاء في العصر الحاضر .

المة النحو واللغة والادب وله في ذلك مصنفات تئبت قدرته العلمية ، ومنها كتــاب الكامل في الادب وقد طبع مرارا وهذب في عصرنا ، ومنها كتاب المقتضب وهو مغطوط في مكتبة ( الاسكوريال ) ثم كتاب الروضة ، وعلماء الادب ينقلون منه ، ويذكرون اسمه ولكنه غير موجود ويحدثنا الرواة عن سبب تلقيبه بالمبرد ، فيقواون :

ان صاحب شرطة بغداد كان قد طلبه للمنادمة ، فرفض ابو العباس ، ولما الح صاحب الشرطة في طلبه \_ لجا الى دار صديقه ابى حاتم السجستانى ، فلما جساء رسول والى الشرطة يطلبه عند ابى حاتم السجستانى \_ خشي عليسه ابو حساتم ، فادخله في صندوق يقال له : المزملة ، وكان أهل العصر يبردون في منله الماء ولما فتش الرسول البيت ام يجده ، وحين الصرف اخذ ابو حاتم يصفق وينادى على المزملة : المبرد ، المبرد ، ويقال : ان الناس تسامعوا ذلك ، ولهجوا به ، فلصق اللقب بأبى العباس ، وتوفي في سنة ٢٨٥ هـ ، ودنن في مقابر الكوفة . هذا وقد كان الخوارزمى من علماء العرب الذين اسبهموا بأكبر نصيب فى جميع العلوم الرياضية فموقفه من الجبر والحساب واضح كما بينا ، وكذلك موقفه من علوم الفلك ، وليس المهم فى هذا الموقف أو ذاك أنه اخترع علم الجبر ، وأنه وفق فى عمل أزياج علمية ، بل ان المهم فيما قدمه لعلوم الفلك مثلا أن زيجة ( السند هند الصغير ) - كان له أثر عظيم فى الأزياج الآخرى التى عملها العرب فيما بعد فقد استعانوا به واعتمدوا عليه كل الاعتماد ، ولذلك يقول أحد علماء العرب فى زيج الخوارزمى :

« فاستحسنه اهل ذلك الزمان » وطاروا به في الآفاق ، وما زال نافعا عند اهل المناية بالتعديل الى زماننا هذا ، والخوارزمى فضللا عن هذا يعتبر من اهم المجددين لجفرافية بطليموس » .

وبعد فهؤلاء العرب كانوا يشتفلون بالبحث العلمي ، ويكشفون في كل يوم عن سر جديد من أسرار الطبيعة والوجود في الوقت الذي كان الاوربيون فيه اسرى الأوهام والتقيساليد ، وقد ظلوا كذلك قرونا طويلة ، حتى أضاء نور البعث العربي بمشاعله القوية جميع الأرجاء ، فأخذ ببدد سحب الجهل التي تراكمت في سهاء أوربة ، ولمها حاول بعض علماء اوربة نقل آراء العرب قوبلوا بالسـخط الشديد : فهـذا غاليلو (١) الايطالى حينما جهر برأيه في النظام الكوني ، رمني بالسحر والشيعوذة ، ثم سيق الى محكمة التفتيش ، وأرغم بالقوة على أن يكذب نفسه ، أو يؤمر باحراقه ، ففضل الرجل أن يشترى حياته بتكذيب نفسه ، ولم يستطع (كوبرينق ) (٢) البولوني أن ينشر آراءه خوفًا على حياته ، ولم يقف الناس على هذه الآراء الا بعد وقاته بازمان طويلة ، وهذا مما يلقى ضوءا على ذلك الحهل الكثيف الذي كان مسيطرا على عقول الأوربيين في تلك العصور ، وعلى ما كاتوا عليه من تعصب ذميم الآراء الباطلة والخرافات الشبائعة ، في حين أن العرب كانوا بتسدعون في التراث الانساني ويضيفون اليه الكثير من اختراعاتهم وابتكاراتهم ، التي مهدت السبيل لهذه الحضارة العلمية الزاهية في عصرنا الحاضر .

- (1) (غاليلو) : عالم أيطالى توفي في سنة ١٦٤٢ م ، وحينما أعلن أن الأرض تدور ــ قــدم الى محكمة التغتيش ، وهدد بالقتل أن لم يكلب نفسه ، فاضطر أمام أعضاء الحكمة أن يقول بتكذيب نفسه ، كى ينجو بحياته ، ويقال : أنه لما غادر المحكمة ضرب الأرض برجله وقال : ومع ذلك فأنت تدورين ولزم بيته حتى مات .
- (٢) (كوبرمنق) : هو نقولا كوبرينق العالم البولونى ، كان يقول : أن لكل كوكب حركتين : حركة حول الشمس وحركة حول محوره ، فحرم البابا القول بهذه النظرية ، ولم ينتشر رأى كوبرينق الا بعد موته سنة ١٥٤٣ م بعدة طويلة جدا لاتقل عن قرنين .

- ١ كتاب الجبر والمقابلة للخوارزمى نشره
   الدكتوران على مصطفى مشرفة (المرحوم)
   وزميله
  - ۲ أخبار الحكماء للقفطى
- ٣ مطالعات علمية معلى مصطفى مشرفة
   ( المرحوم ) مطبعة الاعتماد بشارع حسن
   الاكبر الناشر مكتبة النهضة المصرية .
- ٤ ــ العـــرب ــ فيلب حتى ( الدكتـــور ) دار العلم للملايين ــ بيروت
- م الحضارة العربية تأليف «هل» وترجمة
   ابراهيم العدوى ( الدكتور ) الناشر
   مكتبة الانجلو بالقاهرة .
- ٦ حضارة الاسلام جروينباوم ترجمة
   عبد العزيز توفيق جاويد من سلسلة (الالف
   كتاب ) نشرته مكتبة مصر بالفجالة
- ۷ محاضرات فى تاريخ الامم الاسلامية م محممد الخضرى ( المرحموم ) مطبعة
   ۱۷ستقامة بالقاهرة
- ۸ عبقرية العسرب فى العلم والسياسة –
   عمر فروخ ( الدكتور )
   ۹ العلوم عند العرب قدرى حافظ طوقان
   سلسلة ( الإلف كتاب )

٢٠ مجلة العلوم ــ دار العلم للملايين ببيروت

فہریش

DE BERKERE PRESENTATION REPORTED CONTRACTION CONTRACTORIE CONTRACTORIE CONTRACTORIES CONTRACTORIS DE CONTRACTOR

#### الصغحة

#### الموضوع

| ٣                                           | •        | ٠            | ٠     | •    | ٠         | •        | •            | •              | ٠            | تقديم                 |
|---------------------------------------------|----------|--------------|-------|------|-----------|----------|--------------|----------------|--------------|-----------------------|
| v                                           | •        | • •          | قديمة | ت از | باراد     | حف       | ی ال         | بة ف           | ياض          | تاريخ الر             |
| ٩                                           | •        | •            | •     | •    |           |          |              |                |              | تمهيسد                |
| ۱۳                                          |          |              |       |      |           |          |              |                |              | علومالري              |
| • •                                         |          |              |       |      |           |          |              |                |              | طاليس                 |
| ۳٥                                          |          |              |       |      |           |          |              | ٠              | ث.           | فيشاغور               |
| 50                                          |          |              |       |      | •         |          |              |                |              | أو قليد.              |
| التاثير المصرى والبابلي في الثقافة الرياضية |          |              |       |      |           |          |              |                |              |                       |
| ٥١                                          | •        | •            | •     | •    | •         | •        | •            | ـة             | يقي          | الأغر                 |
| 00                                          | •        | •            | •     | •    | مية       | باض      | م الر        | لمدو           | العـــ       | العرب وا              |
|                                             | <u>ت</u> | <b>م</b> لمي | J1 4  | لل ک | ن ۱       | ن م      | ىبامو        | JI ,           | أمون         | موقف ۱۱               |
| ٦٥                                          | •        | ٠            | •     | •    | ٠         | i,       | باضب         | الر            | لوم          | والع                  |
| ۸۷                                          | ٠        | •            | •     | فيه  | دلماء     | ءالع     | وآرا         | مى             | وارز         | حياة الخ              |
| ٩٧                                          | •        | •            | •     | •    | •         | رن       | JJA          | ي !            | ارزم         | صلة الخو              |
| ٩٩                                          |          |              |       |      | . 1.      |          |              |                |              |                       |
|                                             | •        | •            | •     | •    | بات       | اغب      | الري         | فى             | مى           | أثره العل             |
| ۱۰۱                                         | •        | •            |       |      |           |          |              |                |              | اتره العد<br>کتاب الج |
| ۱۰۱<br>۱۰۸                                  | •        |              | •     | زمی  | وارة      | للخ      | ابلة         | المقا          | ېر و         |                       |
|                                             | •        | ٠            | •     | زمی  | وارز<br>• | للخ<br>، | ابلة<br>رزمي | رالمقا<br>خو ا | بر و<br>ل ال | كتاب الج              |

| ۱۱۹ |   | • | • | • | علم الجبر عنهد العرب •  | ١ |
|-----|---|---|---|---|-------------------------|---|
|     |   |   |   |   | الخوارزمي وعسلم الفلك • | ۲ |
|     |   |   |   |   |                         | ٣ |
|     |   |   |   |   | العرب والفلك • • •      |   |
| ۱۳۷ | • | • | • | • | الفلك والشنعن العربي.   | ٤ |
| ٥٤١ | ٠ | ٠ | • | ٠ | من مراجــع البحث •      |   |

.

.

من بالمعنى المعنى ال مؤتينة مسترك المسترك المعنى مناطقة المعنى المعنى

الدار القومية للطباعة والنشر

.

٦

٥

٦

۷

٨

٩