

4<51

s Just 1 الی مکتبہ الحوادی مع قائمہ عنا تھے بر مردر الجزيران C-N/2/2

الشيخ عبد الكريم الزنجاني دراسة تاريخية (١٨٨٦م - ١٩٦٨م)

حقوق الطبع والنشر محفوظة للمؤسسة الطبعة الأولى ١٤٣١ هـ ٢٠١٠م

طبع الكتاب على نفقة مؤسسة أبو مهدي الهجري لنشر الفكر والتراث المحمدي أصل هذا الكتاب رسالة ماجستير

تم نشرد بالتعاون مع قسم التاريخ في كلية الأداب بجامعة الكوفة



بطاقة تعريفية بالكتاب : (الشيخ عبد الكريم الزنجاني دراسة تاريخية ١٨٨٦م- ١٩٦٨م) رسالة قدّمها إلى مجلس كلية الأداب. جامعة الكوفة، الطالب محمد جواد جاسم محمد الجزائري وهي جزء من متطلبات نيل درجة الماجستير في التاريخ الحديث والمعاصر بإشراف الأستاذ المساعد الدكتور علاء حسين عبد الأمير الرهيمي، ١٤٣٠هـ – ٢٠٠٩م

> التنسيق الفني : علي البحراني تصميم الغلاف : أحمد راضي المطبعة : مؤسسة دلتا للطباعة – بيروت التوزيع : دار الرافدين للنشر والتوزيع، لبنان – بيروت الناشر

<u>- gə</u>

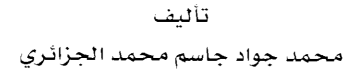
لبنان-بيروت . ص . ب: ٣٢٧ / ٢٥

alijawatha@hotmail.com

سلسلة كتب مؤسسة أبو مهدي الهجري لنشر الفكر والتراث المحمدي

الشيخ عبد الكريم الزنجاني

دراسة تاريخية (١٨٨٦م - ١٩٦٨م)



إشراف الدكتور

علاء حسين عبد الأمير الرهيمي

بِنْ بِنْ الْمَعْ الْحَجْ الْحَجْ

﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

صدق الله العلي العظيم «سورة المجادلة: آية ١١»

### شكر وتقدير

أول الشكر والثناء وعظيم الامتنان إلى صاحب العزة والجلال والمنّة سبحانه وتعالى.

وأقدم فائق الشكر والتقدير والاحترام إلى أستاذي الفاضل المشرف الأستاذ المساعد الدكتور علاء حسين عبد الأمير الرهيمي لقبوله الإشراف على الرسالة ولما بذله من جهد مخلص وصادق وأمين وما قدمه من رعاية وإرشاد وتوجيه خلال مرحلتي البكالوريوس والماجستير في اختيار الموضوع ودقة الإشراف كلمة بكلمة وجملة بجملة منهجاً ومضموناً، فكان كما وصف هو أستاذه بـ «الأب الروحي»، وإلى أسرته الكريمة الفاضلة لما قدمته من تضحية في وقتها وراحتها خلال لقاءاتي معه في داره ولساعات وصلت في بعض الأحيان إلى منتصف الليل مدة عامين من زمن دراستي هذه، فجزاهم الله عنا خير جزاء المحسنين.

وأقدم وافر الشكر إلى الأستاذ الدكتور حسن الحكيم، والأستاذ الدكتور طارق الحمداني، والأستاذ المساعد الدكتور جاسب عبد الحسين، والأستاذ المساعد الدكتور علي عظم، والأستاذ المساعد الدكتور ربيع الموسوي، لإعارتي بعض المصادر، والأستاذ المساعد الدكتور حسن الشاعر لما بذله من جهد موضوعي في قراءة الرسالة ومراجعتها لغوياً، والمدرس الدكتور عقيل الخاقاني، لتقديمه العديد من الإستشارات اللغوية والنحوية القيمة، والمدرس المساعد سلمي أمينة مكتبة كلية الآداب، لتزويدي

| الشيخ عبد الكريم الزنجاني | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٦ |
|---------------------------|-----------------------------------------|---|
|---------------------------|-----------------------------------------|---|

ببعض المصادر.

ويجب عليّ الاعتراف بفضل العاملين في مكتبة أمير المؤمنين عَنْهُم، ومكتبة الروضة الحيدرية، ومكتبة الإمام الحسن عَنْهُم، ومكتبة الإمام الصادق عَنْهُم، ومكتبة كلية الآداب في جامعة الكوفة، ومكتبة (أبو سعيدة الوثائقية العامة)، ومكتبة الإمام محمد الحسين كاشف الغطاء، ومكتبة الحكيم العامة، ومكتبة عبد الواحد المظفر في النجف الأشرف، ومكتبة التاريخ التخصصية، ومكتبة المرعشي النجفي، ومكتبة ببلوغرافيا الشيعة، ومكتبة الاستانة الرضوية، ومكتبة آثار الإمام الخميني،

أقدم الشكر الجزيل إلى السيد خالد فياض لما قدمه من مصادر متعددة، والأخ عمار ماشاء الله لترجمته المصادر الفارسية، والسيد عز آل ثابت، والسيد عبد الأمير جمال الدين، والشيخ أحمد الحائري، والشيخ عبد الحسين جواهر كلام، والأخ علي جهاد الحساني، والأخ حسين جهاد الحساني، والأخ فاضل المعموري، والأخ سعدون الجزائري، والأخ علي هادي، لتقديمهم جملة من المصادر والمعلومات التي تخص الرسالة، ولأسرتي الكريمة التي ساندتني مدة كتابة الرسالة، وكل من قدم يد المساعدة علمياً ومعنوياً وأسدى النصيحة وأسهم في إنجاز هذه الرسالة.

الباحث

# المحتويات

| ٥ | • | •  | • | <br>• | • | • • | •   |   | • | •   |    | • | • |   | •• | • | •   | • • | • | •   | • • |   | • | • • | • • | • | • | • • | • | • | <br>• | • | • • | •   | • |   | • |   | • | • • |   | • |   | •   | • • | • |    | • | بر | ŗJ | L | Ĵ | ş  | بر | < | ند |
|---|---|----|---|-------|---|-----|-----|---|---|-----|----|---|---|---|----|---|-----|-----|---|-----|-----|---|---|-----|-----|---|---|-----|---|---|-------|---|-----|-----|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|-----|-----|---|----|---|----|----|---|---|----|----|---|----|
| ۱ |   | ١  |   |       |   |     |     | • |   |     | •  |   |   | • | •  | • | • • |     |   |     |     | • |   |     |     |   | • |     | • |   |       |   |     | • • |   |   | • | • |   |     |   |   |   |     |     |   |    | • | •  |    | • | ÷ | را | ھ  | ý | ļ  |
| ۱ | 4 | ٥. |   | •     |   | •   | • • |   | • | • • | •• |   | • |   |    | • |     |     | • | • • |     |   |   |     |     |   |   | •   |   |   |       |   |     |     |   | • |   | • |   |     | • |   | • | • • |     |   | •• | • |    | •  |   |   |    | L  | ā | Į1 |



| لفكري۲۷ | يم الزنجاني ونتاجه المعرفي وا | لمحات من نشأة الشيخ عبد الكر     |
|---------|-------------------------------|----------------------------------|
|         |                               | المبحث الأول:قراءة أولية في      |
|         |                               | المبحث الثاني: أسر ته ونشأته الم |
|         |                               | المبحث الثالث : تلامذة الشيخ     |
| ۵       | مه الفكري والمعرفي حتى وفات   | المبحث الرابع: قبسات من نتاج     |

الفضيل التآلتي

| ١ | • 0                          | رؤاه وأنشطته الإصلاحية والسياسية |
|---|------------------------------|----------------------------------|
|   | تماعي٧.                      |                                  |
|   | بينالمذاهبوالوحدةالإسلامية٢١ |                                  |
|   | ٤٣                           |                                  |
|   | باسية۷                       |                                  |

| عبد الكريم الزنجاني | ۸ |
|---------------------|---|
|---------------------|---|

الفضيان التاليت

| خ والفلسفة والاقتصاد في كتابات الشيخ عبد الكريم الزنجاني       | التاري                                  |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ثالأول: لمحات من آرائه في التاريخ و حركته و أسس الكتابة فيه١٧٥ | المبح                                   |
| ثالثاني:الفلسفةالتأسيسات والاهتهامات في كتاباته                | المبح                                   |
| ثالثالث: إيجاز في رسالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا٢١٥        | المبح                                   |
| ث الرابع: قراءات في فكر ه الاقتصادي ٢٣٣                        | المبح                                   |
| نة                                                             | الخاتم                                  |
| ۲٦١Summ                                                        | lary                                    |
| لاحــق                                                         | المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| در المراجع                                                     |                                         |
| ت المخططات                                                     |                                         |
| ں الأعلام                                                      | فهرم                                    |
| ں الأماكن ٣٣٥                                                  | فهرم                                    |

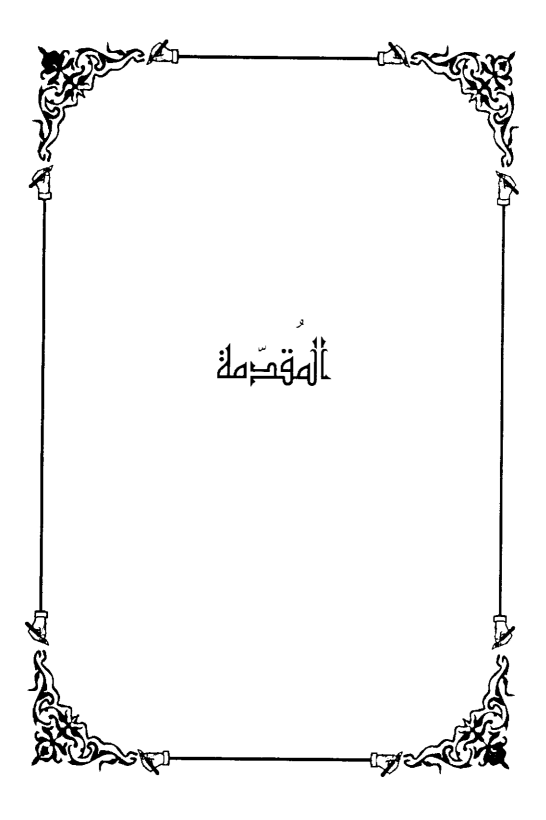
# قائمة الرموز

| تاريخ الوفاة       | ت     |
|--------------------|-------|
| الجزء              | 5     |
| دون تاريخ          | د.ت   |
| دار الكتب والوثائق | د.ٺ.و |
| دون مطبعة          | د.م   |
| التاريخ الشمسي     | ش     |
| الصفحة             | ص     |
| الطبعة             | ط     |
| التاريخ الميلادي   | ٩     |
| المجلد             | مج    |
| الورقة             | و     |
| التاريخ الهجري     | ه_    |

#### الإهداء

إلى: خير الأنام وعلم الأعلام... معلم الإنسانية العظيم... خاتم الأنبياء والرسل محمد بن عبد الله تشي ... إلى : أمير البلاغة وسحر البيان... إمام المتقين و حجة المستضعفين... المولى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عيسه... راجين القبول عند أعتابكم ايهاناً... طاعةً...

الباحث



#### المقدمة

# (نطاق البحث وتحليل المصادر)

صب العديد من الباحثين أكاديميين وغير أكاديميين اهتهاماتهم في دراسة نواح متنوعة وموضوعات متعددة من تاريخ العراق الحديث والمعاصر، بيد أن القليل منهاً عنيت في جهودهم واهتهاماتهم برجالات الفكر والرأي تكوناً وتنشأةً ودوراً في مسار المجتمع وتطوراته، خاصة أولئك ممن حملوا فكراً تنويرياً تجديدياً - إصلاحياً، كان الشيخ عبد الكريم الزنجاني أحد أولئك الأعلام الميزين في المضهار هذا خلال الثلث الثاني من القرن العشرين، في حياة البلاد وعلى الصعد كافة، شكلت هذه الحقيقة دافعاً أولاً في اختيار الباحث لموضوع رسالته هذه.

أما الدافع الثاني فتمثل بالرغبة في الوقوف على حقيقة حجم مكونات نتاجه الفكري كماً ونوعاً، وإلى أي مدى احتوى أموراً تجديدية وانفتاحاً على مستجدات العصر يومئذ، في مرحلة أقل ما يقال عنها مرحلة انبثاق الأيدلوجيات المعاصرة والصراعات المحتدمة بين التيارات المتناقضة من ليبرالية وأخرى يسارية وثالثة قومية ورابعة دينية، فورة فكرية سياسية أثرت بعمق واضح في الساحة العراقية.

وكمن السبب الثالث في اختيار الباحث لموضوع البحث، طموحه في كشف النقاب عن حجم وسعة المهمة المعرفية والعلمية والدور الإصلاحي الذي اضطلع

| ۱ الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ١ | ٦ | Ĺ |
|----------------------------|---|---|---|
|----------------------------|---|---|---|

فيه الشيخ أنف الذكر خلال سني حياته، ولاسيها فيها يتعلق بمنهجه وجهوده في «التقريب بين المذاهب» و«الوحدة الإسلامية»، منهجاً اقتضى منه القيام بعدة سفرات إلى مدن عربية وإسلامية خلال النصف الأول من القرن العشرين.

فضلاً عما قدح في ذهن الباحث أثناء قراءته الأولية حول موضوع بحثه هذا أسئلةً عديدة متنوعة، كان من بين أبرزها : ما الأسس والقنوات الفكرية والعقائدية التي أثرت بتكونات الشيخ عبد الكريم الزنجاني معرفةً وفكراً؟ ما هي حقيقة الآراء المتناقضة حوله؟ هل كان لأفكاره تأثيراً إقليمياً ودولياً؟ هل كان فقيهاً تجديدياً فحسب؟ أم فقيهاً مفكراً إصلاحياً؟ هذه الأسئلة وسواها ألفت دافعاً رابعاً للاضطلاع بمهمة دراسة الموضوع.

تكونت الرسالة من هذه المقدمة وثلاث فصول وخاعة وضع فيها الباحث أهم ما توصل إليه من نتائج، فقد درس في الفصل الأول: «لمحات من نشأة الشيخ عبد الكريم الزنجاني ونتاجه المعرفي والفكري»، الأوضاع الاجتهاعية والحياة الفكرية لمدينة زنجان مسقط رأسه، من خلال تسليط الضوء على موقعها في الشهال الغربي لإيران وتركيبتها السكانية وعدد ساكنيها، مضافاً إلى أوضاعها الاقتصادية متمثلاً بنشاطها الزراعي والتجاري فضلاً عها احتوته من ثروات طبيعية من خامات الحديد ومناجم الذهب، مبيناً فيه أيضاً لمحات من أوضاعها السياسية خلال أحداث الثورة الدستورية الإيرانية (١٩٠٥ - ١٩١١) حيث لم يتم إخضاعها للدستوريين إلا عام الدستورية الإيرانية رئيس السلطة الشرعية فيها الملا قربانعلي الزنجاني.

وأشار الباحث فيه إلى ولادة الشيخ عبد الكريم الزنجاني ونشأته ودراسته الأولية في إيران ومن ثم هجرته إلى العراق للاستزادة من أساطين العلم والمعرفة فيه، فدرس على يد أساتذة وشيوخ كان لهم دور كبير في صقل شخصيته وموهبته العلمية، مما أهله وفي زمن مبكر من عمره التدريس في الحوزة العلمية، إلى جانب أهليته إلى الإفتاء بعد منحه «إجازة اجتهاد» من قبل المرجع الأعلى في الحوزة العلمية في النجف

| قدمة | 31 |
|------|----|
|------|----|

الأشرف آنذاك، فذاع صيته في أوساط الإمامية داخل العراق وخارجه أمراً تطلب ترجمة رسائله العملية والفقهية إلى الفارسية والأوردو والسنسكريتية، ولكثرة مقلديه تم طبع رسالته العملية «ذخيرة الصالحين» سبع مرات.

وتعرض الباحث لما عاناه الشيخ عبد الكريم الزنجاني من مجافاة وخصومات، في ظل أجواء احتدمت فيها الصراعات بين مختلف التيارات الفكرية والسياسية علمانية وغير علمانية، ثم عرج في المبحث الأخير من فصله هذا على «لمحات من نتاجه الفكري» مبيناً ما حوته مقالاته في المجلات كإنموذجاً لنتاجه، فاختلفت موضوعات مقالاته هذه وتنوعت مضامينها ولكنها تناغمت بسمات لن تحد عن آرائه وتوجهاته الإصلاحية التجديدية، سمات استمدت أسسها من بنائه العقائدي المسند إلى تعاليم الإسلام وشرعه القويم ورموزه المتمثلة بالرسول الكريم يتيم وأئمة أهل البيت هيه.

وتناول في الفصل الثاني «رؤاه وأنشطته الإصلاحية والسياسية» مشيراً إلى أن انشغالاته العقائدية وأنشطته الفكرية والمعرفية لم تنسه عن الاهتمام بقضايا المجتمع والفرد، اهتهامات تحولت في كثير من المرات إلى هموم خاصة به ومسؤولية واجبة للحل، عن طريق التحرك المباشر وغير المباشر على أرض الواقع في الاتصال بالمعنيين من مؤسسات أو مسؤولين لحل هذه المسألة أو تلك، احتلت فيها قصب السبق «محاربته لروح الطائفية المقيتة» التي كانت تنفث سمومها في داخل المجتمع العراقي وبتحريك ليس ببعيد عن الأصابع البريطانية وما تقتضيه مصالحها من تعميق للخلافات داخل المجتمع لضهان استمرارية وجودها، وبين الباحث في متون الفصل هذا مساعيه وجهوده في «التقريب بين المذاهب» و«الوحدة الإسلامية»، فقد سار قدماً في مضمار الإسلامي، فضلاً عما يشكلاه من أساسي في منظوره الإصلاحي الإسلامي، فضلاً عما يشكلاه من أساسين فاعلين في دعواه ومنطلقاته المتعلقة بموضوع الوحدة الإسلامية.

وانسجاماً مع منطلقاته هذه قام في أولى رحلاته إلى مصر عام ١٩٣٦، لما شكلته

| الشيخ عبدالكريم الزنجابي |  |
|--------------------------|--|
|--------------------------|--|

أرض الكنانة من مركزاً معرفياً وفكرياً وسياسياً في العالمين العربي والإسلامي، وتجول في أروقة محافلها الأكاديمية والثقافية والدينية، ملتقياً بعلمائها وأساتذتها وطلبتها وحضورها من المثقفين، متجاذباً معهم أطراف الحديث في قضيتي «التقريب» و«الوحدة الإسلامية»، مؤكداً على أهميتهما في لملمة الشمل وتوحيد الصفوف، وتجنب كل ما من شأنه أن يؤدي إلى خصام و خلاف بين أبناء الأمة.

وبين أن فكره السياسي قد ارتكز على "العدالة الاجتهاعية» ركناً أساسياً في منظومته السياسية، فضلاً عن "الأخلاق» و "المساواة»، وقد تمخض عن رؤى ومواقف إزاء مفاهيم و قيم سياسية أثرت بعمق داخل مجتمعه، لافتاً الأنظار إلى ما بدا يدب في الساحة العراقية ومنذ ثلاثينيات القرن العشرين من أيديولوجيات خصت مضامينها الاتجاهات الاشتراكية بصورة عامة والشيوعية بصورة خاصة، لاسيا أنها تمكنت بعد مرور عقدين من زمن تأسيسها في البلاد بلوغ ثقلاً ملموساً في مختلف الأوساط والاجتهاعية والشارع العراقي، مضافاً إلى تنبيهاته إلى الدور الفاعل لـ «اللوبي اليهودي» في الولايات المتحدة الأمريكية في «حركة الاستيطان الصهيوني» في فلسطين، حيث معززاً ذلك بالحجيات التاريخية و الشرعية بأحقية الفلسطينيين بأرضهم لا "أرض معززاً ذلك بالحجيات التاريخية و الشرعية بأحقية الفلسطينيين بأرضهم لا أرض معادا» سواهم، عاداً الصهاينة عصابات غايتها النهب والاغتصاب من دون مراعاة للقوانين والأنظسة الإنسانية والاجتهاعية والشرعية.

ودرس في الفصل الثالث "التاريخ والفلسفة والاقتصاد في كتابات الشيخ عبد الكريم الزنجاني»، مفهوم التأريخ وأسس حركته والعوامل الفاعلة والمؤثرة فيه، فضلاً عن محاولة التعرف على جهوده الرامية للكشف عن قوانين حركة التاريخ، كما نوه الباحث أن فلسفة التاريخ عند الشيخ عبد الكريم الزنجاني، ارتكزت على مبادئ في حركة وصناعة التاريخ، ومبيناً أن حركة التاريخ لديه، خضعت لقانونين أساسين صنعا أحداث التاريخ وتحكما بمساراته، أولهم (الأكبر) «الإرادة والمشيئة الإلهية»

| قدمة | المقدمة |
|------|---------|
|------|---------|

ثم أوضح في ثنايا الفصل اهتراماته بالفلسفة على وجه عام والفلسفة الإسلامية على وجه الخصوص وبرهن في كتاباته على وجود فلسفة إسلامية خصت المسلمين أنفسهم، وآنها امتداد للفلسفة اليونانية كونها جزءاً من الحضارة الإنسانية، وانتقاها بين أمة وأخرى، وأن للأسانيب المختلفة التي أحدثتها الفلسفة الإسلامية في غضون تطورها يصح أن تكون موضع نظر مستقل خاص في دراستها، مبيناً أساليب فلاسفة الإسلام «الكندي» و«الفارابي» و«ابن سينا» في التأليف والتدريس، واستخدام الدقة وعدم الغموض والتحليل النقدي للمشكلات الفلسفية، وتنمية روح البحث العلمي في الميدان الفلسفي، وأشار الباحث أيضاً إلى أن الشيخ الزنجاني أولى اهتراماً لاشباع حاجاته الطبيعية الإنسانية الأساسية وسواها من الخاجات الأخر، و ما يتطلب ذلك من قوانين عمل وأسس إنتاج واستهلاك، تركن إلى قواعد علمية – موضوعية ومتوافئة مع الشرع القويم ولا تتعارض معه.

لم يعول الباحث في إعداد رسالته هذه عند منهج محدد بعينه، إنها وظف ومازج وحسب إمكانياته المعرفية والعلمية بين أدوات المنهج العلمي ومناهج البحث المتنوعة في دراسته ومعالجاته لمضامين مباحث رسالته، وحسب مقتضيات البحث وضروراته العلمية، فقد استعان بـ المنهج الوصفي» في موضعه، كها اعتمد في الأعم الأغلب «التعليل والتحليل» منهجاً رئيساً في مجمل فصول الرسالة معززاً إياه بالمنهج «الإحصائي الرياضي»، فقد تضمنت الرسالة تسع جداول وأربع مخططات وعدد من المعادلات الفكرية سعى من خلالها، وبكل تواضع، إلى الاقتراب من دقة التحليل والاستنتاج، مبتعداً عن الأسلوب السردي والإنشائي.

كما واكتنف الرسالة بدرجة أقل «المنهج السوسولوجي» الذي يمكن ملاحظته بصورة ملموسة في المبحثين الأول والثاني من الفصل الأول وفي المبحث الأول من الفصل الثاني، لم يبغ الباحث من كل ذلك وضع نظرية بعينها أو الوقوف عند فلسفة محددة في المعالجة لمباحث رسالته هذه، إنها حاول إلى الاقتراب من تقديم دراسة علمية

| الشيخ عبدالكريم الزنج | ۰۲. |
|-----------------------|-----|
|-----------------------|-----|

موضوعية قدر الإمكان.

تنوعت المصادر التي اعتمد عليها الباحث في استقاء معلومات در استه هذه، كان في مقدمتها بعض من وثائق "مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة" في النجف الأشرف، حيث حصل منها على "ثمانية عشر وثيقة"، أشبعت الرسالة بمعلومات مهمة، أفادت الباحث في المبحث الأول من الفصل الثاني بصورة كبيرة.

احتلت مؤلفاته العمود الفقري في المصادر الأساسية والقمينة بمعلوماتها، فكانت سنداً حقيقياً وفاعلاً في جميع فصول الرسالة، شكلا فيها كتابيه الموسومين «الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي» و«صفحة من رحلة الإمام الزنجاني وخطبه في الأقطار العربية والعواصم الإسلامية" ركناً مهماً بين جميع المصادر والمراجع التي أغنت الدراسة بالمعلومات، فالأول منهما فرغ من كتابة جزئه الأول في ١٨ تشرين ثان ١٩١٣، فلم يكن كما هو معتاد كتاباً فقهياً فحسب، إنها كان رسالة تجاوزت حدود المعاملات و العبادات، فهو بحث صريح عن حقائق فقه الرسول محمد وآله الأطهار، كساه حلَّة من البيان والأسلوب السلس، إلى الأذهان وتتقبلها القلوب قبل الأذان، خرج فيها عن التعقيد والالتواء والجمود، طبع جزؤه الأول عام ١٩١٥ لتليها طبعة ثانية عام ١٩٦٠ ثم طبعة ثالثة عام ١٩٦٨ في مطبعة الغري الحديثة في النجف الأشرف ضم بين دفتيه ١٩٢ صفحة، احتوى على مواضيع خصت الاقتصاد الإسلامي والتشريع والفكر السياسي، فضلاً عن الأسس التربوية والأخلاقية في الإسلام، أورد فيه اثنى عشر مطلباً حملت عناوين «فقه الإسلام وعلوم الحياة» و»الإسلام هو المثل الأعلى للدين» و«الإسلام هو دين الفطرة الإنسانية» و«الأساس لفهم أصول الإسلام واستنباط فروعه» و«نشوء الفكر الإسلامي وارتقائه»، «التربية الإسلامية»، «نبذة من الآداب الشرعية»، «الأخلاق الإسلامية»، «الاقتصاد الإسلامي»، «السياسة في الإسلام»، «الاجتهاع في الإسلام»، وأخيراً «الاجتهاد والتقليد في القرآن والسنة»، ثم أورد فهرسة في آخره حملت عناوين فرعية لمطالب، وقد برزت بين ثناياه تنظيرات كان من بين أبرزها «تشريع أهمية الاجتهاد» و«ولاية الحكم» و«الفكر الاقتصادي»

| ۳۱ | المقده |
|----|--------|
|----|--------|

الإسلامي، فضلاً عن تركيزه على أهمية «التربية والتعليم»، ولأهمية ما احتواه من معلومات قيمة صريحة، بل و"جريئة» في بعض الأحيان على حد تعبير ناشر الطبعة الثانية، شكل حضوراً ملموساً في متن الفصلين الثاني والثالث من دراستنا هذه.

أما الكتاب الثاني فكان عبارة عن سجل حافل لخطبه ومواقفه ورحلاته ذات المضامين الفكرية والعقائدية والسياسية، طبع مرتين في مطبعة الغري في النجف الأشرف وعلى التواني في العامين ١٩٤٧ و ١٩٥٦، ومن ثم تأخرت عنها أربعة عقود في عام ١٩٩٦ في مؤسسة النعمان للطباعة والنشر في بيروت، تكون من جزأين، ضم الجزء الأول بين دفتيه من طبعته الأخيرة ٤٤٠ صفحة، وتضمن شواهد من رحلته إلى المند عام ١٩٣٥ ومصر عام ١٩٣٦ ولقاءاته برجال الفكر والأدب والسياسة هناك، ونصوص خطبه وكلماته في جامع الأزهر الشريف خصوصاً في «كلية أصول الدين» إلى «كليتي «الشريعة واللغة العربية» و«جعية الشبان المسلمين» و«دار العلوم»، مضافاً

في حين ضمَّ الجزء الثاني على ٢٦٩ صفحة، حملت مضامين نصوص كلماته وخطبه خلال زيارته لفلسطين عام ١٩٣٦ منها «خطبته النارية» في تل أبيب و «الإنذار التاريخي» في القدس الشريف، ولقاءاته برجال السياسة والفكر في فلسطين، ثم زيارته إلى الأردن فضلاً عن زيارته إلى سوريا وخطبته في الجامع الأموي ثم زيارته إلى لبنان ونص محاضرته في «الجمعية الخيرية الإسلامية ببيروت»، وتضمن أيضاً نص خطبته الكاملة في «مؤتمر العلماء الأول» المنعقد في دمشق عام ١٩٣٨ وضم في صفحاته الأخيرة مقالات في «المثل العليا»، وفي نهاية كل جزء وردت فهرسة لمواضيعه مع أرقام الصفحات التي حواها الكتاب وقد قام بجمعه محمد هادي الأسدي البصري الشهير بالدفتر (١٩٠٤ - ١٩٦٦) صاحب «جريدة الدفتر» البغدادية.

ولم تكن مقالات الشيخ عبد الكريم الزنجاني بأقل أهمية من كتبه فقد وردت مضامينها في ثنايا متون الرسالة، و لاسيما المبحث الرابع من الفصل الأول، وقد عثر

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۲ ۲ |
|--------------------------|-----|
|--------------------------|-----|

الباحث على اثنين وعشرين مقالة منها، نشرت في عدد من المجلات العراقية والعربية في إطار زمني امتدبين عامي ١٩٣٨ وعام ١٩٦٥.

استخدم الباحث عدداً من المصادر والمراجع باللغتين العربية والأجنبية، إلى جانب المعربة عن الانجليزية والفارسية بلغ عددها ثانيائة وخمسة، كان أبرزها كتاب «هبة الدين الشهرستاني» لإسماعيل طه الجابري، و«تاريخ زنجان» لهوشنك ثبوتي، ورسائل جامعية بلغ عددها أربعاً وعشرين مابين ماجستير ودكتوراه، كان من بين أبرزها رسالة الماجستير الموسومة «محمد كاظم الآخوند» لعدي محمد كاظم السبتي، لأن المترجم عنه من بين أبرز أساتذة الشيخ الزنجاني، مضافاً إلى كونها رسالة قيمة جديرة في الاهتهام لا في مضامينها وحسب، إنها بمنهجها وأساليب المعالجة فيها، أفادت الباحث فائدة كبيرة.

وكان "لموسوعة طبقات الفقهاء" لجعفر السبحاني و"موسوعة الفلسفة" لعبد الرحمن بدوي من بين أبرز الموسوعات والمعاجم التي استخدمها الباحث، وأجرى الباحث مقابلات شخصية مع عدد من معاصري الشيخ الزنجاني ومقلديه بلغ عددها إحدى وعشرين مقابلة، فضلاً عن أحد طلابه الشيخ باقر شريف القرشي، ومن أبرزهم السيد مهدي الخرسان والسيد عز آل ثابت، وقد استخدم الباحث إحدى وخسين مجلة وجريدة عراقية وعربية وفارسية ولأعداد مختلفة، كان أبرزها مجلة "الغري" النجفية و"العرفان" الصيداوية و"فرهنك زنجان" الفارسية.

تطلبت هذه الدراسة جهداً إضافياً من الباحث، سيها قلة الدراسات والبحوث الرصينة بخصوص الشيخ عبد الكريم الزنجاني يمكن الركون إليها وأن جميع ما موجود من سيرته وترجمته في الكتب ما هو إلا تكرار واجترار بعضها عن البعض الآخر، ماخلا رسالة ماجستير قدمت إلى "معهد التاريخ العربي والتراث العلمي للدراسات العليا" في بغداد من لدن الباحث عبد الحسين علوان الدرويش عام ٢٠٠٦ حملت عنواناً لها "الإمام عبد الكريم الزنجاني مكانته العلمية ودوره الإعلامي

| لمقدمة |
|--------|
|--------|

في الدعوة إلى الوحدة الإسلامية»، اكتنف مضامينها جملة من الملاحظات العلمية أحصاها الباحث بعد قراءة دقيقة ومستفيضة لمتونها، كان منها على سبيل المثال لا الحصر ما يأتي :

- تكونت الرسالة من مقدمة وثلاث فصول وخاتمة وملاحق وقائمة المصادر والمراجع، بلغ عدد صفحات الفصل الأول (٧٧) والفصل الثاني (٦٠) والثالث (١٠٧). أي لم يكن هناك توازن موضوعي في معالجة مباحث الرسالة، تكوّن الفصل الأول من أربعة مباحث والثاني من ثلاث مباحث والثالث من مبحثين وهذا خلل منهجي آخر، ولم يتم ترقيم الملاحق ولم تحتو على معلومات جديدة وما هي إلا نقل حرفي من كتاب صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٩٤، ٩٦،٩٥، ٩٢.

- ركن الباحث وفي صفحات عديدة إلى النقل الحرفي من مؤلفات ورسائل الشيخ عبد الكريم الزنجاني، حتى أن القارئ لها يخال له أنه يقرأ في كتاب «صفحة من رحلة الإمام الزنجاني وخطبه في الأقطار العربية والعواصم الإسلامية» منها على سبيل المثال :

١- ذكر في الرسالة ص١٠٨ - ١٠٩ وفي فقرة «أسرته» نصاً من كتاب الرحلة، ج١، ص٢٠٦ - ٢٠٢.

٢- ذكر في الرسالة ص١١١ وفي فقرة «نشأته» نصاً من كتاب الرحلة، ج١، ص٢٠٩. ٣- ذكر في الرسالة ص١١٢ - ١١٣ وفي فقرة «خصاله» نصاً من كتاب الرحلة، ج١. ص٢١٤ - ٢١٥.

٤- ذكر في الرسالة ص١٥٦- ١٥٧ وفي فقرة «رسالته الإصلاحية» نصاً من كتاب الرحلة، ج١، ص٢٥ - ٢٦.

٥- ذكر في الرسالة ص١٥٧- ١٥٨ وفي فقرة «ثورته على البدع» من كتاب الرحلة، ج١، ص٢٨.

٦- ذكر في الرسالة ص ١٦١-١٦١ وفي فقرة «دلائل النجاح» نصاً من كتاب
 الرحلة، ج١، ص ٣٣ - ٣٤.

٧- ذكر في الرسالة ص١٦١ - ١٦٣ وفي فقرة «تصور الحقيقة» نصاً من كتاب الرحلة، ج١، ص٣٤ - ٣٦.

٨- ذكر في الرسالة ص١٦٣ - ١٦٤ وفي فقرة "لباقة" نصاً من كتاب الرحلة،
 ج١، ص٣٦ - ٣٦.

- هناك أخطاء في توثيق الهوامش متنوعة و متعددة منها :

١- لم يستعن الباحث بآخر طبعة لكتاب صفحة من رحلة الإمام الزنجاني
 وهي الطبعة الثالثة، ١٩٩٦، ولم يفرق بين المصدر السابق والمصدر نفسه على سبيل
 المثال أنظر: ص ١٥٨، ١٥٩، ١٥٩، ١٦٠.

٢- عدم ذكر رقم الجزء لكتاب صفحة من رحلة الإمام الزنجاني والاكتفاء
 بذكر المصدر السابق فقط، على سبيل المثال لا الحصر أنظر: ص١٥٨، ١٥٩، ١٦٩،
 ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٢، ٢٦٩، ١٦٩، ١٧٩، ١٩١، ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٤٩،

٣- استخدامه للسيد إبراهيم الموسوي الزنجاني كتاب «جولة في الأماكن المقدسة» في ص١٢١. وكتاب الكن وكتاب المقدسة في ص١٢٦ وكتاب تاريخ زنجان في ص١٢٦ وكتاب تاريخ زنجان في ص١٢٦، من دكر (إبراهيم الزنجاني، المصدر السابق) في الصفحات ١٢٩،١٢٠، و١٣٩، ١٩٣، ١٩٣

٤ - لم يضع اسم «القرآن الكريم» في هوامشه على سبيل المثال أنظر : ص٧، ٨، ٩. ١٠ . ١١ . ١٣ . ١٤ .

- عدم الدقة في الإحالة إلى المصادر والمراجع على سبيل المثال ذكر في هامش الصفحات الذي يخص الخطبة النارية من ص٢٣٥ - ٢٤٠ (مجلة الكوثر، العدد ٨، آذار ٢٠٠٠، ص٦، ٧، ٨، ٩، ١٠) على التواني، ووجد الباحث أن المجلة المذكورة في

| ۲ | .مة | المقد |
|---|-----|-------|
|   |     |       |

عددها آنف الذكر لم تذكر موضوع الخطبة النارية إلى في صفحتها الحادية عشر فقط.

– لم تحتوي الرسالة على أي وثيقة غير منشورة عدا وثيقتين منشورتين فقط، واستخدامه في قائمة المصادر مجلات وصحف عربية كان قد نقلها من كتاب «صفحة من رحلة الإمام الزنجاني» ولم يعد إلى أصولها وقد أثبتها في قائمة مصادره على سبيل المثال أنظر: ص١٩٩، ٢٠٠، ٢٠١، ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٠٤، واستخدامه (١٠٢) مجلة وجريدة في قائمة المصادر باعتبار أن كل عدد منها هو مصدر والصحيح هي (١٧)

| ,                              |                                      |
|--------------------------------|--------------------------------------|
| المنهج الصحيح                  | ما ورد في الرسالة                    |
| القرآن الكريم                  | ١. القرآن الكريم                     |
| الوثائق المنشورة وغير المنشورة | ٢. الموسوعات والمعاجم                |
| المخطوطات                      | ٣. الأطاريح والرسائل الجامعية        |
| مصادر التراث العربي            | ٤ . الكتب العربية والمعربة           |
| المقابلات الشخصية              | ٥. دراسات وبحوث                      |
| الرسائل والأطاريح الجامعية     | ٥. دراسات وبحوث<br>٦. الكتب الأجنبية |
| المراجع العربية والمعربة       | ٧. الصحف الأجنبية                    |
| المراجع الفارسية               | ٨. الدوريات والمجلات                 |
| المراجع الأجنبية               | ٩. بعض الصحف العراقية والعربية       |
| المعاجم والموسوعات             | ١٠. مواقع الإنترنت                   |
| المقالات والبحوث               |                                      |
| الصحف والمجلات                 |                                      |
| شبكة الإنترنت                  |                                      |

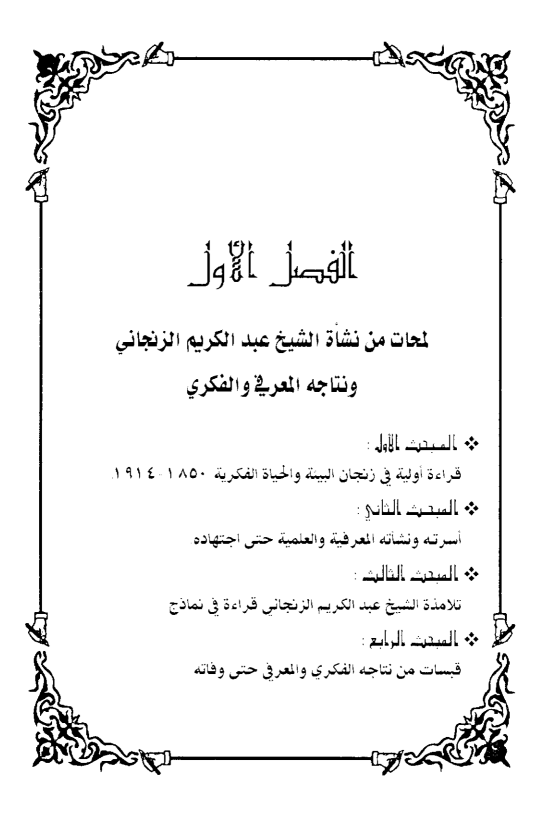
- صنف قائمة المصادر كمال يلي :

لذا وبكل تواضع وجد الباحث أن الدراسة المقدمة من قبل الباحث «عبد

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۲٦ |
|--------------------------|----|
|--------------------------|----|

الحسين علوان الدرويش»، اتسمت في جزء حيوي منها بالحرفية في النقل من مؤلفات الشيخ الزنجاني إلى جانب عدم موضوعية المعالجة التي لم تبتعد في الكثير من مضامينها عما اكتنفها من أخطاء علمية ومنهجية وتوثيقية، كلها وسواها، حفزت ولم تحد من ذهاب الباحث قدماً في مضهار دراسته هذه.

وأخيراً فإن الباحث يضع جهده المتواضع هذا بين الأيادي الأمينة لأساتذته رئيس وأعضاء لجنة المناقشة الموقرة لإبداء ما يمكن إبداءه من ملاحظات قيمة، من شأنها الارتقاء بالرسالة لما هو أفضل وأقوم، متعهداً للأخذ بها لتجاوز ما فات ذكره وأخطأ تقديره، وما توفيقه إلا بالله سبحانه تعالى، عليه توكلت وهو أرحم الراحين. الماحث



### المبحث الأول:

### قراءة أولية في زنىجان البيئة والحياة الفكرية ١٨٥٠ـ ١٩١٤:

تقع مدينة زنجان (`) في منطقة الشمال الغربي من إيران (`)، بين خطي طول (٤٧ و • ٥٠) شرقاً، ودائرتي عرض (٣٥ و٣٧ ) شمال خط الاستواء، وقد بلغت مساحتها بـ (٣٩٣٦٩ كيلو متر مربع)، وتراوحت تقديرات نفوسها عام ١٩٠٧ ما بين خمسة وعشرين ألفاً إلى ثلاثين ألف نسمة (<sup>٣)</sup>.

يحدها من الشمال آذربيجان الشرقية وأردبيل، ومن الشرق گيلان وقزوين، ومن الغرب آذربيجان الغربية، ومن الجنوب همدان<sup>(،)</sup>، وامتازت بتباين تضاريسها،

- (۱) تتكون زنجان من ثلاث مناطق رئيسة هي: مركز مدينة زنجان وابهر و خدابنده. للتفاصيل
   انظر: هوشنگ ثبوتي، تاريخ زنجان، چاپ دوم، (زنجان: اداره كل فرهنك و ارشاد
   اسلامي استان زنجان، ١٣٧١ش)، ص١٦.
- (٢) تم إبدال اسم بلاد فارس إلى (إيران) في ٢٢ آذار ١٩٣٥، من قبل رضا شاه (١٩٢٥-(٢) تم إبدال اسم بلاد فارس إلى (إيران) في ٢٢ آذار ١٩٣٥، من قبل رضا شاه (١٩٢٥-الجد) مؤسس الأسرة البهلوية، وسوف نستخدم التسمية الثانية بدلاً من الأولى في متن البحث. للتفاصيل انظر: حميد صفوي، النفط يستعبد إيران، ترجمة عبد الرزاق الصافي، (بغداد: مطبعة سلهان الأعظمي، ١٩٦٦)، ص٧.
- (۳) حسن زنده دل، استان زنجان، (تهران: نشر ایرا نگردان، ۱۳۷۷ش)، ص۲۱؛ رامین سلطانی، تاریخ زنجان، (زنجان: چاپخانه نیگان، ۱۳۷۹ش)، ص۸۳.
- (٤) سعید بختیاری، اطلس جامع گیتاشناسی ۸۷- ۸۲، (تهران: چاپخانه هامون، ۱۳۸۲ش)، ص۳۰: (انترنت)، ministry of foreign affairs، الموقع، (www.mfa.gov.ir).

| • ٣٠ |  |
|------|--|
|------|--|

إذ اشتملت على مناطق جبلية تقع في أجزائها الشهالية وأخرى هضبية الأكثر مساحة، أما السهول فقد شكلت الجزء الأقل في الجنوب، ويشق هذا السهل نهران كبيران أولهما في الغرب يسمى «زنجان رود» والثاني في الشرق ويسمى «ابهر رود»، اللذان يعدّان رافدين مهمين من مصادر الري في زنجان (^).

وتنوع مناخها بتنوع تضاريسها، الأمر الذي أثر على سقوط الثلوج وهطول الأمطار بكميات وفيرة في المناطق الشمالية، وبكميات أقل من الأمطار في سهولها الجنوبية، مما شكلت هي الأخرى رافداً آخر ومصدراً مهماً من مصادر المياه فيها(").

أشارت الدراسات التاريخية إلى أن تاريخ بناء مدينة زنجان تم في عهد الملك الساساني أردشير بابكان<sup>(٣)</sup> وسهاها «شهين» نسبة إلى كلمة شاه (الملك)، بعدها سميت بـ «زنگان» وأصلها «زندگان» وتعني «أهل كتاب زند»<sup>(١)</sup>، وللتخفيف حذفت الدال

- (۱) هوشنگ ثبوتی، تاریخ زنجان، ص۱۷؛ (انترنت)، استان زنجان، الموقع، (http://www.aftab.ir).
   (۲) از انتشارات دایره جغرافیائی ستادارتش، فرهنگ جغرافیائی إیران، (تهران: چاپخانه ارتش، ۱۳۲۸ ش)، ص۱٤۱.
- (٣) أردشير بابكان (٢٢٦ ٢٤١ م): ابن بابك بن ساسان مؤسس الدولة الساسانية التي امتد عمرها الزمني ما بين (٢٢٦ - ٢٥١ م) ولد في مدينة أصطخر أواخر القرن الثاني الميلادي، وتوج ملكاً لبلاد فارس لقب بـ "شاهنشاه" أي ملك الملوك، اتخذ من الديانة الزرادشتية ديانة رسمية للبلاد، ومن مدينة أصطخر عاصمة لملك، توفي عام ٢٤١ م، وخلف إبنه شابور لحكم البلاد. للتفاصيل انظر: آرثر كريستنسن، إيران في عهد الساسانيين، ترجمة يحيى اخشاب، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف، ١٩٥٧)، ص٧٧ ؛ نصير عبد الحسين الكعبي، الدولة الساسانية، (دمشق: دار مؤسسة رسلان للطباعة، ٢٠٠٨)، ص١٢٩ ؟ (انترنت)، أردشير الأول، الموقع، (http://ar.wikipedia.or).
- (٤) الزند: هو الكتاب المختص بالديانة الزرادشتية، وجاء به زرادشت بن أسبيهان، ثم شرحه بكتاب أسهاه «بازند» وفيه علوم مختلفة كالرياضيات وأحكام النجوم والطب فضلاً عن أخبار القرون الماضية وكتب الأنبياء. للتفاصيل انظر: الحسن بن علي المسعودي (ت ٥٩م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق عبد الأمير مهنا، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩١)، ج١، ص٢٥٨، علي بن محمد بن الأثير (ت ٦٣٠ه)، الكامل في التاريخ، راجعه وعلق عليه نخبة من العلماء، طام، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمامين المالي مع المالي من المالي المعادي (ت ١٤م شرحه المحام المالية وكتب الأنبياء. للتفاصيل انظر: الحسن بن علي المسعودي (ت ١٩٩٩م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق عبد الأمير مهنا، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩١)، ج١، ص٢٥٨، علي من العلم، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، الكامل في التاريخ، راجعه وعلق عليه نخبة من العلماء، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، المالي معادي المالية، مراجعه وعلق عليه نخبة من العلماء، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، المالية، المالية، مالية، مالي منها، (بيروت: دار الكتاب العربي، الكامل في التاريخ، راجعه وعلق عليه نخبة من العلماء، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، الكامل في المالية، مالية مالية، مالية، المالية، مالية، مالية، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، الحاملية، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، العمدين المالية، ص١٣٦٢ الهمية، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية)، ص١٩٩٥، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية، ص١٩٩٥)، ج١٠ مالية، ص١٩٩٥، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية)، ط٥، (بيروت: دار الكتاب العربي، مالية)، صا١٩٢٠.

وأصبحت زنگان وبقيت هي السائدة <sup>(١)</sup> حتى الفتح الإسلامي <sup>(٢)</sup>، وقد أسهمت بسبب ما تتوافر فيها من إمكانيات اقتصادية مورداً اقتصاديا مهماً لمختلف الدول الإسلامية منذ ذلك التاريخ، وهو أمر لم يكن ببعيد عن أنظار القبائل التركية في القرنين العاشر والحادي عشر الميلاديين، حيث تمركزت هذه القبائل في مراتعها<sup>(٣)</sup>.

تعرضت المدينة إلى دمار شبه تام إثر الهجمات المغولية <sup>(١)</sup> خلال عام ١٢٢١م<sup>(٠)</sup> بيد أنها سرعان ما تحولت بسبب موقعها الاستراتيجي وثرواتها إلى مركز حكم للمغول في إيران. إذ شرع السلطان غازان<sup>(٢)</sup> ببناء حصنه فيها في السنة الأخيرة من حكمه، عرف

- (۱) هوشنگ ثبوتي، بناهاي آرامگاهي استان زنجان، (قم: چاپخانه نهضت، ١٣٧٧ ش)، ص.٢٠.
   (۲) فتحت على يد انقائد العربي البراء بن عازب عام (٢٣هـ) الموافق (٦٤٥م). للتفاصيل انظر: أحمد بن اسحق اليعقوبي (ت ٢٨هـ)، البلدان، وضع حواشيه محمد أمين ضناوي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٢)، ص.٧٧.
  - (۳) (إنترنت)، شهر هاى استان زنجان، الموقع، (http: / /www.aftab.ir).
- (٤) المغول: أقوام استوطنوا أواسط آسيا في المنطقة المعروفة بمنغوليا حالياً، وظهر الاسم بشكل رسمي في عهد أسرة تانج الصينية في القرن الثامن الميلادي، توحدت القبائل في القرن الثالث عشر الميلادي تحت حكم جنكيز خان، الذي بدأ غزواته شبال الصين، ثم اتجه غرباً فدمر الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده هو لاكو حروب التوسع الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده هو لاكو حروب التوسع حتى الدولة اخوارزمية في الفرد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده هو لاكو حروب التوسع الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع متى الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع محتى الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع محتى الدولة الخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع متى الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع محتى الدولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع ولادولة اخوارزمية فبلاد ما وراء النهر وخراسان، وأستأنف حفيده مولاكو حروب التوسع متى الدالدولة وانهزموا في معركة عين جالوت عام ١٢٦٤ م، استمرت إمبراطوريتهم حتى عام المانيك وانهزموا في معركة عين جالوت عام ١٢٦٤ من ١٢٦٤ منا الميران الز جينكيزخان تا ولاكو، (تهران: چاپخانه فعال، ١٣٨٤ ش)، ص١٣٨ ، حسن الأمين، المغول بين الوثنية واننصرانية والإسلام، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٣)، ص١٩٩ ما مي وانوراني واليسام، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٣)، ص١٩٩٩ ما مي والنصرانية والإسلام، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، الموليوار)، ما ١٩٩٤ ما ما مولوار، المين الوثنية والنصرانية والإسلام، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، مي ١٩٩٤)، ص١٩٩٤ ما والني والنوراني الوثنية والنصر الية والإسلام، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، مي ١٩٩٤)، مي ١٩٩ ما مولواري الولاني ما والنصر الي ما مولواري ما مولولي ما والنصر اللامي ما مولولي ما والنوراني ما والني الوثنية الولولي ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما والنوراني ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما مولولي ما مولو

(٥) حسن الجاف، الوجيز في تاريخ إيران، (بغداد: بيت اخكمة، ٢٠٠٣)، ج٢، ص٢٥٧.
 (٦) غازان (٢٩٥ – ٢٠٣٤م): ولد عام ١٢٧١م، تسنم العرش في ٢١ أيلول من عام ١٢٩٥، وأتخذ من تبريز عاصمة له، شرع ببناء السلطانية، أعتنق الإسلام وسمى نفسه محمود وتبعه مائة ألف رجل من المغول، وجعل الإسلام دين دولته، بعد وفاته تولى الحكم أخوه محمد حدابنده. للتفاصيل انظر: محمد شفيق غربال، الموسوعة العربية الميسرة، ط٢، (القاهرة: http://)، ص١٢٥٢.

| الشيخ عبدالكريمالزنجابي | ۳۲ |
|-------------------------|----|
|-------------------------|----|

في أدبيات التاريخ المغولي بـ «السلطانية»<sup>(()</sup>، وقد استغرق بناءه قرابة العقد من الزمان حيث استأنف عمليات البناء من بعده أخيه السلطان محمد خُدابنده<sup>(٢)</sup>، منتهياً منها عام ١٣١٣م<sup>(٦)</sup> لينتتحها بحفل مهيب دلت ضخامته على مدى فخامة الحصن، الذي لم تقتصر مهامه على الجانبين الإداري والسياسي فحسب، إنها أصبح مركزاً عسكرياً وتجارياً، لذا أمست «السلطانية» عاصمة للإمبراطورية المغولية في إيران، فشهدت عصر ازدهار اقتصادي ومعرفي، خاصة بعدما تأسس فيها مع عمليات بنائها دور للعلم من مدارس ومكتبات وأخرى خصت الصيدلية «دار الدواء» والعلاج «المشافي»<sup>(1)</sup>

أصبحت السلطانية من أهم مراكز الثقافة والتعليم في عهد المغول، أجتمع فيها بحسب ما تذكر بعض المصادر العديد من العلماء والطلاب والنساخ الذين انكبوا على نسخ انكتب باللغتين العربية والفارسية<sup>(ن)</sup>، وصنفت الحوزة العلمية في السلطانية الرابعة من بين ستة حوزات<sup>(1)</sup> انتشرت في مناطق متعددة من أرجاء آذربيجان<sup>(١)</sup> في

- (۱) عیسی صدیق، تاریخ فرهنگ ایران، (تهران: چاپخانه دانشگاه، ۱۳۳۶ ش)، ص۱۸۳.
- (٢) محمد خدابند، (٤، ١٣٠٢ ١٣١٦م): ولد عام ١٢٨٠م، وتسنم حكم الأيلخانيين بعد أخيه غازان، لقب بالسلطان أوليجاتو، ثار عليه الأمير آلافرنك بن كيخاتو، ولكنه أستطاع القضاء عليه، توفي في زنجان ودفن في القبة السلطانية التي أعدها لتكون مدفناً لد. للتفاصيل انظر: عباس اقبال اشتياقي، تاريخ مغول، چاپ هشتم، (تهران: چاپخانه سبهر، ١٣٨٤ش)، ص٣٦٤؛ (انترنت)، تشويه علماء الخلافة لشخصية السلطان محمد خدابنده، الموقع، (http://www.alameli.net).
- (٣) كارل بروكلمآن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة نبيه أمين ومنير البعلبكي، ط٨، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٧٩)، ص٣٩١– ٣٩٢.
- (٤) عباس عطاري. تاريخ شهرهاي ايران، (تهران: چاپخانه کاج، ١٣٨٦ش)، ص٤٠٩ ؛ (انترنت)، قبة السلطانية، الموقع، (http://www.tebyan.com).
- (٥) صادق نشأت ومصطفى حجازي، صفحات عن إيران، (القاهرة: مطبعة مخيمرة، ١٩٦٠)، ص١٤٩. (٦) الحوزات العلمية هي : الحوزة العلمية النصيرية في مدينة مراغة، والحوزة العلمية ربع رشيدي في منطقة ربع رشيدي قرب تبريز، والحوزة العلمية شنب غازان في مدينة تبريز، والحوزة العلمية

ي مصحة ربع رسيدي ترب ترييز، والتوري من مرين منه منه مرين في مدينة تبريز . للتفاصيل انظر : عقيقي الصفوية في مدينة أردبيل، والحوزة العلمية للمجتهدين في مدينة تبريز . للتفاصيل انظر : عقيقي بخشايشي، مفاخر آذربيجان، (تبريز : چاپخانه نيكام، ١٣٧٥ ش)، ج١، ص٢٢ – ٢٩.

(٧) كانت زنجان ضمن إقليم آذربيجان الإيراني وعاصمته تبريز. للتفاصيل انظر: جون ليمبرت،
 إيران حرب مع التاريخ، ترجمة حسين عبد الزهرة، (البصرة: دار الحكمة، ١٩٩٢)، ص١٠٢.

العهد الأيلخاني.

كما ضمت زنجان في العهد الأيلخاني سبعة من كبرى مساجد إيران يومئذ، حتى تحولت المدينة وقتئذ إلى مركز علمي إسلامي مرموق بَزَّ العديد من مثيلاتها في العالم الإسلامي<sup>(\*)</sup>.

كان معظم سكان زنجان من قبائل الأفشار والكرج<sup>(\*)</sup> ممن غلبت عليهم اللغة التركية لغة عامة فيها، لاختلاط سكانها بالمجتمع الأدري في القرنين الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين<sup>(1)</sup>.

تعرضت زنجان عام ١٣٨٨م إلى هجوم كبير وعنيف من قبل تيمورلنك<sup>(د)</sup>، فأصاب المدينة خراب وتدمير كبيران، امتدت آثارهما إلى عدة عقود، استطاعت في العهدين

- (١) الدولة الأيلخانية (١٢٥٨ ١٣٣٥ م): أسسها هو لاكو متخذاً من مدينة مراغة في أذربيجان عاصمة لدولته، ويعود اطلاق اسم الأيلخانيين على هذه الدولة إلى مصطلح (ايل) المغولية والتي تعني "الخاضع" أو "المطيع" وبإضافتها إلى مصطلح "خان" "أمير" تعني التابع للأمير فاشيع استخدام المصطلح بين أمراء المغول حتى أطلق على دولتهم بالدولة الأيلخانية. للتذاصيل انظر: صبحي عبد المنعم محمد، سياسة المغول الأيلخانيين تجاه دولة الماليك في مصر والشام (١٣١٦ - ١٣٣٥م)، (القاهرة: العربي للنشر والتوزيع، ٢٠٠٠)، ص ١٧ - معمد وصفي أبو مغلي، إيران دراسة عامة، (البصرة: مطبعة جامعة البصرة، ١٩٨٥)، ص ٢٢.
- (٣) أحمد الشنتناوي وآخرون، دائرة المعارف الإسلامية، (القاهرة: دار الشعب، ١٩٣٣). مجرف، ص٤٢٤.
- (٤) كَمَال مظهر أحمد، دراسات في تاريخ إيران الحديث والمعاصر، (بغداد: مطبعة أركان، ١٩٨٥). ص١٩٣.
- (٥) تيسور لنك (١٣٣٦ ١٤٠٥م): إبن تراغاي بن أبغاي، ولد في انثامن من نيسان عام ١٣٣٦م في قرية كش التابعة لسمرقند، تعلم في بيئته الفروسية وفنون الحرب، جرح في أحد حملاته في يده وساقه، فتعوقت ساقه فعرف بلقب "لنك" أي الأعرج، اجتاحت قواته أواسط أسيا وإيران والعراق والشام والهند، كون إمبراطورية مترامية الأطراف خلال سني حكمه، توفي عند شاطئ نهر سيحون أثناء حملته على الصين أثر تداعي بصحته، للتفاصيل انظر: عمد أسد الله صفا، تيمورلنك، (بيروت: دار النفانس للطباعة، ١٩٩٠)، ص ٤٠ (انترنت)، تيمورلنك، الموقع، (http://www.wakra.net).

الصفوي(``، والقاجاري'`` أن تستعيد قسطاً من ازدهارها الاقتصادي والثقافي(``.

لقد أدت وفرة الموارد المائية في زنجان واعتدال مناخها وسعة سهو لها إلى ازدهار النشاط الزراعي وتنوعه فيها، فإلى جانب الحنطة والأرز المحصولين الأساسين، فأنها اشتهرت بفواكهها وإنتاجها من الزيتون، الأمر الذي حولها إلى أحد أبرز مراكز تسويق الحاصلات الزراعية في إيران خلال القرن التاسع عشر<sup>(٢)</sup>، واحتوت جبالها على معادن عدة، كانت خامات الحديد أوفرها، مضافاً إلى مناجم ذهب اكتشفت عام ١٨٨٠ من لدن الجهاز الهندسي للإدارة القاجارية<sup>(٥)</sup>.

كما اشتهرت أيضاً بعدة صناعات حرفية منها المنسوجات والخزف والأسلحة كالسيوف والبارود. حتى تحولت في مطلع القرن العشرين وبسبب تنوع أنشطتها

- (١) الصفويون (١٥٠١- ١٧٢٢): يرجع نسب الصفويون إلى صفي الدين الأردبيلي (١) الصفويون (١٣٣٩م)، حكم من أسرته عشرة ملوك (شاه)، اتخذوا من مدينة تبريز عاصمة لهم بدء، بلغت أوج قوتها وازدهارها في عهد الشاه عباس الكبير (١٥٨٨ - ١٦٢٩)، اصطدمت مع الدولة العثمانية في صراع مرير على مناطق النفوذ في منطقة الشرق الأوسط، سقطت نتيجة انحلال مؤسساتها والاجتياح الأفغاني على إيران. للتفاصيل انظر: كمال السيد، نشوء وسقوط الدولة الصفوية، (قم: مطبعة وفا، ٢٠٠٧)؛ سيد محمد علي زاده، علما ومشر وعيت دولت صفوى، (قم: چاپخانه باقرى، ١٣٧٩ ش)، ص٢٤؛ (انترنت)، الدولة الصفوية، الموقع، (http://www.zuhlool.org).

(٤) ابراهيم موسوى زنجاني، تاريخ زنجان، (تهران: چاپخانه مصطفوى، ١٣٧٨ ش)، ص٨. (٥) زكريا محمد القزويني، آنار البلاد وأخبار العباد، (بيروت: دار صادر للطباعة، ١٩٦٠)، ص٣٨٣. الاقتصادية إلى واحدة من أبرز المراكز الاقتصادية والتجارية في عموم إيران والأكثر أ<sup>ه</sup>مية في المنطقة الشهالية الغربية منها على وجه الخصوص<sup>(..)</sup>.

وتولى حكم زنجان طول مدة بقاء الشيخ عبد الكريم الزنجاني فيها عشرة من أمراء القاجار"، تباينت مدد حكمهم وطبيعة إدارتهم ها، إدارة لم تخف في بعض الانجازات الاقتصادية والمعرفية، ولم تغب عنها الصراعات والنزاعات الشخصية، مما أدى إلى انكهاش أنشطتها الاقتصادية، وتراجع واقعها العلمي بعض الشيء، ولاسيها بعد أن سَن ناصر الدين شاه<sup>(٣)</sup> قانون حكم الأيالات الذي حدد بموجبه مدة حكم متسنم الولاية بثلاث سنوات وبغض النظر عن كفاءة وقدرات متسنميها، فكان وبالأ على الإدارة في معظم المدن الإيرانية ومنها زنجان، أمرًا انعكس بالنتيجة سلباً على واقع أهاني مدينته، فتداعى الازدهار وتراجع، مما شكل ذلك سبباً أساسياً وعاملاً رئيسياً في تفاعلات زنجان مع الإرهاصات الفكرية والسياسية التي شهدتها إيران خلال القرن التاسع عشر والعقدين الأولين من القرن العشرين<sup>(٢)</sup>.

(٤) رامين سلطاني، المصدر السابق، ص ٨٠.

| ٣٦الشيخ عبدالكريم الزنجاني |
|----------------------------|
|----------------------------|

فقد كانت زنجان واحدة من أبرز مراكز الحركة البابية (`` في إيران، إذ شرع الملا عداد علي الزنجاني (`` في قيادة الحركة فيها والتبشير بمفاهيمها (``)، وهو ما استهجنه العابيد من على نها، فكاتبوا حاكمها، طالبين منه الوقوف بحزم ضد البابيين ومشددين على ضرورة منع أي نشاط للملا محمد علي الزنجاني والتصدي له بقوة، فتناغم هذا الموقف مع سلطات المدينة الذين أعربوا في الوقت ذاته عن مدى قلقهم وهو اجسهم من مخاطر الحركة، معلمين طهران بحيثيات الموضوع ومستجداته (``

فاستدعى محمد شاه<sup>(2)</sup> الملا محمد علي الزنجاني إلى طهران، وقد استطاع الأخير وي: يملكه من حجج وقدرة في الإقناع أن يحيّد أمر الشاه إزاءه، لا بل وأن يعيده إلى

- (١, اسركة البابية: تعود بنشأتها إلى عام ١٨٤٤، مؤسسها محمد رضا الشيرازي، الذي خلفه ابنه على المنتب بـ « الباب» فانبثق منه اسم الحركة «البابية»، فقد ادعى أنه الإمام الغائب، ولما لا يجوز دخول البيوت إلا من أبوابها، فأدعى أنه «الباب» الذي لابد من ولوجها إلى العلم والمعرفة بالله دخول البيوت إلا من أبوابها، فأدعى أنه «الباب» الذي لابد من ولوجها إلى العلم والمعرفة بالله (تعالى)، تم اعتقاله عام ١٨٤٧ وسجن في تبريز واعدم بعد ثلاث سنوات في عهد ناصر الدين (تعالى)، تم اعتقاله عام ١٨٤٧ وسجن في تبريز واعدم بعد ثلاث سنوات في عهد ناصر الدين شاه. للتفاصيل انظر: جون ليمبرت، المصدر السابق، ص١٠٢ (تعالى)، من أبوابها، فأدعى أنه «الباب» الذي لابد من ولوجها إلى العلم والمعرفة بالله (تعالى)، تم اعتقاله عام ١٨٤٧ وسجن في تبريز واعدم بعد ثلاث سنوات في عهد ناصر الدين شاه. للتفاصيل انظر: جون ليمبرت، المصدر السابق، ص١٠٢ (ما إلى العلم مراكة المت الدين ما مراكة الذي النه. الما معان ١٢٢٢ ومن أبوابها، فأدعى أنه «الباب» الذي لابد من ولوجها إلى العلم والمعرفة بالله (تعالى)، تم اعتقاله عام ١٨٤٧ وسجن في تبريز واعدم بعد ثلاث سنوات في عهد ناصر الدين شاه. للتفاصيل انظر: جون ليمبرت، المصدر السابق، ص١٠١ (ما إلى العلم والعرفي الما أبيوابها، والما أبيوابها، والما والما والدين واعدم بعد ثلاث ما والعرفي الدين ما والم أله الدين أبياب الذي الما والعالي ما ١٩٤ ما ما والعرب والما والعرب الدين أبياب الدين أبياب الما والما والمالي الما والمالي المالي والمالي المالي والمالي والمالي ما ١٩٤ إلى المالي والما إلى الدين أبياب المالي والمالي والمالي والمالي والمالي والمالي والمالي والمالي والمالي المار الذين شاه. حاليم ما إلى مالي والمالي و
- (٢) محمد على الزنجاني (١٨١١ ١٨٥٠): ولد في زنجان ونشأ بها، قرأ فيها جملة من العلوم الحوزوية، ثم هاجر إلى كربلاء المقدسة وأقام بها، أكمل دراسته العالية فيها، عاد إلى زنجان فغيها وإماماً للجاعة، خالف الفقهاء في كثير من الفتاوى، آمن به «الباب» ونذر نفسه لنصرة تعاليمه، توفي بزنجان متأثراً بجروحه. للتفاصيل انظر: أغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى نصانيف الشيعة، ط٢، (بيروت: دار الأضواء، ١٩٨٦)، ج٣١، ص٣١؟ علي خضير عباس المشايخي، المصدر السابق، ص ١١٩
  - (٢) جون ليمبرت، المصدر السابق، ص٢٠٢.
- (٤) عبد الرزاق الحسني، البابيون والبهائيون في حاضرهم وماضيهم، (صيدا: مطبعة العرفان،
   (١٩٥٧)، ص ٢٧.
- (٥) محمد شاه (١٨٣٤ ١٨٤٨): ولد يوم الثلاثاء الخامس من كانون ثان ١٨٠٨ في مدينة تبريز، خلف أباه فتح علي شاه في حكم الدولة القاجارية، دخل في منافسة حادة مع إخوانه وأعهامه، ظهرت في عهده الحركة البابية، توفي يوم الثلاثاء الخامس من أيلول عام ١٨٤٨، في إثر مرض عضال ألم به. للتفاصيل انظر: سليم ظاهر، تاريخ الشيعة السياسي الثقافي الديني، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ٢٠٠٢)، ج٣، ص٢٣٤ ؟ (انترنت)، دانشنامه آزاد، الموقع، (Fa.wikipedia.org/ / Sau).

زنجان. مما أثار سخط وهيجان علمائها عادين موقف الشاه بالموقف «المتراخي» و"غير الحازم» نحو قادة الحركة في مدينتهم".

وعلى كل حال فقد انعطف موقف البلاط القاجاري من الحركة البابية انعطافة كبيرة في عهد ناصر الدين شاه، حيث تقرر مجابهة الحركة وإنهائها حتى وإن تطلب الأمر استخدام القوة وهو ما طالب به العديد من علماء إيران، ومنهم علماء زنجان، فقد صعدوا من روح المواجهة الرافضة تماماً للحركة، الأمر الذي حدا بأنصار البابية حمل السلاح واحتلال نصف المدينة، فكان ذلك إيذاناً باندلاع حرب أهلية فيها، حرباً لم تكن خافية في العديد من فصولها من اصطراعات فكرية وعقائدية<sup>(1)</sup>.

شعرت طهران بخطورة هذه التطورات لذاعقدت العزم على استخدام الوسائل كافة، وجندت إمكانياتها وقدراتها المالية والعسكرية للقضاء على البابيين في زنجان، ولاسيا بعد احتلالهم لقلعتها والتحصن فيها أولاً، واجتذابها جحافل من فقراء وحرفيَّ" مختلف المدن الإيرانية، ممن ألهبتهم أفكار الحركة في «العدالة» و«المساواة» وتحتيتهماً".

دارت رحى حرب ضروس في زنجان بين الجيش القاجاري والبابيين، استهات الأخيرين فيها دفاعاً عن عقائدهم ومواقفهم، فاستمر قتاهم وبصلابة مدة تجاوزت السبعة أشهر، إبتداءاً من الخامس من أيار عام ١٨٥٠ وإنتهاءاً بمقتل الملا محمد علي الزنجاني في الثاني عشر من كانون الأول من العام ذاته والقضاء على حركتهم، لينتهي

(١) رامين سلطاني، المصدر السابق، ص٥٥.
 (٢) عبد الرزاق الحسني، البابيون والبهائيون في حاضرهم وماضيهم، ص٢٧.
 (٣) عبد الرزاق الحسني، البابيون والبهائيون في حاضرهم وماضيهم، ص٧٧.
 (٣) تعرض حرفيوا إيران في القرن التاسع عشر لضربات عنيفة بسبب اندماجها في السوق الرأسهائية العالمية أولاً وتعرضهم لمنافسة غير متكافئة مع المنتجات الصناعية الغربية ثانياً، فضلا عن إرهاقهم بنظام ضرائبي قاس. للتفاصيل انظر: كهان مظهر مات في فضلا عن إرهاقهم بنظام ضرائبي قاس. للتفاصيل انظر: كهان مظهر أحمد، دراسات في فضلا عن إرهاقهم بنظام ضرائبي قاس. للتفاصيل انظر: كهان مظهر أحمد، دراسات في تاريخ إيران الحديث و المعاصر، ص١٠٧.
 (٤) هاشمي رفسنجاني، امير كبير، (قم: دفتر انتشارات اسلامي، ١٣٧٩ش)، ص١٧١ (انترنت)، واقعة زنجان، الموقع، (ahttp://ahewar.or).

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۳۸. |
|-------------------|-------|-----|
|-------------------|-------|-----|

فصلاً مهماً من فصول تاريخ زنجان الحديث<sup>(^)</sup>.

ظلت أوضاع المدينة حتى بعد القضاء على البابيين فيها قلقة وغير مستقرة، خاصة وأن بعض حكامها قد وجد في إشاعة «الخوف والرعب» بين صفوف سكانها وسيلة لأحكام قبضته وسيطرته عليها، وذلك عن طريق الاستعانة ببعض العصابات من قطاع طرق وسراق، فتفاقمت أوضاع أهلها سوء ومعاناة، وصلت أوج ذروتها في السنوات الأولى من الثورة الدستورية (٢).

فقد استغل هذه الأجواء الملا قربانعلي الزنجاني<sup>(٣)</sup> لتأسيس «سلطة شرعية» في المدينة في الخامس والعشرين من حزيران عام ١٩٠٧، وعلى الرغم من موقفه المناهض للسلطات القاجارية، إلا أنه لم يؤيد الثورة الدستورية<sup>(٢)</sup>، فقد عارضها وبقوة لما صاحبها من أحداث وتداعيات، وصفها وعلى حد تعبيره بـ «هرج ومرج» و«فساد عظيم»<sup>(٥)</sup>، وقد منع من أجراء أصول الحكومة الدستورية في زنجان وما والاها<sup>(٢)</sup>. موقفاً جوبه برفض واستهجان كبيرين من لدن الدستوريين، متخذين منه موقفاً صارماً وحازماً،

- (۱) حسن الجاف، المصدر السابق، ج٣، ص٢٤٢ ؟ علي خضير عباس المشايخي، المصدر السابق، ص١٩٥.
- (٢) جراء اندلاع الثورة الدستورية الإيرانية (١٩٠٥ ١٩١١) وتفاعل العديد من مدن إيران مع أحداثها من جهة وهشاشة الحكم القاجاري من جهة أخرى، أدى إلى انفلات أمني في عدد من مناطقها، مما مهد السبل أمام العديد من قطاع الطرق والسراق والانتهازيين مستغلين الأمر لتحقيق أغراضهم المشينة. للتفاصيل انظر: حسن تقى زاده، تاريخ انقلاب مشر وطيت ايران، (تهران: چاپخانه رامين، ١٣٧٩ ش)، ص٢٠٤ ما أحمد كسروى، تاريخ مشر وطه ايران، (تهران: چاپخانه سبهر، ١٣٨٣ ش)، ص٢٠٤.
- (٣) عالج الباحث ترجمته في المبحث الثاني من هذا الفصل لأنه أحد أبرز أساتذة الشيخ عبد الكريم الزنجاني.
- (٤) احمد کسروی، تاریخ هیجده ساله آذربیجان، چاپ سیزهم، (تهران: چاپخانه سبهر،
   ۱۳۸٤ش)، ص٨١.
  - (٥) احمد کسروي، تاريخ مشروطه ايران، ص٢٠٣.
- (٦) على ابو الحسنى، سلطنت علم ودولت فقر، (قم: دفتر انتشارات اسلامى، ١٣٧٤ش)،
   ج١، ص٦٢٦.

ففي أثر انتصاراتهم في عموم المدن الإيرانية والعاصمة طهران، خاصة بعد خلع محمد علي شاه<sup>(۱)</sup> في السابع عشر من تموز عام ١٩٠٩ عن العرش<sup>(۱)</sup>، لم يتوان من توجيه قواتهم نحو زنجان في السادس عشر من تشرين الثاني من العام نفسه<sup>(۳)</sup>، طالبين منه حل سلطته الشرعية في المدينة وتسليم نفسه، فآثر هو ورهط من أتباعه تسليم أنفسهم للسلطات الدستورية حقناً للدماء، نفي بعدها إلى العراق في السابع عشر من كانون الثاني عام ١٩٦٠<sup>(۱)</sup>.

لقد تركت هذه التطورات وما رافقها من تداعيات آثاراً سلبية على أوضاع المدينة الاقتصادية، بيد أنها كانت غير كبيرة على واقعها العلمي والمعرفي وإنجازات حوزتها، فقد خرجت العشرات من الأفاضل والعلهاء في السنوات التي تلت الثورة الدستورية، حيث أشارت بعض المصادر المعنية بالأمر إلى تخرج ستهائة وسبعة وثهانين من طلبتها حتى النصف الأول من القرن العشرين<sup>(0)</sup>.

كان من بينهم وكما مبين في الجدول رقم (١) علماء مجتهدين تميزوا بتآليفهم الفلسفية إلى جانب الفقهية والأصولية، ولعل من المفيد هنا أن نقف عند ترجمات بعضهم.

- (١) محمد علي شاه (١٩٠٧ ١٩٠٩): ولد في تبريز عام ١٨٧٢، وهو سادس ملوك أسرة آل قاجار، أصبح وليا للعهد وله من العمر أربعة وعشرون عاماً، واصل أعماله المضادة للدستوريين. خلع من الحكم سنة ١٩٠٩، حاول العودة إلى العرش سنة ١٩١١ وبمساعدة الروس لكنه فشل. للتفاصيل انظر: صباح كريم رياح، إيران في عهد محمد علي شاه ١٩٠٧ - ١٩٠٩، رسالة ماجستير، (جامعة الكوفة: كلية الأداب، ٢٠٠٣).
   (٢) على ابو الحسنى، المصدر السابق، ج٢، ص٥٢.
   (٣) كريم نيرومند، شرح زندگانى دانشمندان، (زنجان: چاپخانه نگين، ١٣٨٥ش)، ص٥٠.
   (٤) محسن الأمين، أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٠)، ج٣١، ص٣٢٢.
- (٥) موسى الزنجاني، الفهرست لمشاهير وعلماء زنجان، (قم: مطبعة الهادي، ٢٠٠١)، ص١٧٦.

| الشيخ عبدالكريم الزنجاز | ٤ |  | • | • |
|-------------------------|---|--|---|---|
|-------------------------|---|--|---|---|

#### الجدول رقم (١)

أبرز علماء زنجان المولودين خلال المدة الزمنية ١٨٨٦ – ١٩٠٩ (``

| محل الإقامة      | الدرجة العلمية | الولادة والوفاة | الأسم                                 | ت   |
|------------------|----------------|-----------------|---------------------------------------|-----|
| زنجان            | مجتهد          | 1907 - 19       | أبو الفضل بن محمد بن محسن             | ١   |
| زنجان            | مجتهد          | 1981-1891       | ابوعبدالله بن نصر بن عبدالرحيم        | ۲   |
| رنجان            | مجتها.         | 1977-1777       | أحمادين رضا الزنجابي                  | ٣   |
| زنجان            | مجتهد          | 190+-1447       | أحمدين محمد رضا الزلجاني              | ٤   |
| زنجان            | لمجتهاد        | 1972-1297       | الساعيل الصباتيني                     | 0   |
| طهران            | مجتهد          | 1907-1891       | إسباعيا بن إبراهيم الديزجي            | 1   |
| زنجان            | مجتبها         | 197+-1497       | إسراعيا بالمحسد الخوذيذي              | V.  |
| النجف<br>الأشر ف | لمجتهد         | 1985-1890       | باقر محمد مهدي الزنجاني               | ^   |
| رىجان 🔰          | ·جتهد          | 1900-1117       | أقاصدر الدين الزنجابي                 | ٩   |
|                  | فاضل           | 1970-1097       | زين العابدين بن عطاء الله             | 1.  |
| ز نجان           | مجتهد          | 1978-19.0       | مبيد محمد مبلطانية                    | 11  |
|                  | مجتهد          | 1900-19+7       | شيمس الدين بن أسبد الله               | ١٢  |
| ز نجان           | <u>جتهد</u>    | 197+-1AAV       | عربات فقدتني                          | 14  |
| زنجان            | فاضل           | 1907-1290       | عبد اخسين أسد الله الديزجي            | 15  |
| ر دیجان          | مجتنهد         | 19AV - 1A9Y     | عبد الحسين بن إن اهيم الزنجاني        | 10  |
| زنجان            | مجتهد          | 1914-1114       | عبد الرحيم واسعى                      | 17  |
| زنجان            | مجتهد          | 19ΛΣ-ΙΛΛΥ       | عني أشر ف سهائي                       | ١v  |
| زنجان            | مجتهد          | 1908-1AAV       | فضارالله بن نصر بن عبدالرحيم          | ١A  |
| زنجان            | مجتهد          | 1944-1495       | محمد إسراعيل صائيتي                   | 19  |
| زنجان            | فاضل           | 1940-19.5       | محمد حسين بن الميرزا مهدي             | ۲.  |
| رتجان            | مر جع          | 1900-1791       | محمود أبي الفضائل                     | ۲۱  |
| زنجان            | مجتهد          | 191-19+7        | موسى الزنجاني                         | 77  |
| طهران            | مجتهد          | 1900-1117       | نصر الله بن المرزا عبد الرحيم         | 177 |
| ز نجان           | فاصل           | 1977-1191       | يحيي بن الحاج فرج الله                | 145 |
| زنجان            | مجتهد          | 1987-1447       | يعقوب على أبر أهيه                    | 70  |
|                  |                |                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |     |

(١) محمد حسين سليهان الأعلمي، دائرة المعارف، (كربلاء المقدسة: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٦٨)، ص٩٣؛ زين العابدين احمدي زنجاني، علماء نامدار زنجان در قرن چهارم، (قم: چاپخانه امير، ١٣٧٤ش)، ص٩٩؛ موسى الزنجاني، المصدر السابق؛ (انترنت)، معرفي هاي استان زنجان، الموقع، (http://www.tebyan-zn.ir).

| £1 | ن زنجان البيئة والحياة الفكرية • | قراءة أولية بر |
|----|----------------------------------|----------------|
|----|----------------------------------|----------------|

فضل الله الزنجاني (۱۸۸۷- ۱۹۵٤):

ولد فضل الله بن نصر بن الميرزا عبد الرحيم بن نصر الله الملقب بشيخ الإسلام<sup>(1)</sup>، يوم الجمعة الخامس عشر من تموز عام ١٨٨٧ في مدينة زنجان، درس فيها الفلسنة والمتون على يد أساتذة عصره<sup>(1)</sup>، شدّ الرحال بعدها إلى حوزة النجف الأشرف عام ١٩١٢، وبقي فيها ثماني سنوات، درس أثنائها الفقه والأصول على يد أساتذتها، وحصل على إجازة الاجتهاد من كبار علمائها<sup>(1)</sup>، كما التقى بعدد من علماء بغداد يومئذ<sup>(1)</sup>.

عاد بعدها إلى مسقط رأسه عام ١٩٢٠<sup>(٥)</sup>. حيث بدأ بالتأليف والكتابة في علم الكلام والفلسفة واستمر بالبحث والتحقيق والتدريس طول ثلاثة عقود ونصف العقد تقريباً<sup>(١)</sup>. من آثاره "تاريخ مذهب الشيعة"، 'إثبات الماهية"، 'رسالة في الحكمة وأقسامها"، وبقي ديدنه هذا حتى وافاه الأجل بعد مسيرة علمية دامت سبعة عقود من الزمان تقريباً<sup>(١)</sup>.

- (١) زين العابدين احمدي زنجاني، المصدر السابق، ص٣٥. (٢) درس الفلسفة على يد الميرزا مجيد الحكمي والخارج عند الميرزا عبد الله احمد الكاوندي. للتفاصيل انظر: محسن الأمين، المصدر السابق، ج٣٣، ص٧٧.
- (٣) درس عند السيد محمد كاظم اليزدي والشيخ فتح الله الأصفهاني والشيخ ضياء الدين العراقي والشيخ محمد تقي الشيرازي، وحصل على أجازة الاجتهاد من السيد حسن الصدر والسيد محمد الفيروز آبادي. للتفاصيل انظر: حسن الأمين، مستدركات أعيان الشيعة، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٦)، ج٧، ص ٢١٠.
- (٤) كان الشيخ محمود شكري الألوسي (١٨٥٧ ١٩٢٤) من بين أبرز علماء بغداد ممن
   إلتقاهم. للتفاصيل انظر: جعفر السبحاني، معجم التراث الكلامي، (قم: مطبعة إعتماد،
   ٢٠٠٢)، ج٢، ص١٤٥.
  - (٥) عبد اخسين الأميني، شهداء الفضيلة، (قم: دار الشهاب، ١٩٣٤)، ص٢٥١.
- (٦) جعفر السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، (قم: مطبعة مؤسسة الأمام الصادق غليه.)
   (٢٠٠٥). ج٥، ص٣٤٨.
- (۷) منو چهر صدوقی سها، تاریخ حکماء وعرفای متاخر، (تهران: چاپخانه حکمت، ۱۳۸۱ش)، ص۶۵۷.

| . الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  | ٤٢ |
|----------------------------|--|----|
|----------------------------|--|----|

أبو عبد الله الزنجاني (١٨٩١- ١٩٤١):

أبو عبد الله بن نصر بن الميرزا عبد الرحيم بن نصر الله الملقب بشيخ الإسلام، ولد في زنجان عام ١٨٩١، وتربى في حضن والده تربية علتها هالة من العلم والفضل والأدب، حيث كان والده أحد العلماء البارزين في زنجان، وسار في نشأته العلمية والمعرفية سيرة أخيه فضل الله<sup>(١)</sup>، درس أوليات الفقه والأصول في حوزتها، سافر بعدها إلى طهران عام ١٩١٠ ودرس في حوزتها الفلسفة، وعلم الكلام، والرياضيات<sup>(٢)</sup>، ثم شدّ الرحال إلى النجف الأشرف في عام ١٩١٣، ودرس في حوزتها على يد كبار مجتهديها<sup>(٣)</sup>، فنال إثر ذلك عدة إجازات في الفقه والرواية<sup>(١)</sup>.

قرر في عام ١٩٢١ العودة إلى زنجان فانكب فيها على مضهار البحث والتدريس والتأليف<sup>(:)</sup>، فتمخض نتاجه عن عدد من المؤلفات المتنوعة في مضامينها ومعارفها، كان منها «تاريخ القرآن»، و«الفيلسوف الإيراني الكبير صدر الدين الشيرازي»، و«كتاب الأفكار»، و«فلسفة الحجاب»، توفي في زنجان يوم الخميس الثالث من حزيران عام ١٩٤١، ونقل جثهانه إلى النجف الأشرف حيث وري الثرى في مقبرة أسرته وحسب وصية له<sup>(:)</sup>.

- (۱) صالح الشهرستاني، شخصیات أدركتها، (القاهرة: مطبعة عابدین، ۱۹۷۸)، ص۷٤.
   (۲)(لغة العرب)، (مجلة)، بغداد، آب ۱۹۲۸، العدد۸، ص٥٧٥ ؛
   زین العابدین احمدی زنجانی، المصدر السابق، ص٦٩٥.
- (٣) درس على يد السيد محمد كاظم اليزدي، وشيخ الشريعة الأصفهاني، والميرزا محمد حسين النائيني، والشيخ ضياء الدين العراقي. للتفاصيل انظر : جعفر السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٥، ص٢٣٣.
- (٤) حصل على شهادات الرواية والاجتهاد من السيد حسن الصدر والعلامة محمود شكري الألوسي والسيد هبة الدين الشهرستاني والسيد محمد الفيروز آبادي. للتفاصيل انظر: صالح الشهرستاني، المصدر السابق، ص٧٥.
- (٦) أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، (النجف الأشرف: المطبعة العلمية، ١٩٥٤)،
   ج١، ص٢٥؛ صالح الشهرستاني، المصدر السابق، ص٧٩.

محمود أبي الفضائل الزنجاني (١٨٩١- ١٩٥٥):

محمود بن عبد الواسع بن محمد الحسيني الزنجاني، ولد في يوم الجمعة السادس عشر من تشرين الأول عام ١٨٩١ في زنجان ( )، تعلم مبادئ القراءة والكتابة في كنف أسرته حتى تأهل في الدخول لمدرسة • التأسيس الجديدة • الابتدائية، وهي إحدى مدارس زنجان اخديثة، بيد أنه لم يبق فيها طويلا، سر عان ما انتقل في دراسته إلى حلقات الدرس في حوزة زنجان، فتتلمذ على يد أبرز علمائها وفقهاتها"، مواظبا في ارتشاف المعارف منهم مدة ثلاث سنوات، أسفرت في نهاية المطاف عن نيله درجة الاجتهاد<sup>(٣)</sup>.

وقرر في عام ١٩١٢ الرحيل إلى النجف الأشرف لصقل معارفه وتوسيح منه المعادية معارك علومه، فحضر دروس عدد من علمائها الأعلام<sup>(1)</sup>، كتب تقريرات بحوث بعض أساتذته وحاز على درجة الاجتهاد، عاد إلى زنجان وباشر بتدريس بعض المصنفات المتعلقة بالفلسفة والمنطق منها المبدأ والمعاد و"معيار العلم" في المنطق<sup>(د)</sup>، من آثاره: "الجبر والتفويض"، و"حاشية تفسير ملا صدرا"، توفى في طهران. ونقل جثمانه حسب وصيته إلى النجف الأشرف ليوارى جثمانه في الصحن الخيدري الشريف".

ني . ني،

> (٥) سيد کهال جوادي، اثر افرينان، (تهران: چاپخانه فرشيوه، ١٣٧٨ ش)، جلد٣، ص ١٨٠. (٦) زين العابدين احمدي زنجاني، المصدر السابق، ص ٦٨.

٤ ٤ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

الميرزا باقر الزنجاني (١٨٩٥- ١٩٧٤):

الميرزا باقر بن محمد مهدي الزنجاني<sup>(١)</sup>، ولد في زنجان في العشرين من آذار عام ١٨٩٥ ونشأ بها، تلقى فيها علومه الأولية<sup>(١)</sup> ثم انتقل إلى العراق عام ١٩٢٠، فتنقل بين عتباتها المقدسة، حيث درس في مختلف حوزاتها، فكانت كربلاء المقدسة أول مقصد درسه. إذ انتحق بحلقة درس الشيخ محمد تقي الشيرازي<sup>(٣)</sup>، انتقل بعدها إلى حوزة النجف الأشرف متخذاً منها مكاناً لاستقراره ودرسه مدة تجاوزت عقداً من الزمان. نال في محصلتها النهائية عام ١٩٣٤ على درجة الاجتهاد<sup>(١)</sup>.

تصدى للبحث والتدريس وصار من مشاهير المدرسين في حوزة النجف الأشرف، تتلمذ على يده جمع من طلاب الحوزة<sup>(ن)</sup>، ترك آثاراً متعددة منها، تقريرات

- (۱) ورد اسمه في بعض المصادر (محمد باقر). للتفاصيل انظر: أغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج١١، ص٢٤ : جعفر مرتضى، مأساة الزهراء ٢٠٠٠، (بيروت: دار السيرة، ١٩٩٧)، ج١، ص١٤٩.
- (٢) تتلمذ على يد أخيه محمد حسن الخطيب، والشيخ عبد الرحيم الطائي، والشيخ عبد الكريم الخويثني، والميرزا ابراهيم الفلكي الزنجاني. للتفاصيل انظر: مرتضى انصارى، زندگانى و شخصيت شيخ انصارى. (قم: چاپخانه باقرى، ١٣٧٣ ش)، ص٤٦٧.
- (٣) محمد تقي الشيرازي (١٨٤٠ ١٩٢٠): ابن محب علي بن أبي الحسن الحائري، ولد في مدينة شيراز ونشأ بها، هاجر إلى كربلاء المقدسة عام ١٨٥٥ وأقام بها، قرأ المقدمات على يد علماء حوزتها، مثل محمد حسين الأردكاني والسيد علي تقي الحائري، أصبح مرجعاً عام ١٩٠٣ بعد وفاة المجدد الشيرازي، أرسل الأتراك وفداً إليه بتاريخ ١٧ نيسان ١٩٢٠ الغرض منه مد نفوذهم في العراق، توفي يوم الثلاثاء العاشر من آب عام ١٩٢٠ في كربلاء المقدسة. للتفاصيل انظر: كامل سلمان الجبوري، محمد تقي الشيرازي، (قم: مطبعة برهان، والمعدم)، ح٣٠ من مد الرزاق آل وهاب، كربلاء في التاريخ، (بغداد: مطبعة الشعب، داموز ١٩٣٥)، ح٣. ص٢٤ .

(٤) أغا بزذ رك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج١، ص٢٦٦.
(٥) من تلاميذه: الشيخ عبد الحسين الغروي، السيد إبراهيم الزنجاني، السيد حسين تقي بحر العلوم، الشيخ محمد إسحق الفياض، الشيخ محمد تقي الجواهري، السيد محمد علي الحامني. للتفاصيل انظر: عقيقي بخشايشي، المصدر السابق، ج١، ص ٢٦٦.
(٢) من الشيخ عبد الحسين الغروي، السيد إبراهيم الزنجاني، السيد حسين تقي بحر العلوم، الشيخ عبد الحسين الغروي، الشيخ محمد تقي الجواهري، السيد عبد الحسين الغروي، السيد عمد علي بحر العلوم، الشيخ عمد إسحق الفياض، الشيخ محمد تقي الجواهري، السيد حسين تقي ج٢، ص ٢٦٦.

استاذه في الأصول والفقه، "حاشية على الكفاية"، و"حاشية على الرسائل"، و" تعليقة على العروة الوثقي"، و "رسالته العملية""، توفي يوم الاثنين الموافق السابع من تشرين أول عام ١٩٧٤، ودفن بالصحن الحيدري الشريف".

كان لهذه المعطيات من أسس وقنوات معرفية، وعلماء وزملاء درس وبحث علمي - عقائدي وفكري وفلسفي، الأثر الكبير والبصمة الواضحة في مسار حياة الشيخ عبد الكريم الزنجاني، ولاسيما في العقدين الأوليين من مسيرته العلمية مرحلة النشأة والتكون، وهو ما سيعالجه الباحث وبكل تواضع في مباحثه الآتية من هذا الفصل.

<sup>(</sup>١) كاظم عبود الفتلاوي، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، (قم: مطبعة الغدير، ٢٠٠٦)، ص٦٧.

<sup>(</sup>٢) (انترنت)، منتديات أمل العالم، الموقع، (http://www.amal-alalm-net).

#### المبحث الثاني:

## أسرته ونشأته المعرفية والعلمية حتى اجتهاده

ولد عبد الكريم بن محمد رضا بن محمد حسن بن محمد علي في الثامن عشر من رمضان عام ٢٠٠٤هـ الموافق للعام ١٨٨٦م، في قرية باروت إحدى قرى مدينة زنجان<sup>(١)</sup>، في أسرة عربية عُرف عنها حب العلم وفنون الأدب والفلسفة<sup>(٢)</sup>، فقد أشارت بعض المصادر أن موطن سكناها كان في النجف الأشرف في محلة «العمارة»<sup>(٣)</sup>،

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ٤٨ |
|-------------------|-------|----|
|-------------------|-------|----|

قبل هجرتها إلى إيران في عام ١٨٠٣، حيث قرار جده لأبيه في الانتقال إليها بعدما تعرضت لغزوات الإخوان<sup>(1)</sup>، مدن كربلاء المقدسة والنجف الأشرف ولغاراتهم<sup>(1)</sup>.

احتفت العديد من مدن إيران بمقدم "الحجة" الشيخ محمد على لمكانته العلمية ودرايته المعرفية. وبعد أدائه مراسيم الزيارة للحرم الرضوي "ضريح الإمام علي بن موسى الرضا عصلي شد الرحال إلى زنجان استجابة لدعوة أهاليها. متخذاً إياها مقراً لإقامته ودار سكنى له، فانتسب إليها وانتسبت إليه، مدينة أحب أهلها العلم والعلماء، فهللوا لمقدمه وابتهجوا لسكناه بين ظهرانيهم، ابتهاجاً أسرَّ قلب ووجدان الشيخ محمد علي، فأجزل ما عنده من علم ومحبة لمحل إقامته الجديد حتى صار يطلق عليه بـ "الشيخ الزنجاني"، ومنها لحق بأسرته هذا اللقب بل هذا النسب الذي ضاع معه وللأسف تفاصيل نسبه وانتسابه الأول، حيث أغضت عن ذكره مختلف المصادر عربية كانت أم فارسية. فلم يبق في بطونها إلاً انتسابه إلى زنجان".

فلا غرو أن نجد هذا التناغم والانسجام بينه وبين أرباب العلم فيها وطلاب حلقات درسها، قد توج بزيجة علمية - إن جاز لنا القول - أن نسميها كذلك،

- (١) تعرضت العديد من قصبات ومدن العراق بها فيها كربلاء المقدسة، والنجف الأشرف لغارات وهجهات الإخوان "الوهابية" منذ أواخر القرن الثامن عشر وخلال القرن التاسع عشر لمرات متعددة، استمرت حتى عام ١٩٢٨ . للتفاصيل أنظر: ستيفن هيمسلي لونكريك، أربعة قرون من تاريخ العراق اخديث، ترجمة جعفر الخياط، ط٤، (بغداد: مطبعة المعارف، المعام)، ص٢٧٦ - عباس العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، (قم: مطبعة شريعت، العراق في سنوات الانتداب البريطاني ١٩٢٠ – ١٩٣٢ دراسة تاريخية، اطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠٨).
- (٢) حسن ابراهيم زاده، المصدر السابق، ص٢٢٢؛ كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والأدب، (بيروت: مؤسسة المواهب للطباعة والنشر، ١٩٩٩)، ص ٢٧٢؛ (انترنت)، شكوه بيداري شيخ عبد الكريم زنجاني، الموقع، (top://test.taghrib.ir).
   (٣) (العرفان)، (مجلة)، صيدا، كانون ثان ١٩٣٩، العدد ٨، ص ٧٧٢.

| ٤٩ | مية حتى اجتهاده | نه المعرفية والعد | أسرته ونشأا |
|----|-----------------|-------------------|-------------|
|----|-----------------|-------------------|-------------|

فقد زوج ولده محمد حسن من ابنة محمد بن القاسم السرداني<sup>(1)</sup>، أحد أبرز فقهائها والمتصدي لأمور المرجعية فيها<sup>(1)</sup>.

وعززت المصاهرة هذه من بقاء واستقرار الشيخ محمد علي فيها، فانكب على مضهار المتابعة العلمية والعقائدية، فعلا نجمه وذاع صيته بين الأوساط الحوزوية في زنجان وبقية مدن إيران، حتى أصبح مرجعاً ذا مكانة سامية بين علمائها، فقد أشار بعض المعنيين بأورخت سير «علهاء زنجان» أنه تمكن من ناصية الأمور شرعاً وحكماً حتى كتب عنه أحدهم بتملكه «أزمة اخل والعقد» وأصبح «زعيماً عظيماً»، و«مرجعاً دينياً» فيها، تاركاً بعد عمر ناف على مائة عام<sup>(٣)</sup> جملة من المولمات الفلسفية والدينية، فشكلت هي وسواها رافداً فكرياً وعقائدياً لدى طلبة العلم في عموم إيران يومئذ<sup>(١)</sup>.

لم يكن للشيخ محمد حسن من الأولاد سوى وحيده محمد رضا، فكان مربيه ومعلمه الأول حيث ترعرع في كنفه، واغترف من بحر علمه الزاخر فنون الفلسفة والنكر إلى جانب العلوم الدينية والعقائدية، فضلاً عما تلقاه من معارف وعلوم على أيدي أساطين علماء زنجان<sup>(د)</sup>.

برع محمد رضا في الميدان الفقهي والفلسفي حتى صار يشار له بالبنان بين علماء إيران وحوزتها، الأمر الذي حدا ببعض من تصدى لسيرته أن يكتب ما نصه : «كان

- (١) محمد المحاسم السرداني (..... ١٨٤٢): ولد في زنجان، ولم يستدل على تاريخ ميلاده، درس في أصفهان على يد محمد إبراهيم الكلباسي، والحجة السيد محمد باقر الأصفهاني، درس في أصفهان على يد محمد إبراهيم الكلباسي، والحجة السيد محمد باقر الأصفهاني، حتى حاز مرتبة الاجتهاد، ثم عاد إلى زنجان، تولى إمامة صلاة الجماعة في مسجد السلطان، من آثاره: «أنيس الفقهاء» و «حاشية على معالم الأصول». للتفاصيل أنظر: أغا بزرك من أثاره: «أنيس الذريعة، جام صلاة الجماعة في مسجد السلطان، من آثاره: «أنيس الفقهاء» و «حاشية على معالم الأصول». للتفاصيل أنظر: أغا بزرك الطبوراني، الذريعة، جام، صلاحة المحمد أمين أخوتي، مرآة الشرق، (قم: مطبعة ستاره، الطبوراني، الذريعة، جام، صلاحة، معام مين أصفهاني، مرابع مياره، معام إبراك، معام إبراك، الطبوراني، الذريعة، جام، صلاحة، إبراك، معام إبراك، معام إبراك، معام إبراك، معام إبراك، الطبوراني، الذريعة، جام، صاحة، إبراك، معام إبراك، إبراك، معام إبراك، معام إبراك، إبراك، إبراك، معام إبراك، معام إبراك، معام إبراك، إبراك، إبراك، إبراك، معام إبراك، إبراك مربعة إبراكيم، إبراك، إبلك، إبلك، إبلك، إبراك، إبلك، إ
- (٣) جاء في أحد المصادر أن عمره بلغ (١٢٤) عاماً. ولم يتسّ للباحث التثبت من دقة هذا الرقم لذا ذكره هنا وبتحفّظ. أنظر: (العرفان)، كانون ثان ١٩٣٩، العدد ٨، ص ٧٧٢. (٤) ابراهيم موسوى زنجانى، تاريخ زنجان، ص٣٧٥. (٥) حسن إبراهيم زاده، المصدر السابق، ص٢٢٢.

· · · ....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

على جانب عظيم من الفطنة والنبوغ العلمي وآية في صحة الرأي، غزير العلم جم الذكاء واسع الاطلاع. وحسن التدبير والتنظيم»<sup>(1)</sup>.

تزوج الشيخ محمد رضا من ابنة خاله الميرزا عبد الواسع (`` إمام جمعة زنجان، فأثمر الزواج هذا عن ولادة ابنه الوحيد عبد الكريم الذي نشأ وشبَّ في هذا المناخ العلمائي والعلمي لأسرته، فضلاً عما جادت به مجالس العلم والفكر في زنجان من مناقشات وجدالات عقائدية وعلمية، شكلت رافداً أساساً في بنائه المعرفي والعقائدي (``.

فتنقَّل بين رياضها صبياً ثم يافعاً من مجلس لآخر بصحبة والده وابن خاله إمام الجمعة السيد محمود أبي الفضائل، فاحتك مباشرة مع مساجلاتها العقائدية والفلسفية، مساجلات لطالما شنفت مسامعه ولامست مداركه، ففتحت آفاقه وأعدت عقله وروحه للتكيف والانصهار مع هذه الأجواء العلمية، فتركت بصمتها الواضحة في العقود الآتية من مسيرته الفكرية والعقائدية، ولاسيما في جوانب حواراته العقلية والفلسفية".

وتتلمذ وهو ابن أربعة عشر ربيعاً على أيدي علماء أفذاذ من حوزة زنجان، فقد ارتشف من معين معارفهم وعلومهم، وكان في مقدمة من أخذ عنهم في درس الفقه

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني وخطبه في الأقطار العربية والعواصم الإسلامية، ط٣. (بيروت: النعمان للطباعة والنشر، ١٩٩٦). ج١، ص٢٤٢
   (العرفان)، كانون ثان ١٩٣٩، العدد ٨، ص٧٧٢.
- (٢) الميرزا عبد الواسع (١٨١٩ ١٨٧٤): ابن محمد القاسم السرداني، ولد في مدينة زنجان، وتتلمذ فيها على يد أساطين حوزتها، ثم انتقل إلى أصفهان لإكمال دراسته الحوزوية فيها، ونال درجة الاجتهاد عام ١٨٤ من لدن الشيخ محمد شفيع الأصفهاني، عاد في العام التالي إلى زنجان وتولى التدريس في حوزتها، ترك مولفات متعددة منها: "حاشية على القوانين في آصول الفقه"، و"رسالة في الاجتهاد والتقليد". للتفاصيل أنظر: أحمد الحسيني، تراجم الرجال، (قم: مطبعة نگارش، ٢٠٠٢)، ص ١٢٩؛ جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٦٢، ص ٢٧٦.
- (٣)(٩٦) محمّد سعيد أل ثابت، الشيخ الزنجاني والوحدة الإسلامية، (طهران: مطبعة نگار، ٢٠٠٦)، ص١٩٠.
- (٤) کریم نیرومند، شرح زندگانی دانشمندان، ص٤٢٢؛ (فرهنگك زنجان)، بهار ١٣٨٠ش، شهاره اول، ص ١١٥.

| أسر |
|-----|
| 7   |

والأصول الشيخ الملا قربانعلي الزنجاني<sup>(۱)</sup>، ودرس الرياضيات على يدكل من الميرزا إبراهيم الحكمي، والميرزا مجيد الحكمي، وأخذ عن الأخير أيضاً دروساً في الفلسفة والإلهيات إلى جانب الطبيعيات، صاقلاً استزادته من فنونها على يد المجتهد السيد حسين بن القناد، خاصة ما تعلق منها بشرح منظومة السبزواري<sup>(۲)</sup> الفلسفية، فتنقل بين حلقات الدرس هذه من حلقة لأخرى ومن عالم لآخر، وتابع دروسه وعلومه مدة تجاوزت تسع سنوات، تمخضت في نهاية مطافها عن نيله إجازة الاجتهاد<sup>(۳)</sup>.

لم يكتف بها ناله من حلقات الدرس في زنجان، فقرر عام ١٩٠٨ الانتقال إلى طهران، والالتحاق بحلقة الدرس الفلسفية الخاصة بالملا علي النوري، فأمضى متابعاته ودراساته في زواياها مدة عام تقريباً، ثم قفل راجعاً بعدها إلى مسقط رأسه عام ١٩٠٩ في إثر إكماله تحصيلاته الفلسفية هذه<sup>(١)</sup>.

لم تشبع حوزات إيران وحلقات الدرس فيها حبه وشغفه بالعلم والمعرفة، فعقد العزم بعد شهرين من رجوعه إلى زنجان الرحيل إلى عاصمة الفكر والعقيدة حيث النجف الأشرف<sup>(٥)</sup>، فما إن استقر مقامه فيها حتى التحق بدءً بحلقات الدرس الخاصة بالملا محمد كاظم الآخوند<sup>(٢)</sup> وظل مواكباً إياها ومواظباً في الاستمرار على

- (١) درس الباحث بإيجاز سيرة الملا قربانعلي وعدد من أبرز أساتذة الشيخ عبد الكريم الزنجاني في الصفحات الآتية من هذا المبحث.
- (٢) منظومة السبزواري: اسمها اللآليء المنظومة في الفلسفة، وهي منظومة في الحكمة المتعالية، كانت ومازالت مدار دراسة الطلبة الحوزويين في أغلب الحوزات العلمية، وضع عليها العشرات من الشروح والتعليقات. للتفاصيل أنظر: مرتضى مطهري، بحوث موسعة في شرح المنظومة، ترجمة عبد الجبار الرفاعي، (قم: مطبعة شريعت، ٢٠٠٢)، ج١، ص١٧؛ (انترنت)، شرح منظومة حكيم سبزواري، الموقع، (http://dbase.ir).

(۳) حسن ابراهیم زاده، المصدر انسابق، ص۲۲۳ سید کال جوادی. المصدر انسابق، ص۱۸۲.
 (٤) ابو الفضل شکوری، خط سوم در انقلاب مشروطیت ایران، (قم: چاپخانه مهر، ۱۳۷۱ش)،

ص ١٢٣٤ - (انترنت)، فقيه وعالم ديني، الموقع، (http://www.aftab.ir).

(٥) ابراهيم موسوى زنجانى، تاريخ زنجان، ص٣٧٥. (٦) الآخوند: تعني الزعيم الديني أو المعلم الديني. للتفاصيل أنظر: احمد سياح، فرهنگ دانشگاهي (فارسي به عربي)، (تهران: چاپخانه فرحان، ١٣٨١ش)، ص١٣٠.

| ٢ • |
|-----|
|-----|

حضورها لدراسة «كفاية الأصول» مدة عامين تقريباً، أي حتى عام ١٩١١ إذ وافت المنية أستاذه الأخوند<sup>ين</sup>.

تنقل في إثر ذلك بين العديد من حلقات الدرس لأساطين الحوزة في النجف الأشرف أنئذ من مثل شيخ الشريعة الأصفهاني، والسيد محمد الفيروز آبادي<sup>(٢)</sup>، ولكنه أكد في متابعته وحضوره عند السيد محمد كاظم اليزدي متتلمذاً على يده في درس الفقه والأصول<sup>(٣)</sup>.

لفت الشيخ عبد الكريم الزنجاني أنظار شيوخه من علماء النجف الأشرف، الذين لمسوا فيه «الفطنة» و«حسن التدبر» و«السرعة في الاستجابة» لما يلقونه من معارف ورؤى في حلقات درسهم ونقاشهم".

وحاز في إثر ذلك على ثقة المرجعية وكبار علماء النجف الأشرف وقتئذ، فقد أجازه السيد محمد كاظم اليزدي عام ١٩١٦ في «الاجتهاد»، وهو المرجع المعروف عنه في الأوساط الحوزوية حينها بتشدده في منح إجازات الاجتهاد، إلا لمن يستحقها بعد اختبار دقيق وتمحيص متأت من «طول معاشرة»، و«كثرت محاورة ومذاكرة» للكشف عن قدرات وإمكانيات المتقدم لنيل الإجازة<sup>(1)</sup>.

وعزز السيد محمد كاظم اليزدي إجازته هذه، بدعوة مقلديه عام ١٩١٨ في

- (۱) موسى الزنجاني، المصدر السابق، ص٤٧٤ (انترنت)، مع الصادقين، الموقع، (/ / http://) موسى الزنجاني، الموقع، (/ / http://)
  - (٢) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج١٤، ص٣٦٦.
- (٣) كاظم عبود الفتلاوي. المنتخب من أعلام الفكر والأدب، ص٢٧٢ فاضل محمد المعموري. رائد الوحدة الإسلامية. (التراث النجفي). (مجلة). النجف الأشرف. تموز ٢٠٠٧. العدد ٨. ص٤٤.
- (٤) محمد سعيد أن ثابت، المصدر السابق، ص١٩
   وبهذا الخصوص أيضاً أنظر نص ١٩
   الاجتهاد في الملحق رقم (٤).
- ٥) محمد حسين الجلالي. فهرس التراث، (قم: مطبعة نگارش، ٢٠٠١)، مج٢، ص٤٧٩؛ (انترنت)، العلماء في ذمة الخلود، الموقع، (http: / www.talkani.com).

| يته ونشأته المعرفية والعلمية حتى اجتهاده | أسر |
|------------------------------------------|-----|
|------------------------------------------|-----|

رجوعهم إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني بـ «الاحتياط»<sup>(\*)</sup> بمسائلهم الفقهية، أمراً حضَّ الأخير عام ١٩١٩ على طباعة رسالته العملية<sup>(\*)</sup> التي اختار ها عنواناً ذا مغزى واضح في دلالته «طريق النجاة»، فكان ذلك إيذاناً عملياً بفقاهته وقدرته في استنباط الأحكام الشرعية والإفتاء<sup>(\*)</sup>.

تناغم العديد من علماء النجف الأشرف وكربلاء المقدسة، بل تفاعلوا مع ما ناله من إجازة ومكانة «علمية سامية» كما اسماها بعضهم، فلا مراء أن نجد من بَيَّن في تصريحاته وإجازاته «جواز تقليده»، وهذا ما دعا إليه الشيخ محمد تقي الشيرازي، في الوقت الذي أوضح فيه السيد أبو الحسن الأصفهاني<sup>(١)</sup> لمقلديه في إمكانية الرجوع بـ

- (١) إرجاع الاحتياط: المقصود به التخير، ويعني أن احتياط الأعلم يدل على أنه لم يتوصل بعد فحصه إلى حكم ما في مسألة بعينها، وحينئذ لا مناص للعامي، إما أن يعمل بذلك الاحتياط أو الرجوع للعالم بالمسألة لأنه مخير بين التقليد والاحتياط. للتفاصيل أنظر: أبو انقاسم الخوئي، التنقيح في شرح العروة الوثقى، (قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، مالاحجهاد والتقليد، (بيروت: دار المحجة البيضاء، ٢٠٠٦)، ص ٢٢٢ - عبد الكريم العقيلي، الاجتهاد والتقليد، (بيروت: دار المحجة والحرام، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، د. ت)، ج١، ص ١١٥.
- (٢) نشر الشيخ عبد الكريم الزنجاني عام ١٩١٦ رسالة عقائدية اسهاها «الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى". أنظر: عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ط٦،
   (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٨)، ج١.
  - (٣) (فرهنگك زنجان)، بهار ۱۳۸۰ ش، شهاره اوّل، ص۱۱۸.
- (٤) أبو الحسن الأصفهاني (١٨٦٧ ١٩٤٦): ابن محمد عبد الحميد محمد الموسوي، ولد في قرية مديسه من ضواحي أصفهان، هاجر في سن الرابعة عشر إلى مدينة أصفهان لغرض اكمال مرحلة السطوح عند أساتذتها، انتقل إلى النجف الأشرف عام ١٨٨٩، فحضر دروس الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، من آثاره "شرح كفاية الأصول»، و «ذخيرة العباد»، و "مناسك الحج"، توفي في الكاظمية في الرابع من تشرين الثاني عام ١٩٤٦، ونقل جثيانه حيث وري الثرى في النجف الآشرف. للتفاصيل أنظر: سيد محمد گلابگير، نجف كانون تشيع، (مشهد المقدسة: مؤسسة چاب استان قدس رضوى، ١٩٢٣ش)، مر ١٥٤٤ جاسم محمد إبراهيم، السيد أبو الحسن الموسوي الأصفهاني ١٦٨٧- ١٩٤٦، اطروحة دكتوراه، (بغداد: معهد التاريخ العربي والتراث العلمي للدراسات العليا،

٤ ٥ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

«احتياطاتهم» للشيخ عبد الكريم الزنجاني<sup>(^)</sup>.

وانسجاماً مع ما تقدم أكد السيد محمد الفيروز آبادي في الثالث عشر من آب عام ١٩٢٦، على "تصديق إجازته" في الاجتهاد وأهليته بـ «الإرشاد» و «الإفتاء»، لافتاً الأنظار لقدراته العلمية وآرائه الموضوعية، وقد وجد الباحث بكل تواضع، أهمية في اقتباس فقرة من نص «تصديق الإجازة» جاء فيها:

«صار مرجعا للتقليد منذ زمن بعيد بإجازة عليّة من سيدنا الأستاذ الأكبر آية الله العظمى حضرة السيد محمد كاظم الطبأطبائي اليزدي لمُنتَّ لكني أردت أداء بعض التكاليف الواجبة بالتنويه إلى مراتبه السامية في درجات العلم والاجتهاد والتصريح بلياقته الكاملة و أهليته التامة للإفتاء والإر شاد فللناس أن يقلدوه ويقتبسوا من علومه الباهرة النافعة ويتبعوا فتاويه وآراءه الساطعة فإنه دام ظله من أدلة الرشاد والحمد لله رب العالمين"<sup>(\*)</sup>.

ذاع صيته في أوساط تقليد «الامامية» (") داخل العراق وخارجه (٤)، حتى امتدت رقعة مقلديه نتتسع، فشملت إيران، والباكستان، واهند، أمر تطلب معه ترجمة رسائله العملية والفقهية إلى الفارسية، والأوردو، والسنسكريتية، ولتطبع طبعات متعددة،

(١) ابو انفضل شكورى، المصدر السابق، ص٢٣٧.
 (٢) انظر نص إجازة التصديق في الملحق رقم (٥).
 (٣) الإمامية: مصطلح لم يشع ذكره لفرقة من فرق الشيعة الجعفرية إلا بعد حصول غيبة الإمام (٣) الإمامية: مصطلح لم يشع ذكره لفرقة من فرق الشيعة الجعفرية إلا بعد حصول غيبة الإمام الثاني عشر من الائمة المعصومين (ﷺ) عام ٢٦٠هـ/ ٢٧٤م والغيبة تعد الأساس الذي منهم من ولد الإمام احسين عليه أطلق على انشيعة القائلين بإمامة إثني عشر إماماً تسعة منهم من ولد الإمام احسين عليه أطلق على انشيعة القائلين بإمامة إثني عشر إماماً تسعة منهم من ولد الإمام احسين عليه وأسلافهم من الشيعة القائلين بإمامة إثني عشر إماماً تسعة منهم من ولد الإمام احسين عليه وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، فياض. تاريخ التربية عند الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، فياض. تاريخ التربية عند الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، من الشعة، ماري التبعة أنظر. عبد الله منهم من ولد الإمام احسين عليه وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، من البعداد: مطبعة أسعد، ١٩٧٢)، ص١٧ – ٢٢٠. عبد الله فياض، تاريخ الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي المادق والطوسي، من البعداد: مطبعة أسعد، ١٩٧٢)، ص١٧ – ٢٢٠. عبد الله فياض، تاريخ الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي المادق والطوسي، من الشيعة، عار، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٥)، ص١٣٥ – ٨٥.
 (٤) (مقابلة شخصية)، عبد الرسول محمد عبد الحسين، مواليد ١٩٤٥، مدرس، الحيرة، من الشيعة، ط٢٠ (بيروت: مؤسلة شخصية)، ناجي صالح، موسى العرابي، مواليد ١٩٢٨. متقاعد، الحررة، بتاريخ ١٩ كانون أول ٢٠٠٧. وهما من مقلدي المرس، الحيرة، بالريخ ١٩٢٨.

الكريم الزنجاني.

| 00 | حتى اجتهاده | عرفية والعلمية - | أسرته ونشأته الم |
|----|-------------|------------------|------------------|
|----|-------------|------------------|------------------|

فعلى سبيل المثال لا الحصر بلغ عدد طبعات رسالته المسماة بـ «جامع المسائل» باللغة الفارسية خمس طبعات، وبلغ عدد طبعات رسالته «ذخيرة الصالحين» باللغة العربية سبع طبعات، وهذا يدل على كثرة مقلديه وتتابعهم طول حياته'').

لم تكن سعة شهرته هذه في أوساط الإمامية بتنوع أجناسهم وشعوبهم بعيدة عن إمكانيات الشيخ عبد الكريم الزنجاني العلمية، وقدراته الفكرية، إلى جانب إتقانه عدداً من اللغات الشرقية وتمكنه من ناصيتها، وكانت اللغة العربية في مقدمتها، فالفارسية، فالتركية، فالأوردو، فضلاً عن إجادته التخاطب بالإنجليزية، وهي أدوات سهلت الحوار والتواصل بينه وبين مريديه بصورة مباشرة يسره<sup>(٢)</sup>.

ولعل من المفيد هنا، أن نقف وبإيجاز على ترجمة أبرز أساتيذه في إيران والعراق لما فيه من أهمية كبيرة في إيضاح أساس رئيس من أسس بنائه العلمي والعقائدي والفكري كان في مقدمتهم، وحسب تتلمذه الزمني كل من:

١- الملا قربانعلي الزنجاني (١٨٣٠- ١٩١٠):

ولد في قرية أرقين من توابع زنجان، كان والده فلاحاً بسيطاً، اقتات وأسرته من زراعة الأرض وفلاحتها، و وفر ما يمكن توفيره منها، وإن كان نزراً قليلاً، لتعليم أولاده"، فقد أرسل ولده قربان وهو ابن خمس سنوات إلى مدرسة «نصر الله خان» لتعلم القراءة والكتابة وحفظ القرآن الكريم، إلى جانب بعض من العلوم الأساسية في الأصول والفقه".

- (۱) كريم نيرومند، شرح زندگاني دانشمندان، ص۲۲۰ كوركيس عواد، معجم المؤلفين العراقيين في القرنين التاسع عشر والعشرين ۱۸۰۰ - ۱۹۶۹، (بغداد: مطبعة الأرشاد، ۱۹۶۹)، ج٢، ص٣٠٧.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٦٢ (مقابلة شخصية)، علي حسن كاظم علوش، مو اليد ١٩٦٠، أستاذ جامعي، الحلة، بتاريخ ١٦ شباط ٢٠٠٨.
   (٣) علي أبو الحسني، المصدر السابق، ج١، ص٠٢.
   (٤) كريم نيرومند، شرح زندگاني دانشمندان، ص٠٤.

| ٥٦الشيخ عبدالكريم الزنج |
|-------------------------|
|-------------------------|

تابع دراسته بعدها وهو ابن عشرين ربيعا عند الشيخ علي قارپوز آبادي'' فأخذ عنه المقدمات والسطوح مدة سبع سنوات، قرر في إثرها إكهال دراسته الفقهية والأصولية في النجف الأشرف. فشدُّ الرحال إليها عام ١٨٥٧، والتحق بدروس زعيم المرجعية يومئذ الشيخ مرتضى الأنصاري'' ملازماً إياه مدة سبع سنوات. أي حتى وفاة أستاذه'''.

قفل بعدها عائداً إلى زنجان، ليلتحق بحوزتها أستاذاً للأصول والفقه إلى جانب ممارسته القضاء، وهي أمور مكنته في نهاية المطاف من تسنم مقاليد المرجعية في عموم آذربيجان. والقفقاس، وهمدان، فازداد مريدوه، وازدحت حلقات درسه، حتى أن بعض الباحثين أشار إلى أن أكثر من ثهانين عالماً ومجتهداً<sup>(1)</sup> تخرج على يديه<sup>(1)</sup>.

- (٢) الشيخ مرتضى الأنصاري (١٨٠٠ ١٨٦٤): ولد في درزفول ونشأ فيها وتعلم الكتابة وقراءة القرآن الكريم، تتلمذ على يد والده وشيوخ مدينته، وهاجر إلى النجف الأشرف عام ١٨٢٤ وحضر درس الشيخ موسى كاشف الغطاء، بعدها حضر حلقة درس الشيخ محمد حسن صاحب الجواهر، ترك مؤلفات متعددة كان أشهرها كتاب «المكاسب»، توفي بمدينة النجف الأشرف ودفن فيها. للتفاصيل أنظر: سامي ناصر حسين المنصوري، آية الله العظمى الشيخ مرتضى الأنصاري حياته عصره آثاره ١٨٠٠ – ١٨٦٤، رسالة ماجستير، (جامعة القادسية: كلية التربية، ٢٠٠٥)، من ١٢ (انترنت)، المقام العلمي للشيخ الأنصاري، الموقع، (١٢٠٢ – ٢٠٠٢)، ص١٢٢؛ (انترنت)، المقام العلمي للشيخ الأنصاري، الموقع، (١٢٠٥ – ٢٠٠٢).
- (٣) على ابو الحسنى، المصدر السابق، ج١، ص١٢٢ كريم نيرومند، شرح زندگانى دانشمندان، ص٤٠.
  (٤) كان أبو زهم: المشيخ إبراهيم الديزجي، والسيد أبو القاسم الموسوي، والشيخ أسد الله الديزجي، والآخوند الملا تقي المدرس، والميرزا محمود أبو الفضائل، والسيد محمود نظام الدين الزنجاني، وإبراهيم جليل الأردبيلي. للتفاصيل انظر: مجمع الفكر الإسلامي، موسوعة مؤلفي الإمامية، (٥) محسن الأمين، المصدر السابق، ج١٢، ص١٣٩٠)، ج١، ص١٧٤.

| سرته ونشأته المعرفية والعلمية حتى اجتهاده ٧٥ | Ì |
|----------------------------------------------|---|
|----------------------------------------------|---|

وأتحف المكتبة الفقهية والأصولية بعدد غير قليل من المؤلفات والتقريرات والشروح كان منها: رسالة مفصلة في «توضيح المسائل»، وحواشي على كتاب «تبصرة المتعلمين» في أحكام الدين، ورسالة مختصرة «سؤال وجواب»، وعرف بزهده وقضاء حاجة المحتاجين، وإن اضطره إلى بيع داره لإعانة فقير أو تسديد دين<sup>(1)</sup>.

بيد أنه كان من العلىء الذين عارضوا الثورة الدستورية في إيران، لاعتقاده بأنها لا تجدي نفعاً في بلاد المسلمين لأن منطلقاتها مقتبسة من الفكر الغربي، هدفها وحسب اعتقاده إلى إثارة فتن وإشاعة الخراب، وهذا ما بينًه برسالة سرية للشيخ فضل الله النوري(") زعيم المعارضة للثورة الدستورية في إيران(").

وتناغمامع توجهاته هذه، وقف بحزم بوجه امتدادات وأفكار الثورة في زنجان. رافضاً تطبيق أحكامها فيها، وأعلن سيطرته عليها وما جاورها من قرى، وأسس حكومته الشرعية فيها، فتحدى بذلك الحكومة الدستورية في طهران<sup>(د)</sup>

فلم تتوان الأخيرة من توجيه إنذاراتها له، ومطالبته بالانصياع لإرادتها الدستورية، مؤكدة وبوضوح لا لبس فيه، عن عزمها على تطبيق وتنفيذ إدارتها، وإن دعا الأمر استخدام القوة، وحين لم يستجب الملا قربانعلي لهم، سيرت احكومة قواتها العسكرية صوب زنجان، في السابع عشر من تشرين ثان عام ١٩٠٩، فحاصرت المدينة وطالبته وقواته المؤيدة له بالاستسلام من دون قيد أو شرط<sup>ريا</sup>.

(۱) (انترنت)، ايلاف ويب، الموقع، (http://www.elaph.com). -

 <sup>(</sup>٢) فضل انه النوري (١٨٤٣ - ١٩٠٩): أحد مراجع التقليد في إيران، ولد في قرية كجور، بدأ دراسته الحوزوية في إيران وأكملها في النجف الأشرف على يد خمد حسن الشيرازي، دعم الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران الثورة الدستورية الإيرانية في بادئ الأمر، ثم عدها ضد الشريعة الإسلامية، أعدم في طهران التورة التدمية عام ١٩٠٩، ودفن بحرم معصومة عصلا في قم. للتفاصيل الظر: مهدى الصارى، شيخ فضل الله نورى ومشروطة والمستبدة، (بغداد: مطبعة الفرات، ٢٠٠٦)، ص١٢٩ ش)، ص١٢٩ أي على ابو الحسنى، المصدر السابق، ج٢، ص١٢٢
 (٣) على ابو الحسنى، المصدر السابق، ج٢، ص١٢٢
 (٣) على ابو الحسنى، المصدر السابق، ج٢، ص١٢٢

| . الشيخ عبدالكريم الزنجابي | ۰۰ | > ^ |
|----------------------------|----|-----|
|----------------------------|----|-----|

فآثر الملا قربانعلي الاستسلام، وعدم الصدام مع قوات الدستوريين حقناً للدماء، فألقي القبض عليه وأرسل مخفوراً إلى العاصمة، ليقبع في إحدى زنزاناتها قرابة شهرين، نفي بعدها إلى العراق في السابع عشر من كانون ثان عام ١٩١٠، فكانت الكاظمية المقدسة مكان إقامته مدة ثلاثة أشهر تقريباً، عانى فيها العزلة والحرمان، وختمت في التاسع من نيسان عام ١٩٦٠ بوفاته مسموماً كما أشار بعض الباحثين<sup>(1)</sup>.

٢- الميرزا إبراهيم أبو الفتح الحكمي الزنجاني (١٨٥٦- ١٩٣٣) :

ولد بمدينة زنجان عام ١٨٥٦، غُرف عن والده سعة ثرائه وغناه. فقد كان تاجر قماش<sup>(\*)</sup>، أخق ولده إبراهيم وهو ابن خمس سنوات بـ «الكُتّاب» ليتعلم مبادئ القراءة والكتابة وحفظ القرآن الكريم، ثم واصل دراسته الحوزوية في مسجد سلطاني، بعدها التحق بمدرسة سبهسالار في طهران، فحضر حلقات درس علماء أفذاذ، كان من بينهم أبو الحسن الأصفهاني جلوه<sup>(\*\*)</sup>، والميرزا محمد رضا القمشهي<sup>(\*)</sup>، ومحمد

- (۱) زين العابدين احمدي زنجاني، المصدر السابق، ص١٩، موسى الزنجاني، المصدر السابق،
   ص١٩، (انترنت)، قربالعلى زنجاني، الموقع، (fa.wikipedia.org//fa.wikipedia.org).
- (٢) (فرهنگك زنجان)، پاييز وزمستان ١٣٨٣ ش، شهاره نوزده وبيست، ص٤٨. (٣) آبو الحسن الأصفهاني جلوه (١٨٢٣ – ١٨٩٧): ولد بمدينة أحمد آباد في الهند، عام ١٨٢٣، قرر والده العودة إلى بلده أصفهان ولم يتجاوز عمره الثلاث سنوات، التحق بمدارس أصفهان فدرس فيها المقدمات، والفلسفة، والعلوم الطبيعية، ثم انتقل إلى طهران عام ١٨٥٧ أستاذاً لتدريس فلسفة الملا صدرا الشيرازي، توفي فيها في التاسع من نيسان ١٨٩٧، وترك مؤلفات متعددة أبوزها: "حاشية على الشفاء"، و "اثبات الحركة الجوهرية". للتفاصيل أنظر: محسن الأمين، المصدر السابق، ج٣، ص٣١٩٢. على واعظ خياباني، المصدر السابق، ص١٩٧. (انترنت)، حوزة علميه، الموقع، (http://www.hawzah.net).
- (3) محمد رضا القمشهي (١٨٢٦ ١٨٨٨): ولد في طهران، أكمل دراسته فيها حتى أصبح من أبرز فلاسفة عصره، درس في مدرسة الصدر الأعظم في طهران، فاكتسب مهارته العالية في تدريس الحكمة المتعالية الإلهية، توفي بطهران في الرابع من كانون ثان عام ١٨٨٨، وترك مؤلفات فلسفية وفقهية أبرزها: «الخلافة الإلهية»، و «الولاية الإلهية»، ورسائل في «الحكمة». لنتفاصيل أنظر: محمد آمين الخوئي، المصدر السابق، ج١، ص٣٣٥؛ عبد الحسين الأميني، شهداء الفضيلة، ص٣٧٥.

حسن الاشتياقي<sup>(1)</sup>، أخذ عنهم الفلسفة، والرياضيات فضلاً عن دروس عالية في الفقه والأصول، وقد مكنته من نيل درجة الاجتهاد بعد دراسة ومواظبة امتدت حتى عام ١٨٨٨<sup>(11)</sup>.

عاد إلى زنجان فتولى التدريس في حلقتي مدرسة الإمام زاده زيد'"، والمدرسة المنيرية، وترك مؤلفات متعددة ذات مضامين شرعية وفكرية منها: «رسالة في الخمس»، «رسالة في حكم اللباس المشكوك»، تعليقة على «كتاب أقليدس»، و«الرد على البابية» وسواها (<sup>ي</sup>).

وأشار بعض من الباحثين إلى أنه قد برع بعدد من العلوم العقلية والنقلية، حتى عدَّ من أبرز أساتذة الرياضيات، والفلسفة في زنجان، إلى جانب تمكنه من ناصية علوم ومعارف أخر كالفقه، والأصول، والتفسير، وعلم الكلام، والفلك وعلم الهيأة، فضلاً عن علمي المعاني، والبيان، وتخرج على يدي جماعة من الفضلاء والمجتهدين، تسنم

- (١) عمد حسن الاشتياقي (١٨٢٩ ١٩٠١): ولد في طهران ونشأ بها، هاجر إلى بروجرد عام ١٨٤٢، وقرأ فيها المقدمات على يد السيد شفيع الجابلقي، وللاستزادة من العلم سافر إلى النجف الأشرف عام ١٨٤٦، فحضر الأبحاث العالية عند الشيخ محمد حسن صاحب الحواهر، والشيخ مرتضى الانصاري، عاد إلى بلده عام ١٨٢٣، وفتح باب التدريس فشد إليه طلبة العلم الرحال من كل ناحية وصوب، له مؤلفات متعددة منها: «القضاء»، و «الخلل في طلبة العلم الرحال من كل ناحية وصوب، له مؤلفات متعددة منها: «القضاء»، و «الخلل في الصلاة»، توفي بطهران عام ١٩٩٦، ونقل جثانه إلى النجف الأشرف حيث وري الثرى في الصلاة»، توفي بطهران عام ١٩٩٠، ونقل جثانه إلى النجف الأشرف حيث وري الثرى في الصحن الصلاة»، توفي بطهران عام ١٩٩٠، ونقل جثانه إلى النجف الأشرف حيث وري الثرى في كاظم عبود الفتلاوي، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، ص٢٢٥.
  (٢) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٢٤، ص١٩٠.
  (٢) جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٢٤، ص١٩٠.
  (٢) عنور الفتلاوي، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، ص٢٢٥.
  (٢) تأسست في زنجان مدارس دينية وحلقات درس متعددة، سميت بأسهاء علمائها الموسيين براري منها منها مدرسة المريف، ص٢٢٦.
  (٢) أمنيا مدرسة المام زاده زيد، وهي مرقد الإمام زاده زيد، والمدرسة المنيرية المعروفة بمدرسة حدارسة دينية وحلقات درس متعددة، سميت بأسهاء علمائها الموسيين بردارية منها مدرسة المام زاده زيد، وهي مرقد الإمام زاده زيد، والمدرسة الميروفة ربي أمام زاده زيد، ومنا مالغان مالغانين بناه عبد الله بنا منها مدرسة ديرانية مسجد حامع زنجان المورفي، تاريخ زنجان، ص٢٢٠.
- (٤) أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج١، ص٨: سيد غلامرضا تهامي، المصدر السابق، جلد دوم، ص١١٦٢.

بعضهم مقاليد المرجعية<sup>(١</sup>)، توفي في التاسع من كانون الثاني عام ١٩٣٣ في طهران، ليواري الثربي عن مقربة من مكان تدريسه حيث حرم إمام زاده زيد<sup>(٢)</sup>.

۳- الميرزا مجيد الحكمي (۱۸۳۹- ۱۹۰۲) : -

هو الميريا عبد المجيد بن عبد العلي الزنجاني، ولد عام ١٨٣٩، وكانت باكورة دراسته الأولى في مسقط رأسه زنجان، فقد قرأ على يد شيوخها المقدمات والمتون، ثم التحق بحلقات الدرس في طهر ن، فتتنمذ على بد أساطين علمائها مثل: أبي الحسن الأصفهاني جلوه، و محمد حسن الاشتياقي"، وترك عاداً من الشروح والتعليقات والتقريرات، لعل أشهرها حاشية على كتاب الشفاء"، نوفى عن عسر ناهز سبعة عقود تقريباً، ودفن في زنجان إلى جوار العديد من علمائها".

٤ - السيد حسين بن القاد (..... - ١٩١٢) :

وند في زنحان، نشأ وترعرع معرفياً وعقائدياً في ظل مدارسها، وأكمل تحصيله العلمي والفكري في حوزة طهران، خاصة ما تعلق منها بدرس الفلسفة<sup>(م)</sup> ومؤلفات الملا صدرا الشيرازي<sup>(1)</sup>. كان من أبرز شيوخه: الميرزا مجيد الحكمي، والسيد أبو

- (١) من تلاميذه المبرزا أبو الحسن القزويني، والميرزا أبو عبدالله الزنجاني، وأغابزرك الطهراني، والسيد أبو الفضل الزنجاني، والسيد عباس الزنجاني، والشيخ محمد جواد الجزائري. للتفاصيل الظر: (فرهنگك زنجان)، پاييزوزمستان ١٣٨٣ش، شهاره نوزده وبيست، ص ٢٤٠ منو چهر صدوفي سها، المصدر السابق، ص ٢٩٠.
- ۲) سيد احمدرياضي، تامل در رهد، (تهران: چاپخانه خجسته، ۱۳۷۷ ش)، ص۱۰، موسى الزنجاني، المصدر السابق، ص۱۰.
  - (۲) كربو يرومند، شرح زندكاني دانشمننان، ص١١٧ دعبد الحسين الأميني، شهداء الفضيلة، ص٢٥١.
     (٤) زين العابدين الحمدي زنجاني، المصدر السابق، ص٣٦.
    - (٥) موسى الزلجاني. المصدر السابق، ص١٢٢.
- (٦) الملا صدرا انشيراري (١٥٧٢ ١٦٤٠): وقد من عائلة ثرية في مدينة شيراز، درس الفلسفة عنى يد الشيخ بهاء الدين العامي، ومحمد باقر الداماد، ينسب إليه نهج الجمع بين الفلسفة والعرفان الذي يسمى باخكمة المتعالية، ورمي بأبشع التهم حتى طرد من بلدته، شرح رائعة إين سينا «كتاب الشفاء»، أبرز كتبه «الأسفار الأربعة العقلية»، توفي في البصرة، ودفن فيها عام ١٦٤٧. للتفاصيل الظر: ابو عبد الله زنجاني، الفيلسوف الفارسي الكبير. (قم: مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي، ١٣٧٧ ش)، ص١٤٤ (البلاغ)، (مجلة)، الكاظمية، أيلول ١٩٦٦، العدد ٣. ص ٨٠ (الترنت). ملا صدرا، الموقع، (١٣٢٥هـ) (عدانه (البلاغ)، (علقه)، الكاظمية، أيلول ١٩٦٦، العدد ٣. ص ٨٠ (الترنت). ملا صدرا، الموقع، (١٣٧هـمار) (منه المنه، ألمر).

| ١٢ | ىلمية حتى اجتهاده. | أسرته ونشأته المعرفية والع |
|----|--------------------|----------------------------|
|----|--------------------|----------------------------|

الحسن الأصفهاني جلوه، عاد بعد نيله درجة الاجتهاد إلى زنجان، وانخرط بحلقات درسها، وصار أستاذاً للفلسفة، توفي عام ١٩١٢، ودفن فيها<sup>(1)</sup>.

٥- الشيخ على النوري (..... - ١٩٢١):

ولد من أب عرف بمكانته العلمية في الأوساط الحوزوية في طهران<sup>(\*\*)</sup>، فكانت نشأته المعرفية المبكرة في كنف والده وكتاتيبها، ثم عمق بناءه العقائدي والفكري في حوزتها، كان من أبرز أساتذته الميرزا محمد حسن الاشتياقي، نال في نهاية مطاف رحلته الدراسية درجة الاجتهاد، فذاع صيته في الوسط الحوزوي الطهراني بتمكنه من ناصية عدد من العلوم الدينية، فضلاً عن الفلسفة والعرفان، فلا مراء، إذ نجده قد درّس في العديد من مدارسها وحلقات الدرس فيها، لا لرغبة طلابها في الاغتراف من نمير العلوم فحسب وإنها من علمائها أيضاً، وبقي ديدنه وتواصله هذا، حتى لاقى وجه ربه الكريم في عام ١٩٢١، ودفن في طهران<sup>(\*)</sup>.

٦- الشيخ محمد كاظم الأخوند (١٨٣٩- ١٩١١) :

ابن ملا حسين الهروي الخراساني المعروف بـ «الآخوند»، ولد في مدينة مشهد المقدسة عام ١٨٣٩، ونشأ في أسرة جمعت الثراء والعلم والتدين، فترعرع في ظل مناخ روحاني، سادت فيه قيم القرآن الكريم<sup>(٢)</sup>، وتلقى دراسته الأولية على يد والده حتى بلغ عمره اثني عشر عاماً، ثم دخل في حوزة مشهد المقدسة، فأخذ فيها المقدمات وبعض من أسس العربية وآدابها إلى جانب المنطق حتى بلغ عمره إحدى وعشرين عاماً، فقرر

- (۱) تریم نیرومند. تاریخ عرفای وحکهای استان زنجان، (زنجان: چاپخانه بهمن، ۱۳۶۶ش)، ص ۲۷۰؛ تریم نیرومند، شرح زندگانی دانشمندان، ص ۵۹.
- (٢) أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج١، ص٢٤٠ أنجد رسول محمد، أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج١، ص٢٤٠
   الطهراني ١٨٧٥ ١٩٧٠، رسالة ماجستير، (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠٧)، ص٤٥.
  - (٣) أغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٤، ص١٥٣٧.
- (٤)عدي محمد كاظم السبتي، محمد كاظم الآخوند ١٨٣٩ ١٩١١، رسالة ماجستير، (جامعة الكوفة: كلية الأداب، ٢٠٠٧)، ص٦٧.

في إثرها السفر إلى النجف الأشرف حيث حوزتها العلمية، فوصلها عام ١٨٦٢ <sup>(١)</sup>، فالتحق بدرس الشيخ مرتضى الأنصاري، والسيد محمد حسن الشيرازي<sup>(٢)</sup>، و واكبهما مدة قاربت عقداً من الزمان<sup>(٣)</sup>.

نال بعدها درجة الاجتهاد، فأصبح أحد أبرز أساتذة حوزة النجف الأشرف، حتى دانت له مقاليد المرجعية، ألفَّ عدداً من المصنفات الفقهية والأصولية، لعل من أشهرها مصنفه ذائع الصيت "كفاية الأصول"، الذي لازال إلى وقتنا الحاضر أحد أبرز التصانيف المعتبرة في حلقات الدرس الحوزوية لا في النجف الأشرف فحسب، بل في العديد من حوزات إيران، فضلاً عن تعليقاته الخاصة على فلسفة الملا صدرا الشيرازي، والتي جمعها بكتابه الموسوم ب"أسفار الملا صدرا الشيرازي"، ازدهت حلقات درسه بقصاده من العلماء وطلبة العلم من كل حدب وصوب، حتى أن بعض المصادر قدرت طلابه بأكثر من ألف متتلمذ على يديه<sup>(1)</sup>.

- (١) عبد الرحيم محمد علي، المصلح المجاهد الشيخ محمد كاظم الخراساني، (النجف الأشرف: مطبعة النعمان، ١٩٧٢)، ص٢٢.
- (٢) عمد حسن الشيرازي (١٨١٤ ١٨٩٤): ولد في مدينة شيراز، وتعلم القراءة والكتابة في السنة الرابعة من عمره، وحضر درس محمد تقي في الفقه والأصول في سن الثانية عشرة، ثم سافر عام ١٨٣٢ إلى أصفهان، وبقي فيها عقداً من الزمان حيث درس العلوم العقلية والنقلية، سافر عام ١٨٤٣ إلى النجف الأشرف واستقر بها، لازم درس الشيخ مرتضى الأنصاري حتى وفاة الأخير، فتصدى للمرجعية بعده، توفي عام ١٨٩٤ ودفن في النجف الأشرف، وترك جملة من مؤلفات منها: «حاشية نجاة العباد»، و»حاشية النخبة»، و»كتاب الطهارة». للتفاصيل انظر: عدي محمد كاظم السبتي، المصدر السابق، ص ٨٩ الكريم آل نجف، من أعلام الفكر والقيادة والمرجعية، (النجف الأشرف: مركز الهدى الدراسات الخوزوية، ٢٠٠٧)، ص ٩٢ (الترنت)، حوزة الهدى للدراسات الإسلامية، الموقع، (مات الإسلامية).
- (٣) محمد رضا الحكيمي، أذكياء الفقهاء والمحدثين، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩٨)، ج٦، ص٢٠٢.
- (٤) جعفر باقر تحبوبه، ماضي النجف وحاضر ها، ط٢، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٥٨)،
   ص١٣٧؛ عدي محمد كاظم السبتي، المصدر السابق، ص١٩٣ ١٠٧، ١٩٤؛ محمد
   جتهدي، طبقات أعلام الإمامية، قسم النجف، (مخطوط)، (قم: مكتبته الشخصية، ٢٠٠٧).

| ٦٣ | مرفية والعلمية حتى اجتهاده | سرته ونشأته الم | Ĩ |
|----|----------------------------|-----------------|---|
|    |                            |                 |   |

كان من أبرز قادة الثورة الدستورية الإيرانية (١٩٠٥–١٩١١)، لا في النجف الأشرف فحسب، وإنيا في موطن تفجرها إيران، فمن محل إقامته في الغري أثر في العديد من مفاصل وتطورات التحرك السياسي في إيران يومئذ حتى دفع حياته ثمناً لمبدئه ومواقفه الحازمة ضد الاستبداد القاجاري وطغيان حكامهم''.

٧. السيد محمد كاظم اليزدى (١٨٣١ - ١٩١٩):

هو محمد كاظم عبد العظيم إبراهيم الطبأطبائي اليزدي، ولد عام ١٨٣١ في إحدى قرى يزد، عملت أسرته بفلاحة الأرض وزراعتها، تلقى مبادئ القراءة والكتابة في كتاتيب قريته، ثم انتقل إلى مشهد المقدسة دارساً فيها السطوح والمقدمات الفقهية والأصولية، وأكمل تحصيله العلمي في حوزتها ولاسيها في علمي الفلك، والرياضيات، ثم شدّ الرحال إلى أصفهان، فتتلمذ على جماعة من علمائها حتى نال درجة الاجتهاد<sup>ري</sup>.

عقد العزم بعد ذلك على السفر إلى النجف الأشرف والالتحاق بحوزتها عام ١٨٦٤، فكان من حضار دروس محمد حسن الشيرازي، وعلماء آخرين، فمنحته أسفاره العلمية هذه ومتابعاته العقائدية في العديد من حوزات إيران والعراق من ناصية العلوم الفقهية، فبرع فيها وذاع صيته بين طلبة العلم، أمراً مكنه في عام ١٩١١ من تسنم مقاليد المرجعية ولمدة قاربت عقداً من الزمان".

عرف بمواقفه المناهضة للثورة الدستورية الإيرانية. لاعتقاده أن مجرياتها

- (١) عن الدور الفاعل للملا محمد كاظم الآخوند في مجريات الثورة الدستورية الإيرانية، تم اغتياله. للتفاصيل انظر: عدي محمد كاظم السبتي، المصدر السابق، ص١٦٩ – ١٨٧؛ على محمد بشارتي، از انقلاب مشروطه تاكودتاي رضا خان، (تهران: سازمان تبليغات اسلامي حوزه هزي، ١٣٨٠ ش)، ج١، ص١٢٠.
- (٢) كامل سلمان الجبوري، السيد محمد كاظم اليزدي، (قم: مطبعة برهان، ٢٠٠٦)، ص١٨؛ محمود رهبران، شكوه پارسايي وپايداري، (يزد: چاپخانه دلارنگ، ١٣٧٥ش)، ص١٧؛ (انترنت)، محمد كاظم اليزدي، الموقع، (http://talkani.com).
- (٣) محمد مهدي الموسوي، أحسن الوديعة في تراجم أشهر مجتهدي الشيعة. (بيروت: دار الهادي للطباعة، ١٩٩٣)، ج١، ص١٦٦؟ - حسن عيسى الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، (بيروت: دار الكوفة للطباعة، ٢٠٠٨)، ج٧. ص٢١٥.

وانغياس الناس فيها تؤدي إلى إضعاف الأمة في وقت تتعرض فيه إلى ضغوط استعمارية خطيرة من لدن روسيا القيصرية، وبريطانيا العظمى ("، فضلاً عن مواقفه الاحترازية - الواقعية من تطورات الاحتلال البريطاني للعراق ("، توفي في التاسع والعشرين من نيسان عام ١٩١٩، ودفن في الصحن الحيدري المطهر (").

٨. شيخ الشريعة الأصفهاني (١٨٥٠- ١٩٢٠):

فتح الله محمد جواد النيازي الشيرازي، الملقب بـ «شيخ الشريعة»، ولد في أصفهان عام ١٨٥٠، ودرس في حلقات درسها مدة غير طويلة، حيث شد الرحال في عام ١٨٧٩ إلى النجف الأشرف، واستقر المقام له فيها، كان من بين أبرز أساطين علمائها خلال العقد الثاني من القرن العشرين".

كانت له مواقف صارمة إزاء الاستعمار الغربي لبلاد المسلمين، وقد برزت بصورة جلية بدوره الفاعل أيام ثورة عام ١٩٢٠ في العراق ضد الاحتلال البريطاني<sup>ات،</sup> توفي

- (١) عن موقف محمد كاظم البردي المناهض للثورة الدستورية الإيرانية أنظر: محمه درهبران، المصدر السابق، ص٧٤ على واعظ خياباني، المصدر السابق، ص١٩٤ محمد الغروي، مع عديء النجف الأشرف، (بيروت: دار الثقلين، ١٩٩٩)، ج٢، ص٤٥٨.
- (٢) عن مواقف عمد كاظم اليزدي من الاحتلال البريطاني في العراق، ولاسيها انتفاضة النجف الأشرف عام ١٩٠٨. أنظر: عبد الرزاق الحسني، ثورة النجف بعد مقتل حاكمها الكابتن مارشال. (بيروت: مطبعة دار الكتب، ١٩٧٨)، ص١٨ - ٢١، ٥٥ - ٥٥، عبد الله فياض، الثورة العراقية الكبري سنة ١٩٢٠. (بغداد: مطبعة دار السلام، ١٩٧٥)، ص ١١٧. ٢٧١. ٢٠١٠.
- (۳) سید جواد مدرسی، نجوم السرد بذکر علیاء یزد، (یزد: انجمن آثار ومناخر فرهنگ استان یزد، ۱۳۸۶ش)، صر۲۷۰.
- (٤) عبد الحسين الحلي، شيخ الشريعة، (النجف الأشرف: المواهب للطباعة، ٢٠٠٥)، ص ٢٠؛ جعفر السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٥، ص٣٤٦.
- (٥) وقف شيح الشريعة مواقف مشرفة وحازمة في ضرورة مواجهة الاحتلال الايطاني لليبيا عام ١٩١١. والغزو الروسي لشيال إيران في العام ذاته، فضلاً عن مواقفه المبدئية إزاء الاحتلال البريطاني للعراق. للتفاصيل أنظر: عبد الرزاق الحسني. الثورة العراقية الكبرى، (قم: مطبعة سرور. ٢٠٠٤)، ص١٨٧. كامل سليان الجبوري، مذكرات الكابتن مان، ترجمة كاظم هاشم الساعدي، (بيروت: مؤسسة العارف للمطبوعات. ٢٠٠٢)، ص٥٥ – ٢٧. عبد الحليم الرهيمي، تاريخ الحركة الإسلامية في العراق. (بيروت: الدار العالمية للطباعة، ١٩٨٥)، ص٢٢١.

| ٦٥ | حتى اجتهاده… | بة والعلمية - | ته ونشأته المعرفي | أسر |
|----|--------------|---------------|-------------------|-----|
|----|--------------|---------------|-------------------|-----|

في الحادي عشر من تشرين الثاني عام ١٩٢٠، أي قبل بضعة أيام من النهاية الدراماتيكية للثورة، ليسجى في رمسه بداخل الصحن الحيدري الشريف مجتهداً ومجاهداً<sup>(..)</sup>.

٩- محمد الفيروز آبادي (١٨٥٩- ١٩٢٦) :

محمد محمد باقر الحسيني الفيروز آبادي اليزدي، ولد عام ١٨٥٩ في مدينة يزد، نشأ بها، وقرأ المقدمات الأدبية والشرعية فيها<sup>(٢)</sup>، ثم هاجر إلى العراق مطلع القرن العشرين، وحضر دروس السيد محمد حسن الشيرازي، والسيد محمد كاظم اليزدي، حتى نال الرتبة السامية والمكانة الرفيعة من الفقاهة والاجتهاد، تريث في التدريس والإفتاء إجلالاً لأستاذه اليزدي، وبعد وفاة الأخير ارتقى منبر التدريس، له مؤلفات وتقريرات متعددة منها: "جامع الكلم"، وحاشية على "العروة الوثقى"، وكتاب «الطهارة»، و"مناسك اخج"، تتلمذ على يديه جم كبير من طلبة انعلم<sup>(٣)</sup>، توفي في ٢٧ أيلول ١٩٢٦ عن عمر ناهز سبعة عقود في إثر إصابته بمرض عضال، فوري جثمانه في الصحن اخيدري المطهر<sup>(٤)</sup>.

أسهم العلماء أولئك وسواهم في البناء المعرفي والعلمي والعقائدي للشيخ عبد الكريم الزنجاني، في رحلة علمية فكرية بلغت عقدين ونيف من سنوات عمره، تنقل فيها بين واحة العلم والمعرفة في إيران والعراق، مكنته في المحصلة النهائية من «إعطاء» الدرس بعدما أتقن «تحصيله»، ولاسيا في الفلسفة، والرياضيات، والفقه، وهو ما سيقف عليه الباحث في المبحث الثالث والآي من الفصل هذا.

- كاظم عبود الفتلاوي، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، ص٢٣٩.
   على واعظ خياباني، المصدر السابق، ص ٢٣٠.
- (٣) كان أبرزهم السيد حسين موسى الحسيني، والشيخ عبد الحسين الأميني، والشيخ أحمد بن حسين الأردكاني. للتفاصيل انظر: عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، (بيروت: دار إحياء التراث العربي للطباعة، ١٩٥٧)، ج١١، ص١٣٤.
- (٤) محمد أمين الخوتي، المصدر السابق، ج٢، ص٤١٢٠٤ محمود الغريفي، مشاهير الأعلام في الحرم العلوي، (الكويت: مطبعة ثامن الحجج عُضِهم، ٢٠٠٧)، ص٩٤.

### المبحث الثالث :

# تلامذة الشيخ عبد الكريم الزنجاني قراءة في نماذج

أصبح الشيخ عبد الكريم الزنجاني من بين أبرز علماء الحوزة ممن برعوا في درس الفلسفة، وعلم الكلام إلى جانب علمي الفقه، والأصول، فالتف حوله طلبة العلم منذ عام ١٩١٦ في مسجد «الصاغة»<sup>(1)</sup>، واكتظت حلقة درسه بالمريدين، لسلاسة درسه، ويسر أسلوبه، وقوة بيانه في عرض الموضوع، فكان إن جاز لنا التعبير سهلاً ممتنعاً مقنعاً لسامعيه<sup>(1)</sup>. بيد أن حلقة درسه هذه لم تستمر طويلاً، إذ انقطعت عن تواصلها مع بداية

- (١) مسجد الصاغة: من المساجد الحافلة بالمصلين، ولقربه من الصحن الشريف وكونه في المسوق لم يفرغ في أكثر الأوقات من العبادة، أسسه الحاج عبد الرحيم المتوفي عام ١٨٧٣ في عصر العلامة الشيخ أحمد شكر وبترغيب منه، يحتوي على خمس غرف في الطابق الثاني لسكن طلبة العلوم الدينية، موقعه في سوق الصاغة الخارج من السوق الكبير. للتفاصيل أنظر: جعفر باقر محبوبه، المصدر السابق، ص١٠٢
   (١) كاظم الكنائي، عصور الأدب العربي، العربي، منه، يحتوي على خمس غرف في الطابق الثاني أنظر: جعفر باقر محبوبه، المصدر السابق، ص١٠٢
   (١) كاظم الكنائي، عصور الأدب العربي، (بغداد: مطبعة الارشاد، ١٩٦٧)، ص١٢٢
   (١) كاظم الكنائي، عصور الأدب العربي، (بغداد: مطبعة الارشاد، ١٩٦٧)، ص١٦٢
   (در هنكك زنجان)، بهار ١٣٠ ش، شهاره اقل، ص١٨٩
   (دينى شيخ عبد الكريم زنجانى، الموقع، (الموقع، (mww.aftab.ir))؛
  - الصادقين، الموقع، (http://arabic.irib.ir).

العقد الثالث من القرن العشرين(`)، لما واجهه من خصومات واتهامات قاسية، حد اتهامه بالتجسس لبريطانيا العظمي<sup>(1)</sup>.

لم تكن هذه المواقف وفي نواح عدة من فصولها ببعيدة، على حد تعبير شهود عيان، عن منطلقات تجسدت فيها روح تباغض وتحاسد غير مبررتين، إلى جانب كه نيا صورة من صور الصراع بين تيارين متناقضين الأول إصلاحي – تجديدي مثّله الشيخ عبد الكريم الزنجاني، والثاني تقليدي – محافظ عارض روح التجديد والإصلاح معارضة حدّية<sup>(٣)</sup>.

اضطر إزاء حملات التيار المحافظ، إلى نقل حلقات درسه إلى دار سكناه<sup>(1)</sup>، ولاسيها أن جزءاً حيوياً من طلبته انفضوا عن الدرس، لما لاقوه من عنت ومضايقات، اضطرتهم إلى العزوف عن التواصل معه<sup>(د)</sup>.

لذا لم تكن مهمة إحصاء تلامذته ومريديه يسيرة، وسهلة المنال للباحث، فقد بذل جهوداً في البحث والاستقصاء عنه في العديد من مكتبات العراق وإيران المتعددة، لاسيا في المؤلفات والمصنفات المعنية بالتراجم والسير لأعلام الإمامية، فتمكن من إعداد جدول حمل الرقم (٢)، ذكر فيه خسة وعشرين تلميذاً من أبرز تلامذته وكما مبين أدناه:

(١) ابراهيم موسوى زنجانى، تاريخ زنجان، ص٣٧٧ (انترنت)، من وحي الذكريات، الموقع، (http: / www.almnsaw.org).
(٢) درس الباحث الموضوع في المبحث الرابع من الفصل هذا.
(٣) حسن عيسى الحكيم، المصدر السابق، ج٨، ص٤٩ (مقابلة شخصية)، السيد مهدي الخرسان، مواليد ١٩٢٨، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٣١ تموز ٢٠٠٧ (مقابلة شخصية)، السيد مهدي الخرسان، مواليد ١٩٢٨، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ١٩٣٠، عميد أسرته، النجف الأشرف، بتاريخ ٢٠٠٧ (٥٠) حسن عيسى الموضوع في المبحث الرابع من الفصل هذا.
(٣) حسن عيسى الحكيم، المصدر السابق، ج٨، ص٤٩ (مقابلة شخصية)، السيد مهدي الخرسان، مواليد ١٩٢٨، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٣١ تموز ٢٠٠٧ (٥٠) المبيد مهدي الخرسان، مواليد ٢٠٠٧ (٢٠٠٧ (٥٠) مواليد ١٩٣٠، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٣٠ تموز ٢٠٠٧ (٥٠) مقابلة شخصية)، الشيخ عبد الحسين خليل الفضل، مواليد ١٩٣٠، عميد أسرته، النجف الأشرف، بتاريخ ٢٠ آب ٢٠٠٧.
(٤) زار الباحث داره الواقعة في محلة الحويش في النجف الأشرف وهي دار مستأجرة، ووجدها تتكون من ثلاث غرف، واحدة في الطابق الأرضي تخص زوجته، واثنتين في الطابق العلوي

لطلابه وضيوفه.

(٥) حسن ابراهيم زاده، المصدر السابق، جلد ششم، ص٢٢٤.

| ٦٩ | يم الزنجابي قراءة في نماذج | تلامذةالشيخ عبدالكر |
|----|----------------------------|---------------------|
|----|----------------------------|---------------------|

#### الجدول رقم (٢)

أبرز تلامذة الشيخ عبد الكريم الزنجاني

| الملاحظات  | الدرجة<br>العلمية | موضوع<br>التلمذة    | مححل<br>الإقامة | الولادة والوفاة   | الاسم                             | ť |
|------------|-------------------|---------------------|-----------------|-------------------|-----------------------------------|---|
|            | مجتهد             | الفقه               | الكويت          | 1911-1911         | السيد إبراهيم أحمد جمال الدين     | ١ |
|            | مجتهد             | الفلسفة<br>والكلام  | دبي             | 7 • • 4 – 1 9 7 7 | انسيد إبراهيم الطباطباني          | ۲ |
|            | مجتهد             | الفقه<br>والأصول    | سوريا           | 1999 - 1977       | السيد إبراهيم الموسوي الزنجاني    | ٣ |
|            | مجتهد             | الكفاية             | زنجان           | 1974-178.         | السيد أحمد الحسيني الزنجاني       | ٤ |
|            | قانوني            | الكفاية<br>والرسائل | النجف<br>الأشرف | 1941-19.5         | السيد أحمد جمال الدين             | 0 |
| لازال حياً | فاضل              | الكفاية             | النجف<br>الأشرف | 1977              | الشيخ باقر شريف القرشي            | ٦ |
|            | مجتهد             | الفقه               | تېريۈ           | 199V - 19•1       | الشيخ جواد سلطان قراء<br>التبريزي | v |
|            | مجتهد             | الفلسفة             | لبنان           | 1997 - 1979       | الشيخ جعفر بدر الدين الصائغ       | ٨ |
|            | مجتهد             | الفلسفة             | اخلة            | 1998-1920         | الشيخ حسن كاظم علوش               | ٩ |

(١) إبراهيم الموسوي الزنجاني، كشكول زنجاني، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، (١) إبراهيم الموسوي الزنجاني، كشكول زنجاني، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، مطبعة الفرقان، د.ت)، ص٨؛ معمد أمين نجف، علماء في رضوان الله، (النجف الأشرف: مطبعة الفرقان، د.ت)، ص٣٤؛ مورة إجازة الاجتهاد للشيخ حسين بن علي البحراني، مخطوطات مكتبة الإمام الحكيم العامة، رقم الإضبارة ٣٣٩م، بتاريخ ١٩٥٦؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، النجف الأشرف، صورة إجازة الاجتهاد للشيخ حسين بن علي البحراني، محموطات مكتبة الإمام الحكيم العامة، رقم الإضبارة ٣٣٩م، بتاريخ ١٩٥٦؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، النجف الأشرف، صورة إجازة السيد محمود البرزنجي، بتاريخ ١٩٥٨؛
 م معيدة الوثائقية العامة)، النجف الأشرف، صورة إجازة السيد محمود البرزنجي، بتاريخ ٨ آذار ١٩٤٦؛ (الغري)، (مجلة)، النجف الأشرف، صورة إجازة السيد محمود البرزنجي، بتاريخ ٨ آذار ٢٩٤٦؛ (الغري)، (مجلة)، النجف الأشرف، حوامر كان، قم: جايخانه نگين، ٢٠٠٣)، جلد٢، ص٢٠٤؛ (قم: جايخانه نگين، ٢٠٠٣)، جلد٢، ص٢٠٤

| ······     |               |                  |                  |                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |
|------------|---------------|------------------|------------------|-------------------------------|---------------------------------------|----|
|            | مجتهد         | الفلسفة          | البحرين          | 1977 - 1885                   | الشيخ حسين بن علي البلادي البحراني    | ١. |
|            | مجتهد         | الكفاية          | القطيف           | 7 • • 1 – 1 9 1 7             | الشيخ عبد الحميد الخطي                | 11 |
|            | مجتهد         | الفقه            | الأحساء          | 1979-1885                     | السيد عدنان عليوي الموسوي             | ١٢ |
|            | محقق<br>وشاعر | الفنسفة          | النجف<br>الأشرف  | 1979-19.9                     | انشيخ علي الخاقاني                    | ١٣ |
|            | مجتهد         | الفلسفة          | أصفهان           | 71-1918                       | الشيخ أبو الفضل أحمد الخونساري        | ١٤ |
|            | مرجع          | الفلسفة          | النحف<br>الأشر ف | 1997-1799                     | السيد أبو القاسم الخوئي               | 10 |
|            | مجتهد         | الفلسفة          |                  | 1910-1191                     | الشيخ مجتبي اللنكراني                 | ١٦ |
|            | مجتهد         | الكفاية          | النجف<br>الأشر ف | 1976-18                       | الشيخ محسن الجصاني                    | ١٧ |
|            | مجتهد         | الفقه<br>والأصول | قم               | 7 2 - 1970                    | السيد محمد عبدالحسين الأبهري          | ١٨ |
| لازال حياً | مجتهد         | الفقه<br>والأصول | باكستان          | 1977                          | الشيخ محمد حسين النجفي                | ١٩ |
|            | مجتهد         | الفلسفة          | البحرين          | 1982-19.1                     | الشيخ محمد صالح علي سليمان المبارك    | ۲۰ |
|            | مجتهد         | الفقه<br>والأصول | الإحساء          | 1940-19                       | انشيخ محمد صالح علي الإحساني          | ۲۱ |
| لازال حياً | مجتهد         | الفلسفة          | زنجان            | 1971                          | السيد محمد عز الدين الحسيني الزنجاني  | 77 |
|            | مجتهد         | الفقه            | النجف<br>الأشرف  | <b>* • • *</b> - <b>• • *</b> | الشيخ محمد كاظم الطريحي               | 77 |
|            | مجتهد         | الفقه<br>والأصول | تلعفر            | 1991914                       | السيد محمود البرزنجي التلعفري         | 48 |
| لازال حياً | فاضل          | الفلسفة          | النجف<br>الأشرف  | 1989                          | الشيخ معين شبيب الخفاجي               | 40 |

يبدو واضحاً ومما تقدم في الجدول رقم (٢)، أن ثلثي طلبته تقريباً جاءوا من

| ج | راءة في نماذج | ريمالزنجانية | تلامذةالشيخ عبدالكم |
|---|---------------|--------------|---------------------|
|---|---------------|--------------|---------------------|

خارج العراق، فقد شكلوا نسبة ٦٠٪، امتدت رقعة سكناهم جغرافياً، فشملت كلَّ من الباكستان، وإيران، وسوريا، والكويت، والقطيف، والإحساء، والبحرين، ودبي، وأما البقية فقد جاءوا من مختلف مدن العراق، احتل فيهم طلبة النجف الأشرف نسبة ٣٢٪ من مجموع مريديه إلى جانب تلميذه ومعتمده البار والوحيد الشيخ حسن كاظم علوش من الحلة الفيحاء، وآخر من تلعفر في شهالي البلاد.

احتل طلبته ممن درسوا الفقه، والأصول على يديه نسبة ٥٦٪ من مجموعهم، أما من أخذ عنه درس الفلسفة، وعلم الكلام فقد شكلوا نسبة ٤٤٪ منهم، وهذا إن دلَّ على شيء إنها يدل ويؤكد على براعته الفقهية وقدراته العلمية في تدريسه كفاية الأصول، وليس فقط تمكنه من ناصية درس الفلسفة، وعلم الكلام، فحسب كما هو مشاع عنه.

نال واحد عشرون من تلامذته درجة الاجتهاد، أي إن نسبة ٨٤٪ منهم تجاوزوا مرحلة البحث الخارج، فضلاً عن كون أحدهم واصل جهوده العلمية والفقهية حتى تقلد مقاليد المرجعية في العراق وخارجه إبان نهاية العقد السابع من القرن العشرين حتى بداية العقد الأخير منه.

ولما للموضوع من أهمية وجد الباحث هنا، وبكل تواضع، ضرورة الوقوف بإيجاز على سير عدد من أبرز تلامذته:

١- السيد أبو القاسم الخوئي (١٨٩٩- ١٩٩٢):

ولد في بلدة خوي<sup>(١)</sup> من إقليم آذربيجان في ١٩ تشرين ثان ١٨٩٩، فكانت مرتع صباه وأولى محطات الدرس والتعليم، حيث أتم فيها تعلم القراءة والكتابة

(١) خوي: من المدن المشهورة في إقليم آذربيجان، تقع شهال غرب إيران، في وادي كثير المياه، وتبعد سبعين كيلو متراً إلى الغرب من مدينة تبريز، وتبلغ مساحتها حوالي تسعة آلاف كيلو متر مربع، اشتهرت بصناعة منسوجاتها القطنية والصوفية. للتفاصيل انظر: طراد حمادة، الإمام أبو القاسم الخوئي زعيم الحوزة العلمية، (لندن: مؤسسة الإمام الخوئي، ٢٠٠٤)، ص٧.

الشيخ عبدالكريم الزنجابي

وحفظ القرآن الكريم مدة قاربت الثمان سنوات''، كان والده فيها معلمه الأول حتى عام ١٩١٠، فبسبب تطورات الثورة الدستورية في إيران، وما صاحبها من اضطرابات داخلية، أقلقت رب الأسرة في شأن تعثر تحصيل الدرس العلمي لذا قرر شدّ الرحال إلى النجف الأشرف''.

تبعت الأسرة معيلها بعد عامين من إقامته واستقراره فيها، فالتحق أبو القاسم الخوئي في حوزة النجف الأشرف يافعاً لم يتعد سنّه ثلاثة عشر ربيعاً، فقضى ثلاث سنوات في صقل معارفه باللغة العربية نحواً وصرفاً وأدباً، إلى جانب دراسة المنطق وشيء من الفقه والأصول، فأتم بذلك دراسته للمقدمات والسطوح وعلى يد عدد من كبار أساتيذ" الحوزة يومئذ<sup>(1)</sup>.

تابع بعد ذلك دروس البحث الخارج المعتادة في المقررات الحوزوية، مدة عقدين من الزمان تقريباً، ودرس إلى جانبها علم الكلام، والفلسفة، والرياضيات، والجبر، فضلاً عن دراسته وقراءاته الخاصة بتفسير القرآن الكريم، فأثمر تواصله الدراسي - البحثي هذا بنيله درجة الاجتهاد عام ١٩٣٣، وهو ابن أربع وثلاثين عاماً لا غير، مما يدل على نبوغ وتفوق واضحين، ولاسيا أن الحصول على درجة الاجتهاد في هذا السن أمر غير شائع في الأوساط الخوزوية<sup>(د)</sup>.

مارس تدريسه الخوزويّ ابتداء مع طلبة المقدمات والسطوح مذكان طالباً في

(١) علي البهادلي، ومضات من حياة الإمام الخوئي، (بيروت: دار القارئ، ١٩٩٢)، ص٧.
 (٢) أحمد الواسطي، سيرة وحياة الإمام الخوئي، (بيروت: دار الهادي، ١٩٩٨)، ص١١.
 (٣) أبرز أساتذته: الشيخ مهدي المازندراني، وانشيخ فتح الله شيخ الشريعة الأصفهاني،
 (٣) أبرز أساتذته: الشيخ مهدي المازندراني، وانشيخ فتح الله شيخ الشريعة الأصفهاني،
 (٣) أبرز أساتذته: الشيخ معدي المازندراني، وانشيخ فتح الله شيخ الشريعة الأصفهاني،
 (٣) أبرز أساتذته: الشيخ معدي المازندراني، وانشيخ فتح الله شيخ الشريعة الأصفهاني،
 (٣) أبرز أساتذته: الشيخ معدي المازندراني، وانشيخ عمد حسين الغروي، والشيخ معمد حسين النائيني، والشيخ معمد حسين الغروي، والشيخ معمد حسين النائيني، والشيخ معد حسين الغروي، والشيخ معمد حسين النائيني، والشيخ معمد حسين العرامي، معجم رجال النائيني، والشيخ معد، (٢٩٩

 ٤) محمد حسين الصغير، أساطين المرجعية العليا في النجف الأشرف، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة، ٢٠٠٣)، ص٣٦٥.

(٥) (الموسم)، (مجلة)، لاهاي، ١٩٩٤، العدد١٧، ص١٣.

| ماذج٧٣ | الزنجاني قراءة في ن | تلامذةالشيخ عبدالكريم |
|--------|---------------------|-----------------------|
|--------|---------------------|-----------------------|

البحث الخارج، فانشدَ إليه الطلبة لتفوقه في عرض مضامين المقررات، ونجاحه في شرحها وبيان مدلماتها، فالتفوا وتحلقوا حوله، ثم توسع أكثر وازداد شمولاً في إثر نيله درجة الاجتهاد<sup>(١)</sup>.

شُدُ إليه الرحال من أقطار وبلدان إسلامية متعددة رغبة في التتلمذ على يده والأخذ من معينه العلمي الزاخر، حتى عدَّ البعض عدد من تخرج من حلقة درسه عشرات إن لم نقل المئات من طلبة العلم، فقد أحصى أحد الباحثين عددهم بستهائة وسبعة عشر طالباً"، نال وعلى حد تعبيره ٧٠٪ منهم درجة الاجتهاد، فانساحوا في مختلف أصقاع الأرض مرددين ما أشبعت به عقولهم من معارف وعلوم أستاذهم، وعاملين في الأعم الأغلب على وفق منهجه الاستدلالي في التوصل إلى "الحكم الشرعي" أو في "التحقيق" الخاص بعلم الرواية والحديث".

وأسندت المرجعية مقاليدها إليه عام ١٩٧٠، في إثر وفاة السيد محسن الحكيم"،

- (١) محمد علي جعفر، مشهد الإمام، (النجف الأشرف: المطبعة الخيدرية، ١٩٥٥)، ج٢، ص٣١-٣٥؛ (انترنت)، أبو القاسم الخوئي، الموقع، (http://chonmran.jeeran.com// :
- (٢) كان من أبرز تلامذته: السيد موسى الصدر، والسيد محمد باقر الصدر، والسيد علي السيستاني، والشبخ عبد الحميد الخطي، والشيخ اسحق الفياض، والسيد عبد الصاحب الحكيم، والسيد محمد حسين فضل الله، والسيد محمد كلانتر، والسيد محمد مهدي الخرسان، والشيخ محمد مهدي شمس الدين، والشيخ مرتضى البروجردي. للتفاصيل انظر: ثامر عبد الحسن العامري، موسوعة أنساب السادة العلويين، (قم: دار الهدى، ٢٠٠٤)، ج١، ص١٣٩، سلمان هادي آل طعمة، أعلام من بلادي، (دمشق: دار كيوان للطباعة، ٢٠٠٥)، ص١٣٩.
- http://www.)، سيرة سياحة الإمام الراحل السيد أبي القاسم الخوئي، الموقع، (.http://www) ( ٣) ( amal-movement.com).
- (٤) انسيد محسن الحكيم (١٨٨٩ ١٩٧٠): ابن السيد مهدي بن صالح الطبأطبائي الحكيم، ولد في النجف الأشرف من أسرة امتازت بالعلم والمكانة السامية، حضر دروس الملا محمد كاظم الآخوند، وآلت إليه المرجعية العليا بعد وفاة السيد أبي الحسن الأصفهاني عام ١٩٤٦، أسس مدرسة «دار الحكمة» ومكتبة، توفي في النجف الأشرف ودفن فيها. للتفاصيل انظر: عدنان إبراهيم السراج، الإمام محسن الحكيم ١٨٨٩ - ١٩٧٠ دراسة تاريخية، (بيروت: دار الزهراء للطباعة، ١٩٩٣)، ص٢٢ - ٢٥؛ وسن سعيد عبود الكرعاوي، السيد محسن الطبأطبائي الحكيم ودوره السياسي والفكري في العراق ١٩٤٦ - ١٩٧٠، اطروحة دكتوراه، (جامعة القادسية: كلية التربية، ٢٠٠٧).

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | . 🗸 🎗 | į |
|-------------------|-------|-------|---|
|-------------------|-------|-------|---|

فامتد عمرها الزمني عقدان ونيف تقريباً في وقت شهدت به البلاد والعباد انعطافات تاريخية أقل ما توصف به أنها «عصيبة»، و«مأساوية» في تأريخ العراق المعاصر (').

تركت آثارها الوخيمة على أوضاعه النفسية والجسدية، فتداعت صحته ولاسيا بعدما تعرض إليه من ضغوطات وممارسات بشعة من قبل سلطات النظام السائد آنئذ، أدت في نهاية المطاف إلى وفاته في الثامن من آب عام ١٩٩٢، ليسجى جثهانه في جامع الخضراء الملاصق للصحن الحيدري الشريف، تاركاً مسيرة علمية حافلة بنتاجها الفكري، نتاج يشار له بالبنان لعل من أبرزها «معجم رجال الحديث»، و «البيان في تفسير القرآن»، و «مستند العروة الوثقى»، و «مصباح الأصول»، مصنفات وتآليف لازالت محط إعجاب ونهل الدارسين الحوزويين وسواهم من المثقفين <sup>(٢)</sup>.

#### ٢- إبراهيم الموسوي الزنجاني (١٩٢٦- ١٩٩٩):

ولد في قرية صائين عام ١٩٢٦ إحدى قرى زنجان، قرأ فيها القرآن وشيئاً من الأدب الفارسي على يدي والده، ثم انتقل عام ١٩٤١ إلى قم، وهو ابن خمسة عشر ربيعاً، فتلقى مدة خمس سنوات علومه الفقهية والأصولية عند أكابر أساتيذ حوزتها<sup>(٣)</sup>.

شدَّ الرحال بعدها إلى النجف الأشرف عام ١٩٤٦، سعياً وراء تعميق دراسته وتأصيل علومه، فدرس على يد أبرز فحول الحوزة العلمية يومئذ، كان من بين أبرزهم

- (١) شهدت سنوات مرجعية السيد أبي القاسم الخوئي جملة متغيرات محلية وإقليمية ودولية، لعل أبرزها: تفاقم آثار السلطة الدكتاتورية وحربها ضد الشعب الكردي في كردستان العراق والحرب العراقية الإيرانية (١٩٨٠ - ١٩٨٨)، وغزو الكويت في الثاني من آب عام ١٩٩٠. للتفاصيل انظر: علي البهادلي، ومضات من حياة الإمام الخوئي، ص ١٤٥، أحمد الواسطي، المصدر السابق، ص٩٩ - ١٠١.
  - (٢) حسن الأمين، مستدركات أعيان الشيعة، ج٧، ص١٦.
- (٣) إبراهيم الموسوي الزنجاني، فلسفة الأخلاق الإسلامية، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٨٢)، ص٥٠ - إبراهيم الموسوي الزنجاني، كشكول زنجاني، ص٧.

| .ج٥٧ | تلامذةالشيخ عبدالكريم الزنجاني قراءة في نهاذ |
|------|----------------------------------------------|
|------|----------------------------------------------|

السيد محسن الحكيم، والسيد أبو القاسم الخوئي، والسيد عبد الهادي الشيرازي('')، والميرزا باقر الزنجاني، والسيد حسين الحمامي('')، فضلاً عن شيخه عبد الكريم الزنجاني الذي منحه إجازة اجتهاد(").

انفرد في إثر ذلك بحلقة درسه الخاصة في الحوزة النجفية، ليدرّس فيها علم الكلام، والفلسفة إلى جانب الفقه، والأصول، وقد أشار بعض المهتمين بتراجم الأعلام إلى تجاوز عدد طلابه الخمسمائة ومن مختلف البلاد الإسلامية: باكستان، وأفغانستان، وإيران، والعراق، والسعودية، والبحرين، فضلاً عن إمامته المصلين بضريح الإمام على عليه في الرواق الذي أمَّ فيه المصلين شيخه عبد الكريم الزنجاني<sup>(ن)</sup>.

امتدت إقامته أكثر من ثلاثة عقود في النجف الأشرف، تخللتها رحلات تبليغية وإرشادية إلى العديد من البلاد الإسلامية، كان منها خمس رحلات إلى القاهرة،

- (١) السيد عبد الهادي الشيرازي (١٨٨٧ ١٩٦٢): ولد في مدينة سامراء، نشأ وترعرع في أجوائها ونهل من حوزتها، سافر إلى النجف الأشرف عام ١٩٠٨ لإكمال دراسته، درس على يد شيخ الشريعة الأصفهاني، والملا محمد كاظم الآخوند، والشيخ محمد تقي انشيرازي، توفي في النجف الأشرف ودفن في الصحن الحيدري الشريف. للتفاصيل أنظر: أغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٩، ص٧٠٣ – محمد الغروي، مع علياء النجف الآشرف، ج٢، ص٢٦١ – (انترنت)، وفاة السيد عبد الهادي الشيرازي، الموقع، (http://www.al-shia.org)
- (٢) السيد حسين الحمامي (١٨٨٠ ١٩٦٠): ولد في مدينة النجف الأشرف، وتتلمذ على يد كبار أساتيذها مثل الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، وشيخ الشريعة الأصفهاني، تصدى للتدريس بنشاط ملحوظ، وكان من المراجع الكبار في عصره، توفي ببغداد ونقل ليدفن في النجف الأشرف. للتفاصيل انظر: مسلم الدجيلي، زعماء الشيعة في النجف الأشرف، ط٣، (النجف الأشرف: دار الأندلس للطباعة، ٢٠٠٤)، ص٣٩؟ حيدر المرجاني، النجف الأشرف قديماً وحديثاً، ج٢، ص٣٩؟ جعفر السبحاني، موسوعة طبقات الفقهاء، ج٢٢، ص٢٢٣.
  - (٣) (انترنت)، الحوزة العلمية، الموقع، (http://www.al-shirazi.com).
- (٤) إبراهيم الموسوي الزنجاني، كشكول زنجاني، ص٨؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، صورة إجازة بالرواية منحها السيد إبراهيم الزنجاني للسيد حسين أبو سعيدة، بتاريخ ٢٣ تشرين أول ١٩٧٥.

٧٦ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجابي

واثنتان إلى استنبول، وأخر اشتملت على كل من: الهند، وسوريا، ولبنان، والكويت، والبحرين، وقطر، ودبي، وعُمان، وبريطانيا العظمي لأغراض العلاج<sup>(1)</sup>.

بيد أنه اضطر إلى ترك العراق محل إقامته المختار اختياراً واعياً وانتهاءاً عقائدياً لما تعرض إليه العلماء وطلبة العلم من أصول غير عراقية إلى ضغوطات السلطة يومئذ<sup>(۲)</sup>، فترك المكان الذي أحبه عام ١٩٧٥ وسافر إلى خارج العراق متنقلاً بين الإحساء والبحرين والكويت فسوريا التي استقر بها مقامه حتى وفاته عام ١٩٩٩، وترك أربعاً وأربعين مؤلفاً معرفياً وعقائديا<sup>(۳)</sup>، منها: «كشكول زنجاني»، «عقائد الإمامية الأثنى عشرية»، و«الاجتهاد والتقليد»، و«أساطين الشيعة»، و«فلسفة الأخلاق الإسلامية»<sup>(1)</sup>.

٣- الشيخ حسن كاظم علوش الحلي (١٩٣٠- ١٩٩٤):

ولد في الحلة الفيحاء عام ١٩٣٠، فتلقى معارفه التأسيسية الأولى من قراءة وكتابة وحفظ القرآن الكريم في كتاتيبها، مستزيداً من بنائه المعرفي من مجالسها، فضلاً عن مطالعاته الخاصة لكتب ومصنفات عديدة تنوعت مضامينها واتجاهاتها مابين

- (١) زين العابدين احمدي زنجاني، المصدر السابق، ص١٠١٠ (انترنت)، بني هاشم، الموقع، (http://bani hashim.net).
- (٢) تعرض العديد من أبناء العراق والمقيمين فيه لعشرات من السنين إن لم نقل المئات إلى التهجير بحجة تبعيتهم الإيرانية من لدن السلطات الحاكمة آنئذ. للتفاصيل انظر: علي البهادلي، الحوزة العلمية في النجف معالمها وحركتها الإصلاحية ١٩٢٠ ١٩٨٠، (بيروت: دار الزهراء للطباعة، ١٩٩٣)، ص٧٧ ٧٩٠؟
   دار الزهراء للطباعة، ١٩٩٣)، ص٧٧ ٧٩؟
   عمد حسين النائيني، تنبيه الأمة وتنزيه الملة، تعريب عبد الطباعة، ١٩٩٣)، ص٧٧ ١٩٨٠
   دار الزهراء للطباعة، ١٩٩٣)، ص٧٧ ٧٩؟
   عمد حسين النائيني، تنبيه الأمة وتنزيه الملة، تعريب عبد الحسن آل نجف، (قم: مطبعة سبهر، ١٩٩٨)، ص٣٧؟
   (١٢) حيدر المرجاني، خطباء المنبر الحسيني، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٧٧)، ج١، مص ٩٣؟
   (٣) حيدر المرجاني، خطباء المنبر الحسيني، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٧٧)، ج١، ص٣٢؟
   (٣) حيدر المرجاني، خطباء المنبر الحسيني، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٧٧)، ج١، ص٣٢؟
   (٣) حيدر المرجاني، خطباء المنبر الحسيني، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٧٧)، ج١، ص٣٢؟
- وسيلة الدارين في أنصار الحسين عليه ، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٥). ص ٤٤٧ - (انترنت)، شرح تجريد الاعتقاد، الموقع، (http://alkadhnm.org).

| vv | تلامذة الشيخ عبد الكريم الزنجابي قراءة في نهاذج. |
|----|--------------------------------------------------|
|----|--------------------------------------------------|

الفقه، والأصول، ولذيذ الأدب العربي شعراً ونثراً (``.

لم تغن أسسه المعرفية هذه في موطن سكناه نهمه العلمي، فقرر الالتحاق بحوزة النجف الأشرف عام ١٩٥٢، فانكب على حلقات الدرس فيها، وانتقل بين جنباتها العلمية ورياضها الفكرية، يشنف أسهاعه من هذه ويرتشف من معين تلك، حتى حظي برعاية واهتهام العديد من علهاء النجف الأشرف في النصف الثاني من القرن العشرين، خاصة وإنه تتلمذ على يدكل من السيد محسن الحكيم، والسيد محمد جواد التبريزي"، والشيخ عبد الكريم الزنجاني".

جاب مبلغاً ومرشداً دينياً عدداً من البلاد الإسلامية منذ أوائل العقد السابع من القرن العشرين، كان مفتتحها زيارته إلى إيران<sup>(١)</sup> عام ١٩٦٤، وتلتها خمس رحلات في العام ١٩٦٥ شملت كل من الكويت في الحادي والعشرين من آذار، والمملكة الأردنية

- (١) (مكتبة حسن كاظم علوش)، الحلة، أوراق شخصية: شهادة الجنسية الموقمة بـ
   (١٦١١٣٢)، بتاريخ ٢١ تشرين أول ١٩٦٨؛ (مقابلة شخصية)، علي حسن كاظم علوش، بتاريخ ٢٢ تشرين ثان ٢٠٠٨.
- (٢) محمد جواد التبريزي (١٨٩٧ ١٩٦٧): ولد في تبريز ونشأ بها، ودرس فيها تعليمه المبكر، ثم هاجر إلى النجف الأشرف عام ١٩١٩، حضر الأبحاث العالية عند الشيخ حسين النائيني، والشيخ علي الأيرواني، والشيخ أحمد الاشتياقي، استقل بالبحث والتدريس وصار استاذاً للفقه، توفي في تبريز ونقل جثمانه إلى النجف الأشرف حيث دفن فيها. للتفاصيل انظر: أغا بزرك الطهراني، طبقات أعلام الشيعة، ج١، ص٢٢١؟ كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والأدب، ص٢٣٩.
- (٣) حسن كاظم علوش، النصائح الأخوية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، (٩٥٥)، ص ح؛ (مكتبة حسن كاظم علوش)، صورة وكالة الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٤ حزيران ١٩٥٥؛ (مكتبة حسن كاظم علوش)، صورة وكالة السيد محمد جواد التبريزي، بتاريخ ٥ آب١٩٥٦.
- (٤) التقى في رحلته هذه عدداً من علماء وأجلاء إيران كان منهم أقا ملا علي الهمداني، والسيد أحمد الخونساري، والتقى في قم بالسيد روح الله الخميني، والسيد شهاب الدين المرعشي، والسيد كاظم الشريعتمداري، فضلاً عن لقائه بالسيد حسين السبزواري. للتفاصيل أنظر: حسن كاظم علوش، الرحلة الدينية، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٦٦)، ج١، ص١٧ – ٢٨؛ (مكتبة حسن كاظم علوش)، صورة الإجازة العلمية للسيد حسين السبزواري، بتاريخ ٨ أيلول ١٩٦٤.

الهاشمية في الحادي والثلاثين من تموز زار خلالها القدس أيضاً، ومن ثم أنتقل في الرابع من آب إلى سوريا، ولبنان، والتقى فيها بعدد من العلماء ورجال الدين والساسة ()، ووضح هم أهمية «وحدة المسلمين» و«نبذ الخلافات» والتأكيد على رصّ الصفوف لمواجهة ما تتعرض إليه البلاد العربية من مخاطر وتحديات تستهدف بلادها وعبادها، كان أستاذه وشيخه عبد الكريم الزنجاني حاضراً في خطواته وخطاباته في حله وترحاله ().

ألف عدداً من الكتب والرسائل منها: «الرحلة الدينية»، و«فلسفة تحريم الربا في الأديان»، و«الاعتصام بتعاليم الإسلام»، «الدعوة للوحدة الإسلامية»، و»نقد المفتريات». توفي في السابع عشر من كانون ثان عام ١٩٩٤، ووري الثرى في مقبرة وادي السلام في النجف الأشرف".

٤- الشيخ باقر شريف القرشي (١٩٢٧-....):

ولد بمحلة العهارة في النجف الأشرف عام ١٩٢٧، وكان والده معلمه الأول ومن ثم أخوه الأكبر الشيخ هادي القرشي(<sup>،،</sup>، فأخذ عنهما القراءة والكتابة وحفظ

- (١) حسن كاظم علوش، الدعوة للوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، حا، صا٤ ٩٤.
- (٢) كان الشيخ حسن كاظم علوش متأثراً غاية التأثر بشيخه عبد الكريم الزنجاني، فسعى لاقتفاء أثره في مشروعه التبليغي، الخطابي، حتى أنه فكر في خطوات أتخذ فما عنواناً "الخطبة النارية» والرحلة متمثلاً بخطبة ورحلة دينية. للتفاصيل أنظر: حسن كاظم علوش، الخطبة النارية، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٦٨).
- (٣) (مقابلة شخصية)، على حسن كاظم علوش، بتاريخ ٢٣ تشرين ثان ٢٠٠٨؛ محمد هادي الأميني، معجم المطبوعات النجفية، (النجف الأشرف: مطبعة النعران، ١٩٦٦)، ص ٨٥، ١٧٧، ٢٧٠.
- (3) هادي القرشي (١٩٢٥ ١٩٩٢): ولذ بمدينة النجف الأشرف عام ١٩٢٥، كان والده معلمه الأول. قتعلم القراءة والكتابة وحفظ القرآن، ثم أكمل دراسته الحوزوية على يد أساتيذ الحوزة العلمية في النجف الأشرف، أبرزهم السيد محسن الحكيم، والسيد محمد تقي بحر العلوم، والشيخ حسين الحلي، استقل بعد ذلك للتدريس، وكان أبرز تلامذته الشيخ أحمد الوائلي، توفي بمدينة النجف الأشرف عام ١٩٩٢، ودفن في مقبرة أسرته. لمتفاصيل أنظر: محمد حرز الدين، معارف الرجال، علق عليه محمد حسين حرز الدين، النجف الأشرف. ما تشرف الشيخ القرار، ١٩٦٥، ودفن في مقبرة أسرته. لمتفاصيل أنظر: محمد حرز الدين، معارف الرجال، علق عليه محمد حسين حرز الدين، والنجف الأشرف. الشيخ القراب، ١٩٦٥). ج٣، ص ١٣٢٠ (مقابلة شخصية)، الشيخ باقر القرشي، واليد ١٩٢٢، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ الأول من شباط ٢٠٠٩.

| ٧٩ | تلامذة الشيخ عبد الكريم الزنجابي قراءة في نهاذج |
|----|-------------------------------------------------|
|----|-------------------------------------------------|

القرآن الكريم ومبادئ النحو والآداب العربية، وهي معارف صقلت وازدانت في مجالس النجف الأشرف المعروفة بثقلها العلمي والأدبي<sup>(١)</sup>، فضلاً عن حلقات الدرس الحوزوي، التي شكلت بمجموعها رافداً لبنائه العلمي والعقائدي<sup>(١)</sup>.

تتلمذ على يدجملة من فحول الحوزة في أربعينيات وخمسينيات القرن العشرين، كان من بينهم الشيخ محمد جواد الجزائري<sup>(\*\*)</sup>، والسيد محسن الحكيم، والسيد أبو القاسم الخوئي، وخص دراسته عند أستاذه وشيخه عبد الكريم الزنجاني دراسة «كفاية الأصول» وشيئاً من الفلسفة <sup>(٤)</sup>.

أشتهر بتحقيقاته وكتاباته في حقل المعرفة التاريخية الإسلامية، لاسيها المتعلقة منها بتاريخ آل البيت عليمكم، فله مصنفات وموسوعات متعددة، تناولت مضامينها سيرة الرسول محمد بيكيني وأخرى بسبعة مجلدات تفصيلية خصت الإمام جعفر الصادق عليهم سيرةً وفقهاً وعلما، وثالثة وقف في محتوياتها عند حياة الإمام الحسين عليهم، والرابعة

- (١) عن مجالس النجف الأشرف وأثرها أنظر: محمد باقر أحمد البهادلي، الحياة الفكرية في النجف الأشرف، (قم: مطبعة ستاره، ٢٠٠٤)، ص٨٦- ١٠٦؟
   عبد الستار النفاخ، مجالس النجف الأشرف عبر التاريخ الحديث والمعاصر، (النجف الأشرف: د.م، ٢٠٠٦).
   (٢)(٢٠٣) كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والآدب، ص٢٢؟
- الحكمة)، (مجلة)، النجف الأشرف ٢٠٠٨، العدد ٦، ص ٢٥.
- (٣) محمد جواد الجزائري (١٨٨١ ١٩٥٩): ابن الشيخ علي بن كاظم الجزائري الأسدي، ولد في مدينة النجف الأشرف، درس المقدمات والسطوح في حوزتها، درس الفلسفة في حوزة طهران على يد الميرزا إبراهيم الحكمي، والشيخ أحمد الاشتياقي، وأسس «جمعية النبضة الإسلامية» عام ١٩١٧، التي قادت انتفاضة النجف الأشرف عام ١٩١٨، كتب عدداً من المؤلفات منها: «فلسفة الإمام الصادق ﷺ»»، و«حل الطلاسم»، توفي في ٢٢ نيسان عام ١٩٥٩، ودفن في مقبرة أسرته. للتفاصيل انظر: علي الخاقاني، شعراء الغري، النجف الأشرف: المطبعة الخيدرية، ١٩٥٤)، ج٧، ص ٣٥٠ – ٢٧٠٤ محسن، محمد جواد الجزائري مؤسس النهضة الإسلامية في العراق، (بيروت: مؤسسة العارف للمطبوعات، ٢٠٠٢)، ص٢٥ – ٥٧؛ (آفاق نجفية)، (مجنة)، النجف الأشرف،
- (٤) باقر أمين الورد، أعلام العراق الحديث، (بغداد: مطبعة الميناء، ١٩٧٨)، ج١، ص١٥٥؛ عبد الرضا فرهود، النجف الأشرف، (النجف الأشرف: مطبعة النبراس، ٢٠٠٠)، ص٦٥.

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  | ······································ |
|--------------------------|--|----------------------------------------|
|--------------------------|--|----------------------------------------|

تعطرت دفتيها بسيرة الأمام الحسن ﷺ، وقد ترجمت بعض مؤلفاته إلى لغات شرقية وغربية منها: الأوردية، والتركية، والإنجليزية، والفرنسية، والألمانية، والاسبانية، والروسية، فبلغت السبعين بين مطبوع ومخطوط، ولازال إلى يومنا هذا منكباً على التأليف والتحقيق''.

أسس عام ١٩٩٣ مكتبة عامة في النجف الأشرف حلت أسماً لها « مكتبة الإمام الحسن لينهم»، احتوت على جملة من الكتب والمخطوطات، حيث بلغت أكثر من مائة ألف كتاب ومصنف، وحوالي أربعهائة مخطوط بعضها نادر".

نال في إثر إسهاماته وجهوده العلمية والفكرية «شهادات تقديرية»، كانت الأولى من حوزة قم عام ٢٠٠٣ والثانية عبارة عن «درع» من لدن وزارة الثقافة العراقية بتاريخ التاسع عشر من شباط عام ٢٠٠٦، وجاء بنص الكتاب المرفق معه تأكيد الوزارة على «الدور الرائد» في مجال «التأليف والإبداع الثقافي» للشيخ باقر القرشي<sup>(٣)</sup>.

٥- الشيخ عبد الحميد على مهدي القطيفي الخطي (١٩١٧- ٢٠٠١):

ولد الشيخ عبد الحميد علي مهدي القطيفي الخطي في السابع من حزيران عام ١٩١٧ في «القلعة» مركز القطيف<sup>(١)</sup>، دخل الكُتاب في سن السابعة عشر من عمره،

- (۱) كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والأدب، ص٦٢؛ (كيهان)، (جريدة)، طهران، ٢٤/٤/ ٢٥٠٥، العدد ١٨٢١٣، ص٧.
- (٢) (حواؤنا)، (مجلة)، بغداد، آذار ٢٠٠٨، العدد ٣٥، ص٢٢؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ باقر القرشي، بتاريخ الأول من شباط ٢٠٠٩.
- (٣) (مكتبة الإمام الحسن عليه في النجف الأشرف: الأرشيف الوثائقي، الشهادة التقديرية من لدن حوزة قم العلمية، بتاريخ ٢٠٠٩؛ كتاب وزارة الثقافة العراقية المرقم (٢٠٩)، بتاريخ ١٩ شباط ٢٠٠٦.
- (٤) القطيف: بلدة تقع في شرق المملكة العربية السعودية، تطل على الخليج العربي، وهي غنية بنفطها وزراعتها، سكانها من قبائل الأزد، وتميم، وعبد القيس، وبكر، وتغلب. للتفاصيل انظر: محمد شفيق غربال، المصدر السابق، ص١٣٩٠ (انترنت)، القطيف، الموقع، (http://ar.wikipedia.org).

| ۸۱ | ريم الزنجاني قراءة في نهاذج | تلامذةالشيخ عبدالكم |
|----|-----------------------------|---------------------|
|----|-----------------------------|---------------------|

فتعلم فيها القراءة، والكتابة، وحفظ القرآن الكريم، وشيئاً من مبادئ الحساب('')، ثم انتتل بعد ذلك إلى دراسة مرحلة السطوح في بلدته، فدرس النحو، والصرف، والبلاغة، وبعض أوليات الفقه('').

لم يكتف بتعليمه الأولي هذا فقرر شدّ الرحال إلى النجف الأشرف، فنزل أرضها في الحادي عشر من تشرين ثان عام ١٩٣٧، فتناغم طموحه العلمي مع واقع الحوزة الفكري والعقائدي، فضلاً عن المجالس والمكتبات النجفية التي هي الأخرى أمدته بفيض من المعارف والعلوم".

ابتدأ مشواره الدراسي بـ «مرحلة السطوح»، التي استغرقت من جهده ومتابعاته الحثيثة ثهاني سنوات، تتلمذ فيها على يد أساتيذ أكفاء كان منهم السيد نصر الله المستنبط<sup>(ي)</sup>، والسيد حسين الحمامي إلى جانب شيخه في علم الكلام والفلسفة عبد

- (۱) على الحاقاني، ج<sup>٥</sup>، ص٣٣٦؛ (انترنت)، واحة القطيف، الموقع، (.www.//www) (qatifoasis.com).
- (٢) درس «الاجرومية» لعبد الله محمد الصنهاجي على يد الشيخ أحمد السنان، و«قطر الندى» لعبد الله جمال الدين على يد الشيخ طاهر البدر، و «شرح الناظم على ألفية ابن مالك» لأبي عبد الله بدر الدين على يد الشيخ فرج العمران، و «مغني اللبيب» لابن هشام الأنصاري على يد الشيخ محمد علي اخبشي. للتفاصيل انظر: كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والأدب، ص٢٢٢؛ (انترنت)، رحيل العلامة الخطي، الموقع، (// http://).

(٣) حسن الشاكري، على في الكتاب والسنة والأدب، (قم: مطبعة ستاره، ١٩٩٧)، ج٥، ص٢٤١.
(٤) نصر الله أحمد المستنبط التبريزي (١٩٠٩ – ١٩٨٥): ولد في مدينة تبريز، وأخذ علومه الأولية فيها، ثم هاجر عام ١٩٢٩ إلى مدينة قم للدراسة في حوزتها، فدرس الفقه على يد زعيمها الشيخ عبد الكريم الحائري، رحل منها إلى النجف الأشرف عام ١٩٣٥ للاستزادة من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء الدين العراقي، فأصبح من كبار المدرسين في حوزة النجف الأشرف، توفي في النجف الأشرف قم من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية مند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حوزتها، فدرس الأبحاث العالية عند السيد أبي الحسن الأصفهاني، والشيخ ضياء من حلاز المن في حوزة النجف الأشرف، توفي في النجف الأشرف قي ألنجف الأشرف قم النجف الأشرف من كانون أول عام ١٩٨٥ ودفن في مقبرة السيد الحوثي. للتفاصيل أنظر: كاظم عبود الفتلاوي، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، للتفاصيل أنظر: كاظم عبود الفتلاوي، المابق، ج١٠ ص٣٩٣ .

الكريم الزنجاني، ثم تلا هذا دراسته في «البحث الخارج»، فحظي بدروس عالية في حلقة الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء(``، والسيد محسن الحكيم والسيد أبي القاسم الخوئي(``.

كان لدراسته في حاضرة العلم والأدب النجف الأشرف أبلغ الأثر في تأصيل تحصيلاته العلمية وتجذير منطلقاته الأدبية، دعامتين أساسيتين ارتكز عليهما في أنشطته في المجالين العلمي - الفقهي والأدبي عند عودته في العاشر من تشرين ثان عام ١٩٤٤ إلى القطيف<sup>(٣)</sup>، فقد أسس حركة أدبية في بلدته، استقطبت الشباب القطيفي وأثرت بمساراتهم الأدبية والفكرية<sup>(١)</sup>.

أنيطت به في عام ١٩٧٥ مهمة القضاء الجعفري في المنطقة الشرقية من المملكة العربية السعودية، فحاز من خلال قدراته الفقهية والشرعية على ثقة واحترام جمهور

- (١) الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء (١٨٧٦ ١٩٥٤): ولد في النجف الأشرف عام ١٨٧٦ في أسرة علمية عرفت بالتقوى والصلاح، وبعد بلوغه العاشرة من العمر بدأ بدراسة مقدمات العلوم من نحو وصرف ومنطق وأصول دين، ثم انتقل إلى مرحلة السطوح فدرس الفقه وأصوله، ولم ينطو العقد الثاني من عمره إلا وأخذ بدراسة الفلسفة والحكمة والكلام، كان من أبرز أساتانته الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، والشيخ محمد باقو من أبرز أساتانته الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، والشيخ محمد باقو من أبرز أساتانته الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، والشيخ محمد باقم من أبرز أساتانته الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، والشيخ محمد باقم والحكمة والكلام، كان وأصوله، ولم ينطو العقد الثاني من عمره إلا وأخذ بدراسة الفلسفة والحكمة والكلام، كان من أبرز أساتانته الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد محمد كاظم اليزدي، والشيخ محمد باقم وأصوله، ولم ينطو العقد الثاني من عمره إلا وأخذ بدراسة الفلسفة والحكمة والكلام، كان وأصوله، ولم ينطو العقد الثاني من عمره إلا وأخذ بدراسة الفلسفة والحكمة والكلام، كان من أبرز أساتانته الملاح والتجديد في المجتمع الإسلامي، من آثاره: "الدين والإسلام والدعوة الوثقى"، و"أصل الشيعة وأصولها"، توفي في المحمدين كرند في التاسع عشر من تموز عام ١٩٤٥، ونقل جثمانه إلى النجف الأشرف ليوارى الشرى في مقبرته. للتفاصيان انظر: حيدر نزار عطية، الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء ودوره الثرى في مقبرته. للتفاصيل انظر: حيدر نزار عطية، الشيخ محمد حسين كاشف العطاء ودوره المرى في والتومي، (النجف الأشرف: ٢٠٠٦)؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ شريف الوطني والقومي، (النجف الأشرف: ٢٢٦-٢٣)؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ شريف يواني والتومي، (النجف الأشرف: ٢٠٠٦)؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ شريف كرف الوشرف، ٢٠٠٦)؛ العداد، المرف، تربول، ٢٠٠٦)؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ شريف الوطني والقومي، (النجف الأشرف: ٢٠٠٦)؛ (مقابلة شخصية)، ٢٠٠٦، العدد٢، ص ٢٥١ و-٢٦-٢٦)؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ مقية)، ٢٠٠٦، العدد٢، ص ٢٥١ و-٢٦-٢٦)؛ (مقابلة الخصية)، ٢٠٠٦، العدد٢، ص ٢٠٠٢-٢.
- (٢) على منصور المرهون، شعراء القطيف قديمًا وحديثاً، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب،
   (١٩٦٦)، ج١. ص٦٢.
- (٣) أسهم في تربية جيل من الأدباء منهم: العلامة الشيخ عبد الله الخنيزي، والأديب محمد سعيد المسلم، والأديب عبد الرسول الجشي، والأديب عبد الواحد الخنيزي. للتفاصيل انظر: (انترنت)، منتديات ثقافة نت، الموقع، (http://www.asaker-islam.net/. (٤)(٢١٧) على الخاقاني، المصدر السابق، ج٥، ص٣٦٦.

| اءة في نداذج | تلامذةالشيخ عبدالكريم الزنجابي قر |
|--------------|-----------------------------------|
|--------------|-----------------------------------|

القطيف وعلى مختلف فئاتهم الاجتماعية والإدارية<sup>(1)</sup>، أمراً تأكد من خلال منحه وكالات من لدن المراجع والعلماء في النجف الأشرف، كان منهم: الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، والسيد محسن اخكيم، والسيد أبو القاسم الخوئي، والسيد علي السيستاني<sup>(1)</sup>، فبقي متواصلاً مع حوزة النجف الأشرف حتى وفاته في الثامن من نيسان عام ٢٠٠١، فشيعه آلاف من جهور القطيف ودفن في مقبرتها وستجي في مثواه الأخير<sup>(7)</sup>.

لم تقف إسهامات الشيخ عبد الكريم الزنجاني عند حقلي التدريس والإجازة العلمية فحسب، وإنها تعداهما لنتاج معرفي وفكري ثر، تجاوز عشرات المقالات والعديد من المؤلفات، تناولت موضوعاتها مضامين متنوعة وأغراض متعددة، جمع في بعضها علم الكلام إلى جانب الفلسفة، وأخرى الفقه إلى جانب التشريع المالي والتنظير السياسي، فضلاً عن رحلاته إلى عدد من الأقطار الإسلامية والعربية، محطات دافع فيها عن قضايا الأمة دفاعاً جهادياً، وناقش في غيرها موضوعات وحدتها فكرياً وعقائدياً، وهي قضايا ومهام شكلت بمجموعها هواجس عمله طول سني حياته، وهو ما سيعرج عليه الباحث ويقف عنده في المبحث الرابع والأخير من الفصل هذا.

- (۱) حسن الأمين، مستدركات أعيان الشيعة، ج۱۱، ص١٧٢؛ (انترنت)، فقيد الخط، الموقع، (http://www.mndhar.net).
- (٢) السيد على السيستاني (١٩٣٠ ...): ابن محمد باقر بن علي الحسيني السيستاني، ولد في مشهد المقدسة، ونشأ مها وقرأ المقدمات الأولية، ثم هاجر عام ١٩٤٩ إلى مدينة قم، وحضر عند السيد حسين البروجردي، منها شد الرحال إلى مدينة النجف الأشرف عام ١٩٥١ وحضر الأبحاث العالية عند السيد محسن الحكيم، والسيد أبي القاسم الخوئي، ثم استقل وحضر الأبحاث العالية عند السيد محسن الحكيم، والسيد أبي القاسم الخوئي، ثم استقل بالتدريس، وكان محققاً بالحكمة والرجال، تسنم المرجعية عام ١٩٩٤ في إثر وفاة السيد عبد الأبحاث العالية عند السيد محسن الحكيم، والسيد أبي القاسم الخوئي، ثم استقل بالتدريس، وكان محققاً بالحكمة والرجال، تسنم المرجعية عام ١٩٩٤ في إثر وفاة السيد عبد الأعلى السبزواري. للتفاصيل انظر: محمد حسين الصغير، أساطين المرجعية العليا في النجف الأشرف، ص٣٤٣؛ حسن نظيف الزبيدي، موسوعة الأحزاب العراقية، في النجوت، مؤسسة العارف للمطبوعات، ٢٠٠٧)، ص٣٢٢.

## المبحث الرابع:

## قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي حتى وفاته

نشر الشيخ عبد الكريم الزنجاني في عدد من المجلات العراقية «نجفية وغير نجفية» وأخرى عربية مقالات<sup>(١)</sup> وإن اختلفت موضوعاتها وتباين مضامينها، إلاّ إنها تناغمت بسبات، واشتركت بأهداف لم تحد بالأعم الأغلب، عن رؤاه وتوجهاته «الإصلاحية» و«التجديدية» أولاً، وإشاعة «المعرفة» و«الفكر» في أوساط مجتمعه بأسلوب سلس يسر ثانياً، إلى جانب مسه مساً مباشراً في «التنبيه» و «التذكير» بقضايا اجتهاعية وسياسية رئيسةً لمت بالمجتمعات العربية والإسلامية، في إثر تطورات ومعطيات دولية وأخرى إقليمية، تفاعلت معها «استجابة» أو «رفضاً»، فأثرت في مساراتها سلباً أو إيجاباً ثالثاً<sup>(١)</sup>.

- (١) ساهمت عدد من المجلات النجفية في نشر الجهود الفكرية لعدد من المصلحين والتجديديين لإشاعة المعرفة والفكر بمختلف موضوعاتهم العلمية والدينية والاجتهاعية، منها على سبيل المثال لا الحصر مجلة العلم النجفية. أنظر: علاء حسين الرهيمي، مجلة العلم النجفية من المجلات العراقية الرائدة ١٩١٠ - ١٩١٢، (دراسات تاريخية)، (مجلة)، بغداد، ٢٠٠٥، العدد ١٧، ص ٢٥ - ٤١.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، إلى دعاة الوحدة والإصلاح، (الحضارة)، (مجلة)، النجف الأشرف، كانون ثان ١٩٣٨، العددة، ص٥-٦؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للعدل الاجتهاعي في الإسلام، (العدل)، (مجلة)، النجف الأشرف، أيلول ١٩٦٥، العدد٨، ص٢-٤؛ هلال كاظم الشبلي، مجلة الغري ودورها الثقافي- السياسي في العراق خلال الحرب العالمية الثانية ١٩٣٩–١٩٤٥، رسالة ماجستير، (جامعة القادسية: كلية التربية، الحرب ٢٠٠٥)، ص٢-٥)، ص٢-٥

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  |
|--------------------------|--|
|--------------------------|--|

فلا مراء، إذ نجده قد أكد وفي غير موضع من مقالاته على ضرورة «التوافق» لا «التعارض» مع روح العصر في «الاستجابة» لبنى النهوض والتحديث<sup>(۱)</sup>، أو الوقوف بحزم بوجه «تحديات» داخلية «جمود» و «تخلف»، وأخرى خارجية «استجابة» و «احتلال» و «ضغوط» رابعاً<sup>(۱)</sup>.

استمدت السيات هذه وسواها أسسنها في التنظير "كتابةً» والمسعى «مواقفاً» من مرتكزين رئيسين: أو لهما بنائه العقائدي المستند إلى تعاليم الإسلام وشرعه القويم، ورموزه تمثلت بالرسول الكريم محمد شيئيني وأئمة آل البيت عشام و أولياء الله الصالحين، وثانيهما قراءاته المنفتحة والمتفتحة نحو الآخر فكراً وفلسفة ورؤى، وبغض النظر عن منابع نتاجها غربية كانت أو شرقية، فالمهم لديه أن تتوافق مع بناء الإنسان والمجتمع<sup>(٣)</sup>، لا أن تتعالى عليه فتحط من شأنه أو تستبيح قيمه، فالفكر الإنسان السليم لديه، فكراً يهدف إلى تحقيق "العدالة الاجتماعية"، و"السعادة الإنسانية" لا

تمكن الباحث من خلال التنقيب عن نتاجه الفكري، الظفر باثنين وعشرين مقالاً من مقالاته المنشورة، التي امتد إطارها الزمني مدة ثلاثة عقود تقريباً، وعلى

- (۱) (العدل)، أيلول ۱۹٦٩، العدد ٢٠، ص٥٣ (بحوث ودراسات إسلامية)، (مجلة)، النجف الأشرف، ٢٠٠٨ العددا، ص١٨٧.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، مربي البشر، (الغري)، شباط١٩٤٦، العدد١١، ص١٩ عبد
   الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للدين، (العدل)، آب ١٩٦٥، العدد ٦-٧، ص٢-٤.
- (٣) امتازت الحركة الإصلاحية في النجف الأشرف بعدم الانعزال عن طبيعة الصراعات الاجتهاعية والفكرية والاقتصادية، فقد حاولت إرشاد الشباب إلى اتخاذ طريق وسط بين القديم والجديد، ليحتفظ بعقيدته ويدافع عن الإسلام. للتفاصيل انظر: عدي حاتم عبد الزهرة، النجف الأشرف وحركة التيار الإصلاحي ١٩٠٨ – ١٩٣٢، (بيروت: المواهب للطباعة والنشر، ٢٠٠٥)، ص.٧.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، ذكرى مولود الرسول، (الغري)، نيسان ١٩٤٠، العدد ٣٠- ٣١، ص ٩٠: عبد الكريم الزنجاني، فلسفة الخاتمية، (الغري)، آذار ١٩٤٥، العدد٨، ص ١١٦؟ عبد الكريم الزنجاني، الإسلام، (مخطوط)، (النجف الأشرف: مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة، د.ت)، و ١١-١٧.

| AV | حتى وفاته | ي والمعرفي - | نتاجه الفكر | قبسات من |
|----|-----------|--------------|-------------|----------|
|----|-----------|--------------|-------------|----------|

وجه التحديد والتخصيص ما بين عامي ١٩٣٨ الذي يمثل بواكير مقالاته وعام ١٩٦٥، أي قبل وفاته بثلاث سنوات، وضعها حسب سبقها الزمني في النشر في الجدول رقم (٣).

# الجدول رقم (٣) من مقالات الشيخ عبد الكريم الزنجاني<sup>()</sup>

1970 - 1988

| التاريخ              | العدد | جهة الإصدار       | مكان<br>الإصدار | موضوع المقال   | عنوان المقال                        | ت  |
|----------------------|-------|-------------------|-----------------|----------------|-------------------------------------|----|
| ۱ کانون ثان ۱۹۳۸     | ٦     | مجلة الحضارة      | النجف           | إصلاح          | إلى دعاة الوحدة والإصلاح            | ١  |
| ۱ شباط ۱۹۳۸          | ٨     | مجلة الخضارة      | النجف           | إصلاحي- تربوي  | واجب الأمة وواجب العلماء            | ٢  |
| ۱۰ شباط ۱۹۳۸         | ٩     | مجلة اخضارة       | النجف           | إصلاحي- تربوني | واجب الأمة وواجب<br>العلياء         | ٣  |
| ۱ آذار ۱۹۳۸          | ١.    | مجلة اخضارة       | النجف           | فكر إسلامي     | القرآن الكريم وعلوم الحياة          | ٤  |
| ۱۵ آذار ۱۹۳۸         | 11    | مجلة اخضارة       | ألتحف           | فكر إسلامي     | القرآن الكريم وعذوم الحياة          | С  |
| ۱٦ نیسان ۱۹٤۰        | ۳۱-۳۰ | مجلة الغري        | النجف           | فكر إسلامي     | ذكرى مولد الرسول ﷺ                  | ٦  |
| ۱۵ تشرین ثان<br>۱۹٤۱ | ٣     | مجنة المثل العليا | النجف           | إصلاح          | وته الأمثال العليا                  | ٧  |
| ۲کانون ثان ۱۹٤۲      | ٨٥    | مجلة الغري        | النجف           | إصلاح وعلم     | عظيم الإسلام علي بن أبي خالب لمبشله | ٨  |
| ۱۷ شباط ۱۹٤۲         | ۸V    | مجلة العري        | المنجف          | فكر إسلامي     | النهضة الخسينية                     | ٩  |
| ۳۰ کانون ثان<br>۱۹٤۵ | ٦     | مجلة الغري        | النجف           | فكر إسلامي     | المعجزة الخالدة                     | ١. |
| ۲ آذار ۱۹٤۵          | Λ     | مجلة الغري        | النجف           | فكر إسلامي     | فنسفة اخاتمية                       | ۱١ |

(١) أعدَّ الباحث الجدول رقم (٣) من خلال فحص وإحصاء العديد من المجلات والصحف العراقية وغير العراقية، فانتقى أبرزها وحسب سبقها الزمني في النشر . . الشيخ عبدالكريم الزنجاني

| ۲٤ نیسان ۱۹٤۵     | 11    | مجلة الغري             | النجف | مىياممة                  | الإسلام ومؤتمر السلم العام                 | ١٢ |
|-------------------|-------|------------------------|-------|--------------------------|--------------------------------------------|----|
| ۲۳ تشرین أول۱۹٤٥  | ۲     | مجلة الغري             | النجف | إصلاحي-<br>تر <u>ندي</u> | واجب الأمة وواجب العليء                    | ۱۳ |
| ۱۹ شباط ۱۹۶۲      | ١١    | مجلة الغري             | النجف | فكر إسلامي               | مربي البشر                                 | ١٤ |
| ۱۹٤٦ نیسان ۱۹٤٦   | ١     | مجلة العدل<br>الإسلامي | النجف | إصلاح                    | الإصلاح الديني                             | ١٥ |
| ۲۹ حزیران۱۹٤٦     | ١     | مجلة البيان            | النجف | فكر إسلامي               | المئل الأعلى للبيان                        | 17 |
| تشرین ثان ۱۹۵۳    | ١     | محلة العرفان           | صيدا  | إصلاح                    | وإذا حييتم بتحية                           | ١٧ |
| ۱ آب ۱۹۳۵         | ٥     | مجلة العدل             | النجف | إصلاح                    | المثل الأعلى للإنسان                       | ١٨ |
| د۱ آب ۱۹۲۵        | V-7   | مجلة العدل             | النجف | فكو إسلاسي               | المثل الأعبى ليدين                         | ۱۹ |
| ۱۹ أيلول١٩٦٥      | ٨     | يجلة العدل             | النجف | إصلاح                    | المثل الأعلى للعدل<br>الاجتماعي في الإسلام | ۲. |
| ۱۵ تشرین أول۱۹۶۵  | ۱۰-۹  | مجلة العدل             | النجف | إصلاح                    | المثل الأعلى للعدل والبيان                 | 17 |
| ۱۵ تشرین ثان ۱۹۶۵ | 18-11 | بجلة العدل             | النجف | فكر إسلامي               | ليلة الإسراء                               | 77 |

يبدو واضحاً ومن خلال الجدول آنف الذكر أن عدد مقالاته في «الإصلاح» أحد عشر مقالاً أي إنها شكلت نسبة ٥٠٪ من مجموعها، يليها ما نشره في «الفكر الإسلامي» فبلغت عشر مقالات فقط بنسبة ٤٥, ٥٥٪ منها، في حين لم تُجد يراعه في «عالم السياسة» إلاً بمقال واحد لا غير، وبالتالي إن دل ذلك على شيء، إنها يدل على طبيعة توجهاته واهتهاماته في التنظير والكتابة، وهي طبيعة ابتعدت بوضوح ملموس عن عالم السياسة وإشكالاتها إلى حدٍ ما<sup>(۱)</sup>، فآثر «الإصلاح»، فقد احتل مقدمة

 (١) عبر الشيخ عبد الكريم الزنجاني عن موقفه من السياسة في عديد من كتاباته التي يشير فيها إلى اجتنابه الخوض في غمارها، فعلى سبيل المثال لا الحصر ننقل هنا بتحفظ!! قوله: «السياسة جمرة نار أحسها ولا ألمسها». أنظر: عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٥٩.

| ىتى وفاتە ٨٩ | قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي ح |
|--------------|----------------------------------|
|--------------|----------------------------------|

أولوياته، يليه «الفكر» سند الإصلاح وآلة قدح الأذهان وتنوير العقول<sup>(^)</sup>.

كُمَنَ وراء أولوياته هذه غاية انصب جوهرها على «بناء الإنسان» غايته المنشودة ومرامه الأول في بناء مجتمع سليم قويم، من خلال «استفزاز» عقله و«إثارة» وعيه، وهي ثنائية شكلت صلته المباشرة بجمهور قرائه<sup>(٢)</sup> من مختلف الأوساط الاجتماعية سعياً وراء «النهوض» و«التحديث»، وبالتالي تحقيق ما يمكن تحقيقه من مقومات «قوة» و«رقي» لا للإنسان «الفرد» فحسب، وإنها للمجتمع «المجموع» عموماً وعلى حد سواء في عالميه العربي والإسلامي<sup>(٣)</sup>.

وانسجاماً مع الضرورتين الموضوعية والفكرية، وجد الباحث بكل تواضع، أهمية الوقوف في العرض والتحليل عند نهاذج من مقالاته المعبرة عن رؤاه ومنطلقاته العقائدية والمفاهيمية للإصلاح والتنوير في المجتمع.

لقد بيَّن في مقال حمل عنواناً ذا مغزى عميق هو «واجب الأمة وواجب العلماء»، نشره في مجلة «الغري» النجفية بتاريخ تشرين أول عام ١٩٤٥، أهمية دور «العلماء»<sup>(1)</sup>

- عبد الكريم الزنجاني، الإسلام ومؤتمر السلم العام، (الغري)، نيسان ١٩٤٥، العدد١١، ص١٧٥-١٧٦؛ عبد الكريم الزنجاني، وإذا حييتم بتحية، (العرفان)، تشرين ثان ١٩٥٢، العدد١، ص١٤٠؛ عبد الكريم الزنجاني، ليلة الإسراء المباركة، (العدل)، تشرين ثان ١٩٦٥، العدد١١-١٢، ص١٠-١٢.
- ٢) (العقيدة)، (مجلة)، الديوانية، تشرين أول ١٩٤٨، العدد١، ص ٣٢؛ فاضل محمد المعموري، قالوا في الإمام الزنجاني، (التراث النجفي)، شباط ٢٠٠٨، العدد١٢، ص٢٩.
- (٣) للتفاصيل عن رؤاه في «الإصلاح» و «التحديث» انظر: عبد الكريم الزنجاني، ولله الأمثال العليا، (المثل العليا)، (مجلة)، النجف الأشرف، تشرين ثان ١٩٤١، العدد٣، ص ٥-٨؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للعدل الاجتماعي في الإسلام، (العدل)، أيلول ١٩٦٥، العدد٨، ص٢-٤٤ عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للأدب والبيان، (العدل)، تشرين أول ١٩٦٥، العدد ٩-١٠، ص٣-٥.
- (٤) هناك العديد من رجال الإصلاح في النجف الأشرف قد أكدوا على دور العلماء في عمليتي «الإصلاح» و«التجديد» ومنذ أواخر القرن التاسع عشر، لعل أبرزهم: الملا محمد كاظم الآخوند، والسيد هبة الدين الشهرستاني، والشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، والسيد محسن الأمين العاملي، وسواهم. للتفاصيل انظر: محسن الأمين، المصدر السابق، ج١٥، ص٣٨٧: علاء حسين الرهيمي، مجلة العلم النجفية، (قم: مطبعة الاعتماد، ٢٠٠٧)، ص٤٥-٢٥: (رسالة التقريب)، (مجلة)، طهران، تموز ١٩٩٣، العدد ٢، ص١٨٧.

| ٩٠ الشيخ عبدالكريم الزنج |
|--------------------------|
|--------------------------|

في «الإصلاح» و «إرشاد» الأمة إلى الطريق القويم، وهي مهمة حدد لها ستة أسس، إذا ما أتبعت وأخذت بنظر الاعتبار من «الفرد» و «المجتمع»، فإن «سعادة الإنسان» يمكن أن تتحقق وإن كان ذلك نسبياً بين فرد وفرد ومجتمع وآخر (').

أكد في مجملها على الدور «التكاملي» بين «العلماء» و «الأمة»، مشدداً في مقدمتها على ضرورة التلاقح بين قيم الإسلام وتراثه الثر من جهة، والمنجزات المعاصرة<sup>(٢)</sup> فكرياً ومادياً من جهة أخر<sup>(٣)</sup>، ووضح ضرورة «الربط» بينهما فالأخير وعلى حد تعبيره «تراث القدماء بما ابتكرته عقولهم من تجارب وفكر وتطور لا غنى عنه في مسيرة الأمة»<sup>(٤)</sup>.

وشدد في الأساسين الثاني والثالث على أهمية إصلاح التعليم وتطوير مناهجه ابتداءً من الحوزة<sup>(د)</sup>، منبهاً على ضرورة إتباع آليات عمل في منح «الإجازة» لا تختلف عن تلك المتبعة في المؤسسات الأكاديمية من «فحص وامتحان»، معرجاً ومؤكداً على ضرورة إضافة دروس تتعلق بالتاريخ الإسلامي واللغة العربية نحواً وأدباً، فضلاً

- (۱) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلماء، (الغري)، تشرين أول ١٩٤٥، العدد٢، ص١.
- (٢) أطلق عليها مصطلح «الحديث» بدلانة المعاصرة كما هو شائع بين العديد من الكُتاب والباحثين يومنذ.
- (٣) برز في النجف الأشرف تيار دعا للتوفيق بين المدنية الغربية والشرع القويم. للتفاصيل انظر: نجاة عبد الكريم عبد السادة علوان، بواكير الاتجاه التوفيقي في النهضة الفكرية الحديثة في العراق ١٩٠٨–١٩٣٢، اطروحة دكتوراه، (جامعة البصرة: كلية الآداب، ١٩٩٨).
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلماء، (الغري)، تشرين أول ١٩٤٥،
   العدد٢، ص١-٣.
- (٥) شغلت هذه المسألة عديداً من علماء النجف الأشرف، فتم تأسيس «منتدى النشر» في ٨ آيار ١٩٣٥، و «كلية الفقه» في ٣٠ كانون ثان ١٩٥٨. للتفاصيل انظر: جمعية منتدى النشر، نظام منتدى النشر، ط٢، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٥١)، ص ب؛ رحيم عبد الخسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد الحسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد الخسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد الخسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد الخسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ معبد العلمين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية مي ١٩٤٥ معبد العدم، معبد معبد العامية المرابية، ٢٠٠٦)، ص ٢٠٤٠ معبد مبد الواحد عبد الخضر، جعية منتدى النشر ودورها الفكري والسياسي في العراق ١٩٣٥ معبد الواحد ماد الخضر، جعية منتدى النشر ودورها الفكري والسيامي أي أورامية العراق ١٩٣٥ معبد الواحد ماد مادية المرابية، ٢٠٠٢)، ص ٢٠٦٠ معبد العرامي مالمبيني أورامية القادسية عمد كلية التربية، ٢٠٠٢)، ص ٢٠٢٠ مادي النفري مالة ماجستي أورامية القادسية : كلية التربية، ٢٠٠٢)، ص ٢٠٠ مالمبيني أورامين أورامين أورامي إورامي إورامية القادسية القادين الفريق ٢٠٩٠ مادي إلى أورامية القادينية : كلية التربية، ٢٠٠٤)، ص ٢٠٠ مادي إلى أورامية أورامي أورامية الفلي مالمبيني أورامية الورامية الفلين أورامية القادينية المبيني أورامية القادينية الفلي أورامية أورامية الفلين أورامية أورامية أورامية أورامية الفلي أورامية أورامية أورامية أورامية أورامية أورامية أورامية أورامية أورامية أوراميية أورامية أورامية أورامية

| وفاته۹۱ | قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي حتى |
|---------|------------------------------------|
|---------|------------------------------------|

عن الفلسغة (``.

وجاءا الأساسان الرابع والخامس منهما متناغمين تماماً مع تطلعاته نحو «التقريب» بين المذاهب الإسلامية وإشاعة «الأخوة» بين المسلمين<sup>(\*)</sup>، ونبذ كل ما من شأنه أن «يفرق» ولا «يوحد»، ولاسيما أن جميع «طوائف المسلمين» يرتكزون على قاعدتين مشتركتين هما «كلمة التوحيد»، و «سنة الرسول الكريم شي الأليسي».

ونبه في آخرها على وجوب إتباع "الوسائل الشريفة" كما هو أسماها والمعقولة في محاورة الآخر فكرياً وعقائدياً وإن كانت هناك "متناقضات" بين المتحاورين، فالمهم لديه احترام المشتركات الإنسانية، وطلب في الوقت ذاته من "رجل الدين" أن يكون مثال "الزاهد الصادق" و"العابد العامل"<sup>(1)</sup>، فبذا وعلى حد تعبيره "يخلص للدين"، فيصبح منار "توحيد" وجامع "كلمة" وموسع "فكر"، فينتج عن ذلك نبذ الفرقة وإزالة للأنانية أفراداً ومجتمعات<sup>(1)</sup>.

- (١) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلياء، (الغري)، تشرين أول ١٩٤٥، العدد٢، ص١-٣.
- (٢) شعر لفيف من علماء النجف الأشرف، ولاسيما في القرن العشرين بضرورة العمل الحثيث والجاد لتوحيد كلمة المسلمين عن طريق «التقريب بين المذاهب»، فنشأ حوار بين حوزة النجف الأشرف والأزهر الشريف. للتفاصيل أنظر: كاظم الكفائي، بين النجف والأزهر، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٥)؟ المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الأسلامية، الحوزة العلمية العراقية والتقريب، (طهران: مطبعة فجر الإسلام، المذاهب الإسلامية، التحديد العربي، الموقم، والتقريب، (مهران: مصلعة فجر الإسلام، المذاهب)؟
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلماء، (الغري)، تشرين أول ١٩٤٥، العدد ٢، ص1-٣.
- (٤) حدد فقهاء الإمامية جملة من المقومات والشروط الأساسية التي يجب توافرها في رجل الدين وهي: البلوغ، والعقل، والإيان، والاجتهاد، والعدالة، وطهارة المولد، وأن لا يقل ضبطه عن المتعارف. للتفاصيل انظر: محمد كاظم اليزدي، العروة الوثقى، (قم: مطبعة مهر، ١٩٩٣)، ص ٢٠؛ أبو القاسم الخوئي، منهاج الصاحين، ط ٣١، (قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ٢٠٠٤)، ج١، ص٥.
  (٥) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلماء، (الغري)، تشرين أول ١٩٤٥، العدد ٢. ص ١-٣.

| ٩٢ الشيخ عبدالكريم الزنج |
|--------------------------|
|--------------------------|

لذا جاءت مقالته الموسومة بـ «الإصلاح الديني» والمنشورة بمجلة «العدل الإسلامي» النجفية، بتاريخ نيسان ١٩٤٦، متناغمة تماماً مع ما ذهب إليه في مقاله آنف الذكر، فقد بيّن أن «الأسلوب والمنهج»<sup>(١)</sup> المتبعين في التأليف والمصنفات الإسلامية في «القرن العشرين» من فقهية وغير فقهية، سارت على منهج تقليدي ما عاد منسجهاً مع روح العصر<sup>(1)</sup>.

فلا غرو أن نجده قد شدّد في المقال ذاته على ضرورة إصلاح أساليب الكتابة وكذلك مناهج التعليم"، مناهجاً وتآليف لا تغفل «فلسفة الدين الإسلامي» ولا تتغافل عن "أسرار التشريع" و«حقائق تعاليم الإسلام» من دون «مس» أو «لبس» بعقول المتلقين من المسلمين في المجتمع<sup>(٢)</sup>.

فها عادت وعلى حد تعبيره مجدية أساليب «الجمود» و «الانحطاط» الفكري، ولاسيها أن هناك من يدعو إلى الابتعاد عن الدين<sup>(٥)</sup>، كونه ووفق إدعاءاتهم يصطدم «بأسباب الرقي والتقدم» ويخالف «الحياة في جميع نواحيها»، منوهاً إلى أن ذلك

- وجد المعنيون بشأن الحوزة العلمية في النجف الأشرف انها تعاني من الضعف في نشاطها الفكري ومنهاجها الدراسي. للتفاصيل أنظر: محمد مهدي الأصفي، مدرسة النجف وتطور الحراكة الإصلاحية فيها، (النجف الأشرف: مطبعة النعان، ١٩٦٤)، ص١٠٩-١٣٨ محمد مهدي الأصفي، كتب الدراسة في النجف، (النجف)، (مجلة)، النجف الأشرف، نيسان ١٩٥٨، العدد ٥، ص٩-١٠.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، الإصلاح الديني، (العدل الإسلامي)، (مجلة)، النجف الأشرف، نيسان ١٩٤٦، العددا، ص٤.
- (٣) عن أساليب الكتابة الخوزوية يومئذ انظر: جعفر الدجيلي، موسوعة النجف الأشرف، (بيروت: دار الأضواء، ١٩٩٧)، ج٩، ص١٦٥ – ١٩٢.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، الإصلاح الديني، (العدل الإسلامي)، نيسان ١٩٤٦، العددا، ص٤.
   (٥) إشارة واضحة لما شاع في داخل المجتمع العراقي وسواه من المجتمعات العربية والإسلامية من أفكار وأطروحات غربية مست مساً مباشراً بالدين، كان منها الفكر الماركسي.
   للتفاصيل أنظر: حسن الصعيب، الماركسية والدين، (بيروت: التنوير للطباعة والنشر، مؤسسة العارف للمطبوعات، ص١٩٤٦)، ص١٥٤.

«شوَّش» أذهان جزء حيوي من أبناء المجتمعات الإسلامية<sup>(١)</sup>.

وانسجاماً مع ما تقدم أوضح مدى حجم وعمق المسؤولية الواقعة على العلماء من رجال الدين، ولاسيما أولئك المؤمنين بـ «التفكير الحر» والعاملين في إطار «البحث العلمي» العارف إلى حد ما بـ «أسرار الشرع الإسلامي» و «عظمة فلسفته»<sup>(٢)</sup>، فضلاً عن مراعاتهم لـ «روح العصر»، ولعل من المفيد أن نقف عند اقتباس مما ورد في مقاله هذا، دلت عباراته بوضوح لا لبس فيه عما طالب به الشيخ عبد الكريم الزنجاني من رجل الدين، جاء فيه ما نصه:

«أن يصوغ فلسفة الإسلام في أسلوب عصري وعقلي لاينتابه جمود ولا غموض، مراعياً في تسجيلها ما ألفته طباع أهل العصر، وجمهور المتعلمين، من المسالك الحديثة، لكي ترسخ في العقول وتؤثر. وهذا هو المعنى المقصود من كلمة (الإصلاح الديني) وهذا الإصلاح لا يستوحى من الخيال ولا يفرض من قوة خارجه"<sup>(٣)</sup>.

وقد بين في مقال آخر وسمه بـ«القرآن الكريم وعلوم الحياة» نُشر في مجلة «الحضارة» النجفية بعددها الصادر في الأول من آذار عام ١٩٣٨، أن «القرآن الكريم» لم يأت لشعب بعينه أو أمة بذاتها، وإنها جاء للإنسانية جمعاء، فهو «دستور» شامل ومتكامل مع «النواميس الاجتهاعية» من معاملات وعبادات<sup>(١)</sup>.

قسمها في إطارها العام على ثمانية أقسام رئيسة سمى قسمها الأول بـ«علم الاجتماع الديني»، وذكر نماذج من الآيات القرآنية التي عالجت مضامينها الأمور

William Benton Encyclopedia Britannica، (Chicago، 1965)، p.748. (٣) عبد الكريم الزنجاني، الإصلاح الديني، (العدل الإسلامي)، نيسان ١٩٤٦، العدد١، ص٥. (٤) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١٠، ص٥.

<sup>(</sup>١) عبد الكريم الزنجاني، الإصلاح الديني، (العدل الإسلامي)، نيسان ١٩٤٦، العدد ١، ص٥. (٢) عبد الرحمن بدوي، الفلسفة والفلاسفة في الحضارة العربية، (سوسه: دار المعارف للطباعة، د. ت)؛ - جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، (بيروت: دار التوفيق، ١٩٩٥)؛

٩٤ ..... الشيخ عبد الكريم الزنجاني

«المدنية» و«الجنائية" و"الأحوال الشخصية» مطلقاً عليها تسمية «الآيات القانونية»<sup>(٠)</sup>، موضحاً بأنها المصدر الأول في التشريع الإسلامي لشمولها جميع ما يخص الإنسان والمجتمع من الأمور الدينية والدنيوية<sup>(٢)</sup>.

وحمل القسم الثاني عنوان "علم الاجتماع العمراني""، أوضح فيه الآيات القرآنية التي أكدت الدور الفاعل والخلاق للإنسان في اعمار الأرض وبنائها بما يؤسس «المدنية الإنسانية»، مستشهداً بقوله تعالى: ﴿...إِنِّي جَاعِلٌ في الأَرْض خَلِيفَةً... ﴾<sup>(1)</sup>، وشدد أن الإسلام دين "عمل" و"جد"، لا دين «خمول» و"كسل"، فالعمل «عبادة»، بل وجه من أوجه التقرب لله سبحانه وتعالى كما أكد، فعن طريقه تزدهر المجتمعات الإنسانية، وبه تنهض".

وجاء القسم الثالث منها بعنوان «علم الاجتماع الاقتصادي»، أشار فيه إلى إن الإنسان أكرم مخلوقات الله تعالى، ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ... <sup>(٢)</sup>، تولاه الله تعالى بـ»الإلهام» و«التعليم» و«العقل الكريم»، ومنحه القَدرة في استخدام الموجودات المادية وتسخيرها بما يتناسب ومطامحه، ونوه إلى أن أسس تحريك نشاطه مرهونة

(١) أطلق المفسرون والفقهاء عليها بآيات الأحكام. أنظر على سبيل المثال: أحمد الجزائري (ت ١٥ ١ ٩هـ)، قلائد الدرر في بيان آيات الأحكام بالأثر، ط٢، (بيروت: مؤسسة الوفاء، ١٩٨٤)؛ عب الدين عبد السبحان، منهج الإمام الشافعي في تفسير آيات الأحكام، رسالة ماجستير، (جامعة أم القرى: كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، ١٩٨٦)؛ باقر رسالة ماجستير، (جامعة أم القرى: كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، ١٩٨٦)؛ باقر رسالة ماجستير، (جامعة أم القرى: كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، ١٩٨٦)؛ باقر رسالة ماجستير، (جامعة أم القرى: كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، ١٩٨٦)؛ باقر (٢) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الخضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١٠، ص٥.
(٢) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الخضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١٠، ص٥.
(٣) علم العمران المقصود به هو الاجتماع ولعل من بين أبرز من عالج موضوع العمران البشري في التراث الإسلامي هو المؤرخ والفيلسوف المعروف ابن خلدون في كتابه ذائع الصيت «المقدمة». للمقدي الفريخ والفيلسوف المعروف ابن خلدون في كتابه ذائع الصيت «المقدمة». للتفاصيل انظر: عبد الرحمن بن خلدون (ت ٢٠٤٦م)، مقدمة ابن خلدون، (بيروت: دار القلم، ١٩٧٨)، ص25–٥٢.
(٤) (القرآن الكريم) سورة البقرة، آية: ٢٠٠.
(٦) معد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الخضارة)، آذار ١٩٣٨) العدد١٠، ص٥.

| فاته ۹٥ | قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي حتى وفاة |
|---------|-----------------------------------------|
|---------|-----------------------------------------|

بإشباع «حاجاته»<sup>(1)</sup>، وهو باعث أساس لـ«حركة الاقتصاد»، التي استمرت وتنامت عن طريق الإبداع والاختراع<sup>(1)</sup>.

وتلا ذلك بيانه للآيات القرآنية الخاصة بالأطر السياسية الأساسية في المجتمع، فهي تنقسم لديه على محورين رئيسين الأول منهما خصّ السياسة الداخلية التي أكد فيها ضرورة أن تساس وتدار شؤون الرعية وفق منهج ديمقراطي قويم<sup>(٥)</sup>، يرتكز على مبدأي «التشاور»، ﴿...وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ... ﴾، و«العدل» ﴿...أَن تَحْكُمُواْ

(١) إن الحياة الاجتماعية للإنسان نابعة من حاجاته، لأنه القوة المحركة للتاريخ لا وسائل الإنتاج فحسب، فقد خلق الإنسان مفطوراً على حب ذاته والسعي وراء حاجاته، وبالتالي استخدام كل ما حوله في سبيل ذلك. للتفاصيل انظر: محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ط۲، (قم: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ٢٠٠٤)، ص٣٢٣ - ٣٣٠.
(٣) رقم: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ٢٠٠٤)، ص٣٢٣ - ٣٣٠.
(٣) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) رالقرآن الكريم) سورة آل عمران، آية: ٢٠٤.
(٣) منظر الإنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) معد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) معد الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) معد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) معد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٣.
(٣) معد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٥.
(٣) معد الله بن (٤) عمران، آية: ٢٠٤.
(٣) عبد الكريم ألغارة، العربي، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١، ص٥.

٩٦ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

**بِالْعَدُلِ...**﴾<sup>(1)</sup>، وشدد أن هذين المبدأين هما «لب الديمقراطية» و«نظام العدلية» في أَي مجتَمع يسعى للنهوض والرقي<sup>(1)</sup>.

أما المحور الثاني فهو ما اختصت مضامينه بالعلاقات الخارجية التي وجد أنها ترتكز هي الأخرى على مبدآين رئيسين الأول «السلام» باحترام العهود والمواثيق والمعاهدات<sup>(\*)</sup> بين الدول ﴿...أَوْفُواْ بِالْعُقُود...﴾، والثاني «الخرب» بالاستعداد وعلى الصعد كافة من مالية وعسكرية ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ...﴾<sup>(1)</sup> لأي طارئ خارجي من شأنه أن يهدد أمن وسلامة البلاد والعباد<sup>(\*)</sup>.

ونوه في القسمين السابع والثامن إلى أهمية دور «القضاء»<sup>(٢)</sup> و«الثقافة» في استمرار البناء القويم في المجتمع، وأشار إلى الآيات القرآنية ذات المعنى المتعلق بها ﴿قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقَسْطِ...﴾، ﴿...قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ...﴾<sup>(٧)</sup> والدالة عَلَى أَهْمَية «القضاء» لتحقيق «العدل» و«الثقافة» والتعلم واكتساب المعارف لنهضة الأمم<sup>(٨)</sup>.

(١) (القرآن الكريم) سورة الشوري، آية: ٣٨؛ - سورة النساء، آية: ٥٨. -

(٢) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١١، ص٦. (٣) (٢٦٥) لطالما حثت مبادئ الإسلام السامية على احترام العهود والمواثيق والالتزام بتنفيذها قال تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ﴾، ﴿وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا ﴾، ومن هذا المنطلق التزم الرسول محمد بينية، ببنود صلح الحديبية المنعقد بينه وبين قريش في السنة السادسة للهجرة. انظر: (القرآن الكريم) سورة الإسراء، آية: ٣٤؟ سورة البقرة، آية: ١٧٧؟ معمد الغروي، موسوعة التاريخ الإسلامي، ط٣، (قم: مطبعة شريعت، ٢٠٥٥)، ص ٦٢٢.

- (٥) واعران اعتريم، شورة المعنا، يدرب شورة العصارة)، يدرب بر (٥) عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١١، ص٦. (٦) يعد القضاء الركن الأول في كيان الدولة ونظامها ورعاية مصالح أفرادها ولاسيما في النظم الديمقراطية. للتفاصيل أنظر : محمد شهير أرسلان، القضاء والقضاة، (بيروت: دار الإرشاد للطباعة والنشر، ١٩٦٩)؛ آرثر نوسبوم، الوجيز في القانون الدولي، ترجمة
  - رياض القيسي، (بغداد: بيت اخكمة، ٢٠٠٢).
  - (٧) (القرآن الكريم) سورة الأعراف، آية: ٢٩؛ سورة الزمر، آية: ٩.
  - (٨) عبد الكريم الزنجاني، القرآن وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١١، ص٦.

| من نتاجه الفكري والمعرفي حتى وفاته ٩٧ | قبسات |
|---------------------------------------|-------|
|---------------------------------------|-------|

يبدو واضحاً من خلال ما تقدم، أن الشيخ عبد الكريم الزنجاني بيّن أن «القرآن الكريم» كتاباً متكاملاً في معاجاته لمتطلبات المجتمع الإنساني الأساسية وفق إطار واقعي تلازمت معه الفضيلة والأخلاق، و إنه لم ينحصر في أمة أو مكان أو زمن ما، إنها جاء دستوراً سهاوياً- إنسانياً لكل البشر وعلى مدى الدهر.

كما جادت يراعه بالعديد من المؤلفات والكتب منها ما هو مخطوط وأخرى مطبوع. ولم يتمكن الباحث إلاً من الوصول إلى ثلاثة عشر كتاباً رتبها في الجدول رقم (٤) حسب سبقها الزمني في التأليف والنشر. وقد اعتمد على مضامين متونها في معالجات مباحث الفصلين الآتيين من رسالته هذه.

### الجدول رقم (٤)

|           |               | J. <u> </u>    | · / /·         | <u>ب ر</u>              |                      |                                      |   |
|-----------|---------------|----------------|----------------|-------------------------|----------------------|--------------------------------------|---|
| الملاحظات | لغة<br>الكتاب | عدد<br>الطبعات | عدد<br>الصفحات | مساحة الصفحة<br>ط×ع سم۲ | سنة طباعته<br>الأولى | عنوان الكتاب                         | Ţ |
| جزءين     | عربية         | ٣              | 197            | 15×71,0                 | 1917                 | النته الأرقى في<br>شرح العروة الوثقي | ١ |
|           | عربية         | v              | ۲۰۷            | 1 E×T 1                 | 1919                 | دخيرة الصاحين                        | ٢ |
|           | اوردو         | Ŋ              | ١١٩            | 1 E×7 7                 | 1970                 | الوحي والأفام<br>وبرهان امامت        | ٣ |
| جزءين     | عربية         | ۲              | 71.            | 1 E×Y 1                 | 1920                 | دروس الفلسفة                         | ٤ |
|           | عربية         | ۲              | ٣٤             | 1 8×8 1                 | 1987                 | المثل العليا                         | 2 |
| جزءين     | عربية         | ٣              | <u>۲</u> ۰٦    | ۱۷×۲٤                   | ١٩٤٧                 | صفحة من رحلة<br>الإمام الزنجاني(1)   | ٦ |

أبرز مؤلفات الشيخ عبد الكريم الزنجاني المطبوعة (''

(١) جاء في بعض كتابات المعنيين بسيرة الشيخ عبد الكريم الزنجاني أسماء و عناوين كتب ورسائل لم يعثر الباحث على أي منها رغم ما بذله من جهد في التنقيب والبحث في المكتبات العراقية والإيرانية، وعلى ما يبدو أنها ربما كانت مخطوطات فضاعت، أو أنها مشاريع لم يتم انجازها، فبقيت عناوين لا غير.

| عبدالكريمالزنجاني | ۹ | 1 |
|-------------------|---|---|
|-------------------|---|---|

|                   | عربية  | ۲ | ٢٤            | 1 E×7 1 | 1907 | ابن سينا خالد بآثاره<br>وخصاله             | ٧  |
|-------------------|--------|---|---------------|---------|------|--------------------------------------------|----|
|                   | فارسية | э | <u> ۲ ۱ ۸</u> | ۱٤×۲۱,٥ | 1957 | جامع المسائل                               | А  |
| الطبعة<br>الوابعة | عربية  | ٤ | લ્લ્          | 1 8×8 1 | 1907 | مناسك اخج                                  | ٩  |
|                   | عربية  | ١ | 1.7           | ۱٤×۲۱   | 1971 | الوحدة الإسلامية                           | ١٠ |
|                   | عربية  | ١ | ٤.            | 1 E×T 1 | 1977 | الكندي خالد<br>بغلسفته                     | 11 |
|                   | فارسية | ١ | 127           | 1 E×T 1 | 1978 | الوحدة الإسلامية                           | 17 |
|                   | عربية  | ) | 27            | 1 £×7 7 | 1977 | الإعداد لروحي لنجهاد<br>الإسلامي في فلسطين | 17 |

لم تكن مسيرة حياته خالية من معوقات وتداخلات سلبية، كان لها أبلغ الأثر فيه وجدانياً وإنسانياً، ولاسيا إنها سعت للحط من سمعته والنيل من مكانته، مسعىً لم تحده حدود، ولم تقف بوجهه أي قيم دينية أو إنسانية<sup>(۱)</sup>، فلم يتوان التيار المناهض له من تسديد مختلف سهام التجريح والتسفيه، وكيل الاتهامات القاسية بحق أو بغير حق، اتهامات لم تكن بعيدة عن: «الإلحاد» و«الفسق» و«التجسس» و«العمالة» للإنجليز<sup>(۲)</sup>.

سعى الباحث وبحيادية وموضوعية إلى دراسة تلك الاتهامات والتنقيب بدقة عن مصادرها ودوافع نشرها، فوقف بعد لأي وجهد حثيثين على جملة من الحقائق، كان في مقدمتها أن الموقف السلبي المتخذ من الشيخ عبد الكريم الزنجاني ما هو إلاً

- (١) محمد علي الحوماني، وحي الرافدين، (بيروت: مطبعة الكشاف، ١٩٤٤)، ج١، ص٨٤؛ (مقابلة شخصية)، كاظم محمد الأطرش، مواليد ١٩٣٣، تاجر ومقرب للحوزة، النجف الأشرف، بتاريخ ١٠ تشرين ثان ٢٠٠٧.
- (٢) (وزارة الداخماية العراقية)، الملفة الشخصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ٩٦/٦٢/ ٧٩، كتاب متصرفية لواء كربلاء السري المرقم ٣٣٢، بتاريخ ٢٣ أيلول ١٩٤٧ ميدروحاني. نهضت امام خميني، چاپ پنجم، (تهران: چاپخانه عروج، ١٣٨١ ش)، جلد دوم، ص١٤٩، (العمل القومي)، (جريدة)، دمشق، ٧/ ٨/ ١٩٣٨، العدد ٥٢.

| نی وفاته ۹۹ | قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي حت |
|-------------|-----------------------------------|
|-------------|-----------------------------------|

جزء من مواقف معارضة ومناهضة لعدد من العلماء ورجال الحوزة ممن اتصفوا بمواقفهم الاعتدالية الواقعية الصادقة في الانسجام مع الصالح العام والحفاظ على أمن البلاد واستقرارها بحسب وجهة نظرهم'''.

فلا مراء إذ، وجد الباحث على سبيل المثال لا الحصر أن تهمة ارتباطه بالانجليز والتجسس لهم تهمة عارية عن الصحة، فان أول إشارة إليها وردت في مقال كتبه محمد حسن الكليدار آل طعمة<sup>(۲)</sup>، حمل عنوان «كربلاء في الاحتلالين العثماني والبريطاني» والمنشور في مجلة «الكتاب» البغدادية بعددها الصادر بتاريخ آذار ١٩٧٥، وتكررت التهمة ذاتها في كتاب سلمان هادي آل طعمة<sup>(۳)</sup> والموسوم بـ«كربلاء في ثورة العشرين» الصادر في العام ٢٠٠٠، ومن ثم نشر البحاثة والمحقق المعروف كامل سلمان

- (١) احدث التنافس والصراع بين التيارات المتعارضة فكرياً وسياسياً في داخل الحوزة، في بعض الأحيان المهامات قاسية بين بعضهم البعض، وفي مدد زمنية مختلفة من تاريخها المعاصر، على سبيل المثال لا الحصر أنظر: عادل رؤوف، عراق بلا قيادة، (دمشق: المركز العراقي للإعلام والدراسات، ٢٠٠٥)، ص ١٠٣٠ ١٣٤ عناد إسهاعيل الكبيسي، من أعلام الحداثة في الأدب والصحافة، (بغداد: دار الشؤون الثقافية، ٢٠٠٧)، ص ٢٠٢ ٢٠٤.
- (٢) محمد حسن الكليدار (١٩١٤-١٩٩٦): ابن علي الموسوي الحائري، ولد في مدينة كربلاء المقدسة ونشأ بها ودرس في مدارسها، له اهتهامات في حقلي الأدب والتاريخ، من مؤلفاته «مدينة الحسين في تاريخها»، «الصوفية وطرائقها» فضلاً عن مقالات متنوعة في العديد من الصحف والمجلات العراقية، توفي في بغداد ١١ كانون ثان عام ١٩٩٢. للتفاصيل انظر: سلهان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، (بيروت: دار المحجة البيضاء، المان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، (بيروت: دار المحجة البيضاء، سلهان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، (بيروت: دار المحجة البيضاء، سلهان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، اليروت: دار المحجة البيضاء، سلهان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، المقدر والأدب، ص ٢٥٧. بين ظهراني أسرة علوية عريقة تعرف بالسادة آل طعمة المتفرعة من قبيلة آل فائز، تولى بين ظهراني أسرة علوية عريقة تعرف بالسادة آل طعمة المتفرعة من قبيلة آل فائز، تولى

ين مهرمي شرع عوي عريد عرف الأشراف وسدانة الروضتين الحسينية والعباسية عدة بعض رجالها حكومة كربلاء ونقابة الأشراف وسدانة الروضتين الحسينية والعباسية عدة قرون، أكمل دراسته الابتدائية والثانوية فيها، ثم نال إجازة البكلوريوس في التربية وعلم النفس عام ١٩٧٢، من كلية التربية/ جامعة بغداد، له مؤلفات تربوا على ستين مؤلفاً، منها: «شاعرات العراق المعاصرات»، و"أبو المحاسن الشاعر الوطني الخالد»، و"ومضات من تاريخ كربلاء»، و"المخطوطات العربية في خزائن كربلاء». للتفاصيل انظر: حسن الأمين، دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، ط٦، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠١)، ج٢، ص ٢١١، (المعرفة)، (مجلة)، كربلاء المقدسة، تشرين أول ٢٠٠٦، العدد ٢٠، ص ٢٨. الجبرري(``، في كتابيه «النجف الأشرف ومقتل الكابتن مارشال»، و«السيد كاظم اليزدي» المنشورين في العامين ٢٠٠٥ و ٢٠٠٦ على التوالي(``.

ووجد الباحث عند التدقيق بمستنداتهم الوثائقية والتاريخية أنها مسندة إلى المصادر الآتية وهي بحسب ترتيبها الزمني:

١. عبد الرزاق آل وهاب، كربلاء في التاريخ.
 ٣. مس بيل، فصول من تاريخ العراق القريب.

٢. إبراهيم شمس الدين القزويني، مذكرات، مخطوط، منجزة بتاريخ ١٩٦٢.

وقد تبين من خلال قراءة دقيقة لما ورد في المصادر هذه أن أي منها لم يذكر صراحة أو تلميحاً أسم الشيخ عبد الكريم الزنجاني في ثنايا مضامينها، وعلى ما يبدو أن البعض اجتهد في الاستناد على السماع والإشاعة<sup>(٣)</sup>، في كتابة المعلومة وليس على

- (١) كامل سلمان الجبوري (١٩٤٩ -...): ولد في ١٩ تشرين ثان عام ١٩٤٩ في مدينة الكوفة، أكمل در اسده الابتدائية والمتوسطة فيها، ثم التحق بالمركز المهني للهندسة فأجيز منه بشهادة الدبلوم عام ١٩٧٩. وحصل على دبلوم عال في الشريعة والقانون من الجامعة الإسلامية في بيروت عام ١٩٧٩. وحصل على دبلوم عال في الشريعة والقانون من الجامعة الإسلامية في بيروت عام مام ١٩٧٩. وحصل على دبلوم عال في الشريعة والقانون من الجامعة الإسلامية في بيروت عام مام ٢٠٠٠، وهو مؤرخ ومحقق معروف، اختص بتاريخ العراق والنجف الأشرف، له أكثر من منبعين مؤلف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراق والنجف الأشرف، له أكثر من منبعين مؤلف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، و«مذكرات شاهد عيان من ثرة النجني ومنبعة منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجف ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجم وعلي ومصنف منها اصفحات من الثورة العراقية الكبرى»، ومذكرات شاهد عيان من ثرة النجف ومركة الجهاد عام ١٩٦٤». للتفاصيل انظر: عبد الجرار عبد الرحمن، فهرست المطبوعات العراقية، (بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨)، ج٢، ص١٢٤٨ من ١٢٥-١٧.
- (٢) محمد حسن الكنيدار، كربلاً، في الاحتلالين العثماني والبريطاني، (الكتاب)، (مجلة)، بغداد، آذار ١٩٧٥، العدد ٣، ص ١٤٢ – ١٤٤، سلمان هادي آل طعمة، كربلاً، في ثورة العشرين، (ببروت: مطبعة بيان، ٢٠٠٠)، ص ١٨٧؛ كامل سلمان الجبوري، النجف الأشرف و مقتل الكابتن مارشال، (بيروت: المواهب للطباعة والنشر، ٢٠٠٥)، ص ٢٠٤ – ٢٠٥٠ كامل سلمان الجبوري، السيد محمد كاظم اليزدي، ص ١٤٥ – ٢٤٦.
- (٣) بينَ كامل سلمان الجُبوري في لقاء مع الباحث بأنه ينقل المعلومات ويسجلها في مؤلفاته بحيادية!! وينشر كل ما يقع بيده من معلومات على ما فيها من «محاسن» أو «مثالب»، من دون الخوض في تحليلها. (مقابلة شخصية)، كامل سلمان الجبوري، مواليد ١٩٤٩، مؤرخ ومحقق، النجف الأشرف، بتاريخ ٥ آذار ٢٠٠٩.

| نه من نتاجه الفكري والمعرفي حتى وفاته | قبساد |
|---------------------------------------|-------|
|---------------------------------------|-------|

أسس من التدقيق والتمحيص الموضوعي قبل تسجيلها^.

ومن هذا المنطلق أكد سلمان هادي آل طعمة للباحث خطياً وصراحة أن ما كتبه كان غير صحيح ولا يمتّ بأية صلة للحقيقة، وأعرب عن أسفه وندمه الشديدين لما كتب<sup>(٢)</sup>.

كما إن ما أشيع عن إرسال برقية من لدن عدد من العلماء ووجهاء النجف الأشرف وكربلاء المقدسة لجورج الخامس<sup>(\*)</sup> ملك بريطانيا العظمى، مهنئين ومعربين عن ابتهاجهم في احتلال بريطانيا للعراق والمنشورة في جريدة «العرب» البغدادية<sup>(١)</sup> بعددها الصادر بتاريخ ٧ تشرين أول عام ١٩١٨، عارٍ عن الصحة، فالموضوع برمته

- (۱) عبد الرزاق آل وهاب، المصدر السابق، ج٣، ص٥٢-٥٤ مس بيل، فصول من تاريخ العراق التريب، ترجمة جعفر الخياط، (بيروت: دار الكشاف، ١٩٤٩)، ص ٣٧؛ إبراهيم شمس الدين القزويني، وقائع الأيام، (مخطوط)، (كربلاء المقدسة: مكتبة سلهان هادي آل طعمة الشخصية، ١٩٦٢)، و ٢٦.
  - (٢) نص تأكيداته هذه أنظر الملحق رقم (٦).
- (٣) جورج الخامس (١٩١٠ ١٩٣٦): ولد في لندن ٣ حزيران ١٨٦٥ وهو أحد أبناء إدوارد السابع (١٩٠١ - ١٩١٠)، توج ملكاً في ١٠ آيار ١٩١٠ بعد وفاة أبيه، أقر في عهده قانون الحكم الذاتي لإيرلندا سنة ١٩١٤ ولم ينفذ بسبب اندلاع الحرب العالمية الأولى التي انتصرت فيها بريطانيا على ألمانيا، توفي في ٢٠ كانون ثان ١٩٣٦، خلفه على العرش إبنه ادوارد الثامن. للتفاصيل انظر:
- George v. Asketech of the Agreat Raler. (London, 1935), P.1-200, Harlod Nicolson, king George the Fifth. His life and Reign. (London, .1952), P.1-530
- (٤) جريدة العرب: صدرت في بغداد في ٤ تموز ١٩١٧ أشرف عليها المس بيل، وكانت أول صحيفة تدعو للفكرة العربية وتساند البيت الهاشمي لحكم العراق، كتب فيها كاظم الدجيلي، ومحمد مهدي البصير، والأب أنستاس الكرملي، صدر العدد الأخير منها في ٢١ آيار ١٩٢٠. للتفاصيل انظر: عبد الرزاق الحسني، تاريخ الصحافة العراقية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري، ١٩٣٥)، ج١، ص٥٥؟ علي الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، (بغداد: مطبعة الشعب، ١٩٧٤)، ج٤، ص٣٧؟ (انترنت)، نشأة الصحافة العراقية، الموقع، (http: /www.alsabaah.com).

| ۲۰۲الشيخ عبدالكريم الزنجا |
|---------------------------|
|---------------------------|

محاولة لنائب اخاكم الملكي البريطاني العام أرنولد ولسن(`` لإقناع مرؤوسيه باستتباب الأوضاع في العراق لصالح بريطانيا``، فنشر الخبر في الجريدة آنفة الذكر، دون ذكر لأي اسم من أسماء العلماء والوجهاء، فضلاً عن عدم نشر نص البرقية المفترض إنها مذيلة بأسماء المبرقين، وهو أمرٌ دأب عليه بعض رجالات الاحتلال البريطاني في البلاد'``.

إن دحض المزاعم هذه لا تحتاج لجهد كبير، فيكفي الإشارة للمواقف الحاسمة والحازمة للمرجعية وعدد من العلماء الذين رفضوا الاحتلال، بل وناجزوه في مواجهة علنية مباشرة عبرت عن نفسها بسلسلة من الانتفاضات بلغت أوجها في ثورة العشرين(<sup>ر)</sup>.

لذا لا يمكن موضوعياً قبول الاتهامات الموجهة ضد الشيخ عبد الكريم الزنجاني، ولاسيها أنه لم يكن إبان الاحتلال البريطاني للعراق من العلهاء البارزين في النجف الأشرف، فلم يمض سوى عامين أو أقل على نيله درجة الاجتهاد، وهذا يعني أنه لم يكن ذا مكانة حوزوية أو وزن علمائي يمكنه من ناصية الأمور، وبالتالي يؤهله لإرسال البرقيات المعبرة عن مجموع من المريدين والمقلدين ممن يواليه أو يؤيدوه<sup>(د)</sup>.

إذن فالتهمة لم تعدأن تكون صورة من صور اخصومات الشخصية والصراعات

- (١) أرنولد ولسن (١٩١٨ ١٩٢٠): ولد عام ١٨٨٤، تخرج من الكلية العسكرية البريطانية عام ١٩٠٣ وعين موظفاً سياسياً في الهند، تولى منصب وكيل الحاكم المدني في العراق عام ١٩١٨ بعد وفاة مود، حدثت ثورة العشرين في عهده، وقد أقصي من منصبه في ١١ تشرين أول ١٩٢٠ لفشله في إدارة الحملة ضد الثورة، توفي عام ١٩٤٠. للتفاصيل أنظر: سؤدد كاظم، أرنولد ونسن ودوره في السياسة العراقية، رسالة ماجستير، (جامعة بغداد: كلية الآداب، ١٩٩٥)، ارنلدتي. ويلسون، بلاد ما بين النهرين بين ولاءين، ترجمة فؤاد جميل، (بغداد: دار الشؤون الثقافية، ١٩٩١)، ج١، ص٧-٩.
  - (٢) (العرب). (جريدة)، بغداد، ٧/ ١٠/ ١٩٦٨، العدد١٠٧.
- (٣) هنري فوستر، نشأة العراق الحديث، ترجمة سليم طه التكريتي، (بغداد: الفجر للنشر، ١٩٨٩)، ج١. ص ١٠٠.
- (٤) سليم الحسني. دور علماء الشيعة في مواجهة الاستعمار، ط٢، (قم: دائرة معارف الفقه الإسلامي. ٢٠٠٤)؛ كامل سلمان الجبوري، النجف الأشرف والثورة العراقية الكبرى ١٩٢٠، (بيروت: المواهب للطباعة والنشر، ٢٠٠٥).
- ۵) عبد الكريم زنجاني، جامع المسائل، چاپ پنجم، (نجف اشرف: چاپخانه نعان، ۱۹۵٦)، ص٨.

قبسات من نتاجه الفكري والمعرفي حتى وفاته.....

القائمة بين تيارات متعارضة سادت الساحة الفكرية في مدن العتبات المقدسة في مراحل زمنية مختلفة لاحقاً<sup>(1)</sup>.

عاش الشيخ عبد الكريم الزنجاني في شبه عزلة في سنوات حياته الأخيرة، وهي حياة اكتنفتها الفاقة والحرمان وشظف العيش، وقد انعكس ذلك على وضعه الصحي والنفسي، فتداعت صحته وتدهورت كثيراً، فبات لا يقوى على شيء، ففارق الحياة في إثر إتمامه صلاة المغرب بنصف ساعة من يوم الثلاثاء الموافق العاشر من أيلول عام ١٩٦٨، ونقل جثهانه إلى «جامعة النجف الدينية» وتم تغسيله وتكفينه، وفي صباح اليوم التالي الذي حضره عدد من العلماء'' وطلبة العلم، حمل جثمانه إلى الصحن الحيدري الشريف، وهناك أمهم للصلاة على روحه الطاهرة السيد أبو القاسم الخوئي، ومن ثم سجيَ في مثواه الأخير في الصحن الشريف''.

أقيمت على روحه مجالس العزاء في النجف الأشر ف'' وعديد من مدن العراق

- (١) (وزارة الداخلية العراقية)، الملفة الشخصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ١٦/١٦/
   ٧٩، تقرير إخباري سري س/خ، بتاريخ ١ آب ١٩٣٨؛ محمد علي الحوماني، المصدر السابق، ج١، ص٩٧-١٨؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ علي محمد القائيني، مواليد ١٩٤٥،
   فاضل، قم، بتاريخ ٢٩ نيسان ٢٠٠٨.
- (٢) كان في مقدمة المشيعين السيد محمود الشاهرودي، والسيد روح الله الخميني، والسيد محمد البغدادي، فضلاً عن تلميذه السيد أبي القاسم الخوئي. للتفاصيل انظر: عادل رؤوف، الصدر بين دكتاتوريتين، (دمشق: المركز العراقي للإعلام والدراسات، ٢٠٠١)، ص ٢٧٥.
- (٣) محمد رضا الحسيني، بقايا الأطياب في تتمة الكنى والألقاب، (مخطوط)، (كربلاء المقدسة: مكتبة الشيخ أحمد الحائري الشخصية، ١٩٦٦)، و١٠٧؛ (الرسالة)، (مجلة)، الديوانية، أيلول ١٩٦٨، العدد٣، ص٣٢؟ (مقابلة شخصية)، السيد حسين أبو سعيدة، مواليد ١٩٤٣، رجل دين ونسابة، النجف الأشرف، بتاريخ ٤ تموز ٢٠٠٨.
- (٤) إن لأسرة آل ثابت الكربلائية المعروفة بمكانتها المعرفية والاجتباعية، جهداً ومواقفاً قل نظيرها في مراعاة احتياجات الشيخ عبد الكريم الزنجاني في حياته حتى مماته، إذ أنها تكفلت بكل حيثيات مراسيم جنازته ومجلس عزائه وحفل تأبينه بمنتهى الكرم العربي الأصيل، ولاسيا من لدن عمداتها الكرام كل من: محمد سعيد محمد علي، ومحمد رضا محمد علي، وعز محمد حسن. للتفاصيل انظر: (الرسالة)، الديوانية، تشرين أول ١٩٦٨، العدد ٤-٥، ص ٢٤؛ (مقابلة شخصية)، الشيخ عبد الرحيم محمد الغراوي، مواليد ١٩٢٠، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٤ نيسان ٢٠٠٨؛ عباس اخائري، حوادث الأيام، (قم: منشورات مكتبة المرعشي، ١٩٩٨)، ص ٤٤٤ مليان ٢٠٠٨، العددي آل طعمة، شخصيات علمية عرفتها. (فيض الكوثر)، (مجلة)، النجف الأشرف، تاريخ ٢٠٠٨، العدد ٢٢، صوادي تلمية عرفتها. (فيض الكوثر)، (مجلة)، النجف الأشرف، ولا منه، منه منه، العدد ٢٢٠٠٠، العدد ٢٢٠٠٠، علمية

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۱. | ٤ |  |
|-------------------|-------|----|---|--|
|-------------------|-------|----|---|--|

وإيران، فضلاً عن إقامة حفل تأبيني بمناسبة أربعينيته في الثامن عشر من تشرين أول عام ١٩٦٨، لتطوى بذلك صفحة من صفحات حياته المعطاء الزاخرة بفكره الثر ومواقفه المبدئية المفعمة بروح السياحة والإنسانية من جهة، والدفاع عن مصالح الأمة ووحدتها بإزاء الأخطار الخارجية من جهة أخرى، وهي رؤى ومواقف خلدته بين ملة لواء الإصلاح والتجديد والذود عن مصالح ووحدة المسلمين، قضايا وإنجازات سيقف الباحث على بعضها في الفصلين التآتيين من رسالته هذه.

ها مسر المسلم المسبع) إن كتاب صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، هو عبارة عن جمع لخطب ألقاها في رحلاته المتعددة إلى بلاد المسلمين منها: الهند، ومصر، وسوريا، وفلسطين، ولبنان، والأردن، وقد تم جعها وتنظيمها من قبل محمد هادي الدفتر صاحب جريدة «الدفتر» البغدادية، فضلاً عن كونه من مريدي الشيخ عبد الكريم الزنجاني. للتفاصيل انظر: عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، جر، ۲۰ (الاعتدال)، (مجلة)، النجف الأشرف، تشرين ثان ١٩٣٤، العدد ٢، ص ١٩٤٧، العدل الإسلامي)، آذار ١٩٤٧، العدد ٢٢، ص ٣٦٤ (العرفان)، حزيران ١٩٤٧، العدد ٨، ص ٩٥٧.

(١) جنة الاحتفال التأبيني لأربعينية الشيخ عبد الكريم الزنجاني، منهج الاحتفال التأبيني،
 (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٨)؛ سلمان هادي آل طعمة، بين الظلال،
 (بيروت: دار العلم للنابهين، ٢٠٠٣)، ص١٦٦؛ (مقابلة شخصية)، السيد عز آل ثابت،
 مواليد ١٩٢٦. عميد أسرته، كربلاء المقدسة، بتاريخ ١٠ آب ٢٠٠٧.

and the second Dec. الفصل الثاني رؤاه وأنشطته الإصلاحية والسياسية المبحيث الأوله : أراؤه في الإصلاح الاجتماعي المبديث الثانى :-منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية المتديث الثاليث : رؤاد في الفكر السياسي. المتعيث الرابع : صفحات من مواقفه السياسية 17

## المبحث الأول:

## أراؤه في الإصلاح الاجتماعي

لم تُنسه انشغالاته العقائدية وأنشطته الفكرية والمعرفية عن الاهتهام بقضايا المجتمع والفرد، اهتهاما بلغ في بعض الأحيان حد ملامسة هواجسه الذاتية البحتة، بل إنها تحولت في كثير من المرات إلى هموم خاصة به ومسؤولية واجب حلّها، متخذاً من التنظير والكتابة فيها وسيلة لمعالجتها، وفي أخرى التحرك المباشر على أرض الواقع في الاتصال بالمعنيين من مؤسسات أو مسؤولين أو أصحاب فكر وقلم لاتخاذ ما يمكن اتخاذه لخل هذه المسألة أو تلك القضية<sup>(۱)</sup>.

اعتمد في معالجاته تلك، وعلى حد سواء، في «التنظير» أو «التحرك» على أسيَّن رئيسين، كانا عهاد ثوابته، «العدالة» و«الإصلاح»، فلم يحد عنهها أو يتراجع عن التمسك بهما، ومهما كلفه ذلك من خصومات ومجافاة، فهما لديه جزء لا يتجزأ عن إيهانية رفيعة غايتها الأسمى لديه مرضاة الذات الإهية المقدسة<sup>(٢)</sup>.

- فرج العمران القطيفي. الأزهار الأرجية في الآثار الفرجية. (النجف الأشرف: مطبعة النجف، ١٩٦٤). ج٦. ص١٩٦ (الترنت)، ومضات، الموقع، (wamadhat. Jeeran. com).
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، عظيم الإسلام على بن أبي طالب عليه، (الغري)، كانون ثان ١٩٤٢، العدد ٨٥، ص ٩٠٠ مقدام عبد اخسن باقر، دور الشيخ عبد الكريم الزنجاني في التقريب بين مذاهب المسلمين ١٩٣٦ - ١٩٦٨، (كلية التربية للبنات للعلوم الإنسانية)، (مجلة)، جامعة الكوفة، كانون أول ٢٠٠٨، العدد٣، ص ١٢٤.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | <br> | ٨ |
|-------------------|-------|------|---|
|                   |       |      | _ |

كان في مقدمة جهوده الإصلاحية مسعاه الحثيث إلى تنقية ما علق بالدين الإسلامي الحنيف من "معتقدات طارئة" على مفاهيم الشرع القويم، و«عادات» و"سلوكيات" غريبة عن جوهره الأصيل، تطلب منه ذلك، وفي أحيان غير قليلة إلى مواجهة مباشرة وجريئة مع التيار المحافظ من رجال الدين، أو مع أناس انساقوا وبسذاجة وراء ممارسات منافية لتعاليم الدين الإسلامي الصحيح".

احتلت قصب السبق محاربته لروح «الطائفية المقيتة<sup>\*(\*)</sup> التي كانت تنفث سمومها في غير مرة داخل المجتمع العراقي وبتحريك ليس ببعيد عن الأصابع البريطانية وما تقتضيه مصالحها من تعميق الخلافات في داخل المجتمع لضمان استمرار وجودها ونفوذها في البلاد<sup>(\*\*)</sup>، لذا فأنه بذل قصارى جهوده للكشف عن مدى خطورة صراعاتها<sup>(4)</sup>، وما تتمخص عنه من نتائج سلبية تقع على وحدة تماسك المجتمع وأمنه<sup>(4)</sup>.

فلا غرو أن نجده، قد دعا إلى ضرورة التخلص مما علق بالدين الإسلامي،

- (۱) غالب الناهي، دراسات أدبية، (النجف الأشرف: مطبعة دار النشر والتأليف، ١٩٥٤)،
   ج۱، ص ۷۰: (متابلة شخصية)، عبد الأمير جمال الدين، مواليد ١٩٤٤، أديب، النجف الأشرف، بتاريخ ٤ نيسان ٢٠٠٨.
- (٢) عانى المجتمع العراقي في مراحل تاريخية مختلفة من تاريخه الحديث والمعاصر من إرهاصات طائفية، كان لمارسات السلطات الحاكمة دوراً رئيساً فيها، فضلاً عن تدخل قوى إقليمية ودولية أقتضت مصالحها تفعيل الإرهاصات هذه. للتفاصيل أنظر: علي الوردي، المصدر السابق، ج١، ص ٤٥ - ٤٧؛ حسن العلوي، الشيعة والدولة القومية في العراق ١٩١٤ -١٩٩٠، (قم: دار الثقافة للطباعة والنشر، ١٩٨٩)، ص ٢٥٩ - ٢٨٤.
- (٣) سعى البريطانيون في وقت احتلالهم وانتدابهم للعراق إلى اتخاذ جملة من التدابير والسلوكيات التي من شأنها أن تذكي الروح الطائفية فيه، لتتمكن من تعزيز نفوذها على وفق مبدأ فرق تسد، على سبيل المثال لا الحصر أنظر: عبد الله النفيسي، دور الشيعة في تطور العراق السياسي الحديث، (بيروت: دار النهار للنشر، ١٩٧٣)، ص١٩٩، كمال مظهر أحمد، الطبقة العاملة، (بغداد: دار الخلود للطباعة، ١٩٨١)، ص ٤٥.
- (٤) عالج الباحث في المبحث الثاني من الفصل الثاني جهوده في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية.
   (٥) عبد الكريم الزنجاني، إلى دعاة الوحدة والإصلاح، (الحضارة)، كانون ثان ١٩٣٨،
   العددة، ص٦٠ (انترنت)، شبكة راصد الأخبارية، الموقع، (rasid. com).

| ۱۰۹ | <br>الاجتماعي. | فيالإصلاح | آراؤه |
|-----|----------------|-----------|-------|
|     |                |           |       |

وعلى حد تعبيره من «شوائب» و«بدع»، وحتَّ المسلمين كافة على الاغتراف من المنبع الأصيل للدين، والعود المحمود للوقوف ملياً على أسباب رقي الحضارة الإسلامية في عصورها الزاهرة، وشدد على «أن المسلمين يومئذ لم يصلوا إلى ما وصلوا إليه» إلاّ بتمسكهم والتزامهم بتعاليم الإسلام القويمة، واتخاذهم أسسها الشرعية الأصيلة «نظام حياة متكاملة» في إدارة شؤونهم الخاصة والعامة (1).

لفت الأنظار إلى ضرورة الاحتفاء بذكرى استشهاد الإمام الحسين بن علي بن أبي طالب للظلا بإبراز «نهجه الرسالي» و«منهجه الإنساني» الصادرين من جوهر العقيدة الإسلامية السمحاء، وهي عقيدة رفضت الانصياع «للظلم» و«الجور» وإطاعة الحاكم المستبد من جهة، وتأكيدها أن «العدل» أساس الملك و«الإنصاف» ميزان حكم الرعية، قيم ومبادئ حضَّ انشيخ عبد الكريم الزنجاني المعنيين في إشاعتها في المجتمع الإسلامي والإنساني على حدّ سواء (<sup>1)</sup>.

ورفض أن تنحصر ذكرى الثورة الحسينية في مجالس العزاء وبعض المظاهر الاجتهاعية - الحسينية المرتبطة بهذه «الثورة الخالدة» فقط على حد تعبيره'"، إنها أكد على أهمية أن تكون «قيمها» منهجاً «عملياً» و«فعلياً» يحتذى به في داخل المجتمعات

- (١) عبد الكريم الزنجاني، المثل العليا، (النجف الأشرف: المطبعة العلمية، ١٩٤٦)، ص١٨. (٢) عبد الكريم الزنجاني، النهضة الحسينية، (الغري). شباط ١٩٤٢، العدد ٨٧، ص١٣٦؟ – عبد الكريم الزنجاني، المعجزة الخالدة، (الغري)، كانون ثان ١٩٤٥، العدد ١٦١، ص٦٩.
- (٣) اتخذ بعض علماء الإمامية في النصف الأول من القرن العشرين موقفاً مناهضاً لبعض الأفعال والمظاهر الاحتفائية المرتبطة بالثورة الحسينية كالتطبير وضرب الزنجير وغيرها منهم السيد هبة الدين الشهرستاني، والسيد أبو الحسن الأصفهاني، والسيد محسن الأمين العاملي. للتفاصيل أنظر: جعفر الخليلي، هكذا عرفتهم، (بغداد: مطبعة الزهراء، ١٩٦٣)، ص ٢٠٢؛ محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين في الوجدان الشعبي، (بيروت: العاملي. للتفاصيل أنظر: (١٩٨٠)، ص ٢٠٤؛ علي مرتضى الأمين، العربين في الوجدان الشعبي، (بيروت: الدار الأسلامية، دمهدي شمس الدين، ثورة الحسين في الوجدان الشعبي، (بيروت: الدار الأسلامية، دمهدي شمس الدين، ثورة الحسين في الوجدان الشعبي، (بيروت: ونتاجه، (بيروت: دار الحدي، ١٩٩٢)، ص ٢٠٤؛ علي مرتضى الأمين، السيد محسن الأمين سيرته ونتاجه، (بيروت: دار الهادي، ١٩٩٢)، ص ٢٠٩٥)، ص ٢٠٩٠، منهما المين، السيد عسن الأمين، الدار الأسلامية، ٢٩٨٠)، ص ٢٠٤؛ علي مرتضى الأمين، السيد محسن الأمين سيرته ونتاجه، (بيروت: دار الهادي، ١٩٩٢)، ص ٢٠٤؛ علي مرتضى الأمين، السيد عسن الأمين الدار، الشعبي، (بيروت: ونتاجه، (بيروت: دار الهادي، ١٩٩٢)، ص ٢٠٤؛ علي مرتضى الأمين، السيد عسن الأمين سيرته ونتاجه، (بيروت: دار الهادي، ١٩٩٢)، ص ٢٠٩٠٩، علي مو ٢٠٥، ٢٩٩٤)، ص ٢٠٩٠، منه، السيد عصن الأمين الدين الدار، الشهرستاني منهجه في الإصلاح والتجديد وكتابة التاريخ، (بغداد: دار الشؤون الثقافية، ١٩٠٨)، ص ٢٥-٦٩، النجف الأشرف كما وصفها بعض المستشرقين، الموقع، (٢٠٠٨)، ص ٢٠٥٦)، ص ٢٠٥٦، النجف الأشرف كما وصفها بعض المستشرقين، الموقع، (٢٠٠٨)، ص ٢٥-٦٦)، النجف الأشرف كما وصفها بعض المستشرقين، الموقع، المولي، (٢٠٠٨)، ص ٢٥-٦٦)، النجف الأشرف كما وصفها بعض المستشرقين، الموقع، المولي، (٢٠٠٨)، ص ٢٠٥ مالمين السير المولي، علي، المولي، المولي، المولي، المولي، المولي، المولي، المولي، ال

| ١١ | ٠ |
|----|---|
|----|---|

الإسلامية ().

وحذر وبموضوعية ملموسة من عدم الالتفات إلى تلك المخاطر، وما تتمخض عنه من نتائج سلبية لا تقع على وحدة المجتمع فحسب، بل على مسيرته في الرقي والنهوض أيضاً، فضلاً عن اختراقه من لدن القنوات الفكرية الغربية (''، التي تسعى بآلياتها المتنوعة والمتعددة لفرض هيمنتها لا على الجوانب المادية فقط، و إنها الروحية «التبشير» و«الأفكار» السياسية('').

أوضح وبصورة لا لبس فيها إن «انفعالية» المجتمع طائفياً و«زعزعة» وحدة تماسكه، ما هي إلاّ مناخ مناسب لنمو التغلغلات الغربية في داخل بلاد المسلمين، وبالتالي نهب «مقدراتها» وثرواتها والتعرض «لمعتقداتها»، فتقع البلاد والعباد فريسة سهلة بين براثن قوى الاستعمار على حد تعبيره<sup>(٢)</sup>.

أكد وبغير موضع من موضوعات كتاباته في التشديد على ضرورة التمسك بمقومين رئيسين لـ "الوحدة الإسلامية" في البلاد العربية، أولها «الدين الإسلامي" الحنيف، والثاني "اللغة العربية» لغة "القرآن الكريم» وأساس «دوام حياة الأمة العربية

- (١) قيس جواد العزاوي وآخرون، النجف الأشرف إسهامات الحضارة الإنسانية، (لندن: المركز الإسلامي في انجلترا، ٢٠٠٠)، ج١، ص٢٨٩
   (مقابلة شخصية)، السيد عز آل ثابت، بتاريخ ١٠ آب ٢٠٠٧.
- (٢) بدأت حركة الوعي لدى المثقفين العراقيين في أواخر العهد العثماني بتأثير جملة من العوامل الداخلية والخارجية والأخيرة كانت الأسبق بحكم واقع العراق آنئذ، فكان للنهضة المصرية والشامية، فضلاً عن مؤثرات المدنية الغربية دوراً فاعلاً فيها. للتفاصيل أنظر: عبد الرزاق أحمد النصيري، دور المجددين في الحركة الفكرية والسياسية في العراق ٨٠٩ -الرزاق أحمد النصيري، دور المجددين في الحركة الفكرية والسياسية في العراق ٨٠٤ علاء حسين الرهيمي، المعارضة البرلمانية في العراق في عهد الملك فيصل الأول، (بعداد: بيت احكمة، ٢٠٠٨)، ص١٤ – ٢٢.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٩٩- ٩٣. (٤) عبد الكريم الزنجاني، الإسلام، (نحطوط)، و ١٤- ١٦؛ عبد الكريم الزنجاني، الوحدة الإسلامية، (المجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦١)، ص٢١.

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | تهاعي | سلاح الاجن | آراؤه في الإح |
|---------------------------------------|-------|------------|---------------|
|---------------------------------------|-------|------------|---------------|

وعظمتها» وفق ما كتب<sup>(۱)</sup>.

من هنا لفت أنظار المسلمين إلى أهمية «التعليم»<sup>(٢)</sup> وضرورة إصلاحه، فهو الأداة الرئيسة لديه في نهضتهم وبناء قوتهم لدرء الأخطار المحدقة بهم خارجياً، وتجاوز مواطن ضعفهم داخلياً، داعياً إلى توجيه التعليم باتجاه «علمي» و«عصري»، مذكراً بها قام به المسلمون في أيام مجدهم بالتقصي عن آثار العلوم والمعارف من مضانها الأصيلة، فازدهرت عندهم حركة الترجمة فنقلوا مختلف اللغات الأجنبية إلى العربية<sup>(٣)</sup>، أمراً أدى بالتالي إلى «قفزات علمية»، داعياً إلى اقتفاء الأثر واستثمار إبداعات الآخرين استثماراً حقيقياً بها يحقق نهضة علمية صناعية في بلاد المسلمين ويعزز قدراتهم<sup>(٤)</sup>.

بيد أنه حذر من مخاطر الاندفاع والاقتباس الأعمى من الغرب المعاصر، من دون تمحيص وتدقيق، مشدداً التنبيه والابتعاد عن كل ما من شأنه أن لا يتوافق ومقومات الدين الإسلامي، رافضاً في الوقت نفسه الاقتداء بسلوكيات المجتمع الغربي المتنافية

- (١) عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للعدل الاجتماعي في الإسلام، (العدل)، أيلول ١٩٦٥،
   العدد ٨، ص٢-٣؛
   (العقيدة)، تشرين أول ١٩٤٨، العدد١، ص٣٢.
- (٢) إن الإسلام هو الذي دفع إلى طلب العلم وتنمية الفكر الإنساني بدليل الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الواردة في الحث على طلب العلم، ودليل ذلك الانجازات العلمية والمآثر الفكرية التي حققها العرب في عهد صدر الإسلام. للتفاصيل انظر: علي المحافظة، الاتجاهات الفكرية عند العرب في عصر النهضة ١٩٩٨-١٩١٤، ط٢، (بيروت: الأهلية للطباعة والنشر، ١٩٧٨)، ص٧٩-٨١.
- (٣) كان من نتائج الفتوحات الإسلامية، احتكاك العرب المسلمين بحضارات وتراث أمم أخرى. ولرغبتهم في النهوض العلمي والفكري، جرت حركة تعريب كبيرة لشتى المصنفات: الفارسية، الأغريقية، السنسكريتية والآرامية وسواها، و لاسيا في أيام الدولة العباسية في عهد قوتها. للتفاصيل أنظر: أحمد فريد الرفاعي، عصر المأمون، ط٤، (القاهرة: مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٢٨)، ص٣٧٩- ٣٩٤ حكمت نجيب عبد الرحن، دراسات في تاريخ العلوم عند ألعرب، (الموصل: مطبعة جامعة الموصل، ١٩٧٧)، ص٣١- ١٨
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رّحلة الامام الزنجاني، ج١، ص٢٩، (العدل)، أيلول ١٩٦٩، العدد ٢٠، ص٥٣.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ |  |
|-------------------|-------|--|
|                   |       |  |

مع روح الدين القويم"، حاضاً على التناغم مع روح «العلم» و«العمل» فيه للمضي قدماً وعلى حد تعبيره في طريق «المدنية» والوصول إلى مصاف الأمم الراقية").

وانسجاما مع منطلقات بنائه العقائدي من جهة، وما يؤكد عليه الدين الإسلامي من "مكارم الأخلاق" من جهة أخرى، بيَّن وفي غير موضع من كتاباته في المضار هذا على أهمية العلاقة المتلازمة بين "التعليم" و"التربية"، مشيراً إلى ضرورة تهيأة النشأ على وفق مقومات "ذهنية» و"نفسية» صحيحة، تهيء وتعد الجيل لإستيعاب المعارف وتقبل العلوم بعقول ناضجة وواعية لدورها ومسؤوليتها الدينية والأخلاقية فضلاً عن دورها في البناء الإنساني والاجتماعي في داخل مجتمعاتها".

قسم أسس التربية على مراحل ثلاث، تبدأ المرحلة «الأولى» مع تكوين الأسرة، وهي اللبنة الأساسية في تكوين أي مجتمع<sup>(د)</sup>، ولاسيا أنها تضم في جنباتها مكونين رئيسين <sup>ه</sup>ما «الأب» و«الأم» فبصلاح تكوينهما الديني والأخلاقي والنفسي، يصلح لديه الأبناء، لذا شدد على أهمية «صحة» بنائها و «صلاح» مقوماتها، فهي البوتقة التي

- (١) تغلغلت في المجتمعات الإسلامية تأثيرات الفكر الغربي العلماني "التغريب" (١) تغلغلت في المجتمعات الإسلامية تأثيرات الفكر الغربي العلماني الذي انعكس westernization ولاسيما في جزء حيوي من النخب المثقفة، الأمر الذي انعكس بوضوح على ممارساتها وسلوكياتها، بل مواقف بعضهم السلبية من اللين. على سبيل المثال لا الحصر أنظر: جلال أمين، العولمة والتنمية العربية من حملة نابليون إلى جولة الأورغواي لا الحصر أنظر: حلال أمين، العولمة والتنمية العربية من حملة نابليون إلى جولة الأورغواي معالما الحصر أنظر: حلال أمين، العولمة والتنمية العربية من حملة نابليون إلى جولة الأورغواي معمد وقيدي واحمدة العربية، ولا العربية، وما ٣٦- ٣٩٩، وما تحمد ولي ما تحمد وقيدي واحمدة العربية، العربية، وما تحمد وقيدي واحمدة النيلر، لماذا أخفقت النهضة العربية، (٢٠٠٢)، ص ٢٥- ٢٧٩. النهار الفكر المعاصر، النهار النشر، ١٩٩١)، ص ٢٥- ٢٦.
  - (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٥٨.
     (٣) (الغري). آذار ١٩٤٣، العدد ٦- ٧، ص ٥٤٢.
- (٤) وضع العديد من الاختصاصيين دراسات معمقة في أسس التربية الحديثة ودور الأسرة في بناء المجتمع. للتفاصيل أنظر: لويس كامل مليكة، قراءات في علم النفس الاجتماعي في البلاد العربية، (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ١٩٧٠)، ج٢، ص١٠٤ -الماد: رونيه أوبير، التربية العامة، ترجمة عبد الله عبد الدائم، ط٤، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٧٩)، ص٢١٥ - ٢١٧؛ أحد أوزي، الطفل والعلاقات الأسرية، (الدار البيضاء: مطبعة النجاح، ٢٠٠٢)، ص٣٩ - ٤٩.

| ۱۱۳ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | آراۋە في الإصلاح الاجتماعي. |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------|
|     |                                         |                             |

ينشأ فيها النشأ الجديد، ويترعرع في كنفها، ويغترف من معينها، كيما يهيء لمرحلة آتية «الثانية» في سن لا تقل عن السابعة من منظوره ('' يتلقى فيها المعارف والعلوم ''

أما المرحلة «الثالثة» فهي المرحلة الأخطر لديه مدة «المراهقة»، لفت النظر فيها إلى ضرورة التنبيه على التباين بين منطلقات التربية الغربية المبنية على «إستذواق» الجهال الحسي وبين التربية الإسلامية الحاضة على «التحلي» بمكارم الأخلاق، موضحا خطورة الانزلاق من دون وعي في متاهات «الاستذواق» وما ينجم عنها من «انفصال» عن مقومات الشرع القويم، و هو يؤدي إلى «انفصام" بين مباني التكوين التربوي للنشأ وواقعه الجديد"، الأمر الذي يتمخض في نهاية المطاف عن اضطراب سلوكي ونشوز اجتماعي<sup>(1)</sup>.

انتقلت التلازمية بين «العلم والتربية» لديه إلى تلازمية أخرى بين «العلم» و«العمل»، فالإعداد السليم علمياً وتربوياً هي لديه أولوية لتهيئة النشأ في الولوج إلى الميدان العملي في حياة مجتمعاتهم، فيتحولون من الاستجابة و«التلقي» إلى «الفعل» والتفاعل في المجتمع<sup>(د)</sup>.

وأوضح أن هذه المنظومة «الثلاثية الخاصة» والمتلازمة: «التربية» و«العلم»

(١) اختلف علماء التربية والتعليم في تحديد السن المبكرة للتعليم فمنهم حدد سن السادسة من عمر الطفل ومنهم من حدد السابعة. للتفاصيل أنظر: محمد قدري لطفي، دراسات في نظم التعليم، (القاهرة: دار مصر للطباعة، د.ت)، ص٣٥، ١٣٤، ١٣٤، ص٢٢، حمالح محمد علي، علم النفس التطوري، ط٢، (عمان: دار المسيرة للطباعة، د.ت)، ص٣٥، ١٣٤، ص٣٢، ص٢٤.
(٢) علم النفس التطوري، ط٢، (عمان: دار المسيرة للطباعة، ٢٠٠٧)، ص٣٤، ص٣٤.
(٢) عبد الكريم الزنجاني. الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص٥٩ - ٥٥.
(٣) نظر الدكتور علي الوردي (١٩٢٩ - ١٩٩٥) عالم الاجتماع العراقي المعروف في «الانفصام» و«التناشز الاجتماعي» في العروة الوثقى، ج١، ص٥٩ - ٥٥.
(٣) نظر الدكتور علي الوردي (١٩٢٩ - ١٩٩٥) عالم الاجتماع العراقي المعروف في «الانفصام» و«التناشز الاجتماعي» في المحتمع العراقي، موضحا العوامل والأسباب الفاعلة في و«التناشز الاجتماعي» في الوردي (١٩٤ - ١٩٩٥) عالم الاجتماع العراقي، معرفي العروف في «الانفصام» و«التناشز الاجتماعي» في الوردي (١٩٤ - ١٩٩٥) عالم الاجتماع العوامل والأسباب الفاعلة في و«التناشز الدكتور علي الوردي (١٩٤ - ١٩٩٥) عالم الاجتماع العوامل والأسباب الفاعلة في الوردي، معنها أدت إلى بروز «ظواهر» في المجتمع العراقي، موضحا العوامل والأسباب الفاعلة في الوردي، المعدر السابق، ج١، ص٢٨٦ - ١٤٥، إلى «مظامر» بحسب وجهة نظره. أنظر: علي الوردي، المصدر السابق، ج١، ص٢٨٦ - ١٤٥، إلى «مظاهر» بحسب وجهة نظره. أنظر: علي الوردي، المصدر السابق، ج١، ص٢٨٢ - ١٤٦، الله العربة، الإسابق، ج١٠ ص٢٨٦ - ١٤٥، ص٢٢٩ - ١٢٩٠.
(١٤ علي الوردي جهوده الفكرية وآراق الإصلاحية دراسة تاريخية، إلى الحبونية، إلى الخبينية، إلى حيان الفرينجاني، الفياء للطباعة، ٢٠٠٩، إلى موردي، حمر العربية، حمر المربية الزمرية، و١٢٠ - ١٩٩٥.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۱۱ | ٤ |  |
|-------------------|-------|----|---|--|
|-------------------|-------|----|---|--|

و«العمل» صادرة تماماً عن المنظومة العامة: روح الشرع القويم وجوهر الدين، فلطالما حضّت تعاليمه على التحلي «بمكارم الأخلاق» و«السعي بطلب العلم»<sup>(۱)</sup> والتأكيد على أهمية «العمل»<sup>(۲)</sup> للفرد والمجتمع على حدٍ سواء<sup>(۳)</sup>.

فلا مراء أن نجده أكد على ضرورة ألاً تنحصر وسيلة التعليم<sup>(٤)</sup> والتعلم في حفظ واستظهار المعلومات فقط، وإنها يجب أن تتعداها إلى الدخول في ميادين عملية وفعلية، فضلاً عن مهمتها التنويرية للعقول ولعل من المفيد هنا أن نقتبس شيئاً مما كتبه بهذا الصدد، جاء فيه:

«إن التعليم لا يقتصر على مجرد الإصغاء والاستماع، وفهم الدرس بل يتدرج في تمرين عملي يبدأ بالحفظ وترسيخ مادة الدرس في الذهن ثم العمل به، فإن ثمرة العلم العمل ... وثمرة الأدب العقل الراجح»<sup>(0)</sup>.

- (١) وردت آيات كريدة في "القرآن الكريم". حضيت على فضل العلم والتعليم منها: ﴿هَلْ يَسْتَوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ آمَنُوا منكُمُ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعلَم دَرَجَاتَ».
  الذينَ يَعْلَمُونَ وَالَذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾. ﴿يَرْفَع الله الذينَ آمَنُوا منكُمُ وَالَذِينَ أُوتُوا الْعلَم دَرَجَاتَ».
  ﴿وَقُل رَّبَ رَذِي عَلَمَ ﴾. ﴿وَمَن يُؤْتَ الحَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً». وقال رسول الله رَيْتَة (طلب أوتي خَيْراً». ﴿وَقُل رَبْعَ الله الله وقال رسول الله وَيَتَة (طلب أوتي حَيْراً».
- (٢) وردت آيات كريمية تحتّ عنى العمل منها: ﴿فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ﴾، ﴿وَقُل اعْمَلُواْ فَسَيَرَى الله عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ﴾، وقال رسول الله يَشْتُ (إذا عَمل أحَدَكم عملاً فليتقنه). (القرآن الكريم) سورة الملك، آية: ١٥؛ سورة التوبة، آية: ١٠٥؛ عباس القمي، سنينة البحار ومدينة الحكم والآثار، ط٤، (طهران: مطبعة القرآن الكريم الكبرى، ٢٠٠٦)، ج٦، ص١٤.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقبي في شرح العروة الوثقي. ج١، ص١٢ ١٢٣ عبد الكريم الزنجاني، مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٣)، ص٤ – ٧.
- (٤) هناك عوامل متعددة أثرت في توجيه التعليم عند الإمامية وأسلافهم وأكسبته ميزات خاصة به، كاعتقادهم في علم أثمتهم، ووجود الموارد المالية لديهم، فضلاً عن العامل السياسي ومهادنة السلطان واستخدام التقية في تعاملهم. للتفاصيل أنظر: عبد الله فياض، تاريخ التربية عند الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، ص٣٥ – ٥٤. (٥) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج٢، ص١١١.

| ۱۱۰ | <br>اعي. | الاجتم | صلاح | فيالإ | آراؤه |
|-----|----------|--------|------|-------|-------|
|     |          |        |      |       |       |

لم ينطلق بتنظيراته آنفة الذكر من منطلقات انتهائية - تعصبية - ضيقة، وإنها من منطلق إنساني شامل وعام للإنسانية جمعاء، ولاسيها إن الإسلام لديه «إنساني» و«عالمي» وأن «قوانينه الإصلاحية» للشعوب كافة، لافتاً الأنظار إلى مرتكزات روح الإسلام «التسامح» و«السلم» و«السلام»<sup>(()</sup> بين بني البشر جميعاً<sup>(()</sup>، مشدّداً على ضرورة احترام وتقبل الآخر وبالتالي التعايش معه على وفق منظور أخلاقي - إنساني<sup>(-)</sup>.

حَمَّل أصحاب القلم والرأي المسؤولية الكبرى في تنوير المجتمع الإنساني وتنبيهه على أسرار الشرع القويم ودعواه الإنسانية - الإسلامية بين مختلف الفئات الاجتهاعية، فضلاً عن التنوعات الإثنية والدينية<sup>(2)</sup>، مشيراً إلى أن «التناغم» و«الانسجام» بين بني البشر ما هو إلاً سبيل قويم لتحقيق «النهوض» و«الرقي» للشعوب كافة <sup>(د)</sup>.

وأكد أن فساد «الحكومة» منشأة فساد «الأمة». بمعنى أن تداعي الالتزام بمقومات

- (١) إنَّ مبادئ التسامح والسلم وإشاعة السلام بين الشعوب كافة، بغض النظر عن انتهاءاتها، شكلت هاجسا أساسيا لدى العديد من علماء الحوزة في النجف الأشرف منذ أواخر القرن التاسع عشر حتى وقتنا الحاضر. للتفاصيل أنظر: إسماعيل طه الجابري، المصدر السابق، ص ٢٠ - كَاملُ سلمان الجبوري، محمد تقى الشيرازي، ص ٣٩ - ٢٢؟ ماجد الغرباوي، التسامح ومنابع اللاتسامح، (بغداد: مطبعةً سر ور، ٢٠٠٦). (٢) جاء في عهد الآمام على عنه الى عامله مالك الأشتر ما نصه: «واشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف تَهم. ولا تكوننَ عليهم سَبُعاً ضارياً تغتنم أكلهم فإنهم صنفان إما أخ لك باندين أو نظيرٌ لك في الخلق». للتفاصيل أنظر: الإمام على بن أبي طالب عليهم. مَجْجَ البلاغة، تحقيق صبحى الصالح، ط٥، (قم: دار الأسوة للطبَّاعة والنشر، ٢٠٠٤). ص ٥٩٠ غانم جواد، تطور وثائق حقوق الإنسان في الثقافة العربية والإسلامية، (بغداد: مركز النجف الأشرف للبحوث، ٢٠٠٧)، ص٢٢١. (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص١٠٥-١٠٦، عبد الكريم الزنجاني. الإسلام ومؤتمر السلم العام، (الغري)، نيسان ١٩٤٥، العدد١١، ص١٧٦. (٤) استمد الشيخ عبد الكريم الزنجاني رواه وتنظيراته هذه من روح وجوهر الدين الإسلامي إخنيف، فَتَدَجِاء في قَوْلِه بِعانى ما نصِهِ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكُر وَأَنتَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوباً وَقَبَائِلَ لتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ الله أَتْقَاكُمْ ﴾. (القرآنَ الكريم) سُورة الحُّجرات، آية: ١٣. (٥) عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلياء، (اخضارة)، شباط ١٩٣٨، العدد٨،
- رم) عبد الحريم الرئيسي واجب الدمة وواجب العدية، (الحصارة)، سباط ١٩٦٨ العددة، ص٥-٦؛ كاظم أحمد المشهدي، معالم الأخبار، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٦)، ص ت؛ (العرفان)، تشرين ثان ١٩٥٣، العددا، ص٤.

| ٢ الشيخ عبدالكريم الزنجابي | ۱ | • | ٦ |
|----------------------------|---|---|---|
|----------------------------|---|---|---|

الشرع القويم من قبل المجتمع أساس كل انحلال، معادلة قمينة طرفاها العلاقة بين "الرعية" و"الراعي"، فكيفها تكون "الرعية" يكون "الراعي"<sup>(\*)</sup>، فالعلاقة بينهها علاقة طردية لديه، فإذا تمسكت "الأمة" بسنظورها الديني – الأخلاقي المستند والمستمد من قيم العقيدة الإسلامية السمحاء قولاً وفعلاً، فإن حتمية الالتزام هذا هو الصلاح وبالتالي صدور حكومة صالحة<sup>(\*)</sup>.

يبدو واضحاً أن منظوره بإزاء تكوين وسلوكية «الحاكم» وطبيعة علاقتها سلباً وإيجاباً مع «المحكوم»، مرتهنة بالأساس إلى البناء الاجتهاعي قيماً وسلوكيات، فالمجتمع لديه هو الرحم «المنبثقة» عنه السلطة و«الخاضنة» لها و«المتفاعلة» معها<sup>(\*)</sup>، فالمسؤولية تقع على «المجتمع» لا على السلطة في خياراتها وسلوكياتها<sup>(1)</sup>.

وشدد في منطلقاته هذه على أن لأصحاب الكفاءات أحقية بتولي السلطة والمناصب الإدارية في الدولة. ووضح أن الإسلام أقرَّ نظاماً للتوظيف ارتكز على أسس شكلت بمجموعها منظومة عامة إن جاز لنا التعبير أن نسميها كذلك في «التوظيف». أهمها مقومات «الاختيار» أو تلك اخاصة بـ «العزل»، فالصالح العام هو الغاية الأساس، لذا ألزم المجتمع بضر ورة التحري عمن يتولون إدارة شؤونه، تحرياً دقيقاً مسنداً إلى «الأمانة»<sup>(\*)</sup> و «الموضوعية» و «المصداقية» في اختيار الكفاءة، وأكد أن خلاف ذلك ما هو إلاً «خيانة»

- (١) قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُوَلِّي بَعْضَ الظَّالِمِنَ بَعْضاً بَهَا كَانُواْ يَكْسَبُونَ﴾، وقال رسول الله ﷺ (عالي عالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُوَلِّي بَعْضَ الظَّالِمِنَ بَعْضاً بِهَا كَانُواْ يَكْسَبُونَ﴾، وقال رسول الله ﷺ (عالي الأنعام، آية: ٢٩٩، عالي النهازي الشاهرودي (ت٢٠٤٥هـ)، مستدرك سفينة البحار، تحقيق حسن علي النهازي، ط٢، (قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٩٩٩)، ج٧، ص٢٣٥.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٧٥-٧٦.
  (٣) كتب مُنظَر أراتد حركة الاستنارة جان جاك روسو (١٧١٢ ١٧٧٨) في كتابه "العقد الاجتماعي"
  (٣) كتب مُنظَر أراتد حركة الاستنارة جان جاك روسو (١٧١٢ ١٧٧٨) في كتابه "العقد الاجتماعي"
  أو كما أطلق عليه بانجيل الثورة الفرنسية، أن المجتمع هو مصدر السلطات وأن الحكومة تابع خاضع لإرادة المجتمع، فالمجتمع مسؤول في خياراته وإراداته فوق إدارة السلطة عن الناس. أنظر:

| ۱ ۱۷ | <br>آراؤه في الإصلاح الاجتماعي |
|------|--------------------------------|
|      |                                |

للأمة وهدر لكفاءاتها، ورفض رفضاً قاطعاً ما يتعلق «بالمجاملات» و«المحسوبيات» و«التعصبات» في الاختيار فهي لديه موطن كل فساد إداري وانحلال اجتماعي<sup>(1)</sup>.

أوضح أن أسس "الاختيار" لمن هو أكفأ وأصلح في إدارة شؤون الرعية أنها مستمدة من الشرع القويم وسنة الرسول محمد تثييم ونهج أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليكا، مستأنساً باقتباسات مطولة مما كتبه الإمام علي عليضه إلى واليه على مصر مالك بن الحارث الأشتر" "عهداً" أسهاه هو "بالإعجاز" في بيان أسس "اختيار" المعاونين والموظفين وآلية مراقبة أعهالهم، ولعل من المليد هنا أن ننقل شيئاً من اقتباساته تلك من "العهد" آنف الذكر إذ جاء فيها:

«انظر في أمور عمالك فاستعملهم اختباراً، ولا توهم محاباةً وأثَرَةً.... وتوخ منهم أهل التجربة والحياء من أهل البيوتات الصالحة والقدم في الإسلام.....»(".

كما لم يغب عن باله ركناً رئيساً من أركان المجتمع. ألا وهو المرأة ٢٠، فقد أولاها اهتماماً واضحاً في كتاباته ودعواه الإصلاحية، مدركاً مدى أهمية وخطورة دورها في

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١٠. ص٣١٣- ٣١٤.
- (٢) مالك بن ألحارث (ت٣٩هـ/ ٦٦١م): إبن الحارث بن مسلمة النخعي الكوفي المشهور بالأشتر، ولد في اليمن ونشأ فيها حتى اعتناقه الإسلام، ثم هاجر إلى الكوفة بعد تمصيرها، سميَّ بالأشتر لإصابة عينه في معركة اليرموك سنة ١٣هـ/ ٣٣٥م، كان من بين أبرز قادة جيش الإمام علي عيده. ولاه أمير المؤمنين عليه مصراً سنة ٢٩هـ/ ٣٦١م، وفي طريقه إليها دُس إليه السم وتوفي في إثره ودفن في منطقة القلج من مصر، ونعاه آمير المؤمنين عليه وقال: "رحم الله مالكا فلقد كان لي كما كنت لوسول الله رتيتي». للتفاصيل أنظر: محسن الأمين، المصدر السابق، ج٢٢، ص٢٢٦-٢٢٢، عبد الواحد المظفر، قائد القوات العلوية مالك الأشتر النخعي، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ٢٠٠٨).
- (٣) الإمام على بن أبي طالب تشتيح، المصدر السابق، ص١٠٢٠ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣١٤- ٣١٥.
- (٤) هناك عدد من المصلحين ممن عالجو آقضية المرأة على وفق منظور إسلامي بعيد عن الجمود أكدو افيها حرص الإسلام على حماية حقوقها وعدم تعرضها للاخطار، وكان من بين أبرزهم: الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، والسيد هبة الدين الشهرستاني. للتفاصيل أنظر: محمد حسين كاشف الغطاء، المحاورة مع السفيرين البريطاني والأميركي، (بوينس آيرس: مطبعة مجلة الرفيق، ١٩٥٥)، ص٥٦ – ٥٧؟ محمد باقر أحد البهادلي، هبة الدين الشهرستاني آثاره الفكرية ومواقفه السياسية، (بيروت: مطبعة دلتا، ٢٠٠٢)، ص٩٢ – ٩٦.

| ۲۰الشيخ عبدالكريم الزنجابي | ۱۸ |
|----------------------------|----|
|----------------------------|----|

الأسرة وبالتالي المجتمع، وهو دور لم ينحصر لديه في الجوانب التربوية ومهامها التقليدية في المنظور المحافظ، إنها في تربية النشأ على وفق أسس «الشجاعة» و«الأخلاق» تربية تؤدي في محصلتها النهائية إلى إعداد نفسية سليمة صحيحة، لذا فإن «صلاح» الأم المتنورة المتعلمة «يصلح» النشأ والعكس بالعكس، ونبّه على أن تخلف المجتمعات بتفكك أسرها، وانتفكك لديه صادر عن «أم» جاهلة متخلفة، منبهاً الأذهان إلى جسامة الخطر وعمق حجم مسؤولية المجتمع فيه جماعات وأفراد ونظام<sup>(1)</sup>.

ثم أكد بأن الإسلام قد وضع أنظمة عامة أسست على وفق قاعدة التكافؤ في الفرص واحترام حقوق المرأة<sup>(٢)</sup> بوصفها الكيان الإنساني ذي الحقوق في المنظور الشرعي، فلها حق «حيازة الملك» و"حق الإرث» فضلاً عن جعلها ذات مسؤولية كبيرة في رعاية وتربية أسرتها<sup>(٣)</sup>، بل وأوكل لها مهمة تثقيفها<sup>(١)</sup>.

لم تقف كتاباته و رؤاه ومن ثم جهوده الإصلاحية على المهام والقضايا العامة فحسب، إنها لم يألُ جهداً أو يدّخر وسعاً في حل بعض القضايا الشخصية لمن يقصده

- (١) عبد الكريم الزنجاني، ذخيرة الصالحين، ط٧، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، الكريم الزنجاني، ذخيرة الصالحين، ط٧، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٣). ص١٩، عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للإنسان، (العدل)، آب ١٩٣٨، العدد٥، ص٥؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للبيان، (البيان)، (مجلة)، النجف الأشرف، حزيران ١٩٤٦، العدد١، ص٢ ٣.
- (٢) عن مكانة المرأة في الإسلام على سبيل المثال أنظر: مرتضى مطهري، حقوق المرأة في النظام
   الإسلامي، ترجمة حيدر آل حيدر، (قم: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٩٨٤)؛
   الهاشمي، المرأة ريحانة، (بيروت: دار العلوم، ١٩٨٨)، ص١٦ ٢٤.
- (٣) قال الرسول محمد بيتين: (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته فالإمام راع وهو مسؤول عن رعيته والرجل راع على أهله وهو مسؤول عنهم والمرأة راعية في بيت زوجها وهي مسؤولة عنه). للتفاصيل أنظر: مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت ٢٦١هـ)، صحيح مسلم. (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٢٠٠٠)، ص ٨٢٥.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٢٧ عبد الكريم الزنجاني، المثل العليا، ص١٣٠ - عبد الكريم الزنجاني، المثل الأعلى للدين، (العدل)، آب
   ٥٩٦٥ العدد ٦ - ٧، ص٢٠ ٣.

| ۱۱۹ | عي | آراؤه في الإصلاح الاجتماء |
|-----|----|---------------------------|
|     |    |                           |

من أفراد مجتمعه، عاداً ذلك جزء رئيس من مهمة رجل الدين في الإصلاح الاجتهاعي، وقضايا «الفرد» الشخصي من حيث أثرها النفسي والاجتهاعي، وعلى الرغم من محدوديتها لا تختلف لديه كثيراً عن قضية إصلاحية عامة، فّ»الخاص» على الرغم من «ذاتيته» البحته، فهو جزء أساس من «العام» لديه(''.

لذا فإنه لم يتوان في الذهاب قدماً هذا الوجيه أو ذلك المسؤول لفض إشكال هنا أو حل مشكلة هناك تتعلق بشخص أو أفراد<sup>(٢)</sup>، فشعاره مستوحى من قول الرسول ﷺ : «أحب الناس إلى الله أنفع الناس للناس»<sup>(٣)</sup>، مهما عدّها جزء رئيس من منظومته العملية

- (١) (مكتبة الشيخ عبد الحسين جو اهر كلام الشخصية)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ عمد حسين كاشف الخطاء، بتاريخ ٢٨ حزيران ١٩٣٦؛ (مكتبة الشيخ عبد الحسين الشيخ معد حسين كاشف جو اهر كلام الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى جو اهر كلام الشخصية)، رسالة من الشيخ عبد الحسين الشيخ عبد الحسين الشيخ معد حسين كاشف جو اهر كلام الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ عبد الخياء، يتاريخ ٢٨ حزيران ١٩٣٦؛ (مكتبة الشيخ عبد الحسين الشيخ عبد الحسين الشيخ عبد الحسين كاشف جو اهر كلام الشيخ عبد المعاني إلى جو اهر كلام الشيخ عبد المعاني الذيم ١٩٣٦ حزيران ١٩٣٦؛ (مكتبة الشيخ عبد الخيانيم الزنجاني الغطاء، د.ت؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغطاء، د.ت؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني معيدة الوثائقية العامة)، سبهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغامة)، سبهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغامة، ما الغطاء، د.ت؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغطاء، د.ت؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغطاء، د.ت؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني الغامة)، سبهادة بي أكبر سالاري، بتاريخ ٢ كانون أول ١٩٦٧؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، رسالة من عبد الرزاق احسني إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٢٠ آيار ١٩٤٤.
- (٢) على سبيل المثال لا الحصرًا: طلب لمدير مال النَّجف الأشرف بتاريخ ١٠ تموز ١٩٣٢ لمساعدة المواطن عبد الحميد البغدادي ضريبياً لضيق ذات اليد؛ ٢ كما نآشد وزير الداخلية حسام الدين جمعة بتاريخ ٣٠ آذار ١٩٥٣ بتوصية إلى متصرفية كركوك لرعاية وكيله على سنجرُ؛ والتمس وزير الداخلية سعيد القزاز بتاريخ ٢٢ تشرين ثان ١٩٥٣ خل مشكلةً عامر المجلاد رئيس عشيرة الدهامشة، ولم يتوان عن الطلب من وزير الصحة عبد الأمير علاوي بتاريخ ٤ آذار ١٩٥٤ للتدخل باسعاف طلب المضمد عبد الرزاق محمد جميل في مستشفى آلفرات الأوسط في الكوفة. للتفاصيل أنظر: (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة). رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى مدير مال النجف. بتاريخ ١٠ تموز ١٩٣٢ : (وزارة الدَّاخلية العراقية)، المَلْفة الشخَّصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ٦٣/ ١٦/ ٧٩، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى وزير الداخلية، بتاريخ ٣٠ آذار ١٩٥٣؛ (وزارة الداخلية العراقية)، الملفة الشخصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ٢٣/ ١٦/ ٧٩، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى وزير الداخلية، بتاريخ ٢٢ تشرين ثان ١٩٥٣؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثائتية العامة)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى وزير الصحة، بتاريخ ٤ آذار ١٩٥٤ - حسن كاظم علوش، الوحدة الإسلامية والشعائر الدينية، (النجف الأشرف: مضعة الغري الحديثة، (١٩٥٧)، ص٩. (٣) محمد بن يعقوب الكليني (ت ٣٢٩هـ)، الكافي، تصحيح علي أكبر الغفاري، ط٤، (طهران: دار الكتب الإسلامية، ١٩٨٦)، ج٢، ص١٦٤.

| ۱۷الشيخ عبدالكريمالزنج | ۲. |
|------------------------|----|
|------------------------|----|

في الإصلاح الاجتهاعي<sup>(1)</sup>.

حظيت جهوده الإصلاحية هذه وسواها، بتأييد ومؤازرة العديد من مريديه، فضلاً عن بعض من كبار على، عصره، كان المصلح الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء في مقدمتهم، فقد عدّه من بين العلى، المتميزين بمنهجهم ونهجهم كما أشار إلى ذلك أحد معاصريه "، وهو رأي جدير بالاهتمام والتأمل من قبل عالم كبير عرف بموضوعيته ومنهجه الإصلاحي في الأوساط الحوزوية "، ولاسيا أن الشيخ عبد الكريم الزنجاني لم تقف مهامه وجهوده على حدود مجتمعه وبيئته الضيقة، وإنها تعداها إلى المجال الأرحب عالمه الإسلامي و لاسيا قضية انقساماته واختلاف مذاهبه، وهي قضية أفرد الباحث ذا المبحث التالي من فصله الثاني.

- (١) حسن إبراهيم زاده، المصدر السابق. ص١٢٢٤ عبد الكريم الزنجاني، واجب الأمة وواجب العلياء. (الغري) تشرين أول ١٩٤٥، العدد ٢، ص٢٤ (مقابلة شخصية)، حسن عيسى الحكيم، أستاذ جامعي، مواليد ١٩٤١، النجف الأشرف، بتاريخ ٢٥ أيلول ٢٠٠٧.
- (٢) (مقابلة شخصية)، السيد عبد الحسن باقر فياض، مواليد ١٩٢٤، رجل دين، النجف
   الأشرف، بتاريخ ١٦ تشرين أول ٢٠٠٧.
- (٣) فرج العمران لقطيفي، المصدر السابق، ص ١٥؛ (مكتبة الشيخ عبد الحسين جواهر كلام الشخصية)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، بتاريخ ٢٤ كانون أول ١٩٣٣؛ (مكتبة الشيخ عبد الحسين جواهر كلام الشخصية)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، بتاريخ ١١ أيلول ١٩٣٦.

## المبحث الثانى:

## منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية

بزّت النجف الأشرف مثيلاتها من المدن العربية والإسلامية في مسعى علمائها ورجال الحوزة فيها إلى العمل من أجل «الوحدة الإسلامية» وتماسك المجتمع الإسلامي، ونبذ «الفرقة» و"الانقسام" عادَّةً الأخيرتين أس بلاء المسلمين وموطن ضعفهم".

فلا غرو أن نجد محاولاتها أو تلك التي احتضنتها في تاريخها اخديث تعود جذورها إلى أواخر النصف الأول من القرن الثامن عشر، فقد انعقد في الصحن الحيدري الشريف بتاريخ ١٢ كانون أول ١٧٤٣ أول مؤتمر على صُعد المجتمعات الإسلامية كافة("، خصت مهمة انعقاده موضوع «التقريب بين المذاهب»، وحضره

للتفاصيل انظر: كاظم الكفائي، بين النجف والأزهر، محمد تقي الحكيم، قصة التقريب بين المذاهب، ط٢، (طهران: مكتبة النجاح، ١٩٨٢)؛ نخبة من الباحثين والمفكرين الإسلاميين، الحوزة العلمية العراقية والتقريب، (طهران: مطبعة فجر إسلام، ٢٠٠٣).
 إلا العند مؤتمر النجف الأشرف في ١٢ كانون أول ١٧٤٣، جاء بحسب رغبة ملحة من النادن نادر شاه (١٣٣) كون دولته المترامية الأطراف ضمت بين جنباتها من لدن نادر شاه (١٣٣١ – ١٧٤٣) كون دولته المترامية الأطراف ضمت بين جنباتها من العامية والتقريب، (٢٠٣ ما ٢٠٠٣).
 إلا العقاد مؤتمر النجف الأشرف في ١٢ كانون أول ١٧٤٣، جاء بحسب رغبة ملحة من لدن نادر شاه (١٣٣٦ – ١٧٤٣) كون دولته المترامية الأطراف ضمت بين جنباتها من لدن نادر شاه (١٣٣١ – ١٧٤٣) كون دولته المترامية الأطراف ضمت بين جنباتها من لدن عدة مذاهب إسلامية، فضلاً عن هدفه في مواجهة الدولة العثمانية. للتفاصيل انظر: علي الوردي، المصدر السابق، ج١، ص ١٣٢ – ١٣٤٣)، ص ١٩٤ - ١٩٤

| ۱ الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۲ | • | ۲ | 1 |
|----------------------------|---|---|---|---|
|----------------------------|---|---|---|---|

جم من علماء المسلمين (`` من بـلاد الهنـد، و أفغانسـتان، وإيـران، والعراق «سـنة» و «شيعة»، واستمر ثلاثة أيام تمخض في نهاية المطاف عن وثيقة، تضمنت بنودها أسساً لنبذ كل ما من شـأنه أن يؤدي إلى «فرقة المسلمين» لا «وحدتهم»، وتأكيد المشتركات بين المذاهب الإسلامية، وضرورة احترام المسلمين بعضهم للبعض الآخر ('').

إن مسعى وجهود حوزة النجف الأشرف في المضهار هذا لم تكن ذا مسار تاريخي متواصل وثابت، إذ كانت المساعي هذه تتعطل وتدخل في «سبات» في مدد زمنية متباعدة لأسباب شتى، لعل من بين أبرزها خضوع النجف الأشرف لسطوة السلطات العثمانية في أيام قوتها، وما تعنيه السطوة من مركزية، فضلاً عن سوء إدارتها وممارساتها في بعض الأحيان فهي بعيدة عن نهج الحوزة في الحفاظ على الوحدة الإسلامية والتوافق بين المسلمين (").

بيـد أن «التوافـق» و«التقـارب» دبَّ فيهما روحـاً جديدة في الثلـث الأخير من القرن التاسـع عشر على يـد رواد حركة الإصلاح والتحديث في العالم الإسـلامي<sup>(١)</sup>،

(١) كان من بين العلماء المجتمعين كلّ من: عبد الله السويدي رئيساً للمؤتمر، ونصر الله الحائري، والملا باشي الفارسي، وهادي خواجة، وحمزة القلنجاني. للتفاصيل الظر: محمد حسين حرز الدين. المصدر السابق، ج٢، صَ ٣٣١ - ٣٣٢؛ (انترنت)، مؤتمر النجف الأشرف، الموقع، (http: / /al Jewar. net). (٢) عبد الله السويدي، مؤتمر النجف، (القاهرة: المطبعة السلفية، ١٩٤٧)؛ ياسين شهاب شكري، مؤتمر النجف ١١٥٦ه/ ١٧٤٣م. (جامعة الكوفة: وقائع مؤتمر العلوم الإنسانية، ٢٠٠٨). (٣) عبد الحليم الرهيمي، تاريخ الحركة الإسلامية في العراق، ص١٠٨- ١١٤ - محمد حسين المظفر، تاريخ الشيعة، ط٢. (بيروت: دار الزهراء للطباعة والنشر، ١٩٨٧)، ص ٩٠ – ٩١. (٤) ضم جيل رواد حركة الإصلاح والتحديث في المجتمعات الإسلامية في النصف الثابي من القرنُ التاسع عشر إلى جانب جمَّال الدين الأفغَّاني آخرين منهم ناصيف آلياز جي (١٨٠٠ -١٨٧١)، وبطّرس البستاني (١٨١٩ - ١٨٨٣)، وعبد الرحمن الكواكبي (١٨٤٨ - ١٩٠٢)، ومحمد عبده (١٨٤٩- ١٩٠٥)، ومحمد رشيد رضا (١٨٦٥ - ١٩٣٥). للتفاصيل انظر: جورج انطونيوس، يقظة العرب، ترجمة ناصر الدين الأسد وإحسان عباس، ط٦، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٨٠)، ص١٠٩ – ١١٦، ١٦٨ – ١٧٢؛ بو مدين بو زيد وأخرون، قضايا التنوير والنهضة في الفكر العربي المعاصر، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ١٩٩٩)، ص ٨٢ – ٩٦؟ حيدر إبراهيم على، التيارات الإسلامية وقضية الديمقراطية، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٩)، ص ١٠٤ – ١١٠.

منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية.....

وكان جمال الدين الأفغاني<sup>(1)</sup> في مقدمتهم، حيث شكلت جهوده في هذا المضمار منعطفاً تاريخياً مهماً في التحرك الفكري والتحديثي وعلى الصعد كافة لدى رجال الدين والفئة المثقفة الواعية في المجتمعات الإسلامية<sup>(1)</sup>.

فقد اتصل وتواصل بعدد من علماء العتبات المقدسة في العراق «النجف الأشرف، وكربلاء المقدسة، والكاظمية المقدسة، وسامراء المقدسة""، وتحاور معهم في شأن الوحدة بين المسلمين، وحدة تضم الأطياف كافة، وبحسب هذه المنطلقات سعى من خلال تواجده في استنبول عام ١٨٩٢ إلى تأسيس لجنة تدعو للتقريب بين السنة والشيعة".

أصاب مشروع الأفغاني فتوراً، إثر ضغوطات الاستبداد القاجاري والعثماني

- (١) جال الذين الأفغاني (١٨٣٩ ١٨٩٧): ولد في أسعد آباد في إيران، ونشأ بها، تلقى تعليمه الأولي على يد أبيه ثم تنتل بين حوزات علمية متعددة بدء بحوزة قزوين ثم حوزة ظهران فالنجف الأشرف، ومكث في الأخيرة أربع سنوات ثم غادرها عام ١٩٥٦، ثم تنقل بعد ذلك بين بلدان متعددة، بين عامي ٢٦٨٦ ١٨٩٢ أقام خلاها في كابول، وبومباي، والقاهرة التي أقام بها تسع سنوات ثم باريس عامي ١٩٦٦، ثم تنقل بعد ذلك بين بلدان متعددة، بين عامي ١٩٦٦، ثم تنقل بعد ذلك بين بلدان متعددة، بين عامي ١٩٦٦، ثم تنقل بعد ذلك بين بلدان متعددة، بين عامي ٢٩٦٦ ١٨٩٢ أقام خلاها في كابول، وبومباي، والقاهرة التي أقام بها تسع سنوات ثم باريس عامي ١٩٦٦، ثم تنقل بعد ذلك بين بلدان متعددة، بين عامي ١٢٦٦ ١٨٩٢ أقام خلاها في كابول، وبومباي، والقاهرة التي أقام بها تسع سنوات ثم باريس التي أسس فيها مجلة اللعروة الوثقى فلندن، ومو سكو، وميونخ، ثم الإستانة التي وصلها في صيف التي أسس فيها حتى وفاته في ٩ آذار عام ١٩٩٧. للتفاصيل انظر: محمد عارة، مسلمون ثوار، (بيروت: مطبعة المتوسط، ١٩٧٤)، ص ١٤٥ ١٤٦٤ للتفاصيل انظر: محمد عارة، مسلمون ثوار، آبادي وجامع الأزهر في مصر، (الرصد)، (مجلة)، بيروت، كانون أول ١٩٩٦، العدد ١٦، ص١٧٠ ١٩٢٤)، عمد عارة، مسلمون ثوار، آبادي وجامع الأزهر في مصر، (الرصد)، (مجلة)، بيروت، كانون أول ١٩٩٦، العدد ٢٦، ص١٧٠ (بيروت: مطبعة المتوسط، ١٩٧٤)، موقظ الشرق قراءة في المشروع الإحيائي خيال الدين (التوحيد)، آبادي وجامع الأزهر في مصر، (الرصد)، (مجلة)، بيروت، كانون أول ١٩٩٦، العدد ٢٦، ص١٧٠ (بيروت)، كانون أول ١٩٩٦، العدد ٢٦، ص١٧٠ (بيروت)، كانون أول ١٩٩٦، العدد ٢٦، ص١٩٢ ٢٢ ٢٢.
- (٢) عبد الحليم الرهيمي، منهج توحيد الأمة الإسلامية عند الشهيد محمد باقر الصدر، (قضايا إسلامية معاصرة)، (مجلة)، قم، ٢٠٠٠، العدد ١١ – ١٢، ص٢٥٣ – ٢٥٤.
- (٣) زار السيد جمال الدين الأفغاني العراق عدة زيارات، كانت الأولى عام ١٨٥٠ واستمرت مدة أربع سنوات، ثم تلتها رحلة ثانية عام ١٨٩١، التتى فيها بالعديد من علماء الشيعة بعضها كان سرياً. للتفاصيل أنظر: عبد الحليم الرهيمي، تاريخ الحركة الإسلامية في العراق، ص١٣١؛ محمد حسين الصغير، قادة الفكر الديني والسياسي في النجف الأشرف، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة والنشر، ٢٠٠٨)، ص٣١.
- (٤) جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، العروة الوثقى، (طهران: مؤسسة الطباعة والنشر،
   (١٩٩٣)، ص٣٤
   محمود قاسم، جمال الدين الأفغاني حياته وفلسفته، (القاهرة: مطبعة خيمرة، د.ت)، ص١٩٨

| ٢٢٤الشيخ عبدالكريم الزنجاني |
|-----------------------------|
|-----------------------------|

على حدِ سواء، ولكن ذلك لم يحل من دون بروز جيل من رواد حركة الوعي في داخل المدن العراقية ممن نأثروا بل واعتنقوا هذه الأفكار والرؤى، فكانوا جنوداً مخلصين لنشرها وتبليغها والدفياع عنها، ولعمل من بينهم على سبيل المثال لا الحصر : العالم الشاعر محمد مسعيد الحبوبي<sup>(1)</sup>، والمصلح المجدد هبة الدين الشهرستاني<sup>(1)</sup>، والشاعر عبد المحسين الكاظمي<sup>(1)</sup> وسيواهم، فشكلوا بمجموعهم قناة للتواصل والتجسير

- (١) محمد سعيد الخبري (١٨٥٠ ١٩١٥): ابن محمود الحسني الشهير بالحبوبي، ولد في النجف الأشرف في ١٧ نيسان ١٨٥ ونشأ فيها، درس الفقه والأصول على يد الشيخ محمد حسين الكاظمي، والشيخ محمد حسين الكاظمي، والشبخ محمد طه نجف، قاد المجاهدين لمقاتلة الإنجليز في معركة الشعيبة ١٩١٤، توفي في ١٧ نيسان ١٩٥٠ في مدينة الناصرية متأثراً من خسارة المعركة، نقل جثمانه إلى النجف توفي في ١٧ نيسان ١٩١٥ في مدينة الناصرية متأثراً من خسارة المعركة، نقل جثمانه إلى النجف توفي في ١٧ نيسان ١٩١٥ في مدينة الناصرية متأثراً من خسارة المعركة، نقل جثمانه إلى النجف توفي في ١٧ نيسان ١٩١٥ في مدينة الناصرية متأثراً من خسارة المعركة، نقل جثمانه إلى النجف توفي في ١٧ نيسان ١٩١٥ في مدينة الناصرية متأثراً من خسارة المعركة، نقل جثمانه إلى النجف الأشرف فرري النرى في الصحن العلوي الشريف. للتفاصيل انظر: عمار يوسف عبد الله، النشرف فردي النرى في الصحن العلوي الشريف. للتفاصيل انظر: عمار يوسف عبد الله، السياسة البريطانية تجاه عشان العراق ١٩١٤ معدين العلوي الشريف. للتفاصيل انظر: عمار يوسف عبد الله، عبد الله، النيسانة البريطانية تجاه عشان العراق ١٩١٤ معدين العلوي الشريف. للتفاصيل انظر: عمار يوسف عبد الله، النيسانة البريطانية تجاه عشان العراق ١٩١٤ معدي العلوي الشريف. للتفاصيل انظر: عمار يوسف عبد الله، النيسانة البريطانية تجاه عشان العراق ١٩١٤ معدي معدي المعريف، معرومة العراق، (جامعة الموصل: عليه، (بغداد: عليمة العارف، ١٩٤٦)، ص١٤ ما ١٩٩ معمود الحبوبي، ديوان السيد محمد معدي الميد العربي، منهنة العراق، (بيروت: دار الكوكب للطباعة، ٢٠٠٥)، ٢١ ٥٠.
- (٢) هية الدين أأشهر ستاني (١٨٨٤ ١٩٦٧): محمد علي بن حسين العابد الحسيني، ولد في سامراء في ٢٠ أبار ١٨٨٤، انتقل مع أسرته عام ١٨٨٦ إلى كربلاء المقدسة، ودخل كتاتيبها. ثم أكمل دراسة مرحلتي المقدمات والسطوح فيها. وبعد وفاة أبيه عام ١٩١٠ انتقل إلى النجف الأشرف لاستكمال تحصيله العلمي متتلمذاً على يد الملا محمد كاظم الآخوند، وشيخ الشريعة الأصفهاني، ومحمد حسينَ كاشف الغطاء حتى حصل على درجة الاجنهاد. آبالي منصب رئاسة تجلس التمييز الشرعي الجعفري عام ١٩٢٣، توفي في ٦ شباط ١٩٦٧، وترك جملة من المؤلفات أبرزها: «نهضة الحسين»، والعقائد والأديان»، و«التاريخ الإسلامي». للتفاصيل انظر: إسماعيل طه الجابري، المصدر السابق، ص٢١-٣٨ ( اهبة النابي الشَّهر ستاني. معركة الشعيبة ١٩١٤ – ١٩١٥، تحقيق علاء حسين الرهيمي وإسماعيا. طع الجابري، (النَّجف الأشرف: دار الضياء للطباعة، ٢٠٠٨)، ص ٥-١٠. (٣) عبد المحسن الكاظمي (١٨٧٠ - ١٩٣٥): ابن محمد على محسن الكاظمي، ولد في محلة الدهانة في بعداد ونشأ فيهم وسكن في مدينة الكاظمية وانتسب إليها، عَملٍ مع والده بالتجارة، ونع بحفظ الشعر، وتأثر بآراءً جمال الدين الأفغاني والتقى به عند نفيه إلى العراق، رحل إلى مصر والتقى بالشيخ محمد عبده، أقعده المرض وفقد بصره، لقب بشاعر البديمة والأرتجال، له ديوان شعر، توفي في مصر عام ١٩٣٥ . للتفاصيل انظر: خير الدين الزركلي، الأعلام، (بيروت: دار العلم للملايين، ٢٠٠٥)، ج٤، ص ١٥٢؛ - عبد الرحيم محمَّد الغراوي. معجم شعراء الشيعة، (بيروت: مؤسسة الكاتب، د.ت)، ج٢٠، ص١٤٠؛

(انترنت)، عبد المحسن الكافليبي، الموقع، (www.alzawraa. net).

بين أواخر القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين، وحملوا لواء التوافق والتقريب داعين لمشروع الوحدة الإسلامية (''، مشر وعاً لاقى تأييداً ودعيًا من كبار علماء الدين والحوزويين في عدد من مدن العتبات المقدسة، ولاسيها النجف الأشرف، فشكلوا قناة تواصل بين جيلين، جيل الرواد ممن سبقهم في المضهار هذا، وأولئك الذين جاءوا من بعدهم، وتأثروا برؤاهم وأفكارهم من حوزويين ومثقفين، فضلاً عمن أسميناهم إن جاز لنا القول المنتمين لحركة الوعي والنهوض في داخل المجتمع العراقي (''.

فلا مراء إذ نرى الشيخ عبد الكريم الزنجاني قد سار قدماً في مضهار «التوافق» و «التقريب» لما يمثله من مرتكز رئيس في منظوره الإصلاحي للمجتمع الإسلامي أولاً، وما يشكلانه من أسس فاعلة في دعواه ومنطلقاته المتعلقة بموضوع الوحدة الإسلامية تانيا"". بيد أنه أدرك أن المهمة ليست هيّنة ويَسيرة، فهي تحتاج إلى عمل دؤوب مُسندً إلى أسس «مادية» و «معنوية»، لا إلى «حماسة» و «ارتجالات» انفعالية"، موضحاً في كتاباته الفكرية ومواقفه العملية إزاء الموضوع هذا أن المسألة «تحتاج تضحية» و «عملاً مدعاً بصدق وإخلاص»، ووصف العمل فيها بـ «الجهاد» في الوقت الذي حمل فيه «أصحاب الرأي» من علماء ومفكروا الأمة مسؤولية إنجاز المهمة ".

- (١) عبد الحليم الرهيمي، تاريخ الحركة الإسلامية في العراق، ص١٣١ ١٣٣ . (٢) وميض جمال عمر نظمي، ثورة ١٩٢٠ (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٨٤)، ص٧٧ – ٧٨ – عبد الرزاق النصيري، المصدر السابق. ص١٤ – ٢٨.
- (٣) سار العديد من علماء النجف الأشرف قدماً في مضهار التوافق والتفريب، على سيل المثال لا الحصر فقد قام الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء بزيارة إلى القدس الشريف عام ١٩٣٢، عام ١٩٣٢، عام ١٩٣٢، عام ١٩٣٢، عام ١٩٣٢، عام ١٩٣٢، دعا فيها إلى ضرورة التوافق والتقريب بين المسلمين كافة. للتفاصيل انظر: عز الدين عبد الرسول علي خان، الاتجاهات الإصلاحية في النجف ١٩٣٢، علمور حة عبد الرسول علي خان، الاتجاهات الإصلاحية في النجف ٢٠٠٢، صراحات ديريزان عام ١٩٣٢، دعا فيها إلى ضرورة التوافق والتقريب بين المسلمين كافة. للتفاصيل انظر: عز الدين عام ١٩٣٢، دعا فيها إلى ضرورة التوافق والتقريب بين المسلمين كافة. للتفاصيل انظر: عز الدين عبد الرسول علي خان، الاتجاهات الإصلاحية في النجف ١٩٣٢- ١٩٤٥، اطروحة دكتوراه. (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠٤)، ص١٩-١٠؟
  - (٤) (بحوث ودراسات إسلامية)، ٢٠٠٨، العددا، ص١٨٧.
- ٥) محمد سعيد آل ثابت، المصدر السابق، ص٣٧ يوسف أسعد داغر، مصادر الدراسة الأدبية، (بيروت: الجامعة اللبنانية، ١٩٧٢)، ص٥٠٢.

| ۱۲الشيخ عبدالكريم الزنجان | 1 |
|---------------------------|---|
|---------------------------|---|

أكد في غير موضوع من اطروحاته بضرورة البحث عن «أساليب جديدة» وتجديد القديم منها فضلاً عن وضع «الخطط والمشاريع» المناسبة والمتوافقة مع قياع روح العصر آنشذ<sup>(۱)</sup>، إيقاعاً تناغم الكثير من مفاصله مع أطروحتي «الوحدة العربية» و«الوحدة الإسلامية»، وأكد أن دعوى «نبذ العداوة والبغضاء» بين المسلمين لا تكف وحدها لتفعيل المشروع، فقد وصفها بـــ «المحدودية»<sup>(۱)</sup>، وحض على ضرورة البحث الجاد الموضوعي السديد للكشف عن مواطن "الخلاف» وتحديدها، والعمل على إيجاد السبل والوسائل الفكرية والعملية لتجاوزها أو بأقل تقدير تحجيم آثارها السلبية على غاية المشروع النبيلة في بناء مجتمع إسلامي متحاب – تتآلف أفراده بين بعضهم البعض، ونبه في الوقت ذاته على أن «المشروع» لم يكن ببعيد عن تربص دوائر الرغبة الأجنبية المتطلعة إلى الهيمنة والسيطرة على البلاد العربية، وهي رغبة متعارضة – متضادة مع الوحدة الإسلامية والسيلامة

لذا جاءت تأكيداته على أهمية «التقريب بين المذاهب» الإسلامية، قناة أساسية في مضهار أطروحته في «مشروع الوحدة الإسلامية»، عاداً إياها محوراً رئيساً لـ «تفعيل» و «تفاعل» جماهير المسلمين في مختلف انتهاءاتهم المذهبية مع موضوع «وحدة الأمة»<sup>(1)</sup>

- (١) شهدت المنطقة العربية في أواخر ثلاثينيات القرن العشرين وما بعد الحرب العالمية الثانية فورة فكرية في أوساط المثقفين العرب تدعو إلى مشروع الوحدة العربية وبإطار أقل إلى الوحدة الإسلامية، فلاقت صدى واستجابة واضحة في أوساط الجهاهير العربية يومنذ، وأخذت تتعمق خلال خمسينيات وستينيات القرن المنصرم جماهيرياً. للتفاصيل انظر: محمد عطا، القومية العربية بين ماض وحاضر، (القاهرة: دار الكرنك للنشر والطبع، ١٩٦١)، ص ١٢١ - ١٤١٤ نوري نجم المرسومي، دراسات في قضايا المستقبل العربي، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٠)، ص ١٢٥- ١٤١٢.
- (٣) زكي الميلاد. خطاب الوحدة الإسلامية، (بيروت: دار الصفوة، ١٩٩٦)، ص١٤٧-١٥٠؛ - عبد المتعال الصعيدي، الوحدة الإسلامية، (الرسالة)، (مجلة)، القاهرة، كانون أول ١٩٣٦، العدد ١٧٩، ص١٩٩٨- ١٩٩٩.
- (٤) ورد مفهوم «الأمة» في «القرآن الكريم» بمعنى أمة المسلمين كافة بغض النظر عن انتهاءاتهم العرقية أو القبلية. فقد جاء في قوله تعالى: «كُنتُمْ خَبْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ للنَّاس» و «وَكُذَلك جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً». أنظر: (القرآن الكريم) سورة آل عمَّران، آية: ١٠١٠ سورة البقرة، آية: ١٤٣؛ وعن تفسير مفهوم «أمة» أنظر: الفضل بن الحسن الطبرسي (ت٤٥ه)، محمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق هاشم الرسولي وفضل الله اليزدي، ط٢، (بيروت: دار المعرفة للطباعة، ١٩٨٨)، ج١، ص١٤٦ - ١٤٢٤ عبد الأعلى السبزواري، مواهب الرحن في تفسير القرآن، ط٢، (قم: مطبعة شريعت، ٢٠٠٧)، مج٦، ص٢٣٦ - ٢٣٨.

منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية.....

أولاً، مضافاً إلى أنها مسؤولة عن «تجميد» و«تحجيم» الخلافات بينهم ثانياً، فضلاً عن مهمتها في إشاعة «روح التسامح» ونبذ «الشتات والفرقة» بين المسلمين ثالثاً<sup>(ر)</sup>.

حذر من خطورة الانزلاق في منزلقات "التطرف" في الانتهائية سواء أكانت بمفهومها «القومي» أو «الديني" لما تشكله من أثر سلبي على تماسك المجتمعات في بلاد المسلمين لما احتوته من مجموعات سكانية – إثنية تتنوع في انتهاءاتها العرقية والدينية () لافتاً الأنظار إلى ما ساد في بلاد المسلمين وعلى حد تعبيره أيام «رقي مدنيتهم » في العصور الزاهرة، مؤكداً في الوقت نفسه على عدم «التقوقع» في الماضي الزاهر، بل اتخاذه مثابة للنهوض في مشروع الوحدة ()، وشدد على أهمية تنقية الأجواء بين المسلمين من «شوائب» الفرقة، ولعل من المفيد هنا أن نقتبس عبارات ذات دلالة ومغزى واضحين من رسالةٍ بعثها في آيار من عام ١٩٢٧ إلى ملك نجد والحجاز (<sup>3</sup>)

- (١) مقدام عبد الحسن باقر، دور الشيخ عبد الكريم الزنجاني في التقريب بين مذاهب المسلمين ١٩٣٦ -١٩٦٨، (مجلة كلية التربية للبنات للعلوم الإنسانية)، كانون أول ٢٠٠٨، العدد٣، ص ١٢١.
- (٢) ضمت بلاد المسلمين قوميات وأعراق وديانات سهاوية ووضعية متعددة، فجاء دستور المسلمين "القرآن الكريم" حاضاً وفي غير موضع من "الذكر الحكيم" على احترام الأديان وانشعوب على مختلف انتهاءتها. فقد جاء في قوله تعالى: ﴿يَا أَبُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنثَنِي وَجَعَلْبَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائلَ لتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عندَ الله أَتَقَاكُمْ ﴾. ﴿وَلَوْ شَاء رَبُّكَ جَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحدَةً ﴾، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسْخَرُ قَومٌ مَّن قَوْم عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مَنْهُمْ ﴾. أنظر: (القرآن الكريم) سورة الحجرات، آية: ١٣١؛ سقورة هود، آية: ١١٨ سورة الحجرات، آية: ١١؛ وعن التعايش بين المسلمين وسواهم أنظر: حسن الصفار، التنوع والتعايش، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الفرقان، ٢٠٠٥)، ص٤٥ – ٥٥. (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٧٦، مالك على بن الشريف (٤) إثر سيطرة أل سعود على مملكة الحجاز في كانون ثان ١٩٢٦ وتناز الملك على بن الشريف (٤) إثر ميطرة أله منه من ما ٢٠ المراني، منه منه من الشريف.

جو سيطريا في سلو على عنك الحابار في علو فاق الله والمراف الملك علي بن الشريك حسين عنها، أطلق لقب «ملك نجد والحجاز العلى الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن حتى تم تغييره في أيلول ١٩٣٢ بملك المملكة العربية السعودية. أنظر: عبد العال وحيد عبود العيساوي، المصدر السابق، ص٢٠٤ معد الزيدي، عبد العزيز آل سعود وبريطانيا، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠٢)، ص١٧٤ - ١٨٠.

| ١٢٠ الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ١٢٨ |
|------------------------------|-----|
|------------------------------|-----|

عبد العزيز عبد الرحمن أل سعود('')، جاء فيها:

"غير خفي عليكم أن الأغراض الإسلامية المعنوية والعملية لا يمكن تحقيقها إلا بتنقية إيهان المسلمين من الشوائب المفرقة وتوجيهه توجيها نافعاً وتنمية وسائط الإخاء الإسلامي وتقريب وجهات النظر في المذاهب الإسلامية وجمع كلمة طوائف المسلمين التي تجمعها قواعد الإسلام وكلمة التوحيد ويؤلف بينها كتاب الله وسنة رسوله تتخ بعد أن تفرقت شيعاً لاسباب أقل ما توصف به أنها لا تثبت للنقد والتحليل، ولآراء فقهية أتسع صدر التاريخ الإسلامي لألوف منها نشرها أصحابها في مختلف ممالك العالم الإسلامي، ولم يكن ها أثر سوى مقارعة الحجة بالحجة ومناهضة الدليل بالدليل، ومن الإسلامي وكيانه الاجتهائي هذا العصر بعض الطوائف الإسلامية أداة هدم نعالم الدين الأسلامي وكيانه الاجتهائي وسهاماً ترمي بها من سواها تصيب الصميم..."

عزَّز جهوده الفكرية في المضمار هذا برحلات متعددة، شملت بلدان متنوعة من بلاد المسلمين، ساعياً إلى الخوض المباشر مع علمائها والعديد من مراكزها ومؤسساتها الأكاديمية والدينية لـشرح أبعاد «دعـواه» وأسـس «تبليغاته» بخصـوص موضوع «الوحـدة الإسـلامية» و«التقريب بين المذاهب» رحلات اتسـعت جغرافياً «مكانياً» لتحط في كل من: الهند"، مصر، وفلسـطين، والأردن، وسـوريا، ولبنـان، وامتدت

- (١) عبد العزيز بن عبد الرحمن (١٨٧٧ ١٩٥٣): ولد في الرياض في ٥ كانون ثان ١٨٧٧، نشأ وتربى في كنف أبيه، تعلم القراءة والكتابة وركوب الخيل وفنون الفروسية منذ صباه، هاجر مع عائلته إلى الكويت عام ١٨٩١ بعد استيلاء آل الرشيد على الحكم، أعاد إمارة أجداده في ١٨ كانون أول ١٩٠١ بمساعدة بريطانيا، عقد معاهدة معهم في ٢٦ كانون أول ١٩١٥، بويع ملكاً للحجاز عام ١٩٢٦، أعلن عام ١٩٣٢ إقامة الملكة العربية السعودية، توفي في ٩ تشرين ملكاً للحجاز عام ١٩٢٦، أعلن عام ١٩٣٢ إقامة الملكة العربية السعودية، توفي في ٩ تشرين عان ١٩٥٣. للتناصيل أنظر: إبراهيم مدكور وآخرون، المصدر السابق، ص١٨٣٠. معمد عوض الخطيب، صفحات من تاريخ الجزيرة العربية الحديث، (قم: مطبعة قلم، ١٩٩٦)، عرض الخطيب، صفحات من تاريخ الجزيرة العربية الحديث، (قم: مطبعة قلم، ١٩٩٦)، عرض الخطيب، صفحات من راجح، الملك عبد العزيز آل سعود والدعوة إلى الله، (المدينة المنورة: فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٩٩٨)، ص ٢٢ – ٢٨٩.
- (٣) أنظر موقفه الحازم إزاء التناحر الطائفي في الهند: زكي الميلاد، من رجالات الوحدة الإسلامية، (المرشد). ١٩٩٧، العددة، ص١٤٣٤ - (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة)، رسالة من الملحق الصحفي في المفوضية الهندية ببغداد إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٢٨ آذار ١٩٥٠.

«زمانيا» فكانت بعض من سنوات العقد الرابع من القرن العشرين محطاتها".

كانت القاهرة عاصمة أرض الكنانة «مصر» من بين أولى محطاته، لما احتلته في النصف الأول من القرن العشرين وما تلاه من مركز معرفي وفكري وسياسي في العالمين العربي والإسلامي<sup>(٢)</sup>، فحط رحاله فيها بتاريخ الثامن والعشرين من تشرين أول عام ١٩٣٦، وكان في استقباله عدد من العلماء، تصدرهم الشيخ محمد مصطفى المراغي<sup>(٣)</sup> شيخ الأزهر الشريف<sup>(١)</sup>.

- (١) جعفر السبحاني، معجم طبقات المتكلمين، ج٥، ص٣٢١٣ رسول جعفريان، جريان هاي منه ماي مذهبي سياسي ايران، چاپ ششتم، (قم: چاپخانه اعتهاد، ١٣٨٥ش)، ص٨٢٤ حيد المطبعي، من هو الرساني، (الزمان)، (جريدة)، لندن، ١٠/ ٣/ ٢٠٠٧.
   (٢) بدأت ملامح الدور الريادي لمصر في حركة الوعي العربي وما أطلق عليه بـ "النهضة العربية» إلى مفتتح القون التاسع عشر، فنها وتطور حتى شكل ثقلاً ومركزاً واضحا في تأثيراته واستقطاباته في القرن التفاصيل أنظر: سعد الدين إبراهيم وآخرون، تأثيراته واستقطاباته في القرن العشرين، للتفاصيل أنظر: سعد الدين إبراهيم وآخرون، تأثيراته واستقطاباته في القرن العشرين، للتفاصيل أنظر: سعد الدين إبراهيم وآخرون، تأثيراته واستقطاباته في القرن العشرين، للتفاصيل أنظر: سعد الدين إبراهيم وآخرون، مصر والعروبة وثورة يوليو، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ٢٩٢٢)، ص ٣٢٠ معر وزون، ط٦٠ معر أنها من العربي في عصر النهضة ١٣٤٥)، ص ٢٣٠
- (٣) محمد مصطفى المراغي (١٨٨١ ١٩٤٥): ولد في المراغة إحدى قرى طنطا في ٥ آذار ١٨٨١. نشأ في صعيد مصر، وكان والده من رجال العلم، أكمل مراحل دراسته ثم اتصل بالشيخ محمد عبده سافر إلى السودان عام ١٩٠٤ وتولى فيها القضاء، ثم عاد إلى القاهرة عام ١٩١٩. وعين رئيساً للتفتيش الشرعي، اختير شيخاً للأزهر عام ١٩٢٨، دعا إلى توحيد المذاهب الإسلامية، توفي يوم ٢١ آب ١٩٤٥. للتفاصيل أنظر: أنور الجندي، الإمام المراغي، (القاهرة: دار التعارف للطباعة والنشر، ١٩٥٢)، ص٣٢ – ١٥. (المنار)، (مجلة)، القاهرة، تموز ١٩٣٥. العدد٢، ص١٣٢.
- (٤) الأزهر الشريف: وضع جوهر الصقلي أساس الجامع الأزهر في ٢١ حزيران عام ٩٧٠م وأكمل بناءه بإقامة الصلاة فيه في ٢٣ آيار عام ٩٧٢م، تم توسيعه مرات متعددة، في عام ٩٨٨م حوله العزيز الفاطمي (٩٧٥–٩٩٦م) إلى معهد لتدريس العلوم، مع إقامة الصلاة في أوقاتها المحددة، وأمر بتأمين المأكل والمشرب لرواده من طالبي العلم تشجيعاً لهم، وبنى بجواره داراً جهاعة من الفقهاء للاجتماع فيه وإقامة المجالس الدينية. للتفاصيل أنظر: محمد عبد المنعم خفاجي، الأزهر في ألف عام، (القاهرة: المطبعة المنيرية في الأزهر، ١٩٥٥)، ج٢، ص ١٥ صحاء معمد عبد الله عنان، تاريخ الجامع الأزهر، ط٢، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجة، ١٩٥٥)، ص ١٠ – ٣٤.

| ١٢ | - |  | • | • |
|----|---|--|---|---|
|----|---|--|---|---|

ومفتي الديار المصرية الشيخ عبد المجيد سليم<sup>(١)</sup> فضلًا عن عدد من أدباء مصر، والوزيريـن المفوضـين العراقي والإيراني في القاهـرة<sup>(٢)</sup>، هادفاً مـن زيارته هذه تحقيق مـا يمكن تحقيقه من مشروعيه في «التقريـب» و «الوحدة»، فضلاً عن تبادل الآراء مع مثقفي أرض الكنانة بيا يعتور في العالم الإسـلامي والمنطقة من مسـتجدات، شـكلت تطوراتها هموماً مشتركة بين نخبويّ الأمة<sup>(٣)</sup>.

وانسجاماً مع منطلقاته هذه، احتلت قضية التعريف بـ«المذهب الجعفري» وأهمية «الفقه الجعفري» في التشريع الإسلامي ركنين رئيسين في مشروعه التقريب بين المذاهب<sup>(٤)</sup>، فالمدخل القويم لديه يبدأ بشرح وإيضاح مذهب آل البيت وإيقاف الطرف الآخر على مكنوناته، بل ومشتركاته مع المذاهب الأخرى، وعد ذلك سبيلاً للحد من أسافين «الفرقة» و «الخلافات» بين المسلمين، فلاقت أحاديثه هذه استحساناً واستجابة من لدن علماء الأزهر الشريف، حتى أن الشيخ محمد مصطفى المراغي أكد

- (١) عبد المجيد سليم (١٨٨٢ ١٩٥٤): ولد بالمنفية في ١٣ تشرين أول ١٨٨٢ ونشأ بها، ثم التحق بالأزهر انشريف فحضر دروس الشيخ محمد عبده، والشيخ حسن الطويل ونال شهادته العالية عام ١٩٠٨، عين مفتياً للديار المصرية في ٢٢ آيار ١٩٢٨، تولى مشيخة الأزهر الشريف في ٨ تشرين أول ١٩٥٠، توفي في ٧ تشرين أول ١٩٥٤. للتفاصيل أنظر: محيي الدين الطعمي، النور الأبهر في طبقات شيوخ الجامع الأزهر، (بيروت: دار الجيل، ١٩٩٢)، ص٨٢٠ معمد عبد المنعم خفاجي وعلي صبح، الحركة العلمية في الأزهر في القرنين التاسع عشر والعشرين، (القاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٧)، ج١، ص١٧٧ - ١٧٨٠ (الترنت)، عبد المجيد سليم، الموقع، (http://ar.wikipedia.org).
- (٢) الوزير المفوض العراقي هو عبد القادر الكيلاني، أما الإيراني فهو سلطان أحمد رادخان، أنظر: عبد الكريم الزنجاني، الوحدة الإسلامية، ص٤٥.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٦٩؛
   (١٩٤٦ / ١١ / ١٩٤٦)، العدد ٢٣٠٤.
- (٤) نادى نفر من علماء الشيعة في النجف الأشرف لتوحيد الكلمة ونبذ الفرقة والسعي للتقريب بين مذاهب المسلمين، كان منهم على سبيل المثال لا الحصر السيد محمد تقي الحكيم. أنظر: محمد تقي الحكيم، التشيع في ندوات القاهرة، (بيروت: دار التجديد للدراسات. ١٩٩٩)، ص٣٩–٥٢.

منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية.....

لـه عزم الأزهر في إدخـال «الفقه الجعفري» ضمن حلقات الدرس الأساسية فيه(''). مؤكداً في سعيه على أن «يجعلهُ في الصدور» وفي أولويات الدرس(''.

زاريوم الشاني من تشرين ثان من العام نفسه «كلية أصول الدين»، وفي اليوم الذي تلاه «كلية الشريعة واللغة العربية»<sup>(٣)</sup>، تجوّل في أروقتها والتقى بأساتيذ وطلاب الكليتين، وتجاذب معهم أطراف الحديث في قضيتي «التقريب» و«الوحدة الإسلامية»، وما يشكله الأول منها مرتكزاً أساسياً في «لملمة الشمل» و«توحيد الصف»، وتجنب ما من شأنه أن يؤدي إلى «الخصام» و «الخلاف» ومن ثم إلى «الفرقة» التي هي أسٌ بلاء الأمة ومرتكز ضعفها وتراجعها عن الركب الحضري والتقدم بين الأمم المعاصرة<sup>(1)</sup>.

ولفت أنظار أساتيذ الكليتين وطلبتها في محاضرات ألقاها في قاعات الدرس، إلى مخاطر، وعلى حد تعبيره، «الجاهلين بالحقائق والمنقادين لألاعيب السياسة» أولئك الذين تحركهم نوازع شخصية ومصالح ذاتية فيطيحون بـ «الصالح العام» ويستبيحون مصلحة الأمة، منطلقين في دعواهم بحجية «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»، وهو

- (١) أدخل الفقه الجعفري إلى جانب فقه المذاهب الإسلامية الأخرى ضمن دروس الأزهر الشريف في الفقه المقارن. للتفاصيل أنظر: نخبة من العلماء والباحثين، السيد محمد تقي الحكيم وحركته الإصلاحية في النجف، (لندن: معهد الدراسات العربية والإسلامية، ٢٠٠٣)، ص٢٩٧ – ٢٠٩٩. (النجف)، آب ١٩٥٧، العدد ١٢، ص٢٢٩. عبد الكريم بي آزار الشيرازي، الوحدة الإسلامية أو التقريب بين المذاهب السبعة، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٥٥)، ص٢٢.
- (٢) مشكور الأسدي، لم التخاصم والدين واحد، (الهاتف)، (جريدة)، النجف الأشرف،
   (٣) ١٩٤٦، العدد٢٨٤.
- (٣) كلية أصول الدين والشريعة واللغة العربية: تعد من الدعامات الثلاثة التي قامت عليها جامعة الأزهر الشريف منذ بدء الدراسة فيها في ٢٨ آذار ١٩٣٣، اهتمت بدراسة الفقه الإسلامي وعلومه، والعقيدة والقرآن والسنة، وعلوم اللغة العربية وآدابها. للتفاصيل أنظر: (نور الإسلام)، (مجلة)، القاهرة، آيار ١٩٣٣، العدد ١، ص١٥، ٢٦؟ (انترنت)، جامعة الأزهر، الموقع، (http://www.aazhar.eda).
  - (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٨٢ ٢٨٣.

إدعاء غير صحيح، تحركه موروثات أسس خا المغرضون والمندسون في الأمة، متأسفاً ويسل ملموس في عباراته من أن هذه الموروثات من اتهامات وأحقاد "لا زالت تحرك آهواء البعض" لا لشيء إلا لطمعهم واستغلالهم بسطاء الناس من أجل "الاستيلاء على السلطة" أو تحقيق نفوذ هنا أو هناك، وحض "الأزهريين" () على تحمل مسؤوليتهم الشرعية والأخلاقية في الدفاع عن "مصلحة الأمة"، وذلك بالعمل الحثيث في القضاء أو في أقبل تقدير تحجيم دور أولئك النفعيين الانتهازيين، والركون إلى تطبيق مبادئ الدين الإسلامي الحنيف التي تؤكد وحدة الأمة وجمع كلمة المسلمين ()، وبهذا الصدد جا، في إحدى محاضراته ما نصه:

«ذهب من المسلمين ما كانوا يختلفون عليه من ملك، وزال عنهم ما كانوا يتازعون عليه من سلطان وأصبحت مواضيع الخلاف والخلافة أموراً تاريخية بحتة، لا يسوغ التنازع عليها، ومن المعلوم الضروري لدى كل مسلم أن الإسلام دين توحيد وأخوة وأن المسلمين جيعاً تجمعهم قواعد الإسلام ويؤلف بينهم كتاب الله وسنة رسوله تشيئ فمن الممكن أن يتحرر المسلمون من قيود الأحقاد القديمة ويحسنوا معاملة الأخوة الدينية والتعارف والتعاون بينهم، وفي مقدور كل منهم بعد ذلك أن انغلوب يتوفر حسن النية ويصبح التفاهم ميسوراً والنجاح مقدوراً»

تلاقفت الصحف المصرية نبأ وجوده في القاهرة، فأجرت غير واحدة منها حوارات ذات مغـزي ودلالـة عميقتـين في موضوعـات مَسّـت جُلّهـا مسّـاً مباشراً

- (١) الازهريون: أساتيذ وطلبة وخريجو الأزهر الشريف.
- (٢) شجع الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء فكرة التقريب بين المذاهب الإسلامية خلال اتصاله بعلماء الأزهر الشريف، ودعا المسلمين لتحمل مسؤولياتهم بأنفسهم، وكان يهدف إلى مكافحة السلبيات وتعميق الإيجابيات في الأمة الإسلامية. للتفاصيل أنظر: محمد باقر أحمد البهادلي، الحياة الفكرية في النجف الأشرف، ص٢٢٤ - ٢٢٥. (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٨٢ - ٢٨٤.

موضوعي «التقريب» و«وحدة المسلمين»، فقد نشرت جريدة «المصري»<sup>(')</sup> في الإسكندرية المعروفة بتوجهاتها الليبرالية على صفحاتها حديثاً مطولاً معه بعددها الصادر في السادس من تشرين ثان عام ١٩٣٦، أكّد فيه الدور البنّاء «للمرجعية» وعلهاء الشيعة في «جمع كلمة المسلمين» والحفاظ على «مصالحها»، منبهاً على أن الموروث التاريخي الحديث وما احتواه من صراعات ومنافسات قادتها قوى إقليمية<sup>(٢)</sup> كانت مصالحها السياسية التوسعية أساس تحركاتها العسكرية لاما رفعته من شعارات دينية<sup>(٣)</sup>.

شكلت وللأسف أسساً خطيرة استغلها المغرضون لتحقيق أغراضهم ومآربهم الشخصية على حساب «وحدة الأمة»<sup>(ن)</sup>، وحدة طالما كانت لدى علماء الإمامية، ولاسبيا المجددون والمصلحون منهم شغلهم الشباغل، بمل في مقدمة أولوياتهم واهتهاماتهم، لما لمسوه بوعي ووضوح كبيرين في سيرة ومسيرة الإمام علي بن أبي

- (١) المصري: إحدى أبرز الصحف المصرية، مؤسسها علي عبد الكريم المصري، وصدر العدد الأول منها في ١٦ تشرين أول عام ١٩٠٢ في مدينة الإسكندرية.
- أنظر: فيلبب دي طرازي. تاريخ الصحافة العربية. (بيروت: المطبعة الأدبية. (١٩١٤)، ج٣، ص٢٢٤. (٢) شهدت المنطقة حروباً دامية وصراعاً ومنافسة بين الدولة العثمانية والدولة الصفوية وما تلاها من أُسَر حَكَمَتَ إيران خلال مدد زمنية امتدت لأربعة قرون تقريباً، رفعت خلالها شعارات دينية تركت آثارها السلبية على وحدة الأمة من أجل تحقيق مكاسب سياسية والسيطرة على المنطقة. أنظر: خليل اينالجيك، تاريخ الدولة العثمانية من النشوء إلى الانحدار. ترجمة محمد م. الارناؤوط، (بيروت: دار المدار الاسلامي، ٢٠٢٠)، ص٥٢-ربيروت: دار المدار الاسلامي، ٢٠٠٦)، ص٥٢-ربيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٨)، ص٥٤، من العثمانية ما تاريخ المتورية العثمانية من النشوء إلى الانحدار. ترجمة محمد م. الارناؤوط، (بيروت: دار المدار الاسلامي، ٢٠٠٢)، ص٥٢-الانحدار. ترجمة حام م. الارناؤوط، المثمانية والعالم المحيط بها، ترجمة حاتم الانحدار. الدار الإسلامي، ٢٠٠٨)، ص٥٤، ٢٥- ٢٨. المدار الاسلامي، ٢٠٠٤)، ص٥٤-والمديولة العثمانية والعالم المحيط بها، ترجمة حاتم الحاوي، المدار الدار الإسلامي، ٢٠٠٨)، ص٤٤، ٣٥. (٢٠٤ ما ما الا
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٩٠ ٣٩١.
   (٤) استغلت القوى الاستعهارية الغربية وفي غير زمان وغير مكان، استغلالاً سلبياً التنوع المذهبي للمسلمين، فسعت إلى إذكاء روح الفرقة واخلافات بينهم وبمختلف الآليات والوسائل. عن ذلك أنظر: هادي فضل الله، محمد جواد مغنية فكر وإصلاح، (بيروت: دار الحادي للطباعة، ١٩٩٣)، ص٢٩٦.

٢٣٤ ..... الشيخ عبد الكريم الزنجاني

طالب عنه في الحفاظ على وحدة الصف وجمع الكلمة (.).

ونبه في زيارته إلى "دار جمعية الهداية الإسلامية" (\*) في السادس من تشرين ثان العام آنف الذكر، أن واحداً من عوامل «الشقاق» و «الخلاف» بين أبناء الأمة الإسلامية وانقساماتها، هو «الجدل العقيم» بين عدد من مفكري الأمة وعلمائها حول قضايا لا طائل لها في الوقت الحاضر (\*) بتعزيز "روح الانقسام" وَهَد «روح الانسجام»، مشيراً إلى نتائج ذلك لم تقف عند ضعضعة المجتمع الإسلامي فحسب بل تعدته وعلى حد تعبيره «إلى انقطاع الروابط» مع الأديان الأخرى (\*).

وشدد على ضرورة أن تسود «الحكمة» و «الموعظة الحسنة» و «الخطاب الديني»، في ابتعاده عن إثارة العواطف المتطرفة والضغائن، والاقتراب ما أمكن من تعزيز «روح التقريب»<sup>(ه)</sup> وجمع «كلمة المسلمين» على اختلاف مذاهبهم، مؤكداً أن نهجاً خطابياً دينياً وفق أسس ومعطيات تؤكد على القيم هذه هو حاجة ماسة أساسية

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٩١- ٣٩٢؛ عبد الكريم بي آزار الشيرازي، المصدر السابق، ص٢٣٩؛ عباس مهاجراني، النجف والتقريب بين المذاهب الإسلامية، (آفاق نجفية)، ٢٠٠٧، العدد ٧، ص ٢٤- ٢٥.
- (٢) جعية الهداية الإسلامية: أسسها الشيخ محمد الخضر حسين (١٩٧٦ ١٩٥٧)، ذو الجنسية التونسية عام ١٩٢٧، وكان نشاطها علمياً أكثر منه اجتماعياً، وضمت عدداً من شيوخ وطلبة الأزهر الشريف وطائفة من المثقفين، واحتوت على مكتبة كبيرة، شكلت مكتبته الشخصية نواتها، وأصدر مجلة حملت الاسم ذاته، عنيت صفحاتها بموضوعات: التفسير، والتشريع، واللغة، والتاريخ. للتفاصيل أنظر: (انترنت)، الإسلام على الانترنت، الموقع، (http://www.islamonline.net).
- (٣) عن الموضوع أنظر: محمد مهدي الأصفي، مدرسة النجف وتطور الحركة الإصلاحية فيها، ص١٣٩. (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٥- ٣٨٧.
- (٥) بذل عدد من المصلحين جهوداً حثيثة من أجل تخفيف حدة الخلافات وتقارب وجهات النظر بين المذاهب الإسلامية، فأنشأوا مراكز ومؤسسات إسلامية للتقريب بين المذاهب الإسلامية كان من بين أبرزها «دار التقريب بين المذاهب الإسلامية» التي تأسست في شباط عام ١٩٤٧ في مصر . للتفاصيل أنظر: نوره كطاف هيدان، الفكر السياسي للشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء، رسالة ماجستير، (جامعة بغداد: كلية العلوم السياسية، ٢٠٠٨)، ص١٠٦.

تحتاجها الأمة لتجاوز إحنها ومحنها المعاصرة (^).

وأوضح أن من بين الآليات المهمة في فتح قنوات «الحوار الايجابي» بين مفكري الأمة وعلماتها، هو العمل على تأسيس «مؤتمر إسلامي عالمي»<sup>(٢)</sup> يجمع ممثلي المذاهب الإسلامية كافة، مشيراً إلى ضرورة انعقاده بصورة دورية سنوياً ليتباحث المجتمعون فيه حول أسساً و خططاً لازمة وضرورية لتجاوز تداعيات الأمة من جهة، والعمل على إيجاد السبل الكفيلة في إعادة بناء تماسكها من جهة أخرى<sup>(٣)</sup>.

لافتاً الأنظار في الوقىت ذاته إلى أهمية التأكيد على المشتركات الثقافية والدينية بين أبناء الأمة الإسلامية على اختلاف شعوبها، موضحاً أن «الاختلاف» لا «الخلاف» بينهم هو «سنةٌ من سنن الله تعالى»، ﴿وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \*إلاَّ مَن رَّحمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ... ﴾<sup>(1)</sup>، عاداً إياه سراً من أسرار قوتها لا ضعَفَها أولاً، ووسيلة وأداة ناجعة لديه في «إظهار الحق والخقيقة» ثانياً"

وأقمام شبيخ الأزهر في اليوم التمالي حفلاً تكريميماً في جامع الأزهر الشريف للشيخ عبد الكريم الزنجاني، حضره لفيف من علماء مصر ومفكريها فضلاً عن عدد من الدبلوماسيين العرب والمسلمين<sup>(٢)</sup>، جادت قريحة الشيخ محمد مصطفى المراغي

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٧- ٣٨٨.
   (٢) تأسست منظمة المؤتمر الإسلامي في الرباط في ٢٥ أيلول ١٩٦٩، عقب مرور أكثر من شهر على حرق المسجد الأقصى في ٢١ آب ١٩٦٩، وضمت ثماني وخمسين دولة إسلامية.
   أنظر: (انترنت)، منظمة المؤتمر الإسلامي، الموقع، (١٩٦٩مامة)، وخمسين دولة إسلامية.
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٧).
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، منظمة المؤتمر الإسلامي، الموقع، (١٩٦٩مامة)، وخمسين دولة إسلامية.
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٩
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٩.
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٩
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٩
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٨٩
- (٦) كان من بين الحضور الشيخ عبد المجيد سليم مُفتي الديار المصرية، والشيخ فتح الله سليهان رئيس المحكمة العليا الشرعية، والشيخ محمد البناء مدير الشؤون الدينية برئاسة مجلس الوزراء، وزكي عرابي وزير المعارف، وعبدالقادر الكيلاني الوزير المفوض العراقي، وسلطان احمد الوزير المفوض الإيراني. أنظر: زكي الميلاد، خطاب الوحدة الإسلامية، ص١٢٩.

| ١٣٦الشيخ عبدالكريم الزنجاني |
|-----------------------------|
|-----------------------------|

بحديث بيّن فيه أهمية حوزة النجف الأشرف في العالم الإسلامي فهي وعلى حد تعبيره تقسوم على «العلم» وتعمل «للعلم»، موضحاً أن الاحتفاء بالشبيخ الزنجاني «ما هو إلاَ تكريم لعالم من علمائها»، مشدداً على ضرورة «الصلة» و «التواصل» بين النجف الأشرف، والأزهر الشريف لما فيه خدمة صالح الأمة والإخوة بين المسلمين".

وعلى ما يبدو أن جهود علماء الإمامية بمن فيهم الشيخ عبد الكريم الزنجاني قد أثمرت في التقريب مع علماء أرض الكنانة "، إذ لم يتوان الأخيرين من الاستناد في بعض أحكامهم الشرعية إلى «الفقه الجعفري»، ولاسيها فيها يتعلق منها في «أحكام الأحوال الشخصية»، والأمور المدنية "، وتوج المحتفون به احتفاءهم في الطلب منه لإمامتهم في «صلاة المغرب» تعزيزاً لروح الإخوة الإسلامية، روحاً تضوع منها أريج المحبة والألفة بين اخضور، تاركة أثراً كبيراً بينهم في عقد العزم على التواصل ولملمة صف الأمة ما أمكنهم الله تعالى سبيلاً لتحقيق هذه الغاية النبيلة ().

وانسجاماً مع ما تقدم زار مقر «جمعية الشبان المسلمين»<sup>(،)</sup> القاهرية في العاشر

- عبد الكريم زنجاني، بگانگى اسلام، (نجف: چاپخانه قضاء، ١٩٦٤)، ص ٣١ ٣٥؛ جاسم عثمان مرغي. الشيعة في مصر، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة. ٢٠٠٣)، ص ٣٠٨ - ٣٠٩.
- (٢) قال الشيخ محمود شلتوت (١٨٩٣ ١٩٦٣): كنت دائلا أرجح رأي الشيعة في الحكم خضوعاً لقوة دليلهم وقد رأيت أن قانون الأحوال الشخصية في تنظيمه الأخير راجح لرأي الشيعة ولاسيلاما يتعلق بالطلاق. للتفاصيل أنظر: مرتضى الرضوي، في سبيل الوحدة الإسلامية. (القاهرة: دار المعلم للطباعة، ١٩٨٠)، ص٢٩ – ٣٠٠ (النجف)، تموز ١٩٦١، العدد ١٤ – ١٥، ص٢٢.
  - (٣) عبد الكريم الزنجاني، الوحدة الإسلامية، ص٣٣- ٣٧.
  - (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢٨١.
- (٥) جمعية الشبان المسلمين: تأسست في القاهرة عام ١٩٢٧، ونص نظامها على أنها لا علاقة لها بالسياسة بل لنشر الآداب الإسلامية والسعي لإثارة الأفكار بالمعارف وتناسب روح العصر، تجاوز عدد أعضائها ستهائة عضو أكثرهم من طلبة الجامعات، عقدت مؤتمرها التأسيسي يوم ٩ كانون أول ١٩٢٧، كان أول رئيس لها عبد الحميد بك. للتفاصيل أنظر: (الزهراء)، (مجلة)، انقاهرة، كانون أول ١٩٢٧، العدد٤، ص٢٥٣. (انترنت)، جمعية الشبان المسلمين، الموقع، (http://www.maslimyoaths-iq.org).

منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية.....

من تشريب ثان عام ١٩٣٦، وانكب فيها على شرح «المذهب الجعفري» للحضور، موضحاً أن الاختلاف بين المذاهب الإسلامية ليس اختلافاً في جوهر الدين<sup>(١)</sup>، إنها اختلافات اجتهادية في بعض من الأحكام الشرعية، استغلت من لدن بعض الحكام والملوك على مر التاريخ لأغراض خدمة مطامحهم السياسية ومطامعهم التوسعية<sup>(1)</sup>، أمرا راح ضحيته أبناء الأمة، مشدداً أن العزم منعقد بين علهاء وعقلاء الأمة في نبذ أسس الفرقة، والعمل على جمع الشمل، لما له من أثر ايجابي في قوة المجتمع الإسلامي، وبالتالي في مواجهة الضغوط اخارجية ومخططات استهدافه استيلاءاً واغتصاباً<sup>(1)</sup>.

واستجاب لدعوة «رابطة الشباب العربي العام»<sup>(د)</sup> في القاهرة بتاريخ الرابع والعشريين من تشرين ثان عام ١٩٣٦، شدد في زيارته هذه على موضوعات خصت «الوحدة الإسبلامية» تحديداً، موضحاً ما يعنيه الاتحاد من قوة ومنعة للأمة، بل هو وعلى حد تعبيره «أشبد بأسباً وأبعد أثراً من الآلات الحربية»، مذكبراً بمجد ونهضة

- (١) إن الخلاف بين المذاهب الإسلامية ليس في ركن من أركان الدين الإسلامي ولا في أصل من أصونه وإنها توجد خلافات بين أصحاب المذهب الواحد وهي خلافات في أمور فرعية - اجتهادية. للتفاصيل أنظر: سيد هادي خسرو شاهي، ميز گرد تقريب بين مذاهب اسلامي، (تهران: چاپخانه الهادي، ١٣٨٠ش)، ص١٩٧، محمد سعيد العرفي، في سبيل الوحدة الإسلامية، (الموسم)، ١٩٩٠، العدد١١، ص١٨٠.
- (٢) ظلّت الفرقة بين المسلمين ورقة مناسبة لبعض الحكام تمّ استغلافا لتثبيت سلطانهم والتخلص من مناوئيهم، فضلاً عن استثمارها استثماراً متوافقاً تماماً مع محاولات الهيمنة الأجنبية على بلاد المسلمين. أنظر: سيد هادي خسرو شاهي، قصة التقريب، (طهران: مطبعة نگار، ٢٠٠٧)، ص١١٤.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٧٩؛ عبد المتعال الصعيدي، الوحدة الإسلامية، (الرسالة)، كانون أول ١٩٣٦، العدد ١٧٩، ص١٩٩٨ - ١٩٩٩.
- (٤) رابطة الشباب العربي: تأسست عام ١٩٣٦ في القاهرة، برئاسة الشيخ محمود بسيوني رئيس مجلس الشيوخ وأحد زعماء الوفد، فقد شهدت مصر منذ العام ١٩٢٨ موجة تأسيس جمعيات إسلامية. للتفاصيل أنظر: (انترنت)، الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع. (http://www.aawsat.com).

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | <br> | <br>١٣٨ |
|-------------------|-------|------|---------|
|                   |       |      |         |

الآمة في أيام وحدتها (``)، مؤكداً على أن نواتها تبدأ بـ «وحدة العرب»، لما تجتمع فيهم من مشتركات: الدم، واللغة، والدين، فضلاً عن أن الرسول محمد تلقيق عربي و «القرآن الكريم» نيزل باللغة العربية، كما وأكد على الترابط الوطيد بين الوحدتين العربية والإسلامية، ترابطاً جدلياً فالأولى «الوحدة العربية الإسلامية» لاتعيق الثانية «الوحدة الإسلامية"، بل هي لديه أسها المتين ونواتها الأساسية (').

غادر القاهرة في الخامس من كانون أول عام ١٩٣٦، بعد أن أقام وجال في محافلها الفكرية والدينية مدة ثمانية وثلاثين يوماً، متوجهاً إلى فلسطين<sup>(٣)</sup> استجابة لدعوة مفتيها أمين الحسيني<sup>(٢)</sup>، فحّط رحاله فيها في اليوم التالي من مغادرته أرض الكنانة مصر<sup>(٠)</sup>.

- (١) من القضايا التي شكلت قوام النهضة بالنسبة للعرب والمسلمين هي الوحدة العربية والجامعة الإسلامية والوقوف بوجه التدخل الغربي، ونشر التعليم، ومحاربة مظاهر التخلف في الفكر والسلوك، وما زالت تنتظر التحقيق. للتفاصيل أنظر: محمد عابد الجابري، المشروع النهضوي العربي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٦)، ص٧.
- (۲) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٠٣- ٣٠٦؛
   (الغري)، نيسان ١٩٤٧، العدد ١٥، ص٣٢.
- (٣) سيدرس الباحث زيارته إلى فلسطين في المبحث الرابع من هذا الفصل لما للرحلة من علاقة مباشرة بمواقفه من قضايا تتعلق مضامينها بمشروع الاستيطان الصهيوني لفلسطين. للتفاصيل أنظر: عبد الكريم الزنجاني، الإعداد الروحي للجهاد الإسلامي، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة. ١٩٦٧).
- (٤) محمد أمين الحسيني (١٩٩٦ ١٩٧٥): ولد في القدس الشريف ونشأ بها، وأكمل دراسته الأولية فيها، هاجر عام ١٩٦٢ إلى القاهرة لغرض إكهال دراسته في الأزهر الشريف، أنتقل بعدها في عام ١٩٦٥ إلى إستنبول فدخل الكلية العسكرية وتخرج منها برتبة ضابط، أنشأ عام ١٩٦٨ منظمة سياسية في فلسطين أسهاها «النادي العربي»، شارك في ثورة القدس الشريف عام ١٩٦٨، وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لمدة خسة عشر عاماً، انتخب عام ١٩٣٥ وحكم غيابياً لماة في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام في فلسطين، كان له دور كبير في حركة مايس في العراق عام ١٩٤١، توفي في بيروت عام الموسوعة السياسية، (بيروت: مطبعة المتوسط، ١٩٧٤)، ص ٨٠٠ (انترنت)، اخاج أمين الموسوعة السياسية، (بيروت: مطبعة المتوسط، ١٩٧٤)، ص ٨٠٠ (انترنت)، اخاج أمين (٥) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١٠ ص٠٨- ٢٥، ١٤٤٩ (٥) وكرا يكري لليلاد. خطاب الوحدة الإسلامية، ص ١٤٢.

مكث في محط رحاله الأخيرة زهاء العشرة أيام تخللتها زيارته إلى عمّان بتاريخ التاسع من كانون أول ١٩٣٦، فغادرها إلى دمشق بتاريخ التاسع عشر من الشهر نفسه، ملبياً بعد خمسة أيام على وصوله دعوة الجامعة السورية ('')، فألقى محاضرة على المحتفين به أساتذة وطلبة، خصت مضامينها «الوحدة الإسلامية»، أكد في طياتها على الضرورة الملحة لها لحراجة واقع الأمة من «فرقة» و «انقسام» و «مخاطر " خارجية محدقة بها، حاضاً الحضور على ضرورة التنبه على ما يجمع المسلمين باختلاف مذاهبهم وشعوبهم من مشتركات أساسية هي: «التوحيد» و «النبوة» و «المعاد»، طالباً من عقلاء الأمة ضرورة الابتعاد عن أسس الخلاف وقضايا الخلاف، عاداً إياها أموراً وعلى حد تعبيره «أصبحت في ذمة التاريخ» لا طائل من وراء الجدل فيها، والحوار في منعرجاتها (").

وعرّج في اليوم التالي في زيارة الجامع الأموي، فأعتلى منبره خاطباً في الحضور خطبة، حذر وبرؤى موضوعية مما ينتهجه البعض من منهج «تجريحي» و«تكفيري» إزاء المخالفين لهم في الانتهاء المذهبي<sup>(٣)</sup>، مبيناً أن ذلك يبتعد جملة وتفصيلًا عن دعوى «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»، أحد أسس الدين الإسلامي<sup>(ن)</sup>، التي جاءت

- (١) الجامعة السورية: هي واحدة من أقدم الجامعات العربية، تأسست عام ١٩٠١، مدرسة للطب في دمشق وهي النواة الأولى للجامعة، ضمت عام ١٩٠٣ فرعي الطب البشري والصيدلة، وكانت تدرس باللغة التركية، وافتتح فيها عام ١٩١٩ معهد الطب ومدرسة للحقوق ودار الآثار العربية، وسميت عام ١٩٢٣ باسم الجامعة السورية. استحدثت فيها عام ١٩٤٦ كليات ومعاهد عالية جديدة، عدّل عام ١٩٥٨ أسمها إلى جامعة دمشق. للتفاصيل أنظر: (انترنت)، لمحة تاريخية، الموقع، (http://www.damasaniv.shern.net).
  - (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٥٩ ٦١.
- (٣) مسَّ بعض من الأزهريين في كتاباتهم "عقائد الإمامية»، كان من بينهم على سبيل المثال لا الحصر : محب الدين الخطيب رئيس تحرير "مجلة الأزهر»، والشيخ سعد محمد حسن. أنظر: عبد الله السبيتي، إلى مشيخة الأزهر، (بغداد: مطبعة دار الحديث، ١٩٥٦)، ص٩.
- (٤) يعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم الواجبات، وهو أساس من أسس دين الإسلام، وهو باب من أبواب الجهاد والدعوة إلى الحق ومقاومة الضلال والباطل والدعاية إلى الهدى، ولا يجب تركه وقد حذر الرسول تشيئ وأئمة أهل البيت عليهم من تركه. للتفاصيل أنظر: محمد حسين كاشف الغطاء، أصل الشيعة وأصولها، (بيروت: مؤسسة المرشد، ٢٠٠٢)، ص ٩٢ – ٩٣.

| ١ | ٤ |  | ¥ |
|---|---|--|---|
|---|---|--|---|

وعلى حد تعبيره لـ «خير الإنسان» لا للشر والعدوان، مؤكداً أن إدراك هذا المعنى لهذا الأسـاس، هو ما من شـأنه أن يعزز صلة «الإخوة» و «المحبة» بين المسـلمين، فتشـكل عندئذ مرتكزاً أساسيا آخر في مضهار مشروع وحدتهم''.

قفل عائداً إلى العراق في أواخر الأسبوع الأول من كانون ثان ١٩٣٧ مواصلاً ومتواصلاً مع منهجه في مشر وعي «التقريب» و «الوحدة» الإسلامية، غير متوان عن بذل أقصى ما جهده ووقته، بل وصحته في خدمة هذين المشروعين النبيلين(').

وانسجاماً مع نهجه في التواصل لتى دعوة علماء دمشق لخضور "مؤتمر العلماء الأول»<sup>(\*)</sup> في العاصمة السورية، والمنعقد للمدة من السادس وحتى الثامن من أيلول عام ١٩٣٨، ملقياً في جلسته الثانية خطبة مطولة<sup>(د)</sup> شدّد فيها على «مسؤولية علماء الأمة» في جمع «الكلمة» ونبذ «الفرقة»، حاضاً إياهم في اتخاذ ما يلزم من خطوات وقرارات وجهود فاعلة في مضاري «التضافر» و «التعاون» بين المسلمين لما فيه صالح الأمة ورفعتها، مشدداً وبوعي محسوب له على ضرورة «إصلاح التربية والتعليم» بيا يتوافق و النهج هذا، مطالباً إياهم بوضع مناهج مشتركة يتغذى من معينها النشىء

- (١) عبد الكريم زنجاني. يكَّانكي اسلام. ص٤٥- ٥٧؛ المحمد سعيد آل ثابت، المصدر السابق، ص٢٢. ا
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص١٨٧؟ (مكتبة أبو سعيدة الوثانقية العامة)، رسالة من الشيخ محمد مصطفى المراغي للشيخ عبد الكريم الزنجاني لمعرفة رأيه حول إقامة مجلس إسلامي أعلى، بتاريخ ٢٦ شباط ١٩٣٨؟ (مكتبة أبو سعيدة الوثانقية العامة)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ معمد مصطفى المراغي في المعرفة رأيه حول إقامة مجلس إسلامي أعلى، بتاريخ ٢٦ شباط ١٩٣٨؟ ومعاني المراغي الوثانقية العامة)، رسالة من الشيخ محمد مصطفى المراغي للشيخ عبد الكريم الزنجاني الوثانقية العامة)، رسالة من الشيخ محمد مصطفى المراغي للمايخ عبد الكريم الراغي العرفة رأيه حول إقامة مجلس إسلامي أعلى، بتاريخ ٢٦ شباط ١٩٣٨؟ ومعاني المراغي الوثانقية العامة)، رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد مصطفى المراغي فيها مقترحاته حول كيفية إقامة مجلس إسلامي أعلى، بتاريخ ٢٦ شباط ١٩٣٨؟
- (٣) عقد المؤتمر بناءاً على اقتراح الشيخ عبد الكريم الزنجاني وحضره عدد كبير من العلماء من مختلف البلدان الإسلامية، وكان عدد المشاركين في المؤتمر (١٠٥) عالماً، انتخب الشيخ محمد طاهر الأتاسي رئيساً للمؤتمر، وقد اتخذوا قرارات تهم المسلمين تتعلق بالأوقاف الإسلامية، والقضاء الشرعي، والمدارس الدينية، وحماية الأخلاق والآداب، والجهاد في فلسطين، وجاء في قوارهم الثاني تأييد مقترح الشاينة، وحماية الأخلاق والآداب، والجهاد في فلسطين، وجاء في قالمؤتمر، وقد اتخذوا قرارات تهم المسلمين تتعلق بالأوقاف الإسلامية، والقضاء الشرعي، والمدارس الدينية، وحماية الأخلاق والآداب، والجهاد في فلسطين، وجاء في قرارهم الثاني تأييد مقترح الشيخ عبد الكريم الزنجاني في الدعوة لإقامة مؤتمر علمي إسلامي عالمي. نلتفاصيل أنظر: (رسالة التقريب)، كانون ثان ٢٠٠٥، العدد ٢٤، ص٢٢؛ (انترنت)، الإسلام في سوريا، الموقع، (٢)، كانون ثان ٢٠٠٥، الإمام الزنجاني، ج٢، (٤)، حول تفار الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، (٤)، حول تفاصيل الخطبة انظر: عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، (٤)، حول ما الذينية، وحماية الأخلاق والا حالي في الموقامة مؤتمر علمي إسلامي عالمي. نلتفاصيل أنظر: (رسالة التقريب)، كانون ثان ٢٠٠٥، العدد ٢٤، ص٢٠١، (١: رنجاني أي الذي ٢٠٠٥، العدد ٢٤، ص٢٠٠)، الترنت)، الإسلام في سوريا، الموقع، (٢٠١ التقريب)، كانون ثان ٢٠٠٥، الإمام الزنجاني، ج٢٠

ص ١٦٣-٠٧٠.

منهجه ومواقفه في التقريب بين المذاهب والوحدة الإسلامية......

ويتربى على أسسنها، أمرٌ عده محوراً أولي في مضمار وحدة المسلمين ولعل من المفيد هنا أن نقتبس شيئاً مطولاً منها لما له من دلالة ومغزى عميقين يعبران بوضوح لا لبس فيه عن رواه في التقريب والوحدة، فمما جاء فيها:

« طالما كنت أتمنى أن يقوم العلماء من جميع المذاهب الإسلامية بواجبهم، فيلتقوا في مؤتمر عام تتجدد دوراته من حين لحين في مختلف الممالك الإسلامية ليتشاوروا في إصلاح التعليم الديني... ويتعاونوا في العمل لصالح الإسلام والمسلمين الاجتماعي جرياً على سنة عصرنا الحاضر... لضمان مستقبل لهذا التعاون بين علماء المستقبل أن ينشأوا تحت نظام من التعليم والتربية متشابه ليسهل ذلك عليهم التفاهم والعمل لتحقيق المقصد الأسمى ويحصل بذلك توحيد الثقافة ووحدة الشعور والمشاعر فيزول الاختلاف والافتراق عن أساسه<sup>(١)</sup> لأن من أهم الواجب على العلماء أن يبذلوا أقصى جهودهم جمع كلمة المسلمين... ورفع كيان المسلمين إلى المستوى الأعلى في حياتهم الاجتماعية والعمل على تقريب وجهات النظر بين الطوائف الإسلامية المختلفة بحيث يشعر الكل أنهم أخوان في الإسلام يحتاجون إلى التضافر والتعاون المختلفة بحيث يشعر الكل أنهم أخوان في الإسلام يحتاجون إلى التضافر والتعاون الاحتان المسلمين المسلمين الماد المختلفة بحيث يشعر الكل أنهم أخوان في الإسلام يحتاجون إلى المسافر والتعاون المعاد المسلمين الأحلي في حياتهم الاجتماعية والعمل على تقريب وجهات النظر بين الطوائف الإسلامية المختلفة بحيث يشعر الكل أنهم أخوان في الإسلام يحتاجون إلى التضافر والتعاون المعانية المينان المعان المسلمين إلى المسلامية الم التعاون المحتان المحتاف والعمل على تقريب وجهات النظر بين الطوائف الإسلامية المحتافية المحتاف والتعاون المحتاف المينان التصافر والتعاون المحتافية المينان المحتافي المينان الحتافية الإسلام المية المائلة المينان المينان العمان المحتافي المحتافي المحتافية الإسلام التضافر والتعاون المحتافية المينان المحتافية والتعان المحتافية المي أخالية المحتافية والتعافر والتعاون المحتافية من المحتافية من المحتافية المحتافية المحتافية والحمان على المحتافية المحتافية المحتافية والحمان على المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية والتعافية المحتافية المحتافية والكان أنهم أخوان ألمحتافية المحتافية المحتافية المحتافية والتعافية المحتافية والتعافر والتعاون المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية والتعالية المحتافية والتعان المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية المحتافية والتحتافية المحتان على المحتلية المحتافية

<sup>(</sup>١) أدرك الشيخ عبد الكريم الزنجاني بوعي محسوب نه ما يعنيه، إيجاد قاعدة ثقافية ومعرفية تبنى على أساس «المشتركات» لا «المختلفات» بين المسلمين، لما له من أثر فاعل في التقريب ووحدة الأمة. على سبيل المثال لا الحصر أنظر: عبد الكريم الزنجاني، إلى دعاة الوحدة والإصلاح. (الحضارة)، كانون ثان ١٩٣٨، العدد ٦، ص ٥-٦؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل المثل المثل المثل المثل العدد ٦، ص ٥-٢؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل المثل المثل المثل المخد من العدد ٦، ص ٥-٢؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل موقفه المبدئي والإصلاح. (الخضارة)، كانون ثان ١٩٣٨، العدد ٦، ص ٥-٦؛ عبد الكريم الزنجاني، المثل المثل الأعى للدين. (العدل)، آب ١٩٣٥، العدد ٦-٧، ص ٢-٤؛ وأنظر موقفه المبدئي من إدعاءات إبراهيم الجبهان بتاريخ ٢٣ أيلول ١٩٦٠ في : حسن كاظم علوش، نقد الفتريات، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٠)؛ رسول جعفريان، اسنادى از خاذان الفتريات، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٠)، ص ١٩٣١؛ (المعارف)، (عبلة)، النجف الأشرف. كانون ثان ١٩٦٦)، ص ١٩٣١؛ (المعارف)، (عبلة)، النجف الأشرف. كانون ثان و شباط ١٩٦١، العدد ٩-٢٠)، ص ١٩٣١؛ (المعارف)، (عبلة)، النجف الأشرف. كانون ثان و شباط ١٩٦٦)، العدد ٩-٢٠، ص ١٩٣٠؛ (المعارف)، (عبلة)، النجف الأشرف. كانون ثان و شباط ١٩٦١، العدد ٩-٢٠، ص ١٩٣٠؛ (المعارف)، (عبلة)، النجف الوثانية العامة)، رسالة من عبد الله الصباح أمير الكويت إلى الشبخ عبد الكريم الزنجاني حول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ١٤ تشرين ثان ١٩٦٠؛ (مكتبة أبو سعيدة الوثانية العامة)، رسالة من معبد الله الصباح أمير الكويت إلى الشبخ عبد الكريم الزنجاني حول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ١٢ كانون أول ١٩٦٠. (مكتبة أبو سعيدة الوثانية العامة)، رسالة من معود بن عبد العزيز ملك السعودية إلى الشبخ عبد الكريم الوثانية العامة)، رسالة من معود بن عبد العزيز ملك السبخ عبد الكريم الزنجاني حول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ٢٢ كانون أول ١٩٦٠. (مكتبة أبو سعيدة الوثانية العامة)، رسالة من معود بن عبد العزيز ملك السبخ عبد الكريم الوثانية العامة)، وسالة من معود بن عبد العزيز ملك السبخ ول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ٢٢ كانون أول ١٩٦٠.

| ١٤٢الشيخ عبدالكريم الزنجاني | • |
|-----------------------------|---|
|-----------------------------|---|

بدلاً من المخاصمة والعداء"<sup>(1)</sup>. يبدو واضحاً مما تقدم أن "منهج» و"نهج» الشيخ عبد الكريم الزنجاني في مضرار جهوده إزاء موضوعتي التقريب بين المذاهب الإسلامية والوحدة بين المسلمين، موضوعان – مشر وعان، شكلا جزءاً أساسياً من رؤاه ومنظومته في الفكر السياسي لديه، وهو ما تصدى له الباحث في ثنايا المبحث التالي والثالث من فصله هذا.

عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص١٦٣.

## المبحث الثالث

## رؤاه في الفكر السياسي

عدّ السياسة الإسلامية سـلطة زمنية مستمدة أصولها من أسس الشرع القويم، إلى جانب سياسة وسيرة الرسول محمد ريشي ومن بعده الأئمة الإثنا عشر عيّك، فهم لديه مفوضون بإرادة إلهية واجبة الإطاعة بحسب مضامين تعبيره (``.

لم يكن تعريفه للسياسة ببعيد عن أصول انتهاءاته الدينية المذهبية، فضلاً عن بنائه العقائدي، إذ أكدت أسسه على أن «الإسلام» عقيدة شاملة بكل جوانب الحياة: اجتهاعية، واقتصادية، وسياسية، فضلاً عن منظومته في العبادات، لذا فهو دين يجمع بين الأمرين الديني والدنيوي("، فلا إفراط في الأولى ولا تفريط في الثانية، فكلاهما

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١٠ ص١٥٦.
- (٢) لم يقتصر الدين الإسلامي عقيدة وشريعة على النواحي العبادية فقط، إنها اشتملت أسسه على تنظيم الحياة في شؤونها كافة، لذا ففي الإسلام لا فصل بين الدين والدولة أو السياسة والدين، فالأولى شأن من شؤون المجتمع وبالتالي، فهي جزء من اهتهاماته الرئيسة للدين، فبدت تنظيرات ومعالجات فقهية سياسية وسياسية فقهية مع ثورات بناء الدولة الإسلامية، على سبيل المثال لا الخصر أنظر: عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدنيوري، المصدر السابق؛ عمد شقير، فلسفة الدولة في الفكر السياسي الشيعي ولاية الفقيه نموذجاً، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٢)، ص٢٩ - ٣٩، فرح موسى، الدين والدولة والأمة عند الإمام عمد مهدي شمس الدين، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٢)، ص٥١ - ٢٢.

| الشيخ عبدالكريم الزنجابي | ١ | ٤ |  | ٤ |  |
|--------------------------|---|---|--|---|--|
|--------------------------|---|---|--|---|--|

طرفا معادلة رئيسان في منظومة ونظام المجتمع الإسلامي، وبالتالي لا يمكن اجتزاء أحدهما من الآخر<sup>(1)</sup>، ومن منطلقاته هذه جاء في كتابه «الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي» ما نصه:

"إن الإسلام (دين) إلهي عام خالد يصل الإنسان بربه، و(شرع) قويم ينظم علاقات الناس بعضهم ببعض، و(أخلاق) سامية ترفع الإنسان إلى أسمى غاية من مراحل الكهال و(سياسة) سهاوية تحدد صلات المسلمين بغيرهم من الأمم، ويشمل كل شأن من الشؤون الدنيوية الخاصة والعامة والعالمية... وهو لا يعرف الفوارق الإقليمية والشعوبية، وهو يمزج بين السلطتين الدينية والدنيوية بحيث يشملها الدين الإسلامي جميعا وهو دين الفطرة ودين الطبيعة"".

وانسجاما مع ما تقدم، وجد الباحث، وبكل تواضع، في قراءاته المتأنية والمتأملة لمجمل كتابات الشيخ عبد الكريم الزنجاني، أن له ما يمكن أن نسميه منظومة في الفكر السياسي، حيث احتوت وكما مبين في المخطط رقم (١) قنوات في بنائه المعر في والفكري والعقائدي. التي أسهمت إسهاماً فاعلاً وأساسياً في تحديد أسس مرتكز اته في الفكر السياسي، وبالتالي صارت قوى فاعلة في إدارة وتنظيم المجتمع والدولة، وصولاً إلى غاية أسمى تحقق من منظوره وفي منظومته بتحقيق هدفين رئيسين هما: تكاملية الدولة أولاً، والوصول إلى سعادة المجتمع ثانياً".

شكلت قنوات البناء وأسس المنظومة وآلياتها وأهدافها مجتمعة، مع ما لمسه وأحس به من هواجس الأمة ومخاضاتها العسيرة، رؤى ومواقف إزاء قضايا خصت الفكر السياسي المعاصر وإرهاصاته أولاً، وأخرى فرضتها متغيرات بعينها في الواقع

(١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٤٣-٤٥.
 (٢) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج٢، ص٤٣-٤٥.
 (٣) للتفاصيل عن ذلك أنظر: عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، (٣) للتفاصيل عن ذلك أنظر. عبد الكريم الزنجاني، الإسلام ومؤتمر السلم العام، (الغري)، نيسان ١٩٤٥، العدد ٢

| كر السياسي ١٤٥ | رؤاه في الفك |
|----------------|--------------|
|----------------|--------------|

البذي عاصر ثانياً"، فكر وواقع آثرا تأثيرين عميقين وكبيريين وعلى الصعد كافة في دائرة مجتمعه المحلي الدائرة الأضيق، أو تلك الأوسع في المجتمعين العربي والإسلامي وعلى حد سواء".



| ٢ ٢ | ٤٦ |
|-----|----|
|-----|----|

احتوت منظومة فكره السياسي أسساً خمساً، تصدرتها «الأخلاق» قيمة عليا في أساس التعاملات لابين فرد وفرد أو مجتمع وآخر وحسب، إنها على أساس العلاقات بين الشعوب والأمم، قيماً حددتها معايير الشرع القويم وسيرة الرسول محمد عليه والأئمة الإثنا عشر عِنه موكداً على ضرورة التمسك بها والعمل بموجبها<sup>(۱)</sup>، عاداً إياها أس نجاح الدولة الإسلامية في صدر الإسلام، محذراً في الوقت ذاته مما أسهاه "مفهوم السياسة المتداولة" في «العصر الراهن»<sup>(1)</sup>، مستهجناً ابتعادها عن القيم الأخلاقية، لاستنادها وفق تعبيره إلى: «اخداع»، و«النفاق»، و«الكذب»، و«الظلم»، و«الطمع»، و«الخيانية»، و«الغدر»، و«الغش»، فضلاً عن «العصبية الذميمة»، و«المجاملات الخادعة»، كلها أسست لديه مرتكزات في العلاقات الدولية، منتقداً اغترابها الكلي عن المنهج الأخلاقي القيمي الذي آمن به وأعتقد فيه<sup>(1)</sup>.

فلا مراء أن نجده، قد وجه سلهام نقلده اللاذعة لمنهج ونهج مؤسس الدولة الأموية معاوية بن أبي سلغيان () ولاسليا في اتباعه سياسة «الترهيب» و«الترغيب»

- (١) إن للتربية الأخلاقية دوراً في بناء الفرد والمجتمع، فالأول منهما يعد اللبنة الأساس في بناء الثاني، والأخير تنبئق عنه انجازات روحية ومادية، يعبر عنها بالنتاج المدني والحضاري لهذا المجتمع أو ذلك أو هذه الآمة أو تلك، فتتصف بسهات ومقومات خاصة بها، تنفرد في بعض الأحيان عن سواها من الأمم. والحضارة الإسلامية وصفت من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة الرتكزت في أبعادها على الأمم. والحضارة الإسلامية وصفت من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة من مواها من الأمم. والحضارة الإسلامية وصفت من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة الرتكزت في أبعادها على الأحلاق. للتفاصيل أنظر: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، وصفت من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة الرتكزت في أبعادها على الأخلاق. للتفاصيل أنظر: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (1) من ١٥٦، 10 من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة الرتكزت في أبعادها على الأخلاق. للتفاصيل أنظر: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (1) القاهرة: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، وصفت من بعض المفكرين والكتاب المعنيين بها، حضارة الوليزين في الذولين في الموالية، التربية الأحلاقية الإسلامية، والتكزت في أبعادها على الأخلاق. التفاصيل أنظر: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (القاهرة: مقدونة الموالية، ١٩٥٢)، ص ١٩٢١، حسين نجيب عمد، الحاضرات الأخلاقية في تنمية الذات والمجتمع، (بيروت: دار الحادي للطباعة، ٢٠٠٧)، ص ٤٥٩ ٤٦٤.
  - (٣) عبد الكريم الزنجابي، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص٢٣، ١٥٩.

| ١٤٧ | <br>رؤاه في الفكر السياسي |
|-----|---------------------------|
|     |                           |

من خلال أداتيه اللتين أتقن استخدامهما بدهاء «السيف» و «الدينار» (``, موضحاً أن دولة الإسلام في عهده انتقلت في نهجها السياسي من الالتزام بمقومات الشرع القويم كما في العهد الراشدي إلى الانغماس في براجماتية (`` متطلبات الحكم بغض النظر عن انسجامها من عدمه مع الشرع القويم، عاداً ذلك تأسيساً لنهج سياسي جديد في دولة الإسلام، أثر تأثيراً سلبياً فيها بعد على وحدة واستمر ارية وبقاء الدولة، فقد دخلت وعلى حد تعبيره في «حنادس الظلام» والتنافس والصراع بين الأمراء المتنافسين على اغتنام السلطة، أمراً تمخض عن زعزعة كيان الدولة لا سياسياً وحسب، وإنها اجتماعياً واقتصادياً('').

لذا شكلت «العدالة الاجتماعية» ركناً ثانياً في أسس منظومته، موضحاً أن «التعاون الاقتصادي» و «التكافل المادي» التي حضت عليهما قيم الإسلام الأخلاقية وأحكامه القويمة، منبهاً أن «العدل الاجتماعي»، لا يعني مصادرة حق الفرد في التملك، أو إطلاق ذات اليد في جمع و «كنز المال» بصورة مطلقة لا حدود لها وفق المنظور الرأسمالي، فلا «إفراط» بحق الفرد في «الملكية» ولا «تفريط» في العدالة

- (١) اتبع معاوية سياسة الإرهاب والقتل والتجويع مع المسلمين الذين لا يتفقون معه في الهوى السياسي، وقد أمر ولاته بإتباع تلك السياسة ولاسيا مع أهل الكوفة العلويين منهم، وكان سخاؤه مقصوراً على الطبقة التي لها نفوذ سياسي، استعان بها على توطيد أركان حكمه. للتفاصيل انظر: محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانية، ط٧. (بيروت: المؤسسة الدولية للدراسات، ١٩٩٦)، ص ٢٠ – ٧٠٠ مروان خليفات، قراءة في المسار الأموي، (قم: مطبعة محمد، ١٩٩٨)، ص ١٢ – ٢٠.
- (٢) البراجماتية: أو الذرائعية، مذهب فلسني اجتماعي يقول بأن الحقيقة توجد في جملة التجربة الإنسانية لا في الفكر النظري المثالي، وقد أصبحت طابعاً مميزاً للسياسة وفلسفة الأعمال الأميركية، ومن أبرز رموزها تشارلز بيرس ١٨٣٩- ١٩١٤، الذي يعد مبتكر مصطلح البراجماتية في الفلسفية المعاصرة. للتفاصيل انظر: فؤاد كامل وآخرون، الموسوعة الفلسفية البراجماتية في الفلسفية المعاصرة. للتفاصيل انظر: فؤاد كامل وآخرون، الموسوعة الفلسفية العمال البراجماتية في الفلسفية العاصرة. للتفاصيل انظر: فؤاد كامل وآخرون، الموسوعة الفلسفية العمال البراجماتية في الفلسفية المعاصرة. للتفاصيل انظر: فؤاد كامل وآخرون، الموسوعة الفلسفية المحتصرة، (القاهرة: مؤسسة طباعة الألوان المتحدة، ١٩٦٣)، ص١٩٦، ويوسف كرم، تاريخ الفلسفية الحديثة، ط٥، (القاهرة: مطابع دار المعارف، ١٩٨٦)، ص١٩٦٤.
   (٣) من البرجاتية، الموقع، (٥٢ معالية المالية الموالية المعارف، ١٩٩٦)، ص١٩٦٢.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني. ج٢، ص١٢٣ ١٣٠٠ عبد الكريم الزنجاني، النهضة الحسينية، (الغري)، شباط ١٩٤٢، العدد ٨٧، ص١٣٧ - ١٣٨.

| جابي | Ŀ, | ريمالز | عبدالك | الشيخ |  | · · · | ••• |  | ••• | • • • | ••• | • • • |  | ••• |  | • - |  |  |  |  | • • |  | <i>.</i> | ۱: | ٤/ | ١ |
|------|----|--------|--------|-------|--|-------|-----|--|-----|-------|-----|-------|--|-----|--|-----|--|--|--|--|-----|--|----------|----|----|---|
|------|----|--------|--------|-------|--|-------|-----|--|-----|-------|-----|-------|--|-----|--|-----|--|--|--|--|-----|--|----------|----|----|---|

الاجتهاعية'''.

وبين أن الإسلام لم يلغ ملكية الفرد، كونها غريزة طبيعية جُبِلَ الإنسان عليها فلا يجوز حرمانه منها، أما المجتمع ولاسيا الفقراء منهم، فقد حدد الشرع القويم تحديداً لا لبس فيه حق للفقراء من "خمس" و"زكاة" <sup>(1)</sup> أموالًا تصطفى من أرباح رؤوس أموال الأغنياء، فلا ثراء فاحش، ولا فقر مدقع، وهما مقومان رئيسان في بناء دولة قوية، معافى مجتمعها من أزمات وإرهاصات اجتهاعية اقتصادية، مؤكداً أن غياب هذين المقومين، آدى إلى ردود فعل قاسية في داخل المجتمعات"، ليس أقلها إلغاء الملكية الفردية وكبت الحريات كها حصل في الحكومات الاشتراكية"

وأكد على أن "لمساواة"<sup>(د)</sup> جزء رئيس في مقومات العدالية الاجتهاعية، موضحاً المقصود بها هو ليس دعوى تساوي الأفراد في المجتمع الواحد من حيث توفير أنهاط معيشية

- (١) عبد الكريم الزنجاني. الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٥٥ ١٥٠. (٢) قال تعانى : ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنْمُتُم مَّنْ شَيء فَأَنَّ لَهُ خُمَّمَةُ وَللرَّسُول...﴾، وقال تعانى: ﴿وَأَقَيمُواْ الصَّلاَةَ وَآتُواْ الزِّكَاةَ...﴾. أنظر: (التَرآن الكريم) سورةَ الأنفان، آية: ٤١؟ - سورة البقرة، آية: ٣٤.
- (٣) شهد التاريخ الحديث والمعاصر العديد من ردود الفعل العنيفة من الجاهير الحائقة على أنظمتها السياسية والاجتماعية التي غيّب فيها العدل الاجتماعي، ولعل منها على سبيل المثل لا الحصر انتفاضة الاشتراكيين الفرنسيين أعقاب حرب ١٨٧ بين فرنسا بروسيا، وسيلرتهم على بريس، والحدث الأوسع تأثيراً ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في روسيا، القيصرية. للتفاصيل أنظر: عبد العزيز سليمان نوار وعبد المجيد نعنعي، التاريخ المعاصيل أنظر: عبد العزيز سليمان نوار وعبد المجيماعي، العالم في منها على سبيل وسيلرتهم على بريس، والحدث الأوسع تأثيراً ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في روسيا، القيصرية. للتفاصيل أنظر: عبد العزيز سليمان نوار وعبد المجيد نعنعي، التاريخ المعاصر أوربيا، وسيلرتهم على بريس، والحدث الأوسع تأثيراً ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في روسيا، القيصرية. للتفاصيل أنظر: عبد العزيز سليمان نوار وعبد المجيد نعنعي، التاريخ المعاصر أوربيا، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٣)، ص٢٨٣ ما ١٩٢٥ في روسيا لعاصر فوربا، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٣)، ص١٩٢٣)، ص٢٨٣ ما ١٩٢٥ في روسيا للنشر، ٢٠٨٤)، ص٢٣٠٦)، ص٢٨٣ ما ١٩٢٥.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٤٢ ٤٨.
   (٥) حض الإسلام على تحرير العبيد وإنصاف الضعفاء، وأكد على إدانة الأقوياء والضعفاء.
- والتفاخر بالأحساب والأنساب، وشدد على أهمية إقرار العدل بين المسلمين، فعلى سبل والتفاخر بالأحساب والأنساب، وشدد على أهمية إقرار العدل بين المسلمين، فعلى سبل شُعُوباً وَقَبَائِلَ لَتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهُ أَتْقَاكُمْ...﴾. أنظر: (القرآن الكريم) سورة الحجرات، آية: ١٣؛ آحد حسين يَعقوبَ، النظام السياسي في الإسلام، (قم: مؤسسة أنصاريان للطباعة، ٢٠٠٣)، ص ٢٥٥.

| ١٤٩ | سياسي | الفكر ال | رؤاه في |
|-----|-------|----------|---------|
|-----|-------|----------|---------|

واحدة في جزئياتيه المادية، إنها هو تكافئ الفرص في الواجبات والحقبوق داخل منظومة المجتمع، فلا تميز بين مواطن وآخر إلاً على أساس الكفاءة والقدرة والانجاز، مشدداً على أنها "قلب» العدالة الاجتهاعية، وإن كانت نسبية بين فرد وفرد ومجتمع وآخر".

وانسجاماً مع ما تقدم، وجد في "الشورى» ركناً مهر في أسس منظومته، بمعناها الانتخابي الديمقراطي<sup>(1)</sup>، خاصة بعد غياب "الإمام»، عاداً إياه قانونا أساس وقاعدة رئيسية من قواعد "الحكومة الإسلامية" القويمة، موضحاً أنه مستمد ومستند إلى آسس الشرع القويم في ...وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ...)». في أسس كلّ مقا الأُمْرِ...) <sup>فرات</sup>، فضلًا عن معناه في المشاورة وأخذ الرأي، ضارباً مشلًا بها كان يفعلَه الرسول محمد يثينة من صحابته بمشورتهم في أمور متعددة، على الرغم من كونه رسولا مختاراً ومؤيداً بإرادة إخية <sup>(1)</sup>.

وشكل "الجهاد"<sup>(1)</sup> أساساً حيوياً في منظومته، كونه القوة الفاعلة لحماية المجتمع والدولية في المنظور الإسلامي، فإذا ما تعرض إلى أي خطير يهددهما فلابد من وجود «قـوة» تسبتند عليها في درء الأخطار، وحمايية «إراداتها» و «أعماضا"، من تحديات قد

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص٢٦.
- (٢) إن منهوم «الشورى» في الإسلام تعدى الأمور السياسية أو آختيار الحاكم إلى تطبيقات اتسعت فشملت نواح عنة في شؤون الحياة والدولة، اختلف عن مفهوم الديمقراطية الغربية والمتكاة على أساس حكم الأغلبية مع وجود حق المعارضة مضموناً. للتفاصيل أنظر: جون أسبو زيتو وجون فول، الإسلام والديمقراطية، ترجمة صفوان عكاش، (حلب: فصلت للدراسات والترجمة والنشر، ٢٠٠٠)، ص ٢٧ - ٩٢٢ عبد الإله بلقزيز، الدولة في الفكر الإسلامي المعاصر، ط٢، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ٢٠٠٤)، ص ١٧١ - ١٨٤٤ جمال الدين محمد محمود، الشوري بين التقريب والتغريب، (العربي)، (جلة)، الكويت، كانون أول ١٩٨٢، العدد ٢٨٩، ص ٢٨ - ٨٢.
  - (٣) (القرآن الكريم) سورة الشوري، آية: ٣٨؛ سورة آل عمران، آية: ١٥٩.
  - (٤) عبد الكريم الزُنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص ٢٤- ٥٤.
- (٥) وَرَدت آيات في انتر آن الكريم تحت المسلمين على الجهاد منها: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهد الْكَفَارَ وَالْمَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَمُ وَبَسْسَ الْمُصِرُ ﴾. ﴿ وَقَاتِلُوا في سَبيل الله الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلا تَعْتَدُواُ... ﴾. ﴿ وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّهَا يُجَاهدُ لَنَفْسه... ﴾. أنظر: (التَرآن الكريم) سورة التوبة، آية: ٧٣؛ سورة البقرة، آية: ١٩٠؛ سورة العنكبوت، آية: ٢٠

| خ عبدالكريم الزنجاني | الشيع | • • |
|----------------------|-------|-----|
|----------------------|-------|-----|

تعصف بها وتعرضها إلى الغلبة والسيطرة من قوى خارجية (``.

كما لفت الأنظار إلى أن «الجهاد» كان أساساً من أسس «نهضة الدولة الإسلامية»<sup>(٢)</sup>، فبه تم توطيد أمن ومنعة شبه جزيرة العرب، وإليه استند في الفتوحات وتحدى أكبر قوتين عظيمتين يومئذ، الدولة الساسانية في العراق وبلاد فارس والبيزنطية في بلاد الشام، مؤكداً على أنه «واجب على كل مسلم ومسلمة» إذا ما تعرضت بلادهم إلى مخاطر الاعتداء دون قيد أو شرط<sup>(٣)</sup>.

بيد أنه شدّد على ركن خامس ومهم في الأسس ألا وهو «السلام»، لافتاً الأنظار لما تخلفه الحروب من ويلات ودمار وهلاك يشمل البلاد والعباد، داعياً بضر ورة فض الإشـكالات والمشاكل بين الدول في ضوء أسس سـلمية سليمة<sup>(ي)</sup>، حاضاً أولي الأمر والرأي على ضرورة العمل على إيجاد «مؤسسة دولية معنية بالسلم العالمي»<sup>(ه)</sup>، تعمل

- (٢) حول الجهاد في بناء دولة الإسلام. أنظر: جلال الدين فارسي، الجهاد أعلى مراحل تطور الكفاح الوطني، ترجمة محمد صالح الحسيني، ط٢، (طهران: المكتبة الإسلامية الكبرى، ١٩٨٢)، ص٨٥– ١٢٨ - علي فضل الله، الجهاد، (بيروت: دار الملاك للطباعة والنشر، ١٩٩٦)، ص٢٥–١١١١؛ عبد الجبار ناجي وآخرون، الجهاد فكر وممارسة، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٢)، ص٢٥٣–٢١٧.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص١٩٤ ١٩٦؟ عبد
   الكريم الزنجاني، ليلة الإسراء، (العدل)، تشرين ثان ١٩٦٥، العدد ١١ ١٢، ص١٢.
- (٤) أكد السيد هبة الدين الشهرستاني مفهوم الإنسانية في العلاقات بين بني البشر والتي ارتكزت على مبدأ «نبذ اخروب» كوسيلة لحل مشاكل الدول، والأخذ بقيم «السلام» سبيلاً أمثل لتحقيق المظامح المشروعة بينها. للتفاصيل أنظر: إسماعيل طه الجابري، المصدر السابق، ص ٨٢- ٨٢.
- (٥) شكل السلام بين بني البشر هاجساً كبيراً وملّحاً لدى العديد من فلاسفة ومفكري الإنسانية. فضلاً عن مؤسسات وقوى سياسية واجتماعية في العديد من الدول، فانعقدت لذنك مؤقرات واجتماعات. وألفت كُتباً ودراسات خصت الموضوع، حتى أثمرت فتشكل «جلس السلم العالمي» في ٢٦ تشرين ثان ١٩٠٠ في المؤقمر الثاني لأنصار السلام المنعقد في وارشو، وضم ممثلين عن معظم شعوب العالم بما فيها الدول الامبريالية. للتفاصيل أنظر: (انترنت)، مجلس السلم العالمي، الموقع، (ما تشرين ثان ١٩٠٠ في المؤقمر الثانية. فضلاً عن مؤسسات وقوى سياسية واجتماعية في العديد من الدول، فانعقدت لذنك مؤقمرات واجتماعات، وألفت كُتباً ودراسات خصت الموضوع، حتى أثمرت فتشكل «جلس السلم العالمي» في ٢٠ تشرين ثان ١٩٠٠ في المؤقمر الثاني لأنصار السلام المنعقد في وارشو، وضم ممثلين عن معظم شعوب العالم بما فيها الدول الأمبريالية. للتفاصيل أنظر: (انترنت)، مجلس السلم العالمي، الموقع، (العالمي المؤقم، (انترنت)، مجلس السلم العالمي، الموقع، (الموقع، (المات أنه سلام).

| 101 | <br>السياسي | فيالفكر | رۋاە; |
|-----|-------------|---------|-------|
|     | <br>        |         |       |

على التعاون بين الشعوب وتنمية المشتركات بينها، واحترام المعتقدات وانتهاءات الآخر<sup>(1)</sup>، والعمل الجاد بين الدول تضامنياً للوقوف والتصدي بحزم لأي خرق قد يتعرض له السلم العالمي، وأن يكون "الحق والعدل" ميزان العلاقات الدولية<sup>(1)</sup>، ولأهمية الموضوع لابد من وقوف القارئ الكريم على مقتبس معبر في مقال له حمل عنوان "الإسلام ومؤقر السلم العام" نشره في مجلة "الغري" بعددها الصادر بتاريخ 18 نيسان ١٩٤٥، جاء فيه:

«أن تتصف قادة السلم وزعماء الشعوب المصلحون بسعة الفكر ومزية التسامح، والعدل التام، والرحمة العامة، والبعد المطلق من التدخل في العقائد الدينية، والتجافي عن الضغط الاقتصادي وأن لا يظهر منهم استخفاف بإزاء الشعوب وعقائدها، أو استهانة بمشاعر الجاعات البشرية وحرياتهم، وأن يبذلوا جهودهم الجبارة في استبدال تحكيم الحديد والنار بتحكيم الحق والعدل... حتى ينشأ في الأمم الشعور بوجوب جعل الحياة العامة في البشرية كلها بمأمن من الغوائل وبأن تحقيق مطالبهم الاقتصادية والدنية والروحية والعلمية يحتاج إلى مشاركة الأمم ولا يتحقق بأن تستقل بها أمة»<sup>(7)</sup>.

واشتملت المنظومة هذه إلى جانب أسسها على قوى خمسة فاعلة ورئيسة، شكلت

- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الإسلام ومؤتمر السلم انعام، (الغربي)، نيسان ١٩٤٥، العدد ١١، ص١٧٦.

١٥٢ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

بمجموعها إرادات محركة ومنظمة للمسار العام في حركة المجتمع والدولة الإسلامية.

تصدرتها ولاية "الرسول محمد ﷺ لأمر المسلمين، الولاية المشتقة لديه من الولاية الإلهية على خلقه، ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ... ﴾ (\*)، القوة الفاعلة الأولى في مسار المجتمع والدولة، عاداً لسيرته قولاً وفعلاً «سَنته»، فضلاً عن منهجه القويم في الإدارة مصدراً أساساً لا في التشريع وحسب إنها منهجاً عملياً وفاعلاً في تنظيمات المجتمع والدولة وعلى كافة الصعد الاجتهاعية، والاقتصادية، والإدارية، والسياسية، فالنبي بَنْيَة رسول وولي أمر المسلمين وسواهم ممن انضووا داخل منظمة دولته (\*).

وأوضح أن الوصاية للإمام علي بن أبي طالب عليه (<sup>1)</sup> حتّمت ولايته على المسلمين، كونها وحسبها أشار أنها ولاية مشبتقة عن ولاية الرسول محمد <sup>يريي</sup>ة وهي بالتالي مستندة إلى الولاية الإخية، إذاً فهي القوة الفاعلة الثانية المتكاملة والمتتابعة لمسار

- (١) الولاية: في اللغة تعني التدبير والتصرف، وفي الاصطلاح فمعناها السلطة أو حق السلطة التي لازمها القيام بأمر الموتى عليه وتدبيره وأن له حق الطاعة عليه، والولاية نوعان «تشريعية» كولاية الله سبحانه وتعالى، و «تكوينية» ولاية الرسول محمد (شي والأنمة عليه . للتفاصيل أنظر: محمد باقر الناصري، من معالم الفكر السياسي في الإسلام. (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٨٨)، ص ٢٨- ١٨٨ خليل رزق. الولاية والحاكمية عند الشيعة، (بيروت: دار البلاغة للطباعة والنشر. ٢٠٠٢)، ص ٢٤ - ٢٥٠
  - (٢) (القرآن الكريم) سورة الأحزاب، آية: ٦.
  - (٣) عبد الكريم الزنجاني. صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٨٢.
- (3) عن وصية الرسول محمد ترتيق إلى الإمام على بن أبي طالب عصله. أنظر: أحمد بن شعيب النسائي (ت ٣٠٣هـ)، فضائل الصحابة، (بيروت: دار الكتب العلمية، د.ت)، ص ١٤ بعد عبد الحسين الأميني، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩٤)، ج١، ص ٢٨ ٣٠ محمد الريشهري، موسوعة الإمام علي بن أبي طالب. (قم: مطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤)، مج١، ص ٢٢ معد الريشهري، موسوعة الإمام علي بن أبي طالب. (قم: مطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤)، مج١٠ مع المسلمي عات، ٢٩٤ مع معد الريشهري، موسوعة الإمام علي بن أبي طالب. (قم: مطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤)، مج١٠ مع٢٠ معد الريشهري، موسوعة الإمام علي بن أبي طالب. (قم: مطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤)، مج١٠ مع٢٠ معد بن عبد الله الحاكم طالب. (قم: دطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤)، مج١٠ مع٢٠ معد بن عبد الله الحاكم النيسابوري (ت ٢٠٤ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر على النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر على النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد المادر على العدير، دار ورت الحدي معلى معد القادر على النيسابوري (ت د ٤٠ هـ)، المستدرك معلى مع ٢٥٠٥.

| 100 | ر السياسي | رؤاه في الفكم |
|-----|-----------|---------------|
|     |           |               |

الرسول محمد بالتي ومسيرته في إدارة شيؤون دولته بلادا ورعايا، كما بيّن أن تكاملية المسيرة مع النهيج المحمدي الرسيالي، استمر في «الأئمة المعصومين» عظم من بعد الإمام علي غضاف فهم وعلى نص تعبيره:

«سلاطين الأنام، وهم الملوك والولاة والأولياء والحكام وبيدهم أزمة الأمور. وسائر الناس رعاياهم والمولى عليهم»().

وأكد أن استمرارية زخم القوى الفاعلة في المجتمع الإسلامي من بعد الأئمة على الم تواصلت لديم من خلال ولاية «الفقهماء العدول»، ممن اجتمعت فيهم الشروط، فيحق ضم لديمه ولاية "الإفتاء"، و«القضاء والحكم»، و«التصرف في أموال اليتامي والمجانين والغائبين»، فضلاً عن ولاية "إجراء الحدود والتعزيرات ""، وهي ولاية لا تكتمل فاعليتها إلاً لـ "فقيه بسطت يده""، بمعنى أنه تمكن من الأمر في توني أمر رعايا دولته".

وأشار إلى أن «ولاية الفقيه» الجامع للشروط، ما هي إلاّ فرع من فروع ولاية الإمام ليُتِهم، بال وامتداد لها، بيد أنه نوه في الوقت ذاته أن «ولاية النصر ف استقلالاً بالأموال والأنفس لم تثبت بدليل عام»، مؤكداً على أن لا دليل بـ «أن ما كان للنبي تَنْتَنَهُ

- - أسس الحدود والتعزيرات، (قم: مطبعة مهر، ١٩٩٦)، ص٧.

الزنجابي، ذخيرة الصالحين، ص٧-٩.

(٣) نعرضت حاكمية ولي الأمر الشرعي في الفكر السياسي الشيعي إلى انكماش لدى بعض فقهاء الإمامية. للتفاصيل على سبيل المثال أنظر: نوري جاسم، أحكام ولي الأمر في الدولة الإسلامية، (بيروت: مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ٢٠٠١)، ص٢٢٦ - ٢٢٧.

| الزنجابي | ۱۰الشيخ عبدالكريم | 0 | ٤ | , |
|----------|-------------------|---|---|---|
|----------|-------------------|---|---|---|

والإمام عَلَيْتِهِ. في الولاية» هو «للفقيه أيضاً» إلاّ وحسب تعبيره «ما أخرجه بدليل»('')، بمعنى أن «الولاية المطلقة» للفقيه ممكنة إذا ما توفرت الشروط والأدلة عليها''').

ولم يغب عن باله في لغت الأنظار إلى أمثلة مسـتمدة من تاريخ فقهاء الإمامية ممن تسنموا مهمات سياسية وإدارية، فكان منهم الشيخ الرئيس ابن سينا<sup>(٣)</sup>، والخواجة نصير الدين الطوسي<sup>(٢)</sup>، والعلامة الحلي<sup>(٥)</sup>، فحملوا إلى جانب إشتغالاتهم العلمية والفقهية.

- (١) بين المحقق على بن الحسين الكركي (١٦٤٤ ١٥٣٤) أن ولاية الفقيه أصل في الحكومة الإسلامية، وأن للولي الفقيه الجامع للشروط في عصر الغيبة ثلاثة مناصب، «منصب الإفتاء» و«منصب القضاء» و«منصب القضاء» و«منصب القضاء» و«منصب القضاء» و منصب القضاء» و «منصب القضاء» و «منصب القضاء» و «منصب القضاء» و «منصب القضاية و المنصب الحكومة»، في حين كان مصطلح "الولاية المطلقة» للفقيه عنوان النظرية السياسية للسيد روح الله الحميني (٢٠٩٢ ١٩٨٩)، وأن «الإطلاق» حدوده تتسع لتشمل الأمور الشخصية لعامة روح الله الحميني (٢٠٩١ ١٩٨٩)، وأن «الإطلاق» حدوده تتسع لتشمل الأمور الشخصية لعامة الناس وأن للفقيه ولاية على أموالهم وأنفسهم بل هو أولى منهم فيها، ويملك هذا الحاكم وعلى حد ما يعبره «أمر الإدارة والرعاية والسياسة للناس ما كان يملكه الرسول شيئة وأمير المؤمنين عليشه على المعتق الناس والن للفقي، ولاية على أموالهم وأنفسهم بل هو أولى منهم فيها، ويملك هذا الحاكم وعلى حد ما يعبره «أمر الإدارة والرعاية والسياسة للناس ما كان يملكه الرسول شيئة وأمير المؤمنين عليشه على ما يمتز بي وأمير المؤمنين عليشه على ما يمتز بي وأمير المؤمنين عليشه على ما يمتز بي وأمير المؤمنين عليشه، على الناس والن للغربي والرعاية والسياسة للناس ما كان يملكه الرسول شيئة، وأمير المؤمنين عليشه، على الموادي المؤمنين عليشه، على الموادي المؤمنين عليشه، على أنظر: جعفر السبحاني، المحقق الكركي رجل العام والسياسة، (قم: مؤسسة الإمام الصادق غيض، ٢٠٠٠)، ص٨٢ معمد ألم الصادق غيض، ح٢٠٠ معمد المام من فضائل ومناقب، ط٨، (طهران: مؤسسة تنظيم والسبحاني، المحقق الله الخميني، الحكومة الإسلامية (ولاية الفقيه)، ط٨، (طهران: مؤسسة تنظيم ونشر ترات الإمام الكركي رجل العام والسياسة، (قمن مؤسسة العامي أنظر: جعفر معامي ما ٢٢٠). ص٢٢٠ معمد شقير، المعرم العابقي، ص٢٢٩ ما ما للموسل القامي من الغربي، ما علمان الموسل الغلومام والميني، الغربي، الغنية والرعام واله الغميني، ما ما ما ما الموسي، ما معرومة الإسلامية، ولابقيم، ما ٢٠٠
- كبيراً في اعتناق المغول للدين الإسلامي، من آثاره: "فصول العقائد"، «تجريد الاعتقاد»، «آداب كبيراً في اعتناق المغول للدين الإسلامي، من آثاره: "فصول العقائد"، «تجريد الاعتقاد»، «آداب المتعلمين"، توفي في ٢٦ أيار ٢٢٧٤م ودفن في المشهد الكاظمي المقدس. للتفاصيل أنظر: علي مقلد، نظام الحكم في الإسلام، (بيروت: دار الاضواء، ١٩٨٦)، ص٤٩٢ - محمد تقي مدرس، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، تعريب علي هاشم الأسدي، (مشهد المقدسة: مؤسسة الطبع والنشر في الإستانة الرضوية، ١٩٩٩)، ص١٤٩ - ٣٨.
- (٥) العلامة الحلي (١٢٥٠ ١٣٢٥م): الحسن بن يوسف علي محمد مطهر الملقب بالعلامة الحلي، ولد في الحلة الفيحاء في ٢٤ كانون أول ١٢٥٠م، نشأ في بيت علم وزعامة دينية وفي خضم حركة علمية عارمة سارت عليه أسرته الأسدية العربية، وصار زعيم الإمامية في عصره، من آثاره "غاية الأحكام"، و"نظم البراهين في أصول الدين"، و"لب الحكمة"، توفي بالحلة في ٢٨ كانون أول ١٣٢٥م ونقل جثمانه ودفن في النجف الأشرف. للتفاصيل أنظر: الحسن بن يوسف الحلي (ت٢٧هـ)، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، النيوم، (بيروت: دار الفكر اللبناني، العاشر الهجري. (قم: مطبعة ستاره، ٢٠٠٢)، ص ٧٠ – ٧٠.

| ۵۰ | السياسج | الفكر | رؤاه في |
|----|---------|-------|---------|
|----|---------|-------|---------|

مسـوَّوليات ومهـام كان لهـا أبلـغ الأثـر في درء أخطـار (`` بعينهـا حاقـت بالأمة (``.

وشدد أن «النظام الاقتصادي الإسلامي» هو القوى الديناميكية في المجتمع وعصبها الفاعل"، موضحاً أن المنظومة الاقتصادية الإسلامية إذا ما رعيت وطبقت فهي كفيلة بتحقيق «العدالة الاجتهاعية» وبالتالي اتساق المجتمع في مساره من دون نشاز يهدد حركته ويحجم دعامتيه «الروحية» و«المادية»، إذاً تطبيقاته لديه أساسية في الحراك الاجتهاعي الاقتصادي داخل منظومة الدولة، فهي تؤدي إلى «نهوض» من شأنه وعلى حد تعبيره يؤدي إلى «استقلال اقتصادي»، تتحرر فيه رؤوس الأموال المحلية من تابعيتها الأجنبية بل ومن هيمنة رؤوس الأموال الأجنبية الستنز فة لطاقات المجتمع والمحجمة لإمكانياته"؟

لم تقف منظومة فكره السياسي عند ذلك وحسب، إنها سعت وبوضوح لا لبس فيه إلى تحديد هدفين رئيسين متمخضين عن عملية التناغم والتفاعل بين «الأسس» و«القوى»، كانت «تكاملية الدولة» أولهما، حيث بيّن أن التكاملية تتحقق بحسن «التدبير الصحيح» و «الصدق الصريح» في التعامل مع «جميع شؤون الأمة» داخلياً

- (١) على الرغم من أن نصير الدين الطوسي رافق هو لاكو إلا أنه وهو في بغداد قد أنصرف همه إلى إنقاذ حياة أكبر عدد ممكن من أرواح الناس خاصة الفلاسفة والعلماء والعارفين بالتنجيم كما يؤكد معظم الباحثين، إذ أن الاجتياح كان أمراً واقعاً لا مفر منه، فأخذ من هو لاكو أمراً يقضي بأن يقف عند باب الحلبة ويؤمن الناس للخروج من هذا الباب، فخرج الناس جماعات كثيرة. للتفاصيل أنظر: هادي نعمان فرحات، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، رام 19٨٦)، ص٣٦.
  - (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢،٤٥. -
- (٣) عالج الباحث الفكر الاقتصادي عند الشيخ عبد الكريم الزنجاني في المبحث الرابع والأخير من الفصل الثالث.
  - (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص١٣٥ ١٣٦.

| ١٥٠الشيخ عبدالكريم الزنجاني |
|-----------------------------|
|-----------------------------|

وخارجيا في ظل سياسة إسلامية ()، أوضح أسس محكماتها وأرشد إلى قواها الفاعلة المحركة في داخل منظومات المجتمع والدولية ()، موجزاً ذلك بمعادلة يمكن التعبير عنها رياضيا إن جاز لنا ذلك:

> تدبير أسس + قوى فاعلة تكاملية الدولة يقظة

أما ثانيهم غيمي «السعادة»(")، التي عدها قمة ما تصل إليه المنظومة من «تربية للفطرة الإنسانية " وتنظيم المجتمع وفق تكاملية وتفاعلية الأسسس والقوى، فيحقق الأمل المنشود السعادة "دنيوياً» و«اخروياً» وفق مضامين تعبيره(<sup>1)</sup>.

أسست منظومة فكره السياسي هذه أسساً لرؤى ومواقف بينها أو أتخذها الشيخ عبد الكريم الزنجاني إزاء أيديولوجيات وقضايا مست مساً مباشراً اهتهامات الرأي العام العراقي والرأيين العامين العربي والإسلامي وهو ما تصدى له الباحث في الدرس والنحليل في المبحث الآتي والأخير من الفصل الثاني.

- (١) اهتم الإمام عني عليه في دولته بكل نواحي الحياة الدينية والاجتماعية والاقتصادية والسباسة، فضلا عما فرض عليه من مجابهات عسكرية، اهتماما دقيقاً مثلما فعل الرسول عليه، فتوجه للتكافل الاجتماعي بين أفراد المجتمع الإسلامي والحد من التباينات والفوارق الطبقية والعرقية والقبلية قدر ما أستطاع. للتفاصيل أنظر: نجاح الطائي، الدولة الشيعية وعصرها الذهبي. (بيررت: دار المحجة البيضاء، ٢٠٠٥)، ص٦٥.
  - (٢) عبد الْحَرِيم الريجاني، الفله الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص١٥٦ ١٥٨.
- (٣) إن القانون البشري مهما بلغ مستواه فإنه سيبقى عاجزاً عن الآخذ بيد الإنسانية نحو شاطئ السعادة وانكمال الحقيقي، بيد أن الله سبحانه وتعالى خالق الإنسان وحده القادر على تحقيق تلك السعادة للبشرية. للتفاصيل أنظر: إبراهيم الأميني، دراسة عامة في الإمامة، ترجمة كمان السيد، (قم: مطبعة الصدر، ١٩٩٦)، ص ١٠٥ – ١٠٢. (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الآرقي في شرح العروة الوثقى، ج٢، ص٤٩.

## المبحث الرابع

## صفحات من مواقفه السياسية

كان من أولى اهتماماته «حرية» البلد الذي أستوطن العراق، حيث تلّمس بسياسة الملك فيصل الأول<sup>(١)</sup> الدستورية سبيلًا قويمًا ذات منهج معتدل وعقلاني، أمكنته وعلى حد تعبيره من أن «تنال البلاد في عام ١٩٣٢ الاستقلال»<sup>(١)</sup>، عاداً ذلك إيذاناً بوصول «شعبه إلى مصاف الأمم الحية»، كما أشار إلى رجاحة النهج السياسي هذا

- (١) الملك فيصل الأول (١٨٨٣ ١٩٣٣): ولد بالطائف في ٢٠ آيار ١٨٨٣، وهو الابن الثالث للشريف حسين شريف مكة المكرمة، اختير ممثلاً عن جدة في البرلمان العثماني عام ١٩٦٣، أصبح في ٨ آذار ١٩٢٠ ملكاً على سوريا حتى ٢٠ تموز من العام ذاته، نصب في ٢٣ آب ١٩٢٣ ملكاً على معرويا حتى ٢٠ تموز من العام ذاته، نصب في ٢٣ آب ١٩٢٣ ملكاً على سوريا حتى ٢٠ تموز من العام ذاته، نصب في ٢٣ آب ١٩٢٣ ملكاً على ملكاً على معرويا حتى ٢٠ تموز من العام ذاته، نصب في ٢٣ آب ١٩٢٣ ملكاً على ما تعدير ممثلاً عن جدة في البرلمان العثماني عام ١٩٢٣ أثر أزمة مناح على العراق، سعى نبناء دولة المؤسسات في العراق، توفي في ٨ أيلول ١٩٣٣ أثر أزمة قلبية أنت به، وخلعه على عرش العراق ابنه غازي. للتفاصيل أنظر: كاظم نعمة، الملك فيصل الأول والاركليز والاستقلال، (بيروت: الدار العربية للموسوعات، ١٩٨٩)؛ علاء جاسم حمد، الملك فيصل الأول والاركليز والاستقلال، (بيروت: الدار العربية الموسوعات، ١٩٨٩)؛ علاء جاسم معمد، الملك فيصل الأول والاركليز والاستقلال، (بيروت: الدار العربية الموسوعات، ١٩٨٩)؛
- (٢) نال العراق الاستقلال بتاريخ ٣ تشرين أول ١٩٣٢ وأصبح عضواً كامل العضوية في عصبة الأمم. أنظر: ماريون وبيتر سلوجلت، العراق اخديث من الثورة إلى الدكتاتورية، ترجمة مركز الدراسات والترجمة، (القاهرة: الزهراء للإعلام العربي، ١٩٩٢)، ص ١٠٠ – عبد الوهاب حيد رشيد، العراق المعاصر، (دمشق: دار المدى للثقافة والنشر، ٢٠٠٢)، ص ٨٥.

١٥٨ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

في دفع الشعب العراقي نحو التحديث والنهوض (``)، واصفاً إياه بـ «الطريق الوسط» غير المتعجل المتسم بالهدوء، فلا جمود وتقوقع، أو إسراف في محاكاة التحديث والمدنية الغربية، فهي لديه ووفق مضامين ما كتب، نجحت في الاقتباس من المدنية المعاصرة مع الحفاظ على قيم ومثل وعقيدة المجتمع العراقي (٢).

ولفت أنظاره ما بدايدب في الساحة العراقية ومنذ مطلع ثلاثينيات القرن العشرين<sup>(٣)</sup> من آيدولوجيات، خصت مضامينها الاتجاهات «الاشتراكية» بصورة عامة و «الشيوعية» منها على وجه الخصوص، سيها وإنها تمكنت وبعد مرور عقدين من زمن تأسيسها في العراق من بلوغ ثقل ملموس في مختلف الأوساط الاجتهاعية من عمال وحرفيين وفلاحين وطلبة ومثقفين وسواهم<sup>(١)</sup>.

أستفزه تنامي الفكر الشميوعي بحكم انتهاءاته العقائدية و منطلقاته الفكرية في

- (١) كان للملك فيصل الأول (١٩٢١-١٩٣٣) دور بارز في تأسيسات الدولة العراقية المعاصرة، ولاسيا مشروع بناء دولة المؤسسات، وتحديث البلاد والنهوض باقتصادياتها. للتفاصيل أنظر: فيبي مار، تاريخ العراق المعاصر العهد الملكي، ترجمة مصطفى نعان أحمد، (بغداد: المكتبة العصرية، ٢٠٠٦)، ص ٤٥-٧٤ عبد المجيد كامل عبد اللطيف، فلسفة الملك فيصل في بناء الدولة العراقية، (دراسات تاريخية)، ٢٠٠٥، العدد٧١، ص ٢٤-١٢. (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص ٣٢٧.
- (٣) عقد أول اجتماع موسع في بغداد ضم مندوبي الحزب الشيوعي عن محافظات (ألوية) العراق بتاريخ ٣١ آذار ١٩٣٤، وتقرر تأسيس تنظيم موحد للشيوعيين العراقيين باسم «لجنة مكافحة الاستعمار والاستثمار»، وفي أواخر تموز من عام ١٩٣٥ أبدل اسمه إلى «الحزب الشيوعي العراقي» وأصدر صحيفة «كفاح الشعب». للتفاصيل أنظر: سمير عبد الكريم، أضواء على الحركة الشيوعية في العراق ١٩٣٤–١٩٥٨، (بيروت: دار المرصاد، مراجع ١٩٦٨)، ج١، ص٢٢٢ صلاح الخرسان، المصدر السابق، ص ١٦-٢١٢.
- (٤) إسحق نقاش، شيعة العراق، ترجمة عبد الإله النعيمي، ط٢، (دمشق: دار المدى للطباعة والنشر، ٢٠٠٣)، ص٢٣٨؛ سيلفيا نيف، النجف مركز للعلمانية الراديكالية، ترجمة محمود عبد الواحد، (دراسات تاريخية)، ٢٠٠٥، العدد ١٧، ص ٥٢-٥٨.

| ١٥٩ | سية. | لسيام | اقفدا | موا | صفحاتمن |
|-----|------|-------|-------|-----|---------|
|-----|------|-------|-------|-----|---------|

مجتمع «افترض أنه» منغلق على بنائه العقائدي الديني!! فحسب''، لذا اتخذ موقفاً اتسم بمحورين متباينين الأول منهما «توفيقي»، والثاني «معارض رافض»، جاعلاً منهما ركيزتين أساسيتين في مجابهة المد الشيوعي في البلاد'''.

وانسجاماً مع المحور الأول بيّن وفي غير موضع من كتاباته فضلاً عن مواقفه، أن الإسلام أقر «الاشتراكية العادلة» بتقريره اشتراك الجميع فيها احتوته الأرض، (هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا في الأَرْض جميعاً <sup>(1)</sup>، فالكل متساوون في الحقوق والواجبات، مع إقرار مبدأ «التفاضل»<sup>(1)</sup>، ﴿وَأَن لَيْسَ للإنسَان إلَّا مَا سَعى <sup>(1)</sup>، ووفق ما يبذل من جهد ومسعى يتحقق «الأجر» نقطة التهايز بين شَخص وآخر وهي بالتالي لا تعني عدم «مساواة »، إنها تؤكد على ضرورة المثابرة في العمل، وبذل الجهد لارتقاء الفرد وبالتالي المجتمع، مستشهداً بمقولة الإمام اخسس <sup>(11)</sup>، فالعمل عبادة أم نشاط اقتصادي المثوبة

- (١) تغلغل الحزب الشيوعي في أوساط الشباب العراقي أواخر أربعينات القرن العشرين تغلغل الحزب الشيوعي في أوساط الشباب العراقي أواخر أربعينات القرن العشرين تغلغلاً كبيراً دفع مدير الأمن العام بهجت عطية إلى أن يسجل في تقريره المرفوع إلى وزير الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ٥٠٪ من الشباب العراقي ومن الطبقات كافة في الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ٥٠٪ من الشباب العراقي ومن الطبقات كافة في الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ٥٠٪ من الشباب العراقي ومن الطبقات كافة في الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ٥٠٪ من الشباب العراقي ومن الطبقات كافة في الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ٢٠٠٪ من الشباب العراقي ومن الطبقات كافة في من الداخلية بتاريخ نيسان ١٩٤٩، في «انتهاء ١٩٤٠، من الشباب العراق، ترجمة عفيف الرزاز، (طهران: مطبعة فرصاد، ٢٠٠٥)، ج٢، ص١١٩٥.
- (٢) أوريل دان، العراق في عَهد قاسم، ترجمة جرجيس فتح الله، (السويد: دار نبز للطباعة والنشر، ١٩٨٩)، ص١٨٣–١٨٤.
  - (٣) (القران الكريم) سورة البقرة، آية: ٢٩.

جا، ص١٤٦.

- (٤) التفاضل: مصدر الفعل تفاضل ويعني التفاوت بالزيادة والتهايز والتباين، والفاضل هو الذي زاد على غيره، أي إن ثواب بعضه أعظم من ثواب بعض، والله تعالى فضل بين عباده بحكمته في العطاء والجسم والعلم. للتفاصيل انظر: محمد خليل الباشا، الكافي معجم عربي حديث، (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ١٩٩٩)، ص٢٧٥؟ رفيق العجم، موسوعة الفكر العربي والإسلامي الحديث والمعاصر، (بيروت: مكتبة لبنان ناشرون، ٢٠٠٢)، ج٢، ص٣٧٨.
- (٥) (القران انكريم ) سورة النجم، آية: ٣٩. (٦) حسين النوري الطبرسي(ت١٣٢٠هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، تحقيق مؤسسة أهل البيت عَمَ<sup>نِي</sup>ة لإحياء التراث، (بيروت: مؤسسة أهل البيت عَمَ<sup>نِيه</sup> لإحياء التراث، ١٩٨٧)،

١٦٠ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

والأجر عليها في ضوء التفاضل".

فمن خلال العمل هذا تتكون ببساطة من الأموال أو ثروات لدى البعض، مما لا يتنافى و "اشتراكية الإسلام" وشرعه القويم الذي أسس بتنظيماته الاقتصادية والياته الخصيفة حقباً للفقراء والمحتاجين وسواهم في أموال الأغنياء عن طريق "البزكاة" و"الخمس" الوسيلتين الناجعتين في تحجيم الثراء الفاحش، والأسلوب الأمثل في الحد من ظاهرة الفقر والمعوزين داخل المجتمع، بل إن "الحقوق الشرعية" وحسب تعبيره:

«حصن منيع يدرأ عن المجتمع الإسلامي أخطار الشيوعية والاشتراكية الهدامة وبه يتجلى المثل الأعلى للعدل الاجتهاعي والاقتصادي"<sup>(\*)</sup>.

وشدد على أن الإسلام دين "عدل" و"عمل"، لم يلغ أو يحرم استمتاع الإنسان بنعم الله سبحانه وتعانى، فها أُحِلَ لا يُخرم من قبل بني البشر، ﴿وَابْنَغ فيما آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصيبَكَ مَن الدُّنْيَا؟، ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالْطَّيِّبَاتِ مِن الرَّزْقَ؟"، مع الأخذ بنظر الاعتبار اجتناب الإسراف أو التقوقع في التكاسل والاتكال<sup>(1)</sup>، فكل إنسان بنتائج عقله وفكره، أسساً متباينة بين فرد وآخر وبالتالي بديهيا تتباين حصيلة جهودهم من انجاز مادي ومعنوي<sup>(0)</sup>.

أما المحور الثاني فقد انصب على مهاجمة الفكر الاشتراكي والشيوعي الغربيين

(١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٦٧ عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد١٠، ص٦.
 (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٢٧ مـ ٦.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٢٧ مـ ٦.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص ٢٧ مـ ٢.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص ٢٧ مـ ٢.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص ٢٧ مـ ٢.
 (٣) القرآن الكريم) سورة القصص، آية :٧٧ سورة الأعراف، آية :٣٢.
 (٤) لقد أنكر الإسلام حق المالك في التبذير باله أو الإسراف به في مجال الإنفاق، وأقر حقه في الاستمتاع به دون تبذير أو إسراف، وأنكر حق المالك في تنمية أمواله التي يملكها عن في الاستمتاع به دون تبذير أو إسراف، وأنكر حق المالك في تنمية أمواله التي يملكها عن طريق الربا، وأجاز له تنميتها عن طريق التجارة ضمن حدود وشروط خاصة. للتفاصيل انظر: محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص٣٤٣.
 (٥) عبد الكريم الزبا، وأجاز له تنميتها عن طريق التجارة ضمن حدود وشروط خاصة. للتفاصيل انظر: محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص٣٤٣.

وران الحديمة، في قامد وحدق قط مرجود الالاعدة ن: "Pateon" في كاليه مدر وفي عن الحقق وله إهاد علونا الدوام، محلولة الحمالية»، السحلت وحرست تصاور الله بعان تاسيس الشكو الشيعة الحية في الختيب الصورات عن حاصت به ما رست ترتية المائية التي تت المامين معان - Horines More من تاريخاري معرجا في التقادية المارية التي مارين المارية. الساليون الأرضاع كامير بيلاك فالته الطلاقي ديانة المعدية مائيس المارية التي المارية.

- (4) العار به از 1970 2000 ( براد الدائريسيد با المائري في في مدير الدائري مائر اليهاد بنظيم مدي الدائرية الدائرية المناص المعنى المعارية للمعاد ولى مدامية والمائية با مائرية المعارية الدائرية المعارية المعارية المعار مدين مائرية المعادية المائرية بالدائرية المائلة المعارية المائرية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية مائرية المعادية المعادية المعادية المائرية المائلة المعادية المائرية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية مائرية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المائية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية مائرية المعادية الم المعادية المادين المائرين المعادية (ليبريونت، قال والمكنية المعادية ا المعادية المعادية
- (١) جمهورية العلاطون: وهو تتاب خاص بفلسفة إفلاطون السياسبة ومشكلة العدالة. واحتوى على بطريات مختلفة في العدانة وقدم صورة واضحة عن تواقعبة السياسب المتطرفة. للتفاصيل انظر: إفلاطون، جمهورية إفلاطون، ترجمة فؤاد زكريا، (القاهرة: مطابع الهبئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤): إبراهم دسوقي أباطة وعبد العزيز العنام، باريح الفكر السياسي، (بيروب: دار النجاح للطباعة والنشر، ١٩٧٣)، ص ٢٢ - كامل حمد عويضة، الفلسفة السياسية، (بيروت :دار الكتب العلمية، ١٩٩٥)، ص ٢٢ - ١٧.
- (٢) توماس مور (١٤٧٨ ١٥٣٥): ولد بمدينة لندن في ٧ شباط ١٤٧٨، تلقى تعليمه في مدرسة القديس أنتوني، أصبح عام ١٥٠١ محامياً ناجحاً، عين وزيراً للعدل في عام ١٥٢٩، انهم بالخيانة العظمى عام ١٥٣٤ وسجن في برج لندن، وأعدم في ٦ تموز ١٥٣٥ مخلفاً وراءه جملة من المؤلفات منها: «اليوتوبيا»، و»تاريخ الملك ريتشارد الثالث»، و«الابجرامات». للتفاصيل انظر: ياسين صلواتي، الموسوعة العربية الميسرة والموسعة، (بيروت: مؤسسة التاريخ العربي، ٢٠٠١)، مج٣، ص١٢٤٩ حديديه حوليا، قاموس الفلسفة، ترجمة فرنسوا أيوب وآخرون، (بيروت: المطبعة العربية، ١٩٩٢)، ص٣٣٥.
- (٤) كامبانيلا (٥٦٨ ١٦٣٩): ولد في ستيلو الايطالية عام ١٥٦٨، ونشأ بها، اظهر نضو جاً مبكراً فانضم إلى جمعية الرهبان الدومنيكان وهو في الرابعة عشر من عمره، دعا عام ١٥٩٨ إلى الثورة والاستقلال وتوزيع أراضي الإقطاع الأمر الذي أدى إلى سجنه، أطلق سراحه عام ١٦٢٦ فلجاً إلى باريس حيث بقي فيها حتى وفاته عام ١٦٣٩، من أشهر مؤنفاته «مدينة الشمس» الذي ألفه خلال وجوده في السجن عام ١٦٠٢ ونشره عام ١٦٣٣، عرض فيه أفكاره السياسية في مبادئ الاشتراكية والقضاء على الإقطاع. للتفاصيل أنظر: زوني إيلي ألفا، موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٢)، ص ٢٤٦-٢٤٢.

١٦٢ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

بحكمها وفق مبدأ توزيع «الأرض» و«المال» بصورة عادلة بين الجميع' ..

بيـدانـه صبّ جـام انتقاداته عـلى الفكر الماركسي، أو ما أسـماه بـ «الاشـتراكية المتطرفـة» التـي عدها «أعظـم التجارب الاقتصادية هو لا و أشـدها خطـراً» في العالم، كونها وليدة مذهب «مادي - إخادي»، يستلزم تنفيذها بحسب تعبيره إلى «دكتاتورية» تنكر على الإنسانية طبيعتها وتوجهاتها النفسية والوجدانية".

واستهجن أسساً عدَّها مرتكزات الشيوعية، الملزمة للتطبيق في مختلف الظروف وبغض النظر عن الزمان والمكان، وألفت النظر إلى استحالة استمرارية تحقيقها على ارض الواقع، محدداً أسباب عدم إستمراريتها بجملة من العوامل<sup>(7)</sup>، كان في مقدمتها حسبها بين تحقيق «مبدأ المساواة التام» بين جميع أفراد السئر في الحقوق والواجبات، وهو أمريراه الشيخ عبد الكريم الزنجاني خيالياً - مثالياً، مضافاً إلى موقفها السلبي من «الدين» وإلغاء انتهاءات الإنسان الروحية، فضلاً عن «إنغائها الملكة الفردية»، ومصادرة الملكيات والأموال الخاصة، بل وحتى الاستيلاء على المواريت، و«إجبار العهال والزراع» على تسليم إنتاجهم للدولة <sup>(1)</sup>، التي عدها سلطة دكتاتورية وص

(١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص ٢٥- ٧٦- ٩٤.

- (٢) عبد الكريم الزنجاني. صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص١٩٩ ٢٠٠٠ (مكتبة ٢٠٠) سعبدة الوثائقية العامة)، من مذكرات الشيخ عبد الكريم الزنجابي حول الاشتراكية، د.ب.
- (٣) هناك العديد من المفكرين متدينين وليبر اليين، من انتقدوا الفكر الماركسي واستحالة تطبيقاته. للتفاصيل انظر: عباس محمود العقاد، الشيوعية والإنسانية، (القاهرة: مكتب الطباعة الجديدة، ١٩٥٦)، ص ٧٠٣-٣١٥، حيدر غيبه، ماذا بعد إخفاق الرأسهالية والشيوعية، (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ١٩٩٢)، ص ١٤١-١٥١، محمد باقر الصدر، المدرسة الإسلامية، ط٢، (بغداد: مطبعة المعارف، ٢٠٠٤)، ص ١٢٢-١٢٤.
- (٤) طقت أسس الاشتراكية العملية التو ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في روسيا القيصرية، وما تبعها من ،طورات داخلية أدت إلى قيام الاتحاد السوفيتي عام ١٩٢٢، وصلت أوج تطبيقاتها عهدجه ريف ستانيز (١٩٢٢ - ١٩٥٣). للتفاصيل انظر: أحمد مهدي الإمام، اللاستالسية ده افعال ومراسها، (يبروب: دار الصراع الفكري، ١٩٥٨) ص ١٠٢ - ١٢٢٠ المونتيف، الموجوع الاقتصاد السباسي، برجمة أبو يكو سنف، (القاهرة: دار الخناب العربي للطباعة، د.ب.، ب ٢٢ - ١٩٢٠.

| ۱۳۳ | سية | قعهالسياء | صفحات س موا |
|-----|-----|-----------|-------------|
|-----|-----|-----------|-------------|

النحكم مها إلى درجة وضع يدها مباشرة على وسمائط النقل، مشدداً في انتقاداته في استخدام «القوة» وسيلة لنشر الفكر الماركسي<sup>(1)</sup>.

وعنا محاولة نشر الفكر الماركسي في بلاد المسلمين جزء لا يتجزأ من استمرارية الم اجهة بين الشرق والغرب، بل انه تجاوز الحدود هذه إلى اعتبار ذلك سلاحاً فكرياً أحب بيد الغرب المستعمر للنيل من البناء العقاتدي الإسلامي لأبناء الأمة (<sup>1)</sup>، مخالفاً في ذلك حقيقة الخلاف الفكري والسياسي العميق <sup>(1)</sup> بين الليبرالية الغربية وفكرها الراسمالي وتلك الخاصة بالشيوعية المبني على أسس ومبادئ الفكر الماركسي <sup>(1)</sup>.

و أدر في قراءة متابعة مُلفتة للنظر أن مصير تطبيقات الشيوعية هو «الإخفاق» مسراً إلى أنها تجربة أخرى لا تختلف عن سواها من انتجارب السابقة في مضهار الفكر الاسترائلي عموماً، معللا أسباب ذلك حسب نعبيه بكونها تحول الشعب إلى «مجرد آلات تتب ينها من حميع الصفات الإنسانية التي رعتها الديانات والأخلاق والعقول نحت نوب الإحياء الوطني، أو الانتصار للعهال وتجريدها عن الفكر والعقل الميزين للانسان.... ثم استعهاها كآلات ميكانيكية»().

ويبسو أن موقف «الحاد» من الشيوعية، بابع من قلقه العميق، إزاء انتشارها في انه احد العراقية بين صفوف العديد من الشباب المسلم، معرباً عن مخاطر ما سيحدثه

··· ) عبد الكابم الزنجابي، دروس الفلسفة، ج ١، ص ٨٦- ٨٧.

- ١٠٠ عد الكويم الزنجان، صفحة من وحلة الإمام الإنجابي، ح٢، ص١٩٦٤ عبد الكويم الزنجاني، الإعداد الروحي لنجهاد الأسلامي في فلسطين، ص ٢٢.
- (٣) حالف الشيخ عبد الكريم الرنجاني بوجهة نظر، ما دهب إليه الشيخ شمد حسبن كاسف العظم بصرورة التوافق، مع العرب لمجامل التابر الالحادي " الدي عن ناته اصيار الظر. تحدد حسن كالتف الغط، ما محاورة مع السلم يو الدريصان ما ألامريش : فرراف - مرد. مان من الن المور التارة والتناعين الحادين مردانات كريار الشيخ مارريو أسلين، الدلاع ما سمي باخاب المردة، المعاصيل الذي شوعي عما الله الحدي والبيانية الدري إبراميم، عاد يغربي المردة، المعدم حتى العرب الرادية، (الترام عن الدري على والبر المواحية عاد المردي العادين المعدم عن الماد المريمة الحدي والبيانية والي المواحية عاد المردي المين المعدم على المواحي المواحية عاد المردي المين المعدم حتى العرب الماد من الترام المدين المدين المردي المردي المعلم عالم المادي المردي المواحية المواحي المردي المردي المردي المردي المردي المواحية عالم المادين المين المواحية المواحين المردي الماد المواحي المردي المردي المردي المواحية عالية المردي المدين المواحي المواحين المواحي المواحين المردية المواحي المردي المواحية عالية المردي المردي المواحية المواحين المواحي المواحية المواح
  - (٢) عبد الكربية الريحان، صفحة مرد وحملة المربياء الريبان (٢٧ من ٢٧).

| شيخ عبدالكريم الزيجاني | 1 |
|------------------------|---|
|------------------------|---|

النشارها إذا ما تحقق من تعييرات اجتماعيه وافتصاديه وسياسليه، تهز المجتمع وتهدد استمرازه، لنام يتوان من الرفوت إلى جالب «العلماء»(!) ممن اتخذوا مواقف صارمة إزار الفكر السيوعي رانشيوعيين، لا بن أقلوا بحرمتها ولبذ معتنفيها(!).

ولم يتغير موقفة الصارم هذا رحم ما جرى من التعاش للشيوعيين في العواق بسر فيام مرزة ١٨ شبور ١٨٣٦ ، ورحم موقفة المؤيد للثورة ورعيمهما عبد الكريم هذا المادس والعسرين من أسبوعين على فيامها في السادس والعسرين من تمور عام محت برتية أمرب فيها من تأييناه للثورة، وأمنياته بنجاح وسداد حطى رعيمها<sup>رد،</sup>، محت براب ال المناسية، احت ريدية تناريخ ٢٣ إذار ١٩٦٠ حول الشيوعية ومدى

المحاد العاديد من عليه الإمامية في العراق موقفاً مساداً للفخر الشبوعي، معززير. ذلك المحدث عده فناوي بنومة الإمامية في العراق موقفاً مساداً للفخر الشبوعي، معززير. ذلك المحدث عده فناوي بنومة الانتياء وعلى حد تعبيرهم إلى الفخر الالجادي المنفاصل الفر: محمد الدي الدهبني، الشيوعية، وتأمر على المقائد والأنظمة الاجتهاعية، (الدجف الحمد الدي الدهبني، الشيوعية تورة وتأمر على المقائد والأنظمة الاجتهاعية، (الدجف العدال حد تعبيرهم إلى الفكر الالحادي المنفاصل الفر: محمد الدي الدهبني، الشيوعية، وعلى حد تعبيرهم إلى الفكر الالحادي المنفاصل الفر: محمد الدي الدهبني، الشيوعية تورة وتأمر على المقائد والأنظمة الاجتهاعية، (الدجف الاجتهاعية، الديني، الشيوعية تدر راحاد، الدي الدولية، الشيوعية تدر راحاد، الذار المد العلم الحليي، الشيوعية تدر راحاد، التي الدي الديني، الشيوعية العلم، المادي معن المادي الديني، الشيوعية، (الدجلية، المقائد والأنظمة الاجتهاعية، (الدجلية، التن الدر الدي الدولية، الشيوعية تدر ما معان، المقائد (الدجلية، حد مادي الدي الاجتهامية، الشيوعية تدر راحاد، التي الدي الديني، الشيوعية تدر راحاد، العلم، المادي المعان، المقائد المقائد والما معالية، المادي العلم، المادي العلم، المادي العلية، العلم، المادي التي المادي (العلم، المادية، المادية، العلم، المادية، العلم، المادي التي المادي التي المادي (العلم، القلم، المادية، المادي المادية، العلم، المادي المادي المادية، العلم، المادي الي الديني التي المي، (النجبة، المادية، المادية المادية، المادية،

٢٠ السحى نقاش، الصدر الآرابق، ص١٨٣٩ - أوريل دان، المصدر السابق، ص١٨٣ - ٢٠ كناح الحزار، السيرعي العراقي باشل تبير في الساحة الدراقية حلال المدة (١٩٣٨ - ١٩٣٩ - ٢٠ حلى دامه الحراقة الي يعظ الباحثة، قوة حزيبة ميمنت في الشارع العراقي هيمة البيه مطلقة الممادسل الطرة الساعة القاض، المصنور السابق، ص١٣٣ - ١٣٢٢ - منا يطاطو، المحدر الحرب الحرب المائين ١٣٢٠.

· (مكتبة تومان علوة السحصية ا، النجف الاشر ف، توقية من الشيخ عبد الكويم الزيجاني الى عبد الكريم بالسم، بناريخ غيرة ١٠٥٠ • (مكتبه تومان عدوة الشخصية، ترتشات عبد الكريم فاسم إلى الشيخ عبد الكريم الريجاني، إنارين ٢٦ غور ١٩٠٨.

| مىفحات دىن مواقفه السياسية |
|----------------------------|
|----------------------------|

نعارصها مع الدين بصورة عامة والإسبلام على وجبه الخصوص، أثير الباحث هنا أن يسجل نيص الإجابة لما لها مين دلالة وترضوح معبرين عن مكنونات الشبيخ عيد الكريم الزنجاني إزاء الشيوعية في البلاد، إذ جاء فيها:

المبدأ الشيوعي يناقض الإسلام وسائر الأديان والنقيضان لا يجتمعان وَاتَّقُواْ فتُنةُ لا تُصبِنَ الَّذِبنَ ظَمَوا منكُمُ حَاصَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَدِبدُ الْعِقَابِ".

لم تقتيصر مواقف ورؤاه عند بعض التطورات السياسية المحلية فحسب، بل تعديما إلى قضابا رئيسة مست مساً دباشر أ مصالح الأمتين العربية والإسلامية، فقد حاز النشباط الاستيطاني الصهيبوني في الأراضي الفلسطينية"، عبلى اهتهامه الكبير ومنذ ثلاثينيات القبرن العشرين في الفعل والقبول، ففي الثامن من كانون أول عام تر أبيد ""، رعم معاولات معني الدبار الفاسطينية أمين اخركة الصهيونية آنتا المحفسوف بالمخاطير وخوفاً على حباتيه من غلاة التطيرف الصهيوني، ببد أن الشيخ عبد الحريم الزنجان أصلى على معماً متحديثاً إلى معقل من معافل اخركة الصهيونية آنتا

- (... (مكتب أبو سعبة: الوئائفية العامة، صورة استلت بنشيح عبد الكريم الزنجاني حول الشير عرف بناريخ ٢٣ إذار ١٩٦٠.
- (٢) هتمت العسهيونية بمسألة الهجرة اليوودية إلى فلسطوت لان هذه الفكرة ترتبط ارتباطا أساست لتلعيد فكرة الوصن الفري المبهرية في تلك البلاد المتقاصل الفور حمودة في مد الملقات، دراسات عن فلسطين المحلة، (بغداد: ادارة المشوعات والنشر، ١٩٦٥). عو ١٦٦- ٦٦٥ يوسف هيكل، فلسطين فبل وبعد، (بير، ت: دار العلم ديملا بير، ١٩٧٥). طو ١٦٥- عبد الفادر باست ، اختلفة المار فبة المارية الفليونية، (مركز الدراسات لفل، طورة)، (محلة)، الحادة اذار الريان ١٩٧٧)، العاد 110 مي 110.
- ال أبسر المسبق عابلية قدر عالوقع و الجنوب الدراف كان عوام العالمان في القوا الحاصي قول الميلاد، ومعناها الله الركومة ما الما العديم به الله الجراء على الم الحليون عاب الأسر الميلي، وقد ورد السم النو أبيب الفي التاركة لمعناء الفي على الم الخليون الرصد ف ترابي النظ الفديد والدي يعمد بين الفوات ودجاء حلى تشط النواف الحالي. المنتصرية الفتوة الحمد سوامية، عاملية العرب واليهود في التارين طاد (يغلبان دار الوليدين المنتسر، الما 14 الم في 140 المالية، العرب واليهود في التارين الموت المالية المالية المنتسر، الما 14 المعربية العرب والدي الموت الموت التارين الموت المالية المالية المالية الموت المالية المعرب واليهود في التارين الموت المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المعنان المالية الموت المالية المالية العرب واليهود في التارين المالية العرب واليهود في التارين المالية المالي

١٦٦ ......١٣٣٠ ..... ١٦٦

فلسطين (1).

وحال وصوله توجه مع كوكبة من رجالات الفكر والسياسة العرب في فلسطين إلى منطقة الساحل في تل أبيب، فاحتشد في مكان اجتهاعه جماهير كثيرة من القسهاينة رمتطرفي اليهمود، فألقى فيهم خطبة ارتجالية، حملت مضامينها بوضوح لا لبس فيه رفضاً «للا ستعهار الفهيري" كيا أحسان، شاجباً، وعلى حد نصيره تغنيهم به «أحلام الوطن القومي"<sup>(1)</sup>، منذرا تما سيتركه هذا الأمر من «كراهية» و «نفور» بين اليهود وسكان البلاد عمرها<sup>(1)</sup>

وذكر بأن اليهريزية "ديين" لا "قرمية" مشيرا إلى أن قسماً غير قليل من اليهود المصهينين، قد بالواس محلف أصفاع الأرض حادلين لجنسيات بلادهم الأصلية ك "...د ألمانيا"، اراد الله متشدين أن الخركة الصهيونية عن "حركة رأسهالية اتنفت مع المسلحة الاستماريا ""، الشراء بعبارة للفتة للنظر أن الأخيرين وجدوا في مصلحتهم إبداء حياه الحركة العاص به هذه "عليلة يستغل وحودها" لتحقيق «مآربها السياسية"،

(1) مباد الكريم الزنجان صفحة من رحلة الإمام الزنجابي، ج٢، ص٢٢ (1) إن الدعوة المسهور نية لإسكان اليهود في فلسطين لم تقتصر على الساسة والدعاة البريطانيين، إنهار جارت هتها، إذا من السقو فادة آخرين في حدد من البلدان الأبرربية الغربية من كانت الما مطامع اللغمانين في الشق الأرابط المتفاصيل انظر: بديعة أمين، الصهيرة تواريت حركه فو مية، (خداد دار احرية الطباعه، ١٩٧٨): ص ٢٢ المساعيل ناصر الصهادي، التاريخ الناريخي مارم السبي البابل وإسرائيل الصهيونية، (دمشق: دار علاء الدين للنشر و الطباعه، ٢٠٢٢)، من ٢٢٦-٢٢

- ۲۰۰۰ عبد الكوليم الولجاني، الأعداد الروحد اللحنهاد الأسلامي في فلديدو ما مريد (٢٠٠٠).
- (٤) عن عناقة الله أيط والعائلة القرية إيرا الحاقة التسهيونيا (٧٠ معلَى الله إبرالالالار). والحروب، دكتاب الله بعاني للقصلية اللالسطيلية لعام ١٩٩ ما لالم عال مشهرات مواسلة الله إساب الما سطلبية، ١٩٦٧ مولي ٢٧٤ ما ١٩٤ حالج صالت الجبرات، عدة السطين الله السال ما السياسة والعساقاية، لايتروت، عنايع دار الكتاب، ٢٧٢ ما ٢٠٠ ما معموم دياب، السيهولية العالمة والود على الفك الصهيولية، المعالمي، (الماسية في ٢٠٠ ما الشعاب ما ٢٩٢ مالية العالمة والتقالية الما على الفكانية المالية المعالمين المالية مالية المالية مالية المالية مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية م ماليسية ما مالية المالية المالية المالية مالية المالية مالية المالية مالية المالية مالية المالية مالية المالية المالية المالية المالية المالية ال

| ארו | á | سيأ | لسيا | اقفها | ىن مو | صفحات |
|-----|---|-----|------|-------|-------|-------|
|-----|---|-----|------|-------|-------|-------|

فالعلاقة بين الطرفين علاقة منفعية لا إنسانية عاطفية كما تبدوا للوهلة الأولى(^).

وحذر الحضور من الصهاية س مغبة استخدامهم أدوات بد المستعمر لتحقيق غايته لا في فلسطين فحسب بل في عموم منطقة «الشرق الأسلط» فحسه من موقع مهم وما تحتويه من ثروات أولاً، وما سيتركه التلازم بمن الطرفير الصهبونيا والاستعمار من ردود فعل كميرة في العالمي العربي والإسلامي نائباً"، معرباً عر تفاؤله!! عما سيتورة «الظلم والباطل «في نهوض عربي " إسلامي لمواحهة «الاعتداء والاغتصاب» لحقوق الفلسطينين في أراضيهم، لا بل وفي حماسة واضبحة عدّ أن الأمر هذا سيودي إلى «الوحدة العربية» ومن ثم إلى «الوحدة الإسلامي»، أمراً سيؤري

- (١) عبد الكويم الزنجاني، الإعداد الروحي للجهاد الإسلامي في فلسطين عن ٣٤ ٢٢.
  (٢) الشرق الأوسط: رقعة جغرافية، شملت، سوريا، ولينان، وفلسطين، والأردن، والعراق، والخراع، والخريم، والأردن، والعراق، والخابج العري، ومصر، وتركيا، وإيران، وتتسع عند البعض فتشمل أفغانستان. للتفاصيل انظر: سعد سعدي، معجم الشرق الأوسط، ط٢، (بيروت: دار الجيل، ١٩٩٨)، ص ٢٤٤ مدام الدين جاد الرب، الخيرافيا السياسية، (القاهرة: الدار المصرية).
- اللبنانية، ٢٠٠٨)، ص ٣٣٧-٣٤٦ (٣) شغلت تطورات الاستيطان الصهيوني في فلسطن قبل إعلان دولة المستيف، ١٤ آبار من عام ١٩٤٨، اهتباماً كبيراً في مختلف الأوساط الشعبية والمسمنة من مثقفة مرحال دين وساسة في البلاد العربية والإسلامية. على سبيل المثال انظر: د.ك.و، الوحدة الوثائةية: ملفات البلاط الملكي ١١١٢/ ٢١١، مذكرة سكرتارية المعتمد السامي الى وزارة الناعدان ملفات البلاط الملكي ١٢٢/ ٢١١، مذكرة سكرتارية المعتمد السامي الى وزارة الناعدان في بغداد إلى الملك فيصل الأول حول اجتماع في احد جوامع بغداد حول فضية فلسطين، بتاريخ ٣ أيلول ١٩٢٩ معد فيصل عبد المنعم، أسرار ١٩٤٨، (القاهرة: دار الهنا للطباعة، ١٩٦٨)، ص٢٥-١٩٢٩ معمد غيصل عبد المنعم، أسرار ١٩٤٨، (القاهرة: دار الهنا الفلسطينية، (الميرا: مؤسسة الفكر الإسلامي، ٢٠٠٢)، عن ٢٢-٩٩.
- (٤) جعل العديد من المفكرين والساسة والمثقفين في الساستين العربية والإسلامية القضمة الفلسطينية أساساً رئيسا لتحقيق جملة من «أمانيهم» في مقدمتها الوحدة العربية والوحدة الفلسطينية أساساً رئيسا لتحقيق جملة من «أمانيهم» في مقدمتها الوحدة العربية والوحدة الإسلامية. للتفاصيل انظر: أسامة الغزالي حرب، مستقبل الصراع العربي- الإسرائيلي، (ببروت، موكز دراسات الوحدة العربية، ١٩٨٧)، ص ٣٩-١٤٢ مؤسسة تنظيم ونشر ترات الإمام الخميني، المضبي، الفلسة تنظيم ونشر ونشر ترات الإمام الخميني، (٢٠)، ص ١٨٨).

حاسب المصب الأراغان الغرب حي المادة والمراجع من النقط في عربه المعالية في النظرية المانية معيار. الحويكة المقارم رارة بالباري الذ

ب في منطقة المستقدين المستقدين المستقدين المستقيلة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستق المستقدة الم المستقدة المشاركة المستقدة الم المادة المشاركة المستقدة المق المستقدة المشاركة المستقدة الم المستقدة المشتقة المق المستقدة المالية المالية المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المشتقة المالية المن المستقدة المالية المالية المالية المالية المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المستق المستقدة المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستق المستقدة المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المستق المستقدة المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المالية المستقدة المستق المستقلة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقدة المستقاة المستقدة المستقدة المستقلة المستقاة المستقاة المستقلة المستقة المستقة المستقلة المستتقاة المستقاة المست

حيا الفي في العاشر من تابود. اون عام ١٦٦٦ حفد آخري عادًا في القدس الشريف حيث المسجد الاتصى، المنت مواركة بدا عطد الدربية المام ليه الحركة الصهيونية هجرما عنت أنباء م بالفاد اللادع، حيث عدهم العصابة بند به غايتها النهب والاغتصاب، وحس موت الفام اعناه للانظمة الإنسانية الاجتزاعية والألفة البشرية المشتقات في الوعت دانة ما أسان ما الحكومات الاستعمارية بمضامين التوراة ()، مستهجنا في الوعت دانة ما أسان مسعى الحكومات الاستعمارية

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الإعداد الروحي بلجهاد الإسلامي في فلسطين، ص٢٦ ٢٧٠.
  (٢) سبقه الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء في لفت الأنظار إلى حقبقة الدور اليهودي في الولايات المتحدة الأميركية ودور الأخيرة في دعم الحركة الصهيونية، وما يحمله ذلك من مخاطر كبيرة على فلسطين الخبري في خطب مخاطر كبيرة على فلسطين انظر: عادل كاشف الغطاء، والنجف الأشرف: مطبعة النعان، ١٩٦٩)، وسر٢٩ ١٠٨.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الإعداد الروحي للجهاد الإسلامي في فلسطين، ص٣٨–٣٩؛ سيد احمد موثقى، استراتيژى وحدت انديشه سياسى اسلامى، (قم: دفتر تبليغات اسلامى، ١٣٧١ش)، جلد دوم، ص٤٠٩.
- (٤) كتبت التوراة بعد وفاة النبي موسى عناقه. (١٣٧٠ ق.م) وفي موطن سبيهم بابل عام ٥٨٦ ق.م) مما تعرض نصها الأصلي إلى تحريف وتزوير. للتفاصيل انظر: احمد سوسه، المصدر السابق، ص ٥٥٦، ٣٥٦.

| ١ | 14 |      |      |  |  |      |  | • | <br> |  | • • | • • | مخاطبة من فتوافقه البديد لاية | ر |
|---|----|------|------|--|--|------|--|---|------|--|-----|-----|-------------------------------|---|
|   |    | <br> | <br> |  |  | <br> |  |   |      |  |     |     |                               | - |

ني تأمليس الدولة حاليو ليه اليهو دياء بي للمصين الدابية المواليا أن لذك للير صراح مربر تؤال الاتدية الصالي أصلحان الحي المراعي الرا المرب، والسلمين أ.

وعد از موافقه سربه والد المرد في ۲۳ مداط عام ۲۵۶۶ و فتلوی نصبت علی تحويم بيع الآراطي بي فلسلطيان للندله ياله بل وعد المساعدة على للك هو عملا فيه تحل الله سلبات، وتعانى الوف لولده له الاسالما ليكرد و داسمنا الحتوالف و با حملته مار مطلمين

صار ، وحد مدسان بيع ، دار على يرب المحد ، من المروم عنيه تبيب لصها هنا الاتات - الدار من المالية مالتقدية الصغيرية - في أن هذا الحرب السياسي من اليهار برمي في السرق إلى حو بيغنة الإسالام (أي السنالة)، الأقطار الإسلامية عامة والهلاد العربية - سام) رلارد با في أن إسرار مم معلى الفجرة إلى فلسطين العربية بعد الازان الخط السلايي مرارد م المالية من اليهود والله الحر القضاء على كيان في العارب وفي مسافر أقطار العالم الدليل واضح على أنهم بحاولون القضاء على كيان الإسلام وعلى السنقلال الأمم العربية والإسلامية من الماسع بين عليه المجال والمكان الإسلام وعلى السنقلال الأمم العربية والإسلامية ما ما المساعية ال حفظ بلغة مسبوله ولا يجرز القامية السيامية والا من من ما الما الما على كيان مسبوله ولا يجرز القامية الم العربية والإسلامية ما المحلية إن حفظ بلغة الإسلام وعلى السنقلال الأمم العربية والإسلامية ما ما المساعدة على كيان مسبوله ولا يجرز القامية الم العربية والإسلامية ما ما الما على كيان مسبوله ولا يجرز القامية الم والم على الما يون القضاء على كيان مسبوله ولا يجرز القامية الله ورامية والم من ما ما والم الما على الما على الما على الما على مسبوله ولا يجرز القامية الله ورامية والم العربية والإسلامية الما على الما عليه الما يعلمية ال مسبولة أن الما الما م العربية والار الأما الما على الما على الما على الما عليه الما يعان المارية الله ورامية الله والما ما الما الما الما الما الما على الما عليه الما الما عليه الما على المالية الما على المالية الله ما الما ما الما ما الما المالية المالية المالية المالية المالية والم المالية المالية المالية المالية والما المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية والما مالية المالية ا

، من مطنى إدامة التراقيل بين «القدس الشريف» ومحيطيه العربي والإسلامي. حيص المسلمين كافة في خطبة ألفاهما بجمع من المسلمين بحلب في أوائل تشرين أول عبام ١٩٤٧ في الحسي إلى بينت المقدس، عبادا إناها من صروريات المسلمين، لما تمس به آمة الإسبالام من «طباف السار يخيي حصيب» بتطلب رامن المدهبوف ومؤازرة

- عبد الله بم الربجاني، أو عداد الروحي اللحها، الرسلامي الرافسطان، ص1۸ 19:
   (الكولر) المرارية المارية، المحل ١١٠.
- (٢) جلاوي سلطان عبطان، ستيارات الفكرية والسياسية في النجف الأشرف ١٩٤٥ -٨٩٨ - رمالة ما صدير. ايمنان: معهد التاريخ العولي والنراث العلمي، ٧ - ٢٠)، ص ٢١٨ - (الغربي)، شياط ١٩٤٦، العدد ١١. ص ١٤.

| عبدالكريمالر نحابي | الشيخ | $\mathbf{V}$ |
|--------------------|-------|--------------|
|                    |       |              |

الفلسطينيين".

ولما تم إعلان دولة إسرائيل بتاريخ ١٤ آيار ١٩٤٨، وما ترتب عليه من اندلاع أول حسرب عربية - إسرائيلية<sup>(٢)</sup>، ابرق إلى رئيس الوزراء محمد الصدر<sup>(٢)</sup> بتاريخ ١٥ آيار ١٩٤٨ برقية شدة فيها على ضرورة استمرارية «الجهاد المقدس» للجيش العراقي في فلسطين حنى إنقاذها<sup>(٢)</sup>.

والسجاما مع موقفة الصارم إزاء الوجود الصهيوني في فلسطين، وما يقومون به من تعديات على البلاء المربية، وجه نداءه إلى جميع الحكومات الإسلامية إلى ضرورة الوقوف بحزم وجه تهديدات الصهاينة جراء عدوانهم على فلسطين ومن ثم مصر في إثر اشتراكهم

- (١) (وزارة الداخلية المراقية)، الملغة الشخصية للنسيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ١٦٢/١٦/ ٧٩،
   كتاب وزارة الداخلية العراقية السري المرقم ٢١٦٨، بتاريخ ٩ تشرين أول ١٩٤٧.
- (٢) اضطرت الأنظمة العربية يومنذ وبسبب صغط حماهم ها إلى إرسال جيوشها وتحت فيادة الصابط البريطاني علوب باشا لمراجهة العصابات الصهيونية بتاريخ د١ آيار ١٩٤٨ فحصلت أور. هزائم نلك، الانظمة، للماصيل انظر، وليد الخالدي، حسون عاما على حرب ١٩٤٨ أولى الحروب الصهيونية العربية، (ببروت: دار النهار، ١٩٩٨)، ص ٩٤-عرب ١٩٢٤ ايان بلاك وبني موريس، الحروب السرية للاستخبارات الإسرائيلية، ترجمة الياس فرحات، (بيروب، دار الحرف العربي للطباعة والنشر، ١٩٩٨)، ص ٥٤-
- (٣) محمد العدد (١٨٨٠ -١٠٩٢) ولد في الكاظمية المفدسة عام ١٨٨٢، ونشأ فيها في ظل اسرة دينية، الخرط في صفوف اخركة الوطنية في العهدين العثراني والبريطاني، كان من بين مؤسسي جمعية حرس الاستقلال في شباط ١٩٩٩، عين عضواً في مجلس الأعيان عام ١٩٢١ ثم ريساً له عام ١٩٢٩ و١٩٣٧ و١٩٥٣، اختبر في ٢٩ كانون ثان ١٩٤٨ رئيساً للورزاء وفرر إلعاء معاهدة بورتسموث، استقال من منصبه في ٢٣ حزيران ١٩٤٨، توفي في ٣ نيسان عام ١٩٥٦. للتفاصيل انظر: حسن لطيف الزبيدي، المصدر السابق، من ٤٤ د. أحلام حسين جميل، الأفكار السياسية للاحزاب العراقية في عهد الانتداب والدراسات، دليل الورازات العراقية مان، ١٩٨٥)، ص ٢٢ المركز العرافي للمعلومات والدراسات، دليل الورازات العراقية مان، ١٩٢٥)، ص ٢٢ المركز العرافي للمعلومات والدراسات، دليل الورازات العراقية مان، ١٩٢٥)، والدراسات، دليل الورازات العراقية وي المعلومات
- (٤) مقدام عبد احسن باقر، تاريخ النجف السياسي ١٩٤٦-٨٩٥، (بيريزت مار الأضواء للطباعة، ٢٠٠٢). ص ١٦٧-١٣٨.

| ۱۷۱ | ىية | لسيام | واقفها | سفيحات من م | 0 |
|-----|-----|-------|--------|-------------|---|
|-----|-----|-------|--------|-------------|---|

في العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦ (()، مطالباً إباها بضر ورة مساندة الدول العربية (").

لم تبس عريكته أو تنكسس له قنبا في متابعته وتو اصله الصعبمي مع القضية الفلسطينية، رغم ما لحق مها من نكبات و تداعيات خطرة، ولا سما بعد هزيمة الخامس من حزيران عام ١٩٦٧، فقد اصدر «فتوى» تناقلتها العديد من وسائل الإعلام المحلية، سدد محتواها على «الجهاد» في سبيل فلسطين، حاثاً الحكومات الإسلامية كافة ودولها استثناء على ضرورة «شد أزر الأمة العربية» في جهادها من اجل «إحقاق الحق وإزهاق الباطل»، مطالباً من الجميع حمل السلاح وتلبية النداء لنصرة الحق وأهله<sup>(1)</sup>.

لم تنسبه انشبغالاته وجهبوده إزاء قضايا محيطيه العربي والإستلامي، ادتهاماته المعرفية والفكرية حول قضايا «التاريخ» و«الفلسية» و «الاقتصاد»، مكونات و محاور أساسية فاعلة في التحرك الاجتهاعي وعلى مختلف الصعد، لذا و جد الباحت وبكل تواضيع ضرورة إلقاء الضوء على جوانب من كتاباته و أنحائه في المه ضوعات هذه، لما لها من أهمية لا في تُشكال رؤاه وحسب، انها لها، مصورة و أخرى، دوراً حاسباً في اتخاذ مواقفه، وهذا ما سيعالجه في مباحث الفصل الثالث والأخير من دراسته هذه.

- (١) العدوان الثلاثي: اشتد سخط الحكومات الغربية على السياسة المصرية ولاسما بعد تأميم قناة السويس في ٢٦ تموز ١٩٥٦، ونجاح المصريين في إدارة عمل القناة، الاسرالذي أدى إلى قيام بريطانيا وفرنسا وإسرائيل بالهجوم على مصر والاستيلاء على قناة السويس في ٢٦ تقرز بأول الميابعة والاستيلاء على قناة السويس في ٢٦ تقرز بأول الميابعة والاستيلاء على قناة السويس في ٢٩ تشرين أول مرايطانيا وفرنسا وإسرائيل بالهجوم على مصر والاستيلاء على قناة السويس في ٢٩ تشرين أول والاستيلاء على قناة السويس في ٢٩ تشرين أول والاستيلاء على قناة السويس في ١٩ تشرين أول والاستيلاء على قناة السويس في ٢٩ تشرين أول والاستيلاء على قناة السويس في ١٩ تشرين أول والاستيلاء على قناة السويس في ٢٩ تشرين أول والاستيلاء على أن الاتحاد السوفيتي أنذر الدول المهاجة مما أدى إلى وقف إطلاق النار والالسحاب من الأراضي المصرية. للتفاصيل انظر: محمد عبد الرحن برج، قناة السويس الهيتها السياسية والإسترانيجية وتأثيرها على العلاقات المصرية الدريطانية من منة ١٩٠٤، راماة، والالسياسية دار الكاني الميابية على المريطانية من منة ١٩٠٤، مراهم، والاستياسية والاسترانيجية وتأثيرها على العلاقات المصرية الريطانية من منة ١٩٠٤، والاسمانية من منة ١٩٠٤، (القاهرة: حامد عاد والاسترانية من منة ١٩٠٤، ٢٩٥٠، والاسترين والاسترانية من منة ١٩٠٤، والاسترانية من منة ١٩٠٤، مرامانة، مامورية المورية، ١٩٥٦، والسويس، والاسترانية من منة ١٩٠٤، (القاهرة: حامد عاد والاسترانية من منة ١٩٠٤، مراما، مامورية، ١٩٩٦، ١٩٩٤، من مائة، مامورين الموليانية، حمد عبد والاسترانين مولكة، الموليانية، حامد ماره، ١٩٩٤، إلى مرامة، ١٩٩٤، إلى مالغانية من مائة، مامولية، ١٩٩٤، إلى مائة، مامولية، ١٩٩٤، إلى مائة، مامولية، ١٩٩٤، إلى مائة، مامولية، ١٩٩٤، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، مامولية، ١٩٩٤، إلى مائة، ١٩٩٤، إلى المولية، ١٩٩٤، إلى مائة، مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، مائة، إلى مائة، مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائة، إلى مائه، إلى مائة، إلى م
- (٣) حقق الصهاينة هزيمة غير مبررة بالأنظمة العربية حتى أنها فاقت خيالهم ونصوراتهم. للتفاصيل الظر: محمد حسنين هيكل، أزمة العرب ومستقبلهم، ط٢، (القاهرة . دار الشروق، ٢٠٠٦)، ص٧-١٦٠ الياس شوفاني، الموجز في تاريخ فلسطين السياسي، ط٦. (بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ٢٠٠٣)، عن ٥٣٧- ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) (المدل)، حزيران ١٩٦٧، العند ١٠٠٠٠، ص ٢٦ و(العدل)، آب ١٩٦٧، العدد ١٥، ص ٣٢.

CONTRACTnd see يت المنابع التاريخ والمسمة المشتر المشتر المستر الشبيخ عبد الدورين الرنبين المشبه ĺ 🖈 المدون الجار -المعالم الن الراف في الثارية، و حرك موا المو الكانل ال Salist min and the الفلسفة التأسيسات والاهتداءات في لتابد مه المتدرش الثاليت 🔹 ايجاز في رسالتيه عن فلسفتني المنداد والراح المبر \*\* المدرية البابع : فرادات فرفكره الاقتصادي T Alex

## المبحث الأول

## لمحات من أرائه في التاريخ وحركته وأسس الكتابة فيه

اهذم الشيخ عبد الكريم الرنجاني اهنهاماً واسعاً «بعلم التاريخ»<sup>(1)</sup> لما له صلة ولدة في الوقوف على التجارب الإنسانية السابقة، فقد اقتفى أثرُ المجتهدين والحكام وما سبجل «التاريخ» من آثارهم الخالدة، ولاسيما من كان غرضهم الإصلاح الديني والاجتهاعي، لبذا فإن استنباط البدروس والعبر من التاريخ المتوافقة مع «النهج الرحصي» لرجل الدين شبكل أساساً وعموداً فقرياً في قراءتهم للتاريخ، روايات رفزي فاعلة وأسباب ونتائج<sup>(1)</sup>.

فلا غرو أن نجد أن لديه محاولات جادة لنحديد «مفهوم التاريخ»" وأهمية مرحدوعاته، «فالتاريخ» عنده قد أثبت أن زوال الأمم ينشباً عن «انحطاط ذكائها» وعن مد مستسسسسس

(١) أكر الكثير من العلياء والفلاسفة علمية التاريخ ولم يعدوه من بين العلوم، في حين أيد نسب أخر علمية التاريخ. للتفاصيل أنظ : ج. هرنشو، عدم التاريخ، ترجمة عبد الحميد العبادي، ط٢، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، العبادي، ط٢، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، العبادي، ط٢، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، المدحل إلى علم التاريخ، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، العبادي، ط٢، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، المدحل إلى علم التاريخ، (بيروت: دار النهضة العربية، ٢٠٠٧)، ص١ - ١٢٢ سعدون نصر الله، عبد أكثريم الزنجاني، ص١ - ١٢٢
 ٢٠٠ عبد الله العربية، ٢٠٠٧)، ص١ - ١٩٢
 ٢٠٠ عبد الله العربية، ٢٠٠٧)، ص١ - ١٥ المدون نصر الله، ٢٠٠٧)، معدون نصر الله، ٢٠٠٤
 ٢٠٠ عبد الله العربي، مع من رحلة المام الزنجاني، معنوم التاريخ والمؤرخون، (القاهرة: دار المدون، ١٥ - ١٢)، معدون، (القاهرة: دار المدون، ١٩٩٤)، معلمة معهوم التاريخ أنظر: حسبن مؤنس، التاريخ والمؤرخون، (القاهرة: دار المدون، ١٩٩٤)، معلموم التاريخ، ط٢، (بيروت: دار المدون، علمون، ١٢٠٢)، معدون، (القاهرة: دار المدون، ١٢٠٢)، معدون، (القاهرة: دار المدون، ١٢٠٢)، المدون، (القاهرة: دار المدون، ١٩٩٤)، معارات، ١٩٨٤)، معارات، ٢٠٠٤

ماريخصا عند مرد فيها بو قدام، « الله وعلى حب بعيديرة «دريانا يعتيد من البيان » داميد السبا الجديد المراب «الشاريخ»، فسن دون «معرفة الماضي» لا يمحن «سمخيص الحاصر»، رسي حد «ماير» الحالات الريقة القلب بالاحى الريك» - المالس في السلمانياس والعاديج»

كان لقراءت في الرات الدين الإسلامي مسود منها النائسية أن التدريد، إلى جدر، المرات الماخري الأفرري الالاستهاد بتعلق منها في موضوعات الاستشراف، الالار الواصح بي مهرمة عال حرالة الناريخ لا نقوى القادلة في <sup>(1)</sup> ونقس ها وقق المدين لائم الواصح بي مهرمة عال حرالة الناريخ و نقوى القادلة في <sup>(1)</sup> ونقس ها وقق المدين لائم الواصح بي مهرمة عال حرالة الناريخ و نقوى القادلة في <sup>(1)</sup> ونقس ها وقق المدين لائم الواصح بي مهرمة عال حرالة المدين العلم الماريخ و تقوى القادلة في <sup>(1)</sup> ونقس ها وقق المدين لائم الواصح بي مهرمة عال حرالة الأمريات الحليقية الواراة فكولا الحدث، عدياً أنه ا المدين لائم القادلة و علم الناريخ فخراً ومنهجا في مؤلف بعيلة المتص في المارين المواضعة إلى جمعها وعرضها في هذا المبحث<sup>(1)</sup>.

عاف الناريح (() بأبه المرأة الماصي ومنادة الخاصر المرأة لي يكون عد أجيد صقلها

(١) عالج الكبير من فلاسفة ولتفكري الإسالية الدور الفائل للعامل الأحادي في فيام «سلوط الأمم من لك عن سلل اللبار لا احتم التي خلدون (ت ٨٠٨هـ) أدوارد مسال صحب للتاب الضمحلال الأدم اطرابية البرامانية وسقوطها» وسوامم. أنظر. أنه خلدون المصلح السابق، ص ١٤٦-١٤٦ ادوارد جينون، اصمحلال الإمبراطورية الروماية وسفرطها، برجمة سليم سام، رابعاهرة عار الكاتب العالي العليان ٢٩ (٢٠١٩). إلا مريانات لفاري.

ميد الكابير الإنجابي صفحة من وحلة الإسام الزيجان. چ)، ص6، ( ٥، . ١٣٠ القلب الذالإلمان بر محتراه الداخلي مو الأساس مرغة التاريخ، وقد التارت عن سالو الحركات الاسرى يأم الحاكة سيبرة وغانية، فيهي مشدودة إلى ماصيبها والى سليه المانية، المعاديات أيضا الموالي مقلة في المحتسم والتاريخ الآلمة، فيشررات الله الوعراء، ما ١٠٠ ما ما المعالي معلم حيلي الدالي، المصل في علسلة التاريخ، ليبروت، عار الكتب العسيه، ١٠٠ كما على الذالي،

(٤) حيد الحريم الإلجاني، الفقه الأرقى في سرح العروة الولفي، ج. . (٢) عرف بن حسون التاريخ بأنه اله التوليز المذهب جم المواند تعرف من خلاله احوال الماضين من التمم التحاديم، مالملة الميل الطالة إن خلدون، المصدر السابق، فن ٣- ١٤. الرينب محمول الحصيري، فلسفة التاريخ عبد الن حالدين، إن بات السوير للطراحة، لات )، شرائة ال

| 1 v V | , المح <b>ف ب</b> ه هيه | اهماواسينز | ارينح ومنر | ار،ئە يى الن | دخات من |
|-------|-------------------------|------------|------------|--------------|---------|
|-------|-------------------------|------------|------------|--------------|---------|

حلي للفريم نيها «صورة الماعلي» ومنارة يسلم بورها براد «يسلني»، با حاصر »، وهما مراهون اقيام المؤرج في دلير «الحقائل الكاملة» المسلنقاد من «اولو) المصادر»، والاست. في إيلا تهجر النهادا حاصاً بـ «راوايات المأرليج» العلهاء المسلميا في هذا المام الوابية المايي الألباس في مصلف المرفوعة من الالجارية المؤسسية السابلة؟

فاذ الناريخ عد وحد من مرافظ الأدرال الانسان ماراً أو شرار مما يتصلب الرقوف. عدده التأسلا و در استه، مرعوا و راء أخط العبر والدووس من عماري الماشين مال ومهم استاد نيوا سطتيا، فعلى سيو المثال لا الحسن الزاهيس رانسر م الملاحية الاراشي الع مرادر الاستاذ مايسلاب سالم القرب المناطوب النبيح الإسلامي مريناتاتي الوفرف على السسوالات رع النوبير من تحد مستية الأراحي المفتر مة حسوفاتر من سألا المراد في على علاقة رتقال في الركل الملاقة بين الارض وملاحها

والدرجرين فن يقد المداليج <sup>20</sup> دوية على مبادئ خسبة الأول منها بسببة الفواتين الماريجية (ب أربكالأ البلب لا جال للاجملوب والشقيد في التهاب أو المدل لداني فهو أن الأدلة الخية الماهض لنصب إن الخوانات والأوضاع ومنغلي اب الأمن بعيون يقطه ------

(١) عبدالكريم الرئيجاي، تنفحة من رحلة الرمام الرئيجان، ج. ، س ٢٢٠. (٢) الأرض المسرحة عنوة: هي الأرض التي فتحها السلمون بانفوة ورفعوا أيدى الكفار عنها وتكون ملكا للمستمراء أما أوض التي فتحها السلمون بانفوة ورفعوا أيدى الكفار الكون لهم والهم بشوء، على دينهم وتحن عليهم العزية على رقار سها، أو عوا أرضهم المساطير، انظر، خمد سابق، الروحان، السائل المسحلة، ص. الاهم، موسم، عار الكتاب، ٢٩٩١)، حر ٩٦- ١٧٢ محملاعي أو نصاري، الموسوعة المعهمة الكتاب عام مؤسسة أعادي، ١٩٩٧)، حر ١٢٩- ١٢٢

(٣) عبد الكويم الرئيجاني، العد، الارقى إن مرح المروة الوقدي، حرا، صرح، ١٠.
(٤) إلى الارتفاء في تراسة الساريخ التي دراسة في فلسماء يعني الارتفاء من دراسة الدفائع راسة الدوائع التي دراسة الدوائعي الارتفاء من دراسة الدفائع راسة الدراسة الذرائية، الدراسة الدفائع راسة الدوائية التي دراسة الدوائية الارتفاء من دراسة الدفائع راسة الدوائية التي دراسة الدوائية التي دراسة الدوائية التي دراسة الدوائية، الدوائية، الدوائية التي دراسة الدوائية الدوائية التي دراسة الذور دراسة الدوائية، دوائية، دوائية، دوائية، دوائية، دوائية، دوائية، دوائية التي دراسة الدوائية، دوائية، دوائية الدوائية، دوائية الدوائية، دوائية، دو

| ١ | $\mathbf{V}$ | ٨ |
|---|--------------|---|
|---|--------------|---|

وعقول نيّرة، تدرك الأسباب الخفية وتقدر نتائجها بالعقل والمنطق، وجاء المبدأ الثالث يبحث عن الحقيقة والعمل من أجلها وكشفها للجمهور فنكون الوسيلة والغاية في إسقاط الضعف وتحقيق النهوض، أما الرابع إدراك اتجاهات المصراع والتمكن من مفاتيحه، وتقدير الموقف الأصلح في عملية النهوض بحزم ، انتباه، والمدأ الآخير فلم يقر بغاعلية ناريخية للإنسان ولا تفدم في حركة تاريخ الأمة إلا "بالعلم والعمل" لامتلاك ناصية الأحدات وصناعة التاريخ وحفظ الموازنة العقلانية في التقدم المنشود".

حضعت عركة التاريخ لديه إلى قانونين رئيسي صنعا أحداث التاريخ وتحكمتا بمسار حركته نشوء وتطوراً ونتائجاً، القانون الأول والأكبر هو «الإرادة والمشيئة الإفيات<sup>(1)</sup> والتي تتبعها الحكمة والدين، وهما عنصرا كل ما في الكون من نظام واتساق، رلولاها لكان العالم مسائرا يتخبط تبعاً للمواصفات الرعناء، وهذا وعلى حد تعبره «لا يتصوره غافل بعد مشاهدة هذا الإبداع الحكيم في كل جرئية من جزئيات العالم»، ومتى نبت الفصار في الكون فقد ثبت وجود المدين الحكيم بطريف محسوس لاسايل للجدل فيه<sup>(1)</sup>.

فلاغرو أن مجد الدين عنده له مكانة مر موقة سائية بين العوامل المحركة لأحداث التاريخ، كونة المعبر عن إرادة الله تعانى في الأرض، فقد وصبح بأن علم الاجتماع الحديث قرر أن «الدين» الأحثر فعالية بين العوامل الاجتماعية في بناء الجهاعات وتنظيمها، واله كـ«بطل الرواية» في كل فصل فيها له دور إساس، «فالدين» له أدوار عظيمة الشأن منذ

- (١) علي حسبن اجابري، فلسفة التاريخ في الفكر العربي المعاصر، (بغداد: دار الشؤون الثقافية. ١٩٩٣)، في ٢٠١-١٣٩٩.
- - (٣) عبد الكريم الإنجابي. صفحه من رحله الإمام الرنجابي، ج ٢، ص ٢٤٧.

| ۱۷۹ | فيه. | الكتابة | كتهوأسسر | ويعتر | لتاريخ | آرائه في ال | لمحات من أ |
|-----|------|---------|----------|-------|--------|-------------|------------|
|-----|------|---------|----------|-------|--------|-------------|------------|

نشوء الجاعات البشرية، لذا فهو يرى أن قوة الشبعب أو الأمة لا يمكن أن تجتمع في «تكل ديمقراطي» مادامت الجاعات "غير تامة الاندماج»، ولا يحصل هذا الاندماج إلاّ «بقوة ذات الحق الإلهي» وهي قوة الدين التي لاساص عنها<sup>(...</sup>.

وجاء رأيه هذا في كون «الدين» "عاملًا مهمًا أسسس ويؤسس لأحكام أكدت على «العدل» و «احترام النواميس الطبيعية»، واستقصاء الشؤون الاجتماعية، وقد قور الوطنية و الذفياع عن الوطن وحربة الفضائيل لا الإياحة والانطلاق وراء السبوات، وقاعدة المساواة، واحترام الحقوق، ثم حارب الفقر والجهل والمرض، وبنيت أحكامه على الاعتدال ليوصل الانسان إلى السعادة المزدوحة لنوع الإنسان في الدارين الذنيا والأخرة".

أما القانون الثاني وهو الأصغر "الإرادة البندية» ونأثر ما في ترجبه مسار الحدث الناريخي، سائرة ضمن إطار ونوامبس القارون الأول، رقد حددها بستة عوامل رئيسة بتقدمها الرسول عنه ، المعلم الأول، الذي بعث بحكم الإرادة الإلهية لإنقاذ الحتمع البتري الذي أحاطت به الفوضي والضلال والتخلف حسب تعبيره، وأشار إلى العنابة الإلهية في اختياره تنتي لتبليغ رسانة الإسلام، والتطرق لمختلف مراحل حياته ودوره القيادي في نشر تعاليم الدين الإسلامي، فكانت لتعاليمه الإلمية

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى. ج١، ص١٧١؟ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٢٦-١٧.
- (٢) سعى الكثير من المؤرخين والفلاسفة باختلاف الزمان والمكان، ومن منطلق انتهاءاتهم الدينية في تفسير أحدات التاريخ على وفن معتقداتهم، سواء كانت وثبية أم يهودية أم سبيحية أم إسلامية، منوها إلى ما يميز كل دين عن الآخر في أسس تفسيره للأحداث التاريخية، للتفاصيل أنظر: رسول نصيف جاسم الشمرق، مجلة "الاعتدال» النجفية منات العداب، ١٩٣٣ دراسة تاريخية، رسالة ماجستير، (جامئة الكوفة. كلية الأداب، ٢٠٠٥)، من ١٩٤٨ عبد الجواد الكليدار، فلسفة التاريخ. (الاعتدال)، حزيران، ١٩٢٤، العدد، من ٢٠٠٠.
- (٣) عبد الكريم الزنجابي، الفقه الأرقي في شرح العروة الونفي، ج١، ص٣٧-٤٢٠ عبد الكريم. الزنجاني، ولله الأمثال العلما، (المثل العلما)، تشرين ثان ١٩٤١، العدد ٢، ص٧٠-٨.

| ۲۸۰الشيخ عبدالكريمالزنج |
|-------------------------|
|-------------------------|

الحمر قبة في أحد فالفردية والنظم الاجتهاعية بأقسامها الافتصادي والثقافي والقصاني ما العمر الي والمساسى والشرع الدولى وعوامل التربية المقصودة، وقد قرر أعبال البشر نحت متوان العب الخير الدي أراد، الله تعالى في الكون الإقرابيَّة لحُبَّ الْخَبْر لَشَادِيلًا كُ<sup>ندر</sup> وبالك مناج بين الجرائب الرا حانبة والمادرات فجعل أعرال البشر بتصد الخير<sup>ان)</sup>

واشداد إلى أن استاس در مال سالي مو منصب في التبليغ عن الله سيحانه وبعداني والبيان لأولد ما ويواهيا هي أثبا الوَحُسولُ بَلَغُ ما أُبَوْلَ لِللَّكَ مِن رَّقَلَ وَإِن لَمَ تَتَعَلَّ هَمَا بَمَعْتُ وسَالة في الله من السنة النبوية واجبة الإتباع وهي مصدر من اصادر التشريين له استرسي المالية يرجع سات الأدلية، ولا يمكن الاستغداد عن السنة والاحت ما الكتاب وحديد ران ما يتار عن الرسول المجرّة من قول أو فعي أو نتر بر ما در عن الرحي في قابَنطِ في عن الهوية واجبة الا تباع وهي مصدر من المادر والاحت ما الكتاب وحديد ران ما يتار عن الرسول المجرّة من قول أو فعي أو نتر بر الوحي نسبة الرحي في قابَنطِ في عن المقوى الأرافي في أو الا محيان ال وحدو من الوه والسنة الندية والا محيان الموجي وحدو من الموجي المادية والقرآن الكريس والمجرّة عن المانة النه به من الماد من عنون الماديني والا من عن المادية والا محيان الموجي في المحين الا معاد من الموجي المادية المحيان والا من منا يتار المادية من الموجي الموجي أو المادية الوحي الماد الرحي في قابي والا من من من الموجو وحدو من الموجو الموجو المادية والا محيان الموجون الموجو الموجو وحدو من الموجو والا المادية الموجو المادية الموجون الموجو الموجو الموجو وحدو من الموجو والي المادية والموجو الموجو الموجو الموجو الموجو الموجون الا محيان الموجون الموجون الموجون الموجو وحدو الموجون الموجو والي الموجو التي الموجون الموجون الموجود الموجون الموجوون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجون الموجوون الموجون الموجوون الموجوون الموجوون الموجون الموجوون الموجوون الموجوون

وشكل الأنمة المرثبا عند المعصوبيون وفق بناك العقائدي العامل النابي لاستدر اربة فاعلية العاديل الأراب فالإمامة العن منصب إلى بختاره الله تعالى بسبابق علمه، ويأمر الاربي المَثِيمَةِ - أن إن الأمة عليه و أمرهم باتباعه، والإمامية» تحفظ الدين و نعاليه، من

- (1) (اللوان الخريد) سورة العاديات اليقا ٨. -11) عاد الكار بالتلحين العقد الاحد بالتاريخ
- ۲۰) عبد اکثر م الوقيداني المائة الارمي بي نمرج الخرود الولايي بچ ۱۰ ص.۲۰۱۰ عبد الکورم الولحالي، دکتری مولده الوم و ۲۰ (الخري)، فيسان ۱۹۶۰، العا د ۲۰-۲۳، ص.۸، ۶. (۳) (القرار الحريه) سورة الدادة، آبنه ۷)
- (٤) إن مصادر التشريع هي: الحتاب الكريم والسنة النبوية والإجماع ودليل العقل: للتفاصيل الظرر أحد الدائل هدية التشيع، ط٦، (بدوت دار الصفية، ٢٩٩٠)، من ٥٠٥٠ (٥) القرآن الكريم) سورة المجم آبة. ٣-٢.
- (1) عبد الكريم المرتجاب، المقله الارقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص٧٢ -١٨٩ عبد الكرب الاتحاذ، وحي، الهام و- هان أمامت، (لاهور: مطبعة الثقافة، ١٩٣٥)، ص ٢٠.

| الكتابة فيد | كتهوأسس | التاريخ وحر | لمحات مز أرائه في ا |
|-------------|---------|-------------|---------------------|
|-------------|---------|-------------|---------------------|

التغبير والنبذيل والتحريف، وحبث (أن الإسبانم دين عام حالد؛ كلف به حملم عناصر المشر وتعاليمه فطرية ابديف فلا لدمن النابتطب الله تعانى إماما خفظه في كل عصر، عامر الله تحالى راسوله بالله عان ينص على حملي بين أبي طالب لمحلة ، نمال إلكة الم حد عند إماما من رساما فضلاً عن أن اللامامه الصل من أصوب الشبعة الإمامية ... وجلا الصلا الإبد ان اقتباس شيء ما ذكره في وصف آمم المؤمنين المتلك حيت دتاب ما نصب

الكلف سليتطيع المؤرخ تعليل مواقفه المثلب دة<sup>10</sup> رحي اللمي قدالا ما لطولت صلحيفه الإسلام عن وجله الأرض وكانت هي أهم الأسلاب والعاق التي الاسارلي متدحين الإسراطورية الإسلامية العظيمة، لأن المعلول يستند إلى السبق علام قمي عمروات الاسلول وليمالا كان للتحج بفري القنائب بسبيت الاصلاح، محرر محد كان يعمو تناقد منا حر إلا سلاح وي الحالين كان بمثل النال الأحلى للحقاقة، ومجمل نفسه كالأسد ألمام خصوم الدين الإعدلاني".

وبذا القطع لاسلسل الاتمة تحص بعياب الإمام التاني عشر / عجل الله موحه) ال وجد في السولى النظبة عاملاً رئيساً والهماً في المسموارية اللور الذر دي السرعي في قياده الامة وبالتالي في حركة نار يخها المستمدة أصلاً عن الانمة ومن فين الوسون تقاقياً و بارادة إلهيار إذان فهي العامل الثالث القوة الفاحة في مسار الحدث الناريخي، فقد المس

- (\*) عبد أبكاريم الزيجاني، صفحة من رحانة الإمام التانجازي، جاء صن \* \* >
   (\*) فصد الإمام علي من أبي طالب عضائه .
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، عظيم الإسلام علي بن ابي طالب، (الغوى)، كانون "ان ١٩٤٤٠. العدد ٨٦. ص14.
- (٢) الغربة إن الشيعة تعتقد بأن الإمام الحجة (عج) قدعات عن ابصار السائندين كان لواقبة لتصفيلة جسديا، وقد غاب في السردات المجاور لضريح الماء حدة الأماسير المسكويين في سامراء المقدسة، وسيكون ظهوره من مكة المكرمة، وكانت له غيبتان الصغرى استموت سبعين عاما ابتداءاً من عام ٢٦٠ه/ ٢٧٢ مالي عام ١٢٩هم، لتبدأ بعده الغبية الكبرى، للتفاصيل أنظر: باقر شريف الفوشي، حياة الإسام محمد المهدى المتحر البيوت: مطبعة أمير، ١٩٩٦)، ص ١٥، ١٢١ - ١٢٢٤؟ حماد على المهدي المهدى المتحر الإثنى عشر به، ترحمة أنه العدد دوده، (كولو لنا المناه، ان الحمز، ١٥٠٢)، ص ٢٩ مار ٢٥٠٢.

| الزنجاني | عبدالكري | الشيخ |  |  | ••• |  |  |  | · • • | • • • | • • • | ••• | · · · | •• | • • | ••• |  |  | ١٨ | 1 | ٢ |
|----------|----------|-------|--|--|-----|--|--|--|-------|-------|-------|-----|-------|----|-----|-----|--|--|----|---|---|
|----------|----------|-------|--|--|-----|--|--|--|-------|-------|-------|-----|-------|----|-----|-----|--|--|----|---|---|

«القران الكريم» ما عبر عنه في عرف المتشرعة بالاجتهاد والتقايد، وجاء هذا التأسيس مطابقا لـامـوس «الفطرة» و «العفل» و «الطبيعة» كسـائر التشريعات الإسـلامية، فلو وجب التفقه على الجميع، لاختلت أمور المعاش، بل وجب على نفر قليل منهم للإفتاء وتعليم باقي الناس المشـتغلين بأمور المعـاش، فضلاً عن أن للفقيه الجامع للشروط، ولاية الافتاء والقضاء وأن ولايته مشتقة من ولاية الإمام على في الم

وارتبط الدور الفاعل لـ «الـوني الفقيه» بعامل رابع في غايبة الأهمية آلا وهو «العقل»، ذلك الجزء الحيوي الـذي منحه الخالق تعالى الإنسان ليميزه عن باقي المخلوقات، وكلف «العفل» بإدراك ما في عالم الوجود من الخير والمشر، وقد عدّ «العقل» أحد الحكام الذي لابد الإنسان من متابعته مادام في دار الدنيا، وليس له من وونه سبيل، وعلى الرغم من أن الولديرث الصفات العقلية، ولكن هناك بعض الشواذ، وأحرز الإسلام بتعاليد، انسامية حاجات القلوب، إذ جع بين «العقل» و«العاق»، فهو قوة تمكن الإنسان من حصره في محيط محصور بدائرة المادة الضياة، وقد دعا إلى تحرير «العقلية من حصره في محيط محصور بدائرة المادة الضيقة».

وأتسار إلى أن الإسلام "دين" في أصوله مذعب واحل بحيث لم يشتر ط للنظر العقلي وجهة معينة، ولم يحد له حداً مخصوصاً مقرراً، بل ترك العقول السليمة حرة ليلوغ الحقيقة المجردة في العقائد في عبالم الوجود والتكوين، إبتداءاً من مبدأ وحود العالم إلى مصيره ونهايته، الأمر الذي أدى إلى اندماج أصول الدين الإسلامي الحنيف عسن طريق "العقل" في روح الأمم من مختلف عناصر البشر، فتوحد ميوها الدينية إلى جانب ميوها العلمية، فيندفعون إلى طاعة الله تعالى فتدوم الصلة بين «دين الإسلام» و "العلم» وترسب عقيدة الناس نشر معة الإسلام بالأصول والفروع، ووضح بأن الإسلام اعتماد على "العقل»، الأمر الذي حفز المسامين إلى الجد في تحصيل العاوم

(١) عبد الكريم الزنحاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ١٧٧، ١٨٢. (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٢٨-٢٩٠ عبد الكريم الزنحاني، المثل العلبا، ص٣١-٣٢.

| ۱۸۳ | فيه | كتابة | سسال | كتدوأ | حر | يغو | في التار | آرائه | لمحات من |
|-----|-----|-------|------|-------|----|-----|----------|-------|----------|
|-----|-----|-------|------|-------|----|-----|----------|-------|----------|

والمعارف".

وشكل "البطل» عنده الفوة الفاعلة الخامسة في مسار الحدث التاريخي، بيد أن نهاذج البطل اختلفت عما عليه عند توماس كارليل" (" Thomas Carlyle، فهي لديه «الرسول»، و «الإمام»، و «المصلح»، و «الفائد»، الذين امتازوا بمكارم الأخلاق، لأنها المحود الذي يدور عليه الكمال النفسي والدعامة الذي يرتكز عليها كل سؤدد وفخار، وهو ما يرى فيه الإنسان «صاحب الخلق الكامل» بالنسبة للرسل، والأنبياء، والأئمة المعصد مين شيئه، والقريب من ذلك بخصوص المصلحين وقادة الرأي"

اوضح أن البطل الرسولاة، اقتضت عدالة الخالق تعالى اختياره نبيّه الخاتم بريّيّة، بحمله للعالم أجمع مهمة تبليغ الدين العام الخالد تحت قيادته بيّيّة، وأيده بالقرآن الكريم المعجز الخالد الذي يساير الإسلام في البقاء بنفسه لا بمجرد ذكر خبره، وتكفل تعالى بحفظه مادامت الدنيا، مدركاً أن روح الإسلام ترممي وعلى حد تعبيره إلى "خير عام وجال نام وآداب اجتماعية تسمل الإسسانية كلها وتعتبر السشر أسرة واحدة»، وأصحت السيرة النبوية عبراناً للكتبير من الدونات التاريخية العربية - الإسلامية في الرحلة المبكرة من التدوين التاريخي خلال القرنين الأول والثاني للهجرة، واستمرت إلى وقتنا الحاضر<sup>(1)</sup>.

ونزامن ظهور البطل «إماماً» كاستجابة وضرورة لما مرت به الدولة الإسلامية بداية نشوئها من أرمات ومحر، صارباً مثلاً بمؤازرة الإمام على المخاف للرسول ﷺ

(١) عبد الكريم الرئجاني، الفقه الأرعى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ٤٨ - ٤٩.
 (٣) توماس كارليل (١٧٩٥ - ١٠٨١): ولد بقرية في جنوبي اسكنلندا في ٤ كانون أول ١٧٩٥، للذي عدومه في مدرسة الفرية، نخل اجامعه وهو في التالئة عشر من عمره، تأثر بالفلسفة المتالية الأذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ ليملك، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ كانون أول ١٧٩٥، الأذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ ليملك، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شرع العاميم وهو في التالئة عشر من عمره، تأثر بالفلسفة المتالية الأذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ ليملك، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شباط ١٨٨١. للتفاصيل الأذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ ليملك، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شباط ١٨٨١. للتفاصيل الأذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ ليملك، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شباط ١٨٨١. للتفاصيل الغذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ يعلي المالة، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شباط ١٨٨١. للتفاصيل الغذانية، من أبرر مؤلماته كتاب ١٢ يعلي الله، والعبادة البطل»، نوفي في ٥ شباط ١٨٨١. للتفاصيل الغذر، نوماس كارليل، الأبطال، لم جة محمد السباعي، ط٣، (الفاهرة: المطبعة المرية بهماية الغربي الموقع، (١٩٣٠)، ص و تنه المالية، من ٢٢٠ ٢٢٠٢٤ إسباعي، ط٣، (الفاهرة، المولية، الأبطال، ما مع معمد السباعي، ط٣، (الفاهرة، المطبعة المرية بالأزهر، ١٩٣٠). ص و تنه النه العليا، ص ٢٢٠ ٢٢٠ إسباعي، ط٣، (الفاهرة، المومية، إلازهر، ١٩٣٠). من و تنه النه العليا، ص ٢٢٠ ٢٢٠ إسباعي، ط٣، الفامية، الفي المولية، ص ١٢٠ (٣٠) عبد الكريم الزنجاني، الذي العليا، ص ٢٢٠ ٢٢٠ إسباعي ما ١٩٠

| الشيخ عبدالكريم الزنجار | ۱۸z |
|-------------------------|-----|
|-------------------------|-----|

في دعوته، واشار إلى الرائب المامهورة التي نولاها لطويت صحيفه الإسلام من رجا الأرض و كان حال أسم الأراحي إلى تالكين الإمبراطورية الإسلالية، فلمي غروت السارل بليم من بعار ما المناتب سلبت الإسلاح ومن بعده كان بقس الصر بالا ملاح وفي الحاليين كان لمنس الثال الأعلى للحقيفة، وكان يحمل وعلى حدد تعبيره الساح و نسبا التراسي الوالية، القر المالية و في المالية على نقلة حدد تعبيره الساح السبالية المالية الإسلامية الأعلى فلحقيفة، وكان يحمل وعلى حدد تعبيره وتساح الالية الذالية المالية الأعلى فلحقيفة، وكان يحمل وعلى حدد تعبيره وتساح الالية المالية الإسلامية الأعلى فلحقيفة، وكان يحمل وعلى حدد تعبيره وتساح الالية المالية الإسلامية المالية التراسية المالية الم

البا على فازايسما ولا أن نعبه وللمنسقة فإنه بني شريف العدر، نبير النفس، يفيض و جدانه رحمة وبرأ، وينلظى فؤاده نجدة وحماسة، وكان أشجع من ليت ولكنها شجاعه مزرجه، عه ويطف ورأعة و حديها".

وسلط الصوع على البطل "مصلحاً"، فهو بحسب اعتقاده المرسد، والمعلم، والدامي إلى سببل الرشد والحكمة والموعظة الحسنة وإيقاذ مجتمعه من التخلف والجهر، والتغلب على اللالد المرد وتشر الأخاذ والعالم فيه، ضارباً مثلاً بالسيد عسب الأمين العاملي (". الدي حمل على كتفه العبأ الديني الأقادس، وواجه السلطات الدينية الرموية والذي تعدياتال حاولية الملاح حواويا على الابن وحربدية لا تعتمر اوليم أن

- ۲۰ عبار الكوبي بونجان، عظیم الإسلام علی بر أبي طاب، (الغوبي)، قامون قان ۱۹۶۲. العدم ۲۸ در ۲۰۰۰ ۵۰
- ٢٧ بوما بن كارالين السدار الدساين. من ٢١٥ العام الخرب الترابيجاني، عظيم الإندام علي بن. آبي الالب (التاري)، كالراب تال ٢٠٩٠، العلمة ٨٥، ص ٩٢.
- (٣) تحسن الأمين (١٨١٧ ١٩٥٥). ابن عبد الكويم على تحدد الأمين الحسين العامي، ولد في تورة شدرا. في رب بي لسان عام ١٩٦٧. بذا مراسه الأولية فرج على بد لاسم موسن ند ادا حق عام ١٩٤٢ حيث المقل إلى التابف الأشرف ليكمل دراسه فيها على بد أساطين سرزتها البلسية مثا الملا محمد كالله الأخرى، والشيخ عدد طد نجف، سى حال على ما حذالا ستباد، لذق في ٢٢ آبار عام ٢٥٩٧ فاوكا خلفا، حدة من الوقار، حال على ما ما الا ستباد، لذق في ٢٢ آبار عام ٢٥٩٧ فاوكا خلفا، حدة من الوقار، والرزه، الأعبار السعة»، ١٦٦٦ أبي حالب، الا محطط جال عامل. للتماصيل أنظار عال والرزه، الأعبار المحد (المالو، هادي، فعالما، العام على المواجر والرائف الا سلاحية، (بيروت، دار البلاغة للطباعة، ١٩٩٣)، حراثة - ٢٢ والرائف الاسلاحية، (جدار، حداث العار)، العادة، حديث الماحي الإسلاحية)، (جدار)، لدن، حزيران ١٩٩٥، العادة، حراثار)، حراثة - ٢٢.

الدولة والشقرة المالاً في تحامد الله المجافظ والمناطق والمحافظ المعادية العوادية والمحافظ والمحافظ ال المعاد المحاف المجلية في معصليون بالقليم ولي المستنبي والي مناسبة المعاصد في مانية معاد السروية والمحافظ والم التحويل المحال في عام المحافية المحافية والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ المحافظ المحال المحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحافظ والمحا

ولم المسرية المالية المرينة المريعين المنفر المسيح المسرية المسيح بالمدالي على على المدالية والطعم المحالي الحد الله العالم المالية في العالم المحلمة المساوية ما محلمية المسيرية المحلي المسيرية الله العامي هيلان الله الرائي المالية المحلية المريون عدال المدالية المحلية المحلية المحلية المحلية المستيم المحرية المراجعة وليترين المحلاة المريون عدال المدالية المحلية المحلية التاريق المحلية المحرية المراجعة وليترين المحلوم المديون عدال المدالية المحلية المحلية المحلية المحلية المحلية المحلية المحلية المحالية المحلية المح المحلية المحلية المحلية المحلية والمحلية المحلية والمحلية والمحلية المحلية المحلي

- ١١٠ عبدالكريم الريحاني، قدوة المصلحين، متشور في. محسن الأحين، المصلف السابق، ج١٥٠. صل١٨٦ فيد الكريم الزيجاني، إلى دعاة الوحدة والإصلاح، (احصارته، الالون ثال ١٢٢٠ العدد ٦، ص٥-٦
- (١٠) البليون بونايرت (١٧٦٩ ١٨٢١): ولد في جزيرة كور سيكا نفرنسا في ١٥ آب ١٧٦٩، كانت أسرته من نبلاء ايطاليا، في السنة التاسعة من عماره التحق بمدرسه عسكربه فرنسبة و تخرج منها عام ١٧٨٤، ليدخل بعدها الكلية الحربية في باريس، ليبدا حياته العملية وهو في سن السادسة عشر، انتخب عام ١٨٠٢ قنصلا، ليتوج إمبراطوراً بعدها بسننين، توقي في منفاه في الخامس من آياز عام ١٨٢٢. للتفاصيل أنظر: بسام العسلي، نابليون بونابرت، (بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٨٠)، ص ٨ - ١٩ الياس طنوس الحويك، تاريخ نابليون الأول، (القاهرة: دار ومكتبة الحلال. ١٩٨١)، ص ٨ - ١٩ الياس طنوس الحويك،
- (٣) انتهج نابليون بونابرت سياسة رشيدة اتسمت بالحكمة وحصافة الرأي مدة حكمه قبل أن يعلن نفسه امبراطورا أي في عهد القنصلية (١٧٩٩-١٨٠٤). للتفاصيل انظر: ا.ج.جرانت وهارولد تمبري، أوربا في القرنين التاسع عشر والعشرين ١٧٨٩-١٩٥٠ ترجمة بهاء فهمي، ط٦، (القاهرة: دار الحمامي للطباعة، ١٩٥٠)، ص١٦٣-١٦٨٩ هـ. ا.ل.فشر، تاريخ أوربا في العصر الحديث ١٧٨٩–١٩٥٠، تعريب أحمد نجيب هاشم ووديع الضبع، ط٦، (القاهرة: مطابع دار المعارف، ١٩٧٢)، ص٢٢-٣٢.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخء | ۱۸٦ |
|-------------------|--------|-----|
|-------------------|--------|-----|

ولم يهمل دور "الفرد" الاعتيادي بوجه خاص "والمجتمع" بوجه عام في نوجيه مسار الحدت الناريخي، فجعلهما القوة السادسة والأخيرة في حركة التاريخ، وأشار إلى أهمية دور الفرد "الجازء" للاستحابة في تقدم ورقبي المجتمع "الكل" في عملية الإصلاح والنهوض والتأثير في حياة التسعوب، فحعل الشباب وعلى حد تعبيره "من أهم العواصل المؤتة في حياة الأرم"، وإن الأخلاق التي يتحلى بها المجتمع الأساس الذي تقوم عليه نهضته، وهو الدعامة الأولى لسعادته بعد العلم، فإذا اجتمعتا في أمة سوف تبلغ العليا. في كل مكان، وقد أثبت التاريخ وعلى حد تعبيره "من الرسول تبلغ العليا. في كل مكان، وقد أثبت التاريخ وعلى حد تعبيره "بأن زوال الأمم الرسول تبلغ العليا. في كل مكان، وقد أثبت التاريخ وعلى حد تعبيره "بأن زوال الأمم الم ينتسأ عن انحطاط ذكائها مل عن انحطاط أخلاقها وآدامها"، واستشهد بمسعى الرسول ترايش باستنهاض الأفراد والجهاعات وتكوين حيوش التحرير بعدها شرع المهاد ذكائها مل عن الحطاط أخلاقها وآدامها"، واستشهد بمسعى

وضح في أساس عرضه في كتابات التاريخية، أهمية التزام «المؤرخ» بالحيادية والبحث المجرد من النحيّز ونفض نمبار العاطفة وأن بكون غير حاهل بالتاريخ الذي يكتب عد "وغير معتد، أو "متعصب» فضلاً عن معرفته بالحقائق التاريخية، فالتاريخ لديه ليس "حشو الأسطر بالقصص والأساطير"، وإنها هو "بحث عن الحقائق وأسبابها ونتائجها وتأثير اتها" ويجب على المؤرخ أن "يتيقن من صدقها ومصداقية رواياتها"، وأن بعرض الموضوع نصورة تحليلية مبتعداً عن "الانفعال» وتجنب "المغالطات» فقد جاء وعلى حد تعبر، ما نصه:

«نحن في عصر الحقيقة عصر النبور والعلم يجب أن نلج إلى أعهاق الأعماق ونسير أغوار الأغوار كي يتسبى لنا إخبراج لؤلؤ الحقيقة اللماع المشعشيع الخالي من الغيش والتزييف ومن أراد أن ينتحي منحي الصراحة وعرف قيمة البحث العلمي الجرد من النحيز، وجب عليه أن ينفض عنه غبار العاطفة، الأمر الذي يقوده حماً إلى

١٠٠ عبدالك موانزنجة، الفقوالد رقير في شرح العروة الوتقي، جرب ص ٢٧٠ عبدالكريوالزنجابي. صفحة من رحلة الإمام الزنجابي، ج٢٠ ص ٢٦٠ - ج٢، ص ٢٣-١٦٠، ١٩٤-١٩٥.

| ۱۸۷ | فيد. | الكتابة | ەوأسس | حر کتا | ريخ و | نه في التار | لمحات من آراة |
|-----|------|---------|-------|--------|-------|-------------|---------------|
|-----|------|---------|-------|--------|-------|-------------|---------------|

الاعتصام بالحقائق مهم: كانت مز عجة» <sup>(11]</sup>

وحذر من الانجراف وراء «الأهواء» والانتهاءات المذهبية «والدينية» و"الفومية» و «السياسية» في تدوين الحوادت التاريخية، مؤكداً على مصداقية «المؤرخ»<sup>(1)</sup> لما تحمل، هذه «الكلمة» من مزايا وصفات في تجريد نفسه من جميع العواطف، ثم يقوم بتحليل المسائل والمباحث تحليلاً فنياً، فيعللها بعللها الحقيقية و أسبابها الواقعية ليدبز هما عن القصيص والروايات الوهمية، ف يزداد رسو خاً في نفوس المستمعين رعقول المتعلمين» وفق نص تعبيره<sup>(1)</sup>.

رفد معلوماته الناريخية من مصادر تنوعت ونباينت أهميتها من حيث منابعها المترع بالمعلوسات، فكانت رسائله الشخصية المتبادنة من بين أبرز المصادر الوثائةية لاحتوائها على معلومات مهمة، وكانت مع محتلف الفئات الاجتماعية والفكرية رالسياسية، إسلامية وعربية وعالمية، منها ما هو دو طابع سياسي كأن يكبرن مع ملوك وأسراء، ورؤساء، ووزراء، ومسفراء، وأخرى مع رجال دين ومعذرس وإسلاحيين، ولعل من المفرد هنا أن ننسير في الجدرل ذي الرقم (٥) إل نماذج من الرسائل التي أرسلها الشبيخ عبد الكريم الإنجابي وحسب سبقها الرمى، والجدول ذي الرقم (٢) إلى نماذي من الرسائل التي أرسلاب إلى الشيخ عبد الكريم الإحتان وحسب سبقها الزمني <sup>10</sup>

(٣) عبد الكريم الماد جانى، المقحلة من رحلة الإسام الما يباري ماج كردان الـ المحملة كاظم علوش الله عدم المالية على هنة والمسالة اللائلية، عن ١٩٩ - حمد سعيد الرابعين. الفيلة، السابق، عن ١٩٩٩ - والمرقان)، يساع إلى مارية 10% معدد المانيا ع.

عند الكريم الالعجاني، صفحه ب وحلة الأمام الولحاني، ج. ، فو 11 × = 33 £ 11 7 - لمعرفة العم المرة التراب الموتر في المراجر، النظر المام إلى بيت الله، المصار السابق، على 14 11

| التبيخ عبدالكريمالزىجاي |  |
|-------------------------|--|
|-------------------------|--|

الجدول رقم (٥) نادج من الرمائل المرسلة إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني<sup>...</sup>

1974-1981

| موضوع الرسالة               | مكان<br>الإرسال | تاريخ الإرسال      | منصبه                          | الشخص المرسل                     | ت |
|-----------------------------|-----------------|--------------------|--------------------------------|----------------------------------|---|
| طلب دعم الانتابات           | ಿಗಳು            | 1971/17/17         | المدية ب الساقي<br>المريضاني   | بوضي كوشر                        | ١ |
| حول تسوية قبور البقيع       | الرياض          | 1988/7/7.          | المانك السعودية                | عبہ العزیا ہے۔ الرحمی<br>الفیصار |   |
| العنيارد مسرأي دستيه        | التامرة         | ×4,777.), * ; * ,  | رد. رجانیهٔ<br>الایران استنبیک | بې خا يې سېږې                    | Ţ |
| دعوته لزيارة الفدس          | الفدس           | کانون<br>أوا\ ۱۹۳٦ | ممتي فلسطين                    | أمبرز الحسيلي                    | ٤ |
| بمناسبة عيدالا تسمى المبارك | دمشنى           | شياط ١٠٢٢          | نيد هن الدين                   | اللغيث المجمع                    | - |
| شکو راباء                   | القاهرة         | شباط/ ۱۹۳۲         | ايىس ورراء مصر                 | ا سىيىلىي الىجاس                 | 1 |
| يساله رجوب                  | عيال            | 1970/17/1          | میل: الا دون                   | ليلاط والحدي                     | s |
| شکر رنةدر                   | دمشق            | NATV/T/N           | ر مي الشياب.<br>الشيعي لدمشق   | - ارتي البار - اي                |   |

| ١٨٩ | فيه. | الكتابة | كتهوأسس | وحر | لتاريح | رائەفى | لمحات من أ |
|-----|------|---------|---------|-----|--------|--------|------------|
|-----|------|---------|---------|-----|--------|--------|------------|

| شكر وتقدير                                                                          | ا دېشنې            | 1941 14 114                       | الرئيس السوري                           | هاشم الاتاسي                              | ą              |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|----------------|
| رد على الرسالة                                                                      | القاهرة            | ۱۹۳۷ /۳ /۹                        | شيح الأزهر                              | محمد مصطفى المراغي                        | ١.             |
| يدعل الرسالة                                                                        | :<br>  القاهرة     | ۲۹۳۷ /۳ /۲۵                       | ئائىي رايىس بىڭ<br>مصر                  | محمد طلعت حرب                             | ١.v            |
| رد عني الرسالة                                                                      | دهشق               | 198V/8/87                         | وزير الداخلية<br>السوري                 | سمد الله الجابري                          | 14             |
| رساله سكو                                                                           | دمشن               | N NTV / E / Y V                   | مدير مكتب<br>الرئيس السوري              | لجيب الاوسازي                             |                |
| دعوة لزيارته                                                                        | الفاهرة            | 1920/0/20                         | نائب رئيس مجلس<br>الوصاية المصري        | بب العزيز عزت                             | 14             |
| د ک                                                                                 | بروگ               | · 384 /8 /8 ·                     | رنيس الجمعية<br>الخيرية بيروي           | بر ۲۰ بیغمون                              | - 0            |
| طلب مساعدة علمية                                                                    | بغداد              | 1988////*•                        | مؤرخ                                    | عبد الرزاق الحسني                         | 11             |
| بعرصي ميه مقدب مرد.<br>باللي الإسلامية في عهان .                                    | ىعدات              | 3423/3≥/¥                         | الورير الموقن<br>الأردي بي بعداد        | عمر زکي.<br>ا                             | <br>  1V<br>   |
| حول اضطرابات الهد                                                                   | بغاده              | ١٩٥٠ /٣ /٢٨                       | سحق الصحفي<br>اللمتوصبة الفندية بمغدات  | وراثت علي قدواي                           | 11             |
| نساهر رانعدير                                                                       | الرياض  <br>       | 4,01,774,7                        | ملك السعودية ا                          | م مد <sub>ان</sub> مید عرین               | <br> <br> <br> |
| رد على الوسالة                                                                      | بغداد إ            | 140X/V/Y .                        | دينيس وزياء<br>العراق                   | ديد لکر يو فاسم<br>                       | (<br>          |
| مربع می از همه الحودان ا<br>ا                                                       | اللحش منابع و<br>ا | 1<br>1 - Mary A Syn <b>E</b><br>1 | المير اللام يما                         | ent al in character                       | !              |
| - يولى الحال، إبراع ، الحسيان                                                       | الوياشن.           | \                                 | ملك السعودة                             | مرد در <sub>ن</sub> مدل <sup>ش</sup> د بر |                |
| n<br>Nate II (State of State<br>N                                                   | 1<br>              | 1 / .                             | رئیس بر نة احدًا (م)<br>الكاندان بيعد د |                                           | ·<br>•<br>•    |
| الم المراجع التي من المراجع التي من المراجع التي التي التي التي التي التي التي التي | الکو، پ            | <b>117</b> /7/7                   | آمير الکويب                             | عبه الله السالم لصباح                     |                |

#### الجدول رقم (٦)

نياذج من الرسائل المرسلة من لدن الشيخ عبد الكريم الزنجاني (')

147 · - 147V

| موضوع الر سالة                 | مكان<br>الإرسال | تاريخ الإرسال                                                                               | منصبه          | الشخص المرسل إنيه               | ت |
|--------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------------|---|
| حول هدم قبور البقيع            | النجف<br>الأشرف | 1975                                                                                        | ملك السعودية   | عبد العزيز عبد الرحمن<br>الفرصل | ١ |
| مساعدة مواطن                   | Ξ               | 1987 /V / 1+                                                                                | مدير مال النجف | عبدالوهاب أفندي                 | Y |
| يتلمنز على مسحته               | ·.              | 1977/17/72                                                                                  | رجن دين        | محمد حسين كاشف الغطاء           | ٣ |
| حول سفر الزنجابي               | بغداد           | 1981/1/1/14                                                                                 | ر جل دين       | محمد حسين كاشف الغطاء           | ٤ |
| إعلامه عن ما جري في رحلته      | النبطبة         | 1987/9/11                                                                                   | رجل دين        | حمد حسين كاشف الغطاء            | 3 |
| -حول إرسال برقية له            | النجف<br>الآشرف | \<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\ | ر جل دين       | محمد حسين كاشف الغطاء           | ٦ |
| حول حرادت إقليم شرال الهند     | =               | 1988/11/11                                                                                  | شيخ الأزهر     | محمد مصطفى المراغي              | V |
| حول الوحدة الإسلامية           | =               | 1944/8/1                                                                                    | شيخ الأزهر     | محمد مصطفى المراغي              | А |
| ئرصيہ لرکيدہ علی سنجر فی کردوك | =               | 1908/14/70                                                                                  | وزير الداخلية  | حسام أندبي جمعة                 | ч |

.....١٩٠

| 191 | <br>الكتابة فيه. | كتهوأسس | اريخ وحر | , آرائه في التا | لمحاتمن |
|-----|------------------|---------|----------|-----------------|---------|
|     |                  |         |          |                 |         |

| طلب مساعدة مواطن           | <u> </u>   | 1904/11/11         | وزير الداخلية         | سعيد القزاز          | ١.     |
|----------------------------|------------|--------------------|-----------------------|----------------------|--------|
| رسالة تقدير وإعجاب         | .:         | تشرین<br>ئان/ ۱۹۵۳ | مة سس مجلة<br>العرفان | احمد عارف الزين      | •••••• |
| طلب مساعدة مواطن           | =          | 1902/7/2           | وزير الصحة            | عبد الامير علاوي     | 17     |
| ىطمان على صحته             |            | 1908/V/9           | رجل دين               | حدد مسين كاشف الغطاء | 14     |
| يۇكد توكيلە لە             | <b>a</b> . | 1900/1/11          | معتمد الزنجاني        | حسن كاظم علوش        | ١٤     |
| ىمناسبة ثورة ١٤ تموز       |            | 140X/V/75          | رئيس وزراءالعراق      | عبدالكريم قاسم       | 10     |
| ترحيب لزبارته للنجف الأشرف | =          | 197. / / / /       | ملك المغرب            | محمد الخامس          | ١٦     |
| حول انقال إبراهيم الجبهان  | ·          | 197-11-177         | شيخ الآزهر            | محمود شلتوت 🔅        | - Y.Y. |
| حول مقال إبراهيم الجبهان   | =          | 197./11/2          | أمير الكويت           | عبدالله سالم الصباح  | ١٨     |
| حول متال إبراهيم الجبهان   | -          | 197./17/7          | ملك السعودية          | سدودين عبد العزيز .  | ١٩     |
| وفاة أحمد عارف الزين       |            | کانون<br>أول/ ۱۹٦۰ | شقيق أحمد الزين       | يوسف الزين           | ۲.     |

واعتمد في بحوثه وكنابته في التاريخ على الكثير من مؤلفات التراث الإسلامي فضلاً عما هو مستجد من الدراسات، فكان من مصادره على سبيل المثال لا الحصر "بهج البلاغة» و «السيرة النبوية الشريفة»، وكتب تخص تأريخ العراق وإيران القديم و الحديث، و تاريخ العرب قبل الإسلام، وكتب الفلسفة الإملامة والذيبة ("، فضلًا

| الشيخ عبدالكر ممالز نجابي |  |
|---------------------------|--|
|---------------------------|--|

عبارقتنا النبادية الأراب والبارك الأشريافان

كان ، محدد ما العالم عالم عالم عالم بن قدم من در فرو ما رحال العالم والله والمرا معالما الله الم اللائمة بترجرة اللاقة المواد والمرب المدينة والطفاة في والا سداء اللائم القوا عالمو الدير حلقة فراضي والمعار بالمعاريج والات اللائد المعر وإلى المورية المالكي القرار في المحدد من إليان والمربية والموالية والموالية والموالية المعارية المالكي الموالية الموالية الموالية المربية و المعادي من المحدد ما العارية والموالية والموالية والمعالية والمعالية المعادية المعادية والمعادية والمعادية و المعادية المالية والمعاديم والاتي المعادية والمعادية والمعادية والمعادية والمعادية والمعادية والمعادية والمعاد المعادية والمعادية و

دار أحدادية في الحت التاريخي بسياق برهاني واضح للحس والعيال، في اسباد ب مسلس يفهمه حتى القارئ العادي، بسبب إحاطته والكنه من ناصلة اللغة وأسرارها، مصلاً عن غدرت في تبسيط الأشياء عرضاً وإيجازا، وكان بادله المراعات «دون نفية» في عرضه للحفائق، فضلاً عن خروجه عن التعقيد والجمود و، دلنه إ وقبصر النظر، وكان يسرد الحوادث بالجزئيات لكي يوصل المعلوسات إلى التارئ بشكل تفصيبي ودقيق"".

وقد اهتم في انتقاء عناوين كتاباته لتنسجم مع مضمون موضوعاتها، فضلا عن توافقها مع بنائه الفكري وتوجهاته الإصلاحية، فقد احنوت تلك العناوين على أفكار ورؤى ومصطلحات تفصح عن حس وإدراك عميقين لمعاني كلماتها وأدلتها الفكرية، وما تتركه من تأثير إيجابي في أفكار قرائها، وقد تنوعت في عرض مواضيعه،

- عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣١٨ ٣٢٧.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، وإذا حييتم بتحية، (العرفان)، تشرين ثان ١٩٥٣، العدد ١، ص١٠٤-١٠٥.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص٣، ٢٠-٢١؛
   (مقابلة شخصية)، عبد الرسول محمد، بتاريخ ١٩ كانون أول ٢٠٠٧.

| فيه | كت <b>ە</b> وأسس الكتابة ا | لمحات من آرائه في الت <b>اريخ و</b> حر |
|-----|----------------------------|----------------------------------------|
|-----|----------------------------|----------------------------------------|

فمنها «وصفي» أو «اجتهاعي» أو «سياسي» أو «تاريخي»، فضلاً عن الفلسفي(').

وأثرت نشأته الدينية والفكرية من جهة، ونهجه الإصلاحي من جهة أخرى، في أسلوبه في الكتابة، حيث ابتعد عن مرامي التعصب الديني والقومي والمذهبي، فضلاً عن مزالق الجهل في فهم الديانات الثلاثة «اليهودية»، و«النصرانية»، و«الإسلامية»، متبعاً المنهج الإلهي فإدْعُ إلى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِهُم بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾<sup>(1)</sup> مع الطرف الآخر، مَنَ دون تَجَاهَله أو تهميشَه أو تسفيه أفكاره<sup>(1)</sup>.

دعم منطلقاته وكتاباته في التاريخ بنصوص من الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة، فضلاً عن الوثائق والروايات التاريخية في إثبات حجيته، بما يتفق وروح الموضوع الذي بصدد الكتابة عنه، فعلى سبيل المثال لا الحصر، عندما تعرض في كتابه إلى «الوحي والإلهام» في مقالته «القران الكريم وعلوم الحياة»، استشهد بآيات قرآنية كثيرة، كما وضمت بعض دراساته التاريخية أبياتاً شعرية تتناسب مع موضوع البحث، مستعيناً بما للإعراب عمّ يجول في خاطره بإزاء الموضوع، فعندما تحدث عن الاشتراكية أنشد ما نصه:

«ما الاشتراكية المنشود جانبها بين الورى غير مبني من مبانيها"<sup>())</sup>

وعدَّ «نقد الروايات التاريخية» <sup>(د)</sup> و «التثبت من صحتها» ركناً أساسياً لا يمكن التغـاضي عنـه، موجباً على المـوّرخ التثبت من صحة روايته التاريخية. من حيث نسـبة

- (١) عبد الكريم الزنجاني، المثل العليا، ص؟؛ عبد الكريم الزنجاني، الثورة الحسينية، (الغري)، شباط ١٩٤٢، العدد ٨٧، ص١٣٦: عبد الكريم الزنجاني، الإسلام ومؤتمر السلم العام، (الغري)، نيسان ١٩٤٥، العدد ١١، ص١٧٥.
  - (٢) (القرآن الكريم) سورة النحل، آية: ١٢٥.
  - (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص١٥، ١٥٧.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، وحي والهام وبرهان امامت، ص٣-٦: عبد الكريم الزنجاني،
   القرآن الكريم وعلوم الحياة، (الحضارة)، آذار ١٩٣٨، العدد ١١، ص٥.
- (٥) للمزيد عن النقد في التاريخ، انظر: أسد رستم، مصطلح التاريخ، (بيروت: المكتبة العصرية. ١٩٥٥). ص١١–١٤؟ لانجلوا وسينوبوس وأخرون، النقد التاريخي، ترجمة عبد الرحمن بدوي، (القاهرة: دار الهنا للطباعة، ١٩٧٠).

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۱ ۹ | ٩ | ٤ |
|-------------------|-------|-----|---|---|
|-------------------|-------|-----|---|---|

المصدر إلى مؤلف، وإن الحدث التاريخي المذكور عنه يتفق مع الواقع، وإن يكتب عن موضوع لـه إحاطة كاملة عن تاريخـه، فضلاً عن أن بعض الكتّـاب يعتمدون في كتاباتهم على روايات المستشرقين، ولاسيها في تحديد تأريخ بلدانهم، وهو أمر محذور لما في بعضها من أخطاء ومغالطات بأمس الحاجة لتحقيقها وتحقيق مضامينها (').

كما وجهه بعض الانتقادات الموضوعية لبعض من كتابات المؤرخ المصري أحمد أمين<sup>(٢)</sup> عندما كتب تاريخ التشيع والإسلام في بلاد فارس<sup>(٣)</sup>، موضحاً أن الأخير كان يتحدث عن أمة عريقة بالمجد التاريخي، ولم يكن عالماً بأن الفرس قد أسلموا في صدر الإسلام وظلّوا سنيين حنفيين وشافعيين ستة قرون<sup>(١)</sup>، مطالباً ضرورة أن يقوم المؤرخ المعروف بالتدقيق والفحص الأمين لرواياته قبل إثباتها، والرجوع إلى مصادر رئيسة في ذلك، مؤكداً بعدم جواز الكتابة بأسس الظن والشك فحسب<sup>(١)</sup>.

وعملي أيـة حال فإن اهتهاماتـه في حقل المعرفـة التاريخية، لم تكـن اهتهاماً منفصلاً

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص ٣٧٨ ٣٨٣.
   (٢) أحمد أمين (١٨٨ ١٩٥٤): ولد في القاهرة ١١ تشرين أول ١٨٨٦، اهتم والده به منذ صغره وساعده على حفظ القرآن الكريم، التحق بمدرسة القضاء الشرعي عام ١٩٠٧، وتخرج منها عام ١٩١٢ حاصلاً على الشهادة العلمية، شغل منصب القاضي عام ١٩١٣، أرشحه مع حمين (١٩٩ ١٩٧٣) للتدريس في كلية الآداب عام ١٩٢٦، أصبح رشحه طه حسين (١٩٨٩ ١٩٧٣) للتدريس في كلية الآداب عام ١٩٢٦، أصبح رشحه طه حسين (١٩٨٩ ١٩٧٣) للتدريس في كلية الآداب عام ١٩٢٦، أصبح وتخرج منها عام ١٩٢١ حاصلاً على الشهادة العلمية، شغل منصب القاضي عام ١٩١٣، أرشحه طه حسين (١٩٨٩ ١٩٧٣) للتدريس في كلية الآداب عام ١٩٢٦، أصبح رشحه طه حسين (١٩٨٩ ١٩٧٣) للتدريس في كلية الأداب عام ١٩٢٦، أصبح وتخرج منها عام ١٩٢٦، أصبح رشحه طه حسين (١٩٨٩ ١٩٧٣).
- (٣) أحمد أمين، ضحى الإسلام، ط٧، (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٣٦)، ج٣، ص ٢٠٨-٣١٥.
- (٤) حمل السلطان محمد خدا بنده (١٣٠٣–١٣١٦م) الناس على التشيع في إيران، وزاد انتشاره وأصبح المذهب الرسمي للدولة الصفوية (١٥٠١–١٧٢٢). للتفاصيل أنظر: احمد الوائلي، المصدر السابق، ص٩٦–٩٢؛ رسول جعفريان، الشيعة في إيران دراسة تاريخية، ترجمة علي هاشم الأسدي، (مشهد المقدسة: الإستانة الرضوية المقدسة، ١٩٩٩)، ص٠٥٥- ١٦٣.
  - (٥) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٢١ ٣٢٢.

| ، وأسس الكتابة فيه ٩٩ | لمحات من آرائه في التاريخ وحركته و |
|-----------------------|------------------------------------|
|-----------------------|------------------------------------|

أو مستقلاً عن توظيفاته لحقول المعرفة والفكر فهي جزء أساسي في منظومة مشروعه الكبير في «الإصلاح» و «النهوض» و هما الركنان الرئيسان في مسيرته الاجتهادية والنهضوية، مسيرة احتاجت وبصورة ملموسة لأسس في فهم التاريخ وأحداثه والقوى الفاعلة، وبالتالي احتاج للتنظير بصورة مباشرة وغير مباشرة في الأقل لأسس الفلسفية وفرضياتها، أمر تطلب من الباحث أن يفرد له المبحثين الآتيين من الفصل الثالث.

## المبحث الثاني

# الفلسفة التأسيسات والاهتمامات في كتاباته

كانت للشيخ عبد الكريم الزنجاني اهتمامات في الفلسفة بوجه عام، والإسلامية منها على وجه الخصوص، وقد درّسها بحلقات درسه منذ عام ١٩١٣ في النجف الأشرف، لذا وجد من الضروري عرض مفاهيمها وأسسها بلغة سلسلة سهلة الفهم والهضم من لدن المتلقين، ولاسيما بعدما صاحب الكتابة عنها وفيها لدى المعنيين من غربيين وشرقيين شئ من التعقيد، وبعيداً عن "الإبداع والابتكار» حتى بدت وكأنها جامدة لا حياة فيها، رغم ما شكلته من أساس رئيس في النهضة الفلسفية الحديثة".

وبرهن في كتاباته على وجود فلسفة إسلامية خصت المسلمين أنفسهم، ولاسيها وأن الإسلام هو عهد «ابتكار في الفلسفة»، موضحاً أن الفلسفة اليونانية نواة للفلسفة الإسلامية، ودافع عن الأخيرة داحضاً الرأي القائل بـ «أن العرب ليس لهم فضل سوى نقبل الثقافة اليونانية وتسليمها إلى أوربا»، وان «نصيب المسلمين فيها، يكمن في ترجمتهم للكتب اليونانية» و«تقليد أرائهم

<sup>(</sup>١) محمد فريد وجدي، دروس الفلسفة، (الأزهر). (مجلة )، القاهرة، تشرين ثان ١٩٤٠، العدد١٠، ص٦٣٩.

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  | ۱۹۸ |
|--------------------------|--|-----|
|--------------------------|--|-----|

وأفكارهم "``، كما وأكد على ضرورة قراءة ودراسة «نفائس الفلسفة الحديثة الغربية» ولا يجوز الاقتصار على الإغريقية منها فحسب ``، داعياً إلى ضرورة فهم مستجداتها الحديثة لمواكبة روح العصر، والسعي قدر الإمكان إلى توأمتها ومزجها قدر الإمكان مع «الفلسفة الشرقية» لتشكيل أسس فلسفية صحيحة «تصلح للحياة والبقاء» على حد تعبيره ".

وعّرف الفلسفة <sup>(1)</sup> بأنها «علم يبحث فيه عن أحوال حقائق الموجودات ومبادئها لاسـتكمال النفس الإنسانية في جانبي العلم والعمل بقدر الطاقة الإنسانية» فهي لديه روح العلوم وأساسها<sup>(1)</sup>.

وأشار إلى أن مصطلح «فلسفة» يوناني وهو دخيل على اللغة العربية، ومعناه «إيشار الحكمة» أو «حـب الحكمة»، وهمو مركب من «فيلا» الإيشار، و»صوفيا»

- (١) لقد شكل إفلاطون وأرسطو مصدرين رئيسين لفلسفة الإسلام، فنهل فلاسفة المسلمين من فلسفتها ما يتواءم ومبادئ الشريعة الإسلامية فغلب طابع التقريب بين الدين والفلسفة على معظم نتاجهم النلسغي حتى بلغت الفلسفة الإسلامية اوجها في العصور الوسطى يوم كان الدين هو الغاية المقصودة من حيانهم. للتفاصيل أنظر: فائزة تومان عليوي الشمري، موقف الغزالي وابن رشد من فلسفة أرسطو، اطروحة دكتوراه، (جامعة بغداد: كلية الاداب، مراحه (٢٠٠٥)، ص٥٥.
- (٢) حول معرفة الشيخ عبد الكريم الزنجاني بالفلاسفة وفي مختلف العصور انظر ملحق رقم (٨).
   (٣) محمد جواد معنية، فاسفة الزنجاني، (العرفان)، تموز ١٩٤٧، العدده، ص٩٩٨؛ حميد
   جيد هدو، عبد الكريم الزنجاني المفكر المجدد والداعية الموحد، (الاصالة)، (مجلة)،
  - بيد المرك مبد المربع المراجعي المنام المربعة والمالية المواطنة (12 من 10 م). المجمه الاشرف، كانون ثان ٢٠٠٩، العدد ٢٤، ص3٤. المكاملة من الآلي مالال من المحمد المحمد المالية (12 م).
- (٤) تباينت الآراء والمفاهيم بخصوص تعريف "الفلسفة" فعلى سبيل المثال لا الحصر، عرفها إفلاطون بأنها "البحث عن حقائق الموجودات ونظامها الجميل لمعرفة المبدع الأول"، وخصها الفارابي بتعريف نص بـ "علم الموجودات بها هي موجردة "، وبينها ديكارت على أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المعرفة المبدع الأول"، معلى أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "العام الحام جميع العلوم ". للتفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "العام الحام جميع العلوم ". التفاصيل أنظر: محمد بيصار، المصدر السابق، ص٩ أنها "لعام الحام جميع العلوم ". المعلم الموجودات بها هي موجردة ما العادم العام (٥٠) معلم الموجودات بها مع معلم الموجود المعادم العامي الما "لعام الحام جميع العلوم ". المعلم الموجود مع مع مع العلوم المالم الما الموجود المعاد المعادم المعادم الما المعادم الحام (٥٠) معاد المعاد الما مع مع العلوم التفاصيل أنظر: محمد بيصار، المعادم الما مع مع العلمي الموجود المعادي الموجود المعاد الموجود الموجود الموجود الموجود الموجود مع مع الموجود الموجود المعادم الموجود المعادم الموجود ال

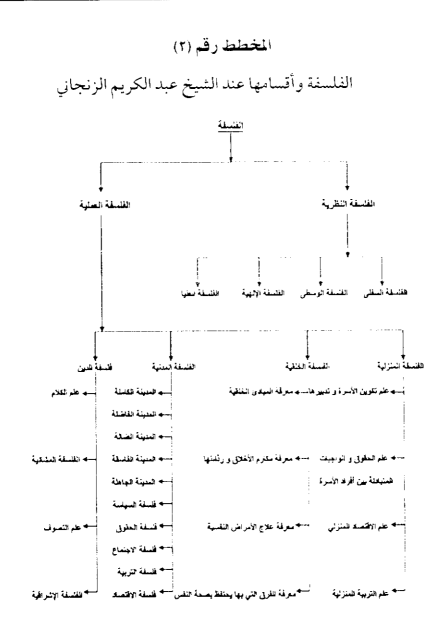
| ۱۹۹ | ، والاهتمامات في كتاباته | الفلسفة التأسيسات |
|-----|--------------------------|-------------------|
|-----|--------------------------|-------------------|

الحكمة، وقد شاع استعمال مصطلح «الفلسفة» منذ القرن السادس قبل الميلاد<sup>(۱)</sup>، وقبل ذلك القرن فقد كان المتداول مفهوم «الحكمة»، وكان يطلق على كل «مجهود عقلي في سبيل تقدم المعرفة الإنسانية بحقائق أشياء الموجودة»، وكان العالم بعلم الحكمة يطلق علية «حكيم»، ومنه اخذ اسم الفلسفة بمعنى «محبة الحكمة»، ثم أصبح مصطلح «الفلسفة» مرادفاً لمفهوم «الحكمة»، وكثر استعماله في العلوم الطبيعية، و «الحكمة» في العلوم الإخية والروحية، واستخدم فلاسفة الإسلام «الحكمة»، لأنها كلمة عربية<sup>(1)</sup>.

وقسم الفلسفة، حسب المخطط ذي الرقم (٢) على قسمين رئيسين (")، ثم كل قسم تشعب إلى أقسام وفروع أخر كان أولها العلم بـ "موجود"، ويكون متعلقاً بقدرة الإنسان واختياره، مثل السياسات وتدبير الأمور وأفعال الإنسان مطلقاً عليها «الفلسفة العملية»، أما ثانيهما العلم بـ «موجود»، لا يكون لقدرة الإنسان واختياره تأثير في وجوده، ومسمياً إياها بـ «الفلسفة النظرية»، وغايتها إدراك الحق في سائر الأشياء حتى «تصير النفس الإنسانية كأنها مرآة محاذية للموجودات، تنطبع فيها صور حقائقها» بحسب تعبيره (٢٠).

- (١) مرت الفلسفة اليونانية بدور النشوء بالوقت المسمى بها قبل سقراط (٤٧٠ ٤٣٩ق.م) وفيه وضعت الأسس النظرية. للتفاصيل انظر: يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، (بيروت:دار القلم، د.ت)، ص٨ – ٩.
   (٢) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج٢، ص ١٤ – ١٤١.
   (٣) قسم اخوان الصفا فلسفتهم على «الاستدلال على وجود الله تعالى»، و«المجتمع»، و«الدولة»، و«التربية»، و«الأخلاق»، و«المعرفة»، و«النفس». للتفاصيل انظر: موسى الموسوي، من الكندي إلى ابن رشد، (بغداد: د. م، ١٩٣٢)، ص ١٩٩ – ١٢٥.
  - (٤) عبد الكريم الزنجاني، دروس انفلسفة، ج١، ص٥٢.

| • • ٢الشيخ عبدالكريم الزن |
|---------------------------|
|---------------------------|



تفرعت "الفلسفة النظرية" إلى أربعة فروع بحسب تقسيماته لها، معللاً ذلك بكون المعلوم يفتقر إلى مقارنة المادة الجسمية في وجوده الخارجي وحدوده، فالعلم به يصطلح عليه بـ «الفلسفة السفلى» والطبيعية، أو انه يفتقر إلى مقارنة المادة في وجوده الخارجي فقط، ولم يفتقر إلى مقارنتها في وجوده الذهني فيسمى عندئذ بـ «الفلسفة

| لمسفة التأسيسات والاهتهامات في كناباته | الفا |
|----------------------------------------|------|
|----------------------------------------|------|

الوسطى» والعلم الرياضي، أو لايفتقر إلى المادة أصلاً لا في وجوده الخارجي ولا في وجوده الذهني فالعلم به يسمى "الفلسفة الإلمية» واثولوجيا"، وأخيراً لا يفتقر إلى المادة في وجوده الخارجي ووجوده الذهني ولكن أمكن أن يقارنها في الذهن فالعلم به يسمى "الفلسفة العليا» والعلم الأعلى".

وقسّم «الفلسفة العملية» على أربعة أقسام، فما تعلق منها بأعمال الإنسان وان كان علماً بالتدبير للشخص الواحد ودون مشاركة الغير فهو «الفلسفة الخلقية»<sup>(1)</sup> وفائدتها معرفة الفضائل واجتناب الرذائل، وان لم يكن مختصاً بالشخص الواحد وكان حصوله متوقفاً على مشاركة الغير، فإن كان علماً يتم بالاجتماع المنزلي والأسري فهو «الفلسفة المنزلية»، وفائدتها معرفة حقوق الأسرة وتدبير المصلحة المنزلية، وإن كان علماً يتم بالاجتماع المدني وتعاون المجتمعات فهو «الفلسفة الدنية» والتي تتعلق بالسياسة والملك ونظام الحكم، وفائدتها معرفة قوانين الصلات والروابط بين أفراد والأمة ومع الأمم الأخرى، و»فلسفة دين»، وهو العلم بها يتعلق بالأديان والشرائع

وأوضح أن لـ«الفلسفة المنزلية» المقام الأول في نظر فلاسفة الإسلام، فجعلوا نظام الحياة المنزلية أساساً لنظام الحياة الاجتهاعية كلها، وأصلاً لأركان سعادة الأمة، وتفرعت بدورها إلى أربعة علوم، «علم تكوين الأسرة وتدبيرها»، و«علم الحقوق والواجبات المتبادلة بين أفراد الأسرة»، و«الاقتصاد المنزلي»، وأخيراً «علم التربية المنزلية»، وفيها عرفت قوانين التدبير المنزلي فيها له مساس بالجهاعات وأصول التربية

- (١) التولوجيا : مصطلح يوناني يعني العلم الإلهي وقد قدم إفلوطين رسالة حملت ذات العنوان جمعها تلميذه "أسليوس" بكتاب تميز بطابعه الجدلي المثير لشكوك تتلوها الحلول. للتفاصيل انظر: افلوطين، التولوجيا، تحقيق عبد الرحمن بدوي، (قم: مطبعة امير، ١٩٩٢)، ص ٢٠ – ٢٨.
   (٢) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج٢، ص٣٥.
   (٣) لم فقال: به من الأذكار الذارين قالاً في مالاً في من المنابعة الميرية المحمد المحمد المحمد المعنوان.
- (٣) لمعرفة المزيد عن الأفكار الفلسفية الأخلاقية عند اليونانيين، انظر: محمد الجبر، الأخلاق في الفلسفة اليونانية، (دمشق : دار الينابيع للطباعة، ٢٠٠٣). (٤) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٤٥-٥٥.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۲ | ٠ | ۲ | • |
|-------------------|-------|---|---|---|---|
|-------------------|-------|---|---|---|---|

وما إليها من المسائل التي تناسب «فلسفة التربية» من حيث واجبات الآباء وتربية أولادهم وتعليمهم وتنشئتهم على الآداب الروحية وليس على الآداب المادية التي دعت إليها المذاهب الاشتراكية <sup>(١)</sup> والتي ألغت حقوق الوراثة، والملكية الفردية، واستهدفت النظام العائلي <sup>(١)</sup>.

وبيتن أن «الفلسفة الخلقية» تبحث في الأصول الخلقية"، وتبين للإنسان الخطأ والصواب في سلوكه، وكيفية اكتساب الأخلاق التي توجب صدور الأفعال الجميلة، ثم قسمها هي الأخرى على أقسام أربعة «معرفة المبادئ الخلقية»، و «معرفة مكارم الأخلاق ورذائلها»، و «معرفة علاج الأمراض النفسية»، و «معرفة الطرق التي بها يحتفظ بصحة النفس"، وأشار إلى أن فائدتها تعلق الإنسان بالفضائل، و وصله إلى «الحكمة» التي بها يدرك الحقائق و «العفة» وبها يقاوم الشهوات و "الشجاعة» و هي الطموح إلى الخير بعيداً عن الخوف من الأخطار، ويطلق على معموعها «العدالة» التي هي رأس مكارم الأخلاق، ويمكن التعبير عنها رياضياً.

الحكمة

- العفة + الشحاعة ---- العدالة
- (١) ألغت المذاهب الاشتراكية الملكية اخاصة وسيطرت على الإنتاج لصالح الدولة وتوزيعه على الأفراد بحسب اخاجات. للتفاصيل انظر: جورج بوليتزر و أخرون، أصول الفلسفة الماركسية، ترجمة شعبان بركات، (بيروت: منشورات المكتبة العصرية، د.ت)، ج٢، ص٢٤-٢٨.
   (٢) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٥٤-٥٥.
- (٣) لم يحدد الدين الإسلامي العقلية الإسلامية في البحث والتفكير فقد اشتملت الثقافة الإسلامية على علوم ارتبطت معه ارتباطاً وثيقاً منها «الأخلاق» الذي اقترن بالعمل الصالح، فضلاً عن إن الأوامر الإفية تنطوي على فضائل أخلاقية، وقد حدد الرسول على هدف الرسالة فجعله أخلاقياً حيث قال: «إنها بعثت لأتمم مكارم الأخلاق». للتفاصيل انظر: أحمد محمود صبحي، الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي، ط٣، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٩٢)، ص١٧.

| فملسفة التأسيسات والاهتهامات في كتاباته | J۱ |
|-----------------------------------------|----|
|-----------------------------------------|----|

والعدالة هي ميزان الخياة الإنسانية، وهي مقياس التسوية والمساواة العادلة (٠٠).

عبر عن «مدنية الأمة» بأنها أساس اجتهاعها، فكلها تغذّت المدنية من العلوم والمعارف والصناعات، توسعت أساليب اخياة الاجتهاعية فيها وتعاظمت، وقد تتغذى بأنظمة تؤدي بها إلى الفساد والضلالة، ولهذا قسّم «الفلسفة المدنية»<sup>(۲)</sup> على عشرة فروع: «المدنية الكاملة» وأنواعها العظمى والوسطى والصغرى، و«المدنية الفاضلة» القائمة على قانون الفضيلة العقلي المؤدي إلى اخير، و»المدنية الضالة» القائمة على قانون خيالي يؤدي إلى الشر والضلالة، و»المدنية الفاسقة» والقائمة على قانون وهمي يؤدي إلى المشر والفساد، و«المدنية الجاهلة» القائمة على قانون اجتهاعي وضعته القوى الوهمية والخيالية والجسمية والفكرية دون مشاركة العقل، و»فلسفة السياسة» وهي تبحث في نشرو الأنظمة السياسية وارتقائها وعلاقة السلطة بالأمة، و«فلسفة الحقوق» وهي وهي نشرو، الأنظمة التي يجب على الإنسان اتباعها، و«فلسفة الاجتهاع» وهي تبحث في القوانين والأنظمة التي يجب على الإنسان اتباعها، و«فلسفة الاجتهاع» وهي تبحث في أصول عامة تبين آراء الإنسان وأعهاله في جميع أدوار التكوين الاجتهاعي و«فلسفة التربية» وهي تبحث في أساليبها وموادها أرشد المناهج التعليمية، وأخيراً «فلسفة الماته، والغمية، وأنها وعلاقة السلطة بالأمة، و«فلسفة الحقوق» وهي تبحث في أصول عامة تبين آراء الإنسان وأعهاله في جميع أدوار التكوين الاجتهاع». و«فلسفة التربية» وهي تبحث في أساليبها وموادها أرشد الما والتوان الاجتهاعي، و منه الماه الته واليمية، وأخيراً

وأكد بأن «السعادة العظمى» للنفس الناطقة والمرتبة العليا لها، تكمن في معرفة «الخالـق تعـالى»، بها لديه مـن صفات الكهال والتنزه عن النقصـان، وبها صدر عنه من الآثار والأفعال في النشـأة الأولى والآخرة، وصولاً لمعرفة المبدأ والمعاد، والطريق لهذه المعرفة على وجهين، الأول طريقة أهل النظر والاستدلال، فإذا ما التزموا ملة من ملل

- (١) عبد انكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٠٢.
- (٢) للوقوف على أقسام الفلسفة المدنية وتعريفاتها، انظر: إبراهيم الموسوي الزنجاني، بداية الفلسفة الإسلامية، ص٢٢-٢٤.

(٣) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٧٢-٧٣.

| الزنجاني | الشيخعبدالكريم | ····· |  |  | ۲۰٤ . |
|----------|----------------|-------|--|--|-------|
|----------|----------------|-------|--|--|-------|

الأنبياء وديناً من الأديان فهم "المتكلمون"<sup>(')</sup> وعلمهم "علم الكلام"، وإن لم يلتزموا ديناً وأعطوا للعقل حرية تامة فهم "الحكماء المشاؤون" وعلمهم "الفلسفة المشائية"<sup>(\*)</sup>، أما الآخر إن التزموا في رياضتهم موافقة أحكام الشريعة فهم "الصوفية"<sup>(\*)</sup>، وعنوان علمهم "علم التصوف"، وإن لم يلتزموا موافقة الشريعة فهم "الحكماء الاشراقيين" وهو ما يطلق عليه "الفلسفة الاشراقية"، ووضح بان "التصوف" هو الحكمة البالغة إلى حد المشاهدة التامة والمكاشفة الكاملة التي هي من ارتفاع حجب الأوهام الجزئية والآغشية الخسية عن عين البصيرة العقلية التي هي حقيقة نور الله تعالى الكاشف عن الأشياء كما هي، مما ورد من عبارات بعض مشايخ الصوفية «إذ ليس طوراً وراء العقل سوى النبوة والرسالة والوحي"<sup>(1)</sup>.

وأشار إلى أن تاريخ الفلسفة العام نشأ منذ عهود بعيدة، تعود في بدايتها اليونانية وحسب تقديراته للقرن العاشر أو الحادي عشر قبل الميلاد<sup>رد)</sup>، مشيراً إلى

- المتكلمون : يقصد بهم أصحاب الكلام ويسمون بعلهاء التوحيد وهم يختلفون عن الفلاسفة، وأغراضهم الدفاع عن حياض الدين، واعتمدوا على العقليات في تقرير العقيدة، كالا شاعرة والمعتزلة. للتفاصيل انظر : جميل صليبا، المعجم الفلسفي، (قم: مطبعة سليهانزاده، ٢٠٠٦)، ج٢، ص ٢٣٤ - (الترنت)، سفر الحوالي، الموقع، (www/ / :com.alhawali. (http://www).
- (٢) الفلسفة المشائية : خصصت هذه التسمية لمدرسة أرسطو لأنه كان يلقي دروسه وهو يتمشى تحت أروقة معهد اللقيون، وتأسست في أواخر القرن الثاني بعد الميلاد مدرسة مشانية في الإسكندرية. ثم جعلت فلسفة الكنيسة الكاتولوكية. للتفاصيل انظر: ديديه حوليا، قاموس الفلسفة، المصدر السابق، ص٣٨٦.
- (٣) الصوفية : اسم محدث ولم يوصف به أحد من أصحاب الرسول المثلية، وهو الانتصار على النفس والتغلب على ميولها وأهوائها عن طريق التدريب والتهذيب، ومنشأ تسميتهم بالصوفي نسبة الى الصوف. للتفاصيل انظر: سليمان سليم علم الدين، التصوف الإسلامي، (بيروت: مطبعة نوفل، ١٩٩٩)، ص٢٦؛ عبد الرحمن عبد الخالق، الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة، ط٢، (الكويت : جعية إحياء التراث الإسلامي، ١٩٩٩)، ص٢٢.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص ٩٥ ٩٦ ؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة مِن رحلة الإمام الزنجاني، ج١ ص ٢٩١.
- (٥) أشارت بعض المصادر أن تآريخ نشوء الفلسفة كان في القرن السابع قبل الميلاد. للتفاصيل أنظر : محمد عبد الرحمن مرحبا، تاريخ الفلسفة اليونانية من بدايتها حتى المرحلة الهلنسية، (بيروت: مؤسسة عز الدين للطباعة، ١٩٩٣)، ص ٤٥-٤٧؟
   دراسات في الفلسفة اليونانية، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٥)، مج١، ص ٤٥.

| ۲۰ | ٥ | كتاباته | نهامات في | ت والاهة | ة التأسيسا | الفلسفا |
|----|---|---------|-----------|----------|------------|---------|
|    |   |         |           |          |            |         |

إهمال التاريخ وعدم إدراكه لمجهوداتها المبكرة حيث اخذ الإنسان محاولاً في البحث عن بواطن الأشياء، وكانت الفطرة الطبيعية تدفعه نحو التفكير في مبدآ حياته والبحث عن مصدرها وأسباب وجودها ومصيرها والحال التي هي عليها، متسائلاً من أين جئنا؟! إلى أيـن نحـن ذاهبون؟! وأيـن هذا العـالم؟ و ما هو حقيقته ؟! وكيف نشأ؟ والى أيـة غاية تنتهي به سلسلة الوجـود ؟ مترقباً الإجابة عن هذه الأسئلة من غريزة "العقل الفطري» أداته الوحيدة آنئذ في تفسير الأشياء، والقادرة إلى حدٍ ما في الأقل إثارة الأسئلة، إن لم تستطع الإجابة عنها!! وفي هذه المرحلة وعلى أساس هذه النظرية الفطرية والبحث الفطري عن حقائق الأشياء تكونت "الفلسفة» بغريزة التعقل منذ عهود بعيدة تقصر عن إدراكها مجهودات التاريخ".

وأوضح أن الإنسان حاول الاكتشاف بغريزة التعقل مصدر العالم ومصيره، فاهتدى ومنذ المراحل القديمة إلى «الشعور الديني» والإذعان إلى الدين الفطري، ثم بيّن بأن الفلسفة والدين دوحتان من أصل واحد أنتجها التعقل، وكانا في بدء تكونها متآلفين ومتوافقين ومتحدين في الغاية، هدفهما معرفة «مبدأ العالم» ومصيره، ومن أبدعه، من أهم عناصر الفلسفة، وقد افترقا حينها ارتكز الدين على العاطفة والشعور، وارتكزت الفلسفة على العقل المحدود فحاولت أن تثبت إلها يغاير «الإله» الذي أثبته الدين في الأوصاف والاختيار والعلّية والآثار، وأن تثبت بالشك، فنجمت عنه فلسفة الارتياب، فتخالفا جوهرياً لتخالف العاطفة والعقل المعاد الذي الذي على

(١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٢٣٠١٩.

(٢) شخصت انفلسفة الإسلامية لأولى البصائر سبل المعارف العقلية المحضة عامة والأوساط الروحانية الخاصة، وعنيت عناية كبرى بمعرفة «المبدأ والمعاد» في بحثين من مباحثها الجوهرية، وحققت في بحوثها قسطها من الحقيقة. للتفاصيل انظر : ت.ح.دي بور، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة محمد عبد الهادي ريده، (بيروت : دار النهضة العربية للطباعة، ماعبعة دار الكتب، ١٤٧٠)، ص ١٤.

الشيخ عبدالكريمالزنجاني

المحدود بعدما كانا متو افقين ومتآلفين .

فلا مراء أن بيّن بان الخصام قد اشتد بين الدين والفلسفة في القرن التاسع عشر، وذلك لبروز «الفلسفة المادية» ٢٠ وأن العلم قد أسس على النظرية المادية، الأمر الذي أدى إلى تشدد الدين في نقضها، ونقد أسسها ولكن الاكتشافات العلمية الحديثة في القرن العشرين أثبتت أن المادةُ ليسـت أبدية، فضلاً عن أن المذهب المادي لا يسـتند إلى قواعد علمية ثابتة، إنها هو منهاج للتجارب العلمية وبذلك التقي الدين والفلسفة بحسب اعتقاده (") في مجال واحد بعد افتراق طال عليه الأمد وسينتهي الأمر بينهم وعلى حد تعبيره «إلى المصافاة، كما كانا في بدء تكوينهما» وقرر حقيقة ما رأى في الفلسفة الشرقية والفلسفة اليونانية التي تكونت على التحقيق من العناصر الشرقية من مظاهر الانشداد العاطفي نحو العقيدة الديَّنية(٤).

واظهر أن مزج الدين بالفلسفة، من مقتضيات الطبيعة الإنسانية والفطرة البشرية وغريزة التعقل، ولذلك لا يخلو من هذا المزج بحسب تعبيره «دور من ادوار الفلسفة»، بما فيها فلسفة رينيه ديكارت (\*) Rene Descartes وعما نوئيل كانت

- (١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٢٠ -٢١؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٢١].
- (٢) شهد منتصف القرن التاسع عشر بعثاً جديداً للفلسفة المادية ولاسيها في الحلقات العلمية، وكان هذا إلى حدَّ كبير ردَّ فعل للفلسفة الخيالية المثالية واقتحامها دائرة العلم بحهاقة. للتفاصيل أنظر: ١. وولف، عرض تاريخي للفلسفة والعلم، ترجمة محمد عبد الواحد خلاف، (القاهرة: مطبعة جُنة التأنيف والترتجة، ١٩٣٦)، ص١٩٢ ! أحمد حسن الرحيم، الفلسفة في التربية والخياة، (النجف الأشر ف: مطبعة الآداب، ١٩٧٧)، ص ٧٠.
- (٣) التقى الدينَّ مع الفلسفة في البحث عن الخالق وصفَّاته وعن حدوث العالم أو قدمه، فضلًا عنَّ التقاله مع علم الأخلاق والتشريع في البّحث عن عمل الإنسان ووضع المنهاج السوي الذي يجب أن يسير عليه سلّوكه. للتفاصيل انظر: مهدي السهاوي، صلة الفلسفة بالدين. (النجف)، كانون أولَّ ١٩٦٢، العدد ٣، ص٧٠-٥٧؛ - محمد جواد مغنية، من هنا وهناك، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٦٨)، ص ١٣.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٢١ ٢٢.
   (٥) رينيه ديكارت (١٥٩٥ ١٦٥٠): ولد في ٣٦ آذار ١٥٩٥ بفرنسا، ودرس في مدرسة لافليش للآباء اليسوعيين. وتعلم فيها البلاغة والشَّعر والتاريخ والرياضيَّات والفلسفَّة، حصل على شهادة البكلوريا عام ١٦١٨، بعدها حصل على شهادة الليسانس في الحقوق من جامعة بواتيه عام ١٦٢٠. أقام منهجه على أساس الحدس والاستنباط العقلي بأسس رياضية، عُدّ مؤسس المدرسة الحديثة، أشهر أقواله «أنا أفكر إذاً، أنا مُوجود»، توفي بالسُّويد في ١١ شباط ١٦٥٠. للتَّفاصيل انظر: عبد الرحمن بدُّوي، موسوعة الفلسفة، (بيروت: ألمؤسسة العرَّبية للدراسات والنشر، ١٩٨٤)، ج١، ص ٤٨٨ - ٤٩٨ ) كامل محمد عويضة، ديكارت رائد الفلسفة في العصر الحديث، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣)، ص ٧-٢٥.

| ۲۰ | ۷., | <i>.</i> . | <br> | <br>• • • | ••• | <br>• - • | <br> | <br> | ••• | <br>اباته | , کت | في | ات | تمام | ( هر | والا | ت ( | سيسا | لتأس | ينفة ا | غل | ][ |
|----|-----|------------|------|-----------|-----|-----------|------|------|-----|-----------|------|----|----|------|------|------|-----|------|------|--------|----|----|
|    |     |            |      |           |     |           |      |      |     |           |      |    |    |      |      |      |     |      |      |        |    |    |

Kant Emmanael'' وأمثالهم من أعلام الفلسفة الحديثة، وأشار أن التاريخ اثبت أن الفلسفة أعانت على إعداد الشعوب القديمة المسيحية، لأن المسيحية والفلسفة الصحيحة كانتا متآلفتين ومتعاضدتين ما دامت المسيحية على ناموس الفطرة، ولما انحرفت عن الفطرة أنكرت الفلسفة إنكاراً شديداً، الأمر الذي أدى بالفلسفة للهجرة إلى الفرس حيث استظلت بلواء الساسانيين''، فظهر أن الخلاف بين الدين والفلسفة وليد تقهقر العقل والتحريف في الدين، كما أن هذا التحريف بحسب تعبيره «منشأ الخلاف والخصومة بين الديانات السماوية»''.

وأوضح أن المعنيين من الغربيين بأورخت تاريخ الفلسفة وتطورات مراحلها، أهملوا في تسلسلهم الزمني لمسيرتها إهمالاً مقصوداً الفلسفة الإسلامية، والتي هي وعلى حد تعبيره «حلقة قيمة وغالية من سلسلة التفكير الإنساني والحياة العقلية والبشرية»، حيث أجمعوا على أن «مدرسة الإسكندرية»<sup>(1)</sup> كانت

- (١) عما نوئيل كانت (١٧٢٤-١٨٠٤): ولد في ٢٢ نيسان ١٧٢٤ في مدينة كونجسبرج في ألمانيا، ونشأ فيها، دخل المدرسة بعمر ٨ سنوات وتخرج منها عام ١٧٤٠، التحق بعدها في كلية الفلسفة ليحصل على الشهادة الجامعية عام ١٧٥٥، أكمل دراسته العليا ليحصل على شهادة الدكتوراه عام ١٧٧٠، له كتاب انقد العقل ا، توفي في ١٢ شباط ١٨٠٤، ودفن في مسقط رأسه. للتفاصيل انظر: كامل محمد عويضة، عما نوئيل كانط، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣)، ص ٥-١٣٢ طيبة ماهر وزاده، فلسفة كانت التربوية، ترجة عبد الرحن العلوي، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٢٠٠١)، ص ٧-١٠ قيس هادي أحمد، فلسفة أمانويل كانت وفلسفة العلم المعاصر، (دراسات فلسفية)، (مجلة)، بغداد، ٢٠٠٥، العدد ٢١٠ ص ١٧٢٥).
- (٢) حول المعتقدات الدينية وأسسها الفكرية في الدولة الساسانية انظر: نصير عبد الحسين الكعبي، الدين والدولة في الفكر الساساني، أطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠٨)، ص٧٩–١١٨.
  - (٣) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٢٢، ٢٣.
- (٤) يعزى تأسيس مدرسة الإسكندرية إلى "امونيوس ساكاس" أستاذ إفلوطين. وانتقل مركز الدراسة من أثينا إليها بعد أن جعل قسطنطين الأول (٢٧٤-٣٠٦م) النصرانية ديناً رسمياً للدولة، الأمر الذي أدى إلى إغلاق المدارس الفلسفية، وتميزت مدرسة الإسكندرية بنزعتها العلمية ولاسيا العلم الرياضي وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية آنذاك وكان يؤمها العلماء والأدباء، تميزت مدرسة الإسكندرية بنزعتها العلمية ولاسيا العلم الرياضي وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية آنذاك وكان يؤمها العلمية ولاسيا العلم الرياضي وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية آنذاك وكان يؤمها العلماء والأدباء، تميزت بمزح الفلسفية، وتميزت مدرسة الإسكندرية بنزعتها العلمية والديامية تعزت المراكز العلمية وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية أنذاك وكان يؤمها العلماء والأدباء، تعيزت للرياضي وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية أنذاك وكان يؤمها العلماء والأدباء، تعيزت لدرمان المرياضي وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية أنذاك وكان يؤمها العلماء والأدباء، تعيزت بمزح الفلسفية وحوت على مكتبة تفوقت على المراكز العلمية أنذاك وكان يؤمها العلمية والأدباء، تعيزت بمزح الفلينية الشريقية، المراكزة العلم وحوث، الفلسفي والديني والديني في مدرسة الشرقية. للتفاصيل انظر: عمر فروخ، الفكر العربي، (يروت: دار العلم للملايين، ١٩٦٦)، ص ٤٤٩ ٤٥٠ حربي عباس عطيتو، ملامح الفكر الفلسفي والديني في مدرسة المرايين، دتاما)، ص ٤٤٩ ٤٥٠ حربي عباس عطيتو، ملامح الفكر الفلسفي والديني في مدرسة المراية، مدرسة أوالي العلم المائية، (بعداد : مركز دراسات فلسفة الدين، ٢٠٠٥)، ج٢، ص ٢٨ مرالي الراكز دراسات فلسفة الدين، ٢٠٠٥)، ج٢، ص ٢٨ مرالي المرايزة الراكز دراسات فلسفة الدين، ٢٠٠٥)، ج٢، ص ٢٨ مرالي الراكز دراسات فلسفة الدين.

| ۲۲ | ٠ | / | ١ |
|----|---|---|---|
|----|---|---|---|

آخر مصباح شع نوره على العقلية البشرية ثم خبأ وجمد الذهن الإنساني اثنتي عشر قرناً، إلى نهوض ديكارت في القرن السابع عشر، معللين ذلك إلى أن الدور الإسلامي ليس فيه ابتكار، وأن الفلسفة الإسلامية لاتزيد عن كونها نظريات يونانية بحتة، وأن فضل العرب لم يكن سوى نقل الثقافة اليونانية وتسليمها إلى أوربا مرة أخرى () وأن المسلمين لا نصيب لهم من العلم إلا ترجمة إبداعات اليونانيين، وان العلوم الإسلامية مؤسسة منذ نشأتها على علومهم وأفكارهم، مفنداً مزاعمهم وأوهامهم مثلها وصفها بـ«جهلهم للفلسفة الإسلامي الوقوف عن كيفية نشوئها وارتقائها، لا بل و غفلتهم عن أن الدور الإسلامي أهم أدوار الفلسفة والتفكير البشري حسب ما ورد في مضامين كتاباته ().

ولفت الأنظار إلى أن أسس الفلسفة جاءت من منابع شرقية <sup>(٣)</sup>، تبعتها مراحل تطـور وارتقـاء في مراحـل لاحقـة في العصور الإسـلامية <sup>(١)</sup>، ومن المنطلق هـذا انتقد

- (١) لقد حفظ العرب للعالم عن طريق ترجماتهم الكثير من الكتب من الضياع والضياع النهائي، وهي مؤلفات كان العالم يجهلها جهلاً تاماً، لولا أن جاءته عن طريق الترجمة العربية مثل كتب التشريح جا لينوس (١٢٩-١٩٩م)، وكتب البصريات لبطليموس (٩٠-١٦٨م). للتفاصيل انظر: سيجريد هونكه، شمس الله تشرق على الغرب فضل العرب على أوربا، ترجمة فؤاد حسنين علي، (القاهرة: دار العالم العربي، ٢٠٠٨)، ص٢٨٧-٢٨٨.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٢٤ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٣٤.
- (٣) إن خلفية اخضارة اليونانية وأسسها الأولى مستقاة من حضارة الوطن العربي القديمة ولاسيا العراقية والمصرية والسورية، فإذا كان العرب في العصر الوسيط قد أخذوا المعارف اليونانية عن طريق الترجمة فإ ذلك في ضوء الأدلة المتوافرة الإ أن بضاعتهم ردت إليهم مضافاً إليها ما أضافته حضارات العرب القديمة وما أسهمت به الحضارات العراقية والمصرية على وجه الخصوص. للتفاصيل انظر: سامي سعيد الأحد، حضارات الوطن العربي القديمة وما أسهمت به الحضارات العراقية والصرية على وجه الخصارات العرب القديمة وما أسهمت به الحضارات العراقية والمصرية على وجه الخصوص. للتفاصيل انظر: سامي سعيد الأحد، حضارات الوطن العربي القديمة أسهمت به الحضارات الوطن والصرية على وجه الخصوص. للتفاصيل انظر: سامي سعيد الأحد، حضارات الوطن العربي القديمة أساساً للحضارة اليونانية، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٢)، ص٣-٨٢.
  (٤) استأثر الغربيون بمهمة تدوين التاريخ الفلسفي، مما أفضى تحريفات اشتمل عليها تاريخ الفلسفة، أضرت بالفلسفة الشرقية والفلسفة الإسلامية على وجه التحليل الفلية الإسلامية على وجه الحصوص. التاريخ الفلسفي، مما أفضى تحريفات اشتمل عليها تاريخ الفلسفي، أنه أنه أنه منها الغربين المتمل عليها تاريخ الفلسفية، أوليه الغربيون بمهمة تدوين التاريخ الفلسفي، ما أفضى تحريفات اشتمل عليها تاريخ الفلسفي عربي الفلية، أوليه تحريفات المن عليها تاريخ الفلسفي الغليفي الفلية المائية، أولية المائية، أوليه تحريفات المائيل عليها تاريخ الفلية، أوليه تحمد الخارية الفلية الإسلامية على وجه التحديد، للتفاصيل الفلية، أوليه الفلي عليها تاريخانية الفلية، أوليه تحريفات المائيل عليها تاريخ الفليفة الإسلامية على وجه التحديد، للتفاصيل الفلية، أوليه الفلية، أوليه تحمد الخامنية، أوليه الفلي تحمد الخامنية، أوليه الفلي تحمد الخامنية، أوليه تحمد الفلية المائية أوليه مائية الإسلامية على وجه التحديد، أوليه الفلي الفلي تحريفي أوليه الفلي الفلي تحمد الخامية الفلي الفلية أوليه الفلية الفلي تحدارة، أوليه المائية أولية أوليه الفلي الفلية الفلي الفلية، أوليه الفلي أوليه الفلية الفلي الفلي أوليه الفلية الفلية أولية أوليه الفلية الفلية الفلي أولية أوليية أولي أوليية أولية أولية أولية أولية أولية أولية أولية

| يسات والاهتهامات في كتاباته | الفلسفة التأس |
|-----------------------------|---------------|
|-----------------------------|---------------|

بالأدلة الموضوعية الادعاءات الغربية في الإبداع، منها على سبيل المثال لا الحصر، دعوى فلاسفة الغرب على أن ديكارت أول من مايَزَ بين «النفس» و«الجسد»، وفي ذلك مغالطة كبيرة، فقد سبقه ابن سينا بحدود ٦١٢ سنة في بيان التهايز هذا(''.

وشكلت مسألة إنكار الفيلسوف عما نوئيل كانت حقيقة الزمان والمكان في القرن الثامن عشر، الشاهد الثاني لديه، وقرر أنها باطلان وليس لها وجود في الواقع الخارجي، وكتب ما نصه "أنها من خلق أنفسنا، وحيلة اخترعتها عقولنا لتستعين بها على التعبير عن أفكارنا»، وأظهر كتابه «نقد العقل المطلق " مبحث «الزمان» الذي تفتخر به الفلسفة الحديثة والألمانية على وجه التحديد فالزمن لديه «ليس شيئاً محسوساً وإنها هو خيال نستخدمه لنستطيع أن نحدد فيه وقوع الحوادث»، وزعموا أنه مبدع هذه النظرية، وأشار إلى أن محمد إبراهيم الشير ازي "ملا صدرا" قد سبقه على تقريرها الصحيح البر هاني بقرنين من الزمن، مشيراً إلى ما جاء في كتابه «الأسفار»"، من نصوص تأملية في ماهية الزمان التي ليس لها اعتبار إلا في العقل وليس عروضها كالعوارض الخارجية للأشياء كالسواد والحرارة وغيرهما، فضلاً عن نص عليه فيلسوف العرب

- (١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٣١-٣٣؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص ٢٤٩.
- (٢) صدر الدين محمد الشيرازي (ت ١٠٥٠هـ)، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة،
   (طهران: مطبعة الحيدري، ١٩٦٣)، ج٣، ص ١١٥–١٢٧.
- (٣) ابن رشد (١١٢٦-١١٩٩م): عمد بن أحمد محمد بن رشد، ولد بمدينة قرطبة عام ١١٢٦م، نشأ في أسرة اشتهرت بالعلم والفقه، درس العلوم النقلية من تفسير وحديث وفقه ولغة ونحو، وكانت مادة التعليم السائدة آنذاك في الأندلس، دعاه ملك الموحدين عبد المؤمن عام ١١٥٣م إلى مراكش لااستعانة به على إنشاء مدارس فيها، عين عام ١٩٨٤م طبيباً في البلاط المراكشي، ابرز مؤلفاته "تهافت التهافت" و"الجوامع الفلسفية» و"مقالة في العقل"، توفي في مراكش في ١١ كانون أول ١١٩٨م ونتن إلى مسقط رأسه. للتفاصيل انظر: محمد عابد الجابري، ابن رشد سيرة وفكر دراسة ونصوص، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ٢٠٠١)؛ سامي محمود إبراهيم، نقد ابن رشد الفلاسفة في مسائل العلم الطبيعي، رسائة ماجستير، (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠١)، ص ٢-٣؛ حمادة، ابن رشد في كتاب فصل القال، (بيروت: دار الهادي، ٢٠٠١)، ص ٣-٢٠؛

• ٢ ٢ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

معنى ذهني لا وجود له على الحقيقة» أي قبل كانت بستة قرون(``.

وعززّت النظرية النسبية لألبرت اينشتاين (" Albert Einshtein شاهده الثالث، ومفادها «أن الحقيقة الواقعية في جميع الظواهر الموجودة في العالم هي خليط من الزمان والمكان والمادة»، ومبدأ هذه النظرية هي «أن الأجسام متحركة نسبياً»، ومن نتائج هذه النظرية أن المسافة والحجم والحركة والاتجاه والاستقامة والانحناء أمور نسبية بالنظر إلى الملاحظ، وأن المقياس يخلق المسافات، ويرى اينشتاين أن السطوح مقوسة لكروية الأرض، ونتيجة هذه النظرية أن الجاذبية ليست قوة من الطبيعة بل هي صفة وخاصية من خواص «المكان والزمان» وهذا مخالف لقانون الجاذبية العام، علماً أن قانون الجاذبية ليس بقانون تجريبي(").

ثم أكد على عدم اطلاع الغربيين على حقائق الفلسفة الإسلامية، إذ هذا استغربوه في القرن العشرين وهو الحد الرابع وتفسير الزمان به، قد أثبته صدر فلاسفة المسلمين «محمد إبراهيم الشيرازي» في القرن السادس عشر الميلادي باستنتاج برهاني لعلّه وحسب اعتقاده «أمتن من استنتاج اينشتاين في القرن العشرين»<sup>(1)</sup> فقد قرر المادة الجسمية والصورة الحسمية الطبيعية وان المؤلف منها هو الجسم الطبيعي وقرر أن «الصورة الطبيعية» في الامتداد الغير المتقدر بمقدار مخصوص من الأبعاد وبوقت معين ونحو خاص من التقدم والتآخر، ومتى جاء اعتبار التقدير بالأبعاد الخاصة

(١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٣٦-٣٧.

(٢) ألبرت اينشتاين (١٨٧٩–١٩٥٥) : ولد في بافاريا من ألمانيا في ١٤ آذار عام ١٨٧٩، دخل المدرسة وظهر نبوغه في الرياضيات منذ صغره، تعرضت أسرته لضائقة مالية أدت إلى تركه المدرسة وهو في سن الخامسة عشر طلباً للرزق، سافر إلى سويسرا وأكمل دراسته في المعهد الاتحادي السويسري وتخرج عام ١٩٠٠، عرض نظريته النسبية عام ١٩٠٥، وحاز على جائزة نوبل في الفيزياء عام ١٩٢١، توفي في ١٨ نيسان ١٩٥٥. للتفاصيل انظر: روبرت داونز، كتب غيرت وجه العالم، ترجمة احمد صادق حمدي، (القاهرة: دار القاهرة للطباعة، د.ت)، ص٣٢٩-رايت علي ٣٤٤.

- (٣) عبد الكريم الزنجاني. دروس الفلسفة، ج١، ص٤٠ ٤١.
- (٤) للتفاصيل عن الحركة الجوهرية لصدر الفلاسفة، انظر: أبو عبد الله الزنجاني، الفيلسوف الإيراني الكبير صدر الدين الشيرازي حياته وأصول فلسفته، (طهران: مطبعة مؤسسة كيهان، ١٩٩٨)، ص٢٢-٤٧.

| ة التأسيسات والاهتهامات في كتاباته | الغلسف |
|------------------------------------|--------|
|------------------------------------|--------|

كان ذلك باعتبار القضاء والنسبة المكانية بتقدير الحجم الشاغل للفضاء ويستعلم هذا التقدير من نسبة أجزاء الجسم وأطرافه بحسب التقدم والتأخر المكانيين ومن نسبة المجموع إلى الجهات الستة وما يوجد فيها من الأشياء(').

ولم يتوان في الإشارة إلى منشأ المغالطات هذه، وهي أن للفلسفة الإسلامية اسلوباً معقداً اتخذته من الفلسفة اليونانية<sup>(٢)</sup>، كونها صعبة ومعقدة في صياغاتها، وكأنها، حسب تعبيره، كتبت بـ»طلاسم» و «رموز» لا يمكن حلها وفهمها لغير واضعيها أو الذين يدرسونها بطريقة تنتهي إليهم من ذوي العقول المتبازة، ولا يمكن الوصول إلى ناحيتها المغلقة بمجرد معرفة اللغة العربية أو بعض قواعد العلوم، ولذلك عندما تذكر كلمة «فلسفة» يقترن بها وعلى نص ما كتب «عمق التفكير وعسر الفهم» ولطالما أعرض جهور المتعلمين عن الفلسفة لا لشيء إلا أنهم ينظرون إليها نظرهم إلى شيء عسير الفهم ويستنفذ مجهوداً كبيراً حتى يتم استيعابه<sup>(٣)</sup>.

فلا غرو أن نجده قد وضّح أن الفلسفة الإسلامية لا تفهم من خلال ماكتبه الغربيون في مناهجهم عنها، الأمر الذي يؤدي إلى صعوبة فهمها من لدن القراء العاديين ممن لا تعمق لهم في البحث الفلسفي، وبالطبع حسبها يرى «لا يلام من لم يفهم الفلسفة المرموزة» من قبل المستشرقين أو الفلسفة التي تنقل إلى العربية من طريق الترجمة الغربية المشوهة (٤)، وإنها اللوم يقع على من فهم بنظره القاصر أنها فلسفة

- (١) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٤٢ ٤٣.
- (٢) قلل المستشرقون من شأن الفلسفة العربية الإسلامية، بادعائهم بان الفلسفة العربية هي فلسفة يونانية مكتوبة بأحرف عربية، ليؤكدوا بأن العرب نقلة علوم فقط، حتى ينفوا الأصالة والابتكار عن الفلاسفة العرب. للتفاصيل انظر: كامل حمود، دراسات في تأريخ الفلسفة العربية، (بيروت: دار الفكر اللبناني للطباعة، ١٩٩٠)، ص٧٦–٧٧.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، دروس الفلسفة، ج١، ص٤٩؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٥٩.
- (٤) اختلف الباحثون في تقدير منزلة الفلسفة الإسلامية من التراث الإنساني الفلسفي، فذهبت طائفة من المؤرخين إلى أن المسلمين لم تكن لهم فلسفة خاصة بهم، لعجزهم عن تعمق مشكلات الفكر وسبر أغوار المذاهب الفلسفية، للتفاصيل انظر: محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، (بيروت : دار النهضة للطباعة والنشر، ١٩٧٣)، ص ١٥ - ١٦.

| ۲۱ الشيخ عبد الكريم الزنجاني | ١٢ |
|------------------------------|----|
|------------------------------|----|

إسلامية وسجلها كحقيقة تاريخية، الأمر الذي توجب إهمالها في التاريخ ونفي أهميتها مع كونها «حلقة بارزة في سلسلة التفكير العام» ترتبط بتاريخ ارتقاء العقل البشري و «تفتح أمامه آفاقاً جديدة» حسبها يرى(``.

وحدّر في غير موضع من موضوعات كتاباته في الفلسفة من دراسة فلسفة الدين الإسلامي علما كتبه المستشر قون (\*)، الأمر الذي أوهم كثيراً من القراء في معلومات خاطئة غرضها الابتعاد عن الدين الإسلامي، ومتهمين إياه بعدم صلاحه للحياة الدنيوية، ولو أنهم دققوا النظر لوجدوا أن كلمة «الدين» في كتب الأوربيين معناها «المسيحية» لا «الدين» ذاته، وهذا لا ينطبق على الإسلام، فهم لم يفهموا حقيقته لأنهم أخذوا تعاليمه من الغربيين الذين استنبطوها من سلوكيات بعض المسلمين، «فالمسلمون» شيء، و «الإسلام» مبادئ وقيم شيء آخر، و داعياً إياهم إلى أخذها عن علماء المسلمين ممن تخصصوا في الفلسفة، مما سيمكنهم في الوقوف عند حقيقة أساسية ألا وهي أن «مبادئ الإسلام» أساس نهضة الأمة وبالتاني مقومات بنائها في الحياة (\*).

بيد أن سلبية المفكرين والمستشرقين الغربيين، لم تؤدي به إلى ردة فعل سلبية إزاء انجازات الفكر الغربي في حقل البحث الفلسفي، فقد نوّه أن «الفلسفة الإسلامية هي امتداد للفلسفة اليونانية» كونها جزءاً من الخضارة الإنسانية وانتقالها بين امة وأخرى يجري في سياق تلاقـح الحضارات الـذي آمن بـه إيهاناً قاطعـاً رغـم معارضة بعض المفكرين، وقد رأى بان الفلسفة الإسلامية ولدت حينها احتاجها المسلمون، وعرفوا

- (١) عبد الكريم الزنجابي، دروس الفلسفة، ج١، ص ٥١.

| أسيسات والاهتهامات في كتاباته ۲۱۳ | الفلسفة الت |
|-----------------------------------|-------------|
|-----------------------------------|-------------|

ضروراتها، وأهميتها من خلال ما وقفوا عليه من الفكر الفلسفي اليوناني، فضلاً عن كونها قائمة بذاتها لها أصولها ومبانيها، ولكنها صيغت بقوالب الفلسفة اليونانية حسب تعبيره، ويرجع الفضل في ذلك إلى علم الكلام، إذ احتاج المتكلمون إلى كثير من المفاهيم، مثل المنطق الأرسطي الذي اقتبسوه من اليونان وجعلوه خيطاً نسجوا به كل المفاهيم الإسلامية التي أخضعوها للنظريات المنطقية، واستطاع فلاسفة الإسلام من أن يصبغوا الفكر الإسلامي بصبغته الفلسفية".

لذلك أكد أن للأساليب المختلفة التي أحدثتها الفلسفة في غضون تطورها في مختلف القرون يصح أن تكون موضع نظر مستقل خاص بها في دراستها، وبيّن أن أسلوب الكندي في التأليف والتدريس كان دقيقاً لا يشوبه غموض أو تعقيد حيث حاول أن يجمع بين رأيي أرسطو وإفلاطون، وكان ذلك مبدأ التطور في الفلسفة، في حين كان أسلوب ابن سينا التحليل النقدي للمشكلات الفلسفية وتنمية روح البحث العلمي في الميدان الفلسفي، لذا افرد لكل منها رسالتين بحثيتين، وجد الباحث من الضروري في الوقوف عند كنهيها في المبحث الثالث من الفصل هذا<sup>(1)</sup>.

 (١) (مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة )، مجموعة أسئلة من حميد مجيد هدو إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٢٠ أيلول ١٩٦١؛ (مقابلة شخصية)، حميد مجيد هدو، مواليد ١٩٤١، أستاذ جامعي، كربلاء المقدسة، بتاريخ ٣ تشرين ثان ٢٠٠٧.
 (٢) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص٣٤٦.

### المبحث الثالث

# إيجاز في رسالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا

ألّف الشيخ عبد الكريم الزنجاني ونشر عدداً من المؤلفات والمقالات والبحوث في مجال الفلسفة، أخذت جزءاً حيوياً من جهوده العلمية والبحثية، ولاسيما إنه درّس الفلسفة مدة تزيد على خمسين عاماً، اعتمد فيها على أنواع من مصادر التراث الإسلامي فضلاً عن بعض من مستجدات البحث الحديث، ومن الضروري بمكان الوقوف هنا على دراسة أنموذجين من كتاباته الفلسفية، هما رسالته الموجزة الموسومة «الكندي خاليد بفلسفته»، والأخرى المعنونة بـ "إبن سينا خالد بآثاره وخصاله»، ليتسنى لنا أطر التعريف والسرد التاريخي ؟ وهل أنصبت منطلقاتها في مناح فلسفية، تعدت حدود القديم إلى ما هو حديث عصري ؟ هذه التساؤلات وسواها، سعى الباحث بقدر إمكاناته أولاً وفهمه المتواضع للموضوعين ثانياً في دراستهما.

#### أولاً: «الكندي خالد بفلسفته»:

إن فيلسوف العرب والإسلام «أبا يوسف يعقوب بن اسحق الكندي»، المتبحر

(١) كريم نير ومند، شرح زندگاني دانشمندان، ص٢١٩- ٢٢٣؛ حميد مجيد هڏو، عبد الكريم الزنجاني المفكر والمجدد والداعية الموحد، (الأصالة)، كانون ثان ٢٠٠٩، العدد ١٤، ص ٤٢-٤٤.

| ٢١الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ٦ |
|----------------------------|---|
|----------------------------|---|

في الفلسفة والعديد من علوم عصره، إذ ألف حسبها أورده ابن النديم<sup>(۱)</sup> في كتابه واحداً وأربعين ومائتي مصنف، جدير أن تخصص له دراسة موسعة خاصة بتفاصيل حياته وإنجازاته <sup>(۱</sup>)، بيد أن الشيخ عبد الكريم الزنجاني أفرد له رسالة موجزة، تكونت من أربعين صفحة أبعادها (١٤ ×٢١) سم٢، طبعت لأول مرة عام ١٩٦٢، بمطبعة «الغري اخديثة» في النجف الأشرف، احتوت في صفحتها الأخيرة ثبت بمحتوياتها، فجاءت مقسمة سبعة عشر قسم، رجع في إعدادها لجملة من المصادر والمراجع المتنوعة

كان من دواعي تأليفه لرسالته هذه، رغبة القائمين في الاحتفاء والاحتفال بالذكرى الألفية على تأسيس مدينة بغداد، و ضرورة مشاركته فيها والكتابة تحديداً عن الكندي "فيلسوف العرب والمسلمين الأول" انسجاماً مع المناسبة هذه''، فقد وجه إليه رئيس الوزراء ورئيس اللجنة العليا للاحتفال الزعيم عبد الكريم قاسم كتاباً بتاريخ الأول من أيلول عام ١٩٦٢، حملت مضامينه الدعوة في المشاركة، وتبعه

- (١) ابن النديم (٩١٠ ٩٩٥م): أبو الفرج محمد بن اسحق بن النديم البغدادي ولد في جمادى الثاني ٢٩٧ هالموافق آذار ٩١٠م، عاش في بغداد وعمل كاتباً وخطاطاً ونساخاً، تتلمذ على يد جملة من علياء الفلسفة، صنف كتاب الفهرست عام ٩٨٧م، وفيه جميع أنواع العلوم، حيث يصفها ويبين مترجميها أو مؤلفيها ويذكر طرفاً من تاريخ وفاتهم، توفي في ١٠ شعبان ٥٨٣ه الموافق ٨ أيلول ٩٩٥م. للتفاصيل أنظر: ابن النديم (ت٣٨٥ه)، الفهرست، (القاهرة: المطبعة الرحمانية، ١٩٢٩)، ص د، ٣٠ علي النهازي الشاهرودي، المصدر السابق، ج١٠ ص ١٨٢ه مار إله: (انترنت)، ابن النديم، الموقع، (ar.wikipedia.or).
- (٢) عن أبي يوسف يعقوب بن اسحق الكندي، أنظّر: عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج٢. ص٢٩٧ - ٣١١.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢)؛ كوركيس عواد، المصدر السابق، مج٢، ص٣٠٧.
- (3) وافق مجلس الوزراء بتاريخ ١٨ نيسان ١٩٦٢ على إقامة احتفال بمناسبة الذكرى الألفية لتأسيس مدينة بغداد وفيلسوفها الكندي للمدة (١ ٨ كانون أول ١٩٦٢) وانتخب رئيس الوزراء عبد الكريم قاسم رئيساً للجنة الاحتفالات وضعت في عضويتها كل من إسماعيل عارف وزير الإرشاد، وناجي الأصيل رئيس المجمع العلمي العراقي، للتفاصيل أنظر: (المكتبة)، (مجلة)، بغداد، آيار ١٩٦٢، العدد ٢، ص ٣٠، (المعرفة)، (مجلة)، بغداد، آيار ١٩٦٢، العدد ٢، ص ٣٠، (المعرفة)، (مجلة)، بغداد، آيار ١٩٦٢، العدد ٢٣، ص.

| Y VV | ىكند <u>ي و</u> ابن سينا | من فلسفتي ال | بجاز في رسالتيه ا | ļ |
|------|--------------------------|--------------|-------------------|---|
|------|--------------------------|--------------|-------------------|---|

كتاباً آخر في الثاني والعشرين من الشهر ذاته، حمل توقيع وزير الإرشاد آنئذ إسماعيل عـارف''، راجيـاً إياه في تلبيـة الدعوى، فيا كان منه إلا الاسـتجابة رغم انشـغالاته، فكتب رسالته عن الكندي بأقل من ثلاثة أشهر تقريباً''.

عانج في مستهلها الإشارة إلى نسبه، فهو أبو يوسف يعقوب بن اسحق بن الصباح الكندي، وينتهي نسبه إلى يعرب بن قحطان، ولد في الكوفة "، وعاش في القرن الثالث الهجري، التاسع الميلادي، حيث كان أبوه والياً على الكوفة في عهد الخليفتين العباسيين «المهدي» (١٥٨ –١٦٩هـ)، و «الرشيد» (١٧٠ –١٩٣هـ)، مدة عشرين عاماً، منوهاً إلى عدم جزم المصادر بسنتي ولادته ووفاته (،)، ثم عرج على نشأته المبكرة في ظل «أسرة ماجدة» كما أسماها، كان لها السيادة والإمارة في الكوفة ".

وأشبار إلى أن «الكندي» بـدأ حياته العلمية في الكوفة، بعدها أرتحـل إلى بغداد

- (١) إسماعيل عارف (١٩٢٠ -....): ولد في الخالص، تخرج من الكلية العسكرية عام ١٩٣٩، نال شهادة الحقوق عام ١٩٥١، أصبح آمرا للواء الخامس بعد ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨، عين وزيراً للمعارف في ٣ آيار ١٩٦٠، ووزيراً للإرشاد وكالة عام ١٩٦١، استمر في منصبه حتى الإطاحة بالحكومة في ٨ شباط ١٩٦٣، حيث اعتقل وأفرج عنه لاحقاً. للتفاصيل أنظر: حسن لطيف الزبيدي، المصدر السابق، ص٤٥٣، نوري عبد الحميد العالي وآخرون، تاريخ الوزارات العراقية في العهد الجمهوري، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٢)، ج٥، ص٧.
  - (٢) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص٣-٤.
- (٣) أورد الشيخ عبد الكريم الزنجاني أن مسقط رأس الكندي خطأ في واسط أو في البصرة، والصحيح في الكوفة. أنظر: مصطفى عبد الرزاق، خمسة من أعلام الفكر الإسلامي، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت)، ص12-13، 81:Bossein Nasrand oliver leaman. History of Islamic philosophy. (Qam. 173-173)، part 1، p. 165-173
- (٤) ذكر عبد الرحمن بدوي في موسوعته الفلسفية سنة ولادته تقريباً عام ١٨٠ه، أما وفاته فأورد ثلاث سنوات وهي على التوالي: ٢٤٦ه، ٢٥٦ه، ٢٦٦ه. رجح السنة الأخيرة بالاستناد إلى آراء المستشرِقين نيلينو وبروكلهان. أنظر: عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ص٢٩٧.
  - ۵) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص٥-٦.

| ۲۱۰ ۲۰۰۰ الشيخ عبدالكريم الزنجاز | ٨ |
|----------------------------------|---|
|----------------------------------|---|

عاصمة العلم والثقافة العالمية آنئذ، فانتهل من علومها ومعارفها حتى أتقن عدة علوم، «الفلسفة»، و«الأدب»، و«الفلك»، و"الرياضيات»، و«الطب»، و«العلوم الرياضية» فضلاً عن الطبيعيات، وأخطأ مرة أخرى بخصوص تعلمه «اليونانية»، و«السريانية» والصحيح أنه اعتمد على المترجين، في نقبل المعارف والعلوم الإغريقية واللاتينية، وبطريقها ألف رسائله في «ما وراء الطبيعة»، وكتابي «تحليل القياس»، و«البرهان» وشرح «المقولات» وكتاباً في ترتيب مصنفات «أرسطو»)<sup>(1)</sup>، وأعجب بالفلسفة اليونانية والحكمة الهندية واللعارف الفارسية إعجاباً شديداً، وكان أول من دعي بالفيلسوف العربي، ولقب «بالشارح» وهو مساوٍ إلى لقب المعلم لأرسطو والفارابي<sup>(1)</sup>.

ثم استعرض ما أنجزه الكندي من مصنفات ومؤلفات ورسائل، وبين أن المعنيين بنتاجه أيضاً اختلفوا في عددها، إذ أشار البعض إلى أنها بلغت ثلاثهائة وخمسة عشر كتاباً ورسالة، وآخرون حدّدوها بيائتين وواحد وأربعين كتاباً ورسالة وهي كما مبين في الجدول رقم (٧)، منوهاً إلى أن معظمها فُقد، ولم يبق منها «إلاَ النزر اليسير»، مما لم يعط على وصفه للمؤرخ «صورة واضحة عن فلسفة الكندي»، مبيناً أنه كان متأثراً في فلسفته ()، بآراء كل

(١) أرسطو (٣٨٤- ٣٢٢ق. م): ولد في مدينة اسطاغيرا شهال أثينا، عمل والده طبيباً في البلاط المقدوني، أرسله والده إلى أثينا وهو في الثامنة عشر من عمره، فتتلمذ على يد أفلاطون مدة ثبان سنوات، تميز بوضعه لعلم «المنطق»، توفي عام ٣٢٢ق. م عن عمر بلغ اثنان وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، ترجمة فتح الله محمد اثنان وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، ترجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، ترجمة فتح الله محمد اثنان وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، ترجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، مولم عبد المعلي، أرسطو الما المناف وستون عاماً. للتفاصيل أنظر: ول ديورانت، قصة الفلسفة، موجمة فتح الله محمد المامية، ٢٩٩٤)، ص٠٥- ٢٩٩ ورج أستاذ فلاسفة اليونان، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٢)، ص٠٥- ١٩٩
 طرابيشي، معجم الفلاسفة، ط٣، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠٧)، ص٠٥- ٢٥٩
 عمر المان معام الفلاسفة، ط٣، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠٠٢)، ص٠٥- ٢٥٩
 عمر اليشي، معجم الفلاسفة، ط٣٠ (بيروت: دار المليعة، ٢٠٠٠٢)، ص٠٥- ٢٥٩

(٣) أخذ الكُندُي من الْفلسفة الْإغريقية ما يلائم آرائه وعدل عما يخالفها، وإن جاءت في بعض الأحيان خطواته في المضار هذا غير دقيقة، وفي ذلك دحض للفكرة القائلة إن فلسفة العرب هي فلسفة يونانية بلغة عربية. للتفاصيل أنظر: عبد الله نعمة، المصدر السابق، ص ٦٠٥ – ٦٠٢.

من: «إفلو طين» (`) Plotinas و «إفلاطون» و «أرسطو» (``).

الجدول رقم (٧)

تصنيف مؤلفات الكندي في كتاب الشيخ عبد الكريم الزنجاني. (")

| العدد | الموضوع   | ت |
|-------|-----------|---|
| 77    | الفلسفة   | ١ |
| 19    | النجوم    | ٢ |
| 17    | انغلك     | ٣ |
| ١٧    | الجدل     | ٤ |
| 1 2   | الأحداث   | 5 |
| A     | الكريات   | ٦ |
| V     | فن الأخان | V |

- (١) إفلوطين: (٢٠٥ ٢٧٠م): ولد في أسيوط من صعيد مصر عام ٢٠٥م، نشأ وتعلم وأخذ دراسته الأولية فيها، انتقل إلى الإسكندرية لإكبال دراسته عام ٢٣٣م، هاجر عام ٢٤٥م إلى الى روما وأسس مدرسة فيها، انتقل إلى الإسكندرية لإكبال دراسته عام ٢٣٣م، هاجر عام ٢٤٥م إلى الى روما وأسس مدرسة فيها، انضم إليها أفراداً من مختلف السعوب، كتب رسائله والتي بلغت ٢٤ رسائلة، توفي في كمبانيا عام ٢٧٠م. للتفاصيل أنظر: غسان خالد، إفلوطين رائد الوحدانية، (١٠ رسائلة، توفي في كمبانيا عام ٢٧٠م. للتفاصيل أنظر: غسان خالد، إفلوطين رائد الوحدانية، (١٠ من ٢٤ ما ١٩٨٠م)، من ٢٤ ما ٢٢٥م. وما تعمد رائد الوحدانية، (بيروت: دار منشورات عويدات، ١٩٨٣)، من ٢١ ٢٤ كامل محمد رائد الوحدانية، (١٠ من الديانات الشرقية وفلسفة اليونان، (بيروت: دار الكتب العلمية، عويضة، إفلوطين الما من ١٩٨٩م)، من ٢٢ ٢٤ كامل محمد رائد الوحدانية، (١٠ من ٢٤ ٢٤)، إفلوطين، الموقية وفلسفة اليونان، (بيروت: دار الكتب العلمية، عويضة، إفلوطين الما من ١٩٨٩)، من ٢٤ ما ٢٤٢٨م.
- (٣) أشارت بعض المصادر بأن مؤلفات الكندي بلغت (٢٧٢) كتاباً ورسالة و(٢٩٠) كتاباً ورسالة في ميادين شتى. للتفاصيل والمقارنة أنظر: عمر فروخ، صفحات من حياة الكندي وفلسفته، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٦٢)، ص ٤٠ - ٢٦٤ إسها مميل حقي الأزميري، فيلسوف العرب يعقوب بن إسحق الكندي، ترجمة عباس العزاوي، (بغداد: مطبعة أسعد، ١٩٦٣)، ص ٢٨ - ٤٦؛ عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص٧.

| ٥   | النفس         | ٨  |
|-----|---------------|----|
| э   | تقدمة المعرفة | ٩  |
| 11  | الحساب        | ١. |
| ۲۳  | المندسة       | ١١ |
| ۲۲  | الطب          | ١٢ |
| ١٢  | السياسة       | ١٣ |
| ۳۳  | الطبيعيات     | 18 |
| ٩   | المنطق        | ١٥ |
| ١.  | الأحكام       | 17 |
| ٨   | الأبعاد       | ١v |
| 781 | المجموع       |    |

وأوضح أن من بين أبرز أسس بنائه الفكري بصورة خاصة «الإسلام»، دين الفطرة والطبيعة كها عرفه وأن تأسيساته الحض على التعلم والتزود بالمعارف والعلوم والاستزادة من الحكمة وفنونها، إذ أوجب عليهم التفكير في «أسرار الكون وخفايا الوجود»، ليصلوا بطريقه إلى معرفة «المبدع الأول»<sup>(۱)</sup>، والإيهان به، وخلود الروح والعودة إلى حياة أخرى تتحقق فيها عدالة الخالق، فهي وحسب تعبيره:

«دعوة الفلسفة معتنقيها إلى الفكر والتأمل في نشأة العالم ومصيره وفي عظمة الكون ونظام تسييره... وقد ترك الإسلام العقول السليمة حرة لبلوغ الحقيقة المجردة في العقائد

(١) استعان الكندي بثلاثة براهين على وجود الله سبحانه وتعالى وهي: دليل "الحدوث"، ودليل
 «الوحدة»، ودليل "النظام والتدبير"، ولم يكتف بذلك بل دعم مواقفه بالبراهين المتعددة
 لإغناء عقيدته بإثبات وجود الله تعالى. للتفاصيل أنظر: رؤوف سبهاني، الكندي فيلسوف
 العرب والإسلام، (بيروت: دار المحجة البيضاء، ٢٠٠٦)، ص١٩٩ – ٢٠١.

| ر سالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا ۲۲۱ | إيجاز في |
|-----------------------------------------|----------|
|-----------------------------------------|----------|

وفي عالم الوجود والتكوين من مبدأ وجود العالم إلى مصيره أي معرفة المبدأ والمعاد» (^).

ثم بيّن أن الإسلام تفرد عن سائر الأديان باعتهاده على «العقل» الأمر الذي حفز المسلمين إلى الجد في تحصيل العلوم والتنقيب عن المعارف، وإلى وضع الفلسفة الإسلامية (")، فضلاً عن أن «القرآن الكريم» هو أول أسباب تغلغل الفلسفة في البيئات العربية وهو العامل الأول الذي فتح للعرب باب البحوث الفلسفية المؤسسة على المنطق والتأمل (").

ورسم صورة عن فلسفة الكندي من خلال دراسة كتبه ومؤلفاته وإلهاماته المسجلة في مؤلفات العديد ممن تأثروا به، خاصة معاصره «مستودع أسرار فلسفته المعلم الثاني» الفارابي<sup>(١)</sup>، موضحاً جهوده في تيسير وشرح الفلسفة اليونانية والمعارف الهندية<sup>(د)</sup>، وفرغ من شرحها والتعليق عليها، مما يدل على أنه هضمها ونضج في فهمها، وأصبح واحداً من أبرز علماء عصره في معرفة العلوم القديمة، ثم استعان بثقافته

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص٧-٨.
- (٢) لقد تعثرت الفلسفة الإسلامية أول نشأتها بكثير من العقبات الصعبة، كان أشدها إيجاد التعابير العلمية ووضع التعريفات الفلسفية، لكن الكندي قد عالجها بقريحة خلاقة وبصيرة نافذة، فعمد إلى اللغة العربية للبحث عن الكلمات التي تؤدي بشكل واضح مدلولات للكلمات اليونانية. للتفاصيل أنظر: تقي الشيخ راضي، سيرة يعقوب بن إسحق الكندي وفلسفته، (بغداد: مطبعة سلمان الأعظمي، ١٩٦٢)، ص٥٥.
  - (٣) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص ٨-٩.
- (٤) أبو نصر الفارابي (٨٧٤ ٥٩٠م): محمد بن محمد طرفان الفارابي، ولد عام ٢٥٩هه/ ٨٧٤ في مدينة فاراب من خراسان ونشأ بها، هاجر إلى بغداد ودرس العربية فيها، فتعلم النحو والعلم العرفاني، ترك بغداد عام ٩٣٩م متوجهاً نحو دمشق، ومنها إلى حلب حيث اعتزل الناس وبدأ التاليف، بلغت مؤلفاته (١٢٠) مؤلفاً منها «معنى الفلسفة»، و»الموجودات المتغيرة»، و«الجوهر»، توفي عام ٩٣٩هه/ ٩٥٠م، في دمشق عن عمر ناهز ثيانين عاماً. للتفاصيل أنظر: أحمد شمس الدين، الفارابي حياته وآثاره وفلسفته، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٠)؛ مصطفى غالب، الفارابي، (بيروت: دار ومكتبة الهلال للطباعة، رويدات (٢٠٠٣)؛ عبد الله نعمة، المصدر السابق، ص٥٣ م-٥٥٣.
- (٥) كان الكندي لا يترجم بنفسه ترجمة عن الأصل، ولا يحذو حذو المنقول إليه عن اليونانية أو السريانية، ولكنه كان يصلحها ويقتبس ويزيد عليها أحياناً وربها يعيد صياغتها بمقتضى مطالب العصر آنئذ وعقيدة الإسلام. للتفاصيل أنظر: كامل محمد عويضة، الكندي من فلاسفة المشرق والإسلام في العصور الوسطى، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣)، ص١٥.

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  | ۲ |
|--------------------------|--|---|
|--------------------------|--|---|

الإسلامية والقرآنية على تعديلها وتقويمها وتصحيح أخطائها حسب اعتقاده، فابتدع مذهباً مستقلاً في الفلسفة بناه على أساس استعمال البراهين المنطقية والحجج النظرية التي ينتهي أول قضاياها إلى البديهيات المسلمة، فظل مصدر إلهام أسمى الأفكار وأعلى النظريات إلى معاصريه، وجاء من بعده فلاسفة العرب والإسلام، وقد حاول التوفيق بين آراء أرسطو وأفلاطون<sup>(۱)</sup>، وهو القائل بوجود "المجردات» و"الموجودات» غير المحسوسة، ومعتقد بشرف الإنسانية واحترام النواميس الفطرية<sup>(٢)</sup>.

وأكد أنه قد تفرد بمنقبة تاريخية دون أحد من فلاسفة العرب المسلمين، بحصوله على الثقافة القرآنية الكاملة عن الإمام الحسن بن علي العسكري عليك (<sup>٢</sup>)، وكانت رؤاه في الفلسفة الإلهية تكمن في أن العالم كله حادث مخلوق لله الواحد الأحد، المبدع الأول وعلة العلل <sup>(٤)</sup>، وأن سلسلة الموجودات الإمكانية تبتدئ من أكملها وأتمها وجوداً «العقل» المجرد من المادة ذاتاً وفعلاً، ف «هو ليس مادياً ولا زمانياً»، بل «فوق المادة وفوق الزمان»، حيث أن «الله تعالى» خلق العقل الأول مزوداً بـ «القدرة» على التأثير فيها يليه أي في «العقل الثاني»، وتنتهي سلسلة العقول الطويلة إلى «العقل العاشر» المدير في عالم التكوين المادي بـ «أمر الله تعالى»، وقد سمي عالم العقول بـ

- (١) تضمن اتجاه الكندي بعض التحوير في النظام الفلسفي المأثور المبني على الأرسطوطاليسية والإفلاطونية اخديثة، طالما أقر ببعض العقائد الدينية كخلق العالم من العدم، وبعث الأجساد يوم القيامة وهو الذي أدخل النظرة الإفلاطونية الجديدة إلى الإسلام مع شرط مهم وهو الامتناع عن بحث مسألة "الخلق الأزلي"، والتخلي عن البديهية اليونانية القائلا: الاشيء ينتج عن لا شيء». للتفاصيل أنظر: ريتشارد فالتزر، الفلسفة الإسلامية ومركزها في التفكير الإنساني، ترجمة حمد توفيق حسين، (بيروت: دار العلم للملايين، مرادا مهم وهو الإنساني، ترجمة عمد توفيق حسين، (بيروت: دار العلم للملايين، مما)، مصالة "الخلق الأزلي"، والتخلي عن البديهية اليونانية القائلا: الا شيء ينتج عن لا شيء». للتفاصيل أنظر: ريتشارد فالتزر، الفلسفة الإسلامية ومركزها في التفكير الإنساني، ترجمة عمد توفيق حسين، (بيروت: دار العلم للملايين، مما)، صالما، مع مرار ميم وهو (1) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، صالحا شرار مع مرار ميما)، صالحان.
   (٢) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، صالحا.
   (٣) عسن الأمين، المحد والتهى إلى الاحتفاد بنانية معنا المادين، صالحا.
   (٣) عسن الأمين، المادي أنظر: ميشارد فالتزر، الفلسفة الإسلامية ومركزها في التفكير حسين قنجو، كليات فلسفه، (تهران: جاب فرهنگ، ١٣٨٤ ش)، صالاً العالي المادي بعد المانية، معالاً الأربيا، معالما مهما ولانيا، مي ١٢٦٠ ماله.
  - الكندي، (النجف)، كانون أول ١٩٦٢، العدد٣، ص٨٣-٩١.

إيجاز في رسالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا...... ٢٢٣

«عـالم الإبداع» المنيزه عن المادة والزمـان، والعقول العشرة تتصـدر المرتبة الأولى، كما تسـمى المرتبة الثانية بـ «المخترعات» المتضمنة موجودات مادية لا تقترن بالزمان، أما المرتبة الثالثة فتشمل «المكونات» موجودات مقترنة بالمادة والزمان().

وأوضح تأكيدات الكندي على مقاصد الاهتهام بالفلسفة، فغايتها الأساس «معرفة صفات الله تعالى»، وأن العارفين بصفاته الحقيقية هم الراسخون في العلم والموحدون الحقيقيون والمعتقدون بأنه تعالى «لا شريك له في ذاته» و «لا في صفاته» و «لا في أفعاله» و «لا في آثاره»، وقررت الفلسفة الإسلامية أن من واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات وصفاته الحقيقية واجبة وذاتية، وصفاته لا تشابه صفات شيء من المكنات، فمن صفات الله تعالى (الذاتية أسهاؤه «القادر»، «الحي»، «القيوم» إلى باقي أسهاء الله الحسنى، فهو منزه عن التشبيه والتعطيل، فتوحيد الذات «لا إله إلا الله»، وتوحيد الصفات «لا هو إلا هو»، وتوحيد الآثار «لا مؤثر بالوجود إلا الله»، وتوحيد الطفات «لا هو إلا هو»، مؤكداً أن أسسها نابعة من البناء يو القائدي للإمامية، المرتشفة من معينها الزاخر الإسلام والرسول الكريم ريبينية والإمام على عشيم صاحب الحكمة والبلاغة، فمن قوله عليه .

«أول الدين معرفته، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص لمه نفي الصفات عنه، لشهادة كل صفية أنها غير الموصوف، وشبهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فمن وصف الله سبحانه وتعالى فقد قرنه....(").

(١) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص١٨ - ٢٠.
 (٢) يتصف الصانع العظيم سبحانه وتعالى بالعلم والحكمة والحياة والقدرة والبصر والسمع، لأن ما في نظام الكون من دقة وإبداع يكشف عن العلم والخكمة، وفي أعاقه من طاقات يدلل على القدرة والسيطرة. للتفاصيل أنظر: محمد باقر الصدر، موجز في أصول الدين، ط٣، (بيروت: دار الزهراء للطباعة والنشر، ١٩٨٣)، ص ٢٥ - ٢٦.
 (٣) الإمام على بن أبي طالب غيشه، المصدر السابق، ص ١٩ - ١٤.

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني |  |
|--------------------------|--|
|--------------------------|--|

وانسجاما مع ما تقدم أكد الشيخ عبد الكريم الزنجاني أن أساس الدين معرفة «الله تعالى» والإذعان بوجوب وجوده وهو من أسس الإيهان الرئيسة التي لامناص عن التمسك بها والاعتقاد فيها (· ).

وأطلق عليه لقب المعلم العربي الأول، والذي ترجمت طائفة من مؤلفاته ورسائله إلى اللاتينية بين الأعوام (١١١٤-١١٨٧م) (<sup>٢)</sup>، فكان له أثر عميق في ثقافة الشعوب اللاتينية وتقدمها العلمي <sup>(٣)</sup>، فيُعد واضع بذرة الفلسفة الإسلامية، فضلًا عما كتبه في سائر العلوم بأسلوب سلس المعاني جزل الألفاظ، وعُدّ قسماً من كتبه في الفلسفة تلخيصاً وتهذيباً للفلسفة اليونانية، إلى جانب إحصاء العلوم والتعريف بأغراضها، شكلت وعلى حد تعبيره بمجموعها أساساً لوضع دوائر المعارف الأوربية <sup>(٢)</sup>.

ثانياً: «ابن سينا خالداً بآثاره وخصاله»:

جاءت رسالته عن ابن سينا<sup>(٢)</sup> هـذه تلبية لدعوى المشاركة في المؤتمر المنعقد ببغـداد بتاريـخ العشرين من آذار عام ١٩٥٢، بمناسـبة الاحتفاء بذكرى مرور ألف عام على ولادته ضمت بين دفتيها أربعاً وعشرون صفحة، أبعادها (٢١×٢١)سـم٢، طبـع مرتـين الأولى عام ١٩٥٢، تمت طباعته بـ «مطبعـة الغري» في النجف الأشرف.

- (١) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص ٢٤-٢٥.
  (٢) بلغت مخطوطات انفيلسوف الكندي في المكتبات العالمية عشرين مخطوطا. أنظر: محمد بحر العلوم، الكندي، (النجف الأشرف: مطبعة النجف، ١٩٦٢)، ص ١٦٦-١٧٢.
  (٣) كتب الأكاديمي والمفكر المعروف عبد الرحمن بدوي عن موسوعية الكندي وتأثيره في الكنبات النهضة الأوربية ما نصه: «كان واسع الثقافة، بحيث شملت معرفته كل علوم الأوانل، ولا النهضة النهضة الأوربية ما نصه: «كان واسع الثقافة، بحيث شملت معرفته كل علوم الأوانل، ولا النهضة الأوربية ما نصه: «كان واسع الثقافة، بحيث شملت معرفته كل علوم الأوانل، ولا النهضة الأوربية ما نصه: «كان واسع الثقافة، بحيث شملت معرفته كل علوم الأوانل، ولا أنظر: عبد الرحمن بدوي عن موسوعية الكندي وتأثيره في انظر: عبد الرحمن بدوي، موسوعة في أوربا من يساويه في اتساع المعرفة والتحصيل الفلسفي».
  (٤) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٢) أبو علي الخريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٤) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٢) أبو علي الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٤) عبد الكريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٢) أبو علي المريم الزنجاني، الكندي خالد بفلسفته، ص.٣٠
  (٤) أبو علي الموانق، ١٢٠
  - السابق. ص. 96 p. 7 :97 p. 7 :97 p. 2:00 السابق. ص. 94 The World book Encyclopedia (London، 1982)، p.

إيجاز في رسالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا..... ٢٢٥

ثم تلتها ثانية عام ١٩٥٦، أنجزت في المطبعة ذاتها .....

وأشار إلى أن عدداً من الباحثين تناولـوا نواحي كثيرة متنوعة من ترجمة حياة رئيس الفلاسفة أبي علي الحسين بن عبد الله الشهير بابن سينا، وآرائه ومؤلفاته، مبينا أنه درّس فلسفة بن سينا في حلقة درسه تدريساً محص فيه "آراءه الفلسفية الخالدة"، على حد تعبيره، وقسّم رسالته هذه إلى أربعة مطالب، تناول فيها أسس فلسفته الإسلامية وبنائه الثقافي والمعرفي الرفيع والأدب الأعلى فيها، معتبراً إياه مثلاً أعلى في موسوعيته بين رواد المعرفة والفكر".

عالج في المطلب الأول، بداية دراسة «ابن سينا»، حيث درس علم النقه واجتهد فيه حتى تمكن من استنباط الأحكام الشرعية، فعد من الفقهاء المميزين بين أقرانه، وهو من إتباع المذهب الإسماعيلي"، ورغب بدراسة الفلسفة، وساعده أبوه على ذلك، فدرس علم المنطق والعلوم الرياضية والفلسفتين الطبيعية والإلهية والطب وسائر العلوم اليونانية، قبل أن يتخطى على الحياة ثمانية عشر ربيعا"، وكان دخوله لدار الكتب الخاص بسلطان بخارى نوح بن منصور"، الفضل الكبير في

- (١) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ط٢. (النجف الأشرف : مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٦)، ص٣د صائب عبد الحميد، معجم مؤرخي الشيعة. ج١، ص٥٠٦. (٢) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بأثاره وخصاله، ص٣-٤.
- (٣) المذهب الإسماعيلي : نسبة إلى إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق شيخ، فبعد وفاة الإمام الصادق شيخ، فبعد وفاة الإمام الصادق شيخ، حدث انشقاق، فريق نادى بافضلية إسماعيل لمركز الإمامة، وفريق عدّ الإمام موسى بن جعفر شيخ، إماماً، وعرفت كذلك بالباطنية أو التعليمية أو الحادية، للتفاصيل انظر : مصطفى غالب، تاريخ الدعوة الإسماعيلية، ط٢، (بيروت : دار الأندلس، ١٩٦٥)، ص ١٣٧ ممصطفى غالب، تاريخ الدعوة الإسماعيلية، ط٢، (بيروت : الدار الأندلس، ١٩٦٥)، ص ١٣٧ م. مصطفى غالب، تاريخ الإسمام الخريفية (٢٠) من ١٣٧ م. مصطفى غالب، تاريخ الدعوة الإسماعيلية، ط٢، (بيروت : دار الأندلس، ١٩٦٥)، ص ١٣٧ م. مصطفى غالب، تاريخ الدعوة الإسماعيلية، ط٢، (بيروت : الدار الإسلامية، ٢٠٠٢)، ص ١٣٥ م.
- (٤) للتفاصيل انظر : عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج١، ص٤١ ٦٧.
  (٥) نوح بن منصور (٩٧٦ ٩٩٧م): ولذ عام ٩٧٦م، وتولى حكم الدولة السامانية (٩٧٥ ٥) نوح بن منصور (٩٧٦ ٩٤م): ولذ عام ٩٧٦م، وتولى حكم الدولة السامانية (٩٧٥ ٩٩٩م) بعد وفاة أبيه وعمره ١٣ سنة، كان عهده مليناً بالثورات والحروب الأهلية بسبب صغر سنه وتدخل النساء والوزراء وقادة الجيش واستئثارهم بالسلطة، توفي عام ٩٩٩م، ولقب بعد موته بلقب الرضي، للتفاصيل انظر: احسان ذنون الثامري، الحياة العلمية و٩٩٢م، ولقب بعد موته بلقب الرضي، للتفاصيل انظر: احسان ذنون الثامري، الحياة العلمية زمن السامانيين، (١٢٥ ١٩٩٩م، ولقب بعد موته بلقب الرضي، للتفاصيل انظر: احسان ذنون الثامري، الحياة العلمية زمن السامانيين، (١٢ حيات ما ٩٩٢ ما النظر: احسان ذنون الثامري، الحياة العلمية زمن السامانيين، (١٢ مي كان عبد، ٢٠٢ ما ٢٠٢٠)، ص١٤ ما دار الطليعة، ١٣٥٢م، ما ما مانيين، (١٢ موت، ١٥ مامانيون، المامانيين، (١٢ مامانيون، الطليعة، ١٩٩٩م)، ص١٤ ما عام مامانيون، المامانيون، المولي، المامانيون، المامانيون، الموليم، المامانيون، (١٢ موت، ١٥ مامانيون، المامانيون، المامانيون، (١٢ موت، ١٥ مامانيون، ١٣٥ مامانيون، ١٤ مامانيون، (١٢٠٦)، ص١٤ مامانيون، المامانيون، الناريم، المامانيون، (١٢٠٢ مامانيون، (١٢٥ مامانيون، ١٢٥ مامانيون، المامانيون، المامانيون، (١٢٠٢ مامانيون، المامانيون، (١٢٠ مامانيون، المامانيون، الموقع، (١٢٠٥ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، المامانيون، المامانيون، المامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، المامانيون، المامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مانامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموليم، مومانيون، (١٢٠ مامانيون، الموليم، مومانيون، مومانيون، الموقع، (١٢٠ مامانيون، الموليم، موليمانيون، (١٢٠ مامانيون، الموليم، (١٣٠ مانيون، الموليم، موليم، مومانيون، (١٢٠ مامانيون، الموليم، موليم، موليم، موليم، مومانيو، (١٢٠ مامانيون، الموليم، موليم، وليم، مومانيو، موليم، وموليم، وممانيو، (١٣٠ مامانيو، الموليم، موليم، موليم، وموليم، وموليم، وموليم، وموليم، وممانيم، وموليم، وموليم، وممانيم، وموليمم، ومو، وممانيم، وموليم، وموليم، وممانيم، وموليم، وموليم، و

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۲ | ۲ | ٦ |
|-------------------|-------|---|---|---|
|                   |       |   |   |   |

دراسة مختلف العلوم النقلية والعقلية، فضلا عن قراءته بعض نوادر الكتب الشرقية من الهندية والفارسية، فظفر بفوائدها وعرف مراتب الرجال بآرائهم وأفكارهم''.

وبين من أن ابن سينا دوّن «الفلسفة الصحيحة» بعد أن أحاط بتلابيب ما أورثته اليونان من العلوم والحكمة، وأخذ بمحاكمة فلاسفة اليونان والحكم عليهم وتفنيد بعض من آرائهم من المتفلسفة المشغوفين بالمشائين، الأمر الذي دفعه إلى وضع كتب في الفلسفة الإسلامية، احتوت على أمهات العلم الحق حسب تعبيره، مستنبطاً إياه بعد «نظر كثير» و «فكر ملي»، فوضع كتاب «الشفاء»<sup>(۲)</sup> ليطلع عليه العامة من الناس وان احتوى في كثير من الأحيان مضامين فاقت قدراتهم ومطالبهم المعرفية<sup>(۳)</sup>.

وسلط الأضواء على تصديه في نقد المشائين وسائر الحكماء والفلاسفة، وكانت نتيجة محاكمته وانتقاداته لهم هذه ظاهرة في كتابه الموسوم «الإشارات»<sup>(١)</sup> الذي يعتبر وحسب تعبيره «مظهر التحول الفكري والتطور الواضح في فلسفة بن سينا» وبيّن أن فيه مطالب اشراقية وبرهانية عالية تلائم حكمة إفلاطون التي «تجلى فيها نور الفلسفة الشرقية»، ولمعان عناصر الفلسفة الإسلامية<sup>(٥)</sup>.

واستهجن ما ذهب إليه مفكروا الغرب في اور ختهم للفلسفة، وتأكيداتهم بان

- (١) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص٥-٦.
   (٢) الشفاء: عبارة عن موسوعة فلسفية تشمل على أربعة أقسام، «المنطق» و«الرياضيات» و«الطبيعيات» و«الإلهيات»، وفي ثهانية عشر مجلد، وترجم إلى الألمانية والانجليزية وقسم منها ترجم إلى الألمانية والانجليزية وقسم منها ترجم إلى الألمانية والنجليزية وقسم الطبيعيات» و«الإلهيات»، وفي ثهانية عشر مجلد، وترجم إلى الألمانية والانجليزية وقسم منها ترجم إلى الألمانية والانجليزية وقسم انظر على أربعة أقسام، «المنطق» و«الوياضيات» و«الطبيعيات» و«الإلهيات»، وفي ثهانية عشر مجلد، وترجم إلى الألمانية والانجليزية وقسم منها ترجم إلى الفرنسية، وهناك شروح وحواشي على الشروح لبعض المؤلفين. للتفاصيل انظر : ابن سينا (ت ٢٨ هـ)، الشفاء، تحقيق الأب قنواق وسعيد زايد، (القاهرة : الهيئة العامة لشؤون المطابع المصرية، ١٩٦٠) ؛ محمد علي أبو ريان، المصدر السابق، ص ٢٧٧.
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص ٣-٧.
   (٣) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص ٣-٧.
  - ۵) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص٨.

إيجاز في رسالتيه عن فلسفتي الكندي وابن سينا..... ٢٢٧

النيلسوف «ديكارت»<sup>(1)</sup> «زعيم النهضة الحديثة وأباها" وانه أول فيلسوف أرشد إلى وجود النواقص في فلسفة أرسطو، وأزال الخصام الحادث بين الفلسفة والعلوم الحديثة منذ القرن الخامس عشر إلى عصره، مضافاً إلى أنه مؤسس الهندسة التحليلية، وصاحب الاكتشافات في الرياضيات والطبيعيات، إلى غير ذلك من الإنجازات المنسوبة إليه والتي تؤهله «لان يعظّمه في تاريخ الفلسفة» حسب نصوص الشيخ عبد الكريم الزنجاني، منبهاً أن الانجازات هذه والخصال تلك توجد عند «ابن سينا» فهو أول فيلسوف شرقي وإسلامي بادر إلى نقد فلسفة أرسطو والفلسفة اليونانية معوماً، واظهر النواقص في فلسفتهم، وعمل على خلق معارف جديدة ونظريات يولد ديكارت بقرون عديدة<sup>(1)</sup>، لذا طالب وفق نص تعبيره <sup>(1</sup>من حق أن يعظم ابن سينا مثل تعظيمه ديكارت»، خاصة وان الأخير برز في القرن السابع عشر ميلادياً متأخر عن الأول بحوالي سنة قرون<sup>(2)</sup>.

وصبّ في المطلب الثاني عنايته في اهتمامات ابن سينا «في الأدب العربي»، وبذل عنايته الفائقة في سبيل دراسة موسوعات اللغة(؟)، حتى امتاز في بلاغة البيان

- (١) بدأ ديكارت فلسفته بالشك الجارف العاصف، لان الأفكار متضاربة فهي إذن في معرض الخطأ والإحساسات في الكثير من الأحايين، فهي إذن ساقطة من الحساب، وأكد على ضرورة هذا الشك المطلق ودلل على منطقيته، بان من الجائز أن يكون الإنسان واقعاً في رحمة قوة تهيمن على وجوده وعقله وتحاول خداعه وتضليله، ولكنه استثنى حقيقة واحدة وهي «فكره». للتفاصيل انظر : جورج طرابيشي، المصدر السابق، ص٢٩٨-٢٠٤ محمد باقر الصدر، فلسفتنا، ط٢، (بيروت : دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٨)، ص ٩٨-٩٩.
- (٢) كتب عبد الرحمن بدوي عن تأثيراته في الفكرين الإسلامي واللاتيني، بأنه كان «هائلا» فقد عرض الفلسفة الأرسطية عرضا واضحا مشيرا للإشكالات، فكان خير مصدر لدراسة الفلسفة وعلوم الأوائل بعامة. أنظر: عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج١، ص٢٧. (٣) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص١٣-١٤.
- (٤) عدَّ ابن سيَّنا أولَ فيلسوف في النغة العربية، حيث أعطى مذهباً فلسفيا ذا انسجام حقيقي، فضلا عن أن أغلب إنتاجه كتب باللغة العربية، وان إعداده العلمي الدقيق كان بها حيث بدأ حياته بحفظ القرآن انكريم والأدب العربي. للتفاصيل انظر : ا.م. جوامثون، فلسفة ابن سينا وأثرها في أوربا خلال القرون الوسطى، ترجمة رمضان لاوند، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٥٠)، ص١٣-18.

| ۲۲ الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ٨ |
|-----------------------------|---|
|-----------------------------|---|

والمفنن في طراز البلاغة، فكان كلامه «قولا بليغاً مستحكم الصياغة « في أبدع تصوير، و «اندمجت فيه الدقة مع الجلالة، لأن شدة نفسه وقوة روحه وغزارة علمه و فلسفته وحكمته رفعت بدرجة بيانه إلى ما تتقطع دونه علائق الأقلام» فصور معضلات الفلسفة بأحسن تعبير، وأحاط تلك المعضلات بـ «سياج من طلاسم الرسوز»، لاعتقاده أن عرض قوانين فلسفة اللغة على «ضعيف البصيرة وقاصر النظر» و «ضيق الفكر» سوف يؤدي إلى معاناته لأن معرفته في اللغة لا تزيد في أفضل الأحوال عن قواعدها<sup>(1)</sup>.

بيد أنه أشار إلى ما سمّي «الغموض في فلسفة ابن سينا» وقالوا أن فلسفته تكاد تكون فلسفة لاهوتية، لتأييده بضرورة كون العالم حادثاً، وان العالم والموجودات كلها ممكنة الوجود عدا الله تعالى ('')، وواجبة الوجود بفعل المبدع الأول، ثم أشار إلى مقصودهم من كلمة لاهوتية من أن فلسفته لا يصدقها العقل ودليلهم على ذلك بأن ابن سينا وحسب رأيهم «يرى ضرورة حدوث العالم» وأن ممكن الوجود يكون واجب الوجود، وهذا تناقض عند «العقل»، ورد عليهم بأن الفلاسفة اتفقت كلمتهم على أن «العقل» إذا لاحظ الوجود من حيث أنه ممكن لا يقضي وجودا أو عدماً، بسل يتساوى وجوده وعدمه، فالعالم ما عدا الله تعالى وحسب تعبيره «مكنة الوجود رأى ابن سينا ضرورة ثبوته للعالم.

وأشاد في المطلب الثالث بها وصل إليه في قواعد الحكمة والفلسفة والطب وسائر

(١) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص١٥ – ١٦.
 (٢) كتب ابن سينا أن الواجب الوجود بذاته لا علة له، وأن الممكن الوجود بذاته له علة، وأن الواجب الوجود بذاته له علة، وأن الواجب الوجود بذاته واخب الوجود من جميع جهاته، وأن المكن الواجب الوجود لا يمكن أن يكون أن الواجب الوجود لا يمكن أن يكون واجب الوجود بذاته واخب. وأن يكون واجب الوجود بذاته واجب الوجود من جميع جهاته، وأن الملكن الوجود بذاته لا علة، وأن المكن الوجود بذاته له علة، وأن الواجب الوجود بذاته له علة، وأن يكون أن المكن الوجود بذاته لا علة وأن يكون أن الواجب الوجود لا يمكن أن يكون وجوده مكافئاً لوجود آخر... وأن يكون واجب الوجود غير مضاف ولا متغير ولا متكثر ولا متأرك في وجوده الذي يخصه». للتفاصيل انظر: ابن سينا، الشفاء، ج١، ص٣٧.

| ** • | الكندي وابن سينا | التيه عن فلسفتي ا | إ <u>يج</u> از في رسا |
|------|------------------|-------------------|-----------------------|
|------|------------------|-------------------|-----------------------|

العلوم، فافتخر به الشرق واخذ عنه، ومدحه الغرب وانتفع بتصانيفه، لم يكن منعز لا بل اهتم بالشؤون الاجتماعية العامة، إلى جانب الشؤون العلمية والدينية، وكان ذلك بدافع الدين الإسلامي، متخذا من الرسول بيبيني وسيرة الأئمة الأطهار عنه ('' أسوة في سيرته العلمية والاجتماعية وخدمة الصالح العام وعدم الانزواء في الحجرات، حتى تولى مناصب في الدولة الإسلامية، فكانت له جولات معروفة في ميادين السياسة والحرب والإدارة، فلم يكن العلم ليمنعه عن الانصراف إلى العمل المتصل مباشرة بالحياة ولم يكن الدين حائلاً بينه وبين الاهتمامات الدنيوية الاجتماعية ولم يمنعه تقلد المنصب في الدولة عن القيام بوظائفه الدينية والعلمية و ولم يمنعه تقلد المنصب في الدولة عن القيام بوظائفه الدينية والعلمية (''

وأكد من أنه ترك للعالم أعظم تراث علمي من مؤلفاته وكتبه<sup>(٣)</sup>، مُضمنَّها علوم المطابقة لآراء أرسطو والفارابي، فضلا عن مؤلفاته في العلم والفلسفة الإسلامية، فأصبح مثلاً أعلى للفلاسفة والعلماء، الأمر الذي أدى إلى قيام العديد منهم باقتفاء أثره، أمثال الخواجة نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي، أصحاب المؤلفات التاريخية في الفلسفة والعلوم، والتي ما زالت آثارهم خالدة<sup>(٤)</sup>.

ونبَّه في المطلب الرابع والأخير على أن البحث في الفلسفة الإسلامية على

- (١) أشار ابن سينا بأن منزلة الإمام على عليه تمتاز عن غيره من الصحابة وأن منزلته منهم، منزلة المعقول من المحسوس. للتفاصيل انظر: عبد الله نعمة، المصدر السابق، ص ٢٦٥-٢٦٦.
   (٢) عبد الكريم الزنجاني، ابن سينا خالد بآثاره وخصاله، ص ١٨-١٩.
- (٣) بلغت مؤلفات ابن سينا ٢٧٦ كتاباً ورسالة في موضوعات متعددة منها المنطق واللغة والطبعيات والطب والفلك والرياضيات والفلسفة والإلهيات والأخلاق والسياسة والتصوف، ومن بين أبرزها كتاب «الشفاء»، و«النجاة»، و«الحكمة المشرقية»، و«الإشارات»، و«الانصاف». للتفاصيل انظر: محمد كامل الحر، ابن سينا حياته آثاره وفلسفته، (بيروت : دار الكتب العلمية، ١٩٩١)، ص ١٩٩-٢؛ عبد الرحمن بدوي، الفلسفة والفلاسفة في اخصارة العربية، ص ٢١.

| لزنجابي | عبدالكريماا | الشيخ | <i>.</i> | <br> | •••• | <br>• • • • • • | <br> | ٠ |
|---------|-------------|-------|----------|------|------|-----------------|------|---|
|         |             |       |          |      |      |                 |      |   |

غرار البحث في الفلسفة اليونانية وغيرها جرى وفق قانون العقل<sup>(١)</sup>، سواء وافق الإسلام وسائر الأديان أو خالفها، الأمر الذي أدى إلى أن جميع المذاهب الإلحادية قد سجلت في صميمه، ثم أشار إلى أن البحث في علم الكلام يكون مقيد بأسس الشرع القويم، لذلك خرجت الأدلة الكلامية من البرهان إلى الجدل، واستفاد الدين الإسلامي من مقررات الفلسفة، فائدة وحسب تعبيره «لم تكن مقصودة في الباحث الفلسفي» إنها والفكري<sup>(٢)</sup>.

وأخيرا وضع عديداً من المقارنات في دراسته هذه، كان من أبرزها المقارنة بين الفلسفة الإسلامية والفلسفة الغربية، وأن نقض النظرية اليونانية القديمة «الواحد لا يصدر منه إلا الواحد» نسبت إلى ديكارت، في حين كانت هي لنصير الدين الطوسي<sup>(¬)</sup>، ثم قارن بين اينشتاين وصدر المتأهين حول النظرية النسبية، فضلا عن أن ابن سينا أول من أرشد إلى إشكاليات الفلسفة عند أرسطو<sup>(١)</sup>.

ويبدوا واضحا من خلال العرض الموجز لرسالتي الشيخ عبد الكريم الزنجاني عن الكندي وابن سينا مدى تأثره بآرائهم وتأسيساتهم الفلسفية والفكرية، حتى إننا لنجـد الجـزء الحيوي مما كتبه في الفلسـفة قد اتسـم ببصمة واضحـة لكليهما، وبدرجة

(١) إن الفلسفة العربية عقلية مثل الفلسفة اليونانية، لأن معظم العرب يعتقدون أن العقل قادر على إدراك الحقيقة، فضلا عن أن "القرآن الكريم" قد حث على استخدام العقل والدعوة إلى التفكير والتدبر، واهتم اهتهاما بالغاً، بالتأكيد على النظر العقلي وتحصيل العلم والمعرفة كثمرة للنظر العقلي. للتفاصيل انظر : جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص٢٢-٢٤؛ كثمرة للنظر العقلي. للتفاصيل انظر : جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص٢٢-٢٤؛ (٢) عبد الجبار الرفاعي، المعلم والمعرفة من ٢٢-٢٤؛
(٢) عبد الجبار الرفاعي، المصدر السابق، ص ٢٣-٧٤.
(٣) أشارت المصادر إلى أن نصير الدين الطوسي أوضح أن «الواحد لا يصدر عنه إلا واحد»، وقد فسر كيفية صدر إلى أن نصير الدين الطوسي أوضح أن «الواحد لا يصدر عنه إلا واحد»، وقد فسر كيفية صدور الكثرة عن المبدأ الأول بالإشارة إلى أن «وجوب صدور الأجرام وقد فسر كيفية مع الحرور الكثرة عن المبدأ الولي المارة إلى أن «وجوب صدور الأجرام السابق، ص ٢٢-٢٤.

| ۲۳۱ | ي الكندي وابن سينا. | إيجاز في رسالتيه عن فلسفتم |
|-----|---------------------|----------------------------|
|     |                     |                            |

اقل ثقافته المعرفية العامة في المضهار هذا، فضلا عما شكله بناؤه العقائدي من منهجه أسس تفكيره وإصدار الأحكام، وهو أمر سنلمسه بصورة جُلى في كتاباته في الاقتصاد الإسلامي، وهو ما تصدى له الباحث في المبحث الأخير من فصله الثالث.

## المبحث الرابع

## قراءات في فكره الاقتصادي

عرّف الشيخ عبد الكريم الزنجاني علم الاقتصاد<sup>(1)</sup> بأنه «علم يتناول الأغراض التي يرمي إليها الإنسان "من خلال عوامل "تدفعه إلى إشباع حاجاته"، وبيّنَ أيضا أنه "الفعّالية البشرية التي تبذل في سبيل اخاجات الإنسانية"، أي إن العنصر الفاعل فيها هو الإنسان، سواء كانت فردية أم اجتهاعية منشأ ونتائجاً، لذا عدّ «علم الاقتصاد» من العلوم الاجتهاعية لارتباطه «فعلاً" و "نتائجاً" عن أنشطة البشر مع بعضهم البعض، أنشطة تمخضت لا عن علاقات معاشية فحسب، وإنها علاقات اجتهاعية فرضتها في اغلب الأحيان أنهاط أنشطة اقتصادية بعينها<sup>(1)</sup>، مدركاً

 (١) علم الاقتصاد: هو فرع من فروع المعرفة، وهو البيئة التي يؤمن فيها الإنسان معيشته، ويتأمن العيش في الأجهزة الاقتصادية وراء الدخل الذي يكسبه المرء ويتصرف به إنفاقا وادخارا، فضلا عن دراسة نشاط الإنسان في إشباع حاجاته باستعمال موارده النادرة. للتفاصيل انظر: آرثر ادوار دبيرنز وآخرون، علم الاقتصاد الحديث، ترجمة برهان الدجاني وعصام عاشور، (بيروت : دار صادر للطباعة والنشر، ١٩٦٠)، ج١، ص١٢٧ .
 (٢) للتفاصيل عن الأنباط المعاشية وتأثيراتها في الأنباط الاجتهاعية، انظر: فتحي محمد أبو عيانه، الجغرافية الاقتصادية، (الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، انظر: فتحي محمد أبو عيانه، الجغرافية الاقتصادية، (الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، (الإسكندرية: دار المعرفة ٨.

الحامعية، ۲۰۰۷)، ص ۳٤۳-۲۸۵.

٢٣٤ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

وبموضوعية محسوبة سيات الاختلاف بين علمي الاقتصاد والاجتماع (^.

وأوضح بان الفلسفة الاقتصادية (<sup>٢)</sup> تبحث في دراسة جهود الإنسان المخصصة لقضاء حاجاته الطبيعية و الاجتماعية، من خلال إنتاج الأرزاق وتداولها و توزيعها واستهلاكها، فضلاعين أن للاقتصاد قوانين عامة، تتسم في أحيان غير قليلة بثبات ما من حيث طبيعة الفاعلية ونتائجها، معطياً مثلاً بِ»قانون العرض والطلب» (<sup>۳)</sup>، ونبه إلى وجود قوانين أخرى لا تلائم إلا بعض الحالات الاجتماعية، الأمر الذي جعل بعض المشرعين في القضايا الاقتصادية إلى وضع قوانين تنظم الملكية الفردية والعامة والأحوال الشخصية من ميراث وعقود مدنية وتجارية <sup>(1)</sup>

ووقف عند بعض أسس علم الاقتصاد الحديث منتقداً إياها من منطلقات بنائه الفكري والعقائدي، فعلى سبيل المثال لا الحصر أشار إلى ما أسهاه بـ «انحرافية»

(١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص١٣٩.

- (٢) استمدت الفلسفة الماركسية عناصرها من قانون فائض القيمة والمادية التاريخية فضلا عن الصراع بين الطبقات، وأوعزت القيمة الاقتصادية للسلع إلى مقدار العمل المبذول في إنتاجها، ورأى ماركس ان سيادة المبدأ الاشتراكي تكمن بنجاح العمل وقيام العهد الذي اسهاه دكتاتورية البروليتاريا. للتفاصيل انظر: جورج سول، المذاهب الاقتصادية الكبرى، ترجمة راشد البراوي، ط٤، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة، ١٩٦٥)، ص ٩٥-٩٦؛ أحد شلبي، الاشتراكية، ط٢، (القاهرة : دار الاتحاد العربي للطباعة، ما ١٩٦٨)، ص ١٢٣-١٣٥.
- (٣) قانون العرض والطلب: إن نظرية الطلب تفسر سلوك المستهلك نحو تحديد الكمية المطلوبة من السلعة أو الخدمة والعوامل التي تحدد هذا السلوك، كما ان نظرية العرض تحدد سلوك المنتج (البائع) بشأن الكمية المنتجة أو المعروضة من السلعة والعوامل التي تحدد هذا السلوك، فضلا عن أن تقابل الطلب مع العرض أمر حتمي من أجل الوصول إلى ثمن التوازن في السوق. للتفاصيل انظر: سوزي عدلي ناشد، الاقتصاد السياسي النظريات الاقتصادية، (بيروت: منشورات الحلبي الحقيوقية، ١٣٠). ص ١٣٠.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ١٣٨؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٣٢.

| ٢٣٥ | `قتصادي | في فكر والا | قراءات |
|-----|---------|-------------|--------|
|-----|---------|-------------|--------|

بعض المتأخرين في تحديد أغراض علم الاقتصاد فأسموه «علم الثروة»<sup>(1)</sup>، وعرفوه بأنه «الخصول على الثروة والانتفاع بها»، وأصبحت الغاية في العلم هو الحصول على الثورة في ذاتها، الأمر الذي أدى حسب اعتقاده إلى فهم خاطئ عنه في كونه معنياً بـ«جلب الثروة والغنى» وحسب، وهذا خلاف الواقع والحقيقة، لأن الاقتصاد وحسب تعبيره «يحتم على الفرد أن يفكر في منفعة نفسه بشرط أن لايضر غيره»، والمنفعة بهذا الشرط هي صورة عملية لـ«العدل»، والعدل صورة «أخلاقية» للمنفعة، والمنفعة والأخلاق حسباً يرى طرفا معادلة ينتجان دافعاً «لحب العمل» وآخر معني بـ«التآزر الاجتهاعي»<sup>(1)</sup>، يمكن أن نعبر عنهما رياضياً بالمعادلة التالية:

المنفعة + الأخلاق ---- حب العمل + التآزر الاجتماعي

وأشار إن علم الاقتصاد قرر إن «الحاجة» (") هي منشأ الفعالية البشرية والباحث

- (١) قصد ما ذهب إليه آدم سميث Adam Smith (١٧٣ ١٧٩٠) في كتابه «ثروة الأمم»، والثروة مصطلح يطلق على جميع الوسائل المباشرة وغير المباشرة التي تستخدم لإشباع حاجات الإنسان والتي يستطيع أن يحصل عليها بواسطة العمل والإنتاج، وقد تكون هذه الوسائل مادية فتسمى الأموال والسلع، وقد تكون غير مادية فتسمى خدمات، كاستشارة الطبيب وإنتاج المؤلف. للتفاصيل انظر : سميح مسعود، الموسوعة الاقتصادية، (بيروت : شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ١٩٩٣)، ص ١٨: جون كينيث جالبريث، تاريخ الفكر الاقتصادي الماضي صورة الحاضر، ترجمة احمد فؤاد بلبع، (الكويت : مطابع الوطن، ١٩٧٨)، ص ١٧-٨٢.
- (٢) عبدالكريم النونجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ١٣٨ ١٣٩؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج٢، ص٣٢.
- (٣) يضطر الإنسان إلى بذل جهده من أجل إشباع حاجته وما يحفظ وجوده وكيانه، فالجهد المبذول يقصد منه السيطرة على القوى الطبيعية وجعلها ملائمة لحياته، فهو مضطر للقيام بالعمل لتهيئة السبل الكفيلة بمعيشته ولا يمكن القيام بهذا لوحده، بل مع المجموعة، لان عملية الإنتاج بطبيعتها عملية اجتماعية. للتفاصيل انظر: محمد دويدار، مبادئ الاقتصاد السياسي، (بيروت: منشورات الحلبي الحقوقية، ٢٠٠١)، ص ٤٧-١٥.

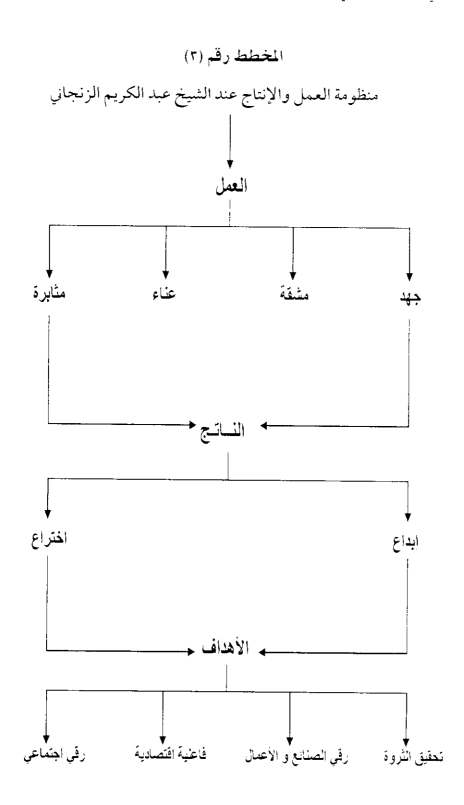
| ۲۲الشيخ عبدالكريم الزنجابي | ~ 7 |
|----------------------------|-----|
|----------------------------|-----|

الأصلي للحركة الاقتصادية فهي وحسب تعبيره «المحور الأساس الذي تدور عليه المعاملات الكونية»، لأن الإنسان المتأثر بعامل الحاجة يشعر بوجوب العمل على تهيئة الأساليب التي تكفل له وفاء حاجاته، فهي تولد في نفسه الرغبة في إدراك ما تصبوا إليه لتحقيق السعادة، كما أن «الحرمان» يشير فيه كوامن الألم والانزعاج، الأمر الذي استدعى بذل الجهد المطلوب في سبيل الوصول إلى ما يضمن للإنسان وفاء متطلباته من الأشياء وإشباعها".

وبيتن كما جاء في منظومته لـ «العمل والإنتاج» بالمخطط رقم (٣) من أن "بذل الجهد» يستدعي المشقة والعناء، فالإنسان يحاول أن يصل بأقل جهد إلى أعظم المنافع في سبيل سد حاجته، ومن هذا الميل الغريزي أصبح البحث في الحصول على الثروة بأقبل وقت مع الالتزام بنوعية وكمية الإنتاج، هدف أساسي فضلا عن كونه عاملا رئيسيا في رقي الصنائع والأعمال (<sup>1)</sup>، والملهم الأصلي لكل ابداع واختراع، فاحاجة حسب تعبيره «هي منشأ شعور دافع للإنسان إلى الكدح والمثابرة على العمل»، مما أصبحت عنصراً أصيلا في الفعالية الاقتصادية، وباعثاً اقوى للرقي الاجتماعي، فهي «أم الاختراع» تجاوز من خلالها الإنسان الخمول والكسل (<sup>1)</sup>.

- (١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص ١٨٩-١٩٠.
  (٢) تتفاوت أجور العمل بحسب سهولته أو صعوبته ونوعية الناتج ونظافته وهذا يختلف بحسب نوعية الأعال، وأصناف العمل ورأس المال، ولكن هذه الاختلافات قد تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل ورائس قلال، ولكن هذه الاختلافات قد نشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل ورائس ملال، ولكن هذه الاختلافات قد تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل ورأس ما مال، ولكن هذه الاختلافات قد تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل ورائس المال، ولكن هذه الاختلافات قد تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل مال، والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشأ من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو تنشيا من جراء الظروف التي يمر بها بعض أصناف العمل والتي تتيح إما فعليا أو الخريا أو يمنها في الآخر. للتفاصيل انظر أدم سميث، ثروة الأمم، ترجمة حسني زينه، (بغداد : معهد الدراسات الإستراتيجية، (٢٠٠٧)، ج١٠ ص ١٤٥-١٤٨.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج١، ص١٩٠؛ عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤١؛ عبد الكريم الزنجاني، القرآن الكريم وعلوم الحياة، "الحضارة"، آذار ١٩٣٨، العدد ١٠، ص٦.

| ادي | قراءات في فكره الاقتص |
|-----|-----------------------|
|-----|-----------------------|



۲۳۸ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

وعبر أن "النظام الاقتصادي" في الإسلام إحدى معجزاته، فقد قرره الدين الحنيف لمعاجة "الفقر" و" الجهل" و"المرض" وان الاستغناء "الاكتفاء" الاقتصادي دعامة الاستقلال المعبر عنه في الفقه الإسلامي بكلمة «حفظ بيضة الإسلام""، فضلاً عن أن توحيد كلمة المسلمين، ترمي إلى توحيد آرائهم وجهودهم الاقتصادية، والنه وض بالنظام الاقتصادي إلى أقصى حد مستطاع للتخلص من إرادة رؤوس الأموال الأجنبية وتحكمها في رقاب المسلمين منذ مئات السنين"، وقد دعا إلى تنظيم رأسال من خلال المصارف والبنوك"، وفتح أبواب التعليم العملي في قطاع الزراعة والتجارة و الصناعة، لسد حاجة السوق من خلال استقطاب الشباب الأذكياء الذين يبحثون عن استقرار بلادهم، مؤكداً إن مجد وعزة أية أمة مرتبط بتطورها الاقتصادي كونه «عصب حياة أي مجتمع» حسب تعبيره".

ولم يغب عنه التنبيه إلى أن الإسلام «دين الاشـتراكية العادلة»، فلطالما سـعى إلى محاربة آفات المجتمع الثلاثة الرئيسة: الجهل، والفقر والمرض، فعالج موضوعات الفقر عن طريق الزكاة والصدقات، فضلاً عن حث الإنسان إلى الإحسان وقضاء الحاجات والعطاء

(١) الحفاظ على بيضة الإسلام: مصطلح يستخدم في الكتب الفقهية والمقصود به حفظ وحدة الإسلام. انظر : أبو القاسم الخوئي، منهاج الصالحين، ج١، ص ٧٧؛ محمد رضا المظفر، أصول الفقه، ( قم : مؤسسة النشر الإسلامي، ٢٠٠٢)، ج ٣، ص ٢١٩- ٢٢١.

(٢) عانت العديد من بلدان العالم الإسلامي والعالم الثالث من جراء هيمنة رؤوس الأموال الأجنبية على اقتصاديات بلدانها سواء عن طريق القروض والمساعدات و الاستثهارات غير العادلة، ويبدو ان أطروحته هذه إشارة ضمنية إلى ما عانته كل من الدولة العثهانية وإيران من تبعية اقتصادية جراء ذلك . للتفاصيل انظر : هاشم صالح التكريتي، المسألة الشرقية ١٧٧٤-١٨٥٦، (بغداد : بيت الحكمة، ١٩٩٠)، ص ١٠-٢٠ ؛ آمال السبكي، تاريخ إيران السياسي بين ثورتين ١٩٠٦–١٩٧٩، (الكويت : مطابع الوطن، ١٩٩٩)، ص ٤٥-٤٩: حسن الجاف، المصدر السابق، ج٣، ص ٣٣٩–٣٤٢.

(٣) للتعرف عن المصارف الإسلامية وعملها وسعيها إلى تحقيق المصالح المادية المقبولة شرعاً عن طريق توجيهها نحو الاستثمار الأمثل، انظر: محمد باقر الصدر، البنك اللا ربوي في الإسلام، ط٢. (بيروت : دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٣)؛ رضا صاحب أبو حمد، إدارة المصارف، (عمان : دار الفكر للطباعة، ٢٠٠٢)، ص ٣٦.

| ۲۳۹ | ، الاقتصادي. | في فكر | إءات | قر |
|-----|--------------|--------|------|----|
|-----|--------------|--------|------|----|

والكرم، وصولاً إلى ارتفاع مستوى معيشة الفقراء ومنح كل إنسان حقه الطبيعي في الحياة الكريمة، وقرر في تعاليمه الاختصاص وملكية الفرد<sup>(1)</sup>، حقوقاً طبيعية وفطرية من حق الإنسان ولا يجوز التعدي عليها، وجعل انتزاع الملكية بدون وجه حق «غصباً وحراماً»، وقد استنكر قيام المذاهب الاشتراكية المتطرفة<sup>(1)</sup> بمعاكسة الإسلام ومحاولتها سلب أموال الأغنياء وجعلهم في مستوى الفقراء، ورفضهم الملكية الفردية، تمهيداً منهم «بمحاربة الطبقات والدين وتهديم أسس الحياة الطبيعية الحرة» وفق ما جاء بمضامين كتاباته<sup>(1)</sup>.

ونبَّه أن الإسلام وضع القواعد والمناهج التي ينبغي مراعاتها لتسيير المصالح الاقتصادية على أفضل وجه، والوصول إلى النتائيج المرغوبة في دفع الفقر وإزالته عن المجتمع الإسلامي، وفق أسس قويمة صحيحة حرمت «الربا» و«الغش» في التعاملات الاقتصادية، فضلاً عن منعه «الاحتكار» مشيراً إلى أن الإسلام حضّ على «العمل والإنتاج» لتجاوز ما من شأنه أن يؤدي إلى «البطالة» وبالتالي إلى «الفقر»<sup>(1)</sup>، فالاقتصاد الإسلامي جمع بين المنفعة والعدل ومكارم الأخلاق، وهو حسب تعبيره

- (١) برزت «العدالة الاجتهاعية» سمة أساسية في الاقتصاد الإسلامي، الأمر الذي جعله يتقارب مع كل النظم التي تدعي خدمة الإنسان، وهذه العدالة تتحقق مع الإيهان بحرية الملكية الفردية والملكية الاجتهاعية على حد سواء فضلا عن الإيهان بالحرية الاقتصادية الفردية ومبدأ التكافل الاجتهاعي الذي يكفل سد حاجات كل فرد في المجتمع الإسلامي . للتفاصيل انظر: محمد علي التسخيري، الاقتصاد الإسلامي، (طهران : مطبعة مبتكران، ٢٠٠٦)، ص ٣١٨-٣٢٠.
- (٢) إشارة واضحة في رفضه لمفهوم الاشتراكية والعدالة الاجتهاعية في المنظور الماركسي. انظر: ماركس، رأس المال، ترجمة فالح عبد الجبار وآخرون (موسكو : دار التقدم، ١٩٨٧)، ص١ ٣٠٦-٣٤٢ اوسكار لا نجه، مسائل الاقتصاد السياسي الاشتراكي، ترجمة احمد فؤاد بلبع، ط٢، (بيروت : دار الحقيقة للطباعة والنشر، ١٩٨٢)، ص٥-٤٩.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، المثل العليا، ص ١٠ ١١؛ عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ج
- (٤) رعى الإسلام في أحكامه المتعلقة بالنشاط الاقتصادي شروطاً أخلاقية، منها أن يكون العمل مشروعاً لا محرماً وألا يكون فيه إضراراً للناس، فضلاً عن منعه البطالة والكسل، وقد حدد مصادر القواعد التشريعية التي تنظم العلاقات المالية وحقوق الأفراد في المجال الاقتصادي، وهي القرآن والسنة وأحكام النقهاء المجتهدين. للتفاصيل انظر : محمد المبارك، نظام الإسلام الاقتصاد مبادئ وقواعد عامة، (بيروت: دار الفكر للطباعة، ١٩٧٢)، ص٢٨-١٣.

| ۲ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
|----------------------------------------|
|----------------------------------------|

«معجزة تنحل بها المشكلات الاقتصادية»، فلا توجد مشكلة أو إشكال مع سيادة الأخلاق والعدل والمنفعة والإيثار في المجتمع'').

واوضح إن قيم ومبادئ الإسلام لم يعارض حرية الفرد من الوجهة الاقتصادية حيث أعطاه حرية التملك والعمل والإنتاج، ولم يعارضه في استثمار ملكيته فيما يشاء، مع إعطائه الحرية الكاملة في اختيار أي وجهة من وجوه الخير والصلاح بعد إخراج الحقوق الشرعية الواجبة منها، وأكد إن الإسلام لم يستنكر أن يكون البشر غير متساوين من الوجهة الاقتصادية (\*)، فهم غير متساوون في أجسامهم وقواهم وعقوهم وغرانزهم وسائر مواهبهم الطبيعية، وان عدم المساواة هذه وعلى حد تعبيره «هو شرط الرقي الاجتماعي » وان الرغبة في الوصول إلى المساواة هي الحرض الكبير في الإنتاج (\*).

وبيّن إن الإسلام قرر الاقتصاد الكامل للأشخاص، لغرض وفاء حاجات الروح وحاجات البدن والعقبل، والتوفيق بين مطالب الروح «المعنوية» ومطالب الجسد «المادية» بطريقة الإنتباج الحاصل بالفعالية البشرية، والتي تنشباً عن الحاجة، باعتبارها الباعث الأصلي للحركة الاقتصادية، مؤكداً إن الإنسان المتأثر بعامل الحاجة يشعر بوجوب العمل لوفياء حاجاته(٢)، «فالحاجة» وعلى حد تعبيره «تولّد في نفسه

(١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ١٣٥-١٣٦.
(٢) يتفاوت الناس في مواهبهم وقدرتهم على العمل، سواءاً كان ذلك من جهة القوة الجسدية أم الفكرية، فإذا تركت هذه الفوارق وشأنها، وطبقت قاعدة المساواة بصفة المطلق كان ذلك هدم وخسارة للمجتمع، وإذا طبق مبدأ «العدالة» بإعطاء كل حسب عمله نشأت نتائج قاسية، الأمر الذي تجاوزه الإسلام في التكافل والتعاون، فضلاً عن الإنسان لا يمكن أن يعيش لوحده. للتفاصيل العدالة العليمية، والتعاون ألف من جهة القوة الجسدية أم الفكرية، فإذا تركت هذه الفوارق وشأنها، وطبقت قاعدة المساواة بصفة المطلق كان ذلك هدم وخسارة للمجتمع، وإذا طبق مبدأ «العدالة» بإعطاء كل حسب عمله نشأت نتائج قاسية، الأمر الذي تجاوزه الإسلام في التكافل والتعاون، فضلاً عن ان الإنسان لا يمكن أن يعيش لوحده. للتفاصيل انظر : صالح حيد العلي، توزيع الدخل، (بيروت : اليامة للطباعة والنشر، ٢٠٠١)، ص ١٤٧-١٥ ماد ١٣٦ ماد اليامي الإسلام والاقتصاد، اليامة الطباعة والنشر، ١٣٠٢)، ص ١٤٥-١٥ ماد الفرومان القامر.

(٣) عبد انكريم انزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص ١٣٦ - ١٣٧.
(٤) استمد العمل قيمته من كونه عنصراً فعالًا من عناصر الإنتاج، وضرورة اجتهاعية تفرضها الحاجات المعاشية على الأفراد، وشرطاً من شروط الرزق، فضلاً عن انه مطلب شرعي توجب على الإنسان لتأمين عيشه، ولم يحدد نوع العمل، إلا أن الإطلاق بالتعبير شمل كافة الأعران. كافة الأدارية، ولم يحدد نوع العمل، إلا أن الإطلاق بالتعبير شمل كافة الأعران. كافته والإدارية وشرطاً من شروط الرزق، فضلاً عن انه مطلب شرعي توجب على الإنسان لتأمين عيشه، ولم يحدد نوع العمل، إلا أن الإطلاق بالتعبير شمل كافة الأعران. كافة الأعران للنان لتأمين عيشه، ولم يحدد نوع العمل، إلا أن الإطلاق بالتعبير شمل كافة الأعلان للهنية والزراعية والإدارية. للتفاصيل انظر: رضا صاحب أبو همد، الخطوط الكبرى في الاقتصاد الإسلامي، (عمان : دار مجدلاوي للنشر، ٢٠٠٦)، ص ١١٧.

| ۲٤١ | ەالاقتصادى | قراءات في فكر، |
|-----|------------|----------------|
|-----|------------|----------------|

الرغبة في إدراك ما تصبوا إليه وترتاح من ماديات أو معنويات»، كما إن «الحرمان» «تثير فيه كوامن الألم والانزعاج»، وهذه الرغبة تستدعي السعي وبذل الجهد في سبيل الوصول إلى ما يضمن للإنسان وفاء حاجاته من الأشياء، مستشهداً بقوله تعالى ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى﴾ ()، وان أي جهد يستدعي جهداً مبذولا().

ولفت الانتباه في كون «الحاجة» وحسب تعبيره «تفتق وجه الخيلة» عند الإنسان فيستعمل غرائزه و قواه ومواهبه وعقله وأفكاره في الاختراع والاكتشاف، متجاوز حدود ضعفه ومحدودية قدراته قال تعالى ﴿وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾<sup>(\*\*)</sup>، وهذه الآية تؤيد ما قرره علم الاجتماع بان "القوة البدنية تؤخر التطور الاجتماعي وضعفها يعجله»، معللاً ذلك بان الفرد الضعيف يحتاج إلى الاستعانة بالجماعة والى اعتماد سبل سهلة يسيرة للتغلب على الضعف لتحقيق الإشباع والسعادة، بطريق استعمال عقله لمعرفة أسرار الخلق والحياة، ومن ثم إبداع الوسائل الكفيلة لتلبية مطالبه الملحة المستمرة، مما يؤدي إلى النماء والتطور والرقي<sup>(1)</sup>.

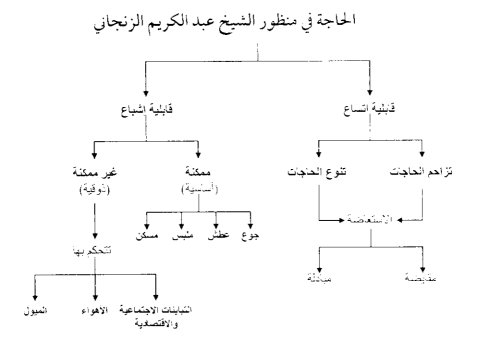
أعطى «للحاجة» صفتين بارزتين مثلها موضح في المخطط رقم (٤) أولها «قابلية الاتساع» مثل تعدد الحاجات وتعذر حصرها، حاضاً على تقليل الحاجات وتحديدها بدلا من الدآب على زيادتها وتنميتها، أو الاستعاضة عن هذه الحاجات بغيرها من الحاجات المعنوية للوصول إلى التوفيق بين الاقتصاد المادي والأخلاق الشريفة، فضلاً عن تزاحم الحاجات، فيقوم بنو الإنسان باستعاضة بعضها عن الآخر، مطلقاً عليها بعملية «المقايضة والمبادلة»<sup>(د)</sup>، ونوه على أن الاستعاضة لا تنحصر في الحاجات

(١) «القرآن الكريم» سورة النجم، آية: ٣٩.
 (٢) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤١.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤١.
 (٣) «القرآن الكريم» سورة النساء، آية: ٢٨.
 (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤١.
 (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤١.
 (٢) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٢.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٢.
 (٥) تقوم المبادلة على أساس ان كل فريق يعتمد على ما ينتجه مما يزيد عن حاجته في الحصول على ما يعتاجه من المبادلة على أساس ان كل فريق يعتمد على ما ينتجه مما يزيد عن حاجته في الحصول على ما يعتاجه من المبادلة على أساس ان كل فريق يعتمد العليم المنتجه ما يزيد عن حاجته في الحصول على ما يعتاجه من المبادلة على أساس ان كل فريق يعتمد العليم وان كل فريق من الفرق يعد منتجا من ناحية ومستهلكا من ناحية أخرى، وبهذا تكون المبادلة واسطة بين المنتج والمستهلك. للتفاصيل انظر : محمد جعفو شمس الدين، اقتصادنا، (بيروت : دار التعارف للمطبوعات، ١٩٦٢)، ج٣. ص٢٤٢.
 محمد حسين بمشتي، الاقتصاد الإسلامي، (طهران: مطبعة سبهر، ١٩٩٧)، ص٣٠-٣٤٢.

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | YEY |
|-------------------|-------|-----|
|-------------------|-------|-----|

المادية فحسب، إنها تشمل الحاجات المعنوية ولا يستعاض عن الحاجات بأمثالها، بل يستعاض عن بعض المواد بأشياء أخرى().

## المخطط رقم (٤)



أما الصفة الثانية فهي "قابلية الإشباع" وهي مناقضة للأولى في الظاهر ولكنها ليست كذلك، مشير اإلى إن الإنسان حريص على الاستكثار من الحاجات التي تضمن له أسباب الراحة والرفاهية، وكلها تقدم في الحضارة زاد عدد هذه الحاجات ونّها حتى يتعبذر التحديد ولا يكتفي بعدد محدود ()، ورغم ذلك فان الإنسبان لا يرغب أن

(١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٣.
 (٢) عد ذلك رائد حركة الاستنارة الفرنسية جان جاك روسو (١٧١٢-١٧٧٨)، العامل الأساس لتعاسة الإنسان، فاتسمت فلسفته بالتشاؤم من الحضارة. للتفاصيل انظر: جان جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة : مطبعة دار المعارف، جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، السابق، ص ٤٩٨ - ٢٠د الفارف، المصدر السابق، ص ٤٩٨ - ٢٠د الفارف، جان جاك روسو، المو الموقع، ww.marefa.org) .

| ٢ ٤٣ | الاقتصادي | ءات في فكره | قرا |
|------|-----------|-------------|-----|
|------|-----------|-------------|-----|

يستوفي مقداراً كبيراً منها يزيد على حاجته، بل يدركه الشبع عند حد محدود حسبها اعتقده الشيخ عبد الكريم الزنجاني<sup>(۱)</sup>، فإذا تجاوزه تنقلب الرغبة إلى الكراهية في تلك الحاجة، لذلك أشارت القوانين الاقتصادية بان الحاجة للإنسان محدودة، أي إن بعض الحاجات يكفي لسدها مقداراً معين، كالجوع والعطش ويسهل تقديرها، ولكن إذا كانت الحاجة ذوقية اجتهاعية، فيصعب تقديرها، بحسب ميول البشر وأهوائهم وتبايناتهم<sup>(۲)</sup>.

فلا غرو أن نجده قد لخص المنهج الاقتصادي الإسلامي، بالإشارة إلى عقيدة التوحيد أساس الإسلام، وهدفه تكوين عالم تحت راية التوحيد الإسلامي، وان الحكم على الماديات لا ينفصل عن النية والبواعث، فأحكام الماديات حسب تعبيره «تطبق في الدنيا ضمن قوانين وتشريعات» أما أحكام البواعث فأمرها إلى الله سبحانه وتعالى، فضلاً عن إن الدين الإسلامي قد تغلغل في كل عناصر الحياة وأعمالها، ولم يكن محصوراً في المساجد والمعابد وحدها، وقد رعى الإسلام كل جانب من حدود «الروح» و«الجسد» و«العقل» وأقر حقوق الجماعة المتعاونة المتكافئة في سبيل البقاء، لذلك قرر الإسلام توجيه الأفراد والجماعات توجيهاً صحيحاً نافعاً جامعاً"، يسير الراب تعربي و هي العلون الاقتصادي والتكافل المادي المناقعة بعديل الذلك قرر الإسلام توجيه الأفراد والجماعات توجيهاً صحيحاً نافعاً جامعاً"، يسير الاجتماعي ومكارم الأخلاق"، وقد ضمن هم الوصول إلى الخير الأكبر والمحافظة

 (١) لقد أنكر الإسلام على المالك حقه في التبذير بهاله أو الإسراف به في مجال الإنفاق، واقر حقه في الاستمتاع به دون التبذير. للتفاصيل انظر : محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص٣٤٣ – ٣٤٣ محمد باقر الصدر، الإسلام يقود الحياة، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٣)، ص٧٥ - ٥٨.

(٢) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص١٤٤--١٤٥.

(٣) شملت التعاليم الأخلاقية في الإسلام النواحي الاقتصادية، فقد أمر الإسلام بالصدق والأمانة والوفاء، ومعونة الفقراء، ونهى الأغنياء عن اكتساب الثروة بطرق غير مشروعة، وفرض عبادة مالية هي الزكاة والخمس لإعانة الفقير والإحسان إليه. للتفاصيل انظر: محمد باقر الصدر، المدرسة الإسلامية، ص٢٢٧-٢٢٨، حسين أبو سعيدة، فلسفة الخمس، ط٣، (قم: مطبعة معراج. ٢٠٠٤).

على كرامة الإنسان، الذي جعله الله تعالى في الأرض خليفة (\*).

وأكد أن "الإسلام" مبادئاً وعقيدة مشدداً في خضوع الاقتصاد إلى ضوابط وأسس أخلاقية، تركن لأحكام الفضيلة، فليس لامرئ أن ينسى حق غيره، فضلاً عن أن النبي علي في وضع قانون الأخلاق والفضيلة والرحمة في التعامل الإنساني وهذه القاعدة تنطبق على الاقتصاد وكل أعمال الإنسان، وحذّر من «استغلال» أصحاب الأموال في معاملة الناس بصورة تؤدي إلى تحكم القوي بالضعيف، والمنافسة التي تؤدي إلى نزاع اقتصادي ومغالبة في المال<sup>(1)</sup>، واوجب على التاجر القوي أن لا يُغلس صاحبه أو يتحكم باقتصاد البلاد أو «يحتكر» ما عنده ليبيعه بغلاء فاحش، فيخرج عن "الفضيلة والعدل والأخلاق» مبادئ الدين القويم<sup>(2)</sup>.

وحذر بقوة من فصل الاقتصاد عن الأخلاق، كون ذلك وحسب اعتقاده يؤدي إلى "فتح باب الاعتداء والاحتكار والطغيان والظلم"، ثم أشار إلى إن كل نظام يخالف قانون الأخلاق يؤدي إلى النزاع والقسوة والحرب والاختيلال، وبالنتيجة يؤول إلى الانهيار، مختلفاً بذلك عن النظام المتسق والمتفق مع قانون الأخلاق والفضيلة ثابت الدعائم قوي الأركان، لأنه قائم على تقوى الله سبحانه وتعالى، وهذا هو مقصد الرسالة المحمدية، مستشهدا بقوله تعالى ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لَلْعَالَمِيَ ﴾ (ن)، وعلى أساس هذه الرحة قرر الإسلام وجوب المحافظة على النفس الإنسانية وعلى الدين وعلى المال".

 (١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٥-١٤٧.
 (٢) إن سيطرة الأفراد الذين يملكون رأس مال على الشركات قد يكون له آثاراً سيئة، بسبب فرض هيمنتهم على ميادين النشاط الاقتصادي، الأمر الذي يؤدي إلى فرض نفوذهم على الحكومة، فتغير من سياستها، مما يؤدي إلى فرض رسوم كبيرة على الواردات، وهذا بدوره يؤثر على مصلحة المستهاكين للتفاصيل انظر: احمد أبو إسهاعيل، أصول الاقتصاد، (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٧.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٧.
 (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٧.

| Υξο | ەالاقتصادى | قراءات في فكر |
|-----|------------|---------------|
|-----|------------|---------------|

ف لا مراء إذ نجده متشدداً في العلاقة بين "الأخلاق» و"الحقوق» في منظومة الاقتصاد الإسلامي (')، ف"الأخلاق» تقضي بالصدق والاستقامة في المعاملة والأمانة في وفاء العهود والمواثيق، أما الوجهة "الحقوقية" فإنها تستدعي وجود الملكية وسبق التعاقد وتوجب القيام بالتعهدات المبرمة بين العاقدين، فضلا عن تخويلها حق التمتع بالنتائج التي تنشأ عن تلك التعهدات، لأجل الحصول على المنافع المنظرة منها ابتغاء وفاء الحاجة، فالقيام "بالواجب» والتمتع "بالحق" والحصول على المنافع المنظرة للمعيشة"، عبارة عن ثلاثة أسس رئيسة في منظومة الإسلام الأول منها وحسب تعبيره يرجع إلى "مباحث علم الأخلاق» والثاني إلى "مباحث علم الحقوق» والثالث إلى "مباحث علم الأخلاق» والثاني إلى "مباحث علم الحقوق» والثالث

ونبه بان المال ركن من أركان المصالح الإسلامية والتي يجب المحافظة عليها وتنميتها بكل وسائل الاستغلال المشروعة، لأن المال حسبها يرى «عصبُ الأعمال» لذلك نهى الإسلام عن الربا<sup>(د)</sup> وكنز المال، فقال تعالى ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِئُزونَ الذَّهَبَ

- (١) ربط الإسلام بين السلوك الاقتصادي والعقيدة، لذلك أصبح الترابط بين الدين والأخلاق والاقتصاد من مهمات الرسالات السهاوية، وتميز الإسلام بإقامة توازن دقيق بين المادة والروح معتمداً على التوجيه الأخلاقي الداعي إلى الرحمة والعدالة وبالإلزام القانوني الذي يفرض حقوقاً للمحتاجين، وصولاً إلى تنمية الفكر الاقتصادي في الإنسان وتحسين أحوال معيشته للتفاصيل انظر: عبد القادر العافية وآخرون، ندوة في الاقتصاد الإسلامي، (المحمدية: مطبعة فضالة، ١٩٨٩)، ص ٥ - ٥٢.
- (٢) النسيئة: البيع بالتأخير، وهو بيع مضمون في الذمة، أي البيع إلى اجل معلوم بثمن مؤجل، ويسمى بيع مضمون الآجل بمثله. للتفاصيل انظر: عبد الله عيسى إبراهيم الغديري، القاموس الجامع للمصطلحات الفقهية، (بيروت: دار المحجة البيضاء للطباعة، ٢٠٠٥)، ص ٥٩٠-٥٩١.
- (٣) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٤٠–١٤١. (٤) لمعرفة العلل التي حرم الله تعالى بها الربا.انظر: حسن كاظم علوش، فلسفة تحريم الربا في الأديان، (النجف الاشرف: مطبعة النعهان، ١٩٦١)؛ محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص ٥٧٥.

وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشَّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيم <sup>(1)</sup> وكنز المال يصدق على منعه من «التعامل والانتفاع» به واستغلاله بالرحة الملازمة للمنفعة، الأمر الذي جعل الإسلام يتجه إلى تنمية الموارد ما أمكنت التنمية لذلك شجع الإسلام على عمارة الأرض وإصلاحها لكي تعمر البلاد وبالتالي تسود سعادة العباد وأشار إلى إن أهم المواثيق التي أخذها الصانيع تعالى على خلقه «ميثاق التعاون والتضامن» وان يكون الكل هو الفرد والفرد هو الكل، ليتم بذلك نظام الهيأة الاجتماعية وينال الإنسان سعادته بإفراده ومجموعه<sup>(1)</sup>.

واستذكر ضمن رسالته في الفكر الاقتصادي الحقيقة التاريخية «ملكية الأراضي<sup>«٢٠</sup>، وفي كونها تاريخياً نشأت عن الحروب والفتوح التي حصرت ملكية الأراضي في قسم صغير من الناس، وحرمت القسم الأكبر منها، مستدركاً في أن «الفتوح الإسلامية» قد طبقت قانون الإسلام فجعلت الأراضي المفتوحة عنوة ملكاً جميع المسلمين<sup>(٢)</sup>، فضلا عن أن الإسلام حث على العمل والتنقيب في الأرض والسعي في رحابها بحثا عن العمل واستثمار مواردها الطبيعية، وإقامة المنشآت

(3) طبقت الشريعة الإسلامية على الأراضي المفتوحة أشكالا ثلاثة للملكية، فحكمت على قسم منها بالملكية العامة والآخر بملكية الدولة وسمحت للملكية الخاصة بقسم ثالث. فالأرض التي دخلت دار السلام نتيجة الجهاد المسلح في سبيل الدعوة الإسلامية، يطبق عليها مبدأ الملكية العامة. للتفاصيل انظر: علي حسن مطر، دروس في الاقتصاد الإسلامي، (قم: دفتر التبليغات الإسلامي، ٢٠٠٥)، ص١٢٧-١٢٨؛ محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ص٤١٩ -٤٥١.

| ۲٤٧ | فالاقتصادي | اءات في فكر | قر |
|-----|------------|-------------|----|
|-----|------------|-------------|----|

والمشاريع الإنتاجية خدمة للصالح العام، قال تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ `` معتبراً هذا تحريضاً للإنسان على الكسب والتجارة والعمل والإنتاج <sup>(\*)</sup>.

وأشار إلى إن الإسلام حث على العمل مع ضرورة إتقانه ملفتاً الأنظار إلى إن «القوى العاملة» ثروة في ذاتها إذا عملت، موضحاً بان الإسلام عدّ كثرة عدد النفوس "ثروة» ولم يعدها عبئا لان في زيادة الأيدي العاملة تزداد الثروة والإنتاج"، وهذا يؤدي إلى تقدم وازدهار اقتصادي، يصحبه استقرار اجتماعي وتقدم في البلاد لذا خص الإسلام بازدياد النسل لتحقيق تلك الثروة الإنسانية العاملة والتي هي وحسب تعبيره «مصدر كل الثروات»، ولم يفرق الإسلام بين الأعمال سواء كان العمل يدوياً أم آليا، فالمهم لديه النشاط في العمل، وهو لديه نشاط دنيوي بقصد الآخرة لذا فهو «عبادة» بالمعنى الاعم وموجبا للتقرب إلى الله تعالى حسبا أكد<sup>ر،)</sup>.

وتوصل ضمن منظومته في «الاقتصاد الإسلامي» في إطاره العام مرادفا الاعتدال والاستقامة والوسطية في الأمور فلا إفراط ولا تفريط<sup>(د)</sup> ولا إسراف ولا

| الشيخ عبدالكريم الزنجاز | ۲٤. | ٨ |
|-------------------------|-----|---|
|-------------------------|-----|---|

تقتير ﴿ وَلاَ تَجْعَلُ يَكَدُكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْشُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ ﴾ (\*) فالاقتصاد في المعيشة هو التوسط بين التبذير والتقتير، ثم بين أن للإسلام تشريعات عظيمة معتدلة في الإنتاج والتداول والتوزيع والاستهلاك، وفي عامة الأمور والأحوال، وبها أصبحت وفق رؤاه "أنظمة الاقتصاد والآخلاق والتعليم والحقوق والاجتماع وتهذيب النفس والسياسة في الإسلام مثلا عليا لمقررات العلوم "لابد من إتباعها والعمل في ضوئها (\*.

بيّن أن الغرض الأساسي للتعاليم الإسلامية في الاقتصاد، وهو إيضاح أن "التكافل الاجتهاعي العام للمسلمين كافة"، أوجده الرسول الأعظم محمد بي<sup>22</sup> <sup>(\*)</sup> وحث على الالتزام بأسسه في التعاون والتكافل أسسا شيدها بمنظومة تشريع "زكاة المال» و"زكاة الفطرة"، ولما حرمها على بني هاشم، فرض لهم الخمس في أمور منها، "الغنائم" بالمعنى العام الشامل لأرباح المكاسب، والتجارات، والزراعات، والصناعات، إكراماً لهم<sup>(1)</sup>، وشيده أيضاً بتشريع الصدقات والكفارات والقرض الحسن والإحسان والمعروف في الإنفاق على العيال والنفس وصلة من تجب صلته، ثم أحق المعلموم الذي يفرضه في ماله ويعطيه في اليوم أو في الشهر دائماً قال أو كثر، قال تعالى <sup>(2</sup> وألكور منها محد

- ۱) "القرآن الكريم" سورة الإسراء، آية: ۲۹...
- (٤) تحديد الخمس وتوزيعه وفق ما جاء عند الشيخ عبد الكريم الزنجاني، هي أحكام مستنبطة من الفقه الأمامي حصراً. للتفاصيل انظر: مرتضى الأنصاري (ت ١٢١٤هـ)، كتاب الخمس (قم: مطبعة باقري، ١٩٩٤) ؛ محمد واعظ زاد،، نصوص الاقتصاد الإسلامي الخمس والأنفال، (مشهد المقدسة: مؤسسة الطبع والنشر في الإستانة الرضوية، ١٩٩٣)، ج٦، ص١٢٦-٢٧٦.

| Υ ٤٩ | هالاقتصادي | ت في فكر | قراءاد |
|------|------------|----------|--------|
|------|------------|----------|--------|

مَّعْلُومٌ»٬٬٬ فضلًا عن موارد الخير من الضيافة، والهدية، والإعانة ونحوهما من قنوات متنوعة هدفها تحجيم الفاقة والعوز في المجتمع الإسلامي٬٬

لذا أكد وفي غير موضع من كتاباته على سمتين رئيستين في منظومة الاقتصاد الإسلامي الأولى تمثلت في "أن الاقتصاد في الإسلام لا ينفك كليا عن مكارم الأخلاق» وعمن "العدل الاجتهاعي ورعاية الحقوق"، والثانية نصت على إن فضيلته الأخلاقية "لا تختص بالمال وصرفه» ولا "تقتصر بالماديات" بل هو عام وشامل لكل أمور الحياة فوَسَخَّرَ لَكُم مَا في السَّكَوَات وَمَا في الأَرْض جَمِعًا ﴾"، لذلك نزم تطبيقه على شؤون الإنسان كافة من : طعامه ومنامه وتُشغله وفراغة وأتعابه وتفكيره وعامة أحواله بها في ذلك عباداته، وإن ما يجري في الاقتصاد الفردي، يجري في الاقتصاد الاجتهاعي، فمن العلوم أن يستحيل حياة امة واستقلاها الختيتي الصحيح الكامل من دون الاقتصاد، بمعنى وحسب تعبيره "استغناء الأمة عن غيرها في كل ما تحتاج إليه في حفظ كياما أو أكثره، وإن يزيد صادرها عن واردها" أي تحقيق مبدأ الاكتفاء الذاتي".

ويبدو واضحا مما تقدم إن للشيخ عبد الكريم الزنجاني محاولات جادة في مضهار الفكر الاقتصادي الإسلامي في الاهتمام والدرس المعسق من قبل الباحثين المعنيين في الفكر الاقتصادي الإسلامي من منطلقات فقهية واقتصادية .

- (١) «القرآن الكريم» سورة المعارج، آية: ٢٤.
- (٢) عبد الكريم الزنجاني. الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ج١، ص١٥٢ ١٥٣.
   (٣) «القرآن الكريم» سورة الجاثية، أية:١٣.
- (٤) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١٠ ص١٥٤ ١٥٥.



#### الخاتمة

## «خلاصة واستنتاج»

برزت مدينة زنجان مسقط رأس الشيخ عبد الكريم الزنجاني خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر، بسبب احتضانها لحوزة علمية خرّجت العديد من العلهاء ورجال الدين، اختص بعضهم بالفلسفة والفكر، فكان لهم إسهامات فاعلة في الحياة العامة في إيران، والعراق، وشهدت كباقي المدن الإيرانية أحداثاً داخلية وخارجية أثرت تأثيراً مباشراً على واقعها الاجتهاعي والاقتصادي والثقافي والسياسي فيها، فبالإضافة إلى سيطرة الحركة البابية عليها في أوانل عام ١٨٥٠، خضعت المدينة إلى سلطة شرعية محلية عند قيام الثورة الدستورية ولم تخضع لسيطرة الدستوريين حتى عام ١٩٠٩.

إن الشيخ عبد الكريم الزنجاني ولـد لأب أصوله عربية، حيث كان جده لأبيه محمد علي يسكن مدينة النجف الأشرف ولكن بسبب ولادته في زنجان أنتسب إليها، وقد أحجمت المصادر العربية والفارسية عن ذكر أية ترجمة لآبائه على الرغم من أنهم كانـوا من كبار العلماء في الحوزة العلمية في زنجان، وبالرغم من حصول الباحث على ثماني من كتب التراجم الفارسية الخاصة بعلماء ومفكري إيران وزنجان فلم يعثر على أية ترجمة إلى أي أحد من آبائهِ (محمد رضا ومحمد حسن ومحمد علي) . ٤ ٢ ٢ . . . . . . الشيخ عبدالكريم الزنجاني

وأوضيح أن الشيخ عبد الكريم الزنجاني من بين قلة من العلماء حصلوا على درجة الاجتهاد في سن مبكرة وهو في منتصف العقد الثالث من عمره، فضلاً عن نبوغه المبكر بسبب مصاحبته لأبيه وخاله وهم من بين أبرز علماء زنجان، كما درس على يد أساطين العلم في الحوزة العلمية بزنجان والفلسفة في مدارس طهران، إلى جانب الحوزة العلمية في النجف الأشرف، فضلا عن القنوات الفكرية التي تأثر بها خلال دراسته، الأمر الذي العكس بصورة مباشرة على حلقة درسه فبرع بتدريس الفلسفة، وكان من بين أبرز تلاميذه السيد أبي القاسم الخوئي الذي تبوأ مقاليد المرجعية العليا في النجف الأشرف العقد السابع من القرن العشرين .

اهتم بالإرث التقليدي الملتزم بالأسس الصحيحة للعقيدة الإسلامية حيث وضع عصارة فكره من خلال مصنفاته الفقهية والفلسفية مع مقالات وشحت العديد من صفحات المجلات العراقية والعربية كان هدفها التجديد والإصلاح وبث الوعي في صفوف أبناء مجتمعه ولاسيها فيها يتعلق بضر ورة التعامل مع روح العصر وعلومه ومعارف الحديثة، حاضاً إياهم اقتفاء مسيرة الركب المدني والحضاري المعاصر، لا تقوقيع وجمود، مواكبةً حرص فيها على أهمية أخذ «ما ينفع» وترك «ما لا ينفع»، لذا شكلت مقالاته في الإصلاح ما نسبته خمسين بالمائة من مجموع مقالات .

ويبدو أن الشيخ عبد الكريم الزنجاني قد أولى اهتهاماً كبيراً وعناية متميزةً في مسألة «التعليم» و «التعلم» من خلال لفت أنظار المسلمين إلى أهمية التعليم وضرورة إصلاحه فهو الأداة «الأسمى لنهضة الأمة» و «تقدمها و ازدهارها»، مركزاً في الوقت نفسه على ما أكد عليه الدين الإسلامي من مكارم الأخلاق فبصلاح تكوين الفرد الديني والأخلاقي والعلمي تصلح الأمة .

لم ينغمس في العمل السياسي إلا بحدود ضيقة فكان ذا شخصية مستقلة في توجهاتها السياسية، متنورة من رؤاها الفكرية، والأخيرة شكلت جانباً مضيئاً في شخصيته على مدى حياة امتدت به لأكثر من ثهانية عقود، فكان مثار إعجاب وتقدير الخاتمة «خلاصة واستنتاج»..... ٢٥٥

لعـدد من المفكرين، ورجال العلم، والدين، والسياسـة عراقيـين، وعرب، وأجانب، كان منهـم عميـد الأدب العربي الدكتور «طه حسـين» الذي قام بتقبيل يده وتشـبيهه بـ«أبن سينا» خلال زيارته إلى مصر عام ١٩٣٦.

لم يكتف بنشر دعوته الإصلاحية الإنسانية ورسالته الإسلامية الشاملة، بل قام برحلات شاقة وعديدة، زار خلاها عدداً من العواصم العربية والدول الإسلامية، ولم يدخل بلداً إلا وترك فيه آثاراً محسوسة وملموسة بين مستقبليه وحضار جلساته، وكان من نتائج رحلته الإصلاحية هذه، وضعه أسس قيام «مجلس أسلامي أعلى»، و«انبثاق مؤتمر» دمشق الأول عام ١٩٣٨ والذي كان من المشاركين الأساسيين فيه، فضلاً عن وضعه مع شيخ الأزهر الشريف محمد مصطفى المراغي حجر الأساس لإنشاء «دار التقريب بين المذاهب الإسلامية» وقتئذ .

لم تكن نزعته قومية صرفة إنها كانت إسلامية بتوجهات عربية لوجود المشتركات بين الدين والعرب، ولاسيما أن أسبها "النبي» ريييي العربي و "القرآن الكريم» العربي و "اللغة» العربية، جاعلاً من "الوحدة العربية» أساساً وبذرة رئيسية للوحدة الإسلامية، داعياً إلى التوفيق بين مقومات الدين الإسلامي وحضارة الإسلام من جهة ومستجدات العلم والمعرفة من جهة أخرى .

لم يكن في كتابات سردياً - نمطياً و إنها بذل قصارى جهوده في معالجة قضايا التاريخ بأسلوب تحليلي سلس بسيط يفهمه القارئ العادي، ارتكز على الأسانيد التاريخية الأصيلة إلى جانب دراسته للروايات التاريخية على وفق منظور تصوري -منطقي، يبحث بدقة ما أمكنه الله تعالى إلى ذلك سبيلا - عن العوامل و الأسباب المحركة للأحداث مع الوقوف على إبراز أهم النتائج المتمخضة عنها، و ما يمكن استقاؤه من دروس وعبر، و لم يكن الشيخ الزنجاني مؤرخاً و لكنه استخدم الروايات التاريخية لتعزيز حجيته في منهجه الإصلاحي .

أكد في كتاباته، إن لم نقل شدد فيها على وجود «فلسفة إسلامية» تخص المسلمين

٢٥٦ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

أنفسهم مؤكداً على أن الفلسفة اليونانية كانت النواة الأولى للفلسفة الإسلامية، وأعتبر أن تاريخ التطور في الفلسفة الإسلامية ابتدأت منذ عهد أبي نصر الفارابي، فضلاً عن الـدور الكبير الذي قام به أبو يوسف الكندي والرئيس أبن سينا خاصة في التحليل النقدي للمشكلات الفلسفية، لقد تأثر بفلسفة الكندي، وابن سينا من خلال دراسة وتدريس آرائهم ومؤلفاتهم، ولاسيها ما يخص الكشف عن أسرار الوجود في عوالم التكوين وبدء التكوين، وأصل الخلق وسواها من إشكاليات فكرية وعقائدية .

ونجح إلى حدما في وضع أسس أولية عن الفكر الاقتصادي الإسلامي في منظور إسلامي معاصر جاعلا العمل اللبدأ الرئيسي في منظومته الفكرية وغايته سد اخاجات والمتطلبات الفردية والاجتهاعية، حاجات متزايدة ومتنامية مع تنامي تعتيدات الحياة، أمراً عده أساساً في حركة الاقتصاد، بل هي محور المعاملات الكونية، فالاز دهار الاقتصادي لبلد ما يعني استقراراً للحياة الاجتهاعية واز دهاراً للثقافة، وهذا مرهو لأ بحركة الاقتصاد وديناميكيته المضطردة غير المتراجعة أو التابعة، مركزاً في الوقت نفسه على رعاية الإسلام في أحكامه المتعلقة بالنشاط الاقتصادي واضعاً شروطاً أخلاقية تتعلق بشرعية العمل، وسبل تحقيق العدالة الاجتهاعية .

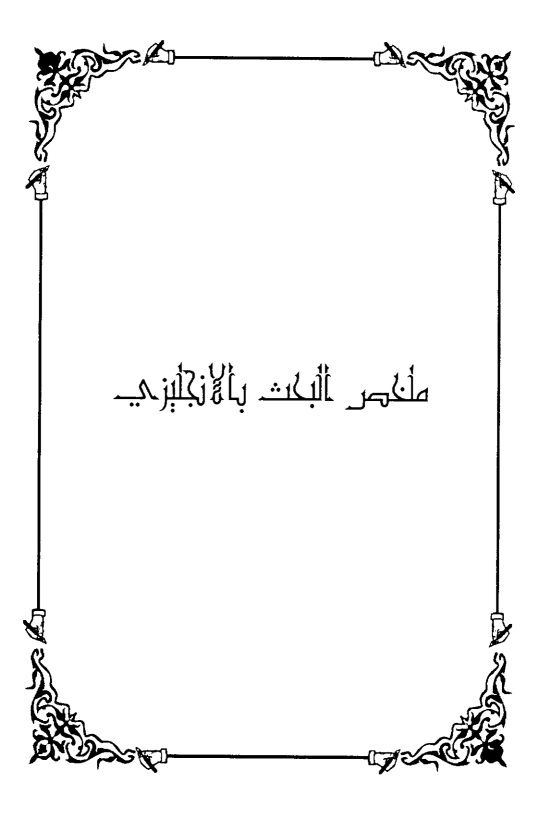
واتسمت مواقفه في بعض الأحيان بالحماسة والتفاؤل المفرط، تعدى حدود سياقها العام، فبعد إعلان قيام دولة إسرائيل في ١٥ آيار ١٩٤٨ أعرب عما سيؤديه «الظلم و الباطل" من نهوض عربي <sup>-</sup> إسلامي لمواجهة الأعداء، وهو ما شكل لديه دافعاً لقيام وحدة عربية ومن ثم وحدة إسلامية، وهي أموراً لم تتحقق بعد مرور أكثر من ستة عقود على الإعلان آنف الذكر .

وعلى كل حال أن الشبيخ عبد الكريم الزنجاني أحرز ثقلاً فكرياً وعقائدياً بين أوسباط جيله من المثقفين والمفكرين أكاديميين وغير أكاديميين في السباحتين العربية والإسلامية ثقلاً بدا محسوساً وملموساً في نفوس العديد منهم حتى أن مفكراً ومجتهداً ذو ثقبل كبير ألا وهو الشبيخ محمد جواد مغنية، كتب عنه توصيفاً و انطباعات دلت

| τον | تنتاج »… | صبة واسا | اخاتمة «خلا |
|-----|----------|----------|-------------|
|-----|----------|----------|-------------|

بصورة لا لبس فيها على عمق الأثر الذي زرعه في نفوس أولئك. لذا وجد الباحث أن خير ما يختم فيه رسالته وخاتمته هذه، هو اقتباس شيء مما سطره محمد جواد مغنية عنه، لما فيه من دلالة واضحة على مكانته في أوساط من عاصره وأحبوه جاء فيه :

"لقد بلغت شهرة الشيخ عبد الكريم الزنجابي حداً أصبح التعريف به من الفضول، فقد نال من عظمة العلم و دقة الفكر وبلاغة الخطاب وسمو الغاية ما حمل المفتي الأكبر، وشيخ الأزهر، والدكتور طه حسين، وفريد وجدي، والغلائيني والأتباسي، ومحمد كرد علي و أمثال هؤلاء على أن يحنو رؤوسهم له إجلالا وتعظيماً»<sup>(1)</sup>.



### SHEIKH ABDUL-KAREEM AL-ZINJANI 1968-A HISTORICAL STUDY 1886

Mohammad Jawad Jassim

#### Summary

Many academician and non-academician researchers pay great attention to the study of different aspects and subjects of modern and temporary history of Iraq, yet little were their efforts and interests in thinkers and their first life and role in the society march and development, especially those of reformatoryinnovative thought. Sheikh Abdul-Kareem al-Zinjani was one of great .distinctive figures during the second third of the twentieth century

The study comprises an introduction, three chapters and conclusion which included the most important results reached. The first chapter was a general view of the sheikh>s first life and cognitive and intellectual works. It shed light on his birth, rise, first study in Iran and migration in Iraq to gain more knowledge and science at the hands of figures who greatly contributed to the cultivation of his personality and scientific talent, and this qualified him early to teach in Hawza "religious academy", in addition to his eligibility in casuistry (giving formal legal opinion) after being granted «ljtihad license» by the higher authority in the religious academy in Najaf, Sayyed Mohammad Khadhim al - Yazdi. It talked also about his intellectual works, explaining what knowledge

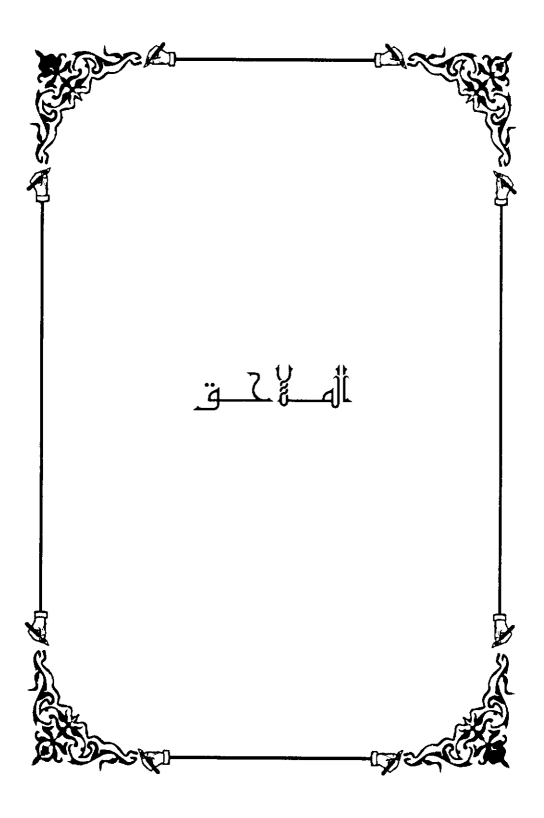
and science his articles contained as an example to his production. The second chapter dealt with his visions and reformatory and political activities, referring to the facts that his dogmatic occupations and intellectual and cognitive activities did not turn him away from society and individual affairs. He rushed both directly and indirectly, to communicate with the institutions and officials concerned to solve this or that problem. Fighting sectarianism was first of his interests. In consistence with this basics, he began his first travel to Egypt in 1936 as it constitutes a cognitive, intellectual and political center in the Arabic and Islamic worlds both. He walked around its academic

| ۲٦۲الشيخ عبدالكريم الزنج |
|--------------------------|
|--------------------------|

cultural and religious circles; meeting its scholars, professors and students. The researcher explained that his thought is based on "social justice" as a basic cornerstone in his system, in addition to ethics and equality. He brought up visions and situations vis-à-vis political conceptions and values that deeply affected society, catching eyes to what is happening in the Iraqi arena of ideologies; especially including socialists trends in general and communist ones in particular, since twentieth century. In addition, he paid attention to the role of Zionist Lobby in the United States in the "Zionist settlement movement" in Palestine, he attacked the Zionist movement when he visited holy Quds ...during his travel in 1936

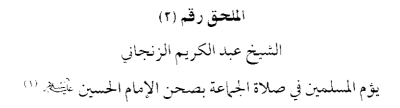
In the third chapter «history, philosophy and economics in the writings if sheikh Abdul-Kareem al-Zinjani», we studied concept of history and basics of its movement and effective factors on it. Besides the attempt to reveal his efforts aiming at revealing rules of history movement. The researcher also stated that his philosophy of history is based on some principles of history movement and craft, explaining that history movement submitted to two basic laws: «divine will» and «human will». During the research, he showed his interests in philosophy in general, and in the Islamic philosophy in particular. In his writings, he demonstrated that there is philosophy concerning Moslems themselves, and it is an extension to the Greek philosophy as being part of .human culture

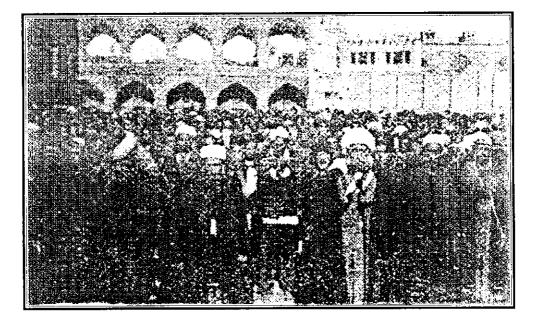
It is clear that sheikh Abdul-Kareem has achieved an intellectual and dogmatic weight among circles of instinctual and thinkers in the Arabic and .Islamic arena





(١) عبد الكريم الزنجاني، الإعداد الروحي للجهاد الإسلامي في فلسطين، ص ١٠.





(١) عبد الكريم الزنجاني، جامع المسائل، ص ٢٢٥.

الملحق رقم (٣) الشيخ عبد الكريم الزنجاني في جمعية الهداية الإسلامية في القاهرة عام ١٩٣٦ (



(١) عبد الكريم الزنجاني، الوحدة الإسلامية، ص٥٤.

### الملحق رقم (٤)

صورة إجازة الاجتهاد

الصادرة من السيد محمد كاظم اليزدي للشيخ عبد الكريم الزنجاني عام ١٩١٦ (''

فجمسهما تناه لألمكمر الجرحنهما الجزيف أترم للعالية ويسعنه ورمزا لأندلى فالعبل لألام عل سيد ورسل والأدلياء فعلى أنه ليماء الأتركياء وجدل لمات الغسلامة العلا عداما متدودكره وتشمه وأشرع واعتدات فاحلمه وتترط كليص وللألان العالمالة مسل والجويل لتبي لدادل جاجع للعذول والمنقول الشيخ مبرين اعدله الكريم المرغبان درأم اللهامكات ويود وتمر طللتصبس ملعاشرة وكثرت الجاويرة والذكرة فأوقفت عندوى يعلوكش وفعلوكم والماحترما لأحكام واجترجا ولليمسائل لخبدن والجزام وأأفأ عاوم للها مستنبلا فرديمها من اصونها وقد مسقا زمنًا إن يردي عثًّا لأمنيهم عن عن خلاله الأعلام واس تدالمًا الكرام فأحر ماه إجارة علية لصام للجعروا بتراذ بعليره فنمله مؤكد فأعلبه وطا أغسنا فيلا أكلى للمغط لنعتب وتعتب فرقي المعربط والأفن خاب الكهي مف الله تعالدون بسافة وتكلي **والبداية كاحوث نامتاله والامرفن الماينين للغناع جنابيكي** فالماحدته البيرسين للدنت والمتلغام الشيبة والهديره مدينة لغكن بيج

(١) عبد الكريم الزنجاني، صفحة من رحلة الإمام الزنجاني، ص٢١١ .

### الملحق رقم (٥)

صورة تصديق إجازة اجتهاد من قبل السيد محمد الفيروز آبادي عام ١٩٢٦ (''

المسوالله الرجو الجوجين الماتعة ألذى أكرن لعل مجعل مداده والتشلين مدارة بعداء والمارة والالامعال شرج الأميا. عينة والموالدرة الم دكياء الماتعة د فاخذا الوانية والجليلة المامل فلجهد الوج التفالعادل خامع العذرل الأخفرل عين إعبان العماء الغرل قدوة الفقها الأعلك عيانا الدهر الشوالعلي حسرة الكالله بإعبد الكرمل قرغا المراكب الحربي فأف محافظ فأحل شأدأس والإستحاق كيف وموطراته فدوةم ستة تدالأونا والنهاء وساور جمالاتقليد منذنعين بعيد المانغ المة من سيدنا الأستاذا لأكن القالة العظمى حقرقات للعتد الخطرالغالما فالبردى تدترع الكتي أردأت أداردهل النالون المواجبة بالشعوبه وليزعرانهم انشاسة فاصها سالملد فالاجتهاد والقريح لمياقه أكلآ وإعلسته الكامة للافتا والإرشاد فلانا فآف فيقلفون مرجلوبه الماهرة النافعة ويتبعوا فتاويته فأبانه المناطعة فاتله حارالله من أدلكه الرشاد والحدولة وتبالعالمر . منابع جدة النه در ١٣٢٠ منابع من المردس المرز أباح **(** 

(١) عبد الكريم الزنجاني، الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقي، ج١، ص١٣٠

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | ۲١ | V | * | , |
|-------------------|-------|----|---|---|---|
|-------------------|-------|----|---|---|---|

الملحق رقم (٦) إيضاح خطى من قبل سلمان هادي آل طعمة بتاريخ ١٦ كانون ثان ٢٠٠٩ يسهم الله الرحمي الرحيم ورد فيكذب المعنون (كرملا في تورة العشرين ) وف صغة ١٨٧ الله عنوان (علا الذنظيز) وذكرا م الشيخ عدالكم الزنجايي صنهم > أود أن أمن مان هذ. المعلومات نشرت مسهواً صن مذكرات المسيد الراهيم مشمسي الدين الغزويني وابن الرج تغسب من هذه المعولة علماً بأبى - وف اعيد طباعة كنابي هذا مع هذف كل ما مسى المشيخ الركحاني وقد سق أن شاركت في هنا تأبين منا بمة أربعه نية الن عد الكرم الرُجابي التي اقتمت في حامع الهندي في التحت الأمشرف عن ت رسی الثانی مستم ۱۹۶۸، تعصدة عنوانها ( فنم هوی ) وقد تشرت فاكت وصحف بكما منشرت مقالة على سيرة الشيخ الزنجاني في مجله ( فيض الكوني ) العدد > المسنة ٨٠٠٠٠ ٢. أرغو الضاح ذلك القارئ الكرم وع فائن الشكرو التقدير . المخلص كربلاء المغدسة السر سلمان هادى ال طعمة - Jones 

· / «مقابلة شخصية» سلمان هادي آل طعمة . بتاريخ ١٦ كانون ثان ٢٠٠٩ .

# الملحق رقم (٧)

أسهاء حكام مدينة زنجان للمدة من (١٨٨٦ - ١٩٠٩)

| لقبه                       | مدة الحكم   | اسم الداكم        | ä,           |
|----------------------------|-------------|-------------------|--------------|
| سعد الملك ( نظام السلطنة ) | νάλγ = γλλο | حسين قلي خان مافي | - <u>-</u> - |
| أمين الحضر ة               | 1444 - 1444 | محمد علي          | ۲            |
| احتشام السلطنة             | 149 1444    | محمود خان علامير  | ٣            |
| احتشام الدولة              | 1497 - 149. | عبد العلي ميرز ا  | ÷            |
| علاء الدولة                | 1290-1295   | المقتدر           | Э            |
| امير تومان                 | 1494 - 1490 | وجيه الله مير ز ا | ٦            |
| سالار الدولة               | 19.1 - 1494 | أبو الفتح ميرزا   |              |
| عز الدولة                  | 19.5 _ 19.1 | عبد الصمد مير ز ا | - <u>-</u>   |
| وزير همايون                | 19.719.5    | ميدي خان          |              |
| سعد السلطنة                | 19.1 - 19.7 | محمد باقر خان     | ۱.           |

(1) كريم نيرومند. شرح زندكاني دانشمندان. ص٥٣٥؛ رامين سلطاني، المصدر السابق. ص ٦٨ - ٨٣.

| بدالكريم الزنجاني               | الشيخء   | <br> |
|---------------------------------|----------|------|
| $\mathcal{Q}$ . $\mathcal{I}$ . | <u> </u> |      |

## الملحق رقم (٨)

## أبرز فلاسفة المسلمين والغربيين

ممن ذكرهم الشيخ عبد الكريم الزنجابي في مؤلفاته (''

|             | ئان ذكر     | <b>X</b> 4      |                                         |                 |                   |                            |        |
|-------------|-------------|-----------------|-----------------------------------------|-----------------|-------------------|----------------------------|--------|
| الصفحة      | الجرء       | الكتاب          | من آثارہ                                | الولادة والوفاة |                   |                            |        |
| 199         | 1           | الرحلة          | اځکمة<br>الخالدة                        | ۱۰۳۰ - ۹۳۲      | إيران             | أحمد بن محمد ابن<br>مسکویه | ١      |
|             |             | ابن سينا        |                                         | ۲۲۲-۳۸٤ ق.م     |                   |                            |        |
| ٤٠          | ١           | دروس<br>انفاسفة | البصريات                                | 1444 - 1784     | بريطانيا          | <br>  إسحق نيو تن<br>      | ٣      |
|             | N           | دروس<br>الفاسفة | الجمهورية                               | ۳٤٧-٤٢٧ ق.م     | اليونان<br>       | إفلاطون                    | 2      |
| ۲٦          |             | الکندي<br>خاند  | التاسوعات ا                             | ۲۷۰ - ۲۰۵       | مصر               | افسو فنين<br>              | 3      |
| <b>٣</b> ١٦ | N.          | الرحلة          | آصول<br>الهندسة                         | ۲۲۵-۳۲۵ ق.م     | اليونان           | اقلياس                     | -,<br> |
| ٤.          | ١           | دروس<br>الفاسفة | المقالات  <br>الأربعة في  <br>الرياضيات | 1900 - 1779     | ا<br>ئىلانيا<br>ا | البرت آينشتاين<br>         | V      |
| ۲v          | \<br>\<br>\ | دروس<br>الفلسفة | أصل الأنواع                             | ۱۸۸۲ - ۱۸۰۹     | الجلترا           | تشارلز روبرت<br>دارون      |        |

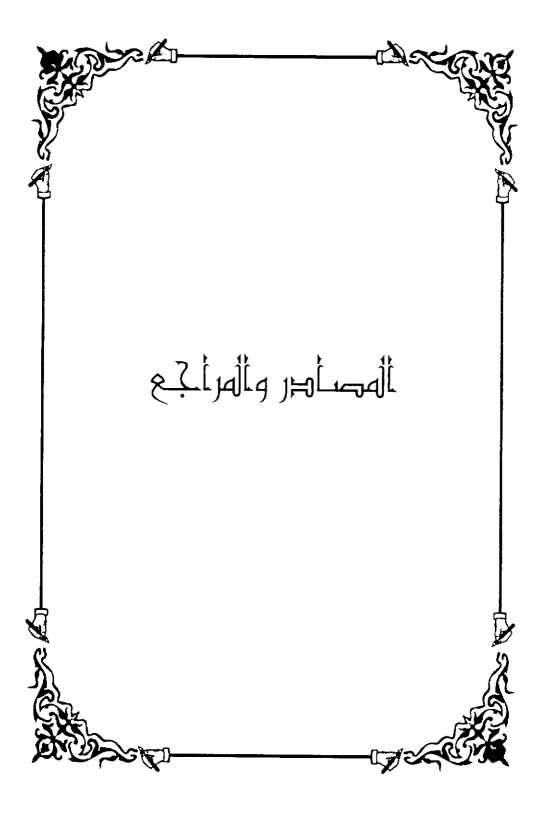
 (١) عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة؛ جورج طرابيشي، المصدر السابق؛ عبد الله نعمة المصدر السابق؛ روبرت داونز، المصدر السابق، ص ٣٢٩-٣٤٤ .

| ۲۷۳ | زالفلاسفةالمسلمينوالغربيين | ابر |
|-----|----------------------------|-----|
|-----|----------------------------|-----|

|            |   | , ·               |                          |                    |               | <u> </u>                     |     |
|------------|---|-------------------|--------------------------|--------------------|---------------|------------------------------|-----|
| ٧٥         | ١ | دروس<br>الفلسفة   | اليوتوبيا                | 1080 - 1888        | انجلترا       | توماس مور                    | ٩   |
| ٧٥         | N | دروس<br>الفاسفة   | مدينة الشمس              | 1789 - 1978        | ايطاليا       | توماسو كاميانيلا             | ۱.  |
| ١٤٨        | ٢ | دروس<br>الفلسفة   | أصول فلسفة<br>الحق       | 1841 - 1880        | آلمانيا       | جورج هيجل                    | ۱١  |
| ١٤٧        | ۲ | دروس ا<br>الفاسفة | رسانتان في<br>اخكم       | 18.8-1777          | انجلترا       | جرن لوك                      | 14  |
|            | _ | ابن سينا          | الشفاء                   | e 1 + MV - 9X +    | أوزبكستان     | اخسین بن عبد<br>الله بن سینا | ١٣  |
| ۲ <i>۲</i> | Ŋ | دروس<br>الفلسفة   | قواعد خداية<br>العقل     | 172 1297           | فرلس          | ا<br>ا رينيه ديکارت  <br>-   | 12  |
| ٧A         | ١ | دروس<br>الفاسفة   | ب<br>فيها وراء<br>اختينة | ۳۹۹-۶۷۰ ق.م        | اليونان       | ستراط                        | ١٥  |
| ٦          |   | ابن سينا          | الدستور<br>العبولون      | ۲٤٠-۵٥٩ ق.م        | اليونان       | صولون                        | ١٦, |
| ۲V         | Y | ِ<br>الفاسفة      | تمنيقل                   | ۹۱٤۰٦-۱۳۳۲<br>۲۳۲۲ | تىونىس  <br>ا | عبدالرحمن بن<br>خلدون        | ١٧  |
| 77         | ١ | دروس<br>الفاسيفة  | ا تقد العقل<br>المحض     | 12+5-1445          | ينظ           | عانونیل کانت                 | ١٨  |
| ۲٤۷        | ١ | ج الرحلة          | فلسفة التاريخ            | 1921 - 1881        | فرنسا         | غوستاف لوبون                 | ١٩  |
| ١.         |   | ابن سينا          | أصول المنهج<br>التجريبي  | 1777 - 1071        | انجلترا       | فرانسيس بيكون                | ۲.  |
| ٣٤٩        | ١ | , - , -           |                          | 1190-111.          | ألمانيا       | فردريك أنجلز                 | ۲۱  |
| ٦          |   | ابن سينا          | لطرية فيتاغورس           | ۸۰-۵۰۰ ق.م         | اليونان       | فیثاغورس                     | ۲۲  |

| معبدالكريم الزنجاني | الشيخ |  |
|---------------------|-------|--|
|                     |       |  |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | · | T                 | ···                         |              | ······      | 1                                  | · I |
|---------------------------------------|---|-------------------|-----------------------------|--------------|-------------|------------------------------------|-----|
| 4                                     | _ | الإعداد<br>الروحي | رأس المال                   | 1447 - 1414  | ألمانيا     | کارل مارکس                         | ۲۳  |
| ١٣٢                                   | ١ | دروس<br>الفلسفة   | ا<br>کتاب<br>الجغرافية      | ۹۰ - ۱٦۸ م   | اليونان     | كلاوديوس<br>بطليموس                | ٢٤  |
| ۲۸                                    | ١ | دروس<br>الفلسفة   | آراء أهل المدينة<br>الفاضلة | ۹۵۰۰-۸۷٤     | کازاخستان   | محمد الفارابي                      | 40  |
| ۸۳                                    | ١ | الرحلة            | الحكمة<br>المتعالية         | 1780-1088    | إيران       | محمد بن إبراهيم.<br>الشيرازي       | ۲٦  |
| ٣٧                                    | ١ | دروس<br>الفلسفة   | تهافت<br>التهافت            | 71198-1177   | الأندلس     | محمد بن أحمد ابن<br>رشد            | ۲۷  |
| ٢٥                                    | ١ | دروس<br>الفلسفة   | اخلاق<br>ناصري              | ۹۱۳۷٤ - ۱۲۰۱ | إيران       | محمد بن الحسن<br>نصير الدين الطوسي | 77  |
| 820                                   | ١ | الرحلة            | الحاوي في<br>الطب           | ۹۲۳ - ۸٦٤م   | إير ان<br>ن | محمد بن يحيى<br>الرازي             | 44  |
| ٣٤٧                                   | ١ | الرحلة            | شرح المنظومة                | 1744 - 1444  | إيران       | هادي مهدي<br>السبزواري             | ۲.  |
| ١٩                                    |   | المثل العليا      | مقال<br>اللوغرس             | ۲۵-۵۳۵ ق.م   | اليونان     | هرقليطس                            | ۳١  |
| ٣٤٨                                   | , | الرحلة            | البرغماتية                  | 1910-1854    | أمريكا      | وليم جيمس                          | ۴۲  |
| _                                     |   | الكندي            | لهيات أرسطو                 | ۰۰۸ - ۳۷۸م   | العراق      | يعقوب بن<br>اسحق الكندي            | ٣٣  |



# المصادر المراجع

القرآن الكريم. أولاً الوثائق : ١ – الوثائق غير المنشورة : ١ – «وزارة الداخلية العراقية " : الملفة الشخصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ٢ – «وزارة الداخلية العراقية " : الملفة الشخصية للشيخ عبد الكريم الزنجاني المرقمة ٢ – كتاب متصرفية لواء كربلاء السري سري س/خ، بتاريخ ٢ آ أيلول ١٩٤٧. ٣ – كتاب متصرفية لواء كربلاء السري المرقم ٢٣٣، بتاريخ ٣ أيلول ١٩٤٧. ٣ – كتاب وزارة الداخلية العراقية السري المرقم ٢١٦، بتاريخ ٣ أيلول ١٩٤٧. ٣ – كتاب وزارة الداخلية العراقية السري المرقم ٢١٦، بتاريخ ٣ أيلول ١٩٤٧. ٢ – حسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى وزير الداخلية، بتاريخ ٢٢ تشرين ثان ١٩٥٣. ٢ – د.ك.و، الوحدة الوثائقية : ملفات البلاط الملكي ١١٢/ ١١١، مذكرة سكرتارية المعتمد السامي إلى وزارة الداخلية حول التظاهرات ضد الصهيونية، بتاريخ ١٩

 ٧- كتاب دار الاعتهاد في بغداد إلى الملك فيصل الأول حول اجتماع في أحد جوامع بغداد حول قضية فلسطين، بتاريخ ٣ أيلول ١٩٢٩.

٨- «مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة" : النجف الأشرف، رسالة من المندوب السامي

۲۷۸ ...... ۲۷۸

البريطاني في العراق إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني طلب منه تأييد الانتخابات، بتاريخ ١٦ تموز ١٩٢١.

٩- رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى مدير مال النجف، بتاريخ ١٠ تموز ١٩٣٢.
 ١٠- رسالة من المؤرخ عبد الرزاق الحسني إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني طلب منه مساعدة علمية، بتاريخ ٢٠ آب ١٩٤٤.

- ١١ صورة إجازة اجتهاد للسيد محمود البرزنجي، بتاريخ ١٩٤٦.
- ١٢ رسانة من الملحق الصحفي في المفوضية الهندية ببغداد إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني. بتاريخ ٢٨ آذار ١٩٥٠.

١٣- رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى وزير الصحة، بتاريخ ٤ آذار ١٩٥٤. ١٤- رسالة من ملك السعودية إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٦ كانون أول ١٩٥٤. ١٥- رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى ملك المغرب محمد الخامس، بتاريخ ٢ شباط ١٩٦٠.

- ١٦ مجموعة أسئلة من حميد مجيد هذو إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٢٠ أيلول ١٩٦١ .
- ١٧ رسالة من أمير الكويت إلى الشيخ عبد الكريم الزنجابي، بتاريخ ٣ آذار ١٩٦٣. ١٨ – شهادة بيان من الشيخ عبد الكريم الزنجاني للطالب علي أكبر سالاري، بتاريخ ٢ كانون أول ١٩٦٧.
- ١٩- صورة إجازة بالرواية للسيد حسين أبو سعيدة من السيد إبراهيم الزنجاني، بتاريخ ١٩٧٥.
  - •٢- من مذكرات الشيخ عبد الكريم الزنجابي حول الاشتراكية، د.ت.
- ٢١- «مكتبة الشيخ عبد الحسين جواهر كلام الشخصية» : قم، رسالة الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء، بتاريخ ٢٤ كانون أول ١٩٣٣.
- ٢٢- رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء

يوصيه بالحاج محمد رشيد هويدي، بتاريخ ٢٨ حزيران ١٩٣٦.

٢٣ - رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء،

| ع | المصادر والمراج |
|---|-----------------|
|---|-----------------|

بتاريخ ١١ أيلول ١٩٣٦. ٢٤- رسالة من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء طالباً منه حل مشكلة أحد المواطنين، د.ت.

٢٥- «مكتبة الشيخ حسن كاظم علوش الشخصية» : الحلة، أوراق شخصية، صورة وكالة الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٤ حزيران ١٩٥٥.

٢٦ - صورة وكالة محمد جواد التبريزي، بتاريخ ٥ آب ١٩٥٦.
 ٢٢ - صورة الإجازة العلمية للسيد حسين السبزواري، بتاريخ ٨ أيلول ١٩٦٤.
 ٢٢ - شهادة الجنسية المرقمة بـ (١٦١١٣٢)، بتاريخ ٢١ تشرين أول ١٩٦٨.
 ٢٩ - «مكتبة الإمام الحسن عليه »: النجف الأشرف، الأرشيف الوثائقي، الشهادة

التقديرية من قبل حوزة قم العلمية، بتاريخ ٢٠٠٣. ٣٠- كتاب وزارة الثقافة العراقية المرقم (٢٠٩)، بتاريخ ١٩ شباط ٢٠٠٦. ٣١- "مكتبة الإمام محمد حسين كاشف الغطاء العامة": النجف الأشرف، برقية من

الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء يطمئن على صحته، بتاريخ ٩ تموز ١٩٥٤.

٣٢- صورة إجازة الاجتهاد للشيخ حسين بن علي البحراني، مخطوطات مكتبة الإمام الحكيم العامة، رقم الإضبارة ٩٣٩م، بتاريخ ١٩٥٦.

### ب- الوثائق المنشورة :

١٩١٦ عمد كاظم اليزدي، إجازة اجتهاد إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ١٩١٦.
 ٢- السيد محمد الفيروز آبادي، تصديق إجازة اجتهاد الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ١٩٢٦.

٣- «مكتبة أبو سعيدة الوثائقية العامة»: النجف الأشرف، رسانة من شيخ الأزهر إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني رداً على رسانة له، بتاريخ ٩ آذار ١٩٣٧.

٤ - رسالة من الشيخ محمد مصطفى المراغي إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني لمعرفة رأيه في إقامة مجلس إسلامي أعلى، بتاريخ ٢٦ شباط ١٩٣٨.

٥- صورة استفتاء للشيخ عبد الكريم الزنجاني في الشيوعية. بتاريخ ٢٣ آذار ١٩٦٠.

٢٨٠ .....الشيخ عبدالكريم الزنجابي

- ٦- رسالة من عبد الله السالم الصباح أمير الكويت إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني
   حول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ١٤ تشرين ثان ١٩٦٠.
- ٧- رسالة من سعود بن عبد العزيز ملك السعودية إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني
   حول مقال إبراهيم الجبهان، بتاريخ ٢٢ كانون أول ١٩٦٠.
- ٨- «مكتبة تومان عدوه الشخصية» : برقية من الشيخ عبد الكريم الزنجاني إلى عبد
   الكريم قاسم. بتاريخ تموز ١٩٥٨.

٩- برقية من عبد الكريم قاسم إلى الشيخ عبد الكريم الزنجاني، بتاريخ ٢٦ تموز ١٩٥٨.

ثانيا: مؤلفات الشيخ عبد الكريم الزنجاني :

- ١ الفقه الأرقى في شرح العروة الوثقى، ط٣، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة. ١٩٦٨).
  - ٢ ذخيرة الصالحين. ط٧، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٣). ٣- وحي و إلهام و برهان امامت، (لاهور : مطبعة الثقافة، ١٩٣٥). ٤- دروس الفلسفة، ط٦. (النجف الأشر ف : مطبعة الغري الخديثة، ١٩٦٢).
    - ٥- المثل العليا، ط٦٠ (النجف الأشرف : المطبعة العلمية،١٩٤٦).
- ٦- صفحة من رحنة الإمام الزنجاني، ط٣، (بيروت : مؤسسة النعران للطباعة, ١٩٩٦).
  ٢- ابن سيد خالد بآثاره و خصاله، ط٢، (النجف الأشرف : مطبعة الغري الحديثة, ١٩٥٦).
  ٨- جامع السائل، ط٥، (نجف النبرف : يجابخانه نعران، ١٩٥٣).
  ٩- مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٦).
  ٩- مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٢).
  ٩- مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٢).
  ٩- مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٣).
  ٩- مناسك الحج، ط٤، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٩- الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).
  ٢٠ الوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٢).

ثالثا. مقالات الشيخ عبد الكريم الزنجاني : ١ - الشيخ عبد الكريم الزنجاني، إلى دعاة الوحدة و الإصلاح، «الحضارة»، (مجلة)،

| ۲۸۱ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

النجف الأشرف، كانون ثان ١٩٣٨، العدد ٢. ٢- واجب الأمة وواجب العلياء، «الحضارة»، شباط ١٩٣٨، العدد ٨. ٣- واجب الأمة وواجب العلياء، «الحضارة»، شياط ١٩٣٨، العدد ٩. ٤ - القرآن الكريم وعلوم الحياة، «الحضارة»، آذار ١٩٣٨، العدد ١٠. ٥- القرآن الكريم وعلوم الحياة، "الخضارة"، آذار ١٩٣٨، العدد ١١. ٦- ذكرى مولود الرسول ٢٠ (الغرى»، (مجلة)، النجف الأشرف، نيسان ١٩٤٠، العدد ٣٠ - ٣١. ٧~ و لله الأمثال العليا، «المثل العليا»، (مجلة)، النجف الأشر ف، تشرين ثان ١٩٤١، العدد ٣. ٨- عظيم الإسلام على بن أبي طالب عَيْسَهُ، "الغرى"، كانون ثان ١٩٤٢، العدد ٨٥. ٩- النهضة الحسينية، «الغرى»، شباط ١٩٤٢، العدد ٨٧. ١٠- المعجزة الخالدة، «الغرى»، كانون ثان ١٩٤٥، العدد٦. ۱۱ - فلسفة الخاتمية، «الغرى»، آذار ۱۹٤٥، العدد ٨. ١٢ - الإسلام و مؤتمر السلم العام، «الغري»، نيسان ١٩٤٥، العدد ١١. ١٣ – واجب الأمة وواجب العلياء، «الغري»، تشرين أول ١٩٤٥، العدد ٢. ١٤ - مربى البشر، «الغرى»، شباط ١٩٤٦، العدد ١١. ١٥- الإصلاح الديني، «العدل الإسلامي»، (مجلة)، النجف الأشرف، نيسان ١٩٤٦، العدد ١. ١٦ - المثل الأعلى للبيان، «البيان»، (مجلة)، النجف الأشر ف، حزير ان ١٩٤٦، العدد ١. ١٧ - و إذا حييتم بتحية، "العر فان"، (مجلة)، صيدا، تشريب ثان ١٩٥٣، العدد ١. 1٨- المثل الأعلى للإنسان، «العدل»، (مجلة)، النجف الأشرف، آب ١٩٦٥، العدد ٥. ١٩ - المثل الأعلى للدين، «العدل»، آب ١٩٦٥، العدد ٢ - ٧. ٢٠- المثل الأعلى للعدل الاجتماعي في الإسلام، «العدل»، أيلول ١٩٦٥، العدد ٨. ٢١- المثل الأعلى للعدل والبيان، «العدل»، تشرين أول١٩٦٥، العدد ٩-١٠. ٢٢- ليلة الإسراء، «العدل»، تشرين ثان ١٩٦٥، العدد ١١ - ١٢.

**رابعاً. المخطوطات :** ١ – عبد الكريم الزنجاني، الإسلام، «مخطوط»، (النجف الأشرف: مكتبة أبو سعيدة

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | 777 |
|-------------------|-------|-----|
|-------------------|-------|-----|

· محمد جمهدي، ٢٠٠٧). مجتهدي الشخصية، ٢٠٠٧).

خامساً. مصادر التراث العربي و الإسلامي:

- ١ أحمد الجزائري (ت١٥١١ هـ)، قلائد الدرر في بيان آيات الأحكام بالأثر، (بيروت : مؤسسة الوفاء، ١٩٨٤).
- ٢- أحمد بن إسحق اليعقوبي (ت ٢٨٤ هـ)، البلدان، وضع حواشيه محمد أمين ضناوي، (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٢).
- ٣- أحمد بن شعيب النسائي(٣٠٣ هـ)، فضائل الصحابة، (بيروت: دار الكتب العلمية، د.ت).
- ٤- الإمام علي بن أبي طالب ﷺ، نهج البلاغة، تحقيق صبحي الصالح، ط٥، (قم: دار الأسوة للطباعة والنشر، ٢٠٠٤).
- ٥- الحسن بن علي المسعودي (ت ٩٥٧م)، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق عبد الأمير مهنا، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩١).
- ٦- الحسن بن يوسف الحلي (ت ٧٢٦هـ)، رجال العلامة الحلي، صححه محمد صادق بحر العلوم، ط٢، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، ١٩٦١).
- ٧- حسين النوري الطبرسي (١٣٢٠ هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، تحقيق مؤسسة أهل البيت عليه لإحياء أهل البيت عليه لإحياء التراث، (بيروت : مؤسسة أهل البيت عليه لإحياء التراث، ١٩٨٧).

۸- عبد الرحمن بن خلدون (ت ۱٤٠٦م)، مقدمة ابن خلدون، (بيروت: دار القلم، ۱۹۷۸). ۹- ابن سينا (ت ٢٨ ٢هـ)، الإشارات و التنبيهات، تحقيق سليمان دنيا، (القاهرة : دار

| ۲۸۳ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

المعارف للطباعة والنشر، ١٩٦٠). ١٠ - الشفاء، تحقيق الأب قنواتي وسعيد زايد، (القاهرة: الهيئة العامة لشؤون المطابع المصرية، ١٩٦٠). ١١ - عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدنيوري (ت ٢٧٦هـ)، الإمامة والسياسة، تحقيق علي شيري، (بيروت: منشورات الشريف الرضي، ١٩٩٠). ١٢ - علي بن محمد بن الأثير (ت ٢٣٦هـ)، الكامل في التاريخ، ط ٥، راجعه وعلق عليه نخبة من العلماء، (بيروت: دار الكتاب العربي، ١٩٨٥).

- ١٣- الفضل بن الحسن الطبرسي (ت ٥٤٨هـ)، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق هاشم الرسولي وفضل الله اليزدي، ط٢، (بيروت: دار المعرفة للطباعة، ١٩٨٨). ١٤- محمد بن إسحق بن النديم (ت ١٨٥هـ)، الفهرست، (القاهرة: المطبعة الرحمانية، ١٩٢٩). ١٥- محمد باقر المجلسي (١١١١ هـ)، بحار الأنوار، (بيروت: مؤسسة الوفاء، ١٩٨٣). ١٦- محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري (٢٠٥ هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٠).
- ١٧- محمد بن يعقوب الكليني (ت ٣٢٩هـ)، الكافي، تصحيح علي أكبر الغفاري، ط٤، (طهران: دار الكتب الإسلامية،١٩٨٦).
- ١٨- مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت٢٦١هـ)، صحيح مسلم، (بيروت: دار إحياء الغري، ٢٠٠٠).

**سادساً. المقابلات الشخصية :** ١- الشيخ باقر القرشي، مواليد ١٩٢٧، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٢١ تموز ٢٠٠٧.

- ۲- حسن عيسى الحكيم، مواليد ١٩٤١، أستاذ جامعي، النجف الأشرف، بتاريخ
   ٢٥٠ أيلول ٢٠٠٧.
- ٣- السيد حسين أبو سعيدة، مواليد ١٩٤٣، نسابة، النجف الأشرف، بتاريخ ١٠ تموز ٢٠٠٨.
- ٤ حميد مجيد هدّو، مواليد ١٩٤١، أستاذ جامعي. كربلاء المقدسة، بتاريخ ٢ تشرين ثان ٢٠٠٧.

- ٥- سليان هادي آل طعمة، مواليد ١٩٣٥، مؤرخ، كربلاء المقدسة، بتاريخ ١٠ كانون ثان ٢٠٠٨.
- ٦ الشيخ شريف كاشف الغطاء، مواليد ١٩٣٦، نجل الشيخ محمد حسين كاشف
   ١ الغطاء، النجف الأشرف، بتاريخ ٢٣ شباط ٢٠٠٨.
- ٧- السيد صالح مهدي الموسوي، مواليد ١٩٤٣، مدرس متقاعد، النجف الأشرف،
   بتاريخ ١ شباط ٢٠٠٨.
- ٨- عبد الأمير جال الدين، مواليد ١٩٤٤، أديب، النجف الأشرف، بتاريخ ٤ نيسان ٢٠٠٨.
   ٩- السيد عبد الحسن باقر فياض، مواليد ١٩٢٤، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ١٦ تشرين أول ٢٠٠٧.
- ١٠ الشيخ عبد الحسين خليل الفضل، مواليد ١٩٣٠، عميد أسرته، النجف الاشرف، بتاريخ ٢٠ آب ٢٠٠٧.
- ١١ الشيخ عبد الرحيم محمد الغراوي، مواليد ١٩٢٠، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٤ نيسان ٢٠٠٨.
- ۱۲ عبد الرسول محمد عبد الحسين، مواليد ١٩٤٥، مدرس، الحيرة، بتاريخ ١٩ كانون أول ٢٠٠٧.
- ۱۳ السيد عز آل ثابت، مواليد ١٩٢٦، عميد أسرته، كربلاء المقدسة، بتاريخ ١٠ آب ٢٠٠٧.
- ١٤- السيد علي البعاج، مواليد ١٩٢٢، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٣٠ آذار ٢٠٠٨.
- ١٥- علي حسن كاظم علوش، مواليد ١٩٦٠، أستاذ جامعي، الحلة، بتاريخ ١٦ شباط ٢٠٠٨.
- ١٦- الشيخ علي محمد القائيني، مواليد ١٩٤٥، رجل دين، قم، بتاريخ ٢٩ نيسان ٢٠٠٨.
   ١٧- كاظم محمد الأطرش، مواليد ١٩٣٣، تاجر، النجف الأشرف، بتاريخ ١٠
   تشرين ثان ٢٠٠٧.
- ١٨ كامل سلمان الجبوري، مواليد ١٩٤٩، مؤرخ ومحقق، النجف الأشرف، بتاريخ

| عع | المصادر والمراج |
|----|-----------------|
|----|-----------------|

- ٥ آذار ٢٠٠٩. ١٩- الشيخ محمد جعفر الكرباسي، مواليد ١٩٢٧، رجل دين، النجف الأشرف، بتاريخ ٢ تشرين ثان ٢٠٠٧. ٢٠- السيد مهدي الخرسان، مواليد ١٩٢٨، رجل دين. النجف الأشرف، بتاريخ ٣١ تموز ٢٠٠٧. ٢١- السيد ناح صالح الغدار، مواليد ١٩٣٨، متقاعد، الجيرة، بتاريخ ١٩ كانون
- ٢١- السيد ناجي صالح الغرابي، مواليد ١٩٣٨، متقاعد، الحيرة، بتاريخ ١٩ كانون أول ٢٠٠٧.

سابعاً. الرسائل والأطاريح الجامعية :

- ١- أمجد رسول محمد، أغا بزرك الطهراني ١٨٧٥ ١٩٧٠، رسالة ماجستير، (جامعة الكوفة : كلية الآداب، ٢٠٠٧).
- ٢- جاسم محمد إبراهيم، السيد أبو الحسن الموسوي الأصفهاني ١٨٦٧ ١٩٤٦، أطروحة دكتوراه، (بغداد: معهد التاريخ العربي و التراث العلمي للدراسات العليا، ٢٠٠٧).
- ٣- جلاوي سلطان عبطان، التيارات الفكرية و السياسية في النجف الأشرف ١٩٤٥
   ١٩٥٨، رسالة ماجستير، (بغداد : معهد التاريخ العربي والتراث العلمي للدراسات العليا، ٢٠٠٧).
- ٤ رحيم عبد الحسين عباس العامري، أثر المجددين في الحياة السياسية والثقافية في النجف ١٩٤٥ - ١٩٦٣، أطروحة دكتوراه، (الجامعة المستنصرية: كلية التربية، ٢٠٠٦).
- ٥- رسول نصيف جاسم الشمرتي، مجلة الاعتدال النجفية ١٩٣٣ ١٩٤٨ دراسة
   تاريخية، رسالة ماجستير، (جامعة الكوفة : كلية الآداب، ٢٠٠٥).
- ٦- سؤدد كاظم، ارنولد ولسن ودوره في السياسة العراقية، رسالة ماجستير، (جامعة بغداد : كلية الآداب، ١٩٩٥).
- ٧- سعد عبد الواحد عبد الخضر، جمعية منتدى النشر ودورها الفكري والسياسي في
   العراق ١٩٣٥-١٩٦٤، رسالة ماجستير، (جامعة القادسية: كلية التربية، ٢٠٠٩).
   ٨- سامى محمود إبراهيم، نقد ابن رشد الفلاسفة في مسائل العلم الطبيعي، رسالة

- الانتداب البريطاني ١٩٢٠ ١٩٣٢ دراسة تاريخية، أطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة : كلية الآداب، ٢٠٠٨).
- ١٤ عدي محمد كاظم السبتي، محمد كاظم الآخوند ١٨٣٩ ١٩١١، رسالة ماجستير. (جامعة الكوفة: كلية الآداب، ٢٠٠٧).
- ١٥ عز الدين عبد الرسول علي خان، الاتجاهات الإصلاحية في النجف ١٩٣٢ -١٩٤٥، أطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة : كلية الآداب، ٢٠٠٤).
- ١٦ علي خضير عباس المشايخي، إيران في عهد ناصر الدين شاه ١٨٤٨ ١٨٩٦،
   رسالة ماجستير، (جامعة بغداد : كلية الآداب، ١٩٨٧).
- ١٧ عمار يوسف عبد الله، السياسية البريطانية تجاه عشائر العراق ١٩١٤ ١٩٤٥، أطروحة دكتوراه، (جامعة الموصل : كلية التربية، ٢٠٠٢).
- ١٨- فائزة تومان عليوي الشمري، موقف الغزالي وابن رشد من فلسفة أرسطو. أطروحة دكتوراه، (جامعة بغداد : كلية الآداب، ٢٠٠٥).
- ١٩ محب الدين عبد الحسين، منهج الإمام الشافعي في تفسير آيات الأحكام، رسالة ماجستير، (جامعة أم القرى : كلية الشريعة و الدراسات الإسلامية، ١٩٦٨).

| ۲۸۷ | •••••• | المصادر والمراجع |
|-----|--------|------------------|
|     |        |                  |

- ·٢٠ نجاة عبد الكريم عبد السادة علوان، بواكير الاتجاه التوفيقي في النهضة الفكرية الحديثة في العراق ١٩٠٨ - ١٩٣٢، أطروحة دكتوراه، (جامعة البصرة : كلية الآداب، ١٩٩٨).
- ٢١ نصير عبد الحسين الكعبي، الدين والدولة في الفكر الساساني، أطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة : كلية الآداب، ٢٠٠٨).
- ٢٢ نوره كطاف هيدان، الفكر السياسي للشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء، رسالة ماجستير، (جامعة بغداد : كلية العلوم السياسية، ٢٠٠٨).
- ٢٣- هلال كاظم الشبلي، مجلة الغري ودورها الثقافي السياسي في العراق خلال الحرب العالمية الثانية (١٩٣٩ - ١٩٤٥)، رسالة ماجستير، (جامعية القادسية : كلية التربية، ٢٠٠٥).
- ٢٤- وسن سعيد عبود الكرعاوي، السيد محسن الطباطبائي الحكيم ودوره السياسي والفكري في العراق ١٩٤٦ - ١٩٧٠، أطروحة دكتوراه، (جامعة القادسية : كلية التربية، ٢٠٠٧).

ثامناً. المراجع العربية و المعربة :

المراجع العربية :

١ - إبراهيم الموسوي الزنجاني، بداية الفلسفة الإسلامية، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٧).

٢- فلسفة الأخلاق الإسلامية، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٨٢).
 ٣- كشكول زنجاني، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٩).

٤- وسيلة الدارين في أنصار الحسين عُنِيهِ، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٥). ٥- إبراهيم دسوقي أباظة وعبد العزيز الغنام، تاريخ الفكر السياسي، (بيروت : دار النجاح للطباعة و النشر، ١٩٧٣).

٦- إحسان ذنون الثامري، الحياة العلمية زمن السامانيين، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠١). ٧- أحلام حسين جميل، الأفكار السياسية للأحزاب العراقية في عهد الانتداب ١٩٢٢ ۲۸۸ ..... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

- ١٩٣٢، (بغداد : مطبعة الزمان، ١٩٨٥). ٨- أحمد أبو إسماعيل، أصول الاقتصاد، (القاهرة : مطبعة دار التأليف، ١٩٦٦). ٩- أحمد الشرباصي، الإسلام والاقتصاد، (القاهرة : المؤسسة العامة للتأليف والأنباء و النشر، ١٩٦٣).

- ١٠ أحمد الوائلي، هوية التشيّع، ط٣. (بيروت : دار الصفوة، ١٩٩٤).
   ١١ أحمد الواسطي، سيرة وحياة الإمام الخوئي، (بيروت : دار الهادي، ١٩٩٨).
   ٢٢ أحمد أمين، حياتي، ط٢، (بيروت : دار الكتاب العربي، ١٩٧١).
   ٢٢ ضحى الإسلام، ط٧، (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٣٦).
   ٢٢ أحمد اوزي، الطفل والعلاقات الأسرية، (الدار البيضاء : مطبعة النجاح، ٢٠٠٢).
   ٢٥ أحمد حسن الرحيم، الفلسفة في التربية والحياة، (النجف الأشرف: مطبعة النجاح، ٢٠٠٢).
  - الأداب، ١٩٧٧).
- ١٦– أحمد حسين يعقوب، النظام السياسي في الإسلام، (قم : مؤسسة أنصاريان للطباعة. ٢٠٠٣).
- ١٧– أحمد سوسه، مفصل العرب واليهود في التاريخ، ط٥، (بغداد : دار الرشيد للنشر، ١٩٨١).

١٨ - أحمد شلبي، الاشتراكية، ط٢، (القاهرة : دار الاتحاد العربي للطباعة، ١٩٦٨). ١٩ - أحمد شمس الدين، افلاطون سيرته وفلسفته، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٥). ٢٠ - الفارابي حياته وآثاره و فلسفته، (بيروت : دار الكتب العلمية، ١٩٩٠).

- ٢١- أحمد فريد الرفاعي، عصر المأمون، ط٤، (القاهرة : مطبعة دار الكتب المصرية، ١٩٢٨). ٢٢- أحمد محمود صبحي، الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي، ط٣، (بيروت : دار النهضة العربية. ١٩٩٢).
- ٢٣- أحمد مهدي الإمام. الاستالينية دوافعها ومراميها، (بيروت : دار الصراع الفكري. ١٩٥٨).
- ٢٤- أسامة الغزالي حرب، مستقبل الصراع العربي الإسرائيلي، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٨٧).

| جع | المصادر والمرا- |
|----|-----------------|
|----|-----------------|

٢٥ - أسد رستم، مصطلح التاريخ، (بيروت : المكتبة العصرية، ١٩٥٥). ٢٦ - إسهاعيل طه الجابري، هبة الدين الشهرستاني منهجه في الإصلاح والتجديد وكتابة التاريخ، (بغداد : دار الشؤون الثقافية، ٢٠٠٨).

٢٧- إسماعيل ناصر الصمادي، التاريخ التاريخي ما بين السبي البابلي وإسرائيل الصهيونية، (دمشق : دار علاء الدين للنشر والطباعة، ٢٠٠٥).

٢٨ – افلوطين، أثولوجيا، تحقيق عبد الرحمن بدوي، (قم : مطبعة أمير، ١٩٩٢).
 ٢٩ – الياس شوفاني، الموجز في تاريخ فلسطين السياسي، ط٣، (بيروت : مؤسسة

الدراسات الفلسطينية، ٣٠ في تاريخ فلسطين السياسي، ط١٦ (بيروك : هو سسه الدراسات الفلسطينية، ٢٠٠٣).

٣٠ - الياس طنوس الحويك، تاريخ نابليون الأول، (القاهرة: دار مكتبة الهلال، ١٩٨١).
 ٣١ - آمال السبكي، تاريخ ايران السياسي بين ثورتين ١٩٠٦ - ١٩٧٩، (الكويت : مطابع الوطن، ١٩٩٩).

٣٢- أنور الجندي، الإمام المراغي، (القاهرة: دار التعارف للطباعة والنشر، ١٩٥٢). ٣٣- باقر الايرواني، دروس تمهيدية في تفسير آيات الاحكام، (قم: مطبعة برهان، ٢٠٠٢). ٣٤- باقر شريف القرشي، حياة الإمام محمد المهدي شيشهم، (بيروت : مطبعة أمير، ١٩٩٦).

٣٥- بديعة أمين، الصهيونية ليست حركة قومية، (بغداد : دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨). ٣٦- برهان الدجاني وآخرون، الكتاب السنوي للقضية الفلسطينية لعام ١٩٦٥، (بيروت : منشورات مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ١٩٦٧).

بيور ٣٧- بسام العسلي، نابليون بونابرت، (بيروت : المؤسسة العربية للدراسات و النشر، ١٩٨٠). ٣٨- بومدين بوزيد وآخرون، قضايا التنوير والنهضة في الفكر العربي المعاصر، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٩).

- ٣٩- تقي الشيخ راضي، سيرة يعقوب بن أسحق الكندي وفلسفته، (بغداد: مطبعة سلمان ألأعظمي، ١٩٦٢).
- ٤٠ جاسم عثمان مرغي، الشيعة في مصر، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة،٢٠٠٣).

۲۹۰ .....

- ٤١ جعفر الخليلي، الملخص لكتاب العرب و اليهود في التاريخ، (بغداد : دار الحرية للطباعة و النشر، ١٩٧٩).
  - ٤٢ هكذا عرفتهم، (بغداد : مطبعة الزهراء، ١٩٦٣).
- ٢٩ جعفر السبحاني، المحقق الكركي رجل العلم و السياسة، (قم : مؤسسة الإمام الصادق «عُنِيهُ، ٢٠٠٣).
- ٤٤- جعفر باقر محبوبة، ماضي النجف وحاضرها، ط ٢، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٥٨).
- ٤٥– جعفر مرتضى، مأساة الزهراء ﷺ، (بيروت : دار السيرة، ١٩٩٧). ٤٦– جلال أمين، العولمة والتنمية العربية من حملة نابليون إلى جولة الأورغواي
- ١٧٩٨ ١٩٩٨، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٩). ١٧٩٨ - ١٩٩٨، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٩).
- ٤٧ جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، العروة الوثقي، (طهران : مؤسسة الطباعة والنشر، ١٩٩٣).

٤٨ - جعية منتدى النشر، نظام منتدى النشر، ظ٢، (النجف الاشرف: مطبعة الآداب، ١٩٥١).
 ٤٩ - جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، (بيروت : دار التوفيق، ١٩٩٥).
 ٥٠ - جميل موسى النجار، فلسفة التاريخ، (بغداد : المكتبة العصرية، ٢٠٠٧).
 ١٥ - جواد التبريزي، أسس الحدود والتعزيرات، (قم : مطبعة مهر، ١٩٩٦).
 ٢٥ - حربي عباس عطيتو، ملامح الفكر الفلسفي والديني في مدرسة الإسكندرية القديمة، (بيروت : دار التوفيق، ١٩٩٥).

٥٣- حسام الدين جاد الرب، الجغرافيا السياسية، (القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، ٢٠٠٨). ٥٤- حسن الأمين، المغول بين الوثنية و النصر انية و الإسلام، (بيروت : دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٣).

٥٥– حسن الجاف، الوجيز في تاريخ إيران، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٣). ٥٦– حسن الشاكري، علي في الكتاب والسنة والأدب، (قم: مطبعة ستاره، ١٩٩٧). ٥٧– حسن الصعيب، الماركسية والدين، (بيروت : التنوير للطباعة والنشر، ٢٠٠٩). ٥٨– حسن الصفار، التنوع والتعايش، ط٤، (النجف الاشرف : مطبعة الفرقان، ٢٠٠٥).

| جع۲۹۱ | المصادر والمرا- |
|-------|-----------------|
|-------|-----------------|

- ٥٩- حسن العلوي، الشيعة والدولة القومية في العراق ١٩١٤ ١٩٩٠، (قم : مطبعة قلم، ١٩٨٩). ٦٠- حسن عيسى الحكيم، المفصل في تاريخ النجف الأشرف، (بيروت : دار الكوفة
  - للطباعة، ۲۰۰۸).

٦١- حسن كاظم علوش، الخطبة النارية، (النجف الأشر ف: مطبعة القضاء، ١٩٦٨). ٦٢ – الدعوة للوحدة الإسلامية، (النجف الأشرف: مطبعة الغري الحديثة، ١٩٦٥). ٦٢- الرحلة الدينية، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٦٦). ٦٤ - النصائح الأخوية، (النجف الأشرف: مطبعة الغرى الحديثة، ١٩٥٥). ٦٥- الوحدة الإسلامية والشعائر الدينية، (النجف الاشرف : مطبعة الغرى الحديثة، ١٩٥٧). ٦٦- فلسفة تحريم الربا في الأديان، (النجف الأشر ف : مطبعة النعران ١٩٦١). ٦٧- نقد المفتريات، (النجف الأشرف : مطبعة الآداب، ١٩٦٠). ٦٨ – حسين أبو سعيدة، فلسفة الخمس، ط٣، (قم: مطبعة معراج، ٢٠٠٤). ٦٩- حسين صالح حمادة، دراسات في الفلسفة اليونانية، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٥ ٢٠٠). ٧٠- حسين مؤنس، التاريخ و المؤرخون، (القاهرة : دار المعارف، ١٩٨٤). ٧١- حسين نجيب محمد، المحاضرات الأخلاقية في تنمية الذات والمجتمع، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٧). ٧٢- حكمت نجيب عبد الرحمن، دراسات في تاريخ العلوم عند العرب، (الموصل: مطبعة جامعة الموصل، ١٩٧٧). ٧٣- حمدان بن راجح، الملك عبد العزيز آل سعود والدعوة إلى الله، (المدينة المنورة : فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٩٩٨). ٧٤- حيدر إبراهيم علي، التيارات الإسلامية وقضية الديمقراطية، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٩). ٧٥- حيدر المرجاني، النجف الأشرف قديمًا وحديثًا، (بغداد : مطبعة دار السلام، ١٩٨٨). ٧٦- حيدر غيبه، ماذا بعد إخفاق الرأسيالية والشيوعية، (بيروت : شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ١٩٩٢). ٧٧- حيدر نزار العطية، الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء و دوره الوطني و القومي، (النجف الأشرف : زيد للنشر، ٢٠٠٧). ٧٨ - خليل رزق، الولاية و الحاكمية عند الشيعة، (بيروت : دار البلاغة للطباعة والنشر، ٢٠٠٢). ٧٩- رؤوف سبهاني، الكندي فيلسوف العرب والإسلام، (بيروت : دار المحجة البيضاء، ٢٠٠٦).

٨١- رضا صاحب أبو حمد، إدارة المصارف، (عمان: دار الفكر للطباعة، ٢٠٠٢).

• ٨- رشيد الخيون، المشر وطة و المستبدة، (بغداد : مطبعة الفرات، ٢٠٠٦).

٢٩٢ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

٨٢- الخطوط الكبرى في الاقتصاد الإسلامي، (عمان : دار مجدلاوي للنشر، ٢٠٠٦). ٨٣- روح الله الخميني، الحكومة الإسلامية (ولاية الفقيه)، ط٨، (طهران : مؤسسة تنظيم و نشر تراث الإمام الخميني، ٢٠٠٥).

٨٤- زكريا محمد القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، (بيروت: دار صادر للطباعة، ١٩٦٠). ٨٥- زكي الميلاد، خطاب الوحدة الإسلامية، (بيروت : دار الصفوة، ١٩٩٦).

- ٨٦- زينب محمود الخضيري، فلسفة التاريخ عند ابن خلدون، (بيروت: التنوير للطباعة، د.ت).
- ٨٧- سامي سعيد الأحمد، حضارات الوطن العربي القديمة أساساً للحضارة اليونانية، (بغداد : بيت الحكمة، ٢٠٠٢).
- ۸۹- سعد الدين إبراهيم وآخرون، مصر والعروبة و ثورة يوليو، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ۱۹۸۲).
- ۸۹- سعدون نصر الله، المدخل إلى علم التاريخ، (بيروت: دار النهضة العربية، ۲۰۰۷). ۹۰- سلمان هادي آل طعمة، بين الضلال، (بيروت : دار العلم للنابهين، ۲۰۰۳). ۹۱- كربلاء في ثورة العشرين، (بيروت : مطبعة بيان، ۲۰۰۰).
- ٩٢ سليم الحسني، دور علماء الشيعة في مواجهة الاستعمار، ط٢، (قم : دائرة معارف الفقه الإسلامي، ٢٠٠٤).
- ٩٣ سليم ظاهر، تاريخ الشيعة السياسي الثقافي الديني، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبو عات، ٢٠٠٢).

٩٤- سليمان سليم علم الدين، التصوف الإسلامي، (بيروت : مطبعة نوفل، ١٩٩٩). ٩٥- سليمان ظاهر، الشيعة و الإسماعيلية، (بيروت : الدار الإسلامية، ٢٠٠٢). ٩٦- سمير عبد الكريم، أضواء على الحركة الشيوعية في العراق ١٩٣٤ - ١٩٥٨، (بيروت : دار المرصاد، ١٩٦٨).

 ٩٧- سوزي عدلي ناشد، الاقتصاد السياسي النظريات الأقتصادية، (بيروت : منشورات الحلبي الحقوقية، ٢٠٠٨).

٩٨ - سيد هادي خسروشاهي، قصة التقريب، (طهران: مطبعة نـكـار، ٢٠٠٧).

| جع | المصادر والمرا- |
|----|-----------------|
|----|-----------------|

- ٩٩ شوقي عطا الله الجمل و عبد الله عبد الرزاق إبراهيم، تاريخ أوربا من النهضة حتى الحرب الباردة، (القاهرة: المكتب المصري لتوزيع المطبوعات، ٢٠٠٤). ١٠٠ - صائب عبد الحميد، تاريخ الإسلام الثقافي و السياسي، ط٢، (بيروت : الغدير للطباعة والنشر، ٢٠٠٢).
- ١٠١- فلسفة التاريخ في الفكر الإسلامي، (بيروت : دار الحادي للطباعة والنشر، ٢٠٠٧). ١٠٢- صادق نشأت ومصطفى حجازي، صفحات عن إيران، (القاهرة : مطبعة مخيمرة، ١٩٦٠).
- ١٠٣ صالح الشهرستاني، شخصيات أدركتها، (القاهرة : مطبعة عابدين، ١٩٧٨). ١٠٤ - صالح حميد العلي، توزيع الدخل، (بيروت : اليهامة للطباعة و النشر، ٢٠٠١). ١٠٥ - صالح صائب الجبوري، محنة فلسطين وأسرارها السياسية والعسكرية، (بيروت : مطابع دار الكتب، ١٩٧٠).
- ١٠٦ صالح محمد علي، علم النفس التطوري، ط٢، (عهان : دار المسيرة للطباعة، ٢٠٠٧). ١٠٧ – صبحي عبد المنعم محمد، سياسة المغول الإيلخانية تجاه دولة المهاليك في مصر
  - وبلاد الشام ١٣١٦ ١٣٣٥، (القاهرة : العربي للنشر والتوزيع، ٢٠٠٠).
- ١٠٨- صدر الدين محمد الشيرازي (ت ١٠٥٠هـ)، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، (طهران : مطبعة الحيدري، ١٩٦٣).
- ١٠٩ صلاح الخرسان، صفحات من تأريخ العراق السياسي الحديث، (بيروت : مؤسسة العارف للمطبوعات، ٢٠٠١).
- ١١٠ طراد حمادة، ابن رشد في كتاب فصل المقال، (بيروت: دار الهادي، ٢٠٠٢). ١١١ – الإمام أبو القاسم الخوئي زعيم الحوزة العلمية، (لندن . مؤسسة الإمام الخوئي، ٢٠٠٤).
- ١١٢ طلال مجذوب، إيران من الثورة الدستورية حتى الثورة الإسلامية ١٩٠٦ - ١٩٧٩، (بيروت : دار ابن رشد للطباعة، ١٩٨٠).

١١٣- طلعت الشيباني، واقع الملكية الزراعية في العراق، (بغداد: دار الأهالي للنشر، ١٩٥٨). ١١٤ – عادل رؤوف، الصدر بين دكتاتوريتين، (دمشق : المركز العراقي للإعلام ٢٩٤ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

والدراسات، ٢٠٠١). ١١٥ – عراق بلا قيادة، (دمشق : المركز العراقي للإعلام و الدراسات، ٢٠٠٥). ١١٦ – عادل كاشف الغطاء، قضية فلسطين الكبرى في خطب الإمام الراحل محمد الحسين كاشف الغطاء، (النجف الأشر ف : مطبعة النعمان، ١٩٦٩).

١١٧ - عامر العقاد، أحمد أمين حياته و أدبه، (بيروت : المكتبة العصرية، ١٩٧١). ١١٨ - عباس الحائري، حوادث الأيام، (قم : منشورات مكتبة المرعشي، ١٩٩٨). ١١٩ - عباس العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، (قم : مطبعة شريعت، ٢٠٠٤). ١٢٠ - عباس القمي، سفينة البحار و مدينة الحكم والآثار، ط٤، (طهران : مطبعة القرآن الكريم الكبري، ٢٠٠٦).

١٢١ – عباس محمود العقاد، الشيوعية والإنسانية، (القاهرة : مكتب الطباعة الجديدة، ١٩٥٦). ١٢٢ – عبد الأعلى السبزواري، مهذب الأحكام في بيان الحلال والحرام، (النجف الأشرف : مطبعة الآداب، د. ت).

١٢٣ - مواهب الرحمن في تفسير القرآن، ط٢، (قم : مطبعة شريعت، ٢٠٠٧). ١٢٤ - عبد الإله بلقزيز، الدولة في الفكر الإسلامي المعاصر، ط٢، (بيروت : مركز دراسات الوحدة العربية، ٢٠٠٤).

١٢٥- عبد الجبار الرفاعي، مبادئ الفلسفة الإسلامية، (بغداد : مركز دراسات فلسفة الدين، ٢٠٠٥).

١٢٦ – عبد الجبار ناجي و آخرون، الجهاد فكر و ممارسة، (بغداد : بيت الحكمة، ٢٠٠٢). ١٢٧ – عبد الحسين الأميني، الغدير في الكتاب و السنة و الأدب، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩٤).

١٢٨ - شهداء الفضيلة، (قم : دار الشهاب، ١٩٣٤). ١٢٩ - عبد الحسين الحلي، شيخ الشريعة، (النجف الأشرف : المواهب للطباعة، ٢٠٠٥). ١٣٠ - عبد الحليم الرهيمي، تاريخ الحركة الإسلامية في العراق، (بيروت : الدار العالمة للطباعة. ١٩٨٥).

١٣١ - عبد الرحمن بدوي، الفلسفة والفلاسفة في الحضارة العربية، (سوسة : دار

| Υ٩ο | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

الأشرف : مطبعة النعمان، ١٩٧٢). ١٣٤ – عبد الرزاق آل وهاب، كربلاء في التاريخ، (بغداد: مطبعة الشعب، ١٩٣٥). ١٣٥ – عبد الرزاق الحسني، تاريخ الصحافة العراقية، (النجف الاشرف: مطبعة الغري، ١٩٣٥). ١٣٦ – البابيون والبهائيون في حاضرهم وماضيهم، (صيدا : مطبعة العرفان، ١٩٥٧). ١٣٧ – الثورة العراقية الكبري، (قم : مطبعة سرور، ٢٠٠٤).

١٣٨ - تاريخ العراق السياسي الحديث، (بيروت : دار الرافدين للطباعة. ٢٠٠٨). ١٣٩ - ثورة النجف بعد مقتل حاكمها الكابتن مارشال، (بيروت : مطبعة دار الكتب، ١٩٧٨). ١٤٠ - عبد الرضا فرهود، النجف الأشرف، (النجف الأشرف: مطبعة

- النبراس، ۲۰۰۰).
- ١٤١ عبد الستار النفاخ، مجالس النجف الأشرف عبر التاريخ الحديث والمعاصر، (النجف الأشرف : د.م، ٢٠٠٦).
- ١٤٢ عبد العزيز سليهان نوار وعبد المجيد نعنعي، التاريخ المعاصر أوربا، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٣).
- ١٤٣ عبد القادر العافية وآخرون، ندوة في الاقتصاد الإسلامي، (المحمدية : مطبعة فضالة، ١٩٨٩).

١٤٤ - عبد الكريم العقيلي، الاجتهاد والتقليد، (بيروت: دار المحجة البيضاء، ٢٠٠٦). ١٤٥ - عبد الكريم بي آزار الشيرازي، الوحدة الإسلامية أو التقريب بين المذاهب السبعة، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٥).

١٤٦ – عبد اللطيف الشواف، عبد الكريم قاسم، (بيروت: دار الوراق للنشر، ٢٠٠٤). ١٤٧ – أبو عبد الله الزنجاني، الفيلسوف الإيراني الكبير صدر الدين الشيرازي حياته وأصول فلسفته، (طهران : مطبعة مؤسسة كيهان، ١٩٩٨). ٢٩٦ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

١٤٨ – عبد الله السبيتي، إلى مشيخة الأزهر، (بغداد : مطبعة دار الحديث، ١٩٥٦). ١٤٩ – عبد الله السويدي، مؤتمر النجف، (القاهرة : المطبعة السلفية، ١٩٤٧). ١٥٠ – عبد الله العروي، مفهوم التاريخ، ط٤، (بيروت : المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٥). ١٥١ – عبد الله النفيسي، دور الشيعة في تطور العراق السياسي الحديث، (بيروت : دار النهار للنشر، ١٩٧٣).

١٥٢– عبدالله فياض. الثورة العراقية الكبرى ١٩٢٠. (بغداد: مطبعة دار السلام. ١٩٧٥). ١٥٣– تاريخ الإمامية وإسلافهم من الشيعة، ط ٢، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٥).

١٥٤ – تاريخ التربية عند الإمامية وإسلافهم من الشيعة بين عهدي الصادق والطوسي، (بغداد : مطبعة أسعد، ١٩٧٢).

١٥٥ – عبد الله نعمة، فلاسفة الشيعة وآراؤهم، (بيروت: دار الفكر اللبناني، ١٩٨٧). ١٥٦ – عبد الهادي علي النجار، الإسلام والاقتصاد، (الكويت : مطابع الوطن، ١٩٨٣). ١٥٧ – عبد الواحد المظفر، قائد القوات العلوية مالك الأشتر النخعي، (بيروت : مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، ٢٠٠٨).

- ١٥٨ عبد الوهاب الكيالي وكامل زهيري، الموسوعة السياسية، (بيروت: مطبعة المتوسط، ١٩٧٤).
- ۱۵۹ عبد الوهاب حميد رشيد، العراق المعاصر، (دمشق: دار المدى للثقافة والنشر، ۲۰۰۲). ۱٦٠ - عدنان إبراهيم السراج، الإمام محسن الحكيم ١٨٨٩ - ١٩٧٠ دراسة تاريخية، (بيروت : دار الزهراء للطباعة، ١٩٩٣).
- ١٦١- عدي حاتم عبد الزهرة، النجف الأشرف وحركة التيار الإصلاحي ١٩٠٨ - ١٩٣٢، (بيروت: المواهب للطباعة و النشر، ٢٠٠٥).
- ١٦٢ عز الدين بحر العلوم، مجتمع اللاعنف، (الكويت: مؤسسة محمد رفيع معرفي الثقافية، ٢٠٠٤).

١٦٣ – عقيل الناصري، قراءة أولية في سيرة عبد الكريم قاسم، (دمشق: دار الحصاد، ٢٠٠٣). ١٦٤ – علاء جاسم محمد، الملك فيصل الأول حياته و دوره السياسي في الثورة العربية

| ۲۹۷ | المصادر والمراجع. |
|-----|-------------------|
|     |                   |

في سوريا والعراق ١٨٨٣ - ١٩٣٣، (بغداد: مكتبة اليقظة العربية، ١٩٩٠). ١٦٥ - علاء حسين الرهيمي، مجلة العلم النجفية، (قم: مطبعة الاعتاد، ٢٠٠٧). ١٦٦ - المعارضة البرلمانية في العراق في عهد الملك فيصل الأول، (بغداد: بيت الحكمة. ٢٠٠٧). ١٦٢ - علاء نورس، العراق في العهد العثماني، (بغداد : دار الرشيد للطباعة و النشر، ١٩٧٩). ١٦٨ - على أصغر المروج، في رحاب الغدير، (بيروت: دار الحق للطباعة، ١٩٩٤). ١٦٨ - علي أصغر المروج، في رحاب الغدير، (بيروت: دار الحق للطباعة، ١٩٩٤). ١٦٩ - علي البغدادي، الشيخ الأنصاري زعيمًا ومجدداً، (بيروت: دار المرتضي، ٢٠٠٢). ١٩٨ - علي البهادلي، الحوزة العلمية في النجف معالمها و حركتها الإصلاحية ١٩٢٠).

- ١٧١ ومضات من حياة الإمام الخوئي، (بيروت: دار القارئ، ١٩٩٢). ١٧٢ – علي المحافظة، الاتجاهات الفكرية عند العرب في عصر النهضة ١٧٩٨-١٩١٤، ط٢، (بيروت: الأهلية للطباعة والنشر، ١٩٧٨).
- ١٧٣- علي الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، (بغداد: مطبعة الشعب. ١٩٧٢).
- ١٧٤– علي حسن مطر، دروس في الاقتصاد الإسلامي. (قم: دفتر التبليغات الإسلامي، ٢٠٠٥).
- ١٧٥ علي حسين الجابري، فلسفة التاريخ في الفكر العربي المعاصر، (بغداد: دار الشؤون الثقافية، ١٩٩٣).
- ١٧٦ علي طاهر تركي، علي الوردي جهوده الفكرية وآرائه الإصلاحية دراسة تاريخية. (النجف الاشرف : دار الضياء للطباعة. ٢٠٠٩).

١٧٧ - علي فضل الله، الجهاد، (بيروت : دار الملاك للطباعة والنشر، ١٩٩٦). ١٧٨ - علي مرتضى الأمين، السيد محسن الأمين سيرته و نتاجه، (بيروت : دار الهادي، ١٩٩٢). ١٧٩ - علي مقلد، نظام الحكم في الإسلام، (بيروت : دار الأضواء، ١٩٨٦). ١٨ - عاد أحد الجرار من تاريز مشكلة الأرنيسية ما التركيري محمد المعمد.

١٨٠ - عماد أحمد الجواهري، تاريخ مشكلة الأراضي في العراق ١٩١٤ - ١٩٣٢. (بغداد : دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨).

١٨١ - عمر فروخ، الفكر العربي، (بيروت : دار العلم للملايين، ١٩٦٦).

۲۹۸ .....

- ١٨٢ صفحات من حياة الكندي و فلسفته، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٦٢). ١٨٣ - عناد إسهاعيل الكبيسي، من أعلام الحداثة في الأدب و الصحافة، (بغداد : دار الشؤون الثقافية، ٢٠٠٧).
- ١٨٤ غالب الناهي، دراسات أدبية، (النجف الأشرف: مطبعة دار النشر و التأليف، ١٩٥٤). ١٨٥ – غانم جواد، تطور وثائق حقوق الإنسان في الثقافة العربية والإسلامية، (بغداد: مركز النجف الأشرف للبحوث، ٢٠٠٧).
- ١٨٦ غسان خالد، افلوطين رائد الوحدانية، (بيروت: دار منشورات عويدات، ١٩٨٣). ١٨٧ – فاروق عبد المعطي، أرسطو أستاذ فلاسفة اليونان، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٢).
- ١٨٨ فتحي محمد أبو عيانه، جغرافية السكان أسس وتطبيقات، (الاسكندرية: دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٧).
  - ١٨٩ الجغرافية الاقتصادية، (الإسكندرية: دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٤).
- ١٩٠ فرج العمران القطيفي، الأزهار الأرجية في الآثار الفرجية، (النجف الأشرف: مطبعة النجف، ١٩٦٤).
- ١٩١ فرح موسى، الدين و الدولة و الأمة عند الإمام مهدي شمس الدين، (بيروت : دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٢).

١٩٢ - فيليب دي طرازي، تاريخ الصحافة العربية، (بيروت: المطبعة الأدبية، ١٩١٤). ١٩٣ - أبو القاسم الخوتي، منهاج الصالحين، ط٣١، (قم : مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ٢٠٠٤).

١٩٤ - التنقيح في شرح العروة الوثقى، (قم : مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ١٩٩٨). ١٩٥ - كاظم أحمد المشهدي، معالم الأخبار، (النجف الأشرف : مطبعة الغري الحديثة، ١٩٥٦). ١٩٦ - قيس جواد العزاوي وآخرون، النجف الأشرف اسهامات الحضارة الإنسانية، (لندن : المركز الإسلامي في إنجلترا، ٢٠٠٠).

١٩٧ – كاظم الحلفي، الشيوعية كفر وإخاد، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٦٠). ١٩٨ – كاظم الكفائي، بين النجف والأزهر، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٥). المصادر والمراجع .....

- ١٩٩ عصور الأدب العربي، (بغداد : مطبعة الإرشاد، ١٩٦٧).
- ٢٠٠ كاظم نعمة، الملك فيصل الأول والإنكليز والاستقلال، (بيروت : الدار العربية للموسوعات، ١٩٨٨).
- ٢٠١ كامل حمود، دراسات في تاريخ الفلسفة العربية، (بيروت: دار الفكر اللبناني للطباعة، ١٩٩٠).
- ٢٠٢ كامل سلمان الجبوري، النجف الأشرف ومقتل الكابتن مارشال، (بيروت : المواهب للطباعة والنشر، ٢٠٠٥).
- ۲۰۳ النجف الأشرف والثورة العراقية الكبرى ١٩٢٠ (بيروت: المواهب للطباعة والنشر ٢٠٠٥).
  - ۲۰۶ محمد تقي الشيرازي، (قم : مطبعة برهان، ۲۰۰۶). ۲۰۵ - محمد كاظم اليزدي، (قم : مطبعة برهان، ۲۰۰۶).
- ٢٠٦ كامل محمد عويضة، أفلوطين بين الديانات الشرقية وفلسفة اليونان، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٣).
  - ٢٠٧- الفلسفة الإسلامية، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩٥).
- ٢٠٨- الكندي من فلاسفة المشرق والإسلام في العصور الوسطى، (بيروت : دار الكتب العلمية، ١٩٩٣).

٢٠٩- ديكارت رائد الفلسفة في العصر الحديث، (بيروت : دار الكتب العلمية، ١٩٩٣). ٢١٠- عمانوئيل كانط، (بيروت : دار الكتب العلمية، ١٩٩٣). ٢١٢- كمال السيد، نشوء و سقوط الدولة الصفوية، (قم : مطبعة وفا، ٢٠٠٧). ٢١٢- كمال مظهر أحمد، الطبقة العاملة، (بغداد : دار الخلود للطباعة، ١٩٨١). ٢١٣- دراسات في تاريخ إيران الحديث والمعاصر، (بغداد : مطبعة أركان، ١٩٨٥). ٢١٤- لجنة الاحتفال التأبيني لأربعينية الشيخ عبد الكريم الزنجاني، منهج الاحتفال التأبيني، (النجف الأشرف : مطبعة الغري الحديثة، منهما).

٢١٥- لويس كامل مليكة، قراءات في علم النفس الاجتهاعي في البلاد العربية. (القاهرة : الهيئة المصرية العامة للتأليف و النشر، ١٩٧٠). ٢١٦ - مؤسسة تنظيم و نشر تراث الإمام الخميني، القضية الفلسطينية في كلام الإمام

الخميني. (دمشق : مؤسسة تنظيم و نشر تراث الإمام الخميني، ٢٠٠٠). ٢١٧- ماجد الغرباوي، التسامح ومنابع اللاتسامح، (بغداد : مطبعة سرور، ٢٠٠٦).

٢١٨- المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية، الحوزة العلمية العراقية والتقريب، (طهران : مطبعة فجر الإسلام، ٢٠٠٣).

- ٢١٩ محسن محمد محسن، محمد جواد الجزائري مؤسس النهضة الإسلامية في العراق، (بيروت : مؤسسة العارف للمطبو عات، ٢٠٠٢).
- ٢٢٠ محمد أسد الله صفا، تيمولنك، (بيروت : دار النفائس للطباعة، ١٩٩٠).
- ٢٢١– محمد البهي، الفكر الإسلامي الحديث و صلته بالإستعمار الغربي، ط٢، (القاهرة : د.م، ١٩٦٠).
- ٢٢٢- محمد الجبر، الأخلاق في الفلسفة اليونانية، (دمشق: دار الينابيع للطباعة، ٢٠٠٣). ٢٢٣- محمد الخامنثي، مسار الفلسفة في إيران والعالم خلال عشرين قرناً، (طهران: مؤسسة صدرا للحكمة الإسلامية، ٢٠٠٦).
  - ٢٢٤ محمد الخضري بك، الدولة الأموية، (بيروت : المطبعة العصرية، ٢٠٠٥). ٢٢٥ - محمد الرحمتي، كتاب الحدود، (قم : المطبعة العلمية، ١٩٩٤).
- ٢٢٦- محمد السهاك، مقدمة إلى الحوار الإسلامي المسيحي، (بيروت: دار النفائس للطباعة، ١٩٩٨).
- ٢٢٧- محمد المبارك، نظام الإسلام الاقتصادي مبادئ وقواعد عامة، (بيروت : دار الفك للطباعة، ١٩٧٢).
- ٢٢٨- محمد باقر أحمد البهادلي، الحياة الفكرية في النجف الأشرف، (قم: مطبعة ستاره، ٢٠٠٤).
- ٢٢٩ هبة الدين الشهرستاني آثاره الفكرية ومواقفه السياسية، (بيروت: مطبعة دلتا، ٢٠٠٢).
- ٢٣٠ محمد باقر الصدر، اقتصادنا، ط٢، (قم: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، ٢٠٠٤). ٢٣١ - الإسلام يقود الحياة، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٣).

| ۳۰ | ١ | , |  | • |  |  |  | • |  | • | • |  | • |  |  |  | • |  |  |  |  |  |  | • |  | • |  | • |  |  | • | - | • |  | • | · | • | • | • | • • |  |  |  |  |  |  | • | • | • | • |  | • • | • |  | • |  | • |  | • • |  | • |  | • |  |  | • |  | ζ | ب<br>_ | ÷ | ١ | ٦ | را | - | د, | L | _ | ų | 1 |
|----|---|---|--|---|--|--|--|---|--|---|---|--|---|--|--|--|---|--|--|--|--|--|--|---|--|---|--|---|--|--|---|---|---|--|---|---|---|---|---|-----|--|--|--|--|--|--|---|---|---|---|--|-----|---|--|---|--|---|--|-----|--|---|--|---|--|--|---|--|---|--------|---|---|---|----|---|----|---|---|---|---|
|----|---|---|--|---|--|--|--|---|--|---|---|--|---|--|--|--|---|--|--|--|--|--|--|---|--|---|--|---|--|--|---|---|---|--|---|---|---|---|---|-----|--|--|--|--|--|--|---|---|---|---|--|-----|---|--|---|--|---|--|-----|--|---|--|---|--|--|---|--|---|--------|---|---|---|----|---|----|---|---|---|---|

٢٣٢ – المدرسة الإسلامية، ط٢، (بغداد : مطبعة المعارف، ٢٠٠٤). ٢٣٣ – المرسل الرسول الرسالة، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٣). ٢٣٤ – فلسفتنا، ط٢، (بيروت : دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٨). ٢٣٦ – موجز في أصول الدين، ط٣، (بيروت: دار الزهراء للطباعة والنشر، ١٩٨٣). ٢٣٦ – البنك اللاربوي في الاسلام، ط٢، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٣). ٢٣٧ – محمد باقر الناصري، من معالم الفكر السياسي في الإسلام، (بيروت : مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٨٨).

٢٣٨- محمد بحر العلوم، الكندي، (النجف الأشرف : مطبعة النجف، ١٩٦٢). ٢٣٩- محمد بيصار، الفلسفة اليونانية مقدمات ومذاهب، (بيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٣).

٢٤٠- محمد تقي الحكيم، التشيع في ندوات القاهرة، (بيروت: دار التجديد للدراسات، ١٩٩٩).

٢٤١ – قصة التقريب بين المذاهب، ط٢، (طهران: مكتبة النجاح، ١٩٨٢). ٢٤٢ – محمد جعفر شمس الدين، اقتصادنا، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٩٨٦). ٢٤٣ – محمد جواد الجزائري، فلسفة الإمام الصادق عليه السلام، (بيروت : مطبعة دار الكتب، ١٩٧٠).

٢٤٤ – محمد جواد مغنية، من هنا وهناك، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٦٨). ٢٤٥ – محمد حسنين هيكل، أزمة العرب ومستقبلهم، ط٢، (القاهرة: دار الشروق، ٢٠٠٢). ٢٤٦ – قصة السويس، ط٧، (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع، ١٩٨٦).

- ٢٤٧- محمد حسين الصغير، أساطين المرجعية العليا في النجف الأشرف، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة، ٢٠٠٣).
- ٢٤٨ قادة الفكر الديني والسياسي في النجف الأشرف، (بيروت: مؤسسة البلاغ للطباعة و النشر، ٢٠٠٨).
- ٢٤٩- محمد حسين المظفر، تاريخ الشيعة، ط٢، (بيروت: دار الزهراء للطباعة والنشر، ١٩٨٧).

| • ٣الشيخ عبدالكريم الزنجاني | • | ۲ |
|-----------------------------|---|---|
|-----------------------------|---|---|

٢٥٠- محمد حسين بهشتي، الاقتصاد الإسلامي، (طهران : مطبعة سبهر، ١٩٩٧). ٢٥١- محمد حسين حرز الدين (ت ١٤١٨هـ)، تاريخ النجف الأشرف، هذبه عبد الرزاق حرز الدين، (قم : مطبعة نـكارش، ٢٠٠٦).

٢٥٢- محمد حسين كاشف الغطاء، أصل انشيعة وأصولها، (بيروت: مؤسسة المرشد، ٢٠٠٢). ٢٥٣- ، المحاورة مع السفيرين البريطاني والأمريكي، (بوينس آيرس: مطبعة مجلة الرفيق، ١٩٥٥).

- ٢٥٤– محمد دويدار، مبادئ الاقتصاد السياسي، (بيروت : منشورات الحلبي الحقوقية، ٢٠٠١).
- ٢٥٥ محمد رضا المظفر، أصول الفقه، (قم: مؤسسة النشر الاسلامي، د.ت). ٢٥٦ - محمد سعيد آل ثابت، الشيخ الزنجاني والوحدة الإسلامية، (طهران : مطبعة نـكار، ٢٠٠٦).
- ٢٥٧- محمد شقير، فلسفة الدولة في الفكر السياسي الشيعي ولاية الفقيه نموذجاً، (بيروت : دار الهادي للطباعة، ٢٠٠٢).
- ۲۵۸ محمد شهير ارسلان، القضاء والقضاة، (بيروت: دار الإرشاد للطباعة والنشر، ۱۹٦۹).
- ۲۵۹- محمد صادق الروحاني، المسانل المستحدثة، ط۳، (قم: مؤسسة دار الكتاب، ۱۹۹۳). ۲٦٠- محمد عابد الجابري، ابن رشد سيرة و فكر دراسة ونصوص، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ۲۰۰۱).
- ٢٦١- المشروع النهضوي العربي، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٩٦). ٢٦٢- محمد عبد الجليل، المرجعية الشيعية والقضية الفلسطينية، (الميرا : مؤسسة الفكر الإسلامي، ٢٠٠٢).
- ٢٦٣ محمد عبد الرحمن برج، قناة السويس أهميتها السياسية وتأثيرها على العلاقات المصرية البريطانية من سنة ١٩١٤ - ١٩٥٦، (القاهرة : دار الكاتب العربي للطباعة، ١٩٦٨).

٢٦٤- محمد عبد الرحمن مرحبا، تاريخ الفلسفة اليونانية من بدايتها حتى المرحلة

| ۳۰۳ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

الهلنسية، (بيروت : مؤسسة عز الدين للطباعة، ١٩٩٣). ٢٦٥ - محمد عبد الله عنان، تاريخ الجامع الأزهر، ط٢، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة، ١٩٥٨). ٢٦٦- محمد عبد المنعم خفاجي، الأزهر في ألف عام، (القاهرة: المطبعة المنيرية في الأزهر، ١٩٥٥). ٢٦٧- محمد عبد المنعم خفاجي وعلي صبح، الحركة العلمية في الأزهر في القرن التاسع عشر والعشرين، (القاهرة: المكتبة الأزهرية للتراث، ٢٠٠٧). ٢٦٨- محمد عطا، القومية العربية بين ماض وحاضر، (القاهرة: دار الكرنك للنشر والطبع، ١٩٦١). ٢٦٩ - محمد علي أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، (بيروت: دار النهضة للطباعة والنشر، ١٩٧٣). ٢٧٠- محمد علي التسخيري، الاقتصاد الإسلامي، (ظهران: مطبعة مبتكران، ٢٠٠٦). ٢٧١- محمد علي الحوماني، وحي الرافدين، (بيروت: مطبعة الكشاف، ١٩٤٤). ٢٧٢ - محمد علي جعفر، مشهد الإمام، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، ١٩٥٥). ٢٧٣- محمد على حسن، بين التوراة والقرآن خلاف، (بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٨٣). ٢٧٤ - محمد عمارة، مسلمون ثوار، (بيروت : مطبعة المتوسط، ١٩٧٤). ٢٧٥- محمد عوض الخطيب، صفحات من تاريخ الجزيرة العربية الحديث، (قم:

١٧٩- محمد عوض الخطيب، صفحات من تاريخ اجريره العربية المعنيك، ركم. مطبعة قلم، ١٩٩٦).

٢٧٦- محمد فيصل عبد المنعم، أسرار ١٩٤٨، (القاهرة: دار الهنا للطباعة، ١٩٦٨). ٢٧٧- محمد قدري لطفي، دراسات في نظم التعليم، (القاهرة: دار مصر للطباعة، د.ت). ٢٧٨- محمد كاظم اليزدي، العروة الوثقى، (قم : مطبعة مهر، ١٩٩٣). ٢٧٩- محمد كامل الحر، ابن سينا حياته وآثاره وفلسفته، (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٩٩١).

٢٨٠- محمد كامل محمد، سياسة إيران الخارجية في عهد رضا شاه ١٩٢١ - ١٩٤١، (البصرة: مركز الدراسات الإيرانية، ١٩٨٨). ٢٠٤ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

- ٢٨١- محمد مهدي الأصفي، مدرسة النجف الأشرف وتطور الحركة الإصلاحية فيها، (النجف الأشرف: مطبعة النعهان، ١٩٦٤).
- ٢٨٢- محمد مهدي البصير، نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، (بغداد: مطبعة المعارف، ١٩٤٦).
- ٢٨٣ محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين ظروفها الاجتماعية وآثارها الإنسانية، ط٧، (بيروت : المؤسسة الدولية للدراسات، ١٩٩٦).
- ٢٨٤ ثورة الحسين في الوجدان الشعبي، (بيروت: الدار الإسلامية، ١٩٨٠). ٢٨٥ - نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ط٧، (بيروت: المؤسسة الدولية للدراسات
- والنشر، ۲۰۰۰).
- ٢٨٦- محمد هادي الأميني، الشيوعية ثورة وتآمر على العقائد والأنظمة الاجتماعية. (النجف الأشرف: مطبعة النعمان، ١٩٦٠).
- ٢٨٧ محمد وقيدي واحميدة النيفر، لماذا أخفقت النهضة العربية، (بيروت : دار الفكر المعاصر، ٢٠٠٢).
- ٢٨٨ محمد واعظ زاده، نصوص الاقتصاد الإسلامي الخمس والأنفال، (مشهد: مؤسسة الطبع و النشر في الاستانة الرضوية، ١٩٩٣).
- ٢٨٩- محمد وصفي أبو مغلي، إيران دراسة عامة، (البصرة: مطبعة جامعة البصرة، ١٩٨٥). ٢٩٠- محمود الحبوبي، ديوان السيد محمد سعيد الحبوبي، ط٥، (بيروت: دار الكوكب للطباعة، ٢٠٠٥).
- ٢٩١ محمود دياب، الصهيونية العالمية والردعلى الفكر الصهيوني المعاصر، (القاهرة: مطبوعات الشعب، ١٩٧٦).
- ٢٩٢- محمود زكي عبد اللطيف، دراسات عن فلسطين المحتلة، (بغداد: إدارة المطبوعات و النشر، ١٩٦٥).

٢٩٣- محمود قاسم، جمال الدين الأفغاني حياته وفلسفته، (القاهرة: مطبعة مخيمر، د.ت). ٢٩٤- مرتضى الأنصاري (ت١٢١٤هـ)، كتاب الخمس، (قم: مطبعة باقري، ١٩٩٤). ٢٩٥- مرتضى الرضوي، في سبيل الوحدة الإسلامية، (القاهرة: دار المعلم للطباعة، ١٩٨٠).

| ٣ | • 1 | 0 | <br>• • | <br>• |  |  |  | • | • |  | • | • |  | <br> |  |  | - |  | <br> |  | • | • | - | • | • | • | • | • | • • | • | • | • | • | • • | • | - | <br>• | <br>• | • | • • | <br>Ç | ×. | 2 | - } | 7 | 1 | و | ر | اد | <br>4 | 1 | ļ |
|---|-----|---|---------|-------|--|--|--|---|---|--|---|---|--|------|--|--|---|--|------|--|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|-----|---|---|-------|-------|---|-----|-------|----|---|-----|---|---|---|---|----|-------|---|---|
|   |     |   |         |       |  |  |  |   |   |  |   |   |  |      |  |  |   |  |      |  |   |   |   |   |   |   |   |   |     |   |   |   |   |     |   |   |       |       |   |     |       |    |   |     |   |   |   |   |    |       |   |   |

٢٩٦ - مرتضى مطهري، المجتمع والتاريخ، (قم: منشورات دار الزهراء، ٢٠٠٦). ٢٩٧ - مروان خليفات، قراءة في المسار الأموي، (قم: مطبعة محمد، ١٩٩٨). ٢٩٨ - مصطفى غالب، ابن سينا، (بيروت : دار و مكتبة الهلال، ٢٠٠٣). ٢٩٩ - أفلاطون، (بيروت : دار مكتبة الهلال للطباعة، ١٩٧٩). ٣٠٩ - الفارابي، (بيروت : دار ومكتبة الهلال للطباعة، ٢٠٠٣). ٢٠٩ - مفيد الزبيدي، عبد العزيز آل سعود وبريطانيا، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠٢). ٣٠٣ - مفيد الزبيدي، عبد العزيز آل سعود وبريطانيا، (بيروت: دار الطليعة، ٢٠٠٢). ٣٠٣ - مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (القاهرة : مطبعة المجد، ١٩٧٧). ٣٠٣ - مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (القاهرة : مطبعة المجد، ١٩٧٧). ٣٠٣ - مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (القاهرة : مطبعة المجد، ١٩٧٧). ٣٠٣ - مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، (القاهرة : مطبعة المجد، ١٩٧٧). ٣٠٣ - مقدام عبد الحسن باقر، تاريخ النجف السياسي ١٩٤١ - ١٩٥٨، (بيروت: دار الأضواء للطباعة، ٢٠٠٢). ٣٠٥ - موسى الموسوي، من الكندي إلى ابن رشد، (بغداد : د.م، ١٩٧٢). ٣٠٦ - موسى الموسوي، من الكندي إلى ابن رشد، (بغداد : د.م، ١٩٧٢). البيضاء، ٢٠٠٥).

- ٣٠٨- نخبة من الباحثين و المفكرين الإسلاميين، الحوزة العلمية العراقية و التقريب، (طهران : مطبعة فجر إسلام، ٢٠٠٣).
- ٣٠٩- نخبة من العلماء و الباحثين، السيد محمد تقي الحكيم و حركته الإصلاحية في النجف، (لندن : معهد الدراسات العربية والإسلامية، ٢٠٠٣).
- ٣١٠- نصير عبد الحسين الكعبي، الدولة الساسانية، (دمشق: دار مؤسسة رسلان للطباعة، ٢٠٠٨).
  - ٣١١– نعمة الله الهاشمي، المرأة ريحانه، (بيروت : دار العلوم، ١٩٨٨).

جامعة الموصل، ١٩٧٧).

- ٣١٢- نوري جاسم، أحكام ولي الأمر في الدولة الإسلامية، (بيروت : مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر، ٢٠٠١).
- ٣١٣- نوري نجم المرسومي، دراسات في قضايا المستقبل العربي، (بغداد: بيت

الحكمة، ۲۰۰۰).

- ٣١٤- هادي فضل الله، السيد محسن الأمين المناحي الفكرية والمواقف الإصلاحية، (بيروت : دار البلاغة للطباعة، ١٩٩٣).
- ٣١٥– محمد جواد مغنية فكر وإصلاح، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ١٩٩٣). ٣١٦– هادي نعهان فرحات، الخواجه نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٦).
- ٣١٧- هاشم صالح التكريتي، المسألة الشرقية ١٧٧٤–١٨٥٦، (بغداد: بيت الحكمة، ١٩٩٠).

٣١٨- هاشم يحيى الملاح، المفصل في فلسفة التاريخ، (بيروت: دار الكتب العالمية، ٢٠٠٧). ٣١٩- هبة الدين الشهرستاني، معركة الشعيبة ١٩١٤ - ١٩١٥، تحقيق علاء حسين

- الرهيمي وإسهاعيل طه الجابري. (النجف الاشرف: دار الضياء للطباعة، ٢٠٠٨). ٣٢٠– هشام شرابي، المثقفون العرب والغرب، ط٤، (بيروت: دار النهار للنشر،١٩٩١).
- ٣٢١- وليد الخالدي، خمسون عاماً على حرب ١٩٤٨ أولى الحروب الصهيونية العربية، (بيروت : دار النهار ١٩٩٨).
- ٣٢٢- وميض جمال عمر نظمي، ثورة ١٩٢٠، (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٨٤).

٣٢٣- يوسف أسعد داغر، مصادر الدراسة الأدبية، (بيروت: الجامعة اللبنانية، ١٩٧٢). ٣٢٤- يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديثة، ط٥، (القاهرة: مطابع دار المعارف، ١٩٨٦). ٣٢٥- ، تاريخ الفلسفة اليونانية، (بيروت : دار القلم، د.ت). ٣٢٦- يوسف هيكل، فلسطين قبل وبعد، (بيروت : دار العلم للملايين، ١٩٧١).

## ب-المراجع المعربة :

٣٢٧- ١.ج. جرانت وهارولد تمبرلي، أوربا في القرنين التاسع عشر والعشرين ١٧٨٩ - ١٩٥٠، ترجمة بهاء فهمي، ط٦، (القاهرة : دار الحمامي للطباعة، ١٩٥٠).

٣٢٨- ١.م. جوامثون، فلسفة ابن سينا و أثرها في أوربا خلال القرون الوسطي، ترجمة

| جع | المصادر والمرا- |
|----|-----------------|
|----|-----------------|

رمضان لاوند. (بيروت : دار العلم للملايين. ١٩٥٠). ٣٢٩- ا.وولف، عرض تاريخي للفلسفة والعلم، ترجمة محمد عبد الواحد خلاف، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة، ١٩٣٦).

- ٣٣٠- إبراهيم الأميني، دراسة عامة في الإمامة، ترجمة كمال السيد، (قم: مطبعة الصدر، ١٩٩٦).
- ٣٣١– آدم سميث، ثروة الأمم، ترجمة حسني زينة، (بغداد : معهد الدراسات الأستراتيجية، ٢٠٠٧).
- ٣٣٢- ادوارد جيبون، اضمحلال الإمبراطورية الرومانية وسقوطها، ترجمة سليم سالم، (القاهرة : دار الكتاب العربي للطباعة، ١٩٦٩).
- ٣٣٣- آرثر أدوارد بيرنز وآخرون، علم الأقتصاد الحديث، ترجمة برهان الدجاني و عصام عاشور، (بيروت : دار صادر للطباعة والنشر، ١٩٦٠).
- ٣٣٤- آرثر كريستنسن، إيران في عهد الساسانيين، ترجمة يحيى الخشاب، (القاهرة : مطبعة لجنة التأليف، ١٩٥٧).
- ٣٣٥- آرثر نوسبوم، الوجيز في تاريخ القانون الدولي، ترجمة رياض القيسي، (بغداد: بيت الحكمة، ٢٠٠٢).
- ٣٣٦- ارنلدتي. ويلسون، بلادما بين النهرين بين ولاءين، ترجمة فؤاد جميل، (بغداد: دار الشؤون الثقافية، ١٩٩١).
- ٣٣٧- إسحق نقاش، شيعة العراق، ترجمة عبد الإله النعيمي، ط٢، (دمشق: دار المدى للطباعة، ٢٠٠٣).
- ٣٣٨- إسماعيل حقي الأزميري، فيلسوف العرب يعقوب بن أسحق الكندي، ترجمة عباس العزاوي، (بغداد : مطبعة أسعد، ١٩٦٣).
- ٣٣٩- إفلاطون، جمهورية إفلاطون، ترجمة فؤاد زكريا، (القاهرة: مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٤).
- ٣٤- ألبان ج. ويد جيري، المذاهب الكبرى في التاريخ من كونفوشيوس إلى تونبي، ترجمة ذوقان قرقوط، ط٢، (بيروت : دار القلم، ١٩٧٩).

......الشيخ عبدالكريم الزنجاني

- ٣٤١- ألبرت حوراني، الفكر العربي في عصر النهضة ١٧٩٨ ١٩٣٩، ترجمة كريم عزقول، ط٣، (بيروت: دار النهار للنشر، ١٩٧٧).
- ٣٤٢- أوريل دان، العراق في عهد قاسم، ترجمة جرجيس فتح الله، (السويد: دار نبز للطباعة والنشر، ١٩٨٩).
- ٣٤٣- أوسكار لانجه، مسائل الاقتصاد السياسي الاشتراكي، ترجمة أحمد فؤاد بلبع، ط٢، (بيروت : دار الحقيقة للطباعة والنشر، ١٩٨٢).
- ٣٤٤- أيان بلاك وبني موريس، الحروب السرية للإستخبارات الإسرائيلية، ترجمة الياس فرحات، (بيروت : دار الحرف العربي للطباعة والنشر ، ١٩٩٨).
- ٣٤٥- ت.ح.ديبور، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة محمد عبد الهادي ريدة، (بيروت: دار النهضة العربية للطباعة، ١٩٥٤).
- ٣٤٦- توماس كارليل، الأبطال، ترجمة محمد السباعي، ط٣، (القاهرة : المطبعة المصرية بالأزهر، ١٩٣٠).
- ٣٤٧- ثريا فاروقي، الدولة العثمانية والعالم المحيط بها، ترجمة حاتم طحاوي، (بيروت: دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٨).
- ٣٤٨- ج. هرنشو، علم التاريخ، ترجمة عبد الحميد العبادي، ط٢، (بيروت: دار الحداثة للطباعة، ١٩٨٢).
- ٣٤٩- جان جاك روسو، أصل التفاوت بين الناس، ترجمة عادل زعيتر، (القاهرة: مطبعة دار المعارف، ١٩٥٤).
- ٣٥- ، العقد الاجتماعي، ترجمة ذوقان قرقوط، (بغداد: مكتبة النهضة، ١٩٨٣). ٣٥١- جلال الدين فارسي، الجهاد أعلى مراحل تطور الكفاح الوطني، ترجمة محمد
  - صالح الحسيني، ط٢، (طهران : المكتبة الإسلامية الكبرى، ١٩٨٢).
- ٣٥٢- جواد علي، المهدي المنتظر عند الشيعة الإثني عشرية، ترجمة أبو العيد دودو. (كولونيا: منشورات الجمل، ٢٠٠٥).
- ٣٥٣- جورج انطونيوس، يقظة العرب، ترجمة ناصر الدين الأسد وإحسان عباس، ط٦، (بيروت : دار العلم للملايين، ١٩٨٠).

| ۳۰۹ | المصادر والمراجع. |
|-----|-------------------|
|-----|-------------------|

- ٣٥٤- جورج بوليتزر وآخرون، أصول الفلسفة الماركسية، ترجمة شعبان بركات، (بيروت : منشورات المكتبة العصرية، د.ت).
- ٣٥٥- جورج سول، المذاهب الاقتصادية الكبرى، ترجمة راشد البراوي، ط٤، (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف و الترجمة، ١٩٦٥).
- ٣٥٦- جون أسبو زيتو وجون فول، الإسلام والديمقراطية، ترجمة صفوان عكاش، (حلب: فصلت للدراسات والترجمة و النشر، ٢٠٠٠).
- ٣٥٧- جون كينيث جالبريث، تاريخ الفكر الأقتصادي الماضي صورة الحاضر، ترجمة أحمد فؤاد بلبع، (الكويت : مطابع الوطن ، ١٩٧٨).
- ٣٥٨- جون ليمبرت، إيران حرب مع التاريخ، ترجمة حسين عبد الزهرة، (البصرة: دار الحكمة، ١٩٩٢).
- ٣٥٩- حميد صفوي، النفط يستعبد إيران، ترجمة عبد الرزاق الصافي، (بغداد: مطبعة سلمان الأعظمي، ١٩٦٦).
- ٣٦٠- حنا بطاطو، العراق، ترجمة عفيف الرزاز، (طهران: مطبعة فرصاد، ٢٠٠٥). ٣٦١- خليل اينا لجيك، تاريخ الدولة العثمانية من النشوء إلى الانحدار، ترجمة م. الارناؤوط، (بيروت : دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٢).
- ٣٦٢- ديديه حوليا، قاموس الفلسفة، ترجمة فرنسوا أيوب وآخرون، (بيروت : المطبعة العربية، ١٩٩٢).
- ٣٦٣- رسول جعفريان، الشيعة في إيران دراسة تاريخية، ترجمة علي هاشم الأسدي، (مشهد: الأستانة الرضوية المقدسة، ١٩٩٩).
- ٣٦٤- روبرت داونز، كتب غيرت وجه العالم، ترجمة أحمد صادق حمدي، (القاهرة: دار القاهرة للطباعة، د.ت).
- ٣٦٥- رونيه اوبير، التربية العامة، ترجمة عبد الله عبد الدائم، ط٤، (بيروت : دار العلم للملايين، ١٩٧٩).

٣٦٦- ريتشارد كوتام، القومية في إيران، ترجمة مكتب الرواد، (بغداد: مطبعة الرواد، ١٩٧٨). ٣٦٧- ريتشار د فالتزر، الفلسفة الإسلامية ومركزها في التفكير الإنساني، ترجمة محمد

توفيق حسين، (بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٥٨).

- ٣٦٨– زوني إيلي ألفًا. موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب، (بيروت: دار الكتب العلمية. ١٩٩٢).
- ٣٦٩- ستيفن هيمسلي لونكريك، أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر الخياط، ط ٤، (بغداد : مطبعة المعارف، ١٩٦٨).
- •٣٧- سيجريد هونكه، شمس الله تشرق على الغرب فضل العرب على أوربا، ترجمة فؤاد حسنين علي، (القاهرة : دار العالم العربي، ٢٠٠٨).
- ۲۷۱- طيبة ماهروزاده، فلسفة كانت التربوية، ترجمة عبد الرحمن العلوي، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ۲۰۰۱).
- ٣٧٢- فيبي مار، تاريخ العراق المعاصر العهد الملكي، ترجمة مصطفى نعمان أحمد، (بغداد: المكتبة العصرية، ٢٠٠٦).
- ٣٧٣- كارل بروكلهان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة نبيه أمين ومنير البعلبكي، ط ٨، دار العلم للملايين، ١٩٧٩).
- ٣٧٤- لانجلوا وسنيو بوس وآخرون، النقد التاريخي، ترجمة عبد الرحمن بدوي، (القاهرة: دار الهنا للطباعة، ١٩٧٠).
- ٣٧٥- ليونتيف، الموجز في الاقتصاد السياسي، ترجمة أبو بكر سيف، (القاهرة: دار الكاتب العربي، د.ت).

٣٧٦- ماركس، رأس المال، ترجمة فالح عبد الجبار وآخرون، (موسكو: دار التقدم، ١٩٨٧). ٣٧٧- ماريون وبيتر سلوجلت، العراق الحديث من الثورة إلى الدكتاتورية، ترجمة

مركز الدراسات والترجمة، (القاهرة : الزهراء للإعلام العربي، ١٩٩٢). ٣٧٨- محمد تقي مدرس، العلامة الخواجه نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، تعريب

علي هاشم الأسدي، (مشهد: مؤسسة الطبع والنشر في الأستانة الرضوية، ١٩٩٩). ٣٧٩- محمد حسين النائيني، تنبيه الأُمة و تنزيه الملة، تعريب عبد الحسن آل نجف، (قم: مطبعة سبهر، ١٩٩٨).

٣٨٠- مرتضى مطهري، بحوث موسعة في شرح المنظومة، ترجمة عبد الجبار الرفاعي،

| جع | المصادر والمرا |
|----|----------------|
|----|----------------|

- ۳۸۲- مس بيل، فصول من تاريخ العراق القريب، ترجمة جعفر الخياط، (بيروت: دار الكشاف، ۱۹٤۹).
- ٣٨٣- هـ.١. ل. فشر، تاريخ أوربا في العصر الحديث ١٧٨٩ ١٩٥٠، تعريب أحمد نجيب هاشم ووديع الضبع، ط٦، (القاهرة : مطابع دار المعارف، ١٩٧٢).
- ٣٨٤- هنري فوستر، نشأة العراق الحديث، ترجمة سليم طه التكريتي، (بغداد: الفجر للنشر، ١٩٨٩).
- ٣٨٥- ول ديورانت، قصة الفلسفة، ترجمة فتح الله محمد المشعشع، (بيروت: مكتبة المعارف، ٢٠٠٤).

## تاسعاً. المراجع الفارسية :

- ۱- ابراهیم موسوی زنجانی، تاریخ زنجان، (تهران: چاپخانه مصطفوی، ۱۳۷۸ش).
- ۲- احمد سیاح، فرهنگ دانشگاهی (فارسی به عربی)، (تهران: چاپخانه فرحان، ۱۳۸۱ش).
  - ٣- احمد کسروی، تاریخ مشروطه ایران، (تهران : چاپخانه سبهر، ١٣٨٣ ش).
- ٤- تاريخ هيجده ساله آذربيجان، چاپ سيزهم، (تهران : چاپخانه سبهر، ١٣٨٤ش).
- ۵- از انتشارات دایره جغرافیائی ستادارتش، فرهنگ جغرافیائی ایران، (تهران : چاپخانه ارتش، ۱۳۲۸ش).
- ٦- جواد هروی، تاریخ سامانیان، (تهران : مؤسسه انتشارات امیر کبیر، ۱۳۸۲ش).
- ۷- حسن ابراهیم زاده، گلشن ابرار، (قم: چاپخانه اعتیاد، ۱۳۸۵ ش). ۸- حسن تقی زاده ،تاریخ انقلاب مشروطیت إیران، (تهران:چاپخانه رامین، ۱۳۷۹ ش).

٣١٢ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

۹ – حسن زنده دل، استان زنجان، (تهران: نشر ایرا نگردان، ۱۳۷۷ش). ۱۰ – حمید روحانی، نهضت امام خمینی، چاپ پنجم، (تهران: چاپخانه عروج، ۱۳۸۱ش). ۱۱ – رامین سلطانی، تاریخ زنجان، (زنجان: چاپخانه نیگان، ۱۳۷۹ش). ۱۲ – رسول جعفریان، اسنادی از خاندان روضاتیان، (قم: چاپخانه اعتماد، ۲۰۰۳). ۱۳ – ، جریان هاوسازمان های مذهبی سیاسی ایران، چاپ ششتم، (قم : چاپخانه اعتماد، ۱۳۸۵ش).

۱۶- زین العابدین احمدی زنجانی، علماء نامدار زنجان در قرن چهارم، (قم: چاپخانه امیر، ۱۳۷۶ش).

۱۹-سعیدبختیاری، اطلس جامع گیتاشناسی ۸۷-۸۹، (تهران : چاپخانه هامون، ۱۳۸۲ش). ۱۹– سید احمد ریاضی، تاملی در زهد، (تهران: چاپخانه خجسته، ۱۳۷۷ش). ۱۷– سید أحمد موثقي، استراتیـژی وحدت اندیشه سیاسی اسلامی، (قم : دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۱ش).

- ۱۸ سید جواد مدرسی، نجوم السرد بذکر علماء یزد، (یزد: انجمن آثار ومفاخر فرهنگ استان یزد، ۱۳۸٤ ش).
- ۱۹ سید غلامرضا تهامی، فرهنگك اعلام تاریخ اسلام، (تهران: شرکت سهامی انتشار، ۱۳۸۵ش).

۲۰ – سید کیال جوادی، آثر افرینان، (تهران: چاپخانه فرشیوه، ۱۳۷۸ ش).
 ۲۱ – سید محمد علي زاده، علیا ومشروعیت دولت صفوي، (قم: چاپخانه باقری، ۱۳۷۹ ش).
 ۲۲ – سید محمد گلابگیر، نجف کانون تشیع، (مشهد المقدسة: مؤسسة چاب استان قدس رضوی، ۱۳۸۳ ش).

۲۳– سيد هادي خسرو شاهي، ميزگرد تقريب بين مذاهب اسلامی، (تهران: چاپخانه الهادي، ۱۳۸۰ش).

۲۲- عباس اقبال اشتیاقی، تاریخ مغول، چاپ هشتم، (تهران: چاپخانه سبهر، ۱۳۸۶ش). ۲۵- عباس عطاری، تاریخ شهرهای ایران، (تهران: چاپخانه کاج، ۱۳۸۶ش). ۲۲- عبد الحسین جواهر کلام، تربت پاکان، (قم: چاپخانه نگین، ۲۰۰۳).

| المراجع | المصادر ( |
|---------|-----------|
|---------|-----------|

| انتشارات دفتر | : مركز | الكبير، (قم | الفارسى | الفيلسوف | ، زنجانی، | عبد الله | ۲۷ – أبو |
|---------------|--------|-------------|---------|----------|-----------|----------|----------|
|               |        |             |         | ۱ ش).    | می، ۳۷۷   | ت اسلا   | تبليغا   |

۲۸- عقیقی بخشایشی، مفاخر آذربیجان، (تبریز: چاپخانه نیکام، ۱۳۷۵ش). ۲۹- علی ابو الحسنی، سلطنت علم ودولت فقر،(قم: دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۷۶ش). ۳۰- علی محمد بشارتی، از انقلاب مشروطه تاکودتای رضا خان، (تهران: سازمان تبلیغات اسلامی حوزه هزی، ۱۳۸۰ش).

۳۱- على واعظ خیاباني، علماى معاصر، (قم: چاپخانه معراج، ۱۳۸۲ش). ۳۲- عیسى صدیق، تاریخ فرهنگ ایران، (تهران: چاپخانه دانشگاه، ۱۳۳۱ش). ۳۳- ابو الفضل شکورى، خط سوم در انقلاب مشروطیت ایران، (قم: چاپخانه مهر، ۱۳۷۱ش).

۳۲- کریم نیرومند، تاریخ عرفای وحکهای استان زنجان، (زنجان: چاپخانه بهمن، ۱۳٦٤ش). ۳۵- ، شرح زندگانی دانشمندان، (زنجان: چاپخانه نگین، ۱۳۸۵ش). ۳۲- محمد حسین گنجی، کلیات فلسفه، (تهران : چاپ فرهنك، ۱۳۸٤ش). ۳۷- محمود رهبران، شکوه پارسایی وپایداری، (یزد: چاپخانه دلارنگ، ۱۳۷۵ش). ۳۸- مرتضی انصاری، زندگانی وشخصیت شیخ انصاری، (قم: چاپخانه باقری، ۱۳۷۳ش). ۳۹- منو چهر صدوقی سها، تاریخ حکهاء وعرفای متاخر، (تهران: چاپخانه

٤٠- منیژه ربیعی، سرگذشت ناصر الدین شاه، چاپ سوم، (تهران: چاپخانه فعال، ١٣٨٤ش). ٤١- مهدی انصاری، شیخ فضل الله نوری ومشروطیت، چاپ دوم، (تهران: چاپخانه سبهر، ١٣٧٤ش).

٤٢- هاشم رجب زاده، سرگذشت مغولان در إيران از جينكيزخان تا هولاكو، (تهران: چاپخانه فعال، ١٣٨٤ ش).

٤٣ – هاشمی رفسنجانی، امیر کبیر، (قم: دفتر انتشارات اسلامی، ١٣٧٩ ش). ٤٤ – هوشنگ ثبوتی، بناهای آرامگاهی استان زنجان، (قم: چاپخانه نهضت، ١٣٧٧ ش). ٤٥ – تاريخ زنجان، چاپ دوم، (زنجان: اداره کل فرهنك و ارشاد اسلامی استان

| ۳۱ الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۱ ( |
|-----------------------------|-----|
|-----------------------------|-----|

زنجان، ۱۳۷۱ش).

عاشراً. المراجع الأجنبية :

- .(Benton William, Encyclopedia Britannica, (Chicago, 1965 )
  - (Ivanov M. S، Ochirk istorii Iran a، (Moscow، 1952 ۲
- .(Keddie Nikki R. Iran Religon, Politics and society, (London, 1980 \*
  - .(Oxford, 1968) (1880-Kelly, J.B. Britain and the Gulf 1795-ξ
- Nasr Seyyed Hossein and Leaman Oliver. History of Islamic o .(Philosophy. (Qum. 2001
  - . (Nicolson Harold, King George The fifth, His Life and Reign, (London, 1952-1
    - .(Shields Christopher, Aristotle, (London, 2007-V
    - .(The word book Encyclopedia: (London:  $1982 \Lambda$
    - .(V. George: Asketech of the A great Ruler: (London: 1935 9

أحد عشر. المعاجم والموسوعات والمذكرات :

١ – أحمد الحسيني، تراجم الرجال، (قم : مطبعة نكارش، ٢٠٠٢).
٢ - أحمد الشنتناوي وآخرون، دائرة المعارف الإسلامية، (القاهرة: دار الشعب، ١٩٣٣).
٣ - أغا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٢، (بيروت: دار الأضواء، ١٩٨٦).
٤ - ، طبقات أعلام الشيعة، (النجف الأشرف: المطبعة العلمية، ٤ ١٩٥).
٥ - باقر أمين الورد، أعلام العراق الحديث، (بغداد: مطبعة الميناء، ١٩٧٨).
٢ - ثامر عبد الحسين العامري، موسوعة أنساب السادة العلويين، (قم : دار الهدى، ٢٠٠٤).
٣ - ثامر عبد الحسين العامري، موسوعة أنساب السادة العلويين، (قم : دار الهدى، ٢٠٠٤).
٣ - ثامر كاظم الخفاجي، من مشاهير اعلام الحديث، (بعداد: مطبعة الميناء، ١٩٧٨).

٨- جعفر الدجيلي، موسوعة النجف الاشرف، (بيروت: دار الاضواء، ١٩٩٧).
 ٩- جعفر السبحاني، معجم التراث الكلامي، (قم: مطبعة اعتماد، ٢٠٠٢).
 ١٠ - ، معجم طبقات المتكلمين، (قم: مطبعة مؤسسة الإمام الصادق عليه م. ٢٠٠٥).

| والمراجع | المصادر |
|----------|---------|
|----------|---------|

١١ – موسوعة طبقات الفقهاء، (بيروت: دار الأضواء،١٩٩٩). ١٢ – جميل صليبا، المعجم الفلسفي، (قم : مطبعة سليما نزاده، ٢٠٠٦). ١٣ – جورج طرابيشي، معجم الفلاسفة، ط٣، (بيروت : دار الطليعة، ٢٠٠٦). ١٤ – حسن الأمين، دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، ط٦، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠١).

- ١٥ مستدركات أعيان الشيعة، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ١٩٩٦).
- ١٦ حسن لطيف الزبيدي، موسوعة الأحزاب العراقية، (بيروت: مؤسسة العارف للمطبوعات، ٢٠٠٧).
- ١٧ حسين النوري الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، تحقيق مؤسسة آل البيت عليمهم لإحياء التراث، (بيروت: مؤسسة آل البيت عليمهم لإحياء التراث، ١٩٨٧).
- ١٨ حميد المطبعي، موسوعة أعلام العراق في القرن العشرين، (بغداد : دار الشؤون الثقافية، ١٩٩٥).
- ١٩- حيدر المرجاني، خطباء المنبر الحسيني، (النجف الأشرف: مطبعة القضاء، ١٩٧٧). ٢٠ - خير الدين الزركلي، الأعلام، (بيروت: دار العلم للملايين، ٢٠٠٥). ٢١ - رفيق العجم، موسوعة الفكر العربي والإسلامي الحديث والمعاصر، (بيروت:

مكتبة لبنان ناشرون، ۲۰۰۲).

٢٢- سعد سعدي، معجم الشرق الأوسط، ط٢، (بيروت: دار الجيل، ١٩٩٨). ٢٣- سلمان هادي آل طعمة، معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء، (بيروت: دار المحجة البيضاء، ١٩٩٩).

٢٤ – أعلام من بلادي، (دمشق : دار كيوان للطباعة، ٢٠٠٥). ٢٥ – سميح مسعود، الموسوعة الاقتصادية، (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، ١٩٩٣).

٢٦- صائب عبد الحميد، معجم مؤرخي الشيعة، (قم: مطبعة محمد، ٢٠٠٤). ٢٧- عبد الجبار عبد الرحمن، فهرست المطبوعات العراقية، (بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٧٨). ٣١٦ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

٢٨ - عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، (بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٨٤).

٢٩ - عبد الرحيم محمد الغراوي، معجم شعراء الشيعة، (بيروت: مؤسسة الكاتب، د.ت). ٣٠ - عبد الكريم آل نجف، من أعلام الفكر والقيادة والمرجعية، (النجف الأشرف: مركز الهدي للدراسات الحوزوية، ٢٠٠٧).

٣١ عبد الله عيسى إبراهيم الغديري، القاموس الجامع للمصطلحات الفقهية،
 (بيروت: دار المحجة البيضاء للطباعة، ٢٠٠٥).

٢٢- علي البصري، مذكرات رضا شاه، (بغداد: مطبعة شركة النشر، ١٩٥٠). ٣٣- علي الخاقاني، شعراء الغري، (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، ١٩٥٤). ٣٤- علي النهازي الشاهرودي (ت ١٤٠٥هـ)، مستدرك سفينة البحار، تحقيق حسن على النهازي، ط٢، (قم : مؤسسة النشر الإسلامية، ١٩٩٩).

- ٣٥- علي فاضل القائيني، معجم مؤلفي الشيعة، (قم: مطبعة وزارة الإرشاد الإسلامي، ١٩٨٤).
- ٣٦- علي منصور المرهون، شعراء القطيف قديماً وحديثاً، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٦).

٣٧- عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، (بيروت: دار إحياء التراث العربي للطباعة، ١٩٥٧). ٣٨- فؤاد كامل وآخرون، الموسوعة الفلسفية المختصرة، (القاهرة: مؤسسة طباعة الألوان المتحدة، ١٩٦٣).

٣٩- أبو القاسم الخوئي، معجم رجال الحديث، ط٣، (بيروت: دار الزهراء للطباعة، ١٩٨٣).

•٤- كاظم عبود الفتلاوي، المنتخب من أعلام الفكر والأدب، (بيروت: مؤسسة المواهب للطباعة والنشر، ١٩٩٩).

٤١ – مشاهير المدفونين في الصحن العلوي الشريف، (قم: مطبعة الغدير، ٢٠٠٦). ٤٢ – كامل سلمان الجبوري، مذكرات الكابتن مان، ترجمة كاظم هاشم الساعدي، (بيروت: مؤسسة العارف للمطبوعات، ٢٠٠٢).

٤٣ - كوركيس عواد، معجم المؤلفين العراقيين في القرنين التاسع عشر والعشرين

| ۳۱۷ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

٤٤- مجمع الفكر العربي، موسوعة مؤلفي الإمامية، (قم: مطبعة شريعت،١٩٩٩). ٤٥- محسن الأمين، أعيان الشيعة، تحقيق حسن الأمين، (بيروت: دار التعارف للمطبوعات، ٢٠٠٠).

٤٦ - محمد الريشهري، موسوعة الأمام علي بن أبي طالب، (قم: مطبعة دار الحديث، ٢٠٠٤). ٤٧ - محمد الغروي، موسوعة التأريخ الإسلامي، ط٣، (قم: مطبعة شريعت، ٢٠٠٥). ٤٩ - مع علماء النجف الأشرف، (بيروت: دار الثقلين، ١٩٩٩). ٤٩ - محمد أمين الخوئي، مرآة الشرق، (قم: مطبعة ستاره، ٢٠٠٦). ٥٠ - محمد أمين نجف، علماء في رضوان الله، (النجف الأشرف: مطبعة الفرقان، د.ت). ١٥ - محمد حرز الدين، معارف الرجال، علق عليه محمد حرز الدين، (النجف الأشرف: مطبعة الآداب، ١٩٦٥).

- ٥٢ محمد حسين الجلالي، فهرس التراث الكلامي، (قم: مطبعة نكّارش،٢٠٠١). ٥٣ - محمد حسين سليهان الأعلمي، دائرة المعارف، (كربلاء: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٦٨).
- ٥٤- محمد خليل الباشا، الكافي معجم عربي حديث، (بيروت: شركة المطبوعات للتوزيع والنشر،١٩٩٩).
- ٥٥- محمد رضا الحكيمي، أذكياء الفقهاء والمحدثين، (بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ١٩٩٨).
- ٥٦- محمد شفيق غربال، الموسوعة العربية الميسرة، ط٢، (القاهرة: دار الشعب للطباعة، ١٩٧٢).

٥٧ - محمد علي الأنصاري، الموسوعة الفقهية الميسرة، (قم: مؤسسة الهادي، ١٩٩٧). ٥٨ - محمد مهدي الموسوي، أحسن الوديعة في تراجم أشهر مجتهدي الشيعة، (بيروت: دار الهادي للطباعة، ١٩٩٣).

٥٩ – محمد هادي الأميني، معجم المطبوعات النجفية، (النجف الأشرف: مطبعة النعمان، ١٩٦٦).

۳۱۸ ...... الشيخ عبدالكريم الزنجاني

- ٦٠ ، معجم رجال الفكر والأدب في النجف خلال ألف عام، (النجف الأشرف : مطبعة الآداب، ١٩٦٤).
- ٦١- محمود الغريفي، مشاهير الأعلام في الحرم العلوي، (الكويت: مطبعة ثامن الحجج علينه، ٢٠٠٧).
- ٦٢- محيي الدين الطعمي، النور الأبهر في طبقات شيوخ جامع الأزهر، (بيروت : دار الجيل، ١٩٩٢).
- ٦٣- المركز العراقي للمعلومات والدراسات، دليل الوزارات العراقية ١٩٢٠-٢٠٠٣، (بغداد : دار نور الشروق للطباعة والنشر، ٢٠٠٧).
- ٦٢ مسلم الدجيلي، زعماء الشيعة في النجف الأشرف، ط٣، (النجف الأشرف: دار الأندلس للطباعة، ٢٠٠٤).
- ٦٥ مصطفى عبد الرزاق، خمسة من أعلام الفكر الإسلامي، (بيروت: دار الكتاب العربي، د.ت).
- ٦٦- موسى الزنجاني، الفهرست لمشاهير وعلماء زنجان، (قم: مطبعة الهادي.٢٠٠١).
- ٦٧- موسى مخول، موسوعة الخروب والأزمات الإقليمية في القرن العشرين، ط٢، (بيروت : بيسان للنشر، ٢٠٠٨).
- ٦٨- مير بصري، أعلام السياسة في العراق الحديث، (لندن: رياض الريس للكتب والنشر، ١٩٨٨).
- ٦٩ نوري عبد الحميد العاني وآخرون، تاريخ الوزارات العراقية في العهد الجمهوري، (بغداد : بيت الحكمة، ٢٠٠٢).
- ٧- ياسين صلواتي، الموسوعة العربية الميسرة والموسعة، (بيروت: مؤسسة التاريخ العربي، ٢٠٠١).

أثنا عشر. المقالات والبحوث: ١- جمال الدين محمد محمود، الشورى بين التقريب والتغريب «العربي»، (مجلة)،

| ۳۱۹ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

- ٨- سيلفيا نيف، النجف مركز للعلمانية الراديكالية، ترجمة محمود عبد الواحد،
   «دراسات تاريخية»، (مجلة)، بغداد، ٢٠٠٥، العدد ١٧.
- ٩- عباس مهاجراني، النجف والتقريب بين المذاهب الإسلامية، «آفاق نجفية»،
   (مجلة)، النجف الأشرف، ٢٠٠٧، العدد ٧.
- ١٠ عبد الجبار الرفاعي، موقظ الشرق قراءة في المشروع الإحيائي لجمال الدين،
   «التوحيد»، (مجلة)، طهران، تموز ١٩٩٧، العدد ٨٩.
- ١١ عبد الجواد الكليدار، فلسفة التاريخ، «الاعتدال»، (مجلة)، النجف الأشرف،
   حزيران ١٩٢٤، العدد ١.
- ١٢- عبد الحليم الرهيمي، منهج توحيد الأمة الإسلامية عند الشهيد محمد باقر الصدر، «قضايا إسلامية معاصرة»، (مجلة)، قم، ٢٠٠٠، العدد ١١ - ١٢.
- ١٣ عبد القادر ياسين، الخلفية التاريخية للحركة الصهيونية، «مركز الدراسات الفلسطينية»، (مجلة)، بغداد، آذار نيسان ١٩٧٧، العدد ٢١.

• ٣٢٠ .....الشيخ عبدالكريمالزنجاني

- ١٤ عبد المتعال الصعيدي، الوحدة الإسلامية، «الرسالة»، (مجلة)، القاهرة، كانون أول ١٩٣٦، العدد ١٧٩.
- ١٥ عبد المجيد كامل عبد اللطيف، فلسفة الملك فيصل في بناء الدولة العراقية، «دراسات تاريخية»، ٢٠٠٥، العدد ١٧.
- ١٦ علاء حسين الرهيمي، مجلة العلم النجفية من المجلات العراقية الرائدة ١٩١٠ -١٩١٢، «دراسات تاريخية»، ٢٠٠٥، العدد ١٧.
- ١٧ فاضل محمد المعموري، رائد الوحدة الإسلامية، «التراث النجفي»، (مجلة)، النجف الاشرف، تموز ٢٠٠٧، العدد ٨.
  - ١٨ ، قالوا في الإمام الزنجاني، «التراث النجفي»، شباط ٢٠٠٨، العدد١٢.
- ١٩ قيس هادي أحمد، فلسفة أمانوئيل كانت وفلسفة العلم المعاصر، «دراسات فلسفية»، (مجلة)، بغداد، ٢٠٠٥، العدد ١٨.
- ٢٠ محمد حسن الكليدار، كربلاء في الاحتلالين العثماني والبريطاني، «الكتاب»،
   (مجلة)، بغداد، آذار ١٩٧٥، العدد ٣.
- ٢١- محمد سعيد العرفي، في سبيل الوحدة الإسلامية، «الموسم»، (مجلة)، لاهاي، ١٩٩٠، العدد ١١.
- ٢٢- محمد فريد وجدي، دروس الفلسفة، «الأزهر»، (مجلة)، القاهرة، تشرين ثان ١٩٤٠، العدد ١٠.

٢٣- محمد مهدي الأصفي، كتب الدراسة في النجف، «النجف»، نيسان ١٩٥٨، العدده. ٢٤- مشكور الأسدي، لم التخاصم، «الهاتف»، (جريدة)، النجف الاشرف، ١٩٤٦/٩/١٣.

٢٥ – مقدام عبد الحسن باقر، دور الشيخ عبد الكريم الزنجاني في التقريب بين مذاهب المسلمين ١٩٣٦ - ١٩٦٨، «كلية التربية للبنات للعلوم الإنسانية»، (مجلة)، جامعة الكوفة، كانون أول ٢٠٠٨، العدد ٣.

| ۳۲۱ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

٢٦- مهدي الساوي، صلة الفلسفة بالدين، «النجف»، كانون أول ١٩٦٢، العدد ٣.
 ٢٧- نور الله الكسائي، السيد جمال الدين الأسد آبادي وجامع الأزهر في مصر، «الرصد»، (مجلة)، بيروت، كانون أول ١٩٩٦، العدد ٢٦.
 ٢٨- هادي فياض، فتاوى العلماء الأعلام وأثرها في المجتمع الإسلامي، «النجف»، نيسان ١٩٦٠، العدد ٢٩.

٢٩- ياسين شهاب شكري، مؤتمر النجف ١١٥٦هـ / ١٧٤٣م، (جامعة الكوفة: وقائع مؤتمر العلوم الإنسانية، ٢٠٠٨).

ثلاثة عشر. الصحف والمجلات العراقية والعربية والأجنبية:

## الصحف العراقية و العربية :

| Y • • V | لندن                   | الزمان       | . \ |
|---------|------------------------|--------------|-----|
| 1917    | بغداد                  | العرب        | ۲.  |
| 1941    | دمشق                   | العمل القومي | ۳.  |
| 1987    | النجف الأشرف           | الهاتف       | . ٤ |
|         | ت العراقية و العربية : | ب. المجلا    |     |
| 198.    | القاهرة                | الأزهر       | ۰۱  |
| 79      | النجف الأشرف           | الأصالة      | ۲.  |
| 1978    | النجف الأشرف           | الاعتدال     | ۳.  |
| 1932    |                        |              |     |
| 1988    | بغداد                  | آفاق عربية   | . ٤ |
| * • • ٦ |                        |              |     |

٥.
 أفاق نجفية النجف الأشرف
 ٢٠٠٧

| عبدالكريمالزنجاني | الشيخ | <br> | <br> |
|-------------------|-------|------|------|
|                   |       | <br> | <br> |

| ۲۰۰۸               | النجف الأشرف   | بحوث ودراسات إسلامية              | .٦           |
|--------------------|----------------|-----------------------------------|--------------|
| 1977               | الكاظمية       | البلاع                            | .V           |
| 1927<br>1927       | النجف الأشرف   | البيان                            | .٨           |
| 7••V<br>7••A       | النجف الأشرف   | التراث النجفي                     | . ٩          |
| 199.               | قم             | تراثنا                            | . ) •        |
| 1997               | طهران          | التوحيد                           | . N N        |
| 1990               | لندن           | الجامعة الإسلامية                 | .17          |
| 1937               | النجف الأشرف   | الخضارة                           | . ۱۳         |
| ۲۰۰۸               | بغداد          | حواؤنا                            | . ١ ٤        |
| Y • • 0<br>Y • • 0 | بغداد<br>بغداد | در اسات تاريخية<br>در اسات فلسفية | . 10<br>. 17 |
| ١٩٦٨               | الديوانية      | الرسالة                           | . \ V        |
| 1987               | القاهرة        | الرسالة                           | . \A         |
| 1997<br>70         | طهران          | رسالة التقريب                     | .19          |
| 1997               | بيروت          | الرصد                             | . ۲ •        |
| 1977               | القاهرة        | الزهراء                           | . ۲ ۱        |

| ۳۲۳ | <br>المصادر والمراجع. |
|-----|-----------------------|
|     |                       |

| 1970 |              |                      |       |
|------|--------------|----------------------|-------|
| 1977 | النجف الأشرف | العدل                | . 27  |
| 1979 |              |                      |       |
| 1987 |              | an an an the tr      |       |
| ١٩٤٧ | النجف الأشرف | العدل الإسلامي       | .۲۳   |
| 1914 | الكويت       | العربي               | ٤٢.   |
| 1939 |              |                      |       |
| 1987 | صيدا         | العرفان              | . 70  |
| 1908 |              |                      |       |
| 1988 | الديوانية    | العقيدة              | . 77  |
| 7    | النجف الأشرف | غدير الحكمة          | .۲۷   |
| 198. |              |                      |       |
| 1981 |              |                      |       |
| 1927 | النجف الأشرف | الغري                | .۲۸   |
| 1980 |              |                      |       |
| 1987 |              |                      |       |
| ۲۰۰۸ | النجف الأشرف | فيض الكوثر           | . 4 9 |
| 7    | قم           | قضايا إسلامية معاصرة | ۳۰.   |
| 1910 | بغداد        | الكتاب               | ۳۱.   |
| 1999 |              | ÷                    | ىد ر  |
| ۲    | النجف الأشرف | الكوثر               | .44   |
| 1977 | بغداد        | لغة العرب            | .۳۳   |
| 1981 | النجف الأشرف | المثل العليا         | ٢٤.   |
|      |              |                      |       |

| ٢ ٣ ٣ ٢ |
|---------|
|---------|

| 1992    | بيروت          | المرشد                   | ٥٣.   |
|---------|----------------|--------------------------|-------|
| 1997    | بغداد          | مركز الدراسات الفلسطينية |       |
| NAVV    |                |                          | .٣٦   |
| 1971    | النجف الأشرف   | المعارف                  | ۳۷.   |
| 1977    | بغداد          | المعرفة                  | .۳۸   |
| ۲٦      | كربلاء المقدسة | المعرفة                  | .۳۹   |
| 1978    | بغداد          | المكتبة                  | . ٤ • |
| 1970    | القاهرة        | المنار                   | . ٤ ١ |
| 199.    | لاهاي          | الموسم                   | . ٤ ٢ |
| 1998    |                |                          | •••   |
| 190V    |                |                          |       |
| 1901    | النجف الأشرف   | النجف                    | . 2٣  |
| 1971    | · · ·          |                          |       |
| 1977    |                |                          |       |
| 1933    | القاهرة        | نور الإسلام              | . £ £ |
|         |                | ت. الصحف الفارسية :      |       |
| 1987    | طهران          | اطلاعات                  |       |
| 7 • • 0 | طهرات          | کیهان                    |       |
|         |                | ث. المجلات الفارسية :    |       |
| ۱۳۸۰ ش  |                | · · · · / · ·            |       |
| ۱۳۸۳ ش  | زنجان          | فرهنك زنجان              |       |
|         |                |                          |       |

| ٣٢٥ | المصادر والمراج |
|-----|-----------------|
|-----|-----------------|

أربعة عشر. الإنترنت :

أ. المواقع العربية :
 ١ - أردشير الأول، الموقع، (http: //ar.wikipedia.org).
 ٢ - الإسلام على الإنترنت، الموقع، (http: //www.islam online. net).
 ٣ - الإسلام في سوريا، الموقع، (http: //www.islam syria.net).
 ٣ - الإسلام في سوريا، الموقع، (http: //www.islam syria.net).
 ٩ - الإسلام في موريا، الموقع، (http: //www.wakra.net).
 ٢ - الإسلام في موريا، الموقع، (http: //www.islam syria.net).
 ٩ - الإسلام في موريا، الموقع، (http: //www.islamweb.net).
 ٩ - أمين الحسيني، الموقع، (http://www.islamweb.net).
 ٩ - ايلاف ويب، الموقع، (http://www.elaph.com).
 ٢ - ايلاف ويب، الموقع، (http://forum. hakawy.com).
 ٩ - انبرجاتية، الموقع، (http://forum. hakawy.com).
 ٩ - انبرجاتية، الموقع، (http://journa.net).
 ٢ - تراجم العلماء، الموقع، (http://journa.net).
 ٢ - تراجم العلماء، الموقع، (http://journa.net).
 ٢ - تراجم العلماء، الموقع، (http://journa.net).

١٢ - تهجير مليون عراقي، الموقع، (iraqforall) / iraqforall).
١٣ - توماس كارليل، الموقع، (http://ar.Wikipdia.org).
١٣ - تيمورلنك، الموقع، (http://www.wakra.net).
١٤ - تيمورلنك، الموقع، (http://www.uazhar.edu).
١٩ - جامعة الأزهر، الموقع، (http://www.uazhar.edu).
١٦ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.aawsat.com).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.aawsat.com).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية (http://www.marefa.org).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.aawsat.com).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.aawsat.com).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.marefa.org).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.marefa.org).
١٢ - الجامعة العربية والدبلوماسية المصرية، الموقع، (http://www.muslim you ths- iq.org).
١٢ - حركة الترجمة وأثرها في الفكر العربي، الموقع، (http://aljazeera talk. net).
٢٠ - حقائق عن الدين البهائي، الموقع، (http://www.al-shirazi.com).
٢٠ - حوزة العلمية، الموقع، (http://www.al-shirazi.com).

٣٢٦ .....الشيخ عبدالكريم الزنجاني

۲۲- حوزة الهدي للدراسات الاسلامية، الموقع، (http://www.alhodacenter.com). ٢٣ - الدولة الصفوية، الموقع، (http://www.zuhlool.org). ٢٤- رحيل العلامة الخطي، الموقع، (Am.com.http: / /alnor). ٢٥- السامانيون، الموقع، (http://www.hukam.net). ۲۱- سفر الحوالي، الموقع، (http://www.alhawali.com). ٢٧ - سيرة سياحة الامام الراحل السيد أبو القاسم الخوئي، الموقع، «.www/ / http:// .amal-movement.com ۲۸ - شبكة راصد الاخبارية، الموقع، (http://rasid.com). ۲۹- شرح تجريد الاعتقاد، الموقع، (http: //alkadhum.org). • ٣- عبد المجيد سليم، الموقع، (http://ar.Wikipedia.org). ۳۱- عبد المحسن الكاظمي، الموقع، (http://www.alzawraa.net). ٣٢- العلياء في ذمة الخلود، الموقع، (http://www.talkani.com). ۳۲- علماء معاصرون، الموقع، (http://www.ahlalhdeeth.com). ٣٤- على القاربوز آبادي، الموقع، (www/ / Mwasom.com.http: //www). ٣٥- فقيد الخط، الموقع، (http://www.mudhar.net). ٣٦- أبو القاسم الخوئي، الموقع، (http: / /choumran.jeeran.com). ٣٧- قبة السلطانية، الموقع، (http://www.tebyan.com). ۳۸- القطيف، الموقع، (http://ar.wikipedia.org). ۳۹- لمحة تاريخية، الموقع، (http://www.damasuniv. shern. net). • ٤- مؤتمر النجف الأشرف، الموقع، (http: / /al Jewar.net). ٤١ - مجلس السلم العالمي، الموقع، (http://www.marafea.org). ٤٢ - محمد كاظم اليزدي، الموقع، (http: / /talkani. com). ۲۲ - محمود غازان، الموقع، (http://www.marefa.org). ٤٤ - مع الصادقين، الموقع، (http://arabic.irib.ir). ٤٤ - المقام العلمي للشيخ الأنصاري، الموقع، (http: / /www.qateef.us).

| ۳۲۷ | المصادر والمراجع |
|-----|------------------|
|-----|------------------|

٤٦ - ملا صدرا، الموقع، (http://ar.wikipedia.org). ٤٧ – من وحي الذكريات، الموقع، (http: / /www.almusaw.org). ٤٨ – منتديات أمل العالم، الموقع، (http://www.amal-alalm-net). ٤٩ – منتديات ثقافة نت، الموقع، (http: //www.asaker-islam.net). ٥٠ – منظمة المؤتمر الإسلامي، الموقع، (http: //ar.wikipedia. org). ٥١ – ناصر الدين شاه قاجار، الموقع، (http: / /en.wikipedia.org). ٥٢ - نبذه عن حياة القائد، الموقع، (http: //www.al-imam.org). ٥٣- النجف الأشرف كما وصفها بعض المستشرقين، الموقع، (http://www.haydarya.com/. ٥٤ – ابن النديم، الموقع، (http://ar.Wikipdia.org). ٥٥- نشأة الصحافة العراقية، الموقع، (http://www.alsabaah.com). ٥٦ – نصر الله المستنبط، الموقع، (http://ar.wikipedia.org). ٥٧ - واحة القطيف، الموقع، (http: / /www.qatifoasis.com). ٥٨ - واقعة زنجان، الموقع، (http: / /ahewar.org). ٥٩- وفاة السيد عبد الهادي الشيرازي، الموقع، (http: //www.al-shia.org). ۲۰- ومضات، الموقع، (http://wamadhat. Jeeran. com). ب- المواقع الفارسية:

١ - استان زنجان، الموقع، (http://www.hawzah.net).
٢ - حوزة علميه، الموقع، (http://www.hawzah.net).
٣ - دانشنامه آزاد، الموقع، (http://dbase.ir).
٣ - شرح منظومة حكيم سبزواري، الموقع، (http://dbase.ir).
٥ - شكوه بيداري شيخ عبد الكريم زنجاني، الموقع، (http://test.taghrib.ir).
٣ - شهر هاي استان زنجان، الموقع، (http://www.aftab.ir).
٣ - شيخ عبد الكريم زنجاني، الموقع، (ir.aftab.www/).
٣ - شهر هاي استان زنجاني، الموقع، (it. (http://www.aftab.ir).
٣ - شهر هاي استان زنجان، الموقع، (it. (http://www.aftab.ir).
٣ - شهر هاي استان زنجاني، الموقع، (it. (http://www.aftab.ir).
٣ - شهر هاي استان زنجاني، الموقع، (it. (http://www.aftab.ir).
٣ - شيخ عبد الكريم زنجاني، الموقع، (it. (http://www.aftab.ir).

| ۳۰الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۲. |  | 4 | / | / | / | , | , | , | • |  | ſ | ٢ | ١ | ١ |  |  | ' | • | • | • | ' | ' | ' | ' |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  | ' | ' |  |  |  | ' |  |  |  | ' | ' |  | ' | ' |  |  |  |  | ' | ' | ' |  |  |  |  | ' |  |  | ' |  |  | ' |  | ,<br>, |  |  |  | ' |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  | ' | , |  |  |  | ĺ | Ī |  |  |  |  |  | Ī |  | Ī | Ī | ĺ | Ī |  | í | ſ | ٢ | 1 |  | • | • |  | • | , | • |  |  | • |  | • | • |  |  | • |  | • |  |  | • | , | • | • | • | • | • | • |  | • |
|----------------------------|----|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|---|--|--|--|---|---|--|---|---|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|--|---|--|--|---|--|--|---|--|--------|--|--|--|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|---|---|--|--|--|--|--|---|--|---|---|---|---|--|---|---|---|---|--|---|---|--|---|---|---|--|--|---|--|---|---|--|--|---|--|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|
|----------------------------|----|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|---|--|--|--|---|---|--|---|---|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|--|---|--|--|---|--|--|---|--|--------|--|--|--|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|---|---|--|--|--|--|--|---|--|---|---|---|---|--|---|---|---|---|--|---|---|--|---|---|---|--|--|---|--|---|---|--|--|---|--|---|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|

۱۰ - قربانعلى زنجاني، الموقع، (http: / /fa.wikipedia.org). ۱۱ - معرفي هاي استان زنجان، الموقع، (http: / www.tebyan-zn.ir).

### ت- المواقع الإنجليزية:

ministry of foreign affairs، الموقع، (http://www.mfa.gov.ir).

فهرست المخططات

| الفصل  | المبحث | الصفحة | رقم<br>الجدول | عنوان الجدول                                           | ŗ |
|--------|--------|--------|---------------|--------------------------------------------------------|---|
| الثاني | الثالث | 1 8 0  | ١             | منظومة الفكر السياسي عند الشيخ عبد<br>الكريم الزنجاني  | ١ |
| الثالث | الثاني | ۲۰۰    | ۲             | الفلسفة وأقسامها عند الشيخ عبد<br>الكريم الزنجاني      | ۲ |
| الثالث | الرابع | ۲۳۷    | ٣             | منظومة العمل والإنتاج عند الشيخ<br>عبد الكريم الزنجاني | ٣ |
| الثالث | الرابع | 252    | ٤             | الحاجة في منظور الشيخ عبد الكريم الزنجاني              | ٤ |

فهرس الأعلام

«حسب ما ورد في متن الرسالة»

| -               |                                  | - ľ -          |                            |
|-----------------|----------------------------------|----------------|----------------------------|
| ١٨٨             | برسي كوكس                        | ત્વ            | ابراهيم أحمد<br>جمال الدين |
| VAA             | بهجت البيطار                     | VE.74.8.       | ابراهيم الزنجاني           |
| ۱۸۳             | توماس كارليل                     | <u>ү</u> к     | ابراهيم شمس الذين          |
| 171.708         | توماس مور                        | 7.9            | أبراهيم الطباطبائي         |
| 44              | تيمور لنك                        | 195            | أحمد أمين                  |
| -               | تح <sup>-</sup>                  |                |                            |
|                 |                                  | ٦٩             | أحمد الحسيني الزنجاني      |
|                 | جعفر بدر الدين                   | ٦٩             | أحمد جمال الدين            |
| ٧١              | الصائغ                           | ٤٢             | أحمد بن رضا الزنجاني       |
| 175             | جمال الدين الأفغاني              | 1 5 4          | أحمد عارف الزين            |
| V١              | جواد سلطان التبريزي              | ٤٢             | أحمد بن محمد بن رضا        |
|                 |                                  | 157            | الأتاسي                    |
| -2-             |                                  | ٣٢             | أردشير بابكان              |
| 15V<br>V10V7079 | حسام الذين جمعة<br>حسن كاظم علوش | 77.1710.7.7.7. | أرسطو                      |

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ۴۳ | ١ | ٢ |  |
|--------------------------|----|---|---|--|
|--------------------------|----|---|---|--|

| ٥A    | ابو الحسن الأصفهاني   | ۱ • ۲              | أرنوند ونسن       |
|-------|-----------------------|--------------------|-------------------|
| ۳۳.۳۱ | ابو الحسن جلوه        | ٤ ،                | إسهاعيل الصانيني  |
| 75.07 | ابو الحسن شيخ الشريعة | ٤٠                 | إسهاعيل الديزجي   |
| AN WO | حسين الحياسي          | YIY                | إسهاعيل عارف      |
| ٧٠    | حسين بن علي البحراني  | ٤٠                 | إسهاعيل بن محمد ا |
| 7.01  | حسين بن القناد        | ***.***.***.***.** | افلاصون           |

| 229,108,11. | العلامة الخاي | ۲ • ۱   | افلوطين               |
|-------------|---------------|---------|-----------------------|
|             |               | ٣٩      | أقاصدر الدين الشيرازي |
|             | _ر_<br>الرشيد | VAA     | أمين الحسيني          |
| ۲۷۳.۲۰٦     | رينيه ديکارت  | 107.184 | انیشتاین              |

\_;\_

- <u> </u>-

| ٤.<br>١٢٤    | زين العابدين بن عطاء<br>عبد المحسن الكاظمي | V0 ( 8 8<br>79 : 8 8 1 7 7 | باقر الزنجاني<br>باقر شريف القرشي |
|--------------|--------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------|
| 17.          | عبد المجيد سليم                            | ٥١                         | _س_<br>السبزواري                  |
| V 0          | عبد الهادي الشيرازي                        | 124                        | سعدالله الجابري                   |
| ٤٣           | عبد الواسع                                 | 141                        | سعيد القزاز                       |
| 19.          | عبد الوهاب أفندي                           | 191.189                    | سعودين عبدالعزيز                  |
| ٧٠           | عدنان عليوي الموسوي                        | 1.1.99                     | سلمان هادي آل طعمة                |
| ٤٩           | على أشرف سمائي                             | 110111414.91105191         | أبن سينا                          |
| $\vee \cdot$ | علي الخاقاني                               |                            |                                   |
| ٥٤           | علي السستا                                 | 12.121                     | _ شي _                            |
| 57           | على قاربوز أبادي                           |                            |                                   |
| 11.01        | علي النوري                                 | ١٩                         | شمس الدين أسد الله                |

| الأعلام | فهرس |
|---------|------|
|         |      |

| ۲۷۳                | عہانوئیں کانت       |               | <b>۔۔ <sup>می</sup>ں</b> ۔ |
|--------------------|---------------------|---------------|----------------------------|
| 149                | عمر رکي             | 1.7 . 7 +     | صدرا الشيرازي              |
|                    | -ż-                 |               | _ ط                        |
| ۲۱                 | غازان               | Y 0 Y , Y 0 0 | طه حسين                    |
| YOV                | الغلا ئيني          |               | -č·                        |
|                    | _ف_                 | ٤.            | عباس مقدمي                 |
| TOT. YT9. YT1. Y1A | الغارابي            | 191           | عبدالأمير علاوي            |
| ν٤.                | فخر البارودي        | ٤٠            | عبد احسين ابراهيم          |
| YOV                | فريد وجدي           | A • . V •     | عبد احسيد الخطي            |
| ٤ •                | أبو الفضل بن محمد   | VAA           | عبد الحميد سعيد            |
| $\vee$ •           | أبو الفضل الخونساري | ٤٠            | عبدالرحيم واسعي            |
| ٤١                 | قضن الله الزنجاني   | \ • •         | عبد الرزاق آل وهاب         |
| ¢γ                 | فضل الله النوري     | 149           | عبدالوزاق الحسني           |
| Yov                | فيصل الأول          | 19.0100.110   | عبد العزيز عبد الرحمن      |
| 1 - Y              | _ق_                 | 1 2 1         | عبد المعريز عرت            |
| NA NA NY NA NA     | - 1 - 150 - Î       | 18411811121   | عبد الكريم قاسم            |
|                    | أبو القاسم الخوئي   | 19.           | عبد اللہ بن احسین          |
| ۱۰۳.۸۳             |                     | ١٨٩           | عبدالله السالم الصباح      |
| 00.01.77.17        | قربانعلي الزنجاني   | * 1 • . 2 *   | أبو عبدالله الزنجابي       |
|                    |                     |               |                            |

| فهرس الأماكن                |
|-----------------------------|
| «حسب ما ورد في متن الرسالة» |

| 1.1.27.28.17.172        | بريطانيا     | _1 _                |            |
|-------------------------|--------------|---------------------|------------|
| .1 2 1.7 • 1 .9 9 . 2 1 | بغداد        | ٤٠                  | أبهر       |
| ***.*!\.!AA             |              | V7.V1.V+            | الإحساء    |
| 10.                     | بلاد فارس    | ۸۲، ۲۳, ۲۵          | آذربيجان   |
| 181.7.0                 | بيروت        | Y Q                 | أردبيل     |
| - ŭ-                    |              | NAA (NYA (N• E (Y N | الأردن     |
| ٤٣                      | تبريز        | ٣١                  | أرقين      |
| 197.117.117.7           | تل أبيب      | .1700.170.179.71    | الأزهر     |
| 22.27                   | تلعفر        | 707.700.191         |            |
| -3-                     |              |                     | استنبول    |
| ٤٧                      | جامع الخضراء | 175                 | إسرائيل    |
| -2-                     |              | 7.1.124             | الإسكندرية |
| ٨٩                      | الحجاز       | V . 17 E LOY        | أصفهان     |
| 29.22.24                | -<br>الحا    | 122.00              | أفغانستان  |
| -خ-                     |              | 7 V 7               | ألمانيا    |
| ٤٤                      | خوي          | ۲۰۸                 | أوربا      |

| ٣٣ | ٦ |
|----|---|
|----|---|

| - c -                                |                  |                               |           |
|--------------------------------------|------------------|-------------------------------|-----------|
| ٧٦.٧١.٦٩                             | دبي              |                               |           |
| . 200 : 188 : 18 • : 189 : 21<br>898 | دمشتى            | 0118189.07100178<br>180170100 | إيران     |
| -,-                                  |                  |                               |           |
| 7.8                                  | روسيا القيصرية   | - <u> </u>                    |           |
| 151.15.                              | الرياض           | ٤٧                            | باروت     |
| – ز–                                 |                  | <b>ΥΟ.ΥΥ.Υ.Οξ</b>             | باكستان   |
| <b>ः</b> ९                           | زا <b>ده</b> زید | V7.V0.V.                      | البحرين   |
| 144                                  | عمان             |                               |           |
| 129                                  | عمال             | . 47. 170 . 172 . 174         |           |
| -ċ-                                  |                  | . 27 . 79 . 71 . 71           | زنجان     |
| -٤-                                  |                  | 10+189.81                     | رىچەن     |
| ۲.                                   | الغري            | .7.109.07.01                  |           |
| – ف_                                 |                  | Y 0 £                         |           |
| .188.188.1.68.98.281                 |                  | ىسى                           |           |
| .177.177.170                         | فلسطين           | Č.                            |           |
| NAA                                  |                  | 122                           | سامراء    |
| - ق-                                 |                  | ۵ ۸                           | سبهسالار  |
| 177.072.179.179.20.71                | القاهرة          | 127-121-120-02-28             | السعودية  |
| 179.178.171.18                       | القدس الشريف     | ۲ ۲                           | انسلطانية |
| 79                                   | قزوين            |                               |           |
| ٧٦                                   | قطر              | ۱ • ٤                         | سوريا     |
| AT WILAN (VY                         | القطيف           | – ص-                          |           |

| ٥٦       | القفقاس | ٧٤    | صانين |
|----------|---------|-------|-------|
| 07.20.24 | قم      | ٥٨    | صيدا  |
| -1       |         | - d - |       |

٨٥

مشهد المقدسة ٦٣،٦١

| الشيخ عبدالكريم الزنجاني | ٣٣٨ |
|--------------------------|-----|
|                          |     |

همدان ۳۹،۵٦

### إقرار المشرف العلمى

أشهد بأن إعداد هذه الرسالة قد جرى تحت إشراق بمراحلها كافة. وأرشحها للمناقشة.



المشرف الأستاذ المساعد الدكتور علاء حسين عبد الأمير الرهيمي التاريخ: ١٩ / ١٠ / ٢٠٠٩

بناء على ترشيح المشرف العلمي وتقرير الخبيرين العلمي واللغوي أرشح الرسالة. للمناقشة .

الأستاذ المساعد الدكتور علاء حسين عبد الأمير الرهيمي رئيس قسم التاريخ التاريخ: ١٩ / ١٠ / ٢٠٠٩

ئ

#### قرار النجنة

ستدرأ إلى محضر مجلس الثانية الحسبة العشرين العنعقد في ٨/٣٠/ ٢٠٠٩ بشأن تشكيل المنه المنافشة الرسالة الموسومة ( الشيخ عبد الكسريم الزنجساني دراسية تاريغيسة ١٨٨٦-١٩٦٨) للطالب (محمد جواد جاسم محمد الجزائري) نقر نص رئيس لجنة المناقشة وأعضاؤها بأنا الدينا على الرسالة، و ناقشنا الطالب في محتوياتها، و فيمسا لسه علاقسة بهما بتساريخ ٢٠٠٩/١٠/٩ فوجدناها جديرة بالقبول لنيل درجمة العاجميمتين فسي (التساريخ الحسديث و لمعصر)، عقير ( المتبار ) -

- cer : shines الامضاء: أ.م.د. على عظم محمد 👘 👘 أ.د طارق نافع المعدالي كلية الاداب حجامعة الكوفة كلية التربية -ابن رشد جامعة بغداد عضوأ رئيس الثجنة 1 + + 5/1 + /15 · · · · · / · · / · · الامضاء: الامضاء: ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ أ.م.د العلاء حسين عبد الأمير الرهيمي أجرد عبد الهادي كريع سلمان كنية الاداب -جامعة الكوفة المشرف عضوأ 1++5/1+/19

صادق مجلس كثية الأداب \_ جامعة الكوفة على قرار لجنة المتاقشة .

الامضاء: عميد كلية الأداب الاستناذ الدكتون عبد على حسن الخفاف X ... 4/ /

#### شماحة النبير العلمي

لقد اطلعت على (رسالة الماجستير) الموسومة بـ (الشيخ عبد الكريم الزنجاني در اسة تاريخية (١٨٨٦-١٩٦٨)) وقوّمتها علميًا فوجدتها صالحة للمناقشة •

توقيع : ٢ ( ٩ ٢٠٠ - ٢ الاسم : ٥ مه شيارت عياس لم هذاوي الذرجة : ١ سعا ذمسا ير مكان العمل : جاعد بابل ركليز ترسيص تربح التاريغ : ٢ به ٢٠٠

| ٣٤٢ الشيخ عبدالكريم الزنجابي |
|------------------------------|
|------------------------------|

## شهادة الخبير اللغوي

لقد قومت رسالة الماجستير الموسومة بـــ (الشيخ عبدالكريم الزنجاني- دراسة تاريخية١٨٨٦–١٩٦٨) لغويا واجــد إنهــا صالحة للمناقشة.

توقيع : الاسم : د. هسين عبد كم رحماس الدرجة : / ستاذ رحمان مكان العمل : / مراد / مراسيه المكورية التاريخ : ٢٠٠ / / مراسيه المكورية



University of Kufa College of Arts Department of History

# Sheikh Abdul-Kareem al-Zinjani

# A Historical Study 1886--1968

A Thesis Submitted to the Council of the College of Arts \ University of Kufa

By Mohammad Jawad Jassim Mohammad al-Jaza,eri In Partial Fulfillment of the Requirements for the Master Degree in History

> Supervised by Asst. Prof. Dr. Alaa, Hussein Abdul-Ameer al-Rehaimi

1430A.H.

2009 A.D.