





### الكتاب: القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر الهنك

المؤلف: الشيخ إسكندر مجهول القاسمي

الطبعة: الأولى ١٤٣٥ هـ - ٢٠١٤ م

الناشر: مُوْسَكُمُ أَنْوَازِالْمَعْرِفَ قُو للطباعة والنشر والتوزيع

لبنان / بيروت.. العراق/ قضاء القاسم (٢٠

الإخراج الفني محمد الخزرجي ٧٧٨٠٠١٨٠٤٥٠

الحقوق محفوظة على المؤلف

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ( ١١٣٦ ) لسنة ٢٠١٤ م

راسلونا على صفحة التواصل الاجتماعي askndaralqasimi@gmail.com موبايل المؤلف ٧٨٠٣٧٣٢٧٥١

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿الذِّينَ امَّنُوا وَهَاجَرَوُا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِهِم وأنفُسِهُم أعظمُ دَرَجَة عند اللهِ وأولئك هُمُ الفائزون﴾

سورة التوبة:٢٠

## الإهداء

الى سيدي سابع ائمة أهل البيت عليهم السلام، المظلوم المغيب في قعر السجون، ذي السجدة الطويلة الامام موسى بن جعفر في ارفع اليك هذا الجهد المتواضع، بكلتا يدي الى ذرى مقامك الميمون الذي يحكي سيرة نجلك القاسم، المحبب عندك، راجيا منك القبول، وذلك غاية المراد.

خادمكم

اسكندر

### المقدمة

إن البحث في التأريخ الاسلامي، على وفق المنهج العلمي الحديث، أمر ليس بالهين، ولاسيما إذا كانت الغاية من البحث الكشف عن حقائق علمية قد غيبت مدة طويلة، فكان لزاما على الباحث أن يبين تلك الحقائق المغيبة، وهذا يتطلب منه جهوداً جهيدة لمواجهة شحة المعلومات، وندرة المصادر، والاعمام المتعمد، والتشويش الواضح، والضبابية الحالكة، وكل هذا الارباك كان لأسباب منها:

التضييع الذي لحق التراث الاسلامي، والإهمال واللامبالاة، وتحريف الحقائق وتزويرها من حكام الجور واعوانهم، ووعاظ السلاطين الذين كانت اغلب الكتب التاريخية لهم، وبأمر سلاطينهم المعادين للحق والحقيقة، هذا ما يهم التاريخ بصفة عامة، ومن اهم ما اهمل ايضا في هذه المدة تراث اهل البيت هيئ من اعدائهم الذين كانت لهم السلطة وميدان السبق فأن العزوف عن التعريف بتاريخهم هيئ وإعمام كل حادث يمر بهم، كانت هي الصفة البارزة في ذلك الوقت الحافل بسياسة الحكومات المعارضة.

يقول المؤرخ العراقي عباس العزاوي: ((إن المدونات الخاصة بالعراق تكاد تكون مفقودة، أو مجهولة الخبر ومندثرة، أو مهملة مطمورة في بطون خزائن

الكتب، فهي محدودة الفائدة)(١٠). وعلى الرغم من أن هذا المؤرخ يتكلم عماً ما بين القرنين الرابع عشر والسادس عشر الميلادي، فكيف يكون الحال لو كانت المدة اقدم من ذلك بكثير؟.

هذا في ما يخص الحقبة المتقدمة والعامة من التاريخ، واما ما يخص تأريخ القاسم على فقد قال الشيخ على الخاقاني (٢) في كتابه (الحمزة والقاسم): ((إني نظرت في احوال هذا العلم وهو القاسم علية السلام، فوجدتها متفرقة في زوايا وخفايا حتى كأن لا وجود لها بالمرة، لأنها تحتاج الى تدقيق وفحص دقيق مع توقيف الفكر في هذا المشروع، خاصة زمن عظيم لا يسير، وإلا فالخطوة راسبة في طريق الفحص، صفراً يدها من اية نتيجة )) (٣).

وأما اليوم فنرى كيف يكتب التاريخ بصورة بشعة ظالمة؟ وكيف تقلب الحقائق وتحرف بقيادة (حكام المصدافة وسلاطين الطفرة!) وتأييد المغفلين، وتصفيق المنتفعين؟ وكيف تذبح الأقلام الحرة المجاهدة؟ بأبشع الطرائق والممارسات اللانسانية، في زمن الديمقراطية (الانكلو امريكية) المزيفة، فلقد ضرب بالعقل

على الخاقاني صاحب مجلة البيان، وشعراء الغري، وانما من اقربائه.

<sup>(</sup>۱) عباس العزاوي: تأريخ العراق بين أحتلالين، انتشارات الشريف الرضي، ١٩٣٩م: ٣/٣. (٢) الشيخ علي بن الشيخ حسن الخاقاني ولد عام ١٣٣٩ه من الأفاضل والف كتبا منها: ١- كتاب الحمزة والقاسم (مطبوع) ٢- حديقة النادي في أحوال السيد محمد بن علي الهادي ٣- ارشاد الرأي العام إلى عبقرية دين الاسلام ٤- شرح منظومة السيد بحر العلوم في الفقه ٥- المصابيح الدرية في الأصول العملية ( انظر: علي الخاقاني: رجال الخاقاني، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٤هد: ٣٢). والشيخ على هذا غير الشيخ

<sup>(</sup>٣) على الخاقاني: الحمزة والقاسم، المطبعة الحيدرية في النجف، ١٩٤٧م: ٣.

عرض الجدار، ولم يعد للبدهيات مكان في عالم اليوم، وبات التهكم على المقاييس والمفاهيم الإنسانية الواضحة علناً في اسواق السياسة المشبوهة، ولا مفر من واقعنا الكارثي الا إلى الله رب العزة وسبحانه عما يصفون.

وهنا تتضح الصعوبات التي تجابه الباحث في تأريخنا الإسلامي، ولاسيما التأريخ الإمامي، وسيكون الأمر محيراً جداً، إذا تناولنا حياة شخصية من هذا التاريخ، أرادت لنفسها السرية والكتمان بصورة عامة، لأجل الهدف الأسمى.

أحتمالان لا ثالث لهما سيكونان أمام الباحث: إما ترك البحث اصلاً، أو ان يجازف الباحث بهمة محفوفة بالمخاطر والفشل، لوضع دراسة جادة لصورة تاريخية مجهولة المعالم، صعبة الاحاطة. بدليل أن الباحث لا يجد من تاريخ هذه الشخصية أكثر من أربع روايات متفق عليها، أثنتان منهما بمنزلة الرواية الواحدة، وهذه الروايات قصيرة، وذات دلالة عامة.

وبعد هذا لابد من سؤال مهم لتوضيح الصورة: ما السبيل لوضع دراسة علمية جادة لهذه الشخصية التأريخية ؟.

يمكن الجواب عنها بطرائق منها:

١- المقارنة بين المصادر التاريخية المتعددة، وبين أقوال المؤرخين، التي تبين بنقاط ايضاح الفجوات في عمق الوقائع التاريخية حتى يكون من المتيسر للباحث ان يحصل على شي من القناعة بتحقق الحادثة، او عدم تحققها للوصول للنتائج المقنعة.

- ٢- محاولة استنطاق الروايات الصحيحة، التي تطرقت لذكر هذه الشخصية من جوانب متعددة، التي قالها الإمام موسى بن جعفر على ولده القاسم، بحيث تعطينا فهما واسعا لشخصيته.
- ٣- متابعة أقوال العلماء والمؤرخين، بالاستقراء الدقيق( ان امكن) كي نتمكن
   من الحصول على فهم متنوع من مجمل عبائرهم، لتغطية مساحة كافية لسيرته
   الشريفة.
- ٤- دراسة الأحداث العقائدية، والسياسة، والاجتماعية، التي سادت في عصر القاسم، التي يفترض أنه خاضها، كونها تعطي أكثر من ، ومن زوايا متعددة.
- ٥- محاولة إستجلاء ما يفكر به القاسم، لحظة خروجه من وطنه الأول (مكة والمدينة)، والأهمية التي كانت لهذا الوطن عنده، ومعرفة مكانة الارض الستي يهاجر اليها (العراق)، والأهمية القرآنية والنبوية التي يتمتع بها الموضعان.
- ٦- تقديم دراسة تأريخية للمنطقة التي استقر بها القاسم، وهي مدينة (سورا)،
   لأغلب جوانبها الحياتية حتى يتسنى لنا معرفة البيئة التي عاش فيها بقية
   حياته، وأثرت في شخصيته، ومعرفة النتائج المترتبة على ذلك.
- ٧- بيان مجمل المفاهيم التي تبناها القاسم واتخذها منهجا للوصول الى
   الغايات المقصودة، وغيبته عن الواقع السياسي بالشكل العلني آنذاك،
   والأسباب والأهداف التي جعلته يهاجر إلى العراق وغيرها.

٨- البحث عن بعض النقاط المهمة في شخصية القاسم التي لها آثر اساسي في ما جرى عليه بعد ذلك مثل: سنة ولادته ووفاته، وتعيين قبره، واستحباب زيارته وغيرها، بما يسهم في تحصيل المعلومات والافكار عن شخصية القاسم.

٩-دراسة المؤلفات التي وضعت في حياة القاسم دراسة موضوعية، ونقدها من
 خلال النصوص التي ترتبط بموضوعنا.

۱۰-استدعاء كثير من النصوص من تلك المؤلفات، بوصفها عصارة أفكار الباحثين الذين درسوا حياة القاسم، فضلا عن نصوص من مصادر مختلفة بحسب الحاجة التي تصب في الهدف نفسه.

١١- محاولة ملء بعض الفجوات التأريخية بالضوابط الإسلامية العامة التي تجري على مسلم، والقاسم أحرص الناس على تطبيقها.

17- محاولة الكتابة بأسلوب جديد من ناحية الطرح، وطرائق التأليف، التي لم تتناولها الكتب التي ألفت عن حياة القاسم، واذا صادف ووجد في كتابنا أمر قد طرح من قبل فهو: إما للإضافة عليه، أو نقده، أو تحليله، وأضعف الإيمان للحاجة الماسة إليه، والجدير بالذكر ان النصوص التي نتعامل معها سواء أكانت مطروقة، أم غير مطروقة، وهي الأعم، سنرجعها إلى مصادرها الام مع ضبط تلك المصادر.

١٣- ارفقنا أربعة ملاحق للحاجة الماسه اليها وهي: تاريخ الروضة القاسمية
 وحاجتنا لهذا التاريخ سنبينها في حينها، وكذلك ملحق الوثائق لما لهذه الوثائق من

قيمة تاريخية وعلمية كبيرة ستتضح في سياقات البحث، وارفقنا ملحقاً وضعنا فيه بعض الصور المهمة والنادرة التي تعبر عن مجالات تاريخية مهمة، وارفقنا نماذج من الشعر العربي بحق القاسم لما للشعر من اهمية لا تخفى على القارئ اللبيب.

وبسبب تلك الصعوبات، الستي تقدمت الجأن الحال الى ان نعتمد نظام الأطروحة، الذي من شأنه ان يفسح المجال لاستيعاب أكبر عدد ممكن من الأفكار التي نعتمدها، ومحاولة تجنب الوقوع في اشتباكات الآراء الستي قد لا تؤدي الا الى الخطأ الكبير الذي قد يشتت المعنى الحقيقي للبحث، ناهيك عن التعصب من جهة اخرى.

والاطروحة هي : عملية توالد افكار من واقع قد تعذر بيانه في طول المطالب السابقة، وعند ذلك يحاول الطارح ان يقُوم اهم ما يمكن من الدلالات والافكار الداعمة لها، والمبينة لصحتها حتى يصل الى بيان يقارب الواقع، فيكون جواب على ما استصعب بيانه من قبل.

ونضرب لذلك مثالاً حتى يتبين المطلوب للقارئ الكريم.

لو وجدنا كتابا فقهيا في مدينة معينة يخلو من اسم مؤلفه، واردنا أن نعرف اسم مؤلفه، فإننا سنقوم بدراسة المدة التأريخية لتلك المدينة التي ألف فيها الكتاب، واذا لاحظنا بعد إتمام الدراسة وجود شخص فقيه عاش في تلك المدينة في المدة التي ألف فيها الكتاب، فيكون على وفق هذه المعطيات عندنا بدءا احتمالية تأليف ذلك الكتاب من قبل ذلك الفقيه، ثم نبدأ بالبحث عن قرائن من هنا وهناك حتى نؤيد ما

ذهبنا إليه من الاحتمال السابق، فبوجود قرينة أو أكثر سوف يرتفع الاحتمال اكثر ويتحول إلى أطروحة راجحة القبول، وفي هذا المثال تكونت عندنا قرائن عدة منها:

إنه يُستَبعد أن يقوم إنسان ذو مستوى علمي متدن بتأليف كتاب فقهي بهذا المستوى والعمق العلمي.

ومنها؛ إن وجود شخص فقيه بمستوى عال من الفقاهة في المدة نفسها التي عرف فيها الكتاب، ولا يوجد فقيه آخر في تلك المدينة نفسها يمكن أن ننسب الكتاب إليه.

ان هذه القرائن تحول الاحتمال الى أطروحة مقبولة على ان الكتاب يعود الى تلك الشخصية الفقهية، وكلما كانت القرائن أكثر وادق كانت الأطروحة أكثر قبولاً وأكثر دقة، وأمّا لو استطعنا تجميع قرائن متعددة ومتعاضدة ربما ترتقي هذه الأطروحة لتكون دليلا.

وسنطبق هذا الاسلوب العلمي المتبع في ارقى مستويات البحث العلمي كما هو واضح في كتابنا ان شاء الله بقدر ما يقتضيه الامر، وسوف نتناول عدة اساليب وطرائق حتى نتمكن من ايجاد نصوص تكون قادرة على ان تبين اساس ما نتوجه اليه في بيان الكشف لمحطات مهمة في شخصية القاسم وقد نقوم باستعمال (البحث التاريخي المعمق) و (قراءة ما بين السطور بل وما وراء السطور) و (نقوم بالمقارنات بقدر المستطاع بين النصوص المتيسرة) و (نقوم باستنطاق الروايات المختلفة التي تصور الاحداث التأريخية لحياة القاسم باسلوب يمكن به ان نبين قدر الامكان ما لم تظهره الروايات).

وكذلك بذل الوسع بأن يكون اسلوب الكتاب متسما بأعلى درجات الامانة العلمية التي يجب ان يتصف بها كل باحث يريد الحقيقة والانصاف.

وبهـذا نكـون قـد توجهنا نحـو الطريقـة التأسيسية والتأصيلية لمعرفـة مـا يخص مباحث هذا الكتاب وبيان جوانبه.

ومن الجدير بالذكر في هذا المورد أن نقول: إنَّ من اهم اسباب اختيارنا دراسة حياة القاسم عدم توافر بحث متكامل يعطي صورة موضوعية، تحليلية، دقيقة، متكاملة، شاملة، لحياته عليه الذي كان من الضروري جدا وجود مثل هذا البحث في ساحة الثقافة الاسلامية، لمثل هذه الشخصية المهمة.

ليت شعري ابن غابت الاقلام عن مثل ذلك؟ في زمن نجد ان الاقلام خطت الابحاث المطولة والمعمقة عن شخصيات لا ترقى لمثل هذه الشخصية المهمة، وقد وجدنا من طول مطالعتنا لسيرة اهل البيت في من يعرف بالتخصص في الاوساط العلمية، وهو لا يمتلك معلومات كافية لسيرة القاسم، وتاريخ مرقده الشريف، فضلا عن غيره الذي هو اقل من ذلك، والقاسم هو نجل الامام موسى بن جعفر فضلا عن غيره الذي هو اقل من ذلك، والقاسم هو نجل الامام موسى بن جعفر هو تلك الشخصية المهمة في طول تاريخ الاسلام، الذي كان له أثر مهم جدا ومتميز في التأريخ الرسالي لأهل البيت في ، فكيف يوجد من يقول بتخصصه في الكتابة عن اهل البيت في وهو يجهل شخصا مهما بهذا المقام المرموق ؟.

ان هذه الأسباب وغيرها من الاسباب، دفعتنا الى أن نقدُم هذا الكتاب للقارئ الكريم ونشره عرفانا منا بذلك المقام السامي لذلك الشخص الفذ.

وابتعدنا عن تقليد الابحاث التي لم تقدم شيئاً ذو بال في هذا الموضوع مما لم يقطف ثمار سيرة هذا الرجل العظيم، فكان اغلبها يبحث عن مواضيع لا تحت الى هذه السيرة بصلة، واذا كان لها صلة فهي من طرف بعيد، ومثل هذا لا يمكن عدّه مما يمكن ان يشفي الغليل، او يطيب حقيقة الروح العلمية الباحثة.

ومما يؤسف له ان تلك الابحاث والمؤلفات كان طابعها السائد هو التكرار في عرض ابوابها، مما أدى الى غياب الابداع والتجدد الذي كان من الضروري ان تكون الصفة السائدة والمميزة للكتب اللاحقة، إلا الشيخ علي الخاقاني (رحمه الله) الذي الف كتاباً شبه مستقل حول حياة القاسم بن موسى بن جعفر، وهو مطبوع قد تناول جوانب يمكن الاشارة اليها بالأهمية بوصفه اول كتاب مطبوع بحسب ما نعلم ، وكذلك قدم الاستاذ محمد علي عابدين دراسة جيدة حديثة عن حياة القاسم، ولكن الكتابين ظلا حبيسين الايجاز والاختصار، ولاسيما الأول منهما.

ومن الجدير بالذكر ان بعض المصادر التي كتبت عن حياة القاسم نادرة نوعا ما مما تطلب منا جهدا وتتبعاً طويلاً دام سنوات، وسنذكرها في هوامش هذا الكتاب عند الحاجة اليها، ولنتكلم الآن باختصار عن احدها أنموذجاً يعبر عن مستوى تلك المؤلفات، وهو كتاب حياة القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر: للمؤلف الباكستاني سيد ارتضى عابس نقوي: باللغة الاوردية، يتكون من (٣٥٠) صفحة، ولكن للأسف الشديد ان حجم هذا الكتاب الكبير لم يؤهله ان ياتي بالجديد المختلف عن سابقيه، وكأن المؤلف قام بعملية جمع كبرى لكل ما استطاع بالجديد المختلف عن سابقيه، وكأن المؤلف قام بعملية جمع كبرى لكل ما استطاع

جمعه ممن سبقه للكتابة عن الموضوع وغيره، ولم يميز الغث من السمين حتى طفح كيل الكتاب بما يشوش فكر القارئ ويتعب ذهنه.

وبعد كل هذا اقول إن العصمة لأهلها، وانا لا ادعي قد وصلت الى الغاية المنشودة والمراد الاقصى، فان ذلك لا يتيسر لي ولا لغيري، ولكني بذلت ما في وسعي، قدر الطاقة التي وهبها الله لي، ولم يبق الا التسديد الالهي الذي يتوج هذا العمل بتاج القبول، عسى ان اكون قد وصلت، او قاربت الوصول لما يمكن ان اقدم ما ينفع الناس في جملة من شمروا عن سواعدهم لاحياء امر اهل البيت كما قال سيدنا الامام الصادق عليه ((رحم الله من احيى امرنا))(١).

وفوق ذلك قد اكون قد غفلت، او نسبت، او جانبني شي لم التفت اليه، ومن هنا اهيب بأخوتي الباحثين الافاضل، ورجال المعرفة، والقراء الكرام ان يسدوا لي النصح والارشاد، وبيان ما فاتني بنقد بناء لتلتقي سواعدنا جميعا حتى نتدارك ألاخطاء التي لا يسلم منها احد إلا من اعزه الله ونصره، وأولئك قليل.

ولابد ان انتهز الفرصة لاشكر الذين قدموا لي العون والمساعدة جميعهم، واخص منهم بالذكر سماحة العلامة الاستاذ ميثم الياسري الذي اعطى من وقته كثير، وقدَم لي النصح والارشاد، مما كان له الأثر في عدد من مباحث الكتاب، والشكر موصول الى الاستاذ الدكتور فاضل ناهي عبد عون لتفضله بقراءة مباحث

 <sup>(</sup>۱) أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي المعروف بالشيخ الصدوق(ت ٣٨١ هـ): مصادقة الإخوان، تحقيق: على الخراساني الكاظمي، مكتبة الإمام صاحب الزمان العامة/ الكاظمية ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م: ٣٨.

المقدمة ......(١٧)

الكتاب وابدائه ملاحظات لغوية مهمة، واشكر الاستاذ التربوي راضي الحاج حسين عبود الحداد لتعاونه وتشجيعه على اصدار الكتاب.

والحمد لله على عونه، وجميل صنعه واحسانه، انه جواد كريم، والحمد لله رب العالمين.

اسكندر القاسمي العراق/ مدينة القاسم المقدسة ۹/رجب/١٤٣٥ هـ ٢٠١٤/٥/٩





# بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ آل عمران ٣٣-٣٤

#### نسبه

هو القاسم ابن الإمام موسى الكاظم ابن الإمام جعفر الصادق ابن الإمام محمد الباقر ابن الإمام علي السجاد ابن الإمام الحسين سيد الشهداء ابن الإمام علي ابن أبي طالب امير المؤمنين بين.

يرجع هذا النسب العظم لقوم قد اصطفاهم الله عز وجل من بين خلقه جميعهم بالرسالة والإمامة، وقيادة الامة، فأول خلقهم كانوا انوارا يسبحون الله عز وجل في ساق عرشه قبل خلق آدم بآلاف السنين، وهم انوار ملكوتية لها مقام الرفعة حتى ان ملائكة الجليل كانوا ينظرون اليهم كما ينظر احدنا الى نجوم السماء، وهم في ذلك الزمان كانوا انوار الملأ الاعلى ولله در ابي نؤاس عندما قال فيهم:

مط فرون نقيات جيوبه م تجري الصلاة عليهم أينها ذكروا من لم يكن علويا حين تنسبه فما له في قديم البدهر مفتخر(١)

<sup>(</sup>١) محمد بن أبي القاسم الطبري(ت ٥٢٥ هـ): بشارة المصطفى،ط١، تحقيق: جواد القيومي الإصفهاني، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٢٠ هـ: ١٣٤.

إنّ قوماً بهذا المقام والرفعة، ولهم مثل هذه السجايا التي يعجز اللسان من ان يأتي بجزء منها فضلا من ان يأتي بأجمعها، فلا يمكن لي ولا لغيري ان نقيس مداها، ولو بمعشار عشرها الا على نحو الوصف والمجاز، وهذا الشخص العظيم القاسم - هو سليل النبوة والامامة، وغصن يانع من ايكتها المعطاء الذي كان على مدى عمره بمستوى عال جدا من العطاء، يدل بدلالات متعددة على انه نور لا ينفك من ذلك النور السماوي الذي كان ومايزال منار الوجود، وفيض العطاء على طول الزمان، فالذي يريد ان ينظر في هذا النسب، ويطلع عليه يجب ان يعرف انه ينظر، ويتطلع، ويلحظ هذ الغصن العلوي، كذلك نرى من الضروري ان ننظر في حياة بعض عظماء اسرة القاسم ابن الامام موسى بن جعفر باختصار.

## والده : الإمام موسى بن جعفر ﷺ:

إن الكتابة عن الأثمة المعصومين عليه تحتاج إلى جهد كبير، ووقت اكبر، حتى يمكن ان نعطي صورة موضحة لحياتهم، ليس هذا محله، ذلك إننا سنكتب عن الامام موسى الكاظم عليه السلام في أماكن عديدة في كتابنا هذا، والاجدر بنا هنا ان نكتب بعض التوضيحات التي تخص والد القاسم عليهما السلام، لأنه اقرب المعصومين له، إذ تتداخل حياته تاريخيا معه، لذا كان من الضروري كتابة مثل هذه الكلمات الآتية.

ولابأس ان نبدأ بالسيرة الذاتية لشخص الإمام موسى بن جعفر ﷺ، وهو الإمام السابع من ائمة اهل البيت على: ابوه الامام جعفر بن محمد الصادق يهيج سادس أئمة اهل البيت ﷺ، والذي كانت ولادته في منطقة الابواء التي تبعد فراسخ قليلة عن المدينة المنورة، والتي كان للإمام الصادق حائط فيها، وكانت ولادة الإمام موسى بن جعفر ﷺ ((سنة ١٢٨هـ وقيل سنة ١٢٩هـ))(١).

عاش الامام موسى بن جعفر ﷺ جزءاً من حياته في العصر الاموي، واستمر به الحال الى وفاة والده ﷺ في اوائل العصر العباسي، وهذه المدة كانت مشحونة بالأحداث السياسية والاجتماعية، التي لم تخلو من فسحة الاستقرار المؤقت، لذلك ألف الامام الصادق ﷺ في هذه المدة محورا في العالم الاسلامي على الاصعدة جميعها بما ادى ذلك الى لفت تنبه الدولة العباسية

<sup>(</sup>١) أبو العباس شمس الدين احمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان(٣٦٨١هـ): وفيات الأعيان وانباء ابناء الزمان، تحقيق: د. إحسان عباس، دار صادر/ بيروت: ٥ /٣١٠.

الفتية، وقد اضطرها الحال الى النظر لمقام الامام ﷺ الرفيع الذي بدأ يسرق الاضواء على مساحة واسعة في المجتمع الاسلامي، بل في محيط العالم الى ان تقوم الحكومة العباسية الجائرة بتصفية الامام يجيه بأسلوب خفي حتى تستطيع ان تمهد لنفسها بناء دولة قوية مشخصنة لها، لا يوجد مزاحم على الاصعدة جميعها، وبذلك سوف تتمكن من تسيير امرها بالشكل المناسب على ألاً يكون هنالك بديل يقوم مقام الامام الصادق ﷺ، وبذلك بدأت المؤامرة والظروف العصيبة على الامام موسى بن جعفر ﷺ من اول لحظة تبوأ بها منصب الامامة التي نصبه الله عز وجل فيها، ولذلك نفهم كيف كانت ظروف إمامة الامام موسى بن جعفر ﷺ التي هي اساس الصعوبة والمجابهة التي امتدت الى بُنيه جميعهم في محور صراع متصاعد يهدف الى سيطرة العباسيين على اذرع الحركة جميعها التي قام بها الامام ﷺ، اذ انه قام بتأسيس منظومة اجتماعية ودينية متكاملة تعمل على تأهيل الأمة لبناء صرح دولة إسلامية مخالفة لما اسسه العباسيون والامويون من قبل، لا بل هي على غرار تلك الدولة التي شيدها الرسول الاعظم صلى الله عليه وآله وقوم دعائمها امير المؤمنين واهل البيت 🕰 وهذا مما لا يروق للعصابة العباسية.

ومن ها هنا بدأت حلقة الصراع على اشدها بين السلطة الحاكمة والمعصومين وابنائهم على الاصعدة كافة مما ادى الى تأجيج تلك الحرب التي كانت نتائجها شهادة الامام موسى بن جعفر في من اجل ان تكون كلمة الله هي العليا، وما كان تشريد ذويه وابنائه وما جرى على الإمام الرضا في واخوته جميعهم واهل بيته، الا نتاج هذا الصراع في محاوره المتعدد، وأعتمد

الاسلوب الذي اعتمده الامام في البناء الاجتماعي للمجتمع الاسلامي في مجابهة الخط الاخر على جهتين:

الجهة الأولى: حربه لإسقاط السلطة، التي لم تكن حربا بالشكل المعروف، وعلى نمط ما يتبادر للذهن من كلمة الحرب، لا بل إن هذه الحرب اضرى واقوى مما تنتجه الحرب التقليدية.

الجهة الأخرى: عملية بناء مجتمع إسلامي متكامل من جهة الالتزام بالضوابط الدينية بعيداً عن الملوثات التي قد تصيب بدن الامة من هنا وهناك، نحو السياسات الدنيوية، والتوجهات المادية التي كانت ديدن طرف الصراع الآخر.

وأشارت الى الجهة الأولى كثير من الروايات منها: إن الإمام موسى بن جعفر كان يرعى الثورات في ذلك الزمن بأسلوبه الخاص الذي كان يقدم الدعم بأسلوب حيوي معطاء من شأنه ان يقوم تلك الثورات بالإذن الشرعي والمباركة الالهية حتى تؤتي تلك الثورات ثمارها، ومن تلك ثورة الحسين بن علي حفيد الإمام الحسن على صاحب فخ، عندما قام بثورته على الحكم العباسي المتمثل في ذلك الوقت بالهادي العباسي عام ١٥٩هـ، وكان من اهم ما دعم تلك الثورة على المستوى للروحي مقولة الإمام موسى بن جعفر على للحسين عندما استدعاه فقال له: ((يا بن عم إنك مقتول فأجد الضراب، فإن القوم فسأق يظهرون إيمانا ويسرون شركا، وإنا لله وإنا إليه راجعون، أحتسبكم عند الله من عصبة، ثم خرج الحسين، وكان من أمره ما كان قتلوا كلهم كما قال هيه)(").

 <sup>(</sup>۱) أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني، (ت ٣٢٨ – ٣٢٩هـ): أصول الكافي، دار
 الكتب الإسلامية:١/ ٣٦٦.

وعلى الرغم من عدم مباشرة قيادة الإمام موسى بن جعفر على العلنية، لثورة الحسين في واقعة فخ، فإن المهادي العباسي وجه اتهاما مباشرا إليه، وأطلق تهديداته بقتله بقوله: ((والله ما خرج حسين إلا عن أمره، ولا أتبع إلا محبته، لأنه صاحب الوصية في أهل البيت عليه قتلني الله أن أبقيت عليه))(١).

علماً ان الإمام ﷺ كان قائداً وراعياً للتنظيمات السرية التي انتشرت في أرجاء العالم الاسلامي التي سنتكلم عنها في مستقبل البحث.

وبعد وفاة الهادي العباسي وتسنم سدة الحكم احد عتاة الطاغين بالتاريخ وهو هارون العباسي، فقد اشتد الصراع بين الجبهتين : الجبهة الرسالية بقيادة الإمام في وجبهة اصحاب الانحراف والسقوط القيمي، التي يقودها هارون العباسي، فأعلن هذا الطاغية عن ارادته الصريحة في محاربة الخط الرسالي واستئصال الحق المتمثل بابناء رسول الله في وسلب كل ما لديه من قوة وجبروت مكشرا عن انيابه بقوله: ((حتام أصبر على آل أبي طالب! والله لأقتلنهم ولأقتلن شيعتهم، ولأفعلن ولأفعلن!))(").

ولكن بقي الإمام على خطه الجهادي العظيم في حرب الظلمة رافعاً شعار الحق بوجه الظالم، فعندما قال له هارون: ما هي حدود ارض فدك؟، في قصة معرفة ؟

<sup>(</sup>۱) علي بن موسى بن جعفر بن محمد ابن طاوس (ت٦٦٤هـ) : مهج الدعوات ومنهج العبادات، ط۱، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت،١٤١٤هـ - ١٩٩٤م: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، شرح وكتب الهوامش: عبد علي مهنا، منشورات محمد على بيضون لنشر كتب السنة والجماعة، دار الكتب العلمية/ بيروت: ٢٣٧/٥.

أجابه الإمام: ان جوابي لا يرضيك، فألحُ عليه هارون العباسي، فقال له الامام ما مضمونه: حدود فدك كل حدود الدولة الإسلامية(١)، مما افزع هارون وزعزع سلطانه، وهز عرشه الخاوي، وما كان قول الامام الا صورة واضحة لاعلان حرب ضد هذا النظام المستبد، واعلان مقاطعة صريحة وشاملة لهذه السلطة، ومن ذلك ما قاله لعدد اصحابه ومنهم صفوان المعروف ( صفوان الجمال ) الذي كان يكري جماله للسلطة في مقابل أجر يأخذه منهم، وهو ايضا تعبير واضح اخر من الامام ﷺ الى شيعته جميعهم بالمقاطعة الشاملة للعملية السياسية التي تقيمها السلطة العباسية برئاسة هارون.

والجدير بالذكر ان السلطات الأموية والعباسية كانتا عميلة للدولة الرومانية البيزنطية، وهذا ما بينه السيد محمد الصدر في عدد من كتاباته وتصريحاته (٢)، بمعنى ان هذه العملية السياسية العباسية لم تولد من رحم الأمة حتى تخضع للميزان الشرعي، وانما صدّرتها للأمة الإمبراطورية الرومانية على ظهور بغالها، يذكر ان الثورة التي اطاحت بالحكم الاموي سنة ١٢٣هـ قام بها العلويون بكل جدارة واستحقاق، الا ان العباسيين وهم مجموعة من النكرات استطاعوا فجأة

<sup>(</sup>١) أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري( ت ٥٣٨ هـ): ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، ط١، تحقيق: عبد الأمير مهنا، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات/ بيروت ١٤١٢هــ: ١/ ٢٥٩. وابن حمدون محمد بن الحسن بن محمد بن على (٦٦٥هـ): التذكرة الحمدونية، ط١، تحقيق: احسان عباس و بكر عباس، دار صادر للطباعة والنشر١٩٩٦م : ٩/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر مثلا: محمد الصدر: شذرات من تاريخ فلسفة الإمام الحسين عليه تقرير: اسعد الناصري، مؤسسة دار الكتاب الاسلامي : ٢٦٩. ومحمد الصدر: الجمعة الخامسة، الخطبة الأولى، ١٨ محرم/ ١٤١٩، والجمعة الرابعة، الخطبة الأولى،١١ محرم ١٤١٩هـ.

تسلّم السلطة وازاحوا العلويين منها بشكل خاطف، ان هذا الانقلاب الاسود الذي قام به العباسيون لا يمكن تفسيره بعامل المفاجأة والمصادفة، وانما لابد من وجود يد عالمية قوية، بحيث تستطيع القيام بعمل كهذا، ومن ثم فأن العباسيين وعمليتهم السياسية كانت من صنع الغرب الروماني البيزنطي، ومن هنا نعرف بوضوح لماذا كان الإمام فيه قد حرم العمل مع السلطة بشدة؟ وكذلك نعرف حجم قوة العدو التي كان يقف بوجهها الإمام.

ونرى ان شيعة الامام لم تنطل عليهم المؤامرة الغربية الكبرى، ولم يدخلوا بهذه العملية السياسية المزيفة، لان الهدف منها هو ضرب أسس المذهب العقائدية من الداخل، وربط المجتمع الشيعي بالدوائر الاستعمارية الغربية تحت عناوين سياسية براقة، ومن ثم ضرب الإسلام المحمدي الأصيل، وهذا ما يفسر اصرار المأمون العباسي على استقدام الامام الرضا وتهديده بالقتل ان لم يوافق على القبول على الاقل بولاية العهد، بعد ان طرح عليه القبول بالخلافة، وهذا ما سنتكلم عليه في المبحث القادم.

نعم ان الإمام استثنى علي بن يقطين مثلا وأبقاه في مركزه، وكان وزيراً، وذلك لاستثمار هذا المنصب لاختراق السلطات من الداخل، وان إبقاء ابن يقطين من دون غيره بسبب ان هذا الشخص يتصف بقابليات عالية ونادرة جداً، تكون كفيلة بأداء هذه المهمة الخطيرة، وهناك حالة أخرى، فكان احدهم خادما عند السندي، موكل بمراقبة الإمام في وكان من اشد المبغضين لأهل البيت في الا ان الإمام في اهداه لطريق الحق، وتاب على يدي الإمام وقام هذا الخادم بخدمات لصالح الإمام، لانه كان يستطيع الوصول الى السجن

ويتصل بالإمام بعد ان كان ثقة عند السندي، واصبح حلقة وصل بين الامام وبين الموالين له في بغداد.

وهذه العمليات النوعيه في سبيل القضية هي التي كان ينشدها الإمام، وهي نهوض الأمة بتفجير طاقاتها من الداخل، ولهذا قال السيد محمد باقر الصدر عن هذه المرحلة انها المرحلة الثالثة من مراحل عمل الائمة عيك، إذ (( ان قيادة أهل البيت هيئ أصبحت على مستوى تسلم زمام الحكم والعودة بالمجتمع الاسلامي إلى حظيرة الإسلام الحقيقي، وهذا خلف بشكل رئيس ردود الفعل للخلفاء تجاه الأئمة عن أيام الإمام موسى الكاظم))(١)، إذ سجن الطاغية الإمام عيم في سنة ١٧٩هـ.

من جهة أخرى كان الإمام يحظى بشعبية واسعة من مواليه، وقد حظى باعتراف ائمة المذاهب الآخر وعلمائها بكل تقدير واحترام، اذ ان الإمام ضرب للإنسانية أروع أمثلة الأخلاق الإسلامية، من جود وحكمة وتسامح منقطع النظير سجلها أصحاب التواريخ والسير في كتبهم بحروف من نور.

فنرى أحمد بن حنبل مع انحرافه عن أهل البيت عنه روي عنه انه قال: ((حدثني موسى بن جعفر، قال: حدثني أبي جعفر بن محمد، قال: حدثني أبي محمد ابن علي، قال: حدثني أبي علي بن الحسين، قال: حدثني أبي الحسين بن

<sup>(</sup>١) محمد باقر الصدر: أهل البيت تعدد ادوار ووحدة هدف، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠٥م: ١١٦.

علي، قال: حدثني أبي علي بن أبي طالب، قال: ثم قال أحمد: وهذا اسناد لو قرئ على المجنون لأفاق))(١).

وقال أبو حنيفة: ((دخلت المدينة فأتيت جعفر بن محمد فسلمت عليه وخرجت من عنده، فرأيت ابنه موسى في دهليز قاعدا في مكتب له وهو صبى صغير السن فقلت له: يا غلام أين يحدث الغريب عندكم إذا أراد ذلك ؟ فنظر إلى ثم قال: يا شيخ اجتنب شطوط الأنهار ومسقط الثمار، وفيّ النزال، وأفنية الدور، والطرق النافذة، والمساجد وارفع وضع بعد ذلك حيث شئت قال: فلما سمعت هذا القول منه نبل في عيني وعظم في قلبي فقلت له: جعلت فداك ممن المعصية ؟ فنظر إلى نظرا ازدراني به ثم قال: إجلس حتى أخبرك فجلست بين يديه فقال: إن المعصية لا بد من أن تكون من العبد، أو من خالقه، أو منهما جميعا، فإن كانت من الله تعالى، فهو أعدل وأنصف من أن يظلم عبده ويأخذه بما لم يفعله، وإن كانت منهما، فهو شريكه والقوى أولى بإنصاف عبده الضعيف، وإن كانت من العبد وحده، فعليه وقع الأمر وإليه توجه النهي وله حق الثواب وعليه العقاب ووجبت له الجنة والنار قال أبو حنيفة : فلما سمعت ذلك قلت: ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

وقال الشيخ 🗀 المفيد 🗀 : وفي ذلك يقول الشاعر :

 <sup>(</sup>١) ابن شهر آشوب(ت ٥٨٨ هـ): مناقب آل أبي طالب، تحقبق: لجنة من أساتذة النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية / النجف الأشرف١٣٧٦هـ - ١٩٥٦م: ٣/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران:٣٤.

لم تخسل أفعالنا اللاتسي يسذم بها إما تفرد بارينا بصنعتها أو كــــان يشــــركنا فيهــــا فيلحقـــــه أو لم يكـــــن لإلمــــــى في جنايتهــــــا

إحدى ثلاث خصال حين نأتيها فيستقط اللبوم عناحين ننشيها ما سوف يلحقنا من لائم فيها ذنب فما الذنب إلا ذنب جانيها(١)

ويحدثنا الخطيب البغدادي صاحب التاريخ المشهور قال: كَانَ مُوسَى بن جعفر يدعى العبد الصالح من عبادته واجتهاده. روى أصحابنا أنه دخل مسجد رسول الله ﷺ، فسجد سجدة في أول الليل، فسمع وهو يقول في سجوده: عظم الذنب عندي فليحسن العفو من عندك، يا أهل التقوى، ويا أهل المفغرة، فجعل يرددها حَتَى أصبح، وكان سخيا كريما، وكان يبلغه عن الرجل أنه يؤذيه، فيبعث إليه بصرة فيها ألف دينار، وكان يصر الصرر ثلاث مائة دينار، واربع مائة دينار ومائتي دينار ثم يقسمها بالمدينة، وكان مثل صرر مُوسَى بن جعفر إذا جاءت الإنسان الصرة فقد استغنى(٢).

<sup>(</sup>١) أبو عبد الله محمد بن النعمان المعروف بالشيخ المفيد (ت ٤١٣هـ): الفصول المختارة، تحقيق: نور الدين جعفريان الاصبهاني واخرين، ط٢، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت / لبنان، ١٤١٤ - ١٩٩٣ م :٧٢.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر أحمد بن على بن ثابت بن أحمد بن مهدي الخطيب البغدادي (المتوفي: ٤٦٣هـ)، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م: ١٣/ ٧٧. وكذلك، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج، جمال الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي المركيُّ (ت: ٧٤٧هـ): تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تمحقق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة/ بيروت، ط١، ٢٠٠٢م : ٤٤/٢٩.

وقال ابو حاتم ان موسى بن جعفر ((ثقة، صدوق، إمام من ائمة المسلمين)) (أما وهذا ابن الساعي يتحدث عن موسى بن جعفر على قائلاً: ((أما الإمام الكاظم فهو صاحب الشأن العظيم، والفخر الجسيم، كثير التهجد، الجاد في الاجتهاد، المشهود له بالكرامات، المشهور بالعبادات، المواظب على الطاعات، يبيت الليل ساجداً أو قائماً، ويقطع النهار متصدقاً وصائما، ولفرط حلمه وتجاوزه عن المعتدين عليه كان كاظماً، يجازي المسيء بإحسانه إليه، ويقابل الجاني بعفوه عنه، ولكثرة عبادته يسمى بالعبد الصالح، ويعرف بالعراق بباب الحوائج إلى الله لنجح المتوسلين إلى الله تعالى به، كراماته تحار منها العقول، وتقضي بأن له قدم صدق عند الله لا تزول)) (1).

وذكره الفهبي قائلاً: ((كان موسى من أجواد الحكماء، ومن العباد الاتقياء، وله مشهد معروف ببغداد))(").

 <sup>(</sup>۱) احمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٥٥٦ هـ): تهذيب التهذيب، ط١، دار الفكر
 للطباعة والنشر، ضبط مراجعه: صدقى جميل العطار، ١٤٥١هـ: ٨/ ٣٩٣.

<sup>(</sup>۲) علي بن أنجب ابن الساعي البغدادي (ت٦٧٤هـ): مختصر أخبار الخلفاء، ط١، المطبعة الاميرية/ بولاق/ مصر،١٣٠٩هـ: ٣٩.

 <sup>(</sup>٣) شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان الذهبي ( ٧٤٨هـ) ميزان الاعتدال في نقد الرجال، قام بتوثيق الكتاب: صدقى جميل العطار، دار الفكر/ بيروت: ١٨٦/٤.

## مِن حِكَم الامام 🚐 :

♦(( زاحموا العلماء في مجالسهم، ولو جثوا على الركب، فإن الله يحيى
 القلوب الميتة بنور الحكمة، كما يحيى الأرض الميتة بوابل المطر))(١).

♦(( لن تكونوا مؤمنين حتى تكونوا مؤتمنين، وحتى تعدوا البلاء نعمة، والرخاء مصيبة، وذلك أن الصبر على البلاء أفضل من العافية عند الرخاء)(٢).
♦((المؤمن أخو المؤمن لامه وأربه فولوون من غش أخاص وولوون من المهاد والمورن من المهاد الرخاء)

(المؤمن أخو المؤمن لامه وأبيه، فملعون من غش أخاه، وملعون من لم
 ينصح أخاه، وملعون من حجب أخاه، وملعون من اغتاب أخاه ))(").

إلى الدين شرف الدنيا والآخرة، ومشاورة العاقل الناصح يمن وبركة ورشد وتوفيق من الله، فإذا أشار عليك العاقل الناصح فإياك والخلاف فإن في ذلك العطب))(3).

<sup>(</sup>۱) ابن شعبة الحراني: تحف العقول عن آل الرسول (ص).ط٢. تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.١٤٠٤هـ: ٤/ ٣٩٣.

 <sup>(</sup>۲) على الطبرسي: مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ط١، تحقيق: مهدي هوشمند، دار
 الحديث١٤١٨هـ: ٧/ ٤٨١.

<sup>(</sup>٣) الحسن بن طاهر الصوري: قضاء حقوق المؤمنين، تحقيق: حامد الخفاف، مؤسسة آل البيت عنه لإحياء التراث : ٦/ ٣١.

<sup>(</sup>٤) محمد باقر المجلسي (ت ١١١١هـ): بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة، ط٢، دار إحياء التراث العربي ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣م : ١/ ١٥٥.

♦((الله ينزل المعونة على قدر المؤونة، وينزل الصبر على قدر المصيبة، ومن اقتصد وقنع بقيت عليه النعمة، ومن بذر وأسرف زالت عنه النعمة، وأداء الأمانة والصدق يجلبان الرزق، والخيانة والكذب يجلبان الفقر والنفاق))(١).

## استشهاد الامام موسى بن جعفر

استشهد الامام موسى بن جعفر بن محمد بن علي يه (في سنة مائة وثلاث وثمانين، لخمس بقين من رجب) (٢). وكان استشهاده بعد الصراع المرير مع السلطة الظالمة في غياهب السجون، حيث غيبته الحكومة العباسية عن شيعته سنين طويلة، وكان غرضها في ذلك اضعاف البناء الاجتماعي الاسلامي المتراص، بعد ان اجهد الإمام في نفسه في مكافحة الظلم والظالمين، فكان ناتج ذلك الصراع ان الامام علم أن لابد من التضحية في اعلى مستوياتها اسوة بالتضحية الحسينية لاعادة قوام الاسلام، وان ذلك لا يتحقق الا بوقوفه الاستشهادي في وجه طواغيت زمانه، فكانت شهادته.

<sup>(</sup>١) عباس القمي (ت ١٣٥٩): الأنوار البهية، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ١٤١٧هـ: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) أبو جعفر محمد بن جرير الطبري: تاريخ الطبري المعروف بتاريخ الأمم والملوك، منشورات الاعلمي/ بيروت: ٤٧٢/٦، وحسين بن محمد بن الحسن الديار بكري، تاريخ الخميس في أحوال أنفس نفيس، دار صادر/ بيروت:٣٣٢/٢.

وان هذه الشهادة كانت من عنوانات الفداء التي اصبحت نورا في عيون من يتطلع لهذه الشخصية بكونها شخصية رسالية.

فكان جهدهم السير على تلك الخطى لمحاربة الطواغيت ولاسيما ممن حمل هذا النور اولاد الامام على فكان طريق استقامة يسلكه بنوه جميعهم عمن آمن بخط الرسالة المحمدية، وكان منهم سيدنا القاسم على صاحب الجهاد الجدي الذي يكون قوامه " الاساسي النصرة على الظالم، او الشهادة في سبيل الله ".

### أمه السيدة تكتم:

بحسب تتبعنا للمصادر القديمة المعتمدة، فإنها لم تصرح باسم ام القاسم من هي بين زوجات الامام الكاظم في ولكن بعض المصادر المعاصرة، تطرقت الى ان السيدة الجليلة (تكتم) المكناة بأم البنين، هي: أم الإمام الرضا في وأم القاسم، وهي أم اختهما فاطمة المدفونة بقم (۱).

ولكن هذه المصادر المعاصرة مفتقرة إلى المستند الدال على صحة ما ذهبت إليه.

ويمكن لنا من جهة أخرى ان نجد قرائن تشير الى أن أمهم، هي السيدة تكتم، والقرائن هي ما يأتي:

<sup>(</sup>١) ينظر: أحمد ابن الشيخ صالح آل طعان القطيفي: وفاة الإمام الرضا عَلِيهِ المطبعة الحيدرية، النجف الاشرف:٧٠. ومحمد حرز الدين: مراقد المعارف، تحقيق: محمد حسين حرز الدين، مطبعة الآداب في النجف الاشرف، ١٨١/٢.

- الم نجد مصدرا واحدا ينفى هذا الخبر.
- ٢- لم يرد في أي نص ذكر زوجات الإمام الكاظم في الآخريات، بأنها أم للقاسم.
- ٣- لم تُشر المصادر المعتمدة، الى أحد من ابناء الإمام موسى الكاظم يهيد بأنه ابن السيدة تكتم غير الأمام الرضايك بحسب اطلاعنا.
- ٤- صرحت المصادر المعتمدة بان أم الإمام الرضا أم ولد، وكذلك أم القاسم، وهذا يؤيد بأنهما من أم واحدة $^{(1)}$ .

يستشف من هذه النقاط على اقل تقدير بأن الإمام الرضا والقاسم من أم واحده وهي: السيدة تكتم.

كانت هذه السيدة الجليلة (( من أشراف العجم جارية مولدة (٢)، وكانت من أفضل النساء في عقلها، ودينها، وأعظامها لمولاتها حميدة المصفاة، حتى إنها ما جلست بين يديها منذ ملكتها إجلالا لها، فقالت لابنها موسى ١٠٠٠ يا بني ان

<sup>(</sup>١) انظر: على سبيل التمثيل: أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي المعروف بالمفيد (٣٢٦هـ - ٤١٣هـ): الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسسة آل البيت الحيل الإحياء التراث الإسلامي: ٢/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المولدة: التي ولدت بين العرب ونشأت مع أولادهم.

تكتم جارية ما رأيت جارية قط أفضل منها، ولست أشك أن الله تعالى سيظهر نسلها ان كان لها نسل، وقد وهبتها لك، فأستوص خيرا بها))(١).

ان الايمان العميق الذي تمتلكه هذه السيدة الجليلة فتح لها افاقاً واسعة لاستلهام الفضائل الجمة من بيت النبوة، فكانت مثالًا رائعاً للمرأة الرسالية الصالحة بحيث((تحلت بمزايا الشرف والفضيلة جميعها، التي تسمو بها المرأة المسلمة من العفة، والطهارة، وسمو الذات... وكانت هذه السيدة الزكية من العابدات، فقد أقبلت على طاعة الله إقبالا شديدا، وتأثرت بسلوك زوجها الإمام موسى الكاظم ﷺ إمام المتقين والمنيبين إلى الله تعالى)(٢)، وهذا ما ظهر جلياً في سلوكها الحياتي البيتي، وعلاقتها بوصفها أماً حنون مع اولادها فـ(( ان من مظاهر عبادتها، أنها لما ولدت الإمام الرضا قالت: أعينوني بمرضعة فقيل لها: أنقص الدَر؟ فقالت: ما أكذب والله نقص الدر، ولكن على ورد من صلواتي وتسبيحي، وقد نقص منذ ولدت))(٣).

<sup>(</sup>١) أبو جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمى المعروف بالصدوق، (٣٨١هـ): عيون أخبار الرضا، باب ما جاء في أم على بن موسى الرضا ﴿ وَم الحديث: ٢، صححه وقدم له، وعلق عليه: حسين الاعلمي، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات:٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) باقر شريف القرشي: حياة الإمام على بن موسى الرضا ﷺ دراسة وتحليل، بتصرف، منشورات سعد بن جبیر: ۲۲/۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

كلامها هذا يدل على أنها كانت ذات (( نفس ملائكية هامت بحب الله، وانقطعت إليه، فقد طلبت ان يعاونوها على إرضاع ولدها، لأنه يشغلها عن أورادها من الصلاة والتسبيح))(١).

# أشهر أخوته

#### ١- الإمام على بن موسى الرضا ﷺ:

من الواضح جدا الذي لا يشوبه الشك ان الهدف الاساس لبعثة الانبياء جميعهم على رأسهم الرسول الاعظم بين هو ان تكون الحاكمية في دنيا الوجود لله عز وجل وحده، وذلك ما بينه القرآن في قوله تعالى: ﴿هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ ﴾ (٢) وان هذا الهدف نفسه هو الذي سار عليه اهل البيت علي لقيادة الناس في سبيل الله (عز وجل) لتأسيس كيان اسلامي عظيم يهدف لتكون كلمة الله هي العليا، وما الجهاد العظيم للائمة وشيعتهم، الاطريق لهذا الهدف، فالتضحيات الجسيمة، والمواقف الصعبة، وكل ما كان يصب على اهل البيت عليه من عذابات وضرر، كان تمهيدا للوصول الى هذه الحاكمية الإلهية.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف: ٩.

بعد استشهاد الإمام موسى الكاظم ﷺ تقلد ابنه الإمام الرضا ﷺ منصب الإمامة في ظروف صعبة جدا، إذ تشير الاحداث التاريخية الى استمرار الصراع في اعلى مستوياته بين أهل البيت عيد واتباعهم من جهة، والسلطة العباسية التي ما فتئت تحاول بكل ما استطاعت من السبل ان تقتلع جذور الإسلام المتمثل بآهل البيت عليه من جهة أخرى، وقد ذكرنا ان السلطة العباسية ليست وحدها التي ناصبت أهل البيت العداء، بل إنَّ العباسيين ما هم إلا أداة بيد الإمبراطورية البيزنطية، وبحسب علمي ان هذا الأمر الخطير لم يتنبَه له المؤرخون قديما وحديثا بأنَ هناك حلقة مفقودة فيما يخص هذا التاريخ أي – تاريخ الأمويين والعباسيين-، ولو تساءلنا كيف الهم استطاعوا اغتصاب السلطة ومحاربة أهل البيت عنه وشعيتهم، واخماد ثوراتهم الملتهبة، اذا الحرب مع الإسلام المحمدي الأصيل هي حرب عالمية بامتياز، وبعد حيرة هذه السلطة في معرفة الإمام عِيهِ الذي بعد الإمام الكاظم عِيهِ من هو؟.

في هذه المده أخذ الإمام الرضا عنه بناء قاعدته الشعبية من الناحية العلمية والعقائدية، وكانت هذه الصفحة الاساسية لمناهضته السلطة الوحشية، وكانت غاية الامام ﷺ بث الروح المعرفية في انصاره لتحصينهم من الحرب الاعلامية المضادة التي كان من المؤكد ان تستعملها السلطة بوصفها سلاحاً فعالاً لابد منه لتقويض المد الإمامي المناهض له، وقد تحدث الإمام الرضا عن هذه المرحلة بقوله:((كنت أجلس في الروضة ـ بجوار قبر النبي ﷺ ـ والعلماء بالمدينة متوافرون، فإذا أعيا الواحد منهم عن مسألة أشاروا إلي بأجمعهم، وبعثوا إلي بالمسائل فأجيب عنها))(<sup>(۱)</sup>.

ويذكر الذهبي: ((افتى الامام الرضا وهو شاب في ايام مالك بن انس))(٢)، بل إن هذه النهضة العلمية التي مارسها الإمام عليه وصل صداها إلى معاقل المذاهب الآخر حتى القريب منها للسلطة اذ شهد علماؤها للإمام الرضا ﷺ هذا الانجاز التاريخي، اذ يقول ذكراً ابن حجر واصفا نشاط الإمام الرضا ﷺ : ((وكان يفتى في مسجد رسول الله ﷺ وهو ابن نيف وعشرين سنة، روى عنه من أئمة الحديث: آدم بن أبي اياس، ونصر بن علي الجهضمي، ومحمد بن رافع القشيري))(٢). ويذكر سبط ابن الجوزي نقلاً عن الواقدي في ما يصف به الإمام الرضا ﷺ: ((وكان ثقة يفتي بمسجد رسول الله ﷺ وهو ابن نيف وعشرين سنة))(١).

<sup>(</sup>١) على بن أبي الفتح الإربلي: كشف الغمة في معرفة الأثمة (ت ٦٩٣هـ)، دار الأضواء / بيروت : ٣ / ١١١.

<sup>(</sup>٢) ابو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان الذهبي: سير أعلام النبلاء (ت: ٧٤٨) تحقيق: كامل الخراط، مؤسسة الرسالة / بيروت، ١٤١٣ - ١٩٩٣ م : ٣٨٨/٩

<sup>(</sup>٣) ابن حجر العسقلاني: تهذيب التهذيب: ٧ / ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) يوسف بن قزأوغلي بن عبد الله المعروف بـ(سبط ابن الجوزي) (ت ٦٥٤هـ)، تذكرة الخواص، علق عليه ووضع حواشيه: خالد عبد الغني محفوظ، دار الكتب العلمية: ٢٩٥.

ويقول ابن النجار البغدادي: ((إنَّ علي بن موسى كان يقعد في الروضة وهو شاب، ملتحف بمطرف خز، فتسأله الناس، ومشايخ العلماء في المسجد))(١).

أما السلطة فقد فوجئت من وجود نشاط الإمام الرضا ﷺ وقاعدته الشعبية العريضة بعد حين، مع تأييد الإمام ﷺ للثوارت العلوية في أكثر من بقعة في الدولة الإسلامية في وقت واحد، وبعد ان فرغت السلطة من حروبها الداخلية سنة ١٩٨هـ التي نشبت بين الامين والمأمون ولدي هارون، اتجهت الى مواجهة الخطر الشيعي المتفاقم بقيادة الإمام الرضا ﷺ، وهكذا جاءت المؤامرة لهذه السلطة الرعناء، عندما فشلت الأساليب جميعها السابقة من القمع والاضطهاد، فلابد للمأمون من أسلوب آخر لإخماد جذوة الثورة العلوية الشيعية المستمرة بتبديل سياسة السلطة المناهضة لأهل البيت عن وأنصارهم، فاستقدم المأمون العباسي الإمام الرضا من المدينة المنورة إلى خراسان وإجباره فيما بعد على تسلم الخلافة، فرفض الإمام ﷺ أشد الرفض، لعلمه المسبق بما يخفيه المأمون وأسياده من خبث سياسي، الا ان المأمون اجبر الإمام ﷺ قسراً على القبول بولاية العهد، وهدده بالقتل إن هو رفض، فوافق الإمام ﷺ تقية بشروط منها: عدم تدخله بأي عمل من أعمال السلطة .

<sup>(</sup>۱) أبو عبد الله محمد بن محمود ابن الحسن بن هبة الله بن محاسن المعروف بابن النجار البغدادي (ت ٦٤٣ هـ): ذيل تاريخ بغداد، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت / لبنان ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م: ٤/ ١٣٨.

ومما يؤسف له في هذا الشأن ان عددا من المؤرخين ولاسيما المعاصرون منهم وصفوا المأمون بالسياسي المحنك والإداري الناجح، وهذا تصور خاطئ، لان هؤلاء المؤرخين فاتهم ان من يرسم سياسة السلطة العباسية هي الدولة البيزنطية، وفاتهم ايضا ان الطغاة في احيان كثيرة يسيطرون على الشعوب التي يحكمونها، لا لوعيهم السياسي بل لطريقتهم الوحشية بالتعامل مع تلك الشعوب مما يؤدي إلى صبرها مدة ما، فيحصل ما يشبه الاستقرار السياسي في المجتمع، فكان غاية المأمون وأسياده إرسال رسالة للشعب الاسلامي، ولا سيما شيعة الإمام بان إمامهم المعصوم أصبح على هرم السلطة، وليس عنده مشكلة معها، وبهذا سوف تخمد الثورات المستمرة وتتغير نظرة المسلمين للامام الرضا ﷺ بأنه ليس ذلك الإمام صاحب القدسية والمقام الإلهي، وبهذا الشكل تنتهى جبهة أهل البيت ليهيئ والقضاء التام على الإسلام بحرب باردة من المأمون لا تحتاج الى الحروب العسكرية بل تحتاج الى الخداع والمكر السياسي المدلس، وكان هذا هو الهدف الأول والأخير لأعداء أهل البيت هيئ بداية من أصحاب السقيفة إلى ان وصل الأمر للمأمون العباسي ومن لف، بل هذا ما نراه اليوم جلياً، يظهر ان المأمون كان ينوي ادخال شيعة الإمام ﷺ بعملية سياسية جديدة بعد ان يعزل الإمام عن قاعدته الشعبية ويفرض عليه الإقامة الجبرية ويكون تحت نظره، والغرض من هذه العملية ايقاع الشيعة بفخ المناصب المزيفة، حتى يتناسوا شيئا فشيئا قضيتهم المركزية، وجعلهم أشتاتا متناحرين يتكالبون على المناصب الدنيوية، والسعى اليها بكل طريقة، وكانت هذه المحاولة العباسية حتى يوجدوا قيادة علوية تكون تابعة لهم ومرتبطة

بمصيرهم، ومن ثم يكون الجميع مرتبطا بالدولة البيزنطية الغربية، وليتمكنوا من ضرب بقية القيادات الشيعية بشكل واضح لا يتبين منه الختل والغدر، بحيث اذا وجدت قوى شيعية تفكر، او تريد ان تعمل لإحياء مشروعها الاساسي، فانها لا تستطيع ؛ لأن الدولة العباسية سوف توجه اليهم بعض غدرها بتهمة انهم خارجون على القانون، أي قانون السلطة الحاكمة المزيف، وبذلك يقضى عليهم ويتحقق ما يهدف له العباسيون من تبديد الهدف الشيعي الاسلامي الذي يقوم اساسه على الايمان بولاية اهل البيت 🚅 .

ولكن انقلب السحر على الساحر حتى استطاع الإمام ﷺ - وبطريقته الخاصة المستمدة من فيض القدرة - ان يوضّح حقيقة المؤامرة وتفاصيلها جميعها للمسلمين جميعا، ولاسيما أنصاره، وكان قد اعتمد بذلك بعد الله عز وجل على نواته الخاصة التي استطاع ان يمد لها اذرعا في البقاع جميعها حتى تكون قنوات وصل برأس الحركة الرسالية التي هي الامام ﷺ والي جانب ذلك كان الامام ﷺ يرسخ على مستوى علني آخر المبادئ الاصولية للإسلام ولاسيما الإمامة منها عن طريق اتصاله بالقيادات الشيعة والاسلامية الأخرى ؟ لان السلطة فسحت أمام الإمام ﷺ شيئا من الحرية، فاستغلها لهذا الشأن، لترسيخ الثوابت، ولذالك حاول المأمون العباسي بمحاولاته اليائسة إحباط مقام الامام ﷺ بأعين الناس وضمائرهم، فاخذ يأتي بالعلماء ورجالات الدين من المذاهب والأديان جميعها، وعقد لهم مع الامام ندوات كبيرة لمناظراتة ﷺ، وكان هدف المأمون منها إحراج الإمام ﷺ عن طريق تقديم الأسئلة العويصة

من امهات المسائل الدينية، حتى اذا لم يجب عنها تهتز شخصيته في أعين الامة فيحصل المأمون على مراده من اضعاف حركة الامام في الرسالية وتبديداً لنظرية الإمامة والعصمة، ولكن مشيئة الله عز وجل شاءت خلّاف ذلك فقام الامام في واثبت لهم بأنه الامام في الفعلي للامة واليه يجب ان يكون مآل الناس، فأبهرهم بأجوبته التي تجاوزت حد قدراتهم وعلومهم ومعارفهم على اختلاف اديانهم ومشاربهم، ولم يكن اولئك الافراد اناساً إعتياديين انما كانوا علماء الدهر، ومفكري اصقاع الارض المعمورة، التي اليهم تؤول السلطة على علماء الدهر، ومفكري اصقاع الارض المعمورة، التي اليهم تؤول السلطة على كثير من الاديان والفرق والمذاهب، فكانت لهم مقاماتهم، ولكن اين تلك المقامات وما قدرها من آل بيت النبوة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة الذي بهم يفتح الله ويختم فكانت ردود الامام في عليهم كالصواعق التي شلت وعيهم.

والاكثر من ذلك لم يتركوا للإمام على أي فرصة يمكن استثمارها لبث الفكر وهداية الناس الى دين الله القويم، حتى انه في لم يترك ذلك لا في حله ولا في ترحاله، وينقل التاريخ وهو خير شاهد انه في وفي طريقه من مدينة جده صلى الله عليه واله الى بلاد خرسان في رحلته التي سير بها قسرا، وبالرغم من الاجرءات المتشددة جميعها التي فرضتها السلطة على الإمام في في طول الرحلة من دون أي متنفس، ولكن عندما وجد الإمام في طريقاً لاظهار النور المحمدي اظهر تلك المعاجز المحمدية، فاحدث في نفوس الناس ذلك النور الذي بين صورة الظلام المعاكس، وكان ذلك خاصة عندما اقترب ركبه في من مدينة بين صورة الظلام المعاكس، وكان ذلك خاصة عندما اقترب ركبه في من مدينة

نيسابور، وخرج اليه الناس بحسب ما يروي البغدادي ذلك في تاريخه عن الواقدي قال: خرج إليه علماؤها مثل: يحيى بن يحيى، وإسحاق بن راهويه ومحمد بن رافع، وأحمد بن حرب، وغيرهم لطلب الحديث والرواية والتبرك به(۱).

وفي هذه المدينة التي كانت مشهورة بأهل العلم والمعرفة عندما مر ركب الامام على تجمع الناس حول ركبه من الطبقات كافة بأعداد لا حصر لها يتبركون بقدومه ويحمدون الله على ذلك وجهوا له السؤال بعد ان اقسموا عليه باجداده الطاهرين في ان يحدثهم حديثا عن آبائه الطاهرين في فروى لهم حديثا عن آبائه عن جده رسول الله عن جبرائيل عن اللوح المحفوظ في حديثه المعروف بحديث سلسلة الذهب، وقد نقلت كثير من المصادر الإسلامية هذا الحديث الشريف، وقدر الذين كتبوا الحديث مباشرة عن الامام بي بعشرين الف من الهل العلم والمعرفة.

ومن جهة اخرى تكشف القرائن الموجودة أن وضع الامام بهيئة الجديد كانت من العوامل المحفزة جدا والمشجعة لشيعته والمقربين ليكونوا محل احترام وتقدير عند عامة الناس، بل حتى عند بعض المقربين من السلطة العباسية، بعد أن كانوا فيما مضى مشردين في اصقاع الأرض، ومثالا على ذلك دعبل الخزاعي شاعر اهل البيت بهيم الذي كان قد حمل خشبته على عاتقه مجاهدا في سبيل الله

<sup>(</sup>۱) ذیل تاریخ بغداد: ۲۹۲.

مدافعا عن آل بيت النبي عنه وعرضه هذا الانتماء الرسالي الى كثير من المتاعب والويلات التي ينوء بها أي قوي، فبات مشردا بلا وطن، ولا اهل، وظل على ذلك سنين، فأصبح الآن يمكنه بوجود الإمام علي بن موسى الرضا يحلى أن يصل اليه ويلتقي به بحرية، واستطاع عبر ذلك وبوقت قياسي جدا ان يرفع صوته بحب أهل البيت عنه في أرجاء المعمورة كافة، بقصائد قل نظيرها في طول الزمان، ولاسيما قصيدة التائية المشهوره، التي ألقاها في حضرة الإمام على توضح بجلاء الثورة العارمة ضد السلطات الحاكمة.

فحقق الإمام على انتصارات باهرة، اذ الف في هذه المدة (رسالة جوامع الشريعة) التي كتبها الإمام على للفضل بن سهل، ذكر فيها كل أمهات المطالب العقائدية والفقهية للتشيع، وأيضاً حديث الإمامة المعروف الذي ذكره الإمام في في مرو لعبد العزيز بن مسلم، فضلا عن كل تلك القصائد الكثيرة التي نظمت في مدح الإمام على بمناسبة تسلمه ولاية العهد، وقسم منها قيلت بمناسبات مختلفة نحو قصيدة دعبل، وقصيدة أبي نواس اللتين تعدان من أهم القصائد المخلدة في الشعر العربي.

إن كل ما ذكرناه من الاستفادة الأساسية للإمام على من مسألة قبوله بولاية العهد يدل على مدى النجاح العظيم الذي حققه الإمام في في مناهضته السياسة العباسية، لهذا كان الإمام في محط اعجاب واحترام من المسلمين وأئمة مذاهبهم جميعهم، يقول إبراهيم بن العباس الصولي مثلاً، واصفا الامام الرضا في: ((ما رأيت أبا الحسن جفا أحداً بكلامه قط، وما رأيته قطع على

أحد كلامه حتى يفرغ منه، وما رد أحدا عن حاجة يقدر عليها، ولا مد رجليه بين يدي جليس له قط، ولا اتكأ بن يدي جليس له قط، ولا شتم أحدا من مواليه ومماليكه قط، ولا رأيته تفل قط، ولا رأيته يقهقه في ضحكه قط، بل كان ضحكه التبسم، وكان إذا خلا، ونصبت مائدته أجلس معه على مائدته مماليكه، حتى البواب والسائس، وكان قليل النوم بالليل، يحيى أكثر لياليه من أولها إلى الصبح، وكان كثير الصيام، فلا يفوته صيام ثلاثة أيام في الشهر، ويقول: ذلك صوم الدهر، وكان كثير المعروف والصدقة في السر، وأكثر ذلك يكون منه في الليالي المظلمة، فمن زعم أنه رأى مثله في فضله، فلا تصدقوه))(۱).

ويقول ابن حيان: ((علي بن مُوسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الْحُسين بن علي بن أبي طَالب أبو الْحسن من سادات أهل البيت وعقلائهم وجلة الهاشميين ونبلائهم يجب أن يعتبر حديثه إذا روى... ومات علي بن مُوسى الرضا بطوس من شربة سقاه إيّاها المأمون فمات من ساعته... وقبره بسنا باذ خارج النوقان مَشهُور يزار... قد زرته مرارا كثيرة وما حلت بي شدة في وقت مقامي بطوس فزرت قبر علي بن موسى الرضا صلوات الله على جده وعليه ودعوت الله إزالتها عنى إلّا أستجيب لي وزالت عنى تلك الشدة، وهذا شيء

<sup>(</sup>١) كشف الغمة في معرفة الأثمة: ٣ / ١١.

جربته مرارًا فُوجِدته كُذُلِك أماتنا الله على محبّة المصطفى وأهل بيته صَلَّى اللّهُ عليه وسَلَّم الله عليه وعليهم أجمعين))(١).

### مِن حِكَّم الإمام:

(الايمان معرفة بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالأركان. قال ابو الصلت:
 لو قرئ هذا الاسناد على مجنون لبرأ ))(٢).

♦((انما يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر مؤمن متعظ، فاما صاحب سوط وسيف فلا))<sup>(٣)</sup>.

♦((من عامل الناس، فلم يظلمهم، وحدثهم فلم يكذبهم، ووعدهم فلم يخلفهم كان ممن كملت مروته، وظهر عدله، ووجبت أخوته، وحرمت غيبته))(٤).

 <sup>(</sup>۱) ابو حاتم محمد بن حيان بن احمد التميمي المعروف بابن حيان(ت ٣٤٥هـ): كتاب الثقات، ط۲، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٤٢٤هـ: ٨/ ٤٥٦.

 <sup>(</sup>۲) أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني(۲۷۵هـ): سنن ابن ماجة، تحقيق: محمود محمد
 محمود ، دار الكتب العلمية / بيروت: ١/ ٦٠.

 <sup>(</sup>٣) احمد بن ابي يعقوب بن جعفر اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي، تحقيق: عبد الأمير مهنا،
 مؤسسة الاعلمي / بيروت١٩٩٣م: ٢/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر احمد بن على بن ثابت المعروف بالخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ): الكفاية في علم الرواية، علق عليه: زكي عميرات، دار الكتب العلمية/ بيروت: ٧٥.

♦ ((أشد الاعمال ثلاث: اعطاء الحق من نفسك، وذكر الله على كل حال، ومواساتك الأخ في المال)(¹).

♦((التوحيد ثمن الجنة، والحمد لله وفاء شكر كل نعمة، وخشية الله مفتاح كل حكمة، والاخلاص ملاك كل طاعة))(٢).

#### استشهاد الامام عليه:

استشهد الامام علي بن موسى الرضائي ((يوم السبت آخر يوم من صفر سنة ٢٠٣هـ) (٢٠).

#### ۲\_ إبراهيم بن موسى بن جعفر :

كان إبراهيم شيخا، سخيا، شجاعا، كريما(٤). ثار على السلطة العباسية ((وظهر بمكة، ولما بلغه خبر أبي السرايا وما كان منه، سار إلى اليمن واستولى

 <sup>(</sup>١) أبو نعيم احمد بن عبد الله الاصبهائي(ت ٤٣٠هـ): حلية الاولياء وطبقات الاصفياء،
 مطبعة السعادة/ مصر، ١٣٥١هـ - ١٩٣٢م: ٨٥/١.

 <sup>(</sup>٢) يحيى بن الحسين الشجري ( ٩٧٩هـ): الامالي والشهير بالامالي الشجرية، عالم الكتب/ بيروت: ٤٢/١.

<sup>(</sup>٣) خليفة بن خياط بن ابي هبيرة الليثي العصفري(٢٤٠هـ): تاريخ خليفة بن خياط، راجعه ووثقه د. مصطفى نجيب فواز، و د. حكمت كشلي فواز، دار الكتب العلمية/ بيروت، ١٩٩٥م: ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:٢٤٤/٣.

عليها))(١) وفي مكة ((عفا عن كل من خرج عليه من الناس))((٢). توفي ببغداد سنة ٢١٠ هـ ودفن فيها(٢).

#### ۳\_اسماعیل بن موسی بن جعفر:

اشترك في الثورة على العباسيين مع أخيه إبراهيم بن موسى، وأصبح والياً على بلاد فارس (١). توفي في حياة ابيه

#### ئے محمد بن موسی :

كان كريما، جليلا، مُوَقرا، يعرف بالعابد لكثرة وضوئه وصلاته، دخل شيراز، واختفى بها، وأخذ يستنسخ القرآن، ومن أجرته أعتق ألف مملوك<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني المعروف برأبن الأثير) الجزري الملقب برعز الدين): الكامل في التاريخ، حودث سنة:٢٠٠هـ. راجعه وصححه: الدكتور محمد يوسف الدقاق، منشورات محمد علي بيضوني، لنشر كتب السنة والجماعة، دار الكتب العلمية/ بيروت: ٢٢/٥٥.

 <sup>(</sup>۲) أبو يوسف يعقوب بن سفيان الفسوي. (ت٢٧٧هـ): المعرفة والتاريخ، وضع حواشيه:
 خليل المنصور، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية/بيروت: ٦١/١٠.

 <sup>(</sup>٣) محسن الأمين العاملي: أعيان الشيعة، حققه وأخرجه، وعلق عليه: حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعا: ٣ /٢١٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في التاريخ، حوادث سنة ٢٠٠هـ : ٤٢٠/٥.

<sup>(</sup>٥) جعفر آل بحر العلوم: تحفة العالم في شرح خطبة المعالم، مطبعة الغري/ النجف الاشرف، ١٣٤٥هـ: ٣١/٢.

#### ٥\_ أحمد بن موسى:

كان أحمد بن موسى كريما، جليلا، ورعا، وكان أبو الحسن موسى يهيه يحبه ويقدمه، ووهب له ضيعته المعروفة باليسيرة، ويقال: ان أحمد بن موسى -رضى الله عنه-أعتق ألف مملوك(١).

#### ٦ الحمرة :

يكنى أبا القاسم كان عالماً، فاضلاً، مهيباً، جليلا، رفيع المنزلة، عالى المرتبة، مقدراً عند الخاصة والعامة، سافر مع أخيه الإمام الرضا إلى خراسان، فلما وصل إلى (سو سعد) إحدى قرى (ترشز)، خرج عليهم قوم من أتباع المأمون فقتلوه ودفن هناك، وقيل إنه دفن في قم، وقيل إن قبره في الري، بالقرب من قبر السيد الجليل شاه عبد العظيم (٢).

#### ٧. إبراهيم الأصفر:

كان سيداً، أميراً، جليلا، نبيلاً، عالما، فاضلا، روى الحديث عن آبائه(٣).

<sup>(</sup>١) الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد:٢٤٤/٢.

 <sup>(</sup>۲) مهدي القزويني: فلك النجاة، الفصل السادس، فرغ من كتابة هذه الرسالة في ۲۷ /جمادي الثانية/ سنة ۱۲۹۷هـ، طبع حجري في إيران:٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) محسن الأمين العاملي: أعيان الشيعة : ٢٢٧/٢.

#### ٨ أخته فاطمة :

وهي الملقبة بـ( السيدة المعصومة ) ولا يخفى على احد شهرة قبرهـا الشريف هناك، وهو من القبور المنصوص على استحباب زيارته.

عن الإمام الصادق قال: إن لله حرما وهو مكة، وإن للرسول حرماً وهو المدينة، وإن لأمير المؤمنين حرماً وهو الكوفة، وإن لنا حرما وهو بلدة قم، وستدفن فيها امرأة من أولادي تسمى فاطمة فمن زارها وجبت له الجنة. قال الراوي: وكان هذا الكلام منه قبل أن يولد الكاظم عليه (۱).

وعن سعد بن سعد عن الرضائي قال: يا سعد من زارها فله الجنة (٢).

وللقاسم اخوة أخر لكننا اختصرنا على ما ذكرنا لشهرتهم.

## ولادة القاسم ونشأته

ولد القاسم على سنة ١٥٠هـ تقريبا، وكان منذ بدايات حياته الميمونة صاحب مقام رفيع يغبط عليه، وبفضل جده الامام الصادق صاحب العلوم، وسيد تلك الجامعة التي لم يكن لها نظير، وهذه الجامعة كانت مرتعا للقاسم منذ ان كان صغيرا، اذ عاش في كنفها متعلما متأثرا بالتراث العلمي لجده عليه وابيه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٧٥/ ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) جعفر بن محمد بن قولويه (ت ٣٦٧هـ): كامل الزيارات، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي:٥٣٦.

رائد الجامعة العظيم الثاني، وكل ذلك كان في مسيره الى جنب سيد الجامعة الثالث الامام علي بن موسى الرضا ﷺ.

وكان القاسم ﷺ وسط اولتك الافاضل الاطهار من ائمة اهل البيت ليك وكبار اصحاب جده وابيه (عليهما السلام)، يستمع لافكارهم، وينتهل منهم، ويرتوي من معينهم، وهم يستمعون لفكره الذي هو جذوة النور المتولدة من الشجرة المباركة، وانماز في تلك الاجواء بميزات كثيرة، تندر في اقرانه مثل: النباهة العالية، والفكر العميق، والعقل الرحب، والصدر الحافظ، والايمان الراسخ، والتطلعات الرسالية، ولم يكن امثال هذه المميزات توجد في زمانه الا عند المعصوم

هكذا نظر اليه، وهكذا كان يتطلع ذلك البيت النبوي لايجاد ركن ركين يكون جزءًا لا يتجزأ من الحركة الرسالية في المستقبل القريب.

نعم كان القاسم ينتظر ليكمل الإعداد الإلهي الخاص به ليصل إلى المستوى المطلوب فكرياً، وسياسيا، واجتماعيا، حتى يكون سفيرا للرسالة المحمدية الحقة، لتحقيق دولة الإسلام العالمية وتمهيدها بقيادة بقية الله الأعظم (عج) وهي الغاية السامية للدين الإسلامي الحنيف، والإنسانية جمعاء، فكان مطمئن النفس، ذا ثقة عالية بمشروعه الرسالي المستقبلي، كيف لا وقد أشركه والده العظيم - ظاهرا -بالإمامة كما سيتضح، وكان من أوصيائه المقربين، وهذا يكفيه مجدا، ومنزلة، ورفعة.

وبعد مدة اكتمل النصاب الفكري، فأصبح القاسم مفكراً رسالياً هادفاً، وهذا ما يقص مضاجع السلطات الظالمة، لأنها تعي ما يحمله هذا الشاب المحمدي الرسالي.

ونشأ القاسم في في بيت من أشرف البيوت في العرب والإسلام ، أعني بيت الإمام جعفر الصادق والإمام موسى الكاظم (عليهما السلام)، بيت الرسالة، والعلم، والأخلاق، والزهد والجهاد.

فكان القاسم على وليد بيت النبوة والإمامة، إذ ارتضع العلم والحكمة من ثدي الايمان، تلميذ ألائمة المعصومين عليه، في جو يسوده الفكر والتقوى، ولا عجب أن يكون كذلك من يكون وليد ذلك البيت الذي ينهل العالم أجمع من علمهم والكون خلق لأجلهم.

هم النور نور الله جل جلاله مم التين والزيتون والشفع والوتر (١)

إنهم اولئك الصفوة الذين علموا الإنسانية دروس الفكر جميعها، والمجد، والتقدم، والنهوض، والشورة، والإباء، وعلموهم ألا يكونوا اصحاب ضعف، وجبن، وخمول، وخنوع، وتراجع، وتقهقر عن الحق، وكل ذلك كان منهم لأجل الكرامة، والحرية، وبقاء الإسلام خالداً قوامه كلمة الله هي العليا.

وقد بدأ الإمام القائد الحسين بن علي على جد سيدنا القاسم ليصنع للإنسانية قوام دعامات القاعدة الثورية الهادفة لاحياء ما اماته المبطلون اتباع الدنايا بقوله:

<sup>(</sup>۱) إبراهيم الكفعمي(ت ٩٠٥هـ): محاسبة النفس،ط١، مؤسسة قائم آل محمد (عج) / قم، ١٤١٣هـ: ٩

((ما خرجت أشرا، ولا بطرا، وانما خرجت لطلب النجاح والصلاح في أمة جدي رسول الله الله الله آمراً بالمعروف، ناهيا عن المنكر))(١).

ويبدأ الإمام القائد والدسيدنا القاسم موسى بن جعفر (عليهما السلام) ليضع قاعدة حركية هادفة للإنسانية بقوله: ((قل الحق ولو كان فيه هلاكك، فإن فيه نجاتك، ودع الباطل وان كان فيه نجاتك، فإن فيه هلاكك) (٢) فكان القاسم احد الرساليين لحمل مثل هذه القواعد الرسالية الحاسمة.

إن((هذه التضحيات الكبرى من قبيل شهادة الإمام الحسين رفعت مستوى الفكر البشري، وخليق بهذه الذكرى أن تبقى إلى الأبد، وتذكر على الدوام)) على حد تعبير تاملاس توندون(٣).

والقاسم تعلم من ثورة جدة الإمام الحسين ﷺ (( فقد أخذ الحسين على على عالى على على على على عالى على عالى على عاتقه مصير الروح الإسلامية، وقُتل في سبيل العدل بكربلاء))(<sup>(2)</sup>

فنشأ على نشأة الفكر، والإصلاح، والثورة، والكرامة، من أجل حرية الإنسان، لتطبيق النظرية الإسلامية التكاملية الشاملة، في حرب لا هوادة فيها

<sup>(</sup>١) أبو محمد احمد بن اعثم الكوفي(ت ٣١٤): الفتوح، دار الندوة الجديدة/ بيروت:٣٣/٥-

 <sup>(</sup>٢) الشيخ المفيد: الاختصاص، صححة وعلق عليه: علي اكبر غفاري، أثبت فهارسه: محمود الزرندي، منشورات: جماعة المدرسين في قم المقدسة: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الرئيس السابق للمؤتمر الوطني الهندي، وهو هندوسي الديانة.

<sup>(</sup>٤) هذا ما قاله المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون ١٨٨٣م - ١٩٦٢م: وهو من أكبر مستشرقي فرنسا وأشهرهم، تعلّم العربية، والتركية، والفارسية، والألمانية، والإنكليزية وعني بالآثار القديمة، أصدر بالفرنسية أيضاً "حوليات العالم الإسلامي" من سنة ١٩٢٣م إلى سنة ١٩٥٤م، (وكالة الأنباء القرآنية العالمية، السبت ٨/ آب/ ٢٠٠٩م).

لمناهضة الطاغوت الجائر، ساحقا بقدميه الشريفتين حياة النوم، والدعة، والحنوع، لان هذه الحياة ليست من طبيعة المؤمنين الرساليين إذ أنها تناقض، أذا كانت جنبا إلى جنب مع الطاغوت المتجبر.

(( فقد عاش القاسم على أجواء تربوية وتهذيبية، ومن ثم علمية حكمية رفيعة، والعلوي دائما في مثل ذلك الجو رهن الإيمان، وقيد المعارف، وسط هادف لله ورامي لرسالة الإسلام.. وقد عاش القاسم مع الشباب العلوي ولاسيما أولاد الحسن الذين نشطوا يوم ذاك، فألهبوها ثورات على الحاكمية العباسية، وأرادوها حاكميه الهية، وحاكميه الحاكم على كل شيء وهو الله في السموات والأرض ))(1).

<sup>(</sup>۱) محمد علي عابدين: القاسم ابن الإمام موسى الكاظم، دار الأنوار للمطبوعات، مطبعة الحودث ١٩٧٨م/ بغداد: ٤٠.



الفصل الثاني القاسم في ظل أبيه الإمام موسى بن جعفر ﷺ

# أولا: لياقة القاسم للإمامة في رأي ابيه عَلَيْهُ:

عن يزيد بن سليط (١) قال: (( لقيت أبا إبراهيم ﷺ، ونحن نريد العمرة في بعض الطريق.

فقلت: جعلت فداك هل تثبت هذا الموضع الذي نحن فيه؟.

قال: نعم فهل تثبته أنت؟.

قلت: نعم إني أنا وأبي لقيناك ههنا، وأنت مع أبي عبدالله يَهِ ومعه إخوتك.

فقال له أبى :

<sup>(</sup>۱) يزيد بن سليط الزيدي، عده الشيخ المفيد من خاصة الكاظم يه وثقاته، وأهل الورع، والعلم، والفقه من شيعته، ممن رووا النص على الرضا يه : أنظر: الإرشاد: باب ذكر الإمام القائم بعد أبي الحسن في فصل: ممن روى النص على الرضاية : ٢٤٨/٢) ، وعده ابن شهر أشوب: ممن روى من الثقات صريح النص على موسى بن جعفر يه بالإمامة من أبيه جعفر بن محمد في (أنظر: مناقب آل أبي طالب،: ٣٤٤/٣). وقال الشبستري: محدث أبه بعفر بن محمد ألكام الكاظم في وروى عنه أيضا، وكان من ثقاته ومن أهل الورع والعلم والفقه من شيعته، ومحل أسراره ومورد ثقته. روى النص على امامة الكاظم من أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم من أبيه الإمام الكاظم من أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم من أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم من أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الكاظم أبيه الإمام الصادق، ط١، قبل سنة ٣٠٢ (عبد الحسين الشبستري، الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة ١٤١٨هـ : ٣ / ٤٥٠).

بأبي أنت وأمي أنتم كلكم أئمة مطهرون، والموت لا يعرى منه أحد، فحدث إلى شيئا أحدث به من يخلفني من بعدي فلا يضل.

قال: نعم يا أبا عبدالله هؤلاء ولدي وهذا سيدهم - وأشار إليك - وقد علم الحكم والفهم والسخاء، والمعرفة بما يحتاج إليه الناس، وما أختلفوا فيه من أمر دينهم ودنياهم، وفيه حسن الخلق وحسن الجواب، وهو باب من أبواب الله عز وجل، وفيه أخرى خير من هذا كله.

فقال له أبي: وما هي؟ - بأبي أنت وأمي -.

قال يسيه: يخرج الله عز وجل منه غوث هذه الأمة وغياثها، وعلمها، ونورها، وفضلها، وحكمتها، خير مولد وخير ناشئ، يحقن الله عز وجل به الدماء ويصلح به ذات البين، ويلم به الشعث، ويشعب به الصدع، ويكسو به العاري، ويشبع به الجائع، ويؤمن به الخائف، وينزل الله به القطر، ويرحم به العباد، خير كهل وخير ناشئ، قوله حكم وصمته علم، يبين للناس ما يختلفون فيه، ويسود عشيرته من قبل أوان حلمه.

فقال له أبي: بأبي أنت وأمي وهل ولد؟.

قال: نعم ومرت به سنون، قال يزيد: فجاءنا من لم نستطع معه كلاما.

قال يزيد: فقلت لأبي إبراهيم ﴿ وَأَخْبَرَنِي أَنْتَ بَمْثُلُ مَا أَخْبَرَنِي بِهُ أَنْتُ بَمْثُلُ مَا أَخْبَرَنِي بِهُ أَبُوكُ فِيهِ.

فقال لي؛ نعم إن أبي عنه كان في زمان ليس هذا زمانه.

فقلت له: فمن يرضى منك بهذا فعليه لعنة الله.

قال: فضحك أبو إبراهيم ضحكا شديدا.

ثم قال: أخبرك يا أبا عمارة أني خرجت من منزلي فأوصيت إلى ابني فلان وأشركت معه بني في الظاهر، وأوصيته في الباطن، فأفردته وحده ولو كان الأمر إلي لجعلته في القاسم أبني، لحبي إياه ورأفتي عليه، ولكن ذلك إلى الله عز وجل، يجعله حيث يشاء، ولقد جاءني بخبره رسول الله عن ثم أرنيه وأراني من يكون معه، وكذلك لا يوصي إلى أحد منا حتى يأتي بخبره رسول الله عليه، وسيفا، وجدي على صلوات الله عليه، ورأيت مع رسول الله عليه، وسيفا، وعمامة.

فقلت: ما هذا يا رسول الله ؟.

فقال لي: أما العمامة: فسلطان الله عز وجل، وأما السيف: فعز الله تبارك وتعالى، وأما العصا: فقوة الله، وأما الخاتم: فجامع هذه الأمور.

ثم قال لي: والأمر قد خرج منك إلى غيرك.

فقلت: يا رسول الله أرنيه أيهم هو؟.

فقال رسول الله ﷺ: ما رأيت من الأئمة أحدا أجزع على فراق هذا الأمر منك، ولو كانت الإمامة بالمحبة لكان إسماعيل أحب إلى أبيك منك، ولكن ذلك من الله عز وجل.

ثم قال أبو إبراهيم: ورأيت ولدي جميعا الإحياء منهم والأموات.

فقال لي أمير المؤمنين ﷺ هذا سيدهم وأشار إلى ابني علي فهو مني وأنا منه والله مع المحسنين.

قال يزيد : ثم قال أبو إبراهيم ﷺ : يا يزيد إنها وديعة عندك.

قال: فلا تخبر بها إلا عاقلا، أو عبدا تعرفه صادقا، وإن سئلت عن الشهادة فاشهد بها، وهو قول الله عزوجل: ﴿إِنَ اللّه يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى اللّه يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلُها ﴾ (١٠) . أهلها ﴾ (١٠) ، وقال لنا أيضا: ﴿وَمَنْ أَظُلُمْ مَمَنْ كُتُم شَهَادَة عَنْدُهُ مَنْ اللّهِ ﴾ (١٠) .

قال: فقال أبو إبراهيم ﷺ.

فقلت: قد جمعتهم لي - بأبي وأمي - فأيهم هو؟.

فقال: هو الذي ينظر بنور الله عز وجل، ويسمع بفهمه، وينطق بحكمته يصيب فلا يخطئ، ويعلم فلا يجهل، معلما، حكما، وعلما، هو هذا - وأخذ بيد علي أبني - ثم قال: ما أقل مقامك معه، فإذا رجعت من سفرك فأوص، وأصلح أمرك وأفرغ مما أردت، فإنك منتقل عنهم، ومجاور غيرهم، فإذا أردت فادع عليا فليغسلك وليكفنك، فإنه طهر لك، ولا يستقيم إلا ذلك، وذلك سنة قد مضت، فاضطجع بين يديه، وصف إخوته خلفه وعمومته، ومره فليكبر

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٤٠.

عليك تسعا، فإنه قد استقامت وصيته، ووليك وأنت حي، ثم اجمع له ولدك من بعدهم، فأشهد عليهم، وأشهد الله عز وجل، وكفي بالله شهيدا.

قال يزيد : ثم قال لي أبو إبراهيم 🚉 : إنى أوخذ في هذه السنة والأمر هو إلى ابني علي، سمي علي وعلي: فأما علي الأول: ابن أبي طالب، وأما الآخر: فعلي بن الحسين -عليهما السلام- أعطى فهم الأول وحلمه، ونصره، ووده، ودينه، ومحنته، ومحنة الآخر، وصبره على ما يكره، وليس له أن يتكلم إلا بعد موت هارون بأربع سنين.

ثم قال لي: يا يزيد وإذا مررت بهذا الموضع ولقيته وستلقاه، فبشره أنه سيولد له غلام، أمين، مأمون، مبارك وسيعلمك أنك قد لقيتني، فأخبره عند ذلك أن الجارية التي يكون منها هذا الغلام جارية من أهل بيت مارية جارية رسول الله ﷺ أم إبراهيم، فان قدرت أن تبلغها مني السلام فافعل، قال يزيد؟ فلقيت بعد مضي أبي إبراهيم ﷺ عليا ﷺ فبدأني، فقال لي: يا يزيد ما تقول في العمرة ؟ فقلت: بأبي أنت وأمي ذلك))(١).

<sup>(</sup>١) الشيخ الكليني (ت ٣٢٨-٣٢٩هـ): أصول الكافي: ط١، كتاب الحجة، باب الإشارة والنص على أبي الحسن الرضا ﷺ حديث رقم: ١٤، دار المرتضى للطباعة والنشر:٢٣١/١. وبحار الأنوار الجامعة: ٣٢/١٣، وأبو على الفضل بن الحسن الطبرسي، من أعلام القرن السادس الهجرى: أعلام الورى بأعلام الهدى، باب الإمامة، ط٢- ١٩٩٣م، تحقيق مؤسسة آل البيت لإحياء التراث:٢/٧٦.

# ثانيا: بيان كلام الإمام موسى بن حعفر ﷺ:

إن قول الإمام في هذه الرواية (( فأفردته وحده يعني: فأردت ابني فلانا أي الرضا على الله مشارك في الوصية الباطنة، وهي الوصية بالعلم، والكتب، والسلاح، وغير ذلك مما يختص بالإمام، ولو كان الأمر في نصب الوصي باطنا مفوضا إلى وإلى اختياري لجعلته في القاسم ابني لحبي إياه، ورأفتي عليه زايداً على غيره))(١).

وعزيز الله العطاردي: مسند الإمام الرضا، دار الصفوة، بيروت/ لبنان:٢٢/١. ومحمد باقر المجلسي: مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، إخراج، ومقابلة، وتصحيح: السيد هاشم الرسولي، طبع على نفقة: دار الكتب الإسلامية/ طهران، سنة ١٣٧٩هـ:٣ /٣٤٧.

والفيض الكاشاني: الـوافي، (ت١٠٩١هـ): ط١، عني بـالتحقيق والتصحيح والتعليـق عليـه والفيض الكاشـاني: الـوافي، (ت١٠٩١هـ): ط١، عني بـالتحقيق والتصحيح والتعليـق عليـه والمقابلة: ضياء الدين الحسيني، مكتبة الإمام أمير المؤمنين علي ﷺ العامة ١١٠٧هـ): مدينة المعاجز، ط١، لجنـة التحقيـق: بإشـراف فـارس حسـون كريم، مؤسسة المعارف الإسلامية، قم / إيران: ٦ / ٢٥٣.

 <sup>(</sup>۱) محمد صالح المازندراني (ت١٠٨١هـ): شرح أصول الكافي، باب الإشارة والنص على أبي الحسن الرضا، ضبط وتصحيح: السيد على عاشور، دار إحيماء المتراث الإسلامي/ بيروت:١٩٠/٦.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول: ٣٤٧/٣.

ومهما يكن من تفسير، فان تصدر اسم القاسم من بعد اخيه المعصوم عيم - في هذه الرواية، ونص أبيه ﷺ له بالحب يؤكد على منزلة هذا الابن المحفوف برعاية أبوية معصومة، ويفهم كذلك ان هذا الابن له أثر مميز في العمل الاسلامي تحت وصاية الإمامة، بل هي رسالة لسائر الامة للاهتمام بهذا الابن المنصوص علية بالحب والرأفة من قبل خليفة الله في ارضه.

ويظهر من هذه الرواية أن (( الإمام موسى بن جعفر ﷺ يَكُن في نفسه أعظم الحب والود لولده القاسم لما يراه منه من الهدى والصلاح، وما يتمتع بــه من الفضل والقابليات الفذة فكان ﷺ يثني عليه، ويشيد به، ويقدمه على سائر أبنائه ما عدا ولده الإمام الرضائي ١٠٠٠)(٠٠٠.

إن هذه المزايا والفضائل الإنسانية هي نتاج بذرة النبوة والإمامة، وان هذه البذرة غُرست في نفس خصبة بالإيمان، والاستعداد النفسي العالي، لاستقبال الفيوضات الربانية مما ولد وعاء الحب الامامي لهذه الشخصية الملكوتية، ومحط للاشادة، والثناء العطر، فكان القاسم هكذا يعجز التعبير عن مجراة وصفه بالعبارات والكلمات.

(( ويدلل هذا الحديث على مزيد ثقة الإمام يهيه، وتقديمه على غيره، ومن الطبيعي ان ذلك ناشئ عن فضائله ومآثره))(٢).

<sup>(</sup>١) باقر شريف القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع ١٣٤١هـ - ١٩٩٣م:٢/٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٣.

(( أمَّا ذكر الحب الذي احتوته الرواية، فهو صريح بكونه نابعاً مما أتسم به القاسم ﷺ من خصائصها ومميزات رفيعة، أما الرأفة: فهي إشفاق الإمام على ولده العزيز المحبوب هذا، الذي سيلاقي التشريد، والاغتراب، والموت، وهو مجهول وحيد كما هو في علم أبيه الإمام موسى على وليس الحب والرأفة هنا مجرد محبة أبويه، بل إنها محبة رسالية ذلك ان القاسم ﷺ ضحى في حمل ثقل الرسالة على كاهله، وهذا ما لا يطيقه كل فرد، وهذا مدعاة للمحبة، ومصيره مدعاة للرأفة، والإشفاق فنحن نعلم أنَّ الحبِّ عند أهل البيت هيم منطلق مبدئي، ومجال عقائدي، رأينا الحبيب محمد ﴿ محبوب وحبيب عند الله، ورأينا الرسول يمحض الحب لابن عمه علي بن أبي طالب أمير المؤمنين عنه ويمحضه للزهراء سيدة نساء العالمين كيك وحبه الخاص لولديه الحسن والحسين سيدي شباب أهل الجنة ﷺ وأعلن وكرر الجهر بذلك الحب، وأبلغ، وصدع، فلفظة الحب وأردة في أحاديثه الشريفة شِيَّتِ المفهوم مقدس بحت، ولقد أمر الناس والأمة الإسلامية بحبهم وولائهم، وهدد بسوء عاقبة كرههم، ومغبة بغضهم، وحبهم من المبدئية الصرفة، والعقائدية المحضة بما يترتب عليه- أي الحب - من إقتداء الأمة بهديهم، واستقامة حالها، وبانتقاء الحب ينتقى الاقتداء، وينحدر الناس إلى حيث أسوأ العواقب فيتشتتون ويتفرقون زمراً ﴿كُلُّ حِـرْب بِــَا لَـدَيْهِمْ فَرحُونَ﴾٠

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون : ٥٣ .

فالإمام موسى الكاظم على أحب كحب جده المصطفى، وأشفق بالرأفة كرأفته وإشفاق الحبيب محمد على مصير على والحسين في مثلا، فلطالما بكى الرسول وسأل وأجاب، والمجال لا يسمح بالاستشهاد، اذا فحب الإمام موسى الكاظم في ليس من قبيل الحب العاطفي السطحي، أو الهوى، وإنما قال ذلك لكي يظهر جملة من الامور :

أولها: علم القاسم ومنزلته.

وثانيها: ورعه وأهليته لمنصب الإمامة ظاهرا .

ثالثها: لبيان أن الإمامة منوطة بأمر الله فقط، وليست لأحد حتى لو أحب بحسب مفهوم الحب النبوي))(١).

ان مكانة القاسم على التي وصل إليها هي مكانة الأولياء والصديقين، فبرغم ان الإنسان يستطيع الوصول إليها لو تكامل، إلا ان هذه الاستطاعة تبقى في دائرة الإمكان، فهكذا منازل كمنزلة القاسم تحتاج الى طاقات إيمانية كبرى، واستعداد روحي ونفسي لا يتهيأ الا للنوادر من البشر امثال القاسم على الذي وصل إلى مراتب الفناء التام بالله العلي القدير، وهي المرتبة التي قد وصل اليها اولياء الله الصالحين الذين ذكر قسم منهم القرآن الكريم، وسنتطرق الى هذا الموضوع لاحقا ان شاء الله.

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم ابن الإمام موسى الكاظم: ٤٢.

((ولم يمنح الإمام موسى الكاظم ﷺ هذا الحب للقاسم الا انه رآه من خيرة أبنائه، ورعا، وتقوى، وتحرجا في الدين))(١).

ولأنه على رأه اكثر من غيره التزاما بأحكام الشريعة التي هي الضابطة الحقيقية لوصول الفرد الى اعلى مدارج الكمال، فهنا يتأكد لنا ان القاسم كان فقيها يحظى بقبول وإشادة منقطعة النظير من المعصوم صاحب العلم الالهي، وهذا يكفي للقاسم منزلة علمية لا يصل اليها الا الاوحدي النادر.

((نستشف من الحديث السابق إن القاسم كان يتمتع بفضل مشهور ودين رصين، لان مسألة الترشيح للإمامة الكبرى لا يأتي اعتباطا، فالإمام الكاظم الجل من أن يمنح ثقته وحبه لمن لا يستحق، كل ذلك بجدارة وأهلية وناهيك مما في الترشيح لمنصب الإمامة الكبرى من سمو معنى لا نهاية له ... وبماذا تفسر هذا الحب الشديد والرغبة الشديدة في جعل الإمامة له من دون أخوته ؟))(٢).((كما انه - القاسم - الوحيد في تاريخ رهط الرسول وتعاقب الائمة الاثني عشر، قال عن أبيه بيه في ذلك وضاهاها، لولا إناطة الإمامة بإرادة السماء وآمر الله))(٢).

نرى ان آهل البيت عليه قد رفدونا بالقدوة الحسنة على طول تاريخهم من جدهم رسول الله عليه إلى مهديهم (عبج)، ولا يخفى على المتابع لحياتهم

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر: ٢/ ٤٣٠.

 <sup>(</sup>٢) عبد الجبار عبد الرضا الساعدي: سلسل الإمام الكاظم العلوي الغريب، ط٢، مطبعة النعمان النجف الاشرف، منشورات مكتبة الحكيم العامة فرع القاسم، سنة ١٣٩٧هـ .
 ١٩٧٧م: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) محمد علي عابدين: القاسم أبن الامام موسى الكاظم: ٤٥.

تشخيص عدد من مصاديق القدوة الحسنة في حياة آهل البيت، فالإمام موسى بن جعفر سائر على وفق هذا النهج، فقدم لنا ولده العزيز القاسم قدوة حسنة لنأخذ المزيد من مأثر، وفضائل، وقيم هذا القدوة فهو المثل الاعلى في الزمان، ورائعة من روائع الدهر، فمن مآثره انه لم يخطر على باله ان يهادن الحكومات الظالمة في أي ظرف من الظروف، بل انه كان محارباً لها، وكان (سلام الله عليه) قدوة الجهاد الباسل، والثائر المقدام بوجه الحكومات التي تدعى صلتها بالإسلام زورا وبهتانا، فمن الجدير بالأمة الاسلامية ان تسلك طريق القاسم وابائه الطاهرين، لا ان يختلق الناس في هذا الزمن الأعذار الواهية للركوع أمام الحكومات العميلة التافهة، وبمسميات براقة كاذبة، من اجل الحصول على ما تسرقة علناً من قوت الناس أنفسهم، ولا يحصلون على شي، ولسان حالهم يقول:

حوتُها دوننا أيسدي القسرود سيسجدنا للقيرود رجياء دنيسسا فمانانست أناملنسك عمالناه سروى ذل السجالية و د(١)

إذا الادعاء باتباع أهل البيت عليه يتطلب من الإنسان سلوك طريقهم الجهادي الجاد بشكل واضح ومن دون أعذار واهية لا صحة لها شرعا وعقلا، بـل هـي من نسج الشيطان.

<sup>(</sup>١) المسعودي(ت ٣٤٦ هـ): مروج الذهب ومعادن الجوهر،ط٢، دار الهجرة / قـم، ١٤٠٤ م-١٣٦٣ هـ : ٤/١٠/٠

## ثالثًا: من مواعظ الإمام موسى بن جعفر للقاسم وإخوته :

روى أن موسى بن جعفر (( أحضر ولده يوما فقال لهم: يا بني إني موصيكم بوصية من حفظها لم يضع معها: ان أتاكم آت، فأسمعكم في الإذن اليمنى مكروها، ثم تحول إلى الإذن اليسرى، فأعتذر، وقال: لم أقل شيئا فاقبلوا عذره ))(۱).

((فالقاسم في حضر مع أولاد أبيه عند الإمام موسى الكاظم وسمع وصية أبيه الكاظم في وموعظته له بالخصوص، ولأولاد أبيه الكاظم بالعموم، لانحلال هذه الوصية والموعظة عامة على أولاد الكاظم، وخاصة من حيث صدق الخطاب فيها من الكاظم على كل فرد من أولاده - صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين-)(٢).

إن هذا الحديث يندرج تحت نظرية التسامح، وهي توضيح لما يتمتع به الإسلام من التسامح بين افراد المجتمع الاسلامي لإشاعة الأخلاق الإسلامية من روح الألفة، والمحبة، والحلم، وإزالة التفرقة، والبغضاء، والعداوة، وتؤكد جمع

<sup>(</sup>۱) كشف الغمة في معرفة الأئمة: ٢٦٧/٣، وعلي بن محمد أحمد المالكي (أبن الصباغ): الفصول المهمة في معرفة الأئمة، تحقيق: سامي الغريري، ط١، المطبعة: ستاره، دار الحديث للطباعة والنشر، ١٤٢٢هـ: ٩٥١/٢، وحسين النوري الطبرسي (ت١٣٢٠هـ): مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، تحقيق: مؤسسة آل البيت - لجيئ - لإحياء التراث، دار الأضواء/بيروت: ٩٥٠/٥٠. والشيخ على النمازي الشاهرودي: مستدرك سفينة البحار، تحقيق وتصحيح: حسن بن علي النمازي، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة:٣٥٦/١٥٠.

<sup>(</sup>٢) الحمزة والقاسم : ٣٤.

كلمة المسلمين، ورص الصفوف بوجه كل ما يعكر وحدتهم، وهذا الأمر إن دل على شيء إنما يدل على الانسجام الاجتماعي، وحالة من التفاعل الحضاري بعيداً عن التعصب الديني.

وقد وردت عدة روايات في هذا المجال منها: عن الإمام الصادق في أنه قال : (( التمسوا لإخوانكم العذر في زلاتهم، وهفوات تقصيراتهم، فإن لم تجدوا العذر لهم في ذلك، فاعتقدوا أن ذلك منكم لقصوركم عن معرفة وجوه العذر))(۱).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِي الْحُسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَ إِذَا الَّـذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ (1)

وانشد أبو بكر بن بُهْلُولٍ:

إذَا اعْتَذَرَ الْجَانِي مَحَا الْعَذُرْ ذَنَبَهُ وكان الّذي لا يقَبَلُ الْعَذُر جَانِيَا<sup>(٣)</sup>. ومن مواعظ الإمام موسى بن جعفر لبنيه، والذي كان القاسم من البارزين فيهم حسب ما قدمنا منها :

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل : ٩ / ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت : ٣٤.

<sup>(</sup>٣) أحمـ لد بـن الحسـين بـن علـي بـن موسـى الخُسـروُجردي الخراسـاني، أبـو بكـر البيهقي(المتوفى: ٤٥٨هـ): شعب الإيمان، حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م : ٥٥٨.

عن أبي الحسن موسى بن جعفر عنه أنه قال في وصيته له لبعض ولده، أو قال قال أبي لولده: ((إياك والمزاح فإنه يذهب بنور إيمانك ويستخف بمروتك))(١).

عن أبي الحسن موسى بن جعفر ﷺ أنه قال لولده ((عليك بالجد، ولا تخرجن نفسك من حد التقصير في عبادة الله وطاعته، فإن الله تعالى لا يعبد حق عبادته)(٢)

عن أبي الحسن موسى عن أنه قال لولده ((يا بني إياك أن يراك الله تعالى في معصية نهاك عنها، وإياك أن يفقدك الله تعالى عند طاعة أمرك بها، وعليك بالجد ... وإياك والمزاح فإنه يذهب بنور إيمانك، ويستخف مروتك، وإياك والضجر والكسل فإنهما يمنعانك حظك من الدنيا والآخرة))(٣).

<sup>(</sup>١) محمد تقي المجلسي ( ت١٠٧٠هـ) : روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه، ط٤، حققه وعلق عليه، حسين الموسوي الكرماني وعلي بناه الإشتهاردي، الناشر: بنياد فرهنك السلامي حاج محمد حسين كوشانبور/ قم : ٤ / ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) أبو الفتح الكراجكي: كنز الفوائد (ت٤٤٩هـ)، ط٢، مكتبة المصطفوي / قم، طبعة حجرية: ١٠١.

 <sup>(</sup>٣) ابن إدريس الحلي (ت ٥٩٨ هـ): مستطرفات السرائر (موسوعة إبن إدريس الحلي)،
 ط١، تحقيق وتقديم: محمد مهدي الموسوي الخرسان، مكتبة الروضة الحيدرية / النجف الأشرف، ١٤٢٩هـ: ١٤٨/١٤.



# حياة القاسم العلمية

#### حياة القاسم العلمية

لعرفة البيئة العلمية التي نشأ بها القاسم في ولاسيما من الناحية النوعية والعمق المعرفي، والشمول لمعارف زمانه، التي اختص بها ذلك العصر الاسلامي عامة والمذهب الامامي خاصة، لابد من الاطلاع على العصر العلمي لجده الإمام الصادق في مؤسس الجامعة الإسلامية العالمية، التي ضربت في اذرع المعرفة في خافقي الدنيا بأجمعها. وكذلك لابد من الاطلاع على عصر ابيه العلمي لأنه في استاذ القاسم المباشر، ومربيه الاول، والسبب في ذلك هو الاطلاع، لأنه عادة تؤثر النشأة العلمية على من يتتلمذ، ويتقوم معرفيا، وتؤثر فيه تأثيرا كبيرا، حتى تكون جزءا من شخصيته العلمية الانسانية.

#### أولا: الواقع العلمي في عصر الإمام الصادق عصه:

ان الحالة العلمية في زمن الامام الصادق على قد وصلت في اعلى اوجها من النهوض والتقدم والاتساع، حتى وصلت الى دائرة العلوم والمعارف، التي لم تكن قد عرفت سابقا، وهذا الاوج والنهوض هو للجد المباشر لسيدنا القاسم

(( والحقيقة ان مدرسة الإمام الصادق ﷺ الفكرية قد أنجبت خير المفكرين، وصفوة الفلاسفة، وجهابذة العلماء، وإذا كانت هناك حقيقة يجب ان تقال فهي:

ان الحضارة الإسلامية، والفكر العربي، مدينان لهذه المدرسة الفكرية بالتطور، والرقى، والخلود،))(١٠).

ان هذه المدرسة تعد المنبع الأساسي الفياض للحضارة الإسلامية، وعادة تقاس الامم حضاريا بتقدمها العلمي، وانجازها الفكري، وتراثها العلمي، فكل الروافد الإسلامية العلمية التي جرت بعد مدرسة الإمام الصادق- لاسيما المذهب-، فإنها متصلة به، بل امتد جريانها المتدفق ليصل الى صحاري أوربا القفراء في زمن الجفاف العلمي، والخمول الفكري، والظلمات التي كانت السمة الواضحة للغرب، ليستثمره أهلها أحسن استثمار، كما نراه اليوم شاخصا للعيان، فليس الحضارة الإسلامية والفكر العربي وحدهما المدين لمدرسة الإمام الصادق، بل ان اوربا وغير اوربا هي كذلك مدينة لهذه المدرسة بالتطور، والرقي، والخلود، والانجازات الفكرية والحضارية، ولعميدها الامام الصادق يهذه المدرسة والنهام المامة الرقاعة والمؤلفة المدرسة بالتطور، والرقي، والخلود، والانجازات الفكرية والحضارية، ولعميدها الامام الصادق المهام المامة وما توصلت اليه.

((ونقل الناس عن الإمام الصادق من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان وروى عنه الأئمة الأكابر، منهم: يحيى بن سعيد، وأبن جريج، والسفيانين، وأبي حنيفة، وشعبة وأيوب السختياني))(٢).

<sup>(</sup>١) أسد حيدر: الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، دار التعارف للمطبوعات/ بيروت: ٧١/١.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن حجر الهيتمي المكي (ت٩٧٤هـ): الصواعق المحرقة في الرد على أهـل البدع والزندقة، ط٢، خرج أحاديثه، وعلق حواشيه وقـدم لـه: عبـد الوهـاب عبـد اللطيف، شركة

((ثم أقبل جعفر بن محمد على الكيمياء إقبال من يريد فتح كنوز الكون، وضرب المثل أمام تلاميذه، ليسلكوا في مسالك الحقيقة كلما وجدوها، وفي رحلة جابر بن حيان إلى الكوفة كان أتصاله بجعفر، فلزمه تلميذا، وصديقاً، وتلقى عنه هذه الصناعة)(۱).

إنَّ جابر بن حيان هو مثال العالم الذي درس عند الإمام الصادق في ولو درسنا التاريخ بدقة فسيطول بنا المقام باستعراض العلماء، فهذه المدرسة اسست كثيرا من العلوم التي تدين لها العلوم الحديثة بالفضل الكبير، وانجبت عدداً من فطاحل الفكر في مختلف ابواب العلم والمعرفة.

الطباعـة الفنيـة المتحـدة، مكتبـة القـاهرة لصـاحبها: علـي يوسـف سـليمان، ١٣٨٥هـ -٢٠١٠م:٢٠١.

<sup>(</sup>۱) عبد العزيز سيد الأهل: جعفر بن محمد الإمام الصادق، سلسلة من الكتب يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، في القاهرة يشرف على إصدارها: محمد توفيق عويضة، الكتاب الثاني عشر، لسنة ١٩٦٤م: ٤٩.

((إنها المدرسة التي تقوم على بناء حياة الإنسان بناءا سليماً، عقائديا، عقلياً، وروحياً مادياً، مترفعاً عـن النزعـات الفكريـة جميعهـا، والخصـومات السياسية، والعصبيات القبلية، والنزعات الفردية، والعنصرية، والشمولية في فكر الإمام وعلمه، صنفها تلاميذه من بعده في كتب كبري، جعلوا لها أبوابا وفصولاً، لم تترك لونا من ألوان علوم الحياة إلا عالجته وشرحته، وعرضت ما قاله فيه الإمام الصادق ني وأعظمها رسائله، ووصاياه، وكتابه (توحيد المفضل)، والمهليجية، ومصباح الشريعة، ومفتاح الحقيقة))(١).

فهي مدرسة موسوعية، وشمولية، متكاملة انموذجية على اعلى المستويات، واجود المقامات فلم تترك بابا من العلم الا وطرقته، وابدعت فية، وولدت علوم جمة، فكانت بحق المصداق الحقيقي لرسالة السماء، ورحمة التوحيد التي هدفها تقدم البشرية، ورقيها وازدهارها.

وقد أعترف علماء الغرب بالاثر البارز للإمام الصادق ﴿ فَ العلوم ومنها : علم الفلك والنجوم (( وكتبوا عن آرائه ونظرياته، وفي دوران الكرة الأرضية وحركتها، وفي مقدار أشعة النجوم وحركة الضوء، وأنه كـان يلقـي دروسـه

<sup>(</sup>١) أحمد كفتاروا، المفتي العام للجمهورية العربية انسورية: بحث عن الإمام الصادق، القي في مؤتمر الإمام الصادق الدولي بدمشق في ١/ أيلول/ ١٩٩١م ، طبع ضمن كتاب الإمام الصادق دراسات وأبحاث، أصدرته المستشارية الثقافية للجمهورية الإسلامية الإيرانية : ١٨.

ونظرياته في هذا العلم على تلاميذه وطلاب العلم، ويناقش محترفي علم النجوم، ويصحح أرئهم، ويوضع لهم آراءهم.))(٠٠٠.

ولا زالت كثير من العلوم والمعارف التي كانت نتاج مدرسة الامام الصادق خفية ولم يكتشف غورها، فضلا عن دراستها بصورة منهجية معمقة، ولعله يجعل الله للأيام كلمتها في هذا المجال.

((وكان كبار العلماء وطلاب العلوم على اختلافهم، يترددون على مدرسة الإمام الصادق، ولم يختص بعلم من دون علم آخر، ولم يقتصر على منهج واحد، فكان كل وارد يجد عنده ما يطلبه، وكل سائل يأخذ عنه أحسن الجواب))<sup>(۲)</sup>.

ومن هنا نعرف ان منهج الإمام العلمي يعتمد على الشمول والسعة، المصاحبه للدقة العلمية مع التخصص في العلوم والتعمق، بل إنه منهج منفتح على كل موضوع علمي رافضاً ان يكون ضيقا حرجا متأطرا بإطار المحدودية لعلوم معينة .

((وأمَّا الخط الذي رسمه الإمام، فكان... تخصيص الأمة بجامعة علمية مركزة على العلم الوسيع والكبير، والوسيع والكبير بالمعنى الحياتي الشامل على

<sup>(</sup>١) نخبة من علماء الغرب: الإمام الصادق كما عرفه علماء الغرب، نقله إلى العربية د. نور الدين ال على، مؤسسة الفكر الاسلامي للنشر والتوزيع: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) حسناء ديالمة: الفكر التربوي الاسلامي عند الإمام جعفر الصادق، ط١، المكتبة العصرية، لبنان/ بيروت، شركة أبناء شريف الأنصاري للطباعة والنشر والتوزيع،٢٠١٠م : ٢٠٢.

شؤون الإنسان: المادية، والجسدية، والفكرية، والصحية، والروحية، والعقلية، والفكرية، والسياسية، والحضارية... وكلها شؤون إنسانية تنمو بها الأمة وتتطور مع الكشوفات العلمية المكتسبة مع طالع الأيام والأزمان))((). وهذا هو سرنجاحها الخالد الذي نتلمسه اليوم، والمنبثق من بناء متين لا يقبل الضعف واللين، بل بناء يشع فيوضات علمية وضاءة سارية مع المكان والزمان.

وقد درس الإمام الصادق ((علوم الطب لتلاميذه في مدرسته التي كانت أول مدرسة في الإسلام، وفند القول بالعناصر الأربعة، وكان أول من اهتدى إلى الأوكسجين، وكانت له نظريات حول أشعة النجوم، وحول الزمان والمكان، وحول الضوء، وحول نشأة الكون، وحول حقائق كثيرة في الفكر، والدين، والحضارة، والحكمة، والفلسفة، والطبيعة، والبيئة والتاريخ، وغيرها مما سبق في كثير منه على علماء الغرب المعاصرين)(1)

وهذا لعلمه غيض من فيض فالذي أراده الامام الصادق يه ان يوصل الانسانية اليه في مقام تشييد طبيعة الوجود الانساني، وخدمة المستقبل لفكره الوضاء المنير، الذي ما اقتصر على زمانه، بل إنه يضرب في ارجاء المستقبل، وصولا الى أبعد نقطة فيه بالقوة نفسها التي ينظر بها لمحيطة وعصره والماضي،

<sup>(</sup>۱) سليمان كتاني: الإمام جعفر الصادق ضمير المعادلات، ط۲، دار الهادي للطباعة والنشر، لسنة ۲۰۰۷ م. ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) د. محمد عبد المنعم خفاجي، الأستاذ بجامعة الأزهر الشريف: توطئة لكتاب الإمام الصادق كما عرف علماء الغرب، أصدرته المستشارية الثقافية للجمهورية الإسلامية الإيرانية: ١٤.

ولعل ما فقد من هذه المعرفة والعلوم لسبب او لآخر يفوق ما ذكرنا اضعاف مضاعفة، ولله في خفاء تلك العلوم شأن.

لقد درس الإمام كيه: (( العلوم التطبيقية، والفلسفات، الاجتماعية، والسياسية والاقتصادية، التي كانت لها في مجالس الإمام الصادق مكانا))(١) اي مقاما عاليا مرموقا مشهودا به.

### ثانيا: الواقع العلمي في عصر الإمام الكاظم ﷺ:

ولقد آل امر الامامة بعد شهادة الامام الصادق في الى ولده الامام الكاظم في مع مستلزمات الامامة كافة من القيادة الميدانية والعلمية، ومنها: الجامعة العلمية الكبرى، وكان ذلك في سنة ١٤٨هـ، وهو وقت قريبا جدا من زمن ولادة القاسم (٢)، عاصر المدة نفسها من ادارة ابيه الكاظم في للجامعة الاسلامية الكبرى، وتساير في هذا الجو العلمي قرابة الثلاثين عاما جنبا الى جنب مع ابيه الكاظم في الى المامة والمذهب والدين، وهو وقت اعتقال الامام الكاظم في في سنة ١٨٣هـ.

<sup>(</sup>١) عبد الحليم الجندي: الإمام الصادق، تحقيق: كمال السيد، الناشر مطبعة أنصاريان سنة ٢٧٣.

 <sup>(</sup>٢) بحسبان أن القاسم ولد سنة ١٥٠هـ كما سجناه سابقا مجملا، وسيأتي التحقيق في هذا الشأن.

ومما لاريب فيه ان علاقة القاسم بالمدرسة الاسلامية الكبرى التي قادها ابوه هي علاقة جذرية ارثية، وهي علاقة اكبر من علاقة تلميذ بمدرسته، فكان فيها طالبا مجدا، واستاذا حاذقا، وعالما متبحرا، كيف لا يكون كذلك، وهو قد رضع من ثدي العصمة، وشرب من اناء الإمامة، وهو بين هذا وذاك بين يدي اب عطوف ومربُّ عظيم لم تشهد سوح الحياة صابرا بقدر عزمه، ولعلنا اذا نظرنا الى ذلك الاهتمام الكبير ألافت للنظر من قبل الامام الكاظم يه لولده القاسم يتبيّن لنا عظمة ذلك الفرد، والعلاقة بينه وبين ابيه، فهو وريث جرى على نفس ذلك السياق الذي درج عليه اسلافه من العناية العلمية والفكرية، فأصبح من كبار اعمدة تلك الجامعة الكبرى الى جانب اخوته الصالحين، و ((التف بالإمام الكاظم ﷺ في أثناء إقامته في يشرب، جمع غفير من كبار العلماء، ورواة الحديث ممن تتلمذوا في جامعة أبيه الكبرى، وقد زود الفقه الإسلامي بطاقات كبيرة من آرائه الحصيفة، وتنسب له مجموعه كبيرة من الأحكام الإسلامية، وقد دونت في موسوعات الحديث والفقه، وكان العلماء والرواة لا يفارقونه، ولا يفترقون عنه، يسجلون أحاديثه وفتواه، فقد روى السيد ابن طاوس أنَّ أصحاب الإمام ﷺ وخواصه كانوا يحضرون مجلسه، ومعهم في أكمامهم ألواح أبنوس وأميال، فإذا نطق بكلمة أو أفتى في نازلة بادروا إلى تسجيل ذلك)) (١٠).

 <sup>(</sup>۱) باقر شريف القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع:٣٣/١.

ومن هنا يتضح أنَّ الإمام ﷺ كان قطب الرحى لنشر العلوم، وهو امتداد لأبيه الإمام الصادق عيه الذي ارسى بناء الحضارة الإسلامية ولاسيما تدوينها وتشرها، فكان موسى بن جعفر ﷺ المعين والمحتضن لكل طالب علم، ولولاه لما استطاع العلماء نقل العلوم المختلفة.

و(( بدأ ﷺ بإلقاء الدروس والمحاضرات، ورواية الحديث، والتواريخ في فنون معرفية مختلفة: الفقه، والحديث، والتفسير، والعقائد والأخلاق، والتربية، فانحدر سيل عارم من الأفكار، وطبق محكم من المعارف وحب في الصميم، من قلوب الوعاة من أصحابه، وتلاميذه، ومريديه، فأسهم ذلك في وضع مناهج تفكير أصلية، وآليات تشريع صحيحة، أخذت ملامحها بالظهور والانكشاف، لكل من ألقى السمع وهو شهيد، وصار حديث أصحاب العلم في الأمصار.

وانخرط في سلك هذه الحركة العلمية عدد كبير من الطلبة، وحملة الحديث، حتى من الطوائف الإسلامية الأخرى))(١٠).

وذلك إنَّ دلُّ على شيء إنما يدل على سعة الاحاطة التي يمتلكها الامام ﷺ ((في المعارف كافة والاديان جميعها، والمذاهب، والفرق، والملل، والنحل، وقديما قيل: أن أعلم الناس وأعرفهم هو أعرف الناس باختلاف الأديان والاراء والمذاهب، وكان هذا من ابجديات قدرة الامام يهيه بل فاق على ذلك ولاسيما هو وآبائه الذين كانوا يفتون اهل التوراة بتوراتهم، واهل الانجيل بانجيلهم،

<sup>(</sup>١) محمد سعيد الأمجد: الفكر الإصلاحي للإمام موسى بن جعفر، ط١، المركز الإسلامي المعاصر، ۲۰۰۳: ۱۹.

واهل كل دين بكتابهم، وما كان ذلك الا من الله الذي الهمهم من كل علم، وهذا الامام العظيم من تلك الشجرة التي اصلها ثابت وفرعها في السماء، وهذا هو معين العلم الذي لا ينضب موسى بن جعفر فيه .

و((عني الإمام موسى في بهذه الدعوة الحضارية الخلاقة، فأمر المسلمين جميعهم بالجد على تحصيل العلم والتفقه في الدين... من هنا وجدنا الإمام موسى بن جعفر في يأمر أصحابه بمجالسة العلماء، والأفاضل، للاستفادة من علومهم، وآدابهم، والاقتداء بسلوكهم))(1).

فكانت جهود الإمام يه تنصب بحفظ علوم الشريعة من الضياع، وكذلك حمايتها من الظروف الصعبة التي كانت تحف بالأمة الإسلامية من الداخل، لاسيما من سلاطين الجور، والدفاع عنها من المخاطر الخارجية، فأغمرت هذه الجهود المضنية بتطوير العلوم واستيعاب العلماء من الاتجاهات المختلفة، لما يتمتع به الإمام هذه من قدسية كبيرة، واحترام علمي، لدى الطوائف الإسلامية وغيرها.

و(( أتجهت جهود الإمام الكاظم عصر في هذا المجال- أي حركته العلمية- إلى التخطيط الواعي، لبناء كتلة إيمانية، ايجابية، شعبية، ملتزمة، ومرتبطة بصراط أهل البيت لجيئ نهجا وسلوكا، وذلك بتنمية وعيها، وعقلنة عواطفها الجياشة، ورص صفوف قواعدها الشعبية المنتشرة هنا وهناك، بإعطاء محددات وضوابط

<sup>(</sup>۱) د. حسين إبراهيم الحاج حسين: الامام الكاظم مسيرة علوية مستمرة، ط١، دار المرتضى، للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت: ١٤٤.

عامة، لمعالمها الفكرية والاجتماعية في بعض مواقع العالم الإسلامي...وهنا بدأ إمامنا يهم بحركة علمية نشيطة وواسعة، كانت في مضمونها استردادا، ايجابيا مؤثرا لنهج أبيه الصادق يهم الذي عاش الكاظم معه نحوا من عشرين عاما.

لقد كان لتوجه الإمام الكاظم على نحو بناء القواعد الأساسية، للكتلة الإيمانية وإعطائها طابعها المميز، أثر ايجابي كبير في التفاف كوكبة من العلماء، ورواة الحديث حوله، ممن تتلمذ في جامعة أبيه الكبرى، وزودوا الفقه الإسلامي بطاقات ومواهب كبيرة من آرائه الحصيفة) (۱۰).

فكان سلام الله عليه العقل المفكر للأمة الإسلامية، ومرشدها الروحي، فالمسلمون جميعا إلى يوم الناس هذا مدينين للإمام لما أسدى من خدمة فكرية لهم، وهذا ما أقر به كثيرون فمدرسة الإمام هي: ((فيض في العطاء وسبائك في البيان، عنوانها قلائد الدرر، ولكنها در المعاني البكر، التي يصوغها العقل والفكر، والتي انمازت بلمعانها، لأنها صياغة أشرفت عليها السماء، فزادها طهرا، وأجرتها نهرا، فهي باقية إلى الابد، كثيرة العدد))(٢).

وهذه كانت من اهم الميزات التي اورثها الامام في علمه الفياض لهذه ألامة، وهي ميزة العطاء العلمي الذي لا ينضب، فما احوجنا ونحن في مثل هذا الوقت من امر هذه الامة، وما يساق لها من تداعيات واضطراب وخمول على

 <sup>(</sup>۱) نبيل علي صالح: الإمام موسى الكاظم، ألق الفكرة وأصالة الانتماء، مركز الغدير/ بيروت: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) عفيف النابلسي: الإمام موسى الكاظم، طا في سنة: ١٩٩٢م، الدار الاسلامية للطباعة والنشر والتوزيع: ٩٩.

اصعدة متعددة، ان نرجع الى هذا المعين، وهذه السبائك والقلائد الدررية، والبيان الحافل بأنغام العلم والمعرفة، حتى نتكئ على هذه القدرة المعصومة، فتوصلنا الى حل هذا الشراك المتشابك من المشاكلات التي قد يكون للناظر للوهلة الاولى ان لا حل لها، وكيف ذلك والقرآن يقول: ﴿... فاسألوا أهل الذكر إنْ كُنتُمُ لا تعلمون﴾(١).

فكل ما نعلمه مرده اليهم والحلول عندهم الحيث التي جعلوها في اصحابهم وابنائهم رقاع علم ضاع ما ضاع منها، ووصلنا ما نحن فيه على كل حال، فكيف اذا اتبعنا الجميع؟ واقتفينا كل ما صدر من رواتهم.

((وقد روى عنه هؤلاء العلماء جميع أنواع العلوم على أختلافها وتباعد أطرافها، وقد عمت جهوده العلمية المراكز الإسلامية جميعها، وأصبح عطاؤه العلمي يتناقله العلماء جيلا بعد جيل)(١٠٠٠

فمدرسة الإمام في أضحت مركز إشعاع روحي وعلمي مؤيد من السماء، وهذا هو السر الذي جعل مدرسة أهل البيت في العلمية تصمد بثبات عجيب امام هجمات الطواغيت، وحربهم بأشكلها المختلفة، والوانها المتعددة، لان هذه المدرسة تكفلت بالدفاع عن العقل، والفكر، والعلوم، لتسدي للبشرية خدمة لا تعوض بأي شكل من الإشكال ((وفي مجال آخر كان الإمام عليه يعقد المناظرات

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٣٤.

 <sup>(</sup>٢) باقر شريف القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر: ١٨٦، نقلا عن الحضارة الإسلامية:
 ١٢٧/١.

والاحتجاجات العلنية مع أئمة المذاهب الإسلامية وقادتها، للتدليل على فكرة الإمامة وأطروحاتها، وكانت تلك المناظرات تعقد في الأماكن العامة، وبمن كان يقوم بتلك المناظرات هشام بن الحكم، وهشام بن سالم، ومؤمن الطاق مما أدى إلى انتشار الفكر الشيعي وذيوع أفكاره بين المسلمين بفضل تلك الحجج القوية والبراهين الحاسمة، التي كانت تقوم على المنطق والبحث الموضوعي المجرد، ولهذا قال البارون كرادفوا: ان الشيعة هم أصحاب الفكر الحر))(١).

### ثَالثًا: المنهج العلمي للقاسم ﷺ:

في هذه الأجواء العلمية والفكرية، العالية المضامين، النادرة الوجود التي كانت نتاج حركة طال عهدها منذ بعثة النبي الي زمن مؤسس هذه الحركة الامام الصادق على التي كانت المحور الاساسي للنهوض الفكري الاسلامي في وعي الامة، ولعلها كانت الامل الوحيد في تجديد عصر الرسالة هذه الاجواء التي اوجدها الامام الصادق على وحمى حماها نجله موسى الكاظم على وفيها كانت نشأة القاسم، تلك النشأة الميمونة التي بارك الله فيها، فكانت مبعث خير بذلك المولود الذي عم نفعه هذا المذهب الشريف، بفضل بركته فيه.

كان ﷺ في تلك الاجواء الملكوتية في كنف والده المعظم ﷺ ذلك الكنف الذي يستطيع ان يطوي جميع الدنيا تحت جناحة وعطفه، فيسمو بنوره الى ذرى

 <sup>(</sup>١) آدم متز: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع عشر او عصر النهضة، نقله إلى العربية:
 محمد عبد الهادي أبو ريد، الناشر: الكتاب العربي/ بيروت: ١٤٥/١.

المجد، فيبعث روح الايمان في قلوب الامة، هذه المكانة التي كان يمتلكها الامام المحظيم في كان كثير منها اساس تلك النشأة ومقلع انجازها، واساس بنائها، فكانت تلك المكانة العلمية المرموقة لسيدنا القاسم في التي اشارت لها الروايات على لسان والده.

ومنها عن ((سليمان الجعفري<sup>(۱)</sup> قال: رأيت أبا الحسن يقول لابنه القاسم: (يا بني قم وأقرأ عند رأس أخيك ﴿والصَّافَات صَفَّا﴾ حتى تستتمها، فقرأ فلما بلغ ﴿أَهُمُ أَشَدُ خَلَقًا أُمْ مَنْ خَلَقُنا﴾ (<sup>۲)</sup>قضى الفتى، فلما سجي وخرجوا أقبل عليه يعقوب بن جعفر<sup>(۳)</sup> فقال له: كنا نعهد الميت إذا نزل به الموت نقرأ عنده ﴿يس

<sup>(</sup>۱) قال النجاشي: سليمان بن جعفر بن إبراهيم بن محمد بن علي بن عبد الله بن جعفر الطيار، أبو محمد الطالبي الجعفري، روى عن الرضا، وروى أبوه عن أبي عبد الله، وأبي الحسن – عليهما السلام – وكانا ثقتين، له كتاب فضل الدعاء، أخبرنا الحسين بن عبيد الله عن أحمد بن جعفر عن أحمد بن ابن إدريس عن عبد الله بن محمد بن عيسى عنه، وذكر في ترجمة خلف بن عيسى أنه روى عن أبي عبد الله بيخ وروى عنه خلف بن عيسى، (ينظر: أبو العباس احمد بن علي بن احمد بن العباس النجاشي الاسدي الكوفي: رجال النجاشي، برقم: ٤٨٣، مؤسسة النشر الاسلامي لجماعة المدرسين / قم: ٣٧٢). قال الشيخ الطوسي: سليمان بن جعفر الجعفري، ثقة، وعده في رجاله "تارة" من أصحاب الكاظم بيخ وأخرى من أصحاب الكاظم بيخ وأخرى من أصحاب الرضا بيخ قائلا في كلا الموضعين: سليمان بن جعفر الجعفري: ثقة. (ينظر: أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت-٤٦هـ): رجال الطوسي، ط١، حققه وعلق عليه وقدم له: محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية في النجف: ٣٥١. وعده البرقي من أصحاب الرضاية وقال: من أصحاب أبي الحسن موسي بن جعفر يحده البرقي من أصحاب اليمان بن جعفر الجعفري (ينظر: أبو جعفر احمد بن أبي عبد الله البرقي: كتاب الرجال: ٤٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: ١١.

<sup>(</sup>٣) يعقوب بن جعفر: عده الشيخ الطوسي من أصحاب الكاظم : ٣٦٣

والْقُرَّأَنَ الْحَكِيمِ﴾ (١) ، فصرت تأمرنا (بالصافات). فقال لِمِينَ : يابني - يقصد ولذه القاسم - لم تقرأ عند مكروب من موت قط إلا عجل الله راحته))(٢).

(۱) سورة يس:۱ - ۲.

(٢) ينظر: أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني، المتوفى سنة ٣٢٨ - ٣٢٩هـ، فروع الكافي- كتاب الجنائز ، باب إذا عسر على الميت الموت، حديث رقم :٥: ٨٤/٣. والعلامة والحلي: منتهى المطلب، ط١، صححه وعلق عليه: على أكبر الغفاري، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢١: ١٣٥.

وأبو جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي (ت٤٦٠ هـ): تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، باب تلقين المحتضر، رقم الحديث:٣- ١٣٥٧، الناشر مكتبة الصدوق:٥٧/١، ومحمد بن الحسن الحر العاملي (ت١٠٠٤هـ): وسائل الشيعة إلى أحكام الشريعة، رقم الحديث ٢٦٥٩ تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث:٤٦٥/٢. وجمال اللدين ابو منصور الحسن بن زين الدين الشهيد الثاني (ت١٠١٦ هـ)؛ منتقى الجمان في الأحاديث الصحاح والحسان، كتاب الجنائز، صححه وعلق عليه: على اكبر الغفاري، من منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم المشرفة:٢٢٤/١. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، باب وصايا وصدقات الإمام موسى بن جعفر، رقم الحديث ٦ : ١٧٦/٤٨. وعبد على بن جمعة العروسي الحويزي، (ت١١١٢هـ): تفسير نور الثقلين، تحقيق: على عاشور، نشر: مؤسسة التاريخ العربي، بيروت: ٦ /١٩٣/. ونجم الدين أبي القاسم جعفر بن الحسن المحقق الحلي، (ت٦٧٦ هـ): المعتبر في شرح المختصر، من منشورات مؤسسة سيد الشهداء ﷺ قم/ إيران، تحت إشراف آية الله ناصر مكارم الشيرازي، حققه وصححه: عدة من الأفاضل:٢٦٠/١. ويوسف البحراني (ت١١٨٦هـ): الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، ط٣، حققه وعلق عليه: محمد تقي الايرواني، فهرسة وتصحيح: د. يوسف البقاعي، دار الاضواء للطباعة والنشر:٣٣٨/٣. وأبو الحسين سعيد بن هبة الله المشهور بقطب الدين الراوندي، (ت٧٧٥ه هـ): سلوة الحزين المعروف بـ(الدعوات)، تحقيق: مدرسة الامام المهـدي:٢٥٢. والشهيد الأول،(ت ٧٨٦): ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة، مؤسسة آل البيت ﴿ عِيلَا لَاحِياء النَّرَاثُ ١٤١٩هـ:١/ ٢٩٧، والشيخ البهائي العاملي(ت ١٠٣١)، الحبل المتين، منشورات مكتبة بصيرتي،

(( فقد انكشف ليعقوب بن جعفر [واصحاب الإمام] هذه الفائدة الثمينة، من الكاظم على يدي القاسم لأنه المخاطب من أبيه، بقراءة الصافات صفا، والمتولى لقراءتها))(۱).

ويتضح للمتتبع بدقة في الرواية الشريفة المتقدمة انها بينت جوانب متعددة منها:

العناية الكبيرة من لدن الإمام الكاظم في بولده القاسم، والعناية هذه لم تكن وليدة فراغ، او توجه عاطفي انما كانت وليدة طاقات، وامكانات، وملكات احتوتها شخصية القاسم في ذات الطابع الافت لتنبيه الجميع لذلك، وفي الرواية اختياره من بين سائر ولده لمهام كثيرة لعلهم لم يسموا من ولد الامام الكاظم في لهذه الثقة العالية احد بأستثناء الامام الرضا في علما ان مما يلمس من جو الرواية انها كانت في مجلس مكتظ بكثير من المقربين للإمام فيه

قم، المجلد يشمل على عدة كتب، طبعة حجرية: ٥٨. وعباس القمي (ت١٣٥٩هـ): منازل الآخرة والمطالب الفاخرة، تعريب وتحقيق: ياسين الموسوي، طبع ونشر: مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة: ١١٣. والعلامة الحلي (ت ٧٢٦): نهاية الإحكام، ط٢، تحقيق: مهدي الرجائي، مؤسسة إسماعيليان / قم، ١٤١٠هـ: ٢ / ٢١٥. والبهائي العاملي (ت ١٠٠١هـ): مشرق الشمسين وإكسير السعادتين (الملقب بمجمع النورين ومطلع النيرين)، منشورات مكتبة بصيرتي / قم، طبعة حجرية: ٣٢٨. والحر العاملي (١١٠٤هـ): هداية الأمة إلى أحكام الأئمة (ع)، ط١، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للإستانة الرضوية المقدسة، ايران/ مشهد، ١٤١٢: ١٢٤١، والفاضل الهندي(ت ١١٣٧): كشف اللثام، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، ١٤١٨هـ، مؤسسة النشر: ٢ / ١٣٩٠.

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم :٣٢.

من صحبه وذويه، لأنَّ الراوي يعبِّر عنهم مجتمعين (خرجوا)، وهذا يبيِّن عظم الحدث الذي يستدعي اجتماع كلِّ هولاء من اصحاب الامام ﷺ وولده واهـل بيته الذين كان الحدث يستدعي وجودهم على هذا المستوى بسب اشراف احد ولد الامام ﷺ على الموت، ومن بين كل هؤلاء الحضور، وهم اصحاب العلم والمقامات من تلامذة الامام ﷺ وفقهاء الامامية يقول الامام ﷺ موجها خطابه لولده القاسم (يابني قم واقرأ)، وهو يشير اليه بالقراءة ليس في اي مكان، انما يشير اليه بذلك في مكان يجتمع فيه جهابذة العلم والمعرفة ولعله من المقامات التي قد يتحرج حتى كبار أهـل العلـم والمعرفة ان يتصدوا لمثل هـذا الموقف، ولكن القاسم ﷺ قام بذلك من دون حرج، ولا توقف، ولا ضعف في عمق وجدانه المعرفي، انما امتثل لأمر ابيه مباشرة، لأنه من أهـل المقامـات الرفيعـة وذي معرفـة ايمانية راسخة تزحزح الجبال ولا تتزحزح، فقيام الامام ﷺ بدعوة القاسم للقراءة في ذلك الظرف يعدُ مقاماً رفيعاً، وقيام القاسم عِنه بالامتثال من دون تردد مقام اخر، وهذا ان دل على شيء انما يدل على تقدم القاسم في نفس الامام المعصوم ﷺ على صحبه وبنيه وآل بيته كافة عدا المعصوم ﷺ.

و(( تفيد الرواية إلى جانب العلم، والفضل، والكرامة، وجانب التقوى التي امتاز القاسم بها مجتمعه، على تماسك شخصية القاسم على تأديته للمهمة بإتقان، إذ ينبغي لمن تتوافر لدى من يتقدم لتلك المهمة ما يأتي :

أولا: أن يحسن قراءة القرآن الكريم، على الطريقة المعصومة النزيهة لآهل البيت، الطريقة التي لا يأتيها الخطأ بأي صورة من صور الخطأ.

ثانيا: أن تتوافر لديه الطاقة الروحية، والمعرفة بالعظمة القرآنية، والرهبة، والخشوع مع القرآن الكريم، والموقف المشجي، أي انه عارفا بالمهمة وسيلة وغاية، كيما يتحقق الغرض ويحدث المفعول.

ثالثا: أن يكون وليا كريما على الله، فضيلا لا يرد الله ما يأتي على لسانه، ولذلك رشحه والده ليبين فضله في حادث يقرر مصير حياة المحتضر.

رابعا: يحتاج الموقف والمهمة إلى شخصية متماسكة لا يرتبك صاحبها، ولا يرتعش بفعل وطأة الفاجعة عند أخيه المحتضر، وفعلا كان القاسم يهج بعيداً عن الضجر والجزع إذ تقدم متماسك النفس وانتهى وهو رهن حكمته وورعه.

وهكذا يتضح التقى وتنجلي صورة الشخصية المحمدية هذه، وما امتازت به من روائع الخصائص ونفائس الصفات والسمات))(۱).

ونحن اذا تركنا هذا النص، ولم ننظر فقط الى ما في السطور من كلمات، وتركنا ذلك كله ونظرنا الى ما بين الكلمات والسطور، والاولى ان نمعن النظر، ونعمق الوعي، وننظر الى ما وراء السطور، فإننا سوف نجد أن هذا الشخص الذي قدم لهذا المقام والمنصب لم يكن مختاراً من اي أحد بل أن الذي اختاره المعصوم في بل مطلق المعصوم لا يصدر المعصوم في بل مطلق المعصوم لا يصدر رأي عن نفسه انما قوله وما يحتج به هو بأمر لله عز وجل اي انه ومصادق للآية اي المعصوم ﴿ وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوى ﴿ إِنْ هُو إِلَّا وَحَيْ يُوحِى ﴿ (\*) فهذا الرأي المعصوم ﴿ وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوى ﴿ إِنْ هُو إِلَّا وَحَيْ يُوحِى ﴿ (\*) فهذا الرأي المعصوم ﴿ وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوى ﴿ إِنْ هُو إِلَّا وَحَيْ يُوحِى ﴾ (\*)

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: حياة القاسم بن الإمام موسى الكاظم: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم: ٣.

الذي توجه به الامام الكاظم في الى ولده القاسم في ذلك اختيار بوحي الله عز وجل لأسباب يعلمها الله، ولتقديرات لها اهميتها ومقامها الرفيع التي لو شئنا ان نعلم غورها لا يمكن لنا ان نبلغه او نصل اليه بعقولنا القاصرة، فما نكتبه هنا من سبب اختيار للقاسم في لهذه المهمة المعنوية الروحية الرفيعة هو دون مقام المهمة، وإلا كيف ادرك انا وامثالي وحي الله الذي أوحى الى المعصوم فخوله ان يشير بذلك لهذا الرجل العظيم ولله در القاسم في من سليل امامة ونبوة، يختاره الجليل بوحيه لتسويغ شرعة، فمن هذا الموقف تبين حكم لله في حق المحتضر لم يكن قد عرف قبل ذلك من نصوص متقدمة، وهذا الذي أثار تساؤل السائل فقال للامام في : كنت تأمرنا بريس)، والآن تأمرنا بالصافات، فمن هنا خرج حكم الله علي يدي القاسم. وقد استنبط الفقهاء منها حكم هو أستحباب قراءة سورة الصافات عند المحتضر (').

وفي حديث يزيد بن سليط الذي قال فيه، قال الإمام الكاظم ﷺ : ((يا أبا عمارة إني خرجت من منزلي، فأوصيت إلى ابني فلان – أي الرضا ﷺ – في الباطن، وأشركت معه بني في الظاهر، وأوصيته في الباطن فأفردته وحده، ولو كان الأمر إلي لجعلته في القاسم ابني لحبي إياه ورأفتي عليه، ولكن ذلك إلى الله عز وجل يجعله حيث يشاء))(1).

<sup>(</sup>۱) على سبيل المثال انظر: زين الدين العاملي الشهيد الثاني: الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، تحقيق: مجمع الفكر الاسلامي، ط١ سنة ١٤٢٤هـ:١٠٨/١.

 <sup>(</sup>٢) أصول الكافي، كتاب الحجة، باب الإشارة والنص على أبي الحسن الرضا على حديث رقم ١٤: ٢٣١/١.

وهذه الرواية الشريفة تحكي مقام القاسم ﷺ، وقبل أن نخوض في تفاصيلها في هذا المبحث، لابد من الاشارة الى نقاط.

اولا: ان أول ما يلحظ في هذه الرواية التي تنقل عن الامام الكاظم في هو الوصية، ولعل هذا امر جانبي ولكنه لا يخلو من الاهمية العالية اذ يبين لنا الامام على مقام الوصية شرعا أي أن الانسان يكون صاحب وصية في حلّه وترحاله خاصة اذا كان من أهل المقامات الرفيعة، وتتوقف عليه مقدرات الأمة مثل الانبياء، والرسول، والائمة، والاوصياء، والعلماء، واصحاب المقامات، ولعل هذه الرواية ومن طرف خفي تدل على اولئك الذين قالوا ارتحل النبي على ولم يوص من يكون من بعده مع علمنا وعلمهم ايضا بقدر مقام النبي الذلك أردنا لفت تنبه القارئ.

ثانيا: يشير الإمام عليه في هذه الرواية الى أهمية التقية بوصفها منهجاً قرانياً طرحه الكتاب الكريم مبدئيا لتكون سبيل حل كثير من الاشكالات، وان الرواية التي جعلها الامام عليه جواباً للسؤال عن التقية قال : إنَّ التقية ديني ودين آبائي.

ولو تتبعنا الروايات والنصوص المعصومة نجد أن التقية جعلت لها مقومات علمية، ومباني في علم الدراية، والحديث، فأصبحت من اساسيات هذا العلم، وجعل لنا علماء الصنعة الفقهاء للاستنباط شرائط وادلة نستدل بها على روايات التقية ومنها: ما كان مشابها للقول السابق، فلذلك أراد الإمام على ال ينتفع من

هذا المفصل الديني عندنا الامامية في اخفاء ولي الله شخصا واسما وهذا يدل على امور:

أ- من الواضح جداً في تلك المدة أن الصراع كان على أشده بين المدرستين حتى وصل الحال بالإمام على ان يخفي اسم وصيه، وهذا لا يخفى على النابه. ب- إن للإمام الكاظم على خواصاً ثقات كانوا حملة اسرار الامام على أعلى مستوياتها فكان على يظهر لهم أعمق اسرار المذهب، منهم ابو عمارة الذي اطلعه على هذا السر الإلهى الخفى.

ثالثا: إن النظام التربوي الذي كان من اساسيات منهج النظم الاجتماعية والاخلاقية التي غرسها آهل البيت في طبيعة المجتمع كانت صفة بارزة في الاسلوب التربوي الذي انتهجه أهل البيت في بنيهم، فنحن نرى في طول التاريخ ان أولاد الائمة غير المعصومين كان أغلبهم إن لم يكن بجمعهم التاريخ ان أولاد الائمة غير المعصومين كان أغلبهم إن لم يكن بجمعهم اصحاب مقامات عالية، واصحاب مواقف منقطعة النظير، منهم : العباس ابن امير المؤمنين(عليهما السلام)، واخوته من أولاد أبيه، وأمه، ومحمد ابن الحنفية واولاد الحسن وابناء الحسين ولاسيما شهيد كربلاء علي الاكبر، وزيد الشهيد، ويحيى بن زيد وغيرهم من اولاد الائمة المعصومين كانوا أنموذجاً للخلق ويحيى بن زيد وغيرهم من اولاد الائمة المعصومين كانوا أنموذجاً للخلق الاسلامي القرآني الذي يؤلف محور الكمال الانساني، كذلك أبناء الإمام الكاظم في فأي خُلق عندهم؟ وأي مقام بلغوا؟ وهم من نشأ في أحضان الامامة، وارتضعت أرواحهم من العبق الإلهي.

هذا ما اردنا قوله عن عموم الرواية الشريفة، والآن نعود الى صلب الموضوع، فلقد علق محمد علي عابدين على الرواية فقال:

((توحي هذه الرواية إلى ما تمتع به القاسم على من سعة في العلم، وباع طويل في المعارف... وفيها بيان لسمو الذات القاسمية، وبلاغ عن رفيع ما بحوزة القاسم على علوم محمدية علوية))(١).

ان الناظر في هذا النص حتى لو لم يرد توخي الدقة، فانه سوف يصل بالنتيجة القطعية الى سمو مقام القاسم في مجتمعه والمحيط الذي كان فيه، ودلالة ذلك تقديمه على غيره، ونحن نعلم أن هنالك كثيرا من الامكانات التي من شأنها ان تجعل الفرد متقدما على اقرانه، ومن ذلك أن الرواية جاءت في السياق العلمي والمعرفي الذي أهل القاسم في ان يتقدم على اقرانه وغيرهم هي سعة العلم، وعمق الغور المعرفي التي كانت سمة الظاهرة لا تحتاج الى دلالة ولا البيان بل الرواية شاهدة عليه بلسانها الصريح وبيانها الواضح، ولذلك لو جعلنا في موردنا هذا مقارنة لمعرفة مقام القاسم في في نظر ابيه مع غيره من اخوته باستثناء المعصوم - نجد ان الرواية وسابقتها تحكم لصالح القاسم، إذ انها تأبى الا أن يتقدم القاسم على غيره في المعرفة العلمية والجوانب المعرفية الروحية. وعلى ذلك شواهد متعددة من النصوص فنجد ان الناصري البحراني يقول:

و(( ليس لدينا شاهد بأنه من أعاظم علماء آل محمد عليه أكبر من كفائته للإمامة، وقد أهله لها أبوه الإمام الكاظم على والعلم من واجب علامات

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم بن موسى الكاظم:٤٣.

الإمامة وصفات الإمام، وموسى الكاظم عن يعرف الإمامة ويعرف ولده الإمامة ويعرف ولده القاسم في وانك جد عليم بأن الإمام لا يحابي ... ولا يضع الأشياء إلا في مواضعها، وما الذي يمنع القاسم في بان يكون من علماء آل محمد وهذه سيرة أبيه تخبرنا بأن أباه قد أحبه حبا شديداً، من دون إخوته الكثر، وأحبها إليه أغلى الأشياء لديه، في هذه الحياة، وأعظمها شأنا، وهي الإمامة))(١).

ولا ضير في أن يكون عند اصحاب التتبع التاريخي لحياة العظماء والمبدعين وقفات عند النصوص التي قالها فيهم عظم آخر، ونحن قد نلحظ وبعين ملؤها الوعي لما تحتويه هذه الكلمات نقول: لا يمكن أن يقال مثل هذا الكلام إلا في شخص قد ثمن العلم والحكمة، ويعمل بهما ولا ينفك عنهما لانه خير من يستطيع عن طريقهما التعامل مع معطيات الوجود جميعها كيف كان، وهذا بحد ذاته له بعده الشخصي في لفظ المعصوم نفسه في لكلمات المدح والاطراء لشخص القاسم في ولا يمكن ان تحرز هذه المحبة التي في قلب المعصوم للمنشخص ما، ما لم يكن لهذا الشخص مقدمات تخوله الفوز والحصول على هذه المحبة التي هي من تزكيات المهمة لنهضة الانسان المستقبلية، وهذا ما نلمسه في القاسم الذي ((ترعرع تحت رعاية أب شفوق، وعناية معلم ناصح لحب الخير المخلق جميعه، حتى حصل على أعلى الشهادات العلمية العالية، وأن مدح مربيه الأكبر...لاكبر برهان، على علو شخصيته العلمية السامية، وشرف منزلته

<sup>(</sup>۱) محمد علي الناصري البحراني : القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر : مكتبة العلوم العامة / البحرين، ١٩٦٧م : ١١٠.

الأخلاقية الراقية))(١) ((أجل فقد عاش القاسم أجواء تربوية وتهذيبية، ومن ثم علمية حكمية رفيعة، والعلوي دائما في مثل ذلك الجو، رهن الإيمان وقيد المعارف، وسط هادف لله ورامي لرسالة الإسلام))(١). وهذا هو الهدف الذي بعث الله لاجله رسولا عظيما ويهيئ على فترة من الرسل حتى يصنعوا رجالا يكونون اصحاب مواقف هادفة ترمي في وعيها وادراكها لمسيرة اسلامية هادفة الساسها الوعي المدخر من روافد الاسلام وفروعه قدراتهم وطاقتهم الكامنة في عمق وجدانهم الرسالي التي عليها نشر هذه الرسالة في اصقاع المعمورة حتى تستطيع ان تحدث ذلك الانقلاب الجوهري لمعرفة مقومات وجودها الرسالي جميعه، ومنها معرفة المرشد أي المعصوم، وهذه كانت صفة بارزة واضحة جميعه، ومنها معرفة المرشد أي المعصوم، وهذه كانت صفة بارزة واضحة المعالم في شخص القاسم ف((كان القاسم - سلام الله عليه - سيدا جليل القدر، رفيع المنزلة والمقام، بالإضافة إلى أنه: عالم، فقيه، عابد، زاهد)(٣).

((وقد أضحت سمة العلم وخاصية حمل الحكمة من أخطر ما سيدفع له الثمن الباهض، والرجل المختص بذلك يكون أحيانا برهن الحب، وقيد الرأفة، بخلاف الرجل الفارغ من العلم والحكمة، والخالي الوفاض، فهذا ليست شخصية مهمة حتى يتعرض لحالات جهاد ومخاطر مصيرية لأنه ليس عالما، أو ورعا، أو مجاهدا في الدين متحرجا فيه فيتأثر الاهتمام بوجوده))(1).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) مراقد المعارف: حرف القاف : ٢/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٤٤.



# الفصل الرابع القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر ومقاماته في القرآن والسنة

# القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر(عليهما السلام) ومقاماته في القرآن والسنة

بحثنا يقع في المقامات لسيدنا القاسم ينه وهو بحث ذو مفاصل كثيرة وابعاد مهمة تصل الى حد قد لايستوعبها هذا المبحث، بل تحتاج الى فصل خاص حتى نتمكن من اعطائها ماهو المطلوب ومستواها المرجو.

وفكرتها(١)هي في اساسها قرآنية اذ ان القرآن وعلى لسان الرسول (صل الله عليه واله) هو اول من وضح لنا فكرة هذا الموضوع لأهميتها، فأعطانا صورة لها في وجودها الأولي، وذلك في بعدها التسلسلي، فجعل المقامات مرة بلحاظ الرفعة، وأخرى بلحاظ المتقدم والمتأخر تسلسلا فأعطى للمفهوم العقائدي والاصولي في اقسامه الخمسة يرتفع بعضها فوق بعض لبيان المستوى الخاص بها، وكذلك بلحاظ الفروع الدينية، فكانت بعض الفروع متقدمة على بعض رتبة ومقاماً، ونحن لسنا الآن في بيان سبب هذا الاختلاف وعلته الاساسية، بل نحن في صدد بيان هذه المقامات وصولا الى معرفة بعضها بلحاظ من اصطفى الله عز وجل من الناس بالتبليغ وحفظ الشريعة.

والمقامات الإلهية لها في آيات القرآن الكريم تصويرها وتوضيح تأثيرها نحتاج لفهم هذا المصطلح للمرور عليها.

<sup>(</sup>١) أنظر مزيدًا من المعلومات في تقريرات لمحاضرات الشيخ محمد السند، التي يلقيها في جامع عمران بن شاهين داخل صحن الإمام على ﷺ مطبوعة في كتاب عنوانه: زينب (عليها السلام) سر من أسرار أهل الكساء، بقلم: إبراهيم حسين البغدادي.

#### ١۔ مقامات المبعوثين :

إنّ الله سبحانه وتعالى عندما خلق الخلق أرسل من لطفه مبعوثين للبشرية جمعاء، لهدايتها الى سبيل المعرفة والعبادة لله الواحد التي هي عبادة تتناغم مع فطرة الانسان، ولذلك بعث سبحانه وتعالى من عليائه رسلاً مبلغين ومنذرين للناس ليهتدوا، ولكن ما يخص بحثنا هو مقامات المبعوثين المختلفة، فمن بعثهم الله رسلاً، ومنهم أنبياء، فكان مقام الرسالة بحسب نصوص القرآن اسمى من مقام النبوة، ونحن نلمس ذلك من الفوارق القرآنية التي فرقت بين الرسل والانبياء في مقامات مختلفة منها مقام التبليغ.

فليس كل نبي رسول، ولكن كل رسول نبي الى قومه، ونذكر من باب النفع بعض الفوارق بين الرسول والنبي استتماماً للبحث.

الفارق الاول: إنّ الرسول هو مبعوث الله عز وجل الى البشرية جمعاء من دون استثناء كما أرسل الله موسى وعيسى والرسول العظيم المنائخ وكما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَا كَافَةً لِلنَاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يعْلَمُونَ ﴾ (''واما النبي فهو مبعوث من الله ، ولكن الى أناس محدودين ، او مدينة ، او قرية ، او جماعة لا أكثر كما أرسل الله انبياءه ، يونس ، وشعيب ، وايوب ، وصالح ، وهود ، وقال في يونس: ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مَنْهُ أَلْفَ أُو يَزِيدُونَ ﴾ ('').

فيكون بعثة الرسول عامة، وبعثة النبي خاصة.

<sup>(</sup>١) سورة سبأ.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : ١٤٧.

الفارق الثاني : إنَّ الرسول اذا بعثه الله سبحانه وتعالى فإنه يرسله بكتاب سماوي هذا الكتاب ينسخ الكتاب الذي قبله، فيكون ما يسير عليه صاحب الكتاب الدين الإلهي هو هذا المنهج الجديد كما نسخ الانجيل كتاب عيسى ﷺ الكتاب الذي قبله توراة موسى، وكما نسخ القرآن الكريم كتاب انجيل عيسى ﷺ فاصبح على اليهود والنصاري جميعهم ان يدينون بهذا الكتاب السماوي العظيم وتنسخ كتبهم السابقة، ولا تعود تعاليمها نافذة.

وأما الأنبياء، فهم يسيرون على نهج كتب الرسل الذين بعثوا قبلهم سواء طالت المدة بينهم ام قصرت كما كان من فعل لوط في اتباع صحف ابراهيم.

الفارق الثالث: ان الرسل خلقهم الله عز وجل في مقامات عالية بلحاظ الايحاء اذ ان الوحي اذا نزل على الرسول، فالرسول يرى الوحي ويسمعه، وقيامه واضح عنده، ولعل القرآن بين ذلك في رؤية النبي محمد ﷺ لملاك الوحى، فقال تعالى: ﴿ ولقد رآه نزلة أخرى م عند سدرة المنتهى ١٠٠٠ وهذا يدل على ان هناك مقاما خاصا للرسل بلحاظ رؤية ملاك الوحي.

واما الانبياء فهم بلحاظ رؤية ملاك الوحي في مقام من دون ذلك، فهم يسمعون الوحي، ولا يرون له شخصا وقد يرونه شبحا في لحاظات معينة.

وهناك فوراق اخر لا نريد الاطالة في ذكرها فما تقدم فيه كفاية، وهذا بلحاظ المقامات بين المبعوثين.

<sup>(</sup>١) سورة النجم: ١٣-١٤.

وهنالك مقامات رصدها النص القرآني بلحاظ الفرد الواحد نفسه من رسل الله عز وجل اذ اننا عندما نتتبع الآيات التي تكلمت عن رسول الله ابراهيم يهيئ نجد انها تندرج في مقامات صعود، فبعد ان كان نبيا رزقه الله عز وجل من فضله حتى يكون رسولا الى قومه، وبعدها ابتلاه ربه عز وجل باختبارات، فلما اتمها عن آخرها اصطفاه بعد ان كان في مقام دون ذلك، فنعرف ان المقامات لا يكون تفاضلها فقط بين شخص وشخص، بل قد تكون المقامات في الشخص الواحد على طول حياته اكثر بكثير من المقامات بين الافراد هذا كله بلحاظ مقامات المبعوثين التي ملأت بياناته ارجاء الكتاب الكريم بآيات مختلفة.

#### ٢\_ مقامات غير المبعوثين:

عندما نريد أن نبحث مقامات غير المبعوثين الذين هم من أولياء الله عز وجل من غير أنبيائه ورسله.

ان مقام غير المبعوثين يشمل عدة مقامات في الحقيقة منها: مقام الامامة. ومنها مقام حجج الله من غير الائمة والانبياء. ومنها: مقامات اهل العلم والحكمة والمعرفة. ومنها: مقامات اخر، ونحن نجد ان ما ذكرنا من المقامات السابقة جميعها، بل حتى مقام المبعوثين نجدها تشترك بعنوان واضح وكبير، وهو أن هذه المقامات جميعها تدخل في ضمن الاصطفاء الالهي، أي أن الله عز وجل اختار بعلمه اناساً يقومون بمهام عبر العصور والأزمنة لا يمكن ان يقوم بها غيرهم، وذلك لوجود قدرات وملاكات وامكانيات خاصة في هؤلاء الناس من

دون غيرهم خولتهم أنْ يكونوا في طليعة الاصفياء، فيستطيعون ان يحملو اعباء رسالة سماوية عظيمة.

﴿إِنَّ اللّه اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآل إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عَمْرانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (أ) فسنة الاصطفاء هي اختيار الله عز جل في تنظيم شؤون الوجود ﴿ وربّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ سَبْحَانَ اللّه وتعالى عما يشركون ﴾ (٢) ، فاختياره سبحانه وتعالى للائمة المعصومين علي بجعل وهو اختيار يخولهم قيادة الامة ﴿ وَجَعَلْنَاهُمُ أَتُمُةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوحِينَا إِلَيْهِمْ فَعَلَ الْخَيْراتِ وَإِقَامُ الصّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزّكَاة وكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ (٢) فهذا الجعل في نواميس الوجود وقوانين الحياة ، هو خلق يقوم بتنظيم مطلق ما يسير الحياة حتى يصل وجود هذا الامام عليه الى مقام يكون فيه وجوده تكوينا أي بقاء الحياة يتوقف على وجوده.

وكذلك اصطفاء كثير من الشخصيات، فالله سبحانه وتعالى اصطفى بكلام نبيه من نساء الدنيا اربع فقال عمران، وخديجة بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، وآسية امرأة فرعون ))(١).

هذا الاصطفاء يعني انه لم يكن للمعصومين فقط بل تعدى لغيرهم امثال من ملك عصمته الاكتسابية ورقى في مساري التقوى والصلاح حتى بلغ مقاماً

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الانبياء: ٧٣.

<sup>(</sup>٤)الترمذي(ت٢٧٩ هـ): سنن الترمذي،ط٢، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع – بيروت، ١٤٠٣ هـ- ١٩٨٣م : ٥ / ٣٦٧.

عاليا، كمريم التي لم تكن نبية، ولا رسولاً، ولا اماماً، ولكن لا يمكن ان نخرجها من جملة الاصفياء، فان الله قد اصطفاها لكثير من المهام منها حمل ولي الله عيسى عليه فهي مصطفاة بنص القران (وَإِذْ قَالَتِ المُلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهُ اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ (١٠).

وان هذا اللحاظ متحقق ايضا في من اصطفاهم الله سبحانه وتعالى لمقامات آخر كمقام لقمان الذي اصطفاه الله سبحانه وتعالى لحكمته، وهذا المقام الذي يعرف بالعلو والنزاهة عن الجهل والخمول الفكري، هو مقام متفرد، ولذلك دلت الآية على علو مقامه ان طلب الشكر ممن يكسب مثل هذا المقام في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْهَانَ الْحِكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ للهَ وَمَنْ يَشْكُرُ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله عَنِي مَعِيدٌ ﴾ والله سبحانه لعظم هذا الشخص ومقامه قد سمى سورة كاملة باسمه بالقرآن، وغير ذلك من الأمثلة منها : اصطفاء ام موسى، واصطفاء ذو القرين، وكذلك اصطفاء كثير من أهل المقامات للأعمال التي يعجز غيرهم من الاتيان بمثلها، فاصطفاهم الله عز وجل لها.

وهذا القسم قلنا عنهم انهم اهل الاصطفاء أي اختارهم الله لوجود ملكات فيهم، أي ليست هذه المقامات اكتسابيه بل هي اختيار من الله على وفق ما علم

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران:٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان:١٢.

سبحانه تعالى منهم بعلم مسبق انهم سيكونون على مستوى من الطاعة، والخضوع، والعبادة له متميزة عن باقي البشر ولذلك اصطفاهم.

ولكن هنالك من عباده سبحانه وتعالى لهم مقاماتهم ايضا، ولهم تأثيرهم في البشرية جميعًا بل ولهم أثر في عمق التاريخ والمستقبل، فهم بهذا يكونون أصحاب مقامات عالية ومهام جسيمة، ولكن قد لا تكون هذه المهام والوظائف بصفة رسمية في نظم الظواهر الدينية، ولكن هذا لا يعني اللامسؤولية لهم بنشر الهداية وارشاد الاخرين، أي أنَّ مقام استرشاد الناس بهم يتوقف على قدرتهم على بيان الحجية بالدلائل العلمية، فقد هؤلاء يتعبد الله تعالى بهم الناس فيجعلهم حجة عليهم، وأسساً لبيان كثير من الحجج بالبراهين والعلم الذي هو رأس مالهم في هداية الناس ونحن اذا اردنا أنَّ نضع ابناء الأئمة في مقام من هذه المقامات المتقدمة، فهم بين ذلك وهكذا تتردد مقاماتهم ومستوياتهم في تقلد هداية الانسانية، فالقرآن الكريم في مقام بيان ذلك عندما يتكلم عن تلك الامة الصالحة التي تتبع آبائها على خطى التوحيد وفي سبيل الهداية يسميهم ورثة آبائهم ؛ أي هم ورثة الكتب السماوية، وسبل الهداية الإنسانية، فيقول سبحانه وتعالى في سورة فاطر ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِحٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهَ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ﴾(١)، ونحن نقرأ في التفاسير عندما يسأل مولانا أبو الحسن الرضا ﷺ عن قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ٣٢.

﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا... ﴾ قال: فقال: ولد فاطمة، والسابق بالخيرات الإمام، والمقتصد العارف بالإمام، والظالم لنفسه الذي لا يعرف الإمام))(١).

وعن ((احمد بن عمر قال: سألت أبا الحسن الرضائي عن قول الله عز وجل: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ قال: فقال: ولد فاطمة))(٢)

إذا هذا الاصطفاء بالكتاب هو لولد فاطمة.

فهذا التقسيم الذي وجه إليه الإمام على غرار الآية الشريفة إنما هو يقسم ورثة الكتاب على اقسام، فمنهم: المعصومون وهم برتبة أولى والرتبة الثانية هم المطهرون من ولدهم الذين نشأوا وتربوا على أيدي من اصطفاهم الله برسالته، فكانوا عمن يقومون بنشر هذا الإشعاع والنور الملكوتي الذي كان من العسير لأولادهم وأولياهم ان يصلوا الى أرجاء المعمورة، وينتشر دين الله عز وجل بين خلقة والاعلام لولد فاطمة عليها السلام من هذا القسم كثير من ولد الحسن والحسين ومنهم سيدنا ومولانا القاسم ابن الامام موسى بن جعفر في الذي لا يخفى على من عرف مثل هذه الشخصية، أو اطلع على سيرها وسلوكها، ولو بمقدار قراءته لما تقدم من هذا الكتاب، فانه سوف يعرف أن مثل هذا الشخص قد اصطفاه الله، وإن لم يكن بصورة مباشرة على كثير من خلقه لأسباب وإن

<sup>(</sup>١) أصول الكافي: كتاب الحجة، باب: في أن من اصطفاه الله من عباده وأورثهم كتابه هم الائمة هِنِينِ رواية رقم: ٢١٤/٣. وتفسير نور الثقلين: ٣٦١/٤.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر: ٤- ٣٦١.

جهلناها نحن، ولكنها تصب في رافد الرسالة، واحياء معالم الدين وانشاء دولة العدل الإلهي التي هي أمل الأنبياء ورسل الله والائمة على طول التاريخ.

إن مهمة القاسم وأمثاله ((هو نظير بعض الأنبياء الذين لم يبعثوا إلى الخلق، ولم تكن لهم رسالة، بل ولم يبعثوا حتى إلى أهليهم وذويهم، وهذا باعتراف المسلمين كافة))(١)، ولكنهم لهم مهام رسالية كبيرة في هداية المجتمع وانتشاله من الضلالة.

وقد قسم القرآن الكريم ((المقامات على خمس وهي:

القسم الاول: مقام الرسل .

القسم الثاني: الانبياء .

القسم الثالث: مقام الإمامة .

القسم الرابع: مقام الحجة .

القسم الخامس: مقام الحكمة والتعلم .

<sup>(</sup>١) ينظر: الشيخ محمد السند: زينب سر من اسرار اهل البيت، تقريرات لمحاضرات اية الله المحقق الشيخ محمد السند، تقرير: ابراهيم حسين البغدادي: ٧٤. القيت هذه المحاضرات في جامع عمران بن شاهين داخل الروضة الحيدرية الشريفة في سنة ١٣٣٠هـ.ومحيي الدين أبن عربي(ت ٦٣٨هـ): الفتوحات المكية، تحقيق وتقديم: د. عثمان يحيى، تصدير ومراجعة: د. إبراهيم مدكور، المجلس الأعلى لرعاية الآداب، والفنون، والعلوم الاجتماعية بالتعاون مع معهد الدراسات العليا في السوربون الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٣٩٢ هـ - ١٩٧٢ م: ١١٠٤. ومحمد باقر الكجوري(ت ١٢٥٥هـ): الخصائص الفاطمية، ط١، المترجم على جمال أشرف، انتشارات الشريف الرضى، ١٣٨٠هـ: ٢٩٤/٢.

ومن نماذج القسم الرابع او الخامس من ولد فاطمة، هو القاسم ابن الامام موسى بن جعفر (عليهما السلام)...))(١).

ولا ننسى في هذه اللحظة كلمة تخالج النفس، وتصل الى عمق العاطفة، وتتجاوز حتى شغاف القلب الى اعمق من ذلك، انها كلمة قالها الحسين هي شاهد على هؤلاء الثلة من أولاد الأثمة الذين هم صفوة الخلق كآبائهم قالها الإمام عند مصرع نجله على الاكبر في لحظة من الحزن والبكاء قال: ﴿إِنْ الله اصطفى آدم ونُوحًا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين في ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم (١) وهذا الكلمة تبين أن مسار الحسين في وأهل بيته هو على نسق مسار رسل الله وأنبيائه نفسه، وهذه الثلة الطيبة من ولده وولد أخيه وآل بيته لم يفارقوا هذا الطريق الذي اصطفاه الله لهم وهم لم يفارقوه بل ساروا عليه حتى حصلوا على رضوان من الله اكبر ﴿تلك الدار الله وأنبائه في الأرض ولا فسادا والعاقبة للمتقين (١).

<sup>(</sup>١) زينب سر من اسرار اهل البيت : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة ال عمران: ٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: ٨٣.



اقوال العلماء والباحثين في القاسم

## اقوال العلماء والباحثين في القاسم عليه

هذه مجموعة من أقوال العلماء والباحثين في القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر هيئ ، نسجلها بوصفها اقوال العلماء والباحثين، علما اننا ذكرنا كثيراً من أقوالهم التي وردت بحسب مكانها المناسب لموضوعها في كتابنا هذا.

فقد ذكر القاسم الشيخ المفيد في كتابه الإرشاد (١)، عند ذكر أبناء الإمام موسى بن جعفر وقال معقبا: (( ولكل واحد من ولد أبي الحسن موسى بن جعفر على فضل ومنقبة)).

ونص محب الدين محمد مرتضى الحسيني الزبيدي الحنفي بقوله (٢): ((القاسم بن مُوسى بن جعفر الصادق رضي الله تعالى عنهم من آل البيت ويتبرك به)).

وقال العلامة المجلسي<sup>(٣)</sup>: ((ومن جملة أولاد الأئمة المشهورين القاسم ابن الإمام موسى الكاظم المدفون حوالي النجف قبره معروف، ورغَب السيد ابن طاوس في زيارته)).

<sup>(</sup>١) الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد: ٢٦٤/٢.

 <sup>(</sup>۲) محب الدين أبي فيض السيد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي الحنفي: تاج العروس في جــوهر القـــاموس، دراســـة وتحقيـــق: علـــي شـــبري، دار الفكـــر للطباعـــة، والنشــر، والتوزيع:١٣٢/٧.

<sup>(</sup>٣) محمد باقر المجلسي: تحفة الزائر، طبع حجري:٥٠٨.

واورد الشيخ عبدا لله المامقاني ذكر القاسم وقال() : ((القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين، جليل، غني عن التوثيق)). وقال أيضاً ((القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين، وهو الذي أخبر الإمام موسى بن جعفر ﷺ بحبه له ونطق بذلك الخبر في ترجمة يزيد بن سليط المتضمن لقول الكاظم ليزيد هذا بعد إصراره لبيان الإمام بعده: أخبرك يا أبا عمارة اني خرجت فأوصيت...الحديث. وروى في الكافي عن محمد بن يحيى عن موسى بن الحسن عن سليمان الجعفري قال: رأيت أبا الحسن يقول لابنه القاسم....الحديث.

ونص السيد الجليل ابن طاوس<sup>(٣)</sup> ((على استحباب زيارة القاسم، وقرنه بالعباس بن أمير المؤمنين، وعلي بن الحسين المقتول بالطف....الخ )).

<sup>(</sup>١) عبد الله المامقاني: تنقيح المقال في أحوال الرجال، جدول من نتائج التنقيح، طبع حجري، وطبع في المطبعة المرتضوية في النجف الاشرف سنة ١٣٥٠هـ :١٢٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه: من أبواب القاف، باب القاسم :٣٦/٣.

<sup>(</sup>٣) على بن موسمي بن جعفر بن طاوس ولد ٥٨٩ هـ - وتوفي ٦٦٤ هـ: قال عنه الحر العاملي: ((حاله في العلم، والفضل، والزهد، والعبادة، والتفقه، والفقه، والجلالة، والورع أشهر من ان يذكر، وكان أيضا شاعرا، أديبا منشئا، بليغا)). (أنظر: محمد بن حسن الحر العاملي: أمل الآمل، برقم ٦٢٢، تحقيق: احمد الحسني، مطبعة الاداب/ النجف الاشرف، طبع سنة ١٣٢٥هـ:٢٥٠)

وقبال عنبه ابن الفوطي:((كنان سبيدا جليلا وأديب كناملاً، ولني النقابية بعيد والده)).(أنظر:كمال الدين ابو الفضل عبد الرزاق بن احمد المعروف بابن الفـوطي الشيباني (ت ٧٢٣هـ): مجمع الآداب في معجم الألقاب، تحقيق محمد الكاظم، مؤسسة الطباعة والنشر في وزراة الثقافة والإرشاد، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قـم المقدسـة: ٥/ ٣٢٣ ). قـال عنـه

وتحدث مرتضى نظمي زادة البغدادي بقوله(١):

القاسم ((قدوة السادات، ومنبع السعادات، حضرة: القاسم ابن الإمام موسى الكاظم، من أكابر أهل البيت، محلى بالفضائل، مجلى بحسن الاخلاق والشمائل، فإن الفرع يتبع الأصل بطيب العنصر والفضل... ومشهده هناك ظاهر يأوي إليه الزوار، عليه الرحمة والرضوان))

الشيخ عباس القمي: (السيد، الأجل، الاورع، الازهد، قدوة العارفين، الذي ما اتفقت كلمة الأصحاب على أختلاف مشاربهم، وطريقتهم على صدور الكرامات عن أحد ممن تقدمه، أو تأخر عنه غيره، قال العلامة في أجازته الكبيرة: وكان رضي الدين على صاحب كرامات حكى لى بعضها، وروى لى والدي - رحمة الله عليه- البعض الآخر، انتهى.

وذكر شيخنا في المستدرك بعض كراماته ثم قال: شيخنا رحمه الله: ويظهر من مواضع من كتبه خصوصا كشف المحجة ان باب لقائه الإمام الحجة عليه السلام كان مفتوحا، وقد ذكرنا بعض كلماته في رسالتنا جنة المأوى، وقال رحمه الله: وكان -رحمه الله- من عظماء المعظمين نشعائر الله تعالى لا يذكر في أحد تصانيفه الاسم المبارك الله إلا يعقبه بقول: (جل جلاله). وقال العلامة في منهاج الصلاح في مبحث الاستخارة: ورويت عن السيد السند رضي الدين علي بن موسى بن طاوس، وكان أعبد من رأيناه من أهل زمانه، انتهى، وكان رأيه في زكاة غلاته كما ذكره في كشف المحجة ان يأخذ العشر منها ويعطى الفقراء الباقى منها، وكتابه هذا مغن عن شرح حاله وعلو مقامه وعظم شأنه). (انظر: عباس القمي: هدية الأحباب في ذكر المعروفين بالألقاب والأنساب، ترجمة: هاشم الصالحي، تحقيق ونشر: مؤسسة نشر الفقاهة: ٩٧).

(۱) في كتابه تذكرة الأولياء، في تراجم الأثمة، والمتصوفة، والزهاد، في بغداد وما جاورها من البلدان، دراسة وتحقيق: د. حميد مجيد هدو، الهلال للطباعة والنشر والتوزيع:٣٥١- ولـد مرتضى نضمى زاده سنة ١٠٣٣هـ وتوفى سنة ١١٣٦هـ.

وقال الشيخ عباس لقمي<sup>(۱)</sup>: ((هو – أي القاسم - سيد، جليل القدر، ويكفي في جلالة شأنه ما رواه ثقة الإسلام الكليني في الكافي باب النص على الإمام على بن موسى الرضا ))

ونص القمي كذلك بعد عراضه خبرين عن القاسم: (( فيظهر من هذين الخبرين كثرة عنايته وتوجه -الإمام الكاظم- على القاسم )) و ذكر القاسم على الشيخ حسين الطبرسي النوري بقوله(٢):

(( القاسم المذكور مدفون في ثمانية فراسخ من الحلة (٣)... وفي أصول الكافي خبر يدل على عظمة شأنه وعلو مقامه بما لا يتصور العقل: روى ثقة الإسلام في باب الإشارة والنص على الإمام علي بن موسى الرضا على في خبر طويل رواه عن يزيد بن سليط عن الإمام الكاظم في في طريق مكة، وفيه الله في قال له: " أخبرك يا أبا عمارة ... الحديث )).

 <sup>(</sup>۱) عباس القمي: منتهى الآمال في تواريخ النبي والآل، ط٣، مؤسسة انتشارات محبين،
 قم:١/١٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) حسين الطبرسي النوري: النجم الثاقب في أحوال الحجة الغائب، ط١، الحكاية السادسة والعشرون، تقديم، وترجمة، وتحقيق، وتعليق: ياسين الموسوي. الناشر أنوار الهدى / قم المقدسة، ١٤١٥هـ: ١٧١/٢.

<sup>(</sup>٣) سيأتي تصحيح هذه المسافة في مستقبل البحث عند موضوع تعيين المرقد المقدس.

وقال في مكان آخر (۱): (( القاسم بن موسى الكاظم (عليهما السلام) : عظيم القدر ، جليل الشأن)).

وأكد السيد محمد المهدي بحر العلوم بقوله: (٢) القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر كان يحبه أبوه حبا شديداً، وأدخله في وصاياه )).

وذكر القاسم الشيخ قاسم محيي الدين<sup>(٣)</sup>

 (١) حسين النوري الطبرسي: خاتمة المستدرك، ط١، مؤسسة آل البيت هيئ الإحياء التراث/ قم: ٣١٧/٨.

(٢) محمد المهدى بحر العلوم الطباطبائى: رجال بحر العلوم، المعروف بـ(الفوائد الرجالية)، ط١، سنة١٣٨٩هـــ ١٩٦٦م، حققه وعلق عليه محمد صادق بحر العلوم، مطبعة الآداب في النجف الاشرف، نشر مكتبة العلميين الطوسى، وبحر العلوم:١٩١/٣.

(٣) هو الشيخ قاسم بن حسن بن موسى بن شريف بن محمد بن يوسف بن جعفر بن علي بن الحسين بن محيي الدين الأول بن عبد اللطيف بن علي نور الدين بن احمد شهاب الدين بن محمد بن احمد بن علي بن احمد جمال الدين بن أبي جامع العاملي الحارثي الهمداني.. ولد في شهر رمضان ١٣١٤هـ ١٨٩٧م. وكتب العلامة الشيخ قاسم محيي الدين في التفسير، وعلوم القران، والأدب، والشعر، والنحو، والفقه، والأصول، والتاريخ والسير، والفلسفة، وعلم الكلام. (أنظر: عبد الرزاق محيي الدين: الحالي والعاطل، مطبعة الآداب، النجف، ١٩٦٩م: ٣٥٤).

ويقول الشيخ جعفر باقر محبوبة: إنه من الشعراء المعاصرين وأهل الكمال، والأدب، وحسن الجواب، سريع الالتفات حلو المفاكهة، جيد الذهن، له إحاطة بفهم العروض والقوافي. (أنظر: ماضى اننجف وحاضرها: . ط٢، دار الأضواء/ بيروت: ٣ / ٣٢٥).

وقال جعفر الخليلي: بموته أنطوت صفحة لامعة من صفحات الشعر والأدب، ونقاوة الضمير والظرف، ولحقت بالفضيلة خسارة كبيرة لا تعوض خسارة لم يكن أحد يقدر مداها قبل ان يموت هذا الرجل، وحين مات أنهار أخر بيت من بيوت النجف التي عرفت بذلك النحو من

قائلا<sup>(۱)</sup>:

((وجملة القول إنَ الأخبار الدالة على عظيم مقام القاسم سلام الله عليه بلغت حد التواتر، بل لا يسع المقام لضبط النقل لها، والإسهاب في ذكرها، فإنك اذا أردت أن تحبط خبرا فدونك البحار، والكافي، والفوائد الرجالية للعلامة الطباطبائي، ونص السيد ابن طاوس أعلى الله مقامه في كثير من كتبه، وما أفصح عنه كثير من كتبنا مما لا يخفى على المتتبع، ولا تغرب على المتصفح)).

وقال<sup>(۱)</sup>: كان القاسم سليل الامام الكاظم عليهما السلام كأن وجهه شعلة قبس قد ابهر واغرب نوره حين يقف بين يدي الله تعالى، فتطيش الالباب وتتحير العقول بجمال طلعته وساطع نوره، وكأن خلوق الصباح يتأرج من مسكه رقراق النسيم ويتضوع من ذفره، فيظل الناظر اليه كابيا وقائم حليفا بالصبابة هائم، بحسنه واشعة وجهه.

الجمع بين، الفضيلة، والأدب، والمرح الذي عرفت به النجف في الأجيال الماضية. ( أنظر: هكذا عرفتهم، الناشر: أنشارات المكتبة الحيدرية. إيران/ قم:٢٩٤/١).

وقال على الخاقاني صاحب مجلة البيان: والحق ان الشيخ قاسم محيى الدين من الشخصيات العلمية النادرة المثال بمجموعها، ففيها ما لم تتصور من الروحية، والمرح، والنبل، والإصلاح، وحب الخير، والدفاع عن الحوزة. (أنظر: شعراء الغري، المطبعة الحيدرية، ط١ – ١٣٧٣هـ: ٨٧/٧).

<sup>(</sup>۱) المجالس القاسمية، مخطوط، المجلس السابع، بلا أرقام، توجد احدى النسخ عند الدكتور محمد حسن محيي الدين وهو من أهالي مديتة القاسم، كما وجدت نسخة أخرى في مكتبة مؤسسة الشهيدين الجلالي، وحسين الفتلاوي الموجودة في الطابق الثاني من بناية حسينة قسمة، وهذه النسخة من مقتنيات الشهيد السيد حسن الاعرجي.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

وذكره الشيخ على الخاقاني قال (١): (( ملأت أنباء معاجز القاسم مشارق الأرض ومغاربها، كيف لا وهو ابن باب الحوائج موسى، وهذا الشبل من ذاك الأسد، وهذه الثمرة من تلك الشجرة)).

واورد السيد الخوئي ترجمة جاء فيها (٢): القاسم بن موسى بن جعفر: عليهما السلام: ذكره المفيد في الإرشاد، باب ذكر عدد أولاده في وطرف من أخبارهم، وقال في ذيل الباب: ولكل واحد من ولد أبي الحسن موسى في فضل، ومنقبة مشهورة.

وقد جعله الإمام موسى بن جعفر في متوليا على صدقته بعد وفاة علي أو إبراهيم، وفي رواية يزيد بن سليط، عن أبي إبراهيم في قال: أخبرك يا أبا عمارة إني خرجت من منزلي... الحديث.

وكتب السيد عبد الرزاق كمونة بقوله (٣): (( وذكره السيد علي بن طاوس في كتابه مصباح الزائرين ونص على استحباب زيارة القاسم بن الإمام موسى الكاظم ....الخ)).

<sup>(</sup>١) على الخاقاني: الحمزه والقاسم: ٥٥.

 <sup>(</sup>٢) أبو القاسم الخوثي: معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، برقم: ٩٥٧٨، ط٥، لسنة ١٤١٣هـ- ١٩٩٢م. يخلو المصدر من أسم المطبعة والناشر: ١٥/٦٣.

<sup>(</sup>٣) عبد الرزاق كمونة الحسيني: مشاهد العترة الطاهرة، وأعيان الصحابة والتـابعيين، مطبعـة الآداب النجف الاشرف، ١٣٨٧هـ- ١٩٦٨م:٤، وكذلك في :١١٣.

اما الشيخ باقر شريف القرشي فجاء في احد كتبه(١٠):

((القاسم فرع من فروع الإمامة، ونفحة قدسية من نفحات النبوة، وحيد عصره في تقواه وصلاحه، كان الإمام موسى عصره في نفسه أعظم الحب والود لولده القاسم لما يراه منه من الهدى، والصلاح، وما يتمتع به من الفضل والقابليات فكان عليه يثني عليه ويقدمه على سائر أبنائه ما عدا ولده الإمام الرضا عليه )).

ونص السيد محمد مهدي الخرسان فقال (٢): (( القاسم بن موسى بن جعفر كان يحبه أبوه حبا شديدا، وادخله في وصاياه، ونص السيد بن طاوس على أستحباب زيارته، وقرنه بابي الفضل العباس، وعلي ابن الحسين الأكبر المقتول بالطف)).

وذكر محمد علي الناصري البحراني في كتابه قائلا (٣٠):

(( وكيف لا يكون كذلك، وهو ومضه من ذلك النور الإلهي، وفرع من الزيتونة المباركة، وغصن من تلك الدوحة، وثمرة من تلك الشجرة الطيبة التي تأتي أكلها كل حين، جده جعفر الصادق على بن موسى الكاظم في وأخيه على بن موسى الرضا في ).

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر ﷺ ط١: ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) في تعليقته على كتاب البحار: ١٧٣/٤٨.

<sup>(</sup>٣) محمد علي الناصري: حياة القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر : ١١٠.

وقال الشهيد محمد تقي الجلالي: (( هو القاسم ابن الامام موسى بن جعفر، فضله معروف، ويكفي في جلالته ترشيح الامام السابع في له للامامة الكبرى... حيث ان الامام موسى بن جعفر لايمنح ثقته وحبه لمن لم يكن جديراً لهذه المرتبة السامية ))(٢).

ونص الشيخ علي النمازي الشاهرودي بقوله (٣): (( القاسم بن موسى بن جعفر بن محمد الصادق ( ( بن على القدر كان يحبه أبوه ويرأف به )).

واما محمود السيف فقال<sup>(۱)</sup>: (( القاسم ابن الإمام الكاظم، كان الإمام يحبه ويرأف به، وقد جعله متوليا على صدقاته بعد وفاة علي وإبراهيم، وقد عاش غريبا خائفا حتى اختاره الله إليه)).

<sup>(</sup>۱) محمد حسين الطهراني: الروح المجرد الحاج السيد هاشم الموسوي الحداد، تعريب: عبد الرحيم مبارك، دار المحجة :٣٨.

 <sup>(</sup>٢) محمد تقي الجلالي: فقه العنرة، كتاب الزكاة، منشورات مكتبة الحكيم العامة فرع
 القاسم، مطبعة القضاء / النجف الاشرف، ١٤٠١هـ: ٣/ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٣) مستدركات علم رجال الحديث، الناشر: ابن المؤلف، ١٤١٥هـ: ٦/ ٢٦٢.

وذكر القاسم عبد الحسين النيشابوري قائلاً (٢): (( السيد العظيم، ذو الحسب الكريم، سليل الاعاظم ، القاسم بن الامام موسى الكاظم )).

وقال محمد الجواهري: ((القاسم بن موسى بن جعفر فين ، جعله الإمام موسى في ، جعله الإمام موسى في متوليا على صدقته بعد وفاة على وإبراهيم))(")

### مناظرات العلماء في منزلة القاسم:

وهناك مناظرتان دارتا بين العلماء وأصحاب الفضيلة تظهران المنزلة العظيمة التي حظي بها القاسم يَها لدى هؤلاء الأعلام.

المناظرة الأولى: تبين من العرض السابق النصوص على استحباب زيارة القاسم والترغيب بها من قبل السيد ابن طاوس، والإجماع من بعده على هذا الترغيب في زيارة القاسم، الا أن هذا الترغيب لم يرتضه الحاج الميرزا حسين النوري الطبرسي، إذ رد عليهم قائلا: بعد ثبوت لياقة القاسم للإمامة من بعد أبيه الكاظم فيه لا مجال بترغيب ابن طاوس على زيارته (٤).

<sup>(</sup>۱) محمود السيف: الإمام موسى الكاظم، أضواء من سيرته، ط١، مطبعة قلم، مركز التوزيع: دار الأنصار قم/ إيران، ٢٠٠٥م: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) تقويم الشيعة، ط٢، ، مركز التوزيع قم المقدسة. ١٤٣٠هـ:٢٠٢.

 <sup>(</sup>٣) محمد الجواهري: المفيد من معجم رجال الحديث، ط٢، مكتبة المحلاتي/ قم ١٤٢٤هـ.
 ٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) حسين النوري الطبرسي: تحية الزائس، طبع حجري، فارسي:٣٤٤. وأنظر: علي الخاقاني:٤٢.

ويقصد الميرزا النوري هنا: أن القاسم أكبر من أن يرغب لزيارته، فاستحباب زيارته ثابته فلا داعي للترغيب أو للتأكيد.

فردُ عليه الشيخ على الخاقاني موضحا: للترغيب مجال حسن، لأن الغرض منه الحث والتشويق على كل أمر مشروع مستحب في نفسه، فيشمل هـذا زيـارة المعصوم 🛬 لو خليت ونفسها🗥.

المناظرة الثانية: كتب يوما المرحوم العلامة المجاهد السيد محمد القـزويني، إلى الشاعر الكبير الشيخ محسن الخضري، يبشره بزوال خطر الطاعون، الذي اجتاح النجف الاشرف يومذاك:

> ان حامی الجار لما شخصت وتهافتنا على تربته وتس\_\_\_اقطنا علىيى مرقىده وتصـــــارخنا بمثــــواه ضــــحي كشف الغمة عن اشـــــياعه

نحوه الأبصار تهمسي بانسلجام مستجيرين كأفراخ الحمام كظماء سلقطت يومسا اوام صرخة الرضّع من قبل فطام ودعـــــا أنَ نزيلي لا يضــامُ

ثم عاب على الشيخ الخضري ومن معه، ممن هربوا من النجف خشية الطاعون:

بالحمى الهور وبالدور الخيام بلغ القوم الذين استبدلوا يوم بدر حــــــين قد ســــلَ الحسامُ هربا فعل الالي قد نكصــــوا

<sup>(</sup>١) في كتابه الحمزة والقاسم: ٤٢.

فأجابه الشيخ محسن الخضري، بأنهم لم يلتجأوا إلى الاهوار والخيام، وانما يمموا وجوههم شطر مرقد القاسم يهيئ وما ضمته تلك البقاع من مقامات وأضرحة مقدسة:

بسسوى البيد محل ومقام القبسب البيض مقاما فمقام (١)

لست في الهور ولا يعرف ليي فإلى القاسم طورا وذوي

 <sup>(</sup>١) عبد الغني الخضري: ديوان الشيخ محسن الخضري، المطبعة العلمية ١٣٦٦هـ- ١٩٤٧م،
 أصدار جمعية التحرير الثقافي / النجف الاشرف: ١٧٤.



القاسم والبداء

#### القاسم والبداء

من المباحث العقائدية التي طرحت في مؤلفات حياة القاسم يهيه هي: (البداء الإلهي في القاسم ).

والذين طرحوا هذه المسألة، عُدوُها تأكيداً لمنزلة القاسم وجلالة قدره، فهم ذو نباهة، ونظر، وقد استندوا في ذلك على بعض الأدلة، والروايات التي جاءت حول القاسم كما قدمناها.

وأول من ذكر هذه المسألة بحسب ما نعلم في مؤلفات حياة القاسم، هو الشيخ قاسم محيي الدين في أشعاره على القاسم يَهِيمِ إذ قال:

عنسه رووا ذاك الحسديث المستندا والى الرضا من بعده لـولا (البـدا)

وأبوه موسى في عله وفضله أهوى الإمامة ان تكون لقاسم

#### وقال أيضا:

فكم قال قولاً صادعاً في ثنائه فجلّ تأمساعيه وجلت مناقبه فلولا الرضاكنتُ الإمام على الورى ولكـنن(بدا لله) ما هو كاتبه(١)

وجاء بعده المؤلف البحراني محمد علي الناصري (٢)، ليكون أول من بحث هذه المسألة في مبحث مستقل ضمن تلك المؤلفات.

<sup>(</sup>١) الشعر المقبول في رثاء الرسول وآل الرسول، طبع في النجف:٨٦.

<sup>(</sup>٢) القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر: ٢٨.

وذكر هذه المسألة الأستاذ محمد علي عابدين في كتابه(١).

وذكرت المصادر العقائدية علاقة هذه المسألة بعدد من أولاد الأئمة لمهيد مثل: إسماعيل ابن الإمام جعفر الصادق، ومحمد بن علي الهادي لهيد.

وتوضيح الإشكال الذي أثاره الشيخ عبد الجبار الساعدي بصورة غريبة وخارجة عن المألوف، اذ أتهم الذين قالوا بالبداء بشأن القاسم منهم: الشيخ قاسم محيي الدين إذ اتهمهم الساعدي ب((الجهل المطبق، والجهل الفظيع))(٢)، وهذا كلام مؤسف ولا يتوافق مع ما اراده من كتب في هذا الموضوع، وذلك لأن مرادهم(٣) هو كالآتي:

(( البداء لغة : ( الظهور والبيان) يقال بدا لزيد الأمر الفلاني أي ظهر له وبان بعد ان كان مجهولا" ومستورا" ومخفيا.

والبداء بهذا المعنى يستحيل على الله تعالى، لأنّه هذا المعنى من الجهل والنقص، وذلك محال عليه تعالى، ولا تقول به الإمامية.

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم بن موسى الكاظم: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابه سليل الكاظم العلوي الغريب: ١٨٧.

 <sup>(</sup>٣) رد الدكتور محمد حسن محيي الدين اتهام الساعدي في كتابه: الشيخ قاسم محيي المدين - ١٣١٤ م.
 ١٣٧٦ - ١٣٧٧هـ ، سيرته واثاره، دار الفرات للثقافة والاعلام، ٢٠١٤ م : ١٢١ .

والبداء في الإنسان: أن يبدو له رأي في الشيء لم يكن له ذلك الرأي سابقاً، بأنَ يتبدَل عزمه في العمل الذي كان يريد أن يصنعه، إذ يحدث عنده ما يغير رأيه وعلمه به، فيبدو له تركه بعد أن كان يريد فعله، وذلك عن جهل بالمصالح، وندامة على ما سبق منه، والبداء بهذا المعنى يستحيل على الله تعالى، لأنه من الجهل والنقص، وذلك محال عليه تعالى، ولا تقول به الإمامية.

قال الإمام الصادق ﷺ : من زعم أنّ الله تعالى بدا له في شيء بداء ندامة، فهو عندنا كافر بالله العظيم.

وقال أيضاً ﷺ: من زعم أن الله بدا له في شيء ولم يعلمه أمس فأبرأ منه.

غير أنّه وردت عن أئمتنا الأطهار في روايات توهم القول بصحة البداء بالمعنى المتقدّم، بحسب ما ورد عن الصادق يُسِيم : ما بدا لله في شيء كما بدا له في إسماعيل أبني.

ولذلك نَسب بعض المؤلّفين في الفرق الإسلامية إلى الطائفة الإمامية القول بالبداء طعناً في المذهب وطريق آل البيت، وجعلوا ذلك من جملة التشنيعات على الشيعة.

والصحيح في ذلك أن نقول كما قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد: ﴿يَمُحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَنْدَهُ أُمُّ الْكتابِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: ٣٩.

ومعنى ذلك: أنه تعالى قد يظهر شيئا على لسان نبيه أو وليه، أو في ظاهر الحال لمصلحة تقتضي ذلك الإظهار، ثم يمحوه فيكون معنى قول الإمام يهيئه ما ظهر لله سبحانه أمر في شيء كما ظهر له في إسماعيل ولده، إذ أخترمه قبله ليعلم الناس أنه ليس بإمام، وقد كان ظاهر الحال أنه الإمام بعده، لأنه أكبر ولده، وقريب من البداء في هذا المعنى نسخ أحكام الشرائع السابقة بشريعة نبينا ولده، وقريب من البداء في هذا المعنى نسخ أحكام الشرائع السابقة بشريعة نبينا ولله، بل نسخ بعض الأحكام التي جاء بها نبينا ويهيئين )(1).

(( ومن تلك الأمور التي انمازت بها الإمامية من غيرها ـ تبعاً لكتاب الله وسُنَة رسوله الأكرم بَهِينِ وأهل بيته الأطهار ليبيئ ـ هو القول بالبداء.

مَا جعل الفرق التي لم تتخذ مذهب أهل البيت على منهجاً لها، جعلها تشنع على الشيعة الإمامية عقيدتهم هذه، تجاهلا منها، أو جهلا بأدلتهم عليها.

ولو أنهم كلفوا أنفسهم جهداً قليلا، وبحثوا في ما كتبه علماء الإمامية في البداء ومفهومه، بروح علمية حيادية، لوجدوا أنّ الحقّ مع الإمامية دونهم. ولذلك بادر علماء الإمامية للردّ على افتراءات المفترين وشبهات المبطلين، فأودعوا موسوعاتهم الحديثية ما ورد في البداء من روايات عن العترة الطاهرة في كتبهم الكلامية والعقائدية وغيرها،

<sup>(</sup>١) محمد رضا المظفر: عقائد الإمامية، قدم له الدكتور: حامدة حنفي، الناشر نور وحي ٢٠٠٤م: ٤٥.

وأفردوا له كتباً ورسائل برأسها، فلا يكاد يخلو أي كتاب ألف في العقائد أو الكلام ـ وربّما في غيرهما ـ من البحث في البداء))(١)

(( وورد في عدد من الأخبار عن أئمتنا المعصومين عليه تأكيد صحة الاعتقاد بالبداء ونسبته إلى الله تعالى، فمن هنا كان ذلك من جملة معتقدات مذهبنا التي تسالم علماؤنا على الأخذ بها، والدفاع عنها جيلا بعد جيل... أبتداء من عصرهم الأول كالسيد المرتضى، والشيخ الصدوق، والشيخ المفيد، وغيرهم، وانتهاء بالعصر الحاضر.

وفي مقابل ذلك وجد من المسلمين من يقول بأن البداء مستحيل على الله تعالى، وان المعتقد بنسبته إليه تبارك وتعالى كافر ضال باعتقاده، ومن هنا شنعوا على مذهبنا بالبداء، وشنعوا حول ذلك كثيرا... كما ناقشوا وشنعوا بأمور أخرى كالمتعة، والتقية، وغيرها.

والمؤلفات والفصول المكتوبة في البداء من حيث مناقشته، وتفسيره، والدفاع عنه عديدة تجدها في علوم التفسير، والفلسفة، والكلام، والحديث، وعلم أصول الفقه، وكان لعدد من محققينا تفسيرات محدده بالبداء بحيث لا يستلزم من نسبته إلى الله سبحانه القول المستحيل أو الضال)(٢٠).

<sup>(</sup>١) محمَد جواد البلاغي، مسألة في البداء، تصحيح وإعداد: محمَد علي الحكيم، سلسلة الكتب العقائدية (١٩٥) إعداد: مركز الأبحاث العقائدية: ٣.

<sup>(</sup>٢) محمد الصدر (قد)، كلمة في البداء:٢.

(( والفرق بين النسخ والبداء: أن النسخ رفع حكم تقدم بحكم ثان أوجبه كتاب أو سنة، ولهذا يقال أن تحريم الخمر وغيرها مما كان مطلقا في العقل نسخ لإباحة ذلك، لان إباحته عقلية، ولا يستعمل النسخ في العقليات، والبداء أصله الظهور تقول: بدا لي الشئ إذا ظهر، وتقول بدا لي في الشيء إذا ظهر لك فيه رأي لم يكن ظاهرا لك فتركته لأجل ذلك، ولا يجوز على الله البداء لكونه عالما

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ٨٥.

 <sup>(</sup>٤) شرف الدين الموسوي: أجوبة مسائل جار الله، منشورات دار النعمان للطباعة والنشر:
 ٢٦

لنفسه، وما ينسخه من الأحكام ويثبته إنما هو على قدر المصالح لا أنه يبدو له من الأحوال ما لم يكن باديا، والبداء هو أن تأمر المكلف الواحد بنفس ما تنهاه عنه على الوجه الذي تنهاه عنه، والوقت الذي تنهاه فيه عنه وهذا لا يجوز على الله؛ لأنه يدلَ على التردد في الرأي، والنسخ في الشريعة لفظة منقولة عما وضعت له في أصل اللغة، نحو سائر الأسماء الشرعية مثل: الفسق، والنفاق ونحو ذلك، وأصله في العربية الإزالة، ألا تراهم قالوا: نسخت الريح الآثار، فان قلت إن الريح ليست بمزيلة لها على الحقيقة قلنا: أعتقد أهل اللغة أنها مزيلة لها كاعتقادهم أن الصنم إله))(١).

وصرح السيد الشهيد محمد الصدر (قد) بهذا الصدد قائلا :

(( المستوى الأول: ان البداء الذي نؤمن بثبوته في أفعال الله تبارك وتعالى ليس في المستحيل ثبوته له سبحانه ليكون نسبته اليه كفرا، وليس هو البداء الثابت للفرد الاعتيادي، بل هو معنى آخر لا يشبه الا بحسب الصورة الظاهرة، وهو حصول ما يخالف المتوقع في ظاهر الحال للفكر الاعتيادي مع الحفاظ على صفات الله وأفعاله وصفاته الحقيقية.

وهذا المنحى من التعبير بالمفاهيم الواردة في الكتاب والسنة موجود بشكل متواتر منها : العرش، والكرسي، واللوح، والعلم وغيرها.

<sup>(</sup>١) أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري، ت ٤٠٠هـ، الفروق اللغوية، الباب الثاني: في الفرق بين ما كان علق عليه ووضع جوانبه: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت:٩٢.

فإنها بالضرورة محمولة على معان تختلف تماما على المعاني المتداولة للدنيا، وانما سميت بهذه الأسماء، لأنها اقرب الألفاظ إلى الواقع ذلك ان اللغة ضيقة في ذاتها ونشأت في دائرة الحس المادي، فيكتب لها ألفاظ مستعملة بما هو موجود في المقامات الأصلية والعالية، فدعت الحاجة إلى استعمال اقرب المفاهيم اللغوية إلى تلك الأمور الواقعية مع الاعتراف بأن كثيراً من تفاصيلها لا يمكن ان تتطابق وكذلك الحال بالبداء.

المستوى الثاني: الاطلاع على مجريات الأمور في الكون بدقة، حتى ولو كان الفرد مطلعا على عالم المحو والإثبات باصطلاح المتكلمين، أو عالم النفوس الملكوتية العالية باصطلاح الفلاسفة، فضلا على ما هو دون هذا المستوى، وهذا هو الذي يفسر لنا ما ورد عن أئمتنا 🚅 : (( لولا آية من كتاب الله عز وجل لحدثتكم بما كان وبما يكون إلى يوم القيامة، فقيل له آية آية فقال: قال الله تعالى: ﴿يمُحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَنْدُهُ أَمَّ الْكُتَابِ ۗ (١).

أقول: فهذه الأخبار الواسعة تتوقف على الجزم بالأمور، وهذا الجزم لا يتحقق مع الاطلاع على عالم العلم القابل للتغير أو التبديل، فلو أخبر الإمام عما يكون، وحصل فيه تبديل، فقد يحصل الشك في بعض القلوب المريضة، في حين ان من يكون على يقين وبينة من أمره يقول قال الله تعالى: ﴿يمُحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَنْدُهُ أَمُّ الْكَتَابِ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: ٣١.

والمفروض في حدود هذا الحديث الشريف: إن الإمام اطلع على عالم العلم الأدنى، ولم يطلع على عالم العلم الأعلى الأزلي الذي أختصه الله سبحانه

وأضاف السيد الشهيد محمد الصدر (قد) قائلا: ((إنَّ الدلالة على إمامة إسماعيل، ومحمد، وإضرابهم من أولاد الأئمة على وهمية وقد حصل التبليغ بخلافها، بالدليل الدال على انحصار الإمامة في الأئمة الاثنا عشر على الوارد من قبل النبي على المؤمنين على المؤمنين الله النبي المؤمنين المؤم

قول السيد الصدر (وأضرابهم) يشمل القاسم أكيدا، وكذلك كما قلنا قبل قليل إن كلاً من الشيخ قاسم محيي الدين، والشيخ محمد علي الناصري نصاً على شمول القاسم عليه بهذه المسألة، ولا ضير في ذلك كما ثبت خلال سير البحث.

ونفهم بوضوح من البحث المذكور ان للبداء معنيين.

المعنى الأول: وهو المعنى اللغوي، والبداء بهذا المعنى الذي ذكرناه أنفا يستحيل على الله تعالى، لأنه من الجهل، والنقص، وذلك محال عليه تعالى، وهذا المعنى لا تقول به الإمامية، ولا يقول به أحد منهم مطلقا.

المعنى الثاني: هو المعنى الذي لا يستلزم القول به نسبة الجهل لله تعالى، وهذا المعنى مغاير للمعنى الأول، وهذا المعنى هو الذي تقول به الإمامية قديما وحديثا، وهو المعنى المجازي لمعنى البداء، بحسب ما مر في البحث أعلاه.

وتعالى لنفسه)) (١).

<sup>(</sup>١) كلمة في البداء: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٠.

إذاً أصبح الأمر واضحا أن مراد الذين قالوا (بالبداء بشأن القاسم ﷺ..) لم يخرجوا عن جادة الصواب التي أتفقت عليها الامامية، وأن الاتهام المؤسف الذي وجهه إليهم الشيخ الساعدي لا مسوغ له، بل هو الاتهام نفسه الذي وجهته إلى الإمامية الفرق الإسلامية الأخرى، وهذا ما كان جليا فيما سبق.

وقد أيد الأستاذ محمد علي عابدين الشيخ الساعدي فيما ذهب إليه.

ويبدو أن الأستاذ عابدين لم يدرس المسألة كما تستحق، إذ إنه مر عليها سريعا<sup>(۱)</sup>، علما أنه أخذ على نفسه التحقيق العلمي قبل أي شيء. بحسب ما اشار الى ذلك في مقدمة كتابة، إلَا أنه في الوقت نفسه لم يرتض الأسلوب الجارح الذي استعمله الساعدي ورفضه بشدة.

<sup>(</sup>١) انظر كتابه: القاسم ابن الامام موسى الكاظم: ٤٤.



فكر القاسم ابن الإمام موسى

# أولا: الوضع الأمني في حياة القاسم:

إن المدة التي عاشها القاسم على تعد من اقسى المدد الزمنية في حياة الائمة هي اذ ((كان الرساليون في مدة إمامة موسى بن جعفر في في أشد أوقاتهم تقية، ولم يمر الرساليون في أوقات وظروف شديدة كتلك إلا في أيام معاوية بعد مقتل الامام الحسن في وانتقال السلطات الظاهرية إلى معاوية (لعنه الله).

إذ كانوا حينها لا يستطيعون أن يذكروا اسم الإمام فكانوا يقولون: قال العبد الصالح، وهذا من ألقاب الإمام موسى بن جعفر في لذلك نرى أكثر الروايات عن الإمام موسى الكاظم في ترد بألقاب العبد الصالح، والعالم، وأمثالهما، وكان الرساليون عندما يأتون بكلام للإمام يقولون: قال الصابر، أو قال الأمين، أو قال الزاهد، أو قال أبو إبراهيم، أو قال الرجل.

حتى بعد رحيل الإمام موسى بن جعفر ﴿ والتزام الرساليون بالتقية، فإنهم كانوا يسمونه (الماضي) أو (الراحل)...)(''.

((ومن تعسف السلطة الجائرة ضد العلويين أصدرت مرسوما ملكياً من بغداد إلى مصر جاء فيه: ان لا يقبل لعلوي ضيعة، ولا يركب فرسا، ولا يسافر من الفسطاط إلى طرف من أطرافها، وان يمنعوا من إتخاذ العبيد الا العبد

<sup>(</sup>۱) محمد تقي المدرسي: التاريخ الإسلامي دروس وعبر، قراءة في تاريخ الحركة الإسلامية للفترة ما بين (٦١هـ - ٢٥٠هـ)، ط٧، دار المجتبي للطباعة والنشر، ١٤٢٥هـ:٢٠٢.

الواحد، وان كان بين علوي وبين أحد من الناس خصومة، فلا يقبل قول العلوي، ويقبل قول خصمه من دون بينة)(١).

وهذا يدل على طبيعة الحياة السياسية الهمجية، والإرهاب السياسي الوحشي من السلطة في عصر الإمام الكاظم عليه.

ومن العلويين الرساليين الذين قتلتهم السلطات الإجرامية، أو هجرتهم:

((محمد بن يحيى بن عبد الله بن الحسن، أخذه الطاغية هارون العباسي فمضى به إلى الحبس، وجعل يتبعه برسول بعد رسول يأمره بالتضييق عليه، ثم أتبعه بآخر يأمره بإثقاله في حديده، فالتفت إلى الرسول فقال له: قل لصاحبك:

إنسي من القوم الذين تزيدهم قسواً وصبراً شدة الحدثان فلم يزل فيه حتى مات.

وأعُتقل الحسين بن عبد الله بن إسماعيل بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب...أعتقله والي المدينة بأمر الرشيد فضربه بالسوط ضربا مبرحاً، فمات من ذلك الضرب.

<sup>(</sup>۱) ابو عمر محمد بن يوسف بن يعقوب الكندي(ت ٣٥٣هـ): الولاة والقضاء، تحقيق: محمد حسن إسماعيل، وأحمد فريد المزيدي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية/ بيروت: ١٥٣.

ودخل العباس بن محمد بن عبد الله بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الحديد ويكنى أبا الفضل، على هارون، فكلمه كلاما طويلا، فقال هارون: يا ابن الفاعلة.

قال العباس: تلك أمك التي تواردها النخاسون، فأمر به فأدنى، فضربه بالجرز حتى قتله.

وأما إسحاق بن الحسن بن زيد بن الحسن بن علي بن أبي طالب، فقد حبسه هارون فمات في حبسه)(١٠).

(( وأمًا يحيى بن عبد الله بن الحسن، فاستتر مدة يجول في البلدان، ويطلب موضعاً يلجأ إليه... إلى ان غدر به هارون الرشيد، وقيل ان طريقة مقتله ان الرشيد أجاع السباع ثم ألقاه إليها فأكلته)(٢).

ف((كان الرشيد مغرم بالمسألة عن أمر آل أبي طالب، وعمن له ذكر ونباهة نهم.

فسأل يوماً الفضل بن يحيى:

هل سمعت بخراسان ذكراً لأحد منهم؟.

 <sup>(</sup>١) أبو فرج الأصفهاني: مقاتل الطالبين، (ت ٣٥٦): ط٣، نشر وتحقيق: أحمد صقر،
 منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت: ٤١٨ ، ٤١٨ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٠٣.

قال: لا والله، ولقد جهدت، فما ذكر لي أحد منهم، إلا أني سمعت رجلاً يقول وذكر موضعاً.

فقال: ينزل فيه عبد الله بن الحسن بن علي، ولم يزد على هذا.

فوجه الرشيد من وقته إلى المدينة فأخذ فجيء به، فلما أدخل عليه.

قال له: بلغني أنك تجمع الزيدية، وتدعوهم إلى الخروج معك.

قال: نشدتك بالله يا أمير المؤمنين في دمي، فو الله ما أنا من هذه الطبقة، ولا لي فيهم ذكر، وإن أصحاب هذا الشأن بخلافي، أنا غلام نشأت بالمدينة، وفي صحاريها أسعى على قدمي، وأتصيد بالبواشيق ما هممت بغير ذلك قط.

قال: صدقت، ولكني أنزلك داراً، وأوكل بك رجلاً واحداً يكون معك، ولا يحجبك أحد يدخل عليك، وإن أردت أن تلعب بالحمام فافعل.

فقال: يا أمير المؤمنين، ناشدك بالله في دمي، فو الله لئن فعلت ذلك بي لأوسوسن وليذهبن عقلي.

فلم يقبل ذلك منه وحبسه، فلم يزل يحتال أن تصل رقعته إلى الرشيد حتى قدر على ذلك، فأنفذ إليه رقعة مختومة فيها كل كلام قبيح وشتم شنيع، فلما قرأها طرحها وقال: قد ضاق صدر هذا الفتى فهو يتعرض للقتل، وما يحملني فعله ذلك على قتله، ثم دعا جعفر بن يحيى، فأمره أن يحوله إليه ويوسع عليه في محسه.

فلما كان يوم غد، وهو يوم نيروز، قدمه جعفر بن يحيى فضرب عنقه، وغسل رأسه وجعله في منديل، وأهداه إلى الرشيد مع هدايا، فقبلها))(١).

وهكذا كانت سياسة السلطة العباسية، ولاسيما في أيام الطاغوت هارون على تصفية آل أبي طالب، فكان الطاغوت صريحا في هذا الجانب، إذ صرح مؤكدا: ((حتام أصبر على آل بني أبي طالب! والله لأقتلنهم ولأقتلن شيعتهم ولأفعلن ولأفعلن!))(٢).

فلم يجد الطالبيون مهجراً يأوون إليه، فهم بين مقتول، ومصلوب، ومغيب في أهوال السجون، وفي أحسن الحالات مشرد يجتهد باخفاء اسمه بشدة، ومن أبرزهم سيدنا القاسم (سلام الله عليه)، وهذا ما يجعل المؤرخين يصعب عليهم ذكر أخبارهم بسبب شحتها، وعدم الوصول إلى القسم الأكبر من تلك الأخبار والقصص المهولة.

يقول المؤرخ الشهير أبو الفرج الأصفهاني: (( شرحنا من أخبارهم ما يحتاج إليه، لتنساق قصصهم؛ إذ كان إفرادهم مما تنقطع معه الأخبار))(٣).

و((لابد من الافادة من المسار الحياتي الكريم لشخصية القاسم وإخوته، وأولاد عمومته، من العلويين إذ يوحي واقع تصميمهم، وصلابة عزمهم إلى امور نوجز منها ما يأتي :

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبين: ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) الأغاني:٥ /٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق:٤٢٢.

يوحي موقف القاسم وغيره إلى الحصانة الشخصية، الأمر الذي أكد للعباسيين عدم إمكانية استمالتهم للمناصب، وذوبان شخصيتهم في بوتقة الوجود العباسي، فاقتنعوا بعدم تعامل العلوي معهم مهما بلغ الثمن.

إن الشخصية المسلمة عموما ينبغي لها ويجب أن تبقى مسلمة بلا تذبذب على مدى العصور والدهور، وإذا كان أتباع الأئمة كذلك، فكيف بالشخصية المحمدية بالذات.

ويوحي إلى مبلغ خشية الخصم منهم لعظم خطرهم، مقابل الإيحاء بمبلغ ثباتهم على المبدأ والعقيدة.

ويوحي إلى إصرار الخصم على مواقفه إزاءهم، مقابل الإيحاء بإصرارهم المصمم على موقفهم من الرسالة بعناد للحق وتعصب لله)(١).

وقد ((حفل تاريخ الشيعة بالنضال المرير، والثورات الصاخبة على حكام الجور فقد انطلقوا إلى ساحات الجهاد المشرق منذ فجر تأريخهم، ورفعوا شعار العدالة الإسلامية، وطالبوا الحكام بتحقيقها على مسرح الحياة وقد ناهضوا الظلم الاجتماعي بأشكاله وألوانه جميعها، فكانت - بحق- الينبوع الفياض الذي جرت منه الثورة على الطغاة والمستبدين.

لقد انطلقت الدعوة الأولى إلى الإصلاح الشامل من رجال الشيعة في تلك المدد العصيبة التي ساد فيها الإرهاب وتزعم فيها الجور، فمن تكلم بالإصلاح

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم ابن الإمام موسى الكاظم: ١٣٤.

أو دعا إليه ، سيق إلى السجون، ولكن أئمة الشيعة وأعلامهم اندفعوا إلى ميادين الشرف والتضحية، فنددوا بأعمال الظالمين، وشجبوا تصرفاتهم، وقاموا بثورات صاخبة سجلها لهم التاريخ بمداد من الشرف والنور، وقد غذاهم بروح التضحية في سبيل الله الإمام أمير المؤمنين 😅 زعيم العدالة الإنسانية في الأرض، فهو أول زعيم مسلم ثار في وجه الطغاة، وهتف بالعدالة والمساواة، وخلق في المدة القصيرة – التي حكم فيها- وعيا أصيلا وثورة في نفوس شيعته على كل ظالم مستبد))<sup>(۱)</sup>.

إن التاريخ شاهد وكذلك هذه النصوص المتقدمة تشهد بما قاساه أهل البيت هِمِينَ فِي طُولُ مَدَةً وجُودُهُم اي ما بعد وفاة النبي شِيْنَةُ حتى آخر زمن الامام الثاني عشر عج الذي يتابع النصوص التاريخية، فانه من الممكن ان يجد كثيراً من الطوائف والملل والاديان آمنة مستقرة، وادعة هنيئة العيش، ولكن هؤلاء الذين هم أمان الامة وملاذها في ساعة العسر نجدهم لم يكونوا في امان ولاطمأنية، بل كانوا في خوف واضطراب وملاحقة مستمرة لا انتهاء لها، وكان العلوي او من يسير على نهجه لايطمئن في العيش والهناء ظاهرا بين الناس، فكان يخفي ذلك لانه يوالي اهل البيت 🚤 او هو منهم، وما كان سبب ذلك الا شيء واحد وهو الحرص على الملك والسلطة، وهذا ما تعرض له كثير من ابناء الائمة لهيئ في طول زمنهم وكان من هذا الظلم والجور والملاحقة التعسفية للقاسم ﷺ الحصة الكبرى اذ انه قد اضطر الى ان يهجر بلاده، ومسقط رأسه، ومنهل

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر:٣/ ١٧٧.

طفولته اللتين تشده اليهما الذكريات الى زمن ابيه واجداده الطاهرين في حيث على النبي الأعظم وكل أهل البيت على وأرحامهم.

اضطر القاسم على الله ترك كل ذلك والهجرة صعبة المنال، غير سهلة الطريق، تحت ضغط الظلم، والجور، والدكتاتورية التي غُلفت بقشر يسمى ولاية المسلمين هذا الذي انصب على القاسم، الذي شاركه به كثير من ارحامه، وبنو أبيه كأنه طريق جهاد عرفه القاسم واختطه بذهنه الوقاد فعرف ان عليه خطوات يجب ان يتخطاها، وإن كانت صعبة الى رحب الرضا الإلهي، فعانى ما عانى من سياسة الجور والظلم ومصادرة الآخر وجودا، وفكرا، ومنهجا وطريقا، فكان هذا هو سبيل السياسة في ذلك الزمان الذي ما كان خفياً على القاسم بل كان جليا ودلالة جلائه انه استطاع ان يماشيه ويحقق فيه مبتغاه، وهدف الاسلام على خير حال وصورة، فكانت هذه هي سياسة عصره، وكان هذا هو اسلوبه السياسي.

# ثانيا: مسؤولية القاسم في حمل وصية ابيه ﷺ:

كان القاسم من أبرز أوصياء الإمام موسى بن جعفر في إذ (( إن الإمام الكاظم في بعث إلى عبد الرحمن بن الحجاج بوصية أمير المؤمنين، وذكر صدقة جعفر بن محمد وصدقة نفسه، وجعل قيمومة صدقته هذه في علي وإبراهيم، فان أنقرض أحدهم دخل القاسم مع الباقي منهما، فإذا انقرض

أحدهما دخل إسماعيل مع الباقي منهما، فإذا انقرض أحدهما دخل العباس مع الباقي منهما، فإذا انقرض أحدهما، فالأكبر من ولدي، فإن لم يبق من ولدي إلا واحد فهو الذي يليه))(١).

(( وهذا على أي شي يدل بان يكون على صدقات أبيه بعد أخيه الرضا 🚐 ... ولابد والحالة هذه من عوامل هناك لاحظها الإمام الكاظم 🚙 ولأجلها قدم القاسم على سائر أخوته في نصبه القيم بعد الرضائيم...)(٢٠).

وفي رواية أخرى قال الإمام الكاظم 🚁 : (( واني أوصيت الى على ابنى وبنّي بعد معه إن شاء آنس منهم رشدا وأحب ان يقرهم فذاك، وإن أكرمهم

<sup>(</sup>١) عيون أخيار الرضا:٢/ ٤٤، وبحار الأنوار الجامعة لدرر أخيار الأئمة الأطهار، باب وصايا وصدقات الإمام الكاظم: ١٢٢/٤٨، ووسائل الشيعة إلى أحكام الشريعة الباب العاشر: كيفية الوقوف والصدقات، وما يجب فيهما: ٢٠٢/١٩. أبو جعفر الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (٣٨١٠ هـ): من لا يحضره الفقيه، ط٦، حققه وعلق عليه: حسن الخرسان، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٥م:٤/ ١٨٤، وزين الدين بن على العاملي الشهيد الثاني (٩١١ هـ- ٩٦٥هـ): مسالك الإفهام إلى تنقيح شرائع الإسلام، تحقيق ونشر: مؤسسة المعارف الإسلامية:٣٢٤/٥، والكافي، كتاب الوصايا، باب صدقات النبي ﷺ وفاطمة، والأئمة ﴿ إِلَّهُ وَوَصَايَاهُمُ: ٧/ ٥٤، والعلامة الحلي(ت ٧٢٦هـ): تذكرة الفقهاء، منشورات المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، طبعة حجرية:٢ /٤٤١، والوافي: ١٠ /٥٧٢، وفضل الله الراوندي، النوادر، ط١، تحقيق: سعيد رضا على عسكري، مؤسسة دار الحديث الثقافية: ٥٨، وبحار الأنوار: ٢٨٧/٤٨. والشيخ محمد تقي التستري : قاموس الرجال، مؤسسة النشر الاسلامي/ قمم ، ١٤٣٠هـ: ٨/ ٥٠٢. وحسين آل عصفور: الأنوار اللوامع في شرح مفاتيح الشرائع، تحقيق: محسن آل عصفور، مجمع البحوث العلميَّة، ١٢١٦هـ: ١٣ / ٣١٣. (٢) سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب، ط٢: ٨٥، ٨٦، ٨٧، بتصرف.

وأحب ان يخرجهم فذاك له ولا أمر لهم معه، وأوصيت له بصدقاتي، وأحوالي، وأموالي وصبياني الذي أخلف وولدي إلى إبراهيم، والعباس، وقاسم، وإسماعيل، واحمد، وأم احمد...))(١).

ومن هنا يتضح لنا القاء مسؤولية كبرى على كاهل القاسم من أبيه المعصوم على القاسم أحد أوصياء أبيه الإمام المعصوم على المعصوم الم

انها مسؤولية كبرى، لا يتحملها إلا الأفذاذ من الرجال الذين يندر وجودهم على مر التاريخ، وما اختفاء القاسم، وعدم ظهوره باسمه الصريح، وعدم تسليط الأضواء عليه تاريخيا، الا بسبب حفظ أمانة أبيه، ومكانته المرموقة في المجتمع الاسلامي. ويفهم من حمل القاسم لهذه المسؤولية من ابيه على الحفاظ على أخيه الإمام المعصوم علي بن موسى الرضائي بحسب ما سيتضع لنا فيما يأتي - فتحتاج هذه المسؤوليات الكبيرة إلى رجل تعلم الصمود، والصبر العظيم: ﴿إِلَا الذّين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر الصبر على السس مدرسة الإمامة المعصومة، ويحتاج إلى قلب كالحديد، خفظ السر وكتمانه، في الوقت نفسه يحتاج إلى سياسة دقيقة لمداراة

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، كتاب الحجة، باب: الإشارة واننص على أبي الحسن الرضا: ٢٢٦/١: وبحار الأنوار، باب أحوال، وأزواج وأولاد، وإخوة الإمام الرضا: ٣٤١/٤٩، وعزيز الله العطاردي: مسند الإمام الرضا، باب إمامة الإمام الرضا: ٢٥، والوافي: ٢٧٦/٣. وهادي النجفي: موسوعة أحاديث أهل البيت ، ط١، دار إحياء التراث العربي/ بيروت، ١٤٢٣هـ: ع/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة العصر: ٣.

صنوف الناس جميعها، وقد نجح القاسم بهذا الامتحان العسير نجاحاً كبيراً، فلم يشرُ التاريخ إلى أن القاسم أهتزُ من هول البلايا والمصائب قيد أنملة، بل استطاع بكل إقتدار أن يؤدي الأمانة على أكمل وجه، كيف لا وأخوه وأستاذه على قد علمه الصبر إذ يقول الإمام الرضا ﷺ: (( لا يكون المؤمن مؤمنا حتى يكون فيه ثلاث خصال: سنة من ربه، وسنة من نبيه، وسنة من وليه، فأما سنة من ربه: فكتمان السر، وأما السنة من نبيه: فمداراة الناس، وأما السنة من وليه: فالصبر في البأساء والضراء))(١).

(( وكان إمامنا القاسم ممن أصدرت سلطة بني العباس فرمانها الظالم بحقه، كيف لا وإمامنا يمتاز برجاحة العقل، والحضور القوي بين أقرانه في مدينة جده، فكان ينال حظوة أبيه، وكان المفضل بين أخوته...وهذا يعني أن الإمام موسى بن جعفر كان يرى في ولده المكانة والقدرة التي تؤهله للقيام بمهامه ومسؤولياته من بعده، لكن... للمعصومية شروطها، ومواصفاتها الموجودة لدى أخيه الإمام علي بن موسى الرضا، وليس عند إمامنا القاسم، لكن الفتى ظل يحمل موروثاً يقض مضاجع الطغاة، فهولاء الظلمة على الرغم من قوتهم وجبروتهم ظلت كلمة الحق تهز عروشهم، فعرش الظالم مهزوز لكونه مغصوبا، رصدت عيون

<sup>(</sup>١) أبو على محمد بن همام الاسكافي من أصحاب سفراء الإمام الحجة "عج" (ت٣٣٦هـ): التمحيص، تحقيق ونشر مدرسة الإمام المهدى ﴿ فَمُ المقدسة، ٦٧: .

بني العباس تحركات إمامنا، فهي أصلا قد طوقت هذه المدينة، وحجرت على أبنائها، وأصبح لا مفر له من الموت إلا الموت))(۱).

ومما يلحظ في هذه المدة التي كانت تحوي هذا الكم الكبير من ضغط السلطة على القوة المعارضة لها امور :

اولا: إن السلطة العباسية في ذلك الوقت - ونحن نعلم أنها كانت على مستوى جيد من القدرات السياسية والعسكرية- كانت ذات بعد امني واستخباري على مستوى عال اذا لم يكن عال جدا من الدقة والحيطة والحذر من المعارضة كافة، حتى انها ومع سعة الرقعة الجغرافية التي تحكمها الدولة، فقد مسكتها بالقبضة الحديدية في كل اطراف البلاد على معارضيها، ونحن لا ننكر وجود بعض التمردات والانقلابات الجزئية في بقاع الارض كلها التي تحكمها الدولة العباسية، ولكن تبقى قدرتها الاحكامية عالية جدا لذلك نجد معارضيهم يتخفون أشد التخفي، وفي مناطق لا يعرفون بها، وبلغ بهم الحال حتى كتمان اسمائهم وانسابهم لشدة التبع وملاحقة المعارضين.

ثانيا: اننا نستطيع ان نحكم وبضرس قاطع على القدرة الكبيرة التي يملكها المعارضون من ابناء الائمة وغيرهم في وجه الطاغوت وذلك يتبين بحسب ما تقدم من شدة سطوة الدولة أمنيا واستخباريا، ومع ذلك استطاع كثير من اقطاب المعارضة للدولة العباسية ان يقوموا بما يقلق هذا الدولة، وهذا يدل على قدراتهم المتمرسة العميقة جدا على مناوءة العدو على الاصعدة جميعها حتى

<sup>(</sup>١) محمد جواد عبد الجاسم: القاسم مدينتي، ط١، دار المحجة البيضاء، بيروت:١٦.

قضوا مضاجعه وتركوه حيران بهذه الامكانيات الفردية التي في أغلب الأحيان تكون نتاج جهود فرد او افراد قلائل، وسيدنا القاسم كان من هذا القسم، ومن هذا النوع الذي استطاع ان يعيش الظلمة في كابوس من خشيتهم من تفجيره عليهم بثورة قوية مفاجئة حاسمة لا يعلمون متى وقتها، ومتى يكون الانقضاض عليهم، ولذلك كانت قسوة الحكومة الجائرة كبيرة جدا على الناس الذين يوالون أهل البيت.

((لقد كانت محنة الشيعة في تلك العهود شاقة وعسيرة، فقد لاقت أعنف المشكلات السياسية والاجتماعية، ومنيت بالحرمان من الحقوق الطبيعية جميعها، ولا نحسب أنَّ هناك طائفة، واجهت من الاضطهاد والجور كما واجهت الشيعة، فقد أمعن حكام الأمويين والعباسيين في إذلالهم، وإرغامهم على ما یکر هو ن))<sup>(۱)</sup>.

فاذا كانت هذه اساليب الدولة العباسية مع مواطنيها من أبشع أنواع الأذى، والاضطهاد وهي تتعامل مع أناس إعتياديين فكيف كان تعاملها مع شخص بهذا المكانة المرموقة والقداسة العظيمة ؟ فضلاً عن انه من كبار أوصياء المعصوم عليه، وهذا يخوله أن يكون في أعلى سلم المعارضين الذين يقضُون مضجع الدولة، وهذا هو السبب نفسه الذي من أجله غيّب القاسم شخصه الشريف بما استطاع من التغييب، حتى يستطيع ان يكون بمستوى قيادة الامة وحفظ الامانة الموكول بها.

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر :١٨٦/٢.

#### ثالثًا: مهمة القاسم سياسيا :

بحسب الظاهر من الروايات والأحداث التاريخية والقرائن انيط القاسم يه مهمة سياسية سرية في غاية الأهمية والخطورة بتكليف من أبيه الإمام موسى بن جعفر يه الذي رسم التخطيط الحركي الرسالي، للإمام الرضا وأخيه القاسم يه لتنفيذه بعد استشهاده يه مباشرة.

وكان الهدف من هذا التخطيط الرسالي هو نشر الفكر الاسلامي في ربوع الأمة كلها لقيادتها وإرجاعها الى الخط الإسلامي وتنميتها، وإنقاذها من الظلم والهوان اللذين لحقا بها من جراء حماقات السلطات الحاكمة التي تعاقبت على حكمها، فكان لابد من خطة في منتهى الدقة والذكاء، لهزيمة أولئك المجرمين الظلمة، واستعادة سيادة الإسلام المحمدي الأصيل والحفاظ عليه، والهدف من هذا التخطيط يكون على محورين:

المحور الأول: تهيئة الأجواء في العراق لحالة ثورية دائمة على السلطات الحاكمة، لما عرف عن هذه السلطات من إيغالها بالظلم، وسلب حقوق الشعب، والتمسك بالسلطة بأي وسيلة كانت.

المحور الثاني: تهيئة الأجواء في العراق لحركة فكرية عريضة، مبنية على أسس مفهوم الإمامة الإسلامية على المدى البعيد بصورة عامة، متوازية مع الاستعداد لحركة الإمام الرضا الفكرية والثقافية التي سيبدأها في المستقبل القريب ولاسيما في العراق، الذي هو المكان السياسي الرئيس والقيادي للعالم ولاسيما والإسلامي.

فبعد استشهاد الإمام الكاظم عِنهُ بدأ تنفيذ الخطة الرسالية، وهي خطة إلهية مدارجة في ضمن التخطيط الإلهي العام لتكامل البشرية، والخطة هي:

اختفاء القاسم عليه وقيامه بحركة سياسية مفاجئة مناهضة السلطة الحاكمة، لأن السلطة سيتجه نظرها بعد استشهاد الإمام الكاظم عنه إلى الإمام الرضا على والقاسم على بطبيعة الحال، بوصفهما شريكين بالإمامة ظاهرا إذ إن الإمام الكاظم أشار بإشراك القاسم ظاهرا بالإمامة - بحسب ما نص الإمام الكاظم عليهما - كما جاء في أخبار الوصايا وأكده بشكل صريح في حديث يزيد بن سليط المتقدم، عندما استفتى الإمام الكاظم بالإمامة من بعده، ذلك ان أختفاء القاسم يوهم السلطات ويخدعها ويوحى لها بأنَّه هـو الإمام المعصـوم، لتقـوم السلطات بعد ذلك بمطاردته والبحث عنه، لتقتله، أو تعتقله على الأقل.

وهذا هو ديدن السلطات تجاه الأئمة، وأولادهم، وأصحابهم الأحرار، بوصفهم الخطر الأول الذي يهدد عروشها الخاوية، وبهذه الحال يقوم القاسم بإزالة شك السلطة في الإمام الرضا- الذي هو في الواقع الإمام المعصوم- وبقيام القاسم بهذا الدور الرسالي اذ يفسح المجال واسعا لأخيه الإمام الرضا يهييج ليعمل في إدارة شؤون الأمة بشيء من الحرية، مدة معينة وقيام القاسم بعملية التغطية والتمويه، وجذب أنظار السلطة إليه، وقيام الإمام الرضا ﷺ بتأخير إعلان الإمامة، كي تمر الخطة بتمامها على السلطة، وقد أشار الى هذا كله الإمام موسى بن جعفر ﷺ بالايحاء إلى يزيد بن سليط الذي طلب منه ان يعرفه من هو الإمام بعده فقال الإمام عيد له:

(( إني أوخذ في هذه السنة، والأمر هو إلى ابني علي، سمي علي وعلي: فأما علي الأول فعلي بن أبي طالب، وأما الآخر فعلي بن الحسين -عليهما السلام-، أعطي فهم الأول وحلمه، ونصره، ووده، ودينه، ومحنته، ومحنة الآخر وصبره على ما يكره، وليس له أن يتكلم إلا بعد موت هارون بأربع سنين))(۱).

إنَ تأجيل الإمام الرضا لإعلان الإمامة، كان وصية والده الإمام الكاظم الله ألا يعلنها إلا بعد موت هارون بأربع سنين، اشارة لوجود هذه التخطيط، وفي هذه الأربع السنين تنفذ هذه الخطة، وجاء تأكيد آخر للإمام الكاظم على أهمية هذه الخطة وسريتها ووجودها اذ قال الإمام الكاظم في ليزيد بن سليط: ((فلا تخبر بها إلا عاقلاً، أو عبدا تعرفه صادقاً، وإن سئلت عن الشهادة فاشهد بها))(۲).

إنَ تأكيد من قبل الإمام الكاظم على حبه ورأفته بالقاسم في سياق هذه الرواية نفسها، واشراكة بالإمامة ظاهرا –أي أمام الناس– وتمنيه ان يجعل القاسم هو الإمام، يؤكد على وجود مهمة أساسية للقاسم في الصراع مع السلطة الظالمة، وأداء دورا خطير فيها، واسهامه الفعال لتثبيت الإمامة والدفاع عنها حتى يستتب الامر لأخيه الإمام الرضائي بدليل قول الإمام الكاظم في ليزيد بن سليط: ((يا أبا عمارة إني خرجت من منزلي فأوصيت إلى ابني فلان،

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، كتاب الحجة، باب الإشارة والنص على أبي الحسن الرضا ﴿ حديث رقم ٢٣١/١٤:١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

وأشركت معه بني في الظاهر، وأوصيته في الباطن، فأفردته وحده ولو كان الآمر إلي لجعلته في القاسم ابني، لحبي إياه ورأفتي عليه ولكن ذلك إلى الله عزوجل، يجعله حيث يشاء))(۱).

مع تأكيد اللحظة التي يتكلم بها الإمام الكاظم في ليزيد بن سليط بأنها هي في وقت توجه الإمام الكاظم في إلى العراق معتقلا، بأمر السلطة العباسية، ومن هنا يفهم أن تلك اللحظة وتلك الأجواء سياسية وأمنية بامتياز، وهنا يمنح الإمام الكاظم في هذه الأهمية الكبرى والمصيرية بالنسبة للأمة الإسلامية لولده القاسم، ليقوم بأداء دور خطير جداً ليقارع أكبر دكتاتورية همجية في تلك العصور.

والافت للنظر أن الرواية تعطي دلالة قوية على هذا المعنى إذ إن الإمام الكاظم الكاظم أخفى اسم الإمام الرضا على وعبر عنه بـ(فلان) – عند وصوله إلى الوصية بالإمامة – مقابل هذا يصرح باسم القاسم ويثني عليه ثناء منقطع النظير، وهذا المعنى عبر عنه الشيخ حسين النوري بأنه يدل على((عظمة شأنه – أي القاسم وعلو مقامه بما لا يتصوره العقل))(1).

(( ويكشف هذا عن اهمية الدور الذي قام به القاسم ﷺ في الدفاع عن الامامة وان هجرته كانت احدى حلقات خطة محكمة لحماية الامام الشرعي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب في أحوال الحجة الغائب: ١٧١/٢.

وصرف الانظار عنه، وقد استوفى القاسم ﷺ شروط سريتها تماما، واضطلع بتنفيذها باسلوب مبدع وحكيم اقتضى كثيرا من الصبر)(١٠).

ويشعر تصريح الإمام الكاظم على بمنزلة القاسم العظيمة، وتخصيصه بالرأفة عليه والحب له تسليط الضوء عليه في هذه المرحلة فقط التي قيل فيها النص، ومن ثم جعل السلطة تعنى بأمره وتلاحقه إذ ستشك أنه هو المعصوم وخليفة أبيه عن نسيان أمر الإمام الرضا عليه من قبلها نوعا ما.

إن هذا المعنى أجمع عليه- إجمالا- كل من كتب عن حياة القاسم مؤكدين هذا الدور الرسالي السياسي الذي مثله القاسم عليه (٢).

و قد أتقن القاسم هذا الدور الذي أنيط به، ذلك أن (( قادة الشيعة أمثال القاسم ملكت رصيدا قويا من الجرأة والإقدام، لم يتهيبوا من السلطة، ولم

 <sup>(</sup>۱) الدكتور محمد حسن محيي الدين: القاسم ابن الامام موسى بن جعفر، هجرة هادفة..
 وجهاد صامت، مطبعة الادباء/ النجف: ٥.

<sup>(</sup>٢) أنظر كل من :

الحمزة والقاسم : ٢٦ . ومحمد تقي الجلالي: تاريخ الروضة القاسمية المطبوع مع كتاب حياة القاسم بن الإمام موسى بن جعفر لجبار حسين الصكر، مطبعة النعمان النجف الاشرف، ١٩٧٤م: ٣٣. ومحمد علي الناصري البحراني: حياة القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر: ١٧٠ ومحمد علي عابدين: القاسم أبن الإمام موسى الكاظم: ١٢٩، وسليل الإمام الكاظم العلوي الغريب: ٨٢، والدكتور محمد حسن محيي الدين: القاسم ابن الامام موسى بن جعفر، هجرة هادفة.. وجهاد صامت: ٤. وانظر: مجلة (الممهدون) الصادرة في ٢٧ حزيران/ ٢٠٠٤م عن مكتب السيد الشهيد الصدر في القاسم، العدد الاول.

يخضعوا لجور الحكم وقسوته، فقد اندفعوا بكل بسالة وشجاعة إلى إعلان كلمة الله، وشجب المنكر))<sup>(۱)</sup>.

### رابعا: طريقة القاسم وأسلوبه في التمويه على السلطات العباسية:

إنَّ الفلسفة التمويهية التي كان يمارسها أئمة أهل البيت علي من أجل المصلحة الإسلامية العليا، كانت - بحسب ما يبدو- طريقة متبعة عندهم عليه في طول مسيرتهم الرسالية، كما حصل في الاسلوب الذي صاغ به الإمام الصادق ﷺ في وصيته لولده الإمام موسى الكاظم ، فـ((حينما توفي الإمام الصادق ﷺ وصى من بعده لخمسة أحدهم ابنه عبد الله المعروف بالافطح، والثاني ابنه موسى ﷺ والثالث محمد بن سليمان الوالي العباسي على المدينة، والرابع زوجته حميدة، والخامس الخليفة المنصور العباسي المعروف بالدوانيقي))٣٠.

((كانت التشكيلة غريبة، ولكن حين ظهرت الأسباب التي دعت الإمام إلى ان يجعل أوصياءه هؤلاء الخمسة تبينت الحكمة من ذلك))(٣).

(( فحينما سمع المنصور العباسي بموت جعفر الصادقﷺ كتب رسالة إلى واليه على المدينة محمد بن سليمان جاء فيها: وان كان أوصى إلى رجل بعينه

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر:١٨٠.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، كتاب الحجة، باب الإشارة والنص على أبي الحسن موسى عليه .YY**\/\**:

<sup>(</sup>٣) التاريخ الاسلامي دروس وعبر:١٨٧.

فقدَمه واضرب عنقه فأجابه سليمان: إن أوصياءه خمسة فأيهم اقتل؟ وحينما قرأ المنصور الجواب قال: ليس إلى قتل هؤلاء سبيل))(١).

((وهكذا استطاع الإمام بوصيته الحكيمة ان يحمي الوصي الشرعي له من بطش المنصور، وقد فطن الرساليون للسر)(٢).

هذه النصوص المتقدمة وغيرها من النصوص تبيّن لنا ما كان عليه أئمة أهل البيت عليه من توخي الحذر بأعلى مستوياته حتى يتمكنوا من حفظ الاسلام، وطريقه الرسالي، ونحن نعلم أن الامامة في نظرية أهل البيت عيد الرسالية لها مقام الصدارة الأرفع، والمقام العظيم في البناء الرسالي في الامة، لأنها يمكن -بحسب المعطيات العملية التي بني عليها اهل البيت يَهِ قواعدهم الرسالية - ان تنهض الرسالة من دون الحفاظ على الامام يَهِ بل إنّه لا يمكن أن يتصور وجود منهج رسالي من دون وجود قائد له صفات المعصوم يقوم بضبط تلك الامور من النواحي كافة حتى يمكن بلوغ المآرب المطلوبة، فكان دور كل إمام ﷺ وأولياته الاساسية هو ايجاد الطريقة الصحيحة والاسلوب الناجع الذي من خلاله يتمكن من حفظ نفسه، ومن يخلفه من الائمة عليه فيكون بذلك قد حفظ الامام ﷺ الذي حفظه هو أصل حفظ الشريعة التي تعتمد في وجودها الحقيقي على الإمام ﷺ وهذا ما وجدناه واضحا بحسب قول صاحب الكافي منوها في النص المتقدم بأن أسلوب الوصية التي اعتمدها الامام الصادق 🚐 الحاذق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق:٢٢٨/١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه :٢٢٨/١.

الدقيق الذي استطاع به أن يلجم قول الخليفة ويكبح جماحه عندما علم بأنَ شخصه أي الخليفة هو جزء لا يتجزأ من تلك الوصية، وكذلك عامله على المدينة الوالي العباسي محمد بن سليمان فضلاً عن ثلة من ذوي الإمام ﷺ ومنهم زوجته السيدة حميدة كانوا ايضا في ضمن الوصية فإنَّ هذا التشوش وهذه الطريقة ولدت اسلوباً دقيقاً يقوم بإنجاز مهمة بليغة الأهمية هي حفظ الامام موسى بن جعفر ﷺ الذي هو امام مفترض الطاعة لابد من حفظه للابقاء على الشريعة، وهذا القول أو هذا الأمر هو ما توصل اليه أبو حمزة الثمالي بحسب ما في نص صاحب البحار الذي يقول : أنَّ (( أبا حمزة الثمالي أحد قادة الرساليين في الكوفة، لمَا سمع نبأ وفاة الإمام الصادق ﷺ وهو في ظهر الكوفة عند قبر الإمام على بن أبي طالب عد مع جماعة من أصحابه، شهق شهقة وأغمي عليه فلما أفاق قال: هل أوصى إلى أحد؟ قال الأعرابي الذي نقل الخبر: نعم أوصى إلى ابنه عبد الله، وموسى، وأبي جعفر المنصور، فتبسم أبو حمزة وقال: الحمد لله الذي هدانا إلى الهدى، وبيَّن لنا عن الكبير، ودلُّ على الصغير، وأخفى عن أمر عظيم، فسئل عن قوله فقال: بين عيوب الكبير، ودل على الصغير لإضافته إياه، وكتم الوصية للمنصور، لأنه لو سأل المنصور من الوصى لقيل أنت))<sup>(۱)</sup>.

(( وبيان ذلك: أنه لما قرن الإمام الصادق ﷺ الكبير وهو عبد الله الذي كان أكبر أولاده، بعدما توفي إسماعيل، مع الصغير وهو الإمام موسى عليه دل على

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، باب ولادة ووفاة الإمام الصادق:٤٨٠/٤٧.

ان الكبير ذو عاهة لا يصلح ان يكون الوصي بعده، وان الوصي هو موسى الكاظم لهيه.

وكذلك أخفى الأمر على المنصور، لأنه قد كتبه كأحد الأوصياء، فإذا كانت الإمامة لكبير السن، فان عبد الله هو الإمام، ولا يحتاج إلى وصية، ولا يمكن ان يجعل الإمام موسى بن جعفر يه وصيه معه، وهذا يدل على ان الوصي الحقيقي هو الإمام موسى عهد.

يقول أبو حمزة الثمالي رحمة الله عليه : وأخفى عن أمر عظيم، فماذا يعني إخفاء أمر عظيم ؟.

انه يعني سرا كامنا في وصية الإمام جعفر الصادق يه في خمسة بتوزيعها بينهم، وكذلك يعني السر نفسه الذي أراد كشفه المنصور الدوانيقي حينما أمر بقتل وصي الإمام، إذا كان قد أوصى إلى رجل واحد، ومعناه ثائثاً من الناحية الدينية المذهبية، ان الإمامة في المذهب الرسالي ليست بالسن ولا بالوراثة، فهم لم يعتقدوا بالأئمة المعصومين في لأنهم أبناء رسول الله على فقط، وإنحا لأنهم اعلم أهل زمانهم، وأفضلهم، وأحسنهم خلقا، وأكملهم صفاة، ومن ثم أكفاهم لإمامة المسلمين، وربما كان أبو حمزة الثمالي يعني بكلمته "وأخفى عن أمر عظيم " ما كان ينتظره الرساليون من ظهور القائم من آل محمد، لأن الإمام الصادق في كان يعد ابنه موسى بن جعفر للقيام بالثورة لتغيير النظام وإدارة شؤون المسلمين.

إن الأئمة المعصومين عليه باجمعهم اشتركوا في الإصلاحات السياسية، والاقتصادية، والعقائدية اشتراك الموجه والمسير))(١).

وهذا ايضا من النصوص المهمة الموضحة ما تقدم نفسه ولكن الملاحظ زيادة عليها هنا أنَّ هذه الوصية التي ما كانت في باطنها خفية على اهل العلم والمعرفة المقربين من آهل البيت نهيج وقد تضمنت معلومة واضحة عند كبار مذهب الامامية لأنهم يعلمون، وبحسب عقيدتهم في مذهب أهل البيت 🚁 لا يلى أمر الامة شخص ذو عاهة وبه ما يخرجه عن الطبيعة العامة من خلِّق وخُلْق وفي الوقت نفسه نحن نعلم وهم يعلمون أنَّ الله عز وجل جعل بداء في اسماعيل ولد الامام الصادق ﷺ الذي هو اكبر ولده فمات في حياة ابيه مبكرا، لذلك لا نجد له اسما في هذه الوصية حتى أنَّ الروايات تقول إنَّ الامام الصادق عَهِ بعد موت اسماعيل جعله على دكة المغتسل، وكشف وجهه، وامر عليه المقربين، وكبار أصحابه وأهل المعرفة، وقال لهم هذا اسماعيل ولدي الاكبر قلبوه انه قد مات، وهذا الاجراء يلفت التنبُّه كثيرا، وان دلَ على شيء، فانه يدلُ بوضوح على أنَّ الامام الصادق ﷺ سار سيرة آبائه المتقدمين بأن اكبر ولدهم يكون هو الامام بعدهم، ولم يلتبس هذا الامر لشياعه الى زمن الامام الصادق ﷺ إذ كان أكبر ولده هو اسماعيل، وهو ليس الإمام المعصوم فأراد الامام عليه أن يريهم رواية الشهود موت ولده اسماعيل واكد لهم ذلك، وهذا لو جعلناه مقدمة هو لتوضيح من يكون الامام من ولده فضممنا اليه في وصيته ﷺ من ولده

<sup>(</sup>۱) التاريخ الاسلامي تاريخ وعبر: ۱۸۷.

ادخله نجده على قد ادخل اثنين منهم الاول عبد الله الافطح، وقلنا إنه لا يلي الإمامة لعاهته التي تمنعه بحكم نظرية أهل البيت في في الإمامة من تبوئ المنصب الإمامي، ونحن نعلم أن البقية في الوصية هم المنصور وعامله في المدينة والسيدة حميدة وكل هؤلاء ليسوا من أبناء الإمام، فأصبح الحصر عقلياً بأن الإمامة للإمام الكاظم في بعد ابيه في وان الإمام الصادق في وضح لنا ذلك، ولكنه استطاع احتواء الحالة المضطربة في ذلك الزمان وارجع الامور الى نصابها بعد أن ذهبت بالناس المذاهب، وهذا الذي تكلمنا عنه انطلى على الحليفة العباسي، وتحقق بذلك مراد الإمام من حفظ الخليفة الشرعي للإمامة، ولكنه لم يخف على اهل الفطنة والحجى ومنهم: ابو حمزة الثمالي وغيره من الجهابذة.

وقد قام الإمام موسى بن جعفر به بتدبير خطة للتغيير السياسي في الأمة، ابتداء من إخفاء الإمام الصادق لإمامته، وانتهاء بوفاته، ومرورا بكل الأحداث التي جرت في أيامه، وبالرغم من أن الأمر كان يجري في سرية تامة، إلا أن ما روي عن حياة الإمام الكاظم بي يرسم لنا صورة واضحة عن ماهية الأهداف التي كان ينشدها ويسعى لتحقيقها.

روي أنَّ محمداً بن إسماعيل لمَا حضر عند هارون الرشيد قال له: يا أمير المؤمنين، خليفتان في الأرض، موسى بن جعفر على في المدينة يجبى له الخراج، وأنت في العراق يجبى لك الخراج ؟.

إنَّ الإمام موسى بن جعفر ﷺ لم يكن ممن يجمع المال، ولكنه قد حصل في وقت الرشيد وكثر أعداؤه، ولم يقدر على تفريق ما كان يجتمع إلاً على القليل ممن يثق بهم في كتمان السر، فاجتمعت الأموال لأجل ذلك وأراد ان لا يحقق على نفسه قول من كان يسعى به إلى الرشيد ويقول: إنَّه تُحمل إليه الأموال وتعقد له الإمامة ويحمل على الخروج عليه، ولولا ذلك لفرق ما اجتمع من هذه الأمو ال.

وتأكيدا لخطة التمويه التي قام بها الإمام موسى الكاظم، وجعل ابنه القاسم هِ يكون الرائد فيها نراه يجعله أحد أوصيائه على أمواله، وصدقاته من بين عدد من أولاده ولاسيما ابنه المعصوم الإمام الرضا ﷺ بحسب ما بيناه سابقا.

إنَ خطة التمويه التي نفذها القاسم تعدُ السبيل الأمثل لمقارعة السلطات الطاغوتية الجائرة، لأنه (( لم تمن فرقة، ولا ابتَلي أهل مذهب بما ابتليت به الشيعة من التتبع والقصد، وظهور كلمة أهل الخلاف، حتى إنَّا لا نكاد نعرف زمانا تقدم سلمت فيه الشيعة من الخمول، ولزوم التقية، ولا حالا عريت فيها من قصد السلطان، وعصبيته وميله وانحرافه))(١).

ويتضح من خلال الاستشفاف والمقاربة للروايات والجو السياسى الذي عاصره القاسم، أن الهدف من اختفاء القاسم والمجيء إلى العراق هو النهوض لمحاربة السلطات والقيام بحركة ثورية إن سنحت الفرصة واكتمل النصاب لذلك.

<sup>(</sup>١) الشريف المرتضي(ت٣٦هـ): الشافي في الإمامة، ط٢، مؤسسة إسماعيليان/ قم: ٧/ ٧٩.

فالروايات تشير الى هزيمة السلطة لمعرفة الإمام المعصوم في هذه المدة التي نتحدث عنها.

ومما يؤكد أن السلطة أنطلت عليها خطة التمويه بامتياز، وأصابها الذهول والحيرة، ومضت مدة لا بأس بها وهي لا تعرف من هو الإمام المعصوم هل الإمام الرضا؟ أم القاسم؟.

فهنا عدد من الأخبار والروايات تؤكد ما نذهب إليه: ف((حينما حاول هارون العباسي اغتيال الإمام الرضا على بعث عصابة من رجال الأمن للاطلاع على شؤون الإمام الرضا في ومعرفة اتجاهه وميوله، وشعر الإمام بذلك، فأراد التخلص من هارون، فمضى إلى السوق، والأمن يتابعه، فاشترى وكلاً، وشاة، ورفع رجال الأمن ذلك إلى هارون، فلما عرف ذلك استراح من جانب الإمام في وعرف انه ليس أهلا لان يقوم بأي حركة ضده، وأمر رجال أمنه بالتوجه إلى بغداد، وانبرى الإمام في إلى نشر أحكام الله، وتعليم الإسلام، وإيضاح جوانب الإمامة.

وفزع بعض أعلام شيعته، وخافوا ان يصيبه مكروه من هارون، وانه لا يخاف جانبه))(۱) بعد الذي صنعه من شراء الديك، والكلب، والكبش.

وبمن خاف على الإمام ﷺ وحذره من بطش هارون(٢) هم :

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٣٢/١٢.

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام علي بن موسى الرضائيج دراسة وتحليل ١: ٢٢٦٠.

صفوان بن يحيى قال: لما مضى أبو الحسن موسى بن جعفر على وتكلم الرضا خفنا عليه من ذلك، فقلت له: إنك قد أظهرت أمرا عظيماً، وإنا نخاف من هذا الطاغي، فقال: ليجهد جهده، فلا سبيل له على.

قال صفوان: فأخبرنا الثقة أن يحيى بن خالد قال للطاغي: هذا علي ابنه قد قعد وادعى الأمر لنفسه، فقال: ما يكفينا ما صنعنا بأبيه تريد أن نقتلهم جميعا، ولقد كان البرامكة مبغضين لبيت رسول الله عليه مظهرين لهم العداوة (١٠).

وعن محمد بن سنان قال: قلت لأبي الحسن الرضا يَهِ في أيام هارون: إنك قد شهرت نفسك بهذا الأمر، وجلست مجلس أبيك، وسيف هارون يقطر الدم، فقال: جرأنى على هذا ما قال رسول الله على: إن أخذ أبو جهل من رأسي شعرة، فاشهدوا أني لست بنبى، وأنا أقول لكم: إن أخذ هارون من رأسي شعرة فاشهدوا أني لست بإمام(٢).

وعن موسى بن مهران قال: سمعت جعفر بن يحيى يقول: سمعت عيسى بن جعفر يقول لهارون حين توجه من الرقة إلى مكة: اذكر يمينك التي حلفت بها في آل أبي طالب، فإنك حلفت إن أدعي أحد بعد موسى الإمامة ضربت عنقه صبراً، وهذا على ابنه يدعي هذا الأمر، ويقال فيه ما يقال في أبيه، فنظر إليه مغضباً فقال: وما ترى؟ تريد أن أقتلهم كلهم، قال موسى ابن مهران: فلما

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا، باب في دعاء الرضا ﷺ على البرامكة، حديث رقم (٤): ٢٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الكافي: ٣٥٦/٦.

سمعت ذلك صرت إليه، فأخبرته فقال ﷺ: ما لي ولهم لا يقدرون إلى علي شئ))(١).

جاءت هذه الأخبار لتكشف أن هذا الاضطراب، وحيرة السلطة سهلت للقاسم ان يحرر خلالها مراحل الخطة الرسالية وخطواتها المذكورة انفأ، بعد أن ترك السلطة تسبح في فضاء الحيرة والشك، والبحث المتواصل عنه.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: رقم الحديث (٣): ٢٤٦/٢.





قراءة حول هجرة القاسم إلى العراق

# اولا: خروج القاسم من مدينة رسول الله ﷺ:

انطلق القاسم من مدينة جده رسول الله ﷺ :﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبُّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْم الظَّالِينَ﴾(١).

في لحظة الانطلاق هذه، تسلسلت في ذهن القاسم قراءة موقع وطنه الإلهي وتاريخه، فبدأت مضامين القراءة تقلب صفحات وطنه، لتصور له صادقة، فجاءت الأفكار في ذهنه يجنبه في لحظة خروجه من مدينته:

وطني هذا الذي فيه بيت الله الحرام، ومسكن ذرية جدي إبراهيم الذي دعا ربه: ﴿رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾(1).

الوطن الذي ولد فيه جدي رسول الله بين وتربى فيه التربية الإلهية، وكان المنطلق الأول لنشر الرسالة الإسلامية إلى العالم: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُنْذِرَ يَوْمَ الجُمْعِ لَا رَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة القصص: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الشوري: ٧.

والوطن الذي كان منه إسراء جدي الرسول الأكرم ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ : ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي أُسُرى بعبُده ليُّلًا من الْمسجد الْحرام) ﴿(١).

انه وطن قبلة المسلمين الثانية: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّهَاءِ فَلَنُّولِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ الْأَبُ

وطن أهل البيت ﴿ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْهُمْ ۚ ﴿ إِنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ (\*).

هذا الوطن الذي أكمل الله فيه دينه: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي تَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْم فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: ٣.

ويستمر القاسم بقراءته لوطنه ليقرأ حديث جده بين : ((حب الوطن من الإيمان))(١)، فقد أثنى الله تعالى على الأنصار وامتدحهم بقوله: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً عِمَّا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ بُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمَ اللهُ الدُّونَ اللهَ اللهُ المُولِدَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ بُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمْ اللهُ المُؤلِدُونَ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

فالقرآن قرن بتبوئهم الدار التي هي وطنهم المدينة، وبين الإيمان، ولا شك أن هذا تنبيه بذكر الديار: ﴿قَالُوا وَمَا لَنَا أَلَا نَقَاتُلَ فَي سبيلِ اللّه وقد أخرجنا من ديارنا ﴾ (٣)، فجعل القتال الذي هو جهاد في سبيل الله، ومن دوافعه وأسبابه الإخراج من الديار هي الأوطان، أما حب الوطن في السنة النبوية، فقد احب النبي الله مكة، وقد صعب عليه خروجه منها، وكان يحن إليها وهو في المدينة، إن النبي الله لل صار في هجرته بظاهر مكة التفت إلى مكة وقال: بلهجة ملؤها الأسف والحسرة (( الله يعلم أنني احبك، ولولا أن أهلك أخرجوني على لما آثرت عليك بدلا، ولا أبتغيت عليك بدلا، وأني لمغتم على مفارقتك))(١).

 <sup>(</sup>۱) عبد الله الجزائري(ت۱۱۷۳هـ): تحفة السنية في شرح نخبة المحسنية، مخطوط، نسخة ميكرو فيلم مكتبة الاستانه، تخطيط: عبد الله نور الدين بن نعمت الله: ۳٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر:٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) مستدرك سفينة البحار: ٢٦٧/١.

إنَّ طبيعة تكوين الانسان ان يلقيه الله عن طريق السبب المادي، فتنعقد نطفته في جوف أمَّه، وفي تلك اللحظة يبدا تعلق الانسان بأمه وابيه وعشيرته، والمحيط الذي من حوله، وبكل ما يصل الى ذلك الانعقاد في تكوينه الحقيقي، ويكون هذا مؤلفا لأول علاقة ازدواجية بين الانسان ومحيطه، ولكن هنالك انعقاداً ثانياً لهذا الانسان مع شيء لا يقلُّ سمواً ورفعة، وهذه العلاقة الثانية التي هي انعقاد ايضًا لا تحقق إلا في لحظة مهمة حاسم دقيقة به يتحقق شيء يؤلُّف في حياة الانسان اهمية قد لا تقاس، وهو اختلاط الانسان بتربته عندما يخرج من جوف أمُّه، فيلامس خدَّه ذلك التراب، فيبدأ في تلك اللحظة ذلك الانعقاد الذي هو مؤلف لطبيعته قد يتحير الانسان جداً في اثرها عليه، بحيث انه اينما ذهب في ارجاء المعمورة يجد نفسه مشدودا الى تلك البقعة التي في اول خروجه من عالم الأجنة لامست خده، فألفت بيّنه وبينها علاقة اسمها الوطن، وهذ العلاقة غير المنفكة التي تؤلف عند الانسان كثيرا جدا من القيمة المعنوية، واحترام الذات، والتطلع لكلِّ ما يشدُ الأنسان الي هذا الوطن، كانت وما تزال علاقة ذات قدرة كبيرة في بناء الانسان، وتشييد صرح انسانيته مع كل الاضطرابات والضبابية والإرباك الذي صنعه شاء من شاء، ومنهم دعاة استعمار الأمم، واستعباد الشعوب ان يبددوا هذه القوة، ويفرقوا هذا الاجتماع، ويلغو هذه العلاقة، ويصادروا هذا الاختلاط الروحي والمعنوي بين الانسان ووطنه، حتى يسُوغ ويتيسر لهم ان يطبقوا ما يردون، ويضعون ارجلهم اينما يريدون، والملاحظ انهم لا يستطيعون ان يقوموا بما يريدون من الانجاز، وتحقيق مآربهم حتى يقضوا على هذه القوة ويبددونها، لأنها قوة عظيمه شأنها شأن قوى الوجود وطبائعه،

التي هي مقومة لوجود الانسان، فهي من هذا الجانب تلتقي برسالة الانبياء، وهي كذلك مقومة لطبيعة الانسان، فنجد ان في تاريخ الانبياء والرسل كثيرا من النصوص الخاصة بهم التي تؤكد قوة الانشداد وعمق العلاقة مع اوطانهم، وعندما تضطرهم سيرة الرسالة التي بعثوا من اجلها نراهم يغادرون أوطانهم الى بلدان اخرى لنشر الدين، وهداية الأمم تجدهم لا يستطيعون الانصراف عنها الا بصعوبة وتعب، وهذا ما لمسناه في مقولة الرسول ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كُرُورَةُ ((ولولا أنَّ أهلك أخرجوني عنك لما آثرت عليك بدلا)) وهو يخاطب مكة ام القرى، التي تهوي اليها نفوس الناس من مشارق الارض ومغاربها، والتي أُحُبها قلب النبي و فكانت مقام آبائه وأجداده ومرتع صغره، ومقام صباه، وسبيل رجولته، وعلاقاته مع الناس جميعهم فعرف بها الصادق الامين، وعرفها الموطن الحنون، يعني الام الثانية لكل انسان، التي لا يقدر ان يبغي عليها بدلا، وعادة يصيبه الاغتمام لفراقها.

وان نظرنا بعين التطابق والتشابه مع الاحتفاظ بالوقت والمكان، نجد ذلك يشابه رحلات الكثير من الانبياء للتبليغ، والائمة عيث كذلك، وأولادهم الذين ارادوا ان يقوموا بمهماتهم التي أعدّت لهم من قبل، ليكونوا من حلقات تلك السلسلة الرسالية التي ابتدأها الله عز وجل لادم، ويختمها بمصلح آخر الزمان، وقد احتاجت مهماتهم الرسالية - في تلك الظروف الصعبة - التنقل والهجرة الى حيث ما يجب ان يكون فيه لاداء دورهم، فأصابهم الشي نفسه الذي يصيب

كل مهاجر عن وطنه من الشوق والحب والانشداد وعدم الانقطاع عن مودة ذلك الوطن مهما طالت المسافات وامتد الوقت.

والقاسم ﷺ في هجرته الى العراق كان في ضمن تلك الربقة التي عانت ما عانت ما عانت من مثل هذا الدور المذكور لا نريد الاطالة.

هذه ملخص لقراءة ما كان يجول في ذهن القاسم في لحظة تركه للوطن، واندكاكه وعشقه لوطنه، فإذا كان الوطن المتروك (قسرا) بهذا الحجم من الأهمية الإلهية، فلابد ان الوطن الجديد (العراق) يكون بحجم هذه الأهمية، بل ربما يزيد عليها حجما إلهيا أكبر، فأي قراءة كانت يحملها تجاه وطنه الجديد (العراق).

#### ثانيا: دخول القاسم الى ارض العراق:

لابد بحسب ما تقدم في أثناء كلامنا في صفحات سابقة ان يتبين لهذه البقعة الجغرافية ونعني بها الارض التي هاجر اليها سيدنا القاسم وهي العراق، او قل عنه ما شئت فان تسميات هذه الارض كلها متصلة بالخير والبركة، فمرة بلاد الرافدين، واخرى بلاد ما بين النهرين، وثالثة هو بلاد السواد، ورابعة هو منشأ الحضارات، وخامسا، وسادسا، وعد ما شئت فان كل ذلك يعبر عن شيء واحد انه العراق هذا البلد الذي وجدت به صفات، والتصقت به عنوانات، وتمرست مع اسمه مواقف حتى أصبح علامة بارزة ورقماً مهما لا يمكن لأي

احد حتى عظماء الزمان ان يهملوا هذا الرقم اذا أرادوا ان يبنوا حقائق الوجود.

العراق هذه الأرض التي هي ليست كباقي الارض، وهواء يداعب النهرين، اذ دلت كثير من الروايات على ان منبعهما الجنة ومصبهما النور. العراق له خصوصية في كل شيء، ولا نريد ان نقول اكثر من ذلك وتوضيح دقة خصوصية العراق نقول إن العراق حتى في خصوصيته له خصوصية تنبين في نقاط.

#### ١-العراق وجودا:

إنّ الله سبحانه وتعالى كان له في خلقه شؤون، وما زال ذلك فنشأ سبحانه وتعالى ان يوجد هذا الكون العظيم الرحب، وأوجد هذه المعمورة التي هي ارضنا لعلة غائية نحن قد نجهل الكثير من حكمتها، ولكنه سبحانه وتعالى عالم الغيب والشهادة آل على نفسه الا ان تكون مخلوقاته وجدت على اساس النفع والانتفاع، لأنّ الله عز وجل جعل كلّ هذا للإنسان أهو الذي خلق لكم ما في الأرض أن فكانت أرضه أول ما خلقها لنا لا لشيء آخر أوالأرض وضعها للأنام أن فكان له في كل بقعة من هذه المعمورة حكمة بالغة، ولكن سبحانه وتعالى في حكمته التي لا حد له ولا حصر في خلقه هذه البقعة أعني العراق، فلقد اختلطت الحكمة بالخلق بكل جزء من كل خلق الله، ولكن الذي يتمحص

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن ١٠

ويتعمق في حكمة وجود هذا المكان ؛ أي العراق على هذه الشاكلة، فانه يتحير في حكمة الباري كيف أوجد هذا الوجود على هذا القدر من الحكمة والدقة؟ حتى يصل الحال الى حيرة المتأمل وتيهانه في بحر حكمة الله.

فنجد أن العراق في كل تكويناته الاساسية بوصفه بلدا غريباً في ما يمتلك من الميزات والمستويات مع بلدان العالم الأخرى، فهو يقع في منطقة هي على طول المدة وجوده، ومع اختلاف الازمنة والدهور يقع في هذه البقعة التي كانت في أعلى الاهمية من النواحي جميعها قدسيا، وحضاريا، وتاريخيا، وجيولوجيا، ودينيا، وفكريا، واجتماعيا، وسياسيا، بل حتى في مستقبل الزمان القادم سيكون في أهميته على رأس الدول والأمم، فلم يكن العراق في زمن من الأزمنة أو وقت من الأوقات في طول وجود الدهر الا وهو في أهمية كبيرة، وفي مستوى تتطلع البلدان جميعها في العالم إلى أن تنال بعض ما يمتلك من الميزات التي يتفرد بها.

فالعراق يقع بحسب الضوابط الجغرافية رابطاً من أعظم الروابط جغرافيا بين اعظم قارتين في العالم اللتين كانتا على طول دهرهما تمتلكان كثيراً من الاحداث التي أثرت في وجه الطبيعة والتاريخ، وفي كل ذلك كان العراق هو حلقة الوصل بين هذه القارة، وتلك ونعني بالتسمية الحديثة آسيا وأفريقيا، والمتتبع تأريخيا يعرف ان اكثر الحضارات، والاديان، والافكار، والعقول النيرة، كانت توعز بالبنوة الى هاتين القارتين، ولولا العراق ما تلاقحت هذه القارة وهذه، فكان هو منشأ الرابط الذي ربط نشأة الوجود الحضاري بين القارتين،

فأي بلد هذا العراق جغرافيا وفي الوقت نفسه يتبع هذا البلاد ايضا من نشأة خلقه الاولى بامكانات اقتصادية عالية جدا منشؤها وجود النهرين، ومناخه المعتدل، وارضه الخصبة وموقعه الجغرافي، وهذه العوامل الاربعة قلَّما تتوافر في دولة او قطر من الاقطار، ولعل كثيراً من الدول تتمنى مزية واحدة من هذه الاربعة فلا تحصل عليها، وقد يكون بلحاظ المسح الجغرافي اكثر من نصف دول العالم لامتلاك الانهار، فكيف ببلد تنتشر الانهار في ارضه على شكل شبكة من الانهار، فأي مزية هذه؟ ومناخه الذي هو من اجمل المناخات لا هو بالحار الممل، ولا البارد المزعج، وهو بين هذا وذاك يمتلك المحاصيل الزراعية كلها الصيفية والشتوية، فبقعة ارضه من أحسن اراضي الدنيا زراعة وماءً، فما كانت هذه التربة في يوم الا وهي معطاء مدرارا واهبة ما جاع اهلها، ولا كان في يوم من نزول آدم حتى اليوم خلت هذه الارض من الخيرات والمحاصيل فأي بلد هذا، ولو اردنا ان نتكلم عن مثل هذه المزايا لطال الامر، وخرج الكلام عن نصابه، ودخل في موضوع آخر، ولكن بما ذكرنا كفاية وهذا مبين لأهمية هذه البلاد.

#### ٢-العراق حضارة:

شاء الله سبحانه ان تكون المنطقة الشرقية من الارض مهد الحضارات، فهذه البقعة من الارض وبحسب ما تقول كثير من الدراسات والابحاوث والتنقيبات هي أول أرض الحضارات، وهي مهدها وطبيعة وجود أي حضارة تحتاج الى مقومات.

هذه المقومات هي التي تتحكم بنشأة الانسان ويتناسب وجود الانسان مع هذه المقومات تناسبا طرديا كلما كانت هذه المقومات الوجودية اصلح تهيأت الظروف أكثر لوجود الإنسان الذي يتطقس عن هذه المقومات الوجودية، ولنقل البيئة المناسبة لوجود انسان، والنتيجة لوجود حضارة، فان لهذه المقومات وجودها الحقيقي وهي منطقة الشرق من الأرض حتى ان كثير من المنقبين قالوا لابد أن يكون أصل كل حضارة هو الشرق، وعلى أي حال في بقاع الشرق نفسه هنالك بقاع تتوافر الظروف فيها اكثر من غيرها، فتكون هي الاسبق في نشوء الحضارة والاكثر مواءمة لاستمرار الحضارات، وكان لأرض العراق المزية السابقة في وجود هذه المقومات بحسب ما تقدم ان بيئته موائمة جدا لوجود الانسان، فاذا كان أول إنسان وضع قدمه على وجه الأرض هو آدم ﴿وَقُلْنَا الهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين (١٠)، فإن الروايات دلَّت على إنَّ هذا الإنسان المصطفى من الله سبحانه وتعالى كان نزوله في العراق، وكذلك زوجته، وفي ذلك دلالة لا تخفي على أهل الوعي والمعرفة من إنَّ العراق في ذلك الوقت بيئة صالحة لنشوء الحياة الانسانية، ونشوء حضارة تعتمد في اساسياتها على المنهجية الإلهية، فكانت تلك النشأة اول حضارة زاولت توحيداً لله تعالى مستوفيا للمقومات جميعها في هذه البقعة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٣٦.

ليت شعري أي بقعة في الأرض لو لم يكن العراق يمكن ان يكون المحتضن الأول لصفوة الله ادم عنه.

وبعد ذلك تتالت الأمم والحضارات والرقي ونشوء الفكر، فكان على مصراعه في هذه الارض التي جمعت بين القداسة والحضارة، فما شابهتها ارض ولا تجاوزتها مقاما، فكان ما في الدنيا جميعه من نور وشعاع قدسي وحضاري منشؤه هذه البقعة، فكانت حضارات العراق التي دوى اسمها في التاريخ.

فلا تدخل في الدنيا وفي هذا الوقت أي متحف، او أي مكان يحتوي على تراث البشرية الا ووجد لهذه البقعة اسم شامخ واضح له علامته الفارقة التي لا يمكن ان يتصف بها غيره من بقاع الارض وأقطارها، وذلك لسبب واحد الا وهو ان العراق ارض الحضارات وحاضن رسالات السماء (۱).

#### ٣- العراق قدسي :

كذلك شاءت مشيئة الله عز وجل ان يختار العراق وجوداً متفرداً وحضارة لا تضاهى.

أراد سبحانه وتعالى أن يسبغ عليه صورة أخرى هي أحلى وأبين، وأجمل، وأوضح الصور محلها القلوب واساسها المعنى وهي صورة القداسة، فالعراق

 <sup>(</sup>۱) للمزيد من المعلومات عن حضارة العراق وبما يفيد موضوعنا هذا انظر: على شريعتي،
 الحسين ورث ادم، ترجمة الدكتور إبراهيم دسوقي شتى، دار الأمير للثقافة والعلوم، الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م: ٦٦- ٨٦.

ومنذ وجود الانسان الاول كانت ارضه تحتضن المقدسات، فكان في كل وقت وزمان مرحبا برسالات السماء ورسل الله عز وجل وانبيائه، وجميع من كان من شأنه هداية الناس وتعريفهم بالله تعالى، حتى أصبح العراق من صفاته البارزة انه حاضن الانبياء، ومؤدي الرسالات الى الأمم الأخرى، وبقاع المعمورة كافة، فنجد أن مسقط رأس كثير من الأنبياء، واساس نشأتهم هو هذا البلد، فكانت رسائلهم ومواعظهم التي جابت أراضي المعمورة، وتخللت في كلُّ قلب منشأها هذه البقعة، ونحن نعلم ومن دون أي شك كل نسان كائن من يكون وفي أي مستوى من الوعي، والمعرفة. والمقام لابد ان يختلط وعيه بتلك الارض التي ولد فيها ونشأ على تربتها، فكان ما كان من رسالات الانبياء في هذه الارض قد اختلطت بتراب العراق ومائه، حتى نجد مواصفات ذلك بائن وواضح في رسالة ابراهيم ﷺ وخطاب شعيب، ورحلة موسى، وقربان اسماعيل، فكل ذلك قد اختلط بمعاني الرسالة للأنبياء الذين كانت نشأتهم في العراق بصورة مباشرة أو غير مباشرة .

وكذلك سيرة الأئمة في قاريخ الأمم وعلى طول الدهر حتى رسالة سيد الانبياء على المنصوب من الله الانبياء على المنصوب من الله الذي كان في خلافته الميمونة والقيام بالأمر يحكم ما يقارب خمس عشرة دولة بعنوان الدول اليوم، ولكنه على عندما أراد أن يختار عاصمة له ولتأدية رسالة الله عز وجل، واستمرار دعوة نبيه عندما له يختر من هذه الدول الكثيرة غير العراق وسكناه في وسطه حيث أرض القداسة الكوفة التي مر بها وسار على

أرضها كثير من رسل الله وأنبيائه، فما من بقعة فيها الا وهي موقع صلاة لنبي، او محراب لرسول، أو مسرى لولي، او مهبط للملك من ملائكة الله، فكان هذا قدس عاصمة أمير المؤمنين واختياره هو وآله ﷺ لهذه الارض لتحضنهم احياء وامواتاً، فكان لهذا النور القدسي ببركة هؤلاء الرسل والأنبياء والأثمة، فكان هذا هو اختيار الله وهذا هو قدس العراق<sup>(١).</sup>

### ٤- العراق في عصر الظهور:

إذا كان في تقدير الله -عز وجل- بهذه البقعة المباركة ان تكون على هذه الشاكلة في مستهل وجودها، خلقا، وحضارة، وقدسا، ومقاما رفيعا، فان كل ذلك لا يمكن ان يحصل من دون غاية مستقبلية تكون هي الهدف المستقبلي لوجود هذه المقدمات الجليلة، ولو من باب النتيجة توافق المقدمة، فكل شيء يصاغ على اساس ضوابط معينة، ونظم لا تقبل الاختلال ولا الضعف، فتكون في أعلى مستواها على الأصعدة كافة، فان ذلك الذي خلق انه قد قصد في المستقبل مهمة عظيمة ذات قدر رفيع، تتوقف بنتاجها جميعه على الاصعدة كافة على تلك ألمقدمات، فمن ها هنا نعلم - لا رجماً بالغيب - أنَّ هذه البقعة، خلقاً، وحضارة، وقدساً، ومقاماً، ومؤهلات، حتى ترابها وتكوينها

<sup>(</sup>١) للمزيد من المعلومات انظر: عادل رؤوف: حصارات على، النجف مدينة تعتاش على الموتى، الطبعة الرسمية الأولى، المركز العراقي للإعلام والدراسات١٤٣٠هـ- ٢٠٠٩م: ٨٥، ٢٨، ٢٩، ١١١، ٣٢٥، ٥٢٥.

الجيولوجي، بل حتى غير ذلك من الضوابط والقياسات التي قد لا تحظر في فكرنا الآن ونحن نكتب هذه السطور، فان لا مدخلية ولا يمكن ان يتحقق ذلك النتاج المستقبلي من دونها.

فاذا ضممنا الى ذلك تراثنا الروائي الشريف الذي يتكلم عن مستقبل هذه البقعة وأثرها العظيم في هداية الكون، فانه سوف يتبيّن ما لهذه الارض من أثر مدخر ليوم هو يوم الفتح الاغر (ليُظهرهُ على الدّين كُلُّهُ) (١)، فإن ذلك الرجل العظيم المدخر ﷺ بحسب الكم الكبير من الروايات التي تحدد لنا ببيانا واضحاً - وان اختلف في ذلك في بعض النقل التي لا يشكل الاختلاف فيها اشكالاً جوهرياً -فانه صاحب حركة الاصلاح العظمي، فمما يلحظ انه لابد من النظر أن هذا الشخص الوحيد من بين الائمة الاثني عشر مسقط رأسه العراق، وفي الاصطلاح الحديث ان جنسيته عراقية، وقد تقدم الكلام في النقطة الثالثة ان الانسان الذي يولد في بيئة سوف يكوّن نوعا من الاتصال، والانشداد، والاندماج المعوي على اصعدة متعددة بينه وبين تلك التربة التي ولد ونشأ بها . وهذا القائد الرسالي الذي ليس في قاموسه ابدا كلمة ضعف، ولا خوف، ولا خنوع، ولا تباطؤ، ولا جبن، ولا تقهقر عن سبل الهداية للناس، هو معد لتلك المهمة الرسالة التي يقوم بها بنشأة كان أصلها هو الاختلاط بهذه التربة، وهذا اللون المعطاء فان ثورة ستقلب وجه التاريخ، فتكسوه حللاً جديدة لم يكتس بمثلها من قبل واقع ولا محيط، حتى تستحيل بعد الجور والظلم، خيراً وبركة

<sup>(</sup>١) سورة الصف: ٩.

وعدلاً، فيكون لهذه الثورة العظيمة مقر يصل في قدرته الى المعمورة جميعها، فيمتد فيض نوره الى بقاع الارض كافة.

الشمس عندما ترسل اشعتها في الأفق تنبر الظلمات. فيتخذ من عاصمة جده امير المؤمنين على مقرأ ومنطلقاً لثورته العظمية المعطاء، وما ذلك الفعل الا محاكاة للاسلوب نفسه والطبيعة التي من أجلها اختار امير المؤمنين على هذه المنطقة وهذه الارض منطلقا لاحياء دين الله وبث دعوة النبي، لأنها منطقة وسط المعمورة، ولهذه الوسطية اهمية واعتبارات كثيرة كانت تجول في ذهن الامام على ضمن تلك الاعتبارات ان يؤسس على في الكوفة لمنطلق يأتي لمستقبل تتوقف عليه حركة وجود اكمال الرسالة واستمرار الدين الذي ما كانت وجهة الإمام علي في الى هذه البقعة الا إرساء لهذه المقومات الرسالية، وبين هذا وذاك نجد أن هنالك تأسيسا ومقدمة هي اساس ومنشأ نتيجة وهدف رسالي في المستقبل، كان حجر الاساس فيه قدوم أمير المؤمنين الى الكوفة، واتمام المنهجية بظهوره على أي أن هذا المنهج يقتضي لتحققه واقعا وفي الحضور الفعلي النظم المدانية لتلك المقدمات.

وهذا الاختيار بحسب تقدم، لم يكن الا بأيحاء مع من أسس حركة الرسالة في طول تاريخ الانبياء، فهذه البقعة التي هي اساس ومنطلق هي في الوقت نفسه نتيجة وهدف قد مر عليها تضامن مع هذه النتيجة والمهدف الانبياء والرسل جميعهم الذين باركوا هذا الميثاق، وهذه المقبولية لتحرير الوجود ونشأة دولة العدل الإلهي. وذلك بأجمعه هو ما يحتضنه العراق من قدسية سوف تولد في

المستقبل القريب - ان شاء الله - تلك الدولة، وذلك الأمل الذي هو منى وحلم الرسل والانبياء جميعهم في طول التاريخ مع علمهم ان هذا المنطلق لا يكون إلا في أرض العراق، وعلى تربة العراق المباركة.

في النقطة الرابعة حاولنا ان نبين بها الربط بين النقاط المتقدمة التي تؤلف من العراق خلقا ابداعياً، وحضارة فاعلة في وجود البشرية وقدسه، هي مهوى القلب للانسانية جميعاً نتيجة إلهية الى الشعوب وإن كل ذلك تقومه نقطة واحدة هي التي لا يمكن ان تحقق هذه النتاجات الأربعة من دون وجود هذه النقطة الاساس والمنشأ العراق.

### ٥- القاسم والعراق:

أنُ الفكر الرسالي المحمول في وعي القاسم يَهِ هو فكر واسع الأرجاء متعدد القدرات يمتد في أصالته الى رسالات الانبياء وكتب السماء التي كان ينطق بها رسل الله وانبياوء والأولياء الذين كانت كلماتهم هي كلمات الله وسبل النور والمهداية في واقع الحياة الانسانية ولا سيما ما كان يحمله القاسم من وعي اجداده الطاهرين رسول الله وأهل بيته سلام الله عليهم الذي كان منه الاولويات والنظم الاستراتيجية التي يمكن من خلالها توضيح وبيان خط الحركة الهادف الى تأسيس النمط الرسالي الصحيح والمقبول والمثمر، الذي يمكن أن يثري ساحة الانسانية بالوعي والايمان، والتوحيد، ونبذ الكفر، والفسوق، والعصيان، ووثنية الجاهلية والظلم، الذي كان توأم الكفر في طوال الصراع

عبر الازمنة الطويلة بين الحق والباطل، لذا كان هذا الصراع بين الحق والباطل واضح المعالم من السمات في وعي القاسم نهيه الذي كان لا ينفك عن التفكير بإيجاد انجع السبل واقصرها لبناء الانسان، وجعله قويا شجاعا متفانيا في ذات الله، له صفات تؤهله الى التضحية والفداء، وسقى شجرة الإيمان بدماء الشهادة الطاهرة ولا سيما أنَّ ذلك كان ديدن آبائه الطاهرين عيه الذين ضحُوا بكلُّ شيء من الغالي والنفيس في سبيل ان تكون كلمة الله هي العليا، وبذلك سار القاسم ﷺ بعد الضغوط الملحة، والظروف الصعبة والهيمنة الطاغوتية والالتفاف الذي قاده ائمة الكفر والفجور على الاسلام حتى يرجعونه جاهليا لمصلحة انفسهم الأمارة بالسوء الضالة عن سبيل الهداية، فقام بالبحث والتطقيس والنظر بكل ما يملك من خلفية فكرية مستمدة من الحق ليحاول ايجاد بيئة قادرة على احتضان هذه الرسالة التي هو رائدها في تلك الظروف الصعبة. فكان من الطبيعي ان تكون بين يديه احتمالات كثيرة متعددة حول هذه البيئة، ولكن هذا البلد المعطاء الذي فضله جده على بن ابي طالب ﷺ في زمنه على أرض كان يحكمها تصل في مقاييس هذا الزمان الى خمس عشرة دولة تقريبا واكيدجدا أنَّ هذه البقعة سوف تكون لها اولويات تجعلها في مقدمة الاختيارات التي يمكن أن يفكر بها القاسم عنه ولكن القاسم عنه ما كان يحتاج ألى من يبين له أهمية مقام هذه البقعة من الأرض وقيمتها -اعني العراق- وهو يعرف عنها كثيراً كما عرفه اباؤه واجداده، فمن المؤكد ما كان يأخذ من دونها بديلا وهي ارض الرسالات، وحضارات البشرية، وارض الخير والعطاء التي تفردت

بسمات يصعب وجود مثلها في مكان غيرها، لذا كان من المألوف جدا عنده، ولعلم القاسم الدقيق المسبق بهذه البقعة ان يختارها وجهة هجرته الجديدة لحمل رسالة التوحيد والقيام بمهامه التي أعدها له ابوه يهيم مسبقا.

ولكن مع الاحتفاظ بالفارق الجوهري بين الاختيارات السابقة جميعا لأهل البيت ﷺ من مدن العراق منها : الكوفة، والنجف وكربلاء، تلك البقاع التي اصبح أهل البيت ﷺ فيها معروفين عند القاصي والداني، والكبير والصغير، لذا كان في حساب القاسم عليه ان ينأى جانبا عن هذه المدن التي عرف بها اهل البيت عين الذي هو منهم، وما كان منكرا في تلك البقعة بل كان معروفا مألوفا حتى في سجاياه وطبيعته، لذا اختار القاسم ﷺ ان يطلق العنان لنفسه ويجوب القفار والبقاع في غير تلك المدن التي تعرفه حتى جاءت به قدرة الله – عز وجل- الى تلك البقعة التي اختارها الله للقاسم ليقوم بدوره الرسالي، وان كان قد اخفى على المحيط من حوله من هو فكان يعمل مع خفاء عنوانه وشاء الله ان تكون تلك البقعة هي التي تحتضن جثمانه الطاهر ليبقى بها علما تهفو له النفوس والقلوب والمشاعر، على اعتابه تحط الرحال من كل حدب وصوب، وفي هذه البقعة التي اختلط بها عمل القاسم ﷺ الرسالي مع حب الناس له، مع رفعة مقامه نتج هذا الصرح الذي هو شاهد لا يكذب على دور القاسم الرسالي العظيم في تشييد دعائم دين جده، وكان كل ذلك في تلك البقعة الطيبة سورا.



# اولا: تعيين مدينة سورا:

يظهر من روايات أهل البيت فيه والمصادر التاريخية ان مدينة سورا التي استقر فيها القاسم، كانت مدينة عامرة وذات أهمية دينية، وسياسية واجتماعية ((ومركزا علمياً تجارياً، اكتسبت صفة استراتيجة مهمة منذ عهد البايليين))(ا)

إن دراستنا لهذه المدينة التاريخية في كتابنا هذا نابع من اختيار القاسم لها من دون غيرها، فلا بد ان اختياره ﴿ كَانَ عَلَى أَسَاسَ يَتَفَقَ وَأَهْدَافَ الرسالة التي جاء من أجلها، وهنا تكمن أهمية دراستها.

(( فسُورًا: بضم أوله وسكون ثانيه، ثم راء وألف مقصورة، على وزن بشرى موضع بالعراق من أرض بابل وهي مدينة السريانيين، وقد نسبوا إليها الخمر، وهي قريبة من الوقف والحلة المزيدية (٢)، قال أبو جفنة القرشي :

وفتسبي يسدبر علسبي مسن طسيرف لسه

خمىراً تولىد في العظهام فتسمورا

<sup>(</sup>۱) عبد الرضا عوض : الحوزة العلمية في الحلة.. نشأتها وأنكماشها... الاسباب والنتائج، منشورات دار الفرات للثقافة والاعلام،١٤٣٤ هـ - ٢٠٣١ م : ٣٠٠.

 <sup>(</sup>٢) الحلة المزيدية، أو الحلة السيفية نسبة إلى مؤسس الحلة وبانيها الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور بن دبيس بن مزيد الأسدي. يقول ابن الأثير:

في هذه السنة [أي سنة خمسمائة وواحد للهجرة] في رجب، قتل الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور بن دبيس بن مزيد الأسدي، أمير العرب، وهو الذي بنى الحلة السيفية بالعراق، وكان قد عظم شأنه، وعلا قدره، واتسع جاهه، واستجار به صغار الناس وكبارهم، فأجابهم... ثم إنه تعدى ذلك حتى طعن في اعتقاده، ونسبه وأهل بلده إلى مذهب الباطنية، وكذب، وإنما كان مذهبه التشيع لا غير (انظر: الكامل في التاريخ: ١٧٣/٩).

مازليست أشربسها وأسقسسي صاحبسسي

محا تخيمرت التجار ببابل

أو مـــا تعتقــه اليهــود بسـورا

وقد مدّة عبيد الله بن الحرّ في قوله:

ويومسنا يستسنوراء التسبسي عنسمنذ بابسمسل

أتاني أخـــو عجــل بـــذي لــــجب مجــر فثرنا إليـهم بالسّيـــــوف فأدبــروا

لثنام المساعي والضرائب والنّــــجر))(١)

ولابد من تعيين مدينة سورا التي استقر بها القاسم بشكل واضح، وقد تحدث كثير من المؤرخين القدامي عن سورا، ويظهر من كلماتهم بانها تقع فعلا في مدينة القاسم الحالية - جنوب مدينة الحلة، وشمال مدينة الديوانية الحالية -، الا أنهم لم يركزوا في تعيين حدودها بشكل واضح، وسبب ذلك أنهم لم يعنوا بذلك باعتبار انها كانت معروفة المعالم في وقتهم، وسار خلفهم كثير ممن أرخ لمدينة القاسم من المؤرخين والكتاب في العصور الحديثة، الا ان هناك من اختلط

 <sup>(</sup>١) شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، (ت٦٣٦ هـ):
 معجم البلدان، تحقيق: فريد عبد العزيز الجندي، دار الكتب العلمية، بيروت:٣١٦/٣.

عليه الأمر وجعلها شمال مدينة الحلة الحالية، وليس جنوبها كما يظهر من المؤرخ أحمد سوسة (١)، والدكتور عبد الجبار ناجي (٢) وغيرهما.

واما مهنا المطيري فجاء برأي غريب وجعلها جنوب مدينة كربلاء إذ قال: ((ان مدينة سورا تقع بين مركز كربلاء الحالي ودير الاعور - خان النص، الحيدرية - وكانت جزءاً من كربلاء))(٣) وسبب هذا الخلط يرجع إلى عدة أمور منها:

ان المؤرخين، والجغرافيين القدامي لم يعنوا بتعيين دقيق للمناطق وذلك
 لأنها معروفة في زمنهم.

٢- ان الكتب القديمة لم تكن آنذاك متخصصة ببلد أو إقليم واحد، بل انها تشمل اغلب البلدان الإسلامية، وربما غيرها، وهذا ما يجعل كلماتهم للمدن والبقاع مختصرة لا تخلو من التشويش.

٣- ان قسماً كبيراً من المؤرخين والجغرافيين غير عراقيين أي من بلدان
 خر.

٤- لم تكن عند المؤرخين او الجغرافيين أدوات قياس، أو وسائط نقل، أو
 اتصالات متطورة، بل يعتمدون على النقل، والسماع، والحدس في الغالب.

<sup>(</sup>۱) في كتابة تاريخ حضارة وادي الرافدين في ضوء مشاريع الري الزراعية، طبعته وزارة الزراعة الري: ٢٨٤/٢-٢٣٠.

 <sup>(</sup>٢) في كتابه: الإمارة المزيدية دراسة في وضعها السياسي، والاقتصادي والاجتماعي، دار الطباعة الحديثة/ البصرة، ١٩٧٠م.

 <sup>(</sup>٣) مهنا رباط الدويشي المطيري: كربلاء عبر التاريخ، مطبعة الزمان / بغداد، ١٤١٦هـ- ١٦٩٥م: ٤/ ١٦٩.

٥- ومما يؤسف له أن المؤرخين، والجغرافيين، وغيرهم الذين جاءوا بعد الرعيل الأول لمرحلة تدوين التاريخ والجغرافيا لم يتعبوا أنفسهم ويتحروا بانفسهم عن دقة الأحداث التاريخية، أو تعيين المناطق الجغرافية، بل اعتمدوا في أغلب كتاباتهم على من سبقهم، واستمر الحال إلى العصور الحديثة.

هذه النقاط وغيرها جعل من تلك الكتابات يشوبها الاضطراب والتشويش، لهذا نجد كثيراً يتوهم بأمور ربما تكون واضحة المعالم، كما حدث لأحمد سوسة والدكتور عبد الجبار ناجي وغيرهما من تعيين موقع مدينة سورا.

وفي هذا المبحث سنحاول إعطاء صورة واضحة المعالم عن موقع مدينة سورا، فلو طالعنا ما كتبه الجغرافي المعروف الاصطخري مثلا، فانه أعطى تحديداً لنهر سورا ومدينة سورا بحيث يتضح منه انها مدينة القاسم الحالية، ولكن يحتاج قليلاً من التأمل، علما ان حدود مدينة القاسم تبدأ من شمال قرية الدبلة حتى نهاية ناحية السنية جنوبا، بحسب الضوابط الادارية، وهذا يعني ان طول أراضي مدينة القاسم الإدارية حوالي (٥٠) كم، واما العرض هو (٢٥) كم على وجه التقريب. قال الاصطخري وهو يتتبع مجرى نهر الفرات، والمدن الفراتية آنذاك حتى يصل إلى نهر سورا وصولا إلى مدينة سورا: (( وبين بغداد والكوفة صرصر مدينة صغيرة عامرة بالنخيل والزروع، وسائر الثمار، من بغداد على مرصر مدينة من ينتهي على فرسخين إلى نهر الملك، وهو نهر كبير أضعاف نهر صرصر، وعليه جسر يعبر من سفن، وينتهي نهر الملك إلى قصر عمر بن هبيرة

الفزاري بإحدى شعبتيه، والأخرى ترمي في دجلة عند كوثى نحو ضيعة تعرف بالكيل، ثم يمتد عمود الفرات حتى يخرج منه نهر سورا، وهو نهر كثير الماء، ليس يخرج من الفرات شعبة أكبر منه، حتى ينتهي إلى سورا، ثم إلى سائر سـواد الكوفة، ويقع الفاضل في البطائح(''))(''.

ان قصر بن هبيرة يقع بالقرب من قضاء المحاويل الحالية- كما يستشف من كلام الاصطخري- لان المسافة بين بغداد وقصر عمر بن هبيرة الفزاري أثنا عشر فرسخاً بما يساوي حوالي ٦٥ كم، وهي المسافة التقريبية بين بغداد والمحاويل، ثم يقول الاصخري: (ثم يمتد عمود الفرات) يفهم من هذه العبارة ان الفرات يمتد بمسافة معتد بها تقدر إلى مركز مدينة الحلة الحالية، ثم يقول: (حتى يخرج منه نهر سُورًا) فمن الحلة يكون بداية نهر سورًا الذي هو أكبر شعبة أنهار الفرات على حد تعبيره، يعني له طول كبير ثم يقول (حتى ينتهي إلى سورا)، ويقصد مدينة سورا، وبهذا فقد وصل النهر إلى مدينة القاسم الحالية التي تقع جنوب شرق مركز مدينة الحلة كما هو المفهوم من كلامه وبعدها: (إلى سائر سواد الكوفة): ويقصد مناطق غرب وجنوب مدينة القاسم، التي (تقع في ضمن الحدود الإدارية للكوفة، على وفق الحدود القديمة)(٣)، ثم يستمر الاصطخري بحديثه

<sup>(</sup>١) انظر صورة رقم : ١ في الملحق الرابع للكتاب.

<sup>(</sup>٢) أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي الاصطخري المعروف بـ(الكرخي)، مسالك الممالك، موضوع العراق، طبع في مدينة ليدن، بمطبعة بريل: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشريف النسابة أبو إسماعيل إبراهيم بن ناصر طباطبا، من أعلام القرن الخامس الهجري: منتقلة الطالبية، بـاب السين، حققه وقـدم لـه: محمـد مهـدي حسـن الخرسـان، منشورات المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف،١٩٦٨م: ١٧٤. وأبو عبد الله محمد بن احمد

ويقول: (يقع الفاضل في البطائح)، والبطائح تبدأ من منطقة الجذع الحالية التي تبتعد عن القاسم حوالي٢٠ كم جنوبا التي كانت تتصل بأهوار واسعة تسمى البطائح في الديوانية وجنوبها.

وأكد هذا الوصف والتحديد لسورا ابن حوقل اذ قال: ((وكانت الكوفة بقرب نهر الفرات الذي هو العمود، ويطلع إليها هناك عن يمين وشمال أنهار متفرقة ليست بكبار إلا إنها تعمم حاجتهم، وهي أعمر نواحي السواد، ثم ينتهي الى نهر سورا، وهي مدينة مقتصدة، ونهر كثير الماء، وليس للفرات شعبة اكبر منه، وينتهي إلى سائر سواد الكوفة، ويقع الفاضل منه إلى بطائح الكوفة)) (۱).

أي لا يمكن عد سورا من بابل، في ذلك الحين، أو منطقتين تتبعان كورة واحدة، بل هما من كورتين مختلفنين، نعم هما متجاورتان، فبابل في الأعلى وسورا في أسفلها كما هي اليوم بين بابل (الحلة) ومدينة القاسم، وهذا ما بينه بن خرداذبة الذي نص على أن : ((كورة أستان بهقباذ الأعلى، وهي ستة طساسيج طسوج بابل، طسوج خطرنية، طسوج الفلوجة العليا، طسوج الفلوجة السفلى، طسوج النهرين، طسوج عين التمر، كورة أستان بهقباذ

بن البنا البشاري المقدسي (ت٣٨٠هـ): احسن التقاسيم لمعرفة الاقاليم، اقليم العراق، وضع مقدمتة، وهوامشه، وفهارسه: د. محمد مخزوم، دار إحياء النراث العربي، بيروت:١٤٨٠ وحسين البراقي: تاريخ الكوفة (ت١٣٣٢هـ)، استدراك: السيد محمد صادق بحر العلوم، تحقيق: ماجد بن احمد، الناشر: انتشارات المكتبة الحيدرية: ٢١٦.

<sup>(</sup>١) أبو القاسم بن حوقل النصيبي: صورة الأرض، طبع في مدينة ليندن، بمطبعة بريل،١٩٣٨م: ٢٤٣.

الأوسط أربعة طساسيج طسوج الجبّة، والبداة، طسوج سورا وبربيسما، طَسُوج باروسما، طَسُوج نهر الملك، ويقال أنهما طَسُوج واحد وأن الطَسُوج الرابع السيبين والوقوف فنقل في الضياع ))(''.

ويأتي المؤرخ الحميري ليؤكد ما ذهب إليه الاصطخري وابن حوقل ويشير الى مدينة سورا في ارض مدينة القاسم الحالية إذ يقول: (( السُوراني: بالضم، وسكون الواو ثم راء مهملة، ثم ألف، ثم نون من أهل سورة بلد بالقرب من الحيرة، منها: إبراهيم بن نصر))(٢). والحيرة هي النجف الحالية التي تقرب منها مدينة القاسم، وتقع شرقها، وتكاد تكون بموازاة النجف مع ميل النجف إلى الجنوب.

إنَّ المؤرخ الحميري عندما جعل سورا قرب الحيرة (النجف) لم يكن اعتباطا، لان احد الطرق الرئيسة التي تربط الحيرة بمدينة سورا، والدليل على ذلك انه في الفتح الاسلامي للعراق كان طريق الجيش الاسلامي من الحيرة، ثم كسكر، ثم سورا وبريسما، وهذا ما نص عليه البلاذري<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله المعروف بـ(ابن خرداذبة)، المسالك والممالك، وضع مقدمتة، وهوامشه، وفهارسه الدكتور محمد مخزوم، دار إحياء التراث العربي:٢٣.

<sup>(</sup>٢) جمال الدين عبد الله الطيب بن عبد الله بن أحمد بامخرمة الحميري( ت ٩٤٧هـ-١٥٤٠م): النسبة إلى المواضع والبلدان، مركز الوثائق والبحوث، ديوان رئاسة الدولة في أبو ظبي/ الإمارات العربية:٣٥٢/١.

<sup>(</sup>٣) أبو الحسن احمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري، (ت٢٧٩هـ) : فتوح البلدان، ط۱، لجنة تحقيق التراث، بيروت:٢٥١.

والحال ان مدينة القاسم تقع في هذا الوصف نفسه بالضبط.

ويدعم هذه قصة أبي البقاء، فعندما قرر أبو البقاء سادن مشهد أمير المؤمنين في سنة إحدى وخمسمائة المجئ إلى سوراء هاربا من النجف من شدة القحط (( فخرج ومضى مع المكارية حتى يعبر إلى الوقف وسورا...))(۱)، ونستخلص من هذا النص:

((ان أبا البقاء لما ورد من النجف عبر الوقف ثم سورا يدل على انهما منطقتان يدخلهما الآتي من النجف عابرا الفرات، ولم يقل انه بعد عبوره سيدخل الحلة الجامعين مثلا)(٢) وبعبارة أوضح فان الذي يريد الانطلاق من النجف بخط مستقيم إلى مدينة القاسم، فأنه سوف يصل إلى أطراف أراضيها الجنوبية بحدود(٢٠) كم في نقطة تقع بين ناحية الطليعة الحالية وناحية السنية تقريبا، ويبدو ان هذه النقطة هي التي أشار اليها ابن عبد الحق، وضبط بها منطقة الوقف إذ قال: ((الوقف: موضع تحت سورا من بلد الحلة المزيدية))(٢)، ويقصد بر تحت) جنوب، وهكذا فان أبي البقاء عندما انطلق من النجف بخط

 <sup>(</sup>١) غياث الدين عبد الكريم ابن طاوس (ت ٦٩٣): فرحة الغري في تعيين مرقد أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ تحقيق: تحسين آل شبيب الموسوي الناشر: مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ط١: ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م: ١٢٨.

 <sup>(</sup>٢) عامر عجاج حميد: النيل ومنطقتها، رسالة ماجستير، مقدمة إلى مجلس كلية التربية في جامعة بابل، غير منشورة :٥٥.

<sup>(</sup>٣) صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي(ت ٧٣٩هـ): مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، تحقيق وتعليق: على محمد البجاوي، دار إحياء الكتب العربية:٧٥٣/٢.

مستقيم تقريباً، وصل إلى الوقف، فصعد شمالا بـ(٢٠كم)، فدخل سورا، وهي اليوم مدينة القاسم.

ويتحدث السيد حسين البراقي - الذي كان دقيقاً نوعا ما - عن تعين مدينة سورا، ومجرى نهرها الكبير بقوله: ((نهر سورا: وهو عمود الفرات أوله من القرية المعروفة بالجديدة ((نهر العذار، ويكون مجراه ما بين قرية ذي الكفل (۲)، وقرية القاسم ابن الإمام الكاظم والى قرية القاسم أقرب، وكانت سورى بلدة قديمة، وفيها نهر عظيم) (۳). ودل حفر أثري بالمنطقة ان سورا هي مدينة القاسم الحالية وأطرافها التابعة لها إذ ((عثر السيد محمد تقي الجلالي (٤)-

<sup>(</sup>۱) هذه قرية كانت عامرة، وكانت أداريا ناحية منذ سنة ١٩٢١م، ولكن بدأت الهجرة إلى مرقد القاسم من هذه القرية، وغيرها من المناطق الأخر، مما حدا بالحكومة آنذاك إلى إلغاء ناحية الجربوعية ( الجديدة)، وتأسيس ناحية أخرى، وهي ناحية القاسم في سنة ١٩٢٧م، وتبعد قرية الجديدة عن مرقد القاسم أبن الإمام موسى بن جعفر شيئ حوالي (٨ كم) إلى الشمال الغربي، وبحسب وصف السيد البراقي، فان نهر سورا كان يسير بمحاذاة نهس الجربوعية الحالي الذي هو اليوم حدود أحياء مدينة القاسم من جهة الشرق، وربما في السنين القليلة القادمة ستعبر الأحياء إلى الضفة الأخرى نظرا للاتساع االكبير في المدينة.

<sup>(</sup>٢) قول السيد البراقي: (( ويكون مجراه ما بين قرية ذي الكفل، وقرية القاسم)) غير دقيق بل اشتباه، لان بحسب وصفه، يجب ان يمر النهر بمحاذاة قرية القاسم من جهة الغرب بما لا يبعد عن مرقد القاسم إلا(١ كم)، وأما قرية [ ناحية] الكفل فتبعد عن مرقد القاسم حوالي٣٠ كم، فكان عليه ان يقول: يمر النهر بقرية القاسم أو يقول: (( ويكون مجراه بالقرب من قرية القاسم)).

<sup>(</sup>٣) تاريخ الكوفة: ٢١٦.

 <sup>(</sup>٤) الشهيد المظلوم السيد محمد تقي الجلالي الحسيني: ولد سنة ١٣٣٥هـ، واستشهد سنة ١٤٠٢ هـ. علم من أعلام الفكر، يتميز بشخصيته الاصلاحية، كان وكيل المرجعية في مدينة

قدس- حين تفحصه وتحقيقه عن قبور الساده العلويين في الناحية المقدسة ... قضاء القاسم حالياً- على صخرة مدفونة في حفرة في قرية الغنامية التي تبعد بـ ٤ كم جنوبا عن المرقد الشريف(١٠)، وتحت الأرض أسس المرقد وحرم، وصحن بعرض مترين تقريبا. واليك نص الكتابه:

هو الباقي

#### خمسة قمد دفنموا بأرض سمور

#### من عترة المختار أحمد بان فضلهمـو

القاسم للمدة من ١٩٦٥م – ١٩٨١م، له أعمال جليلة في مدينة القاسم، اذ انه أسس مدرسة دينيه فيها، وعدداً من المؤسسات منها: هيئة التأليف، والنشر، والترجمة، اصدر من خلالها أكثر من (٢٠) كتابا، ومؤسسة القرض الحسن وغيرها، تنم عن عقلية واعية، وله أنتاج فكري كبير إذ وصلت مؤلفاته المخطوطة إلى أربعين كتابا، المطبوع منها ستة عشر كتابا، وهو شخصية علمائية معروفه في النجف الاشرف، بالجد والنشاط العلمي والاجتماعي، مقرر بحثي الخارج للسيد محسن الحكيم، والسيد الخوئي، أعتقله زبانية نظام البعث الكافر، وعذب اشد التعذيب يندى له جبين الإنسانية، صمد خلال التعذيب صمود الإبطال الأشاوس، صدر عن حياته الشريقة حسب ما اعلم كتابان هما: من أيام الجلالي في القاسم، وقبسات من سيرة الشهيد السعيد الجلالي، وترجم في كتب عديدة، فسلام عليه يوم ولد، ويوم استشهد، ويوم يعث حيا.

(۱) ورد في المصدر( ٨ كم شرقا ) وكذلك وجدنا السيد الجلالي يقول به في كتابه المخطوط تاريخ الروضة القاسمية، توجد هذه المخطوطة في مؤسسة المرتضى للثقافة والارشاد في النجف الاشرف : ٦. وهذا اشتباه واضح، والصحيح ما قلناه بين القوسين، اذ قست المسافة بنفسى بعداد سيارة حديثة، فضلا عن الوجدان يحكم بذلك.

محمد بن عبد الله بن الحسس وأحمد بن محمد، وطفل، وفاطمة، ومريم هم السادة النجباء من آل أحمد أفضل خلق الله طرا والشفيع جدهم (١)

وهي ست أسطر بخط ثلث جميل، على شكل شعر بوزن ميم مضمومة، وفوقها (هو الباقي) وتحتها (٧٠٤) وهذا إما تاريخ كتابة الصخرة، أو تاريخ دفنهم، وجدت هذه الصخرة في محرم الحرام سنة ١٣٩٦هـ)(٢). قال السيد الجلالي: وقد كانت الصخرة عندي لسنوات عديدة بغية العثور في التاريخ على من دفن نسبا مفصلا(٣)، ولم أعرف شيئا، وخفت عليها من الضياع إلى ان كلفت احد طلابنا واحد التجار، وهما الشيخ حيدر، والحاج محمد أمين في يوم ١٤ محرم سنة

<sup>(</sup>١) انظر: وثيقة رقم : ١ في الملحق الثالث للكتاب.

 <sup>(</sup>٢) وهاب قاسم محمد الحلي الاسدي: من أيام الجلالي في القاسم، ط١، طبع على نفقة مطبعة النعمان في النجف الاشرف،١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م:٧٧-٧٧.

 <sup>(</sup>٣) هكذا العبارة وجدتها بخط السيد الجلالي. ويقصد انه حاول ان يعرف نسب المدفونين
 بهذه المقبرة بشكل واضح وتفصيلي.

١٣٩٦هـ بإرجاعها إلى مكانها، وأرسلت مواد البناء لبناء القبر، لئلا يندثر حتى يقض الله ما كان مفعولاً<sup>(١)</sup>.

أقول: زرت هذا المرقد في بداية سنة ١٤٣٣هـ، وشاهدت الأسس القديمة التي ترتفع فوق الأرض بحوالي ٢٥سم، وهي مدفونة بالتراب، ويتضح من خلالها ان على هذا القبر كانت بناية عامرة وقديمة جدا من خلال شكل الطابوق الأثري(٢)، وسألت سادن المرقد عن الصخرة، فأنكر انه كان يعرف عنها شيء الان، وقال: إنها كانت عند والدي وقد أصابه مرض، وقد توفى ونظن أنها كانت عنده، وأخبرني بأنها انكسرت وصبها في إطار حديدي، وبحثوا عنها في ما بعد ولم يجدوها.

وأما قول الجلالي: ((وقد كانت الصخرة عندي لسنوات عديدة بغية العثور في التاريخ على من دفن نسبا مفصلا، ولم اعرف شيئا)) فمما يؤسف له ان الذي كتب الصخرة لم يرتفع أكثر بالنسب كما هو واضح، باعتبار ان أصحاب القبر كانوا معروفين في وقت دفنهم، ويبدو ان هذا القبر هو قبر واحد من مئات القبور الموجودة في مدينة القاسم وضواحيها، إلا أن هذه الصخرة وجدت مصادفة، ولو هيأ الله من ينقب بالقبور، لوجد كثير مثل هذه الصخرة، وربما

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط: ٦-٧.

 <sup>(</sup>٢) وهو اليوم مرقد عامر متواضع الحجم، فوقه قبة متوسطة الحجم، ويقع بين تـلال أثرية
 كأنها قرية قديمة.

يوجد أسماء واضحة ومعروفة ترفدنا بمعلومات تاريخية نحن اليوم بأمس الحاجة إليها.

ونصت بعض المصادر التاريخية الموثقة من القرن الخامس الهجري، أن أبا طاهر يحيى بن الحسن بن محمد مانكديم بن الحسين الحسني مات بسورا<sup>(۱)</sup>، وهذا المرقد موجود اليوم جنوب شرق مرقد القاسم بحوالي (٥ كم)، ويقع في منطقة أثرية بالقرب من محطة قوجان<sup>(۱)</sup>، وهي عبارة عن تلال أثرية كثيرة تنسب إلى سورا، ((وعثر في هذه المنطقة الأثرية قبل مائة سنة على نقود تعود إلى العهد البويهي، وفي هذا الموقع يوجد كثير من اللقى والخزف))<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن عبد الحق: ((سُورا بالضم، ثم السكون، ثم راء، ثم الالف مقصورة، بوزن بشرى، موضع من ارض بابل)) (١٠).

وقد نص السيد مهدي القزويني بقوله: القاسم ابن الكاظم في سورا المعروفة الان بأرض نهر الجربوعية من أعمال الحلة السيفية (٥).

ويقول الشيخ محمد على اليعقوبي الذي زار المدينة والمرقد الشريف سنة ١٩١٣م : ((وآثار هذه المدينة - أي سورا-، ومعالم النهر ما تزال موجودة،

<sup>(</sup>١) منتقلة الطالبية :١٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر صورة رقم (٢٤) في ملحق الصور.

<sup>(</sup>٣) هاشم الحسني: أبو يعلى الحمزة بن القاسم، أطروحة دكتوراء، مقدمة إلى الجامعة الهولندية، غير منشورة: ٣١.

<sup>(</sup>٤) مراصد الاطلاع، كتاب السين: ٢ /٧٥٤.

<sup>(</sup>٥) قلك النجاة: ٣٣٦.

رأيتها مراراً، وهي بالقرب من مركز قضاء الهاشمية، ويسميها أهل تلك النواحي (سوره)، والنسبة اليها سورائي، وسوراوي، وسيوري، ومنها العالم الفاضل الشيخ مقداد بن عبد الله السيوري الحلي الاسدي المتوفى سنة ٨٢١هـ) (١).

وقال محمد مهدي الخرسان: ((سوراء: من ارض الكوفة بالضم ثم سكون ثم راء والف...على وزن بشرى موضع من ارض بابل وهي مدينة تحت الحلة لها نهر ينسب اليها وكورة قريبة من الفرات))(٢).

قال الشيخ محمد حرز الدين (٣) عن سورا: (( مرقده - القاسم - بالعراق في سورا أسفل الحلة المزيدية قريب منها)(٤).

وأضاف في مكان آخر :

<sup>(</sup>١) محمد على اليعقوبي: البابليات، دار البيان للطباعة والنشر والتوزيع : ٨٢/١.

<sup>(</sup>٢) في تحقيقه على كتاب منتقلة الطالبية: ٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) كان مؤرخ شهيرا، وبحاثة متبعا قديرا، بالاضافة الى ما يتمتع به من الزهد والورع والصلاح ، وسمو الاخلاق ، وترويض النفس، وصدق اللهجة والحديث، وحسن الامانة في التاليف، والصراحة في الرواية لحوادث النزمن من التاريخ... بلغ عمره الشريف ثلاثة وتسعين عاما انفقه بكسب العلوم والمعارف... مؤلفاته تربو على تسعة وسبعين كتابا في الفقه، واللخة، والادب، والهندسة، والطب، والهيئة، والرياضيات، والكيمياء، وعلوم القران، وغيرها من العلوم والمعارف (محمد حسين حرز الدين؛ مقدمة تعريف كتاب مراقد المعارف، انتشارات سعيد بن جبير: ١١/١ وما بعدها).

<sup>(</sup>٤) مراقد المعارف:١٨١/٢.

((أما قبر القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليها السلام فهو في سورا في مدينتها وأضاف في الصفحة نفسها - : سورا مدينة السريانيين التي فيها قبر القاسم ابن الكاظم والى اليوم)(١).

وقال حمود الساعدي: ((ويشاهد اليوم في الجهة الغربية من مجرى نهر سورا تل كبير يقع في منتصف طريق الهاشمية وقرية القاسم يسميه أهل تلك الأطراف قبر السفاح فمن المحتمل انه أطلال مدينة سورا))(٢) ان هذا التل المشار إليه لا يبعد عن مرقد القاسم سوى كيلو متر واحد.

ويقول السيد الجلالي: ((ان مدينة سورا كبيرة جدا، وآثار نهر سورا موجودة فعلا))<sup>(٣)</sup>.

وقال السيد حسين ابو سعيدة: ((وسورا هي منطقة تقع على يسار الذاهب من الحلة إلى الديوانية، وأنشأت حول قبر القاسم قرية نسبت له تطورت، فصارت مدينة عامرة تعرف بمدينة القاسم))(1).

وكان نهر سورا- الفرات- في القرون السالفة يمر بمدينة القاسم الحالية، فمثلا كان في القرن الثامن الهجري طريقا نهريا ينتقل من خلاله المسافرون من الحلة لمدينة سورا لزيارة مرقد القاسم عليه، اذ يحدثنا احد رجال الدين عن زيارته

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) حمود الساعدي: بحوث عن العراق وعشائره، دار الأندلس/ النجف الاشرف: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط:٦.

<sup>(</sup>٤) حسين ابو سعيدة الموسوي: تاريخ المشاهد المشرفة، ط١، مطبعة الجاحظ بغداد:٩٩/١.

لمرقد القاسم بقوله: (( بعد ان قضينا اسبوعا في الحلة من الجمعة الى الجمعة، ركبنا مركباً نهريا متجهين لزيارة سيدنا القاسم بن موسى بن جعفر عليه، وهو الخ الامام علي بن موسى الرضا عليه، فوصلنا مساء ذلك اليوم الجمعة العاشر من رجب من سنة اربعين وثمنمائة هجرية نبوية)(١).

ويبدو ان نهر سورا بقى على جريانه يمر بمدينة القاسم الحالية حتى بعد سنة ١٨٦٢م، كما يظهر من كلام مرتضى زاده التستري الذي زار مرقد القاسم في سنة ١٢٤١هـ / ١٨٤١م (٢).

أقول: ان آثار هذا النهر او احد فروعه قد رأيتها في طفولتي، وأما الآن فقد بدأت بالاختفاء نتيجة التوسع الكبير بالمدينة، وكذلك أخذ التراب منه لدفن المباني لغرض العمران، على الرغم من هذا فان بعض آثار هذا النهر موجودة الى يومنا هذا إذ شيدت بعض البيوت (في الحي العسكري) على جرف النهر فهي في مستوى عال عن بقية بيوت الحي، وتقع هذه البيوت المرتفعة نسبيا شمال الحي العسكري محاذية لنهر أروائي يسمى (الري)، ويمتد هذا الارتفاع شريطاً

<sup>(</sup>۱) مخطوط باللغة الفارسية محفوظ بمكتبة العلامة المدرسي، رقم الورقة (٤٤). نقلنا هذا النص والمصدر من كتاب عبد الرضا عوض: الحوزة العلمية في الحلة ، نشأتها وانكماشها، الاسباب والنتائج: ٢٩٠. ولحد كتابة هذه السطور لم نحصل على النص التفصيلي الكامل لوصف رجل الدين هذا لمرقد القاسم وماذا راى في قرية القاسم. على الرغم من تطوع الدكتور قاسم السلطاني بان يأتيني بالنص الكامل من الاستاذ عوض، ويبدو ان الاستاذ له راي آخر، علما أن هذا النص نادر جدا وبالغ الاهمية بالنسبة لكتابنا هذا.

<sup>(</sup>۲) مرتضی زاده التستری: کشکول، مخطوط: ۸۸

الى الجنوب، وفي الجانب الآخر أي الجانب الشمالي لهذا النهر ما تزال موجودة مجموعة من التلال التي تسمى تل السفاح، الذي يبعد عن مرقد القاسم (اكم)، وفي الجهة الغربية من الشارع العام ( الحلة- القاسم) وفي المنطقة نفسها مجموعة كبيرة من التلال الأثرية في منطقة الهبنة، وفيها مرقد إبراهيم بن عبد الله بن الحسن الذي سنحققه لاحقا، وتوجد المناطق القريبة من المدينة في جنوبها وشرقها كلها توحي بانها مناطق أثرية.

# ثانيا: الأهمية الدينية والاقتصادية لمدينة سورا

### ١ الأهمية الدينية:

### اولا: سورا والأنبياء:

إن سورا موغلة في القدم، وإنها أرض مباركة ومقدسة، بحسب ما يظهر من التاريخ، فقد عاش فيها عدد من الرسل والأنبياء، منهم النبي نوح في وقومه إذ ( كان اللسان الأولُ الذي نزل به آدم من الجنة عربيا، إلى أن بعد العهد وطال، حرف وصار سريانيا، وهو منسوب إلى أرض سورى أو سوريانة، وهي أرض الجزيرة، بها كان نوح في وقومه قبل الغرق))(1)، ولهذا نص ياقوت الحموي

<sup>(</sup>١) جلال الدين عبد الرحمن بن محمد أبي بكر السيوطي (ت٩١١هـ): المزهر في علوم اللغة وأنواعها، طبعه، وصححه، ووضع حواشيه: فوائد علي منصور، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت: ٢٨/١.

على ((أن سورا هي: مدينة السريانيين، وهي قريبة من الوقف والحلة المزيدية))(١).

وان النبي نوح وقومه رجعوا إليها بعد الطوفان بوصفها جزءا من أراضي الكوفة القديمة، إذ دلت أحدث الأبحاث التاريخية المهمة أن جبل الجودي الذي رست عليه سفينة نوح هو قريب من هذه المنطقة، وبالذات في النجف الاشرف عند مرقد الإمام علي (٦) ومركز النجف يبعد عن مدينة القاسم (٦٠كم) تقريبا، قال تعالى: ﴿واستوت على الْجودي ﴾ (٣).

وتقاليد اليهود الساكنين في سورا تؤكد هذا المعنى: فعن الأصمعي قال: ((اليهود لا تأكل من بقل سورى، وتقول: هي مغيض الطوفان))(١٠).

وان مسكن النبي أيوب في ومدفنه لا يبعد كثيرا عن مركز المدينة نسبيا، علما أن حدود سورا كانت تضم مسكنه ومدفنه اللتين يقعان الآن في أطراف مركز الحلة حاليا، بل ان النبي إبراهيم في لم يكن بعيدا عن هذه المنطقة (٥٠)،

<sup>(</sup>١) معجم البلدان:٣١٦/٣.

 <sup>(</sup>٢) سامي البدري: النجف مرسى سفينة نوح، مجلة تراث النجف، العددا، ١٤٣٠م ٢٠٠٩هـ.

<sup>(</sup>٣) سورة هود: ٤٤.

 <sup>(</sup>٤) عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦هـ): عيون الأخبار، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف، والترجمة، والطباعة، والنشر، م٥/ ٢١٤.
 (٥) هذا ما يظهر من بحث النجف مرسى سفينة نوح.وغيره من المصادر.

((وكان وادي الرافدين الذي يحتوي على سورا وبابل كان هذا الوادي ومناطقه مسرحا للدعوات الدينية بقيادة رسل الله وأنبيائه نجيئ ))(١).

# ثانيا: سورا في روايات أهل البيت 🚉 :

وردت سورا في عدد من روايات أهل البيت عين وهذه الروايات هي:

((عن علي بن محمد عن محمد بن إبراهيم المعروف بابن الكردي، عن محمد بن علي بن إبراهيم بن موسى بن جعفر.

قال: ضاق بنا الأمر فقال لي أبي: امض بنا حتى نصير إلى هذا الرجل يعني أبا محمد الإمام الحسن العسكري ﷺ فانه قد وصف عنه سماحة.

فقلت: تعرفه؟ فقال لي: ما أعرفه ولا رأيته قط.

قال: فقصدناه.

قال أبي وهو في طريقه: ما أحوجنا إلى أن يأمر لنا بخمسمائة درهم: مائتي درهم للكسوة، ومائتي درهم للدقيق، ومائة درهم للنفقة.

وقلت في نفسي: ليته أمر لي بثلاث مائة درهم: مائة أشتري بها حمارا، ومائة للنفقة، ومائة للكسوة، وأخرج إلى الجبل، فلما وافينا الباب خرج إلينا غلامه.

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم ابن الإمام موسى الكاظم: ١٤٣.

وقال: يدخل على بن إبراهيم وابنه محمد، فلما دخلنا عليه وسلمنا.

قال لأبي: يا علي ما خلفك عنا إلى هذا الوقت؟.

قال: يا سيدي استحييت أن ألقاك على هذه الحال، فلما خرجنا من عنده جاءنا غلامه فناول أبى صرة.

وقال: هذه خمسمائة: مائتان للكسوة، ومائتان للدقيق، ومائة للنفقة، وأعطاني صرة.

وقال: هذه ثلاث مائة درهم، فاجعل مائة في ثمن حمار، ومائة للكسوة، ومائة للكسوة، ومائة للكسوة، ومائة للنفقة، ولا تخرج إلى الجبل(١) وصر إلى سورا.

قال: فصار إلى سورا، وتزوج امرأة منها، فدخله اليوم أربعة آلاف دينار، ومع هذا يقول بالوقف.

قال محمد بن إبراهيم الكردي: أتريد أمرا أبين من هذا ؟.

فقال: صدقت، ولكنا على أمر قد جرينا عليه))(٢).

أقول: ربما يفاد من هذه الرواية استحباب السكن في سورا التي هي اليوم مدينة القاسم المقدسة الحالية، والروايات القادمة ربما تدعم ما نذهب إليه، وان

<sup>(</sup>۱) الجبل: اسم للبلاد المعروفة بعراق العجم، وهي ما بين أصبهان إلى زنجان وقزوين، وهمدان، والدينور، ومرمسين، والري، وما بين ذلك من البلاد الجليلة، والكور العظيمة. (محمد مهدى حسن الخرسان: هامش كتاب منتقلة الطالبية: ٣٧٢).

 <sup>(</sup>٢) أبو علي محمد بن الحسن بن علي أحمد ابن الفتال النيسابوري، الشهيد في سنة ٥٠٨ هـ:
 روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، منشورات الرضى، قم – إيران:١/ ٢٤٧.

وجود مرقد القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام فيها، يعزز الأمر كثيراً، ولاسيما بعد ترغيب ابن طاوس لزيارة القاسم.

وروي عن إسحاق السبيعي قال: ((دخلت مسجد الكوفة، فإذا أنا بشيخ لا أعرفه ودموعه تسيل على خديه، فقلت له: يا شيخ ما يبكيك ؟ فقال: إني كنت رجلاً يهوديا: وكانت لي ضيعة في ناحية " سورا "، فدخلت الكوفة بطعام على حمير أريد بيعه، فبينما أنا أسوق الحمير إذا أفتقدتها من بين يدي، وكأن الأرض أبتلعتها، فأتيت منزل الحارث الهمداني، وكان لي صديقا، وشكوت إليه ما أصابني، فأخذ بيدي ومضى بي إلى أمير المؤمنين ﷺ فأخبرته الخبر، فقال للحارث: أنصرف إلى منزلك فاني ضامن الحمير والطعام، وأخذ أمير المؤمنين ﷺ بيدي فمضى بي حتى انتهى إلى الموضع الذي فقدت الحمير فيه فوجه وجهه إلى القبلة ورفع يده إلى السماء، ثم سجد وسمعته يقول: والله ما على هذا عاهدتموني، وبايعتموني يا معشر الجن، وأيم الله لئن لم تردوا على اليهودي حميره وطعامه لا نقضن عهدكم ولاجاهدنكم في الله حق جهاده، فوالله ما فرغ من كلامه حتى رأيت الحمير والطعام عليها تتجول حولي، فتقدم إلى يسوقها فسقتها، وهو معي حتى انتهى إلى الرحبة، فقال: يا يهودي عليك بقية من الليل، فضع عن حميرك حتى تصبح، فوضعت عنها، ثم قال لي: ليس عليك بأس، ودخل المسجد، فلما فرغ من صلاته وطلعت الشمس، خرج إلي وعاونني على حمل الطعام، فبعته واستوفيت ثمنه، وقضيت حوائجي، فقلت له: عند فراغي من أمري: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدا رسول الله، وأشهد أنك

عالم هذه الأمة وخليفة الله على الجن والإنس، فجزاك الله عن الإسلام وأهل الذمة خيرا))(١).

((عن ابي عبد الله ﷺ وهو يصف الفجر، قال: الفجر هو الذي إذا رأيته معترضا كأنه بياض نهر سورى))(٢).

و((عن خالد بن جرير قال: قال أبو عبد الله على: لو أني عندكم لأتيت الفرات كل يوم ومانة))(٣). الفرات كل يوم فاغتسلت، وأكلت من ومان سورى في كل يوم ومانة))(٩). ((وعن يزيد بن عبد الملك، قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: من أكل ومانة أنارت قلبه، ومن أنار قلبه فإن الشيطان بعيد منه، فقلت: أي ومان ؟، فقال: سورانيكم هذا)(١).

و((عن أبن محبوب، عن عبد العزيز العبدي، قال:

<sup>(</sup>١) محمد بن جرير بن رستم الطبري الإمامي، من أعاظم علماء الإمامية في المائة الرابعة: نوادر المعجزات في مناقب الائمة الهداة، تحقيق ونشر: مؤسسة الامام المهدي عليه قم المقدسة، ط١، ١٤١٠هـ: ٨٥.

 <sup>(</sup>٢) آقا رضا الهمداني(ت١٣٢٢هـ)، مصباح الفقيه، ط١، تحقيق: محمد الباقري وآخرون،
 المؤسسة الجعفرية لإحياء التراث/ قم المقدسة: ٩/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) رضي الدين أبو نصر الحسن بن الفضل الطبرسي، من أعلام القرن السادس عشر الهجري: مكارم الأخلاق، ط٦، باب: في ماء الفرات، قدم له وعلق عليه: محمد الحسين الاعلمي، منشورات الاعلمي للمطبوعات، بيروت:١٥٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، كتاب الأطعمة والاشربة، باب الرومان السوراني، التسلسل العام للحديث (٣١٥١٤): ١٥٩/٢٥.

قال أبو عبد الله ﷺ: لو كنت بالعراق لأكلت كل يوم رمانة سورانية، وأغتمست في الفرات غمسة))(١).

((عن عبد العزيز بن المهتدي يرفعه إلى أبي عبد الله على قال: أربعة يعدلن الطبايع، الرمان السوراني، والبسر المطبوخ، والبنفسج، والهندبا(٢))(٣).

((عن سليمان بن عيسى، قال: لقيت علي بن الحسين به وقد انبثق شق في نهر سورا وبريه، وتربنا حتى ذهب بغلتيهما - خمسمائة ألف درهم - وكان ذلك دأبه في كل سنة، فسألته فأعطاني خاتم رصاص، فألقيته في ذلك النهر، فوقف الماء بصيفه، وشتائه، ومده، ونقصه، فلم يضر الغلة)(٤).

و((عن ثوير بن أبي فاختة، عن أبيه قال كان جعدة بن أبي هبيرة يبعثني إلى سورا، فذكرت ذلك لأبي الحسن علي ليه فقال: ساعلمك ما إذا قلته لم يضرك الأسد قل: " أعوذ برب دانيال والجب من شر هذا الأسد " ثلاث مرات.

<sup>(</sup>١) نفس المرجع والصفحة.

 <sup>(</sup>۲) البسر - بالضم - التمر إذا لون ولم ينضج والواحدة بسرة، ويقال له بالفارسية (غوره، خرما). والهندبا: بقل معروف وهو ما يقال له بالفارسية (كاسنى).

<sup>(</sup>٣) الشيخ الصدوق أبى جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه (ت٣٨١هـ) الخصال، صححه وعلق عليه على اكبر الغفاري، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية/ قم المقدسة: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري الصغير (الشيعي) دلائل الإمامة، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة سلسلة الكتب العقائدية (١٨٤) إعداد: مركز الأبحاث العقائدية: ٢٠٠٠.

قال: فخرجت فإذا هو باسط ذراعيه عند الجسر، فلم يعرض لي ومرت بقرات فعرض لهن وضرب بقرة، وقد سمعت أنا من يقول: اللهم رب دانيال والجب أصرفه عني))(١).

#### ثالثًا: سكن اليهود في سورًا :

كان في المجتمع السوراوي نسبة لليهود فيه، وهولاء ليس من سكان سورا القدماء، وانما جاءوا في ضمن السبي البابلي الذي فعل بهم نبوخذ نصر البابلي (( وقد ازداد عدد اليهود في سورا في أواخر القرن الثالث الميلادي))(٢) وكانت سورا مقرا لرأس الجالوت، وكان لرؤساء المثيبة فيها الفضل في تجميع التلمود البابلي وتهذيبه، وقد استمرت مثيبة سورا ٨٠٠ عام، حتى اغلقت في زمن القادر بالله، إذ انتقل مركز اليهود العلمي الى الاندلس(٢).

 <sup>(</sup>١) أبو جعفر أحمد بن أبي عبد الله محمد بن خالد البرقى (ت٢٧٤هـ أو ٢٨٠هـ): المحاسن،
 باب التحرز، تحقيق: مهدي الرجائي، نشر المجمع العالمي لأهل البيت إليه (١١٦/٢.

 <sup>(</sup>۲) آرثر كرستينين : ايران في العهد الساسانين، ترجمة: يحيى الخشاب، دار النهضة العربية / بيروت : ۲۵.

 <sup>(</sup>٣) احمد سوسة: ملامح من التاريخ القديم ليهود العراق، مطبعة المعارف/ بغداد ١٩٤٥م :
 ٧٠٥

#### ٢ ـ الأهمية الاقتصادية:

إن نهر سورا نهر قديم حفره النبط الذين سكنوا العراق قبل سيطرة الفرس على العراق إذ (( إن ملك الأردوان، وهم النبط كان في السواد قبل ملك فارس، وأن النبط هم الذين استنبطوا الأرض، وعمروا السواد، وحفروا الأنهار العظام فيه، ويقال لهم ملوك الطوائف، وحكى الهيثم بن عدي عن عبد الله ابن عياش المنتوف قال: كان حد ملك النبط الأنبار إلى عانات كسكر، إلى ما والاها من كور دجلة، إلى جوخى، وما حول ذلك من السواد قال بن عياش: وكانت سرة الدنيا في أيدي النبط، واعتبر ذلك أن الفرات ودجلة ينصبان من الشام والجزيرة، ولا ينتفع بهما حتى يأتيا بلادهم فيفجرونهما في كل موضع، ثم يسوقون بقيتهما إلى البحر قال: وكان ملكهم ألف سنة، وانما سموا نبطا لأنهم أنبطوا الأرض، وحفروا الأنهار العظام منها الصراة العظمى ونهر أبا ونهر سورا ونهر الملك) (١٠).

((ومدينة سورا وهي بناحية الفرات، وهي في ذاتها مدينة حسنة متوسطة القدر ذات سور وأسواق، وبها عمارة كافية، ونخيل، وأشجار، وبساتين، وفواكه جمة، وزراعات واسعة، ومنها ينصب الفرات إلى سائر سواد الكوفة ويقع الفاضل منه في البطائح))(٢).

 <sup>(</sup>۱) أبو بكر احمد بن علي الخطيب البغدادي (ت٤٦٣ هـ)، تاريخ بغداد، أو مدينة السلام،
 ذكر نهري بغداد دجلة والفرات، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت:٥٧/١.

 <sup>(</sup>٢) الشريف أبو عبد الله محمد بن محمد الإدريسي (ت٥٦٠ هـ)، نزهة المشتاق في أختراق
 الآفاق، عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٩هـ: ٢/ ٦٦٨.

و((من أنهاره – أي الفرات- نهر سورا وهو أكبرها، ونهر الملك، والصراتين، ونهر صرصر، ونهر عيسى، ونهر الخندق وكوثي، وسوق اسد، ونهر الكوفة والفرات العتيقة))(۱).

((وسورا هذه بين تلك النواحي أكثرها كروما واشربه))(٢).

كانت سورا ذات ثروة زراعية كبيرة اذ إن سبب استشهاد ((الإمام الحسن اللهجرة على يد زوجته جعدة بنت مالسم في تمام سنة خمسين من سني الهجرة على يد زوجته جعدة بنت محمد بن الأشعث بن قيس الكندي، لأنه بذل لها معاوية على ذلك عشرة آلاف درهم واقطاع عشر ضياع سورا، وهي من سواد الكوفة)(٣).

فـ(( سـورا مدينـة بهـا فواكـه كـثيرة وأعنـاب، آهلـة وسـائر المـدن صـغار آهلات))(١٠).

ويصفها الحميري(ت ٩٠٠هـ) بأنها: (( مدينة بناحية السواد، حسنة متوسطة القدر ذات سور وأسواق وبها عمارة كافية ونخيل وأشجار وبساتين وفواكه جمة وزراعات واسعة))(١).

<sup>(</sup>۱) أبو بكر احمد بن محمد السمداني المعروف بابن الفقيه: مختصر كتـاب البلـدان، دار إحيـاء التراث العربى : ۱٦٣ .

<sup>(</sup>٢) صورة الأرض: ٣٤٣.

 <sup>(</sup>٣) أبو عبد الله الحسين بن حمدان الخصيبي (ت٣٣٤ هـ): الهداية الكبرى، مؤسسة البلاغ
 للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت/لبنان : ١/ ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) أحسن التقاسيم لمعرفة الأقاليم: ١٠٥.

قال بديع الزمان الهمداني في وصف سورا والجامعين (( ولله لولا صيانة لنفس والعرض، لكنت أغنى أهل الارض، لأني اعرف مطلبين، احدهما: لارض طرطوس تشره فيه النفوس من ذخائر العمالقة، وخبايا البطارقة، فيه مائة الف مثقال، وأما الآخر فهو: ما بين سورا والجامعين، فيه يعم اهل الثقلين، من كنوز الاكاسرة، وعدد الجبابرة، واكثر اهل ياقوت احمر، ودر وجوهر، وتيجان مرصعة، وبدر مجمعة))(٢). وانمازت سورا بنبات السنبل ((والسنبل كقنفذ: نبات طيب الرائحة، ويسمى سنبل العصافير، والريحان الهندي اجوده السوري(٢٠) ما جلب من سورا بلدة بالعراق، واضعفه الهندي مفتح، محلل للرياح، مقو للدماغ، والكبد، والطحال، والكلي، والامعاء، مدر للبول، وله خاصية عجيبة في حبس النزف المفروط من الرحم))﴿؛)

<sup>(</sup>١) محمد بن عبد المنعم الحميري(ت ٩٠٠هـ): روض المعطار في خبر الأقطار،ط٢، تحقيق: إحسان عباس، طبع على مطابع هيدلبرغ / بيروت، ١٩٨٤م : ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن الحسين بن يحيى بن سعيد، المعروف بـ(بديع الزمان الهمـداني) (ت ٣٩٨هـ): مقامات بديع الزمان الهمداني، المقامة المطلبية: ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٣) الصحيح السوراوي.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس في جوهر القاموس، باب اللام فصل السين المهملة مع الـلام، في(سنبل) : .471 /18

وسورا ذات أهمية إقتصادية كبيرة اذ ان وارداتها تقدر بـ(( طسوج سورا وبربيسما الرساتيق عشرة، البيادر مائتان وخمسة وستون بيدراً، الحنطة سبع مائة كراً، الورق مائة ألف درهم)(٢).

ويقدر أبو فرج قدامة إنتاج سورا وبريبسما بـ((١٥٠٠ كر حنطة و ١٦٠٠ كر شعير و ١٥٠٠ درهم)(٢٠). وهذا يعني انها من مناطق ارض السواد الكبيرة اقتصاديا.

اما ابن خرداذبة فیقدر انتاج طوسج ((سورا وبربیسما ۱۵۰۰ کر ۲۵۰۰ کر ۳۵۰۰۰۰ درهم.

علما انه قدر طوسجي بابل وخطرنية ٣٠٠٠ كر حنطة و٥٠٠٠ كر شعير و٠٠٠٠ دراهم)(ن).

وقد ذكر نهر سورا من منازل الحجاج الذاهبين إلى بيت الله الحرم ويقول الشاعر في ذلك:

<sup>(</sup>۱) الكر ستون قفيزا، والقفيز ثمان مكاكيك، والمككوك صاع ونصف، وهو ثلاث كبلجات (لسان العرب مادة كرر)

<sup>(</sup>٢) المسالك والممالك: ٢٣.

 <sup>(</sup>٣) أبو فرج قدامة بن جعفر الكاتب البغدادي (ت ٣٢٠هـ): كتاب الخراج، وضع مقدمتة وهوامشه وفهارسه: الدكتور محمد مخزوم، دار إحياء الترث العربي:٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٢٣.

نتبع قصرا فارق القصورا تحمل في الأبيات نصورا تحمل في الأبيات نصورا تسؤم حجا زاكيا مبرورا(١)

ثم عطفت بنهر سورا حرقة تخمر البحرورا سيدة تسري بنا شهورا

و((كانت سورا فيها قاضيا وهو منصور بن ملاعب المحسن بن علي بن محمد بن أبي الفهم أبا علي التنوخي القاضي تقلد القضاء من قبل أبي السائب عتبة بن عبيد الله بالقصر وبسورا في سنة ثلثمائة وتسع وأربعين))(١).

وقد دخل يوما على سيف الدولة صدقة واسطاً (ابن أبي الصقر) في سنة ست وتسعين وأربع مائة، وظفر بأعدائه، منهم القيصري، وعفا عنهم فقال فيه، ودخل إليه وسنه سبع وثمانون سنة، وأنشده:

ظفر الله بالعداة الأمهرا

قمطريرا على عسداه عسيرا

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن إسحاق بن إبراهيم ابن شيرين بن عبد الله الحربي ولد( ۱۹۸هـ - ت ۲۷۵هـ) : المناسك وأماكن طرق الحج ومعالم الجزيرة، تحقيق: حمد الجاسر، منشورات دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر، الرياض/ السعودية: ٥٤٦.

<sup>(</sup>٢) جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم:، حققه وقدم له الأستاذ الدكتور: سهيل زكار، أشراف وكتب البحوث والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر:٢٧/٩.

أيُهـــا المــنعم الــذي واســط تســـ

كـــــــر إنعامـــــه عليـــــه الكــــــثيرا

حمين وافيتهما بفتيان صدق

لا يولُـــون في اللقـــاء الظّهــورا

عنه، لم يرجه، وكسان قصيرا

د وفيهــــا يـــــأوي حريمـــــا وسٰــــورا

إنَّ أردت الأمان من سيف سيف ال

دُولِــة اســكن بــ الجــامعين و ســورا

يسا بسنى مزيسد، لأيامنسا دمس

تُـــم شموسـا، ولليــالي بـــدورا

يا بني مزيد غيوثا بقيتم

وليسوث التسرى أمسيرا أمسيرا

<sup>(</sup>١) عماد الدين الاصبهاني الكاتب: خريدة القصر وجريدة العصر، حققه وشرحه: محمد بهجة الأثري، صدر من الجمهورية العراقية، وزارة الإعلام، مديرية الثقافية العامة، سلسلة كتب التراث، العدد: ٤٠ المجلد الأول: ٣٢٥/٤.



الفصل الثالث أحداث سياسية فى سورا قبل مجىء القاسم إليها

#### أولا: فتح مدينة سورا :

وكانت سورا أحد المحاور التي حررها العرب المسلمون من الاحتلال الفارسي فعندما ((أهلك الله مهران بأرض الحيرة، ومن كان معه من العجم تمكن المسلمون من الغارة على السواد، وانتقضت مسالح الفرس، وتشتت أمرهم، واجترأ المسلمون عليهم، وشنوا الغارات ما بين سورا، وكسكر، والصراة، والفلاليج، والأستانات))(1).

((ثم لم يزل المسلمون يشنون الغارات ويتابعونها، فيما بين الحيرة وكسكر، وفيما بين كسكر، وسورا، وبربيسما، وصراة جاماسب، وما بين الفلوجتين والنهرين وعين التمر، وأتوا حصن مليقيا، وكان منظرة ففتحوه، وأجلوا العجم عن مناظر كانت بالطف، وكانوا منخوبين قد وهن سلطانهم، وضعف أمرهم، وعبر بعض المسلمين نهر سورا فأتوا كوثى، ونهر الملك، وبادوريا، وبلغ بعضهم كلواذى، وكانوا يعيشون بما ينالون من الغارات)) (۱).

<sup>(</sup>۱) أبو حنيفة احمد بن داوود الدينوري، (ت ٢٨٢هـ): الاخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة الدكتور: جمال الدين السيال، المطبعة: شريعت- قم، انتشارات: المكتبة الحيدرية: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) فتوح البلدان: ٣١١/٢.

### ثانيا: معركة بن الحر في سورا أيام مصعب ابن الزبير:

((كتب مصعب بن الزبير إلى يزيد بن رؤيم الشيباني يأمره بالمسير إلى عبيد الله بن الحر، قال: وكان يزيد بن رؤيم يومئذ بالمدائن من قبل مصعب بن الزبير، فلما ورد عليه كتاب مصعب سار إلى عبيد الله بن الحر حتى وافاه في موضع يقال له باجسري، والتقى القوم هنالك، فاقتتلوا ساعة، فقتل من أصحاب يزيد بن رؤيم جماعة، وانهزم الباقون، وأتبعه عبيد الله بن الحر حتى وافاه بالمدائن، وتحصن يزيد بن رؤيم في قصر المدائن، وأحدق عبيد الله بن الحر وأصحابه بالقصر حتى أصبحوا، ثم أنهم استمدوا بأهل مدينة الرومية، فاجتمع أهل المدينتين جميعا على عبيد الله بن الحر وأصحابه، فقاتلهم ساعة، فعلم أنه لا طاقة له بهم، فجعل يقاتلهم هو وأصحابه حتى تخلص من المدائن سالما، ثم تقدم إلى سورا وبها يومئذ عبد الرحمن العجلي من قبل مصعب بن الزبير، فخرج إلى محاربة عبيد الله بن الحر وأصحابه، فقال ابن الحر لأصحابه: فداكم أبي وأمي! أحملوا عليهم حملة صادقة، فلعلى أن أغنمكم مال سورا! قال: فصبر القوم بعضهم لبعض ساعة، ثم انهزم أهل سورا حتى دخلوا إلى المدينة، واحتوى ابن الحر وأصحابه على أسلابهم وأموالهم ودوابهم، ثم أنشأ ابن الحر يقول أبياتا مطلعها: سل ابن رؤيم عن جلادي وموقفي

بايوان كسرى لا أوليه مظهري))(١)

### ثانياً: قتل عامل سورا :

و((قال أبو مخنف: فحدثني موسى بن سوار أن شبيبا خرج يريد الكوفة فانتهى إلى سورا، فندب الناس فقال:

أيكم يأتيني برأس عامل سورا، فانتدب له بطين، وقعنب، وسويد، ورجلين من أصحابه، فساروا مغذين حتى انتهوا إلى دار الخراج والعمال في سمرجة، فدخلوا الدار وقد كادوا الناس بأن قالوا:

أجيبوا الأمير فقالوا: أي الأمراء قالوا أمير خرج من قبل الحجاج يريد هذا الفاسق شبيبا، فاغتر بذلك العامل منهم ثم إنهم شهروا السيوف، وحكموا حين وصلوا إليه فضربوا عنقه، وقبضوا على ما كان من مال، ولحقوا بشبيب فلما انتهوا إليه.

قال: ما الذي أتيتمونا به قالوا جئناك برأس الفاسق، وما وجدنا من مال والمال على دابة في بدوره فقال شبيب:

<sup>(</sup>۱) أحمد بن أعثم الكوفي ( ت٣١٤هـ)، الفتوح، ط١، ، تحقيق: علي شيري، دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١١هـ: ٣١٠/٦ – ٣١١.

أتيتمونا بفتنة للمسلمين هلم الحربة يا غلام فخرق بها البدور، وأمر فنخس بالدابة والمال يتناثر من بدوره، حتى ورد الصراة فقال:

إن كان بقي شيء فاقذفه في الماء، ثم خرج إليه سفيان بن الأبرد مع الحجاج، وكان أتاه قبل خروجه معه فقال: أبعثني أستقبله قبل أن يأتيك، فقال ما أحب أن نفترق حتى ألقاه في جماعتكم والكوفة في ظهورنا، والحصن في أيدينا، وفي هذه السنة دخل شبيب الكوفة دخلته الثانية))(۱).

## ثَالِثاً: معركة في سورا:

وفي ((حوادث سنة اثنتين ومائة: أن يزيد بن عبد الملك بعث العباس بن الوليد بن عبد الملك، ومسلمة بن عبد الملك إلى حرب يزيد بن المهلب، فخرج يزيد من واسط للقائهما، وأستخلف بها ابنه معاوية بن يزيد، وجعل عنده الخزائن وبيت المال، وقدم بين يديه أخاه عبد الملك، فاستقبله العباس بسورا، فاقتتلوا فشد عليهم أهل البصرة فكشفوهم، وسقط إلى يزيد ناس كثير من أهل الكوفة ومن الجبال والثغور، فقام فيهم فقال: قد ذكر لي أن هذه الجرادة الصفراء - يعني مسلمة بن عبد الملك - وعاقر ناقة صالح - يعني العباس بن الوليد، وكان العباس أزرق أحمر وكانت أمه رومية - والله لقد كان سليمان أراد أن ينفيه حتى كلمته فأقره على نسبه، بلغني أنه ليس يهمهما إلا التماسي في

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٩٢/٥٠.

الأرض، والله لو جاءوا بأهل الأرض جميعاً وليس إلا أنا، ما برحت العرصة حتى تكون لي أولهم.

وكان الحسن البصري يثبط الناس عن يزيد بن المهلب، فقام مروان بن المهلب خطيباً في الناس بالجد والجهاد، ثم قال: لقد بلغني أن هذا الشيخ الضال المرائي – ولم يسمه – يثبط الناس عنا، والله لو أن جاره نزع من خص داره قصبة لظل يرعف أنفه، ولم يدع الحسن كلامه ذلك))(۱).

### رابعاً: واقعة باخمرا الكبرى:

وقعت في سورا معركة باخمرا<sup>(۱)</sup> الشهيرة التي قادها إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب اذ ان إبراهيم ((أبتع... رأية وسرا حتى نزل باخمرى، وهي من الكوفة على ستة عشر فرسخا<sup>(۱)</sup>، مقابل عيسى بن موسى، فأرسل إليه مسلم بن قتيبة: إنك قد أصحرت ومثلك أنفس به عن الموت، فخندق على نفسك حتى لا تؤتى إلا من مأتى واحد، فإن أنت لم تفعل فقد أغرى أبو جعفر عسكره، فتخفف في طائفة حتى تأتيه فتأخذه بقفاه، فدعا إبراهيم أصحابه، وعرض عليهم ذلك؛ فقالوا: نخندق على أنفسنا ونحن

<sup>(</sup>١) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: ٥٥٩/٤.

 <sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام أن شاء الله عن منطقة باخمرا، وموقعها في سورا، وهي مدينة القاسم
 الحالة.

 <sup>(</sup>٣) نعتقد ان هذه المسافة غير صحيحة، والأصح هو ستة فراسخ، كما سنثبت ذلك في موضوع لاحق.

الظاهرون عليهم! لا والله لا نفعل. قال: فنأتي أبا جعفر. قالوا: ولم وهو في أيدينا متى أردناه؟ فقال إبراهيم للرسول: أتسمع؟ فارجع راشداً، ثم إنهم تصافوا، فصف إبراهيم أصحابه صفا واحدا، فأشار عليه بعض أصحابه بأن يجعلهم كراديس، فإذا انهزم كردوس ثبت كردوس، فإن الصف إذا انهزم بعضه تداعى سائره. فقال الباقون: لا نصف إلا صف أهل الإسلام، يعني قول الله تعلى: "إنَ الله يحبُ الذين يُقاتلُون في سبيله صفاً))(١٠).

فاقتتل الناس قتالا شديدا، وانهزم حميد بن قحطبة، وانهزم الناس معه، فعرض لهم عيسى يناشدهم الله والطاعة فلا يلوون عليه، فأقبل حميد منهزما، فقال له عيسى: الله الله والطاعة! فقال: لا طاعة في الهزيمة! ومر الناس فلم يبق مع عيسى إلا نفر يسير، فقيل له: لو تنحيت عن مكانك حتى تؤوب إليك الناس فتكر بهم، فقال: لا أزول عن مكاني هذا أبدا حتى أقتل أو يفتح الله على يدي، والله لا ينظر أهل بيتي إلى وجهي أبدا وقد انهزمت عن عدوهم! وجعل يقول لمن يمر به: أقرأ أهل بيتي السلام وقل لهم لم أجد فدى أفديكم به أعز من نفسي، وقد بذلتها دونكم! فبينما هم على ذلك لا يلوي أحد على أحد إذ أتى جعفر ومحمد أبنا سليمان بن علي من ظهور أصحاب إبراهيم، ولا يشعر باقي أصحابه الذين يتبعون المنهزمين حتى نظر بعضهم فرأى القتال من ورائهم فعطفوا نحوه، ورجع أصحاب المنصور يتبعونهم، فكانت الهزيمة على أصحاب إبراهيم، فلولا جعفر ومحمد لتمت الهزيمة، وكان من صنع الله للمنصور أن

<sup>(</sup>١) سورة الصف: ٤.

أصحابه لقيهم نهر في طريقهم فلم يقدروا على الوثوب ولم يجدوا مخاضة، فعادوا بأجمعهم، وكان أصحاب إبراهيم قد مخروا الماء ليكون قتالهم من وجه واحد، فلما انهزموا منعهم الماء من الفرار، وثبت إبراهيم في نفر من أصحابه يبلغون ستمائة، وقيل أربعمائة، وقاتلهم حميد وجعل يرسل بالرؤوس إلى عيسى، وجاء إبراهيم سهم عائر فوقع في حلقه فنحره، فتنحى عن موقفه وقال: أنزلوني، فأنزلوه عن مركبه وهو يقول: ﴿وكان أمر الله قدرا مقدوراً ﴾ (١) أردنا أمراً وأراد الله غيره (٢).

## خامساً: سجن أحفاد الامام الحسن في سورا واستشهادهم :

وتشرفت هذه البقة بعشرات من الشهداء الرساليين الأفذاذ الذين دفنوا فيها، وهم أحفاد الإمام الحسن على الذين ثاروا على السلطة العباسية الجائرة. اذ((حبس من بني حسن ثلاثة عشر رجلا، وحبس معهم العثماني وابنان له))(٢)، ((ثم ركب المنصور هودجه، وأركبوا أولئك في محامل ضيقة، وعليهم القيود والأغلال، فاجتاز بهم المنصور وهو في هودجه، فناداه عبد الله بن حسن، والله يا أبا جعفر ما هكذا صنعنا بأسراكم يوم بدر، فأخسأ ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ: ١٧١/٥.

<sup>(</sup>٣) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم:٩ /٧٩.

المنصور، وثقل عليه ونفر عنهم، ولما انتهوا إلى العراق حبسوا بالهاشمية))(۱)، وهم :

### ١-عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب:

((كان عبد الله بن الحسن بن الحسن شيخ بني هاشم، والمقدم فيهم، وكان اكثرهم فضلاً، وعلماً وكرماً، وكان يقال: من أحسن الناس؟ فيقال: عبد الله بن الحسن، ويقال من أقول الحسن ويقال: من أفضل الناس؟ فيقال: عبد الله بن الحسن، ويقال من أقول الناس؟ فيقال: عبد الله بن الحسن والحسين عبد الله بن الحسن بن الحسن، وقتل عبد الله بن الحسن في محبسه بالهاشمية(۲)).

<sup>(</sup>١) أبو الفداء الحافظ بن كثير الدمشقي، (ت ٧٧٤هـ)، البداية والنهاية: دقق أصوله وحققه الدكتور: احمد أبو ملحم والدكتور: على نجيب عطيوي وآخرون، دار الكتب العلمية، بيروت:٨٤/١٠.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبيين : ٥٠. قال البراقي: (عبد الله المحض بن الحسن المثنى، دفن بالهاشمية من نواحي العذار)،(تاريخ الكوفة:٩٤). ومنطقة العذار هذه تابعة اليوم الى مدينة القاسم.

وذكر البراقي عدداً من هولاء الشهداء ونص على أنهم دفنوا بالمكان نفسه، وهؤلاء الشهداء قتلوا، ودفنوا في مكان حبسهم كما سيتضح، وإذا صح قوله، فيشير إلى المرقد المعروف باسم (الأثمة السبعة) الواقع على طريق القاسم - الحلة، ويبعد عن مرقد القاسم ٧ كم تقريبا، إلى الشمال الغربي. وهناك رأي آخر بمكان مدفنهم ذكره محمد حرز الدين وغيره وقال: في الهاشمية عند قبائل خفاجة تبتعد القبور السبعة عن قرية الكفل حدود فرسخ، على الطريق العام القديم من الكوفة إلى القاسم بن الإمام موسى بن جعفر (عليهما السلام) في سورا، (مراقد المعارف: ١٧/٢). وعلى كل حال فان المصادر تتفق بان مدفنهم في الهاشمية، وهي إحدى تسميات سورا القديمة، إذ أشارت بعض المصادر الى ان القاسم مدفون في الهاشمية بحسب ما جاء في تاريخ الكوفة للبراقي: ٩٦.

((وهو ابن خمس وسبعين واستشهد سنة خمس وأربعين ومائ))(١).

#### ٢-الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب:

كان((أخو عبد الله وإبراهيم مات في سجن المنصور سنة خمس وأربعين ومائة كان من أجل بني الحسن المثنى، حمله المنصور مع أخيه عبد الله، وحبسه بالهاشمية ومات عن ثمان وتسعين سنة، ومات قبل أخيه بقليل))(٢)، ((وكان الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب متألها، فاضلا، ورعاً))(٣).

### ٣- إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب:

((كان إبراهيم أشبه الناس برسول الله ﷺ ... وتوفي إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن الحسن سنة خمس وأربعين ومائة بالهاشمية، وهو في حبس أبي جعفر، وهو أبن سبع وستين، وهو أول من مات في الحبس من بنى الحسن، وتوفى في شهر ربيع الأول))(3)، ((ودفن إبراهيم بن الحسن بن الحسن وهو حي))(0).

<sup>(</sup>١) انفسهما المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٢) صلاح الدين خليل بن ايبك الصفدي: الوافي بالوفيات، طالعه: يحيى بن صبحي الشافعي الصفدي، تحقيق: احمد الارناؤوط، وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت:٣٢٠/١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٧١.

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد: ٢/٥٥.

<sup>(</sup>٥) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: ٢٧٨/٤.

### ٤- علي بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب:

((ويكنى أبا الحسن: ويقال له علي الخير، وعلي الأغر، وعلي العابد... وكان قائماً يصلي في طريق مكة، فدخلت أفعى في ثيابه من تحت ذيله، حتى خرجت من زيقه، فصاح به الناس: الأفعى في ثيابك، وهو مقبل على صلاته، ثم انسابت فمرت، فما قطع صلاته، ولا تحرك، ولا رئي أثر ذلك في وجهه، وتوفي علي بن الحسن، وهو ابن خمس وأربعين سنة، لسبع بقين من المحرم سنة ست وأربعين ومائة))(۱)، ((فلما حبسهم لم يكن فيهم علي بن الحسن بن الحسن بن علي العابد، فلما كان الغد بعد الصبح إذ قد أقبل رجل متلفف، فقال له رياح: مرحباً بك، ما حاجتك؟ قال: جئتك لتحبسني مع قومي، فإذا هو علي بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن، فحبسه معهم))(۱).

#### ٥-العباس بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب

((كان العباس أحد فتيان بني هاشم، وله يقول إبراهيم بن علي بن هرمة :

لما تعرضت للحاجيات واعتلجت

عندي وعاد ضمير القلب وسواسا

سمعيت أبغمسي لحاجمات ومصدرها

براكريما لشوب المجدد لباسيا

<sup>(</sup>١) مقاتل الطالبيين :١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ، حوادث سنة ١٤٤هـ: م/١٤٣.

#### هدانــــــــي الله للحــــــسني ووفقــــني

فاعتمت خير شباب الناس عباسا

قدح النبي وقسدح من أبي حسن

ومـــن حســـين جـــري لم يحــــر حناســـــا

وتوفي العباس في الحبس، وهو ابن خمس وثلاثين، لسبع بقين من شهر رمضان سنة خمس وأربعين ومائة))(١).

#### ٦-إسماعيل بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن ابن علي بن أبي طالب:

((وهو الذي يقال له طباطبا، وقيل إن ابنه إبراهيم طباطبا:

سأل عبد الرحمن بن أبي الموالي، وكان مع بني الحسن بن الحسن في المطبق: كيف كان صبرهم على ما هم فيه؟ قال: كانوا صبراء، وكان فيهم رجل مثل سبيكة الذهب، كلما أوقد عليها النار ازدادت خلاصاً، وهو إسماعيل بن إبراهيم، كان كلما اشتد عليه البلاء ازداد صبرا))(۲).

#### ٧-محمد بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب:

((كان يدعى الديباج الأصفر من حسنة، أتى بهم أبو جعفر، فنظر إلى محمد بن إبراهيم بن الحسن، فقال: أنت ديباج الأصفر؟ قال: نعم.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٨٠.

قال: أما والله لأقتلنك قتلة ما قتلتها أحدا من أهل بيتك، ثم أمر باسطوانة مبنية ففرغت، ثم أدخل فيها فبنيت عليه، وهو حي)(١٠).

#### ٨-على بن محمد بن عبد الله بن الحسن ابن الحسن بن علي بن أبي طالب:

((أتى المنصور بعلي، فحبسه مع أهله، فمات معهم))(٢).

#### ٩-محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان بن عفان:

((الملقب محمد الديباج لحسنه، أصغر ولد فاطمة بنت الحسين، وكان أخوته من أمه يرقون عليه ويحبونه، وكان لا يفارقهم، فكان ممن أخذ مع أخوته بني الحسن بن الحسن، فضربه المنصور من بين أخوته مائة سوط، وسجنه بالهاشمية، فمات في حبسه، وكان كثير الحديث عالماً))(٣).

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري:٦/١٧٣.

<sup>(</sup>٢) مقاتل الطالبيين: ١٨.

 <sup>(</sup>٣) شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان الذهبي، (ت ٧٨٤ هـ)، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، حوادث ووفيات سنة ١٤١- ١٦٠هـ، دار الكتاب العربي: ٢٧٣ .



#### أولا: فلسفة اختفاء العلويين:

إنّ اختفاء العلويين وهجرتهم بات كابوسا مرعبا للسلطة، إذ إن كثيراً من العلويين فجروا الثورات بعد اختفائهم، كثورة محمد بن عبد الله المحض في المدينة، وأخيه إبراهيم في البصرة، وثورة إبراهيم بن موسى صاحب أبي السرايا الذي تسلم الحكم في اليمن، وأخيه زيد الذي فجر الثورة في البصرة، ((فالرجل من أهل البيت فيه حينما كان يغيب فان ذلك يعني أنه قد ابتدأت حركة معينة، فغيبته لا تعني أنه يترك الساحة، بل تعني انه يتنكر ويخفي هويته، حتى يتمكن من الاتصال بالجماعات، والقيام بالإعمال التحضيرية اللازمة، حتى إذا حانت ساعة الصفر ظهر معلنا الثورة) (().

ويمكن القول إن أغلبية أبناء الإمام الكاظم على قادوا أو أسهموا في اندلاع الثورات على السلطة الحاكمة (٢)، بل إن القسم الأكبر منهم قد استشهدوا (٣)، وهذا دليل ثابت على ثورية أبناء الإمام الكاظم المتأججة، لذا يكون من نافلة القول: بعد الأخذ بنظر الاعتبار مكانة القاسم الكبيرة والمهمة عند أبيه الإمام المعصوم على: إن من الأهداف القريبة عند القاسم القيام بنهضة ثورية يزعزع بها السلطة الحاكمة، بل إن مجيء القاسم والمكوث بمنطقة قريبة من عاصمة السلطة دليل قوى على صحة هذا الرأي.

<sup>(</sup>١) التاريخ الاسلامي دروس وعبر:١٦٢.

<sup>(</sup>٢) كما رئينا من سيرتهم في مبحث سابق.

<sup>(</sup>٣) محمد على الناصري: حياة القاسم بن الإمام موسى بن جعفر:٩١.

إذن فكرة استعداد القاسم للقيام بالثورة أمر وارد جداً، ويبدو أن القاسم قرر تأجيل تفجير الثورة، لأنَّ نصابها ومستلزماتها لم تكتمل بعد، ولم يصل إلى المستوى الذي يريده في ذهنه، ولعل الموت أدركه قبل أن يستتب له ما يريد، إلا أنه صنع أرضية ثورية صلبة، وهذا يشبه حال عيسى بن زيد الشهيد الذي كان يعد العدة للقيام بالثورة، ولكنه لم يطمئن للقاعدة الشعبية التي تضمن له نجاحها(١)، أو لم تتوافر الظروف الموضوعية لذلك(( لكن، لعلنا نستطيع القول، بأن الأئمة 🔑 شاركوا من قريب أو بعيد، بقيام بعض هذه الثورات، أو بقسم منها، إما مباشرة أو بحسب عموم تعاليمهم وروح إرشاداتهم، التي كانت تؤثر في نفوس مواليهم أثر النار في الحطب، والنور في الديجور، مما يؤدي بهم إلى إعلان العصيان المسلح على الدولة، ولكن الأئمة 🚓 استطاعوا بلباقة تامة وحذر عظيم، إخفاء أي نوع من المستندات والدلالات على مثل هذا التأثير على الدولة القائمة، وكانوا يستعملون الرموز والمعاني البعيدة، والأعمال غير اللافتة

<sup>(</sup>۱) قال علي بن جعفر الأحمر: حدثني أبي، قال: اجتمعت أنا وإسرائيل بن يونس، والحسن، وعلي ابنا صالح بن حي، في عدة من أصحابنا، مع عيسى بن زيد، فقال له الحسن بن صالح بن حي: متى تدافعنا بالخروج وقد اشتمل ديوانك على عشرة آلاف رجل؟ فقال له عيسى: ويحك، أتكثر على العدد، وأنا بهم عارف اما والله لو وجدت فيهم ثلاثمائة رجل أعلم أنهم يريدون الله عز وجل، ويبذلون أنفسهم له، ويصدقون للقاء عدوه في طاعته لخرجت قبل الصباح حتى أبلى عند الله عذرا في أعداء الله وأجري أمر المسلمين على سنته وسنة نبيه ويتناز ولكن لا اعرف موضع ثقة يفي ببيعته لله عز وجل، ويثبت عند اللقاء قال: فبكى الحسن بن صالح حتى سقط مغشيا عليه، (أبو فرج الأصفهاني: مقاتل الطالبيين، طبعة مؤسسة النبراس للطباعة والنشر: ٢٦٥).

للنظر، في قضاء بعض الحاجات الخطرة في منطق الدولة، كما هو غير خفي على من راجع رواياتهم))(١) ((أما أنه -أي القاسم- جاء الى العراق عفواً ومن دون قصد، فهذا غير ممكن لاعتبارات مهمة منها: ادراكه بوجود الشيعة هناك، واحتمال تعرضه لاتهام بمحاولة الثورة لو عرفت السلطة.

ومنها: علمه بان مركز الجهاز العباسي هو في العراق، فكيف يعرض نفسه إلى خطر ماحق.

فلم يُصلُ للعراق أو يختاره تلقائيا، ولابد من أسباب وأهداف ترجح عنده وتزيل كلا الاعتبارين السابقين، وإزالتهما لابد من قصد، وتبصرة بما سيقدم عليه ذلك ما يظهر من بواعث الاختيار أي أختياره العراق))(٢).

((ان أهل البيت عنه يدرُسون أبنائهم منذ الصغر، ويبينون لهم مشقة أعباء الرسل والأنبياء، وضنى عناء الأئمة والأوصياء كيما يكونوا رجالا على بينة من أمرهم، يعلمون كنه الجهاد، وما يجب على مريديه من صمود، واستعداد لحمله مع تبعاته، ليقدموا أغلى الملك، وأنفس ما عندهم وأبهض الأثمان: الجسد، المال ،الأهل، الأولاد، الاستقرار، الهجرة، الغربة، التشريد، فالسجن، والسم، والقتل، والتمثيل بالجسد الزكي، والحرق وما يندى له جبين الإنسانية))(٣).

<sup>(</sup>١) محمد الصدر: تاريخ الغيبة الصغرى، مؤسسة دار المجتبى للمطبوعات:٤١.

<sup>(</sup>٢) محمد على عابدين: القاسم بن الإمام موسى الكاظم:١٣٦.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر: ٧٤.

## ثانيا: منهج القاسم السياسي:

إن ما قام به القاسم هو تطبيق لفكر و((عمل الإمام الكاظم ليبين إذ يجري عمله في مجالين أحدهما سري وثانيهما علني، والعمل السري: مقاومة الإمام الكاظم ليبيئ للأوضاع سلكت طريقين أولاهما:

الطريقة السلبية: وقد تمثلت في أمره لقواعده، ومواليه، والمرتبطين به مقاطعة الحكم، وتجنب أي معاملة على أي مستوى من المستويات ( بحسب ما جاء في حديثه مع صفوان)) (() و ((هذه المعارضة، بالرغم من أنها اتخذت مظها سلبيا بدلا من مظهر الاصطدام الايجابي والمقابلة المسلحة، غير ان المعارضة حتى بصيغتها السلبية كانت عملا ايجابيا عظيما في حماية الإسلام والحفاظ على مثله وقيمه، لأن انحراف الزعامات القائمة، كان يعكس الوجه المشوه للرسالة، فكان لابد للقادة من أهل البيت لهيئ ، ان يعكسوا الوجه النقي المشرق، والمشرف لها،

 <sup>(</sup>١) عن صفوان الجمال قال: دخلت على أبي الحسن الأول - صلوات الله عليه- فقال لي: يا
 صفوان! كل شئ منك حسن جميل ماخلا شيئا واحدا.

قلت: جعلت فداك! أي شئ؟ قال: إكراؤك جمالك من هذا الرجل – يعني هارون –، قلت: والله! ما أكريته أشراً، ولا بطراً، ولا للصيد، ولا للهو، ولكن أكريته لهذا الطريق – يعني طريق مكة –، ولا أتولاه بنفسي، ولكن أبعث معه غلماني.

فقال لي: يا صفوان! أيقع كراك عليهم؟.

قلت: نعم جعلت فداك، فقال لي: أتحب بقاهم حتى يخرج كراك؟.

قلت: نعم.

قال: قمن أحب بقاهم فهو منهم، ومن كان منهم فهو كان ورد النار.

قال صفوان: فذهبت وبعت جمالي عن آخرها. ( وسائل الشيعة إلى أحكام الشريعة، كتـاب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، باب المجالسة مع أهل المعاصي : ٢٠٩/٦).

وان يؤكدوا عمليا الاستمرار المطابق بين الرسالة والحكم الواقع، وهكذا خرج الإسلام على مستوى النظرية سليما من الانحراف، وان شوهت معالم التطبيق)(١).

((وكانت بعض التنظيمات الشيعية تعتمد على نظام الخلايا، وكانت هناك سجلات خاصة سرية بأسماء الشيعة عند بعض أصحاب الأئمة)(٢٠).

إن العمل السياسي السري هو أحد الأسس التي قام بها الرساليون أتباع أهل البيت هيئ ، وهذا ليس جديدا عليهم بل(( أنشأت الشيعة في عصورها الأولى أحزابا سرية ، وقد أستطاعت تلك الأحزاب ان تشكل الخلايا والمنظمات ، وكان على رأس كل منظمة وخلية رئيس يشرف عليها يسمى الداعي))(3) ، ((وكان لها دور خطير في المجتمع الدولي آنذاك ، فقد استطاعت فيما بعد حكما يحمل طابع التشيع في بعض الأقاليم الإسلامية))(3) ، -ذكرتها كتب التاريخ مفصلا -.

((ومُردُ ذلك النجاح السياسي الخطير يرجع الى المنظمات السرية التي انشأوها في عصورهم الأولى، وقد جهدت السلطات الحاكمة آنذاك للعثور عليها فلم تتمكن، وعلى أي حال فان هذه الخلايا هي التي عملت على نشر التشيع في

<sup>(</sup>١) أهل البيت تنوع ادوار ووحدة هدف : ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) رجـال النجاشي، نقلـه عـادل الأديب الأثمـة الاثنـا عشـر، دارسـة وتحليـل، منشـورات الاعلمي للمطبوعات:١٩٢.

<sup>(</sup>٣) حياة الإمام موسى بن جعفر:١٨٧، عن العقيدة والشريعة في الإسلام:١٧٧.

<sup>(</sup>٤) حياة الإمام موسى بن جعفر: ١٨٧.

الأقاليم الإسلامية جميعها بعيدا عن أعين السلطة ورقابتها، حتى أصبحت تلك الخلايا قوة كبيرة وصار من العسير إرغام معتنقيه وإخضاعهم إلى رغبات السلطة، مما سوف تضطر السلطات فيما بعد الى التقرب - الظاهري الكاذب - إلى الإمام الرضا على وولاه ولاية العهد))(١).

((وبهذا الأسلوب من العمل السري يؤكد الإمام الكاظم يه حقه في الحكم، ويعمل على صيانة أصحابه وقواعده من الاندماج في الوضع الفاسد، والإشراف عليهم، والتخطيط لسلوكهم، وتنمية وعيهم، وإمدادهم بكل أساليب الصمود، والارتفاع بهم إلى مستوى الطليعة الواعية المتفهمة لمهامها الرسالية.

وتتمثل الطريقة السرية في عمله في جانبين:

i - تأييده للحركات الثورية، وإسناده للمخلصين منهم، التي قادها ثوار من أهل بيته آمراً بالمعروف وناهياً عن المنكر، نحو هو موقفه من واقعة فخ التي قادها الحسين بن علي بن الحسن الذي يرجع نسبه إلى الإمام علي بن أبي طالب فهذه فهذه الثورات ترتبط بشكل من أشكال الارتباط بإذن الإمام يمنئ وموافقته، فهي واجهات ظاهرة لعملهم ترتبط بهم، وتعمل من أجل انتزاع الأمر للرضا من آل محمد.

ب- ممارسة الإمام القيادة والإشراف المباشر على شؤون شيعته وتوجيههم توجيها عقائدياً، وفكرياً، وسلوكيا، خاصا ليصنع منهم قاعدة صلبة لحركة تمتد

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ١٨٨.

داخل الأمة لتحقيق أهداف الإمام، وتصحيح الانحرافات التي تقع داخل الأمة، ومن هنا كان الإمام عنه ومن قبله آباؤه يتعرضون للملاحقة والمراقبة والاصطهاد.

ونظرا للمحن الشاقة والخطوب العسيرة التي واجهتها الشيعة في تلك الظروف السود، فقد كانوا لا يجيدون سبل التعبير عن آلامهم وبث شكواهم، حتى التجأ بعض منهم إلى ان يكتب على الجدران، ليطلع على ذلك الجمهور من الناس، ويعرفوا مدى ما لحقهم من الضيم والاضطهاد، وكانت بعض الشعارات المكتوبة تصور جانبا من إحتجاج العلويين في أحقيتهم بالخلافة ورعاية شؤون المسلمين، فهم أولى الناس بالنبي ﷺ وإنهم خلفاؤه على أمته)(١٠).

ولابد للقاسم أنه عمل بالجانب العلني عندما كان في المدينة، وأتضح انه عمل بالجانب السري عند دخوله العراق بحسب ما يراه من تكليفه الشرعي.

وتساءل الأستاذ محمد علي عابدين بقوله: ((وبالمناسبة نقول في تساؤل: هل يا ترى ان القاسم ﷺ كان يزمع بمجيئه إلى العراق ان يتصل بالمسلمين بغية النهوض بحركة ثورية جهادية؟ لربما يكون ضروريا تسجيل هذا))(٢٠).

وقد اجابه الاستاذ محمد جواد عبد الجاسم بقوله: إنَّ ((الإمام القاسم الذي وضع اللبنات الأولى لمعرفة سبل استنشاق نسائم الحرية، وركز على التسامح، ئم رسم الخط التحريري لها [ أي المدينة التي عاش بها، والتي هي اليوم مدينة

<sup>(</sup>١) الأثمة الاثنا عشر: ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) القاسم ابن الإمام موسى الكاظم (ع) :١٣٦.

القاسم] بعدم مهادنة الطاغية والخنوع له، وبذلك وان كان ذلك سرا قد تلمسنا طريق النضال منذ البدء وأنسام الحرية هبت عليها منذ أمد بعيد... فلقد شكل إمامنا القاسم خطه السياسي وبدأ مشواره التنظيمي، وتعبئة الناس من حوله ضد النظام الجائر، وسلطة بني العباس الظالمة، مما جعل القرية ان تكون محط أنظار القرى الأخرى، فعلم إمامنا ودرايته أعطته قصب السبق في الإفتاء والإرشاد)(۱).

((إن القاسم وأمثاله لم ولن يداهنوا، أو يساوموا على الدين، ولم يتعاونوا، ولا يمدون يدأ إلى الطغاة الماردين، وإن بلغ السيل الزبى، وتوحي الأمور إلى الخطورة القصوى، وإلا لاختفى القاسم وغيره في داخل المدينة نفسها، ولكن وطن نفسه على الابتعاد والمضي نحو أقصى الشمال من شبه الجزيرة العربية حيث العراق.. منطقة الفرات الأوسط)) (٢).

# ثالثًا: هل قام القاسم بالتمهيد للإمام الرضا عصل في العراق؟

ومن استقراء تاريخ هذه المرحلة بشكل دقيق، يبدو أن هناك نشاطا ملحوظا يقوم به الإمام الرضا على مع تعاطف جماهيري غير مسبوق، إذ يتجول الإمام بينهم في مناطق عديدة من العراق، والمدهش ان المد الجماهيري الذي وقف مع الإمام الرضا على كان واعيا بحيث وصل إلى درجة ان ((الفضل بن سهل يرسل رسولا إلى الكوفة يطلب منه أن يأخذ البيعة - إلى ولاية العهد للإمام الرضا -

<sup>(</sup>١) القاسم مدينتي : انظر صفحه (٥) وصفحة (١٩).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق:١٣٤.

علية السلام ولكن جماهير الكوفة امتنعت للطلب وقالت: بإنها لا تبايع الإمام بولاية العهد، إنما تبايع الإمام بالخلافة، وإلا فانها لا تبايع على ولاية العهد.

وكثيرا ما كان يلجأ المأمون إلى الإمام الرضا 🚐 لحلَ كثير من المشاكل التي كانت تعصف بدولته، وقد استدعى المأمون الإمام الرضا 🚅 ليبلغه بأن شيعته في كل مكان ناقمون على حكمه، وطلب منه ان يكتب إليهم لكي يسكتوا عنه.

ومرة أخرى يظهر رصيد الإمام الرضا ﷺ الشعبي، وذلك في حادثة اغتيال الفضل بن سهل، إذ راجت شائعات عقب اغتياله، بأنها تدبير ومؤامرات حيكت على يد المأمون، وقد خرجت الجماهير متظاهرة مستنكرة، واتجهت صوب قصر المأمون لتصب في وجهه جام غضبها وانتقامها، فأضطر المأمون للخروج من باب قصره الخلفي ليدخل بيت الإمام ﷺ المجاور لقصره، مستنجدا بالإمام ﷺ ويرجوه تهدئة غضب الجماهير، فيخرج الإمام على الجمهور ويفرقه بأمر واحد فيطيعه.

وهذا يعنى أنَّ الإمام عَنِي كان يملك رصيدا شعبيا واجتماعيا ضخما في نفس البلد الذي يحكمه المأمون بالقوة))(١).

إنَّ هذا التحول للجماهير الإسلامية باتجاه الإمام الرضا، ولاسيما في العراق يبدو أول وهلة مفاجئاً، وغير مسبوق، وهناك حلقة مفقودة بالأمر، مع علمنا درجة القسوة والبطش لدى السلطات العباسية، إلا أننا نخالف رأي المفاجأة، بل إنَّ هناك تدرجاً لتوعية الجماهير - وهذا ما تفرضه علينا بدهيات العمل

<sup>(</sup>١) الأئمة الاثنا عشر: ٢١٠.

الجماهيري التعبوبي التوعوي-، بدءا من لدن الإمام الكاظم وتخطيطه الذي أشرنا إليه سابقاً، وكذلك علمنا ان هناك خلايا سرية تعمل، وان هذه الخلايا عملت على نشر التشيع في جميع الإقليم الإسلامية بعيداً عن عين السلطة ورقابتها، ومن هنا سيكون أبرز من قام بهذا الدور التمهيدي الكبير لتهيئة الأجواء للإمام الرضا في والأثمة في من بعده هو القاسم ودوره في بث الوعي الإسلامي في ربوع العراق منطلقا من مقر اقامته في (مدينة سورا)، ولا يمكن تفسير الظاهرة الجماهيرية الواعية المطيعة للإمام الرضا في الالدور رسالي لشخصية لها ثقلها الفكري والسياسي، تقود هذه الخلايا السرية مرتبطة بالإمام المعصوم، التي أشار إليها التاريخ، وإن تكون هذه الشخصية القيادية موجودة في قلب الحدث، وهو العراق.

والعوامل المتوافرة بحسب ما توصلنا اليها من خلال موضوعات البحث الماضية والموضوعات التي ستأتي تشير إلى القاسم بن موسى بن جعفر على وإلا فستبقى فجوة تاريخية عريضه، وحلقة تاريخية مفقودة بالموضوع، لا يمكن ردمها.

إذن يمكن القول إن من مهمات القاسم على الرسالية هي القيادة وتوجيه تلك الخلايا السرية للعمل الجهادي الجاد ضد السلطات الجائرة، إذ سنلاحظ أن العشرات من الطالبيين أخذوا مسار القاسم والتجأوا إلى مدينة سورا بالذات، التي استقر بها على ولابد أنهم جعلوها نقطة انطلاق جهادية وفكرية، وإلا لا يمكن بإي حال القول إن هذا الكم من الطالبين- كما سنرى في مستقبل

البحث (۱) - جمعتهم المصادفة في مكان يقع في منطقة حرجة من عاصمة السلطة الجائرة.

إذن النهج السياسي بكل ابعاده سواء المكاني، أم اللوجستي إنما أسس له القاسم ﷺ سواء بقاعدة انطلاقه المكانية وهي سورا أو غيرها.

فكان القاسم في أنموذجا رساليا حيا بالعمل الدءوب والتضحية بحياته، ويعطي ثماراً تكون ناتجا إسلاميا يبرهن على قدرة الرسالين الأفذاذ على نشر الرسالة المحمدية، وإنقاذها من الضياع، وبعيداً عن أنظار الناس وإعلامهم الدنيوي، بل بقي متواريا حتى عن أقلام التاريخ ليقدم في صورة أخرى حية للعمل الخالص تماما لوجه الله سبحانه وتعالى، هذا من جهة العمل السري العام الذي إنتهجه القاسم، إلا أننا سنحاول فيما بعد كشف أن القاسم في له جانب علني في العمل يكمن بالحلقة الضيقة من تلاميذه الذين أسس بهم المدرسة العلمية في سورا، وكذلك المدرسة السياسية الاجتماعية، وهولاء التلاميذ العلويون، جاءوا معه أو وصلوا في الوقت نفسه إلى سورا، كما سنعرف مفصلا، لاحقا.

<sup>(</sup>١) في موضوع هجرة الطالبيين إلى سورا، وغيره .



## اولا: الاسباب المباشرة لاختيار القاسم مدينة سورا

بحسب ما مر بنا، فمدينة سورا ذات اهمية، اقتصادية، وسياسية، بمستوى جيد، وبهذا اصبحت قابلة للتأهيل، لأن تكون قاعدة علمية وسياسية علوية إذا توافرت القيادة الحاسمة.

وأن سورا مدينة مناسبة للتحرك الفكري والسياسي الجديد قياسا لمدينة بغداد عاصمة الدولة العباسية، ومدينة الكوفة، وهكذا اختار القاسم عليه مدينة سورا، بوصفها قاعدة انطلاق فكرية وسياسية، وبما أن بغداد لا تصلح للعمل السياسي السري، لأنها مقر الحكومة الجائرة، وأما الكوفة فإنها مرصودة من قبل السلطات، فلم تمق الا مدينة سورا فإن العمل الفكري، والسياسي وما أهدن

السلطات، فلم تبق إلا مدينة سورا فان العمل الفكري والسياسي بها أهون من غيرها.

فضلا عن العامل الجغرافي التي انمازت به سورا، فانها حلقة وصل بين بغداد والجنوب العراقي، وتوسطها بين الكوفة وواسط، والى الكوفة اقرب، ولابد ان القاسم درس عامل التضاريس الحيوي، اذ ان اراضي سورا الجنوبية كانت تملؤها المسطحات المائية، التي تسمى البطائح، وتكون عائقا قويا امام السلطات العباسية لو ارادت الهجوم على القاسم واتباعه، واكد التاريخ بأن السلطات المتعاقبة كانت تخشى هذه البطائح الواقعة جنوب مدينة سورا، وتمتد الى مسافات بعيدة في الجنوب العراقي، ولهذا تجعل القبائل التي تثور على السلطات البطائح درعاً واقية تحتمي بها وقت المحن، وكمثال متأخر ذكره التاريخ، وحدث اكثر من درعاً واقية تحتمي بها وقت المحن، وكمثال متأخر ذكره التاريخ، وحدث اكثر من

مرة ايام كانت هذه البطائح عامرة ((في سنة ٥٥٨ هـ، حدثت في الحلة المزيدية حرب سببها الله بني أسد الذين كانوا في الحلة المزيدية أبوا الرضوخ لحكم المستنجد، واعتصموا في بطائحهم تحت سورا، وكانت منيعة لأنها محاطة بالمياه، وكان المستنجد يخشاهم، ويعتقد أنهم سيعيدون يوما ما الإمارة المزيدية))(١) وكان الامر في هذه الحرب صعبا للغاية واحتمال فشل المستنجد كبير جدا لصعوبة الحرب في هذه البطائح مما دعا السلطة ان تجهز جيشا قويا بقيادة يزدن بن قماج التركي وتستعين بقبائل لها خبرتها بالقتال بهذه البطائح ومن يزدن بن قماج التركي وتستعين بقبائل لها خبرتها بالقتال بهذه البطائح ومن الأعراب))(١). وعند غزو المغول للعراق يقول العلامة الحلي: ((هرب اكثر الهالي الحلة الى البطائح الا القليل))(١) قبل الاتفاق معهم بعدم الدخول للحلة والمشهدين.

<sup>(</sup>۱) انظر مثلا: عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي المغربي (ت ۸۰۸ هـ): العبر وديوان المبتدأ والحبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، المعروف بتأريخ ابن خلدون، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت١٣٩١هـ - ١٩٧١م: ٤ / ٥١٢.

 <sup>(</sup>۲) محمد مهدي الموسوي الخرسان: مقدمة تفسير منتخب التبيان ( موسوعة إبن إدريس الحلي ) ابن إدريس الحلي، العتبة العلوية المقدسة/النجف الأشرف، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨ م : ٣٥
 (٣) نفس المصدر والصفحة.

 <sup>(</sup>٤) العلامة الحلي الحسن بن يوسف: توضيح الاشتباء، تحقيق: محمد الحسون، منشورات: جماعة المدرسين/ قم، ١٤١١: ٤١.

ولهذا فإن القاسم على كان أختياره لهذه المدينة على وفق منظار رسالي ستراتيجي بامتياز، لأن التأريخ يؤكد وجود حراك، علمي، وسياسي، واجتماعي واضح المعالم بعد وصول القاسم في لها، واستمر هذا الحراك بعد القاسم في لقرون عدة مما يكشف لنا بوضوح الأثر الكبير والمهم جداً الذي مثله القاسم في مناطق الفرات عامة، ومدينة سورا خاصة.

## ثانيا: تحرك القاسم نحو التأسيس:

إن تصريح التأريخ، عن وجود مدرسة علمية، برز منها فقهاء عظام خدموا الإنسانية خدمة عظيمة ما تزال آثارهم ماثلة للعبان- وسيأتي تفصيل هذا الموضوع- ونتج من هذا تكتل علمي، اجتماعي، وسياسي، ويرجع تأسيس جذور المدرسة العلمية، وجذور التكتل الاجتماعي المتمثل بالنقابة العلوية بعد حين، إلى شخصية فذة وهي شخصية القاسم، وجعل مدينة سورا منطلقاً فكريا وسياسياً له، بدليل تزامن هجرة الطالبيين إلى سورا مع استقرار القاسم فيها، وتبين هذه النتائج الفكرية، والسياسية، والاجتماعية، التي خرجت من مدينة سورا، التي أوضحتها النصوص التاريخية الموثقة الجهد الكبير الذي بذله القاسم في هذا المنجز التاريخي العظيم من خلال هؤلاء الطالبيين، الذين استقروا في هذا المنجز التاريخي العظيم من خلال هؤلاء الطالبيين، الذين استقروا في هذا المنجز التاريخي العظيم من خلال هؤلاء الطالبيين، الذين استقروا في هذا المنجز التاريخي العقيم من خلال هؤلاء الطالبيون الذين المنقرة الأولى الذين بعد أهم شخصية طالبية بينهم بنص المعصوم، وهو والده الإمام الكاظم عيه،

عاصروا أو يفترض أنهم تتلمذوا على يد القاسم، وقسم منهم أولادهم أو ذراريهم، المشكلة ان المصادر التي بين أيدينا لم تعطنا توضيحا دقيقا حول جهود القاسم في أيام حياته، ربما عللنا الأسباب فيما سبق، وسنكمل ذلك لاحقا، وانما صرحت المصادر بوجود العلويين واستقرارهم في سورا بشكل عام وحسب ما نصت عليهم أهم وأقدم المصادر الإسلامية المتخصصة بهذا الشأن، إلا أن المصادر المتوافرة بين أيدينا مع الغور فيها أعطتنا قرائن مهمة حول جهود القاسم عليه في تأسيسه للمدرسة الفقهية السورانية، وكذلك القاعدة الاجتماعية المتمثلة فيما بعد بنقابة العلويين في سورا، وسنبحث هذا الوضوع.

إن مكانة القاسم عند الإمام المعصوم في وتأكيد علماء الطائفة على منزلته العظيمة حتى وصل القاسم إلى العصمة المكتسبة (۱)، فإن العقل هنا يحكم بما لا مناص منه أن القاسم في يكون هو الذي اسس الحراك العلمي، والاجتماعي لمدينة سورا، واستمرت سورا بالحراك العلمي، وبمدرستها العلمية طوال ثلاثة قرون حتى أسهم علماؤها بشكل ملموس بتأسيس مدرسة الحلة العلمية فيما بعد، ومن ثم انتقل قسم من العلماء السوراويين الأصل إلى بغداد، والنجف كما سنثبت هذا بعد قليل، فضلاً ان العقل يرفض ان تؤسس مدرسة علمية كبيرة نسبيا تكون رافدا أساسياً بتأسيس مدرسة الحلة العلمية الكبرى بصورة عشوائية وتلقائية، بل لابد من وجود قائد علمائي فذ، فهل يعقل ان القاسم جاء من المدينة المنورة مهاجرا إلى هذه المنطقة لتكون له استراحة محارب فقط؟.

<sup>(</sup>١) سنفصل موضوع العصمة المكتسبة فيما بعد.

وهو بهذه المنزلة الرفيعة من العلم والفكر الاسلامي النير بشهادة المعصوم يهيه، قطعا هذا مخالف لمنطق الأشياء، ان من أمثال القاسم يه بل الادنى منه، عندما يهاجرون سواء كانت هجرتهم دينية، ام سياسية، أم غيرهما، فإنهم يعملون بكل جد ونشاط في المناطق التي يهاجرون إليها لنشر أفكارهم وعلومهم الاسلامية.

فعند استقرار القاسم في مدينة سورا وفي أحد احيائها افتتح في أول حلقات الدروس العلمية ففي أحد تلك الدروس العالية (( تقدم أحدهم الى القاسم في فسأله مسألة دينية، فأجاب ثم سأله آخر فرد عليه القاسم فرأوا ما أجاب به طبق مذهب آل محمد (سلام الله عليهم) فصدقوه ووثقوا بقوله، وأصبح عالما بينهم يأخذون منه معالم دينهم وآداب دنياهم)(١).

وهكذا استمرت مدرسة سورا بالعطاء العلمي بعد وفاة القاسم بحدود ٢٠٠ه حتى اصبحت من المدارس العلمية المعروفة بحيث نرى الشيخ الكليني(٣٢٨هـ) صاحب كتاب الكافي يدرس بها مدة من الزمن على يد احد اساتذتها وهو حميد بن زياد الكوفي السوراوي<sup>(۱)</sup> (ت ٣١٠هـ) في نهاية القرن الثالث الهجري، وان الشيخ النجاشي قد تتلمذ على يد الشيخ أبو الحسن

<sup>(</sup>۱) محمد علي الناصري: القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر: ١٩٠. نقله عن باقر حبيب الخفاجي في كتابه العقود الدرية .

 <sup>(</sup>۲) ثامر هاشم حبيب العميدي: دفاع عن الكافي، ط۱، مركز الغدير للدراسات، ١٤١٥ هـ ۱۹۹٥م: ۸/۱- ۳۷.

البغدادي السورائي البزاز من اهل سورا(۱)، وان سديد الدين يوسف والد العلامة الحلي يروي عن يحيى بن محمد السوراوي(۱)، وكان الشيخ سالم بن محفوظ السوراوي من شيوخ واساتذة المحقق الحلي(۱)، ويروي الشيخ محمد ابن إدريس صاحب كتاب السرائر جميع مصنفات الشيخ الطوسي أبي جعفر محمد بن الحسن عن الحسين بن هبة الله بن رطبة السوراوي(۱) وقرأها عنه ابن ادريس وأجازه بروايتها، وعنه عن الشيخ أبي علي الحسن الطوسي عن والده الشيخ أبي جعفر الطوسي(۱)، وان الحسين بن رطبة السوراوي جعل من بيته في مدينة أبي جعفر الطوسي(۱)، وان الحسين بن رطبة السوراوي جعل من بيته في مدينة سورا مدرسة خاصة به يدرس فيها(۱).

<sup>(</sup>١) عبد الله أفندي الاصبهاني، من أعلام القرن الشامن عشر: رياض العلماء وحياض الفضلاء، تحقيق احمد الحسيني: ٤٣٩/٥

 <sup>(</sup>٢) آقا بزرك الطهراني: الأنوار الساطعة في المائة السابعة السابعة إعداد وتنسيق وفهرسة:
 السيد أحمد الحسيني، ط٢، دار الأضواء/ لبنان، ١٤٠٦ - ١٩٨٦م: ٥٩٣.

<sup>(</sup>٣) محمد باقر الموسوي الخونساري: روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، ط١، الدار الإسلامية ،١٤١١هـ- ١٩٩٩م : ٢/ ٨٢. وحسن عيسى الحكيم: المراكز العلمية في قرية سورا، جريدة الجنائن، العدد(١٠) بتاريخ ١/ ١٠/ ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار : ١٠٦/٤٥.

<sup>(</sup>٥) حسن عيسى الحكيم: مدرسة الحلة العلمية ودورها في حركة التأصيل المعرفي، مركز الهدى للدراسات الحوزوية: ٤٣. ومقدمة تفسير منتخب التبيان: ٥٥. وانظر: على همت بناري: ابن ادريس الحلي ودوره في اثراء الحركة الفكرية، مركز ابن ادريس للدراسات الفقية/ قم، ٢٠٠٩م: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: الشيخ الطوسي(ت ٤٦٠هـ): الفهرست، ط١، تحقيق: جواد القيومي، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧هـ: ٣١.

فظهرت طبقة من علماء... سورا ذاع صيتها في مختلف البلاد الاسلامية(١).

## العلويون الذين هاجروا وعاشوا في سورا:

إن أسماء العلويين الآتي ذكرهم قسم منهم من الجيل الأول الذي عاصر القاسم في سورا أو من أحفادهم بعبارة أخرى إنهم طبقات طبقة تأخذ العلم من الطبقة السابقة وصولا للطبقة التي تتلمذت، أو عاصرت القاسم وهؤلاء العلويون الذين ذكرهم التاريخ هم:

( ذكر من ورد سورا من أرض الكوفة، من أولاد الحسن بن الحسن من أولاد جعفر بن الحسن بن جعفر بن أولاد جعفر بن الحسن بن جعفر بن الحسن.

بسوراء: من أولاد أبي جعفر محمد بن الحسن بن أحمد بن العباس محمد بن عبد الله الأمير ابن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن الحسن عقبه أبو القاسم الحسن له عقب.

وذكر من ورد سوراء من أولاد داود بن الحسن بن الحسن منهم من ولد سليمان بن داود بن الحسن بن الحسن.

<sup>(</sup>١) حازم سلمان الحلمي: الحلة واثرها العلمي، المكتبة التاريخية المختصة، ١٤٣٢هـ: ٩.

بسوراء: من أولاد محمد بن جعفر بن أحمد بن أبي عبد الله محمد الأكبر طاوس بن إسحاق بن الحسن بن محمد بن سليمان بن داوود بن الحسن بن الحسن.

ذكر من ورد سوراء من أولاد زيد بن الحسن بن علي، منهم من ولد القاسم بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على الحيث .

ومات بسوراء أبو طاهر يحيى بن الحسن بن محمد مانكديم بن الحسين بن الحسين بن الحسين بن علي الأطرش بن الحسين بن علي بن الحسين بن الحسين بن الحسين بن فضل. القاسم بن محمد البطحاني، عقبه الحسين بن فضل.

بسوراء: أبو طالب محمد بن عبد الرحمن المحدث بن محمد بن عبد الرحمن بن القاسم بن محمد البطحاني، عقبه علي الناصر.

بسوراء: أولاد أبي محمد الحسن بن محمد بن ابرهيم بن محمد جد الصوفي النسابه رواه أبن المنذر.

ذكر من ورد سورا: من أولاد الحسين بن علي منهم: ولد محمد الباقر ثم من ولد موسى الكاظم.

بسوراء: جعفر بن محمد بن موسى بن القاسم بن عبد الله بن موسى الكاظم.

ذكر من ورد سوراء من أولاد الحسن الأفطس منهم من ولد الحسن المكفوف بن الحسن الأفطس، عقبه عيسى، وطاهر، وأبو القاسم، وأبو زيد الحسن الأفطس، وأبو هاشم محمد، وعقيل، وأحمد، وحمزة، والحسن، وجعفر.

بسوراء: أبو القاسم عبد الله بن الحسين الشاعر بن على الحسن المكفوف.

ذكر من ورد سوراء من أولاد العباس بن علي ﷺ.

بسوراء من أولاد الحسين بن عبد الله العباس بن الحسن بن عبد الله بن العباس بن علي ﷺ.

عن أبي جعفر النسابة الحسين علي بن عبد الله من ولده بسوراء))١٠٠.

وبعد استقرار الرعيل الأول من هؤلاء العلويين لابد أنه تشكلت القاعدة السياسية والفكرية بقيادة القاسم 🚙 لذا أصبحت سورا في حينها كما يقول التاريخ:(( قاعدة البلاد الفراتية قبل تخطيط الحلة المزيدية وخراب بابل))(٢) وهكذا أخذت تتبلور هذه القاعدة، وتتسع بعد عشرات السنيين، وتصل إلى مستوى إعلان النقابة فيها بحيث ((تولى السيد محمد الطاوس الحسني النقابة في سورا وكان هذا في أواخر القرن الثالث الهجري))(٣).

<sup>(</sup>١) منتقلة الطالبية، باب السين: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) محمد مهدي الخرسان: مقدمة كتاب فلاح السائل، تأليف: رضي الدين أبي القاسم على بن موسى بن جعفر بن محمد بن طاوس، منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها في النجف: 1970ع:٤

<sup>(</sup>٣) المصدر والصفحة انفسهما.

وهذا يشير الى أن القاسم 🚁 المتوفى سنة ٢٠٠هـ تقريبا واضع حجر الأساس لنقابة سورا.

## العلماء والرواة الذين تخرجوا في مدرسة سورا بعد مجيء القاسم اليها:

وتخرج في هذه المدرسة الفكرية علماء كبار خدموا الأمة الإسلامية إلى حد أيامنا، وسنتناول عددا من الذين تخرجوا من هذه المدرسة في أزمنة تاريخية مختلفة، ومن ثم انتشروا في المدارس العلمية في، الحلة، وبغداد، والنجف، وغير هذه المدن، فمن هولاء الفقهاء الأعاظم.

#### ١- عمد الطاوس:

((يكنى بأبي عبد الله، وكان نقيب سورا، وأبوه إسحاق كان يصلي في اليوم والليلة ألف ركعة خمسمائة عن نفسه، وخمسمائة عن والده، وهو أول من ولي النقابة بسوراء، وإنما لقب بالطاوس لأنه كان مليح الصورة، وقدماه غير مناسبة لحسن صورته فلقب بالطاوس لذلك))(١).

<sup>(</sup>١) بحار الانوار: ١٠٤/ ٤٤.

#### ٢- الشيخ حسن بن يزيد السوراني:

((يروي عنه الشيخ الحسن البغدادي السورائي، شيخ النجاشي على ما قاله بعض العلماء من أصحاب التعاليق على رجال النجاشي)(١).

#### ٣- أبو القاسم حميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان:

((كوفي سكن سورا، وانتقل إلى نينوى قرية على العلقمي إلى جنب الحائر - على صاحبه السلام - كان ثقة، واقفا، وجها فيهم، سمع الكتب، وصنف كتاب الجامع في أنواع الشرائع، وكتاب الخمس، وكتاب الدعاء، وكتاب الرجال، وكتاب من روى عن الصادق في ، وكتاب الفرائض، وكتاب الدلائل، وكتاب ذم من خالف الحق وأهله، وكتاب فضل العلم والعلماء، وكتاب الثلاث والأربع، وكتاب النوادر وهو كتاب كبير.

أخبرنا أحمد بن علي بن نوح قال: حدثنا الحسين بن علي بن سفيان قال:

قرأت على حميد بن زياد كتابه كتاب الدعاء.

وأخبرنا الحسين بن عبيد الله قال: حدثنا أحمد بن جعفر بن سفيان عن حميد بكتبه.

قال: أبو المفضل الشيباني أجازنا سنة عشر وثلاثمائة.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ٣٥٢.

وقال أبو الحسن علي بن حاتم: لقيته سنة ست وثلاثمائة، وسمعت منه كتابه كتاب الرجال قراءة، وأجاز لنا كتبه، ومات حميد سنة عشر وثلاثمائة))(١).

#### ٤- الحسن بن أبي الحسن السوراثي:

((قال السيد المرتضى في عيون المعجزات: وحدثني أبو التحف قال: حدثني الحسن بن أبي الحسن السورائي... الحدي)('')، ((وعن فضائلة، كونه شيخاً يُستند إلى قوله))('').

#### ٥- الشيخ أبو الحسن البغدادي السورائي البزاز:

((كان من مشايخ النجاشي، ويروي عن الحسن بن يزيد السورائي. قال المرعشي: ولا يبعد عندي كون السورائي نسبة الى نهر سورا، وان كان الصواب حينئذ السوراوي، لا بالهمزة، كما هو قاعدة النسب)(1)، ((مولده بسورا في يوم الجمعة لخمس بقين من جمادي الأولى سنة خمس وتسعين وثلاثمائة))(٥).

<sup>(</sup>۱) رجال النجاشي : ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) السيد هاشم البحراني: مدينة معاجز الأثمة الاثنى عشر ودلائل الحجج على البشر، ط١، مؤسسه المعارف الإسلامية، تحقيق: عزة الله المولائي الهمداني، ١٤١٣هـ: ١/ ٥٠٥.

 <sup>(</sup>٣) محمد بـن إسماعيـل المازنـدراني( ت١٣١٦هـ): منتهـى المقـال في أحـوال الرجـال، ط،
 مؤسسة آل البيت إلى الإحياء التراث، ١٤١٦هـ: ٧ / ١٥١.

<sup>(</sup>٤) رياض العلماء وحياض الفضلاء: ٤٣٩/٥.

<sup>(</sup>٥) مدينة معاجز أو معاجز اهل البيت: ٢٥٤/١.

#### ٦- على بن زرزور السورائي:

((كان شاعر في النجف، معاصراً لشاعر أهل البيت ابن الحجاج ذكرة في الغدير))(١) عن الدر النضيد في تعازي الإمام الشهيد.

#### ٧-الشيخ نجيب الدين يحيى محمد السوراوي:

((نسبة إلى سوري كبشري بلدة في العراق قد اضمحلت الآن، وكان فاضلا، جليلا، نبيلا، يروي عنه السيدان الجليلان رضي الدين، وجمال الدين إبني طاوس، ويروي عنه أبو الحسين بن هبة الله))^٬٪.

((والشيخ نجيب الدين من مشايخ رضي الدين علي بن طاوس كما في جملة من الإجازات، ويروي عنه أحمد بن على بن سعادة البحراني أيضا، وهو يروي عن ابن شهر آشوب، والحسين بن هبة الله بن رطبة الثقة، حكى شيخنا في خاتمة المستدرك أنه جزم صاحب الرياض بأن نجيب الدين هذا هو يحيى بن محمد السوراوي الذي يروي عنه سديد الدين يوسف والد العلامة الحلى أيضا محمد بن شرفشاه الحسيني المعاصر لأحمد بن طاوس، وكلاهما يرويان عن شهاب الدين بندار بن ملكدار القمي، بحسب ما في بعض أسانيد فرحة الغري، وليس

<sup>(</sup>١) عبد الحسين الأميني: الغدير، عني بنشره الحاج حسن إيراني صاحب دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م:٩٦/٤.

<sup>(</sup>٢) على أصغر الجابلقي(ت: ١٣١٣هـ): طرائف المقال في معرفة طبقات الرواة، نشر: مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي العامة - قم المقدسة تحقيق: مهدي الرجائي،١٤١٠هـ:٦٩/١.

هو شمس الدين محمد بن شرفشاه بن محمد الحسيني النيشابوري المقيم بالجبل الكبير، ولعل المترجم له حفيده، أو انه والد حسن بن محمد بن شرفشاه أبي محمد الركن الاسترابادي))(۱).

#### ٨- الحسين بن هبة الله بن رطبة السوراوي:

((أبو عبد الله من أهل سورا من أعمال الحلة السيفية، كان من فقهاء الشيعة ومشايخهم، قدم بغداد وجالس أبا محمد ابن الخشأب، وروى أمالي أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي عن ابنه أبي علي الحسن عنه، وأشتغل بالحلة وسورا))(٢)، وهو ((شيخ الشيعة وأبو شيخهم، أبو طاهر هبة الله كان عارفأ بالأصول على طريقتهم، قرأ المذهب ورحل إلى خراسان والري، ولقي كبار الشيعة، وصنف وشغل بالحلة وغيرها، توفي في رجب سنة تسع وسبعين الشيعة، وصنف أبله بن هبة الله بن وحمسمائة))(٢)، ((قرأ الشيخ جمال الدين أبو عبد الله الحسين بن هبة الله بن رطبة على الشيخ أبي على الطوسي، وصف بالفقيه الصالح، ونقل السيد ابن طاوس عن الحسين السوراوي عن الشيخ أبي علي الطوسي من خطه كتاب طاوس عن الحسين الطوسي)(١٤)، ((وقد حدَث في مشهد الإمام الحسين تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي))(١٤)، ((وقد حدَث في مشهد الإمام الحسين تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي))(١٤)، ((وقد حدَث في مشهد الإمام الحسين

<sup>(</sup>١) آقا بزرك الطهراني: الأنوار الساطعة في المائة السابعة:٥٩٣.

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات:٥١/٣١.

<sup>(</sup>٣) شهاب الدين ابي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت٨٥٢هـ): لسان الميزان، دار الفكر للطباعة والنشر:٣٨٥/٢.

<sup>(</sup>٤) روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: ٣٣٧/٤.

عام (٥٦٠هـ) وأوردته بعض المصادر، أبا طاهر الحسين بن هبة الله من رطبة السوراني المتوفى عام ٥٧٩هـ، وكان عارفا بالأصول، وقد هاجر إلى خراسان والري، ولقي كبار العلماء وصنف في مختلف العلوم)(۱).

((قرأ بمدينة الحلة وغيرها، وروى عن نجيب الدين يحيى بن سعد عن محمد بن أبي البركات عن إبراهيم الصنعاني عن أبي علي الطوسي عن أبيه، ويروى عنه الشيخ عز الدين بن حسين بن علي بن أحمد بن الحسين بن عبد الكريم العزي))(۲). ((وكان فقيها محدثا صدوقا)) (۳).

#### ٩- الشيخ علي بن فرج السوراوي:

((فقيه فاضل، يروي عن العلامة عن أبيه عنه))(١)، ((ويروي عن ابن شهر أشوب اللذي توفي سنة ٥٨٨هـ، وروى عن نجيب اللدين علي بن الفرج السوراوي، الشيخ أبي عبد الله الحسين بن جبير صاحب نخب المناقب))(٥).

## ١٠- يحيى بن أبي طاهر السُوراوي:

((هبة الله بن أبي الحسن علي بن مجد الشرف محمد بن أبي نصر أحمد بن أبي الفضل علي، السيد فخر الدين أبو العلاء الحسيني، السُوراوي(كان حياً

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ٣٠/٣.

<sup>(</sup>٢) حسن عيسى الحكيم: المفصل في تاريخ النجف الاشرف، المطبعة: شريعة، الناشر: المكتبة الحيدرية:٦٦/٤.

<sup>(</sup>٣) أمل الآمل : ٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر، برقم: ٥٨٩: ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) آقا بزرگ الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٢، دار الاضواء/ بيروت:٢٢١/٢.

حدود ٦٦٥هـ) كان فقيها، نسابة، جليل القدر روى عنه السيد أبو الفضل تمام بن محمد بن محمد الحسيني الأديب (المتوفّى ٧٠٨هـ) ذكره السيد محسن العاملي في «أعيان الشيعة، وقال ابن الفوطي: كان من السادات المعروفين بكتابة الانساب، أنشد في المشورة:

شــــاور خليلك في الخفــــي المشـــكل

واقبل نصيحة مشفق متفضل فالله قد أوصى النبي محمدا

فبقولــــه شــاورهم وتوكــل

وللمترجم ثلاثة بنين: الفقيه أبو الغنائم محمد، والفقيه جلال الدين أبو القاسم، والنقيب زين الدين أبو طاهر هبة الله ( المقتول ٧٠١ هـ ) )(١).

#### ١١- الفضل تمام بن محمد بن محمد بن هبة الله العلوي السوراوي:

((علم الدين أبو الفضل تمام بن محمد بن محمد بن هبة الله العلوي الاسماعيلي، السيد الأديب.

قال ابن الفوطي: اجتمعت به بشروبان ... ورايته في مخيم المخدوم أبي محمد الحسن بن مولانا نصير الدين أبي جعفر الطوسي، وروى عن جماعة من أهل سورا منهم: السيد فخر الدين أبو زكريا بن أبي طاهر بن أبي الفضل الحسيني،

 <sup>(</sup>١) اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق يَبِهُ: موسوعة طبقات الفقهاء،ط١، اشراف:
 الشيخ جعفر السبحاني، ١٤١٩هـ:٧ / ٣٠٨.

وصفي الدين عبد العزيز أبي الشيرجي، والشيخ حسن بن السوراوي المقرئ وغيرهم، وسألته عن مولده فذكر لي ولد سنة أربعين وستمائة بسورا، وتوفي بها في شهر ربيع الأول سنة ثمان وسبعين)(١).

#### ١٢-يحيي بن محمد بن يحيي السوراوي :

((قال الشيخ الحر في تذكرة المتبحرين: الشيخ يحيى بن محمد بن يحيى بن الفرج السوراوي كان فاضلا، صالحا، يروي عن ابن شهر آشوب، ويروي العلامة عن أبيه، عنه)(٢).

#### ١٣-الحسين بن أحمد السوراوي:

((كان عالما، فاضلا، جليلا، روى عنه السيد رضي الدين علي بن موسى بن طاوس، ذكره الشيخ الحر في تذكرة المتبحرين، وقد وثقه السيد في مقدمة كتاب فلاح السائل فيما ذكره من طرقه إلى ما رواه الشيوخ من الكليني، وأبن بابويه، والمفيد والمرتضى وغيرهم))(1)، ((وقد قرأ الشيخ حسين السوراوي على السيد عماد الدين الطبري الاملى صاحب كتاب بشارة المصطفى))(1).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٥١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٩٥/٢١.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث، برقم: ٣٣١١: ٢١٢/٦.

<sup>(</sup>٤) روضات الجنات: ٣٣٧/٤.

#### ١٤-علي بن ثابت السوراوي:

((قال الشيخ الحر في تذكرة المتبحرين: السيد شمس الدين علي ابن ثابت بن عصيدة السوراوي: فاضل، جليل، ثقة، يروي عن العلامة عن أبيه عنه))(١).

#### ١٥-الشيخ علي بن يحيى بن علي الحناط السوراوي:

((وهو الذي أجاز السيد رضي الدين علي بن طاوس تاريخها ربيع الأول سنة ٦٠٩ هـ، ذكره في فتح الأبواب وفي كتاب اليقين))(٢).

((وروى عن الشيخ الفقيه عربي بن مسافر العبادي، عن عماد الدين الطبري عن المفيد أبي علي عن والده الشيخ أبي جعفر الطوسي، عن الشيخ أبي عبد الله المفيد عن أحمد بن محمد بن الحسن بن الوليد، عن والده، عن محمد بن يحيى عن أبن محبوب، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن عبد الله بن زرارة عن عيسى بن عبد الله المهاشمي، عن أبيه، عن جده، عن علي، عن النبي شيئة أنه قال: الحديث...)(٣).

<sup>(</sup>۱)المصدر نفسه: برقم: ۷۹۷۱: ۳۱۰/۱۲.

<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ١/ ٢٢٣.

 <sup>(</sup>٣) محمد بن مكي العاملي الجزيني (الشهيد الاول) من أعلام القرن الثامن: الاربعون حديثاً، تحقيق ونشر: مؤسسة الامام المهدي ﴿ ٢٣:

#### ١٦- الفصيح السوراوي

((قال إبن النجار البغدادي: الفصيح بن علي بن عبد السلام بن عطاء بن إبراهيم بن محمد العجلي، من أهل سورا من أعمال الحلة، كان يذكر أنه من أولاد أبى دلف العجلي أمير الكرج، كان أديبا فاضلا يقول الشعر، سكن بغداد بالجانب الغربي وروى شيئا، ولم يتفق لي لقاؤه، أنشدني أبو الحسن بن القطيعي قال أنشدني الفصيح بن على بن عبد السلام لنفسه ببغداد:

هـــذي الدياروهـــذا الضــال والسلـــم

وحيمث كانست قبساب الحسي والخسيم

باصاحبي قفاني في مناز لهمم

نبكي الديارالتي كننا بهسم

وهمه وأي عهذر لقلهب لا يحركه

طيب الأسمى ولمديغ لمي سينسجم

ليت الأحبة إن حد النياق بهم

بمسا المحسبون فيهسم بعدهسم

علموا بانوا فكم دمعة في أثرعيسهم

سيحت وكمم لوعمة في المدار تضطرم

نلوم صرف النوى في ما بنا صنعت

واللـــوم أولى بــــه الوخـــاذة السلــــم

لم تخـــلُ لـــولا المطايـــا وهـــي أهلــــة

دار ولاشستت شمل و هـو ملتثـم

أخبرني ابن القطيعي قال: سألت الفصيح عن مولده فقال: ولدت في سنة خمس وخمسين وخمسمائة، وذكر لغيره: أنه ولد في شوال من السنة، وتوفى ببغداد في الثامن والعشرين من ذي القعدة سنة تسع عشرة وستمائة)(١).

## ١٧-الشيخ سالم بن محفوظ بن عزيزة بن وشاح السوراوي:

(إمام الطائفة في وقته، إليه انتهى علم الكلام، والفلسفة، وكل علوم الأوائل، كان وحيد دهره، وفريد مصره وعصره))(٢) ((وكان من الفقهاء المتكلمين، ومن شيوخ المحقق الحلي))(٢)، ((وقد قرأ عليه كتابه " المنهاج المذكور وقرأ عليه بعضه السيد رضى الدين علي بن طاوس كما حكاه الجبعى في مجموعته عن خط الشهيد، وآل محفوظ الموجودين في هرمل بلاد بعلبك وفي الكاظمين أيضا كلهم منسوبون إلى شمس الدين محفوظ السورانى المذكور، ونقل عن " المنهاج " هذا الفاضل المقداد في شرح نهج المسترشدين))(١)، ((من أهل أواسط المائة السابعة))(١).

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ بغداد: ٥/٥٣٥.

 <sup>(</sup>٢) حسن الصدر: تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، مؤسسة النعمان للطباعة والنشر والتوزيع:٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) المراكز العلمية في قرية سورا، جريدة الجنائن، العدد(١٠) بتاريخ ١/ ١٠/ ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٤) الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ٢٠/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) أعيان الشيعة: ٧ /١٨٠٠.

#### ١٨- أبو البقاء ابن الشيرجي السوراوي:

((ذكره في فرحة الغري))(١)

#### ١٩-مهذب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النيلي السوراوي:

((برز أثر المدرسة الحلية واضحاً عن طريق الشيخ مهذب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النيلي السوراوي (ت٦٦٥هـ/١٢٦٥م) الذي تتلمذ عليه جمع غفير من طلبة الرحلات، فنقلوا ما تلقوه منه إلى بلدانهم ليغدو منهجه وعلمه واضحا هناك))(٢).

# ٢٠- كمال الدين احمد بن محمد بن علي بن أبي الفضل العلوي السوراوي النقيب:

((كان نقيب الحلة وسورا، وبيت أبي الفضل معدن العلم والفضل، ومنهم الأدباء، والفضلاء، والنجباء، وكان خفيف الوطء على رعيته وله أخلاق جميلة. انشد:

وما الحب الا فرقة.... وما الصب الاسالم مثل هالك))(٣٠.

<sup>(</sup>١) فرحة الغري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي ﴿ ١٧٣٠ ﴿

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء وحياض الفضلاء: ٨/٢.

<sup>(</sup>٣)المصدر نفسه: ١١٥/٤.

#### ٢١-الحسين بن محمد بن علي العلوي السوراوي:

((عز الدين ابو عبد الله الحسين بن محمد بن علي أبي الفضل العلوي الحسيني السوراوي الفقيه الأديب قال: ابن الفوطي: قرأت بخطة في كتاب: رأيتني فيما انقاص من موصل كالمخبر عن ضوء النهار الباهر والقمر الأزهر الذي لا يخفى على ناظر، وأيقنت أنني حيث أنتهى من القول منسوب إلى العجز مقصر عن الغاية، فانصرف عن الثناء عليك إلى الدعاء لك، ووكلت عنك إلى علم الناس بك))(1).

## ٢٢-المقداد بن عبد الله بن محمد الأسدي، السيوري، السوراوي:

((نسبة إلى سورا مدينة تحت الحلة،... كان ـ بيض الله غرّته ـ رجلاً جميلاً من الرجال، جهوري الصوت، ذرب اللسان، مفوّها في المقال، متقناً علوماً كثيرة، فقيها، متكلّما، أصوليا، نحوياً، منطقيا، صنف وأجاد... من تصانيفه: كنز العرفان، التنقيح الرائع، اللوامع الإلهية، آداب الحجّ، النافع يوم الحشر، إرشاد الطالبين في شرح نهج المسترشدين، توفي يوم الأحد ٢٦ جمادي الآخرة

<sup>(</sup>١) كمال البدين أبيو الفضل عبد البرزاق بين احمد المعبروف بيابن الفيوطي الشيباني (ت:٧٢٣هـ): مجمع الآداب في معجم الألقاب، برقم ١٦٩ :١٧٥/١.

٨٢٦هـ))(١)، ((وصفه الخوانساري في روضات الجنات بالإمام العلامة الأعظم))(٢)، ((ويعبر عنه في كتب الفقه بالفاضل السيوري))(٣).

((وكان عالماً، فاضلاً، متكلماً، محققاً، مدققاً وخلف الشيخ المقداد السيوري ثروة علمية ضخمة من التآليف وفي أكثر فنون المعرفة الإسلامية))(٥٠).

((وقد تولى الرئاسة الدينية والمرجعية العامة في النجف الاشرف، وقد كانت الرحلة تشد اليه في عصره))(١) ((وبنى في مدينة النجف الاشرف مدرسة علمية عرفت باسمه.... ومازالت هذه المدرسة ماثلة إلى اليوم ولكن تغير اسمها إلى المدرسة السليمية نسبة إلى مجددها سليم خان))(٧).

#### ٢٣-الشيخ عبد الله ابن المقداد السيوري:

((كان الشيخ عبد الله ابن الشيخ المقداد السيوري أحد رجال الفكر وحمله العلم، وقد ألف الشيخ المقداد لولده الشيخ عبد الله كتاب الأربعين حديثا،

 <sup>(</sup>١) اقا بزرك الطهراني: طبقات أعلام الشيعة في القرن التاسع، المجلد المسمى(الضياء ألامع في القرن التاسع) تحقيق: ولده على نقى منزوي، مؤسسة اسماعليان، قم: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) روضات الجنات:٧/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه:١٧١/٧.

<sup>(</sup>٤) أمل الآمل: ٢/ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٥) المفصل في تاريخ النجف الاشرف: ١٤٧/٤.

<sup>(</sup>٦) جعفر باقر محبوبة: ماضي النجف وحاضرها: ٣٧٧/٣.

<sup>(</sup>۷)المصدر نفسه: ۳/ ۳۷۸.

وكان قد أجاز الشيخ زين الدين علي بن الحسين بن العلاء عام(٨٢٢هـ)، وهذا له دلالة على بلوغ الشيخ عبد الله السيوري درجة كبيرة في العلم في عهد أبيه الشيخ المقداد السيوري)) (١).

#### ٧٤-الشيخ عبد الوهاب بن محمد السيوري:

((كتب الشيخ عبد الوهاب بن محمد بن جعفر بن علي السيوري كتاب المصباح للشيخ الطوسي في المشهد الغروي، وفي مدرسة المقداد السيوري، وقد فرغ منه يوم السبت في الثامن عشر من جمادي الاولى عام(٨٢٣هـ) وكانت هذه النسخة عند الإمام الميرزا حسين النائيني في مدينة النجف الاشراف)) (٢).

#### ٢٥-جمعة بن الحسين السوراني:

((جمعة بن الحسين السوراني كتب نسخة من كتاب (نزهة القلوب وفرحة المكروب) سنة ٩٢٢هـ، وهذا الكتاب في تفسير غرائب القرآن لمحمد بن عزيز النحوي السجستاني المتوفي ٣٣٠هـ، وهذه النسخة من الكتاب موجودة عند الشيخ علي القمي وأخرى عند ميرزا على الشهرستاني بكربلا)(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٤/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) جعفر باقر محبوبة: ماضي النجف وحاضرها :٣/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٢٢.

# علماء سورا وارتباطهم بالقاسم السيد على بن طاوس أنموذجا

إنَّ محمد الطاوس عندما أصبح نقيباً للعلويين وفقيها معروفا في سنة ٢٧٥هـ تقريبا، وهو من أصل اهالي المدينة بدليل أن أباه اسحاق هو من أهل سورا - كما قدمنا- ولهذا نصل إلى فرض هو أن إسحاق والد محمد الطاوس أو جده الحسن بن محمد، قد عاصرا القاسم في وربما تتلمذا عليه، ولاسيماالحسين بن محمد، أما لماذا لم يزودنا التاريخ صراحة، وبشكل دقيق عن تلاميذ القاسم المباشرين؟ فيرجع إلى عدة أسباب منها:

السبب الأول: إن التاريخ لم يدون إلى هذا المستوى من التفصيل للأحداث بل إن التاريخ دون الأمور العامة، وبشكل مختصر جدا في تلك المرحلة وما قبلها.

السبب الثاني: السرية التي اتبعها القاسم يه وتلاميذه بسبب الظروف السياسية الحالكة التي كان يمر بها الرساليون آنذاك، ولهذا يحتاج الكشف عن الأحداث التاريخية إلى:

أولا: بذل المزيد من الجهود الكبيرة للعثور عليها.

ثانيا: تحتاج إلى جرأة، وقوة قلب، وتحمل مسؤولية لكتابة التأريخ، واستكشاف كثير من الأمور التي ما نزال نجهلها.

ويبدو أن لآل طاوس علاقة خاصة بالقاسم على تصل إلى حد الارتباط العقائدي، وهذا ما يظهر من أن أقدم نص وصلنا على استحباب زيارة القاسم العقائدي، وهذا ما يظهر من أن أقدم نص وصلنا على استحباب زيارة القاسم المنه والترغيب بها، ويساوي بل يقدم القاسم بالذكر على العباس بن علي بن ابي طالب على وعلي الأكبر، هو ما نص عليه السيد علي ابن طاوس (۱) المتوفي سنة 371هم، ومن البديهي أن ابن طاوس لا يأت بشيء إلا وله مستند ثابت، ولهذا نرى ان العلماء أخذوا كلام السيد ابن طاوس أخذ المسلمات، ولم أجد أحداً يناقشه مطلقا، ولكن لابد من دراسة هذا النص ومعرفة البيئة التي ولد بها والجذور التاريخية له، لأن هذا النص جدير بالدراسة لما يحمله من مقامات عقائدية عالية جدا كما لا يخفى على المختصين في هذا الجال ولذا نقول:

أين النص الروائي الذي اعتمده ابن طاوس في النص على استحباب زيارة القاسم.

وأين النص الذي سمح له أن يقدم ذكر القاسم على العباس بن علي وعلي الأكبر.

إن أجداد السيد على أبن طاوس، وهم عاشوا في منطقة سورا، لأنه بن موسى بن جعفر بن محمد الطاوس وهذا الأخير كما عرفنا كان نقيب العلويين في سورا بحدود بداية الربع الأخير من القرن الثالث الهجري أي في سنة ٢٧٥هــ

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام عن هذا الموضوع، وعن زيارة القاسم في مستقبل البحث.

تقريبا(۱)، وهذا يعني أن محمد طاوس في الجيل الثاني بالنسبة الى جيل القاسم بل ألمح لنا التاريخ أن أبا محمد الطاوس وهو إسحاق، عاصر القاسم به لأنهما عاشا في سورا في الحقبة نفسها، وهنا من الممكن جدا - إن لم يكن وقع فعلا - أن إسحاق قد تتلمذ على يد القاسم، لوجود القاسم في سورا(۱)، ومن هنا يتبين لنا أن السيد على ابن طاوس كان على معرفة كاملة بمنزلة القاسم وفضله، وذلك عن طريق آبائه وأجداده وهؤلاء كلهم فقهاء وصولا إلى جده إسحاق، أو والده الحسن بن محمد بحسب ما ظهر لنا من النصوص التاريخية التي سجلناها.

بل نرى أن آل طاوس بقيت علاقتهم بمدينة سورا القاسمية علاقة متجذرة حتى بعد ازدهار مدرسة الحلة العلمية فقد قال ابن طاوس إن ( فصل فيما نذكره من مصحف لطيف شريف قلدته لولدي (محمد) لما انحدر معى (إلى سورا) وقفته في وجهة) (٣٠).

 <sup>(</sup>۱) إذ قال السيد محمد مهدي الخرسان في تقديمه لكتاب فلاح السائل: ٤ (تولى السيد محمد الطاوس الحسنى النقابة في سورا وكان هذا في أواخر القرن الثالث الهجري).

<sup>(</sup>٢) انظر موضوع العلويين الذين هاجروا وعاشو في سورا.

 <sup>(</sup>٣) رضي الدين أبو القاسم على بن موسى بن جعفر بن محمد بن طاوس الحسني الحسيني
 (ت ٦٦٤ هـ) : سعد السعود، ط١، المطعبة الحيدرية في النجف، ١٣٦٩ هـ -١٩٥٠م: ٥.

## علماء سورا وجهودهم في تأسيس المدارس العلمية

إنّ المؤرخين المعاصرين لم يسلطوا جهودهم للكشف عن الأثر الذي أدته هذه المدينة تاريخيا، ولا سيما عندما استوطنها القاسم على وباتت مدفئاً له، إلا إشارات قليلة، وبقيت هذه المدينة يكتنفها الغموض، وتحتاج من يشمر عن ساعديه لينفض عنها غبار الخفاء، ولهذا نجد من أشار لها بشكل عابر من المؤرخين المعاصرين طارحين تساؤلاتهم، ويدعون إلى من يكشف تاريخ المدينة العلمي وغيره، فنرى الدكتور حسن الحكيم يقول: ((وتحتاج قرية سورا(۱) إلى العلمي وفيره، فنرى الدكتور حسن الحكيم يقول: ((وتحتاج قرية سورا(۱) إلى العلمي وفيره، فنرى الدكتور حسن الحكيم يقول: ((وتحتاج قرية والنجف وقفة أكبر للكشف عن تاريخها العلمي، ومدى ارتباطها بمدرسة الحلة والنجف الاشرف، ومدن العراق الأخرى وما أنجبت من أعلام الفكر الاسلامي)(۱).

ويشير إلى هذا المعنى الدكتور ثامر كاظم الخفاجي بقوله: ((وتحتاج قرية سورا إلى وقفة أكبر للكشف عن تاريخها العلمي، والاجتماعي، وارتباطها بتاريخ مدينة الحلة من جانب، وبمدن العراق من جانب آخر))(٣).

لقد أسهم علماء سورا القاسمية بشكل فعال في تأسيس المدرسة العلمية وتطورها في الحلة، والدليل التاريخي هو أنَّ مدرسة سورا القريبة من الحله تأسست قبل مدرسة الحلة بأكثر من ٣٠٠ سنة، وهنا يؤكد الدكتور ثامر كاظم

<sup>(</sup>۱) اطلاقه على سورا (قرية) تسامح فلا يمكن لقرية ان تكون فيها مدرسة علمية بهذا الحجم.

<sup>(</sup>٢) مدرسة الحلة العلمية ودورها في حركة التأصيل المعرفي: ١٨.

<sup>(</sup>٣) ثامر كاظم الخفاجي: المشاهير من أعلام الحلة الفيحاء إلى القرن العاشر الهجري: المطبعة سارة/ قم: ١٩.

الحفاجي بقوله: ((إنَّ الحركة العلمية في سورا هي أبعد من تأسيس الحلة))(۱)، إذ ان الحلة تم تمصيرها في سنة ٤٩٥هـ على يد سيف الدولة صدقة بن على بن مزيد الاسدي، ووفاة القاسم بن موسى بن جعفر على كانت بحدود ٢٠٠هـ، و(((سورا كانت إحدى المركز العلمية التي أنجبت كثيراً من العلماء، والأدباء، والمفكرين)) (۱)، (وكان لعلماء سورا الدور البارز فيها))(۱). اي بتأسيس مدرسة الحلة وتطورها التي استمرت اكثر من ثلاثة قرون.

و((أبو عبد الله محمد الطاوس بن إسحاق وولده كانوا بسوراء المدينة ثم انتقلوا إلى بغداد والحلة وهم سادات، وعلماء، ونقباء معظمون))(٤) وقد أكد السيد عبد الكريم بن طاوس أنهم: ((كانوا في بداية الأمر في سورا، ثم انتقلوا إلى بغداد والحلة))(٥).

((وانتقل بعض أعلام أسرة آل طاوس إلى مدينة النجف الاشرف، وتولوا نقابة العلويين فيها، وأصبح لهم الإشراف على المناطق المجاورة لها، وقد جمع آل طاوس بين المكانة العلمية والموقع الاجتماعي، ومع أنهم قد تقلدوا نقابة

<sup>(</sup>١)المصدر نفس: ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢)المصدر والصفحة انفسهما.

<sup>(</sup>٣)المصدر والصفحة انفسهما.

 <sup>(3)</sup> أحمد بن علي الحسيني (ابن عنبة): عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب(ت٦٥٤هـ)،
 تصحيح : محمد حسن آل الطالقاني، ط١، ، منشورات المطبعة الحيدرية/ النجف الأشرف،
 ١٩٦١هـ- ١٩٦١ م:١٩٠٠.

<sup>(</sup>٥) فرحة الغرى في تعيين قبر أمير المؤمنين على ﷺ: ٢٢.

العلويين في العصر العباسي والعصر المغولي الايلخاني، فقد أضيف لهم منصب الصدارة في منطقة الفرات، وقد حافظت أسرة ال طاوس على الحركة العلمية في مدينة الحلة قرابة ثلاثة قرون، فأصبحت الحلة في عهدهم مقصدا لطلاب العلم والفكر، وقد أشار الى ذلك، المؤرخ ابن الفوطي (ت ٧٢٣هـ))(١).

((وقد احتل آل طاوس وآل مهنا مكانة بارزة بين الاسر العلمية في مدينة الحلة في هذه الفترة ... أي القرن السادس - حتى أن أسرة آل طاوس قد مدت جذورها إلى مدينة النجف، فولد بعض أعلامها فيها، وتولوا نقابة العلويين في المشهدين العلوي والحسيني ومنهم: السيد رضي الدين علي بن السيد موسى آل طاوس، الذي ولد في الثامن من محرم الحرام في مدينة النجف، وتولى النقابة العلوية بعد وفاة أخيه، السيد محمد عام ١٨٠ه، وتقلد قوام الدين أبو طاهر أحمد بن عز الدين الحسن بن سديد الدين موسى (ت ٧٠٤هـ) نقابة العلويين في النجف، وإمارة الحاج في عهد السلطان أرغون بن أباقا خان المغولي، ويعد كل من السيدين رضي الدين وجمال الدين آل طاوس من أبرز أعلام مدينة الحلة في القران السابع الهجري ويضاف اليهما السيد غياث الدين بن جمال الدين آل طاوس من أبرز أعلام مدينة الحلة في القران السابع الهجري ويضاف اليهما السيد غياث الدين بن جمال الدين آل طاوس من أبرة أعلام مدينة الحلة في القران السابع الهجري ويضاف اليهما السيد غياث الدين بن جمال الدين آل طاوس من أبرة أعلام مدينة الحلة في القران السابع الهجري ويضاف اليهما السيد غياث الدين بن جمال الدين آل طاوس من أبرة أعلام مدينة الحلة في القران السابع الهجري ويضاف اليهما السيد غياث الدين بن جمال الدين آل

<sup>(</sup>١) حسن عيسى الحكيم: أسرة آل طاوس ومساهماتها في الحركة العلمية في الحلة، المصدر بلا مكان للطبع، ٢٠٠٤م: ٤.

<sup>(</sup>٢)المصدر نفسه: ٥.

وبهذه الجهود فقد(( بلغت الحركة الفكرية والعلمية في الحلة شأنا عظيما، فكانت مركز كبار علماء الشيعة العلوية وأدبائها، الذين اشتغلوا بالدرس والتصنيف، التي تنامت فيها حركة الثقافة والأدب، بفضل أمرائها من بني مزيد الذين كانوا محبين للعلم مهتمين بنشر ثقافة أهل البيت بهي فكان سيف الدولة صدقة بن منصور مؤسسها كثير الاهتمام بإدارتها وعمرانها)) (۱).

((ومنذ القرن الخامس الهجري كان بعض العلماء يلقب بالسوراني ﴿ وكان هولاء العلماء من علماء سورا القدماء \* وقد هاجر بعض رجالها إلى مدينة النجف الإشرف في عهد الشيخ أبي علي نجل الشيخ أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي)(۱).

((وحافظت أسرة آل طاوس على مكانتها العلمية قبيل تأسيس مدرسة الحلة المزيدية في أواخر القرن الخامس الهجري، ولما برزت مدينة الحلة في هذه الفترة مدرسة علمية كان لآل طاوس أثر البناء والتشييد فيها، وقد أشارت المصادر إلى السيد أبي عبد الله محمد الطاوس الذي كان نقيب للعلويين في مدينة سورا يوم كانت قاعدة البلاد الفراتية قبل تخطيط مدينة الحلة، وكان من رجال أواخر القرن الثالث الهجري ... ولم تنفصل نقابة العلويين وإمارة الحاج عن الحركة العلمية، فان الذين تولوا هاتين الوظفتين كانوا علماء، وفقهاء، ونسابة، وقد

<sup>(</sup>۱) يوسف كركوش: تاريخ الحلة، ق١، الحياة السياسية، المطبعة الحيدرية/ النجف الاشرف، ١٩٦٥م:١/٢٢.

<sup>(</sup>٢) ماضي النجف وحاضرها: ٢/ ٣٦٥.

حافظ علماء آل طاوس على اللغة العربية وآدابها مدة زمنية عصيبة سيطر خلالها الأجانب على السلطة بعد سقوط الخلافة العباسية في بغداد عام(٦٥٦هـ - ١٢٥٨م)، وبخاصة في عهدي السيطرة المغولية والجلائرية، وكان ولاة الأمور يضعون أعلام آل طاوس موضع الاحترام والتقدير ... وإنَّ هذه المكانة الاجتماعية التي احتفظت بها أسرة آل طاوس قد ارتبطت في الحركة العلمية في مدينة الحلة وامتدت آثارها إلى مدن العراق الأخرى. وإنَّ النتاج العلمي والفكري الذي تركته آسرة آل طاوس، قد غطى جانباً كبيراً من المكتبة العربية))<sup>(۱)</sup>.

وقلنا سابقاً(٢) بأن الحسين بن هبة الله بن رطبة السوراوي الذي كان من كبار علماء الشيعة ومشايخهم، اشتغل بالحلَّة وسورا، ثم ذهب إلى بغداد، وقد حدَّث في مشهد الإمام الحسين عام (٥٦٠هـ)، وهاجر إلى خراسان والري، ولقي كبار العلماء وصنّف في مختلف العلوم في أي مكان يذهب إليه.

وأما الفضل تمام بن محمد بن محمد بن هبة الله العلوي السوراوي هو الذي اجتمع معه ابن الفوطي في شروبان، ورآه في مخيم المخدوم أبي محمد الحسن مولانا نصير الدين أبي جعفر الطوسي، وروى عن جماعة من أهل سورا.

<sup>(</sup>١) أسرة آل طاوس ومساهماتها في الحركة العلمية في الحلة: ٦.

<sup>(</sup>٢) نذكر هنا بعض النصوص التي كتبناها سابقا، وذلك لمقامها المناسب هنا ولفائدتها.

اما الفصيح بن علي بن عبد السلام بن عطاء بن إبراهيم بن محمد العجلي، من أهل سورا من أعمال الحلة، كان أديبا فاضلا يقول الشعر، سكن بغداد بالجانب الغربي وروى شيئا.

((وقد برز أثر المدرسة الحلية واضحا عن طريق الشيخ مهذب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النيلي السوراوي (ت٦٦٤هـ/١٢٦٥م) الذي تتلمذ عليه جمع غفير من طلبة الرحلات، فنقلوا ما تلقوه منه إلى بلدانهم ليغدو منهجه وعلمه واضحاً هناك))(۱).

((ومن أهم العلماء السوراويين هو المقداد السيوري نسبة إلى سورا مدينة تحت الحلّة، وقد تولى الرئاسة الدينية والمرجعية العامة في النجف الاشرف، وقد كان الرحل يشد اليه في عصره))(٢) ((وبنى في مدينة النجف الاشرف مدرسة علمية عرفت باسمه... ومازالت هذه المدرسة ماثلة إلى اليوم ولكن تغير اسمها إلى المدرسة السليمية نسبة إلى مجددها سليم خان))(٣)

والشيخ عبد الوهاب بن محمد السيوري الذي كتب كتاب المصباح للشيخ الطوسي في المشهد الغروي.

<sup>(</sup>١) رياض العلماء وحياض الفضلاء: ٨/٢.

<sup>(</sup>٢) ماضي النجف وحاضرها :٣٧٧/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٣/ ٣٧٨.

#### مَنْ هو مؤسس نواة مدرسة الحلة العلمية؟

على الرغم من تتبع المصادر القديمة لا يجد الباحث وضوحاً لمؤسس مدرسة الحلة او جماعة قامت بتاسيسها على الرغم من التاريخ العلمي لهذه المدرسة العريقة التي أدت دورا مهما ومصيريا في تاريخ تطور العلوم لدى المسلمين ولاسيما الشيعة، على الرغم من ان هذه المدرسة قد استمرت اكثر من ثلاثة قرون من الزمن، فضلا ان الاطلاع على المصادر الحديثة سيزيد من حجم الاستفهام عن مؤسسها او مؤسسيها الأوائل وكل ما اتحفتنا به هذه المصادر الحديثة على كثرتها هو ان المزيديين الذين مصروا الحلة سنة ٤٩٥هه هم السبب في ازدهار مدرسة الحلة إلا ان هذه المصادر غفلت عدة امور منها:

الامر الاول: إن المصادر الحديثة غفلت مدرسة سورا العلمية التي هي اقدم من مدرسة الحلة بثلاثة قرون ولا تبعد عنها جغرافيا سوى عدة اميال. وكذلك هناك قرى علمية أقدم من الحلة مثل النيل، وبرس، ومطير اباد. ويبدو ان هذه المدارس في القرى الثلاث الاخيرة تشظت من المدرسة ألام وهي مدرسة سورا.

الامر الثاني: لم تعطنا هذه المصادر نصوصاً تاريخية تؤكد فيها أن الأمراء المزيديين قاموا بشكل واضح بتأسيس مدرسة الحلة العلمية، نعم هناك اشارات بأنهم دعموا العلم والعلماء بشكل من الأشكال، ولكن هذه المصادر قدمت لنا نصوصا تاريخية كثيرة على أن المزيديين دعموا الشعر والادب واكرموا الشعراء والادباء كرماً لا حدود له ولاسيما الذين مدحوهم، لأن هؤلاء الأمراء كانوا بهما جاجة ماسة الى من يمدحهم بسسب الصراع السياسي والطائفي الذي كانوا بهما

مع السلطة السلجوقية من جهة والقبائل العربية المتناحرة على الغنائم من جهة أخرى. ولا سيما أنَ (( الأمير سيف الدولة صدقة كان يحث الخطى لإنشاء وتوسيع إمارته والسيطرة على كل البلاد العراقية وطرد السلاجقة الغزاة بعد ما دبُ الضعف بالخلافة العباسية))(١) وهنا تكمن المفارقة فلو كان المزيديون قد أسهموا بتأسيس الحركة العلمية معنويا أو ماديا بشكل واضح لوصلت لنا نصوص تاريخية كما وصلت لنا بدعمهم الشعر والادب اللذين كانا هواية العرب كافة.

الامر الثالث: بعد افول امارة المزيديين سنة ( ٥٥٤ هـ) نرى أنَ مدرسة الحلة العلمية لم تنته، بل إن العصر الذهبي لها كان بعد أفول هذه الإمارة. اذ برز بعدها ابن ادريس( ولد سنة ٥٤٣هـ) الذي تعَده هذه المصادر أبرز فقيه سطع نجمه في تاريخ المدرسة الحلية ومطورها الأكبر وكذلك الحال العلامة الحلي والمحقق الحلي، وابن طاووس، وغيرهم.

إنَّ الاسباب الموضوعية لتأسيس مدرسة الحلة العلمي بحسب ما نرى هي:

السبب الاول: مدرسة سورا التي كانت مدرسة بارزة في البلاد الفراتية التي اسسها القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام بعد سنة ١٨٣هـ، واستمرت بالعطاء بعده، فكان علماء سورا الذين ذكرناهم، وعوائلها العلمية مثل آل طاووس وآل معية الرافد الاساس لتأسيس مدرسة الحلة العلمية. مع مشاركة القرى العلمية الآخرى في هذا التأسيس.

<sup>(</sup>١) د. محمد زين الدين: التشيع معالم في العقيدة والفكر، مركز الرسالة: ٢٠٢.

السبب الثاني: بعد اغلاق مدرسة بغداد العلمية أبوابها بسبب الفتنة الطائفية فلم يبق بين يدي علماء الشيعة الا مدرسة سورا ومدرسة النجف التي أسسها الشيخ الطوسي في النجف التي سرعان ما ضعفت بسبب تنامي مدرسة الحلة فاتجه علماء النجف الى الحلة، وهنا ادى الموقع الجغرافي أثره الفعال ليكون احد العوامل في تطوير مدرسة الحلة إذ أنَّ الحلة تتوسط أربعة مدارس منافسة هي مدرسة بغداد شمالا التي انتقل جزء منها الى النجف والجزء الاخر يبدوانه اتجه الى مناطق عدة والمدرسة الثانية الاخرى هي مدرسة سورا جنوب الحلة والقريبة منها ومدرسة النجف الفتية غربا ومدرسة النيل شرقا والقريبة منها أيضا، ومدينة الحلة تتوسط هذه المدارس الاربع، فكان التجمع فيها هو الحاصل. وكان أثر المزيديين انهم وفروا بيئة أمنية ومعنوية جيدة وسمحوا لعلماء الشيعة بأخذ دورهم العلمي في الحلة لأن المزيديين من الشيعة، ويبدو أنهم كانوا بحاجة ماسة لهؤلاء العلماء من أجل الصراعات والحروب التي خاضوها مع السلطة أو مع القبائل الأخرى لهذا ازدهرت مدرسة الحلة ازدهارا باهرا.

وهنا يتبين أنَ الحركة الدينية هي العامل الاساس في تأسيس الإمارة المزيدية وليس العكس.

اما لماذا لم تصل الينا الملامح الواضحة لمدرسة سورا وهي المدرسة الابرز لتأسيس مدرسة الحلة الكبرى الحلة فلعدة امور منها:

السرية التي طغت عليها في بدايات تاسيسها على يد القاسم بن موسى بن جعفر وانسحبت ظاهرة السرية والكتمان الى الجيل الثاني مما جعل المدونات

خالية من ذكر القاسم وتلامذته الاوائل، وهذا أمر لابد أن يركز فيه، وذلك لأننا نعرف أنَّ مدرسة الحلة على الرغم توفر الأمن النسبي طول تاريخها، أضحت المدرسة الرئيسة لدى الشيعة في العراق(١)، وكثرة العلماء والطلبة فيها بحيث نقل لنا التاريخ أنُّ في درس العلامة الحلي كان أربعة مائة مجتهد إلا أنَّ التاريخ لم ينقل لنا تفاصيل معتد بها عن هذه المدرسة سوى معلومات عامة وقليلة فلو أخذنا مثلا درس العلامة الحلى وتساءلنا ما اسم هؤلاء الأربعمئة مجتهد ؟ وأين نتاجهم العلمي؟ فيسكت التاريخ عن الإجابة، فضلا عما لو تساءلنا ما هو اسماء الدارسين وعددهم طوال أكثر من ثلاثة قرون ؟ وما هو نتاجهم العلمي؟. اذ لم يعدُ لنا التاريخ سوى قليل من الاسماء والنتاج العلمي، على الرغم من الأمن النسبي والتاريخ المتأخر جدا قياسا بمدرسة سورا. وهنا تكمن مشروعية طرح اسم القاسم ابن الامام موسى بن جعفر بوصفه مؤسساً لمدرسة سورا، التي بدورها اسهمت بشكل كبير بتأسيس مدرسة الحلة، على أنَّ التاريخ قد شهد بنصوص قد كتبناها فيما سبق عن أثر علماء سورا في تأسيس مدرسة الحلة العلمة.

<sup>(</sup>١) سميت الحلة بـ( الكوفة الصغرى) لكثرة ما فيها من التشيع. ( انظر: شمس الدين بن عبد الله محمد بن ابي طالب الانصاري الدمشقى المعروف بشيخ الربوة ( ٧٢٧ هـ) : نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، المطبعة الاكاديمية الامبراطورية/ مدينة بطربورغ، ١٣٨١ هـ -٥٢٨١٥ : ١٨٨٠

#### النقابة في سورا

عرفت النقابة بأنها: موضوعة على صيانة ذوي الأنساب الشريفة عن ولاية من لا يكافئهم في النسب، ولا يساويهم في الشرف، ليكون عليهم أحبى وأمره فيهم أمضى(١).

وهي تولية شؤون العلويين، وتدبير أمورهم والدفع عما ينالهم من العدوان، فتولاها من هذا البيت السيد أبو عبد الله محمد الملقب بالطاوس، كان نقيبا بسورا، كما تولاها أخوه احمد في هذا البلد، وتولاها ابن أخيه مجد الدين محمد بن عز الدين الحسن بن أبي إبراهيم موسى بن جعفر، فانه خرج الى السلطان هلاكو وصنف له كتاب البشارة، وسلم الحلة، والنيل، والمشهدين من القتل والنهب، ورد إليه حكم النقابة بالبلاد الفراتية، وتولاها ابن أخيه، وهو غياث الدين عبد الكريم ابن جمال الدين أبو الفضائل أحمد أبن أبي إبراهيم بن موسى بن جعفر، وتولاها ولده أبو القاسم على بن غياث الدين السيد عبد الكريم، وتولاها ولده احمد وحفيده عبد الله (").

واليك عددا من النقباء الذين تولوا النقابة في سورا.

 <sup>(</sup>١) ابو الحسن علي بن محمد بن حبيب الماوردي(ت٤٥٠هـ): الإحكام السلطانية والولايات الدينية، دار الفكر دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م: ٩٨.٩٦.

 <sup>(</sup>٢) رضي الدين علي بن موسى جعفر بن طاوس: إقبال الإعمال، ط١، تحقيق: جواد القيومي الاصفهاني: مكتب الإعلام الاسلامي، ١٤١٤هـ. : ١/ ١٠

#### النقيب أبو القاسم على بن أبي محمد:

أبو القاسم علي بن أبي محمد الحسن بن الحسين بن أحمد بن أبي العباس محمد بن عبيد الله بن عبد الله بن الحسن بن جعفر بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، كان سيداً فاضلاً، ولى نقابة سورا قاله أبو الحسن العبدلي في التهذيب.

#### النقيب أبو جعفر محمد:

أبو جعفر محمد وهو أخو النقيب أبي القاسم على بن أبي محمد المتقدم كان سيدا غير مدافع، وهو رئيس الطالبين بسوراء الكوفة، وأخوهم أبو العباس محمد شيخ الطالبيين بالكوفة وغيرها، وكان أبوه أبا محمد الملقب بالأزرق في عقبه نقابه سورا، ولهم اعقاب بسورا قاله العميدي في مشجره.

#### نقيب النقباء أبو تغلب على بن أبي محمد الحسن:

أبو تغلب علي بن أبي محمد الحسن الأصم بن أبي الحسن محمد الملقب بالتقي بن أبي محمد الحسن بن يحيى بن الحسين النسابة بن أحمد بن عمر بن يحيى بن زيد بن الإمام علي زين العابدين ﷺ الشريف أبو تغلب نقيب سورا، شاهدته سديداً، وله عدة أولاد، قاله أبو الحسن العمري في العمدة، ووصفه ابن عنبة في العمدة بأنه نقيب النقباء بسورا، وله أولاد سادة أجلة نالوا النقابة الطاهرية، وصدارة النقابة، وصدارة البلاد الفراتية وغيرها، وفيهم علماء، وفقهاء، ونسابون، وكان جده أبو محمد الحسين بن يحيى الفارس نقيبا بالكوفة، وكذلك أبوه يحيى بن الحسين كان نقيب النقباء بالكوفة، وأبوه الحسين النسابة ولي النقابة كافة في زمن المستعين العباسي في الكوفة سنة إحدى وخمسين ومائتين، وهو أول من ولي النقابة، فالمترجم من بيت شرف وسؤدد وفضل ورياسة.

#### أبو الحسين زيد بن أبي الفضل علي بن ابي تغلب الحسيني:

أبو الحسين زيد بن أبي الفضل علي بن أبي تغلب الحسيني تقدم باقي نسبه في ترجمة جده الأعلى أبي تغلب علي بن الحسين الأصم، كان نقيب الحلة وسورا، قال ابن مهنا في التذكرة: له أخ اسمه عز الشرف كان عالماً، زاهداً، تقياً، نسابة.

## أبو الفضل على بن أبي الحسين زيد بن أبي الفضل:

أبو الفضل علي بن أبي الحسين زيد بن أبي الفضل علي بن أبي الحسين زيد الحسيني وبقية نسبه تقدم في وصف جده بلقب جلال الدين كان نقيب الحلة وسورا، قاله ابن مهنا في التذكرة.

#### أبو الحسين بن أبي الفضل علي بن الحسين زيد الحسيني:

أبو الحسين بن أبي الفضل علي بن الحسين زيد الحسيني تقدم سياق نسيبه، صفي الدين النقيب بالحلة وسورا قاله ابن مهنا في التذكرة والعميدي في مشجره أولاد أبي الفضل علي وتقي الدين إسماعيل.

#### أبو الحسن على بن أبي طالب محمد بن عمر:

أبو الحسن علي بن أبي طالب محمد بن عمر بن يحيى بن الحسين بن احمد بن عمر بن يحيى بن الحسين بن زيد بن الإمام علي زين العابدين على كان سيدا جليلا، توفي سنة إحدى وخمسين وأربعمائة قاله ابن عنبة، وقال أبو حسن العمري في المجدي: وشاهدت انا الشريف النقيب أبا الحسن عليا بسورا، وهو المعروف بعلي بن أبي طالب، وكان سديداً... وهؤلاء ولد امرأة تدعى مستطرف، وتزوج فاطمة بنت محمد السابسي الشريف التقي، فحديث ان الخاطب قال وهذا علي بن أبي طالب يخطب كريمتكم فاطمة بنت محمد، وقد بذل لها من الصداق ما بذل أبوه علي بن أبي طالب لإمها فاطمة الزهراء، فما بقي أحد إلا بكي، وكان يوما مشهودا فولدا ولدين سماهما حسنا وحسينا، وكان أبوه أبو طالب محمد خيراً ... مات على ما حكى شيخ الشرف سنة سبع وأربعمئة، ذكر ابن عنبة للمترجم من الأولاد الحسن، والحسين، وأنجبوا علي عمد وأبا عبد الله احمد شمس الدين.

## أبو عبد الله احمد بن أبي الحسن على بن أبي طالب:

أبو عبد الله احمد بن أبي الحسن علي بن أبي طالب محمد الحسني السورائي شمس الدين نقيب النقباء، قاله ابن مهنا العبيدلي في التذكرة، توفي ٤٤١ هـ، وكان عمره ٦٤ سنة<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة هولاء النقباء من النقيب الأول إلى آخر واحد منهم : عبد الررزاق كمونة : موارد الاتحاف في نقباء لاشراف ، مطبعة الادب/ النجف، ١٣٨٨هـ ت ١٩٦٦م : ١٠/٢.



الفصل السادس احوال القاسم في سورا

#### أولاً : من هم القوم الذين عاش بينهم القاسم

بحسب تتبعنا لم نجد نصا تاريخيا، لمعرفة هوية القوم الذين عاش القاسم بينهم بشكل صريح بل إن مثل هذا تفاصيل يشح التاريخ بها وتكاد تنعدم المعلومات، بحسب ما هو معروف، مما يضطرنا البحث الى تتبع النصوص التاريخية بشكل عام لعلنا نقترب من معرفة هؤلاء القوم لأن معرفتهم ولو بشكل احتمالي أمر مهم ولاسيما في هذه المدة التي نعيشها، إذ توسع البحث العلمي التاريخي وتوسعت مدارك الناس إذ اصبح الإلحاح مهما لمعرفة من هولاء الذين تشرفوا باستقبال ابن رسول الله بهيئة.

وقبل البحث نؤكد بأننا لا نقطع بالنتيجة، وانما الاقتراب منها على الأقل للتمهيد للمستقبل لمعرفتهم بشكل دقيق.

والاحتمال الذي نقدمه في البدء هو أن هولاء القوم يرجعون الى بني اسد وبالتحديد أجداد المزيديين. والدليل على ذلك. أن بني اسد دخلوا العراق في اثناء الفتح الاسلامي، واستقروا بالكوفة مع القبائل الأخرى (۱). و شاركوا في فتح العراق سنة ١٧هـ(۱)، واستقروا هناك وكان لهم في الكوفة دور عامرة وقد ذكرت في سنة ٥٠ هـ(۱)، وقد سكن بني غاضرة وهم فرع من بني اسد في

<sup>(</sup>۱) المسيو لويس ماسينيوس: خطط الكوفة وشرح خريطتها. ترجمة: تقي محمد المصبعي، تحقيسق: كامــل ســـلمان الجبــوري. منشـــورات جمعيــة منتـــدى النشـــر في النجــف الاشرف،١٣٩٩هـ:٤٦ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري : ٣/ ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٧٦/٤.

الغاضرية – كربلاء – وهم الذين دفنوا الامام الحسين في واصحابه (۱). وفي سنة ٢٥٠هـ ثار يحيى بن عمر بن يحيى بن الحسين بن علي زين العابدين (۲) بالكوفة (۲)، وأحبه الناس حباً شديداً، وكان قيامه في خلافة المستعين (۱). وعمن ناصره ناس من بني اسد (۵)، وقد كانت مدينة سورا احدى المناطق التي دخلها وثار بها (۱).

وفي سنة ٢٥١هـ ثار العلوي الحسين بن محمد بن حمزة بن عبد الله بن الحسين بن على بن حسين بن على بن أبى طالب، وامتدت ثورته الى سواد الكوفة (٧)، وكان معه ٣٠٠ رجل من بني اسد (٨).

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ومعادن الجوهر: ٣ / ٦٣.

 <sup>(</sup>۲)علي بن الحسن ابن عساكر (ت ٥٧١): تاريخ مدينة دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع / بيروت: ١٤ / ٤٤.

 <sup>(</sup>٣) أحمد بن علي القلقشندي(ت ٨٢١ هـ) : مآثر الإنافة في معالم الخلافة، تحقيق: عبد
 الستار أحمد فراج، وزارة الارشاد والانباء في الكويت. ١٩٦٤م : ١ / ٢٤١.

 <sup>(</sup>٤) عبد الملك بن حسين بن عبد الملك العصامي المكي ( ١١١١ هـ) : سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، المطبعة السلفية : ٤/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبرى: ٧/ ٢٧٢.

 <sup>(</sup>٦) مؤلف مجهول: العيون والحدائق في اخبار الحقائق: تحقيق: نبيلة عبد المنعم و د.فيصل
 السامر. بغداد ، بدون تاريخ: ٤٤٨.

 <sup>(</sup>٧) شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري (٣٣٧ هـ): نهاية الأرب في فنون الأدب،
 وزارة الثقافة والارشاد القومي المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر:
 ٢٥ / ٧٨.

<sup>(</sup>٨) تاريخ الطبري: ٢٧٧/٧.

وسنذكر دليلاً آخر على وجود بني أسد في احدى أحياء سورا، وهي منطقة الغربات في موضوع لاحق<sup>(۱)</sup>.

وفي مدة وزراة أبي محمد المهلبي وزير الخليفة البويهي معز الدولة؛ أي في سنة ٣٤٥هـ - ٣٥٢هـ. اناطت السلطة البويهية بمزيد<sup>(١)</sup> الأسدي حماية سورا وسوادها <sup>(٣)</sup>. وهذا اول ذكر في التاريخ لاسم مزيد.

إنَّ هذه النصوص التاريخية تشير الى وجود بني أسد في الكوفة وضواحيها وتشير كذلك الى وجدهم في سورا القريبة من الكوفة والتابعة لها منذ دخولهم العراق ابان الفتح الاسلامي، بدليل انهم في سنة ٣٤٥هـ كانوا مسؤولين عن حماية سورا وسوادها لحكومة بغداد، ولو لم يكن لهم جذور تاريخية ودراية في أوضاعها لما انيطت بهم حميتها.

إنَّ سكن بني أسد سورا وسوادها منذ أيام الفتح الاسلامي أكده عمر رضا كحالة بقولة (۱): (( إن بلاد طبىء كانت لبني أسد فلما خرجوا من اليمن

<sup>(</sup>١) في موضوع معنى الغربات.

<sup>(</sup>٢) ومزيد هو مزيد بن مرثد بن الديان بن عذور بن عدلي بن جلد بن جي بن عبادة بن مالك بن عمرو بن أبي المظفار مالك بن عوف بن معاوية بن كسر بن ناشرة بن نصر بن سواه بن سعد بن مالك بن ثعلبة بن دودان بن أسد. (عبد الجبار ناجي: الامارة المزيدية الاسدية في الحلة.. ودراسة في احولها السياسية والحضارية. كتابخانة تخصصي تاريخ السلام وايران، ٢٠١٠م : ٩١. نقله من: ابو البقاء هبة الله بن نما بن علي بن حمدون الحلي الربعي (ت بعد سنة ٢٥٠٠م): المناقب امزيدية في الملوك الاسدية، مخطوط موجود في المتحف البريطاني.

<sup>(</sup>٣) المنتظم في تاريخ الأمم والملوك : ١٧ / ٢٠٧

غلبوهم على أجأ وسلمي، فنزلوا العراق وسكنوا الكوفة منذ سنة (١٩هـ)، وملكوا الحلة، وجهاتها حتى سنة ٨٨هـ)). والحال ان الحلة لم يكن لها وجود في المدة الاسلامية المتقدمة وإنما مصرها المزيديون سنة ٤٩٥هـ، وابرز المدن التي كانت موجودة في هذه المنطقة هي مدينة سورا، ولاسيما اذ عرفنا أنها تحاذي الحلة الحالية من جهة، والكوفة من جهة اخرى(٢).

وما قول ياقوت الحموي: (( بأنَّ سيف الدولة صدقة بن منصور بن دبيس بن علي بن مريد الأسدي، وكانت منازل أبائه الدور من النيل، فلما قوي أمره واشتد أزره وأكثرت أمواله... انتقل إلى الجامعين موضع في غربي الفرات ليبعد عن الطالب وذلك في محرم سنة ٤٩٥ هـ ))(٣). وتم تمصير الحلة في الجامعين.

نقول : بعد ما أثبتنا أنَّ اصل المزيديين من سورا، فقول الحموي بأنَّ: ((منازل دور آبائه صدقة بن منصور من النيل)) فهذا كلام مطلق، ولعل صدقة بن منصور قد اختار النيل عاصمة لإمارته مدة وجيزة، ثم عدل عن النيل الى الجامعين ويحلل الحموي هذا الانتقال (ليبعد عن الطالب)، أي عن السلطة السلجوقية.

<sup>(</sup>١) عمر كحالة: معجم قبائل العرب، دار العلم للملايين - بيروت، ١٣٨٨هـ - م١٩٦٨ : ١ /

<sup>(</sup>٢) لمزيد من المعلومات حول سكن بني اسد لهذه المنطقة انظر: د. قاسم رحيم حسن السلطاني: الدرس اللغوي في الحلة، مركز بابل للدراسات الحضارية والتاريخية، ٢٠١١م : ١٥. (٣) معجم البلدان : ٣٠٩/١.

يقول الدكتور محمد زين الدين: ((والواقع أن الإمارة المزيدية قامت قبل صدقة وكان أول أمرائها أبوالحسن علي بن مزيد المتوفى سنة ١٠٨ وجاء بعده ولده دبيس الذي كان عند وفاة أبيه على في الرابعة عشرة من عمره... ))(١).

ونحن نقول: إن الامارة المزيدية قامت قبل ابي الحسن علي بن مزيد، بل إنها قامت في سورا القاسمية بمرسوم ملكي اصدره الوزير ابو محمد المهلبي وزير الخليفة البويهي معز الدولة أي في سنة ٣٤٥هـ – ٣٥٦هـ. عندما انيط ((بمزيد الاسدي حماية سورا وسوادها من قبل السلطة البويهية))(٢). بسبب قوتهم العسكرية في سورا، بحيث نرى إن السلطة البويهة تستنجد بمزيد الاسدي، اذ كلفه فخر الملك أبو غالب وزير بهاء الدولة بن بويه لمحاربة بني خفاجة سنة القرعاء((فأخذ الثأر منهم ومات))(٢).

أما في سنة ٤٩٥هـ فهي سنة تأسيس بناء الحلة وتمصيرها (١).

وإلى هنا نصل الى نتيجة وهي ان القاسم بن موسى بن جعفر عاش في سورا مع عشيرة بني أسد أجداد المزيديين. وقد أثبت التأريخ أن قسماً من بني اسد الموجودين في الكوفة وسورا هم من الشيعة الثائرين المناهضين للسلطات العباسية، وهذا ما ينسجم مع المبدأ العقائدي والثوري لدى القاسم يهنيه.

<sup>(</sup>١) التشيع معالم في العقيدة والفكر: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المنتظم في تاريخ الأمم والملوك : ١٧ / ٢٠٧

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ٩/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٩٥/ ١٩٧.

# ثانيا: قصة القاسم ﷺ بين الحقيقة والنفي

الثابت أن القاسم على هاجر من المدينه المنورة الى مدينة سورا واستقر فيها وهي مدفنه المعروف () وبات مرقده معلما حضاريا كبيرا على مستوى العالم الاسلامي، وهناك رواية مشهورة تحكي جانبا من سيرة القاسم في هذه المدينة، إلا أن هذه الرواية لم تذكرها المصادر المعول عليها بشكل واضح، ولهذا نسبها بعضهم لغير القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام ونفاها بعضهم أصلا، وأوردها آخرون في صفحات كتبهم، وهذه الرواية تحتاج إلى جهد كبير لإثباتها بصورة علمية صحيحة. والقصة هي:

على الرغم من أن أحداث هذه القصة وقعت في مدينة سورا، إلا أنه ورد في القصة اسم منطقة باخمرا، ويبدو انه اسم الحي الذي هو جزء من المدينة، وينبغي لنا الإشارة إلى تغير اسماء الأماكن بحسب تبدل الظروف، فيظهر اسم ويختفي آخر وهكذا، وقد اسمت القصة رئيس الحي بـ(شيخ باخمرا)، وأكدت هذه القصة على وقوع أحداثها في سورا بشكل عام.

ولهذا نبدأ بدراسة موقع اسم الحي لوجود ضرورة تخصَّ إثبات القصة ثم نعرج على الفقرات الأخر :

<sup>(</sup>١) سنحقق ذلك لاحقا أن شا الله.

#### باخمرا:

قال ياقوت الحموي: ((باخمرا: بالراء. موضع بين الكوفة وواسط وهو إلى الكوفة أقرب.

قالوا بين باخمرا والكوفة سبعة عشر فرسخا، بها كانت الوقعة بين أصحاب أبي جعفر المنصور، وإبراهيم بن عبد الله بن حسن بن علي بن أبي طالب -رضي الله عنه- فقتل إبراهيم هناك فقبره به إلى الان يزار))(۱).

و((باخمرا من قرى السواد، كانت بها وقايع، وبها مدافن نفر من أهل البيت))(٢).

وقال محمد مهدي الخرسان: ((باخمرى: موضع من ناحية الكوفة من جهة واسط))(۲).

وهذه المصادر تشير الى مدنية القاسم الحالية، لاعتبارات عدة منها:

اواقعة بين الكوفة وواسط، وعلى خط واحد تقريبا.

٢- تكون إلى الكوفة اقرب منها إلى واسط.

٣- إنها من نواحي الكوفة(١).

<sup>(</sup>١) معجم البلدان :٢٢١/١.

<sup>(</sup>٢) محمد بن موسى بن عثمان بن حازم ابو بكر زين الدين المعروف بــ(الحازمي): الأماكن او ما اتفق لفظه وافترق مسماه، باب خمرا، حمراه ١٠ /٥٢.

<sup>(</sup>٣) منتقلة الطالبية : موضوع كشاف المنتقلة:٣٦٦.

٤- تقع في أرض السواد.

٥- فيها مدافن لأهل البيت فيئ بحسب ما هو المشاهد.

7- أما المسافة بين الكوفة وباخمرا، التي ذكرها الحموي (سبعة عشر فرسخا) فلم يكن متأكداً منها، بل هو سمعها كما دل كلامه بقوله: قالوا، وهذا اشتباه، لأن هذه المسافة هي المسافة بين الكوفة وواسط التي تساوي ( ٩٣.٥ كم) تقريبا كما هي عليه اليوم لو قسناها بصورة مستقيمة، ويبدو أن الحموي أو الذي سمعها منه أراد أن يقول: سبعة فراسخ، بدليل ان المسافة بين الكوفة وباخمرا التي هي اليوم مدينة القاسم هي سبعة فراسخ، وليس سبعة عشر فرسخا، لاننا لو قسنا المسافة بين الكوفة ومدينة القاسم الحالية بصورة مستقيمة، لوجدناها تساوي سبعة فراسخ، وهي ما تساوي ٣٧،٥ كم تقريبا.

اذاً يتضح أن قبر إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن السبط المسمى قتيل باخمرا يقع قبره في مدينة القاسم، وأن هناك فعلا قبراً يقع على بعد (٣ كم) من جهة الشمال الغربي لمرقد القاسم ينسب له قريب من نهر الجربوعية.

وتردد صاحب تاريخ الكوفة بشأن هذا القبر، إلا أنّه رجح بأن قبر إبراهيم بن عبد الله بن الحسن يقع في العذار، بقرب الحلة السيفية، وقال عنه هو الأشبه (۲)، وهو يشير إلى القبر الذي أشرنا إليه الذي يقع على بعد (٣ كم) شمال غرب مدينة القاسم

<sup>(</sup>١) كما عليه المصادر القديمة والحديثة. أنظر: منتقلة الطالبية، بـاب السـين :١٧٤، وتـاريخ الكوفة:٩٢، واحسن التقاسيم لمعرفة الاقاليم، اقليم العراق،: ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الكوفة: ٢٩.

إلّا ان بعض المصادر أشارت الى أن باخمرا تقع الأن في قضاء الحمزة الشرقي ضمن حدود محافظة الديوانية، إذْ قال الشيخ محمد حرز الدين في مراقده: بإنّ ((قبر إبراهيم بن عبد الله بن الحسن المثنى، يقع عند قرية ابو قوارير))(۱). وهذا ما لا ينسجم مع ما قلناه.

واستقرار القاسم على في هذه المنطقة لأسباب ذكرناها سابقا، ومضمون القصة مختصراً: أن القاسم عاش مع قوم هذا الحي، وعمل، وتزوج، وأن هؤلاء القوم أحبوه لما رأوا منه خيرا كثيرا مما يتصف به من مواصفات الرجل المؤمن، والتقي الصالح إلى ان توفى (٢).

## مناقشة الآراء حول القصة:

وبين أيدينا ثلاثة آراء بحسب تتبعنا لها في المراجع، حول صحة نسبه هذه القصة الى القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عنه وعدم صحتها:

الرأي الأول: أن القصة للقاسم ابن الإمام موسى بن جعفر على والذين قالوا بهذا الرأي:

الشيخ قاسم محيي الدين (<sup>٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) مراقد المعارف:٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) لم نسجل القصة لشهرتها، وكذلك ستأتي نصوص منها في هذا البحث، فلا داعي للتكرار.

<sup>(</sup>٣) في كتابه، المجالس القاسمية، مخطوط بلا أرقام.

السيد محمد مهدي الحائري<sup>(۱)</sup>.

◊الشيخ باقر حبيب الخفاجي<sup>(۱)</sup>.

الرأي الثاني: أن القصة هي للقاسم بن العباس بن موسى بن جعفر عليه . والذين قالوا به:

♦ السيد حسين البراقي (").

♦الشيخ محمد حسين حرز الدين<sup>(١)</sup>.

❖ ومن المعاصرين الشيخ علي فريش المطراوي<sup>(٥)</sup>.

الرأي الثالث: القائل بنفي القصة تماما، وليس لها وجود والقائل به:

♦ الشيخ عبد الجبار الساعدي<sup>(١)</sup>.

ومن خلال دراسة القصة تبرز عدة مستويات:

المستوى الأول: وقعت أحداث القصة في سورا.

<sup>(</sup>١) في كتابه: شجرة الطوبي، ط٢، أنتشارات المكتبة الحيدرية/ قم المقدسة: ١٦٦.

 <sup>(</sup>٢) في منظومته العقود الدرية، بحسب ما جاء في كتاب القاسم بن موسى بن جعفر لمحمد على الناصري البحراني.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الكوفة: ٩٦.

<sup>(</sup>٤) هامش مراقد المعارف: ٢/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٥) في كتابه الذي لا يزال مخطوطاً : القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر ﷺ : ٩٩-١٠٠.

<sup>(</sup>٦) سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب:٩٥- ٩٦.

المستوى الثاني: إنَّ الشخص العلوي صاحب تلك الأحداث مات ودفن في سورا.

المستوى الثالث: إنَّ القصة مزامنة للحاكم العباسي هارون.

المستوى الرابع: أنَّ تلك الشخصية ذات مقام عال ومنزلة رفيعة.

ولتطبيق هذه المستويات على الشخصيتين في الأطروحة الأولى والثانية نقول: مناقشة الرأي الأول: القائلة بأن صاحب القصة هو القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر يها

أولا: قالت المصادر بأنه أقام في سورا(١٠).

ثانيا: إنَّهُ مدفون بسورًا، وهذا إجماع العلماء والمؤرخين كما سنثبته لاحقًا.

ثالثا: المدة التي عاشها في سورا مزامنة لحكم هارون العباسي ، لأنه ابن الإمام الكاظم يهنج ويأتي بالترتيب الثاني.

رابعا: إنه مشهور ومعروف بالمصادر التاريخية والرجالية بحسب ما مر علينا سيمر.

مناقشة الأطروحة الثانية: القائلة أن صاحب القصة هو القاسم بن العباس بن موسى بن جعفر عليه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: حياة الإمام موسى بن جعفر: ٤٣١/٢. ومحمد علي عابدين: القاسم بن موسى الكاظم: ١٤٠. و احمد بن عبد العزيز لفيالي: موسوعة الأنوار في سيرة الأثمة الأطهار، دار العلوم، ط١/ ٢٠١٠م : ٣١١ .

أولا: المصادر التي تذكره، لم تشرُ الى أنَّ له علاقة بسورا(١).

ثانيا: ذكره بعض المؤرخين أن مدفنه (في شوشى)(٢)، والذين ذكروا هذا قصدوا المنطقة التي يقع بها موقع صلب زيد بن علي القريب من ناحية الكفل.

ثالثا: المدة التي عاشها بعيدة نسبيا عن حكم هارون العباسي، بحسب ما هو واضح، لأنه حفيد الإمام الكاظم ﷺ.

رابعا: أنه غير مشهور بالمصادر التاريخية، وقد ذكرته في بعض مصادر النسب من طريق صعب.

اذاً نسبة الرواية إلى القاسم بن العباس خلط واشتباه، ونقل من دون تحقيق، كما حدث عند ابن شدقم في تحفة الإزهار، والسيد البراقي (٣)، بسبب تشابه الاسمين، وتجاور المنطقتين، وقد تابعهم في هذا الاشتباه محمد حسين حرز الدين في هامش (مراقد المعارف)، وقد جاءت أقوالهم متضاربة اذ جاء في تحفة الأزهار لابن شدقم (١) وتاريخ الكوفة للبراقي (٥) قولهما: فالعباس خلف القاسم وهو المدفون بشوشي، والقاسم خلف ابنين أحمد له ولد في الكوفة، والحسين صاحب الكشف، وذكر صاحب منتقلة الطالبية قوله: ((بالكوفة أحمد بن

<sup>(</sup>۱) ينظر مثلا: مراقد المعارف:١٩٠/٢. والحمزة والقاسم، وتباريخ الكوفية :٨١، وعمدة الطالب في انساب ال ابي طالب:٢١٠.

<sup>(</sup>٢) المصادر نفسها.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الكوفة: ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) هامش مراقد المعارف: ٧٦/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ٩٦.

القاسم بن العباس بن موسى بن جعفر))(۱)، وهنا يتبين التناقض المؤسف الذي وقع به هؤلاء الأعلام الاكارم، لأن صاحب القصة ليس له أبناء معروفون لهذه الدرجة، وإنما نصت القصة أن له بنتا فقط، وأن ابنته أرسلها إلى أهله في المدينة المنورة، بل إن النصين أعلاه يؤكدان أن القاسم بن العباس كان غير مختف، وأن ابن شدقم الذي إعتمد علية البراقي في تأريخه، ومحمد حسين حرز المدين في تحقيقه على المراقد، نصاً على أن القصة وقعت في سورا المدينة (۱)، ولاسيما السيد ابن معية النسابة، فاذا كانت المصادر الأساسية في هذا الشأن، تؤكد وقوع القصة بمدينة سورا وإجماع المؤرخين يؤكد أن القاسم بن موسى بن جعفر على هو الذي استقر ومات في سورا، هذا من جهة، ومن جهة أخرى ان هذه المصادر تؤكد أن القاسم بن العباس مدفون في قرية شوشى، فلا مجال لهذا النسبة بل انها واضحة الاشتباه.

وهذا يكفي لإثبات القصة للقاسم ابن الإمام موسى بن جعفر يهيه.

مناقشة الرأي الثالث: بعد مناقشة الرأي الأول والثاني يتبين الوهن في الرأي الثالث، اذ ادعى صاحب هذ الرأي - وهو الشيخ عبد الجبار الساعدي- بعدم وجود أي مصدر ينقل قصة القاسم يهيه وقال متحديا: ((يا ليتهم - أي الذين نقلوها- اعتمدوا على مصدر، ولو مغمورا لهان الخطب))(").

<sup>(</sup>١) منتقلة الطالبية: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: هامش مراقد المعارف: ١٩٠/٢.

<sup>(</sup>٣) سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب: ٩٦.

ويدل هذا الكلام على عدم تنبه صاحب هذا النص للمصادر، والأدلة، الموجودة التي سنذكرها بعد قليل، ولم يكتف بهذا الأمر اذ تهجم على كل من ذكر القصة ونقلها، وكان أسلوبه على حد تعبير- محمد علي عابدين-(شديد اللهجة حاد المزاج) متهما بعض العلماء والباحثين، الذين نقلوا القصة بتهم بعيدة كل البعد عن الحقيقة والواقع، وبتجريح مؤسف، وهو يعلم بفضلهم، وورعهم، وعلمهم، وأدبهم. وقال عنهم: ((غايتهم الشهرة، والمتاجرة باسم وورعهم، وأخاذ حياة الأئمة وتاريخهم مصيدة يصطاد بها الثراء والجاه))().

من جهة أخرى نرى الشيخ الساعدي يخصص في كتابه صفحات عديدة، وأماكن مختلفة، يصف بها المكانة العلمية والأدبية الكبيرتين، وسمو الأخلاق الرفيعة، للشيخ قاسم محيي الدين، وهو ممن نقل القصة، وكذلك يسجل في كتابه الحب الكبير(للشيخ قاسم محيي الدين) لأهل البيت بين من خلال القصائد الرائعة في مدحهم، بحسب تعبيره.

وهنا وقع الساعدي في تناقض صارخ، فكيف يكون لرجل وجهان متضادان؟ وكيف يجتمع حب أهل البيت لجيئ، والتفاني بحبهم، مع المتاجرة باسم الدين واتخاذ حياة الأئمة مصيدة يصطاد بها الثراء والجاه، بحسب تعبير الساعدى.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٢٦.

وحاول في نهاية كتابة تسويغ هذا التجريح والطعن الواضحين لهؤلاء الإعلام مدعيا: (( بأنه نقد بناء، وأن هناك أناس يفهمون هذا اللون من الكتابة))، ولكن تسويغه هذا لا يخفف من التناقض الصارخ الذي وقع فيه.

مع أننا لنا جولة أخرى مع الشيخ الساعدي في مستقبل البحث.

وعلى كل حال سنثبت المصادر لهذه القصة التي ادعى الساعدي ان لا وجود لها على أرض الواقع مطلقا. فمصادر الرواية هي:

أولا: أقدم مصدر وأوضحه بوصف وثيقة تاريخية لإثبات القصة للقاسم بن موسى بن جعفر عنه هو ما سجله شاعر أهل البيت عين دعبل الخزاعي بقوله:

وقسبر بسأرض الجوزجسان محلسه

وقببر بباخمرا ليدى الغربات

فقد أشار الشاعر الى أن القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام مدفنه في باخمرا، وقد عاش في الغربة، اذ ان القاسم لم يفصح عن شخصيته للقوم الذين عاش بينهم، وهذا معناه انه عاش في الغربات بعيد عن الأهل والوطن.

وسنبحث مستقبلا في موضوع مستقل نثبت فيه أنَّ هذا البيت الشعري مطابق تماما للقاسم بن موسى بن جعفرعليهما السلام وهو الذي أراده دعبل الخزاعي. ثانيا: بعد تصحيح اشتباه ابن شدقم في هامش تحفة الأزهار، وصاحب بحر الأنساب، اللذين نقل عنهم، السيد البراقي، والسيد محمد حسين حرز الدين، فالقصة موجودة – كما نقلاها- في كتاب بحر الأنساب عن هامش تحفة الإزهار.

ثالثاً : قال السيد محمد مهدي الحائري في كتابه شجرة الطوبي قبل أن يسرد القصة: ((عن بعض الكتب))(١).

وعلى الرغم من أن هذا القول لا يجدي نفعا، فكان عليه أن يعطينا أسماء هذه الكتب، إلا أن هناك قرينة توضح أنه اعتمد فعلا على كتب هي مصادر موثوقة.

والقرينة هي: بعد تتبع القصة إلى نهايتها يردفها بذكر الحديث المنسوب للإمام على الرضا بقوله: (( وسمعت من بعض العلماء خبراً عن الإمام علي بن موسى الرضا إنه قال: من لم يتمكن من أن يزورني، فليزر قبر أخي القاسم بأرض الحلة، ولكني ما عثرت بهذا الخبر))(٢)، ونستشف من كلامه عدة أمور:

الأول: بالرغم من أنه سمع هذا الحديث من بعض العلماء، إلا انه لم يعتمد على كلامهم باعتبار خلو كلامهم من مصدر معتمد يقنعه بصحة الخبر.

الثاني: أنه تتبع هذا الخبر بالمصادر المعتمدة، إلا أنه لم يعثر عليه فيها.

<sup>(</sup>١) شجرة الطوبي:١٦٦.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر والصفحة.

الثالث: ومن هنا نعرف بوضوح أن القصة التي تناولها في كتابه قد عثر عليها في المصادر المعتمدة عنده، ولهذا قال: قبل أن يسجلها( عن بعض الكتب).

الرابع: أما لماذا لم يكتب أسماء هذه الكتب؟ وذلك أن أسلوبه بالكتابة في كتابه شجرة الطوبى على شكل مجالس، وفي هذا الأسلوب لا يذكر المؤلفون أسماء المصادر عادة.

ثالثا: كتاب المجالس القاسمية(١) عن شجرة الطالبين وغيرها.

رابعا: وسجل الشيخ باقر شريف القرشي فقرات عدة من هذه القصة في كتابة معتمدا عليها لمعرفة سيرة القاسم وحياته اذ كتب قائلا: ((ولما مضى هارون في تتبع العلويين، وقتلهم، وإرهابهم، نزح القاسم على من يشرب مختفياً كاتماً لاسمه حتى لا يُعرف، فأنتهى إلى سورى فأقام فيها، غريبا مشردا عن أهله ووطنه، خائفا على نفسه، وقد كتم أمره لئلا يعرفه أحد،... وأقام القاسم في سورى طيلة حياته القصيرة الأمد، وهو يعاني ألم الغربة والخوف من السلطة، وقد أحاطت به الهواجس، وراودته الآلام القاسية التي جرت على أهله وأسرته، وكان أعظم ما يحز في نفسه ما حل بابيه موسى على الرزايا، واعتقاله في ظلمات السجون، وتشريد إخوانه، وغير ذلك من النكبات والرزايا، وقد نخر الحزن قلبه حتى دنا إليه الموت، وهو في فجر الصبا وريعة العمر ... ولما شعر بدنو الأجل المحتوم والقدوم على الله، عرف نفسه فقد فات

 <sup>(</sup>۱) بحسب تتبعي للنصوص التي يذكرها الشيخ قاسم محيي الدين، فقد وجدته دقيقاً في النقل، والشيخ قاسم محيي الدين احد أعلام النجف الاشرف كما ترجمناه سابقا.

ما كان يحذر منه، ثم لفظ أنفاسه الأخيرة ... وقام المسلمون في تلك المنطقة، وهم يذرفون الدموع على تقصيرهم تجاه حفيد نبيهم الذي لم يوفون حقه لجهلهم به، وواروا جثمانه الطاهر في مقره الأخير، وقد واروا معه العلم، والتقوى والصلاح))().

سادسا: في كتاب (حياة القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر) للمؤلف البحراني محمد علي الناصري، وقد دافع عن القصة وأثبتها للقاسم ابن الإمام موسى بن جعفر اذ كتب قائلا: ((ليت شعري من المشتبه هنا من الجميع؟ ولنترك القارئ الكريم يمعن فكرته، فإذا صح أن المدفون في سورا هو القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر، وأن القصة التي تشتمل على زرع البقل، وحمل البنت إلى المدينة للقاسم المدفون في سورا، فقد ارتفع الاشتباه، وصحت الشبهة المتهم بها الخطباء، وسامح الله السيد البراقي))".

سابعاً: وتحدث الأستاذ محمد على عابدين عن سيرة القاسم في سورا قائلا: ((نحن لا نملك إلا أن نقف على ذلك الحي بإجلال واعتزاز لقومه، رجالا ونساء منذ الأمس حتى اليوم، لما فضلهم الله به من حلول أحد اعلام آل محمد بين ظهرانيهم، ثم توسط مرقده دورهم ومبانيهم، وقد تجلى كونهم على بينة لما تقتفيه الحكومة إزاء أهل البيت لهي من تنكيل وتشديد، وذلك من سر تصديقهم للشخصية القاسمية، وإنها محمدية علوية حقا، حينما أعلن لهم قرب

حياة الإمام موسى بن جعفر: ٢/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) في كتابه حياة القاسم : ١٢٠.

وفاته، وقام معهم بتعارف مقدس مشرف بوقت ذي شجون، لقد عاش القاسم على عند عاش القاسم عند عند عند عند عند عند التقية عند الله عند الله عند الله عند الله عند التقية عند التقية عند الله عند الله عند الله عند التقية الله عند الله عند

وعلى الرغم من أنّ الشيخ الساعدي أتبع ((منطق النفي، ولهجته العنيفة، واستنكاره الصارخ على من يتناول الرواية)(٢)، إلا أننا نجد في كتابه فقرات عديدة لو جمعناها لأصبحت أعترافا منه بوجود القصة من حيث يدري، أو لا يدرى منها هذه النقاط.

- ا- قوله: بان القاسم مدفون في سورا<sup>(٣)</sup>.
- ٢- قوله: تحمل الأذى والغربة بمنأى عن الأهل، والأوطان، والأحبة (١).
- ۲- قوله: إن القوم الذين مات القاسم بين ظهرانيهم لابد وأن دفنوه، وهذا شيء محقق، ولابد وأن جعلوا على قبره علائم وإشارات، لما رأوا منه مدة إقامته بينهم بالعبادة وتقوى وصلاح<sup>(٥)</sup>.
  - ٣- قوله: العمارة الأولى، وهي بنية القوم الذين مات ﷺ بينهم(١٠).

<sup>(</sup>۱) محمد علي عابدين، القاسم بن الإمام موسى الكاظم: ١٤٠. وللمزيد انظر: السيد محمد حسن الكشميري: مع الصادقين، منشورات ناظرين، ط١، ٢٠٠٧م : ٣/ ٣٨٨. والشيخ محمد الهنداوي: سلسلة مجمع مصائب اهل البيت ﴿ اِنتشارات المكتبة الحيدرية: ٤/ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب:١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٤٠.

٤- واللطيف أن الشيخ الساعدي سمى كتابه، ط٢ ( سليل الإمام الكاظم... العلوي الغريب)، ولا ندري كيف، ومتى، وأين، علم الشيخ بأن القاسم عاش غريبا؟، وهو في الوقت نفسه ينفي بشدة القصة التي يحكي قسم منها: ان القاسم عاش غريباً في سورا.

وهذه النقاط هي مقومات القصة، ولم يبق شيء مهم منها سوى عمل القاسم ﷺ وزواجه، والإنسان بطبيعته يعمل، ويمكن أن يتزوج، وهنا يتأكد اعتراف الساعدي بالقصة.

وبهذا البحث تصح نسبة القصة المعروفة للقاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام وعلى الرغم من أن الرواية تلمح بعداً سياسيا عاما للقاسم من جراء اختفائه في سورا، والتكتم على اسمه الشريف، الا أنها لا تعطى أي تفصيلات فكرية، وسياسة، واضحة، وانما جاءت بأسلوب رثائي سردي، وهـذا ما دأب عليه بعض مؤرخي تلك الحقب، التي حفتها ظروف أمنية قاسية، وهذا ما أجهدنا في كتابة السيرة الفكرية والسياسية للقاسم ﷺ كما كتبنا فيما سبق.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٠٣.

# ثالثًا: القاسم في شعر دعبل الخزاعي

قال شاعر أهل البيت ليبين دعبل الخزاعي :

قٰبـــورْ بكُوفـــان، وأخـــرى بطيبـــة

وأخـــــرى بفـــــخ نالهــــــا

وأخسري بسأرض الجوزجسان محلسها

وقىبر بباخمرا، لىدى الغربات وقـــــــبرُ ببغــــــداد لـــــنفُس زُكيْــــةِ

تضميها المسرحمن في الغرفسسات

## الأمر الذي وقع فيه الاختلاف هو:

ماذا آراد دعبل الخزاعي من قوله: ( وقبر بباخمرا لدي الغربات ) ؟ !.

قُدمَت ثلاث اراء للإجابة عن ذلك.

الرأي الأول: المراد هو القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام كما عليه:

الشيخ باقر شريف القريشي(١)، ومحمد على عابدين(٢). وهو مختارنا.

<sup>(</sup>١) بحسب كلامه المكتوب داخل الحرم القاسمي المطهر، في الجدار الجنوبي منه، بعنوان (الموجز اللبيب عن القاسم الغريب)، وهذا الموجز للشيخ القرشي قاله لي: في مقابلة شخصية معه، علما أنه لم يسجل أسمه عليه، وهذه غفلة من الواضعين لبناء الحرم بحسب ما فهمت منه.

<sup>(</sup>٢) في كتابه عن القاسم : ٧٨.

الرأي الثاني: المراد هو إبراهيم بن عبد الله المحض و عليه ياقوت الحموي<sup>(۱)</sup>، والشيخ عبد الحسين الاميني<sup>(۱)</sup> وغيرهما.

الرأي الثالث: ما عليه الشيخ علي الخاقاني، اذ سجل في كتابه قائلا: (لعل الغرض منه - أي قول دعبل - القاسم بن العباس ابن الكاظم وهو قول بعضهم وقد مر سابقاً، أو غيره من العلويين الفاطميين أو العلويين فقط) بعد ما قال: (( لعدم اختصاص قول دعبل هذا بقدر القاسم أبن الامام الكاظم على الكاظم الكاظم المناهم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم المناهم الكاظم الكاظم المناهم الكاظم المناهم الكاظم المناهم الكاظم المناهم المناهم

وهذا منه عجيب لعدة أمور:

الأمر الأول: قوله: (لعدم اختصاص قول دعبل ... الخ) لا دليل على هذا الكلام، بل العكس هو المعروف بحسب ما قدمنا، أي: اختصاص الغربة بقدر القاسم المناه كما هو الواقع في سورا، وكما دلت عليه الأدلة التي أثبتناها، وبوجود قبره في حي باخمرا في مدينة سورا، وأقوال العلماء والمؤرخين.

علما أن رأي الخاقاني في كثير من صفحات كتابه ومنها أنه سجل القصة الدالة على غربة القاسم ﷺ رغم إعطائه رأيا آخر بين طيات كتابه.

<sup>(</sup>١) معجم البلدان : ١/ ٣٧٦.

 <sup>(</sup>٢) عبد الحسين الأميني: نظرة في كتباب السنة والشيعة، سلسلة الكتب المؤلفة في رد
 الشبهات (٦٨)، إعداد مركز الأبحاث العقائدية: ٧.

<sup>(</sup>٣) الحمزة والقاسم : ٢٤ .

الأمر الثاني: اختصاص صفة الغربة للقاسم، وهذا ما أكده كل من كتب عن القاسم ﷺ بل أكد عليه الخاقاني في مواضع عدة من كتابه، وأفرد له مبحثاً مستقلاً اسماه ( اختفاؤه دائماً) أي اختفاء القاسم.

الأمر الثالث: أما قول الخاقاني: (( لعل الغرض منه-أي ما أراده دعبل القاسم بن العباس ابن الكاظم كما قال بعضهم ))، فهذا الكلام يفتقر إلى الدقة، لأن القاسم بن العباس بن الكاظم ليس من جيل الإمام الرضا عنه بل هو من الجيل الثاني للأمام الرضا عنه ولعل القاسم بن العباس لم يولد بعد، وفي أحسن الأحوال كان صغيرا حين إلقاء دعبل قصيدته، وأن القاسم بن العباس كان معروفًا، وليس غريبًا كما قدمنًا في موضوع سابق، وأما قول الخاقاني:(كما هو قول بعضهم سابقا) خلط منه، والقضية هي: الاشتباه الذي اوضحناه سابقا عندما وقع به بعضهم عندما نسب قصة القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام إلى القاسم بن العباس.

الأمر الرابع: وهنا يتبين العجب أكثر من طرح الخاقاني، إذ حاول وبصعوبة واضحة إبعاد القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام عن مراد دعبل الخزاعي، من دون مسوغ، في حين الأدلة والقرائن متوافرة عكس ما أراد، كما أن أسلوبه في الكتابة بوصفه باحثاً عن حياة القاسم يفترض منه ان يتلقف كل شاردة وواردة، ليحللها للوصول للحقيقة، وهذا هو حق لأي باحث، إلا أنه في هذه النقطة قلب موازين المنهج العلمي، وسار عكس ما يقتضيه البحث العلمي للتاريخ، وما يريده الخاقاني نفسه.

وفي المقام عدة مستويات :

المستوى الأول: ان منطقة سورا دفن فيها كثير من العلويين ومن جملتهم القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام ومنطقة باخمرا هي جزء من سورا، والمتبادر إلى الذهن والتبادر علامة الحقيقة أن (الغربة) صفة لصيقة للقاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام ومن المستبعد ان تطلق هذه الصفة على شخص آخر مع وجود القاسم بن موسى بن جعفر من العلويين في المنطقة، وذلك لاشتهاره بهذه المنطقة بأنه غريب، وعاش بين القوم ولم يتعرف على شخصيته الحقيقية إلا المقربون منه جدا، وهؤلاء المقربون هم أبناء عمومته من العلويين، ومن هنا يتبين توهم بعض المؤرخين مثل ياقوت الحموي، عندما قال ان المقصود هو: إبراهيم بن عبد الله المحض، وتبعه الشيخ عبد الحسين الاميني، وغيرهما، وذلك لأن إبراهيم بن عبد الله المحض قائد ثورة مشهور عندما قاد معركة باخمرا، ولهذا فلا يصدق عليه صفة الغربة بالمستوى الذي عليه القاسم، بدليل قول غالب بن عثمان الهمداني راثياً به إبراهيم بن عبد الله:

وقتي ل باخمرى النذي نامع كسل شاهد الدى فأسمع كسل شاهد قد اد الجنود ود إلى الجنود تزحف الأسد السحوارد بالمرهف ات وبالقنات وبالقنات وبالقنات وبالرواعيد الدينا

ودعمسوا إلى ديسن بسسن صلايد

فرمــــاهم بلبــــان أبـــــ

لـــــق ســـــابق للخيـــــل ســـــائد

المستوى الثاني: لو كان ما أراده دعبل في بيته الشعري إبراهيم بن عبد الله المحض لقال (وقبور) وليس (وقبر)، وذلك؛ لأن في معركة باخمرا قتل بها كثير من العلويين أصحاب المنزلة الرفيعة، التي تقارب منزلة إبراهيم بن عبد الله المحض.

و يلحظ أن هناك قرينة قوية بأن دعبل أشار إلى شهداء معركة فخ الشهيرة بر قبور) بالجمع، مع العلم انه قتل فيها الحسين بن علي صاحب فخ ذو المنزلة الرفيعة، وهو قائد المعركة ضد الجيش العباسي، وانما لم يشر له دعبل ويقول (وقبر) لأنه قتل معه من العلويين الأفذاذ، وغيرهم وهم مجموعة كبيرة، وهذا الكلام ينسحب على يحيى بن زيد شهيد الجوزجان، الذي قتل مع أصحابه الكلام ينسحب على عيى بن زيد شهيد الجوزجان، الذي قتل مع أصحابه هناك، فعبر دعبل عنهم برقبور)، في حين ذكر دعبل (قبر) ببغداد حيث مثوى الإمام موسى بن جعفر يهيه، قبل ان يدفن معه الإمام الجواد يهيه.

ومن هذا الإيضاح نصل إلى نتيجة بأن القبر المشار إليه في باخمرا حسب مفهوم السياق الشعري لدعبل يجب ان يكون صاحبه دفن بمفرده، وليس مع آخرين في معركة وما شابه ذلك، وان يكون لرجل بارز الأهمية، وهذا لا ينطبق إلا على القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام. المستوى الثالث: القرائن تدل بوضوح على الظرف الذي قرأ دعبل قصيدته فيه، وذلك أنه أراد مواساة الإمام الرضا واجداده على إذ من الأولى بل الواجب أن يذكر دعبل للإمام الرضا المصائب للقريبين منه جداً، وكما هو واضح من الأشخاص الذين ذكرهم دعبل وهم آباء الإمام الرضا المعصومين بطيبة وبغداد، وكذلك الأولى أن يذكر له من الأشخاص الحسينيين حتى تكون المواساة قوية، وقد صرح السيد الشهيد محمد الصدر بهذا الصدد قائلا(۱): ((وقد تعرض دعبل في قصيدته إلى بعض الثوار العلويين، وقد أقره الإمام الرضا على ذلك، والظاهر أنه تعرض إلى الأشخاص الذين يحرز إخلاصهم، ووثاقتهم في حركتهم، وشهادتهم وأغلب الذين ذكرهم هم من الشهداء الحسينين، باعتبار كون الرضا حسينيا، أو باعتبار زيادة الإخلاص فيهم كما سبق حيث يقول:

قبور بكوفان وأخرى بطيبة وأخرى بفخ نالها صلوات وقر بأرض الجوزجان محله وقر برابياخمرا لدى الغربات وقر بريغداد لنفسس زكية تضمنها الرحمن في الغرفات

<sup>(</sup>١) شذرات من تاريخ فلسفة الإمام الحسين: ٢٠٣.

يتبين من كلام السيد الصدر عدة أمور تدعم أطروحتنا الأولى.

الأمر الأول: تعرض دعبل للأشخاص الذين يحرز أخلاصهم، ووثاقتهم في حركتهم، وشهادتهم.

الأمر الثاني: وكما قلنا أعلاه، وقول السيد الصدر (أغلب الذين ذكرهم هم من الشهداء الحسينيين باعتبار الإمام الرضا حسينيا).

الأمر الثالث: والذي يفهم من كلام دعبل، وكلام السيد الصدر أن دعبل الخزاعي ذكر المشهورين من أولاد الأئمة المعصومين..

أجوبة الأمور أعلاه:

جواب الأمر الأول: القاسم ذو إخلاص ووثاقة.

جواب الأمر الثاني: القاسم هو حسيني.

جواب الأمر الثالث: القاسم ذو مكانة معروفة ومشهور عند الأثمة المعصومين فضلا عن غيرهم

وهنا إشكالان ربما يطرحا بالمقام :

الإشكال الأول: ذكر دعبل شهداء حسنيين في شعره، وهذا ما يتناقض مع الأمر الثاني القائل ان الذين ذكرهم هم شهداء حسينيين.

الجواب: قلنا الأولى، وقول السيد الأغلب.

وأكيدا ان تلك الواقعة مثلما اشترك فيها حسنيون اشترك معهم حسينيون، وبالجملة ان الذين ذكروا في كلام دعبل هم حسينيون ونسبتهم في شعره كبيرة جدا قياسا بالحسنيين الذين ذكرهم فقط في واقعة فخ مشترك معهم حسينيون قطعا، وأما بقية الأماكن والقبور فكلها لحسينيين.

الإشكال الثاني: قال السيد الصدر (قد): ((وأغلب الذين ذكرهم – دعبل – هم من الشهداء...)) والقاسم في كلام دعبل. دعبل.

## وجوابه :

أولا: ان القاسم صاحب فكر ثوري، وكاد أن يثور كما أسلفنا، لو كانت الظروف السياسية على ما يرام، بل لربما كان دعبل يعرف كثير أ من فحوى المنهج التنظيمي والسياسي الذي تمتع به فكر القاسم، كأطروحة مقبولة، وانظر إلى كلام السيد الصدر (قد) تجده يقول: ((إنه تعرض إلى الأشخاص الذين يحرز إخلاصهم، ووثاقتهم في حركتهم وشهادتهم)) وكلام السيد الصدر واضح اذ أكد انه ليس الذين تعرض إليهم دعبل، والذين يحرز إخلاصهم ووثاقتهم ان يكونو كلهم شهداء، بل الذين قاموا بحركة ويحرز إخلاصهم ووثاقتهم هم مشمولون أيضا في كلام دعبل، حتى لو لم يكونوا شهداء، اذا المدار من تعرض دعبل للأشخاص هو الإخلاص والوثاقة، وهذا ما يقتضيه الوجدان، لأن الشهادة يرزقها الله إلى من يشاء اذا القاسم مشمول في شعر دعبل قطعاً. وذكره بالخصوص.

ثانيا: ان منزلة القاسم على كبيرة كما برهنا على ذلك، فمنزلته توازي منزلة الشهداء.

المستوى الرابع: بعد الكلام أعلاه ينحصر القول بأنَ مقصود دعبل ومراده في كلامه ( وقبر بباخمرا لدى الغربات ) هو القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر (عليهما السلام) وذلك للأدلة الكثيرة والقرائن التي لا تستقيم الا مع هذا الكلام الموضوعي.

وأما العلويون الذين ذكروا في الأطروحة الثانية والثالثة فلا تستقيم معهم الأدلة والقرائن كما أتضح.

## ما معنى الغربات ؟ :

قال الحموي: الغربات: بالضم، وبعد الراء باء موحدة، كأنه جمع غربة، يجوز أن يكون سمي عدة مواضع كل واحد منها غربة ثم جمعت: وهي اسم موضع قتل فيه بعض بني أسد، فقال شاعرهم:

وما يلقى بنو اسد بهنه أسىي إنسنى مسن ذاك إنسه(١) ألا يا طال بالغربات ليلي وقائلة: أسيت، فقلت: جير

<sup>(</sup>١) معجم البلدان: ١٩٢/٤.

قال ابن الملا في شرح المغني: الغربات: موضع().

ومن الثابت تاريخيا ان المزيديين أسسوا لهم إمارة وعاصمتهم الحلة التي مصروها سنة ٤٩٥هم، وضمت مناطق الفرات الأوسط جميعها، وكانت مدينة سورا أحد أهم مناطقهم المتاخمة للحلة، والمدفون بها القاسم في حي باخمرا، والمزيديون فرقة من بني أسد، والأكثر من هذا ان المزيديين الاسديين علاقتهم قديمة بسورا قياسا بتاريخ كتابة نص الحموي المتوفي ٢٢٦هم، حيث (كان حماية مزيد (١٠٠٠ لسورا في مدة وزارة المهلبي التي امتدت بين ٣٤٥هم - ٣٥٢ هه) (٣).

ومن جهة أخرى فان دعبل كان يقصد بـ(الغربات) القوم الذين عاش بينهم القاسم في ومن ثم أشيع بين الناس بأن القاسم في مات بين القوم الغرباء عنه، فأصبحت المنطقة التي مات بها القاسم تسمى بـ(الغربات)، وبتعبير الاصوليين (وضع تعيني) وقد القى دعبل قصيدته في حضرة الإمام الرضائي بحدود سنة ٢٠٦ه، ثم جاء الحموي المتوفي سنة ٢٦٦ه، فضبط الغربات بأنها موضع لبني أسد، وهذا المعنى يؤكده البغدادي بقوله: والغربات بضم الغين المعجمة والراء المهملة بعدها موحدة: جمع غربة بضمتين وهي المرأة الغريبة،

<sup>(</sup>۱) البغدادي: خزانة الأدب (ت: ۱۰۹۳هـ): ط۱، تحقيق: محمد نبيل طريفي وإميل بديع اليعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹۹۸م: ۱۰ / ۱۲۲

<sup>(</sup>٢) سميت الإمارة المزيدية على أسم مزيد هذا.

<sup>(</sup>٣) الإمارة المزيدية دراسة في وضها السياسي، والاقتصادي والاجتماعي:٦٢.

ومن دون هاء: الرجل الغريب(١)، والحال ان القاسم اطلق عليه الرجل الغريب.

وقال على الخافاني (واما الحمل على تحريف الغري بالبحار هذا من الغرب كما عن بعض الأساتذة لوقوع التحريف كثيرا ولقول دعبل الخزاعي رحمه الله في قصيدته التائية في تعداد قبور العلويين:

ويشير اذا بر الغربات) الى قبر القاسم بن الكاظم يهيه حيث اليوم، فلا وجه له اذ لم يوقف على الغرب بالبحار)(٢).

وقال ابن الطقطقي(ت ٧٠٩هـ) عند ذكر الحمزة ابن الإمام موسى بن جعفر والأن معروف بالحمزة بن القاسم) الذي يبعد عن مرقد القاسم اقل من (١٠كم) (( وقبره بمشهد الغربات بالصدرين رستاق من بلد الحلة المزيدية))(٣).

<sup>(</sup>١) خزانة الأدب: ١٠/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحمزة والقاسم: ٢٤.

 <sup>(</sup>٣) صفي الدين محمد تاج الدين بن علي المعروف بـ( ابن الطقطقي) الحسني: الأصيلي،
 جمعه ورتبه وحققه: مهدي رجائي، نشر: مكتبة المرعشي النجفي: ١٨٠

لابد ان ابن الطقطقي بقوله: (مشهد الغربات) يشير إلى قبر القاسم القريب من قبر الحمزة، لان المشهد هو القبر المشهور الذي تشهده الناس<sup>(۱)</sup> والذي يؤيد هذا الطرح هو قرينة قوله: ((بالصدرين رستاق من بلد الحلة المزيديه)) والصدرين<sup>(۲)</sup> يبدو انها منطقة جنوب الحلة، التي يرقد بها القاسم بن موسى بن جعفر(عليهما السلام) ولا يمكن تفسيره بغير هذا التفسير، وذلك لانه لا يوجد مشهد بهذه المنطقة غير مشهد القاسم مشهور تاريخيا وجغرافيا.

ولهذا نرى ان ابن عنبة ( ت٨٣٨هـ) وصف قبر القاسم بوضوح بر مشهد القاسم)<sup>(٣)</sup>. وهو المتخصص بهذا المجال. والذي يؤكد اكثر بان مرقد القاسم يقع بمنطقة الصدرين – بحسب تسمية تلك المدة من الزمن – وان المقصود بمشهد الغربات هو مشهد القاسم ما كتبة ابن عنبة بقوله : (( أحمد الخالصي بن أبي العنائم محمد بن زيد بن الحسين بن أحمد بن محمد بن الحسن الزاهد المذكور نزل الخالصة من الصدرين وهو أحد أعمال الحلة فنسب إليها، ويقال لولده بنو الخالصي، وكان أهل بيت رياسة وزهد بسورا. انقرض المعرفون منهم بهذا اللقب، وانفصل منهم بنو مكارم، وهو أبو المكارم محمد بن معد بن عبد الباقي

 <sup>(</sup>١) قال الفيروز أبادي: والمشهد ، والمشهدة ، والمشهدة : محضر الناس (انظر: انظر: القاموس المحيط ، باب الدال ، فصل الشين والصاد ، دار الفكر ، بيروت :١/ ٣٠٦.

وقال الخليل:والمشهد: مجمع النّاس، والجمع: مشاهدً.( انظر: أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي(١٠٠هـ – ١٧٥هـ)، كتاب العين، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة:٣٨٩/٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب: ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٥٨- ٢٦١،

ابن معد بن أبي المكارم محمد بن أحمد الخالصي، ويقال لهم بنو مكارم بسورا منهم محمد يدعى مطلوبا بن أبي مكارم المذكور جد السيد ابن مطلوب بسورا))(۱). فنلاحظ وجود علاقة بين الصدرين وسورا المدفون بها القاسم يحده العلاقة اذ لم تكن ارضاً واحدة فهما متداخلتان، فمرة يطلق على هذه الارض سورا ومرة الصدرين في ذلك الزمن.

<sup>(</sup>١)عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب: ٢٦٢.



أولا: القاسم والتقية

ثانيا: القاسم والغَيية

ثالثا: القاسم والعصمة المكتسبة

## أولا: القاسم والتقية

ان مسألة التقية من المسائل الكلامية التي طال فيها الكلام بين الفرق الاسلامية والتي شنع بها على اتباع مذهب اهل البيت هيئ اشد التشنيع، علما أن المسألة لم تفهم حتى على مستوى المذهب الواحد، وهي لا تحتاج إلى مزيد من الكلام، لذا نحاول من تبسيط مفهوم التقية، وقد تناولت أكثر المؤلفات عن حياة القاسم هذه المسألة بعناية، وهنا لابد من تناول هذا المسألة وعلاقتها بالقاسم هذه المحالة قدر الامكان.

فنقول: لما اختفى القاسم قد اختفى عن أنظار السلطة طول مدة بقائه في العراق، لذا فهم العامة من الناس، وبعض الكتاب والخطباء، عكس المفهوم الرسالي للتقية، الذي مارسه القاسم عليه.

إذ معنى فهمهم للتقية هو الانعزال التام عن مسرح الحياة، وقد صوروها بطريقة بكائية فجة، وهذا التفسير لا يقبله الإنسان المؤمن الاعتيادي، فضلا عن المؤمنين الرساليين، الذين أخذوا على عاتقهم التضحية بالغالي والنفيس من اجل إعلاء كلمة لا اله الا الله، فقد صرح القرآن بشكل واضح بمشروعية التقية بل اوجبها في بعض الموارد، ولهذا استعملها المصلحون طوال التاريخ، وكانت عملاً نبيل افضى الى نتائج لا يمكن ان تاتي الا بها مثالاً قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنَ مَنْ اللهِ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيْنَاتِ مِنْ اللهِ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيْنَاتِ مَنْ رَبّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذَبًا فَعَلَيْه كَذَبُهُ وَإِنْ يَكُ صادقا يصبكُمْ بعض الذي يَعدُكُمْ مَنْ رَبّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذَبًا فَعَلَيْه كَذَبُهُ وَإِنْ يَكُ صادقا يَصبكُمْ بعض الذي يَعدكُمْ مَنْ رَبّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذَبًا فَعَلَيْه كَذَبُهُ وَإِنْ يَكُ صادقا يَصبكُمْ بعض الذي يَعدكُمْ

إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي مِنْ هُـوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ﴾ (). فكتمان الايمان هي التقية بعينها، فهذا الرجل الذي وصفه القرآن الكريم بالمؤمن استطاع انقاذ نبي الله من قتل محقق من دون أي مضاعفات سلبية، بسبب إفاء إيمانه.

وجاء في تفسير الرازي في احد قوليه: ((ان هذا المؤمن لما سمع قول فرعون يقول: ﴿ ذَرُونِي أَقَتُلُ مُوسَى وَلَيْدُعُ رَبُهُ إِنِي أَخَافُ أَنْ يَبِدُلُ دَيِنَكُمُ أَوْ أَنْ يُظْهَرُ في الْمُورِي أَقَتُلُ مُوسَى وَلَيْدُعُ رَبُهُ إِنِي أَخَافُ أَنْ يَبِدُلُ دَيِنَكُمُ أَوْ أَنْ يُظْهَرُ في الْمُأرض الفساد ﴾ (٦)، لم يصرح بأنّه على دين موسى يهيه بل أوهم انه مع فرعون وعلى دينه، مبينا أن المصلحة تقتضي ترك قتله، لانه لم يرتكب ذنبا، وإنما كان يدعو الى الله عز وجل، وهذا لا يوجب القتل) (٣).

ومن ايات الذكر الحكيم الآمرة بالتقية قوله تعالى ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِ عِن اللَّمام اللَّهِ اللَّهِ عَلَى أَنَّ اللَّهُ وَلِيٌ تَحْمِيمٌ ﴾ (١٠). فقد جاء في تفسيرها عن الامام الصادق ﴿ بَالتَقْية ، فقال : ﴿الَّذِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ التقية (٥٠).

وفي مبحث التزاحم في كتب الاصول عدها العلماء قاعدة عقلية قال: السيد السبزواري عن التقية: ((انها ترجع الى القاعدة العقلية التي قررتها الشرائع

<sup>(</sup>۱) سورة غافر:۲۸.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الرازي: التفسير الكبير: ٢٧/ ٢٠

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) اصول الكافى: باب التقية: ٢١٨/٢.

السماوية، وهي تقديم الأهم على المهم ، فتكون التقية من القواعد العقلية الشرعية (١).

إن ((من لم يقرأ شيئا عن حياة الائمة، ومعاناتهم الكبيرة من الحكام المتحسسين منهم دائما، والداعين الى قتلهم، ولا يستطيع أن يدرك حجم المراقبة والمحاربة لائمة الشيعة، ومن ثم هو لا يعرف أن أهون شيء على حكام المسلمين هو قتل المسلم بلا ذنب، بل بالشبهة والتهمة.

وحين يصل الانسان الى حد جهل هذه الحقائق، فليس أمامنا إلا الإعراض عنه، والطلب منه ان يقرأ الاحداث جيدا برؤية جديدة لا تقدس المجرمين من الحكام، ولا تنظر الى الحاكم أنه إله قادر، له رحمة الإله، وسلطة الإله.

وبغض النظر عن مواد التأريخ، والنقاش حول نزاهة حاكم ما أو عدمه، فإن التحفّظ على الرأي، ومدارة الرأي الآخر، هو في ذاته سلوك راق، يمكن ان يؤسس تجمعا حضاريا مهما، يتسم بالفاعلية الاجتماعية، والحركة، بغض النظر عن تعدد الاتجاهات الدينية، والعرقية، والسياسية، حتى ممن له القوة والسيطرة، فكما استعمل النبي محمد من التقية في العهد المكي، عهد القهر والحرمان، فكذلك استعملها في العهد المدني، عهد القوة والسلطة، وهذا يدل على جمال سلوك التقية من أي كان، وفي أي وقت، سواء في عهد القهر والحرمان والتعذيب، ام في عهد السلطة والقوة والغلبة، لأنه السلوك الذي يجمل مظهر والتعذيب، ام في عهد السلطة والقوة والغلبة، لأنه السلوك الذي يجمل مظهر

<sup>(</sup>۱) السيد عبد الاعلى السبزواري: مواهب الرحمن في تفسير القران ، ط٤، مكتب آية الله العظمى السيد السبزواري، ١٤١٣هـ: ٥/ ٢٠٢.

الانسان، ويلطف الصورة الانسانية، التي يحرص أهل الكمال على زيادة تلطيفها))(١).

((تلك نبذة ارتأينا تسجيلها، تخص المفهوم بذاته فقط، والان نذكر شيأ عن مفهوم التقية والقاسم، الذي عاش مجهول النسب مطوي معالم الحياة، فإنه لم يشأ ان يخبر أحدا عنه في أي ناحية أبدا، وهذا هو السر الكامن في نضوب سير التاريخ، ووقوف المؤرخين عن الكتابة.

فعلة العلل لعدم معرفتنا به، هو صمت التاريخ، الا باليسير من التصاريح التي سبق أن ذكرناها... وهذا الصمت هو حصيلة كتمانه لإمره ولاسيما أواخر أيامه.

فقد عاش مغتربا وظل مع الناس الذين لا يكادون يعرفون عنه سوى مظهره الخارجي، بل لا يستبعد انه تنكر بما يطمئنه ايضا.

يظهر لنا انه كان كثير الانعزال لأمرين مهمين: أولهما:

عبادة الله عز وجل فهو العالم التقي، وهي - العبادة - سجية لهم ملازمة لا تنفك عنهم.

ثانيهما: التخفي وتجنب الاحتكاك مع أفراد القوم بكثرة لما يعرض له من إلحاح أسئلة الاسم والنسب، ومبادئه في إنجاح تطبيق مفهوم التقية، وحفظا على

<sup>(</sup>١) نزيه محيي الدين: التقية، دار القلم للنشر والطباعة، بيروت: ٢٢-٢٣

سلامته))(۱) من كشف ما يحمل من رسالة عظيمة من والده الإمام المعصوم

صرح السيد الشهيد محمد الصدر (قدس) بهذا الشأن قائلا: ((وإذا عممنا مفهوم التقية لبعض أو كثير مما يأتي من الآخرين من أضرار استطعنا وبكل وضوح وعمق أن نعرف مدى الكلمة والدقة المعمول في تشريعها.

وهناك من الأعمال الفردية او العامة ما يكون كتمانه سبباً في نجاحه وإعلانه سبب في خرابه، ومن هنا كانت التقية، والحذر فيه سببا في التقدم والنجاح.

وكذلك دفع ما يأتي من الأضرار والحروب بين المتعددين في المذاهب الإسلامية، فأن ما أريق بينهم من دماء في التاريخ أكثر من أن يخفى هذا النحو من التقية فيه نقطتان:

النقطة الأولى: إن الحكمة منه هي توحيد الكلمة بين المسلمين، ودرس حقوقهم ضد أعدائهم الكائدين بهم باستمرار، مضافا إلى المحافظة على نفوس هؤلاء المعتصمين بالأئمة المعصومين بين وأموالهم من غدر الغادرين ونصب الناصبين.

النقطة الثانية: إنَّ هذه التقية هي المصطلح المشهور بين فقهائنا عموماً، وهم لا يعنون منها غير هذا المعنى.

<sup>(</sup>١) محمد على عابدين: القاسم بن موسى الكاظم: ١٤٠.

وكذلك دفع الضرر الوارد من المتسلطين، وفي كلها تكون التقية ضرورة ينية.

وان الأدلة في الكتاب والسنة على مشروعية التقية ليست دالة على الإلزام والوجوب، بل على الجواز... او بتعبير آخر ان العمل بالتقية رخصة لا عزية... ومن هنا أيضا كان عمل أصحاب الأئمة المعصومين عموما مع العلم إنهم كانوا عارفين بالأحكام متفهمين للشريعة مرتفعين في درجات الإيمان، فعمار بن ياسر عمل بالتقية حين طلب منه مشركو قريش الطعن بالإسلام ونبي الإسلام، وبتلك المناسبة نزلت الآية الكريمة في حين ان عددا من الآخرين تركوا العمل بها، ودفعوا حياتهم في سبيل ذلك ومنهم ميثم التمار، وسعيد بن جبير، وحجر بن علي الشهيد وغيرهم.

نعم تكون التقية واجبة إلزاما فيما إذا توقف عليها هدف اجتماعي عام مهم كالمحافظة على بيضة الإسلام))(١).

وسياسة التقية التي مارسها القاسم تجلت أمور في هي:

الأمر الأول: ان القاسم إستعمل التقية بعد استقراره في مدينة سورا، لأنها توقفت على هدف فكري، واجتماعي، وسياسي، ورسالي كما بينا سابقا.

الأمر الثاني: استعمل القاسم التقية مدة من السنين، وذلك لان الظروف أملت عليه هذا الفرض الشرعي.

<sup>(</sup>١) ما وراء الفقه، ط١، دار الأضواء:١/ ١٢٠- ١٢١ - ١٢٢، بتصرف.

الأمر الثالث: استغلال عامل الوقت، لإكمال نصاب حركة ثورية تفاجيء السلطات سواء قام بها هو، أم غيره من الرساليين، وكذلك نشر الفكر الإسلامي لأهل البيت على .

الأمر الرابع: ربما أنه رأى أنّ الوضع الاجتماعي يستلزم منه التطوير الفكري في المنطقة التي اختفى فيها فعمل على ذلك بالخفية والحذر.

والخلاصة من كل ما تقدم من النصوص والبيانات لابد من ادراجه في ضمن حلقة التوضيح التي كانت في الحركة القاسمية التي كان معدا لها من مدة ليست بالقصيرة، وبيانها أنَّ الحركة التي عمل من أجلها القاسم منذ نعومة أظفاره وجاءت بأكلها بعد استشهاد أبيه الإمام موسى بن جعفر ﷺ ما كان لها أن تؤدي دورها الرسالي ما لم تكن متقولبة بالتقية التي تضمن استمرار هذه الحركة الرسالية ونجاحها وتقدمها، فلذلك كانت التقية هي الزمام الحركيي الدقيق والواضح في مسيرة القاسم ولاسيما بعد رحلته الى العراق، فتكون هـذه التقية امتداداً لسيرة التقية الرسالية التي تبناها ائمة اهل البيت نهو منذ اول يوم سالم به على بن ابي طالب تقية الناس ما سلمت امور المسلمين، واستمر ذلك في طول حركة الامام الحسن ﷺ التي كانت مدارها الوقتي يزيد على عشر سنين في تقيته من طاغوت زمانه معاوية ابن ابي سفيان حفاظا على شيعة ابيه، وهي كذلك الحركة نفسها التي تبناها الامام الحسين الشهيد ﷺ في بداية امامته طوال خلافة معاوية، ولم تكن خلافته الثورية الابعد هلاك معاوية، وهو كذلك طريقة زين العابدين ﷺ في السنين العجاف التي مرت على اهـل البيت بعد شهادة الامام الحسين، التي املت على الامام محمد الباقرية مواصلة سيرة ابيه الذي عرف عنه مقولة ((التقية ديني ودين ابائي)) ومن هنا نلمس الساس الحكمة الايجابية التي سارت بها التقية في المدة بين الاموية والعباسية من حياة الامام الصادق التي نلمس بها قلة التعامل بالتقية لذلك نرى انتشار العلم والمعرفة في طول الخافقين، ولكن بعد ذلك بعد ما قويت شوكة التسلط العباسي عادت التقية عند الامام الصادق وهي التي عمل بها نجله المعظم الامام موسى بن جعفر وهي التي اداها الى ابنائه الرساليين من اجل حفظ حركة رسالة التوحيد في نظر الفكر الامامي، فكانت حركة القاسم في اوج قوة السلطة العباسية هي امتداد لهذا المنهج الذي رسمته اكف المعصومين طوال حركة التاريخ، فكان مسلكه من اجل تأدية هذه الرسالة هو التكتم وخفاء العنوان لاجل تضييع الفرصة على العدو، واستمرار حركة قادة الفكر الرسالي اطول مدة ممكنة وكانت هذه هي (التقية) التي ابدع القاسم في تطبيقها.

# ثانيا: القاسم والغَيبة

إنَّ للغيبة مفاهيم متعددة فمنها: الغيبة الصغرى التي كان خاصة شيعة الإمام (عجل الله فرجه) يعرفون مكانه ولاسيما السفراء، وهذا الكلام نطقت بها جملة من الروايات منها عن إسحاق بن عمار الصيرفي، قال: (( سمعت أبا عبد الله جعفر بن محمد ﷺ يقول: للقائم غيبتان : إحداهما طويلة، والأخرى قصيرة، فالأولى يعلم بمكانه فيها خاصة من شيعته، والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلا خاصة مواليه في دينه ))(١) والذي يهمنا في هذا البحث هو طريقة الغيبة الصغرى التي كانت طريقة لعدد من الانبياء، والرسل، والاولياء، ومن اولئك الاولياء سيدنا القاسم اذ طبقها في اداء رسالته المكلف بها. ومنها الغيبة الكبرى للإمام المهدي(عج) التي يغيب بها عن الناس ولا يعلم بمكانه احد الا خاصة مواليه في دينه وهذا المفهوم من الغيبة لانحتاجه في بحثنا هذا.

(( ومما يجدر أن نذكره في هذا الصدد، ونذكر أنفسنا به. أنه ليس معنى انتظار هذا المصلح المنقذ (المهدي) أن يقف المسلمون مكتوفي الأيدي فيما يعود إلى الحق من دينهم، وما يجب عليهم من نصرته، والجهاد في سبيله، والأخذ بأحكامه، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. بل المسلم أبداً مكلِّف بالعمل بما أنزل من الأحكام الشرعية، وواجب عليه السعى لمعرفتها على وجهها الصحيح بالسبل الموصلة إليها حقيقة، وواجب عليه أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر،

<sup>(</sup>١) ابن أبي زينب النعماني: الغيبة ،ط١، تحقيق: فارس حسون كريم، منشورات أنوار الهدى ايران / قم ، ١٤٢٢هـ : ١٧٥.

ما تمكن من ذلك وبلغت إليه قدرته (كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته). فلا يجوز له التأخر عن واجباته بمجرد الانتظار للمصلح المهدي، والمبشر الهادي، فإن هذا لا يسقط تكليفا، ولا يؤجل عملا، ولا يجعل الناس هملا كالسوائم))(۱).

ان الغيبة ليست محصورة بالمنقذ المصلح المتفق عليه في الاديان جميعها بل نراها واضحة جلية عند الانبياء والرسل الا أن غيبات كل واحدة منها لها شكلها الخاص ونوعها الخاص، وهذا ما اشار اليها القرآن الكريم مثل غيبة نبي الله يوسف في الذي كان يوحى له يوسف في الذي كان يوحى له ولا يعرف عنه خبر حتى ان اخوته الذين ذهبوا الى مصر لاجل الكيل و دخلوا عليه اكثر من مرة لم يعرفوه حتى اظهره الله لهم، وهذا ما نزلت به سورة كاملة في القران الكريم بتفاصيلها الدقيقة. وجرت قضية الغيبة على نبي الله يونس في الذي ترك قومه وغيبه الله في بطن الحوت، ثم ارسله الله تعالى الى قومه الذين عبر عنهم ﴿مِنَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ اللهِ مسترين خاتفين، ثم أحياهم الله فعادوا الى قومهم وقصتهم مشهورة في القرآن الكريم.

وأما القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام فقد اختفى عن المسرح السياسي والاجتماعي العام (ظاهرا) في مدينة سورا في العراق، اختفاء سياسياً

<sup>(</sup>١) عقائد الامامية، نسخة مؤسسة أم البنين/بيروت: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الصافات: من اية ١٣٩ الى ١٤٩.

في أواخر حياته، وهذا ما نعنيه في العنوان، وأراد منه العمل ضد السلطات، كما مر بنا، إذ إنه استعمل هذا الأسلوب بكل براعة.

واسلوب الغيبة يفهم بمعنيين:

المعنى الأول:

الغيبة السياسية وغير السياسية:

((الغيبة السياسية: وكانت تحدث كثيرا في أيام الأئمة ك(غيبة عيسى بن زيد بن علي بن الحسين على آبائه السلام، وكذلك غيبة محمد وأحمد بن عيسى الذي يسمى في التاريخ (أحمد المختفي) الذي هرب من السجن، وغاب عن الناس، وكون حركة زيدية، وثار في غيبته أيام المتوكل، وكان بعض الناس في البداية يعتقدون أن إسماعيل غاب غيبة سياسية ولم يمت.

الغيبة غير السياسية: مثل غيبة النبي موسى -عليه وعلى نبينا وآله السلام))(١).

المعنى الثاني:

أطروحة خفاء العنوان: صرح السيد الشهيد محمد الصدر(قد) قائلا: (ونريد به أن الناس يرون الإمام المهدي بشخصه من دون أن يكونوا عارفين، أو ملتفتين إلى حقيقته... ثم يضيف (قدس) قائلا: وهذا ما نعنيه من خفاء

<sup>(</sup>١) التاريخ الاسلامي دروس وعبر: ٢٤٣.

العنوان، فإن أي شخص يراه يكون غافلا بالمرة عن كونه هو الإمام المهدي، وإنما يرى فيه شخصاً إعتيادياً كسائر الناس لا يلفت النظر على الإطلاق.

ويمكن للمهدي أن يعيش في أي مكان يختاره، وفي أي بلد يفضله سنين متطاولة من دون أن يلفت إلى حقيقته نظر أحد، وتكون حياته في تلك المدة كحياة أي شخص آخر يكتسب عيشه من بعض الأعمال الحرة كالتجارة، أو الزراعة، أو غيرها، ويبقى على حاله هذه في مدينة واحدة، أو عدة مدن، حتى يأذن الله تعالى بالفرج))(١).

وعموما فان هذا الفكر السياسي الذي سلكه القاسم ينه ينسجم مع اختفائه وغيبته في سورا، اذ لم يعرف أغلب الناس عنوانه وشخصيته، الالقربين منه، فكانت غيبته غيبة سياسية، وقد أشارت مؤلفات حياة القاسم ينه لهذا الاختفاء كل بحسب تعبيراتها فراجع.

<sup>(</sup>١) موسوعة الإمام المهدى، الغيبة الكبرى: ٣٣ -٣٤.

# ثالثًا: القاسم والعصمة المكتسبة

الذي نفهمه عادة من مجمل الاطلاع على المصادر للمذاهب الاسلامية عامة حول مسالة مفهوم عدالة الصحابة، اذ نجد ان المسلمين جميعهم لا يرضون بانتقاد احد من الصحابة كائنا من كان حتى لو كان التاريخ قد نقل عنه ما يبين بالأدلة التي لاتقبل الريب انه قد أخطأ وأساء، فان العامة يرفضون هذا الاتهام ويقولون هذا القول هو تخطئة الذين لايخطئون، فهم يرموننا وان كنا ننقل الواقع التاريخي الصحيح باننا نخطئ صحابة النبي بين فهم جماعة في نظر العامة اصحاب صحبة مع النبي ﷺ تكفي ان تصل بهم الى ذرى التقوى المطلقة والعدالةالتي لايشوبها الخلل، ولو تأملنا فيما يقولون فكلامهم في الواقع بهذا الشكل هو (العصمة) فهذا الذي يقولونه هو عبارة عن دعوة لهؤلاء الصحابة بانهم لا يجوز عليهم الخطأ مطلقا لانهم اهل صحبة مع النبي ﷺ فاذا كان هذا ما يحرزونه لألاف الناس بمجرد الصحبة، ولو في بقعة جغرافية كانوا موجدوين في عصره الله في الماذا يستنكرون علينا ان نعطي العصمة لعدد قليل من الأفراد وهو رقم لايتجاوز ثلاثة عشر انساناً من ضمنهم امرأة واحدة، والاكثر من ذلك اذا ناقشناهم وقلنا لهم كيف اكتسب هؤلاء الافراد من الصحابة الكثر هذه الميزة التي جعلتهم في صفوة الانبياء والاولياء، فلا يصدر منهم الا الصحيح، لما كان لهم جواب، الا ان يقولوا ان هؤلاء الافراد لشدة صحبتهم للنبي ﷺ وكثرة التزامهم بالشريعة، وتجاوبهم مع حدود الله وضوابطه وقوانينه ادت بهم كل تلك المقدمات الى استحصال ملكة التقوى التي هي على حد العصمة، ولكن

غاية ما في الامر انها عصمة قد اكتسبت من مقدمات التي منها وبحسب معتقد العامة صحبة النبي ﴿ عِنْ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَلَالُهُ عَلَاكُ فُنْسَبُنَا هَذَا التَعْلَيْلِ والتوضيح نفسيهما الذي لانؤمن به للصحابة، ولكن نتنزل لنتجاوب معهم من حيث انه صحيح، فلماذا لايصدق على اهل البيت على ولو على نحو الاكتساب تنزلاً، هذا فضلاً من ضرورة مقبوليته عقلاً إلى غير ائمة أهل البيت لهيئ من المعصومين الاثنى عشر، ونقصد بذلك اولادهم النجباء امثال: ابو الفضل العباس، ومحمد ابن الحنفية والقاسم ابن الامام الحسن، وعلي الاكبر، وزيد الشهيد، واسماعيل ابن الامام الصادق، ومسلم بن عقيل، والقاسم نجل الامام موسى الكاظم لميك فهولاء افراد قد تربوا في بيت الاسرة النبوية، حيث مختلف الملائكة، ومهبط الوحى والتنزيل، ومنشأ التوحيد، وكانت تحملهم الاصلاب الشامخة، والارحام المطهرة، متنقلين من جيل الى جيل لم تنجسهم الجاهلية بأنجاسها، ولا الوثنية بأنجاسها، فكانوا عنوان الطهارة النورانية التي وصفها الله في كتابه الكريم ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لَيُذَهِبُ عَنْكُمُ الرَّجُسُ أَهُلَ الْبَيْتِ وَيُطَّهُرَكُمُ تُطْهِيرًا﴾(١) فهذه الملكة التي تحرزها العامة للصحابة، وتجعلها حكرا عليهم فتلك اذا قسمة ضيزى. اذا لم ينسبوها لأهل البيت على وابنائهم كالقاسم ابن الامام موسى بن جعفر سليل الأمة العظام الذي كان منهجه طريق آبائه المعصومين هِمِكُ الذي لايأتيهم الباطل من بين ايديهم ولا من خلفهم، حجج الله على البرايا، بالأدلة القطعية التي اوصلها اهل العلم والدراية الى الآف الأدلة، هذا

<sup>(</sup>١) سورة الاحزاب: ٣٣.

الشخص الذي ديدنة التقوى والصلاح قد حصل من رياضاته الروحية وسلوكه التقي، ومنهجه العبادي، وحركته الرسالية وبنائه لشخصه على تقوى تسمو الى درجة العدالة المطلقة، وهي عدالة الصنو المقرب للعصمة التي كانت سمة واضحة بينة في سيرته الحركية التي ما كانت في يوم الا وهي في اعلى درجات التطابق للاقران بالسنة ومسيرة آبائه الصالحين، لذا كان القاسم في في طريقه الى الله عز وجل سالكا درب قد سارت عليه ووطأته اقدام الانبياء واهل البيت الى الله عز وجل سالكا درب قد سارت عليه ووطأته اقدام الانبياء واهل البيت الله الله عز وجل سالكا درجة من رضوان الله اكبر، فكان هذا سبيل نجاته مكتسبا العدالة، والتقوى، والعصمة من مسيرة ابائه المعصومين هيه .



اولا: مناقشات في الولادة والوفاة

ثانيا: موقع المرقد المقدس

# مناقشات في الولادة والوفاة:

المعروف بين المؤرخين لحياة القاسم يَهِ بعدم توافر نص روائي أو تاريخي يحدد سنة، ولادته، أو وفاته بشكل دقيق.

ولهذا قاموا بالتحقيق والاستنتاج في ضوء بعض الروايات والأحداث التاريخية.

وقد حاول هؤلاء الباحثون محاولات جادة، ونحاول آلان أن ندلي بدلونا في هذا الشأن، مناقشين بقية النصوص، لما لهذه المناقشات من فوائد تصب في تسليط الضوء على حياة القاسم عليه ومعرفة محطات مهمة في حياته كما سيتضح من خلال البحث.

# المناقشة الأولى: مع الشيخ على الحاقاني :

نص الشيخ الخاقاني على ان ولادة القاسم ﷺ في ضوء تحقيقه هي سنة ١٦١ هـ. وهذه النتيجة اشتباه من جهتين:

الأولى: إنَّ المقدمات التي سار عليها الشيخ الخاقاني ينتج منها غير ما ذهب إليه.

الثانية: إنَ القاسم ﷺ لم يولد في هذه السنة بل إنَ هذه السنة بعيدة عن الصواب كما سنرى.

وقدَم الخاقاني ثلاث مقدمات اسنتتج منها ولادة القاسم في هذه السنة وهي :

المقدمة الأولى: كان عمر الإمام الرضا عليه ٣١ سنة يوم اعتقال أبيه في سنة ١٧٩هـ وعندما توفي الإمام الرضا عليه كان عمره ٥٥ سنة بحسب ما نص عليه المفيد في الإرشاد.

المقدمة الثانية: تمويه الإمام الكاظم على السابق ذكره، دليل على مقاربة القاسم لأخيه الرضا عليهما السلام يوم ايصاء ابيه الكاظم سنا، وظاهرا، وعمرا وإلا فلا معنى للتمويه، وما لا معنى له يستحيل على المعصوم بالمرة وبالقدر المتيقن ثم أردف الخاقاني قائلا: من هذه المقاربة في السن، والعمر عقلا، وعادة، وقاعدة، ان عمر القاسم يومئذ ٢٩ سنة، ويصغر أخيه الرضا سنتين، فإذا نظرت في أول عمره هذا نجد القاسم عليه ولد في، سنة ١٦١هـ.

المقدمة الثالثة: وفي السنة التي حل بها أبوه موسى الكاظم في من المدينة مقيدا إلى البصرة كثر تفرق العلويين، بحيث لم يبق ظاهرا في دار أبيه موسى في المدينة إلا أيتام ونساء، وأرامل، واختفوا بكل صورة ممكنة، ويستدل بايصاء الامام الكاظم إلى الرضا والقاسم في معا بالإمامة ظاهرا من بعده على وجود القاسم في دار أبيه في المدينة يوم رحل أبوه مقيدا من المدينة إلى البصرة، فهاجر القاسم من المدينة إلى سورا المسماة اليوم بناحية القاسم، التي بها قبره الشريف، وهذا في سنة ١٧٩هـ، وعند ورود موضع قبره الآن توفي حتف أنفه، فكان هذا في سنة ١٧٩هـ وعمره يومئذ ٢٩ سنه.

## جواب المقدمة الأولى :

ان وفاة القاسم ﷺ سنة ١٧٩هـ، وكان عمره يوم وفاته ٢٩ سنه.

كلام الشيخ الخاقاني هذا اشتباء، لأنه يكون عمر القاسم في سنة ١٧٩ هـ هو ١٨ سنة، وليس ٢٩ سنة لان طرح ١٧٩ من ١٦١ يساوي ١٨سنة، حتى يصدق قول الخاقاني الذي قال ( بان سنة ١٦١هـ سنة ولادته)، فلو اننا طرحنا ٢٩ سنة من ١٧٩ سنة يكون ١٥٠، واذا كان عمر الرضائي حين وفاته ٥٥ سنة بحسب قول المفيد في الإرشاد، ووفاته سنة ٣٠٣هـ، تكون ولادة الرضا سنة ١٤٨هـ، وإذا كان الرضا يكبر أخيه القاسم (عليهما السلام) بسنتين، حسب ما قاله الخاقاني، فتكون ولادة القاسم ١٥٠ هـ، وليس ١٦١هـ.

والمشكلة ناتجة من سبب واحد، وهو تصريح الشيخ الخاقاني بأن الولادة في سنة ١٦١هـ، ولو كان قوله بان الولادة سنة ١٥٠ هـ لم يقع الإشكال.

وهناك احتمال أنُ الخطأ في الرقم مطبعي، ولكن في الصفحة الثانية من الكتاب نفسه نرى الشيخ يشير إلى تصحيح خطأين قد وقع فيهما، في حين لم يشر لهذا الخطأ.

اما كلام الخاقاني في المقدمة الثانية والثالثة، بأن الإمام الكاظم ﷺ عندما اعتقل في سنة ١٧٩هـ، فاشتاق القاسم لرؤيته، وذهب القاسم إلى العراق حتى يرى والله ﷺ، فمات حتف أنفه فور وصوله إلى سورا في العراق.

فيكون كلام الخاقاني بأن القاسم توفي في سنة إعتقال أبيه الكاظم على لا معنى له، لأن خطة التمويه من أبيه الكاظم على السلطة تكون سالبة بانتفاء الموضوع، لأننا يقيناً نعلم أن الامام الكاظم على يعلم إذ كان القاسم على سيموت في هذه السنة التي أعتقل بها أو في أي سنة أخرى، ولو كان الإمام

وعمرا، وإلا فلا معنى للتمويه، وما لا معنى له يستحيل على المعصوم بالمرة

والقدر المتيقن)).

الكاظم على يعلم أنّ القاسم يموت في هذه السنة لما وضع خطة التمويه، للسبب السابق وهو: (( ما لا معنى له يستحيل على المعصوم بالمرة والقدر المتيقن)) وهنا يتبين توهم الخاقاني واشتباهه.

أما دليل الخاقاني الذي ساقه وهو في السنة التي أعتقل فيها الإمام الكاظم يجيئ المدينة إلى البصرة فقد (كثر تفرق العلويين بحيث لم يبق ظاهراً في دار أبيه موسى يجيئ في المدينة، الا أيتام، ونساء وأرامل، واختفوا بكل صورة مكنة) في المقام عدة ملاحظات:

## الملاحظة الأولى:

لا دليل أن القاسم على تفرق مع العلويين الذين تفرقوا فور اعتقال الإمام الكاظم على المناسم الكاظم المناسم الم

### الملاحظة الثانية:

قول الخاقاني نفسه: (كثرة تفرق العلويين) ولم يقلُ تفرق العلويين كلهم ولاسيما أبناء الإمام الكاظم ﷺ.

#### الملاحظة الثالثة :

إنَّ المصلحة تقتضي وجود القاسم في دار أبيه في المدينة مع أخيه الرضاعيَّةِ النَّم المسلطات، التي النهما مرشحان للإمامة، حتى يمكن تطبيق خطة التمويه على السلطات، التي أكدها الخاقاني حتى يكون تنفيذها على أرض الواقع، ويشكل القاسم تهديداً

واضحاً، وتحدَياً للسلطة، ومن ثم يبدأ بمغادرة المدينة، فور وصول خبر استشهاد الإمام الكاظم ﷺ.

## الملاحظة الرابعة:

لا معنى لاختفاء القاسم عند اعتقال أبيه في سنة ١٧٩هـ، لأنه بحسب الظاهر لا يعرف مصير الإمام الكاظم عنه هل يطلق صراحة أم لا؟ هذا لو غضضنا النظر عن وصية أبيه عنه.

### الملاحظة الخامسة:

أنَ السلطة لم تضغط على العلويين بالشكل الذي يؤدي إلى تفرقهم جميعا في السنة نفسها التي اعتقل بها الإمام الكاظم في لان مهمتها أعتقال الإمام الكاظم في الذي كان بالنسبة لها أخطر رجل عليها، وإنما بدأ الضغط الكامل على العلويين، وبأشكاله جميعها من القتل، والسجن، والتشريد، بعد استشهاد الإمام الكاظم في المحدد التشهاد الإمام الكاظم في الله المحدد الله المحدد الكاظم الكاظم الكاظم المحدد التشاهاد الإمام الكاظم المحدد الله المحدد الله المحدد الكاظم المحدد الله المحدد الله المحدد الكاظم المحدد الله المحدد المحدد المحدد الله المحدد الله المحدد الله المحدد الله المحدد الله المحدد الله المحدد المحدد المحدد الله المحدد المحدد الله المحدد المحدد الله المحدد الله المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد الله المحدد المحدد

#### الملاحظة السادسة:

ليس هناك أي دليل على أن القاسم هاجر إلى العراق في سنة ١٧٩هـ. والأدهى من ذلك قرر الخاقاني بأن القاسم توفي باليوم نفسه الذي وصل به سورا، ويوم وصول القاسم حدده الخاقاني بـ(٧٠) يوما من انطلاق القاسم من المدينة، وهذا ما يتناقض من خطة التمويه التي يؤكد عليها الخاقاني، ولا يوجد تفسير لزج الخاقاني نفسه بهكذا تناقض، ونسف آرائه بين صفحة وأخرى،

ويأخذك العجب من قول الخاقاني: (ويجوز انه جعل طريقه على البصرة فحن قلبه إلى رؤيا أبيه الكاظم في سجن عيسى بن جعفر حنين الطيور إلى أوكارها)، فكيف يستطيع القاسم من زيارة أبيه الكاظم في لسجن سلطة ليس في قلبها أي رحمة إنسانية ؟ هذا مع علمنا انه كان مطلوبا للسلطة حياً أو ميتا ؟؟؟ ومرة أخرى يقول الخاقاني وفي الصفحة نفسها: إن القاسم ولد عام ١٥٠هـ، وذلك لقوله إن الإمام الرضا في توفي في طوس سنة ٢٠٣هـ، لان عمره يومئذ ٥٥ سنة على ما نص عليه المفيد في الإرشاد. نفهم من كلام الخاقاني هذا ان ولادة الإمام الرضا في هي ١٤٨هـ، لأننا طرحنا سنين عمره ٥٥ من سنة وفاته وهي ٢٠٣ هكذا (٢٠٣- ٥٥= ١٤٨) ولما كان الرضا في يكبر أخيه القاسم بسنتين بحسب التحقيق لدى الخاقاني إذن ولادة القاسم ١٥٠ هـ وهي الاقرب للواقع.

# المناقشة الثانية: مع محمد على الناصري البحراني:

حاول الناصري تصحيح اشتباه الشيخ الخاقاني بهذا الصدد، ولكنه وقع باشتباه آخر، اذ صرح في كتابه (( وإذا صح ما قاله المؤرخون ان الإمام الرضا على كانت ولادته في عام ١٥٥هـ تكون ولادة القاسم على ما قاله الخاقاني، وإذا كان موته ١٧٩هـ، فيكون عمره الشريف ٢٤ سنة لا كما

<sup>(</sup>۱) ص : ۱۰۳ .

قاله الخاقاني ٢٩ سنة )) ثم قال الناصري:(( إذ لم تكن هذه غلطة مطبعية فانها من التسرع النافي للتثبت في التحري والله اعلم) ).

أقول: ان الخاقاني لم يقل بان القاسم ولد عام ١٥٥هـ بل نص أشتباها بان سنة الولادة ١٦٦ هـ(١). اما قول الناصري بان ولادة الرضا ١٥٣ هـ، فقد أعتمد على الروايات المعوّل عليها تقول في سنة ١٤٨هـ(١). وهنا يتضح بجلاء الاشتباه الذي وقع به الناصري.

## المناقشة الثالثة: مع محمد على عابدين:

قال:

( ١- يكون سن القاسم مقارب لسن شقيقه الرضا على بحكم أن أمهما السيدة تكتم، وهي أولى زوجات الإمام الكاظم يه ولا مسوغ لأحد أن يتردد من كون تكتم أما للقاسم على بدلالة عدم وجود توقيع لغيرها، ولا مجرد اعتقاد، فضلا عن فقدان التواتر في ذلك والآحاد، كما أن بعض الأعلام أكدوا أنه ابنها وشقيق الرضافي وفاطمة الكبرى ذكره محمد حرز الدين وغيره.

<sup>(</sup>١) في (صفحة : ٢٧، سطر: ١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكليني: أصول الكافي:١ / ٤٨٦، والإرشاد للمفيد، وإخبار الدول، ومصباح الكفعمي، وروضة الواعظين، ومرآة الجنان، وغاية الاختصار، وبحر الأنساب، وغاية الاختصار، والدر المسوك.

٢- كلتا النقطتين حول اهليته للإمامة، وكفائته بوصفه وصيا، ورد ذكرهما عن الإمام أبيه على قبيل اعتقاله، وتصفيته مدة طويلة من الزمن في السجون عدة سنوات، فهو في سن مرموقة قبل اعتقال أبيه عليه.

٣- ثم إن تكتمه، وهربه برهان على أنه شخصية ذات أهمية في السن والعمر فضلا عن المواصفات الجليلة الجمة الأخرى، فهو يلفت النظر وتشير السلطة إليه بالبنان)(١).

أقول: لقد أجاد عابدين في بحثه هذا بالتحري عن ولادة القاسم ولم يقع باشتباه أو ما شاكل ذلك.

إلا انه لم يسر بهذا المنهج نفسه والتحري عن وفاة القاسم، وعذره عدم جدوى تحديد سنة الوفاة، وهنا يقع بإشكالية، اذ كيف يستطيع الباحث دراسة شخصية ما لم يحدد الحقبة التي عاشتها تلك الشخصية؟، وهذا أمر مفروض على كل باحث يريد ان يقدم نتائج دقيقة لبحثه، نعم ربما لا يصل إلى نتيجة، ولكن المحاولة ربما تنتج شيأ ذا جدوى.

<sup>(</sup>١) محمد علي عابدين، القاسم بن الامام موسى الكاظم :٧٠.

#### المناقشة الرابعة: مع الشيخ باقر شريف القرشي:

سجل الشيخ القرشي في بحثه الموسوم بـ(( الموجز اللبيب بشأن القاسم الغريب)) النص الاتي: (في كتاب الكافي للشيخ الكليني ج٢ – ص٢٨، عن أحمد بن مهران عن أبي الحكم الأرمني، وما رواه يزيد بن سليط الزيدي أن القاسم ولد في المدينة المنورة سنة ١٥٠هـ).

هذا النص عن ولادة القاسم غير موجود في كتاب الكافي مطلقا، ويبدو أن الشيخ القرشي استنتج سنة الولادة وهي سنة(١٥٠هـ) من الرواية الموجودة في الكتاب المذكور، وهي التي تشير الى إشراك القاسم بالإمامة من قبل ابيه الإمام الكاظم (ظاهرا)، التي رواها يزيد بن سليط، والاستنتاج يختلف عن النص بما لا يخفى على أحد. بدليل أن الشيخ القرشي يقول في مكان آخر: (( أما سنة وفاته فلم نعثر عليها، والمضنون قويا أنه توفي في عهد هارون، وليس من المقطوع به انه توفي في عهد المأمون، وذلك لعدم اختفاء العلويين في عهده))(١).

<sup>(</sup>١) حياة الإمام موسى بن جعفر:٢/ ٤٣١ .

#### تحديد سنة ولادة القاسم ووفاته :

#### ولادته:

نقول: بما أن أكثر المصادر المعول عليها نصت على أن ولادة الإمام الرضا سنة ١٤٨هـ، ويفترض أن القاسم هو الابن الثاني للإمام الكاظم بحسب ما فهمنا من البحث، فيكون أصغر من أخيه الرضا بسنتين تقريبا، ولهذا ستكون ولادته في سنة ١٥٠هـ على وجه التقريب.

#### وفاته:

بما أن القاسم ولد سنة ١٥٠ه تقريباً، واستشهد أبوه الكاظم في سنة ١٨٣ه، وبهذه السنة هاجر القاسم إلى سورا في العراق لأسباب سجلناها فيما سبق من البحث، فكان عمر القاسم عندما وصل إلى سورا هو ٣٣ سنة، إما سنة وفاة القاسم في فلم نستطع العثور عليها حتى على مستوى التحليل والاستنتاج لعدم توافر طريق يوصلنا لها، فتبقى المساحة مفتوحة إلى سنة ٢٠٢ه على احتمال قوي، وذلك لأن في هذه السنة عقدت ولاية العهد للإمام الرضا في السنة لفهر العلويون لوجود حرية نسبية لهم، ولو كان القاسم حياً لهذه السنة لظهر، وذكر التاريخ خبره بعد هذه السنة، ومن جهة أخرى لو نظرنا الى حجم الأعمال التي قام بها القاسم في التي تحتاج إلى وقت طويل نسبياً، ومعتد به، وأنه كان مكلفاً بأداء رسالته المهمة جداً في العراق من قبل الإمام العصوم، كما فصلناه فيما سبق من البحث، فإن سنة وفاته تقترب من سنة العصوم، كما فصلناه فيما سبق من البحث، فإن سنة وفاته تقترب من سنة العصوم، ولهذا افترضنا سنة وفاته في سنة ٢٠٠هه او اقل بقليل.

## هل مات القاسم شهيدا ؟

بعد قراءة متأنية لما قدمناه حول سيرة القاسم بن موسى بن جعفر هيئي، فقد يتبادر الى ذهن احتمال لا يخلو من قوة، وهو: أن القاسم يه قد مات شهيدا، ذلك انه يه بذل جهوداً كبيرة في الصعيد العلمي والاجتماعي والسياسي بشكل خفي عن السلطات العباسي الا انها احست بوجوده في مدينة سورا عن طريق عيونها، واطلعت على شيء من اعماله. فقررت اغتياله عن طريق دس السم اليه كما فعلت هذه السلطات الجائرة مع آبائه هيئ وقد جاء بالرواية ان القاسم هيئ مات مريضا الا ان الرواي لم ينتبه الى قضية السم، والشيء الآخر أنه مات متوسط العمر، ولم يكن كبير السن مثلا. فضلاً على ان القاسم يمكن ان يندرج في حديث رسول الله به ينتبه الى مقتول او مسموم ))(۱).

وان كان ظاهر هذا الحديث يشمل المعصومين فقط، فيمكن ان يشمل القاسم بعنوان آخر.

وعن الامام الرضا عَسِم قال(( والله ما منا الا مقتول شهيداً، فقيل له: فمن يقتلك يا بن رسول الله، قال شر خلق الله في زماني يقتلني بالسم، ثم يدفنني في دار مضيقة وبلاد غربة، الا فمن زارني في غربتي كتب الله عز وجل له اجر مائة

<sup>(</sup>١) لطف الله الصافي الكلبكاني : مجموعة الرسائل: ٢ / ٣٢٧. المصدر خالي من معلومات اخرى.

الف شهيد، ومائة الف صديق، ومائة الف حاج ومعتمر، ومائة الف مجاهد، وحشر في زمرتنا، وجعل في الدرجات العلى من الجنة)(١).

إنَّ هذه الإفادة من اللائق تسجيلها عسى ان يسعفنا التاريخ لاثباتها بادلة واضحة (٢).

#### ثانياً : موقع المرقد المقدس

اتفقت كلمة علماء الإمامية ومؤرخيهم وغيرهم من علماء المسلمين، على أن قبر القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر مدفون في مكانه نفسه اليوم، والأرض التي دفن بها هي مدينة سورا، وتسمى اليوم قضاء القاسم التي سميت باسمه التي التابعة إداريا إلى محافظة بابل، إلا أن مؤرخينا أخطأوا بقوة فريق مؤرخي السنة، ومنهم أبو بكر الهروي المتوفي سنة ٦١١هـ، وياقوت الحموي المتوفي سنة ٦١٦هـ، ومن اتبعهم والذين قالوا: بأن القاسم مدفون في شوشى أو شوشة "" إذ نص الهروي بهذا القول في إشارته " والحموي في معجمه ""،

 <sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة - السيد البروجردي(ت ١٣٨٣هـ)، المطبعة العلمية قم، ألف
 تحت إشراف آية الله العظمى حاج حسين الطباطبائي البروجردي : ١٢ / ٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) ان هذا الرأي رجحه سماحة العلامة الاستاذ السيد ميثم الياسري، وهو شخصية علمية صاحب ثقافة موسوعية، يشهد بذلك كل من التقى به.

 <sup>(</sup>٣) من الجدير بالذكر أن مؤرخي السنة يكتبون هذه المنطقة بالتاء المربوطة (شوشة)، واما
 المورخون الشيعة يكتبونها بالف مقصورة (شوشى).

وصفي الدين البغدادي في مراصده (")، والزبيدي في تاج العروس (")، والقيسي في توضيحه (")، ويلحظ أن مؤرخينا لم يلتفتوا إلى الهروي في كتابه الإشارات الذي هو إذ لم يكن أقدم من الحموي فهو معاصر له، بدليل أنه لم يرد له ذكر في كتابتهم النقدية في هذا الموضوع، على كل حال فقد جاءت تخطئة الحموي وفريقه، باعتبار أن سورا تختلف عن شوشى جغرافيا بحسب فهم مؤرخينا المعاصرين، إلا أن المتأمل سيجد أن لا خلاف بين الفريقين سوى اختلاف في اللفظ او أولوية إطلاق تسمية المكان في ذلك الحين من الزمن الذي عاصره الهروي او الحموي، وفي احتمال انهما اشتبها في اسم المكان الذي هو في واقع الأمر مقصود الجميع، كما سنرى، ولهذا فالنتيجة ستكون إجماع الفريقين على مكان قبر القاسم به وإلا فكل واحد منهم أراد المكان نفسه الذي أراده الآخر، وهذا الأمر وارد جدا في تسميات الأمكنة، والبقاع، والبلدان على مرور

 <sup>(</sup>١) أبو الحسن علي بن أبي بكر الهروي، الإشارات لمعرفة الزيارات، على عمر، الناشر:
 مكتبة الثقافة الدينية:٦٨.

<sup>(</sup>٢) معجم البلدان: ٣/ ٤٢٢.

 <sup>(</sup>٣) صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق البغدادي، (ت٧٣٩هـ): مراصد الاطلاع على
أسماء الأمكنة والبقاع، كتاب السين، طبع حجري. والكتاب هو اختصار لمعجم البلدان
للحموي.

<sup>(</sup>٤) في جوهر القاموس، باب الراء، فصل السين في (سور): ٧ /١٣٢.

<sup>(</sup>٥) شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن احمد القيسي الدمشقي الشافعي، وقيل الحنبلي المعروف بابن ناصر الدين، (ت٨٤٢هـ): توضيح المشتبه، وهو توضيح لكتاب مشتبه النسبة أو المشتبه في الرجال، أسمائهم وأنسابهم، لأبي عبد الله الذهبي، باب السين، منشورات محمد على بيضون لنشر كتب السنة والجماعة/ بيروت: م٥ /٤٥٤.

التاريخ، وسنحاول تقديم طرح جديد يوحد كلمة المورخين المسلمين على تعيين مرقد القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر (عليهما السلام) وهو مرقده المعروف ألان.

هذا وقد عني علماء ومؤرخو الإمامية عناية ملحوظة بتعيين قبر القاسم ﷺ وقدموا لذلك مباحث مستقلة في كتبهم، وبحسب ما عثرنا عليها، والذين قدموها هم كل من:

أولا: السيد محمد صادق بحر العلوم.

ثانيا: الشيخ محمد حرز الدين.

ثالثا: الشيخ على الخاقاني.

رابعا: الشيخ محمد علي الناصري البحراني(١٠).

خامسا: الشيخ باقر شريف القرشي.

سادسا: الشيخ عبد الجبار الساعدي(١).

وفيما يأتي أستعرض ردود بعضهم على الفريق الآخر.

السيد محمد صادق بحر العلوم قال:

<sup>(</sup>١) في كتابه القاسم أبن الإمام موسى بن جعفر: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) في كتابه سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب: ١٠٠.

بعد عرض عدد من أقوال مؤرخي الإمامية بتعين مرقد القاسم في سورا (ويعتبر هولاء النسابون العلويون أبصر بقبور السادة من غيرهم، أمثال ياقوت الحموي وغيره، فان أهل البيت أدرى بقبورهم من المناوئين لأهل البيت في مثل ياقوت المعروف بانحرافه عن أهل البيت في ...) (1).

## ♦ الشيخ محمد حرز الدين قال<sup>(۲)</sup>:

(( وقال الحموي "شوشى" قرية بأرض بابل أسفل من حلة بني مزيد، بها قبر القاسم ابن الإمام موسى الكاظم بن جعفر الصادق وبالقرب منها قبر ذي الكفل، وهو حزقيل في برملاحة. أقول: وهذا خلط منه بل اشتباه، لأن القبر الذي في شوشى هو قبر القاسم بن العباس بن موسى بن جعفر يه وقد صرح بذلك السيد ابن عنبة في عمدة الطالب أيضا، وشوشة قرية من قرى الكوفة تقرب من الكفل بفرسخ شرقا، وفي زماننا يعرف هذا المرقد بقبر القاسم بن العباس بن موسى بن جعفر، وقد تقول الأعراب بأنه قبر ابن الكاظم، ويقع اليوم في مقاطعة "النجمة"، وقد وقفت عليه وكان على ضفة نهر الشاه.

وأما قبر القاسم ابن الإمام موسى ﷺ الذي نتحدث عنه الان، فهو يقع في مدينة سورى أسفل من حلة بني مزيد، وكم من فرق وبعد واسع بين شوشي

<sup>(</sup>١) في تعليقته على رجال جده بحر العلوم(قدس) المسمى: الفوائد الرجالية:١٩١/٣.

<sup>(</sup>٢) في كتابه مراقد المعارف:١٨٢/٢.

<sup>(</sup>٣) ياقوت الحموي لم يقل شوشي، وانما شوشة بالتاء المربوطة كما اسلفنا.

وسورى، وقد يجاب عن هذا بأن الكتّاب والمؤرخين القدامي كانوا يضعون الحدود والعلائم فيما كتبوه غالبا بطريق التقريب والخرص، وفيها من المساحات ما قد علمت، وذلك مفتقر عندهم في زمانهم، لفقدان وسائل النقل وآلات القياس والضبط، بخلاف هذه العصور المتأخرة فإن فيها الضبط والدقة لتقارب المدن والأقطار بالوسائل الحديثة، وإيجاد دالات الهندسة لأخذ المساحات والإبعاد إلى خير ذلك)).

## ♦ الشيخ على الخاقاني قال(١):

(( وأما ياقوت الحموي في معجمه في المجلد الخامس كما في مادة شوشي، التي هي بأرض بابل أسفل حلة بني مزيد، وإن بها قبر القاسم هذا، فلا يجدي نفعا، وان لم يذكر شيئًا من ذلك في مادة سورا التي هي موضع بالعراق من أرض بابل، وهي مدينة السريانيين، هكذا في المجلد الخامس أيضا، لأنه لا خبرة له بقبور العلويين، التي في بقاع الأرض كخبرته بالبقاع نفسها، بل غرضه في معجمه تشخيص البقاع فقط، وأما هؤلاء فغرضهم معرفة القبور ليس إلا على أنه يمكن إبقاء ما ليس واقعا كذلك، وبعد الانكشاف يترتب العمل على الثاني قطعا))(٢)، وأضاف الخاقاني: ((ما تقدم في هذا الباب في قبر القاسم خاصة إذ

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الحمزة والقاسم: ٢٤.

الآثار الوثيقة المترتبة عليه أكثر من ان تحصى، فيقطع بها على أن قبر القاسم ابن الإمام الكاظم بسورا المسماة اليوم بناحية القاسم).

## «الشيخ باقر شريف القرشي<sup>(١)</sup>:

(( وذكر الحموي: أن مرقده الشريف يقع في (شوشة) وقال في تعريفها: إنها تقع بأرض بابل أسفل من حلة بني مزيد، وبها يقع قبر القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر، وبالقرب منها قبر ذي الكفل، وتبعه على ذلك صفي الدين والزبيدي، وهو اشتباه محض، فإن المدفون في هذه البقعة هو القاسم بن العباس ابن الإمام موسى بن جعفر في كما نص على ذلك جمال الدين أحمد بن عنبة النسابة، والحجة السيد القزويني، ومما لا شبهة فيه أن هؤلاء اعرف بقبور آبائهم))

#### توضيح :

وبالرغم من الجهود الكبيرة التي بذلها الأعلام من الإمامية وردهم على ياقوت الحموي وفريقه، ولكننا لو تتبعنا كلمات ياقوت الحموي وفريقه، لم نجد فيها ما يستدعي القول بأنهم أخطاوا بتعيين مرقد القاسم، ونسبتهم لمرقد القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر إلى منطقة شوشة، لأن الحموي وفريقه عدوا أن

<sup>(</sup>١) حياة الامام موسى بن جعفر ٢٠ / ٤٣٢.

شوشة جزء من سورا ذلك أن سورا مدينه ذات حدود واسعة، وأما شوشة فإنها قرية بحسب ما نص عليها كلا الفريقين.

وهذا ما يكشفه لنا ابن الطقطقي وهو أحد أعلام الإمامية المتخصصين بالنسب والتاريخ، وهو من المتقدمين نسبيا بل أقدم من أشار لهذا الموضوع من الإمامية، وأنه من جيل قريب لعصر الهروي والحموي، لأنه متوف سنة ٧٠هم، فإنه أنهى النزاع تماما عندما أكد بان: ((شوشى من قرى سورا المدينة بالأعمال الحلية))(1)، ليس هذا فحسب بل نص بد((أن المدفون في شوشى هو العباس بن موسى بن جعفر))(7) وليس القاسم بن العباس، وهذا يكشف بوضوح أن الفريق الآخر لم ينكر وجود القاسم بن موسى بن جعفر في سورا، بل ربما أرادوا أن يذكروه بخصوص القرية التي هو فيها، لأنهم كانوا يسمون القرية التي يقع فيها القبر الشريف شوشة، أو جعلوها كنقطة دالة على القبر الشريف، علما أن شوشى بحسب ما عينها مؤرخونا لا تبتعد أكثر من (٢٠ كم)عن القبر الشريف، وهذه المسافة في تلك العصور لمؤرخ ليس من العراق تعد مسافة ميتة، بعبارة أدق لا تعني عنده شيء يذكر.

فيبدو أن مؤرخينا المعاصرين خفي عليهم هذا الأمر.

<sup>(</sup>۱) صفي الدين محمد تاج الدين بن علي المعروف بـ ( ابن الطقطقي) الحسني: الأصيلي:

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٧٩.

فإذا ثبت هذا الطرح، ينتفي النزاع بين الفريقين، ويتبين أن الحموي وفريقه لم يخطأوا بتعيينهم لمرقد القاسم، بل يثبت أنهم يقصدون مرقد القاسم المتعارف اليوم، وهذا ما سيتوضح أكثر من النقاط الاتية.

النقطة الاولى: أن نص الهروي لا يخلو من إرباك بدليل أنه سمى القاسم بن موسى بن جعفر (ابي القاسم بن موسى بن جعفر) فإنه جعل الاسم كنية له فاذا كان الهروي لم يضبط الاسم فينسحب هذا على عدم دقته بضبط تسمية المكان، إلا أنَّ هذا لا يؤثر كثيراً بتعيين مكان القبر الشريف.

النقطة الثانية: ينص ياقوت الحموي على أن((شوشي قرية بأرض بابل أسفل من حلة بني مزيد بها قبر القاسم بن موسى بن جعفر الصادق، وبالقرب منها قبر ذي الكفل وهو حزقيل، في بر ملاحة)(۱).

# ويتضح من هذا النص عدة أمور:

1- إن قوله: (قرية بأرض بابل أسفل من حلة بن مزيد) ينتج منه تعيين المنطقة التي يوجد بها المرقد الحالي للقاسم ابن الإمام موسى بن جعفر، وهذا التعريف استعمله أكثر من واحد بالنص من مؤرخي الإمامية منهم : الشيخ محمد حرز الدين المتخصص بتعيين المراقد إذ نص على (مرقده بالعراق- أي القاسم بن الكاظم- في سورا أسفل من حلة بن مزيد)، وأن هذا التعيين الذي هو (أسفل من حلة بني مزيد أو الحلة المزيدية أجمع عليه مؤرخو الإمامية مع

<sup>(</sup>١) معجم البلدان: ٢٢/٣.

اختلاف ألفاظهم، وأن تعبير فريق الحموي ومورخي الإمامية بكلمة(الأسفل) تعني إلى الجنوب، فمرقد القاسم يقع جنوب الحلة تقريباً.

إذن لا خلاف بين الفريقين بتحديد المنطقة وجهتها التي يقع بها المرقد.

٢- لو فرضنا أن فريق الحموي قالوا أن شوشة غرب حلة بني مزيد أو شمالها، لثبت عليهم الإشكال وقلنا بتوهمهم، إلا انهم لم يقولوا بهذا الشكل.

٣- قالت المصادر الإمامية الحديثة إن شوشى يقع فيها قبر القاسم بن العباس ابن الكاظم، وهذا القبر موجود فعلاً قرب مرقد زيد بن علي عيه وهذا يعني أن اسم شوشى يطلقه مورخو الإمامية ويريدون به المنطقة التي يقع بها قبر القاسم بن العباس بن موسى ، وموضع صلب زيد بن علي علي القريب منه.

٤- إن منشأ النزاع جاء باعتبار أن شوشى عند مورخي الإمامية هي المنطقة التي يقع بها مرقد زيد بن علي عليهما السلام وهو موضع صلبه، ويبعد عن مرقد القاسم بن العباس ١,٥ كم شمالا، والذي يقع بدوره على مسافة ٢٠كم الى الغرب من مرقد القاسم ودليلهم على تعيين قبر القاسم بن العباس جاء من طريق صعب(۱).

<sup>(</sup>۱) قال ابن عنبة: (قال الشيخ رضي الدين حسن ابن قتادة للحسين الرسي النسابة، سألت الشيخ جلال الدين عبد الحميد بن فخار بن معد الموسوي النسابة عن المشهد الذي بشوشي، المعروف به "القاسم" فقال: سألت والدي فخاراً عنه، فقال: سألت السيد جلال الدين عبد الحميد التقي عنه، فقال: لا أعرفه، ولكنه مشهد شريف، وقد زرته، فقال والدي: أنا أيضاً زرته، ولا أعرفه، إلا أني بعد موت السيد عبد الحميد وقعت على مشجرة في النسب قد حملها بعض بني كتيلة إلى السيد مجد الدين محمد بن معية، وهي جمع المحسن الرضوي النسابة وخطه، ويذكر فيها: القاسم بن العباس بن موسى الكاظم قبره بشوشي في سواد

٥- لو أنَّ فريق الحموي يقصدون المنطقة التي فيها مرقد زيد بن علي ﷺ لقالوا عنها (كناسة الكوفة) الموضع الذي صلب فيه، لان هذا الاسم معروف لديهم، وهو موضع وفاق بين الفريقين.

 ٦- ومن هنا يتبين ان فريق الحموي يطلقون اسم شوشة ويريدون به المنطقة الحالية لمرقد القاسم ابن الامام الكاظم ، واما سورا فعندهم تضم شوشة وغيرها من مناطق جنوب بابل.

٧- إن من المصادر الإمامية القديمة التي ذكرت شوشي وهو كتاب عمدة الطالب الذي جعلها ضمن سواد الكوفة(١)، ولم يجعلها من ارض بابل، وقد تبعه على ذلك المصادر التي جاءت بعده، في حين نرى أن فريق الحموي ركز على أن شوشى من أرض بابل، وهي جنوبها، وهذا هو واقع مرقد القاسم بن موسى بن جعفر(عليهما السلام)الحالي.

ويبدو سوء الفهم هذا بين الفريقين جاء لعدة أسباب وهي:

 أ- تشابه الاسمين بين القاسم بن العباس بن موسى، والقاسم بن موسى. ب- تجاور المنطقتين أي منطقة مرقد القاسم بن العباس ومرقد القاسم بن موسى بن جعفر، اذ المسافة بين المرقدين (٢٠ كم) فقط، وعلى حد تعبير

الكوفة، والقبر مشهور، وبالفضل مذكور) عمدة الطالب: ٢١٠، كما عرفنا قبل قليل ان ابن الطقطقي قال: ان المدفون في شوشي هو العباس بن موسى جعفر وليس ولده.

<sup>(</sup>١) عمدة الطالب: ٢١٠.

القدماء (٣ فراسخ) تقريبًا، بل إن أقدم المصادر الإمامية جعلها منطقة واحدة كما هو الحال عند ابن الطقطقي المؤرخ والنسابة الإمامي الشهير.

ت- ولما كانت المنطقتان متجاورتين، وهذا يعني أنهما منطقة واحدة يطلق عليها شوشى في مدة من مدد التاريخ، ومما يؤيد هذا أن الطريق العام القديم كان يمر من مرقد القاسم الى المنطقة التي يقع بها مرقد القاسم بن العباس، ثم إلى الكفل والكوفة، وهذا ما يزيد التقارب، بأن تكون منطقة واحدة.

٨- إن فريق الحموي لم يتطرق إلى مرقد القاسم بن العباس مطلقا، لأنه غير معروف لديهم، بل ركزوا على مرقد القاسم بن موسى بن جعفر العبادق جداً لديهم اذ نص الزبيدي بقوله: قبر القاسم بن موسى بن جعفر الصادق رضي الله تعالى عَنْهُم عِنْهُم مَنْ آل البيت ويُتَبَرَكُ به (١).

وهذا يعني ان قبر القاسم مزار مشهور عندهم، فليس من السهولة أن يتوهموا بموقع قبره، اذ كان بهذا الحجم من الشهرة، ولاسيما أن الزبيدي مصري وليس عراقيا. وهنا يتبين عدم توافر دليل على أن فريق الحموي لم يقصدوا من شوشة منطقة زيد بن على مطلقا.

٩- إن أحد أعضاء فريق الحموي المتأخرين نسبيا ضعف قرب مرقد القاسم
 بن موسى من مرقد ذي الكفل بقوله: ((شوشة موضع في أرض بابل أسفل من
 الحلة المزيدية بها قبر القاسم بن موسى بن جعفر الصادق رضوان الله عليهم

<sup>(</sup>١) تاج العروس في جوهر القاموس، باب الرء، فصل السين في (سور) : ٧/ ١٣٢.

وبالقرب منه - فيما قيل - قبر ذي الكفل النبي ﷺ... ))(ا) وبقوله: ( فيما قيل) يدل على تضعيفه لهذا القول بسبب البعد النسبي بحسب نظره.

ان فريق الحموي لم يعين مرقد آخر غير القاسم بن موسى بن جعفر (عليهما السلام) في سورا، مما يؤكد أنهم أرادوا من شوشة هي قرية جزء من مدينة سورا الكبيرة.

11- ولهذا نجد أن السيد عبد الرزاق الحسني يعد قبر القاسم الحالي وقاعاً في قرية كانت تسمى شوشة ويرسلها إرسال المسلمات اذ يقول: ((ناحية القاسم ومركزها قرية القاسم (التابعه الى قضاء الهاشمية) وقد سميت باسم القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام اذ فيها قبره، وهو أخو الرضاية فتقصد زيارته من جهات مختلفة، ثم أضاف في الهامش قوله: كانت هذه القرية تسمى شوشة وقد ذكرها أبو الحسن علي بن ابي بكر الهروي المتوفي سنة ٦١١ سمى شوشة وقد ذكرها أبو الحسن علي بن ابي بكر الهروي المتوفي سنة ٦١١ وقال عنها: ((وتحت الحلة قرية يقال لها شوشة بها قبر القاسم بن موسى بن جعفر هي ...))(1)، وهذا واضح من أن عبد الرزاق الحسني عنده ان مدينة القاسم الشاخصة في هذا العصر هي قرية شوشه وهي أحدى تسمياتها.

17- كما يلحظ أن الحموي أطلق على المنطقة التي فيها قبر ذي الكفل بـ (بر ملاحة) ومنطقة شوشى التي هي بعرف مؤرخي الإمامية، ضمن أراضي منطقة الكفل فلو أن الحموي وفريقه كان بتصورهم أن القاسم بن موسى بن جعفرعليهما السلام مدفون فيها لقالوا: إن القاسم بيه مدفون في بر ملاحة، نعم

<sup>(</sup>١) توضيح المشتبه: ٥ / ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢)عبد الرزاق الحسني: العراق قديما وحديثا، منشورات دار اليقضة العربية / بغداد :١٥٠٠.

إنه قال قريب منها، باعتبار أن المنطقة التي يقع بها القاسم بن موسى بن جعفر اليوم هي مجاورة للكفل من جهة الغرب، ويمر عليهما طريق واحد كما أسلفنا.

17- أن تعدد المدن واختلاف اسمائها وارد جدا في التاريخ، فتغير أسمائها أمر طبيعي من قوم لآخرين، ومن زمان إلى زمان آخر، وقسم يطلق الكل ويريد به الجزء وبالعكس وهكذا، فمثلا النجف فتارة يكون أسمها الغري، وتارة مشهد علي، وأخرى ظهر الكوفة، او نجف الكوفة، وتارة أخرى الحيرة، ومنهم من يعدّها تحت مسمى الكوفة وهكذا.

١٤-وأجمل كلمة في المقام ما صرح به الشيخ عبد الله المامقاني بقوله:
 واشتهاره - قبر القاسم - يغني عن التحديد التحقيقي<sup>(۱)</sup>.

10-نرى أن العلماء والمؤرخين يطلقون على المنطقة التي فيها قبر القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام تسميات مختلفة بحسب العصر الذي يعيشون به مثل: الهاشمية او الجربوعية او يعبرون قرب الحلة أو قرب الغري وقسم من جعله من توابع الكوفة وقسم اخر جعله من مضافات بغداد أي توابعه، وقسم من هذه التسميات قد مرت بنا والآخر سنسجلها في المبحث الاتي إتماما للفائدة علما أن كل هؤلاء يقصدون قبر القاسم بهنا المعروف في منطقته اليوم.

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال في أحوال الرجال ، من أبواب القاف، باب القاسم: ٣/ ٢٦.

## بعض الذين ذكروا تعيين مرقد القاسم

## ♦العلامة محمد ياقر المجلسي(١) قال:

((والقاسم ابن الكاظم الذي ذكره السيد (٢) قبره قريب من الغري ومعروف)).

وقد عقب السيد محسن الأمين العاملي على كلام المجلسي بقوله: ((وذكر المجلسي أن قبره – أي القاسم قريب من الغري، يريد قبره المعروف، ومثله لا يذكر ذلك بغير مستند))(٢)، مما استدعى أن يتدخل الشيخ المامقاني موجها لقول المجلسي قائلا: ((ان المقصود هو القرب المجازي لا الحقيقي؟))(١).

كما علق على قول المجلسي السيد مهدي الخرسان بقوله: ((ولا يعزب عن ذهن القارئ أن ما ذهب إليه شيخنا المؤلف في تعيين قبر القاسم المذكور حيث قال: وقبره قريب من الغري، إنما هو مبنى على ظنه، أو إنه من سهو القلم والعصمة لله وحده، واحتمال أن يكون مراده قربه من الغري بالنسبة إلى بعده عن بلده أصفهان كما احتمله بعضهم بعيد غايته))(٥).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٧٦/٩٩.

<sup>(</sup>٢) يقصد السيد علي بن طاوس الذي نص على الترغيب بزيارة القاسم وأورد له زيارتين في كتابه ( مصباح الزائر ). كما قدمنا.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ١٣٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) تنقيح المقال في أحوال الرجال:٢٦/٣.

<sup>(</sup>٥) في تعليقته على كتاب بحار الأنوار للعلامة المجلسي: ٩٩/ هامش ٢٧٦.

#### ♦ السيد حسين البراقي قال(۱):

((أن مرقد القاسم من مراقد الكوفة )) باعتباره في ضمن نواحي الكوفة القديمة وقال البراقي كذلك: ((إن القاسم يقع في الهاشمية))(٢).

وكرر كلامه في مكان آخر بقوله: ((الهاشمية بالكوفة فيها قبر القاسم ابن الكاظم-عليهما السلام- في نواحي الحلة))(").

باعتبار ان حدود الكوفة كانت تضم قديما هذه المناطق.

## ♦ السيد مهدي القزويني قال<sup>(١)</sup>:

((القاسم ابن الكاظم في سورا المعروفة الان بأرض نهر الجربوعية (ه) من أعمال الحلة السيفية)).

<sup>(</sup>١) تاريخ الكوفة:٩٦.

<sup>(</sup>٢) الهاشمية هي تسمية تاريخية أخرى للمنطقة التي فيها مدينة القاسم.

 <sup>(</sup>٣) حسين البراقي: عقد الؤلؤ والعقبان في تحديد ارض كوفان: ٣٦. المصدرخالي من معلوات اخرى.

<sup>(</sup>٤) فلك النجاة: ٣٣٦.

 <sup>(</sup>٥) كانت تسمى ارضي مدينة القاسم الحالية بـ (ارض الجربوعية) في العهد العثماني، وقد اشرنا لهذا الأمر سابقا فراجع.

#### ♦ السيد حسن الصدر الكاظمى قال(١):

((إن القاسم ابن الإمام موسى جعفر(عليهما السلام) قبره قرب نهر الجربوعية من أعمال الحلة)).

 ♦ الشيخ حسين النوري<sup>(۲)</sup> والشيخ عباس القمي<sup>(۳)</sup> اللذان نصا على (أن قبر القاسم بقرب الحلة)) ونصا كذلك:(( يبعد عن الحلة- أي قبر القاسم- ثمان فراسخ)) وقولهما ثمان فراسخ غير صحيح، وكان عليهما أن يقولا ست فراسخ لأن الفرسخ يساوي (٥٫٥كم)، وعلية فثمانية فراسخ تساوي(٤٤ كم) والصحيح أن المسافة هي (٣٠ كم) تقريبا إذا كانت مستقيمة، وبدون تلفيق، لأنها متعارفة الان بالتلفيق (٣٣ كم) بحسب المقاييس الحديثة، في حين نرى أن السيد محمد مهدي الحائري كان دقيقا بتعيينه لمرقد القاسم عندما نص على: ((أن قبر القاسم بن الكاظم (عليهما السلام) مشهور على ستة فراسخ من الحلة))(١٠).

<sup>(</sup>١) حسن الصدر الكاظمي: نزهة أهل الحرمين في عمارة المشهدين، تحقيق مهدي رجائي، الناشر مكتبة: المرعشي النجفي: ٧٨. كما ذكر هذا القول في رسالته المخطوطة (تحية أهـل القبور بالمأثور): حسب ما ذكره: محمد صادق بحر العلوم في تحقيقة على الفوائد الرجالية، للسيد محمد المهدى بحر العلوم الطباطبائي:١/ ٤١٢.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب في أحوال الحجة الغائب ٢: /١٧١.

<sup>(</sup>٣) منتهى الآمال في تواريخ النبي والآل:٢ / ٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) محمد مهدي الحائري: شجرة طوبي:١٦٦/١.

#### ♦ عبد الله المامقاني قال(١):

((كونه – القاسم – على فراسخ شرق الحلة (٢)، واضاف: واشتهاره يغني عن التحديد التحقيقي)).

## ♦ياسين خير الله العمري قال<sup>(٣)</sup>:

((مرقد القاسم ابن الكاظم بالجربوعية من أعمال الحلة)).

#### ♦مرتضى نظمى زادة البغدادي قال(٤):

((مرقده في قرية الجربوعية، من قرى الفيحاء من مضافات بغداد<sup>(ه)</sup>، ومشهده هناك ظاهر يأوي اليه الزوار، عليه الرحمة والرضوان)).

<sup>(</sup>١)عبد الله المامقاني: تنقيح المقال في أحوال الرجال ، من أبواب القاف، باب القاسم: م٣/ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الاصح جنوب شرق.

 <sup>(</sup>٣) ياسين خير الله العمري الخطيب الموصلي (ت١٢٦٠هـ): غاية المرام في محاسن بغداد دار
 السلام، دار منشورات البصري، ١٩٦٨م: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) في كتابه تذكرة الأولياء في تراجم الأئمة والمتصوفة والزهاد في بغداد وما جاورها من البلدان:٣٥١.

<sup>(</sup>٥) قوله: (من مضافات بغداد) بأعتبار ان العراق في العهد العثماني كان مقسم إداريا إلى ثلاث ولايات كما هو معروف وهن ولاية الموصل، وولاية بغداد، وولاية البصره، وبما ان مرقد القاسم اقرب إلى ولاية بغداد، فاعتبره المؤلف من مضافات بغداد حسب تعبيره. وكذلك سياتي في النص التالى نفس المعنى.

♦المؤرخ المسيحي المعلم نابيليون الماريني<sup>(۱)</sup> (ت ١٨٨٧م): ذكر مرقد القاسم ضمن المدفونين في ضواحى مدينة بغداد.

## ♦المستشرق الالماني والتر اندريه قال (۲):

((يقع المقام الشريف للأمام الجاسم [القاسم] في الديوانيه التابعه لمقامية الحلة، ويقع هذا المقام الشريف تقريبا في منتصف الطريق بين الديوانية والحلة، حيث يمر هذا الطريق المستقيم بين اشجار النخيل، والبساتين، والحقول الزراعية، وقنوات الري مع وجود بعض الجسور)) (٣).

<sup>(</sup>۱) في كتابه تنزه العباد في مدينة بغداد، نبذة عن تناريخ بغداد وجغرفيتها ،ط۲، تحقيق: د. باسم عبود الياسري، دار ضفاف للطباعة والنشر، ۲۰۱۲م: ۱٤١.

 <sup>(</sup>۲) في كتابه: رسوم عن طريق حفار، برلين: ۱۷۲. ان هذا الوصف من قبل المستشرق والـتر
 اندريه كان بتاريخ ۳/۲٦/ ۱۹۰۱م. حسب ما جاء في المصدر.

<sup>(</sup>٣) كمثال للقصص التي حدثت معي في اثناء المدة الطويلة لتأليف هذا الكتاب هي قصة كتاب المستشرق اندريه (رسوم عن طريق حفار). والقصة هي: كنت استنسخ بعض الاوراق الخاصة بكتابي هذا في محل الاخ علي مظلوم في الشهر الثالث من سنة ٢٠١٦م فسألته هل يوجد لديه او يعرف في أي مكان صورة تاريخية او وثيقة تخص مرقد القاسم يهيج ؟ فقال لي: قبل سنتين وفي مناسبة ذكرى وفاة القاسم قال لي مصور يعمل لقناة العراقية وهو يغطي المناسبة اعلاميا: بان لديه رسم لصورة لمرقد القاسم بريشة مستشرق غربي.. فسألته ما اسم هذا المصور واين عنوانه؟.. فقال لي لا اعرف شيأ عنه سوى انه مصور يعمل لصالح الفضائية العراقية ولديه استوديو للتصوير في الحلة. وبعد ايام قررت الذهاب للحلة والبحث عن هذا المصور فكان في نيتي ان اذهب لكل استوديو في الحلة حتى اجد هذا الصيد الثمين، فبدأت بالاول فقال لي: ليس هو المقصود، وبعدها إلى اثنين آخرين فنفوا كذلك، وبعد ان سالت الرابع وكان محله في شارع ابي القاسم فنفي كذلك، ولكنه سألني كيف تجد شخص

وانت لا تعرف حتى اسمه، قلت له: يا اخبي ( صاحب الحاجة لا يري الا حاجتة) سأبحث عنه في كل استوديوهات الحلة، فقال لي: أن هذا الامر متعب لك جدا، لأن هناك عدد كثير جدا من الاستوديوهات، فحتى تختصر الزمن اذهب الى جمعية المصورين العراقيين، واسال عنه لانهم هناك يعرفون كل مصور وعمله.. وفعلا ذهبت الى الجمعية وسالتهم عن ضالتي، فقالوا لي انهم يعرفون ثلاثاً من المصورين يعملون لدى العراقية، فاتصلوا بهم فقال لهم الثالث: نعم انا المقصود واسمه عماد، فاتصلت به وبلغته عن ضالتي، فقال: أن الصورة كانت موجودة عنده في سنة ٢٠٠٠م، وآخر مرة رأها في هذا التاريخ، وسيبحث عنها ويتصل بي، وبعد اتصالات متكررة قال: لم يجد الصورة، وقلت له من الذي اعطاها لك، فقال فنان تشكيلي اسمه صلاح عباس وسيبحث عنه، ويرسل لي رقم هاتفه، وبعد انتظار طويل ارسل لى الرقم، فاتصلت بالاستاذ صلاح فحاول الرجل بأي طريقة ان يتخلص مني، وانا ألح عليه، فتعجب من إلحاحي، وبعدها اعطاني وعد سطحي بانه سيعطيها لاخيه الساكن في الحمزة الغربي وأعطاني رقمه، فبدأت اتصل بأخيه، وبعد اتصالات متكررة حولني مرة اخرى لاخيه الاستاذ صلاح عباس، وبعد ما رأى تمسكي واني لا احيد عنه، قال لي: انبي لم أكن أرغب بان اعطيك الصورة وبقية المعلومات، لعدم فراغي الا انك أثبت لي بأنك باحث مجد، ومن ثم هداه الله سبحانه وتعالى، ودعاني لوليمة غداء في بيته في حيي الجامعين، فذهبت بحسب الموعد المحدد، وتعرفت عليه وعلمت بانه مؤلف في الفنون التشكلية، ورثيس تحرير مجلة (تشكيل)، وموظف في وزارة الثقافة، المهم سلمني صورتين والنص الذي يخص مرقد القاسم عَلِينِهِ، ومدينته، فشكرته كثيرا. الا اني لم اقف عند هذا الحد لان الفضول كان سيد الموقف، فاتصلت بأحد الاخوة من اهالي القاسم يقيم في المانيا عن طريق اخيه الموجود في مدينة القاسم، الذي ارشدني اليهما هو الاخ الاستاذ راضي الحاج حسين، وقلت للاخ الذي في المانيا بأن هناك مسشرقاً المانياً عنده كتاب، وفيه صورتان تخص احدهما مرقد القاسم والاخرى للخان الذي كان يأوي الزارين، وتكلم عن المرقد في كتابة، وتاريخه سنة ١٩٠١م. المطلوب منك أن تبحث عن مؤلفات هذا المستشرق في المانيا بوصفه المانيا، وتترجم لي كل ما تجده يخص بحثى، وكذلك البحث عن مؤلفات المستشرقين والأثريين ألالمان بوصفهم متميزين في الآثار العراقية، الا ان هذا الاخ لم يات سوى بالصورتين والنص الموجودان عندي اصلاً،

#### ♦ السيد محمد القاضي قال<sup>(۱)</sup>:

(( سورا وفيها مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جفر، وهو قبر مشيد ، وعليه ضريح من الذهب)).

## ♦ محمد حسين الحسيني الجلالي<sup>(۱)</sup>:

[ القاسم ابن الامام موسى بن جعفر ] مرقده مزار عامر، في مدينة تعرف باسمه في ضواحي الحلة.

ويلاحظ أن الحموي قال في تعريفه لسورا: ( وقد نسبوا إليها الخمر)، وهي نقطة جديرة بالاهتمام، لأنه ربما يشير إلى باخمرا الحي الذي عاش فيه القاسم الحن اليهود والسريانيين كانوا يسكنون فيها أو قريب منها، وربما كان قسم منهم يصنعون الخمر، وكان قبل مجيء الإسلام للمنطقة.

وهنا نتوصل إلى نتيجة مهمة وهي: اتفاق المؤرخين المسلمين على تعيين مرقد القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر في سورا، وهي اليوم تسمى إداريا قضاء القاسم.

فشكرته كثيرا لجهده. وسنضع الصورتين في ملحق الصور برقم ( ٣، ٤ ) واما النص فقد استشهدت به اكثر من مرة في طيات كتابي..

 <sup>(</sup>١) مقدمة تحقيق كتاب: كنز العرفان في فقه القرآن: المقداد بن عبد الله السيوري، تحقيق:
 محمد القاضي، المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب/ طهران: ١٥/١.

<sup>(</sup>٢) فهرس التراث، المطبعة: نكارش، الناشر: دليل ما: ١ / ١٩٤.



الفصل التاسع زيارة القاسم

#### اولا: زيارة القاسم

((عن أبي عامر الساجي، واعظ أهل الحجاز قال:

أتيت أبا عبد الله جعفر بن محمد ﷺ فقلت له:

يابن رسول الله ما لمن زار قبره – يعني أمير المؤمنين – وعمر تربته.

قال: يا أبا عامر حدثني أبي عن أبيه عن جده الحسين بن علي عن علي (عليهما السلام) ان النبي علي قال له:

والله لتقتلن بأرض العراق وتدفن بها.

#### قلت:

يا رسول الله ما لمن زار قبورنا، وعمرها وتعاهدها؟

#### فقال لي:

يا أبا الحسن ان الله جعل قبرك وقبر ولدك بقاعا من بقاع الجنة، وعرصة من عرصاتها، وان الله جعل قلوب نجباء من خلقه وصفوته من عباده تحن اليكم، وتحتمل المذلة والأذى فيكم، فيعمرون قبوركم، ويكثرون زيارتها تقربا منهم إلى الله مودة منهم لرسوله، أولئك يا علي المخصوصون بشفاعتي، والواردون حوضي، وهم زواري غدا في الجنة، يا علي من عمر قبوركم وتعاهدها، فكأنما أعان سليمان بن داود على بناء بيت المقدس، ومن زار قبوركم عدل ذلك له ثواب سبعين حجة بعدد حجة الإسلام، وخرج من ذنوبه حتى يرجع من زيارتكم كيوم ولدته أمه، فابشر وبشر أولياءك ومحبيك من النعيم، وقرة العين بما زيارتكم كيوم ولدته أمه، فابشر وبشر أولياءك ومحبيك من النعيم، وقرة العين بما

لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ولكن حثالة من الناس يعيرون زوار قبوركم بزيارتكم كما تعير الزانية بزناها، أولئك شرار أمتي لا نالتهم شفاعتي ولا يردون حوضي)(١).

وأكد السيد الجليل علي بن طاوس على استحباب زيارة القاسم اذ نص قائلا، عند ذكر زيارة قبور أولاد الأئمة صلوات الله عليهم وسلامه:

((إذا أردت زيارة أحد منهم، كالقاسم بن الكاظم يَنِينِهُ أو العباس بن أمير المؤمنين يَنِينِهُ أو علي بن الحسين يَنِينِهِ المقتول بالطف، ومن جرى في الحكم مجراهم، تقف على قبر المزور منهم (صلوات الله عليهم) فقل: السلام عليك أيها السيد الزكي، الطاهر الولي، والداعي الحفي، أشهد أنك قلت حقا، ونطقت حقا وصدقا، ودعوت إلى مولاي ومولاك علانية وسرا، فاز متبعك ونجا مصدقك، وخاب وخسر مكذبك، والمتخلف عنك، اشهد لي بهذه الشهادة لأكون من الفائزين بمعرفتك، وطاعتك، وتصديقك وإتباعك، والسلام عليك يا سيدي وابن سيدي، أنت باب الله المؤتى منه، والمأخوذ عنه أتبتك زائرا، وحاجاتي لك مستودعا، وها أنا ذا أستودعك ديني وأمانتي، وخواتيم، عملي، وجوامع أملي، إلى منتهى أجلي، والسلام عليك ورحمة الله))(٢).

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، كتاب المزار، باب فضل زيارة أمير المؤمنين:٦ /٢٥٠.

 <sup>(</sup>۲) علي بن موسى بن طاوس، (ت٦٦٤هـ)، مصباح الزائر وجناح المسافر، ط١، تحقيق مؤسسة آل البيت لإحياء التراث/ قم، ١٤١٧هـ: ٥٠٣. ونقل هاتين الزيارتين السيد محسن الأمين: في كتاب مفتاح الجنات في الأدعية والزيارات، دار التعارف/ بيروت: ١٢٥/٢.

#### وقال السيد ابن طاوس:

(( زيارة أخرى يزارون بها أيضا سلام الله عليهم تقول:

السلام على جدك المصطفى، السلام على أبيك المرتضى الرضا، السلام على السيدين الحسن والحسين، السلام على خديجة سيدة نساء العالمين، السلام على فاطمة أم الأثمة الطاهرين، السلام على النفوس الفاخرة، بحور العلوم الزاخرة، شفعائي في الآخرة، وأوليائي عند عود الروح إلى العظام الناخرة أثمة الخلق وولاة الحق، السلام عليك أيها الشخص الشريف الطاهر الكريم، أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا عبده ومصطفاه، وأن عليا وليه ومجتباه، وأن الإمامة في ولده إلى يوم الدين، نعلم ذلك علم اليقين، ونحن لذلك معتقدون وفي نصرهم مجتهدون))<sup>(۱)</sup>.

#### زيارة القاسم المنسوبة للامام الحسن العسكري :

قال الشيخ قاسم محيي الدين(٢): ((وروى المجلسي عن الحسن العسكري في فضل القاسم سليل الامام الكاظم عنه كرامات جمة، وفضائل عظيمة لا يتحملها الانبي مرسل او امام معصوم عن الزلل، فمن بعض ما قاله الامام عليه فيه وفي عظيم فضله بعد ان سلم عليه شهد بانه باب الله المخلص الصفي، ومبين البراهين العظيمة، والفضائل الجسيمة وانه الزكي الطاهر والـولي المتهجد، وايـة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المجالس القاسمية، مخطوط، المجلس السابع، بلا أرقام.

الله، وكلمته، والداعي الحفي في بريته الى ان قال: فاز متبعه ونجا مصدقه، وخاب وخسر مكذبه، حتى عناه بخطابه العظيم، ويالله في شرفه الجسيمة، حيث خاطبه بقوله: والسلام عليك يا سيدي وابن سيدي، انت الطائع العابد، والخاشع الزاهد)).

وقال في مكان آخر ((وأعظم دليل على فخامة القاسم وتعاظم مقامه الذي لا يتحمله إلا نبي مرسل، أو إمام معصوم عن الزلل خطاب الإمام العسكري عليه بقوله في الزيارة التي رواها المجلسي - اعلى الله مقامه - وياله من فخامة شرفه عنده بقوله :... الخ )).

ولكن الذي يؤخذ على نص هذه الزيارة اننا بحثنا بكتب العلامة المجلسي مثل كتاب البحار، فلم نجد ذكراً لهذه الزيارة، وهنا نحتمل بانها موجودة بأحد كتب المجلسي التي لم نطلع عليها، او الشيخ قاسم محيي الدين اطلع على احد كتب المجلسي المخطوطة، او نقلها من احدى المخطوطات الأخر، ويحتمل ان الشيخ محيي الدين اشتبه في نقله عن المجلسي ولعل الراوي غيره.

ونقل نص الزيارة الشيخ على الخاقاني في كتابه الحمزة والقاسم، ولم يروها عن احد، وانما عبر عنها بأنها مرسلة. وقد اوردها بالشكل الآتي :

((السلام عليك يا صاحب المعجزات، ومبين البراهين والكرامات، السلام على الوفي القاسم، السلام عليك يا أخا الرضا وسليل الكاظم عليك السلام

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

عليك أيها العبد الصالح، والمؤمن المخلص الناصح، السلام عليك ايها الطائع العابد، السلام عليك أيها الخاشع الزاهد ورحمة الله وبركاته))(١).

# آراء العلماء في زيارة القاسم

قال العلامة على بن محمد بن يونس البياضي العاملي(٢):

((خرجت مع جماعة تزيد على أربعين رجلا إلى زيارة القاسم بن موسى الكاظم عليهما السلام فكنا عن حضرته نحو ميل من الأرض فرأينا فارسا معترضًا، فظنناه يريد أخذ ما معنا، فخبينا ما خفنا عليه. فلما وصلنا، رأينا آثار فرسه ولم نره، فنظرنا ما حول القبلة فلم نر أحدا، فتعجبنا من ذلك مع استواء الأرض، وحضور الشمس، وعدم المانع، فلا يمتنع أن يكون هو الإمام ﷺ أو أحد الأبدال)).

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم:٣٧. لم تكن هذه الزيارة معروفة، ولم تكتب كزيارة في صحن القاسم عَيْنِينِ الى ان وجدتها بنفسي في كتاب الشيخ على الخاقاني سنة ١٩٩م، ثم كتبتها وسلمتها الى بعض المتنفذين بحملة الاعمار سنة ٢٠٠٠م لأجل كتابتها في لوحة كبيرة في الصحن الشريف، ولكن جوبهت بشي من الرفض، وقالوا لي: سنعرضها على الشيخ باقر شريف القرشي، ويبدو انهم فعلا عرضوها على الشيخ القرشي، وكتبت على لوحة كبيرة، وعلقت في باب الحرم المطهر زيارة يزار بها القاسم ﷺ منذ ذلك الحين والى اليوم.

<sup>(</sup>٢) زين الدين أبو محمد على بن يونس العاملي النباطي البياضي: الصراط المستقيم في مستحقى التقديم، الباب الحادي عشر: فيما جاء في المهدي وبقائه، عنينت بنشره المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية: ٢ / ٣٦٣.

♦ وجاء الشهيد الثاني زين الدين بن علي بن أحمد ألعاملي إلى العراق وأدى
 مراسيم زيارة القاسم ﷺ (١)، في زيارة تاريخية.

## ♦ العلامة المجلسي قال(٢):

((أقول ذكر المفيد رحمه الله في المزار الزيارة الأولى لأولاد الأئمة لهيئ، ثم اعلم أن المشاهد المنسوبة إلى أولاد الأئمة الهادية والعترة الطاهرة وأقاربهم صلوات الله عليهم، يستحب زيارتها والالمام بها، فان في تعظيمهم تعظيم الأئمة وتكريمهم، والأصل فيهم الإيمان والصلاح... لكن المعلوم حاله من بينهم بالجلالة، والمعروف بالنبالة جعفر بن أبي طالب المدفون بمؤتة، و فاطمة بنت موسى (عليهما السلام) المدفونة بقم، وعبد العظيم الحسنى قبره بالري رضي الله عنه -، وعلي بن جعفرالمدفون بقم وجلالته، أشهر من أن يحتاج إلى البيان ... والقاسم بن الكاظم الذي ذكره السيد قبره قريب من الغري ومعروف ... وأما كيفية زيارتهم فلم يرد فيها خبر على الخصوص، ويجوز زيارتهم بما ورد في زيارة سائر المؤمنين، ويجوز تخصيصهم بالخطاب بما جرى على اللسان، من ذكر فضلهم، والتوسل والاستشفاع بهم، وبآبائهم الطاهرين هيئ).

 <sup>(</sup>١) زين الدين الحاج علي جواد: كتاب الشهيد الثاني زين الدين بن علي بن احمد ألعاملي،
 دار المرتضى، بيروت/٦٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٩٩ / من ٢٧٣ الى ٢٧٧ ، بتصرف.

#### ♦السيد مهدي القزويني قال<sup>(١)</sup>:

((يستحب زيارة قبور المشاهير المعروفين من أولاد الأئمة ومنهم ...القاسم ابن الكاظم في سورى المعروفة الآن بأرض نهر الجربوعية من أعمال الحلة السيفية)).

## ♦ الشيخ حسين الطبرسي النوري قال(٢):

((القاسم المذكور...وعلى الدوام يذهب العلماء والأخيار لزيارته)).

## ♦الشيخ عباس القمي قال<sup>(٣)</sup>:

((وهو مزار الناس كافة، والعلماء، والأخيار، ولهم في زيارته عناية خاصة)).

#### ♦ السيد حسين البراقي قال<sup>(1)</sup>:

((قبر القاسم ابن الكاظم عليهما السلام وهو... مزار مشهور في نواحي الحلة)).

<sup>(</sup>١) فلك النجاة: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) النجم الثاقب في أحوال الحجة الغائب: ٢ / ١٧.

<sup>(</sup>٣) منتهى الآمال في تواريخ النبي والآل: ٣٠١/١.

<sup>(</sup>٤) عقد اللؤلؤ والعقبان في تحديد ارض كوفان:٣٦.

# الشيخ محمد حرز الدين قال(١):

(( إنْ مرقده يقصده الزائرون على اختلاف طبقاتهم ولغاتهم من المسلمين للكرامات الباهرة التي منحه الله تعالى بها )).

# ♦ السيد حسن الصدر الكاظمي قال<sup>(۲)</sup>:

((إنَّ القاسم ابن الإمام موسى جعفر على ... جرت سيرة العلماء الأجلاء الحجج على شد الرحال لزيارته من النجف وكربلا)).

## پوقال محمد مهدي الحائري<sup>(۲)</sup> ( ت ۱۳۲۹هـ ) :

ان القاسم على (( تستحب زيارته))، ثم اضاف قائلاً بخصوص زيارة الائمة واولادهم: ((وينبغي لكل من يتقرب إلى الله تعالى بحب خاتم النبيين، وسيد المرسلين عليه وعترته الطيبة الطاهرة (سلام الله عليهم أجمعين) أن لا يترك زيارتهم، وحضور مشاهدهم الشريفة، والتوسل والاستشفاع بهم في مهماته،

<sup>(</sup>١) مراقد المعارف: ٢/ ١٨٧

<sup>(</sup>٢) نزهة أهل الحرمين في عمارة المشهدين، :٧٨. وذكر هذا القول في رسالته المخطوطة (تحية أهل القبور بالمأثور): بحسب ما ذكره: محمد صادق بحر العلوم في تحقيقة على الفوائد الرجالية، للسيد محمد المهدى بحر العلوم الطباطبائي:١/ ٤١٢.

<sup>(</sup>٣) شجرة طوبي : ١ / ١٦٦.

والجد والاجتهاد في تعظيمهم، إذ هو تعظيم لشعائر الله، وتعمير قبورهم، حتى لا تندرس، ولا تعفى، ولا يمد الأعداء أيديهم الجائرة إلى محو آثارهم))(١)

## ♦السيد عبد الرزاق الحسني قال(٢):

((ناحية القاسم ومركزها القرية المسماة باسمها، وفيها مرقد الإمام القاسم أخي الإمام الرضا ابن الإمام موسى بن جعفر يهيئ وهي واقعة على منتصف طريق الحلة الى الديوانية، ويؤمها الزائرون من جهات نائية لزيارة الإمام القاسم شهد..))

#### ♦ السيد محمد مهدي الخرسان قال<sup>(۳)</sup>:

((القاسم بن موسى بن جعفر (عليهما السلام)...وهو مزار يتبرك به، ويقصده الناس للزيارة وطلب البركة)).

♦ وقد وردة ترجمة للقاسم مع إيراد زيارتين له في كتاب مزارات اهل البيت في العراق<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر : ١/ ١٦٨.

 <sup>(</sup>۲) عبد الرزاق الحسني: موجز تاريخ البلدان العراقية، ط١، مطبعة النجاح/ بغداد، ١٣٢٩هـ
 - ١٩٣٠م: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) في تعليقته على كتاب البحار: ٤٨ /١٧٣٠.

<sup>(</sup>٤) إعداد مركز الإمام الخوثي الاسلامي في سوانزى ط١، سنة ١٤٢٤ هـ:٣٩٣.

#### الزيارات الخاصة بالقاسم عليه:

١- زيارة القاسم، يوم استشهاد اخيه الامام الرضا في اخر صفر:

وهي تشبه زيارة الاربعين في كربلاء، اذ يأتي حشود الزائرين سيرا على الاقدام من المناطق والمحافظات القريبة لزيارة القاسم، واما بقية المحافظات فيأتي الزوار منها في السيارات، وتقام في هذه الزيارة المئات من المواكب خارج لمدينة وداخلها.

## ٢- زيارة القاسم بمناسبة وفاته :

وهي من المناسبات الرئيسية في المدينة، تتحول شوارع المدينة الرئيسة الى كتلة بشرية بسبب شدة الزحام، كانت هذه الزيارة في يوم الاول من ذي الحجة، وبعد سقوط الصنم اضيف لها يوم آخر هو ٢٢/ جمادي الاولى فأصبحت يومين، ولو تتحد بيوم واحد لكانت افضل.

٣- زيارة أربعينية الإمام الحسين في العشرين من صفر: بالإضافة لمكانة القاسم بن موسى بن جعفر عليهما السلام لدى لمسلمين، والموقع الجغرافي المهم الذي يقع به المرقد الشريف اذ انه على طريق كربلاء المقدسة الآتي من الجنوب، وهو نقطة التقاء الطرق الفرعية، ويستمر دخول الزوار الى المدينة عشرة ايام تكون الشوارع الرئيسة مكتظة بالزائرين وتستمر المواكب الحسينة بأداء الخدمة على طوال ايام الزيارة، وهي من دون شك زيارة مليونية.

٤- زيارة النصف من شعبان: وهي من الزيارات المهمة ويأتي قسم من الزوار سيرا على الاقدام من مدن الجنوب ويستمر تقاطر حشود الزائرين لزيارة القاسم اسبوعا تقريا.

٥- زيارة القاسم يوم في ٢٥/ رجب :

وهو يوم ذكرى أستشهاد الإمام موسى بن جعفر ﷺ، وهي زيارة معتادة، اذ تزدحم الشوارع بوفود الزائرين من مختلف مناطق البلاد.

٦- زيارة القاسم ليلة الجمعة ونهارها:

٧- زيارة القاسم في أيام الأعياد والمناسبات الدينية الأخرى.

إنَّ (( - مدينة القاسم - مقصد الملايين من السكان لزيارة المرقد الشريف، ومحطة للزائريين مابين بغداد والجنوب وبالعكس)<sup>(۱)</sup> واصبحت زيارة القاسم بن موسى بن جعفر ((محط انظار الزوار من كل انحاء العالم العربي والاسلامي))<sup>(۱)</sup>.

والان تجري الاعمال الحكومية لإنشاء طريق دولي يربط مهران الايرانية بالنجف الاشرف، ويمر هذا الطريق بمدينة القاسم، فلو تم هذا الطريق، فسيتضاعف عدد الزوار من دول الخارج ولاسيما ايران والهند وباكستان واذربيجان غيرها، على مدار السنة.

 <sup>(</sup>۱) إيناس عبد الامير برهان: النمو الحضري واثره على التوسع العمراني في مدينة القاسم
 (دراسة في جغرافية المدن) رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية/ جامعة بابل: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٨١.

## ثانيا: عقب القاسم

المشهور بين النسابين على أن القاسم لم يعقب، ولكن فخر الدين الرازي(١) قال :

(( وقد انتسب إلى القاسم هذا قوم في بخارا يعرفون بـ (المباحيين) وعلى ما زعموا أنهم بنو إسماعيل المباح ابن أبي بكر بن محمود بن الحسين بن طاهر بن الحسن بن عثمان بن القاسم بن موسى الكاظم، لكن العلماء اتفقوا على أن القاسم لم يعقب)).

ولكن لم نجد من بحث أمر ادعاء المباحيين بشكل تفصيلي دقيق ويتأكد من نسب هؤلاء، لا أن يعتمد على غيرهم بهذا الأمر المهم والحساس بشكل كبير، ومهما كان هؤلاء النسابون متخصصين بالأنساب، لكن هذا لا يعني ان قولهم لا نقاش فيه، ولاسيما بعلم النسب الذي لا يستطيع أحد الادعاء بالسيطرة الكاملة عليه، وذلك بسب الظروف التاريخية التي مرت على الأمة، التي أدت إلى تشتت الأنساب وغموضها وتداخلها، ولأسباب كثيرة جداً.

<sup>(</sup>١) فخر الدين الرازي (ت٦٠٦): الشجرة المباركة في أنساب الطالبية، تحقيق: مهدي الرجائي، ط١، مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي العامة، قم المقدسة١٤٠٩هـ: ٧٧.

# ملاحق الكتاب

# الملحق الأول الروضة القاسمية في التأريخ

#### مدخل

إن من السعادة بمكان أن يبحث الإنسان تاريخ أمته وتراثها، ومن اللطيف ان يبحث في تاريخ يبحث في تاريخ على البيت في تاريخ مراحل بناء مرقد من مراقد أهل البيت في التي تعد بالمستوى الثاني بالنسبة الى مراقد الائمة المعصومين في ومن ذلك هو تاريخ بناء الروضة القاسمية، بل سيكون الامر مفاجئا لكثير من المؤرخين حينما يتبين لهم من خلال بحثنا هذا بأن الروضة القاسمية مرت في تاريخها الطويل بخمسة عشر طورا(۱) من البناء، وهذا ما يجعلني أقول: إن كثيرين لم يتوقعوا هذا العدد من الأطوار التي مرت حتى بمراقد المعصومين في وهذا يرجع الى قلة بحث المؤرخين بهذا الجانب من التاريخ، بحسب ما اعلم، واقصد تاريخ مراحل بناء او قل تاريخ اطوار مراقد أهل البيت في واني لم أقل هذا من فراغ، بل اطلعت على بعض كتب مراقد أهل البيت في واني لم أقل هذا من فراغ، بل اطلعت على بعض كتب

<sup>(</sup>۱) والطور: التارة، يقال طوراً بعد طور، أي: تارة بعد تارة. والناس أطوار، أي: أصناف، على حالات شتى، والمرء يخلق طوراً بعد أطوار. (الخليل بن احمد: العين: ٧/ ٤٤٦). والطور: فعلنك الشيء بعد الشيء، فعلت الشيء طوراً بعد طور، أي مرة بعد مرة، وفي التنزيل: "خلقكم أطواراً"، فُسْر نطفة ثم علقة ثم مضغة، فهذا طور بعد طور، والله أعلم بكتابه (ابو بكر محمد بن الحسن بن دريد الازدي (ت٢١٦هـ): جمهرة اللغة علق عليه ووضع حواشيه وفهارسه: ابراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت: ٢٨٨٧). والطور بالفتح: التارة، وفعل ذلك طوراً بعد طور، أي: مرة بعد مرة، والطور الحال والهيئة والمجمع أطوار مثل: ثوب وأثواب، وتعدى طوره أي التي تليق به (احمد بن محمد بن علي المقري الفيومي (ت ٧٧٠هـ): المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، دار الهجرة/ قم : ٣٨٠).

ولابد من الاشارة الى أن هذا العدد من الأطوار لتاريخ الروضة القاسمية وجدناها – بحسب تتبعنا الخاص- ولا يبعد ان تكون هناك اطواراً أخر، او تطورات طرأت عليها قد غابت عنا، كما غابت الأطوار التي توصلنا إليها على الباحثين ممن سبقونا، ولعل هناك أطوارا مدفونة في بطون الكتب التاريخية، وهذا امر وارد جدا.

إنَّ هذا البحث الذي أسميناه ( الروضة القاسمية في التاريخ ) لم يدر في خلدي أن أضعه في هذا الكتاب، وإنما كنت أفكر أن اضعه في ضمن كتاب قد شرعت في تأليفه وهو ( مدينة القاسم في التاريخ)، ولكن السبب الذي حداني الى أن أضعه ملحق في هذا الكتاب أمور عدة منها :

الاول: يؤكد هذا البحث الأهمية الكبرى التي اولاها العلماء والأخيار من الناس بصاحب المرقد، مما دعانا ان نجمع اكبر عدداً من القرائن التاريخية ولاسينما البعيدة منها على منزلة القاسم ابن الامام موسى بن جعفر(عليهما السلام) وفضله، ولو لم يكن صاحب منزلة وفضل عظيمين عند المعصومين لما

أولاه العلماء، وبقية الناس هذه الأهمية الكبرى، وكلما كان الاهتمام لدى هؤلاء الأعلام والأخيار كبيرة تأكد ما نصبو اليه.

ثانيا: يؤكد هذا البحث وجود المرقد وأهميته الكبرى طوال الحقب التاريخية منذ دفن القاسم بن موسى بن جعفر(عليهما السلام) حتى اليوم.

ثالثا: يؤكد هذا البحث أن المرقد الشريف هو أحد الرموز التاريخية والتراثية القديمة في العراق والعالم، لعله يلفت انظار المؤسسات والهيئات المحلية بشقيها الأهلية والحكومية بالعناية البالغة بالمرقد الشريف بوصفه مركزاً دينياً تاريخياً يجذب الزائرين من داخل العراق وخارجه، ومن ثم العناية بمدينة القاسم المقدسة(۱).

إن طبيعة مراقد أهل البيت(عليهما السلام) يجب أن تكون مراكز روحية تهذب نفس الإنسان المسلم وترتقي به الى مدارج الكمال، وكذلك يجب ان تكون مراكز للاشعاع العلمي والتنمية الفكرية، وهذا ما فعله اسلافنا من العلماء طوال القرون الاسلامية المنصرمة.

<sup>(</sup>۱) ولا يخفى ان الحكومات واتباعها، كعادتها ليس لها دراية تذكر بأهمية العتبات المقدسة او المراكز الدينية التاريخية، بل هي تتعمد اهمالها، نعم إن عناية الحكومات بالمراقد الدينية على قدر ما تدر عليها من أموال، وسمعة مصطنعة لدواعي حزبية ضيقة، وهناك غايات للحكومات لا تخفى على المطلع منها: الاستيلاء على المراقد حتى لا يأتي أحد آخر ويفيد منها لغرض استعملها في ما يرضي الله تعالى ورسوله، اي ان الحكومات تستعمل طريقة (مسك الارض) بالنسبة لمناوئيها.

رابعا : لفت نظر الهيئات الدولية التي تعنى بالمعالم التاريخية والتراثية حتى يأتي اليوم الذي يتم به عد المرقد الشريف رمزا تاريخيا وتراثيا عالميا يحظى باهمية دولية واسعة.

أما تاريخ تدوين ( أطوار الروضة القاسمية وتاريخها) فأول من أشار إليها بحسب ما نعلم هو الشيخ محمد حرز الدين(ت ١٣٦٥هـ) في كتابه مراقد المعارف بشكل مختصر جدا الى ثلاثة اطوار فقط، ثم جاء بعده الشيخ على الخاقاني فسجل في كتابه ( الحمزة والقاسم ) ثلاثة اطوار بتفصيلات جيدة اثنان لهما اشار لهن الشيخ حرز الدين، علما أن الشيخ الخاقاني لم يطلع على كتاب حرز الدين، وجاء بعدهما محقق مراقد المعارف فذكر أربعة أطوار بتفصيل جيد، وباسلوب حديث بتكرار طورين من اللذين سبقاه، وبعد ذلك جاء العلامة الشهيد السيد محمد تقي الجلالي، فجمع ما كتب قبله، الا أنه طور ما جمعه وكتب تفصيلات مهمة ولاسيما التي عاصرها، واعاد تبويبها تبويبأ منهجيأ، بحيث أصبح كتيباً اطلق عليه ( تاريخ الروضة القاسمية )، وقد طبع، وهو أول من فعل هذا، وانه استمر بعد طبع كتيبه المذكور بجمع المعلومات المتعلقة بهذا التاريخ في كتاب مخطوط، وسُعه أكثر من كتيبه المطبوع. وسنشير الى ذلك كله في طات البحث.

وأود أن أذكر نصا للشيخ حرز الدين وهو من المتخصصين بمراقد أهل البيت عليه وذراريهم، وهذا النص يهمنا بأطوار بناء المرقد وهو قوله: ((وكان للقاسم بن موسى عليه مرقد ومشهد قديم البناء، وقد تداعى وطرأت عليه

عمارات اخرها العمارة القائمة اليوم يعهد تاريخ بنائها الى اواخر القرن الثالث عشر الهجري))(١).

يفهم من هذا النص أمور تاريخية مهمة وهي:

الامر الاول: قال في نهاية النص: العمارة الاخيرة للمرقد يعهد بنائها الى اواخر القرن الثالث عشر الهجري- يقصد في سنة ١٢٨٨هـ - ١٨٦٨م - وهذه العمارة عنده آخر العمارات.

الامر الثاني: ويؤكده في بداية النص ان مرقد القاسم قد اقيمت عليه قبل هذا التاريخ عدة عمارات بعد ان تداعت هذه العمارات، وهذا يعني ان بين طور وآخر مده طويلة ربما كانت مئة او مئتي سنة.

الامر الثالث: والمفهوم من هذا الكلام ان المرقد مر عبر التاريخ بعدد من اطوار بنائه وتعميره، الا ان من المؤسف جدا ان الشيخ حرز الدين لم يذكر لنا تلك العمارات وتاريخها بالرغم من معرفته بها بحسب ما يبدو، وكان ديدنه الاختصار في هذه المفاصل التاريخية المهمة بحيث ذكر العمارة الاخيرة على وجه الاجمال، ولم ينقل لنا سنة بنائها ولا من الذي بناها، علماً أن هذه المعلومات موجودة على صخرة من المرمر موجوده في الحرم الذي زاره عدة مرات.

وقد بذلت ما بوسعي للعثور على أطوار أخر لم تذكر من قبل واضفت كثيرا من التفصيلات والتوضيحات المهمة، وكذلك اعدت ترتيب بعض الاطوار وتبويبها بالشكل الذي رأيته مناسبا، وقد توصلت الى خمسة عشر طورا

<sup>(</sup>۱) مراقد المعارف: ۲/ ۱۸۳.

بالاعتماد على النصوص التاريخية التي تنص على المطلوب، وسجلت بعض الاحداث التي رافقت المرقد تاريخيا ان وجدت.

#### الطور الاول

#### بحدود سنة ۲۰۰هـ

وهو البناء الاول لقبر القاسم على وقد بناه القوم الذين مات القاسم عندهم، وبرغم اننا لا نمتلك نصاً تاريخياً بكيفة دفن القاسم، وما هو شكل قبره الشريف عندما دفنوه وبنوا عليه القبر الا ان القواعد الاسلامية العامة تقتضي وجود القبر، لان اولئك القوم من المسلمين بطبيعة الحال، ولا بد انهم بنوا عليه القبر، ووضعوا العلامات الدالة عليه. اما من هم هؤلاء القوم ؟. قد رجحت ان بني اسد اجداد المزيدين هم الذين مات القاسم بينهم. و نتمنى ان يكشف التاريخ تفاصيل اكثر.

# الطور الثانى

#### بحدود سنة ٣٦٩هـ

وهو بناء البويهيين الذين قاموا ببناء المرقد الشريف، وهذا ما اشار اليه الشيخ قاسم محيى الدين(١)ولا نملك أي معلومات عن هذه الطور.

والظاهر ان هذا الطور هو ((عمارة السلطان عضد الدولة فناخسرو بن بويه الديلمي في أيام الطائع، فإنه عمر المشهدين العلوي والحسيني، وبلغ الغاية في تعظيمهما والأوقاف عليهما، وعمر مشهد أمير المؤمنين ﷺ عمارة عظيمة وأنفق عليه أموالا جليلة... وملك عضد الدولة العراق سنة ٣٦٧هـ وتوفي سنة ٣٧٢هـ، والظاهر أن العمارة كانت سنة ٣٦٩هـ))٢٠.

<sup>(</sup>١) جواد شبر: الضرائح والمزارات مخطوط: ٥٩٥، وهذا الكتاب موجود عند السيد امين شبر، بمكتبة الاسرة، وقد رايته يوم ١٦/ رجب/ ١٤٣٢هـ، في مدرسة الامام الصادق الدينية.

<sup>(</sup>٢) محسن الأمين: أعيان الشيعة : ١ / ٥٣٦. وانظر: فرحة الغري في تعيين قبر امير المؤمنين على (ﷺ): ١٧.

#### الطور الثالث

## في نهايات القرن الخامس الهجري

والدليل على وجود هذا الطور هو ما ذكره الهروي المتوفى سنة ٦١١هـ، اذ تحدث عن قبر القاسم ابن الامام موسى بن جعفر في كتابه الإشارات لمعرفة الزيارات ونص عليه بوصفه أحد المزارات المعروفة في زمنه (۱) وذكره ياقوت الحموي (ت ٣٦٦هـ) بحسب ما وثقنا نصه سابقا.

وفي هذا التاريخ نفسه تقريبا اكد السيد علي بن موسى بن طاوس(ت ١٦٤هـ) في كتابه مصباح الزائر على استحباب زيارة القاسم، وافرد له زيارة خاصة بحسب ما فصلناه سابقا، وهذا ما يؤكد أن مرقد القاسم كان مشهورا قبل هذا التاريخ مما يجعلنا ان نقول إنه معروف منذ دفن القاسم، وعلى طول التاريخ، والى اليوم، وان استحباب زيارته كانت مشهورة، وهذا ما يبين أنه أفرد له يهيه زيارة خاصة من ابن طاوس مع العباس ابن الامام على، وعلى الاكبر شهيد الطف (عليهما السلام).

إنَّ هذه النصوص تؤكد - بشكل قاطع - على وجود بناء للقاسم وقبر له مشهور على مستوى العالم الاسلامي صرحاً شامخاً، ومزاراً معروفاً في القرن الخامس الهجري .

<sup>(</sup>١) الإشارات لمعرفة الزيارات: ٦٨.

## الطور الرابع

## في القرن السابع

ذكر هذا الطور محمد بن عبدالله القيسي الدمشقي (ت ٨٧٤هـ) وقد سجلنا قوله سابقا، وذكر هذا الطور جمال الدين احمد بن علي الحسيني المعروف بابن عنبة (ت ٨٣٨ هـ) في كتابه الشهير: عمدة الطالب في انساب آل أبي طالب وقد وصفه بـ (مشهد القاسم).

ليدل على وجود مرقد ذي بناء معتد به، وحوله تجمَع سكاني اجتماعي من الأسر العلوية المعروفة والمحترمة، اذ نص قائلا:

((أبو طالب عبد الله بن أبي محمد الحسن الفارس، فله عقب كثير متفرق بالحلة وسوراء وطرابلس وغيرها... ومنهم بنو أبي الفضل المعروفون ببني زريق بمشهد القاسم من بريسما، وهم أولاد علي بن أبي الفضل محمد بن أبي طالب محمد بن أبي الفضل محمد بن أبي طالب محمد ومنهم بنو الضياء بمشهد القاسم ايضا. وهو أبو الحسن علي بن أبي طالب محمد المذكور ومنهم بنو الطوير وهو علي بن أبي الفضائل محمد يدعى فضائلا بن على بن يحيى المذكور وهم بالغري... ))(1).

يفهم مما تقدم امور :

<sup>(</sup>١) عمدة الطالب في انساب ال ابي طالب: ٢٥٨.

- ١- شهرة المدينة والمشهد عند الناس.
  - ٢- اسمها مشهد القاسم.
- ٣- وجود العمارة والروضة المقدسة.
  - ٤- سكنى اسر علوية فيها<sup>(۱)</sup>.

لقد عد السيد بن عنبة أن اعتبر ان مشهد القاسم منطقة قائمة بحد ذاتها ومستقلة، وأما نسبتها الى بريسما، لأن برسيما جزءا من سورا، ومن ثم أن مشهد القاسم هو إحدى مناطق مدينة سورا التي يكون مرقد القاسم ابرز معالمها الدينية.

إلا أننا لم نعثر على من شيد هذا الطور العمراني، ولا في أي سنة بالضبط، والذي حدانا أن نعد ذكر المؤرخين في هذه المدة طوراً مستقلا هو تباعد المدة بينه وبين الطور السابق، اذ يفصلهما اكثر من قرنين، وهي مدة كفيلة لاندثار طور، وبناء طور آخر على الأرجح.

وفي حدود هذا التاريخ تؤكد المصادر التاريخية أنَّ مرقد القاسم مزار مشهور يُسَد له الرحال من الناس والعلماء الكبار لزيارته والتبرك به بشكل واسع ومعتاد، وهذا ما نص عليه العالم الكبير زين الدين أبو محمد علي بن يونس العاملي النباطي البياضي في كتابه الصراط المستقيم المولود سنة ٧٩١ هـ والمتوفى سنة ٨٧٧ هـ، وقد ذكرنا التفصيل سابقا في مبحث زيارة القاسم.

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المطبوع: ٥١.

#### تعقيب:

قال الفيروز أبادي: ((والمشهد، والمشهدة، والمشهدة: محضر الناس))(١) وقال الخليل:(والمشهد: مجمعُ النّاس، والجمع: مشاهد)(١).

وهذا يدل على ان مرقد القاسم تجمعت حوله أحياء سكنية بعد وفاته، وأصبح قبل القرن الثامن الهجري يسمى بمشهد القاسم، لان ابن عنبه عندما قال: (مشهد القاسم) أرسله إرسال المسلمات، وهذا يدل على ان المرقد سمي بمشهد قبل عصر ابن عنبة بكثير، وهذا يعطي ترجيحاً بعد وفاة القاسم مباشرة، او بعد ذلك بقليل.

وسمي بمشهد القاسم، على غرار مشهد الإمام علي على الاسم الآخر للنجف ومشهد الأمام الحسين الاسم الآخر لمدينة كربلاء، على وقت جاء في كتب التاريخ، ويفهم من الفرق بين سورا ومشهد القاسم، ان الذين سكنوا المشهد هم بجوار القبر تماما، وأما الذين جاء ذكرهم بأنهم سكنوا سورا، فهم بالمناطق الأبعد نسبيا عن القبر الشريف.

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط: ١/ ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) كتاب العين: ٣ /٣٨٩.

# زيارة الشهيد الثاني للمرقد سنة٩٥٢هـ

وجاء الشهيد الثاني زين الدين بن علي بن احمد العاملي إلى العراق لزيارة العتبات المقدسة ثم ادى مراسيم زيارة القاسم فيه، في يوم السبت المصادف ٢١/ شوال من سنة ٩٥٢ هـ(١).

#### الطور الخامس

#### بعد سنة ١٠٤٠هـ - ١٦٣٠م

وهو بناء الصفويين للمرقد الشريف، اذ قال الشيخ قاسم محيي الدين: ((إنَّ هذه العمارة كانت من الملوك الصفوية))(٢)، ونص الشيخ محمد حسين حرز الدين بقوله: (( روى سدنة المرقد المطهر عن اسلافهم الاقدمين ان اول بناء عرفوه على قبر سيدنا القاسم على كان في عهد الملوك الصفوية ))(٣) ثم يضيف: ((واول من زار العتبات المقدسة في العراق من الصفويين هو السلطان شاه السماعيل الاول سنة ٩١٤هـ، وكان وقتئذ مرقد حوله حرم، عليه قبة، ورسم قبره

<sup>(</sup>١) الشهيد الثاني زين الدين بن على بن احمد العاملي :٦٢.

<sup>(</sup>٢) محمد تقى الجلالي: تاريخ الروضة القاسمية المخطوط :١٤.

<sup>(</sup>٣) هامش مراقد المعارف:٢/ ١٨٢.

كان صندوقا خشبيا في بستان كثير الاشجار))(۱). وتبعه على هذا كل من السيد الجلالي(۲)، والشيخ عبدالجبار الساعدي(۲)، والشيخ على فريش المطراوي(٤). ويرد على هذا:

١- ان هذه الرواية ليس فيها قوة تاريخية، وذلك؛ لأن السدنة الذي رووا للشيخ حرز الدين في سنة ١٩٦٧م ونقلوا مشافهة، وبطبيعة الحال لم يكونوا معاصرين كما انهم لم يعتمدوا على نص تاريخي يوثق كلامهم. نعم تبقى رواية محتملة الصحة وتحتاج مؤنة توثيقة لتقويتها.

٢- في النص الاول قال حرز الدين: بأن هذه العمارة في عهد الملوك الصفوية، ولم يعين اي من الملوك، ولكنه احتمل في النص الثاني بأنه الشاه اسماعيل الصفوي بوصفه اول من زار العتبات المقدسة في العراق من الصفويين، ومن الواضح أن لا دليل بان الشاه اسماعيل هو من بنى هذا الطور، لكنه يبقى احتمالا.

وهذا يعني ان هذا النص يحتاج الى مزيد من البحث والتتبع لتقويته وتثبيته وقد وجدنا دليلاً لا يخلو من قوه وهو ما قاله مرتضى زاده التستري عند زيارته للمرقد الشريف بحدود سنة١٣٤١هـ/ ١٨٤١م بقوله : (( وبالقرب من القبر خان

<sup>(</sup>١) نفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط :١٤

<sup>(</sup>٣) سليل الامام الكاظم.. العلوى الغريب: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) حياة الامام القاسم ابن الامام موسى بن جعفر.. دراسة وتحليل: ١٢٣.

يأوي اليه الزوار الذين تنقطع بهم السبل، وقد ذكر لنا ان شاه عباس بن صفي الدين شاه قد بناه عند زيارته الكريمة قبل مائة وخمسين سنة ))(۱).

يوجد في هذا النص مشكلة وهي ان شاه عباس بن صفي وهو عباس الثاني (الذي استلم السلطة سنة ١٠٥٢ و وتوفى سنة ١٠٧٨) لم تؤكد المصادر انه زار العراق او انه عمر العتبات المقدسة في العراق<sup>(٢)</sup>، وانما الذي قام بذلك هو الشاه عباس بن محمد بن اسماعيل الثاني وهو عباس الاول<sup>(٣)</sup> ( الذي تسلم السلطة سنة ٩٩٦ هـ وتوفي ١٠٣٨هـ).

اما ذكر بناء الخان فقط من قبل مرتضى زاده التستري فهو لم يكن في سياق ذكر المرقد الشريف، وانما اقتصر ذكره على بناء الخان؛ لأنه كان من صميم سياق كلامه، علما انه قد ذكر شيئا من وصفه للمرقد عند زيارته في حدود سنة ١٨٤٠م، في الموضوع نفسه كما سنذكره مستقبلا.

<sup>(</sup>۱) مرتضى زاده التستري: في كتابه المخطوط المنقول للعربية (كشكول). ترجمة ومطابقة الشيخ عبد الحليم عوض الحلي: ٨٨. وهذه المخطوطة موجودة عند الاستاذ عبد الرضا عوض من اهالي الحلة. وبمناسبة ذكر المخطوطة فقد اشتبه مترجمها الذي نقلها عن الفارسية في تاريخ زيارة مرتضى زاده التستري للمراقد المقدسة في العراق ومن ضمنها مرقد القاسم اذ كتب في الصفحة الاولى أن الزيارة حدثت سنة ١٢٩١هـ، والصحيح هو ما اثبتناه حسب ما حققت هذا النص في كتابى (مدينة القاسم في التاريخ) لم يكتمل، المخطموط.

<sup>(</sup>٢) انظر: المفصل في تاريخ النجف الاشرف: ٢/ ٤٥. وجعفر محبوبة في هامش ماضي النجف وحاضرها :٥٠/٢. وقد ضعفت هذه المصادر ما قاله حسن الصدر في كتابه: نزهة الحرمين في عمارة المشهدين من ان الشاه عباس الثاني هو الذي اتم عمارة مرقد الامام علي بعد سنة ١٠٥٢هـ.

<sup>(</sup>٣) جعفر محبوبة في هامش ماضي النجف وحاضرها : ٢ /٥٠

ان بناء خان لإيواء الزائرين من الارجح ان يصاحبه اعمار للمرقد الشريف لاسيما من قبل الملوك الصفوية.

ومن مجمل هذه الآراء فان الراجح ان هذا الطور الخامس يرجع بناؤه للشاه عباس الاول.

# المرقد في القرن الحادي عشر الهجري

يؤكد الزبيدي المولود بالهند سنة ١١٤٥ هـ، والمتوفي سنة ١٢٠٥هـ : على شهرة مرقد القاسم على مستوى العالم الاسلامي بدلالة قوله :( قبر القاسم من اهـل البيت - رضوان الله تعـالى علـيهم - ويتـبرك بـه). و تـدل هـذه الاشـارة التاريخية على وجود مرقد معروف عليه عمارة، وبناء، ومزار معروف.

#### الطور السادس

## من قبل نادر شاه الافشاري بحدود سنة ١١٥٦هـ

قام نادر شاه بتعميرات لعدد من المراقد في العراق، ومن تعميراته بحسب ما يبدو تعميره مرقد القاسم بن موسى بن جعفر (عليهما السلام)، والدليل على ذلك هو اشارة قوية ببناء المرقد الشريف، وهذا ما يظهر من شعر السيد نصر الله بن حسين الموسوي الحائري (ت ١١٦٦هـ) الموجود في ديوانه المخطوط وجاء فيه نصا: (( وله وهو ما كتبه على قبة الطاهر القاسم اخي السيد المحترم الرضا عليهما السلام)):

قاسم الخمير بهبن زوارك مغنساك

وكنسسز الرجسسي وبسسرء الس

يا بن موسمي ملقمي العصما في ذري

جسد ونسور الالسه سر الكلسيم

المسواخي المرتضبي الرضيا مين وقانيا

سيخط الله حبيه مين قيديم

انت بحر الندى فأطفأ عسن المذ

نــب في الحشــر حــر نـــاد الجحــيم(١)

<sup>(</sup>١) ديوان السيد نصر الله الحاثري : مخطوط ، جمعه: حسين بن عبد الرشيد نزيل النجف، الديوان موجود في مكتبة الحكيم العامة برقم: ١٣٣٩: ٢٤١.

يظهر من هذا الشعر امور:

١- كثرة الزوارالي مرقد القاسم يصل الى حد الشهرة الواسعة.

٢- يظهر ان السيد الحائري كان محتفيا بمناسبة، ومن هنا نقول: انه قال هذا الشعر في احتفالية وما أشبه ذلك، وهو بناء المرقد وعلى الاقل القبة، بل المتعارف بناء القبة مع الحرم اكيد.

٣- الاعتقاد الراسخ بالقاسم ابن الامام موسى بن جعفر (عليهما السلام)
 لدى العلماء فضلا عن بقية سائر الناس.

وقد (( تسلم نادر شاه السلطة في ايران سنة ١١٤٨هـ وزار العراق في سنة ١١٥٦هـ، وقد عمر مرقد أمير المؤمنين، وجدد تعمير الصفوية، وأضاف إليها تعميرات وأزاد تذهيب القبة الشريفة، وبنى المنائر المقدسة بالذهب الآبريز، وعمر الصحن المقدس والرواقين الشريفين بهذا التعمير الموجود الآن. واسمه موجود في أركان الصحن الأعلى ))(۱).

وإنّ الذي يعزز ان نادر شاه (ت ١١٦٠هـ) هو الذي قام ببناء مرقد القاسم هو ان السيد نصر الله الحائري الذي كان ذا احترام كبير وتعظيم من قبل نادر شاه فر( عندما سافر السيد نصر الله الحائري الى ايران في عصر السلطان نادر شاه الافشاري، وقيل ان السلطان اكرمه واحبة كثيرا ))(٢)، وكان نادر شاه يعظم

<sup>(</sup>١) جعفر النقدي: الانوار العلوية والاسرار المرتضوية، ط٢، المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف: ٤١٠.

 <sup>(</sup>۲) محمد حرز الدين: معارف الرجال، منشورات مكتبة اية العظمى المرعشي، قم المقدسة/
 ايران ، تحقيق: محمد حسين حرز الدين: ١٨٩/٣.

السيد نصر الله الحائري بل ((ويكفي للدلالة على زعامته العلمية انه تزعم علماء الشيعة في المناظرة التي حدثت في أثناء زيارة نادر شاه للنجف سنة ١١٥٦هـ، التي عرفت فيما بعد باسم مؤتمر النجف )).

والقرينة الآخرى أن نادر شاه بنى مرقد القاسم هو عندما عمر مرقد أمير المؤمنين وجدد تعمير الصفوية، وأضاف إليها تعميرات وزاد من تذهيب القبة الشريفة، وبنى المنائر المقدسة بالذهب الآبريز وغيرها كتب السيد نصر الله الحائري قصيدة طويلة نظمها في مدح أمير المؤمنين على ووصف القبة والمنارتين ومطلع القصيده هو:

اذا ضامك الدهر يوما فلللذ

بحـــــمي امنــــع الخلـــق جـــــار ا

على العلم وصنو السنبي

وغيــــث الولـــــي وعـــــون الحيـــاري

هزبر النرال وبحر النوال

وبــــدر الكـــمال الــــذي لا يــورى

ل م ردت الشمس في طيبة

علمي عمسهد خمير البمسريا جهسارا

وفي (بابــــل) قـــــد قضــــــى عصــــــره

اداء فيضفاق البررايا فيخارا

ترى قبة البسوها نصفارا

ثم يقول :

ومـــا يبلــــغ التبــــر قبتـــه بهــا عـالم الملــك زاد افتخـــارا<sup>(۱)</sup>

والطريقة نفسها نرى السيد نصر الله الحائري يكتب ابياتاً يمدح بها القاسم وتكتب على قبته نفسها، هذه القرائن سقناها لنثبت أن الطور السادس لبناء قبة القاسم ومرقده كان في زمن نادر شاه، وبمساعي السيد الاجل نصر الحائري. وقد تنبّه السيد الجلالي في أواخر حياته الشريفة الى هذه الطور من البناء، وقد أشار له باختصار في كتابه (تاريخ الروضة القاسمية المخطوط).

والجدير بالذكر ان السيد نصر الله الحائري على صلة بالشيخ محمد علي بن بشارة (٢) (ت ٧٨٦هـ) صاحب كتاب نشوة السلافة.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) قال عنه السيد حسن الصدر: الشيخ زين الدين أبو الحسن علي بن بشارة العاملي، تلميذ شيخنا الشهيد الاول كتب له اجازة في شعبان سنة ٧٥٧ هـ، وصفه بما نصه: الشيخ الاجل، العالم العامل، الفقيه الكامل، الزاهد العابد، زين الدين ابو الحسن علي بن بشارة العاملي الشقراوي الحناط. ( تكملة أمل الآمل، تحقيق: السيد احمد الحسيني، نشر: مكتبة آية الله المرعشي، ١٤٠٦هـ: ٢٨٥.

وابن بشارة هذا هو الذي ذكر ابيات شعر السيد على بن يحيى بن حديد الحسني عن القاسم(١) الذي قال فيها:

د الذي جاء فيسه قـــول صــــــدق ثقاتنــ حيح الاسااد قد جاء عـــن أخـــــه لأمـــ اننى قىد ضىمنت جنات عسدن وإذا لـــم يطــق زيـارة قبــري حيمت لمسم يستطمع وصولا إليمه فليزر إن أطاق قرر أخرى القا سسم وليسحمسن الثنــ

وقال محمد علي بن بشارة في كتابه (نشوة السلافة ومحل الإضافة) في ترجمة السيد على بن يحيى بن حديد الحسيني: كان إمام البلاغة والفصاحة، ومالك زمام الجود والسماحة، إنَّ نظم أخجل الدر نظامه، أو تكلم أطرب الاسماع كلامه، وكنت عنده بمنزلة الولد لا يأنس من دوني بأحد، وقد نقل لي رحمه الله أن جملة نظمه كانت في مجموع ذهب منه ضياعاً، ولم يبق في حفظه الا القليل،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٩٠.

وأنا الآن لم يحضرني من شعره إلا قوله في نظم الحديث المستفيض عن الرضائي في حقه وحق أخيه القاسم رضي الله عنه وعليه الرحمة ))(١).

<sup>(</sup>١) أعبان الشيعة: ٨ / ٣٧٠.

## زيارة العلماء الى مدينة القاسم

وفي حدود سنة ١٢٠٠هـ الموافق ١٧٨٠م او قبلها ( خرج السيد مهدي بحر العلوم (١) الى زيارة القاسم فمر بالهاشمية، ومعه من الأدباء، والشعراء، والعلماء جماعة منهم: السيد صادق الفحام (١).

(۱) ولد السيد محمد مهدي بن السيد محمد الطباطبائي المعروف بالسيد بحر العلوم في مدينة كربلاء عام ١١٥٥ هـ / ١٧٤٢ م، وتقلد منصب المرجعية والزعامة الدينية بعد وفاة استاذه الوحيد البهبهاني عام ١٢٠٦ هـ / ١٧٩١ م (الأمين: أعيان الشيعة ٤٨ / ١٦٥ - ١٦٦)، ويقول الشيخ القمي: إنه السيد الأجل سيد علماء الأعلام، ومولى فضلاء الإسلام، علامة دهره وزمانه، ووحيد عصره وأوانه، العالم الرباني (القمي: الكنى والأنقاب ٢ / ٢٠). ١٦٥)، وقال الشيخ النوري: أذعن له جميع علماء عصره، ومن تأخر عنه بعلو المقام والرياسة في العلوم النقلية والعقلية، وساير الكمالات النفسانية ... حتى أن السيد الأجل السيد صدر الدين محمد المجاور للنجف الأشرف مع ما كان فيه من الفضل الرائع والتحقيق الفائق أمسك عن الإفتاء حين تشرف الشيخ بزيارة أثمة العراق. (النوري: مستدرك الوسائل ٣ / ٣٨٣ – ٣٨).

(٢) هو ابو النجاة السيد صادق الحسيني الاعرجي الحلي المعروف بالفحام، ولد سنة ١١٢٤هـ في قرية الحصين ( مقدمة ديوانه، تحقيق د. مضر سليمان الحلي، دار الضياء للطباعة: ٧)، عالم، أديب، ناثر، ناظم (عمر كحالة: معجم المؤلفين، دار إحياء التراث العربي – بيروت: ٤ / ٣١٦). كان عالما فاضلا من أجلة العلماء أديبا شاعرا مطبوعا من سكان النجف ومشاهير شعراء عصر السيد مهدي بحر العلوم... وكان إماما في العربية ولا سيما اللغة حتى دعي قاموس لغة العرب، وله مراسلات ومحاورات أدبية مع شعراء عصره غاية في الحسن والظرافة، وقال الشيخ محمد رضا الشبيبي فيما كتبه في مجلة الحضارة: من شعراء الركبانيات والموال الشاعر اللغوي المشهور، وفي مجلة الغري كان يقول: الأسحار منتدى أرواح المؤمنين، والموال الشاعر اللغوي المسيد محمد مهدي الطباطبائي، وكان اظهر اساتذته، ومن اصحابه وحواريه ( معارف الرجال:٣٦٦/١).

والشيخ راضي نصار (۱)، والشيخ احمد البلاغي (۲)، وقد وقعت خلال رحلتهم لزيارة القاسم قصص ادبية ظريفه) (۲).

<sup>(</sup>۱) قال في اعيان الشيعة: الشيخ راضي ابن الفقيه الشيخ نصار النجفي العبسي يظن أن وفاته سنة الطاعون العام سنة ١٣٤٦هـ وقيل توفي سنة ١٢٤٠هـ ... من العلماء الفقهاء الزهاد مرجوع إليه في اخذ الاحكام ... من أجلاء تلاميذ الشيخ جعفر صاحب كشف الغطاء وفي اليتيمة الصغرى الشيخ راضي نصار عالم فاضل شهير مات في عصرنا وهم بيت نصار، وكان بينه وبين صاحب مفتاح الكرامة مصاهرة، وحكى لي بعض أحفاد صاحب مفتاح الكرامة حكاية في زهده هي انه كان يقرأ عليه بعض طلبة العجم، فجاءه بعد المغرب في مسالة فدعاه إلى العشاء فوجد طعاما جشبا، وحالة تؤذن بالفقر، فجمع ذلك الطالب مبلغا من المال من زوار كانوا عنده واحضره إليه فرده وقال له فضحتني، وأغلق الباب في وجهه. (أعيان الشيعة : ٦ / ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) أحمد بن محمد علي بن عباس بن حسن بن عباس بن محمد علي البلاغي، النجفي (ت ١٢٨٤ هـ). كان فقيها إماميا، أديبا، شاعرا من أجلًاء علماء عصره. تتلمذ على السيد عبد الله بن محمد رضا شبر الكاظمي (ت١٢٤٦ هـ). كان من الفقهاء المجتهدين. وكان المترجم محققا، صاحب نظر دقيق، كثير المخالطة للعلماء. صنف شرحا على (تهذيب الوصول) في أصول الفقه للعلّامة الحلّي (ت٢٦٦ هـ). وشارك في (الندوة البلاغية) التي عقدت سنة أصول الفقه للعلّامة الحلّي (ت١٠٧ هـ). وشارك في (الندوة البلاغية) المتي عقدت سنة (٣) حسين النوري الطبرسي (ت ١٣٣٠ هـ) : دار السلام فيما يتعلق بالرؤيا والمنام، ط٣، الناشر: المطبعة العلمية / قم :٤٢٤/٤.

#### الطور السابع

## في سنة (١٢٠٤هـ) (١٧٨٤م)

في هذا التاريخ جدد بناء مرقد القاسم من قبل عشائر آل سعد الكربلائية، والدليل عليه ابيات شعر صريحة للسيد صادق الفحام اذ يقول:

جزاكـــــــم الله آل ســـــعد خــــــيراً وأوفـــــــى لكـــــــم جـــ للدتم مشلسهد بلسن موسلي لنــــا وأحكمتمـــوا بنـــاه نلــــــتم بــــــــذلك فخـــــرا وعـــــزا يقصّــــر الوصــــف عـــــن م يازاتر السيد النذي قسد اخلص\_\_\_\_ه الله واجتهام وزاده الله مـــــن لدنــــه فضـــــلاً خــــص بــــه دون مــــن ســـواه مسولي السورى القاسسم السذي مسن يسسزره زار قسسد الرضسسا اخسساه

أذا أتيت المقام فانظر 

# ألــــق العصــــا ثــم قـــــــل (وفــق للخـــير مـــن بنـــاه)...))(١)

#### -214.5

توضح هذه الابيات على وجود بناء اقدم من هذا التاريخ، وبسبب قدم هذا البناء اقتضى تجديده، وهذا التجديد قد حصل في سنة ( ١٢٠٤ هـ )، الموافق سنة ( ١٧٨٤ م )، ويظهر من تاريخ الشعر، وبهذا النص نفهم بوجود عمارتين الأولى كانت بمدة لا تقل عن مائة عام آو اكثر، اي بحدود سنة ١١٠٤هـ، وهذه العمارة اشار اليها سلفا الزبيدي في كتابه (تاج العروس) وقد مر ذكرها.

ويلحظ أن الشهيد السيد محمد تقي الجلالي (قدس) نص على أن في هذه البناء الطور الذي قاموا به آل سعد شيدوا معه قبة ( وهي قبة كبيرة، مجصصة، وارتفاعها ٢٥م)(٢).

نقول: مع الاعتذار للسيد الجلالي، إن وصفه بهذا الشكل لهذه القبة لا دليل عليه، بل اشتباه، فدليله على وجود بناء آل سعد هو شعر السيد صادق الفحام المتقدم، ولا يوجد مثل هذا الوصف في الشعر وهو : قبة، كبيرة، مجصصة، وارتفاعها ٢٥م. نعم بالتأكيد بنوا القبة ولكن لم يقم الدليل على انها بهذه الاوصاف عليه اطلاقا، ولعل قلمه المبارك خلط بين هذا البناء وبناء اقا

<sup>(</sup>١) ديوان السيد صادق الفحام : ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط : ٣٩.

شاه الحسني الآتي تفصيله إذ أن القبة التي بنيت في طور بناء اقا علي شاه الحسني هذه الاوصاف نفسها وهي: (( قبة، كبيرة، مجصصة، وارتفاعها ٢٥م))(١) وسيأتي ذلك قريبا إن شاء الله. ومن ثم هل يعقل ان تبنى القبتين بالأوصاف الدقيقة نفسها، ولا يوجد أي اختلاف بينهما والفارق الزمني بين الاثنين (٨٤) عام.

# حدث تاريخي خطير في مرقد القاسم سنة ١٢٠٤هـ

نقل الشيخ محمد حسين(٢)

<sup>(</sup>١) انظر: تفس المصدر والصفحة.

<sup>(</sup>٢) السيد محمد حسين بن جعفر بن باقر بن القاسم الحسيني القزويني ( ١٢٨١هـ ) من الأفاضل المتخصيصن بآل البرغاني، وتتلمذ على المولى محمد صالح البرغاني، ونسخ جملة من آثارهم الفقهية وغيرها. أتم نسخ كتاب القضاء من "منهج الاجتهاد" في يوم الجمعة تاسع ربيع الأول سنة هـ١٢٦٠ وعلق عليه تعاليق قليلة دالة على المتغاله بالفقه وفضله فيه. كما أنه أتم كتابة كتاب " نجاة المؤمنين في معارف الدين " للمولى محمد صالح البرغاني في يوم الاثنين المحادي الثانية سنة ١٢٦٦هـ وصرح في آخره أن البرغاني أستاذه ( انظر: أحمد الحسيني: تراجم الرجال، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي – قم، ١٤١٤ :٢ /٦٦٥ ). له من المصنفات مجلدات في الفقه في المطهرات والحيض والصلاة والزكاة والصوم والجهاد والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ... الخ ، والشهادات والحدود والقصاص وكتاب في المنطق (أعيان الشيعة : ٩ / ٢٠٠) .

عن السيد ابراهيم القزويني(١):

(( انه لما عمر القاسم، وجد في حواليه ثلاثة من البيوت، فاذا اظهر فيها حجة بخط الكوفي مكتوب فيها ان البائع فلان والمشتري فلان والشهود شمر (لع) واتبعه.

وعنه أي عن الشيخ محمد حسين عن شيخة محمد حمزة (٢) انه قال في الدرس: لو يجعل الصحن بمقدار البلد ليسمى حائرا ويجري فيه منه (كذا) الحكم لأنُ العنوان في الأخبار الحائر))(٣).

<sup>(</sup>۱) ابراهيم ابن السيد محمد باقر الموسوي القزويني الحائري (ت ١٣٦٢ هـ) المدرس الوحيد في عصره، ومن اعظم العلماء المحققين... كان اشتغاله في كربلاء... حتى بلغ رتبة سامية ومكانا علية، وصارت له الاحاطة التامة، وعرف بالتحقيق، واشتهر في الاوساط وذاع صيته حتى انتهى اليه امر التدريس، فكان من كبار المدرسين، وافاضل العلماء المحققين، وقد تخرج على يديه جماعة من اقطاب العلماء، ورجال الدين، وافاضل المجتهدين، لايستطاع الحصائهم، وله تصانيف هامة واسفار جليلة تموج بمبهاه التحقيق والتدقيق، وهي دليل علمه الجم، وفضله الكثار، اهمها (الضوابط) في الاصول، وهو من اهم مصادر هذا الفن، واوعى لدقائقه وتحقيقاته ( اقا بزرك الطهراني : الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، المطبعة العلمية في النجف الاشرف، ١٩٥٥: ١/ ق١/١١).

<sup>(</sup>٢) محمد حمزة المازندراني عالم كبير من اجلاء عصره، اصله من حمزة كلاء، كان يلقب بـ (شريعتمداري) وكان معاصرا لسعيد العلماء البارفروشي له (اسرار الشهادة) فارسي كبير(الكرام البررة :٢/ ق١ /٤٤٣).

 <sup>(</sup>٣) محمد باقر بن علي التستري: كشكول، مخطوط في مكتبة كاشف الغطاء برقم (١٥٨٤):.
 ومحمد باقر التستري هذا قال عنه محمد حرز الدين في معارف الرجال (العبد الصالح المتوفي بالهند): ١ / ٢٨٨.

إن كاتب هذا النص تعمد أن يكتب بشكل غامض، ويبدو انه كان خائفا من فضح الأمور على حقيقتها، ولم تعيننا المصادر المتوافرة لدينا من فك هذه الالغاز، والذي نفهمه انه قد بيعت بيوت واراض بطريقة غير شرعية اي سرقت، وهي اوقاف لمرقد القاسم، بحيث انتفض لهذا الحدث الخطير صاحب النص محمد باقر بن علي التستري، ووصف الشهود كالشمر(لع) واذا كان شهود الزور لهذا البيع هم كالشمر(لع) فالذين باعوا واشتروا اسوأ منهم في نظره، وهذا يؤكد وجود اوقاف مهمة جدا قد صودرت بهذا الشكل التعسفي المقيت، ونستشف ان الذي قام بهذا العمل هي السلطة واذنابها، بدليل الخوف الكبير والغموض الظاهر من تعاطي التستري للحدث، وكذلك فان التستري لعن الشهود ولم يلعن البائع والمشتري، وهذا يدل على جانب نفسي وغريزي وهو الخوف من السلطة وعدم ذكرها.

إنَّ القضية لعظمتها نوقشت في أوساط الحوزة العلمية في أعلى مستوياتها إذ طرحت القضية في درس الشيخ محمد حمزة، وقد اعطى رأيه في الموضوع، وكان رأيه هو ان يجعل كل الاراضي التابعة للمرقد وهي البلد بأكمله ويجعلها بحكم الصحن، لتسمى حائراً، حتى لا يتجرأ احد من سرقتها، والظاهر أنَّ هذا الرأى لم يؤخذ به.

اقول: قبل أن أعثر على هذا النص كنت قد بحثت وسألت كثيرا عما اذا كانت هناك اراض موقوفة لمرقد القاسم الا أنني لم اجد أي اثر لهذه الاراضي الموقوفة، وهذا أمر لا يعقل، ذلك أنّ اغلب مراقد العلويين وغيرهم لها موقوفات لأراض واسعة علماً أنْ بعض تلك المراقد اقل شأنا بكثير من مراقد

القاسم مثل: مرقد عون بن علي الواقع في ناحية الحمزة الغربي، فله أربعمائة دونم وقفاً للمرقد، بحسب ما أكد لي سدنته وعندهم وثائق تثبت ما يقولون، بل ان هناك مراقد لا يعرف من دفن فيها لها أوقاف مثل: ((مرقد إبراهيم المضر الذي يبعد عن مرقد القاسم حوالي ١٠ كم غربا، فإن لهذا المرقد اراضاً واسعة، وهي وقف له ))(() بحسب قول محمد حسين حرز الدين، فهل يعقل عدم وجود اراض موقوفة لمرقد القاسم ؟ وهو الذي يحظى بشهرة تاريخية كبيرة، وقدسية عظيمة ؟ بل إنها ثابتة له، ولاسيما أننا قد عرفنا فيما سبق أن الصفويين قد بنوا خانا لإيواء الزائرين قرب مرقد القاسم، وهذا الخان لابد وأن شيد على أرض تابعة للمرقد بل أن الصفويين كانوا يحاولون بكل جهدهم ضم أوقاف لمراقد الأثمة هيئة.

وبعد هذا عثرنا على نص التستري فعرفنا أن اراضي مراقد القاسم قد صودرت، بل إننا عاصرنا سرقتين مشهودتين؛ الاولى : كانت في زمن حكم البعثيين، والثانية في زمن حكم أدعياء الديمقراطية، وقرأنا الثالثة التي كانت في ستينيات القرن الماضي، ومن ثم فان هناك سرقات أخر سواء كانت بالعلن أم بالحفاء، وهذه السرقات التي حصلت لمرقد القاسم كلها من مسؤولية الحكومات المتعاقبة سواء لغرض التخريب أم الاهمال أم اللامبالاة.

<sup>(</sup>١) هامش مراقد المعارف : ٤٦/١ .

إنّ العمارة المشار اليها في النص هي طور عمارة آل سعد السابقة الذكر؛ لأنّ آل سعد من أهالي كربلاء، وان السيد ابراهيم القزويني كربلائي السكن، فأما أنه أشرف على البناء، أو ينقل عن آل سعد عندما بنو مرقد القاسم. ولهذا يكون الفعل (عمر) الوارد في نص التستري مبنياً للمجهول، أي أن الفعل لم يكن فاعله القزويني، والله العالم بحقائق الامور.

# زيارة الرحالة مرتضى زاده التستري

جاء مرتضى زاده التستري لزيارة مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر(عليهما السلام) في ضمن جولته لزيارة المراقد المقدسة في العراق، وقد وصل للمرقد الشريف في الاول من صفر لسنة ١٢٤١هـ - ١٨٤١م، ويبدو ان التستري هذا من رجال الدين الذين يدرسون العلوم الدينية في النجف الشرف، وهذا الرجل كان يصف كل الاماكن التي يزورها، او التي يمر عليها في سفره، ولقد قدم لنا وصفا لمرقد القاسم وقريته آنذاك في نص تاريخي نادر، ولكن كلامه كان مختصرا وهذا مما يؤسف له، علماً أنّه بقى في قرية القاسم آنذاك ثلاثة ايام.

وسننقل منه ما يخص المرقد الشريف فهو يقول: (( وفي صباح يوم معتدل الحرارة استيقظنا من الصباح متكلين على الله قاصدين مرقد الامام القاسم ابن الامام موسى بن جعفر عليهما السلام فجمعت حاجاتي في خرج الرحيل وتوجهنا نحو المشرق ... وفي اليوم التالي وصلنا مع غروب الشمس الى مكان اخبرونا ان هذا هو قبر القاسم بن موسى بن جعفر شقيق الإمام علي بن موسى

الرضا فيه فوجدنا المرقد تحت قبة صغيرة متهالكة مبنية من الطين<sup>(۱)</sup>، وبجانبه سبيل للماء ياتون به من نهر قريب تمخر عبابه المراكب عرفنا انه ( شط الحلة)، وبالقرب من القبر خان يأوي اليه الزوار الذين تنقطع بهم السبل، وقد ذكر لنا ان الشاه عباس بن صفي الدين شاه قد بناه (۱) عند زيارته الكريمة قبل مائة وخمسين سنة.

بعد أدائنا الزيارة، وفر لنا السدنة بعض الأكل، وهو عبارة عن قرص من الشعير ولبن وتمر... وكان كبير القرية من قوم يسمون (عمرلونك)... لم يطل بنا المقام فقد عاهدنا انفسنا ان نبكر لزيارة مرقد الإمام اسمه الحمزة بن القاسم وهو على مسافة يوم واحد ))(").

## العشائر والاسر الساكنة بجنب المرقد

لما كنَا نبحث عن تاريخ الروضة القاسمية فمن المستحسن أن نعرف العشائر أو الأسر التي كانت بجنب المرقد الشريف، فمن الاسر العلوية التي ذكرناها سابقا في كتاب ابن عنبة (ت ٨٣٨هـ) هم: بنو أبي الفضل المعروفون ببني زريق بمشهد القاسم من بريسما، وهم أولاد علي بن أبي الفضل محمد بن أبي طالب

<sup>(</sup>۱) قوله : بان القبة مبنية من الطين، مبالغة منه اذ لايمكن ان تبنى قبة من الطين، وانما تبنى من الطابوق المفخور مع الجسس، وهذا ما يحكم به الوجدان، ووصف للمرقد هو الطور السادس، وهو بناء آل سعد الكربلائين في سنة (١٢٠٤) هـ، الموافق سنة (١٧٨٤)

 <sup>(</sup>٢) قدمنا أن الذي بنى هذا الخان هو الشاه عباس بن محمد بن اسماعيل الملقب عباس
 الأول، وليس عباس بن صفي الدين الذي أشار له التستري وهوعباس الثاني.

<sup>(</sup>٣) مرتضي زاده التستري: كشكول، مخطوط: ٨٨ -

محمد بن أبي الفضل محمد بن أبي البقاء محمد بن علي بن يحيى المذكور، ومنهم بنو الضياء بمشهد القاسم ايضا.

وأماً العشائر التي ذكرها التاريخ بوضوح هم آل جوذر قبل اكثر من ٥٦٠ سنة إذ نقل التاريخ لنا هذه الحادثة: (( ولما سمع المشعشع () بموت حسن بيك، توجه الى بغداد، وفي الأول جاء نائب الرماحية () الى جحيش وآل جوذر في طلب جماعة من الذين هربوا منه، ونهبهم وقتلهم، ونهب تلك الدايره، ووصل الى قناقا [ جناجة] من قرى الحلة وبتارخ ١٩/ جمادي الثاني سنة ٨٨٣ هـ جاء الى نواحي بغداد) (").

يبدو إنَّ الحادثة وقعت بـالقرب مـن مرقـد القاسـم، وذلـك لأنَّ نائـب محسـن المشعشعي انطلق من الرماحية التي تقع على بعـد ثلاثـين كيلـو مـتراً غربـي مدينـة الديوانية، ووصل الى قناقا، وهذا يعني أنَّ آل جحيش وآل جوذر كانوا يسكنون

<sup>(</sup>١) وهو محسن بن محمد المشعشعي.

<sup>(</sup>٢) تقع الرماحية على بعد ثلاثين كيلو متراً غربي مدينة الديوانية، ضمن اراضي ال شبل واستولى عليها على المشعشعي سنة ٨٥٨هـ -١٤٥٤م. وكانت مدينة عامرة بمستوى لواء في العهد العثماني، وبعد تحول نهر الفرات عنها الى مكانه اليوم في الديوانية ضعفت شيا فشيا، وبعد قرن من الزمان انتهت تماما، ولم يبقى لها وجود سوى خرائب. ينظر : حمود الساعدي ، بحوث عن العراق وعشائره ، دار الاندلس / النجف الاشرف.وضرب بها المثل القائل : خرائب الراماحية.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن فتح الله البغدادي الملقب بـ (الغياث): تاريخ الغيائي، دراسة وتحقيق: طارق نافع الحمداني، ساعدت جامعة بغداد على نشرة/ بغداد، ١٩٧٥م: ٣٩٤. وانظر: د. محمد حسين الزبيدي: امارة المشعشعين اقدم امارة عريسة في عربستان: ٥٠. وعباس العزاوي: تاريخ العراق بين احتلالين، انتشارات الشريف الرضي / قم، ١٩٣٩م: ٢٥٨/٣.

بين الديوانية الحالية، وقرية جناجة التي تبعد عن مدينة القاسم ازاحة ١٥ كم شمال شرق، ومن جهة اخرى جاء في سندات الطابو اسم المقاطعة التي يقع بها المرقد الشريف والمناطق المحيطة بها بـ(الجوذرية) ولكنهم نزحوا الى اقصى جنوب مدينة القاسم، إذ حدثني والدي عن أسلافه أنَّ هذه العشيرة دخلت معركة عشائرية مع آل فريج، التي كانت تسكن الى اليوم جنوب المرقد بحدود ٣ كم حتى هذا اليوم ، ويبدو أنَّ تاريخ هذه المعركة في نهاية القران الثامن عشر وبعد المعركة حدثت محاكمة عشائرية اقتضت برحيل عشيرة آل جوذر من المدينة الى منطقة تقع بين ناحية الطليعة وناحية السنية ، ويبدو بقى قسم منهم في المدينة او اطرافها، وبعد حدوث الهجرة من الريف الى المدينة رجع كثير من أسر آل جوذر الى المدينة، وهناك قسم منهم سكن شمال المرقد حوالي ٣ كم قديما يطلق عليهم جوذر الهبنة أي في منطقة الهبنة، وهم فخذ آلبو حاجم وما زالوا اليوم مكانهم، ويقع بين أراضيهم المرقد المعروف بـ( ابراهيم احمر العينين ) وهم يمتكون الاراضي هناك. وأما آل جحيش فهم الآن موجودون شمال الحلة في قضاء المحاويل وغيره، إلا أننا لم ندرك نصاً تاريخيا يحكي لنا متى تم رحيلهم عن منطقة القاسم ؟.

أما عشيرة عمرنك التي ذكرها التستري، وقال إن رئيس قرية القاسم منها، فإن أصلهم من المشعشعين ( بحسب قولهم )، وكان أجداهم في ضمن الدولة المشعشعية في الأحواز، وحصل خلاف بينهم وبين بني عمومتهم ونزحوا الى حافة هور الحويزة من جانب العراق في عهد جدهم عمر، وكان هذا في عام ١١٢٦ هـ، ثم انتقلو الى الناصرية في منطقة ابو حشيش، وبعدها الى الديوانية في

هبور الدخن، ثم استقروا بجنب مرقد القاسم، وكانوا بخدمة زوار المرقد الشريف، وذكرهم مرتضى التستري في الفترة من ١٢٣٥هـ، وقبل سنة ١٢٤٨ ، لان زيارته كان في هذه المدة، إن رئيس قرية القاسم الذي اشار له التستري هو جدهم ( منكر بن محمد بن مسعد بن محمد بن جهلول ) ('')، وبسبب جفاف نهر سورا بحدود سنه ١٨٦٢ م هاجروا الى هور الدخن قرب ناحية العباسية حاليا، إلا انهم لم يبقوا طويلاً فرجعوا بعد حوالي ١٥ سنة الى مكانهم الأول قرب المرقد الشريف، ولم يكتب لهم الاستقرار إذ تنازعوا مع احدى العشائر، فتركوا موقهم هذا في عهد الشيخ عباس المنكر الى منطقة علاج جبور الواقعة غرب مدينة القاسم بحوالي ١٢ كم، وامتلكوا فيها المقاطعات التالية: ابو طرفه، والمضنه، ابو صدف، ابو عشوش، البكشة، خريعه، وهم موجودون فيها الى الآن (۲)، ويسكن اغلبهم في المدينة، والمشعشعون هم علويون، وعمرلنك اليوم هم تحالف عشائري يضم عشائر مختلفة، الا ان العلويون منهم فقط فخذ البو

<sup>(</sup>١) ويقول آل عمرلنك ان جهلول المذكور هو ابن بن محسن بن علي بن خلف بن حيدر بن محسن بن محمد مهدي المشعشع وهذا مؤسس الدولة المشعشعية . انظر سلسلة النسب عند : جاسم حسن شبر: تاريخ المشعشعين وتراجم اعلامهم / النجف : ٣٧٩ .

<sup>(</sup>٢) هذه المعلومات عن عشيرة عمرنك على قلتها جمعتها بصعوبة بالغة، من مصادر متفرقة طلب مني عدم الافصاح عنها، وإنا متأكد منها اجمالا اذ لم يكن كليا، وقد التقيت فيما بعد بالحاج قرحان العزيز آل عراك العمركاوي، وهو شيخ عشيرة آل عمرنك، وطرحت عليه قضية نسبهم العلوي فلم ينكره، وكذلك التقيت بالحاج عبد الزهراء آل عراك العمركاوي، وهو من كبراء آل عمرنك، وموضع ثقة عند الجميع، وقد عرضت عليه قضية النسب، فلم ينكرها كذلك، لكنهما تحفضا عن الافصاح أكثر عن نسبهم العلوي.

رمضان وفخذ البو عربي، وبرغم انهم واثقون من علويتهم ألا انهم يمتنعون الآن من الاعلان عن نسبهم العلوي، حفاضا على تحالفهم العشائري - حسب ما يقولون-، ولكن بيت البو هلول من فخذ البو عربي أعلنوا نسبهم العلوي في سنة ٢٠١٠ م.

وقد شاهدت اكثر من وثيقة فيها قرائن قوية تشير الى أنهم علويون، وأن مروياتهن حول نسبهم العلوي مشهورة عندهم، ومنها ابيات شعرية كثيرة منها: قال شاعرهم عيدان العراك:

احنه احنه الموالي والجبور جبور

ومن حك يالرزن تاخذ حدود بزور

وله ايضا:

عشرين من الموالي تكابلو وياك وانته هل بيهه غلظ علباك تغنم الفرايص وتجر وتلكاك

بهذا الهندي وتركينه.

#### الطور الثامن

## في سنة ١٢٨٨هـ /١٨٧١م

وهذا الطور من البناء كان على نفقة السيد اقا علي شاه الحسيني.
والشاهد عليه رخامة مرمر زرقاء كانت مبنية بجنب المدخل إلى الحرم
الطاهر إلى اليسار من الإيوان الكبير طولها نصف متر، وعرضها ربع متر في
سبعة اسطر بخط الثلث مكتبوب عليها:

((قد بنى هذا المشهد الشريف، والضريح المبارك، قربة إلى الله وطلباً لمرضاته، السيد المحترم قاسم بن مولانا الإمام الهمام موسى بن جعفر، السيد الجليل، والسعيد النبيل، العلوي الفاطمي، اقا علي شاه الحسيني أبن السيدين المحتشمين، السيد حسن الحسيني المدعو باقا خان، والمخدرة الجليلة بي بي سركار، وكان ذلك في شهر ذي القعدة الحرام من شهور سنة ١٢٨٨هـ)(١). ونرى من الأفضل تاريخيا أن نعرف من هو صاحب هذا الطور والسبب الذي دعاه لذلك لاهميته التاريخية فنقول:

<sup>(</sup>١) انظر: وثيقة رقم : ٢ في الملحق الرابع للكتاب.

اقول: في حملة الاعمار التي بدأت سنة ١٩٩٥م وعند تهديم البناء القديم للحرم تشرفت بقلع هذه الصخرة التاريخية، التي كانت على جدار الحرم الأمامي الذي بنيت عليه، وذلك للمحافظة عليها من الخدش او الكسر، وبحمد الله خرجت سالمة بل كانت صخرة قوية، وتسلمها مني مباشرة آحد السدنة انذاك، وهي الآن موجودة في الصحن الشريف عند المسؤولين، ويجب ان تضع في مكان بارز ومناسب من الصحن بوصفها أثراً تاريخياً مهما خشية الضياع ؟.

ولد اقا علي شاه واسمه اقا خان علي بن حسن علي سنة ١٣٤٦هـ في مدينة محلات، وجلس على مسند الإمامةاي زعامة الطائفة الاسماعيلية بعد وفاة ابيه سنة ١٢٩٨هـ- ١٨٨١م(١).

كانت الاسماعيلية قبل هذا التاريخ تعيش في سبات (( وبعد سنة ١٢٥٥ للهجرة، ثار والد المترجم له آقا خان المحلاتي، وكان من النزارية على محمد شاه القاجاري، وفشل في نهضته التي قام بها في مدينة كرمان، وهرب إلى بمباي، فنشر الدعوة الباطنية النزارية بإمامته وزعامته هناك، وما تزال دعوتهم باقية حتى الآن، وتدعى النزارية الآن بالآقا خانية ))(۱).

((وقد تدخل الانكليز لإطلاق سراحه بشرط ان ينفى من ايران كلها))<sup>(٣)</sup> واستقر به الحال في الهند في مدينة بومباي وجعلها مقرا له، واصبح اماما للطائفة الاسماعيلية النزارية، و(( توفي اقا خان المحلاتي زعيم الاسماعيلية سنة ١٢٩٨هـ، وقد دفن في النجف الاشرف))<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مصطفى غالب: تاريخ الدعوة الاسماعيلية منذ اقدم العصور حتى العصر الحاضر، دار النهضة العربية / دمشق: ۲۷۰. ،

<sup>(</sup>٢) محمد حسين الطباطبائي: الشيعة في الإسلام، طبع سنة ١٤٠٢: ٥٧.

 <sup>(</sup>٣) كلود سيرفان بريش: كريم اقا خان امام الاسماعيلية المعاصرة، ترجمة وتقديم: محمد نمر المدني، بلا طبعة ولا تاريخ: ٢٣. وانظر: اقا خان الثالث: مذكرات اقا خان، ترجمة وتقديم: سيف الدين قصير، دار العلم للملايين/ بيروت، ط١، ١٩٥٩م: ٤٥.

 <sup>(</sup>٤) محمد علي جعفر التميمي: مشهد الإمام أو مدينة النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف ١٩٥٥م: ١/ ١٧٣.

فخلفه ابنه اقا علي شاه ولقب بـ( اقا خان الثاني) كان ذا ثقافة عالية، واديباً معروفا، وانشأ بالهند مدارس خاصة بالمسلمين على اختلاف مذاهبهم وطوائفهم، فاكتسب بذلك تقدير المسلمين وحبهم في الهند، ومما ضاعف مكانته بين الناس إنه تزوج زوجته الثالثة كريمة فتح شاه على شاه ايران، وهي المعروفة باسم بي بي خان(')، اقام مع والدته عدة سنوات في كربلاء إذ تلقى علومه العربية، فدرس الادب، والتاريخ، والفلسفة، وقضى مدة من شبابه متنقلا بصحبة الأمير (زيلو سلطان) بن فتح علي شاه، وبعض الأمراء القاجاريين بين كربلاء وبغداد وبقية البلدان العراقية، ولما توفي الشاه فتح على وتسلم الملك الأمير محمد شاه، استدعى الامام على شاه ووالدته للاقامة في طهران، وبعد الحوادث التي ابعدت الامام حسن علي شاه، كلفه من والده برعاية أمور الاسماعيلية في فارس، والعراق، وبلاد الشام ومنحه لقب (بير)، وظل مع والدته وبقية افراد العائلة في فارس حتى استقر على شاه في الهند، ثم أصبح إماما للاسماعيلية واصبح الناطق الرسمي باسم جميع مسلمي الهند، وعمل على تأليف اتحاد الفرق الاسلامية، وانتخب رئيسا لها، ومهمة هذه الجمعية تقوية الروابط بين الطوائف الاسلامية، وتوحيد كلمة المسلمين الهنود(٢). توفي اقا علي شاه الحسيني(٦) سنة ١٨٨٥هـ(١)، ويقع قبره في صحن

<sup>(</sup>۱) د. محمد كامل حسين : طائفة الاسماعيلية نظامها وعقائدها، ط١، ١٩٥٩م، مكتبة النهضة العربية / القاهرة: ١١٠- ١١٤.

<sup>(</sup>٢) مصطفى غالب : اعلام الاسماعيلية ، دار اليقظة العربية / بيروت، ١٩٦٤م: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٣) انظر صورة رقم : ٢ في الملحق الثالث للكتاب.

الإمام علي ﷺ على يسار الداخل الى المدرسة الغروية واسمة مكتوب واضح للعيان رأيته بنفسي مراراً.

قال السيد الجلالي معقبا على نص الصخرة السالف ذكره: (( والظاهر انه اقا علي خان المحلاتي إمام الإسماعلية الاقاخانية، ومن العجيب بناؤه هذا المرقد فانه لا يعترف بإمامة موسى بن جعفر في والحال انه عبر في هذه الصخرة برا مولانا الامام الهمام موسى بن جعفر)، ولابد ان يظهر الحق، ويجري على لسانه، والظاهر ان المخدرة بي بي سركار كانت اثني عشرية، وهو ايضا كذلك الا ان مصلحته السياسية المادية اقتضت ذلك، فانه المنقول بالتواتر بحسب الظاهر انه من بلدة محلات في اصفهان الآن، وبينهم اثنا عشرية الا انه حين البناء كان في الهند بدلالة الألقاب الواردة في المتن وهي (بي بي) ( سركار) (اقا خان)، وهي القاب الشخصيات الهندية))(۱).

هنا عدة نقاط في كلام الشهيد الجلالي:

الاولى: ان تعجب الشهيد السعيد الجلالي (قدس) ليس في محله وذلك لان: الاسماعلية يزورون مراقد المعصومين لاعتقادهم بامامتهم من الامام على الى الامام جعفر الصادق على ولا تصل القضية الى المقاطعة التامة عن زيارة الائمة النمام جعفر العادق المعمومين الذين لا يعتقدون بامامتهم بل لا مانع عندهم ان يزوروا اولاد المعصومين لأنهم من أولاد رسول الله، ولهم مكانتهم عند الله بحسب اعتقادهم، بل إن زعيم الاسماعلية وهو اقا على الحسيني قد افتخر ببناء القاسم بدليل ما جاء في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط: ١٦.

نص الصخرة وسجل اسمه واسم والديه فيها، فالقضية ليست مقاطعة تامة مع بقية المعصومين وعدم الاعتقاد الكلي بهم بل إنهم لا يرون العصمة فيهم، والا فانهم يجلونهم، نعم انهم بعدم اعتقادهم بالاثمة المعصومين في من الامام موسى بن جعفر في الى الامام المهدي في خرجوا عن طريق مذهب الحق وهو مذهب الاثمة الاثنى عشر في حالهم حال الطوائف الاسلامية الأخر.

وان اقا علي شاه - بحسب ما عرفنا من ترجمته - عاش في كربلاء ودرس بها مدة من الزمن مع الشيعة الامامية، فلابد أنه تأثر بهم وعرف مكانة القاسم يجا ومنزلته عند الله سبحانه وتعالى، ولاسيما ان المرقد الشريف قريب من اجواء كربلاء. وقد فات الشهيد الجلالي بان الاقا شاه علي الحسيني المحلاتي اسهم في بناء مرقد السيد محمد ابن الامام علي الهادي (عليهما السلام) اذ بنى الرواقين القائمين شمال القبر وجنوبه(۱) ولا يبعد من بناء الاسماعلية مراقد اخر.

الثالثة: قال السيد الجلالي (قدس): (( بان اقا على شاه الحسيني عندما بنى مرقد القاسم كان امام الإسماعيلية )).

وهذا ليس صحيحاً بل انه عندما قام بالبناء كان والده هو إمام الاسماعيلية، اي ان اقا على شاه أصبح إماما للإسماعيلية بعد عشر سنوات من عملية بناء المرقد الشريف.

 <sup>(</sup>۱) انظر: ذبيح الله المحلاتي: مآثر الكبراء في تاريخ سامراء، المكتبة الحيدرية: ٢/ ٣٢٩.
 موسى الموسوي الهندي: سبع الدجيل السيد محمد بن الامام علي الهادي: دراسة وتحقيق:
 د. جودت القزويني، دار الرافدين للطباعة والنشر: ١٤٢٧هـ: ٦١.

الرابعة: ليس هناك من عجب باطلاق لفظة (الإمام) على الإمام موسى بن جعفر على على الإمام موسى بن جعفر على من قبل الاسماعيلية أو بقية المسلمين، بل حتى غيرهم كما نسمعهم دائما، ولكن هذه الكلمة يكون معناها بحسب قصد المطلق لها، فنحن الشيعة الاثنا عشرية نريد بها ان الامام معصوم مفترض الطاعة، وغيرنا يطلقونها من باب التبجيل والمقام العالي.

الخامسة : الغريب أن السيد الجلالي لم يبحث عن السبب الذي دفع اقا علي شاه لبناء المرقد الشريف.

والسبب بحسب ما علمت به كان متداولا عند عدد من كبار السن توارثوه عن جيلهم السابق الذي عاصر عملية البناء، ولا سيما أن السيد الجلالي عاصر كبار السن هؤلاء، وأخذ منهم المعلومات التي تخص وصف البناء كما سيأتي، فكيف لم يسألهم؟ بل كيف لم يخطر في ذهنه هذا السبب المهم، وهو سبب جدير بالبحث والتحري وذلك لبعده المعنوي التاريخي.

ان السبب (۱) هو أن إحدى القوافل جاءت لزيارة مرقد القاسم عليه من جملة زيارتها العتبات المقدسة في العراق، وكانت من بينهم السيدة بي بي سركار، وعند وصولها هي والقافلة الى مرقد القاسم ألمت بها مشكلة ما،

<sup>(</sup>۱) من الشخصيات المعروفة في مدينة القاسم، وهم من كبار السن، وقد توفا هم الله الذين كانوا يتحدثون عن هذا السبب هم كل من الحاج المرحوم مزعل حمود الخزعلي والحاج المرحوم حمود عبيد الجنابي، وهؤلاء قد نقلوها عن الجيل السابق لهم الذي عاصر هذا الطور، وقد ذكر هذه الحادثة الاستاذ عبد العظيم الجوذري في كراسه عن كرامات القاسم شده

فدعت الله سبحانه وتعالى بجاه القاسم عنده ان يفرج عنها كربتها هذه، وبالفعل اعطاها الله ما طلبت، فقررت ان تبذل الأموال اللازمة لبناء المرقد الشريف، الذي كان في وقتها متهالك البناء - بحسب وصف مرتضى زاده التستري السابق -، ولا يبعد انها عندما دعت الله سبحانه وتعالى نذرت له ان تبني المرقد الشريف، وان ولدها اقا على شاه هو من قام بهذه المهمة، نعم لا يخلو الأمر من استغلاله سياسياً لكسب ود الناس، وهذا ما يفعله الأمراء والملوك.

اما قول السيد الجلالي: (( الا انه حين البناء كان في الهند بدلالة الالقاب الواردة في المتن وهي (بي بي) ( سركار) (اقا خان)، وهي القاب الشخصيات الهندية)).

ولا دليل على ان اقا علي شاه حين البناء كان بالهند بل نحتمله كان في كربلاء عندما كان يدرس فيها؛ لان البناء كان سنة ١٢٨٨هـ وتسلم منصب امامة الاسماعلية سنة ١٢٩٨هـ. اما الالقاب فليس لها علاقة بالتنقل من مكان الى مكان اخر فاللقب يبقى يلازم صاحبه اينما ذهب.

اما قول السيد الجلالي ان السيدة بي بي سركار كانت اثنى عشرية وليس اسماعلية المذهب، وان كان هذا احتمال لا بأس من طرحه، الا انه يحتاج الى دليل، وذلك لان اسرتها تتزعم المذهب الاسماعيلي، وبطبيعة الحال ان زوجها واولادها قد تزعموا هذا المذهب، فكيف استطاعت ان تنفصل عنهم بسهولة، وأن اقا حسن شاه تزوج اربع نساء، وعند تتبعنا لمعرفة اي منهن والدة اقا علي شاه التي كانت السبب في تشيد هذا الطور لم نصل الى نتيجه بسبب التشويش الموجود في المصادر الاسماعلية حتى القريبة منهم، اذ ان هذه المصادر لم تبين

هذه النقطة. نعم احدى النساء الاربع يمكن ان تكون اثني عشرية، ولكن هل هي التي كانت السبب في بناء هذا الطور؟، ام غيرها، لم نصل الى دليل يؤكد هذا الطرح الا ان الشهيد الجلالي تبناه من دون دليل.

نعم ممكن الرد علينا: بان زيارتها للمرقد دليل على انها اثنى عشرية، علما ان الاسماعليين لا يعتقدون بإمامة الاثمة المعصومين، من الامام موسى بن جعفر يجيج وأولاده، فضلا عن القاسم، فزيارتها للقاسم ودعوتها تحت قبته الشريفة، ومن ثم بذلها الاموال الطائلة، دليل قاطع على انها اثنا عشرية.

كما ان قول الجلالي بان (بلدة محات في اصفهان الان، وبينهم اثنا عشرية) وعليه فأن السيدة بي ي سركار اثنا عشرية.

اقول: ان هذا ليس بدليل ناهض.

## تفاصيل بناء هذا الطور

الحرم: وهو حرم سميك البناء، ضخم الدعائم، متوسط السعة والاساطين، مربع الشكل طول ضلعه ٧٠.٥٠م.

القبة: وهي قبة كبيرة بيضاء، ارتفاعها ٢٥م، وعرضها من الاسفل اربعة امتار.

القبر الشريف: وهو مستطيل الشكل.

الشباك: وهو شباك خشبي اثري الصنع فوق القبر الشريف، مصنوع من القصب الصلب ذو نوعية خاصة والشباك مصنوع على شكل ظفائر بطريقة فنية جميلة.

الاروقة: يوجد رواقان الاول: بجنب الحرم وهو لاستراحة الزائرين. والرواق الثانى: رواق صغير قديم البناء(١).

ان الشهيد الجلالي قد اضاف اشتباها لهذا الطور صحنا وقال عنه: ((هو صحن جانبي غير محيط بالحرم من الجوانب الاربعة بحسب ما هو المتعارف فعلا في الروضات المقدسة بل كان في جانب واحد في الجهة الشمالي طوله ٣٦م، وكان باب الصحن في منتصف الحائط الشمالي من الصحن المذكور.

واضاف: ملحقات الصحن: في الطرف الشمالي فتوجد:

اغرفة صغيرة متصلة بالحائط الشمالي، وبجانبها:

٢- حوضان للماء، وبجانبها:

٣- اواوين، وبجانبها :

٤- سلم سطح الحرم.

واما الطرف الغربي فتوجد فيه :

١- غرفة كبيرة متصلة بالجدار الشمالي بجنب باب الصحن، وبجانبها:

٢- اواوين متصلة الى جدار الحرم.

 <sup>(</sup>۱) هذه الوصف من كلام الشيخ محمد حرز الدين الآتي توثيقة، وأما القياسات اخذناها من السيد الجلالي الآتي ذكرها، ووصف الشباك سيأتي توثيقه.

وأما الطرف الجنوبي للحرم فلم يكن يوجد سوى أواوين ثلاثة مربعة، ضلع كل ايوان ١٨٠٠م × ارتفاع ٢٠٠٤ متصلة بحائط الحرم، وقد بنيت هذه الأواوين لتقوية اسس القبة المنورة، ووجه هذه الاواوين الى البر بل سياج))(١).

وهذه المعلومات غير دقيقة ولاسيما الصحن والغرفتان(٢) كما يظهر من النصوص التاريخية الآتية :

وصف هذا الطور من البناء الشيخ محمد حرز الدين بدقة عندما زار المرقد سنة الامرة المرقد الترويني، والشيخ خزعل، بعشر سنوات بقوله: (( وكان لمرقده الشريف حرم سميك الدعائم، ضخم البناء، متوسط السعة والاساطين، الى جنبه رواق للزائرين عليه قبة بيضاء، وكان رسم قبره شباكا خشبيا اثري الصنع، وكان الى جنب حرمه رواقا صغيرا قديم البناء))(٢).

ولو كان هناك صحن لذكره الشيخ محمد حرز الدين.

والنصوص الآتية ذكرت بان البناء الذي سعى به السيد محمد القزويني، وتبرع بأمواله الشيخ خزعل أمير المحمرة في سنة ١٣٢٤هـ - ١٩٠٤م كان من جملة بنائه صحن، والشاهد هنا: ان السيد الجلالي عندما ذكر هذا الطور من البناء لم يذكر معه الصحن، مما يبين الاشتباه بهذا الصحن في هذا الطور والنصوص هي:

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط: ١٧.

<sup>(</sup>٢) يبدو ان تأخر بناء الصحن هو لوجود الخان بالقرب من المرقد منذ عهد الصفويين كما مر بنا، وكانت وظيفته هو إيواء الزائرين.

<sup>(</sup>٣) مراقد المعارف: ٢/ ١٨٤.

النص الاول: أن اليعقوبي في البابليات نص على أنَ (( السيد محمد القزويني طلب من الشيخ خزعل الكعبي أن يبني على نفقته صحنا ورباطا، وخاناً))(١). النص الثاني: قال محسن الأمين في كتابه اعيان الشيعة: (( إنَ من أثار السيد محمد القزويني، وتبرع الشيخ خزعل هو رباط تجاه الصحن)).

النص الثالث: علي الخاقاني في شعراء الحلة: (( ان السيد محمد القزويني شجع على بناء صحن ورباط حول مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر)).

ومن هنا يتبين ان قول السيد الجلالي من وجود صحن في طور البناء الذي قام به اقا علي شاء الحسيني، هو اشتباه من كبار السن الذين نقلوا هذه المعلومات للسيد الجلالي، - بحسب ما صرح بنقله عنهم - وكانوا يقصدون البناء الذي بادر به السيد القزويني وبذل له الشيخ خزعل.

يضاف الى هذه النصوص ان المستشرق الأثري الالماني المهندس والتر اندريه عندما رسم صورة المرقد سنة ١٩٠١م - أي قبل بناء السيد القزويني والشيخ خزعل باربع سنوات -، لم يظهر فيها صحن وإنما الحرم والقبة (٢٠). وقد وصف والتر اندريه حينها مرقد القاسم بقوله: يتكون ضريح الإمام الجاسم [ القاسم] من مسجد صغير يحيط به عدد قليل من المنازل والمقاهي الشعبية يتجمع بها الزوار، ويمكن رؤية القبة العالية من مسافة بعيدة وتنماز اماكن الاقامة في هذه القرية الشرقية القديمة بالراحة وحسن المقام (٢٠).

<sup>(</sup>١) سيأتي توثيق هذه النصوص.

<sup>(</sup>٢) انظر: صورة رقم: ٣، في الملحق الرابع للكتاب.

<sup>(</sup>٣) والتر اندريه: رسوم عن طريق حفار، برلين : ١٧٢.

مصير الشياك:

قال السيد الجلالي في كتابه المطبوع (۱) وكذلك المخطوط (۲): الضريح الخشبي الذي تبرع به اقا علي شاه الحسيني، ويرجع عهده الى سنة ١٢٨٨هـ، وطوله ١٨٠٠م، وعرضه ١٦٠٠م، وارتفاعه ٢٠١٨م. شم يقول في كتابه المطبوع (۲) والمخطوط (۱): وهذا الشباك الاول نقل الى مرقد السيد اسماعيل بن ابراهيم الغمر الذي يبعد عن مرقد القاسم ٧كم في منطقة السلط (۵)... وقال في كتابه المخطوط (۱): (( وقد ذهبت الى السلط لضبط حجم الضريح وهو موجود فعلا)).

اقول: إن هذا الشباك المشار اليه نقل الى السيد اسماعيل سنة ١٩١١م اذ نصب بدله على قبر القاسم على الشباك الثاني الذي تبرع به أمير المحمرة الشيخ خزعل.

ولكن استميح الشهيد الجلالي العذر لاقول :

من العجيب ان يقع السيد الجلالي في هذا الاشتباه، فان الشباك الذي يقول عنه انه موجود فعلا، وانه اخذ حجمه او قياساته هو شباك غير الشباك الذي تبرع به اقا على شاه الحسيني.

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المطبوع:

<sup>(</sup>۲) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط: ۲۷

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق:

<sup>(</sup>٥) انظر : صورة رقم (٢٣) في ملحق الصور.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق:١٦.

والدليل ان الشيخ محمد حرز الدين عندما زار القاسم في سنة ١٣١٥هـ وصف هذا الشباك بانه (اثري الصنع) في حين ان هذا الشباك الموجود فعلا على قبر السيد اسماعيل جديد، وليس كما وصفه الشيخ محمد حرز الدين.

ثانيا: وصف محقق مراقد المعارف الشباك الموجود على قبر السيد اسماعيل عندما زار قبره في سنة ١٩٦٧م بقوله : (( صنع سدنته الشباك الخشبي الجديد القائم الآن على قبره بمكان الشباك القديم البالي ))(١). وهذا الكلام دقيق جدا. ويبدو أنَّ السيد الجلالي لم يطلع على هذا النص الذي كتبه محقق مراقد المعارف لان هذا النص موجود في ضمن ما ذكره محمد حسين حرز الدين مرقد السيد اسماعيل في هامش الجزء الاول من كتاب مراقد المعارف، وكان اطلاع السيد الجلالي على موضوع مرقد القاسم في الجزء الثاني من الكتاب المذكور. والطريف ان محقق مراقد المعارف التقي بالسيد الجلالي في مدينة القاسم، واخذ منه قسم من المعلومات التي كتبها في تحقيقه على كتاب المراقد فيما يخص مرقد القاسم ﷺ لكن الفارق هو ان السيد الجلالي اخذ فيما بعد معلومة من احدهم بان الشباك الذي تبرع به اقا على شاه الحسيني باق لحد تلك الايام، في حين ان محقق المراقد نفسه عندما ذهب الى مرقد السيد اسماعيل عرف بعد تحقيقه من السدنة بان الشباك القديم قد تلف وان الشباك الموجود فعلا هو شباك جديد صنعه السدنة انفسهم، وغابت هذه المعلومة عن السيد الجلالي.

<sup>(</sup>۱) هامش مراقد المعارف: ۱/ ۱۵۹.

ثالثا: ذهبت شخصيا الى مرقد السيد اسماعيل ورأيت هذه الشباك الذي ذكره الجلالي، فوجدته شباكاً ليس اثرياً، وانما هو شباك جديد مألوف.

وقد التقيت الحاج ياسين علي عباس من سدنة المرقد، وهو من كبار السن في يوم ١/ رجب / سنة ١٤٣٤هـ(١)، وسألته عن قصة الشباك فقال: ان هذا الشباك الحالي هو من تبرع السدنة انفسهم، وقد نصب سنة ١٩٦٠م. واما الشباك الذي قبله فقد ازيل في اعمار المرقد في سنة ١٩٤٨م من قبل عمال الاوقاف العراقية التي تبنت الاعمار على امل ان يتبرعوا هم بشباك جديد، وكان هذا الشباك المزال قديماً جدا وباليا، وكان مصنوعاً بطريقة فنية من القصب ذا نوع خاص على شكل ضفائر جميلة جدا، ولكن عمال البناء اخذوا يسحبون من قطع هذا الشباك شيئا فشيئا للتدفئة حيث كان الجو باردا. وهكذا تلف هذا الشباك.

اقول: كنت آمل ان اجد هذا الشباك التراثي المبارك، وفكرت بان نقترح ارجاعه الى صحن القاسم، ويوضع في مكان خاص ليكون تحفة فنية نادرا، ونتبرع بشباك بدله. ولكن تبخر هذا الامل كما تبخرت كثير من الآمال بسبب الجهل الذي كان يخيم على مثل عمال الأوقاف هؤلاء، وكذلك اللامبالاة من قبل الموجودين آنذاك، وهم يتحملون المسؤولية الكاملة عن تلف هذا الشباك التاريخي النادر.

<sup>(</sup>١) وهو يوم وفاة السيد اسماعيل حسب ما يقول سدنة المرقد.

# زيارة الشيخ محمد حرز الدين

زار الشيخ محمد حرز الدين في سنة ١٣١٥هـ – ١٨٩٥م القاسم المستقر بجواره اياما، وكتب عدداً من موضوعات كتابه (مراقد المعارف) مؤرخا لمرقد القاسم، والمراقد والقبور المجاورة، وتحدث عن رحلته هذه قائلا: ((مرقده – اي القاسم- يقصده الزائرون على اختلاف طبقاتهم ولغاتهم من المسلمين، للكرامات الباهرة التي منحها الله تعالى له، زرنا مرقده في العهد العثماني بتاريخ سنة ١٣١٥هـ، وكانت زيارتنا بدعوة خاصة من الوجيه، الحسيب، الجواد السيد راضي العوادي، وفي هذه الزيارة وقفنا على كثير من القبور المندرسة، والمراقد القائمة والاطلال الاثرية الباقية في سورا والهاشمية، وقد بقينا هناك ليالي واياماً في التعرف على هذه المراقد المنتشرة في مدينتي سورا والهاشمية) (۱۱).

# المرقد في الدراسات العالمية والاستشراقية

حظي مرقد القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر في ومدينته بعناية الدراسات والأبحاث العالمية المتخصصة، بدليل لقول الباحث السوفيتي، ل. ن كوتلوف مثلاً: ((... المدن المقدسة النجف وكربلاء (الأراضي المقدسة)، حيث توجد المقابر، التي تُعد من أعظم المقدسات للشيعة، اذ يبلغ ما يدفن في منطقة كربلاء والنجف حوالي ثلاثة آلاف نعش في السنة، تدخل من إيران، وما وراء

<sup>(</sup>١) مراقد المعارف: ٢/ ١٨٧.

القفقاس، والهند. وتوجد أراض مقدسة أخرى، اقل أهمية في بعض مناطق العراق الأوسط.

ويضيف كوتلوف ما جاء في المجلة الأمريكية الشرقية، الصادرة سنة ١٨٩٦م: ٧ / ١٦٤، قولها: ((من تلك الأرضي على سبيل المثال، المنطقة الواقعة بين الحلة والديوانية حول ضريح الإمام جاسم القاسم))(۱).

و((في بحث خاص بالمدن الدينية المقدسة في العراق، نشرت في احدى الدوريات الإيرانية، صنفت مدينة القاسم بالمرتبة الخامسة بالأهمية بين مدن العراق المقدسة، بعد ان احتلت النجف الموقع الأول، ثم كربلاء، وبغداد (الكاظمية)، وسامراء))(٢٠٠ كما جاء المستشرق الالماني والتر اندريه الى المرقد الشريف، وكتب عنه في كتابه (رسوم عن طريق حفار) بحسب ما ذكرناه في موضوع سابق، ورسم المرقد بشكل جميل(٢٠ بحسب رسم خان الزائرين التابع للمرقد الشريف(٤٠). وذكر المرقد المؤرخ المسيحي المعلم نابيليون الماريني في كتابه ( تنزه العباد في مدينة بغداد، نبذة عن تاريخ بغداد وجغرافيتها).

<sup>(</sup>١) انظر: ل. ن كوتلوف: ثورة العشرين الوطنية التحررية، ترجمة الدكتور عبد الواحد كرم، مكتبة اليقظة:٥١.

 <sup>(</sup>٢) انظر: عبد الرضا عوض: الدرة البهية في تاريخ المدحنية، مطبعة الضياء /النجف الاشرف، ١٤٢٧- ٢٠٠٦، هامش: ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر صورة رقم : ٣، في الملحق الرابع للكتاب.

<sup>(</sup>٤)انظر صورة رقم : ٤، في الملحق الرابع للكتاب.

## مقبرة القاسم التاريخية

ان المجلة الامريكية التخصصية التي اشارت لقدسية المرقد الشريف، تشير الى مقبرة القاسم الكبيرة حول الضريح التي كا يدفن فيها جثامين الموتى من مختلف المناطق إذ عثرتنا على شهادات وفاة صادرة من مركز القاسم الصحي مثبت بها عنوانات الموتى، فكانت من مناطق مختلفة مثل: من مدينة النعمانية، والدغارة، والحمزة، والطليعة (۱)، وغيرها، وفي حملة الاعمار في سنة المعمانية، وفي اثناء حفر الاسس ظهرت المئات من القبور وبأعماق مختلفة تصل الى (٤ أمتار) مما يؤكد قدم هذه المقبرة، ويبدو ان قسما من هذه المقبرة كانت موجودة الى عهد قريب ولكنها ازيلت بسب التوسع العمراني.

## قبر لافت للنظر

في اثناء عمليات حفر الاسس في حملة الاعمار السالفة الذكر، وفي الحفرة التي كنت اعمل بها، وصلنا الى عمق اكثر من (٣ م)، وفجأة هدمت مساحة من الارض عبارة عن دائرة قطرها ربع متر تقريبا، وعندما انتبهت لما حصل، واذا الفتحة تؤدي الى فضاء داخلي اظلم، برغم ان الساعة كانت الحادية عشر صباحا، وعندما اشعلنا اعواد الثقاب نظرت الى دخل الفتحة، فرأيت قبر يتكون من بناء حلزوني له قاعدة بطول مترين تقريبا، وبعمق اكثر من (١م) وفي اثناء ارتفاعه يضيق حتى ينغلق، وعلى ارضية القبر هيكل عظمي يبدو عليه

<sup>(</sup>١) انظر الوثائق رقم: ٤، ٥، ٦، ٧، في الملحق الثالث من الكتاب.

جلد قديم جاف، والشي الذي لفت انتباهي ان الهيكل العظمي متكامل تماما، وانه لامرأة لوجود شعر طويل يمتد على جانب الجسد بطول ثلاثة ارباع المتر تقريبا، والقبر يقع في جهة غرب ضريح القاسم بحدود ( ١٥م ) بخط مستقيم مع جهة موضع رأس القاسم سلام الله عليه، واللافت اكثر ان معظم القبور تقع في الجهة الشرقية، واقل منها في الجهة الجنوبية، وتقل في الجهة الغربية، ويلحظ ان هذا القبر ابرز قبر وجد من خلال الحفريات، الا انه في الجهة التي تقل فيها القبور.

ومن المؤسف اني لم استطيع التحري عن القبر اكثر، لان الامور كانت مخيفة لوجود السلطة البعثية الكافرة، ولا يوجد ادنى تنسيق بين العاملين للتحري لمثل هذه الامور، التي ممكن ان نتوصل من خلالها الى معلومات اخفاها التاريخ.

#### تحليل

١-ان هذا القبر ينماز عن كل الهياكل العظمية التي اندثرت قبورها تماما، واذا
 وجد بعض منها في قبور فتكون مندثرة أي من الصعب تحديد ملامحها.

٢- هذا القبر قد اعتنى به القوم الذين دفنوا هذه المرأة بشكل جيد، من حيث بناؤه من الطابوق النادر جدا عندهم، مما جعله يصمد امام التقلبات الجوية وضغط الارض عليه طوال مدة طويلة جدا، ان هولاء القوم قد ميزوا القبر وبنوه بطراز خاص جدا يدل على عنايتهم الكبيرة بصاحبة هذا القبر.

٣-ان هؤلاء القوم قد عنوا حتى بوضع الجسد، وانا ارجح بانهم قد وضعوا عليه مواد حافظة بدليل ان الهيكل العظمي بقى سليما الى هذه المدة على عكس الهياكل العظمية الاخر، بالرغم من انها اكثر حداثة.

٤- ان هذه المرأة عندهم اهم من أي شخصية بينهم بما فيهم رؤساؤهم بدليل
 لم يعثر على قبر مشابه له مطلقا.

٥- ان هذه المرأة دفنت بالمدة التي توفي القاسم فيها بدليل عمق القبر حيث انه من القبور القليلة جدا التي وجدت على هذا العمق، نعم من المؤكد ان بعد وفاة القاسم بدا القوم بدفن موتاهم، وذلك لقدسية الارض التي دفن القاسم فيها، الا ان تلك القبور القليلة التي هي بمستوى العمق نفسه كانت عظامها قد تحولت ترابا تقريبا لطول المدة.

٣- اضافة الى ما اسلفناه ان موقع هذا القبر وضع بجهة رأس القاسم، وبخط مستقيم تماما مع قلة القبور في هذه الجهة، وهذا يعني عناية وتعظيما اكثر بالقبر، فمن شدة الاحترام والتقدير لهذه المرأة دفنوها بجهة رأس القاسم يهيه، ولم يدفنوها بجهة رجلى القاسم او مكان اخر.

يظهر من كل ما تقدم ان المرأة صاحبة القبر لها قدسيتها الكبيرة بحيث تنفرد بها عن كل ابناء القوم حتى على رؤسائهم.

اما هل لهذه المراة علاقة بالقاسم؟ كأن تكون زوجته؟ احتمال لابأس من تسجيله. اما موقع القبر بالضبط، فيكون تحت الاسطوانة الخرسانية، التي في جدار الحرم من الجهة الغربية لقبر القاسم، مقابل تماما لباب الصحن الغربية، التي السمها باب الامام على المدار

#### قبراخر

وفي اثناء الحفر وبعمق القبر الاول نفسه - أي ثلاثة امتار- ظهر جثمان لم يتأثر بشيء، وكأن صاحبه نائم مكفن للتو، وكفنه جديد ما يزال عليه، الا انه وجد بين التراب من دون بناء قبر من الطابوق وغيره.

واما الذين رأوا هذه الجثة بأم اعينهم عند الحفر هما :

السيد عباس نوري الموسوي، وستار جبار حمادي الجوازري، وهما من اهالي القاسم، وقد قالا لي بانهما: (( عندما رأينا هذا الجثمان الطاهر تفاجئنا بشكل كبير وابلغا حينها الحاج المرحوم حسين عبود ابو علي الخياط، فأمرنا بعدم الحديث عن هذا الموضوع واغلاق القبر بالكاشي لئلا يتسرب الخبر للناس، فتحدث ضجة كما حدث للقبر الاول، ومن ثم سيقوم عناصر البعث، والامن الصدامي بوقف البناء، واضافا لي: بان هذا الجثمان ظهر في طرف من

اركان الحفرة فبان منه جانب واحد بوضوح تام، وكان طويل القامة، وتخرج منه رائحة عطرة لم نشم مثلها في حياتنا ابدا)(۱).

ان هذا الرجل من دون ادنى شك له مكانة كبيرة عند الله سبحانه وتعالى، بدليل طراوة جسمه، وهذه كرامة اعطاه الله له، وهذا القبر يقع تحت الجدار الجنوبي للحرم وسط الجدارية المكتوبة عليها حياة القاسم يه ولا نستطيع مع هذا الغموض ان نعرف من هو صاحب هذا القبر، لكن التاريخ كفيل بذلك ان شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) حدثني في البدأ السيد عباس الموسوي اكثر من مرة بذلك، ثم التقيت بكل من السيد عباس والاخ ستار في دار الاخير يوم الاربعاء ١٨/ رجب/١٤٣٤هـ المصادف ٢٠١٣/٥/٢٩م، وحدثاني ما كتبته.

#### الطور التاسع

## في سنة (١٣٢٤هـ / ١٩٠٤م)

في هذه السنة المشار اليها في سنة ١٩٠٤م كتب العلامة الكبير السيد محمد القزويني من الحلة الى السردار الشيخ خزعل امير المحمرة (١) يطلب منه صنع ضريح فضي لمرقد القاسم بن موسى بن جعفر (عليهما السلام) وان يؤسس له ملجأ للزائرين بجنب المرقد فاستجاب الشيخ خزعل لأمر السيد وبادر لهذه الصدقة الجارية والمثوبة النافعة، وامر ان يصنع القفص الفضي بكربلاء على مشارفها افضل السلام، وعندما تم الضريح ارخه الشاعر الاديب مجيد الحلي المتوفى سنة ١٣٤٢هه:

<sup>(</sup>۱) خزعل خان بن جابر بن جاسب الكعبي العامري (ولد ۱۸۲۲م و توفي ۱۹۳۱): عرفه الريحاني بفيلسوف الأمراء. ولد ونشأ بالمحمرة، وكانت إمارتها قد توطدت لأبيه من سنة ۱۲۷۳ هـ إلى وفاته سنة ۱۲۹۹ ه ... ويقال إنه هو الذي قتل أخاه مزعل... وكان كريم اليد، على شئ من الميل إلى الأدب وفقه الإمامية، محبا للعمران، جدد بناء المحمرة، وضم إليها جميع بلاد الأهواز .... وعندما نشبت الحسرب العامة الأولى زاد اتصاله بالبريطانيين، وطمحت نفسه بعد الحرب إلى ملك العراق فبذل أموالا طائلة ولم يفلح [اذ غدر به الانكليز بعد ان وعدوه بذلك] وانتظم له أمر بلاده. (خير الدين الزركلي: الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين/ بيروت، ١٤١٠هـ: ٢ / ٣٠٤). استغل اضطراب الاوضاع السياسية، فتمرد على الحكومة الايرانية ورفض دفع الضرائب فاعتقاله الشاه رضا خان البهلوي بطريقة ماكرة اودعه السجن وقتله، وبموته انتهت امارة كعب العربية في الاحواز فسيطرت عليها الحكومة الايرانية وسمتها خوزستان. (انظر: أعيان الشيعة: ٢ / ٣١٢).

# للإمسام القاسسم الطهسر السذى قسدس خزعل خير امير ارخوا (شاد ضريحا)

وتم في هذا الاعمار ترميم الحرم، والصحن، والقبة 🗥.

(( وكُتب ايضا على هذا الشباك في الجانب الشمالي بيتان من الشعر وفيهما تاريخه وان ابا المعز السيد محمد القزويني اشاده وهذا نصهما :

شاد ابو المعز عز قدره خير ضريح لابن موسي الكساظم ان فاخر الضراح شيء في العللا وارخــــوه( فضــــريح القـــاسم )

وفي السنة نفسها أي ١٣٢٤هـ انشئ الملجأ المشار اليه، ومن جميل المصادفات ان امر السيد الاجل محمد القزويني بحفر بئر وسط الملجأ ليستقي منها الزوار والمجاورون، وكان من كرامات صاحب المرقد ان يخرج ماء البئر عذبا سائغا للشاربين، وما اشد الحاجة اليه يومذاك لانقطاع مياه الفرات ﴿ نَهُو الْحُلَّةُ ۗ ،

<sup>(</sup>١) على الخاقباني، صباحب مجلمة البيبان: شعراء الحلمة، المطبعمة الحيدريمة في النجمة الاشرف،١٣٧٢هـ - ١٩٥٢م : ٥ /٢٤٢. والبابليات :١٢/٢.

فكتب المرحوم السيد محمد القزويني الى الشيخ خزعل يخبره بذلك، وان هذه المبادرة تبشر بحسن النية وقبول العمل، فأجاب الشيخ خزعل سيدنا القزويني بهذين البيتين برقيا من المحمرة الى الحلة:

سقيتم بني الدنيا بماء نوالكم وجدكم في الحشر من حوضه الساقي فللا زلتم وردا الى كلل منهلل ولا زال هلذا العرز في بيتكم باق))(١)

وتم وضع هذا الشباك الفضي (٢) على قبر القاسم سنة (١٣٣٠ هـ / ١٩١١ م ). وقد ارخ لهذا الطور من البناء الشاعر الحلى حمادي نوح بهذه الابيات:

خزعــل شـــيد صــرحا لم يشــد مــرحا شــنع صــرحا مثلــه شــديد الصــنع صــرحا شــاده للقاســم ابــن المصــطفى في قصــده الــزوار برحــا

<sup>(</sup>۱) محمد على اليعقوبي: نقلها منه شفاها وكتبها حرفيا على الخاقاني: في كتابه الحمزة والقاسم : ٤٠. ومحمد حسين حرز الدين: هامش مراقد المعارف: ٢/ ١٨٥. وانظر: محسن الامين: اعيان الشيعة: ٧٢/١٠.

 <sup>(</sup>٢) المذكور هو شباك فضي، ولكن تم صنعة من معدن الورشو، ولا نعرف لماذا تبدل الشباك من الفضة الى الورشو؟.

قمد دعماه ابسن معمز المدين يجلسو

مسنن ذنسوب السدهر تأثيمسا وترحس

خزعيل نفسيذ امير ابين الهدي

أمسر راع فيسه يهسدي السدهر

خزعــل اوســوع صــدر الــدين شــرحا

صـــرح أمـــــن خزعــــل شـــــاده

ارخسوه ( خزعهل شید صرحا))(۱)

وكان الخان مستقرا للزوار الى سنة ١٣٤١هـ - ١٩٢٢م حيث بني الصحن الشريف البناء الثاني، فاصبح الخان مهجورا لعدم الحاجة اليه(٢).

## زبارة السيد محسن الحكيم

وقد زار مرجع الطائفة السيد محسن الحكيم (قدس) مرقد القاسم ﷺ قبل وجود وسائل النقل الحديثة واستقر في الملجأ المذكور بحسب ما ذكره السيد محمد تقى الجلالي، ولم تذكر المصادر تفاصيل اكثر عن هذه الزيارة، ولا سنة الزيارة الا انها على ما يبدو قبل سنة ١٩٢٢م .

<sup>(</sup>١) البابليات:٢/٢...

<sup>(</sup>٢) جواد شير: الضرائح والمزارت: ٥٩٤.

## زيارة رضا الهندي واليعقوبي سنة ١٩١٣م

وفي سنة١٣٣٢هـ جاء السيد رضا<sup>(۱)</sup> ابن المرحوم السيد محمد الهندي لزيارة القاسم بن موسى بن جعفر، وكان بصحبته الشيخ محمد علي اليعقوبي [صاحب البابليات] وقدما من الحلة، ولما اشرفا على المرقد المقدس، ولاحت لهما القبة الشريفة انشأ السيد رضا الهندي هذين البيتين:

(۱) هو السيد رضا بن محمد بن هاشم الهندي ( ۱۲۹ه - ۱۳۹۲ه)، من أشهر العلماء والشعراء في النجف الأشرف، كان فقيها إماميا، عالما كبيرا، أديبا، شاعرا مفلقا... نال درجة الاجتهاد، وأولع بآداب العرب والتتبع لأخبارهم، وقرظ الشعر، فأجاد فيه، حتى تغلبت شهرته الأدبية على مكانته العلمية. ذكره صاحب «الحصون المنيعة فقال: شاعر بارع، وناثر ماهر، ومعرفته بالفقه والأصول لا تنكر، رقيق الشعر بديعه، لطيف المحاورة، جيد الكتابة، وأفكاره لا تخطئ الإصابة، وهو صاحب القصيدة (الكوثرية) التي اشتهرت اشتهارا واسعا، وأولها:

ورحيق رضابك أم سكر إن أعطيناك الكوئيسر إن أعطيناك الكوئيسر نقطت بعد الورد الأحمر فتيت الناك عمر وبها لا يحترق العنبسر

أمفلج ثغرك أم جوهر قد قال لثغرك صانعه والحال بخدك أم مسك ذاك الحال بداك الخد عجبا من جمرته تذكو

(موسوعة طبقات الفقهاء،ط١، اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق(ع) اشراف: جعفر السبحاني، ١٤١٩هـ: ١٤/ ق١/ ٢٥٦). وانظر : موسى النبوسوي : ديوان السيّد رضا الموسويّ الهنديّ ( ١٢٩٠ – ١٣٦٢ هـ). واجعه وعلّق عليه: عبد الصاحب الموسوي : ٢٠ .

وارجـــــو المزيـــــد مـــن القاســــم ويظهر من كلام السيد رضا الهندي انه زار القاسم قبل هذا التاريخ.

وانشأ الشيخ محمد علي اليعقوبي مقطوعة شعرية في الوقت نفسه ارتجالا راثيا بها القاسم(۱) اذ قال(۲):

یاسعد دع ذکر الألی قد اغضبوا

الحمد فی عترت المسلم مضی

ودع حدیث فئی مسا بینه العجد السولای بوم (الغدیر) نقضا

واذکر بنی العباس حید السولای العباس عید السولای العباس عید السولای المنایال المنایال المنایال المنایال المنایال المنایال مقتول و مسلموم و مسابین مقتول و مسلموم و مسالم الفضا الفضا الم یجدوا حیث مضوا غیر القنال الم یجدوا حیث مضوا غیر القنال

<sup>(</sup>١) شعراء الحلة: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٩. وكذلك الذخائر: ٧٦.

من وقعها يطوي على جمر الغضا

فيـــــا بنفســـــي وبـــــأهلي افتـــــدي

سليل موسمي وأخما المولمي الرضما

القاسم الندب الدني في وجهم

سنا النبي والوصي قد اضا

جميـــع حاجــــات البرايـــــا تقتضــــــي

لـــولا الرضـــا في عبئهــــا ان ينهضــــا

لم انســـه في كــــل حــــي خائفــــا

لم يـــــــر إلا شــــــائنا ومبغضـــــــا

حتبى قضبى مسابسين قسوم مسادروا

بأنـــه ابــــن فــــاطم والمرتضــــي

قضىي غريبا في ديار غربة

واحمسر قلسبي لغريسب قسند مضسى

مرولاك مرولاي اتري بمدحسه

لا تبتغــــــي غــــــير القبـــــول عوضــــــا

ما أشرقت شمس وبسرق أومضا

## قصف مرقد القاسم

كانت وما زالت ثورة العشرين الخالدة تمثل صفحة بيضاء من الجهاد والتضحية في سبيل قضية الاسلام للتحرر من ربقة الاستعمار وأذنابه، وقد اشتركت عشائر القاسم فيها، ويبدو أن المرقد الطاهر كان مقرا للقيادة العسكرية واللوجستية، وأن بسالة ثوار العرب - كما يحلو لهم ان يسموا انفسهم - ابطال ثورة العشرين قد كبدوا القوات الانكليزية خسائر باهضة هزت عاصمة الضباب مما جعل هذه القوات الغازية تفقد صوابها بشكل وحشي قذر اذ صب الطيران الانكليزي البائس جام غضبه، وبدأ بقصف مرقد سيدنا القاسم، ويبدو ان أحد أسباب انتهاء الثورة في المنطقة هو هذ القصف فضلا عن نفاذ الذخيرة (۱۱)، ولاسباب أخر، والمتداول شعبيا ان مرقد القاسم فضلا عن نفاذ الذخيرة (۱۱)، وهذه كرامة من سيدنا القاسم كما هو معروف (۱۱).

<sup>(</sup>١) انظر: وثيقة رقم : ٣.

<sup>(</sup>٢) من عجائب الدهر ولا عجب اليوم عندما دخلت قوات الاحتلال الامريكية والانكليزية رأينا كثير من الناس قد نست وتناست جرائم قوات الاحتلال بكل عهود السيطرة بل حتى جرائمهم الوحشية اليومية عند دخولهم العراق منذ عام ٢٠٠٣م الى آخر يوم من خروجهم المذل، بل سمعنا ورأينا من افتخر لتعاونه مع هذه القوات الغازية، وكمثال بسيط، عقد موتمر احتفاء بثورة العشرين الخالدة ليحكي بطولات الثوار ضد الانكليز، وكذلك تعسف الانكليز وارهابهم الوحشي، والعجيب في هذا الامر ان وفدا من القوات الامريكية والانكليزية كان حاضرا بهذا المؤتمر، إذ كان مدعواً من اصحاب هذا المؤتمر للتقرب اليهم... والعجب الآخر أن اعضاء الحزب الحاكم وانصارهم كانوا يسمون قوات الاحتلال بـ (القوات الصديقة) او (قوات التحالف) الى آخر يوم من وجودهم وهو يوم ٢٠١١/١٢/٣١م، ولكن في اليوم التالي مباشرة اظهروا في فضائياتهم واخذوا يسمونهم بقوات الاحتلال، وادعوا كذبا، وزورا،

وقد حدثني كل من الاستاذ جليل الحاج ظاهر، والحاج حسين حمزة الاحمد ان هناك احدى القذائف الكبيرة كانت موجودة الى حد خمسينيات القرن الماضي بالقرب من باب القبلة للصحن الشريف مغروسة في الارض.

ان حادثة قصف مرقد القاسم على حادثة تاريخية بامتياز، وقد وجدناها مذكورة في وثيقة نادرة ومهمة تتناول احدث الثورة، وقد كتبت هذه الوثيقة بعد انتهاء الثورة مباشرة في محضر قادة الثورة الفعليين عندما كانوا معتقلين في سجن الحلة، والوثيقة خطية كتبها السيد ابراهيم شمس الدين القزويني ومن املاء احد قادة الثورة الاخيار وصاحب ملكات الإيمان على وجهه وشجاعة الرجال وهو حران عذاب المذبوب الأقا، بحسب ما جاء بالوثيقة المذكورة، وكان ذلك ضحى يوم الجمعة الأول من شهر ربيع الثاني سنة ١٣٣٩هم، وقد دخل كاتب الوثيقة الى السجن لزيارته لوالده في السجن المذكور، الا ان الذي يدعو للدهشة الوثيقة الى السجن لزيارته لوالده في السجن المذكور، الا ان الذي يدعو للدهشة

ونفاقا بانهم اخرجوا المحتلين بالمفاوضات، وهم انفسهم كانوا خانعين وعملاء بشكل علني مهوس، فكيف الخانع والعميل يفاوض من يخنع له. (وان عشت اراك الدهر عجبا). ان الحقيقة الناصعة هي ان المقاومة الاسلامية الوطنية التي يعرفها المنصفون هي الجهة الوحيدة التي طردت قوات الاحتلال من ارض المقدسات سواء شاء مؤيدو الاحتلال ام ابوا. وذلك تم بطريقتين الاولى: هي الكفاح المسلح وهذا معروف، والثانية: هي ان المقاومة الاسلامية فرضت على ما سمي بلجنة المفاوضات الحكومية مع قوات الاحتلال اثنين من المفاوضين وهذان الشخصان استطاعا ان يفرضا على اعضاء اللجنة الباقين ارادة المقاومة الاسلامية بلزوم طرد قوات الاحتلال من البلاد، وطبعا لم يجلسا قطعا مع قوات الاحتلال وانحا كانا يفرضان شروط المقاومة الاسلامية الوطنية على هذه القوات الغازية بواسطة اعضاء اللجنة الباقين. اما بقية اعضاء اللجنة التابعين للحزب الحاكم فبذلوا جهدهم المعروف في سبيل بقاء اللوت الغازية الا انهم فشلوا بفعل ارادة المقاومة الاسلامية.

والاستغراب ان مصادر ثورة العشرين التي كتبت بعد احداث الثورة بمدة ليست بالقصيرة لم تتطرق لحادثة قصف مرقد القاسم بحسب تتبعنا لكثير منها، وهذا ما يجبر الباحث الى ان يشكُّ اي أنَّ احداثًا مهمة في ثورة العشرين الخالدة لم تدون، لأسباب عشائرية، ومناطقية، وسياسية.

### الطور العاشر

### في سنة ١٩٢٢م

شمل هذا الطور بناء الصحن الثاني (١) بنفقة العشائر المحيطة بالمشهد الشريف.

(( وكان صحن القاسم قبل سنة ١٣٤١هـ - ١٩٢٢م ضيقا فهدمت بنايته في السنة نفسها المشار اليها توسعة له وسبب حدوث هذا الطور وهو بناء الصحن ان ضريبة المالية للحكومة المطلوب تأديتها من عشائر

<sup>(</sup>۱) هذا الطور لبناء الصحن بحسب ما قلنا بني سنة ١٩٢٢م على التخطيط نفسه لحد عام ١٩٩٥م ، باستثناء اضافة متر واحد من الجهة الشرقية بالإعمار الاخير، الا ان احد البعثيين ذهب الى اسياده، وقدم شكوى عندهم بسب تقدم سور الصحن مترا واحدا، الا ان واحدا منهم قال له: من هو المشتكى عليه، فسكت لأنه لم يجد شخصا ماديا يشتكي عليه ذلك ان الصحن وقف عام لا يملكه احد، وبعد لحظات قال هذا البعثي: اقدم الشكوى على القاسم نفسه... ان هذه القصة ليس من نسيج الخيال بل حقيقية ومشهورة بين اهالي المدينة. ان هولاء البعثيين اعداء اهل البيت يليئ نراهم اليوم يساندون السلطات الحاكمة وهم اعضاء اساسيين فيها ويتبوأون مراكز عليا، سواء امنية ام غيرها، ويقدمون تقاريرهم كما كانوا في السابق، بل اعتقلوا، وعذبوا، واعدموا عدداً من الوطنين الاحرار، والقصد من ذلك هو السابق، بل اعتقلوا، وعذبوا، واعدموا عدداً من الشمس في رابعة النهار، ولا يستطيع احد تخريب البلد وتبعيته للغرب، وهذا اوضح من الشمس في رابعة النهار، ولا يستطيع احد انكار هذا الواقع الا مكابر ومعاند، اذن ابن الحمية على اهل البيت شيئ؟. يامن تدعون الادعاءات الرنانه والطنانة.

مدينة القاسم (۱) قد تسلمتها المالية منهم بزيادة في المائة خمسة اشتباها، ولما ارادت المالية ارجاع الزيادة اليهم قرروا ان يهبوا تلك الزيادة لبناء صحن القاسم وحوانيته (۱)، فكان ذلك، وشيد صحن كبير واسع له سياج مبني من الطابوق الاصفر، وقد اشار مجملا الى هذا الحاج عبد المجيد الحلي في تاريخه بنية صحن القاسم بهذين البيتين:

<sup>(</sup>۱) تسمى العشائر في مدينة القاسم وضواحيها جبور القاسم وهي تسمية متعارفة اجتماعيا وكذلك في المصادر قبل اكثر من قرن ونصف، لكن الواقع انها تسمية تغليبة او عملية اطلاق الجزء على الكل، والا فالواقع ان اكثر العشائر في المنطقة ليسوا من الجبور، فمثلا آل جوذر والعكيلات، والشناجيل، وآل عيسى وغيرهم ليسوا من الجبور، وقبل سنتين تقريبا اعلنت مجموعة من عشائر القاسم بأنها من قبيلة المسعود، وإن الاسر والبيوتات الساكنة في القصبة القديمة وغيرها ينتمون الى عشائر مختلفة، وسبب التسمية هو عن تحالف باسم الجبور من ايام الدولة العثمانية في ظروف خاصة، وهكذا، وبتصوري لو بحثت هذه المسألة بحيادية وعمق فلا يثبت من الجبور الا القليل من عشائر مدينة القاسم، إلا إن الثابت من عشائر الجبور آل واوي في مدينة القاسم فعلا هم آل دبي الذين جاءوا من الخابور بعد سنة ١٧٥٠م. إذ ذكرهم عثمان ابن سند الوائلي البصري: مطالع السعود: تاريخ العراق من سنة ١١٨٨هـ الى سنة ١٢٤٢ هـ - ابن سند الوائلي البصري: معاد عبد السلام رؤوف وسهيلة عبد الجيد القيسي: ٣٨٣٠ وأما بقية العشائر التى تنتمى للجبور فعلا، فلا اعلم بها الآن.

<sup>(</sup>٢) اختلف اثنان من المصادر التي تطرقت لهذا الموضوع من هو صاحب المقترح لبناء الصحن، فالسيد الجلالي كتب اسما لاحد شيوخ العشائر، وعبد الجبار الساعدي كتب اسما لشيخ عشيرة آخر، ولا يوجد مرجح عندنا في هذا الحال، ولاسيما مصدر المعلومتين من جهة واحدة، فذهبت شخصيا الى حفيدي هذين الشيخين وطالبتهم بتزويدي بوثائق او معلومات للوصول لصاحب المقترح او الساعي للبناء، وبرغم إللحاحي لهذين الحفدين لم يرسلا لي اي معلومة او وثيقة تكشف هذا الامر.

با اهمل الافق وبهاه المنجم يا صحن فخرا بابن موسى الكاظم شارك اللطف مثل كسل عملا ارخوه (فسي ضريح القاسم)

قلت: أي سنة ١٣٤٠هـ، فيعلم ان بناء الصحن الشريف قد كمل في هذه السنة، ولهذا الصحن ثلاثة ابواب اعظمها استعمالا الباب المقابلة لروضة القاسم يه باب الامام موسى بن جعفر في وفيه بعض الغرف، وقد جعل بعض منها غرفة واحدة، واتخذت حسينية القاسم)(١).

وتم بناء ٢٠ دكاناً مع بناء الصحن في جهة الشمال متصلة بالصحن لصالح المشهد<sup>(٢)</sup>.

وبنيت بناء حسينية مع بناء الصحن، وتقع هذه الحسينية في الركن الشمالي من الطرف الغربي من الصحن، وكانت بطول ١٧م، وعرض، ٣م، وارتفاع ٤م، وامامها خمسة اواوين كل ايوان ٢٨٠م، بعرض ١٨٨م، بارتفاع ٤٣٠م.

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط : ٢٠.

(( فكان طول الصحن (٧٠ م)، وعرضه (٦٢ م)، وبأرتفاع (٤,٥)..))<sup>(١)</sup>.

و قد طرأت على الصحن الشريف تغيرات حتى كان شكله في بداية السبعينات من القرن المنصرم كالآتى :

في الطرف الشرقي: بُنيت خمسة عشرة غرفة، أمام كل غرفة إيوان، طول كل غرفة؟م، وعرض؟م، بارتفاع ٤.٣م، وامام كل غرفة ايوان طوله ٢.٨ عرض٠١٠م بارتفاع ٤.٣م، وفي شمال هذا الطرف حسينة الصحن طولها١١٨م وعرض ٣م بارتفاع ٤.٣٠م، وأمامها خمس أواوين طول كل أيوان ٢٠٨م، وعرض ١٠٠٠م بارتفاع ٤.٣٠م، وفي جنوب هذا الطرف مخزن الصحن، وهو في موقع الجنوب الغربي طوله من الخارج ٥٨٠٠م وعرضه ٥٠٢٠م.

وفي الطرف الجنوبي: ١٢ايوانا طول كل واحد ٢.٨م، بعرض ١.٨٠م ، بارتفاع ٤.٣٠م.

وفي الطرف الشمالي ١٢ أيوان، وفي ركنيه سلم سطح الصحن، وفي وسطه الباب الرئيسي للصحن (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

## ايصال الماء والكهرباء للصحن الشريف

((أوصل الماء والكهرباء للصحن بالوسائل الحديثة أول مرة للصحن بحدود سنة ١٣٦٥هـ - ١٩٤٥م، أذ انشئ مشروع للماء والكهرباء، ويتألف هذا المشروع المبارك من ماكينات ثلاث احداهن اكبر من الباقيتين ونتائجهن من الماء والضياء مقصور ومنحصر في روضة القاسم والصحن الشريف، وما يتعلق به من الحسينية وغير ذلك، وقد قام بشراء هذه الماكينات الثلاثة اهل الخير والصلاح منهم الحاج عمد صالح الجوهرجي النجفي اذ تبرع بمائة دينار في شراء الماكينة الكبيرة منهن، وقد قال الحاج الجوهرجي - في وقتها - ان ناحية القاسم يمكن تنويرها بالمصابيح اذا وجدت فيها (دينمو) كبيرة وتسقى الماء هذه الماكينات الثلاث من مشروع الماء في القاسم المؤسس في سنة ١٣٦٤هـ(١) - الماكينات الثلاث من مشروع الماء في القاسم المؤسس في سنة ١٣٦٤هـ(١) -

وفي يسوم ١٩٥٠/٨/١٥م تسبرع الحساج عبساس علسي الكعسبي بماكينسة اخسرى الى صسحن القاسسم يهيئة وكسان سسعرها (٣٤) دينسار مسن خمسس امواله البالغ (٤٠) دينار (٢٠).

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم :٣٩.

 <sup>(</sup>٢) بحسب ما وجدته في سجل الديون التابع لدكان الحاج عباس على الكعبي ويوجد الان عند ولده الاستاذ قاسم الكعبي.

## الطور الحادى عشر

#### اولا: اكساء القبة الشريفة:

في سنة ١٣٩٦هـ - ١٩٤٩م جمع سماحة العلامة المرحوم الشيخ قاسم محيي الدين التبرعات من اهل المدينة وعشائرها لاكساء القبة المنورة بالكاشي الازرق وارخ هذه البناية بابيات هي :

وقبــــــة لابــــــن موســـــــ القاسم الحمسبر صنو الم الرضـــا خضــم الســماح ت\_\_\_\_\_ ی الملائک\_\_\_\_ة فیه\_\_\_\_ا تســــــعي بخفـــــــض الجنــ ـدوة ورواح فان تسل عسن علاها أرخ (يشكاد الضاراح) ١٣٦٩ هـ

### ثانيا : بناء مسجدي الحرم وترميم القبة

في سنة ١٣٧١هـ - ١٩٥١م هطلت امطار غزيرة احدثت خللا في القبة الشريفة واسسها، فبادر اهل الخير من اهالي المدينة بالتفكير والعمل من اجل تلافي الخلل الذي حدث بالقبة، وكان منهم الحاج المرحوم حسين الخياط(۱)، فجمع التبرعات لهذا الغرض وبإشراف العلامة الشيخ قاسم محيي الدين، فكانت الفكرة بانشاء مسجدين احدهما من الجهة الغربية والآخر من الجهة الشرقية مع بناء حائط قوي من الجهة الجنوبية، وهذا العمل كان هدفه الاول تقوية اسس القبة الشريفة، وبعد اكمال المسجد الاول الغربي من الحرم تدخلت مديرية الأوقاف العراقية وأكملت الباقي.

فكان المسجد الغربي للرجال بطول ٩م، وبعرض٤٠٥، وارتفاع ٤٠٥م وادخلت الاواوين الجنوبية، ورفعت الحواجز بينها، فاصبحت ممرا بين اسس

<sup>(</sup>۱) الحاج المرحوم حسين (ابو علي) محمد عبود الخياط الحداد؛ من وجهاء المدينة المعروفين بعمل الخير والاحسان، يحظى باحترام كبير من الجميع، كان رحمة الله الشخصية الابرز بإعمار المرقد الشريف الاخير سنة ١٩٩٥م بمشاركة الشخصيات الاخرى، وبدعم من اهالي المدينة جميعهم، خلف اسرة سارت على خطه، وهي من الاسر المعروفة أسهمت بشكل فعال في تاريخ المدينة الاجتماعي والديني ولاسيما الشعائر الحسينة، ولهم مجلسهم الحسيني التاريخي، في بيت الاسرة القديم الواقع في شارع (ام عياش) يتصف ابناؤه واحفاده بأخلاقهم العالية، وسمعتهم الحسنة بين طبقات المجتمع جميعها، ولد عام ١٩٦٠م وتوفى في عام ٢٠٠٢م.

القبة وبين حائط الحرم، وقد زيد في جانبيه فاصبح الممر بطول ١٦م وعرض ٢.٨م.

## ثالثا: تأسيس مكتبة الحكيم فرع القاسم :

يعد تأسيس هذه المكتبة في الصحن الشريف منجزا ثقافياً تاريخياً لـو نظرنا لأمر جوهري وهو:

انها اول فرع لمكتبة الحكيم العامة في النجف الاشرف على مستوى العراق والعالم الاسلامي، فالسؤال الذي لابد من طرحة: لماذا لم يكن الفرع الاول في العاصمة بغداد مثلا، او كربلاء، او الكاظمية وغيرها من المدن؟ ولاسيما ان مدينة القاسم في سنة ١٩٦٠م كانت مدينة صغيرة قياسا بالمدن السالفة الذكر بلل قياس بينها وبين تلك المدن الكبيره من النواحي جميعها.

ان هذه المكتبة تأسست بمدة تشح فيها المكتبات على مستوى محافظات عدة.

ولذلك ان هذا المنجز الثقافي التاريخي الكبير جدير بالبحث والكشف عن الاسباب الحقيقة لتأسيسه، ومن هو هذا الشخص المؤسس صاحب الفكر النير آنذاك ؟.

وبما انه منجز بهذا الحجم من الاهمية سنجد آراء متضاربة حول من هو الشخص او الجهة التي صنعت هذا المنجز، باعتبار ان المنجز له آباء كُثر. والآراء بحسب تتبعنا هي ثلاثة ولا يبعد وجود اكثر من ذلك.

الرأي الاول: قال الشهيد السيد محمد تقي الجلالي (قدس) في عهد الشيخ محمد الحناقاني (۱) الذي كان وكيلا للمرجعية في مدينة القاسم، تم تأسيس مكتبة الحكيم العامة فرع القاسم. الا ان السيد الجلالي لم يذكر اطلاقا الكيفية او الطريقة التي تمت فيها تأسيس هذه المكتبة الفريدة، علما ان الجلالي هو القريب جدا من ادارة المرجعية. وتبعه على هذا الرأي الشيخ عبد الجبار الساعدي، والشيخ علي فريش وغيرهم.

الرأي الثاني: قال حزب الدعوة بأنهم الذين (( أسسوا هذه المكتبة كما اسسوا فروع مكتبة الحكيم العامة في العراق جميعها))(٢).

ولست بسالك مادمت حيا طريقا غيرما سلك الجدود

مؤلفاته: شرح المعالم في اصوله الفقه، محاسن الفوائد في الحديث، غرر الفوائد وثمره العوائد. توقى سنة ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م. ( انظر: سليل الامام الكاظم العلوي الغريب ط٢: ١٦٧). وقد الف الشيخ محمد الخاقاني كتاب عن القاسم على ما زال مخطوطا، قال عنه الشيخ أقا بزرك الطهراني في الذريعة: ٢٦ / ٢٩٨: (( الدرر في ذكر القاسم بن موسى بن جعفر، للشيخ محمد ابن الشيخ حسن أبن العلامة الشيخ على الخاقاني النجفي، المعاصر نزيل مشهد القاسم، رتبه على مقدمة فيها أمران، ثم ثلاث درر، وخاتمة، رأيت النسخة بخط المؤلف)). وعلى الرغم الجهود التي بذئتها في سبيل الحصول على هذه المخطوطة، الا انها للاسف ذهبت ادراج الرياح.

(٢) حسن شبر: حزب الدعوة الاسلامية، الكتاب الاول، العارف للمطبوعات: ٢٨٨٨١.

<sup>(</sup>۱) ولد في مدينة النجف الاشرف سنة ١٣١٥هـ. ودرس على يد أعلام عصره، حتى نال القسط الاوفر من العلوم الدينية، ولاسيما علمي الفقه والأصول، عاش عزيز النفس قوي الشخصية بعيدا عن مغريات الحياة ومنافعها المادية، إذ عرض عليه منصب القضاء الشرعي بعد إقامة الحكم الوطني في العراق من بعض الجهات الرسمية، فما كان منه إلا الرفض بقوله:

ورد حزب الدعوة على اصحاب الرأي الاول بانهم لم يعلنوا في وقتها بأنهم المؤسسون اذ انهم عملوا ونسبوا عملهم باسم المرجعية لاسباب منها : اولا: دعما للمرجعية الدينية في مواجهة التيارات الاخرى.

ثانيا: حتى يكون هناك ضمان لنجاح المشروع، اذ ان الناس المتدينين يحترمون مقام المرجعية(١).

ولكن اعضاء حزب الدعوة يقولون أنَ الحزب تأسس سنة ١٩٥٧م في النجف الاشرف على ابعد الآراء بحسب مؤلفات الحزب، بل قال السيد طالب الرفاعي<sup>(٢)</sup> وهو ثاني المؤسسين للحزب بإنه تأسس في تموز سنة ١٩٥٩م. والمكتبة في القاسم قد تأسست سنة ١٩٦٠م، وهنا يجب ان نفترض أنَ هناك طفرة تنظيمية حصلت وشكلت خلية للحزب في مدينة القاسم. وقامت هذه الخلية بجهود جبارة في سبيل تأسيس المكتبة في القاسم تاركة بذلك محافظات كبرى وراءها مثل: العاصمة بغداد، والبصرة، وكربلاء المقدسة. ولكن هذه الطفرة التنظيمية تحتاج الى ادلة مقنعة ودامغة الإثباتها، ومن جهة اخرى لم يثبت وصول حزب الدعوة الى مدينة القاسم الا في اواسط السبعينات وبعدد قليل، ومنى، واين الشخوص المؤسسون لهذا المنجز الفريد ؟.

نحن بهذه الافتراضات نطلب ادلة مقنعة ودامغة تجيب عن هذه الاسئلة الحائرة ليس اكثر.

<sup>(</sup>١) لقاء خاص بالدكتور على التميمي في داره الواقع في مدينة الحلة. بداية صيف عام ٢٠١٢م.

<sup>(</sup>٢) رشيد الخيون : امالي السيد طالب الرفاعي، ط٢، دار مدارك للنشر،٢٠١٢م : ١٥٣.

الرأي الثالث: بعد تأسيس مكتبة الحكيم العامة فان (اول مكتبة السبت بعدها كانت في مدينة (القاسم) بطلب من السيد سعيد الخطيب من أجل جمع الشباب وتثقيفهم، فاستجاب لهم السيد الحكيم - رحمه الله- وفتح المكتبة ثم بدأت فكرة المكتبات)(۱) في عموم العراق وبعض الدول الاسلامية. علما ان السيد سعيد الخطيب كان وكيلا للمرجعية، ومن المقربين منها.

وليعذرني القارئ الكريم بعدم قول الرأي الصحيح عندي لأسباب معروفة، وأترك للقارئ بإمعان فكره ومعرفة الرأي الصائب.

## جهود الجلالي لتطوير المكتبة

تقع هذه المكتبة في صحن القاسم في الركن الشمالي من الجانب الشرقي للصحن الشريف، وكان عدد الكتب فيها الى سنة ١٣٨٥هـ ٣٥٠ كتابا.

وبعد مجيء الشهيد السيد محمد تقي الجلالي بذل جهودا ملحوظة لتوسعتها حتى بلغ عدد كتبها ١٩٠٠، وهكذا اخذت الكتب تترى عليها باستمرار (٢) حتى وصل عدد الكتب الى اكثر من ٥٠٠٠ كتابا في سنة ١٣٨٨هـ- ١٩٧٨م (٣).

وكانت الهيئة الادارية للمكتبة كل من:

<sup>(</sup>١) محمد الحسني: محمد باقر الصدر..حياة حافلة.. فكر خلاق، دار المحجة البيضاء: العارف للمطبوعات، بيروت/ لبنان، ١٤٢٨هـ- ٢٠٠٧م: ٧٩/٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط : ٤٨

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٤٩.

| السيد محمد تقي الجلالي الرئيس(١) | -1 |
|----------------------------------|----|
| الحاج لطيفعضوا                   | -۲ |
| - الحاج محمد امين                |    |
| السيد حسن الاعرجيالعضوا          |    |
| عبد الزهراء الخطيبعضوا           |    |
| مزعل حمودمضوا                    |    |

وقد اختير مزعل حمود مديرا للمكتبة من قبل السيد الجلالي(٢)، واستمر الحاج مزعل في ادارة المكتبة، ومن فعالياته انه وجه رسالة الى المرجع السيد محسن الحكيم (قدس) جاء فيها :

> بسم الله الرحمن الرحيم وصلى اله على محمد واله الطيبين الطاهرين واللعن على اعدائهم اجمعين من الآن حتى قيام يوم الدين.

حضرة صاحب السماحة مرجعنا الديني الاعلى، ورئيس ملاذنا وملجئنا في الشدائد والملمات نائب الامام 🚉 وممثل بيت الوحي وسليل الائمة الاطهار

<sup>(</sup>١) في المصدر كتب السيد الجلالي كلمة (الرئيس) امام اسمه ثم حذفها بحيث وضع عليها خط وهذا معناه الغائها، وابدلها بكلمة (عضو).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٤٨.

عليهم افضل الصلاة والسلام اية الله، وحجته في ارضه السيد المحسن الطباطبائي الحكيم ادامه الله ونصره وايده بتأييد منه انه سميع مجيب.

سيدي بعد السلام عليكم والسؤال عنكم والدعاء لكم سيدي اني مزعل حمود سادن مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر - يجيئ - لي الشرف العظيم والفخر الكبير بان اكون مديرا لمكتبتكم من قبل وكيلكم وممثلكم الشخصي السيد النبيل، والعالم الجليل السيد محمد تقي الجلالي - حفظه الله- وكثر من امثاله فنعم الموكل ونعم الموكل ونعم الممثل ونعم الممثل متعكم الله جميعا بالصحة التامة والعمر المديد.

وبعد تقبيل اياديكم لا يسعني الا ان ارفع لمقامكم السامي تشكراتي وامتناني على تفضلكم بتجهيز مكتبتنا بأربع قطع من الفراش قيمتها ٤٢ دينار لحاجتها الملحة لان الفراش السابق لا يتناسب ومقامها كمكتبة انتم مؤسسوها حيث المطالعون يرتادونها لا لأنها مكتبة بل لان صاحبها ومؤسسها الحكيم - ادامه الله- كما تفضلتم قبلها بتجهيز المكتبة بالمبردة التي سهلت للمطالعين والزائرين، وكذلك المدرسين الدينين الحضور في المكتبة صباحا ومساء، فلا نملك سيدي ومولاي الا رفع ايدينا متضرعين الى الله العلي القدير بان يحفظكم وينصركم على اعداء الدين الدين الدين الاسلامي، والسلام عليكم ورحمة اله وبركاته.

خادمكم مدير المكتبة مزعل حمود سادن مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر هيئ (۱).

وقد علمنا بان السيد الجلالي نقل المكتبة من مكانها في الصحن الى المدرسة الدينية القريبة منه ويبدو ان هذه الخطوة سببها حتى تكون المكتبة قربية من متناول طلاب المدرسة، وبرأيي المتواضع لو لم يتخذ السيد الجلالي هذه الخطوة لكان افضل لان الصحن الشريف هو الاولى من وجود المكتبة فيه، لان مراقد الائمة وأولادهم يجب ان تكون مركز اشعاع علمى.

وبعد سقوط النظام البعثي كتبت على مكان المكتبة في الصحن الشريف بالكاشي الازرق الكربلائي العبارة التالية: (مكتبة الامام القاسم تأسست سنة ١٣٨١ه... الى اخر العبارة). وفي الوقت نفسه هناك قطعة مكتوبة في المدرسة الدينية حاليا جاء فيها (مكتبة الحكيم العامة... فرع القاسم.. تاسست سنة١٣٨١هـ). مع العلم ان المكانين قريبان ولا يفصلهما سوى شارع واحد لايتجاوز عشرة امتار.

على كل حال فقد تعرضت هذه المكتبة المباركة الى النهب والحرق من قبل الزمرة البعثية الكافرة في عام ١٩٨٢م بعد اعتقال السيد الجلالي وبقى منها قسم قليل، فقام السيد شامل المدني بالاحتفاظ بهذه الكتب القليلة في مسكنة حتى

<sup>(</sup>١) انظر: وثيقة رقم : ١٠ في الملحق الثالث من الكتاب.

سقوط الصنم فارسلهن ولده السيد محمد الى المكتبة في المدرسة الدينية اذ انها اعيدت من جديد.

# احتفال تاريخي بمناسبة اطلاق مشروع الشباك الثالث

في يوم ١٥شوال سنة ١٣٨٥هـ - ١٩٦٥م زار الشهيد السيد محمد تقي الجلالي سيدنا القاسم صباحا، وفكر في تبديل الشباك الموجود آنذاك وهو الشباك (الثاني) الى شباك آخر شبيه بشباك سيدنا العباس ( الجديد)، إذ وصل من اصفهان الى كربلاء، ونصب على مرقده المطهر وقد ذهب السيد الجلالي وجماعة لاستقباله في حشد عظيم مهيب في شعبان سنة ١٣٨٥هـ، فاستأذن من سيدنا القاسم للقيام بهذا المشروع وطلب من الله عز وجل العون والتأييد، فخرج من الحرم متوجها الى غرفة سماعة الصحن، واعلن في سماعة الصحن، وقد وصل صوته الى البلدة جميعها، فتجمهر الناس عامة، وخرجت الناس من بيوتها وأغلقت الاسواق لحضور (الكسبة) في الصحن، وعطلت المدارس الرسمية لوجود طلابها في الصحن، فاعلن بانه عازم على صنع شباك القاسم شبيه بشباك العباس ﷺ واستغرقت كلمته زهاء ساعة، واذا بالناس وقد امتلأ الصحن بهم، واستقبلوا الطلب بالترحاب والنساء تنادي بالهلاهل، والرجال بالهوسات، والاهازيج الشعبية، والخطباء يلقون خطاباتهم، والشعراء اشعارهم، والنقود ملء ايديهم، فشكل لجنة لتسلم النقود من الدنانير والهدايا

من الحلي الذهب والفضة، واحضروا ميزانا والصاغة لوزن الذهب، وجماعة اعدوا مكبرات الصوت لإعلان ما يصل الى ايدهم من انواع الهدايا، ومقدارها، واسم صاحبها ذلك فاذا الناس كالآتى :

- ١- جماعة لقبول التبرعات.
- ٢- جماعة لتسجيل وزن الهدية ونوعها ومقدارها.
  - ٣- جماعة لإدارة شؤون السماعة.
- ٤- جماعة لإلقاء الخطب والاشعار، واعلان نوع الهدية وصاحبها ومقدارها.
- ٥- جماعة كثيرة يدورون حول الصحن يهوسون \_ يطلقون الاهازيج الشعبية.
- ٦- جماعة النساء متجمهرات في جوانب الصحن، وعند وصول مسيرة الهوسة يهلهلن ويشجعنهم على ذلك كما هي عادة العشائر العربية.

وبعد خمس ساعات بالضبط، وقبل الزوال تهيأ مبلغ (٨٥٠) دينارا عراقيا وكمية كبيرة من الفضة واكثرها من خلاخل النساء و ٥٠ مثقالا من الذهب، وفي الوقت نفسه وفي أثناء التبرعات ظهرت كرامة للقاسم يهيئه بمرأى من الناس في الصحن الشريف، فقد كان طفل مشلول تبرع أهله بخلخاله الفضي، ولما اخرجوا الخلخال من رجله قام ماشيا كأنه لم تكن به علة.

واجمالا كان ذلك اليوم يوم مهرجان تاريخي تذكاري للبلد الطاهر، ويوم اجتماع لا نظير له قبل ذلك ابدا.

ثم اعلن السيد الجلالي للناس عامة انه بعد صلاة المغرب والعشاء سيذهب وجماعة الى الكوفة، لزيارة الامام الحكيم ويقدمون اليه ما تجمع لهم من النقود والذهب والفضة، حتى يأمر بصنع شباك على غرار شباك سيدنا العباس، فتوجه مع الموكب الذي سار الى الكوفة، وسلموه المبلغ فدعا لهم بالتوفيق.

وتعهد أن يأمر بصنع شباك على غرار شباك سيدنا العباس، ومن جميل المصادفات أن صناع شباك العباس كانوا حاضرين في العراق، فأتوا إلى القاسم مرارا لتقدير الحجم، وهندسة الشباك، الجديد وعلى رأسهم الاستاذ الماهر محمد حسين برورش.

#### تفاصيل الشباك الثالث:

(( وفي سنة ( ١٣٨٨هـ) الموافق (١٩٦٨م)، تم صنع الشباك بحسب امر السيد محسن الحكيم وبمساعدة حجة الاسلام الحاج السيد ابراهيم الطباطبائي اليزدي وبرعاية الحاج حسين كلاه دوزان واشرافه ، وصياغة الحاج محمد حسين برورش، وتصميم شكر الله صنيع زاده، ونقش احمد نياز، ونجارة نعمت الله حيدر زاده.

وقد ثبت ذلك- اعني تاريخ الصنع- على الشباك في الجانب الشمالي منه مما يلى قبضة الباب وجاء مكتوبا فيه:

(ساختمان ضريح مطهر حسب الامر المطاع حضرت ايه الله العظمى اقاي السيد محسن الطباطبائي الحكيم مدد سود حجة الاسلام اقاي حاج سعيد ابراهيم الطباطبائي يزدي وبسربر شي اقاي حاج حسين كلاه دوزان در اصفهان يايان يافت ١٣٨٨ هجري ملتمس دعاء حسين كلاه دوزان زرركره

حاج محمد حسین برورش نما سازی شکر الله صنیع زاده قلمزنی احمد نیاز نجاری نعمت الله حیدر زاده).

وفي سنة ١٣٩٨هـ- ١٩٧٨م، تم تثبيت الشباك حول القبر الشريف، وهو الشباك الثالث الذي توج به القبر الشريف... وجاء الشباك على غرار الشباك الذي تم صنعه لمرقد مولانا ابي الفضل العباس ابن امير المؤمنين، اذ تم صنعهما معا في ايران، ونقلا الى العراق، ولكن الاختلاف في الطول والعرض والارتفاع، اذ جاء الشباك الشريف لمرقد مولانا القاسم على بعشر قطع، ثلاثة منها طوله الذي يبلغ (٢٠٥٠) م، قطعتان عرضه الذي يبلغ (١٠٨٠) م، اما ارتفاعه فيبلغ (٢٠٨٠) م، احاطت به من جهته العليا عما يلي الحافة قطعة مرصعة بالذهب على دائر الشباك بارتفاع (١٦) سم.

أما حافة الشباك فجاءت بأربع رمانات مصنوعة من الذهب الخالص على أركانه الاربعة بين كل رمانة وأخرى (٦) أوراق، ست أوراق عرضا، وتسع اوراق طولا، كل ورقة مصنوعة من الذهب الخالص، مكتوب عليها اسم من اسماء الله الحسنى، يبلغ طول الورقة الواحدة (٣٣) سنتيما، وعرضها (٢٣) سنتيماً.

وجاء في اسفل الحافة كتيبة تحيط الشباك الشريف مكتوب عليها آيات من الذكر الحكيم، وهي ايضا مصنوعة من الذهب الخالص.

ويحيط بالشباك من جهته العليا مما يلي الكتيبة ابيات من الشعر العربي للاديب الاريب والعالم النجيب السيد محمد جمال الدين الهاشمي، مطلعها(۱) ان رمت ان تحيا وعيشك ناعم فأقصد ضريحا حل فيه القاسم تقضى به الحاجات وهي عويصة ويرد عنك السوء وهيو مهاجيم

وهذه الكتيبة مصنوعة ايضا من الذهب))(٢)

وللشاعر الشيخ حسن منيف قصيدة كتبها بمناسبة الشروع بعمل شباك القاسم الثالث<sup>(٣)</sup>.

ياضريحسا شع نسوره وازدهسسر

يطلــــب الصـــحة في دفـــع الضـــــررُ

وله الاعهراب دانست في المهدى

ما تلي كاذب الا اشتهر

ولكمهم بمسات لديسه معسمر

<sup>(</sup>١) انظر ملحق الشعر في اخر الكتاب.

 <sup>(</sup>۲) على فريش المطراوي: حياة القاسم بن الامام موسى بن جعفر، دراسة وتحليل،
 غطوط: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط :٣٣.

علم الايان يعلو خافقا

وعلمي المنهج مضمي كمل البشمير

وي صنو الرضا

نجلل موسي كاظم الغيظ الأغر

كــــم قـــوى جـاءه مستذعنـــا

ـــارق في سطو تــــه

ولكـــــم في الحــــق دومــــــا يــــؤزر

ــه الـــذى تطلبــه

ســـوف تحظـــى نـــائلا منــــه الظف

سسرة مسسن نسسوره ــه زاهـ

فيها من كل الذنوب تغتفر

يابنـــى العبــاس قــد حاولتمــوا

طمــــس نـــور الله والنـــور ازدهـ

ولــــواء الــــحق دومـــا منتصــــ, (۱)

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط: ٣٣. وهذه القصيدة ارسلها الشاعر الشيخ حسن منيف الى السيد الجلالي بمناسبة الشروع بصنع الشباك الثالث بتاريخ ٧/ ربيع ٢/ ١٣٨٥هـ.، وهذا التاريخ هو الصحيح كما نص عليه الجلالي نفسه في بداية هذا الموضوع، ولكن المكتوب بخط السيد الجلالي في نهاية القصيدة هو ٧/ ربيع ٢/ ١٣٩٥هـ، وهذا سهو واضح.

## الطور الثانى عشر

ويمتد من سنة ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤م الى سنة ١٣٨٧هـ - ١٩٦٧م.

#### ١- بناء المأذتين

المأذنة الاولى: تبرع بها أهل البلد من مالهم الخاص (۱) ومن مساعدات الزائرين الكرام في ١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م، وقد كلفت ما يقارب ٣٥٠٠ دينار طولها ٢٦ متر، ومحيطها ٥ امتار، وفي قمتها رمانة ذهبية تبرع بها أهل كربلاء، وهي تتكون من ثلاث كؤوس مصنوعة من الصفر وزن الصفر ١٨حقة ومطلية بالذهب مقداره ٢٢ مثقالا، وطول الرمانة سبع فوتات نصبت بتاريخ ١٣٦٧هـ – ١٩٦٧م.

وكانت لجنة التبرعات وابرز الساعين لبناء هذه المأذن هم كل من:

١- الشهيد الحاج محمد امين آل احمد.

٢- الحاج المرحوم حسين عبود محمد الخياط(٢).

٣-الحاج المرحوم علي الحمود.

٤- الحاج جاسم مهدي.

٥- الحاج كاظم الفرحان (٣).

المأذنة الثانية: كذلك تبرع بها اهل البلد من مالهم ومن مساعدات الزائرين الكرام بوساطة سدنة المرقد في سنة ١٣٨٦هـ - ١٩٦٦م، وكلفت ٤٨٠٠ دينارا،

<sup>(</sup>١) انظر وثيقة رقم: ٨ في الملحق الثالث من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر نفس الوثيقة.

 <sup>(</sup>٣) ابلغني بهذه الاسماء الاستاذ جليل الحاج ظاهر وهو من مواليد ١٩٣٤م. وكان معاصر لهذا الطور.

وفي قمتها رمانة ذهبية تبرع بها الحاج عبود الشيخ جواد الصائغ النجفي بطلب من السيد الجلالي واليك رسالة المتبرع بنصها:

## بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله والصلاة والسلام على رسوله واله الطاهرين وعلى سيدنا القاسم ابن الامام موسى بن جعفر.

وبعد فقد سبق اني زرت العلامة السيد الجلالي في غرة شعبان سنة ١٣٨٦هـ في مدرسته الدينية بناحية القاسم، وكلفني بصنع رمانة ذهبية للمنارة الثانية (اليسرى)، وقال لي اريد منك ان تساعد بهذه الرمانة. ولمست الشعور الطيب من سماحة السيد الجلالي واهالي القاسم جميعا، وقام سادن الروضة جاسم عبادي بمأدبة عشاء كبرى تكريما للوفد النجفي المرافق، ثم اقيمت مساء حفلة في الصحن الشريف بمناسبة نصب الرمانة، والقيت فيها كلمة ارتجالية، وكانت الرمانة بوزن ٢٧ مثقالا ذهب على قاعدة من نحاس كلفت ثلاثين دينارا سوى الاجور ونسأل الله القبول والتوفيق (۱).

الحاج عبود الحاج جواد الصائغ

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية المخطوط : ٤١.

#### ٢- بناء حسينية الصحن:

عندما جاء السيد الجلالي وكيلا للمرجعية آنذاك وجد ان الحسينة التي في الصحن صغيرة لا تستوعب اعداد المصلين ولاسيما ايام الزيارات او الاحتفالات الدينية، وكذلك ان بناءها اصبح قديما بحاجة الى تجديد، فرأى ان تكون حسينية احدث واوسع منها، فازال البناء القديم واضاف مساحة غرفة من غرف الصحن، وادخل الاواوين الستة التي امامها، فأصبحت المساحة الاجمالية بطول ٢١م، وعرض ٦م، بارتفاع ٥م وامامها شباك من حديد على طولها وارتفاعها، وعليه الزجاج السميك مع خمسة ابواب حديدية، وذلك في سنة ١٣٨٧هـ - ١٩٦٧م. (( وقد كلف بناء الحسينية آنذاك الف وخمسمائة دينار سوى تبرعات العمل وبعض المواد، وقد كلف الشباك الحديدي ٤٥٠دينار،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، وهامش مراقد المعارف: ٢/ ١٨٦.

#### الطور الثالث عشر

### من سنة ١٩٦٨م الى سنة ١٩٧٥م

رمم المرحوم شاكر محمود الربيعي مدير ناحية القاسم آنذاك الصحن والحرم الشريفين، وقد طلب لذلك كمية من المال من الجهات الرسمية، وقد حوّل بعض اواوين الطرف الجنوبي من الصحن الى غرف.

وفي سنة ١٣٨٩هـ - ١٩٦٩م جددت مديرية الاوقاف الطارمة التي كانت امام الحرم من جهة الشمال المطلة على الصحن حينما اشرفت على الانهدام فاصبحت بطول ١٩٨٣وعرض ٥٠٢٠م.

وفي سنة ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م تحولت الغرف المذكورة الى اواوين كالسابق.

وفي سنة ١٣٩٠هـ - ١٩٧٠م جدد المحسن الحاج سعيد الحاج هادي - من اهالي الكوت وحاليا يسكن بغداد - المرافق الصحية بأحدث بناء وشاركه جماعة من اهل الخير من بغداد.

في السنة نفسها هدم الحاج على القنطار من اهالي بغداد (٧) غرف في الجهة الغربية وفي الركن الجنوبي من الصحن وبنى في مكانها حسينة صيفيةوهي عبارة عن طارمة متصلة بباب الامير التي تفصلها عن حسينة الصحن التي بناها السيد الجلالي، وكان طول هذه الحسينية الجديدة ٢٧ متر، وعرضها ٢متر، بارتفاع ٥ متر.

وبهذا اصبح الطرف الغربي من الصحن كله قد تبدل من بناء الطور الذي حدث سنة ١٩٢٢م وفي سنة ١٣٩١هـ - ١٩٧١م تبرع الحاج سعيد وصحبه وجبار الحاج عبـد الزهـرة الكلابي بتبليط ساحة الصحن الشريف بطابوق السمنت'').

وفي سنة ١٣٩٢م شرع السيد الجلالي بمشروع تذهيب القبة المنورة، وكانت طريقة هذا المشروع هي ما يحصل عليه السيد الجلالي من ذهب واموال بوساطة التبرعات ليصنع منه عددا من الطابوق المطلي بالذهب، ويضعه على القبة وهكذا، إلا أن المشروع لم يكتمل، بسبب قلة الدعم آنذاك، وكذلك بسبب اعدم الشهيد الجلالي، ويقال إنه كانت توجد (٨٠) طابوقة مطلية بالذهب كانت موجودة في المدرسة الدينية معدة أن توضع على القبة، ولكن حين اعدم الشهيد الجلالي، هجم عناصر الامن الصدامي، واخذوا هذا الطابوق.

وفي سنة ١٣٩٤هـ – ١٩٧٤م جددت الأوقاف العراقية كاشي القبة.

وفي سنة ١٣٩٥هـ - ١٩٧٥م هدمت بلدية مدينة القاسم الدكاكين التابعة للروضة التي بنيت في الطور الذي تم في سنة ١٩٢٢م، وتحولت الى رصيف أمام الصحن الشريف<sup>(٢)</sup>.

وبتاريخ ٧/١٦/ ١٩٧١م قدم مدير ناحية القاسم كاظم الدلّي كتاباً رسمياً بالعدد/٣٤/ ١٣٠٣ الى مديرية الاوقاف في محافظة بابل يطلب فيه تزويده بالمبالغ اللازمة مع الكشف الخاص لترميم مرقد القاسم في وقد ارسل نسخة من الكتاب المذكور الى سادن مرقد القاسم (٣) ولكن السيد الجلالي لم يذكر شيئا

<sup>(</sup>١) تاريخ الروضة القاسمية : ٢٢

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر وثيقة رقم : ٩ في الملحق الثالث للكتاب.

عن هذا الترميم، وهو الذي كتب عن كل اعمار او ترميم حصل في المدة التي كان فيها وكيلا للمرجعية في مدينة القاسم، ومن المحتمل ان هذا الترميم لم يحصل.

## الصحن الشريف رمزا شامخا لتحدي السلطات الجائرة

تعد المراقد الشريفة للائمة الاطهار واولادهم الميامين مركزا للاشعاع الفكري لدى الجماهير التي تريد أن تحرر نفسها من الجهل، وهي تتطلع الى الخلاص من سلاطين الجور. وقد مر تاريخ مرقد القاسم على هذا المنوال، فعلى الرغم من أن المرقد الشريف هو مقر لوكلاء المرجعيات من أجل هداية الناس للخير والإحسان، إلا أنه شهد في تاريخه انطلاق عدد من الحركات الوطنية التي جاهدت الأنظمة الفاسدة ففي السبعينات من القرن المنصرم إذ لوحظ نشاط لبعض الشباب في المدينة على قلتهم قبل عام ١٩٨٠م، ومن نشاطاتهم هو إقامة حفل بهيج بمناسبة ولادة الإمام على يعمل وقد وزعت منشورات في أثناء الحفل تتضمن التنديد بحكم البعث، بما أدى الى هستريا السلطة البعثية الجائرة، فاعتقلت عشرات الشباب في الليلة نفسها.

وفي عام ١٩٩١م كان المرقد الشريف مقرا رئيسا للانتفاضة الشعبانية لعموم جنوب محافظة بابل، إذ استطاع المنتفضون تحرير المدن والقرى المحيطة بمدينة القاسم جميعها بل أدى الصحن الشريف دورا تاريخيا عظيما لادارة شؤون

الانتفاضة في الجوانب العسكرية والادارية والتنظيمية للرقعة الجغرافية المشار اليها.

وفي سنة ٢٠٠١م وفي الشهر الرابع هجم فدائيو الهدام(١) على مدينة القاسم المقدسة لاعتقال مجموعة كبيرة من الشباب بسبب مقارعتهم السلطة البعثية

(١) من تشكيلات هذه الفلول هي: حزب البعث العربي الاشتراكي, وعناصر الأمن، ووكلاء اللجنة الأولمبية (جماعة عدي المقبور فئة الف) وأفراد الاتحاد اللاوطني لطلبة العرق( جماعة عدي المقبور فئة باء). وغيرها من التشكلات التي هي عبارة عن وحوش مسعورة.

ومن عجائب الدهر ولا عجائب اليوم: ان هذه التشكيلات رجعت تحكم البلاد بعد سقوط الصنم باسم المُذَهِب تارة والديمقراطية تارة أخرى بحماية أعضاء الحزب الحاكم، وتحت حراب الاحتلال. ومن عجائب الناهر ولا عجب اليوم؛ أن هناه الفلول كانت تطارد المجاهدين وزجتهم في غياهب سجونها الرهيبة باسم البعث الجائر. وقد تصدّى المجاهدون لها بكل فخر واعتزاز للدفاع عن الإسلام المحمدي الأصيل والوطن الجريح، وبعد سقوط صنمهم عادت هذه الفلول وظاردت وهجرت انجاهدين عن مدنهم، وزجتهم في غياهب سجونها الرهيبة بالسه الديقراطية الامريكية المزيفة بل إنها اتحدت مع الحكام الجدد وبحماية المحتل الكافر، وعندما قامت المقاومة في التصدي للاحتلال الغاصب في معارك تاريخية كانت هذه الفلول حير عون للمحتلين. ولتمنى من التاريخ ان يكشف عن تفاصيل هذه المعارك والوقائه العجبية. التي ما يزال كثير يجهلها. ومن عجائب الدهر ولا عجب اليوم ان بعض الناس كانت نقف بوجه المجاهدين في مقاومتهم للفلول البعثية قبل سقوط الصنم، وبعد سقوط الصنم ادعى هؤلاء أنهم ضد البعث الجائر، وهم يعلمون أن الفلول البعثية رجعت بقوة الى مفاصل الدول الحساسة. ورجع بعضهم للوقوف بوجه المجاهدين عند مقاومتهم للاحتلال وأذنابه. ويترافق هذا مع انهيار الدولة بشكل شبه كامل، إلا أن الحزب الحاكم يقدم للناس بين الفينة والأخرى مسرحيات بهلوانية واضحة الاخراج والانتاج يصور بها بطولاته الخرافية، والمقصود منها هو الكسب الانتخابي والامساك بالسلطة بفكي أسد، والوقـوف علـي أهبـة الاسـتعداد لضـرب أي حركـة وطنيـة ممكـن ان تظهـر، ولكـن هــذه

الجائرة، وكانت الاعتقالات بأسلوب وحشى، وبعد سجن هؤلاء الشباب ما يقارب السنة تحت التعذيب والمعاناة في تفاصيل ليس هذا محلها. أطلق سراحهم لعدم اعترافهم بوجود تنظيم سياسي، ومن جانب آخر قامت هذه السلطة الجائرة بعملية لتخفيف السجون تمهيدا للعفو العام الذي اطلقوه في سنة ٢٠٠٢م لأسباب ليس هذا محل ذكرها، وتم اطلاق المعتقلين في الشهر الثالث من سنة ٢٠٠٢م وقبل العفو، ولكن الامن الصدامي اشترط على المعتقلين بأنهم إذا خرجوا يمنع عليهم أي نشاط حتى لو كان اجتماعيا بسيطا بل عليهم ان يسكنوا في بيوتهم فقط. ولكن هؤلاء الشباب اتفقوا وهم في باب السجن أن يدخلوا المدينة المقدسة مجموعة واحدة، ويدخلوا من الشارع الرئيس لها، وصولا الى باب الصحن الشريف، ومن ثم دخول الصحن مجموعة واحدة للتشرف بزيارة القاسم ابن الامام موسى بن جعفر (عليهما السلام)، وقراءة الزيارة موحدة وأداء صلاة الزيارة في مكان واحد، وذلك لإرسال رسالة واضحة لفلول البعث الجائرة بأنَّ المقاومة لم و لن تستكين خظة من اللحظات، وأنها مستمرة حتى زوال حكمهم الوحشي، فضلا عن ارسال رسالة للناس بأنَّ مقاومة البعث الجائر لن تهدأ مهما كانت الامور سواء داخل غياهب السجون أم خارجها، وأنَّ مشروع المقاومة الوطنية هو إما النصر أو الشهادة، وبالفعل عندما دخل هؤلاء الشباب الى المدينة ورآهم الناس، وهم داخل سيارة نوع كوستر،

البهلوانيات في الوقت نفسه خطرة جدا، وهي مثل ذلك البهلواني المبتدئ الذي لعب بالنار فأفلت منه زمام الأمور، فاحترق وحرق معه كل الجمهور... والله سبحانه الساتر من بهلوانيي آخر الزمان.

انبهرروا بين مصدِّق ومكذب، وازداد انبهار الناس عندما نزل الشباب من السيارة واحدا بعد الأخر في منظر بطولي رائع، وأمام مرأى ومسمع فلول البعث الكافر، ومن ثم أدوا مراسيم الزيارة المتفق عليها بصورة جماعية وبصوت واحد مدوي، واستمرت الحال حوالي ٤٥ دقيقة، وكان في بداية الأمر سكون تام في الشارع الرئيس وداخل الصحن؛ لأنَّ هذه الفعالية لم يصدُّقها الناس، إذ كيف يجرؤ هؤلاء الشباب من أداء الزيارة داخل الصحن الشريف، وهم قد خرجوا توا من السجون الصدامية الرهيبة، علما أنَّ الإنسان في تلك الأيام يخاف ان يزور وهو لم يفعل أي شي، ولكن في نهاية الزيارة بدأ عدد من الناس ولاسيما الشباب منهم بالمجيء الى الصحن والسلام على الشباب وتقديم التهاني بالخلاص من السجون البعثية الرهيبة، وهكذا كان الصحن الشريف مركزا للتحدي الصارخ للسلطة البعثية الجائرة، وأعطى هذا الحادث زخما قويا من الشجاعة والتحدي لكثير من الناس واخذ كثيرون يتجرأون على العناصر البعثية والامنية، ولا يقيمون لهم أي وزن، وكانت الأيام التي تلت هذا اليوم التاريخي، عبارة عن مهرجان في المدينة إذ أخذ الناس بزيارة بيوت المعتقلين بمجموعات متفرقة واستمر هذا الحال حوالى اسبوعا في تحد واضح للسلطة البعثية، بل نستطيع القول إنَّ ذلك الأسبوع بمثابة احتجاج على السلطة البعثية الجائرة، ومن الجدير بالذكر أن هؤلاء المعتقلين اعتقلوا بتهمة ( حركة انصار الصدر) وهي: حركة دينية سياسية عملت لإسقاط السلطة البعثية الجائرة، وهذا ما اعترف به جلاوزة البعث في تقاريرهم ووثائقهم، وأفَّره النظام الرسمي الذي يحكم البلاد اليوم، وهكذا ادى الصحن الشريف أثره الروحي الفعال لمقارعة طواغيت العصر بأشكالهم كافة.

وهناك أحداث أخرى حصلت في المرقد الشريف أو حدثت في المدينة بتأثير روحي من المرقد الشريف لما يضم من قبسات روحية، ويمكن ان نتطرق لتلك الاحداث في كتاب آخر عن تاريخ المدينة.

إلا أن السلطات الجائرة تنبَهت لمركزية المراقد المقدسة وتأثيرها في نفوس الوطنيين الأحرار فعمدت الى السيطرة عليها بقبضة من حديد، وهي بهذا الفعل استغفلت نفسها بهذا العمل، لأن القضية ليست السيطرة على بناية المراقد، وانما يجب على هذه السلطات ان تسيطر على المد الروحي المشع من مراقد أهل البيت بهذه السلطات على الخطر المحدق بها، ولكنها لم ولن تستطيع فعل أمر كهذا، لأنه كرامة من الله سبحانه وتعالى، لآهل بيت رسول الله بهيد.

# الطور الرابع عشر في سنة ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م

وهو البناء القائم اليوم من الحرم والطابق الارضي من الصحن، وقد بدأت الحملة الشعبية الكبرى لبناء هذا الطور في سنة ١٤١٥هـ -١٩٩٥/ ١٩٩٥م، وانتهت سنة ١٤٣٧هـ ٢٠٠٣هـ، وقد شيد هذا الطور بفضل سعي اهالي مدينة القاسم الكرام وهمتهم، ومن ابرز الساعيين لأدارة هذه الحملة المباركة من جمع التبرعات من اهالي المدينة والمدن الأخرى، وتحمل المسؤولية من الناحية الرسمية والشعبية كل من المرحوم الحاج حسين عبود محمد الخياط، والحاج كاظم عماش (۱).

وقد عايشت هذا الطور من البناء ولاسيما في مراحله الاولى، فشاهدت العجب في عملية التبرعات والبناء، إذ قام أكثر الاهالي بالتبرع سواء بأموالهم، ام بالعمل مجانا، وكنت أرى المئات من الشباب والشيوخ، قد هبوا زرافات للعمل قربة لله سبحانه وتعالى، بالرغم من أنَ الظروف كانت صعبة وقاسية، إذ كان البناء يتطلب أموالاً طائلة تفوق التصور آنذاك مع قلة الموارد عند أكثر الأهالي، هذا من جانب ومن جانب آخر الظرف الامني الذي كان العمل تحت مراقبة السلطة البعثية الجائرة التي حاولت عرقلة العمل، إلا أنَ إرادة الله سبحانه وتعالى، وبركات أهل البيت لهيئ وهمة الغيارى، افشلت نوايا الفلول البعثية لما

<sup>(</sup>١) انظر الوثائق الخاصة بهـذا الطور من البناء رقم : ١١، ١٢، ١٣، ١٤، في الملحق الرابع للكتاب.

كانت تخطط له. ومن فصول هذه الملحمة الكبرى مثلا: العمل المقرر بعشرة أيام انجازه، يتم انجازه باقل من نهار واحد فقط، اذ يشترك المئات من الرجال وبحماس منقطع النظير<sup>(۱)</sup>، مما كان يجن جنون فلول البعث، وكانت التبرعات تتدفق من المدن العراقية الأخرى، وكذلك من خارج العراق من شيعة أهل البيت عيث ومن شباب المدينة الذين هربوا من قمع الهدام المقبور بعد انتفاضة البيت عيث ومن شباب المدينة الذين هربوا من قمع الهدام المقبور بعد انتفاضة 1941م، وكان لهذه الأموال أثرها الفعال في الإنجاز آنذاك.

فكان هذا الطور من البناء مع تلك الظروف القاسية ملحمة كبرى يسطرها شيعة أهل البيت على بل اجزم أنها معركة حامية الوطيس مع أكبر طاغوت عرفه التاريخ وحارب أهل البيت على هو وفلوله البائسة، التي رجعت تحكم من جديد بقوة، بفضل الاحتلال ولصوص العصر الحاكمين، وبعد هذا نرى أن الناس نسيت كل مظالم الطاغوت بليلة وضحاها.

وقد شمل هذا الطور من تغيير الحرم بالكامل، وبطبيعة الحال تغيير القبة المنورة. واصبح الحرم بطول (٣٧.٨٥) م، وعرضة (٢٣.٨٥)، بارتفاع (٦) م.

وقد شمل الحرم كل من:

١- هدم جامع الرجال الذي كان داخل الحرم الشريف من الجهة الغربية وأعيد بنائه بطول (٣٤,٧٥) م، وعرضه (٥,٥٥) م، وبارتفاع (٦) م.

٢- هُدم جامع النساء الذي كان داخل الحرم الشريف من الجهة الشرقية
 بقياسات نفس جامع المذكورة.

<sup>(</sup>١) انظر صورة رقم : ١١، في الملحق الرابع للكتاب.

وقد تم اكساء الجامعين من الداخل بالزجاج الكرستال بطريقة فنية رائعة، وفي منتصف الحائط وضع حزام على طول الجامع من الجهات الأربع بالكاشي الكربلائي الفاخر ذي اللون الأزرق كتب عليه آيات قرآنية، وقد وضع للحرم الشريف اربعة ابواب ثلاثة منها من الجهة الشمالية، وباب واحد من الجهة الجنوبية، وقد وضع باب أخرى من الجهة الشرقية.

#### القبة المنورة:

وأما القبة فكانت قبة كبيرة تعد من القباب الكبيرة بقياسات العمارة الاسلامي العالمية؛ إذ يبلغ محيطها (١٢،١٥) م، وارتفاعها (٢٥) م، وكسيت بطلاء الذهب. أما من الدخل فقد كسيت بالزجاج الكرستال الرائع مع كتابة أسماء الله الحسنى وأسماء الأئمة الأطهار في أماكن منسجمة مع الجانب الفني للكرستال والنقوش، مع كتابة آيات من القرآن الكريم تحيط من أعلى القبة من المداخل دائريا، وكذلك كتابة آيات قرآنية في اسفل المحيط الاول. وكتابة قصيده السيد حيدر الحلي في الإمام الحجة على المرايا أمام الدخل للضريح المقدس، التي مطلعها:

أتقـــر و هــــي كـــذا مــــروعة عــــن جـــؤي يشــكو صــدوعه الله يـــا حــامي الشريعة بلك تستغيـث و قلـبها لـك

وكتابة قصيدة الدكتور محمد حسن محيي الدين في القاسم ﷺ على المرايا على يمين الداخل الى الضريح المقدس، جاء في مطلعها :

وقصة تذهيب القبُّة بدأت : ((عندما بدأ جمع المبالغ المستحصلة من الناس بعنوان الهدايا او النذور وتم جمع مقدار ( ٨٠) طابوقة ذهب، وقد وصلت الى المرقد من إيران عن طريق الإمارات العربية، إذ كان لايسمح دخول الذهب من إيران آنذك، وفي تلك المدة زار الشيخ باسم الغديري وهو سعودي الجنسية، وعندما لاحظ وجود بناء جديد في المرقد تساءل اذا كان المرقد بحاجة الى إموال لإكمال البناء، فأجابه المسؤولون عن البناء بأنهم بحاجة الى الذهب لإكمال تذهيب القبة، وبالفعل بدأت تصل الى المرقد الشريف عبوات زجاجية، تحوي كل عبوة على (٢٥٠) غرام من باودر الذهب الخالص، وقد اتصل المسؤولون بالسيد عباس الموسوي صاحب معمل حكمت لانتاج الكاشي الكربلائي في كربلاء واخبروه بأنهم راغبون بتصنيع الكاشي المطلى بالذهب، تردد في بادئ الأمر، ثم وافق إذ اخذ يتردد على معمل طلى الحلى في بغداد ويجرب حتى تمكن اخيرا من امكانية انتاج الكاشي المذهب المطلوب لاكساء القبة ))(١١).

<sup>(</sup>۱) جاء ذكر هذه القصة في مجلة ينابيع، الصادرة من مؤسسة الحكمة للثقافة الاسلامية، بالعدد الحادي عشر ، الصادر بتاريخ/ ربيع ١، ربيع٢/ ١٤٢٧هـ - نيسان ، ايار/٢٠٠٦م.

### رفع المنارتين:

رفعت في هذا الطور المنارتان حوالي مترا، فصارت المنارة بارتفاع (٢٧ م) بعد ان كان ( ٢٦م)، مع إكساء هذا الإرتفاع بالذهب.

#### سور الصحن:

اما سور الصحن فشمله التغيير أيضا، فمن الجهة الغربية هدمت الحسينة القديمة وانشئت حسينية كبيرة تقع في الركن الشمالي بطول ( ٣٤.٢٠م)، وعرض ( ٧.٥٠ م) وبارتفاع (٥٠،٤ م) لإقامة صلاة الجماعة، والمجالس الحسينية والاحتفالات بالمناسبات الدينية.

اما الركن الجنوبي مما يلي باب الامام علي يَسِيهُ فقد وُسع ايضاً ليكون طارمة كبيرة الحجم وبعدها انشئ فيها مضيف القاسم لإطعام الزائرين.

واما الجهة الجنوبية من سور الصحن فقد انشئ فيها عدد من الغرف وفي وسط هذه الغرف باب القبة.

واما من الجهة الشرقية لسور الصحن فأنشئ عدد من الغرف وبجانبها قاعة كبيرة مفتوحة لاستراحة الزائرين، ثم باب الامام علي بن موسى الرضائية ثم عدد من الغرف مما يلي هذه الباب.

واما الجانب الشمالي من سور الصحن ففي الجانب الشرقي أنشئت عدد من الغرف وأمامها إيونين، ثم باب الامام موسى بن جعفر عليه وبعدها وسيعت دار الضيافة وملحقاتها، التي كانت تسمى بالكليدارية. وأما من خارج سور الصحن فكسيت بالكاشي الكربلائي الأزرق، وعليه أيات من القرآن الكريم، مما اظهره في حلّة اسلامية بديعة، كما تم تبديل باب القبلة وأما باب الإمام موسى بن جعفريت فقد تبرع بها الحاج المرحوم محمد الكاووري بمبلغ قدره ٢٥٠ الف دينار، وكانت سيارته - وهي من نوع (هينو) - بخدمة البناء سنوات عديدة، وقد تكفلت أسرته بطبخ الاكل لعمال البناء أكثر من ست سنوات. وكانت زوجته الحاجة ام صالح تطبخ بنفسها طوال المدة المذكورة.

وبهذا شمل هذا الطور هدم البناء القديم من الحرم جميعه، والقبة وسور الصحن جميعه وتم وبناؤه من جديد، بإستثناء المنارتين والشباك.

وجاء وصف هذا الطور في كتاب دليل العتبات والمراقد في العراق بالشكل الآتي: ((وهو بناء حديث ذو صحن واسع، وعلى الضريح قبة ضخمة رائعة جدا تحف بها من الجانبين مئذنتان مرتفعتان يجلل الذهب الأجزاء العلوية منهما، وعلى الضريح شباك من الذهب الخالص، وتغلف المرايا الصغيرة جدران الحرم وسقفه من الداخل، وقد كُسيت الجدران بالرخام الفاخر إضافة لأشرطة الآيات القرآنية الملونة المحيطة بالحرم. مما يجل هذا المرقد آية في الفن والإبداع والتناسق الجميل))(1).

 <sup>(</sup>١) عادل الحسني : دليل العتبات والمراقد في العراق. الصادر من رابطة أهل البيت
 الاسلامية العالمية في المملكة المتحدة/ لندن، باللغتين العربية والانكليزية : ١٣٤١هـ: ١٤٠.

وقد ارخ هذا الطور من البناء الدكتور محمد حسن محيي الدين(١) قائلا(٢) :

لكـــل امــرئ يفعــل الخــير ســهم وأكــرم بســهم لـــدى الله ينمــو وأكــرم بســهم لـــدى الله ينمــو تنــــادى الكــــرام لتشـــيده فأنشـــئ صـــرح وجــدد رســم

(١) الدكتور محمد حسن محيي الدين: ينتمي الى اسرة ال محيي الـدين النجفيـة المعروفـة، وهـي اسرة عريقة انجبت العلماء المجتهدين والادباء والشعراء، سكن جده لابيه الشيخ على مدينة القاسم بحدود سنة ١٨٠٠م، حاصل على الدكتوراه في الادب العربي ، اديب، وشاعر، وكاتب، من الشخصيات الفكرية المعروفة في مدينة القاسم المقدسة. تخرج في معهـد المعلمـين، فاشتغل بالتعليم لسنوات، ثم اكمل دراسته في كلية الفقة، وعمل في التدريس في ثانوية القاسم، وتخرج على يديه المثات من الطلبة، عين مشرفا في مديرية تربية بابل، ثم اكمل دراسته الماجستير وبعدها اكمل الدكتوراه، حاضر في عدد من الكليات منها: كلية التربية المفتوحة، والان هو المفتش العام في مديرية تربية بابـل، اشــترك في الانتفاضــة الشـعبانية، اذاع حينها بعض البيانات الصادرة من الثوار، وبعد ان انتهت الانتفاضة، نافق عليه البعثيون وكادوا يرسلوه الى الاعدام، فأنجاه الله من شرهم. اعاد تأسيس المجلس الادبي في القاسم الذي اسسه الشيخ قاسم محيي الدين في ثلاثينات القرن الماضي، وتوسع هذا المجلس بعد سقوط الصنم. نشرت له العديد من البحوث والمقالات في الصحف العراقية، له مؤلفات عدة منها: الوجيز في علوم القرآن العزيز، معجم شعراء العربية في العراق في القرنين الشامن عشر والتاسع عشر، ايام لاتنسي، اشعار ملت الانتظار. اشعار في لهيب النار، اشعار نافرة، القاسم ابن الامام موسى بن جعفر، سقوط الصنم (شعر)، الزط قصيدة لم تنشر من ديوان الدكتور عبد الرزاق محيي الدين، الجالس القاسمية (تحقيق). وله مؤلفات مخطوطة لم تر النور بعد.

(۲) القاسم ابن الامام موسى بن جعفر شيئ هجرة هادفة... وجهاد صامت: ۱۸.

وهسا قمد سمسا فسوق هملذي الربسى

كما شع في غيهب الليل نجم

ف إن شئت رفدا فدا

وإن ضـــاق صـــدرك مـــن كربـــة

عطايساه عسن طيسب أصل تسنم

فلفح هذه الباب ينزاح هم

(ضـــريح ابـــن موســـي بعليـــاه يســـمو)

(7/3/+0=7/3/a)

# الطور الخامس عشر سنة ٢٠١٣م

هذا الطور عبارة عن توسيع للصحن الشريف لمزار سيدنا القاسم عليه بالاتجاه العمودي وذلك ببناء طابق فوق الطابق الأرضي الموجود حاليا بارتفاع صاف قدره ٣.٧٠م.

الصحن الشريف يحتوي على أربعة ابواب رئيسة هي باتجاه عقرب الساعة : باب الإمام علي على باتجاه الغرب، وباب الإمام موسى الكاظم عليه باتجاه الشمال، وباب الإمام الرضايك باتجاه الشرق، وباب القبلة باتجاه الجنوب.

البناء الجديد يحتوي وابتداء من باب الإمام علي على الجماه عقرب الساعة على:

۱- مدرسة دينية مكونة من ٦ غرف، أبعاد الواحدة حوالي ٤.٢٥×٤.٥٠ (م×م٢).

۲- مخزن بابعاد ٥,٣٠×٤ (م'× م).

۳- اذاعة بابعاد ٥,٣٠×٧.١٠ (م حم).

٤- مطبخ بابعاد ٥,٢٥×٥,١٥ (م'×م).

۵- معرض بابعاد ۱۲٫۲۵×۰۸۰۰ (م'×م).

٦- مخزن ثان بابعاد ٥٨٠٠ ×٥،٥٠ (م محم).

بعده يأتي باب الإمام موسى عصد الكاظم يليه:

۷- مخزن مفروشات ومخزن زجاجیات بابعاد ۱۵٬۱۰×۵٬۰۰ (م<sup>۲</sup>×م).

 $\Lambda$ - غرفة ادخال مخزني بابعاد ٤.٨٠×٢ (م $^{1}$ ×م).

٩- مجموعة صحية أولى بأبعاد ٧.٢٥×٥.٧٥ (م'× م).

١٠- سلم أول.

۱۱- مجموعة صحية ثانية بأبعاد ٤,٤٠×٣.٩٠ (م'×م).

17- قسم الإعلام بابعاد ٤٠١٥×٥٠٠٤ (م ممري).

۱۳– غرفة كاميرات وسيطرة بابعاد ٤٠٠٥×٣.٩٠ (م'×م).

۱۵- غرفة ضابط أمن بأبعاد ۳.۵ $\times$  ۲.۸۰ $\times$  (م $^{7}$  $\times$ م).

من رقم ۸ الى ١٤ يربط بينها رواق مسقف.

بعدها يأتي باب الإمام الامام الرضا ﷺ يليه:

۱۵– غرفة منام أولى كبيرة بأبعاد ۱۲×٥٫٥٠ (م'×م).

١٦- غرفة منام ثانية بأبعاد ٣.١٠×٨ (م محم).

۱۷- مجموعة صحية ثالثة بأبعاد ٣٠٨٥×٢٨٨ (م'×م).

۱۸- سلم ثان.

۱۹- مجموعة صحية رابعة بأبعاد ۲۰۵۰×۳.۵۰ (م'×م).

۲۰− غرفة استقبال وانتظار بأبعاد ٥٩.٥×٥.٩٥ (م<sup>×</sup>×م).

من ١٥ الى ٢٠ يربط بينها رواق مسقف.

۲۱- مضيف بأبعاد ۱۱٬۷۵×٤ (م'×م).

يأتي باب القبلة:

۲۲- غرف تحضير بأبعاد ٤×٣.٧٠ (م<sup>٢</sup>×م).

 $^{7}$  قاعة اجتماعات بأبعاد  $^{7}$  ( $^{7}$  (م $^{7}$  ×م).

۲۶- مطبخ بأبعاد ۳×۱٬۲۵ (م'×م).

۲۵- مجموعة صحية خامسة بأبعاد ٣.٨٠×٣.٥٠ (م<sup>٢</sup>×م).

٢٦- سلم ثالث.

۲۷- مجموعة صحية سادسة بأبعاد ٥٠١٥×٥٠٠٥ (م'×م).

 $^{4}$  قاعتان لقسم علوم القرآن الاولى بأبعاد  $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$  والثانية بأبعاد  $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{5}$   $^{6}$   $^{6}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{7}$   $^{8}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^{9}$   $^$ 

- من غرفة رقم ٢٣ حتى ٢٨ يربط بينها رواق مسقف.

- ثم الرجوع الى باب الامام على ﴿ الَّتِي بَدَأَنَا مَنْهَا فِي شُرِحْنَا عَنِ الْغَرْفُ.

- هناك معبر او مجسر (قنطرة) بين المقطعين على جانبي باب الامام علي على من الكونكريت المسلح لعدم وجود سلم من جهة المقطع الاول لهذه الباب.

#### تفاصيل البناء:

- بناء الجدران من الطابوق المثقب (الجمهوري) اما سقف الطابق، وجسوره، وستارته، وسلالمه فهي: من الكونكريت المسلح وبحسب المواصفات القياسية وبقوة كونكريت ٢٨ ميكا باسكال والسلالم يتم تنفيذها ابتداء من الطابق الارضى لعدم توافر سلالم مسبقا.
- الجهة الخارجية الانهاءات وكانت مغلفة بالكاشي الكربلائي وبالنقش الموجود في الطابق الارضي نفسه، واقواس مغلقة، وكل قوس في الطابق الارضي يقابله قوسان صغيران في الطابق الاول مع رفع الكتيبة القرآنية الى اعلى البناء بمستوى الستارة مع المحافظة على النصوص القرآنية نفسها التي كانت موجودة والتعويض بكتيبة نقش نباتى.
- الجهة الداخلية جهة الصحن الشريف التغليف يكون بالكاشي الكربلائي والطابوق الجفقيم ويكون البناء من الاقواس المفتوحة مع وجود محجرات حديدية بمسكة من الخشب الصاج اللبناني.
- في الطابق الارضي من جهة الصحن الشريف يزاح ١.٥٠م من الجفقيم
   ويغلف بالمرمر الافيون التركي.
- أما الكتيبة القرآنية فترفع إلى الأعلى بمستوى الستارة والنصوص القرآنية نفسها وتعوض بكتيبة نقش نباتي ايضا.

- الابواب والشبابيك الموجودة بالطابق الجديد من الخشب الجاوي، أما في مجاميع الصحيات فيستعمل الأمينيوم في تصنيعها.

نأتي الى انهاءات الغرف والأروقة من الداخل:

- السقف والجدران بياض بالجص ثم الطلاء بالأصباغ البلاستيكية والازارة تغليف بالمرمر الاونكس الباكستاني الاخضر.

#### المجموعات الصحية:

- الارضيات من الكرانيت الصيني والجدران سيراميك، أما السقف فيغلف بسقوف ثانوية
  - -نظام التبريد في الطابق الجديد هو نظام السبلت يونت.
- مواد التأسيسات الكهربائية والصحية من مناشئ جيدة وبحسب موافقة المهندس المقيم وتوجيهاته (۱).

#### وصف آخر للمشروع:

مشروع الطابق الأول والواجهه الإمامية لصحن القاسم ابن الإمام موسى بن جعفر عليهم السلام .

<sup>(</sup>١) زودنا بهذه المعلومات المهندس وسام سليم خضير.

إن مشروع بناء الطابق الأول لصحن القاسم يَهِ والواجهة الأمامية هو احد مشاريع تنمية الأقاليم ضمن مشاريع الخطة الاستثمارية لعام ٢٠١٢ م لديوان محافظة بابل.

يتم تنفيذ العمل حاليا عن طريق شركة بذرة الحق التي أحيل العمل إليها عن طريق نظام المناقصة العلنية بمبلغ ١.٧١٣.٢٩٨.١٥٠ وبمدة (٤٥٠) يوما.

إن المشروع أعلاه هو مشروع خدمي يقدم الخدمة لزوار المرقد الشريف عن طريق احتوائه مضيفاً، وغرف محاضرات دينية وعلوم قرآن، ومجاميع صحية، وكذلك يقدم خدمة لمسؤولي امانة المرقد الشريف باحتوائه على غرفة الاذاعة. وصف المشروع بالكامل:

إن المشروع عبارة عن أعمال بناء بالطابوق الجمهوري المثقب مع مونه الاسمنت وأعمال صب السقوف والرباطات بالكونكريت المسلح، ثم أعمال الانهاءات التي تشمل التغليف من الخارج بالكاشي الكربلائي بالكامل ومن الداخل الكاشي الكربلائي مع التطعيم بالطابوق الجفقيم، اما الانهاءات الداخلية فهي تشمل أعمال اللبخ بالجص والبورك واعمال المرمر للارضيات والازارة.

# وصف الواجهة الخارجية:

إن أعمال الواجهة الخارجية تتضمن إزالة الكتيبة القرآنية القديمة وإعادة بناء كتيبة بارتفاع (٩٠سم) تغلف بالكاشي الكربلائي وبنقش نباتي تعلوها أقواس مزدوجة تفصلها خامات بنقش كربلائي باعراض تترواح بين (٢٤سم-٤٨سم) تكون هذه الأقواس بارتفاع (١٠٥٨) من أعلى الكتيبة النباتية الجديدة، ثم يبدأ

القوس بقطر (٧٦) ثم يعلو القوس كتيبة قرآنية بارتفاع (١م) عموما تلخص الواجهة الخارجية بأنه كل قوس بالطابق الأرضي يقابله قوس بالطابق الأول. أما الواجهة الداخلية فتتضمن إزالة الجفقيم لمنطقة الاقواس في الطابق الأرضي وإعادة تغليفها بالجفقيم والكاشي الكربلائي وإنشاء أقواس جديدة بالطابق الأول بإبعاد تختلف عن أبعاد أقواس الطابق الأرضي، إذ تكون الأولى بارتفاع (٢٠٣ م) وبعرض (٢٠٨ م) ويكون تغليفها بالكاشي الكربلائي مع تغليف الأعمدة بالجفقيم وتعلوها كتيبة قرآنية، إما الكتيبة القرآنية القديمة فتزال وتنشأ بدلها كتيبة ذات نقش نباتي.

الوصف الخدمي للمشروع:

يحتوي المشروع على غرفة خاصة تستثمر بوصفها معرضا، وخمس غرف بعدد للمحاضرات الدينية، وغرفة خاصة تستثمر للإذاعة، وغرفتين تستثمران للعلوم القرآنية مع مجاميع صحية عدد(٥) لخدمة الزوار وموظفي الحضرة الشريفة مع سلالم عدد (٣) كذلك يتضمن الطابق الأول قاعات تستثمر مضيفاً لزوار الحضرة، ومناماً ومخزناً خاصاً بمفروشات والزجاجيات الخاصة بصحن سيدنا القاسم(١) عليه.

<sup>(</sup>١) زودنا بهذه المعلومات المهندس انسر علي ناجي الخالدي.

#### الكادر الهندسي المنفذ لهذا الطور من البناء:

١- انسر علي ناجي الخالدي/ مهندس مقيم. استبدل بالمهندس رائد حامد زغير
 / مهندس مقيم.

- ٣- حيدر على ناجي/ مهندس مشرف
- ٤- علياء ياسين كريم / مهندس مشرف
  - ٥- علاء رزاق راضي/ اداري.
  - ٦- هدى عماد كاظم / اداري.

وهؤلاء منسبون في شعبة مشاريع الهاشمية/ القسم الفني/ ديوان محافظة بابل.

٧- اكرم كاظم كريم الحسيني / مهندس مشرف/ الامانة العامة للمزارات الشيعية

٨- وسام سليم خضير/ مهندس مشرف/ ممثل عن الشركة المنفذه.

إن اموال هذا البناء هي من اموال تنمية الاقليم لمحافظة بابل، وتم الاشراف على هذا الطور كادر هندسي من قبل ادراة سلطة المحافظة .

اخبرني بذلك الكادر الهندسي المشرف على هذا الطور.

#### الطور السادس عشر

### اولا: مشروع تسقيف الصحن الحالي:

وسيتم ضمن هذا المشروع تسقيف الصحن الحالي ليتحول الى حرم، والتصاميم المعمارية والانشائية وتحديدها قيد الانشاء، ولكن كفكرة مبسطة يكون التسقيف مثبتا على أعمدة دائرية موزعة بمسافة متناظرة تحافظ على الجانب المعماري للصحن، وتوصل الاعمدة بجسور كونكريتية، وتغلف من الاعلى بألواح مضلعة وتطلى بمادة مقاومة للامطار.

اما من الاسفل فيغلف المسقف بزخارف اسلامية من الكاشي الكربلائي ومطعمة بالزجاج والمرايا (العينكار) وبأنارة جيدة، وبالوان تسبغ على الصحن جانب الحزن والفرح.

أما جانب التكييف فقد أولى الصحن عناية خاصة في هذا الجانب بحيث تصبح منشآت الصحن الواسع ومرافقه كافة مكيفة بالهواء البارد، وذلك بنصب مضخات تبريد دافعة عملاقة تصل الى ٥٠٠ طن.

إنَّ هذا الطور الواسع من البناء يحاول ان يضاهي مرقد القاسم عَنِيهِ مراقد الائمة عِيثِ في الجانب المعماري والهندسي.

إما القبة الشريفة والمنارتان، فقد اكتمل الكشف الفني عليها، وضمت المخططات لإعادة تذهيبهما ولكن هذه المرة ليس بالطلاء بل بعمل شرائح ذهبية مطروقة على جلد الغزال.

أما مسألة الاستثمار ففي القريب ستقدم دراسة لإنشاء اسواق، ومحال، وفنادق اشتثمارية تكون عائداتها الى المرقد الشريف().

وقد صدر كتاب مؤخرا من وزراة التخطيط في السلطة الحالية مرسل الى وزارة المالية من اجل اعادة تذهيب القبة والمنارتين، وننتظر التطبيق<sup>(٢)</sup>.

## المشروع المقترح لتوسيع الصحن الشريف

نظرا لكثافة الزائرين لمرقد القاسم على اصبحت الحاجة ملحة لاستيعاب هذا التزايد المستمر من هنا انطلقت فكرة توسيع حرم القاسم يه بمساحة اضافية تقدر (٤٥٠٠م) علما أن مساحة الصحن الحالي (٤٥٠٠م) سيكون التوسع المستقبلي عبارة عن صحن اضافي بمساحة تقدر بحوالي (٩٠٠٠م) محيط بالصحن الحالي بواجهة معمارية اسلامية وثمانية بوابات لاحتواء الزائرين، ويلحق الصحن القديم بالحرم ويصبح حرماً واسعاً.

أما المساحة المتبقية وهي ما يقارب (٣٤٠٠م) فينشأ عليها مراآب لوقوف السيارات ومبيتها بعدد ٤ مرائب من الجهات الاربع، وكذلك بناء مدرسة دينية، وجامعة اسلامية باسم جامعة القاسم الاسلامية، ومجموعات صحية ومستوصف صحي خاص بالزائرين. وبدئ في عام ٢٠١٣م بشراء العقارات من

<sup>(</sup>١) زودنا بهذه المعلوات المهندس اكرم كاظم كريم الحسيني بتاريخ : ٢٠١٣/٦/٢٣م.

<sup>(</sup>٢)انظر وثيقة رقم : ١٥ .

ماليكها، وبالفعل تم شراء عدد من هذه العقارات من قبل السلطة، وهدم عدد منها.

وفي يوم/ ٢٠/ ١/ ٢٠١٤م، تم هدم عدد من العقارات وهي: دكاكين الاوقاف مقابل الصحن الشريف، وبناية البريد القديم، وسوق القصابين، وعدد من الدكاكين المجاورة للصحن الشريف. إلا أن هذه الاجراءات يبدو انها بطيئة، وأن المبالغ المقدمة لاصحاب العقارات المشمولة بالتوسيع لم تقنع بعض اصحابها بحسب ما سمعت من عدد منهم.

# اللحق الثاني القاسم في الشعر

يوجد كثير من الشعر في حق القاسم لو جُمع لأصبح مجلداً مستقلاً، وللاختصار سنعرض مجموعة من هذه الاشعار، ولا يخفى ما للشعر من العربي أهمية في تسليط الضوء على الموضوع الذي يتناوله.

للشيخ علي بن حسن الجشي الخطي البحراني(١) ابياتا يمدح القاسم عليه:

أهديت للقاسم مدحاً وهل يرتاح بالمدح أولو المجد لا يفتح بابا لجميل الثنا

يرتاح ذو مجد بمشل المديح زهوا ولكن فيه معنى رجيح لمه وفي بذل العطا يستريح

وله ايضا راثيا القاسم<sup>(۲)</sup>:

الدهر للأمجاد غير مسالم أو هل له ترة عليهم فاغتدى ما ذنب خير عصابة علوية أغرى بهم بغيا بنيه فجرعوا وتتبعسوهم بالأذية أينما

وجف الكرام لديه ضربة لازم يتطلب الأوتار ليس بظالم تنمي لأكرم مرسل في العالم ظلما بني المختار طعم علاقم وجدوهم جهرا ولا من عاصم

<sup>(</sup>١) الشواهد المنبرية، المطبعة العلمية، ١٣٦٠هـ: ٨٧/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢ /١٥٤.

أنسابهم بابي مخافة غاشم خوف اللئام القاسم بن الكاظم مــن لم يزرنــي فليــزر القاســم اذ كان ينمى للوصىي وفاطم فيمى عينه الدنيا كليل فاحم خير الورى بعد النبي الخاتم شأن الاماجد من عظيم جرائم لمسهفي لمه خوف بري الخادم نسببا ترامي للنبي الهاشمي لاحست عليه بعفة ومكارم لما توسم في معاني القاسم والموت لاحت منه بعيض علائهم رحما لك اتصلت بوصل دائم حان الفراق ولست فيه بعالم نسبي فقسال ام سللالة هاشم علذرا ومخمدوم البريمة خمادمي آباؤه الشفعاء عند الحاكم يسوم المعساد علسي السنبي الخساتم بكسريمتي بنست السنبي وفساطم ولتات دار ابسي الامام الكاظم

فتفرقـــوا في كــــل واد كـــاتمي واذكر غريب الدار عن أوطانه أعظم بمن قبال الرضيا في حقبه قــد فــر مــن ارض المدينــة خائفــا متنكــرا يطـوي الفدافـد حــائرا حتى أتى حيّا توالسوا جده الله مسادًا تصنع الأيسام في ولقمد تزيّا وهبو مخدوم البوري فأقسام فسيهم مسا هنالسك كاتمسا لكن آثار النجابة منه قد وبسه رئسيس الحسي زوج بنتسه حتمى إذا طرقته طارقة المردى فهناك قال بنى ان يرحمنا أبسنيَ خبَرنسي إلى مسن تنتمسي فدعا عليك الرشح يطفح ان ابن وملذ انتمى ابدي التأسف قائلا ماذا اقول غدا اذ استخدمت من فأجاب قد أحسنت صنعا والجزا فإذا قضيت فقم بأمري واحتفظ ثم ارتحل معها لمشوى جدها

نفسي فدى النائي الغريب القاسم خلف السرير له يشيع هاشمي تلمك المرابع فيمك صوب غمائم قمدمت ولكمن لاببهجمة قمادم من بعد عز لم تجد من راحم تسبعي كعالمة لمدار الكساظم مهجرورة بين الديار قرواتم أبوابها وبها غناء العادم كانست تقبلها شهفاه اللاثسم إلا أرامسل أو يتسامي هاشسم تقدم على نطق جوي كالواجم فاستشعرت بالحال خبير كرائم يــوم خـــلا مــن فـــادح ومـــآتم ناحت شجي إذا غاب نوح حمائم في فكــرة طالــت ووجــد دائـــم نسار وأدمعهما كغيمث سماجم فأقول أهللا بالحبيب القادم فأرى الحبيب ولنو برؤينة نبائم خلفت قلبى كالحمام الحسائم تحكي شمائلها شمائل قاسم

وقضىي غريبا نازحا عن داره يا ميتًا من هاشم ما سار من يا ثاوياً في أرض باخمري ويتيمنة النبائي المشبرد يشبرب أتسسر فاقسدة تسبؤم فواقسدا محنيسة الأضسلاع داميسة الحشسى وبأدمع حمسر بكست لمعسالم لهفي على تلك المعالم غلَقتُ وسقى على أعتابها الساقي وقد عنها نأتُ تلك الكرام فما بها وببابها حيرانة وقفيت ولم وتتابعست زفراتهسا وحنينهسا فتزايمدت أحمزانهن وهمل لهما لهفسي لام القاسم الثكلسي وقسد ترعى النجوم أسى بطرف ساهر محنية الأضلاع بين ضلوعها وتقــول هــل لحبيــب قلــبي أيــة أو يطرق الجفنُ الكرى في مضجعي يا نازحا وعلى عَزَ فراقه فاصم مسمعها نعاء حزينة

أبتاه وجدك ما حييت ملازمي فقضيت بـــه لهفـــى لأم القاســـم تدعو بصوت منه ينصدع الصفا فكأن ذاك النعي سهم منية

وهذه الأبيات للشيخ عباس الأعسم مادحا القاسم(١) يَمِينِه.

ساقني الشوق والهوى لابن موسى سيد يدرك المؤمّل منه يا بن موسى بك استعنت من الفرحسق الزهراء أمّلك إلا

وإليه طويست ام الفيسافي فسوق مايرتجيه من استعاف لدهر وأنت المغيث من كل جافي مسا تلافيست بسالمني اتسلافي

قصيدة للشاعر العلامة حجة الإسلام والمسلمين السيد محمد جمال الدين الهاشمي (رحمه الله) وهذه القصيدة منقوشة على شباك القاسم (٢):

فأقصد ضريحا حل فيه القاسم ويسرد عنك السوء وهو مهاجم كالبيسست في زواره متسزاحم

إن رمت أن تحيا وعيشك ناعم تقضى به الحاجات وهي عويصة فيه تحيل المشكلات فقيره

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) عبد الجبار الساعدى: سليل الامام الكاظم: ١٨٨

(011)

كـــالفجر في أنـــواره مـــتلاطم مين أميه أم الكواكيب فساطم ويطاول الشمس المضيئة هاشم تهترز منه لهساذم وصبوارم طير بآفاق السيطة حائم جو بحب بسنى النسوة باسم فمين البولاء ليه شيعار قيائم كالورد نسم عليسه نشسر فساعم إعانه لما أتاه القادم وعلائم همي للجملال معمالم والقليب منها بالولاية هائم قطير عليى تقديسيه يتسزاحم نجما يشع به الظلام الداهم بضريحه فهر المللاذ العاصم رمسزا له يعنب الزمان الحاكم للغمى أحمداث جمرت وعظمائم

من كابن موسى نال مجداً في الوري من جنده خنير الأنسام محمند نسبب بنه كالبندريز هير حيندر ولــه مقــام في الجهــاد مقــدس الظلمة طارده فعهاش كأنه حتيى لباخمراء جاء فضمه رهيط زكا بيولاء آل محميد دلـــت علـــي إيمانـــه حركاتـــه قدم ابن موسى نحبوه فهف له دأست عليسه ملامسح علويسة وأجابيت البنيت البتسول سيؤاله وقضي حياته هناك يجهل اصله حتى قضى في غربة فغدا بها وغمدت تحمج لمه الألموف تبركما وأشباد موقفسه الحكيم مشبيدا الآية العظمى الذي فيها انمسحت

وقال الشيخ الشاعر عبد الامير الحسيناوي في أبيات له<sup>(١)</sup>:

مصولاي يسا صسنو الرضا ياقاسم

يا مسن غددا للوافدين مسلاذا

يسابن السذي يسدعي ببساب حسوائج

مـــاذا يقـــولُ المــادحون ومــاذا؟

أنت الذي قال الإمام بحقًة

ل ولا الرضا نال الإمامة هدا

أنسسي قصدتك وافسدأ ياسسيدي

فساعطف علي مسن في ضريحك لاذا

حاشاك لاترضى يعسود مخيسا

في حماك قد اسستجار وماذا

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ١٩٨.

وللشيخ الاديب محمد باقر الايرواني هذه الابيات مادحا فيها القاسم(١) ﷺ.

ياقصــــدا قــــبرا ببـــا خمـــرا سمـــا

مجـــــدا لـــــك البشـــــري بثغـــــر با

وعزيــــــز حيــــــــــدرة ومهجــــــــــة فـ

و مشـــــــ د ضــــــاق الفضـــــــاء بـــــــه أســـــــي

ومسروع مسن جسسور حسسكم الظـ

لا ليوم إن طال المحسب بكساؤه

لغريب بساخمرا بسدمع

و قيدوة للمؤمنيين وسلبوة

للص\_\_\_ابرين وش\_\_\_علة م\_\_\_ن هاش

وهرو المسلاذ لكرل طالسب حاجسة

واخبيو الرضيا وأبسوه موسيي الكساظم

ــوت الخلــــود أشــــاد في عنوانــــه

وتُفـــــاخر الــــــدينا بمجــــــد القاســــــم

<sup>(</sup>١) سليل الامام الكاظم: ١٩٧.

وقال العلامة الجليل الشيخ عبد الغنى الخضري قصيدة مادحا فيها القاسم ابن الامام موسى الكاظم (عليهما السلام)(١).

فالناس من شغف إليها تقصد تعنو له شمس الضحي والفرقد فيها فتى بجهوده نتهجه شبل لبه البدنيا تقوم وتقعبد نص الكتاب به وحدّث احمد وســـليل طـــه والتقـــى الســـيد وصللاته والقلائم المتعبد معروفية والنياس فيهيا تشيهد فالشمس في رأد الضحى لاتجحد ولكل مكرمة براه محمد فلصنوه فيه الرجا والسؤدد فعملاك اوفسي منمه لايتحمدد فرجاؤنا بولائكم لاينفلذ فكأنسه البحر المحسيط المزبد

ماذا بياخمرا ومن ذا يوجد ولقد تطاول في رباها مشهد عجبا أكنت بغفلة عمرز بها اوما علمت بها لموسى قد ثوي فولاؤهم فرض وبلغمة حسبة صنو الرضا وشقيقه والمجتبى القاســـم المشـــهور في صــــلواته آلاؤه مشــــهورة وخلالــــه من يجحد الشمس المنيرة ضحوة سبط غهاه للمعهالي حيدر من لم يزر جدث الرضا متبتلا ياسيدي يامن اذا حد العلى أرجو الشفاعة في مديحك والثنا فسخاؤكم كالغيث يهمي بالعطا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٧٨.

(oro)

وقال الشيخ الاديب محمد رضا ال صادق مادحا القاسم بن الكاظم(عليهما السلام)<sup>(۱)</sup>.

> صـــنو الغريـــب علــــي القاسم الطهر أضحى نـــــــأى لــــــئلا يــــــراه فهلــــل النـــاس بشـــرا عليه أكليل نور كأنَّه البــدر أثـرى الــ

وابسن الإمسام الغريسب يشـــــق ليـــــل الخطــــوب ما ضراح أي رقيب بالضييف ضيف القلوب مضـــــمخ بــــالطيوب ولم يكــــن بمشـــوب ئــــرى بنـــور ســـكيب

وقال الخطيب الاديب السيد مهدي الاعرجي في قصيدة له'``.

علَّـني أن أبــلُ منــك أوامــي سنح ينادمع مثبل سنح الغمنام وابـك يــاجفنُ أربعــاً قــد تعَفــت (بالمصلى فلعلع فالمقام) بين شمس الطلا وبدر التمام أربع كم قضيت فيها زمانا حيث كانت فيها الليالي اياما فعادت لياليا ايامي فكــأن الزمــان يطلــب ثــارا بىي اذ لم يكن يراعي ذمامي مثل ما خان (آل خير الانام) خانني وهمو لايسزال خؤونما

<sup>(</sup>١) محمد رضا ال صادق: الصوت والاصداء، ط١، مطبعة الاداب النجف الاشرف:٤٨.

<sup>(</sup>٢) محمد باقر الايرواني النجفي: ديوان شعراء الحسين،ط١، مؤسسسة الاعلمي:١٩١/١.

فقضوا بين من تعمم بالسيف وقتيل سقته (جعدة) سما وصريع قد صار للبيض نهبا وشريد يطوي الفيافي غريب لهف نفسي على غريب ببا خمرا يتحرى الأحياء كيما يواري لم يبارح حتى أتى حي باخمرا فاتي (شيخ) ذلك الحي حتى لهف نفس (لبنته) ليس تدري وقال أيضا في ابيات في ابيات في ابيات في ابيات له (۱):

أصنو الإمام وعمم الإمام ويا عالما بضمير الفؤاد ويا عالما بضمير الفؤاد قدمت اليك بسؤلي وانت وجئتك من مشهدي زائرا لتقسم ليي زورة لاخيك وحاشاك ياسيدي أتضن فاني خادم

بمحراب بشهر الصيام فأذاقت في كأس الحمام وسهاما لواردات السهام مختف في الكهوف والآجام بعيد عن أهله مستضام شخصه عن بني الخنا واللئام نيزيلا وكان حي كرام صار في سقيهم من الخدام انها فلذة لخير الإنام

ويا بن ألائمة من هاشم ويابن الملقب بالعالم لاهمل الكرامة للقادم بقلب باشواقه هائم فديتك في الناس من قاسم وترجعني مرجع النادم يرق ويحنو على الخادم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٩٢.

وقال الخطيب السيد عبد المطلب أبو الريحة مشطر الابيات السابقة للاستاذ الشاعر عبد الامير الحسناوي(١).

مولاي ياصنو الرضا ياقاسم قدوم همم كانوا ملاذ محبهم يابن الذي يدعى بباب حوائج الله مادحة بآي كتابه النم عقه النت اللذي قال الإمام بحقه والقول منه فيك اعظم مدحة اني قصدتك وافدا ياسيدي فامنن ببرك ليس تخفى حالتي حاشاك لاترضى ان يعود مخيبا هيهات يرجع يائسا ياسيدي

يابن الذين تميسزوا افسذاذا يامن غدا للوافدين مسلاذا وابسوه اصبح للورى استاذا ماذا يقول المادحون وماذا؟ ما ارغم الحساء والشذاذا لولا الرضا نال الإمامة هذا يامن لأحمد كنتم الأفلاذا واعطف على من في ضريحك لاذا من رام عطفك كي يرد معاذا من في حماك قد استجار وعاذا

وقال الشيخ الاديب عبد الجبار الساعدي ابياتا جاء فيها(٢).

شوق لمرآك يحدوني ويضطرم اهاتي الكثر في احشائي ازدحمت قد هدني البؤس يابن الطهر كاظمنا

يامن ذوو الضرفي مغناك تزدحم من ذا المجير فؤادا كله ضرم جئنا لمشواك يامولاي نحتكم

<sup>(</sup>١) عبد الجبار الساعدي: سليل الامام الكاظم: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٩٢.

وللشاعر الشيخ محمد حسن سميسم رحمه الله هذان البيتان عندما زار مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر في سنة ١٣٣٧هـ(١):

إن بست ليسلك كاظما هو قاسم عفو الورى

فعليك بابن الكاظم اكرم به من قاسم (٢)

وقال الاديب الحاج رشيد الحاج موسى الكيشوان، خادم الروضة الحيدرية المقدسة قصيدة يمدح فيها القاسم ابن الامام موسى الكاظم(عليهما السلام)(١).

تسرك السديار بليلسة لسيلاء اذراح يطلب مخبئا يخبو به سلك الفرات وراح يقطع سهلة متسنقلا بسين القسرى برتابسة حتى أتسى نهرا عليه تستقي وأتسى اليه صوت مقسمة بمن ودنا قريسا منهما متسائلا فتعجبت من قوله ببساطة هو صاحب المختار في غزواته

متخفيا عين أعين الأعداء ليريح نفسا من ضنى وعناء مستحملا لمشهة شيعثاء يأتي خباء بعدد لخباء بنتان مين سيكانه بوكاء هيو جيده حقيا بغيير ميراء ولمن به تعينين في استحياء اعيني عليا سيد البطحاء وله عليا بيعة الامراء

<sup>(</sup>١) الحمزة والقاسم: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) الحمزة والقاسم: ٤٥.

بغدير خم قال عنه محمد من كنت منولاه فهنذا حيدر فأجابها هلل أن تدليني عليي قالت: فبشرى إنما هو والدي وأتبت به تمشيي وراه بحشمة حتى أتت دار الضيافة أومأت وأتهى الى دار الضهيافة دالفه وإذا بشيخ القموم يضحك وجهمه ومرحبا فيه بكل بشاشة حتے اذا مررت ثلاث خلالہا طلب الإقامة عندهم بشريطة ولمه يكون العميش عميش محلل وأراد أن يملسي الأوانسي عنسدهم واذا بسه يقضسي نهسارا صسائما وبسه تكساثر خيرهسم ونعسيمهم وعليمه يطلمع المرئيس مباغتما واذا بــه كالبــدر يســطع نــوره وأراد يعرفسه لمسن هسو ينتمسي فألـــح لكــن دون جـــدوي إنــــه واراده صيهرا ففيوض أمسره

مسن كمان يقبسل بسيعتي وولائسي بعدى وصيى فيهم وليواثي بيت الرئيس لكمي يمزول بلائمي إكرم بما ترجو بطول بقاء أدبا وحفظا في أصول حياء أن ههنا ألق العصا بفناء فيهسا بكسل تحفسظ ودهساء للصيف في بشرى وكل بهاء متلطف إياه في الإقراء وبها رأى النعملي وكل رخاء فيها يقوم بواجب واداء منن دون مكنروه ودفيع بنلاء ماء بكل صبيحة ومساء يوميا فيوميا آمنيا بهنساء عنه تجلّت وحشة الظلماء يخفي عليه مخافة البلواء فيما أراد بسكتة وحياء

أنسى فكانست نجمة الإحساء فيـــــه ولم ينفعـــــة أي دواء فيسه السرئيس بلوعسة وعسزاء لي من أبوك لكي يطيب رجاثي أذكت على طول المدي أحشائي مهد الرسالة يثرب الأمناء جبريك بخدم أهلمها بسولاء المختسار احمد سيد البلغاء اعرفت عنسي منبتي وبنائي ويقلول: واخجلسي لكم وحيسائي فيمه فيما ويلمى وطمول شمقاتي يوم الحساب وما يكون جزائمي يلقاك باليسري وحسن ثناء هــــذي اليتيمـــة قيمـــا بوفـــاء أمسى بيثرب في أسسى وعنساء فهي الدليل إليهم بذكاء شهقت وماتبت من عظيم ببلاء أهدى إليه تحية الفضلاء

وتمخمض الترويج عمن أكمامية لكنما مرض الشريد ولم يرل وتقاربــت منــه المنيّــة واكتـــوي وبقــول: هيـــا يـــا بنَـــي ألمْ تقـــلُ فأجابــــه في عـــــبرة مكبوتــــة إنْ كنست تسسأل عسن ترابسي إنسه إن كنت تسأل دارنا فيها أتبى أو كنت تسال عن أبي فانه ابن فانا ابن موسى والرضا هو ذا أخي واذابه يحثو البتراب برأسه أنىت ابىن موسىي كيىف تخدم بيتنيا ماذا أقــول لأحمــد أن جئتــه يساعَمُ لاتحسزنُ فسإنُ محمسدا فإذا قضيت فأنت من بعدي على واذا اردت الحـــج فاصـــحها إلى فالبنست تعسرف أهلسها وديارهما لمسا رأت أمُ الفقيد رسدومها فعليمه مسن ربسي السللام وإنمسا قصيدة للخطيب الشاعر الاديب السيد محمد صالح بن العلامة السيد عدنان البحراني (١).

منسع القسرار بسني رسسول الله جار العدو عليهم حسدا لما فرمتهم أيمدي المبلاء فما اهتنوا منعستهم حتسى نسزول ديسارهم فمضوا شتاتا رهن آفاق الفضا بهم العدو ينال ماقد شاءه فسترى الفيافي منهم مملؤة كالقاسم بن الطهرموسي من له بطل تعمق بالعلاحتى غدت واحتمل خموف الله سماحة قلمه إن صال نال الليث منه خيفة كادت بوحدته بنو التوحيد أن لكنسه اختسار التغسرب أن يسرى وعلى الفرات يسير يمم وحده واذا يسرى امسراتين ثسم بمهل فاستر من ذاك اليمين وكباد ان مستفهما عنن دينها ومقامها

ما الله خصهم به من جاه عـزوا بــه شــرفا عــن الاشــباه يومسا بلنذه مطعسم وميساه مانالهم منن محنيه ودواهيي مسن موثسق حيسا وأخسر واهسي لا أمسر عرفسا ولامسن نساهي وديسارهم قفسر تسبين كمسا هسي في النسك مااحد تسراه يضاهي تفديسه بالأبصار والافسواه فكسساه مسن نسسك ردا ألأواه أو قسال سسال العلم كالامواه تعنو إليه على سبيل الله فيه الخليف، خلفة الاناه سيرا لغير نهايه متناهى تبدي التشميع خلفمه وتباهي يبكيــه مــن فــرح بــه متنــاهي ورئيس حيهم الأنيق الزاهسي

<sup>(</sup>١) ديوان السيد محمد صالح البحراني: مخطوط

واذا هي ابنة ذا الرئيس إذا انضوي وغدا رئيس الحيى يكرم ضيفه معهم ثلاث ظل ضيفا بالغا درت عليهم ضمنها البركات من فابوا عليه حيث شاء فمراقهم فأبى من الصدقات يبقى طاعما فدعوه ان يختار فيهم حرفة وبلذاك أصبح قائمنا لم يلهم مستخفيا بالنسك عن عين الورى فغدت تظن به الظنون عصابة حتى رأى منه رئيس الحي ما وافاه يعبد ربه في مهمه فردأ يناجى والدموع على الثري واذا الظنــون الســيئات تبــدلت فازداد تعظيما لديمه ولم يجمد ألا بأن يدعو لابنته بان وبسني بها فسرع النبسوة حيست لم واتستهم منسه بخسير كريمسة حتى اذا اعتل الزكى علتهم خافوا إذا هـو مـات لايـدرون عـن

ضيفا لمن بالجود قيام يياهي ابن المصطفى بالعز والافراه في النسك أمراً لم يكن متناهي كل الجهات بكل فضل راهي ليقيم بينهم عظيم الجاه اذ فضله عن مشل ذلك ناهي فاختبار للاضباف حميار مساه عبن نفلته والصبوم يومنا لاهبي ما قام قط لناظر بتجاه تسعى عليه بكل رجم شاه أعلاه عن ذي خطلة وسفاه خمال ممن الأنظمار والافسواه في وقعها قطر السماء تضاهي علما به حسا باذن الله شـــيئا يكافئـــه بـــه ويبـــاهي يسني بها عن كل منع ناهي يبرح مقيما عندها برفاه نالوا بها خيرا واكبر جاه خوف الفراق مضاضة الاشباه نسب ولاحسب له أو جاه

فسالى مسن ابنت تخسول نسبه فدعوه أي عشيرة تعسزى لها أنا قاسم من آل أحمد والدي فغدو يعضون الأنامل منهم هسلا اعرزوه وصلوا خلف حسى تروفى فابتنوا من قبره قبر يمير أولو التقى ما أملوا فالروح والاملك تلقاها على

فعن الاصول الحق ليس بناهي فأجاب نحن بنو رسول الله موسى بن جعفر الفتى الاواه ندما على استخدامه بمياء لأوامر من علمه ونواهي سدا لكل مصائب ودواهي ويصدهم عن مسرح ومقاهي ابوابه قامت مقام (سباهي)

والشاعر العلامة الشيخ قاسم محيي الدين، مجموعة من القصائد تحكي سيرة القاسم وفضائله نكتب هنا بعضاً منها توخيا للاختصار:

وأنت بما نابني عالم وأنت بما نابني عالم ودمعي عليك حيا ساجم فقلب بي لديك به هائم توسيل فيك أيا قاسم نماك الى الشرف الكاظم

إليك ألتجات أيا قاسم (۱) وعنك انقلبت لهيف الحشا إذا الجسم فارق ذاك الحما توسلت فيك وما خاب من وكيف وأنت شقيق الرضا

<sup>(</sup>١) الشعر المقبول في رثاء الرسول وآل الرسول، طبع في المطبعة الحيدرية/ النجف الاشرف: ١/ ١٨٤.

وجسودك زخساره دائسم وإنسك نائبسه العسالم إله الورى وهو الراحم وها أنا سلم لمن سالموا ومن قد رجاك هو الغام إليه وأنت لنسا العاصم

ومجدك سامي البنا سامك وإنك باب لباب الإله وإنت شفيعي الى شفعاء وأنت شفيعي الى شفعاء فها أنا حرب لمن حاربوك وقصدك نجح لمن يجتديك وبابك عصمة من يلتجى

وقال الشيخ محيي الدين مخمسا قصيدة الاديب الشيخ عبد الغني العاملي(١).

والـــدين أدًى منـــذ قــوض ثكلــه

وهسو السذي اعلسي الالسه محلسه إن انسس فادحسه المريسع وهولسه

لم انـــس طفلتـــه وقـــد ناحـــت لـــه حر الفؤاد من الشجى ان تغمضا

تسلمعوه مسسن لوديعسة خلفتهسا

تسدعوه مسن لغريبسة ضيعتها

تمدعوه ممنن لصنغيره ايتمتها

تدعوه من ليتيمة غادرتها

تطوي الظلوع بمثل صالية الغضى

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١/ ٩٠.

تسدعو و عندم دمعها القساني جري وفؤادهــــا بلظـــــي الشــــجون تســــعرا يانيرا عنسى حجبب تسترا وتــــركتني رهــــن النوائــــب لأاري لى ملجا وجميل صبري قوضا

مسن للستي قسد بسان وهسي بمهسدها عنها حماها نور طلعة سيعدها وبها لقبد اميوا ميواطن مجيدها واتروا بها تنحرو مدينه جهدها حتى اتت دارا سناها قد اضا

وهمي الستي بسالحزن تقعسم مسره لهفسي لهسا وتقسوم اخسري زفسسرة قد امعنست بالدار منها نظره وببابها وقفت ونسادت حسرة يا جدى قد ضاقت بنا سعة الفضا

بمصاب محسرون الفيواد ميودع في غربسة خسوف الأعسادي مسودع

فقضـــــى غريــــب الــــــدارخير مشــــيع فخرجـــــن ربـــــات الخــــــدور بأدمـــــع منهَلة تحكى الحيا إنّ أومضا

فعججين بـــالاعوال غــير كــواتم وهــتفن بالهـادي وصــفوة هاشــم مــذ امعنــت نظـرا لبضـعة فـاطم فتــوسمت فيهـا شمائــل قاســم واستشعرت منها المصاب الممرضا

فتجلببست بسرد الأسسى وتلفعست للمسا واسسترجعت لمسا درتهسا بنتهسا واسسترجعت فبكست يتيمه قاسم ممسا وعست فصسرخن عنسد بكائهسا فتراجعست بندائها تدعو أباها المرتضى

ابتاه کیف فیرار ذات توقید وتحسرق وتزفیر وتوجید ابتاه مین لیتسیمه لم تیرقد ابتاه قید فارقیت فیک تجلدی وترکتنی مرمی الخطوب ومعرضا

ابتاه يامان في عظيهم ملهمه قسلد فسارق السدنيا مكابسد همسه ونعتمه شحوا وهمي تعلمن باسمه حتـــــــى إذا بلـــــغ النعـــــــيم لامـــــه وقعت ومن اسر الردي لن تنهضا

وقال أيضا:

دهـــــتني مقــــادير القضــــا ونوائيـــــه بها الصبر اندك وانهدد جانب وفادحية قيد غيادر القليب موقعياً لاستسهمه منسسذ سيسددتها معاطست ومسا يجمسل الصسبر الجميسل لفسادح لـــه الجفـــن تهمـــي بالـــدموع ســـحائبه لقلم غلمادرت جسمى خيسالاً خطوبه وأصبح ترتباد الفيؤاد نواثبيه أبيست علمي جمسر كمسا بسات قاسم غريبا تناءت عنه رعبا أقاربه

الى ان انيخـــت في حمــاه ركائبـــه

ومسازال مسن خمسوف العمسدا متسكتما

غريباً عـن الأوطـان جلـت مصـاتبه

تخفى من الإعسداء خيفة قتله

يراقبهـــــا خوفـــــا وغــــــدرا تراقبــــــه

فلهفي على صنو الرضا الندب قاسم

فتى لم يكنن الإهندي الله صاحبه

ســـــليل ولــــــي الله موســـــــى بـــــن جعفـــــر

مشـــــــــارقه تزهــــــــو بـــــــــه ومغاربــــــــه

فكمم قسال قسولاً صادعاً في ثنائب

فجلَـــت مـــاعيه وجلـــت مناقبٰـــه

فلولا الرضا كنت الإمام على الدوري

ولكــــــنَ بــــــدا لله مــــــا هـــــــو كاتبُــــــه

أوار شـــجون شــب في القلـــب لاهبـــه

بنفسي المبذي قد حمل في الحمي مكمداً

ومسسا عرفسست أعراقسسه ومناسسبه

فإن جهلوا الزاكسي سليل محمد

فمساجهلسوا نسورا بسه شسيع ثاقبه

فضائله ما بيسنهم ضاء نورها

الى أن تجلَّست عسن حمساهم غياهبــه

تَجُرُعــه صاب المنسايا مصائبه

نسأى فرقساً مسن كسل طساغ موليسا

ألا أنُ روض الانــــس صَــــوح رائقــــه

وأظلم مسن أفسق الشسبيبة شسارقه

وأمـــــتني البلــــوى فأوهــــت منــــاكبي

وفيمه جميل الصبر ضاقت طرايقسه

الى الله اشــــكو مــــن زمــــان عصبصــــب

علىم الخلسق طيول العمسير تهسوي

إن رزايسا لرو ألمست بيسلب

صواعقه بها انهد منه السركن واندك

رزايسا علست صسنو الرضسا وشسقيقه

هـــو القاســـم الســـامي نجـــارا ومحتـــداً

فتسى مكرمات الفضل ليسبت تفارقه

همام إمامُ الخلق نُسوء باسمه

أبـــوه الــــذي ينميــــه للفضــــل صــــادقه

وأعلم أن لسولا الرضما كمان للسوري

إماماً بسم يهدي البريسة خالفه

فلمهفي له مسن خائف مترقسب

عليسه السردي خوفسا تسرف خوافقه

فأصببح عسن أهليسة نساء يسسوقه

الى حسى باخمرا مسن الرعسب سائقه

تنكَــــر حتَــــــى جـــــد بالســــقي ازمنـــــأ

وقسد ابهضست ممسا يقاسسي عواتقسه

زمانے ولین تنحل منے وثائقے۔

وقال أيضاً<sup>(١)</sup>:

صب اكب على النياح خلف الجوى رهن العفا قد كر نحوي صائلاً قد كر نحوي صائلاً فبقدت أدرؤه بصد النياما بكيت لفادح لكسن بكائي للنذي اقصوه عن ذاك الني اقصوه عن يطوي الفيافي خائفا متخفياً خوف العدو

بين العشية والصياح هدفا لكل اسي متاح زميني بحد ظبا الصفاح ومدرب عند الكفياح أورى جناني باقتداح زمنا اقام علي انتزاح أهليه مين غير اجتزاح متلددا بين الضواحي مشير دأ ليني السفاح مشير الميني السفاح

<sup>(</sup>١) الشعر المقبول في رثاء الرسول وآل الرسول: ٢/ ١٤٣.

وقال أيضاً(١):

نأى فرقا من طغاة العدا لقد ذاب وجدا فلهفي عليه يجوب الفيافي ويطوي الحزون الى ان أتى حي قوم رعوا تخفيى به خوف اعدائه لذا استخدموه ولم يعرفوه فيا لك رزءا بكته العيون ففضلك قد طبق الخافقين فقد جهلوك ولم يعرفوك

وجدد الرحيل يروم الملاذ والدمع منه عدا في نفاذ لم يلف بينهم من معاذ زمام الوصي وفيه استعاذ وأبدى التستر منذ فيه لاذ فغودر ما بينهم في انتباذ فغودر ما بينهم في انتباذ وسحت عليه دموعي رذاذ وعارف فضلك في الناس شاذ بأنك في الحشر نعم العياذ فحبل العرافة منهم جيذاذ

زر القاسم ابسن الكاظم الطهر البرا زر ابسسن امسام طهر الله جسدة

وعترتمه في السذكر سمل عمنهم السذكرا وهمذا الفتسي الصموام طمول نهماره

وهــذا الفتــى القــوام في الليــل مــا قــرا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه : ٢ / ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) عبد الجبار الساعدي: سليل الامام الكاظم: ٩٥١.

اذا جــن ليــل راكعــا ســاجدا طــورا وهــذا الفتــي مـن دوحــة المصـطفي الــتي

سمست ونمست أغصبانها تثمسر الخسيرا

بسوری لے قبر سمت فیہ قبة

فطاوليت الافسلاك والانجسم الزهسرا

نسامي لسه قدر وجاه ومنسزل

عظ يم لأنَ الله عظم علم قدراً في في الله عظم القير الدي ضم سيداً

ينال به من زاره الخسير والأجرا

كراماته في الناس قد شاع صيتها

وشمع لهما نمور فحاكمت بهما البمدرا

أكسارم أهسل الحسي دائمة تترى

كراماته منها لهذي مرض شفا

ومنها لمهموم شكا تسثلج الصدرا

لمسن امسه يروجسو نسوالأ وتسروة

وقد كان ذا فقر به يأمن الفقرا ومن أمّن الفقرا

كساه شفاء عاجلاً و نفسي الضراً

بــه الحــي ضــاهي كــل حــي وبلــدة

فلم أرحيا مثله أحرز الفخرا سقى الغيث ذاك الحيي إذ حل بينهم

فأخصـــبت الارض الـــتي حلَهـــا خـــيرا لـــه الطلعـــةُ الغـــرَ ا باشـــر اقها الـــدجي

يمساط ومسا أدراك مسا الطلعسة الغُسرا أبسوه الإمسام البَسر موسسي بسن جعفسر

ونعـــم وليـــداً كـــان في إهلسه بـــرا لــه الحَســبُ الســامي الــذي لــيس مثلــه

ومن مثلبه ينمن الى الدوحية الكبيرى وقاسم فرعناً كمان من دوحة الهندي

تفسرع طابست دوحسة المصلطفي طسرا كفسى القاسسم الزاكسي محمسد جسده

وجدتـــه يكفيــــه فاطمــــة الزهــــرا علــــى القاســـم العـــفُ التقـــيُ تحيـــة

وألسف سسلام والشسأء لسبه يطسرا

#### وقال أيضاً(١):

إن أردت البُـر الــذي فيــه تــؤجر شد رحل السرى وبادر إليه فيإذا ميا وفيت مرقده الطاهر واحمد الله داخيلا وعليي البسا ثم سلم على ابن موسى وزره ثم طف حوله وسل منه ما شئت وذنـــوب المســتغفرين اذا مـــا واذا لم يطـــق لعســـر وصـــولاً فليزر قاسما وقول الرضا فيه إنَّ للقاسم بسن موسمي كسرا مات إنَّ للقاسم بسن موسى كرامات م\_ن كراماته الفقيير اذا ما من كراماتة المريض اذا ما لاذ من كراماته اذا فنزع الخائف مين كراماته السقاية للضيف من كراماته على اهل باخمرا من كراماته أماط دجي الظلماء منن كراماتيه التعبيد والزهيد

فزر القاسم بن موسى بن جعفر ً واغتـــنم فرصـــة ولا تتــــأخرُ فاســـــــتأذن الـــــدخول وكبَــــــرُ ب شفاها باللثم منه فسمر ثــم قبُــلُ ذاك الضــريح المقــدَرُ . ففـــي القاســـم الأمـــور تيســـر فیہ قد اقسموا علی الله تغفر للرضا زائسرا ومساكسان يقسدر صحيح فليس يحكيه مصدر بها العارف الليب تحير كمثــل النجــوم في الافــق تزهــر ســــأل الله فيــــه بــــالخير يظفــــر عنه نفسي السهم والضر يوما اليه ما نالم الشر ونعم المماقي الكمريم المموقر به الخسير والأمسان تسوقر عين افقها سناه ونسور وتقيوى الإليه والله اكسبر

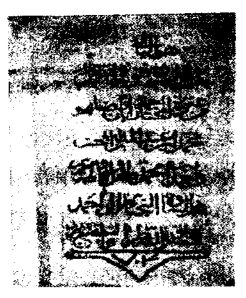
<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٩٦.

من كراماته وجود ابني هادي علماً كان فوقه النور لا الناربه مشل هذا الفقيم والثقة الفند وسلام علسى النبي وأصحاب

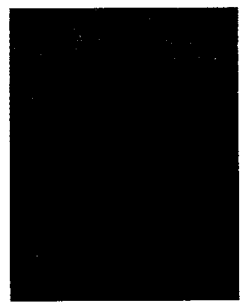
الجلالي بالنصر دام ميؤزر الم للهيدي مين تسدير الم للهيدي مين تسدير بيد الخيي فليضاهي ويفخر العبيا مين مظفري مقصر

الملحق الثالث: الوثائق ...... (٥٤٧)

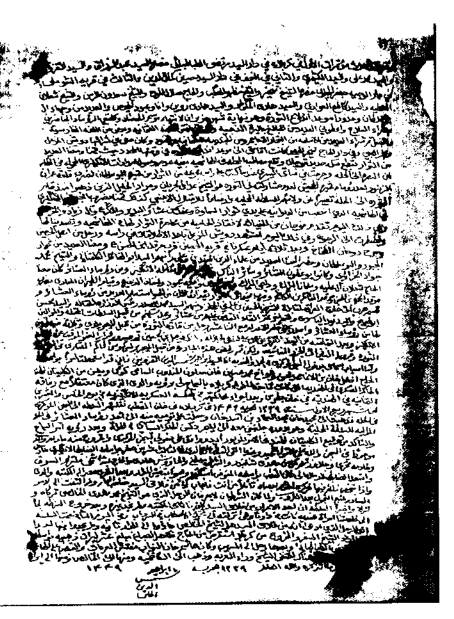
## اللحق الثالث الوثائق



( وثيقة رقم: ١) الصخرة التي عثر عليها جنوب مرقد انقاسم، وفيها اسماء لاسرة علوية دفنت بارض سورا والمؤرخة سنة ٧٠٤هـ.



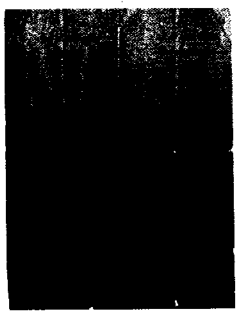
(وثيقة رقم: ٢) صخرة من المرمر تؤرخ الطور الثامن لبناء مرقد القاسم من قبل اقا علي شاه الحسيني سنة ١٢٨٨هـ.



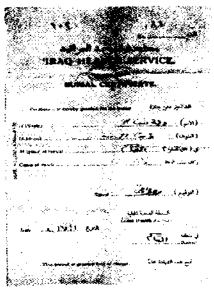
(وثيقة رقم: ٣) وثيقة تؤرخ احداث ثورة العشرين ويذكر فيها قصف مرقد القاسم ﷺ من قبل الطيران الانكليزي المحتل. كتبها السيد ابراهيم شمس الدين الحلي داخل سجن الحلة المركزي سنة ١٩٢٠م. النسخة الاصلية موجودة عند الاستاذ نجم عبد طرين. وقام بتحقيقها الدكتور: محمد حسن محى الدين في مجلة اوراق فراتية.

| . <b>#3</b> 7 | TRAO HEALTH                            | SE VICE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | montal description                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 5 .           |                                        | (AL) B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| .ر <b>ک</b>   |                                        | (حوقع)<br>الحملة تسبية (<br>الحملة تسبية (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | This perceit is present tree at chinca | الم المرابع ا |

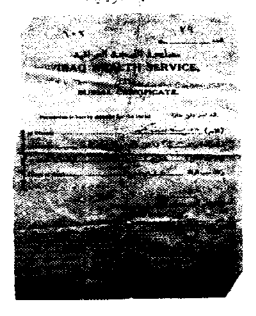
( وثيقة رقم: ٤) شهادة وفاة رسمية تشير الى دفن احد الموتى من ناحية المدحتية في مقبرة القاسم التاريخية.



(وثيقة رقم: ٥) شهادة وفاة رسمية تشير لدفن احد الموتى من قضاء النعمانية في مقبرة القاسم التاريخية.



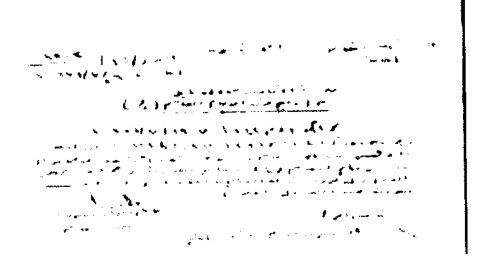
(وثيقة رقم: ٦) شهادة وفاة رسمية تشير الى دفن احد الموتى من ناحية الدغارة في مقبرة القاسم التاريخية.



( وثيقة رقم: ٧) شهادة وفاة رسمية تشير الى دفن احد الموتى من (ناحية الطليعة حاليا) في مقبرة القاسم التاريخية.



(وثيقة رقم: ٨) نموذج لوصل تسليم التبرعات لبناء مأذنة القاسم الاولى في سنة ١٩٦٣م



(وثيقة رقم:٩) مدير ناحية القاسم آنذاك يطلب من مديرية الاوقاف المبالغ الازمة لترميم مرقد القاسم ﷺ في سنة ١٩٧١م.

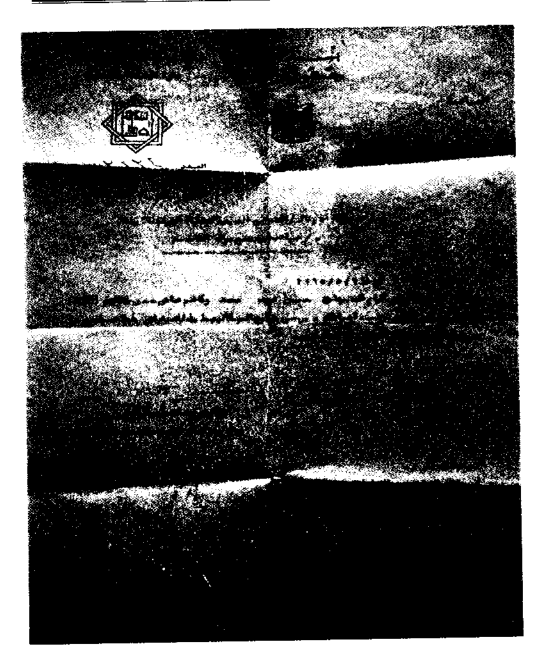
مسسسم المه الرحق الرحيم وحلى الله عق فحدداكه العلمين الطاهريم واللمن عق اعدا مكم الجيمين والاكادمة ميتم يوم المريم

مصنة صاحب السماحة مرحينا الدين الاعلى ودكيس ما مكتنا علاد نا وعلينا بالشرات و الملات معتبي طلعكة الأسب الإمام رعى ومن بيت الدي وسايو الاثمة الاطاع رعلي المضالصلاة والسيوم أنية الله وجبة في ارض السيد الحد المدال الما علي المعالمة المعالمة والسيوم أنية الله وجبة في ارض السيد الحد المدال المعالمة المع

نهم أقوكل ونو الحري رَمَّ إلى رَمْ إلى مَعْمَاهِ جِهَا الصِيءَ النارِ دَالوالدِهِ دَبِهِ نَضِو آبادَ بَمِ لاسِسِنَ الااذ ارنولماناتُم السب ي تشكدا ي دامشانِ على نفضكم بقيمة مُعَنِّعًا بام وقطي بدالذُ ش مِعَمَّانِهِ عَ حَبَّاءٍ في مِعْمَالِهِ لا دَالذَ شاه بولاكا سبوشاما عَلَيْهَ ان مُوصِد عَلَي عَبُ المَعْالِينِ بِنَاهِ وَنَوْلاً لاَولا مَكِنَ بِل لاَدَ صاحبِ ويُسلط الكيمال بدالله مَا مُفْصَعَرُ مِبِدُو بِهِمِينِ المُعْلِينِ بِنَاهُ وَنَوْلاً لاَولا مَكِنَ بِل لاَدَ مِا مَدِودَ اللهِ المُرسِزالونِينَ المُفَعِد مُعْلَيْنَ مَنِيمًا عَدْدَالُومِ اللهِ سلامٍ و دائدها مِكْلُم و مِنَ الله و مِمَانًا

خادیکم سریر انگلین میکرمیمیم مزیل خود سسارن مرتدالتانم

(وثيقة رقم: ١٠) رسالة من مدير مكتبة الحكيم العامة فرع القاسم الحاج مزعل حمود الى السيد محسن الحكيم(قدس) يطلب من سماحته بعض الاثاث للمكتبة، وكتابة هذه الوثيقة قبل سنة ١٩٧٠م.

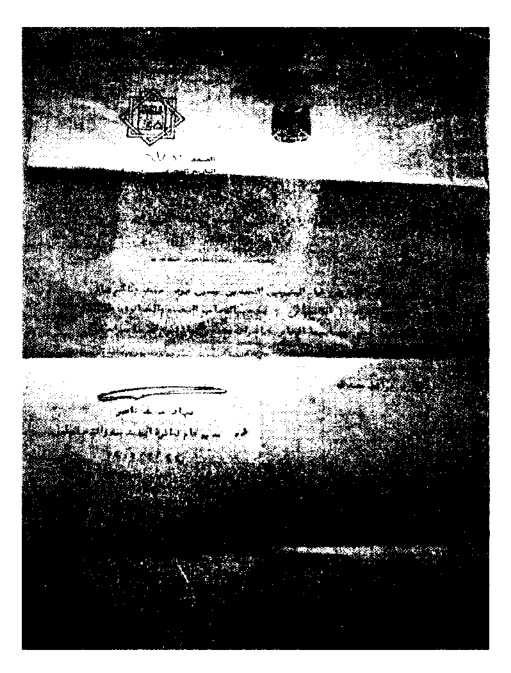


( وثيقة رقم: ١١) حصول الموافقة الرسمية من وزارة الاوقاف لصيانة وتوسيع مرقد القاسم (المرحلة الاولى) بتاريخ ١٩٩٥/٧/٨.

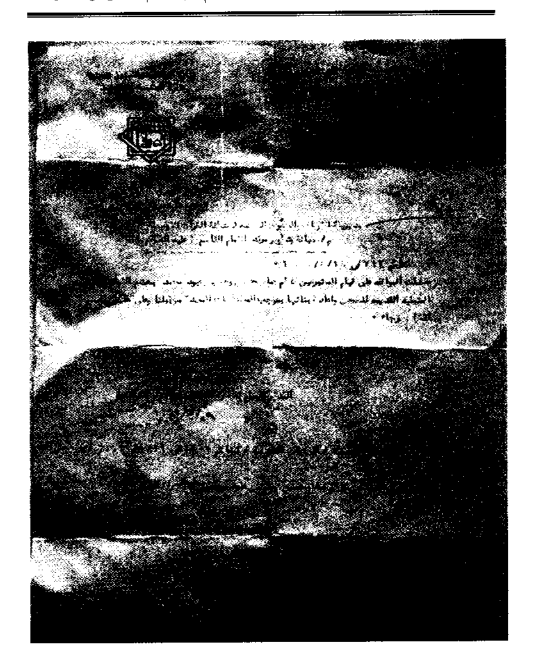


(وثيقة رقم: ١٢) كتاب رسمي صادر من محافظة بابل الى المنشأة العامة للسمنت الجنوبية يطلب فيه تزويد الحاج المرحوم حسين عبود محمد (٣٠ طن) من السمنت لغرض بناء مرقد القاسم عليه في سنة ١٩٩٥م.

الملحق الثالث: الوثائق .......(٥٥٧)



(وثيقة رقم: ١٣) حصول الموافقة من وزارة الاوقاف بتوسيع وبناء مرقد القاسم(عليه سلام) ( المرحلة الثانية) بتاريخ ٣/١٢/ ١٩٩٦م.



(وثيقة رقم ١٤) حصول الموافقة بهدم الاواوين المتبقية للصحن واعادة بنائها بتاريخ ١٩٩٩/٥/٣٩م

Republic of Iraq Ministry of Planning Government Investment Program Diversión garinectoffs mapper in

#### جمهـورية العبراق وزارة التخطيط

دائرة تبرانج الاستشارية خطوبية Schmidelpdesk w Hopsgrosie

التعلق کے جاتے ہے۔ انتعلق کے جاتے ہے۔

۲۰۱۲ من ۱۳۰۰ میلادی هر/ وزارهٔ طعطیسهٔ – دیزهٔ طعوزنسسهٔ م/ طبولانهٔ <u>الاست</u>ثماریهٔ لطع

تهدى وزفرة فتقطيط طيب تحياتهسنا ٠٠٠

ا ستقا فی طقرة (۱۱۰۱) من حصحیات فامترههٔ ثنا شمن تخیمت وصلاعیات تفیسهٔ فاستثریع الاستثماریه . تمام ۲۰۱۷ و وظرة فی کتاب مکتب رئیس فوزراه فار فر مر بن:۱۷۲/۲۱۸ فی ۲۰۱۳/۸/۲۱ و کتاب میوانی ۳ فوقف فشیمی فارقم (هـ/۱۹۵۰ فی ۲۰۱۳/۱۱/۱۹ کتار ما پاتی :-

- مراج مشروح (تذهیب مرقد الامام الفلسم بن الامام العظم (طبیعنا السلام) و المشترتین ) فی جدول الموازنة
  الاستثماریة تعام /۱۲-۱۳زاه الاوع (۲) تلمیل الاوع (۲۱) التسلیل (۱۱۵) شمن الدادة (۱) قطاع الدیلی
  و الملامسات باللغة کلیة مقادرها (۲۰۰ ۱۰۰ (۱۲ (۱۲) بینتر (سبّة عشر ملیستر وشسطیة وسیعة وتسمون
  مثیون و اربطالة الله دینتر) و المصبهمات ستویة مقارها (۲۰۰ ۲۰۰ (۱۰۰۰) دینتر (ملیز دینتر).
- بنظاة مياغ التصييمات السنوية العظروع المنكور في الغفرة (١) اعلاه من التصييمات السنوية البستروع ( الاصال الاطلام) المناوية البستروية ( الاصال الاطلام) المناوية الإسستانية العلم /١٠١٧ ( ١٥ الاصل الاصلام) المناوية الإسلام ( ١٠٠٠ ( ١٥ الاصلام) المناوية ( ١٠٠٠ ( ١٥ الاصلام) المناوية والمستلك السميح المناوية ( ١٠٠٠ ( ١٥٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١٠٠ ( ١
- ۳- تقویل بیوان فوقف فتبیمی صلاعیة فتلفیذ سع مراهاهٔ الانترام یقتطینسات و فسطانمیات فقامستهٔ بتنفیسد. هموازنهٔ الاستثماریة .

( وثيقة رقم : ١٥ ) كتاب رسمي من وزراة التخطيط في السلطة الحالية مرسل الى وزارة المالية لأدراج مشروع اعادة تذهيب القبة والمنارتين .

### العقارات فلتي ثم استملاكها من قبل ديوان الوقف الشوعي لمزار الامام القاسم بن الامام الكانظم (عليهما السلام)

| بدل الاستملاك | لسئيك                          | لساحة               | رقم العقار | ن  |
|---------------|--------------------------------|---------------------|------------|----|
| 140,,         | مزار الامام فتفسمين فكاظم      | 7, 140              | ٦ القاسم   | 1  |
| 000,          | مزار الامام القاسم بن الكاملام | 7,111               | ٥,,        | 4  |
| 17            | مزار الاملم القلمم بن الكاظم   | 7, 17,77            | 771        | ۲  |
| 17.,,         | مزار الامام فقاسم بن فكالمام   | Υ <sub>ρ.</sub> Α ι | £40        | ٤  |
| 34,,          | مزار الامام القاسم بن الكاظم   | ۲ <sub>۴</sub> ۱۸   | 111        | ٥  |
| 184,,         | مزار الامام القاسم بن الكاظم   | T <sub>P</sub> TA   | 110        | ٦  |
| A11,Y,        | مزار الامام القاسم بن الكاظم   | ٦٠١ م٢              | ٥١٢        | Y  |
| ***,,         | مزار الامام القلم بن الكاظم    | Y, TY               | ١١٥        | ٨  |
| 1,,           | مزار الإمام القلم بن الكاظم    | 7,117               | 778        | ٩  |
| 107,,         | مزلر الإمام القاسم بن الكاظم   | 1, 107              | 1/071      | ١. |
| ¥3.,,         | مزار الامام القلم بن الكانلم   | 7,110               | ٥٣.        | 11 |
| ٥٢٢,٥٠٠,٠٠٠   | مزار الامام القاسم بن الكاظم   | 1,1.1               | 177        | 17 |
| ۲,70۰,۰۰۰,۰۰۰ | مزار الامام القاسم بن الكاظم   | ۴۸،۷،۸۹             | 7/097      | ١٣ |

(وثيقة رقم: ١٦ ) العقارات التي تم استملاكها للمرقد الشريف.

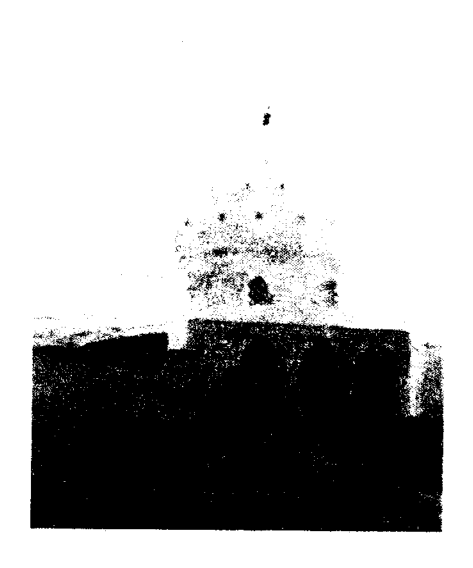
# اللحق الرابع الصور



(صورة رقم: ١) توضح موقع مجرى نهر سورا التاريخي الذي ارتبط بسيرة حياة القاسم يهل ويظهر النهر وهو يصب في البطائح وهذا ما اشار له الجغرافي الاصطخري. (الصورة مأخوذه من كتاب تاريخ حضارة وادي الرافدين لاحمد سوسة).



( صورة رقم : ٢) زعيم الطائفة الاسماعلية اقا علي شاه الحسيني( ت ١٨٨٥) الذي شيد الطور الثامن لبناء مرقد القاسم ﷺ.



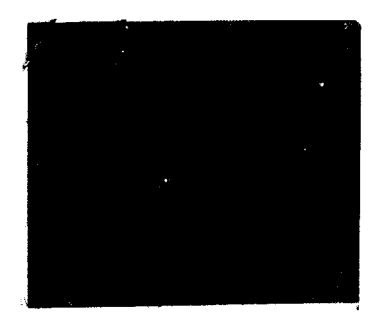
(صورة رقم: ٣) مرقد القاسم ﷺ بريشة المستشرق الالماني المهندس والتر اندريه بتاريخ/ ٣/٢٦/ ١٩٠١م. من كتابه رسوم عن طريق حفار.



(صورة رقم ٤) خان لاستراحة الزوار لمرقد القاسم ﷺ الذي بناه الملك الصفوي عباس الاول، الصورة بريشة المستشرق الالماني المهندس والتر اندريه بتاريخ/ ٣/٢٦/ ١٩٠١م. من كتابه رسوم عن طريق حفار.



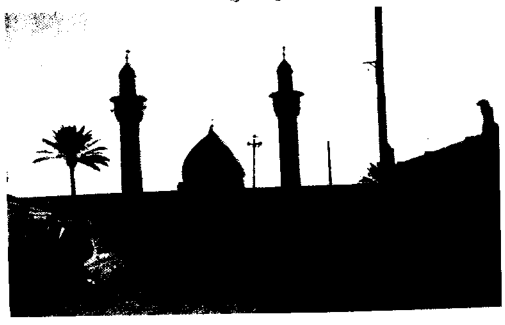
(صورة رقم: ٥) الشيخ خزعل الكعبي امير المحمرة الذي بذل اموالاً لبناء الطور التاسع لمرقد القاسم ﷺ في سنة (١٣٢٤هـ / ١٩٠٤م).



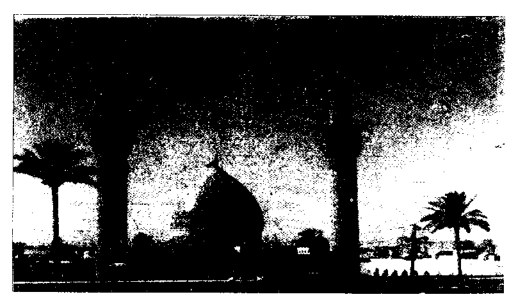
(صورة رقم: ٦) قبة مرقد القاسم في العقد الخامس من القرن الماضي.



(صورة رقم :٧) مرقد القاسم في العقد الخامس من القرن الماضي ويظهر عدد من سدنة المرقد الشريف



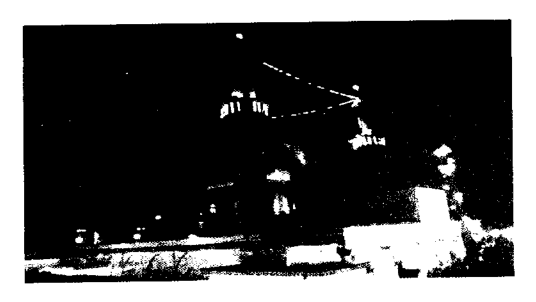
(صورة رقم: ٨) مرقد القاسم في سنة ١٩٦٥م



صورة رقم (٩) مرقد القاسم في سنة ١٩٨٠م.



( صورة رقم :١١ ) العمل الشعبي لاهالي القاسم في بناء الطور الرابع عشر لمرقد القاسم في سنة ١٩٩٥م



( صورة رقم : ١٢ ) صورة ليلية لمرقد القاسم 🛁 في سنة ٢٠٠٦م.



صورة رقم :١٣) من الجو لمرقد القاسم سنة ٢٠٠٧م

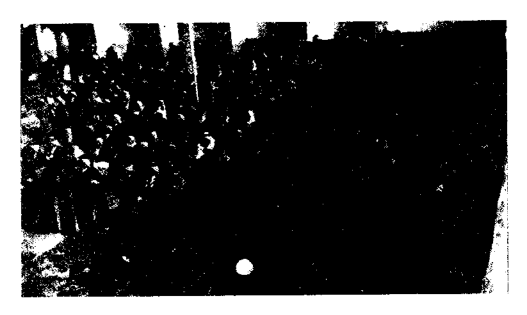
الملحق الرابع: الصور ...... (٥٧١)



(صورة رقم: ١٤) الشباك المبارك لضريح القاسم يهيئ



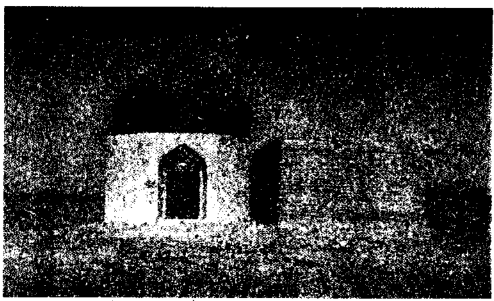
صورة رقم: (١٥) من الجو لمرقد القاسم ويظهر فيها قسم من المدينة من جهة الشمال الشرقي للمرقد.



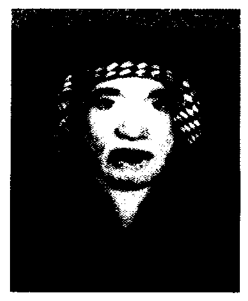
صورة رقم (١٦) : صلاة الجماعة في الصحن القاسمي المطهر بإمامة الشهيد الجلالي بحدود سنة ١٩٧٠م.



(صورة رقم: ١٧) الشهيد السعيد السيد محمد تقي الجلالي في اواخر حياته الشريفه.



(صورة رقم : ١٨) مرقد السيد محمد بن عبدالله بن الحسن واسرته الواقع جنوب مرقد القاسم بـ( ٤ كم) وقد وجدت في هذا القبر صخرة تدل على مدينة سورا التاريخية يرجع تاريخها الى سنة ٧٠٤هـ.



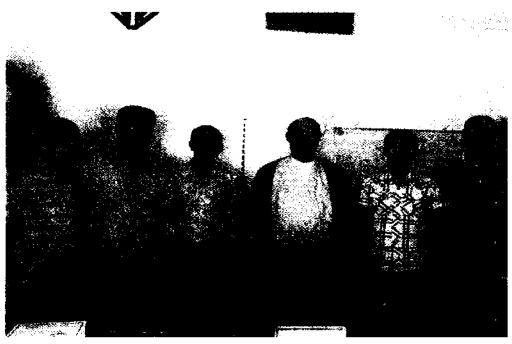
صورة رقم ( ١٩) المرحوم الحاج حسين عبود محمد، ابرز الساعين لبناء مرقد القاسم للطور الرابع عشر.



(صورة رقم: ١٩) جانب من العمل لبناء الطور الاخير وهو الطابق الاول لسور الصحن الشريف.



( صورة رقم : ٢٠) صورة تذكارية في موقع العمل لمجموعة من العمال الذين شاركوا في بناء الطور الخامس عشر للصحن القاسمي الشريف، ويظهر بينهم المؤلف.



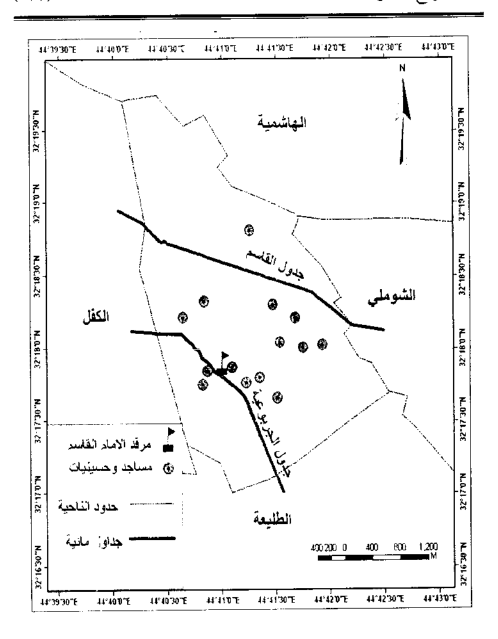
(صورة رقم: ٢١) صورة تذكارية المؤلف الثالث من اليمين مع قسم من الكادر الهندسي الذي نفذ الطور الاخير لبناء الطابق الاول للصحن الشريف وهم من اليمين: ١-المهندس اكرم كاظم كريم الحسيني ٢-المهندس وسام سليم خضير٣- المهندس انسر علي ناجي الخالدي ٤-المهندس حيدر علي ناجي ٥- المساح ذو الفقار فارس حمود.



صورة رقم (٢٢) مرقد انسيد اسماعيل بن ابراهيم طباطبا في يوم ١/رجب / سنة ١٣٣٤هـ وهو ذكري وفاته



صورة رقم (٢٣) مرقد السيد أبو طاهر يحيى بن الحسن بن محمد مانكديم بن الحسين الحسني الذي قال عنه الشريف النسابة أبو إسماعيل إبراهيم بن ناصر، من أعلام القرن الخامس الهجري: انه مات في سورا.



صورة رقم (٢٤) خريطة للحدود الادارية لمدينة القاسم، ويظهر فيها ابرز المساجد والحسينيات، بالاضافة الى موقع المرقد المقدس.



صورة رقم (٢٥) : تشابيه الاربعين من صفر في الصحن الشريف.



(صورة رقم: ٢٦) احد شوارع مدينة القاسم -باب القبلة للصحن الشريف- في ايام زيارة الاربعين

المراجع والمصادر ....... (٥٨١)

# المراجع والمصادر

## القرآن الكريم.

ابن إدريس، الحلي ( ت ٥٩٨ هـ) :

١- مستطرفات السرائر ( موسوعة إبن إدريس الحلي )، ط١، تحقيق وتقديم: محمد مهدي
 الموسوى الخرسان، مكتبة الروضة الحيدرية / النجف الأشرف، ١٤٢٩هـ.

الإدريسي، الشريف أبو عبد الله محمد بن محمد(ت٥٦٠ هـ):

۲- نزهة المشتاق في أختراق الآفاق، عالم الكتب/ بيروت، ١٤٠٩هـ.

الأديب، عادل:

٣-ألاثمه الاثنا عشر، دارسة وتحليل، منشورات الاعلمي للمطبوعات.

الاربلي، أبو الحسن على بن عيسى بن أبي الفتح (ت١٩٣هـ):

٤- كشف الغمة في معرفة الأثمة، دار الأضواء/ بيروت.

الاسدي، وهاب قاسم محمد الحلي:

٥- من أيام الجلالي في القاسم، ط١، طبع على نفقة مطبعة

النعمان/ النجف الاشرف، ١٣٩٦هـ - ١٩٧٦م

الاسكافي، أبي علي محمد بن همام (٣٣٦٠ هـ):

٦- التُمحيصُ: تحقيق ونشر: مدرسة الإمام المهدي ﷺ قم المقدسة.

الاصبهاني: أبو نعيم احمد بن عبد الله (ت ٤٣٠هـ):

٧-حلية الاولياء وطبقات الاصفياء، مطبعة السعادة/ مصر، ١٣٥١هـ - ١٩٣٢م.

الاصبهاني، عماد الدين الكاتب:

٨-خريدة القصر وجريدة العصر، حققه وشرحه: محمد بهجة الأثري، صدر من الجمهورية العراقية، وزارة الإعلام، مديرية الثقافية العامة، سلسلة كتب التراث.

الأصفهائي، أبو فرج:

٩- مقاتل الطالبيين: نشر وتحقيق احمد صقر، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت / لبنان.

الأصفهاني، أبو فرج (ت٣٥٦هـ) :

 ١٠- الأغاني، شرح وكتب الهوامش: عبد علي مهنا، منشورات محمد علي بيضون لنشر كتب السنة الجماعة، دار الكتب العلمية/ بيروت.

الاصطخري، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي المعروف بـ(الكرخي) :

١١- مسالك الممالك، موضوع العراق، طبع حجري بمطبعة بريل في مدينة ليدن.

الازدي، ابو بكر محمد بن الحسن بن دريد ( ت٣٢١هـ ) :

 ١٢- جمهرة اللغة علق عليه ووضع حواشيه وفهارسه: ابراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية/ بيروت.

بن اعثم، أبو محمد احمد الكوفي(ت ٣١٤):

١٣-الفتوح، دار الندوة الجديدة/ بيروت.

اقا خان الثالث:

١٤- مذكرات اقا خان، ترجمة وتقديم: سيف الدين قصير، دار العلم للملايين/ بيروت، ط١، ١٩٥٩م.

أفندي عبد الله الاصبهاني، من إعلام القرن الثامن عشر:

١٥- رياض العلماء وحياض الفضلاء، تحقيق احمد الحسيني.

اندريه، والنر:

١٦- رسوم عن طريق حفار، برلين : ١٧٢.

الأميني، عبد الحسين:

١٧- الغدير، عني بنشره الحاج حسن إيراني صاحب دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م.

ألأميني، عبد الحسين :

١٨-نظرة في كتاب السنة والشيعة، سلسلة الكتب المؤلفة في رد الشبهات (٦٨)، إعداد مركز الأبحاث العقائدية.

الأمين، محسن:

١٩- مفتاح الجنات في الادعية والاعمال والصلوات والزيارات، دار التعارف /بيروت

الآملي، محمد تقي مصباح :

٣٠- المهدى في شرح عروة الوثقى، طبع على نفقة بعض المؤمنين من أهل الخير.

الايرواني، محمد باقر النجفي :

٢١- ديوان شعراء الحسين، ط١، مؤسسة الاعلمي، بيروت.

المراجع والمصادر ...... (٥٨٣)

برهان، إيناس عبد الامير:

٢٢-النمو الحضري واثره على التوسع العمراني في مدينة القاسم ( دراسة في جغرافية المدن)
 رسالة ماجستير غير منشورة، كلية التربية/ جامعة بابل.

آل بحر العلوم، جعفر :

٣٣- تحفة العالم في شرح خطبة المعالم، مطبعة الغري، النجف الاشرف، ١٣٤٥هـ.

البحراني، محمد صالح:

۲۶- ديوانه مخطوط .

البحراني، هاشم بن سليمان :

٢٥-مدينة معاجز الأثمة الاثنا عشر ودلائل الحجج على البشر، ط١، ١٤١٣هـ، تحقيق: عزة الله المولائي الهمداني، نشر: مؤسسة المعارف الإسلامية.

البحراني، يوسف (ت١١٨٦هـ):

 ٢٦- الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، حققه وعلق عليه: محمد تقي الايرواني، فهرسة وتصحيح: د. يوسف البقاعي، دار الأضواء للطباعة والنشر.

البدري، سامي:

۲۷- النجف مرسى سفينة نوح، بحث منشور في مجلة تراث النجف، العدد١، ١٤٣٠م - ٢٠٠٩هـ.
 البراقي، حسين بن السيد احمد(ت١٣٣٢هـ) :

٢٨-تاريخ الكوفة، أستدراك: السيد محمد صادق بحر العلوم، تحقيق ماجد بن أحمد، الناشر:
 أنتشارات المكتبة الحيدرية.

البراقي، حسين بن السيد احمد :

٧٦-عقد الؤلؤ والعقبان في تحديد ارض كوفان، المرجع خالي من معلوات أخرى.

البرقى، أبو جعفر أحمد بن أبي عبد الله محمد بن خالد (ت٢٧٤هـ أو ٢٨٠هـ) :

٣٠-المحاسن، باب التحرز، تحقيق: مهدي الرجائي، نشر المجمع العالمي لأهل البيت ١٠٤٠.

البرقي، أبو جعفر أحمد بن أبي عبد الله محمد بن خالد :

٣١- كتاب الرجال.

بريش، كلود سيرفان:

٣٢- كريم اقا خان امام الاسماعيلية المعاصرة، ترجمة وتقديم: محمد نمر المدني، بلا طبعة ولا تاريخ.

البغدادي، أبو فرج قدامة بن جعفر الكاتب (٣٢٠هـ):

٣٣- كتاب الخراج، وضع مقدمتة، وهوامشه، وفهارسه، د. محمد مخزوم، دار إحياء الترث العربي.

٣٤-البغدادي: (ت: ١٠٩٣هـ)

خزانة الأدب: ط١، تحقيق: محمد نبيل طريفي وإميل بديع اليعقوب، دار الكتب العلمية/ بيروت، ١٩٩٨م.

البغدادي، الخطيب أبو بكر احمد بن على ثابت (ت٤٦٣ هـ):

٣٥- تاريخ بغداد أو مدينة السلام، الناشر: دار الكتاب العربي/ بيروت.

البغدادي، الخطيب أبو بكر احمد بن على بن ثابت :

٣٦- الكفاية في علم الرواية، علق عليه: زكي عميرات، دار الكتب العلمية/ بيروت.

البغدادي، صفي الدين عبد المؤمن بن عبد الحق، (ت٧٣٩هـ) :

٣٧- مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، كتاب السين، طبع حجري.

البغدادي، مرتضى نظمي زادة :

٣٨- تذكرة الأولياء، في تراجم الأثمة، والمتصوفة، والزهاد، في بغداد وما جاورها من البلدان، دراسة وتحقيق: د. حميد مجيد هدو، الهلال للطباعة، والنشر، والتوزيع.

البلاذري أبو الحسن احمد بن يحيى بن جابر بن داود، (ت٢٧٩هـ) :

٣٩- فتوح البلدان، ط١، لجنة تحقيق النراث/ بيروت.

البلاغي، محمّد جواد :

٠٤- مسألة في البداء، تصحيح وإعداد: محمد علي الحكيم، سلسلة الكتب العقائدية (١٩٥)
 إعداد: مركز الأبحاث العقائدية.

البروجردي :

٤١- جامع أحاديث الشيعة، ألف تحت إشراف آية الله العظمى حاج حسين الطباطبائي البروجردي، المطبعة العلمية/ قم،.

البهائي، العاملي(ت ١٠٣١ هـ):

٤٢-مشرق الشمسين وإكسير السعادتين (الملقب بمجمع النورين ومطلع النيرين)، منشورات مكتبة بصيرتي – قم، طبعة حجرية.

البهائي، العاملي (ت ١٠٣١)

٤٣- الحبل المتين، منشورات مكتبة بصيرتي، قم، طبعة حجرية.

بناري، على همت:

٤٤- ابن ادريس الحلي ودوره في اثراء الحركة الفكرية، مركز ابن ادريس للدراسات الفقية/ قم، ٢٠٠٩م.

البياضي، زين الدين أبي محمد علي بن يونس العاملي النباطي(٧٩١ ـ ٧٧٧ هـ) :

٥٤- الصراط المستقيم في مستحقي التقديم، الباب الحادي عشر: فيما جاء في المهدي وبقائه،
 عنيت بنشره المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية.

٤٦-البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخَسْرُوْجُردي الخراساني، (ت ٨٤٥هـ):

شعب الإيمان، حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه: الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م.

التستري، مرتضى زاده:

٤٧-كشكول : مخطوط. ترجمة ومطابقة: عبد الحليم عوض الحلي، وهذه المخطوطة موجودة عند الاستاذ عبد الرضا عوض من اهالي الحلة.

التستري: محمد باقر بن على :

٤٨-كشكول، مخطوط في مكتبة كاشف الغطاء برقم (١٥٨٤).

التستري، محمد تقي :

٤٩- النجعة في شرح اللمعة،الناشر: كتابفروشي صدوق، مكان جاب/ تهران.

التستري، محمد تقي :

٥٠- قاموس الرجال، مؤسسة النشر الاسلامي/ قم ١٤٣٠هـ.

الترمذي(ت٢٧٩ هـ):

٥١- سنن الترمذي، ط٢، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر للطباعة والنشر

والتوزيع/بيروت، ١٤٠٣ هـ- ١٩٨٣م.

التميمي، محمد علي جعفر :

٥٢-مشهد الامام او مدينة النجف الاشرف، المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف ١٩٥٥م
 أبن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني المعروف الجزري الملقب بـ(عز الدين) (ت١٣٠٠هـ) :

٥٣- الكامل في التاريخ، راجعه وصححه: الدكتور محمد يوسف الدقاق، منشورات محمد علي بيضوني، لنشر كتب السنة والجماعة، دار الكتب العلمية / بيروت..

الجابلقي، على أصغر:

0٤- طرائف المقال في معرفة طبقات الرواة، تحقيق: انسيد مهدي الرجائي نشر: مكتبة آية الله العظمى المرعشي العامة، قم المقدسة طبع: بهمن/ قم،١٤١٠هـ.

الجزائري، عبد الله (ت١١٧٣هـ):

٥٥-تحفة السنية في شرح نخبة المحسنية (مخطوط)، نسخة ميكرو فيلم مكتبة آستانه قدس، تخطيط: عبد الله نور الدين بن نعمت الله.

الجلالي، محمد حسين الحسيني :

٥٦- فهرس التراث، المطبعة: نكارش، الناشر: دليل ما.

الجلالي، محمد تقي :

٥٧- تاريخ الروضة القاسمية المخطوط، النسخة الأصلية موجدة في مؤسسة المرتضى للثقافة والإرشاد في النجف الاشرف.

الجلالي، محمد تقي:

٥٨- فقه العترة، كتاب الزكاة، منشورات مكتبة الحكيم العامة فرع القاسم، مطبعة القضاء /النجف الاشرف، ١٤٠١هـ.

أبن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي :

٥٩-المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، حققه وقدم له الأستاذ الدكتور سهيل زكار، أشراف وكتب البحوث والدراسات، دار الفكر للطباعة والنشر.

ابن الجوزي، يوسف بن قزأوغلي بن عبد الله (ت ٦٥٤هـ) :

٦٠- تذكرة الخواص، علق عليه ووضع حواشيه: خالد عبد الغني محفوظ، دار الكتب العلمية. الجواهري، محمد :

٦١- المفيد من معجم رجال الحديث، ط٢، ١٤٢٤هـ، مكتبة المحلاتي/ قم.

الجندي، المستشار عبد الحليم:

٦٢- الإمام الصادق، تحقيق: كمال السيد، الناشر مطبعة أنصاريان، ١٩٩٥م.

الحاج حسين: د. حسين أبراهيم :

٦٣– الإمام الكاظم مسيرة علوية مستمرة، ط١، دار المرتضى للطباعة والنشر والتوزيع بيروت/ لبنان.

الحاج على جواد، زين الدين :

٦٤-الشهيد الثاني زين الدين بن على بن احمد ألعاملي، دار المرتضي/ بيروت.

الحائري، محمد مهدي :

٦٥-شجرة الطوبي، ط٢، انتشارات المكتبة الحيدرية، المطبعة شريعت/ قم المقدسة.

٦٦-الحاثري، نصر الله :

ديوان السيد نصر الله الحائري، مخطوط. جمعه: حسين بن عبد الرشيد نزيل النجف، الديوان موجود في مكتبة الحكيم العامة برقم: ١٢٢٩

أبن حجر، أحمد الهيتمي المكي (ت٩٧٤هـ) :

٦٧- الصواعق المحرقة في الرد على اهل البدع والزندقة، ط٢، ١٣٨٥هـ - ١٩٦٥م، خرج

أحاديثه، وعلق حواشيه، وقدم له: عبد الوهاب عبد اللطيف، شركة الطباعة الفنية المتحدة.

الحراني، ابن شعبة :

٦٨- تحف العقول عن آل الرسول صلى الله عليه وآله ، ط٢، تصحيح وتعليق: على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة،١٤٠٤هـ.

الحر العاملي، محمد بن الحسن:

٦٩- أمل الآمل، برقم: ٦٢٢، تحقيق: احمد الحسني، مطبعة الآداب/ النجف الاشرف، ١٣٢٥هـ.الحر العاملي، محمد بن الحسن (ت١٠٤٥هـ):

٧٠- وسائل الشيعة إلى أحكام الشريعة، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث.

الحر، العاملي (١١٠٤هـ):

٧١-هداية الأمة إلى أحكام الأثمة (ع)، ط١، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للاستانة الرضوية المقدسة/- مشهد ـ ايران، ١٤١٢.

الحربي، إبراهيم بن إسحاق بن إبراهيم ابن شيرين بن عبد الله : (ولد ١٩٨هـ – ٣٧٥هـ) : ٧٧-المناسك، وأماكن طرق الحج، ومعالم الجزيرة، تحقيق: حمد الجاسر، منشورات دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر، الرياض/ السعودية.

حرز الدين، محمد:

٧٣- مراقد المعارف، تحقيق محمد حسين حرز الدين، مطبعة الآداب / النجف الاشرف.

حرز الدين، محمد:

٧٤- معارف الرجال، منشورات مكتبة اية العظمى المرعشي، قم المقدسة / ايران ، تحقيق: محمد حسين حرز الدين.

الحازمي، محمد بن موسى بن عثمان بن حازم ابو بكر زين الدين المعروف : ٧٥- الأماكن او ما اتفق لفظه وافترق مسماه، باب خمرًا، حمراء.

حسين، د. محمد كامل:

٧٦- طائفة الاسماعيلية نضامها وعقائدها، ط١، ١٩٥٩م، مكتبة النهضة العربية/القاهرة.

الحسيني، أحمد:

٧٧- تراجم الرجال، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي / قم، ١٤١٤.

الحسني، عادل:

٧٨- دليل العتبات والمراقد في العراق، الصادر من رابطة أهل البيت الاسلامية العالمية في المملكة المتحدة/ لندن سنة ١٣٤١هـ، باللغتين العربية والانكليزية.

الحسني، عبد الرزاق:

٧٩- موجز تاريخ البلدان العراقية، ط١، ١٣٢٩هـ - ١٩٣٠م، مطبعة النجاح/ بغداد.

الحسني، عبد الرزاق:

٨٠- العراق قديما وحديثا، منشورات دار اليقضة العربية / بغداد

الحسني، محمد:

 ٨١- محمد باقر الصدر..حياة حافلة.. فكر خلاق، دار المحجة البيضاء: العارف للمطبوعات/ بيروت، ١٤٢٨هـ.

الحسني، هاشم:

٨٢- أبو يعلى الحمزة بن القاسم، أطروحة دكتورة، مقدمة إلى الجامعة الهولندية غير منشورة.

الحكيم، حسن عيسى:

٨٣- المفصل في تاريخ النجف الاشرف، المطبعة: شريعة، الناشر: المكتبة الحيدرية.

الحكيم، حسن عيسي :

٨٤- مدرسة الحلة العلمية ودورها في حركة التأصيل المعرفي، مركز الهدى للدراسات الحوزوية.

الحكيم: حسن عيسى :

٨٥- المراكز العلمية في قرية سورا، جريدة الجنائن، العدد ١٠ بتاريخ ١٠/١/ ٢٠٠٠م.

الحكيم ، حسن عيسى :

٨٦- أسرة آل طاوس ومساهماتها في الحركة العلمية في الحلة، سنة الطبع ٢٠٠٤م، ص٤، المصدر خالي من أي معلومات أخرى.

الحلى، حازم سلمان:

٨٧- الحلة واثرها العلمي، المكتبة التاريخية المختصة، ١٤٣٢هـ :

الحلي، المحقق نجم الدين أبي القاسم جعفر بن الحسن (ت٦٧٦ هـ):

٨٨- المعتبر في شرح المختصر، منشورات مؤسسة سيد الشهداء ﷺ قم/ إيران تحت إشراف آية الله ناصر مكارم الشيرازي، حققه وصححه: عدة من الأفاضل.

الحلي، العلامة الحسن بن يوسف (ت ٧٢٦هـ) :

٨٩- تذكرة الفقهاء، منشورات المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، طبعة حجرية.

الحلى، العلامة :

٩٠ منتهى المطلب، ط١، صححه وعلق عليه: علي أكبر الغفاري، مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة، ١٤٢١.

الحلى، العلامة:

٩١- توضيح الاشتباه، تحقيق: محمد الحسون، منشورات: جماعة المدرسين/ قم، ١٤١١ هـ .الحلي، العلامة (ت ٧٢٦):

٩٢- نهاية الإحكام، ط٢، تحقيق: مهدى الرجائي، مؤسسة إسماعيليان / قم، ١٤١٠هـ.

ابن حمدون، محمد بن الحسن بن محمد بن على (٥٦٢ هـ):

۹۳- التذكرة الحمدونية، ط١، تحقيق: احسان عباس و بكر عباس، دار صادر للطباعة والنشر
 ۱۹۹۲م.

الحموي: شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي البغدادي، (ت٦٣٦ هـ) .

٩٤- معجم البلدان، تحقيق: فريد عبد العزيز الجندي، دار الكتب العلمية/ بيروت.

حميد، عامر عجاج:

٩٥- النيل ومنطقتها، رسالة ماجستير، مقدمة إلى مجلس كلية التربية في جامعة بابل.

الحميري، جمال الدين عبدالله الطيب بن عبد الله بن أحمد بامخرمة ( ت ٩٤٧هـ- ١٥٤م) :

٩٦- النسبة إلى المواضع والبلدان، مركز الوثائق والبحوث، ديوان رئاسة الدولة في أبو ظبي/
 الإمارات العربية.

الحميري، محمد بن عبد المنعم (ت ٩٠٠هـ):

97 روض المعطار في خبر الأقطار، ط٢، تحقيق: إحسان عباس، طبع على مطابع هيدلبرغ / بيروت، ١٩٨٤م.

أبن حوقل، أبو القاسم النصيبي :

٩٨- صورة الاض، منشورات مكتبة الحياة/ بيروت .

الحويزي :عبد على بن جمعة العروسي(ت ١١١٢هـ) :

٩٩- تفسير نور الثقلين، تحقيق: على عاشور، نشر: مؤسسة التاريخ العربي/ بيروت.

ابن حيان، ابو حاتم محمد بن حيان بن احمد التميمي ت ٣٤٥.

١٠٠-كتاب الثقات،ط٢، داثرة المعارف العثمانية / حيدر اباد، ١٤٢٤هـ:

حبدر، أسد:

١٠١-الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، دار التعارف للمطبوعات/ بيروت.

الخاقاني، على صاحب مجلة البيان:

١٠٢- شعراء الغرى، المطبعة الحيدرية، ط١، ١٩٣٧م.

الخاقاني، على صاحب مجلة البيان:

١٠٣- رجال الخاقاني، تحقيق: محمد صادق بحر العلوم، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٤هـ

الخاقاني، على، صاحب مجلة البيان:

١٠٤- شعراء الحلة أو البابليات، المطبعة الحيدرية،١٣٧٠هـ.

الخاقاني، على :

١٠٥- الحمزة والقاسم، المطبعة الحيدرية في النجف، ١٩٤٨ م.

أبن خرداذبة أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله :

١٠٦- المسالك والممالك، وضع مقدمتة، وهوامشه، وفهارسه: الدكتور محمد مخزوم ، دار إحياء التراث العربي.

الخصيبي، أبي عبد الله الحسين بن حمدان (ت٣٣٤هـ):

١٠٧- الهداية الكبرى، موسسة البلاغ للطباعة، والنشر، والتوزيع / بيروت.

الخطي، على بن حسن الجشي البحراني:

١٠٨- الشواهد المنبرية ، المطبعة العلمية، ١٣٦٠هـ.

الخضري، عبد الغني :

١٠٩- ديوان محسن الخضري، المطبعة العلمية ١٣٦٦هـ- ١٩٤٧م، إصدار جمعية التحرير الثقافي في النجف الاشرف.

الخفاجي، باقر حبيب :

١١٠-منظومة العقود الدرية.

الخفاجي، ثامر كاظم:

١١١-المشاهير من أعلام الحلة القيحاء إلى القرن العاشر الهجري، المطبعة سارة/قم.

خفاجي، د. محمد عبد المنعم :

١١٢- بحث القي في مؤتمر الإمام الصادق الدولي بدمشق في ١/ أيلول/ ١٩٩١م ، طبع ضمن كتاب الإمام الصادق دراسات وأبحاث، أصدرته المستشارية الثقافية للجمهورية الإسلامية الإيرانية.

الخرسان محمد مهدي الموسوي:

١١٣- مقدمة تفسير منتخب التبيان (موسوعة إبن إدريس الحلي ) ابن إدريس الحلي، العتبة العلوية المقدسة / النجف الأشرف، ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨ م

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد الحضرمي المغربي ( ت ٨٠٨ هـ):

١١٤- العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، المعروف بتأريخ ابن خلدون، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت١٣٩١هـ - ١٩٧١م.
 الخليلي، جعفر :

١١٥- هكذا عرفتهم، الناشر؛ أنتشارات المكتبة الحيدرية، ايران/ قم.

أبن خلكان، أبو العباس شمس الدين احمد بن محمد بن ابي بكر (ت٦٨١هـ) :

١١٦- وفيات الأعيان وانباء ابناء الزمان، تحقيق: د. إحسان عباس، دار صادر/ بيروت. الخوئي، أبو القاسم :

١١٧- معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، ط٥، ١٤١٣هـ- ١٩٩٢م، بلا اسم المطبعة والناشر.

الخونساري، محمد باقر الموسوي:

١١٨- روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، ط١، الدار الإسلامية.

الخيون، رشيد:

١١٩- امالي السيد طالب الرفاعي،ط٢، دار مدارك للنشر،٢٠١٢م.

الدمشقى، أبو الفداء الحافظ بن كثير، (ت٧٧٤هـ):

١٢٠ البداية والنهاية: دقق أصوله وحققه: الدكتور احمد أبو ملحم وآخرون، دار الكتب
 العلمية/ بيروت.

ديالمة، حسناء:

١٢١-الفكر التربوي الاسلامي عند الإمام جعفر الصادق، ط١، ٢٠١٠م، المكتبة العصرية/ بيروت، شركة أبناء شريف الأنصاري للطباعة والنشر والتوزيع.

الدينوري، أبو حنيفة، احمد بن داوود، (ت٢٨٢هـ):

 ۱۲۲ الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة الدكتور: جمال الدين السيال، المطبعة: شريعت- قم، انتشارات: المكتبة الحيدرية.

الدينوري، عبدالله بن مسلم بن قتيبة (ت ٢٧٦هـ ):

١٢٣ عيون الأخبار، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف،
 والترجمة، والطباعة، والنشر.

الذهبي، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان ( ٧٤٨هـ):

١٢٤- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، قام بتوثيق الكتاب: صدقي جميل العطار، دار الفكر/ بيروت .

الذهبي، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان، (ت٧٨٤هـ):

١٢٥- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، دار الكتاب العربي.

١٢٦- الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان (ت ٧٤٨) :

سير أعلام النبلاء تحقيق : كامل الخراط، مؤسسة الرسالة / بيروت.

الرازي، فخر الدين (ت٦٠٦هـ):

الشجرة المباركة في أنساب الطالبية، تحقيق: مهدي الرجائي، ط١- ١٤٠٩، مكتبة المرعشي النجفي العامة/ قم المقدسة.

الرازي محمد بن أبي بكر عبد القادر:

١٢٨ مختار الصحاح، باب القاف، عني بترتيبه: محمد الخاطر، مراجعة: لجنة من مركز تحقيق التراث بدار الكتب المصرية.

الراوندي أبو الحسين سعيد بن هبة الله المشهور به قطب الدين، (ت٥٧٣ هـ) :

١٢٩ سلوة الخزين المعروف بـ(الدعوات)، منشورات مدرسة الإمام المهدي/ قم المقدسة،
 تحقيق: مدرسة الإمام المهدى إليه.

الراوندي، فضل الله :

١٣٠- النوادر،ط١، تحقيق: سعيد رضا علي عسكري، مؤسسة دار الحديث الثقافية.

رؤوف، عادل:

١٣٦ حصارات علي، النجف مدينة تعتاش على الموتى، الطبعة الرسمية الأولى، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م، المركز العراقي للإعلام والدراسات.

الزبيدي، محب الدين أبي فيض السيد مرتضى الحسيني الواسطي الحنفي:

المراجع والمصادر ...... (٩٩٣)

١٣٢- تاج العروس في جوهر القاموس، دراسة وتحقيق: علي شبري، دار الفكر للطباعة،
 والنشر، والتوزيع.

الزبيدي، د. محمد حسين:

١٣٣- امارة المشعشعين اقدم امارة عربية في عربستان.

الزركلي، خير الدين:

١٣٤- الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين/ بيروت، ١٤١٠هـ.

الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر( ت ٥٣٨ هـ):

١٣٥- ربيع الأبرار ونصوص الأخبار، ط١، تحقيق: عبد الأمير مهنا، مؤسسة الأعلمي

للمطبوعات/ بيروت ١٤١٣هـ

زين الدين، د. محمد:

١٣٦- التشيع معالم في العقيدة والفكر، مركز الرسالة.

الساعدي، حمود:

١٣٧- بحوث عن العراق وعشائره، دار الأندلس في النجف الاشرف.

الساعدي، عبد الجبار عبد الرضا:

١٣٨- سليل الإمام الكاظم العلوي الغريب، ط٢، مطبعة النعمان النجف الاشرف، منشورات مكتبة الحكيم العامة فرع القاسم، ١٣٩٧هـ – ١٩٧٧م.

ابن الساعي، على بن انجب البغدادي( ت١٧٤هـ):

١٣٩- مختصر أخبار الخلفاء، ط١، المطبعة الاميرية/ بولاق/ مصر،١٣٠٩هـ.

ابو سعيدة حسين:

١٤٠- تاريخ المشاهد المشرفة، ط١، مطبعة الجاحظ بغداد

سوسة، أحمد:

١٤١- تاريخ حضارة وادي الرافدين في ضوء مشاريع الري الزراعية، طبعته وزارة الزراعة الري. سوسة، احمد:

١٤٢-ملامح من التاريخ القديم ليهود العراق، مطبعة المعارف/ بغداد ١٩٤٥م.

سيد الأهل، عبد العزيز:

١٤٣- جعفر بن محمد الإمام الصادق، سلسلة من الكتب يصدرها المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، في القاهرة يشرف على إصدارها: محمد توفيق عويصة، الكتاب الثاني عشر لسنة ١٩٦٤م.

السيف: محمود:

١٤٤-الإمام موسى الكاظم، أضواء من سيرته، ط١، ٢٠٠٥م، مطبعة قلم، مركز التوزيع: دار الأنصار قم/ ايران.

السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن محمد أبي بكر (٣١٦٠ هـ):

١٤٥- المزهر في علوم اللغة وأنواعها، طبعه، وصححه ووضع حواشيه: فوائد علي منصور، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية / بيروت.

السيوري، المقداد بن عبد الله:

١٤٦- كنز العرفان في فقه القرآن تحقيق: محمد القاضي، المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب/ طهران.

السلطاني، د. قاسم رحيم حسن:

١٤٧- الدرس اللغوي في الحلة، مركز بابل للدراسات الحضارية والتاريخية، ٢٠١١م.

الشافعي، محمد بن طلحة (ت٦٥٢).

ابن سند، عثمان الوائلي البصري:

١٤٨- مطالع السعود: تاريخ العراق من سنة ١١٨٨ هـ الى سنة ١٢٤٢هـ ـ ١٧٧٤مـ ١٨٢٦م، تحقيق: د. عماد عبد السلام رؤوف وسهيلة عبد المجيد القيسي : ٢٨٣ .

١٤٩-مطالب السؤول في مناقب آل الرسول (ع) تحقيق: ماجد بن أحمد العطية:

الشاكري، حسين:

١٥٠-موسوعة المصطفى والعترة شيئ ، ط١، ١٤١٧هـ، المطبعة:ستارة، نشر: الهادي، إيران.

الشبسترى، عبد الحسين:

١٥١-الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة ١٤١٨هـ.

شبر، جواد:

١٥٢- الضرائح والمزارات المخطوط، موجود عند نجل المؤلف السيد امين شبر، في النجف الأشرف.

شير ، جاسم حسن:

١٥٣- تاريخ المشعشعين وتراجد اعلامهم/ النجف.

شير، حسن:

١٥٤-حزب الدعوة الاسلامية، الكتاب الاول، العارف للمطبوعات:

الشجري، يحيى بن الحسين ( ٧٩هـ):

١٥٥- الامالي والشهير بالامالي الشجرية، عالم الكتب/ بيروت.

الشريف المرتضى (ت٢٦٦هـ):

١٥٦- الشافي في الإمامة، ط٢، مؤسسة إسماعيليان/ قم.

شريعتي، علي:

 الحسين ورث ادم، ط١، ١٤٣٥، ترجمة الدكتور إبراهيم دسوقي شتى، دار الأمير للثقافة والعلوم.

أبن شهر أشوب: أبو جعفر محمد بن علي السروي المازدراني: مناقب آل أبي طالب،ط٣
 تحقيق، د. يوسف البقاعي، دار الأضواء/ بيروت.

الشهيد الأول، محمد بن مكي العاملي الجزيني، (ت ٧٨٦هـ) :

١٥٩- الأربعون حديثًا، تحقيق ونشر: مؤسسة الإمام المهدي ﴿ الطبعة: أمير/ قم، ١٤٠٧هـ .

١٦٠-الشهيد الأول، ذكري الشيعة في أحكام الشريعة، مؤسسة أل البيت ١٤٠ لإحياء التراث

1219هـ.

الشهيد الثاني، جمال الدين أبي منصور الحسن بن زين الدين (ت١٠١١هـ):

١٦١- منتقى الجمان في الأحاديث الصحاح والحسان، صححه وعلق عليه: على اكبر الغفاري،
 من منشورات جامعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم المشرفة.

الشهيد الثاني، جمال الدين أبي منصور الحسن بن زين الدين العاملي:

١٦٢- الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، ط١، تحقيق: مجمع الفكر الاسلامي، ١٤٢٤هـ.
 الشهيد الثاني، زين الدين بن على العاملي:

177- مسالك الإفهام إلى تنقيح شرائع الإسلام، تحقيق ونشر: مؤسسة المعارف الإسلامية. شيخ الربوة، شمس الدين بن عبد الله محمد بن ابي طالب الانصاري الدمشقي ( ٧٢٧ هـ): 1٦٤- نخبة الدهر في عجائب البر والبحر، المطبعة الاكاديمية الامبراطورية/ مدينة بطربورغ، 1٣٨١هـ - ١٨٦٥م.

الشيرازي:

١٦٥ - طبقات الفقهاء: أبي إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروز.

ال صادق، محمد رضا:

١٦٦- الصوت والاصداء، ط١، مطبعة الآداب النجف الاشرف،١٩٧١م.

الفحام، صادق:

١٦٧- ديوان السيد صادق الفحام: تحقيق د. مضر سليمان الحلي، دار الضياء للطباعة
 صالح، نبيل على:

الإمام موسى الكاظم، الق الفكرة وأصالة الانتماء، مركز الغدير، بيروت/ لبنان.

أبن الصباغ، علي بن محمد أحمد المالكي:

الفصول المهمة في معرفة الأثمة، ط١، ١٤٢٢هـ، المطبعة: ستاره، تحقيق: سامي الغريري،
 دار الحديث للطباعة والنشر.

الصدر، حسن:

١٧٠- - تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، مؤسسة النعمان للطباعة والنشر والتوزيع.

الصدر، حسن:

انزهة أهل الحرمين في عمارة المشهدين، المطبعة: ستار، تحقيق مهدي رجائي، الناشر مكتبة المرعشي النجفي.

الصدر، حسن:

١٧٢- تحية أهل القبور بالمأثور، رسالته المخطوطة.

الصدر، حسن:

١٧٣- تكملة أمل الآمل، تحقيق: السيد احمد الحسيني، نشر: مكتبة آية الله المرعشي، ١٤٠٦هـ.
 الصدر، محمد باقر:

١٧٤- - دور الأثمة تعدد ادوار ووحدة هدف، دائرة المعارف الإسلامية / بيروت .

الصدر، محمد:

١٧٥- موسوعة الإمام المهدي، تاريخ الغيبة الصغرى، مؤسسة دار المجتبي للمطبوعات.

الصدر، محمد:

١٧٦- موسوعة الإمام المهدي، الغيبة الكبرى، مؤسسة دار المجتبى للمطبوعات.

الصدر، محمد:

١٧٧- كلمة في البداء.

الصدر، محمد:

١٧٨- ما وراء الفقه، ط١، دار الأضواء.

الصدر، محمد:

١٧٩ شذرات من تاريخ فلسفة الإمام الحسين، ط١، تقرير: اسعد الناصري، الناشر: مؤسسة دار الكتاب الإسلامي.

المراجع والمصادر ....... (٥٩٧)

الصدر، محمد:

١٨٠- خطب الجمعة ، الجمعة الخامسة، الخطبة الاولى، ١٨ محرم/ ١٤١٩، والجمعة الرابعة،
 الخطبة الاولى، ١١ محرم ١٤١٩هـ

الصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك:

الوافي بالوفيات، طالعه: يحيى بن صبحي الشافعي الصفدي، تحقق: احمد الرناووط و تركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان.

الشيخ الصدوق، أبو جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه (٣٨١٠ هـ):

 ١٨٢- الخصال، صححه وعلق عليه: على اكبر الغفاري، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية قم المقدسة.

الصدوق، أبو جعفر محمد بن على بن الحسين بابويه القمي (٣٨١هـ):

 ١٨٣ من لا يحظره الفقيه، حققه وعلق عليه: السيد حسن الخرسان، دار الأضواء، بيروت/ لبنان.

الصدوق، أبو جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمى :

١٨٤- عيون أخبار الرضا، صححه وقدم له: وعلق عليه: حسين الاعلمي، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.

الصدوق أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت ٣٨١ هـ):

١٨٥- مصادقة الإخوان، تحقيق: على الخراساني الكاظمي، مكتبة الإمام صاحب الزمان العامة/ الكاظمية١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م

الصفار، أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ (ت٢٩٠هـ):

١٨٦- فضائل أهل البيت فيه المسمى بـ ( بصائر الدرجات) ط٢، رقم الحديث: ٣ ، تقديم وتعليق وتصحيح: الحاج ميرزا.

الصكر، جبار:

١٨٧- القاسم أبن الإمام موسى بن جعفر وتاريخ الروضة القاسمية: ١٩٧٤م، مطبعة النعمان النجف الاشرف.

الصوري، الحسن بن طاهر:

١٨٨- قضاء حقوق المؤمنين، تحقيق: حامد الخفاف، مؤسسة آل البيت هيئ لإحياء النراث. الطباطبائي، على:

١٨٩- رياض المسائل، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، ١٤١٢هـ، مؤسسة النشر.

### الطباطبائي، محمد حسين:

١٩٠- الشيعة في الإسلام، طبع سنة ١٤٠٢ هـ .

طباطبا: الشريف النسابة أبي إسماعيل إبراهيم بن ناصر، من أعلام القرن الخامس الهجري: ١٩١-منتقلة الطالبية، حققه وقدم له: محمد مهدي حسن الخرسان، منشورات المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف،١٩٦٨م.

الطباطبائي، محمد المهدى بحر العلوم:

19۲- رجال بحر العلوم المعروف بـ(الفوائد الرجالية) ، ط١، سنة هـ ١٣٨٩ - ١٩٦٦م مطبعة الآداب في النجف الاشرف، حققه وعلق عليه محمد صادق بحر العلوم والسيد حسين بحر العلوم، نشر مكتبة العلميين الطوسي وبحر العلوم.

ابن طاوس، رضي الدين أبي القاسم علي بن موسى بن جعفر بن محمد الحسني الحسيني ( ٦٦٤ هـ):

۱۹۳ مصباح الزائر، ط۱، ، تحقيق مؤسسة ال البيت الإحياء التراث/قم المقدسة، ١٤١٧هـ.
 ابن طاوس، رضي الدين أبي القاسم علي بن موسى بن جعفر بن محمد الحسني الحسيني:
 ۱۹۵ سعد السعود، ط۱، المطعبة الحيدرية في النجف ١٣٦٩ هـ ١٩٥٠م.

ابن طاوس، رضي الدين علي بن موسى جعفر بن محمد:

١٩٥ إقبال الإعمال، ط١، تحقيق: جواد القيومي الاصفهائي، طبع ونشر: مكتب الأعلام
 الاسلامي، رجب ١٤١٤هـ.

ابن طاوس، على بن موسى بن جعفر بن محمد (ت٦٦٤هـ) :

١٩٦- مهج الدعوات ومنهج العبادات،ط١، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت،١٤١٤هـ -١٩٩٤م :

ابن طاوس، رضي الدين ابي القاسم علي بن موسى بن جعفر بن محمد :

١٩٧- فلاح السائل منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها في النجف، سنة ١٩٦٥م.

ابن طاوس، غياث الدين عبد الكريم

١٩٨- فرحة الغري في تعيين مرقد امير المؤمنين علي بن ابي طالب نهيه، النجف ١٣٦٣هـ.

الطبرسي ابو علي الفضل بن الحسن، من أعلام القرن السادس الهجري :

١٩٩- أعلام الورى بأعلام الهدى، باب الإمامة، ط٢، ١٩٩٣ م

الطبرسي، رضي الدين أبي نصر الحسن بن الفضل، من أعلام القرن السادس عشر الهجري:

٢٠٠ مكارم الأخلاق، قدم له وعلق عليه: محمد الحسين الاعلمي، منشورات الاعلميللمطبوعات، لبنان بيروت.

الطبرسي، علي:

٢٠١-مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ط١، تحقيق: مهدي هوشمند، دار الحديث١٤١٨هـ.الطبري :

۲۰۲ تاريخ الطبري المعروف بـ (تاريخ الأمم والملوك)، منشورات مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت/لبنان.

الطبري، أبي جعفر محمد بن جرير بن رستم الصغير (الشيعي):

٢٠٣ دلائل الإمامة، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة سلسلة الكتب العقائدية (١٨٤) إعداد: مركز الأبحاث العقائدية.

الطبري، محمد بن جرير بن رستم الأمامي، من أعاظم علماء الإمامية في المائة الرابعة:

٢٠٤- نوادر المعجزات في مناقب الاثمة الهداة، تحقيق ونشر: مؤسسة الامام المهدي يَهِ قم المقدسة، ط١، ١٤١٠هـ.

الطبري، محمد بن أبي القاسم (ت ٥٢٥ هـ):

٢٠٥ بشارة المصطفى،ط١، تحقيق: جواد القيومي الإصفهاني، مؤسسة النشر الإسلامي،
 ١٤٢٠هـ.

آل طعان، الشيخ احمد بن الشيخ صالح القطيفي:

- وفاة الإمام الرضا ﷺ، المطبعة الحيدرية/ النجف الاشرف.

ابن الطقطقي، صفي الدين محمد تاج الدين بن علي المعروف الحسني:

٣٠٧- الأصيلي، جمعه ورتبه وحققه: مهدي رجائي، نشر: مكتبة المرعشي النجفي

الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن(ت٤٦٠هـ):

٣٢٠٨ تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، الناشر مكتبة الصدوق.

الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن:

٢٠٩ رجال الطوسي، حققه وعلق عليه وقدم له: محمد صادق بحر العلوم، ط١، المطبعة الحيدلرية في النجف.

الطوسي ابو جعفر محمد بن الحسن:

٢١٠-الفهرست، ط1، تحقيق: جواد القيومي، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧ هـ.

الطهراني، اقا بزرك:

٢١١- طبقات أعلام الشيعة في القرن التاسع، المجلد المسمى (الضياء ألامع في القرن التاسع)، تحقيق ولده على نقى منزوي، موسسة اسماعليان.

الطهراني، اقا بزرك:

٢١٢- الذريعة الى تصانيف الشيعة: إعداد وتنسيق وفهرسة : السيد أحمد الحسيني، ط٢، ١٤٠٦ - ١٩٨٦م، دار الأضواء، بيروت/ لبنان.

آقا بزرك الطهراني:

٢١٣- الأنوار الساطعة في المائة السابعة إعداد وتنسيق وفهرسة : السيد أحمد الحسيني، ط٢، دار الأضواء، بيروت/ لبنان، ١٤٠٦ – ١٩٨٦م.

الطهراني، اقا بزرك:

٢١٤- الكرام البررة في القران الثالث بعد العشرة، المطبعة العلمية في النجف الاشرف، ١٩٥٥. الطهراني، محمد حسين:

٢١٥- الروح المجرد الحاج السيد هاشم الموسوي الحداد، تعريب: عبد الرحيم مبارك، دار المحجة.

عابدين، محمد على:

٢١٦- القاسم بن الإمام موسى الكاظم، دار الأنوار للمطبوعات، مطبعة الحودث، ١٩٧٨م، بغداد.

العاملي، محسن الأمين:

٢١٧- أعيان الشيعة، حققه وأخرجه وعلق عليه: حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات.

٢١٨- مفتاح الجنات في الأدعية والزيارات، دار التعارف/ بيروت.

عبد الجاسم، محمد جواد:

۲۱۹ القاسم مدينتي، ط۱، دار المحجة البيضاء / بيروت.

آل عصفور، حسين:

٣٢٠- الأنوار اللوامع في شرح مفاتيح الشرائع، تحقيق: محسن آل عصفور، مجمع البحوث العلمية، ١٢١٦هـ

ابن عساكر (ت ٥٧١). على بن الحسن:

- تاريخ مدينة دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع / بيروت.

العسقلاني، شهاب الدين أبي الفضل احمد بن على بن حجر (ت٨٥٢هـ):

٣٢٢- تهذيب التهذيب، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع / بيروت، ١٤٠٤ - ١٩٨٤ م.

العسقلاني، شهاب الدين أبي الفضل احمد بن على بن حجر .

-۲۲۳ لسان الميزان، دار الفكر للطباعة والنشر.

-YYE

العمري، ياسين خير الله الخطيب الموصلي (ت١٢٦٠هـ):

٧٢٥- غاية المرام في محاسن بغداد دار السلام، الناشر: دار منشورات البصري.

أبن عربي، محيى الدين (ت ٦٣٨هـ):

٣٢٦ الفتوحات المكية، تحقيق وتقديم د. عثمان يحيى، تصدير ومراجعة د. إبراهيم مدكور، المجلس الأعلى لرعاية الآداب، والفنون. والعلوم الاجتماعية بالتعاون مع معهد الدراسات العليا في السوربون الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٣٩٢هـ- ١٩٧٢م.

العزاوي، عباس:

٧٢٧- تاريخ العراق بين احتلالين، ط١، انتشارات الشريف الرضى، سنة ١٩٣٩م.

العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل (ت٤٠٠هـ):

 ۲۲۸ الفروق اللغوية، علق عليه ووضع جوانبه: محمد باسل عيون السود، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية ، بيروت/ لبنان.

العصامي، عبد الملك بن حسين بن عبد الملك المكي ( ١١١١ هـ) :

٣٢٩- - سمط النجوم العوالي في أنباء الأوائل والتوالي، المطبعة السلفية : ٤/ ١٧٢.

العصفري، خليقة بن خياط بن ابي هبيرة الليثي (٢٤٠هـ):

۲۳۰ تاریخ خلیفة بن خیاط، راجعه ووثقه د. مصطفی نجیب فواز، و د. حکمت کشلي فواز،دار الکتب العلمیة/ بیروت، ۱۹۹۵م

العطاردي عزيز الله:

٣٣١- مسند الإمام الرضا، دار الصفوة/ بيروت.

العميدي، ثامر هاشم حبيب:

٣٣٢- دفاع عن الكافي، ط١، مركز الغدير للدراسات، ١٤١٥هـ- ١٩٩٥م.

أبن عنبة الحسيني: جمال الدين أحمد بن على الحسيني، (ت ٨٣٨هـ):

٢٣٣- عمدة الطالب في انساب آل أبي طالب، مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر، إيران / قم.
 عوض، عبد الرضا :

٢٣٤-الدرة البهية في تاريخ المدحتية، مطبعة الضياء/النجف الاشرف، ١٤٢٧هـ- ٢٠٠٦م.

عوض، عبد الرضا:

 ٢٣٥ الحوزة العلمية في الحلة، نشأتها وأنكماشها، الاسباب والنتائج، منشورات دار الفرات للثقافة والاعلام / الحلة،١٤٣٤ هـ - ٢٠٣١ م.

#### غالب، مصطفى:

٢٣٦ قاريخ الدعوة الاسماعيلية منذ اقدم العصور حتى العصر الحاضر، دار النهضة العربية/
 دمشق.

غالب، مصطفى:

٧٣٧- اعلام الاسماعيلية ، دار اليقظة العربية / بيروت، ١٩٦٤م.

عبد الله بن فتح الله البغدادي الملقب بـ (الغياث) :

٢٣٨ تاريخ الغياثي، دراسة وتحقيق: طارق نافع الحمداني، ساعدت جامعة بغداد على
 نشرة/ بغداد، ١٩٧٥م.

أبن الفتال، أبوعلي محمد بن الحسن بن علي أحمد النيسابوري، (ت٥٠٨ هـ):

٣٣٩ - روضة الواعظين وبصيرة المتعظين، منشورات الرضي، قم/إيران.

الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد (١٠٠ه .. ١٧٥هـ):

٧٤٠- كتاب العين ، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي و الدكتور ابراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة.

أبن الفوطي، كمال الدين ابو الفضل عبد الرزاق بن احمد المعروف الشيباني (ت٧٢٣هـ):

٣٤١- مجمع الآداب في معجم الالقاب، تحقيق: محمد الكاظم، مؤسسة الطباعة والنشر في وزراة الثقافة والإرشاد، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، قم المقدسة.

الفسوي أبو يوسف يعقوب بن سفيان ، (ت٢٧٧هـ):

٣٤٢- المعرفة والتاريخ، وضع حواشيه: خليل المنصور، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت/ لبنان.

الفاضل الهندي(ت ١١٣٧):

٢٤٣- كشف اللثام، ط١، ١٤١٨هـ، مؤسسة النشر الإسلامي.

ابن الفقيه، أبو بكر احمد بن محمد الهمداني المعروف:

٣٤٤- مختصر كتاب البلدان، دار إحياء النراث العربي.

الفيومي، احمد بن محمد بن على المقري ( ت ٧٧٠هـ ) :

٧٤٥- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، دار الهجرة/ قم

الفيروز أبادي:

٢٤٦- القاموس الحيط، دار الفكر، بيروت/ لبنان.

الفيالي، احمد بن عبد العزيز المسوي:

٣٤٧-موسوعة الأنوار في سيرة الأئمة الأطهار، دار العلوم، ط١/ ٢٠١٠م.

المزري، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف، أبو الحجاج جمال الدين ابن الزكي أبي محمد القضاعي الكلبي (المتوفى: ٧٤٢هـ):

٢٤٨-تهذيب الكمال في أسماء الرجال، المحقق: د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٠ – ١٩٨٠.

القزويني، مهدي:

7٤٩- فلك النجاة، فرغ من كتابة هذه الرسالة في ٢٧ جمادي الثانية سنة ١٢٩٧هـ، طبع حجري في إيران.

القرشي، باقر شريف:

- حياة الإمام علي بن موسى الرضا دراسة وتحليل، ط١، مطبعة مهر، أنشارات سعيد بن
 جبير.

القرشي، باقر شريف:

٢٥١- حياة الإمام موسى بن جعفر، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع.

القرشي، الشيخ باقر شريف:

٢٥٢- الموجز اللبيب عن القاسم الغريب.

القلقشندي، أحمد بن علي (ت ٨٢١ هـ) :

٣٥٣ مآثر الإنافة في معالم الخلافة، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، وزارة الارشاد والانباء
 في الكويت. ١٩٦٤م.

القمي، عباس:

٢٥٤- سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار. ط٢ ، دار الأسوة للطباعة والنشر التابعة، لمنظمة الأوقاف والشؤن الخيرية.

بن قولویه جعفر بن محمد (ت ۳٦٧هـ):

٢٥٥-كامل الزيارات، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي.

القمى، عباس:

٣٥٦–منتهى الآمال في تواريخ النبي والآل، طـ٣، المطبعة سرور، مؤسسة انتشارات محبين، إيران – قم.

القمى، عباس (ت١٣٥٩هـ) :

 ٢٥٧- منازل الآخرة والمطالب الفاخرة، تعريب وتحقيق: ياسين الموسوي، طبع ونشر: مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

القمي عباس:

٢٥٨-هدية الأحباب في ذكر المعروفين بالألقاب والأنساب، ترجمة: هاشم الصالحي، تحقيق
 ونشر: مؤسسة نشر الفقاهة، المطبعة: مؤسسة النشر الاسلامي.

القمى، عباس (ت ١٣٥٩):

٢٥٩- الأنوار البهية، ط1، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ١٤١٧هـ. القيسي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن احمد الدمشقي الشافعي وقيل الحنبلي المعروف بابن ناصر الدين، (ت٨٤٢هـ):

٣٦٠ توضيح المشتبه، وهو توضيح لكتاب مشتبه النسبة أو المشتبه في الرجال، أسمائهم وأنسابهم، لأبي عبد الله الذهبي، منشورات محمد علي بيضون لنشر كتب السنة والجماعة/ بيروت.

الكاشاني، الفيض(ت١٠٩١ هـ):

٣٦١- الوافي،: ط١، ١٤٠٦هـ، عني بالتحقيق والتصحيح والتعليق عليه والمقابلة: ضياء الدين الحسيني، مكتبة الإمام أمير المؤمنين على نهيه العامة.

كحالة، عمر:

٣٦٢- معجم المؤلفين، دار إحياء النراث العربي / بيروت.

كحالة، عمر:

٣٦٣- . معجم قبائل العرب، دار العلم للملايين / بيروت، ١٣٨٨هـ - م١٩٦٨.

الكجوري، محمد باقر (ت ١٢٥٥هـ):

٢٦٤- الخصائص الفاطمية ، ط١، ترجمة: علي جمال أشرف، انتشارات: الشريف الرَضي، ١٣٨٠هـ.

كتاني، سليمان:

٢٦٥- الإمام جعفر الصادق ضمير المعادلات، ط٢، ٢٠٠٧م، دار المهادي للطباعة والنشر.

كرستينين، آرثر:

٣٦٦- ايران في العهد الساسانين، ترجمة: يحيى الخشاب، دار النهضة العربية / بيروت .

الكراجكي، أبو الفتح (ت ٤٤٩ هـ ):

٢٦٧ كنز الفوائد، ط٢، مكتبة المصطفوي / قم، طبعة حجرية.

كركوش، يوسف:

٣٦٨- تاريخ الحلة، ق١، الحياة السياسية، المطبعة الحيدرية/ النجف الاشرف.

كفتاروا، احمد، المفتي العام للجمهورية العربية السورية:

٢٦٩- بحث عن الإمام الصادق، القي في مؤتمر الإمام الصادق الدولي بدمشق في ١/ أيلول/

١٩٩١م، طبع ضمن كتاب الإمام الصادق دراسات وأبحاث، أصدرته المستشارية الثقافية

للجمهورية الإسلامية الإيرانية.

الكشميري، محمد حسن:

٣٧٠- مع الصادقين، منشورات ناظرين، ط١، ٢٠٠٧م.

كمونة، عبد الرزاق الحسيني:

٧٧١- مشاهد العترة الطاهرة، وأعيان الصحابة والتابعيين، مطبعة الآداب النجف الاشرف،

٧٨٣١هـ-٨٢٩١م.

كمونة، عبد الرزاق الحسني:

٢٧٢-موارد الإتحاف في نقباء الأشراف، مطبعة الآداب في النجف الاشرف، ١٣٨٨هـ - ١٩٦٨م.

٣٧٣- الطف الله الصافي الكلبكاني : مجموعة الرسائل. المصدر خالي من معلومات اخرى.

كلانتر، محمد:

٢٧٤-البدا عن الشيعة الإمامية.

الكفعمي، إبراهيم (ت ٩٠٥هـ):

٣٧٥- محاسبة النفس،ط١، مؤسسة قائم آل محمد (عج) / قم، ١٤١٣هـ .

ل. ن كوتلوف:

٢٧٦ - ثورة العشرين الوطنية التحررية، مكتبة اليقظة، ترجمة الدكتور عبد الواحد كرم.

الكندي، ابو عمر محمد بن يوسف بن يعقوب (ت ٣٥٣هـ):

٧٧٧- الولاة والقضاء، تحقيق: محمد حسن حسن إسماعيل، وأحمد فريد المزيدي، منشورات

محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية/ بيروت. الكليني، أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق:

اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق ( عليه السلام ):

٣٧٩-موسوعة طبقات الفقهاء،ط١، اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق( عليه السلام ) اشراف: جعفر السيحاني، ١٤١٩هـ.

ابن ماجة، ابو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (٣٧٥هـ):

-۲۸۰-سنن ابن ماجة، تحقيق: محمود محمد محمود ، دار الكتب العلمية / بيروت .

ماسينيوس، المسيو لويس:

٢٨١- خطط الكوفة وشرح خريطتها. ترجمة: تقي محمد المصبعي، تحقيق: كامل سلمان

الجبوري. منشورات جمعية منتدى النشر في النجف الاشرف،١٣٩٩هـ:

المازندراني: محمد بن إسماعيل ( ت١٢١٦هـ):

٣٨٢- منتهى المقال في أحوال الرجال، ط١، ١٤١٦هـ، مؤسسة آل البيت ليمين لإحياء التراث.

الماوردي، أبو الحسن على بن محمد بن حبيب (ت٤٥٠هـ):

٣٨٣- الأحكام السلطانية والولايات الدينية، دار الفكر دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م.

المازدراني: المولى محمد صالح (ت١٠٨١هـ):

٣٨٤-شرح أصول الكافي، ضبط وتصحيح: السيد علي عاشور، دار إحياء التراث

الاسلامي/بيروت.

المامقاني، عبد الله المامقاني:

٢٨٥- تنقيح المقال في أحوال الرجال، جدول من نتائج التنقيح، طبع حجري، طبع في المطبعة المرتضوية في النجف الاشرف سنة ١٣٥٠هـ .

متز، آدم :

٣٨٦- الحضارة الإسلامية في القران الرابع عشر او عصر النهضة، نقله إلى العربية: محمد عبد الهادي أبو ريد، الناشر: الكتاب العربي/ بيروت.

محبوبة، جعفر باقر:

٢٨٧- - ماضي النجف وحاضرها: ط٢، دار الأضواء/ بيروت.

الأعجد، محمد سعيد:

٣٨٨- الفكر الإصلاحي للإمام موسى بن جعفر، ط١، المركز الاسلامي المعاصر، ٣٠٠٣م. الماريني، المعلم نابيليون:

٣٨٩- تنزه العباد في مدينة بغداد، نبذة عن تاريخ بغداد وجغرفيتها ،ط٢، تحقيق: د. باسم عبود الياسري، دار صَفَاف للطباعة والنشر، ٢٠١٢م.

المجلسي، محمد تقي ( ت١٠٧٠هـ) :

٢٩٠- روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه، ط٤، حققه وعلق عليه، حسين الموسوي
 الكرماني وعلي پناه الإشتهاردي، الناشر: بنياد فرهنك اسلامي حاج محمد حسين كوشانبور/
 قم.

المجلسي، محمد باقر:

٢٩١- مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، أخراج ومقابلة وتصحيح: السيد الرسولي،
 هاشم، طبع على نفقة : دار الكتب الاسلامية/ طهران سنة ١٣٧٩ هـ.

المجلسي، محمد باقر:

٢٩٢- بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ط١، دار إحياء التراث العربي ومؤسسة التاريخ العربي/ بيروت.

المجلسي، محمد باقر:

٢٩٣- تحفة الزائر، طبع حجري، فارسي.

٢٩٤- المجلة الأمريكية الشرقية في المجلد السابع، الصادرة سنة ١٨٩٦م.

المحلاتي، ذبيح الله :

٧٩٥–مَاثُرُ الكُبُراءُ في تاريخ سامراء، المكتبة الحيدرية.

محيي الدين، قاسم:

٢٩٦- الشعر المقبول في رثاء الرسول وال الرسول، طبع في النجف.

محيى الدين، قاسم:

٢٩٧-المجالس القاسمية، مخطوط.

محيى الدين، عبد الرزاق:

٢٩٨-الحالي والعاطل، مطبعة الآداب، النجف.

محيى الدين، محمد حسن:

٢٩٩-القاسم ابن الامام موسى بن جعفر، هجرة هادفة... وجهاد صامت، مطبعة الادياء/ النجف.

محيى الدين ، محمد حسن :

-٣٠٠ الشيخ قاسم محيي الدين ١٣١٤- ١٣٧٦هـ، سيرته واثاره، دار الفرات للثقافة والاعلام محيى الدين، نزيه:

٣٠١- التقية، دار القلم للنشر والطباعة، بيروت:

المدرسي، محمد تقي:

٣٠٢-التاريخ الإسلامي دروس وعبر، قراءة في تاريخ الحركة الإسلامية للفترة ما بين (٦١- ٢٥٠) من الهجرة النبوية، ط٧.

المسعودي (ت ٣٤٦ هـ):

٣٠٣ - مروج الذهب ومعادن الجوهر،ط٢، دار الهجرة / قم، ١٤٠٤ م- ١٣٦٣ هـ.

المطيري، مهنا رباط الدويشي:

٣٠٤- كربلاء عبر التاريخ، مطبعة الزمان / بغداد، ١٤١٦هـ- ١٩٩٥م

المظفر، محمد رضا:

٣٠٥– عقائد الإمامية ، قدم له: الدكتور حامدة حنفي، ٢٠٠٤م الناشر: نور وحي.

مؤلف مجهول:

٣٠٦- العيون والحدائق في خبار الحقائق: تحقيق: نبيلة عبد المنعم و د.فيصل السامر. بغداد ، بدون تاريخ.

مركز الإمام الخوثي الاسلامي في سوانزي:

٣٠٧- ﴿ مَزَارَاتَ أَهُلُ الْبَيْتَ لِمِينَ فِي الْعَرَاقَ، طَا، سَنَةُ ١٤٢٤هـ .

المقيد: أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي(٣٢٦هـ - ٤١٣هـ):

٣٠٨ - الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسسة آل البيت عيد لإحياء التراث الاسلامي.

المفيد، ابو عبدالله محمد بن النعمان العكبري البغدادي:

٣٠٩-الاختصاص، صححة وعلق عليه: على اكبر غفاري، اثبت فهارسه: السيد محمود

الزرندي، منشورات: جماعة المدرسين في قم المقدسة.

المقيد، ابو عبدالله محمد بن النعمان العكبري البغدادي:

٣١٠– الفصول المختارة، تحقيق: نور الدين جعفريان الاصبهاني واخرون، ط٢، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت / لبنان، ١٤١٤ - ١٩٩٣ م.

المقدسي: شمس الدين أبي عبد الله محمد:

٣١١– أحسن التقاسيم لمعرفة الأقاليم، طبع بمدينة ليدن، بمطبعة بريل، دار صادر/ بيروت.

المطراوي، على فريش:

٣١٢– حياة القاسم أبن الإمام موسى بن جعفر، مخطوط.

الموسوي، موسى

٣١٣- ديوان السيّد رضا الموسوي الهندي . ١٣٩٠ - ١٣٩٢ هـ . رجعه وعلَق عنه عند الصاحب الموسوي مؤسسة اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق .

الموسوي شرف الدين:

٣١٤- أجوبة مسائل جار الله، منشورات دار النعمان للطباعة والنشر.

٣١٥-طبقات الفقهاء في أصحاب الفتيا من الصحابة والتابعين: إشراف:العلامة الفقيه جعفر

السيحاني

النابلسي، عفيف:

٣١٦- الإمام موسى الكاظم يَهِ ، ط١، ١٩٩٢م، الدار السلامية للطباعة والنشر والتوزيع.

ناجي، عبد الجبار:

٣١٧ - الإمارة المزيدية دراسة في وضها السياسي والاقتصادي والاجتماعي، دار الطباعة الحديثة، البصرة،١٩٧٠م.

الناصري: محمد على البحراني:

٣١٨ - القاسم بن الإمام موسى بن جعفر، طبع على نفقة مكتبة العلوم في البحرين.

أبن النجار، البغدادي (ت٦٤٣هـ):

٣١٩- ذيل تاريخ بغداد، دراسة وتحقيق: مصطفى عبد القادر يحيى، ط١، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م، دار الكتب العلمية - بيروت ـ. لبنان.

التجاشي، أبو عباس أحمد بن علي بن أحمد بن العباس الاسدي الكوفي:

٣٢٠- رجال النجاشي، تحقيق موسى الشبيري الزنجاني، مؤسسة النشر الإسلامي.

النجفي، هادي:

٣٢١-موسوعة أحاديث أهل البيت ، ط١، ، دار إحياء النراث العربي/ بيروت، ١٤٢٣هـ-

نخبة من علماء الغرب:

٣٢٢ - الإمام الصادق يَنِيه كما عرفه علماء الغرب، نقله إلى العربية د. نور الدين آل علي، مؤسسة الفكر الاسلامي للنشر والتوزيع.

النعماني ابن أبي زينب:

٣٢٣- الغيبة ،ط١، تحقيق: فارس حسون كريم، منشورات أنوار المهدى ، ايران.

النقدي، جعفر:

٣٧٤-الانوار العلوية والاسرار المرتضوية، ط٢، المطبعة الحيدرية في النجف الاشرف.

نقوي، سيد ارتضى عايس :

٣٢٥- حياة القاسم بن الامام موسى بن جعفر، مركز علوم آل محمد.

النمازي، على:

٣٢٦- مستدرك سفينة البحار، مؤسسة النشر الإسلامي، التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرَفة.

النمازي، على:

٣٢٧- مستدركات علم رجال الحديث، ط١، ١٤١٥هـ ، الناشر: ابن المؤلف.

النوري، حسين الطبرسي:

٣٢٨- تحية الزائر، طبع حجري، فارسي.

النوري، حسين الطبرسي:

٣٢٩- النجم الثاقب في أحوال الحجة الغائب، تقديم، وترجمة، وتحقيق، وتعليق: السيد ياسين الموسوي. الناشر أنوار الهدى، مطبعة مهر قم المقدسة.

النوري، حسين الطبرسي (ت١٣٢٠هـ):

٣٣٠ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، تحقيق: مؤسسة آل البيت بين لإحياء التراث دار
 الأضواء/ بيروت.

النوري حسين الطبرسي:

٣٣١- خاتمة المستدرك، ط١، المطبعة: ستاره/ قم، مؤسسة آل البيت بهي: لإحياء التراث.

النوري، حسين الطبرسي(ت ١٣٣٠ هـ) :

٣٣٢ - دار السلام فيما يتعلق بالرؤيا والمنام،، ط٣، الناشر: المطبعة العلمية/ قم.

النيشابوري، عبد الحسين:

٣٣٣- تقويم الشيعة، ط٢، مركز التوزيع قم المقدسة، ١٤٣٠هـ.

النويريّ، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (٧٣٣ هـ) :

٣٣٤ - نهاية الأرب في فنون الأدب، وزارة الثقافة والارشاد القومي المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر.

٣٣٥- وكالة الأنباء القرآنية العالمية، السبت ٨/ آب/ ٢٠٠٩م.

الهروي، أبو الحسن علي بن أبي بكر:

٣٣٦- الإشارات لمعرفة الزيارات، علي عمر، الناشر: مكتبة الثقافة الدينية.

الهمداني، آقا رضا:

المراجع والمصادر ......الله المراجع والمصادر المسادر المراجع

٣٣٧- مصباح الفقيه، ط١، (ت١٣٢٢هـ) تحقيق: محمد الباقري وآخرون، المؤسسة الجعفرية لإحياء التراث/ قم المقدسة

الهمداني، بديع الزمان احمد بن الحسين بن يحيى بن سعيد، (ت ٣٩٨هـ):

٣٣٨- مقامات بديع الزمان الهمداني، المقامة المطلبية.

٣٣٩- اليعقوبي، احمد بن ابي يعقوب بن جعفر:

٣٤٠- تاريخ اليعقوبي، تحقيق: عبد الامير مهنا، مؤسسة الاعلمي / بيروت١٩٩٣م.

الهنداوي، محمد :

٣٤١- سلسلة مجمع مصائب اهل البيت عين ، انتشارات المكتبة الحيدرية.

الهندي، موسى الموسوي :

٣٤٢- سبع الدجيل السيد محمد بن الامام علي الهادي : دراسة وتحقيق: د. جودت القزويني، دار الرافدين للطباعة والنشر: ١٤٣٧هـ.

اليعقوبي، محمد على:

٣٤٣- البابليات، دار البيان للطباعة والنشر والتوزيع.

#### المجلات والصحف:

٣٤٤- مجلة ينابيع، الصادرة من مؤسسة الحكمة للثقافة الاسلامية، العدد الحادي عشر، الصادر بتاريخ/ ربيع ١، ربيع٢/ ١٤٢٧هـ - نيسان ، ايار/٢٠٠٦م.

٣٤٥- مجلة (الممهدون) الصادرة عن مكتب السيد الشهيد الصدر في القاسم، العدد الاول، في ٢٧ حزيران/ ٢٠٠٤ م .

٣٤٦ - مجلة اوراق فراتية الصادرة عن دار الفرات للثقافة والإعلام في محافظة بابل / اعداد متفرقة .

٣٤٧- حريدة الجنائن، العدد(١٠) بتاريخ ١/ ١٠/ ٢٠٠٠م.

#### المقابلات الشخصية:

٣٤٨- لقاءات متكررة مع سماحة العلامة الاستاذ السيد ميثم الياسري.

٣٤٩- لقاء مع السيد عباس الموسوي وستار جبار حمادي الجوازري في دار الاخيريوم الاربعاء ١٨/ رجب/١٤٣٤هـ المصادف ٢٠١٣/٥/٢٩م. ٣٥٠-لقاء خاص بالدكتور علي التميمي في داره الواقع في مدينة الحلة. بداية صيف عام ٢٠١٢م. ٣٥١-لقاء مع المهندس وسام سليم خضير، في الشهر السادس من سنة ٢٠١٣م في الصحن القاسمي المطهر.

٣٥٢ - لقاء مع المهندس انسر علي ناجي الخالدي، نفس التاريخ والمكان.

٣٥٣- لقاء مع المهندس اكرم كاظم كريم الحسيني، نفس التاريخ والمكان.

٣٥٤-لقاء مع الحاج ياسين علي عباس سادن مرقد السيد اسماعيل بن ابراهيم الغمر في يوم ١/رجب / سنة ١٣٣٤هـ.

٣٥٥- لقاء مع الاستاذ قاسم عباس الكعبي، صيف عام ٢٠١٢م.

٣٥٦- لقاء مع الاستاذ جليل الحاج ظاهر، والحاج حسين حمزة الاحمد، والاستاذ جاسم عبيسان. عبيسان صيف عام ٢٠١٢ في بيت الاستاذ جليل وكذلك في بيت الاستاذ جاسم عبيسان.

٣٥٧- لقاء مع سدنة مرقد عون بن علي بن ابي طالب في ناحية الحمزة الغربي ١/ ٤/ ٢٠١٣م.

٣٥٨ لقاء مع الحاج مع عبد الزهراء آل عراك العمركاوي في بيته بمنطقة ابو طرفة صيف عام
 ٢٠١٣م.

٣٥٩ لقاء مع الشيخ مع فرحان العزيز آل عراك العمركاوي في بته صيف ٢٠١٣م. تم بعون الله يوم ٢٩/ جمادى الاولى/ ١٤٣٥ هـ في العراق/ محافظة بابل/ مدينة القاسم المقدسة حرسها الله من كل مكروه، في البيت الذي يسكنه المؤلف قرب مرقد القاسم ابن الامام موسى بن جعفر... بقلم الفقير لله الشيخ اسكندر بن مجهول بن فهيم بن بخيت بن بعنون بن مطلك بن عبد بن سالم الحامدى الجوذرى القاسمى.

## المحتويات

| J         | العنوال                                      |
|-----------|----------------------------------------------|
| ٣         | الآية                                        |
| o         | الإهداء                                      |
| <b>v</b>  | المقدمة                                      |
| 14        | الباب الأول : حياة القاسم في المدينة المنورة |
| <b>*1</b> |                                              |
| <b>YT</b> | نسيه                                         |
| Yo        | والده الإمام موسى بن جعفر عليه السلام        |
| Ψο        | من حكم الامام 🚉                              |
| <i>77</i> | إستشهاد الامام 🚉                             |
| <b>rv</b> | أمه السيدة تكتم                              |
| ξ•        | اشهر اخوته                                   |
| ξ•        | الإمام علي بن موسى الرضا                     |
| o•        | من حكم الإمام                                |
| 01        | استشهاد الامام                               |
| 01        | إبراهيم بن موسى بن جعفر                      |
| ٥٢        | إسماعيل بن موسى بن جعفر                      |
| ٥٢        | محمد بن موسى                                 |
| ٥٣        | أحمد بن موسى                                 |
| ٥٣        | الحمزةالمحمزة المستنانين                     |
| ٥٣        | إبراهيم الأصغر                               |
| oŧ        | اخته فأطمة                                   |
| οξ        | ولادة القاسم ﷺ ونشأته                        |
| 09        | الفصل الثاني                                 |

| 09           | القاسم في ظل أبيه الإمام الكاظم عليهما السلام                                                                  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| η            | اولا: لياقة القاسم للإمامة في رأي ابيه نيج                                                                     |
| 77           | تأنيا: بيان كلام الإمام الكاظم يه                                                                              |
| VY           | ثالثًا: من مواعظ الإمام موسى بن جعفر للقاسم وإخوته                                                             |
| γο           | الفصل الثالث: حياة القاسم العلمية                                                                              |
| γγ           | حياة القاسم العلمية                                                                                            |
| vv           | أولا: الواقع العلمي في عصر الإمام الصادق ﷺ                                                                     |
| ۸۳           | ثانيا: الواقع العلمي في عصر الإمام الكاظم                                                                      |
| ۸۹           | ثالثا: المنهج العلمي للقاسم                                                                                    |
| 1.1          | الفصل الرابع                                                                                                   |
| أن والسنة    | القاسم أبن الإمام موسى بن جعفر عليهما السلام ومقاماته في القرآ                                                 |
| 1.2          | ١-مقام المبعوثين                                                                                               |
| 1.7          | ٧- مقامات غير المبعوثين                                                                                        |
| 117          | الفصل الخامس: اقوال العلماء والباحثين في القاسم                                                                |
| 110          | اقوال العلماء والباحثين في القاسم                                                                              |
| 110          | الشيخ المفيد                                                                                                   |
| 110          | محب الدين محمد مرتضى الحسيني الزبيدي الحنفي                                                                    |
| 110          | العلامة المجلسي                                                                                                |
| \\7          | الشيخ عبدا لله المامقاني                                                                                       |
|              | السيد ابن طاوس                                                                                                 |
|              | ·                                                                                                              |
| 114          | مرتضى نضمي زادة البغدادي                                                                                       |
|              |                                                                                                                |
|              | الشيخ حسين الطبرسي النوري                                                                                      |
|              | السيد محمد المهدي بحر العلومالشيخ قاسم بحر الدرو                                                               |
| 119          | الشيخ قاسم محيي الدين                                                                                          |
| \ <b>V</b> \ | 1 During and 1 and 2 |

| 771                        | السيد الخوثي                                     |
|----------------------------|--------------------------------------------------|
| 171                        | السيد عبد الرزاق كعونه                           |
|                            | الشيخ باقر شريف القرشي                           |
|                            | السيد محمد مهدي الخرسان                          |
| 177                        | محمد علي الناصري البحراني                        |
| 177"                       | السيد هاشم الحداد الموسوي                        |
| 177                        | الشهيد محمد تقي الجلالي                          |
| <b>177</b>                 | الشيخ علي النمازي الشاهرودي                      |
| 177"                       | محمود السيف                                      |
| ١٣٤                        | عبد الحسين النيشابوري                            |
|                            | مناظرات العلماء في منزلة القاسم                  |
| 178                        | المناظرة الاولى                                  |
|                            | المناظرة الثانية                                 |
| 177                        | الفصل السادس                                     |
| <b>\YY</b>                 | القاسم والبداء                                   |
| ١٣٩                        | الفصل السابع                                     |
| سي بن جعفر عليهم السلام١٣٩ | الفلسفة السياسية في فكر القاسم ابن الإمام مو.    |
| 181                        | أولا: الوضع الأمني في حياة القاسم                |
|                            | ثانيا: مسؤلية القاسم في حمل وصية ابيه            |
| 108                        | ثالثا: مهمة القاسم سياسيا                        |
|                            | رابعا: طريقة القاسم واسلوبه في النمويه على ال    |
|                            | الباب الثاني: حياة القاسم في العراق              |
| مراقم                      | الفصل الأول : قراءة حول هجرة القاسم إلى ال       |
| WT                         | اولا: خروج القاسم من مدينة رسول الله بَهْيِّةِ . |
| 1VA                        | ثانيا: دخول القاسم الى ارض العراق                |
| 11/4                       | ١- الواقي و حددا                                 |

| سی بن جعفر 🕰                           | القاسم ابن الإمام موس القاسم ابن الإمام موس                     |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ١٨١                                    | ٣-العراق حضارة                                                  |
| ١٨٣                                    | ٣-العراق قدسي                                                   |
|                                        | ٤-العراق في عصر الظهور                                          |
| ۱۸۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ٥- القاسم والعراق٥-                                             |
| 191                                    | الفصل الثاني : مدينة سورا مستقر القاسم الاخير                   |
|                                        | اولا: تعيين مَدينة سوراالله الله الله الله الله الله الل        |
|                                        | ثانيا: الأهمية الدينية والاقتصادية لمدينة سورا                  |
| ۲۰۹                                    | ١- الأهمية الدينية١-                                            |
| ۲•۹                                    | اولا: سورا والأنبياءالله الله الله الله الله الله الل           |
| Y11                                    | ثانيا: سورا في روايات أهل البيت 🚓                               |
| Y17                                    | ثالثا: سكن اليهود في سورا                                       |
| *1v                                    | ٢-الاهمية الاقتصادية٢                                           |
| 777                                    | الفصل الثالث: أحداث سياسية في سورا قبل مجيء القاسم إليها        |
|                                        | أولا: فتح مدينة سوراأولا: فتح مدينة سورا                        |
|                                        | ثانيا: معركة ابن الحر في سورا أيام مصعب أبن الزبير              |
|                                        | ثانياً: قتل عامل سوراثانياً: قتل عامل سورا                      |
| ſΥ <b>λ</b>                            | ثالثاً: معركة في سوراثالثاً: معركة في سورا                      |
| 779                                    | رابعا: واقعة باخمرا الكبرى                                      |
| ۲۳۱                                    | خامسا: سجن واستشهاد أحفاد الامام الحسن في سورا                  |
|                                        | ١-عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب                 |
|                                        | ٢-الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب                    |
|                                        | ٣-إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب                  |
|                                        | ؟-علي بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب                      |
|                                        | ٥-العباس بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب          |
|                                        | ٣- اسماعيل بدرايو اهيم بدر الجسوريدر الجسورايين على بدرأيي طالب |

٧-محمد بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب .....٧

| (۱۱۲) |  | المحتويات |
|-------|--|-----------|
|-------|--|-----------|

| ي بن محمد بن عبد الله بن الحسن ابن الحسن بن علي بن أبي طالب٢٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۸-عا                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| مد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان بن عفان٣٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>-</b> - 9                                                |
| ل الرابع : القاسم ورساليته الكبرى في العراق٢٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الفصا                                                       |
| فلسفة أختفاء العلويين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أولا:                                                       |
| منهج القاسم السياسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ثانيا:                                                      |
| هل قام القاسم بالتمهيد للإمام الرضا ﷺ في العراق ؟٢٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                             |
| ل الخامس: هلُّ أسس القاسم 🚐 مدرسة سورا العلمية في العراق ؟٢٥١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                             |
| الاسباب المباشرة لاختيار القاسم مدينة سورا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                             |
| تحرك القاسم نحو التأسيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                             |
| يون الذين هاجروا وعاشوا في سورا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | العلو                                                       |
| اء والرواة الذين تخرجوا من مدرسة سورا بعد مجيء القاسم اليها٢٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                             |
| ند الطاوسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                             |
| was the second s | :.ii-+                                                      |
| شيخ حسن بن يزيد السوراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <del>-</del> ' '                                            |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                             |
| نبيح حسن بن يزيد السوراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b></b> ٣                                                   |
| ميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | >-4<br>1-8                                                  |
| ميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم٢٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳-×<br>٤-۱<br>۵-النا                                        |
| ميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳<br>خ ۱-٤<br>نا۱-٥<br>لد-٦                                 |
| ميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | >-4<br>1<br>2<br>1<br>7                                     |
| ميد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | >-4<br>                                                     |
| عبد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ><br><br><br><br><br>                                       |
| عيد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | >-4<br>-1-8<br>-1-0<br>-1-0<br>-1-0<br>-1-0<br>-1-0<br>-1-1 |
| عبد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم ٢٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                             |
| عبد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم ٢٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                             |
| عبد بن زياد بن حماد بن زياد هوار الدهقان أبو القاسم ٢٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                             |

| YV1               | ٦٦- الفصيح السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>YVY</b>        | ١٧-الشيخ سالم بن محفوظ بن عزيزة بن وشاح السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>TVT</b>        | ١٨-أبو البقاء ابن الشيرجي السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| YVT               | ١٩-مهذب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النيلي السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۷۳               | ٢٠-كمال الدين احمد بن محمد بن علي السوراوي النقيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| YV {              | ٢١- الحسين بن محمد بن علي العلوي السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YV8               | ٢٢-المقداد بن عبد الله بن محمَد الأسدي، السيوري، السوراوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YV0               | ٣٣-الشيخ عبد الله ابن المقداد السيوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                   | ٢٤-الشيخ عبد الوهاب بن محمد السيوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| YV7               | ٢٥-جمعة بن الحسين السوراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| YVV               | علماء سورا وارتباطهم بالقاسم يهيه السيد علي أبن طاوس أنموذجا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۸۰               | علماء سورا وجهودهم في تأسيس المدارس العلمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                   | من هو مؤسس نواة مدرسة الحلة العلمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٩٠               | النقابة في سورا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 791               | النقيب أبو القاسم علي بن أبي محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                   | النقيب أبو جعفر محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y91               | نقيب النقباء أبو تغلب علي بن أبي محمد الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y9Y               | ابو الحسين زيد بن ابي الفضل علي بن ابي تغلب علي الحسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Y4Y</b>        | ابو الفضل علي بن ابي الحسين زيد بن ابي الفضل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 797               | ابو الحسين بن ابي الفضل علي بن الحسين زيد الحسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 797               | and the state of t |
| 798               | أبو عبد الله احمد بن أبي الحسن علي بن أبي طالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y90               | الفصل السادس: احوال القاسم في سورا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Y9V               | اولا: من هم القوم الذين عاش بينهم القاسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                   | ثانيا: قصة القاسم ﷺ بين الحقيقة والنفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b></b> . <b></b> | باخمرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| ٣٠٥        | مناقشة الآراء حول رواية القصة                  |
|------------|------------------------------------------------|
| Y1V        | ثالثا: القاسم في شعر دعبل الخزاعي              |
|            | ما معنى الغربات                                |
| <b>TTI</b> | الفصل السابع: مباحث عقائدية في حياة القاسم     |
|            | أولا: القاسم والتقيةأولا: القاسم               |
| ٣٤١        | ثانيا: القاسم والغيبة                          |
| <b>Υξο</b> | ثالثا: القاسم والعصمة المكتسبة                 |
| TE9        | القصل الثامن: مناقشات في الولادة والوفاة       |
| ۳۵۱        | أولا: مناقشات في الولادة والوفاة               |
| ro1        | المناقشة الأولى: مع الشيخ علي الخاقاني         |
| <b>rov</b> | المناقشة الثانية:مع محمد علمي الناصري البحراني |
| <b>Υολ</b> |                                                |
| 77         | المناقشة الرابعة: مع الشيخ باقر شريف القرشي    |
|            | تحديد سنة ولادة ووفاة القاسم                   |
| ٣٦١        | ولادته                                         |
| r11        | وفائه                                          |
| 777        | هل مات القاسم شهيدا ؟                          |
| rar        | ثانيا: موقع المرقد المقدس                      |
| ٣٦٦        | الشيخ محمد حرز الدين                           |
| <b>TTV</b> | الشيخ علي الخاقاني                             |
|            | الشيخ باقر شريف القرشي                         |
|            | توضيع                                          |
| ٣٧٦        | بعض الذين ذكروا تعيين مرقد القاسم              |
| *v1        | العلامة محمد ياقر المجلسي                      |
|            | السيد حسين البراقي                             |
| ٣٧٧        | السيد مهدي الفزويني                            |

| **************************************                                                                                                  | السيد حسن الصدر الكاظمي                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٨                                                                                                                                     |                                                                     |
| ٣٧٨                                                                                                                                     | الشيخ عباس القمي                                                    |
| TV4                                                                                                                                     | عبد الله المامقاني                                                  |
| TV9                                                                                                                                     | مرتضى نضمي زادة البغدادي                                            |
| ٣٨٠                                                                                                                                     | المؤرخ المسيحي المعلم نابيليون الماريني                             |
| ٣٨٠                                                                                                                                     | المستشرق الالماني والتر اندريه                                      |
| ٣٨٢                                                                                                                                     | السيد محمد القاضي                                                   |
| <b>WAY</b>                                                                                                                              | السيد محمد حسين الجلالي                                             |
| YAT                                                                                                                                     | الفصل التاسع: زيارة القاسم                                          |
| ٣٨٥                                                                                                                                     | اولا: زيارة القاسم                                                  |
|                                                                                                                                         | زيارة القاسم المنسوبة للامام الحسن العسكري                          |
|                                                                                                                                         | ارآء العلماء في زيارة القاسم                                        |
| ي۹۸۹                                                                                                                                    | العلامة علي بن محمد بن يونس البياضي العاما                          |
| wa.                                                                                                                                     |                                                                     |
| 1 3-1111                                                                                                                                | وجاء الشهيد الثاني                                                  |
| T9•                                                                                                                                     | العلامة المجلسيالعلامة المجلسي                                      |
| T41                                                                                                                                     | العلامة المجلسي<br>السيد مهدي القزويني                              |
| T9                                                                                                                                      | العلامة المجلسي<br>السيد مهدي القزويني<br>الشيخ حسين الطبرسي النوري |
| T9 T91                                                                                                                                  | العلامة المجلسي                                                     |
| T9.         T91         T91         T91                                                                                                 | العلامة المجلسي                                                     |
| T9                                                                                                                                      | العلامة المجلسي                                                     |
| T9                                                                                                                                      | العلامة المجلسي                                                     |
| T9.         T91         T91         T91         T97         T97                                                                         | العلامة المجلسي                                                     |
| T9.         T91         T91         T91         T97         T97         T97         T97         T97         T97                         | العلامة المجلسي                                                     |
| T9.         T91         T91         T91         T97         T97         T97         T97         T97         T97         T97         T97 | العلامة المجلسي                                                     |

| (171) | متويات | ļ |
|-------|--------|---|
|-------|--------|---|

| قبر اخر                                         |
|-------------------------------------------------|
| الطور التاسع : في سنة ( ١٣٢٤ هـ / ١٩٠٤ م)       |
| زيارة السيد محسن الحكيم                         |
| زيارة رضا الهندي واليعقوبي سنة ١٩١٣م            |
| قصف مرقد القاسم                                 |
| الطور العاشر: في سنة ١٩٣٢م                      |
| ايصال الماء والكهرباء للصحن الشريف              |
| الطور الحادي عشر                                |
| اولا: اكساء القبة الشريفة                       |
| ثانيا: بناء مسجدي الحرم وترميم القبة            |
| ثالثا: تأسيس مكتبة الحكيم فرع القاسم            |
| جهود الجلالي لتطوير المكتبة                     |
| احتفال تاريخي بمناسبة اطلاق مشروح الشباك الثالث |
| تفاصيل الشباك الثالثتفاصيل الشباك الثالث        |
| الطور الثاني عشر                                |
| ١-بناء المأذتين١                                |
| ٢-بناء حسينية الصحن                             |
| الطور الثالث عشر : من سنة ١٩٦٨م الى سنة ١٩٧٥م   |
| الصحن الشريف رمزا شامخا لتحدي السلطات الجائرة   |
| الطور الربع عشر : في سنة ١٤١٥هـ / ١٩٩٥م         |
| القبة المنورة                                   |
| رفع المنارتين                                   |
| سور الصحن                                       |
| الطور الخامس عشر ٢٠١٣م٥٠٤                       |
| تفاصيل البناءنسبب من المناء                     |
| وصف اخر للمشروع                                 |

| ات | متويا | 4 | : 1 | İ |
|----|-------|---|-----|---|
|----|-------|---|-----|---|

| 011   | الكادر المندسي المنفذ لمذا الطور من البناء |
|-------|--------------------------------------------|
| ٥١٢   |                                            |
| 017   | المشروع المقترح للتوسيع الصحن الشريف       |
| 010   | الملجق الثاني : القاسم في الشعر            |
| ٥١٧   | الشيخ علي بن حسن الجشي الخطي البحراني      |
| ٥٢٠   | الشيخ عباس الأعسم                          |
| ٥٢٠   | السيد محمد جمال الدين الهاشمي              |
| ott   | الشيخ الشاعر عبد الامير الحسيناوي          |
| 770   | للشيخ الاديب محمد باقر الايرواني           |
| ٥٢٤   | الشيخ عبد الغني الخضري                     |
| oyo   | الشيخ الاديب محمد رضا ال صادق              |
| 070   | الخطيب الاديب السيد مهدي الاعرجي           |
| otv   | الخطيب السيد عبد المطلب أبو الريحة         |
| otv   | الشيخ الاديب عبد الجبار الساعدي            |
| ۸۲۵   | الشاعر الشيخ محمد حسن سميسم                |
| ٥٢٨   | الاديب الحاج رشيد الحاج موسى الكيشوان .    |
|       | الشاعر محمد صالح بن العلامة السيد عدنان    |
|       | الشاعر العلامة الشيخ قاسم محيي الدين       |
| 0 2 \ | الشاعر الشيخ محمد علي الراضي المظفر        |
| 0 EV  | الملحق الثالث : الوثائق                    |
| ///   | الملحق الرابع : الصور                      |
|       | المراجع والمصادر                           |
| 717   | المحتوياتالمحتويات                         |