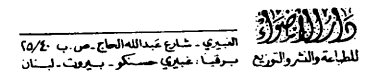






حقوق الطب بع مجفوظت للمؤلف الطبعت الأولى 19AA - 12.A





بَحَثْ أَعَدُهُ اللكؤر على بجيع عظوي أستاذ مُسَاعِدة الجَامِعَةِ اللبُ كَانِيَة



## إِسْ مِٱلْآلِهِ ٱلزَّكْمَٰنِ ٱلزَعِيْ فَمْ

تمهيل

العصر الأموي من العصور الزاهية التي تعتبر الركيزة الأساسية الثانية بعد العصر الجاهلي لما بعدها من العصور ، ففي هذا العصر وضعت اللبنات الأولى لكثير من الأفكار ، والموضوعات التي جاءت فيما بعد ؛ فشعر الزهد مثلاً نجد إرهاصاته الأولى في العصر الأموي ، وكذلك الشعر المذهبي ، والشعر الإباحي<sup>(۱)</sup> ، والقدرية والمرجئة، والمعتزلة وغيرها من المذاهب ، والإتجاهات الفكرية والفلسفية . لهذا كان على كل باحث في عصور متأخرة عن هذا العصر ، أن يعود إليه ، ليتتبع حركة التغيير من أين بدأت ، وإلى أين انتهت .

ولما كنت ممن تخصص في العصر العباسي ، ورأيت في نفسي شوقاً عظيماً للعودة إلى العصر الأموي ، لأنهل من ينابيعه الثرية ، فأروي ظمأ المعرفة عندي ، وأملأ الفراغ الذي كنت أشعر بوجوده في ذاتي نحو هذا العصر . وإذا كانت الرغبة في البحث في الأدب الأموي موجودة ، فإن التعرف على كنوز المعرفة فيه أمر يحتاج إلى كثير من الأبحاث والدراسات التي يصعب على الإنسان القيام بها ، فكان عليه أن يختار ما

(١) أنـظر اتجاهـات الشعر العـربي في القرن الثـاني الهجري للدكتـور محمد مصـطفى هـدارة (ص ١٥٤) الذي رأى أن أول من حمـل لواء الإباحية في الشعر هو الوليد بن يزيد . تستهوي نفسه من المعارف التي تتلاءم مع رغباتيه وميوليه . وقد نيظرت في حركة الصراع الفكري الذي شهده العصر العباسي ، وبروز المذاهب السياسية والشعرية نتيجة للذلك الصراع ، رأيت أن القوى السياسية الأساسية في ذلك العصر هي قوتان ؛ قوة الحكم والحاكمين ، وقوة المعارضة . فأما قوة الحكم فكانت بعد صدر الإسلام للأمويين ، وأما قوة المعارضة فكانت للهاشميين الذين بقوا في هـذا العصر معـارضين للحكم . لهذا كانت حركة الهاشميين السياسية سواء في العصر الأموي ، أو في العصر العباسي الـذي أعقبه ، والـذي فيه انتقـل الحكم من أيـدي العـرب إلى أيدي الموالي فتغيرت التسمية ولم يتغير المحتوى ، كمانت تلك الحركة تحتاج إلى دعاة ومناصرين أشداء لا يخافون اضطهاد الحكام ، وقساوتهم عليهم ، حتى ولـو كـان ذلـك الاضـطهـاد ، أو تلك القسـوة قــد تؤدى إلى هلاك هؤلاء . لهذا رأيت في هذين العصرين نماذج من الرجال يختلفون اختلافاً كلياً عن غيرهم . وقد سجلت كتب التاريخ والأدب الكثير من المواقف التي وقعت لمثل هؤلاء ، ولفتت الأنـظار إليهـا ، وأثـارت حـولهـا ضجة من التساؤل والأراء ، وانقسم الناس حولها بين معجب منها ، أو ساخط عليها ، وبين مسجل لهؤلاء المأثر ، أو مسجل عليهم المآخذ . ومن أبرز هذه الشخصيات في العصر الأموي نجد شخصيته الكميت بن زيد الأسدى .

وأهمية الكميت بن زيد الأسدي الأدبية لا تعود إلى مستواه الفني في الشعر ، أو إلى الكمية من الشعر التي نظمها ، فهنالك في عصره من الشعراء من فاقوه في هذا المجال، ولكن أهميته تعود إلى كونه رائداً في عصره لكثير من المواقف ، والموضوعات التي وقفها أو سجلها ، فهو أول من بذر بذرة الشعر المذهبي العقائدي الذي تجلّت صورته ومعالمه في أجلى صورها في العصر العباسي ، حيث ظهر في هذا العصر الشعر المذهبي ، وظهر معه شعراؤه على اختلاف أنواع العقائد والآراء الفكرية ،

أو الفلسفية التي ظهرت في ذلك العصر ، ومنها بالطبع الشعر الشيعي ، وشعراء الشيعة ، إلى جانب شعراء المعتزلة ، والمرجئة ، والقدرية وغيرها . وقد امتلأت بطون الكتب التاريخية والأدبية بالأخبار التي تتحدث عن الكميت بن زيد ، وسجّلت لـه من الأحـداث التي قـد بلغت في بعض الأحيان درجة المغالاة ، وهو ما سنتعرض للحديث عنه في موقعه . وقـد حاولت البحث عن الكتب أو الأبحاث القديمة أو الحديثة التي تعرضت ليظاهرة العقيدة عنيد الكميت ، فلم أجيد أحيداً من البياحثين حاول أن بخوض في هذا المجال ، وإن كان هناك من تحدث عنه في بحث مستقل ضمن الإطار السياسي والعقائدي ، كبحث أحمد صلاح الدين نجا الكميت بن زيد الأسدي شاعر الشيعة السياسي في العصر الأموي ، الـذي تحدث فيه عن حياة الكميت وفنَّه الأدبي وآرائـه السياسيـة منها والـدينيـة ، هذا بالإضافة إلى الأبحاث التي تناولته بشكل جزئي ضمن أبحاث عامة ، كتاريخ الشعر السياسي لأحمد الشايب وفيه يتناول مواقف الكميت السياسية ضد الأمويين . وكيف استخدم أسلوب الاحتجاج والمنطق وعلم الكلام الـذي أخذه عن واصـل بن عـطاء لـدعم حقـوق الهـاشميين ، وتبيـان حقهم الشرعي في الحكم باعتبارهم ورثة النبي (ص) فأعلن ما أضمره الناس ، وجاهر بما أخفى . ثم كتاب ( الفـرق الإسلاميـة في الشعر الأمـوي ) لنعمان القاضي وفيه يبين آراء النقاد القدامي والمحدثين التي تقول أن مدح الكميت لبني هاشم هو أقبل منزلة من مدحه لبني أمية بسبب طمعه في دنياهم ، بينما هـو يرى العكس من ذلك ، إذ يرى أن مـدحـه للطالبيين لم يقف عند طالبي بعينه لأنه كـان بصدد الـدفاع عن نـظرية معينـة ، بينما كـان مديحه لبني أمية مهتماً بشخـوصهم فقط ، وفرق بين مـدح الأشخـاص والدعوة لنـظرية معيّنـة وكتاب ( العصبيـة القبلية وأثـرها في الشعـر الأموي ، لإحسان النص، وفيه يـرى ما رآه غيره من المؤرخين القـدمـاء أن الكميت كان مغاليـاً في ولائه السيـاسي لبني هاشم ، وفي ولائـه القبلي للنزاريـة ضد اليمنيـة ، ولست أدري مـا المقصـود بعبـارة ( المغـالاة ) هـل يعنى هـذا أن

الكميت كان من الفرق المغالية والتي خرجت عن الدين لأخله ببعض الأراء الخارجة عن الإسلام ، أم أن كل من ناصر بني هاشم هو من المغالين ، فهذا مما لم يوضحه الكاتب في بحثه ، بل أطلق العبارة بشكل عام دون تحديد . ثم نجد كتاب (التطور والتجديد في الشعر الأموي) لشوقي ضيف وفيه يحاول الكاتب أن يبيّن أن الكميت كان زيدي المعتقد ، وأنه كان متناقضاً بين شيعته ومضريته ، وأنه لم يستطع أن يتجاوز العصبية القبلية إلى العصبية السياسية ، ولكنه اقتصر في وجهة نظره هذه على أن الكميت كان موقفه معتدلاً بالنسبة لخلافة أبي بكر وعمر ، ثم من موقفهما من ( فدك ) التي قيل أن النبي (ص) أوصى بها لفاطمة ابنته ، ثم مناصرة الكميت لقومه عندما تعرض لهم حكيم بن عياش الكلبي الشاعر الذي كان يتعصب لليمن ضد مضر ، في حين نرى الكاتب يناقض هذا الرأي حين يقول أن الكميت أراد أن يحدث بشعوه الذي قاله ضد اليمن الرأي حين يقول أن الكميت أراد أن يحدث بشعوه الذي قاله ضد اليمن الوي ما يريد من ثورة أو انتفاض على الدولة»<sup>(1)</sup>. ألا نرى في هذا التصرف تحولاً كبيراً من الكميت عن العصبية القبلية إلى العصبية الي العربية الم ما يريد من ثورة أو انتفاض على الدولة»<sup>(1)</sup>. ألا نرى في هذا التصرف

ثم كتاب (حياة الشعر في الكوفة ) ليوسف خليف الـذي توسّع فيه بعض الشيء عن غيره في حديثة عن الكميت ، وخاصة فيما يتعلق بوضعه السياسي ، ثم مستواه الفني في الشعر . فقد رأى أن الكميت جاء بأشياء جديدة كـان رائداً فيهـا . فهو مثـلًا لا يبدأ قصـائده بمقـدمات تقليـدية تـدور حول الوقوف على الاطلال ، وبكاء الديار ، ووصف الدمن والأثـار كما كـان يفعل غيره من الشعـراء ، وإنما تـدور مقدماته في عكس هـذا الاتجاه . ثم الطابع التقريري النثري الذي هو أثر من آثار نزعة الكميت الخطابية.

والسبب في ذلـك يعـود إلى كـونـه يقف في شعـره مـوقف المحــامي المدافع عن معتقده ، أكثر من كونه يقف موقف الشاعر التقليدي .

انظر التطور والتجديد في الشعر الأموي لشوقي ضيف ص ٢٦٩ .

وللمستشرقين أيضاً رأيهم الخاص في الكميت . ففي كتاب ( السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهد بني أمية ) نجد لـفـان فلوتـن رأي يقـول : إن الكميت أول من أشـار في شعـر إلى الـرايـات السـود كشعـار للهـاشميين . ويقـول جـو لـدزيهـر : إن الكميت أول من استعمـل كلمـة ( تقية ) في معناها الاصطلاحي في قوله :

وإني ، عـلى أني أرى في تـقـيـة الحـالف أقـوامـاً لقـوم لمُزْيَـلُ

ويقـول دي جويـه في مقال لـه عن الكميت : إن قيمـة شعـر الكميت الأدبية أقل من قيمته السياسية والتاريخية <sup>(١)</sup> .

ويـرى كـارل بـروكلمـان : أن شعــر الكميت شـاع بين الشيعــة بعـد وفاته ، حتى عارض كل من دعبل وابن عيينة قصيدته المـذهبة ( في تفضيـل النـزارية على اليمـانيـة ) وأجـابهمـا عنهـا أبـو الـذلفـاء البصـري مـولى بني هاشم<sup>(٢)</sup> .

هذا بالإضافة إلى المصادر القديمة التي تحدثت عن الكميت بشيء من التفصيل ناقلة ما قالم الرواة والنقاد عن آراء الكميت السياسية ، وما جاء به من النواحي البيانية والإبداعية . أو ما أصاب شعره من خلل ؟ فالمرزباني في كتاب الموشح تحدث عنه بشيء من التفصيل مركزاً على مواطن الحسن أو القبح في شعر الكميت كما رآه النقاد القدامي ، وأغلب الأراء فيه تتناول الناحية اللغوية والناحية النحوية ، وأبو الفرج الأصفهاني في كتابه ( الأغاني ) يتناول حياة الكميت واتجاهم السياسي . وما قيل فيه من آراء تدور حول شعره ومذهبه السياسي . وابن قتيبة في كتابه ( الشعر والشعراء ) يتناول ما قيل فيه من أخذ عن غيره من المعاني والتشبيهات ،

- (١) أدب الخوارج في العصر الأمـوي ـ لسهير القلمـاوي ص ١٣٠ واتجـاهـات الشعـر العربي في القرن الثاني ص ٣٧٦.
  - ۲٤٣ ص ٢٤٣ .
     ۲) تاريخ الأدب العربي ـ ط ۲ ـ دار المعارف بمصر ـ ج ۱ ص ٢٤٣ .

والجــاحظ في كتــابــه ( البيــان والتبيين ) يتحــدث عن انتمــاء الكميـت السياسي , وما قاله عنه النقاد متناولين النواحي البلاغية عنده .

وكذلك مروج الذهب للمسعودي ، والعقد الفريد لابن عبد ربه ، وكتساب العمدة لابن رشيق وغيرها من المصادر الكثيرة تحدثت عن الكميت ، وإن كانت أغلبها تلتقي حول نقاط معينة عن الكميت . وأغلب المراجع الحديثة عيال على المصادر القديمة في حديثها عمّا يتعلّق بالكميت ، فقد أخذت عنها آراءها فيما يختص بالاستحسان ، أو نقد واستهجان ، إلاً ما قـلً من الباحثين الذين حاولوا أن يصلوا إلى كنه الحقيقة التي عليها الكميت انطوى ، أو الواقع الذي إليه انتمى .

وقـد تمنيت في قرارة نفسي وأنـا أعد العـدة للقيام ببحث عن الكميت أن أجد من يشبع غدريزتي في حب الاستطلاع والتقصى حول بعض المواقف التي وقفهما الكميت ، كقضيمة انتمائمه السيماسي العقمائمدي الحقيقي ، وقضية تقصيره في تقليـد شعراء البـادية فيمـا أتوا بـه ، وأنه وقف بينهم بمنزلة الـوسط ، ولم يستطع مجـاراتهم في كثير من الأوصـاف رغم ما قيل أنه كان له جدتان أدركتا الجاهلية ، وكانتا تمدانه بالتشابيه والأوصاف ، وذكر ما أبدعه الكميت فكان فرداً أو علماً فيها في عصره ، كريادته للشعر المذهبي الذي يعود إليه الفضل في وضع لبناته الأولى ، والتي تحـوّلت إلى بناء شامخ في العصر العباسي . وقضية الـوقوف على الاطـلال ووقوف منها موقف السلبية والمهاجمة ، فكان بذلك أول من تجرأ على الخوض في هذا المضمار ، والـذي قلده فيه فيمـا بعد أبـو نواس, وغيـره من الشعوبيين . ونظريته في جعل حديثه عن رحلته إلى الممدوح ، وما يستتبع ذلك من وصف النباقة والصحراء ، وما فيهما من حيوان ، ومما يبدور من صراع بين هـذه الحيوانـات الوحشيـة والصيادين ، فـالكميت يؤجل الحـديث عن هـذه الأشياء إلى نهاية القصيدة ، بينما هذه الأمور تأتى عند غيره من الشعراء في سياق القصيدة قبل المدح . وقد رأيت أن أي بحث مهما حاول صاحبه أن يبلغ فيه درجة الكمال يبقى في النهاية دون الأمل المرتجى ، والهدف المقصود في نظر غيره ، مما يستتبع من غيره من الباحثين في إكمال النقص الذي وقع فيه . من هذا المنطلق وجدت في نفسي الرغبة في إكمال ما بدأ غيري من الباحثين حول شخصية الكميت ، لأجيب عن التساؤلات التي خطرت ببالي بعد قراءتي المتمعنة لشعر الكميت ، وبعد اطلاع على ما قالته المصادر القديمة ، والمراجع الحديثة عن الكميت . فأدلوا بدولي بين هذه الدلاء في بحر الكميت ، لعلي أطلع بعدها بلؤلؤة أزين فيها معرفتي . وأشبع بها رغبتي ، وأحقق عن طريقها أملي .

أتَّخذت قراراً بدراسة الكميت ، لاستكمال دراسة ما تركه غيري من نقص عن الكميت هذا أمر ، والأمر الأهم من ذلك كله ، همو إعجابي بتلك الشخصية ، لا لكونها اتخذت منحاً سياسياً أعجب به ، بل لأنها تمثل رمزاً لاشخصية العقائدية المثالية التي آمنت بالنظرية ، ثم عملت على تحقيقها قولاً وفعلاً ، وهذا للأسف لا نجده إلاً ما ندر عند غيره من العقائديين قديماً وحديثاً ، وأغلب الناس تميل إلى عقيدة ما ، بقدر ما هي تستفيد منها ، وبقدر ما تكون بعيدة عن جلب الأذى لها ، فإذا ما تعرضت لمثل تلك الأصناف، رأيتها تفرّ من معتنقها كما يفرّ السليم من اللديغ . ونظرت إلى المادة التي سوف تتحدث عن الكميت فرأيت أنها يمكن أن تقسم منهجياً إلى أربعة فصول :

**الفصل الأول** : خصصتـه للحديث عن أصـول الكميت ـ نسبه ـ أسـرته \_ حياته ـ ثقافته وانتماؤه السياسي .

الفصل الثاني : خصص للحديث عن عقيدة الكميت .

**الفصل الثالث** : قـارنت فيه بين شعـره الذي قـاله في الأمـويين ، وشعره الذي قاله في العلويين .

- الفصل الرابع : خصص للحديث عن شعر الكميت في ميران النقد الأدبي .
- المخماتممة : وجماءت عبارة عن خملاصة لأهم النتمائج التي توصلت إليها في البحث ، والتي يمكن أن تكون أشيماءً جديدة أضيفت إلى ما توصل إليه البماحثون حمول الكميت من معلومات .

وإن أفضل ما أرجـوه في هذا البحث ، أن أكـون قد سلطت الأضـواء على بعض النـواحي التي لم تسلط عليها الأضـواء ، فأكـون قد قمت بعمـل أخـدم فيه النهـج القويم ، والـرؤية الصحيحـة للقضـايـا الأدبيـة ، والله ولي الأمر والتوفيق .

د. علي نجيب عطوي

أ ـ نسب الكميت وانتماؤه السياسي :

قبـل التعرف على الكميت بن زيـد الأسدي تعـرفاً كـاملًا من النـاحيـة العقائدية ، والتوجه السياسي ، يجدر بنا التعـرف على البيئة التي عـاش فيها الكميت ، أو على المجتمع الذي ترعرع فيه هذا الشاعر .

ينتمي الكميت بن زيد الأسدي إلى قبيلة بني أسد هذه القبيلة التي ذاع صيتها في آفاق الجزيرة العربية قبل الإسلام وبعده ، فهي التي اشتهرت بعنادها على احترام شخصيتها ، والمحافظة على كرامتها ، وعدم الخضوع للظلم مهما كانت التضحيات في سبيل خدمة ذلك ؛ فقد خاض بنو أسد قبل الإسلام ، أي في أيام الجاهلية معارك شبه متواصلة مع الحكام الذين ليسوا من أبنائهم ، والذبن حاولوا التسلّط عليهم ليزيحوا سلطة هؤلاء عنهم ، ناهيك عن المعارك الأخرى التي خاضوها مع القبائل المختلفة لإثبات وجودهم ، وتدعيم مكانتهم بين القبائل . لهذا عُزَّ جانبهم وخشي بطشهم ، وتسابقت القبائل للتحالف معهم . لكن الاعتراز الهيّن ، بل تكلّف غالياً من التضحيات على المست ويين المعيشي ، والبشري . يتضح ذلك أكثر ما يتضح في تلك الحرب المريرة التي خاضها الأسديون ضد الكنديين ؛ إذ كان بنو أسد يشكلون جزءاً من مملكة كندة النجدية التي كانت تقابل مملكة الغساسنة في الشام ، ومملكة المناذرة في العراق ( الحيرة ) ، وبين مملكة العساسنة في ملساسنة قامت مملكة ثالثة في شمال نجد كان ملوكها يدينون فيما يظهر ـ بالولاء لليمن ـ وهي مملكة كندة ، وكان ظهورها في القرن الرابع الميلادي . وكان أشهر ملوكها في القرن الخامس حُجَّر . وقد استطاع أن يفرض سيادته على القبائل الشمالية في نجد وأن يمد نفوذه إلى اليمامة وتخوم إمارة المناذرة ، ويقال : إن بكراً وتغلب دانتا له بالطاعة . وخلفه ابنه عمر والمقصور وقد يكون في هذا اللقب ما يدل على أن سلطانه كان محدوداً .

وفي أيامه تولى الحكم في بلاد فارس الملك قباذ الذي اعتنق المزدكية ، واتخذها ديناً رسمياً للدولة ، وحاول أن يفرضها على المناذرة فأبى المنذر ، فعزله (قباذ) وولى مكانه الحارث بن عمرو ملك كندة ، ولكن سرعان ما تطورت الأمور فتوفي قباذ ، وخلفه كسرى انو شروان ، وكان يكره المزدكية ، والمزدكيين ، فأعاد المنذر إلى حكم الحيرة ، ونشبت بينه وبين الحارث الكندي حروباً طاحنة . وكان الحارث هذا قد أقام على بكر ابنه شرحبيل وعلى تغلب ابنه معد يكرب ، وعلى بني أسد ابنه جُحْراً ، وعلى قيس عيلان ابنه سلمة . وعندما انتصر المنذر على الحارث في معركة قتل فيها أكثر من أربعين أميراً من أمراء كندة ، راح يدس بين أبناء الحارث ، فتحاربوا وسقط شرحبيل وسلمة في ميادين الحرب ، وجُنَّ معد يكرب ، وانتفضت قبيلة أسد على حُجْد وقتلته . ويروي صاحب الأغاني أربع روايات مختلفة في مقتله<sup>(۱)</sup> وأصدق هذه الروايات أن حجراً كان له على بني أسد أتواة يؤونها كل عام ، فلما قتل

انظر الأغاني طبعة بولاق ج ٨ ص ٦٦ ـ ٦٧.

أبوه ، أرسل إليهم جباته فمنعوهم وضربوهم ضرباً مبرحاً ، فسار إليهم حجر بجند من ربيعة ، وقيس ، وكنانة ، فاستسلموا له ، فأخذ سادتهم ، وجعل يقتلهم بالعصا فسموا عبيد العصا ، وأباح أموالهم ، وطردهم من منازلهم في جنوب وادي الرقة إلى تهامة ، وحبس سيدهم عمرو بن مسعود الأسدي ، وشاعرهم عبيد بن الأبرص<sup>(۱)</sup> ، وقد استعطفه بقصيدة يقول فيها :

أنت المليك عليهم وهم العبيد إلى القيامة

فأثر ذلـك في نفس حُجْر وعفـا عنهم ، ولكنهم أضمـروا لـه الإنتقـام وأصابوا منه غرة فقتلوه في قبته ، ونهبوا ما كان معه من أموال .

وعندما جاء الإسلام ، رأينا هذه القبيلة تقف ضد الدين الجديد وتقاومه ، وأثاروا في وجه النبي (ص) عدة مواقف عصيان لكنهم في النهاية أسلموا بعد أن أصابهم الجفاف ، والمجاعة ، فجاءوا طائعين للنبي (ص) ، وأسلموا على يديه . لكن الإسلام لم يتمكن من نفوسهم إلاً بعد أن انتشر في العراق .

وعندما جاء الأمويـون إلى الحكم ، رأيت الأسديين يتخـذون مـوقفاً سيـاسياً مـوالياً لآل البيت ، ومعـارضاً للحكم الأمـوي، فهم مثلًا وقفـوا مـع الإمـام الحسين (ع) في كـربـلاء ، وقـاتلوا معـه واستشهـد منهم في هـذه المعركة أبطال .

وعنـدمـا فشلت ثـورة الحسين (ع) بقي الأسـديـون مـوالين لأل البيت بحماسة كبيرة ؛ وإذا كانت الظروف السياسية القاسيـة التي فرضهـا الأمويـون

(١) أبو عمرو الشيباني هو عبيد بن الأبرص من بني مضر شاعر فحل فصيح من شعراء الجاهلية وجعله ابن سالام في الطبقة الرابعة من فحول الجاهلية وقرن به طرفة وعلقمة . وكان شاعر بني أسد غير مدافع قتله المنذر عندما وفد عليه في بؤسه . على الناس قد أملت عليهم بعض المواقف تجاه الأمـويين فهذا لا يـدل أبداً على تغيرهم العقائدي أو السباسي .

هـذه الأحوال السيـاسية والاجتمـاعية هي التي كـانت سـائـدة عنـدمـا أبصرت عينا الكميت النور ، فكان من الطبيعي أن يتأثـر بهذه الأجـواء ، وأن يشب على حب من أحبهم قـومـه ، ليتحـول عنـده هـذا الحب إلى قضيـة عقائدية ، وانتماء سياسي .

وإذا كان الشعراء في أغلبهم قد عودونـا الحديث في كثيـر من شعرهم عن قبيلتهم ، والافتخـار بهـا ، وببـطولـة أبنـائهـا ، وتمـرسهم في الحـروب والصبـر على الشدائـد ، فإن الكميت يغـاير هؤلاء في هـذا الرأي ، ويتخـذ لنفسه مفتخراً جديداً هو الافتخار بالمعتقد المذهبي الديني .

والآن نـريد أن نتعـرف على هذه الشخصيـة ، وعلى مراحـل حيـاتهـا حتى قضت في سبيل معتقدها .

## مولد الكميت ونشأته :

ولد الكميت كما يقـول المؤرخون أيـام مقتل الإمـام الحسين (ع) سنة ٢٠ هـ . من أبـوين فقيرين ليس لهمـا المكانـة المـرمـوقـة بين عشيـرتـه ، بدليل تغاضيه عن ذكرهما ، أو ذكر شيء عن أحوال ذويهما .

فـأبـوه زيـد بن خنيس ينتهي نسبـه إلى مضـر بن نـزار<sup>(١)</sup> ومنــزلـه في الكوفة . ويكنى الكميت بأبي المستهل .

كانت الكوفة في الحقبة التي شب فيها الكميت تموج بتيارات فكرية عـديدة في منـافسة رائعـة مـع البصـرة في جميع شعب الثقـافية المعـروفـة آنـذاك . فمدرسـة الكوفـة ومدرسـة البصرة النحـويتان أشهـر ممن أن تعـرفـا وكذلك علم الكلام والفقه وغيرها.

الأغاني ج ١٧ ص ١ طبعة دار الكتب.

أخسذ الكميت يختلف إلى دروس العلماء ليتلقن عنهم الفقه ، والحديث وأيام العرب وأنسابهم ومثالبهم . ويقال : إنه كان له جدتان أدركتا الجاهلية ، فكانتا تصفان له البادية وأمورها ، وتخبرانه بأخبار الناس في الجاهلية ، فإذا شكّ في شعر أو خبر عرضه عليهما فيخبرانه عنه .

فمن هنـاك كان علمـه(١) ، ولهذا قيـل من صحح الكميت نسبـه صح ومن طعن فيه وهن(٢) .

كان الكميت في أيام بني أمية ، ولم يدرك الدولة العباسية ومات قبلها . وشاركه في اسمه ثلاثة من بني أسد بن خزيمة ؛ هم : الكميت الأكبر بن ثعلبة بن نوفل ، والكميت بن معروف والكميت بن زيد<sup>(٣)</sup> . نبغ الكميت بن زيد في الشعر وهو صغير ، وكان لا يذيعه ، وامتهن في شبابه مهنة التعليم ، فقد روى صاحب الأغاني عن الأصمعي عن خلف الأحمر : إنه رأى الكميت يعلم الصبيان في مسجد الكوفة<sup>(٤)</sup> . ليس كل ما ذكرنا هو فقط ما يتصل بمعرفته وثقافته ، بل إننا نجده أيضاً يتتلمذ لواصل بن عطاء وأن يكون من المعتزلة في طريقة جدله وحواره واستدلاله ولهذا قيل عنه أنه كان فقيه الشيعة .

ويظهر من مجموع أخبار الكميت بن زيـد أن حياتـه لم تكن هادئـة ؛ فقد كان يناصر الشيعة في الكوفة ، وكانت الثورة تتأجـج هناك فـزيد بن علي يتـأهب للخروج ، وهـو على خصام شـديد مـع خالـد القسري والي العـراق لهشام بن عبدالملك ، ومن الـطبيعي أن يتخذ الكميت مـوقفاً معـادياً لخـالد

- (۱) الأغاني ج ۱۷ ص ۳۰ طبعة دار الكتب.
   (۲) خزانة الأدب ج ۱ ص ۱٤۱.
   (۳) المؤتلف والمختلف للآمدي ص ۲۵۷.
  - (٤) الأغاني ج ١٥ ص ١١٣ طبعة بولاق.

ومناصراً لزيد . لكن هذه المخاصمة والمعاداة بين الكميت وخالد لم تكن موجودة بالمعنى الصحيح إلاً بعد أن استدرج إليها الكميت استدراجاً . فقد ذكر الرواة أن معركة عصبية قبلية كانت قد نشأت بين اليمنيين والمضريين وراح الشعراء عند كل قبيلة يهجون القبيلة الأخرى ، ويثلبوها بأقبح المثالب ، فمن الجانب اليمني كان الشاعر حكيم بن عياش الكلبي ، ومن الجانب المضري كان شعراء عديدون<sup>(1)</sup>. لكن الأخبار كانت تظهر أن حيكم بن عياش هذا كان يبز الشعراء المضريين بشهادة الكميت الذي كان يقول مخاطباً شعراء قومه : هو والله أشعر منكم . قالوا : فأجب الرجل . قالوا : فاسمع باذنك ما يقول في بنات عمك وبنات خالك من الهجاء ، وأنشدوه ذلك . فحمي الكميت لعشيرته فقال المذهبة :

ألا حسيت عنايا مدنيا وهل بأس بقول مسلمينا (٢)

وكما كان الكميت محطاطاً في اغضاب خالـد القسري ، كـذلك كـان شأن هذا ، فعندما أبلغ خبر القصيدة . قـال : لا أبالي مـا لم يجر لعشيـرتي ذكر فأنشدوه قول الكميت:

غدتك وغيرها تيا يمينا ولا عَلم تعسُّفَ مخطئينا كهيلةً قَبْلَنا والحالبينا إلى الوالي المغادر هاربينا<sup>(٣)</sup> وترميها عِصيُّ الذابحينا<sup>(٤)</sup> ومن عجب علي لعمر أمِّ تجاوزت المياة بلا دليل فإنك والتحول مِنْ مَعَلًّ تخطت خيرهم حَلَباً وَنَسْئاً كعنز السوء تنطح عالفيها

(١) خزانة الأدب للبغدادي ج ١ ص ٦٩.
 (٢) الأغاني ج ١٧ ص ٩.
 (٣) النسء: اللبن الرقيق الكثير الماء.
 (٤) الأغاني ج ١٧ ص ٩ طبعة دار الكتب.

فقال خالد : فعلها ! والله لأقتلنه . ثم اشترى حسب ما يروي صاحب الأغناني ثلاثين جارية بأغلى ثمن ، وتخيرهن نهاية في حسن الوجوه ، والكمال والأدب ، فرواهُنَّ الهاشميات ، ودسهن مع نخاس إلى هشام بن عبدالملك ، فاشتراهن جميعاً ، فلما أنس بهن استنطقهن ، فرأى فصاحة وأدباً ، فاستقرأهن القرآن ، فقرأن ، واستنشدهن الشعر ، فأنشدنه قصائد الكميت الهاشميات . فقال ويلكن ! من قائل هذا الشعر؟ قلن : الكميت بن زيد الأسدي . قال : وفي أي بلد هو ؛ قلن : في العراق ، ثم الكوفة . فكتب إلى خالد وهو عامله على العراق : إبعث إليَّ برأس الكميت بن زيد ، فبعث خالد إلى الكميت في الليل ، فأخذه وأودعه السجن<sup>(1)</sup>.

من هنا ابتدأت المعركة الحقيقية بين الكميت وبين خالد القسري ، وتخلَّىٰ كل منهما عمّا كان يحطاط به تجاه الآخر ، وأصبح الكميت مهدداً في حياته التي لم تعد تعرف الاستقرار أو الأمان ، إذ فتحت الأعين عليه ، وراحت الأصابع تشير إليه كشاعر يشكل خطراً على سمعة الأمويين وولاتهم ، ونصيراً للهاشميين ، فكان هذا كافياً لمحاربته ، ومحاولة قتله للقضاء على ما يحمل في نفسه من مبادىء .

وقد أتيح للكميت أن يهرب من السجن بحيلة من الحيل حاكها لـه أحد الأصدقاء ، ولكن هروبه من السجن فرض عليه أن يتوارى عن الأنـظار فترة طويلة من الزمن قيل عشرون سنة .

لكن الكميت أراد أن يخرج إلى العلانية مهما كـانت النتيجة ليكمل رسالته التي ابتدأها . فراح يتحين الفرص لتحقيق هذه الغاية .

وقد تحققت له هذه الفرصة صدمة ، إذ أن مُسْلمة بن عبدالملك

(١) الأغاني ج ١٧ ص ٩ ـ ١٠ .

خرج إلى بعض صيوده ، فأتى الناس ليسلموا عليه ، فانتهز الكميت الفرصة وأتاه فيمن أتى ، فقال : السلام عليك أيُّها الأمير ورحمة الله وبركاته ، أما بعد :

قِـفْ بِـالـدِّيـار وُقــوفَ زائِــرِ وتَــأَنَّ إنَّـكَ غــيرُ صِـاغـرْ حتى انتهى إلى قوله :

يَّا مَسْلَم بِن أَبِي الوَلِي حَد لَميِّت إِن شِئْت نَاشِرُ عَـلقـتْ حِـبالِي من حِـبا لِـك ذِمَّةَ الجـار المُـجاوِرْ فَـلآن صِـرْتُ إِلَى أُمَـيَّ ـة وَالأُمُـورُ إلى المَصائِـرْ والآن كُـنـتُ بـه المـصيـ بَ كَـمُهْـتَـدٍ بِـالأَمْسِ حَـائِـرْ

فَقَال مُسْلمة : سبحان الله ، من هذا الهندكي الجِلْحاب<sup>(١)</sup> الذي أقبل من اخريات الناس فبدأ بالسلام ثم أما بعد ثم الشعر؟ قيل له : هذا الكميت بن زيد ، فأعجب به لفصاحته وبلاغته فسأله مسلمة عن خبره ، وما كان فيه طول غيبته ، فذكر له سخط هشام عليه ، فضمن له مَسْلمة أمانه ، وتوجه به حتى أدخله على هشام ، وهشام لا يعرف . فقال الكميت : السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته ـ الحمد لله ـ قال هشام : نعم ، الحمد لله يا هذا . قال الكميت : مبتسدئي الحمد ومُبَّتدعه ، والذي خص بالحمد نفسه ، وأمر به ملائكته ، وجعله فاتحة وأبصر مستبيناً ، وأشهد له بما شهد به لنفسه قائماً بالقسط ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده العربي ، ورسوله الأمي ، أرسله والناس في هبوات<sup>(٢)</sup> حيرة ، ومدلهمات ظلمة ، عنه ما منه ، من

- (١) الهندكي ( بكسر الهاء والدال ) : الىرجل من أهمل الهند. والجلحاب ( بالكسر ) الشيخ الكبير ( العقد الفريدج ٢ ص ١٨٣).
  - (٢) الهبوات : الغبرات ، وإذا سطعت في الجو وانتشرت عميت بها المسالك .

الضلال ، فبلغ عن الله ما أمر به ، ونصح لأمته ، وجـاهد في سبيله ، وعبـد ربه حتى أتاه اليقين ، صلى الله عليـه وسلَّم . ثم إني يا أميـر المؤمنين تهت في حيـرة وحرت في سكـرة ، ادلَام<sup>(۱)</sup> . بي خطرهـا ، وأهاب بي داعيهـا ، وأجـابني غـاويهـا ، فـاقطوطيت<sup>(۲)</sup> إلى الضـلالـة ، وتسكمت في الـظلمـة والجهالة ، حائداً عن الحق ، قائلًا بغير صدق ، فهذا مقام العـائذ ، ومنـطق التائب ومُبْصَر<sup>(۲)</sup> الهدى بعد طول العمى .

ثم يا أمير المؤمنين ، كم من عاثر أقلتم عشرته ، ومُجْترم غفوتم عن جُرمه . فقال له هشام ، وأيقن أنه الكميت : ويحك ! من حسن لك الغوايه ، وأهاب بك في العماية؟ قال : الذي أخرج أبي آدم من الجنة فنسي ولم يجد له عزماً ، وأمير المؤمنين كريح رحمة أثارت سحاباً متفرقاً فلفقت بعضه إلى بعض حتى التحم فاستحلم وهدر رعده ، وتلألأ برقه ، فنزل الأرض فرويت واخضلت واخضرت واسقيت فروي ظمآنها ، وامتلأ عطشانها فكذلك نعدك أنت يا أمير المؤمنين ، أضاء الله بك الظلمة الداجية بعد العموس<sup>(2)</sup> فيها ، وحقن بك دماء قوم أشعر خوفك قلوبهم ، وابن الحرب ، إذا احمرت الحدق ، وعضت المغافر بالهام ، عز بأسك واستربط جأشك ، مسعاد هتاف وكاف بصير بالأعداء ، فعري الخيل واستربط جأشك ، مسعاد هتاف وكاف بصير بالأعداء ، فعري الخيل الأعداء ، فأطال الله لأمير المؤمنين البقاء ، وتمم عليه النعماء ودفع به الأعداء ، فرضي عنه هشام وأمر له بجائزة<sup>(0)</sup>.

(١) ادلام : ادلهم .
 (٢) اقطوطن : قارب في مشية مع نشاط .
 (٣) مبصر : أي مكان الإبصار .
 (٤) عمس : (ككرم وفرح ) عماسة وعموساً ، أظلم واسود .
 (٥) العقد الفريد : ج ٢ ص ١٨٤ ـ ١٨٥ .

يقف الكُميت أمــام هشـام بن عبــدالملك مـوقف الخـطيب الـواعظ المتكلم الحكيم ، الذي يريـد أن يبين قضيـة من القضـايا ، ومـع كل قضيـة لا بـد من الاستـدلال ، والتـوضيـح ، والسيـطرة على المشـاعــر عن طـريق الاقناع ، وبالتالي التسليم بصحة ما يقال :

والكميت كما سبق وذكرنا ناقد تمرس بروح الجدل والحوار والإستدلال الذي أخذه عن المعتزلة ، وهذا السلاح يشهر في ساعة الضيق والحرج ، وأي موقف أحرج ، وأضيق من الموقف الذي يقفه الكُميت أمام هشام وهو المتهم بهجاء الأمويين وشتمهم ، ومدح الهاشميين والثناء عليهم ؟ من هنا فكر الكميت بالمدخل الذي سيدخل به على هشام ذلك الرجل الذي قيل عنه أنه كان « أحول خشناً فظاً غليظاً»<sup>(1)</sup> فكان لا بد من والبين محتواها المعنوي ؟ فإذا هي كلمة حمد ليفسر مدلولها اللفظي ، سواه ، وما أمر به ملائكته ، وجعلها خاتمة كتابه ، ومنتهى شكره ، وكلام أهل جنته ، ثم يحمد الكميت الله تعالى حمد رجل آمن به لعلمه بوجوده يشهد أن محمداً العربي الأمي هو رسوله للنَّاس جاءهم وهم في حالة يشهد أن محمداً العربي الأمي هو رسوله للنَّاس جاءهم وهم في حالة مخزية ، من الحيرة والتواه ، والضلال ، فنصح لأمته وجاهد في سبيل الله وعبده حتى أتاه اليقين .

ثم يستعرض الكميت بعد هذا المدخل الإيماني الـروحي مشكلته ، وكـأنه أراد في هـذه المقدمـة أن يثير عـاطفة ذلـك الرجـل القـاسي القلب ، ويهيئه لما يريد أن يقوله .

وبقـدرة عجيبة من الحنكـة السياسيـة والدهـاء يصـور الكميت حـالتـه النفسية بعد هـروبه من السجن ، فـإذا هو تـائه في حيـرة ، وحائـر في سكرة

(١) مروج الذهب للمسعودي ج ٣ ص ٢١٧.

إدلهم به خطرها ، وأهاب بـه داعيها ، وأجـابه غـاويها ، فـإذا به يسيـر نحو الضـلالة ، ويتسكـع في الظلمـة والجهالـة ، حائـداً عن الحق ، قائـلًا بغيـر صدق .

وأخيـراً يهتـدي الكميت إلى طـريق الحق فيلوذ بمقـام هشـــام وينـطق بالتوبة ، ويبصر الهدى بعد طول العمى .

وبعد أن ينتهي الكميت من استعراض حالته النفسية بعد هروبه يوجه كلامه لهشام مخاطباً : كم من عاثر أقلتم عثرته ، ومجترم عفوتم عن جرمه . وهنا يتدخل هشام معترضاً على قول الكميت ومتسائلاً عن المسبب له في الغواية ، وكان الكميت قد هيء نفسه لمثل هذه المنزلقات ، فأجابه إجابة الواثق من نفسه انه من عمل إبليس الذي غوى من قبله أبيه آدم فأخرجه من الجنة . ثم يبين الكميت صفات هشام ؛ فإذا هو كالريح التي تحمل معها الرحمة إلى العباد حين تمطر عليهم فيعم بفضلها الخير والبركة .

هذا من الوجه الإيجابي لهشـام ، أما من الـوجه السلبي فهـو مرهـوب الجانب لحزمه وبصيرته ، وهو إذا مـا غضب رأيت منه احمـراراً في الحدقـة ترتعد لرؤيتها الفرائس ، يغزو بالخيل الأعـداء ويعتمد في تصـرفه على رأيـه الحكيم دون آراء الناس حتى ذوي الألباب منهم .

ذاك المدخل وهذا المخرج انقض الكميت مما هو فيه وجعل خصمه يعفو عنه ويقربه ويجزيه . وإن دلَّ هـذا عن شيء فـإنمـا يـدلُّ عن حسن التصرف وروعة الخطاب ، كل ذلـك اكتسبه الكميت من أصحـاب النظر العقلي وأهل علم الكلام .

ومما يلفت نظرك في مخاطبة الكميت لهشام هو استخدامه لتلك العبارات العلوية في مناجات خالقها ، فاسمع دعاء الإمام علي الـذي علمه للكميل بن زياد<sup>(١)</sup> الـذي يقول فيـه : اللهم مولاي كم من قبيـح سترتـه وكم من فـادح من البلاء أقلتـه وكم من عثـار وقيته ، وقـولـه في دعـاء آخـر هـذا مقام العائذ بك من النار .

إن التشيـع والإِرتواء من حب آل البيت جعـل من الكميت لا ينطق إلَّا بنــطقهم ولا يستـوحي إلَّا من أفكــارهم ، ومن هنـا تكمن بــلاغتـه وحسن استدلاله وإعجاب الناس فيه .

وفي رواية أخرى أن مُسْلمة قال للكميت عندما استجار به : إني أخشى ألاً ينفعك جواري عنده ، ولكن استجر بابنه مسلمة بن هشام . فقال الكميت : كنت أنت السفير بيني وبينه في ذلك ، ففعل مُسْلمة ، وقال لابن أخيه : قد أتيتك بشرف الدهر ، واعتقاد الصنيعة في مضر ، وأحبره الخبر ؛ فأجاره مسلمة بن هشام . وبلغ ذلك هشاماً فدعا به ، ثم قال : أتجير على أمير المؤمنين بغير أمره ؛ فقال : كلاً ، ولكني انتظرت سكون غضبه . قال احضرنيه الساعة ، فإنه لا جواد لك ، فقال مسلمة الكميت : يا أبا المستهل ، إن أمير المؤمنين أمرني باحضارك . قال : أتسلمني يا أبا شاكر ؟! قال : كلاً ، ولكني احتال لك . ثم قال له : إن معاوية بن هشام مات قريباً ، وقد جزع عليه جزعاً شديداً ، فإذا كان من الليل فاضرب رواقك على قبره ، وأنا أبعث إليك بنيه يكونون معك في الرواق ، فإذا دعا بك تقدمت إليهم أن يربطو ثيابهم بثيابك ، ويقولوا : هذا استجار بقبر أبينا ، ونحن أحق من أجراه .

 الحُميل بن زياد ١٢ ـ ٢٨ هـ = ٦٣٣ ـ ٢٠٧م بن نهيك النخعي : تابعي ثقة من أصحاب علي بن أبي طالب . كان شريفاً مطاعاً في قومه . شهد صفين مع علي ، وسكن الكوفة وروى الحديث ، قتله الحجاج صيداً البـداية والنهاية لابن الأثير ج ٥ ص ٦٠ تاريخ الإسلام للذهبي ج ١ ص ٣٧٤. ف أصبح هشام على عادته متطلعاً من قصره إلى القبر ، فقال : من هذا ؟ فقالوا : لعلَّه مستجير بالقبر! فقال : يجار من كان إلاَّ الكميت؟ فإنه لا جوار له ، فقيل فإنه الكميت ، قال : يحضر أعنف إحضار ، فلما دعي به ربط الصبيان ثيابهم بثيابه . فلما نظر هشام إليهم اغرورقت عيناه واستعبر ، وهم يقولون : يا أمير المؤمنين استجار بقبر أبينا ، وقد مات ومات حظه من الدنيا ، فاجعله هبة له ولنا ، ولا تفضحنا فيمن استجار به . فبكى هشام حتى انتحب ، ثم أقبل على الكميت فقال له : ويلك يا كميت من زين لك الغواية ، ودلاك في العماية ؛ قال الذي أخرج أبانا من الجنة ، وأنساه العهد . فقال : إيه ! أنت القائل :

فيا موقداً ناراً لغيرك ضوءهما ويا حاطباً في غير حبلك تحطب

## فقال : بل أنا القائل :

إلى آل بَـيْتِ أبي مـالـك منساخُ هـو الأرحب الأسْهـلُ(')

ثم راح الكميت يذكر لهشـام ما قـال في بني أمية عـامة وبـه خاصـة . وخاصة قوله فيه :

أورثت الحصانُ أم هشام حسباً ثابتاً ووجهاً نضيرا(\*)

وكان هشام متكناً فاستـوى جالسـاً ، وقال : هكـذا فليكن الشعـر ثم قال : قد رضيت عنك يا كميت وأمر له بأربعين ألف درهم<sup>(٣)</sup> .

ولا بـد لنـا من أن نقف إزاء مــا ورد من أخبـار حــول الكميت لنـرى ونتبين مـا يعتريهـا من إصابـة أو زلل . فنحن نتسـاءل مثلًا حـول قصتـه مـع

- بقية الأبيات الأغاني ج ١٧ ص ١٣.
- (٢) بقية الأبيات الأغاني ج ١٧ ص ١٤.
  - (٣) الأغاني ج ١٧ ص ١٥.

خالد القسري الذي اغتباظ منه لأنبه هجا عشيرته ، بعبد أن كان على صلة حميمة معه ، وكيف أن خبالداً قبد دَسّ الجواري لهشبام بن عبدالملك بعبد أن حفيظهن قصيدة الكميت في مبدح بني هباشم وكيف اغتباظ هشبام عنبد سماعها وطلب رأس الكميت جزاءً لها .

فنتساءل هل يمكن أن تكون قصيدة مشهورة على المستوى الذي أغضب هشاماً هذا الإغضاب ولم يسمع بها حتى جاءه بها خالد القسري على لسان جارية من الجواري . ثم هل يعقل أن يبقى شاعر مدة عشرين سنة متاورياً عن الأنظار خوف القتل لأنه قال قصيدة في مدح بني هاشم . إنها أمور تبين مدى استرسال المؤرخين في أخبارهم ومبالغتهم في هذه الأخبار.

ثم ذلك اللقاء العجيب بين مَسْلمة بن عبدالملك الذي خرج لصيوده ، وبين الكميت ، وطلب الكميت من مَسْلمة التوسط بينه وبين أخيه هشام . مواقف تفرض على الباحث أن يقف عندها ليسجل موقفاً خاصاً به تجاهها .

وتناقضت أيضاً الأراء حول السبب الجوهري الذي من أجله نظم الكميت المذهبة ؛ فمنهم من قال : إن السبب الذي يعود إليه نظمها هو صراع العصبية القبلية ؛ فقد كان حكيم بن عياش الكلبي ولعاً بهجاء ، مضر ، كما كانت شعراء مضر تهجوه .

وكان الكميت يقول : هو والله أشعر منكم . قالوا : فأجب الرجل . قـال : إن خـالـد بن عبـدالله القسـري محسن إليَّ فـلا أقـدر أن أرد عليه ، قالوا : فاسمع بأذنك ماذا يقول في بنـات عمك وبنـات خالـك من الهجاء ، وأنشدوه ذلك ؛ فحمي الكميت لعشيـرته فقـال المذهبـة<sup>()</sup> ومنهم من قال :

(1) الأغاني ج ١٧ ص ٩.

إن عبدالله بن معاوية بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب قـال للكميت : إني رأيت أن تقـول شيئاً تغضب بـه بين الناس ، لعـلَّ فتنة تحـدث فيخـرج من بين أصابعها بعض ما نحب ، فابتـدأ الكميت وقال قصيـدته التي يـذكر فيهـا منـاقب قـومـه من مضر بن نــزار ويكثر فيهـا من تفضيلهم ، ويـطنب في وصفهم ، وأنهم أفضـل من قحطان ، فغضب بهـا بين اليمانيـة والنـزاريـة ، وهي قصيدته التي أولها :

أَلَا حُيِّيت عَنَّا يا مدينا<sup>(١)</sup> وَهَلَّ بِأَسَّ بِقُولَ مِسْلَمِينا

وسواء أكان الخبر الأول هو الصحيح أم الثاني ، فإن النتيجة التي أريـدت من هذه القصيـدة واحدة ، وهي إذكاء الثورة ضـد الأمويين وتقليب النـاس عليهم ومنـاصـرة بني هـاشم « فقـد افتخـرت نـزار على اليمن ، وافتخرت اليمن على نزار ، وأدلى كل فريق بما له من المنـاقب ، وتحزبت النـاس ، وثارت العصبية في البدو والحضر ؛ فنتج بـذلـك أمر مروان بن محمد الجعدي ، وتعصبه لقومه من نزار على اليمن ، وانحراف اليمن عنه إلى الدعوة العباسية ، وتغلغل الأمر إلى انتقال الدولة عن بني أمية»<sup>(٢)</sup>.

فالكميت إذن كان ذكياً في تصرف عندما قام بهذه المهمة فهو أولًا نجح في اسكات حكيم بن عياش الكلبي عن هجاء الإمام علي (ع) وبني هاشم عن طريق هجائه إيّاه في العصبية التي بين مضر واليمن ، وتفاخره ببني أمية ، وقد أثار هذا الموقف استهحان ولده المستهل الذي سأل أباه الكميت قائلاً : يا أبت إنك هجوت حكيم بن عياش الكلبي ، وفخرت بني أمية ، وأنت تشهد عليها بالكفر ، فألا فخرت بعلي وبني هاشم الذين

- مديناً أراد به ( مدينة ) والعرب تقول لابن الأمة « ابن مدينة » ، ( الأغاني ج ١٧ ص.
   ١٨).
  - (٢) مروج الذهب ج ٣ ص ٢٤٥ .

تتولاهم ، فقال الكميت : يا بني أنت تعلم انقطاع الكلبي إلى بني أمية وهم أعداء علي (ع) فلو ذكرت علياً لترك ذكري ، وأقبل على هجائه فأكون قد عرضت علياً له ، ولا أجد له ناصراً من بني أمية ففخرت عليه ببني أمية وقلت : إن نقضها علي قتلوه ، وإن أمسك عن ذكرهم قتلته غماً وغلبته (<sup>1)</sup>.

واليمنية التي أثارها الكميت مع الكلبي لم يكن المراد بها صرفه عن علي وعن بني هـاشم ، بل كـان يراد بهـا أيضاً إيـذاء خالـد القسـري الـذي كـان يخاصمـه من أجل شيعـة الكوفـة ؛ فإذا كـان الكميت قد مـدح أحيـانـاً خالداً القسـري فلم يكن ذلك من بـاب الإعجاب بـه ، أو الولاء لسيـاسته ، بل لمجرد التكسب بشعره :

لو قيل للجود: مَنْ حَلِيفُكَ؟ ما إِنْ كان إِلاَّ إِلَيك يَنْتَسِبُ أَنت أَخوه وأَنتَ صُورَتَهُ والرَّأْسُ منه ، وغيرك أَلْذَّنَبُ أحرزت فَضْلَ ٱلْنَّضالِ في مَهلِ فَكُلَّ يَوم بكفِكَ القصبُ لو أَن كعباً وحاتماً نُشِراً كانا جميعاً من بعض ما تَهبُ لا تخلفُ الوعد إن وعذتَ ولا أنت من المقتضين تحتجب ما دُونك اليوم من نوالٍ ، ولا خَلْفكَ للراغبين مُنْغَلُبُ<sup>(1)</sup>

أرأيت كيف يحض الشاعر الممدوح على العطاء ، وعلى الـوفاء فيمـا وعـد وأن الجود إليـه ينتسب ، وهو الـرأس من الكـرم وغيـره الـذنب ، ولـو أتيح لكعب وحاتم أن يعودا إلى الحياة لكانا من بعض ما يهب .

وانـظر إلى الكميت في موضـع آخـر ، وقـد مـرَّ بـه خـالـد هـذا وقـد تحدَّث الناس بعزله عن العراق ، فلما جاز تمثل الكميت :

أراهــا، وإن كــانـت تحبُّ وكــأنها مسحــابـة صيف عن قليــل تَقشَّــعُ

- (١) الأغاني ج ١٧ ص ٣٧ ـ ٣٨.
- (٢) المصدر نفسه ص ٣٤ ٣٥.

فسمعه خالمد ، فرجع وقال : أما والله لا تنقشع حتى يغشاك منهما شؤبوب<sup>(١)</sup> برد ، ثم أمر به فجرد ، فضربه مائمة سوط ، ثم خلى عنه<sup>(٢)</sup> من همذه الأحداث نستوضح ما كمان يملأ قلب كمل من الكميت وخمالمد من الحقد تجاه الآخر .

ولما ولى خالد القَسْري أخماه أسداً على خراسان سنة ١١٧ هـ أرسل الكميت إلى أهل مرو بهذا الشعر :

أَلَّا أَبْسِلِغُ جَمَاعَةَ أَهْسِلِ مَرْوٍ عَسَلَىٰ ما كَانَ مِن نَسَايٍ وَبَعْدِ رِسَالَةَ نَساصِحٍ يُهْدِي سَلاماً وَيَسْأَمُو فِي ٱلَّذِي رَكِبوا بِجَدً فَسلا تهنوا وَلا تَسرُضُوا بَخَسْفِ<sup>(7)</sup> وَلا يَسغُرُركُمُ أَسَدٌ بِعَهْدِ وَإِلاَّ فَارْفَعُوا السرَّايَات سُوداً عَالَىٰ أَهْلِ ٱلْضَالَاتِ وَٱلْتَعَدَي

من هذه الأبيات نستوضح بعض الأمور أهمها :

- **أولًا** : أن مرو خاصة وخراسان عامة ، كانتا مهداً للثورة ضد الأمويين ومعقالاً هاماً من معاقل التشيع .
- ثانياً : اشارته إلى الرايات السود التي كانت شعاراً للدعوة الهـاشـمية وقـد أشار إلى هذا ( فـان فلوتن ) فقال : إن الكميت أول من أشـار إلى الرايات السود بقوله :

وإلاً فارفعوا الرايات سوداً على أهل الضَّلالة والتعدي()

- (١) الشؤبوب : ج شآبيب : الدفعة من المطر . (٢) الأغاني ج ١٧ ص ١٥. (٣) الخسف : الذلة .
- ٤) السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهد بني أمية لف ن فلوتن ترجمة إبراهيم
   حسن ط٢، مكتبة النهضة ص ١٢٦.

ثالثاً

 دعوة صريحة إلى الشورة على (أسد) وأخيه بتوجيه من بني هاشم وقد نجح إلى حد كبير في تحقيق ما أريد منه ؛ فهو لم يؤدي إلى إسكات الأصوات التي كانت تشتم علياً (ع) وبني هاشم ، ولا إلى إذكاء الشورة ضد الأمويين عن طريق إثارة العصبية القبلية بين المضرية واليمنية فحسب ، بل أدت أيضاً إلى الإطاحة بدولة بني أمية جميعاً . من هنا نستطيع أن نقول إن إثارة العصبية المضرية ضد اليمنية عصبية في الظاهر ، وسياسية في الداخل . ب \_ ثقافة الكميت

الحديث عن الكميت بن زيد من ناحية تطور حياته الفكرية يتطلب منا التطرق إلى المنابع التي استقى منها الكميت ثقافته ، والقواعـد التي أرسى عليهما معرفته ، وهذا يدفعنا للعودة إلى البيئة التي رتمع الكميت في أحضانها ، وهـذا يستوجب منـا التسـاؤل أولًا عن مصـدر اللغـة التي صـاغ الكميت شعره بها ، هل هو من البادية لأن شعره اتسم بالنمط البدوي ، أم من غيرها ، أم منها ومن غيرهـا . وبمعنى آخر هـل عرف الكميت البـادية فأقام فيها ردحاً من الزمن تعرف خلالها على لغة الأعراب ومشتقاتها ، مما أغنى موسوعته اللغوية ، أم أنه تعرف عليها من خلال الأشخاص الذين عاشرهم ، وكانوا على معرفة جيَّدة بالبادية ، وبلغـة أصحابهـا . إن المصادر العربية القديمة تذكر لنا أن الكميت «كان شاعراً مقدماً عالماً بلغات العرب خبيراً بأيامها ، يقال : ما جمع أحد من علم العرب ، ومناقبها ، ومعرفة أنسابها ما جمع الكميت ، فمن صحح الكميت نسبه صحَّ ، ومن طعن فيه وهن . وسئل معاذ الهراء عن أشعر الناس فقال : من الجـاهليين امرؤ القيس وزهير ، وعبيد بن الأبيرص ، ومن الإسلاميين الفرزدق ، وجبريبر ، والأخطل ، فقيل له : يا أبا محمد ما رأيناك ذكرت الكميت ، قال : ذاك أشعر الأولين والأخرين»<sup>(1)</sup>.

(1) خزانة الأدب للبغدادي ج ١ ص ١٤١.

ترى بأي شيء استحق الكميت هذا الحكم ، إن بعض المواقف والمساجلات التي خاضها الكميت مع من لم يجرؤ أحد على مساجلتهم كحماد الراوية وأفحامهم لأكبر دليل على المستوى المرموق الذي ارتقى إليه الكميت في عالم اللغة والشعر . فقد ذكر « أن الكميت بن زيد اجتمع وحماد الراوية في مسجد الكوفة فتذاكرا أشعار العرب وأيامها فخالفه حماد في شيء ونازعه فقال له الكميت : أنظن أنك أعلم مني بأيام العرب وأشعارها؟ ، قال : وما هو إلاً الظن هذا والله هو اليقين فغضب الكميت ثم قال : ألكم شاعر بصير يقال له عمرو بن فلان ، ولكم شاعر أعور أو أعمى اسمه فلان ، فقال حماد قولاً لم يحفظه ، فجعل الكميت يذكر رجلاً رجلاً من صنف صنف ويسأل حماداً هل يعرفه فإذا قال لا : أنشده من شعره ، ثم سأل الكميت حماداً عن شيء من الشعر فلم يعلم حماداً تفسيره»<sup>((1)</sup>

ترى من أين جاءت للكميت هذه المعرفة المواسعة بأيمام العرب وأشعارها. يقول المؤرخون إنه كانت له جدتان أدركتا الجاهلية فكانتا تصفان له البادية وأمورها . ويخبرانه بأخبار الناس في الجاهلية، فإذا شك في شعر أو خبر عرضه عليهما فيخبرانه عنه فمن هنا كان علمه»<sup>(1)</sup> هذا النص يشير صراحة إلى مصدر هام من مصادر علم الكميت كما يشير إلى عدم معرفة الكميت للصحراء ، أو ذهابه إليها .

وهنـاك نص آخر يؤكـد ما أتى بـه النص الأول . فقـد روى محمـد بن سهـل راوية الكميت عن الكميت قـال : لما قـدم ذو الرمـة أتيته فقلت لـه : إني قد قلت قصيدة عارضت بها قصيدتك :

ما بال عينك منها الماء ينسكب .

- (١) الأغاني ج ١٥ ص ١١٧ ـ ١١٨ طبعة بولاق.
  - (٢) الأغاني ج ١٥ ص ١١٢.

فقال لي : وأي شيء قلت : قال : قلت : هـل أنت عن طلب الإيقـاع منقلب أم كيف يحسن من ذي الشيبة اللعب<sup>(1)</sup> حتى أنشـدته إيّـاها . فقـال لي : ويحك : إنـك لتقول قـولاً ما يقـدر إنسـان أن يقـول لـك أصبت ولا أخـطأت ، وذلـك أنـك تصف الشيء فـلا تجيء بـه ، ولا تقع بعيـداً منـه ، بـل تقـع قـريباً . قلت لـه : أوتـدري لم ذلـك؟ قال : لا . قلت : لأنـك تصف شيئاً رأيتـه بعينك ، وأنـا أصف شيئاً وصف لى ، وليست المعاينة كالوصف قال : فسكت»<sup>(1)</sup>.

رأينا كيف يعترف الكميت بأنه لم ير الصحراء ، وأنه إذا وصف فإنما يصف كما وُصِفَ له وهذا يشير مباشرة إلى ما قاله الباحثون من أن جدتيه هن الـلائي كن يصفن له البـادية ومـا فيها ، فيقـوم هو بـالوصف كمـا وصف له .

فالجـدتـان إذاً كـانتـا مصـدراً مهمــاً من المصـادر التي استقى منهــا الكميت معرفته اللغوية ، وأوصافه الشعرية .

المصدر الثاني الذي استقى منه الكميت معارفه الشعرية واللغـوية هي الدواوين الشعرية للشعراء الجاهليين ، فراح يحـاكي أوصاف هؤلاء ويحـاول تقليدهم فيما أتوا به .

(۱) يقول ذي الرمة :
 ما بال عينك منها الماء ينسكب
 كانه من تُلْى مغررية سَربُ
 ( الديوان ص ٧ )
 وقال الكميت :
 هل أنت عن طلب الإيقاع منقلب
 أم هل يحسن من ذي الشيبة اللعب
 وقد رأينا بها حوراً منعمة
 بيضاء تكامل فيها اللذل والشنبُ
 (٣) الأغاني ج ١٥ ص ١٢.

وقد يتساءل المرء هل استطاع الكميت أن يرقى إلى المستوى الذي وصل إليه الشعراء الجاهلييون من حيث تصوير الطبيعة البدوية وما يسكن فيها تصويراً حياً ناطقاً ، يكاد الناظر إليها يحسب نفسه فعلاً أنه في الصحراء ، وأن تلك المشاهد تمر أمام عينيه حية تتحرك فيها الروح ، ويجري فيها الـدم ، أم أنه أبـدع ففاق من قلدهم في أوصافهم ، فأتى بما لم يأتوا به لأنه مزج الخيال بالواقع ، أم أنه تدنى منزلة عنهم . إن مثل هذه الأحكام تحتاج إلى أمثلة نقارن فيها بينه وبين من قلدهم ، لنستطيع أن نصدرها .

المثال الأول الذي يمكن أن نأخذه كمثـل للمقارنـة هو وصف الكميت لنـاقته في رحلتـه إلى الهاشمين ، في هـاشميتـه الثـانيـة ، ووصف عبيـد بن الأبرص لناقته .

يقول عبيد بن الأبرص(`` :

وَسَبَتْكِ نَاعِمَة صَفَيُّ نَسوَاعِم بيض غرائِرَ كالظبَاء العيس<sup>(1)</sup> خَصوَّدُ مُسَتَّلةُ العِظَامِ كَأَنَّها بِرْدِيَّةٌ نبتتْ خِلالَ غُرُوس<sup>(1)</sup> أَفَلا تُنَاسي حُبَّها بِجُلالَة وَجْنَاءَ كالأَجُم المُطينَ ولُوس<sup>(3)</sup> أفنيتُ بهجتها وَنِيَّ سنامِهَا بِالرَّحْلِ بَعْدَ مخيلةٍ وشريس وَأَمِيرِ حَيْلٍ قد عَصيْتُ بِنِهدةٍ جَرْداءَ خَاظَيَةٍ السَّراةِ جَلُوس<sup>(0)</sup>

- (۱) الديوان ص ۷۷ ـ ۷۸ طبعة صادر ـ بيروت .
- (٢) الصفي : الخالصة ، المصطفاة . غرائر : الـواحدة غريرة : الشابة لا تجربة لهـا
   العيس : البيض .
  - (٣) الخود : الشابة . المبتلة . الجميلة . البردية : شجر البردي .
- (٤) تناسي : تنسى . الجلالة : الناقة الضخمة . الوجناء . العظيمة الوجنات . الأجم الحصون المطين : المطينة بالطين . الدلوس : السريعة .
  - ٥) الخاظية : المكتنزة . السراة : الظهر . الجلوس : الوثيقة الجسم .

خُلِقَتْ عَـلىٰ عُسْبٍ وتم ذكـاؤهـا وآحْتَـالَ فِيهَـا الصَّنْـعُ غير نحيسِ وَإِذَا جُهِـدْنَ وقـلَ مصُّ نِـطافِهَـا وَصَـلَقْـنَ فِي دَيْمُـومَـةِ إِسْلِيس <sup>(1)</sup> تنفي الأواثِمَ عَـنْ سَـوَاء سبيلَهـا شَـرَكَ الأجزَّةِ وهي غيرُ شموس <sup>(1)</sup>

ما هي الأوصاف التي وصف بها عبيد بن الأبرص ناقته : إنها ناقة شابة وناعمة كالظبية البيضاء ، مكتنزة اللحم ، متناسقة الأعضاء كشجر البردي ، عظيمة الوجنات صلبة كالبيوت المرتفعة المطنبة ولوسة في سيرها ، أضنى الشاعر سنامها من صعوبة الرحل الذي يجهدها لكثرة النشاط الذي تبذله ، وبهذه الناقة النشيطة السريعة ، عاند الشاعر الفارس راكب الخيل ، لقدرتها على تحمل ما لم يستطع الحصان تحمله لقطعها الأرض المرتفعة ، وهي في قوائمها كالنخل ، قد تمَّ سنها ، وحال عليها الحول وهي تصنع . وعندما تبذل الجهد تقل من استنفاد الماء الذي في فيها . والناقة في جريها تقذف الحصى من تحت أخفافها دون أن تعبأ بها ولا تحفل بالأمكنة الغليظة التي يصعب السير فيها ، وهي مع ذلك حسنة القيادة .

ولننظر إلى هذه اللوحة التي يرسمها لبيد بن ربيعة العامري لشور وحشي أدركه المطر فالتجأ إلى شجرة تحميه<sup>(٣)</sup> :

كَـأَخْـنَسَ نَــاشِطٍ جَــادَتْ عـليــه بُبْـرقــةٍ واحف إحــدى الليــالي(٢)

- (١) صلقن : مشين . الديمومة : الفلاة الواسعة . إمليس : الفلاة ليس فيها نبات.
- (٢) الأوائم : الإسل المبطئات . وقد تكون جمعاً لوئيمة وهي الحجارة . الحزييز : المكان الغليظ . الشموس : المانعة .
  - (٣) الديوان : دار صادر ١٠٥ ـ ١٠٦ .
- (٤) الأخنس : ثور الوحشي . الناشط : الكثير التنقل . البرقة : الموضع يختلط ترابه بالحصى . واصف : اسم موضع . جادت عليه إحدى الليالي : يعني المطر.

أَضَــلُ صِــوَارهُ وتــضــيــفــتــه نطوف أمرها بيد السِّمال (١) فَـبَـات كَـأَنَّـه قـاضـى نـذور يلوذُ بغرقبٍ خُضِلٍ وضال (٢) إذا وكف الغمصونُ عملي قُمراهُ أدار الرَّوْقَ حالًا بعد حال (٣) جُنُوحَ الهـالكي عـلى يَـدَيْــهِ مُكِبَّاً يَجْتَلى نُقَبَ ٱلْنَّضَال فَب اكَـرَهُ مـع الإشراقِ غُصْفٌ ضواريها تَخُبُ مع الرجال() فُجَـالَ ، ولم يُجِـلْ جِبنـاً ، ولكن تَغرَض ذي الحفيظةِ لِلْقِتَالِ (٥) فَخَادَر مُلْحَامَ وَعَادَلْنَ عنسهُ وقد خَضَبَ الفرائص من طحال (1) يشُكُ صِفَاحُهَا بِالرَّوْقِ شِزِراً كسما خُسرَجَ الشَّرادُ من النُّقَالِ وَوَلَّىٰ عــامِــداً بــطيــاتِ فَــلْجِ يُراوحُ بَيْنَ صَوْنِ وَآبْتِذَال (\*)

أَرَّايت هـذه اللوحة البـدوية الـرائعة التي رسمهـا لنا ( لبيـد ) لمعـركـة ضـارية حصلت بين ثـور وحشي ترك قـطيعة ، وأدركتـه الأمـطار ، والـريـاح الشمـالية تعصف عليـه ، فلم يجد في تـلك الأرض الـواسعة مـا يحتمي بـه

- (۱) الصوار : قطيع البقر. تضيفته : جاءته ونزلت به كالضيف . النطوف : السحابة التي تنطق أي تقطر.
- (۲) الغرقد : شجر . خضل : ندي . خضد : متكسر . الضال : نوع من شجر السدر .
  - (٣) وكف : قطر . القرا : الظهر . الروق : القرن .
- (٤) الغضف : جمع أغضف وهو الكلب المسترخي الأذنين . ضواريها : الكلاب التي ضربت على الصيد . تخب : تعدو.
  - (٥) جال : خرَّ . الحفيظة : الغضب .
    - (٦) طحال : اسم كلب .
- (٧) فلج : اسم موضع . الصون : الكف من العدو . الابتـذال : استخراج أقصى ما عنده من العدو.

سوى شجرة الغرقد فاحتمى بها ليتقي شدة المطر وبرودة الهواء ، وما أن أتباه الصباح حتى فوجيء بكلاب الصيادين وقد اكتشفت مكانه فأحاطت به ، فذعر منها ، وحاول الفرار لكنه وجد أن الفرار أمر ميؤس منه . فكان لا بد له من الاستعداد لمعركة ضارية يخوضها مع تلك الكلاب ، ليخلص نفسه من موت محقق ، ولم تكن تلك المعركة سهلة هيّنة بالنسبة إليه . فقد أحدثت في جسمه الكثير من الجراح التي أشبه ما تكون بالثقوب التي يحدثها المخرز في النعل . فسالت الدماء منه ، ومع هذا فقد استطاع أن ينجو بنفسه بعد أن لقن الكلاب الضارية درساً قاسياً ، وأحدث فيها أيضاً الجراح وخاصة الكلب ( طحال ) وهو أشرسها وراح الثور يعدو مستخدماً أقصى ما عنده من قوة ميمَماً عامداً لطيات فلج .

ولننظر إلى اللوحة التي رسمها الكميت لناقته وهو في طريقه إلى بني هاشم وكيف التقى في طريقه بالثور الوحشي الذي أدركته الأمطار فألتجأ إلى شجرة يحتمي بها من شدة الرياح والأمطار ، ثم كيف أدركته كلاب الصيد عند الصباح قبل أن يهرب في الفيافي . وكيف دارت بين ذلك الثور وبين الكلاب معركة ضاربة ، حاول فيها الثور الفرار من صائديه ، ولكن حظه بالنجات كان ضعيفاً ، فقاتل قتال اليائسين حتى خارت قواه فوقع أرضاً ، فأدركته سكين الصائدين فذبحته ، وراحت الدماء تنزف منه .

يقول الكميت() :

فهَــلْ تُبْلِغَنِّيهِمْ عـلىٰ بُعْــدِ دارِهِـمْ نَعَمْ بَبَــلاغِ الله وَجْـنَــاءُ ذَعْـلِبُ فَــذَكَّرَهُ لا يحمــلُ السَّــوْطَ رَبُّــا وَلاَيــاً من الإِشفــاقِ مَــا يَـتَعَـصَّبُ كَــأَن ابن آوى موثقٌ تحت زَوْرِهَــا يُـظَفِّــرُهَـا طَــوْراً وطـوراً يُـنيِّبُ إذا مــا احــزألَتْ في المُنَــاخ تَلَفَّتَتْ بِمِـرِعـوبتي هــوجـاء والقلب أَرْعَبُ

(١) الهاشميات ص ٤٤ -

ذا وبسل صُهْبا لم يَـدِ نهنَ مشْربُ بَزْجَرة أخرى في سواهنُ تضْرَبُ كلا ارفضَ قيضُ الأفرخ المُتقوَّبُ تَكَرَرَّمُ عَنْ اخلاقِهِنَ وترْغَبُ شُبُوبُ صُوَارِ فوق علياء قَـرْهَبُ إزاراً وفي قُـبْطِيةٍ متـجلببُ بظلماء فيها الرعد والبرق صَيَّبُ ساتريبُ مِنها وادِقَاتُ وَصَيْدَبُ باخذانه المُتَولَفَاتِ المُكَلِّبُ على دُبُرٍ يحميه غيرانُ مواًبُ مَدَاقِيعَ لم يَغْثُنْ عليهن فَيَكْسَبُ إذَا البعث من مَبْرَكِ غادرتٍ به إذَا اعصوصَبَتْ في أنيقِ فكأنًا ترى المرو والكذَّانَ يرفضُ تحتها كقوم إذا ضج المطيُّ كَأَتُما من الأرحبياتِ العتاقِ كَأَنُها من الأرحبياتِ العتاقِ كَأَنُها تضيَّفَهُ تَحْتَ الآلاءة موهناً مُلِنٌ مُرِثٌ يخفشُ الأكْمَ وَدْقُهُ فباكرة والشمس لم يبد قرْنها فكان إدراكاً واعتراكاً كانه فرابٍ فكابٍ خور للوَجْه فوقهُ

أرَأيت كيف أخـذ الكميت تلك الصـور والمشـاهـد من (عَبِيـد) و ( لَبِيد ) ليضع منها صوراً ومشاهد أُخرىٰ لكنها قريبة جـداً منها ، وإذا كـان من فرق بينهما في وصف الشور الوحشي فهـو أن الثور عنـد ( لَبيد ) قـد نجا بنفسه من الموت ، بينما الثور الـوحشي عند الكميت قـد خاب أمله بـالنجاة فهلك .

ثم تـرى أين هي الأوصـاف التي التقى الكميت بهـا مـع عَبيــد بن الأبرص ، ولبيد بن ربيعة العامري في وصف الناقـة؟ فناقـة عبيد بن الأبـرص وجناء ذعلب ، أي ضخمة سريعة ، وناقة الكميت وجنـاء ولوس أي ضخمـة سريعة أيضاً .

وناقة عبيد إذا جهدت تقلل من طعامها وشرابها لـطول المسافـة التي تقـطعها ، ونـاقة الكميت يـذبل بعـرها لـطول عهدهـا بالمـأكل والمشـرب ، ولبطول المسافية التي تقطعهما . وناقية عبيـد لنشـاطهـا تـزيـل الحجـارة من طريقها ، فتنفذ منها بأخفافها .

تنفي الأواثم عـن سـواء سبيلهــا مـ شــرك الأحـزَّةِ وهي غــير شمـوس

ونـاقة الكميت هي الأخـرى من نشاطهـا تتطايـر الحجارة الـرخوة التي كالمدر من تحت أخفافها فتتكسر .

تـرى المـرو والكـذان يـرفض تحتهـا كــها أرفض قيض الأفـرخ المُتَقَــوِّبُ

أما الثور الوحشي فهو عند لبيد بن ربيعـة العامـري يلوذ بشجر الغـرقد كأنه قاضي نذور نزل بها ليتقي شـر المطر الهـاطل . وهـو عند الكميت يلوذ بشجر الآلاءة كأنه ضيف نزل بها ليتقي شر الرعد والبرق والمطر .

فسبات كسأنسه قساضي نسذور اليلوذ بنغسرقسد خسضسل وضسال تنضيف تحت الألاءة مسوهسنساً البظلماء فيهما البرعد والبيرق صيَّبُ

والثور يفاجـأ قبل شـروق الشمس بكلاب الصيـادين تحيط به من كـل جانب عند لبيد وعند الكميت :

فباكره مع الإشراق غضف ضواريها تخب مع الرجال فباكره والشمس لم يبد قرنها بأخدانه المستولفات المكلُّبُ

وثـور لبيـد يجـول كـرأ وفـرأ ليـدافـع عن نفسـه ، ويتقي شــر أنيـاب الكلاب الضارية وثور الكميت يقاتل أيضاً ، ويعترك مع مهاجميـه ، ويحاول أن يحمي مؤخرته استحياءً :

فجال ولم يجل جبناً ولكن تَعَرُّضَ ذي الحفيظة للقتالِ فكان ادَّراكاً واعتراكاً كَانَّهُ على دُبُرٍ يحميه غيران فوأبُ

وثور لبيد يغادر المعركة ملحماً بعد أن عدلت الكلاب عنه لما أصابها منه ، لكنه هـو الآخر أصيب بـالجراح الكثيـرة حتى غـدت كثقـوب المخرز في النعل : فــغـادر مـلحــها وعــدلــن عـنــه وقـد خضب الفـرائص من طحــال ِ يَشُــكُ صفـاحهــا بـالــرَّوْقِ شـزراً كــها خــرج الـسـراد من الـنَّعــال ِ

أما ثور الكميت فقد خاب أمله بـالنجاة فـانهار ووقـع أرضاً لتجـز رقبته سكين الصائدين :

فرابٍ فكابٍ خر للوجه فوقه جديَّة أوداج على النحر تشخبُ من هذه المقارنة وجدنا أوجه التشابه الكبير بين الكميت وكل من عبيد بن الأبرص ، ولبيد بن ربيعة العامري ، وكيف أن الكميت قد أخذ الصور والمشهاد منهما يسخرها في شعره ويظهرها بحلة جديدة تخدم الهدف الذي يرمي إليه الشاعر .

ولم تكن مناظر الصيـد وما يحتـدم فيها من صـراع بين الثور الـوحشي وبين كـلاب الصيـادين هي وحــدهــا التي قلَّد فيهــا الكميت الشـعــراء الجاهليين ، بل نجد حديثه مع الـديار والأطـلال أيضاً ، وإن كـان هو يقف لا ليبكي عليهـا كمـا فعـل من سبقـه ، بـل يسخـر منهــا ، لأنهـا ليست من الأهداف السامية التي يسعى إليها .

لننظر إلى هـذه اللوحـة التي يـرسمهـا للديـار الخـاويـة ، والأطــلال المبعثرة لنرى كيف يتهكم عليها :

ولا مُحسولِ غدت ولا دِمَنِ مرَّ لها بعد حقبة حِقَبُ ولم تهجني الطُّوَّارُ في المنزل القَصْفِرِ بُروكَاً وما لها ركب جُرْدٌ جلاًدُ مُعْطَفَاتٌ علىٰ القورق لا رجعة وَلاَ جَلَبُ وَلاَ خَصَاصٌ ولا عِشَارُ مطافَّيتُ ولو تَذكرُتُ أهلها أرُبُ وما لي في الذَّار بعد ساكنها ولو تذكرُتُ أهلها أرُبُ لا الدار ردت جواب سائلها ولا بكت أهلِها إذْ اغتربوا يا باكي التلعة القفار وَلَمُ تبك عليه التَّلاَعُ والرُّحبُ أبرِحْ بَسَنْ كُلِّفَ الدَّيَار وما تَرْعُمُ فِيهِ السُواحِجُ النُّصُبُ هذا ثنائي عملى الديار وقد تَأْخُذُ مِنِي المَّيَارُ والنَّسَبُ<sup>(1)</sup>

يتحدث الكميت في مقدمة القصيدة عن سر الطرب الذي ينتابه ، وفي معرض سؤاله عن سبب ذلك الطرب ينفي أن يكون سببه النساء اللائي تحملهن الهوادج في الصحراء . أو تلك الآثار التي خلفها الناس ، كمواقد النار ، وآثار البعر ، وآثار الدار كما لم تهيجه الإبل الجرد الجلاد ، الصغير منها ، أو الكبير الحامل ، وهو لا حاجة له بتلك الديار التي تركها ساكنوها ، وهو إذا خاطب تلك الديار لم يلق منها جواباً ، وهي لا تبدو حزينة على من تركها . ثم يوجه الكميت خطابه إلى من يبكي على تلك التلعة القفار فيقول له : إن بكيت أنت عليها ، فهي لن تبكي على تلك يدلً على السذاجة والحمق ، لأن الديار لا تعامله بالمثل. ولنستمع إلى التلعة الفار فيتول له اليار بكيت أنت عليها ، فهي لن تبكي عليك ، ثم التلعة الفار فيتول له الواحق ، لأن الديار لا تعامله بالمثل. ولنستمع إلى النابغة الذبياني يتحدث عن الديار والآثار (<sup>11</sup>) :

عُوجُوا فحيوا لنُعم دمنَة الـدَّار مـاذا تحُيُّون مِنْ نُـوْي وَأَحْجار<sup>(٣)</sup> أقـوى وأقفر من نُعْم ، وَغَيَّرَهُ هوجُ الرياح بها بي التُّرب مَوَّارِ<sup>(٤)</sup> وقفت فيها، سراةَ اليوم ، أسالها عن آل نُعْم ، أموناً عَبْرَ أسفار<sup>(٥)</sup> فـاستعجمت دار نُعم ما تكلمنـا والـدارُ لـو كـلمتنـا ذاتُ أخبار<sup>(٢)</sup>

- (1) الهاشميات ص ٤٩ ـ ٥١ .
- (٢) جمهرة أشعار العرب ص ١١٢.
- (٣) عوجوا : قفوا . الدمنة ما اجتمع من آثار الديار . النؤي : ما يكون حول الجناء لمنع المطر .
- (٤) أقوى : خلا . أقفر : صار قفراً . هوج : الـواحد أهـوج : الريـح تعصف بشدة .
   هابى الترب : ساقيه ، موار : يجىء ويذهب .
  - (٥) سراة اليوم : وسطه . الأمون : الناقة القوية . عبر أسفار : يزال يسافر عليها .
    - (٦) استعجمت : عيت عن الجواب .

فما وجدت بهما شيئماً ألوذبه إلاً الشَّمامَ وإلاً موقد النارِ (')

الشاعر يسأل أصحابه برفق ودعة أن يقفوا معه على المكان الـذي كانت تنزل فيه حبيبته ( نُعْم ) التي رحل أهلها ورحلت معهم ليحيوها ولم يبقَ من الأشياء التي تسمع التحية إلاً الدمنة والنؤى وهي آثار الـديار ، وآثار ما يحيط بالخباء . ولم يبقَ من آثار الـديار إلاً ما استطاع أن ينجو من بطش الرياح العاتية ، التي غمرت تلك الآثار بـالرمـال . ثم يقف الشاعر ليسأل تلك الأثار عن ساكنيها الذين غادروها من آل ( نُعْم ) . لكن تلك الـديار عيت عن الجـواب ، ولم تنطق . بكلمـة ، مع أنها تحمل الكثيـر من الأخبار ، وحاول الشـاعر أن يبحث عن أثـر من آثار أهـل الديار ، فلم يجد إلاً الثمام وهو نوع من النبات وموقد النار .

ألا نلاحظ التشاب الكبير بين موقفي الشاعرين من الوقوف على آثار الديار فكلاهما وقف على الآثار ، وكلاهما وصف الآثار المتبقية من منازل الظاعنين . وهي الموقد وموضع أوتاد الخباء ، وكلاهما سأل الـديار ولكنهـا سكتت عن الجواب .

ولكن الـذي يفترقـان فيه هـو الموقف من تلك الـديـار والأثـار ، فهـو إيجـابي من قبل النـابغة ، وسلبي من قبـل الكميت ، والسبب في ذلـك بين ظاهر ، فـالنابغـة تربـطه بالآثـار علاقـة حب ، وماض جميـل مع أهـل تلك الديار ، أما الكميت فليس له أية علاقـة مع تلك الـدياًر ، وهـذا الأمر يجعله بالطبع لا يتأثر ولا ينفعل لتلك المشاهد التي يعاينها .

وهكذا نستطيع أن نلاحظ أن الكميت ـ على الـرغم من حرصـه على تقليـد النماذج البـدوية في نعتهـا وأساليبهـا ـ لم يكن يخضـع لهـا خضـوعـاً مطلقاً ، ولم يكن يتقيد بها تقيـداً تامـاً ، وإنما كـان يستبيح لنفسـه أن يخرج

(١) ألوذبه : أفزع إليه . الثمام : نوع من النبت الدقيق .

عليها في بعض جوانبها ، وهو خروج كانت تـدفعه إليه ثقافتـه العقلية من نـاحية ، ونـزعته الخـطابية من نـاحية أخـرى ، كما كـانت تدفعـه إلى ذلـك طبيعـة موضـوعه ، وطبيعـة المهمة التي فـرض على نفسـه أن يقـوم بهـا في ميدان العقيدة الشيعية»<sup>(۱)</sup> .

ويشاء ابن قتيبة وغيره من النقاد ، أن يجعل محاكاة الكميت لغيره من الشعراء الجالهيين فيما يتعلق بمواقفه من البادية ورسم ديارها « إلى التكلف في الشعر والسرقة<sup>(٢)</sup> ، ويضرب مثلاً على ذلك التشابه في المواقف بين امرؤ القيس بن عالِس الكندي<sup>(٣)</sup> والكميت».

يقول امرؤ القيس بن عابس الكندي :

| وتـــأنَّ إنــك غــير آيس               | قف بــالـديــار وقــوف حــابس    |
|-----------------------------------------|----------------------------------|
| البرائيجيات ميع البرواميس               | لعبت بهن العاصفات                |
| ومــنــشــد لي في المــجــالس           | يا رب باكية عليَّ                |
| ماذا رزئت من الفوارس                    | أو قائل يا فارساً                |
| هلك امـرؤ القيس بن عـابس <sup>(٢)</sup> | لا تــعـجــبــوا أن تــــمـعــوا |

أخذ الكميت الصورة الشعرية كلها غير القافية فقال :

قـف بـالـديـار وقـوف زائـر وتـأيَّ إنـك غـير صـاغِـرْ(^)

- (١) حياة الشعر في الكوفة ص ٧٢٠ ـ ٧٢١.
- (٢) الشعر والشعراء ج ٢ ص ٥٨١ ـ ٥٨٤ .
- (٣) امرؤ القيس بن عابس الكندي : ٢٥ هـ ـ ٢٤٥م. شاعر مخضرم من أهل
   حضرموت . أسلم عند ظهور الإسلام ووصول الدعوة إلى بلاده . ووفد إلى النبي
   (ص) يريد فتح حصن النجير وخباية ، انتقل أواخر عمره إلى الكوفة وتوفي بها .
   الأغاني ج ١٥ ص ١٠٨ ـ ١٢٤ ـ الخزانية ج ١ ، ص ٦٩ ـ ٢١ والمرزباني ص
   ٣٤٧ ، وضوء المشكاة وتاريخ الشعراء الحضرميين ج ١ ص ٢٤ .
   (٣) أسد الغابة ج ١ ص ٦٨ .
  - ٥) تأي : توقف وتمكث فعل أمر والبيت في اللسان ج ١٨ ص ٦٧.

ماذا عليك من الوقو ف بها مِدِ الطَّلَلَيْ داثِرْ درجت عليه الغاديا تُ الرائحاتُ من الأعاصرُ<sup>(1)</sup>

فأمرؤ القيس بن عابس الكندي يقول بصيغة الأمر ، أو الترجي لمن معه أن يقف لحظة مع الشاعر للنظر في آثار الديبار ـ ديبار الأحبة الذين هجروهما ـ وأن يأخذ العبر من المباضي ، لأن في التبأني التفكر ، وفي التفكر أخذ الموعظة ، ثم يتحدث الشاعر عن العواصف التي لعبت بتلك ولليار ، فلم تزدها إلاً خراباً وضيباعاً . والكميت بن زيبد الأسدي هو أيضاً يطلب من أصحابه أن يقفوا معه وقفة زائر لتلك الآثار الدارسة ليروا الأطلال الدائرة التي مرَّت عليها الرياح عائدة ورائحة لتمحى معالمها .

إنها نفس الصورة الشعرية ، مع نفس اللغة والمرادفات أيضاً ، وإن حصل هناك من تقديم وتأخير عند الكميت ، فإنه لم يغير من الصورة شيئاً .

وقـد أورد القاضي الجـرجاني مجمـوعة من الأوصـاف التي يقـول أنـه سرقها عن غيره. فمنها:

يسصير أبسانُ قسريسع السَّسما حو والمكومات معماً حيث صارا أخذه عن بعض العرب :

ما قصر الجود عنكم يا بني مطر ولا تجاوزكم يا آل مسعود يحل حيث حللتم لا تفارقكم ما عاقب الدهر بين البيض والسود<sup>(٢)</sup>

فالسماحة والمكرمات تصيـر مـع ( أبـان ) حيثمـا صـار ، في البيت الأول ، وفي البيت الثاني يسير الجـود مع بني مـطر وآل مسعود ، فـلا يقصر

- (1) الشعر والشعراء ص ٥٨٢.
- ۲۸٦ الوساطة بين المتنبي وخصومه للقاضي الجرجاني ص ۲۸٦.

عن أولئك ، ولا يتجاوز هؤلاء ، بل يحل حيثما يحل الاثنان لا يفارقهم ما دام الـدهر يفرق بين البياض والسواد فالفرق بين المعنيين أن الأول جاء موجزاً مختصراً ، في حين أن الثاني جاء مفصلاً وقول الكميت : ولما رأيت الـدهر يقلب ظهره على بطنه فعل المعك بالرَّمل <sup>(۱)</sup> أخذه عن أبي رميلة الذي يقول :

هم ساعد الـدهـر الـذي يتقى بـه ومـا خـير كف لا تنــو، بسـاعــد<sup>(٢)</sup>

فالدهر في البيت الأول لا يركن إليه ، لأنه كثيـر التحول من حـال إلى أخـرى . أما في البيت الثـاني فالقـوم هم الساعـد الذي تبقى بـه ، ولا خير في كف ليس لها مساعد .

وكانت الخنساء كثيرة المدح لأخيها ، فقيل لها : قـد فضلتـه على أبيك فقالت :

جارى أباه فأقبلا وهما يتعاوران ملاءة الحُصرِ<sup>(1)</sup> حتى إذا نزلت القلوب وقد كزَّتْ هناك العذرُ بالعذر<sup>(1)</sup> وعلا هتاف الناس أيُّهما قال المجيب هناك : لا أدري برزتْ صفيحة وجه والده ومضى على غلوائه يجري أولى فأولى أن يساويه لولا جلال السِّنِّ والكبر وهما كأنها وقد برزا صقران قد حطا إلى وكر

(١) الممعك : المتمرغ .
 (٢) الوساطة بين المتنبي وخصومه : ص ٤٣٠ .
 (٣) بارى أباه : تعني أخاها ، ويتعاوران : يتداولان . والحضر : العدو .
 (٤) نزلت : ارتفعت . ولزت : لصقت . العذر : جمع العذار . يعني عذارى فرسيهما في التسابق وهو استعارة .

ف أخذ الكميت من الخنساء المعنى في قـولـه في مخلد بن يـزيـد بن المهلب() :

ما إن أرى كأبيك أدرك شأوه أحد ومثلك طالباً لم يلحق تتجاذبان ؛ له فضيلة سِنَّهِ وَتَلَوْتَ بعدُ مُصَلِّياً لم يسبقِ أن تنسزعا وله فضيلة سَبْقهِ فبمثل شأو أبيك لم يتعلقِ ولئن لحقت به على ما قد مضى من بعد غايته فأمج وأخلقِ<sup>(1)</sup>

والمعنى الأول : أن أبا صخر وابنه بطلان يقاتلان الأعداء بشجاعة نادرة حتى يحار الناس كيف يفضلوا واحداً عن الآخر ، ويكاد الابن يساوي أباه لولا جلال السن والكبر .

والمعنى الثاني : يقول الكميت مخـاطباً مخلداً : إن سبقـك أبوك في البـطولـة فـلا غـرو في ذلـك فـإنـه لم يسبق قط ، وإن سبقتـه فـأنت جـديـر بالسبق .

ولننظر إلى عنترة العبسي وهو يحثُّ خبب ناقته فيقول :

هِـرٌ جنيبٌ كلما عـطفـتْ لــه أهـوي إليــه بــاليَــدَيـن وبــالفـم فأخذ الكميت الصورة والمعنى فقال :

كــأن ابن أوى مـــوثق تحـت زُوْرهــا لَيُــظَفِّـرُهَــا طَــوْراً ، وطــوراً يُنَيِّبُ

- (۱) مخلد بن يزيد بن المهلب بن أبي صفرة ( ۱۰۰ هـ ۲۱۸م) أمير من بيت رياسة وبطولة كان مع أبيه في أكثر وقائعه وولايته ، ولما صارت الخلافة إلى عمر بن عبدالعزيز ونقم عمر على أمير خراسان ( يزيد بن المهلب ) ، كتب إليه أن يستخلف على عمله فاستخلف ابنه مخلداً ، ورحل مخلد إلى الشام يلتمس الإفراج عن أبيه . فناظره عمر ، ورأى من عقله ما أعجبه حتى قال: هذا فتى العرب ( الكامل لابن الأثيرج ٥ ص ١٨ - ١٩).
  - ٤٦

فناقة عنترة يلازمها هر كلما تلكأت بـالمسير انقض عليهـا بيديـه وبفمه يكلمهـا . أما نـاقـة الكميت فـإن ابن آوى قـد أوثق تحت صـدرهـا يكلمهـا بنابه ، أو يخلبها بظفره ليحثها على المسير .

فالصورة واضحة بيّنة في إبداعها عند عنترة ، وتقصيرها عند الكميت ، إذ ان ناقة عنترة لا تحتاج إلاً نادراً لمن يحثها على المسير ، فيعمد الهر إلى ذلك ، أما ناقة الكميت فهي خاملة تحتاج إلى الحث الدائم لتواصل المسير .

وقد لاحظنا الأداء الناعم في المعنىٰ عند عنترة ، فالهر يعمد إلى الناقة باليدين وبالفم ، وقد يكون الإيذاء للناقة من قبل الهر وقد لا يكون ، فالمعنى عام غير محدد ، أما عند الكميت ، فأداء المعنى خشن يظهر فيه العنف من قبل ابن آوى ، فهو يغرز أظافره وأسنانه في جسم الناقة . وهذا عمل لا يثير الإعجاب بقدر إثارة اشمئزاز النفس من منظر الناقة وهي تتألم من ذلك الحيوان .

ولنقرأ غناء قيس بن الخطيم (`) :

تبدت لنا كالشمس تحت غمامة بدا حاجب منها وظنت بحاجب<sup>(٢)</sup> ولنقرأ قول الكميت ناسجاً على منواله :

حتى بدا حـاجبٌ من الـشـمس والحـاجبُ الشـرقيُّ منهـا محتجب

(١) قيس بن الخطيم يكنى أبا يزيد . كان أبوه الخطيم قتل وهو صغير ، قتله رجل من بني حارثة ، فلما بلغ قيس بن الخطيم وعرف أخبار قومه وموضع ثاره ، لم يزل يلتمس غرة من قاتل أبيه في المواسم حتى ظفر بقاتل أبيه بيثرب فقتله . وكان قيس مقرون الحاجبين أوعج العينين ، أحمر الشفتين براق الثنايا كان بينها برقاً ما رأته حليلة رجل قط إلاً ذهب عقلها ، قتل قبل الهجرة ( الأغاني ج ٢ ص ١٥٩ \_ (17٣).

(٢) جمهرة أشعار العرب دار بيروت ٢٢٧ ـ الديوان ص ٧٩ طبعة صادر ١٩٦٧ .

لاحظنا الرقة في أداة التعبير عند قيس بن الخطيم حين استخدم عبارة ظنت بمعنى بخلت فما أبدع التشبيه بين الحبيبة وبين الشمس فكلاهما جميل ، وكلاهما خجول للدلالة على الأنوثة ، وكلاهما يحاول أن يجود على المحب ولكن بشكل جرزئي حتى لا يطمع ذلك الحبيب ، فتجود الحبيبة بشيء ، وتخفي شيئاً آخر .

أما عند الكميت فنلمس البرودة في التعبير ، والجمود في الصورة ، مشهد يصوره لنا الكميت ، وكأنه صورة للوحة أخرى ، عجز عن التشبه بها ، أو محاكاتها ، فكانت مجرد أدوات هنا ، وأدوات هناك ، وألوان هنا ، وألوان هناك . ولكن يد الفنان تختلف في عملية الإخراج بين هنا وهناك .

وإذا كنا قد أظهرنا بعض التقصير في تقليد الكميت للقدماء ، فهـذا لا يعني أنـه لم يأت بـالتشابيـه الجيدة الحضـاريـة التي يعجـز الجـاهلي عن الإتيـان بمثلها . فلنستمـع إليـه يصف الثـور الـوحشي لنـرى كيف أبـدع في الإتيان بالتشابيه والاستعارات الرائعة :

يقول الكميت في وصف سرعة ناقته :

نَصِلُ ٱلْسُهْبَ بِـالشُّهُــوبِ إليهـم ﴿ وَصَــل خــرقــاءَ رِمَّــةً في رُمَــام

فالسُّهبَ غير متصلة بعضها ببعض بل تقطعها الهضـاب ، ولهذا تجتـاز الناقة السهول والهضاب فتصلها ببعض كما يوصل الحبل المنقطع .

وقوله في وصف الثور الوحشي : لَيَــاحُ كــأَنْ بــالأتحميــة مُسْبَــغٌ إزاراً وفي قُــبْـطيَّـةٍ متــجـلبـبُ وتحــسـبُـهُ ذا بُــرْقُـع، وكــأنــه بــأَسْـمَــال ِ جيشـانيــةِ متنقِبُ فالثور الـوحشي يرتـدي لباسـاً يمنياً مسبـوغاً ، وعليـه إزار ، ويتجلبب بثـوب أبيض مصنوع من كتـان مصر ، وتحسبـه في جسمـه المبـرقـع وكـأنـه ملتف في ثياب بيض خلقه متنقبة ، لأنه ليس في بيـاض خالص ، بـل منقط بالأحمر .

إنها تشابيه رائعة ابتكرتها مخيلة الكميت ، فأجادت الابتكار سواء رأى الثور الوحشي أم لم يراه .

ولنلاحظ هذه الصورة للثور الوحشي أيضاً كيف يحاول إخفاء مؤخـرته حياءً من القوم الذين يطاردونه :

فكان إدراكاً واعتراكاً كانه على دبر يحميه غيران موأبُ(

ولنـلاحظ أيضاً هـذا التشبيه الجميـل الذي إن دلّ على شيء ، فـإنمـا يـدل على سعة معـرفة الكميت بـأحوال الجـاهليين وعاداتهم ، فـاستعـارهـا ليسخرها في مكان يخدم معتقده .

كسما رضيت بـخــلاً وســوء ولايــة لكلبتهـا في أول الـدهــر حَــوْمَــلُ نُبَــاحــاً إذا مــا الليــل أظلم دونها وضرباً وتجـويعـاً خَبَــالُ مخبَّـلُ<sup>(٢)</sup>

فبنو أمية أو بالأحرى خلفاؤهم يتعاملون مع الناس ، كما تتعامل (حومل) تلك المرأة الجاهلية النحيلة مع كلبتها ، فهي في الليل تربطها إلى جانب خبائها لتحرسها ، وفي النهار تطردها ، لتبحث عن طعامها في مكمان آخر ، وهكذا بنو أمية يسخرون الناس لخدمتهم ، ويحرمونهم من التمتع بلذة طعم أتعابهم ، قهراً لهم وظلماً .

ولنأخذ هـذا المشهد البـدوي الجميل والمؤثـر في النفس للرياح وهي تعصف حاملة الرمال ثم تلقيها على مـا تبقى من آثار الـراحلين ، وكأنهـا في صورتها هذه ، امرأة تنخل بالغربال .

ما أنت والدار إذا صارت معارفها 👘 للريــح ملعبـةً ذات الغــرابيــل ِ (\*)

- (۱) الهاشميات ص ٤٧. (۳) المصدر نفسه ص ۸۱.
  - (٢) المصدر نفسه ص ٦٤.

إن هذه اللوحات التي لا يخفى جمال إبداعها على أحد بعض من لوحات كثيرة أبدعتها مخيلة الشاعر ، وإذا كان الكميت يلتقي ببعض الأوصاف مع غيره من الشعراء فإن صوره جاءت مميزة ، لأنه استطاع أن يدخل العامل الحضاري مع العامل البدوي مما جعل الصور البدوية في حلة جديدة ، إن دلَّت على شيء ، فإنما تدلُّ على الذوق الفني المميز عند من استطاع أن يمزج تلك المشاهد بعضها ببعض ، ليخرجها بحلة جديدة ، أجمل من حلتها التي كانت عليها سابقاً .

المصدر الثالث الذي استقى الكميت منه أوصافه ومعانيه ومفرداته هو القرآن الكريم ، فنحن لا يجب أن يسهى عن بالنا أن الكميت أولاً وقبل كل شي، عقائدياً مسلماً شيعياً ، ولهذا كما قلنا كان يبحث بين الآيات القرآنية على ما يدعم وجهة نظره في مناصرة آل البيت . فكان مضطراً أن يطلع على القرآن ، ويحفظ معظمه . وهو ثانياً مغرم بالاستدلال والمنطق ، فهو لهذا بحاجة إلى اللغة القوية السبك ، البينة الدلالة . من هنا جاء اهتمام الكميت بالقرآن الكريم كمصدر أو ينبوع يستقي منه ليغذي قريحته الشعرية ، ويوسع تطلعاته الخيالية .

إنني لأعجب من أولئك الـذين يجعلون أخدذ الكميت من القرآن سرقة ، فقد جرت العادة أن يقال : فلان سرق عن فلان معانيه ، أو تشبيهاته ، أو أوصافه ، إلى غير ذلك لأن ما يأتيه فرد يكون ملكاً له لا يجوز لأحد أن يأخذه منه ، فإن أخذه كان سراقاً . أم أن يقال : أن الأخذ من القرآن سرقة فهذا أمر غير مقبول ، لأن القرآن الكريم ، جاء عاماً في أوصافه ، أو مدلولاته ، أو معانيه ، ولهذا فإن الأخذ منه ، وبصورة عامة أمر مشروع يغني الآخذ في كل ما يريده .

ثم إن الكميت لم يكن الشـاعر الـوحيد الـذي أخذ عن القـرآن ، بـل نجد أن معظم شعـراء الصدر الإسـلامي والأموي كـانوا يتبـاهون في محـاكاة القرآن الكريم في صوره ومعانيه . وكان من أهم الـذين اهتمـوا بـأخـذ الكميت عن القـرآن الكـريم أبـو يحيى محمد بن عبدالله بن عبـدالأعلى المعروف بـابن كناسـة(`) الذي ألَّف كتاباً وجعل عنوانه « سرقات الكميت من القرآن » .

وإذا أخــذ على الكميت اعتمـاده على القــرآن الكــريم في اقتبـاس الصـور والمعاني فمـا رأى هؤلاء بقول الـراعي النميـري يشكـو إلى الخليفة عبدالملك بن مروان<sup>(٢)</sup> ظلم الولاة :

أولي أمر الله إنا معشر حنفاء نسجد بكرة وأصيلا عرب نرى الله في أموالنا حق الزكاة منزلاً تنزيلا قوم على الإسلام لما يمنعوا ماعونهم ويضيعوا التهليلا فادفع مظالم عيَّلت أبناءنا عنا وأنقذ شلونا المأكولا إن السعاة عصوك حين بعثتهم وأتوا دواعي لو علمت وغولا إن الذين أمرتهم أن يعدلوا لم يفعلوا مما أمرت فتيلا<sup>(1)</sup>

وما رأي هؤلاء بقول كثير عزة يمدح عمر بن عبدالعزيـز بعدلـه وصلاح تقواه ، وتطبيقه للشريعة :

وأظهرت نـور الحق فــاشتـد نــوره عــلى كـل لبس بــارق الحق مـظلم وصـدقت بالفعـل المقال مـع الـذي أتيت فــأمسى راضيــاً كــل مسـلم

- (١) محمد بن عبدالله ( الملقب بابن بكناسة) ١٢٣ ـ ٢٠٧ هـ ـ ٧٤١ ـ ٣٨٢٩) ابن عبد الأعلى المازني الأسدي ، من أسد خزيمة ، أبو يحيى ، من شعراء الدولة العباسية ، من أهل الكوفة ، كان يجتنب في شعره المدح والهجاء وكان عالماً بالعربية وأيام الناس ، راوية للكميت وغيره من الشعراء ( الورقة ٨١ والأغاني طبعة الدارج ١٣ ص ٣٧ الفهرست ١٠٥ .
- (٢) كان عبدالملك بن مروان من أكثر الناس علماً وأبرعهم أدباً . وهو أول من سلم عليه بالخلافة والمصحف في حجره فأطبقه وقال : هذا فراق ما بين وبينك ، طبعة دار المعارف ـ الكامل ج ٢ ص ٣٢.
   (٣) شعر الراعي النميري ص ٥٥.

فكلمت بالحق المبين وإنما تبين آيات الهدى بالتكلم وما زلت تواقاً إلى كل غاية بلغت بها أعلى البناء المقدم فلما أتاك الملك عفواً ولم يكن لطالب دنيا بعده من تكلم تركت الذي يفنى وإن كان مونقاً وآثرت ما يبقى برأي مصمم<sup>(1)</sup>

ألا نشعر بما أتينا به من شواهـد كيف تتجسـد الـروح الإسـلامية ، والمعـاني القـرآنيـة في النصين ؛ فقـد استخـدم الـراعي النميـري العبـارات القـرآنيـة التـاليـة : حنفـاء نسجـد بكـرة وأصيـلاً ، ونـرى الله في أمـوالنـا ، والـزكاة ، والتنـزيل ، والتهليـل ، وغـولا وفتيـلا ، واستخـدم كثيـر عـزة من معاني القرآن الكريم ، نور الحق ، والحق المبين ، وآيـات الهدى ، والـذي يفنى وما يبقى .

إن ما ذكرناه جاء على سبيـل المثال والحصـر ، ومن أمثالـه الكثير في شعـر صدر الإسـلام والعصر الأمـوي . فقد كـان الاستشهاد بمعـاني القـرآن وألفاظه مما يتباهى به الشاعر ، لا مما يشينه ، أو يستهجن عليه .

ومن المعاني والتعابير القرآنية التي استعان بها الكميت في شعره قوله تعالى : ﴿ فأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فإن الجحيم هي المأوى ﴾<sup>(٢)</sup> أخذ الكميت هذا المعنى بقوله : رضينا بدنيا لا نريد فراقِهَا<sup>(٣)</sup> . وقوله تعالى : ﴿ حَم تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴾<sup>(٤)</sup> أخذها الكميت في قوله : وجدنا لكم في آل حاميم آية<sup>(٥)</sup> . وقوله تعالى متحدثاً عن نبي الله موسى : ﴿ فأصبح في المدينة خائفاً يترقب ﴾<sup>(٢)</sup> ،

- (١) الديوان ص ٣٣٤.
- (٢) النازعات أية ٣٧.
- (٣) الهاشميات ص ٦٢.

- (٤) الأحقاف آية: ١، والدخان آية: ١.
  - (°) الهاشميات ص ۳۰.
    - (٦) القصص آية ١٧.

ألم تسرني مسن حسب آل محسم أروح وأغدوا خسائفاً أتسرقب (٠)

وقــولـه تعــالى : ﴿ واعلمـوا انمــا غنمتم من شيء فـإن لله خمســه وللرسـول ولذوي القـربى واليتامى ﴾<sup>(٢)</sup> . أخــذه الكميت بقولـه : فإن ذوي القربى أحق وأقرب<sup>(٣)</sup> .

وهناك الألفاظ والمعاني الكثيرة الأخرى التي استخدمها الكميت من القرآن الكريم ، كأني جان أخذها من قوله تعالى : ﴿ كَأَنها جَانَ ﴾ في حديثه عن عصا موسى ، وعبارات ، عرى ، وانفصام شفى نار ، دار المقام ، ولي الأمر ، والسراج المنير ، أهل الكتاب ، وغيرها كثير نجدها عند الكميت في شعره . .

المصدر الرابع الذي استقى منه الكميت معارف هو الفكر الاعتزالي ؛ فالكميت أراد أن يكون عقائدياً يدافع عن فكرة معيّنة يؤمن بها ، والعقائدي عادة له خصوم لا بـد له من محاجتهم ، ومناقشتهم حول أمور يريد : إما إقناعهم بخطئهم فيها أو التخلي عمّا هم عليه إلى ما هو أحسن منه ، وهو الفكر الذي يعتنقه ، وإما إقناع الناس الذين يناصرونهم بالتخلي عنهم والانحياز إلى ما يؤمن به الشاعر .

ولتحقيق له ذين الأمرين لا بـد لـه من أن يتسلح بـالفكـر القـادر على تحقيق ذلك . وأهم العوامل التي يعتمد عليهـا الفكر في إقنـاعه هـو المنطق الصحيح والحجة المقنعة ، والبرهان الواضح . ومن أهم الحركـات الفكريـة التي بـرعت في ذلـك ، واتصفت بـه هم المتكلمـة وأصحـاب الاعتـزال . والمعتزلة فرقة من الفرق الإسلاميـة ، التي كانت من أكثـر المسلمين تحمساً

- (۱) الهاشميات ص ۳۸.
  - (٢) الأنفال : آية ٤٠ .
- (٣) الهاشميات ص ٣٤.

للدفاع عن الدين الجديد ضد التيارات المنحرفة والهدامة التي غزت المجتمع الإسلامي من الخـارج ، وراحت تحاول إفسـاد فكر المسلمين بمـا حملته في طياتها من بذور التهتك والكفر بـالدين الجـديد ، ولمـا كان هؤلاء في أغلبهم من شعوب ذات حضارات عريقة ، كاليونان ، والفرس ، والهنود ، وأنهم يتسلحون بالفكر ، رأى المسلمون وعلى رأسهم المعتزلية بوجوب التسلح بهذا السلاح لمجابهة خصومهم ، فأخذ المنطق ، وعلم الكلام ، والسفسطة طرقهم إلى الفكر الإسـلامي عن طريق المعتـزلة ، وقـد تتلمذ على يد هؤلاء الكثير من المفكرين المسلمين ؛ فقد بهر الشباب المسلم بما تمتع به المعتزلـة من طاقـة فكريـة ، وقدرة عجيبـة في الاقناع ، وكـان لهم مدارس عـديدة في البصـرة والكوفـة ، ومن ثم بغداد . وقـد شق الكميت طريقة نحو المعتزلة بعد أن سبقه إليها زيـد بن علي اليتتلمذ على واصل بن عطاء ، فنهل الكميت بشغف فكرهم وأساليبهم ، وحججهم ، وراح يستخـدم هذه الأساليب في دفـاعه عن آل البيت وحقهم المشـروع في حكم المسلمين بعـد النبي (ص) ، ومن يقرأ هـاشميـاتـه فـإنـه سيجـد فيهـا الحجج والبراهين الكثيرة التي استخدمهما الكميت لصالح بني هاشم ضد الأمويين كـوصف بني هـاشم بـالعـدل ، ووصف بني أميـة بـالجـور ، كمـا يتحدث عن ماضي الهـاشميين في مناصـرة الدين الإسـلامي ، وحمل لـوائه لنشره بين القبائل العربية . وماضي الأمويين المعارض لهذا الدين ، ومحاربتهم لـه ومـوت الكثيـر من شجعــانهم على يـد بني هــاشم في بـدر وحنين وغيرها من المواقع ، وكمان على رأس الأمويين المعمارضين أبـو سفيان .

ولا يقتصر الكميت على هذا فقط في الاستـدلال والحجة لبني هـاشم على بني أمية ، بل نجـده يستخدم أيضـاً قضية الميـراث ، وهل النبي يـرث أم لا يــرث ، وكيف استخـدم الكميت حجـج آل البيت للدفـاع عن حقهم بـالميراث ، وقـد اتصف الكميت في نقاشـه وبرهـانه بـأسلوب الخطابـة وما تتسم بـه من البيـان والحجـة ، حتى اكتسب صفتـان أطلقهمـا عليـه النقــاد والباحثون هما : أنه خطيب بني مضر ، وفقيه الشيعة .

ولهذا يرى شوقي ضيف أن الكميت في هاشمياته كـان يحاج ويجـادل في مسـألة الهـاشميين ، بالضبط كمـا كان يحـاج ويجـادل الحسن البصـري وزمـلاؤه وتلاميـذه في مسألـة القدر ، فعنـده فكرة معيّنـة متناسقـة يكتب فيها هاشمياته ، وله هدف معيّن يريده من هذه الهاشميات<sup>(۱)</sup> .

ولهـذا فإن الكميت في نـظر شوقي ضيف أيضـاً ( لم يعد الشعـر عنده يعبّر عن الشعور فحسب ، بـل أصبح يعبـر أيضاً عن الفكـر ، وأصبح يُشْفَـعُ بكـل ما وصـل إليه الفكـر العـربي في هـذا العصـر من قـدرة على الجـدال والإقنـاع ، وهي قدرة اشتهـر بها إمـام الكميت زيد بن علي ، ولا شـك أنها أتتهما جميعاً من تلمذتهما لواصل بن عطاء رأس المعتزلة )<sup>(٢)</sup>.

ولم يكن واصل بن عطاء هـو وحده الـذي استقى من الكميت معارفـه في الجدل والاستنباط والقياس ، بل نجده يأخذ ( في مراحـل حياتـه العلمية الأولى من أبي حنيفـة طـريقتـه في الجـدل والقيـاس واستنبـاط الأحكـام ، واستنتاج الفروع من الأصول )<sup>(٣)</sup>.

ومما يرجع الظن باتصال الكميت بأبي حنيفة حسب رأي يـوسف خليف هـو صلة الكميت بـزيــد بن علي ومن ثم صلة زيــد بن علي بــأبي حنيفة الذي كـان يميل إلى زيـد ، ويفتي سراً بـوجوب نصـرته وحمـل المال إليه والخروج معه<sup>(٤)</sup>.

- التطور والتجديد في الشعر الأموى ص ٢٧٦.
  - (٢) المرجع نفسه ص ٢٧٧.
- (٣) حياة الشعر في الكوفة ليوسف خليف ص ٧٠٦.
  - (٤) المرجع السابق ص ٧٠٦.

وهـذه المنـابـع الفكـريـة التي روى الكميت بعض عـطشـه منهـا ، لا تنسينـا المنبع الأسـاسي الذي ارتـوى الكميت منه وهـو الفقه الشيعي ، فهـو مثلاً عندما يناقش مسألة الميراث نجده كمـا يقول يـوسف خليف يناقش هـذه المسـألة على أسـاس من الفقه الشيعي لا الفقـه السني ، وهناك خـلاف كما هو معروف بين الفقه السني والفقه الشيعي حول هذه المسألة )<sup>(1)</sup> .

والأخبار التي تلك على صلة الكميت بجعفر الصادق الحميمة كثيرة ، وقد أوردتها المصادر القديمة كالأغاني ومروج الذهب وطبقات الشعراء لمحمد بن سلام الجمحي وغيرها ، وكلها تشير إلى إعجاب جعفر الصادق خاصة والهاشميين عامة بالكميت . ويكفي أن نذكر دعاء جعفر الصادق له « اللهم إن الكميت جاد في آل رسولك وذرية نبيك بنفسه حين ضنى الناس ، وأظهر ما كتمه غيره من الحق ، فأحيه سعيداً وأمته شهيداً ، وأره الجزاء عاجلاً وأجزل له جزيل المثوبة آجلاً ، فإنا قد عجزنا عن مكافأته»<sup>(٢)</sup> لنبيّن مكانة الكميت عنده .

 حياة الشعر في الكوفة ص ٧١٣ وانـظر ضحى الإسلام لأحمـد أمين ج ٣ ص ٢٦٠ الذي له رأي في هذا الموضوع أيضاً .
 طبقات الشعراء ص ١٤٥ .

الفصل الثاني عقيدة الكميت

اختلف الباحثون قديماً وحديثاً حول الانتماء الحقيقي لعقيدة الكميت ؛ فمن خلال قراءتنا لما قيل حول الكميت من آراء المؤرخين المعاصرين له ، والمعاصرين لنا ، نلاحظ تركيزهم على أنه انتماء الكميت العقائدي يعود إلى فرقة الزيدية نسبة إلى زيد بن علي ، وهم يأتون بالاستشهادات والدلائل التي تؤكد صحة أقوالهم ، ومن أهم هذه الاستشهادات والدلائل ، عدم تعرض الكميت في شعره للخلفاء الراشدين الأوائل ؛ أبي بكر وعمر ، ويرى أن سبهما حرام ، وأن ما قاما به من أفعال بحق علي وفاطمة مرجعه إلى الله الذي هو يحكم فيما بينهم :

أَهْــوَىٰ عـليِّــاً أَمِــيْرَ المؤمنــين ولا أرضىٰ بـشَتْـم أبي بَكْــرٍ ولا عُـمــرا ولا أقــول، وإنْ لم يعطيــا فَـدَكــاً بِنتَ الــرَّسُولِ ولا ميــراثـاً كفــرا الــلَّهُ يـعــلمُ مــاذا يــأتـيــانِ بــهِ نَيـومَ القِيَـامَةِ من عـذرٍ إذا اعتــذرا

فالشاعـر يشير هنـا إلى بعض المواقف التي كـانت مصدر خـلاف بين المسلمين حول ميراث النبي هل جائز أم غير جائز .

فقـال بعضهم أن النبي لا يـورَّث اعتمـاداً على قـول النبي (ص) نحن معشـر الأنبياء لا نـورث وما تـركناه صـدقة، وأمـا البعض الآخـر فقـال : إن الأنبيـاء تـورث كغيهم من سـائـر النــاس ، مستنـدين على قــولـه تعــالى : ﴿ وورث سليمان داوود ﴾<sup>(١)</sup> ، وقــول زكـريـا مخـاطباً ربـه : ﴿ فهب لي من لدنك وليًاً يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله ربِّ رضياً ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقـد داعى الإمـام على (ع) أبـا بكـر على سيف الــرسـول وجبتــه ، وادعت فـاطمة (ع) إرث أبيهـا ( بفدك ) ، وهـذا ما أشـار إليـه الشـاعـر في هذه الأبيات ، بأنه لن يخاصم أبا بكـر ، ولا عمر حـول تصرفهمـا تجاه علي وفـاطمة عليهمـا السلام بـل سيـرجـع ذلـك إلى الله تعـالى فيحكم في هـذه الأمور .

ولكن الذي نلاحظه أيضاً أنه لا يبررهما في تصرفهما ، فهنالـك فرق كبيـر بين التكفير وبين ارتكـاب الذنب ، أو الخـطأ ، فعندمـا يقول : أنـه لا يدري بما يعتـذران بـه ، دليل على وجود الخطأ وإن لم يحج به .

وهو في هذا الاتجـاه يأخـذ بقول المـرجئة الـذين لا يقطعـون بأعمـال الناس من الوجـه العام ، بـل يرجئـون الحكم إلى الله تعالى الـذي يستطيـع وحده أن يقضي بحكمه فيما صدر من أفعال الناس .

هذا الموقف من الكميت تجـاه الخليفتين جعلت المؤرخين تجزم بـأنه من الفرقة الـزيديـة المعتدلـة التي تجيز خـلافة أبي بكـر وعمر مـع وجود من هو أفضل منهما وهو علي (ع) حتى لا يحدث انشقاق بين المسلمين .

وإنني أرى أن هـذا المـوقف من الكميت ليس بكـافٍ لنقـول عنـه أنـه ينتمي إلى فرقة الزيدية ، وبأنه كان يؤمن بإمامة زيد بن علي مـع وجود أخيـه محمد الباقر ، فهو يناصر الحـركة الشيعيـة من أي مصدر جـاءت ، وخاصـة إذا كـانت تصب في الاتجاه الـذي يـدعـو إلى تغييـر الحكم الأمـوي . لكن مـوقفه من زيـد بن علي تدل دلالـة قاطعـة على أنـه لم يكن من الـزيـديـة ،

- (١) النحل أية ١٥.
  - (۲) مريم آية ٥.

وأدلتنا على ذلك كثيرة ؛ فهو مشلًا يقف من ثورة زيد بن علي موقف المتفرج ورفض المشاركة فيها . فعندما كتب إليه زيد ليخرج معه قائلًا له : أخرج معنا يا أُعَيْمش الست القائل : ما أبالي - إذا حُفِظْتُ أبا القا كتب إليه الكميت مجيب اً :

تجـود لـكم نـفسي بمـا دون وثبـة تظل لهـا الغُربان حَـوْلي تَحْجُـلُ(')

فهو لم يخرج مع زيد لأن زيداً قد خالف نصيحة أخيه محمد الباقر بعدم الخروج « وقد كان زيد بن علي شَاوَرَ أخاه أبا جعفر بن علي بن الحسين بن علي (ع) ، فأشار عليه بأن لا يركن إلى أهل الكوفة ؛ إذ كانوا أهل غَدْر ومَكْر ، وقال له : بها قتل جَدُّكَ علي (ع) ، وبها طعن عمك الحسن(ع) [ وبها قتل أبوك الحسين (ع) ] وفي أعمالها شُتِمْنا أهل البيت ، وأخبره بما كان عنده من العلم في مدة ملك بني مروان ، وما يعقبهم من الدولة العباسية ، فأبى إلاً ما عزم عليه من المطالبة بالحق ، فقال له : إني أخاف عليك يا أخي أن تكون غداً المصلوب بكُناسة الكوفة ، وودعه أبو جعفر ، وأعلمه أنهما لا يلتقيان»<sup>(٢)</sup>.

فالكميت لم يخرج إذاً مع زيد عملًا بمبدأ التقية التي قال بهـا الشيعة الإمـامية عنـدما لا تتـوفر العـوامل الكـاملة لنجاح الثـورة بهذا قـال ( جـولـد تسيهر ) إن الكميت أول من استعمل >لمـة ( تقية ) في معنـاها الاصـطلاحي في قوله :

وإنيَّ عملى أني أرى في تسقسيَّةٍ اخسالف أقواماً لقوم لمسزْيَسُ (٣)

- (١) الأغاني ج ١٧ ص ٣٤.
- (٢) مروج الذهب ج ٣ ص ٢١٧.
  - (٣) أدب الخوارج ص ١٣٠ .

فقد كان الكميت يعلم ما ستؤول إليه ثورة زيد من الفشل . وما مدح الكميت لـلأمويين إلاً من بـاب التقية أيضـاً ، فهو معروف عنه أنـه ينـاصـر الشيعـة ويقف مـوقف العـداء من الأمـويين فـلا بـد لـه من أن يتصـرف بمـا يوحي أنه يناصر أيضاً الأمويين ليبعد التهمة عنه ، ومراقبـة الأمويين لـه ، مما يسهل عليه الاستمرار في تأدية واجبه العقائدي نحو الشيعة .

ودليلنا على ذلك ما رواه الأصفهاني في كتابه الأغاني أن الكميت بعث إلى أبي جعفر محمد الباقر يستأذنه مدح بني أمية فأذن له وقـال : هو في حلَّ فليفعل ما يشاء<sup>(1)</sup>.

ودخل الكميت بن زيد على أبي جعفر (ع) يوماً فقال له :

يا كميت : أنت القائل :

ف الأن صِرْتُ إلى أمية والأمور إلى المَصَائِرْ

قال : نعم ، قد قلت ، ولا والله ما أردت به إلاً الـدنيا ، ولقـد عرفت فضلكم ، قال : أما أن قلت ذلك فإن التقية لتحل<sup>(٢)</sup> .

هذه الأخبار تدل بوضوح قاطع على أن الكميت كان على صلة أوطـد مـع محمد البـاقر منـه مع زيـد بن علي ، وأن التقية التي يعمـل يهـا هي من التشريعات التي نص عليهـا قول محمـد الباقـر وولده جعفـر وسار عليهـا من يسير على تشريعهم .

ودعوة جعفر الصادق إلى التقية تعـود إلى اعتقاد صـرح به بقـوله : لا يخـرج منا أهـل البيت إلى قيام قـائمنا أحـد ليـدفـع ظلمـاً أو ينعش حقـاً إلاً اصطلمته البليـة ، وكان قيـامه زيـادة في مكروهنـا وشيعتنا»<sup>(٣)</sup> ودعـوة محمد

- (1) الأغاني ج ١٧ ص ٣١.
- (۲) المصدر نفسه ص ۳۳.
- (٣) مقدمة الصحيفة السجادية.

الباقر وولـده جعفر إلى الـركون تعـود إلى حـديث عن رسـول الله (ص) أن جبـريل (ع) أخبـره أن بني أمية تملك سلطان الأمـة الإسلاميـة وملكها طـول مدة ألف شهر ، فلو طـاولتهم الجبـال لـطالـوا عليهـا حتى يـأذن الله تعـالى بزوال ملكهم ، وهم في ذلك يستشعرون عداوة أهل البيت وبغضهم<sup>(۱)</sup>.

وإذا كـان الـرأي بـأن الكميت هـو من الـزيـديـة لمجـرد أنـه لم يشتم الخليفتين أبا بكر وعمر ؛ فهذا رأي ضعيف ، لأنـه لم يسمع قط من الأخبـار بـأن محمـداً البـاقـر أو ولـده جعفـر الصـادق قـد سمحـا بشتمهمـا أو التلفظ بذكرهما بسوء ، بل قالوا لمن شايعهم وناصرهم : كـونوا زينـاً لنا ولا تكـون شيناً علينا . وقالوا أيضاً لا تكونوا سبابين .

وإذا كــان الكميت لم يخــرج مـع زيــد بن علي لــلأسبـاب التي ذكـرناهـا ؛ فإنـه هالـة فاجعـة مقتلة ، كما هـال جميع الشيعـة ، فراح يـرثيه بأسى. والحزن يتفجـر من أعمـاقـه حـزنـاً عليـه . وحـزن الكميت مصـدره أمران :

الأمر الأول : هـو رؤيـة الأمـة الإســلاميـة تخضــع ذليلة مستهـانــة للأمويين ، الـذين يعيثون فسـاداً في الأرض ويضربـون بالشـرائع الإسـلامية عرض الحائط إلاً ما قَلَّ منهم ، ويولون على النـاس ولاة طغاة جبـارين ، لا هم لهم إلاً القهر والتسلط ، وجمع المال لإنفاقه على ملذاتهم .

والأمر الثاني : هـو عدم تـوفق ونجاح الثـورات المتتـاليـة ضـد هؤلاء القوم ؛ فبلأمس كـانت ثورة الامـام الحسين (ع) في كربـلاء فقتل ومن معـه من أهـل بيتـه وأنصـاره ، دون أن يتحـرك ضميـر أحـد لـلإحتجـاج على مـا جرى ، واليوم ثورة زيد بن علي ومصيره كمصير جـده القتل والصلب . هـذه الأحداث هي التي آلمت الكميت وجعلته يبدع في مراثيه أيما ابداع .

مقدمة الصحيفة السجادية .

أسئلة شتى تتىراود إلى الذهن ، وتثير التساؤل ، هل من نـظم هـذه المرائي ، وتلك المدائح في أهل البيت ، هو ذاته الـذي صورته لنا الأخبار بأنه طريد الخـوف ، يتخفى من مكان إلى آخـر خوف القتـل ، حتى ضاقت الأرض به ، فالتجأ إلى أمير يستجير به .

قـد تكـون هــذه الأخبـار صحيحــة إذا أخـذنــا بعين الاعتبـار مبــدأ الكميت ، وتعلقه بالبقاء لا خوفاً من الموت بـل سعياً من أجـل اداء الرسـالة التي حمل نفسه إيّاها .

وأما إذا نظرنا إليه من منظار آخر فإننا نجد أن مواقف الكميت في هجاء الأمويين وولاتهم ، ومناصرة عقيدته الشيعية هي فوق مستوى الأخطار وتجشمها . وإن كان بعض الباحثين المعاصرين يرون أن الكميت كان من أولئك الشيعة النظريين الذين يجدون في الكلام ميداناً يصولون فيه ويجولون<sup>(۱)</sup> وأن تشيعه كان محدوداً من الناحية العملية<sup>(۲)</sup>.

والحقيقـة هي كما قلنـا أن الكميت تصرف في مـواقفه على ضـوء مـا تمليه آراء محمد الباقر (ع) وولده جعفر الصادق (ع) من وجوب التقية .

ومواقف الكميت كانت في منظار القدماء من الباحثين بين معتـدلة، ومتـطرفة؛ فقـد رأينا كيف صنّفـه بعض الباحثين مـع المعتدلين من الشيعـة، أو على رأيهم من فرقة الزيدية التي أيدت خـلافة أبـا بكر وعمـر، رغم وجود من هو أفضل منهما وهو الامام علي (ع).

ونرى أيضاً بعض النقّاد القدماء ممن وقف من التشيع مـوقف العداء، يصنف الكميت من الـرافضة، أمثـال الجـاحظ وابن قتيبـة؛ فـاجـاحظ يقـول عنه: «ومن الخطباء الشعراء الكميت بن زيـد الاسدي، وكنيتـه أبو المستهـل

(1) حياة الشعر في الكوفة ليوسف خليف ص ٤٢٠.
 (٢) تاريخ الشعر السياسي لأحمد الشايب ص ١٦٥.

ولم ير الناس أعجب حالاً من الكميت والطرماح، وكان الكميت عدنانياً عصبياً، وكان الطرماح قحطانياً عصبياً، وكان الكميت شيعياً من الغالبة، وكان الطرماح خارجياً من الصفرية»<sup>(۱)</sup> وقال ابن قتيبة عنه «وكان بينه وبين الطرماح من المودة والمخالطة ما لم يكن بين اثنين على تباعد ما بينهما في الدين والرأي، لأن الكميت كان رافضياً، وكان الطرماح خارجياً صفرياً»<sup>(۲)</sup>.

والأحكام التي أصدرهما كل من الجماحظ وابن قتيبة لا تخص الكميت فحسب، بل نجدها أحكاماً تصدر على كل موال للتشيع دون إعطاء الدليل على صدق مما يحكمون به، ترى لأي سبب أطلق على الكميت اسم رافضي أو من الغالية أو غير ذلك من الصفات، إننا لا نجد من ذلك شيئاً فهي أحكام عامة غير مقرونة بدليل.

وكما اختلف المؤرخون حول انتماء الكميت العقائدي، اختلفوا أيضاً حول ولائه القبلي، وولائه العقائدي. فقد قال بعضهم: أن الروح العصبية القبلية كانت لا تزال متأججة في نفوس العرب المسلمين حتى العصر الأموي، وان الاسلام لم يكن قد قضى على هذه الآفة الاجتماعية بعد، وإذا كانت هذا العصبية قد ضعفت إبان الحكم الاسلامي الأول، وأيام الخلفاء الراشدين، فإن هذه العصبية عادت لتتأجج أيام الأمويين تثبيتاً من هنا نجد أن الخلفاء قد قد تركز همهم على إثارة العصبية القبلية بين مضر واليمن. لهذا كان الكميت كسائر الناس في ذلك العصبية الولاء لقبيلته أكثر من المولاء لعقيدته الدينية . وإلا لما كان ذلك الهجاء المخزي لليمنيين؛ فقد قيل أنه لم يترك حياً من أحيائها إلا ولطخه بمثالبه

- (١) البيان والتبيين ج ١ ص ٣٦، ٣٧.
  - (٢) الشعر والشعراء ج ٢ ص ٥٨١.

وفساده. ثم لماذا نجـد ذلك الـرد المماثـل من قبـل دعبـل الخـزاعي ضـد المضريين ، ونحن نعلم أن كـلا الشــاعـرين ينتميــان لنفس العقيـدة، وهي الولاء السياسي لأل البيت.

وقال بعضهم الآخر: إن المسألة في هجاء الكميت لم تكن مسألة عصبية قبلية، وإنما كانت مسألة سياسية أريد بها خدمة عقيدته الشيعية، لأنها جاءت بناء لطلب منهم ، إذ كمان لاذكاء الخلاف بين العرب ، وتمزيقاً للدولة الأموية . ولو كان الكميت حقاً جدياً في هجائه وان هجاء صادراً عن تعصب قبلي لما قال لولده المستهل : « وددت أني لم أكن هجوت نساء بني كلب بهذا البيت :

مع العُضْروطِ والعُسَفَاء الْقَوْا بِرادِعَهُنَّ غير مُحَصَّنيناً"

فعممتهن قـذفـاً بـالفجـور، والله مـا خـرجت بليــل قط الا خشيت أن أرمى بنجوم السماء لذلك<sup>(\*)</sup>.

فالكميت إذن يتألم لما قاله بحق الناس من إيذاء بأعراضهن.

وهـذه صفـة لم يكن يــرضى أن يتصف بهـا لأنــه مؤمن ومحب لأل محمد، ويسير على خُطاهم، وهذا أمر لا يرضيهم.

والحقيقة هي أن الكميت لم يكن يثير العصبية من أجل العصبية، بل من أجل خدمة عقيدته، وألا فـأين هي تلك الأشعار التي يتحـدث فيها عن قـومه غيـر قصيدتـه المذهبـة، كما يفعـل سائـر الشعراء، فـإن مـدائحـه لعشيرته، وأهله، لا نكـاد نجد منهـا في شعره الا القليـل، فقد كـان مشغولاً عنهم بحب آخر، وولاء آخر هو الولاء لأل محمد كما يقول.

 (۱) العضروط : الخادم على طعام بطنه ، والعسيف : الأجير والعبد المستعان به وجمعه عسفاً .
 (۲) الأغاني ج۱۷ ص ٤٠ . وحاول بعض الباحثين المعاصرين أن يأخذوا حلاً وسطاً بين تعصب الكميت لعقيدته، وبين تعصبه لعشيرته، فقد قال أحدهم: «وكان الكميت الأسدي أشد الشعراء الشيعة غلواً في تشيعه، كما كان في الوقت عينه أشدهم غلواً في عصبيته وانتصاره لقومه النزارية»<sup>(١)</sup> والحقيقة هي كما قلنا أن الكميت وان كان يحب قومه ويفخر بهم، إلا أنه لم يصل في حبه الى درجة التعصب، فقد كان تعصبه لأناس بعينهم شغل بهم عمن سواهم أعني بهم آل محمد.

والدليل على ما نقول موقفه كما سبق وذكرنا من الكلبي الذي كان يهاجم عشيرته فيسمع قوله، ثم يسمع شعر شعراء قومه ويصدر حكمه أن الكلبي أشعر منهم.

ومما يوكد وجهة نظرنا أيضاً ما قيل: «كان الشعراء الشيعة مالوا الى بني هاشم لايمانهم بالمبادىء التي كانوا يدعون اليها، ولم ينحازوا اليهم مدفوعين بنزعتهم القبلية، أو رغبة في المكاسب. وكان الكميت بن زيد رأس شعراء الشيعة عصرئذ، كان ينأى بأن ينال من بني هاشم عطاءً لقاء نصرته إياهم بشعره، ولم يكن يقبل منهم إلا ثيابهم التي تلي أجسادهم تبركاً بها<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان الباحثون قديماً وحديثاً قد اختلفوا في آرائهم حول الانتماء القبلي والانتماء المذهبي، وأيهما أقوى عند الكميت نجدهم يكادون يتفقون حول الاختلاف الجوهري والقيمة الفنية بين مدح الكميت لبني أمية ومدحه لبني هاشم.

فهـذا ابن شُبْرُمـة، قـال: قلت للكميت: إنــك قلت في بني هـاشم فـأحْسنتَ، وقلت في بني أميـة أفضــل، قـــال : إنـي إذا قـلت أحببت أن

- (١) العصبية القبلية وأثرها في الشعر الأموي للدكتور احسان النص ص ٣٩٤.
  - (٢) خزانة الادب ج١ ص ٦٩.

أُحسن<sup>(۱)</sup> وقد توهم ابن قتيبة ان الكميت كان في مديحه لبني أمية أجود من مديحه للطالبين بسبب طمعه في دنياهم، لأن الكميت لم يمدح أشخاص الطالبين بالصورة التي مدح بها بني أمية، فلم يقف عند طالبي بعينه، لأنه كان بصدد الدفاع عن نظرية معينة، بينما كان في مديحه لبني أمية مهتماً بشخوصهم فحسب، ولهذا فإنه لا وجه للمقارنة بين هاشميات الكميت ومدائحه لبني أمية أو لسواهم، وهو لم يكن متكالباً على مديحهم، وإنما مدحهم تحت ظلال سيوفهم تقية ومداراة<sup>(۲)</sup>.

وقـالت سهيـر القلمـاوي: إن الكُميت هـو أول من جـاهـر بحب آل البيت في شِعـره، حتى أن شعره يعـد وثيقة تـاريخية في بعض مصـطلحـات الشيعة<sup>(٣)</sup>.

وإذا كـــان لا بــد من رأي في شعـــر الكُميت في بني أميـة أو غيــرهم مدحاً أو رثاءً، فلا بد لنا من أن نــأخذ نمــاذج من هذا الشعـر لنقوم بـدراسته وتقييمه.

وإذا كـان لنا من بـد، نبتـدأه في شعـر الكميت فحسبنـا بشعـره الـذي أطرب بني أمية، وأثار استحسانهم، وكـانت أولى تلك القصائـد عندمـا دخل على هشـام بعد أن غضب عليـه، وارتجل أمـامه خـطبته التي ذكـرناهـا فيما قبل، ثم امتدحـه بقصيدتـه الرائيـة، ويقال: إنـه قالهـا ارتجالاً، وكـان عنده الأبرشي الكلبي فقال:

قَفْ بالديار وقوف زائر وتأيَّ إنك غيرُ صاغِرْ()

- (۱) الأغاني ج۱۷ ص ۳۲.
- (٢) الفرق الاسلامية في الشعر الاموي للدكتور نعمان القاضي ص ٢٠٢ ـ ٢٠٣.
- (٣) إتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني للهجرة للدكتور محمد مصطفى هـدارة ص.
  - ٤) وتأيَّ : تلبث، وأمكث، الصاغر: المهان. الراضى بالذلة.

ومضى فيها حتى انتهى الى قوله : ماذا عمليك من الموقمو ف بهما وأنَّمكَ غَمْرُ صاغِرْ دَرَجَمتْ عمليمهما المغاديما ت المرائمحماتُ مِنَ الاعماصرْ وفيها يقول :

ف الأن صِرْتُ الى أمية والأمور الى المصايرُ هذه الابيات أطربت هشام فراح يغمز مَسْلمة بقضيب في يده، فيقول: اسْمع، اسمع().

ثم استأذنه في مرئية ابنه معاوية، فأذن له، فأنشده قوله: سَـــأَبْـكيـــك لــلدُّنيــا ولــلدين إنــني رأيت يـــد المعــروف بــعـــدك شُلَّتِ فـــدامت عليــك بــالســـلام تحيــة مــلائــكــة اللهِ الـكــرام وصَّــلتِ

فبكى هشام بكاءً شديداً، فوثب الحاجب فسكَّته.

ثم جاء الكميت الى منزله آمناً، فحشدت له المُضرية بـالهدايـا، وأمر لـه مَسْلمة بعشـرين ألف درهم، وأمـر لـه هشام بـأربعين ألف درهم، وكتب الى خالد بأمانه، وأمان أهل بيته، وأنه لا سلطان له عليهم.

قال: وجمعت لـه بنـو أميـة بينهـا مـالًا كثيــراً. قـال: ولـم يجمــع من قصيدته تلك يومئذ الا ما حفظه الناس منها فألِف. وسئل عنها، فقال: ما أحفظ منها شيئاً، إنما هو كلام ارتجلته(٢).

فاذا وقفنا على قصيـدته الـرائية التي أقـامت هشامـاً وبني أمية جميعـاً ولم تقعدهم لندرسها ونبين مواطن الاثارة فيها لرأينا عجبـاً من ذلك الابتهـاج الكبير بها ودفعهم له ذلك المبلغ الضخم من المال.

- (١) الأغاني ج١٧ ص ٧.
- (٢) الأغاني ج١٧ ص ٨.

فالشاعر في البيت الأول يقف موقف الـواعظ لهشام الـذي لهته الـدنيا ومفاتنها، فانغمس بملذاتها حتى أفقـدته التفكـر بالأخـرة، فـوقف الكميت وهو العالم بأمر هشام يرشده ويعظه، فقال له:قف بـالديـار وقوف زائـرْ، وقد كنى عن الـدنيا هنا بالـديار التي يقف الانسـان فيهـا مـوقف الـزائـر، الغيـر مقيم، فهي ممر للوصول الى المقـر هـو الآخـرة. ثم يـطلب منـه أيضـاً في الشـطر الثاني من البيت أن يكـون وقوف في هذه الـدنيا وقـوف العزيـز الغير ذليل.

ويقول له في البيت الثاني : ان هذه الـديار (الـدنيا) مرّ عليها الكثيـر من البشر وأتى اليها كثير من البشر أيضاً، فإليهـا يأتـون ومنها يغـادرون . وفي البيت الأخيـر، أصبح الكميت يعتبـر نفسه جـزءاً من بني أميـة، فقـد تحـول اليهم، كما تتحول الامور الى الزوال .

أين هي صفات المديح التي وصف الكميت بها بني أمية ليرفع شأنهم بين الناس، ويثبت دعائم ملكهم. وما أكثر الصفات التي يصف بها الشعراء ممدوحيهم كأفراد، فكيف الحال إذا كان الممدوح قوم وعشيرة.

ثم لننظر الى مرثبته في معاوية بن هشام، فهو في البيت الأول يبكيه للدين وللدنيا، أما بالنسبة للدين فلا يذكر السبب أو الاسباب التي من أجلها يبكيه، ولم يأت على مأثرة دينية واحدة من مآثره؛ وأما بالنسبة للدنيا فقد بكاه لأنه بموته قد شلَّت يد المعروف، ثم يترحم عليه ويدعو ملائكة الرحمان أن تصلي وتسلم عليه، ان هذا النوع من الرثاء يمكن أن يرثى به مطلق إنسان عادي، فأين هي الصفات الخاصة، والمميزات المنوعة لتلك الشخصية التي كانت لو قيد لها الزمن البقاء ستكون خليفة من الخلفاء الامويين وللنظر اليه يمتدح آل أمية ويخص هشاماً بذلك: أورثسته الحسصانُ أمَّ هشام ِ وتعاطى بـه ابن عـائشـة الـبـد رَ فـأمسى لـه رقـيـبـاً نـظيـرا وكـسـاه أبـو الخـلائـق مـروا نُ سَــنيَّ المكارم المـأثـورا لم تجـهـم لَـهُ الـبـطـاحُ ولـكِنْ وَجَـدْنَهَا لَـهُ حُـفاراً ودورا<sup>(١)</sup> وكان هشام متكئاً فاستوى جالساً، وقال: هكذا فليكن الشعر<sup>(٢)</sup>.

مـا هي الصفـات التي مـدح بهـا الكميت هشـامـاً حتى جعله يستـوي جالساً بعد أن كان متكئاً وأن يقول فليكن هذا الشعر .

ان الكميت يقـول: ان أم هشـام قـد أورثتـه الحسب الثـاقب والـوجـه النضير، فأما الحَسَب فهو من عشيرتها وأمـا الجمال فهـو منها وأخـذ عن أبيه صورة البدر فأمسى والبدر سيَّـان، وأخذ عن مـروان سني المكارم الـمـأثورة ولم تجهم له البطاح، بل كانت له مرتعاً ومقاماً.

فهشام كان يرضيه صفات الدنيا، وما يتعلق بها من جاه وفخر بالأحساب والأنساب، أما ما يتعلق بأمر الدين من تقوى، وزهد، ورعاية للرعية، ومحافظة على الدين، والعدل بين الناس فهي صفات لم يأت على ذكرها الكميت، لأنها لم تكن من الصفات التي يألفها هشام وأمثاله من الخلفاء الأمويين، وقد تنبه الى هذه الناحية الهامة عبد الملك بن مروان حين قال: يا معشر الشعراء تشبهوننا مرة بالأسد الابجر، ومرة بالجبل الأوعر، ومرة بالبحر الاجاج، ألا قلتم كما قال أيمن بن خريم<sup>(٣)</sup> في بني هاشم!

(۱) الهاشميات ۹۲ .
 (۲) الأغاني ج١٧ ص ١٥.
 (٣) أيمن بن خزيم بن فاتك من بني أسد، وكان أبوه قد صحب النبي (ص) وروي عنه أحاديث، وكان به برص، وكان أثيراً عند عبد العزيز بن مروان فعتب عليه أيمن يوماً أحاديث، وكان به برص، وكان أثيراً عند عبد العزيز بن مروان فعتب مليه أيمن مروان فقال له: أنت طرف<sup>(٤)</sup> ملولة، فقال له: أنا ملولة وأنا أؤاكلك فلحق ببشر بن مروان فأكرمه واختصه.

نهاركم مكابدة وصوم وليبلكم صلاة وافسترار(')

هل لاحظتم الصفات التي يريدها من هو بمقام الخليفة، يريد أن يوصف بالمكابدة أي تحمل المشقة والشدة في عمل النهار مع القيام بفريضة الصيام، أما في الليل فهو لعبادة الله تعالى بقيام الصلاة وما يصيب الجسد من إرهاق نتيجة لقيام الليل. وهذا الموقف من عبد الملك بن مروان نحو التهجد والعبادة وحسده لبني هاشم عليه، ألم يلتفت اليه أيضاً معاوية قبله حين قال بحق بني هاشم مخاطباً زوجته هؤلاء قوم ملوك بالنهار، ورهبان بالليل<sup>(۲)</sup>.

واسمع الكميت في مكان آخر يتحدث عن بعض الخلفاء الأمويين : لا كَعَبُّد المليك أو كوليدٍ أو سُليمان بَعْدُ أو كهشام مَنْ يَمُت لا يَمُت فقيداً ومن يُحَ مِيَ فلا ذُو إِلاَّ ولا ذو ذِمام (٢)

فقال له هشام : ويلك ياكميت! جعلتنا ممن لا يرقب في مؤمن إلاّ ولاذمة ، فقال : بل أنا القائل :

فلان صرت الى أمية والأمور الى المصاير لقد لاحظ هشام كم في عسارات الكميت من الاهمانة في حق الامويين إذ جعلهم لا يرقبون في مؤمن إلا، ولا ذمة أي العهد والقرابة والذمة والحق. ولهذا عاتب هشام الكميت على قوله وانتقده فيه.

وقـد يتطرق الكميت أحيـاناً الى قضيـة الخلافـة فيرى أنهـا تليق ببني أميـة، ومن حفهم أن يتوارثـوها إبَّـاً عن جد كقـوله في مـدح هشـام بن عبـد الملك:

- الأغاني ج٢١ ص ١٠ والشعر والشوا ج٢ ص ٥٤١.
  - (٢) المستطرف ج٢ ص ١٤٩ والأغاني ج٤ ص٢١٢.
- (٣) الإل: العهد والخلق، والذمام، بكسر الذال، الحق والحرمة.

كم قال قائلكم: لَعاً لك، عند عشرته العاشر<sup>(۱)</sup> وغفرتم لذوي الذنو ب من الاكابر والاصاغر أبني أمية انكم أهل الوسائل والاوامر ثقتي لكل مُلمة وعشيري دون العشائر انتم معادن للخلا فة كابراً من بعد كابر<sup>(۱)</sup> والى القيامة لا تزا ل بشافع منكم وواتر<sup>(۱)</sup>

فالقصيدة تبدأ بالثناء على بني أمية، لأنهم يقلون عشرة العائسر، ويغفرون ذنوب من أذنب كبيراً كان الـذنب أو صغيراً. ثم يتحدث عنهم: فاذا هم أهل الوسائل والأوامر، وهم ثقة الشاعر لكل ملمة، وهم عشيرته دون سائر العشائر وهم معدن الخلافة من سيد شريف الى سيد شريف، وقد ورث الخلافة تسعة من هؤلاء القوم وهذا عاشرهم هشام وهو خيرهم، وهذا التوارث للمجد سيستمر الى يوم القيامة.

صحيح ان الكميت تطرق الى الخـلافة، وقـال أنها تصلح لبني أميـة، ولكنه لم يتحدث عن الاحكام الشرعيـة التي يستند اليهـا هؤلاء لتوليهم أمـور المسلمين، اللهم الا من زاوية العصبية القبلية.

وسنىرى فيما بعـد كيف استعمل هـذا الحق واضحاً عنـد الحديث عن بني هاشم.

ومن الملفت للنـظر أيضاً ذلـك النسيان الـذي أحاط بخلفـاء بني أميـة حـول جهادهم في سبيـل الاسلام . فـأنت قد تجـد هذه الصفـات عند بعض قادتهم ولا تجدهـا عندهم، وإن دل هـذا عن شيء فإنمـا يدل على قعـودهم

- یقال للعاشر: لعاً مك، دعاء له بالاقالة والابتعاد.
- (٢) كابراً عن كابر: أي كبيراً شريفاً عن كبير شريف.
  - (٣) الهاشميات ص٩٢، الاغاني ج١٧ ص١٢.

عن هذا العمل وتركه لقادتهم لينصرفوا الى ملاذ الحياة والمتع من اللذات مع الجواري والقيان انظر الى الكميت كيف يمدح مخلداً بـن يـزيـد بن المهلب<sup>(1)</sup>.

قاد الجيوش لخمس عشرة حجة ولـذاتـه<sup>(٢)</sup> عـن ذاك في اشْـغــال قعــدت بهم همــاتهــم وسَمـتْ بــه هِمــمُ المـلوكِ وسَــوْرة<sup>(٣)</sup> الابــطال

فمخلدقاد الجيوش لخمسة عشر مرة جهاداً في سبيل رفع راية الاسلام ؛ بينهاغيره من القادة ، قد انشغلوا عن قيادة الجيوش بأمور أخرى ، وقعدت همتهم عن ذلك الواجب المقدس ليقوم به مخلد بن يزيد ، الذي علت همته وسمت به همم الملوك نفسها ووثبات الأبطال .

وانني لا أدري الى من يشير بقوله : ولداته عن ذاك في اشغال، وقوله : وسمت به همم الملوك .

أليس من المعقول جداً أنه يشير الى ملوك بني أمية الذين علا سلطانهم عن طريق انتصارات الجيوش بقيادة أمثال مخلد بن يـزيد بن المهلب . وأسرة بني المهلب على العموم .

وشاءت الأقدار أن يطوي الكميت صفحة حياته وهو لا يزال في قمة العطاء والابداع . وهو أيضاً لم يرَ ثمرة أعماله تنضج بعد.

مات وفي نفسه حسرة أن لا يموت هذه الموتة في مثل هذا المصير بل كان يريد أن يموت تحت ظلال سيوف بني هاشم دفاعاً عن حقهم الشرعي في إمامة المسلمين .

فقد حدث مالم يكن بالحسبان ؛ إذ غضب هشام بن عبد الملك على خالد القسري

- (1) الهاشميات ٨٨.
- (٢) لداته: انداده.
- (٣) الشورة: الوثبة.

نتيجة الوشايات عليه لعدم أمانته على أموال الدولة فيقوم بعزله وتوليه يوسف بن عمر الثقفي مكانه عام ١٩٣٠ هـ. وكان هذا الرجل على بعض الصلات الحميمة مع الكُميت، وكان هذا الاخير يحدحه، ولكن الانتهاء العقائدي الذي فرق بين الكميت وخالد القسري، هوذاته الذي فرق بين الكميت ويوسف بن عمر الثقفي أيضاً؛ فهذا الرجل كان يكن العداء للهاشميين أكثر من خالد القسري، فهو الذي حارب زيد بن علي ولما قتل زيد ودفن في ساقية ماء، وجعلوا على قبره التراب والحشيش، وأجري الماء على ذلك وحضر الحجام مواراته فعرف الموضع ، فلما أصبح مضى إلى يوسف متنصحاً ، فدله على موضع قبره ، فاستخرجه يوسف ، وبعث برأسه ألى هشام ، فكتب إليه هشام : أن أصلبه عرياناً ، فصلبه يوسف كذلك ، صلبنا لكم زيداً على جذع نخلة ولم أو مهم بياً على الجذع يصلب صلبنا لكم زيداً على جذع نخلة ولم أو مهم بياً على الجنو يصلب الرياح <sup>(1)</sup>.

هذه الحالة هزّت الكميت هزاً عنيفاً كما هزت سائر من أحب آل أبي طالب فقال يهجو يوسف الثقفي : يـعـزُ عـلمي أحمـد بـالـذي أصـاب ابنـه أمس مـن يـوسـف

هذا الهجاء أوغر صدر يوسف حقداً على الكميت وراح يتربص به ليقتله .

ولما عزل خالد القسري وعينَّ يوسف الثقفي مكانه، جاء الكميت يمدح يوسف ويهجو زيداً فقال :

خــرجت لهم تمَشي البــراح ولم تكُنْ كمن حصنـهُ فيـه الـرَّتـاجُ<sup>(٢)</sup>المضبب ومـا خـالـد يستـطعم المــاءَ فـاغــراً يعْـدمك والـداعي الى الموت ينصب

مروح الذهب ج٣ ص ٢١٩ .
 الرتاج : الباب العظيم ؛ والمضبب : المغلق .

والكميت يشير في هذين البيتين الى خروج الجعفرية على خالـد بن عبـد الله القسري، وهـو يخطب على المنبـر وهـو لا يعلم بهم فخـرجـوا في التبايين<sup>(۱)</sup>، ينادون : لبيك جعفر، لبيـك جعفر، وعـرف خالـد خبرهم، وهـو يخطب على المنبر، فدهش فلم يعلم ما يقول فزعـاً، فقال : اطعموني ماء، ثم خـرج النـاس اليهم فـأخـذوا، فجعـل يجيء بهم الى المسجـد ويـؤخـذ طن<sup>(۲)</sup> قصب فيطلى بالنفط، ويقـال للرجل احتضنه، ويضرب حتى يفعـل، ثم يحرق، فحرقهم جميعاً<sup>(۳)</sup> فنعى ذلك عليه ابن نوفل فقال :

وأنت زعمت أنك من يزيد وقد دُحقتُم دحق العبور وكنف لدى المغيرة عَبْد سوءً تبول من المخافة للزبير وقلت لما أصابك أطعموني شراباً ثم بلت على السرير<sup>(٤)</sup>

قبال الكميت شعره: والجنبد قيبام على رأس يبوسف بن عمير، وهم يمانية، فتعصبوا لخباليد، فبوضعبوا ذُبباب سيبوفهم في ببطن الكميت، فجئبوه<sup>(٥)</sup> بهنا، وقالبوا: أتنشد الأميبر، ولم تستأميره، فلم يزل ينبزف البدم حتى مات<sup>(٦)</sup>.

وهنا تتضارب الأخبار حول السبب الحقيقي لقتـل الكميت أهو الحقـد الدفين في قلب يوسف بن عمر لأنه هجاه هجاء مؤلماً فانتهز الفرصـة بمثولـه بين يديه فأمر بقتله.

أم الحقمد اليمني عليه لأنبه كان يهجوهم فصادف وجمود بعض الجنود

(١) التباين: جمع تبان، وهو سروال صغير يكون للملاهين والمصارعين.
 (٢) طن القصب، بضم الطاء: الخرمة منه.
 (٣) الأغاني ج١٧ ص ٢٠.
 (٤) الطبري حوادث سنة ١١٩.
 (٥) فجئوه : ضربوه .
 (٦) الأغاني ج١٧ ص ٢٠.

اليمنيين حراساً للوالي فانتهزوا فرصة تعرضه لخالد القسري فقاموا بتصفيته .

وانني لأحسب الامرين معاً هما اللذان أديا الى نهاية حياة الكميت؛ فقد تلاقت الرغبات بقتله بين يوسف بن عمر وجنوده فنفذوا هذه الرغبات.

ولم ينس الكميت أبداً أن يذكر بني هاشم حتى في لحظات حياته الأخيرة. فقد قال ابنه المستهل: «حضرت أبي الموت وهو يجود بنفسه، ثم أفاق ففتح عينيه» ثم قال اللهم آل محمد، اللهم آل محمد، اللهم آل محمد، ثلاثاً، ثم قال: يا بني؟ انه بلغني في الروايات أنه يحفر بظهر الكوفة خندق يخرج فيه الموتى من قبورهم وينبشون منها، فيحولون الى قبور غير قبورهم، فلا تدفنني في الظهر، ولكن اذا مت فامضي بي الى موضع يقال له مكران، فادفني فيه. فدفن في ذلك الموضع، وكان أول من دفن فيه، وهي مقبرة بني أسد الى الساعة<sup>(1)</sup>.

و صـدقت الـروايــات التي بلغت الكميت حـول نبش القبــور ، فقـد نبشت بعـد موت الكميت قبـور الامويين قبـراً قبراً، ثم أحـرقـوا رفـاتهم ومـا ذلك كما يقول المسعودي « الا لقتـل هشام زيد بن عـلي وما نال هشـامـاً من المثلة بما فعل سلفه من الاحراق كفعله بيزيد بن علي<sup>(٢)</sup> .

- (۱) الأغاني ج۱۷ ص ٤٠ .
- (٢) مروح الذهب ج٣ ص٢١٩ ــ ٢٢٠ .

## الفصل الثالث الكميت بين العلويين والأمويين

الكُميت بن زيـد شأنـه شأن الكثيـرين من الشعراء الـذين لم يتسكعـوا على أبواب الملوك والأمراء ، والذين تعرض شعـرهم لكثير من الإهمـال من قبل الدارسين .

فالشعر الذي قيض له الخلود والبقاء هو ذلك الشعر الذي نظمه الشعراء ليتكسبوا به، فكان مدحاً للخليفة أو للقائد، أو للأمير، وكان من الطبيعي أن يتسارع المؤرخون لتدوينه نزولاً عند رغبة الطبقة الحاكمة، لأنهم يعتبرون الشعر وثيقة تاريخية، أو سجلاً تاريخياً لكثير من أعمالهم في المجالات المختلفة الثقافية أو العمرانية أو الحربية -، حتى بات ذلك الشعر شاهداً حياً يؤخذ به، كلما درس تاريخ أو حقبة تتعلق بحاكم ما، أو حادثة تاريخية ما، لأنه أهم مصدر قريب من الفترة المؤرخ لها.

والنوع الثاني من الشعر الذي قيض لـه البقـاء والاستمرار أيضـاً هـو ذلـك النوع الـذي يتناول المنـاقضات الشعـرية بين الشعـراء أو شعر الهجـاء بصفـة عـامـة، فكـان من الـطبيعي أن تحـاول كـل قبيلة بـداعي التعصب القبلي، أن تحفظ شعـر شعرائهـا في هذا المجـال، لأنه الشعـر الـذي يبرز شخصيتهـا بين سائـر القبائـل الأخرى، وهـو أيضاً الـذي يبين مثالب القبـائل الأخرى التي قاتلتها. كما ان النقاد والباحثين اهتموا أيضاً بهـذا النـوع من الشعـر لايجـاد مقارنة أدبية بلاغية بين الشعراء.

والنوع الثالث من الشعر الذي لا يقـل شهـرة عن النـوعين السـابقين والذي قيد لـه الخلود أيضاً هـو ذلك النـوع من الشعر الغنـائي، بمعنى ذلك الشعـر الذي وضـع أهلًا للغنـاء، فكان النـاس يتسـارعـون لحفـظه لسهـولـة الفاظه وعذوبة معانيه.

ولا نـنـسَ أبداً العامـل المادي الـذي هو الاصـل في كل مـا خلد من الشعـر، فهو كمـا قلنـا وضـع لمـدح الحكـام، أو للتـرفيـه عنهم، أو لهجـاء خصـومهم، وفي جميـع الحـالات هـو مكـرس لخـدمتهم، وبـالتـالي فهم يغدقون الاموال بلا حساب لمن قال الشعر، أو لمن حفظه.

أما سائر الاصناف الأخرى من الشعر، فإننا نجدها إما قليلة واما تاهت في عالم النسيان، ولم يبقَ منها الا ما ندر من الابيات المتفرقة هنا وهناك في بطون الكتب، وكان سبب بقائها - إما للاستشهاد بها من الناحية البلاغية، أو النحوية، أو التاريخية. وأكبر دليل على ما نقول تلك الآراء الكثيرة للمؤرخين حول شاعر ما. أن سبب ذهاب شعر شاعر ما لانتمائه العقائدي لمذهب ما أو عقيدة سياسية ما، أو لأنه تعصب ضد خليفة ما، أو حاكم ما، فكان يتهم بالتعصب، أو المغالاة، أو الخروج عن الدين، الى غير ذلك من الاتهامات أمر يؤسف له فالأمانة العلمية تقتضي أن يحفظ الحكّام، أو العقائد تزول، ولكن ذلك التراث الانساني يبقى خالداً على مر الحكّام، أو العقائد تزول، ولكن ذلك التراث الانساني يبقى خالداً على مر الحكّام، أو العقائد تزول، ولكن ذلك التراث الانساني يبقى خالداً على مر العصور، لأنه يمثل تاريخ حقبة لحياة أمة، فاذا ما أزيلت تلك الحقبة كان

وهكذا كان الحال بالنسبة للكميت بن زيد الاسدي، فقد رأى كثير من المؤرخين أن شعر الكميت هو أكثر بكثير مما هو موجود بين أيدينا، وان ما بين أيـدينـا ليس سـوى جـزءاً بسيـطاً من ذلــك التـراث الضخم من الشعر الذي ضاع بعامل الاهمال والتعصب أو الحقد.

فقد ذكر محمد بن سلام الجمحي عن أبي عكرمة الضبي<sup>()</sup> قوله : لولا شعر الكميت لم يكن للغة ترجمان، ولا للبيان لسان، ويقال أن شعره بلغ أكثر من خمسة آلاف بيت وكذلك قال المرزباني في كتابه معجم الشعراء<sup>(٢)</sup> وذكر أبو الفرج الأصفهاني في معرض حديثه عن مولد الكميت ووفاته أن شعره بلغ حين مات خمسة آلاف ومائتين وتسعة وثمانين بيتاً<sup>(٢)</sup> وهذا المبلغ الضخم من الشعر كان لا بد أن ينظّم في ديوانه، وقد أشار الى ذلك حاجي خليفة في فهرست مكتبته الاسلامية<sup>(٤)</sup>.

واذا كانت قصائده الهاشميات التي هي من جيد شعره ومختاره يبلغ عدد أبياتها نحو ٥٣٦ بيتاً، فأين ما تبقى من شعر الكميت اللذي هو أضعاف ما ذكرنا، وإذا كان هنالك من شعر يضاف الى هاشمياته، فما هو الا شعر مبعثر في قصائد هنا وهناك في المصادر الأدبية. ونحن أمام قلة شعر الكميت أمام أمرين:

إما ان القسم الاكبر من هذا الشعر قد ضاع نتيجة للعوامل السياسية، وإما أنه موجود ومحفوظ في كتب تتطلع الى من يبحث عنها ويعيد نشرها.

ونحن اذا ما وجدنا من أسباب يعـود اليها أمـر ضياع الجـزء الكبير من تـراث الكميت، فإننـا نعيدهـا الى عـدم اهتمـام المعـاصـرين لـه في روايـة

- عامر الضبي (٢٥٠ هـ = ٨٦٤ م) عامر بن عمران بن زياد الضبي ( أبو عكرمة ) نحوي لغوي ، راوية من أهل سر من رأى ( معجم الأدباء ج ٢٢ ، ص ٣٩) .
  - (٢) طبقات الشعراء لابن سلام ص ١٤٤ ومعجم الشعراء للمرزباني ص ٧٤٧.
    - (٣) الاغاني ج١٧ ص ٤٠ .
    - (٤) كشف الظنون ج۱ ص ۳۹۷.

شعره، وذلك خوفاً من الامويين لأن أغلب شعره، كمان مديحاً، أو رثاءً لآل البيت، فليس من المعقبول أن يتجبراً أحبد في جمع هذا الشعبر وسيبوف الامويين فوق الرقاب تترقب لتنزل العقاب بمن يخاصمهم ويناصر أعبداءهم أشد العقاب، أقله السجن أو الحبرمان من الجبوائز التي كمانت توزع ببدون حساب على مناصريهم، وقد يصل العقاب أحياناً الى القتل بدون رحمة.

لهـذا نجـد في أغلب المصـادر القـديمـة ذلـك الشعـر الـذي نــظمـه الكميت في مدح الامويين وولاتهم وقادتهم .

هـذا سبب، والسبب الثاني هـو ان الهاشميين أنفسهم قـد طرحـوا من شعـره كل مـا يتعلق بمدح الامـويين أو ولاتهم فجـاءت السلبيـة تجـاه شعـر الكميت من هنا ومن هناك تجتزىء كل واحدة ما يتعلق بشؤن الأخرى.

ويجب أن لا يغرب عن البـال أيضـاً أن قـوم الكميت وهم بنــو أسـد والكـوفيين كانـوا لا يشجعون الكميت في تردده على بـلاط الامـويين وانشـاد زعمائهم، ولهذا لم يكترثوا هم أيضاً لما قاله الكميت بهذا الخصوص.

وأما القليل الباقي من شعر الكميت فهـو الذي سيسـاعدنـا على دراسة الكميت وتتبع مراحل تفكيره، وتطور انتمائه العقائدي .

واذا أردنا أن نضع ما تبقى من شعر الكميت تحت عنـوانين فاننـا نضع لهذا الشعر العناوين التالية : الهاشميات ـ المذهبة والملحمة .

وإذا كـان شعر الكميت قـد تغير أسلوبـه بتغير مـوضوعـاته، فـإنـه في النتيجـة يؤدي الى غـايتين اثنتين همـا: الثنـاء على بني هــاشم ومنـاصـرة حقـوقهم في زعامـة المسلمين، والثانيـة هي التـركيـز على مثـالب الامـويين وتبيان تسلطهم، واغتصابهم حقوق غيرهم. وحسبنسا أن نبدأ الحديث عن هاشميات<sup>(١)</sup> الكميت والتي يمكن تقسيمها حسب موضوعاتها الى ثمانية أقسام كل قسم يتخصص بناحية معينة حرص الكميت على إظهارها، والتحدث عنها. وهذه الاقسام تختلف في عدد الابيات تبعاً للاختلاف في أهمية الموضوعات التي تتحدث عنها وهذه الاقسام هي :

## الهاشمية الأولى

وتتكون من مئة وثلاثة أبيات . خصص الشاعـر أبياتـاً ثلاثـة من القصيدة كمقدمة يتساءل فيها عـمًا إذا كان شيء بمقـدوره أن يجيء مساعـداً قلبه المتيم ، ليس بحب النساء كما جرت العادة عند غيره من الشعراء ، بل بحب آخر . إنه حب الهاشميين ، الذين هم صفوة خلق الله إطلاقاً .

وأما ما بقي من القصيدة وهـو من (البيت ٤ ـ ٩٤) فهـو يتـطرق الى الموضوعات التالية :

١ - الأئمة الهاشميين: وفي هـذا الجزء يصف الشـاعر الائمة من آل
 هاشم بطولتهم القتالية، وفنونهم الحربية، ثم قرابتهم من الرسول.

٢ - السياسة الهاشمية: وفيها يقابل الشاعر بين سياسة الأمويين
 (العاتية الظالمة) وسياسة الهاشميين (العادلة الرحيمة).

٣ - أفراد الاسرة الهاشمية: وفي هذا القسم الاخير يعدد الشاعر أفراد بني هاشم مبتدءاً بالنبي (ص) ، وعن عمه الحمزة، وابن عمه جعفر، ثم عن الحسن والحسين ولدي علي (ع) ، ثم عن محمد بن الحنفية<sup>(٢)</sup> بن

- (١) سميت الهـاشميات بهـذا الاسم نسبة الى بني هـاشم ذرية الـرسـول (ص) من ولـد علي (ع) ، وان كانت النسبة تعـود في الاصل الى هـاشم مؤسس هذه الاسـرة والـجد الأول لهم من بني عبد مناف.
- (٢) الحنفية: لقب امرأة على بن أبي طالب الثانية، وهي تنسب الى بني حنيفة عشيرة من عرب الجنوب.

علي بن أبي طـالب ومنها يعـود الى العباس عم الـرسول (ص) فيـذكره على أنـه من نخبـة بني هاشم ويختتم الكميت هـاشميتـه الاولى بـوصف لنـاقتـه التي تقلّه الى جوار الهاشميين.

بعد هذا التقسيم لهاشمية الكميت الاولى بات علينا أن نقوم بدراستها دراسة متمعنة من الناحية الأدبية وغير الادبية لنتبين الخصائص الفنية لهذه الهاشمية، وما انطوت عليه من أفكار تخدم دعوته المذهبية.

يقول الكميت في مقدمة هاشميته الاولى :

من لقلب متيَّم مستهام غير ما صبوة ولا أحلام (<sup>()</sup> طارقات ولا ادكار غوانًا واضحات الخُدُود كالأرام <sup>(۲)</sup> بَـلْ هـواي الـذي أَجُنُّ وأبـدي لـبني هـاشـم فـروع الانـام<sup>(۳)</sup>

يستفتح الشاعر مقدمته بأداة الاستفهام من بصفتي التبعيض والتعليل، وهو هائم بذلك الحب ولكن بمن؟ ولمن يهفوذلك القلب ويحنو، أمن أجل غادة حسناء مليحة الوجه بيضاء كالرئم تذكرها فتذكر بتذكرها الليالي الحسان التي قضاها معها، كلاالامر ليس كذلك فالرجل مصاب بداء حب من نوع آخر، إنه الحب الروحي وليس الجسدي، إنه حب بني هاشم سادة الأنام والذين فيهم مهبط الوحي والالهام.

ينتقل الشاعر بعدهذه المقدمة للحديث عن هؤلاء القوم أعني بني هاشم ليصفهم ويبين خصالهم، وما امتازوا به عن سائر الناس، فيقول:

- (١) تام يتيم : الحب أو الحبيب ذلله ووهب بعقله . المستهام : الهائم القلب ، شديد
   الحب . الصبوة : الحنو.
- (٢) طارقات: جمع طارقة وكل آت بالليل طارق، سمي النجم بالطارق لأنه يطلع بالليل، الادكار: التذكر بعد نسيان وأصله اذ نكر فأدغم: والأرام جمع رئم وهـو الظبي الابيض.
  - (٣) الهوى: الميل، واجن: أضمر، وأبدي: أظهر، وفروع الأنام: أرفعهم وأسماهم.

للقريبين مِنْ نَدَى والبعيدين من الجوْرِ في عُسرى الاحكام<sup>(1)</sup> والمصيبين باب ما أخطأ الناس ومرسي قواعد الاسلام والحُماة الكُفاة في الحرب ان كفَّ ضرامٌ وقُوْدَة بضرام<sup>(1)</sup> والعيبوث الذي ان أمحل الناس فمأوى حواضِ الايتام والولاة الكُفاة لللامر ان طرَّ ق يتناً بمجهض أو تمام<sup>(1)</sup> والاساة الشفاة لللارذي الريبة والمسلاركين بالأوغَام<sup>(1)</sup>

إذن بنوهاشم أهل كرم ، وأهل عدل وأرباب النظر في إحقاق الحق وهم يصيبون حيث يخطىء الناس وهم الذين أرسوا وثبتوا دعائم الاسلام بتنفيذ أحكامه والعمل بأوامره ونواهيه .

وهم الحُماة الذين يلتجىء اليهم الناس في أيام المحن والحروب، حين تستعر نارها، فتلهم بأتونها أجسام الابطال والشجعان، فيكف بنو ههاشم في هذه الساعات الحرجة الأذى عن من لاذَ بهم، وينجونهم من البلاء. هذا في الحرب. أما في السلم، فإنهم ينعمون على الناس بالعطاء فتنتعش الانفس بعطاياهم كما تنتعش الارض الجدباء الممحلة بالمطر الهاطل. وهم مأوى الايتام والأرامل، يتصدقون عليهم عملاً بأمر الله تعالى، وفي الحكم هم الولاة الصالحون، الذين يتداركون الامور السيئة قبل حدوثها، فيعالجونها بما تقتضينه الأمور.

وهم الاطباء الذين يداوون جراح الناس عندما تنزل بهم نازلة، ويؤاسونهم في أحزانهم فتطيب نفوسهم، وهم يستلون ما في القلوب من أحقاد وضغائن ورغبة في الانتقام والثار، فتتطهر تلك القلوب من أدران الجاهلية.

- (۱) العري: جمع عروة، ما يعول عليه. الأحكام: جمع حكم وهو العلم والفقه والقضاء بالعدل.
  - ۲) الحماة: جمع حامي، والكفاة: جمع كاف، والضرام: الوقود، النار.
  - (٣) ليتن: الولاء المنكوس تخرج رجلًا المولود قبل رأسه، والطرق: صعوبة الولادة.
- (٤) الاساة: جمع آسي وهو الطيب المعالج من الجرح، والاوغام: جمع وغم وهـو الحقد والثار.

والرَّوايا التي بها يحملُ النا س وتُسوق المطبعات والفِطام<sup>(1)</sup> والبُحور التي بها تكشف الجرَّةُ والداءُ من غليل الأوام<sup>(1)</sup> لِكثيرين طيبين من النا س وَبَرينَ صادقين كرام واضحي أوجه كرام جدوه واسطي نسبة لهام فهام<sup>(1)</sup> للذُرى فالنُّرى من الحسب الثا قب بين القماقم فالقماقم<sup>(2)</sup>

الحديث عن بني هاشم ووصف خصالهم ومآثرهم مستمر عند الكُميت فهم السادة الذين يحملون الدِّيات ويطوفوا بها بين القبائل ليطفئوا بها نار الاحقاد والضغائن المتأججة في النفوس، والمتوثبة للانتقام، فتهدأ تلك النفوس، وتخمد تلك النيران ويسود السلام، وتحجب الدماء، واذا كان لا بد من تشبيه لهؤلاء فليس أحق من الابل الصبورة على تحمل مشاق السفر من هذا التشبيه، وليس الابل فحسب هي المشبه به، بل الماء الذي تحمله فوق ظهورها لتنقله عبر الصحراء الملتهبة الى نفوس عطشي أهلكها الظمأ، فتسقى تلك النفوس فيهدأ روعها، وتسكن أرواحها، وتنجوا من الموت والهلاك.

وبنو هاشم طيبون بررة صادقون في معاملتهم مع الناس كرماء لهم علامات يعرفون بها، فوجوههم تشع بالنور فتضيء ما حولها، كالنار المتأججة في أعلى الجبال تضيء الطريق للسالكين. وهم يتوارثون الشرف الرفيع أبًّا عن جد.

- (١) الروايا: الابل التي تحمل الماء جمع راوية. ويقال لسادة القوم الـروايا وهم الـذين يحملون الديات على الحي على سبيل التشبيه.
- (٢) الحرة: العطش، والغلة والقليل شدة العطش أو حرارة الجوف، والاوام: حرارة العطش.
  - (٣) الهامة: أعلى الرأس.

ويقول:

ويقول :

راجحي الوزن كاملي العدل في السيرة طيبين بالامور العظام فضلوا الناس في الحديث حديثاً وقديماً في أول القدام <sup>(1)</sup> مستفيدين متلفين مواهيب مطاعيم غير ما أبرام <sup>(1)</sup> مسعفين مفضلين مساميح مراجيح في الخميس اللُّهام <sup>(1)</sup> ومداريمك للذحول متاريك وإن أحفظوا لعُور لكلام<sup>(3)</sup>

وبنو هاشم يمتازون برجاحة العقل، ولهذا كانت سيرتهم بين الناس العدل، والمهارة بحل المشاكل الطارئة مهما عظم أمرها. فحديثاً هم يتفاضلون على الناس بحسن المنطق. وقديماًكذلك كانوافي مقدمة الناس. فهم يجمعون المجدمن طرفية غابره وحاضره.

إذا جاءهم الرزق سارعوا الى بذله بدرجة التلف على المعوزين والفقراء ، وكأن هناك عداوة بينهم وبين المال لا يطيقون حفظه في خزائنهم ، يهبونه عن طِيب نفس لا عن ضجر أو ملل كما يفعل غيرهم .

وفي اسعافهم للناس وتفضلهم عليهم لا يرجون منهم جزاءً ولا شكورا، بل يسامحونهم بما أعطونهم، هذا من زاوية الأخلاق المعيشية، أما من زاوية الاخلاق الجهادية، فهم يخوضون الحروب ضد من انحرف عن الدين، أو أراد به شراً، بجيش يلتهم أعداءهم التهاماً، واذا ما تمكنوا من أعدائهم فانهم يصفحون عن طالب العفو ويتركون له الفرصة لاعادة تكوينه النفسية من جديد.

- (١) القدام: جمع قادم.
- (٢) مطاعم: جمع مطعم: الكثير الاطعام، الابرام: الاضجار، وقد تكون جمعاً لبرم وهو الذي لا يدخل مع القوم في الميسر الدنيء البخيل.
- (٣) مساميح من سمح اذا جاد وأعطب ومراجيح : حلماء الخميس : الجيش اللهام : الذي يلتهم .
  - (٤) الذحول: الثار كلمة عوراء: أي مبيحة.

ومن زاوية الاخلاق المسلكية فانهم اذا تحدثوا فلا ينطقون الابالكلام الموزون المحتشم، وهم يجلّون عن لفظ الكلام القبيح، ويقول: لأحبَ اهُم تُحَـلُ للمنطق الشَّغْبِ ولا للطام يوم اللَّطام (') أبطحين أريحين كالأنتجم ذات الرُّجوع والاعلام (') غالبيين هاشميين في العلم رَبَوا من عطية العلاَم (') ومصفين في المناصب محضين خِضمين كالقروم السوام (<sup>3</sup>)

وإذا الحرب أومضت بسنا الحر ب وسَارَ الهُمام نحو الهمام (\*)

وبنو هاشم أهل رزانة وحلم لا تطيش عقولهم عند المشاغبة فلا يحلون حباهم، ولا يتحركون لقتال ينقص من كرامتهم. فهم أهل البطحاء الذين سادوا عليها بكرمهم وسخائهم. ولهذا رأيتهم كالانجم يهتدي بهم كل ضال تائه. وهم أولاد غالب ابن فهر الهاشميين الذين أنعم الله عليهم بعلمه فتربوا عليه. اصطفاهم الله تعالى لنيل المراكز العالية، وطهّرهم تطهيراً تاماً من كل دنس، كل ذلك ليكونوا قادة الناس جميعاً وإذا ما أبرقت نار الحرب واضطرمت وسار كل ليث نحو ليث آخر.

فهم الاسـود في الـوغـى لا اللواتي الـ بـين خيس العـريـن والأجــام(٢)

- (١) الحبي: جمع حبوة وهي الثياب التي يجتبي بها، والاجتباء الاشتمال اللطام:
   السباب.
- (٢) الابطحين : نسبة الى الابطح والابطح والبطحاء : سيسل الوادي، الاريحي : السخي .
  - (٣) غالبين : نسبة الي غالب بن فهد جد الهاشميين.
- (٤) السواقي : جمع ساقي وهي الرفعة، والقروم : الفحول : الواحد : قرم، المحض :
   الخالص .
  - (٥) أومضت: أبرقت أراد اضطرام نيران الحرب. والسنا الضوء.
- (٦) الخيس: الموضع الذي يكون فيه الاسد. والأجمام: جمع أجمة وهي الغابة التي يسكنها الاسد.

أسد حرب غُيبوث جَـدْب بهاليل مقاويل غير ما اقدام <sup>(1)</sup> لامها ذير في النـدى مكـاثـير ولا مصمتين بالافـحام سادة ذادة عن الخُـرَّدِ البيض اذا اليـوم صاركالأيام <sup>(7)</sup> ومَغـايـيرُ عنـدهـنَّ مغـاويـر مـساعـيرُ لييلة الالجـام لا معـازيل في الحـروب تنـابيـل ولا رائـمـين بـوَّ اهتضـام<sup>(7)</sup>

وبنو هاشم أسود في الحرب يقتحمون غمارها دون خوف أو وجل كما يفعل الأخرون. وهم أيضاً المطر الذي يعيد الحياة لكل أرض أجدبت. وهم السادة الذين يحق لهم الافتخار قبل سواهم لأنهم الغيث في العطاء، والفعماء عند الكلام دون غباوة، وإذا ما حضروا في النادي لا يكثرون الكلام، بل يتكلمون حسب ما تمليه المواقف، ويصمتون حيث بستدعى الصمت من غير إفحام. وهم السادة الذين يذودون عن الاعراض ويسعرون نار الحرب فيغيرون على أعدائهم اذا ما شعروا أن أعراضهم في خطر.

يحملون أسلحتهم في حروبهم، ويتفاخـرون على النـاس بصفـات النبـل في أخـلاقهم، وهم لا يحنـون حنـو النـاقـة عنـد وضـع جلد فصيلهـا أمامها.

ويقول: وهم الآخـذون من ثـقـة الأمـر بـتـقـواهـم عُـريَّ لا انـفـصـام

- (۱) البهلول: السيد الجامع لصفات الخير. المقاويل: جمع مقول: وهو الظريف اللسان والأقدام: جمع قدم: وهو الثقيل الغبي.
  - (٢) الخرد: جمع خريدة: الفتاة الحسناء.
- (٣) تنابل القوم: تفاخروا بالنبل. رتمت الناقة: حنت. البو: جلد الفصيل. والهضم: الذل.

والمصيبون والمجيبون للدعوة والمحرزون خَصْلَ الترامي<sup>(1)</sup> ومُحلُون محرمون مقرو ن لحلً قراره وحَرَام<sup>(1)</sup> ساسة لا كمن يرعى النا س سواءً وَرِعْية الانعام لا كعبد المليك أو كوليد أو كسليمان بعد أو كهشام راية في هيهم كررأي ذوي الثَّلة في الثائجات جنح الظلام<sup>(7)</sup> والناس يمنحون الثقة لبني هاشم والولاء، لأنهم أدوات ربط وتلاحم بينهم، لا أدوات تفريق وانفصام.

واذا دعـوا لأمر مـا رأيتهم ملبِّين النداء دون تـردد أو وجـل ومن أراد أن يراهنهم في السباق فعليه أن ينتظر الفشل والخسران .

في مجال الدين تراهم عابدين لله تعالى مؤدِّين لمناسك العبادة في الحج فيحلون للناس ما هو حلال، ويحرِّمون عليهم ما هو حرام. وفي مجال الحكم تراهم يتعهدون الناس بحسن السياسة، ولا يدعونهم هملاً كالأنعام كما يفعل بنو أمية أمثال عبد الملك والوليد وسليمان وهشام، هؤلاء الذين يمتلك الواحد منهم رأياً لا يختلف عن رأي صاحب قطيع الغنم وهو يقود قطيعة تحت جنح الظلام، ويقول:

جَزُّ ذي الصوف وانتقاء لذ ي المُخَّة نعقاً ودعدعاً بالبهام <sup>(٤)</sup> من يمتُ لا يُمتُ فقيداً وإنْ يَحْبِي فلا ذو إلِّ ولا ذو ذِمام<sup>(٥)</sup> فهم الأقربون من كل خير وهُممُ الأبعدون من كلٍّ ذام وهم الأوفون بالناس في اللاً فة والأحلمون في الاحلام

- (1) يقال: رمي فأخصل وأصاب خصله وأحرز خصله أي غلب على الرهان.
  - (٢) محلون ويحرمون : أي في الحج .
- (٣) الثلة: الكثير من الضأن. الثائجات: الصائحات.جنع الظلام: أي وقت الـظلام اذا جنع على الارض.
  - (٤) ذي المخة: السمينة من الغنم. ونعق نعقًا: أي صاح، والدعوة: زجر البهائم.
    - ٥) الذام والذيم والذم: العيب.

بسطوا أيدي النوال وكفوا أيدي البغي عنهم والعُرام <sup>(1)</sup> أخذوا القصد فاستقاموا عليه حين مالت زوامل الآثام<sup>(1)</sup> عِيراتُ الفَعَالِ والحسب العو دِ اليهمْ محطُوطة الاعْكام <sup>(1)</sup>

وبنو أمية كالرعاة الذين لا يهتمون بقطعانهم الا من أجل أصوافها ولحومها، ومن يمت منهم لا يشعر بموته أحد، وان عاش فلا هو يراعي العدل أو الحق، أما بنو هاشم فهم أقرب الناس الى الخير وأبعدهم عن المذم أو العيب، وهم أوفى الناس في الرافة وأكثرهم حلماً. يبسطون أيديهم بالعطاء، ويكفونها في البغي والجهل. اختاروا التوسط من الامور، فاستقامت أمورهم، وولت عنهم الأثام. ينقلون العون والمساعدة بين الناس وينقلون فعل الخير. فهم أصحاب الحسب الموغل في القدم الذي اليهم تحط الرحال.، ويقول:

- أسرة الصادق الحديث أبي القبا سم فرع القدامس القُدَّام <sup>(1)</sup> خَيْرُ حي ومَيَّتٍ من بني آ دم طُرًا مأمومهم والإمام كسان ميتساً جنازة خير ميت غَيَّبَتْهُ مقابرُ الاقوام <sup>(0)</sup> وجنيناً ومرضعاً ساكن المُهدِ وبعد الرضاع عند الفطام خير مُشترضع وخير فطيمً وجنين أقرَ في الارحام وغُلاماً وناشئاً ثم كهلًا خير كهل وناشيء وغلام انقذ الله شلونا من شفى النار به نعمة من المنعام <sup>(1)</sup>
  - (1) العرام: الجهل.
  - (٢) القصد: الاعتدال والتوسط في الامور . والزوامل: الإبل التي تحمل الحمولة .
- (٣) العيرات: جمع عير: الجمل. والعُود: الجمل المسن. والاعكام: جمع عكم: العدل.
  - (٤) القدامس والقدموس: السيد الشريف، وقبل الشداد، والقدام: المتقدم.
    - (٥) الجنازة: الميت.
- (٦) الشلو: الجلد والجسد من كل شيء، والجمع أشلاء. والشفى: حزف كل شيء، والمنعام: كثير النعم.

لو فدى الحيُّ ميتاً قلت نفسي وبني الفدا لتسلك العظام طيب الاصل طيب العود في البنية والفرع يتربي تهام<sup>(١)</sup> إن كل ما تحدث عنه الكميت يتعلق بأسرة النبي (ص) الصادق الحديث الذي لا ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى فرعه شريف متقدم في المرتبة على جميع الخُلق.

وهو خير من خلق الله من ولـد آدم قاطبـة من ولد سيـدة أو أمـة. وإذا مـا مـات فـإنـه أيضـاً خيـر من احتضنت الأرض من الاجسـاد وإذا مـا كــان جنينـاً، أو مرضعـاً في المهد أو فـطيماً، فهـو خير مستـرضع، وخيـر فـطيم، وخير جنين أقرَّ في الارحام.

وإذا ما غدا غلاماً، أو نـاشئاً، ثم كهـلاً؛ فهو خيـر كهل وخيـر ناشىء وخير غلام.

بفضله أنقـذت جلودنـا من نـــار حـر جهنم التي كنـــا منهــا على شفى حفـرة من الهلاك. ولمــا جاءنــا أنعم الله علينا بفضله النعم. ولــو فدى الحي ميتاً من أبنائه، فانني أقدم نفسي فداءً له ولتلك العظام الطاهرة منه.

النبي (ص) طيب الاصل، والعود في البنيـة والفرع الـذي ينتمي اليـه وهو يثرب وتهامة . ، ويقول :

ابطحي بمكة استشقب الله ضياء العهابه والظلام (٢) وإلى يشرب المتحول عنها لمقام من غير دار مِقام هِجْرة حولتُ الى الأوس والخز رج أهل الفسيل والأطام (<sup>٣)</sup>

- (١) يثربي: نسبة الى يثرب، وهي المدينة المنورة.
- (٢) أبطحي: نسبة الى أبطح مكة. واستثقب الله (ص) بالنبي أي أضاء به وكشف حجب العمى والجهالة عن أمته.
- (٣) الفسيل: جمع فسيلة وهي صغار النخل. والأطام: جمع اطم: الحصون المبنية من حجر.

غَـيْرُ دنيـا محـالفـاً واسم صـدق بـاقـيـاً مجـدُهُ بـقـاء الـسـلام ذو الجنـاحـين وابن هـالـة منهم أسـدُ الله والـكمي المحامي<sup>(')</sup> لا ابـنُ عـم يُـرى كـهـذا ولا عـمَّ كـهـذا سـيـد الأعـمام بمولد النبي الهـادي أضاءت أبـطح مكة فـانجلت عنهـا حجب العماً وزالت منها الجهالة.

تحول النبي (ص) من مكة مهاجراً الى يثرب ليقيم فيها إقـامة محـدودة يعـود بعـدهـا الى بلده، وهنـاك آخا بين قبيلتي الأوس والخـزرج وأصبحــوا أنصـاره الى نشر الـدين الجديـد، وهؤلاء هم أصحـاب النخيـل المعـطاءة، والقلاع المحصنة.

وهنــاك لم يغتر بــالدنيـا وزخارفهـا ولم يحالف الا كـل صدّيق شــريف موف بالعهد، وهناك خلّد ذكره بخلود حصون المدينة التي احتضنته.

ومن أسرة النبي (ص) جاء جعفر الطيّار شهيد مؤته الذي قدم يـديه ثم روحـه فداءً لـلاسلام، ثم الحمـزة بن عبد المـطلب شهيد أُحَـد الـذي قتـل غـدراً وهو ينـاصر الاسـلام ويذود عنـه هذان همـا ابن عم النبي (ص) وعمه فهـل يوجـد في الخَلق من هم أحسن منهما وفـاءً وشرفـاً وتضحية في سبيـل محمد ورسالته، ويقول:

والـوصيُّ الـذي أمــال الـتجــوبيُّ بــه عــرش أمــة لا نهدام <sup>(٢)</sup> كـان أهـل العفـاف والمجـد والخــير ونــقض الأمــور والابــرام <sup>(٣)</sup>

- (١) ذو الجناحين: جعفر بن أبي طالب. فقد يداه وقتل في غزوته مؤته. وابن هالة: هو حمزة بن عبد المطلب عم الرسول (ص) استشهد في غـزوة أحـد أمـه هـالـة بنت أهيب، الكمي الشجاع.
- (٢) الوصي : هنا الـذي يوصى لـه. التجوبي : نسبة الى تجوب وهي من قبائل اليمن، وقيل : من حمير، والعرش : سرير الملك.
  - (٣) لمجد: الشرف. نقضي الامور: نكثها، والابرام: أحكام القتل.

والـوصيَّ الـوليَّ والفارس المُعـلمِ تحت العـجـاج غـير الكهـام <sup>(1)</sup> وللنبي المصطفى وصي هـو ابن عمه علي بن أبي طـالب (ع) الـذي اغتاله الشرّير عبـد الرحمن بن ملجم فهـزَ بقتله عرش ملك المسلمين وآمـاله بـلا تهدام. وهـذا الوصي عُـرف بالعفة عن الرغبـات، وبالشـوق الى طلب المجد وصنع الخير، ونقص الأمور مع الناقضين، وإبـرامها مع الصادقين. فهو الوحي، وهو الولي، وهـو الفارس الـذي يعرفه الناس جميعـاً وكأنـه قد وضع علامة يعرف بهـا وهو يصـول ويجول في غمـرات الوغى دون ايصـاب هو أو سيفه بالكلل. . ويقول:

كم لَهُ ثم كم له من قتيل وصريع تحت السنابك دامي<sup>(1)</sup> وخميس يلُقُه بخميس وفِئام حواهُ بعد فئام<sup>(1)</sup> وعميد متوج حل عنه عِقْدَ التاج بالصَّنيع الحُسام<sup>(3)</sup> قتلوا يوم ذاك اذ قتلوه حَكَماً لا كغابر الحُكَام داعياً كان مُسْجحاً ففقدنا ، فوفقد السيم هلك السَّوام<sup>(0)</sup> نالنا فَقْدَ ونالَ سوانا باجتداع من الانوف اصطلام<sup>(1)</sup>

- (١) المعلم: الذي وضع له علاقة يعرف بها. واللجاج: الغبار، والكهام: الكليـل من الرجال والسوف.
  - ٢) السنابك: جمع سنبك وهي أطراف الحوافر. ودامي: أي قد دُمي من الدم.
  - (٣) الخميس: الجيش الكثير ولا واحد له من لفظه، والفئام الجماعة من الناس.
- (٤) العميد: السيد الذي يعتمد عليه في المدمات. والصنيع: السيف الجيد.
   والحسام: القاطع.
- (°) المسجح: الرقيق، ومنه فلان ذو خلف سجيح أي سهل، المسيم: الـذي يسيم ابله أو غنمه ترعى.
  - (٦) خدع الانف: قطعه.
  - (٧) الأرام : جمع ارم وهي الاعلام من الحجارة، واشتت فرفق.

يستكممل الكميت حديثه عن الإمام علي (ع) فيتساءل بصيغة التعجب والتكثير عن المعارك التي خاضها الامام دفاعاً عن الدين. وكم صُرع في سبيل ذلك من أبطال الشرك وشجعانهم وكيف كان يضرب الجيش بالجيش، والناس بالناس يهلك من أراد وينتصر في النهاية جيشه بفضله هو.

وكم من سيد غرَّه تاجه أراد مقارعة على (ع) فما كان من علي الا أن حلَّ عنه عقد تاجه بسيفه القاطع البتَّار ثم صرعه. هذا الـرجل العظيم تآمـر عليـه حاسـدوه ومكرهـوه فقتلوه، وبقتلهم إياه قتلوا الحـاكم العادل الـذي لم يرَ له مثيلًا غير الرسول (ص) منذ غابر الحكام .

إنه الراعي الـذي يسهر على شعبه ويحرص على عـدم المسـاس بـه بسوء، فلما قتل تفرق القطيع وأصبح عرضة لفتك كـل طامـع لئيم، وهكذا تـرى آثار فقـده باديـة على كل مسلم اجتـذع أنفـه، وتفـرق شمـل النـاس، رضـاعـوا بعـد أن كـان الإمـام قـد أرسى لهم دعــائم الـدين، وجعــل لهم علامات لا تدلهم على الصحيح من الدين لا يضلُّون بعدها أبداً.

ويقول:

جمرد السيف تمارتمين من المدهم على حمينَ دِرَّة ممن صَمَرَام <sup>(1)</sup> في ممريدين مخمطئمين همدى الله وممستمقمسممين بمالأزلام <sup>(1)</sup> ووصي الموصي ذي الخُطَّةِ الفضل وممردى الخصوم يموم الخِصام <sup>(1)</sup> وقتيمل بماليطف غمودِرَ ممنه بمين غموغماءِ أممة وطَعَمَ<sup>(1)</sup>

- (۱) والدرة: كثرة اللبن وسيلانه. وحرام من أسماء الحرب مثل فطام وحذام.
  - (٢) مريدين: يعني الخوارج. والأزلام: سهام كانت لأهل الجاهلية.
    - (٣) ووصي الوحي هو الحسن بن علي .
- (٤) القتيل هو الحسين بن علي، والطف موضع قرب الكوفة، والطغام: أراذل الناس، والغوغاء الناس الكثير.

تركب الطيو كالمجاسد منه مع هاب من التراب هيام (<sup>(1)</sup> وتطيل المرزّات المقاتيت عليه القعود بعد القيام وعلي (ع) هو الذي قاتل المشركين تارة، وقاتل الخوارج تارة أخرى أرادوا طريق الهداية فأخطأها بجهلهم لمعاداة علي (ع) ومقاتلته ثم أرادوا طريق الهداية فأخطأها بجهلهم لمعاداة علي (ع) ومقاتلته ثم استسقاهم اليمين بالأزلام الجاهلية، مخالفين لأوامر الله تعالى، وبعد علي (ع) جاء وصيه الحسن (ع) الذي جمع الله به بين فئتين من المسلمين مختلفتين، وهو الذي لا يقل شجاعة عن أبيه أمير المؤمنين في مقاتلة أعداء الدين والناكثين، ثم سيد الشهداء الحسين بن علي (ع) شهيد الطغاة الذي غدر به غوغاء الناس وسفلتهم بعد أن بعثوا اليه يستحدثونه المجيء اليهم، ولما جاء قتلوه وجميع أفراد أسرته، وأهل بيته وأنصاره.

وقـد حزن النـاس كثيـراً لمقتله حتى الـطيـر رأيتهـا تحط على التـراب الذي تخضب بدمـه فتتمرغ به ليتخضب ريشها بـذلك الـدم الطاهـر، وتقيم النساء اللواتي خسرن أولادهن وأزواجهن النحيب عليهم، ويقول:

يستعرف حُرَّ وجه عليه عُقْبة الشرُّ وظاهراً والوسام <sup>(٢)</sup> قستل الادعياء إذ قستلوه أكرم الشاربين صوب الغمام <sup>(٣)</sup> وسمي النبي بالشَّعْبِ ذي الحيف، طريدُ المُحلِّ بالاحرام <sup>(٤)</sup> وأبو الفضل ان ذكرهُمُ الحلوَ بغيَّ الشفاء للأسقام فبهمْ كنتُ للبعيدين عمّا واتهمت القريب بي اتهام <sup>(٥)</sup>

- (۱) المجاسد الثياب المصبوغة بالزعفران، والهابي : التراب.
   (۲) السرور : المروءة والشرف.
- (٣) لأدعياء: جمع دعي من يدعي شيئاً ليس لـه كادعـاء الولـد غير أبيـه والمقصود هنا عبيد الله بن زياد بن سمية.
  - (٤) سمي النبي هو محمد بن علي بن أبي طالب.
     (٥) لقريب: يعنى علقمة الخضرمي.

صدق الناس في حُنين بضرب شاب منه مفارقُ القمقام <sup>(۱)</sup> وتناولت من تناول بالغيبة أعراضهم وقلَّ اكتتامي ويستمر الكميت في حديثه عن أولائك النسوة الـلائي يتعرفن على الحسين (ع) من سمات وجهه الشريف الكريم الحسن.

لقـد قتله أولاد الـزنـا عـطشـاً، ولم يعـرفـوا أنهم بقتله قـد قتلوا أكـرم الشاربين حتى ماء الغمام.

وأما سمي النبي محمد بن الحنفية بن علي فهو مطارد على أيدي من حلل القتـال في المحرم، وهـو عبد الله بن الـزبير، وأبـو الفضل العبـاس بن عبد المطلب عم النبي هؤلاء بذكرهم تنتعش الشفاه الظمأى فترتوي .

هؤلاء من واليت واتهمت بحبهم إتهـاماً حقـاً، ولمَ لا وفيهم الخصـال الحميـدة، فهذا أبـو الفضل كـان ممن غزا وثبت في وقعـة حُنين حيث كانت الحـرب تشيب من هولهـا مقـدمـات الـرؤوس. دافعت عن هؤلاء وتنـاولت بالذم والتعرض لأعراض من عاداهم. ، ويقول:

ورأيت السسريف في أعين الناس وضيعاً وقبل منه احتشامي معلناً لسلمع النين مُسِراً للمُسَرين غير دحض المقام <sup>(1)</sup> مبدياً صفحتي على المرقب المعلم بالله عزتي واعتصامي<sup>(1)</sup> ما أبيالي اذا حفظت أبيا القباً سبم فيهم ملامة اليلوام لا أبيالي ولين أبيالي فيهم أبيداً رغم ساخطين رغام <sup>(4)</sup> فسهم شيعيتي وقسمي مين الأمة حسبي من سائر الاقسام <sup>(0)</sup>

(١) صدق الناس: يعني أبا الفضل وكان ممن غزا وثبت في وقعة حنين.
 (٢) دحض حجته: أبطلها.
 (٣) المعلم: الظاهر: المعروف، وصفحة الوجه: جانبه، وأبدى: أظهر.
 (٤) رغماً عنه: أي قسراً، الرغام: التراب.
 (٥) القسيم: الحظ والنصيب جمعها: أقسام.

ان أمتْ لا أمتْ ونـفسي نـفــسـا ن من الشــك في عمى أو تـعــامي والرجل الذي يراه الناس شريفاً، هو في نـظر الكميت وضيعاً حقيـراً، لا يلقى منه أي احترام، لأنه يخاصم أهل بيت النبي .

والكُميت يعلن حبه فيمن يعلن حبه لأهسل البيت، ويميسل اليهم، ويكتمه فيمن يكتم هذا الحب ويحاول دحض حججهم الباطلة. وهو يظهر على صفحة وجهه ما ينطوي عليه قلبه لا يخاف من رقيب أو عدو لأنه يعتصم بالله، ويعتز به.

وهو أيضاً لا يبالي في حبه لابي القاسم محمد (ص) ملامة أي لـوام، مهمـا سخط هـذا اللوام، وسيبقى محبـاً لــه ولاهــل بيـتــه رغم أنـف الساخطين، لأنهم شيعته، وقسمته من الأمـة وحسبه من سـائر الاقسـام. وهو يفعـل ذلك حتى اذا مـات مات قـرير العين، لا يـدخل الشـك الى نفسـه أو يتعامى عن الحق، ويقول:

عَـادِلاً غَيْـرُهُمْ من النَّـاس طُـراً بهسمُ لاهمام بي لاهمام لم أبعْ ديني المُساومَ بالوَ كُس ولا مُغْلياً من السَّوام <sup>(1)</sup> أخلص الله لي هواي فحما أغرق نَزْعاً ولا تطيش سهامي<sup>(1)</sup> وَلَهتْ نفسي الطروبَ اليهم ولَها حالَ دُونَ طعْم الطعام<sup>(1)</sup> ليت شِعـري هَـلْ ثم هَـلْ آتينهم أم يحولن دُون ذاكَ حِمامي<sup>(1)</sup> ان تشيع بي المذكرة الوَجْنا تُ تنفي لُغامسها بُلغام<sup>(0)</sup>

- (١) الـوكس: النقص.
   (٢) أغرق في النزع: أي بالغ في مد القوس وجذب وترها.
   (٣) ولهت: اشتاقت.
   (٤) الحجام: الموت.
   (٥) تشنيع: تسرع في السير، والمذكرة: الناقة الشديدة التي تشبه الذكور.
- (٦) العنتريس: الناقة الشديدة، والشملة: الخفيفة السريعة، واللوث: القوة.

والكُميت لا يجد لبني هاشم معادلًا، ولا يتخذ سواهم وليًّا، وهو لم يفعل ذلك، ولن يفعله أبداً. وهل يعقل أن يبيع دينه وحبه لأهل البيت، ويساوم عليهم بالثمن مهما علاً ذلك الثمن، وأي شيء يعادلهم ثمناً. وما موقف الكُميت المبدئي هذا إلاّ نتيجة لحب الله له ورضاه عليه، ولهذا فهو لن يخضع لنزوات الطيش بالتخلّي عن مبدأه. وكيف السبيل الى ذلك ونفسه ولهة بحبهم، تطرب لسماع أصواتهم، ولم يعد يتلذذ حتى بالطعام إذا منعه عن حبهم.

والكميت يتساءل بينه وبين نفسه هل يـا تُرى يستـطيع أن ينفـذ كل مـا يضمره نحوهم، ويحققه قبل مجيء منيته، بل أن ناقته هي الأخـرى تشاركـه حبـه لآل النبي (ص) فهي تعرف بـالغريـزة متى يتوجـه اليهم، فتراهـا تسرع جـادة في سعيهـا، تحمله اليهم بنشـاط وقـوة، وهي ان تعبت فـانهـا تخفي تعبها وجهدها محبة لهم.

ويقول:

تصب السهب بالسهب اليهم وَصْلَ خرقاء رِمَة في رِمام (<sup>1</sup>) في حراجيج كالخي مما هيض يخدن الوجيف وخد النعام <sup>(1</sup>) ردهن الكلال حُدْباً حدابير وَجَدُّ الاكام بعد الاكام<sup>(1)</sup> يكتنفن الجهيض ذا الرَّمق المَعَجَّل بعد الحنين بالازرام <sup>(1)</sup> مُنْكراتِ بأنفس عارفات بعيمون هوامع السَّجام<sup>(0)</sup>

- (١) السهب: الغلاة الواسعة، والخرقاء: الناقة التي لا تتعهد مواضع قـوائمها لتسـرعها،
   والرمة: القطعة من الحبل.
  - ۲) الحراجيج : جمع حرجوج، وهي الابل الطوال من الصخور.
    - (٣) الكلال: التعب، والاكام: جمع أكمة وهي التلال.
      - ٤) يكتنفن: أي يعطفن، الارزام: صوت الناقة.
      - هوامع التجام: هملت: أي فاضت بالدموع.

ما أبالي ادا تحسن السيمهم نقب الخُفَّ واعتراف السنام <sup>(١)</sup> يقضي زور هناك حق مزورين ويحمي المسلام أهمل المسلام يستمر الكميت في حديثه عن ناقته فاذا هي تقطع الفلاة الواسعة مسرعة للوصول إلى الحبيب وهم بنو هاشم.

والنـاقـة ليست وحيـدة في سيـرهــا الى الحبيب، بـل هي تسيــر مـع جماعات من الإبل الضامـرة البطون التي أشبـه ما تكـون بالقسي المنحنيـة، ونتيجة لجهدهـا القاسي تجهض حملهـا أثناء المسيـر ، وهذه الإبـل أضعفها السفر المتواصل فبدت عظام أظهرها بارزة ، والتصق ظهر الناقة بصدرها .

وهذه الإبل أيضاً تحزن لإجهـاض جنينها فتعـطفنَّ عليه، وتحـطنَّ به وتتلمسنَّ مـا بقي فيه من روح، وهي تعبـر عن حزنهـا بالـدمـوع التي تفيض من أعينها، وتنسكب على خدودها.

وبالسير المتواصل، والعناء، والجهد المبذولين فقد فقدت ا ًلابل إخفافها، وأذابت لحم سنامها، كل ذلك يهون عندما يتحقق الحلم بالوصول الى الزوار، والقاء التحية بالسلام عليهم.

بعد دراسة الهاشمية الأولى لا بد لنا من أن نتساءك؟ ما هي المميزات التي تمتاز بها هذه الهاشمية، وكيف استطاع الشاعر أن يعبر عن مشاعره في هذه الهاشمية، وما هي الأماكن التي أجاد فيها، وما هي الأماكن التي أخفق فيها.

وهل ما أبى به الكُميت في هذه الهـاشمية هـو عام في شعـره كما هـو في الهـاشمية الثـانية والثـالثة أم نقـطة انطلاق لنـواحي أخـرى لم يـأتِ على ذكـرها هنـا. فنحن نستطيـع أن نُبدي رأينـا في الهاشميـة الأولى أما الثـانيـة

 (١) نقب خف البصير نقباً بالتحريك اذا خفي حتى يتخرق، واعترفت: واترقتـه اذا أكلت ما عليه من اللحم. والثـالثة فنحن لا نستـطيع ذلـك الا بعد دراستهـا دراسة جيـدة . أما بـالنسبـة للهاشمية الأولى فإن لها مميزات يمكن أن نلخصها بما يلي :

أولاً: تركيز الكُميت في حديثه على حبه لآل البيت وولهه في ذلك الحب. ولكن مفهوم الكُميت لبني هاشم وآل البيت اختلف عن مفهومنا، فقد كنا نعتقد أنه سيحصر حديثه عن محمد (ص) وعلي (ع) والحسن والحسين، فإذا به يدخل جعفر الطيّار بن أبي طالب، والحمزة بن عبد المطلب والعبّاس بن عبد المطلب، ومحمد بن الحنفية بن علي بن أبي طالب.

**ثـانياً**: حـديثه عن بعض صفـات بني هاشم: كـالشجـاعـة، فـإذا هم الحماة الكُفاة في الحروب، وهم الأسد في الـوغى، سادة، ذادة عن الخُـرد البيض، مغاوير، مساعير ليلة الإلجام.

وبعد أن يتحدث عن الشجاعة عند بني هاشم عامةً، يتحدث عنهم بصفة إفرادية. فأبو القاسم محمد (ص) فرع القدامس المقدام خير حي، وخير ميت، خير مسترضع، وخير فطيم، ثم غلاماً ناشئاً فكهلاً. طيب الأصل، طيب العُود في البنية والفرع. إستثقب الله ضياء العمى به والظلام، وهو لم يألف الدنيا فيميل اليها، ولم يحالف غير الصدق والشرف.

ثم يتحدث عن جعف الطيّار ذو الجناحين ابن عم النبي (ص) والحمزة بن عبد المطلب أسد الله الكمي المحامي . ثم وصي النبي (ص)علي بن أبي طالب (ع) الفارس المعلم تحت العجاج الذي صرع الأبطال تحت السنابك، ولفَّ الخميس بالخميس . حكماً لا كغابر الحكام، داعياً دقيقاً، قاتل المشركين والخوارج الذين أرادوا هدم الدين ثم الحسن بن علي (ع) وصي الوصي ذي الخطة الفصل، ومردي الخصوم يوم الخصام، ثم الحسين بن علي (ع) قتيل ألطف المغدور من أهل أمة غوغاء أراذلـة، ثم سمي النبي محمـد بن الحنفيـة بن علي الـطريـد بين الشعب من قبل أعدائه، وعلى رأسهم عبد الله بن الـزبير ثم أبـو الفضل العبـاس بن عبد المطلب الذي غزا وثبت في وقعة وقتل الابطال.

هؤلاء الــذين يعلن الكميت حبــه لهم فيمن يعلم، ويكتـمــه فيـمن يكتم. وهـو غير مستعـد لأن يبيع دينـه بترك مـوالاتهم أو يستبدل بهم من هم دونهم قيمة. وهو عندما يفعل ذلك فإنما يفعـل إرضاءً لله تعـالى، وإخلاصاً له.

ثالثاً: حديثه عن كرم بني هاشم، فهم قريبون من الناس بعيدون عن الجور في عُرى الأحكام، وهم الغيوث ان امحل الناس ومأوى حواضن الايتام. والروايا الذين يحملون الى الناس ما يحتاجونه من طعام وشراب. وهم البحور الذين بهم تكثف الحرة والداء من غليل العطش. وهم كرام الجدود، مستفيدين متلقين، مواهيب مطاعيم غير ما إبرام، مسعفين مفضلين مساميح مراجيح.

رابعاً: مسلكهم السياسي في الحكم. فهم بعيدون عن الجور، يصيبون في أفعالهم، لا يضلُّون عن محجة الصواب، مثبتون دعائم الاسلام، والوُلاة الكُفاة للأمر، واساة الشفاة للداء ذي الريبة، راجحي الوزن، كاملي العدل في السيرة، طبين بالامر العظام، فضلوا الناس، في الحديث حديثاً وقديماً، لامها ذير في الندى، ولا مصمتين بالافحام، وهم الأحذون من ثقة الأمر بتقواهم، ساسة عادلون لا كبني أمية لا يُراعون العدل والانصاف في رعيتهم.

خامساً: فهم في العلم ربوا من عطية العَّلام، وهم الآخذون من ثقة الامر بتقواهم عُرى لا انفصام. محلُون محرَّمون، مقرَّون محل قراره، وحرامه. وهم الأقربون من كل خير، والأبعدون عن كل عيب، وهم الأوفون بالناس في الرأفة، والأمحلون في الاحلام، وهم الذين أخذوا التوسط في الأمور، واستقاموا عليه. وأخيراً ينتقـل الكُميت الى الحـديث عن معـانــاتـه في السفـر اليهم يحـدوه في ذلـك رضـا الله تعـالى عليـه، وحبـه المتلهف اليهم، وهــو ليس الـوحيد الـذي يعاني المشـاق في هذا السبيـل بل نجـد نـاقتـه هي الاخـرى تشاركه هذا المشاق، وذلك الحب.

وهذه الميزة يجب أن نتوقف عندها قليلاً لأنها من الاهمية بمكان إذ انها تذكرنا بالشاعر الجاهلي الذي كان يتحدث ويسترسل في حديثه في أبيات كثيرة من قصيدته ليصف معاناته للوصول الى حبيبته، وأنت لو وضعت الأوصاف التي جاء بها الكُميت لوصف ناقته، وما تُعانيه من آلام السفر، لوجدت نفسك تعيش في عالم الشعر الجاهلي. وليس في عالم الكُميت الاسلامي. والشيء الذي يتغير فقط هو المحبوب، فبدلاً من أن يكون فتاة جميلة أولع الشاعر بحبها، ولم يعد يتيق صبراً على البعاد عنها، ولهذا شد الرحال اليها على ناقته، وراح يقطع الفيافي الموحشة للوصول اليها، كذلك تماماً فعل الكُميت، ولكن حب ووحي وليس جسماني فالمحبوب هم قوم لا فتاة، والحب روحاني ديني إيماني لا جسدي مادي.

وإنني لأسجل للكُميت هنا تقصيراً في هذا المجال، فهو لم يستطع رغم ما أظهره لنا من حبه لبني هاشم، وصدقه لـذلـك الحب، أن يـرقى لـوصف معانـاته النفسية للوصول اليهم، والأمـل المـرجـو من وراء ذلـك، كالتثقف الديني، أو العلمي أو المشاركة في حـرب معهم، أو لرد مكيـدة أو عداوة عنهم، ان مثل هذا لا نعثر عليه عنده.

فنحن نجد مثلاً في كتب التاريخ أو الأدب الكثير من الروايات التي تتحدث عمّا كان يعانيه طلبة المعرفة من مشاق السفر، فكم من محدث مشلاً قطع المسافات البعيدة على دابته ليصل الى محدث آخر أوسع منه علماً ليأخذ عنه حديثاً، أو ليتأكد من صحة حديث، وكم من شاعر لاقى المعاناة وتعرض للهلاك ليصل الى شاعر آخر أكثر منه شاعرية ليعرض عليه قصائده فينقدها له، أو يصحح ما فيها من التواء أو تعثر. وكم من عالم في اللغـة تحمل وهـج الصحراء وعـطشها ليصـل الى أهلها فيـأخـذ عنهم لغتهم الصحيحـة، وإلا كيف جمعت العلوم التي ننعم بلذة ثمارهـا ـ كعلم اللغـة، أو النحو، أو الحديث، أو البلاغة، أو غير ذلك.

تقصير آخر نجده عند الكُميت في معاني شعره التي جاءت تصف أهل البيت من الخارج، ولكنها لم تحاول ان تخترق نفوسهم الى المداخل، فتتحدث عن معرفتهم وعلومهم المكتنزة في صدورهم. فهم أساتذة العلم والمعرفة في الـزمن الذي عـاشوا فيـه، فهذا محمـد الـطوسي نصيـر الـدين العالم الرياضي والفلكي وذاك جابر بن حيَّان الفيلسوف الكيميائي ثم سفيـان الثوري عالم الحديث وغيرهم كلهم تتلمذوا على أيدي أهل بيت الرسول.

سادساً: لغة الكميت في هذه الهـاشمية جـاءت ألفـاظهـا منتقـاة من معـاجم اللغة العـربية البـدوية التي يحتـاج الانسان لفهمهـا الى جهد، انـظر الى هــذه الالفـاظ المستخــدمـة على سبيــل المثـال: التنن وهي الــولادة المنكوسة، والادغام، وهو الحقـد، والآدام: لشدة العـطش والقماقم للسيـد الشريف، ومراجيح: أي حلماء، والذحول: وهو الثار وغيرها من ألفاظ.

سابعاً: استخدامه المقـدمات الغـزلية شـأنه شـأن الجاهليين للحـديث عن حب بني هاشم.

## الهاشمية الثانية

وتتألف من مئة وأربعين بيتـاً، ويمكن تقسيمها الى عنـاوين بارزة هي : ١) حـالة الشـاعر النفسيـة نحو بني هـاشم، ٢) حديثـه عن بني هـاشم، ٣) شخوص الشاعر الى من يحب وهم بنو هاشم .

١) حالة الشاعر النفسية نحو بني هاشم :
 وهذه الحالة جاءت في مقدمة القصيدة والمكونة من أربعة أبيات،

وفيهـا يظهـر انفعالـه، وانجذابـه الى اولئك القـوم دون أن يـدري مـا السبب الذي يحدوه الى ذلك.

٢) حديثه عن بني هاشم :

وهـذا الحديث يـأخذ الجـزء الاكبـر من القصيـدة، وهـو يبـدأ بـالبيت (٥ ـ الى ١١٥)، وفي هذا الجزء يستعـرض الكُميت بعض القضايـا. كقضية انتقاد الناس له من أقارب، وأمـويين وخوارج، ونعته بالترابي<sup>(١)</sup>لحبه لعلي بن أبي طالب (ع) إزدراءً منه، بينما هو العلوي المخلص بالولاء.

قضية الخلافة، وكيف نظر الناس اليها بخلاف ما كانت يجب أن تكون عليه. فالأمويون اغتصبوها من أصحابها الشرعيين، وجعلوها أمويةبينما في الحقيقة يجب أن تكون هاشمية علوية.

القضية الثالثـة والأخيرة هي تعـداده لأفراد بني هـاشم وقد ذكـرهم في الهاشمية الأولى الا انـه زاد في هذه الهـاشمية أسمـاء الفضل وعبـد الله ولدا العباس بن عبد المطلب.

تحدثنا عن الهاشمية الأولى وأبـدينا رأينـا فيها، وبـات علينا أن ننتقـل الى الهاشمية الثانية لنرى ما يقول فيها: يقـول الكميت في مقدمـة الهاشميـة الثانية واصفاً حالته النفسية نحوهم:

طربت وما شــوقاً الى البيض أطــــرب ولا لعبا مني وذو الشوق يلعبُ<sup>(\*)</sup> ولم يــلهـني دار ولا رســم مـنــزل ولم يـتــطربـني بــنــان مخـضــبُ<sup>(\*)</sup>

(١) أبو تراب : لقب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) وقد أطلق عليه رسول الله
 (ص) تحبباً . فقد حدث أن وضع الرسول بعض التراب على منكب علي (ع) وقال
 له مازحاً : قم يا أبا تراب ، ثم صارت هذه الكلمة تعني التشيع لعلي (ع)
 (٢) البيض : المراد بها النساء الحسان .

(٣) رسم المنزل : ما بقي من آثاره ، والبنان : الأصابع، واحدها بنانه.

ولا أنا ممن يرجر الطير همه أصاح غراب أم تعرض تعلبُ<sup>(1)</sup> ولا السانحات البارحات عشية أمرَّ سليم القرنِ أم مرَّ أعضبُ<sup>(1)</sup> يبدأ الشاعر هاشميته الثانية بمثل ما بدأ به هاشميته الأولى وهي التطرب، والتشوق، والتغزل، ولكن ليس من أجل ملاقاة من يحب من الفتيات الحسان ليلعب ويلهو معهن، أو من أجل الوقوف على أطلال المنازل الخربة. كما كان يفعل الشاعر الجاهلي ليبكي وينتحب على الاحبة الذين تركوا هذه الديار، وغادروها الى أماكن أخرى.

أو من أجـل التلهي بزجـر الطيـر ليتفاءل أو يتشـاءم بها. مثـل ما كـان يفعل الجاهليون، أو لسماع أصوات الغربـان وهي تصيح متقـاتلة على خرب البيوت، أو لمشاهدة ثعلب يتعرج في مشيـه، أو لرؤيـة الطيـور والظبـاء وهي تفـر يميناً ويسـاراً خوفـاً من اصطيـادها، وهـذه الحيوانـات منها مـا هو سليم القرن ومنها ما هو مكسورة.

ويقـول الكميت بعد مقـدمته متحـدثاً عن بني هـاشم معالجـاً قضيتهم مع من ظلموهم:

ولكن الى أهـل الفضـائـل والنهى وخـير بني حـواء والخـيرُ يـطلبُ الى الـنفـر الـبيض الـذيـن بحبـهم الى الله فـيـما نـالـني أتـقـرب<sup>(٣)</sup> بـني هـاشـم رهط الـنـبـي فـإنـني جهـم ولهم أرضى مـراراً وأغـضب<sup>(٤)</sup>

- (١) الزجر: المنع والنهي وهي عادة جاهلية، الصياح: الصوت الشديد وتعرض الثعلب في طريقه: إذا لم يستقم في سيره.
- (٢) السانح من الطير أو الظباء: الذي يجيء من اليسار فيولي اليمين والبارح: ما يجيء من اليمين فيولي اليسار. والاعضب: المكسور أحد القرنين وهو ما يتشاءم به.
- (٣) النفر البيض: هم بنو هاشم، والبيض: جمع أبيض يريد نقاء العرض والاصل من الدنس.
  - (٤) الرهط: الجماعة: العشيرة.

خفضت لهم مني جناحي مسودة الى كنف عطفاه أهـل ومـرحب<sup>(۱)</sup> وكــنت لهــم مـن هــؤلاء وهـؤلاء مَجِـنــأَ عــلى انـني آذم وأقْــصَـبُ<sup>(۱)</sup>

بعد المقدمة ينتقل الكميت الى الحديث عن بني هاشم. هؤلاء القوم هم أهل الفضل والشرف، وخير من ولد من نسل حواء، انهم هم الذين يطلبهم الناس، وليس البيض الحسان المخضبي البنان والشاعر يتقرب من النفر البيض الكريمي الحسب، المطهري الاصلاب، طهرهم الله تطهيراً، فيرضى لرضاهم، ويغضب لغضبهم، وبهم الآن جانبي المودة والتعطف، وقابلهم على الرحب والسعة، وأصبح لهم مجناً يدافع عنهم ضد اولئك، وهؤلاء: أي الخوارج والمرجئة الذين وقفوا موقف العداء من أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (ع) يدافع عنهم بلسانه ان لم يكن بسيفه يقول:

وآرمي وآرمي بــالــعــداوة أهــلهــا واني لأوذى فـــيــهـــم وأؤنــبُ فـما ساءني قــول امـرىء ذي عــداوة بعــوراء فيهم يجتــديني فــأحــزب

والشاعر في معركة حقيقية ضد أعـداء بني هـاشم، يقـاتلهم فيـرمي ويُـرمى بالعـداوة، ويؤذى من أجلهم ويؤنب، كل هـذا لم يؤثـر في نفسيتـه، لأنه يرى كل هذه الأقاويل صـادرة عن قلوب تحمل الكـره والغضب ضد بني هاشم ويقول:

فَقُـلْ للذين في ظل عمياء جَـوْنـة ترى الجور عدلاً اين لا أين تذهب<sup>(٣)</sup> بـأي كــتــاب أم بــأيــة سُــنَّــة تـرى حبهـم عــاراً عــلي وتحسب

- (۱) خفضت جناحي: أي لينت جانبي، والكنف: الناحية.
- (٢) هؤلاك وهؤلاء: إشارة الى الخوارج والمرجئة الذين ناصبوا علياً (ع) العداء. والمجن: الترس.
- (٣) العمياء: تأنيث الاعمى يريد بها الجهالة واللجاجة في الباطل والجونة هنا: السوداء مؤنث الجون.

أَسْلَمُ ما تاي به من عداوة وبغض لهم لا جَرْ بل هو أشجب<sup>(1)</sup> ستنقرعُ منها سِنَّ خريان نادم اذا اليومُ ضَمَّ الناكثين العصبصب<sup>(1)</sup> يخاطب الكميت أعداء بني هاشم متسائلاً؟ الى متى سيبقون يركبون الفتنة العمياء التي تصبغهم بالجور، وتبعدهم عن العدل، ويقول لهؤلاء: على ماذا تعتمدون في كرهكم لهؤلاء، وتجعلون حبهم عاراً علي، هل هذا منصوص عليه في كتاب، أم مروي في حديث، وهل بغضهم وعداوتهم أسلم مغبة علي، أم محبتهم لا: حقاً ان عداوتهم أشجب وأسوأ مغبة. وان من يعادي هؤلاء سيقرع سنه ندماً يوم لا ينفع الندم.

ـة ومسالي إلا مشعب الحق مشعب<sup>(۲)</sup>
 ـة ومن بعدهم لا من أجلَّ وأرحب<sup>(1)</sup>
 ي خلائق مما أحدثوهن أريب<sup>(0)</sup>
 ت نوازع من قلبي ظهاء والبَبُ<sup>(1)</sup>
 ـه بقولي وفعلي ما استطعت لاجنبُ<sup>(۲)</sup>

ويقول: فما لي إلا آل أحمد شميمية ومن غيرهم أرض لنفسي شيعة أريب رجمالاً منهم وتمريبني إليكم ذوي آل المنبي تمطلعت فإني عن الامر المذي تكرهونه

فالشاعر ليس له من يناصره ويؤيده الا بنو هاشم وآل أحمد وهو بموالاته لهؤلاء ومناصرتهم يكون قد سلك طريق الحق وفرق بينه وبين الباطل. وهو يتساءل؟ وهل هناك من هم أحق بهذا التأييد وأن يهاب ويعظم. ومسألة الريبة متبادلة بينه وبين أعداء آل محمد فهو محب لهؤلاء متشيع لهم، قلبه ظمآن للارتواء بحبهم، وعقله مشغول بالسماع اليهم وسماع ذكر فضائلهم.

والكميت مطيع لآل أحمـد يأتمـر بأمـرهم، فهو يتجنب مـا يكرهـونـه بقوله وفعله، وبكل ما يمتلك من استطاعة.

ويقول الكميت غضباً على من ينتقده ويلقبونه بالترابي ازدراء.

يشيرون بالأيدي الي وقولُمُ ألا خاب هذا والمشيرون أخيب<sup>(1)</sup> فطائفة قد كفرتني بحبكم وطائفة قالوا مسي، ومذنب<sup>(1)</sup> فا ساءني تكفير هاتيك منهم ولا عيب هاتيك التي هي أغيب يعيبونني من حبهم وضلالهم على حبكم بل يسخرون واعجب<sup>(1)</sup> وقالوا ترابي هواه ورأيه بذلك أدعى فيهم والقب<sup>(1)</sup> علي ذاك إجرياي فيكم ضربتي ولو جعوا طرأ علي وأحلبوا<sup>(0)</sup> واحمل أحقاد الاقارب فيكم ويناس لي في الابعدين فانصب أصبح الكميت مشهوراً بين الناس في حبه لبني هاشم ولهذا ترى

أعداءهم يشيرون اليه بالبنان يسفهونه، ويجيبونه وهم في الـواقـع الـذين

- (١) يشيرون: أي أعداؤه الذين يعيبون عليه محبته بني هاشم.
   (٢) الـطائفة الاولى المشار إليها: هم الخوارج الذين يكفرون من يحب علياً والـطائفة الثانية هم الذين يخطئون علياً (ع) لقبوله بالتحكيم.
   (٣) الخب: الخبث الخداع.
  - (٤) ترابي : نسبة الى أبي تراب وهو علي (ع) .
  - (٥) الأجريا: العادة. وأجلبوا: أي تجمعوا. وأحلب: أعان.

يستحقون هذا القول، وقد انقسم الاعداء نحوه قسمين: قسم متطرف يصل به الكره الى تكفير الكميت لأنهم يكفرون من يحب الكميت، وقسم يتهمه بالمسيء والمذنب. والشاعر غير مهتم بما يقوله هؤلاء ولا أولئك، لانهم قوم ضد الدين ومنحرفين عنه، ولا عيب يعابه هو بل العيب كله يلتصق بهؤلاء المنحرفين. ويتهم الكميت أعداءه بالخبث والضلال نحوه، لا لشيء إلا لأنه يحب بني هاشم ولا يكفي خبثهم وضلالهم نحوه بل يجدهم يسخرون منه، وهم في الواقع أحق الناس بالسخرية، والتعجب من تصرفاتهم.

ولم يجد هؤلاء الاعداء من نعتـا ينعتونـه به سـوى بالتـرابي لأنه يحب علي بن أبي طالب (ع) .

إنهـا عـادة اعتـاد عليهـا الكميت هي حب بني هـاشم، حتى أصبحت طبيعة من طبائعهه، ولا يهمه اجتماع الناس عليه وتألبوا.

وهو يحتمل أحقاد الأقارب عليـه من آل بني هاشم، وينـاصب العداوة لمن يظهر له العداوة من الابعدين.

ويقول:

بخاتمكم غصباً تجوز أمورهم فلم أرَ غصباً مثله يتغصب<sup>(1)</sup> وجدنا لكم في آل حاميم آية تأولها منا تقي ومُعرب<sup>(1)</sup> وفي غيرها آيا وآيا تتابعت لكم نصب فيها لذي الشك منصب<sup>(1)</sup> بحقكم أمستُ قريش تقودنا وبالفذ منها والرد يفين نركب<sup>(3)</sup> إذا اتضعونا كارهين لبيعة أناخوا لأخرى والأزمة تُجْدبُ

رِدافاً علينا لم يسيموا رعية وهمهموا أن يمتروها فيحلبوا لينتجوها فتنة بعد فتنة فيفتصلوا أفلاءها ثم يركبوا<sup>(١)</sup> أقاربنا الادنون منكم لعَّلةٍ وساستنا منهم ضباع وأذؤب لنا قائد منهم عنيف وسائق يقحمنا تلك الجراثيم متعبً

يتحدث الكميت هنا عن عن خلافة بني أمية المغتصبة من بني هاشم، وهذه الخلافة هي التي أوجدت للأمويين الكرامة والعزة وإلا فهم منبوذين لا ذكر لهم. ثم ينتقل للحديث عن بني هاشم فاذا هم قوم نزلت بحقهم الآيات الكثيرة لتدل على حب الله تعالى لهم، وتفضيله إياهم على سائر الخلق. ومن الآيات التي نزلت بهم كل سورة تبدأ به (حم) وفيها يقول تعالى : «قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربى»، وفي غير آل حاميم آيات كثيرة في حق آل البيت، منها : قوله تعالى وآت ذا القُربى حقه، ومنها : إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس آل البيت ويطهركم تطهيراً، ومنها : واعلموا إنما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربى .

وبحق بني هاشم الذين كانت لهم الخلافة واغتصبت، حكم بنو أمية رقاب الناس، وصارت قريش أي بنـو أمية تحكم وتـرعى أمور النـاس. وهم اذا أخضعـونا لسلطتهم، وأكرهـونا على البيعـة أولاً فسيكـرهـوننـا على بيعـة أخرى ثانية.

وهؤلاء يتوالون على الحكم واح داً بعد آخر دون أن يحكموا بالعدل بين الناس، بل على العكس من ذلك استغلوا خيراتهم وحلبوها كما تُحلب الناقة. وكل خليفة جاء بعد سابقه هـو فتنة تؤجج فتنة سابقة، ويتـولد عنهـا فتن متواصلة كما تتوالى الولادات من الخيول، وكل وليـد يستغلونه للركـوب وسياسة الامويين في الناس كسيـاسة الـذئاب والضبـاع لا يُراعـون إلا ولاذمة

الفلو جمعها أفلاء وهو المهر، جعل المهر يولد كما تولد الفتنة بعضها من بعض.

ويعبثون فينا كما تعبث الوحـوش في الغنم والخليفة الـذي هو القـائد لـلأمة يحملنا ما لا طاقة لنا عليه من غير إشفاق ولا رحمـة .

ويقول الكُميت طارحاً مسألة الخلافة مذكـراً من اغتصبوهـا بأنهـا حق الهاشميين ليس إلا .

وما ورَثَتْه م ذلك أمَّ ولا أَبُ<sup>(1)</sup> سَفَاهاً وحقُّ الهاشميين أوجبُ<sup>(1)</sup> به دان شرقيُ لكُمْ وَمغرَّبُ<sup>(1)</sup> ونفسي ونفسي بَعْدُ بالناس أطيبُ فنحن بنو الاسلام ندعى وَنُنْسَبُ وموتك جدعٌ للعرانين مُرْعِبُ<sup>(1)</sup> ونُعْتبُ لو كنَّا على الحق نعتبُ وبوركتَ عند الشيب اذ انت أشيبُ

وقالوا ورثناها أبانا وأمنا يرون لهم حقاً على الناس واجباً ولكن مواريث ابن آمنة الذي فيرى لك موروثاً أبي وأبو أبي بك اجتمعت أنسابنا بعد فُرقة حياتك كانتْ عَجْدنا وسنائنا وأنت أمين الله في الناس كلهم فبُوركت مولوداً وبوركت ناشئاً وبورك قبر أنت فيه وبوركت

يقـول الكُميت أن بني أمية يـزعمون أنهم ورثـوا الخلافـة عن أم وأب، وهم في الـواقـع لم يـرثـوهـا لا عن أم ولا عن أب. ولا يكتفـون بــذلـك، بــل يــزعمــون عن قلة عقــل وطيش أن لهم على النــاس واجبـات وحقــوق، والحقيقـة هي أن مـا يـزعمـونـه هـو لبني هـاشم أوجب وأحق، ووراثـة بني هـاشم مستمـدة من وراثـة النبي (ص) الـذي دانت لـه الارض في شـرقيهــا

ومغربيها والكميت يفدي النبي بنفسه وآبائه دفاعاً عن حقـه الموروث، لمـاذا لأن الفضل يعود اليـه في وحدة العـرب، ومجيء الاسلام، ففي حيـاة النبي كان المجد والعز للعرب والاسلام، وبعد موته جدعت أنوف العرب والمسلمين، واعتراهم الذل والمسكنة.

لقـد كنت يا رسـول الله أمينـاً على النـاس من قبـل الله تعـالى، وبعـد موتك كـان لا بد من رجـل تستخلفه في النـاس، فالاستخـلاف موجـود عند كـل الشعـوب، ومـا من خليفـة إلا ووصى بخليفـة من بعـده، وجعله وليـاً لعهده، فلماذا لا ينطبق ذلك عليك.

بوركت يا رسول الله في كل مرحلة من مراحل حياتك، مولوداً وناشئاً، ثم كهلاً قد اعتراك الشيب، ثم بوركتَ بعد موتك وبورك القبر الذي حوى جسدك الشريف، وبوركت يثرب التي كان قبرك فيها

ويقول:

لقد غيبوا بررًا وصدقاً ونائلًا عشية واراك الصفيح المنصَّبُ<sup>(1)</sup> يقولون لم يورث ولولا تراثُه لقد شركت فيه بكيْلُ وأرحبُ دَعَكَ ولخم والسلكون وحميرُ وكندة والحيان بكر وتغلبُ<sup>(1)</sup> ولا نشلتُ غصوني منها يحابرُ وكان لعبد القيس عضو مؤرَّبُ<sup>(1)</sup> ولا نتقلت من خِنْدف في سواهُمُ ولاقتدحت قيس بها ثم اثقبوا<sup>(3)</sup> ولا كانت الأنصار فيها أذلّة ولا غيباً عنها اذا الناس غُيَّبُ ثم شهدوا بدراً وخيبر بعدنا ويوم حُنين والدَّماء تصبب

(١) الصفيح : جمع صفيحة : وهي الحجارة العريضة .
 (٢) بكيل وأوحب وعك ولخم : أسماء قبائل .
 (٣) يحابر وعبد القيس : قبيلتان . مؤدب : تام . وتآويت الشيء : توفيره .
 (٤) خندف : اسم قبيلة . وقدح بالزند : أورى النار به .

وعندما وريت في القبـر يا رسـول الله، وروا وغيبوا رجـلًا بارًاً وصـادقاً ومعطاءً.

ويـزعم بنـو أميـة وغيـرهم أن النبي (ص) لم يـورث، فلو كـان ذلــك صدقاً لكان من حق جميع القبـائل أن تـدعي حقها بـالخلافـة، ولما كـان آل بيته الذين ثبتوا الدين ودعموه إلا مثل هذه القبائل سواء بسواء.

ولـولا ما تـركه النبي (ص) من تـراث لنالت يحـابـر وعبـد القيس منـه أيضاً ولكانت الخـلافة في خنـدف ثم راحت تنتقل فيهـا من شخص الى آخر وهذا يجعل قيساً تثور وتطلب الأمر لنفسها.

كل هذه التجاوزات كانت كفيلة بـأن تهضم حق الانصار وتبعـدهم عن أمــر الخلافـة، وهم الذين قـاتلوا في بدر وخيبـر، ويـوم حُنين حيث كـانت الـدماء تتصبب من الاعـداء ومنهم كـل ذلـك دفـاعـاً عن رسـول الله ونصـراً للاسلام.

ويقول :

وهم رائموها غير ظئر وأشبلوا عليها بأطراف القنا وتحدبوا<sup>(1)</sup> فإن هي لم تصلح لقوم سواهم فإن ذوي القُرب أحق وأقربُ وإلا فقولوا غيرها تتعرفوا نواصيها تردي بنا وهي شزب<sup>(1)</sup> على مَ إذا زرنا الربير ونافعاً بغارتنا بعد المقانب مقنب<sup>(1)</sup>

- (۱) رائموها: أي دعوة رسول الله (ص) الى الاسلام قبلوها بالاحترام. والـظئر: العـاطفة على غير الولد، وأشبل عليه: عطف عليه، وتحدبوا: تآزروا.
- (۲) النـواصي: جمع نـاصية مقـدمة الـرأس. وتردى: تسـرع. وشرب: جمع شـارب.
   الضامر.
- (٣) المقانب: جمع مقنب: وهو جماعة الفرسان. ونافع: هو نافع بن الازرق الخـارجي خرج مع أصحابه أيـام عبد الله بن الـزبير وقتـل سنة ٦٥ هـ والـزبير: هـو الزبيـر بن المافور الشاري من تميم إدعى الخلافة وقتل سنة ٦٨ هـ.

وشاط على أرمـاحنا بـادعـائهـا وتحـويلهـا عنكم شبيب وقعنب<sup>(1)</sup> يتحـدث الشـاعـر هنـا عن الـدعـوة الاسـلاميـة الـتي قـادهـا محمـد (ص) وناصـرها شلّة من المهـاجـرين والأنصـار، وأخلصـوا لهـا كـلُ الإخلاص من غير أن يظأروا عليها ويكرهوا على قبولها بحرب أو قتال.

وهـذه الدعـوة لم تتم الا بنصـرة بني هـاشم، ولهـذا فهم أحق النـاس بأن يكونوا الأمناء عليها.

ولهذا ينصح الشـاعر من أراد اغتصـابها بغيـر حق أن يتركـوا مقالتهم، ويغيروا دعواهم بأن محمداً (ص) لم يـورث، فتهدي لهم الأمــور، ويتعـرفوا على الحقائق التي تظهر واضحة، كما يظهر الشيب في مقدمة الرأس.

ثم يتحدث الشاعر عن جهاد المسلمين ضد الخارجين على الاسلام وكيف قاتلوهم قتالاً لا رأفة فيه، ومن الذين قتلوا في هذا السبيل نافع بن الأزرق الحنفي الذي خرج وقتل سنة ٦٥ هـ والزبير بن المافور الشاري من تميم الذي قتل سنة ٦٨ هـ وهذين إدعا الخلافة فقتلا لهذا السبب، وقتل غيرهما كثير وكان الناكثون يريدون أن يخرجوا الخلافة عن أصلها القرشي الى غيرها من القبائل، ومن الذين سعوا في هذا السبيل شبيب بن يزيد بن نعيم الشيباني الخارجي الذي قاتله الحجاج حتى مات غرقاً سنة ٢٦ هـ، وقعنب أيضاً، ويقول:

نقتلهم جيـلًا فجيـلًا نـراهـم شعـائـ فـربـان بهميتقـربُ<sup>(٢)</sup> لعـلَ عـزيـزاً آمنـاً سـوف يبتـلى وذا سَـلب منهـم أنيـق سيسـلبُ<sup>(٣)</sup>

- (۱) شاط الرجل: هلك. وشبيب: هو شبيب الشيباني خارجي مات غرقاً أيام الحجاج سنة ٧٦ هـ.
  - (٢) الشعائر والقربان: الذبائح التي تهدي إلى البيت الحرام تقرباً إلى الله تعالى.
    - (٣) الانيق: المتأنق المعجب بنفسه.

اذا انتجوا الحرب العوان حوارها وحنَّ شريج بالمنايا وتنصبُ ()

يتساءل الكميت عن السبب الذي من أجله يقاتل المسلمون الخوارج ويقدمونهم قرابين فداءً للاسلام أليس من أجل إدعائهم الخلافة وقولهم بأنهم أمراء المؤمنين. وقد ابتُلي المسلمون بهؤلاء، وسوف يبتلون بغيرهم ممن يريد سلب الخلافة من أصحابها الشرعيين وهم بنو هاشم وهؤلاء يضرمون نار الحرب ضد آل النبي لقهرهم وإذلالهم ليتخلوا عن المطالبة بحقوقهم.

ويقول :

حِيالَكُ أمراً قَد اشتتْ أمورُهُ ودنيا أرى أسبابها تتقضَّبُ<sup>(1)</sup> يرضون دين الحق صعباً محرماً بأفواههم والرائض الدين أصعبُ<sup>(1)</sup> إذا شرعوا يوماً على الفي فتنة طريقهم فيها عن الحقَّ أنكبُ<sup>(4)</sup> رضوا بخلاف المهتدين وفيهم محَّباة أخرى تُصانُ وتحجبُ<sup>(0)</sup> وإن زوَّجوا أمرين جوراً وبدعة أناخوا لأخرى ذات ودقين تخطُبُ<sup>(1)</sup> يتحسر الكُميت على ما آل إليه أمر المسلمين من تفرق وتشتت بعد

يت سر المسلمين على ما الإليه امر المسلمين من تقرق وسب بعد موته وارتضائهم للدنيا الزائلة بدلاً لـلأخرة الـدائمة وذلك بإنكارهم لميراث الـرسول، وتصرفهم في معاني كتـاب الله، يفسرونـه على مـا يهـوون. وهم بهذا التصرف قـد ركبوا المركب الصعب، وتجشموا من الامـر ما لا بـد منه على مشقـة منـه اضـطراراً إليـه. وهم في إتبـاع أهـوائهم إذا سـاروا في أمـر

- (١) أنتجوا الحرب: أي أضرموا نارها، العوان البكر: الحرب الشديدة.
   (٢) أشتتُ: تفرقت. وتتقضب: تتقطع.
   (٣) يروضون: أي يذللون . والمخرم من الابل: الصعب الذي يذمل بالركوب.
   (٤) إنكب: اي ماثل.
   (٥) مخبأة: ضلالة.
  - (٦) زوجوا: جمعوا. والجور: الظلم.

يرغبونه أظهروه على خلاف الحق حسب ما تهواه أنفسهم، وتميل اليه رغائبهم.

والمخالفون رضوا بمخالفة المهتدين وهم النبي (ص) وأهـل بيته ومن إتبعهم، لضلالة قد خبأوها في نفوسهم لا يظهرونها.

وهم ان جمعـوا بين ما يُخفـونه من ضـلالة، ومـا يظهـرون من حرص على الاسلام جوراً وبِـدعة، لأنهم لا يستطيعـون إخفاء البِـدع الأخرى التي يروجون لها، ويجعلون لها وجهان سيء وحسن.

ويقول :

أَلَحُوا وبَجُوا في بِعادٍ وبغضَةٍ فقد نشبوا في حبل غي وأنشبوا<sup>(1)</sup> تفرقت الدنيا بهم وتعرضت لهم بالنَّطاف الآجنات فأُشربوا<sup>(1)</sup> حنانيك ربَّ الناس من أن يغرَّ بي كما غرَّهم شربُ الحياة المنضبُ<sup>(1)</sup> إذا قيـلَ هذا الحق لا ميـلَ دونه فأنقاضُهم في الحي حِسرى ولغبُ<sup>(2)</sup> وإن عرضت دون الضلالة حومة أخـاضوا اليهـا طائعـين وأوثبوا وقد درسوا القـرآن وأفتلجوا به فكلهُمُ راضي به متحـزُبُ<sup>(0)</sup>

يرى الكُميت أن الكارهين لبني هـاشم الحُّوا على غيـرهم في كراهيـة آل البيت، وتنفيـر النـاس منهم. وهؤلاء تعـرضت الـدنيـا لهم فمـالـوا اليهـا وآثروها، وخالط قلوبُهُم حبُّها، ومزجوا الحلال بالحرام.

- (۱) نشبوا: علقوا. لجوا: تمادوا.
   (۲) النطاف: جمع نطفة. والآجنات: جمع آجن وهو الماء المتطير.
   (۳) المنضب: الذاهب.
   (٤) أنقـاض: جمع نقض بـالكسر. وهـو البعير المهـزول. وحسرى جمع حاسر. وهو
  - الاعياء. ولغب: جمع لاغب وهو التعب. (٥) افتلجوا: ظفروا من الفلج وهو الظفر.

ويسأل الكُميت الله تعالى مخلصاً أن لا يجعله من هؤلاء النـاس وأن لا يحيــد عن طـريق الحق وهــو طــريق آل النبي (ص) الــذي حــاد عنــه الناكثون، وكرهوا السير فيه، بينمـا نراهم إذا شــاهدوا ضـلالة في مكــان ما، خفوا مسرعين إليها، طائعين لها.

ويـزعم هؤلاء النـاس أنهم قـرأوا القـرآن، وظفــروا بـأحكــام آيـاتــه يتظاهرون بأنهم راضون به متحزبون له، ويقول:

فسمن أيسن أو أبي وكيبف ضسلالهُ لم هــدى والهــدى شتَّى بهم مـتشـعًبُ فيا موقداً ناراً لغرك ضوءهما ويسا حساطبساً في حبيلك تحسطت ألم تـرنى مـن حـب آل محــمــد أروح وأغدو خائفا أترقب كأنى جان محدث وكأنما بهم أتقى من خشية الغار أَجْرَبُ على أي جرم أم بأية سيرة أعـنفُ في تـقــريــظهـم وأؤنـب(') أناس بهم عزت قريش فأصبحوا وفيهم خباء المكرمات المطنث() مُصَفِّون في الاحساب محضونَ نَجْرِهمْ هم المُحْض منا والصريح المهذبُ (\*) خصمًون أشـراف لهـاميم سـادة مطاعيم أيسار اذا الناس أجدبوا(٤) إذا ما المراضيع الخماص تأوهت من البرد إذ مثلان سعـدُ وعقرتُ <sup>(0)</sup>

ويتساءل الكميت عن الوسيلة التي يستطيع بهـا أن يـرشـد الكـارهين لأل محمـد ويبعدهم عن ضــلالهـم، فلا يجـد الا التحـذيـر لهؤلاء بـأن مـا

- (۱) التقريظ: مدح الرجل حياً. وأؤنب منه التأنيب وهو التوبيخ.
   (۲) المطنب: الممدود بالطنب وهي حبال الخيمة.
- (٣) والنجر والنجار: الاصل والمحض الخالص مثل الصريح والاحساب: شرف الآباء ومجدهم.
- ٤) الخضم الكريم: ولها ميم جمع الهموم السيـد. وأيسار: أي كـرام جمع يسـر وهو الذي يضرب بالقدح.
- (٥) المراضيع : جمع مرضع . والخماص : الجياع . وسعد وعقرب نجمان الاول طالعه سعد والأخر نحس .

يفعلونه ليس إلا لمنفعة غيرهم، أما هم فسيجازون الجزاء الأكبر على ما يصنعونه ثم يتحدث عن نفسه وعمّا يعانيه لمجرد أنه محب لال محمد موال لهم فاذا هو طريد شريد كالاجرب، أو كالذي ارتكب إثماً كبيراً ولهذا فهو خائف يترقب. ويتعجب الكُميت من تصرف الناس نحوه بهذه القسوة، وهو لم يرتكب أي جرم حتى يصنف ويوبخ. ويصف الذين يعتز بهم بأن قريش قد اعتزت بهم وأصبحوا هم الأطناب والحبال التي تقوم عليها خيم عند العرب. وهم المصفون في أحسابهم الصفاء المحض الكامل أبًا عن جد، كرام، أشراف، سادة ، يجودون على الناس في أيام العسر واليسر، يوم يحف الضرع من الامهات من شدة الجوع، وتتأوه النساء من قسوة البرد، عندها لا يجد الناس مطلقاً حسناً لهم غير بني هاشم لينقذوهم مما هم فيه، ويقول:

وحاردت النكل الجلاد ولم يكن لِعُقبة قدْر المستعيرين مُعْقَبُ<sup>(1)</sup> وبات وليدُ الحي طيان ساغباً وكَاعبتهم ذاتُ العفاوة أسغب<sup>(٢)</sup> إذا نشات منهم بأرض سحابة فلا النبتُ محضور ولا البرق حُلَّبُ<sup>(٣)</sup> وإن هاج نبت العلم في الناس لم نزل الهم تلعة خضراء منه ومذنبُ<sup>(1)</sup> يكاد يموت من ألم الجوع ، والمرأة قد تكعب ثدياها وهي التي

كانت منعمة في عيشها، والأرض يمر بها السحاب الخالي من المطرّ الـذيّ ينتفع به الزرع، وإذا أبرقت السماء كان بـرقها أيضـاً دون نفع لأنـه لا يحمل معه الغيث النافع للناس.

- (١) حاردت: قلت البانها من شدة الـزمان. والنكـد: النوق الغـزيرات اللبن، الجـلاد: جمع جلدة وهي أدسم الابل لبناً. والعقبة: مرقة ترد في القدر المستعار.
- (٢) الـطيان: الجـائع. وسـاغب: جائـع. الكاعب: المـرأة. العفاوة: الشيء يـرفع من
   الطعام للجارية.
  - (٣) البرق الخلب: الذي لا غيث فيه .
    - (٤) هاج النبت: هلك.

وإذا فقـد العلم في الناس ورايتهم في جهـالة جهـلاء نـظرت الى بني هـاشم فوجـدتهم التلعة الخضـراء التي يجد كـل محتاج فيهـا غايتـه كـرمهم عـظيم، واذا وعـدوا انجـزوا، وأمـا العلم فــلا أحـد يبـاديهم في ذلـك لأن علمهم علم النبوة.

ويقـولالكميت معـدداً الايمـة من بني هـاشـم كمـا فعـل في الهـاشميـة الأول مضيفاً الفضل وعبد الله ولدي العباس.

إذا ادلست ظلماء أمرين جنّدس فبدر لهُمْ فيها مضيء وكوكب<sup>(1)</sup> لهم رتب فضل على الناس كلهم فضائل يستعلي بها المترتب<sup>(7)</sup> مساميح منهم قائلون مفاعل وسَّباقُ غايات الى الخير مهب<sup>(7)</sup> أولاك نبي الله منهم وجعفر وحمزة ليث الفيلقين المجرَّبُ<sup>(3)</sup> هُمُ ما هم وِتْراً وشفعاً لقومهم لفقدانهم ما يعذرُ المتحوبُ<sup>(0)</sup> قتيل التجوييِّ الذي استوأرت به يساق به سوقاً عنيفاً ويجنبُ<sup>(1)</sup> يقول الكُميت: اذا اختلف الناس في أمرين كانوا هم الهُداة عند ظلام الرأي، وتحير الفكر، وما فضل على رتبتهم عند الله رتبة وإنما بفضل منزلتهم يستعلى ويشرف من يتقرب اليهم.

وهم كـرام قولاً وفعـلاً، ومتسابقـون الى فعل الخيـر بكل مـا يملكـون من قوة وجهد.

ومن آل النبي المذين يمذكرهم الكُميت جعفر بن أبي طالب، وحمزة بن عبد المطلب أسد الله الغالب المجرب، فالنبي (ص) هو الوتر وهؤلاء الشفعاء لسه، إذا مما فقدوا، فقد فقدت بفقدانهم عراة لنبي (ص) وقوته، وأما قتيل التجوبي علي بن أبي طالب (ع) وهو الذي تفرع منه الأبطال، نراه يساق الى ما لا يريد، سوقاً عنيفاً ليتخلى عن حقه الشرعي الذي أعطي له من النبي (ص) بوصية من الله تعالى، ويقول:

محاسن من دنيا ودينُ كأنما بها حلقتُ بالاسى عنقاءُ مغرب<sup>(1)</sup> فنعم طبيبُ الداء من اكرامة تواكلها ذو الطبَّ والتطب<sup>(1)</sup> ونعم وليُّ الامر بعد وليه ومنتج التقوى ونعم المؤدِّبُ<sup>(7)</sup> سقى جرع الموت ابن عثمان بعد ما تعاورها منه وليد ومرحب<sup>(1)</sup> وشبيبة قد أثوى ببدر نيوشُهُ غُدافٌ من الشهب القشاعم أهدب<sup>(0)</sup>

وآل النبي (ص) لهم محاسن من الدنيا والدين قـد حلقت بهـا عنقـاء المغـرب، وهم نعم الأطبـاء الـذين يـداوون النـاس من أمـراضهم الــدينيـة والدنيوية، ونعم من يسعى اليهم طلباً للتعلم والاستشفاء مما هم فيه.

ثم يثني الكميت على الامام علي (ع) ويهنئه بالولايـة التي أُختيرَ إليهـا من الله ورسـوله، ويهنىء رسـول الله (ص) على عمله بتـوليـة علي (ع) على المسلمين، وعلي هـو المنتجع الـذي تـأوي اليـه الأنفس التي أتعبتهـا أمـور

- (٢) تواكلها: يريد وكلها بعضهم الي بعض. المتطبب: الذي يطلب علم الطب.
- (٣) ولي الامر: هو على ووليه أي رسول الله (ص) . الانتجاع: طلب الكلاء والغيث.
- (٤) ابن عثمان: هو طلحة بن أبي طلحة بن العزي بن عثمان قتله علي (٤) يـوم أحـد ومعـه لواء المشـركين! ووليد بن عتبـة بن ربيعة قتله علي (٤) أيضاً في غزوة بـدر، ومرحب: اليهودي. تعاورها: تداولها.
- (٥) شيبة بن ربيعة بن عبد شمس قتله علي وحمزة. وأشوى: أي أقام. القشعم: الكبيـر من السود والبيض، والغداف: النسر الاسود.

الـدنيا فتستريح فيه، وتستمد منه القوة والعزيمة في مجابهة الأحـداث، وتتسلح بـالتقـوى والصبـر، فعلي نعم المؤدب الـذي يستحق دور التـأديب والتهذيب. ولعلي مآثـر أخرى تُضـاف الى تقواه تتمثـل بشجاعته النادرة في قتـال المشـركين من قـريش وغيـرهم، فهـو الـذي صـرع أبـطالهم وحملة أعلامهم كابن عثمان طلحة بن أبي طلحة الذي قتله الامـام يوم أُحـد، وكان يحمل لواء المشركين، ثم وليد بن عتبة الذي قتله الامـام أيضاً يـوم بدر، ثم مرحب صاحب حصن خيبر اليهودي وشيبة بن ربيعة الـذي إرتمت جثته فـوق الارض تنوشها الطيور من نسر أبيض الى أسود، ويقول:

له عُودُ لا رأفة يكتنفنه ولا شفقاً منها خوامِع تَعْتِبُ(<sup>1</sup>) له سترنا بسط فكف بهذه يُكفُّ وبالاخرى العوالي تخضَّبُ<sup>(1)</sup> وفي حسن كانت مصادق لاسمه رئاب لصدعَيْه المهيمن يَرأبُ وحزمُ وجود في عفاف ونائل الى منصب ما مثلة كان مَنْصِبُ ومن أكبر الاحداث كانت مصيبة علينا قتيل الادعياء الملحَبُ<sup>(1)</sup> قتيل بجنب الطف من آل هاشم فيا لك لحماً ليس عنه مذبَّبُ<sup>(1)</sup> ومنعفر الخدين من آل هاشم الاحبذاذاك الجبين التَّربُ<sup>(2)</sup> يستمر الكميت في وصف موت شيبة وكيف تتقاتل الطيور والحيوانات على جثته كل يريد أن يفتك به، ويأخذه لنفسه، فبالاضافة الى النسور

للتي تبعث عل يريد أن يعتك به، ويأخذه تنفسه، قبالا صافة ألى النسور التي تنهش لحمه، نجد الضّباع أيضاً تأخذ نصيبها من تلك الجثة.

وعلي الذي قتل شيبة يحمي نفسه بسترة يلتقطها بيد، وبـاليد الأخـرى

يقـاتل أعـداء الدين فيضـرب بالسيف، أو يـطعن بالـرمـح . وأمـا الحسن بن علي فـاسمـه مشتق من الاحسـان، فهـو الـذي يفعـل الأعمــال الحسنـة من جهة، ويرأب صدع الامة بتوحيد كلمتها من جهة ثـانية، وهـو ذو حزم وجـود وعفَّة في طلب المنصب الذي هو أعلى المناصب وهي الخلافة .

وأما الحسين بن علي فكانت مصيبة قتله من أعظم المصائب التي ابتلى بها المسلمون، والذي زاد في المصيبة مقتله على يد من أبوه ابن زانية لا يعرف له أب حتى جاء معاوية فنسبه الى أبيه، قتل الحسين في ألطف بعد أن قتل معه أنصاره من بني هاشم وغيرهم حتى بقي وحيداً دون نصير، فنال الاعداء منه وقتلوه وأبقوا جثته متعفرة بالتراب، وجبينه ملطّخ بالدماء، فيا أشرف جبين لاشرف إنسان تطهرت الارض بدمائه الزكية.

قتيل كأن ألولَّة العُفْرَ حوله يطفن به ثُمَّ العرانينَ وبْرَبُ<sup>(1)</sup> ولن اعزُلَ العباس صنَونينا وصنوانُه ممن أعَدَ وأندُبُ<sup>(1)</sup> ولا إبنية عبَد الله والفضل أنني حبيبُ يُحبّ الهاشمين مصْحبُ<sup>(1)</sup> ولا صاحطب الخيف الطريد محمداً ولو أكثَر الا يعادُ بي والتَّرهُبُ<sup>(2)</sup> مضوا سلفاً لا بَد أنَّ مصيرنا اليهمْ فغاد نحوُهُم متأوِّبُ<sup>(0)</sup> كذلك المنايا لا وضيعاً رأيتها تخطَّى ولا ذا هيبة تتهَيبُ<sup>(1)</sup>

 (١) الوله: جمع واله وهو الحزين. والعفر : جمع أعفر، وشم العرنين الـذين في انوفهم شمم. والـربرب : القطيع من البقر الوحشي.
 (٢) الصنو : الأخ، المثل. الشبيه.
 (٣) جنبب : أي منقاد. جنبته فهو جنيب.
 (٤) محمداً : يريـد محمد بن الحنفية بن علي. والحنيف نـاحيته من منى. الايعاد : التهديد والاسم : الوعيد.
 (٥) غاد : من الغدو وهو الذهاب صباحاً.
 (٦) منايا : جمع منية الموت. وقـد غـادروا فينـا مصـابيــح أنجـها لنــا ثقــة أيــان نخشى ونــرهبُ (١)

ويصف الكميت محبي آل محمد كيف اجتمعوا حول جثة الحسين يبكينه ويندبنه، فكانت النساء وهي تطوف حوله نادبة كالأبقار الوحشية التي فقدت واحداً منها فراحت تشمه وتدور حوله حزينة عليه. ولا يبكي الكميت على الحسين المفجوع به فحسب بل يبكي أيضاً مجموعة كبيرة من بني هاشم غدر بهم فقتلوا، أو شردوا حتى لا يبقى من آل محمد أحد. ومن الذين يبكيهم : العباس بن عبد المطلب عم النبي وأبيه، وإبني العباس عبدالله والفضل هما ممن يبكيهما الكميت أبضاً لأنهما من بني هاشم.

وأما محمد بن الحنفية بن علي فهو من الذين يبكيهم الكميت أيضاً، وإن كـان محمداً لم يقتـل فقد كـان شريـداً طريـداً في نواحي منى على يـد عبدالله بن الزبير، فكان في ظلم طرده كالقتيـل؛ فالقتيـل يقتل في جسـده، والـطريد يقتـل في روحه. هؤلاء من بني هـاشم قـد مضـوا الى جـوار ربهم يتنعمون بجنة الخلد، والشـاعـر يتـوسـل الى الله أن يلحقـه بهم، ويجمعـه معهم. فـالموت لا بـد منه فهـو غير تـارك لا وضيعـاً لحقـارتـه، ولا عـزيـزاً لهيبته.

وبـذهاب الهـاشميين فقدت كـواكب مضيئة كـانت منـائـر يهتـدي بهـا الضـالـون عن طـريق الحقيقـة والـدين. ولكنهم تـركـوا في المسلمين ذريـة صالحة هي الأمل والمرتجى.

ويستمر الكميت في حديثه عن بني هاشم فيقول :

أولئك إن شطت بهم غربة النُّوي أمانيُّ نفسي والهوى حيث يسقبُ (٢)

- مصابيح : يعني ذريتهم عليهم السلام. أيان : أي حسن تخشى.
- (٢) شطت : بعدت. والنوى : النية في السفر. للسقب يسقب سقوباً الشيء : قرب.

فهل تبلغيهم على بعد دار هم نَعْمْ ببلاغ اللهِ وجناءُ ذِعْلِبُ<sup>(1)</sup> مُذَكَرَةَ لا يحملُ السوطَ رَبُّها ولَأياً من الإِشفاقِ ما يتحصَّبُ<sup>(1)</sup> كأنَّ ابن آوى موثقُ تحت زَوْرِها يلظفرها طوراً وطوراً يُنَيَّبُ<sup>(1)</sup> إذا ما احرزاًلَتْ في المناخ لتفتتْ جمرعوَبتيْ هوجاء والقلب ارْعَبُ<sup>(3)</sup> إذا انبعثتْ منَ قَبْررَكِ غادرتْ به ذوابلَ صُهْباً لَمْ يدِ نْهُيَّ مَشَرَبُ<sup>(3)</sup>

أولئك بنو هاشم وإن بعدت بهم الغربة الأبدية في السفر الى الله تعالى، فإن الكميت يجعلهم في ضميره، وأماني نفسه في الإجتماع بهم، والمرء مجموع مع من يحب. فهل من مبلغ لهم على بعد المسافة بين الشاعر وبينهم بأنه يتوق للسفر إليهم، وإذا لم يكن السفر الى الأخرة بممكن إلا بمشيئة الله تعالى، فلماذا لا يكون المسير الى من هم من ذريتهم ونسلهم، ولهذا نرى الشاعر بعد للسفر أنشط راحلة عنده، وهي من القوة والنشاط بحيث لا تحيج صاحبها إلى استعمال السوط ليكرهها للوصول الى من يحب، حتى أنه كان يخشى على نفسه من أن يسقط من على ظهرها. وهذه الناقة تسرع في مشيها وكأن ابن آوى يكلمها بنابه أو يخلبها بظفره. وعندما تقفز فوق الأرض ترعب من هو فوق ظهرها، ويخاف على نفسه السقوط فالهلاك. وهذه الناقة قد أجهدت في المسير

- (١) الوجناء : العظمة الوجنات من التوق. وا`تعلب : السريعة.
- (٢) مذكرة : أي شديدة تشبه الذور في خلقها وليس فيها ضعف الأنوثة .
- (۳) ابن أوى : حيوان صغير دون الكلب حجماً، طويل المخالب والأظفار . والزور . اللبان وهو الصدر .
- ٤) احزألت : ارتفعت وتجافت عن الأرض. بمرعوبتي : أي بـأذني. والهوج : اتسـرع والطيش.
- (٥) المبرك : مكان بروكها. وانبعثت : أي أقيمت منه. والذوابل : جمع ذبلة وهي البعر وصهب : أي شعر.

بحيث أنهـا لم تتمكن من الحصول على الـطعام والشـراب لـطول المسـافـة التي عليها أن تقطعها للوصول الى من تحب.

ويقول :

إذا اعصوصبتْ في أنّيق فكأنها بزجْرَةِ أخرى في سواهُنَّ تُضْرَبُ<sup>(1)</sup> ترى المرور والكذَّ ان يُرفضُ تحتها كما ارفضَّ قيضُ الأفرخ المتَقَوَّبُ<sup>(1)</sup> تردَّدُ بالنابين بعد حنينها صريفاً كما رَدَّ الأغاني اخْطَبُ<sup>(1)</sup> إذا قطعت أجواز بيد كأنما بأعلامها نوْحُ المآلي المُسَلِّبُ<sup>(3)</sup> إذا قصرضَ قُفَّ بعد قُفَّ يَقُودُهَما إلى سَبْسَب منهما دياميمُ سَبْسَبُ<sup>(1)</sup> إذا أنفذتْ أحضان نجد رمي بها أخاشب شمَّاً من تهامة أخشبُ<sup>(1)</sup>

يستمر الكميت في وصف ناقته فإذا هي تتجاوب بسرعة مع كل ما يجري حولها، ولهذا تراها تنفر وتسرع لمجرد أن تسمع ناقة أخرى تضرب أو تزجر، فتحسب نفسها أنها هي التي تضرب وتزجر. وعندما تسرع تتطاير الحصى والحجارة من تحت أقدامها. كما تطير قشرة البيض عند ولادة الفرخ وخروجه منها، وهي أي الناقة تصرف فيتصاعد منها صوت أشبه ما

- (١) اعصو صبت الإبل : اجتمعت. والأنيق : جمع ناقة.
- (٢) المرو : حجارة بيض خشنة. والكذان حجارة رضوة كالدر، يرفض : يتكسر،
   ويتطاير. القيض : قشرة البيض. والمثقوب : المتقشر.
  - (٣) الصريف : صوت أنياب الناقة. واخطب طير صغير.
- ٤) الأجواز : جمع جوز . المآلي : جمع مئلاة وهي الخرقة التي تشيير بها النائحة إذا ناحت .
  - (٥) السلاب : ثياب المأتم السود.
- ٥) القف : ما غلظ من الأرض وجمعه قفاق. والمديناميم. جميع ديمنومة الفلوات.
   والسبسب : ما استوى من الأرض .
- (٦) أحضان : جمع حضن وهو أسفل الجبل، وأخشاب : جمع أخشب وهو ما غلظ وتحجر وخشن من الجبال. وشما : أي مرتفعة.

يكون بصوت الطير وهو يغني. وعندما تجتاز الناقة البيداء تخرج منها وكأنها أشبه ما تكون بالمرأة النائمة على فقيدها اللابسة لثياب المآتم السود. وفي مسيرها تتعرض لأنواع مختلفة من الأرض مما يزيد من تعبها ومشقة سيرها. فهي تارة تجتاز أرضاً غليظة غير مستوية، وتارة أخرى القيافي القاحلة التي لاماء فيها ولاكلا.

وهذه الناقبة إذا ما قبدر لها أن تجتباز أسفل جببال نجد، رأيتهما يرمى بها في أرض أخرى خشنة المسلك من الجبال المرتفعة.

ويقول :

كتومُ إذا ضبعً المطيُّ كأنما تكرَّمُ عَنْ أخلاقِهِنَ وترغبُ<sup>(1)</sup> من الأرحبيات العتاق كأنها شبوب صوار فوق علياء مَرْهبُ<sup>(1)</sup> لَيَاحٌ كأن بالا تحمية مسْبُغُ إزاراً وفي قبطية تتجلببُ<sup>(1)</sup> وتحسُبه ذا برقُع وكأنه بأشمال جِيْشانيَّة متنقبُ<sup>(4)</sup> تَضَيَفه تحت الألاءة مُوهيناً بظلماء فيها الرَّعْدُ والبرق صَيّبُ<sup>(0)</sup> مَلِثُ مُرِثٌ يخفش الأكم وَدْقَةَ شابيب منها وادِقاتُ وَهَيْدَبُ<sup>(1)</sup>

- (١) تكرم : أي تتكرم.
- (٢) الأرحبيات : النجائب من الإبل. العناق جمع عنيق وهو الكريم من كل شيء، والشبوب والشبب هو الشاب من الثيران. والصوار : القطيع من البقر. والقرهب : الكبير الضخم من الثيران.
- (٣) لياح بالفتح والكسر : الثور الأبيض. والأتحمية : ضرب من برود اليمن. ومسبع . أي قد أسبغ عليه إزاراً. والقبطية : ثوب أبيض تتخذ من كتان بمصر. ومتجلبب : لابس الجلباب وهو القميص.
  - (٤) الأسمال : جمع سمل وهي الثياب الخلقة. وجيشانية : أي ثياب حمر في بياض.
- ٥) الألاة : شجرة. والموهن : من الوهن وهو التعب. والصيب : السحاب الذي فيه مطر.
- (٦) الملث : المطر الغزيـر . ويخفش : يسيل . والـودق : المطر . والأكم : جمـع أكمة ﴾

يتحدث الكميت عن ناقته وكأنـه لا يشبع من الحـديث عن أوصافهـا كـل ذلك يبين مقـدار ما يبـذله من جهـد هو وهي للوصـول الى بني هاشم. فيقـول عنها : أنهـا لقوتهـا وسرعتهـا لا تضجـر فـلا تـرغي ولا تـزبـد، وهي تتكرم بهذا العمل كأنها تترفع عن أن تكون مثل المطايا.

وهـذه الناقـة أصيلـة من الإبـل النجـائب الكـرام، وهي إذا مـا شبهت فخير ما تشبه به لسرعتها وقوتها بالثور الشـاب من الأبقار الـوحشية وهـو يعدو في المرتفع من الأرض.

وهـذا الثور أبيض اللون وكـأنه قـد ارتدى ثـوباً يمنيـاً قد أسبـغ عليـه إزاراً، أو تجلبب بثـوب صنع من كتـان مصـر. أو إذا نـظرت إليـه حسبتـه ذا بـرقع أو ملتف في ثيـاب بيضـاء خلقـه لأنهـا مـزيـج من االأبيض والأحمـر. وهذا الثور التجـأ إلى شجرة يحتمي بهـا بعد أن أوهنـه المسير وليتقي المـطر الغزير والبرق والرعد الهاطل من السحاب الأسود المظلم.

ويقول :

| يجاوُبُهـن الخيــزرانُ المشقَّــبُ(١)              |                                   |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| إذا سار فيها غيهبُ حَـلٌ غيهبُ (٢)                 | يكاليءُ من ظلماء ديجُور حِنْــدِس |
| بأخوانــه المستـولفــات الْمُخْلُبُ <sup>(٣)</sup> | فبساكسرة والشمس لم يبــدُ قــرنها |

- وهي التلال. وشآبيب جمع شـؤبوب الـدفعة من المـطر. والهيدب : المتـداني من السحاب.
- (١) المطافيل : الإبل التي معها أولادها جمع مطفل. والمواليه : جمع ميلاه وهي التي من عادتها أن يشتد وجدها على ولدها. الخيزران : نبات لين القضبان . والمثقب : المجوف.
- (٢) يكالي : يراقب. والديجور : الظلمة. والحندس : شدة الظلمة. والغيهب : شدة سواد الليل.
- (٣) المكلب : الذي يعلم الكلاب الصيد. الأخدان : جمع خدن القرين. والمستولغات : الكلاب التي تلغ في الدماء.

مجمازيع في فقر مساريف في غنىً السوابح تنطفوا تنارة ثم تنرسبُ<sup>(1)</sup> فكنان أدراكناً واعتسراكناً كنانيه العلم دَبُر يحمينه غيرانُ مسوأَبُ<sup>(1)</sup>

ويصف الكميت حالة المطر المتساقط والرعد وسطه بالإبل التي تحن إلى صغارها وضجيجها كأنه أصوات المزامير، تحت الشجرة راح يراقب ثور البقر الوحشي في الظلمة التي اشتدت من تكاثف الغيوم ، وكلما ازداد تكاثفها كلما ازدادت الظلمة، فكانت ظلمة الليل تشتد سواداً بظلمة المطر، فتتداخل ظلمة في ظلمة، مما يضاعف من انعدام الرؤية.

وما أن جاء النهار وطلعت الشمس حتى وجد نفسه في بلاء أعظم من بلائه الأول، فقد داهمه المكلب بكلابه التي دربها على الصيد. وأصبحت ماهرة فيه شرسة. راحت الكلاب تعدو خلف الثور الوحشي بسرعة وكأنها تسبح في الفضاء، ثم تنخفض لتلامس الأرض، تحاول إدراكه وعندا تصل إليه ينشب بينهما الصراع، الكلاب تحاول أن تنهشه من دبره، فيلتفت إليها لينطحها بقرنيه وكأنه أشبه ما يكون بمن أصابه العار أو الغيرة في عرضه فراح يدافع عنه.

ويقول : يـذودُ بسحمـاويــه من ضـاريــاتهـا مــداقيـعَ لم يغثثْ عليهن مكَسبُ<sup>(٣)</sup>

- (١) مجازيع : أي تجنزع عند شدة الفقر. ومساريف : أي تسرف في الطعام من غير تدبير عند كثرة الخير. وسوابح : من السبح وهو الجري. تطفو : أي ترتفع كأنها لا تعدو على الأرض. وترسب : تثبت.
- (٢) إدراكاً : أي يـدرك بعضها بعضاً. والإعتـراك : الإزدحـام. مـوأب : أي غضبـان منقبض من الوأب وهو الإستحياء.
- (٣) يذود : يدافع عن نفسه. سمحاوية من السمحة وهي السواد. والضاربات : الكلاب المدربة.

فراب فكاب خررً للوجه فوقَهُ جَدَّية أوداج على النحر تشْخُبُ<sup>(1)</sup> أذلكٌ لابل تَلْكَ غِبَّ وَجيفها إذا ما أكلَّ الصَّارِخونَ وانقبوا<sup>(1)</sup> كأنَّ حصى المعزاء بين فروجها نو ى الرضخ يلقى المَصْعِدَ المُتَصَوِّبُ<sup>(1)</sup> إذا ما قضت من أهل يثرب موعداً فمكَّةُ من أوطانها والمُحَصَّبُ<sup>(3)</sup>

يستمر الكميت في وصف الصراع بين ثور البقر الوحشي وبين الكلاب المدربة على الصعيد، وكيف راح ذلك الثور يدافع عن نفسه بقرنيه السوداوين، ولكنه أخيراً ينهار أمام القوة التي تقاتله فيقع فريسة للصائدين ولكلابهم وبعد أن يكب على وجهه وتوثق يداه ورجلاه ويذبع فتسيل دماؤه، وتشخب أوداجه. والفرق بين ذلك الثور القوي والسريع، وبين ناقة الكميت شاسع وبعيد؛ فأما هو فقد انهارت مقاومته، ولم يتحمل عناء العدو أمام صائديه فوقع أرضاً وبوقوعه انتهت حياته، أما الناقة، فإنها تتحمل ما لا يتحمله سواها من الآبل، ففي الوقت الذي تعلو فيه صيحات السائقين على النوق تحثها على المسير، نجد ناقة الكميت تثب وثباً دون حاجة إلى الضرب بالسياط. أو التحذير بالصراخ. ومن شدة سرعة الناقة من الإبل لكسرتها. أما هي فلا يصيبها أي مكروه.

كل هذه الجهد، وذلك العناء من الناقـة وصاحبهـا له هـدف واحد هـو الوصول الى أهل يثرب للإلتقاء معهم، وكـأن موعـداً قد ضـرب بين الكميت

- (١) راب : من ربا يربو والربو : البهر وانتفاخ الجوف من التهيج. وكاب : أي سقط على وجهه. والجدية : الدم السائل. والأوداج : عروق تكتنف الحلقوم.
- (٢) الغِبُ : ج. أغباب مصد عبَّ. العاقبة : الأمور انتهت الى أواخرها. وجف بجف : القلب اضطرب.
  - (٣) المضرار : أرض فيها حصى صغار. الرضخ : الدق والكسر.
    - (٤) المحصب : موضع رمي الحجار .

وبينهم، وإذا ما قضى من يثرب موعداً فله مع أهل مكة والمحصب موعـداً آخر.

يمكن تلخيص هاشمية الكميت الثانية تحت النقاط التالية :

- **أولًا** : التوجه الكامل من قبل الكميت إلى آل الرسول (ص) الذين شغل بهم عمن سواهم ، فهو موال ٍ لهم موالاة العقائدي الـذي يصرف كل وقته وفكره لنصرة عقيدته .
- ثانياً : التـركيـز على صفـات آل البيت وتعـداد بعض هـذه الصفـات التي تؤهلهم هم وحدهم لقيادة المسلمين وليس سواهم .
- ثالثاً : الحديث عن مشكلة الخلافة وإلاجتهادات التي دارت حول هذه القضية ، وكيف يقف الكميت من هذه القضية موقف المحامي البارع المدافع عن حقوق الهاشميين ، وذم من اغتصب الخلافة وتأليب الناس عليهم لانتزاعها منهم .
- رابعاً : حديثه عن التضحيات التي قمام بهما بنو هماشم لنصرة المدين ، وكيف أنهم تساقطوا واحداً بعد آخر قتلى وشهمداء للدفاع عن المدين الجديمد ، ومع همذا فقمد هضمت حقوقهم واغتصبت مكاسبهم من أناس لم يمدخلوا الإسلام إلاً حباً بالسيطرة والجاه ، لا إيماناً بالعقيدة الجديدة .
- خامساً : حديثه عن نـاقته وعن سفـره المضني الشاق للوصـول إلى آل النبي والتبرك بمصافحتهم والحديث إليهم .

هذا ما أتى به الكميت في هاشميته الثانية فهل هنـاك أشياء استحـدثها على الهاشمية الأولى سنرى ذلك بالرجـوع الى الهاشميـة الأولى، ومقارنتهـا بالهاشمية الثانية.

إن معـظم ما ذكـره الكميت في هاشميتـه الأولى قـد أتى على ذكـرهـا

في الهاشمية الثانية اللهم إلا قضية الخلافة، فهو وإن ذكر بعض الخلفاء الأمويين في الهاشمية الأولى يبين طغيانهم وجورهم على الرعية كعبد الملك، والوليد، وسليمان، وهشام، فإنه لم يعالج قضية الخلافة معالجة مستفيضة ووافية، ذاكراً الأدلة والبراهين على أحقية بني هاشم فيها إلا في الهاشمية الثانية، ومعنى هذا ان الكميت قد استحدث أشياء جديدة في هاشميته الثانية وهي مناقشته لقضية الخلافة، ثم نراه يذكر بعض أقرباء الرسول ممن لم يأت على ذكرهم في الهاشمية الأولى أعني بهم عبد الله والفضل ابنا العباس بن عبد المطلب.

أما من حيث الصياغة البنويـة للهاشميـة الثانيـة، فإننـا نـرى الكميت وكأنه قد لبس جلد الشاعر الجاهلي، وراح يسبح في خيالـه، وينطق بلغتـه، ويصـف ما يقع تحت عينه.

خذ مثلاً تلك اللوحة التي يصف لنا فيها الثور الوحشي كيف أدركته الامطار العاصفة والرياح العاتية فلم يجد إلا شجرة يلتجىء اليها لتقيه من البرد، وعندما أدركه الصباح كانت كلاب الصائدين في انتظاره فدارت معركة دامية بينه وبينها انتهت بانهيار الثور ثم ذبحه على يد الصيادين، كما نجد لوحة أخرى يصف فيها الشاعر ناقته وهي تضرب في الصحراء وكيف تتطاير الحصى من تحت أقدامها فتلتطم ببطنها لسرعة سيرها، ووصفه للمطر الذي لحق بهم عند المسير، وكيف ناموا على مطيهم بعض أناء الليل ليرتاحوا، ثم أكملوا سيرهم.

## ميزات الهاشمية الثانية :

الشاعر يبدأ هاشميتـه بوصف حـالته التي ينتـابها الـطرب ليس لملاقـاة. البيض الجسـان ليلعب معهنَّ ويلهو، ولا لـرؤية دار قـد هجره ثم عـاد إليه. ولا هو ممن يتفاءلون أو يتشاءمون بزجر الطير كما فعـل الجاهليـون، ولا إلى السانحات البارحات عشية، ولكن الى أهل الفضائل والنهي، وخير بني حواء. الى النفر البيض الذين يحبهم الله، ويتقرب اليه تعالى بفضلهم. من هم هؤلاء الذين يتحدث عنهم الشاعر؟! إنهم بنو هاشم رهط النبي الذين بهم ولهم يرضى مراراً ويغضب، وهو يخفض لهم جنماح الذل، والمودة، والعطف. ويقابلهم على الرحب والسعة، ويدافع عنهم بلسانه، ويجعله كالمجن والترس ليرد عنهم شر الأعداء من الخوارج وغيرهم، ويعادي من يعاديهم، فيتعرض من أجل ذلك للأذى من أخصامهم، وكارهيهم، ومع ذلك فهو لا يبالي بما يحدث له.

ثم يخاطب الشاعر الذين أصابهم العمى، فتركوا الحق بمعاداة أهل البيت، واتّبعوا الباطل بمناصرة خصومهم، ويسأل المضللين، كيف يحق لهم أن يروا الجور سائداً ولا يحاربوه، والعدل مهضوماً فلا يناصروه، ويتساءل عن الكتاب أو السنة التي نصّت على أن حبهم عار. ويبشّر الذين تخلوا عنهم، وناصبوهم العداوة، بأنهم سيقرعون أسنانهم ندماً لمخاصمتهم لأهل البيت يوم لا ينفع الندم.

ويقر الشاعر صراحة بأنه شخصياً ليس له إلا آل أحمد شيعة، وما له إلا طريق الحق متبعاً. ويتعجب من نفسه؟ وهل هناك في الأرض من هو أحق منهم بالموالاة. ويعترف الشاعر أن قلبه ظمآن عطشاً لرؤيتهم، وأنه يتجنب كل أمر يكرهونه قولاً وفعلاً. ثم ينتقل الشاعر الى الحديث عن نفسه وأعدائه، وكيف يشيرون اليه بالأيدي كرهاً وبغضاً، وينعتونه بالمسيء والمذنب، وأحياناً بالتكفير. ويصفونه بالترابي لأنه يحب أبا تراب (علي بن أبي طالب) وهو يفتخر بتلك الصفة، ويتمسك بها ولو اجتمعوا عليه وتألبوا كما يتحمل أحفاد الأقارب.

وينتقـل الشاعـر الى الحديث عن الخـلافة، وأن أهـل البيت هم أحق الناس بها وأنها اغْتُصبت منهم جوراً وعدواناً، وتولاها الأمـويون من قـريش، وهؤلاء ان خضع الناس اليهم في البيعـة الاولى، فإنهم سيخضعـون لهم في

البيعة الثانيةوغيرها بحيث أنها تصبح ملكاً لهم يتوارثونها واحداً بعـد الآخر. وهؤلاء الناس لهم سياسة معروفة هي : أن يسوسوا رعيتهم بالـظلم والقهر دون اعتبار للعدل، أو المساواة، ويزعم هؤلاء أن الخلافة ورثوها أبِّأُ عن أمَّا وهذا كذب وافتراء. والناس تعرف جميعـاً ان الحق هو حق بني هـاشـم: فهم أولًا من نســل النبي، أو من عشيـرتــه، النبي الــذي دان لــه الشــرق والغرب. والشاعر يفدى هؤلاء بأهله وبنفسه، لماذا لأنبه بهم اجتمعت الأمة بعبد تشتت وضياع تحت راية الاسبلام البذي بني للعبرب المجبد والسناء والرفعة، فبُورك النبي الـذي بفضله تحقق هـذا كله. ويتسـاءل الكميت متعجبًا؟ لماذا يحق لبني أمية وغيرهم أن يورثوا، ولا يحق لأل النبي أن يورثوه من بعـده، وهل كـان لبني أمية وغيـرهم من قيمة ووجود لولا النبي وتبراثيه البذي تبركيه، ولمباذا يحق لهم هم الخيلافية، ولا تحق في غيرهم من القبائل كبكيل، وأرحب، وعـك ولخم وغيرهـا، ولماذا لا تكـون للأنصار الذين قاتلوا مـع النبي في بدر وخيْبـر ويوم حنين، حيثـوا أبلوا البلاء الحسن في دحر المشركين وقتلهم. وإذا كان الأمويون وغيرهم اغتصبوا الحق من بني هاشم، فلماذا يقاتل المسلمون الخوارج الذين يطالبون بالحكم كغيرهم، أفليس هم في طلبهم وخروجهم كخروج الأمويين على الحق المغتصب .

إن الذين ينكرون ميراث الرسول ينصرفون في معاني كتاب الله، ويفسرون نصوصه على حسب ما يهوون ويرغبون، فهم أصحاب بدع ينتقلون من بدعة الى أخرى، والشماعر يأول على نفسه أمام الرسول (ص) بأنه لن يقع في الضلالة كما وقع فيها غيره، وسيبقى موالياً لأل النبي ما دام حيّاً، وهو يعلم ما سيكلفه ذلك من إيذاء أعدائه، وبغضهم وعزلهم له، حتى كأنه أجرب. ويتساءل عن السبب الذي من أجله يصنع به هكذا، اللهم إلا لأنه محب لأل محمد الذين بهم عزت قريش، وجعل الحكم فيها، وهؤلاء سادة، كرام، أشراف، يعطفون على الناس عند الحاجة، فهم أشبه ما يكونون بالمطر الذي يتساقط على الأرض فتنتعش به، وهم أيضاً يتنفس بفضلهم الناس. أما في السذود عن الدين فشجعان يتقدمون الجيوش دون خوف من موت، أو وجل من طعان. منهم جعفر الطيار ذو الجناحين والحمزة أسد الله وعلي بن أبي طالب. قُتل هؤلاء دفاعاً عن الدين، ومنهم قبل أن يُقتل أهينت كرامته واغتُصب حقه. خاص هؤلاء حرباً ضد المشركين والناكثين ولهم مع هؤلاء مواقع كثيرة قتلوا خلالها سادة القبائل وزعمائها وأبطالها منهم: طلحة بن عثمان الذي قتله علي بن أبي طالب ووليد بن عتبة قتله علي أيضاً، وشيبة بن ربيعة قتله علي والحمزة، ومرحب اليهودي قتله علي أيضاً، وشيبة بن ربيعة قتله المآسي التي نزلت على بني هاشم حتى أهلكت منهم الكثير من الأبطال الموسي التي نزلت على بني هاشم حتى أهلكت منهم الكثير من الأبطال وموت العباس بن عبد المطلب، وإبنيه عبد الله والفضل، ثم محمد بن الحسين في كربلاء، كذلك مقتل جعفر الطيار، والحمزة بن عبد المطلب، وموت العباس بن عبد المطلب، وإبنيه عبد الله والفضل، ثم محمد بن الحنفية بن علي الطريد الشري من الهار، محمد بن مطلومين من أناس لا يعرف الإيمان قلوبهم.

وأما اللغة فـإنه عجيب في اختيـار ألفاظهـا، فالألفـاظ جـاءت بـدويـة صعبة الفهم ملائمـة للمعنى. والصور البيـانية جـاءت في معظمهـا تشبيهات اللهم إلا بعض الاستعارات كما في قوله:

حنانيك ربَّ الناس من أن يغرَّ بي كلم غرَّهُمْ شرب الحياة المنضب فقد شخص الحياة واستعار لها الماء لتشرب، وقوله:

خِضمُ ونَ أشراف لها ميمُ سادة مطاعيم أيساراً إذا الناس أجدبوا استعار الجدب للناس للدل على أفعالهم، وقوله:

وإن هاج نبت العلم في الناس لم تزل للحم تلعــة خضــراء منــه ومــذنب استعار للعلم النبت وهو هنا بمعنى الكلام ـ وفي البيت الأول تجـد التصريـح . حيث جانس الشـاعـر بين شـطري البيت الواحد

ويلون الشاعر هاشميته بألوان الجِناس كقوله :

نـقتـلهم جـيـلًا فجـيـلًا نــراهـم شعــائــر قــربــان بهم يـتـقــرب ففي البيت جِناس بين قربان ويتقرب، وقوله:

محساسين من دنيسا وديسن كسأنمسا جلقت بالأمس عنقباءُ مُغْرِبُ جناس بين دنيا ودين، وقوله:

فسراب فكماب خسر للوجه فسوقه جمدية أو داج عسلى النحر تشخب جانس بين راب وكاب

والطِّباق بين واضح في الأبيات وعلى سبيل المثال قوله :

- فقـل للذي في ظـل عميـاء جـونــة تـرى الجور عـدلًا أين لا أين تذهب طابق بين الجور والعدل، وقوله:
- وقــالــوا ورثنــاهــا أبــانــا وأمنــا ومــا ورثــتــهـــم ذاك أم ولا أب طابق بين ورثناها وما ورثتهم، وقوله: ولكن مــواريـث ابن آمـنــة الــذي بــه دان شــرقـي لـكـم ومـغــرب بين شرقى ومغرب طباق.

وهكذا، غير أن ما يلفت النظر في الهاشمية الثانية، وما لم نجده في الهاشمية الأولى هـو حديثـه عن الاسلام وانتمـائه الى هـذا الدين، وان حبـه لآل محمـد جاء ليس مستقـلًا، بل كجـزء من حب الاسلام اذ لـولا الاسلام لما كان ذلك الحب بينه وبينهم.

بقي سؤال لا بد أن نسألـه لأنفسنا ونجد جوابـاً عليه، والسؤال هـو هل ارتقى الكميت في هذه الهاشميـة الثانيـة من مستوى المـدح المتعارف عليـه في ُوصف خصــال المـمــدوح الى مــا هــو أعـمق مـن ذلــك في وصـف خصوصيات آل البيت، من زهد وتُقى وتنسك وقيـام الليل للصـلاة والتهجد، ووعظ النـاس ومناظـرتهم، وطرق العيش عنـدهم، ومسلكهم التـربـوي. إن من كـل هذا لا نجـد الا استخدامه لكلمة آمين الله في مـدحه للنبي وكلمة المهتـدين ومنتجع التقـوى في وصف علي (ع) ونعم المؤدب وأنهم مصابيـح الدجى أيان نخشى ونرهب.

وينهي الشاعر هاشميته الثانية بالوصول الى يثرب ثم انتقاله الى مكة فقد عرفنا الغاية من ذهابه الى مكة وهي الحج والعُمرة أما ماذا فعل في يثرب ومن زار هناك وكيف كانت تلك الزيارة فهذا سر لم يبحْ به الكميت ولم نعرف عنه شيئاً.

وهذا عمل نسجله على الكميت ونجعله تقصيراً كان عليه أن يتلافاه لأنه جوهر القضية وهدفها الأول والأخير، فماذا يهمنا أن نعرف معاناته هو وناقته للوصول الى المدينة. وما يهمنا أن يصف لنا الثور الوحشي وصراعه مع الصائدين، ان كل ما يهمنا هو النتيجة التي وصل اليها الكميت بعد تلك الرحلة الطويلة، وهل كانت تلك النتيجة على مستوى الجهد والعناء المبذولين. فهنا كان من وصف لذة النصر التي حققها الشاعر بالوصول الى من يحب بعد تلك المعاناة الشاقة التي عاناها من برد وقلة زاد، وطول مسافة، وأرض موحشة ووعرة سلكها. إن وصف المعاناة كان جيداً، ولكن وصف النتيجة كان معدوماً، لا يليق ولا يتساوى مع المعاناة

## الهاشمية الثالثة

تتناول هذه الهاشمية موضوعين بارزين هما: اهتمام الشاعر ببني هاشم
 الحديث عن نفسه وعن ناقته، وما عاناه هو وهي من مشاق السفر للوصول الى من يحب يقول الكميت في معالجته للموضوع الأول:

أنى ومن أين آبك الطربُ من حيث لا صبوةٌ ولا ريبُ<sup>(1)</sup> لا من طلّاب المحجبات إذا أُلقيَ دون المعاصر الحُجُبُ<sup>(1)</sup> ولا حمول غدتُ ولا دِمَنِ مرَّ لها بعد حقبة حِقَبُ<sup>(1)</sup> ولم تهجني الظوائر في المنزل القف ر بُروكاً ومالها رَكَبُ<sup>(1)</sup> جُرْدٌ جلالُ معطفات على الواقرَق لا رجعةٌ ولا جَلُبُ<sup>(0)</sup> ولا مخاص ولا عِشَارُ مطا فيبلُ ولا قُررح ولا تسمَّلُبُ<sup>(1)</sup>

يتساءل الشاعر مستعجباً من مصدر السرور الـذي يشعر بـه وهو الـذي لم يعشق ولم يصب من الدهر لمـا يسـر. فـطربـه اذن لا من الفتيـات اللواتي أدركن الحيض، أو من النسـاء المخــدرات في الهــوادج، أو الـحبـيبـات الضاعنات اللآئي لم يتركن من آثـارهن الا الدمن . ولم يهيـج شعوره أيضاً أثافي القدر التي ليس لها أرجل. لا الأثـافي الجرد ولا الـرماد الـذي هو أثـر

- (١) آبك الطرب: أي رجع اليك. والطرب: خفة تلحق الانسان من حزن أو فـرح.
   والصبوة: جهل الفتوة واللهو من الغزل. والريب: صروف الدهر.
  - (٢) المعاصر والمعاصير: جمع معصر التي أدركت وقاربت الحيض.
- (٣) الحمـول: الهوادج كـانت فيها النسـاء أو لم تكن. والـدمن: جمـع دمنـة وهي أثـار الناس.
- ٤) الظوائر: جمع ظئر. العاطفة من المرضعة على غير ولدها. والظوائر هنا بمعنى
   أثافي القدر شبهت بالابل لتعطفها حول الرمال. ومالها ركب: أي أرجل.
- (٥) جرد: أي الأثافي. أجمع أجرد، لا وبر عليها ولا شعر. والجلّاد الواحد جلد والواحدة جلدة. أي أشداء أقوياء على التشبيه بالابل. والأورق الـذي لـونـه بين السواد والغبرة يريد بها الرمال. والرجعة بالفتح والكسـر، إبل تشتـريها الاعـراب ليست من نتاجهم.
- (٦) المخاض: الحوامل من الابل وأحدثها خلفة على خير قياس ولا واحد لها من لفظها. مطافيل: جمع مطفال ذوات الاطفال. والقروح جمع قارح وهي التي استبان حملها، والسلب: جمع سالب التي تلقي ولدها لغير تمام.

من آشار الأحبة، ولا الإبـل التي تُباع وتشتـرى. ولا الحوامـل من الإبـل، أو ذات العشار، أو ذات الأطفال، أو ذات الحمـل، أو من وضعت حملها قبـل أوانه.

ويقول:

ما لي في السدار بعد ساكنها ولو تذكرت أهلها آرب<sup>(1)</sup> لا الدار ردت جواب سائلها ولا بكت أهلها إذا اغتربوا يا باكي التلعة القفار وَلَمُ تَبْك عليه التلاعُ والرُّحَبُ<sup>(1)</sup> أَبْرِحْ عِن كَلَّفَ الديار وما تَزْعُمُ فيه الشواحجُ النُّعُبُ<sup>(1)</sup> هذا تُنائي على الديار وقَدْ تأخُذُ مني الديَارُ والنَّسبُ<sup>(1)</sup> وَاطلب الشأو من نوازع ال لَّهْو والقى الصَّبا فنصطحبُ<sup>(0)</sup>

يقول: أنه لا حاجة لـه ولا قصد في الـدار التي يحدث عنهـا، والتي فقـدت ساكنيهـا بالضغـون عنها فهـذه الديـار عندمـا سألتهـا عن أهلهـا وأين ذهبوا، لم تردّ جواباً، ولم يظهر عليها التأثر من ذلك الفـراق. فيا أيهـا الذي تبكي تلك الـديار، ولمَ تبـكِ عليك، أليس أمـرك هذا يثيـر العجب عندمـا ترعم أنها حـزينة عليـك. فالـديار لا تحـزن على من يهجـرهـا، وتحب من يعمرها، بالسكن فيها، ولهذا يثني الشاعـر على الديـار وعلى من يسكن فيها من الأحبة، وهؤلاء سلبوا منـه نفسه في هـواه اليهم، وهو يـطلب السباق الى

- (١) الأرب: الحاجة.
- (٢) التلعة: ما ارتفع من مجاري الماء. والتلاع: جمع تلعة وهي الربوة من الارض. والرحب: جمع رحبة وهي ما اتسع من الأرض مثل قرية وقرى.
  - (٣) أبرح: أي أعظم به وأعجب به.
  - (٤) النسبب: وهو رقيق الشعر في النساء ولهذا يقال نسب بها.
  - (٥) الشاو: السبق. نوازع اللهو، أي التي تميل الى اللهو وتنزع اليه.
- (٦) الفارغـات: اللواتي لا أزواج لهن. وأبيض جمـع بيضاء وهي النسـاء الحِسـان،

نـوازع اللهو واللقـاء بالصبـا فيصطحبـا، وينشغل بـاللواتي لا أزواج لهن من البيض الحسان اللواتي هنَّ من خيرة النساء.

ويقول : إذْ لــمتـي جشـلة أكـفئـهـا يضحك مني الغواني العجبُ<sup>(١)</sup> وصـرت عمَّ الفتــاة تنئب الـ كــاعب من رؤيتي وأتئب<sup>(٢)</sup> فــاعـتتب الشـوق عـن فؤادي والشعـر إلى من إليه معتتبُ<sup>(٣)</sup> يقـول الشـاعـر : اذا رأين الغـواني تسريح شعـري الى مـا وراء أذني أعجبهن شبـابي، وقابلنني بـالضحك. ورحن ينـادينني بـالعم، وصرت اذا نظرت الى إحداهن راحت تستحي مني لكبـر سني، واستحي منها. ورحت أعتتب الشـوق، وانصـرف الى غيـره، لأن زمن الحب والنسيب قد فـاتني وانصرف عني .

اليك يا خيرً من تضمنت ال أرض وان عاب قولي العَيْبُ<sup>(١)</sup> لج بتفضيلك اللسان ولو أكثر منك الضَّجاج واللجبُ<sup>(٢)</sup> أنت المصطفى المهذّب المحض في ي النشبة ان نصَّ قومك النسبُ<sup>(٣)</sup> أكرم عبيداننا وأطيبها عُودُك عودُ النُّضارِ لا الغَرَبُ<sup>(٤)</sup>

يقول الشاعر أن شوقه وحبه موجّه كله الى السراج المنير أحمد النبي المصطفى، ولا يحوله ولا يصرفه عن ذلك الشـوق رغبة في مـال، أو رهبـة أو خوف الى غيره، ولو أوعده النـاس الشر بـه، ينتقده النـاس بأنـه قد غـالى في حب محمـد وآلـه، وأنـه لـو اعتـدل في ذلـك الحب لكـان خيـراً لــه، ويصمم الشـاعر رغم إكثـار الناس في لـومه ومعـابـاتـه على أن يـرفـع ثنـاءه وولاءه، وإخلاصه لآل النبي، وان عيب على ذلك حسداً وغيظاً.

واللسان دائماً يعبر عما في القلب، ولهـذا تـراه يلجُ بتفضيـل النبي وآلـه رغم الضجيج والصيـاح استنكـاراً لـذلـك. بمحمد المصطفى المهذب النقي من العيـوب والى ذلـك نصت الاحـاديث عن نسبـه وقـومـه. وهـو من الشجرة المباركة وأسرته من أكرم عيدانها وأطيبها عود النبي (ص). وبقول:

ما بين حوائر أن نُسِبتُ إلى آمِنه أعْتم بنتك الهَدَبُ (\*)

- (١) يعني النبي (ص) اليه يرفع ثناءه، وولاءه، واخلاصه.
   (٢) الضجاج والضجيج واحد. لج : أي تمادى.
   (٣) المصفّى : المهذب النقي من العيوب.
   (٤) الغرب والنضار : ضربان من الشجر تعمل منهما الاقداح والنضار من أجود الأخشاب.
- التي تتخذ منها الاقداح . التي تتخذ منها الاقداح .
- (٥) أمنة: والدة النبي (ص) . واعتم البنت: إذا طال وكنُّف. والهدب: الكثير الـورق والغصون.

قرن فقرن تساسخوك لك القضية منها بيضاء والذهب<sup>(1)</sup> حتى علا بيتُك المهندَّب مِنْ خِنْدف علياء تحتها المعرب<sup>(1)</sup> والسابق الصادق الموفق والخاص حاتم للآنبياء اذ ذهببوا والحاشرُ الآخِرُ المصدقُ لل أول فيسا تناسخ الكُتُبُ<sup>(1)</sup> مبشَّراً منذراً ضياء به أنكر فينا الدوارُ والنُّصبُ<sup>(1)</sup> من بعدِ اذ نحن عاكفون لها بالعِثْرِ تلك المناسِكُ الخيب<sup>(0)</sup>

يقول الشاعر : أن بنت الرسول (ص) قد أعتم ما بين حواء الى أمنية، وصار متصلًا حائلًا ما بينهما .

والنبي تنقل في الارحام الطاهرة من حواء الى ان ولدته آمنة (رض) ، دون أن يختلط بشيء يفسده. والنبي (ص) فوق العرب جميعاً وهو في الذروة العُليا من الشرف، وهو يصدق من سبقه من الانبياء لأن رسالته مكمّلة لرسائلهم، وهو خاتمهم، وهو الذي يحشر الناس من خلفه وعلى ملته. بشَّر بالحق فأضاءت رسالته الهُدى وأطفأت ما كان قبلها من عبادات كالاصنام يدورون حولها، كضم العتر وغيره من المناسك المخيبة لأصحابها.

- (١) قرن فقرن: أي جيل بعد جيل. تناسخوك: أي تداولوك، وتناقلوك.
- (٢) العلياء: الارتفاع. وخددف: اسم قبيلة، وهي اسم امرأة الياس بن مضر بن نـزار غلبت على نسب أولادها منه.
- (٣) الحاشر من اسمائه (ص) أي الذي يحشر الناس من خلفه وعلى ملته. والأول موسى (ع).
- ٤) يروى بشر منذر. والدوار: اسم صنم وحجر يدورون حوله. والنصب: حجارة تنصب ليطوفوا حولها.
- (٥) العتر: صنم كان يعتريه. أي كمنصب ذلك الصنم أو الحجر الـذي يدمي رأسـه بدم العنيـز، والمناسـك: جمع نسـك. وهو المـوضـع الـذي تـذبـح فيـه النسيكـة وهي الذبيحة. والخيب: أي الخائبة التي لا منفعة فيها.

ويقول:

ومِلَّة النزاعمين عيسى بنَمَ الله وما صَوَّروا وما صلبوا مهاجراً سائلاً وقد شالت الحرب لقاحاً لغيرها الكثب في طلق ميح للاوس والخز رج ما لا تنضمن القلب مجدد حياة ومجد أخررة سجلان لا ينزحان ما شربوا لا مِنْ تِلال ولا تراث أب إلا عطاءً الذي له غضبوا

يقول الكميت: انكرت فينا ملة الزاعمين بأن عيسى ابن الله وما صوروا من الافكار بأننه صلب. هاجر النبي (ص) ليخوض الحرب مع الكافرين، حرباً لقاحاً لا هوادة فيها، ولا تبقى من الكافرين أحداً. قصد في هجرته الرسول المدينة ليجد في انتظاره الأنصار الذين سينال منهم التأييد والعون، وسينالون منه الفضل الكثير. وقد نال هؤلاء الانصار المجد في الدارين الدنيا والآخرة. سجلان يشربون منهما ولا ينضحان. وما اكتسبه الأنصار من عزة ومجد لم يأتهم إرث من قديم لأب أو جد، بل هو حصيلة الذي من أجله غضبوا له.

 (١) لقاحاً: تشبيه اعتادت العرب أن تطلقه على الحرب عندما تكون شديدة. والغبرة: بقية كل شيء والكثب: الجرعة التي تبقى في الاناء.
 (٢) في طلق: أي في قصد ووجهة. والطلق في الأصل: سير الابل.
 (٢) في طلق: أي ني في قصد ووجهة. والطلق في الأصل: سير الابل.
 والميح: أن ينزل الرجل الى قرار البئر اذا قلّ ماؤها فيملاً الدلو بيده. والميح: يجري مجرى المنفعة، فكل من أعطى معروفاً فقد ماح. والقلب: جمع قليب: وهو البئر.

يا صاحب الحوض يوم لا شـرب للـ ــــوارد إلاَّ مــا كــان يــضـطرب نــفسي فــدتُ أعــظماً تـضــمـنهــا ـــ تـبــرك فـيــه الــعـفــاف والحسب أجرك عسدي من الأود لِـقُـر باك سجيات نفسي الـوظبُ<sup>(١)</sup> في عُـقـدٍ من هـواك محكمـة ظواهِرَ منها العِناجُ والكَـرَبُ<sup>(٢)</sup> يخاطب الشاعر الرسول (ص) بصاحب الحوض الذي سيسقي منه أمته يوم القيامة. ولا يرد الحوض إلا من كان محباً لمحمد وآل بيته. ويطلب الشاعر الفدار بنفسه للرسول الـذي مات وتـزل في اشرف قبر واطهر تربة. وهو أي الشاعر لا يطلب أجراً من حبه لآل محمد إلا مودتهم وتقربه منهم، وأن يبقى ذلك الحب سجية فيه دائمة ما دام هو على قيـد الحياة. وتلك النفس التي تقيم في داخله وقـد قيـدت بحبـال حب النبي وآلـه ولا تستطيع قوة غير قوة الله فكاكها.

ويقول :

واصلة آخراً بأوَّها تَنْجَلُوا صف وها وما خشوا (") أفواه من ذاق طعمِهُمْ عَـذُبُوا قموم إذا املولج المرجبال عملي والأســدُ أســدُ العــرين إن ركبــوا إن نزلوا فالغيوث باكرة ولا مجازيع إنْ هُمْ نَكَبُوا لا هم مفاريخ عند نوبتهم ا سنخ التقى والفضائــل الـرُّتَبُ(٤) هينون لينون في بيوتهم آفة والمنجيون والنجي والطيبون المبترؤون مرز ال حيب ورأس الرؤوس لا اللذيب والسسالمون المطهرون من ال زهر أصبحاء لاحديشهم واه ولا في قديمهم عَطَبُ والمعمارف والحميق لمكممدل بسه والمتلفون كشر ما وهبوا

- (۱) الأود: الذين يتوددون من المودة. والسجيات: جمع سجية وهي الطبائع.
   والوظب: الدائمة على الشيء.
- (٢) العناج: حبل يشد في أسفل الدلو. والكرب حبل يشد على عراقي الـدلو وهـو الذي يلى الماء.
  - (٣) تنخلوا : أي تخيروا، وما خشبوا : أي لم يخلطوا. من الخشب وهو الاختلاط.
    (٤) نسخ كل شي، : أصله. والرتب : أي الثابتة. راتباً : أي مقيماً.

كل يوم يمضي يتولد منه حب جديد لمحمد وآله، فهؤلاء القوم هم الصورة الأخرى الحسنة للناس فأنت إذا ما وجدت إلا الطعم المالح من أقوال الناس، لا تجد إلا الكلام العذب عند هؤلاء. فالخير يلاحقهم حيثما حلوا ونزلوا، وهم أسود عندما تسعر الحرب نارها، ومن عجيب أمرهم انك تجدهم لا يفرحون كل الفرح عندما يحل بهم شيء حسن، ولا يجزعون كل الجزع عندما يحل بهم مكروه . فالسلطة والحكم أو انتفائهما سيان عندهم ، لأن عملهم كله لله تعالى . حنيون لينون في أخلاقهم ، أصيلون في التقى والفضائل ثابتون عليها .

ويقول :

تجعب غايبات أهلها القصت (١٠ والمحرز والسبق في مواطن لا فهُمْ هـناكَ الأساة للداء ذي الريبة والراثبون ما شعبوان لا شُهدٌ لـلخَنبا ومـنطقِه ولا عن الجِلم والنَّهي غَيَبٌ (") لم يأخُذُ الأَمْسَرَ مِنْ مُجَساهِلِهِ ولا انتحالًا من حيثُ يُجْتلُبُ وَلَمْ يُحَـلْ بَـعْـدَ زَلَّـة هَٰــمُ كُسرُوا المعساذيس إنَّمسا حسبُسوا(٤) أمر وأهلُ الشّغَابِ إنَّ شَغَبُوا (\*) والسوازعسون المسقسر بسون من ال لا يُصدِرُونَ الأَمُورَ مُبْهَته ولا يضيعُون دَرّ ما حَلَبُوا إنْ أصــدروا الأمــر اصــدروه مــا أو أورَدوا اللغُبوةُ ما قسريسوا

- (۱) يقال للمراهن إذا سبق أحرز قصب السبق لأن الغاية التي يسبق اليها تـذرع بالقصب وتركز تلك القصبة عند منتهى الغاية، فمن سبق اليها حازها.
- (٢) الاساة : جمع آسي : وهو الطبيب، والـراتبون : المصلحـون. وما شعبـوا : أي ما أصلحوا.
  - (٣) النهى : العقل. والخنا من الكلام أفحشه.
  - (٤) الزلة : الهفوة من الزلل. والمعاذير : جمع معذرة الاعتذار.
  - (٥) الوازعون : أي الناهون عن المنكر. والشغاب والشغب الخصام والفننة.

وآل النبي أحرزوا السبق في مواطن الحق، وفي مواقف الدفاع عن الدين، لا فيما لا يجد نفعاً من سباق الخير، وما يثير الحرب والقتال، بل يتسابقون لمداواة الناس فيما هم فيه من أمراض الشرك والاختلاف، والإصلاح فيما بينهم. وهم منزهون عن كل قول فيه فحش بعيدون عنه، قريبون من الحلم والنهي. وهم في تصرفهم لا يستمدون ذلك من الجهالة في الأمور، أو الانتحال لما هم ليسوا فيه. فعقولهم سليمة تمنعهم من الوقوع في الخطأ، أو الزلل في أمر لأنهم يفطنون للأمور قبل وقوعها، ويحسبون لكل شيء حسابه. ينهون عن المنكر، ويقربونهم من الطاعة اللدين، ويبعدونهم عن المشاغبة. وهم أيضاً أولو نظر ثاقب لا يضعون الأمور إلا في مواطنها ولا يفشلون في تحقيق ذلك. ومن حكمتهم وسمو أفكارهم أنهم لا يصدر عنهم شيء إلا ويغلب فيه الصواب والكمال.

ويقول : الكميت في معالجته للموضوع الثاني وهو وصف معانـاته هـو وناقته في المسير إلى آل النبي (ص) .

يا خير من ذلت المطيَّ لهُمْ أنتم فروع العِضَاءِ لا الشَـذَبُ<sup>(1)</sup> أنتم من الحرب في كرائمها بحيثُ يُلقى من الرَّحى القُطُبُ<sup>(1)</sup> وفي السنين الغيوثُ باكرةٍ إذ لا يُـذِرُ العَصُوبَ مُعْتَصِبُ<sup>(1)</sup> أَبْرَقَ للمسنتين عِـنْدَكُمُ بالجودِ فيها النَهارُ والعُشُبُ<sup>(1)</sup>

- (۱) العضاة : أعظم الشجر الواحدة عضاهة وعضهة. والشـذب قشر الشجر وفرع كـل شيء أعلاه.
  - (٢) كرائم : جمع كريم وكريمة وهو الشريف الحسيب في قومه.
- (٣) السنين : أي في السنين الجدبة كأنهم الغيوث. والعصوبة : الناقة التي لا ترد حتى يعصب فخذاها أي يشدان بحبل.
- ٤) المسنتين : الذين أصابتهم السنة وهي القحط والجدب. والنهار : جمع نهى وهـو
   الغدير. والعشب الكلا الرطب.

هَـلْ تبلغنيكم المـذكَّرَةِ الـ وجنَاءُ والسَّيْرُ منيً الـدَّابُ<sup>(1)</sup>
لم يـقتـعْـدَها المُعَـجَ لونَ وَلَمْ يَمْسَحْ مطاها الوُسُوقَ والقَتَبُ<sup>(1)</sup>
يخاطب الشاعر محمداً وآله قائلاً : إنهم خير من ذلت لهم المطي
رحالها، وإنهم أيضاً فروع تلك الشجرة الطيبة التي جذعها في الأرض،
وفرعها في السماء. إذا انزلوا للقتال فهم أول من يريدون رحى الحرب،
وفرعها في السماء. وأما في السخاء والكرم، فتجـدهم يجودون كأنهم
أقدامهم وشجاعتهم. وأما في السخاء والكرم، فتجـدهم يجودون كأنهم
البين، وعـدم وجود النبت والـزرع. وهم أشبه ما يكونون بالغيث الها الغيرة الى
البن، وعـدم وجود النبت والـزرع. وهم أشبه ما يكونون بالغيث الهـاطل
البن، وعـدم وجود النبت والـزرع. وهم أشبه ما يكونون بالغيث الهـاطل
اللبن، وعـدم وجود النبت والـزرع. وهم أشبه ما يكونون بالغيث الهـاطل
اللبن.

والشاعر متشوق للمسير الى بني هـاشم ولا يدري إذا مـا كانت نـاقته تتحمـل مشاق السفـر في الوصـول اليهم، فهي من النـوق الكـريمـة التي لم تركب. .

ويقول :

كأنها الــنــاشط المُــوَّلــعَ ذو الـ العينــة من وحش لينــة الشَّبَـبُ<sup>(\*)</sup>

- (١) المذكرة : الناقة الشديدة تشبه الفحل في الخلف والعظم. والوجناء : العظيمة الوجنات وقيل : معناها الصلبة من وجين الأرض أي الصلب منها. والدأب : السير السريع.
- (٢) لم يقتعدها : أي لم يتخذها المعجلون قصوداً. والمعجلون : الذين معهم الاعجالة والعجالة. المطا : الظهر. والدسوق : جمع دسق وهو الحمل للبعير. والوقر : حمل البغال والحمير : والقتب : الرمل .
- (٣) الناشط : الثور الوحشي . الولع : البرص . ذو العينة : أي أنه ضخم العين واسعها ولينة : موضع في بلاد نجد . والشبب الذي تمت اسنانه.

إن قـيـل قيـلوا ففوق أرحلهما أو عَـرَّسوا فـالـذميـلُ والخببُ<sup>(()</sup> شعث مـواليـجُ قـد تغـولـت الـ أرض بهمْ فـالقفـافُ فـالكـثبُ<sup>(<sup>1</sup>)</sup> تـرفـعُهُـمْ تـارةً وتخفِـضُهُـمْ إذا طفـوا فـوق آلهَـا رَسَبـوا<sup>(<sup>1</sup>)</sup> إلى مـزوريـن في زيـاراتهـمْ نَيْـلُ التَّقى واستتـمتِ الحِسَبُ<sup>(٤)</sup>

والناقة التي اختارها الشاعر لـرحلته الـطويلة قاصـداً بني هاشم تشبـه الشـور الوحشي الـذي يخرج من بلد الى بلد، ومن أرض إلى أرض، أبـرص اللون، عـظيم سواد العنين نشيط. وهـو ينـام القيلولـة فـوق مـطيهـا مـع من ينـامون، فـإذا ما جـاء الليل نـزل مع من نـزل عن مطيهـا لـلإستـراحـة، ثم يثورون مع انفجار الصبح سائرين سير الذميل والخبب.

وإذا نظرت إليه وإلى سواه من المسافرين رأيتهم مغبري الرؤوس من مشقة السفر، فهم يقطعون المسافات الطويلة عبر الأراضي المرتفعة والمنخفضة، تارة ترتفع بهم الأرض، وتارة أخرى تنخفض، ومع هذا فهم غير مبالين بما يحدث لهم، لأنهم سيكسبون الأجر من الزيارة التي هم ذاهبون إليها إلى قوم في زيارتهم احراز التقوى، والرضى من الله تعالى.

يمكن تلخيص هاشمية الكميت الثالثة تحت النقاط التالية.

أولًا : التساؤل عن مصدر الطرب الذي ينتاب الشاعر - فهو لم يأت

- (١) قيلوا : من القيلولة . وهي النوم في الظهر . وعرس المسافر . نزل في وجـه السحر .
   الذميل والخبب . ضربان من السير .
- (٢) شعث : جمع أشعث وهم المقبرات الرؤوس من مشقة السفر. ومداليج : جمع مدلج من الدلج وهو السير من أول الليل. تفولت الأرض من التفول. وهو التلون. والقفاق : جمع قف وهو ما ارتفع من الأرض. والكثب : جمع كثيب. التل من الرمل.
  - (٣) الأل : السراب. وطغوا : أي علوا، ورسبوا : أي هبطوا.
    - (٤) مزورين : من الزيارة. والحب جمع حسبة الأجر.

من حب غانية بيضاء يريد التصبب بها، أو من أمرأة متحجبة فاز بالوصال بها، ولا من ديار عاد إليها بعد هجرها. كما لم تهيجه تلك الأثار التي بقيت من رسم الديار المقفرة المهجورة.

ثانياً : التحدث عن الديار بصيغة المخاطب، والتذكر لأيام مضت كان فيها قد بلغ سن الشيخوخة وقد انتزع منه الشباب أو الفتوة. حتى غدا لا يجرؤ على مغازلة الصبايا، لأنهن يتحدثن إليه بصيغة العم، ورحن يستحين منه وهو يستحي منهن ولهذا نراه يزهد في الدنيا، ويقرر التوجه الى من هم البديل لما خسره، إلى السراج المنير أحمد المصطفى، وهو في توجهه إلى رسول الله لا يبغي رغبة، ولا يتوقى رهبة فقد اختار حبه وحب آله عن قناعة وعقيدة. وبات لا يأبه بما يوجه إليه من أقوال

ثالثاً : حديث الشاعر عن النبي (ص) ووصف، اختصه الله تعالى به من صفات : فهو المصطفى، والمهذب المحض، قومه اكرم الناس حسباً، وخيرة من أنجبت حواء من ولـد، وقـد تنقـل في النسب الـطاهـر من صلب الى صلب حتى خـرج من آمنـة، وهـو الصـادق السـابق المـوفق، خـاتم الأنبياء، المبشر المنـذر الـذي قضى على أصنـام الجـاهليـة التي كـانـوا يعبدونها. ووجهم نحـو الله تعالى المعبود الحقيقي. ثم هـاجـر يـدعـو الى الدين الجديد، فناصره الأوس والخزرج في المدينة (يثرب).

رابعاً : يخاطب الشاعر النبي (ص) مباشرة بصاحب الحوض، ويرثيه، ويتمنى لوكانت نفسه فداء له. ثم يتحدث عن بني هاشم وصفاتهم وأخلاقهم، فإذا هم خلاف الناس لأنهم صفوتهم كرام لينون طيبون، أهل فضائل وتقى، مبرون من الآفات، مطهرون من العيب، وهم رأس الرؤوس لا الذنب. يعرفون الخف. يتلقون ما وهبهم الله تكسرماً ويحرزون قصب السبق في إدراك الغايات الحقة، لم يأخذوا الأمسر من مجـــاهله. ولا انتحلوه من حيث يجتلب، يكـفــون النــاس عـن المـنكــر ــ كالخصام والفتنة، وأما في الحرب فهم قطب رحاها.

خامساً : حديثه عن نـاقته، وسيـرها إلى بني هـاشم، فإذا هي نشيـطة قـوية كـالثور الـوحشي تتحمل مشـاق السفر. وأمـا المسافرون : فكانـوا من طـول المسـافــة، ومشقـة الـطريق شعب مـداليـج تـرفعهم الأرض تــارة، وتخفضهم أخــرى إلى أن وصلوا إلى المــزورين في زيــارتهم لنيــل التقى والأجر.

#### لغة الهاشمية الثالثة.

كعادته يستخدم الكميت في هذه الهاشمية ألفاظاً وتعابير مستمدة من الصحراء، فأنت ترى المقدمة جاءت لوحة تعكس واقع الصحراء وما يجري فيها. من نساء محجبات، وجمال، وهوادج ومنازل، وقفر، ودمن ، ومخاص، وعشار. عبارات استخدمها الشاعر الجاهلي لأنها من صميم بيئته، أما أن يستخدمها الكميت الإسلامي فجاءت تقليداً، وهذا التقليد بقي سائراً إلى أن قامت الثورة عليه واستبدل بغيره. وخاصة في الحقبة التي جاءت بعد العصر الأموي .

والمرء عندما يقرأ هـذه الهاشميـة يشعر بـالنبرات القـوية، لتـدل على الموقف الذي يقفه الشاعر، والناس الـذين توجهـه اليهم هذه الخطب. فإذا أنت تحسب نفسـك بين ضجيـج وجلبـة. احـراز لقصب السبق في مــواطن الحق، مهاجـرة لنصرة الدين. غيـوث عند النـزال ليوث عنـد القتـال. منـطق صدق لا يعرف الفحش. ناهون عن منكر آمرون بمعرف الخ.

هذه الحركة التي يحدثها الشاعر عند حـديثه عن بني هـاشم تدل على التفجـر الداخلي عنـده والمسخر كله لمحبتهم. وهـوينتقي الألفاظ المـلائمة للمعنى. فقد أحسن التعبير عنـدما اختـار الملوحة لكـلام أعداء بني هـاشم، والعذوبة لكلامهم، وإن كان ذلك للدلالة على الطعم على سبيل المجاز .

فالكلام الطيب يدخل على النفس فينعشها، كما ينعشها الطعام الطيب، وكذلك الكلام السيء يسيء للنفس كما يسيء إليها الطعام الرديء.ثم استخدامه للفظي النزول والركوب لتدل كل منهما على معنىً يتلاءم مع معناها، فالنزول للمطر الغيث يحيى به الأنفس بعد موتها. والركوب الى الجهاد لتحيى أنفساً ماتت على الكفر باجبارها على الإيمان، واستخدامه لفظة هين، ولفظة لين للمعاشرة، وهذا في منتهى الرقة، لأن

وأما من حيث الدلالة البلاغية والبيانية فنجد عند الشاعر أسلوب الحوار والقصة. عندما يتحدث عن نفسه وعن الغواني وعن الديار والنازحين عنها. ونجد التشابيه عندما يشبه الرسول (ص) بالسراج المنير وتشبيه كرم أعداء بني هاشم بالملح وكلام بني هاشم بالعذب وتشبيه بني هاشم بالغيث عطاءً، وبالاسود حرباً، ونجد جناساً بين لج ولجب بين رغبة ورهبة وهين ولين، وطباق بين صادر ووارد، وترفعهم وتخفضهم، وطفاو رسب.

## خصائص الهاشمية الثالثة.

إن من يقرأ الهاشمية الثالثة يلحظ نقطة متطورة عما قبلها من حيث التطرق مباشرة إلى بعض خصائص بني هاشم لم يتطرق إليها من قبل. فالنبي (ص) صاحب الحوض وبنوهاشم ومن أحبهم هم الذين سيردون هذا الحوض، وبنو هاشم يقربون الناس إلى طاعة الله، وينهونهم عن فعل المنكر.

ومن حكمتهم وسمو افكارهم أنهم لا يصدرون عن شيء إلا وغلب الصواب والكمال على غيره سنخ التقى والفضائيل، منزهون عن الكلام الفاحش : كما أن الشاعر لأول مرة يتحدث فيهما عن نفسه والغماية التي من أجلها سافر الى بني هاشم وهي : نيل التقى ورضا الله تعالى.

# الهاشمية الرابعة

الموضوعات التي تتناولها هذه الهاشمية هي : ۱ – اذكاء روح الثورة ضد الأمويين . ٢ – التخلي عن مقدمات النسيب كما فعل في الهاشميات السابقة والتحدث مباشرة عن الموضوع الذي يريد أن يتحدث عنه. ٣ – يأخذ على بني أمية سياستهم السيئة ، وعلى الشعب خضوعه وخبوعه.

اذكاء روح الثورة ضد الأمويين :

وهمل مدبر بعمد الإسماءة مُقْبِلُ وهـل أمـة مستيقـظون مـرشــدهم فيكشف عنـه النعسة المتـزيـأ(١) مساوئِهمْ لـو كـان ذا الَيْلُ يُعْــدَلُ على ملةٍ غير التي نتنحلُ (٢) وأفعال أهمل الجماهلية نَفْعَلُ عملى أننسا فيهما نمهوت ونقتسل لنسا جَنَّةٌ ممنا نخساف ومعقِلُ (٢)

- ألا هَــلْ عــم ِ في رأيــهِ مـتــأمّــلُ فقد طال هذا النوم واستخرج الكرى وعبطلت لأحكمام حتى كمأنبنها كسلام السبيسين الهسداة كسلامنسا رضينا بدنيا لا نريد فراقها ونحن بهما مستمسكون كمأنها
- (١) المتزمل : النائم المتلفف بثيابه والنعسة : النومة من النعاس وهو السنة من غير نعاس. (٢) النحلة : الدعوة, والملة : الدين.

  - (٣) الجنة : الوقاية : والمعقل : الحرز.

يتساءل الشاعر بأسلوب الناقم الغاضب عن ذلك العمى الذي أصاب عيون الناس فركبوا غييهم، وساروا على هواهم، ولم يكن رائـدهم الحكمة فيتأملون ويهملون لعواقب الأمور حسابـاً؟ وهل من تمكن في قلبـه حب الشر والإساءة يصغي الى الحق ويعيه.

وهل الأمة تستيقظ لأمر نفسها، وتهب من سكوتها وغفوتها، فيخلع كل رداء خموله وجبنه وتكشف ما نزل بها من الجور والظلم.

لقد طال سكوت الناس عن المظالم، وإغمائهم العيون عن القذى، لا يحركون ساكناً، ولا يطلبون بحق حتى ظهر الجور، فلو أن هذا الميل والحيف يعدل ويغير بالعدل في الرغبة لكان سكوتهم أكمل لهم. وعطلت الأحكام حتى بتنا وكأننا ندين بغير ديننا، فنحن نؤمن بما قاله الأنبياء ونفعل فعل أهل الجاهلية. إذا كان هذا شأن غيرنا، أما نحن فإيماننا بما نعتقد راسخ قولاً وفعلاً لا نفارقه إلا بالموت، وهذه المباديء أصبحت بالنسبة لنا الحرز الذي يحمينا من كل مكروه ولهذا لا نفارقه.

ويقول :

أرانا على حب الحياة وطولها يجد بنا في كل يوم ونهزلُ<sup>(١)</sup> نعالج مرمقاً من العيش فانياً له حارك لا يحملُ العبء أجزَلُ<sup>(٢)</sup> فتلك أمور الناس ضجت كأنها أمور مضيع آثر النوم بُهَّلُ<sup>(٣)</sup> فيا ساسة هاتوا لنا من حديثكم ففيكم لعمري ذو أفانين يقولُ<sup>(٤)</sup> أأهل كتاب نحن فيه وأنتم على الحق نقض بالكتاب ونعدِلُ

(١) يجد من الجد ضد الهزل.
 (٢) المرمق من العيش الدون اليسير. وحارك أجزل : يعني العيش والحارك مفصل العنق في الصلب، والأجزل من به قروح في الكتفين. والعبء : الثقل.
 (٣) ألبهل واحدها باهل. يقال ناقة باهلة وباهل وهي التي تكون مهملة بغير راع.
 (٤) المقول : اللسان البليغ، وأفانين أي ضروب الكلام وفنونه.

إنسا في هذه الحياة غافلون ساهون عن واجباتنا، نحب أن تطول أيامنا ولا ندري ماذا يصير إليه أمرنا ونحن في تقصير وخمول. نحن نعالج ونقاسي الأم الحياة والمعيشة الخسيسة ونقاوم المتاعب مقاومة عظيمة. أمور الناس ضائعة كأنها الإبل المهملة تسرح ولا راعي لها يحفظها من الضياع. فيا ساسة الأمة، والقابضين على زمام الحكم في أمور الرعية، أجيبوا على ما نسألكم عنه، وتحاسبكم عليه، وأنتم أهل فصاحة ومقدرة.

نحن مختلفـون في أمـور حيـاتنـا، فـأنتم في نعيم ورخـاء، ونحن في فاقة وشقـاء. فهل أنتم على الحق كمـا نحن عليه نقضي بمـا نص الله تعالى من أمور وأفعال. ونعدل فيما بيننا.

ويقول :

أنصلح دنيانا جميعاً وديننا على ما به ضاع السوام المَّوْبِلُ برينا كبري القدح أوهن متنه من القوم لاشار ولامتنبلُ ولاية شَلغْبٍ ألفَ كانه من الرهق المخلوط بالنوك أثولُ<sup>(٢)</sup> كأن كتاب الله يعني بأمره وبالنهي فيه الكودَنِي المركلُ

ويتساءل الكميت مخاطباً بني أمية، هل يعقل أن نهتم بأمور دنيانا فتقوم على إصلاحها ولا نهتم بأمور ديننا منهملة. لقد برينا وضعف ما لنا كما يبرى العود عن الغصن. واصبحنا بين القوم لا مصلحين ولا قتيلين فإلى أي علج عين. سفيه، أحمق، طائش ننقاد ونولي أمورنا، ألهاا

- (1) نحن خلفة : أي مختلفون فريقان : طائفتان متباينتان شتى : متشتتين .
- (٢) السلغد : الذئب : ويريد بـه هنا الصلح . والألف : الـرجل العيي البـطي، الكلام، والرهق : السفة. والنوك : الحمق. والأثول : الطائش.

الرجل الـذي وضع كتـاب الله بين يديـه وهو لا يفقـه من أحكامـه شيء فراح يركله بعيداً عنه ولا يهتم به.

ويقول في وصف جور بني أمية : ألم يستدب آيسة فستُسدَّلهُ على ترك ما يأتي أم القلب مقفل أ فتلك ملوك السوء قمد طمال ملكهم فحتى م حتى م العناء المطول فقد أتيحوا طوراً عداءً واتكلوا() رضوا بفعال السوء من أمر دينهم لكُليتها في أول الدهر حموم أرب كمما رضيت بخللا وسموء ولايمة وضرباً وتجهويعاً خبال مخبلُ (\*) نبساحساً إذا مسا الليسل أظلم دونها لأجبور من حكاميا المتمثل وما ضرب الأمثال في الجور قبلنا كما شب نبار الحالفين المهروً لُ(٤) هُمُ خوفونا بالعمي هُوة الردي أزلوًا بها أتباعهم ثم أوصلوا (\*) لهم كبل عبام بمدعمة يجمد ثمونها كتــاب ولا وصى مـن الله مــنــزَّلُ كما ابتدع الرهبان مالم يجيء به

هذا الحاكم الذي ابتلى به المسلمون ألم يحاول ان يقرأ آية فترشده الى فعال الخير، وتنير له طريق الحق فيترك ما يفعله، أم أن قلبه قـد ران عليـه. هؤلاء الملوك لا رجاء بهم، فهم ملوك السـوء ومع هـذا تجـد أن ملكهم قـد طـال، فحتى متى يبقى النـاس هكـذا لا يثـورون، ولا يغيرون هؤلاء الحكـام إنهم رضوا بـإتيـانهم الـظلم، فـأيتمـوا الأطفـال، وأتكلوا

- (١) العدا بالفتح والمد الظلم.
   (٢) حومل امرأة من العرب كانت تجيع كلبة لها وهي تحرسها. تربطها بالليل للحراسة وتطردها بالنهار قاتلة لها : القمي لنفسك لا ملتمس لك .
  - (٣) خبال مخبل : أي فساد مفسد.
- (٤) المهول : المحلف. كانوا في الجاهلية إذا أرادوا ان يستحلفوا المرجل أوقدوا ناراً وألقوا فيها ملحاً فيتفقع، فيهولون بها.
  - (٥) أزلو من الزلل. وأوجلوا من الوجل : الخوف.

الأمهات، فهم أشبه ما يكونون مع رعيتهم بحومل مع كلبتها. تنبح دونها، وتحرسها، ثم تعاملها بالضرب والتجويع فساداً وعدم مرؤة وإذا أردنا أن نضرب الأمثال بجور الماضين فإنهم ليسوا بأكثر من بني أمية جوراً وظلماً. لقد عمد هؤلاء الى اطفاء نور الحقيقة من أعيننا حتى لا نرى ما يصنجون من جور وظلم بارهابنا. كما كان يرهب الظالمون من الجاهلية بأوقاد نار يلقون فيها الملح فيتفقع فيخاف الناس منه.

وهؤلاء يفاجئون النـاس في كل عـام ببدعـة مستحدثـة يخوفـون الناس بها ثم بوصلونهم. . فهم كالرهبـان الذين يأتون بـأحكام لم يـأت بها كتـاب ولا وحي من الله وإنما من أنفسهم.

ويقول :

تحسل دماء المسلمين لديم ويَحْرُمُ طلع النخلة المُستَهدلً وليس لنا في الفيء حظ لديم وليس لنا في رحلة الناس أرحُلُ فيا ربَّ هل إلا بك النصر يرتجى عليهم وهلْ إلا عليك المعولُ ومن عجب لم أقضه أن خيلُهم لأجوافها تحت العجاجة أزْمَلُ<sup>(1)</sup> هما هم بالمستلئمين عوابس كحدّان يَوْم الدّجنِ تعلووتسْفُلُ<sup>(1)</sup> يَحَلَنَنْ عن ماء الفرات وظله حُسناً ولم يَشَهْر عليهنَّ مُنْصَلُ<sup>(1)</sup> كَأَنَّ حُسَيْناً والبهاليل حَوْلَهُ للأسيافِهِمْ ما يَخْتَل المُتَبقَلُ<sup>(2)</sup>

ويقـول : إن دمـاء المسلمين محلل سفكهـا عنـد هؤلاء بينمـا يـرون تحريم ثمر النخلة المتهـدل. وإننا محـرومون من الغنـائم وحقوقنـا مغتصبة،

(١) الأزمل : الصوت وجمعه الأزامل.
 (٢) هماهم : من الهمهمة وهو ترديـد الصوت في الصـدر. والمستلئم : اللابس الـلامة وهي الدرع. وحـدآن جمع حدآة طائر معروف. والدجى الغيم.
 (٣) فروي : يحلئن أي يمنعن . والمنصل : السيف.
 (٤) البهاليل ص؛ جمع بهلول الضحوك. والمتبقل : الذي يأخذ البقل .

وليس لنا ما نركب عليه من الدواب فنغز ومع الناس .

ثم يتوجه الشاعر الى الله تعالى يناجيه ويرجوه النصر لمحمد وآله لأنه بيده النصر، ولم يعد هناك من يرجو الأمل به إلا هو. وكيف لا ينصرهم الله وهم الذين يركبون الخيل لنشر دينه وإعلاء كلمته، ويلبسون الدورع ويرفعون الأصوات لدب الذعر في نفوس اعدائهم، تواكبهم جماعة طائر الحد آن لتملأ بطونها من جثث قتلى اعدائهم، وإنهم انصار الحسين (ع) الذين منع عنهم ماء الفرات ظلماً وغدراً وهم الذين جاءوا لنصرة الحق ولم يرتكبوا أي ذنب أو يشهروا أي سيف ضد مسلم من المسلمين. ومع هذا فقد حلل الأمويون وأنصارهم دم الحسين ومن معه، وجعلوا أسيافهم طعمة لهم، وراحوا يقتلون الواحد بعد الآخر، كما يختلي المتبقل، وينتقي ما شاء من البقل، وأنصار الحسين يضحكون للموت ولا يأبهون به.

ويقول :

يخضن بــه من آل أحمـد في الــوغي دماظل منهم كالبهيم المحجل وغساب نسبى الله عنهم وفسقسده عملى النباس رزء مما هنباك مجلًّا إ فلم أز فخذ ولا أجل مصيبة وأوجب منسه نصرة حسين يخسذل يصيب به الرامون عن قوس غيـرهم منا آخراً أسدى له الغيَّ أولُ تهافت ذبانُ المطامع حَوْلهُ فريقان شتمي ذو سلاح وأعزل اذا شــرعتْ فيــه الاسنَّــة كبَّــوت غواتهم من كُل أوْب وهمللوا فا ظفر المُجْرى اليهم برأسه ولا يخبذل الباكي عليه المولول فلم أرَ مــوتــورين أهــل بـصيــرة وحقَّ لَهُمْ أيلٍ صِحاحٌ وأرْجُلُ

يقول: ظل المحجل من الخيل كـالبهيم الذي لا إشـارة فيها من كثـرة مـا سـال من الـدم من آل محمـد. وممـا زاد في شـدة البـلاء غيـاب رسـول الله (ص) عـن الساحـة الاسلاميـة، وبغيابـه حصلت المصيبـة الجليلة، ولـو نظر المرء ليرى من أصيب بالخذلان قبل الحسين (ع) لما وجد مخذولاً مثله أصيب بأهله وأنصاره ولما وجد من هو أحقّ بالمناصرة منه، تنهال عليه أقواس الرامين من أيد تقاتل عن غيرها فتكتسب الاثم. وتكاثر على الحسين (ع) وأنصاره أهل المطامع من أراذلة الناس وأشقيائهم، فكان منهم حامل السلاح، ومنهم الأعزل، كلهم يريد إرضاء الخليفة الفاسد وواليه، لعله يحصل على ما يطمح اليه من أجر لقاء فعله المنكر. وعندما تشرع الرماح للقتال من قبل هؤلاء الأغوياء، تراهم يكبرون، ويهللون، وهم لا يدركون عواقب أفعالهم الشنيعة.

ولما فاز هؤلاء الغواة الفساق بما يريدون من قتبل الحسين وقطع رأسه، لم يظفروا مما كانوا يـأملونه الا بـالخيبة، فـراحوا يبكـون على القتيل وينوحون ليكفروا عن ذنوبهم.

ومهما حاول المرء أن يجد موتورين قتـل لهم قتيل وتخلّوا عن دمه، ولم يدافعوا، أو يحاولوا أن يأخذوا بثاره مثل هؤلاء.

ويقول :

كشيعت والحرب قد ثفيت لهم أمامُهُم قِدْرُ تجيش وَمِرْجَلُ<sup>(۱)</sup> فريقان هذا راكب في عداوة وباك على خدلانه الحق مُعْوِلُ فإ نفع المستأخرين نكيصُهُمْ ولا ضرَّ أهل السابقات التعَمُّلُ<sup>(۲)</sup> فإن يجمع الله القلوب وَنَلْقَهُمْ لنا عارض من غير مُزْنٍ مُكَلَّلُ<sup>(۲)</sup>

- (١) ثفيت له : أي وضعت له على الأثافي وهي حجارة تنصب وتجعل القدر عليها .
- (٢) نكيصهم : أي احجامهم عن نصرته وإدبارهم ، وأهل السابقات . الذين تقدموا لنصرته .
  - (٣) العارض : السحاب . والمزن : السحاب الأبيض . مكلل : أي مخيم كثيف.

سرابيلنا في الروع بيض كأنها أضا الَّلوب هزتها من الريح شمألُ (')

لم يرَ الكميت اذا قوماً قد تخاذلوا عن نُصرة قتيل لهم والأخذ بثاره كالشيعة في تخاذلهم عن نصرة الحسين (ع) في حرب اشتد سعيرها وغلي مرجلها. وراحت تجعل من أنصار الحسين وقوداً لها يغلي بهم مرجلها، وقد انقسم هؤلاء حول قضية مصرع الحسين فريقان: فريق ركب متن شره وعداوته، وفريق يبكي على ضياع الحق وخذلانه.

والـذين فـروا من نصـرة الحق واحجمـوا عن القتـال في سبيله، لم يفـدهم ذلك الفـرار وذلك الاحجـام فانهم يـوماً مـا سيموتـون، وأمـا الـذين تقـدموا لنصـرة الحسين وقتلوا فانهم فعلوا ذلـك وهم يعلمون أنهم يـومـاً مـا سيموتون، والفرق بين الطرفين كبير جداً، فـأما أهـل الفئة الاولى فـالى النار وساءت مصيراً. وأما أهل الفئة الثانية فالى جنة الخلد نعمت مستقراً.

والشاعر يتوعد بني أمية بأنـه وقومـه اذا ما جمـع الله قلوبهم وحضروا للقاء أعدائهم، فـان لهم جيشاً عـرمرمـاً مكللًا بالسـلاح، وهذا الجيش ليس مكـوناً من مـاء المران بـل من الرجـال والابطال وفي سـاعـة الـروع يلبسـون الدروع البيض التي كالاضا بياضاً.

ويقول :

على الجرد من آل الـوجيـه ولاحق تـذكـرنـا أوتـارنـا حـين تصهــلُ<sup>(٢)</sup> نكيـل لهم بالصـاع من ذاك أصوعـاً ويأتيهم بالسجل من ذاك أسجُلُ<sup>(٣)</sup>

- (١) الشرابيل : الدروع التي يلبسونها في الحرب . واللوب : جمع لوبـة . الحرة وهي الأرض التي قد ألبستها حجارة سود . والأضاء جمع اضاءة وهي القدران .
- (٢) الجرد : جمع أجرد. القصار الشعور من الخيل ، والـوجيه ولاحق : فـرسان نجيبـان من خيل العرب . والأوتار جمع وتر الذحل : الثار .
  (٣) الصاع : الكيل . والسجل : الدلو .

يقول : نلاقي الأعـداء على خيول جـرد نجيبة تـذكرنـا عندمـا تصهل بمن وترنا ونـريد الأخـذ بثاره . ومـا أن نلتحم مع أولئـك الأعداء حتى نـوقع بهم من الشدة والصرامة أضعافاً ما نلنا منهم .

ألا يـفـزع الأقـوام ممـا أَظلَّهُمْ ولما تجبهُمْ ذاتُ ودقين ضئبيـلُ<sup>(1)</sup> إلى مفزع لن يُنْجي الناس من عمىً ولا فـتنـةِ إلاَّ إلـيـه الـتحولُ إلى الهـاشميـين الـبهـاليـل إنهمْ لخـائفنـا الـراجي مـلاذ ومؤنـلُ إلى أي عـدل أم لأيـة سـيـرة سواهُمْ يَـوُمُّ الظاعِنَ ٱلْتَرِحَـلُ<sup>(1)</sup> وفيهم نجوم الناس والمهتـدى بهمْ إذا الليل أمسى وهو بالناس اليـلُ<sup>(1)</sup> إذا استحكمت ظلماءُ أمر نجومهـا غوامض لا يسري بها الناسُ أفلُ

يقول : ألم يتنبه النساس لأمورهم بعدما نزل بهم من الجور فيفزعون ، ويقومون مرة واحدة قبل أن يأتيهم خطب شديد وأمر عظيم . والمفزع الذي يجب أن يفزعوا إليه هم بنو هاشم السادة الذين اجتمع بهم الخير ، وهل هناك من هم أعدل منهم ، وأحسن سيرة للراحلين إليهم فهم النجوم التي تضيء ظلام الطريق أمام المهتدين ، إذا ما اكتنفهم ذلك النظلام ، وهم الذين يرجع إليهم الناس كلما اشتد بهم الخطب ، أو عصيت عليهم المشاكل ، فلا يجدون الحل إلاً عندهم . إنهم أهل عدل وإنصاف ، فإذا ما آلت الخلافة إليهم أقاموا منار العدل فيستريح الناس ، ويشبع الجائع ، ويدفأ البائس المغرور . وتنفذ الأحكام التي ترضي الناس

- (١) ذات ودقين : أي حرب شديـدة . والودق : المـطر . يقال للحـرب الشديـدة : ذات ودقين تشبيهاً بسحاب ذات مطرتين شديدتين . والضئبل : الداهية .
   (٢) يؤم : يقصد . والظاعن : الراحل .
  - (٣) ليل اليل : أي شديد الظلمة .
  - (٤) عمياء : أي مشكلة مجهولة الأمر يستعصى حلها .

وتسخط الناس عند تعطيل أحكام كتاب الله .

ويقول : فيا رب عجل ما يؤمل فيهم ليدفأ مغرور ويشبع مُرْمِلُ<sup>(1)</sup> وينفذ في راض مقرَّ بحكمه وفي ساخط منه الكتاب المعطلُ<sup>(٢)</sup> فإنهم للناس فيها بنو بهم غُيُوتٌ حياً ينفي به المحل ممحل<sup>(٣)</sup> وإنهم للناس فيها ينوبهم ألف ندى تجدي عليهم وتفضل<sup>(٤)</sup> وإنهم للناس فيها ينوبهم عرى ثقة حيث استقلوا أو حللوا<sup>(٥)</sup> وإنهم للناس فيها ينوبهم مصابيح تهدي من ضلال ومنزل

فهم للناس الغيوث التي إذا نزلت عليهم حولت حياتهم المجدبة إلى خصب ، وهم الأكف التي تجـود على الناس بـالعطاء ، والـذين يوثق بهم ، ويعتمـد عليهم في الملمـات ، والمصـابيـح التي تضيء للنـاس الـطريق من الضلال .

- (۱) المغرور : الذي أصابه القر وهو شدة البرد . والرحل : الذي نفد زاده وبقي منقطعاً.
  - (٢) ينفذ : أي عجل الناس على اتباع الكتاب العزيز .
    - (٣) الحيا : الخصب : والمحل : الجدب.
      - (٤) الندى : العطاء .
  - ٥) عرى : ثقة . واستغلوا : أي سافروا . وحللوا من الحلول : أقاموا .
    - (٦) العمى : يريد عمى البصيرة والجهل .
    - (٧) المخزون : أي الشعر الجيد الغير مبتذل والمتنخل : المختار.
      - (٨) تفيض : أي تنقص من غاض الماء إذا نقص .

ولا أنا عنهم محدث أجنبيةً ولا أنا معتاض بهم متبدلُ<sup>(۱)</sup> وإني على جبهمو وتطلعي إلى نصرهم أمشي الضراء وانحتُلُ<sup>(۱)</sup> تجود لهم نفسي بما دون وثبة تنظل بها الغربان حولي تحجُلُ ولكنني من علة برضالهم مقامي حتى الآن بالنفس أَنْخلُ إذا سمت نفسي نَضْرَهُمْ وتطلعتْ إلى بعض ما فيه الذعاف المُشُلُ<sup>(۱)</sup>

ففي أهــل البيت شفـاء لأهــل العمى في نصحهم إذا مــا قبلت تلك النصيحة .

والشاعر لا يجد وسيلة يكافىء بها هؤلاء القوم ، إلاً شعره فيسخره لمدحهم ، ولا أدع إجلالي لهم يقل ومحبتي لهم تزول من رهبة ، ولا أحدث من الفعل ما يفيضهم ، وأمشي في الطرقات مفتخراً بفضلهم مجاهراً بحبهم ، ومستعداً لنصرتهم ، وإذا ما تعرضوا لسوء جدت بنفسي فداء لهم ، وتحركت بهمة لنصرتهم ، حتى رأيتني جثة هامدة غنيمة للغربان تملأ بطونها من لحمي ، وكلما هيأت نفسي لنصرتهم ، ذقت من أجلهم السم الناقع.

ويقول :

وقلت لها بيعي من العيش ف انساً بسباق أُعدزَّيها مراراً وأُعْدِلُ وألقي فضال الشك عنك بتوبة حوارية قد طال هذا التفضل<sup>(٤)</sup> أتتني بتعليسل ومنتنسي المنى وقد يقبل الأمنية المتعلل<sup>(٥)</sup>

وقسالت فعد نفسك صابراً كما صبروا أي القضائين يَعْجَل<sup>(1)</sup> أموتاً على حق كمن مات منهم أبو جعفر دون الذي كنت تأمل<sup>(1)</sup> أم الغاية القصوى التي إن بلغتها فأنت إذاً ما أنت والصبر أجملُ فإن كمان هذا كافياً فهو عندنا وإني من غير اكتفاء لأوجَلُ ولمكنَّ لي في آل أحمد أسوة وما قد مضى في سالف الدهر أطول

يقول : إن كان القعود عن نصرتهم كافياً فنفسي تـأبى أن تبتعد عنهم وتعد الاكتفاء عـاراً . وإني لأوجل حين يقـال قعد عن نصـرتهم . وإني ألوم نفسي في التـأخـر عن نصـرتهم ومـؤازرتهم وأخلع عن نفسي ثيـاب الضعف والمذلة ، وألبس للحرب ثيابها ، وأستعد لنصرتهم .

كلما سهّلت لنفسي سبيل النهـوض إلى نصرتهم ، وعقـدت العزيمة على الخـوض في غمار الحـرب معهم ، تطلعت إلى الغـاية وهي المـوت ، فترجع إليَّ وسـاوسي ، فأرد النفس عن إرادتهـا لأن التعلل بالأمـاني والامال لذيذ تقبله النفس .

والشاعر متخير في اختيار أي القضاءين يموت عليهما : أموت على حق كما مات أبو جعفر الصادق ، أم الحرب لإعدادة الحق المهدور والمضاع لبني هاشم ، وهذا يتطلب الصبر إلى أن يأتي الله بما تأمل . وللشاعر فيما يتوقع من مصائب أسوة حسنة بآل أحمد أو ما قد مضى في سالف الدهر من أهل الخير .

ويقول: عــلى أنني فيـــما يـــريـــد عـــدوهــمْ من العَرَض الأدنى أَسُــــمُّ وأَسْمُلْ <sup>(٣)</sup>

(۱) القضائين : الموت أو القتل . يعجل : أي يسبق وعد نفسك .
 (۲) وأبو جعفر الصادق . هو محمد الباقر بن زين العابدين علي بن الحسين .
 (۳) اسم : أصلح . والوض الأدنى : متاع الدنيا.

عض غمراتها إذا كره الموت اليراع المهلل<sup>(1)</sup> بيني وبينهم بسآصرة الأرحام لويتبلل<sup>(1)</sup> ما وما أرى له م رحماً والحمد لله توصَلُ تيات منهم أداجي على الداء المريب وأدْمُلُ<sup>(1)</sup> في تقية أخالط أقواماً لقوم لمزيسلُ<sup>(1)</sup> في تقية أخالط أقواماً لقوم لمزيسلُ<sup>(1)</sup> ميني لمطرق وصبري على الأقذار وهي تجلجلُ ليس مبالياً لمحتمل صَبَّاً أبالي واحفِلُ أل أحمد إنها مُقَلَلة لم يأل فيها المقللُ غب قولها غداة غذ تفسير ما قال مجملُ<sup>(0)</sup> الترب ثاوباً زهير وأودى ذو القروح وجردلُ

وإن أبلغ القصوى أخض غمراتها نضحت أديم الود بيني وبينهم فما زادها إلا يبوساً وما أرى ويضحي أناة والتقيات منهم وإني على أنى أرى في تقية وإني على إغضاء عيني لمطرق وإن قيل لم أحفل وليس مبالياً فدونكموها يآل أحمد إنها مهذبة غرار في غب قولها وما ضرها أن كان في الترب ثاوباً

يقول الكميت أنه في حبه لآل أحمد يريد الأصلاح في أعدائهم وبعدم الاهتمام في متاع الدنيا وإذا لم يكن الإصلاح سلماً بنافع فإنه يخوض حرباً ضدهم غير هياب أو فنرع مما سيحصل له من موت أو غيره، وهو طالما حاول أن يبقي على أواصر الود بينه وبين بني أمية لصلة الرحم بيهم، غير أنهم لم يستفيدوا من نصحه، وما زادوا إلا ضلالاً، ولهذا تخلى عن هذه الأواصر، واتصل مباشرة بالله تعالى وجعل معه وحده تلك الأواصر. ولما كان الشاعر غير قادر على المجاهرة بعدائه لهؤلاء القوم، رايته يضمر لهم الكره والعداوة ويتقي إظهارها خشية من بطشهم وهو يجالس اعداءه حتى لا يرتابوا منه، وتقية من شرهم، ساكناً على المذل

والضيم، ولكن عينه من غضبها تكاد تنطق بما في قلبه. يصبر على الضيم واجم لا يتكلم يحتمل الحقد والضغينة لهم وإن كان يظهر المودة بلسانه. ثم ينظم الشاعر هذه القصيدة زلفى لآل محمد، وإن كانت أقل بكثير مما يجب أن يفعله نحوهم، وهو يحمل فيها القول لأنه أنشأها والقلب في حال اضطراب وفزع. ولماذا الفزع وقد مات قبله كثير من الشعراء الفحول المشهورين امثال امرؤ القيس وزهير والحُطيئة.

تلخيص لما جاء به الكميت في الهاشمية الرابعة :

أولاً: يستفتح الشاعر هذه الهاشمية بمقدمة يتساءل فيها عن أصحاب الحكمة، والعقول الراجحة الذين يحسبون لعواقب الأمور حسابها. ويتساءل عن ذلك السبات العميق للأمة، وعن الوقت الذي ستفيق فيه، وتنهض ضد مستغليها. وخاصة بعد تعطيل أحكام الله على أيدي اناس طغاة مستبدين.

ثانياً : حديث الشاعر عن نفسه وعن من يحبهم ويواليهم من محمد وآله، وكيف أنهم قضوا على فكر الجاهلية ومعتقداتها، وأحلوا فكر الاسلام محلها. والدين الجديد بات أمانة في أعناقهم يدافعون عنه، ويقدمون الأرواح فداءً له.

ثالثاً : مخـاطبة الشـاعر لبني أميـة. والطلب منهم أن يـأتوا بمـا عندهم من فكـر ويقدم بنـو هاشم مـا عندهم من فكـر أيضاً، فيـظهر عنـدئذ من هـو على حق، ومن هو على باطل.

أما بنو أمية فقد طغوا واستبدوا فايتموا الأطفال، واتكلوا الأمهات، ورعايتهم للأمة كرعاية حومل لكلبتها لا يريدون منها إلا الاستغلال، ولا تستفيد منهم شيئاً، وهم أصحاب البدع ينشرونها بين الناس لتضليلهم، وابعادهم عن الدين وعن الحق في مناصرة آل محمد. رابعاً : توجه الشاعر الى الله تعالى يطلب منه العون في النصر لآل محمد على اعدائهم. ثم يتحدث عن ثورة الحسين وانصاره، واستشهادهم أمام مراى الناس ومسمعهم، ويستنكر ذلك الموقف الذي لم ير له مثيلاً في التاريخ من قبل، ويشير الى أن الناس في مقتل الحسين قد انقسموا قسمين : قسم ركب متن شره وعداوته، وقسم راح يبكي على ضياع الحق وخذلانه.

خامساً : تهديد الشاعر لبني أمية بقوة الهـاشميين وتصميمهم على قتال الأمويين لاسترجاع حقوقهم .

سادساً : ذكر صفات بني هـاشم. إنهم أهل عـدل وإنصاف، فـإذا ما آلت الخـلافة اليهم أقـاموا منـازل العدل فيستـريح النـاس ويشبـع الجـائـع، ويدفأ البائس المقرور. والشـاعر يحب هؤلاء، ولا يخـاف في نصرتهم لـومة لائم. ويلمح الى صلاة القربى مع الأمويين، وانه تخلى عنها لله تعالى.

سابعاً : ذكر قصيدتـه التي كرسهـا لمدح بني هـاشـم، وإن كانت قليلة بحقهم، مع عنايته بنظمها وتهذيبها، بحيث لا يوجد فيها أي عيب.

خصائص الهاشمية الرابعة المميزة :

أ**ولًا** : تخلية عن مقدمات النسيب والخوض مباشرة بما هو مطلوب .

ثانياً : التخلي عن الأوصاف والألفاظ الجاهلية، واستبدالها بـأوصاف وألفـاظ إسلاميـة فهو لأول مـرة يتحدث عن الأحكـام وتعطيلهـا، واستخـدام لفظ (ملة) وكـلام الهداة النبيين مقـارنة بين صفـات بني هاشم وصفـات بني أمية ليكره الناس بهؤلاء، ويحببهم بأولئك.

ثـالثاً : فضح بني أمية جهـراً بعد أن كـان تقية، وتبيـان حـالـة النعيم التي يعبشون فيها، وغيرهم فقير لا يملك شيئاً، وهذا المـوقف يحرك شعـور الكميت فينـدفع لمهـاجمة الأمـويين. ويتهمهم بأنهم عـطلوا الدين، وكتـاب الله تعالى، ورضوا بفعال السوء من أمر دينهم فابتدعوا البدع كما ابتدع البرهبان بدعهم، فحللوا ماء المسلمين، وحرموا قطاف ثمر النخيل المتهدل.

رابعاً : إشارتـه إلى الثورات ضـد الأمـويين ، وأهمهـا ثـورة الحسين (ع) واستشهاده هو وأهـل بيته وأنصـاره جياعـاً عطاشـاً . والناس تنـظر إليهم دون أن تتحرك لنصرتهم ، فيستعجب من أمر هؤلاء .

خمامساً: الإشمارة إلى بعض الصفعمات الجبديدة لبني هماشم ، فهم عسرى ثقمة حيث استقلوا وحملوا . وهم يشفسون أهمل العمى بسالفصسح والإرشاد .

سادساً : وصف حالة الشاعر النفسية تجاه آل محمد، فهو لأول مرة يشير الى استعداده للموت دفاعاً عنهم، وتخليه عن التقية، فه ولم يعد يخاف من الموت، ومن الغربان تحجل حوله كما فعل سابقاً، بل هو يتفاخر بأن يكون جسده طعاماً للغربان استشهاداً للدفاع عن حقوق بني هاشم. وهو أيضاً لأول مرة يلمح الى الصراع النفسي بين أن يقوم لمناصرة بني هاشم وهذا يتطلب الموت، أو القعود، ولكنه يفضل الأولى، ويلوم نفسه في التأخر عن نصرتهم ومؤازرتهم ولو كتب له الموت معهم، فهمه أن ينال بنو هاشم حقهم، ويستعيدوا ما فقدوه.

ومنـاصرتـه لبني هاشم تعتمـد على اللسان واليـد في آن معـاً، ولهـذا نظم قصيدته ليمدحهم ويذكر صفاتهم.

أما من حيث اللغة والبيان :

فمن حيث اللغـة نجـد غيـاب كثيـر من الألفـاظ الجـاهليـة التي كـان يستخـدمها الشـاعر سـابقاً والتي كـانت تفـرضهـا عليـه، وصفـه للصحـراء، فجاءت الألفاظ في هذه الهاشمية واضحة الى حد بعيد كمـا نجد الكثيـر من الألفاظ الاسلامية تستخدم هنا للدلالة على الفكر الجديد الذي يريد أن يعبَّر عنه الشاعر. عطلت الأحكام، ملة، كلام النبيين، الهداة، كتاب الله. آية، بدع. وأما الصور البيانية فنجدها في بعض المواقع. كتشبيه تعطيل الأحكام بمن اتبع غير ملته، تشبيه محبته لآل البيت بالجنة التي تقيه من أي مكروه، تشبيه الخليفة الأموي المصلح بالنوكي الأحمق الطائش. وتشبيه العمل بكتاب الله قسراً بالمركل الذي يضربه راكبه برجله ليسير، وتشبيه بني أمية بحومل واستخدام الطباق في تحل دماء ويحرم طلع، وتعلو وتسفل، وذو سلاح وأعزل.

#### الهاشمية الخامسة :

تعكس هذه الهاشمية الأراء التي تعتنقها الشيعة ، والشاعـر يظهـر فيها متيم بحب الهـاشميين . فهي إذن ترتكـز على نقطتين : دعـوة للهـاشميين ، وتبيان ميزات الأئمة .

أولًا : الدعوة للهاشميين :

طربت وهل بك من مُطْرَبِ ولم تستصاب ولم تسلعب صبابة شوق تهيج الحسليم ولاعار فيها على الأشيب وما أنت إلا رسول الديار ولوكُنَّ كالخلل المذهب<sup>(1)</sup> ولا ظعن الحي إذ أولجت بواكز كالإجُل والرَّبَرب<sup>(1)</sup> ولست تصبُّ الى الظاعنين إذا ما خليلك لم يصبب<sup>(1)</sup>

- (۱) الخلل : واحدها فلة وهي بطانة يغشى بها جفن السيف تنقش بالذهب وغيره.
- (٢) الطعن : جمع طعينة. وهي المرأة ما دامت في الهودج. والإدلاج : السيبر من أول الليل. بواكر: من البكور وهو التعجيل. والأجبل الجماعة من البقر. والربرب: القطيع من بقر الوحش.
  - (٣) الظاعن: الراحل. وتصب ويصب من الصبابة وهي دقة الشوق وشدته.

ف لمع ذكر من لست من شأنه ولا هو من شأنك المنصب<sup>(1)</sup> وهات الشناء لأهل الشناء بأصوب قولك فالأصوب يتحدث الشاعر عن القصيدة فإذا هو قد أنشأها والقلب في حالة طرب ولعب ولا يدري السر في ذلك الطرب، هل هو من الحب، والشوق الى اللعب بناره المحرقة. وهو ما فيه من السن الذي جعل شعر رأسه يشيب، مما يعيب عليه الصبابة واللهو. لكن الواقع ان صبابته لا عارفيها لأنها ليست موجهة للهو بل الى حب من نوع آخر يهيج الحلم.

كما أنه لا يتحرك طرباً من أجل رسوم ديار قـد عفا عليهـا الزمن، ولـو كـانت منشأة بـالذهب. ولا للنسـاء الظاعنـات وقـداد لجن وهن من الجمـال كـالأبقار الـوحشية أو الـظباء. ويتسـاءل كيف يصبو الى الخليـل إذا هـذا لم يبادره نفس الشعور. ولهذا ينصح بأن يتخلى كل امـرىء عما هـو يتعبه، ولا يكون من رتبته.

ويقول : وهات الشناء لأهل الشناء بأصوب قولك فالأصوب بني هاشم فهم الأكرمون بنو الباذخ الأفضل الأطيب<sup>(T)</sup> وإياهم فاتخذ أوليا ء من دون ذي النسب الأقرب وفي حبهم فأتهم عاذلًا نهاك وفي حبلهم فاحطب<sup>(T)</sup> أدى لهم الفضل في السابقات ولم أتمنى ولم أحسب مسابيح بيض كرام الجدول مراجيح في الرهجالأصهب<sup>(S)</sup>

- (1) المنصب : المتعب من النصب.
- (٢) الباذخ العالي : أي بنو الشرف العالى والمجد الرفيع .
- (٣) فأتهم عـاذلًا: أي اتهم بسـوء النية من ينهـك عن الاتبـاط بمحبتهم. وفي حبهم فاحطب: أي أطع لهم في الأمر وشاركهم في المنافع.
- (٤) مساميح أو لـو سماحـة وكرم جمـع مسمح. ومـراجيح : أي أولـو رزانة وثبـات في مواطن القتال. والرهج : الغبار. والأصهل: المائل الى الغبرة.

مواهيب للمُنْفس المستراد المشاله حين لا موهب ()

لعل الشاعر يخاطب نفسه أو من هو على شاكلته ممن يحب آل البيت، فيقول له : هات ثناءك ومدحك لهؤلاء حتى نسمعه، فأنت لا تقول إلا الصواب فلا تحاول التقليل من المدح بل أكثر منه. فهؤلاء هم بنو هاشم أصحاب الشرف العالي، والمجد الرفيع، والكرم الأصيل. فاتخذهم أولياءك من دون سائر الناس، وأطعهم في الأمر، وشاركهم في المنافع واربط حبلك. بحبالهم. فإني أرى فضلهم عظيماً وآثار أعمالهم خالدة، ومدحي لهم حقيقي ليس بأماني، أو ضرب من الحسبان. فهم أهل السماحة والكرم، كما هم أصحاب المواقف الثابتة في القتال، يوم تصهل الخيول، وتثار الغبار، يهبون ما غلى ثمنه. وما حرص عليه، في الوقت الذي يحرص غيرهم على هذه الأمور.

- ويقول :
- أكرام غرَّ حسران الوجوه مطاعيم لطارق الأجنب<sup>(1)</sup> وردت مياههم صادياً بحائمة ورُدَمستعذب<sup>(1)</sup> فاح حلاًتني عصي السقات ولاقيل يا أبعد ولا يا أغرب<sup>(1)</sup> ولكن بجأجأة الاكرمين بحظي في الأكرم الأطيب<sup>(0)</sup> لئن طال شربي بالأخباث لقد طاب عندهم مشربي
  - المنفس : الشيء النفيس. والمستراد: المطلوب. وموهوب : أي هبة.
- (٢) لطارق: الذي يطرق ليلًا. والأجنب: الغريب. وغر: جمع اغروهم البيض الوجوه والأغراض.
  - (٣) الصادي : العطشان . والحائمة : الناقة التي تحوم حول الماء .
    - (٤) لاتني : منعتني .
  - (٥) بجأجأة الأكرميين: أي بترحيبهم. والجأجأة أن يصوت بالإبل لتشرب .
    - (٦) الأجنات: جمع آجن. وهي المياه المتغيرة من وقوفها.

أنساس إذا وردت بمسحم مصواري المغمرائب لم تغرب (<sup>١)</sup> ولميس المتمضحش ممن شمانهم ولا طيرة الغضب المغضب <sup>(١)</sup>

ومن صفاتهم أي بني هاشم أنهم مقصد كل طارق في الليل جاء يلتمس مأوى يأوي اليه، بيض الوجوه عند استقبالهم لكل غريب يطعمونه من جوع. ويروونه من عطش، فهم كالنبع العذب الذي تأوي اليه كل ناقة أصابها الصدى فترتوي من مائه، فهي لا تخاف عصي السقاة أن تطردها عن مشربها، ولا تسمع قول النهار لها بالإبتعاد، ولكن تسمع ترحيبهم، وإكرامهم، وإذا كان الشاعر قد شرب المياه الآجنة عند غير الهاشميين فهو يشرب المياه الطيبة عندهم، تلك المياه التي تطفيء صدى الظمآن إذا وردها، ولا يجد من يحول بينه وبينها، وإذا تلفظ بنو هاشم فإنهم لا ينطقون إلا بالكلام السديد الطيب، البعيد عن الفحش الذي يتلفظ به من عرف بسؤ الخلق وآفة الغضب.

ويقول :

ولا الطعن في أعين المقبلين ولا في قف المدبر المذبب نجوم الأمور إذا ادلست بظلماء ديجورها الغيهب<sup>(1)</sup> وأهل القديم وأهل الحديث إذا عقدت جبوة المحتبي<sup>(1)</sup> وشجو لنفسي لم أنسه بمعترك الطف فالمجتبي<sup>(2)</sup> كأن خدودهم الواضحا تبين المجر الى المسحب

- (١) الصواري: العطاشى. والغرائب: الإبل الغريبة.
   (٢) التفحش: الكلام القبيح الفاحش. وطيرة الغضب : أي الخفة وسرعة الغضب.
   (٣) ادلمست: اشتدت ظلمتها. والديجور : الظلام، والغيهب : الأسود .
   (٤) الحبوة: أن يجمع الرجل رجليه فيدير عليها ازاره، ويشد طرفه في ظهره، ويعقد كل ركتيه.
  - (٥) الشجو: الحزن. والطف والمجتبى موضعان.

صفائع بيض جلتها القيو ن مما تخيرن من يشرب<sup>(1)</sup> أوَمَّلُ عدلاً على أن أنا لَ ما بين شرق الى مغرب دفعت لهم ناظري خائف على الحق يُقْرعُ مُسْتَرهِبِ<sup>(1)</sup>

ولا يطعنون إلا من ناصبهم الولاء، ولا يجهرون على مدبر لاذ بالفرار، وهم النجوم التي تطفيء الدرب للسالكين وقت الظلمة، وهم أهل العلم والمعرفة، فإذا ما جلسوا أفادوا جليسهم عليماً بمعرفة الحوادث قديمها وحديثها، ويوصفون بالرزانة في التصرف، وليس هناك شيء يحزن قلب الشاعر كما هو عندنا يتذكر يوم الطف والمجتبي عندما استشهد الأمام الحسين وأهل بيته وانصاره، وتناثرت جثثهم ذات الخدود الواضحات بين المجر الى المسحب، والنساء البيض الوجوه واللواتي زادهن جمالاً مدادهن بالأسود من الثياب على من قتل في الطف، وهن من خيرة نساء يثرب، والشاعر يأمل العدل في قوله في مدح بني هاشم عسى ان ينال الخير من فعله ما بين شرق الى مغرب، وهو ينظر الى حقهم الذي يوشك ان يضيع بعين الخوف والرهبة.

ميزات الهاشمية الخامسة :

يعود الكميت في هذه الهاشمية للحديث مجدداً عن الطرب والصبابة، واللهو وكل هذه الاشياء لا تتوارد عنده، وإذا ما تواردت فإنما من أجل بني هاشم الذين يحبهم، ويعود مجدداً للحديث عن رسم الديار. وعن الإدلاج، والربرب، ومنها صفات تذكر بالجاهلية وشاعرها.

 (١) الصفائح: جمع صفيحة. النصل العريض. والقيون: جمع قين الحداد. وجلتها: صقلتها.
 (٢) المسترهى: الخائف. وهو يركز على امر مهم هو أن ما يذكره قد يؤدي بالانسان الى الثناء عليها، ولكنها ليست من الأهمية الى الدرجة التي يثنى عليهم كأهل البيت، لأنهم هم الأكرمون، وبنو الباذخ الأفضل الأطيب وعلى الناس أن يتخذونهم أولياء من دون سائر الأقارب والأحباب، وأن الأنسان إذا ما عذل في حبهم فالزداد تمسكاً بهم. لأن لهم الفضل في السابقات، وهم أيضاً أصحاب السماحة والكرم، والعقول الراجحة، والثبات في مواطن القتال، حسان الوجوه، مطاعيم للطارق الأجنبي، ومياههم عذبة المشرب في الوقت الذي فيه الصدى في مياه غيره، وإذا سمعت القول منهم رأيته كلاماً موزوناً لا فحش فيه، وهم بعيدون عن حساسية الغضب، وهم النجوم التي تطفيء للتائهين طريق الصواب، فيهتدون بفضلهم الى طريق الحق، وهم أهل العلم والمعرفة، فإذا ما جلس المرء الى جوارهم استفاد من علمهم ومعرفتهم.

بعد هذا السرد المفصل لفضائل أهل البيت، ينتقل للحديث عن فاجعة كربلاء التي يكرر ذكرها لما لها في نفسه من وقع الألم، ولما هنزته في ضمير المسلمين من شعور بالتقصير تجاه أمر هام كان عليهم أن يقفوا منه موقف المؤيد لا موقف المتفرج.

إن هذه الهاشمية جاءت تحمل كثيراً من المعاني والألفاظ التي سبق للشاعر ان أتى على ذكرها في كثير من المواقف، ولكن الشيء الــذي يمكن أن نسجله له من تجديد في هذه الهـاشمية هـو التركيز على استشهاد الامـام الحسين في الطف، ومـا رافق ذلك من اضـطهـاد لمحبي آل البيت، وبالتالي انتفاضات ضد الأمويين.

# الهاشمية السادسة

وفيها نلاحظ اهتمام الشاعر بمسألة الحكم وفي قضايا أخرى مهمة من الناحية العقائدية . فهومثلاً يبدأ الهاشمية هذه بحز ن شديد لفقدان الخضارم من قريش ، ثم يتحدث عن قضية ( الوصاية ) ، ثم يبدي أخيراً رأيه بقضية ( اللعن ) . يقول في مقدمة الهاشمية السادسة الكميت وقد بدا مفجوعاً :

نفى عن عينك الأرق الهجوعا وهم يمرّي منها الدُّموعا<sup>(١)</sup> دخيل في الفؤاد يهيج سُقْماً وحزناً كان من جذل منوعا<sup>(٢)</sup> لفقدان الخضارم من قريش وخير الشافعين معاً شفيعا<sup>(٣)</sup> لدى الرحن يصدع بالمثاني وكان له أبو حسن قريعاً حطوطاً في مسرته ومولى الى مرضاة خالقة سريعا

الشاعر محزون وحزنه قد طرد النعاس من عينيه فأصيب بالأرق، وبات يذرف الـدموع من عينيه، والسقم يهيج فؤاده، فحرم عليه السرور والفرح. كل هـذه الأمور قـد انتابت الشاعر لفقـدان السـادات من قـريش، وخير الشافعين اطلاقاً.

وقــد اثنى الله تعــالى على هؤلاء القــرشـيين (بني هــاشم) ولـهــذا مـدحهـم الكميت وقد أختـار بمـدحـه بعـد النبي (ص) عليـاً بن أبي طـالب الذي آمن بالله ولم يتبع هواه، ولم تغره الدنيا بغرورهـا وزخارفهـا أو تخدعـه بلذاتها، وهو ابن عم الرسول.

ويتحدث عن الوصاية لعلي فيقول:

وأصفاه النبي عسلى اختيبار بما أعيى الرفوض له المذيعا ويوم الدوح دوح غدير خم أببان له الولاية لو أطيعا<sup>(٤)</sup> ولكن الرجال تببايعوهما فلم أر مثلهما خطراً مبيعما اصطفى النبي (ص) علياً، فاختاره ليكون أميراً على المؤمنين من

- (١) الأرق: السهاد. والهجوع: النوم. ويمتري: يجلب. وامترى الناقة: حلبها .
  - (٢) الجذل: الفرح. السرور.
  - (٣) الخضارم السادات جمع خضرم.
- (٤) الدوح: الشجر العظيم، الواحدة دوحة . وغدير (خم) موضع بين مكة والمدينة .

بعـده وخليفة، وذلـك يوم غـدير خم وخـطبة الـرسول في هـذا الشأن عنـدما حج حجة الوداع، ولكن أهل المطامع في الحكم اغتصبوها منـه، وتبايعـوها فيما بينهم. وهي في نظر الكميت أخطر بيعة في التاريخ.

ثم يبين الشاعر وجهة نظره في قضية (اللعن) وبأنها لا تجوز على المسلم فيقول:

فلم أبلغ لها لعناً ولكن أساء بذاك أولهم صنيعا فصار بذلك أقربهم لعدل إلى جور وأحفظهم مضيعا أضاعوا أمر قائدهم فضلوا وأقومهم لدى الحدثان ربيعا تناسوا حقه وسغوا عليه بلا ترة وكان لهم قريعا

يستنكر الكميت فكرة اللعنة ولا يجيزها لأحد من قادة المسلمين، وإن كان يعترف بما أقترفه هؤلاء الذين ظلموا علياً بسوء التصرف، فعلي هو أعدل هؤلاء، وأبعدهم عن الجور، وأحفظهم لصنع الحق، وهم بتخليهم عن علي قد خالفوا أوامر قائدهم محمداً (ص) فضلوا عن سواء الطريق وبتناس هؤلاء ما كان قد قاله الرسول لهم، تناسوا حق علي وبغوا عليه وكان لهم السيد والقائد. وأخيراً يبين الشاعر قضية الحكم وكيف اغتصبه الأمويون من الهاشميين ثم يقف موقف المدافع عن حقوق الهاشميين فيقول:

فقل لبني أمية حيث حلوا وإن خفت المهند والقطيعا<sup>()</sup> ألا أف لدهر كنت فيه هَداناً طائعاً لكم مطيعا<sup>()</sup> أجاع الله من اشبعتموه وأشبع من بجوركم أجيعا ويلعن فذً أمته جهاراً إذا ساس البرية والخليعا<sup>(\*)</sup>

- المهند: السيف الهندي. والقطيع: السوط.
  - (٢) الهدان: الجبان .
- (٣) الفذ: الفرد وهو أول القداح يريد به قاتل علي، والخليع الوليد بن عبد الملك.

بمبرضي السياسة هاشمي يكون حياً لأمته ربيعا<sup>(١)</sup> وليثاً في المشاهد غير نكُس لتقويم البرية مستطيعا<sup>(٢)</sup> يقيم أمورها وينذب عنهاً ويترك جنديها أبداً مريعا<sup>(٣)</sup>

الشاعر يقف هنا موقف العقائدي الثابت الايمان بما يعتقد دون أن يخاف ضربة سيف أو طعنة رمح، وهو يلعن الزمن الذي أصبح فيه بنو أمية حكاماً للمسلمين، وبات المسلمون مطيعين لهم. فهم الذين يجيعون الناس عندما تكون في حكمهم وضيافتهم، فيشبع الله تعالى من بجورهم أجيع، ويجيع من أشبعوا، لأن الله تعالى غضب عليهم لما تصرفوا به من جور وظلم، ولعن الله تعالى من قتل علياً جهاراً، ويلعن معه ذلك الخليع الماجن الذي مزق القرآن الوليد بن عبد الملك. أما بنو هاشم: فهم الذين رضي الذي تنعموا بخيرهم، وعلي على رأس هؤلاء الهاشميين بعد رسول الله، الذين تنعموا بخيرهم، وعلي على رأس هؤلاء الهاشميين بعد رسول الله، فهو الأسد الغالب في ساحات القتال، وصاحب المشاهد الكثيرة دفاعاً عن الاسلام، ولتقويم ما عوج من أمور المسلمين، فهو يقيم أمرهم، ويذب عنهم، ويحول ما أجدب منها الى خصب وخير.

## خصائص ومميزات الهاشمية السادسة .

لأول مرة يحاول الشـاعر أن يجعـل لهاشميتـه مقدمـة يصف فيها لـوعة قلبه وحزنه تجاه الهاشميين وكيف أنه بـات لا يعرف النـوم من شدة الكـرى، كيف لا يحدث ذلك لـه، وهو يتـذكر مقتـل الأبطال من بني هاشم على أيدي

- (۱) الحيا: الخصب. وربيع : أي كالربيع يعم الرعية بالخيرات.
- (٢) النكس: الدني، المقصر، وأصل ذلك في السهام، إذ أن السهام إذا ارتدع أو نالته آفة نكس في الكنانة ليعرف من غيره.
  - (٣) الجدب: القحط. والمربع: الخصب.

اعدائهم، ولأول مرة أيضاً يشير الشاعر صراحة إلى (الـوصية) التي وصى بهـا الرسول يوم غديرخم بعد حجـة الوداع لعلي بن أبي طـالب، وكيف اغتصب حقـه هذا من قبـل أناس شهـدوا بأم العين تلك الـوصية من الـرسـول اليـه. هذه نقطة أثارها الكميت.

النقطة الثانية هي تلميحه لمشكلة اللعنة التي سارت بين بعض الناس لمن اغتصب الخلافة ويرى أن هذا الأمر لا يجوز. وإن كان يعترف ضمناً بالأجحاف الذي أصاب علي، فهو الذي كان قائداً وسيداً لهم، أصبحوا هم قادة عليه يسومونه الذل والهوان.

النقطة الثـالثـة تهجمـه على بني أميـة، والـدعـوة الى الثـورة عليهم، وعدم الخوف من القتل. ثم يذكـر بعض صفات بني أميـة السيئة، ثم يقـابل أفعالهم بأفعال الهاشميين.

ولما كان الشاعر بصدد الحديث عن مقارنات بين الماس وآخرين، فقد كان عليه أن يستخدم التشبيهات وغيرهما من صنوف الملاغة، فهمو مثلاً يشبه بني هاشم بالربيع الذي يحمل العطاء والخير للنماس وتشبيه علي بالأسد في المشاهد، وتشبيه الأمور بمالأشيماء التي تقوم، وأنهما تجدب، وتخصب .

وفي مطلع القصيدة تصريح بين الهجوعا والـدموعـا. وهناك طبـاق بين الجور والعدل، وطبـاق بين اجاع الله واشبع وبين اشبعتموه، وأجيعا.

# الهاشمية السابعة والثامنة

في الهـاشمية السـابعة لا يتـطرق الكميت الى القضـايـا السيـاسيـة ؟و العقائدية، وهو كعـادته يتـطرق في الأبيات الأربعـة الأول للهاشميـة للحديث عن سخافة الوقوف على الأطلال المهجورة.

يقول في هذه الهاشمية :

سل الهموم لقلب غير متبول ولا رهين لدى بيضاء عُطُبُول<sup>(۱)</sup> ولا تـقف بـديار الحي تسـألهـا تبكي معـارفهـا ضَّــلا بتضليل<sup>(۲)</sup> ما أنت والدار إذا صارت مصارفهـا للريــح ملعبـة ذات الغــرابيــل<sup>(۳)</sup> نفسي فـداءُ الـذي لا الغـدر شيمتُـهُ ولا المعـاذيــرُ منَ بَخْــلِ وتقليـلِ الحـازم الـرأي والمحمــول سيـرتُــهُ والمستضـاء بـه والصـادق القليـلِ

في هذه الهاشمية يعكس الكميت ما كان قد عودنا عليه، من أن يبدأ هاشميته بالسؤال عن مصدر الطرب الذي ينتابه، فإذا به هنا يبدأ القصيدة بالتساؤل عن مصدر الحزن الذي يصيب قلبه، هل من الحب الذي وقع فيه، أم من هجر حسناء له. ثم بِحذر الانسان من الوقوف على الأطلال التي بقيت لديار خربة هجرها أهلها، ويبكي عليها، فهذا عمل كله ضلال بضلال. ويسأل من يبكي على الديار عن أهمية هذه الديار، وعن قيمتها المادية بعد أن أصبحت الرياح تلعب فيها، وتنخل التراب وتسف لتزيل ما بقي من تلك الآثار.

ولعـل الكميت في هذه الأبيـات كان رائـداً لمن جاء بعـده ممن هجـا الـوقـوف على الأطـلال كـأبي نـواس وغيـره، وإن كـــان الهـدف بين الأثنين مختلف.

ثم يتحدث الكميت عن الرسول، ويجعل نفسه فداءً لـه، فهو الـذي لا تعـرف نفسه الغـدر، ولا تعرف الغـدر في بخـل أو تقليـل. وهـو الحـازم الرأي، المحمود في سيرته، والذي يستضاء بنور هدية، والصادق بقوله.

- المتبول: الذي تبله الحب أي أفسد قلبه. والعطبول: الحسنة العنق.
  - ۲) الضل والضلال والتضليل واحد.
  - (٣) ذات لغرابيل: الذي تنخل التراب وتسفيه. ومعارف الدار معالمها.

الهاشمية الثامنة : ليس لها بداية ولا نهاية ومع ذلك فإنها تعكس آراءه عن الخليفتين أبي بكر وعمر وعن امامه بل الشرعية . يقول :

أهوى علياً أمير المؤمنين ولا الوم يوماً أبا بكر ولا عمرا ولا أقول وإن لم يعطيا فدكا بنت النبي ولا ميراثه كفرا<sup>(1)</sup> الله يعلم ماذا يأتيان به يوم القيامة من عذر إذا اعتذرا إن الرسول رسول الله قال لنا إن الإمام عليَّ غيرمًا هُجُر<sup>(1)</sup> في موقف أوقف الله الرسول به لم يعطه قبله من خلقه بَشرا من كان يرغمه رغاً فدام له حتى يرى أنفسه بالترب منعفرا

الكميت يميل في قلبه وعواطفه تحو علي بن أبي طالب فيما يتعلق بقضية الخلافة. غير أنه حذراً في إصدار أي حكم أو موقف من أبي بكر وعمر فيما يتعلق بقضية (فدك) القرية التي قيل أن رسول الله (ص) تصدق بها على فاطمة معتمدين على رأي النبي الـذي يقول : نحن معشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقه، فجعل هذا الخلاف بين أبي بكر وعمر من جهة وفاطمة وعلي من جهة أخرى مردوده إلى الله تعالى يوم القيامة حيث يقضي بين الطرفين، ويسمع عذر الخليفتين فيما اعتذرا به.

هذه قضية في رأي الكميت يمكن تـأخير أمـرها الى الله ليقضي بهـا، أمــا قضيــة تــوليــة علي كخليـفــة على الـمسـلميـن بعــد رســول الله، هـذا امر لا يمكن التسـاهل بشـأنه، لأن الـرسـول الـذي لم يجـاهـر بقضيـة الميراث، قد جاهر بقضية الخلافـة، وأعلن علناً على النـاس بالتـوصية بعلي

- فدك: قرية قيل أن النبي (ص) تصدق بها على فاطمة (ع).
- (٢) الهجر: القول القبيح وهو مضاف اليه. وهذا يسمى بالاطرق وهو اختبلاف المجرى بفتح وغيرة. فيقال: أصرف الشاعر شعره إصرافاً إذا أقوى فيه وخالف بين القافيتين .

خليفة يوم غدير خم ، وهذا التصرف لم يأت من الرسول مباشرة، بل هو من الله تعالى، وهذا أمر في رأي الكميت لم نجده عند غيره من البشر. ويهدد الكميت الذين يقفون ضد هذا التنصيب بأن أنوفهم ستعفر بالتراب جزاءً لهم على فعلهم.

ميزات هذه الهاشمية.

ثلاث نقط أثارها الكميت في هذه الهاشمية : ا**لنقطة الأولى** : المجاهرة بحبه لعلي، وولائه له.

النقطة الثانية : وقوف الحياد بالنسبة لقضية فدك وتـرك امر ابي بكـر وعمر الى الله يوم الأخرة.

النقطة الثالثة : مناصرة الإمام علي بالخلافة وعدم التساهل بهـذا الأمر لأنه أمر من الله تعالى لا يجوز معارضته.

وأخيراً قطعتان قصيدتان تفيان بمعـالجة قضيـة استشهاد الإمـام زيد بن علي بن الحسين مؤلفـة كل منهـا من بيتين إثنين يأسف فيهـا الكميت للنهايـة المؤلمة التي وقع فيها الإمام الشهيد.

يقول في الأولى :

يَـعـزُ عـلى أحمـد بـالـذي أصـاب ابـنـه أمسي مِنْ يُـوسُفِ خبيثِ من الـعـصبـة الأخبثين وإن قـلت زانـين لم أقـذفِ

يظهر الشاعر تأسفه وحزنه على استشهاد الإمام زيـد، وهو يعكس في تصرف حزن رسول الله على ولـده من قتله على يـد فـاسق ابن زنى هـو يـوسف بن عمر الثقفي عـامل هشـام على العراق، وفي ثنـايـا الشعـر تلمس روح الثـورة تعصف بالشـاعر وتـدعوه لإثـارة الناس على هـذا الوالي الجـائر وعلى من عينـه بهـذا المنصب. وكـل هؤلاء معـاد لأهـل محب لقتلهـم للتخلص منهم ومن حقهم بالخلافة الذي اغتصب منهم.

ويقول في الثانية :

دعاني ابن الرسول فلم أجبه الهفي لهف للقلب الفروق<sup>(1)</sup> حذار منسيسة لا بد منها وهل دون المنيسة مسن طريق

يعترف الكميت بتقصيره الـذي قصره يـوم دعاه زيـد بن علي للخروج معه ضد الأمويين واعتذار الكميت لـزيد بـأنه يخـاف ان يرى جثتـه وقد القى بها في العراء، وكيف راحت الغـربان تحجـل من حولهـا. فيقول : إذا كـان الموت لا بـد واقـع، والمنية لا بـد أن تجيء فلماذا هـذا الخـوف من الموت، والفرار منه، وهل هنـاك طريق يفـر إليها الإنسـان هربـاً من الموت. ويتحسر الشاعر على تلك الفرصة التي ضاعت من بين يـديه، وهي الشهـادة مع ابن رسول الله، والفوز بالجنة.

خصائص هاتين القطعتين :

ـ رئاء للإمام زيد بن علي ومن خلاله للهاشميين جميعاً، وإبـداء حزنــه الشديد لما جرى لهم .

ـ هجاء من اعتدى عليهم وسلبهم حقهم . ـ التندم على ما فاته من تأخر في نصرة زيد بن علي والموت معه .

مذهبة الكميت بن زيد :

مذهبة الكميت قصيدة هجائية طويلة يهاجم فيها شاعرنا قبائـل اليمن ذاكراً مثالبها، متطرقـاً الى أحيائهـا وهجاء كـل حي بمعايبـة، مستهزئـاً بهم، في حين نراها في طرف آخر تمجد المضربين وحقدتهم.

وقد أطلقت عليها هذه التسمية (المذهبية) لمقامها، وما كان لها من

الفروق: الخائف من الفرق بالتحريك وهو الخوف والجزع .

تأثير سياسي في ذلك الوقت. والمذهبة تعني أن كلامهـا ذو قيمة كـالذهب، أو معناها مكلل بالذهب.

وبعـد هذه المقـدمة بقي أن نتعـرف على الظروف التي سـاعدت على تأليف هذه المذهبة.

ظروف تأليف المذهبة :

كان الكميت قبل أن يكون شاعراً شيعياً يتأثر بما يجري حوله من منازعات قبليه ـ وخاصة أن السياسة الأموية كان من أهم أسلحتها إذكاء روح التناحر والعداوة بين القبائل العربية، وبوجه خاص بين عرب الشمال وعرب الجنوب، يقربون هؤلاء، ويبعدون أولئك حسب ما تمليه عليهم المواقف السياسية، هذا الموقف الخاطيء من الأمويين تجاه الناس أوقد الضغائن في النفوس، وأثار الاحقاد، وأحيا العصبيات التي كان الإسلام يحاول جاهداً القضاء عليها. لكن الخرفات التي أذكاها الأمويون بين القبائل، كانت هي العامل الأساسي في دك حرصهم دكاً أبدياً.

إذن وجد الكميت بأرادته أو بغير إرادته نفسه وسط الصراع القبلي يجول مع الجائلين إذا لما يكن بالسيف فبالقلم أو باللسان. وتذكر المراجع الأدبية أن أهاجي الكميت لليمنيين كانت لاذعة، وقد شرعت بالظهور كما يذكر ابو الفرج الأصفهاني أيام كان خالد القسري والياً على العراق كما وسبق وذكرنا، وقد اختلف المؤرخون حول السبب الأساسي الذي من أجله نظم الكميت المذهبة، والأبعاد السياسية التي كان يرمي الى تحقيقها، فبعضهم قال أن الكميت نظم المذهبة تحت التأثير القبلي، فبعد أن شعر الكميت أن قبيلته وأسرته تهانان على لسان الأعور الكلبي شاعر اليمنيين هاج الكميت لذلك فقال مذهبته. ومنهم من قال: أنه كان يرمي الى الروح القبلية بين العرب ليكتسب الخصومة ضد الأمويين مما يؤدي الى زعزعة سلطانهم والقضاء عليه، مما يخدم ذلك عقيدته الشيعية(`). وسواء كان الأمر هذا أو ذاك، فقد حقق الكميت هدفه في وجهتين :

- ١ إظهار برعاته الشعرية في الهجاء وإن لم يكن من ميوله المرغوب
   فيها، وإسكات خصومه من الشعراء اليمنيين.
- ٢ خدمة فكرة العلوي ، المتمثل بالتمهيد لقيام الثورات ضد الأمويين
   وانتصاراً للهاشميين ، مما قوض دعائم الحكم الأموي ، وجيء
   بحكم إن لم يكن علوياً ، فهو من المقربين إليه .

بعـد هذه المقـدمـة عن مـذهبـة الكميت، بقي علينـا أن نتعـرف على نص المذهبة، لنقوم بدراستها، ودراسة لغتها ومعانيها.

- ألا حييت عنا يا مدينا وهل بأس يقول مسلمينا لنا قمر السباء كل نجم تشير إليه أيدي المهتدينا وجدت الله إذا سمى نزاراً وأسكنهم بمكة قاطنينا لنا جعل المكارم خالصات وللناس القفا ولنا الجبينا وما ظربت هجائن من نزار فوالج من فحول الأعجمينا<sup>(۳)</sup>
  - (١) المسعودي : مروج الذهب ج ٦ ص ٤٢ والأغاني ج ١٥ ص ٢٨ .
- (٢) الخصائص ج ١ ص ٣٢٦ ومن ذلك الحكاية عن الكميت وقد افتتح قصيدته التي أولها : (ألا حييت عنا يا مدينا) ثم أقام برهة لا يدري بماذا العجز على هذا الصدر الى أن دخل حماماً وسمع إنساناً داخله فسلم على آخر فيه فأنكر ذلك عليه، فانتصر بعض الحاضرين له فقال: او هـل بأس بقـول (المسلمينا) فـأهتبلها الكميت فقـال: (وهل بأس بقول المسلمينا) (انظر للسان عجز).
- (٣) الفوالج: جمع فالج. شلل يحدث في أحد شقي البدن. الجمل ذو النامين. الغالب الغائر من السهام.

ومساحملوا الحمير عسلي عتساق مطهرة فيلفوا مبغلينا وما سموا بمإبرهمة اغتباطمأ بشرختونة متزينبينا () ومسا وجسدت نسساء بني نسزار حسلائل أسودي واحمسرينسا ومن عجب على لعمر أم غلنتك وغيرهما تتماينينما تجاوزت المياه بلا دليل ولاعلم تعسف مخبطئينيا فبإنبك والتحبول من معيد كهيئة قبلنا والحالبينا (٢) تخطف خيبرهم حلبباً ونشئباً إلى السوالي المغمادر هماربينما كعنبز السوء تنبطح عبالفيهما وتسرميهما عصى المذابحينما (٣)

يبدأ الشاعر قصيدته بالتحية والتسليم على من أحب، ملفناً النظر الى ما سيقوله، شأنه في ذلك شأن أولئك الخطباء والشعراء الذين يحدثون امراً ما يلفتون به أنظار السامعين والمشاهدين لشدهم الى ما سيقولونه، ثم يبدأون الحديث عن الموضوع الذي هو محور ما سيتحدثون عنه. وهكذا فعل الكميت؛ فقد حاول أن يلفت السامعين الى ما سيقوله لأن ما سيقوله أمر عظيم يتعلق بالحديث عن قومه، والتفاخر بهم، ثم الحديث عن أحصامه وهجائهم؛ أما قومه فقد خصهم الله بمزايا لم يخصها لأحد قبلهم ولا بعدهم، فقد خصهم بالقمر ليكون ملكاً لهم، وليس القمر فحسب، بل ولا بعدهم، فقد خصهم اليه أبدي الضامين الى ما ميزوا قومه هم ولا بعدهم، فقد خصهم بالقمر ليكون ملكاً لهم، وليس القمر فحسب، بل ولا بعدهم، فقد خصهم بالقمر ليكون ملكاً لهم، وليس القمر فحسب، بل ولا بعدهم، فقد خصهم بالقمر ليكون ملكاً لهم، وليس القمر فحسب، بل ولا بعدهم، فقد خصهم بالقمر ليكون ملكاً لهم، وليس القمر فحسب، بل

- (۱) ختن يختن ختوناً وختونة: تنزوج اليه صاهره. إشارة هنا الى زواج ابوهة من أهل
   اليمن.
- (٢) التاج: هيلة اسم عنزة كانت لامرأة في الجاهلية، كانت من أساء اليها درت لـه، ومن أحسن إليها نطحته ومثل المثل (هل غير حالبينك تنطحين) يضرب لمن أبى الكرامة وقبل الهوان قال يخاطب بجيلة.
- (٣) شعر الكميت بن زيد الأسدي . جمع تقديم الدكتور داود سلوم مكتبة الأندلس بغداد طـ ١٩٦٩ .

تحت وصاية أبنائها يخدمونه، ويخدمون من في مكة تقرباً الى الله تعالى، وبنو نزار قد اختصوا بخصائص طهرهم بها الله تعالى، حين أبعدهم عن الوقوع بما وقع فيه غيرهم من أهل اليمن حين زوجوا الاعاجم، واستخدموا الحمير والبغال، ثم صاهروا ابرهة ملك الأحباش بتزويجه من بناتهم. أما نساء وفتيات بني نزار فلم يمسهم إلا من هم أقرب الناس اليهم من قومهم، أو أقاربهم. ثم يحاول الشاعر أن يضرب المثل عن قومه وأخصامهم، فإذا قومه مخلصون للناس محبون لهم كرماء، أما أهل اليمن من مواقف ضد العرب ودينهم الحنيف، وبدلاً من أن يثوروا لكرامتهم ضد من مواقف ضد العرب ودينهم الحنيف، وبدلاً من أن يثوروا لكرامتهم ضد يفعلون كما تفعل العنزة (هيلة) التي لا تقوى إلا على المحسنين إليها فإنها تركلهم برجليها إذا ما أرادوا حلبها، وتفعل العكس من ذلك مع من يضر بها ، فإنها تنصاع لهم وتتركهم يحلبونها ، ويتعمون بحليبها ، أو هم ينبر بها ، فإنها تنصاع لهم وتتركهم يحلبونها ، ويتعمون بحليبها ، أو هم يعنزة السوء التي تنطح من يقدم لها العلف ، ولكنها تنصاع طائعة لمن يضربها بالعصي ويقودها إلى المسلخ لذبحها .

ولعـل القسـوة التي خـاطب بهـا الكميت اخصـامـه من أهــل اليمن، وخاصة مـا يتعلق بالتعـرض لنسائهم، أحـزنته في آخـر أيامـه، وجعلته ينـدم على مـا فعله، ويتضح هـذا من قولـه لابنه المستهـل: يـا بني وددت أني لم أكن هجوت نساء بني كلب بهذا البيت :

مع العضروط والعسف، القوا بسرادعهن غير محصنين، (^

فنساء بني كلب تستلم في أعراضهما لكل لئيم خسيس وظمالم، وهذا الوصف في غاية التحقير والاهانة.

(1) الأغساني ج ١٥ ص ١٣٠. العضاريط : ج عضارط. الخادم أو الأجير. اللئيم.
 العسف: الظلم.

رأينــا في دراستنـا لشعــر الكميت في مــدح بني هــاشم الأســاليب البـلاغية، والحجـج المنطقيـة التي استخدمهـا ليبين حقـوقهم وفضلهم على الناس أولًا، والصفات التي اتصفوا بها ثانياً.

بقي علينا أن نرى شعـره في مدح الأمـويين لنقوم بعـدها بمقـارنة بين موقفيه نحـو الهاشميين ثم نحـو الأمويين لنبين في أيهمـا كان أصـدق شعوراً وعاطفة، وأكثر اجازة وبيّنة.

إن أول ما يطالعنا من شعر الكميت في مدح بني أمية هـو قصيـدتـه التي قيل أنه ارتجلها أمام هشام بن عبدالملك بعـد هروبـه من السجن الذي أمر هشام بوضعه فيه بعد سماعه قصيدة الكميت التي يقول فيها:

فيا رب هـل إلا بــك النصر يبتغى ويــا رب هــل إلا عليــك المعــول

وهو يرثي فيها زيـد بن علي، ويمدح بني هـاشم، فلما قـرأها هشـام اكبرها وعظمت عليه، واستنكـرها، وكتب الى خـالد القسـري يقسم عليه أن يقـطع لسـان الكميت ويـده، فهـرب الكميت فتـرة من الـزمن وعـاد ليمـدح هشام ويسترضيه ليصفح عنه.

فقال الكميت أولًا يمدح هشاماً :

قف بالديار وقبوف زائس وتأنَّ إنسك غير صاغِرْ()

ومضى فيها حتى انتهى الى قوله : ماذا عليك من الوقو ف بها وأنك غير صاغرْ درجت عليها الغاديا ت الرائحات من الأعاصرْ فالآن صرت الى اميـ مة والأمور الى المصايرْ

(١) الصاغر: المهان . الراضي بالذل.

وقـد أثارت هـذه القصيدة اعجـاب هشام، واطـربته فـراح لا شعوريـاً يغمـز مسلمـة بقضيب في يـده، فيقـول : إسمـع، إسمـع، ثم استـأذنـه في مرثية ابنه معاوية فأذن له فأنشده قوله :

ســأبـكيــك لـلدنيــا ولـلدين إنــني رأيت يــد المعــروف بـعــدك شلت فــدامت عليــك بــالســلام تحيــة مــلائــكــة الله الـكــرام وصــلت

فبكي هشام بكاءً شديداً فوثب الحاجب فسكته، ثم جاء الكميت الي منزله آمناً(').

الأبيـات الأولى يتحدث فيهـا الكميت عن الديـار التي هجرهـا أهلها، واصبحت قفراً تروح عليها الأعاصير وتغدو، وهـذه الديـار لا تعنيه في شيء، فهو يمر عليها مرور الزائر المتحـول الى بني أمية، وهم الـذين تحول الملك عن غيرهم اليهم.

وأما الأبيات التالية والتي يرثي فيها معاوية بن هشام، فهو يبكيه للدنيا وللدين؟ أما الدنيا فتبكيه لأن يد المعروف بعد موته قـد شلت، وأما الـدين فيبكيه لأنـه بفقدانـه فقد من يحن على الفقـراء والمساكين تقـربـاً من الله تعالى .

ومن مدح الكميت للامويين قوله مخاطباً هشام بن عبد الملك : كم قال قائلكسم لعا لك عند عشرته العاثر<sup>(٢)</sup> وغفرتم للذوي اللذلوب من الأكلبر والأصاغر<sup>(٢)</sup> أبني أميية إنكم أهل الوسائل والأوامر ثقتي لكل ملمة وعشيرتي دون العشائر<sup>(۳)</sup>

- (١) الأغاني طبعة بولاق ج ١٥ ص ١١٦.
- (٢) اعالك : دعاء للعاثر يعنى : أنعشك الله ونجوت.
  - (٣) الملمة : المصيبة الشديدة من مصائب الدهر.

أنتم معادن للخلا فة كابراً من بعد كابر<sup>(۱)</sup> بالتسعة المتتابعيا ن خلائفاً وبخير عاشر والى القيامة لا تزا للشافع منكم وواتر<sup>(۱)</sup>

يحــدد الكميت في هـذه الأبيــات بعض صفـات بني أميــة فـإذا هم يعينون العاثر، ويغفرون الذنوب الكبيرة منها والصغيرة، وأنهم أهل الـوسائـل والأوامـر، وهم ثقة الشـاعر لكل مصيبة يقع فيهـا، وهم أيضـاً عشيـرتـه لتي ينتمي اليها دون سائر العشائر.

والأمويين أهل الخـلافة يـرثونهـا شريفـاً كبيراً عـن شـريف كبير، وقـد تعاقب على الخلافة تسعة من هؤلاء وهشام عاشـرهم. وهذه الخـلافة ستبقى معهم الى يوم القيامة.

وفي بني أمية خاصة وقريش عامة يقول الكميت :

إلى آل بيت أبي مالك مناخ هو الأرحب الأسهل نمت بأرحامنا الداخلا ت من حيث لا ينكر المدخل ويقول :

بمسرة والسنضر والمسالمكين رهط هسم الأنسبسل الأنسبسل وبساري خسريمسة بسدر السسما والشمس مفتساح مسا نسأمسل وجدنما قبريشاً قبريش البطاح عسلى مسا بسنى الأول الأول بهم صلح النساس بعد الفسساد وحيص من المفتق مسا رعبلوا فالشاعر كغيره من الناس يحط رحاله في بيت أبي مالك لأنه الأرحب

من غيره والأسهل في الـوصول اليـه، فأهـل هذا البيت هم أرحـام الشاعـر. وهـذا ما لا ينكـره دخيل ثم يعدد الكميت بعض القبـائـل العـربيـة وصفـاتهـا الحميـدة، ثم يذكـر أن قريش هي رأس القبـائل وسيـدتهم على بـطاح مكـة وما حولها، فبقريش صلح الناس بعد فسادهم. وأمن الناس بحماهم.

ويمدح الكميت الأمويين مشيراً الى بعض رؤسائهم فيقول :

| ـة والأمـور إلـي الـمصـائـر   | فسالأن صبرت إلى أميه        |
|-------------------------------|-----------------------------|
| ب كمهنبد بالأمس حيائير        | والأن صرت بهما المصير       |
| ل والحجـاحـجـة الأخيــار      | يابن العقائل للعقائ         |
| بـر مـن أمـيـة فـالأكـابـر    | مــن عــبــد شــمس والأكــا |
| ف بمرغم ذي حميد وواغمر        | إن الـخــلافــة والألا      |
| ــد إليـك بـالـرفـد المـوافـر | دلفا من المشرف التلي        |
|                               |                             |

فالكميت يتحول في هذه الأبيات من معاداة بني أمية الى مناصرتهم، وهو في المرحلة الأولى كان ضالاً وفي المرحلة الثانية أصبح مهتد. ثم يتوجه الى هشام مادحاً شخصياً وأسرته، فإذا هم أهل الحجا والعُقَّل الأخيار، يتسلسلون من عبد شمس وفيهم الضرة والرفقة، مما جعلهم أكثر الناس حقاً بالخلافة رغم حسد الحاسدين وحقد الحاقدين، فهم يتحدرون من شرف قديم، وهذا الشرف انتقل الى هشام بالوراثة ولهذا كانت منزلته في قلب البطحاء وكان غيره في ظواهرها

ويتوجه الكميت الى هشام بمدحه ومدح أبيه وجده فيقول :

أورثت الحصان أم هسشام حسباً ثباقباً ووجهاً نضيرا وتعاطى ابن عائشة البد فأمسى له رقيباً نضيرا وكساه أبو الخلائف مروا ن سنا المكارم المأثورا لم تجهم له البطاح ولكسن وجدتها له معاناً ودورا وكان هشام متكئاً فاستوى جالساً وقال : هكذا فليكن الشعر(') .

فهشام يستمد الحسب الثاقب والوجه النضير من فرع أمه ، وأخذ صفة جدر المنير من أبيه ، وأما جده أبو الخلائف فقد كساه رفعة المكارم مأثورة والبطاح لم تجهم لهشام البطاح ولكن سرت به كما سرت معان الدور .

هذه النماذج من الشعر التي سقناها لنبين فيها أسلوب الكميت في مدح الأمويين، نجدها مرتجلة، جاءت تعبر عن مواقف معينة كان الشاعر فيها محرجاً أمام من اتهم بمعاداتهم، فنجح في اكتساب رضاهم والصفح عنه، ولكن هناك نموذج آخر من الشعر جاء هو أيضاً ليبين رأي الكميت في الأمويين ولكن بإسلوب آخر، إنه أسلوب من اختمرت التجربة في نفسه، وبانت له أمور استوجبته الوقوف عندها وبمعنى أوضح أراد أن يدافع عن نفسه وعن موقفه السياسي والعقائدي، وأنه لا يستحق تلك المعاناة التي اجبر على تحملها. هذا النموذج هو شعره في ملحمته.

## ملحمة الكميت :

لسنا بصدد الخوض في تحديد مفهوم الملحمة ، فهذا أمر قد قيل فيه الكثير حتى بات ذكره أمراً مبتذلاً والمهم في الأمر معرفة الملحمة بأنها قصيدة طويلة ، وهذه القصيدة الطويلة التي نظمها الكميت جاءت تحمل ثلاث عناوين بارزة :

(١) ملاحظاته الشخصية في أمور تجري من حوله سياسية ودينية .
 (٢) رأي الشاعر في ما يجري حوله من آراء الناس .
 (٣) مديحه للقرشيين .

(١) الأغاني طبعة بولاق ج ١٥ ص ١١٩.

(١) : ملاحظات الشاعر الشخصية : يقول الكميت : ألا لا أرى الأيام يقضى عجيبُها بطول ، ولا الأحداث تُفنى خُطوبُها ولا عِبَرَ الأيام يَعْرفُ بَعْضَهَا ببعض من الأقوام إلاَّ لبيبُها ولم أَرَ قول المرء إلاَّ كنبله به وله محرومها ومصيبُها وما غَبَنَ الأقوام مثل عقولهم ولا مثلُها كشباً أفاد كَسُوبُها وما غُبِنَ الأقوام عن مثل خطة تَغَيَّبَ عنها يوم قيلتْ أريبُهما ولا عن صفاة النيق زَلَّتْ بناعل إ

يستفتح الشاعر قصيدته (بألا) التي للعرض والتحضيض ، ومعناهما : طلب الشيء بلين وبحث<sup>(٢)</sup> . تساءل عن سر هذه الأيام التي تمر مع ما تحمله من عجائب ، وما تنطوي عليه من أحداث دون أن يعبأ بها أحد ، والأيام فيها الكثير من العبر لا يقتنصها إلاً صاحب العقل الراجح من الناس .

والمرء يتفوه بكثير من الكلام الذي هو أشبه ما يكون بالنبل المتساقط على النـاس ، فبعضها يصيب وبعضهـا الآخـر يخـرج طـائشـاً لا يلوي على شيء . والمـرء لا يقيم إلاً بعقله ، فيجل ويحتـرم إذا كـان العقـل راجحـاً ، ويغبن ويـذل إذا كان العقـل ناقصـاً . فبـالعقـل تكتسب المعـرفـة بـالأشيـاء والاستمتاع بها .

وبـدونه لا منفعـة من الإنسان . والنـاس يغبنون عنـدما يـرون طـريقـاً صالحاً يجب سلوكـه لمنفعتهم ثم تراهم يحيـدون عن هذه الـطريق بالتخلي عنها ، فيخسرون من المنافع ما لا يستطيعون تعويظه فيما بعد .

- (١) الصفاة : الصخرة . النيق : أرفع موضع في الجبل . الناعل : حمار الوحش لصلابة حافره .
  - (۲) معنى اللبيب ج ۱ ص ٦٩.

وما أشبه هؤلاء بالحمار الـوحشي الـذي زلت بـه قـدمـه عن صخرة صماء في أعلى الجبل . فخرّ إلى أسفل الوادي . ويقـول :

وتفنيـدُ قول المرء شـين لـرأيـه وزينة أخلاق الرجال وظومُ ا؟<sup>(1)</sup> وأجهل جهل القوم ما في عدوهم وأقبـح أخلاق الـرجال غـريبها رأيت ثيـاب الحلم وهي مُكَنَّسة لذي الحلم يعرى وهو كاس سليبها<sup>(1)</sup> ولم أر بـاب الشر سـهـلاً لأهـله ولا طرق المعروف وعثاً كثيبُها<sup>(1)</sup> وأكـثر ما أتى المـرء من مُطمـأنه وأكـثر أسباب الـرجال ضـروبها ولم أجـد الـعيـدانُ أقـذاءَ أعـين ولكنها أقـذاؤهـا ما ينـوبُها من الضيم أو أن يركب القوم قومَهم ردافـاً مع الأعـداء، إلبـاً ألـوبُها

ومن المعايب التي تعيب رأي الإنسان هي تخطيئه في رأيه ، ومن المحاسن التي تزيّن الإنسان هي مواظبته على فعلها ، وأجهل الجهل في الإنسان هو أن يجهل ما يكنه له عدوه فلا يأمن شره . وأقبح ما في الرجال أخلاقها الغريبة الغير منسجمة مع الواقع المحيط بها . والرجل الحليم يستر عورته بحلمه ، فلا يرى الناس ما فيه إلاّ الحسن ، أما من فقد الحلم فهو عار مفضوح أمام أعين الناس وباب الشر يجب الحذر من الدخول عبره ، فهو يقود إلى ما لا تحمد عقباه ، بعكس ما يتصور أصحاب العقول الضعيفة الذين يقعون فتهان كراماتهم ، وطرق الخير سهلة ميسرة ، وإن بدت خلالها بعض العقبات ، فإن المرء قادر على تجاوزها بسهولة ويسر . والمرء كثيراً ما يصاب بالسوء من الأماكن التي يطمئن إليها . ولهذا عليه أن يكون حذراً من أكثر الأماكن اطمئنان . كما عليه أن يختصر السبل ،

- (١) فَند تفنيداً : خطأ رأيه. شان يشين شيناً : عيبه. الوظوب : المداونة.
  - (٢) كنَّ يكن كنا الشيء : ستره. عطاه.
    - (٣) وعث : الطريق تعثر سلوكه.

لأن تعدادها ، وتشعبها توقعه بالمتاهات ، والمآزق التي لا يحمد عقباها وما يصيب المرء من أَذَىٰ في عينيه فليس من الضرورة بما وقع فيها من قـذىٰ ، بـل يمكن أن يكـون من الضيم الـذي يلحق بـه ، أو من اعتـداء النـاس بعضهم على بعض ، أو من الـوقـوف مع الأعـداء ضـد الأهـل والعشيرة .

في البيتين الأخيرين تضمين ، والتضمين أن تتعلق القـافيــة أو لفـظة ممـا قبلها بمـا بعدهـا<sup>(١)</sup>. وقد تعلّقت القـافية في البيت المـا قبـل الأخيـر ، بالبيت الأخير الـذي فسـر معنىٰ القـافية التي مـا قبله بذكـر كلمة الضيم ومـا بعدها .

(٢) رأي الشاعر فيما يجري حوله :

رأمتني قسريش عسن قِسي عسداوة وحِقْسَدٍ كَأَنْ لَم تسدر أَني قسريبهسا تُسوقَسعُ حسولي تسارة وتنصيسبني بنبسل الأذى عفواً، جزاها حسيبها وكانت بسواغاً إن عشرت بغُصَّةٍ يضيفُ بها ذَرْعاً سواها طبيبها<sup>(1)</sup> فلم أتسسعُ مما كسان بيني وبينهسا، ولم تلكُ عندي كالدَّبور جنوبُها<sup>(1)</sup> ولم أجهسل الغيث البذي نشأت به ولم أتضرعُ أن يجيءَ غُضُسوبُها<sup>(1)</sup> وأصبحت من أسوابها في خسطيطة ولا ذنب للأبواب مَرَّتُ جديبُها<sup>(0)</sup>

الشاعر متألم وحزين مما يلاقيه من أذى وبوجه خاص من قريش ولعلَّ قريش هنا يعني بهم الأمويين الذين هم من قريش ، والذين ناصبوه

(١) العمدة لابن رشيق ج ١ ص ١٧١ . (باب القوافي) .
 (٢) السواغ : من ساغ الشراب : هنا وسهل .
 (٣) الدبور : الريح الغربية .
 (٤) تضرع إليه : ذلل له .
 (٥) الخطيطة : الأرض لم تمطر بين أرضين ممطورتين . الموت : أرض لا نبات فيها .

البغضاء والعداوة لا لشيء إلَّا لأنه يحب بني هاشم ، وهم أقارب الأمويين . فالأمويون يرمون الشاعر بنبال الأذى ، ويترقبون الفرض لـلإيقاع به ، وهؤلاء الأمويين كان يتودد إليهم الشاعر ، وينال منهم الخير كلما كان في حاجة إليه ، وكلما تقاعس الناس عن قضاء حاجته ، وجدها عندهم .

وهـو لا يسعى إلى إذكـاء الكـراهيـة والبغضـاء بينـه وبين الحكــام الأمـويين، بـل هم الـذين اتخـذوا منـه ذلـك المـوقف، ولم يكن هـو أيضـاً كالريح الغربية المعارضة لريحهم الجنوبية.

ولم يجهل الشاعر الغيث الذي نزل عليه من الأمويين، وتمتع به هـو، ولم يفكر يـوماً بـالإبتهال من أجـل إبعاد غضبهـا عليه لأنـه غير مـوجود ولم يشعر بـه في يـوم من الأيـام وهـو في أرض جـدبـاء قـريبـة من أرضهم المعطاءة، وهو كله أمل بالانتقال من أرضه إلى أرضهم، وهو لا يفكر أبداً بأن تكون أبواب الأمويين موصدة دونه.

ويقول :

ول لأبعد الأقصى تـ لاعُ مريعـة أقـام بها مثـل السَّنـام عَسيبها<sup>(1)</sup> رمتني بـ الأفـات من كـل جـانب وبـالـدربياء مُـرْدُ فِهْـر وتشيبُها<sup>(1)</sup> بـلا ثـبـت إلا أقـاويـل كـاذب يُحرَّبُ أسُـدَ الغـاب كفتا وثـوبُها لَعَمْـرِ أبي الأعـداء بـيني وَبْيْنهَـا لَقْـد صادفـوا آذان سَمْع تجيبُهـا فـلنْ تجـدُ الأذان إلا مـطيـعـة لها في الرّضا، أو ساخطات قُلُوبها أفي كـل أرض جئتُهـا أنـا كـائن لخـوف بني فهر، كـأني غسريبهـا

- (١) العسيب : جريده المخل.
- (٢) الدريباء : ليس لهـذه اللفظة وجـود في المعاجم، ولعله أراد بهـا الدواهي أو مكـان معين.
  - (٣) يحرب : يثير، كفتاً : سريعاً.

يلاقي الكميت ما يلاقيه من قريش وهو القريب منهم، بينما الأباعد من الناس يجدون عندهم المأمن وكأنهم في حصن من حصون الجبال، وراح بنو قريش يرمون الشاعر بكل ما هو ضار من كل حدب وصوب، وشارك في إيذائه مرد قبيلة (فهر) وشيبانها، أي شبابها وشيوخها، كل ذلك حدث منهم لمجرد أنهم يسمعون الوشايات، والأقاويسل الكاذبة حتى أصبحت هذه الوشايات وتلك الأقاويل عامل إثارة للقرشيين، فثاروا واستعدوا للوثوب عليه كأسد الغابة، ويعترف الكميت بمرارة أن الوشايات والأقاويل الكاذبة قد صادفت عند القرشيين آذاناً صاغية وتقبلاً، مما أوجد اعداء الكميت عليه، وتغضب لغضبهم فتسخط عليه قلوبهم، وهو يتساءل اعداء الكميت عليه، وتغضب لغضبهم فتسخط عليه قلوبهم، وهو يتساءل المشرخ الكميت عليه، وتغضب لغضبهم فتسخط عليه قلوبهم، وهو يتساءل المشرخ من العداء بينه وبينهم.

ويقول :

وإن كنت في جـذم العشيرة أقبلتْ علي وجوه القوم كُرْهَا قطوبُها<sup>(١)</sup> بني إبنـة مُـرً! أيـن مُـرَّة عنكم وعنّـا التي شعباً تصبـر شعـوبُها وأين أبنهـا عنـا وعِنكم، وبـعلُهـا خـزْيمة، والأرحام رعثاً جؤوبُها<sup>(٢)</sup> إذا نحن منكم لم ننـل حقَّ أخـوة على إخـوة لم يخشى غشـاً جيـوبهـا فـأيـة أرحـام يـعـاذ بـفضـلهـا وأيـة أرحـام يـؤدي نـصـيبُـهـا لنا الرحِمُ الـدَّنيا وللناس عنـدكُمْ سجـال وغيبات اللُّهَى وذنـوبها<sup>(٣)</sup>

يستمر الكميت في وصف حالتـه النفسية تجـاه ما يعـانيه من بني أميـة خصـوصاً، وقـريش عمومـاً فيقول : أنـه ولو كـان من أصل العشيـرة، فإنـك

(۱) الجذم من الشيء : الأصل.
 (۲) وعثاً : شديداً. جؤوبها : قطعها.
 (۳) الرغيبات : الوساع. اللهي. العطايا. الذنوب : الدلو التي لها ذنب.

ترى أبناء هذه العشيرة ينظرون اليه، وقد قطبوا الجبن كرهاً له، ويسأل بني مرة عن سبب التباعد بين قدمه وبينهم، وكيف حول الخلاف هذه القبائل الى شعب مختلفة، كما يسأل بني جذيمة عن واقعه منهم، وكيف أن الأرحام وطيدة الصلة بين قومه وبين هذه القبيلة. ويوجه الشاعر أخيراً تحذيره لهذه القبائل بأنه إن لم ينل منهم المودة التي تستوجبها الأخوة، فإنه لن يعد يرى ما يحول بين هذه القبائل وبين انتشار الغش في صفوفها. ويتشاءل أية أرحام هي تلك التي يعاذ بفضلها، وأية أراحم أخرى هي تلك التي يؤدي لها نصيبها. وغيرهم إن على أساس المصلحة، أو المنفعة كما يفعل غيرهم. وهؤلاء الذين ينعمون بالخير على من يظمر لهم الشر ويبث لهم السوء هم الذين يناصبون الكميت العداوة، ويشنون عليه الحرب ليقتلونه لا لذنب ارتكبه بحقهم، بل لمجرد سوء الظن به. ويتوعد هؤلاء الترب.

ويقول :

وأثاركم فينا تصب ندوبها<sup>(1)</sup> عليكم، إذا ما الخيل ثار عصوبها<sup>(1)</sup> ولا طعمة إلا التي لا أعيبها ويعجز عني، غير عجز رحيبها عقاربه تلدانمها ودبيبها<sup>(1)</sup> محالِفُ إفحام ٍ وعي ضريبها<sup>(3)</sup> مـلاتم حيـاض الملحمـين عليكم ستلقـون مـا أصـبتـم في عـدوكم فـلم أر فيكم سيـرة غـير هـذه ملاتم فجـاح الأرض عـدلاً ورأفة قـطعتم لسـاني عن عـدوتنـا، لكم فأصبحت فـدمـاً مفحهاً، وضريبتي

- (۱) الملحمين ؛ من ألحم بين القوم شرأ. جناه لهم. أو من الحمه القتـال : لم يجد منه مخلصاً ندوبها : آثار جراحها، الواحد ندب وندبة.
  - (٢) عصوبها : غبارها، من قولهم. عصب الغبار الجبل إذا أحاط به.
    - (٣) قطع لسانه من الكلام : منعه.
- (٤) الفدم : العبي في الكلام، المفحم، من أفحمة : أسكته، والمفحم : من لا يقـدر

وسيرة بني أمية نحو الكميت أن لا يصيبه أي عطاء من عطاياهم، وهم ملأوا الأرض عدلاً ورأفة نحو الناس، في حين يجد التقصير ظاهراً نحوه، ومن نتائج هذا الموقف من الأمويين نحو الشاعر أنه وقف عاجزاً عن الـدفاع عن نفسه تجاه عـدوه ومبغضية الـذين ينـال من كـلامهم الأذى كلدغات العقارب، وأصبح لسانـه لا ينطق بـالشعر الـذي يمكن أن يعبر فيـه عن مشاعره نحوى بني أمية.

## (۳) مدح القرشيين

فأرحامنا لا تطلبنكم فإنها عــوائم لم يهجع بليــل طليبهــا(') إذا نبتت ساق من الشر بيننا قصدتم لهاحتي يجبز قضيبها لتتبركنا قُبرْنَى لؤى بن غيال كسامة إذا اودت وأودى عيبها (٢) فأين بملاء المدين عمنما وعنكم لكل أكف حاقنات ضريبها وغيركم من ذي يسد يستثيبهما ولكنكم لاتستثيبون نغمة يَقصرُ عنكم بالسِّعاة لُغوبُها (\*) وإن لكم لـلفضــل فـضــلاً مبــرزاً -وأفئدة مناطويلا وجيبها جمعنسا نفسوسساً صماديسات اليكم فشائبة ما نحن يوماً، وأنتم بني عبد شمس، أن تفيئوا، وقوبُها() نعم، داءً نفس أن يسين حبيبها(") وهبل يعبدون بسين الحبيب فبراقسه ولكن صبراً عن أخ لك ضائر غــراء إذا مـا النفس حن طــرُوبهـا

يقول الشاعر : أن روح الكميت، وأرواح قومه، لا تهدأ أو تهجع ،

ان يقول شعراً. ضريبتي : طبيعتي، ضريبها، نصيبها. (١) عوائم : الواحدة عائمة. (٢) كسامة : أي كبني سامة. (٣) الحاقنات استثابه ؛ من حقن دمه : إذا انقذه من القتل . (٤) استثابه : سأله أن يثيبه : أي يجازيه. وذو اليد : ذو الاحسان. (٥) إقربها : شدة احيائها.

إلا وهي تـركب المبطى سعيـاً الى ديـار القـرشيين، لمـا بينهم من صلة الأرحام. وإذا ما حصل شر بينهما رأيت القرشيين يسعون جاهدين لستأصال ذلك الشر، وينو لؤي بن غالب لا يتركوننا فنهلك كما هلك بنو سامة من تركهم لأهليهم ومقربيهم. ثم يتساءل الكميت موجهاً خطابه للقـرشيين عن فارق الـدين الذي يفـرق بينهم وبين الكميت، ويتساءل أيضـاً عن المانع من وقف الأذي بينهم حقناً للدماء. ثم يقـول للقرشيين مـادحاً أن تجيزون الناس العطاء قبل أن يسألونكم ذلك في حين نجد غيركم يسأل العطاء فلا يلبيه والقرشيون أصحاب فضل لا يجاريهم فيه أحد، وإذا ما طمحت نفس أحدهم ان يفعل ذلك رأيته مهما حاول جاهداً أن يجاريهم مقصراً في ذلك. ثم يبين الشاعر أن نفسه متعطشة هو وقومه الي الوصول لىرضى القرشيين وحسن ظنهم، وهـذه النفـوس تعبت تعبـاً شـديـداً لتحقيق ذلك. وهل هؤلاء القرشيين يحاولون أن يبعدوا بين المبرء ومن يحب وهم الأحبة، والجواب أن من عادة المحب أن يكشف عن لوعة حبه، عندما يغري نفسه بإمكانية عودة المحبوب عن هجره وبعاده. ويختتم الشاعر ملحمته بمثل ما ابتدأها به وهو العتاب على القرشيين وتحذيرهم من الاستمرار في تجاهله وظلمه فيقول :

كف اك لما بُد منه شريبها فلا رأي للمحول إلا ركوبها فأنى لنا بالصاب أنى مشوبها<sup>(١)</sup> إذا غيبتْ دودان عنكم غيوبها<sup>(٢)</sup> ذوارف، لم تضنن بدمع غروبها وأفرخ من بين الأمور مقوبهها<sup>(۳)</sup>

رأيت عــذاب الماء إن حيــل دونـه وإن لم يكـن إلا الأسـنــة مــركـب يشـوبون لـلأقصين معسـول شيمـة كلوا مـا لـديكم من سنــام وغـارب ستــذكــرنــا منكم نفــوس وأعـين إذا وأدتــنــا الأرض إن هـي وأدت

(۱) يشوبون : يخلطون . الأقصين : الأبعدين . الصاب : مادة مرة .
 (۲) ودان : كسم وادٍ .
 (۳) مقوبها : فرخها .

وأسكِتَ دُّر الفحـل واستـرعنتْ بـــه حراجيج، لم تلفـح كشافـاً سلوبُها<sup>(')</sup> وبــادرهـا دفء الكنيف، ولم يَعــينْ علىالضيفذي الصحن المسن-لُوبُها<sup>(٢)</sup>

يقول الكميت : إذا قيد للمرء أن يحال بينه وبين ما يبتغيه من رغبة، وإن كانت من الأهمية كالماء العذب بالنسبة للعطشان، فإن هذا العطشان (رأي يعني نفسه) قادر على استبدال المال بما هو مثله من إرواء للعطش وإذا لم يكن أمام المرء أيضاً من وسيلة يدافع بها عن نفسه إلا الرمح والسيف فليكن ذلك.

ثم يوجه الكميت حذيثة الى القرشيين فيقول: إن هؤلاء يقدمون ما هو عسل المذاق من القول والفعل الى من يبتعد عنهم، ويحرمون ذلك الى من هم اقرب اليهم. ويخاطب القرشيين قائلاً : إذا كانت الأحداث قد انصاعت اليكم فافعلوا ما شاء لكم، وكلوا ما طاب، فإن من يردعكم عن ذلك قد غاب وفقد. ويخيرهم بما ستأول اليه الأمور من أحداث فيما بعد، وأنهم سيتذكرون الكميت واخلاصه لهم، وظلمهم له، وسيذرفون الدمع حزناً وأسى على ما فعلوه بحقه يوم لا ينفع الندم لأن الكميت سيكون عندها قد مات وفقد، وجاء من هو عدو لهم وشر عليهم وإذا ما غاب الفحل عن النياق، فإنها لن تنتج من الإبل، ولن تدر من اللبن، وسيجد الضيف أنه ليس هناك ما يضيف به من اللبن فيموت جوعاً.

- (١) استرعفت به : سبقته. الحراجيح : الناقة أو النياق الطويـــلة. لم تلقح كشــافاً : لم تلقح حين تنتج لأن نتاجها يكـون بعد ذلك أرث النتاج. السلوب: الناقة التي تسقط ولدها.
- (٢) الكثيف: حظيرة من الشجر . لم يعن : لم يجر أي لم يجر على الضيف للبناً على كثرة لبنه.

## رأي الباحثين في مدح الكميت للهاشميين والأمويين

اختلف الباحثون قديماً وحديثاً حول مدح الكميت في بني هاشم وفي الأمويين، فرأى بعضهم أنه في بني هاشم كان أصدق وأوضح، ورأى البعض الآخر العكس، وقبل ان نبدي برأينا نحن في مدح الكميت يجب علينا أن نستعرض بعض آراء الباحثيين القدامي والمحدثين حول هذا الموضوع.

يـرى ابن قتيبة أن الكميت «كـان يتشيع وينحـرف عن بني أمية بـالرأي والهوى، وشعره في بني امية أجود منـه في الطالبيين، ولا أرى علة ذلـك إلا قوة أسباب الطمع وإيثار النفس لعامل الدنيا على آجل الآخرة»<sup>(1)</sup>.

وروى صاحب الأغاني ان الكميت قال عندما سوئل عن سبب إجادته في مدد الأمويين أكثر من الهماشميين قمال : إني إذا قلت أحببت أن أحسن<sup>(٢)</sup>

ورأى ابن قتيبة في الكميت لم يرض شوقي ضيف فرأى فيه إجحافاً بحق الشاعر وأن ابن قتيبة ما قال هذا القول إلا «لأنه لم يقرأ الهاشميات قراءة فاحصة، ولو أنه قرأها لعرف أن الكميت فيها لم يقف عند طالبي بعينه، إذا كان بصدد الدفاع عن نظرية معينة، أما في مدحه للأمويين من مثل هشام وابنه مَسْلَمة، فقد كان يمدح أشخاصهم وفرق بين مديح الأشخاص والدعوة بنظرية معينة»<sup>(٣)</sup>.

- (١) الشعر والشعراء ص ١٨.
- (٢) الأغاني ج ١٥ ص ١٢٨ (طبعة بولاق).
- (٣) التطور والتجديد في الشعر الأموي لشوقي ضيف ص ٢٨٤.

وحول السبب الجوهري الذي من أجله مدح الكميت الأمويين هو بنظر شوقي ضيف إما اضطراراً «ومن هنا لا يكون في بأس على الكميت ان يعترف في بعض شعره بامامة الأمويين، فهم فضولون على كل حال، ومع ذلك فمتى جوز الكميت هذا؟ إنه لم يجوزه إلا حين قبضوا عليه، فاضُطَّر اضطراراً الى مدحهم» وإما طمعاً برد حريته «فالكميت لم يطلب دنيا الأمويين، إنما طلب أن ترد له حريته، وحاولوا ان يشتروه بدراهم معدودة، فأعطاهم مديحاً لهم بدراهمهم وحريته المسلوبة، فلما عادت اليه حريته إرتد يدعو دعوته، ويثور ثورته»<sup>(۱)</sup>.

وفي ميـزان العاطفـة يرى شـوقي ضيف أيضاً أن هنـاك فـرق كبيـر بين العاطفة التي صـاغ فيها الكميت شعـره في مدح بني هـاشم وتلك التي صاغ فيها شعره في مـدح بني أمية فهـو في مدح الأمـويين «كان شعـراً عارضـاً في حياته إذا انه لا يصور شيئاً في عاطفته، ولا في ذهنه.

أما في الهاشميين «فهـو الشعر الـذي عاش ينميـه، لأنه كـان يعبر فيـه عن عاطفة صادقة»<sup>(٢)</sup>.

ويعلل باحثون آخرون السبب الذي من أجله مدح الكميت الأمويين وهو الطمع المادي، فيرون ان الكميت كان على حق في ذلك، فهو يرى الشعراء المرائين يكسبون الهدايا القيمة كمكافآت على أشعارهم في حين هو محروم منها. والشاعر يؤمن بأن الممتلكات التي يتمتع بها بنو أمية تعتبر علكاً لبني هاشم اغتصبت منهم اغتصاباً»<sup>(٣)</sup>.

ولكن هذا الطمع المادي في مال بني أمية لم يكن من قبل الكميت

- (١) المرجع السابق ص ٢٨٤.
- (٢) المرجع نفسه ص ٢٨٥.
- (٣) الكميت بن زيد الأسدي شاعر الشيعة السياسي في العصر الأموي لأحمد صلاح الدين نجا ص ٢٠٤.

كما صوره ابن قتيبة «خاضعاً لقوة أسباب الطمع، وإيشار النفس لعاجل الدنيا على آجل الآخرة» فلو كان هذا حقاً لكان فعل مع بني هاشم نفس الفعل الذي فعله مع بني أمية في السعي لكسب ما تجود به راحاتهم لكنه كان يتسلم الهبة من الأمويين وقلبه ينزع الى غيرها، عندما كان آل هاشم يقدمون اليه بعض منحهم لما قدمت يداه من خير في مديحه لهم، كان يرفض ذلك رفضاً باتاً حتى ولو درهماً واحداً<sup>(۱)</sup>.

وقريب من رأي ابن قتيبة في الكميت حول تمسكه في الـدنيـا رأي آخر يقول : أن الكميت كـان من أولئك الشيعـة النظريين الـذين يجدون في الكلام ميدانـاً بصولـون فيه ويجـولون، فهـو لم يشارك في ثـورة زيد بن علي وذلك حرصاً منه على الحياة وخوفـه من أن يلقى مصرعـه في أثناء القتـال<sup>(٢)</sup> «فتشيعه إذاً كان محدوداً من الناحية العملية»<sup>(٣)</sup>.

رأينا آراء بعض النقاد حـول شعر الكميت في بني هـاشم، وذاك الذي في بني أمية. بقي علينا أن نبدي بوجهة نظرنا نحن حول هذا الموضوع.

إن أهم ما يطالعنا فيه شعر الكميت في مدح بني أمية، هو أنهم سادة العرب، وأن الخلافة مقصورة عليهم أباً عن جد، لأنه ليس هناك من هو أحق منهم في ذلك، وأنهم سمحاء بين الناس يغفرون ذنب من أذنب، وأنهم أصحاب كرم يحل الناس في ديارهم دون ديار سواهم، كما يمدحهم من خلال مدحه لقريش.

أما بالنسبة الى جعل الخـلافة فيهم دون سـواهم، فهذا أمـر نقضه في كثير من شعره خلال مدحه لبني هاشم كقوله :

وقسالسوا ورثسنساهسا أبساً وأمنسا ومسا ورثستسهسم ذاك أم ولا أب

- (١) المرجع السابق ص ٢٠٥.
- (٢) حياة الشعر في الكوفة ص ٤٢٠ .
- (٣) تاريخ الشعر السياسي لأحمد الشايب ص ١٦٥ .

فجميع الصفات التي يجب ان تكون في الخليفة موجودة في بني هاشم لا في بني أمية، فهو لا يترك صفة من صفات الكرم، أو الشجاعة، أو العدل، أو الحكمة، إلا والصقها ببني هاشم. فهم الحماة الكفاة في الحرب، والغيوث، والولاة الكفاة، والبحور، كرام الجدود، راجحي الوزن كاملي العدل، مستغيدين متلفين، مساميح مراجيح، سادة ذادة، مغاوير مصيبون، محلون محرمون، الأقربون من كل خير.

أما بنو أمية ويعدد بعض خلفائهم فهم، كالرعاة يـرعون الشعب الـذي هو كالغنم، يتفقدونه دائماً ليختاروا السمين منه فيذبحونه ويأكلون لحمه.

وأما مدحـه للأمـويين من خلال مـدحه لقـريش، فهو يمـدح أيضاً بني هاشم من خلالها ويقول :

بحقكم أمست قسريش تمقلودنا وبالفذ منهما والبرديفين نبركب

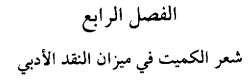
فقريش هي التي استمدت الفضل من بني هـاشم وليسـوا هم الـذين استمـدوا الفضل منهـا، بعكس الأمـويين الـذين فضلهم النـاس لكـونهم من قريش.

وأما مدح الكميت لـلأمويين بـأنهم سمحـاء يغفـرون ذنب من أذنب، فهـو سلاح اتخـذه الشاعـر ليخلص نفسه من شـرهم، وتآمـرهم عليـه لقتله. وقد نجح في ذلك.

وأما القول : بأن الكميت مدح الأمويين لأنه رجل دنيوي، آثر الدنيا على الآخرة أو القول : بأنه استند في أخذ مال الأمويين الى حكم شرعي قائم على أساس أن ما يملكنه بنو أمية هو في الواقع ملك الهاشميين اغتصبوه منهم فكلاهما قول فيه وجهة نظر:

فبالنسبة للقـول بأن الكميت دنيـوي آثر الـدنيا على الآخـرة في مدحـه للأمويين، فإن واقع الأحـداث، والأخبار المـروية عنـه، تـــدل عـلى أنــه كان زاهداً بمال الهاشميين. ينفر منه كما ينفر السليم من المصاب بالآفات تعففاً من الدنيا، وكسباً لثواب الآخرة، أما طلبه لمال الأمويين فهو أمر ليس فيه استهجان أو تعجب، إذا عرفنا أن الكميت هو أولاً إنسان يريد أن يجد له مكسباً يعيش منه، وثانياً أن مدحه الذي تكسب به من الأمويين كان ممالقاً فيه، وغير صادر عن عاطفة صادقة. أما القول بأنه أخذ المال لاقتناعه بأنه ملك للهاشميين فليس هذا ما يبرره، فالمال هو ملك للمسلمين جميعاً سواء أكان بين أيدي الهاشميين أم الأمويين، فإذا كان الهاشميون يوزعونه بعدل، فالكميت لا يأخذ إلا نصيبه كفرد مسلم أما إذا كان يوزع باجحاف ليس فيه عدل كما هو الحال عند الأمويين، فلا بأس أن يأخذه بأية وسيلة طالما أنه سيأخذه سواه من الشعراء المتملقين.

وهكذا نستطيع أن نقول : بـأن الكميت كان ملتـزماً عقـائديـاً، وأنـه تمكن من إيجـاد الفوارق البينـة بين الهـاشميين المستنـدين في حكمهم الى شوابت دينيـة، وبين الأمـويين المستنـدين في حكمهم الى العـامـل القبلي وروح الاستبـداد والاغتصاب لحقـوق الناس. ومن خـلال هذا يـظهـر البـون الشاسع بين كلا المدحين.



الحــديث عن شعـر الكميت في ميــزان النقـد الأدبي يستــوجب منـا الحديث عن جميع ما أحيط بالكميت وشعره من آراء سواء عنـد القدمـاء من النقاد أو المحدثين.

أولًا : آراء النقاد الباحثين في تاريخ شعر الكميت.

بعـد اطلاعنـا على شعر الكميت في هـاشمياتـه، ومذهبيتـه وملحمته، يجدر بنا أن نـطلع على آراء النقاد والبـاحثين فيما يتعلق بـالفترة الـزمنية التي نظمت فيها هذه القصائد :

فأبو الفرج الأصفاني في كتابه الأغاني يرى أن هاشميات الكميت هي أقدم شعره إطلاقاً<sup>(١)</sup> معتمداً في حكمه على لقاء الكميت بالفرزدق وعرض شعر الهاشميات عليه وإعجاب الفرزدق بهذا الشعر، والسماح له بإذاعته بعد أن كان الكميت متردداً في ذلك قائلاً : «أذعْ ثم أذعْ يا بن أخي، فأنت والله أشعر من مضى، وأشعر من بقى»<sup>(٢)</sup>.

- (1) الأغاني ج ١٥ ص ١٢٤ طبعة بولاق.
  - (٢) المصدر نفسه ص ١٢٥.

وفي آمـالي المـرتضى يقـول الشـريف المـرتضى نقـلًا عن أبــو لبيـد بالسند : جاء الكميت الى الفرزدق فقـال : يا عم إني قـد قلت قصيدة أريـد أن أعرضها عليك، فقال له : قل، فأنشده :

طَرْبتُ وما شوقاً إلى البيض أطرب

فقال : الفرزدق : والله لو جزتهم الى سواهم لذهب قولك باطلًا (').

وعن السيوطي في كتاب شرح شواهد المغني . أن عم الكميت كان رئيس قومه فقال له يـوماً : يـا كميت، لما لا تقـول الشعر! فقـال الكميت لا أخـرج أو أقـول لنفسي . فمـا رام حتى عمـل قصيـدتـه المشهـورة وهي أول شعـره، ثم غدا على عمـه فقال : أجمـع لي العشيـرة ليسمعـوا فجمعهم لـه فأنشده :

طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب<sup>(٢)</sup>

وفي مـروج الـذهب يقـول المسعـودي : لمــا قـال الكميت بن زيــد الأسدي الهاشميات أتى الفرزدق فأنشده :

طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب

وقـال لـه أحببت أن أعـرض عليـك مـا قلتـه فـإن كـان حسنـاً أمـرتني بـإذاعته، وإن كـان غير ذلـك أمرتني بستـره. فقال لـه الفـرزدق بعـد سمـاع القصيدة : أظهر ثم أظهر وكدِ الأعـداء، فأنت والله أشعـر من مضى، وأشعر من بقى <sup>(٣)</sup>.

مما أوردنا من بعض الشـواهد للبـاحثين القدامي يتضـح أن رأيهم كان

(١) آمالي المرتضى ج ١ ص ٦٧.
 (٢) شرح شواهد المغني سيوطي ج ١ ص ٣٧.
 (٣) مروج الذهب للمسعودي ج ٣ ص ٢٤٥.

يجمع على أن أول شعر قاله الكميت في مدح بني هاشم هو الهاشميات . ولقد حاول الباحثون الجدد أن يحددوا الفترات الزمنية للهاشميات :

فرأى شوقي ضيق أنها مدة ولاية خالد القسري على العراق من سنة ١٠٥ حتى سنة ١٢٠ هجرية وأن أغلبها نظم في هذه الفترة<sup>(١)</sup> بينما رأى (هور وفنر) ناشر الهاشميات ومترجم الكميت في دائرة المعارف الإسلامية أن أقدمها هي الهاشمية الثانية التي يجب أن تؤرخ فيما بين سنتي ٩٦ و٩٩، وأن الهاشمية الثالثة يجب الا تتأخر كثيراً عن هذا التاريخ، وأن الأولى يجب ألا تتقدم على سنة ١٠٥، والرابعة على سنة ١٨٨، وأن التاسعة والعاشرة والحادية عشر لم تنظم قبل سنة ١٢٢، وأن السادسة ربما كانت متأخرة الى سنة ١٢٥ و١٢٦<sup>(٢)</sup> وهذا الرأي لا بد له من الإثبات والدليل.

ومهما كان الأمر حول الفترات الزمنية التي نظم فيها الشاعر هاشمياته، فإن هذه الهاشميات هي من المحاولات المبكرة التي كان الكميت يحاول في بداية حياته الفنية نظمها من الشعر. والظاهر أن هذه المحاولات المبكرة لم تصل إلينا. ولم يحتفظ بها ديوانه الهاشمي ؛ إما لأنه هو نفسه قد سترها عن الناس لأن صناعتها الفنية لم تعجبه، أو لأن الظروف السياسية نفسها كانت تحول بينه وبين إذاعتها، وإما لأنها ضاعت مع ما ضاع من شعره<sup>(٣)</sup>.

وإنني لأميل إلى الإعتقاد أن أولى هاشميات الكميت هي قصيدته : من لـقـلب مـتـيـم مـسـتـهـام غـير مـا صـبـوة ولا أحـلام

- (١) التطور والتجديد ص ٢٣٥.
- , J. Morovitz : The Emcy. of Isloum, art. «Kumoit» (Y)
- (٣) حياة الشعر في الكوفة ليوسف خليف ص ٧١٠ ـ ٧١١.

لأنه يذكر فيها هشام بن عبد الملك، وعبد الملك وسليمان بالسوء، ويطعن باسرتهم، مما أغضب عليه هشاماً فطلبه فهرب منه عشرين سنة لا يستقر به قرار من خوف هشام<sup>(۱)</sup> وليس الطعن بهشام وأهل بيته هو الحافز الوحيد لهشام لطلب الكميت، وهدردمه بل أيضاً مدحه لبني هاشم، وتفضيلهم على بني أمية، وكيف لا يغضب هشام، والكميت يصوره ويصور أهل بيته خاصة والأمويين عامة بالرعاة الذين يسيبون قطعانهم مشردة لا يكترثون لها، حتى إذا ما سمنت عمدوا الى ذبحها وأكل لحمها. رأيه فيهم كرأي ذوي الشُلَّ

بينما الهاشميون أصحاب خير، ووفاء للناس رحماء بينهم.

فهم الأقـربـون من كُـلَّ خـير وهـم الأبـعـدون مـن كـل ذَام ِ وهـم الأوفـون بـالنـاس في الـرأ فـة والأحـلمـون في الأحـرم

وأما القول بأن المذهبة التي نظمها الكميت رداً على حكيم بن عياش الأعور الكلبي الذي كان يهجو (مضر) والكميت منهم، وأن الأعور الكلبي قد تطرق في هجائه الى بنات عم الكميت هو الذي أثار غضب الكميت، ودفعه لنظم المذهبة، مما أغضب عليه خالداً القسري والى هشام على الكوفة، وأنه راح يتآمر على الكميت ليوقع بينه وبين هشام، فصنع مكيدته بأن اشترى مجموعة من الجواري الحسان، وعلمهن شيئاً من حسن الحديث، وحفظهن القرآن الكريم والهاشميات ثم اهداهن لهشام، وأنهن أنشدنه هاشميات الكميت الى والي من خالد القسري بأن يحبس الكميت، مما اغضبه ودفعه الى الطلب من خالد القسري بأن يحبس الكميت ويقتله. هذه الرواية أجد فيها شيئاً من

(١) العقد الفريد ج ٢ ص ١٨٣.

المذهبة، لأن المذهبة ليس فيها طعناً لهشام وأسرته مباشرة، بل فيها طعن بأهل اليمن الذين خالداً القسري واحداً منهم. والذي يؤيد وجهة نظرنا حول السبب الذي من أجله حبس الكميت وهو الطعن بهشام، وليس بسبب قصيدته : (ألا حييت عنايا مدينا)، وهو ما رواه أبو الفرج الأصفهاني في كتابه الأغاني من أن امرأة الكميت أفدت ابن عمها بنفسها حين سجنت نفسها بدلاً منه، فبلغ الخبر الأعور الكلبي بالشام فقال قصيدته التي يرمي فيها امرأة الكميت بإهانة الحبس ويقول (سودين وأحمرينا) فهاج الكميت ذلك حتى قال : (ألا حييت عنا يا مدينا) ولم يترك حياً من أحياء اليمن إلا هجاه وتوارى<sup>(1)</sup>.

ثم تأتي هاشمياته الأخرى حسب ما أوردناها في دراستنا، وقد أفردنا المذهبة في مكان مستقل لما امتازت به من شهرة حتى اعطيت هذا الاسم، وتناولها نواح سياسية ونزاعات قبلية. وأما الملحمة : فقد جاءت عبارة عن خلاصة عميقة التعبير عن تجربة مارسها الكميت بعد مرحلة طويلة من العمر خاضها ضد اعدائه، الذين تآمروا عليه، وأفسدوا حياته لا لشيء إلا لاخلاصه لانتمائه الملذهبي، والسياسي، ومن هنا نجد أن الملحمة قد جاءت هادئة رصينة، فيها محاولة لجعل (شعرة معاوية) لا تنقطع بينه وبين الأمويين، ولهذا راح يعاتب هؤلاء لقسوتهم عليه، ونبذهم من مكان إلى آخر، لا لشيء إلا لأنه يحب أبناء عمدومتهم الهاشميين، ويتعصب للقيسية ضد اليمينة، كما أنه مدح في كثير من المواضع الأمويين لمجاراتهم والتقرب منهم.

(١) الأغاني ج ١٥ ص ١٢٠ (طبعة بولاق).

ثانياً: الكُميت في ميزان الولاء العقائدي والسياسي

نظرة القيناها على شعر الكُميت كان لا بد منها لنتبين مراحل التطور الفكري السياسي، والنمو العقائدي عند الشاعر. فهو كما رأينا - قد نمى وترعرع على حب آل البيت - ولكن ذاك التطور، وهذا النمو، كانا يتحركان في مجتمع وواقع سياسي غير عادي، فهناك التحركات السياسية الخفية والعلنية تنمو وتطرد ضد السياسة الأموية، حتى اذا ما بلغت تلك التحركات غايتها القُصوى، تحركت الى ثورة عارمة تنزهق فيها الارواح، وتقتل الأنفس، وتشرد الرجال أو تُسجن، كما حدث بالنسبة لثورة الحسين بن علي التي وصلت بالسخط على الامويين الى درجة لم يعد من الجائز السكوت عنها، فكانت ثورة غير متكافئة بين الحسين وخصومه. فقتل عابرة في فكر المسلمين، بل نجدها بذرة تزرع في أرض خصبة، فتنمو وتزدهر، لتنتج ثورات أخرى. في هذا الوضع السياسي كان الكُميت يشق لنفسه طريق التفكر بما يجري حوله من واقع أليم ؛ سلطة قوية جائرة تأخذ الناس بالشبهة، ومعارضة ضعيفة مفككة لا تملك الا القليل من الرجال المتعطشين الى التضحية والفداء.

ان مثل هكذا حالة كانت تدفع الكثير من الناس الى الحِيطة والحذر في مواقعهم السياسية. فالناس متقلبة الأهواء والميول، تسير وراء المغريات المادية، وأما من ثبت إيمانه فكان هاجس الخوف يحيط به كيفما تحرك. لهذا ندر الذين يصرحون علناً بولائهم السياسي للهاشميين، ومعارضتهم للأمويين لأن مثل هكذا فعل سيؤدي حتماً الى قتلهم.

إزاء هذا الموقف، وجد المعارضون من آل هاشم أنفسهم منقسمين الى قسمين: قسم رأى وجوب مواصلة الشورة مهما كانت التضحية أو الفـداء، متخذين من الحسين مثـلًا لهم. وقسم رأى أن الثورة في مثـل تلك الـظروف التي فيها الأمـويون من القـوة والبطش أمـر متهوّر، وأوجبـوا التقيـة لتهيء الظروف المتكافئة من القوة والاعداد للنهوض بالثورة.

وإذا كـان الكميت قد أخلص في مبـدأ الموالاة لآل البيت، فقـد وقف موقف المفكر في أيـة زاويـة يـريـد أن يقف، وضمن أي إطـار يـريــد أن يتحرك. هـل يُشهـر السيف فينحـاز للثورة على مبـدأ أصحـاب النظريـة الاولى، أم يكتفي بلسـانـه تمهيـداً لقيـام ثـورة منـظمــة على رأي أصحـاب النظرية الثانية.

الواقع أن الميت كـان يحمل من النـظريتين ميولًا . فهـو يتوثب حيـوية للثورة في نفس الوقت يعمل بمبدأ التقية .

ومن هـذه الزاويـة أول موقف الكميت بـأنـه زيـدي المعتقـد نـظريـاً، ولكنه لم يتحرك لجعل عقيدته واقعاً، فيطبق فعلياً ما يعتقده فكرياً.

وإذا كان الهدف الذي يرمي اليه الكميت هو ضعضعة الكيان الأموي عن طريق إظهار معايبه، ومعايب أصحاب السلطة فيه، فليس من الضروري أن يقدم روحه ثمناً لتحقيق هذه الغاية طالما أنه يستطيع القيام بها عن طريق لسانه.

كمان موقف الكُميت يمكن أن يكون صحيحاً في رأي الباحثين لو لم تكن هناك دعوة صريحة للشورة، أما وان الشورة قبد أعلنت، فكمان من الواجب تلبية هذه الشورة. ولهذا كمان للباحثين في موقف الكُميت آراء مختلفة: فبعضهم يرى فيه موقفاً متخاذلاً عن نُصرة إمامه، ورفض الخروج معه، ولم يقبل أن يشارك في ثورته مشاركة عملية.

تجـود لـكم نـفسي بمــا دون وثـبــة تـظل لهـا الغــربـان حــولي تحجـلَ ومن الـواضح أن الـذي دفعه الى هـذه السلبية حـرصـه على الحيـاة، وخوفه من أن يلقى مصـرعه في أثنـاء القتال. والـواقع أن الكميت، كـان من أولئـك الشيعة النـظريين، الذين يجـدون في الكـلام ميـدانـاً يصـولـون فيـه ويجولون<sup>(1)</sup>.

ورأي آخر يتـطرف أكثر في مـوقفه من الكُميت حين رأى ان تشيعـه كان محدوداً من النـاحية العمليـة<sup>(٢)</sup>. وهناك من يقـول: «وقد مضى الكُميت يناضل عن إمامه مؤيداً مقالته الى أن رأى الخروج، فقعـد عن نصرتـه. وفي هاشمياته ما يدل على أنه كان يكره الخروج ولا يراه مجدياً<sup>(٣)</sup>.

من هذه الآراء يتضح لنا أن الصفة الغالبة على آراء الساحثين هي : أن الكُميت لم يفعل ما كان يؤمن به، أي أنه بقي عقائدياً بالنظرية وليس بالتطبيق . ولكنني روى ان الكميت بن زيد وان كان فعلاً لم يشهر السيف ويخرج ثائراً مع زيد بن علي أو ابنه يحيى أو غيرهما، فهو لأنه أولاً : لا يؤمن بقيادة زيد بن علي وأبنائه كقيادة وحيدة للشيعة ضد الامويين، بل كان ينظر اليهم كقيادة من قيادات الشيعة الذين يجب أن يحبهم، ويواليهم، ويناصرهم . وهو ثانياً : كان على صلة وثيقة أيضاً مع الجناح الآخر من الهاشميين، وأعني به جناح محمد الباقر وولده جعفر الصادق، الذين كانا العامل مع الامويين . ففي الوقت الذي كان فيه زيد بن علي وولده يحيى يتخذان موقفاً مخالفاً من موقف زيد وولده يحيى، من حيث الطريقة في يؤمنان بأن السيف هو الحل الوحيد للتعامل مع الأمويين مهما كانت التعامل مع الامويين . ففي الوقت الذي كان فيه زيد بن علي وولده يحيى يؤمنان بأن السيف هو الحل الوحيد للتعامل مع الأمويين مهما كانت التصحيات، وأي محمد الباقر وولده جعفر الصادق(ع) ان التعامل مع يؤمنان بأن السيف هو الحل الوحيد للتعامل مع الأمويين مهما كانت التصحيات، وأي محمد الباقر وولده بعفر الصادق(ع) ان التعامل مع الأمويين يمكن أن يتخذ وسيلة أخرى غير السيف لتقويض دعائم الأمويين يمكن أن يتخذ وسيلة أخرى غير السيف لا مالحين ما

(۱) حياة الشعر في الكوفة ليوسف خليف ص: ٤٢٠ .
 (۲) تاريخ الشعر السياسي لأحمد الشايب ص: ١٦٥ .
 (۳) العصر الاسلامي لشوقي ضيف ص: ٣٢٩ .

بمبدأ التقية سراً، فإن هذا لا يعني السكوت المطلق عن تصرف ات الأمويين، بل نجدهم يستغلون كل فرصة تسنح، وتكون مؤاتية للتشهير بهم. وقد رأينا في غير هذا الموضع كيف استند محمد الباقر (ع) ، ومن بعده جعفر الصادق (ع) على الحديث النبوي الـذي بين أن الأمويين سيحكمون ردحاً من الزمن يقضى عليهم بعده، وأنه مهما كانت المحاولات ضدهم، فإنها لن تكون نافعة إلا بعد مجيء الوقت المحدد من الله تعالى لزوال دولتهم. روى عن جعف الصادق عن أبيه محمد الباقر عن جده على (ع) أن رسول الله (ص) أخذته نفسه نعسة وهو على منبره فرأى في منامه رجالًا ينزون على منبره نزو القِردة، يردون النباس على أعقابهم القهقري، فاستوى رسول الله (ص) جـالساً والحـزن يعرف في وجهـه، فأتـاه جبرائيل (ع) بهـذه الآية: ومـا جعلنـا الـرؤيـا التي أرينـاك الا فتنـة للنـاس، والشجرة الملعونة في القرآن، وتخوفهم فما يـزيدهم الا طغيـاناً كبيـراً يعنى بني أمية() وانزل الله تعالى ليلة القدر. وما أدراك ما ليلة القـدر ليلة القدر خير من ألف شهر تملكها بنو أمية فأطلع الله عـز وجل نبيـه (ع) أن بني أمية تملك سلطان هذه الأمة وملكها طول هذه المدة فلو طاولتهم الجبال، لـطالوا عليهـا حتى يأذن الله تعـالي بزوال ملكهم، وهم في ذلـك يستشعرون عداوتنا أهل البت(٢).

فالكميت كان متأثراً بهذا الحديث، ولهذا رأيته يعمل جاهداً للتحريض على الأمويين دون خوف أو ملل. ونحن إذا جمعنا أخبار الرُواة القدامي لرأينا أن الكميت قد تعرض لكثير من الأذي والتشرد، نتيجة لموالاته لأهل البيت (ع) حتى أنه في هاشمياته يصور ما آلت إليه أحواله بين الناس، وكيف راح الناس ينظرون إليه نظرات كره وازدراء، وكيف ابعد عن الناس وكأنه بعير أجرب.

- (1) الصحيفة السجادية المقدمة ص: ١٦ ـ ١٧.
  - (٢) المصدر نفسه ص: ١٨ ـ ١٩ .

ألم تـرني مـن حُـبَ آل محـمـد أروح وأغـدو خـائـفاً أتـرقبُ كَـاني جَـانٍ مُحْدِث وكـانما بهم أتقي من خشية العار أجـربُ كل ذلك تحت تأثير التحريض الأموي، ومع هذا بقي الكميت صلباً عنيـداً في مبـدئـه، لا يخـاف ولا ينثني . وإنني لاستعجب لـرأي بعض البـاحثين من أن سن الكميت الذي بلغ الستين هـو الذي حال دون نهوضه مع زيد بن علي لمقـاومة الأمويين . «وأياً كـان السبب في تخـاذل الكميت عن نصرة إمامه، أكان صادراً عن جبن وخوف، أم كـان صادراً عن إيمان وعقيدة، فإن المـلاحظ أن ثـورة زيـد أدركته شيخاً في حدود الستين من وعمره وللسن بطبيعة الحال ـ أحكماها ـ »<sup>(1)</sup>. ان هـذا الرأي قـابل للنقـاش أصحابه وأنصاره من الطاعنين في السن، أمثـال حبيب بن مظاهر، وزهير بن القين، وعروة الغفاري الذي شهد بـدراً وحنين وصفين قبل أن يستشهـد مع الحسين (ع) <sup>(٢)</sup> فعـامل السن إذن ليس من الأسباب الجوهرية التي تحـولُ المعتقد .

وأما الرأي المذي يوى أن الكميت قلد جبن وتخاذل، وكان ضعيف المعتقد لأنه لم يخرج مع زيلد بن علي، فهذا أمر فيه نظراً أيضاً، فليس الموت دائماً يكون ذروة التضحية عند الناس، بل هناك ما هو أثمن منه، وهو أن يموت الإنسان مرات ومرات روحياً لنصرة معتقده. والكُميت من هؤلاء الناس الذين ماتوا مرات ومرات روحياً دفاعاً عن تشيعه. ألم نسمع حسب ما روى المؤرخون تشرده الذي دام عشرون سنة وهو يطلب ليقتل. «كان الكُميت بن زيد يمدح بني هاشم ويعرض ببني أمية، فطلبه هشام،

- (١) حياة الشعر في الكوفة ص: ٧٠٥.
- (٢) ينابيع المودة لخواجه كيلان ج٢ ص: ١٦٧ ـ ١٦٨ .

فهرب منه عشرين سنة، لا يستقر به القـرار من خوف هشـام»<sup>(۱)</sup>. ألم نسمع بجلد خالد القسـري له لأنـه سُرَّ بخلعـه عن ولاية العـراق، وما كـان معروفـاً عنـه من عداء شـديد لبني هـاشم. «مرَّ بـالكميت خالـد القسري يـومـاً وقـد تحدث الناس بعزله عن العراق فلما جاز تمثل الكميت:

أراها وإن كسانست تحسب كسأنها سحسابة صيف عن قليسل تقشيع فسمعه خمالد فرجع وقبال: أم والله لا تنقشيع حتى يغشباك منهسا

شؤبوب برد ثم أمر به فجرد فضربه مائة سوط ثم خلى عنه ومضى (ع) . .

وأخيراً تحققت الغاية المُثلى من التضحية بعـد الجهاد المـرير الـطويل بمقتله على يـد يوسف بن عمـرو الثقفي الذي نبش قبـر زيد بن علي وصلبـه فلفظ أنفاسه الأخيرة وهو يردد اللهم آل محمد ثلاثاً<sup>(٣)</sup>.

ثالثاً: شعر الكميت في الميزان الفني

وهذا العنوان يتطلب الحديث عن قضيتين هامتين هما :

أولاً: مـواقف النقّـاد والبـاحثين من أسلوب الكميت في معــالجــة الشعر.

**ثانياً**: مـواقف النقّاد والبـاحثين من حيث المضمون الـذي صـاغ فيـه الكميت شعره.

**ثالثاً** : مواقف النقاد والباحثين حول المستوى الغني لشعر الكميت . والحكم عـلى مسلك الكميت في الحياة لم يكن من اهتمـامات البـاحثـين

- (١) العقد الفريد ج٢ ص: ١٨٣.
- (٢) الأغاني ج١٥ ص: ١١٩ طبعة بولاق.
  - (٣) الاغاني ج١٥ ص: ١٣٠ .

أولًا ٪ مواقف النقّاد والباحثين من أسلوب الكميت في معالجة الشعر ٪

رأينا كيف اختلف الباحثون حول حقيقة انتماء الكُميت المذهبي، ومقدار جديته في ذلك الانتماء، ومواقفهم المتناقضة بين مؤيد ومعارض، نجد أيضاً النقّاد والباحثين يقفون من الكميت مواقف أخرى تتناول هذه المرة طريقة التعبير عنده، والمعاني التي أتى بها في شعره. وهم هنا أيضاً بين مؤيد ومعارض، وكأني بالكميت أصبح هو في حد ذاته قضية تعالج، وتناقش، وتتخذ القرارات بشأنها.

وحسبنا هنا أن نتححـدث عن الجانب التعبيـري عنـد الكُميت وكيف وقف النقاد والباحثون من هذا التعبير.

القضية الأولى التي يتعرض لها هؤلاء النقاد والباحثون هي قضية شخصية الكميت الشعرية. هل هو شاعر بالمعنى الذي تعارف عليه الناس حول الصفات التي يجب أن يكون عليها الشاعر، أم أنه كان في الواقع خطيباً، بل قل قاضياً، يتكلم ويحكم لا بلغة النثر، بل بلغة الشعر. فهذا الجاحظ مثلاً يقول: «ومن الخطباء الشعراء الكميت بن زيد الأسدي، وكنيته أبو المستهل»<sup>(1)</sup>. «وقبله قال الفسرزدق للكميت: أنت خطيب»<sup>(1)</sup> «ووصف حماد الراوية شعره بأنه خطيب»<sup>(1)</sup>. ومن الباحثين المعاصرين الذين تعرضوا لهذه القضية المستشرق (يوهان فوك) الذي قال: «ان كثيراً من شعر الكميت يبدو في صورة نثر منظوم»<sup>(2)</sup>.

وإذا اعتبرنا أن الاطار الـذي أحـاط الكميت بـه شعـره هـو الاطـار

- (١) البيان والتبيين ج١ ص: ٣٦، ٣٧.
  - (٢) آمالي المرتضى ج١ ص: ٤٤.
  - (٣) الموشع للمرزباني ص: ١٩٦.
    - (٤) العربية ص: ٤١، ٤٢.

التقريري، الـذي هو عـادة سمة من سمـات الأسلوب النثـري، فـإنـه أيضـاً يتخذ طابع الاحتجاج، والمنـاظرة القـائم على تغليب قضية على أخـرى عن طريق محاولة الاقناع العقلي البعيد عن العاطفة.

فهـذا شـوقي ضيف مثـلًا يـرى أن هـاشميـات الكميت منـاظـرات في حقـوق الهاشميين وهي منـاظـرات لا تعتمـد على الاقنـاع العـاطفي، وإنمـا تعتمـد قبل كـل شيء على الاقناع العقلي، والكميت فيهـا منـاظـر من طـراز ممتـاز، ولكنـه يقف وحـده، ولا يسمـح لأحـد أن يــدخـل مـعـه في المناظرة»<sup>(۱)</sup>.

وإذا كان الكميت حقيقة مناظراً وحيداً في دفاعـه عن بني هاشم، فـإن هذا يستدعي أن يكون هناك في الطرف الآخر من ينـاظره، وهـو أخصام بني هـاشم من الأمـويين وغيـرهم. وقـد يحـاول البـاحثـون أن يقللوا من حـدة الاندفاع عند الكميت في دفاعه عن بني هاشم، بـأن الكميت وان كان فعـلاً «محامي الشيعة في عصره والناطق بلسـانهم، والمعبَّر عن مبـادئهم وآرائهم، ولكنها الشيعة في دائرتها المعتدلة غير المتطرفة»<sup>(٢)</sup>.

والواقع أن الكميت في تقريره ومناظراته، كان واضحاً وليس بحاجة الى التعليل والتأويل، فهو من خلال تصرف مع ثورة زيد بن علي، ووقوفه منها موقف المتفرج، وإن كان متألماً لما حدث لزيد من قتل وصلب، فان الألم كان مضاعفاً، فهو ألم لأن زيداً كان قد اتخذ موقف معارضة لنصيحة أخيه محمد الباقر بعدم القيام بالثورة ثم فشله في الثورة ومقتله، ومقتل الكثيرين من الشيعة معه.

وإذا كنا نريد أن نسجل أسبقية للكميت، فاننا نسجل له هذه

- التطور والتجديد في الشعر الأموي ص: ٢٧٧ .
  - (٢) حياة الشعر في الكوفة ص: ٧٢١.

الاسبقية الأولى في أنه كان أول من وضع شعره في إطار الخطابة والاحتجاج، فالكميت ليس شاعراً تقليدياً همه إلقاء الشعر الذي يعجب سامعيه، وينال على الأثر الجوائز الثمينة، بل هو شاعر عقائدي يريد أن يكون لشعره رسالتين: رسالة الاعلام والنشر، باعتبار الشعر من أهم الوسائل المستخدمة في هذا الاطار، ثم إقناع الناس بالمبادىء التي يؤمن بها، ويبشر بين الناس لتطبيفها. وأخيراً مقارعة الأخصام الحجة بالحجة والمنطق بالمنطق.

وكان لهذا الأسلوب المميز عند الكميت أن ساء كثير من الناس فهمه، فغضوا من طرفه، وقللوا من قيمته، وحاولوا التجريح فيه. والواقع أن الضمائر لم تكن دائماً عادلة في حكمها على صحة الأمور وخطئها، بال هناك من الناس من ينتقد الشعر لأن صاحبه ليس على رأيه في الاعتقاد، أو في المنهج. فيعمد الى نقده بغض النظر عن المستوى الذي بلغه شعر ذلك الشاعر.

آراء متعارضة يراها الباحث عند الناقدين القدامى والمعاصرين حول حقيقة الانتماء العقائدي للكميت ففي الوقت الذي نراه من الشيعة الغالبة عند بعضهم، نراه من الشيعة الزيدية المعتدلة عند البعض الآخر، فما علينا إلا أن نعرض هذه الآراء ثم إبداء الرأي فيها: يقول الجاحظ في معرض حديثه عن الكميت والطرماح. لم ير الناس أعجب حالاً من الكميت والطرماح، وكان الكميت عدنانياً عصبياً، وكان الطرماح قحطانياً عصبياً، وكان الكميت شيعياً من الغالبة، وكان الطرماح خارجياً من الصفرية.

ف الكميت إذاً في نـظر الجـ احظ شيعيـاً من الغــاليـة دون أن يــذكـر الأسبـاب التي دفعتـه الى تصنيف الكميت من الغـاليـة، وأين المـواقف التي وقفهـا الكميت حتى استحق بهـا أن يــوصف بهـذا الــوصف. اللهم الا اذا اعتبرنا ان كل من يناصر آل البيت عامةً وعلياً خاصةً هو من الغالية. وإذا لم يكن من الشيعة الغالية فهو من الشيعة المعتنقين لمـذهبهم، ومـدحه في آل البيت<sup>(١)</sup> في أيـام بني أميـة مشهـور<sup>(٢)</sup>، أو من الـرافضـة<sup>(٣)</sup>، ومن البـاحثين القُـدامى من جعـل لـه رتبـة عنـد الشيعــة، فجعله فقيهـاً من فقائهم، أو حتى فقيههم على الاطلاق<sup>(٢)</sup>.

والحكم على مسلك الكميت في الحياة لم يكن من اهتمامات الباحثين القدماء بوجه خاص بل هناك أيضاً من الباحثين المعاصرين من اهتم بهذا الامر، وأطلق أحكاماً أقبل ما فيها أنها صدىً لاحكام السابقين، دون التروي في الاحكام، والاخذ بالأمر بعد دراستها دراسة مستفيضة، تنسجم مع قدسية الأحكام الحرة المطهّرة من أية شائبة تلحق بها. فهذا باحث معاصر يرى أن الكميت الاسدي كان أشد الشعراء الشيعة غلواً في تشيعه<sup>(٥)</sup> وإني لأرى في هذا الحكم صفة الاطلاق والعموم لصفة الغلو، الشعراء الشيعة، أو الذين يناصرون آل البيت هم من المغالين، ويأتي المعراء الشيعة، أو الذين يناصرون آل البيت هم من المغالين، ويأتي يناصر آل البيت الى هذا القدر. فإذا كان هذا الحكم من المعالي من يتشيعه، بل كل فعذرهم معهم، لأن أغلب الباحثين في ذلك الوقت كانوا مسيسين بمعنى أنهم كانوا يرون من وراء أحكامهم اكتساب مرضاة أهل الحكم الأموي

وقمد تلمس الحقيقة المدكتور نعمان القماضي حين استبطاع أن يفرق

. ٣

بوضوح بين الشعر الذي ينظم مدحاً تحت ظلال السيوف، والشعر الـذي ينظم مدحاً تحت تأثير العقيدة ، والـدفاع عن النـظرية، ولهـذا فهـو يقف معـارضاً لابن قتيبـة الذي أصـدر حكمه تحت تـأثير التعصب فقـال ان شعـر الكميت في بني أمية أجود من شعره في بني هاشم<sup>(۱)</sup>.

ومن البـاحثين المنسجمين مع أنفسهم، ومـع المنـطق الصحيح، من رأى «ان الكميت فـرض على نفسـه أن يكـون محـامي الشيعـة في عصـره، والنـاطق بلسانهم، والمعبـر عن مبادئهم وآرائهم، ولكنهـا الشيعة في دائـرتها المعتدلة غير المتطرفة»<sup>(٢)</sup>.

من خلال هذه الأحكام التي تتراوح بين التطرف والاعتدال نرى أن الكميت لم يفهم على حقيقته كما يراها هو أو كما يراها نافذوا البصيرة، فمن أوتوا حسن النظر في حقيقة الأمور، بعد دراسة وتمحيص بعيدين عن الاحكام المسبقة، أو الخلفيات المذهبية أو السياسية. فهؤلاء رأوا أن أو المغالاة، بل كان عقائدياً متحمساً لعقيدته يريد أن يبحث عن مثالب خصومه ليشهر بها، وعن حسنات من يناصرهم، ليذيعها بين الناس حتى يديلوا بالدعوة من الأمويين الى الهاشميين، وهذا حق مشروع ينتهجه كل أصحاب العقائد في الدنيا قديماً وحديثاً دون أن يلاموا في ذلك، أو تطعن آراؤهم وأفكارهم فكيف يجوز ان يستثنى الكميت بن زيد من ذلك خاصة

ونحن ببدلًا من أن نسم موقف الكميت من الأمويين بسمة التعصب والمغالاة لبني هاشم يجب علينا أن نقدر ذلك الموقف، ليس من وجهة

(۱) انظر الفرق الاسلامية في الشعر الاموي للدكتور نعمان القاضي ص: ٦٠٣.
 (۲) حياة الشعر في الكوفة ص: ٧٢١.

نظرنا نحن، بل من وجهة نظره هو فالعقائدية عنده إخلاص وتضحية وشجاعة، بغض النظر عما يلاقيه المرء من أذىً واضطهاد من جرّاء مواقفه، فتغيير الافكار والأنظمة لا يحدث بسحر ساحر، بل لا بد من الدم المذي يراق، والأرواح التي ترهق، وهكذا كان للكميت ولغيره من العقائديين.

فلننظر الى قصيـدة الكميت التي يمدح بهـا الرسـول (ص) لنرى كيف انتقد أسلوبه في التعبير.

فساعتتب الشـــوقُ من فؤادي والشــ حرأ الى من إليه مُعْتَسَبُ آلى الــــراج المــنــير أحمــد لا تسعسدلني رغسبة ولا رَهَمُ عسنمه الى غميمره ولمو رفسع ال ـنـاس الى الـعيـونُ وارتـقبـوا وقيل أفرطت، بـل قصـدت ولــو عسنَّف في السقسائلون أو تسلبوا إليك يا خير من تضمنت ال أرض وإن عساب قسولي السعَيسبُ لج بتفضيلك اللسان ولو أكثر فيك الضجاح واللجبُ () فقد عدَّ الجاحظ هذه الأبيات من المديح الخطأ الذي لم ير قط أعجب منه، وقمال: «ولو كمان مديحه لبني أمية لجمازَ أن يعمرض عليه بني أمية ، ولـو مـدح أبـا بـلال الخـارجي لجـاز أن تعيبـه المعـامـة ، ولــو مدح عمر بن عبيد لجاز أن يعيبه المخالف ، أو لمدح المهلب لجاز أن يعيبه أصحاب الأحنف، فأما مدح النبي (ص) خمن هـذا الــذي يسؤوه ذلك»<sup>(٢)</sup>. لو كان لم يقل فيه إلا مثل قوله :

وبوركَ قبر أنت فيه وبوركتْ به وله أهل لـذلـك يـشرب لقد غيبوا بررًا وصدقـاً ونائـلاً عشيـة واراك الـصفيـح المنطَبُ

- (١) الهاشميات ص: ٥١ ـ ٥٢ .
- (٢) الحيوان ج٥، ص ١١٩ ـ ١١٧.

ولو كان لم يمدحه إلا بهـذه الأشعار التي لا تصلح في عـامة العـرب، لما كان ذلك بالمحمود، فكيف مع الذي حكينا قبل هذا. <sup>(١)</sup>.

فخُلاصة ما قاله الجاحظ عن شعر الكُميت في المديح «أنه خطأ منه وجهل بمواقع المديح». لكن باحثين آخرين حاولوا أن يوجدوا مخرجاً للكُميت من انتقاده فقالوا: أنه لم يرد النبي بل أراد علياً فوري عنه بذكر النبي (ص) خوفاً من بني أمية<sup>(٢)</sup>.

وهناك من الباحثين المعاصرين من يقف هو أيضاً مدافعاً عن موقف الكميت في مدحه للنبي خاصة، وبني هاشم عامة، وإفراطه في ذلك المديح فيقول: «والواقع أن هؤلاء القدماء (يعني الباحثين القدماء) لم يكونوا على حق حين أنكروا على الكُميت هذا الاسلوب في المدح كما لم يحسن الدفاع من حاولوا الدفاع عنه، فليست المسألة جهلاً بمواقع المدح ولا هي تورية عن علي بذكر النبي، لأن الكُميت الذي نظم ديواناً كاملاً في بني هاشم، وذكر فيه أكثر من مرة علياً ونبيه مادحاً لهم، ومصرِّحاً بحبه إياهم ليس ممن يجبن عن ذكر علي في هذه الأبيات، بل ان سياق هذه الهاشمية يدل في وضوح لا يقبل الشك، على أن المقصود بالمدح فيها هو النبي (ص) <sup>(٣)</sup>.

إن النص الـذي ذكرنـاه يضـع اليـد على بعض الحقيقـة حـول مـوقف بعض النـاقدين القُـدامـى من الكميت، ولكن لم يصل الى جـوهـر الحقيقـة وهي أنـه هل يعقـل أن يمدح إنسـان لمجرد أن فيـه معايب وحسنـات، وهل ينـطبق هـذا على رسـول الله (ص) . ومـا رأي هؤلاء النقّـاد بتلك المـدائـح الرائعة التي مـدح بها الشعـراء الرسـول في صدر الاسـلام أمثال عبـد الله بن

- (١) الحيوان ص: ١٦٩ ـ ١٧١ .
- (٢) العمدة لابن رشيق ص: ١٤٢.
- (٣) حياة الشعر في الكوفة ص: ٧١٥ ـ ٧١٦.

رُواحة وحسان بن ثـابت وذكروا الصفـات التي ذكرهـا الكميت، واذا كنـا لا نـريد أن ننسـاق في حوار مـع المتعصبين ضد كـل من تعـاطف مـع محمـد وآله، فلأننا أهل علم ينظر بعينين اثنتين لا بعين واحدة.

وإذا كان الكميت وغيره لم يمسدح هؤلاء فمن ترى سيمسدح، هل يمدح من لم يتطرق اليهم الجاحظ بسوء مع أنهم كما قسال عنهم أحد الباحثين مبرراً موقف الكُميت، ومعارضاً موقف الجاحظ: «ان المسألة في موقف من وقف من مدح الكميت ليست إلاّ افتسراض دائم لوجسود خصم يجادله ويناظره، وينكر عليه رأيه. وهذا إفتراض كان له ما يبرره في عسف بني أمية وبطشهم وأحفاد النبي (ص) ومن تشيع لهم، بل له ما يبرره في قوة وعنف فيما كان يعرفه الكميت من استباحة يزيد بن معاوية لمدينة الرسول ثلاثة أيام عقب انتصاره في وقعة الحرة، ومن حصار الحجاج للكعبة، وضربها بالمنجنيق في أيام عبد الملك<sub>ا</sub>"

المسألة إذن ليست مسألة مـدح للرسول في صفـات لم يكن من الـواجب الإتيان بهـا من قِبل الكُميت، بقـدر مـا هي مسألـة تجـن والنـظـر بكراهية لكـل من أحب أو ناصـر أو تعاطف مـع آل محمد أكـان شعراً ذلـك أم كان نثراً.

وإذا كـانت الخطابـة هي ميزة الكميت في أسلوبـه الشعري، فهـذا لا يضر شيئاً إذا كـان الموقف الخـطابي فعلاً قـد أوصل مـا يريـده الشاعـر الى قلوب السـامعين، وجعلهم يؤخذون بسحـر بيانـه، ويقتنعون بصحـة إتيانـه. وللكميت في ذلك دليلان على نجاحه في هذا المضمار .

الدليل الأول : جاء نثراً في وقفة جريئة وقفها الكميت أمـام هشام بن

(۱) المصدر نفسه ص: ۷۱٦ وقيد يكون من المهم هنا أن نبلاحظ أن شارح ديوان الكميت يذكر أن بني أمية كانوا يقولون «الخليفة أفضل من الرسول، ويروي قصته في هذا عن الخليفة هشام (الهاشميات ص: ٥١). عبد الملك الذي كان قد هجاه الكميت، وتعرض له بالشتم ، ونال من اسرته بالتجريح، وكان ما كان من غضب هشام عليه، والأمر بقتله، ثم فرار الكميت مدة من الزمن اختلف حول مدتها، الى ان وقف أمام الخليفة وقفة الخطيب الواعظ، الواثق من انتصاره في قضيته أمام الخصم والحكم في آن معاً، فقال خطبته المشهورة التي حوت من البراعة في استعطاف ذلك الخليفة المشهور عنه بغلاظته وسوء خلقه وبطشه، وذلك بعرض بارع لمراحل حياته الفكرية، وما تقلبت عليه من أحداث، كان فيها بين المهتدي والضال الى أن انتهى الى استعطاف الخليفة، بعد أن مدحه عنه، وأناله جائزة<sup>(1)</sup>. وكان يكفي الكميت أن ينال من الخليفة الصفح عنه بعد ذلك الغلبة المغمورة الذي كان يكنه له هشام.

> الموقف الثاني تلك القصيدة التي ارتجلها الكميت أمام هشام نفسه، وقال له فيها : قـف بالـديـار وقوف زائـ

> > حتى انتهى إلى قوله :

ماذا عليك من الوقد فِ إنك غير صاغرْ درجت عليها الخاديا تُ الرائمحات من الأعاصر فبالأن صرت إلى أميه مةوالأمور الى المصاير

وكيف جعـل هشـام يغمـز مسلمـة بقضيب في يــده فيقـول : إسمــع إسمع، ثم استأذنه في مرئية ابنه معاوية فأذن له فأنشده قوله : ســأبكيــك للدنيــا، ولـلدين إنــني رأيت يــد المعــروف بـعــدك شلتِ فــدامت عليــك بــالســلام تحيــة مــلائــكــة الله الـكــرام وصــلتِ

(١) العقد الفريد ج ٢ ص ١٨٣.

فبكى هشام بكاءً شديداً، فـوثب الحاجب فسكتـه. قال وجمعت نبـو أمية له مالاً كثيراً، ولم يجمع من قصيدتـه تلك يومئـذ إلا ما حفـظته النـاس منها. وسئل عنها فقال : ما أحفظ منها شيئاً، إنما هو كلام ارتجلته<sup>(۱)</sup>.

رأينا كيف كان يعتمد الكميت على سرعة الخاطر، والتأقلم مع الموقف المفاجيء، وكيف كان يخلص نفسه منه بنجاح. فالكميت لم يكن من أولئك الذين يعدون القصائد مسبقاً فيسمونها الحوليات أو الشهريات ، ليمدح بها من يريد استعطافه لنيل جوائزه بل هو رجل عقائدي، متهيء دائماً لما ينتظره من مخاطر قد تطيح برأسه، فكان عليه أن يكون حاضراً في جميع تصرفاته وفكره، وهذه كلها تطلب المواقف الإرتجالية الخطابية.

من هنا نستطيع أن نوضح قول من قال : إن شعر الكميت كان خطابياً، وإن كنا نخالفه في أنه الى النثر أقرب منه الى الشعر، بل من الحكمة أن نأخذ برأي الجاحظ الذي يرى أنه جمع قوة الخطابة الى قوة الشعر. وهذه ميزة قلما وجدناها عند أحد من قبله أو من بعده.

ثانياً : مواقف النقاد والباحثين من حيث المضمون الـذي صاغ فيـه الكميت شعره.

إذا كمان الكميت قد فرض على نفسه أن يكون عقائدياً موالياً لأل البيت، ولما كمان آل البيت قد اغتصب حقهم وأوكلت أمور المسلمين الى غيرهم. وهذا ما لم يرض به من يناصر التشيع رأيت الكميت كغيره من الشعراء، بل اكثرهم حماساً للدفاع عن آل محمد، لهذا «فرض على نفسه أن يكون محامي الشيعة في عصره، والناطق بلسانهم، والمعبر عن مبادئهم وآرائهم، ولكنها الشيعة في دائرتها المعتدلة غير المتطرفة (٢)».

- (١) الأغاني ج ١٥ ص ١٤٦ (طبعة بولاق).
  - (٢) حياة الشعر في الكوفة ص ٧٢٩.

ومن يقرأ شعر الكميت وخاصة الهاشميات يرى أن هناك عنواناً رئيسياً اتخذه الكميت محوراً لشعره وهو الدفاع عن حقوق بني هاشم في الخلافة ضد الأمويين الذين اغتصبوها منهم. ويتفرع من هذا العنوان الرئيسي عناوين فرعية هي : مدح بني هاشم وهجاء بني أمية، ثم الموازنة بين عدل أولئك وجور هؤلاء. وهذه الموضوعات جاءت متشابكة، يتصل بعضها في البعض الأخر. بحيث تشكل كلاً متكاملاً.

ومن يقرأ هاشميات الكميت وهي أهم شعره يرى أن هذه الهاشميات جاءت لوحة تعبر عن صفات جميع بني هاشم على حد سواء بالمدح والثناء، دون المفاضلة بين شخص وآخر وكأنه رأى أن جهاد هؤلاء كان جهاداً أقله التضحية بالمال، والنفس، في سبيل الدين الجديد. ولكن هؤلاء ليسوا جميعاً مؤهلين للقيادة، فالقيادة جاءت منصوص عليها من الله ومن نبيه بتولية علي بن أبي طالب خليفة على المسلمين بعد رسول الله، وأن تكون الخلافة بعده في أبنائه من فاطمة بنت الرسول.

لذي الرحمن يصدع بالمثاني وكان له أبو حسن قريعاً خطوطاً في قررت ومُولى إلى مرضاة خالقه سريعا وأصفاه النبي على اختيار بما أعبى الرَّفوض له المُذيعا ويوم الدوح دوح غديرخُم آبان له الولاية لو أطيعا ولكن الرجال تبايعوها فلم أر مثلها خطراً مبيعا<sup>(1)</sup>

ف التصريح هنا ب الولاية لعلي بن أبي طالب أمر حمل لواءه الكميت وراح يـدعو النـاس للإنضـواء تحت ذلك العلم، وإذا كـان غضبه قـد انصب بشكل اساسي على الأمـويين باعتبـارهم مغتصبين للولاية، فـإنه لم ينسى أن يلمح من بعيد دون أن يتهجم أو يسيء الى الخليفتين أبي بكـر وعمـر، وإن كان قد اعتبر أنهما لم يؤيدا ولاية علي، وعارضاها.

(۱) الهاشميات ص ۷۸ ـ ۷۹.

فسلم أَبْلُغْ بهما لمعنساً ولمكن أسماء بمذلمك أولهُمْ صنسيعما

وفي دفاعه عن بين هاشم راح الكميت يستخدم أسلوب الحجة والبرهان، محركاً الأفكار قبل العواطف ليثبت فكرة أحقية بني هاشم بالخلافة دون سواهم. «وهكذا لم يعد الشعر عند الكميت يعبر عن الشعور فحسب، بل أصبح يعبر أيضاً عن الفكر، وأصبح يشفع بكل ما وصل اليه العقل العربي في هذا العصر من قدرة على الجدال والإقناع»<sup>(۱)</sup>.

«بل لعل تعبيره عن الفكر أهم من تعبيره عن العواطف»<sup>(٢)</sup> وهذا ما دفع الباحثين القدامى الى أن يطلقوا عليه تسميات كثيرة، لكنهم اتفقوا على صفتين هما : خطيب بني أسد وفقيه الشيعة»<sup>(٣)</sup>، وقد رأينا سابقاً كيف تأثر الكميت بمذهب الاعتزال احتذاءاً بزيد بن علي الذي كان قد تتلمذ في هذا المجال على واصل بن عطاء، وقد اتخذت هذه الصفة أي صفة الجدال طريقها في نفس شاعرنا الكميت، حتى غدت جزءاً من كيانه يرى عليه أن يخلع هذا الرداء الفقهي حين ينظم شعره، ولم يكن هناك مضر من أن يصوغ شعره صياغة العالم الفقيه الذي يعرف كيف يناقش المسائل ويثبتها ويدلل عليها<sup>(٤)</sup>.

وإذا أردنا أن نرى الـوجه الفقهي في أصفى أشكـاله، وأوضـح تبيانـه فمـا علينـا إلا أن نقــرأ أبيـاتــه التي يتحـدث فيهــا عن حق بني هـاشم في الخلافة عن طريق مناقشة مسألة هل النبي يورث أم لا يورث.

- التطور والتجديد في الشعر العربي لشوقي ضيف ص ٢٤١.
  - (٢) المرجع السابق ص ٢٤٠.
  - (٣) طبقات السعراء لابن سلام الجمعي ص ١٤٤.
    - (٤) حياة الشعر في الكوفة ص ٧١٢ ـ ٧١٣.

يقولون لم يورث ولولا تراثم لقد شركت فيه بَكْيلُ وأرْحَبُ هُمُ شهدوا بدراً وخبير بعدها ويسوم حنين والدماء تصبَّبُ وهم رائموها غَيْرَ ظِئر وأشبلوا عليها بأطراف القنا وتحدبوا فإن هي لم تصلح لقوم سِواهُمُ فإنَّ ذوي القُرْبي أحقُ وأقْرَبُ<sup>(۱)</sup>

هذه الأبيات وغيرها من القصيدة اتخذها الباحثون مثالًا للدلالية على منهجه في طريقة اتباع الحجاج العقلي ، وعلى مدى صلته بالإعتزال وفكره . وقد رأى أحمد أمين أنه من الممكن أن نرى فيها مثالًا على مدى تأثره بمذاهب الفقهاء، وسلوكه مسلكهم في التفكير، فالمسألة التي يتعرض لمناقشتها مسألة فقهية خالصة، وهي مسألـة الميراث، ومن المعروف أن بين الفقه السني والفقه الشيعي خلاف في هذه المسألة (٢). فالكميت في هذه القصيدة يناقش المسألة على أساس الفقه الشيعي، فالشيعة يقـدمـون القـرابـة على العصبيـة، ويقـولـون إن ابن العم الشقيق مقدم على العم لأب، كما يقولون إن الأنبياء تورث ولهذا فإن النبي محمد (ص) يورث، وما دامت القرابة مقدمة على العصبية فـإن فاطمـه بنت محمد (ص) مقدمة على سواها، وما دام ابن العم الشقيق مقدماً على عم الأب فعلى بن أبي طالب مقدم على سائر اعمام النبي، وإذن فعلى وفاطمة هما أحق آل البيت بميراث النبي، والخلافة ميراث تىركــه النبي لقريش، وما دام على وفاطمة أحق قـريش بميراث النبي فـأبناؤهمـا إذن أحق قريش بالخلافة، أما إذا قلنا \_ كما يقول الأمويون \_ إن النبي لا يـورث، فإن معنى هذا أن الخلافة تصبح حقاً لجميع العرب، ولا يحق لـلأمـويين أن يقصروها عليهم، فـالأنصار مثـلًا أولى منهم بالخـلافة لأنهم نـاصـروا النبي فشهدوا معه بدراً وخيبر وحنين، وهم الـذين آمنوا بـالإسـلام عن غيـر كـره بحرب أو قتال كما حدث لأبي سفيان وأولاده وغيرهم من الأمويين .

- (1) الهاشميات ص ٣٣ ٣٤.
- (٢) ضحى الاسلام لأحمد أمين ج ٣ ص ٣٠٥ ـ ٣٠٦.

هذه الصورة من مواقف الكميت لفتت انظار الباحثين فقالوا : إن الجدل عنده يقوم حتى في اكثر صوره اقتراباً من منطق السياسة على ذلك الإيمان الوجداني الخالص بحق الهاشميين في الخلافة<sup>(١)</sup>. والحق أن ما يبدو جدلاً سياسياً. مثل هذه الأبيات هو في مقدمته الصق بما يمكن أن نسميه (بالإستهواء) الخطابي الذي يجيل الخطيب فيه الفكرة الى إحساس بوسائل الخطابة المعروفة من تكرار أو سخرية، أو تأكيد، أو إتجاه الى عاطفة السامع، ومحاولة إثارة وجدانه قبل إقناع عقله. فتعداد اسماء القبائل بهسذه الصورة المتعاقبة المختلطة، على اختلاف شأن تلك القبائل وانتمائها، وهو في الحقيقة ضرب من السخرية الخطابية قبل أن يكون من الجدل السياسي القائم على الحجة والمنطق<sup>(٢)</sup>.

عندما يثير الكميت مسألة الميراث عند النبي (ص)، فإنه يستتبع بالضرورة أن يثير معه مسائل أخرى متلازمة معها، كالوصية بالخلافة من بعده، ومن هم الذين سيقولون هذه المهمة في قيادة المسلمين، وتولي شؤون أمرهم، فيشير الكميت بالوصية الى علي بن أبي طالب في مواضع عدة كبيعة (غدير خم) كما ذكرنا وفي قوله :

والوصي الذي أمّال التجوي به عَرْشَ أُمَّةٍ لأنْهِدِام كان أهل العفاف والمجد والخير ونقض الأمور والإبررام والوصي الولي والفارس المعلم تحت العجاج غير الكهام كم له شم كم له من قتيل وصريع تحت السنابك دامي وخميس يلفه بخميس وفئام حواه بعد فئام وعميد متوج حل عنه عقد التاج بالصنيع الحسام

(۱) انظر أحمد الشايب تاريخ الشعر السياسي ص ٥.
 (۲) في الشعر الإسلامي والأموي لعبد القادر القط ص ٢٧٩.

فعلي قـد وصي له بـالخـلافـة لا بسبب القـرابـة من الـرسـول كـزوج لابنته، أو ابن عم له بـل بسبب جهاده في سبيـل الإسلام أيضـاً، فهو البـطل الـذي صرع تحت السنـابك عتـاة الجاهليـة، وقاد الجيـوش المـظفـرة لقتـل اعداء الإسلام، فاكتملت عنده الصفات المثالية التي يجب ان تكون بـالقائـد المثالي .

وكما أشار الكميت الى الـوصية لعلي يشيـر أيضاً الى الـوصية لأبنـائه من ولد فاطمة أيضاً وهما الحسن والحسين (ع) .

ووصي الــوصي ذي الخــطة الـفصـ حلِّ ومردي الخصـوم يـوم الخصـام ِ وقــتـيــل الــطــف غــودر فــيــه بــين غــوغــاء أمــة وطــغــام

فالحسن والحسين إذن جاهدا كأبيهما في سبيل الدعوة المحمدية، وقـدما حيـاتهما فـداءً لذلـك فلم تكن قرابتهمـا من الرسـول أو من علي هي التي خولت لهما الخلافة، بـل الصفات الحميـدة التي تمتعوا بهـا هي أيضاً لهـا دورها العظيم في ذلك الأختيار.

فهؤلاء الـذين نزلت بهم الآيـة، تمـدح صفـاتهم، وولائهم لعقيـدتهم ولربهم.

وجــدنــا لكم في آل حــامـيم آيــة تــأولهــا مــنــا تــقــي ومُــعْــرِبَ وفي غـيــرهــا آيــاً وآيــاً تتــابـعت لكم نصب فيها لذي الشـك منصبَ بحقـكم أمـست قــريش تـقــودنــا وبــالفـذ منهــا والـرديفــين نـركب

لقـد كرم الله تعـالى قريشـاً بفضل آل البيت، وإذا بـالأمويين وغيـرهم يغتصبون هذا الحق ويستولون على مقـاليد الأمـور ليقيموا الفتن بين النـاس، ويمعنـوا السيف فيهم قتلاً وتشريداً. ردافــاً عـلينــا لم يـسيـمــوا رعيــة وهمهمــوا أن يمـتــروهــا فيـحلُبُــوا لينتجوا فتنة بعد فتنة فيفتصلوا أفلاءها ثم يركبوان

فالكميت يناقش موضوع وراثـه الأمويين للخـلافة ويؤكـد أنه إذا كـان يحق لأحـد أن يرث رسـول الله (ص) فـآل بيتـه بنـو هـاشم هم أولى النـاس بذلك :

وقــالـــوا : ورثـنــاهـــا أبــا وأمنــا ومــا ورثــتــهــم ذاك أم ولا أبُ يـرون لهم فضلًا عـلى الناس واجبـاً سفــاهـاً وحـق الهــاشميـين أوجبُ

«ولو دققنا النـظر في أفكار الهـاشميات الأسـاسية لـوجدنـاها محـدودة بفكـرتين تنبعان من تعـاليم الاسـلام وأفكـاره، وهمـا : فكـرة المسـاواة بين المسلمين، وفكرة توزيع الثروة.

ونـرى الكميت حين يهجو الأمـويين إنما يهجـوهم لبعـدهم عن هـدي القـرآن والسنة، وضـلالة بـدعهم التي طالمـا أحدثـوها، كمـا ابتدع الـرهبان ما لم ينزل به وحي :

لهم كـل عـام بـدعـة يحـدثـونها أَذَلُـوا بهـا أتبـاعهـم ثـم أوجَـلوا كما ابتـدع الـرهبـان مـا لم يجي بـه كتـاب ولا وحي مـن الله مـنــزلُ تحـل دمـاء المسلمـين لـديهـمُ وَيَحُـرمُ طـلع النـخلة المـتـهـدلُ<sup>(٢)</sup>

أرأيت كيف يقيم الكميت المقارنة الفعلية والأدلة المنطقية على الفارق بين الهاشميين والأمويين وكيف يحاول اقناع الناس، واثارة عواطفهم مع الهاشميين دون الأمويين.

وموقف الكميت الواضح تجاه الأمـويين من حيث معاداتهم، ومنـاصرة الهاشميين، نراه مشوهاً بالنسبة لقضايا أخـرى تهم الهاشميين كقضيـة خلافتي

- (1) الهاشميات ص ۳۰ ـ ۳۱.
- ۲) الاسلام والشعر لسامي مكي العاني (مجلة عالم المعرفة) يونيو حزيران ۱۹۸۳.

أبي بكر، وعمر، وقضية ميراث (فـدك)(``، فالشـاعر يقف من هـذه القضايـا موقف الحذر البذي لا يريبد أن يناقش في مسائل حساسة فيهما اجتهادات دينية، مما تسيء الي شخصيات لها مكانتها عند المسلمين، مما حـذا به الى ان يترك هذا الأمر الى الله الحاكم العادل ليأخـذ حكمه بحق من أخـطاً مع اعتراف بأن الحق واضح بالنسبة للخلافة وللميراث (فـدك)، ولم يكن هناك من حاجة للاعتراض عليهما. هذا الموقف من الكميت هو الذي جعله في موقف أخذ ورد، وتـأويل، فقيـل إنه زيدي وأنه يدور مـع الزيـدية في فكرة من أهم أفكارهم التي انفردوا بها من بين سـائر فـرق الشيعة، وهي فكرة «جواز امامة المفضول مع قيام الأفضل» التي صحوا على اساسهما خلافة أبي بكر وعمر مع قيام علي وهو أفضل عندهم منهما(^).

أهسوى عسليساً أمسير المؤمنسين ولا ألموم يمومماً أبما بكمر ولا عمرا ولا أقــول وإن لم يعــطيــا فــدكــأ بنت النبى ولا ميراثه كفرا اللهم يعلم ماذا يأتيان به يـوم القيامـة من عـذر إذا اعتــذرا إن الـرسـول رسـول الله قـال لنــا إن الامام على غيرما هجرا في مــوقف أوقف الله الـرســول بــه لم يعطه قبله من خَلْقِه بشرا من كمان يرغمه رغماً فدام له حتى يسرى أنفىه بسالتّرب منعفسرا ففي هذا النص يثير الكميت ثلاث مسائل :

المسألة الأولى حببه لعلي أمير المؤمنين، وتفضيله لـه على سواه من المسلمين.

 (۱) فدك قرية روي أن النبي (ص) تصدق بها على فاطمة (ع) وأما منع الخليفتين فاطمة فإن أبا بكر سمع رسـول الله (ص). يقول : نحن معشـر الأنبياء لا نـورث ما تـركناه صدقة بالضم، فالشيعة يروونه صدقة فنصبوا صدقة على الحال والتقدير لا نورث ما تركناه حال كونه صدقة . ومفهومه انهم يورثون غيره . (٢) حياة الشعر في الكوفة ص ٧٢٢. المسألة الثانية مـوقفه من أبي بكـر وعمر من قضيـة ميـراث (فـدك)، ومن قضية عدم مبـايعة علي بـالخلافـة مع أن النبي حسب رأي الكميت قـد أوصى بذلك.

المسألة الثـالثة : تـرك مشكلة فدك والخـلافة الى الله تعـالى يبت في ذلك الامر.

ثالثاً : مواقف النقاد والباحثين حول المستوى الفني لشعر الكميت

انقسم الباحثون قديماً وحديثاً حول مستوى شعر الكميت الفني إلى قسمين : فمنهم من جعل له الاستاذية في كثير من الأشياء التي أتى بها في شعره، ومنهم من أراد أن يقلل من أهميته، وأن يسوق له الكثير من الأخطاء، ولكل من الطرفين حججه وبراهينه، ونحن لا بلد لنا من أن نستعرض كل ما قيل في شعر الكميت، ليكون لنا بالتالي رأينا المستقل والمحايد.

وحسبنا أن نذكـر مواضـع الخطأ، أو امـاكن الخلل عند الكميت كمـا ذكرتها المصادر القديمة : فهذا المرزباني<sup>(١)</sup> في كتابه الموشح يذكر بعض آراء النقاد القدامي حول شعر الكميت من حيث اللغة أو المعنى :

يروي المزرباني عن ابن دريد قـال : أخبرنـا أبو حـاتم، قال : حـدثنا

(۱) المزرباني : أبو عبدالله محمد بن عران بن موسى المرزباني المتوفي سنة ٣٨٤، إخباري مؤرخ أديب، أصله من خراسان، ومولده ووفاته ببغداد، كان مذهبه الاعتزال له كتب عجيبة، أتى على وصفها ابن النديم منها، (المفيد) في الشعر والشعراء ومذاهبهم، ومعجم الشعراء والموشح الفهرست ج ١ ص ١٣٢ و٥٠٥ الوفيات ج ١ ص ٥٠٧. الأصمعي<sup>(١)</sup> قبال : الكميت بن زيند ليس بحجية لأنبه مُسوَلند، وكنذلنك الطرماح.

ويحاول ناقد آخر أن يتوسع برأيه عن الكميت أكثر مما قاله عنه ابن دريد بصورته المختصرة. فقد قال محمد بن القاسم بن محمد الأنباري : حدثني أبي قال : حدثنا محد بن علي بن المغيرة الأشرم، قال : حدثنا أبي عن الأصمعي، قال : ليس الكميت بن زيد بحجة. لأن الكميت كان من أهل الكوفة، فتعلم الغريب، وروى الشعر، وكان معلماً، فيلا يكون مثل أهل البدو، ومن لم يكن من أهل الحضر.

ويروي المزرباني عن أبي بكر الجرجاني أنـه قال : حـدثنا محمـد بن يـزيد النحـوي، قال : حـدثنـا المـازني، قـال : سمعت الأصمعي يقـول : الكميت تعلم النحـو وليس بحجة، وكـذلك الـطرماح، وكـانا يقـولان ما قـد سمعاه ولا يفهمانه.

ويؤيد رأي الأصمعي المفضل الـذي قال في السنـد لا يعتد بـالكميت في الشعـر . وقال : أنشـدني أي معنى له شئت ممـا تستغربـه حتى آتيك بـه من أشعار العرب <sup>(٣)</sup>.

ومن الروايات التي تتحدث عن أخطاء الكميت ما قالـه ابن كناسـة :

- (۱) الأصمعي : أبو سعيد عبد الملك بن قريب بن عبد الملك صاحب اللغة والنحو الغريب والأخبار والملح من أهل البصرة قبدم بغيداد أيام البرشييد الذي سمّاه شيطان الشعر توفي سنة ۱۲۳ هجرية .
- (٢) الجرجاني : أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني. واضع أصول جمهرة الانساب ٢٣٤. البلاغة، كان من أئمة اللغة. من أهل جرجان لـه شعر رقيق من كتبه اسرار البلاغة ودلائـل الاعجاز الـوفيات ج ١ ص ٢٩٧ ومـرآة الجنان ج ٢ ص ١٠١.
  - ٣) الموشح ص ٣٠٣.

اجتمع نصيب والكميت ويقال() ذو الرمة، فـاستنشـد النصيب الكميت مِن شعره فأنشده الكميت (^) . هل أنت عن طلب الإيقاع منقلبُ حتى بلغ إلى قوله : أم هـل طعائنُ بـالعلياء نـافعةٌ ﴿ وَإِنَّ تَكَامِلُ فِيهِا الأَنْسُ وَالشَّنَكُ ٣ فعقبد النصيب بيده واحبداً. فقبال الكميت : منا هبذا؟ قبال : أحص خطاك تباعدت في قولك<sup>(٤)</sup> : «الأنس والشنب». ألا قلت كما قال ذو ال مه<sup>(0)</sup> لمياء في شفتيها حُوَّةً لَعَس () وفي الملثمات وفي أنيمابهما شنب ثم أنشده : أبت هذه النفس إلا إدكارا. فلما بلغ الي قوله : إذا ما الهجارس غنينها بجاوين بالفلوات الويارا() فقال له نصيب : الفلوات لا تسكنها الوبار.

(١) في الأغاني : اجتمع نصيب والكميت وذو الرمة
 (٢) في الأغاني تمامه : أم كيف يحسن من ذي الشيبة اللعب .
 (٣) الشنب : الرقة والعذوبة في الاسنان.
 (٤) في الأغاني : تباعدت في القول : ما الأنس في الشنب.
 (٥) الأغاني ج ١ ص ٣٤٨.
 (٩) الأغاني ج ١ ص ٣٤٨.
 (٦) الحوة : سمرة الشفة. واللعس : سواد اللثة والشفة في حمرة.
 (٢) الهمارس : جمع همرس : وهو القرد أو الثعلب أو ولده، وهو الدب أيضاً والوبار : جمع وبرة. حيوان كالسنور والبيت في الصناعة ص ٩٨.

## فلما بلغ الي قوله :

وكأن الخطامطَ من غلبها أراجيزُ أَسْلَمُ تهجو غَفسارا (')

قــال لــه نصيب : مــا هجت اسلم غفــارا قط. فــانكســر الكميت وأمسك.

قـال المبرد : والـذي عابـه نصيب به من قـوله : «تكـامـل فيهـا الـدَّلُّ والشنبُ» قبيـح جـداً. وذلـك أن الكـلام لم يجـر على نـظم، ولا وقـع الى جانب الكلمة مـا يشاكلهـا، وأول ما يحتـاج اليه القـول أن ينظم على نسق، وأن يوضع على رسم المشاكلة<sup>(٢)</sup>.

وفي روايات أخرى تـزعم أن المقـابلة بين نصيب والكميت لم تجر مع نصيب وانما جرت مع ذي الرمة نفسه، وصاحب الرواية هنا هو اسحـاق الموصلي المغني المشهور الـذي قال : أنشـد الكميت ذا الـرمـة وهمـا في الحمـام، فجعل ذو الـرمة يعقـد، فقال لـه الكميت : ما هـذا الـذي تعقـد؛ قال : أحسب خطاك اخبرني عن قولك،

أم هـل ظعـائن بـالخلصاء رابعــة وإن تكــامـل فيهــا الأنس والشنب

ما الأنس من الشنب؟ ألا قلت كما قلت : «لمياء في شفتيها. . . ».

ولبشــار أيضــاً رأي في شعــر الكميت، فقــد روي عن علي بن أبي عبـدالله الفـارسي، قــال : أخبـرني أبي، عن عيسى بن اسمــاعيـل التكي، قال : قال لي محمد بن العجاج، قال بشار : ما كان الكميت شــاعـراً. قيـل له : كيف وهو يقول :

أنِصْفُ امرىء من نصف حتيّ يسبني 🔰 لعمري لقد لاقيتُ خطباً من الخطب

- الغطامط : صوت غليان القدر .
  - (٢) الموشح ص ٣٠٦.

هنيئاً لكلب إن كلباً تسَّبني وإني لم أردد جواباً على كُلب لقد بلغت كلب يسبني حُظوة كفتها قديماتِ الفصائح والوْصبِ فقال بشار : لا بل شانتك أترى رجلاً لو ضرط ثلاثين سنة لم يُستملح منه شيء؟(1).

ولم يكن الباحثون والنقاد القدامي هم وحدهم الذين انتقدوا شعر الكميت، بـل للمحدثين أيضاً رأيهم في هذا الموضوع. فهـذا المستشـرق (هـور وفنس) يـرى في دراستــه للكميت أن الشـاعــر كـان ينتحــل الشعـر ويسرقه<sup>(٢)</sup>.

بعد أن أطلعنا على الجانب السلبي من آراء بعض النقاد حول شعر الكميت، بقي علينا أن نتحدث عن الجانب الايجابي عند بعضه الآخر في شعره. سئل معاذ الهراء عن أشعر الناس فقال : «من الجاهليين امرؤ القيس وزهير، وعبيد بن الأبرص، ومن الاسلاميين الفرزدق وجرير والأخطل، فقيل له : يا أبا محمد ما رأيناك ذكرت الكميت : قال : ذاك اشعر الأولين والآخرين. وقال أبو عكرمة الضبي : «لولا شعر الكميت لم يكن للغة ترجمان، ولا للبيان لسان» وقال بعضهم : في الكميت خصال لم تكن في شاعر : كان خطيب بني أسد، وفقيه الشيعة، وحافظ القرآن، كان كاتباً حسن الحظ، وكان نسابة، وكان جدلياً»<sup>(7)</sup>.

وقــال السيوطي : الكميت بن زيـد شاعـر زمـانـه روى عن الفـرزدق، وأبي جعفر الباقر ، وعنه والبة بن الحباب الشاعر ، وأبان بن ثعلب .

قال أبو عبيدة : لو لم يكن لبني أسد فقيه غير الكميت لكفاهم(٢) .

- (۱) الموشح : ص ۳۰٦ ـ ۳۰۷.
   (۲) الكميت بن زيد الاسدي لأحمد صرح الدين نجا ص ٤٠ .
   (۳) خزانة الأدب للبغدادي ج ۱ ص ١٤٤.
  - (٤) شرح شواهد المغنى ص ٣٧١.

وقال ابن دريد متحدثاً عن تفوق الكميت في اختيار المعنى الدقيق . الصواب في قول الكميت : ولا أغــني بــذلــك اسْـفَــليكُــمُ ولــكنيَّ عــنيــت بــه الــذويـنــا أن يجعـل الـذوين ههنـا الملوك، ذوو عين ونفـائس، وذو كـلاع ملوك حميرهم الأذواء<sup>(1)</sup>.

وروي يحيى بن علي قال : حدثنا أبو هفان قال : أشعر أبيات قيلت في الحسدة والدعاء لهم بالكثرة أربعة فأولها قول الكميت بن زيد :

إن يحــدوني فــإني لا الــومُــهُــمُ قبلي من الناس أهل الفضل قد حُسِدُوا فــدام بي وبهــم مــالي ومــاهــمُ ومــات اكــثر نــاغيْـظاً بمــا يجــدُ أنــا الــذي يـجـدوني في حُلوقـهمُ لا أرتــقـي صَــدَراً مــنهــا ولا أوِدُ لا يُــنقص اللهُ حُــسَّـادي فــإنَّهُمُ أَسَرَ عنـدي مِنَ اللائي لـه الــوَدَدُ<sup>(۲)</sup>

واستشهد ابن عقيل بشعر الكميت في قوله :

أجُـهَّالًا تــقـولُ بـني لُـؤيَّ لَعَمْـرُ أبيـكَ أم متـجـاهـليـنــا

الشاهد : فيه : قوله : «أجهالاً تقول بني لؤي» حيث أعمل «وتقول» عمل «تظن» فنصب بـه مفعولين، أحـدهما قـوله «جهـالاً» والثاني قـوله «بني لؤي» مـع أنه فصـل بين أداة الاستفهام ـ وهي الهمـزة ـ والفعـل. بفـاصـل ـ وهـو قولـه «جهالاً» ـ وهـذا الفصل لا يمنـع لا يعمل لا يمنـع الإعمال؛ لأن الفاصل معمول للفعل؛ إذ هو مفعول ثان له. <sup>(٣)</sup>

وعندما قيل للأصمعي أتقـول في التهدد : أبـرق وأرعد؟ فقـال : لا.

- المزهر في علوم اللغة وأنواعها للعلامة جلال الدين السيوطي ج ١ ص ٦٩.
  - (٢) آمالي الموتضى ج ١ ص ٤١٤ : في اللسان : برق وأبرق : تهدر وأوعد.
    - (٣) شرح ابن عقيل الشاهد ١٣٥ ج ١ ص ٣٩٧.

لست أقول ذلك إلا أن أرى البرق. أو أسمع الرعد؛ فقيل له : فقد قال الكميت :

أَبْرِق وأَرْعِـدْ يا يـزيد فمـا وعيـدك لـي بضـائـرِ .

فقال : الكميت جُرمقاني من أهل الموصل ليس بحجة (`` .

وفي شرح نهج البلاغة شرح لقول على بن أبي طالب (ع) وقد أرعدوا وابرقوا ومع هذين الأمرين الفشل للأصمعي الذي انكر أرعد وأبرق وزعم أنه لا يقال إلا رعد وأبرق وفي كلام أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup> حجة على بطلان قول الأصمعي<sup>(٣)</sup>.

وروي عن الكميت أنـه قـال : سبقت النــاس في هـذه القصيــدة من أهـل الجـاهليـة والاسـلام الى معنى مـا سبقت اليـه في صفـة الفـرس حين أقول :

يبحث الترب عن كواسره في المشرب لا يحشم السقاة الصغيرا<sup>(٣)</sup>.

وروي عن الكليني في روضـة الكـافي بسنـده عن يـونس بن يعقــوب قال : أنشد الكميت أباعبدالله(ع)<sup>(٤)</sup> شعراً فقال :

أخــلص الله لي هــواي فــها اغـ حرق نــزعــاً ولا تــطيش سهـامــي

رأت عين ولا سمعت أذن ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمـد بـرز بتعليمه من الفقهاء والأفاضل جمع غفير كزرارة بن اعين ويحيى بن سعيد الأنصـاري وسفيان الثوري الخ الشيعة ج ص ٧١.

الامـامية ولـد سنة ل ملك بن أنس ما فقال أبو عبـدالله (ع) : لا تقل هكـذا : فما أغـرق نزعـاً، ولكن قل : فقد اغرق نزعاً ولا تطيش سهامي<sup>(١)</sup>.

تعـرضنـا لبعض الأراء التي تعـرضت للكميت بـالنقـد أو الثنـاء، بقي علينا نحن ان يكون لنا رأينا في هذا الموضوع :

إن أول وقفة نفقها عنـد قـول المفضـل : أنشـدني أي معنى لـه (أي الكميت) شئت عما تستغربه حتى آتيك به من أشعار العرب.

إذا كانت المعاني محضورة على الشاعر، وأنها ملك لمن يأتي بها أول مرة، فكيف يكون الشعر إذا بعد ذلك، وكيف وصلت الينا هذه الدواوين الشعرية التي لا تعد ولا تحصى، هل كل واحد منها متحصص بمعان معينة، أو الفاظ معينة لا نجدها عقد الأخرين، إن هذا أمر يثير الاستعجاب، فهذا الجاحظ يقول في حديثه عن المعاني : «إن المعاني مبسوطة الى غير غاية وممتدة الى غير نهاية، وأسماء المعاني مقصورة ممدودة، ومحصلة محدودة (٢)».

فالمعاني في نظر الجاحظ لا يمكن حصـرها، وهـي شائعـة لا يمتلكها أحد.

وأما قول الأصمعي بـأن الكميت تعلم النحو وليس بحجـة، فلماذا إذاً أتخذ ابن عقيل من شعره شاهداً يستدل به على قاعدة نحوية.

وإذا كان أهل البـدو في نظر الأصمعي هم وحـدهم أصحاب المعـرفة فيمـا يتعلق بلغتهم ووصف أماكنهم، فـإن الكميت يعتـرف لـذي الـرمـة في تفـوقه عليـه في الوصف، وأنـه قلده في بعض المعـاني، كمـا أن ذو الـرمـة يعترف أيضاً للكميت بقدرته الـوصفية حين قـال له : أنـك تصف الشيء فلا

- أعيان الشيعة ج ٤٣ ص ١٥٩ .
- ۲) البیان والتبین تحقیق عبد السلام هارون ج ۱ ص ۸۱.

تجيء به، ولا تقع بعيداً منه، بل تقع قريباً. .

والسبب في ذلك أن الكميت يصف الشيء حسب ما يـوصف له، أمـا ذو الرمة فيصف الشيء بعد أن رأته عيناه.

وعن قصة اجتماع الكميت والنصيب، وذو الرمة، وانشاد الكميت: هـل أنـت عـن طلـب الإيقـاع منقلـب

حتى بلغ منها إلى قوله فيها: أم هـل ظعـائن بـالعليـاء نـافعـة وإن تكـامـل فيهـا الأنس والشنب ثم اجتمـاع النصيب على الكميت لاستخدامـه لفظين غيـر متجـانسين

وهما الأنس والشنب والتباعـد بينهما في اللقـاء التعبيـريّ، وكـأن عليـه أنّ يتمثل بذي الرمة الذي يقول :

لمياء في شفتيهــا حــوة(`) لعس(`) \_\_\_\_\_ وفي اللثـات(``) وفي أنيـابهـا شنب(`)

والـواقع أن النصيب أصـاب في نقده، وان الكميت حـاد عن الصواب في استخدام مواقع الألفاظ لتكون معبرة عن المعاني . ثم أنشاد الكميت :

أبت هذه الأنفس إلا ادكاراً حتى بلغ قوله :

إذا ما الهجارس غنينها تجاوبن بالفلوات الوبارا()

- (١) الحُوَّة : سمرة في الشفة .
   (٢) اللعس : مص لعس، سواد مستحسن في باطن الشفة .
   (٣) اللثة : ما حول الاسنان من اللحم وفيه مفارزها .
   (٤) الشنب : صفاء الاسنان .
  - (٥) الهجارس : شدائد الأيام. الوبار : حيوان كالسنور.

فقــال لـه النصيب والــوبــار لا تسكن الفلوات. ثم انشــد حتى بلغ منها :

كأن المُطامِطُ من غليها أراجيز اسلم تهجو غفارا

قــال النصيب : مــا هجت أسلم غفـارا قط، فــانـكـسـر الـكمـيت وامسك<sup>(1)</sup>.

فإمساك الكميت فيه حق، واعتراف بالتقصير، وبأنه خاض غمار أشياء لم يتأكد من صحتها فكان هذا جزاؤه. وإذا كان الكميت قد خاب سهمه في مثل هذه المواقف لأنه كما سبق وذكرنا لم يتح له أن يتعرف على مجريات الأحداث في الصحراء، وعلى لغة ابنائها. فإنه ليس معنى ذلك انه لم يأت بالصور البديعة التي تدل على قدرة الشاعر في التصور، وعلى براعة في الاتيان ببعض المشاهد الصحراوية التي فاق فيها من عرف الصحراء واختبرها.

ويعيد يوسف خليف تقصير الكميت في عدم استخدام علمه الـواسع بـأخبار البـادية الى أنـه «كانت تعـوزه السليقة اللغـوية والفـطرية البـدوية، أو بعبـارة أخرى ـ الصلة المبـاشرة بـالبـاديـة وعـالمهـا التفكيـري والشعـوري، وحياتها اللغوية والفنية<sup>(۱)</sup>».

وقد لاحظ هذا التقصير من قبل الكميت أيضـاً المستشرق (فك) «الذي رأى أن الكميت أسـاء فهم بعض التعبيرات في لغـة أهـل البـاديـة»، مؤيـداً رأيه بآراء النقاد القدماء من أخطاء في اللغة أو الصياغة أو المعنى».

وفيما يتعلق بنقد الأصمعي للكميت في قوله ابـرق وارعد، واستنكـاره

(١) الأغاني ج ١ ص ٢٥٣ ـ ٢٥٤.
 (٢) حياة الشعر في الكوفة ص ٢٨٥.
 (٣) العربية ص ٤٠ ـ ٢٢.

لـذلـك، فقـد رأينـا كيف استخـدم علي بن أبي طـالب العبـارتين : أبـرقـوا وأرعـدوا، وسـاقهمـا ابن أبي الحـديـد ليـدعم رأي الكميت ويــدحض رأي الأصمعي . وإن دل هذا فإنمـا يدل على حسن الـذوق اللغوي عنـد الكميت وبراعته في استخدام مشتقات اللغة وتعابيرها .

كما أورد المرزباني بعض الاستخدامات لعبارتي أبـرق وأرعد كقولنا: رعـدت السماء وبرقت وأرعـدنا نحن وأبـرقنا ، إذا دخلنـا في الرعـد والبرق . وقال الشاعر :

فقل لأبي قابوس ما شئت فارْعُدِ(')

وهكذا نرى أن آراء النقـاد حـول المستـوى الفني لشعـر الكميت قـد جـاءت متعارضـة، فمنها من جعـل شعر الكميت حجـة يستشهد بـه، ومنهم من رآه ضعيفاً لا يعول عليه.

ولكننا نجد أن الكميت قـد أبدع في كثير من المواقف، اللهم إلا ما كان منها قد جاء عن غير خبرة ومعاينة، كما هو الشـأن بالأوصـاف البدوية، وهـذه لا نستطيع أن نعتبرهـا منقصة منه، بل ضعف في الصـورة والتخيل، أليس هـو كمـا قـال يصف مـا يـوصف لـه، وكيف يمكن أن تكـون الصـورة مطابقة تماماً لواقعها، وقـد تكون الصـورة الموصـوفة لـه هي مصدر الضعف والخلل الـذي قـد يصيب وصف الكميت، لا وصف هـو بـالـذات، فيكـون الخطأ من صاحب الوصف لا من الكميت نفسه.

ونحن هنا لا نقف موقف المدافع عن الكميت لأنه قصر في بعض لمواقع، بل نقف موقف الباحث عن الحقيقة. فالكميت كما قيل لم يعرف الصحراء ولاأهلها، فكيف يمكن أن نفرض عليه ما نفرضه على من عاش فيها، واتصل بأهلها. فعرف لغتهم ومشتقاتها، وسمع نطقهم. فالموازنة بين الطرفين فيه اجحاف بالحق والعدل.

المرشح ص ٣٠٨ وصدر البيت إذا جاوزت من ذات عِرق ثنية.

## خاتمة البحث

دراستنا لشعر الكُميت لم تكن لمجرد استهواء أو رغبة لدراسة شاعـر من العصـر الأمـوي، بـل جـاء عن درايـة ووعي تـامين لأهميــة الكُميت في المجتمع الأموي .

فهو لم يدرس لكونه كان صاحب مبدأ وعقيدة في زمن خلت فيه القيم والمبادىء، ليناضل مدة حياته، دفاعاً عن فكرة اعتنقها، ولاقى من أجلها الاضطهاد والتشرد، حتى قضى نحبه شهيداً من أجلها. بل درس لأنه كان صاحب لون جديد في الشعر العربي مما جعله رائداً فيه، وسبباً لذيوعه وانتشاره فيما بعد أعني به الشعر المذهبي، الذي اتخذ سمات ومميزات واضحة المعالم في العصر العباسي، وجمع حوله الشعراء، كلً يدافع عن معتقده أو مذهبه الديني أو السياسي. ولكن الذي يجب أن نلاحظه في شعر الكميت دون سواه تلك الخصائص المميزة التي امتاز بها أسمره المذهبي، فهو يقوم على الحجج والادلة العقلية يثبت شرعية الفكرة مشعره المذهبي، فهو يقوم على الحجج والادلة العقلية يثبت شرعية الفكرة مشاعرهم فحسب، ولكنه يريد أيضاً أن يخاطب عقولهم، ويثير في أذهانهم ألواناً من التفكير في الحق الشرعي الذي اغتصبته فئة ظالمة باغية»<sup>(1)</sup>

(١) حياة الشعر في الكوفة ص: ٧١٢.

يعبر أيضاً عن الفكرة، وأصبح يشفع بكل ما وصل اليه الفكر العربي في هذا العصر من قدرة على الجدال والاقناع»<sup>(١)</sup> وهذا الاسلوب الذي اتخذه الكُميت قـد أسبـغ على الشعـر العـربي حلّة جـديـدة لم يعـرفهـا من قبـل، فقـديماً كـان الشاعـر ينظم الأبيـات القليلة في الـدفـاع عن رأي أو عقيـدة، بينما الكُميت كرّس لها أغلب شعره.

ميزة أخرى امتاز بها الكميت هي أنـه كما قـال الجاحظ: «استـطاع أن يجمع بين القدرة على الشعر، والقدرة على الخـطابة»<sup>(٢)</sup> ممـا أعطى الشعـر نكهة خاصة، وتذوقاً مميزاً.

ومن الأمـور التي حـاز فيهـا الكُميت قصب السبق في شعـره وخـاصـة الهاشميات ـ شيئان : مقدماتها، وخواتيمها .

فبالنسبة للمقدمات: فهي ليست كالمقدمات التقليدية التي تدور حول الوقوف على الأطلال، وبكاء الديار، ووصف الدمن والآثار، بـل تدور حـول السخـرية من هـذه جميعاً فهي لم تعـد مرتبـطة بالانسـان الـذي كـان يعيش عليها بأية رابطة، لقد تركها ونسيته، ولا تبـدي أي حزن على فـراقه، فكيف يجوز لهذا الانسان أن يبكي على تلك الآثار.

ولم تكن المقدمات الطللية هي وحدها التي وقف الكميت منهـا موقفاً سلبياً، بل نجـده يقف موقفاً سلبياً من النسيب حين يبـرز كما يقـول «(فوك) في صورة التأكيد أن قلبه ليس ملكـاً للغواني، ولا يـطمح الى حب النسـاء، وان طـربه لا يـرجع الى شـوق أو غرام»<sup>(٣)</sup>، وهـو عنـدمـا يستخـدم النسيب فـإنما يستخـدمه كجسـر تقليدي كـان الشعـراء القـدمـاء يتغنـون في إقـامتـه

- (١) التطور والتجديد ففي الشعر الأموي ص: ٢٣١ .
  - (٢) البيان والتبيين ج١ ص: ٤٥ .
  - (٣) العربية لفك ص: ٤٩ ـ ٤١ .

ويتنقلون عليه من مقدماتهم التقليدية، الى موضوعات قصائدهم، وكأنه كـان يرى في هـذه المقدمـات تمهيداً طبيعيـاً لموضـوعه الأسـاسي»<sup>(١)</sup> وهـو مدح آل النبي (ص) .

من هنا نجد أن الكميت قد فتح طريقاً لمن جاء بعده من الشعراء ليقفوا موقف، وإن اختلف السبب الذي من أجله كان ذلك الوقوف. ولكن في النتيجة كانت الغاية من الوقوف هو وصف الصحراء، وما يعيش فيها من حيوانات كلها تشكوا مع الانسان شظف العيش، ومرارة التنقل وراء الكلا. وقد أثار موقف الكميت التجديدي حفيظة الفرزدق، واستهجانه عندما سمعه يقول: (طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب) فقال له تعليقاً على مقدمتها: «قد طربت الى شيء ما طرب إليه أحد قبلك، فأما نحن مما نطرب، ولا طرب من كان قبلنا إلا إلى ما تركت أنت الطرب اليه»<sup>(٢)</sup>. فمقدمة الكميت شيء أثار استهجان الفرزدق لأنه جاء بما هو يخالف ما اصطلح عليه القدماء.

ولا يقتصر خروج الكميت على تقاليد القصيدة العربية على المقدمات فحسب، بل تناول الخواتيم أيضاً خاصة في هاشمياته، فقد لاحظنا من دراستنا لهاشمياته كيف أنه يبدأ الحديث عن رحلته الى بني هاشم، وما لاقاه في مسيره من مصاعب، وعناء، ثم وصفه لما شاهده أثناء المسير لوحوش الصحراء وحيواناتها وكما كان ينشأ بينها وبين الصيادين من صراع، وتحط به الرمال أخيراً في ديار بني هاشم الذين يحبهم بعدما مدحهم ووصف ما هم فيه من صفات الكمال. هذا الموقف من الكميت يخالف ما اعتدنا أن نسمعه من الشعراء الجاهليين وغيرهم الذين يجعلون

حياة الشعر في الكوفة ص: ٧١٧.
 (٢) الأغاني ج١٥ ص: ١١٩.

ومما تميز بـه أسلوب الكميت الغني بالإضافة الى موقفه من مقـدمة الشعر وخواتيمه. تلك الاطالة في عرض الفكرة، والذي استـدعاه الى ذلـك فكره العقائدي، فهو يعـرض الفكرة ثم يعمـل جاهـداً للبحث عمّا يتسلح بـه لاثبات صحة تلك الفكرة، وهي الدعوة لبني هاشم. وعنـدما انتقـد في ذلك راح يدافع عن نفسه بما يشبه الاعتذار فقال: «أنا على القصار أقدر»<sup>(1)</sup>.

إن دراسة الكميت إذاً قامت لأسباب أقل ما فيها: أنها جاءت لاعطاء شاعر ما يستحقه من الثناء، تقديراً له على تلك الانجازات الكثيرة التي قام بها، والتي يعتبر فيها رائداً ومؤسساً، ولا عجب أن ينال الكميت ثناءً، وجوائز خصومه السياسيين. قبل أن ينال ثناء وجوائز من يؤيد ويناصر: «ألم يعجب به هشام بن عبد الملك حتى قال بعد أن سمع مدحه له «هكذا فليكن الشعر»<sup>(٢)</sup>. وألم يقل أبو جعفر محمد بن علي الباقر بعد أن سمع مدحه لبني هاشم: يا كُميت لو كان عندنا مال لأعطيناك، ولكن لك ما قال رسول الله (ص) لحسان بن ثابت: لا زلت مؤيداً بروح القدس ما ذببت عنا أهل البيت»<sup>(٣)</sup>. هذا بالاضافة الى ما أثنى عليه به القدماء من النقاد والمحدثين.

وهكذا نستطيع أن نقول بـأن الكميت كان علمـاً ظاهـراً في عصـره، استـوجب إثارة الانتبـاه نحوه، والتعـرض اليه بـالمـدح أو الـذم، وهـذه هي صفات العظمـاء دائماً، وإذا كـان مبدأ القـول: خالف تُعـرف، فان الكميت لم يخالف إلا بناء لقنـاعة خـاصة، واجتهـاد شخصي، ومستوى فكـري تفرد به بين شعراء عصره، فقد شق لنفسـه «درباً جـديداً غيـر مألـوف من سابقيـه ومعـاصريـه، فسار فيـه، وأظهر في ذلـك براعـة فائقـة، إذ حـول شعـره من

- البيان والتبيين للجاحظ ج١ ص: ١٤٧ طبعة دار الفكر للجميع ١٩٦٨.
  - (٢) الأغاني طبعة بولاق ج١٥ ص: ١١٩.
    - (٣) مروج الذهب ج ٣ ص : ٢٤٥ .

ميادين العاطفة الى ميادين الفكـر، وجعله كأنـه مقالـة يكتب فيها عن نـظرية بني هاشم في الخلافة، وهو يجمع لهذه المقالة الخيـوط من هنا وهنـاك، أو قُل المقدمات ليكون ما يريد من حجج وأدلّة»<sup>(١)</sup>.

وهل يشق الطريق إلا من كان يعرف قدر نفسه، ويثق بإمكانياته المتوفرة بين يديه، وأية ثقة بالنفس ترقى الى مستوى أن يقف شاعر متحدياً أربعين شاعراً ويَأبى إلا أن يكون هو الحائز قصب السياق: «حدث ابراهيم بن محمد بن عرفة الازدي عن عبد الله بن اسحاق قال: أتى الكميت باب مجلس يزيد بن المهلب يمتدحه، فصادف على بابه أربعين شاعراً؟ فقال للآذن: استاذن لي على الأمير، فاستأذن له عليه فأذن له، فقال: كم رأيت بالباب من شاعر؟ قال: أربعين شاعراً قال: فقال: هات زادك التمر الى هجر؟ فقال: إنهم جلبوا دقلاً<sup>(٢)</sup> وجلبت زاداً، فقال: هات زادك فأنشده:

هــلا ســالـت مـنــازلاً بــالأبــرق درست وكيف سؤال مـن لم ينــطق مــا ذاق بؤس معـيشــة ونـعيـمهــا فــيــها مضى أحــد إذا لم يـعــشــق حتى بلغ الى قوله:

من قـال بتْ أخـا الهموم ومن يبت غـرض الهموم وَنِصْبَه نَّ يُؤرَّقِ بشَـرتُ نفسي إذ رأيتـك بـالغنى ووثقْتُ حين سمعت قـولـك لي ثق فأمر بـالخلع عليه حتى استغـاث، فقال: أتـاك الغوث، إرفعـوا عنه<sup>(T)</sup> ويثير إعجاب الممدوحين فينال سخاء عطاياهم. كل ذلـك نتيجة للخبـرة في النفس الانسانية التي امتلكهـا الكميت، فعرف أسـرار القلوب، ومـا يختلج فيها. مما مكّنه من التلاعب بها كيفما شاء.

(۱) التطور والتجديد في الشعر الاموي ص: ۲۸۱ .
 (۲) الدقل : أردأ التمر .
 (۳) حاشية آمالي المرتضى ج ۱ ص ۹ ۵۹ – ۲۰ .

ولم يكن التفوق على الشعراء لكسب العطاء هو وحده ما امتلكه الشاعر، بل نجد تفوقه على فحول رواة الشعر، وحافظي أسرار اللغة، فقد كان يتلاعب بعلوم هؤلاء ومعرفتهم، كما يتلاعب الطفل بدميته. وما صراعه مع حماد الراوية إلا خير دليل على ما نقول: «اجتمع الكميت بن زيد وحماد الراوية في مسجد الكوفة فتذاكرا أشعار العرب وأيامها فخالفه حماد في شيء ونازعه فقال له الكميت أنظن أنك أعلم مني بأيام العرب وأشعارها؟ قال: وما هو إلا الظن هذا والله هو اليقين فغضب الكميت ثم قال له: ألكم شاعر بصير يقال له عمرو بن فلان تروي ولكم شاعر أعور أو أعمى اسمه فلان بن عمرو تروي. فقال حماد قولاً لم يحفظه فجعل الكميت يذكر رجلاً من صنف صنف ويسأل حماداً هل يعرفه؛ فاذا قال لا: أنشده من شعره جزءاً جوءاً حتى ضجر من حضر، ثم قال الكميت: فإني سائلك عن شيء من الشعر فسأله عن قول الشاعر:

طـرحـوا أصـحـابهـم في ورطـة قــذفـك المـقـلة شــطر المـعـتــرك فلم يعلم حماد تفسيره فسأله عن قول الآخر :

تــدريننــا بــالـقــول حتى كــأنمــا تـدرين ولـدانـاً تصيـد الــرهـادنــا فأفحم حماد<sup>(۱)</sup>.

وقـد رأينـا في شـرح نهـج البــلاغـة كيف ردّ ابن أبي الحــديـد على الاصمعي الـذي انتقد الكميت في استخـدامـه لفـظي أبـرق وأرعـد، وكيف سـاق ابن أبي الحـديـد مثـالاً من نهـج البـلاغـة لـلإمـام علي يؤيـد صحــة استخدام الكميت لهذين اللفظين.

(١) الأغاني ج١٥ ص: ١١٣ ـ ١١٤ (طبعة بولاق).

## أولاً : المصادر

- الأمدي : أبو القاسم الحسن بن بشر بن يحيى الأمدي.
   ا المؤتلف والمختلف. تحقيق عبد الستار احمد فراج مطبعة عيسى البابلي الحلبي وشركاه سنة ١٩٦١ م.
   ب – الموازنة : طبعة دار المعارف تحقيق السيد أحمد صقر سنة ١٩٦١ م.
- ٢) الأبشيهي : شهاب الدين أبو الفتح . المستطرف في كل فن مستظرف. دار الأمم للطباعة والنشر طبعة أخيرة بدون تاريخ .
- ٣) ابن الأثير : عز الدين علي بن محمد.

  ا ـ الكامل في التاريخ ليدن سنة ١٨٦٧ م.
  ب ـ أســد الــغـابـة في معـرفة الصحـابة. دار احيـاء التراث العـربي بيروت لبنان.
  - ٤) الأصفهاني : أبو الفرج : علي بن الحسين.
     أ الأغاني : طبعة بولاق، وساسي، ودار الكتب.
     ب مقاتمل الطالبيين دار احياء علوم الدين بيروت سنة ١٩٦٠.

- ٥) البغدادي : الحافظ أبو بكر أحمد بن علي بن الخطيب البغدادي .
   تاريخ بغداد مطبعة السعادة بالقاهرة ـ طبعة أولى سنة ١٩٣١ .
- ٦) البغدادي : عبد القادر بن عمر البغدادي. خرانة الأدب ولب لسان العرب ـ الطبعة الأميرية ـ بولاق سنة ٢٩٩ هـ.
- ۷) الجاحظ أبو عثمان عمرو بن بحر :
   أ البيان والتبين لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٤٨ .
   ب الحيوان : مطبعة الحلبي تحقيق عبد السلام محمد هارون طر ١.
- ٨) ابن جني أبو الفتح .
   ٨) ابن جني أبو الفتح .
   ٨) الخصائص : تحقيق محمد علي البخار . دار الهدى للطباعة والنشر بيروت ـ لبنان .
  - ۹) ابن أبي الحديد : شرح نهج البلاغة دار الكتب العربية الكبرى بمصر ١٣٢٩ .
    - ۱۰) ابن خلکان .

وفيات الاعيان طبعة أخيرة عيسى البابلي وشركاه

- (١١) ابن رشيق القيرواني : أبو علي الحسن بن رشيق.
  الحمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده. تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد مطبعة السعادة بمصر ١٩٦٣.
  - ابن سلام محمد بن سلام الجمحي .
     طبقات الشغراء . دار النهضة العربية بيروت .

- ١٣) السيوطي. العلامة عبد الرحمن جلال الدين السيوطي. المزهر في علوم اللغة وأنواعها تحقيق علي محمد البجاوي وزملاؤه دار احياء الكتب العربية.
- ١٤) الطبري : أبو جعفر محمد بن جرير . تـاريخ الأمم والملوك . دار احيـاء التـراث العـربي ـ بيـروت ـ لبنـان ـ بدون طبعة وتاريخ .
- ١٠) ابن عبد ربه. أبو عمر احمد بن محمد الأندلسي.
   العقد الفريد ـ مطبعة التأليف والترجمة والنشر القاهرة طبعة ثانية
   ١٩٦٥.
  - ١٦) عبدالله بن مسلم بن قتيبة . الشعر والشعراء. تحقيق أحمد محمد شاكر.
  - ١٧) القرشي : أبي زيد محمد بن أبي الخطاب .
     جمهرة أشعار العرب . دار بيروت للطباعة والنشر ١٩٨٤ .
  - ١٨) القيرواني : أبو اسحاق ابراهيم بن علي الحصري. زهر الآداب وسمر الألباب. تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد مطبعة السعادة بمصر سنة ١٩٦٣ م.
    - ١٩) الكميت بن زيد.
       هاشميات الكميت منشورات مؤسسة الأعمى للمطبوعات بيروت.
       ٢٠) المبرد : العلامة أبي العباس محمد بن يزيد.
       الكامل في اللغة والأدب. مكتبة المعارف بيروت.

- (٢١) المرتضى. علي بن الحسين الموسوي العلوي.
  آمالي المرتضى. تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم. دار الكتاب العربي.
  - ٢٢) المرزباني
  - أ \_\_ معجم الشعراء (مطبعة القدسي بالقاهرة ١٣٥٤).
     ب \_\_ الموشح (المطبعة السلفية بمصر ١٣٤٣).
- ٢٣) المسعودي : أبي الحسن علي بن الحسين مروج الذهب. تحقيق محمـد محي الدين عبـد الحميد ط ٤ ١٩٦٤. السعادة بمصر.
  - ٢٤) ابن النديم
  - الفهرست. دار المعرفة للطابعة والنشر بيروت ـ لبنان.

- ثانياً : المراجع \_1\_ أمين أحمد ضحى الاسلام مكتبة النهضة المصرية ـ الطبعة السابقة بدون تاريخ . ٢) النص إحسان العصبية القبلية وأثرها في الشعر الأموي دار الفكر ط ٢ سنة ١٩٧٣ . ۳) أنيس ابراهيم أ \_ من اسرار اللغة \_ مكتبة الأنجلو المصرية \_ طبعة رابعة سنة - 1977 ب - موسيقي الشعر - دار الفكر للطبع والنشر - القاهرة بدون طبعة وتاريخ . ٤) الأمين محسن أعيان الشيعة. حققه وأخرجه ولده حسن الأمين مطبعة الانصاف سنة
  - ه) الجبوري يحيى :
     الإسلام والشعر ومنشورات مكتبة النهضة بغداد سنة ١.٩٦٤ .

1901

٦) الشايب احمد
تاريخ الشعر السياسي طـ٣ سنـة ١٩٦٢ م مكتبة النهضـة المصرية.

- ٧) الشكعة مصطفى
   رحلة الشعر من الأموية الى العباسية دار النهضة العربية سنة ١٩٧١.
   ٨) ضيف شوقي
   ٩) التطور والتجديد في الشعر الأموي ط ٥ دار المعارف بمصر.
   ٩) العاني سامي مكي
   الاسلام والشعر عالم المعرفة يونيو حزيران سنة ١٩٨٣.
  - ۱۰) عنبر أحمد محمد

قضية الأدب بين اللفظ والمعنى ـ دار الكتاب العربي بمصر سنة ١٩٥٤ .

- القاضي نعمان
   الفرق الاسلامية في الشعر الأموي دار المعارف بمصر.
- ١٢) القلماوي سهير أدب الخوارج في العصر الأموي \_ مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر \_ القاهرة ١٩٤٥م.
- ۱۳) محمد شرف حنفي الصور البيانية بين النظرية والتطبيق ـ دار نهضة مصر للطباعة والنشر طبعة أولى سنة ١٩٦٥ .
  - ۱٤) هدارة محمد مصطفى
- أ اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري طبعة ثانية دار
   المعارف بمصر بدون تاريخ .
   ب مشكلة السرقات في النقـد العـربي مكتبـة الانجلو المصـريـة
   سنة ١٩٥٨ .

ب \_ الترجمة

۱٥) بروكلمان

تاريخ الأدب العربي ترجمة الدكتور عبد الحليم النجـار طبعة ثـانية دار المعارف بمصر .

١٦) فلوتن فان

السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهـد بني امية تـرجمة حسن ابراهيم من ط ، مطبعة النهضة المصرية .

۱۷) فوك يوهان

العربية ـ ترجمة وتحقيق عبد الحليم نجار ـ مطبعة دار الكتاب العربي القاهرة سنة ١٩٥١ .

| لموضوع الصف                        | 4  |
|------------------------------------|----|
| مهید                               | ت  |
| الفصل الأول                        |    |
| أصول الكميت _ نسبه _ أسرته _ حياته |    |
| انتماؤه السياسي وثقافته            |    |
| ـ نسب الكميت وانتماؤه السياسي ۳    | ſ  |
| ب ـ ثقافة الكميت                   | ر  |
| الفصل الثاني                       |    |
| لقيدة الكميت٧                      | c  |
| الفصل الثالث                       |    |
| لكميت بين العلويين والأمويين٧      | 11 |
| لهاشمية الأولى                     | 11 |
| هاشمية الثانية                     | 11 |
| ميزات الهاشمية الثانية٣٠           |    |
| هاشمية الثالثة                     | 31 |
| لغة الهاشمية الثالثة٤٨             |    |
| خصائص الهاشمية الثالثة             |    |
| هاشمية. الرابعة                    | 11 |
| هاشمية الخامسة                     | ال |
| ميزات الهاشمية الخامسة٧٠           |    |

الفهرس

| 171 | الهاشمية السادسة                               |
|-----|------------------------------------------------|
| ١٧٤ | خصائص ومميزات الهاشمية السادسة                 |
| ۱۷٥ | الهاشمية السابعة والثامنة                      |
| ۱۷۸ | ميزات هذه الهاشمية                             |
| 114 | خصائص هاتين القطعتين                           |
| 179 | مذهبة الكميت بن زيد                            |
| ۱۸۰ | ظروف تأليف المذهبة                             |
| ۱۸۸ | ملحمة الكميت                                   |
| ۱۹۸ | رأي الباحثين في مدح الكميت للهاشميين والأمويين |

الفصل الرابع شعر الكميت في ميزان النقد الأدبي

| أولًا : آراء النقاد الباحثين في تاريخ شعر الكميت                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ثانياً: الكُميت في ميزان الولاء العقائدي والسياسي                       |
| ثالثاً: شعر الكميت في الميزان الفني٢١٣                                  |
| أ <b>ولًا :</b> مـواقف النقّـاد والبـاحثين من أسلوب الكميت في معـالجــة |
| الشعر ۲۱٤                                                               |
| ثانياً : مواقف النقاد والباحثين من حيث المضمون الذي صاغ فيه             |
| الكميت شعره                                                             |
| <b>ثالثاً</b> : مواقف النقاد والباحثين حول المستوى الفني لشعر الكميت    |
| <b>۲۳</b> ۱                                                             |
| خاتمة البحث                                                             |
| المصادر والمراجع                                                        |
| أولًا : المصادر ٢٤٩                                                     |
| ثانياً: المراجع ۲۵۳                                                     |