



سرشناسنامه

عنوان ونام پدید آور مشخصات نشر: قم مشخصات ظاهری شابک وضعیت فهرست نویسی یادداشت یادداشت

یادداشت شماره کتابشناسی ملی

: الأزيرجاوى ، محمد جليل خلف : حياة السفراءالأربعة للامام المهدي (عج)

:انتشارات العطار: ۱۳۹۴ : ۲۷۴من : ۳–۳۵–۲۲۲۶–۰۰ ۶۰۶–۹۷۸

: فیپای مختصر

: عربی

: فهر ستنویسی این اثر در نشانی www.opac.nlai.ir قابل دسترسی است : کتابنامه به صورت زیر نویس . : ۱۳۵۴ ۳۸۱



alattar\_pub@hotmail.com

اسم الكتاب : حياة السفراء الأربعة للامام المهدي (عج) المؤلف : الشيخ محمد جليل خلف الأزير جاوي الناشر : العطار الطبعة : الأولى ٢٠١٥م ٢٢٢ هـ . ق عدد الصفحات : ٢٧٢ص - وزيري الكمية : ١٠٠ نسخة الترقيم الدولي: ٢ - ٢٥ - ٢٢٢٦ - ٢٠٠ - ٩٧٨

to verta · N· CAOVORQ

الحوكوز

مراكر التوريع

ايران . قم المقدسة ، النشال 09121519904 العراق . النجف الأشرف ، سوق الحويش ، مؤسسة العطار الثقافية النشال 07801036008 ، 07801581471

> جهيع حقوق الطبع محفوظة و مسجلة للناشر All rights reserved

## إلى الرموز الذين حملوا فكرة المنقذ بكل امانة وبكل ثقة عالية وبذلوا جهوداً رائدة جبارة تحمل للشيعة وللإنسانية جمعاء امل المخلص والمنقذ للشعوب من الظلم والاضطهاد والحرمان .

الإهداء

## المقدمة

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد الأمين ، وعلى آله الطيبين الطاهرين ، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين من الآن حتى قيام يوم الدين .

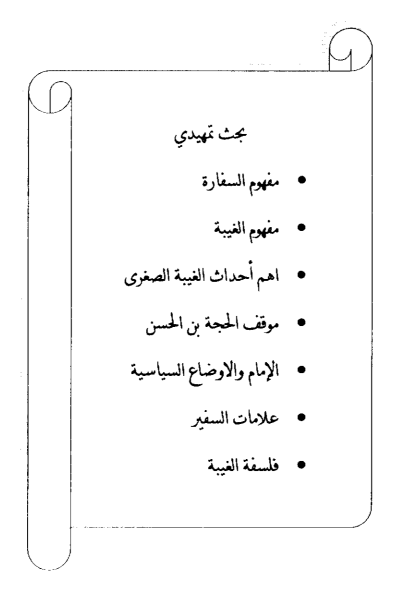
وبعد : هذا هو الكتاب الرابع من سلسلة معرفة أولياء الله، بعد ما منَّ الله تعالى علينا بتمام الكتاب الأول الذي تضمن حياة الحواريُّ كميل بـن زياد النخعي الله ، ثم شرعنا في البحث عن حياة سيدتنا الطاهرة نفيسة بنت الحسن رضى الله عنها وأرضاها ، ثم البحث عن دور سيدتنا الطاهرة فاطمة الزهراء سيلة نساء العالمين، السياسي في مواجهة السلطة أنذاك ، وقد قسمنا حياتها المباركة إلى ثلاث مراحل ، الأولى منها بداية الولادة ، والثانية في كنف أبيها ، والثالثة مرحلة المواجهة مع مغتصبي حقها وما آلت إليه الأصور من تدهور الأمة إلى الانحطاط ، لذا أحببنا أنْ يكون هذا الكتـاب مخصـوص بحيـاة النواب الأربع لمولانا صاحب العصر والزمان أرواحنا لتراب مقدمه الفيدا فأنى لم أجد كتاباً شافياً وافياً يجمع معالم حياة هؤلاء العظماء ، أو يعطى صورة واضحة لعملهم وانجازهم الذي قدموه للأمة الإسلامية ، إلا كتيبات صغيرة تضمن اسمائهم وسنة وفاتهم وما شاكل من الأبحاث الهزيلة ، لـذا عمـدنا أن يكون هذا الكتاب جامعاً \_ بالقدر المكن \_ لحياتهم ، فقد سلَّطنا الضوء على

دورهم ونشاطهم، وكيف رسخوا الاعتقاد بالإمام الغائب في وسط الجماهير الشيعية، رغم تلبّد الأجواء بالاضطرابات، الأفكار المنحرفة عن خط أهل بيت العصمة للهلم ورغم مراقبة السلطات لحركاتهم ووضعهم تحت الأنظار وغيرها من الظروف التي احاطت بحياتهم المباركة وقد نجحوا وتجاوزوا كل تلك العقبات ببركة وتوجيهات الإمام المهدي عجل الله فرجه وسهل الله مخرجه.

هذا وقد ضَمَّنا الكتاب بعض الأبحاث التي لها علاقة بللوضوع وجعلنا هذه الأبحاث كتمهيد لما رأيناه من الفائلة . ومن الله التوفيق .

ولا يفوتني شكر كل من الاخوان جناب السيد قصي الشرع وجناب الشيخ كريم حبيب الكمولي ، وجناب الشيخ أمين النجار ، والاخ جناب الشيخ عقيل الشويلي ، والشيخ فلاح الفرطوسي ، والشيخ رسول الشويلي مما ابدو ليَّ بعض المساعدة والملاحظات ومراجعة الكتاب وتصحيح الاخطاء أو حذف أو تبديل بعض العبائر ، فأجرهم على الله تعالى ، واسأله أن يمُن عليهم بالتوفيق والسداد .

\* \* \*



مفهوم السفارة

السفارة : فعيل وهي الرسالة ، والسفير الرسول المصلح بين القوم والجمع سفراء كفقيه وفقهاء ، وفي لسان العرب عند حديث علي ﷺ لعثمان أن الناس استسفروني بينك وبينهم ، أي جعلوني سفيراً ، يقال سفرت بين القوم إذا سعيت بينهم أي جعلوني سفيراً ، يقال سفرت بين القوم إذا سعيت بينهم في الإصلاح<sup>(1)</sup>. والسفير في عصرنا الحالي هو الذي الدولة لدى الدول الأخرى .

والوكيل : يقال : وكّله بأمر كذا توكيلاً ، والاسم الوكالة بفتح الواو وكسرها ، ويقال وكَلَ إليه الأمر سَلَّمه وتركه وفوّضه إليه واكتفى ، ووكّل الرجل الذي يقوم بأمره سُمّيَ وكيلاً ، فهو مُوكَّلُ إليه الأمر ، والوكيل على هذا القول فعيل بمعنى مفعول<sup>(۲)</sup>.

والوكالة : في الاصطلاح الشرعي : هو تولية الغير في إمضاء أمرٍ واستنابة في التصرف ، وهي العقود الجائزة ولابد فيها من الإيجاب والقبول بكل ما يدل عليها الوكيل في اللغة .

(') الصحاح الجوهري / ٥٩١ ، لسان العرب ابن منظور / ٤/ ٣٧٠ ، البستان عبد الله البساني//١٠٠/ / المصباح الفيومي ، قاموس المحيط الفير وزأبادي مادة سفر . (<sup>\*</sup>) مختار الصحاح محمد بن أبي بكر الرازي / ٧٣٤ ، لسان العرب / ١١/ ٣٣٧ والوكيلُ رُبمًا يكونُ له مطلقُ التصرُف كوكلاء أو سفراء الإمام المهدي عجَّل الله فرجه وسهُل مخرجه ، وربمًا يكون الوكيل في الأمور الادارية أو المالية أو بالأمور الحسبية ، وربمًا يطلق في بعض الأحيان بالنواب .

والنائب : يكون على قسمين نائب خاص ، ونائب عام .

والنيابة الخاصة : هي عبارة عن منصب يتبوؤه شخص من قِبل الإمام وهو منصب خطير ويكون منصباً خطيراً ذات أهمية دينية وسياسية , فلا يكون صاحب هذا لأهميته فيس الدين والسياسية ، فلا ينال هذا المنصب إلا ذو مكانة سامية أو درجة عالية ورفيعة ، أو تتوفر فيه صفات خاصة مثل الإيمان والعدالة والشجاعة والنزاهة ويكون قد وصل إلى مرتبة عالية من التقوى والإيمان .

وأما الباب : حينما يقولون : كان باباً للحُجّة بن الحسن فالمقصود ليس هو سفيراً للإمام أو كيلاً له ، وإنمًا هو من ينصّبه السفير أو النائب ، وكيلاً يقوم ببعض الأعمال التي يوليها له السفير ، مثلما يقولون ابن مهزيار كان وكيلاً لعثمان بن سعيد وغيره ، ممن كانوا وكلاء للسفراء الأربعة .

وبعد معرفة هذه المفاهيم بمعناها اللغوي والاصطلاحي ، علينا أن نسلُط الضوء حول منشأ مصطلح السفير أو السفراء الأربعة من أين جاء ومن هو الذي أطلق عليهم هذا المصطلح ؟ فإنَّ الروايات خالية من هكذا تعبير ، وإنمَّا تعبَّر عنهم : ((ثقتي ووكلائي ، والمأمون ، والأمين على الدين والدنيا ، والمؤدّي عنيَّ) وما شاكل ذلك من هذه التعابير ، وسوف تقف على جملة من تلك الروايات الشريفة .

وهذه التعابير التي كان يستعملها الإمام ﷺ نجدُها تختلفُ بحسب مقتضيات الأحوال ، بمعنى : أنَّ الإمام كان يخاطب الفقها، وأصحاب الحديث بأنَّ العُمَرِيِّ ثقتي والمؤدّي عنيَّ ، كما نلمس ذلك من الرواية التي ينقلها لنا الشيخ الطوسي بعدما ينقل سندها عن أحمد بن إسحاق بن سعبد القمي ـ وهو من الفقهاء وأصحاب الحديث الذي يُعُولُ عليه بكثير من نقل الأخبار والأحاديث \_ ((قال : دخلت على أبي الحسن عليّ بن محمّد صلوات الله عليه في يوم من الأيام فقلتُ : يا سيدي أنا أغيب وأشهد ولا يتهيًّا ليَّ الوصول إليك إذا شهدت في كلٍّ وقت ، فقول منْ نقبل وأمر مَنْ نمتثل ؟ فقال ليَّ صلوات الله عليه : هذا أبو عمرو الثقة الأمين ، ما قاله لكم فعنَّى يقوله ، وما أدَّاه إليكم فعنيَّ يؤدِّيه ، فلمَّا مَضَى أبو الحسن ٢ ابنه الحسن العسكري ٢٠٠ ذات يوم فقلت له ٢٠٠ مثل قولي لأبيه ، فقال لى هذا أبو عمرو الثقة الأمين ثقة الماضي وثقتي في الحيا والممات ، فما قاله لكم فعنيَّ يقوله ، وما أدّى إليكم فعنّي يؤديه .

قال أبو محمد هارون : قال أبو علي : قال أبو العباس الحميري فكنًا كثيراً ما نتذاكر هذا القول ونتواصف جلالة محَلٌ أبي عمرو<sup>(..)</sup>.

ومرة أخرى نجد الإمام عيم المعبر للوفود من شيعته من غير الفقهاء وأصحاب الحديث بالوكيل والثقة والمأمون على قبض الأموال أو نقل إليهم

() الغيبة الشبخ الطوسي / ٢٣٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

الأجوبة عن بعض المسائل ، كما هو واضح من رواية الشيخ في الغيبة قال وروى أحمد بن على بن توح أيو العباس السيرافي قال : أخبرنا أبو نصر عبد الله بن محمد بن أحمد المعروف بابن برنية الكاتب قال : حدثني بعض الشَّرف"من الشيعة الإمامية أصحاب الحديث قال : حدثني أبو محمد العباس بن أحمد الصائغ قال : حدثني الحسن بن أحمد الخصيبي قال : حدثني محمد بن إسماعيل وعلى بن عبد الله الحسنيان قالا : دخلنا على أبي محمد الحسن بسر من رأى وبين يديه جماعة من أوليائه وشيعته حتى دخل عليه بدر ـ خادمه ـ فقال : يا مولاي بالباب قوم شُعث غُبر ، فقال لهم : هؤلاء نفر من شيعتنا باليمن ، في حديث طويل يسوقانه إلى أن ينتهي إلى أن قال الحسن ﷺ لبدر فامض فائتنا بعثمان بن سعيد العمري ، فما لبثنا إلا يسبراً حتى دخل عثمان فقال له سيدنا أبو محمد عليه امض يا عثمان فإنك الوكيل والثقة المأمون على مال الله واقبض من هؤلاء النفر اليمنيين ما حملوه من المال ـ ثم ساق الحديث إلى أن قالًا \_ ثم قلنا بأجمعنا : يا سيدنا والله إن عثمان لمن خيار شيعتك ، ولقد زدتنا علماً بموضعه من خدمتك وأنه وكيلك وثقتك على مال الله تعالى قال : نعم واشهدوا علىَّ أن عثمان بن سعيد العمري وكيلي وأن ابنه محمدا وکیل اپنی مهدیکم ().

 () شراف : بفتح أوله ، واخره فاء ، وثانيه نحفف ، فعال من الشرف وهو العلو ، انظر القاموس المحيط ولسن العرب ، واناج العروس / ملاة شرف .
 () وحسة / ٣٩٩ . وهكذا نجد هذه التعابير تختلف بين الحين والآخر تارة بكلام الإمام عينية وأخرى على لسان السفير أو الوكيل، ومرة على لسان الوفود الذين يأتون لطلب الأجوبة أو لمعرفة المسائل الفقهية أو العقائدية وغيرها م الناحية المقدسة، فأن هذا التعابير كانت تأخذ بعين الاعتبار بحسب ما كان على ألسنة القوم وبحسب مراتبهم، والإمام غينية وسفيره ووكيله يراعي ذلك الفهم ويخاطبهم بما اعتادوا عليه.

وهذا لا يضرّ ولا يدل على اختلاف مراتب السفير أو الوكيل أو النائب كما فهم البعض ، بأنّ السفير هو أعلى مرتبة من الوكيل والنائب والنائب أعلى مرتبة من الوكيل . فيكونُ الوكيلُ حينئذٍ أقل رتبة منهما . بل العكس من ذلك هو الصحيح ، لأنّ مصطلح وكيل شرعي ورد كثيراً في الروايات ، وأما ((سفير)) مصطلح متشرّعي كما يعبر فى علم الاصول فبحسب تتبّعي لهذا المصطلح ـ الذي يطلق على السفراء الأربعة ـ وجدته قد اشتهر في زمن الشيخ الطوسي رحمه الله المتوفى سنة ٢٠٤ هـ وهو أول من عقد بحث تحت عنوان ((السفراء المدوحون في زمان الغيبة الصغرى))<sup>(1)</sup> فلا نجد هكذا عنواناً في زَمَنِ الشيخ الكليني المتوفى سنة ٣٢٩ هـ الذي عاصر الغيبة الصّغرى ، ولا في زمن الشيخ الصدوق النعماني صلحب كتاب الغبية الموفى سنة ٣٦٠ هـ ولا في زمن الشيخ الصدوق الموفى سنة ٣٢٩ هـ الذي عاصر

() الغيبة الشيخ الطوسي / ٢١٤ .

حياة السفراء الاربعة للإمام المهدي

الشيخ المفيد المتوفى سنة ٤١٣ هـ ('' وإن كان قد أشار إلى هذا المصطلح اشارة عابرة عند تعرَّضه في تحديد الغيبة القصرى ، بقوله رحمه الله : فأما القصرى منهما منذ وفت مولده إلى انقطاع السفارة بينه وبين شيعته وعدم السفراء بالوفة '' فإن هؤلاء الأعلام رضوان الله عليهم لم نجد في كتبهم مصطلح يطلق على السفراء الأربعة بسفير الإمام عليهم لم نجد في كتبهم مصطلح وكيل أو ثقة الإمامين لليلا نعم قد وجدت هكذا مصطلح على لسان السفير الثاني عندما سأل عن الخلف من بعده قال : هذا أبو القاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختي القائم مقامي والسُفير بينكم وبين صلحب الأمر والوكيل له والثقة الأمين فارجعوا إليه في أموركم وعوّلوا عليه في مهماتكم فبذلك أمرت وقد بلَغت ''. وكما ترى يدلُ على أنَّ هذا المصطلح متشرعي .

هذا ولعل السبب الذي حدا بالشيخ الطوسي رحمه الله أن يعطي هكذا مصطلحاً مخصوصاً بالسفراء الأربعة هو أنّ في زمانه كثر الفقهاء وقد اشتهر عليهم أنهم وكلاء أو نواب للحُجّة بن الحسن عليه فأراد الشيخُ أن يميزُهم بمصطلح خاص وأنّ الأنسب والأشد لصوقاً في النفس هو مصطلح سفير وإذا أطلق هذا المصطلح في محافل أهل العلم ، أو في أوساط الشيعة يتبادر ذهبهم إلى أولئك النواب المخصوصون للحجة بن الحسن عليه، دون سواهم

- () الارشاد الشيخ المفيد / ٣٤٦.
- ) العيبة / ٢٤٧ ، بحار الأنوار /٥١ / ٣٥٥

<sup>()</sup> انظر كمال الدين و عبون أخبار الرضا وغبرها من كتب الشيخ الصدوق ، والكافي لثقة الإسلام الكذيني ، والغيبه للشيخ محمد بن إبراهيم المعروف بالنعماني ، والارشاد للشيخ المفيد وغيرها من كتب الاوائل .

أمًا مصطلح وكيل في زمن الغيبة الكبرى هو المجتهد من كانت تتوفّر فيه شروط الافتاء .

وعلى كلّ حلّ فإن هذا المصطلح بعد الشيخ الطوسي أصبح مشهوراً شهرة عظيمة يطلق على السفراء الأربعة الذين تواترت وثاقتهم وعدالتهم عند الطائفة الإمامية الحقة الذين عاشوا في بغداد في النصف الأخير للقرن الثالث إلى شطر من القرن الرابع أي : من سنة ٢٦٠ إلى سنة ٣٢٩ هـ وكانوا يتحمّلون مسؤولية الوكالة والنيابة الظاهرة للإمام عين الغائب عن الأبصار وكانوا مراجع للشيعة الإمامية عامة ، ومقابرهم لا زالت موجودة في نواحي بغداد القديمة إلى هذا العصر وتزار من قبل الشيعة زادهم الله علوا وشرفا .

مفهوم الغيبة

الغيبة عبارة عن احتجاب الإمام المعصوم عليه عن انظار الناس وايصال ارشاداته عن طريق سفراء خاصين به عليه وقد وردت فيها روايات كثيرة لا يتطرق شكَّ إليها ولا ريب ، ومن جملة ذلك ما روى إبراهيم الحارثي عن ابي بصير عن ابي عبد الله لله قال : قلت له كان أبو جعفر عليه يقول لال عمد غيبتان واحلة طويلة والأخرى قصيرة قال ، فقال ليّ : نعم يا أبا بصير إحداهما أطول من الأخرى ثُمَّ لا يكون ذلك ـ يعني ظهوره ـ حتّى يُغتَلُف ولد فلان وتضيَّق الحلقة ويظهر السفيانيّ ويشتد البلاء ويشمل الناس موت وقتل ويلجؤون إلى حرم الله تعالى وحرم رسوله تُناً.

وهي على قسمين صغرى وتبتدئ من وفاة الإمام العسكري سنة ٢٦٠ هـ إلى وفاة السفير الرابع ستة ٣٢٩ هـ وهي تسع وستون وبضعة أشهر وأيام حافلة بالاحداث الجسام والتقلبات العظام انتقل فيها عمر التاريخ الإسلامي من القرن الثالث إلى القرن الرابع وانتقلت الوكالة الخاصة أو السفارة الإمام الحجة بن الحسن عنه بين أربعة من خيار خلق الله وخاصته وهم عثمان بن سعيد العمري ، وأبنه محمد بن عثمان ، والحسين بن روح ، وعلي بن محمد السمري هيئة وسوف نذكرهم بالتفصيل إن شاء الله تعالى .

(1) عار الأنوار /10/ ١٣٣٤.

والغيبة الكبرى وهي بعد الأولى ، وفي أخرها يقوم الحجة بن الحسن عنه بالسيف قال الله عز وجل : ﴿وَتَرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِغُوا فِي الأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَتَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ \* وَنُمَكِنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَتَرِي فِرْعَوْنَ وَحَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ ؟ <sup>(()</sup>وقال جل اسمه : ﴿وَلَقَدُ كَبَّنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ؟ <sup>(()</sup>

وقال رسول الله ﷺ : ((لن تنقضي الأيام والليالي حتى يبعث الله رجلاً من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي يملأها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً))<sup>(\*\*)</sup>وروى الشيخ الصدوق عن سلسلة من الرواة عن أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري قال : دخلت على أبي محمد الحسن بن علي الله وأنا أريد أن اسأله عن الخَلَف من بعده ، فقال لي مبتدئاً : ((يا أحمد بن إسحاق إن الله تبارك وتعالى لم يخل الأرض منذ خلق أدم غليا ولا يخليها إلى أنَّ تقوم الساعة من حُجّة الله عَزَ وجلً على خلقه ، به يدفع البلاء عن أهل الأرض ، وبه ينزل الغيث وبه يخرج بركات الأرض .

قال : فقلت له : يا ابن رسول الله فمن الإمام والخليفة بعدك ؟ فنهض ي مسرعاً فدخل البيت ، ثم خرج وعلى عاتقه غلام كأن وجهه القمر ليلة البدر من أبناء الثلاث سنين ، فقال : يا أحمد بن إسحاق لولا كرامتك على

- ۱) سورة القصص الأية ٥ ٦ -
  - (٢) سورة الأنبياء الأية ١٠٥ .
    - (٣) الارشاد / ٣٤٦ .

۲۰

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

الله عز وجل وعلى حججه ما عرضت عليك ابني هذا ، إنه سَميَّ رسول الله عند وكنيَّته ، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً ، يا أحمد بن إسحاق مثله في هذه الأمة مثل الخضر عليه ومثله مثل ذي القرنين ، والله ليغيبنَ غيبة لا ينجو فيها من الهلكة إلا من تُبَّتَهُ عَزَّ وجلَّ على القول بإمامته ووفَقَهُ فيها للدُّعاء بتعجيل فرجه .

فقال أحمد بن إسحاق فقلت له : يا مولاي فهل من علامة يطمئنُّ إليها قلبي ؟ فنَطَقَ الغلام ﷺ بلسان عربي فصيح فقال : أنا بقيَّةُ اللهِ في أرضه والمنتقم من أعدائه ، فلا تطلب أَثَراً بعد عين يا أحمد بن إسحاق .

فقال أحمد بن إسحاق : فخرجت مسروراً فرحاً ، فلماً كان من الغد عَدْتَ إليه فقلت له : يا ابن رسول الله لقد عظم سروري بما مننتَ به عليّ فما السُنة الجارية فيه من الخضر وذي القرنين ؟ فقال : طولُ الغيبة يا أحمد قلت : يا ابن رسول الله وإن غيبته لتطول ؟ قال : إي وربّي حتّى يرجع عن هذا الأمر أكثر القائلين به ولا يبقى إلا مَنْ أخذ الله عَزّ وجلّ عهده لولايتنا وكتب في قلبه الإيمان وأيده بروح منه .

يا أحمد بن إسحاق : هذا أمر من أمر الله ، وسرُّ من سرَّ الله ، وغيَّبُ من غيَّبِ الله ، فخذ ما آتيتك وأكتمه وكُنْ من الشاكرين تَكُنْ معنا غداً في عليَّين))<sup>(۱)</sup>.

(١) كمال الدين وتمام النعمة / ٢/ ٤١٦ .

اهم أحداث الغيبة الصغري

والغيبة القُصرى أو الصغرى لهي من اشد فترات التاريخ وطأة على الطائفة الإمامية أيَّدَهُمُ الله وأعَزَّهُم ، فأن وفاة الإمام العسكري عليه قد أحَدَثَتْ هزَّةً عنيفة في كيان شيعَتهِ وأتباعهِ من بعده ، فقد اضطرَبَ الموقِفُ وامتلكت الحَيْرَةُ الكثيرين منهم ، وبدأ التساؤل هل للإمام الحسن العسكري عليه وَلَدُ يخلفه في الإمامة ؟ أم أنَّ الإمامة انقطعت من بعده ، وليس له ولد ؟ فكانت الأجوبة شتّى والفرق متعددة .

ينقل الشيخ الصدوق عن تلك الحقبة الزمانية في كتابه كمال الدين عن سلسلة من الرواة عن أبي حاتم قال : سمعتُ أبا محمّد الحسن بن علي عليه يقول : في سنة مائتين وستين تَفَرَقُ شيعتي ، ففيها قُبِضَ أبو محمد عليه وتَفرَّقَتْ شيعته وأنصاره ، فمنهم مَنْ انتمى إلى جعفر ، ومنهم من تاهَ وشكّ ومنهم مَنْ وَقَفَ على تحيّره ، ومنهم مَنْ ثَبَتَ على دينه بتوفيق الله عَزَ وجل<sup>(1)</sup>.

وفيما يأتي نوردُ جانباً من حوادث تلك المرحلة والصّراع الفكريّ الذي جرى فيها بين الشيعة والأتباع وما استقرّ عليه الرأي عندهم ولاستيضاح تلك الصورة التاريخية فلنقرأ ما كتبه أبو محمد الحسن النوبختي

<sup>(</sup>١) كمل الدين الشيخ الصدوق / ٢ / ٤٣٥ ، بحار الأنوار/ ٥١ / ١٦١ .

حياة السفراء الاربعة للإمام المهدى

من أعلام القرن الثالث الهجري ، ومن علماء الشيعة البارزين في تلك الفترة وممن عاش في تلك الحقبة التاريخية ، وكتب عن الآراء والفرق التي نشأت بعد وفاة الإمام الحسن العسكري لي ما نصه : وولد الحسن بن علي لي لما في شهر ربيع الآخر سنة اثنتين وثلاثين ومائتين وتوفي بسر مَنْ رأى يوم الجمعة لثمان ليال خلون من شهر ربيع الأول سنة ستين ومائتين ، ودفن في داره في البيت الذي دفن فيه أبوه وهو ابن ممان وعشرين سنة وصلًى عليه أبو عيسى بن المتوكل<sup>(1)</sup> وكانت إمامته خمس سنين وثمانية أشهر وخسة أيام وتوفي ولم يُر له أثر ، ولم يُعْرَف له وَلَدُ ظاهر ، فاقتسم ما ظهر من ميراثه أخوه جعفر ، وأمة ، وهي أم ولد يقال لها عسفان ، ثمّ سمّاها أبو الحسن حديثاً فافترق أصحابه بعده أربع عشرة فرقة .

ففرقة منها قالت : إنَّ الحسن بن عليَّ حي لم يُّت إنمَّا غاب وهو القائم ولا يجوز أن يموت ولا ولد له ظاهر ، لأنَّ الأرض لا تخلو من إمام .

وقالت أخرى : إنَّ الحسن بن عليَّ مات ، وعاش بعد موته وهو القائم المهدي .

(١) الظاهر من النصوص التاريخية أن الإمام العسكري المليلا صُلَّي عليه عدة مرات مرة ، منها هي ما ذكره النوبختي ، ومنها صلَّى عليه عنها ما سوف ياتي ذكره النوبختي ، ومنها صلَّى عليه عثمان بن سعيد السفير الأول ، وتكفل بدفنه وتجهيزه ، لما سوف ياتي ومنها أخوه جعفر بن علي ونحاه الحجة بن الحسن العلا وظهر للناس عياناً ، وقد كرست السلطات كل أمكانياتها لكي بقبضوا عليه فلم يستطيعوا ، فلا داعي أنْ نقول : أنَّ النصوص في هذا المورد متعارضة ومضطربة ومشور بن علي ما موف ياتي ومنها أخوه جعفر بن علي ونحاه الحجة بن الحسن العلامي وظهر للناس عياناً ، وقد كرست السلطات كل أمكانياتها لكي بقبضوا عليه فلم يستطيعوا ، فلا داعي أنْ نقول : أنَّ النصوص في هذا المورد متعارضة ومضطربة ومشوئة فلا يمكن الاعتماد عليها البتة .

وقالت فرقة : بل ولد للحسن ولد بعده بثمانية أشهر وأنَّ الذين ادّعوا له ولداً في حياته كاذبون مبطلون في دعواهم ، لأنَّ ذلك لوكان لم يخف ولكنه مضى ولم يعرف له ولد .

وقالت فرقة : إنّ الحسَنَ بن عليّ قد صَحَّتْ وفاةً أبيه وجله وسائر آبائه <del>ليهلا</del> فكما صَحَّتْ وفاته بالخبر الذي لا يكذّب مثله فكذلك صحَّ أنه لا إمام بعد الحسن وذلك جائز في العقول والتعارف .

وقالت فرقة : إن الحسن بن علي كان إماماً وقد توفّيّ وأنَّ الأرض لا تخلو من حجّة ونتوقّفُ ولا نقدّم على شيء حتى يصحّ لنا الأمرُ ويتبيّن .

وقالتْ فرقَةً : وهم الإمامية ليس القول كما قال هؤلاء كلَّهم ، بل لله عزَّ وجَلَّ في الأرض حُجَّة من ولد الحسن بن علي وأمرُ الله بالغ وهو وصيّ لأبيه على المنهاج الأول والسنن والماضية .

فنحن مسلّمون بالماضي وإمامته مُقرّون بوفاته معترفون بأنَّ له خَلَفاً قائماً من صلبه وأن خلفه هو الإمام من بعده حتى يظهر ويعلن أمره إذ هو يحيي مغمور خائف مستور بستر الله تعالى<sup>(۱)</sup>.

وهكذا توضّح لنا هذه القراءة لتلك الفترة اضطراب الأراء ، وتعدّد الفرق في صفوف الشيعة في تحديد وتشخيص شخصّية الإمام المهدي يسبب الظّروف السياسية والتعقيدات الصّعبة التي كانوا يعيشونها أنذاك واستقرَّ الأمر على ما قالت به الشّيعة الإمامية وهو الإمام المهديّ هو محمد بن الحسن العسكري للهُكا الذي ولد بسر مَنْ رأى قبل وفاة أبيه بخمس

<sup>(</sup>١) فرق الشيعة النوبختي/١٠٥ وما بعدها .

سنين وشاءَ اللهُ أنْ يؤجَّل ظهوره ليملأ الأرضَ قسطاً وعدلاً كما ملئت ظُلماً وجوراً.

موقف الحجة بن الحسن

لم يقف الحجّة بن الحسن صلوات الله وسلامه عليه مكتوف الأيلي اتجّاه هذه الانشقاقات في صفوف شيعته فهو يرى هذا الاضطراب والغموض على الكثير من الناس ، وتشكيك الغالبية منهم في وجود شخصه المبارك ولأهمّية هذه النقطة ، والتي أصبحت مفرق طرق بالنسبة للشيعة ، عليه أن يقوم بدوره الرّسالي الأول في بداية إمامته المباركة ، ويركّز على النقاط الأساسية التي من خلالها يلمّ الشمّل من جديد ويوحُد صفوف شيعته عقائدياً وفقهياً ، كمنظومة واحلة قوية ، تقف في وجه التيّارات المعادية لمبادئ أبائه واجداده لميتلا ويجيب على كل من يشكك في إمامته وإمامة أبائه واجداده لذا فقد قام عينه

الأولى : تنشيطُ جهازٍ من الأتباع ، مَكوَّنِ من مئات الوكلا، والقيّمين والمثّلين في كلّ أنحاء العالم الإسلامي ، الذي ورثه من الإمام العسكري عن أبيه الهادي للجُلاً ووسع عيد دائرة عملهم ، فقد احدث نوعاً جديداً من ايصال فكرة وجود شخصه المبارك عن طريق باب يكونُ لسفيره ـ كما مر علينا التعريف بذلك المصطلح ـ ومن خلاله تكون الفكرة قد وصلت إلى أكثر عدد ممكن من الناس .

ا**لثانية** : الحفاظُ على العمل السرّي ، والتركيز على الرّكائز الأساسية لبنية هيكلِ الأتباع والأنصار والمتعاطفين ، وإدارته فكرياً وعقائدياً وسياسياً والتولّي لأهل البيت الأطهار المنك وتعْمَلُ بمنَهجهم الفقهي والسياسي والتربوي ، والحفاظ على أصالة ونقاء الرسالة الإسلامية ، والدعوة إلى العمل بها ، ومقاومة الحكّام الظالمين ونصرة المستضعف والمظلوم .

الثالثة : إبراز شخصه المبارك بين الحين والآخر لمواليه وغيرهم حتى إلى أعدائه كما وقع ذلك عندما أرادوا أن يُصلُوا على جثمان الإمام العسكري الطاهر فتقدَّم جعفر بن عليّ ليُصلّي على أخيه ، فلمّا هَمَّ بالتكبير خرج صَبيُّ - كما تقول الرواية - بوجههِ سُمرة بشعره قَطَطْ ، بأسنانه تفليج فجبذ برداء جعفر بن علي وقال : تأخرٌ يا عمّ فأنا أحقُ بالصّلاة على أبي فتأخرَ جعفر ، وقد اربَدُ وجهة واصفَرّ ، فتقدّم الصبيُ وصلّى عليه ودفن إلى جانب قبر أبيه شَيْ ثمَ قال : يا بَصْرِيّ هات جواباتِ الكتبِ التي مَعَك<sup>(1)</sup>.

الرابعة : نشر خبر وجوده المبارك قصداً وإيصال رسالة إلى السلطات الحاكمة آنذاك ، لكي تتحرّك السُّلْطَةُ بالقبض عليه ، وبهذا التحرُّك من قبلها تحدثُ ضَجَةٌ وإرباك في عملها ومن خلاله يلفت أنظار الناس إلى خبر وجوده المبارك .

وعن طريق الوفود التي كانت تقصد بيت أبيه ﷺ ولم يرسل إليهم عبداً أو خادماً ينتظرهم على أبواب المدينة ويخبرهم بالعلامة التي كانت بينهم وبين الإمام العسكري ﷺ كما هو المعروف والمعهود إلا بعد عرضهم على الخليفة واستجوابهم عن قدومهم إلى بيت أبي محمد العسكري ﷺ وبعد ذلك يبين ﷺ لهم من هو الإمام والحجّة بعد ابي محمد العسكري

<sup>(</sup>١) كمل الدين وتمام النعمة / ٥٠٣/١ . واربد وجهه : أي نغير إلى الغبرة .

يمتيم كما يروي الشيخ الصَّدوق بعد سلسلة من الرواة عن الموصلي قال : لما قبض سيّدنا أبو محمّد الحسن بن علي العسكري صلوات الله عليهما وَفَدَ من قُمْ والجبال وفود بالأموال التي كانت تُحْمَلُ على الرّسم والعادة ، ولم يكن عندهم خبرُ وفاة الحسن عليه فلمّا أنْ وَصَلوا إلى سُرَّ مَنْ رأى سألوا عن سيّدنا أبي الحسن ابن علي عليه فقيل لهم : إنه قد فُقد ، فقالوا : ومَنْ وارثه ؟ إلى أنْ قال وادخلوا على الخليفة ، وقال لهم : احلوا هذا المال إلى جعفر ، قالوا : أصْلَحَ الله أمير المؤمنين إنّا مُستأجرون وكلاء لأرباب هذه الأموال ، وهي وداعة لجماعةٍ وأمرنا بأنْ لا نُسلّمها إلا بعلامة ودلالة وقد جرت بهذه العادة مع أبي محمد الحسن بن علي .

فقال الخليفة : فما كانت العلامة التي مع أبي محمّد ، قال القوم ، كان يصفُ لنا الدنانير وأصحابها والأموال وكم هي ؟ فإذا فَعَلَ ذلك سَلَّمناها إليه ، وقد وفدنا إليه مراراً فكانت هذه علامتنا معه ودلالتنا ، وقد مات ، فإنْ يكن هذا الرّجل صاحب هذا الأمر فلُيقِمْ لنا ما كان يُقيمه لنا أخوه ، وإلا رَدَدْناها إلى إصحابها .

فقال جعفر : يا أمير المؤمنين إنَّ هؤلاء قومُ كذَّابون يكذبون على أخي وهذا علم الغيب ، فقال الخليفة : القومَ رُسَلُ وما على الرَّسول إلا البلاغ المبين ، قال : فبهت جعفر ولم يردَّ جواباً ، فقال القوم يتطوّل أمير المؤمنين بإخراج أمره إلى من يبدرقنا حتى نخوج من هذه البلدة ، قال فأمر لهم بنقيب فأخرجهم منها ، فلمّا أنْ خرجوا من البلد خَرَجَ إليهم غلامُ أحَسَنُ النّاس وَجُهَاً كأنَه خادم ، فنادى يا فلان بن فلان ويا فلان بن فلان أجيبوا مولاكم قال : فقالوا : أنت مولانا ، قال : معاذ الله أنا عبد مولاكم فسيروا إليه ، قالوا فسرنا معه حتّى دخلنا دارَ مولانا الحسن بن علي علي علي فإذا وَلَكُمُ القائم عليه سيّدنا قاعدٌ على سرير كأنه فلقة قمر ، وعليه ثياب خضر فسلّمنا عليه فَرَدً علينا السّلام ، ثمّ قال : جملةُ المال كذا وكذا ديناراً ، حمل فلان كذا وحمل فلان كذا ، ولم يزل يصف حتّى وصف الجميع .

ثمَّ وَصَفَ لنا ثيابنا ورحالنا وما كان معنا من الدواب فخررنا سُجَّداً لله عزَّ وجلَ شُكراً لما عرَّفنا ، وقبِّلنا الأرضَ بين يديه ، وسألناه عمَّا أردنا فأجاب فحملنا إليه الأموال وأمرنا القائم أنَّ لا نحمل إلى سُرُّ مَنْ رأى بعدها شيئاً من المال ، فإنه ينصّب لنا ببغدادَ رَجُلاً يحمل إليه الأموال ، ويخرج من عنله التوقيعات ، قالوا : فانصرفنا من عنده ودَفَعَ إلى أبي العبَّاس محمّد بن جعفر القمي الحميري شيئاً من الحنوط والكفن فقال له : عَظَمَ الله أجركَ في نفسِكَ قال : فمَا بَلَغَ أبو العبَّاس عُقْبَةَ هَمْدان حتّى توفي عِهِد.

وكان بعد ذلك نحمل الأموال إلى بغداد إلى النوّاب المنصوبين بها ويخرج من عندهم التوقيعات .

قال الشيخ الصّدوق على : هذا الخبر يَدُلُّ على أن الخليفة كان يعرف هذا الأمر ، كيف هو ؟ وأين هو ؟ وأين موضعه ؟ فلهذا كفَّ عن القوم عمًا معهم من الأموال ، ودَفَعَ جعفراً الكذّاب عن مطالبتهم ولم يأمرهم بتسليهما إليه إلا أنَّه كان يحبّ أنْ يخفى هذا الأمر ولا ينشر ، لئلا يهتدي إليه الناس فيعرفونه وقد كان جعفر الكذّاب حمل إلى الخليفة عشرين ألف دينار لمّا توفي الحسن بن علي عشر وقال : يا أمير المؤمنين تجعل لي مرتبة أخي الحسن ومنزلته ، فقال الخليفة : اعلم أنَّ منزلة أخيك لم تَكُنْ بنا إلمَّا كانت بالله عزَّ وجلَّ ونحن كنَّا نجتهد في حَطَّ منزلته والوضع منه ، وكان اللهُ عزَّ وجلَّ يأبى إلا أن يزيده كُلَّ يومٍ رفعة لما كان فيه من الصيانة وحُسْنِ السَّمْتِ والعلم والعبادة ، فإنْ كنتَ عند شيعة أخيك بمنزلته فلا حاجةَ بك إلينا ، وإنْ لم تكن عندهم بمنزلتهِ ولم يكن فيك ما كان في أخيك لم نغن عنك في ذلك شيناً<sup>(1)</sup>.

الخامسة : نقل جهاز من الاتباع والمنظومة من الوكلاء والنواب والأبواب والخدم وغيرهما من سامراء إلى بغداد كما يذكر ذلك الخبر المتقدم وهذه الخطوة بالذات من أهم ما قام عيني به حيث كانت الأوضاع مضطربة في سامراء حول وجوده المبارك كما تقدم ذلك ، وفي بغداد يكون الوضع هادئ ومهيئ لقبول فكرة السفارة والوكالة ، وبدوره السفير يتحرك بحرّية تامة ولم يلفت أنظار الدولة له ، وبغداد أنذاك هي مدينة تابعة إدارياً للعاصمة وليس فيها ثقل الدولة من المنظومة الاستخباراتية والكتلة العسكرية ، فإن هذه المنظومة كانت في سامراء لأنها العاصمة في ذاك الوقت .

وهذه الأجواء تسمح لوكلائه وسفرائه واستقبال الوُفودِ وإعطائهم الإرشادات بحرّية تامة بعيلةٍ عن مراقبة السُّلُطات والعُيون المتخفّية ، لذا نجدُ أنَّ السُّفراء الثلاثة الذين قَضَوا مُلَّةَ سفارَتهم في بغدادَ لم يمتهنوا أيَّ عَمَلٍ للتخفّي ورائه ، بخلاف ما نجده عند السفير الأول .

(١) كمل الدين وتمام النعمة /٢ ٥٠٦ .

الإمام والأوضاع السياسية

إنَّ الحياة السياسية التي أفرزتها ممارسات السلطة العباسية الحاكمة عبر تولَيها مقاليد الأمور بمختلف مراحلها كانت تقوم على أساس البطش و القهر والارهاب ضد معارضيها العلويين بصورة خاصة ، فقد سارت على هذه السياسة من عصر أبي جعفر المنصور ومواقفه من الإمام الصادق هذه السياسة من عصر أبي جعفر المنصور ومواقفه من الإمام الصادق وحتى المعتمد ومعاصره الإمام العسكري عينه والتي دامت من سنة ١٣٦ هـ وحتى سنة ٢٦٠ هـ ولم يكن الحكم العباسي ليسلم من الصراع الداخلي على السلطة ومقاليد الأمور فهو بالإضافة إلى الخلاف المختدم بينه وبين المعارضة العلوية التي اتخذت طابع المواجهة السياسية والفكرية والإعلامية تارة ، وطابع الكفاح والثورات المسلّحة تارة أخرى ، فقد عُرَّض للصراع الداخلي والتصفيات الدّموية وتعمّق الصراع داخل البيت العبّاسي وأصبحً ظاهرة مألوفة .

فقد نَشَبَ الصَّراعُ بين الأمَّين وأخيه المامون واستولى على السلطة بهذه الطريقة المقيتة ، وخلع محمَّد المنتصر بن جعفر المتوكل بعد توليه الخلافة أخويه المعتزّ والمؤيَّد اللذين كان أبوهما المتوكّل قد عهد إليهما بالخلافة الواحد تلوّ الآخر من بعد المنتصر ، وأُجبرَ المستعين العباسي على خلع نفسه من الخلافة وتسلّيم السلطة إلى المعتز ، فخلَعَ نفسه مرغماً وكتب كتاب الخلع على نفسه ، وخلافة القاهر الذي بويع بعد المقتدر ولم يبقى في الحكم إلا سنتين وخلعوه وسملوه حتّى سالت عيناه على خدّيه ، وحبس عدة مرات حتّى تقلبت به الأحوال ، فخرج يوماً ووقيف بجامع المنصور يطلب الصدقة من النياس ، وقصد ببذلك التشينيع على المستكفي فرأه بعيض الهاشمين فمنعه من ذلك وأعطاه خمسمائة درهم .

وخلافة الرّاضي وفي أيّامه ضَعَفَتْ الخلافة العباسية، فكانت فسارس في يد علي بن بويه، والرّي وأصفهان والجسل في يسدِ أخيسه الحسسن بسن بويسه والموصل وديار بكر وديار ربيعة ومضر في أيدي بني حمدان، ومصر والشام في يد محمد بن طغج، ثمّ في أيدي الفاطميين، والأندلس في يد عبد الرحمن بسن محمّد الأموي، وخراسان والبلاد الشرقية في يد نصر بن أحمد الساماني وبقى الحال على هذا حتّى هلاك الراضي وذلك في سنة ٣٢٩ هـ .

وخلافَةُ المتقي لله الذي كانت أيامه أيَّام حروب وفتن واضطربت عليه الأمور حتى هَرَبَ ومعه أبنه إلى الموصل خوفاً على نفسه من حرب بغداد ووصل الأمر إلى نهب دار الخلافة وأخذ ما كان بها ، شمَّ كَتَب إلى المتقي أن أقدم إلى بغداد ، فاغتر المتقي بذلك وانحدر من الموصل إلى بغداد وبعد وصوله إلى منطقة السندية قبض عليه وسمل عينيه وخلعه<sup>(1)</sup>.

قال المؤرخون : أن شوارع بغداد ابتليت باثنين من خلفاء بـني العبـاس انتهت بهم الأحوال التسـكّع والتسّـول وطلـب الصّـدقة مـن النـاس همـا

<sup>(</sup>١) الفخري في الاداب السلطانية والدول الإسلامية / ٢٧٦ ، تـاريخ اليعفـوبي / ٢ / ٤٩٣ . والكامــل في التاريخ ابن الأثير / ٨/ ٣٣٣ ، والمنتظم ابن الجوري ، وفيات الأعيان ابن خلكان في نراجم هؤلا، الخلفاء وغيرها من كتب السير والتراجم .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

القاهر والمتقي ، وبقي على هذا الحال من التجدّي إلى الناس حتّى هلك في سنة ٣٥٠ هـ وفي مثل هذه الأوضاع والظروف السياسية والاخلاقية مارس أئمة أهل البيت دورهم السياسي المعارض للحكما كقادة للرأي العمام وللقطاع الواعي لتلك الانحرافات السلطوية .

وكان لتلك الأوضاع المأساوية داخل البيت العبّاسي آثارهما السياسية على مَرْكَزَية السّلطة وهيبتها وقوّتهما ، وعلى عموم وضع الأمة وظروف حياتها . فقد كانت تلك الأوضاع من الأسباب الأساسية التي نخرت جسم الخلافة وأصابته بالضَّعف والتدهور ، وجرأت عليه الحواشي والوزراء بمل الجواري والخدم ، فأصبحوا يتدخلون في شؤون الخلافة ويقومون بعزل الخليفة وتعيينه فضلاً عن تيسيرهم لشؤون الدولة والتلاعب بأموال الأمة ومصالحها ومقدراتها .

وأمًا من الجانب الاقتصادي الذي رافقه بداية الغيبة الصغرى والتدهور الذي وصل إليه الناس ، وطبعاً مثل هكذا ظروف ترافقها عوامل أخرى من انتشار السرقات ، والاعتداء على الأملاك والأعراض وتفشّي للأمراض يصف لنا الحدث والمؤرخ الطبري عن الفقر والغلاء الذي اصاب الناس في تلك الحقبة بقوله :

وفي سنة ٢٦٠ هـ اشتد الغلاء في عامة بلاد الإســـلام فــانجـلى فيمــا ذكـر عن مكة من شدّة الغلاء مَن كان بها مجاوراً إلى المدينة وغيرها مــن البلــدان ، ورحل عنها العامل الذي كان بها مقيماً وهو بُريه وارتفع السعر ببغداد فبلغ الكر الشعير عشرين ومائة دينار ، والحنطة خمسين ومائة ودام ذلك شهوراً<sup>(۱)</sup>.

ونقل اليعقوبي صورة أخرى للغلاء بقوله : وغلت الأسعار في بغداد وبسرَّ من رأى حتَّى كان القفيز بمائة درهم ودامت الحرب وانقطعت الميرة وقلَّت الأموال<sup>(٢)</sup>.

وفي الوقت الذي يعاني المجتمع الفقر والجوع والأمراض ، ويعاني من اضطراب السلطة وسوء الإدارة تعج القصور بالجواري الحسان يَلْعَبَنَ بالجوهرات مع البذخ واللهو الملجن ، ونستطيع أن نعرف حياة القصر العباسي ، وما فيه من العبث واللهو بالدرجة التي دعت بعض الخلفاء أن يتهكم على بعض فيكشف صوراً من ذلك العبث والتبذير واللعب ببيت الملل .

فقد نقل الطبري ذلك بالنص التالي : وكانت أمَّ محمَّد بن الواثق توفيت قبل أنْ يبايَعْ وكانت تحت المستعين ، فلمّا قُتل المستعين صيَّرها المعتز في قصر الرَّصافة الذي فيه الحرم ، فلمّا ولي الخلافة المهتدي ، قال يوماً لجماعة من الموالي : أمّا أنا فليس لي أمُّ أحتاج لها إلى غَلّة عشرة الاف ألف في كلُ سنة لجواريها وخدمها المتصلين بها .

وروى أيضاً أنَّ قبيحة وهي من جواري المتوكُّل وأمَّ ولده المعتزَّ وكانـت لها أموال ببغداد فكَتَبَ في حملها ، فاستخرج وحمل منها إلى سامراء فـذكر أنـه

- (١) تاريخ الطبري / ٨ / ١٧ .
- (٢) تاريخ اليعقوبي / ٢ / ٤٩٩ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

وافى سامراء يوم الثلاثاء لإحدى عشرة ليلة خلت من شهر رمضان من هـذه السنة أي سنة ٢٥٥ هـ قدر خمسمائة ألف دينار ، ووقعوا لهـا خـزائن ببغـداد فوجه في حملها منها فحمل إلى السلطان من ذلك متاع كثير وأحيل من بغـداد من الجُند والشاكرية المرتزقة بمال عظيم ، ولم تباع تلك الخزائن متصلاً ببغداد وسامراء عدة شهور حتى نفدت ولم تزل قبيحة مقيمة .

ثمّ روىٌ أن صالح بن وصيف قـد استولى على خزانـة مـن الـذهب والجـوهرات والأحجـار الكريـة ... لقبيحـة لا يقـدّر ثمنهـا بمـال . فقـد قـال الشخص الجوهري الذي أرسله صالح لحمل المال وتقويمه :

وصرنا إلى دار تحت الدار التي دخلناها على بنائها وقسمتها فوجدنا من المل على رفوف في أسفاط زهاء ألف دينار فأخذ أحمد منها ومن كان معه قدَر ثلاثمائة ألف دينار ووجدنا ثلاثة أسفاط ، سفطاً فيه مكوك زمرد إلا أنه من الزمرد الذي لم أر للمتوكل مثله ولا لغيره ، وسفطاً دونه فيه مقدار كليجة ياقوت أحمر لم أر مثله ولا ظننت أن مثله يكون في الدنيا ، فقوّمت الجميع على البيع فكانت قيمته ألفي ألف دينار<sup>(1)</sup>.

تلك صورة من حياة البذخ واللهو لقصر الخلافة تقابلها صور أخرى من الجوع والفقر والمرض والإرهاب .

(١) باربخ الطبري /٧ /٩٣٧ . الدينار من الذهب ووزنه ثلاث على اربع ، ثلاث ارباع المثقل . وأسفاط جمع سفط وهو وعاه نخزن فيه الأشياء الثمينة ، ويعبأ فيه الطيب وما أشبه من أدوات النساء ، والمكوك : طاس يشرب به أحلاء ضيق ووسطه واسم . هـذا بالإضـافة إلى تـردي الوضـع الأخلاقـي والسياسـي والإداري والفوضى الفكرية ، فكان طبيعياً أنْ يتصلَّى الإمام العسكري عَكْم فيعارض سياسة الدولة ويتصلَّى التَّوارُ مـن آل علي عَكْم فيعلنوا التورات لإنقاذ الأمة من هذا العبث وتلك الفوضى ، لذا فقد عملـت السلطات العباسية الثلاث التي عاصرَهَا الإمـام العسكري عَكْم وهـي سلطة المعتـز والمهتـلي والمعتمد إلى مواجهة الإمام العسكري والتضييق عليه بالإرهـاب والسـجون والملاحقة والحصار السياسي .

علامات السفير

اختص السفراء الأربعة بعلامات ودلالات خاصّة بهم ميّزتهم عن باقى الناس، وعرفوا بها بين أوساط الشيعة، وميَّزتهم أيضاً عمَّن يـدعى السفارة زوراً وكذباً، وهذه العلامات والـدلائل لا تخـتصُّ بزمـان دون زمـان ترفُّعْ عنهم الملابسات والأوهام، وتحفيظ الاتباع من خطر الانجيراف والانحراف عن أتباع كُلُّ مَنْ يدَّعي هذا المنصب الخطير والجليـل في نفس الوقت ، ويُمكنُ لنا أنْ نقسَّمَ هـنه العلامات إلى قسمين علاماتٍ عامَّة وعلاماتِ خاصة ، أمَّا العامَّة منها ، فهي كالتالي : ١- حسن السيرة والسلوك والاشتهار به عند العامّة والخاصّة . ٢- الصدق في الحديث والأمانة . ٣- الورع والإخلاص والتقوى . ٤- كمال العقيلة وسلامة العمل. ٥- قيامه بالوظيفة المنوطة إليه من الواسطة بـين الإمـام عَلَيْنه، وشـيعته وقضاء حوائجهم من هذه الجهة . وأمَّا العلامات الخاصَّة فهي كالتالي : ١- نص الإمام عليه، على سفارته وتنصيبه له، وتعيين من قبله، كما صنع الإمام العسكري بل الإمام الهادي للملكا من تنصيب وتعيين السّفير. الأول في حياتهما ، أي قبل زمن الغيبة تمهيداً وتهيئةً لنفوس الشّيعة وسوقاً لهم نحو ما سيؤول إليه الأمر كي لا يف اجئوا ولا يتحيَّروا فيها ، من باب توصيف العلاج قبل وقوع الحدث ، وترُّقب الحدث قبل وقوعه ، والإعداد والاستعداد له قبل حلوله وأيضاً ما وَرَدَ في توقيع مولانا الحجّة صلوات اللهِ عليه من تنصيبهم جميعاً .

٢- أنْ يتم تعيينُ اللاحق وتنصيبه والإشهاد على ذلك من قبل سلفه
 فيكونُ السّابق قد عيّن اللاحق وأشهد الخواصّ على ذلك .

٣- أنْ يظهر ارتباطه واتّصاله الصادق بالإمام ﷺ وظهور ذلك يتبيّن من خلال التوقيعات والمراسلات التي يتم استلامها وإيصالها، فالنّاقد البصير وحتّى السّلاج من العوام، لا جَرَم يكشف الصادق من الكاذب، ويميّز بينهما ولو بعد حين، إذ حبل الكذب قصير مهما طالَ وطالت الأيام.

٤- ظهورٌ بعض الكرامات والمعجزات على يديه ، بأنْ يجيب السائلَ أحياناً قبل أن يسأل ، أو غيره أحياناً قبل أن يسأل ، أو يخبره عمًا أخفاه عن كلّ أحدٍ من الناس ، أو غيره ذلك لتقوم الحجّة على مَنْ شاءَ اللهُ تعالى منهم ، وليس هذا على الله ببعيد ولزوم إقامة الحجّة لمن ينوب مقامَ صاحب الغيبة عليهم ودرءاً للشبهات السي قد تخلفها تلك المزاعم الباطلة الصّادرة من ذوي الأهواء بين شيعتهم .

فإنًا نجدُ أمثال هذه الكرامات والمعجزات والإخبار بالمغيّبات الكثير فيما نقله المحدثون في كتبهم وأثارهم ، فمِن ذلك ما قال الحسين بن روح هيني للرّاوي الذي شك في ما قاله هل هو من عنده أم من الإمام يكني فابتدأه الحسين بن روح قائلاً : يا محمد بن إبراهيم لئن أخِرَ من السماء فتخطفني الطير ، أو تهوي بي الريح في مكان سحيق أحبّ إليّ من أنْ أقول

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي ي

في دين الله برأيي ومن عند نفسي، بل ذلك من الأصل، مسموعٌ من الحجَّةِ صلوات الله عليه<sup>(۱)</sup>. ومن ذلك أيضاً ما ورد في الخبر : أن ابن روح عن تكلَّم مع امرأة من أهل أبة بلغة قومها، فإنَّها جاءت تحمل معها ثلاثمائة دينار لكي تسلّمها إلى السفير واستصحبت معها مترجعاً ليترجم لها لعلمها أو ظنّها أنَّ السفير لا يعرف لغتها لكنَّه كلمها بلغتها، بل بدأ بالسؤال عنها وعن حال صبيانها وأولادها وتفاصيل أخرى<sup>(۱)</sup> وهي لا تعرفه والمظنون أيضاً أنه لا يعرفها.

وكذلك إخبار السّمري وهو أحد السفراء بوفاة علي بـن الحسـين بـن بابويه القمي ، والأول في بغداد والثاني بقم وبينهما مئات الفراسـخ فكتـب المشايخ تاريخَ ذلك اليوم حتّى وَرَدَ الخـبرُ بعـد أيّـامِ أنّـه تـوفيَّ في ذات اليـوم والتاريخ الذي أخبر به السفير<sup>(۳)</sup>.

ومن ذلك أنَّ أبا جعفر العمري عِنْفَ وصله رسولُ من قَـم إلى بغـداد يحملُ أموالاً للإمام عِنهم وعندما دفعها إليه وأراد الانصراف ، قـال لـه أبـو جعفر : قد بقيُّ شيء مما استودعته فأين هو ؟ فقال الرجـل : لم يبـق شـيء يـا سيّلي في يدي إلا سلمته ، فقال له أبو جعفر : بلى قد بقي شـيء فـارجع إلى ما معك وفتّشه وتذكَّر ما دفع إليك ، فمَضى الرجل واجتهد في البحث حتى يئس وعاد إلى أبي جعفر فقـال لـه أبـو جعفر : فإنـه يقـال لـك : الثوبـان

- (١) الغيبة الشيخ الطوسي / ١٩٩ . -
  - (٢) الغيبة / ١٩٥ .
- (٣) الغيبة / ٢٤٢ ، سنتخب الأثر فخر الدين الطريحي / ٣٩٩ .

السردانيان اللذان دفعهما إليك فلانٌ بن فلان ما فعلا ، فقل له الرجل : إي والله يا سيّدي لقد نسيتهما حتّى ذهبا عن عقلي ولست أدري الآن أين وضعتهما . ثم بحث عنهما حتى أعياه البحث فعاد إلى أبي جعفر الذي قال له هذه الرة : يقال لك امض إلى فلان بن فلان القطّان الذي حملت إليه عدلي القطن في دار القطن فافتق أحدهما وهو الذي مكتوب عليه كذا وكذا فإنّهما في جانبه...<sup>(۱)</sup>.

ومن ذلك أنّ الشلمغاني لما انحرف وادعى السفارة أرسل إلى الشيخ الحسين بن روح هظف يسأله أنْ يباهله وقال : أنا صاحب الرجل - يعني الإمام المهدي عصر القليم - وقد أمرت بإظهار العلم وقاد أظهرته باطناً وظاهراً فباهلني فأنفذ إليه الشيخ هيئفه في جواب ذلك : أيّنا تقادَّمَ صاحبه فهو المخصوم فتقدم العزاقري فقتل وصلب وأخذ معه ابن أبي عون ، وذلك في سنة ٣٢٣ ها، وسوف نذكر ذلك مفصلاً .

وهناك الكمثير من التوقيعات والمراسلات المكتوبة والمشّافهة الـتي خَرَجَتْ من ناحية الإمام عَيْنَة وفيها المعجزاتُ والإخبار بالغيبيات وكانوا يبلّغونها أصحابها، وبالتالي فإنّها وإنْ كانت من قبـل الإمـام عَيْنَة إلا أنّ في تبليغهم ووساطتهم ثمّ ظهور صحّة ما نقلـوه مـن مكتـوب أو مقـول أمكـن

(۱) الغيبة / ۱۷۹ .

(٢) الغيبة / ١٨٧ .

<sup>(</sup>١) خاتم الأوصياء محمد مهدي المؤمن / الحلقة الثانية / ١٤٥ .

## فلسفة الغيبة

ويمكنُ تلخيصُ وجوهِ الحكمة في غيبة مولانا القائم صلوات الله عليه وأسبابها التي نطقت بها رواياتُ أهلِ البيتِ صلوات الله عليهم في النقط التالية :

أ- أنّها محنةً من الله تعالى لشيعته ٢٢ حتّى يفيدوا إلى أمر الله ويصلحوا أنفسكم مَعْلَمُونَ ("، ويصلحوا أنفسهم ، قال تعالى : ﴿وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ("، وقال تعالى : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظُلَمُ للْعَبِيدِ ﴾ (") ، وقال تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ لا يُغْيَرُ مَا بِعَوْمٍ وقال تعالى : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظُلَمُ للْعَبِيدِ ﴾ (") ، وقال تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ لا يُغْيَرُ مَا بِعَوْمٍ وقال تعالى : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظُلَمُ للْعَبِيدِ ﴾ (") ، وقال تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ لا يُغْيَرُ مَا بِعَوْمٍ مَنْ مُعَالى يَعْتَى مُعَالى : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظُلَمُ للْعَبِيدِ ﴾ (") ، وقال تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ لا يُغْيَرُ مَا بِعَوْمٍ مَتَى يُعَرّرُوا مَا بِأَنفُسُهُمْ ﴾ (").

ث- لئلا تكونَ في عُنَقهِ بيعةُ لأحدٍ من الحكَّام والسلاطين .

- (١) سورة النحل الآية / ١١٨ .
- (٢) سورة فصلت الآية / ٤٦ .
- (٣) سورة الرعد الآية / ١١ .

ج ليحفظه الله تعالى من الأعداء ، خوفاً عليه من القتل كما خَافَ على موسى عَيْكَم لَمَّا خِفْتُكُم الله وقوله تعالى : ﴿فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَافِقاً يَتَرَقَّبُ الله وقوله تعالى : ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَافِقاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِ فَجْنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ اللهِ قوله حكاية عن موسى عَيْنَه ﴿قَالَ رَبِ إِنِي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً فَأَخَافُ أَنْ يَقْتَلُونِ اللهِ

ح- ليرضى عن عبادة المؤمنين بعد طول انتظار وصبر على المكاره بعد غيبة إمامهم ، إذ أمنوا به ولم يروه وهو من الإيمان بالغيب الذي مدح الله تعالى أهله ، بل جعل الإيمان بالغيب أول علائم المتقين لقوله تعالى : (مُدًى لِلْمُتَعَيْنَ \* الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ؟<sup>(0)</sup>.

خ- ليشتد غضب الله تعالى على أعدائه المنكرين لحجت صلوات الله
 عليه بسبب جرائمهم ومروقهم عن الدين ، واغتصابهم للخلافة الحقة من
 أهلها .

- (١) سورة الشعراء الآية / ٢١ .
- (٢) سورة القصص الآية / ١٨ .
- (٣) سورة القصص الآية / ٢١ .
- (٤) سورة القصص الآية / ٣٣ .
  - (٥) سورة البقرة الآية / ٢\_٢.

د- التعبَّد المحض له ولشيعته بما اختار الله له ولهم من المصير في هـــنه الدنيا ﴿وَإِلَى اللهُ الْمَصِيرُ﴾ <sup>(()</sup> ، لقول مولانا الصادق ﷺ يصنع الله بالسـادس ما أحب .

ذ- استيفاءً لفترة غيبات الأنبياء الظلام حتّى تجري سننهم فيه ويغيب كما غاب أولئك الصّفوة عن أقوامهم .

ر- العلمة خافيةً علينا لا يعلمها إلا الله تعالى ورسوله ﷺ وأئمة الهـ لـى الميل لانها سرَّ من الأسـرار ، وهنـاك حكمـة هـي الأهـم بـين هـذه الحكـم والأسباب خافية علينا وستنكشف بعد ظهوره ﷺ إذ جميع أفعال الله سبحانه وتعالى مبنية على الحكمة .

فهذه أهم ما نطقت به الأخبار من الحكم والأسـباب الـتي مـن أجلـها وقعت غيبة مولانا وسيّدنا صلحب الزمان عجل الله تعالى فرجه .

بيد أنَّ هذه التوجيهات للغيبة لم تكن لِتُقْنِعَ الخصم، ومع تطوّر المباحث الكلامية وانتشار علم الكلام لم تف الجوامع الرّوائية التي جمعها وصنّفها الأعلام الكليني والنعماني والصدوق رضوان الله عليهم، وإنْ كان أبو سهل إسماعيل بن علي النوبختي من قبل قد صنَّف في القرن الثالث للهجرة كتاباً في فلسفة الغيبة عند المتكلمين وعلى ضوء علم الكلام وهو السبّاق في هذا المضمار وحذى حذوه كل من أبي الحسن بشر السوسنجردي وأبي الحسن علي بن وصيف الناشئ الأصغر المتوفى ٣٦٥ هو وابسي الجيش مظفر بن محمد البلخي المتوفى ٣٦٧ هو والشيخ المفيد، والسيد الأجل علم

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران الآية / ٢٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

الهدى المتوفى ٣٦ هـ وشيخ الطائفة الطوسي رضوان الله عليهم جميعاً فنقلوا ـ أي عن ابي سهل النوبختي ـ بالواسطة أو غير واسطة وتلقوا علـومهم عنـه كذلك ، وقد أورد الشيخُ الصّـدوق أعلـى الله مقامـه في كتابـه كمـال الـدين شطراً من كتابه التنبيه ونقل جملة من آرائه هناك .

وقد تصدّى المرحوم النوبختي للردّ على مزاعم الحسين بـن منصور الحلاّج البيضاوي الصوفي الشهير ، حين تعمَّد إلى بـتّ البـدع والأباطيـل في المراكز الشيعية أنذاك ، لاسيّما مدينتي قم وبغداد حيتُ ادّعى البابية والنيابـة الخاصّة ، وأنّه رسولُ الإمام الغائب ، مُلْحِقاً به هزيمـةً نكـراء بإبطـال حججـه ودحض مزاعمه خلال مناظرتين بين عامي ٢٩٨ هـ و ٣٠١ هـ .

وقد صنف الشيخ أبو جعفر بن قبة الرازي من أعاظم متكلمي الشيعة كتاباً سمّاه الإنصاف ، اعتمد عليه الشيخ الصدوق في كتابه كمال الدين عند التعرض لفلسفة الغيبة ، وكان ابن قبة معتزلياً سنياً ثم اهتدى واعتنق المذهب الحق ولم يألُ جهداً في نصرته والذبّ عنه .

فهذا الشيخ الصدوق على المولود بدعاء مولانا صلحب الزمان صلوات الله وسلامه عليه ، إذ تصلَّى لدفع الشُبَهِ والأوهام التي كشرت في عصره لا سيَّما دفاعُهُ عن الغيبة حيث كانت ولا تزال مناظراته وتأليفاته ضربةً على هامة الأعداء وبَلْسَماً يشفي صدورَ المؤمنين . فقد قال عن فلسفة الغيبة : وفي قلول الله علز وجل : ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْض خَلِيغَةٌ ﴾ () حُجّة قوية في غيبة الإمام، وذلك أنه عزّ وجلّ لما قال : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيغَةً ﴾ أوجب بهـذا اللفـظ معنـيُّ وهو أنَّ يعتقدوا طاعته فاعتقد عدو الله إبليس بهذه الكلمة نفاقاً وأضمره حتّى صار به منافقاً، وذلك أنَّه أضمر أنه يُخالِفُهُ متَّى استعبد بالطاعة له، فكان نفاقه أنكر لأنَّه نفاق بظُهر الغيب ولهذا من الشأن صارَ أخرى المنافقين كلهم ... إلى أن قال : فالطاعة والمولاة بظهر الغيب أبلغ في الشواب والمدم لأنه أبعد من الشبهة والمغالطة ولهذا روى عن النبي ﷺ أنه قبال : ((مــن دعــا لأخيه بظهر الغيب ناداه ملك ولك مثله)(٢) وأن الله تبارك وتعمالي أكَـدَ دينـه بالغيب فقال : ﴿ هُدَى لِلْمُتَّعِينَ \* الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ (" فالإيمانُ بالغيب أعظمُ مثوبة لصلحبه لأنه خلو من كلّ عيب وريب ، لأنبه بيعية الخليفة وقبت المشاهلة قد يتوهِّم على البايع أنَّه إنما يطيع رغبةً في خير أو مال أو رَهْبَةٍ من قتل أو غير ذلك ممّا هو عادات أبناء الدُّنيا في طاعةِ ملـوكهم ، وإيمـان الغيب مأمون من ذلك كله ومحروس من معايبه بأصله ، يلكُّ على ذلك قـول الله عـز وجل : ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُتُا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ

- (١) سورة البقرة الأية / ٣٠ .
- (٢) الفهرست ابن النديم / ١٧٨ .
  - (٣) سورة البقرة الآية / ٢\_ ٣ .

يُنْعَمَّهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَتَاً ("ولمَّا حصل للمتعبَّد ما حَصَلَ من الإيمان بالغيب لم يحرَّم الله عزَّ وجل ذلك ملائكته ، فقد جاءَ في الخبر أن الله سبحانه قال هـ فه المقالة للملائكة قبل خلـق أدم بسبعمائة عـام ، وكـان يحصـل في هـ فه المـنة الطاعة للائكة الله على قدرها .

ثمّ قال على العلى العلم الخبر والوقت والأعوام، ولم يجد بُداً من القول بالغيبة ولو ساعة واحلة، والساعة الواحلة لا تتعرى من حكمة ما، وما يحصل من الحكمة في الساعة حصل في الساعتين حكمتان، وفي الساعات حِكَمٌ وما زاد في الوقت إلا زاد في المثوبة، وما زاد في المثوبة إلا كشف عن الرحمة وذلَّ على الجلالة فَصَحَّ الخَبَر أنَّ فيه تأييدُ الحكمة وتبليغ الحجة.

ثم وضع النقاط على الحروف وفَصَّل بعد إجمال قمائلاً : وفي قمول الله عز وجل : ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَاِتِكَةِ إِنِي جَاعِلْ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةَ﴾ حجة غيبة الإمام يُسِنهِ من أوجه كثيرة :

احدها : أنَّ الغيبة قبل الوجود أبلغ الغيبات كلَّها ، وذلك أنَّ الملائكة ما شهدوا قبل ذلك خليفة قط ، وأمَّا نحن فقـد شـاهدنا خلفاء كـثيرين غـير واحد قد نطق به القران وتواترت به الأخبار حتى صارت كالشاهلة والملائكة لم يشهدوا واحداً منهم ، فكانت تلك الغيبة أبلغ .

وآخر : أنها كانت غيبة من الله عز وجل وهذه الغيبة التي للإمام يُنتِينَ هي من قبل أعداء الله تعالى ، فإذا كان في الغيبة التي هسي مـن الله عـز وجـل عبادة لملائكته فما الظنُّ بالغيبة التي هي من أعداء الله .

وفي غيبة الإمام ﷺ عبادة مخلصة لم تكن في تلك الغيبة ، وذلك أن الإمام الغائب ﷺ مقموعُ مقهورٌ مزاحم في حقّه ، قد غُلّبَ قهراً وجرى على شيعته قسراً من أعداء الله ما جرى من سفك الـدماء ، ونهب الأموال وإبطال الأحكام والجور على الأيتام ، وتبديل الصـدقات وغير ذلك مما لا خفاء به .

ومن اعتقد موالاته شاركه في أجره وجهاده ، وتبرّا من أعدانه وكان لـه في براءة مواليه من أعدائه أجر ، وفي ولاية أوليائه أجر يربو على أجر ملانكة الله عز وجل على الإيمان بالإمام المغيّب في العدم ، وإنمـا قـص ّالله عـز وجـل نبأه قبل وجوده توقيراً وتعظيماً له ليستعبد له الملائكة ويتشمّروا لطاعته''.

ثم أردف قائلاً : فمثل من آمن بالقائم ﷺ في غيبته مشل الملائكة الذين أطاعوا الله عز وجل في السجود لآدم ومثل من أنكر القائم ﷺ في غيبته مثل إبليس في امتناعه من السجود لآدم .

وكذلك روي عن الإمام جعفر الصادق ٢ : أنَّ الله تبارك وتعالى علّم آدم ٢ ٢ أسماء حجج الله كلها ثم عرضهم – وهم أرواح – على الملائكة فقال : ﴿ أَنْبِنُونِي بِأَسْمَاءِ هَؤَلَاً إِنْ كُمْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ <sup>(()</sup> ، بـأنْكُم أحـقَ بالخلافة في

- (١) كمال الدين وتمام النعمة / ١ / ١٢ .
  - (٢) سورة البقرة الآية / ٣١ .

الأرض ، لتسبيحكم وتقديسكم من أدم عليه ﴿قَالُوا سُبُحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَمَا إِلاَ مَا عَلَّمُنَّا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ <sup>(()</sup> قال الله تعالى ﴿يَا آدَمُ أَنبِثُهُمْ بِأَسْمَاعِمْ فَلَمَا بِأَسْمَاعِهِمْ ﴾ <sup>(()</sup>.

وقفوا على عظيم منزلتهم عند الله تعالى ذكره، فعلموا أَنَّهُم أحقُ بـأَنْ يكونوا خُلَفَاءَ الله في أرضه وحججه على بريَّته، ثـمَّ غَيَّبَهُم عـن أبصـارهم واستبعدهم بولايتهم ومحبتَهم، وقـال لهـم : ﴿قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنَّمُ تَكْتُمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ثم قال ﷺ : وهذا استعباد الله عز وجل للملائكة بالغيبة، والاية أولها في قصّة الخليفة، وإذا كان أخرهـا مثلها كان للكلام نظمَ، وفي النظم حجّة، ومنه يؤخذ وجهُ الإجماع لأمة محمد الله واخرهم .

وقال على عن الغيبة : وذلك أن الأئمة الملك قد أخبروا بغيبته على ووصفوا كونها لشيعتهم فيما نقل عنهم ، واستحفظ في الصحف ودوّن في الكتب المؤلّفة من قبل أنْ تَقَعَ الغيبة بمائتي سنة أو أقلّ أو أكثر ، فليس أحدً من أتباع الأئمة الملك إلا وقد ذكر ذلك في كثير من كتبه ورواياته ودَوَّنَهُ في مصنَّفاته ، وهي الكُتُبُ التي تُعْرَفُ بالأصول مُدَوَّنة مستحفظه عند آل محمد م قبل الغيبة بما ذكر نا من السنين ، وقد أخرجتُ ما حضرني من الأخبار

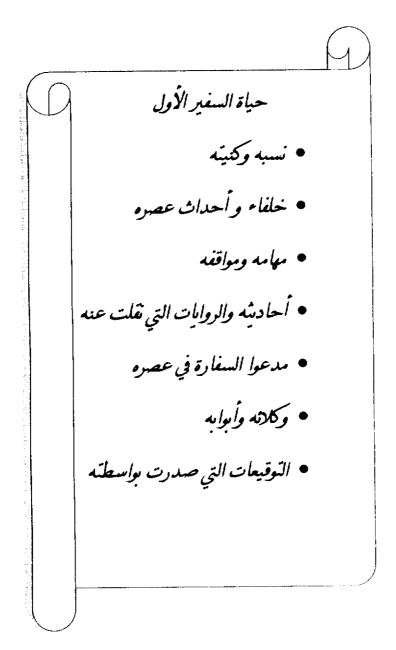
- (١) سورة البقرة الاية / ٣٢ .
- (٢) سورة البقرة الاية / ٢٣ .
- (٣) سورة البقرة الابة / ٣٣ .

المسندة في الغيبة في هذا الكتاب في مواضعها ، فلا يخلو حل هولا الأتباع المؤلفين للكتب أنْ يكونوا علموا الغيب بما وقع الآن من الغيبة ، فألفوا ذلك كتبهم ودوّنوه في مصنّفاتهم من قبل كونها ، وهذا علاً عند أهل اللب والتحصيل ، أو أنْ يكونوا قد أسسوا في كتبهم الكذب فاتفق الأمر لهم كما ذكروا ، وتحقيق كما وضعوا من كذبهم على بُعد ديارهم واختلاف آرائهم وتباين أقطارهم وحمالهم ، وهذا أيضاً محلاً كسبيل الوجه الأول ، فلم يبق في ذلك إلا أنّهم حفظوا عن أئمتهم المستحفظين للوصية عن رسول الله تر من ذكر الغيبة وصفةً كونُها في مقام بَعْدَ مقام إلى آخر المقامات ما دُونُوه في كتبهم وألفوه في أصولهم ، وبذلك وشبهه فلج الحقّ وزهق الباطل إنّ الباطل كان زهوقاً .

وأنَّ خُصُومَنا ومخالفينا من أهل الأهواءِ المصلَّة قصدوا لدفع الحق وعناده بما وَقَع من غيبة صلحب زماننا القائم على واحتجابه عن أبصار المشاهدين ليلبسوا بذلك على مَنْ لم تَكُنْ معرفته متقنةً ولا بصيرته مستحكمة<sup>(1)</sup>.

\* \* \*

(١) كمال الدين وتمام النعمة // ٢٠ .



حياة السفير الأول

نسبه : هو عثمانَ بن سعيد بن عمرو الأسدي ، كذا اقتصرت كتب السير والتراجم على هذه الصُّورة من نسبه واسمه عن طريق الأب<sup>(۱)</sup>هذا وأنَّ أغلب الظن أنَّ اسمه ليس بعثمان وإنمَّا أُعطيَّ هذا الاسم تقية وخوفاً عليه لَمَا أوكل إليه من مهمة صعبة ، ويحتاج أيضاً عمله التنقّل بين بلد وآخر وبين زقاق وزقاق ، وهذه البلدان والأزقة أكثرها تسكنها طائفة مخالفة لما كان يعتقد من إمامة أهل البيت ، واسمُ عثمان يتلائم مع مَدَاق القوم لكي يتحرّك ويتنقّل بحرية كاملة ، لذا عَمَدَ لتغيير اسمة أو أُمَر بتغييره ، مثلما يفعل ذلك في زماننا هذا بعض السياسيين والحركيين الذين لديهم مهمة سرية لأجل حزبه أو بلده ، يغيّر اسمه وكنيته ويسمّى بالاسم أو الكنية الحركية ويَشْتَهرُ به شهرةً عظيمة حتى ينسى اسمه الحقيقي ، لعلّ هذا السفير ع

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

الرابع مثلاً ، والذي حدى بنا أن نقول ذلك لَمَا رأينا ما كان يناسب عمله ومهنته والظروف التي أحاطت به ، وكلّ ذلك مجرّد احتمال ونظر وتأمّل والله أعلم بحقائق الأمور .

أمّا نسبه عن طريق الأم فقد ينتهي إلى عمر الأطرف بن أمير المؤمنين عليَّ بن أبي طالب اللحظ فنُسب إلى جدّه أبي أمّه جعفر العَمْري<sup>(۱)</sup> بفتح العين وسكون والميم .

كنيته : اشتهر بالعَمَّري قيل : إنَّ أبا محمد الحسن العسكري عَلَيْ أمر بكسر كنيته فقيل العمري ، لعل ذلك لانتسابه عن طريق الأم إلى أمير المؤمنين عَلَيْ وابي عمرو ، وأبي جعفر ، وأبي عمر ، ويقال : له العسكري كذلك لأنّه كان يسكن عسكر سامراء ويقال له : السمان أيضاً لأنّه كان يتّجر بالسّمن تغطيةً للأمر ، وكان الشيعة إذا حملوا إلى الإمام الحسن العسكري عَلَيْ ما يجب عليهم من المال جعله أبو عمرو في زقاق السّمن وحمله إليه تقيّة وكان الإمام علي الهادي عَلَيْ نصبه أولاً وكيلاً ، ثمّ ابنه الحسن العسكري عَلَيْ نُمّ كان سفيراً للمهدي عَلَيْ كذا ذكره الشيخ الطوسي ع

ويذكر ابنُ شهر آشوب أنَّه كان باباً في بدايةِ أمره للإمام الجواد محمد بن علي التقي الله ( <sup>( )</sup>. ومثل ذلك العلاّمة الحلي فقد عَدَّهُ من أصحاب الإمام

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في الجدي نجم الدين علي بن محمد العمري/ ٤٥١ ، تهذيب الأنساب ونهاية الأعقاب ابو الحسن العبيدلي/ ٢٩١ / الفخري في أنساب الطالبين إسماعيل بن الحسن المروزي/ ١٧٣ ، لباب الأنساب علي بن ابي القاسم الشهير بابن فندق// ٣٥٧ الشجرة المباركة في أنساب الطالبية فخر الدين الرازي /١٧ ـــ٢٠٣ .

الجواد يُسَيَّبُ قال : خَدَمَهُ وله إحدى عشرةَ سنة وله إليه عَهْدُ معروف<sup>(1)</sup>. والمقصود بالعهد الذي ذكره العلامة هو قولُ الإمام عليّ الهادي يُسَيَّبُ : ((هذا أبو عمرو الثقة الأمين ما قاله لكم فعنّي يقوله ، وما أدّاه إليكم فعنّي يؤديه)). وسأله بعضُ أصحابه لمن أعامل وعمَّن آخذ ، وقول مَنْ أقبل ؟ فقال يُسَيَّبُ : ((العمري ثقتي ، فما أدّى إليك فعنيّ يؤدي ، وما قال لك فعنيّ يقول ، فاسمع له وأطع ، فإنه الثقة المأمون)) .

وكذلك جاءَ هذا العَهْدُ عن الإمام الحسن العسكري ﷺ في حقه بعد مُضِيِّ أبيه : ((هذا أبو عمرو التَّقَةُ الأمين ، ثقةُ الماضي ، وثقتي في الحيا والممات فما قاله لكم فعنيِّ يقوله ، وما أدّاه إليكم فعني يؤديه))<sup>(")</sup>.

والغريب من بعض البلحثين لم يرتض دعوى ابن شهر آشوب والعلامة الحلي ، معلّلاً ذلك بعدم الاهتداء لتاريخ ولادة الشيخ العمري أولاً وثانياً لقصر مدّة سفارته للإمام المهدي يُشِيخ وثالثاً عدم تحديد تاريخ نسخة العهد الذي أشار إليه ابن شهر آشوب والعلاّمة الحلي ، فهذه الأمور الثلاثة جَعَلَهُ يَقْطَعُ بأنَّ العَمْري كان التحاقه في بداية أمره بالإمام الهادي عَشِيخ وأنَ العهد الذي صدر بحقه منه عُشِيخ لا من الإمام الجواد عُشِخ ثمّ ذكر بعد ذلك مؤيداً لما ذهب إليه بقوله : يُضَاف إلى ذلك أنّا لا نجد في تاريخ الإمام الجواد والروايات عنه والعلاقات المتصلة به شيئاً يتّصلُ بالشيخ العمري السَّمان

- (١) المناقب/٤/ ٤٦٩ ـ ٤٨٣ إمامة الإمام الجواد ثليُّة .
- (٢) الخلاصة الباب ٨ القسم الأول من حرف العين .
  - (٣) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٣٨ ـ ٢٣٩ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

عدا ما أشرنا إليه ، خلافاً لما بعده فإن ما ذكره الشيخ الطوسي ع<sup>طير</sup> ـ بحكم ذلك ـ يكون متعيَّناً<sup>(۱)</sup>.

والتحقيق في ذلك : أنَّ نقول : هذا التعليل الذي ذكره يجري حتَّى ببداية أمره مع الإمام الهادي عَلَيْهِ ، فإنَّ عدم مُعرفة ولادته وقصر مدَّة سفارته ليس لها ربطٌ في أصل موضوع تحديد بداية حياته مع الإمام الجواد ﷺ وأمَّا عدم معرفة تاريخ نُسْخَةِ العهد الذي ذَكَرَهُ ابنُ شهر أشوب والعلامة رحمهما الله فإنّهما يقصدان بالعهد الذي اشتهر بزمان الإمام الهادي ﷺ وليس المقصود منه زمان الإمام الجواد عليه وكلُّ مَنْ راجع عبارتهما يتّضح له ذلك وأمَّا عدم وجود ذكر له في تاريخ أو اتَّصال أو معرفةٍ وثيقةٍ بالإمام الجواد عَلَيْتُهُمُ ليس ذلك صحيحاً ، فإنَّ هذه الوثيقة التاريخية مهمَّة جَّداً ، حيثُ تكون فاتحة بابًا ونافلة لتحقيق ومعرفة بدايات حياته الأولية ، وكذلك تكون تحديداً لعمره ، وكُلُّ ما في الأمر أنَّ السفير الأول حينما التحق بخدمة الإمام الجواد الله كان عمره صغيراً ، وليس له الأهلية لحمل مسؤولية بحث الحديث أو تلقَّى الوفود وغيرها من الأعمال التي عملها أثناء سفارته ، وليس له الشُّهْرَةُ العظيمة بين أوساط الشيعة آنذاك ولم تُعَرّفْ له أيضاً منزلة رفيعة ، وإنمَّا عُرف واشتهر بين أوساط الشيعة في حياة الإمام الهادي عصل عَرّف الإمام منزلته بالعهد المشار إليه ، لذا نجد الفقهاء وأهل الحديث والوفود ينقلون لنا منزلته بعد عصر الإمام الجواد ع الله كما يذكر الشيخ في الغيبة عن جملةٍ من الرّواة بعد نقل السلسلة قال : ((أبو محمد هارون قال أبو على :

<sup>(</sup>١) الإمام المهدي المنتظر وادعياء البابية والمهدوية بين النظرية والواقع السيد عدنان البكاء / ١٤٨ .

قال أبو العباس الحميري ـ وهؤلاء كلهم من أهل الحديث وحملة الفقه ـ فكنًا كثيراً ما نتذاكر هذا القول ونتواصف جلالة محل أبي عمرو))<sup>(1)</sup>.

إضافةً إلى ذلك أنَّ هذه الوثيقة التي ذكرها ابن شهر آشوب تكشف عن مهنة عمله وهي أنّه كان باباً ، أي كانت وظيفته أنَّ يقف على باب الإمام عن مهنة عمله وهي أنّه كان باباً ، أي كانت وظيفته أنَّ يقف على باب الإمام عنه يستقبل الزائرين ، وليس المقصود بالباب هو الوكيل أو النائب ... حتّى يلتبس الأمر على الباحث ، فإن هذا المصطلح لم يكن يُعرَف بهذه المهنة في ذلك الزمان ـ كما مَرَّ علينا تعريفه ـ وإنما أخذ يشتهر بمعنى الوكالة أو النيابة في عصر الإمامين العسكري والحجة ابنه صلوات الله وسلامه عليهما حتّى أنّ السفير الأول لم يكن خادماً للجواد بمعنى الللازمة له عيني فأن الوثائق التاريخية التي بين أيدينا تشيرً أن خادمه كان أسمه ((موفق)) وله ذكر مميل مع الإمام الجواد عني فإن ما ذكره ابن شهر آشوب والعلامة الحلي رحمهما الله يكون متعيناً .

وعلى ذلك يمكن لنا أنْ نَبْحتَ حياةَ السّفير الأول مُنْذُ التحاقه بالإمام الجواد عَشِيمَ فإنّ الوثيقة التي تذكر ذلك تفتح لنا باباً واسعاً لمعرفة حياته أكثَرَ ممّا ذكر الشيخ الطوسي عِشر ويبقى هنا تساؤل وهو تحديد الفترة التي التحق بها مع الإمام الجواد عَشِيمَ فإنّ الوثيقة التاريخية التي ذكرها ابن شهر آشوب تحدد لنا العمر وهو إحدى عشرة سنة ، والمعلوم أن الإمام الجواد عَشِيمَ دخل بغداد مرتين ، مرة حينما استدعاه المأمون وذلك في سنة ٢١١ هـ وأراد أنْ يزوّجه ابنته أمّ الفضل زينب وعمره عَشِيمَ يومذاك يتراوح بين خمسة أو ستة

(١) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٣٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_\_\_\_

عشر سنة ، واحتج العباسيون على المأمون بفعله هذا ، فقال لهم : وأمًا ابنه محمّد فاخترته لتبريزه على كافّة أهل الفضل في العلم والحلم والمعرفة والأدب ، مع صغر سنه ، فقالوا : إنّ هذا صبيً صغير السن ، وأيّ علم له اليوم ، أو معرفة أو أدب ، دعه يا أمير المؤمنين ، ثمّ اصنع به ما شئت ، قال : كأنّكم تشكّون في قولي إنْ شئتم فاختبروه أو ادعوا مَنْ يختبره ثمّ بعد ذلك لوموا فيه أو اعذروا قالو : وتتركنا وذلك ؟ قال : نعم ، قالوا : فيكونُ ذلك بين يديكَ يترك من يسأله عن شيءٍ من أمور الشّريعة ، فإن أصاب لم يكن في أمره لنا اعتراض ، وظهَرَ للخاصّةِ والعامة سديدُ رأي أمير المؤمنين ، وإنْ المون شأنكم وذلك ، فقال المر المؤمنين عذر أي أمير المؤمنين ، وان عجز عن ذلك كفينا خطبه ، ولم يكن لأمير المؤمنين عذر في ذلك ، فقال لهم المأمون شأنكم وذلك متى أردتم .

فخرجوا من عنده واجتمع رأيهم على القاضي يحيى ووعدوه بأشياء كثيرة متى قطعه وأخجله ، ثمَّ عادوا إلى المأمون وسألوه أنَّ يعيَّن لهم يوماً يجتمعون فيه بين يديه لُمساءلته ، فعيَّن لهم يوماً ، فاجتمعوا في ذلك اليوم بين يدي المأمون ، وحضر العبّاسيون ، ومعهم القاضي يحيى بن أكثم ، وحضر خواص الدولة وأعيانها من أمرائها وحُجَّابها وقوّادها ، وأمَرَ المأمون بأنَّ يُفُرُشَ لأبي جعفر محمّد الجواد فُرُشَّ حسن ، وأنَّ يجعل عليه مصوّرتان ففعل ذلك ، وخرج أبو جعفر فجلس بين المصوّرتين ، وجلس القاضي يحيى مقابله وجلس الناس في مراتبهم على قدر طبقاتهم ومنازلهم ، فأقبل يحيى بن أكثم على أبي جعفر فسأله عن مسائل أعدها له ، فأجاب بأحسن جواب ، وأبان فيها عن وجه الصّواب ، لسانُ ذلِقَ ، ووجهُ طَلِقَ ، وقلب جسور ومنطق ليس يِعَيُّ ولا حَصور ، فعجب القوم من فصلحة لسانه وحسن اتساق منطقه ونظامه ، فقال له المأمون : أجدت يا أبا جعفر<sup>(۱)</sup>.

ودخلها يُسلم مَرَّةً أخرى عندما آلت الخلافة للمعتصم ، فكان كسلفه العباسيين على خوفه من إمامة أهل البيت للخلا ومكانتهم ، فاستدعى الإمام الجواد يُسلم من المدينة المنورة إلى بغداد عام ٢١٩ هـ خوفاً مِنْ تألُّق نَجْمِهِ واتساع تأثيره ، وليكونَ على مَقْرَبةِ من مركز السُّلطة والرِّقابة ، ولعزَله عن ممارسة دوره العلمي والسياسي والشعبي .

وفعلاً تمّ استقدامُ الإمام الجواد عليه من المدينة إلى بغداد ولم يبق في بغداد إلا مُدَّةً قصيرةً حتّى تُوفي سنة ٢٢٠ هـ يقول ابنُ شهر آشوب : لمّا بويع المعتصم جعل يتفقَّدُ أحواله ، فكَتَبَ إلى عبدِ الملك الزيّات أنْ ينفذ إليه التقي ، وأمّ الفضل فأنفذ الزيّات علي بن يقطين<sup>(٢)</sup> إليه فتجَهَّزَ إلى بغداد فأكرمه وعَظَّمَهُ وانفذ أشناس ـ وهو خادم المعتصم ـ بالتُحَفِ إليه وإلى أم الفضل<sup>(٣)</sup>.

(١) الفصول المهمة في أحوال الأئمة ابن الصباغ المالكي / ٢٦٨ , الارشاد المفيد / ٣٢٠ , تاريخ بغداد الخطيب البغدادي / باب ذكر من اسمه محمد واسم ابيه علي رقم ٩٧٧ .

(٢) قد ذكرنا في كتابنا تاريخ وزراء الشيعة الجزء الثاني عند ترجمتنا للوزير علي بن يقطين ، أن هذا الوزير توفي بعد وفاة الإمام موسى بن جعفر ٤ سنة ١٨٣ هـ بسبعة ايام تقريباً ولم يعاصر المعتصم لعله وقع اشتباه لابن شهر أشوب .

(۳) مناقب این شهر اشوب / ٤ / ٤٩٦ .

ويروي بعض المؤرخين أنَّ المعتصم اقترفَ جناية قتل الإمام الجواد ﷺ عن طريق دسّهِ السمّ إليه ، وفي ذلك يقول ابن بابويه : سَمَّ المعتصمُ محمد بن علي<sup>(۱)</sup>.

تحقيق في مسألة ولادته : هذه الصورة الموجزة التي تذكر لنا دخول الإمام الجواد ﷺ بغداد تضعنا أمام ثلاث احتمالات لتحديد التحاق عثمان بن سعيد العمري في خدمته للإمام بهذا العمر الصغير ، فالاحتمالات هي :

الأول : أن يكون ألتحاقه بحدمة الإمام عند دخوله بغداد الأول أي سنة ٢١١ هـ والثابت في كتب التاريخ والسير أنّ الإمام عنه لم يبق ببغداد أكثر من سنة واحدة<sup>٣</sup> ، وعلى ذلك أمكَنَ لنا تصوُّرُ ولادته كانت سنة ٢٠٠ هـ أو قلبها ، أو بعدها بقليل ـ بناءً على ما ذكره ابن شهر اشوب من أنّه التحق بحدمة الإمام الجواد عليه وعمره إحدى عشر سنة ـ فيكون عمره حينئذ خمس وستون سنة ، لأنّه توفي سنة ٢٦٥ أو ٢٦٦ هـ فتكون فترة خدمته للإمام الجواد عليه تسع منوات لأنّ الإمام الجواد عليه توفي سنة ٢٠٠ هـ أو أربعة عشر سنة بناءً على الرواية التي تقول أن الإمام عليه توفي سنة ٢٢٠ هـ أو أربعة ما يذكره الشيخ المفيد على

الثاني : أنْ يكون التحاقه بخدمة الإمام عند دخوله عنه بغداد للمرّة الثانية ، أي عام ٢١٩ هـ وعلى ذلك تقلّ مدّة خدمته للإمام الجواد ، وعمره

(١) مناقب / ٤ / ٤٩٦ ، بحار الأنوار / ٥٠ .

(٢) موسوعة العتبات المقدسة جعفر الخليلي/ قسم الكاظمية / ١ / ٣٣٢ .

يكون ستّ وخمسون سنة ، أمّا ملة سفارته فهي خمس أو ست سنوات ممّا تقرب ذلك النصوص التاريخية .

الثالث : أنْ يكون التحاقه بخدمة الإمام عَنْمَ ليس ببغداد وإغًا تكونُ في المدينة المنورة بعد رجوعه عَنْمَ الأول إليها أي من السنة الواقعة بين ٢١٣ هـ وبين سنة ٢١٨ هـ على اعتبار أنّ الإمام عَنْهَ لم يبق ببغداد أكثر من سنة واحدة كما تقدّم ذلك ، حين استدعائه من قبل السلطات آنذاك ، وعلى هذا الاحتمال الأخير يصعُبُ علينا تحديد خدمته وعمره .

وعلى كلّ هذه الاحتمالات يكونُ عمره قد كَمُلَ وتهيأ للمهمّة التي سوف تُلقى على عاتقه ، وكذلك يحتمل جداً أنه قضى بقيّة حياته بعد وفاة الإمام الجواد عيم مع ابنه الإمام الهادي عيم ويحتمل أيضاً أنه صلحب الإمام الهادي عيم عندما استدعاه المتوكّل العبّاسي إلى سامراء وذلك في سنة ٢٣٨ هـ الهادي عيم عندما استدعاه المتوكّل العبّاسي إلى سامراء وذلك في سنة ٢٣٨ هـ وبقيّ فيها واستقرّ مع الإمام هناك ، وبدء نشاطه يبرز ويرد اسمه أوّل ما يرد كوكيل خاص للإمام الهادي عيم وكان يستوثقه ويمدحه بمثل قوله : ((هذا أبو عمرو الثقة الأمين ، ما قاله لكم فعنّي يقوله ، وما أدّاه إليكم فعنّي يؤديه وسأله بعض أصحابه : لمن أعامل وعمّن آخذ وقول مَنْ أقبل ؟ فقال عيم : العمري ثقتي ، فما أدّى إليك فعني يؤدي وما قال لك فعني يقول ، فاسمع له وأطع ، فإنه الثقة المامون)<sup>(٢)</sup>.

وهذا النّص بنفسه يللّ على نوع النشاط الذي كان يقومُ به أبو عمرو وهو نقل المال والمقال من الإمام الهادي ﷺ وإليه ، فكان بمثّل مع جماعة

(١) الغبية الشبخ الطوسي / ٢٣٩ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_\_\_\_

آخرين دور الوساطة بينه وبين قواعده الشعبية في الفترة التي كان الإمام ﷺ بدأ بتطبيق مسلك الاحتجاب عن مواليه تعويداً لهم على الغيبة التي سوف يواجهونها في حفيده المهدي ﷺ .

وحين يلقى الإمام الهادي ٢٠٤ منة ٢٥٤ هـ يصبح أبو عمرو وكيلاً خاصاً موثوقاً للإمام الحسن العسكري ٢٠٤ هـ نشاط ملحوظ وبراعة في العمل ، فقد سمعنا كيف كان يحمل المال في زقاق السَّمن ويسيرُ على المسلك الذي يخطّه له الإمام في الإخفاء والتكتُّم ، ويُظهر أمام الناس كتاجر اعتيادي بالسّمن تغطيةً على حاله ومسلكه وعقيدته .

وكان الإمام العسكري ٢ يكثر من مدحه والثناء عليه في مناسبات مختلفة وأمامَ أُناسٍ كثيرين . فمن ذلك أنه ٢ ينتج قال : ((هذا أبو عمرو الثقة الأمين ، ثقة الماضي ، وثقتي في الحيا والممات ، فما قاله لكم فعني يقوله ، وما أداه إليكم فعني يؤديه ...)) وقال أمامَ وفد من اليمن : ((امض يا عثمان فإنك الوكيل والثقة المأمون على مال الله))<sup>(1)</sup>.

حتى اشتهر حاله وجلالة شأنه بين عامة الموالي ، قال أبو العباس الحميري : فكنًا كثيراً ما نتذاكر هذا القول ـ يعني مدح الإمام العسكري ليمن له ـ ونتواصف جلالة محلّ أبي عمرو... وقال وَفْدُ اليمن حينَّ سمع من الإمام مدحه : ((يا سيدنا إن عثمان لمن خيار شيعتك ، ولقد زدتنا علماً بموضعه من خدمتك وأنه وكيلك وثقتك على مال الله تعالى))<sup>(\*)</sup>. فلم تزل الشيعة مقيمة

- (١) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٣٨ \_ ٢٣٩ .
  - (٢) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٣٨ .

على عدالته وتتسالم على وثاقته وجلالة قدره . وحينَ يُولَدُ للإمام العسكريّ ولده المهدي يَبْعَث إلى أبي عمرو يأمره بأنْ يشتري عشرة آلاف رطل خبز وعشرة ألاف رطل لحم ويفرّقه على بني هاشم وأنْ يعقّ بكذا وكذا شاة<sup>(۱)</sup>.

وينص الإمام العسكري ﷺ في مجلس حافل بالخاصّة يعدون بأربعين رجلاً عَرَضَ فيه ولده المهدي ، ونصَّ فيه على إمامته وغيبته... ينصّ على وكالة عثمان بن سعيد عن المهدي ﷺ وسفارته له قائلاً : ((فاقبلوا من عثمان ما يقوله وانتهوا إلى أمره ، وأقبلوا قوله فهو خليفة إمامكم والأمر إليه))<sup>(\*)</sup>.

وحين يلقى الإمام العسكري ربّه سنة ٢٦٠ هـ يحضر أبو عمرو عثمان بن سعيد تغسيله ، ويتولّى جميع أمره في تكفينه وتحنيطه وإقبار ، وبَرَّر الشيخ الطوسي عجد ذلك بأنّه كان مأموراً بذلك للظّاهر من الحال التي لا يمكن جَحْدُها ولا دفعها إلاً بدفع حقائق الأشياء في ظواهرها<sup>(٣)</sup>، يشير إلى اختفاء المهدي يحيد وعدم تمكنه من القيام بتغسيل والله والقيام بأمره عصر ولكننا قد ذكرنا في البحث السّابق من مهام الحجّة بن الحسن صلوات الله وسلامه عليه ، كيف أنّ الإمام المهدي يحيد أقام الصّلاة على أبيه بنفسه ودفع عن ذلك عمّه جعفر أمام جماعةٍ من النّاس ، منهم عثمان بن سعيد السَمَّان نفسه ومن ثَم يمكن القولُ بأنه يمكن للإمام المهدي عليه أنْ يغسّل أباه في داره سراً

- (١) المصدر السابق .
- (٢) المصدر السابق .
- (٣) المصدر السابق / ٢١٦ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

قبل أنْ ينقل جثمانه أمامَ الجمهور ، وظاهرُ عبارة الشيخ الطوسي على قيامه بالتغسيل بحضور أبي عمرو ، ثمّ قيام أبي عمر بنفسه بباقي شؤونه من تكفين وتحنيط وإقبار واللهُ العالم بحقائق الأمور .

وعلى أي حال فهو يُصْبِحُ من ذلك الحين السّفير الأوّلُ للمهدي بنصَ الإمام العسكري ﷺ ونص الإمام المهدي ﷺ أمام وفد القمّيين ، فيضطلع بالمهمّة العظمى في ربط الإمام بقواعده الشعبية وتبليغ توجيهاته وتعاليمه وأنحاء تدبيره وإدارته إليهم وإيصال أسئلتهم ومشاكلهم وأموالهم إليه وتنفيذِ أوامر الإمام وتوجيهاته فيهم .

ويبقى أبو عمرو مُضْطَلِعاً بمهام السِّفارة وقائماً بها خيّر قيام إلى أنّ يوافيه الأجلُ، فيقومُ ابنُهُ أبو جعفر محمّد بن عثمان بتغسيله وتجهيزه ويدفن كما قال أبو نصر هبةُ اللهِ بن محمد في الجانب الغربيَ من بغداد في شارع الميدان في أول الموضع المعروف بدرب جبلة في مسجد الدّرب ، يمنة الداخل إليه والقبر في نفس قبلة المسجد .

قال الشيخ الطوسي عظم رأيتُ قبره في الموضع الذي ذكره ، وكان بني في وجهه حائط به محراب المسجد ، وإلى جنبه باب يدخل إلى موضع القبر في بيت ضيّق مظلم ، فكنّا ندخل إليه ونزوره ، قال : وكذلك من وقت دخولي إلى بغداد وهي سنة ثمان واربعمائة إلى سنة نيّفٍ وثلاثين وأربعمائة ثمَ نقض ذلك الحائط الرئيس أبو منصور محمد بن الفرج وابرز القبر إلى برًا ـ أي إلى الخارج ـ وعمل عليه صندوقاً وهو تحت سقفٍ يدخل إليه من أراده ويزوره . ويتبرك جيران الحلّة بزيارته ويقولون : هو رجلُ صالح ورُبّما قالوا هو ابنُ داية الحسين عِنْخ ولا يعرفون حقيقةَ الحال فيه وهو إلى يومنا هذا ـ وذلك سنة سبع وأربعين واربعمائة ـ على ما هو عليه<sup>(۱)</sup>.

وقبره في أيامنا هذه وهي سنة الف واربعمائة وخمس وثلاثين مُشَيَّدُ معروف ببغداد يزار ويتبَرك به وقد أحدثت عليه بعض التغيّرات والإصلاحات والترميم ووسّع ضريحه المبارك .

ونستطيعُ أنْ نعرف من جهالة الناس لحقيقةِ قبره في زمان الشيخ الطوسي مقدار الغموض والكتمان الذي كان يحيطُ السَّفَارة المهدوية في حياة السفير وبعد مماته، بل بعد ما يزيد على مائتي سنة على دفنه.

ولم يَفْتُ أبو عمرو قبل وفاته أنَّ يبلّغ أصحابه وقواعده الشعبية ما هو مأمورُ به من قبل المهدي ﷺ من إيكال السّفارة بعده إلى ابنه محمّد بن عثمان وجعل الأمر كلّه مردوداً إليه .

ويكون لوفاته رَنَّة أسى في قلوب عار في فضله ومقدّري منزلته وخاصّةً الإمام المهدي غليتين نفسه ، فنراه يكتب إلى ابنه السّفير الثاني يُعزَيه بأبيه قائلاً : إنَّا لله وإنا إليه راجعون ، تسليماً لأمره ورضاءً بقضائه ، عاش أبوك سعيداً ومات حميداً ، فرحمه الله وألحقه بأوليائه ومواليه عليهم السلام ، فلم يزل مجتهداً في أمرهم ساعياً في ما يقرّبه إلى الله عز وجل وإليهم ، نَضَّرَ الله وجهه وأقال عثرته .

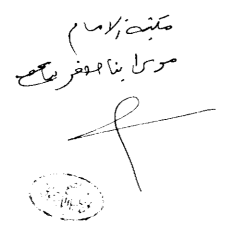
(١) الغيبة (١١٧ ـــ ٢٢١ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

وفي فصل آخر من كتابه إليه يقول عليته : ((أجزل اللهُ لكَ الثواب وأحَسَنَ لك العزاء ، رُزيتَ ورُزينا وأوحَشَك فراقُهُ وأوحشنا ، فسَرَّهُ اللهُ في منقلبه ، كان من كمال سعادته أنْ رزقه الله تعالى ولداً مثلك يخلُفُه من بعده ويقوم مقامه بأمره ، ويترَحَّم عليه فيك وعندك ، أعانك الله وقوَّاك وعضدك ووفَقك وكان لك ولَياً وحافظاً وراعياً وكافياً<sup>(۱)</sup>.

وفي هذين النَّصين من المعاني الإسلامية السَّامية ، في أُسلوب الترحُّمِ على المؤمن والدُّعاء له والثَّناء عليه ، ما فيه بَصيرةً لمن ألقى السَّمْعَ وهو شهيد<sup>(۲)</sup>.

أمًا أولاده : فله محمد وهو السفير الثاني وسوف نذكر تفاصيل حياته إن شاء الله تعالى ، وأحمد وهذا له ولد أدّعى السفارة زوراً كذباً في حياة عمه وسوف تقف على تفاصيل ذلك .



(١) الغيبة / ٢٢٠ .

(٢) موسوعة الإمام المهدي السيد محمد صادق الصدر ٢٩٧ / ١.

خلفاء وأحداث عصره

بناءً على ما ذكرناه بأنَّ السفير الأول كانت بداياتُ حياته في زمن الإمام الجواد أينيم يكونُ قد عاصَرَ أربعةً من الأئمّة المعصومين ، وهم الإمام الجواد ، والإمام الهادي ، والإمام العسكري ، والإمام المهديّ صلوات الله وسلامه عليهم وعلى آبائهم اجمعين .

وأمًا الخلفاء الذين عاصرهم عثمان بن سعيد هيئ فقد عاصر تسعة منهم : نصف من حكم المأمون على اعتبار أنّا قد أوردنا علّة احتمالات من التحاقه بالإمام الجواد عليه والمعلوم تاريخياً أن المأمون مات سنة ٢١٨ هـ وقد حَدَّدْنا ولادة عثمان بن سعيد هيئ أقلّ من هذه الفترة ، وعاصَرَ المعتصم والواثق ، والمتوكل ، والمنتصر ، والمستعين ، والمعتزّ بالله ، والمهتدي أما المعتمد على الله فقد أدرك من خلافته تسع سنوات التي دامت اثنين وعشرين سنة تقريباً حتّى وافاه الأجل هيئي.

وقد ذكرنا سابقاً إنه في هذه الفترة الزمنية حدثت بعضُ التقلّبات السياسية والتغيرات الاجتماعية ، والثورات العلوية وغيرها التي كانت أهدافُها مشتركة وموحّدة ضدَّ الحكم العبّاسي مثل خروج محمد بن جعفر الصادق عَلِيتِهم بمكة وبويع بالحلافة وسمّوه أمير المؤمنين وكان بعضُ أهلِهِ قد حَسَنَ حين رأى كثرة الاختلاف ببغداد وما بها من الفتن وخروج الخوارج ، وكان محمد بن جعفر شيخاً من شيوخ آل أبي طالب يُقرَأُ عليه العلم ، وقد

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي إ

روى عن أبيه ﷺ علماً جمَّا فمكث بمكَّة مدَّة ، وبعدها آلَ أمرُهُ إلى فشل حركته والظفر به وخرج أبو السَّرايا وقوَّيت شوكته ودعا إلى بعض أهل البيت فقاتله الحسن بن سهل فكانت الغَلَبَة للجيش المأمونّي وقُتل أبو السرايا<sup>(1)</sup>.

وكانت الحروب في أطراف الدولة الإسلامية بين الطامعين والمترأسين قائمة على قدم وساق بنحو خارج عن اختيار العاصمة وأمرها على الأغلب وتكونُ هذه الحروب هي الحكم الفصل في إبراز أمير وفشل أمير ، يكفيك ما كان يقوم به يعقوب بن اللّيث الصّفار في بلاد فارس والأهواز إلى أنْ مات سنة ٢٦٥ هـ فآلت قيادة الحروب إلى أخيه عمرو<sup>(٣)</sup>. فهذه هي الخطوط العامة الرئيسية لعصر عثمان بن سعيد عينية .

ثم يمكن لنا أنَّ نقسم هذه الأحداث إلى قسمين رئيسين :

الأول : ما كان منها قبل وقوع الغيبة الصّغرى ، وهذه الفترة كان الإمامان الهادي والعسكري للمن<sup>ل</sup>كا موجودين فالتّصدي للأمور العامّة والظروف المتقلّبة التي كانت تضرب البلدان آنذاك ، كان الإمامان ليمتكا يتصديان لها أمّا نشاط السّفير الأوّل في هذه الفترة بالخصّوص يمكِنُ حَصْرُ نشاطه في أمور :

(٢) الكامل في التاريخ ابن الأثير / ٦ / ٢١ .

 <sup>(</sup>١) الفخري في الأداب السلطانية والدول الإسلامية لمحمد بن علي بن طباطبا المشهور بابن الطقطقائي ٢١٩ .

أ- ترسيخ فكرة الوكالة الخاصة عن الإمامين الهادي والعسكري لينظ حتى يكون محل ثقة عالية جداً عند اتباع الإمام وقواعده ، ويدورو إيصال تعاليم الإمام وأجوبته إلى مَوَاليه ، وكذا قبض الأموال التي كانت يؤتى بها من المدن البعيدة مثل قم وخراسان وغيرها ، وهذه المهمة تحتاج إلى تصريح من قبل الإمام الهادي عليته لذا نجد الإمام ينص على وكالته أمام الوفود وبدورها أنْ تبلّغه إلى الجماهير الموالين في المدن الأخرى ، وهو عينه يعطيهم أصل فكرة الوكالة وضرورة الرّجوع إلى الوكيل وعدم لزوم البحث عن الإمام في بَعْض الظروف الخاصة .

ب-انخّاذ عَمَلاً معيّناً كالسّمانة والتّجارة ، وغيرها من المهن التي بإمكانه أنْ يستتر وراءها حتّى لا يلفت أنظار السُّلطة إليه ، وتكون حركته واسعة النطاق والتنقل بحرية تامة .

ج- دَرْءُ الخطر عن الوفودِ القادِمَة من المدن البعيدة ، في حال مُضايقة الإمام وفرض الإقامة الجبرية عليه ﷺ وهذه تحتاجُ للجهودِ الواسَعَةِ التي كان يبذلها عثمان بن سعيد ﷺ.

الثاني : ما كان في فترة الغيبة الصغرى وإنْ كانت فترة قصيرة وهي خمس سنوات إلاّ أنّه كان يبذل جهوداً جبارة ، وبالخصوص فترة الحيرة لكثير من الموالين للإمام بعد موت الإمام العسكري ﷺ كما مَرّ علينا ذلك فإن هذه الفترة تتطلب مجهوداً شاقاً ونشاطاً واسعاً ، ويمكن لنا أنْ نحصُرَ نشاطه في هذه الفترة بالأمور التالية : ب-تهيئة القواعد والموالي لنقل المهام من سامراء إلى بغداد وتحديد لهم أماكن خاصة أو عامة للقاء بهم وإيصال تعاليم الإمام عنه وقبض ما كان يحملون من حقوق ، وأيضاً إيصال الأجوبة لهم .

ت-محاربة ظاهرة جديدة ظهرت في أوساط أتباع الإمام عليه وقواعده وهي دعوى السفارة أو الوكالة الخاصّة من قبل الإمام المهدي عنه وقد حاول عثمان بن سعيد هيئه أنْ يفضحهم والتشهير بهم والبراءة منهم عن طريق المناظرة تارةً ، أوعن طريق التوقيعات التي تَصْدُرُ من الحجّة بن الحسن عليه تارة أخرى .

ث-عَدَمُ التعرّض بالمدح أو الجرح للحركات المناهضة للسلطة آنذاك أو الانقلابات العسكرية التي كانت تتدخل بعزل أو إثبات الخلفاء من قبل الموالي الأتراك ، بحيثُ أصبحت هذه سمة ظاهرة في البلاط العباسي .

(١) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٢٨ .

ج-الحفاظ على سرّية وكتمان عمله ، بحيث يكون غير معروف عند العامة ويتحرك بدائرة محدودة ومعروفة عند موالي وأتباع الإمام المهدي .

\_\_\_\_\_

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

مهاته ومواقفه

أمّا مَهَامٌ السّفراء التي كانت تُناط بهم فهي تختَلِفُ بحسب الزمان والمكان وبحسب ما يأمرُ به السّفير عادةً من قبل الإمام المهدي يمسّب أو من قبل القواعد الشعبية ، فما ذكرنا سابقاً كان نشاطاً ودوراً لعمله الذي اقتضى أنْ يكون بهذه الكيفية ، أمّا هُنا نحاولُ أنْ نوضّحَ بَعض معالم مَهَامَه ومواقِفِه ونعني بمواقِفِهِ اتجاه الطرف الثاني من المحالفين الذين لم يكونوا يعتقدون بإمامة أهل البيت عليمًا فإن النقول التاريخية لا تَذْكُرُ أنَّ السَّفير الأول قام بمناظرات عقائديّة بَينة وبينَ المحالفين وتطلب منه الأمر أنْ يعمل بالتقية كما هو الحالُ عن السّفير الثالث حُسين بن روح هيئه فإن هذه السَمة كانت بارزةً في حياته على ما سوف تَقِفُ عليه .

ولَعَلَّ السبب في ذلك يعود لثلاث أسباب :

١-أنَّ فترةَ سفارَتِهِ لا تَسمَحُ له بذلك ، فهو مشغولُ بأمورٍ أهمٌ من هكذا مناظرات ، وعمله الأساس كان يدورُ حولَ محورين أساسيين ، هما إثبات وجود شخص الإمام المهدي عنه ولم شمل أتباع الإمام العسكريَّ بعد وفاته عليه فإنهم أصبحوا ايادي سبا كما مرَّ علينا ، والثاني التركيزُ على فكرة الوكالة الخاصة وقبولها عند الأتباع والموالين للإمام عنه .

٢-يحتمل أنه قام بهكذا مناظرات وتناقلتها الخاصة في ذاك العصر إلا أنَّ المؤرخين وأصحاب المجاميع من أصحابنا أهملوا التعرّض إليها لا لشي، إلاً لأنّهم يقتصرون في النقل على موارد فضائل أهل البيت الأئمة ومعاجزهم ليك.

٣-يحتمل أنْ تكونَ هكذا مناظراتٍ قام بها السّفير الأول مروّية في بعض المجاميع التاريخية ولكنّها تلفت في عشرات الآلف من الكتب التي تلفت في حملات أعداء الإسلام على البلاد الإسلامية ، كالمغول والصليبيين وغيرهم.

أمَّا مهامَّهُ في فترةِ سفارته فيمكن لنا أنْ نتصوّرها بغرضين :

الغرض الأول : تهيئةُ الأذهان لغيبة الإمام ﷺ وتعويد الناس تدريجياً على الاحتجاب وعدم مفلجأتهم بذلك ، فإنّه ينتجُ نتيجةً سيئةً لا محالة إذ قد يؤدي إلى الإنكار المطلق لوجود المهدي ﷺ وأنَّ الإمامين الهادي والعسكري للمُلاا بدءا الاحتجاب عن الناس تدريجياً ، وضاعفه الإمام العسكري ﷺ فكانت فترة السفارة أيضاً إحدى الفترات المرحلية لتهيئة الأذهان لهذا التدرج.

ومن المعلوم أنَّ هذا الغرض من السفارة يتحقَّق بنفس فكرة السفارة ووجود السفير في المجتمع ولو بأقلَّ ما يقوم به من عملٍ فضلاً عن اضطلاعه بالمسؤولية بالنّحو المطلوب .

الغرض الثاني : القيامُ بمصالح المجتمع وخاصّة القواعد الموالية للأئمة المغرض الشاني : القيامُ بمصالح المجتمع وخاصّة القواعد الموالية للأئمة مُسْرحِ الحياة شأنُ أيٌ مَصْلَحةِ للمجموعِ تفوتُ بفواتِ القائد والموجّه . ومن ثمَّ جعلت السفارة لكي يقود الإمام المهديّ برأيه إن فاتت قيادته بشخصه ، ويكونُ التطبيق بين السّفراء في حدود الإمكان وبحسب المصالح والتصرّفات التي يراها ويخططها المهدي ﷺ .

وهذا الغرض قد قامَ به كُلُّ واحدٍ من السُّفراءِ خيرُ قيام ، حيث اضطَلَعَ بحفظ مصالح المجتمع ، في حُدودِ الجوَّ المكَهْرَبِ والمراقَبَةِ الشَّديدة والتحفِّظ ، وهذا الجوّ مما لا ينتج أكثر من ذلك''.

(١) موسوعة الإمام المهدي // ٤٢٦ .

أحاديثه والروايات التي نقلت عنه

أمًا الاحاديث التي نُقلت لنا من قبل أصحاب المجاميع والنقول التاريخية فهي لا تتعدى عن كونها أحاديث عن بعض المعجزات والكرامات التي كان يخبر بها الأئمة للمحلا الذين عاصرهم السفير الأول ، أو كونها إخبار من الائمة للحلاعن بعض الحوادث فهي خاليةً عن اللَّمسة الفقهية أو الكلامية بخلاف ما هو موجود وملموس من الاحاديث المنقولة عن باقي السّفراء الثلاثة وبالخصوص السفير الثاني .

وقبل أنْ ننقل بَعض تلك الاحاديث للتبرّك بها ، علينا أنْ نَذكُرَ بعض الأسباب التي أدَّتْ إلى تحجيم وتحديدِ هذه الأحاديث بهذه الصّورة التي ذكرناها ، ولعل الأسباب تعود إلى :

١-الأسئلة التي كانت تعرض على السفير الأول من قبل الموالين وأتباع الأئمة ليك فإنها كانت تحميل سمةً واحدةً وصورةً محددةً من الأسئلة لا تتعدَّى عن كونها تدور في محورٍ وموضوع واحد.

٢-قِصَرُ ملة سلفارة عثمان بن سعيد هلي فإنه لم يكن معروفاً ومشهوراً عند اتباع الإمام عليه في بدء أمره كما مَرَّ علينا ذلك ، وإنما أصبح معروفاً ومشهوراً لدى القواعد الشعبية في وقت متاخر .

٣-إضمارُ وعدم إفصاح بعض التوقيعات التي خَرَجَتْ من قبل الإمامين العسكريين وبالخُصوص الحُجَّة بن الحسن صلوات الله وسلامه

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

عليهم ، فإنّها قلَّما تبيَّن شكل السؤال ونوعه ، بل لم تذكر اسم السّائل واسم السفير الذي خرج التوقيع بواسطته ، وهذه من الأمور الاحترازية التي كانت تحافظ على كتمان وسرَّ عَمَل السَفيرِ وتُحافِظُ أيضاً على رمُوز القواعد الشعبية وأتباع الأئمة للهَكْ.

٤-كانت هكذا أحاديث موجودة بكثرة في عصر السفير الأول وبعد عصره ويتناقلها الموالي والأصحاب ، ولكنّها تلفت في عشرات الالآف من الكتب التي تلفت في حملات أعداء الإسلام على البلاد الإسلامية كالمغول والصليبيين وغيرهم ، حالها حال المناظرات التي تلفت كما احتملنا هناك .

•-لعلّ عد م بحثه للأحاديث قصداً ، لأنَّه مخالف لعمله الذي يتطلب منه السر والكتمان التام ، فإذا روى أحاديثاً بهذه الكثرة المطلوبة ، فإن أثارها سوف تظهر لا محالة ولو بالوسائط ، ويكونُ أمرُهُ قد انتشر ولفت أنظار السلطة إليه مما يوجب تسليط الخطر عليه ، ومن ثم على خط فكرة الغيبة والتمهيد لها وبالتالي تنتهي إلى خط المهدي عليه كله .

وعلى أيِّ حال فمّما وصل إلينا من أحاديثه أو الأحاديث التي صَدَرَتْ من الأئمة للملك في حقَّه لها الأثرُ البالغُ على العقيدَة الشيَّعية بكونِهِمْ سُفراء وحَلَّ ثقةٍ عالِيَةٍ جداً وهُمْ في نفس الوقت لهم محَلُّ الاحترام والتمّجيد والاعتزاز والفخر بهم ، فلا نجد في باقي الطّوائف الإسلامية وغير الإسلامية مثل هكذا رموزُ حملوا فكرة المنقذ بكلَّ أمانة ، وبكلَّ ثقة عالية وبذلوا جهوداً رائدة وجبارة تحمل للشيعة وللإنسانية جمعاء أمل المخلَّص والمنقذ للشعوب من الظلم والاضطهاد والحرمان .

W

نعم هو الحجَّةُ بن الحسن صلوات الله وسلامه عليه وعلى آبائه الكرام البررة ، ذلك الأمل الذي عبَّر عنه نبيّ الرحمة يكون مستتراً خلف الغيوم ، ولكنّه يصل بريقُ أمله ويشقّ طريقه ويصلُ إلى قلوب المظلومين والمضطهدين والمحرومين ، فتتعلّق الأمل وتمتدُ الأشواقُ وتنفتح الأبصار لطريق مقدمه المبارك .

(( اللهُمَ ارْبِي الطَّلْمَة الرَّشيدَة ، والْغُوَّة الْحَسِدَة ، وَاكْحُلْ ناظِرِي بِنَظْرَة مَنِّي إِلَيْهِ ، وَعَجْلْ فَرَجَهُ وَسَهَلْ مَخْرَجَهُ ، وَاَوْسِعْ مَنْهَجَهُ وَسُلُك بِي مَحَجَّتَهُ وَآَفِيْدُ أَمْرَهُ وَسُدُدُ اَزْرَهُ ، وَاعْمُر اللهُمَّ بِهِ بِلادَكَ ، فَإَنَّك قُلْت وَقَوْلُكَ الْحَقُ ﴿طَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرْ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيدِي النَّاسَ <sup>(()</sup> فَظْهر اللهُمَّ لَنا وَلِيَك وَآبَن بِنْتِ بَبِيَّكَ الْمُسَمّى بِاسْم رَسُولَكَ حَتَى لا يَظْفَرَ بِشَيْه مِن الباطِلِ إِلَّا مَزْقَهُ ، وَيُحِقَّ الْحَقَّ وَيحَقَّقَهُ وَاجْعَلْهُ اللهُمَ مَنْزَعاً لِمَظْلُوم حَتَى لا يَظْفَرَ بِشَيْه مِن الباطِلِ إِلَّا مَزْقَهُ ، وَيُحِقَّ الْحَقَ وَيحَقَّقَهُ وَاجْعَلْهُ اللّهُمَ مَنْزَعاً لِمَظْلُوم عبادِكَ ، وَتَاصَراً لِمَن لا يَجِدُ لَهُ ناصِراً عَيْرَكَ وَمُجَدَدًا لِما عُطَلَ مِنْ الحَكَم كِتَابِكَ وَمُشَيَّداً لِما عَطَلَ مِنْ الْبَعْدِينَ ، اللَهُمَ وَسَتَن بَيتَك صَلَى اللهُ عَلَيهِ وَآلَهِ وَاجْعَلْهُ اللَهُمَ مَنْزَعاً لِمَظْلُوم عبادِكَ ، وتاصراً لِمَن لا يَجْدُ لَهُ ناصِراً عَيْرَك وَمُجَدَدًا لِما عُطَلَ مِنْ الْحَكْمُ وَتَعْتَهُ وَتَرْهِ مَنْ الْمُعْرَى فَتَعْتَلُهُ مَعْزَى بِشَيْ مَعْرَبَهُ مَنْزَعا عبادِكَ ، وَتَحَمَّلَكُهُ مَنْجَعَلَهُ وَالَهُمْ مَنْزَعَا بِعَدْهُ مَنْتُ عبادِكَ ، مَنْ اللهُ عَلَيه وَاللَهُ مَا مَنْ مَعْتَدَا مَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَالْهُ مَعْتَى الْبُو وَمُشْتَذَا لِما عَلَي الْمُعْدِينَ ، اللَّهُمَ وَسُرَّعَ بَيْتَكَ مُنْ مَعْلَ مِنْ الْعُنْ مَنْتَى عَلَى دَعْتَهُ مَالَهُ عَلَيْهُ مَنْ مَا يَعْتَلُ مَنْهُ وَمَا أَلُهُمَ وَسُولَةَ مَعْنُ مَعْتَى اللَهُ عَلَيْ مَعْتَى اللهُ عَلَي مَاللَهُ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَعَامِ وَالْعَامِ مَنْ مَا مَنْ مَا مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَعَهُ مَعْتَعَهُ واللَهُ مَالَعُ مَا مَعْتَ مَعْتَ مُكْمَ مَا مَنْ مَا مَنْ الْعَامِ مَنْ أَعْمَ مَا مَنْ مَ مَعْتَدا مَ مَا عُلَلَ مَنْ مَعْتَ مَعْتَ مَنْ مُعْتَى مَا مَا مُولَكُهُ مَعْتَعْهُ مَا مَعْتَلَهُ مَعْتَنَهُ مَعْتَى مُ مَعْتَ مَنْ مَا مَا مُ مَعْتَعْتَ مُ مُعْتَعَامُ مَا مَا مَنْ مَعْتَدَ مَ مَا مُ اللَهُ مَا مُولَعْ مَا مُ مَنْ مَا مَ مَعْتَ مَا مَعْتَ مُ مَ

(١) سورة الروم الاية / ٤١ .

(٢) قطعة من دعاء العهد مفاتيح النجان الشيخ عباس القمي / ٦١٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي إ

نعود لما بدئنا به البحث من ذكر أحاديث السفير الأول ، فننقل بعض ما وصل إلينا من كتب التاريخ والحديث والسير للفائلة واتماماً للبحث ، فنقول : ذكر الشيخ الطوسي في الغيبة قول الإمام علي الهادي النيزين : ((هذا أبو عمرو الثقة الأمين ما قاله لكم فعنّي يقوله وما أدّاه إليكم فعنّي يؤديه)). وسأله بعض أصحابه : لمن أعامل وعَمَّن آخذ ، وقول من أقبل ؟ فقال النيزين : واطع ، فإنّه الثقة الأمون)) .

وكذلك جاءَ هذا العَهْدُ عن الإمام الحسن العسكري ﷺ في حَقَّهِ بعد مُضيٌّ أبيه : ((هذا أبو عمرو الثقة الأمين ، ثقةُ الماضي ، وثقتي في المحيا والممات فما قاله لكم فعنيٌ يقوله ، وما أداه إليكم فعني يؤديه))<sup>(()</sup>.

واخرج المجلسي هيم في بحاره بعد نقل سلسلة الحديث عن جعفر الحميري قال : ((اجتمعتُ أنا والشيخ أبو عمرو عند أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري القمّي فغمزني أحمد بن إسحاق أنْ اسأله عن الخَلَفَ .

فقلت له : يا أبا عمرو إنّي أريدُ أنْ اسألك وما أنا بشاكً في ما أريد أنْ أسألكَ عنه ، فإنّ اعتقادي وديني أن الأرض لا تخلو من حُجّة إلاّ إذا كان قبل القيامة بأربعينَ يوماً ، فإذا كان ذلك رفعت الحجة وغلّق بابُ التوبة فلم يكن ينفعُ نفساً إيمانُها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً ، فأولئك أشرار من خلق الله عَزَّ وجلٌ ، وهم الذين تقومُ عليهم القيامة ، ولكن أحببتُ أنْ أزدادَ يقيناً ، فإن إبراهيم سال ربه أن يريه كيف يحيي الموتى فقال

<sup>(</sup>١) الغيبة الشيخ الطوسي / ٢٣٨ ـ ٢٣٩ ، بحار الأنوار العلامة المجلسي / ٥١ / ٣٤٤ .

أُولِم تؤمن ؟ قال : بلى ولكن ليطمئنَّ قلبي ، وقد أخبرني أحمد بن إسحاق أبو عليَّ عن أبي الحسن عَلَيْهِ قال : سألته فقلت له : ((مَنْ أُعامل ؟ وعَمَّن آخذ وقول مَنْ أقبل ؟ فقال له : العَمْريُّ ثقتي فما أدَّى إليك فعنيَّ يؤدِّي وما قال لك فعني يقول ، فاسمع له واطع فإنه الثقة المأمون)) .

قال : وأخبرني أبو علي أنَّه سأل أبا محمَّد الحسن بن علي عن مثل ذلك فقال له : العَمْريُ وابنه ثقتان فما أدّيا إليك فعنيّ يؤدّيان وما قالا لك فعنيٌ يقولان فاسمع لهما وأطِعْهُما فأنّهما الثقتان المأمونان)) .

فهذا قول إمامين قد مضيًا فيك قال : فخر أبو عمرو سلجداً وبكى ثم قال : سَلْ ، فقلت له : أنت رأيت الخَلَف من أبي محمد عَكْم فقال : إي واللهِ ورقبته مثل ذا وأوما بيديه ، فقلت له : فبقيت واحدة فقال لي : هات ، قلت فالاسم قال : مُحرَّم عليكم أنْ تسألوا عن ذلك ، ولا أقول هذا من عندي وليس لي أن أحلل وأحرم ولكن عنه عَكْم فإن الأمر عند السُّلطان أنَّ أبا محمد عَكْم مضى ولم يخُلُف ولداً وقسم ميراثه وأخذه من لا حَقَّ له ، وصبر على ذلك وهو ذا عياله يجولون وليس أحد يجسر أنْ يتعرّف إليهم أو ينيلهم شيئاً ، وإذا وقع الاسم وقع الطلب فاتقوا الله وأمسكوا عن ذلك)<sup>(1)</sup>.

وورد أيضاً في هذا المعنى ـ أي تحريم ذكر اسم الإمام المهدي ـ توقيع الإمام المهدي عليتهم إلى السّفير الثاني محمّد بن عثمان العمري عطيفه يقول فيه : «ليخبر الذين يسألون عن الاسم إمّا السكوت والجنة ، وإمّا الكلام

(۱) عار الأنوار / ۸۱ / ۳٤۸ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

والنار فإنّهم إنْ وقَفَوُا على الاسم أذاعوه ، وإنْ وقفوا على المكان دَلُّوا عليه))<sup>(۱)</sup>.

لا يمكن لنا أنَّ نقولَ بأنَّ هذا التحريم يتناول ما وراء الغيبة الكبرى فإنَّ كثيراً من الروايات قد صرحت باسمه المبارك ، بل حتى منها ذكرته بالحروف المقطعة مثل ((م ح م د)) والبعض منها ذكرت كنيته وهو أبو القاسم والبعض منها صرّحت تصريحاً واضحاً لا يقبل الشكّ بأنّ اسمه وكنيته اسمُ وكنية النبي الاعظم ﷺ<sup>(\*)</sup> فأن هكذا الروايات ــ أي التي لسانها التحريم ـ يمكن لنا أن نحملها على محملين :

الأول : أن هذا التحريم هو خاصٌّ بفترة الغيبة الصُّغرى وذلك حِفاظًا على مكان الإمام ﷺ وحفاظًا أيضاً على أتباعه ، كما تشير إليه نفس الرواية المذكورة .

**الثاني** : أنَّ هكذا تحريم مرتبطٌ بظروف التقية وجوداً وغايةً كما يستفاد ذلك من بعض الروايات التي نطقت بذلك صراحة<sup>(٣)</sup>.

- (٢) انظر بحار الأنوار جزء ٥٣ المخصوص بناريخ الحجة بن الحسن غاينه.
  - (٣) انظر كمال النبن وتمام النعمة / ٤٥٠ \_ ٤٥١ .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

## مدّعوا السفارة في عصره

ظهرت حركة جديدة أطلق عليها دعوى السّفارة ، وهؤلاء من أئمّة الضّلال المتصيّدين في الماء العكر ، لتبتلي الطائفة الحقة بجملة من طالبي الزُعامة باسم الدِّين والرئاسة على العوام ، ممن غَرَّتْهُم الدُنيا وحُبّ الجاه والمقام ، ممن كانت لهم أهداف مشؤومة وغايات شيطانية أخرى ، كالتآمر لبث الفرقة والخلاف والشقاق بين صُفوف أهل الحقّ ، كما هو المعتلد من صراع الحقّ والباطل ، وخُصُومَة أهلِ الباطل لأهلِ الحقّ للنّيل منهم ، ومِنْ مبادئهم الحقة .

وهي ظاهرة لأدّعاء السفارة وحركة لتزوير النيابة الخاصّة فحاول البعض التلبس بهذا المنصب الشريف كذباً وزوراً ، وسعى تقمُّص هذا المقام الرفيع ، ومنافسة بدعواه الباطلة ومزاعمه الزائفة لأصحاب السفارة الحقَّة والحقَين من سفراء مولانا بقية الله الأعظم عجّلَ الله تعالى فرجه .

وهو ليس غريباً ، إذ علمنا أنّه ما من حَقّ إلا وفي وجهه باطل يعاديه ويصدّ عنه ، ومن الملفت أنَّ مثل هذه الدعاوى لم يكن لها أثر في عهد السفير الأول الشيخ عثمان بن سعيد العمري وينه كما تحُدَّثنا كتُبُ التاريخ والسيرة إلاَ شخصية واحدة ادّعت هذ المنصب في زمان السفير الأول ، ولم تَطُلُ أيّامُهُ وأصبحَ سُخرية وأضحوكة للناس وهو على ما يذكره الشيخ الطوسي في كتاب الغيبة بقوله : ((أوَلهُمُ المعروف بالشّريعي ، أخبرنا جماعة عن أبي محمد

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

التلعكبري ، عن أبي عليَّ محمَّد بن همام قال : كان الشريعي يكنَّى بأبي محمد قال هارون : وأظنَّ اسمه كان الحسن ، وكان من أصحاب أبي الحسن عليَّ بن محمد ثمَّ الحسن بن علي بعده <del>لمَ</del>لِّلاً.

وهو أوَّل من ادَّعى مقاماً لم يجعله الله فيه ولم يكن أهلاً له . وكذب على الله وعلى حججه ﷺونَسَبَ إليهم ما لا يَليقُ بهم ، وما هُمْ منه براء فلعنَّتُهُ الشَّيعة وتبرَّاتْ منه ، وخَرَجَ توقيع الإمام ﷺ بلعنه والبراءة منه .

قال هارون : ثم ظهر منه القول بالكفر والإلحاد ، قال : وكلَّ هؤلاء المدّعين إنمّا يكونُ كَذِبُهُمُ أوّلاً على الإمام وأنَّهم وكلاؤه ، فيدّعون الضَّعَفَةَ بهذا القول إلى موالاتهم ، ثم يترقَّى الأمرُ بهم إلى قول الحلاّجيَّةُ كما اشتهر من أبي جعفر الشلمغاني ونظرائه عليهم جميعاً لعاننُ الله تترى<sup>(۱)</sup>.

وإنمًا ظَهَرَتْ بكثرة ، منذُ عهد ثاني السّفراء وضَعُفَتْ وتلاشَتْ في عهد السفير الرابع ، لعلّ ذلك يعود للأسباب التالية :

١-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعصوم
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعارة
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه الكيفية الخاصَّة في عياب المعارة
 ٢-كونُ أصل موضوع الحاصة
 ٢-كونُ أصل موضوع السِّفارة بهذه المعالية المعالية المعارة المعالية المعارة المعالية المعالية المعالية المعارة معارة معارة مستحدثة المعان المعارة المعالي المعالي المعارة المع

٢-قوة شخصية السفير الأول وارتباطه الوثيق بالإمامين الهادي العسكري ليُهْلاًا.

٣- معرفة الشيعة بمكانته الرفيعة عند الإمامين العسكريين المثال.
 ٤- قُرْبُ عهده بزمن الحضور .

(١) الغيبة / ٢٦٧ .

٥- قصر ملة سفارته .

٦- جدّية السلطة في البحث عن المهديّ ومطاردته ومطاردة كل مَنْ يَسْتُ إليه بصلة .

 ٧- عدمُ وجودِ الإغراءات الدنيوية في تلك الفترة حول السَّفارة كي يسيل لعاب الطامعين .

٨- حاجة مدّعي السفارة إلى قاعدة شعبية ينطلق منها واعدادها يفتقر
 إلى فترة من الزمان وملائمة الظروف .

فوجودُ تلك الموانع بالإضافة إلى عَدَمٍ وجودِ ما يقتضي دعوى السفارة لعدم وضوح الرؤية ، وما يترَّتبُ عليه من منافع ومصالح حَالَتْ دونَ ظهور تلك المزاعم على عهدِ السِّفير الأول .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

وكلاؤه وأبوابه

وممَّا امتازت به هذه الفترة أعني : الغيبة الصغرى أيضاً وجود وكلاء تَمَ تنصيبُهُم من قبل السُفراء هيم الأربعة بأمر الإمام العسكري على والبعض الآخر بأمر من مولانا صلحب الزمان على يقومون بالوعظ والإرشاد لعامة الناس بالإضافة إلى استلام الحقوق المالية والمكاتبات لإرسالها إلى السفراء هيم وقد أورد اعلامنا المؤرّخون والمحدثون أسماء هؤلاء في كُتُبهم ونحنُ ننقلُها عنهم زيادة للفائلة، لأنَّهم قاموا بأدوار جيّنة ساهَمَتْ في تسهيل مُهمَّة السُفراء ، وشكَّلوا حلَقَة وصَل بين النّاس وبين السُفراء المتصلين مهمَّة السُفراء ، وشكَّلوا حلَقَة وصَل بين النّاس وبين السُفراء المتصلين والمناطق النائية التي كان يَصْعبُ فيها الاتصال بالسُفراء ، كما ساعَدوا بدورهم في تخفيف الأعباء والموليات التي كانت تُثْقِلُ كاهل السُفراء بدورهم في تخفيف الأعباء والمؤوليّات التي كانت تُثْقِلُ كاهل السُفراء بلائمة يومذاك .

ونحنُ نَدْكُرُهُم هنا بحسب ما هو مُدوَّن في كتب الأعلام غير مراعين ما هو مناسب زماناً بحسب ترتّب السفراء وإنمَّا نذكرهم مجتمعين للفائدة : ١-حاجز بن يزيد الملقب بالوشا<sup>(١)</sup>: فقد روى الشيخ المفيد أعلى الله مقامه بإسناده عن الحسن بن عبد الحميد قال : شككت في أمر حلجز فجمعت شيئاً ثمّ صِرت إلى العسكر ـ يعني سامراء ـ فخرَجَ إليّ : ليس فينا شكٍّ ولا في من يقوم مقامنا بأمرنا ، ترد ما معك إلى حلجز بن يزيد<sup>(۱)</sup>.

وروى الكليني بسنده عن محمَّد بن الحسن الكاتب الحروزي أنّه قال : وَجَهَّتُ إلى حاجز الوشّا مائتي دينار وكتبتُ إلى الغريم بذلك ، فخرج الوصل وذكر أنّه كان قِبلي ألف دينار ، وإنّي وَجَّهْتُ إليه مائتي دينار ، وقال إنْ أردت أنْ تعامل أحداً فعليكَ بأبي الحسن الأسدي بالرّي ، فورَدَ الخبرُ بوفاة حاجز مينينه بعد يومين أو ثلاثة<sup>(٣)</sup>.

٢-أبو طاهر محمَّد بنُ عليّ بن بلال البلالي : عَدَّهُ ابنُ طاووس عَظَرَ من السُّفراء - أي : الوكلاء - المعروفين في الغيبة الصُّغرى ، وخَرَجَ فيه التوقيعُ التالي : أنّه الثقةُ المأمون العارف بما يجب عليه<sup>(1)</sup>.

وعَدَّهُ الشَيخُ الصَّدوق عِ<sup>هي</sup> من الوكلاء في القائمة التي أوردها بأسمائهم<sup>(()</sup> لكنّ الشيخ الطوسيّ عِ<sup>مني</sup> ذكَرَهُ في المذمومين<sup>(()</sup> وروى فيه أحاديث تلل على انحرافه بعد ذلك وادعائه السفارة زوراً.

- (۱) انظر منتهى المقال للماماقاني / ۱/ ۲٤۱ .
  - (۲) الارشاد / ۳۳۳ .
  - (٣) الكافي للكليني ، الغيبه / ٢٥٧ .
    - (٤) رجال الكشي / ٤٨٥ .
  - (٥) كمال الدين وتمام النعمة / ٤٤٢ .
    - (٦) الغيبة / ٢٥٣.

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

٣-العطار<sup>(1)</sup>: وهو اسمٌ مشترك بين كثيرين أهمَّهم : محمد بن يحيى العطار وابنه أحمد بن محمد بن يحيى العطار ، ويحيى بن المئنى العطار والحسن بن زياد العطار ، وإبراهيم بن خالد العطار ، وعليّ بن عبد الله أبو الحسن العطار ، وعليّ بن محمّد بن عمر العطار ، ومحمد بن عبد الحميد العطار ، ومحمد بن أحمد بن جعفر القمّي العطار ، وداود بن يزيد العطار وغيرهم .

٤-العاصمي<sup>(1)</sup>: وهو مشترك أيضاً بين شخصين : عيسى بن جعفر بن عاصم ، وهو الذي دعا له الإمام الهادي<sup>(1)</sup>, وأحمد بن محمد بن أحمد بن طلحة وكنيته أبو عبد الله ، قال النجاشي : ((كان ثقة في الحديث ، سالماً خيّراً أصله كوفي سكن بغداد وروى عن الشيوخ الكوفيين ، له كتب منها : كتاب النجوم وكتاب مواليد الأئمة وأعمارهم))<sup>(1)</sup> إلاّ أنَّهما لم يشتهرا بالوكالة ولم يعرف معاصرتهما للغيبة الصُّغرى ، ولَعَلَ الشيخ الصَّدوق عِدراد شخصاً ولم أراد شخصاً المايت المايت منها أراد شخصين ، له كتب منها تكاب النجوم وكتاب مواليد الأئمة وأعمارهم))<sup>(1)</sup> إلاّ أنَّهما لم يشتهرا بالوكالة ولم ألناً لم نعرفه ولم ير له ذكر في كتب الرجال<sup>(1)</sup>.

ه-محمد بن إبراهيم مهزيار<sup>(٢)</sup>: روى الشيخُ في الغيبة بسنده إلى الكُلينيَّ عِ<sup>ير</sup>َدمرفوعاً إلى محمد بن إبراهيم بن مهزيار قال : شككت عند مضيَّ

- (۱) كمال الدين / ۸\_ ۱۷ ـ ۲۳ وغيرها . -
  - (٢) المصدر السابق / ٤٤٢ .
    - (٣)رجل الكشي / ٢٠٢ .
    - (٤) رجال النجاشي / ۷۳ .
- (٥) خاتم الأوصياء الحلقة الثانية / ١٩٦ .
- (٦) جامع الرواة أحمد بن محمد الأردبيلي / ١ / ٤٤.

أبي محمد الحسن العسكري ﷺ وكان اجتمع عند أبي مالً جليل فحمله وركب السُفينة وخَرَجْتُ معه مشيَّعاً له ، فوعك وعكاً شديداً ، فقال : يا بُنِيَّ رُدَّني فهو الموت واتق الله في هذا الملل ، وأوصى إليّ ومات ، فقلت في نفسي لم يكن أبي ليوصي بشيء غير صحيح ، أحملُ هذا المال إلى العراق وأكتري داراً على شط ، ولا أُخبر أحداً فإن وضح لي شيء كوضوحه أيّام أبي محمد يُنِين أنفذته وإلاً تصدقت به .

فَقَدِمْتُ العراق واكتريت داراً على الشطّ ، وبقيتُ أياماً ، فإذا أنا برسول معه رقعة فيها : يا محمّد معك كذا وكذا في جوف كذا وكذا ، حتّى قَصَ عليَّ جميع ما معي ممّا لم أُحِطْ به علماً ، فسلّمْتُ المال إلى الرّسول وبقيتُ أيّاماً لا يرفع لي رأس فاغتممتُ ، فخرجَ إليَّ : قد أقمناك مقامَ أبيكَ فاحمد الله''.

وأمًا ما نُسِب إليه في رواية الإرشاد أنّه قال : ((وإلا أنفقته في ملذاتي وشهواتي))<sup>(٢)</sup> أو ما نسب إليه في رواية الطبرسي أنه قال : ((وإلا قصفت به))<sup>(٣)</sup> فلا يناسب شأنَ هذا الرّجل ، ولا يروق لمقامِهِ الشامخ ، فهو قطعاً موضوعٌ مدسوس .

- (١) الغيبة / ١٧١ .
- (۲) الإرشاد : ۳۳۱ .
- (۳) اعلام الوري الطبر سي / ٤١٨ .

٣-أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري القمي<sup>(()</sup> : وكان وافد القميين روى عن الإمامين أبي جعفر الثاني الجواد وأبي الحسن الهادي المشكل وكان من خاصَّة أبي محمد العسكري عليته<sup>(()</sup>.

وعد له الشيخ الطوسي في الفهرست كُتُباً منها : كتاب عِلَلِ الصَّلاة ومسائل الرَّجال لأبي الحسن الثالث عَلَيْتُم <sup>(1)</sup>وعاش بعد أبي محمَّد العسكري عَلَيْمَ<sup>(1)</sup>وعد الشيخ من الثقات الحمودين الذين كانت تردُ عليهم التوقيعات من قبل السفراء ، وممن خرج التوقيع في مدحه و توثيقه<sup>(0)</sup> وكان من خواص أبي محمَّد العسكري عَلَيْمَ مَّن بَشَّرَةُ بولادة الإمام صاحب عَلَيْم الزمان إذ أرسل إليه كتاباً يقول عَلَيْمَ فيه : ((ولد لنا مولود فليكن عندك مستوراً ، وعن أحبينا إعلامك ليسَرَّكَ الله به مثلما سرّنا به والسلام)<sup>(1)</sup> وكان عُن نالوا شَرَفَ رؤية الحجّة صلوات الله عليه بعد ولادته بأيام .

٧-عمد بن صالح بن محمد الهمداني الدهقان : من أصحاب الإمام العسكري عين وكيل الناحية<sup>(\*\*)</sup>.

- (١) كمال الدين / ٤٤٢ .
- (۲) رجال النجاشي / ۸۱ .
- (٣) الفهرست الطوسي / ٥٠ .
  - (٤) رجل الکشی / ٤٦٧ .
    - (ه) الغيبة / ٢٥٨ .
    - (٦) كمال الدين / ٤٤٢ .
  - (٧) جامع الرواة / ١/ ١٣١ .

جاء في التوقيع الذي خرج لإسحاق بن إسماعيل : فإذا وَرَدْتَ بغدادَ فاقرأه على الدهقان وكيلنا وثقتنا ، والذي يقبض من موالينا" ثمَّ إنَّه غلا في آخر عمره" وانحرف وخرج فيه توقيع يلعنه".

٨- الشامى<sup>(1)</sup>: لم نعرف نَسَبَهُ كانَ من أهل الرّي وكان من وكلاء القائم. القائم عَجَّلَ اللهُ تعالى فرجه .

٩-الحسين بن محمد بن جعفر بن محمد بن عون الأسدى الرازى

كان أحد الأبواب() يكنّى أبا الحسن ، له كتاب الرَّد على أهل الاستطاعة () وهو كوفي سكن الرّي ، يقال له محمد بن أبي عبد الله ، كان ثقة ثقة صحيحَ الحديث ، إلاَّ أنَّه روى عن الضعفاء ، وكان يقول بالجبر والتشبيه ، وكان أبوه وجهاً ، روى عنه احمد بن محمّد بن عيسي وغيره (").

قال عنه الشيخ في الغيبة : ((وكان في زمان السُّفراء المحمودين أقوامً ثقات تَردُ عليهم التوقيعات من قِبل المنصوبين للسَّفارة من الأصل ، منهم أبو الحسين بن محمد بن جعفر الأسدي عظم وخرج فيه توقيع يمدحه ويو ثقه))<sup>(٨)</sup> .

> (۱) رجال الكشي / ٤٨٥ . (٢) جامع الرواة / ١٣١ . (٣) جامع الرواة / ٢/ ٤٤٧ . (٤) كمال الدين وتمام النعمة / ٤٢٢ . (٥) جامع الرواة / ٨٣ . (٢) الفهرست الشيخ الطوسي / ١٧٩ . (٧) رجل النجاشي / ٢٨٩ .

- - ۲٥٧ / ألغسبة / ۲٥٧ .

وبعد هذا فلا معنى لما نُسِبَ إليه في قول النُجاشي من القول بالجبر والتشبيه حتى وإن قال بهذه المقالة فلا تسقط وثاقته .

۱۰-القاسم بن العلا : وهو من أصل أذربيجان ، قال ابن طاووس :
 إنه من وكلاء الناحية ويكنى بأبي محمد<sup>(۱)</sup>.

قال الشيخ على المحمر مائة وسبع عشرة سنة ، منها ثمانون سنة صحيح العينين لقي الإمامين الهادي والعسكري للمالي وأصيب بالعَمَى بعد الثمانين وكان مُقيماً بمدينة الرّان من آذربيجان ، وكانت لا تنقطع توقيعات مولانا صلحب الزمان إليه على يدِ أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري ، وبعده على أبي القاسم بن روح قدس الله روحهما ، وقد أورد الشيخ والراوندي حديثاً مُفَصَلاً ، وتوقيعاً إلى وَلَدِهِ يدلان على جلالةٍ قَدْرِهِ وعَظَمةِ شأنه".

١١- محمد بن شاذان بن نعيم التُعيمي النيسابوري<sup>(\*)</sup> : عَلَّهُ ابن طاووس من وكلاء الناحية وممّن وَقَفَ على مُعجزاتِ مولانا صاحب الزمان ورآهُ عليه الصلاة والسلام<sup>(\*)</sup>. جاء في التوقيع الشريف : ((وأما محمد بن شاذان من شيعتنا أهل البيت))<sup>(\*)</sup>.

- (١) جامع الرواة / ١٩٨ .
- (٢) الغيبة / ١٨ ، الخرائج والجرائح الراوندي / ٦٩ .
  - (۳) كمال الدين / ٤٤٢ .
  - (٤) جامع الرواة / ۲ / ۱۳۰ .
    - (٥) إعلام الوري / ٢٤ .

١٢-إبراهيم بن مهزيار أبو إسحاق الاهوازي<sup>(۱)</sup> : والد محمد بن إبراهيم بن مهزيار ، جاء في التوقيع الشريف الموجه إلى أبنه محمد : ((قد أقمناك مقام أبيك فاحمد الله))<sup>(٢)</sup>.

روى الكشيّ <sup>يهلير</sup> حكايةً عن ولله محمّد تللّ على صحة وكالته عن الإمام صاحب الأمر أرواحُنا فداه<sup>(٣)</sup> وهكذا علّه ابنُ طاووس من السُّفراء والأبواب المعروفين الذين لا يختلف الإثنا عشرية فيهم<sup>(٤)</sup> وذكر النجاشي <sup>يهير</sup> أن له كتاب البشارات<sup>(٥)</sup>.

١٣-الحسين بن علي بن سفيان بن خالد بن سفيان أبو عبد الله البزوفري :

قال عنه النجاشي : ((شيخ جليل من أصحابنا له كتب)<sup>(")</sup>روى الشيخ في الغيبة له خبراً يدلُّ على جلالةِ قَدْرِهِ واعتماد السُّفراء عليه<sup>(\*)</sup> وعلَّق العلامة المجلسي ج<sup>هير</sup> في البحار على هذا الخبر قائلاً : ((يَظهَرُ منه أنَّ البزوفري كان من السُّفراء ولم ينقل ، ويمكن أنْ يكون وصل ذلك إليه بتوسِّط السّفراء أو بدون توسطهم في خصوص الواقعة))<sup>(\*)</sup>.

> (۱) رجل النجاشي / ۱۳ . (۲) الغيبة / ۲۸۲ ، الإرشاد ۳۵۲ ، الكافي / ۱ / ۵۱۸ . (۳) رجل الكشي / ٤٤٧ . (۵) رجل النجاشي / ۱۳ . (۲) الغيبة / ۱۸۷ . (۸) بحار الأنوار / ۱۳ / ۸۲ .

١٤-إبراهيم بن محمد الهمداني : قال عنه ابن طاووس على : وكيلُ النّاحية كان يحَجَّ أربعينَ حجَّة (() وقال الكشي على : ((روى عنه أنّه قال : وكتب إليّ ـ يعني الجواد على أو الإمام صلحب الأمر على ـ وقد وَصَل الحساب تقبّلُ اللهُ منكَ ورضي عنهم وجعلهم معنا في الدنيا والآخرة ، وقد وأعلمتُه موضعك عندي وكتب ألى النغر منك ورضي عنهم وجعلهم معنا في الدنيا والآخرة ، وقد وأعلمتُه موضعك عندي وكتبت إلى أيّوب أمرته بذلك أيضاً ، وكتبت إلى مواليّ بهمدان كتبت إلى مناك ورضي عنهم وجعلهم معنا في الدنيا والآخرة ، وقد وأعلم كتبت إلى النغر منك ورضي عنهم وجعلهم معنا في الدنيا والآخرة ، وقد وأعلمتُه موضعك عندي وكتبت إلى أيّوب أمرته بذلك أيضاً ، وكتبت إلى مواليّ بهمدان كتاباً أمرتهم بطاعتك والمصير إليك ، وأنْ لا وكيلَ لي مواليّ بهمدان كتاباً أمرتهم عنهم صلحب الزّمان أرواحنا فداه أيضاً ".

١٥-أحمد بن اليسع بن عبد الله القمي : قال عنه النجاشي : روى أبوه عن الرضا عليه ثقة ثقة له كتاب نوادر<sup>(4)</sup> وروى الشيخ والكشي توثيقه عن الإمام صاحب الأمر عليه<sup>(6)</sup>.

٦٦-أيّوب بن نوح بن دُرّاج النخعي أبو الحسين : كان وكيلاً لأبي الحسن الهادي وأبي محمد العسكري الميّلاً عظيم المنزلة عندهما مأموناً ، وكان شديد الورع كثير العبادة ، ثقةً في رواياته ، وأبوه نوح بن دراج كان قاضياً بالكوفة وكان صحيح الاعتقاد له كتاب نوادر<sup>(۱)</sup> وروايات ومسائل عن أبي

(۱) جامع الرواة / ۱/ ۳۲ .
(۲) رجل الكشي / ۵۰۸ .
(۳) رجل الكشي / ۲۹ , الغيبة / ۲۰۸ .
(٤) رجل النجاشي / ۷۱ .
(٥) رجل الكشي / ۲۹ ، الغيبة / ۲۰۸ .
(٦) رجل النجاشي / ۸۰ .

الحسن الثالث يميم<sup>(1)</sup>. روى الشيخ عن عمر بن سعيد المدائني : أنّه كان عند أبي الحسن العسكري يميم إذ ذخَلَ أيّوب بن نوح ... فلمّا انصرف التفتَ إليه أبو الحسن عليم وقال : ((يا عمر إنْ أحببت أن تنظر إلى رجل من أهل الجنة فانظر إلى هذا))<sup>(1)</sup>.

(٢) الغيبة / ٨٠

<sup>(</sup>١) الفهرست للطوسي / ٤٠ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

التوقيعات التي صدرت بواسطته

لم يحصِ أحد ما صدر عن الإمام المهدي ﷺ على يد نّوابه الأربعة الخاصّين من سنة ٢٦٠ هـ. حتىّ سنة ٣٢٩ هـ. لأسباب منها :

**أولاً** : نفس الظروف التي أوجبت الغيبة وتحريم الدّلالة على مكانه وذكر اسمه ﷺ بصورة مشدّة إلاّ على يد الخاصّة ، ولذلك فلا مجال للرواية إلا في ضيق جداً ، ومن الطبيعي ـ بحكم ذلك ـ أنْ يذهب أكثرَ ما صدر عنه ﷺ خاصةً ما هو خاص من حيث الشخص أو الموضوع .

ثانياً : رُبمًا اقتصروا في الرّواية على بعض ما يتّصلُ بالقضايا العامّة في ذلك الظرف ، أو في ما بعده ، ممّا جاء الأمرُ أو الإذنُ به من الإمام المهدي عظيم أو النّواب عضه وإنْ كانوا لا يصدرون إلاّ عنه ـ بحكم الحاجة إليه أو انتفاء ما يوجب التقية فيه<sup>(۱)</sup>. أو ربمّا تعدّوا الأسباب إلى ما ذكرناه سابقاً من ضياع كثير من الكتّب والمؤلفات بسبب الحوادث كما ذكرنا هناك .

وعلى كلّ حال نذكرُ هنا بعض ما وَصَلَ إلينا من توقيعات الإمام عليه التي صدرت على يدّ نوابه الأربعة ، وذلك بحسب ما نتعرَّضُ لدراسة حياة كلّ واحد منهم عضي.

(١) الإمام المهلتي المنتظر وأدعياء البابية والمهدية بين النظرية والواقع / ١٥٣ .

ما رواه أبو عمرو عثمان بن سعيد على قال : تَشَاجَر ابن أبي غانم القزويني وجماعة من الشيعة في الخَلَف ، فذَكَر ابن أبي غانم أنَّ أبا محمد عليته مضى ولا خَلَف له ،

ثمَّ إنَّهم كتبوا في ذلك كتاباً وأنفذوه إلى النُاحية ، وأعلموه بما تشاجروا فيه ، فوَردَ جواب كتابهم بخطه عَلِيْهِ :

بسم الله الرحمن الرحيم : عافانا الله وإياكم من الفتن ، ووَهَبَ لنا ولكم اليقين ، وأجارنا من سوء المنقلب ، إنّه أنهيَ إليّ ارتيابُ جماعةٍ منكم في الدّين ، وما دَخَلَهُمْ من الشكّ والحيرة في ولاةِ أمرهم فغمَّنا ذلك لكم لا لنا ، وساءنا فيكم لا فينا ، لأنّ الله معنا فلا فاقة بنا إلى أحدٍ غيره ، والحقُّ معنا فلن يُوحِشَنا من قَعَدَ عنّا ((ونحن صنايع ربّنا والخلق بَعُدُ صنايعنا))<sup>(1)</sup>.

يا هؤلاء ما لكم في الريب تترددون ، وفي الحيرة تنكسون ، أو ما سمعتم الله يقول : ﴿يَا أَلَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ ﴾ <sup>(\*)</sup>.

أو ما علمتم ما جاءت به الأثار ممّا يكونُ ، ويحدث في أئمتَّكم على الماضين والباقين منهم عليهم السّلام ، أو ما رأيتم كيف جَعَلَ اللهُ معاقل

(١) ورد هذا الكلام النفيس عن الإمام أمير المؤمنين عليهم أيضاً في كتاب له إلى ابن آكلت الاكباد معاوية كما يروي ذلك ابن ابي الحديد في شرحه على النهج ، وعلَّق عليه بقوله : هذا كلام عظيم على على الكلام ، ومعناه على على المعاني . أن صنيعة الملك من يصطنعه ويرفع قدره يقول على : ليسًّ على الكلام ، ومعناه على على المعاني . أن صنيعة الملك من يصطنعه ويرفع قدره يقول على : ليسًّ الكلام ، ومعناه على على المعاني . أن صنيعة الملك من يصطنعه ويرفع قدره يقول ، وعلَّم على على الكلام ، ومعناه على على المعاني . أن صنيعة الملك من يصطنعه ويرفع قدره يقول على الناس للحد من البشر علينا نعمة بل الله تعالى هو الذي انعم علينا ، فليس بيننا وبينه واسطة ، والناس بأسرهم صنائعنا فنحن الواسطة بينهم وبين الله تعالى ، وهذا مقام جليل ظاهره ما معت وباطنه أنهم عبيد الله ، والناس عبيدهم . شرح نهج البلاغة / ١٥ / ١٩٤ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

تأوون إليها وأعلاماً تهتدون بها من لدن آدم إلى أنْ ظهر الماضي يَشِيم كُلُما غابَ علم بدأ علم ، وإذا أفَلَ نَجْمٌ قَبَضَهُ اللهُ إليه ، ظننتُم أنَّ اللهُ أبطل دينه ، وقَطَعَ السَّبَبَ بينه وبين خلقه ، كلاً ما كانَ ذلك ولا يكونُ حتى تقوم السَّاعة ويَظْهَرَ أمرُ اللهِ وهم كارهون . وأنَّ الماضي عَشِيم مَضَى سعيداً فقيداً على منهاج آبائه فيحَد ... وفينا وصيتَه وعلمه ومنه خلفه ومَنْ يسدّ مسده ، ولا ينازعنا موضعه إلاّ ظالم آثم ، ولا يدّعيه دوُننا إلاّ كافرُ جلحد ، ولولا أنَّ أمْرَ اللهُ لا يُغْلَبْ ، وسرُّهُ لا يظهر ولا يعلن لَظَهَر لكم من حَقَّنا ما تَهَتَزُ منه عقولكم ويزيل شكوكم ، ولكنّهُ ما شاء اللهُ كان ولكلَّ أجلِ كتاب .

فاتَقوا الله وسلَّموا لنا وردَّوا الأمر إلينا، فعلينا الإصدارُ كما كانَ منَّا الإيراد، ولا تحاولوا كَشْفَ ما غُطِّي عنكم، ولا تميلوا عن اليمين وتعدلوا إلى اليسار، واجعلوا قصدكم إلينا بالمودَّة على السنَّة الواضحة، فقد نصحت بكم والإشفاق عليكم، لكنَّا عن مخاطبتكم في شُعُل في ما قد امتحنَّا به من منازعة الظالم العتلّ الضالّ المتتابع في غيّه المضادَ لربه المدّعي ما ليس له الجاحد حقّ مَن افترض اللهُ طاعتْه الظالم الغصب.

وفي ابن رسول الله لي إسوةٌ حسنة وسيردى الجاهل رداءة عمله وسيعلمُ الكافرون لمن عقبى الدار .

عصمنا الله وإياكم من المهالك والأسواء والافات والعاهات كلها برحمته، فإنّه وليّ ذلك والقادر على ما يشاء، وكان لنا ولكم وليًّا وحافظاً . والسّلامُ على جميعِ الأوصياءِ والأولياءِ والمؤمنين ورحمةُ اللهِ وبركاته وصَلًى اللهُ على محمَّدٍ وآله وسَلَّمَ تسليما<sup>(י)</sup>.

ومنها : ما وَرَدَ للرَّد على دَعوى جعفر الكذاب الذي ادَعى مقام الإمامة بعد وفاة الإمام العسكري ﷺ وقد روى هذا الكتاب الشيخ أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري ﷺ قال : إنَّه جاءَ بَعض الشَّيعة يُعلمه أنَّ جعفراً الكذَاب ... كَتُبَ إليه كتاباً يعرَّفُهُ فيه نفسه ، ويُعْلِمَهُ أنَّه القيُم بعد أخيه ، وأنَّ عنده من علم الحلال والحرام ما يحتاج إليه ، وغير ذلك من العلوم كلُها ، فلما قرأته كتبت إلى صاحب الزمان ، وصيَّرت كتابَ جعفر في درجه ، فَخَرجَ الجوابُ إليُ في ذلك :

بسم الله الرحمن الرحيم : أتاني كتابُكُ أبقاكَ الله ، والكتابُ الذي أنفذته درجه وأحاطت معرفتي بجميع ما تضمَّنه على اختلاف ألفاظه وتكرُر الخطأ فيه ((يعني : كتاب جعفر)) ولو تدبَرَّته لوقفتَ على بعضِ ما وقفتُ عليه منه.

والحمد لله رب العالمين حمداً لا شريكَ له على إحسانه إلينا ، وفضله علينا ، أبى الله عزّ وجل للحقّ إلا إتماماً ، وللباطل إلاّ زهوقاً وهو شاهدً عليّ بما أذكره ، ولي عليكم بما أقولُهُ ، إذا اجتمعنا ليومٍ لا ريبَ فيه ، ويسألُنا عَمَّا نحنٌ فيه مختلفون ، إنّه لم يجعل لصاحِبِ الكتابِ على المكتوبِ إليه ، ولا عليك ولا على أحدٍ من الخلق جميعاً إمامةً مُفتَرضَةً ، ولا طاعة ولا ذمّة وسأبَين لكم جملة تكتفون بها إنْ شاء الله تعالى .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

يا هذا ! يرحمك الله ، إنَّ الله تعالى لم يخلق الخلق عبئاً ، ولا أهملهم سُدى ، بل خلقهم بقدرته ، وجعل لهم أسماعاً وأبصاراً وقلوباً وألباباً ، ثمُ بَعَثَ إليهم النبيين في له مبشّرين ومنذرين يأمرونهم بطاعته ، وينهونَهُم عن معصيته ويعرفونهم ما جهلوه من أمر خالقهم ودينهم ، وأنزل عليهم كتاباً وبعث إليهم ملائكةً ، وبايّن بينهم ، وبيَّن من بعث إليهم بالفضل الذي جعله لهم عليهم ، وما آتاهم من الدلائل الظاهرة والبراهين الباهرة والآيات الغالبة فمنهم مَنْ جَعَلَ عليه النّار برداً وسلاماً ، واتخذة خليلاً ، ومِنْهُم مَنْ كَلَّمَهُ تكليماً وآتهم من أمر عليه النّار برداً وسلاماً ، واتخذة خليلاً ، ومنهُم مَنْ كَلَّمَهُ تكليماً ورَعِعلَ عصاهُ ثعباناً مبيناً ، ومنهم مَنْ أحيى الموتى بإذن الله وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله ، ومنهم مَنْ عَلَمَهُ منطق الطيّر وأوتيَ من

ثمَّ بعث محمَّداً رَحَمَّةً للعالمين وتَمَّمَ بِهِ نِعمَتَهُ ، وَخَتَمَ بِه أنبياءهُ ، وأرسله إلى الناس كافة ، وأظهر من صدقه ما أظهر وبيَن من آياته وعلاماته ما بيَن ثم قبضه تلك حميداً فقيداً سعيداً ، وجَعَلَ الأمرَ بعده إلى أخيه وابن عمَّه ووصيَّه ووارثِهِ علي بن ابي طالب علين ثمَّ إلى الأوصياء من ولده واحداً واحداً أحيا بهم دينه ، واتم بهم نوره وجعل بينهم وبين إخوانِهم وبني عَمَّهم الأدنين فالأدنين من ذوي أرحامهم ، فرقاناً بيَناً ، يعرف به الحجَّة من المحجوج والإمام من المأموم ، بأنْ عَصَمَهُمْ من الذنب ، وبرَّاهم من العيوب وطَهَرَهم من الدنَّسَ وَنَزَهَهُم من اللَّبس وجَعلَهُم خُزَّان عِلْمِهِ ومُستَودَعٍ حِكْمَتِه وموضع سره ، وأيدُهم بالدَّلائل ولولا ذلك لكان النّاسُ على سواء ولادَعى أمرُ الله عز وجل كلُ أحدٍ ولما عُرف الحق من الباطل ولا العالم من الجاهل .

وقد ادّعي هذا المبطل المفتري عليَّ الكذب بما ادّعاه فلا أدري بأيَّةٍ حالةٍ هي له رجاء أن يتمّ دعواه ؟ بفقهٍ في دين الله ؟ فواللهِ ما يَعْرِفُ حِلالاً من حرام ولا يفرِّق بين خطأ وصواب... فما يعلم حقًّا من باطل ولا محكماً من متشابه ولا يعرف حداً لصلاة ووقتها …؟ فاللهُ شهيدٌ على تَرْكِهِ الصَّلاة أربعينَ يوماً يزعُمُ ذلك لطلب الشعوذة ، ولعلَّ خبره تأدّى إليكم ، وهاتيكَ ظروفً مسكر، منصوبة وأثار عصيانه لله عز وجل مشهورة قائمة ، أم بحجة ؟ فليقمها أم بدلالة ؟ فليذكرها ، قال الله عز وجل في كتابه : بِسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحِيم ﴿حم \* تُنزيلُ الْكِتَاب مِنَ الله الْعَزير الْحَكِيم \* مَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلاَ بِالْحَقِّ وَأَجَل مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ \* قُل أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُون الله أَرُونِي مَاذاً خَلَتُوا مِنَ الأرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرُكٌ فِي السَّمَوَاتِ إِنَّونِي بِكِتَاب مِنْ قَبْل هَذا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْم إِنْ كُمُّتُمْ صَادِقِينَ \* وَمَنْ أَصَلْ مِتَنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ الله مَنْ لا يَسْتَجيبُ لَه إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ 20. فالتمس تولى الله توفيقَك ، من هذا الظالم ما ذكرت لك ، واستحنه وأسألهُ عن آيةٍ من كتاب الله يُفَسُرُها ، أو صلاةٍ يبيَّن حدودها ، وما يجب فيها لتعُلُّم حاله ومقداره ، ويظهرُ لك عَوَرَهُ ونقصانَه ، واللهُ حسببه . حفظ اللهُ الحقُّ على أهله وأقرَّهُ في مستقرَّه ، وأبي اللهُ عَزَّ وجلَّ أَنْ تكونَ الإمامَةُ في الأخوين إلاَّ في الحسن والحسين ، وإذا أذن اللهُ لنا في القول

(١) سورة الاحفاف الاية / ١ـــــ .

1.1

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_\_\_\_

ظَهَرَ الحقَّ واضمَحَلَّ الباطلَ وانحَسَر عنكم ، وإلى الله أرغبُ في الكفاية وجميل الصنع والولاية ، وحسبنا الله ونعم الوكيل ، وصلى الله على محمد وآل محمد<sup>(۱)</sup>.

ومنها : ما روي عن جواب الإمام عظيم من سؤال العَمْرَي وابنه عن في بعض المدّعين للسفارة والوكالة ، رواهُ سعد بن عبد الله ، قال الشيخ الطوسي عليم : وجدته مثبتاً بخطّ سعد بن عبد الله رضي الله عنه ، وهذا نصه وفَّقُكما اللهُ لطاعته وثبَّتكما على دينه وأسعدكما بمرضاته ، انتهى إلينا ما ذكرتما أن الميئميَ أخبركما عن المختار ومناظرتَهُ مَنْ لقي واحتجاجه بأنَّ خَلَف غير جعفر بن علي وتصديقه إياه ، وفهمت جميع ما كتبتما به مما قال أصحابكما عنه .

وأنا أعودُ بالله من العَمَى بعد الجِلاء ومن الضّلالة بعد الهدى ومن موبقات الأعمال ومرديات الفتن ، فإنّه عزَّ وجل يقول : ﴿الم \* أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتُونَ﴾ <sup>(\*\*)</sup> .

كيف يتساقطون في الفتنة ويتردّدون في الحيرة ويأخذون يميناً وشمالاً . فارَقوا دينهم أم ارتابوا أم عاندوا الحق أم جهلوا ما جاءت به الروايات الصَّادقة والأخبار الصَّحيحة ؟ أو علموا ذلك فتناسوا أمَا تعلمون أنَّ الأرض

<sup>(</sup>١) الغيبة / ١٧٤ ، الاحتجاج /٢٧٩ /٢ ، بحار الأنوار /٣٣ / ١٩٠ . وسوف نورد كناباً ثانياً للسفير الثاني في هذا المضمون ، ولعل أحمد بن إسحاق كاتب الإمام المهدي ٢ مرتين بخصوص الموضوع وضمنه بعض المسائل الفقهية لما سوف تقف عليه عند تعرضنا خياة السفير الثاني إن شاء الله نعالى .

لا تخلو من حجّة إمًا ظاهراً وإما مغموراً ؟ ! ولم يعلموا انتظام أئمّتهم بعد نبيهم ﷺ واحداً بعد واحد إلى أن أفضى الأمر بأمر الله عز وجل إلى الماضي يعني : الحسن بن علي صلوات الله عليه فقام مقام آبائه لمهلك يهدي إلى الحقّ وإلى طريق مستقيم ، كان نوراً ساطعاً وقَمَراً زاهراً ، اختارَ الله عزَّ وجَلَّ له ما عنده فمَضَى على منهاج آبائه للمهلي ...

عَهِدَ عَهلَهُ ووصية أوصى بها إلى وصيً سَترَهُ اللهُ عزَّ وجَلَّ بأمره إلى غايةٍ ، وأُخفى مكانه بمشيَّتِهِ للقضاء السابق والقدر النافذ وفينا موضعه ولنا فضله .

ولو قَدْ أَذَنَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي ما قد منعه وأزال عنه ما قد جَرَى به من حكمه لأراهم الحقّ ظاهراً بأحسن حِلْية وأَبْينِ دلالة ، وأوضح علامة . ولأبانَ عن نفسه وقام بحُجَّتهِ .

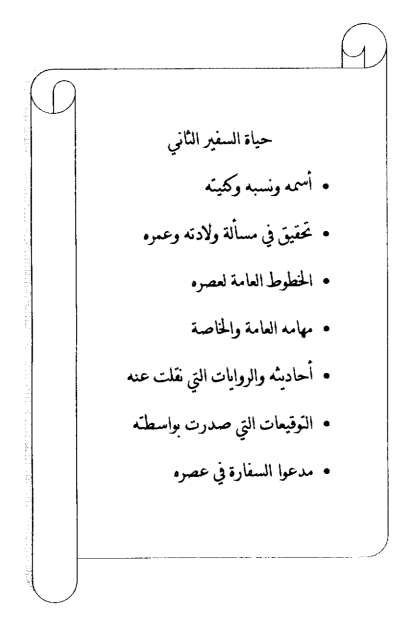
ولكنَّ أقدار اللهِ عزَّ وجَلَّ لا تُغَالَبْ وإرادَتَهُ لا تُرَدُّ وتوفيقُهُ لا يُسْبَقُ فليَدَّعوا عنهم اتباع الهوى ، وليقيموا على أصلهم الذي كانوا عليه ولا يبحثوا عما سَرُ عنهم فيأثموا ولا يكشفوا ستر الله عز وجل فيندموا وليعلموا أنَ الحقَّ معنا وفينا ، لا يقول ذلك سوانا إلاّ كذاب مفتر ، ولا يَدَّعيه غَيرُنا إلاّ ضَالٌّ غويّ فليقتصروا منّا على هذهِ الجُمْلَةِ دُونَ التفسير ويقنعوا من ذلك بالتعريض دون التصريح إن شاء الله'''.

وبهذا القدر نكتفي في تسلّيط الضوء على حياة السّفير الأول وذكر بعض التوقيعات التي خرجت بوساطته ، فإذا أردتَ المزيد انظر ما أثبت

<sup>(</sup>١) كمال الدين / ٢ / ٥١٠ . بحار الأنوار/٥٢ / ١٩٠ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_\_\_\_\_\_\_\_ العلماء الأعلام ممّا وَرَدَ عن كُلُ واحدٍ من النّواب في كُتُبِهِم المشار إليها في الهوامش .

\* \* \*



حياة السغير الثاني

اسمه وكنيته : أبو جعفر محمد بن عثمان بن سعيد العمري ، وقد تقدَّمَ ذكر نسبه عند تعرُضنا إلى ترجمة والله<sup>(۱)</sup> خلَفَ أباه بهذا المنصب ، وحلَّ محلَّه وأخذ منزلته من الثُقة والاحترام عند الشيعة ، كما روى ذلك الشيخ في الغيبة عن هبة الله بن محمد عن شيوخه قالوا : لم تزل الشيعة مجتمعةً على عدالته وثقته وأمانته ، للنصَّ عليه بالأمانة والعدالة ، وأمَرَ بالرجوع إليه في حياة الحسن العسكري شيخ وبعد موته في حياة أبيه عثمان بن سعيد ، لا يُحتلف في عدالته ولا يُرتاب بإمامته ، والتوقيعاتُ تخرج على يلِه إلى الشيعة في المهمّات طوال حياته بالخطَ الذي كانت تخرُجُ به في حياة أبيه عثمان<sup>(1)</sup>

وقالَ أيضاً : لمَّا مضَىَ أبو عمرو عثمان بن سعيد قام ابنُهُ أبو جعفر محمَّد بن عثمان مقامَة بنصَّ أبي الحسن العسكري عَكِمَ ونصَّ أبيهِ عُثمان بأمر القائم عَكِمَ<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر ترجمته في الغببة الشيخ الطوسي / ٢١٤ ، رجل الشيخ الطوسي / ٤٢٠ ، رجل النجاشي / ٢٢٠ رجل النجاشي / ٢٢٠ رجل النظر ترجمته في الغببة الشيخ الطوسي / ٢١٠ ، رجل المنينة رجل الكشي / ٢٢٠ ، عار الأنوار الكشي / ٢٢٠ ، عام القمي / ١٢٠ ، معجم رجل الحديث السيد الخوئي / ١١ / ١٢٠ ، يحار الأنوار العلامة المجلس الشيخ عباس القمي / ١٠٨ ، معجم رجل الحديث السيد الخوئي / ١١ / ١٢٠ ، يحار الأنوار العلامة المحلم المدين وتمام النعمة الشيخ الطوسي / ٢٢٠ ، يحار الأنوار العلامة الحلي الباب ٨ القسم الأول من حرف العين ، سفينة البحار الشيخ عباس القمي / ١٨٠ ، معجم رجل الحديث السيد الخوئي / ١١ / ١٢٠ ، يحار الأنوار العلامة المحلم المدين وتمام النعمة الشيخ الصدوق / ٢٤ ، غيبة الشيخ النعماني / العلامة المجلسي / ١٥ / ٢٥٠ ، كمل الدين وتمام النعمة الشيخ الصدوق / ٢٢٩ ، غيبة الشيخ النعماني / ٢٢٠ . مناقب أل ابي طالب ابن شهر أشوب / ١٩/٤ ، الاحتجاج الطبرسي / ٢٢٢ .

ونصّ الإمام العسكري ﷺ بقوله : ((اشهدوا عليّ أنَّ عثمان بن سعيد العَمْري وكيلي وأنَّ محمداً وكيل ابني مهديّكم)) .

وقال ﷺ أيضاً لبعض أصحابه : ((العَمْري وابنه ثقتان ، فما أدّيا إليكَ فعنيّ يؤديان وما قالا لك فعنيّ يقولان ، فاسمع لهما وأطعهما ، فإنّهما الثقتان المأمونان))<sup>(۱)</sup>.

وقد أوردنا التوقيع الشريف الذي يعزّيه مولانا الحجّة للينبخ بوفاة أبيه ويمدحه ويثني عليه ، ونضيف هنا ما جاء فيه أيضاً من مدحه وتنصيبه مكان أبيه : ((لم يزل ثقتنا في حياة الأب لينفخ وأرضاه وأنضر وجهه يجري عندنا مجراه ويسدّ مسدّه ، وعن أمرنا يأمر الابن وبه يعمل تولاّه الله ، فانته إلى قوله وعرف معاملتنا ذلك))<sup>(۳)</sup>. وروي أيضاً مسنداً عن محمّد بن يعقوب عن إسحاق بن يعقوب أنه تلقّى التوقيع بخطّ مولانا صلحب الدار لينبخ وفيه : ((وأمّا محمّد بن عثمان العمري رضي الله عنه وعن أبيه من قبل فإنّه ثقتي وكتابه كتابي))<sup>(۳)</sup>. وغيرها من النّصوص التي تؤكّد منزلته العالية ، وتأمر الشيعة بأخذ التعاليم منه ، ورفع حاجيّاتهم ومسائلهم إليه ، على أنَّ هذه النصوص تكشف أمرين مهمين :

الأمر الأول : مرحلة التمهيد التدريجي لتبوء هذا المنصب الخطير من قبل الإمام العسكري عظيمًا والتهيئة التامة لقبولها عند أتباعه وشيعته عليها

- (١) المصدر السابق.
- (٢) المصدر السابق .
- (٣) المصدر السابق .

والرجوع إليه حتى في حياة أبيه هيمنيه في حال المضايقة وتتبّع أثر السّفير الأول من قبل السّلطات فيكونُ محمّد بن عثمان يقوم بمهام أبيه .

الأمر الثاني : إظهار فضله ومنزلته عند الإمامين يشاط وإعطائه بعض المهام من قبلهم ليتماك حتَّى لو تَطلَّبَ ذلك الأمر إظهار بعض الكرامات على يديه تأكيداً لفضله ومنزلته ، كما يروي ذلك الشيخ في الغيبة بالإسناد عن عبد الله بن جعفر الحميري قال : ((... أتتنا الكُتُبُ بالخطَّ الذي كنَّا نُكاتَبْ به ((يعني خط الإمام المهدي)) بإقامة أبي جعفر رضي الله عنه مقامه))<sup>(()</sup>. وعن هبَةِ الله عن شيوخه ، وهم يتحدثون عن أبي جعفر العمري قولهم : ((وقد نقلت عنه دلائل كثيرة ، ومعجزات الإمام ظهرت على يديه وأمور أخبرهم بها عنه زادتهم في هذا الأمر بصيرة وهي مشهورة عند الشيعة)<sup>(()</sup>.

<u>تحقيق في مسألة ولادته وعمره</u> : وأيضاً هذه النصوص لم يذكر المؤرخون تاريخ ولادته هينه لا نعرف تاريخ صدورها لكي نتمكّن من ضبط تاريخ ولادته وعمره ولكنْ مما تقدَّم منّا في تحديد عمر والله ، أمكن لنا أنْ نحلّد عمره ولو على نحو التقدير وذلك اعتماداً على فتره سفارته التي دامت أربعينَ عاماً لا كما ذكرة الشيخ الطوسي هيد ((من أنَّ سفارته امتدت خسين عاماً حتَّى لقيَ رَبَّهُ العظيم في جمادى الأولى سنة خمس وثلاثمائة أو أربع ه ثلاثمانة).<sup>(1)</sup>.

- (١) الغيبة / ٢٦١ ، محار الأنوار / ١٥ / ٣٤٦ .
- (٢) الغيبة / ٢٢٠ ، كمال الدين / ٤٦٧ ، محار الأنوار / ١٥ / ٣٥٠ .
- (٢) الغيبة / ٢٢٣ الكامل في الناريخ/ ٢/ ١٥٩ . أعلام الوري / ٤١٦.

والتّحقيق في ذلك : أنْ نقول : لو أضفنا هذه العشر سنوات التي ذكرها الشيخ الطوسي ع<sup>طير</sup> لمدة سفارته تكون وفاته سنة ٣١٧ هـ وهذا لم يقل به أحَدٌ من أعلام الطّائفة الإمامية أعلى الله كلمتهم حتىّ أنّ الشيخ الطوسي ع<sup>يير</sup> لم يذكر ذلك ولم يقل به .

وهذا بناءً على أنَّ بداية سفارته كانت سنة ٢٦٧ هـ فإنَّ أحمد بن هلال الكرخي قد طَعَنَ بسفارته وكان أحد المنحرفين عن خطه ، وهو أوَّل من طعن بسفارة محمّد بن عثمان ، ويذكر الشيخ الطوسي هي أنَّ سنة وفاة أحمد بن هلال الكرخي سنة ٢٦٧ هـ<sup>(١)</sup> أي : بعد وفاة الإمام العسكري ﷺ بسبع سنين .

وأمًا إذا قُلنا بأن سفارَتَهُ كان ابتداؤها سنة ٢٦٦ أو٢٦٥ هـ. كذلك لا يمكن لنا تصوّر ملّة سفارته التي ذكرها الشيخ هج لأنَّ في هذه الفترة كانت السفارة بيد والده على مَرَّ علينا في تحديد عمره ومدّة سفارته فما ذكره الشيخ الطوسي لا يمكن الاعتمادُ عليه ، إلاّ اللّهم يقصد الشيخ بهذه الفترة فترة ظهوره مع والده قبل أنْ يستقلّ بسفارته والله العالم .

وبهذا التحديد لملة سفارته نستطيع أن نعرف :

أ-أنَّ السفير الثاني فضي الطول السفراء بقاءً في السّفارة ومن ثمَّ يكون أكثرهم توفيقاً في تلقّي التعاليم من الإمام المهدي عظيم وأوسعهم تأثيراً في الوسط الذي عاش فيه والذي كان مأموراً بقيادته وتدبير شؤونه <sup>(1)</sup>.

- (١) الغببة / ٢٤٥ ، رجال النجاشي / ٦٥ .
  - (٢) موسوعة الإمام المهدي // ٤٠٤ .

11.

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي\_\_\_\_

ب-النص الذي يرويه لنا مشايخ ورجل عصره ممّن لهم ارتباطاً وثيقاً بالناحية المقدسة عبّروا عنه ((بالشيخ)) كما يروي الشيخ بالغيبة عن عبد الله بن جعفر قال : ((خرج التوقيع إلى الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان بن سعيد العمري في التعزية بأبيه))<sup>(()</sup>وتعبير الإمام العسكري يكتين عنه مشتخ سعيد العمري في التعزية بأبيه))<sup>(()</sup>وتعبير الإمام العسكري يكتين عنه ((وابنه ثقتان)) وتعبير الإمام المهدي عليك ((والابن وَقَاهُ الله)) فإنّ هذه التعابير لا تدلُّ على عمر الصبّا وإغًا تدلّ على تمام بلوغ الرّجال النّاضجين مما يتراوح أعمارهم تقريباً من خمسة وعشرين إلى الثلاثين سنة أو أقلَّ أو أكثر .

ويؤيَّد ذلك أنَّ محمَّد بن عثمان مَّن شهد بولادة الإمام الحجَّة بن الحسن صلوات الله وسلامه عليه ، وكان حاضراً عندما أشهد الإمام العسكري ﷺ وفد القميين في زمن والده<sup>(۲)</sup>، وكما هو المعلوم والتَّابت بالنصوص أنَّ ولادة الإمام المهدي ﷺ كانت سنة ٢٥٥ هـ ، واستلام السفير الثاني ﷺ مهام السفارة مستقلًا بعمله كان ذلك في سنة ٢٦٥ أو ٢٦٦ هـ على ما ذهبنا إلى تحقيقه سابقاً ، فهذه عشر سنوات معلومة وواضحة ، فكم كان عمرةُ قبل ذلك ؟

وإذا أضفنا هذه الفترة إلى مَّلة سفارته اتَّضح لنا حُدودُ عُمُرِهِ تقريباً ونستفيدُ أيضاً لمعاصرته الإمامين الهادي والعسكري ﷺ مما يكسبه من الخبرة والاستفادة منهما ﷺ والمهام التي كان يتولاها في حياة أبيه تُضاف

- (١) الغبية / ٢٤٣ .
- (٢) انظر بحار الأنوار / ٦٢ / ٣٨ .

تأييداً لما ذهبنا إليه ، وأيضاً يُستَفَادُ من خلو كتب التاريخ والسيّر ، وأيضاً خلو النصوص التي أشرنا إليها ، من كون السّفير الثاني لاستلامه منصب السفارة عمره يومذاك صغيراً أو صبياً ، لَعمز الشّيوخ ورجال عصره ، أو لاحتج عليه بعض الطامعين لهذا المنصب واتخَذها وسيلةً وذريعة للنعريض به بانّه كيف يولي الإمام صبياً أو صغيراً لهذا المنصب الخطير ، وهكذا دعوى لم نجدها في كتب القوم لا تصريحاً ولا تلويحاً ، إلاّ ما أشرنا إليه من أنّ ابن هلال الكرخي قد طعن بسفارته ، ولكن لا من حيث عمره وإنمّا من حيث صدور التوقيع بحقه من والده وليس من الإمام المهدي عمره وإنمّا من حيث

لذا نَجَدُ الإمام العسكري عَظَمْ يُهَدُّ لسفارته على نحو التدريج كما ذكرنا ذلك .

وبدء عمله في سفارته انطلاقاً من مدينة بغداد بخلاف والده الذي بدأ عمله كسفير أول من مدينة سامراء ، بعد ذلك نقلت مهام السّفارة إلى بغداد من توجّهات الإمام المهدي ﷺ وللأسباب التي مَرَّتْ علينا .

واضطَلَعَ بمهام السِّفارة رُغْمَ حداثتها وقصر عمرها ، وأخذ يُوضَعُ الخطوط العامّة لعمله حتىّ يكونَ السُفير من بعده متماثلاً في الأسلوب ومتشابهاً في الأهداف باعتبار صدورهم من مصدر واحد ، وهي توجيهات الإمام المهدي عظيم بحسب ما يرى من المصالح ، عدا ما يقومُ به بَعْضُ السُّفراء من بَعدِهِ من عَمَلٍ إضافيّ وأسلوبٍ زائد لما يرى من مصلحة في عمله هذا .

### الخطوط العامة لعصره

أمًّا الخطوط العامة لعصر السفير الثاني في الله فقد عاصر ثلاثة من الأئمة المعصومين الإمام الهادي والعسكري والمهديّ صلوات الله وسلامه عليهم، وذلك بناءً على تحديد عمره الشريف تقريباً، وأمًا خُلَفَاءُ بني العبّاس ففد عَاصرَ أربعةً منهم، ثلثين من خلافة المعتمد المتوفي سنة ٢٧٩ هـ والمعتضد المتوفي سنة ٢٨٩ هـ، والمكتفي المتوفي سنة ٢٩٥ هـ، وأمًا المقتدر فقد أدركَ تسع سنوات من خلافته إذا قلنا أنَّ السفير الثاني توفي سنة ٣٠٤ هـ أو عشر سنوات إذا زدنا لوفاته سنة واحلة.

وأمًا تحديد معالم نشاطه ، فقد كانت في مرحلتين من حياته :

المرحلة الأولى : مع الإمام العسكري عليمًا برز أوّل وهلة كشخص يحمل أوسمة شرف وتمجيدٍ من الإمام لما مَرَّ علينا من النّصوص ، وذلك تمهيداً لحمل مسؤولية السّفارة ، وإبرازاً لشخصيّته ، وانتشاراً لِصِيتهِ ، فقد كان الإمامُ العسكري عليمًا يُردِفَهُ أثناء كلامِهِ دائماً مع أبيه أمام الوفود وحَمَلَةِ الحديث والفقه ، لذا لم نسمع من النّصوص التي بين أيدينا عندما استَلَمَ منصب السّفارة أنَّ مشايخ ورجال عصره وأتباع الإمام يقولون الآن عرفنا منزلته وقدره عند الإمام عليمًا كان الحال مع أبيه .

أمّا نشاطه في هذه الفترة مما يؤسَفَ له لم يصلنا منه شيء ورُبمًا تلفت أو ضاعت للأسباب التي ذكرناها عند تعرضنا لحياة والله عظيمه. حياة السغير الثانى

المرحلة الثانية : عندما أستقل بالسّفارة ، وصار مرجعاً وباباً وواسطة بين الشيعة والإمام المهدي عينية وهذه هي ابرز مراحل حياته ، وقدَّم أعمالاً جليلة ولعب دوراً هاماً في تاريخ التشيع ، وكما هو معلوم في هذه الفترة قد حدثت بعض التقلّبات السياسية والتغيرات الاجتماعية والثورات العلوية وغيرها التي كانت أهدافها مشتركة ومُوحَّلَةً ضدً الحكم العباسي ، فسوف نسلُط الضوء على أهم الأحداث التي حدثت في فترة سفارته ، لنرى عمل السفير الثاني اتجاه تلك الأحداث والتقلبات .

فاهم هذه الاحداث هي كالتالي :

١- خرج صلحب الزنّج فاستمال قلوب العبيد من الزنج بالبصرة ونواحيها ، وادّعى انّه من ولد عيسى بن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن ابي طالب فيخلا ، وهذا النَّسب عند النّسابين ليس بصحيح ، وهم يعدّونه من الأدعياء<sup>(١)</sup> أمّا حركته هذه فقد قُضي عليها سنة ٢٧٠ هـ كما يذكر ذلك ابن الأثير في الكامل واليافعي في المرآة<sup>(١)</sup>.

٢- ظهورُ حَرَكةِ القرامطة ، وكان ابتداءُ أمرهم بناحيةِ البحرين أنَّ رجلاً يعرف بيحيى بن المهديّ قَصَدَ القطيف ، فَنَزَلَ على رجل يُعْرَفُ بعليُ بن المعلّى بن حمدان مولى الزياديين ، وكان مُغالياً في التشيع ، فأظهر له يحيى أنَّهُ رسولُ المهديّ ، وكان ذلك في سنة إحدى وثمانين ومائتين ، وذكر أنَّه خرج إلى

(١) الفخري ابن الطقطقا/ ٢٥٠ وغيره من كتب النسب التي اشرنا إليها سابقًا .

<sup>(</sup>٢) الكامل في التاريخ ابن الأثير / ٦ / ٥٠ ـ ٥٣ ، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتب من حوادث الزمان ابن سليمان اليافعي / ٢/ ١٣٥ .

شيعته في البلاد يدعوهم إلى أمره ، وأنَّ ظهورَه قد قَرُبَ ، فوجَّه عليُّ بن المعلَّى إلى الشيعة من أهل القطيف فجمعهم وأقرأهم الكتاب الذي مع يحيى بن المهديَّ إليهم من المهديَّ ، فأجابوه وأنَّهم خارجون معه إذا أظهر أمره ووجَّه إلى سائر قرى البحرين بمثل ذلك فأجابوه".

٣ـ ابتداءً ظهور الدولَّة الفاطمية بالمغرب في سنة ٢٩٦هـ وانتهاؤها في مصر سنة ٥٦٧ هـ فاتَّسعَتْ أكنَافُها وطَالَتْ مُدَّتُها وكادَتْ هذه الدَّولة أنْ تملك ملكاً عاماً وأن تدين الأمم لها، إليها أشار الرضيُّ الموسوي عِمِّد بقوله :

ما مقامي على الهوان وعندي مِقُولٌ قباطعٌ وأنْفٌ حَمِيٌ وإباءُ محلَّقٌ بي عن الضيم كما زاغ طبائرُ وحشيُّ أَحْمِلُ الضِّيمَ في بلادي الأعادي وبمصرَ الخبليفة العلَويُّ مَنْ أبوهُ أببي ومَولاهُ مولايَ إذا ضامَني البَعيدُ القَصيُ لَفٌ عِرْقي بعْرقِهِ سَيَد النّباس محمَّبدُ وعسلَيُ إنَّ ذُلْي بنذلكِ الجو عِزَّ وأُوامي بذلك الرَّبع رَيُّ<sup>(1)</sup> لا الفتن العامة التي كانت تُثارُ بين فترة وأخرى ببغدادَ تارةً ، بين

أصحاب الخليفة ، وبين قادة الترك ، وأخرى بين خدم البلاط العباسي ، وبين البربر مما يؤدي ذلك سَلْبًا على الأوضاع العامُة للبلاد ، فقد ذكر ابن الأثير في أحداث سنة ٢٧٨ هـ فيها كانت الحربُ ببغداد بين أصحاب وصيف الخادم والبربر ، وأصحاب موسى ابن أخت مُفلِحُ أربعةَ أيّام من الحرَّم ، ثُمَّ أُصلِحوا

(١) الكامل في الناريخ /٧ / ٤٩٣.

(٢) كانسل / ٨ / ٣٢ ، الفخري / ٢٦٢ ويوجد في هذه الابيات بعض الاختلاف ولها قصدة ذكرناها بالنفصيل في كتابنا تاريخ دول الشيعة الجزء الخامس . وقد قُتلَ بينَهُم جماعة ، ثُمَّ وقَعَ بالجانِبِ الشرقيِّ وقعة بين أصحاب يونس قتل فيها رَجُلُ ، ثمَّ انصرفوا<sup>(۱)</sup>.

• ظهور إدريس بن جعفر – هو ابن عمّ الإمام المهدي عجل الله فرجه وسنهًلَ – الذي أدّعى الإمامة بالمدينة في أيّام المقتدر فسُقيَ سمّاً ، وكذلك أخوه الحسن بن جعفر أيضاً ظهَرَ في أعمال دمشق سنة ثلاثمائة من أيّام المقتدر أيضاً".

وذَكَرَ أبو الفرج الأصفهاني كيفيَّةَ قتلِهِ بقوله : وقتلت الأعراب في بعض نواحي البرَّ المحسن بن جعفر بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي ، وأُدخل رأسه بعد ذلك إلى بغداد ، وأظهر من قتله أنَّه كان دعا إلى خِلافِ السَّلطان فقتله لذلك".

٦- نقل العاصمة من سامراء إلى بغداد ، وذلك في نهاية أيام خلافة المعتمد العباسي بعدما عَمَّر قصره المعشوق<sup>(3)</sup>وبانتقاله هذا انتقلت معه الدواوين وجميع أجهزة الدولة ، مما يجعل ذلك التضييق على مهام وعمل السفير الثاني عليه.

وبعد فترةٍ وجَيزةٍ أصبحت سامرًاء من المدن الصّغيرة بعد أنْ كانت قد ضاهت بغداد في سعتها وكثرة عمرانها وجمال قصورها ونضارة متنزهاتها والتي عاشت بهذه النَّضارة حوالي الخمس والخمسين سنة ، مَلَكَ بها تمانية

- (۱) الكامل / ۷ / ٤٤١ .
- (٢) النفحة العنبرية ابو الفتوح ابن سليمان / ٧٣ .
  - (٣) مقاتل الطاليين / ٥٥٠ .
- (٤) تاريخ البعقوبي /٢/ ٢٤٠ ، معجم البلدان ياقوت الخموي / ٣٦٨ .

خلفاء هم المعتصم المعمَّر والباني لها ، والواثق ، والمتوكَّل ، والمنتصر والمستعين . والمعتز ، والمهتدي ، والمعتمد<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر كامل في التاريخ /٧ / ٤٤١ ، المنتظم ابن الجوزي / ٥/ ١٢٢ ، تاريخ الخلفاء السيوطي / ٣٦٥ , تاريخ الملوك والامم الطبري / ١١/ ٢٦١ ، الرحلة ابن جبير / ١٨٥ ، موسوعة العتبات المقدسة قسم سامراء ١٢ /١٠٩ . دراسات في العصور العباسية المتاخرة الدوري / ٢٩ .

#### مهاتمه العاتمة والخاصة

يتَضِحُ لنا مما تقدَّمُ من هذه المعالم الرئيسية لعصر السفير الثاني مينيخة أنَّها كانت تدور بفلكين :

الأوّل : الفلك الخارج عن سيطرة الدولة والعاصمة بغداد على هكذا أحداث واضطراب يحدث في أركان ملكهم منها ظهورً حركة القرامطة وخروج صلحب الزنّج وابتداء ظهور الدّولة الفاطميّة بالمغرب وظهور إدريس ابن جعفر الذي ادّعى الإمامة بالمدينة .

بيد أنَّ هذه الأحداث يمكن لنا أنْ نصنَّفها إلى ثلاثةِ أصناف :

أ-ما هو خارجُ عن سيطرة وإمكانيات السّفير الثاني هينينه بحيث لم يكن له القدرة على تغيرُ مسّار هذه الأحداث وجعلها تحْتَ تعليماتِهِ وإرشاداته كما هو الحالُ عند ظُهورِ ابتداءِ الدّولَةِ الفاطمية ، فإنَّ هذه الدولة كان معتقدها يخالف معتقد السفير الثاني هينينه جوهراً ومضموناً.

ب-ما هو خارج أيضاً عن رُقْعَةِ عَمَلِهِ ونشاطه الذي كان ينحصر في بعض المدن مثل مدينة بغداد وقم وخراسان وغيرها لمّن كان له بها وكيلاً أو نائباً أو باباً .

ت-أنَّ هذه الحركات التي ظهرت قد اتخَّذت الدولة الإجراءات اللازمة بحقَّها من قمع ومطَّاردة لقادتها ، وبهذا العمل من قبل السلطات قد أسقطت التكاليف اللازمة على السفير الثاني علينه. الثاني : وأمًا الفلك الثاني لهذه الأحداث فهي داخلية والبعض منها كانت في نفس البلاط العبّاسي كما سمعنا ذلك من النّصوص المتقدّمة وهكذا أحداث لا يشغل السّفير الثاني نفسه للتصدّي لها ، بل على العكس أنه يستفيدُ منها مَنْ تحرَّك ميداني واسع ببغداد الذي قضى أكثر مهامه بها .

ويستفاد أيضاً من مجموع خطوط الأحداث أنَّ بعض هذه الأحداث تمسُ بالجانب العقائدي ، مثل ظهور إدريس بن جعفر الذي ادّعى الإمامَة بالمدينة في أيّام المقتدر ، وكذلك أخوه الحسن بن جعفر أيضاً ، ظهر في أعمال دمشق سنة ثلاثمائة من أيام المقتدر ، وظهور يحيى بن المهدي بالقطيف وادّعى أنه رسولُ للمهدي ، وذكر أنَّهُ خرَجَ إلى شيعَتِهِ في البلاد يَدْعُوهُم إلى أمره وأنَ ظهوره قد قرب ، فوجَّه عليُ بن المُعلّى إلى الشيعة من أهلِ القطيف فجَمَعَهُم وأقرأهم الكتاب الذي مع يحيى بن المهدي إليهم من المهدي فأجابوه أنَّهم خارجون معه إذا أظهر أمره ووجَّه إلى سائر قُرى البحرين بمثل ذلك فأجابوه<sup>(1)</sup>.

فيمكن تلخيص دور السَّفير الثاني عظي اتجَّاه هذه الظاهرة الخطيرة التي ابتلي بها في عصره بمهمتين أساسيتين :

الاولى : تنبيهُ قواعِدِهِ وأتباعه عن طريق التوقيعات التي تَصْدُرُ عن الإمام المهدي ﷺ تُوضِّحُ بطلانَ هذه الحركات ، وليس لها علاقة بالقضيَّة المهدوية .

(١) الكامل في التاريخ / ٧ / ٤٩٣ .

الثانية : عَدَمُ الاصطدام بقادة هذه الحركات والدّخول مَعَهُمْ بمناظرات حَوَل مسألة الإمامة ، أو توجيه رسالة لهم تُبيَّنُ لهم خطأ عملهم وادّعائهم الباطل فإن السفير الثاني يَعْلَمُ جيَّداً أنَّ هكذا حركات تمسّ أمن الدولة وتُهَدد أركانها ، وبطبيَعة الحال سوف تتّخِذ السُلطةُ الإجراءات اللازمة لقمعها، فهو في غنيً عن هكذا عمل.

أمًا مهامّه الخاصّة التي قام بها أثناء سفارته الطويلة التي بَلَغَتْ اربعين سنةً تقريباً فأهمُها :

أ-توسيعٌ رُقْعَةِ الوُفودِ التي تَقدم إلى بغداد ، فإنها كانت تتوجَّهُ إلى سامراء لما اعتلدت عليه ، وقد ذكرنا أنَّ أباه قد حَوَّلَ هذه الوفود إلى بغداد فكانت جديدة عهد على هذه الظاهرة ، وبالخصوص تشخيص أماكن معيَّنة يقدمون عليها وبعيدةً عن جواسيس الدولة .

ب-لفت انتباه الشيعة وغيرهم إلى أشخاص معيَّنين لهم الخصوصية والقرب منه حتى كان يظن أنّ السفير الثاني هينيه إذا حَدَث له حادث فإنه يعينُ من الذي كان يخصهم ويقربهم ويدنيهم إليه ، وبهذا العمل كان يخطَّط لحفظ مَنْ يخلفه لمنصب السفارة كما روي ذلك الشيخ بالغيبة بعد سرد السَّند : أنَّ أحمد بن متيل القمي يقول : كان محمّد بن عثمان أبو جعفر العمري هينيه له مَنْ يتصرَّف له ببغداد عشرة أنفس ، وأبو القاسم بن روح هينيه فيهم ، وكلهم كان أخص به من أبي القاسم بن روح مينيه حتى أنه كان إذا احتاج إلى حلجة أو إلى سَبَبٍ ينجزه على يدِ غيره لما لم يكن له تلك الخصوصية فَلَمًا كان مُضيُّ أبي جعفر وقَعَ الاختيارُ عليه وكانت الوصية إليه.

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

قال : وقال مشايخنا : كنّا لا نَشُكُ أنّه إنْ كانت كائنة من أبي جعفر لا يقوم مقامه إلاّ جعفر بن أحمد بن متيل أو أبوه ، لما رأينا من الخصوصية به وكثرة كينونته في منزله ، حتىّ بلغ أنه كان آخر عمره لا يأكل طعاماً إلاّ ما أصلح في منزل جعفر بن أحمد بن متيل وأبيه بسببٍ وقع له ، وكان طعامه الذي يأكله في منزل جعفر وأبيه .

وكان أصحابنا لا يشكَون إنْ كانت حادثة لم تكن الوصيّة إلاً إليه من الخصوصية ، فلمّا كان عند ذلك ووَقَعَ الاختيار على أبي القاسم سلّموا ولم ينكروا ، وكانوا معه وبين يديه كما كانوا مع أبي جعفر ولم يَزَلْ جعفرُ بن أحمد بن متيل في جملة أبي القاسم وبين يديه كتصرُّفه بين يدي أبي جعفر هيئ العمري إلى أنْ مات هيئنه فكُلُ من طعن على أبي القاسم فقد طعَنَ على أبي جعفر وطَعَنَ على الحُجَةِ صلواتُ اللهِ عليه<sup>(۱)</sup>.

ت- بداية مرحلة التمهيد التدريجي للخلف من بعده ، رغم ما أعطى للبعض الخصوصية العالية كما تقدم في النقطة السابقة ، فإنّه بدأ في إعداد هذه المرحلة بأواخر حياته المباركة ، وبالتحديد أخر ثلاث أو آخر سنتيّن من عمره هينه أمر النّاس والوفود أنْ يتّصلوا بالحسين بن روح هينه حتّى يمهّدً له الطريق للسفارة .

يروي الشيخ ع<sup>ي</sup>لا بالغيبة عن جملةٍ من الرّواة عن أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه قال : حدّثنا أبو جعفر محمد بن علي الأسود ه<sup>يير</sup> قال : كنت أحمل الأموالَ التي تحصل في باب الوقف إلى أبي جعفر محمّد بن

(١) الغيبة / ٢٤٣ . بحار الأنوار / ٥١ / ٣٥٣ .

عثمان العمري هيئية فيقبضها منّي، فحملت إليه شيئًا من الأموال في آخر أيامه قبل موته بسنتين أو ثلاث سنين فأمرني بتسليمه إلى أبي القاسم الروحي هيئية فكنت أطالبه بالقبوض فشكى ذلك إلى أبي جعفر، فأمرني أنْ لا أطالبه بالقبوض وقال : كُلُّ ما وصل إلى أبي القاسم فقد وصَلَ إلي فكنت أحمل بعد ذلك الأموال إليه ولا أطالبه بالقبوض .

ثم قال : وبهذا الإسناد عن محمَّد بن علي بن الحسين قال : أخبر نا علي بن محمد بن متيل عن عمَّه جعفر بن أحمد بن متيل قال : لَمَّا حضرت أبا جعفر محمَّد بن عثمان العمري الوفاةُ كنتُ جالساً عند رأسه وأُحدَّثُهُ وأبو القاسم بن روح عند رجليه ، فالتفت إليَّ ثم قال : أُمرت أنْ أوص إلى أبي القاسم الحسين بن روح قال : فقمتُ من عند رأسه وأخذتُ بيد أبي القاسم وأجلسته في مكاني وتحوَّلت إلى عند رجليه".

<sup>(</sup>١) الغيبة / ٢٥٠ ، بحار الأنوار / ٥١ / ٣٥٤ . وسوف نذكر عند تعرضنا لحياة السفير الثالث المزيد من

هذه المهام لما لها من ارتباط في حياة السفير الثالث .

# أحاديثه والروايات التي نقلت عنه

أمّا الأحاديث التي نقلت عن السّفير الثاني فهي تختلف عن ما وصل إلينا من أبيه فهي متنّوعة العلوم الإسلامية ، منها عقائدية ، ومنها كلامية ومنها فقهيه ، وأخرى فلسفية وغيرها ، ولعلَّ السّبَبَ يعودُ في ذلك إلى طول فترة سفارته ، أو لكثرة ما كان يُواجِهُ من مسائل متنّوعة ، أو لكثرة الرُّواة والفقهاء والعلماء في عصره المبارك ، لذا علينا أنَّ نذكر شيئاً من هذه الأحاديث المباركة إتماماً للفائدة .

قال الشيخ على في الغيبة بعد سرد الرواة عن أبي الحسن محمّد بن جعفر الأسدي قال : كانَ في ما وَرَدَ عليَّ من الشيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري علينه في جواب مسائل إلى صلحب الزمان : أمّا ما سألتَ عنه من الصّلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها ، فلئن كان كما يقول الناس : إنَّ الشمس تطلع بين قرني شيطان وتغرُبُ بين قرني شيطان ، فما أرغم أنف الشيطان شيءً أفضَلَ من الصّلاة ، فصَلَّها وأرغم الشيطان أنفه .

وأمًا ما سألت عنه من أمرِ الوَقْفِ على ناحيتنا ، وما يجُعْل لنا ثمّ يحتاج إليه صاحبه ، فكُلُّ ما لم يسلَّم فصاحِبُهُ فيه بالخيار ، وكُلُّ ما سَلَّمَ فلا خيار لصاحبه فيه ، احتاجَ أو لم يحتج ، افتقرَ إليه أو استغنى عنه .

وأمًا ما سألتَ عنه من أمرِ مَنْ يستحلُ ما في يلهِ من أموالِنا ويتصرَّفُ فيه تصرُّفه في ماله من غيرِ أمر نا ، فمَنْ فَعَلَ ذلك فهو مَلْعُوَنُ ونحنُ خُصماؤه يومَ القيامة ، وقد قال النبي ﷺ : المستِحلُ من عترتي ما حَرَّمَ اللهُ ملعونُ على لساني ولسانِ كُلِّ نبيٌ مجاب ، فمَنْ ظَلَمَنا كان في جملةِ الظَّللين لنا وكانت لعنةُ الله عليه لقوله عز وجل : ﴿أَلاَ لَعْنَةُ اللہِ عَلَى الظَّالِمِينَ﴾<sup>(()</sup>.

وأمًا ما سألتَ عنه عن أمرِ المولودِ الذي نبتَتَ غلفته بعد ما يختن مرَّة أخرى فإنه يجب أن يقطع غلفته فإنّ الأرض تضّج إلى الله تعالى من بول الأغلف أربعين صباحاً .

وأمًا ما سألتَ عنه من أمرِ المصلَّي والنَّار والصُّورةِ والسَّراج بين يديه هل يجوزُ صلاته ؟ فإنَّ النَّاسَ قد اختلفوا في ذلك قبلك ، فإنّه جائزٌ لمن لم يَكُنْ من أولادِ عَبدَةِ الأصنام والنَّيران أنْ يُصلِّي والنَّار والسُراج بين يديه ولا يجوزَ ذلك لمن كان من أولادٍ عبَدَةِ الأوثان والنيران .

وأمّا ما سألتَ عنه عن أمرِ الضّياع التي لنلحيتنا ، هل يجوزُ القيام بعمارتها وأداء الخراج منها وصَرَّف ما يَفْضَلَ من دخلها إلى النلحية ، احتساباً للأجر وتقرُباً إليكم ؟ فلا يحِلُّ لأحدٍ أنْ يَتَصَّرفَ في مال غيره بغير إذنه فكيفَ يحَلُّ ذلك في مالنا ؟ مَنْ فعل ذلك بغير أمرنا فقد استحلَّ منا ما حرَّم عليه ، ومَنْ أكَلَ من أموالنا شيئاً فإنما يأكُلُ في بطنه ناراً وسيصلى سعيراً.

وأمًا ما سألتَ عنه من أمرِ الرَّجلِ الذي يجعل لناحيتنا ضيعةً ويُسلُّمها من قَيِّمٍ يقومُ بها ويعمرها ، ويؤدّي من دخلها خراجها ومؤنتها ، ويجعل ما

(١) سورة هود الآية / ١٨ .

بِقِيَ مِن النَّخل لناحيتنا ، فإنَّ ذلك جائز لمن جَعَلَهُ صلحبُ الضيعة قَيُّمًا عليها ، إغَّا لا يجوز ذلك لغيره .

وأمَّا ما سألتَ عنه من الثَّمار من أموالنا يمرُّ به المارَّ فيتناول منه ويأكل هل يحلُّ له ذلك ؟ فإنَّه يحل له أكله ويحرم عليه حمله<sup>(..)</sup>.

وعن أبي الحسين الأسدي أيضاً قال : ورَدَ عليَّ توقيعُ من الشيخ أبي جعفر محمد بن عثمان العمري هيئينه ابتداءً لم يتقدّمه سؤالٌ عنه ، نسخته : بسم الله الرحمن الرحيم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ، على من استحلّ من أموالنا درهما .

قال أبو الحسين الأسدي يهتد : فوَقَعَ في قلبي أنَّ ذلك في من استحلَّ من مال الناحية درهماً دون من أكل منه غير مستحلّ ، وقلتُ في نفسي : أنّ ذلك في جميع من استحلُ محرَّماً ، فأيُّ فضلٍ في ذلك للحُجّة عليه على غيره ؟

قال : فوالذي بَعَثَ محمَّداً ﷺ بالحقّ بشيراً ، لقد نظرت بعد ذلك في التوقيع فوَجَدته قد انْقلَبَ إلى ما كان في نفسي :

بسم الله الرحمن الرحيم : لعنةُ اللهِ والملائكةِ والنَّاس أجمعين على مَنْ أَكَلَ من مالنا دِرْهَمَاً حراما .

قال أبو جعفر محمَّد بن محمَّد الخزاعي ﷺ أخرَجَ إلينا أبو عليَّ بن أبي الحسين الأسدي هذا التوقيع حتَّى نظرنا فيه وقرأناه<sup>(٢)</sup>.

(١) الغبية / ٢٩٠ . الاحتجاج / ٢/ ٤٧٩ . بحار الأنوار /٥٣ / ١٨٢ ، كمال الدين /٢/ ٥٢٠ .

(٢) الغيبة / ٢٣٨ ، بحار الأنوار / ٥١ / ٣٤٧ ، وسائل الشيعة الحر العاملي / ٣/ ٥٤١ باب وجوب ايصال حصة الإمام . وقال أبو جعفر بن بابويه في الخبر الذي رُوي في من أفطر يوماً من شهر رمضان متعمّداً أنَّ عليه ثلاثَ كفّاراتٍ فإنّي أُفتي به في من أفطر بجماع محرَّم عليه أو بطعامٍ محرَّم عليه لوجودِ ذلك في روايات أبي الحسن الأسدي يجهد في ما ورَدَ عليه من الشّيخ أبي جعفر محمّد بن عثمان حيايته .

وفي كمال الدين قال : حَدَّئنا محمَّد بن محمد بن عصام الكليني عِ<sup>هير</sup> قال : حدثنا محمَّد بن يعقوب الكليني ، عن إسحاق بن يعقوب ، قال : سألتُ محمَّد بن عثمان العمري عِشِيْنه أنْ يوصلَ لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت عليَ.

فورد في التوقيع بخطُّ مولانا صلحب الزمان ٢٠٠٠

أمًا ما سألتَ عنه أرشدكَ الله وثبَّتَكَ من أمرِ المنكرين لي من أهلِ بيتنا وبنى عمَّنا .

فاعلم أنَّه ليس بين اللهِ عزَ وجل وبين أحدٍ قرابة مَنْ أنكرني فليس منيَّ وسبيله سبيل ابن نوح .

وأمًا سبيل عميَّ جعفرِ وولده فسبيل إخوة يوسف عَظِيرٌ ، وأمَّا الفُقَّاع فشِرْبَهُ حرامُ ولا بأس بالشلماب''.

وأمًا أموالكم فما نقبلها إلاً لتطهروا فمَنْ شاءَ فليَصِل ومن شاء فليقطع، فما آتانا اللهُ خيرٌ مما آتاكم .

وأمًا ظهور الفَرَج فإنّه إلى الله وكَذَبَ الوقّاتون . وأمًا قولُ مَنْ زعَمَ أن الحسين ﷺ لم يُقْتَلُ فكُفْرُ وتكذيبُ وضَلالٌ .

(١) نبات بري صغير يشبه عود الشعير يستعمل عند الاطباء للنداوي .

وأمَّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رُواةِ حديثنا ، فإنَّهم حُجَّتي عليكم وأنا حُجَّةُ اللَّه عليهم .

وأمًا محمَّد بن عثمان العمري رضي الله عنه وعن أبيه من قبل فإنّه ثقتي وكتابه كتابي ، وأمًا محمَّد بن علي بن مهزيار الأهوازي فسيصلح الله قلبه ويزيل عنه شكَه .

وأمًا ما وصلتنا به فلا قبولَ عندنا إلاَّ لما طاب وطَهُرَ وثمَنُ المغنّيةِ حَرَامٌ وأمَّا محمّد بن شاذان بن نعيم فإنّه رجلُ من شيعتنا أهل البيت .

وأمًا أبو الخطاب محمد بن أبي زينب الأجدع فإنّه ملعونً وأصحابه ملعونون فلا تجالس أهل مقالتهم فإنّي منهم بريء وآبائي الجهلا منهم براء .

وأمًا المتلبسون بأموالنا فمَنْ استحلّ شيئاً منها فأكَلَهُ فإنمًا يأكلُ النيران. وأمَّا الخُمْسُ فقد أبيح لشيعتنا وجُعِلوا منهُ في حِلٌ إلى وقتِ ظهورِ أمرنا لتطيب ولادتهم ولا تخبث .

وأمًا ندامَةً قومٍ شَكوا في دينِ اللهِ على ما وصَلُونا به فقد أقلنا من استقال ولا حاجَةً لنا إلى صِلَةِ الشاكَين .

وأمَّا عِلَّةُ ما وقَعَ من الغيبة ، فإن الله عز وجل يقول : ﴿ يا أَيُّا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاء إِنْ نَبُدَ لَكُمُ تَسُؤُكُمُ <sup>(()</sup> إنَّه لم يكنُ أحدُ من آبائي إلاّ وقد وقَعَتْ في عُنقه بيعةٌ لطاغيةِ زمانه وإنَّي أخرُجُ حين أخرجُ ولا بيعةَ لأحدٍ من الطواغيت في عنقي ، وأمَا وجهُ الانتفاع بي في غيبتي فكالانتفاع بالشمس إذا

(١) سورة المائدة الأية / ١٠٠ .

غَيَّبها عن الأبصار السَّحابُ ، وإنّي لأمانُ لأهل الأرض كما أنَّ النُّجومُ أمانٌ لأهل السّماء .

فأغلقوا أبوابَ السؤال عَمَّا لا يعنيكم ولا تتكلَّفوا عِلْمَ ما قد كُفيتُمْ وأكْثِروا الدُّعاء بتعجيل الفَرَجْ فإنَّ ذلك فرجكم .

والسّلامُ عليك يا إسحاق بن يعقوب وعلى من اتّبع الهدى''. ورُويَ عنه قال : إنَّ صاحب هذا الأمر لَيَحْضرَ الموسم مع الناس كُلَّ سَنَةٍ يرى النّاس فيعرفُهُم ويرونَهُ ولا يعرفونه .

ورُوي أنَّه قيل له : رأيتَ صلحِبَ هذا الأمر ؟

قال : نَعَم وآخِرُ عَهْدي به عندَ بيتِ الله الحرام وهو يقول : اللُّهم أنجز لي ما وعدتني .

وعنه أيضاً قال : رأيتَهُ صلواتُ اللهِ عليه متُعلّقاً بأستارِ الكَعْبَةِ في المستجار وهو يقول : اللُّهم انتقم بي من أعدائك .

وقال ابن نوح : أخبرني أبو نصر هبةُ الله بن محمّد ، قال : حدَّثني أبو علي بن أبي جَيَد القمّي ، قال : حدثني أبو الحسن عليّ بن أحمد الدّلال القمّي ، قال : دَخَلتُ على أبي جعفر محمد بن عثمان رضي الله عنه يوماً لأُسلُمَ عليه ، فوجدتُهُ وبين يديه ساجةٌ ونقّاش ينقش عليها ويكتب أياً من القران ، وأسماء الأئمة للمظلّا على حواشبها ، فقلت له : يا سيّدي ما هذه الساجة ، فقال لي هذه لقبري تكونُ فيه أضع عليها ، أو قال : أسند إليها وقد عزفت منه ، وأنا في كُلِّ يوم أنزل فيه فأقراً جُزْءاً من القرآن فأصعد ، وأظنُّه

<sup>(</sup>١) كمال الدين /٢ / ٢٢٥ ، الاحتجاج / ٤٦٩ ، بحار الأنوار / ٥٣ / ١٨٠ ، إعلام الوري / ٤٥٢ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهني

قال : فَلَخَذَ بِيدي وأرانيه ، فإذا كان يوم كذا وكذا من شهر كذا وكذا من سنة كذا كذا صرَّتُ إلى الله عزَّ وجل ودُفِنْتَ فيه .

وهذه السّلجَةُ معي فلمًا خَرَجْتُ من عندِهِ أثبتُ ما ذُكَرَهُ ولم أزل مترقّباً به ذلك ، فما تأخر الأمرُ حتى اعتلَّ أبو جعفر فماتَ في اليوم الذي ذكَرَهُ من الشّهر الذي قاله من السنة التي ذكرها ودفن فيه .

قال أبو نصر هبة الله : وقد سمعتُ هذا الحديث من غير أبي علي وحدَّثتني به أيضاً أمَّ كلثوم بنت أبي جعفر رضي الله عنها .

وروي أيضاً أنّه حفَرَ لنفسِهِ قبراً وسوّاه بالسّاج ونَقَشَ فيه آياتٍ من القرآن وأسماء الأنمة الميَكاعلى حواشيه ، قيل سُئلَ عن ذلك فقال : للناس أسبابُ وكان في كلٌ يومٍ ينزلُ في قبره ويقرأ جُزءاً من القرآن ثمّ يصعد<sup>(۱)</sup>.

قال العلامة الحلي : ثمّ سُئلَ بعد ذلك فقال : قد أُمِرْتُ أَنْ أَجَع أَمرِي ، فمات بعد شهرين من ذلك في جمادى الأولى سنة خمس وثلاثمائة ، وقيل سنة أربع وثلاثمائة ، وقال عند موته : أُمِرْت أَنْ أوصي إلى أبي القاسم الحسين بن رُوح وأوصى إليه<sup>(۲)</sup> ، وقبرةُ ببغداد مُشيَّد ويُعرَف : بالشيْخ الخلاّني .

<sup>(</sup>۱) بحار الأنبار / ٥١ / ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) خلاصة الأقوال العلامة الحلي القسم الأول ١٤٧ .

## التوقيعات التي صدرت بواسطته

وامتازَتْ فترَّة الغَيْبَةِ الصُّغرى بالإضافة إلى السُّفراء الأربعة بأمور : منها : إمكان الارتباط والمشاهدة في حدود ضيَّقة للخواصّ من شيعته . ومنها : خروجُ التوقيعات والمكاتبات من ناحيته المقدسة إلى شيعته عبر

سفرائه والإجابة على أسئلتهم ورسائلهم .

فيجبُ أن نعلَمَ أنَّ ما خرَجَ من التوقيعات في تلك الفترة ـ أعني الغيبة الصغري ـ كانت تمتاز بأمور :

أولاً : أنّها كانت جميعاً بخطُّ واحد ، وهو خَطُّ مولانا الإمام الحسن العسكري عليه والسرُّ في ذلك أنَّ الإمام عليه لمَّا كان غائباً عن شيعته فكان من الضروريَّ جداً أنْ يُكاتِبهُمُ بطريقةٍ مألوفةٍ عندهم ، مَعْرُوَفةٍ في أوساطهم وأفضَلُ طريقٍ يثقُ به شيعتُهُم لاعتيادهم عليه خلال فترة إمامة الإمامين الهادي والعسكري عليه كا حيث بدأت طريقة المكاتبة والمراسلة بين الإمامين عليكا وشيعتهم ، لانقطاع الشيعة عنهما ، وحيلولةِ النَّظام الحاكم بينهم وبين إمامهم .

وأفضل طريق لاطمئنان قلوب الشيعة بأنَّ ما يخرُجُ إليهم إنمَّا هو من إمام زِمَانِهِم هو ما صَنَعهُ مولانا القائمُ صلواتُ اللهِ عليه في اتخَاذ خطَّ أبيه الذي اشتهر لدى الشيعة حينذاك للاتُصال بشيعته ، وبَتَ الاطمئنان في قلوبهم ، ليقطعوا بأنَّ ما يخَرْجُ إليهم إنمَّا هو صَادِرُ من إمامٍ زمانهم ، ولا يسري الشكُّ إليهم في ما نُسِبَ إليه ﷺ ، وهذا التعمّد من الإمام صلحب الأمر جاء لمصلحةٍ بترسيخ روح الإيمان واليقين فيهم ، إذن كانت التوقيعات المراسلات جميعها بخطً واحد طيلة الغيبة الصّغرى حتّى نُسِبَ الخط إليه عَنِهِ فكان يقال إنّ هذا التوقيعُ بخطً مولانا صلحِبِ الدّار''.

ثانياً : أنّها كانَتْ عبارةً عن كلماتٍ قصار مختصرة مفيلة ، تخبر عن حفائق ، أو تأمر بأشياء ، أو تجيب عن سؤال ، أو جملةٍ من الأسئلة الواردة عليه في أيَّ حقلٍ من الحقول الفقهية أو الاجتماعية أو السياسية أو غيرها .

ثالثاً : أنّها لم تخرج إلى أصحابها مباشرةً بل كانت تخَرَجُ بواسِطَةِ السّفير الذي يتولىُ النّيابة الخاصّة عنه ﷺ ، فكانَ خَرُوُجُها من مهامٌ السُّفراء الاربعة كُلُّ من موْقِعِهِ وخِلالَ فترة سفارته .

رابعاً : أنّها عندما كانت عبارةً عن ردَّ وإجابةٍ على أسئلةِ شيَعتِهِ كانت تصدرُ أحياناً في اليوم ذاتهِ الذي تمَّ تسليم الكتاب فيه إلى السُفير ، بل رُبمًا الردِّ والمداد رطب لم يجفُ به ، أو جاءَ الجوابُ مكتوباً كالبرق الخاطف ، فيرى الجواب مكتوباً على الورقة قبل أن يسلَّم الكتاب إلى السفير ، وكانت الردود والإجابات في العادة تستغرقُ يومين أو ثلاثة أو حتى أياماً .

خامساً : أنَ التوقيع وإنَّ كانَ عادةً يُطْلَقُ على المكاتبات الخطَّية والرسائل المكتوبة إلاَ أنَها كانت تخرجُ أحياناً شفوية يبلَّغها السفير لأصحابها وكان يُطْلَقُ عليها التّوقيع آيضاً ، فالتوقيعاتُ المشارُ إليها هنا أعمُّ من المراسلات الشفوية والخطية .

() الغيبة ٢١٦ .

سادساً : إنّ السفير رُبّمًا دَوّنَ جملةُ من الأسئلة في ورقةٍ واحدة وأوصلها إلى الإمام أو كانت الإجابة على الأسئلة المتفرُقة تَرِدُ من النّاحِيَةِ المقدّسةِ دَفْعةً واحدة وفي ورقة موحّدة .

ولا ننسى أخيراً أنْ نحيطَ القارئَ الكريم علماً بأنه عليه ما كان يجُيبُ عن كُلُ ما يَرِدُ عليه من الأسئلة ، وما كانَ يردُ على جميع ما يردَه من مراسلات ، بل هُناكَ رسائلُ وأسئلةً وجَهت إليه أرواحُنا فِداهُ ما استلَمَ أصحابُها الردَّ والجواب .

> ويمكِنُ تلخيصُ تلكَ التُوقيعات تحتَ العناوين التالية : ١- تعيين السفير أو تأييده .

٢- تنبيه السفراء وتحذيرهم من المؤامرات والدسائس التي تحاكُ ضدّهم سواء من الأنظمة والخلفاء أو من غيرهم .

٣-الدعاء لمن سأله قضاءَ حلجته بالدّعاء ، وإخبارهم عن قضاء حوائجهم.

١١ -- تعزيةُ الشَّيعَةِ ببعض خواصَّه . ١٢ - إخبارُ السفير بانقطاعِ السَّفارة من بعده وبدأ الغيبة الكبرى ونهيه عن تنصيب من ينوب عنه .

١٣-الإخبارُ بامتناع المشاهَدةَ قبل الصيحة وخروج السفياني . ١٤-الأمرُ بتكذيب مَنْ يدّعي المشاهدة في الغيبة الكبرى .

أمًا التوقيعات التي خَرَجَتْ على أيدي السَّفير الثاني ﷺ فهي كثيرة أيضاً ، فنذكُرُ منها جملةً على نحو الاختصار .

فقد ذكر الشّيخ بالغيبة من علة طرق استفتاءات محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري عن بعض المسائل فخَرَجَ التوُقيعُ بواسطة محمّد بن عثمان العسري هينيخ ، وهذا نصُه : بسم الله الرحمن الرحيم :

أطل الله بقاءك وأدامَ عِزَّكَ وتأييدَكَ وسعادتك وسلامتك ، وأتمَّ نعمته وزاد في إحسانه إليك وجميل مواهبه لديك وفضله عندك ، وجَعَلَني من السّوء فداك وقدّسني فبلك الناس ، يتنافسون في الدرجات ، فمن قبلتموه كان مقبولاً ومن دفعتموه كان وضيعاً ، والخامل من وضعتموه ، ونعوذ بالله من ذلك .

وببلدنا أيدك الله جماعة من الوجوه يتساووُن ويتنافسون في المنزلة ووردَ أيَّاكَ الله كتابك إلى جماعةٍ منهم في أمرٍ أمرُتَهم به من معاونة ، وأخرج علي بن محمد بن الحسين بن مالك المعروف بمالك بادوكة وهو ختن ، رحمهم الله من بينهم فاغتم بذلك ، وسألني أيَّدك الله أنْ أعلمك ما نَالَهُ من ذلك ، فإنْ كان من ذنب استغفر الله منه ، وإنْ يكن غيرَ ذلك عرفته ما يسكَّن نفسه إليه إن شاء الله . التوقيع : لم نكاتب إلا من كاتبنا . وقد عودتني أدام الله عزّكَ من تفضُّلك ما أنت أهل أنْ تجزيني على العادة وقبلك أعزّك الله فقهاء أنا محتاجً إلى أشياء تسأل لي عنها ، فروي لنا عن العالم ﷺ أنّه سئل عن إمام قوم صلّى بهم بعض صلاتهم وحدثت عليه حادثة كيف يعمل من خلفه ، فقال يُؤخَّر ويُقَّدم بعضهم ويتم صلاتهم ويغتسلُ مَنْ مَسَه .

التوقيع : ليس على من نحَّاه إلاّ غسل اليد ، وإذا لم تحَدُّتْ حادثةُ تَقْطَعُ الصلاة تمَّم صلاته مع القوم .

وروي عن العالم ﷺ أنَّ مَنْ مَسَّ ميتاً بحرارته غَسَلَ يَدهُ ومَنْ مَسَّهُ وقد برد فعليه الغسل، وهذا الإمام في هذه الحالة لا يكون مسَّهُ إلاً بحرارته والعمل من ذلك على هو ، ولعلَّه يُنَحَيهُ بثيابه ولا يمسه فكيف يجبُ عليه الغسل.

التوقيع : إذا مَسَّةُ على هذه الحال لم يكن عليه إلاَّ غسل يده .

وعَنْ صَلاَةٍ جَعفر إذا سَها في التَسبيح في قيامٍ أو قُعُودٍ أو ركوع أو سجود وذكره في حالة أخرى ، قد صار فيها من هذه الصّلاة هل يعيدُ ما فاته من ذلك التَسبيح في الحالة التي ذكرها أم يتجاوَزُ في صَلاَته .

التوقيعُ : إذا هو سها في حالةٍ من ذلك ثمّ ذكر في حالةٍ أخرى قَضَى ما فاته في الحالة التي ذكر .

> وعن المرأة يموتُ زوجها هل يجوز أن تخرج في جنازته أم لا. التوقيع : تخَرُجُ في جنازته .

وهل يجوزُ لها وهي في عِدْتها أنْ تزور قبر زوجها أم لا. التوقيع : تزورُ قبر زوجها ولا تبيتُ عن بيتها . وهل يجوزُ لها أنْ تَخَرُجُ في قضاءِ حَقٌّ يَلزَمَهُا أم لا تبرح من بيتها وهي

في عدّتها .

التوقيع : إذا كان حَقُّ خرجت وقضته وإذا كانت لها حلجة لم يكن لها مَنْ ينظر فيها خَرَجَتْ لها حتىٌ تَقضي ولا تَبيتُ عن منزلها .

ورُوي في ثواب القران في الفرائض وغيره أن العالم ﷺ قال : عجباً لمن لم يقرأ في صلاته ((إنا أنزَلناه في ليلة القدر)) كيف تقبل صلاته ، ورُويَ ما زكت صلاة لم يقرأ فيها بقل هو الله أحد ، ورُويَ أنَّ مَنْ قرأ في فرائضه أعطي من الدنيا ، فهل يجوزُ أنْ يقرأ الهُمَزَةَ ويَدَعَ هذه السّور التي ذكرناها مَع ما قد رُويَ أنه تقبل الصلاة ولا تزكو إلا بهما .

التوقيع : الثوابُ في السّور على ما قد روي وإذا ترك سورة مما فيها الثواب ، وقرأ ((قل هو الله أحد )) ((وإنا أنزلناه)) لفضلهما أُعطي ثوابَ ما قرأ وثواب السور التي ترك ، ويجوز أن يقرأ غيرَ هاتين السُّورَتين وتكونُ صَلاتُهُ تامَة ولكن يكونُ قد تَرَكَ الفَضْل .

وعن وداع شَهْرِ رمضان مَتَى يكون فقد اختلفَ فيه أصحابُنا فبعضهم يقول : يقرأ في أخر ليلةٍ منه ، وبعضهم يقول : هو في آخر يوم منه إذا رأى هلال شوال .

التوقيع : العمل في شهر رمضان في لياليه والوداع يقعُ في آخر ليلة منه ، فإنْ خافَ أنْ ينقص جعله في ليلتين . وعن قول الله عزَّ وجل إنه : **﴿إِنَّهُ لَقُوْلُ رَسُولُ كَرِبِمِ ﴾** أن رسول الله ﷺ المعنِّي به **﴿ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِيْنِ ﴾** ما هذه القوة **﴿مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينِ ﴾**<sup>(1)</sup> ما هذه الطاعة وأين هي ؟ فرأيك أدام الله عزّك بالتفضُّل عليّ بمسألة مَنْ تثقُ به من الفقهاء عن هذه المسائل وإجابتي عنها مُنعِماً ، مع ما تشرحه لي من أمر محمّد بن الحسين بن مالك المقدّم ذكره بما يسكن إليه ويعتدّ بنعمة اللهِ عنده ، وتفضّل عليّ بدعاءٍ جامع لي ولإخواني للدُنيا والآخرة فعلت مثاباً إنْ

التوقيع : جَمَعَ اللهُ لك ولإخوانك خَيْرَ الدُّنيا والأخرة .

أطالَ اللهُ بقاءك وأدامَ عزّك وتأييدك وكرامتك وسعادتك وسلامتك وأتمَّ نعمَتَه عليك ، وزاد في إحسانه إليك ، وجميل مواهبه لديك ، وفضله عندك وجعلني من كُلِّ سوءٍ ومكروهٍ فداك ، وقدّمني قِبَلَكْ ، الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله اجمعين <sup>(1)</sup>.

وأخرجَ الشيخُ الصّدوق في كمال الدّين عن جملةٍ من الرّواة وأغلبهم ثقات توقيعاً، فيه دعاء يُدعى فيه بزمن غيبته ﷺ عن أبي محمّد الحسن بن أحمد المكتب، قال : حدثنا أبو علي بن همّام بهذا الدعاء، وذكر أنَّ الشيخ ـ أي السفير الثاني ـ قدَّس الله روحه أملاه عليه، وأمره أنْ يدعوَ به، وهو الدعاء في غيبة القائم ﷺ وهذا هو نصُّ الدّعاء :

() سورة الكوثر الآية / ١٩\_ ٢٠ \_ ٢١.

(٢) الغيبة / ٢٧٤، الاحتجاج /٢٨١/٢ ، بحار الأنوار /٥٣ / ٣١.

حياة السفراء الاربعة للإمام المهلتي

اللَّهُمَّ عَرَفْنِي نَفْسَكَ فَإَنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرَفْنِي نَفْسَكَ لَمْ أَعْرِفْ رَسُولَكَ . اللَّهُمَّ عَرَفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرَفْنِي رَسُولَكَ لَمْ أَعْرِفْ حُجَّتَكَ. اللَّهُمَّ عَرَفْنِي حُجَّتَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرَفْنِي حُجَتَكَ صَلَلْتُ عَنْ دِنِيي . اللَّهُمَّ عَرَفْنِي مِيتَةً جَاهِلَيَّةً ، وَلَا تُزِغْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْيَنِي ، اللَّهُمَّ فَكَمَا هَدَيْتَي بِوَلَايَةٍ مَنْ فَرَضْتَ طَاعَتَهُ عَلَيَّ ، مِنْ وَلَاةٍ أَمْرِكَ بَعْدَ رِسُولَكَ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَآلَدِ ، حَتَّى وَلَايَةٍ مَنْ فَرَضْتَ طَاعَتَهُ عَلَيَّ ، مِنْ وَلَاةِ أَمْرِكَ بَعْدَ رَسُولِكَ صَلَوَاتُكَ عَلَيهِ وَآلَدِ ، حَتَّى وَالَيْتَ وُلَاةَ أَمْرِكَ ، أَمْبِرِ أَلْمُؤْمِنِينَ ، وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ ، وَعَلِيمًا مَعْتَمَهُ عَلَيْ وَرَايَةٍ مَنْ فَرَضْتَ عَلَيْهِ مَاعَتَهُ عَلَيَّ ، مِنْ وَكَاةِ أَمْرِكَ بَعْدَ رَسُولِكَ صَلَوَاتُكَ عَلَيهِ وَآلَدِ ، حَتَّى وَرَايَةِ مَنْ فَرَضْتَ عَاعَرَتْ مَاعَتَهُ عَلَيَ ، وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ ، وَعَلِيماً ، وَعَلَيْهُمَ فَكَمَا هَ مَعْتَكَ وَالَيْتَ وَلَاةَ أَمْرِكَ ، أَمْبِرِ أَلْمُؤْمِنِينَ ، وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ ، وَعَلِيماً ، وَعَلِيلًا ، وَمُحَمَّداً ، وَجَعْفَراً ، وَمَوْلِكَ صَلُواتُكَ عَلَيْهِ مَنْ عَرَضْنِي .

اللَّهُمَّ فَنَبَّنِي عَلَى دِينِكَ وَاسْتَعْمِلْنِي مِطَاعَتِكَ ، وَلَيَّنُ قَلْبِي لِوَلِيَ أَمُرِكَ وَعَافِنِي مِنَا امْتَحْنَتَ بِهِ حَلْقَكَ ، وَتَبْنَنِي عَلَى طَاعَةِ وَلِيَّ أَمْرِكَ الَّذِي سَتَرْتَهُ عَنْ خَلْقِكَ ، فَبِإِذِيٰكَ غَابَ عَنْ بَرَيَتِكَ وَأَمْرَكَ يَنْتَظِرُ ، وَأَنتَ الْعَالِمُ غَيْرُ مُعَلَّمٍ بِالْوَقْتِ الَّذِي فِيهِ صَلَاحُ أَمْرِ وَلَيْكَ فِي الْإِذْنِ لَهُ بِطْهَار أَمْرِه ، وَكَنْتُف سِرَه وَصَبَّرْنِي عَلَى عَلَى ذَلِكَ حَتَّى لَا أَحِبَ تَعْجَبلَ مَا أَخَرْتَ ، وَلَا تَأْخِيرَ مَا عَجَلْتَ ، وَلَا أَكْشِف عَبْرُ وَصَبَّرْنِي عَلَى ذَلِكَ حَتَى لَا أَحِبَ تَعْجيلَ مَا أَنْزِعَكَ فِي الْإِذْنِ لَهُ بِطْهَار أَمْرِه ، وَكَنْتُ سِرَه وَصَبَرْنِي عَلَى ذَلِكَ حَتَى لَا أُحِبَ تَعْجيلَ مَا أَنْذَرْتَ ، وَلَا تَأْخِيرَ مَا عَجَلْتَ ، وَلَا أَكْشِف عَنْ مَعَالَ مَعْذَلُكَ حَتَى لَا أُحِبَ تَعْجيلَ مَا أَنْوَرْتَ ، وَلَا تَأْخِيرَ مَا عَجَلْتَ ، وَلَا أَعْوَلُ لِمَ وَكَنْتُ مَنْ مَا سَتَرْبَهُ ، وَلَا أَبْحَبْ عَلَى ذَلِكَ حَتَى لَا أَحِبَ تَعْجيلَ مَا أَنْذَرْعَانَ بَعْنِي مَنْ الْبَعْوَا أَعْوَلُ لَمَ وَكَنْتُ الْعَالِي مَنْ تَلْعَى الْلِي أَنْهُ مَنْ أَلَا أَنْ مَا الْمَتَنْتَ بِعَالَا أَنْ مَا أَبْتُ مَنْ عَلَى مَا الْمَلْ الْمَرْبِي مَنْ يَعْتَنَ مَ اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ أَنْ تُرَبِنِي وَلِيَّ أَمْرِكَ ظَاهِراً نَافِذاً لِأَمْرِكَ ، مَعَ عَلْمِي بِأَنَّ لَكَ السُّلُطَانَ وَالْقُدْرَةَ ، وَالْبَرْهَانَ ، وَالْحُجَّةَ ، وَالْمَشِيَّةَ ، وَالْإِرَادَةَ وَالْحَوْلَ وَالْقُوَةَ ، فَافْعَلْ ذَلِكَ بِي وَبِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ ، حَتَّى نَنظُرَ إَلَى وَلِيَّكَ ظَاهِرَ الْمَعَالَةِ ، وَاضِحَ الدَّلَالَةِ ، هادياً مِنَ الضَّلَالَةِ ، شَافِياً مِنَ الْجَهَالَةِ ، أَبَرِزْ يَا رَبَ مَسْمَاهِدَهُ ، وَبَبْتُ قَوَاعِدَهُ ، وَاخْتُلُ عَنْهُ مَا فَقَرْ عَيْنُنَا بِرُؤْبَيَةِ ، وَأَفِعْنَا بِحِدْمَيْهِ وَبَوَقَنَا عَلَى مِلْيَهِ وَاحْشُونَا فِي أَنْهُ مَا هِ عَ

اللَّهُمَّ أَعِدْهُ مِنْ شَرَّ جَمِيعٍ مَا حَلَقْتَ وَبَرَأْتَ وَذَرَأْتَ وَأَنْسَانَتَ وَصَوَّرْتَ وَاحْفَظْهُ مِنْ بَيْنِ يَدْيِهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ، وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ ، وَمِنْ فَوْقِهِ وَمِنْ تَحْبِّهِ مِحِفْظِكَ أَلَّذِي لَا يَضِيعُ مَنْ حَفِظْتُهُ بِهِ ، وَاحْفَظْ فِيهِ رَسُولَكَ وَوَصِيَّ رَسُولِكَ .

اللَّهُمَّ وَمُدَّ فِي عُمْرِهِ ، وَزِدْ فِي أَجَلِهِ ، وَأَعِنْهُ عَلَى مَا أَوْلَيْتُهُ وَاسْتَرْعَيْنَهُ وَزِدْ فِي كَرَامَتِكَ لَهُ ، فَإِنَّهُ الْهَادِي الْمَهْدِيُّ ، الْقَائِمُ الْمُتَدِي ، الطَّاهِرُ الَّقِيُّ النَقِيُّ الزَّكِيُّ ، الرَّضِيُّ الْمَرْضِيُّ ، الصَّابِرُ الْمُجْتَهِدُ الشَّكُورُ .

اللَّهُمَّ وَلَا تَسْلُبُنَا الْيَعِينَ لِطُولِ الْأَمَدِ فِي غَيْبَتِهِ ، وَانْقِطَاعِ حَبَرِهِ عَنَا ، وَلَا تُنسِنَا ذِكْرُهُ وَانْتِظَارَهُ ، وَالْإِيمانَ بِهِ وَقُوَة الْيَعِينَ فِي ظُهُورِهِ ، وَالدُّعَاءَ لَهُ وُالصَّلاَة عَلَيْهِ ، حَتَّى لَا يُقَنَّطَنَا طُولُ غَيْبَتِهِ مِنْ ظُهُورِهِ وَقِيَامِهِ ، وَيَكُونَ يَقِينُنَا فِي ذَلِكَ كَيَّقِينِنَا فِي قِيَامِ رَسُولِ اللهِ تَظْلَ وَمَا جَاءَ بِهِ مِنْ ظُهُورِهِ وَقِيَامِهِ ، وَيَكُونَ يَقِينُنَا فِي ذَلِكَ كَيَّقِينِنَا فِي قِيَامِ رَسُولِ اللهِ تَظْلَ وَمَا جَاءَ بِهِ مِنْ ظُهُورِهِ وَقِيَامِهِ ، وَيَكُونَ يَقِينُنَا فِي ذَلِكَ كَيَّقِينِنَا فِي قِيَامِ رَسُولِ اللهِ تَظْلَهُ وَمَا جَاءَ بِهِ مِنْ طُهُورِهِ وَقِيَامِهِ ، وَيَكُونَ يَقِينُنَا فِي ذَلِكَ كَيَقِينِنَا فِي قِيَامِ رَسُولِ اللهِ تَظْلُو مُشَايَعَتِهِ وَاجْعَلْنَا فِي حِزْبِهِ وَأَعْوَانِهِ ، وَأَنصَارِهِ وَالرَّاضِينَ بِغَطْهِ ، وَلَا تَسْلُبُنَا ذَلِكَ فِي حَيَاتِنَا وَلَا عِنْدَ وَفَاتِنَا ، حَتَّى تَتَوَفَّانَا وَنَحْنُ عَلَى ذَلِكَ غَيْرُ شَاكَيْنَ ، وَلَا نَاكِثِينَ وَلَا مُرْتَابِينَ وَلَا مُكَذَبِينَ .

اللهُمَّ عَجَلٌ فَرَجَهُ وَأَيْدُهُ النَّصْرِ ، وَإِنصُرْ نَاصِرِيهِ ، وَاخْدُلْ خَاذِلِيهِ وَدَمْدِمْ عَلَى مَنْ نُصَبَ لَهُ وَكَدْبَ بِهِ ، وَأَظْهَرْ بِهِ الْحَقَّ وَأَمِت بِهِ الْجَوْرَ وَاسْتَنْقِدْ بِهِ عِبَادَكَ المُؤْمِنِينَ مِنَ الذلُّ ، وَانْعَشْ بِهِ البِلَادَ ، وَاقْتُلْ بِهِ الْجَبَابِرَةَ الْكَفَرَةَ ، وَاقْصِمْ بِهِ رُءُوسَ الضَّلاَكِةِ ، وَذَلَّلْ بِهِ الجُبَارِينَ وَالْكَافِرِينَ ، وَأَبْرُ بِهِ الْمُنافِقِينَ وَالْنَاكِثِينَ ، وَجَمِيعَ الْمُخَالِفِينَ وَالْمُلْحِدِينَ ، فِي مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا ، وَبَخْرِهَا وَبَرْهَا ، وَسَعْلِهَا وَجَبَلِهَا ، حَتَّى لَا تَدَعَ مِنْهُمْ دَيَاراً ، وَلَا تُبْعِيَ لَهُمْ آثَاراً ، وَتُطَهَّرَ مِنْهُمْ بِلَادَكَ ، وَاسْفِ مِنْهُمْ صُدُورَ عِبَادِكَ ، وَجَدَدْ بِهِ مَا امْتَحَى مِنْ دِينِكَ ، وَأَصْلِحْ بِهِ مَا بُدَلَ مِنْ حُكْمِكَ وَغَيَّرَ مِنْ سُنَبِّكَ ، حَتَّى يَعُودَ دِينُكَ بِهِ وَعَلَى بَدِهِ غَضاً جَدِيداً صَحِيحاً لاَ عِنَحَ فِيهِ وَلاَ بِدْعَةَ مَعَهُ ، حَتَّى تُطْغِيَ بِعَدْلِهِ نِيرَانَ الْكَافِرِينَ ، فَإِنَّهُ عَبْدُكَ الَّذِي اسْتَخْلَصْتَهُ لِنَفْسِكَ وَارْتَضَيَّتُهُ لِنَصْرَةِ دِينكَ ، واصطَفَيْتَهُ بِعِلْمِكَ ، وَعَصَمْتُهُ مِنَ الذُّنُوبِ وَبَرْأَتُهُ مِنَ الْمُيُوبِ ، وَأَطْلَعْتُهُ عَلَى الْغُيُوبِ ، وَأَعْتَبْتَ عَلَيْهِ ، وَطَهَّرْتُهُ مِنَ الرَّجْس وَنَعْيْتُهُ مِنَ الدَّنُس .

الَّلَهُمَّ فَصَلَّ عَلَيْهِ وَعَلَى آبَانِهِ الْأَنْتَةِ الطَّاهِرِينَ ، وَعَلَى شِيعَتِهِمُ الْمُنْتَجَبِينَ ، وَبَلَغْهُمْ مِنْ آمَالِهِمْ أَفْضَلَ مَا يَأْمُلُونَ ، وَاجْعَلْ ذَلِكَ مِنَا خَالِصاً مِنْ كُلَّ شَكٍ ، وَشُبْةٍ وَرِيَاءٍ ، وَسُمْعَةٍ ، حَتَّى لَا نُرِيدَ بِهِ غَيْرَكَ ، وَلَا نَطْلُبَ بِهِ إِلَّا وَجْهَكَ .

اللَّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو إَلَيْكَ فَقْدَ نَبِيْنَا ، وَغَنْبَةَ وَلَيْنَا ، وَشِدَّةَ الزَّمَانِ عَلَيْنَا وَوُقُوَعَ الْفِنَنِ بِنَا ، وَتَظَاهُرَ الْأَعْدَاءِ ، وَكَثْرَة عَدُونَا ، وَقِلَّهَ عَدَدِنَا ، اللَّهُمَّ فَافْرُخ ذَلِكَ بِفَتْحٍ مِنْك تُعَجَّلُهُ ، وَبِصَبْرٍ مِنْكَ تُيَسَرُهُ ، وَإِمَامٍ عَدْلٍ تُظْهِرُهُ ، إَلِهِ الحَقَّ رَبَ الْعَالَمِينَ .

اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ أَنْ تَأَذَنَ لِوَلَيْكَ فِي إِظْهَارِ عَدْلِكَ فِي عِبَادِكَ ، وَقَتْلِ أَعْدَائِكَ فِي بِلَادِكَ ، حَتَّى لَا تَدَعَ لِلْجَوْرِ دِعَامَةً إِلَّا قَصَمْتَهَا ، وَلَا بَنِيَّةً إِلَّا أَفَنَيْتَها ، ولَا وَقَدَّا إَلَّا نُوْهَنْتَهَا ، وَلَا رَكْماً إِلَّا هَدَدْتَه ، وَلاَ حَدَا إِلاَّ فَلْلَتَه ، وَلاَ سِلاحاً إِلاَّ كَلْلَتَه ، وَلاَ رَآيَةً إِلاَ نَحَسْنَهَا ، وَلاَ شُجَاعاً إِلاَ قَنَلْتَهُ ، وَلاَ حَدَا إِلاَّ فَلْلَتَه ، وَلاَ سِلاحاً إِلاَ كَلْلَتَهُ ، وَلاَ رَآيَةً وَلاَ شُجَاعاً إِلاَ قَنَلْتَهُ ، وَلاَ حَدًا إِلاَ فَلْلَتَه ، وَلاَ سِلاحاً الاَ كَلْلَا أَنْ يَعْتَقُوا ، وَلاَ شُجَاعاً إِلاَ قَنَلْتَهُ ، وَلاَ حَدًا إِلاَ فَلْلَتَه ، وَلاَ مَوَا سِلاحاً اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ م وَلاَ شُخَاعاً إِلاَ قَنَاتَهُ ، وَلاَ حَدًا إِلاَ عَدَدَتَه الْمُعْرَفِهُمْ وَلاَ سُبُعَاكَ الْقَاطِع ، وَبَاللَهُ مَدَاعَة اللَا عَدَامَةً إِلاَ عَدَاعَةً إِلاً عَذَا مُوالاً مَا اللَّهُ

اللهُمَّ اكْمَعَ وَلِيَكَ وَحُجَّتَكَ فِي أَرْضِكَ هَوْلَ عَدُوَهِ ، وَكِدْ مَنْ كَادَهُ بِمَنْ مَكَرَ بِدِ ، وَاجْعَلْ دَانِرَةَ السَّوْ عَلَى مَنْ أَرَادَ بِهِ سُوءاً ، وَاقْطَعْ عَنْهُ مَادَّتَهُمْ وَأَرْعِبْ بِهِ قُلُوبَهُمْ ، وَرَلْزِلْ لَهُ أَقْدَامَهُمْ ، وَخُدْهُمْ جَهْرَة وَبَغْنَةً ، شَدَدْ عَلَيْهِمْ عِقَابَكَ ، وَأَخْزِهِمْ فِي عِبَادِكَ وَالْعَنْهُمْ فِي بِلاَدِكَ ، وَأَسْكِنْهُمْ أَسْعَلَ نَارِكَ وَأَحِطْ بِهِمْ أَشَدَ عَذَابِهُمْ ، وَأَصْلِهُمْ

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدى\_

1 5 1

وَاحْشُ قُبُورَ مَوْتَاهُمْ نَاراً ، وَأَصْلِهُمْ حَرَّ نَارِكَ ، فَإِنَّهُمْ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَبَعُوا الشَّهُواتِ وَأَذِلُوا عِبَادَك .

اللَّهُمَّ وَأَحْيٍ بِوَلِيْكَ الْقُرْآنَ وَأَرِنَا نُورَهُ سَرْمَداً لَا ظُلْمَةَ فِيهِ ، وَأَحْي بِهِ الْقُلُوبَ الْمَتَنَةَ ، وَاسْفُ بِهِ السُّدُورَ الْوَغِرَةَ ، وَاجْمَعْ بِهِ الْالْحُوَاءَ الْمُحْتَلِفَةَ عَلَى الْحَقَّ ، وَأَقِنْم بِهِ الْحُدُودَ الْمُعَطَّلَةَ وَالْأَحْكَامَ الْمُهْمَلَةَ ، حَتَّى لاَ يَبْقَى حَقُّ إِلاَّ ظَهَرَ وَلاَ عَدْلُ إِلاَّ زَهَرَ ، وَاجْعَلْنَا يَا رَبَّ مِنْ أَعْوَانِهِ وَمِتَنْ يُقَوِّي سُلُطَانَهُ وَالْمُؤْتَمِرِينَ لِأَمْرِهِ وَالرَّاضِينَ ، بِغَعْلِهِ وَالْمُسَلَّمِينَ لِأَحْكَامِ ، وَمَتَّنُ لاَ حَاجَةَ بِهِ إِلَى التَّيْبَةِ مِنْ خَلْقِكَ ، أَنْتَ يَا رَبَّ اللَّذِي تَكْتَفِ السُوَ ، وَالْحَابَهِ ، وَمَتَنْ لاَ حَاجَةَ بِهِ إِلَى التَّقِيمَةِ مِنْ خَلْقِكَ ، أَنْتَ يَا رَبَ اللَّذِي تَكْتَفِ السُوَ ، وَالْجُعَدِي الْمُضَطَّلَةَ وَالْأَحْكَامَ الْمُعْمَلَةَ ، حَتَى لاَ يَتْقَدِينِ الْعُوانِ وَالرَّاضِينَ ، بِغَعْلِهِ وَالْمُسْلَمِينَ لاَ حَكَامِهِ رَبَ مِنْ أَعْوَانِهِ وَمِتَنْ يُقَوِّي سُلُطَانَهُ وَالْمُؤْتَمِرِينَ لِأَمْرِهِ وَالرَّاضِينَ ، بِغَعْلِهُ وَالْمُسْلَمِينَ لاَ حَكَامِهِ ، وَمِتَنْ لاَ حَاجَةَ بِهِ إِلَى التَّيْبَةِ مِنْ خَلْقِكَ ، أَنْتَ يَا رَبَ اللَّفُو اللَّهُ وَالْمُ لُوعَنِي وَالْحَاجَةُ وَالْمُولَافِي اللَّهُ وَالْمُعْتَى السُوءَ ، وَتُ مُولَقَا فَي وَعَمَانَ لاَ حَاجَةَ بِهِ إِلَى التَعْكَمَةِ مِنْ خَلْقِتَهِ مَنْ عَلَيْ بِعَنْ الْتُوالَا فَيَهُ اللْعُو الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاكَ ، وَتُنَعْبَةِ مِنْ حَلْقَعْوَانِهِ وَمِعَنْ يَعْتَى مُ مُعْلَيْهُ وَالْمُؤْتَعَالَى والْمُولَة وَالْمُولَةِ مَنْ فَعْلَة م

اللَّهُمَّ وَلاَ تَجْعَلْنَا مِنْ حُصَمَاءِ آلَ مُحَمَّدٍ ، وَلاَ تَجْعَلْنَا مِنْ أَعْدَاءِ آلَ مُحَمَّدٍ ، وَلاَ تَجْعَلْنِي مِنْ أَهْلِ الْحَنَقِ وَالْغَيْظِ عَلَى آلَ مُحَمَّدٍ ، فَإِنِّي أَعُوذُ بِكَ فَأَعِذْنِي ، وَإِسْتَجِيرُ بِكَ فَأَجَرْنِي .

الَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَجْعَلْنِي بِهِمْ فَانِزاً عِنْدَكَ فِي أَلُدْنيا وَالأَخِرَة وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ .

وإنما ذكرت هذه الدعاء بكامله لأهمية قراءته في زمن الغيبة .

هذا وقد وَرَدَ الكثيرُ من الأدعية والزيارات عن طريق توقيعات السفير الثاني نشير إليها هنا على نحو الإجمال ، وأهمَّ هذه الأدعية والزيارات هي : دعاء الحجة في كُلُّ يومٍ من شهر رَجَب ، ودعاء الافتتاح الذي يقرأ في ليالي رمضان ، وهو من أهمَّ الأدعية في لغته وأسلوبه ومضامينه العقائدية ، فهذا الجانبُ ملحوظ لدى كُلِّ من قرأه ، ودعاء المهدي للفرج ، وزيارة آل يس التي وردت عن طريق محمّد بن عبد الله الشيباني قال : إنَّ أبا جعفر محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري أخبره وأجاز له جميعَ ما رواه أنّه خرج إليه توقيع من الناحية المقدسة.. <sup>(()</sup>وغيرها ، ومَن أرادها فليطلبها من المصادر المشار إليها .

<sup>(</sup>١) انظر إقبل الأعمال ابن طاووس / ٦٤٦ فصل فيما نذكره من الدعوات ، البلد الأمين / ١٧٩ الكفعمي ادعيه شهر رجب ، المصباح الكفعمي / ٢٩٩ الفصل الثالث والأربعون ، محار الأنوار /٩٥/ ٣٩٢ باب ٢٣ اعمال مطلق أيام شهر رجب ، من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق /٢٩٢٥ باب نوادر الحج والغريب من الشيخ عباس القمي لم يذكر انه صدر عن طريق السفير الثاني ونسبته للإمام .

### مدّعوا السّغارة في عصره

١-أحمد بن هلال الكرخي العبرتائي<sup>(\*\*)</sup> ، المولود سنة ١٨٠ المتوفي سنة ٢٦٧هـ هو أوّلُ مَنْ ادعى السّفارة في زمان محمّد بن عثمان هيئنية قد عاصر الإمام الرضا والجواد ، والعسكريين صلوات الله عليهم ، وعاصرَ الغيبة الصُغرى لسبع سنين ، كما ذكرنا ذلك ، له كتاب يوم وليلة ، وكتاب النوادر<sup>(\*\*)</sup> أتخذ مسلك التصوف ، وحَجّ أربعاً وخسين حجّة ، عشرونَ منها على قدميه ، لَقِيَهُ أصحابُنا بالعراق وكَتَبوا عنه<sup>(\*\*)</sup>.

لم يدّع السفارة في عهد السّفير الأول ، وإنمّا أدّعاها في زمن السّفير الثاني ، وأنكر النصّ عليه بالسّفارة ، وإنْ اعترف بالنصّ على أبيه عثمان بن سعيد عليهما الرحمة والرضوان<sup>(٤)</sup>.

ذمّه الإمام العسكري ٢٠ على ما روي عنه ("ومن بعده ذمّه مولانا صلحب الأمر فكتب إلى وكلائه بالعراق ((احذروا الصّوفيّ المتصنّع)) وورد على بن القاسم نسخةُ ما كان خرَجَ من لعن ابن هلال ، ولما أنكر رواةُ

- (۱) رجال النجاشي / ٦٢ ، رجال الكشي / ٤٤٩ .
  - (٢) رجال النجاشي / ٢٥ .
  - (٣) رجل الكشي / ٤٤٩ .
    - (٤) الغيبة / ٢٤٥ .
    - (٥) رجل الكشي / ٢٥ .

أصحابنا بالعراق ذلك لروايتهم عنه ، خرَجَ التوقيع التالي من ناحيته المقدسة : ((قد كان أمرُنا نَفَذَ إليك في المتصنّع ابن هلال لا رحمه الله بما قد علمت ولم يزل لا غفر الله ذنبه ولا أقال عثرته ، يُداخلُنا في أمرنا بلا إذن منًا ، ولا رضىً يستبد برأيه فتحامى ديوننا ، لا يمضي من أمرنا إيّه إلاّ بما يهواه ويريده ، أرداه الله في ذلك في نار جهنم ، فصبرنا عليه حتى بتر الله بدعوتنا عمره ، وكنّا قد عرّفنا خبره قوماً من موالينا في أيامه ـ لا رحمه الله ـ وأمرناهم بإلقاء ذلك إلى الخاص من موالينا ، ونحن نبرأ إلى الله من ابن هلال ، لا رحمه الله ولا ممن لا الخاص من موالينا ، ونحن نبرأ إلى الله من ابن هلال ، لا رحمه الله ولا ممن لا الفاجر ، وجميع من كان سألك ويسألكَ عنه من أهل بَلَيه والخارجيّ ، ومن الفاجر ، وجميع من كان سألك ويسألكَ عنه من أهل بما يمان في المناك من كان يستحقُ أنْ يطّلع على ذلك ، فإنه لا عُذْرَ لأحدٍ من موالينا في التشكيك في ما روى عنّا ثقاتنا ، قد عرفوا بأنّنا نفاوضهم بسرّنا ونحمله إيّه إليه إله إليه إله منه إليه م وعرفنا ما يكون من ذلك إن شاه الله تعالى ، الم موالينا في التشكيك وفي الما من موالينا ، قد عرفوا بأنّنا نفاوضهم بسرّنا ونحمله إليه إليه إليه إليه م وعرفنا ما يكون من ذلك إن شاء الله تعالى) .

وخرج في مذمته توقيعُ آخر يقول : ((لا شكَرَ اللهُ قدره ، لم يدع المرزءة بأنْ لا يزيغ قلبه بعد أنْ هداه ، وأنْ يجعل ما مَنَ به عليه مستقرأ ، ولا يجعله مستودعاً ، وقد علمتم ما كانَ من أمرِ الدّهقان لعنه الله وخدمته وطول صُحبته ، فأبدله الله بالإيمان كُفُراً ، حينَ فَعَلَ ما فعل ، فعاجَلَهُ اللهُ بالنّقمة ولم يمهله ، والحمد لله لا شريك له ، وصلّى الله على محمد وآله وسلم))<sup>(1)</sup>.

(۱) رجال الکشی / ٤٥٠ .

وحين لم يكف أتباعه عن الاعتقاد به والدعوة إليه خرج توقيع ثالث ضدّه على يد الشّيخ أبي القاسم بن روح السفير الثالث عطي المعنه والبراءة منه<sup>(1)</sup>.

٢- محمد بن علي بن بلال المعروف بأبي البلالي<sup>(")</sup> وقد ذكرناه سابقاً عند تعرُّضنا لحياة السفير الأول عليه وهو ممّن كان وكيلاً للإمام العسكري المحدة وعَلَّه ابن طاووس من السفراء الموجودين في الغيبة الصُّغرى والأبواب المعروفين ، وظاهرة كونة بمنزلة القاسم بن العلا والأشعريّ ، والأسدي ونحوهم من الوكلاء في الوثاقة والجلالة<sup>(")</sup>، غير أنَّ الشيخ الطوسي ذكره في المدمومين ممّن ادعوا البابيّة والسُفارة الخاصة ، وهذا توقف العلامة الحلي عن المدمومين.

قال شيخ الطائفة على : ((وقصَّتُهُ معروفة في ما جَرَى بينه وبين أبي جعفر محمَّد بن عثمان العمري نَضََّرَ اللهُ وجهه وتمسّكه بالأموال التي كانت عنده للإمام ، وامتناعه من تسليمها ، وادَعائه أنَّهُ الوكيلُ ، حتَّى تبرأت الجماعةُ منه ولعنوه ، وخَرَجَ فيه من صاحِبِ الزَّمان ما هو معروف)) .

وحكى أبو غالب الرازي قال : حدَّثني أبو الحسن محمَّد بن محمد بن يحيى المعاذي قال : كان رجل من أصحابنا قد انضوى إلى أبي طاهر بن بلال بعد ما وقعت الفرقة ثمَّ إنَّه رجَعَ عن ذلك وصارَ في جملتنا ، فسألناه عن

- (٢) المصدر السابق .
- (٣) جامع الرواة /١/ ١٥٣ . خلاصة الأقوال / ٢٩ .
  - (٤) خلاصة الاقوال / ٦٩ .

<sup>(</sup>١) الغيبة / ٢٤٥ .

السَّبب قال : كنت عند أبي طاهر بن بلال يوماً ، وعنده أخوه أبو الطيّب وابن حرز وجماعة من أصحابه إذ دخلَ الغلام فقال : أبو جعفر على الباب ففزعتْ الجماعةُ لذلك وأنكرته للحال التي كانت جرت .

وقال : يدخل ، فدخل أبو جعفر عينه فقام له أبو طاهر والجماعة وجلس في صدر المجلس ، وجلس أبو طاهر كالجالس بين يديه ، إلى أنْ سكتوا ثم قال : يا أبا طاهر نشدتُكَ بالله ألم يأمرك صاحبُ الزمان بحمل ما عندك من المال إلي ؟ .

فقال : اللهم نعم .

فنهض أبو جعفر هين منصرفاً ووَقعَتْ على القوم سَكْتَةً ، فلمًا تَجَلَّتْ عنهم ، قال له أخوه أبو الطيّب : من أين رأيتَ صاحب الزمان ؟

فقال أبو طاهر : أدخلني أبو جعفر عظي إلى بعض دُوره فأشّرف عليَّ من علوَّ داره فأمرني بحمل ما عندي من المال إليه .

فقال له أبو الطيب : ومن أين علمت أنه صاحب الزمان ﷺ ؟ قال قد وَقَعَ عليَّ من الهيبة له ودخَلنيَ من الرُّعب منه ، ما علمت أنه صاحب الزمان ﷺ فكان هذا سَبَبُ انقطاعي عنه .

٣- محمّد بن نصير النميري<sup>(()</sup> قال الشيخ في الغيبة قال ابن نوح : أخبرنا أبو نصر هبة الله ابن محمد ، قال : كان محمد بن نصير النميري من أصحاب أبي محمد الحسن بن علي لينكا فلما تُوفي أبو محمد ادّعى مقام أبي جعفر محمد بن عثمان أنّه صاحب إمام الزمان ، وادّعى له البابية ، وفضحة

(١) الغيبة / ٢٤٤ ، رجل الكشي / ٢٣٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

اللهُ تعالى بما ظَهَرَ منه من الإلحاد والجهل ، ولَعْنِ أبي جعفر محمّد بن عثمان له وتبرّيه منه ، واحتجابه عنه ، وادّعي ذلك الأمر بعد الشريعي .

قال أبو طالب الأنباري : لمّا ظهر محمّد بن نصير بما ظهر لعنه أبو جعفر عينية وتبرأ منه ، فبلغه ذلك فقصد أبا جعفر عينية ليعطف بقلبه عليه أو يعتذر إليه فلم يأذن له وحجبه وردَّةُ خائباً .

وقال سعد بن عبد الله : كان محمَّد بن نصير النميري يدَّعي أنه رسول نبيَّ وأنَّ عليَّ بن محمد للهٰ كا أرسله ، وكان يقول بالتناسخ ، ويغلو في أبي الحسن عليه ويقول فيه بالرّبوبية ، ويقولُ بالإبلحة للمحارم ، وتحليل نكاح الرجال بعضهم بعضاً في أدبارهم ، ويَزْعُمُ أنَّ ذلك من التواضع والإخبات والتذلّل في المفعول به ، وأنه من الفاعل إحدى الشّهواتِ والطيبّات ، وأنَّ الله عز وجل لا يحُرَّمُ شيئاً من ذلك<sup>(1)</sup> .

وكان محمد بن موسى بن الحسن بن الفرات<sup>(٣</sup>يقوّي أسبابه ويعضده ، أخبرني بذلك عن محمّد بن نصير أبو زكريا يحيى بن عبد الرحمن بن خاقان : أنه رآه عياناً وغلامٌ على ظهره .

قل : فلقيتُهُ فعاتبتُهُ على ذلك فقال : إنَّ هذا من اللّذات ، وهو من التواضع لله وترك التجبر .

 (1) وتبعد على ذلك جماعة سموا بالنميرية ، انظر رجال الكشي ، والغيبة ، وفرق الشيعة / ٩٣ ، ومروج الذهب المسعوني /٤/ ٢١٣

(٢) ال الفرات من البيوتات الشيعية الموالية لال البيب فقد اثنوا عليهم المؤرخون واصحاب السير ووصفوا يهذا الوصف ((وبنو الفرات من أجل الناس فضلاً وكرماً ونبلاً ووفاةً ومروءةً)). فما ذكر عن الشيخ فيه تأمل وتوقف انظر كنابنا تاريخ وزراء الشيعة الجزء الثاني. قال سعد : فلمّا اعتلّ محمد بن نصير العلّة التي تُوفيّ فيها ، قيل له وهو مثقل اللسان : لمن هذا الأمر من بعدك ؟

فقال بلسان ضعيف مِلجاج : أحمد فلم يدروا من هو ، فافترقوا بعده ثلاث فرق قالت فرقة : أنّه أحمد ابنه ، وفرقة قالتْ : هو أحمد بن محمد بن موسى بن الفرات ، وفرقةً قالت : أنّه أحمد بن أبي الحسين بن بشر بن يزيد فتفرّقوا فلا يرجعون إلى شيء .

٤-أبو بكر محمد بن أحمد بن عثمان المعروف بالبغدادي :

وهو ابنُ أخي جعفر العمري السفير الثاني هينيخ وحفيدُ السّفير الأول عثمان بن سعيد العمري هينيخه قال شيخ الطائفة في الغيبة : أمُرُه في قِلّةِ العِلمِ والمروّة أشهرُ من أنْ يُذْكُر ، وقال عنه أيضاً : كان معروفاً لدى عَمّه أبي جعفر بالانحراف ، ولم يَكُنْ معروفاً لدى أصحابه .

ولهذا حينَ دَخَلَ على أبي جعفر وبعض أصحابه وهم يتذاكرون أحاديث أهل البيت للملك بَصُرَ به أبو جعفر عظيه وقال للجماعة مُشيراً إليه أمسكوا ، فإنَّ هذا الجائي ليس من أصحابكم".

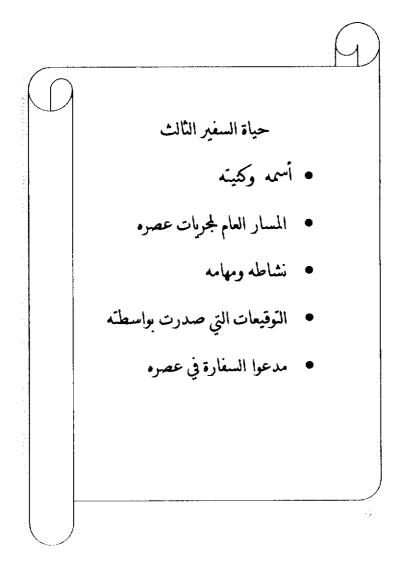
وممَنْ صَحِبَهُ وتَبِعَهُ في دعواه المزعومة ، أبو دُلَفٍ محمَدُ بن المظفّر الكاتب ، وقد كان في ابتداء أمره مُخَمَّساً مشهوراً بذلك ، والمُخَمَّسَةُ جماعةٌ من الغلاة ذهَبوا إلى القول بأنَّ الخمسة : سلمان ، وأبا ذر ، والمقداد ، وعمار وعمرو بن أمية هُمُ الموكّلون بمصالح العالم من قبل الربّ جَلَّ وعلا ، لأنَّه كان تربية الكرْخيِّين وتلميذهم وصنيعهم ، وكان الكرخيَونَ غُمَّسة .

(١) الغيبة / ٢٥٥ \_ ٢٥٢ .

وكان يقول نقلني سيدنا الصالح قدس الله روحه ونور ضريحه عن مذهب أبي جعفر الكرخي إلى المذهب الصحيح يَعني أبا بكر البغدادي<sup>(۱)</sup>. ه-الباقطاني : وكان شيخاً مهيباً ذا أموال وغلمان وفرس كثير<sup>(۲)</sup>. **7-إسحاق الأحمر** : وكان شاباً نظيفاً أكثر مالاً وفرساً وغلماناً من الباقطاني<sup>(۳)</sup>.

\* \* \*

- (١) المصدر السابق.
- (٢) بحار الأنوار/ ١٣ / ٧٩ .
- (٣) بحار الأنوار/٥١ / ٣٠١ .



حياة السغير الثالث

**إسمه و كنيته : أ**بو القاسم حُسين بن روح ابن أبي بحر النوبختي ، من بني نوبخت<sup>(۱)</sup> قال ابن النّديم : آل نوبخت معروفون بولايةِ عليَّ وولده ، وقال صاحب الرياض : بنو نوبخت طائفة معروفة من متكلمي علماء الشيعة<sup>(۱)</sup>.

استلم منصب السُفارة بعد وفاة أبي جعفر محمَّد بن عثمان هيمَّف كما تشيرُ النَّصوص لذلك مما لا شَكَّ فيه .

منها : ما ذُكَرهُ الشيخُ في الغيبة : عن أبي عليّ محمد بن همام رضي الله عنه وأرضاه : أنَّ أبا جعفر محمَّد بن عثمان جَعَنا قبل موتهِ وكنَّا وجوهَ الشَّيعة وشيوخها ، فقال لنا : إنْ حَدَثَ عليّ الموتُ فالأمر إلى أبي القاسم الحسين بن روح النوبختي ، فقد أمرتُ أنْ أجعله موضعي بعدي ، فارجعوا إليه وعوّلوا في أموركم عليه".

وروى عن أبي نَصْر هِبَةُ اللهِ بنُ محمّد ــ ابن بنتِ أم كلثوم ابنة الشيخ العمري هيئينه قال : حدّثني خالي أبو إبراهيم جعفرُ بن أحمد النوبختي ، قال : قال لي أبي أحمد بن إبراهيم وعمّي أبو جعفر عبد الله بن إبراهيم وجمَاعةً من أهلنا ـ يعني بني نوبخت ــ إنّ أبا جعفر العمري لما اشتدتْ حاله اجتمع

(١) انظر ترجمته في المصادر التي سبقت الاشارة إليها .
 (١) الفهرست ابن النديم / ١٨ ، رياض العلماء /٢/ ٩٣ .
 (٣) الغيبة / ٢٢٧ .

جماعةً من وجوه الشيّعة ، منهمٌ أبو عليّ بن همّام ، وأبو عبد الله بن محمد الكاتب ، وأبو عبد الله الباقطاني ، وأبو سهل إسماعيل بن علي النوبختي وأبو عبد الله بن الوجناء وغيرهم من الوجوه والأكابر ، فدخلوا على أبي جعفر هيئنه فقالوا له : إنْ حَدَثَ أمرٌ فمَنْ يكون مكانك ؟

فقال لهم : هذا أبو القاسم الحسين بن روح بن أبي بحر النوبختي القائم مقامي والسّفير بينكم وبين صلحب الأمر ، والوكيل له والثّقَةُ الأمينُ فارجعوا إليه في أموركم ، وعوّلوا عليه في مهمّاتكم فبذلك أُمِرْتُ وقد بِلّغت<sup>(۱)</sup>.

وروى علي بن متيل عن عمَّه ـ كما تقدَّم نقل ذلك ـ جعفرُ بن أحمد بن متيل قال : لمَا حضرتْ أبا جعفر محُمَّد بن عثمان العَمْريّ ﷺ الوفاةُ كنتُ جالساً عند رأسه أسأله وأُحدَّثُهُ وأبو القاسم بن روح عند رجليه... فالتفت إليَ ثمَ قال أُمرتُ أنْ أوصي إلى أبي القاسم الحسين بن روح .

قال عطم : فقمتُ من عند رأسِهِ وأخذتُ بيد أبي القاسم وأجلَستُهُ في مكاني وتحَوَّلتُ إلى عند رجليه<sup>(٢)</sup>.

وللشيخ ابن روح عظيمة مثل غيره عمَّن اختارهم الإمام المهدي لنيابته زمن الغيبة الصغرى صفات ميَّزة قدَّمَتهُ على غيره من العُلماءِ الذين عاصروه وتصوَّرَ الكثيرون ـ لما مرَّ علينا ـ ابتداءً أنَّهم من سيتولى الأمرَ دونه .

(١) الغيبة / ٢٤٧ . بحار الأنوار /٥١ / ٢٥٥ .

(٢) كملل الدين / ٢٨ وقد تقدم تخريجه من الغيبة والبحار فراجع .

منها ما شَهِدَ له العالم المتكلّم المعروف أبو سهل النوبختي حين سُئل عن سِرِّ اختيارِ الشيَّخ ابن روح دونه ، فقال : همْ أعلمُ وما اختاروه ، ولكنْ أنا رجلُ ألقى الخصومَ وأناظِرُهُم ولو عَلِمتُ بمكانه كما علم أبو القاسم وضغطَتني الحُجّة لعليّ كنت أدلُ على مكانه ، وأبو القاسم فلو كان الحجة تحت ذيله وقرّض بالقاريض ما كشف الذيل عنه<sup>(۱)</sup>. وهذا اعتراف أنهّ لا يجرز من نفسه مثل ذلك .

وبمثل ذلك شَهِدَتْ له أَمُّ كلثوم ابنةُ الشيخ العَمْرِيُ عليْظ فقد ذكرت في جملة ما أثنت به عليه : ما كان يحتمله من هذا الأمر ، وقد ساقوا وقائع عديدة ممّا أظهَرَ اللهُ على يديه من كراماتٍ تَشهَدُ لصِلَتِه الحقَّة بالإمام وسوف نذكرها عند تعرضنا للكلام هناك .

وممّا يُؤسَف له انه كباقي السُفراء ﷺ لم تَذكُرُ المصادرُ عامَ ولادته ولا تاريخ مبدأ حياته ، حتّى أنه لا توجد أيّ إشارة يُستَفَادُ منها في تحديدِ عُمرِه ولو إجمالاً كما تقدّم ذلك في حياة السفيرين ﷺ وإنمّا يلمع أوّلُ لمعانه كوكيلٍ مُفَضَّلٍ لأبي جَعفر محمّد بن عثمان هيئنه يَنظُرُ في أملاكه ، ويلقي بأسراره لرؤساء الشيعة وكان خصيصاً به ، حتّى أنه كان يحُدَّثُه بما يجري بينه وبين جواريه لقُريهِ منه وأنسه .

فحَصَلَ في أنفس الشيعة محصلاً جليلاً لمعرفتهم باختصاصه بأبي جعفر وتوثيقه عندهم ، ونَشرِ فَضلِهِ ودِينه ، وما كان يحَتمِلُهُ من هذا الأمر \_ يعني

<sup>(</sup>١) الغيبة / ٢٤٠ ، بحار الأنوار / ٥١ / ٣٥٨ .

الدعوة الإمامية المهدوية \_ فمَهْدت له الحال في طول حياة أبي جعفر إلى أنْ انتهتَ الوصيَّة إليه بالنّص عليه ، فلم يَخَتلِفْ في أَمْرِهِ ولم يشكّ فيه أحد .

على أنَّ السَّفير الثالث على جلالَةِ قَدْرِهِ وقُرْبِهِ من السَّفير الثاني واختصاصِهِ به لم يَكُنْ خيرَ أصحابه ، ولم يكن الأخصّ تماماً به ، فقد كان لأبي جعفر مَنْ يتصرّف له ببغداد نحو عشرة ...<sup>(()</sup>وحيث كانت من جملة مهام السُفير الثاني هي الحفاظ على مَنْ يخلفه لهذا المنصب ولفت انتباهِ السَّيعة وغَيرهِم إلى أشخاص مُعيَّنين لهم الخصوصية والقرب منه ، حتّى كان يظن أن السفير الثاني هي إذا حَدَثَ له حادث فإنّه يُعيَّنُ من أولئك الذي كان يخصُّهُم ويُقرِّبهم ويدنيهم إليه ، كما ذكرنا سابقاً ، فكان في إيكال السّفارة إليه مصلحتان مزدوجتان :

المصلحة الأولى : وصولُ هذا المنصب إلى الشّخص المخلص إخلاصاً بحيثُ لو كان المهدي عَشَبًه تحت ذيلِهِ وقُرُض بالمقاريض لما كشَفَ الذّيلَ عنه كما سمعنا في حقه ، وأنَّ مهمّة السّفارة إنمَّا تستدعي هذه الدَّرَجَة من الإخلاص لأهميتها وخطر شأنها ، ولا تستدعي العُمْقَ الكبير في الثَقافة الإسلامية ، أو سبق التاريخ مع الأئمة المتَك فإنّها إلمَّا تعني بشكلِ مباشر نَقْلَ الرَّسائل من المهدي عَشِكْم وإليه وتطبيق تعالميه ، وهذا يكفي فيه ما كان عليه أبو القاسم بن رُوح من الإخلاص والثقافة الإسلامية ويزيد .

المصلحة الثانية : غَلْقُ الشُّبْهَةِ التيّ تَصْدُر من المرجفين من أنّه أوْكَلَ الأمرَ إلى ابن روح ، باعتبارِ كونِهِ أخصٌ أصحاب أبي جعفر العَمْرِي

(١) الغيبة ٢٤٣ / بحار الأنوار / ٥١ / ٣٥٣ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

والصَّقَهُم به فإنَّه لم يكنْ بلخصِّهم ولا بالصقهم وإنَّ كان من بعضِ أخِصَّائه في الجملة .

بل كانت الأذهانُ بعيدةً عنه وكان احتمالُ الإيكال إليه ضَعيفاً عند الواعين المستبصرين بشؤونِ المجتمع من أصحابه ، حتَّى احتاجَ أبو جعفر لأجل ترسيخ فكرة الإيكال إليه وإيضاحها ، إلى تكرار الإعلان عن ذلك وتقديمه على ساعة موته بسنوات ، وإغًا كانت الظنونُ تحومُ حَولَ أشخاص آخرين أرسخ من أبي القاسم ثقافةً وتاريخاً كجعفر بن أحد بن متيل وأبيه باعتبار خصوصيته وكثرة كينونته في منزله حتَّى بَلَغَ أنّه كان في آخر عُمُره لا يأكُلُ طعاماً إلا ما طُبِخَ في منزل جعفر بن متيل وأبيه ، وبالرُغْم من ذلك فقد أوكِلَتْ السَّفَارَةُ إلى الحسين بن رُوح فسَلَّمَ به الأصحابُ ، وكانوا معه وبين يديه ، كما كانوا مع أبي جعفر عني.

وعلى أي حل ، فقد تولى الحسينُ بن رُوح السَّفَارة فعلاً عن الإمام المهدي عَظِيم بموت أبي جعفر العمري سنة ٣٠٥ أو ٣٠٦ هـ إلى أنْ التحق بالرِّفيق الأعلى في شعبان سنة ٣٢٦ هـ فتكونُ مُدَّة سفارته نحو واحد وعشرين سنة ، فإن استطعنا أنْ نضيفَ العامين أو الثلاث التي أمرَ فيها أبو جعفر العمري قبل موته بتسليم الأموال إليه ، ونَصَّ عليه بالوكالة وتصوّرنا السِّفارة حينئذٍ كانت مستَنِكةً إلى شخصين دفعةً واحدة ، فتكونُ مدّة سفارته ثلاث وعشرون عاماً أو أكثر<sup>(1)</sup>.

(١) موسوعة الإمام المهدي / ٤٠٩/١ .

وكان أوَّلَ كتابٍ تلَّقاه من الإمام المهدي ﷺ كما يشير إليه الشيخ بالغيبة بعد نقل سلسلة حديثه عن أبي العباس بن نوح قال : وجدت بخط محمَّد بن نفيس في ما كتبه بالأهواز أوَّلَ كتابِ ورد منه هيئنه : عرَّفَهُ اللهُ الخير كلَّه ورضوانه ، وأسعده بالتوفيق ، وقَفْنَا على كتابه وهو ثقتنا بما هو عليه وأنه عندنا بالمنزلة والحلّ اللذين يُسرَّانه ، زادَ اللهُ في إحسانه إليه إنّه وليً قدير ، والحمدُ للهِ لا شَريكَ له وصلَّى اللهُ على رَسُولِهِ محمَّدٍ وآله وسلَّمَ تسليماً كثيرا.

وَرَدَتْ هذهِ الرُّقَعَةُ يومَ الأحدِ لستُ ليلِّ خلوْن من شوال سنة خس وثلاثمانة<sup>(۱)</sup>.

ويشتمل هذا الكتاب على علَّة نقاط مهمَّة تلفتُ الانتباه :

أ–الثناء عليه والدعاء له ، مما كان يجلط به من الدّسائس والمكاره التي ربمًا تصيبه ، وهذا بحدّ ذاته دِرْعُ حصين ، لأنَّ دعاء الإمام مستجابٌ مّا لا شَكَّ فيه .

ب- تأييداً لما كان يَعْمَلُهُ السَّفيرُ الثَّاني من الخطوات في عَمَلِهِ وبالخُصوص السَّنوات الثلاث الأخيرةِ من حياتهِ كما أسلفنا ذلك من الحفاظ على من يَخَلُفُه لمنصيهِ ، التي بدأها أبو جعفر في تعريف الحسين بن روح للرأي العام والأصحاب مَّن مَشَى على خطَّ الأئمة عليَّلاً وقد مثل هذا الكتاب أخِرَ وأهمّ خطوةٍ في هذا الطريق لكيّ يبدأ السِّفيرُ بعدها مهمّته بسهولةٍ ويسر.

(١) الغيبة / ٢٥٣ ، بحار الأنوار / ٥١ / ٢٥٣ .

ت-الفترة التي انقطع بها خروجُ التوقيعات من الناحية المقدسة وهي خمسة أشهر ، لأنَّ الكتاب حدَّد الشُهر وهو شوَّال ، ووفاةِ أبي جعفر محمَّد بن عثمان كانت في جمادي الأول من نفس العام .

ج-قوّة شخصيّتِهِ وانتشار صِيتِهِ والسُّمعَةِ العالية جدًّا بين أوساط الشيعة بفترةٍ وَجيزةٍ بحيثُ لم يواجهِ في بدء عَمَلِهِ ـ كسفير ـ الطّعن بتوليته كما لاحظنا ذلك في بدء عَمَل السَفير الثاني ، الذي طَعَنَ به ابنُ هلال الكرخي وإغّا ابتلى بدعاة الزّور للسِّفارة في مرحلةٍ متأخّرةٍ من سفارته المباركة لذا نلاحظ من الرواة يعبّرون عنه : فكلُ مَنْ طَعَنَ على أبي القاسم فقد طَعَنَ على أبي جعفر وطَعَنَ على الحُجَّةِ صَلواتُ اللهِ عليه<sup>(1)</sup>.

هذا وقد اضطلع أبو القاسم منذ ذلك الحين بمهام السّفارة وقام بها خير قيام ، وكان مِنْ مسلكه الالتزام بالتقيّة المضاعَفَةِ \_ وسوف نَتَعرَّض لأسباب ذلك إنْ شاءَ اللهُ تعالى \_ بنحو مُلفِتٍ للنّظر بإظهار الاعتقاد بمذهب السُنَّة يحفظ بذلك مصالح كبيرة ويجلب بها قلوب الكثيرين ، حتّى إننّا نسمَع أنّه يدخل عليه عشرة أشخاص تسعة يلعنونه وواحد يشكّك ، فيخرجون منه تسعة منهم يتقرّبون إلى الله بمحبّته وواحد واقف ، يقول الراوي : لأنّه كان يُجُارينا من فَضْلِ الصَّحابة ما رويناه وما لم نروهِ فنكتُبُه نحنُ عنه هيئينه <sup>(1)</sup>.

وهذا إنْ ذَلَّ على شيء فإنمَّا يَدَلُّ على لباقَتِهِ وسعةِ إطلاعه وتوجيهه على هذا المسلك من قبل الإمام المهدي ﷺ .

(١) الغيبة / ٢٤٣ .

(٢)الغيبة / ٣٥٣ ، بحار الأنوار / ٥١ / ٣٥٣ .

وبقيَ مُضْطَلِعاً بمهامّهِ العُظمى حتىَّ لَحِقَ بِالرَّفيق الأعلى سنة ٣٢٦ هـ كما عرفنا ذلك ، ودفن في النوبختيّة في الدّار الذي كانَتْ فيه دارُ علي بن أحمد النوبختي النّافذ إلى التل ، أو إلى دَرْبِ الآخر وإلى قنطرةِ الشوّك هِيْنِيهُ <sup>(1)</sup>. وقبره اليوم في زماننا في بغداد معروف مقصد ومزار . المسار العام لمجربات عصره

أمًا المسارُ العام لمجرياتِ عَصْرِ السّفير ابن روح مستَن فهو لم يُعاصر أحداً من الأئمة للمحكم بمعنى : أنه لم يُشَرْ إليه في كتب القوم أنه كان من أصحاب الإمام الهادي أو العسكري للمحكا ، كما يُشارُ إلى باقي السُفراء الثلاثة عن فإن كُتُبَ القوم خالية من هكذا نسبة ، ولعلّ السبّب يعودُ إلى أنَّ ولادته كانت بعد وفاةِ الإمامِ العسكري عليه ، أو أنَّه كان مولوداً لكنّه لم يتشرَّف بمنزلة الصُّحبة والقُرْب من الإمام عليه أو أنَّه لم يكن يُعرَف أنه من الحدَّثين أو الفقهاء أو حتَّى لم يكن يُعرُف عالماً من علماءِ تلك الحقبة الزمنية ، وهذا لا يَضُرُ بمنزلَتِه ورفعته واحترامه لدى الطائفة الإمامية أعلى الله كامتهم فهو بمجرد وقوع الاحتيار عليه لمهام السّفارة من قبل الإمام المهدي على فهذا كاف في أنه أفضل أهل زمانه بلا منازع .

أمًا معاصرته لخلفاءِ بني العبَّاس فَقَدْ عَاصَرَ سَتَّ عشرة سنة من خلافة المقتدر المتوفي سنة ٣٢٠ هـ وسنتين من خلافة القاهر الذي خُلع سنة ٣٢٢ هـ وكان المدبر لهذا الخلع هو الوزير عليّ بن مُقْلَةَ الشيّعي<sup>(١)</sup> ، وأربع سنوات `

(١) ذكرنا هذا الوزير في كتابنا تاريخ وزراء الشبعة الجزء الثاني، وكان صلب التشيع وقد قدّم للأمة الإسلامية خلمات كثيرة منها نظريات سياسية، واخرى اقتصادية، وبوجوده انتعشت الدولة العباسية ومن جملة اعماله أنه كتب القران بخط الثلث، وكلُّ من جاء من بعده أخذ هذا الرَّسم منه، وهو متداول إلى أيامنا هذه، فأنظره هناك. من خلافة الراضي المتوفي سنة ٣٢٩ هـ ، وبموته وموت السّفير الرابع هينينه انتهت الغيبةُ الصُّغرى وبدأتْ الغيبةُ الكبرى إلى أنْ يأذن الله بظهور صاحب العصر والزمان صلوات الله عليه .

أمَّا الحوادِثْ المهمَّةُ التي وقَعَتْ في عصر ابن رُوح هينيخه فإنَّها تَدورُ في محاورَ عِلَّة ، أهمُّها :

الحور الأول : الحركاتُ الميدانيَّة الواسعة غَرَضُها السيطرة على أكبر قَدْر ممكن من بلادِ الإسلام ، ففي عَصْر السّفير ابن رُوح قويت شوكةُ القرامطة وقد ذكرنا أنَّ ابتداء حركتهم كان في سنة إحدى وثمانين ومائتين ، وكانت حركتهم في هذه الفترة واسعة النطاق وخطيرة في نفس الوقت ، ففي سنة ٣١١ هـ قطعوا الطريق بين بغداد والمدينة ، ومنعوا أهل العراق من الذِّهاب إلى الحجَّ ، ولم يحجَّ بهذه السنة من العراق أحد<sup>(()</sup> ، وفي سنة ٣١٢ هـ ا دخلوا الكوفة ودُبٍّ في قلوبِ أهلِها الرَّعبِ والخوف ، وأطلقوا الأسراء الذين أسروهم من الحجَّاج ، وأرسل أبو طاهر القرمطي إلى المقتدر يطلبُ البصرة والأهواز فلم يجبه إلى ذلك فسار من هَجَرْ يُرِيدُ الحاجُّ ، وفي سنة ٣١٥ هـ قَصَدوا العراق ثانيةً ، وكان همُّهم السيطرة على الكوفة ، فلمَّا وردت الأخبار بذلك هَرِبَ نوَّاب السَّلطان عنها ، وعزم المقتدر على مواجهتهم وأرسل جيشاً بقيانة يوسف بن أبي الساج ، ولكن لم تفلح هذه المحاولة ، وأنْزَلَ القرامطة بجيش السلطان شرَّ هزيمة .

- (١) الكامل في التاريخ / ٨ / ١٤٣ .
  - (٢) المصدر السابق / ١٥٥ .

يصفُ لنا ابن الأثير الذّعر لأهل بغداد لمّا سمعوا بذلك الخبر وحال المنهزمين منهم ، وورد الخبر إلى بغداد بذلك ، فخاف الخاصّ والعام من القرامطة خوفاً شديداً وعزموا على الهرب إلى حُلوان وهمدان ، ودخَلَ المنهزمون بغداد أكثرهم رجّالة حُفاة عراة<sup>(1)</sup>.

وفي سنة ٣١٦ هـ فعلوا الأفاعيل العجيبة من قتلٍ ودمارٍ وفرْضِ الأتاوة وتخريبٍ للمدن الأمنة وغيرها، وفي سنة ٣١٧ هـ مسيرهم إلى مكة وما فعلوه بأهلها وأخذهم الحجر الاسود، وقلع باب البيت، وأصعد رجلاً ليقلع الميزاب فسقط فمات، وطرح القتلى في بئر زمزم ودفن الباقين في المسجد الحرام بغير كفن ولا غسل ولا صُلَيَ على أحدٍ منهم وأخذ منهم كسوة البيت فقسّمها بين أصحابه ونهب دور مكة...<sup>(٢)</sup>

أمًا كيفية إعادة الحجر الأسود إلى مكة على ما ذكره ابن الاثير وغيره قال : في هذه السنة ـ أي سنة ٣٣٩ هـ ـ أعادَ القرامطة الحجر الأسود إلى مكة وقالوا : أخذناه بأمر ، وأعدناه بأمر .

وكان بُجْكُمْ قد بَلْلَ لهم في ردَّه خمسين ألف دينار فلم يُجيبوه وردَّوه الآنَ بغير شيء في ذي القعلة ، فلمًا أرادوا حملوه إلى الكوفة وعلَّقوه بجامعها حتى رآه الناس ثمَّ حملوه إلى مكة ، وكانوا أخذوه من ركن البيت الحرام سنة سبع عشرة وثلاثمائة ، وكان مكثه عندهم اثنتين وعشرين سنة<sup>(T)</sup>.

- (١) الكامل في التاريخ / ٨/ ١٧١ .
- (٢) الكامل في المتاريخ / ٨ / ٢٠٧ .

(٣) الكامل في التاريخ / ٨/ ٤٨٦ ، والمنتظم ، والبداية والنهاية ، وتاريخ ابن خلدون وغيرها في احداث ا السنة المشار إليها. الحمور الثاني : الحروب الخارجية التي كانت تشنّها الدولة الإسلامية آنذاك لقتال الروم ، فإنّها برزت هذه الظاهرة بشكلٍ مُلْفِتٍ للنّظر بعد ما خَذَتْ لعلَةِ سنوات ، ففي سنة ٣١٤ هـ خرجت سريّة من طرسوس إلى بلاد الروم فَوَقعَ عليها العدو فاقتتلوا ، فاستظهر الرّوم وأسروا من المسلمين أربعمائة رجل فقتلوا صبراً ، وفي سنة ٣١٩ هـ من شهر ربيع الأول غزا ثمل والي طرسوس بلاد الروم فعبر نهراً ، ونزل عليهم ثلج إلى صدور الخيل وأتاهُمْ جع كثير من الروم ، فواقعهم ، فنصَرَ الله المسلمين ، فقتلوا من الروم ستمائة وأسروا نحواً من ثلاثة آلاف وغنموا من الذهب والفضة والديباج وغيره شيئاً كثيراً .

وفي نفس السنة من شهر رجب عاد ثمل إلى طرسوس ودخل الروم صائفةً في جمع كثير منهم الفارس والراجل ، فبلغوا عمّورية ، وكان قد تجمع إليها ففارقوها لما سمعوا خبر ثمل ، ودخلها المسلمون فوجدوا فيها من الأمتعة والطعام شيئاً كثيراً فأخذوه ... وأوغلوا في بلاد الروم ... حتّى بلغوا أنقرة وهي التي تسمّى الآن أنكورية وعادوا سالمين لم يلقوا كيداً<sup>(1)</sup>.

المحور الثالث : تمزّق وتفرّق البلاد بيد الأمراء وقادة الجند ، وهذا المحور من عصر السفير الثالث عضضه لم يُعاصره أكثر من سنتين تقريباً ، ففي سنة ٣٢٤هـ لم يبق للراضي الخليفة غير بغداد وأعمالها والحكم في جميعها لابن رائق ليس للخليفة حكم .

۱۱۷/۸/ ۱۱۷

وأمًا باقي الأطراف فكانت المبصرة في يد ابن رائق ، وخوزستان في يد البريدي ، وفارس في يد عماد الدولة بن بويه ، وكرمان في يد أبي علي محمّد بن إلياس ، والرّي وأصفهان والجبل في يد ركن الدولة بن بويه ويد وشمكير أخي مرداويج يتنازعان عليها ، والموصل وديار بكر ومضر وربيعة في يد بني مدان ، ومصر والشام في يد محمّد بن طُغج ، والمغرب وإفريقية في يد أبي القاسم القائم بأمر الله بن المهدي العلوي ، وهو الثاني منهم ، ويلقّب بأمير المؤمنين ، والأندلس في يد عبد الرحمن بن محمد الملقب بالناصر الأموي وخراسان وما وراء النهر في يد نصر بن أحمد السّاماني ، وطبر ستان وجُرجان في يد الديلم ، والبحرين واليمامة في يد نصر بن أحمد السّاماني .

المحور الرابع : نُشوءُ دولتين شيعيتين الأولى الدولة الحمدانية التي ابتدأت سنة ٣١٨ هـ حكمت رقعة واسعةً من البلاد الإسلامية وكان لها الأثر البالغ في تطوّر الحضارة الإسلامية ، وانتهت سنة ٣٥٨هـ والثانية الدولة البويهية التي كان ابتداء أمرها سنة ٣٢٢ هـ وقد حكمت هذه الدولة أكبر مسلحة من أرض بلاد فارس واتسع حكمها حتّى على العراق ، إلى أنْ أفل نجمها سنة ٤٤٧ هـ.

الحجور الخامس : الفتن والادُعاءات الباطلة ، ففي سنة ٣٢٢ هـ ظهر إنسانُ يَدَّعي النبوَّة بباسند من أعمال الصغانيان فقصده فوج بعد فوج واتَبعه خلق كثير وحارب من خالفه فقتل خلقاً كثيراً مَّن كَذُبَهُ ، فكثر اتباعه من أهل الشاش خصوصاً ، وفي سنة ٣٢٣ هـ ظهرت فتنة الحنابلة وصاروا

(1) الكامل / A/ TTT.

يكبسون من دور القوّاد والعامّة ، واعترضوا على كلّ شيء وأظهروا البدع والأشياء الغريبة التي لم يألفها الناس ، وإذا رأوا مشيّ الرّجال مع النساء والصّبيان سألوه عن الذي معه مَنْ هو ؟ فأخبرهم وإلاّ ضربوه وحملوه إلى صلحب الشرطة وشهدوا عليه بالفاحشة ، فأرهجوا بغداد ، فركب بدر الخرشني وهو صلحب الشرطة ، عاشر جمادى الآخرة ونادى في جانبي بغداد في أصحاب أبي محمد البربهاري الحنابلة ألا يجتمع منهم اثنان ، ولا يتناظروا في مذهبهم ، ولا يصلّي منهم إمام إلاّ إذا جهر ببسم الله الرحمن الرحيم في صَلاة الصبح والعشاءين ، فلم يُفدْ فيهم ، وزاد شرَّهُم وفتنتَهُم واستظهروا بالعميان الذين كانوا يأوون المساجد ، كانوا إذا مرّ بهم شافعي الذهب أغروا به العميان فيضربونه بعصيهم حتَّى يكاد يموت .

فخرج توقيع الراضي بما يُقرأ على الحنابلة يُنْكِرُ عليهم فعلهم ويوبَخهم باعتقاد التشبيه وغيره ، فمنه تارةً أنَّكم تزعمون أنَّ صورة وجوهكم القبيحة السمجة مثالُ ربَّ العالمين ، وهيئتكم الرّذيلة على هيئته وتذكرون الكف والأصابع والرّجلين والنّعلين المذهبين ، والشُّعر القَطَط والصُّعود إلى السَماء والنزول إلى الدّنيا ، تبارك الله عماً يقول الظالمون والجلحدون علواً كبيراً ، ثمّ طعنكم على خيار الأئمة ، ونسبتكم شيعة آل محمد صلى الله عليه وسلم ، إلى الكُفر والضّلال ، ثم استدعاؤكم المسلمين إلى الدّين بالبدع الظاهرة والمذاهب الفاجرة التي لا يشهد بها القران .

وإنكارُكُم زيارةَ قبور الأئمة ، وتشنيعكم على زوًارها بالابتداع ، وأنتم مع ذلك نجتمعون على زيارة قبر رجلٍ من العوام ليس بذي شرفٍ ولا نسب ولا سبَبْ برسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتأمرونَ بزيارته ، وتدّعون له معجزاتِ الأنبياء ، وكرامات الأولياء ، فلعَنَ اللهُ شيطاناً زيَّن لكم هذه المنكرات ، وما أغواه ، وأمير المؤمنين يقسم بالله قَسَماً جَهْداً إليه يلزمه الوفاء به لئن لم تنتهوا عن مذموم مذهبكم ومعوج طريقتكم ليوسعنَّكُم ضرباً وتشريداً قتلاً وتبديداً ، وليستعملنَّ السيف في رقابكم والنار في منازلكم ومحالكم<sup>(1)</sup>.

المحور السادس : الجوعُ والغلاء وتدهورُ الجانب الاقتصادي بسبب لهو وإسرافِ الخلفاء العباسيين على شراءِ الجواري والأشياء الثمينة .

المحور السابع : الصَّراعُ الداخليُّ للأسرة الحاكمة ، وخلع الخلفاء ، كما مَرَّ علينا في عصر السفير الثاني هينينه .

نشاطه ومهامه

أمًا نشاط السُفير الثالث علينه اتجًاه هذه الأحداث ، وقد أطلنا بها لأهميتها وأثرها على عمل السُفير ابن روح ، ويمكن لنا أنْ نُصنفها إلى صنفين وذلك بحسب العوامل الزّمانية والظروف المكانية التي تحيط بعمل السفير ، فأنّا قد ذكرنا سابقاً بأنَّ السُفراء يكاد يكونُ عَمَلُهُم متماثل في الأسلوب متشابهين في الأهداف ، لأنّ المصدر الموجّه لهم واحد هو الإمام المهدي عَيْث فهم لا يخرجون من تحت توجيهاته المباركة ، فعلى العموم أنَّ السَّفير الثالث عِنف قد أحاطت به ظروف زمانية ومكانيّة ، أجَبرَته أنْ يتخذ اللَّذان يُكنُ لنا أنْ نُصنَف نشاطَهُ اتجًاه متغيّرات عصره والأحداث التي

الصنف الأول : كان نشاطه مماثل للسفير الثاني عضي اتجّاه بعض الأحداث فإنها تلتقي معها بنتيجة ، فلا يتعب نفسه للتصدي لها ، وإنمًا يستفيد من هكذا ظروف لتوسعة عمله وتثبيت ركائز فكرة السّفارة أكثر في أذهان اتباعه والقواعد الموالية لأهل البيت الأطهار ، وخصوصاً الحور الأول والثاني والسابع ، فإن هذه المحاور من عصره كانت خارجة عن إمكانيّاته وقدراته وهكذا حركات كانت تمسّ أمن الدولة وتزعزع أركانها فبطبيعة الحال أنَّ الدولة سوف تتخذ الإجراءات اللازمة بحقها . **الصنف الثاني** : ما كان مُغايراً لعمل السِّفير الثاني عليضة خصوصاً الحور الرابع ، أمَّا بقية الحاور فقد تصدَّى لها عن طريق التوقيعات التي تصدر من الإمام المهدي ، لما سوف نذكُرُه إنْ شاء الله تعالى .

أمَّا مهامه في هذه الفترة العصيبة فتتركُّزُ على الأمور التالية :

الأمر الأول : التزام مسلك خطَّ التقية التي أصبحت السَّمة الظاهرة والبارزة في حياة ابن روح ، وهذا المسلك من عمله انفرَد به السَّفير الثالث من دون السُفراء الثلاثة ، ولعلَّ ذلك يعود إلى :

أ-أنّه مأمورٌ بتطبيقِ هذا المسلك من قِبَل الإمام المهديّ لمصلحةٍ لا يعلمها إلاّ الإمام .

ب-كثرة الفتن الطائفية كما سمعنا ذلك من فتنة الحنابلة التي شَلَّتْ الاعمال في بغداد ، وادخلت المدينة بهرج واضطراب ، حتى تدخّل الراضي بنفسه وواعدهم بأشدّ العذاب ، إنْ استمرّوا بفعلهم هذا ، وهكذا فتن تستهدف بطبيعة الحال رموز وكبار العلماء للطائفة المعيّنة .

ت-إحياء هذه الفريضة ، فإنّها في عصره وصَلَتْ إلى حدّ عدم الاعتقاد بها في صفوف أتباع أهل البيت على فأراد أنْ يطبّق هذا المسلك إحياءً لما جاءت بحقّها روايات كثيرة ، فعن الإمام الصادق عليته أنه قال : ((لو قلت إنّ تارك التقية كتارك الصّلاة لكنت صادقاً))<sup>(()</sup>وعنه عليه أيضاً ((خالطوا الناس بالبرّانية ، وخالفوهم بالجوانية ما دامت الإمرة صبيانية))<sup>(\*)</sup> وروي عن

- ) الوسائل ۲۱۷/۱۷ .
  - () الكافي /٢٢٠/٢ .

الصادق ﷺ أنه سئل عن قول الله عزّ وجلّ ﴿ **إِنَّ أَكْرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ أَمْتَاكُمُ ﴾**(<sup>()</sup> قال : ((أعلمكم بالتقية))<sup>(1)</sup>.

ج-إنّ فكرةَ السّفارة والاعتقاد بها وصلت إلى حدّ النضوج الفكري وأصبحت تشكل خطراً حقيقياً على العاصمة بغداد ، وبالتالي ينتهي هذا الخطر إلى تهديد أمن الدولة وتزعزع الاعتقاد السائد آنذاك بمسألة الخلافة وصار السفيرُ في مرمى الخطر على اعتبار هو الذي يمثّل الخطّ الرئيس لفكرة الارتباط بالإمام الغائب والجسر الموصل له ، لهذا تحرّكَ المقتدرُ وحَبَسَ حسين بن روح مدّة يسيرة واضطرّ السفير ابن روح أنْ يستتر مدّةً من الزَّمن كما ذكر ذلك الشيخ في الغيبة<sup>(۳)</sup>.

ح-كان يعمل بالتقيّة لا للأسباب التي ذكرناها ، وإنمًا خوفاً من رؤساء الحركات الأخرى التي كانت تمثّل البعض منها الفكرة المهدوية ، وأخرى عدوة لذلك مثلُ القرامطة ، فمن الطبيعي أنَّ السّفير يمُثْلُ خطراً عليهم وعلى تحرُّكاتهم ، فيكونُ عُرْضَةً للقتل أو الاغتيال ، ومسلكُ التقيّة هو الغِطاءُ للحفاظ عليه .

خ-استقطابُ أكبر عَلَدٍ ممكنٍ من المخالفين والدّخول في معتقد ابن روح إنْ أمكَنَ ذلك ، وإنْ لم يتحقق ذلك على أقلّ التقادير يأمن شَرَّهُم وعدم التعرُّضِ له ولاتباعه ، والحِفاظ التامّ على خطّ السّفارة مادام لم يكن هناك

- () سورة الحجرات الآية /١٢.
  - () الاعتقادات ۱۰۷.
  - (<sup>†</sup>) غيبة الشيخ /٢٥٢.

حياة السفراء الأربعة للإمام المهلي \_

أعداء كُثر ، حتّى ظنَّ العامَّةُ أنَّه منهم ويعتنقُ مذهبهم ، يقول الراوي : لأنه كان يجارينا من فضل الصّحابة ما رويناه وما لم نروه ، فنكتبه نحن عنه هينينه <sup>(۰۰</sup>.

الأمر الثاني : تمهيدُ لدولة شيعية تحمل الطابع العقائدي الأثنى عشري وقد بدء بهذا العمل في النصف الأول من سفارته حتّى أن المقتدر أحسّ به وقبَضَ عليه وسجنه سنة ٣١٢ وبعدها أفرج عنه ، وهذا التاريخ مهم لما سوف يأتي .

إضافةً إلى أنَّ فترة السِّفير الثالث عليه كانت لابد من إقامة دولة تحمي خط أهل البيت عليه من الانجراف والانحراف عن تعاليمهم ، فإذا ما نظرنا إلى البقعة الجغرافية في ذلك الوقت فلم نجد مسلحةً واسعة إلاّ بيد معتقَدٍ معيِّن يحكمها ويفرض عليها تعاليه ابتداءً من الدولة الفاطمية التي أخذت مسلحةً واسعة جداً من أفريقيا حتّى وصلت إلى حدود الشام ، والقرامطة التي حكمت البحرين وعمان والحجاز ، إضافة إلى التحركات الأخرى التي تحاول السيطرة على بعض المناطق وتجعلُها دولةً مستقلَة خاضعةً لها، وناهيك عن العراق فإنه ممزّق بين الأمراء وغيرها كما تقدم ذلك .

لذا عمل السفير لإنشاء دولتين شيعيتين الأولى الدّولةُ الحمدانية التي ابتدأت سنة ٣١٨ هـ وانتهت سنة ٣٥٨هـ وقد أنشاءها لكي تقطع الطريق على الدّ الإسماعيليّ الذي هو مخالِفٌ لمعتقد مدرسة أهل البيت ، وامتدت من الموصل إلى الشام ، وأخذت منطقة حلب عاصمة لها ، والثانية الدولة البويهية التي كان ابتداء أمرها سنة ٣٢٢ هـ وقد حكمت هذه الدولة أكبر مسلحة من

() الغيبة / ۲۲۸ .

أرض بلاد فارس واتَّسَعَ حُكْمُها حتَّى على العراق ، إلى أنْ أفلَّ نجمها سنة ٤٤٧ هـ .

سيطرت هذه سيطرة تامةً على التحرك القرمطي ، وقَضَتْ عليه وناهيك عن مَنْ عاش في كنفها من أصحاب الحديث أمثال ثقة الإسلام الشيخ الكليني ، وممن برز من الفقهاء أمثال الشيخ المفيد والسيد علم الهدى والشيخ الطوسي وغيرهم ممن حملوا وحفظوا لنا تراث أهل البيت فيهك وإنْ كانت هذه الدولة لم تحقّق العدل المرجو منها ولكنّها حافظت على خط أهل البيت ودافعت عنه بحكم السلطان وهذا القدر منها يكفي لتلك الفترة العصيبة<sup>(1)</sup>.

وهذا ليس بالغريب منه هي في فإنه كانت له علاقات واسعة مع رجالات الدولة الذين هم على خطه ومعتقده ، من زوراء وولاة وحكام كانوا يعملون في الدولة العباسية ، كما تروي ذلك بنت السفير الثاني أم كلثوم<sup>(٢)</sup>.

الأمر الثالث : المحافظة على الخطَّ العامَّ لتعاليم السَّفارة من التكتُّم التام والحذر من أعداء هذا الخط .

الأمر الرابع : محارَبَةُ أدعياء السّفارة زوراً وبهتاناً ، فإنه ظَهَرَ في عصره شخصيّتان قويّتان ، الأوّل كان يمثّل الخطّ الفقهي لأهل البيت للجك وهو الشلمغاني الذي قتله الراضي سنة ٣٢٢هـ ، والثاني يمثّل الخطّ الصُّوفيّ وهو الحسين بن الحلاج الذي قتله المقتدر سنة ٣٠٩ هـ على ما سوف تقف على

) الغبية / ١٨٣.

<sup>()</sup> قد فصلنا ذلك في كتابنا تاريخ دول الشيعة الجزء الرابع مخطوط .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي \_

التفاصيل ، فإن قتل هذين الرجلين المنحرفين فيه مصلحة لحفظ خط السفراء وردعاً أيضاً لمن تسوّل له نفسه أدعاء منصب السفير .

الأمر الخامس : المناقشات التي كانَ يُديرُها بنفسه هيني رُغْمَ مسلك التقيّة ولكنَّ الظرف الذي عاشه يتطلب منه بعض الأحيان دفع ودر، الشبهات التي كانت تثار من قبل اعداء المذهب ، فمن ذلك مناقشته لبعض المتكلمين المعروف بالهروي في فضل الزهراء على سائر بنات النبي ﷺ حتى قال الهروي : فما رأيت أحداً تكلم واجاب في هذا الباب بأحسن ولا أوجز من جوابه<sup>(۱)</sup>.

ومن ذلك أيضاً حول مقتل الإمام الحسين يحيد اعداء الله عز وجل وقد أجابه بجواب مطول أكد فيه أن حكمة الله عز وجل قد جرت في أن انبيائه وأوليائه يكونون في حال غالبين وأخرى مغلوبين وفي حال قاهرين ومقهورين ، ولو جعلهم عز وجل في جميع أحوالهم غالبين وقاهرين ولم يبتلهم ولم يمتحنهم لاتخذهم الناس آلهة من دون الله عز وجل ، ولما عرف فضل صبرهم على البلاء والاختيار ، ولكن جعل أحوالهم في ذلك كأحوال غيرهم ، ليكونوا في حال المحنة والبلوى صابرين وفي حال العافية والظهور على الاعداء شاكرين ويكونوا في جميع احوالهم متواضعين غير شامخين ولا متجبرين . وحين شك الراوي في أن هذا الكلام هل قاله من عنده أم هو من تعاليم المهدي يحيد قال له ابن روح يا محمد بن إبراهيم لئن أخر من السماء فتخطفني الطير أو تهوي بي الريح من مكان سحيق أحب إلي من أن أقول

() الغيبة / ٢٣٩ .

في دين الله برأيي ومن عند نفسي بل ذلك من الأصل ومسموع من الحجة صلوات الله وسلامه عليه .

ومن تعاليمه عليه أيضاً ما قاله لأحمد بن محمد الصفواني : أن يحيى بن خالد سمم موسى بن جعفر عليه في أحدى وعشرين رطبة وبها مات ، وأن النبي عليه والأئمة ما ماتوا إلا بالسيف أو السم ، وقد ذكر عن الرضا عليه أنه سم وكذلك ولده وولد ولده<sup>(1)</sup>.

انظر كيف بت عضي في هذه المسألة التي كانت ولا زالت محل الخلاف بين المسلمين عموماً والمؤرخين خصوصاً ، من أن النبي ﷺ هل مات مسموماً أو لا ؟ فقد جزم ابن روح بكونه ﷺ مات مسموماً ليس هو فقط بل عدد من الأئمة الملك أيضاً والباقون ماتوا بالسيف على أيدي اعداء الله ورسوله".

<sup>()</sup> الغيبة / ٢٢٥ . الاحتجاج / ٣٠٥ .

<sup>()</sup> موسوعة الإمام المهدى / ١/ ٤٨٦ .

## التوقيعات التي صدرت بواسطته

قد ذكرنا أنَّ فترة الغيبة الصّغرى امتازت ببعض الأمور من جُمَلتها هي خروج بعض التوقيعات التي كانت تخرج على أيدي السّفراء ، وأنَّها كانت متنوَّعة ومختلفة وذلك بحسب الظروف والأسئلة المقدّمة للنّاحية المقدّسة وذكرنا في الأبحاث المتقدمة جملةً من الأسباب والاحتمالات التي أدَّتْ الى هذا التنوَّع ، وأنَّ البعض ضاعَ ولم يصل إلينا في كُتُب التراجم والسّير ، وعلى كُلَّ حال فهنا نذكر شيئاً ما وَصَلَ إلينا من توقيعات ابن روح حضية إتماماً للفائدة قمن تلك التوقيعات ما خَرَجَ في توثيقِهِ ، كما في الغيبة عن أبي كتاب ورَدَ من أبي القاسم حضي الينا من توقيعات ابن روح العيد إلى ال العباس بن نوح قال : وجدت بخط محمّد بن نفيس في ما كُتَبَه بالأهواز أوّل كتاب ورَدَ من أبي القاسم حضي نعرفه عرَفَهُ الله الخيرَ كلّه ورضوانه وأسعده بالتوفيق ، وَقَفْنًا على كتابه وهو ثِقَتُنا بما هو عليه ، وأنَّه عندنا بالمنزلة والحلّ اللذين يَسرَّانه زادَ اللهُ في إحسانه إليه إنّه وليً قدير ، والحمدُ لك شريك له وصلّى الله على رسوله محمّد وآله وسلم تسليماً كثيراً".

ومنها : ما خَرَجَ في جوازِ العَمَل برواياتِ المدَّعين بَعْدُ كما في الغيبة عن محمَّد بن أحمد بن داود القمَّي قال : وجدتُ بخطَّ أحمد بن إبراهيم النوبختي وإملاء أبي القاسم الحسين بن روح هينيخ على ظَهْرٍ كتابٍ فيه

) قد مر علينا تخريج المصدر .

جوابات ومسائل أنفذت من قم يُسأل عنها هل هي جوابات الفقيه على الله أو جوابات محمّد بن علي الشلمغاني ، لأنّه حُكيَ عنه أنه قال هذه المسائل أنا أجبت عنها.

> فكتب إليهم على ظهر كتابهم : بسم الله الرحمن الرحيم :

قد وقفنا على هذه الرقعة وما تضمَنته فجميعُهُ جوابُنا ولا مدخل للمخذول الضالَ المضلَ المعروف بالعزاقريَّ لعنه الله ... وقد كانت أشياءَ خَرَجَتْ إليكُمْ على يَدَيْ أحمد بن هلال وغيره من نُظرائه وكان من ارتدادهم عن الإسلام مثل ما كان من هذا عليهم لعنه الله وغضبه . فاستثبت قديماً في ذلك .

فخرَجَ الجوابِ : ألا مَنْ استئبَتَ فإنَّهُ لا ضَرَرَ في خروجِ ما خرَجَ على أيديهم وإنَّ ذلك صحيح<sup>(1)</sup>.

ومنها : ما خَرَجَ بلعن مدَّعي البابية جميعهم على يد الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح نسخته :

اعرف أطال الله بقاءك وعرَّفك الخير كلَّه وختم به عملك من تثق بدينه وتسكن إلى نيته من إخواننا أدام الله سعادتهم بأنَّ محمَّد بن علي المعروف بالشلمغاني عجَّلَ اللهُ له النقمة ولا أمهله قد ارتَّد عن الإسلام وفارقه وألْحَدَ في دين الله وادّعى ما كَفَرَ معه بالخالق جَلَّ وتعالى وافترى كذباً وزوراً

<sup>()</sup> الغيبة . ٣٣٢ بحار الأنوار ٥٣/١٥٠ باب ٣ ما خرج من توقيعاته ٢٢٢.

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

وقال بُهتاناً وإثماً عظيماً ، كَذَبَ العادلون بالله وضلّوا ضلالاً بعيداً وخسروا خُسراناً مبيناً .

وإنا برئنا إلى اللهِ تعالى وإلى رسولِهِ وآله صَلَوَاتُ اللهِ وسلامَهُ ورحمته وبركاتُهُ عليهم، ولعنَّاه عليه لعائن الله تترى في الظاهر منَّا والباطن في السرّ والجهر وفي كلّ وقتٍ وعلى كلّ حال، وعلى من شايعه وتابعه وبلغه هذا القول منَّا فأقام على تولّيه بعده وأعلَّمهم تولاّكم اللهُ أنَّنا في التوقّي والحاذرة منه على مثل ما كنّا عليه مَّن تُقَدَّمَهُ من نُظرائهِ من الشريعي والنُميري والهلالي والبلالي وغيرهم وعادةُ اللهِ جَلَّ ثناؤه مع ذلك قبله وبعده عندنا جميلة وبه نثق وإيّه نستعين وهو حسبنا في كُلِّ أمورنا ونعم الوكيل<sup>(۱)</sup>.

وقد سُئل عن كتب الشلمغاني بعدما ذُمَّ وخرجت فيه اللعنة فقيل له كيف نعمل بكتبه وبيوتنا منها مَلأى ، فقال : أقول فيها ما قاله أبو محمد الحسن بن علي صلوات الله عليهما ، فقال صلوات الله عليه خُذوا بما رووا وذروا ما رأوا<sup>(\*)</sup>.

أمًا مُبَاهَلَةُ الشلمغانيَّ مع حسين بن روح هيلينه فهي كما يرويها لنا الشيخ بالغيبة عن محمَّد بن أحمد بن داود القمّي عن أبي عليّ بن هَمَّام قال أنقذ محمّد بن عليّ الشلمغاني العزاقريّ إلى الشيخ الحسين بن روح يسأله أنْ يباهِلَهُ ، وقال : أنا صلحبُ الرَّجُلِ وقد أُمِرْتُ بإظهار العلم وقد أظهرته باطناً وظاهراً فباهلني ، فأنفَذَ إليه الشيخ في جوابِ ذلك أيُّنَا تقدَّمَ صلحبه فهو

- (<sup>1</sup>) الاحتجاج / ٤٧٤ ، الغيبة / ٣٩٧ ، يحار الأنوار /٣٨٠ / ٥١ .
  - () بحار الأنوار /٢٥٢/٢ ، الغيبة / ٣٨٧ .

المخصوم، فتقدَّمَ العزاقريُ فقُتل وصلب وأخذ معه ابن أبي عوْن وذلك في سنة ثلاث وعشرين وثلاثمائة ، قال ابن نوح وأخبرني جلّي محمّد بن أحمد بن العباس بن نوح هيئ قال أخبرنا أبو محمّد الحسن بن جعفر بن إسماعيل بن صالح الصّيمري قال لما أنفذ الشّيخُ أبو القاسم الحسين بن روح هيئنه التوقيع في لعن ابن أبي العزاقري أنْفذهُ من مجلسِهِ في دار المقتدر إلى شيخنا أبي عليّ بن همّام في ذي الحجّة سنة اثنتي عشرة وثلاثمائة وأملى أبو علي عَلَيَّ وعَرَفَني أنَّ أبا القاسم هيئنه راجَعَ في ترك إظهاره فإنّه في يدِ القوم وفي حبسهم فأمر بإظهاره وأنْ لا يخشى ويأمن فتخلّص وخرجَ من الحبس بعد ذلك عدّة يسيرة والحمد لله<sup>(\*)</sup>.

ومنها : جُملةُ من الأدعية المأثورة التي وجدت في كتب القوم بطرق معتبرة ينتهي سَنَدُها إلى أبي القاسم الحسين بن روح هيئنه وهي كثيرةً ومتنوعة وفيها جملةً من المعارف الإسلامية ، ونحنُ نذكُرُ هنا نموذجاً واحداً وهو الدُّعاء الذي كان يدعو به الإمام المهدي التيج بأسماء الله المكنونة :

اللَّهُمَّ مالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ من تَشاءُ ، وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِتَنْ تَشاءُ وَتَعَزَّ مَنْ تَشاءُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشاءُ ، بِبَدِكَ الْخَيْرُ إَنَّكَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، يَا مَاجِدُ يَا جَوَادُ يَا ذَا الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ، يَا ذَا البَطَّشُ الشَّدِيدِ يَا فَعَالاً لِمَا يُرِيدُ يَا ذَا الْقُوَّةِ الْمَتِينِ يَا رَءُوفُ يَا رَحِيمُ يَا لَطِيفُ يَا حَيُّ حِينَ لاَ حَيَّ .

() نفس المصادر السابقة .

اللَّهُمَّ أَسْأَلُكَ بِاسْعِكَ الْمَحْزُونِ الْمَكْلُونِ الْحَيِّ الْعَيُّومِ الَّذِي اسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْم الْغَيْب عِنْدَكَ وَلَمْ يَطْلُعُ عَلَيْهِ أَحَدٌ مِنْ خُلْقِكَ . وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي تُصَوّرُ بِهِ خَلْقَكَ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ تَشَاءُ وَبِهِ تَسُوقُ إَلَيْهِمْ أَرْزَافَهُمْ فِي أَطْبَاقِ الظُّلُمَاتِ مِنْ بَيْنَ الْعُرُوقِ وَالْعِظَامِ . وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِ أَوْلِيَامِكَ وَ أَلَفْتَ بَيْنَ النَّلج وَالنَارِ لَا هَذَا يُذيبُ هَذاً وَلاَ يُطْغِئُ هَذاً ، وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي كَؤْنِتَ بِهِ طَعْمَ الْمِيَاهِ . وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي أَجْرَبْتَ بِهِ الْمَاءَ فِي عُرُوقِ النَّبَاتِ بَيْنَ أَطْبَاقِ الثَّرَى وَسُعْتَ الْمَاءَ إِلَى عُرُوقِ الأَشْجَارِ بَيْنَ الصَّخْرَةِ الصَّمَّاءِ . وأُسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي كَوَّنْتَ بِهِ طَعْمَ النَّمَارِ وَأَلْوَانَهَا . وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي بِهِ تُبْدِئُ وَتُعِيدُ . وَأَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الْفَرْدِ الْوَاحِدِ الْمُتَغَرَدِ بِالوَحْدَنِيَةِ الْمُتَوَحَدِ بِالصَّمَدَانِيَةِ . وأُسْأَلْكَ بِاسْمِكَ الَّذِي فَجَرْتَ بِهِ الْمَاءَ مِنَ الصَّحْرَةِ الصَّتَّاءِ وَسُعْتَهُ مِنْ حَيْثُ شت

وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي خَلَقْتَ بِهِ خَلْقَكَ وَرَزَقْتُهُمْ كَلِفَ شِنْتَ وَكَلِفَ شَاءُوا ، يَا مَنْ لاَ تُغَيِّرُهُ الأَيَّامُ وَاللَّيَالِي ، أَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ نُوحٌ حِينَ نَادَاكَ فَأَنْجَبْنَهُ وَمَنْ مَعَهُ ، وَأَهْلَكُتَ قَوْمَهُ ، وَأَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ إِبرَاهِيمُ خَلِيلُكَ حِينَ نَادَاكَ فَأَنْجَيْنَهُ ، وَجَعَلْتَ النَّارَ عَلَيْهِ بَرْداً وَسَلَاماً ، وَأَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ مُوسَى كَلِيمُكَ حِيْنَ نَادَاكَ فَفَرَقْت لَهُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَهُ وَبَنِي إِسْرَائِيلَ ، وَأَغْرَقْت فِرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ فِي الْيَمْ ، وَأَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِهِ عِيسَى رُوحُكَ حِينَ نَادَاكَ فَنَجَيَّنَهُ مِنْ أَعْدَائِهِ وَإِلَيْكَ رَفَعْتَهُ ، وَأَدْعُوكَ بِمَا دَعَاكَ بِه حَبِيبُكَ وَصَفِيَّكَ وَنَبِيُكَ مُحَمَّدٌ ، فَاسْتَجَبْتَ لَهُ وَمِنَ الْأُحْزَابِ فَجَيَّيَهُ وَعَلَى أَعْدَائِكَ مِينَ نَصَرَّبَهُ .

وَأَسْأَلَكَ بِاسْمِكَ الَّذِي إِذَا دُعِيتَ بِهِ أَجَبْتَ مَا مَنْ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ، مَا مَنْ أَحاطَ بِكُلَّ شَيْءٍ عِلْماً ، وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً ، مَا مَنْ لاَ تُغَيِّرُهُ الْأَيَّامُ وَاللَّيَالِي ، وَلاَ تَتَسْابَهُ عَلَيْهِ الْأَصْوَاتُ ، وَلاَ تَخْفَى عَلَيْهِ اللَّغَاتُ ، وَلاَ يُبْرِمُهُ إِلَحَاحُ الْمُلِحَيْنَ .

أَسْأَلَكَ أَنْ تُصَلَّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلَ مُحَمَّدٍ خِيَرَتكَ مِنْ خَلْقِكَ ، فَصَلَّ عَلَيْهِمْ بِأَفَضَلَ صَلَوَتِكَ ، وَصَلَّ عَلَى جَمِيعِ النَبِيَّينَ وَالْمُوْسَلِينَ ، الَّذِينَ بَلَغُوا عَنْكَ الْهُدَى وَعَقَدُوا لَكَ الْمَوَاثِيقَ بِالطَّاعَةِ ، وَصَلَّ عَلَى عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ ، يَا مَنْ لا يُخْلِفُ الْمِيعادَ ، أَنجز لِي ما وَعَدْتَنِي ، وَاجْمَعُ لِي أَصْحَابِي وَصَبَّرْهُمْ ، وَانْصُرْنِي عَلَى أَعْدَابِتُكَ وَأَعْدَاءِ رَسُولِكَ ، وَلاَ تُخَيِّبُ دَعُوتِي فَابِنِي عَبْدُكَ ابْنُ عَبْدِكَ الصَّالِحِينَ ، يَا مَنْ لا يُخْلِفُ الْمِيعادَ ، أَنجز لِي مَا وَلاَ تُخَيِّبُ دَعُوتِي فَابِي أَصْحَابِي وَصَبَرْهُمْ ، وَانْصُرْنِي عَلَى أَعْدَابِتُكَ وَأَعْدَاءِ رَسُولِكَ ، وَلاَ تُخَيِّبُ دَعْوَتِي فَابِي أَصْحَابِي وَصَبَرْهُمْ ، وَانْصُرْنِي عَلَى أَعْدَابِتُكَ وَأَعْدَاءِ رَسُولِكَ ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلَ مُحَمَّدٍ وَأَنْ نُنْجِزَ لِي مَا وَعَدْتَنِي إِنَّكَ أَنْتَ الصَّادِقُ وَلاَ تُخْلِفُ الْبِيعَادَ وأَنْتَ عَلَى كُلَّ شيْءٍ قَدِيرٌ<sup>ن</sup>.

## مدّعوا السّفارة في عصره

قد ذكرنا بأنَّ ظاهرة السَّفارة قوية وانتشرت بكثرة في حياة السفير الثاني ، وذلك طمعاً بهذا المنصب وابتزاز الأموال والتزعّم على الناس باسم سفير الإمام المهدي بيني وللأسباب التي مَرَّتْ بنا ، والذي يُهمّنا في هذا البحث هو شخصيّتان مهمّتان ، الأولى كانت تمثل الخط الفقهي الشيعي المتمثل بشخصية الشلمغاني وهو أشدُّ خطراً على القواعد الموالية لفكرة السفارة ، وأيضاً أشدَ ثقلاً على محاربته من قبل السفير على اعتبار مرجعاً فقهياً ترجع إليه الناس بُكلِّ صغيرةٍ وكبيرة ، والثاني يُمَثُلَ الخطّ الصوفي ورائد هذا الخطّ هو الحسين بن الحلاّج ، وهو أقلُّ تأثيراً على القواعد الموالية .

هذا ويوعزُ بعض الباحثين سبب انحراف هؤلاء الكبار ظاهراً لأسباب عدة :

١\_ ضعف الإيمان لديه وسوء الاخلاص وقابليته للانحراف .

٢- الطمع بالأموال التي يحصل عليها عن هذا الطريق ، إذ يتخيل المزور أن الحقوق الشرعية التي تدفع إلى السفير الصادق ستدفع إليه .

٣- فسح المجال للشهرة الاجتماعية والتقدم بين الناس ، والتحكم في القواعد الشُعبية الموالية للإمام عليه وإصدار الأوامر والنواهي فيها بزعم أنه صادر عنه عليه . ولا يُهمَّ بعد ذلك أنْ نفهمَ أنَّ مُدَعي السُفارة الكاذبة ، هل كان يعتقدُ ضِمْناً بكذِبِ السِّفير الصَّلاق ، كما صَرَّحَ به الشلمغاني بالنسبة إلى السفير الثاني على ما سنسمع ، أو كان المزوَّرُ يعتقدُ بكذب فكرة السَفارة أساساً ، إذن فلا فرق في نظره بينه وبين ذاك السفير ، فكما ادّعى غيره السفارة يكن له أيضاً ذلك . أو كان المزوَّرُ يعتقدُ بصلق السُفارة وصلق السفير ، ولكنه كان طامعاً بالمصالح الشخصية التي أشرنا إليها ، فادّعى السّفارة تقديماً لمصالحه الشخصية على المصالح الدينية ، شخصية واجتماعية<sup>(1)</sup>. وعلى كُلُ حالٍ فاهَمَ من ادّعى السُفارة كذباً وزوراً أثناء سفارة ابن روح هما :

محمد بن علي الشلمغاني المعروف بابن العزاقر أو العزاقري ، أبو جعفر نسبته إلى شلمغان ، وهي قرية بنواحي واسط<sup>(٢)</sup>.

كان شيخاً مستقيم العقيدة والسلوك صالحاً ، متقدماً في أصحابنا<sup>(٣)</sup>حتَّى أنَّ الشيخَ أبا القاسم الحسين بن روح نَصَبَهُ وكيلاً عنه عند استتاره من المقتدر ، وكان الناسُ يَقْصِدُونَهُ ويَلْقَونَهُ في حوائجهم ومهمّاتهم ، وكانت تخرُجُ على يَدِهِ التوقيعاتُ من الإمام المهديَ عَلِيَهِ عن طريق ابن روح<sup>(٤)</sup>.

لهُ من الكتب التي عملها في حال الاستقامة ((كتاب التكليف)) قال الشيخ الطوسي : أخبرَنَا بهِ جماعةُ من أبي جعفر بن بابويه عن أبيه عنه إلا حديثاً واحداً منه في باب الشّهادات أنه يجوز للرُجل أنْ يشهد لأخيه إذا كان

> (<sup>(</sup>) موسوعة الإمام المهدي / ۱/ ٤٩٠ . <sup>(†</sup>) انظر الكامل في التاريخ / ۲/ ۲٤۱ . (<sup>†</sup>) رجل النجاشي / ۲۹۳ . (<sup>†</sup>) الغبية / ۱۸٤ .

له شاهد واحد من غير علم<sup>(۱)</sup> كان باباً ، باباً من هذا الكتاب ، ويعرضه على الشيخ أبي القاسم ﷺ فيحكّكه فإذا صَحَّ الباب خرج فنقله وأمرنا بنسخه يعني أمرهم ابن روح<sup>(۲)</sup> ، فكثرت نسخه عند الأصحاب . وفي رواية اخرى : أنه لما انتهى من الكتاب طلبه ابن روح لينظر فيه ، فجاءوا به فقرأه من أوله إلى أخره ، فقال : ما فيه شيء إلا وقد روى الأئمة ﷺ إلا موضعين أو ثلاثة ، فإنه كذب عليهم في روايتهما لعنه الله<sup>(۳)</sup>.

وله كتاب ((التأديب)) أخلة الشيخ الحسين بن روح وينفيه وأنْفَذَ الكتاب إلى قم ، وكتب إلى جماعة الفقهاء بها ، وقال لهم : انظروا في هذا الكتاب وانظروا فيه شيء يخالفكم ، فكتبوا إليه : أنه كله صحيح وما فيه يخالف إلا قوله : الصاع في الفطرة نصف صاع من الطعام ، والطعام عندنا مثل الشعير كل واحد صاع<sup>(ن)</sup>.

فمن هنا نجد أنَّ في كُلِّ هذين الكتابين قد دَسَّ الشلمغاني فرعاً فقهياً مخالفاً لما عليه مذهب الأصحاب ، وإنْ كان مستقيماً مؤمناً ، وهذا يدل على ما قلناه من وجود ضعف في إيمان كُلِّ شخص ينحرف في حياته ، بحيث يكون من الأول قابلاً لهذا الانحراف عند اجتماع طروفه وشروطه .

- () الفهرست / ۱۷۳.
  - D الغيبة / ٢٣٩ .
  - D الغيبة / ٢٥٣ .
  - () الغيبة / ۲٤۰.

ويمكن أنَّ نفهم وضوح ذلك لابن روح عينه حين كان يتوجَّسُ من كُتِبَ الشلمغاني ، فيحاولُ أنَّ يشرف عليها أو يعرضها على الموثوقين من أصحابه وعلماء المذهب<sup>(۱)</sup>.

وله كتاب ((الغيبة)) روى عنه الشيخ الطوسي في الغيبة ، وله كتاب ((الاوصياء)) روى عنه الشيخ أيضاً في الغيبة<sup>(٣)</sup>. وله عِدَّةُ كُتُبٍ أخرى رواها النَّجَاشيُّ في رجالهِ<sup>(٣)</sup>. ولم يعلم أنَّ هذه الكتب مما كتبه في حال استقامته أو بعد انحرافه .

ثمَّ أنَّه حَمَلَهُ الحسد لأبي القاسم بن روح على ترك المذهب والدخول في المذاهب الردية ، وظَهَر منه مقالاتٍ منكرة ، وأصبح غالياً<sup>(1)</sup>يعتقد بالتناسخ وحلول الالوهية فيه<sup>(0)</sup>.

وكان من عقائده أنه يعتقد القول بحمل الغد، ومعناه أنه لا يتهيأ إظهار فضيلة للولي إلا بطعن الضد فيه ، لأنه يحمل سامعي طعنه على طلب فضيلته ، وساقوا المذهَبَ من وقتِ آدمَ الأول إلى آدم السابع ، لأنهم قالوا : سبع عوالم وسبع أوادم ، ونزلوا إلى موسى وفرعون ومحمّد وعليّ مع أبي بكر ومعاوية<sup>(1)</sup>. قال أبو عليّ بن هَمَّام : سمعت محمّد بن علي العزاقري

> (<sup>1</sup>) موسوعة الإمام المهدي /١ /١٤٥ . (<sup>٢</sup>) الغيبة / ٣٤٠ وما بعدها . (<sup>٢</sup>) رجل النجاشي / ٢٩٤ . (<sup>١</sup>) رجل الشيخ الطوسي / ٥١٢ ، والفهرست / ١٧٣ ، رجل النجاشي / ٢٩٣ . (<sup>١</sup>) الكامل في التاريخ / ٦ / ٢٤١ . (<sup>١</sup>) الغسة / ٢٥٠ .

الشلمغاني يقول : الحقُّ واحِدٌ وإغَّا تختلف قمصه \_ فيوم يكون في أبيض ويوم يكون في أحمر ويوم يكون في أزرق . قال ابن هَمَّام : فهذا أول ما أنكرته من قوله ، لأنّه قول أصحاب الحلول<sup>(۱)</sup>. وكان يقولُ لأصحابه وتابعيه : إنّ روحَ رسول الله ﷺ انتقلت إلى أبي جعفر محمد بن عثمان وروح أمير المؤمنين علي ﷺ انتقلت إلى بَدَن الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح ، وروح فاطمة الزهراء ﷺانتقلت إلى أم كلثوم بنت أبي جعفر وكان يزعم لهم أنَّ هذا سرٌّ عظيم ويأخذ عليهم أنْ لا يكشفوه لأحد ، إلى معتقدات غريبة أخرى .

وكان ابن أبي العزاقير وجيهاً عند بني بسطام ، ذلك أنَّ الشيخ أبا القاسم بن روح كان قد جَعَلَ له عند الناس منزله وجاهاً ، فكانَ عند ارتداده يحكي كلَّ كذب وبلاء وكفر لبني بسطام ، ويسنده عن الشيخ أبي القاسم في فأنكره وعظمه ونهى بن بسطام عن كلامه وأمرهم بلعنه والبراءة منه فلم ينتهوا وأقاموا على توليه ، وذلك أنَّه كان يقولُ لهم : إنَّني أدَعْتُ السرَّ ، وقد أخذ عليَّ الكتمان ، فعُوقبتُ بالإبعاد بعد الاختصاص ، لأنَّ الأمْرَ عظيم لا يحتمله إلاّ ملَكُ مقرَّب أو نبيَّ مرسل أو مؤمن ممتحنُ فيؤكد من نفوسهم

فَبَلَغَ ذلك أبا القاسم فكتب ﷺ إلى بني بسطام بلعنه والبراءة منه وممَن تابعه على قوله وأقام على تولّيه ، فلمّا وَصَلَ إليهم وأظهروه عليه بكى بكاء عظيماً ، ثمّ قال : إنّ لهذا القول باطناً عظيماً وهو أنَّ اللعنة الأبعاد ،

. ٢٥١ / الغيبة / ٢٥١ .

فمعنى قوله : لعنه الله أي : باعده الله من العذاب والنار ، والآن قد عرفت منزلتي ، ومَرَّغ خدّيهِ على التراب وقال : عليكم بالكتمان لهذا الأمر<sup>(۱)</sup>.

وقد رُتَّبَ على بعض هذه العقائد أنَّ أمَّ كلثوم بنت ابي جعفر العمري دخلت على أم أبي جعفر بن بسطام ، فأعظمتها غاية الإعظام حتى أنَّها انكبت على رجلها تقبلها ، فلما أنكرت ذلك منها ، أخبرتها بما قاله لهم العزاقري من العقائد ، وأنَّ رُوحَ الزهراء عَلَيْكَ قد تَجَسَّدت فيها ، فكيفَ لا تُعَظَّمها وتُكْبِرُ شأنها ؟ ولم يُفِدْ تكذيبَ أمّ كلثوم لهذه العقائد ، وردعها لتلك المرأة عنها ، لما سبق من العزاقيري بأنّه سِرٌّ عظيم وقد أخذ عليهم أنَّه لا يكشفونه لأحد .

وحين رَأتْ أَمَّ كلئوم ذلك بادَرَتْ إلى ابي القاسم بن روح هينينه فأخبرته بالقصّة، فقال : يا بُنيَه ! إياكِ أَنْ تمضي إلى هذه المرأة بعدما جرى منها ولا تقبلي لها رقعة إنْ كاتبتكِ ولا رسولاً إنْ أنفذته إليكِ ، ولا تلقيها بعد قولها، فهذا كُفُرُ بالله تعالى وإلحاد .

قد أحكمه هذا الرجل الملعون في قلوب هؤلاء القوم ليجعله طريقاً إلى أنْ يقول لهم : بأنَّ الله تعالى قد اتَّحَدَ بهِ وحَلَّ فيه كما يقولُ النّصارَى في المسيح ﷺ ويعدو إلى قول الحلاج لعنه الله .

قالت : فَهَجْرتُ بني بسطام وتركتُ المضيّ إليهم ، ولم أقبل لهم عذراً ولا لقيتُ أُمَّهُمْ بعدها .

() الغيبة / ٢٤٩ .

وشاعَ هذا الحديث في بني نوبخت ، فلم يبق أحدً إلا وتقدم إليه الشيخ أبو القاسم وكاتبه بلعن أبي جعفر الشلمغاني والبراءة منه وممّن تولاّه ورَضيَ بقولِهِ أو كلمه ، ثمّ ظَهَرَ توقيعٌ من صلحب الزّمان عليه يلعن أبي جعفر محمّد بن علي والبراءة منه ومّن تابعه وشايعه ورضيَ بقولِهِ وأقام على تولّيه بعد المعرفة بهذا التوقيع<sup>(1)</sup>. وكان خروج التوقيع ضله عام اثنى عشر وثلاثمائة ، يقولُ الإمام المهدي عليه فيه أنّ محمّد بن عليّ المعروف بالشلمغاني وهو ممّن عَجَّلَ الله له النقمة ، ولا أمهله ، قد ارتدً عن الإسلام وؤوراً ، وقال بهتاناً وإثماً عظيماً ، كَذُبَ العادلون بالله وضلُّوا ضلالاً بعيداً وخروا خسراناً مبيناً.

وإنّنا قد برئنا إلى اللهِ تعالى وإلى رسولِهِ وآله صَلَواتُ اللهِ وسلامه ورحمته وبركاته عليهم منه ، ولعَنَّاهُ عليه لعائن الله تترى من الظاهر والباطن في السر والعلن وفي كلّ وقتٍ وعلى كُلِّ حالٍ ، وعلى من شايعه وتابعه أو بلغه هذا القول منا وأقام على توليه بعده .

وأعلمهم أنَّنا من التوقّي والمحلارة منه على ما كُنًا عليه مَّن تَقَدَّمَهُ من نظرائه من الشريعي والنميري والهلالي والبلالي وغيرهم ، وعادة الله عندنا جميلة ، وبه نثق ، وإياه نستعين وهو حسبنا في كُلِّ أمورنا ونعم الوكيل .

وقد صَدَرَ هذا التّوقيعُ حين ألقيَ القبضُ على الشيخ الحسين بن روح ويشيه وأنفذه من السجن في دار المقتدر إلى أصحابه : شيخنا أبو علي بن

() الغيبة / ٢٤٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

هَمَّام ، فوزَّعَهُ أبو عليَّ توزيعاً عاماً ، ولم يَدَعْ أحداً من الشيوخ إلاَّ أقرأه إياه وكتب بنسخته إلى سائر الأمصار ، فاشتهر ذلك في الطائفة ، فاجتمعت على لعنه والبراءة منه<sup>(۱)</sup>.

قال الراوي : وجدتُ بخطَّ أحمد بن إبراهيم النوبختي وإملاء أبي القاسم الحسين بن روح هيئينه على ظهر كتابٍ فيه جواباتُ ومسائل أنفذت إلى قم يسأل عنها : هل هي جواباتَ الفقيه ـ يعني الإمام المهدي عينية ـ أو جوابات محمد بن علي الشلمغاني لأنه حكي عنه قال : هذه المسائل أنا أجبن عنها ، فكتب إليهم على ظهر كتابهم : بسم الله الرحمن الرحيم : قد وقفنا على هذه الرقعة وما تَضَمَّنته فجميعه جوابنا ، ولا مدخل للمخذول الضالَّ المضلَّ المعروف بالعزاقري ـ لعنه الله ـ في حرفٍ منه ، وقد كانت أشياء خرجت إليكم على يدي أحمد بن بلال وغيره من نظرائه وكان من ارتدادهم عن الإسلام مثل ما كان من هذا عليهم لعنة الله .

وأرادَ الراوي أنْ يتأكَّدَ عَمَّا إذا كانَ ما خَرَجَ من هؤلاء المنحرفين قبل انحرافهم عن الإمام المهدي عينيه هل هو صحيحُ أو مزوَّرُ أيضاً، قال الراوي : فاستثبتُ قديماً من ذلك ، فخَرَجَ الجوابُ : على من استثبت ، فإنه لا ضَرَرَ من خروج ما خرج على أيديهم ، وإنَّ ذلك صحيح<sup>(٣)</sup>.

ومثل هذا التثبت ما سئل الشيخ ابن روح عظيف عن كتب ابن أبي العزاقر بعدما ذُمَّ وخَرَجَتْ فيهِ اللَّعنة ، فقيل له ـ كما تقدَّم ـ فكيف نعمل

- () الغيبة / ٢٥٢ .
- () الغيبة / ۲۲۸ .

بكتبه وبيوتنا منها ملاء ، فقال : أقول فيها ما قاله أبو محمد الحسن بن علي صلوات الله عليهما وقد سئل عن كتب بني فضال فقالوا : كيف نعمل بكتهم وبيوتنا منها ملاء ، فقال صلوات الله عليه خذوا بما رووا وذروا ما رأوا.

فنرى ابن روح يعقد مقارنة بين كتب العزاقري وكتب بني فَضَّل ، حيث يفهم من كلام الإمام العسكري عَلِينَ قاعلة عامة وهي : إن الانحراف في العقيدة لا ينافي إمكان صحة الرواية . فما على الفرد إلا أن يأخذ بما رووا من أخبار ويدع ما رأوا واعتقدوا من العقائد المنحرفة والطرق الضالة ، لا يفرق في ذلك بين بني فضال وابن ابي العزاقر<sup>(۱)</sup>.

وحينَ أحسَّ الشَّلمَغَانيِّ بالتَّحدي والمجابهة من قبل الشيخ ابن روح والمجتمع الموالي له ، أراد أنْ يباهل ابن روح حتّى يضعَ المجتمع أمامَ الواقع وذلك : أنّه بعد أن اشتَهَرَ أمره وتبرأ منه ابن روح ، اجتمع الشلمغاني مجماعةٍ من رؤساء الشيعة في مجلس الوزير ابن مقلة وزير الراضي عام ٣٢٢ هـ فوَجَدَ أنَّ كُلَّ فردٍ منهم يحكي عن الشيخ أبي القاسم لعنه والبراءة منه ، فقال : اجمعوا بيني وبينه حتّى أخذ بيده ويأخذ بيدي فإنْ لم تنزل نارُ من السّماء تحرقه ، وإلاً فجميع ما قاله فيَّ حق ، فبَلَغَ ذلك إلى الراضي فأمرَ بالقبض عليه ، وقَتْلِهِ ، فقُتِلَ ، واستراحت الشيعة منه<sup>(n)</sup>.

() موسوعة الإمام المهدي / 1/ ٥٢٠ .

. ٢٥٠ / ألغيبة / ٢٥٠ .

والغريب من بعض الباحثين أنّه فهم من عَمَلِ الرَّاضي هذا وفاءً لما كان يعتقدُهُ من قضيَّةِ الإمام المهدي عَلَيْ وأنَّ الراضي قبل أنْ يتسلَّمَ الخلافة كان مع اتصل وثيق من شخصيات شيعية لها اتصل مع السفير وأنَّ الراضي مقتنعُ اقتناعاً تاماً بفكرة السَفارة وكان يُداريها بقدر مصلحته الشخصية ، وهذا ما يرشد إليه قوله رحمه الله : يدلُّ على ذلك ـ أي فعلُ الراضي ـ على ما أشرنا إليه سابقاً من أنّ الخليفة الراضي كان عارفاً للحقّ وفيًّا له في حُدود قُدْرَتِهِ ومصلحته ، وقد سَبَقَ أنْ رَبَطْنا ذلك باتصالات شخصية كان يقوم بها الخليفة قبل خلافته مع الخاصة من موالي الإمام وعلمائهم<sup>(1)</sup>.

وهذا العَمَل من الرّاضي إنمّا كان ليس من أجل الوفاء والاعتقاد بفكرة السفارة كما أشار إليه رحمه الله وإنمًا هو من أجل عدم انتشار فكرة السفارة إلى أبعدَ من هذه الفترة الزمنية وكما تقدم أنّ المقتدر قد حبس ابن روح في داره وضيَّق عليه الخناق حتّى يرتدع الناس ، وكانتْ سيرةُ الخلفاء من بعده هي التكتم والقضاء على أيّ شيء يدلُ أو يُرشِدُ إلى المهديّ ليَسَبْم كما تقدَّمَ منا في الأبحاث السابقة بأن الخليفَةَ عندما أدخلَ عليه الوفد كيف حاول أنْ يخفى هذا الأمر ولا ينشر لئلا يهتدي إليه النّاس فيعرفونه .

إضافة أنّه يُحْتَمَلُ احتمالاً قوياً بأنَّ الراضي كان يخاف من أبي القاسم الحسين بن روح هيئ لما له من النفوذ الواسع من رجالات الدّولة أمثال الوزراء الشّيعة الذين سيُطروا على مفاصل الدّولة بكلَّ أركانها وقد تعاقُبُوا لفترة طويلة لهذا المنصب في الدولة آنذاك ، فقيام الراضي بهذا العمل كان

<sup>(&#</sup>x27;) موسوعة الإمام المهدي / ١/ ٥٢١ .

مداراة وتقرب للحسين بن روح عينية لا وفاءً واعتقاداً كما ذهب إليه رحمه الله .

وقد ذكرنا رواية أخرى غير هذه الرواية التي تشير إلى صورة المباهلة ولعلها مكملة لتلك .

وأخرج الشيخ في الغيبة رواية تشير إلى أنَّ الشلمغاني لم يكن وكيلاً ولا طريقاً للحسين بن روح ولا باباً أيضاً ، والظّاهر أنَّ هذه الرواية هي بمثابةِ توقيعٍ صَدَر بحقَّهِ كما ذكرنا سابقاً الذي وَزَّعَهُ أبو عليّ محمّد بن هَمَّام حينما كان أبو القاسم الحسين بن روح في سجن المقتدر في لعن الشلمغاني أنّه قال : إنَّ محمَّد بن عليّ الشّلمغاني لم يَكَنْ قَطُّ باباً ، إلى أبي القاسم ولا طريقاً له ، ولا نَصَبَهُ أبو القاسم لشيء من ذلك على وَجْهٍ ولا سبب ، ومن قال فقد أبطل ـ يعني قال بالباطل ـ وإنمّا كان فقيهاً من فقهائنا ، وخلط وظهر عنه ما ظهر ، وانتشر الكُفْرُ والإلحاد عنه ، فخَرَجَ فيه التوقيع على يد أبي القاسم بلعنه والبراءة ممن تابعه وشايعه وقال بقوله<sup>(٢)</sup>.

وهذا منافٍ لما في الرواية القائلة : من أنَّ الشلمغاني كان حين استقامته واستتار الشيخ ابن روح ، سفيراً بينه وبين النَّاس في قضاءِ حوائجهم ومُهمَّاتهم ، وكانت التوقيعات تَخْرُجُ على يَدَيهِ عن طريقِ ابن روح<sup>(٢)</sup>. ولَعَلَّ توهّم بن هَمَّام في ذلك :

أولاً : لعدم المنافاةِ بين الوكالة حالَ الاستقامة وبَين الانحرافِ المتأخَّر .

() الغيبة / ٢٥٠ .

Ó الغيبة / ∆۸۲.

حيلة السفراء الأربعة للإمام المهدي

ثانياً : أنّ النقل بثبوتِ الوكالة له أكثر وعند الأصحاب أشهر ، وقالوا ثم إنّه حمَلَهُ الحسَدُ لأبي القاسم بن روح على تَرْكِ المذهب والدّخول في المذاهب الرّديئة وظَهَرَتْ منه مقالاتٍ منكرة وأصبح غالياً يعتقد بالتناسخ وحلولِ الألوهيّة فيه . وله دعاوى أُخَرَ باطلة ...

ثالثاً : اعتراف ابن همّام في الرّواية الأولى باستقامته في مبدأ أمره والإقرار له بالوكالة وأنَّه كان الواسطةَ بين ابن روح والقواعد الموالية كما سمعنا ذلك .

رابعاً : لعلّ ابن همّام اراد بنفي الوكالة عنه في حال انحرافه بعد استتار ابن روح وسجنه ، وانحراف الشلمغاني واقع ما بين هاتين الحادثتين ، ونحن وإنْ كُنَّا نَعْلَمُ تاريخ سجن ابن روح وهو عام ٣١٢ كما ذَكَرْنا إلاَ أَنَّنَا لا نَعْلَمُ تاريخ استتاره ولا مُدَّتِهِ لكي نُحَدَّدَ عامَ انحراف الشلمغاني وغاية ما يمكن تديئهُ هو أنّه انحرف في زمان خلافة المقتدر ، فالمهم هو معرفة تاريخ البيان الذي صَدَرَ ضِئَّهُ ، ولابُدَّ أَنْ يكونَ بعد انحرافِهِ بقليلٍ ، بحيث لا يَبْقَى له مجلً للعمل العام بالوكالة عن ابن روح خلال ذلك ، وتاريخ صدُوره مَضْبوطً بعام ٢١٢ نفسه ، وعليه يكونُ النقلُ بثبوت الوكالة له أكثر والاعتماد عليه أضبط .

وعلى أيَّ حالٍ فقد كانَ انحرافَهُ بخلافةِ المقتدر كما سمعنا ذلك ، فطلب من وزيرهِ عبدِ الله بنَ محمد بن عبيد الله الخاقاني<sup>(۱)</sup>وذلك عام ٣٦١<sup>(٣)</sup>، وحاول

- () مروج الذهب / ۲۱۶ / ۲۱۶ .
- () الكامل في التاريخ / ١٧٨ .

الوزير القبض عليه ، فاستَترَ الشلمغاني ، وهَرَبَ إلى الموصل ، فبقى بقرية معلثايا ، وهي قريةٌ من أعمال الموصل كما يروي ذلك النّجاشي في رجاله أنَّهُ أخبر بقائمة كتبه عند استتاره بها<sup>(۱)</sup>.

و نعرف من هذا السّياق أيضاً أنَّ التوقيع الذي صَدَرَ ضِنَّهُ من الإمام المهدي الميني الن قبل اختفائه في الموصل ، فإنّه أيضاً كان عام ٣١٢ كما سبق ، ومن المعلوم صُدُورَةُ حال وجودِهِ في بغداد واختلاطه بالناس ، كما أنَّ محاولَتَهُ للمباهَلَةِ مع ابن رُوح كانَتْ بعدَ عَوْدِهِ إلى بغداد قبل مقتله بعده شهور .

وذلك أنّه بعد أن انحدر إلى بغداد واستتر وظَهَرَ عنه ببغداد أنّه يدّعي لنفسه الرّبوبية ، وقيل : إنّه اتّبَعَهُ على ذلك الحسين بن القاسم بن عبد الله بن سلمان بن وَهَبْ ، الذي وَزَرَ للمقتدر عام ٣١٩ ، وأبو جعفر ، وأبو عليَّ ابنا بسطام ، وإبراهيم بن محمّد بن أبي عون ، وابن شبيب الزّيات ، وأحمد بن عبدوس ، كانوا يعتقدون الرّبوبية فيه ، وظَهَرَ ذلكَ عنهم ، وطُلِبُوا أيَّامَ وَزَارةِ ابن مُقْلَة حين وزر للمقتدر عام ٣١٦ فلم يُوجَدوا<sup>(٣)</sup>.

إذاً فالشلمغاني هَرَبَ إلى الموصل عام ٣١٢ وعاد إلى بغداد عام ٣١٦ وسلطات المقتدر بالرّغم من أنَّها حاولت القبض على الحسين بن القاسم بن عبد الله بن سلمان بن وهب عام ٣١٦ بتُهْمَةِ اتّباع الشلمغاني واعتقادِهِ الرّبوبية فيه ، فإن المقتدر استوزره عام ٣١٩ .

<sup>(&#</sup>x27;) رجل النجاشي / ۲۹۶ .

أ انظر تفاصيل ذلك في الكامل في التاريخ / ٦ / ١٩٢ وما بعدها .

وقد استفاد بعض الباحثين من هذا السياق وفعل المقتدر من استوزاره لمعتقد الربوبية بالشلمغاني من أنَّ الدولة آنذاك كانت تُؤيّدُ من طرفٍ خفيٍ خطَّ الانحراف الداخلي في خطّ الموالين للأئمة ﷺ <sup>(۱)</sup>.

هذا وإنَّ كان ممكن في حدَّ نفسه ولكنَّ الدولة لم تَكُنَّ ملتفةً لهذا التخطيط وإلا تترك الشلمغاني وغيره ممن يدعي السفارة زوراً ، أو على الأقلِّ يَظْهَرُ هذا التخطيط على الواقع بأنَّ الدولَة تُجنَّدُ رجالاً يدّعون السفارة والبابية للناحية المقدسة ، ولكن كُلَّ ما في الأمر أنَّ عَصَر المقتدر والراضي والمتقي وغيرهما كان منصب الوزارة كسلعةٍ تُباع وتشترى بأغلى الأثمان والحسين بن القاسم كانَ رَجُلاً ثرياً ، وتَقَدَّم للمقتدر واعتذر منه ودفع أكثر مما دفعه الأخرون ، فطبيعيً يكون منصب الوزارة من نصيبه ، فهو أيضاً قُتِلَ بعد ذلك من جملة الذين قتلوا مع الشلمغاني على ما سوفَ تسمعه<sup>(1)</sup>.

أمًا كيفيَّة مقتله فقد اتَّفَقَتْ كُتُبُ التاريخ على أنَّ الرّاضي قُتَلَهُ عام ٢٣٢ وذلك أنَّه لمَّا كانَ في شوّال لهذا العام ظهر الشلمغاني من بعد استتاره ببغداد فقبض عليه الوزير ابن مقلة وكان هذا أول عام من تولىَّ الراضي للخلافة وكان أبو علي محمد بن مقلة هو أول وزرائه .

فقبض عليه الوزير ابن مقلة وسجنه وكبسَ دارَه فوجدَ فيها رقاعاً وكُتُباً مَّن يدَعى عليه أنَّه على مَدْهَبِهِ يُخاطِبونَهُ بما لا يُخاطِبُ به البَشَر بعضهم بعضاً ، وفيها خط الحسين بن القاسم فعُرِضَتِ الخطوطُ فعرفها

(') موسوعة الأمام المهدي / ١/ ٥٢٧ .

(٢) انظر ذلك مفصلاً في كتابنا تاريخ وزراء الشبعة الجزء الثاني .

الناس ، وعرضت على الشلمغاني فأقرَّ أنَّها خطوطهم وأَنْكَرَ مَدْهَبَهُ وأَظْهَرَ الإسلام وتبَّرأ مما قال فيه .

وأُخِذ ابنُ عون وابنُ عبدوس معه وأُحْضِرا معه عند الخليفة وأُمِرا بصفعه فامتنعا ، فلما أكْرِها مَذَ ابنُ عبدوس ينَهُ وصَفَعَهُ ، وأمّا ابن أبي عون فإنّه مَذَ يَنَهُ إلى لحيته ورأُسِهِ فارتعدت يَنُهُ ، فقبّل لحية الشلمغاني ورأسه ، ثم قال : الهي وسيدي ورازقي .

فقال الراضي : قد زَعَمْتَ أَنَّكَ لا تَدَّعي الإلوهية ، فما هذا ؟ فقال : وما عليَّ من قول ابن أبي عون ! واللهُ يَعْلَم أنّني لا قلتُ أنّني إلهُ قطُّ . فقالَ ابنُ عبدوس أنَّه لم يَدَّعي الألوهيَّة وإنمَّا ادّعى أنَّهُ الباب إلى الإمام المنتظر مكان ابن روح وكنتُ أظنُّ أنَّهُ يقولُ ذلك تقيّةً .

ثمَّ أُحْضِرَوا عِنَّةَ مَرَّاتٍ ومعهم الفُقَهَاءُ والقُضاة والكُتَّاب والقوَّاد وفي آخر الأيام أفتى الفقهاء بإبلحة دمه فصُلِبَ الشلمغاني وابنُ أبي عون في ذي القعلة وأُحْرِقا بالنَّار ، وكان الحسين بن القاسم بالرُقة فأرسل الراضي إليه فقُبَلَ آخر ذي القعلة وحمل رأسه إلى بغداد<sup>(1)</sup>.

وبذلك انتهى حسابُ الشلمغاني تجاهَ الدَّولَةِ وقواعدها الشعبية وتجاه المؤمنين به ، وتجاهَ السُفير أبي القاسم بن روح هيئينه وبالتالي تجاهَ الإمام المهدي عينه نفسه وقواعِدُهُ الشعبية ، وانتَصَرَ الإمامُ المهدي عليته وسفيره من حيث أرادَ اللهُ تعالى لهما النصر<sup>(1)</sup>.

- (') الكامل في التاريخ 1⁄4 ۲٤۲ .
- () موسوعة الإمام المهدي / ١/ ٥٢٨ .

أمًا الشخصيَّةُ الثانية : التي ادَّعت السَّفارة زوراً وكذباً في سفارة أبي القاسم الحسين بين روح ـ وإنْ كان السَفيرُ لم يتصد له ولم يخرج فيه توقيع من الناحية المقدسة لأسبابٍ سوف تقف عليها .

هو كما يذكر النسابة محمَّد بن على المعروف بابن الطقطقا في كتابه الفخري الحُسينُ بن منصور الحلاج ويُكَنَّى أبا الغيث أصله مجوسيٌ من أهل فارس ونشأ بواسط ، وقيل : بتُسْتَرَ ، وخالطَ الصُوفية وتتلمذ لسهل التستري ، ثمَّ قدم بغداد ولقيَّ أبا القاسم الجنيدي ، وكان الحلاَّج مُخلِّطًا يلبس الصُّوف والمسوح تارة ، والثياب المصبِّغة تارة ، والعمامة الكبيرة والدرَّاعة تارة ، والقبَّاء وزيَّ الجند تارة ، وطافَ بالبلاد ، ثمَّ قدم في أخر الأمر بغداد وبني بها داراً ، واختلفت آراءُ الناس واعتقاداتهم فيه وظهر منه تخليط وتنقل من مذهب إلى مذهب ، واستغوى العامّة بمخاريق كان يعتمدها ، منها أنه كان يحفر في بعض قوارع الطرقات موضعاً ويضع فيه زقاً فيه ماء ، ثم يحفر في موضع أخر ويضع فيه طعامًا ، ثم يمرَّ بذلك الموضع ومعه أصحابه فيحتلجون هناك إلى ماء يشربونه ويتوضأون به ، فيأتي هو إلى ذلك الموضع قد حفره وينبش فيه بعكاز فيخرج الماء فيشربون ويتوضأون ، ثمَّ يفعل كذلك في الموضع الأخر عند جوعهم فيخرج الطعام من بطن الأرض ، يوهمهم أنَّ ذلك من كرامات الأولياء ، وكذلك كان يَصْنَعُ بالفواكه يدّخِرُها ويحفظها ويخرجها في غير وقتها ، فشُغف الناس به ، وتكلُّم بكلام الصَّوفية وكان يخلطه بما لا يجوز ذكره من الحلول الخض وله أشعاراً فمنها :

حبيبي غيرُ منسوبٍ إلى شيءٍ من الحيف

سقانى مشلما يشرب فعل الضيّف بالضيّف فلما دارَتِ الكاس دعا بالنّعلم والسيّف كذا مَنْ يشرب الرّاحَ مع التنّين في الصيف وكثر شغف الناس به وميلهم إليه حتّى كانت العامة تستشفي ببوله وكان يقول لأصحابه : أنتم موسى وعيسى ومحمّد وآدم ، انتقلت أرواحهم إليكم ، فلما نَمَى هذا الفساد منه تقدَّمَ المقتدر إلى وزيره حامد بن العباس بإحضاره ومناظرته ، فأحضره الوزير وجمع له القضاة والأئمة ونُوظِرَ فاعترف بأشياء أوجبت قتله ، فضرب ألف سوط على أنْ يموت ، فما مات ، فقطعت يداه ورجلاه وحزّ رأسه وأحرقت جئته ، وقال لأصحابه عند قتله : لا يهولنّكم هذا ، فإني أعودً إليكم بعد شهر ، وذلك في سنة ٣٠٩ . وأنشد قبل قتله<sup>(n)</sup>:

طلبتُ المستقرّ بكلُ أرض فلم أرَ لي بأرض مُستقرًّا أطعتُ مطامعي فاستعبدتني ولو أنَّي قَنِعْتُ لكنتُ حُرًّا

وقد ذكر الخطيب البغدادي أنَّ الحسين بن منصور الحلاّج لمّا قَدِمَ بغداد يدعوا استغوى كثيراً من الناس والرؤساء ، وكان طمعه في الرّافضة أقوى لدخوله من طريقهم ، فرّاسَلَ أبا سهل بن نوبخت يستغويه وكان أبو سهل من بينهم مثقّفاً فهماً فطناً ، فقال أبو سهل لرسوله : هذه المعجزات التي يظهرها قد تأتي فيها الحيل ، ولكن أنا رجل غزل ولا لذة لي أكبر من النساء خلوتي بهن ، وأنا مبتلى بالصّلع ، حتى أني أطول قحفي وأخذ به إلى جبيني وأشدُّه بالعمامة ، واحتال فيه نجبل ومبتلى بالخضاب لستر المشيب ، فإن يصل ليَ شعراً ورَدَّ لحيتي سواد بلا خضاب أمنت بما يدعوني إليه كائناً ما كان ، إنْ

<sup>()</sup> الفخري في الاداب السلطانية والدول الإسلامية / ٢٦٠ .

حيلة السفراء الأربعة للإمام المهدي

شاءَ قلتُ أنَّهُ باب الإمام ، وإنْ شاءَ قلت أنَّه الإمام ، وإنْ شاءَ قلت أنَّه النبيَّ ، وإنْ شاءَ قلت أنَّه الله .

قال : فلمّا سمع الحلاّجُ جوابه أيس منه وكَفَّ عنه'''.

وأخَرجَ الشيخُ في غيبته مع زيادةٍ على ذلك بأنَّ الحسين بن الحلاّج قال لابن سهل : وقد أُمِرْتُ بمراسلتك وإظهار ما تريده من النُصْرَةِ لك لِتَقُوَى نَفْسُكَ ولا ترتاب بهذا الأمر .

وبعد أنْ كَشَفَهُ أبو سهل وأفحمه وأظْهَرَ عجزه أمسَكَ الحلاّجُ عنه ولم يردّ إليه جواباً ولم يرسل إليه رسولاً ، وصيّره أبو سهل أُحدوثةً وضحكة ويطنز ـ أي يسخر ـ به عند كل أحد ، وشُهِرَ أمرُهُ عند الصّغير والكبير وكان هذا الفعل سبباً لكشف أمره وتنفير الجماعة منه".

وحينَ ذَهَبَ الحلاّجُ إلى قم كاتَبَ عليَّ بن الحسين بن موسى بن بابويه - وهو من أجلاًء علمائنا ، ووالد الشيخ الصّدوق ـ وادّعى له الحلاّج : أنه رسول الإمام ووكيله .

فلمًا وَصَلَ خطابه إلى ابن بابويه مَزَّقَهُ ، وقال لرسول الحلاّج : ما أفرغك للجهالات ! فقال له الرّجل : فإنَّ الرّجُلَ قد استدعانا فلمَ خرقت مكاتبته ؟ وضحكوا منه وهزءوا به ، ثم نَهَضَ إلى دكّانه ومعه جماعة من أصحابه وغلمانه ، وعندما وصل نهض لاحترامه كل من كان هناك غير رجل رآه جالساً في الموضع فلم ينهض له ولم يعرفه ابن بابويه .

() تاريخ بغداد / ۳/ ۱۰۸.

) الغيبة / ۲٤۸ .

فَلَمَّا جَلَسَ وأَخْرَجَ حسابه ودواته كما يكونُ التَّجار أقبل على بعض مَنْ كان حاضراً فسأله عنه فأخبره ، فسمعه الرُّجَلَ يسأل عنه فاقبل عليه وقال له : تسأل عني وأنا حاضر ؟ فقال له ابن بابويه أكْبَرْتُك أيُّها الرجل وأعظمت قدرك أنْ أسألك ، فقال له : تخرق رقعتي وأنا أشاهِدُكَ تخرقها ، فقال له : فأنت الرّجل إذن ؟ ثمّ قال خُدْ يا غلام برجله وبقفاه ، وسحبوه من الدار سحباً ، ثمّ قال له : اتدّعي المعجزات عليك لعنةُ الله ، فأخرج بقفاه . قال الراوي فما رأيناه بعدها بقم<sup>(۱)</sup>.

ويستفاد مما تقدّم أمور :

الأمرُ الأول : إنَّ أَمْرَ الحلاّج كان أهون وأوضح لدى خاصّة الموالين من أنْ يَخْرُجَ فيه التوقيعُ عن الإمام المهديّ عليه فقد كان لهم من الموازين والقواعد الإسلامية ما يكشفون به عن خدعه وأباطيله من دون حاجةٍ إلى سؤال من المهديّ عليه وجواب ، ولم يستفحل به الأمرُ ليصل الحالُ إلى حَدً الحاجة إلى ذلك .

ولا ننسى في المقام قول ابن روح في الشلمغاني : فهذا كُفْرٌ بالله تعالى وإلحاد قد أحكمه هذا الرَّجُلُ الملعون في قلوب هؤلاء القوم ليجعله طريقاً إلى أنْ يقولَ لهم : بأنَّ اللهَ تعالى اتحَّدَ به وحَلَّ فيه ، كما يقولُ النَّصارى في المسيح يُنِينِ ويعود إلى قول الحلاج لعنه الله''. فقد حَكَمَ على عقائد الشلمغاني

() الغيبة / ٢٤٩ .

() نفس المصدر .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

بالبطلان باعتبار رجوعها في نهاية المطاف إلى قول الحلاج ، فكيف يقول في الحلاّج نفسه .

على أنَّه لم يكن الذي التفت إلى فسادِ قوله هو الحسين بن روح وأصحابه فحسب بل التفتت إلى ذلك السلطات ، وخافت على شعبها من أنَّ يؤثِّر الحلاَّجَ في انحرافه عن أصل الإسلام وهو الدِّينُ الحنيف الذي تقوم الحلافة على أساسه منه ، فقبضوا عليه ، وأفتى الفُقَهَاءُ بإبلحَةِ دَمِهِ ، ولَّا سمع الحَلاَّجُ ذلك ، قال : ما يحلُّ لكم دمي واعتقادي الإسلام ومذهبي السُنة ، ولي فيها كتبُ موجودة ، فالله الله في دمي ، ولكن الخليفة المقتدر أذن في قتله حين رأى الفتاوى ، فضرُبَ ألفَ سوطٍ وقُطِعَتْ يلهُ ثمَّ رجله ثمّ يده ثمّ رجله ، ثم قتل ثمَّ أحرق بالنار والقيّ رمادُهُ في دجلة و نُصِبَ الرَّاسُ ببغداد وأرسل إلى خراسان ، لأنَّهُ كانَ لهُ بها أصحاب<sup>(1)</sup>.

فأعجبُ من الخطيب البغدادي إذ يعتبر الحلاّج من الشيعة ، على حين نرى الحلاّج بنفسه يعترفُ أمام السلطات أنَّ مذهبه السنة وله فيها كتب موجودة .

الأمر الثاني : إنَّ الحلاّج كانَ يخدع كُلَّ قومٍ من حيثُ جهة قناعتهم واعتقادهم ، ليجلبهم بعد ذلك إلى ما يريدُ لهم من العقائد الباطلة والأقوال المنحرفة ، وإذ يكون الناس في فراغ عقائديّ وضعفٍ في الدّعوة والإرشاد الإسلاميّ بينهم ، لم يَكُنْ بإمكانِهِمْ أَنْ يُفَرَّقوا بين المعتَقَدِ الحقّ والباطل ، وبينَ ما هو مُعْجِزَةٌ وما هو خدعة ، وقد استغلَّ الحلاّجُ هذا الواقع المرّ

() الكامل في التاريخ // ١٣٦ .

استغلالاً كبيراً واصطاد في هذا الماء العكر اصطياداً مُضَاعَفًاً ، حتَّى ضَجَّ منه أهل الإسلام بمختلف مذاهبهم .

وقد كان منطلقه إلى خداع القواعد الشعبية الموالية للأئمة على هو ادّعاءُ الوكالة عن الإمام المهديّ على ثمَّ يعلو منه إلى غيره<sup>(١)</sup> لتخيُّلِهِ أنَّ هذا الأمرَ مفهومٌ لهم مُعْتَادُ بالنسبة إليهم .

ولولا وقوف أبي سهلٍ النّوبختيّ في بغداد وابن بابويه في قمّ ضدّهُ لكان له أثرَ مؤسف كبير .

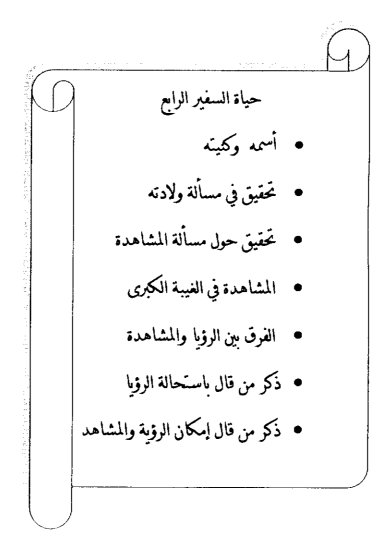
الأمر الثالث : أنَّهُ يتضحُ أيضاً من كون علمائنا في تلك الفترة لم يكونوا يشكَلون طَبَقَةً منفصِلَةً لهَمْ حدودٌ معيَّنة ، وعلاقات محدودة ، بل كان حالهم حال غيرهم في اتخَاذهم عَمَلاً يرتزقون منه ، وينطلقون إلى اللقاء مع مختلف الطبقات عن طريقه ، كالذي عن ابن بابويه الذي كان إلى جانب تجارته من أكابر العلماء العاملين لتلك الفترة ، ويكفينا من جهادِهِ هذه الصّورة الواضحة من قيامه ضدً الحلاّج وفضحه في المجتمع المسلم'".

وبهذا القدر نكتفي في الحديث عن حياة السفير الثالث ، فإذا أردَتَ المزيدَ انظر ما اثبت العلماءُ الأعلام ممَّا وَرَدَ عن كلُّ واحدٍ من النواب في كتبهم المشار إليها في الهوامش .

\* \* \*

C) الغيبة / ٢٤٧ .

() موسوعة الإمام المهدي / ١/ ٥٣٢ .



حياة السفير الرابع

ا**سمه وكنيتُهُ** : أبو الحسن عليَّ بن محمَّد السَّمري أو السيمري ، وقيل الصيمري<sup>(۱)</sup>والمشهور شهرة عظيمة عند الطائفة الإمامية هو الأول والمضبوط بفتح السين والميم معاً ، والآخرين مضبوطين بفتح أولهما وسكون الياء وفتح الميم وربما قيل بالضم أيضاً .

أمًا نسبته للسّمري فلم أجد لها معنىً ، ولم أجد أيضاً من صرَّح بمعناها إلاَّ ما وجدت في كتب اللغة أن السّمر هو من سمر المسار في الحائط أو الخشب<sup>(\*\*)</sup> لعلّه السفير الرابع كانت مهنته النّجارة ، وكان ماهراً بها فاشتهر بالسّمري ، وهذا المعنى لا يوجد في كتبنا ، فيصعب إثباته حينئذٍ ، ولو كانت مهنته هي النجارة لاشتهر بها كما اشتهر السفير الأول بالسمّان لتلك المهنة كما تقدم ذلك .

أمًا السّيمري فهو تصحيف من الصّيمري وهي نسبة إلى صَيْمَرة بصاد مفتوحة ، مثناة تحتية ساكنة ، وميم مفتوحة ، وراء مهملة وهاء ، وهي تطلق على أكثر من موضع .

ففي معجم البلدان : كلمة أعجمية ، وهي من موضعين : أحدهما بالبصرة على فم نهرٍ معقل ، وفيها علةً قرى تسمّى بهذا الاسم ، وبلد بين

- () رجل الشيخ الطوسي ذكره بعنوان الصيمري / ٤٣٢ ، كشف الغمة / ٢٠٧ /٢ .
- () الصحاح الجوهري ، و لسان العرب ابن منظور ، قاموس المحيط الفيروزأبادي ملاة سمر .

ديار الجبل وديار خوزستان ، هي مدينة بمهرجان قُدَف ، وهي للقاصد من هَمَدان إلى بغداد عن يساره .

قال الاصطخري : وأمَّا صيمرة والسِّيروان فمدينتان صغير تان<sup>(١)</sup>.

وفي الأنساب للسمعاني : هذه النسبة إلى موضعين : أحدهما منسوب إلى نهرٍ من أنْهارِ البصرة يقال له الصّيمر عليه عدّة قرى ، وأمّا الصيمرة فبلدة بين ديار الجبل وخوزستان ، وسألت بعضهم عن هذا النسب فقال : صيمرة وكودشت قريتان بخوزستان<sup>(1)</sup>.

وعليه فيكون أبو الحسن عليّ بن محمّد السّمري عليّهمن صيمر البصرة ، وما زال في أيامنا هذه منطقة بالبصرة تعرف بهذا الاسم ويقولون عنها صيرم البصرة ، فيكونُ السفراء الأربعة ﷺ كَلُّهم من أهلِ العراق أصلاً ومسكناً وعملاً ومدفناً.

تحقيق في مسألة ولادته :

لم يذكر عام ميلاده كباقي أسلافه ، وإنمّا ذكر كأول وهلة أنه من أصحاب الإمام العسكري عَكَ<sup>(\*\*\*</sup> ثمّ يذكر بعد ذلك أنه تولّى السفارة من حين وفاة أبي القاسم الحسين بن روح عام ١٣٦ إلى أن لَحِقَ بالرّفيق الأعلى عام ١٣٩ في النصف من شعبان<sup>(\*)</sup>. فتكون مدة سفارته عن الإمام المهدي عَكَ<sup>(\*\*\*</sup> ثلاثة أعوام كاملة .

- () معجم البلدان / ۲۲/ ۲۳۹ .
  - Č) الانساب // ۱۲۸ .
- () رجال الشبخ الطوسي / ٤٣٢ .
  - (') اعلام الوري / ٤١٧ .

وعلى هذا يتضعُ لنا عُمُرُه إجمالاً على اعتبار أنّه قضى كُلَّ ملَّة الغيبة الصُغرى كلها ، وهي تسعُ وستون وبضعة أشهر وأيام كما تقدّم منّا ، وقد سمعنا أنَّه من أصحاب أبي محمد العسكري ﷺ وكما هو المعلوم أنّ لفظة الصلحب لا تُطْلَقُ إلاّ على من كان عمره قد تجاوز الخمسة وعشرين سنة فيكون عمره ـ ولو إجمالاً ـ قد وصَلَ إلى المئة سنة أو أقلّ من ذلك بقليلٍ جداً وعلى ذلك يكونُ السّفيرُ الرابع هي أطول عمراً ، وأقل سفارة .

فلا داعيَ حينئذٍ أنْ نَرْسم الخطوطَ العامَّة لمجرياتِهِ عصره أو نسلَّط الضَّوء على نشاطه وفعّاليته التي قام بها ، فإنَّ فترةَ سَفَارَتِهِ لم تكن مشحونة بالأحداث المهمَّة لكي تكونَ مادَّةً لدراسَةِ عَصْرِهِ ، وإضافة إلى ذلك قصرً مدّة سفارته ، وإنمَّا الأهمّ هو التوقيع الأخير الذي صَدَرَ من الحُجَّةِ بن الحسن صلواتُ اللهِ عليه الذي يؤذنُ بانتهاءِ فترة الغيبة الصُّغرى وابتداء الغيبة الكبرى ، وسوفَ تقفُ على تفاصيله .

وقد قام بمهامة على أحسنِ وَجهٍ بعدما نصَّ السَّفيرُ ابنُ روَح على سَفَارتِهِ وتقَّبلَها الشَّيعةُ بأحسن قبول ، ولم يقم أحد من هؤلاء السفراء على بالنيابة إلاّ بنص عليه ، ولم تقبل الشيعة قولهم إلاّ بعد ظهور آيةٍ معجزة تظهر على كُلِّ واحدٍ منهم من قبل صلحب الأمر تدلُّ على صدق مقالتهم وصِحةٍ نياتهم ، فلما حانَ رحيلُ ابن روح أوصى ، كما يروي الوصيَّة الشيخ في الغيبة عن أبي عبدِ اللهِ أحمد بن محمَّد الصَّفواني قال : أوصى الشيخ أبو القاسم إلى أبي الحسن علي بن محمَّد السَّموي ، فقام بمكان أبي القاسم فلما حضرَتهُ الوفاةُ حضرَتِ الشيَّعةُ عنده ، وسألته عن الموكَل بعده والذي يقوم مقامه ؟ فلم يظهر شيئاً من ذلك ، وذكر أنه لم يؤمَرْ بأنّه يوصي إلى أحدٍ من بعده في هذا الشأن<sup>(()</sup>. وكما ترى أنَّ الشيخ روى وصيّة السّفراء الثلاثة ، كذلك روى وصيّته عضيضة نصاً .

فما أدّعاه البعضُ بأنَّ السّفيرَ الرابع لم يردُ فيه نصٌّ معيّناً على سفارته وإنمًا وصلت إلينا عن طريق التسالم والاتفاق . كما يرشد إليه قوله رحمه الله : ولم يرد في هذا الايعاز خَبَرَ معيّن ، وإنمّا يُعرَفُ بالتسالم والاتفاق الذي وجد على سفارة السّمري بين الموالين ، الناشئ لا محالة من تبليغ ابن روح عن طريق الإمام المهدي عضر وقد سَبَق أنْ قلتا أنَّ مثل هذا التسالم والاتفاق ، كانت القواعد الشعبية الموالية للإمام عضي تعتمِدُهُ وتتّبعه فيتبع في ذلك الجاهل العالم والبادي الحاضر ، ووجود هذا التسالم مأخودُ في التاريخ جيلاً بعد جيل عن الغيبة الصّغرى ، مما يعلم بوجوده ويحرز تحقُّقُهُ بالقطع واليقين<sup>(1)</sup>.

وهذا كما ترى لا تُسَاعِدُ عليه النُّصوصُ التي ذكرناها ، فإنَّ التسالم والاتُفاقَ المدّعى في المقام قد حَصَلَ في مَرحلَةٍ متأخرةٍ جداً بعد الغيبة الصُّغرى وسَاعَدَ عليه النُّصوص التي ذكرت تنصيب كلَّ واحدٍ من قبل السَّفير الذي يتلوه لهذا المنصب ، إضافةً إلى ذلك فإنَّ الشّيعة لا تقبل من أحدٍ هذا المنصب إلى بعدَ اقرار السّفير على تنصيبه وإظهارِ بعض الكرامات على يديْهِ كما سمعنا ذلكَ مراراً .

- () الغيبة / ٢٤٢ .
- () موسوعة الإمام المهني / ٤١٣ / ١ .

وتحَدَّثَ الشيخُ الصدوق رحمهُ اللهُ عن إحدى كراماتِ السَّفير الرَّابِع حينية فقال : حَدَّثنا أبو الحسين صالح بن شعيب الطالقاني حينية في ذي القعدة سنة تسع وثلاثين وثلاثمئة ، قال : حدثنا أبو عبد الله أحمد بن إبراهيم بن مخلد قال : حضرتُ بغدادَ عند الشيخ ، فقال الشيخ أبو الحسن عليُ بن محمد السمري حينية ابتداءً منه : رحم اللهُ عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي، فكتب المشايخ ذلك اليوم ، فورد الخبرُ أنه توفيَ ذلك اليوم<sup>(1)</sup>.

وفي رواية الشيخ الطَّوسي بسَنَده عن جماعةٍ من أهل قُم، منهم عمران الصفَّار، وقريبُهُ علوية الصفار، والحسين بن أحمد بن علي بن أحمد بن إدريس رحمهم الله قالوا : حضرنا بغداد في السنة التي توفي فيها علي بن الحسين بن موسى بن بابويه، وكان أبو الحسن عليّ بن محمد السمري حيينية يسألنا عن كلّ قريب عن خبر عليّ بن الحسين رحمه الله فنقول : قد ورد الكتاب باستقلاله، حتّى كان اليوم الذي قبض فيه فسألنا عنه فذكرنا له مثل ذلك ... فقال : آجَرَكُمُ اللهُ في عليّ بن الحسين فقد قبض الساعة .

قالوا : فأثبتنا تاريخ السّاعة ، واليوم والشهر ، فلمّا كان بعد سبعة عشر يوماً ، أو ثمانية عشر يوماً ، وَرَدَ الخَبرُ أنّه قُبِضَ في تلك الساعة التي ذكرها الشيخ أبو الحسن قدس سره<sup>(۲)</sup>.

وروى الشّيخُ الصدوق رحمه الله قال : حَدَّئنا أبو محمد أحمد بن الحسن المكتّب قال : كنتُ بمدينةِ السّلام في السّنَةِ التي تُوفّي فيها الشيخ أبو الحسن

() كمل الدين / ٤٦ .

) الغيبة / ٢٤٣.

علي بن محمد السّمري قدّس سره ، فحضرته قبل وفاته بأيام فأخرج توقيعاً نسخته :

بسم الله الرحمن الرحيم

يا عليَّ بن محمَّد السَّمري عظَّم الله أجر إخوانك فيك فإنّكَ ميَّت ما بينك وبين ستة أيام فاجمع أمرك ، ولا توص إلى أحدٍ يقوم مقامك بعد وفاتك فقد وَقَعتِ الغيبة الثانية ((وفي روايةِ الشِّيخ الطوسي في الغيبة : التامة)) فلا ظهورَ إلاّ بعد إذن الله تعالى ذكره ، وذلك بعد طول الأمد ، وقسوة القلوب وامتلاء الأرض جوراً ، وسيأتي شيعتي مَنْ يدّعي المشاهدة ، ألا فَمَنِ ادّعى المشاهَدة قبل خروج السفياني والصيّحة فهو كاذب مفتر ((وفي رواية الطوسي في الغيبة ، والطبرسي في الاحتجاج ، والعلامة المجلسي في بحار الأنوار كذّاب مفتر)) ولا حولَ ولا قوّة إلاّ باللهِ العلي العظيم .

قال : فنسخنا هذا التوقيع وخرجنا من عنده ، فلمَّا كانَ اليومُ السادِسُ عدنا إليه وهو يجودُ بنفسه فقيل له : من وصيّك من بعدك ؟

فقال رحمه الله : لله أمرُ هو بالغه ، ومضى هيئينه ، فهذا آخرُ كلامٍ سُمِعَ منه رحمه الله'''. وكانت وَفَاتُهُ في النّصْف ِمن شعبان سنة ٣٢٩ هـ .

ومَرْقَدُه الآنَ جنبَ جامعٍ كبير معروف باسم ((مسجد القبلانية)) واقع في سوق السراي ((وكان معروفاً بسوق الهرج)) ببغداد قُرْبَ نهر دجلة ، قرب المستنصرية في الضفّة اليسرى من نهر دجلة . و هو عامر مشيد عليه قبة زينت بالكاشي الأزرق تزوره وفود المسلمين خصوصاً الشيعة ، فهو يعتبر من

<sup>()</sup> كمال الدين / ٤٨٠ ، الغيبة / ٢٤٢ ـ ٢٤٣ ، الاحتجاج / ٢٩٧ ، بحار الأنوار / ١٥ / ٣٦١ .

حيلة السفير الرابع

المراكز الشيعية المهمة في بغداد . وفي مراقد المعارف : ((مرقئة ببغداد جانب الرصافة في سوق الهرج القديم قرب المستنصرية في الضّفة اليسرى من نهر دجلة ، يقع قبره في حُجْرَةٍ بين السّوق وبين المسجد المعروف بمسجد القبلانية وهو اليوم عامر عليه قبة يزوره المسلمون خصوصاً وفود الشيعة الإمامية ، فهو يعتبر من المراكز الشيعية في بغداد . وقبرة صغير ، ولم يفتح للزائرين منذ مُلَةٍ طويلة ، وعلى جدرانه آثار التبرّك من الزائرين ، ولا يُوجَدُ ما يشير إلى تاريخ العمارة الأولى على قبره)) .

أما في أيامنا هذه فصار قبرة مأوى للزائرين ، وقد اهتم الشيعة بتعمير قبره وتوسعنه .

ويثير هذا التوقيع وغيره من الروايات التي يظهر منها نفي رؤيته في الغيبة الكبرى إشكالاً حول ما رواهُ علماء ومحدَّنُون كبار عن علماء وأهل معرفةٍ وصلاحٍ من رؤيته ، والتشرُّف بخدمته ﷺ وهو ما سنتناوله في البحث التالي .

تحقيق حول مسألة المشاهدة

قد ذكرنا بأنَّ التوقيع الأخير يثيرُ جدلاً حول مسألة رؤيته ﷺ وعدمها وقد وقع الخلاف بين أعلام الطائفة في هذا الخصوص ، حيث نتجَ عن ذلك اعتقادان عن إمكانية الرؤية وجوازها ، وعدم الإمكان وامتناع الرَّؤية في زمن غيبته ﷺ فمنهم مَنْ ذَهَبَ إلى الإمكان ، ومنهم من نفى ذلك على ما سوف تقف على التفاصيل .

وقبل توضيح ذلك علينا أنْ نذكر بأنّه لاشكَّ ولا ريبَ عند اعلام الطائفة الإمامية جميعاً ، أنَّ الإمام المهديَّ عنه ، إذ كان في عصر الغيبة الصُّغرى على اتُصل دائم بشيعته ولم ينقطع عنه ، إذ كان يتقصَّى الشيعة ويتفقَّد أخبارهم ، وهكذا يتفقَدون أخباره عِبْرَ سُفَرائه الأربعة الذين مثّلوا حلقة الوصل بينه وبينهم ، فكانت تَرِدُ عليه كتبهم ، ورسائلهم فيَجِبُ عنها ويرد على أسئلتهم ، وتخرُجُ إليهم تواقيعُ من ناحيته المقدَّسة ، وقد وَرَدَتْ في بعض على أسئلتهم ، وتقرُبُ اليهم تواقيعُ من ناحيته المقدَّسة ، وقد وَرَدَتْ في بعض الوصل بينه إليهم تواقيعُ من ناحيته المقدَّسة ، وقد وَرَدَتْ في بعض المقدسة إلى مقد أوَّرَدَ الشَيخُ الطوسيَّ رحمه الله تواقيعَ خَرَجَتْ من الناحية وإخلاصهم ، فقد أوَّرَدَ الشَيخُ الطوسيَ رحمه الله تواقيعَ خَرَجَتْ من الناحية وأورد غيره من الأعلام تواقيعُ لأخرين خرَجَتْ من الناحية من المقدَّسة ، وقد وَرَدَت في معقوم وأورد غيره من الأعلام تواقيعَ لأخرين خرَجَتْ من ناحيتو المقدَّسة ، كما

٤١٥ / الغبية / ٤١٥ .

حية السفير الرابع

خرَجَتْ تواقيع أُخر عديدة تلعن الذين ادّعوا النيابة الخاصة كذباً وزوراً وتتبرأ منهم وأشخاصهم كالشَّريعيّ ، ومحمَّد بن نصير النُّميريّ ، وأحمد بن هلال الكرخيّ ، والشلمغاني وغيرهم كما ذكرنا ذلك .

كما وفَق جماعة من خواص الشيعة وثقاتهم لفيض لقائه عليه الصلاة والسلام في مواطن علّة ، بل كانَ الشّيَعةُ يشدّون الرّحال إلى العراق والحجاز - لاسيّما في أيّام الحجّ وعند أداء مناسكِهِ ـ بحثاً عنه وابتغاء الفوز بشرَف لقائه عيني فكم من هؤلاء قد أدركوا ونوّابه الخواص ، وأيقنوا بوجوده وسلّموهم الوجوه الشرعية وأدّوا إليهم الحقوق التي كانت عليهم ، وتلقوا إجابات ورُدُوداً على أسئلتهم التي بعثوها إلى ناحيته المقدسة ، واشتهر ذلك عند الشيعة حتى غدا من المسلّمات لديهم لا تعتريه شكَّ ولا شبهة ، حرصاً منهم على تقصي أخبار إمامهم ، وتفقد أحواله ، وتثبيت عقائدهم وترسيخ دعائم إيمانهم بأدلّةٍ قطعيّةٍ من العلم والوجدان ، وتطهير معتقداتهم من الخرافة والأوهام .

فقد أوْرَدَ الشَيخُ الصّدوقُ رحمه الله أسماء جماعةٍ عمن أدركوا المأمول وتحققّت لهم آمالهم بمشاهدَتهِ والفوز بلقائه وقرّت أعينهم برؤية حُسنِهِ وجماله الملكوتي<sup>(۱)</sup>.

() كمال الدين / ٤٣٤ .

## المشاهدة في الغيبة الكبرى

لَقَد بَلْلَ الشيعةُ اهتماماً خاصاً بموضوع الإمكان الوقوعي لرؤية الإمام المهدي عجّل الله تعالى فرَجَهُ ، وشرف اللّقاء به في عصر الغيبة الكبرى وألفُوا في ذلك كتباً استدلالية تَبْحَثُ الإمكان وعدمه ، فهل الرؤيّةُ ممكنة في هذا العصر أولا ؟ وعلى فرض الإمكان فما حُدودُ الرؤية المكنة ؟ هل ممكنة لكلَّ أحدٍ أم للخواص والأوحديّ من الشيعة ؟ وهل هي مختصّة بظروف طارئة أم لا ؟ وهل يعرفه الرائي عند اللقاء أم لا يعرفه ؟ وهل يمكن أخدُ معالم الدّين والأحكام الشرعية عنه ؟ وهل تُطرَحُ عليه الشُبهات فيجيب عنها ؟ فما الذي نَطَقَتْ به الأحاديث والأخبار في هذا الخصوص ؟ وماذا قال عُلماءُ الطَّائفة في ذلك ؟

وقع الخِلاف في أصل الرؤية وإمكان اللقاء بالإمام عليه في عصر الغيبة الكبرى ، بين أعلام الطَّائفة ، فمنهم مَنْ قال بالإمكان ، ومنهم من نفى ذلك من الأساس ، ثم إنّهم اختلفوا في معنى الرؤية والمراد منها ؟ لذا علينا أنْ نَبحث هذه الأبحاث على نحو التفصيل ، من ذكر معنى الرؤية ، وذكر أدّلة المتبتين لها ، تم ذكر أدلّة النافين والإجابة عليها لكي تتضيح الصُّورة جلياً على تلك الأسئلة التي لا زَالت تُسْغِلُ حيّزاً من بال الطائفة صّغيرهم وكبيرهم ، وشريحة واسعة من أهل العلم وعلماء الطائفة رغم كثرة التأليف والتصنيف والتحقيق في هذا الباب .

## الفرق بين الرؤبا والمشاهدة

الرُّؤيَّةُ هي أعمُّ من الرؤية مع المعرفة ، والرؤية من غير معرفة به عَيْنَ الرُّؤيَةُ هي أعمُّ من الرؤية مع المعرفة ، والرؤية تُطْلَقُ على ما رآه الإنسانُ بعينه مطلقاً ، سواء كانت مقرونة بالمعرفة أو كانت خالية من المعرفة .

وبعبارةٍ أخرى : الرّؤيّةُ هي الإبصار أعمُّ من كونها مع المعرفة الحالية أو المتأخرة ، أو عدم المعرفة بالمبصر المرئي أصلاً ، لا في الحال ولا في المستقبل .

بيان ذلك : أنّ المرء قد ينال شرف رؤية الإمام الغائب يعرفه حينئذٍ ، بل يجهله ساعة رؤيته له يُشَيّج وهو ربما عرفه بعد ذلك أي بعد ما غاب عنه وفارقه وغادر ذلك المكان ، لظهور قرائن قطعية دالة على أنّه الإمام صاحب الأمر صلوات الله عليه أو لشواهد وقرائن باعثة على الاطمئنان ، وقد يبقى جاهلاً به طيلة حياته ـ ويظلُّ في جهله لا يعرفه دهراً بل دهوراً ، وربمّا حالفه الحظُّ وشمله التوفيق فنالَ شَرَفَ العلم وحاز على مرتبة المعرفة بأنّه هو الإمامُ أرواحنا فداه .

فالرؤيَّةُ هي الابصار مطلقاً بغضّ النظر عن المعرفة وعدم المعرفة ، وهي :

 ١- إمّا خالية من المعرفة أصلاً سواء المعرفة الحاليّة أو المستقبلية المتأخرة عن زمن الرؤية . ٢\_ وإمًا ملحوقة بمعرفة بالمرئي والمبصر بعد ذِهَايهِ وغيابه ومغادرته المكان، وهي تسمى المعرفة اللاحقة أو المتلخرة.

٣ـ وإمّا أنْ تكون مصحوبة بالعلم والمعرفة ، فيكون الرّائي حال رؤيته عارفاً بالمرئيّ معرفة عينيّة خالية من كلُ شائبة ، وتسمّى المعرفة الحالية أو المتّصلة أو المتزامنة ، وتسمّى هذه الرؤية بالمشاهدة .

وهذا النوع من الرؤية ـ أعني المشاهدة ـ على قسمين ووجهين أيضاً : أـ المشاهدة الخالية من المحادثة .

ب ـ المشاهدة التي ترافقها المحادثة والحوار والسؤال والجواب .

وهذا الأخير : إمّا الصُّحبة لساعات أو يوم أو أيام ، وإمّا من غير صُحْبَة كذلك . فللُشاهدة التي هي من أقسام الرؤية ، لكنّها الرؤية الخاصة عبارة عن المعاينة مع الحضور الحقيقي ـ الجسماني ـ والمعرفة العينية ، بحيث يعرف المرئي بشخصه ويميّزه عمّن سواه .

وقال صاحب كتاب اللمعة البيضاء : الشهادة تجيء بمعنى الحضور والمعاينة يقال : شهده متعدّياً بنفسه ، أي حضره وعاينه ، ومنه الشّاهد يرى ما لا يراهُ الغائب و (فَعَنْ شَهَدَ مِنْكُمُ الشَّهَرَ فَلْيَصُنْهُ)<sup>(1)</sup>. والشهود والشهادة حضور مع المعاينة والمشاهدة ، سواء كان بالبصر أو البصيرة ، والثاني يرجع إلى معنى العلم ، والأولى أن يستعمل في الحضور المجرد – الشهود – وفي الحضور مع المشاهدة – الشهادة – وإنَّ الشهادة قد تطلق على القول الصّادر

() سورة البقرة الاية / ١٨٥ . -

من العلم الحاصل بالبصر أو البصيرة إلى أنْ يقول : ومنه المشاهَدَةُ بمعنى المعاينة ، وهو أعمُّ من الحضور لجواز الاطّلاع من بعد بدون صِفَةِ الحضور<sup>(۱)</sup>. وذكرَ الرّاغبُ أنَّ : الشّهود والشَّهادة الحضورُ مع المشاهدة ، إمّا بالبصر أو بالبصيرة ، لكنّ الشّهود بالحضور الجرّد أولى ، والشّهادة مع المشاهدة أولى ، ويُقالُ للمحضر مشهد<sup>(۱)</sup>. وقال ابن منظور : والمشاهدة : المعاينة ، وشهد شهوداً أي : حضره فهو شاهد<sup>(۳)</sup>.

ومَنْ يَدّعي مشاهَدَة صلحب الأمر أرواحنا له الفداء، فهو يدّعي رؤيته العينية مع العلم به ومعرفة شخصه عنه وقد يزيد عليها أدّعاء المحادثة والمحاورة والمجالسة ، قليلاً أو كثيراً وطويلاً أو قصيراً . وهذا القسم الأخير أعلى مراتب التوفيق ، وأعظم درجات المعرفة والنّعيم ، حيث لا يناله إلا ذو حظً عظيمٍ من الخواص ، بل أخص الخواص .

وهناك الرؤيا المنامية : وهي ليست من الرؤية العينية ، لأنّها عن رؤية الشّيء أو الشخص في المنام لا في اليقظة .

وأخرى تسمّى برؤية الكشف والشهود : وهي عبارةً عن حصول العلم والمعرفة بوجود الإمام عظيم وحياتِهِ عن طرق السير والسلوك وتهذيب النفس والرياضات النفسانية والمكاشفات والإشراقات الروحانية ، كأنْ يدرك أهل الكشف والشهود والعارفون الصّادقون بما لهم من قوى إشراقية مدركة

- () اللمعة البيضاء / ٣٦٦.
- (<sup>1</sup>) مفردات الراغب الاصفهاني / ٢٦٧ .
- () لسان العرب / ٢٣٩ ، والصحاح / ٢/ ٢٩٤ ، وكتاب العين / ٢/ ٢٩٧ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي\_\_\_

لحقائق العوالم العلوية والسّفلية والأكوان والطبيعة وما وراء الطبيعة أنّه لابد من حياته ويعرفونَهُ بعينه ، وقد يَزْعُمونَ رؤيَتَهُ بالعينِ المجردة أيضاً عن طريقِ المكاشفة الحضُوريَة والارتباط به ﷺ كذلك .

فهذه أربعة أنواع \_ أي الرؤيا الأعمّ ، والمشاهدة بالبصر أو البصيرة ، والرؤيا المنامية ، ورؤية الكشف والشهود ـ أساسية من وجوه وطرق اللقاء والرؤية والتشرّف بمحضر مولانا صاحب الأمر وقطب دائرة الإمكان صلوات الله وسلامه عليه ، والكلامُ في مبحثنا هذا عن الرؤية بمعنى المشاهدة والمشاهدة بجميع أقسامها ووجوهها لأنّها موضع الشاهد والابتلاء .

وقد ذكَرْنا بأنّه وَقَعَ النّزاعُ في إمكان المشاهدة في عصر الغيبة الكبرى بين مثبتٍ ونافٍ فيقَعُ الكلامُ فيها ، وفي المسالة قولان :

الأول : عدم الإمكان الوقوعي قطعاً ، أي لا يمكن المشاهدة لأحد قبل الظهور ، وهو امتناع وقوعي واستحالة وقوعيّة .

الثاني : إمكانُها واختصاصُها بالأولياء ، وأخصُ الخواصَ والأوحديّ من الناس .

وأمًا الكلامُ في القسم الأول وهو الرؤية مع الجهل المطلق ، والقسم الثاني من الرؤية ، وهو الرؤية مع المعرفة المتأخرة فخارج عن محلّ الابتلاء بالتخصّص ، لعدم ترتّب أثر على الرؤية مع الجهل المطلق به عيمتهم.

كما أنَّ الكلام في القسمين الآخرين ، أعني : الرؤية المنامية والرؤية الكشفية الشهودية خارجان عن الموضوع بالتخصص لتأكيد النّصوص ولأنَّ الأدلّة والنّصوص منعت وقوع المشاهدة ولم تمنع إمكان وقوع الرؤية مع المعرفة اللاّحقة ، ولا وَجُهَ لردٌ مثل هذه الدّعاوى إنْ كانت تستبدُ إلى شواهد ودلائل وقرائن قطعية ، وتنبعث من كراماتٍ ومعجزات ، وتعتمد عليها تورثُ العلم واليقين ، أو على الأقلُ ظنية تفيد وتبعث على الاطمئنان ، وقد أوردَ الشيخُ الطوسيُّ رحمه الله هذا القسم وذَكَرَ جُمُلةً من الأحداث والقصص الحقَّة التي في عَصرِه وقبل زمانه ، الدالّة على وقوع الرُّؤيّةِ مع جهل بشخصه عَضِه ثمَّ معرفته بعد غيابه عَضَي عن الأنظار وخصَّ باباً من أبواب كتاب الغيبة بمن رأوه ثم عرفوه<sup>(1)</sup>.

## ذكر من قال باستحالة الرؤيا

ذَهَبَ جمعٌ من الأعلام والمحققّين إلى امتناع الاتصال بالإمام الحجة صلوات الله عليه مطلقاً ، لا بطريق الرّؤية ولا اللّقاء ولا الحضور ولا المشاهدة ، وقالوا بوجوب تكذيب مدّعي ذلك مطلقاً ، أيّاً كان وبأيّ نحوٍ يكون وأبرز هؤلاء الأعلام هم :

١- الشيخ أبو عبد الله محمّد بن إبراهيم بن جعفر الكاتب المعروف
 بأبن أبي زينب النعماني المتوفى سنة ٣٦٠ هـ صاحب كتاب الغيبة .

قال رحمه الله بعد أنَّ ساقَ جملةً من روايات الغيبة : هذه الروايات التي قد جاءت متواترة تشهد بصحة الغيبة وباختفاء العلم ، والمراد بالعلم الحجة للعالم ، وهي مشتملة على أمر الأئمة للشيعة بأنَّ يكونوا فيها على ما كانوا عليه ، لا يزولون ولا ينتقلون ، بل يثبتون ولا يتحوّلون ، ويكونون متوقعين لما وعدوا به ، وهم معذورون في أنَّ لا يعرفوه بعينه واسمه ونسبه ، ومحظور عليهم الفحص والكشف عن صاحب الغيبة والمطالبة باسمه أو موضعه أو غيابه أو الإشادة بذكره ، فضلاً عن المطالبة بمعينته ، وقال لنا : إياكم والتنويه وكونوا على ما أنتم عليه ، وإياكم والشك ، فأهلُ الجهل لا علم لهم بما أتى عن الصُدقين الجُلام من هذه الروايات الواردة للغيبة وصاحبها يطالبون بالإرشاد إلى شخصيه والدّلالة على موضعه ، يقترحون إظهاره لهم وينكرون غيبته لأنهم بمعزل عن العلم . وأهلُ المعرفة مسلّمون لما أمروا به ، ممتثلون له ، صابرون على ما ندبوا إلى الصّبر عليه وقد أوقفهم العلم والفقه مواقف الرّضا عن الله والتصديق لأولياء الله والامتثال لأمرهم ، والانتهاء عمّا نهوا عنه ، حذرون ما حذر الله في كتابه من مخالفة رسول تله الله والأئمة الذين هم في وجوب الطاعة بمنزلته لقوله فرفَلْبَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِنْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذاَب إليمٌ <sup>(1)</sup>ولقوله فولَلِبُحُوا الله وأطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَيْتُمُ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلِحُعُ الْمُبِينُ <sup>(1)</sup>.

وفي الحديث الرابع من هذا الفصل ـ حديث عبد الله بن سنان : ((كيف أنتم إذا صرتم في حال لا ترون فيها إمام هدىً ، ولا عَلَماً يُرى)) دلالة على ما جرى ، وشهادة بما حدَّث من أمر السِّفراء الذين كانوا بين الإمام وبين الشيعة من ارتفاع أعيانهم ، وانقطاع نظامهم ، لأنَّ السفير بين الإمام حال غيبته وبين شيعته هو العَلَم ، فلمًا عَّت المحنة على الخلق ارتفعت الأعلام ولا تُرى حتَّى يَظهَرَ صَاحِبُ الحقَّ عَيْسَهِ ووقعت الحيرة التي ذكرت".

۲- الشيخُ المفيد أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النّعمان المتوفى سنة ٤١٣ هـ الذي خصّ ذلك كلَّه بخدّام الإمام عليهم .

قال رحمه الله : فأمّا بَعْدَ انقراض من سمّيناه من أصحاب أبيه وأصحابه عَلَيْهُ فَقَد كانت الأخبار عمّن تقدَّمَ من أئمة آل محمد على متناصرةً بأنه : لابُدَّ

() الغيبة النعماني / ١٦٤ .

<sup>(&#</sup>x27;) سورة النور الآية / ٢٣ .

<sup>()</sup> سورة المائلة الأية / ٩٢ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

للقائم المنتظر من غيبتين ، إحداهما أطول من الأخرى ، يعرف خبره الخاص في القصوى ، ولا يعرف العام له مستقراً في الطولى ، إلاّ مَنْ تولىّ خدمته من ثقات أوليائه ، و لم ينقطع عنه إلى الاشتغال بغيره<sup>(۱)</sup>.

٣- الفيضُ الكاشاني المتوفى سنة ١٠٩١ هـ في كتابه الوافي في بيان الحديث المتضمّن أنَّ الغيبة الكبرى لا يعرفه إلاّ الخواص ، قال رحمه الله : كأنه يريد بخاصّة الموالي الذين يخدمونه ، لأنَّ سائر الشيعة ليس لهم فيها إليه سبيل ، وأما الغيبة الأولى فكانَ له ٢٢٠ فيها سُفراء تخرج إلى شيعته بأيديهم توقيعات وكان أوَّهم...<sup>(1)</sup>

٤- الشيخ جعفر كاشف الغطاء المتوفّى سنة ١٢٢٨ هـ في كتابه الحق المبين في معرض ردّه على زعم بعض الأخباريين وجود الإمام عنه وعياله في الجزيرة الخضراء المزعومة بقوله رحمه الله : وكانّه لم يرَ الأخبار الدالّة على عدم وقوع الرؤية من أحدٍ بعد الغيبة الكبرى ، ولا تتبع كلمات العلماء الدالة على ذلك<sup>(\*\*)</sup>. وغير ذلك من الاعلام .

وقد استدلُّوا برواياتٍ كثيرة دالَّةٍ على هذا المعنى وهي على أربعة أصناف :

١- التواقيع ، كتوقيعه ، ٢
 ٢- التواقيع ، كتوقيعه ، ٢
 ٢- الروايات الدالة على عدم معرفة الناس به وخفاءً عليهم .

(أ) الحق المبن في تصويب المجتهدين وتخطئة الاخباريين ط الذخائر ٨٠، والطبعة الحجرية / ٨٧.

 <sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) مجموعة مؤلفات الشيخ المفيد / المسائل العشرة في الغيبة / ٩٢ ، الرسالة الأولى في الغيبة / ١٢.
 (<sup>1</sup>) الوافي / ٢/ ٤١٤ ، كتاب الحجة .

٣- الرّوايات الدالّة على عَدَمِ رؤيةِ النّاس له ﷺ في موسم الحجّ وعدم ظهوره لهم ، أو عدم معرفتهم له وهم يرونه .
٤- الرواياتُ الدالّة على امتحانِ الشّيعة واختبارهم وغَرْبَلَتهم في زَمَن الغيبة .

## أدلة النافين لرؤيته بعد الغيبة الكبري

أهم الأدلة القائمة على نفي المشاهدة في الغيبة الكبرى وأبرزها هو التوقيع الذي خَرَجَ من الناحية المقدسة عن السّفير الرابع عليّ بن محمد السّمري عضه، وقد رواه أكثر علمائنا في كتبهم الروائية كالشيخ الصدوق<sup>(۱)</sup> وشيخ الطائفة<sup>(۲)</sup> وأمين الإسلام الطبرسي<sup>(۳)</sup> والسيد ابن طاووس<sup>(۱)</sup> والأربلي<sup>(۵)</sup> والعلامة المجلسي<sup>(۳)</sup> والفيض الكاشاني<sup>(۷)</sup> والقطب الراوندي<sup>(۸)</sup> والحر العاملي<sup>(۹)</sup> العاملي<sup>(۹)</sup> وغيرهم وجميعهم نقل الرواية عن الشّيخ الصّدوق عن كتابه كمل الدين وقد استفاد النافي من قوله عليه (روسيأتي شيعتي مَنْ يدّعي المشاهدة ، ألا فمن ادّعى المشاهدة قبل خروج السّفياني والصّيحة فهو كاذب

الدليل الأول : نفي الرّؤيةِ مُطْلقاً ، وذلك بمقتضى التوقيع المذكور وأنَّ المدّعي أعمَّ ممّن يطمئن إلى صدق ادّعائه ، أو كان كاذباً في ما يدّعيه ، أو التبس عليه الأمر فتوهَّمَ ذلك حقاً ، فسواء كان محقاً في دعواه بالأدلة والبراهين أو كان كاذباً أو متوهَّماً وَجَبَ تكذيبه ، وردّ دعواه إليه بعدم الاكترائ إليه ولا ترتيبَ الأثر على مزاعِمِهِ وتقوُّلاته أو تصديقه في الصّورة الأولى وتكذيبه إذا ادّعى المشاهَدَةَ من غير دليلٍ ساطعٍ وبرهانٍ قاطع .

والجواب على ذلك : يكونُ في علَّة أجوبة :

**الجوابُ الأوَّل** : حَمَّل التوقيع الشريف على دعوى المشاهدة مع ادعاء الوكالة أو السِّفارة ـ معاً ـ عنه ﷺ وإيصال الأخبار من جانبه إلى الشبعة على مثال السِّفراء في الغيبة الصغرى ، وهذا الجواب للعلاّمة المجلسي<sup>(۱)</sup>.

الجواب الثاني : إنَّ المشاهلة التي نفاها التوقيع هي الوكالة منه يُحَيَّم مباشرة ومشافهة دون السِّفارة معاً لعلم المدَّعي بانتهاء السِّفارة بموت السفير الرابع هيئينه وكون الوكالة ممّا قام عليها الدّليلُ للفقهاء في الغيبة الكبرى ، وهو – أي التوقيع – إخبارُ منه عينيه بما سيقَعُ في المستقبل وهو من القرائن التي تَشْهَدُ بصحّةِ الرّواية ، وقد شهَدْنا اليومَ هذه النّماذج ، فمَنْ ادّعاها في المدة المينة إغمّا هو كذاب مُفتر كما قال الإمام المهدي عينه . وهذا هو جوابنا على ذلك .

**الجواب الثالث : إ**نمَّا قال ﷺ ذلك في ذلك الزمان لكثرة أعدائه من أهل بيته وغيرهم من فراعنة بني العباس ، حتّى أنَّ الشيعةَ يمنعُ بعضها بعضاً

() بحار الأنوار / ٥٢/ ١٥١ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي\_

عن التحُدث بذكره ، وفي هذا الزمان تطاوَلَت المدَّة وأيس منه الأعداء<sup>(...</sup> وهذا الجوابُ نَقَلَهُ الشَيخ الفاضل المازندراني .

الجوابُ الرَّابِعُ : ما ذَكَرَهُ السيَّد بحرُ العلوم رحمه الله في ترجة الشيخ المفيد بعد ذكر التوقيعات المشهورة الصّادرة منه عَشَرَه في حَقّهِ ما لَفْظُهُ : وقد يُشَكَلُ أمرَ هذا التوقيع بوقوعه في الغيبة الكبرى مع جهالةِ المبلّغ ودعواه المشاهدة المنافية بعد الغيبة الصّغرى ، ويمكن دَفْعُهُ باحتمال حُصولِ العلم بقتَضَى القرائن ، واشتمال التوقيع على الملاحم ، والإخبار عن الغيب الذي لا يَطَلِعُ عليه إلاّ الله وأولياؤه ، بإظهارِه لهُمْ ، وأنَّ المشاهَدَةَ المنفيّة أنْ يشاهد الإمام عَشِيرَ ويعْلَمُ أنَّه الحُجَّة عَشِيرَ حَال مشاهَدَتِهِ له ، ولم يعلم من المبلّغ ادْعاؤه لذلك .

وقال رحمه الله في فوائله \_ في مسألة الإجماع بعد اشتراط دخول كُلِّ مَنْ لا يعرفه \_ : وربمًا يحصل لبعض حفظة الأسرار من العلماء الأبرار العلم بقول الإمام يحيزه بعينه على وَجْهِ لا يُنافي الرؤية في مدّة الغيبة ، فلا يسعه التصريح بنسبة القول إليه يحيزه فيبرزه في صُورَةِ الإجماع جمعاً بين الأمرِ بإظهار الحقّ النهي عن إذاعة مثله بقول مطلق".

قال المحدّث النّوري رحمه الله : ويمكن أنْ يكونَ نظره في هذا الكلامِ إلى الوجه الاتي<sup>(\*\*)</sup>.

- () الزام الناصب في اثبات الحجة الغائب / ٨ ٨٨.
  - () رجل بحر العلوم/٣٠/٣٠ ـ ٣٣١.
    - () جنة المأوي / ٣٢٠.

**الجوابُ الخامس** : ما ذُكَرَهُ رحمه الله فيه أيضاً بقوله : وقد يمنع أيضاً امتناعه في شأن الخواصّ وإنّ اقتضاء ظاهر النصوص بشهادة الاعتبار ودلالة بعض الآثار .

ويُعلِّقُ المحدَّثُ على كلامِهِ هذا بقولِهِ : ولعلَ مراده بالآثار ، الوقائع السّابقة والتي من جُمْلَتِها وقائعه ، أو الخبر الذي رواهُ الحُضيني في كتابه عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال : يظهرَ صاحبُ الأمر وليس في عنقِهِ بيعةُ لأحد ولا عَهْدَ ولا عَقْدَ ولا ذِمَّةَ ، يغيبُ عن الخلق إلى وقت ظهوره .

قال الرّاوي : يا أمير المؤمنين ! لا يرى قبل ظهوره ؟

قال : بل يرى وقت مولده ، وتظهرُ براهينُ ودلائلُ ، وتراهُ عيون العارفين بفضلِهِ الشّاكرين الكاملين ، ويُبَشّرُ به من يَشُكُّ فيه .

أو أنَّ المقصودَ مثل الخبر الذي رواهُ الشيخ الكليني ، والنُّعماني ، والشيخُ الطَّوسي ، بأسانيدِ معتبرة عن الإمامِ الصّلاق للِيهِ أنَّه قال : لابُدَّ لصلحب هذا الأمر من غيبةٍ ، ولابُدَّ له في غيبةٍ من عُزْلَةٍ ، وما بثلاثين من وَحْشَةٍ<sup>(۱)</sup>.

يعني : يستأنس ﷺ في غيبَتِهِ بثلاثينَ نفر من أوليائه وشيعَتِهِ ، فلا يستوحِشُ من الخَلْقِ في عزلته ، كما فَهمَهُ شارحوا ًالأحاديثُ من هذه العبارة .

(<sup>1</sup>) الكافي / 1/ ٣٤٠ رقم الحديث ١٦ ، غيبة النعماني / ١٨٨ ، غيبة الطوسي / ١٦٢ . وفي بعض المصادر اختلاف يسير .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي\_

وهذا المعنى بعيدً للغاية".

ويحتَمَلُ أَنْ يكونَ المرادُ أَنَّه ﷺ على هيئةِ مَنْ سنه ثلاثونَ سنةً أبداً وما هذا السنَ من وحشة .

ثمَ قال رحمه الله : والظاهرُ أنَّ هؤلاء الثلاثين نَفَر هُمُ الذين يستأنسُ بهم الإمام ﷺ أيّام غيبَتِهِ ولابُدَ أن يبدلوا في القرون والأعصار ، فإنّه لم يثبت لهم من العمر ما تُبَتَ لسيّدِهِم ، فلابُدَّ أنْ يُوجَدَ في كُلَّ عَصْرٍ ثلاثون نَفَرِ من الخواصَ الذي يَفوزونَ بشَرَفِ الحضور .

وبروايةِ الطّبري أنه عندما التقى بذلك الفتى هو أحدُ خواصّهِ بل أحدُ أفربائهِ المختصّين به قال له ذلك الفتى : ما الذي تُريدُ يا أبا الحسن ؟

قال : الإمامُ المحجوبُ عن العالم .

قال : ما هو محجوبٌ عنكم ، ولكنْ حَجَبَهُ سُوءُ أعمالِكم ... (٢)

وفي هذا الكلام إشارَةً إلى أنَّ مَنْ ليس له عَمَلُ سوءٍ وكان عَمَلُهُ وقولُهُ طاهراً ومطهراً من الأرجاسِ وما يُنافي سيرة أصحابه ، فليس هناك ما يحجبه عن لقائه عليهم .

- () شرح أصول الكافي الملا محمد صالح المازندراني / ٢٤٤ .
  - () النجم الثاقب / ٤٠٨/٢ ...

(أ) دلائل الإمامة ابن جرير الطبري ٢٩٦ ، وفي المطبوع ((ولكن جنّه سوء أعمالكم)) .

حياة السفير الرابع

وقال السيّدُ المرتضى في كتابهِ تنزيهُ الأنبياءِ في جوابِ مَنْ قال : فإذا كانَ الإمامُ ﷺ غائباً بحيثُ لا يصلُ إليه أحدٍ من الخلق ، ولا يُنْتَفَعُ به ، فما الفَرْقُ بينَ وجودِهِ وعَدَمِهِ ..

قلنا : الجَوَابُ : أوّلُ ما نقولُهُ : أنَا غيرُ قاطِعَينِ على أنَّ الإمامَ لا يَصِلُ إليه أحدٌ، ولا يَلْقَلُه بِشَرٌ ، فهذا أمرٌ غيرُ مَعْلُومٍ ، ولا سبيلَ إلى القَطْع عليه ...

وقال أيضاً في جوابِ مَنْ قال : إذا كانَتْ العلّةُ في استتار الإمامِ خوفِهِ من الظّالمين واتقّائه من المعاندين ، فهذِهِ العلّةُ زائلةُ في أوليائه وشيعَتِهِ فيجبُ أنْ يكونَ ظهراً لهم .

وقال بعد كلامٍ له : وقلنا أيضاً أنَّه غيرُ ممتنعٍ أنَّ يكونَ الإمامُ ﷺ يَظْهَرُ لبعضِ أوليائه مَّن لا يُخَشى من جهته شيئاً من أسباب الخوف ، فإنَّ هذا مًا لا يُمكِن القَطْعُ على ارتفاعِهِ وامتناعِهِ ، وإنمَّا يَعْلَمُ كلُّ واحدٍ من شيعته حال نفسه ، ولا سبيل له إلى العالم بحال غيره<sup>(۱)</sup>.

وقد صَرَّحَ العلماء الأعلامُ ومَهَرَةُ فنَّ الأخبار بإمكانِ الرَّؤيةِ في زمَنِ الغيبة الكبرى<sup>(٢)</sup>.

الجوابُ السّادِسُ : إنَّ المخفيّ والمستورَ عن الأنام إنمَّا هو مكانَّهُ و مستقرَّه ﷺ فلا طريقَ لأحدٍ إليه ولا يصلِ إليه بَشَرٌ ، ولا يَعْرِفُهُ أحدٌ حتّى خواصّه وأولادُهُ<sup>(۱)</sup>.

- () تنزيه الأنبياء / ١٨٢ \_ ١٨٤ .
  - · ٤٠٩/٢ النجم الثاقب / ٤٠٩/٢ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

فلا ينافي لقائه ومشاهدته عليه في الأماكن العامّةِ مع ظهورِه عليه عند المضطرَ المستغيث به الملتجئ إليه الذي انقطت عنه الأسبابُ والواله في وانتي الشبهات ، والحيران في مهالك الفلوات ، بأنَّ إجَابَةَ الملهوفِ وإغاثةَ المضطرِّ إحدى مناصبه عليهم .

ويُؤيَّدُ هذا الاحتمالَ الخَبرُ المرويَّ في الكافي عن إسحاق بن عمّار أنَّه قال : قال أبو عبد الله ﷺ للقائم غيبتان إحداهُما قصيرة ، والأُخرى طويلة .

الغيبة الأولى لا يعلم بمكانِهِ فيها إلا خاصّةُ شيعَتِهِ ، والأخرى لا يعلم بمكانِهِ فيها إلاَ خاصّة مواليه<sup>(٢)</sup>.

وروى الشيخ الطوسيّ والشيخ النّعمانيُّ في كتابِ الغيبةِ بسنّدٍ معتبر عن المفضّل بن عمر أنّه قال : سَمِعْتُ أبا عبد الله ﷺ يقولُ : إنَّ لصاحب هذا الأمر غيبتين إحداهما تطول حتّى يقولُ بعضُهم مات ، ويقول بعضهم قتل ، ويقولُ بَعضُهُمُ ذَهَب ، حتّى لا يبقى على أمره من أصحابه إلاّ نَفَرً يسير ، لا يُطّلع على موضعه أحدٌ من ولده ، ولا غيره إلاّ ((المولى))الذي يلي أمره''.

وروى الشيخُ النّعمانيُّ عن إسحاق بن عَمَّار أنَّه قال : سَمِعْتُ أبا عبد الله ﷺ يقول : للقائم غيبتان إحداهما طويلة ، والأخرى قصيرة ، فالأولى

(<sup>()</sup> تحنّ في صدير نفل هذا الاحتمال وإلاً لم يثبت أنه يُشيخ عنده أولاد وعائلة ، كما يتوهَمُ البعض فيُمَكِنُ حملُ لفظ الأولاد أو الزُوجات كما تشيرُ إليه بعضُ الرُوايات الغير مُعتبرة بالاصحاب أو مواليه أو الخواص أو خواص الخواص وغيرها وليس هنا محلَ التفصيل . (<sup>(</sup>) الكافي / ٢٤٠٨ ، غيبة الطوسي / ١٦٢ . يعلم بمكانه فيها خاصّة من شيعته ، والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلاّ خاصة مواليه في دينه<sup>(۱)</sup>.

ولا يخفى إنَّ خبر إسحاق هذا هو نفسُ خبر إسحاق المرويّ في الكافي ، وفي بعض النسخ كما ذكرناه ، وفي بعضها يطابقُ نسخة الكافي ، وفي النُسختين جواب لأصلِ المقصود ، فعلى خبرِ الكافي ففيه دلالة على أنَّ خاصة مواليه يَعْلَمَونَ بمستقرّهِ ومكانِهِ ﷺ في الغَيبَةِ الكُبرى وهو يُؤيّدُ الجواب الخامس .

وعلى بعضِ نسخ النعماني فيكون المقصود منها إنَّ خاصَتَهُ في ذلك الوقت لا يعلمون بمحلّ إقامته عليه فهي لا تنفي المشاهدة والرؤية في الأماكن الأخرى، وليس في القصص دلالةً على ملاقاة أحدٍ له ليليه في ذلك المحلّ واللهُ تعالى هو العالم<sup>(٣)</sup>.

الجواب السابع : وهو أنَّ قوله ﷺ ((ألا فمن ادَّعى المشاهلة قبل خروج السفياني والصيّحة فهو كلاب مفتر)) هي قضية مهملة غير مسوّرة من أدوات سور القضية ، فتكونُ بقوّة القضيَّة الجزئية ، ونتيجَتُها بعضً وليس كلّ ، بمعنى أنَّ البعض كلاب وليس الجميع مما ادّعى المشاهلة في زمن الغيبة الكبرى .

**الجواب الثامن** : هو من حيثُ الجنبةِ الفلسفية يقعُ تحت قانون الإمكان وتقريره : إنَّ الرؤيةَ واللقاء ممكن عقلاً ، ضرورة هذا الإمكان وشدَة بداهته إذ

- () غيبة النعماني / ١٧٠ .
- () النجم الثاقب / ۲/ ٤١٦ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهلتي

لا يمنعُ العقل ولا يحيله ، بل يمنع خلافه بضرورة إمكان الرؤية والمشاهلة لكل مخلوق ذي جانبٍ مادي ، وكافّة الأجسام والطبيعيات ، وهو صلواتُ الله عليه مخلوقٌ روحانيٌ نورانيٌ في قالبٍ مادي جسماني .

الدليل الثاني : الاستدلال بالأخبار الدالة على أنَّ الإمام عَيَى عَضَرُ مجالسهم ويطأ فرشهم ، ويَشْهَدُ الموسمَ ويَعْرفهم ولا يعرفونه ، على أنَّها دالة على نفي الرؤية مطلقاً كرواية الإمام الصادق عَيَى عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه : لو خَلَتُ الأرضُ ساعةً واحلة من حجّة الله لساخت بأهلها ولكن الحجة يعرف الناس ولا يعرفونه ، كما كان يوسف يعرف الناس وهم له منكرون<sup>(1)</sup>.

ورواية سيّد الموحدين أمير المؤمنين صلوات الله عليه :

إنَّ حُجَّتها عليها قائمة ماشية في طرقها ، داخلة في دورها وقصورها جوَّالة في شرق هذه الأرض وغربها ، تسمعُ الكلام ، وتسلَّمُ على الجماعة تَرى ولا تُرى إلى الوقت والوعد ونداء المنادي من السَّماء ، ألا ذلك يوم سرور ولد علي وشيعته .

وقد عَلْقَ النعمانيُّ رحمه الله على الرواية بعد أنْ نقلها قائلاً :

وفي هذا الحديث عجائبٌ وشواهِدُ على حقيّة ما تعتقدُهُ الإماميّةُ وتدين به ، والحمد لله ، فمن ذلك قول أمير المؤمنين صلوات الله عليه ((حتى إذا غاب المتغيّب من ولدي عن عيون الناس)) أليس هذا موجباً لهذه الغيبة وشاهداً على صحة قول من يعترف بهذا ويدين بإمامة صاحبها ؟

) الغيبة النعماني / ١٣ .

ثمَّ قوله عَيْنَهُ ((وماج الناس بفقده أو بقتله أو بموته ... وأجمعوا على أنَّ الحُجَّةَ ذاهبة ، والإمامة باطلة)) أليس هذا موافقاً لما عليه كافة الناس الآن من تكذيب قول الإمامية في وجود صلحب الغيبة ؟ وهي محقّقة في وجوده ، وإنْ لم تَرَهُ ، وقوله عَيْنَهُ ((ويحجُّ النّاسُ في تلك السنة للتجسّس)) وقد فعلوا ولم يروا له أثراً .

وقوله عليها الأشرار والفسّلق بلحتجاجها) يعني بلحتجابها أعداءها ، وظهرت عليها الأشرار والفسّلق بلحتجاجها) يعني بلحتجابها عليها في الظاهر ، وقولها : فأين إمامكم ؟ دلّونا عليه ، وبهم لهم ، ونسبتهم إياهم إلى النقص والعجز والجهل ، لقولهم بالمفقود العين ، وإحالتهم على الغائب الشخص وهو السبّ ، وهذا القول من أمير المؤمنين عليه في هذا شاهد لهم بالصلق ، وعلى مخاليفهم بالجهل والعناد للحق<sup>(۱)</sup>.

وقول الصادق عَلَيْهِ : فما تنكر هذه الأمّة أنْ يكونَ اللهُ يَفْعَلُ ما فعل بيوسف ، وأنْ يكونَ صاحِبُكُمُ المظلوم المحجوب حقّه صاحب هذا الأمر ، يتردَّد بينَهُم ويمشي في أسواقِهِم ويطأُ فُرُشَهُم ولا يَعْرِفُهُم حتّى يأذنَ اللهُ له أنْ يُعَرِّفهم ، نفسه كما أذن ليوسف حين قال له إخوته ﴿أَيَّتُكَ لأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا مُوسُفُ﴾<sup>(1)</sup>.

وما رُوي عن مولانا الرّضا صلواتُ الله عليه في معرض ردّهِ على السؤال عن القائم عَجَّلَ اللهُ فَرَجَهُ حيثُ أجاب ﷺ : لا يرى جسمه ، ولا

- C) نفس المصدر / ١٤٤ .
- () سورة يوسف الآية / ٩٠ ، وانظر غيبة النعماني / ١٤٦ .

والجواب على ذلك :

. أولاً : أن كُلَّ ما يُستَفَادُ من تلك الرّوايات أنَّ الأرض لا تَبْقَى من غيرِ حُجّةِ اللهِ ولا تستقرُّ بدونِهِ ، وهي بَعيدُ عمَّا نحنُ بصده .

ث**انياً** : توضّح جملة من تلك الروايات إنَّ الإمامَ صلوات الله عليه يعيش بيننا ويشاركنا همومنا ويتنقل بين ظهرانينا وفي أسواقنا وطرقنا ، بل يلخل بيوتنا فلا نعرفه ، وهو يعرفنا كيوسف ﷺ وإخوته .

ثالثاً : أن الناس لا يرونه حتّى يسمعوا النداء السّماوي والصيحة المخبرة عن ظهوره ﷺ .

رابعاً : لا يذكر اسمه صلوات الله عليه ، وقد ذكرنا بأنَّ ذلك يكون في زمن الغيبة الصَغرى ، وهذا كما ترى لا يصلَحُ الاستدلال بهذه الروايات لإثبات الدعوى .

الدليل الثالث : استدلّ النافون بروايات الحجّ ، كقول مولانا الصادق ٢٠٠٠ : للقائم غيبتان : يشهد في إحداهما المواسم ، يرى الناس ولا يرونه<sup>٣٠</sup>.

- () كمل الدين / ۳۷۰ .
  - () الكافي / ١/ ٣٣٢ .
- () الكافي / ۱/ ۳۳۹ ، وغيبة النعماني / ۱۷۱ .

واستدلُّوا أيضاً بقول مولانا الصّادق : يَفْقِدُ الناسُ إمامهم ، فيشهد الموسم فيراهم ولا يرونه<sup>(۱)</sup>. وقد نقله النعماني بسندٍ آخر عن أبي عليٌ محمد همام عن الكليني<sup>(۲)</sup>.

والجواب عن ذلك :

أمًا الرواية الأولى فيجاب عنها : بأنّ المراد من هذه الغيبة هي الكبرى والمراد من الرؤية في هذا الحديث هي الرؤية مع المعرفة ـ أي المشاهلة ـ أي يرونه ولا يعرفونه خلافاً للغيبة الصغرى ، حيث كان يعرفه السّفراء وبعض خواص مواليه وخدمه ممن يتشرفون بلقياه .

ويحتمل أنَّ المرادَ من هذه الغيبة هي الغيبةُ الصّغرى ، والمعنى ‹(يرى الناس)) أي يراه الناس ، وهم الخواصّ والموالي ، ولا يراهُ عمومُ النَّاس أي لا يرونَهُ رؤيةً عن معرفَةٍ فلا يُشَاهِلُهُ إلاّ خاصَّةُ مواليه وأصحابه'".

وأمّا الرواية الثانية ، فقد حَمل العلاّمة المجلسي رحمه الله هنا على الرؤية مع المعرفة مستدلاً بما رواه الحميري عن محمد بن عثمان العمري هيئنيه وهو : والله إنّ صاحب هذا الأمر ليحضر الموسم كلّ سنةٍ فيرى الناس ويعرفهم ويرونه ولا يعرفونه<sup>(٤)</sup>. وعن زُراة قال : سمعتُ أبا عبد الله عَظِيم يقول : إنّ للقائم غيبتين يَرْجِعُ في إحداهما ، والأخرى لا يرى أين هو ، يشهد المواسم ، يرى الناس ولا يرونه . وبعد سرده للرواية علّق عليها قائلاً :

(') الكافي ///٣٣٧، غيبة الشيخ الطوسي / ٢٥١ ، كمال الدين / ٤٤٠ ، الوافي / ٢٢ /٤٤٠ .
 (') غيبة النعماني / ١٧٥ .
 (') مرأة العقول العلامة الجلسي / ٤٧ /٤ .
 (') كمال الدين / ٤٤٠ ، من لا يحضره الفقيه / ٢/ ٥٢٠ .

بيان : لعلّ المراد برجوعِهِ ، رجوعُهُ إلى خواصّ مواليه وسفرائه ، أو وصول خبره إلى الخلق<sup>(۱)</sup>.

فقد يُوفق الكثير من الناس في الغيبة الكبرى لرؤيتهِ في موسم الحجّ ، لكنّهم يرونَهُ ولا يعرفونه ، وأمًا في الغيبة الصّغرى فإنَّ مَنْ كانَ يعرفه من الأخيار كان يراهُ مع الحجيج ويعرفه كما حَصَلَ لسفيرهِ محمّد بن عثمان العمري هيئينه الذي قال مجيباً عن سؤال الحميري : فقلت له : أرأيت صلحبَ هذا الأمر ؟ فقال : نعم آخر عهدي به عند بيت الله الحرام وهو يقول : ((اللهم أنجز لي ما وعدتني)) وقوله هيئينه : رأيتُهُ صلوات الله عليه متعلقاً بأستارِ الكعبة في المستجار ، وهو يقول : اللّهم انتقم لي من أعدائي<sup>(\*)</sup>.

ويعودُ السَّبَبُ في ذلك إلى أنَّ أَحَداً من النَّاس لا يَعْرِفُهُ في زمن الغيبة الكبرى بخلاف الصّغرى التي كان بعض الأخيار قد ارتبط به وعرفه : إمّا منذ صباه في دار أبيه الإمام العسكري ﷺ ، أو بنيل شرف لقائه في عصر السفراء .

الدليل الرابع : تمسّك بعضهم لنفي إمكان الرؤية والمشاهدة بما جاء في روايات عديدة بلغت حَدَّ التواتر عن أئمّة الهدى صلوات الله عليهم أنّ لطول غيبته حكمة تمحيص شيعَتِهِ ليخرج الخبيث منهم ويميز الخبيث من الطيب حتّى يخرج دعاةً التشيّع ويتميّزوا عن الشيعة الصّادقين بالقول والفعل ، فيرتد كثير منهم ولا يبقى إلاّ العسل الخالص المصفى ، قالوا : لو

- (') بحار الأنوار / ٥٢ / ١٥٦ .
  - () كمل الدين / ٤٤٠ .

أمكنت المشاهلة لما بقي معنىً لإنكارهم إياه عليه وارتدادهم عن الحق وسقوطهم في هاوية الاختيار ، إذ يمكِنُهُم مشاهدته ، أو التّصديق بوجوده المقدس من خلال إخبار من شاهَدَهُ من الصالحين ، فلا يبقى مجالً للغربَلَة والتمّحيص وقد أُمروا أَنْ يؤمنوا بالغيب أي بكُلُ آيات الله وحُجَجَه الغائبة عن الأنظار والمحجوبة عن الأبصار ، ولهذا علّلَ الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء رحمه الله في كتابه : اختبار الناس بطول الغيبة ليميز المؤمنين المخلصين الصادقين<sup>(1)</sup>.

ومن جملة تلك الروايات الدالة على هذا المعنى :

ما روي عن مولانا أمير المؤمنين صلوات الله عليه : للقائم منا غيبة أَمَدُها طويلُ كأنّي بالشيّعَة يجولونَ النّعم في غيبته ، يطلبون المرعى فلا يجدونه ألا فَمَنْ يَثْبُتُ منهم على دينه لم يقسُ قلبه لطولِ أَمَدِ غيبةِ إمامه ، فهو في دَرَجَتي يوم القيامة".

وعنه صلوات الله عليه أيضاً : ولكن بَعْدَ غيبةٍ وحيرة فلا يثبت فيها على دينه إلاّ المخلصون المباشرون لروح اليقين<sup>(٣)</sup>.

وما رُوي عنه صلوات الله عليه : حتّى إذا غابَ المتغيّبُ من ولدي عن عيون الناس وحاج الناس بفقدِهِ أو قَتْلِهِ أو بموتِهِ اطّلعت الفتنة ونَزَلَت البلية والتحَمَتْ العصبيّة ، وغلا الناسُ في دينهم ، وأجمعوا أنَّ الحُجَّةَ ذاهبة ،

- (') جنة المأوى / ٢٦٦ .
- () كمل الدين / ٣٠٣ .
- () كمال الدين / ٣٠٤ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

والإمامة باطلة ويحج الناس في تلك السنة من شيعة علي ونواصبه للتجسس والتحسس عن خَلْفِ الخَلَف ، فلا يعرف له خبر ولا خَلَفُ<sup>(۱)</sup>.

ولهذا أفرد النعمانيُّ فصلاً من كتابهِ الغَيَبةَ للبَحْثِ عن امتناعِ المشاهلة في عصرِ الغيبة الكُبرى مُصَرَّحاً بذلك وبعَدَمِ جوازِ السّعي إلى المشاهلة أيضاً وعذّرهم عن حجبهم وامتناع الرؤية والمشاهلة عليهم قائلاً : ومحضور عليهم الفحص عن صلحب الغيبة والمطالبة باسمه أو موضعه أو غيابه أو الاشارة بذكره فضلاً عن المطالبة بمعاينته".

سيّما إذا علمنا أنَّ مثل هذا الكلام خَرَجَ مَّن قَطَعَ الفيافي والبراري وانتقلَ من بلدٍ إلى بَلَدٍ ليصنَّف كتابه هذا بعد جهد جهيد وعناء شديد، فهو رحل إلى شيراز وبغداد وطبرية والأردن ودمشق وحلب كلُّ ذلك سعياً وراء التفحّص والتحقيق<sup>(۳)</sup>. لكن عَنَّاهُ البَحْثُ وكثرة السفر والتنقل من بلد لبلد لا يعني يقطع كالمصنف بعدم الرؤية .

والجواب عليه :

ويمكنُ الجوابُ على ذلك بأنَّ هذا الارتداد قد وَقَعَ بعد وفاةِ الإمام العسكريُ عَيْنَهُ كما بحثنا ذلك فيما سبق ، وليس له دخلٌ بالمشاهدة وعدمها فموضوعُ الروايات غريبٌ ممّا نحنُ بصَدَدِ البَحْثِ عنه ، هذا أولاً ، وثانياً لو فرضنا صحّةَ دعوى أنَّ التمحيص مانعاً للمشاهَدَةِ فلا يرتَفِعُ بمجرّد مشاهدة

- () غيبة النعماني / ١٤٣ .
- O غيبة النعماني/ ١٦٠ .
- () خاتم الأوصياء الحلقة الثانية /٤٥٠ .

فردٍ أو فرين حتّى لو وَصَلَ العددُ إلى المائة ، فإنَّه يرتفعُ بمجرَدِ أنْ أصبحت المشاهدة حالةً مؤلَّفة وكثيرة ، إضافةً إلى ذلك أنَّ روايات التمحيص ناظرة مطلق الغربلة والاختبار ، وليس هناكَ دليلٌ أو قرينةً تدلُّ على وقوع التمحيص في زَمَنِ الغيبة الكبرى دون سواها.

## ذكرُ مَنْ قال إمكان الرؤية والمشاهدة

في قبال ذلك ذَهَبَ جمعُ غفيرٌ من الأعلام ـ لا سيّما المتأخرين منهم ـ إلى إمكان المشاهلة ، وأوَّلُ من اختار هذا الرأي هو السيّدُ المرتضى علم الهدى رحمه الله في كتابه تنزيه الأنبياء ، ورسالة في الغيبة ، والشافي ، والمقنع ، فإنّه قال في معرض الرّد على مَنْ سأل عن فائلةِ إمامٍ غائبٍ عن الأنظار لا ينتفع به ؟

الجواب : قلنا أوّلَ ما نقر له إنّا غيرُ قاطعين على أنَّ الإمام ﷺ لا يصلُ إليه أحدُ ولا يلقاهُ بَشَرُ ، فهذا أمرُ غيرُ معلومٍ ، ولا سبيلَ إلى القطع عليه''.

وقال في موضع آخر : نحنُ نجوَّزُ أَنْ َيَصِلَ إليهِ كثيرُ من أوليائه والقائلين بإمامته فينتفعون به<sup>(")</sup>.

وقال أيضاً : لسنا نقطعُ على أنَّ الإمامَ لا يظهر لبعض أوليائه وشيعته بل يجوزُ ذلك ، ويجوزُ أيضاً أنْ لا يكون ظاهراً لأحدٍ منهم ، وليس يُعْرَفُ كُلُّ واحدٍ منّا إلا حال نفسه ، فإمّا حال غيره فغيرُ مَعْلومٍ له ، ولأجلِ تجوّزنا أنْ لا يظهر لبعضهم أو لجميعهم ما ذكرنا العلّة المانعة من الظهور... ومع هذا فما نمنعُ من ظهورِهِ عَلَيْهِ لبعضهم إمّا لتقويمٍ أو تأديبٍ أو وَعْظٍ وتنبيهٍ وتعليمٍ

- () تنزيه الأنبياء / ١٨٢ .
- () رسائل الشريف المرتضى / ۲۹۷ .

غير أنَّ ذلك كلَّه واجبٌ ، فيطلب في فوتِهِ العللُ ، وتُتَمَحَّلُ له الأسباب وإغًا يَصْعُبُ الكلامَ ويُشْبته إذا كان ظهوره للوليّ واجباً من حيثُ لا ينتفع أو يرتدعُ إلاّ مع الظهور ، وإذا كانَ الأمرُ خلاف ذلك سَقَطَ وجوب الظهور للوليّ ، لما دللنا عليه من حصولِ الانتفاع والارتداعِ من دونه ، فلم تبق شبهة<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضاً في موضع آخر : أنّه غيرٌ ممتنع أنْ يكون الإمامُ يظهرُ لبعض أوليائه ممّن لا يخشى من جهته شيئاً من أسباب الخوف ، وإنَّ هذا ممّا لا يمكن القطعُ على ارتفاعه وامتناعه ، وإنمّا يعلم كُلُّ واحدٍ من شيعَتِهِ حال نفسه ، ولا سبيل إلى العلم بحالِ غيره".

ثمَّ اشتهرَ بين الأعلام من المحقّقين كالشيخ الطوسي ، والحقّق الكراجكي ، والمحدث النّوري وغيرهم طيّب الله ثراهُم وأعلى درجاتهم ، فالطبرسي رحمه الله أورد في أعلام الورى دعوى السيد المرتضى".

وهكذا الإربليّ في كشف الغّمة<sup>(1)</sup> واستعانَ سائرُ معاصريهِ بنقلِ قوله رحمه الله في الردّ على نفس الشُّبهة كما صنّعَ الكراجكي فإنه قال : ولسنا مع ذلكَ نَقْطَعُ على أنَّ الإمامَ لا يعرفُهُ أحدٌ ، ولا يصلُ إليه ، بل قد يجوزُ أن يجتمع به طائفة من أوليائه تستر اجتماعها به وتخفيه<sup>(1)</sup>.

- () المقنع في الغيبة / W\_N.
  - () المقنع / ۳۲۳ .
  - () اعلام الوري / ٤٤٠ .
  - (') كشف الغمة / ٣٢٨ /٢ .
- (\*) كنز الفوائد الكراجكي / ٢١٨ .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي

ومنهم العلاّمة سديدُ الدين الحمصي في المنقذ من التقليد<sup>(۱)</sup>، وشيخُ الطَّائفة الطوسيَ في كتاب تلخيص الشافي ، وكتاب الغيبة ، فإنّه قال : إنّا أولاً : لا نقطعُ على استتاره عن جميع أوليائه ، بل يجوزُ أنْ يظهرَ لأكثرهم ، ولا يَعْلَمُ كُلُّ إنسان إلاّ حالَ نفسه ، فإنْ كان ظاهراً له فعلّته مزاحة وإنْ لم يكن ظاهراً له علماً أنه إنما لم يظهر له لأمرٍ يرجعُ إليه ، وإنْ يعلمه مفصلاً من جهته<sup>(۲)</sup>.

ظَهَرَ مما تَقَدَّم أنَّ احتمالَ المشاهلَةِ وإمكان الرَّؤية كانت مسألةً محسومة لَدَى جميع من أعلام الطائفة المتقدمين حتّى صارت قضيّةً يقينية مسلّماً بها منذ السيّد علم الهدى حتّى أَصْبَحَتْ من المشهورات في عهدِ السيّد ابن طاووس رحمه الله المتوفى سنة ٦٦٤ هـ بعد ما نقلت عنه لقاءاته الشّهيرة بالإمام بينية وإنْ سبقتها حكاياتُ ابن قولويه رحمه الله ٣٣٩ هـ كما نقلها القطب الراوندي المتوفى ٥٧٣ هـ<sup>٣</sup> ، وهي قصّة الحجر الأسود الذي رَدَّهُ القرامطة بعد أنْ سرقوه وأعادَهُ الإمام إلى موضعه .

ونَفْهُمُ من كلامٍ هؤلاءِ الأعلام طيَّبَ اللهُ ثراهم في معرض الردّ على شبهةِ المعاند كونَ الانتفاع بوجودِ الإمام ﷺ لا تتحَقَّقُ إلاّ بالرؤية والمشاهَلَةِ لذا كانَ جوابهم مرتكزُ على نقطتين مهمتين :

- () المنقذ من التقليد / ۳۷۸ ...
- () تلخيص الشافي /٤/ ٢٢١مابعدها، الغيبة / ٩٩.
  - (\*) الخرائج والجرائح / 1/ ٤٧٥ .

الأولى : كون الرؤية والمشاهدة متحققة في زمن الغيبة الكبرى ، ولكن لا يعلم من هم ، وليس من سبيل للقطع بعدم إمكان ذلك .

والثانية : أنَّه بمجرَد ثبوتِ وجودِ الإمام ﷺ تتحقق الغاية ، وامتناع اللقاء به لا ينفي سائر وجوه الانتفاع به والحلجة إليه ، وهي كثيرة وضرورية للغاية ، فسواء أمكنت الرؤية والمشاهدة أو امتنعتا بقيت الحلجة إليه ولو بقاعدة اللطف .

أما النقطةُ الأولى فقد ركَز عليها علم الهدى رحمه الله وقدَمَ إجاباتٍ ثلاث مرَّ ذكرها ، وقال أيضاً : لأنَّهم مع علمهم بوجوده بينهم ، وقطعهم على وجوب طاعته عليهم ولزومها لهم لابُدَ من أنْ يخافوه ويهابوه في ارتكاب القبائح ويخشوا تأديبه ومؤاخذته فيقلَ منهم فعل القبيح ويكثر فعل الحسن ، أو يكون ذلك أقرب ، وهذه جهة الحاجة العقلية إليه<sup>(..)</sup>.

كما أنَّ الطبرسي في أعلامِ الورى قدَّمَ أربعِ إجاباتٍ عن تلك الشبهة" ورَكَزَ على ما ركَّز عليه علم الهدي .

أما النقطة الثانية فقد ركَّزَ عليها الشيخ المفيد رحمه الله بقوله : الدليل على ذلك أنَّ كُلَّ زمان لابُدٌ فيه من إمامٍ معصوم ، وإلاَ لخلا الزمانُ من إمام معصوم مع أنَّه لَطْفٌ ، واللَطفُ واجبٌ على الله تعالى في كل زمان".

- ) رسائل الشريف المرتضى / ۲۹۹۲.
  - () اعلام الوري / ٤٤٠ .
- (7) مجموعة مؤلفات الشيخ المفيد، النكت الاحتقادية / ٤٤.

كما ذكرنا بأنّ الشيخَ المفيدَ لا يتمَسَّكُ باحتمال المشاهدة في معرض رَدّهِ على شبهةِ الانتفاع ، وإنمَّا جَعَلَ نَفْسَ مَعْرِفَةِ الإمامَ وانتظار فَرَجِهِ الشريف من فوائد وجوده خلف حجاب الغيب .

وقال الخواجّة الطوسي في التجريد : انحصارُ اللّطف فيه معلومٌ للعقلاء ووجوئةُ لطفٌ وتصرّفُهُ لطفٌ آخرٌ وعدمه منّا<sup>(..)</sup>.

كما ذكر آخرون : أنَّ للإمام ﷺ تأثيراً معنوياً على بواطن ونفوس المؤمنين وأرواحهم ، وإنْ غاب عن أبصارهم الظاهرة ، وهو حَقٌّ أيضاً لا شكَّ فيه كما كانَ لموسى ﷺ تأثيراً معنوياً قبل خروجِهِ تأثيرُ معنويُ على نفوسِ بني إسرائيل تحتَ وَطْأةٍ فرعون والأقباط ، وهكذا لسائر الأنبياء على أقوامهم عند غيابهم عنهم<sup>(\*)</sup>.

<sup>()</sup> تجريد الاعتفاد / ٢٢٢ .

<sup>()</sup> الشيعة في الإسلام العلامة الطباطبائي / ١٩٢.

## أدلة القائلين بإمكان الرؤبة والمشاهدة

للمئبتينَ أدلَّةٌ وبراهينُ وشواهدُ على إمكانِ الرؤية والمشاهدة في زمن الغيبة الكبرى وهي على أصناف اربعة :

> الأول : الروايات الدالة على المشاهدة . الثاني : التوقيعُ الشريفُ الصّادرَ من الناحية المقدسة . الثالث : الإجماع .

الرابع : القصص والحكايات والشواهد الصادقة .

الدليل الأول : وردت روايات كثيرة فيها إشارة واضحة ، والبعض منها فيه تلويح يستفاد منه بإمكان الرؤية والمشاهدة في زمن الغيبة الكبرى ، منها ـ كما في الكافي ـ عن مولانا الصّادق ﷺ : لابدَّ لصاحب هذا الأمر من غيبة ولابدً له في غيبته من عزلة ، ونعم المنزل طيبة ، وما بثلاثين من وحشة<sup>(۱)</sup>.

ووجةُ الاستدلال بهذه الرّواية ـ بغضَّ النُظر عن صحَّة سندها حيث عَلَّقَ البَعْضُ منهم بأنَّها ضَعِيفَةُ بعليُ بن أبي حمزة البطانني زعيم الواقفة ولكن يمكن قبولها من سندٍ أخر صحيح ، كما رواه النعماني في الغيبة .

هذا ويحتملُ جداً أنَّه روى عليُ بن أبي حمزة قبل انحرافه كما تساعد على ذلك بعض القرائن ليس هنا محل اثباتها .

() الكافى / ۱/ ۳٤٠.

وعلى كُلَّ حال فوجهُ الاستدلال حيثُ حملوا معنى الوَحشَة على زمن الغيبة الكبرى ، فلا مُعنى حينئذٍ لحملها على زمن الغيبة الصّغرى<sup>(۱)</sup> فإنّها لا تتحقُّقُ الوحشة فيها ، فإنَّه كان يستأنس بالسَّفراءِ وبخاصة الأولياء .

ويعلَّق العلامة المجلسي قائلاً : وظاهر الخبر كما صرَّح الأحاديث أنه عَنِيمَ يستأنس بثلاثين من أوليائه في غيبته ، وقيل : إنَّ المراد أنّه على هيئة مَنْ سِنَّهُ ثلاثون أبداً ، وما في هذا السنّ وحشة ، وهذا المعنى غريب ، بمكان من البعد والغرابة ، هؤلاء الثلاثون الذين يستأنس بهم الإمام عَلَيمَهم في غيبته لابد أنْ يتبادلوا في كلّ قرن ، إذ لم يقدّر لهم من العمر ما قدّر لسيدهم ففي كلّ عصر يُوجَدَ ثلاثون أولياً يتشرّفون بلقائه". واختار العلامة في سرآة العقول المعنى الأول أعني ((لابد له في غيبته من عزلة))".

الرواية الثانية : واستللّ القائلون أيضاً بموثّقة عمّار عن مولانا الصادق يُليج : للقائم غيبتان : إحدهما قصيرة والأخرى طويلة ، الغيبة الأولى لا يعلم بمكانه إلا خاصة شيعته ، والأخرى لا يعلم بمكانه فيها إلاّ خاصة مواليه<sup>(1)</sup>. ورواها النعمانيُّ عن ابن عُقَّلَة والكليني باختلاف يسير في السند<sup>(1)</sup> وقوله يُليج ((إلاً خاصة مواليه)) أي خدمه وأهله وأولاده أو الثلاثين الذين مضى ذكرهم ، وفي الغيبة الصّغرى كان بعض خواصّ شيعته مطّلعين

- () الوافى / ٤١٣/٢ ، وقد ذكرنا عبارته هناك.
- () بحار الأنوار / ٢٥ / ٣٢٠، وقد ذكر نا ذلك .
  - (٢) مراة العقول /٤/ ٥٠ .
    - لكافي / ١<u>/ ٢٤٠ (</u>)
  - C) غيبة النعماني / ١٧٠.

على مكانه كالسُّفراء وبعض الوكلاء<sup>(۱)</sup>. وقال المازندراني رحمه الله ((المراد من خاصَة مواليه حواريَّوه ﷺ))<sup>(۲)</sup>.

الرواية الثالثة : الدالّة على إمكان الرّؤيا والمشاهدة في زمن الغيبة الكبرى كما في الغيبة عن المفضّل بن عمرو عن مولانا الصّادق عينهم : إن لصلحب هذا الأمر غيبتين إلى قوله عينهم : لا يطّلعُ على أحدٍ من وليٌّ ولا غيره إلاّ المولى الذي يلي أمره".

هذا وقد يُوجَدُ في بعض كُتُب الحديث لفظ : ((من ولده ولا غير)) بلل ((من وليّ ولا غير))<sup>(1)</sup> عن غيبة الشيخ الطوسي رحمه الله ، حيث نرى أنّ الشيخ رواه بلفظين تارة بلفظ ((من ولده))<sup>(۵)</sup> كما في البحار ، وتارة أخرى خالياً من عبارتي ((من ولده)) و ((من وليّ)) كلتيهما مكتفياً بلفظ ((من غيره))<sup>(۲)</sup>، وقد وافق المتقي الهندي ما جاء في غيبة النعماني راوياً إياه عن الإمام الحسين عَلَيَكُم<sup>(۷)</sup>.

- (') مرآة العقول / ٤/ ٥٢ .
   (') شرح الكافي / ٦/ ٢٤٥ .
- ٢
   ٢
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
   ٤
- (\*) حيد المنتقدي (١١٢ ١٥٣).
   (\*) محار الأنوار / ٥٢ / ١٥٣ .
- (\*) جار ال توار / ١٥ ( ١٥).
  (\*) غيبة الطوسي / ١٦٢ .
- () غيبة الطوسي / ١٦١.
  - () منتخب الأثر ٢٥٣.

وكل هذا التغاير لا يضرُّ بوجهِ الاستدلال بالرواية فإنَّ المؤدى واحد وهو كونَ الإمام ﷺ في غيبته الكبرى يوجَدُ مُن يرعاه ويراه ويشاهده سواء أكان وليّ أو غيره .

الدليل الثاني : وهو التوقيعُ الصّادر من النّاحية المقدّسة ، وقد مرَّ ذكره واستفاد منه مَّن يقول بإمكان الرؤية والمشاهدة ، ولذلك لأمرين : أي الثاني وهما الصنعة المنطقية والجنبَة الفلسفية كما ذكرنا سابقاً . ولو لم يكن دليل على إمكان الرؤية والمشاهدة غيرهما لكفي ذلك ، ولا يمكن دفهما .

الدليلُ الثالث : الإجماع ، ومعناه : أنْ يسمع بعضُ العلماء كلاماً أو حكماً فقهياً من الإمام الحجّة أرواحنا فداه مباشرةً لا بالواسطة ، معتبرة غاية الاعتبار ، فينقله في قالب دعوى الاجماع خشيةَ تكذيبه وردّه إليه ، يقول التستري رحمه الله في كشف القناع في إثبات الاجماع وأقسامه ما حاصله :

أنَّ جماعة من حملة أسرار أهل البيت المحكم يقطعون بكلام الإمام الغائب يعلمون به بواسطة نقل أحد السفراء أو مواليه عليه لهم في السر بحيث يحصل من نقله القطع واليقين بصحة نسبته إليه عليه أو أنَّ يبلغه ذلك بتوقيع ومراسلة من جهة الإمام عليه أو أنَّ يسمع كلامه مباشرة من غير واسطة في البين ، بحيث لا ينافي امتناع الرؤية في زمن الغيبة الكبرى .

ولما كان مثل هذه الجماعة لا يجرأون على التصريح بذلك وإيصال قول الإمام عليه: إلى شخصه لمحذور امتناع ادّعاء المشاهدة ، بل المشاهدة ذاتها كما حققناه هنا ، وليس له دليل من الكتاب والسنة أو العقل عليه إلى أن يقول مضافاً إلى عدم تكليفه الكتمان ، فهو حينئذٍ لا يجد بُدًاً من ادّعاء الاجماع عليه للافصاح عنه والإدلاء به ، ولعلّ هذا الأصل هو المسوّغ الشرعي الذي تستندُ إليه الكثير من الزيارات والأداب والأعمال التي اشتهرت بين الإمامية ممّا لا سَنَدَ ظاهرَ لها من الأخبار وكتب السلف والماضين''.

وهذا الإجماع يسمّى تارة بالإجماع اللّخولي ، وأخرى يسمّى الإجماع اللطفي ، وقد وقع بين الأعلام خلاف حول حجيته ، فمَنْ قال به أجاز الرؤية والمشاهدة في هذا العصر اعتماداً عليه ، ومن أرادَ المزيد والتفّصيل فعليه بكتب الأصول".

الدليل الرابع : القصص والحكايات والشواهد الصادقة ، فقد ورد في كثير من الكتب والمؤلّفات قصص وحكايات جَّة تدلُّ على إمكان المشاهدة ووقوعها صراحةً مَّن ادّعوا الرؤية والمشاهَلَة وعمَّن نسبت إليهم بعض تلك الحكايات ، وحكايات تدل على إمكان الرؤية والمشاهدة ضمناً لا صراحة وأوُلُ هذه الحكايات ـ بحسب الظاهر ـ هي حكاية نصَّب الحجر الأسود عام ٣٣٩ هـ المتعلّقة والمنسوبة إلى ابن قولويه المتوفى ٣٦٩ هـ ، والذي نَقَلَها القُطُبُ الرًاوندي المتوفى ٣٥٩ هـ في كتابه الخرائج والجرائح<sup>(\*\*\*</sup>).

() كشف القناع عن وجوه حجية الاجماع / ٣٣٠ حجري .

(<sup>\*</sup>) الذريعة ،علم الهدى ، فرائد الأصول الشيخ الاعظم الانصاري ، منتقى الاصول محمد الروحاني ، كفاية الاصول الاخوند ، درر الفوائد الشيخ عبد الكريم الحائري ، اصول الفقه محمد رضا المظفر ، مبحث الاجماع ، وقد فصلنا ذلك من حيث المنشأ التاريخي للاجماع في كتابنا المسار التاريخي لنظرية التقليد في الأحكام الشرعية . (<sup>\*</sup>) الجرائج والجرائح // ٤٧٥ . ثم جاء السيد ابن طاووس رحمه الله المتوفى ٦٤٤ هـ بذل اهتماماً مضاعفاً ليجمع ويروي جملة غفيرة من هذه القصص والحكايات<sup>(۱)</sup>.

وممَّن عُنيَ بنقل تلك الحكايات المحدَّثُ النُّوري رحمه الله في كتابه النَّجم الثاقب ورسالته جنة المأوى وذكَرَ فيهما شواهدُ وقرائنُ لا تبقى معها ريبة ، ونجدُ أيضاً سعي العلامة المجلسي رحمه الله لجمع تلك الحكايات في كتابه بحار الأنوار ، وحاول الجمع بين هذه الحكايات والقصص ، وبين التوقيع الشريف من جهة أحرى بتأويل المشاهلة إلى خلاف ظاهر اللفظ ، كما سمعنا ذلك .

وازدادت هذه الحكايات ورُواتُها ودُعَاتُها يوماً بعدَ يومٍ حتَّى غدا أمر الرؤية والمشاهدة ضرورياً مسلماً .

والحقُّ أنْ يقال : أنَّ تلك القصص والحكايات لا يمكن لها أن تكون دليلاً ومقيَّنةً لإطلاق التوقيع الذي ينفي الرؤية والمشاهدة مطلقاً ، كما فهمه بعضهم ولا حاجة لتأويل ظاهر لفظ التوقيع جمعاً بينه وبين تلك القصص والحكايات الدالة صراحةً على وقوع المشاهدة ، ولعلَّ أوَّلَ مَنْ تَفَطَّنَ لهذا التأويل هو العلاَمة المجلسي في كتابه بحار الأنوار ، فلو كانَ هذا التأويل معروفاً ومشهوراً عند أعلام الطائفة كالشيّخ والسيّد وغيرهما لنقل واشتهر من بعدهم ، ولا ننسى أن هؤلاء الأعلام الذين لم يدّخروا وسعاً في البحث عن المخارج لهذه المآزق كما اجتهدوا كثيراً في التصنيف والتأليف والرواية والتحقيق فيما يخصَّ أمْرَ الحُجّة صاحب الأمر أرواحنا فداه .

() فرج الهموم / ٢٤٧ .

ويضاف إلى ذلك أن كثيراً من الأعلام ممّنْ يقولُ بإمكان الرؤية والمشاهدة ـ فضلاً عمّن لم يقل بذلك ـ لم يسلّم بها بل رَفَضُوها وعدَّوها من خيال القصاصين ، كالعلامة المحقق الشيخ الآغا بزرك الطهراني<sup>(۱)</sup> والشهيد القاضي رحمه الله معلّقاً على مقولةِ المحدّث النوري وروايته للقصص والحكايات لاسيّما قصة الجزيرة الخضراء ما هذا نصه :

وأمًا حياةً مولانا الإمام المهدي المنتظر أرواحنا فداه وإثباتها ، فلا احتياج لنا في إثباتها إلى هذه الحكايات والقصص وسردها في الكتب ، مع أنَّ الله تعالى على كلُّ شيء قدير ، ودلالة الآيات القرآنية والأخبار المتواترة بطرق السنة والشيعة ، وضرورةُ مذهب الإماميّة كافية في إثباتها مع إثبات العلم اليوم إمكان الخلود للإنسان في الدّنيا ألفاً من السنين ، وكذا لا احتياج إلى القول بأنَّه عليما يعيش في الإقليم الثامن أو في جابلقا أو جابلسا ، أو يعيش بدنه المثاليُ البرزخي ، وأمثال هذه الأقاويل المنكرة الزخرفة المخالفة لضرورة مذهب الإمامية فإنها من الدعاوى التي لا دليل عليها أصلاً<sup>(1)</sup>.

هذا وأنَّ المتأمل في حكاية الجزيرة الخضراء يرى أنَّ صلحب الحكاية المزعومة الذي يدّعي أنَّ نسبه ينتهي إلى الإمام صلحب العصر صلوات الله عليه بست وسائط يصرّح أنه لم ير الإمام ولم يشاهده مع ادّعاء جيرته ورغم ادْعانه النيابة الخاصّة ، خلافاً لنصّ التوقيع ولضرورة والمذهب وإجماع أهل الحل والعقد ، فكيف بمن يدّعي السّفارة والجيرة فضلاً عن القرابة للإمام

- () طبقات أعلام الشيعة \_ القرن الثامن / ١٤٥ .
- () تعليقة الشهيد القاضي على الأنوار النعمانية / ٢٩/٢ . نقلاً عن كتاب خاتم الأوصياء .

حياة السفراء الأربعة للإمام المهدي\_

أروحنا له الفداء ولا يدّعي رؤيته ولقائه ، بينما يراه الآخرون ؟ ! أليس يبدو الأمر غريباً ؟ فلا داعي حينئذٍ أن يتمسك بهذه القصص والحكايات التي هي من خيل القصاصين ، لإثبات الرؤية والمشاهدة .

مقارنة بين القولين

إذا ما قارنًا بين القولين نجدُ فيهما تغرات واضحة من حيث الضّعف السِّندى تارةُ والمتن أخرى ، وكذا نجدُ القوَّةَ السِّندية والمتن في كلا القولين وحال أدّلة النافين يَعْتَمِدُ على أمر واحد وهو النفي الوارد في التوقيع تارة والنفي الوارد في الرَّوايات مثل قوله : ‹(يعرف الناس ولا يعرفونه)) خصوصاً إذا أمعَّنا النظر في أداةِ النفي الداخلة على الفعل المضارع وهي (لا) التي لا تؤكَّدُ النفيَ المؤبَّدَ بخلافِ أداةِ (لن) فهي تؤكد مؤبداً ماضياً ومستقبلاً وحالياً لذا نرى الإمام عبَّر ب(لا) ولم يقل : ((لن يعرفونه)) أمَّا في أدلَّة المثبتين فنجد النفيَ يأتي من بعليهِ استثناء وهو مما يؤكَّدُ انقطاعُ النفي مثل قوله : ﴿إِلَّا خاصة مواليه)) على أنَّ ذلك يحتاجُ للقرائن التي تفيدُ الانقطاع وتؤكَّدُ على أنَّ استمرارَ الكلام ليس مرادَ المتكلَّم ، وهذا هو ملموسُ في أدلَّة المثبتين أكثر ما هو موجود في أدلَّة النافين ، ويضافُ إلى ذلك أنَّ أدلَّة المثبتين متنوعة من الإثبات اللفظي والعقليّ والمنطقيّ والنّحوي ، أمَّا ما نجده من الطرف الآخر ليس له إلاّ نوعاً واحداً من الاستدلال هو الدليل اللفظي ، وكذا نرى الرواية ضعيفةً السند، وأخرى قوية السند، ولكنها قابلة للمناقشة من حيثُ المتن كما ذكرنا ذلك ، لذا نجدُ أنَّ أدلَّه المثبتين أمتن وأقوى من الطرف الآخر .

توضيحُ رأي المحدّث النوري

يُذْكُرُ أَنَّ أولَ مَنْ أَشْكَلَ على التوقيع وطَعَنَ فيه دلالةً وسنداً هو المحدّث النوري خاتمة المحدثين رحمه الله ، وتبعه في ذلك جمعُ غفيرُ ممن عاصروه أو تخلفوا وتأخروا عنه ، قال رحمه الله في كتابه جنة المأوى : أنّه خبرُ واحدٍ مرسل غير موجبٍ علماً ، فلا يُعارضُ تلك الوقائع والقصص التي يحصل القطع عن مجموعها ، بل ومن بعضها المتضمّن لكرامات ومفاخر لا يمكن صدورها من غيره عنيه فكيف يجوز الإعراض عنها لوجود خبر ضعيف لم يعمل به ناقله وهو الشّيخُ في الكتاب المذكور ... فكيفَ بغيره ، والعلماء الأعلام تلقوها بالقبول وذكروها في زبرهم وتصانيفهم معوّلين عليها معتنين بها.

وقد أعادَها بتفصيل أكبر في كتابه النّجم الثاقب بعد أنْ أورَدَ تسعاً وخمسين حكاية ، ثمّ ساقَ التوقيع الشريف في الفائدة الأولى من أصل فائدتين مهمتين : ((وهذا الخبر بظاهره يُنافي الحكايات السّابقة وغيرها مما هو مذكور في البحار...)<sup>(۱)</sup>. وهكذا تطرق لهذه الإرادات صلحب منتخب الأثر على نحو آخر<sup>(۱)</sup>. والحاصل أنّهم أوردوا على التوقيع الشريف إشكالاتٍ أربعة : را التوقيع خبر واحد لا يصحُ الاعتماد عليه .

() النجم الثاقب / ٤٨٤ .

() منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر / ٤٠٠ الصافي الكلبايكاني.

٢\_ خبرٌ مرسل وضعيف لا يوجب علماً . ٣\_ الذي نقله وهو شيخ الطائفة الطوسي رحمه الله لم يعمل به . ٤\_ أعرض عنه الأصحاب لأنَّهم رووا ونقلوا أخباراً وقِصصاً وحكايات كثيرة عن الأخبار والصُّلحاء مَّن نالوا شرف لقائه ﷺ .

الردّ على المحدّث النوري :

ويردُ على الاشكال الأول والثاني وهو الإشكال السندي أنَّ التوقيع ليس مُرسلاً ولا ضعيفاً ، بل هو خبر واحدٍ ينتهي إلى أبي محمَّد المكتّب رحمه الله مما ثبتَت حُجيّته في مباحث الأصول ، وأمكن الاستناد إليه والاعتماد عليه ولا معنى للخدش فيه ، ولم يختلف علماء الأصول ـ سيّما المتأخرين ومتأخري المتأخرين إلى يومنا هذا ـ في حُجيَّته كما لم ينكر حُجيَّته من المتقدّمين سوى السيد المرتضى علم الهدى رحمه الله ، فهو حُجَّة بلا أدنى شكّ ، ولعلَّ الحدّث النوري رحمه الله ظنَّ أنَّ الشيخ الطوسي قد تَفَرَّدَ بنقل التوقيع ولهذا عدّه مرسلاً ضعيفاً أيضاً .

والذي ثبت بالقطع واليقين أنَّ التوقيعَ السَّالف الذكر مُسْنَدً ليس بمرسل ، ذلك أنَّ الشيخ الصدوق رحمه الله قام بنقله عن سماع بالمباشرة عن الشيخ أبي محمد المكتَّب من غير إرسال ، وأبو محمّد هذا من مشايخ الصّدوق واستنسخه أبو محمد عن الأصل في دار السَّمري الذي خَرَجَ إليه التّوقيع من الناحية المقدسة وكان هو المعنيَّ بها ، فالصّدوق نقله بواسطة واحدة ، لأنه لم يدرك السمري . وقد وَقَعَ خلطُ واشتباه وتصحيفُ في اسم وكنية راوي هذا التوقيع وهو أبو محمد الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المكتب المؤدب الرازي والمكتب يعني الخطاط ومعلم الكتابة ، وهو يناسب ادّعائه استنساخ التوقيع في دار علي بن محمد السمري خاتم السفراء كان معاصراً لعلي بن عبد الله الوراق ، ومحمد بن أحمد السّناني بمدينة الريَّ الشهيرة يشتغلون جميعاً بالكتابة والرواية عن مشايخ الشيعة<sup>(۱)</sup> ، والمؤدب أي : مربّي القرآن ومعلّمه وقد اشتهر عنه أنّه كان كاتباً خطاطاً ، ومعلّماً للقرآن ، ومربياً للصّبيان ، فكلُّ

ولعل هذا الخلط والاشتباه والتصحيف منشأه التعدُّد الذي ذكره الشيخ الصدوق رحمه الله في بعض كتبه من الألقاب والاوصاف لشيخه أبي محمد كما روى في علل الشرائع عن الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المؤدب في ثمانية مواضع وأضاف إليه نسبة الرّازي في موضعين''. وفي كتابه الخصال بلفظ ((المكتب)) وفي موضع آخر ((المؤدب)) وقد علّق عليها في الحاشية أنَّ كلا اللقبين ((المكتب و المؤدب)) يرجعان إلى شخص واحد والمراد منهما واحد<sup>(۳)</sup>.

- (') أمالي الصدوق / ١٥ .
- () علل الشرائع / ٦٩ . ٤٠٣ .
- () الخصل / ٣٢٠ ، ٣٣٠ ، ٥٤٣ . ٤٥١ .

وفي معاني الأخبار ذكر ــ طبقاً للمطبوعة ــ باسم الحسن بن إبراهيم بن أحمد بن المؤدب ، ومكنّىً بأبي عبد الله ، وذكر جدَّ أبيه هاشماً دون هشام المعروف ، وذكره أخرىً بهشام المكتّب<sup>(۱)</sup>.

وقد اشتبه الحال على صاحب كتاب مجمع الرجال حيث ظنَّ أنَّ الحسن بن أحمد المكتَّب بدلاً من الحسين بن إبراهيم المكتّب<sup>(1)</sup> وادَّعوا \_ بناءً على حاشية القهبائي \_ أنَّ الحسين بن إبراهيم هو جدُّ أبي محمَّد المكتّب حيث جعلوا التوقيع من مرويات أبي محمَّد الحسن بن أحمد بن إبراهيم<sup>(1)</sup>. وأيضاً اشتَبَهَ الحالُ على الحدّث النوري رحمه الله حيث نَقَلَ في سند التوقيع بلفظ ((المؤذن)) بدل ((المؤدب))<sup>(1)</sup>.

هذا وممن روى عنهم أبو محمد الحسين بن إبراهيم بن هشام المكتب المؤدب الرازي هم : أبو علي محمَّد بن همَّام ببغداد ، ومحمد بن يعقوب الكليني ، وأبو الحسين محمد بن جعفر الأسدي بمدينة الريّ ، وعلي بن إبراهيم بن هشام بمدينة قم الذي روى عنه عام ٣٠٧ هـ ، وهؤلاء هم أركان الحديث والسند عند المدرسة الشيعية .

وكيف كان فليسَ الخبرُ واحداً ضعيفاً ولا مرسلاً ، بل الحقُّ أنه خبر واحد مسندُ بسندٍ صحيح أو مقبول أو معتبر لرواية الصّدوق له عن مشايخه المعتمدين ، وما قيل خلاف ذلك فليس بشي، ، سيَّما إذا علمنا أنَّ الطاعنين

- () معاني الأخبار / ٢٤٥ . ٢٥١ . ٢٩١ . ٢٤٧ . ٢٤٠
  - () مجمع الرجال / / ١٩٠ .
  - () مكيل المكارم / ٥٠٧/٢ .
  - (\*) مستدرك الوسائل / \*/ ٢٥٧ .

في سنده بعدما أوضحنا اللّبس الواقع عليهم إنمّا أثاروا ضعف السند وإرساله لغرض إثبات تلك القصص والحكايات الصّادقة التي لا يطروها شك ولا شبهة ـ على حدّ زعمهم ـ والتّصديق بها إلّا أنّه كان الأحرى بهم أنْ يبحثوا عن نخرج آخر للجمع بين التوقيع الشّريف وتلك الوقائع والدّعاوى الصادقة من غير حلجة أو توسُّل إلى إنكار المرويّ والإعراض عنه لا سيّما أنَّ ذلك يُعَدُّ من معاجز الإمام وكراماته عليه إذ أخبره عن تاريخ وفاته ، وإنكاره يستلزم إنكاراً لمعجزة مسلّمة وهو إذن قبيح من وجهين

وأمّا الردّ على الإشكال الثالث وهو أنَّ الشيخ الطوسي رحمه الله أعرض عنه ونقضه ورَدَّة حينَ بادر إلى نقلِ تلك الحكايات والقصص الصّادقة الدالة على إمكان المشاهدة بل وقوعها .

ويجابُ عنه بوجهين الأول : بملاحظة تلك الوقائع والرجوع إليها في كتاب الغيبة يتّضح للمتأمل جلياً أنَّ تلك الأحداث والقصص إنمَّا تختصُ بزمن الغيبة الصُّغرى ولا علاقة لها بالغيبة الكبرى ، والحالُ أنّ التوقيع الشريفَ ناظرٌ إلى زَمَنِ الغيبة الكبرى وبالتالي فما قصد لم يقع وما وقع لم يقصد إذ لم يدّع أحد امنناع المشاهدة في عصر الغيبة الصّغرى ، بل لم يناقش أحدٌ في إمكانها ، ذلك أنَّ جملةً منها ترتبط بمشاهدته أو لقائه ورؤيته حال صغره عضي وعلى عهد أبيه العسكري عنه وذكر تواريخ بعض تلك

) إئبات الحداة / ٢٩٣ .

الوقائع كالتي وقعت عام ٢٦٤ ، ٢٩٣ ، ٣٠٠ ، ٣٠٦ ، ٣٠٩"، فلا وَجْهَ حينئذٍ لما أَوَرَدَهُ المحدَث النوريُّ على أنَّه لا عَلاَقَةَ لجملةٍ منها بالمشاهدة ، بل هي من قبيل الرؤية مع جهلِ الرائي له في الحال ، وهو خارجٌ عمَّا نحنُ بصددِ البَحثِ فيه نفياً وإثباتاً .

أمًا الجواب الثاني : هو أنَّ الشيخ الطوسي رحمه الله إنمًا ذكر ذلك في مقام بيان احتمال المشاهَدَة للردّ على المخالفين ، وأنَّه ذكر التوقيع الشريف في الأبواب التاليَّة بعد قوله : ((والذي ينبغي أنْ يُجابَ عن السؤال الذي ذكر ناه عن المخالف أنْ نقول : إنَّا أوْلاً لا نَقْطَعُ عن استتاره عن جميع أوليائه ، بل يجوزُ أنْ يظهر لأكثرهم ولا يعلم كلَّ إنسان إلاّ حال نفسه ، فإنْ كان ظاهراً له فَعِلَته مزاحة...)<sup>(٢)</sup> لتكذيب دُعاة المشاهدة وبيان عدم المنافاة بين التوقيع الشريف وبين إمكان تشرَف بعض الأولياء ، وحصول التوفيق لهم من غير ادعاء المشاهدة فهو رحمه الله يرى إمكان الرؤية والمشاهدة غير أنَّ من نالها لا يدّعيها ولا يكشف عنها ولا يفسيها ، ومن ادّعاها وكشف عنها فهو كذاب مفتر .

وأمًا الردّ على الإشكال الرّابع وهو أنَّ الأصحاب وأكابر القوم قد أعرضوا عنه وخالفوه فباطلٌ أيضاً ، ذلك أنَّ مَنْ أوردوا التوقيع الشريف من أعلامِ الطائفة مَّن تأخَّروا عن الشّيخ الصّدوق لم يخدشوا ولم يطعنوا في سنده

) غيبة الطوسي / ٢٣٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٢٢ ، ٢٣٩ ، ٢٣٩ ، ٢٣٠ ، ٢٣١

() الغيبة / ٩٩ .

ودلالته ، بل نقلوه وأخذوا به أخذ المسلّمات كالشيخ الطوسي في الغيبة ، والطّبرسي في إعلام الورى ، والإربلي في كشف الغمّة ، وابن طاووس في ربيع الشيعة ، رُغْمَ أنَّهم ذكروا تلك الحكايات ، والوقائع وتناقلوها في كتبهم ولا دلالةَ على نقلِ تلكَ الحكايات على إعراضهم عن التوقيع ولا قرينةَ تللُ على رُفْضِهم وإنكارهم له سنداً ولا دلالة .

أمًا راوي التوقيع الشريف فقد ذكر في كتب القوم بغاية الاحترام والتبجيل ، وُعدّ من مشايخ الشيخ الصدوق وقد ترحم عليه كثيراً في كتبه عندما يروي عنه بعض الأحاديث .

## وفي نهاية المطاف :

أحمد الله حداً ، وأشكره شكراً ، يليقُ بكرمه على ما وَفَقني لإتمام هذا الكتاب الرابع من سلسلتنا معرفة أولياء الله ويليه إن شاء الله الكتاب الخامس وهو خاص بالبحث عن حياة إمامنا السبط الشهيد الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين ، وقد أسميته ((جدل ومواقف)) مع الحسين في نهضته .

ومنه سبحانه وتعالى أستمدَّ العون والتسديد فإنَّه أرحمُ الراحمين ، وآخر دعوانا أنْ الحمدُ للهِ رَب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله الطاهرين .

## \* \* \*

المصادر القران الكريم

| لإرشادالشيخ المفيد                                   | ىيخ المفيد  |
|------------------------------------------------------|-------------|
| لإحتجاجالشيخ الطبرسي                                 | الطبرسي     |
| علام الورىالطبرسي                                    | الطبرسي     |
| لإمام المهدي المنتظر وادعيله البابيةالسيد عدنان البك | انان البكه  |
| قبال الأعمال ابن طاووس                               | طاووس       |
| لانساب السمعاني                                      | سمعاني      |
| لاعتقادات الشيخ الصدو                                | ح الصدوق    |
| ثبات الهداة الحر العاملي                             | العاملي     |
| لزام الناصب في اثبات الحجة الغائبعلي الحائر          | لمي الحائري |
| صول الفقه محمد رضا المظف                             | ضا المظفر   |
| لأنوار النعمانية الأنوار النعمانية                   | له الجزائري |
| لأمالي الشيخ الصدوق                                  | الصدوق      |
| بحار الأنوار العلامة المجلس                          | مة المجلسي  |
| البستانعبد الله البستاني                             | البستاني    |
| لبلد الأمين الكفعمي                                  | الكفعمي     |
|                                                      |             |

| البداية والنهاية ابن كثير                          |
|----------------------------------------------------|
| تاريخ بغداد الخطيب البغدادي                        |
| تاريخ اليعقوبياليعقوبي المستمسم المن واضح اليعقوبي |
| تاريخ الأمم والملوك الطبري                         |
| تاريخ وزراء الشيعة للمؤلف                          |
| تاريخ الخلفاء السيوطي                              |
| تاريخ ابن خلدونخلدون تستنسب مبد الرحمن بن خلدون    |
| تنزيه الأنبياء السيد علم الهدى                     |
| تهذيب الأنساب ونهاية الأعقاب أبو الحسن العبيدلي    |
| تاج العروسالزبيدي الحنفي                           |
| تلخيص الشافيالطوسي                                 |
| تجريد الاعتقاد العلامة الحلي                       |
| جامع الرواةعمد الأردبيلي                           |
| جنة المأوى المحدث النوري                           |
| الحق المبين في تصويب المجتهدين                     |
| خلاصة الأقوالالعلامة الحلي                         |
| خاتم الأوصياءعمد مهدي المؤمن                       |
| الخرائج والجرائحالراوندي                           |
| الخصالالشيخ الصدوق                                 |
| دراسات في العصور العباسية المتأخرة                 |
|                                                    |

| ابن جرير الطبري            | دلائل الإمامة |
|----------------------------|---------------|
| الشيخ عبد الكريم الحائري   | درر الفوائد   |
| علم الهدى                  | الذريعة       |
| الشيخ الكشي                |               |
| الشيخ النجاشي              |               |
| الشيخ الطوسي               |               |
| السيد بحر العلوم           |               |
| ابن جبير                   |               |
| عبد الله الأفندي           |               |
| ابن طاووس                  | ربيع الشيعة   |
| عباس القمي                 | سفينة البحار  |
| ساب الطالبية الفخر الرازي  |               |
| ابن ابي الحديد             |               |
| العلامة الطباطبائي         |               |
|                            |               |
| الجوهري                    |               |
| الآغا بزرك الطهراني        |               |
| الشيخ الصدوق               |               |
| الشيخ الصدوق               |               |
| الشيخ محمد بن الحسن الطوسي |               |

| لغيبة                                                  | 1  |
|--------------------------------------------------------|----|
| رق الشيعة النوبختي                                     | ف  |
| فهرست ابن النديم                                       | 11 |
| لفخري في أنساب الطالبيينللمستنسب ابن الحسن المروزي     | 11 |
| لآداب السلطانية والدول الإسلامية                       |    |
| فصول المهمة في أحوال الأئمةقصول المهمة في أحوال الأئمة |    |
| فهرستالطوسي                                            |    |
| رائد الأصولالانصاري                                    |    |
| رِج الهموم ابن طاووس                                   |    |
| اموس الحميط الفيروز أبادي                              | قا |
| لكافي ثقة الإسلام الكليني                              |    |
| مال الدين الشيخ الصدوق                                 |    |
| لحامل في التاريخابن الأثير                             |    |
| شف الغمة الأربلي                                       | ک  |
| تاب العينأحمد الفرهادي                                 |    |
| نز الفوائد الكراجكي                                    | ک  |
| شف القناع عن وجوه حجية الاجماع اسد الله التستري        |    |
| فماية الاصولالاخوند الخراساني                          |    |
| سان العرب ابن منظور                                    |    |
| اب الأنساب ابن فندق                                    |    |

| اللمعة البيضاء في شح خطبة الزهراء                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| المصباح الفيومي                                                                          |
| مختار الصحاحمستنين المستنفي محمد بن ابي بكر الرازي                                       |
| المنتظم في تاريخ الملوك الأمم                                                            |
| منتخب الأثرالطريحي                                                                       |
| معجم رجال الحديث                                                                         |
| مناقب آل اب طالب                                                                         |
| الجدي نجم الدين العمري                                                                   |
| موسوعة العتبات المقدسة                                                                   |
| موسوعة الإمام المهدي السيد السيد محمد صادق الصدر                                         |
| مفاتيح النجان القمي                                                                      |
| منتهى المقال الماماقاني                                                                  |
|                                                                                          |
| مرآة الجنان وعبرة اليقظان                                                                |
| مرآة الجنان وعبرة اليقظان<br>مرأة العقول المجلسي                                         |
|                                                                                          |
| مرأة العقولالجلسي                                                                        |
| مرأة العقول الجلسي<br>مقاتل الطالبيين                                                    |
| مرأة العقول الجلسي<br>مقاتل الطالبيين مقاتل الفرج الأصفهاني<br>معجم البلدان ياقوت الحموي |
| مرأة العقول العلامة الجملسي<br>مقاتل الطالبيين مقاتل الطالبيين                           |

| مجمع الرجال القهبائي                                                                  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|
| المقنع السيد علم الهدى                                                                |  |
| المنقذ من التقليد المنصب المنصب المنقذ من الدين الحمصي                                |  |
| منتخب الأثر الطف الله الصافي                                                          |  |
| منتقى الاصول محمد الروحاني                                                            |  |
| المسار التاريخي لنظرية التقليد في الأحكام الشرعية للمؤلف                              |  |
| معاني الأخبار الشيخ الصدوق                                                            |  |
| مكيال المكارمعمد تفي الأصفهاني                                                        |  |
| مستدرك الوسائل الجدث النوري                                                           |  |
|                                                                                       |  |
| النفحة العنبرية سليمان                                                                |  |
| النفحة العنبرية سليمان<br>نوادر الأخبار الفيض الكاشاني                                |  |
| ÷                                                                                     |  |
| نوادر الأخبارالفيض الكاشاني                                                           |  |
| نوادر الأخبار الفيض الكاشاني<br>النجم الثاقب الخدث النوري                             |  |
| نوادر الأخبارالفيض الكاشاني<br>النجم الثاقبالمحدث النوري<br>وسائل الشيعة الحر العاملي |  |

محقويات الكتاب

| ﻠﻘﺪﻣﺔ /                           | V          |
|-----------------------------------|------------|
| فهوم السفارة                      | ١٢         |
| فهوم الغيبة                       | 19         |
| هم أحداث الغيبة الصغرى            | ۲۲         |
| وقف الحجة بن الحسن                | ۲٦         |
| لإمام والأوضاع السياسية           | ۳١         |
|                                   | ۲۷         |
| لسفة الغيبة                       | ٤٢         |
| حياة السفير الأول                 |            |
| سبه وكنيته                        | ٥٤         |
| التحقيق في ذلك                    | ٥V         |
| ىقىق في مسألة ولادته              | ٦١         |
| ملفه و أحداث عصره ٨               | ч          |
| هامه ومواقفه                      | ν٣         |
| حاديثه والروايات التي نقلت عنه ٣٦ | <u>۲</u> ۷ |
| دعوا السفارة في عصره              | ٨٢         |
| كلائه وأبوابه م                   | ∧٥         |
| لتوقيعات التي صدرت بوساطته ٩٥     | ٩٥         |
| حياة السفير الثاني                |            |
| ممه وكنيته                        | ۱.۸        |
| e                                 | 1.9        |
| لخطوط العامة لعصره                | 1111       |
| هامه العامة والخاصة               | 114        |
| 5 0                               |            |

| 175  | أحاديثه والروايات التي نقلت عنه            |
|------|--------------------------------------------|
| ۱۳۰  | التوقيعات التي صدرت بوساطته                |
| 124  | مدعوا السفارة في عصره                      |
|      | حياة السفير الثالث                         |
| 104  | اسمه وكنيته                                |
| 171  | المسار العام لجريات عصره                   |
| ١٦٨  | نشاطه ومهامه                               |
| 170  | التوقيعات التي صدرت بوساطته                |
| ۱۸۲  | مدعوا السفارة في عصره                      |
|      | حياة السفير الرابع                         |
| ۲٦   | اسمه وكتيته                                |
| ۲.۷  | تحقيق في مسألة ولادته                      |
| 2117 | تحقيق حول مسألة المشاهدة                   |
| 210  | المشاهدة في الغيبة الكبرى                  |
| 717  | الفرق بين الرؤيا والمشاهدة                 |
| 221  | ذكر من قال باستحالة الرؤيا                 |
|      | أدلة النافين لرؤيته ﷺ في زمن الغيبة الكبرى |
| 227  | الدليل الأول                               |
| 222  | والجواب على ذلك يكون في عدة اجوبة          |
| 222  | الدليل الثاني                              |
| 110  | والجواب عليه                               |
| 170  | الدليل الثالث                              |
| ۲۳٦  | والجواب عليه                               |
| 88°  | الدليل الرابع                              |

| YY 1 | للإمام المهدي | اء الأربعة | حياة السفر |
|------|---------------|------------|------------|
|------|---------------|------------|------------|

| 22.4 | والجواب عليه                              |
|------|-------------------------------------------|
| 481  | ذكر من قال إمكان الرؤية والمشاهد          |
|      | أدلة القائلين بإمكان الرؤية والمشاهدة     |
| 727  | الدليل الأول الروايات الدالة على المشاهدة |
| ۲٤٧  | الرواية الثانية                           |
| 757  | الرواية الثالثة                           |
| 729  | الدليل الثاني                             |
| 729  | الدليل الثالث                             |
| 70.  | الدليل الرابع                             |
| ۲٥٣  | مقارنة بين القولين                        |
| 705  | توضيح رأي الحدّث النوري                   |
| 700  | الرد على الحدّث النوري                    |
| 22.  | وفي نهاية المطاف                          |
| 777  | مصادر الكتاب                              |

