











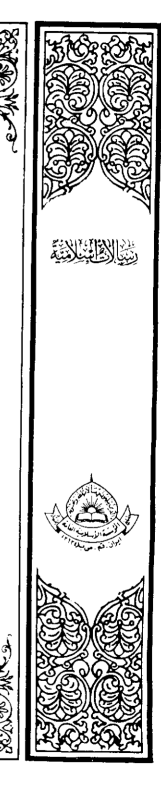






|     |              | )a(1)            |                                           | *                                      |
|-----|--------------|------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| 100 | 250          | Ş4) <del>]</del> | هوية الكتاب                               | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| ) T | (موسوعة)     | سلامية           | الكتاب: رسالات إ                          | 1                                      |
|     | عادل العلوي  | السيّد ء         | المؤلف :                                  |                                        |
|     | الثامن عشر   |                  | المجلّد:المجلّد                           |                                        |
|     | لاق وعرفان   | أخد              | الموضوع :                                 |                                        |
|     | ٤٢٢ صفحة     |                  | الصفحات :                                 |                                        |
|     | النهضة - قم  |                  | المطبعة :                                 |                                        |
|     | الأُولى      |                  | الطبعة :                                  |                                        |
|     | ه ۲۰۰۲م      | ۱۲ هشر           | سنة الطبع : ١٤٢٦ ه.ق = ٨٤٠                |                                        |
|     | ليغ والإرشاد | امة للتبا        | نشر : المؤسسة الإسلامية العا              |                                        |
|     | ۱۰۰۱ جلد)    | ، ( دورة         | الشابك : شابك ۱۸-۲ ـ ۱۹۰۵ ـ ۲۶۶           |                                        |
|     | التالية :    | والكتب           | يحتوي المجلّد الثامن عشر على الرسائل      |                                        |
|     | صفحة )       | ٦٤)              | ١ ـ ويسألونك عن الأسماء الحسني            |                                        |
|     | صفحة )       | 44)              | ٢ ـ بهجة الخواصّ من هدى سورة الإخلاص      |                                        |
|     | صفحة )       | ۲٠)              | ٣ ـ محاضرات في علم الأخلاق ـ القسم الثاني |                                        |
|     | صفحة )       | ٣٢)              | ٤ ـ الشهيد عقل التاريخ المفكّر            |                                        |
|     | صفحة )       | ٤٢)              | ٥ ـمختصر دليل الحاجّ                      |                                        |
|     | صفحة )       | ٣٠)              | ٦ ـ من لطائف الحجّ والزيارة               |                                        |
|     | ' صفحة )     | ( ۱۸۸            | ٧ ـ هذه هي البراءة                        |                                        |

(۱٦ صفحة)



# ويسألونك عن الأسماء الحسنى



العلوي، السيّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م.

\_ ويسألونك عن الأسماء الحسني / تأليف السيّد عادل العلوي. ــــقم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والارشاد، ١٤٢٦ ق. = ٢٠٠٥ م. = ١٣٨٤.

٦٤ ص. ١١ موسوعة رسالات أسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 88 - 0

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيا.

١. خدا ـــ نامها. ٢. خدا ـــ صفات. الف. عنوان.

BP \*19 / 9 / 8VV و BP

كتابخانة ملى ايران

# موسوعة رسالات إسلامية

كتاب ويسألونك عن الأسماء الحسني تأليف \_ السيّد عادل العلوى

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٥ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 88 - 0

شابك ٠ ـ ٨٨ \_ ٥٩١٥ ـ ١٢٥

EAN 9789645915887

ای. ای. ان. ۷۸۸۷ ۹۵ ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ ۹۷۸۹

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

# ويسألونك عن الأسماء الحسني

الحمد لله كما هو أهله ومستحقّه، وكما ينبغي لجلال وجهه، وعظيم سلطانه، وجمال أسمائه، وكمال صفاته. والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد وآله.

اعلم أنّ من خصائص القرآن الكريم أنّه يسوقك إلى معرفة الوجود وحقيقته ومعرفة مراتبه، حتّى تصل إلى مقام الشهود والحضور والكشف، في معرفة الكون وما فيه، وما وراءه من الأسرار والحقائق المجرّدة حتّى تنتهي إلى معرفة ربّ العالمين وتربط الحادث بالقديم والكون بربّه.

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِسبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُمدىً وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (ا).

وبعد رفع الستار عن الروح الإنسانيّة يقف الإنسان على حكمة الآيات وأسرار الكائنات. إلّا أنّه ما دامت النفس الإنسانيّة تحجبها الظلمات من اتّباع الأهواء والشهوات، فإنّه يُحرم الإنسان من معرفة أسرار الوجود وحقيقته من الوحدة والكثرة.

| <br> |       |      |
|------|-------|------|
| A 4  | 1~-11 | (5.) |

# ٤ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

فلو طهر الإنسان من شوائب النقص ووصل إلى قمة الكمال وشموخ المعرفة، بمعرفة نفسه ثمّ بمعرفة ربّه (من عرف نفسه فقد عرف ربّه) من خلال الثقلين كتاب الله والرسول الأعظم وعترته الأطهار عليه في فإنّه لا مال سيكون مظهراً لأسماء الله، ومرآة حقّ لصفاته الجمالية والجلالية، وسيعرف أنّ ما في الكون من مراتب الوجود وحقائقه إنّها هي تجلّيات وظهورات لأسماء الله وصفاته، وما الأسماء إلا دلالة على مسمّيات متكثّرة تنتهي في مراتبها إلى الواحد الفرد الصمد سبحانه وتعالى.

والقرآن الكريم كلام الله الهادي، إنها تُفسَر آياته الكريمة بما عند المفسّرين من خلفيّات علميّة، فما ينطقون به إنّما هو وميض من قبسات القرآن الكريم، وإنّ فوق كلّ ذي علم عليم، ولا يُفسّر القرآن بكماله وتمامه إلّا الإنسان الكامل جامع الجمع، وهو الرسول الأعظم محمّد عَنَا ومن نزل القرآن في بيوتهم التي أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه، آل محمّد الأئمة الأطهار عَلَيْكُم أَن

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (١).

فإنّهم حقيقة القرآن الناطق، وكلام الله الصادق.

فالإنسان الكامل جامع جميع صفات الجمال والجلال، مظهر اسم الله الأعظم، إنّما هو العلّة الغائية لجميع المخلوقات المجرّدة وغيرها، وهو الحقيقة المحمّديّة «لولاك لما خلقت الأفلاك» تسري تجلّياتها في الكائنات لتمثّل توحيد الله، وتظهر أسماء، وصفاته، ويكون الإنسان الكامل وليّ الله الأعظم يتصرّف

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٤.

ويسألونك عن الأسماء الحسني ...... (

بإذن ربّه في الكائنات تقديراً وتدبيراً، تشريعاً وتكويناً، وما المخلوقات والمصنوعات إلا أسماء بارزة و آيات ناطقة عن مطلق الكمال والكمال المطلق، ولإمكانها الذاتي افتقرت في حدوثها وبقائها وكمالاتها إلى واجب الوجود بذاته، المستجمع لجميع صفات الجمال والجلال، وهو الله الأحد الصم الذي لم يكن له كفو أحد.

والذات الإلهيّة غيب الغيب لا يعلم ما هو إلّا هو ، بلا اسم ولا رسم تخلّى من كلّ قيد حتّى قيد الإطلاق وإطلاق القيد ، إلّا أنّ الأسماء التي دلّت على تلك الذات الألوهيّة والربوبيّة ، كانت أحسن الأسماء ، فلله الأسماء الحسنى .

# ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ ``.

زبدة الكلام: إنّ الأسماء الحسنى الإلهيّة متأخّرة عن ذات الله، والأعيان الثابتة في علم الله أسماء الله، والأعيان الخارجيّة مع تعيّنها الخاصّ أسماء الأسماء، والألفاظ الدالّة على ذلك أسماء أسماء الأسماء.

ثمّ، كلّ اسم له ظهور خاصّ وتعيّن خاصّ بـالنسبة إلى الذات المـقدّسة. فما الأسماء إلّا تجلّيات الذات سبحانه وتعالى.

وما المخلوقات إلا تجلّيات الأسماء، وما التجلّيات إلا ظهورات لمطلق الكمال والكمال المطلق الجامع بين صفات الجلال والجمال «ذو الجلال والإكرام» فكلّ اسمٍ من ورائه أثر خاص، فالشافي للشفاء والمنتقم للانتقام، والعليم للعلم، والرزّاق للرزق، وهكذا في الأسماء الأخرى، ويبقى اسم الجلالة

<sup>(</sup>۱) الشوري : ۱۱.

الله عن الأسماء الحسنى (الله) هو الاسم الأعظم الدال على الذات الإلهية، ترجع إليه كل الأسماء والصفات.

قال العلَّامة الطباطبائي تَتِّئُ في تفسيره القيّم (الميزان):

ومن هنا يظهر أنّ ما بين نفس الأسماء سعةً وضيقاً وعموماً وخصوصاً على الترتيب الذي بين آثارها الموجودة في عالمنا، فمنها خاصة، ومنها عامّة، وخصوصها وعمومها بخصوص حقائقها الكاشفة عنها آثارها وعمومها، وتكشف عن كيفيّة النسب التي بين حقائقها النسب التي بين مفاهيمها، فالعلم اسم خاص بالنسبة إلى الحيّ، وعام بالنسبة إلى السميع البصير الشهيد اللطيف الخبير، والرزّاق خاص بالنسبة إلى الرحمان، وعام بالنسبة إلى الشافي الناصر الهادي، وعلى هذا القياس.

فللأسماء الحسنى عرض عريض تنتهي من تحت إلى اسم أو أسماء خاصّة لا يدخل تحتها اسم آخر، ثمّ تأخذ في السعة والعموم، ففوق كلّ اسم ما هو أوسع منه وأعمّ حتّى تنتهي إلى اسم الله الأكبر، الذي يسع وحده جميع حقائق الأسماء، وتدخل تحته شتات الحقائق برمّتها، وهو الذي نسمّيه غالباً بالاسم الأعظم.

ومن المعلوم أنّه كلّما كان الاسم أعمّ كانت آثاره في العالم أوسع، والبركات النازلة منه أكبر وأتمّ، لما أنّ الآثار للأسماء كما عرفت فما في الاسم من حال العموم والخصوص يحاذيه بعينه أثره، فالاسم الأعظم ينتهي إليه كلّ أثر، ويخضع له كلّ أمراً.

ثمّ يتعرّض لبيان الاسم الأعظم، فراجع.

<sup>(</sup>١) الميزان ٨: ٣٥٤.

### الاسم لغةً واصطلاحاً :

الاسم لغة : من (وسم) بمعنى العلامة ، أو (سمو) بمعنى العلو ، وأيّ كان فإنّه في المصطلح يطلق ويراد به أحد المعنيّين :

١ ـ اللفظ الدال على الذات فقط أو الدال على الذات مع حكاية وصف من أوصافه كالعالم، ومن الأوّل الأعلام المرتجلة كزيد.

٢ ـ ما يخرج من نفس الذات والوجود العيني، ويكون اللفظ الدال عليه يسمّى باسم الاسم. والمعنى الأوّل من مقولة اللفظ، والثاني من مقولة الوجود العينى، ثمّ الاسم غير المسمّى.

ورد في الحديث الصادقي للنظير أنّه من عبد الاسم دون المسمّى فقد كفر، ومن عبدهما فقد أشرك، والعابد والموحّد حقيقةً مَن عبد المسمّى دون الاسم، فهذا يدلّ على المعنى الأوّل، وما يدلّ على المعنى الثاني ما ورد في الأدعية والروايات كقوله عليه الله بالاسم الذي خلقت به العرش، وبالاسم الذي خلقت به الكرسى، وبالاسم الذي خلقت به الأرواح» (١١).

وفي الحديث الرضوي الشريف حينما سئل عن معنى الاسم فقال: «صفة للموصوف» فإنّه يدلّ على المعنى الثاني ظاهراً، وإن كان لا يبعد منه المعنى الأوّل أيضاً.

وأشار العلّامة الطباطبائي في تفسيره القيّم (الميزان) إلى المعنيين فقال: الاسم بحسب اللغة ما يدلّ به على شيء سواء أفاد مع ذلك معنيّ وصفيّاً

<sup>(</sup>١) البحار ٥٨: ٣٦.

٨ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسني

كاللفظ الذي يشار به إلى الشيء لدلالته على معنى موجود فسيه، أو لم يــفد إلّا الإشارة إلى الذات كزيد وعمرو خاصّة المرتجل من الأعلام!!.

ثم قال:

وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ ﴾ `` مشعرٌ بأنّ هذه الأسماء أو أنّ مسمّياتها كانوا موجودات أحياء عقلاء محجوبين تحت حجاب الغيب، وأنّ العلم بأسمائهم كان غير نحو العلم الذي عندنا بأسماء الأشياء، وإلّا كانت الملائكة بإنباء آدم إيّاهم بها عالمين بها، وصائرين مثل آدم مساوين معه، ولم يكن في ذلك إكرام لآدم ولاكرامة، حيث علّمه الله سبحانه أسماء ولم يعلّمهم. فقد ظهر ممّا مرّ أنّ العلم بأسماء هؤلاء المسمّيات يجب أن يكون بحيث يكشف عن حقائقهم وأعبان وجوداتهم دون مجرّد ما يتكفّله الوضع اللغوي من إعطاء المفهوم، فهؤلاء المسمّيات المعلومة حقائق خارجيّة، ووجودات عينيّة، وهي مع ذلك مستورة تحت ستر الغيب غيب السماوات والأرض والعلم بها على ما هي عليها كان أوّلاً ميسوراً ممكناً لموجود أرضيّ لا ملك سماوي، وثانياً دخيلاً في الخلافة الإلهيّة اللهيّة الإلهيّة اللهيّة الإلهيّة اللهيّة اللهيّة اللهمة اللهيّة اللهمة اللهيّة اللهمة اللهيّة اللهمة اللهميّة اللهمة اللهميّة اللهم اللهمّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهمة اللهميّة اللهم المكلّة اللهم اللهمّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهم المكلّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهميّة اللهم المكلّة اللهم المكلّة اللهم المكلّة اللهم اللهمّة اللهم الملك الملك اللهمّة اللهم اللهم اللهم اللهم المكلّة اللهم اللهم المكلّة اللهم اللهم اللهم اللهم المكلّة اللهم اللهم اللهم المكلّة المكلّة اللهم المكلّة اللهم المكلّة المكلّة المكلّة اللهم المكلّة المكلّة المكلّة المكلّة اللهم المكلّة المكل

وقال أيضاً:

ومعنى تعليمه نبياً من أنبيائه أو عبداً من عباده إسماً من أسمائه أو شيئاً من الاسم الأعظم، هو أن يفتح له طريق الانقطاع إليه تعالى باسمه ذلك في دعائه

<sup>(</sup>١) الميزان ٨: ٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٣١.

<sup>&</sup>lt;mark>(٣) الميزان ١ : ١١٧</mark>.

ويسألونك عن الأسماء الحسنى ..... ٩

ومسألته، فإن كان هناك اسم لفظي وله معنى مفهوم، فإنّما ذلك لأجل أنّ الألفاظ ومعانيها وسائل وأسباب تحفظ بها الحقائق نوعاً من الحفظ، فافهم ذلك أنّا.

#### وجه تسمية الأسماء بالحسني:

لِمَ توصف أسماء الله بالحُسنى؟ فبأيّ اعتبار اسم الله أحسن الأسماء؟ وما معنى ذلك؟

لقد وردت كلمة (الأسماء الحسنى) في القرآن الكريم في أربعة مواضع، في قوله تعالى:

١ = ﴿ وَلَٰهِ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ
 سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ``.

٢ - ﴿ قُــلِ آدْعُـوا اللهَ أو اَدْعُـوا الرَّحْمَنَ أيّاً مَا تَـدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ
 الحُسْنَى ﴾ ٣٠.

٣ ﴿ اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ الله المُسْنَى ﴾ الله

٤ - ﴿ هُوَ اللهُ الخَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ (١٠).

....

<sup>(</sup>١) الميزان ١٨: ٣٧٣.

<sup>(</sup>۲) الأعراف : ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ١١٠٠.

<sup>(</sup>٤) طه: ۸.

<sup>(</sup>٥) الحشر: ٣٤.

والمقصود من الأسماء الحسنى لله سبحانه أنّه الاسم الذي يحكي عن الذات والصفة الدال عليه الاسم.

وهذا الإطلاق في المحاورات العرفية على نحوين: فتارة يطلق ويراد منه كمال الصفة إلاّ أنّه مشوب من جهة أخرى بالنقص، وأخرى يبطلق ويبراد منه الكمال من دون أيّ نقص آخر، فمن الأوّل (العفيف) و (الشجاع) فإنّهما وإن كانا صفات كمال، إلاّ أنّه وراءهما الجسم والنقص والحدوث، ف مثل هذه الأسماء لا تطلق على الله، ومن الثاني كإطلاق (الجواد) و (الرحيم) الدالان على الكمال من دون شوب النقص، فمثل هذه الأسماء تسمّى بالحُسنى، فإنّ الاسم (عفيف) حسن يدلّ على عفّة الرجل وذلك من كماله، إلاّ أنّ الاسم الأحسن (العدل) الذي يطلق حقيقة من دون نقص على الله سبحانه دون غيره، وإن أطبلق على غيره فهو من التجوّز.

فالاسم الأحسن ما يدل على الكمال من دون النقص، ومثل هذه الأسماء لا تطلق إلا على الله سبحانه ﴿ فَلَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ على نحو القصر والحصر، ولما لا يعلم حقيقة الأسماء إلا هو، وكانت الأسماء الإلهيّة (توقيفيّة) أي متوقّفة على إذن من الشارع المقدّس، كما أفتى بعه الفقهاء وهنو المختار الموافق للاحتياط.

فالأسماء الحسنى الإلهيّة ما دلّت على الذات الكاملة، أو تنفي النقص عن ساحته المقدّسة، تنقسم إلى أسماء الجمال وأسماء الجلال. فإنّه جميل ويحبّ الجمال، ويجلّ ذاته عن النقائص والقبائح. ومن أطلق الاسم عليه بغير هذين المعنيين فإنّه قد ألحد في أسمائه، واللحد وإلحاد بمعنى واحد،

وهو الميل من الحدّ الوسط إلى طرفي الإفراط والتفريط، واللحد حفرة مائلة عن الوسط، فالملحد في أسماء الله، أو نسبة النفع والضرر إلى الآلهة كقول عبّاد الأصنام، أو ينسب لله ما يُنسب إلى خلقه كالجسميّة، فإنّه إلحاد في وصفه وأسمائه، كما ينسبون إليه الجهل أو الظلم أو الاحتياج، أو رؤيته بالعين الباصرة في الدنيا أو الآخرة ... فمن يدعو الله بأسمائه الحسنى وأنّه ذو الجلال والإكرام، فإنّه كان من الموحّدين المهتدين، أمّا من دعاه بغيرها، فإنّه كان من الملحدين الضالين.

فسبحانه يتنزّه في ذاته عن أيّ تعيين وتعيّن. فكمال الإخلاص له، نفي الصفات عنه، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف، وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة، فإنّه في مقام الذات وجود محض ومحض الوجود، لا يتصف بصفة أي لا تغاير في صفاته، وإنّ أسماءه وصفاته تظهر في مقام الصفات والأفعال، فهي من تجلّيات مقام الذات، وما يظهر في عالمي الأمر والخلق من شؤونات إنّما هي ظهورات للأسماء والصفات، ﴿ كُلّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ الفالأسماء والصفات، في تعلّم العباد، فالأسماء والصفات وسائط بين الذات والكائنات. فبقهّاريّته قهر العباد، وبعدم حدوده حدّ الخلائق، وبعزّته ذلّ له كلّ شيء، وبرفعته تواضع له ما في السماوات والأرض.

فلله الأسماء الحسني فادعوه بها.

لقد اختلف الأعلام في معنى الدعاء بأسماء الله، فقيل بمعنى التسمية أي سمّوه بهذه الأسماء الواردة في لسان الشرع المقدّس، وقيل بمعنى النداء أي نادوه

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٢٩.

١٢ .....١٠ ويسألونك عن الأسماء الحسني

بأسمائه الحسنى، وقيل: بمعنى العبادة أي أنّ أحسن الأسماء لله ألا فاعبدوا الله بهذه الأسماء الحسنى، ومال إليه العلامة الطباطبائي مستدلاً بآيات من الكتاب العزيز، فقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُيْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ وَاخِرِينَ ﴾ (ا فذكره الدعاء أوّلاً ثمّ تبديله بالعبادة إيماء على اتّحادهما، ويؤيّده قوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ افلو كان المراد من الدعاء التسمية أو النداء دون العبادة لكان الأنسب أن يقال: بما كانوا يصفون. فمعنى الآية والله العالم ولله جميع الأسماء التي هي أحسن فاعبدو، وتوجّهوا إليه بها، والتسمية والنداء من لواحق العبادة (الله ومن كان له الأسماء الحسنى فهو أحق بالعبادة من غيره، فلا إله ومعبود بحق وعلى الإطلاق إلّا الله سبحانه وتعالى.

ثمّ ما يتصف بالحسن والقبح ما كان اسماً وصفاً كاسم الفاعل أو اسم المفعول أو الصفية أحسن المفعول أو الصفة المشبّهة، لا ما كان علماً، فأسماء الله باعتبار الوصفيّة أحسن الأسماء، كما أنّ أسماء الأئمّة الأطهار بالنسبة إلى غيرهم دون الله من أحلى الأسماء «أسماءكم في الأسماء ... فما أحلى أسمائكم »(٤)، ويطلق في القرآن الكريم التسمية على التوصيف كقوله: ﴿ قُلْ سَمُّوهُمْ ﴾(٤) أي صفوهم، فادعوا الله الكريم التسمية على التوصيف كقوله: ﴿ قُلْ سَمُّوهُمْ ﴾ (١) أي صفوهم، فادعوا الله

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) درآمدي بر اسماء الهي از ديدكاه قرآن و عرفان. بقلم رضا رمضاني الكيلاني: ٦٦. عن الميزان ٨: ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) زيارة الجامعة الكبرى في مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٥) الرعد : ٣٣.

بأسماء الحسن وذروا الذين يلحدون في أسمائه، فيطلقون ما له على غيره، أو ما لغيره عليه عزّ وجلّ، فهذا انحراف وميل وإلحاد من الحقّ إلى الباطل، ومن الهداية إلى الضلال.

فالأسماء منها ما هي قبيحة في الوصف كالظالم والجاهل، ومنها ما همي حسنة كالعالم والعادل، والأحسن منها ما لم يكن فيها شائبة النقص والإمكان كالحق والقدير، فمثل هذه الأسماء يوصف الله بها.

وإنّما يقف على مثل هذه الحقائق الملكوتيّة، من قرب من ربّه قاب قوسين أو أدنى، فإنّه يرى ملكوت الأشياء وبواطنها، فإنّ الملكوت هو الوجه الباطن من الأشياء الذي يلى جهة الربّ سبحانه وتعالى:

﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَـقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ \* فَسُبْحَانَ الَّذِي بِـيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ١١٠.

# ﴿ أَوَ لَمْ يَنظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١٠).

فهذا النظر والتدبّر والاستدلال مفتوح لكلّ واحد من الناس، إلّا أنّ كشيراً منهم حقّ عليهم القول بما كانوا يكسبون من الذنوب والآثام، فحجبت عن أبصارهم وسمعهم، وجذبتهم الظواهر وغرّتهم الحياة الدنيا، فعاشوا الاضطراب والشكّ وكفران النعم فاستدرجهم الله ليهلكهم ويعذّبهم عذاباً أليماً.

فمثل إبراهيم الخليل يرى الملكوت وحقائق الأمور :

﴿ وَكَذَلِكَ نُدِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ

<sup>(</sup>۱) يس: ۸۲\_۸۲.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٨٥.

14 ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى المُوقِنِينَ ﴾ المُوقِنِينَ ﴾

ومثل هذا النظر يستلزم اليقين والاطمئنان:

﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ ﴾ ١٠٠

فلله الأسماء الحسني إنّه منزّه عن كلّ حاجة ونقيصة، يرجع إليه كلّ شيء في رفع حاجته ونقيصته :

﴿ أَنْتُمُ الفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الغَنِيُ ﴾ [الصمد والسيّد المقصود في كلّ حاجة، ذو القوّة المتين، له الملك والملكوت، فله الظاهر والباطن من كلّ شيء على نحو الإطلاق.

(فهو حيّ قادر عليم سميع بصير، لأنّ في نفيها إثبات النقص ولا سبيل للنقص إليه، ورازق ورحيم وعزيز ومحيي ومميت ومبدئ ومعيد وباعث إلى غير ذلك، لأنّ الرزق والرحمة والعزّة والإحياء والإماتة والإيذاء والبعث له، وهو السبّوح القدّوس العليّ الكبير المتعال إلى غير ذلك، نعني بها نفي كلّ نعت عدمي وكلّ صفة نقص عنه.

فهذا طريقنا إلى إثبات الأسماء والصفات له تعالى على بساطته، وقد صدّقنا كتاب الله في ذلك، حيث أثبت الملك \_بكسر الميم \_والمُلك \_بضمّ الميم \_ له على الإطلاق في آيات كثيرة لا حاجة إلى إيرادها) النا.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٢٨

<sup>(</sup>٣) فاطر : ١٥.

<sup>(</sup>٤) الميزان ٨: ٣٥٠.

#### الفرق بين الصفة والاسم:

لا فرق بين الصفة والاسم في حكايتهما عن الذات، إلا أنّ الصفة تدلّ على معنى من المعاني يتلبّس به الذات أعمّ من العينيّة والغيريّة، والاسم هو الدالّ على الذات مأخوذة بوصف من الأوصاف، فالحياة والعلم صفتان، والحيّ والعالم اسمان، وإذ كان اللفظ لا شأن له إلّا الدلالة على المعنى وانكشافه به، فحقيقة الصفة والاسم هو الذي يكشف عنه لفظ الصفة والاسم، فحقيقة الحياة المدلول عليها بلفظ الحياة هي الصفة الإلهيّة وهي عين الذات، وحقيقة الذات بحياتها التي هي عينها هو الاسم الإلهي، وبهذه النظرة يعود الحيّ والحياة اسمين للاسم والصفة، وإن كانا بالنظر المتقدّم نفس الاسم ونفس الصفة.

وقيل في صفات الله الإيجابيّة كإثبات العلم أنّها ترجع إلى النفي، أي نفي الجهل عنه، رعايةً لتنزيهه عن صفات خلقه، فالله الحيّ العالم القادر معناه نفي الجهل والعجز والموت عنه التي هي من صفات خلقه، إلّا أنّه يردّ عليه أنّه يلزمه نفي جميع صفات الكمال والجلال عن الله سبحانه وتعالى، كما أنّه يتنافى مع ظواهر الآيات الكريمة، ويدفعه أيضاً السلوك الفطري من مشاهدته إلى ما في الكون من صفات الكمال، فمالكه أولى به من غيره. ونظير هذا القول المردود ما قيل من زيادة صفات الله على ذاته، أو نفي الصفات وإثبات آثارها وغير ذلك (۱) ممّا هو ثابت البطلان في محلّه من (علم الكلام).

ثمّ تنقسم الصفات الإلهيّة إلى أقسام، فمنها ما يفيد معنى شبوتيّاً كالعلم

<sup>(</sup>١) الميزان ٨: ٣٥٦.

11 ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى والحياة، وهي المشتملة على معنى الكمال، ومنها ما يفيد معنى السلب وهي التي للتنزيه كالسبُوح والقدّوس، وبذلك يتم انقسام الصفات إلى قسمين: شبوتية وسلمة.

ثمّ من الصفات ما هي عين الذات ليست بزائدة عليها كالحياة والقدرة والعلم بالذات، وهي المسمّاة بالصفات الثبوتيّة الذاتيّة، ومنها ما يحتاج في تحقّقه إلى فرض تحقّق الذات قبلاً كالخلق والرزق وهي الصفات الفعليّة، وهي زائدة على الذات منتزعة عن مقام الفعل.

وتنقسم إلى النفسيّة والإضافيّة، فما لا إضافة في معناها إلى الخارج عن مقام الذات كالحياة تكون نفسيّة، وما له إضافة إلى الخارج سواء كان معنى نفسيّاً ذا إضافة كالصنع والخلق فهي النفسيّة ذات الإضافة، أو معنى إضافيّاً محضاً كالخالقيّة والرازقيّة فهي الإضافة المحضة.

وأمّا الأسماء الحسني فتنقسم باعتبار الذات والصفات والأفعال إلى ثلاثة أقسام:

ا الأسماء الذاتيّة: فيما ظنّ ظهور الحقّ ينشأ من ذاته كاسم الجلالة (الله) و (ذو الجلال) و (القدّوس) و (الصمد) فمثل هذه الأسماء التي تطلق على الذات الإلهيّة من دون إضافتها إلى الخلق والممكنات تتحقّق في الأعيان الثابتة فيحيط الله بخلقه قبل وجوده إحاطة علميّة، فيقوم الاسم بالذات في أعلى مراتب وجود واجب الوجود، تخبر عن الذات الإلهيّة الجامعة لجميع صفات الجمال والجلال.

٢ ـ الأسماء الصفاتيَّة : تلك الأسماء التي تعرَّف الذات الإلهيَّة في كمال من

كمالاته، فتصف الذات بنحو من الأنحاء كاسم (الرحمن) (الرحميم) (الكريم) (القاهر) فإنّها تشير إلى وصف من الأوصاف بلانهاية.

٣\_الأسماء الفعليّة: فإنّها تظهر بحسب التجلّي الفعلي للحقّ سبحانه ويكون
 الظهور الفعلي بيان للإرادة والمشيّة الإلهيّة كاسم (الرزّاق) (التوّاب) (الهادي).

وفي سورة الحشر إشارة إلى الأقسام الثلاثة في قوله تعالى:

﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ المُهَـيْمِنُ العَزِيزُ الجَبَّارُ المُستَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُوَ اللهُ الخَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ لَـهُ الْجَبَّارُ المُستَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُوَ اللهُ الخَالِقُ البَارِئُ المُصَوِّرُ لَـهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ ١١٠.

وتجتمع أسماء الأفعال في صفة (القيّوم)، كما أنّ أكثر الأسماء مطلقاً من المشتقّات وتحمل المعاني الوصفيّة حتّى كلمة الجلالة (الله) فإنّه مشتق من (وله) بمعنى الحيران فيكون العقل حيران في معرفة ربّه وفي حبّه، أو مشتق من (أله) بمعنى المعبود فإنّ الله هو مستحق العبادة حقّاً.

وقيل: وتنقسم بنوع من القسمة أيضاً إلى أسماء الذات وأسماء الصفات وأسماء الأفعال، وإن كان كلّها أسماء الذات لكن باعتبار ظهور الذات فيها تسمّى أسماء الذات، وبظهور الصفات فيها تسمّى أسماء الضات، وبظهور الأفعال فيها تسمّى أسماء الأفعال، وأكثرها يجمع الاعتبارين أو الثلاث إذ فيها ما يدلّ على الذات باعتبار، وما يدلّ على الصفات باعتبار آخر، وما يدلّ على الأفعال باعتبار ثالث، كالربّ، فإنّه بمعنى الثابت للذات، وبمعنى المالك للصفة، وبمعنى المصلح للفعل.

. . .

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢٣ ـ ٢٤.

# ١٨ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

ثمّ ربما هناك تقسيمات أخرى باعتبارات مختلفة، فإنّها تنقسم إلى الظاهر والباطن والأوّل والآخر والجامع لهذه الأسماء الأربعة (الألوهيّة) فكلّ موجود إنّما ظهر باسم (الظاهر) ولكلّ ظاهر باطن. فبواطن الموجودات معلول اسم (الباطن) وما يتعلّق بالإيجاد والإبداء يدخل في اسم (الأوّل) وما يتعلّق بالإعادة (الجزاء) يدخل في اسم (الآخر).

والإنسان الكامل هو مظهر كلّ الأسماء والصفات كما هو منظهر الأسماء الأربعة التي هي أمّهات الأسماء.

# ما هو الاسم الأعظم؟

قيل: الاسم الأعظم هو اسم جمع فيه فوائد جميع الأسماء وآثارها وهـو (الله) ويستى باسم الجامع.

وقيل: الاسم الأعظم هو الإنسان الكامل لأنّه جامع لجميع الأسماء ويؤيّده قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ [[] أي ركّب فيه هذه الأسماء الذاتيّة، وتسمّى بمفاتيح الغيب وأئمّة الأسماء والأسماء الأوّليّة، وهي ما لا يتوقّف وجوده على الغير.

وقيل: الإنسان الكامل نفسه هو الاسم الأعظم الذي بمه يتصلح منفاسد الأمور، وهو أعلى وأجلّ قدراً عند الله من الاسم التدويني واللفظي كما لا يخفى لطفه.

وقد اختلف الأعلام في معنى الاسم الأعظم اختلافاً كثيراً يزيد على ستّين

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣١.

قولاً، إلّا أنّ المشهور أنّه لفظ الجلالة (الله) سبحانه وتعالى.

وقيل: في المصحف الشريف ولا يتعيّن.

وقيل: في آية الكرسي.

وقيل: في آل عمران في قوله تعالى: ﴿ وَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ ﴾ (١٠٠. وقيل: في طه، وهو مروى عن النبي ﷺ.

وروي عن الإمام الصادق عَلَيْلًا : «إنَّه ربَّنا».

وعن أمير المؤمنين علي : إنّه من أوّل الحديد إلى قوله تعالى: ﴿ عَـلِيمُ اللَّهُ وَعِن أَمِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعِنْ أَمِينَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَعِنْ أَمِينَ عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَعَنْ عَلَيْهُ وَعَنْ أَمِينَ عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَّاكُمُ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعِنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَقَلْلُهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَنْ أَمِينَا عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَالْعَلَالَاقِ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمْ عَالِكُمْ عَلِيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلِيْ

وقيل: في البسملة، وإنّه أقرب من بياض العين إلى سوادها.

وقيل: في الفاتحة، وهما المرويّان عن الصادق لليُّلا .

وقيل: إنّه في الحروف التهجّي المقطّعة في أوائـل السـور، ولو جـمعت وأسقطت منها المتكرّرات لصارت (صراط على حقّ نمسكه).

وقيل: المتكبّر، لأنّه حوى عدد أصول جميع الحروف النورانيّة.

وقيل: في الحواميم.

وقيل: إنّه (يا حيّ يا قيّوم) وبالعبرانيّة: (رآهياً شراهياً) وبه جاء عـرش بلقيس من سبأ.

وعن النبيّ ﷺ في آخر سورة الحشر.

وفي روايةٍ أُخرى في آخر سورة الملك.

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) الحديد : ٦.

٢٠ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

وقيل: إنَّه ﴿ حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ ١٠٠.

وقيل: ﴿ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ ﴾ [ الله آخر الآية الشريفة.

وغير ذلك من الأقوال، كما يذكر بعضها الكفعمي في مصباحه.

وفي كتاب مفتاح السعادة، الصفحة ٥١٢ : إنّ الاسم الأعظم واحد وسبعون حرفاً، وعلمه عند أولياء الله يوجد في البسملة، وفي آخر آيات سورة الحشر، إلّا أنّه مع توفّر الشروط العامّة والخاصّة، كما هو معلوم عند أهله.

وقيل: الاسم الأعظم في كلمة ( لا إله إلّا الله الملك الحقّ المبين) وإنّما يتمّ تأثيره عند الانقطاع عمّا سوى الله سبحانه، ثمّ الفناء فيه، والبقاء به، ولا يلقّاها إلّا ذو حظً عظيم.

وقيل: من يطلب بعض فوائد الاسم الأعظم فعليه في وقت السحر مع خضوع وخشوع وإخلاص في النيّة والعمل ومع حضور القلب وخلوّه من حبّ الدنيا، وخلاصه من القيود الجسمانيّة أن يقرأ أربعة عشر مرّة من قوله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجَنَّةِ ﴾ (١) إلى آخر سورة الحشر. فإنّه ينال المطلوب إن شاء الله تعالى.

وقيل: كلّ اسم إذا نسب إلى الله فهو الاسم الأعظم وأمّا إذا نُسبت بعض الأسماء إلى بعض، فإنّ مفاهيم بعضها أوسع من بعض فـتختلف حـينئذٍ، والذي يجمع كلّ المفاهيم والمعاني والصفات وصار علماً للذات المستجمع لجميع صفات

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٧٣.

 <sup>(</sup>۲) التنبياء : ۸۷ .

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٢٠.

الجمال والجلال هو اسم الجلالة (الله) جلّ جلاله. فمن فنت إرادته في إرادة ربّه، فلا يريد إلاّ ما أراده الله عزّ وجلّ، فإنّه سيقف على حقيقة الاسم الأعظم الذي إذا دعى به على مغالق أبواب السماء للفتح لانفتحت.

قيل: الأسماء تنقسم أيضاً بنوع من القسمة إلى أربعة هي الأمّهات: وهي الأوّل والآخر والظاهر والباطن، ويجمعها الاسم الجامع وهو الله والرحمن، قال تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللهُ أُو اَدْعُوا الرَّحْمَنِ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ (١) أي فلكلّ منها الأسماء الحسنى الداخل تحت حيطتهما، فكلّ اسم يكون مظهره أي فلكلّ منها الأسماء الحسنى الداخل تحت حيطتهما، فكلّ اسم يكون مظهره أزليّاً وأبديّاً، فأزليّته من الاسم الأوّل، وأبديّته من الاسم الآخر، وظهوره من الاسم الظاهر، وبطونه من الاسم الباطن، فالأسماء المتعلّقة بالإبداء والإيجاد داخلة في الأوّل، والمتعلّقة بالإعادة والجزاء داخلة في الآخر، وما يتعلّق بالظهور والبطون داخلة في الظهور والباطن، والأشياء لا تخلو من هذه الأربعة: الظهور والبطون والأوّليّة والآخريّة.

وقيل: ومن الأسماء ما هي (مفاتيح الغيب) التي لا يعلمها إلّا هو، ومسن تجلّى له الحقّ بالهويّة الذاتيّة.

ومنها: (مفاتيح الشهادة) أي الخارج، وقد يطلق ويراد بها المحسوس الظاهر فقط. وقد يراد أعمّ من ذلك كما قال: ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ (٢) وكلّها داخلة تحت الاسم الآخر والظاهر بوجه آخر، فالأسماء الحسنى هي أمّهات الأسماء كلّها.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٧٣.

ثمّ التكثّر في الموجودات إنّما هو من تجلّيات الأفعال والصفات للحقّ سبحانه، وأمّا في مقام الذات والأحديّة فلا يتصوّر الكثرة بوجه من الوجوه.

وتنقسم الأسماء باعتبار دخول بعضها في بعض إلى كلّية وجزئية، فالأوّل كاسم الجلالة فإنّه يجمع الأسماء الأخرى والاسم الذي يتجلّى من الذات أوسع ممّا يتجلّى من الصفات، والصفات أكبر من الأفعال، وأمّا الجزئية فهي التي تحكي عن تعيّن خاص لله سبحانه كاسمه (الرازق) فإنّه يخبر عن رزق الله فقط ولا تخبر عن الرأفة الإلهيّة مثلاً، فيكون بالنسبة إلى ما فوقه جزئيّاً.

من التقسيمات أنّها تنقسم إلى جمال وجلال، والأوّل يدلّ على لطف الله ورحمته، ويوجب الأنس والحبّ، وانثاني يدلّ على الغضب الإلهمي، ويموجب الهيبة والجلال.

ولا يخفى أنَّ في باطن كلَّ اسم جلال هو جمال الحقّ، وفي باطن كلَّ اسم جمال اله هو جلال الحقّ إلى الحقّ جمال الله هو جلال الحقّ، وهذا من أسرار الحقّ، ومن السفر من الحقّ إلى الحقّ بالحقّ.

جــمالك فــي كــل الحــقائق وليس له إلا جـــــلالك ســاتر ثم تقابل أسماء الجلال والجمال في الظاهر دون الباطن، فإنّه في الباطن كل جمال جلال، وكل جلال جمال إلا أنّ الجمال يشير إلى الكمال، والجلال ينزّه الذات عن شوائب النقس والعدم والزوال.

ثمّ أسماء الجلال باعتبارٍ، تنقسم إلى أسماء الجبروت وأسماء العظموت، فإنّ الله عندما يتجلّى في جبروته يظهر في غاية هيبته، فيتحيّر الإنسان في حضرته، وإذا تجلّى بعظموته، فإنّه يظهر في اسميه (الحيّ) و (القيّوم) ويلزمهما مقام (فناء الفناء) ثمّ (بقاء البقاء).

وقيل: وإن كان الاسم في الأعيان الثابتة والأعيان الخارجيّة، فهو عين المسمّى، وإن كان في المرتبة الظاهرة في عالم الألفاظ والذي يسمّى بـ (اسم الاسم الاسم) فهو غير المسمّى فإنّه لفظ يدلّ على المعنى والمسمّى.

واختلاف وضع الأسماء أنها توقيفية متوقفة على إذن من الشارع أو غيرها، إنّما عند المتكلّمين والفقهاء في الأسماء اللفظية، وعند العرفاء في الأسماء العينية، فقالوا: بين الاسم والمسمّى عند أهل الحقيقة مناسبة جامعة، فمقام الأحديّة والهوية الغيبيّة واللّاتعيّنية بلا اسم ولا رسم، ولا قيد حتّى من عدم القيد، وتجلّيات الذات إن كان بالنسبة إلى الذات فأسماء الصفات، وإن كان بالنسبة إلى غيره فأسماء الأفعال، وتسمّى بالأسماء التكوينيّة أيضاً، وهي الحقائق العينية لمظهورات الهويّة المطلقة الغيبيّة، والأسماء التكوينيّة إنّما هي ظهورات الأعيان الثابتة اسم الذات، فكل ظهور متوقف الثابتة، فتكون اسم الاسم، كما أنّ الأعيان الثابتة اسم الذات، فكل ظهور متوقف على ظهور آخر فهذا معنى التوقيفي عند العرفاء، والسالك إلى الله إنّما يدعو ربّه بأسمائه، كلّ بحسب ظهوره، فإذا أراد شفاء المريض يدعو الله باسم (الشافي) بأسمائه، كلّ بحسب ظهوره، فإذا أراد شفاء المريض يدعو الله باسم (الشافي) واللطفيّة تختلف عن مظاهر أسماء الجلال والقهّاريّة، فتدبّر، فإنّه يختلف الذكر واللطفيّة تختلف عالذاكر ومقامه.

#### عدد أسماء الله الحُسني:

وأمّا تعداد أسماء الله الحسنى فاختلفت الروايات فيه، فمنها ما دلّ عـلى أنّها تسعة وتسعين من دون اسم الجلالة كما ورد في القرآن الكريم، إلّا أنّه ورد

42 ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى في القرآن ١٣٦٠ اسماً، وفي بعضها ألف اسم، وفي طائفة أربعة آلاف اسم.

وقال العلامة الطباطبائي في تفسيره: لا دليل في الآيات الكريمة على تعين عدد أسماء الحسنى تتعين به، بل ظاهر قوله ﴿ اللهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو لَهُ الاسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ ﴿ ، وقوله: ﴿ وَلَهِ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ ﴿ ، وقوله: ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ﴿ ، وأمثالها من الآيات أنّ الأَسْمَاءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ﴿ ، وأمثالها من الآيات أنّ كلّ اسم في الوجود هو أحسن الأسماء في معناها، فهو له تعالى، فلا تحد أسماء الحسنى بمحدد ﴿ ..

ولمّا كانت التجلّيات الإلهيّة في مقام الذات والصفات والأفعال بلا نهاية. كانت الأسماء الحسنى كذلك بلانهاية، ما دامت تحكي عن كمال من كمالات الله، بلا شائبة نقص.

نعم، لمّا لا علم لنا بكمالات الله ولا إحاطة لنا بمخلوقات الله من الراجح الموافق للاحتياط أن يكتفى بما ورد في القرآن الكريم، وعلى لسان المعصومين عَلَمُنْ فَإِنّهم أهل الدار، وهم أعرف بما في الدار.

وما ورد في القرآن الكريم ١٣٢ اسماً من دون اسم الجلالة (الله) وهــي كما يلي:

<sup>(</sup>١) طه : ٨.

<sup>(</sup>۲) الأعراف : ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الميزان ٨ : ٣٧٣.

الألف: الإله، الأحد (١) (١) الأوّل، الآخر (٦٢)، الأعلى، الأكرم، الأعلم (٤٨)، أرحم الراحمين، أحكم الحاكمين، أحسن الخالقين (٢)، أسرع الحاسبين (١)، أهل التقوى، أهل المغفرة، الأقرب (٢) والأبقى (٧).

الباء: البارئ، الباطن، البديع (٢)، البرّ (١) والبصير (٤٢).

التاء: التوّاب (١١).

الجيم: الجبّار (١) والجامع (٢).

الحاء: الحكيم (٩٠)، الحليم (١١)، الحيّ (٥)، الحقّ (٣٣٧)، الحميد (١٦)، الحسيب (٣)، الحفيظ (٣) والحفيّ (١).

الخاء: الخابير (٤٢)، الخالق (٩)، الخالق (٢)، الخابر (٦)، خير الماكرين (٢)، خير الرازقين (٥)، خير الفاصلين، خير الحاكمين (٣)، خير الفاتحين (١)، خير الغافرين (١)، خير الوارثين (١)، خير الراحمين (٢)، خير الناصرين (١)، خير المنزلين (١).

الذال: ذو العرش (٢)، ذو الطول (١)، ذو انتقام (٤)، ذو الفضل العظيم (٦)، ذو الرحمة (٢)، ذو القوّة، ذو الجلال والإكرام (٢)، ذو المعارج (١).

الراء: الرحمن (٥٦)، الرحميم (٢٢٨)، الرؤوف (١١)، الربّ (٩٧)، ربّ العرش (٦)، رفيع الدرجات (١)، الرزّاق (١)، الرقيب (٣).

السين: السميع (٤٤)، السلام (١)، سريع الحساب (٨)، سريع العقاب (٢). الشين: الشهيد (٢٠)، الشاكر (٢)، الشكور (٤)، شديد العذاب (١)، شديد العقاب (١٤)، شديد المحال (١).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ذكر في القرآن الكريم مرّة واحدة.

٢٦ .... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

الصاد: الصمد (١).

الظاء: الظاهر (١).

العين : العليم ( ١٣٧)، العزيز ( ٨٨)، العفوّ ( ٥)، العليّ ( ٩)، العظيم ( ١٤)، علّام الغيوب ( ٤)، عالم الغيب والشهادة ( ١٠).

الغين : الغينيّ (١٨)، الغيفور (٩٠)، الغيالب (١)، غيافر الذنب (١). الغفّار (٥).

الفياء: فيالق الإصباح (١)، فيالق الحبّ والنبوى (١)، الفياطر (٦)، الفيّاح (١).

القـــاف: القــويّ (٧)، القــدّوس (٢)، القــيّوم (٣)، القــاهر (٢)، القــة القــاهر (٢)، القــة القــة (٢)، القــة (٢)، القــة (٢)، القــدير (٤٥)، قــابل التــوب (١)، القائم على كلّ نفس بما كسبت (١).

الكاف: الكبير (٨)، الكريم (٤)، الكافي (١).

اللام: اللطيف (٧).

الميم: الملك (٤)، المؤمن (١)، المهيمن (١)، المتكبّر (١)، المصوّر (١)، المحيد (٢)، المحيد (٢)، المجيد (٢)، المجيد (٢)، المجيب (١)، المبين (١)، المولى (٩)، المحيط (٥)، المقيت (١)، المتعال (١)، المحيي (٢)، المتين (١)، المقتدر (٤)، المستعان (٢)، المبدئ (١٠)، مالك الملك (١)، المعيد (١٣).

النون: النصير (١١)، النور (١).

الواو : الوهّاب (٣)، الواحد (٢١)، الوليّ (٢٤)، الوالي (١)، الواسع (٨)، الوكيل (١٣)، الودود (٢).

الهاء: الهادي (١٠).

ويسألونك عن الأسماء الحسني .....٧

ولا يخفى أنّ من أسماء الله في القرآن الكريم ما لم يذكر صريحاً، وهي في عشرة موارد كما يلي :

- ١\_﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١) يستخرج منه (الحافظ).
  - ٢ ـ ﴿ إِنَّا كُنَّا قَاعِلِينَ ﴾ ٢٠ ويستخرج منه (الفاعل).
- ٣\_ ﴿ فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ (٣) يستخرج منه (الفعّال \_فعال لما يريد).
- ٤ ــ ﴿ قَائِماً بِالقِسْطِ ﴾ (الله يستخرج منه (القائم =القائم بالقسط).
  - ٥ ـ ﴿ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾ ﴿ يستخرج منه (الكاتب).
  - ٦\_﴿ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ ﴾ " يستخرج منه (الوارث).
  - ٧ ـ ﴿ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ ﴾ الله يستخرج منه (الوالي).
    - ٨ ﴿ إِنَّا مُسْتَقِمُونَ ﴾ (١/ يستخرج منه (المنتقم).
- ٩ \_ ﴿ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيِّ وَلا شَفِيعٌ ﴾ الله يستخرج منه (الوليّ) و (الشفيع).

<sup>(</sup>١) ألحجر : ٩.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ١٠٤.

<sup>(</sup>۳) هود : ۱۰۷.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٨.

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٩٤.

<sup>(</sup>٦) الحجر: ٢٣.

<sup>(</sup>۷) از عد: ۱۱.

<sup>(</sup>۸) الدخان : ۱٦.

<sup>(</sup>٩) الأنعام : ٧٠.

٢٨ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

١٠ \_ ﴿ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ ١٠ يستخرج منه (كاشف الضرّ = الكاشف).

وذهب الفقهاء وأكثر المتكلّمين إلى عدم جـواز استعمال هـذه الأسـماء المستخرجة لتوقيفيّتها على إذن من الشارع، فلا تطلق على الله إلّا إذا ورد فـي الروايات والأدعية المأثورة عن المعصومين عَلَمْكُمْ .

وممًا يدلُّ من الروايات الشريفة على أنَّ أسماء الله الحسني لا تنحصر بتسعة وتسعين اسماً كما في بعض الروايات الواردة عند الفريقين السنة والشيعة \_ بل تزيد على ذلك، ما ورد عن الإمام الصادق عليُّه قال: إنَّ الله تبارك وتعالى خلق اسماً بالحروف غير متصوّت باللفظ غير منطق، وبالشخص غير مجسّد، وبالتشبيه غير موصوف، وباللون غير مصبوغ، منفيّ عنه الأقبطار، ومبعد عنه الحدود، محجوب عنه حسّ كلّ متوهّم، مستتر غير مستور، فجعله كلمة تامّة على أربعة أجزاء معاً، ليس منها واحد قبل الآخر، فأظهر منها شلاثة أسماء لفاقة الخلق إليها، ويحجب منها واحداً وهو الاسم المكنون المخزون، فهذه الأسماء التي ظهرت، فالظاهر هو (الله) تبارك وتعالى وسخّر سبحانه لكلّ اسم من هذه الأسماء أربعة أركان، فذلك اثني عشر ركناً، ثمّ خلق لكلّ ركن منها ثلاثين اسماً فعلاً منسوباً إليها، فهو الرحمن الرحيم، الملك القدُّوس، الخالق البارئ. المصوّر الحيّ القيوم، لا تأخذه سنة ولا نوم، العليم، الخبير، السميع، البصير، الحكيم، العزيز، الجبّار على المتكبّر، العليّ، العظيم، المقتدر، القادر، السلام، المؤمن، المهيمن (البارئ) المنشئ، البديع، الرفيع، الجليل، الكريم، الرازق، المحيى، المميت، الباعث والوارث. فهذه الأسماء وما كان من الأسماء الحسني

(١) الأنعام: ١٧.

حتى تتم ثلاث مائة وستين اسماً. فهي نسبةً لهذه الأسماء الثلاثة، وهذه الأسماء الثلاثة، وهذه الأسماء الثلاثة، الثلاثة، الثلاثة، الثلاثة، الثلاثة، الثلاثة، الأسماء الثلاثة، وخلك قوله تعالى: ﴿ قُلِ أَدْعُوا اللهَ أُو اَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيًا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأسماء الحُسْنَى ﴾ (١) (١).

وروي عن النبيّ يَنْ أَنّه قال: إنّ لله تعالى أربعة آلاف السم، ألف لا يعلمها إلّا الله والملائكة إلّا الله وألف لا يسعلمها إلّا الله والملائكة وألف لا يسعلمها إلّا الله والملائكة والنبيّون، وأمّا الألف الرابع فالمؤمنون يسعلمونه، شلائمائة منها في التوارة وثلاثمائة في الإنجيل وثلاثمائة في الزبور، ومائة في القرآن، تسمعة وتسمعون ظاهرة، وواحد مكتوم، من أحصاها فله الجنة ".

ولا يبعد أن يكون المراد من تسعة وتسعين هو نوع الأسماء لا خصوص فرديّتها، فتدخل الأسماء الأخرى تحت هذه الأسماء، والله العالم بحقائق الأمور، ثمّ إذا أردت أن تعرف الألف من الأسماء، فراجع دعاء جوشن الكبير في مفاتيح الجنان. والاسم المأثور المكنون في علم الله الذي لا يعلمه إلّا هو، إنّما هو الجامع لكلّ الأسماء، وظهور ذلك الاسم المكنون يكون في اسم الجلالة (الله) جلّ جلاله.

وقد ورد في القرآن الكريم في (٩٨٠) موضعاً، وقد استعمل في العصر الجاهلي كما في شعر لبيت الشاعر المعروف:

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ١: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) غوالي اللآلئ ٤: ١٠٦.

## ٣٠ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

ثمّ مظهر هذا الاسم الجامع الجمع هو الإنسان الكامل والذي اصطلح عليه أخيراً بالحقيقة المحمّديّة التي تسري في كلّ الظهورات والتجلّيات لأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وهذا من سرّ الأسرار، ولا يقف عليه إلاّ من اصطفاه الله للعلم والمعرفة.

ورد في الحديث الشريف عن أمير المؤمنين عليّ عليُّ قال: أوّلنا محمّد، أوسطنا محمّد، آخرنا محمّد، كلّنا محمّد) أوسطنا محمّد، آخرنا محمّد، كلّنا محمّد) أنهم نور واحد مشتقّ من الواحد الأحد جلّ جلاله.

جعلنا الله وإيّاكم من العارفين بالله العالمين بأسمائه وصفاته، والفانين في إرادته ومشيّته وحبّه، الباقين في حضرته القدسيّة، نـمرح فـي جـنّة الأسـماء،

<sup>(</sup>۱) مريم: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٧ : ٧.

جاء في مناجاة العارفين لمولانا وجدّنا الإمام زين العابدين عليُّلا «إلهي قصرت الألسن عن بلوغ ثنائك كما يليق بجلالك، وعجزت العقول عن إدراك جمالك، وانحصرت الأبصار دون النظر إلى سبحات وجهك، ولم تجعل للخلق طريقاً إلى معرفتك إلاّ بالعجز عن معرفتك »(١).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : المناجاة الخامسة عشر (مناجاة العارفين).

### جلال الله وجماله

إنَّ الله سبحانه وتعالى واحدٌ أحد، فردٌ صمد، لا ثاني له ولا تركيب فيه، لا يشاركه أحد في مقام أحديته، فإنه من الغيب المطلق ومطلق الغيب، فلا يعلم ما هو إلا هو جلّ جلاله، وأمّا في مقام واحديته فإنّه خلق الإنسان من نفس واحدة ليكون مظهراً ومرآةً له، فهو يحكي ربّه وصانعه وبارئه ومصوّره في روحه وروحانيته وخلقته النورية والملكوتية، فهو لاهوتي الروح وناسوتي الجسد (خلقه من تراب) (ونفخت فيه من روحي) فصورته الإنسانية أكبر الحجج وأتمّ البراهين، ومن أعظم شواهد الصنع الإلهي.

إنّ الإنسان يتنزّل في قوسه النزولي من عرش واحديّته ليتكثّر في خلق الله عزّ وجلّ، فخلق الله من تلك النفس الواحدة التي كانت مظهراً لواحديّته زوجها، لتكون الزوجيّة شاهداً وبيّنة تكوينية على صحّة دعواه في فردانيّته وصمديّته وأحديّته وواحديّته المطلقة.

فالإنسان الكامل جامع الجمع هو الصادر الأوّل من ربّه، يدلّ عـلى أنّـه

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) مجموعة مقالات إسلاميّة نشرت في أعداد من صحيفة (صوت الكاظمين) الشهريّة.

الواحد \_كما يدلّ عليه قاعدة الواحد في الفلسفة \_ وقد انشق إلى نصفين ليكون كلّ نصف مظهراً لصفاته جلّ جلاله، فإنّها تنقسم إلى جلللية وجمالية \_ سلبية وثبوتية \_ وجمعهما هو الكمال، ويتكوّن منهما الذات الكمالية، فإنّ الله عزّ وجلّ هو الكمال المطلق ومطلق الكمال، وخلق الإنسان الكامل (العقل أو الرسول الأعظم أو الروح النبوية أو الحقيقة المحمّدية، وكلّها تجلّيات لحقيقة واحدة وهي النفس الإنسانية الملكوتية اللاهوتية) ليكون حجّته في خلقه، وليصبح قطب عالم الإمكان، ومحور الزمان والمكان.

انشقّت النفس الإنسانية إلى نصفين وتمثّلت بالرجل والمرأة، ليكون الرحل مظهراً لقوّة الله وقدرته وجلاله ولتكون المرأة مرآة للطف الله وشفقته وجماله. وأتمّ مصداق لجلال الله أمير المؤمنين على عليُّ إ والجلال ما فيه الحدود، والفقه (ولو كان الحسن شخصاً لكانت فاطمة بل هي أعظم)، فحسن الله وجماله يتبلور بفاطمة الزهراء عَلِيُّكُ ، فهي جمال الله ... ثمّ عليّ عَلَيُّ نفس النبيّ ( لآية المباهلة ، ولحديث على منّى وأنا من على )، وفاطمة عَيْهُ (وح النبيّ لقوله عَيْقٌ : (فاطمة روحي التي بين جنبَي) فالنبيّ جمع بين الجلال والجمال ليكون كمال الله سبحانه. والأحكام الشرعيّة الفقهية منها تختصّ بالرجال كالإمامة والمرجعيّة لتحكي جلال الله، ومنها تختصّ بالنساء كأحكام الدماء الثلاثة لتحكي أنو ثة المرأة وجمالها، ومنها يشترك فيها الرجال والنساء وهي أحكام الكمال. وبكلُّها يتقرُّب الإنسان إلى ربّه قاب قوسين أو أدنى في مقعد صدق عند مليك مقتدر، وبالولاء والبراءة ينال الإنسان مقام الولاية، وإنَّ بابها مفتوح لكلَّ سالك وسائر إلى ربَّه من الرجال والنساء فهم سواء في مقام التربية والتعليم، ولا فخر لأحدهما على الآخر ٣٤ ...... ويسألونك عن الأسماء الحسنى إلا بالإيمان والعمل الصالح (إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم).

وإنّما نرى أمير المؤمنين عليّ عليّ جلال الله إذ لم يكن في الخلق من مثله يتجلّى فيه ربّه ويظهر، حتّى قال عنه المسيحي جورج جرداق (صوت العدالة الإنسانية) فإنّ الإنسانية تعني من آدم إلى الخاتم وإلى يوم القيامة فصوت عدالتها في كلّ الأعصار والأمصار هو عليّ بن أبي طالب عليّه ، كما يشهد على عظمته سيرته وتاريخه المشرق وما ورد في مقامه وفيضله من الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، وكذلك يجري الكلام في سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عليه ، فلسنا نغالى فيهما وفي ذريتهما الأئمة الأطهار عليميًا .

وإذا كان النبيّ الأعظم محمّد عَيَّنِ هو كمال الله وجلاله وجماله، فإن سيّد الشهداء الإمام الحسين عَلَيُ كذلك، فهو نفس النبيّ بقوله عَنَيْ : (حسين مني وأنا من حسين)، وكذلك الأئمة من بعده، فكلّهم نور واحد، أوّلهم محمّد، أوسطهم محمّد، آخرهم محمّد عَلَيْ لا فرق بينهم وبين ربّهم في مقام الواحدية، إلّا أنّهم عباده المكرمون في مقام الأحديّة، فمن عرفهم فقد عرف الله، ومن أطاعهم فقد على الله، ومن عصاهم فقد عصى الله، فطاعتهم مفروضة وولايتهم واجبة، بهم فتح الله وبهم يختم، وبهم يمسك السماوات أن تقع على الأرض، وبهم يمنزل الغيث، وإليهم يتوجّه أولياء الله، ومن مات ولم يعرفهم فقد مات ميتة الجاهلية، ميتة الكفر والشرك.

اللهم عرّفنا نفسك ورسولك وحججك ... إلهي أدخلني في لجّة بحر أحديّتك وطمطام بم وحدانيّتك ...

# عظمة الإنسان

العظمة كل العظمة لله سبحانه وتعالى فهو العظيم الأعظم. ويدل على عظمته ما سواه من خلقه وكائناته، فما أروع النظم الدقيق في العالم التكويني، فإنه ممّا يبهر العقول، ويحيّر ذوي الألباب، ويدهش أولي النَّهى، فمن ذرّة لا ترى بالأبصار إلى مجرّات تعجز عن تصوّرها الأفكار. وما بينهما من العجائب والآثار. كلّها تخبر وتنبئ عن جميل صنع الخبير القهّار المتعال الجبّار الكبير الغفّار، جلّت عظمته وعلا شأنه، وعمّت نوائله.

ومن عظمة الله وبديع صفته خلقة الإنسان الذي انطوى فيه العالم الأكبر، فقد غدا الفكر في أعجوبته كليلاً، وقد تبلبلت العقول وتحيّرت ذوي الألباب في صنعه وبديع خلقته، ويكفيه عظمةً أنّه تمدّح بخلقه، بارئه ومصوّره وصانعه قائلاً سبحانه:

#### ﴿ فتبارك اللهُ أحسنَ الخالقين ﴾ .

وقد نفخ فيه من روحه ليكون خليفته في كائناته، وحجّته في خلقه، ومرآة لأسمائه، ومظهراً لصفاته... وليفني فيه، وليبقى به.

فما أعظمك أيها الإنسان؟!... وكيف جهلت مقامك الشامخ ومنزلتك

٣٦ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسني

الرفيعة وهبطت من عليائك وملكوتك وقدسك وعزّتك وسعادتك وكرامتك إلى وادي الشقاء وبيداء التعاسة والعناء وحضيض الجهل والخواء، فسنسيت نـفسك ونسيت ربّك.

أَوَ تدري أَنَّ الله كرّمك بالحرّيّة والاختيار، بل أعطاك من القدرة والعلم أن جعلك صاحب تسخير، فتسخّر ما في السماوات والأرض.

فما أعجبك أيها الإنسان فإنك كنت روح الله في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، وتمرح في جنّة الأسماء الحسنى وفردوس الصفات العلياء، يفاض عليك العلم والقدرة والحياة، وكان قلبك عرش الرحمن وحرم الله المقدّس، فهبطت إلى الدنيا الدنية وتلبّست بظلمها وظلامها حتّى قال الخالق جلّ جلاله:

﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴾.

وإنَّ ﴿ الإنسان لفي خسر ﴾

وكان ﴿ كَالأَنْعَامُ بِلُ أَصْلٌ ﴾ .

وقلبه ﴿ كالحجارة بل أشدّ قسوة ﴾ ...

إيه إيه أيها الإنسان أو تدري مالك من الجلال والجمال، فإن الله قد أعطاك القدرة والكمال حتى منحك القدرة، ووهبك الاستطاعة، بأن تغيّر ما كتبه سبحانه وتعالى في لوح المحو والإثات، فمن كرتك الأرضيّة تستطيع أن تعدّل ما كُتب في السماء وفي جبهة الملائكة، ذلك بقضاء وقدر من ربّك العظيم، فما غرّك بربّك الكريم..

أتـــزعم أنّك جــرمٌ صـغير وفــيك انــطوى العـالم الأكـبرُ أيّها المؤمن بالله وكتبه ورسله واليوم الآخر: لقد أفاض الله عليك قــدرة وقوّة تتصرّف بها في العوالم العلويّة والمنازل السماويّة، فتمحو الآجال المعلّقة بقولك الحسن وفعلك الصالح وعملك الطيّب، وتبدّل النار بالجنّة، كما فعل الله بخليله ونبيّه إبراهيم عليُّة في نار نمرود، فجعلها برداً وسلاماً، فانك بدعائك وكلمتك الطيّبة وصدقتك الخالصة تطفئ غضب الله وناره، وتبدّلها بالجنّة: «عبدي أطعني حتّى أجعلك مثلي أقول للشيء كن فيكون وتقول للشيء كن فيكون»، فتبدّل الشقاء بالسعادة، والشرّ بالخير، والسواد بالبياض، والرذائل بالفضائل...

فما أعظمك أيها الإنسان فقد هداك الله النجدين، وإنّك بالخيار.. فإمّا شاكراً، وإمّا كفوراً، إمّا أن تكون في أعلى علّيين تخدمك الملائكة وحور العين، وإمّا أن تكون في أسفل السافلين في نار جهنّم الموصدة التي تطّلع على الأفئدة أعاذنا الله وإيّاكم منها ومن فتنتها وأسبابها.

فاعرف قدرك أيها الإنسان، فطوبي لمن عرف قدر نفسه، فبلا تنضيعها بالقيل والقال واتباع الشهوات والأهواء، والانحراف عن الصراط المستقيم، فجاهد في الله حق جهاده، فإنه الهادي للصواب.

- ﴿ وَالَّذِينَ جَاهِدُوا فَيْنَا لِنَهْدِينُّهُمْ سَبِّلْنَا ﴾ .
- ﴿ رَبُّنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار ﴾ .

# في رحاب أسماء الله وصفاته

اعلم أنّ الله سبحانه وتعالى إذا أراد شيئاً أنْ يقول له ﴿ كُن فيكون ﴾ ، فما سواء إنّما هو كلماته التي نطق بها في عالمي الأمر والخلق، وفي العوالم الملكوتيّة والملكيّة ، أي العوالم الثلاثة المجرّدة يعني عالم الذات وعالم اللاهوت وعالم الصفات وهو الجبروت وعالم الأفعال وهو الملكوت وأمّا العالم المُلكي فهو عالم الناسوت. فما سوى ذات الله سبحانه فهو كلماته ، وأنّ عيسى بن مريم كان من كلماته الحسنى. وأنّ كلمته العليا السارية في الكلمات كلّها هي الحقيقة المحمّديّة.

و ﴿ قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربّي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّي ولو جئنا بمثله مدداً ﴾.

﴿ سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله ﴾ .

وإنَّ من أعظم كلمات الله العليا محمَّد و آل محمَّد عَلِمَيْكُمْ .

قسال الإمسام الهادي عَلَيُلا : نبحن الكيلمات التبي لا تبدرك فيضائلها ولا تستقصى.

ثمّ لله الأسماء الحسني والصفات العليا، والاسم الظاهر إنّما وضع للمسمّى

في رحاب أسماء الله وصفاته ....... وين رحاب أسماء الله وصفاته

وللمعنى، وهو غير المسمّى، خلافاً للأشاعرة القائلين بأنّ الاسم هو عين المسمّى، وهو مردود كما هو ثابت في محلّه، والمراد من الأسماء ما دلّ على الذات من غير ملاحظة صفة، ومن الصفات ما يدلّ على الذات متّصفاً بصفة، وعندنا الأسماء مخلوقات، كما أنّ الصفات هي المعاني.

عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبد الله عليه عن أسماء الله عز ذكره واستقاقها فقلت: (الله) ممّا هو مشتق؟ قال: يا هشام (الله) مشتق من إله، وإله يقتضي مألوها، والاسم غير المسمّى، فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر فقد أشرك وعبد اثنين، ومن عبد المسم فذلك التوحيد.

أفهمت يا هشام؟ قال: فقلت: زدني. فقال: إن لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً في كتاب الله فلو كان الاسم هو المسمّى لكان كل اسم منها إلهاً، ولكنّ الله معنى يدلّ عليه بهذه الأسماء وكلّها غيره، يا هشام، الخبز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس، والنار اسم للمحرق، أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل أعداءنا والمتّخذين مع الله عزّ وجلّ غيره؟ قلت: نعم، قال: فقال: نفعك الله به وثبتك. قال هشام: فوالله ما قهرني أحد في علم التوحيد حتّى قمت مقامى هذا.

عن أبي عبد الله الإمام الصادق للتي قال: من عبد الله بالتوهم فقد كفر، ومن عبد الاسم ولم يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك، ومن عبد المعنى بإيقاع الأسماء عليه بصفاته التي يصف بها نفسه فعقد عليه قلبه ونطق به لسانه في سرّ أمره وعلانيته، فأولئك أصحاب أمير المؤمنين عليًا إلى .

وقى حديث آخر: أولئك هم المؤمنون حقاً (١١).

فالاسم أصل مشتق من (وَسِمَ) أي السمة والعلامة فتدلّ على ذات، وأنّها غير الذات، والأسماء الإلهيّة مضافة لله سبحانه وهذا هو التوحيد الخالص، فللّه الأسماء الحسني فادعوه بها.

# ﴿ قُلُ ادْعُوا اللهِ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنُ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلُهُ الْأُسْمَاءُ الْحَسْنَى ﴾.

ثمَّ أسماء الله توقيفيَّة كما هو المشهور عند علمائنا الأعلام ــ متوقَّفة على إذن من الشارع المقدَّس يورده في كتاب الله أو لسان أنبيائه عُهُمَّا ٍ .

واسم الجلالة (الله) هو الاسم الأعظم الذي يدلّ على كنه الذات مع جميع الصفات الجمالية والجلائية والكمائية، فترجع إليه جميع الأسماء، ثمّ ينوبه اسم (الربّ) فالله سبحانه اسم علم وضع للذات المستجمع لجميع صفات الكمال من الجمال: الصفات التبوتية الذاتيّة والفعليّة، والجلال: الصفات السلبيّة والتنزيهيّة. وكلّ اسم من أسمائه غير الجلالة، يدلّ على صفة من صفاته المقدّسة فأيّاً ما تدعو به فهو حسن، إلاّ أنّ لكلّ اسم وصفة أثر خاص كما سيعلم، ثمّ لا يجوز مسّ اسم الجلالة وغيرها من أسماء الله فيما قصد به الله سبحانه من دون الطهارة من الحدث اللجلالة وغيرها من أسماء الله فيما قصد به الله سبحانه من دون الطهارة من الحدث ولا يصل إلى حقائقها ومعانيها وآثارها النورانيّة والروحانيّة إلاّ من كان متطهّراً من الذنوب والآثام والصفات الذميمة والأخلاق السيئة، فهذّب نفسه، وصفّى من الذنوب والآثام والصفات الذميمة والأخلاق السيئة، فهذّب نفسه، وضفّى قلبه، وشرح صدره، وأخلص عمله، واستنار بنور الله، واتبّع كتابه ونبيّه، ونهج منهج الصالحين، وسلك مسلك العارفين، ونحى منحى المتقين، وعبد ربّه حتّى منهج الصالحين، وحينئذ تفتح له أبواب معرفة أسماء ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) البحار ٤: ١٥١.

#### أسماء الله الحسني:

عن الإمام الصادق عَلَيْكِ عن آبائه عن أمير المؤمنين عليّ عَلَهُ قال: قال رسول الله تَنْفَقُ : إنَّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً مائة إلّا واحدة من أحصاها دخل الجنّة، وهي :

الله، الإله، الواحد، الأحد، الصمد، الأوّل، الآخر، السميع، البصير، القدير، القاهر، العلي، الأعلى، الباقي، البديع، البارئ، الأكرم، الظاهر، الباطن، الحيّ، الحكيم، العليم، الحليم، الحيفظ، الحيق، الحسيب، الحميد، الحفي الربّ، الرحمن، الرحمن، الدارئ، الرازق، الرقيب، الرؤوف، الرائي، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبّار، المتكبّر، السيّد، السبّوح، الشهيد، الصادق، الصانع، الطاهر، العدل، العفق، الغفور، الغني، الغياث، الفياطر، الفرد، الفتاح، الفالق، القسديم، المسلك، القسديم، القريوم، القابض، الباسط، القرير، المحيد، المولى، المأن ، المحيط، المبين، المقيت، المصوّر، الكريم، الكبير، الكافي، كاشف الضرّ، الوتر، النور، الوهّاب، الناصر، الواسع، الودود، الهادي، الوفي، الوكيل، الوارث، البرّ، الباعث، التوّاب، الجليل، الجواد، الخبير، الخالق، خير الناصرين، الديّان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافى.

قال الصدوق عليه الرحمة : معنى قول النبي عَنَيْ : «لله تبارك وتعالى تسعة وتسعون اسماً من أحصاها دخل الجنّة». إحصاؤها هو الإحاطة بها، والوقوف على معانيها، وليس معنى الإحصاء عدّها، وبالله التوفيق.

ولكن أرى أنَّ معنى الإحصاء ليس معرفة المعاني وحسب بل تمثَّل وتجسّد هذه المعاني في وجود الإنسان والتخلّق بأخلاق الله وصفاته العليا وأسمائه

الحسنى، فإذا كان الله كريماً فإحصاء كرمه أن تتجلّى وتتبلور في العبد الكرم الإلهي وهكذا باقي الأسماء إلا ما خرج بالدليل كالمتكبّريّة فإنّ لله الكبرياء وأنّه ورد في الحديث القدسي: (الكبرياء ردائي فمن نازعني فيه أكببته على وجهه في النار) فهو المتكبّر حقاً كما هو الأوّل الأزلي إذ لا أوّل له وليس كمثله شيء سبحانه وتعالى.

وهذه الأسماء لورودها في القرآن الكريم سمّيت بالأسماء الحسنى، ولله أربعة آلاف اسم، كما ورد في الخبر النبوي الشريف:

روي عن النبي على أنه قال: إن لله أربعة آلاف اسم، ألف لا يعلمها إلّا الله، وألف لا يعلمها إلّا الله، وألف لا يعلمها إلّا الله والملائكة والنبيّون، وأمّا الألف الرابع فالمؤمنون يعلمونه، ثلاثمائة منها في التوراة وثلاثمائة في الإنجيل، وثلاثمائة في الزبور، ومائة في القرآن، تسعة وتسعون ظاهرة، وواحد منها مكتوم، من أحصاها دخل الجنّة.

وفي هذه الأسماء الاسم الأعظم وهو إمام الأسماء وأنّه على ثلاثة وسبعين حرفاً كما ورد في الأخبار الشريفة.

عن جابر عن أبي جعفر علي قال: إن اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، وإنّما عند آصف منها حرف واحد فتكلّم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس، ثمّ تناول السرير بيده، ثمّ عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين، وعندنا نحن من الاسم اثنين وسبعين حرفاً، وحرف عند الله استأثر به في علم الغيب عنده، ولا حول ولا قوّة إلا بالله العليّ العظيم.

وعلمهم من علم رسول الله، فما الاسم الأعظم عندهم إلّا من جدّهم ﷺ. عن أبي عبد الله عليم الله على ثلاثة

في رحاب أسماء الله وصفاته ...... ٤٣

وسبعين حرفاً، فأعطى آدم منها خمسة وعشرين حرفاً، وأعطى نوحاً منها خمسة وعشرين حرفاً، وأعطى موسى منها أربعة وعشرين حرفاً، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى عيسى منها حرفين، وكان يحيي بهما الموتى ويبرئ بهما الأكمه والأبرص، وأعطى محمداً اثنين وسبعين حرفاً، واحتجب حرفاً لئلا يعلم ما في نفس العباد (١١).

#### خلافة الإنسان لأسماء الله :

لقد ذكرنا: إنّ أسماء الله توقيفيّة متوقّفة على إذن من الشارع المقدّس بما جاء في القرآن الكريم أو لسان المعصومين من الأنسياء والأوصياء عليّه أن ولله أسماء ما عرّفنا الله بها فإنّها من الاسم المستأثر في علمه كما جاء في دعاء النبيّ الأكرم محمّد تَوَفِي : (اللهم إنّي أسألك بكلّ اسم سمّيت به نفسك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم غيبك).

ثمّ إنّ الأسماء الإلهيّة وإن كثرت سواء ما عرف منها وما لم يـعرف عـلى ثلاث مراتب:

منها: ما يدلُّ على الذات، مثل الأوّل والآخر، وما أشبه ذلك.

ومنها : ما يدلُّ على الصفة، كالعليم والقادر، وما أشبه ذلك.

ومنها : ما يدلُّ على الفعل، كالخالق والرازق، وغير ذلك.

وربما تكون للأسماء مرتبتان أو ثلاثة بحكم الاشتراك كاسم الربّ فإنّه بمعنى (الثابت) فيكون اسماً للذات، وبمعنى (المصلح) فيكون اسماً للفعل،

<sup>(</sup>١) الروايات من بحار الأنوار ٤: ٢١١.

وبمعنى (المالك) فيكون للصفة. والربّ في الأصل اللغة وضع لمعانٍ خمس: الثابت والمصلح والسيّد والمالك والمربّي، ويوصف الله بهذه المعاني كلّها فهو ربّ العالمين. وقد أقسم الله في كتابه الكريم بهذا الاسم المبارك دون الأسماء الأخرى في خمسة مواضع، كقوله تعالى:

- ﴿ فلا وربُّك لا يؤمنون ﴾ .
- ﴿ فوربُّك لنسألنُّهم أجمعين ﴾.
- ﴿ فوربُّك لنحشرنُّهم والشياطين ﴾.
  - ﴿ فوربّ السماء والأرض ﴾.
- ﴿ فلا أُقسم بربِّ المشارق والمغارب ﴾ .

وفي هذا القسم أسرار ولطائف، فإنّ اسم الجلالة (الله) له المرتبة المهيمنة على الأسماء كلّها فإنّه دليل الذات والصفات والأفعال وإليه تسرجع الأسسماء الحسنى والصفات العليا، ويليه في المرتبة اسم (الربّ) فمرتبة الربوبيّة بعد مرتبة الألوهيّة فأقسم الله به دون غيره من الأسماء.

ثم الإنسان الكامل والمسمّى بلسان العرفاء جامع الجمع استخلف الله الربّ في أسمائه وصفاته دون ذاته المطلقة التي لا تدركها الأبصار في الدنيا والآخرة، ولا العقول بأفكارها وتصوّراتها، والعجز عن درك الإدراك إدراك. فيجمع بين الحقائق العلويّة والسفليّة وانطوى فيه العالم الأكبر من الطبيعة وما وراءها من المجرّدات، فصحّت خلافته عن ربّه دون غيره في كلّ العوالم، فكان حجّة الله المحرّدات، فصحّت خلافته عن ربّه دون غيره أي كلّ العوالم، فكان حجّة الله على الكلّ، وكان إمامهم، فغناءه عن الكلّ واحتياج الكلّ إليه دليل على أنّه إمام الكلّ في الكلّ، وأنّه أوّل مخلوق في الكون، كما أنّه آخر مخلوق فيه، فهو روح العالم، وإنّ الدنيا باقية ما دام الإنسان فيها، فمن أجله تتكوّن الكائنات وتتسخّر العالم، وإنّ الدنيا باقية ما دام الإنسان فيها، فمن أجله تتكوّن الكائنات وتتسخّر

المسخّرات، وإذا انتقل إلى الدار الأخرى مارت السماوات وسارت الجبال ودكّت الأرضين وانتثرت النجوم وكوّرت الشموس، فذهبت الدنيا لتقوم العمارة في الأخرى بنقل الخليفة إليها، وبهذا تقف على عظمة الإنسان الكامل والذي هو الحقيقة المحمّديّة، وتعرف مرتبته على غيره من العوالم، وأنّه المعنى الكلي المقصود، فلولاه لما كانت الأفلاك وما فيها ومن فيها. فيقسم الله بربوبيّته له فوربّك ، ﴿ فلا وربّك ﴾ وكاف الخطاب لرسول الله محمّد بَيْنَ الإنسان الكامل والذي حقيقته سرت في الكون كلّه، فكان بَيْنَ نبياً، وآدم بين الماء والتراب، وما أوتيتم من العلم إلاّ قليلاً، وفوق كلّ ذي علم عليم. ربّ زدني علماً وألحقنى بالصالحين.

### منازل العارفين

إنّ للعارف بالله السالك إليه المنصرف بفكره إلى قدس الجبروت مستديماً لشروق الحقّ في سرّه النّما يعبد الله شوقاً وحبّاً وأنّه سبحانه أهلاً للعبادة ، فيعبد الله لا رهبةً وخوفاً من النار ، ولا رغبةً وطمعاً في الجنّة ، بل لأنّه عزّ وجلّ مستحق للعبادة ، وإنّها استدامة صلته بالله عزّ وجلّ ونسبة شريفة إليه .

﴿ واصبر نفسك مع الذين يدعون ربّهم بالغداة والعشيّ يريدون وجهه ﴾.
فحقيقة العرفان بالله صفاءً ومشاهدةً وامتلاء القلب نوراً، والصدر شرحاً،
والعقل لبّاً، والالتذاذ بذكر الله حبّاً وشوقاً، والفناء في الله والبقاء به، وطرح النفس
في العبوديّة، والخروج من الحيطة البشريّة والدخول في دائرة الحقّ بالكلّيّة.

فبداية العرفان معرفة الله ونهايته توحيده وتفويض الأمر إليه، فيصفوا العارف سرّه مع الله جلّ جلاله في معاملته، وصَفَت له من الله عزّ وجلّ كرامته، فيتحرّر من الدنيا وقيودها ومن سلاسل النفس الأمّارة ليتقيّد بعبوديّة ربّه، فيجاهد نفسه، ويمحو الصفات الذميمة عنه، ويقطع العلائق عن قلبه كلّها، ويقبل بكنهه إلى ربّه، فيتكفّله ويتولّاه، فينوّر سريرته بأنوار العلم والحكمة، ويفاض عليه من الرحمة الرحيميّة، وينشرح صدره وتنكشف له أسرار الملكوت في الآفاق

منازل العارفين ..... كا

والأنفس، وتنقشع عن وجه قلبه حُجب العزّة بلطف الرحمة، وتتلألأ فيه حقائق الأمور الإلهيّة شهوداً وكشفاً وعياناً.

وما العارف بالله إلا من قال (ربّنا الله) ثم استقام عليه، وما الطريق والسلوك إلا صفاء ومقامات وطيّ المنازل الروحيّة التي يمرّ بها السالك إلى الله، فيقف فيها فترة مجاهداً في دائرتها حتى يتهيّأ له سلوك الطريق إلى المنزل الثاني، فيندرج في السمو الروحي والعقلي والقلبي من الشريف إلى الأشرف، ومن سام إلى أسمى، كمنزل اليقظة إلى التوبة، ومن ثمّ إلى الورع وهكذا إلى منزل الزهد حتى يصل إلى منزل التوحيد.

ويشترط في الإقامة في المقامات والمنازل أن يستوفي أحكام ذلك المقام والمنزل، وحجّته في كلّ منزل إنّما هو من دلالة القرآن الكريم والسنّة الشريفة ومنهاج الأئمّة الأطهار والأولياء الأبرار.

وتهبّ على العارف في سيره إلى الله وسلوكه المنازل أحوالاً ومواهب ونسمات روحيّة ونفحات قدسيّة، وتنتعش بها نفسه، ويبأس قلبه، ويتشوّق إلى طيّ المنازل العرفانيّة (ألا لله في دهركم نفحات فتعرّضوا لها). والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم حتّى يصل إلى النهاية، وما الغاية والنهاية إلاّ المشاهدة والحضور، وهي أسمى درجات المعرفة والعلم والحكمة.

قال رسول الله تَلَيُّتُكُ : «من سلك طريقاً يلتمس به علماً سهل الله له طريقاً إلى الجنّة ».

والعلم أوّل دليل والمعرفة آخر نهاية، وإنّها نور القلب وبسرهان الفضل، والفوز بالقدس والخير الكثير، وأفضلكم أفضلكم معرفةً وإيماناً، ولا يقبل عمل إلّا بمعرفة ولا معرفة إلّا بعمل، ومن عرف دلّته معرفته على العمل، ومن لم يعرف

فلا عمل له، ومن لم يعقل عن الله لم يعقد قلبه على معرفة ثابتة، يبصرها ويجد حقيقتها في قلبه، ومن كانت له حقيقة ثابتة لم يقم على شبهة هامدة، حتى يعلم منتهى الغاية، ويطلب الحادث من الناطق عن الوارث، بأي شيء جمهلتم ما أنكرتم، وبأي شيء عرفتم ما أبصرتم إن كنتم مؤمنين.

والعلم ودراسته لقاح المعرفة، ولقاح العلم التصوّر والفهم. ونور الحكمة الجوع، فلا تشبعوا فيطفى نور المعرفة من قلوبكم، ولا معرفة كمعرفتك بنفسك فإنّها أنفع المعرفتين، ومن جهلها فقد ضلّ، ومن عرف نفسه فهو لغيره أعرف، ومن عرف قدر نفسه لم يهنها بالفانيات. ومن عرفها فقد انتهى إلى غياية كيلّ معرفة وعلم، ومن عرف نفسه فقد عرف ربّه، ومن عرف الله توحّد، ومن عرف نفسه تجرّد، ومن عرف الدنيا تزهّد، ومن عرف الناس تفرّد.

فاجعلنا اللهم من الذين عرفوا أنفسهم، وأيتقنوا بمستقرّهم، فكانت أعمارهم في طاعتك تفني.

دخل على رسول الله تَمْشَعُ رجل اسمه مجاشع، فقال: يما رسول الله، كيف الطريق إلى معرفة الحق؟ فقال تَمْشَعُ : معرفة النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف فكيف الطريق إلى موافقة الحق؟ قال: مخالفة النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى رضا الحق؟ قال: سخط النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى وصل الحق؟ قال: هجر النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى طاعة الحق؟ فقال: عصيان النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحق؟ الحق؟ فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحق؟ قال: نسيان النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى قرب الحق؟ قال: التباعد عن النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى أنس الحق؟ قال: الاستعانة الوحشة من النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى ذلك؟ قال: الاستعانة الوحشة من النفس، فقال: يما رسول الله، فكيف الطريق إلى ذلك؟ قال: الاستعانة

فطوبى لمن عرف قدر نفسه، واستعان بالله سبحانه على تهذيبها وتربيتها ورفع مستواها حتى تبلغ قاب قوسين أو أدنى، وتكون في مسقعد صدق عند مليك مقتدر، ولا يتم هذا الأمر إلا بالجهاد الأكبر وطي منازل العرفاء والحكماء كما رسمها لنا الأنبياء والأوصياء والأولياء بلطف من الله سبحانه وتعالى وهدايته.

ومن خير ما يقال في وصف العارفين بالله سبحانه أنّ ظاهره لا يتخالف أحكام الشريعة، وباطنه يطالب بأنوار الحقيقة، فعاش في الدنيا من غير شغلة إلا بذكر الله، ودخل القيامة من غير مطالبة إلا بولاية الله، فيجذب كلّ شيء إلى الله، ولا يجذبه شيء عن الله، باطنه هجران الخلائق، وظاهره قطع العلائق، وسرّه مجرّد متعلّق بعيون الحقائق، متخلّق بأخلاق الربوبيّة، ومستعمل للآداب الشرعيّة، ومتمسّك بالقرآن والسنّة الشريفة، أكله أكل المرضى، وكلامه كلام الجرحى، وجلوسه جلوس الروعى، ونومه نوم الغرقى، ظاهره خلقي، وباطنه خالقي، وقلبه وحداني، وفكره عرشي وسرّه سرمدي، ظاهره مسيحي وباطنه خليلي، وهمّته كليمي، وسرّه محمّدي، كلامه الله، وعلمه الله، ونظره إلى الله، وسماعه من الله، وأنسه بالله، ومنزله عند الله، وتوكله على الله، وعيشه مع الله، فهو أوحدي الأحوال، وواحدي الأقوال، ووجوده وقلبه مشتغل بالمولى جلّ جلاله.

ولقد ذكر بعض علماء الطريقة والتصوّف منازلاً ومقامات لمن أراد السير والسلوك ولا بأس بها لو استقينا حجّيتها وإثباتها من الكتاب الكريم والسنة الشريفة ومنهاج الأثمّة الأطهار عَلَيْكُ ، فإنّ القرآن والعترة الطاهرة هما منبعا علومنا ومعارفنا وعرفاننا وطريقتنا في السير والسلوك، فهما حجّتنا في الدنيا والآخرة، وأنّ ولايتهم والاقتداء بمناهجهم والتأسّى بهم هي الطريقة المثلى

0٠ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

والصراط المستقيم، وهذا ما ثبت بالبراهين الساطعة والحجج القاطعة من الأدلّة العقليّة والنقليّة.

فما ذكر من منازل السائرين والسالكين مائة مقام مقسومة عشرة أقسام وهي كما يلي :

ا ـقسم البدايات، وهي عشرة أبواب: اليقظة ـالتوبة ـالمحاسبة ـالإنابة ـ التفكّر ـالتذكّر ـالاعتصام ـالفرار ـالرياضة ـالسماع.

ولا يخفى إن كان المراد من السماع الغناء والموسيقى وما شابه ذلك فهذا يتنافى مع فقهنا المأخوذ من أثمة أهل البيت عليم فما نذكر من المقامات في هذه العجالة إنّما هو في المذهب الصوفي السنّي، كما جاء ذلك في كتاب (منازل السائرين) لأبي إسماعيل عبد الله بن محمّد الأنصاري الهروي الحنبلي (ولد سنة ٣٩٦ هوتوفّي سنة ٤٨١ هه) وشرحه بعض علماء السنّة كالشيخ كمال الدين عبد الرزّاق الكاشاني المتوفّى ٧٣٥ هومحمّد البتادكاني الطوسي المتوفّى ١٩٨ هوالشيخ أحمد الواسطي المتوفّى ١٩٨ هوابن قيم الجوزيّة المتوفّى ١٥٧ هوالشيخ عبد الغني التلمساني المتوفّى ١٩٨ هوغيرهم.

ولنا طريقتنا الخاصة في السير والسلوك تبتنى عملى الشريعة والطريقة والحقيقة معاً، ويجمعها الإيمان الراسخ بالعلم النافع والعمل الصالح، وفقاً لكستاب الله والسنة الشريفة المتمثّلة بسنة النبيّ المصطفى المُثَنِّقُة والعمرة الطاهرة عَلَيْكِينُ .

٢ ـ قسم الأبواب، وهي عشرة أبواب: الحزن \_الخوف \_الإشفاق \_
 الخشوع \_الإخبات \_الزهد \_الورع \_التبتل \_الرجاء \_الرغبة.

- ٣ ـ قسم المعاملات وهي عشرة أبواب: الرعاية \_ المراقبة \_ الحرمة \_
   الإخلاص \_ التهذيب \_ الاستقامة \_ التوكّل \_ التفويض \_ الثقة \_ التسليم.
- ٤ ـ قسم الأخلاق وهي عشرة أبواب: الصبر ـ الرضا ـ الشكر ـ الحياء ـ الصدق ـ الإيثار ـ الخلق ـ التواضع ـ الفتوة ـ الانبساط.
- ٥ ـ قسم الأصول وهي عشرة أبواب: العقد ـ العزم ـ الإرادة ـ الأدب ـ اليقين ـ الأنس ـ الذكر ـ الفقر ـ الغنى ـ المقام ـ المراد.
- ٦ ـ قسم الأودية وهي عشرة أبواب : الإحسان ـ العلم ـ الحكمة ـ البصيرة ـ الفراسة ـ التعظيم ـ الإلهام ـ السكينة ـ الطمأنينة ـ الهمة.
- ٧ ـ قسم الأحوال وهي عشرة أبواب: المحبّة ـ الغيرة ـ الشوق ـ القلق ـ العطش ـ الوجد ـ الدهش ـ الهيمان ـ البرق ـ الذوق.
- ٨ـقسم الولايات وهي عشرة أبواب : اللحظ \_الوقت \_الصفاء \_السرور \_
   السرّ \_النفس \_الغربة \_الغرق \_الغيبة \_التمكّن .
- ٩ ـ قسم الحقائق وهي عشرة أبواب: المكاشفة \_ المشاهدة \_ المعاينة \_
   الحياة \_ القبض \_ البسط \_ السكر \_ الصحو \_ الاتصال \_ الانفصال.
- ١٠ قسم النهايات وهي عشرة أبواب: المعرفة الغناء التحقيق التلبيس الوجود التجريد التفريد الجمع التوحيد.

فنهاية المنازل التوحيد، وهي دعوة الأنبياء والمرسلين. قال رسول الله محمد خاتم النبيين ﷺ: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا» ألا من قال (لا إله إلا الله الله الله مخلصاً وجبت له الجنّة، وعلامة إخلاصه الورع عن محارم الله سبحانه، ولا بدّ لنا أن نتخلّق ونتأدّب بآداب التوحيد في كلّ أبعاد حياتنا وعلى جميع الأصعدة وفي كلّ الأطر (شهد الله أنّه لا إله إلا هو) ثمّ الطرق إلى التسوحيد في مقام العمل

٥٢ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسني

والتطبيق بعدد أنفاس الخلائق، فإنَ توحيد العامّة بصحّة الشواهد والآثار من الآيات الآفاقيّة الأنفسيّة، وتوحيد الخاصّة بثبوت الحقائق من الشهود والكشف والمعاينة، وأمّا توحيد خاصّة الخاصّة فهو قائم بالقدم، وعرفوا الله بالله وهو توحيد الصدّيقين اختصّه الله لنفسه، وأفاض منه على أسرار طائفة من صفوته وخلّص عباده.

أيها السالك والمسافر إلى الله عزّ وجلّ لقد عرفت أنّ بداية السير والمنازل اليقظة ونهايتها التوحيد، إلّا أنّ التوحيد بنظري سارٍ في كلّ المنازل وبطيّها يزداد السالك توحيداً حتّى يصل إلى التوحيد الخالص الذي يعدّ نهاية المنازل وأنّه الفناء فيه والبقاء به بعد الغناء عن الفناء.

فاسعَ سعيك واجهد جهدك واستعن بربّك وتزوّد ف إنّ خسير الزاد التسقوى ﴿ ومن يتّقِ الله يجعل له مخرجاً ﴾ ، ﴿ ومن يستوكّل عملى الله فهو حسبه ﴾ ، ولاحول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم، حسبنا الله ونعم الوكيل، نعم المولى ونعم النصير.

## الإنسان الكامل ظلّ الله

قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم:

#### ﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى رَبُّكَ كَيْفُ مَدَّ الظُّلُّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلُهُ سَاكِناً ﴾.

من الواضح أنّ امتداد الظلّ للشاخص همو من الاستدادات الوجوديّة، وكلّما كان قريباً منه كان قويّاً في ظلّيّته حتّى يفنى فيه، ولا يكون للشاخص ظلّاً إذا كان في مستقيم النور، وكلّما افترق وابتعد عن النور ضعفت الظلّية حتّى ينعدم الظلّ بابتعاده الكلّى.

وما سوى الله من الممكنات والمصنوعات في وجودها النوري ظلّ لأسماء الله وصفاته، فالمراتب الأفقيّة والعموديّة في الوجود الظلّي إنّها هي تبجلّيات لأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وليست الموجودات والوجود في كلّ مراتبها التشكيكيّة عين ذات الله حتّى يلزم منه وحدة الوجود الباطل والمبطّن بالكفر، كما يذهب إليه بعض المتصوّفة والفلاسفة بأنّ المراتب الوجوديّة عين ذاته حقيقة، وإن كانت غيرها تعيّناً.

ثمّ لكلّ شيء ظلّ في واقعه وماهيّته، إلّا أنّه من الظلّ ما هو ممتدّ، ومنه

الألوهيّة ظلّ غير ممتدّ.

ثمّ الظلّ منه ما هو ظاهر كما في الجسم الظاهر وظلّه الظاهري، ومنه ما هو باطن كالجسم المحسوس إذا أحاطت به الأنوار، فإنّ الظلّ يكون فيه باطناً، كما أنّ النور ظلّه في باطنه، وإنّ الظلمة ضياؤها فيها، وإنّ الشاخص يستوي على الظلّ، ومنه قوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾، فالعرش ظلّ الرحمن.

أمّا الإنسان الكامل وجامع الجمع في خلافة الله، فعرشه الإنساني ظلّ الله، أي ظلّ اسم الجلالة الجامع لجميع صفات الكمال والجلال والجمال، فإنّه لإسم الجلالة ترجع جميع الأسماء الحسنى، فهي المحيطة عليها، وكما أنّ لها المركزيّة في اتصال الأسماء بها، فتهيمن عليها مقدّسة عن التقييد، فمن قال: (اللهمّ اغفرلي) فإنّما يغفر الله له باسمه انتوّاب الغفّار، فالجلالة تنوب مناب الاسم الغفّار حينئذٍ. فاسم الجلالة (الله) جلّ جلاله إنّما هو للأسماء كلّها بمنزلة الذات الإلهيّة لما تحمله من الصفات العليا والأسماء الحسنى التي هي بمنزلة الحجب النوريّة للذات.

فكلُ اسم يندرج في اسم الجلالة، منه يخرج وإليه يعرج، وهو دليل الذات وغيب الغيب لا غير. ثمّ الدائرة في ماهيّتها حقيقة بسيطة يصدق عليها (هو الأوّل، هو الآخر) فينعطف أوّلها على آخرها وآخرها على أوّلها. ثمّ الحقائق لا تتجلّى إلّا بالكشف الربّاني والشهود السبحاني، أمّا الأدلّة العقليّة والبراهين المنطقيّة فما هي إلّا مقدّمات نوريّة لفهم الحقائق ودركها كما هي، فلا تنافي

الإنسان الكامل ظلّ الله ....... ٥٥ بين البر هان والعر فان.

ثمّ كلّ ما في الوجود الإمكاني دائري الشكل لبساطتها ورجوع المركبات اليها، فتكون دائماً في حالة الركوع والخضوع لبارئها وخالقها وصانعها الذي هو حقيقة الدائرة المحيطة بكلّ شيء، فالأفلاك مدوّرة الوجود والأيّام تدور، والساعات والدقائق والثواني والآنات كلّها في الدوران، وما من شيء إلّا في قوسي النزولي والصعودي، وفي أيّ نقطة من الدائرة تبدأ الحركة الوجودية فإنّها تكون البداية والنهاية، والأوّل والآخر، والظاهر والباطن، فيلزم الوحدة والحقيقة البسيطة، ثمّ بساطة الحقائق الجسمانية والروحانية، العلوية والسفلية.

فاليوم منه ما هو جسماني، طوله ثلاثمئة وستُون درجة فلكيّة، يظهر فسيه الفلك كلّه وتعمّه الحركة، وتأخذ الأجسام في هذا اليـوم الجسـماني أغـذيتها ونموّها، وصحّتها وسقمها، وحياتها ومماتها.

ومنه ما هو اليوم الروحاني تأخذ العقول في هذا اليوم معارفها، والأرواح تأخذ أسرارها، والبصائر شهودها وكشفها، والقلوب إلهاماتها وإشراقها.

وكلّ الدوائر العظام والصغائر إنما تدخل في الدائـرة المـحيطة الكـبرى. وهي الولاية الإلهيّة العظمى المتجلّية في الحقيقة المحمّديّة السارية فــي الخــلق كسريان الروح في الجسد.

وما الإنسان الكامل الجامع لأسماء الله وصفاته والمظهر لها في تجلّياته، إلّا الظلّ الإلهي الممتدّ، ألم ترَ إلى ربّك كيف مدّ الظلّ إلى ما لانهاية حتّى يفنى فيه ويبقى به؟!

والإنسان الكامل قطب عالم الإمكان هو أوّل الخلق الصادر من نبور الله

٥٦ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

جلّ جلاله، وهو العقل الكلّ والرسول الأعظم أشرف الخلق محمّد عَيَّقَ الذي تبلورت فيه الحقيقة المحمّديّة والولاية الإلهيّة، ثمّ تجلّت في عترته الأطهار والأئمّة المعصومين الأبرار، ثمّ في الأنبياء والأولياء وفي الخلق الأمثل فالأمثل، فدنى فتدلّى، فكان قاب قوسين أو أدنى، دنواً واقتراباً من العليّ الأعلى. فسبّح باسم ربّك الأعلى...

#### الإنسان بنظرة إسلامية

إنّ الإنسان في حقيقته الإنسانيّة واحد لا ينفكّ معاده عن معاشه، وحقوقه عن واجباته و تكاليفه، ووصاياه عن أوصافه، واعتباريّاته عن دقائقه، ودنياه عن آخرته.

ومن الانحطاط الفكري والخساسة العقلانية أن نفصل بين الدين والدنيا في جوهر الإنسان وواقعه، ونميزه في معنويًا ته وماديًا ته، بأنّ الدين إنّ ما يتكفّل آخرة الإنسان وروحانيًا ته ومعنويًا ته دون دنياه وماديًا ته ومعاشه الاقتصادي والسياسي، فيلزمه فصل الإنسان عن إنسانيته، وأن يكون عبد بطنه وشهواته، وتستبدّ التكنولوجيا في مجتمعه وحياته الماديّة، حتى يعيش الإنسان كأداة ماديّة في الحياة الفيزيقيّة والطبيعيّة بلا تفكّر ولا تأمّل ويكون كالسيّارة التي لاشعور لها في حركتها، ويصبح ماكنة متحرّكة ويزداد ذكاءً في حركاته ونشاطه العلمي والفنّي إلاّ أنّه يقلّ عقلاً وشعوراً، فيدرك القضايا الجزئيّة ويفغل ويسهو عن الحقائق الكبرى والقضايا العامّة والجوهريّة، فكان المفروض من الإنسان في تكوينه الإنساني أن يركب السرج، وإذا به وضع عليه السرج وهو لا يدري، فكان تكوينه الإنساني أن يركب السرج، وإذا به وضع عليه السرج وهو لا يدري، فكان

واصبحت الرذائل والشرور عادية بين الناس، وانقلبت الموازين واضمحلت الخُلق العليا وفقدت القيم قيمتها، حتى كاد أن يكون العيش المادي ونيل الشهوات الأكثر هو الهدف ومقصود الحياة، وهذا ما يتنافى مع سنّة الله وحكمته من الخلق، يتنافى مع نظر الأنبياء والأوصياء والعلماء، يتنافى مع العقل السليم والفطرة الصحيحة، فإنّ الحياة الدنيوية إنّما هي مقدّمة الآخرة، وإنّ الدنيا مزرعة الآخرة.

فأصحاب المادّة وأتباع الفلسفة المادّية يستلزمهم العبث في حياتهم الدنيويّة، كما يلزمهم الضياع والعدم وحكومة فلسفة العبث في المجتمع الرأسمالي واللاديني والعلماني، وهذه من أهمّ الأخطار التي يستلزم من يقول بالفصل بين الدين والسياسة والحكومة...

واعلم أنّ الحكومة والسياسة بنظر أمير المؤمنين عليّ عليّ الحكومة والسياسة بنظر أمير المؤمنين عليّ عليّ الحكال انهج البلاغة ليس بمعنى التلاعب بأفكار الناس بصورة جيّدة وخفيّة كماكان عند معاوية، كما أنّ الأخلاق ليس تابعة لعلم النفس وعلم النفس تابع للخلايا والأعصاب في الإنسان، بل الأخلاق والسياسة حقائق إنسانيّة وإلهيّة يقصد منها تربية الإنسان وعروجه إلى قاب قوسين أو أدنى من الفضائل والقرب الإلهي. فإنّ السياسة العلويّة والأخلاق المحمّديّة إنّما تريد من الإنسان الطبيعي بما عنده من النفس الأمّارة بالسوء أن يصل بإرادته وجهاده وجهوده إلى ما هو فوق الطبيعة ووراءها، فكلّ واحد من الناس فيه الحقيقة الإنسانيّة التي هي من روح الله

سبحانه، وإنّما يملكها بالقوّة، وتخرج منها إلى الفعليّة بالتربية والتعليم، وينقلب الإنسان بالقوّة إلى الإنسان بالفعل.

فأمير المؤمنين علي عليًا للإنسانية والأخلاق يسوق الإنسان ويقوده الى حضيرة القدس الإلهي، وإن فلسفة إمامته وقيادته كما في البعثة النبويّة من صنع الإنسان وتربيته وإيصاله بالهداية التكوينيّة والتشسريعيّة إلى قـمّة إنسانيّته وكماله.

ثمّ الإسلام دين الله القويم، ورسالة التوحيد الحاكمة على كملّ أبعاد ومجالات حياة الإنسان، يريد للإنسان الخير والسعادة في الدنيا والآخرة، إلّا أنّ الغرب الرأسمالي والشرق الإلحادي يريد للمسلمين إسلاماً منفكاً عن الدنيا، وعن حياتنا الاقتصاديّة والسياسيّة والاجتماعيّة، يريد إسلاماً بلا معاش وتوحيداً ذهنيّاً، فإنّه يروّج لإسلام لا يضرّ مصالحهم ومقاصدهم وسياساتهم، لا يحارب دكتاتوريّتهم ودنياهم وحكومتهم على البشريّة.

ومن قبل سمع أحد السياسيين من يقرأ القرآن فقال: ما دام لا ينضر بحكومتنا فليقرأ حتى تنجرح حنجرته.

الإسلام المحمّدي العلوي الأصيل، إنّما هو مجموعة قوانين لا يمكن الانفكاك بينها، وإلّا فإنّه يلزم أن يكون إسلاماً كارتونيّاً وكاريكاتوريّاً، فإنّ فيه كلّ شيء ويشبهه إلّا أنّه ليس هو هو، لعدم حفظ التناسب والأبعاد في الصورة الكاريكاتوريّة.

الإسلام مدرسة ومنهاج لا بدّ من ملاحظته بكلّ أبعاده ودروسه وبرامجه. الإسلام عقيدة وسلوك، ونظام دين وعمل، جهاد وأخلاق، سياسة وفقه، • 7 ...... ويسألونك عن الأسماء العسنى وكلّ شيء، فليس مجرّد لقلقة لسان وشعارات جوفاء.

منبع الإسلام ومصدر علومه وتشريعه ومنهاجه وأخلاقه هو القرآن الكريم والسنّة الشريفة وهما جبهة اجتماعيّة وإيمان وعمل، وإنّه ليخلق في وجود الإنسان حرب عشواء مع نفسه الأمّارة بالسوء، كما يأمره بمجاهدة الكافرين والشياطين في الخارج.

فالإسلام رسالة عملية ونظام اجتماعي وسياسي وثقافي واقتصادي كما هو نظام فردي وأخلاقي وروحاني ومعنوي، وقيام بالقسط والعدل والرحمة والإحسان، لا إبهام فيه ولا شكّ ولا ريب هدى ورحمة للناس، ولم يكن مشكوكاً ولا نسبياً حتى يقال بتعدّد القراءات فيه، بل هو نظام واحد ثابت مقدّس، دنياه آخرته وآخرته دنياد، وطوبي لمن عرف قدره، وقدر الحياة، وعظمة الإسلام.

يقول أرباب الدنيا وأصحاب الملاذ أنّ الدين والمعنويّات لكم، والدنيا وما فيها لنا، فمن الأرض حتّى سطح الدار من حقّنا، ومن سطح الدار إلى السماء من حقّكم.

أمّا الإسلام فيقول كلّه للإنسان، وإنّ الإنسان لربّه سبحانه وتعالى، وإنّك كادحٌ إلى ربّك كدحاً فملاقيه.

إنّ الرأسماليّة والشيوعيّة والليبراليّة طالبت بالتوسّع والتقدّم والازدهار للإنسان، وإن لم تعرف معانيها وحدودها وماهيّاتها، فعرّفت الإنسان والحسريّة والقانون والوطن وغير ذلك بتعاريف أسقطت الإنسان عن قيمته وثمنه ومقداره وأوج إنسانيّته...

ثمّ لا يمكن لنا أن نتجاوز المحكمات بالمتشابهات، بل لا بدّ من تـفسير وتأويل المتشابهات على ضوء المحكمات والبيّنات.

إنّ أمير المؤمنين عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليه لنا حقيقة الإنسان وأنّ ثمنه الجنّة وأن يكون في مقعد صدق عند مليكٍ مقتدر في جوار الله جلّ جلاله.

إنّك حرّ فلا تكن عبداً لغيرك، وإذا لم نعرّف الإنسان بتعاريفنا المستقاة من القرآن والسنّة الشريفة، فإنّ غيرنا سيعرّفه لنا ويقهرنا على قبول تعريفه، فينرى الإنسان بمنظار غربي أو بنظّارات شرقيّة، فنشاهده في الشكيليّات الرأسماليّة والاشتراكيّة.

فلا بدّ لنا من تعريف الإنسان بتعريفه الإلهي، أي كما عرّفه الله لنا، فهو خالقه وإنّه أعرف بحقيقته الواحدة، وبوجوده النوري المنبسط بين الدنيا والآخرة، والذي يحيط بالقوس النزولي والقوس الصعودي، بل هو مركز عالم الإمكان والتكوين

أتسسز عم أنّك جسسرمٌ صنعير وفسيك انسطوى العالم الأكسرُ فالإنسان هو المحور وإنّه أرضيّ الجسد وسماويّ الروح فبين أن يكون من العلّيّين أو يكون في أسفل السافلين، فنعطيه حقّه بالعدل والحكمة.

إنّ العدالة وحقوق الناس بنظر أمير المؤمنين إنّـما هـو باعتبار الإنسان المكرّم والمعزّز المتبلور فيه أسماء الله وصفاته العليا، فإنّه مرآة الحقّ، وانعكاس للحقيقة الأبديّة الخالدة، ولولا الإنسان لما كان الدين، ولا الحكومة والحاكم والمحكوم والرئيس والرعايا، فكلّ شيء من أجل الإنسان، والإنسان من أجل الله سبحانه.

#### ٦٢ ..... ويسألونك عن الأسماء الحسنى

فكلّنا عباد الله وعبيده، وفي ملكه وقهّاريّته وعلمه وقدرته، وإذا عدل الحاكم بين الناس وخدم الأمّة، فإنّه طاعةً لله وتبعاً لأمره، وأينما كان الحقّ كان الواجب والتكليف، ولا خوف ولا تملّق لا من الحاكم ولا من الناس، إنّما الخوف من الله عزّ وجلّ أن لا يسقط من عينه، ويبتلى بغضبه، والبعد عنه.

والرسول الأعظم عَنْيَةً لم يخف الناس ولا يرائي معهم كما لم يراء مع الله سبحانه، بل كان صادقاً مع نفسه ومع ربه ومع الناس، ولكم في رسول الله أسوة حسنة.

# ﴿ لقد جاءكم رسولٌ من أنفسكم عنزيزٌ عليه منا عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم ﴾.

فكان من الناس ومع الناس يتحمّل ما أصابهم ويعيش آلامهم ﴿ عزيز عليه ما عنتّم ﴾ أي مشاكلكم وإنّه بالمؤمنين عطوف شفيق رحيم.

ثم التكليف ربما يكون فوق التاريخ، فلا ينحصر بسمن عناصر النبي أو الولي عليته لله يعم كل من كان ولو في الأصلاب إلى ينوم القيامة. كما قبال أمير المؤمنين علي عليه الله لله بأنّه عنده أخ لم يشارك معه في الحرب فقال: ما دام هواه معنا فقد شهدنا، بل وشهدنا رجال لا زالوا في أصلاب آبائهم.

ثمّ الحكومة الإسلاميّة إنّما تهدف رضا العامّة لله سبحانه (أجمعها للسرضا الرعيّة) ولا ترضى الخواصّ على حساب العامّة، بل عندها يتهاون سخط الخاصّة برضا العامّة.

وأمير المؤمنين عليّ عَلَيُّ يعلّم واليه وحاكم الناس كيف يتعامل مع العامّة: «أطلق على الناس حلّ كلّ عقد»، «إن ضنّت بك الرعيّة حيفاً أصحر لهم» أي

الإنسان بنظرةٍ إسلاميّة ....... الإنسان بنظرةٍ إسلاميّة

لابد من رفع سوء التفاهم بينك وبين الناس ولابد من الإصحار ومكاشفة الناس وأن تشرح لهم وترفع عنهم الشكوك والشبهات، وتعتذر مع الخطأ، وتستر عليهم عيوبهم.

وهذه من شواخص الحكومة الإسلاميّة في نظر أمير المؤمنين عليُّلا .

فلا بدّ من ملاحظة نقاط القوّة في الناس: «إنّ في الناس عيوباً والوالي أحقّ من سترها». ثمّ الناس ليس مقياس الحقّ والباطل في نظر الإسلام، وإن كان الإسلام يعطي القيمة العليا للإنسان بأعلى درجات القيم.

## الفهرست

| ٣. | ويسألونك عن الأسماء الحسني |
|----|----------------------------|
| ٧. | الاسم لغةً واصطلاحاً       |
| ٩. | وجه تسمية الأسماء بالحسني  |
| ١٥ | الفرق بين الصفة والاسم     |
| ۱۸ | ما هو الاسم الأعظم؟        |
| ۲۳ | عدد أسماء الله الحُسني     |
| ٣٢ | جلال الله وجماله           |
| ٣٥ | عظمة الإنسان               |
| ٣٨ | في رحاب أسماء الله وصفاته  |
| ٤١ | أسماء الله الحسني          |
| ٤٣ | خلافة الإنسان لأسماء الله  |
| ٤٦ | منازل العارفين             |
| ٥٣ | الإنسان الكامل ظلّ الله    |
| ٥٧ | الإنسان بنظرة إسلاميّة     |



# موسوعة رسالات إسلامية

ر سالة

بهجة الخواصّ من هدى سورة الإخلاص تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٤ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 83 - X

EAN 9789645915832

شابك X ـ ۸۳ ـ ۵۹۱۵ ـ 3۲۶

ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۸۳۲

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹٦٤ (دورة ۲۰۰ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

# بهجة الخواص من هَدْي تفسير سورة الإخلاص

الحمد لله الذي أنزل القرآن نوراً وهدي للعالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد سيّد الأنبياء والمرسلين، وعلى آله الطيّبين الطاهرين، لاسيّما بقيّة الله في الأرضين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين إلى يـوم الدين.

عظمة القرآن الكريم:

أمّا بعد:

فقد قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم ومبرم خطابه العظيم :

﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُستَشَابِها مَثَانِي تَقْشَعِرٌ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلُ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (١٠).

(٢) الزمر: ٢٣.

<sup>(</sup>١) مقدَّمة لكتاب (من هدي تفسير سورة الإخلاص) بقلم السيَّد كامل الصفواني .

٤ ..... بهجة الخواص من هدى تفسير سورة الإخلاص
 وقال عز وجل :

﴿ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً ٱنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقاً لِمَا بَـيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيم ﴾ "".

﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدىً وَشِفَاءُ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقْرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾ \*\*\*

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ آتَبَعَ رِضْوَانَـهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّـلُمَاتِ إلَـى النُّـورِ بِـإِذْنِهِ وَيَـهْدِيهِمْ إلَـى صِـرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ "".

من الواضح المسلّم أنّ القرآن الكريم كتاب الله القويم، المهيمن على الكتب السماويّة والأرضيّة، يمتاز عن غيره بالخلود والأبديّة، وإنّه لا يطرح سلسلة مسائل غامضة، وأمور خارقة يمجّها العتل ويرفضها الذوق السليم. أو يتعرّض إلى جملة من المواعظ الجوفاء الفارغة من أيّ محتوى يفيد الناس في دنياهم وآخرتهم، وفي دينهم ومعاشهم ومعادهم، بل إنّ القرآن الكريم يهدي للتي هي أقوم.

إنّ القرآن المجيد خلاصة الكائنات، وكلّ ما جاء به الأنبياء والمرسلون من العلوم والفنون والمعارف، وإنّه كما قال رسول الله عَيْنَةً :

«القرآن هو النور المبين والحبل المتين والعروة الوثقي... من استضاء بــــــ

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١٥ \_ ١٦ .

نوّره الله، ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله ... ومـن طـلب الهدى في غيره أضلّه الله ... ».

فالقرآن العظيم بحر زاخر موّاج لا يدرك له قرار، ولا يمكن للبشر مهما أوتي من قوّة وعلم ومعرفة أن يصل إلى سواحل إدراك معانيه ومفاهيمه السامية، واستقصاء أبعاده ومراميه المتعالية، واستنباط أحكامه وشرائعه القويمة، إلّا ببعد الاستماع والإصغاء إليه وإلى شريكه وعدله الكريم عترة النبيّ المختار وآله الطيبين الأبرار بكلّ الجوانح وبجميع الجوارح، فإنهما الشقلان اللذان خلفهما رسول الله لامّته، فقد أودع الله فيهما كلّ رطب ويابس، وأبان فيهما كلّ هديً وضلال، فهما حبل الله وكلمته العليا والعروة الوثقي.

قال الإمام الباقر عَلَيْلِا : إنَّ الله لم يدع شيئاً يحتاج إليه الأُمَّـة إلى يـوم القيامة.

فالقرآن الحكيم يتجلّى فيه الله بأسمائه الحسنى وصفاته العليا، كما يتجلّى لخلقه (فتجلّى الله لعباده في كتابه) وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعلميّ حكيم.

#### القرآن هدىً للمتّقين :

واعلم أنّ القرآن الكريم وإن كان هدئ للناس، إلّا أنّ الذي يتقدي بـ هو يتمسّك بحبله ويهتدي بهداه هم المتّقون المخلصون.

فالقرآن العزيز محجوب في معانيه السامية ومفاهيمه العالية، لا يعلمها ولا يعرفها إلا من خوطب به، وكان من أهل القرآن وحملنه، وكان متطهّراً في

٦ ...... بهجة الخواص من هدى تفسير سورة الإخلاص ظاهره وباطنه، في روحه وسلوكه وعقائده وأخلاقه.

ولا يخفى أنّ مفتاح رفع الحجب والستار عن معاني القرآن، هو الطهارة، كما في قوله تعالى:

# ﴿ إِنَّهُ لَـقُرْآنُ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَشُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ (١).

والمسّ غير اللمس، فالمراد من الطهارة ليست المائية أو الترابية الظاهرية وحسب، بل المراد الطهارة الواقعية القلبية والعقلية، والطهارة الفكرية والروحية، فمن كان طاهراً متطهّراً في واقعه ووجوده، فإنّه يقف على تفسير القرآن وتأويله. فمن أراد الهداية من دون القرآن الكريم فإنّه لا يزداد إلاّ ضلالاً وشقاءً، فإنّ هذا القرآن ﴿ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ (١)، وغيره لا قوام فيه إلاّ بالرجوع إلى مفاهيمه، كما ورد في أحاديث أهل البيت عليه الله وأنّ ما ينقل عنهم يُعرض على القرآن الكريم، فإن وافقه فهو منهم، وإلاّ فليضرب عرض الجدار فإنّه من زخرف القول، وإنّ صاحبه لم يزدد من الله إلاّ بُعداً.

قال رسول الله ﷺ : من ابتغى العلم في غير القرآن أَضلُّه الله تعالى. وقال سيحانه :

## ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (٣٠.

ثمّ من أسماء القرآن الذكر، فمن أعرض عنه فإنّ له التعاسة والشقاء وضنك العيش.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٧٧ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٩.

<sup>(</sup>٣) طه: ١٢٤.

المقدّمة .....

#### سعادة الدارين في القرآن:

فسعادة الدارين إنّما تتمّ بالعلم النافع والعمل الصالح، وأوّل العلم القرآن، ورأس كلّ علم دراسة القرآن الكريم على أفضل حال.

وقد اهتم المسلمون منذ بـزوغ شـمس الإسـلام بـالقرآن الكـريم غـاية الاهتمام، فتعاهدوا دراسة وقراءة وحفظاً وتنفسيراً وتأويلاً ونشـراً وثـقافة... وسلوكاً وعقيدة وجهاداً.

لأنهم عرفوا جيّداً أنّ عزّتهم وشرفهم بالقرآن الكريم، وأنّه أخرجهم من الظلمات إلى النور، وأنجاهم من الحيرة والضلالة إلى الهدى والرشد، وساقهم من الجهل إلى العلم، وقادهم من الشرّ إلى الخير ... وأحيى قلوبهم بالعلم الرحماني القرآني، وعلّمهم طريقة الحياة الطيّبة والعيش الرغيد.

## ف ﴿ ٱسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ ﴾ ١٠٠.

القرآن كتاب دعوة الحياة الطيّبة والصالحة، فيه بيان للناس وتبيان لكل شيء، وقد امتد شعاعه الذهبي الجميل من الجزيرة العربيّة إلى أقصى البلاد \_إلى الصين شرقاً وإلى أسبانيا غرباً \_ وما كان اهتمام المسلمين بالقرآن الكريم إلا نتيجة وجدانهم في القرآن الكريم بُغيتهم وعزّتهم وكرامتهم، فحققوا في ظلّه سعادتهم، وبنوا على تعاليمه الرصينة أرقى مدنيّة وحيضارة عرفها التاريخ، فبالقرآن وتطبيقه سادوا العالم، وفازوا بسعادة الدارين.

منذ اليوم الأوّل صار القرآن الكريم وصنوه الشـريف وشـريكه الحـنيف

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤.

بهجة الخواص من هدى تفسير سورة الإخلاص
 السنّة الشريفة \_ مصدراً للشريعة الإسلاميّة وللمعارف والعلوم والفنون.

فهلمّوا أيّها المسلمون في كلّ بقاع العالم إلى القرآن الكـريم لنكـون فـي رحابه تعلّماً وتعليماً، ودراسةً ودرساً، تلاوةً وتطبيقاً، اعـتقاداً وسـلوكاً، قـولاً وعملًا، تفسيراً وتأويلاً...

#### التفسير والتأويل:

والتفسير: كشف القناع عن ظواهر الألفاظ، فهو من التنزيل والظاهر، والتأويل: كشف القناع عن وجوه القرآن وبواطنه، فهو من الباطن باعتبار النشآت الوجوديّة في القوس النزولي والصعودي.

توضيح ذلك: من الكلمات المعاصرة (هرمنوتيك) (١١ وهي كلمة يـونانيّة بمعنى (فنَ التفسير) أو (تفسير المتون) أي كشف القناع عـن ظـواهـر الكـلام والوصول إلى مقاصد المتكلّم والكاتب، فهو من العلم بقواعد تكشف أفكار القائل حكالمؤلّف في متونه التأليفيّة ـوتعرّف مقاصده وتفهّم آرائه، فإنّ المؤلّف قد أودع بلا شكّ في تأليفه مقاصداً وأهدفاً وحقائق، يكشفها المفسّر.

ولمًا كانت الكتب السماويّة وكذلك أحاديث الأنبياء والأوصياء والعلماء لسعادة البشر ولحياة أفضل، اقتضت الضرورة إلى بيان مقاصد الله سبحانه في كتبه بتفسير آياته، ف ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [1] فلا بدّ حينئذٍ من معرفة ذلك بالتديّر فيه.

<sup>.....</sup> 

Hermeneatics (1)

<sup>(</sup>۲) الإسراء : ٩.

المقدّمة ..... المعدّمة المعدّ

﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ القُرْآنَ ﴾ `` لصعرفة المقاصد والأهداف والسلوك والبرامج، ومثل هذا يستلزم شروطاً في مفسر كلام الله عز وجل وفي أدوات التفسير وطريقته وكيفيته كما أشار إليها بعض الأعلام، كالراغب الإصفهاني التفسير وطريقته وكيفيته كما أشار إليها بعض الأعلام، كالراغب الإصفهاني (م ٢٠٥ه) في كتابه (مقدّمة جامع التفاسير) بأنّ تفسير كتاب الله إنّما يتم في ظلّ علوم لفظية وعقلية وبموهبة من الله سبحانه. ومن الأوّل معرفة الألفاظ المتكفّل لها معاجم اللغة، ومعرفة نسبة الكلمات كما في علم الاشتقاق، ومعرفة عوارض الألفاظ من جهة البناء والإعراب كما في علمي النحو والصرف، ومعرفة القراءات وشأن نزول الآيات والمحكم والمتشابه والعام والخاص والناسخ والمنسوخ، والقضايا الاجتماعية والأخلاقية والسياسية وآداب الدين وأحكام الشريعة والقضايا الاجتماعية والراهين العقلية كما في المنطق، وأخيراً الموهبة الإلهية المتبلورة بالإيمان الراسخ والعلم النافع والعمل الصالح ﴿ وَالّذِينَ آهَتَدَوا رَادَهُمُ هُدَى ﴾ ``...

ومن لم يتحلّى بمثل هذه الشروط فإنّه سوف يفسّر القرآن برأيه، وإنّه ليتبوّأ مقعده من النار، و «من فسّر القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ» أن فكيف من يُخطئ؟

وأضاف بدر الدين محمّد بن عبد الله الزركشي ( ٧٤٥ ـ ٧٩٤) في كتابه : (البرهان في علوم القرآن) شروطاً أخرى، كما أشار إلى جملة منها جلال الدين

<sup>(</sup>۱) انساء : ۸۲.

<sup>(</sup>٢) محمّد ﷺ : ١٧ .

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر ۱ : ۵.

۱۰ ...... بهجة الخواص من هدى تفسير سورة الإخلاص
 السيوطى ( ۸٤۸ ـ ۹۱۱) فى كتابه: (الإتقان فى علوم القرآن).

ثمّ القرآن الكريم وإن كان له بطن وبطون كما ورد في الأحاديث الشريفة، إلّا أنّ هذا لا يعني أن يفسّر القرآن بالرأي والهوى، بل تـلك البطون والوجـوه والمعاني الجديدة لا بدّ من إرجاعها إلى الظواهر والتنزيل وذكر الشواهـد مـن الآيات الأخرى.

فإنّ القرآن الكريم كما وصفه رسول الله على الله الله الله الله المعاني المتسلسلة وباطنه علم، ظاهره أنيق وباطنه عميق (() إلّا أنّ باطنه بمعنى المعاني المتسلسلة المتصلة بالظاهر، فما كان منقطعاً عنه فهو من التفسير بالرأي المردود والساطل، والذي يستوجب التلاعب من قبل المغرضين والجهّال بآيات الله وبما جاء به الوحى المبارك.

فالقرآن الكريم ذو تفسير وتأويل، والثاني على نحوين: فإنّه تارةً يقابل التنزيل وأخرى يستعمل في موارد المتشابهات، فإنّ التأويل لغة: بمعنى مآل الشيء وعاقبته.

إنّ المفاهيم الكلّية في القرآن المجيد على نحوين: فإنّها تارةً لها مصاديق واضحة ومتحقّقة عند نزول الآيات، وأخرى لها مصاديق خفيّة عند نزولها أو أنّها لم تتحقّق بعد، فتطبيق الآيات والمفاهيم الكلّيّة على المصاديق الواضحة فيمن نزلت فيه الآية يكون من التنزيل، وأمّا تطبيقها على الخفايا لا سيّما التي تتحقّق في المستقبل فهو من التأويل والباطن.

قال الإمام الصادق للسلُّلا : «ظهره تنزيله، وبطنه تأويله، منه ما مضى ومنه

<sup>(</sup>١) أصول الكافي ٢: ٥٩٩.

المقدّمة .....المقدّمة المقدّمة المقدّم

ما لم يجيء بعد، يجري كما تجري الشمس والقمر  $^{(1)}$ .

وهذا يدلّ بوضوح أنّ التأويل الباطن يقابل التنزيل الظاهر أوّلاً، وأنّـه مستمرّ إلى يوم القيامة كاستمرار الشمس والقمر ثانياً، فلا يخفى لطفه.

وإلى هذا المعنى أيضاً أشار الإمام الصادق عليُّلا : «إذا نزلت آية على رجل ثمّ مات ذلك الرجل ماتت الآية من الكتاب؟! ولكنّه حيّ يجري في من يأتي كما يجري في من مضى »(٢).

وفي هذا المضمار روايات كثيرة تدلّ على جري القرآن فـي كـلّ عـصر ومصر، وأنّه غضّ جديد لا يبلى، يتماشى مع كلّ عصر.

وإليك المثال التالي في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٣) فقد فسّرها رسول الله في تنزيلها بأمير المؤمنين عليّ عليُّ فقال: أنا المنذر وعليّ الهادي إلى أمري.

ولا شكّ أنّ الهداية مستمرّة إلى يوم القيامة، فلا بدّ من أن يكون الهادي ومصداق ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ مستمرّاً كما ورد عن الإمام الباقر عليُّلا : «رسول الله المنذر وعلى الهادي، وكلّ إمام هادٍ للقرن الذي هو فيه »(١٤).

ومن هذا الباب أيضاً تأويل أمير المؤمنين من يحاربه في واقعتي الجمل وصفّين أنّه من أئمّة الكفر، فإنّه عندما أتمّ الحجّة على أهل البصرة وأخذ ينظّم

<sup>(</sup>١) مرآة الأنوار ٨: ٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ٢: ٤٨٢.

١٢ .... بهجة الخواص من هدى تفسير سورة الإخلاص

عسكره وجيشه كان يقرأ قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ نَكَثُوا أَيْـمَانَهُمْ مِـنْ بَـعْدِ عَـهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الكُفْرِ إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ (١).

ثمّ حلف أمير المؤمنين عليّ عليّ الله سبحانه أنّ أمثال طلحة والزبير من مصاديق هذه الآية الشريفة، وإن كان حين نزولها لم يكن لها مصداقاً.

وكذلك في صفّين فإنّ الفئة الباغية من قتلت عمّار بن يــاسر رضــوان الله تعالى عليه، وهم معاوية وأصحابه وكان عمّار يرتجل ويقول:

نسحن ضربناكم على تنزيله فاليوم نضربكم على تأويله

فعمل بقوله تعالى: ﴿ جَاهِدِ الكُفَّارَ ﴾ (٢) وعرف أنَّ مصداق الآية معاوية وأتباعه، وأنَّه بالأمس حارب أباه أبا سفيان وحزبه الأموى.

ولمثل هذا المعنى الجليّ خاطب رسول الله محمّد ﷺ أمير المؤمنين عليّ طَيْلًا: «فتقاتل على تأويل القرآن كما قاتلت على تنزيله، ثمّ تقتل شهيداً تخضّب لحيتك من دم رأسك »٣١.

هذا كلّه من التأويل الذي يقابل التنزيل، وكان بمعنى بيان مصاديق خفيّة عند نزول الآية أو تحقّقها في المستقبل.

أمًا التأويل الذي يتحقّق في مواضع المتشابهات، فإنّ آيات القرآن الكريم منها المحكمات وأخر المتشابهات :

﴿ هُوَ الَّذِي أُنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأُخَـرُ

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ٧٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٤٠: ١.

فإنّ دلالة الآية على المعاني المتبادرة تارة واضحة لا إبهام فيها، بل يتبادر المعنى الأوّل لأوّل وهلة من دون غموض وإبهام كنصائح لقمان لولده: ﴿ لا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [1]، فهذا من المحكمات وإنّها من أمّ الكتاب، وأخر يتبادر منها معاني متعدّدة أخرى حتّى يلزمها تشابه الأمر الواقعي بغيره، فلا بدّ للمفسّر الحاذق من رفع الملابسات والإبهامات والظنون والشكوك برجوع المتشابهات إلى المحكمات، وهذا من التأويل لا يعلمه إلّا الراسخون في العلم، وأمّا من كان في قلبه مرض فإنّه يأخذ المتشابهات لإلقاء الفتن والشكوك وتحريف المسار.

كما في قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى العَرْشِ آسَتُوَى ﴾ أَن فمن كان مريض القلب يتبع هواه وتغلّبت عليه النزعة المادّيّة فإنّه يقول بتجسيم الله ويفسّر الآية بالحسّيّات والمادّيّات وأنّ الله يجلس على عرشه كجلوس الإنسان على منبره، ويكون له أطيط كأطيط الرحل.

أمّا الراسخون في العلم ومن زادهم الله هدئ وبصيرة فبرجوعهم إلى الآيات الأخرى وإلى صدر آيات العرش وذيلها يعرفون أنّ المراد من الاستواء القدرة، وأنّ الله ليس كمثله شيء ويستحيل أن يكون جسماً لتركّبه وافتقاره، فيلزم أن يكون ممكناً وهو باطل، فالراسخ في العلم يفسّر الآية الشريفة بما يطابق

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۷.

<sup>(</sup>٢) لقمان : ١٣.

<sup>(</sup>٣) طه: ٥.

العقل السليم من نفي التجسيم لله سبحانه.

ثمّ التأويل بمعنى حمل الآية على خلاف الظاهر إنّما هو من التأويل الباطل والتفسير بالرأي المنهيّ عنه. وما يظهر من الآيات في مقام الظواهر إنّما هو قطعي الدلالة \_كما أثبتناه في محلّه من علم أصول الفقه \_.

## حكومة القرآن في حياتنا المعاصرة :

إنّ القرآن الكريم مهما تعمّقنا فيه وكشفنا عن أسراره ومعانيه فإنّه يبقى بكراً لا تدرك العقول كنه وجوده، فإنّ الله يتجلّى فيه، وهل يمكن لأحد أن يحيط بالله المحيط جلّ جلاله.

هذا، وليكن القرآن المجيد وترجمانه وشريكه هما الحاكمان في كل مجالات حياتنا الفردية والاجتماعية وعلى كل الأصعدة، ولنكن دوماً على مائدتهما، وفي ظلّ حكومتهما باتباع تعاليمهما وتطبيق أحكامهما والانتهال من مناهلهما العذبة، ثمّ نشرهما إلى كلّ العالم، فإنّهما قانون الإسلام ودستوره الخالد، والمخبران عن الماضي والحاضر والمستقبل، ما إن تمسّكنا بهما لن نضلّ بعدهما أبداً.

قال رسول الله ﷺ: كتاب الله فيه بيان ما قبلكم من خبر وخبر ما بعدكم.

قال الإمام الصادق عليه القريز الجبّار أنـزل عـليكم كـتابه وهـو الصادق البارّ... فيه خبركم وخبر من قبلكم وخبر من بـعدكم، وخبر السـماء والأرض.

لقد فاق المسلمون وارتفع شأنهم بالقرآن الكريم، فجلسوا على عروش أباطرة الغرب وأكاسرة الشرق، إلا أنّه ومن المؤسف المؤلم ما أن ترك المسلمون

قرآنهم واكتفوا برسمه وظواهره من دون تطبيق تعاليمه وأحكامه، إلا وضعفت حكوماتهم، وقلّت شوكتهم، وأفلت كواكب سعدهم، وعفى أثرهم من تاريخ الأمم المتقدّمة، فأصبحوا أذلاء مهطعي الرؤوس تتحكّم فيهم أتباع الديانات الباطلة والمذاهب المنحرفة، بعد أن كانوا سادة الأرض وخير الأمم.

أراد لهم القرآن العزّة فباعوها بدنيا غيرهم، ورضوا بالذلّة، فتسلّط عليهم من لا يرحمهم، وذهبت شوكتهم وتهاوت عزّتهم، وعادت الجاهليّة ثانية بثوبها الجديد، أدهسي وأمرّ من الأولى، فاستعمرهم الأجانب، ونهبوا شرواتهم واستعبدوهم حتّى واكبوا كفّار مكّة في مقولتهم: ﴿ لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَٱلغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (١).

أجل، إنّ القرآن الكريم آيات بيّنات في صدور الذين أُوتوا العلم، وإنّ الله يحفظه ويرعاه من التحريف والانحراف، ويؤيّده بالمؤمنين، ويحفظه من النقص والزيادة والتحريف:

## ﴿ نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (٢).

فأيّ مجتمع إسلامي مشى خلف القرآن وجعله إماماً وقدوةً له، سيتحوّل إلى وحدة متراصّة البنيان لا يـصيبها الوهـن والذلّ، ولا يـتسرّب إليـه اليأس والحَزّن.

فالرجوع والإنابة إلى القرآن الكريم مرّة أخرى، عقيدة وعملًا، يمكّن المسلم الرسالي من أن يقرّر مصيره، ويعرف حقيقة أمره، وأنّه كيف يتعامل مع

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٩.

١٦ .... بهجة الخواصَ من هدى تفسير سورة الإخلاص

الحياة في مظاهرها وعوالمها وأهدافها، فيخرج من هامش الحياة ليدخل في متنها، ويتفاعل مع متطلّباتها ومعطياتها، ويخرج من الظلمات ليدخل ساحات النور والبهجة والسرور.

ثمّ كلّ مسلم ومسلمة مسؤول عن القرآن الكريم في نشره وبيان علومه وتعليمه على نطاق واسع، وتفعيله وتحريكه وتطبيق آياته ووعيه في إطار واسع، فإذا كنّا خير أمّة أخرجت للناس لأنّا نأمر بالمعروف وننهى عن المنكر، فهل نحن كذلك اليوم فنستحق المدح الإلهى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنّاس ﴾ (١٠)؟!

ولا يخفى أنَّ ورثة الكتاب السابقين أدّوا ما عليهم من واجبات وحقوق تجاه القرآن الكريم، فسعدوا وأعزّهم الله سبحانه، فهل نحن على آثارهم مقتدون؟!

#### القرآن والشيعة:

إنّ للشيعة الإماميّة أتباع مذهب أهل البيت المَهَيُّ باع طويل في حفظ علوم القرآن ونشره والاهتمام بتلاوته وتدارسه وتطبيقه وتنفسيره وتأويله، فان أصحاب الأئمّة الأطهار عَهَيُّ ، كيونس بن عبد الرحمن ومحمّد بين الحسن وغيرهما لهم كتب في فضل القرآن، وكذلك الأجيال التي من بعدهم، فإنّ لهم الباع الوسيع في تفسير القرآن الكريم وبيان علومه، فقد تركوا لنا تراثاً عظيماً، وكتبوا بما لا يحصى عدداً. فجزاهم الله خيراً، وعلينا أن ننهج مناهجهم، ونقتدي

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۰.

المقدّمة ...... المقدّمة المناه المقدّمة المقدّمة المقدّمة المقدّمة المقدّمة المقدّمة المناه المقدّمة المناه المقدّمة المناه المقدّمة المناه المقدّمة المناه المناه

بآثارهم، ونمشي على خطاهم، فإنّ القرآن الكريم هو النور الهادي والمرشد الناصح الذي يخرج المجتمع بامتثال أوامره ونواهيه في التفرّق والتشتّت إلى الوحدة والتلاحم، ويقوّم حركة الجماهير والطاقة الاجتماعيّة، ويقودها إلى النموّ والتفاعل والتكامل، حتى تثمر العدالة في جميع طبقات المجتمع وفسي جميع حالاته.

قال رسول الله ﷺ: إذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن.

وقال عَلَيْهُ: القرآن هدى من الضلالة، وتبيان من العمى، واستقامة من العثرة، ونور من الظلمة، وضياء من الأحداث، وعصمة من الهلكة، ورشد من الغواية، وبيان من الفتن، وبلاغ من الدنيا إلى الآخرة، وفيه كمال دينكم، وما عدل أحد من القرآن إلا إلى النار.

قال الله تعالى :

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَكِتَابُ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ آتَبَعَ رِضُوانَـهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّـلُمَاتِ إِلَى النَّـورِ بِاذْنِهِ وَيَسَهْدِيهِمْ إِلَى صِـرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١).

إنّ القرآن الكريم يحقّق لنفس الإنسان طهارتها، وإنّه لوحة إلهيّة انعكست فيها عوالم التكوين، فيصل الإنسان إلى ما يناسبه من موقع في هذا الوجود الوسيع، فيعرف المقصود من أصل وجوده في هذا الكون الرحب.

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٥ ـ ١٦.

### القرآن مدرسة الأجيال:

ولا يخفى أنَ علوم القرآن ومعارفه ليست من سنخ المعارف والعلوم الطبيعيّة التي يمكن أن تنال بالحسّ والتجربة والاعتبار، إنّما هي علوم حقيقيّة فوق الحسّ والاعتبار، لأنّ القرآن كلام الله المجيد الذي لا تناله الأوهام ولاالخيالات، ولا تدركه الحواس لإحاطة علمه وكلامه بكلّ شيء.

فالقرآن مدرسة حيّة متكاملة تعمّ آحاد أفراد المجتمع، وتشذّ بعضهم إلى بعض لتجعل منهم أمّة واحدة، كأنّها بنيان مرصوص متماسك الأبعاد والأطراف يعمّها الحبور والتقدّم والازدهار والحيويّة والنشاط.

إنَّ مدرسة القرآن العظيم قادرة على أن تعطي للبشريَّة في كلّ أطوارها وأزمانها ما به ضمان سعادتها وصلاح أجيالها، ترسم لهم سبل الخلاص من النزعات الطاغوتيّة والآفات القوميّة والفئويّة، وتعلن للعالم أنَّ التفاضل بينكم إنَّما هو بالإيمان والعلم والتقوى والجهاد.

ثمّ لا سبيل إلى تحقيق إيديولوجيّة القرآن وتطبيق رسالته الإنسانيّة والإلهيّة إلاّ بتعلّمه والتفّقه في آياته والاطّلاع الكامل والتامّ على تراكيبه ومفرداته، وأن يُفسّر القرآن بتفسير جديد يتماشى مع عصرنا المتحضّر، فإنّ القرآن غضّ جديد لا يُبلى ولا يُخلق.

سئل الإمام الصادق عُلَيُّلِا ؛ ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدرس إلّا غضاضةً؟

قال عَلَيُّلِا : لأنَّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان ولا لناس دون ناس فهو في كلَّ زمان جديد وعند كلَّ قوم غضّ إلى يوم القيامة.

المقدّمة ......ا

### القرآن في ميزان الثقلين:

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ ".

﴿ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (١٠.

وقال رسول الله تَنْفَقُ : إذا أردته عيش السعداء، وموت الشهداء، والنجاة يوم الحسرة، والظلّ يوم الحرور، والهدى يوم الضلالة، فادرسوا القرآن فإنّه كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان ... خياركم من تعلّم القرآن وعلّمه.

قال أمير المؤمنين عليُّ في صفة القرآن: جمعله الله ريّاً لعطش العملماء، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاجّ لطرق الصلحاء، ودواء ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة.

واعلموا أنَّ هذا القرآن هو الناصح الذي لا يغشّ. والهادي الذي لا يضلٌ، والمحدَّث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحد إلاَ قام عنه بـزيادة فـي هدى أو نقصان من عمى.

وقال عَلَيْكِ ؛ الله الله في القرآن لا يسبقكم بالعمل به غيركم... إنَّ فيه شفاء من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق والغيّ والضلال.

وقالت فاطمة الزهراء عَلِيُّكُ : لله فيكم عهد قدّمه إليكم. وبقيّة استخلفها

<sup>(</sup>١) الأسراء : ٩.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٤٢.

عليكم : كتاب الله بيّنة بصائرها، وآي منكشفة سرائرها، وبرهان متجلّية ظواهره، ومديم للبريّة استماعه، وقائداً إلى الرضوان اتّباعه، ومؤدّياً إلى النجاة أشياعه، فيه تبيان حجج الله المنيرة، ومحارمه المحرّمة، وفيضائله المدوّنة، وجمله الكافية، ورخصه الموهوبة، وشرائطه المكتوبة، وبيّناته الجالية.

قال الإمام الحسن المجتبى للنَّلِظ : إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور، فليجل جالٍ بصره، وليلمم الصفة فكره، فإنَّ التفكّر حياة قلب البصير، كما يمشى المستنير في الظلمات بالنور.

وقال الإمام الحسين الشهيد عليُّلا : القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق.

وقال الإمام زين العابدين عليُّه : آيات القرآن خزائن، فكلّما فتحت خزانة ينبغي لك أن تنظر ما فيها.

وقال عَلَيُّهُ : كتاب الله عزّ وجلّ على أربعة أشياء : على العبارة والإشارة واللطائف للأولياء، واللطائف للأولياء، واللطائق للأنبياء. والحقائق للأنبياء.

قال الإمام الباقر عَلَيْلًا: تعلّموا القرآن، فإنّ القرآن يأتي يوم القيامة في أحسن صورة نظر إليها الخلق.

قال الإمام الصادق عَلَيُّلا : إنَّ القرآن عهد الله إلى خلقه، فقد ينبغي للـمرء المسلم أن ينظر في عهده وأن يقرأ منه في كلّ يوم خمسين آية.

وقال عُلِيَّلًا: وما من أمر يختلف فيه اثننان إلّا وله أصل في كنتاب الله عزّ وجلّ ولكن لا تبلغه عقول الرجال.

قال الإمام الكاظم عليه علا عدد درجات الجنّة عدد آي القرآن، فإذا دخل صاحب القرآن الجنّة قيل له: اقرأ وارقأ بكلّ آية درجة، فلا تكون فوق حافظ

المقدّمة ......

القرآن درجة.

قال الإمام الرضا عليه في وصف القرآن: هو حبل الله المتين، وعروته الوثقى، وطريقته المثلى المؤدي إلى الجنة، والمنجي من النار، لا يُخلق من الأزمنة، ولا يعث على الألسنة، لأنه لم يجعل لزمان دون زمان، بل جعل دليل البرهان وحجّة على كلّ إنسان، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد.

قال الإمام الجواد للثيلة : كلّ أُمّة قد رفع الله عنهم علم الكتاب حين نبذوه، وولاهم عدوّهم حين تولّوه، وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه وحرّفوا حدوده، فهم يروونه ولا يرعونه، والجهّال يعجبهم حفظهم للـروايـة، والعـلماء يحزنهم تركهم للرعاية.

هذا غيض من فيض في عظمة القرآن الكريم وفضله ومقامه الشامخ، وأنّه غضّ جديد لكلّ الأعصار والأمصار. ولا بدّ لنا أن نفسّر القرآن بتفسير جديد في كلّ عصر يتلاءم مع التقدّم الحضاري والتفوّق العلمي والفنّي، ولا سيّما قد ورد عن الإمام زين العابدين عليّه أنّه في آخر الزمان يأتي أقوام يتعمّقون فأنزل الله إليهم سورة التوحيد وآيات من سورة الحديد.

وهذا يعني بوضوح أنّه لا بدّ من التعمّق والغور في دراسة القرآن الكريم، واستخراج الدرر واللآلئ الجديدة في كلّ زمان بما يتناسب ويتلاءم معه.

## تفسير القرآن في كلّ سنة :

ويبدو لي أنّ للقرآن الكريم في كلّ سنة تفسيراً حديثاً وتأويلاً جديداً يتلطّف بهما ربّ العالمين على عباده، وينزّلهما على وليّه الأعظم قطب عبالم

الإمكان صاحب الزمان عليه في ليلة القدر من كلّ عام، فما يأتي به المفسّرون من معلومات جديدة ومعاني باكرة إنّما هو بإلهام وفيض من ذلك الوليّ الأعظم عليه . ويدلّ على ذلك ما ورد في الحديث الشريف:

عن الشيخ الصدوق عليه الرحمة، بإسناده في الفقيه: رجلاً يسأل أبا عبد الله عليه اليلة القدر كانت أو تكون في كلّ عام، فقال له أبو عبد الله عليه الورفعت ليلة القدر لرفع القرآن.

قال المحدّث الفيض الكاشاني في الوافي في بيان هذا الخبر الشريف:

فينبغي لعلمائنا الأعلام أن يسبروا بين آونة وأخرى في مفاهيم القرآن المجيد ويتعمّقوا في آياته الكريمة وكلماته المقدّسة، ليقدّموا لأوساطنا العلميّة والثقافيّة ولمجتمعاتنا الإسلاميّة وشبابنا المتعطّش تفسيراً قيّماً حديثاً يتماشى مع العصر المتطوّر، ويتفاعل مع مواكبة الحياة المتحضّرة، وبهذا نُرجع القرآن الكريم مرّة أخرى إلى واقعنا وحياتنا المعاصرة بعد أن اتّخذه القوم مهجوراً على الرفوف، ويتلونه في الفواتح وقبل الأذان في الإذاعات وما شابه ذلك من المظاهر القشريّة،

<sup>(</sup>١) الوافي ١١: ٣٨١، والرواية من كتاب من لا يحضره الفقيه ٢: ١٥٨، الرقم ٢٠٢٣.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

والحديث ذو شجون ...

### وأخيراً:

فضيلة الأستاذ الحجّة الخطيب السيّد كامل الصفواني دامت إفاضاته من الفضلاء الحجازيّين، وقد حضر عندي قبل سنين بعض دروسه الفقهيّة والعقائديّة في حوزة قم العلميّة، قد أتحفنا بكتابه القيّم في تفسير سورة الإخلاص، والتمس منّى أن أهديه مقدّمةً، فأجبت سؤله \_وإن كنت أقلّ من ذلك \_ فأجلت البصر وسرحت فيه بريد النظر، فأبهجتني أبحاثه، وأقرّت نواظري مطالبه، وألفيته نافعاً يضمّ بين دفّتيه العقائد الحقّة، ومفيداً يحتوي بين طيّاته التفسير الناصع الذي يمتاز بالإحاطة على دقائق البحوث في كلّ المجالات التي طرحها، مع قوّة البرهان وحسن البيان، ولطافة الأُسلوب وقوام الطرح، فجزي الله كاتبه وناسقه خير الجزاء، وهنَّأه وإيَّانا بالكأس الأوفى من كوثر الزهراء على الله أمير المؤمنين على النُّه شربة لا ظمأ بعدها أبداً، ولله درّه وعليه أجره بما بذل من الجهد العلمي في التنقيب والتأليف، راجياً من المولى العلمّ الأعلى سبحانه وتعالى أن يأخـــذ بيده ويرشده إلى دراسات علميّة أخرى، وإلى تفسير القرآن الكريم بتمامه، فإنّ الأُمّة الإسلاميّة في عصرنا الراهن ـعـصر الصـحوة الإسـلاميّة ـ مـتعطّشة إلى المعارف الإسلاميّة، لا سيّما علوم القرآن الكريم وفنونه، وإنّى إذ أبارك له هـذا الجهد الخالص في سورة الإخلاص، أملي به أن يكمل الأشواط الأخرى في هذه المجالات، وثقتي بالمؤمنين الكرام لا سيّما في بلاد الحجاز أن يؤزّروه وينتفعوا من فضيلته ومن كتابه وعلمه وخطبه وإرشاداته.

أسأل الله أن يجعله وجميع رجال الدين علماً للإسلام، وكهفاً وملاذاً للأُمّة، وإنّي لا أنساهم من الدعاء، كما ألتمس منهم الدعاء لا سيّما في مظانَ الاستجابة.

سيّدنا الأجلّ، وددت أن أذكر في مقدّمة كتابك القيّم جملة من الأحاديث الشريفة تشير إلى فضل سورة الإخلاص والمسمّاة بسورة التوحيد أيضاً، ومسن خلالها سيقف القارئ الكريم على عظمة هذه السورة، ومن ثمّ يدخل في تفسيرها ومعرفتها بكلّ شوق وتلهّف وبصيرة.

فإلى القرّاء الأعزّاء هذه الروايات، وما هي إلّا غيض من فيض.

#### فضل سورة الإخلاص في الروايات الشريفة :

ا ـ عن مولانا الإمام الصادق عليه النبيّ صلّى على سعد بن معاذ، فقال: لقد وافى من الملائكة سبعون ألفاً وفيهم (ومنهم خ) جبرئيل يصلّون عليه فقال: له: يا جبرائيل، بما يستحقّ صلواتكم عليه؟ فقال: بقراءته (قبل هو الله أحد) قائماً وقاعداً وراكباً وماشياً وذاهباً وجائياً.

٢ ـ وقال عَلَيْهُ : من قرأ (قل هو الله أحد) حين يخرج من منزله عشر مرّات لم يزل في حفظ الله عزّ وجلّ وكلائه حتّى يرجع إلى منزله.

٣ ـ وقال عُلَيُّة : من قرأ (قل هو الله أحد) مرّة واحدة فكأنّـما قـرأ ثـلث القرآن وثلث التورأة وثلث الإنجيل وثلث الزبور.

٤ ـ وقال رسول الله عَيَّاتُ لعليّ بن أبي طالب عليّ الله عالي المنه مثل (قل هو الله أحد) فإنّ من قرأها مرّة فكأنّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرّتين فكأنّما قرأ القرآن كلّه، وكذلك أنت من ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاث مرّات فكأنّما قرأ القرآن كلّه، وكذلك أنت من أحبّك بقلبه كان له ثلث ثواب العباد، ومن أحبّك بقلبه ولسانه كان له ثلثا ثواب العباد، ومن أحبّك بقلبه ولسانه كان له ثلثا ثواب العباد، ومن أحبّك بقلبه ولسانه ويده كان له ثواب أجمع العباد.

٥ ـ وعن نعمان بن بشير قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ (قل هو الله أحد)

مرّة فكأنّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرّتين فكمن قرأ ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاثاً فكمن قرأ القرآن كلّه، وكذلك من أحبّ عليّاً بقلبه أعطاه الله ثلث ثواب هذه الأمّة، ومن أحبّه بقلبه ولسانه أعطاه الله ثلثي ثواب هذه الأمّة كلّها، ومن أحبّه بقلبه ولسانه ويده أعطاه الله ثواب هذه الأمّة كلّها.

٦ \_ روي عن النبي ﷺ أنّه قال: من قرأ هذه السورة وأصغى لها أحبّه الله،
 ومن أحبّه الله نجا، ومن قرأها على قبور الأموات فيها ثواب كثير، وهي حرز من
 كلّ آفة.

٧ ــ وقال الصادق للنِّل : من قرأها وأهداه الموتى كان فيها ثواب ما فسي جميع القرآن، ومن قرأها على الرمد سكنه الله وهدّأه بقدرة الله.

٨ ـ الرضا عليم في صحيفته قال: قال رسول الله عَلَيْنَ : من مرّ على المقابر وقرأ (قل هو الله أحد) عشر مرّات ثمّ وهب أجره للأموات أعطى من الأجر بعدد الأموات.

٩ \_قال رسول الله ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) حين يأخذ مضجعه غفر
 الله له ذنوب خمسين سنة.

١٠ ــ عن الإمام الكاظم عُليَّا قال: سمع بعض آبائي عَلَمَيَا رجلاً يقرأ (قل هو الله أحد)، فقال: آمن وأمن.

المهتدي قال: سألت الرضا لله عن التوحيد فقال: عن التوحيد فقال: كلّ من قرأ (قل هو الله أحد) وآمن بها فقد عرف التوحيد، قلت: كيف نقرأها؟ قال: كما يقرأ الناس، وزاد فيه: كذلك الله ربّي، كذلك الله ربّي.

١٢ \_كان الرضا علي إذا قرأ (قل هو الله أحد) قال سرّاً: الله أحد، فإذا فرغ منها قال: كذلك الله ريّنا، ثلاثاً.

۱۳ ـ عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: أيعجز أحدكم أن يقرأ كلّ ليلة ثلث القرآن؟ قالوا: ومن يطيق ذلك؟ قال: (قل هو الله أحد) ثلث القرآن.

المؤمنين عليه قرأ (قل هو الله أحد)، فلمّا فرغ قال: يا هو يا من لا هو إلّا هو، اغفر لي وانصرني على القوم الكافرين. وكان على على يقول: ذلك يوم صفّين وهو يطارد.

١٥ ـ عن أبي عبد الله عليُّلِخ، قال: من أوى إلى فراشه فقرأ (قل هو الله أحد) عشر مرّة حفظه الله في داره ودويرات حوله.

١٦ ـ عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه قال: من قرأ (قل هو الله أحد) عشر مرّة في دبر الفجر لم يتبعه في ذلك اليوم ذنب، وإنّه رغم أنف الشيطان.

١٧ ـعن أبي الحسن عليُّ قال: من قدّم (قل هو الله أحد) بينه وبين جبّار منعه الله منه: يقرأها بين يديه، ومن خلفه وعن يمينه، وعن شماله، فإذا فعل ذلك رزقه الله خيره، ومنعه شرّه.

١٨ ـ عن سليمان بن خالد قال: سمعت أبا عبد الله عليُّلِي يقول: من مضت به ثلاثة أيّام لم يقرأ فيها (قل هو الله أحد) فقد خذل ونزع ربقة الإيمان من عنقه، فإن مات في هذه الثلاثة الأيّام، كان كافراً بالله العظيم.

١٩ ـ قال أبو هاشم: قلت في نفسي: أشتهي أن أعلم ما يقول أبو محمّد في القرآن، أهو مخلوق أو غير مخلوق؟ فأقبل عليَّ فقال: أما بلغك ما روي عن أبي عبد الله عليُّ لمّا نزلت (قل هو الله أحد) خلق لها أربعة ألف جناح، فما كانت تمرّ بملاً من الملائكة إلّا خشعوا لها، وقال: هذه نسبة الربّ تبارك وتعالى.

٢٠ عن أبي عبد الله طليَّة أنّه قال: من قرأ (قل هو الله أحد) نـفت عسنه
 الفقر، واشتدّت أساس دوره، ونفعت جيرانه.

٢١ ـ عن أبي جعفر عليُّ إلى يقول: من لم يبرءه سورة الحمد و اقل هــو الله أحد) لم يبرئه شيء، وكلّ علّة تبرئها هاتين السورتين.

٢٢ عن أبي هريرة قال: قال النبي ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) نظر الله إليه ألف نظرة بالآية الأولى، وبالآية الثانية استجاب الله له ألف دعوة، وبالآية الثالثة أعطاه الله ألف مسألة، وبالآية الرابعة قضى الله له ألف حاجة، كل حاجة خير من الدنيا والآخرة.

٢٣ ـ وفي بعض الروايات: قال أمير المؤمنين عليُّ : من قرأ ! قل هـ و الله أحد) حين يأخذ مضجعه، وكل الله به خمسين ألف ملك يحرسونه ليلته.

٢٤ ـ عن النبيُّ اللَّهُ : من قرأ (قل هو الله أحد) مائتي مرّة غفر له ذنب مائتي سنة.

٢٥ ـ وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ كل يوم مائتي مرّة (قل هو الله أحد) كتب الله له ألف وخمسمائة حسنة، ومحى عنه ذنوب خمسين سنة إلا أن يكون عليه دين.

٢٦ \_ وقال ﷺ: من أراد أن ينام على فراشه من الليل فنام على يمينه، ثمّ قرأ (قل هو الله أحد) مائة مرّة، فإذا كان يوم القيامة يقول له الربّ: يا عبدي ادخل على يمينك الجنّة.

٢٧ \_ وقال ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) على طهارة مائة مرّة كطهارة الصلاة يبدأ بفاتحة الكتاب كتب الله له بكلّ حرف عشر حسنات، ورفع له عشر درجات، وبنى له مائة قصر في الجنّة، وكأنّما قرأ القرآن ثلاثاً وثلاثين مرّة، وهي

٢٨ .... ٢٨ بهجة الخواصّ من هدى تفسير سورة الإخلاص

براءة من الشرك، ومحضرة للملائكة ومنفرة للشياطين، ولها دويّ حول العرش تذكّر بصاحبها، حتّى ينظر الله إليه، وإذا نظر إليه لم يعذّبه أبداً.

٢٨ ــ عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله عَلَيْنَ : من قرا (قل هـو الله أحد) في كل يوم خمسين مرّة نودي يوم القيامة من قبره: قم يا مادح الله، فادخل الجنّة.

٢٩ ـ وقال ﷺ : من نسي أن يُسمّي على طعامه فليقرأ (قل هو الله أحد) إذا فرغ.

٣٠ ـ وعن جرير البجلي قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ (قــل هــو الله أَحد) حين يدخل منزله نفت الفقر عن أهل ذلك المنزل والجيران.

٣١ ـ وعن عبد الله بن الشخير قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) في مرضه الذي يموت فيه، لم يفتن في قبره وأمن من ضغطة القبر، وحملته الملائكة يوم القيامة بأكفّها حتّى تجيزه الصراط إلى الجنّة.

٣٢ ـ وعن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ آية الكرسي و (قل هو الله أحد) في دبر صلاة مكتوبة، لم يمنعه من دخول الجنّة إلاّ الموت.

٣٣ عن أنس قال: قال رسول الله يَجَنَّقُ : جاءني جبرئيل في أحسن صورة ضاحكاً مستبشراً فقال: يا محمد، العليّ الأعلى يقرئك السلام ويقول: إنّ لكلّ شيء نسباً، ونسبتي (قل هو الله أحد)، فمن أتاني من أمّتك قارئاً لـ (قل هو الله أحد) ألف مرّة من دهره ألزمه داري وإقامة عرشي، وشفّعته في سبعين ممّن وجبت عقوبته، ولولا أنّي آليت على نفسي ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المَوْتِ ﴾ (١) لما

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٨٥.

٣٤ ـ وقال عَيَّاتُهُ : من أراد سفراً فأخذ بعضادتي منزله، فقرأ إحدى عشـرة مرّة (قل هو الله أحد) كان الله تعالى له حارساً حتّى يرجع.

٣٥ ـ وعن أنس عن رسول الله ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) ألف مـرّة كانت أحبّ إلى الله من ألف فرس ملجمة مسرجة في سبيل الله.

٣٦ ـ قال رسول الله ﷺ: من قرأ (قل هو الله أحد) ألف مرّة فقد اشترى نفسه من الله وهو من خاصّة الله.

أقول: هذه الروايات الشريفة وإن كان بعضها ضعيفة السند أو عامّيّة الرواة. إلّا أنّه من باب التسامح في أدلّة السنن يعمل بها ويثاب عليها، ثـمّ فسي البـاب روايات أخرى، فراجع (١٠).

لا يخفى أنّ من مجموع هذه الروايات الشريفة نقف على حقائق جمّة بأنّ سورة التوحيد بمنزلة ثلث القرآن الكريم، بل وثلث الكتب السماويّة كالتوراة والإنجيل والزبور، لأنّ الإيمان كلّه في القرآن، وإنّه عبارة عن التوحيد والنبوّة علمستدامة بالإمامة والمعاد، كما أنّ لسورة التوحيد (قل هو الله أحد) تأثيراً في حفظ الإنسان ونجاته بكلّ أبعاده الروحيّة والجسديّة حتّى تسكين أوجاع الرمد، فهي حرز من كلّ آفة، كما أنّ لها تأثيراً على حياة الأموات البرزخيّة، وتقرّب العبد إلى ربّه حتّى تصلّي الملائكة على جنازته بآلاف مؤلّفة. وغير ذلك من الآثار المعنويّة والماديّة في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٨٩: ٣٤٤\_٣٦٣.

ثمَ الذي يجسّد لنا التوحيد بآياته هو أمير المؤمنين عليّ بن أبسي طالب عليًّا ، وهذا فيه سرّ عظيم، فلا يخفي لطفه.

وإليكم جملة أخرى من الروايات الشريفة في فضل سورة التوحيد، وذلك عند تلاوتها في الصلاة اليوميّة وفي النوافل.

٣٧ ـ عن الإمام الصادق عليه قال: من مضى به يوم واحد فصلّى فيه بخمس صلوات ولم يقرأ فيها بـ (قل هو الله أحد) قيل له: يا عبد الله، لست من المصلّين.

٣٨ ـ عن أبي عليّ بن راشد قال: قلت لأبي الحسن عليُّلا : جعلت فداك، كتب إليَّ محمّد بن الفرج يعلّمني أنَّ أفضل ما يقرأ في الفرائض بإنّا أنزلناه و (قل هو الله أحد) وإنّ صدري ليضيق بقرائتها في الفجر، فقال: لا يضيق صدرك بهما، فإنّ الفضل والله فيهما.

٣٩ عن صفوان الجمّال، قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: صلاة الأوّابين كلّها بـ (قل هو الله أحد).

٤٠ عن عمران بن الحسين أنّ النبي تَشْ بعث سرية واستعمل عليها عليّاً، فلمّا رجعوا سألهم عنه؟ فقالوا: كلّ خير فيه، غير أنّه قرأ بنا في كـلّ الصلوات بـ (قل هو الله أحد)، فقال: يا عليّ، لِمَ فعلت هذا؟ فقال: لحبّي بـ (قل هو الله أحد)، فقال النبيّ تَشِينُ : ما أحببتها حتّى أحبّك الله عزّ وجلّ.

ا ٤ - كان رسول الله عَيَّلَة يجمع قول (قل هو الله أحد) في الوتر - أي يقرأها ثلاث مرّات - لكي يجمع القرآن كلّه، وروي أنّه من قرأ في الركعتين الأوليين من صلاة الليل في كلّ ركعة الحمد مرّة و (قل هو الله أحد) ثلاثين مرّة انفتل وليس بينه وبين الله عز وجل ذنب إلّا غفر له.

المقدّمة .....

27 ـ كان الإمام الباقر عليُّلِغ إذا صلّى يقرأ في الوتر بـ (قل هو الله أحد) في ثلثهن، وكان يقرأ (قل هو الله أحد) فإذا فرغ منها قال: كذلك الله ربّى (١٠).

٤٣ عن أبي عبد الله عليُّلا قال: من مضت له جمعة ولم يقرأ فيها بـ (قل هو الله أحد) ثمّ مات، مات على دين أبي لهب.

21 عن أبي عبد الله للنُّهِ قال: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدع أن يقرأ في دبر الفريضة بـ (قل هو الله أحد)، فإنّه من قرأها جمع الله له خير الدنيا والآخرة، وغفر الله له ولوالديه وما ولدا.

ولمثل هذا فليتنافس المتنافسون، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

العبد عادل العلوي قم المقدّسة ـالحوزة العلميّة ٢٥ صفر المظفّر ١٤٢٤

<sup>(</sup>۱) نقلنا مجموعة هذه الروايات الشريفة من تفسير البرهان ٤: ٥٢٠. وراجع بحار الأنـوار ٩٠: ٤٤٠، باب ١٢٤، وفي الباب ٢٤ رواية.

# الفهرست

| ٣. | عظمة القرآن الكريم                   |
|----|--------------------------------------|
|    | القرآن هديَّ للمتّقين                |
| ٧. | سعادة الدارين في القرآن              |
|    | التفسير والتأويل                     |
| ١٤ | حكومة القرآن في حياتنا المعاصرة      |
| 17 | القرآن والشيعة                       |
| ۱۸ | القرآن مدرسة الأجيال                 |
| ۱۹ | القرآن في ميزان الثقلين              |
| ۲١ | تفسير القرآن في كلّ سنة              |
| ۲٤ | فضل سورة الإخلاص في الروايات الشريفة |
| ٣٢ |                                      |



## موسوعة رسالات إسلامية

سألة

محاضرات في علم الأخلاق / القسم الثاني تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٦ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم

المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - ?? - ?

FAN 978964591????

EAN 9789645917777

شابك ؟ \_ ؟؟ \_ ٥٩١٥ \_ ٤٢٤

اي. اي. ان. ۱۹۶۶ ۹۱۸ ۹۲۸۹۸ ۹۷۸۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

### الكلمة الطيّبة

# علم الأخلاق في تقسيم فلسفي

الحمد لله الذي خلق النفس وسوّاها، فألهمها فجورها وتقواها، والصلاة والسلام على أشرف الخلق وسيّد الأخلاق محمّد المصطفى الأمين، وعملى آله المعصومين الطاهرين.

أمّا بعد؛

فاعلم أنّ من أشرف العلوم الإلهيّة والإنسانيّة (علم الأخلاق) وأنّه يرجع في مبادئه وقواعده، وفي غاياته ونتائجه، وفي آثاره وعوائده إلى الديمن والفلسفة، أي يجمع بين العقل والوحي. كما أنّ الرؤية الكونيّة تختلف باختلاف الأنظار والمعتقدات، وبما يحمل الإنسان من خلفيّة ثقافيّة وفكريّة في المبادئ والغايات.

ثمّ (الفلسفة) مصدر انتزاعي عن (فيلوسوفيا) وهي كلمة يونانيّة معناها محبّة الحكمة \_ فيلوس (محبّة) وسوفيا (حكمة) \_.

والفلسفة: علم يبحث فيه عن حقائق الموجودات وأحوالها على ما هـي عليه، واكتشاف حقائقها بقدر الطاقة البشريّة.

(١) مقدَّمة لكتاب (الأخلاق الحسنة في المجتمع الإسلامي) بقلم الفاضلة بنت التقي النجفي.

وباعتبار الكون وما فيه من موجودات مجرّدة عقليّة، وأخرى مادّيّة عينيّة، انقسمت الفلسفة بدواً إلى قسمين :

١ ـ عقليّة: ومحورها البحث عن ظواهر العوالم الباطنيّة والمجرّدة الملكوتيّة، أي النفس والعقل.

٢ ـ طبيعيّة : ومدارها البحث عن الأجسام المادّيّة وظواهرها وتركيبها من المادّة والصورة.

ثمّ قسّموا العقليّة إلى ثلاثة أقسام:

ا علم المنطق: وهو ما يبحث فيه عن القواعد التي يستعين بها الإنسان في تفكّراته واستدلاله لتصحيح أفكاره، فيكشف من خلال معلوماته التصوّريّة والتصديقيّة، فيقصد من المنطق تصحيح الذهن عن الخطأ في الفكر. فهو آلة قانونيّة تعصم الذهن مع المراعاة عن الخطأ في الفكر.

٢ ـ الفلسفة الأخلاقية: ما يبحث فيها عن النواميس المتسلّطة على العالم الأدبي، وكيفيّة ظهورها وبروزها في حياة الإنسان، وقد يطلق عليها علم السلوك، وعلم أدب النفس، وعلم الأخلاق، ويضمّ بين دفّتيه علمي الاجتماع والسياسة المدنيّة، فإنّ علم الاجتماع: ما يبحث فيه عن فكر الإنسان وشعوره من جهة أنّه من آحاد وأفراد المجتمع الإنساني، وما هي الغاية التي وجد من أجلها؟ وكيف الوصول إليها؟ وما هي الآليّات التي يستعملها الإنسان لبلوغ الغاية؟ وعلم السياسة: ما يبحث فيه عن نظام الدول والحكومات وأشكالها، وما يبحب لها وعلماء وتأمين النظام الاجتماعي برعاية القانون والحريّات الفرديّة والاجتماعيّة في نظاق العدالة الاجتماعيّة، وحفظ حقوق الأفراد فيها.

٣ ــ الفلسفة الدينيّة: ما تبحث فيه عن عن الآليّات التي تظهر بها الأُمــور الدينيّة والمفاهيم التي تتعلّق بالوحي والسماء.

١ \_ الطبيعيّات: وتضمّ العلم الطبيعي والكيمياء والطبّ والأدوية \_معرفة
 الأدوية (الصيدلة) \_ وما شابه ذلك.

٢ ـ الرياضيّات: وتجمع الحساب والجبر والمقابلة والهندسة والهيئة والفلك
 والموسيقى.

٣-الإلهيّات: بالمعنى العامّ: ما يبحث فيها عن الوجود أو الموجود بما هو بحسب الطاقة البشريّة. وبالمعنى الخاصّ: وهو ما يبحث فيها عن إثبات الصانع والقيامة أي المبدأ والمعاد، وما بينهما من النبوّة والإمامة وصفات الله سبحانه.

وقيل: أركبان الفيلسفة ثبلاثة: المنطق وعبلم الأخبلاق والمعقولات، وموضوعها: الروح والإنسان والخالق سبحانه وتعالى.

وأدخلوا تحت كلّ منها ما يناسبه من صنوف الحكمة. وقيل: المنطق من مقدّمات الفلسفة بل مقدّمة لكلّ علم من العلوم.

ثمّ قسّموا الفلسفة أيضاً إلى :

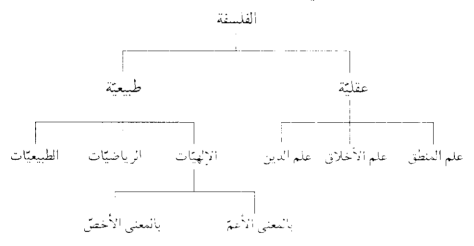
ا \_ نظريّة علميّة : وتتعلّق بما يعلم، ولا يكون للإنسان فيها اختيار وإرادة في إيجادها، والغرض منها كمال النفس الإنسانيّة بمعرفة الحقائق، والعلم بها من دون العمل.

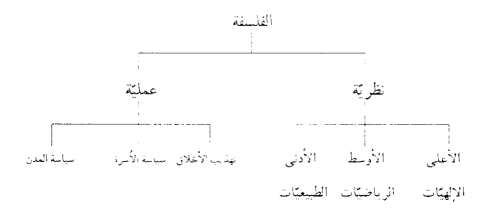
٢ عمليّة أدبيّة: وتتعلّق بما يعمل، فـتبحث عـن الأعـمال التـي يكـون
 للإنسان في إيجادها وتحقّقها إرادة واختيار، والغرض منها العلم بالحقائق والعمل
 على مقتضاها.

ثمّ قسّموا النظري إلى الأدنى وهو الطبيعي الذي يفتقر إلى المادّة في التعقّل والوجود معاً، والأوسط وهو الرياضي الذي يفتقر إلى المادّة فـي التـعقّل دون

وأمّا العملي باعتبار الإرادة، فإمّا أن يكون لنفسه وهو تهذيب الأخلاق، أو لمن يكون معه في المنزل وهو سياسة الأسرة، أو لمن يكون معه في المدينة وهو سياسة المدن.

## وإليك المخطِّط التالي للتوضيح:





وأمّا علم الأخلاق: فالخُلق \_بضمّ اللام وسكونها \_ لغـةً: بـمعنى الديـن والطبع والسجيّة.

واصطلاحاً: ملكة راسخة في النفس تصدر عنها الأفعال والأقوال بسهولة من غير حاجة إلى فكر ورويّة.

فما لم يكن راسخاً من صفات النفس كغضب الحليم لا يكون خُلقاً، وكذا ما كان راسخاً إلّا أنّه بعسر كالبخيل إذا حاول الكرم، فالقيود في التعريف حينئذ تكون احترازيّة عن الأغيار، كما أنّها تجمع المصاديق والأفراد، فلا بدّ في الحدّ التامّ أن يكون جامعاً مانعاً.

ثمّ ما يصدر عن تلك الملكة الراسخة والهيئة الثابتة في النفس إن كان جميلاً بحكم الشرع والعقل، سمّي خُلقاً وإن كان قبيحاً شرعاً وعقلاً سمّي خُلقاً سيّئاً.

والأخلاق منها ما يكون للإنسان بالطبع من دون السعي والكدح في تحصيله، وكأنّه من ذاتيّاته بفضل من الله سبحانه فتسمّى أخلاق طبيعيّة، ومنها ما يكون بالتربية والتعليم والعادة، وتسمّى بالأخلاق المكتسبة، وهي بحاجة إلى تدريب وتمرين، ثمّ التدرّج في الأخلاق والاكتساب في تهذيب النفس وصيقلة الروح، فقد أفلح من زكّاها وقد خاب من دسّاها.

والعلم الذي يبحث عن الفضائل والمكارم، وأنّه كيف يتحلّى بها الإنسان بعد تخلية النفس والقلب من الرذائل والصفات المذمومة يسمّى بعلم الأخلاق، أو الفلسفة الأخلاقيّة، أو علم السير والسلوك والعرفان، وإن كانت المدرسة العرفانيّة تختلف عن المدرسة الأخلاقيّة كاختلافهما عن المدرسة الفلسفيّة والمدرسة الدينيّة، فتدبّر.

والغرض والفائدة من هذا العلم الشريف والمقدّس بالنسبة إلى الأخلاق الطبيعيّة إبراز ما كان كامناً في النفس، وبالنسبة إلى المكتسبة تحصيلها والتحلّي بها، ثمّ تجليتها، فإنّ في الإنسان قابليّة التربية والتعليم واكتساب كلّ ما يربّى عليه من الخلق والعادات.

ثمَ فرقَ بين الآداب والأخلاق، فإنّ الأخلاق كما ذكرنا من الملاكات النفسيّة، والآداب هيئة حسنة في ظاهر الإنسان قولاً أو فعلاً.

#### مصادر ومراجع في الأخلاق :

وقد صنّف وألّف علماء الإسلام وفلاسفته في علم الأخلاق كتباً كشيرة جدّاً، وبلغات عديدة، أغنت مكتبات العالم طوال أحقاب متمادية، ومن أبرزها:

١ ـ كتاب (أخلاق الملوك) لأبي عثمان الجاحظ المتوفّى سنة ٢٥٥ هـ. ق.

٢ ـ أخلاق العلماء؛ لأبي بكر الآجري (م ٣٠٦هـ).

٣ ـ الأخلاق؛ لفخر الدين أبي بكر الرازي (م ٣١١هـ).

٤ ـ تهذيب الأخلاق؛ لابن مسكويه الفارسي (م ٤٢١هـ).

٥ ـ الأخلاق؛ للرئيس أبي على ابن سينا (م ٢٨٥).

٦ ـ أخلاق الأبرار وإحياء العلوم؛ لأبي حامد الغزالي ( ٥٠٥).

٧\_الأخلاق؛ لمحيى الدين العربي (م ٦٣٨).

٨\_أخلاق الأخيار؛ للراغب الإصفهاني (٥٤٨ ش).

٩ \_ المحجّة البيضاء؛ للفيض الكاشاني ١٠٠٧ \_ ١٠٩١ ق).

١٠ ـجامع السعادات؛ للمحقّق النراقي (١١٢٨ ـ ١٢٠٩ ق).

١١ ـ آداب النفس؛ محمّد بن محمّد الغياثي (القرن ١١ ق).

- ١٢ ـ آثار الأُوّل في ترتيب الدول؛ حسن بن عبد الله العلايي (٧١٦).
  - ١٣ \_الآداب؛ عبد الله بن محمّد ابن المعترّ ( ٢٤٠ ـ ٢٨٧).
- ١٤ ــ الآداب الشرعيّة والمنح المرعيّة؛ محمّد بن مفلح الرامـيني ( ٦٨٩ ــ ١٤ ش).
  - ١٥ \_ آداب الصحبة والمعاشرة؛ محمّد بن محمّد الغزالي (٤٥٠).
    - ١٦ \_ الأخلاق؛ السبّد عبد الله شبّر (١١٨٨ \_ ١٢٤٢ ق).
      - ١٧ \_أخلاق أهل البيت عَبِّينًا ؛ السيّد مهدى الصدر .
      - ١٨ \_ أخلاق الطبيب؛ محمّد بن زكريّا الرازي (٢٤٣).
    - ١٩ \_أخلاق العلماء؛ محمّد بن حسين الآجري ( ٣٤٩ ق).
- ٢٠ ـ الأخلاق عند الإمام الصادق عَلَيُّلا ؛ محمّد أمين زين الدين ( ١٣٣٢).
- ٢١ \_ الأخلاق والسير؛ عمليّ بمن أحمد بمن حمزم الأندلسي (٣٧٢ ـ ٤٤٣ ـ ).
  - ٢٢ \_ الآداب؛ أحمد بن حسين البيهقي ( ٣٧٢).
- ٢٣ \_ الحقائق في محاسن الأخلاق؛ محمّد بن مرتضى الفيض الكاشاني (١٠٠٧ ـ ١٠٩١ ق).
  - ٢٤ ـ الحكمة الخالدة؛ ابن مسكويه.
  - ٢٥ \_الدروس الأخلاقيّة؛ جعفر بن محمّد النقدي (١٣٠٣ \_ ١٣٧٤ ق).
- ٢٦ ــ الذريعة إلى مكارم الشريعة؛ حسين بن مبحمد الراغب الإصفهاني (٥٤٨ ش).
  - ٢٧ ـ رسالة الأخلاق؛ السيّد مجتبى اللاري الموسوي (معاصر).
    - ٢٨ ـ رسالة الأخلاق؛ ابن حزم الأندلسي.

٢٩ ـ علم الأخلاق؛ أرسطو ( ٣٨٤ ـ ٣٢٢ قبل الميلاد).

٣٠ فلسفة الأخلاق في الإسلام؛ محمّد جواد مغنية (معاصر).

٣١ ـ محاسبة النفس؛ إبراهيم بن على الكفعمي ( ٨١٥ ـ ٨٧٨ ش).

وهذا غيض من فيض، ولا يزال يراع الإسلام يخط في علم الأخلاق وفلسفته، وتهذيب النفس وتزكيتها، وبيان مكارم الأخلاق ومعاليها، على الصعيدين الفردي والاجتماعي، وفي كل أبعاد الحياة ومجالاتها، ومن الواضح أنّ العلم لا ينفع لولا الأخلاق الطيّبة:

يا من تقاعد عن مكارم خُلقه ليس التفاخر بالعلوم الفاخرة مسن لم ينتفع بعلومه في الآخرة

ولا يخفى أنَّ الكافل لصيانة المجتمع وازدهار المدنيَّة والتقدَّم الحضاري هو العلم والحكمة العمليَّة والتي هي عبارة عن: تهذيب الأخلاق، وتدبير المنزل والاُسرة، وسياسة المدن والبلاد.

وقد ثبت أنّ أفضل الحضارات وأقومها الحيضارة الإسلاميّة، فيإنّ هيذا القرآن الكريم كتاب الإسلام يدعو ويهدي للتي هي أقوم، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، هديً للناس ورحمة وبشرى للمؤمنين.

### خصائص الأخلاق الإسلامية:

يمتاز الإسلام في أخلاقه بسمات وخصائص عامّة كما يلي :

أَوَلاً ـ المعوريّة : إنَّ قوام الأخلاق الإسلاميّة وقطب دائرتها هو التخلّي عن مساوئ الأخلاق ومذامّها، والتحلّي بمكارم الأخلاق ومحاسنها، فإنَّ من أساس بعثة رسول الإسلام محمّد عَيْنِيَّ إتمام مكارم الأخلاق، كما في قوله عَيْنَ : «إنّـما

ثانياً - الواقعية: ويقصد منها التناسب والانسجام التام في الأخلاق الإسلاميّة وتفاعلها الدائم مع الفطرة الإنسانيّة مع ما منحه الله من طاقات وقابليّات بعيدة كلّ البعد عن الخيال والأوهام أو تحميل ما لا يطاق.

ثالثاً ـ الثبوتية : فإنّ الأخلاق الإسلاميّة معايير ومبادئ وغايات وقيم لا تتغيّر ، فإنّها من الثوابت المقدّسة المطلقة ، فإنّ العدل حسن مطلقاً ، كما أنّ الظلم قبيح مطلقاً ، فالخلق الإسلامي لا يتغيّر تبعاً للزمان أو المكان أو الإنسان كما في العدل والصدق وما شابه ، فإنّ لهذه الصفات قيماً ثابتة ومفهوماً محدّداً .

رابعاً ـ الشموليّة : فإنّ الأخلاق الإسلاميّة تستوعب كلّ مجالات الحياة وحالات الإنسان، فهي تدخل في علاقته مع الله ومع نفسه ومع الطبيعة ومع المجتمع، فإنّها تشمل وتسري في كـلّ أبعاد الكون والطبيعة، وفي مختلف المجالات الأخرى.

خامساً ـ الغاية العظمى: والمقياس الأسمى في الأخلاق الإسلاميّة هـ و مرضاة الله سبحانه، وتعلق الإنسان بالسماء وربطه بعالم الملكوت وصيرورته الهيّا ومظهراً لأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، من خلال الاتّـصاف بالفضائل و ترك الرذائل والنذائل، وبهذا المقياس تتحقّق السعادة في الدارين ويسود الهناء والعيش الرغيد بعيداً عن القلق والاضطراب والضياع والحرمان.

سادساً ـ الوحي والعقل والفطرة : فإنّ الأخلاق الإسلاميّة في تكوينها وحجّيّتها ترتبط بالسماء أوّلاً، أي أنّ القيم والمبادئ الإسلاميّة تستمدّ قوّتها من الوحي الصادق والعقل النيّر والفطرة السليمة، فهي إمّا صادرة من الله ورسوله أو أحد أوليائه، أو بحكم الحجّة الباطنة أي العقل السليم.

فيقتدى ويهتدى ويتأمّى في الأخلاق الإسلاميّة برسول الله محمّد ﷺ فقد ضرب للبشريّة أروع مثال في الأخلاق الحسنة، وقد مدحه الله وأثنى عليه برفيع أخلاقه: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيم ﴾ (١).

قال رسول الله ﷺ : أدّبني ربّي فأحسن تأديبي.

أدَّبه على التقوى: فكان إمام المتَّقين.

أدَّبه على الأمانة : فكان الوفيّ الأمين.

أدَّبه على الصدق : فكان خير الصادقين.

أدَّبه على الإخلاص: فكان سيِّد المخلصين.

أدَّبه على الصبر : فكان قدوة الصابرين.

أدَّبه على الشكر، فكان أُسوة الشاكرين.

وأخيراً تخلَّق بأخلاق الله عزِّ وجلِّ، فكان قائد الإنسانيَّة ورائدها...

أمّا العقل فإنّه الشجرة المثمرة والجوهرة المتلألئة عند الإنسان، فمن كان عقله الغالب على هواد، وكان يستنير بضوئه ونوره، فإنّه لا يحكم عن طريق شهواته ورغباته الحيوانيّة أو مصالحه الدنيويّة الخاصّة والمادّيّة.

وأمّا الفطرة والضمير الواعي فإنّه صوت الله من داخل الإنسان في قلبه يدعوه إلى مكارم الأخلاق والرجوع إلى أصالته النوريّة وتجرّده الروحي.

ولا يخفى أنّ الأخلاق الإسلاميّة ليس حِكراً على طائفة دون أخرى، بل من خصائصها حقّيّة الشمول، فإنّها ساحة مشاعة لا تختصّ بطائفة من البشر دون طائفة أخرى، فلا احتكار ولا أنانيّة في الأخلاق الإسلاميّة، فإنّها صدرت من الله

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

وهو الحقّ المطلق ومطلق الحقّ، وبهذا يكون للجميع على السواء، لمن أخذ بقوله وعمل بأمره، تولّاه في مبادئه وسلوكه وأخلاقه.

ثمّ الأخلاق الإسلاميّة فرديّة اجتماعيّة واجتماعيّة فرديّة، فإنّها كما تدعو لإصلاح الفرد تدعو لإصلاح المجتمع أيضاً على حدًّ سواء، فإنّها تنظر إلى سعادة الفرد كما تنظر إلى سعادة المجتمع، وتسعى لتهذيب الشخص كما تسعى لتنظيم المجتمع وسوقه إلى الفلاح والنجاح.

وينطلق تهذيب الأخلاق من إصلاح الفرد، فإنّ صلاح الأمّة والمجتمع مشروط بصلاح الأفراد، فالفرد لا بدّ من إيصاله إلى الكمال المنشود الذي رسمه الله له، كما أنّ تهذيب أخلاقه وسعادته شرط في تهذيب وسعادة وحسن أخلاق الناس. والمتكفّل لإصلاح الفرد والمجتمع بما يتلاءم مع فطرته السليمة وطبيعته الأصيلة هو الدين الجامع، ولا يتم هذا الأمر إلّا في الإسلام، فهو دين الأخلاق، فلا بدّ لدعاته ومعتنقيه أن يبثّوا في المجتمع روح الأخلاق الطيّبة، تأسياً برسول الله يَنْ والأئمة المعصومين الأطهار، فإنهم سادة الخلق وسادة الأخلاق، ومن ثمّ يقتدى بمن ورثهم من العلماء الصالحين، ومن ساهم وتكفّل في إتمام النقص في الأخلاق ليكوّن من الفرد عضواً نافعاً، ومن الناس مجتمعاً سليماً قابلاً للعلم النافع، وفاعلاً للعمل الصالح، ولا يتمّ ذلك إلّا بنشر الأخلاق الإلهيّة المحمّديّة، وتحكيمها في كلّ طبقات المجتمع رجالاً ونساءً، كباراً وصغاراً....

# دور الأخلاق في تربية الإنسان

ينصب (علم الأخلاق) وتطبيق مفاهيمه في دائرة (تربية الإنسان) وتهذيب نفسه، وذلك من خلال علاقته بربه وبالكون وبالحياة والطبيعة.

إنَّ علاقة الإنسان بربَّه تتبلور بالعبادة والمعرفة مصداقاً لقوله تعالى :

﴿ وما خلقت الجنّ والإنس إلّا ليعبدون ﴾.

أي ليعرفون، فإنّ لازم العبادة الكاملة المعرفة التامّة. ومن عرف نفسه فقد عرف ربّه، ومن عَرِفَهُ فقد عبَدُه.

وعلاقة الإنسان بالكون علاقة التسخير كما في قوله تعالى :

﴿ وسخّر لكم الفُلك لتجري في البحر بأمره وسخّر لكم الأنهار وسخّر لكم الشمس والقمر دائبين وسخّر لكم الليل والنهار ﴾.

وعلاقة الإنسان بالحياة علاقة ابتلاء وتمحيص واختبار كما في قوله تعالى:

﴿ الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيّكهم أحسن عملاً وهمو العمزيز الغفور ﴾.

فخلق الحياة للابتلاء، والموت للبعث والجزاء. وجعل مموضوع الابـتلاء والامتحان حسن العمل في كيفه، وهو الورع عن المحارم والذنوب، والإسراع في طاعة الله وطاعة رسله وأنبيائه.

فالاختبار والابتلاء \_بقسميه: ابتلاء تكليف وهو بالطاعات والمعاصي، أو ابتلاء فتنة وهي بالسرّاء والضرّاء \_هو المحكّ الأساسي الذي يجسّد الصراع منذ بدء الخلق بين معسكر الخير وقوى الشرّ في النفس الإنسانيّة.

فكانت مطمئنّة: أُلهمت التقوى والطاعة تأمر بـالخير وتـدعو إلى العـمل الصالح والعلم النافع وتحضّ عليهما.

وكانت أمَّارة بالسوء: ألهمت الشرِّ والفجور، تأمر بالشرُّ وتغرى عليه.

وكانت النفس اللّوامة: تشكّل صمام الوقياية وتنقوم بعمليّة الموازنة والتصحيح وتأنيب الضمير، إذ تلوم على فعل المعاصي وتنهى عن الإفسراط والتفريط، وإذا تقوّت المطمئنّة ضعفت الأمّارة، وكذلك العكس.

وأمّا الشيطان الرجيم فإنّه عدوّ الإنسان فمنذ الأزل، يساعد النفس الأمّارة بالسوء على غيّها وبطشها، ويستغلّ ضعفه، فيزيّن له فتن الشهوات والشبهات، ويستدرجه في الخطوات، فيهوي به في الآفات والهلكات.

والإنسان إنّما يتكوّن بعقله وقلبه وجوارحه، فإذا أراد السعادة الأبديّة فإنّه ينالها بعبادة ربّه، إذا تخلّق بأخلاقه، واستخلفه في أسمائه وصفاته، فيدنو منه فيتدلّى، قاب قوسين أو أدنى، ويتمّ ذلك بتخليته من الصفات الذميمة، وتحلية النفس بالأخلاق الفاضلة، كصدق الحديث وأداء الأمانة وبيرّ الوالديين وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد الأكبر والأصغر، والإحسان والخير إلى القريب والبعيد، والرفق والدعاء والذكر

والرحمة، وحبّ الله ورسوله وأهل بيته الأطهار عَلَهَكُمْ والإخلاص والصبر وطلب العلم والعمل الصالح وأمثال ذلك، ممّا يدخل في مفهوم العبادة بصورة عامّة. فإنّ العبادة هي الغاية المحبوبة لله والمرضية له، وبها أرسل الله الأنبياء وجميع الرسل، وهو الدين الذي جاء به الأنبياء وأنزله الله في كتبه، فمكارم الأخلاق في الواقع من أهمّ أركان الدين، وإنّها من أعظم الوجوه التي يمتاز الناس بها في درجات إيمانهم، كما ورد في الحديث الشريف: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خُلقاً».

ويرجع الخلق الحسن كلّه إلى القلب السليم، فإنّ في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كلّه، بل وصلح العالَم كلّه، وإذا فسدت فسد الجسد والعالَم كلّه، ألا وهي القلب.

﴿ فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيّم ولكنّ أكثر الناس لا يعلمون ﴾

فخلق ألله قلوب الناس مؤهّلة لقبول الحقّ ما دامت على الفطرة السليمة، كما خلق أعينهم لترى ما دامت قابلة للمرئيّات، وخلق أسماعهم لتسمع ما دامت باقية على قبول المسموعات، بأن لا تعرض عليها ما يزيل سمعها، فكلّ مولود يولد على الفطرة التوحيديّة والدين الحقّ (دين الإسلام) ما لم يهوّدانه أبواه أو ينصّرانه أو يمجّسانه.

فما فساد الفطرة إلّا نتيجة العوامل الخارجيّة من البيئة المحيطة بالإنسان، أو من إغراءات الشيطان ووساوسه، فكان الإنسان بين دعوتين: دعوة الحقّ ودعوة الباطل، أو كان في معسكرين: معسكر الخير ومعسكر الشرّ.

دور الأخلاق في تربية الإنسان ...... ١٧ .... ١٧

ويتخلّق بأخلاقين: الأخلاق الفاضلة والأخلاق الرذيلة. وهداه الله النجدين، وأعطاه الاختيار وابتلاه بالاختبار، فإمّا أن يكون شاكراً، وإمّا أن يكون كفوراً.

جاءت الرسل بالبيّنات وأنزل الله ﴿ معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ﴾ ويحقّقوا العدالة الاجتماعيّة والفرديّة.

وأهبط الشيطان ليكون عدو الإنسان:

﴿ قال فبعز تك لأغوينهم أجمعين إلاّ عبادك منهم المخلصين ﴾. فماذا نفعل الانسان؟

- ﴿ استجيبوا لله ولرسوله إذا دعاكم لما يحييكم ﴾.
- ﴿ وإنَّك لتهدي إلى الصراط المستقيم صراط الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض ألا إلى الله تصير الأمور ﴾.

فاستقم كما أمرت، فإنّ الاستقامة والثبات على الصراط المستقيم محور الصراع بين المعسكرين: بين الحقّ والباطل، بين النور والظلام، بين الأخلاق الحسنة والأخلاق السيّئة، وبين ما تدعو إليه الرسل والكتب السماويّة وبين ما يسعى إليه الشيطان الرجيم، وتدعو إليه النفس الأمّارة بالسوء.

روى ابن مسعود قال: خطّ رسول الله عَيَّا خطّاً ثمّ قال: «هذا سبيل الله» ثمّ خطّ خطوطاً عن يمينه وعن شماله ثمّ قال: «هذه سُبل وعلى كلّ سبيل منها شيطان يدعو إليه» ثمّ قرأ: ﴿ وإنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السُّبُل فتفرّق بكم عن سبيله ﴾ فالصراط المستقيم سبيل الله وإنّه بمنزلة الشارع الرئيسي والعامّ، وأنّ السبل والطُرق إلى الله سبحانه، إن اتصلت بالصراط المستقيم، فإنّها من سبل الله ﴿ والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سُبُلنا ﴾ وإن انقطعت عن الصراط

### ختامه مسك :

وأخيراً وليس بآخر إن شاء الله تعالى من الواضح أنّ الأخلاق الحسنة والتربية المستقيمة والمعارف الحقّة والعلوم النافعة والفنون المفيدة لا تنحصر بقوم دون قوم، ولا بطائفة دون أخرى، بل الكلّ للجميع رجالاً ونساءً ومن كلّ الشعوب والاُمم في كلّ الأعصار والأمصار، إذ الأخلاق الحميدة والسجايا الطيّبة يعني التربية والتعليم لصنع الإنسان وتهذيب النفس الإنسانية الموحّدة، وتكميلها وتفعيلها وبروز المكنونات الجلائية والجمالية فيها، بالتجليّات الكماليّة التي أودعها الله فيها من القوّة إلى الفعل، لبلوغ السعادة الأبديّة، وتكوّن الإنسان إلهيّاً في ذاته وصفاته وأفعاله، بوصوله في سير، وسلوكه وعرفانه إلى مقام الفناء في الله والبقاء به، والتخلّق بصفاته العليا وأسمائه الحسنى ...

ومن هذا المنطق السامي والهدف المقدّس تصدّى لتهذيب الإنسان وإصلاحه الأنبياء والأوصياء عَلَيْكُلْغ ، ومن ثمّ ورثتهم من العلماء الصلحاء، طائفة من الرجال والنساء تفقّهوا في دين الله عزّ وجلّ ، وثابروا لنشره قولاً وعملاً ، تدويناً وتعيّناً ، ومن تلكم النسوة الفاضلات المؤمنات الأخت الكريمة الفاضلة (بنت التقى النجفي) دام مجدها، فقد لمست أناملي كتابها القيّم، باكورة أعمالها

الثقافيّة، والتمستني أن أقدّمه بكلمةٍ طيّبة، فأجلت فيه البصر، وسرّحت بريد النظر، فوجدته قد ضمّ بين دفّتيه سلسبيلاً من عيون الأخلاق الإسلاميّة، ببيان رصين، وأسلوب جميل، جامعاً بين المعقول والمنقول من المواعظ والنصائح، مشفوعاً بالكتاب الكريم والسنّة الشريفة ومنهاج الأئمّة الأطهار علي في فلله درّها وعليه أجرها، فقد أجادت في انتقاء المطالب لتروي الظمآن الشارب، أملي بها أن لا تكتفي بهذا المقدار، بل مسيرة ألف ميل خطوة، فهذه خطوتها الأولى المباركة، وإنّ مجتمعنا الإنساني والإسلامي لاسيّما النساء بحاجة ماسّة إلى أقلام نزيهة وخالصة، تدعمها خلفيّات علميّة وثقافيّة فكريّة متطوّرة تواكب العصر والحداثة، متمسّكة بالأصالة والأسس المستحكمة والثوابت المقدّسة.

كما أرجو من القرّاء الكرام لا سيّما الشباب وأخصّ بالإشارة الفتيات المؤمنات اللاتي حجورهن في المستقبل مدارس وآيات يعرج منها العباقرة والفطاحل من الرجال إلى قمم الكمال وجبال العظمة أن ينهلوا من صافي عيون الكتاب الذي بين أيديهم الكريمة.

سائلاً المولى القدير أن يوفّقنا والكاتبة الجليلة، وكلّ العاملين والعاملات، المخلصين والمخلصات، في كلّ ميادين العلم النافع والعمل الصالح، لما فيه الخير والسعادة الأبديّة، والقرب من الله سبحانه وتعالى.

ودمتم للإسلام علماً ومناراً، وللمسلمين كهفاً وملاذاً.

العبد

عادل بن السيّد علي العلوي الحوزة العلميّة، قم المقدّسة

١٨ ذو الحجّة يوم عيد الغدير الأغرّ ١٤٢٥ هق

## الفهرست

| ٣. | <br>علم الأخلاق في تقسيم فلسفي     |
|----|------------------------------------|
|    |                                    |
| ١. | <br>خصائص الأخلاق الإسلاميّة       |
| ١٤ | <br>دور الأخلاق في تربية الإنسان . |
| ۱۸ | <br>ختامه مسك                      |



العلوي. السيّد عادل. ١٩٥٥ سـ م.

رَسَالَةَ الشَّهِيدَ عَمَّلُ التَّارِيخُ المُفَكِّرِ / تَأْلِيفُ السِيَّدُ عَادَلُ العَلويِ. \_ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢٣ ق. = ١٣٨٨.

٣٢ ص. ١١٠ (موسوعة رسالات اسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 79 - 1

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

عربی.

۱. شهیدان ـ جنبه های قرآنی. ۲. شهادت. الف. مؤسسه اسلامی تبلیغ و ارشاه. ب. عنوان.

79V / TVV

۵ ر ۸ع / ۵۵ / BP ۱۹۹ کتابخانهٔ ملی ایران

۸۲۳ ـــ ۲۸ م

## موسوعة رسالات اسلامية

رسالة الشهيد عقل التاريخ المفكّر تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قمري الطبعة الأولى ـ ١٤٢٣ التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 79 - 1

EAN 9789645915795

شابك ۱ ـ ۷۹ ـ ۵۹۱۵ ـ 3۲۶ ای. ای. ان. ۵۹۷۵۲۵۵۶۲۸۷۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۶۴ دور: ۱۰۰ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

# الشهيد عقل التاريخ المفكّر

الحمد لله الشاهد والشهيد، العليّ الحميد، الحيّ المجيد. والصلاة والسلام على على أشرف خلقه محمّد وآله سادة الخلائق وأصول الحقائق. واللعن الدائم على أعدائهم من الجنّ والإنس من الأوّلين والآخرين، من الآن إلى قيام يوم الدين. أمّا بعد:

فإنُ الحديث عن الشهادة والشهيد في قاموس الإسلام وفي ثقافته وتمدّنه، يعدّ من أجمل الكلام وأروع الأحاديث، فما أكثر النصوص الدينيّة والمقالات الإسلاميّة التي يشعّ منها أنوار الجهاد في سبيل الله سبحانه، ويفوح منها عطر الشهادة وأريج الشهداء في فبافي العشق المقدّس ورياض التضحية والفداء، وإنّ اللسان ليكلّ عن بيان فضائل الشهادة وعظمتها، وإنّ القلم ليعجز عن ذكر محامد الشهداء ومنازلهم، فيكفي في الثناء عليهم مدح الله وثنائه الجميل في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) محاضرة إسلاميّة ألقاها الكاتب في حسينيّة وموكب خدمة الزهراء في يزدانشهر ـ قـم المقدّسة ـ بمناسبة شهداء المشاة في طريق الإمام الرضا عين يوم الأربعين من صفر سـنة . ١٤٢٢.

الشهيد عقل التاريخ المفكر في الشهيد عقل التاريخ المفكر في المف

وأيضاً من لفتات غزوة أحد استشارة النبيّ أصحابه من المهاجرين والأنصار في حرب قريش وصناديدها. فأشار كبار السنّ عليه أن يبقوا في المدينة يحاربون عدوّهم (فقام فتيان أحداث لم يشهدوا بدراً وطلبوا من رسول الله تهيي الخروج إلى عدوهم ورغبوا في الشهادة، وقام خيثمة أبو سعد بن خيثمة فقال: يا رسول الله إنّ قريشاً مكثت حولاً تجمع الجموع وتستجلب العرب في بواديها ثم جاؤونا وقد قادوا الخيل حتى نزلوا بساحتنا فيحضروننا في بيوتنا وصياصينا، ثم يرجعون وافرين، لم يكلموا فيحزّؤهم ذلك علينا حتى يشنّوا الغارات علينا، ويضع الإرصاد والعيون علينا، وعسى الله أن يظفرنا بهم، فتلك عادة الله عندنا، أو يكون الأخرى فهي الشهادة، لقد أخطأتني وقعة بدر، وقد كنت عليها حريصاً لقد بلغ من حرصي أن ساهمت ابني في الخروج فخرج سهمه فرزق عليها حريصاً لقد بلغ من حرصي أن ساهمت ابني في الخروج فخرج سهمه فرزق الشهادة، وقد رأيت ابني البارحة في النوم في أحسن صورة يسرح في ثمار الجنّة الشهادة، وقد رأيت ابني البارحة في النوم في أحسن صورة يسرح في ثمار الجنّة

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۱۶۳.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٠: ٥٩.

تقديم ...... المالية ا

وأنهارها، وهو يقول: الحق بنا ترافقنا في الجنّة، فقد وجدت ما وعدني ربّي حقّاً، وقد والله يا رسول الله أصبحت مشتاقاً إلى مرافقته في الجنّة، وقد كبرت سنّي ورقّ عظمي وأحببت لقاء ربّي، فادعُ الله أن يرزقني الشهادة، فدعا له حينئذٍ بذلك فقتل بأحد شهيداً...)\\\

وما أجمل قصّة عمرو بن الجموح فإنّه كان رجلاً أعرج فلمًا كان يوم أُحد وكان له بنون أربعة يشهدون مع النبيّ ﷺ المشاهد أمثال الأسد. أراد قـومه أن يحبسوه وقالوا: أنت رجل أعرج ولا حرج عليك وقد ذهب بنوك مع النبيّ عَيَّةً قال: بخ يذهبون إلى الجنّة وأجلس أنا عندكم؟ فقالت هند بنت عمرو بن حرام امرأته : كأنَّى أنظر إليه مولِّياً قد أخذ درقته وهو يقول : اللهمَّ لا تردَّني إلى أهلي. فخرج ولحقه بعض قومه يكلُّمونه في العقود فأبي وجاء إلى رسول الله عَيْثُ فقال: يا رسول الله إنَّ قومي يريدون أن يحبسوني عن هذا الوجه، والخروج معك، والله إنَّى لأرجو أن أطأ بعربتي هذه في الجنَّة، فقال له : أمَّا أنت فقد عذرك الله ولا جهاد عليك، فأبي، فقال النبيُّ ﷺ لقومه وبنيه: لا عليكم أن لا تمنعوه. لعلُّ الله يرزقه الشهادة، فخلُوا عنه فقتل يومئذٍ شهيداً، قال الواقدي: فحملته هند بعد شهادته وابنها خلَّاد وأخاها عبد الله على بعير، فلمّا بلغت منقطع الحرّة برك البعير، فكان كلَّما توجّهه إلى المدينة برك، وإذا وجّهته إلى أحد أسرع، فرجعت إلى النبيّ عَيَّيَّةً فأخبرته بذلك، فقال يَهْتِينَ : إنَّ الجمل لمأمور، هل قال عمرو شيئاً ؟ قالت : نعم إنَّه لمّا توجّه إلى أحد استقبل القبلة ثمِّ قال: اللَّهمّ لا تـردّني إلى أهـلي وارزقـني الشهادة، فقال مَنْ الله الجمل لا يمضى، إنّ منكم يا معشر الأنصار مَن

<sup>(</sup>١) البحار ٢٠: ١٢٥.

### ٦ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

لو أقسم على الله لأبرّه، منهم عمرو بن الجموح، يا هذه ما زالت الملائكة منظلّة على أخيك من لدن قتل إلى الساعة فينظرون أن يُدفن، ثمّ مكث رسول الله في قبرهم، ثمّ قال: يا هند، قد ترافقوا في الجنّة جميعاً بعلك وابنك وأخوك، فقالت هند: يا رسول الله، فادعُ لى عسى أن يجعلني معهم (١٠).

وقال عبد الله بن عمرو بن حرام: رأيت في النوم قبل يوم أحد بأيّام مبشّر ابن عبد المنذر أحد الشهداء ببدر يقول لي: أنت قادم علينا في أيّام، فقلت: فأين أنت؟ قال: في الجنّة نسرح منها حيث نشاء، فقلت له: ألم تقتل يوم بدر؟ قال: بلى ثُمّ أحييت، فذكر ذلك لرسول الله عَيَّ قال: هذه الشهادة يا أبا جابر (٢٠).

وحارثة بن مالك النعماني يطلب من النبيّ أن يدعو له بالشهادة فيقول عَمَيْنَ : اللهمّ ارزق حارثة الشهادة ، فاستشهد بعد أيّام في سريّة بعثها النبيّ عَمَيْنَ الله .

وما أعظم أمير المؤمنين علي الثيلا حينما يخبره النبي الأعظم التي بالشهادة قائلاً: أما إنّي قد وعدتك الشهادة وستشهد تضرب على هذه فتخضب هذه فكيف صبرك إذاً؟ فقال الثيلاً: يا رسول الله، ليس هذا بموطن صبر، هذا موطن بشرى وشكراً.

وعنه عَلَيُّهُ : فوالله إنَّى لعلى الحقِّ وإنَّى للشهادة لمحبٍّ.

والنبيّ الأكرم يخاطب سبطه الحسين بن عـليّ عَلَيُّلاٍ قـائلاً: وإنّ لك فـى

<sup>(</sup>۱) البحار ۲۰: ۱۲۵.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٠: ١٣١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٢: ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٢: ٣٤٣ و ٢٩٧ و ٢٤١.

تقدیم ...... تقدیم .....

الجنان لدرجات لن تنالها إلّا بالشهادة الله

وسيّدنا مسلم بن عقيل يسأل الله أن يرزقه الشهادة على يدي شرّ بريّته (١٠). وأولياء الله وعباده الصالحون والمؤمنون أمنيتهم في الحياة أن تُختم أعمارهم بالشهادة في سبيل الله، وما ذلك إلّا لما في الشهادة من المقامات الرفيعة والأجر العظيم، فإنّ أحبّ قطرة عند الله قطرة دم شهيد، وما أن تسقط على الأرض إلّا غفر الله له وأسكنه فسيح جنانه وأنزل عليه شآبيب رحمته. فأشرف الموت قتا الشهادة (١٠).

ومن سأل الله الشهادة بصدق بلغه الله الله عقبي الدار، يعني الشهداء (١٠٠٠). فإنّ أفضل الخلق بعد الأوصياء الشهداء (١٠٠٠).

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقاً \* ذَلِكَ الفَضْلُ مِنَ اللهِ وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً ﴾ (٧).

وحقٌ على الله أن يجعل وليّ الأئمّة الأطهار عَلَيْكُمْ مع الشهداء ١٨١، ومـن

<sup>(</sup>١) البحار ٤٤: ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٤: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٧: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧٠: ٢٠١.

<sup>(</sup>٥) البحار ٨: ١٤٢.

<sup>(</sup>٦) البحار ٢٢: ٢٨٢.

<sup>(</sup>V) النساء: ۲۹\_۸۰

<sup>(</sup>٨) البحار ٢٦: ٢٤٣.

٨ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

أحبّ عليّاً عَلَيْهِ أَظلّه الله مع الشهداء (اللهمّ بلّغنا منازل الشهداء ومرافقتهم (اللهمّ وارزقنا الشهادة في سبيلك مع وليّك الإمام المهدي من آل محمّد عَبَهَ إِنْ واجعل أرواحنا مع أرواح الشهداء (الله فنفوز معهم في الجنان (الله منازلهم من الله على منابر من نور (دا، وزيارة قبورهم تعدل حجّة مبرورة (الله فما أكرم الشهادة وأعظم مقام الشهيد ومنزلته ؟ ا

ولنقرأ تاريخ الإسلام العظيم وصدره المشرق بأنوار الشهادة وعقله المفكر، كان عمرو بن قيس قد تأخّر إسلامه، فلمّا بلغه أنّ رسول الله يَجْ في الحرب أخذ سيفه و ترسه وأقبل كالليث العادي يقول: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، ثمّ خالط القوم فاستشهد، فمرّ به رجل من الأنصار فرآه صريعاً بين القبلى فقال: يا عمرو، وأنت على دينك الأول؟ قال: لا والله إنّي أشهد أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، ثمّ مات، فقال رجل من أصحاب رسول الله يُحْ يا رسول الله إنّ عمرو بن ثابت قد أسلم وقتل فهو شهيد؟ قال: إي والله شهيد، ما رجل لم يصلّ ركعة دخل الجنّة غيره الله.

<sup>(</sup>۱) البحار ۱۲۵: ۱۲۵.

<sup>(</sup>۲) البحار ۷۰:۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٧: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٠١: ٣٦٢.

<sup>(</sup>٥) البحار ٢٤:٢.

<sup>(</sup>٦) البحار ٢٠١: ٢٠٠

<sup>(</sup>٧) البحار ۲۰: ٥٦.

هذا وقد وددت أن أذكر شيئاً عن الشهيد والشهادة في هذا المحفل الولائي والاحتفال التأييني الذي انعقد بمناسبة رحلة كوكبة من الشهداء من الشباب المؤمن والمتحمس في حبّ سيّدة النساء فاطمة الزهراء عيه وأمير المؤمنين عليّ وأولادهم الأطهار عيه أن أتحف الاخوة الحضور بباقة من الزهور قطفتها من حدائق القرآن الكريم، وجنيتها من جنان الأحاديث الشريفة المروية عن الرسول الأعظم محمد على وعن أهل بنه الأطهار الأثمة الأبرار عيه المروية عن الرسول

ويقع الكلام في مقامات :

الأوّل في تعريف الشهيد لغةً واصطلاحاً: الشهيد لغةً:

صفة مشبّهة تدلّ على الاستمرار والثبوت، كالكريم والمجيد، وأصله شاهدٌ من شهد يشهد، والشهود والشهادة الحضور مع المشاهدة إمّا بالبصر أو بالبصيرة، وقد يقال للحضور مفرداً، ويفيد العلم الحنضوري أو الحنصولي، ورسما ينطلق

<sup>(</sup>١) البحار ٢١: ٢٥٠.

١٠ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

الشهود على مجرّد الحضور، والشهادة الحضور مع المشاهدة، والله سبحانه (عالم الغيب والشهادة).

والشهادة اصطلاحاً في الفقه والقانون :

قول صادر عن علم حسّي، وربما يستعمل فيما يحصل من العلم بمشاهدة البصر أو البصيرة، كما في قوله تعالى : ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ ﴾ [1] يمعني مشاهدة البصر، ثمّ قال : ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ ﴾ تنبيهاً أنّ الشهادة تكون عن شهود.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ [1] أي تعلمون.

وقد يعبَر عن الشهادة بالحكم كقوله تعالى: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ (٣). وعن الإقرار نحو: ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتِ بِاللهِ ﴾ (٤).

وقوله: ﴿ شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالكُفْرِ ﴾ (١)، أي مقرّين.

وقوله تعالى : ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾ ٢٠٠.

فشهادة الله تعالى بوحدنيّته هي إيجاد ما يدلّ على وحدانيّته في العالم وفي نفوسنا، وشهادة الملائكة بذلك هو إظهارهم أفعالاً يؤمرون بها، وهمي المدلول

<sup>(</sup>۱) الزخرف : ۱۹.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٨٤.

<sup>(</sup>٣) يوسف : ٢٦.

<sup>(</sup>٤) النور : ٦.

<sup>(</sup>٥) التوبة : ١٧.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٨.

تقدیم .....۱۱

عليها بقوله: ﴿ فَالمُدَبِّرَاتِ أَمْراً ﴾ أن وشهادة أولي العلم اطّلاعهم على تلك الحكم وإقرارهم، وهذه الشهادة تختصّ بأهل العلم.

وأمّا الشهيد فقد يقال للشاهد والمشاهد للشيء، وقوله: ﴿ مَا الشهيدُ وَاللّه الله وعليه، وكذا قوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلّ أُمَّةٍ مِشْهِيدٌ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيداً ﴾ ﴿ وقوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيداً ﴾ ﴿ وقوله: ﴿ أَوْ أَلْفَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ﴾ ﴿ أَي يشهدون ما يسمعونه بقلوبهم على ضدّ من قيل فيهم: ﴿ أُولَئِكَ يُسْهَدُونَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ﴿ أَي يشهدون ما يسمعونه بقلوبهم على ضدّ من قيل فيهم: ﴿ أَوْلَئِكَ يُسْقِيلُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ﴿ أَي وقوله: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللّهُ وَقُرْآنَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ ﴿ أَي يشهد صاحبه الشفاء والرّحمة والتوفيق والسكينات والأرواح المذكورة في قوله: ﴿ وَنُنزّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ اللّهُ مِنْ الْقُرْآنِ

والشهيد هو المحتضر، فتسميته بذلك لحضور الملائكة إيّاه، إشارةً إلى ما قال: ﴿ وَالشُّهَدَاءُ مَا قال: ﴿ وَالشُّهَدَاءُ

<sup>(</sup>۱) النازعات: ٥.

<sup>(</sup>۲) چ : ۲۱.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤١.

<sup>(</sup>٤) ق : ٣٧.

<sup>(</sup>٥) فصّلت: ٤٤.

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ٧٨.

<sup>(</sup>٧) الاسراء: ٨٢.

<sup>(</sup>۸) فصّلت : ۳۰.

١٢ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ [١]، أو لأنَّهم يشهدون في تلك الحالة ما أعد لهم من النعيم، أو لأنَّهم تشهد أرواحهم عند الله كما قال: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيل اللهِ أَمْوَاتاً ﴾ [١]، الآية.

وعلى هذا دلّ قوله: ﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهُمْ ﴾ (٢)..(٤).

والشهيد في قاموس الإسلام وفي مصطلح الفقهاء ولسان القرآن الكريم والروايات الشريفة هو الذي يقتل في ساحات الجهاد في سبيل الله، فله أحكام خاصة، كدفنه بملابسه، وغير ذلك.

والشهيد إنّما هو شاهد على نحو الاستمرار والثبوت في الدنيا وفي الآخرة. فيشهد على الاُمّة وعلى الناس في حياتهم المعاشيّة، كما يشهد عليهم في البرزخ وفي المعاد.

فالشهيد المصطلح قد أخذ فيه معنى الشهادة اللغوية التي بمعنى العلم والحضور أيضاً، فالشهيد حاضر وعالم.

## المقام الثاني \_الشهيد عقل التاريخ المفكّر:

ذهب بعض المتجدّدين المعاصرين في وصف الشهيد بأنّه (قلب التـــاريخ النابض) باعتبار أنّ دمه يعطي دماً وحياة جديداً للـــتاريخ، فـــإنّ الدم والجــهاز

<sup>.....</sup> 

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٤) مفردات الرغب: ٢٧٦.

تقدیم .....۱۳۰۰.... تقدیم تورند تا تعدید تورند ت

الدموي ونبض القلب وحياته هو الذي يتوجب الحياة واستمراريّتها، فقلب التاريخ وحياة الأمّة إنّما هو بدم الشهيد.

وقال الشهيد الشيخ مرتضى المطهّري تَنَيُّ : الشهيد شمعة التاريخ المضيئة، فإنّه ربما يخيّم في سماء التاريخ دخان الظلم والجور، فتظلم أجواؤه وفضاؤه بظلم الطغاة والظالمين، والشهيد بدمه الزكي يكسر الظلام، ويكون شمعة تضيء للأمّة والأجيال دربها، فهو يحترق شوقاً وحبًا وحضوراً من أجل إضاءة الطريق للآخرين، والحري أن يوصف الشهيد بشعلة وهّاجة تنير درب الأحرار.

وبنظري: الشهيد هو عقل التاريخ المفكّر، والعقل من العقال بمعنى الضبط والتحكيم والتدبير، والشهيد بدمه الطاهر يكون شاهداً على الأمّة والأجيال والشهادة بمعنى العلم، والعلم محطّه العقل، فالشهيد هو عقل الأمّة وعقل التاريخ المفكّر الذي يضبط الأمّة ويصونها من الانحرافات والانجراف في الملذّات والشهوات، فدمه وجهاده وشهادته يعطي العلم ويفيضه على المجتمع، والعلم نور فهو يضيء كالشمعة بل كالشمس، كما أنّ في العلم حياة القلوب، فيعطي الحياة فهو القلب النابض، فمع العلم يكون النور والحياة ولا عكس.

فالأولى والأقرب للواقع أن نصف الشهيد بعقل التاريخ المفكّر ، ومن لوازمه القلب النابض وشمعة التاريخ المضيئة.

والشهيد ينظر إلى وجه الله عزّ وجلّ، فإنّه في مقعد صدق عند مليك مقتدر، حيّ يرزق وافداً على الله جلّ جلاله على مائدة العلم والقدرة والحياة والأسماء الحسني والصفات العليا.

١٤ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

المقام الثالث \_ مَن هو الشهيد ؟

والشهيد قد اشتق اسمه من الله سبحانه، فإن من أسماء الله الحسني (الشهيد):

﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ١١١.

ثمّ جعل الله في كلَّ أُمَّة شهيداً :

﴿ فَكَـيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ ﴾ ".

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ ".

﴿ وَنَزَعْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ ".

بل ٺکل نفس شهيد :

﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَـفْسِ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ ﴿ ﴿

بل الإنسان على نفسه يكون شهيداً وبصيراً، ولو ألقي معاذيره:

﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ ١٠٠٠.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) فعمّلت : ۵۳.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٤١.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٨٤.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٧٥.

<sup>(</sup>٥) ق : ۲۱.

<sup>(</sup>٦) العاديات : ٦ \_ ٧.

<sup>(</sup>۷) ي<sub>ن ا</sub> ۲۷

تقدیم ،..... تقدیم تقدیم است....... تقدیم است..... تقدیم است..... ۱۵

كما أنَّ الرسول الأعظم والأئمة الأطهار عَلِيَبَالِينَ شهداء على الأُمَّة :

- ﴿ لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ ٧٠.
  - ﴿ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ﴾ ١٠٠.
    - ﴿ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيداً ﴾ ".
  - ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ ١٠٠

والعالم \_ وكذا من يقتل في سبيل الله \_ يكون شهيداً :

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقاً \* ذَلِكَ الفَضْلُ مِنَ اللهِ وَكَفَى بِاللهِ عَلِيماً ﴾ (١).

﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ [ال

وأَتَمَ مصداق للصدّيقين هم أوصياء الأنبياء غَلِمَتَكِرُ كَمَا فَــي قــوله تــعالى : ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [1].

والصدّيق صيغة مبالغة، وفضل الله نعمه وآلائه التي لا تعدّ ولا تحصى في الدنيا والآخرة، ومنه ما أعطي لسليمان من ملك الدنيا (هذا من فضل ربّي).

....

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤١.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ١١٧.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٧٩ ـ ٨٠ .

<sup>(</sup>٦) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٧) التوبة : ١١٩.

### المقام الرابع حياة الشهيد:

والحياة ويقابله الموت: إمّا أن تكون نباتية وهي بمعنى القوى الثلاث: أي الغاذية والنامية والمولّدة، كما في النباتات، وإمّا أن تكون حيوانيّة، وهي القوى الثلاث بالإضافة إلى أنّه حسّاس متحرّك بالإرادة، وإمّا أن تكون إنسانيّة بمعنى ما في الحيوان بالإضافة إلى الناطقيّة، أي العقل الدرّاك الذي يدرك الكلّيات، وهذه حياة مادّية ودنيويّة، وهناك حياة معنويّة كحياة العلماء، فإنّ في العلم حياة القلوب، والناس موتى وأهل العلم أحياء، وهذه هي الحياة الإنسانيّة العلياء، وهي حياة النفوس بالعلم والتقوى:

## ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ٱسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ ﴾ ``

فدعوة الله والأنبياء هي دعوة الحياة المعنويّة، وهناك حياة برزخيّة وحياة أخرويّة، وحياة إلهيّة، فإنّ الله حيّ، لأنّه عالم قادر.

وللشهداء حياة خاصّة تحكي حياة الله سبحانه، فحياتهم مرآة حياة الله جل جلاله.

وإنّ الله سبحانه في موضعين من كتابه الكريم يشير إلى حياتهم بعد بيان فلسفة بعثة النبيّ الأكرم وفلسفة رسالته من التزكية والتعليم، وبعد بيان حال المنافقين وبطلان اعتقادهم وأنّهم يبطنون الكفر ويظهرون الإسلام كذباً وزوراً.

﴿ الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُسلْ فَادْرَؤُوا عَسَ أَنْفُسِكُمُ المَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤.

أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمْ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ ﴿

﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُسَرَكِّ يِكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ \* فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلا تَكْفُرُونْ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ \* وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتُ بَلْ أَحْيَاءُ وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ \* وَلَنْبَلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ الخَوْفِ وَالجُوعِ وَنَقْصِ مِنْ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ وَلَئْكُمُ بِشَيْءٍ مِنْ الخَوْفِ وَالجُوعِ وَنَقْصِ مِنْ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الشَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَـئِكَ عُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ ` اللهُ فَاللهُ عَرْجُمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ ` عَلْيَهِمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ ` عَلْيُهِمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ ` فَالْكُولَاتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ ` اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْتَدُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْتَدُونَ اللهُ المُنْ اللهُ المُعْتِمُ اللهُ المُ اللهُ اللهُولَةُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وهناك لطائف ودقائق في هذه الآيات الكريمة، وكيف تارة يقول سبحانه: (ولا تحسبن) بنون التأكيد، وإنّه لا يتصوّر شخص من المؤمنين الذين يـؤمنون بالغيب أنّ هؤلاء الشهداء أموات بل هم أحياء عند ربّهم، وأخرى يقول سبحانه من باب تأديب المؤمنين والناس: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتُ ﴾ بل هؤلاء أحياء ولكن لا تشعرون كيف بكون أحياء عند ربّهم ويرزقهم، وأنّهم على المائدة الإلهيّة والسماط الربوبي، فرحون مستبشرون بنعم الله وفضله، وينتظرون إخوانهم الذين على دربهم سائرون، فإنّه منهم من قضى نحبه، ومنهم من ينتظر.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱٦٨ ـ ١٧١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٥٧ ـ ٥٧.

### المقام الخامس \_أقسام الشهادة:

لمّا كانت الشهادة بمعنى العلم والحضور، ومنها الإشهاد عبلي مبعلوم ومشهود، فهي تنقسم ابتداءً إلى قسمين:

الأولى: الشهادة التكوينيّة ونقصد بها شهادة ما سوى الله سبحانه على وحدانيّة الله وفردانيّته، فإنّ الله عزّ وجلّ خلق من كلّ شيء زوجين، وكأنّها كالبيّنة الله ووحدانيّته تكوينيّة، يشهدان على أحديّة الله ووحدانيّته جلّ جلاله:

## ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ 🗥

الثانية: الشهادة التشريعيّة ونقصد بها ما ورد في شريعة السماء السمحاء، وهي تنقسم إلى قسمين:

الأولى: الشهادة العلميّة ونقصد بها البيّنة الشرعيّة في رفع الخصومات والنزاعات في المحاكم الشرعيّة وهي عبارة عن شهادة الشهداء أو الشهيدين حسب اختلاف موارد الشهادة في الفقه الإسلامي.

الثانية : الشهادة العمليّة ، ونقصد بها القتل في سبيل الله ، وهي على قسمين : الأولى : الشهادة بالمعنى الخاصّ ، وهمي القتل في ساحات الحرب والجهاد ، ويسمّى بالشهادة الحقيقيّة أو الموضوعيّة .

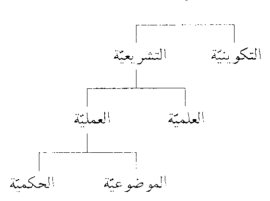
الثانية: الشهادة بالمعنى العام، وهو الموت على الحق، وتسمّى بالشهادة الحكميّة.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الذاريات : ٤٩.

تقدیم ..... تقدیم ....

#### الشهادة



## المقام السادس ـ الشهيد الموضوعي والشهيد الحكمي:

الشهادة إمّا أن تكون موضوعيّة ونقصد بها وبشهيدها من يقتل في ساحة الحرب والجهاد ابتداءً، أو الدفاع عن الإسلام والمسلمين ومفدّساتهم وبالدهم أمام هجوم الأعداء والكفّار وغير ذلك.

وإمّا أن تكون حكميّة، وشهيدها يكون بحكم شهيد الحرب، أي يُعطى له أجر وثواب الشهادة ومنزلتها الشامخة، ويصحّ إطلاق الشهيد عليه للإطلاق والمجازيّة.

ومن الأوّل : قوله تعالى : ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٩.

صحينة الرضا: في حديث عن النبي تَنَاقَتْ في فضل الغزاة في سبيل الله قال: وإذا زال الشهيد عن فرسه بطعنة أو ضربة لم يصل إلى الأرض حتى يبعث الله عز وجل زوجته من الحور العين، فتبشّره بما أعد الله له من الكرامة، فإذا وصل إلى الأرض تقول له: مرحباً بالروح الطيّبة التي أخرجت من البدن الطيّب، أبشر فإن لك ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر الله.

قال رسول الله ﷺ: فوق كلّ ذي برِّ برِّ حتّى يقتل الرجل في سبيل الله، فإذا قتل في سبيل الله، فإذا قتل في سبيل الله فوقه برّ.

عنه ﷺ : أشرف الموت قتل الشهادة.

قال الإمام زين العابدين عَلَيُهُ : ما من قطرة أحبّ إلى الله عزّ وجلّ من قطرتين : قطرة دم في سبيل الله، وقطرة دمعة في سواد الليل لا يريد بها العبد إلّا الله عزّ وجلّ.

وعنه عليه الدعاء: حمداً نسعد به في السعداء من أوليائه، ونصير به في نظم الشهداء بسيوف أعدائه.

قال رسول الله تَشِيَّةُ : لوددت أنّي أغزو في سبيل الله فأُقتل، ثمّ أغزو فأُقتل ثمّ أغزو فأُقتل.

قال أمير المؤمنين علي علي علي الرسول الله تيان الله أو ليس قد قلت لي يوم أحد حيث استشهد من المسلمين، وحيزت عني الشهادة، فشق ذلك علي، فقلت لي: أبشر فإن الشهادة من ورائك ؟ فقال لي: إن ذلك كذلك فكيف صبرك إذاً، فقلت: يا رسول الله ليس هذا من مواطن الصبر، ولكن من

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٤ : ٥١٣.

تقديم ...... والشكر ۱۱). مواطن البشري والشكر ۱۱).

عنه عليُّه : فوالله إنِّي لعلى الحقِّ، وإنِّي للشهادة لمحبّ.

وقال عليُّلا : فوالله لو لا طمعي عند لقاء عدوّي في الشهادة ، و توطيني نفسي عند ذلك ، لأحببت ألّا أبقى مع هؤلاء يوماً واحداً.

وقال عليُّلا \_لمّا ضربه الملعون ابن ملجم المرادي \_: فزت وربّ الكعبة.

عنه عليُّه الناس إنّ الموت لا يفوته المقيم ولا يعجزه الهارب، ليس عن الموت محيد ولا محيص، من لم يقتل مات، إنّ أفضل الموت القتل، والذي نفس على بيده لألف ضربة بالسيف أهون من موتة واحدة على الفراش.

قال رسول الله ﷺ : الشهادة تكفّر كلُّ شيء إلّا الدين.

قال الإمام الباقر عَلَيُلا : كلّ ذنب يكفّره القتل في سبيل الله إلّا الدين، فإنّه لا كفّارة له إلّا أداؤه، أو يقضى صاحبه، أو يعفو الذي له الحقّ.

قال الإمام الصادق عَلَيْكِ : من قتل في سبيل الله لم يعرّفه الله شيئاً من سيئاته.

قال رسول الله ﷺ: من لقي العدو فصبر حتَّى يقتل أو يغلب لم يفتن فــي قبره.

عنه ﷺ: لمّا سُئل عن عدم افتتان الشهيد في القبر: كفي ببارقة السيوف على رأسه فتنة.

وقال ﷺ: ما من نفس تموت لها عند الله خير يسرّها أنّها ترجع إلى الدنيا، لا أنّ لها الدنيا وما فيها، إلّا الشهيد، فإنّه يتمنّى أن يرجع فيقتل في الدنيا، لما يرى

<sup>(</sup>١) البحار ٣٢: ٢٤١.

۲۲ ...... الشهيد عقل التاريخ المفكر من فضل الشهادة.

وقال عَلَيْ : ما من أحد يدخل الجنّة يحبّ أن يرجع إلى الدنيا وإنّ له ما على الأرض من شيء غير الشهيد، فإنّه يتمنّى أن يرجع فيقتل عشر مرّات، لما يرى من الكرامة.

وهناك نصوص كثيرة تدلّ على فضل الشهادة والشهيد لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

ومن الثاني: ما ورد في الروايات الشريفة عن رسول الله مَنْ وأهل بـيته الأئمة الأطهار عَلَيْنُ وأهل بـيته

المنها: من يقاتل دون ماله ونفسه وحقّه فيقتل ، عن رسول الله يُؤيّق : «من أريد ماله بغير حقّ فقاتل فقو شهيد». «من قاتل دون نفسه حتّى يقتل فهو شهيد». «قاتل دون مالك حتّى تحوز مالك أو تقتل فتكون من شهداء الآخرة»، «نعم الميتة أن يموت الرجل دون حقّه».

٢ ـ ومنها : الموت مع العفّة . عن رسول الله ﷺ قال : من عشق فكتم وعفّ فمات فهو شهيد .

قال أمير المؤمنين عليّ عَلَيٌ عَلَيْ ، ما المجاهد الشهيد في سبيل الله بأعظم أجراً ممّن قدر فعفٌ.

٣\_ومنها : الطعين وصاحب الهدم والغرق وأمثالهم.

قال رسول الله نَيْمَيَّ في حديث عيادته لعبد الله بن رواحة: من الشهيد من أُمّتي ؟ فقالوا: أليس هو الذي يقتل في سبيل الله مقبلاً غير مدبر ؟ فقال رسول الله نَيْمَيَّ : إنَّ أُمّتي إذاً لقليل ، الشهيد : الذي ذكرتم والطبعين والمبطون وصاحب الهدم والغريق أي الذي يموت تحت هدم البناء كما في الزلازل أو

تقدیم ..... ۲۳

يموت في الماء غرقاً \_والمرأة تموت جمعاً، قالوا: وكيف تموت جمعاً يا رسول الله ؟ قال: يعترض ولدها في بطنها.

٤ ـ ومنها: طالب العلم، قال رسول الله ﷺ: إذا جاء الموت طالب العلم
 وهو على هذه الحال، مات شهيداً (١٠٠).

٥ ـ ومنها: قراءة الجحد والتوحيد: من قرأ الجحد (قل يا أيّها الكافرون)
 والتوحيد (قل هو الله أحد) في فريضة من الفرائض بعته الله شهيداً.

7 ـ ومنها : كثرة الطهور، قال رسول الله على أنس، أكثر من الطهور يزيد الله في عمرك، وإن استطعت أن تكون بالليل والنهار على طهارة فافعل، فإنّك تكون إذا متّ على طهارة شهيداً.

عن النبيّ تَبَيِّقًا : من نام على الوضوء إن أدركه الموت في ليله فهو عند الله شهيد (٢).

٧\_ومنها : من مات على حبّ آل محمّد وكان من الفرقة الناجية.

ورد عن رسول الله ﷺ عند الفريقين السنّة والشيعة \_قال ﷺ : ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً الله ...

وبنظري إنّه يشهد على الأمّة بأنّ الحقّ مع أهل البيت عَلَيْكُ كما يعطى له منازل الشهداء ومقاماتهم، فالموالي لأهل البيت والمؤمن بنهم ينموت شهيداً مغفوراً له.

<sup>(</sup>١) البحار ١: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) السفينة ٤: ٥١٤، عن البحار ٧٦: ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٣: ٢٣٣. و ٢٧: ١١١١. و ٦٨: ١٣٧.

### ٢٤ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

قال أمير المؤمنين عليّ عليّ عليّ المؤمن على أيّ حال يموت وفي أيّ ساعة قُبضَ فهو شهيد.

قال سيّد الشهداء الإمام الحسين عيَّة : ما من شيعتنا إلاّ صدّيق شهيد، قال زيد بن أرقم، قلت : أنّى يكون ذلك وهم يموتون على فرشهم ؟ فقال : أما تتلو كتاب الله : ﴿ وَاللّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ وَالشَّهَدَاءُ عِنْدَ كتاب الله : ﴿ وَاللّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ وَالشَّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ "، ثمّ قال : لو لم تكن الشهادة إلاّ لمن قتل بالسيف لأقل الله الشهداء.

عن منهال انقصاب قال: قلت لأبي عبد الله الإمام الصادق عليه : أدع الله أن يرزقني الشهادة، فقال: المؤمن شهيد، ثم تلا: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِمِ أُوْلَئِكَ مُمُ الصَّدِّيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾.

قال الإمام الصادق عَنْهُ لأبي بصير: يا أبا محمد، إنّ الميّت على هذا الأمر - أي الولاية - شهيد، قلت: جعلت فداك، وإن مات على فراشه ؟ قال: وإن مات على فراشه فإنّه حيّ يرزق. وقال: من مات منكم على هذا الأمر شهيد بمنزلة الضارب بسيفه في سبيل الله الله.

وقال أمير المؤمنين علي عَنْ الله على معرفة ربّه وحق رسوله وهو على معرفة ربّه وحق رسوله وأهل بيته مات شهيداً، ووقع أجره على الله، واستوجب ثواب ما نوى من صالح عمله، وقامت النيّة مقام إصلاته لسيفه.

قال الإمام زين العابدين عَيُّلًا: من مات على موالاتنا في غيبة قائمنا أعطاه الله أجر ألف شهيد مثل شهداء بدر وأحد.

<sup>(</sup>١) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦: ٢٤٥. و١٠: ١١٤. و ٢٧: ١٣٩. و ٦٨: ٦٩ و ١٤٢.

تقدیم .....

ولنا في هذا الباب روايات كثيرة لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

٨ ـ ومنها : من مات في هجرته إلى الله ورسوله كما سنذكر.

٩ ـ ومنها: طلب الشهادة من الله سبحانه، قال رسول الله ﷺ: من طلب
 الشهادة صادقاً أعطيها ولو لم تصبه.

وقال ﷺ: من سأل الله الشهادة بصدق بلّغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه.

«اللهم أرنا قتالاً نستشهد فيه »الا

وعنه ﷺ: كم ممّن اصابه السلاح ليس بشهيد ولا حميد، وكم ممّن قد مات على فراشه حتف أنفه عند الله صدّيق شهيد.

١٠ ـ ومنها: تلاوة بعض سور القرأن الكريم:

عن الإمام الصادق عليُّ : من قرأ سورة الكهف كلّ ليلة جمعة لم يمت إلّا شهيداً، وبعثه الله يوم القيامة مع الشهداء، ووقف يوم القيامة مع الشهداء "".

وعنه عليه الله عن قرأ (قل يا أيها الكافرون) و (قل هو الله أحد) في فريضة من الفرائض (غفر الله له ولوالديه وما ولدا، وإن كان شعيباً محي من ديوان الأشقياء وأثبت في ديوان السعداء، وأحياه الله سعيداً وأماته سعيداً) وبعثه شهيداً ".

وعنه عَيُّكِم ؛ من قرأ سورة الرحمن فقال عند كلَّ ( فبأيُّ آلاء ربَّكما

<sup>(</sup>١) البحار ١٩: ٧٠٧. و ٢٠: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧: ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) النجار ٧: ٢٩٨. و ٩٢ - ٣٤٠.

٢٦ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

تكذّبان) لا بشيء من آلائك ربِّ أكذّب. فإن قرأها ليلاً ثمّ مات مات شهيداً، وإن قراها نهاراً ثمّ مات مات شهيداً (١٠).

عن النبيّ ﷺ: من قرأ سورة الحشر ... وإن مات في يمومه وليلته كمان شهيداً ٢١٠.

وعن الصادق عَلَيُلِهِ : من قرأ في يومه أو ليلته (اقرأ باسم ربّك) ثمّ مات في يومه وفي ليلته مات شهيداً، وكان كمن ضرب بسيفه في سبيل الله مع رسول الله ﷺ "ا.

وعنه عليه الله الله الله الله الله القدر) قال : هي نعم رفيق المرء : بها يقضى دينه، ويعظم دينه، ويظهر فلجه، ويطوّل عمره، ويحسّن حاله، ومن كانت أكثر كلامه لقى الله تعالى صدّيقاً شهيداً (٤).

وعنه عليُّة : من قرأ سورة الصافّات في كلّ يوم جمعة لم يزل محفوظاً عن كلّ آفة مدفوعاً عنه كلّ بليّة ... وإن مات في يومه أو في ليلته بعثه الله شهيداً وأماته شهيداً وأدخله في الجنّة مع الشهداء في درجة من الجنّة الله الم

١١ ـ ومنها: بعض الصلوات المستحبّة.

كصلاة أوّل ليلة من رجب، ففي ثوابها عن الرسول الأعظم محمّد عَيَّاتُهُ : وإن

<sup>(</sup>١) البحار ٩٢: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٢: ٣٠٨.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٢: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٩٢: ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) البحار ٨٩: ٣٥٠.

تقدیم .....

مات فیما بین ذلك \_أي خلال سنة \_مات شهیداً ١٠٠٠.

وصلاة ليلة النصف من شعبان، قال ﷺ: فمإن مات قبل الحول مات شهيداً (٢٠٠٠...

١٢ ـ ومنها : حسن الوصيّة.

قال النبيّ ﷺ : من مات على وصيّة حسنة مات شهيداً "ا.

### المقام السابع - الشهيد شهيد الجميع:

لو ألقينا حجارة في ماء النهر أو الغدير أو البركة فإنّه يحدث أمواجاً دائريّة، بدءً بالحجارة ثمّ تكبر لمرّات عديدة، وكذلك الشهيد فإنّه بسقوط دمه الطاهر يغفر له، فيحدث آثاراً معنويّة واجتماعيّة بدءاً بأسرته، ثمّ جيرانه وعشيرته وقبيلته، ثمّ بلدته وشعبه وأمّته الحاضرة، ثمّ الأجيال المتعاقبة، فإنّه يحدث أمواجاً دائريّة، لا تختص بشخص خاص أو فئة أو حزب أو جماعة بل هو للجميع، لاسيّما شهيد الدين.

فإنّ الدين الإسلامي هو دين جميع البشريّة، وإنّ الله لن يرضّ بغيره ديناً لأحد:

# ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ الله

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٨: ٤١٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٠٣: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٨٥.

فدين الإسلام إنّما هو لكافّة الناس جيلاً بعد جيل، وسيظهر الله دينه، ويتمّ نوره كلّه، ولو كره المشركون.

وكل ما ينسب إلى الدين سيكون للجميع أيضاً، فكتاب الله هدى للناس، ورسوله وسنته للجميع، وكعبته ومساجده وبيوته وصلاته وصيامه، ورجال الدين وشهدائه للجميع أيضاً، فالشهيد لا ينحصر بفئة خاصة أو قبيلة أو ما شابه ذلك، بل شهيد الدين في الواقع هو شهيد الإنسانية.

وربما قبل شهادة الشهيد يختلف بعض الناس معه في بعض أفكاره وآراءه وسلوكه، ولكن بعد شهادته، يدافع عنه ويديم شهادته من أجل الدين، وإذا كان شهيد الوطن فمن أجل الوطنيّة، وما شابه ذلك. فالعمدة صيانة الشهيد وحفظ قدسيّته ومقامه الشامخ، وديموميّة جهاده وكفاحه، ونشر وترويج وتحكيم مباني ثقافة الشهادة والتضحية والفداء في المجتمع.

#### المقام الثامن موت المهاجر شهادة:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكْهُ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهِ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ (١).

المهاجر إلى الله ورسوله لو أدركه حتفه في هجرته فقد نال درجة الشهداء ومقاماتهم العالية، ويدلّ على ذلك شأن نزول الآية الشريفة.

فإنّه كان شاب يهوديّاً يؤذي النبيّ الأكسرم عَنْ ويلقي عليه الأوساخ عندما يمرّ من بيته، وقد فعل ذلك تكراراً، وفي يوم عند عبور النبيّ من داره

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۰۰

افتقد الشابّ فسأل عنه، فأخبره الصحابة أنّه مريض، فيطلب النبيّ عيادته، وما أن دخل عليه إلّا خجل الشابّ اليهودي من هذا الخلق الرفيع، فأخذ يلاطفه النبيّ فأسلم على يديه، ثمّ طلب الشابّ الجديد العهد بالإسلام من النبيّ أن يرزقه الله الشهادة، فتعجّب الأصحاب أنّه جديد عهد بالإسلام كيف يبطلب الشهادة وماذا يعرف عنها، فأجابهم: إنّي كنت أمرّ بمسجد النبيّ وأسمع إلى حديثه، فتحدّث يوماً عن مقام الشهداء، فاشتقات نفسي إلى الشهادة، فدعا النبيّ له، وفي إحدى الغزوات اصطحب النبيّ تَيُمني طالباً الغزو في سبيل الله، إلا أنّه تمرّض قبل وصوله إلى ساحة الحرب، فاغتمّ لذلك، ونظر إلى النبيّ مستفسراً عن وعده ودعائه بالشهادة من قبل وفي محفل إسلامه، فنزل جبرئيل بهذه الآية الشريفة: ﴿ وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إلى الله ورَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ المَوْتُ فَقَدْ وقع أَجْرُهُ عَلَى الله ﴾، فأخبره النبيّ بأنّ انه سبحانه أعطاء مقام الشهداء وفي الملأ وكرامة الشهادة، ففرح الشابّ وتبسّم، شة فياضت روحه الشيريفة إلى الملأ الأعلى.

### المقام التاسع \_أقسام الهجرة:

والهجرة، إمّا هجرة جهاد في سبيل الله كشأن نزول الآية الشريفة، أو هجرة إيمان، كهجرة الرسول تَتَلِيَّة إلى المدينة المنوّرة، وجعفر الطيّار إلى الحبشة، أو هجرة طالب العلم كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ﴾ (١٠)، فمن مات في طلب الجهاد أو الإيمان أو العلم أو خوفاً

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٢.

٣٠ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

من الظالم فقد وقع أجره على الله سبحانه، وأعطي له منازل الشهداء السامية ومقاماتهم الرفيعة، وأطلق عليه اسم (الشهيد) كما نطلق على شهدائنا المشاة في طريق كربلاء وطريق الإمام الرضا عَنْ في زيارة (الأربعين)، رفع الله في درجاتهم، فإن هؤلاء الأبرار هاجروا من بلادهم إلى أرض الإسلام، ثم هاجروا إلى طاعة الله وتعظيم الشعائر الإلهية، فهاجروا إلى الله وإلى رسوله بَهِ ووليه الرضا عَنْ ، فأدركهم الموت، فقد وقع أجرهم (أجر الشهادة) على الله سبحانه، فهنيئاً لهم الجنان وحور العين ولقاء رب العالمين.

#### المقام العاشر \_مقامات الشهداء:

إنَّ للشهيد عند الله ورسوله وعند خلقه مقامات ومنازل عظيمة وجسيمة، يعجز القلم عن بيانها، ويكلّ اللسان عن تبيانها، بل تقصر العقول عن فهمها ودركها، حتَّى أصبح الشهيد وأجره عند الله مقياساً وميزاناً لكثير من الأعمال الصالحة، كأن يكتب الله في عمل صالح أجر شهيد (١١، أو عشرين شهيد (١١، أو خمسين شهيد (١٠، أو سبعين شهيد (١١، أو مئة شهيد (١٥، أو أربعمئة شهيد (١١)،

<sup>(</sup>١) البحار ٤٩: ٥١. و ٧٥: ٢٤٧. و ٧٦: ٣٣٤. و ٧٦: ٣٧٠. و ٩٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٢: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) النجار ۲۰۲: ۳۵.

<sup>(</sup>٥) البحار ٧٤: ٨٩. و ٧٦: ٣٣٥. و ٨٥: ٣٩.

<sup>(</sup>٦) البحار ٩٢: ٣٥٥.

تقدیم ..... تقدیم است..... تقدیم است..... تقدیم است.... تقدیم است... است... تقدیم است... تقدیم است... تقدیم است... است... است... است... است... است... است... است.

أو ألف شهيد (١١)، أو مئة ألف شهيد (١٠)، أو أربعين ألف ألف شهيد (١٣)، أو سبعمئة ألف شهيد (١٤).

وهذا إن دلّ على شيء فإنّما يدلّ على عظمة مقام الشهيد ومنزلته عند الله سبحانه، فإنّ أوّل من يدخل الجنّة الشهيد (٥).

١ ــالشهداء مغفور لهم: فإنّ الله يغفر له جميع ذنوبه إلّا الدين، فإنّه من حقّ الناس، كما مرّ سابقاً.

٢ أحياء عند الله : ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهمْ ﴾ (٦).

٣\_ يكلُّمهم الله مواجهاً.

عن رسول الله ﷺ لجابر: إنَّ الله لم يكلّم أحداً إلّا من وراء حجاب، وكلّم أباك مواجهاً، فقال له: سلني أعطِك، قال: أسألك أن تردّني إلى الدنيا حتى أجاهد مرّة أخرى فأقتل.

#### ٤ ـ يضحك إليهم ربّهم:

وقال ﷺ: أفضل الشهداء الذين يقاتلون في الصفّ الأوّل فـلا يـلفتون وجوههم حتّى يقتلوا، أولئك يتلبّطون ـأي يتمرّغون ـفي الغرف العلى من الجنّة،

<sup>(</sup>١) البحار ٤٩: ٦٧. و ٧١: ٧٨و ٩٣و ٩٤. و ٨١: ٢١١. و ٨٢: ١٢٩. و ٢٨٢. ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) البحار ٤٩: ٣٨٣. و ٥٩: ٧٧٧. و ١٠٠: ٢٥٧. و ١٠١: ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٦: ٧٠٠. و ٨٤: ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) البحار ٩٤: ٣٩٩.

<sup>(</sup>٥) البحار ١٠٠: ١١. و ٧١: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٦٩.

٣٢ ..... الشهيد عقل التاريخ المفكّر

يضحك إليهم ربّك، فإذا ضحك ربّك إلى عبد في موطن فلا حساب عليه.

٥ ـ يشفعون إلى الله.

قال رسول الله: ثلاثة يشفعون إلى الله تعالى يموم القيامة فسيشفعهم الله: الأنبياء، ثمّ العلماء، ثمّ الشهداء.

٦\_لا يرون فتنة القبر.

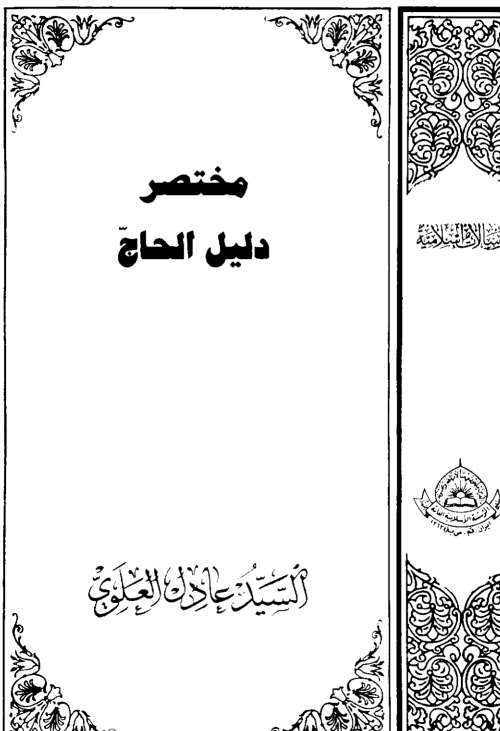
قال رسول الله ﷺ: من لقي العدو قصبر حتّى يقتل أو يغلب لم يفتن فـي قبره.

قال لمالك الأشتر في كتاب: وأنا أسأل الله بسعة رحمته وعظيم قدرته على إعطاء كلّ رغبة ... أن يختم لي ولك بالسعادة والشهادة.

اللهم بحقّك وبمقامك الشهيد وبحق محمّد وآله الطاهرين نسألك لنا ولاهلينا ولجميع المؤمنين والمؤمنات في مشارق الأرض ومغاربها سعادة الدارين، والشهادة في سبيلك، وأجر الشهداء من مثوباتك وجنّاتك ورضوانك.

اللهم وفَقنا لما تحبّ وترضى وارزقنا حسن العاقبة واجعل عواقب أمورنا خيراً، واختم حياتنا بالسعادة والشهادة.

و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.









العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م

رسالة مختصر دليل الحاج / تأليف السيّد عادل العلوي. لله قم: المؤسسة الإسلامية العامة للسبليغ والارشاد. ١٤٢٣ ق. ١ ١٣٨٠.

٤٢ ص. ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 81 - 3

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

عربي.

۱. حج. ۲. حج ـــ جنبه های قرآنی. ۳. حاجیان. الف. عنوان.

۲۹۷ / ۳۵۷ BP ۱۸۸ / ۹ / ۲۹۷ / ۳۵۷ کتابخانهٔ ملی ایران کتابخانهٔ ملی ایران

# موسوعة رسالات إسلامية

رسالة مختصر دليل الحاج تأليف ــ السيّد عادل العلوى

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ٣٤٣٣ هجري قمري الطبعة الثانية ـ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة. قم

شابك ٣ ـ ٨١ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤

ای. ای. از. ۸۲۸۵۸۱۵ ۹۷۸۹۸۶

شابك ۱۸۰۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۹۶ دور؟ ۱۰۰ جند)

ISBN 964 - 5915 - 81 - 3

EAN 9789645915818

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

# المختصر الأول

# خلاصة الإسلام في أصوله وفروعه

قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه:

- ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسلامُ ﴾ ``
- ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلام دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ``'.
- ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دناً ﴾ <sup>(۳)</sup>.

الإسلام العظيم هو دين الله القويم كما تنصّ على ذلك الآيات الشر يفة والعقل السليم، وهو الذي جاء به آدم أبو البشر منذ اليوم الأوَّل وكان مع الأنساء والمرسلين وانتهى بخاتمهم أشرف الكائنات وسيّد الأنبياء والمرسلين محمّد ﷺ. فهذا الإسلام بالمعنى العامّ هو بمعنى التسليم لله سبحانه وتعالى والإيمان بوجوده ووحدانيَّته فهو دين التوحيد الذي صدع به مائة وأربعة وعشرون ألف نبيّ \_كما

(١) آل عمران : ١٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمان : ٨٥.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٣.

ورد في الروايات ــومنهم الأنبياء أولي العزم نوح وإبراهــيم ومــوسى وعــيسى والنبيّ محمّد غَلِيَتِكِرُ .

فالآية الأولى ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ تشير إلى هنذا الإسلام بالمعنى العام.

وأمّا الآيات الأخرى فتشير إلى الإسلام بالمعنى الخاصّ فإنّه ختم الأديان السابقة ونسخها في بعض أحكامها، فكمل الدين بما يطابق فطرة البشريّة إلى يوم القيامة، فمن يبتغ غيره ديناً فلن يقبل منه.

الإسلام شريعة السماء الذي بعث به محمّد النبيّ الأعظم نبيّ الرحمة عَيَّاتُهُ رحمة للعالمين وبعث به من قبله الأنبياء والمرسلين.

رسالة الإسلام الرصينة، سليمة من أيّ تـحريف فـي مـبادئها وأصـولها، تتماشى مع كلّ عصر وفي كلّ مصر، فهي رسالة عالميّة خالدة تربط الإنسان بربّه ومعاده، وتعالج مشاكل المجتمعات البشريّة إلى يوم الدين.

والإسلام كشجرة مثمرة أصلها ثابت وفرعها في السماء، فله أصول ثابتة، وفروع فيها الثوابت التي لا تتغيّر، فإن حلال محمّد حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة، كما فيها العناوين الثانويّة والمتغيّرات التي تختلف باختلاف موضوعاتها الأوّليّة والثانويّة \_كما هو ثابت في محلّه \_. والمسلم كلّ المسلم من تمسّك بدينه بكلّ أصوله وفروعه مبدأ وعقيدة وعملاً وسلوكاً \_نظريّاً وتطبيقيّاً \_فمن آمن ببعض وكفر بآخر لا يعدّ مسلماً كامل الإيمان، كما هو واضح وعليه البرهان.

ومن فروع الدين الإسلامي الحجّ لمن كان مستطيعاً، فإنّه يجب عليه أن يأتي به في عمره مرّة واحة وتسمّى بحجّة الإسلام، أي الحجّ الذي أوجبه الإسلام على المستطيع في عمره مرّة واحدة.

| <b>o</b>                     | المختصر الأوّل |
|------------------------------|----------------|
| التوحيد                      |                |
| النبوّة                      |                |
| الإمامة                      | أصول الدين     |
| العدل                        |                |
| المعاد                       |                |
| :                            | וּצְשׁׁׁׁׁׁאַ  |
| الصلاة                       |                |
| الصوم                        |                |
| ـــــــــ الزكاة             |                |
| الخمس                        |                |
| الحجّ                        |                |
| İ                            | فروع الدين     |
| الجهاد                       |                |
| الأمر بالمعروف               |                |
| ــــــــــــ النهي عن المنكر |                |
| التولّي                      |                |
| التبرّي                      |                |

# الحج

قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه :

﴿ وَللَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ عَن العَالَمينَ ﴾ 🗥

وقال سيحانه:

﴿ وَأَذُّنْ فِي النَّاسِ بِالحَجِّ يَأْ تُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلٌّ فَجًّ عَمِيق 🥱 🗥.

الحجّ من العبادات الاجتماعيّة والسياسية في الإسلام، ذات المغزى العظيم روحياً وبدنيّاً، فرديّاً واجتماعيّاً، في جميع حقول الحياة من العبادة والسياسة والاقتصاد والثقافة والحضارة والتقدّم والأُخوّة الإسلاميّة وغير ذلك.

الحجّ نقلة اجتماعيّة يتّجه فيها الجمهور، جمهور المسلمين المكلّفين بأداء هذه الفريضة، أو المتطوّعين للتواجد والحضور في مكان مقدّس واحد، وهـو

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۹۷.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٢٧.

المختصر الأوّل ..... المختصر الأوّل ..... ٧

أشرف بقاع الأرض، وزمان واحد من الأشهر الحرم في (ذي الحجّة) المبارك، يمارسون شعائر موحّدة، تجرّد الإنسان عن عالم المادّيات، وتحلّق به إلى الرفيق الأعلى وإلى عالم ملكوتي وروحاني بلا نهاية، مستجمع الصفات الكماليّة بنحو الإطلاق.

### أركان الإسلام :

ويكفي في عظمة الحج أنّه أحد الأركان التي سني الإسلام عليها، فهو أساس يعلو عليه بناء الإسلام الشامخ، وتتجلّى فيه روح المودّة والاخوّة والصفاء وحكومة المعنويات على المادّيات، وإنّ الإسلام يعلو ولا يعلى عليه، ولا بدّ من يوم ترفرف فيه رايات الإسلام على ربوع الأرض، فمن يحضر المدينة الطيّبة يلمس ذلك بوضوح.

وإن هذا الدين القيم لو تمسك به أصحابه حق التمسك وطبيقوه في مجالاتهم وحياتهم لحكم العالم ولو كره المشركون والكافرون، إذ يجد الإنسان الضائع والبشرية المتحيّرة أنشودتها وبغيتها في هذا الدين، دين الإسلام العظيم فهو الذي تكفّل سعادة الإنسان في الدارين، دار الدنيا ودار الآخرة.

عن مولانا الباقر ـ عليه السلام \_ قال:

«بني الإسلام على خمس: إقام الصلاة، وإينتاء الزكاة، وحبج البيت، وصوم شهر رمضان، والولاية لنا أهمل البيت، وما نودي بمثل ما نودي بالولاية »(١١).

----

<sup>(</sup>١) الخصال: ٢٥٣.

٨ ...... مختصر دليل الحاجّ

#### عزّ الإسلام:

فالحج يمثّل عز الإسلام وبقاءه وسلطانه، فليس لأمّة من الأمم مثل هذا المؤتمر العالمي الكبير والمشهد العظيم الحافل بالخيرات والبركات، يجتمع فيه المسلمون من شرق الأرض وغربها على اختلاف النحل والطوائف وبمختلف الأشكال والألوان واللغات والهيئات، لا يتميّز غنيّهم عن فقيرهم، وملكهم عن مملوكهم، كلّ منهم قد اتّزر برداء وتردّى بآخر ملبّين دعوة الله المنعكسة صداها في الأجيال عبر الأحقاب والدهور من سيّد الأنبياء إبراهيم الخليل عليّه قائلاً له:

# ﴿ وَأَذُنْ فِي النَّاسِ بِالحَجِّ يَأْ تُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجًّ عَمِيقِ ﴾

أُولئك الذين لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، ويحبّون أن يستطهّروا، الذين صدقوا ما عاهد الله عليه.

#### مواقف يوم القيامة :

وكأنّه سبحانه وتعالى أراد بموقف الإحرام والمواقف الأخرى من مناسك الحجّ، أن يذكّر الناس بمواقف يوم القيامة والاستعداد لها، بحمل الزاد وإنّ خير الزاد التقوى، وفعلاً فكم من شقيّ أنّ وقصد هذا البيت الحرام المبارك فرجع سعيداً، وكم من عاصٍ رجع مطيعاً، وفاجر تحوّل تقيّاً، وغافلٍ ساهٍ صار متذكّراً، وليس هذا إلا من بركات تلك المشاهد العظيمة والمواقف السامية الرفعة.

المختصر الأوّل ...... المختصر الأوّل ..... المختصر الأوّل .... المختصر الأوّل .... المختصر الأوّل ... الم

#### عظمة الحج :

فالحج فلاح وصلاح وإصلاح، وقد أفلح من أقامه كما هو المطلوب شرعاً، وإنّما ركّز الرسول الأعظم على العبدة والأئمة الأطهار عَلَيْكُ على الحج علماً بأهميته، وأنّه يحتوي على كثير من العبادات والفضائل والخمير الاجماعي والشواب الأخروي.

قال رسول الله تَبْنِيَّةُ :

«إنّ الحاج إذا أخذ في جهازه لم يرفع شيئاً ولم يضعه إلاّ كتب الله له عشر حسنات ومحا عنه عشر سيّئات ورفع له عشر درجات ... وإذا طاف بالبيت خرج من ذنوبه، وإذا سعى بين الصفا والمروة خرج من ذنوبه، وإذا وقف بعرفات خرج من ذنوبه».

وفي بعض الروايات خرج من ذنوبه كيوم ولدته أُمّه.

وعن الصادق، عن أبيه عَيْبَاكِيٌّ ، قال:

«قال رسول الله عَيْنَ : للحاج والمعتمر إحدى ثلاث خصال : إمّا أن يقال له : قد غفر الله لك ما مضى وما بقي ، وإمّا أن يقال له : قد غفر لك ما مضى فاستأنف العمل ، وإمّا أن يقول له : قد حفظت في أهلك وولدك ، وهي أحسنهن ».

أَوَ تدرى ما أثر من ترك الحجّ مستطيعاً ؟

قال أبو عبد الله الصادق عليُّ في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ ﴿ ، قال:

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٧٢.

«نزلت في مَن سوّف الحجّ حتّى مات ولم يحجّ فعمي عن فريضة من فرائض الله».

ومعنى يسوّف الحجّ كما في رواية أخرى: ذاك الذي يسوّف الحجّ يعني حِجّة الإسلام يقول: العام أحجّ العام أحجّ، حتّى يجيئه الموت.

وعن مولانا الصادق عَلَيْكُم قال:

«من أراد الحجّ فتهيّأ له فحرمه فبذنب حرمه».

هذا لمن تهيئاً واستعدّ للحجّ، فكيف بمن غفل عنه وسوّلت له نفسه في تركه التسويف والآمال؟ والمراد من الحفظ في أهله كما في رواية كليب بن معاوية قال: «قلت لأبي عبد الله عليّه : شيعتك تقول: الحاجّ أهله وماله في ضمان الله ويخلف أهله، وقد أراه يخرج فيحدث على أهله الأحداث؟ فقال: إنّما يخلفه فيهم بما كان يقوم به، فأمّا ما كان حاضراً لم يستطع دفعه فلا».

نعم... روايات أهل البيت تفسّر بعضها بعضاً كالقرآن الكريم يفسّر بـعضه البعض الآخر، فكلامهم نور ووصيّتهم التقوى وفعلهم الخير وسـجيّتهم الكـرم وعادتهم الإحسان، وبآل محمّد عَلِيَهِ عَمْ ف الصواب، وفي بيوتهم نزل الخطاب.

ونعود إلى الموضوع ونقول: العبادات في الشريعة المسلحاء تلقسم إلى قسمين:

١ \_عبادة عمليّة : كالصلاة والصوم.

٢ \_عبادة مادّية : كالخمس والزكاة .

والحج هو العبادة الوحيدة التي تشتمل على القسمين معاً، فهو عبادة عمليّة؛ لما فيه من الأعمال كالطواف والسعي، ومادّية؛ لما فيه من الأعمال كالطواف والسعي، ومادّية؛ لما فيه من الأضمية وغير ذلك.

المختصر الأوّل ......١١

#### مؤتمر الحجّ العالمي:

يا تُرى من يملك مثل هذا المؤتمر العالمي السنوي العظيم؟

فلا بدّ على كلّ مسلم رسالي ومؤمن بالشريعة المحمديّة الخالصة، أن يحسّ بالمسؤوليّة في قبال هذا المؤتمر الفذّ، فيستغلّه لترويج الدين الإسلامي الحنيف وتحقيق أهدافه المقدّسة في العالم والتفاهم عن مشاكل المسلمين وحلولها، فهو رحمة كبرى للمسلمين، وفيه منافع للناس، وأنّه خير دليل على عظمة الإسلام وحكومته، وكونه أفضل الشرائع، وأنّه ناسخ الأديان والمذاهب، والمنتصر على الحكومات غير الإسلاميّة.

وقد عرف الاستعمار المقيت بمعسكريه الغربي والشرقي هذه الحقيقة، فتراهم ليل نهار يخطّطون ويدسّون السمّ القاتل ويبثّون ثقافتهم المنحطّة وأخلاقهم الرذيلة بين المسلمين لتفريغ الحجّ من محتواه الأصيل، ليكتف المسلمون بظاهر الإسلام وظاهر الحجّ، فيسلّطون على معالم الحجّ وحقيقته عملاؤهم الخونة بحقّ المسلمين، ليسوغ نهم سلب ثرواتهم الطبيعيّة كالبترول، لتنام أعينهم برغد وهناء باستثمار المسلمين السذّج.

ولكن هيهات هيهات فإنّ الصحوة الإسلاميّة وروح الإسلام قد دبّ في جسد المسلمين، وعاد الإسلام على ماكان في بداية دعوته، وقد بشّر الله المسلمين بأنّ الأرض يرثها عبادي الصالحون، فسلبوا النوم من عيون المستعمرين والاستكبار العالمي، ولا بدّ للقدر أن يستجيب، ولا بدّ للقيد أن ينكسر، وللظلام أن ينجلي، وللحقّ أن ينتصر، أليس الصبح بقريب؟ نعم والله إنّه لقريب.

١٢ ..... مختصر دليل الحاجّ

#### فلسفة الحجّ:

هذا وربما نقف على فلسفة الحجّ بنحو الإجمال من خلال آيات الحجّ في القرآن الكريم فإنّه سبحانه وتعالى يقول:

### ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ ﴾ 🗥

ولا يمكن حصر هذه المنافع والإحاطة بها، سواء المنافع الاقتصاديّة أم الثقافيّة والسياسيّة، وكلّما ينطبق عليه عنوان المنفعة من المنافع الدنيويّة وحـتّى النفسيّة والروحيّة والأخرويّة.

وقد تكثر المنافع والمعاني السامية التي تعترض هاجس الحاج وهو يتهيّأ لأفضل رحلة في الحياة، فتراه يحرص على البحث عن المدلولات الشرعيّة والإسلاميّة لكلّ ما يمرّ به، ويدرك ما يتركه الإسلام في النفوس من سحر جذّاب واخوّة صادقة وهذه منفعة من المنافع في الحجّ فإنّ الحاج يدرك معنى قوله تعالى:

### ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ ١٦٠.

ويتجلّى له هذا المفهوم -الاخوّة الإسلاميّة - في الحجّ، إذ اختلطت في ديار الحجّ جنسيّات عديدة، وألوان متغايرة، ولغات متباينة، وطباع مختلفة باختلاف الديار التي قدموا منها، ولكنّ الاخوّة يلمسها الحاجّ من كلّ واحد منهم مهما اختلفت لغته وبعدت داره، فيدرك حينئذٍ ما يتركه الحجّ في النفوس من ألفة

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٠.

المختصر الأوّل ...... المختصر الأوّل ..... المختصر الأوّل المنتصر الأوّل المنتصر الأوّل المنتصر الأو

ومحبّة ومودّة وأخوّة صادقة. فإنّ الإسلاء قد ألّف بين قلوبهم، وآخت العقيدة بين ضمائرهم، ويتجلّى الاعتصام والوحدة الإسلاميّة في أروع صورة، وإنّ الألفة التي تدوم بدوام الحياة بل وبعد الممات، هي ألفة الدين، ألفة العقيدة الراسخة، ولا أرسخ من عقيدة الإسلام.

﴿ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مَا أَلَّفْتَ بَـيْنَ قُـلُوبِهِمْ وَلَكِـنَّ اللهَ أَلَّـفَ بَيْنَهُمْ ﴾ (١).

### الحجّ في القرآن الكريم:

أجل؛ الحجّ من أركان الإسلام، وقد خصّت سورة من سور القرآن باسم الحجّ، وقد ذكر الحجّ في القرآن الكريم في عشرة مواضع، تسعة منها بلفظ (الحجّ) بفتح الحاء المهملة ، وواحدة بلفظ (حجّ البيت) بكسر الحاء .. وكلاهما من أصل واحد.

الحج \_بالفتح \_بمعنى قصد الزيارة، و \_بالكسر \_بمعنى نتيجة القصد \_أي الزيارة المقصودة \_ وبعبارة أخرى : الأوّل من مصدر (حجج)، والثاني : اسم المصدر.

والواجب على الناس حجّ البيت، أي الزيارة المقصودة، ولا يكفي قصد الزيارة وحسب، فالحجّ بالفتح مقدّمة للحجّ بالكسر من فإنّ النيّة والقصد القلبي مقدّمة الأعمال والأفعال والمناسك، ففرق بين قصد الحجّ وهو الحَجّ بالفتح والحجّ المقصود وهو الحِجّ بالكسر ..

-----

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٦٣.

### الحجّ لغةً واصطلاحاً :

والحجّ في اللغة يأتي على معان يمكن إرادتها في الحجّ المصطلح الذي بمعنى زيارة بيت الله الحرام.

#### فالحجّ لغةً بمعنى :

١ ـ القصد أو كثرته إلى من يراد تعظيمه. فالناس في حجّهم بيت الله الحرام
 يقصدون ربّ البيت تعظيماً لشعائره، فإنّ تعظيم شعائر الله من تقوى القلوب.

٢ ـ الكفّ، فالقاصد إلى الله في سفره الروحي الملكوتي عليه أن يكفّ عمّا سوى الله، ويترك كلّ شيء لم يمتّ بصلة مع الله سبحانه، حتّى نفسه التي بين جنبيه، حتّى يصل إلى مقام الفناء في الله وبالله ولله، ويمتلئ وجوده شوقاً وحبّاً وعشقاً لله عزّ وجلّ.

٣ ـ القدوم، فيقدم على بيت الله وبيت الناس بنيّة صادقة وإيمان وتـقوى
 وإخلاص.

٤ ـ الغلبة بالحجّة، فمن يضع أقدامه في صراط الله المستقيم يتغلّب على النفس الأمّارة بالسوء، وعلى شياطين الجنّ والإنس، وعلى الدنيا المغرية، بحُجّة دامغة وبرهان قاطع.

٥ ـ كثرة الاختلاف والتردّد على بيت الله الحرام، ليجتمع مع الناس في أيام معلومات في مؤتمر عالمي، ليستعيذ بالله من شرّ الوسواس الخنّاس، ويصل إلى المقام المحمود في مقعد صدق، عند مليك مقتدر.

وخير برهان وحُجّة للإسلام وأحقّيته. هي (حِجّة الإسلام) الذي يلجب على كلّ من استطاع إليه سبيلاً في العمر مرّة واحدة.

المختصر الأوّل ...... ١٥٠

كما أنّ العمرة (عمرة الإسلام) هي الزيارة التي فيها عمارة الودّ والمحبّة والصفاء، وهي مقدّمة لتكميل الحجّ وكماله.

#### قبلة المسلمين:

والبيت الحرام كعبة المسلمين وقبلتهم ومطافهم، قد ذكر في كتاب الله في ستّة عشر موضعاً.

في موضعين ينسب ربّنا البيت إلى نفسه في قوله تعالى مخاطباً إسراهميم خليله عليّه :

﴿ وَطَهِّرْ بَـيْتِي ﴾ (١).

ومخاطباً إيّاه مع إسماعيل ذبيح الله :

﴿ أَنْ طَهُرًا بَيْتِي ﴾ [\*].

وفي موضع ينسب إبراهيم الخليل البيت إلى ربّه في قوله:

﴿ رَبُّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحَرَّمِ ﴾ (٣). وفي ثلاث مواضع ينسب إلى الناس:

﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدَىَّ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١٠).

﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ ﴾ الله الحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ ﴾

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٩٦.

<sup>(</sup>٥) المائدة : ٩٧.

١٦ ..... مختصر دليل الحاجّ

## ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا البَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً ﴾ 🗥

والمثابة في اللغة بمعنى : الملجأ ـ المناب ـ المنتبه ـ المـرجـع ـ المـقام ـ المستقى ـ وهذه المعانى كلّها تتجلّى في الحجّ وفي البيت الحرام.

والبيت مكان الاستراحة البدنيّة تارةً، والروحيّة أخرى، وبيت الله الذي هو بيت الناس أيضاً فيه راحة روحيّة ومعنوبّة.

وأمّا المواضع الأخرى، فقد ذكر البيت إشارة إلى ذلك البيت الذي هو بيت الله وبيت الناس، كما في قوله تعالى:

### ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَذَا البَيْتِ ﴾ ال

ونسبة البيت إلى الله سبحانه نسبة تشريفيّة.

### معانى الحجّ السامية :

فالروح في روح وريحان، في نهضة إنسانية وحركة بشريّة وقيام أناسي، تتطهّر من العلائق الدنيويّة، في حجّها البيت المعمور، بيت الله العتيق، لتعبد ربّ البيت، وترجع إلى ريّها في حياة إنسانيّة ربّانيّة، في جمع سنوي عالمي، تقيم في كنف ربّها، لنظم أمرها الفردي والاجتماعي، السياسي والشقافي، الاقتصادي والعسكري، وتلتجئ في ملجأ صدق إنهي، من أخطار الشرك والضلال والأنانيّة، وتستقي لظمأها، لتروي عطشها للمعارف وأسرار الكون والعلوم الإلهيّة، تائبة من ذنوبها وجرمها ومعاصيها، وتنتبه من الغفلات والهفوات، إذ جعل الله البيت مثابةً

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٠

<sup>(</sup>۲) قریش : ۳.

المختصر الأوّل ...... ١٧ ..... المختصر الأوّل ..... المناس، وأمناً وهديّ ورحمةً وبركة.

### أسس الكعبة :

وكما بنيت الكعبة على قوائم أربعه، فكذلك تشيّدت في كستاب الله عــلى أسس أربعة:

١ ـ ليشهدوا منافع لهم.

٢ \_مثابةً للناس.

٣\_قياماً للناس.

٤ ـ هدىً ومباركاً.

فبعد الشهود والحضور، والمثابة بمعانيها، يقوم الناس لله، وهذه موعظة القرآن الكريم:

# ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا للهِ مَثْنَى وَفُرَادَى ﴾ الله

أي القيام الفردي والجماعي، ويتجلّى هذا القيام الإلهي في مناسك الحجّ، وفيها الهداية التشريعيّة والتكوينيّة، وفيها البركات السماويّة والأرضيّة، وفي مثل هذا المؤتمر تظهر عزّة الإسلام وشوكة المسلمين وعظمتهم، لو رجعنا إلى أصالة الحجّ في الإسلام دين الله القويم.

#### معالم الحجّ:

الحجّ : قيام الناس، للخلاص من شرّ الخنّاس الذي يوسوس في صدور

<sup>(</sup>۱) سبأ : ٤٦.

۱۸ ..... مختصر دليل الحاج الناس من الجنّة والناس.

الحج : خلاصة الإسلام، ومناسكه فكر وحركة ونضال وثورة وقيام للناس لتشكيل دولة إسلامية عالمية، مثابة لهم وأمناً وهدىً ومباركاً ليشهدوا منافع لهم، ويذكروا اسم الله، ويتعلّموا كيف الوصول إلى الله سبحانه، وكيف الحياة وكيف الممات.

على الحاج أن يدرك أسرار الحج ، ويقف على معاني الحركة والسكون في الحج ، ويعرف حقيقة الإحرام والطواف والصلاة والسعي والوقوف في عرفة ومشعر الحرام والبيتوتة في منى ورمي الجمار والذبح والحلق أو التقصير ، ويصل إلى مقام العبودية والحرية عبد الله وحرّاً ممّن سواه ، حرّاً من الأنانية والنفس الأمّارة والطواغيت والناس والشياطين وكل ما سوى الله سبحانه عفلا بد من الهجرة من غير الله إلى الله جل وعلا في السير إلى الله ، وفي حج بيت الله الحرام ، فهلمّوا إلى حج يرضى الله ورسوله وأهل بيته علين وصحبه الكرام .

#### علل الحجّ وحِكمه:

ولا بأس أن نذكر بعض العلل والحكم التي جاءت في الأخبار والروايات الشريفة :

قال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عُنيُّلًا في نهج البلاغة :

«وفرض عليكم حجّ بيته الحرام الذي جعله قبلةً للأنام، يسردونه ورود الأنعام، ويألهون الله ولود الحمام، جعله سبحانه علامة لتواضعهم لعظمته، وإذعانهم لعزّته، واختار من خلقه سماعاً أجابوا إليه دعوته، وصدّقوا كلمته، ووقفوا مواقف أنبيائه، وتشبّهوا بملائكة المطيفين بعرشه، يحرزون الأرباح في

متجر عبادته، ويتبادرون عنده موعد مغفرته، جعله سبحانه وتعالى للإسلام علماً وللعائذين حرماً...».

وعن مولانا الإمام الرضاعيُّ كما في بحار الأنوار:

«علّة الحجّ: الوفادة إلى الله عزّ وجلّ، وطلب الزيادة والخروج من كلّ ما اقترف، وليكون تائباً ممّا مضى، مستأنفاً لما يستقبل. ومنا فيه من استخراج الأموال. وتعب الأبدان، وحظرها عن الشهوات واللذّات، والتقرّب في العبادة إلى الله عزّ وجلّ، والخضوع والاستكانة والذل، شاخصاً في الحيرّ والبيرد والأمن والخوف، ثابتاً في ذلك دائماً وما في ذلك لجميع الخيلق من المنافع والرغبة والرهبة إلى الله عزّ وجلّ ومنه ترك قساوة القلب، وخساسة الأنفس، ونسيان الذكر، وانقطاع الرجاء والأمل، وتجديد الحقوق وحيظر الأنفس عن الفساد ومنفعة من في المشرق والمغرب ومن في البرّ والبحر، وممّن لا يحجّ، من تاجر وجالب وبائع ومشترٍ وكاتب ومسكين، وقضاء حوائج أهل الأطراف والمواضع الممكن لهم الاجتماع فيها، كذلك ليشهدوا منافع لهم».

وعن الفضل بن يونس قال:

«أتى ابن أبي العوجاء \_ الزنديق \_ مولانا الإمام الصادق عَلَيْلا فجلس إليه في جماعة من نظرائه، ثمّ قال له : يا أبا عبد الله، إنّ المجالس أمانات، ولا بدّ لكلّ من كان به سعال أن يسعل، فتأذن ني في الكلام ؟

فقال الصادق عَالِيٌّ ؛ تكلُّم بما شئت.

فقال ابن أبي العوجاء: إلى كم تدوسون هذا البيدر، وتلوذون بهذا الحجر، وتعبدون هذا البيت المرفوع بالطوب والمدر، وتهرولون حوله هرولة البعير إذا نفر، مع فكر في هذا أو قدر،علم أنّ هذا فعل أسّسه غير حكيم ولا ذي نظر، فقل ۲۰ ..... مختصر دليل الحاجّ

فإنَّك رأس هذا الأمر وسنامه، وأبوك أُسَّه ونظامه؟

فقال الصادق عَلَيُّة : إنَّ من أَصَلَه الله وأعمى قلبه استوخم الحق فلم يستعذ به، وصار الشيطان وليه، يورده مناهل الهلكة ثمّ لا يصدره، وهذا بيت استعبد الله به خلقه، ليختبر طاعتهم في إتيانه، فحنّهم على تعظيمه وزيارته، وقد جعله محل الأنبياء وقبلة المصلين له، فهو شعبة من رضوانه، وطريق تـؤدّي إلى غفرانه، منصوب على استواء الكمال، ومجتمع العظمة والجلال، خلقه الله قبل دحـو الأرض بألفي عام، وأحقّ من أطبع فيما أمر وانتهى عمّا نهي عنه، وزجمر الله المنشئ للأرواح والصور».

هذا وقد ذكرت معالم الحجّ وفلسفة مناسكه، كما ذكرت تاريخ مكّة المكرّمة والمدينة المكرّمة والمدينة المنوّرة في كتاب سمّيته: (معالم مكّمة المكرّمة والمدينة المنوّرة) على ضوء القرآن الكريم والسنّة الشريفة والتاريخ الصحيح.

وقد ذكرت فيه حكمة الحجّ واستخرجتها من الروايات الشريفة، وإليك إجمالها:

١ \_ الكعبة قبلة للأنام.

٢ ـ علامة لتو اضع الناس لعظمته.

٣ ـ تصديق مواقف الأنبياء.

٤\_تشته بالملائكة الطائفين.

٥ ـ علم الإسلام.

٦\_حرم للعائذين.

٧ ـ استعبد الله به خلقه للاختبار.

٨\_محلّ الأنبياء.

المختصر الأوّل ......١٠٠٠ المختصر الأوّل .....

- ٩ ـ شعبة من رضوان الله.
- ١٠ ـ طريق يؤدّى إلى غفران الله.
- ١١ ـ الوفادة إلى الله وطلب الزيادة.
- ١٢ ـ الخروج عن كلّ ما اقترف العبد من الذنوب.
- ١٣ ـ فيه منافع لجميع الخلق من يحجّ ومن لا يحجّ.
  - ١٤ ـ جعل فيه الاجتماع من المشرق والمغرب.
- ١٥ ـ ليعرف أخبار الرسول ﷺ وآثاره ويذكر ولا ينسي.
  - ١٦ ـ يعلم أهل البيت عَلَمْهَا لِلَّهُ وَلا يَنه.
  - ١٧ ـأمر الله آدم أن يحجّ ليتوب عليه.
    - ١٨ ـ اختبار الأوّلين والآخرين.
    - ١٩ ـ إخراجاً للتكبّر من القلوب.
      - ٢٠ ـ قياماً للناس.

وأخيراً هذا غيض من فيض في عظمة الحجّ، وناهيك بهذا الركن القويم، واللقاء العظيم، الذي يحضره المسلمون القادرون في كلَ عام، ليشهدوا منافع لهم، وليطوفوا بالبيت الحرام، وهل يخفي على أحد ما فيه من الشموخ والرفعة والسمو والعظمة ؟ أفلا يتدبّرون هذا الحجّ العظيم أم على قلوب أقفالها ؟!

سبحانك يا ربّ العالمين، ونحمدك اللهم على ما أنعمت علينا بنعمة الإيمان، وإيّاك نعبد وإيّاك نستعين، أهدنا الصراط المستقيم، وأغفر لنا يوم الدين، واحشرنا في زمرة المتّقين الطائفين والساجدين مع محمّد و آله الطاهرين.

وحبّذا أن نطلب من الله سبحانه حجّ بيت الله الحرام، وإليكم بداية دعاء من أدعية طلب الحجّ:

«اللهم ارزقني الحج الذي فرضته على من استطاع إليه سبيلاً، واجعل لي فيه هادياً وإليه دليلاً، وقرّب لي بُعد المسالك، وأعنّى على تأدية المناسك...»(١).

### معانى و تفسير مناسك الحجّ عند الإمام زين العابدين اليُّلا:

روي عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليه الله المنام عليه أنّه لمّا رجع من الحجّ استقبله أحد الحجّاج إسمه الشبلي، فقال الإمام عليه خَجَجتَ يا شبلي؟ قال: نعم يا ابن رسول الله.

فقال عليه الزلت الميقات وتجرّدت عن مخيط النياب واغتسلت؟ قال: نعم. قال عليه النياب المعصية ولبست نعم. قال عليه المعصية ولبست ثوب الطاعة؟ قال: لا. قال عليه الله المعلى المعلى تجرّدت عن مخيط الثياب نويت أنّك تجرّدت عن الرياء والنفاق والدخول في الشبهات؟ قال: لا. قال عليه المعلى المعتسلت نويت أنّك اغتسلت من الخطايا والذنوب؟ قال: لا. قال عليه الله الميقات، ولا تجرّدت عن مخيط الثياب، ولا اغتسلت.

ثمّ قال عَلَيْهُ : حين تنظّفت وأحرمت وعقدت الحجّ نويت أنّك تنظّفت بنور التوبة الخالصة لله تعالى ؟ قال : لا. قال عَلَيْهُ : فحين أحرمت نويت أنّك حرّمت على نفسك كلّ محرّم حرّمه الله عزّ وجلّ ؟ قال : لا. قال عليهُ الله عليهُ : فحين عقدت الحج نويت أنّك قد حللت كلّ عقدٍ لغير الله ؟ قال : لا. قال له عليه العميه عقدت الحج.

ثمّ قال عَلَيْهُ له : أدخلت الميقات وصلّيت ركعتي الإحرام ولبّيت؟ قبال :

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٤٦١، مناجاة طلب الحجَّر

المختصر الأوّل ..... الله المختصر الأوّل .... الله عند ال

نعم. قال عليُّا : فحين دخلت الميقات نويت أنّك بنيّة الزيارة؟ قال: لا. قال عليُّلا : فحين صلّيت الركعتين نويت أنّك تقرّبت إلى الله بخير الأعمال من الصلاة، وأكبر حسنات العباد؟ قال: لا. قال له عليُّلا : ما دخلت الميقات ولا لبّيت.

ثمّ قال له عليّه الدخلت الحرم ورأيت الكعبة وصليت؟ قال: نعم. قال عليّه الحرم نويت أنّك حرّمت على نفسك كلّ غيبة تسغيها المسلمين من أهل ملّة الإسلام؟ قال: لا. قال عليّه العرم، ولا رأيت الكعبة، بقلبك أنّك قصدت الله؟ قال: لا. قال عليه الحرم، ولا رأيت الكعبة، ولا صلّيت.

ثمّ قال عليّه : طفت بالبيت، ومسست الأركبان، وسعيت؟ قبال: نعم. قال عليّه : فحين سعيت نبويت أنّك هبربت إلى الله، وعبرف ذلك منك علّام الغيوب؟ قال: لا. قال عليّه : فما طفت بالبيت ولا مسست الأركان، ولا سعيت.

ثمّ قال عليّه له: صافحت الحجر، ووقفت بمقام إبراهيم عليه ، وصلّيت به ركعتين؟ قال : نعم. فصاح الإمام عليه صيحةً كاد يفارق الدنيا بها، ثمّ قال عليه : آه آه، من صافح الحجر الأسود فقد صافح الله تعالى، فانظر يا مسكين ولا تضيّع أجر ما عظُم حرمته، وتنقض المصافحة بالمخالفة وقبض الحرام، نبظير أهل الآثام. ثمّ قال عليه الويت حين وقفت عند مقام إبراهيم عليه أنك وقفت على كل طاعة، وتخلّفت عن كلّ معصية؟ قال: لا. قال عليه : فحين صلّيت ركعتين نويت أنك بصلاة إبراهيم عليه ، وأرغمت بصوتك أنف الشيطان؟ قال: لا. قال عليه : فما صافحت الحجر الأسود، ولا وقفت عند المقام، ولا صلّيت فيه الركعته .

ثمّ قال عليّ له: أأشرفت على بئر زمزم، وشربت من مائها؟ قال: نعم. قال عليّ : نويت أنّك أشرفت على الطاعة، وغضضت طرفك عن المعصية؟ قال

قال عَيُّذِ: أسعيت بين الصفا والمروة، ومشيت وتردّدت بينهما؟ قال: نعم. قال عَلَيُّذِ: فويت أنّك بين الرجاء والخوف؟ قال: لا. قال عَلَيْذٍ: فيما سعيت ولا مشيت، ولا تردّدت بين الصفا والمروة.

ثمّ قال عَلَيْهِ : خرجت إلى منى؟ قال : نعم. قال عَلَيْهِ : نــويت أنّك أمِـنت الناس من لسانك وقلبك ويدك؟ قال : لا. قال عَلَيْهُ : فما خرجت إلى مِنى.

ثمّ قال عَلَيُهُ له: أوقفت الوقفة بعرفة، وطلعت جبل الرحمة، وعرفت وادي نمرة، ودعوت الله سبحانه عند الميل والحجرات؟ قال: نبعم، قال عَلَيُهُ: هل عرفت بموقفك بعرفة معرفة الله سبحانه أمر المعارف، والعلوم، وعرفت قبض الله على سريرتك وقلبك؟ قال: لا. قال عَلَيُهُ: نويت بطلوعك جبل الرحمة أنّ الله يرحم كلّ مؤمن ومؤمنة، ويتولّى كلّ مسلم ومسلمة؟ قال: لا. قال عَلَيُهُ: فنويت عند النمرة (وادي نمِرة) أنك لا تأمر حتّى تأتمر، ولا تزجر حتّى تنزجر؟ قال: لا. قال عَلَيُهُ: فعندما وقفت عند العلم نويت أنها شاهدة لك على الطاعات، حافظة لك مع الحفظة بأمر ربّ السماوات؟ قال: لا. قال عَلَيُهُ: فما وقفت بعرفة، ولا طلعت جبل الرحمة، ولا عرفت نمرة، ولا دعوت، ولا وقفت عند النمرات.

ثم قال على العصى، ومرت بين العلمين، وصلّيت قبل مرورك ركعتين، ومشيت بمزدلفة، ولقطت الحصى، ومررت بالمشعر الحرام؟ قال: نعم. قال على العصى ومررت بالمشعر الحرام؟ قال: نعم. قال على العصر، وتبيس كلّ صلّيت ركعتين نويت أنها صلاة شكر في نيلة عشر تنفي كلّ عصر، وتبيس كللّ يُسر؟ قال: لا. قال عليه العصاد والمعتدما مشيت بين العلمين ولم تبعدل بينهما يميناً وشمالاً، لا بقلبك ولا بلسانك ولا بجوارحك؟ قال: لا. قال عليه العصم نويت أنّك رفعت عنك كلّ معصة وجهل، وثبت كلّ بمن دلفة ولقطت منها الحصم نويت أنّك رفعت عنك كلّ معصة وجهل، وثبت كلّ

علم وعمل؟ قال: لا. قال عَنْتُلَا : فعندما مررت بالمشعر الحرام نويت أنّك أشعرت قلبك إشعار أهل التقوى والخوف نه عزّ رجل؟ قال: لا. قال عَنْتُلا : فما مررت بالعلمين، ولا صلّيت ركعتين، ولا مشيت بالمزدلفة، ولا رضعت منها الحصى، ولا مررت بالمعشر الحرام.

ثمّ قال عَلَيُّلا : وصلت مِني ورسيت الجمرة، وحلقت رأسك، وذبحت هديك، وصلَّيت في مسجد الخيف، ورجعت إلى مكَّة، وطفت طواف الإفاضة؟ قال: نعم. قال عَتُّهُ : فنويت عندما وصلت إلى منى، ورميت الجمار أنَّك بلغت إلى مطلبك، وقد قضى ربُّك لك كلَّ حاجتك؟ قال: لا. قال عَلَيُّلا : فعندما رميت الحمار نويت أنَّك رميت عدوَّك إيليس، وعصيته بتمام حجَّك النفيس؟ قال: لا. قال المُثَلِّغ : فعندما حلقت رأسك نو بت أنَّك تطهِّر ت من الأدناس، ومن تبعة بني آدم، وخرجت من الذنوب كما ولدتك أمَّك؟ قال: لا. قال الثُّل : فأعندما صلَّيت في مسجد الخيف نويت أنَّك لا تخاف إلاَّ الله عزَّ وجلَّ وذنبك، ولا تسرجمو إلَّا رحمة الله تعالى؟ قال: لا. قال عين : فعندما ذبحت هديك نـويت أنَّك ذبحت حنجرة الطمع بما تمسّكت بحقيقة الورع، وأنّك أتّبعت سنّة إبراهيم عليُّ بذبح ولده وثمرة فؤاده وربحانة قلبه وحاجة سنّته لمن بعده، وقربه إلى الله تعالى لمن خلفه؟ قال: لا. قال عُنْيُلًا : فعندما رجعت إني مكَّة، وطفت طواف الإفاضة، نويت أنَّك أفضت من رحمة الله تعالى، ورجعت إلى طاعته، وتمسّكت بـودّه، وأدّيت فرائضه، وتقرّبت إلى الله تعالى؟ قال: لا. قال له زين العابدين عَلَيْلًا: فما وصلت مني، ولا رميت الجمار، ولا حالت رأسك، ولا ذبحت، ولا أدّيت نسكك، ولاصلّيت في مسجد الخيف، ولا طفت طواف الإفاضة، ولا تقرّبت، إرجع فإنّك لم تحجّ.

فطفق (الشبلي) يبكي على ما فرّط في حجّه، وما زال يتعلّم حتّى حجّ من قابل بمعرفة ويقين ...

ملاحظة : إنّ نفي الإمام عَلَيْكِ للمناسك التي أدّاها الشبلي لا تمعني انتفاء آثارها التربويّة والنفسيّة، ولا تعني إبقاء ذمّته مشغولة بالحجّ، بل المعنى عملى غرار (لا صلاة لمن جاره المسجد) أي لنفي الكمال لا لنفي الصحّة، أي لا يكون حجّه كاملاً وإن كان صحيحاً وموجباً لفراغ الذمّة من الحجّ، فتدبّر.

وإليكم بعض المخطّطات التوضيحيّة في معالم الحجّ ومناسكه الشرعيّة استخرجتها من الآيات الكريمة والروايات الشريفة، وأدرجها بعين الألفاظ لما في كلامهم من رَوح ونور وقدسيّة.

ثمّ لما في التكرار من إفادة التقرير وشدّة الانطباع في الذهن وفوائد جمّة أخرى لمن أراد أن يختار من الخلاصات بما يناسبه أو يناسب من يريد تعليمه وإرشاده أضفت خلاصات أخرى بتعابير مختلفة وأساليب متفاوتة عسى أن أكون بهذا خدمت الحجّاج الكرام ضيوف الرحمن خدمةً متواضعةً تشاركني في ثوابهم وتعطف عليّ قلوبهم بالدعاء والتوفيق والتسديد وأن يكون ما تركته بعد الموت من العلم النافع الذي ينتفع به الناس بعد رحلتي إلى جوار ربّي الكريم بـذنوب أثقلت ظهري ومنعتني من الرقاد.

وفدت على الكريم بغير زاد من الحسنات والقلب السليم فيحمل الزاد أقبح كل شيء إذا كان الوفود على الكريم

| ſ <b>v</b> ,                          | <br>المختصر الأوّل |
|---------------------------------------|--------------------|
| من لم يحجّ مات يهوديّاً أو نصرانيّاً  |                    |
| من لم يحجّ مات كافراً                 |                    |
| وضع البيت للحج                        |                    |
| واجب مرّة لبعد الأمكنة                |                    |
| من لم يحجّ ترك شريعة من شرائع الإسلام | وجوب الحجّ         |
| لله على الناس حِجّ البيت              |                    |
| أتمّوا الحجّ والعمرة                  |                    |
| واجب مرّة واحدة وضع لأدنى القوم قوّة  |                    |
| تخفيف من يآك مرحمة                    |                    |

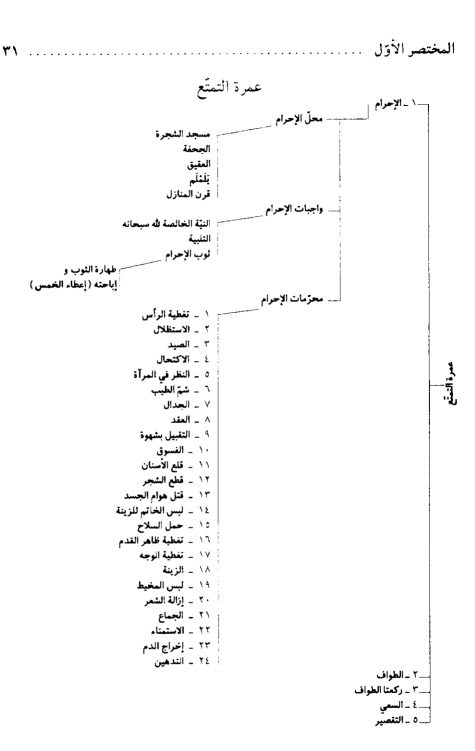
مختصر دليل الحاج فضيلة الحج والحاج ١ ـــ يوجب الغنى ولا يُملق (يفلس) ٢ ـــ يعطى الحاجّ طلبه الأخروي ٣ ـــ يعطى الحاجّ طلبه الدنيوي ً ٤ ـــ استغفاره ينفع في أهله وعشيرته ولمن يدعو له ٥ ـــ لو تُرك الحجّ نزلُ العذاب ٦ \_\_ ينفى الفقر والذنوب ٧ \_ من ترك الحجّ فإنّ ذلك من ذنب ٨ ـــ ليس فوق الحجّ شيء إلّا الشهادة ٩ ــ يُعتق من النار ١٠ ـــ يخرج من دنوبه كيوم ولدته أمّه ١١ ــ الحجّ والعمرة يغسلان الذنوب ١٢ ـــ يحفظ في أهله ومأله ١٣ ــ الحجّ خير من الدنيا مملوءة ذهباً ١٤ ــ كتب له ستّة آلاف حسنة ١٥ \_ خُطّ عنه ستّة آلاف ستئة ١٦ ــ جهاد كلّ ضعيف ١٧ ــ جهاد الضعفاء وهم الشيعة ۱۸ ـــ بغفر له ولأهل بيته وعشيرته ١٩ ــ يُقضى له ستّة آلاف حاجة للدنيا وادّخر له للآخرة ٢٠ ــ من أراد الدنيا والآخرة فعليه بالحجّ ٢١ ــ أفضل الأعمال حجّ مبرور ٢٢ ــ لم تضع خفا ولم ترفع إلا كتب لك حسنة ومحا عنك سيّئة ٢٣ ــ منفاة للدّين ومدحضة للذنب ٢٤ ــ بكلّ تلبية عشر حسنات ومحو عشر سيّتات ٢٥ ـــ الحجّة المقبولة ثوابه الجنّة ٢٦ ــ كان للحاجّ عند الله عهداً لو تصدّق بمثل أبي قبيس ذهباً لما يدرك فضل الحجّ ۲۷ ــ بكلّ حصاة عشر حسنات ٢٨ ــ يستحى الله أن يعذّب الحاجّ بعد الحجّ ٢٩ ـــ أفضل من الصلاة والصيام أ ٣٠ ــ لو كانت الذنوب قدر رمل عالج وزبد البحر غفرها الله بعد عرفة ٣١ ـــ إن مأت في سفره أُدخل الجنّة ُ ٣٢ ــ كلّ قطرة من دم الذبيحة حسنة ٣٣ ــ يوجب صحّة الجسم وسعة الرزق وصلاح الإيمان ويكفى مؤونة الناس والعيال ٣٤ ــ عند تمام الحجّ بضرب الملك على الكتف ويقول أمّا ما مضى فقد غفر لك فاستأنف العمل ٣٥ ـــ من يُسوّف الحجّ فهو في الآخرة أعمى ــ

٣٦ ــ الحاجّ حملانه وضمانه على الله

### حِكَم وعلل الحجّ

- ١ ــ اختبار الأوّلين والآخرين بأحجار
  - ٢ \_ إخراجاً للتكبّر من القلوب
    - ٣ \_ علامة لتواضع الناس
- ٤ \_ تصديق مواقف الأنبياء عليهم السلام
  - ٥ ــ تشبيهاً بالملائكة الطائفين
    - ٦ \_ للإسلام علماً
    - ٧ ــ حرماً للعائذين
  - ٨ ـــ استعبد الله به خلقه للاختبار
    - ٩ \_ محلّ الأنبياء
    - ١٠ ـ يؤدّى إلى غفران الله
      - ١١ ــ قبلة للأنام
  - ١٢ ــ وفادة إلى الله وطلب الزيادة
- ١٣ ـ غفران كلّ ما اقترفه العبد من الذنوب
- ١٤ ــ فيه منافع لجميع الخلق من يحجّ ومن لا يحجّ
  - ١٥ ــ جعل فيه الاجتماع من المشرق والمغرب
- ١٦ ــ ليعرف أخبار الرسول 💥 وآثاره ويذكر ولا يُنسى
  - ١٧ ـــ يُعلمون أهل البيت عليهم السلام ولايتهم
  - ١٨ ــ أمر الله آدم عليه السلام أن يحجّ ليتوب عليه
- ١٩ ــ أمر الله إبراهيم وإسماعيل ﷺ أن يعيدا بناءه ويطهّرا البيت للطائفين والركّع السجود

| مختصر دليل الحاج                                   | <b>*•</b>                                  |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ـــــــ عمرة التمتّع                               |                                            |
| a <b>-</b>                                         |                                            |
| تم <b>تَع</b> تمتَع                                |                                            |
| حجّ التمتّع                                        |                                            |
|                                                    |                                            |
|                                                    |                                            |
| ـــــــ الحجّ الإفرادي                             |                                            |
|                                                    |                                            |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              | الحجّ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ــــــ العمرةالمفردة                               |                                            |
|                                                    |                                            |
|                                                    |                                            |
| ــــــعمرة القران                                  |                                            |
|                                                    |                                            |
| ا قر <b>ان</b>                                     |                                            |
| حجّ القران                                         |                                            |
| القِران والإفراد لمن كان من أهل مكّة               |                                            |
| والتمتّع لمن بعد عن مكّة المكرّمة بستّة عشر فرسخاً |                                            |



مختصر دليل الحاجّ 44 الطواف شرائطه \ \_ النتة ٢ ــ الطهارة من الحدثين ٣ \_ طهارة البدن واللباس من الخبث ٤ .... الختان ٥ ـــ ستر العورة حقيقته ١ ــ الابتداء بالحجر الأسود ٢ \_ الانتهاء بالحجر الأسود ٣ ــ الكعبة على اليسار حين الطواف ٤ ــ الطواف بين الكعبة والمقام ٥ ــ حجر إسماعيل بدخل في الطواف ٧ ـــ سبعة أشواط صلاة الطواف النتة الخالصة ركعتان خلف مقام إبراهيم عليه السلام شرائطه كشرائط الصلاة اليومية السعي النية الخالصة الابتداء بصفا الانتهاء بمروة الهرولة للرجال في المكان المخصوص التقصير بعد السعى النبة الخالصة قصّ الشارب أو اللحية أو الأظافر

| <b>~</b>                                                           |          | المختصر الأوّل |
|--------------------------------------------------------------------|----------|----------------|
| ١ ـــ الإحرام من مكّة المكرّمة                                     |          |                |
| ٢ ـــ الوقوف في عرفة يوم التاسع من ذي الحجّة                       |          |                |
| ٣ ـــ الوقوف في مشعر الحرام يوم العاشر من ذي الحجّة                |          |                |
| <ul> <li>٤ ـــ رمي العقبة يوم العاشر من ذي الحجّةفي منى</li> </ul> |          |                |
| ٥ ــــ الذبح يوم العاشر في منى                                     |          |                |
| ٦ ـــ الحلق أو التقصير يوم العاشر في منى                           | <u> </u> |                |
| ٧ طواف الزيارة أو الحجّ                                            |          | حجّ التمتّع    |
| ٨ ـــ صلاة الطواف                                                  |          |                |
| ٩ السعي                                                            |          |                |
| ۱۰ ـــ طواف النساء                                                 |          |                |
| ١١ صلاة الطواف                                                     |          |                |
| ١٢ ـــ البيتوتة في منى                                             | -        |                |
| ١٣ ـــ رمى الجمار الثلاث يوم ١١ و ١٢ من ذي الحجّة                  |          |                |

## المختصر الثاني

اعلم أنَّ الحجَّ من أركان الإسلام وفروع الدين، وقد أمر الله تعالى به في كتابه الكريم في قوله تعالى:

﴿ وَلَٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ ﴿ ﴿

وتركه من الكبائر، ويجب في العمر مرّة واحدة مع اجتماع الشيرائيط، ووجوبه فوري، وتسمّى بحجّة الإسلام، ولو توقّف على ببعض المقدّمات ببعد حصول الاستطاعة وجب تحصيلها.

(١) آل عمران : ٩٧.

٣٦ ..... مختصر دليل الحاجّ

#### شرائط وجوب الحج

١ ـ البلوغ: فلا يجب على لصبي ولو كان مراهقاً ولو كان مراهقاً ولو حج ندباً جاز له ولا يكفيه عن حجة الإسلام.
 الإسلام، وإذا حج ندباً لاعتقاده وعدم البلوغ فبان أنّه كان بالغاً أجزاً ١٠٠ عن حجة الإسلام.

العقل: فلا يجب عمى المجنون وإن كان أدواريّاً. نعم الذّا أفاق في أسهر الحجّ وكان مستطيعاً وجبّ عليه الحجّ.

٣ــالحرّية : فلا يجب على المملوك ولوكان مأذوناً من قبل سيّده.

..... \ ـ وجود الزاد : أي ما يحتاج إليه في سفره من طعامه وشرابه وما يحتاج إليه ممّا يناسب شأنه .

. ـ ٢ ـ وجود الراحلة: ومعنى ذلك وجود واسطة النقل التي يتمكّن من الذهاب بها إلى الحجّ ممّا يناسب شأنه من دابّة أو سيّارة أو طائرة.

١ ـ المائية ـ ـ ـ ٣ ـ وجود نفقه العود إلى وطنه إن أراد ذلك أو البلد الذي يريد العود إلى وطنه.

-- ٤ - بقاء الاستطاعة من المال إلى تمام الأعمال بل إلى تمام العود إلى وطنه.

٥ ـ الرجوع إلى كفاية من صناعة أو تجارة أو غير ذلك بحيث لا يرجع إلى العود أو التكفّف.

... ٦ ـ وجود ما يموّل به عياله حتّى يرجع فمع عدمه لا يكون مستطيعاً والمرد بهم من ينزمه النفقة عرفاً ولو لم يكن واجب النفقة.

- ٣ ـ الزمانيّة : فلو كان الوقت ضيقاً لا يمكنه الوصول إلى الحبجّ وتأدية أعماله أو أمكنه مع المشقّة الشديدة لم يجب عليه الحبجّ.

٤٠٠ ــ السربيّة : بحيت يكون الطريق مأموناً على نفسه وعرضه وماله، ولو تعدّدت الطرق إلى الحجّ فكان منها المأمون وغبيره وجب عليه الحبحّ من المأمون مع الاستفاعة.

٥ أن لا يكون في الذهاب للحج ترك واجب أو فعل محرّم أهم من الحجّ وكذا إذا استلزم تلف مال في وطنه معتد به (١٠). ولكن إن حجّ والحالة هذه فإنّه يجزيه عن حجّة الإسلام ولو كان آثماً من جهة تـرك الواجب أو فعل الحراء.

<sup>(</sup>١) فيه تأوّل وإشكال (السيّد الكليايكاني). الأقوى عدم الإجزاء وإلّا إذا أمكن الاشتباء بالنطبيق (السيّد الخميني).

<sup>(</sup>٢) بل الميزان في ذلك أكتريمة النفقة. نمم. إذا ألجأته الضرورة إلى الرجوع إليه فيعتبر العود إليه ولو كانت النفقة أكتر (السيّد الخميني والكلبايكاني).

<sup>(</sup>٣) وكان تحمّله حرجاً عليه (السيّد الخميني).

## المختصر الثاني

## ملخّص أعمال الحجّ

ينقسم حجّ التمتّع إلى عمرة التمتّع وحجّ التمتّع. وأعمال العمرة خمسة، والحجّ ثلاثة عشر. وإليك إجمال ذلك مع النيّة الإجماليّة.

#### النيّة الإجماليّة:

أي قصد الإتيان بهذا النوع من الحجّ حين الشروع في إحــرام العــمرة أو الحجّ.

- أَوِّلاً : العمرة وأعمالها هي :
- (أ) ـ الإحرام من أحد المواقيت، وفيه :
- (١) ـ النيّة الخالصة والقربة : «احرم لعمرة التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى».
- (٢) \_ التلبيات الأربع وصورتها: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْك، لَـبَيْكَ لا شَـريكَ لَكَ لَبَيْكَ »، فلو قال ذلك مرّة واحدة يصبح محرماً، والأحوط الأولى \_ وقيل وجوباً \_ أن يقول عقيب ذلك: «إنَّ الحَـمْدَ وَالنَّـعْمَةَ لَكَ وَالمُـلْكَ لا شَـريكَ لَكَ لَـبَيْكَ ». ويستحبّ الإكثار من التلبية وتقطع التلبية عند مشاهدة بيوت مكّة المكرّمة.

(٣) - لبس ثوبي الإحرام، والأحوط وجوباً ارتداء التوبين قبل النية والتلبية. يحرم على المحرم ٢٤ شيئاً نذكر المهم منها: الصيد، النساء وطءاً وتقبيلاً ولمساً ونظراً بشهوة، الطيب بأنواعه، لبس المخيط للرجال، النظر في المرآة، لبس ما يستر ظهر القدم كالخف والجورب، الجدال والفسوق، الاكتحال بالسواد، قتل هوام الجسد من القمل والبرغوث وغيرهما، لبس الخاتم للزينة، لبس المرأة الحلي للزينة، التدهين، إزالة الشعر حتى الشعرة الواحدة، تغطية الرأس للرجل وتغطية المرأة وجهها بنقاب وبرقع، النظليل فوق الرأس للرجال، تقليم الأظافر، إخراج الدم من بدنه ولو بنحو الخدش أو المسواك، قلع الضرس.

(ب) الطواف، وفيه النية: «أطوف سبعة أشواط طواف عمرة التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربة إلى الله تعالى»، والطهارة من الحديث الأكبر والأصغر وطهارة البدن واللباس، وعدم الفصل بين الأشواط، والابتداء ببالحجر الأسود والختم به، وجعل الكعبة على يساره عند الطواف، والطواف حول حجر إسماعيل لا داخله، وأن يكون الطواف بين الكعبة ومقام إبراهيم المثيلا، والخروج عن حائط البيت واساسه، والطواف سبعة أشواط كاملة، الطواف بمنزلة الصلاة فيجب مراعاة كل شروط الصلاة في الطواف.

اج) ـ صلاة الطواف، وفيها النيّة: «أصلَي ركعتي طواف عمرة التمتّع من حِجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى أنه تعالى ». وتجب المبادرة إليها بعد الطواف وأن تكون عند مقام إبراهيم الثيّة والأحوط وجوباً كونها خلف المقام.

(د) مالسعي بين الصفا والمروة، وفيه النيّة: «أسعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط لعمرة التمتّع من حِجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى»، ويجب البدء بالصفا والختم بالمروة، حيث إنّ من الصفا إلى المروة شوط ومن المروة إلى

(ه) ـ التقصير، وفيه النيّة: «اقصر لأتحلَّل من عسرة التسمتَع مس حِجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى» وهو قصّ مقدار من الشعر أو الظفر فتحلَّ عليه كلَّ المحرّمات إلاّ الصيد.

#### **ثانياً : حجّ ا**لتمتّع ، وفيه :

ا ـ الإحرام، وفيه النيّة: «أحرم لحَجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى»، ويكون الإحرام من مكّة وكما مرّ في إحرام عمرة التمتّع من التلبية واللباس وتحرم عليه كلّ المحرّمات المذكورة.

٢ - الوقوف بعرفات - أي الكون في عرفة - : « أقف في عرفة في هذا اليوم
 - يوم التاسع - من الزوال الشرعي إلى الغروب الشرعي لحج السمتع من حجة
 الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى ».

" المبيت على الأحوط بالمشعر ليلة العاشر حتى طلوع الفجر: «أبيت بالمشعر الحرام لحج التمتّع من حجة الإسلام قربة إلى الله تعالى»، والوقوف بالمشعر ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس: «أقف في المشعر الحرام ما بين طلوع الفجر وطلوع التمتّع من حجة الإسلام وجوباً قربة إلى الله على »، ومن هذا المكان يتم جمع انحصى لغرض رمى انجمرات.

#### ٤ ـ الواجبات في منى :

(أ) ـ رمي جمرة العقبة بالحصى: «أرمي سبع حصيات جمرة العقبة لحج التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى ». ووقت الرممي من طلوع الشمس يوم العيد حتى الغروب ويشترط فيها النيّة الخالصة ووصول الحصاة إلى المرمى بالرمي، ولا تحسب الحصاة التي لم تصل ولا التي تـصل بـاصطدامها

٤٠ ..... مختصر دليل الحاجّ

بأخرى، وأن تكون سبع حصيات، وأن ترمي واحدة بعد الأخرى.

(ب) - الذبح: «أذبح لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى»، وشروط الذبيحة: السلامة والصحّة وأن تكون داخلة في السنة الثانية وأن لا تكون كبيرة السنّ، وأن تكون تامّة الأجزاء، فلا يكفي الخصيّ ومرضوض الخصية ولا مقطوع الذّنب والأذن ومكسور القرن، وأن يكون الذابح مؤمناً على قولٍ، وأن لا يكون الذبح بسكين استيل.

(ج) \_ الحلق لمن كان حجّه صرورة أي أوّل مرّة. والتقصير لغيره: «أحلق (أقصر) لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى» فتحلّ عليه كلّ المحرّمات ما عدا النساء والطيب والصيد.

٥ ــالرجوع إلى مكَّة، وفيه :

(أ) \_ الطواف : «أطوف حول البيت سبعة أشواط طواف الزيارة لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى ».

(ب) ـ الصلاة : « أُصلَى ركعتي طواف الزيارة لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى »، فيحلّ عليه الطيب.

(ج) السعي: «أسعى بين الصفا والمروة لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى».

(د) ـ طواف النساء: «أطوف طواف النساء لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى ».

(ه) ـ الصلاة : « أُصلّي ركعتي طواف النساء لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى »، فتحلّ عليه النساء.

ملخّص أعمال الحجّ ......

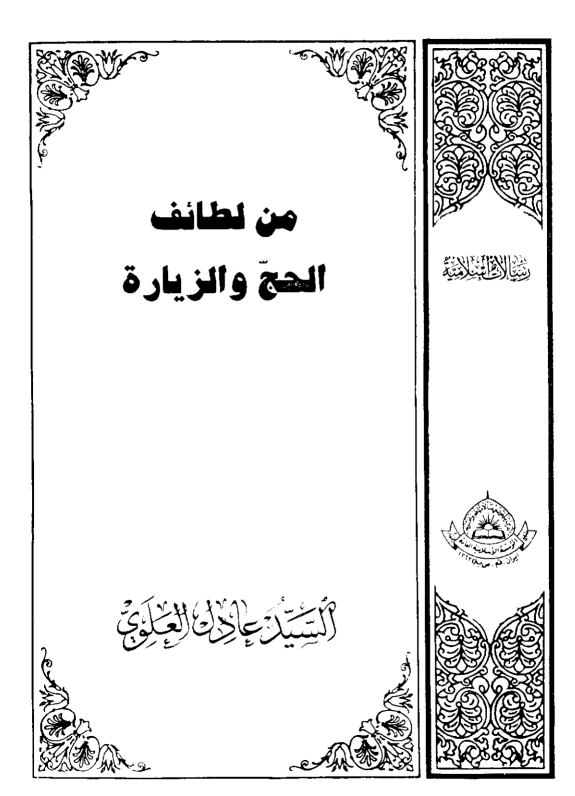
٦-الرجوع إلى مني، وفيه:

(أ) ـ المبيت فيها ليلة الحادي عشر والثاني عشر: «أبيت في منى ليلة الحادي عشر لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى». وهكذا ليلة الثانى عشر.

(ب) - رمي الجمرات الثلاث: بالترتيب الجمرة الأولى والوسطى ثمّ العقبة بسبع حصيات لكلّ جمرة، في كلّ نهار لليالي التي يجب عليه المبيت فيها، ووقت الرمي من طلوع الشمس إلى الغروب وفيها النيّة لكلّ جمرة: «أرمي سبع حصيات الجمرة الأولى لحجّ التمتّع من حجّة الإسلام وجوباً قربةً إلى الله تعالى». وهكذا الجمرات الأخرى. ومن جاز له النفريوم الثاني عشر يجب عليه أن ينفر بعد الزوال ولا يجوز قبله.

والحمد لله ربّ العالمين.

| ر ست            | الفه                                    |
|-----------------|-----------------------------------------|
| فروعه           | فتصر الأوَّل ـخلاصة الإسلام في أصوله و  |
| ٥               | مخطُّط أصول وفروع الدين                 |
|                 |                                         |
| v               | أركان الإسلام                           |
| Λ               | عزّ الإسلام                             |
| Λ               | مواقف يوم القيامة                       |
| ٩               | عظمة الحجُ                              |
| <b>M</b>        | مؤتمر الحجّ العالمي                     |
| 17              | فلسفة الحجّ                             |
| ١٣              | الحجّ في القرآن الكريم                  |
| ١٤              | الحجّ لغةً واصطلاحاً                    |
| ١٥              | قبلة المسلمين                           |
| V1              | معاني الحجّ السامية                     |
| w               | أسس الكعبة                              |
| <b>v</b>        | معالم الحجّ                             |
| ١٨              | علل الحجُّ وحِكمه                       |
| ر العابدين لخيخ | معاني وتفسير مناسك الحجّ عند الإمام زير |
| <b>TT</b>       | <del>-</del>                            |
| 78              | لحجً والعاجِّ                           |
| Yo              |                                         |
|                 |                                         |
| <b>YV</b>       |                                         |
| ۲۸              |                                         |
| 74              | خطِّطُ حجَّ النَّمتُع                   |
| ۳۰              | خطُّطُ الوقوف والرمي والذبح والبيتوتة.  |
| ٣١              |                                         |
| wi              | 양하는 동생 양생님                              |



العلوي، السيَّد عادل، ١٩٥٥ ـــ م. -

رسالة من لطائف الحجّ والزيارة / تأليف السيّد عادل العلوي. ـــ قم : المؤسسة الاسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢٣ ق. = ١٣٨٨.

۲۸ ص. \_ ( موسوعة رسالات اسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X : (دوره ۱۰۰ جلدی ISBN 964 - 5915 - 82 - 1

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.

عربی .

كتابنامه به صورت زيرنويس.

چاپ دؤم.

۱. حج. ۲. حج ـــ جنبدهای قرآنی. الف. عنوان.

BP 144/4/6 YO 30

كتابخانة ملى ايران

797 / 707 - A1 \_ £0£07

#### رسالات إسلامية رسالات إسلامية

رسالة من لطائف الحجّ والزيارة تأليف ــ السيّد عادل العلوى

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ٣٤٢٣ هجري قمري الطبعة الثانية ـ ١٤٢٣ المحري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم النهضة، قم

شابك ۱ ـ ۸۲ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۲۶

ای. ای. ان. ۵۸۲۵۸۲۵ و ۹۷۸۹۸۶

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۸۶ (دورة ۲۰۰ حلد)

ISBN 964 - 5915 - 82 - 1

EAN 9789645915825

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## من لطائف مناسك الحجّ

لقد ثبت أنّ تاريخ الحجّ ووجوب مناسكه \_إجمالاً \_إنّما يرجع إلى عصر آدم وحوّاء عليميّا أوّل من بنى البيت بهندسة الأمين جبرئيل عليُّلاً هو آدم أبو البشر عليُلاً.

وقبل ظهور الإسلام وختم النبوّة برسول الله محمّد ﷺ كانت الجاهليّة تحجّ بيت الله الحرام(١).

فعن هشام بن محمّد الكلبي \_المتوفّى سنة ٢٠٤ هق \_قال: وكانت قريش تطوف بالكعبة وتقول: (واللّات والعُزّى ومناة الثالثة الأخرى فإنّهن الغرانيق \_اللقالق \_العُلى، وإنّ شفاعتهنّ، لترتجى)، وكانوا يقولون: بنات الله وهنّ يشفعن إليه، وكانوا يحجّون ويقصدون أصنامهم التي كانت في جوف الكعبة وعلى ظهرها.

ثمّ حجّ الجاهليّة يختلف عن حجّ الإسلام، كالحجّ من المواقيت فإنّه كان في شرع الإسلام دون الجاهليّة، وكالاختلاف في لباس الإحرام، حيث كانت

<sup>(</sup>١) راجع كتاب (تنكيس الأصنام).

العرب آنذاك في كيفيّة لباس الإحرام على طوائف ثلاث، فمنهم (الحلّة) يطوفون عرايا، فنهاهم الله عن ذلك بقوله تعالى:

## ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَكُلُّ مَسْجِدٍ ﴾ الله

ومنهم (الحمس) أصحاب الرفعة من قبريش حبيث يبطوفون ببملابسهم الخاصّة، ومنهم (طلس) كالوا يجمعون بين لباسي الحلّة والحمس.

وأمّا صلاة الجاهلية :

﴿ وَمَا كَانَ صَلاتُهُمْ عِنْدَ البَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً ﴾ ``. تصفيق وصفير.

ثهُ كانت قريش لا تفيض بعد عرفه تفوّقاً على الناس، فأمرهم الله سبحانه يقوله :

#### ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾ ".

وغير ذلك من المفارقات بين الجاهليّة والإسلام.

ثم في الحج الإسلامي معالم ومضاهر تتبلور فيها روح العبادة التـوحيدية ويتمخّض منها أصول التـربية وانتـعليم. وحـقيقة الأخـلاق الفـاضلة، وقـضايا الاجتماع والاقتصاد والسياسة والصحة، ومنافع كثيرة، ويبقى الحجّ كلّه لله.

فما أروع الحجّ حيث يتجلّى في مناسكه ومشاعره التوحيد الإلهي والمعاد الأخروي، قال الله تعالى:

## ﴿ وَإِذْ بَوَّأَنَا لَإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ البَيْتِ أَنْ لَا تُشْرِكُ بِي شَيْئاً وَطَهُرْ بَسِيْتِي

<sup>(</sup>١) الأعراف ٢١٠

<sup>(</sup>٢) الأنهالي ٥٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٩٩.

#### ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً ﴾ (٣.

كما يعطيك الحج دروساً في المساواة والوحدة والأخوّة والصفاء والمحبّة والمودّة، ويذكّرك بيوم القيامة، ويعلّمك دروساً في الإحرام عن الملاذ والشهوات والدنيا الدنيّة، وبلبسك ثوبي الإحرام تسقط عندك ما فيه من التفاخر والاستكبار. ثمّ بنزعك الثياب يوحي إليك كيف تخلص من الذنبوب والآثام وتبعاتها بالاستغفار والتوبة، وتُقبل على الله في الميعاد والميقات بنغمات التوحيد (التلبية)، تلبيّةً لنداء الحقّ ودعوته، وأن لافضل لأحدٍ على أحد إلا بالتقوى، ولا يعلم هذا إلا الله سبحانه، فإنّه يزكّي الأنفس، وما أكثر دروس التربية والتعليم في مناهج الحجّ وأوامره وأوراده وأذكاره وأدعيته ومناسكه.

الحج اجتماع عظيم ومجتمع جسيم يتكرّر في كلّ عام، ويجتمع المسلمون من كلّ البلاد في أقطار العالم، وبجنسيّات مختلفة، وأشكال وألوان عديدة، وألسن متعدّدة، والكلّ يطوف حول الكعبة المشرّفة ليتقرّب إلى ربّه مستغفراً تائباً حامداً شاكراً مصلّياً ساعياً داعياً.

الحج اقتصاد وسياسة، يشهد الناس فيه منافع لهم، وليعرف كل واحمد مشكلة أخيه المسلم، وتعرف الدول والحكومات في البلاد الإسلامية قـضاياها المعاصرة والمصيريّة، المحلّية والعالميّة.

وفي الحجّ يُعرف الإمام، وإنّما قام إبراهيم الخليل للتُّللِّ بـتشييد الكعبة

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٠٠.

وبنائها من القواعد، بعد الامتحان وبلوغه مقام الإمامة، وهذا يعني أنّ إدارة البيت وسياسته إنّما يكون بيد الإمام المعصوم التيلا ، كما أنّ قيام صاحب الأمر التيلا يكون من الكعبة، إلّا أنّ البيت الحرام قد سرقه شياطين الإنس في إدارت وسياسته، كما سرق شياطين الجنّ قلب الإنسان الذي كان حرماً لله وعرشاً للرحمن.

الحجّ تذكارٌ لسنن إبراهيم الخليل المُتَلِيُّ وجهاده، وما جاء به الأنبياء والمرسلون من آدم إلى الخاتم علمَيَّكِيُّ، وإصلاحٌ للقلوب، وتهذيبٌ للنفوس، وطهارةٌ للأرواح، وتخليةٌ من الصفات الذميمة، وتحليةٌ بالأخلاق الحميدة وتجليةٌ للسجايا وسمُوَّها حتَّى قاب قوسين أو أدنى.

إنَّ الحجَّ يجسَد لنا التوحيد والمعاد، وإنَّه سفر مع الخلق إلى الحقَّ بالحقّ، وكلَّ منسك من مناسكه يذكَرك بمَعْلَم من معالم السير إلى الله سبحانه، فهو لقاء مع الله عزَّ وجلَّ. بتجلَيات أسمائه الحُسنَى وظهورات صفاته العُليا.

الحجّ صحّة وسلامة، ففيه الوضوء والأغسال والتطهير ونظافة ثوبي الإحرام وطهارته وإباحته، وتطهير الأموال بالزكاة والخمس، وتطهير النفوس من الآثام والمعاصي بالتوبة والاستغفار، والتخلّي من الصفات الذميمة بالمجاهدة وبالتوسّل والدعاء والمناجاة، ثم يتقرّب العبد إلى ربّه في مكّة المكرّمة والمدينة المنورة ويتودّد إلى رسوله وأهل بيته الأطهار الأئمة الأبرار عليم في البياء البقيع، وإلى فاطمة الزهراء سيّدة النساء عليم في الرتهم وولايتهم والبراءة من أعدائهم.

يبدأ الحاج بالإحرام من الميقات ليلبس لباس التقوى، فتزول التعيّنات

من لطائف مناسك الحجّ ..... ب

والألوان والامتيازات، فالناس كلّهم سواسية، وعندما يشاهد الخلق فسي لبـاس الإحرام الأبيض يتذكّر يوم القيامة الكبرى بهذا المحشر الصغير.

ثمّ يدخل المسجد الحرام عبداً وضيفاً على ربّه ليركع مع الراكعين ويسجد مع الساجدين ويطوف حول البيت الحرام مع الطائفين عبوديّةً وشوقاً وحببًا وتوبة. متشبّهاً مع ملائكة السماء الطائفين حول البيت المعمور في السماء الرابعة ومع حملة العرش في السماء السابعة، فيحلّق إلى أعلى عليّين في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر يهتف ويناجي ربّه «البيت بيتك والعبد عبدك وأنا عبدك وضيفك...».

وفدت على الكريم بغير زاد من الحسنات والقلب السليم فحمل الزاد أقبح كل شيء إذا كيان الوفود على الكريم

ربّنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقِنا عذاب النار واحشرنا مع الأئمّة الأطهار، يا عزيز ويا غفّار.

ويقرأ الأدعية والأذكار في كلّ مناسك الحجّ غارقاً في حبّ الله وعشيقه ورحمته الواسعة، وفانياً في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، فسما أروع طواف العارف بالله.

من مناسك الحجّ السعي بين الصفا والمروة، وما أروع ما يوحي هذا السعي من المعارف والأسرار، فإنّ فيه إذلال وخضوع، كما أنّ على الولد أن يسعى في خدمة والديه، فإنّ جبل صفا جبل آدم عليه إلى المراة فسمّي الجبل باسمها، فالولد صفوة الله، وإنّ جبل مروة جبل حوّاء، وهي امرأة فسمّي الجبل باسمها، فالولد يسعى بين الأب والأمّ، أي يسعى ويهرول في خدمتهم، كما أنّ الوالدين يسعيان في تربية أولادهم، كما سعت هاجر لولدها إسماعيل عند عطشه.

وزمزم عين من عيون الله لم تجفّ طوال آلاف السنين، إنّما هو ظهور سعي هاجر غليمًا وفي سعي الحاج تظهر أيضاً له عيون من الرحمة الإلهيّة، وتتفجّر في قلبه بعلوم من الله، فليس العلم بكثرة التعلّم إنّما هو نور يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه، فاتقوا الله يعلّمكم الله بإلهام رحماني، ويدفع عنكم الوسواس الشيطاني، ولكلّ حاج عين يضخ منها العلوم والمعارف يمتاز به، ما دام سعيه كسعي هاجر، مضطرباً خائفاً، يسعى سبعاً ليغلق أبواب جهنّم السبعة، ويعني التسليم والرضا والتوكّل والتحمّل والصبر والسعي في سبيل الله مهرولاً، فإنّ خير البرّ عاجله.

وكان التقصير بعد السعي ليدل على تقليل الآمال وتقصيرها، فـإنّ اتّـباع الهوى وطول الأمل من أخوف ما يخاف منه.

والوقوف في عرفات يعني وداع الأهل والديار وسكنى الصحاري والبراري في حبّ الله ومعرفته، فتشعّ أنوار المعارف الإلهيّة على القلوب، ويخلص في عبادة ربّه بعد توبة نصوحة ودعاء ومناجاة، بخضوع وخشوع وبكاء ونحيب.

والوقوف في المشعر الحرام خلوة مع الله في ليله الدامس، لينقطع إليه، ويناجي حبيب قلبه ومعبوده، فذكر وابتهال وسكون واطمئنان، وإعداد لرمي الشياطين، بجمع الحصى، كجمع العتاة في محاربة الأعداء.

ورمي الجمار يوحي إليك محاربة الشياطين من الجنّ والإنس (أي العدوّ الداخلي والعدوّ الخارجي، والأوّل النفس الأمّارة بالسوء وما سوى الله سبحانه، والثاني إبليس وجنوده من الجنّ والإنس) ورميهم، ورمي الطغاة والجبابرة

والظالمين، ورفض عبادة الأصنام والأهواء، فإنّه ورد في الأثر أنّ ثلاثة من طغاة التاريخ دُفنوا في هذه المواضع الثلاثة، وكذا دُفن ثلاثة من الأصنام، ثمّ الرمي يعني دفع المضار وذلك بعد جلب المنافع الذي ابتغاه وطلبه في عرفة والمشعر بتوحيد الله وقربه، ويرمي سبع حصوات لكلّ شيطان، فإنّ الشيطان يستولي على الإنسان من مجارٍ سبعة: الحواس الخمس السمع والبصر والشامّة واللامسة والذائقة من والشهوة، والغضب، ولا ينحصران بالبطن والفرج.

وكلّ خير ومنفعة إنّما هو من الله عزّ وجلّ :

#### ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ ''.

وفي ليلة المزدلفة يتحسّ الحاج والحاجّة ويشعران بقربهما من ربّهما فيحصلان على المنافع كلّها، فلا بدّ حينئذٍ من دفع الأضرار الواردة عليهما من الشيطان ومن منافذه السبعة، ثمّ مظهر الحرب مع الشياطين رمي الجمار، في عرفات والمشعر الحرام يتسلّح الإنسان في ليله بقوّة الله وحوله، وفي منى في النهار علناً يحارب الشيطان بكلّ مظاهره، كما أنّ للإنسان أطوار سبعة في إنسانيّته وتكوينه: الطبع والنفس والعقل والروح والسرّ والخفى والأخفى.

فالمنزل الأوّل: الطبيعة اللاشعوريّة، ثمّ مقام النفس الإنسانية بتعلّق الروح بالبدن، ثمّ القلب الذي يميل إلى النفس تارةً وإلى العقل أخرى، ثمّ العقل (مقام الملائكة والطهارة والكمال الإنساني) فيعقل الإنسان شهوات ونفسه الأمّارة بالسوء، ويضبط الأهواء. فالرمية الأولى لدفع الشيطان عن الطبع وما يلزمه من المشتهيات والملاذ، ثمّ الحجارة الثانية لدفع الشيطان عن النفس الإنسانيّة

<sup>(</sup>١) النحل: ٥٣.

والأمّارة، والثالثة عن القلب الذي هو عسرش الرحمن وحرم الله والذي يسريد الشيطان أن يسرقه حتّى يُعبد فيه دون الله عزّ وجلّ، ثمّ عن العقل، وهكذا الأطوار الأخرى، كما يعرفه أهله.

ثمّ الطواف الأوّل في عمرة التمتّع إنّما هو طواف الوصول، والثاني في حجّ التمتّع طواف الزيارة، وفي الأوّل يطاف بلباس الإحرام بعد نزع ثياب الذنـوب والآثام، إلَّا أنَّ الثاني قد غفر له وأُفيض عليه النور حتَّى سرى إلى ثيابه، فيطوف بها في طواف الشوق والحبّ والزيارة، فهذا الطواف يختلف عن ذلك، وإنّه سفر من الخلق إلى الحقّ بالحقّ، فيتزيّن الحاجُ وأثوابه بأنوار الحجّ والمعرفة، فمتشرّ ف بلقاء مولاه، بل لقاء حبيبه ومعبوده، ويطوف حول بيته الحرام، والكعبة المشرّفة بيت الله الحرام، وهو بيت الشوق والوصال والآمال والأماني وأنَّه في وسط المسجد الحرام، والمسجد وسط البلد الأمين مكَّة المكرَّمة، ومكَّة قبلة المسلمين في العالم، فهل يعني هذا أنَّ روح القبلة ومهجتها هي الكعبة؟ أو أنَّ القبلة هــو المسجد الحرام، أو مكَّة المكرِّمة، ثمَّ تكون الكعبة رابتها والمسجد قبلعتها، ثبٌّ الكعبة علامة لمعرفة الطريق، والقبلة شرط لصحة الصلاة، ولحلية الذبيحة، واستحباب الجلوس نحوها والوضوء، وحرمة التبخلّي مستدبرها ومستقبلها، وكراهة الجماع \_وقيل حرمته \_، ولزوم توجّه المحتضر نحوها، وكذا الميّت في لحده.

ليس المراد من الكعبة الأحجار، بل المجاز قنطرة الحقيقة، فالمقصود هو (ربّ البيت) في علمه وقدرته وأسمائه الحسنى وصفاته العليا، فأيسنما تـولّوا وجوهكم فثمّ وجه الله، والإمام المعصوم عليّلًا هو وجه الله، وولد أمير المؤمنين

عَلَيْكُ في جوف الكعبة لتكون الكعبة أيضاً قبلة الأرواح المؤمنة في ولايتها. وكانت موضع الأصنام في الجاهلية، وعند بزوغ شمس الإسلام، وقد بُعث النبيّ الأعظم محمّد ﷺ من الجزيرة العربية ليخرج الناس من الظلمات إلى النور، لم يصلِّ نحو الكعبة، بل كان يصلِّي نحو البيت المقدِّس في بداية أمره، إذ أنَّه لو صلَّى نحوها لاستغلُّها المشركون : بأنَّ النبيّ يصلَّى نحو الأصنام، كما كانت الكعبة بحكم الملك الشخصي لبعض القبائل، ولمَّا تقوَّت شوكة النبيُّ واشتدَ أمره، أمره الله أن يصلَّى نحو الكعبة، فكان تغيير وتبديل القبلة امتحاناً للناس حتَّى يُعلم المــؤمن بالنبيّ عن غيره، ثمّ بيت المقدس ما دام كان منطلقاً للحرّية والعزّة بدعوة الأنساء والأوصياء كان قبلة للمسلمين، ومع تسلُّط اليهود الأوغاد عليه توحُّه المسلمون إلى بيت الله الحرام، كما صلَّى المسلمون في بداية الدعوة الإسلاميَّة نحو البيت المقدّس حتّى يمتازوا عن المشركين في عبادتهم الأصناء نحو الكعبة، وصلّى النبيُّ ثلاثة عشر سنة في مكَّة نحو البيت المقدُّس و (١٩ شهراً) في المدينة، تسمّ تغيّرت نحو الكعبة، فتوجّه المسلمون إليها، من أدني مراتب حياتهم وهو وضبع الميّت نحوها، وإلى أعلى مراتبها وهي الصلاة التي هي عمود الدين.

الحج قصد إلى الله ، والرجوع إليه والسلوك في وصوله وزيارته والفناء في أبديّته ومطلقيّته ، وبداية السير الكمالي والجمالي في الحج هو الميقات ، فيحرم الحاج والحاجّة ويلبّيان دعوة ربّهما ، بعد أن يطهرا باطنهما وظاهرهما بالغسل والتوبة ، ليعيشا القيامة الصغرى بعد أن تجتمع الشرائط من الاستطاعة الماليّة والجسديّة والسربيّة ، أي سلامة الطريق ...

والإحسرام لباس المسلمين المؤمنين، والتلبية شعار الموحّدين

والمخلصين، والمناسك هجرة من الذنوب والمعصية إلى الطاعة والعبادة، ومن الصفات الذميمة إلى الضاحة الطلمات إلى الصفات الذميمة إلى الصفات الحميدة، ومن الشرّ إلى الخرة، إنّما يتقبّل الله من المتّقين.

والذبح في منى يعني الخلاص من علائق الدنيا، وتقديم الأولاد والأموال في سبيل الله سبحانه وتعالى، وذبح النفس.

#### ﴿ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ ١٠٠.

وإن لم يستطع فصيام عشرة أيام ثلاثة بسبعة، يعني تنضعيف القوى الشهوائيّة والملاذّ النفسائيّة، ولا بدّ من رعاية شرائط ذبح النفس، بأن لا تكون طفلة، ولا ضعيفة، ولا معيوبة، فإنّ قتلها لو كانت كذلك لا قيمة له: (مو توا قبل أن تمو توا)، ثمّ لا بدّ من ذبيحتك أن ينتفع الناس والفقراء فإنّ (خير الناس من نفع الناس) ومن أراد الراحة فليقتل نفسه، ويميت هواه، ويكسر أصنامه، ولا يتّخذها أصناماً، كالجاه والمقام وحبّ الرئاسة والثروة والنساء. وتقسّم الذبيحة ثلاثاً، لك وللفقراء وللأصدقاء، أي كن لك ولإخوانك وللمستضعفين.

ثمّ مكّة المكرّمة كلّها حرم الله عزّ وجلّ، والحرم المكان المهقدّس، فيعمّ الأماكن المشرّفة والمشاهد المقدّسة. إلاّ أنّ مكّة تمتاز عن غيرها بقداسة هبوط الوحي فيها، وأنّها محور التوحيد الخالص، ومنطلق محاربة الطغاة والجبابرة والظلم والجور، وقبلة المسلمين.

#### ﴿ فَوَلُّ وَجُهَكَ شَطْرَ المَسْجِدِ الحَرَامِ ﴾ (\*\*).

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) ألبقرة: ١٤٤.

من لطائف مناسك الحجّ .....

- ﴿ جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً العَاكِفُ فِيهِ وَالبَادِيَ ﴾ (١٠).
- ﴿ جَعَلَ اللهُ الكَعْبَةَ البَيْتَ الحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ ﴾ (١٠).
  - «ما خلق الله بقعةً أحبّ إليه من الكعبة ».
- «من دفن في الحرم أمِنَ من الفزع الأكبر، من بَرّ الناس وفاجرهم».
  - ﴿ أَوَ لَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً ﴾ ".

«من دخله من الوحش والطير كان آمناً من أن يُهاج أو يؤذي حتّى يخرج من الحرم».

#### ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً ﴾ [1].

« من دخل الحرم من الناس مستجيراً به فهو آمن من سخط الله عزّ وجلّ ».

« لا تخرجوا بالسيوف إلى الحرم »(°).

«لا تمسّ أبداً حتّى يجيء صاحبها »١٦١.

ولا يخفي أنّ الحرم لجميع المسلمين، سواء العاكف فيه أو البادي، ونُـهي

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٩٧.

<sup>(</sup>٣) القصص : ٥٧.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٩: ٣٥٩.

<sup>(</sup>٦) الوسائل ٩: ٣٦١.

<sup>(</sup>٧) الوسائل ٨: ٣٤٦.

بنهي تنزيهي أو تحريمي \_فيكره أو يحرم \_إجارة بيوت مكّة المكرّمة للوافدين كما في المذاهب الإسلامية، وورد ذلك في الأحاديث الشريفة.

ثمّ اعلم أنّ علل الشرائع وفلسفة الأحكام الإسلامية على أنحاء أربعة :

ا منها بينها النبيّ الأعظم بيَّنِيَّةً وأهل البيت عليَّكِيُّ في عصرهم، فعرفها الناس، كتحريم الكذب والتهمة والغيبة وقتل النفس وشرب الخمر والظلم، والأمر بالعدل والإحسان، والصدق وإعانة المحرومين، ورعاية حقوق الوالديس والجيران والأقرباء، وما شابه ذلك.

٢ ــ الأحكام التي لم تتَضح فلسفتها وعلّتها لعامّة الناس أو العلماء كما هو الثابت والمطلوب، بل بنحو الإشارة ورد ذلك في الروايات والآيات، كالإشارة إلى الجوانب الأخلاقية والصحّية، كقوله تعالى في آية الصوم:

#### ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ ``.

وفي حكمة الزكاة : « يستوي الفقير والغنيّ ».

٣-الأحكام التي ربما نقف على فلسفتها، إلّا أنّه بمرور الزمن، ومع تطوّر العلوم، كأضرار الخمر على الجسم والعقل وحتّى الجينات.

٤ ـ وبعضها لا زالت في ستار الإبهام، ولم تكشف أسرارها وفلسفتها، كعدد الركعات، أو حدّ النصاب في الزكاة، أو بعض مناسك الحبح، وربسما يمعلم في المستقبل، أو عند ظهور صاحب الأمر التيلا وبعد تكميل عقول البشر.

ثمّ عندنا كلّ هذه الأحكام بمراتبها ومراحلها الأفقيّة والعموديّة إنّما هي بمرتبة واحدة من التقدّس والاحترام والإطاعة وإقامتها وتطبيقها، ولاحكم إلهي

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١.

إلَّا وفيه المصلحة والحكمة الإلهيَّة، فإنّه قد صدر من الحكيم العليم المطلق.

قال أمير المؤمنين عليّ عليّ الله عزّ وجلّ من فوق عرشه: يا عبادي أطيعوني في ما أمرتكم به، ولا تعلّموني ما يصلحكم، فإنّي أعلم به، ولا أبخل عليكم بمصالحكم ١٠٠٠.

وعن جميل بن درّاج، سألت أبا عبد الله طَالَةُ عن شيء من الحلال والحرام؟ فقال: إنّه لم يُجعل شيء إلاّ لشيء (١٠٠ فما جعل الله شيئاً إلاّ لحكمة ومصلحة تامّة.

قال الإمام الرضا عَلَيُّلًا : إنّا وجدنا كلّ ما أحلّ الله تبارك وتعالى ففيه صلاح العباد وبقائهم ولهم إليه حاجة التي لا يستغنون عنها، ووجدنا المحرّم من الأشياء لا حاجة للعباد إليه ووجدناه مفسداً داعياً إلى الفناء والهلاك ".

وقال عَلَيُّةِ: اعلم يرحمك الله أنَ الله تبارك وتعالى لم يبح أكلاً ولا شراباً إلّا فيه المنفعة والصلاح، ولم يحرّم إلا ما فيه الضرر والتلف والفساد الله فكلَ نافعٍ مقوً للجسم فيه قوّة للبدن فحلال، وكلّ مضرّ يذهب بالقوّة أو قاتل فحرام.

وعن الإمام العسكري عُتِيْلًا لأحد أصحابه قيال: إن الله عيز وجيل بيمله ورحمته لمّا فرض عليكم الفرائض لم يفرض ذلك عليكم لحاجة منه إليه، بيل رحمةً منه إليكم.

<sup>(</sup>۱) عدّة الداعي : ۳۱.

<sup>(</sup>٢) محاسن البرقي ٢ : ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) معادن الحكمة ٢ : ١٥١.

<sup>(</sup>٤) المستدرك ٢: ٧٢.

ومن هذا المنطلق إنّما نقف على لطائف الحجّ وعرفانه، وأسرار مناسكه، وعلى معرفتها بمعرفة جمالية وكمالية من خلال الآيات الكريمة والروايات الشريفة الواردة عن رسول الله عَبَيْنَةٌ وعترته الأطهار عَلَيْكِانِيْ .

اللهم عرّفنا واقع الأمور، وأرنا حقائق الأشياء كما هي، برحمتك يا أرحم الراحمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# يا زائراً قبر النبيّ محمّد ﷺ

لا يبخفى على ذوي اللبّ والنَّهى أنّ العلاقة والارتباط الوثيق بين نبيّ الإسلام ورسول الإنسانية محمّد تَهُنَّ وبين أمّته والبشريّة جمعاء تتبلور في مظاهر ورموز تدلّ على الرحمة الإلهيّة الواسعة المنبثقة من رحمانيّة الرحمن جلّ جلاله.

منها: علاقة (السلام) من السلم والسلامة.

ومنها: علاقة (الصلاة) بمعناها اللغوي، أي الدعاء الذي يخبر عن المحبّة والمودّة، فإنّ الله سبحانه وتعالى قد أمر نبيّه الأكرم أنّه لمّا يأخذ من أمّـته مالاً (زكاةً وصدقةً) ليطهّرهم يُصلّي عليهم، أي يدعو لهم، كما في قوله تعالى:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ ﴾ ' ' .

ونتيجة صلاة النبيّ ودعائه المبارك هـو السكـون والاسـتقرار والسكـينة والطهارة وكفّارة الذنوب والبركات والخير والثبات ونعيم الآخرة، ثـم سـبحانه

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٠٣.

۱۸ ...... من لطائف الحجّ والزيارة و تعالى : وتعالى يخاطب المؤمنين أيضاً بأن يصلّوا على نبيّه فى قوله تعالى :

#### ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلاثِكَتَهُ يُصَلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ [1]

فإنّه بدأ بنفسه أوّلاً، وهذا يعني أنّ من يأمر بشيء ويضع قانوناً يبدأ بنفسه أوّلاً، فالعالم إذا عمل بعلمه فإنّه يطاع في أمره، وأيضاً لبيان أهمّية صلاة المؤمنين على نبيّهم قبرن صلاته مع صلاة ملائكته، والصلاة شعار الولاء والمودّة والمحبّة، كما أنّ اللعن شعار البغض والعداء والتبرّي، وبكلاهما يتقرّب العبد إلى الله عزّ وجلً.

ثمّ سبحانه وتعالى يأمر نبيّه أيضاً بأن يسلّم على المؤمنين عند قدومهم وحضورهم، ونتيجة سلام الله وسلام رسوله هي السلامة والعافية من الذنوب والآثام والرذائل في الروح، ومن الأمراض والأسقام والآلام في الجسد، فقال سبحانه:

## ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾ ١٠٠.

وهذه بشرى سارّة لمن يدخل المدينة المنوّرة وينزور رسول الله تَبَيَّرُهُ، فإنّ النبيّ تَبَيَّرُهُ يسبقه في السلام، كما كان ذلك من خُلقه الرفيع، ثمّ لا فرق فسي النبيّ تَبَيَّرُهُ بين حياته الدنيويّة وحياته الأخرويّة، فإنّه حيّ بحياة برزخيّة يسمع ويرى، فمن زاره من المؤمنين والمؤمنات الذين آمنوا بآيات الله، ومن آيات الله

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٥٤.

العظمى أمير المؤمنين عليّ عليُّ ، فالمؤمنون به عند زيارتهم رسول الله عَيْنَ فإنّه يسلّم عليهم. وهذا من لطف الله ورحمته الواسعة، كما قال عزّ وجلّ :

#### ﴿ كُتُبَ رَبِكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ ١١.

فهو من اللطف الواجب عن الله جلَّ جلاله.

ثمّ الزائر والزائرة عند زيارتهما يتذكّران ذنبهما، وربما يمنعهما الخجل من الزيارة والحضور عند الرسول مُنْفِينًا، فقال سبحانه إنّ من رحمته الواسعة ولطفه الجسيم:

# ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَـفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١٠).

فمن يجهل مقام الله وجلاله، وتدعوه نفسه الأمّارة بالسوء بإغراء من شياطين الجنّ والإنس والانخداع بزخارف الدنيا الدنيّة وبهارجها الزائلة، فإنّه يرتكب الذنوب والمعاصي وحبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة، إلّا أنّه ما أن يتذكّر ربّه وآخرته يندم على ما فعل، ويتوب ويرجع إلى الله من بعد ذنبه، ويصلح أمره بقضاء ما فات، وأداء الحقوق والواجبات، وإذابة الجسد في طاعة الله، فإنّ الله حينئذ يغفر الذنوب جميعاً، فإنّه الغفور، أي كثير الغفران \_صيغة مبالغة \_ وإنّه الرحيم، أي كثير الرحمة الواسعة والمستمرّة إلى يـوم القـيامة والثابتة \_صفة مشبّهة \_ فالزائر في رضوان الله ورحمة رسوله فإنّه رحمة للعالمين، ومن يستغفر مسبّهة \_ فالزائر في رضوان الله ورحمة رسوله فإنّه رحمة للعالمين، ومن يستغفر

<sup>(</sup>١) الأتعام: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٥٤.

۲۰ ...... من لطائف الحجّ والزيارة
 عند نبيّه، فانّ الله بغفر له الذنوب.

ثمّ يترتب على زيارة النبيّ وعترته الأطهار فاطمة الزهراء وأئمة البقيع المهم المورجمة وعظيمة، يكلّ اللسان عن بيانها ويعجز القلم عن وصفها، إلّا أنه ما لا يدرك كلّه لا يترك جلّه، فنشير إلى أهمّ تلك الأمور ليكون الزائر على بصيرة من أمره، ويزور نبيّه بسعرفة وعلم، إذ قيمة كلّ امريّ سا يُحسنه، وأفيضلكم أفضلكم معرفة، وإنّما الأجر والثواب والفضل على قدر العقل والعلم والمعرفة، فمن زار النبيّ أو عترته الأبرار عبيني عارفاً بحقهم بأنهم مفروضو الطاعة، وجبت له الجنّة، ونال رضوان الله وبركاته، وسمى في علو المراتب، ورقى المنازل وقمم المقامات الإلهيّة والعرفائية.

وإليكم نبذة موجزة من معرفة الزيارة وآثارها:

ا ـ الإيمان الراسخ والاعتقاد الكامل بتوحيد الله وختم النبوّة والإمامة والوصاية.

فمن يزور خاتم الأنبياء والمرسلين محمّد بن عبد الله عَلَيْكُ وبقية أهل الصدّيقة سيّدة النساء فاطمة الزهراء عَلَيْكُ ثمّ يزور أئمة البقيع عَلَيْكُ وبقية أهل البيت والصحابة الأبرار، فإنّه يعلن بزيارته أنّه مؤمن بالمبدأ أي بالله سبحانه، كما أنّه مؤمن بالنبوّة وختمها بمحمّد المصطفى عَلَيْنَ ، ثمّ إنّه من شيعة أمير المؤمنين وأولاده الطاهرين، وأنّهم خلفاء رسول الله من بعده، فمن ركب سفينتهم نجى، ومن تخلّف عنهم غرق وهوى، سعد من والاهم وهلك من عاداهم.

٢ ــ إظهار المودة التي جعلها الله أجراً للرسالة المحمدية السمحاء، كما في قوله تعالى : ﴿ قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربى ﴾ ، والمودّة هــى

المحيَّة المصحوبة بالطاعة، فلا يكفي الحبِّ من دونها إلا لطهارة المولد، كما ورد في الأحاديث الشريفة.

٣-التعظيم والتكريم لمقامهم الشامخ بما خدموا الإنسان من أجل حفظ كرامته فبذلوا النفس والنفيس من أجل الإنسانية بهداية البشر إلى ما فيه سعادتهم وازدهارهم في الدنيا والآخرة بأقوالهم وسيرتهم وسلوكهم، فنترموا الغالي والنفيس وصبروا في البلايا والمنايا من أجل إسعاد الناس وإرشادهم لما فيه خيرهم في الدارين.

٤ ـ التشكّر لما بذلوا للبشرية جمعاء بصورة عامّة، وللزائر بصورة خاصّة من هدايته والتوفيق لزيارتهم، ودعوته للضيافة والوفود إليهم، وفتح باب فهمه بلذيذ مناجاتهم وزياراتهم المأثورة عنهم.

٥ ــ التخلّق بأخلاق النبيّ وآله والسير على خطّهم، فإنّهم القدوة والأسوة، فالزيارة وإن كانت بمعنى حضور الزائر عند المزور والسلام عليه، إلّا أنّها تعني التشبّه بالمزور أيضاً، والاقتداء بهديه وسلوكه والمشي على طريقته، والتــمسّك بدينه ومنهاجه.

7 ـ الاستمداد الروحي والفكري والغيبي من النبيّ و آله، فإنّهم الوسيلة إلى الله عزّ وجلّ: ﴿ وابتغ إليه الوسيلة ﴾، بهم فتح الله وبهم يختم، وإنّهم وجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء، والسبب المتّصل بين الأرض والسماء، والباب المبتلى به الناس، فمن أتاهم نجى، ومن تخلّف عنهم هلك وهوى.

٧ ـ طلب الشفاعة منهم في الدنيا والآخرة، فإن الله ارتضى لهم ذلك ﴿ إِلّا لَمِن ارتضى من رسول ﴾ وآل النبيّ نفس النبيّ، ويبدلُ عليه (آية المباهلة)

والأحاديث الشريفة في خلقهم النوري، فإنّهم نور واحد أوّلهم محمّد وآخرهم محمّد وأخرهم محمّد وأوسطهم محمّد وكلّهم محمّد الله أي أنّهم يحملون الحقيقة المحمّديّة، ولولاهم ما خلق الله الأفلاك، فهم سرّ الوجود.

قال رسول الله يَشِيَّ: «من أتاني زائراً كنت شفيعه يوم القيامة» الله وقال : «من زارني حيًا أو ميتاً كنت له شفيعاً يوم التيامة».

وعن الإمام الرضاعاتُ : «إنّ نكلّ إمام عهداً في عنق أوليائه وشيعته، وإنّ من تمام الوفاء بالعهد وحسن الأداء زيارة قبورهم، فمن زارهم رغبة في زيارتهم وتصديقاً بما رغبوا فيه كان أئمتهم شنعاؤهم يوم القيامة »٢١.

٨ - الاستغفار وطلب التوبة عندهم، فإذا كانت الصلاة اليومية كنهر يتطهّر الإنسان منه في كلّ وقت كما ورد في الحديث الشريف، فإنّ زيارتهم كالبحر العظيم الذي يستوجب غفران الذنوب في ما تقدّم منها وفي ما تأخّر، ولو كانت بعدد النجوم وعدد أوراق الشجر ورمال البوادي، ويكون كيوم ولدته أمّه.

ففي سفينة البحار عن كتاب (فرحة الغري) في حديث عن النبيّ تَنْفَيْهُ أَنّه قال لعليّ عَنْفَيْهُ : ومن زار قبوركم عدل ذلك ثواب سبعين حجّة بعد حجّة الإسلام، وخرج من ذنوبه حتّى يرجع من زيار تكم كيوم ولدته أمّه، فابشر وبشّر أولياءك ومحبّيك من النعيم وقرّة العين بما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ولكن حثالة من الناس يعيّرون زوّار قبوركم كما تعيّر الزانية بزنائها، أولئك

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠ : ١١٦.

يا زائراً قبر النبيّ محمّد ﷺ ...... ٢٣ .... ٢٣ ... النبيّ محمّد ﷺ .... ولا يردون حوضي (١).

٩ ـ طلب الأجر والثواب والخلاص من الذنوب والنار بزيارتهم كما جاء
 عنهم في فضل زيارتهم.

قال رسول الله ﷺ لمّا سأله الحسن بن عليّ الله أبتاه، ما جزاء من زارك؟ يا بني، من زارني حيّاً وميّتاً أو زار أباك أو زار أخاك أو زارك كان حقّاً علىّ أن أزوره يوم القيامة فأخلّصه من ذنوبه (١٠).

عن أمير المؤمنين عليّ عليُّلا : قالت فاطمة عَليَمَا : قال لي رسول الله عَلَيْمَا : . قال لي رسول الله عَلَيْما : يا فاطمة، من صلّى عليكِ غفر الله له وألحقه بي حيث كنت من الجنّة (٣٠).

التهذيب بسنده عن يزيد بن عبد الملك عن أبيه عن جدّه، قال: دخلت عليّ فاطمة عَلَيْهُا فبدأتني بالسلام ثمّ قالت: ما غدا بك ؟ قبلت: طلب البركة. قالت: أخبرني أبي وهو ذا، هو أنّه من سلّم عليه وعليّ ثلاثة أيام أوجب الله له الجنّة. قلت لها: في حياته وحياتك ؟ قالت: نعم، وبعد موتنا في الم

كامل الزيارات بسنده عن أبي عبد الله الإمام الصادق عليُّلا أنّه قال في حديث له طويل: إنّه أتاه رجل فقال: هل يزار والدك؟ فقال: نعم. قال: فما لمن زاره؟ قال: الجنّة إن كان يأتمّ به. قال: فما لمن تركه رغبةً عنه؟ قال: الحسرة

<sup>(</sup>١) السفينة ٣: ٥١٦، عن البحار ١٠٠: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ٤٦٠.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمّة ٢ : ٩٨.

<sup>(</sup>٤) التهذيب ٦ : ٩.

**٢٤** ...... من لطائف الحجّ والزيارة يوم الحسرة (١).

قال رسول الله ﷺ: من زار الحسن في بقيعه ثبت قدمه على الصراط يوم تزلُّ فيه الأقدام على الصراط يوم تزلُّ فيه الأقدام الله الم

قال الإمام الصادق عليُّلا : من زارني غفرت له ذنوبه ولم يمت فقيراً.

قال رسول الله عَيَّنِ لولده الحسن عَلَيُلا : تزورك طائفة يمريدون بـه بـرّي وصلتي، فإذا كان يوم القيامة زرتها في الموقف فأخذت بأعضادها فأنجيتها من أهواله وشدائده (١٣).

وفي كامل الزيارات: قال رسول الله عَلِيَّة: يا عليّ، من زارني في حياتي أو بعد موتي أو زارك في حياتك أو بعد موتك أو زار ابنيك في حياتهما أو بعد موتهما ضمنت له يوم القيامة أن أُخلّصه من أهوالها وشدائدها حـتّى أصيره معي في درجتي (٤).

عن أبي محمّد الحسن العسكري لله قال: من زار جعفراً وأباه لم يشكُ عينه، ولم يصبه سقم، ولم يمت مبتلي.

وعنه عَلَيْكُ لِمَّا سَئُل : ما لمن زار أحداً منكم ؟ قال : كان كمن زار رسول الله

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات : ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٧: ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) كامل الزيارات : ١١.

وعنه عليُّللِ قال: إذا حجّ أحدكم فليختم حجّه بزيارتنا، لأنّ ذلك من تمام الحجّ (١٠).

وقال الرسول عُنْيُونَانُهُ : من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار الله تعالى.

١٠ ـ التولّي والتبرّي، فإنّهما من فروع الدين، ومن مظاهرهما الزيارة والتشرّف بأعتاب النبيّ وآله علميّيلاً.

١١ \_ نزورهم أداءً لحقهم، فإنّ الزيارة من أداء الحقّ، ومن تركها فقد جفاهم، كما ورد أنّ من لم يزر رسول الله ﷺ بعد حجّه أو في حجّه، فقد جفا رسول الله ﷺ.

وعن الخصال بسنده قال أمير المؤمنين عليّ عليّ التموا برسول الله ﷺ : أتمّوا برسول الله ﷺ حجّكم إذا خرجتم إلى بيت الله، فإنّ تركه جفاء، وبذلك أمرتم، وأتمّوا بالقبور التي ألزمكم الله عزّ وجلّ زيارتها وحقّها، واطلبوا الرزق عندها.

وقال ﷺ: من أتى مكّة حاجًاً ولم يزرني إلى المدينة جفوته يوم القيامة، ومن جاءني زائراً وجبت له شفاعتي، ومن وجبت له شفاعتي وجبت له الجنّة.

وقال أبو جعفر الإمام الباقر عُلِيُّا : إنَّ زيارة قبر رسول الله ﷺ تعدل حجّة مع رسول الله مبرورة.

وقال رسول الله ﷺ: من زار قبري بعد موتي كان كمن هماجر إليّ فمي حياتي، فإن لم تستطيعوا فابعثوا إلى بالسلام فإنّه يبلغني.

١٢ ـ نيل المواهب الإلهيّة في الدنيا والآخرة ما لم يخطر على قلب بشر،

<sup>(</sup>١) الفصول المختارة ١ : ٩٤.

٢٦ ..... من لطائف الحجّ والزيارة

وما يذكر فإنّه غيض من فيض وقطرات من البحار، وفوق كلّ ذي علمٍ عليم، فقل ربّي زدني علماً وألحقني بالصالحين.

هذا ولا يخفى أنّ فضائل الزيارات ودرجاتها وأجرها وثـوابـها تـختلف باختلاف إيمان الزائر ومعرفته، وبمقدار رعاية آداب الزيارة وقدسيّتها.

وقد تصدّى علماؤنا الأعلام في كتب السنن والآداب والأخلاق لبيان بعض آداب الزيارة وأحكام الروضات وبعض النوادر (١١٠).

قال الله تعالى: ﴿ فَاخْلُعُ نَعْلَيْكُ إِنَّكُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسُ طُوى ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ آمنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُواتُكُم فُوقَ صُوتَ النبيِّ وَلا تَبْجَهُرُوا لَه بِالقُولُ كَجَهُرُ بِعَضْكُم لَبِعْضٍ أَنْ تَحْبُطُ أَعْمَالُكُم وأَنْتُم لا تَشْعُرُونَ ﴾ (٢٠).

وجاء في سفينة البحار في البيان:

الآية الأولى تومي إلى إكرام الروضات المقدّسة وخلع النعلين فيها، بل عند القرب منها، لا سيّما في الطفّ والغري، لما روي أنّ الشجرة كانت في كربلاء، وأنّ الغرى قطعة من الطور.

والثانية تدلّ على لزوم خفض الصوت عند قـبر النـبيّ ﷺ وعـدم جـهر الصوت لا بالزيارة ولا بغيرها، لما روي أنّ حرمتهم بعد موتهم كحرمة النبيّ ﷺ،

<sup>(</sup>١) راجع بحار الأنوار ١٠٠ : ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) طه : ۱۲.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ٢.

يا زائراً قبر النبيّ محمّد ﷺ ......٧١

ويؤيّد ما ذكرناه ما رواه الكليني في وفاة الحسن بن عليّ عَلَيُّ ودفنه.

الاحتجاج: وفي جواب الحميري الوارد عن الناحية المقدّسة: أمّا السجود على القبر فلا يجوز في نافلة ولا فريضة ولا زيارة، والذي عليه العمل أن يضع خدّه الأيمن على القبر، وأمّا الصلاة فإنّها خلفه ويجعل القبر أمامه، ولا يجوز أن يصلّي بين يديه ولا عن يمينه ولا عن يساره، لأنّ الإمام صلّى الله عليه لا يُتقدّم ولا يساوى.

التهذيب: عن أبي عبد الله عَلَيُّا في قوله تعالى: ﴿ خَذُوا زينتكم عند كلّ مسجد ﴾، قال: الغسل عند لقاء كلّ إمام.

التهذيب: عنه عليُّه قال: من اغتسل بعد طلوع الفجر كفاه غسله إلى الليل في كلّ موضع يجب فيه الغسل. ومن اغتسل ليلاً كفاه غسله إلى طلوع الفجر.

وراجع ما ذكره الشهيد الأوّل في كتابه (الدروس) في آداب الزيارة.

ويستحبّ أن يصلّي بصلاة (جعفر الطيّار) فإنّه يكتب له بكلّ ركعة ثواب من حجّ ألف حجّة واعتمر ألف عمرة.

ويقرأ الزيارات المأثورة عن أهل البيت عَلَيْكُ ومن أفضلها زيارة الجامعة الكبرى، والصغرى، وجامعة أمير المؤمنين، وزيارة أمين الله، وآل ياسين، والوارث، وعاشوراء، ودعاء عالية المضامين، و (دعاء العديلة) جاعلاً عقائده أمانة عند المزور (النبيّ أو الإمام عَلَيْهَا)، ليردّها وقت حضور موته، كي يكون مستقرّ الإيمان.

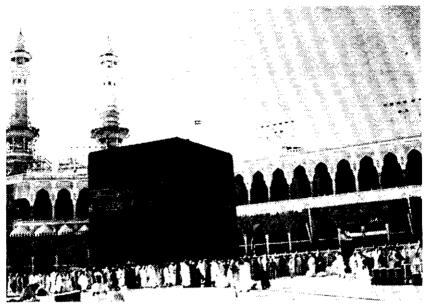
كما يزور نيابةً عن الملائكة والأنبياء والأوصياء والعلماء والشهداء والصلحاء وكلّ المؤمنين والمؤمنات في مشارق الأرض ومغاربها، وعن الوالدين ٢٨ ..... من لطائف الحجّ والزيارة

والأقرب، والأصدقاء والجيران وأهل بلدته وخُزانته وحامّته، فيشارك خلق الله المؤمن في زيارانه ودعواته، فيعرج إلى ربّه في القوسين النزولي والصعودي، ويسافر من الخلق إلى الحقّ بالحقّ.

وختاما أسأل الله لي ولكم التوفيق والتسديد وأن يسعدنا بإحياء أمر الولاية بكلُ مظاهرها النورائيّة، فيوفّقنا لزيارة النبيّ وآله في الدنيا وشفاعتهم في الآخرة، ونتأدّب بآدابهم ونتخلّق بأخلاقهم، وأن نحشر في زمرتهم.

فمعهم معهم في الدنيا والآخرة، لا مع عدوهم ومنكري فيضائلهم ومعاجزهم وكراماتهم، وما يؤجر من الثواب على زيارتهم وزيارة قبورهم المقدّسة وحرمهم الشريف.

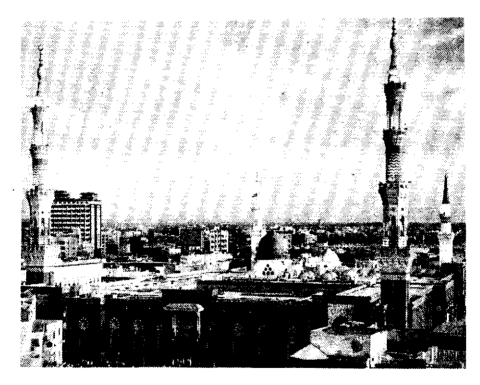
و أخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



الكعبة المشرّفة في مكّة المكرّمة



الحجر الأسود في مكَّه لمكرَّمه



مسجد الرسول (ص) وقبره الشريف في المدينة المنوّرة



# موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

كتاب

هذد هي البرائة تأليف ـ السيّد عادل العلوي دراسة موضوعية حول التبرَي من أعداء الله ورسوله وعترته علمها الله ورسوله وعترته علمها الشريفة على ضوء القرآن الكريم والسنة الشريفة وحكم العقل السليم وفتاوى العلماء الأعلام

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله قاصم الجبّارين ومبير الظالمين، والصلاة والسلام على سيّد المرسلين وأشرف خلق الله أجمعين محمّد وآنه الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم وغاصبي حقوقهم من الأوّلين والآخرين من أوّل الخلق إلى يوم الدين.

أمّا بعد :

فهذه رسالة وجيزة رداً على ما ورد في رسالة لأحد الإخوان المؤمنين في ألمانيا، يقول فيها: لا حاجة لنا في عصرنا هذا إلى لعن فلان وفلان وفلان، وأن لهم سوابق في الإسلام، ثم في نهاية رسالته يدّعي الحرية، وأن ألمانيا علّمته بأن يقول بمل الفم كلّ ما يعتقده ويراه، حيث يرى أنّه لا لعن بعد اليوم، وأن نترك ذلك مراعاة لشعور الآخرين وللوحدة الإسلامية التي هي أنشودة كلّ مسلم غيور وحريص على رفع كلمة الإسلام، حتى لو كانت هذه الوحدة على حساب تنازلنا عن حق شرعي ثابت بالأدلة العقلية والنقلية، بل نذكر سابقاتهم في الإسلام، ونغمض العين عن ظلمهم وما فعلوه من المنكرات وغصب الحقوق والبدع وانحراف مسير الإسلام عن مساره الصحيح.

فنقول في جوابه ولمن يحذو حذوه ويميل ميلته ويقول بقولته: قد حفظت شيئاً وغابت عنك أشياء، وتدّعي الحرية في بلد اضطهد فيه المسلمون، وأحرق النازيّون بيوتهم، ومنعت أوربا دخول بناتنا المحجّبات مدارسهم! فأيين الحرّية المدّعاة يا عزيزي؟! فليست الحرّية التي منحوك إلاّ أن تتخلّى باسمها بمله فيك عين معتقداتك ومباده ك الأصيلة، وتتّبع أهواءهم من بعدما جهاءك من العلم، ولن ترضى عنك اليهود والنصارى حتى تتبع ملّتهم وسياساتهم، فتنكر بحدك وأصالتك الإسلامية، فلؤوا بطون المؤمنين من الحرام والشبهات، وأماتوا أضعف الإيمان في القلوب، وهو الإنكار القلبي أمام المنكرات، حتى تزلزلت العقائد الحقّة، وزيّن لهم الشيطان أعالهم فيحسبون أنّهم يحسنون صنعاً، وما ذلك إلاّ تخرّصات شيطانيّة وأوهام إيليسيّة، وإيحاءات من الخنّاس الوسواس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنّة والناس، نتيجة معاشرة الكفّار ومن عاشر القوم أربعين صباحاً صار منهم و فكيف من يعاشرهم سنين وسنين، فإنّه يحمل جنسيّتهم و يفتخر بذلك، منهم و في سلوكه وأفكاره و يتجرّد عن أصالته ومبادئه.

هذا والمقصود من هذا المختصر هو بيان أرجحيّة اللعن واستحبابه وذلك من خلال الأدلّة الشرعيّة من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة والإجماع والعقل، وربما في بعض الموارد نقول بوجوبه.

ولا يخفى على ذوي النهى أنّ أصل الموضوع إنّا هو في إثبات رجحان لعن الظالمين بصورة عامّة على مرّ العصور من تأريخ البشرية، ولا سيّا \_بصورة خاصّة \_ الطغاة والجبابرة في التأريخ الإسلامي \_وبصورة أخصّ \_أولئك الأوائل الذين كانوا السبب الأوّل في انحراف المسيرة الإسلاميّة، وإضلال الناس واعبوجاج الطريق القويم والصراط المستقم.

ولكن هذا لا يعني أن نتجاهر باللعن أمام من يقدّس أولئك، ويرى فضلهم وقدسيّتهم، فإنّ هذا ليس من العقل السليم؛ ولا من الحكمة البالغة، كها أنّ الله سبحانه أدّبنا في كتابه الكريم، أن لا نسبّ الذين كفروا، فإنّهم يسبّون الذين آمنوا، وكلّ حزب بما لديهم فرحون، وكلّ واحد يحاول أن يثبت صحّة مبدئه وعقيدته، وربما من حيث لا يشعر يقع في وادي العصبيّة التي هي ضرب من الجنون، فيفقد توازنه، فيعادى الحقّ الذي يستوجب به دخول النار.

فن كان يسمع منذ نعومة أظفاره مدح أولئك وقداستهم، حتى كاد أن يقال أنهم أفضل الخلق بعد الأنبياء، فإنه من الصعب إرجاعه إلى الحق وقبوله الحقيقة، وإذا كان يسمع منّا أن نلعن من يحترمه ويقدّسه، فإنّه ينقطع معه سبيل الحديث والكلام، لا يستمع إليك طرفة عين، فكيف يمكنك أن تهديه إلى الصواب والصراط المستقيم، حتى ولو كان لك ألف حجة وبرهان، وبيدك أقوى الأدلّة والمنطق الرصين. هيهات هيهات أنى وكيف يكون ذلك ؟ ومن هذا المنطلق نجد الوهابيّة تبث هذا المعنى بين المسلمين لتفرقتهم وتمزيق وحدتهم، على أنّ الشيعة يلعنون الصحابة حوذلك كذباً وبهتاناً \_، وكلّ من فعل ذلك فهو كافر، يجب الاجتناب عنه وتحرم ذبيحته، بل ويجب محاربته.

وهذا كلّه من الكذب والبهتان، فإنّ الشيعة تقدّس وتحترم الصحابة الأبرار الأخيار الذين بذلوا مهجهم من أجل إعلاء كلمة الحقّ، وإنّما تلعن من كان ظالمًا منهم، وترفض الظالمين أسوة بالنبيّ الأعظم عَلَيْمَالَةُ واقتداءً بعترته وأهمل بسيته الأطهار عَلَمَيْكِا ، فإنّه يعدّ ذلك من القربات، ويفعله كلّ مسلم من أيّ مذهب كان.

نعم، من المسلمين من يكون واعياً فاهماً لا يقلّد الآباء، بل يرجع إلى صدر الإسلام ليعرف الحقّ فيتبع أهله، وينكر الباطل والنفاق وأهلهما، فيرفض الظالم

البراءة على عدالته وصلاحه الله ، فجرّ د الصحبة لا تدلّ على عدالته وصلاحه الله .

\_\_\_\_

(۱) جاء في نفحات اللاهوت في البحث الخامس (الصفحة ۵۰): زعم أهل السنّة أنّ الصحابة كلّهم مؤمنون على العدالة لا يجوز الطعن على أحد منهم، ولا التعرّض عليه بلعن ولا ما دونه من النقص وإن حصل الاطلاع على شيء من زلاتهم، ومنعوا من النظر فيا جرى بينهم وصدر منهم، وأوجبوا تأويل ما حصل الاطلاع عليه من ذلك عمّا يخالف الشرع وينفر العقول، وهذا من عجيب الأباطيل، والنظر فيه في مواضع.

الموضع الأوّل: كون الصحابة كلّهم مؤمنين على العدالة لا ريب أنّ الصحابي من لقي النبي تَبَيَّوْتُ ولا ريب أنّ الإيمان والعدالة لا يكونان فيهم باعتبار أصل الجبلة، بل هما مكتسبان فكما لا يثبت إيمان غير الصحابي وعدالته إلّا بحجّة فكذلك الصحابي وعمّا يدلّ على بطلان ذلك أنّه قد ثبت أنّ المنافقين كانوا في عصر النبي تَبَيُّنِهُ وبعده يجلسون في مجلسه ويخاطبهم ويخاطبهم ويخاطبونه ويدّعون أنّهم من الأصحاب ولم يكونوا معروفين ولا متميزين لقوله تبعالى: ﴿ وَلَوْ شِئْنا لأرَيْناكَهُمْ فَلَتَعْرِفَنَهُمْ بِسِهاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ في لحَنِ القَوْلِ ﴾، ومع وجود المنافقين عنع الحكم بعموم العدالة لكلّ من يدعى صحابياً إلّا أن يقوم عليها دليل من خارج.

فإن قيل : كان النبيِّ يَتَجَيَّزُ عارفاً بهم لقوله تعالى : ﴿ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحَٰنِ القَوْلِ ﴾ . قلنا : نيس كلامنا في معرفته يَتَيَّزُهُ بل في معرفة باقى الخلق.

فإن قيل : باقي الصحابة كانوا يعرفونهم أيضاً لما ورد أنَّ جماعة كانوا معروفين بالنفاق.

قلنا : إن صحَ فلم ينحصروا في أولنك ونزيده بياناً أنَّ العدالة إذا ثبتت في زمان لا يمتنع زوالها، بل لا يمتنع زوال الإسلام كها في صاحب موسى عَنْيُلا ، قال الله تعالى : ﴿ وَأَتُلِ عَلَيْهِمْ نَبَاً لَذَى آتَيْناهُ آياتِنا فَانْسَلَخَ مِنْها وَأَتَّبَعَ هَواهُ ﴾ وكان قد أوتي علم بعض كتب الله ، وقيل : كان يعرف اسم الله الأعظم ثم كفر بآيات الله ، وإذا كان كذلك فلا بد من تتبع أحوالهم في حياة النبي وبعد موته ، ليعلم من مات على العدائة وغيره ، ولا طريق لذلك إلّا ما ورد في السير والتواريخ . وقد روى البخاري في تفسير قونه تعالى : ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً ما دُمتُ فيهم ﴾ قال :

تمهيد .....٧

حدّ ثنا الوليد قال حدّ ثنا ابن شعبة قال حدّ ثنا المغيرة بن نعيان قال: سمعت سعيد بن جبير عن ابن عباس قال خطب رسول الله عَيَّيَّةُ فقال: أيّها الناس إنّكم تحشرون إلى الله حفاة عراة، قال الله تعالى: ﴿ كَمَا بَدَأَنَا أُوّلَ خَلَتِي نُعيدَهُ وَعُداً عَلَيْنا إِنّا كُنّا فاعِلينَ ﴾ ، ثمّ قال: ألا وإنّ أوّل الله تعالى: ﴿ كَمَا بَدَأَنا أُوّلَ خَلَتِي نُعيدَهُ وَعُداً عَلَيْنا إِنّا كُنّا فاعِلينَ ﴾ ، ثمّ قال: ألا وإنّ أوّل الله الله الخلائق يكسى إبراهيم عَيْهُ ، ألا وأنّه سيجاء برجال من أمّتي فيؤخذ بهم ذات الشال، فأقول: يا ربّ ، أصحابي. فيقال: إنّك ما تدري ما أحدثوا بعدك ، فأقول كما قال العبد الصالح: وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم فلمّا توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على شيء شهيد. فيقال: إنّ هؤلاء لم يزانوا مرتدّين على أعقابهم منذ فارقتهم.

ثمّ يذكر المصنّف روايات أخرى في هذا الباب منها: وفي الصحيحين من البخاري ومسلم ونحو ذلك وأخرجه البخاري عن حديث الزهري عن سعيد بن المسيّب أنّه كان يحدّث عن بعض أصحاب النبيّ قال: يرد عليّ الحوض رجال من المّتي فيحلؤون عنه \_ أي يبطردون ويمنعون \_ فأقول: يا ربّ أصحابي. فيقال: إنّك لا علم لك بما أحدثوا بعدك، إنّهم ارتدّوا على أديانهم التهقري.

وفي خبر آخر : سحقاً سحقاً لهم.

وإذا كان الارتداد وقع من الصحابة بعد النبيُّ تَتَنَيْنَ فكيف يكونون كلّهم على الإيمان والعدالة ؟ ! وفي رواية مسلم أنّ النبيّ تَتَنَيْنَ قال : يكون بعدي أنمة لا يهمندون بهداي ولا يستنّون بسنتي وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشيطان في جثمان إنس...

ثمّ يتعرّض المصنّف في الموضع الثاني إلى جواب من يقول بعدم جواز التعرّض إلى واحد من الصحابة بلعن ولا غيره وإن حصل الاطلاع على زلّاتهم، بأنّ شرف الصحابي ما دام ملتزماً بالدين ومنهاجه وإلّا مثل يزيد الذي قتل سبط النبيّ وسبى نساءه وعياله وغيرى مدينة الرسول وأباحها في واقعة الحرّة وغير ذلك من أفعاله الشنيعة كشرب الخمور كيف لا يلعن، وكذلك من غصب الخلافة وآذى فاطمة الزهراء وأحرق دارها وكسر ضلعها وأسقط

٨ ..... هذه هي البراءة

ومن المسلمين من يكتني بتقليد الآباء ويقتدي بآثارهم جهلاً وتعصّباً، فمن عرف الحقّ وأهله يدعو لهم بالصلاة عليهم، ويدعو على أعدائهم الظالمين باللعن والتبرّي منهم. وهذا أمر واضح لا يتنافى مع الوحدة الإسلاميّة، ولا يوجب تمزيق صفوفهم واتحادهم أمام أعداء الدين كالصهيونية والاستكبار العالمي، فندبّر.

فعلينا أن تجادل القوم بالتي هي أحسن، وتعاشرهم بالأخلاق الحسنة والمعاشرة الطيّبة، بل كما ورد في الخبر الشريف عن الإمام الصادق عليّه لا تزور مرضاهم وتحضر جنائزهم ونصلي معهم في مساجدهم وعشائرهم، «ورحم الله عبداً اجتر مودة الناس إلى الأثمة الأطهار فحدّثهم بما يعرفون وترك ما ينكرون» (قالها الإمام الصادق عليه ) فتعامل معهم كما أمر أعتنا الأطهار لنكون لأتمتنا عليه للإ وليقولوا: رحم الله جعفر الصادق كيف أدّب أصحابه ؟

فلا نجرح العواطف والأحاسيس، ولا نذكر ما يوجب ظنهم السوء بأغّلتنا الأبرار عليه فينكروا عليهم، بل بكل مودة وملاطفة وأسلوب رصين ومنطق سليم ندعوهم إلى الحق من دون أن نثير فيهم الثائرات وذلك باللعن والسبّ واللغط، فإنّ اللعن في مثل هذا المورد يكون حراماً، لا سيّا لو كان مستوجباً لهتك عرض أو سفك دم أو جرح مؤمن، وما شابه ذلك.

جنيب

ثُمَّ المصنَف في الموضع الثالث يثبت على أنَّه لا بدَّ من النظر في أحوال الصحابة حتى يتميزُ الخبيث من الطيّب ثمّ يبين زيف الأحاديث المفتعلة كقوله: «أصحابي كالنجوم، فبأيّهم اقتديتم اهتديتم»، والحال الأصحاب على طرفي نقيض، فكيف يكون الاهتداء بذلك ؟ ومن الأصحاب من ارتدَّ على عقبيه ؟ ! ما لهم كيف يحكمون !!

تمهيد ......

وخلاصة القول: أنّ اللعن في نفسه وذاته يكون راجحاً ومحبّذاً, ولكن باعتبار عناوين ثانوية ربما يكون واجباً، وربما يكون حراماً أو مكروهاً، وهذا ما نريد بيانه والاستدلال عليه في رسالتنا هذه مع رعاية الاختصار.

والمؤمن كيّس فطن عارف بأهل زمانه، لا بدّ له من ملاحظة جميع الجوانب في سلوكه وتصرّفاته وكلامه واحتجاجه، فإنّه إنّما ينطق عن حكمة وتدبّر، ويفعل عن بصيرة وتأمّل، ويأخذ الحدّ الوسط، فإنّ الخير في أواسط الأمور.

> والمؤمن المُتَّقِي إِنَّمَا يكون عالماً وبصيراً في الأُمور بتعليم من ربّه: ﴿ وَٱتَّقَوا اللهَ وَتُعَلِّمُكُمُ اللهُ ﴾ [1].

ومن كان عالماً فاهماً بصيراً، فإنّه لا يفرط ولا يفرّط. لأنّ الجاهل \_كما في نهج البلاغة \_إمّا مفرط أو مفرّط، فلا تغفل عن ذلك وعليك أن تطالع جوانب القضايا وتدرسها جيّداً، وتفكّر في عواقبها ونتائجها بعد سلامة مقدّماتها، فإنّ النتيجة تتبع أخسّ المقدّمات، فلا بدّ من سلامتها حتى تسلم، كما هو ثابت في محلّه.

فاللعن جيّد ومحبّد إلا أنّه بشروطه، ومن أهمّ شرائطه مـلاحظة عـنصري الزمان والمكان، فإنّ لهم الأثر البالغ في حسنه وقبحه ووجوبه وحرمته، وهذا أمر واضح يشهد به الوجدان وكفى به دليلاً، ولا حاجة إلى إقامة البرهان وإطالة الكلام في هذا المضار.

لكن يبقى أمر مهم جدًا وهو الذي حمّم عليّ أن أكتب هذه الرسالة، وذلك أنّه يا ترى هل نترك اللعن \_لعن الظالمين على مدى التأريخ الإسلامي \_حـتى ولو في الخلوات وبين أنفسنا وفي واقعنا وضائرنا وقلوبنا ؟ وبعبارة أخرى: هل اللعن في

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٨٢.

حدّ ذاته عملاً مرجوحاً ومكروهاً أو محرّماً؟ وإذا قلنا فلان وفلان لهما سوابق في الإسلام، فهل هذا يعني لا يجوز لعنهها؟ وماذا يترتّب على مثل هذه العقيدة بين الأوساط الإيمانيّة، فهل يستلزمها بعد مرور سنين وأعوام أن ننسى ما فعله الظالمون من تهديم أركان الإسلام!! ومن قتل الزهراء عليه الأولياء الله، وغصب حقوقهم وخلافتهم الحقّة ... وغير ذلك من المظالم والمنكرات ...

ومن الحقّ أن نذكر ما فعله الظالمون لنتبرّ أمنهم، كما جماء ذلك في كمتاب الغدير للعلّامة الأميني وكتاب تشييد المطاعن وكتاب نفحات اللاهوت، لا سيّا من مصادرهم وكتبهم، فإنّ الحجّة تكون حينئذٍ أبلغ.

وعلى فرض المحال لو قيل بسوابقها وخدماتها على أنّه فتحت البلاد الإسلاميّة في صدر الإسلام وأيّام زعامتهم، فهل يعني هذا أن نتغافل عن غصبها الحقّ وظلمها لأهل البيت عليميّلا ، أو أنّه يقال حكمها وحكم أمثالها حكم الخمر النجس الرجس الذي هو من الشيطان اللعين، فضرره أكبر من نفعه، بمل النفع القليل لا يدلّ على حقّانيّته وأصالته، بل من زاد ضرره وشرّه على نفعه وخيره، حتى كاد أن يكون النفع فيه وهميّاً، فإنّه لا شيء حينئذٍ أمام الضرر الجسيم والشرّ العظيم، ولا يعدّ فيه الخير.

فن حرّف مسير الإسلام عن مساره الصحيح، وفعل ما فعل من الظلم القبيح بمجرّد أن فتحت بلاد في صدر الإسلام يعني أنّه لا يلعن حتى في أنفسنا ونواديسنا ومحافلنا ولا ننكر عليه ظلمه ونرفضه في قلوبنا ونلعنه وننكره في نفوسنا على أقلّ تقدير، وذلك من أضعف الإيمان؟ ما لكم كيف تحكمون؟!!

ثم لتوضيح موضوع اللعن وبيان أحكامه، لا بأس أن نذكر أوّلاً كلمة اللعن في اللغة والمصطلح ؟ ثمّ ندخل في صلب الموضوع إن شاء الله تعالى .

### اللعن لغةً واصطلاحاً

اللعن لغة : مصدر من لعن يلعن نعناً وهو بمعنى: الإبعاد والطرد من الخير، وقيل: الطرد والإبعاد من الله، ومن الخلق السبّ والدعاء عليه، والله عنة الإسم والجمع لعان ولعنات، وقوله تعالى: ﴿ بَلْ لَعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ أي أبعدهم، وقوله تعالى: ﴿ بَلْ لَعَنهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ أي أبعدهم، وقوله تعالى: ﴿ وَيَلْنَعَنّهُمُ اللاعِنونَ ﴾ قيل: اللاعنون كلّ من آمن بالله من الإنس والجن والملائكة، واللعين: المطرود وكلّ من لعنه الله فقد أبعده عن رحمته واستحق العذاب فصار هالكاً. واللعن: التعذيب ومن أبعده الله لم تلحقه الرحمة وخلّد في العذاب. والمعنة: الدعاء عليه، واللعنة في القرآن: العذاب، ولعنه الله يلعنه لعناً: عذّبه ...'\. واصطلاحاً: إنّا هو دعاء على من يستحق أن يكون مطروداً عن رحمة الله جلّ جلاله، لكفره أو عصيانه وإتيانه المنكرات والفواحش، فيستحق بذلك عذاب الله ونار جهنيّم، كالشيطان اللعين وحزبه وأعوانه وجنده من الجنّ والانس.

وقال الشيخ الطبرسي تَنَيُّنُ في تفسيره مجمع البيان في ذيل قوله تعالى: ﴿ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ ﴾ : اللعنة : الإبعاد من رحمة الله تعالى عقاباً على معصيته،

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) خلاصة ما جاء في لسان العرب ١٣ : ٢٨٧.

۱۲ ..... هذه هي البراءة

فلذلك لا يجوز لعن البهائم ولا مَن ليس بعاقل من المجانين والأطفال؛ لأنّه سؤال العقوبة لمن لا يستحقّها، فمن لعن بهيمة أو حشرة أو نحو ذلك فقد أخطأ؛ لأنّه سأل الله تعالى ما لا يجوز في حكمته، فإن قصد بذلك الإبعاد لا على وجه العقوبة جاز.

وقيل: المراد من الطرد والإبعاد نزول العقوبة به والعذاب وحرمانه الرحمة، وهو لازم المعنى، وليس معنى الغضب ببعيد منه، إذ المتعقّل من غضب الله سبحانه فعل أثر الغضب لا حصول الغضب الحقيقي الذي هو من توابع الأجسام، فإنّ ذلك محال عليه النه

ولمّـا كان اللعن من مظاهر التبرّي، فنشير إجمالاً إلى مسألة البرائـة في الإسلام، ثمّ نعرّج إلى حكم اللعن على ضوء القرآن والسنّة وآراء الفقهاء الأعلام وتقرير العقل السليم.

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ٤٢.

## حقيقة التبري في الإسلام

التبرّي والبرائة من اللغات التي تكرّرت في قاموس الإسلام كثيراً، بل يعتبر البغض هو الشق الثاني للدين كما ورد في الأخبار الشريفة «هل الدين إلّا الحبّ والبغض»، فن أحبّ الله ورسوله وما جاء به وعمل حبّاً فإنّه من المؤمنين، ولكن إنّا يكمل إيمانه بالبرائة من أعداء الله ورسوله وعترته وكلّ ما يبغضه الله سبحانه وتعالى من المناهى والمنكرات والفواحش ما ظهر منها وما بطن.

وإنَّا البرائة ثمَّا يتعاطاه الناس في حياتهم بل حتَّى بعد المات كما في قـوله تعالىٰ :

- ﴿ إِذْ تَكِرَّأُ الَّذِينَ ٱتُّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ آتَّبَعُوا وَرَأُوا الْعَذَابَ ﴾ (١٠).
- ﴿ أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ (٢).
- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَاكَرَّةً فَنَتَكِرًّا مِنْهُمْ كَمَا تَكِرُّووا مِنَّا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) القصص : ٢٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٦٨.

١٤ ..... هذه هي البراءة

كما أنَّ الأنبياء تحلّوا بهذه الصفة (البرائة) من المشركين ومن أعداء الله، ففي قوله تعالى إشارة إلى ذلك:

﴿ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُّ اللَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ إِنَّ إِبْراهِيمَ لأَوَّاهُ حَليمٌ ﴾ ١٠٠٠.

﴿ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَـٰهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ [١٠].

﴿ أَنَّ اللَّهُ بَرِيءٌ مِنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ ١٣٠.

﴿ الْنُتُو بَرِينُونَ مِمَّا أَغْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَغْمَلُونَ ﴾ [13].

﴿ قُلُ إِنَّ ٱفْتَرَيْتُهُ فَعَلَيَّ إِجْرامي وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تُحِيْرِمونَ ﴾ (٥٠.

﴿ فَإِنَّ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيءُ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [أ.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّـا تَعْبُدُونَ ﴾ (٧٪.

﴿ إِنَّا بُرَءَؤُا مِنْكُمْ وَيُمَّنَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ [١٨.

﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَىٰ الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٩).

كما أمرنا الله سبحانه أن تجتنب الطاغوت في قوله تعالى:

....

<sup>(</sup>١) التوبة : ٩.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٩.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ٣.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٤١.

<sup>(</sup>٥) هود : ۳۵.

<sup>(</sup>٦) الشعراء : ٢١٦.

<sup>(</sup>٧) الزخوف ٢٦٠

<sup>(</sup>٨) المتحنة : ٤.

<sup>(</sup>۹) التوبة : ۱.

فجعل الاجتناب ومنه التبرّي بعد عبادة الله ومن مصاديق العبادة. وقــال سـحانه:

#### ﴿ فَنَ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُتْقَ ﴾ ٢٠.

فالعروة الوثق هو الإسلام، هو النبيّ الأكرم عَيَّمُ أَنَّهُ، هو القرآن الكريم، هو الإمام المعصوم لليُّلا، وإنّما يتمسّك بها من كفر وتبرّى ولعن الطاغوت وآمن بالله سبحانه، وربما لبيان أهميّة الكفر بالطاغوت قدّم على الإيمان بالله سبحانه مع أنّه في عالم الواقع الإيمان مقدّم على غيره، وقال سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِياءَ ﴾ .

فالولاية لله ولرسوله ومن كان بمنزلة النبيّ من الأوصياء المعصومين، وأمّـا عدوّ الله وعدوّ المؤمنين فإنّما نخاصمه ونعاديه ونتبرّأ منه ولا نتّخذه وليّاً وحميماً، بل المؤمنين بعضهم أولياء بعض.

فهذه الآيات المحكمات إنّما تدلّ بالصراحة والوضوح على أهميّة البرائـة في حياة المسلم، الذي يتبع الأنبياء ويقتدي بهم في سلوكه وعقائده.

وأمّا الروايات فما أكثرها وهي تدلّ على أنّ حقيقة الدين هو التولّي والتبرّي على همها العامّ والخاصّ، فالولاية والبرائة عنصران أساسيّان في حياة المسلمين ومن أركان عقائدهم الدينيّة، بل إنّا كلمة التوحيد التي هي الأساس في الدين الإسلامي إنّا تتشكّل من إيجاب ورفض، من ولاية وبراءة، من التولي والتبرّي

<sup>(</sup>١) النحل : ٣٦، والنساء : ٦٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٦.

فقولوا ﴿ لا إله إلّا الله ﴾ تفلحوا، فالفلاح وانصلاح إنّا هو في القبول والرفض، بل الرفض يقدم، كما تتقدّم التخلية على التحلية في علم الأخلاق، فرفض الآلهة وقبول وإيجاب وحدانية الله سبحانه، فالتبرّي ممّا يُعبد ويُشرك مع الله سبحانه وتعالى، ثمّ عبادة الله جلّ جلاله خالصاً وموحداً، فإنّا براء وبرئ ممّا تعبدون وممّا تشركون وممّا تجرمون وممّا تعملون، كما في الآيات الشريفة ﴿ قُلْ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾، وهذا شيء واضح يقرّ به العقل والدين ولا حاجة إلى إطناب الكلام فيه والمقصود بيان حكم اللعن وحقيقته في الإسلام، ولكن لا بأس أن نشير إلى رواية في بيان آثار التبرّى في الدنيا والآخرة.

قال الإمام الباقر عَلَيُّلِا: قال رسول الله عَلَيْبَانَهُ: إنّ الروح والراحة والفلج \_ أي الغلبة، وفي بعض النسخ الفلج من الفلاح \_ والعون والنجاح والبركة والكرامة والقرب والنصر والتمكّن والرجاء والحبّة من الله عزّ وجلّ لمن تـ ولّي عـ لميّاً عَلَيْلًا، وائتمّ به وبرئ من عدوً، و سلّم لفضله وللأوصياء من بعده (١).

هذا ولا يخفى أنّ الروايات الواردة عن أهل العصمة والطهارة في البراءة لكثيرة جدّاً، نذكر منها نبذة يسيرة ونماذج مما ورد في البراءة ومشتقّاتها من خلال المعجم المفهرس " لألفاظ أحاديث بحار الأنوار لشيخنا العلّامة المجلسي قدّس سرّه الشريف.

<sup>(</sup>۱) الكافي ۱ : ۲۱۰.

<sup>(</sup>٢) المعجم المفهرس ٤: ٢٢٥٢ ــ ٢٢٧٥، في أكثر من ٣٠٠٠ مورد.

#### الروايات الواردة في البراءة ومشتقًاتها في بحار الأنوار

| س                 | ص                            | 3   |                                                       |
|-------------------|------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| ٥                 | 712                          | ١.٢ | ١ _ أَبِرَأُ إِلَى الله تعالىٰ منهم                   |
| 10                | 240                          | ١   | ٢ _ أَبْرَأُ إِلَى اللهُ مُمَّن برئت منه              |
| ١                 | <b>T</b> \(\text{\text{I}}\) | ١.١ | ٣ _ أَبْرَأُ إِلَى الله ممَّن قتلك وذبحك              |
| رد کثی <i>ر</i> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ۲                 | 417                          | ۲ ه | ٤ ــ أبرأ إلى الله ممتن كذبّك                         |
| ۲۳                | 11                           | 1.7 | ٥ ـ أبرأ إلى الله من أعدائك                           |
| رد کثی <i>ر</i> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ١٩                | Y 0 E                        | 1.1 | ٦ ـ أتوالىٰ وليّك وأبرأ إلى الله من عدوّك             |
| رد کث <b>یر</b> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ٧                 | 477                          | 1.1 | ٧ ــ أبرأ إلى الله من كلّ وليجة دونكم                 |
| رد کثی <i>ر</i> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ١٦                | 101                          | 19  | ٨ _ إنّي أبرأ إلى الله ورسوله من ولايتهم _أعداء الله_ |
| رد کثی <i>ر</i> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ٨                 | 77                           | ٩٤  | ٩ ــ اللهمّ إنّي أبرأ إليك من أعداء آل محمّد          |
| رد کثی <b>ر</b> ة | ورد في موا                   |     |                                                       |
| ١٥                | 10.                          | Γ٨  | ١٠ ــ اللهمّ إنّي أبرأ إليك من أهل لعنتك              |
| ١.                | 419                          | ١   | ١١ _ اللهمّ أبرأ إليك من جميع أعدائك                  |

| مي البراءة | هذه ه        |              |                                            |
|------------|--------------|--------------|--------------------------------------------|
| ١.         | 791          | ۲٥           | ١٢ ـ يا عبد الله ابرأ ممّن قال إنّا أنبياء |
| ار د کثیرة | ورد في مو    |              |                                            |
| ٤          | 111          | ١            | ١٣ ـ أتولّاهم وأبرأ من أعدائهم             |
| ارد کثیرة  | ورد في مو    |              |                                            |
| ۲١         | ٤٠           | 9 £          | ١٤ ـ يا ابن رسول الله إنيّ أبرأ من عدوُ كم |
| 71         | 797          | ΓΛ           | ١٥ ــ اللهمّ إنّي أبرأ من فلان وفلان       |
| في موارد   | ورد          |              |                                            |
| ١.         | ۲٠۸          | 74           | ١٦ _ فقال _أبرأ منك وألعنك                 |
| زم البراءة | نّ اللعن لار | ِهذا يعني أر |                                            |
| ٤          | 777          | 70           | ١٧ ــ الغلاة ابرأوا منهم برئ الله منهم     |
| في موارد   | ورد          |              |                                            |
| ٩          | 220          | ۲۸           | ١٨ _ بهم أتولَىٰ ومن أعدائهم أتبرّأ        |
| ٤          | ٣            | ۸۶           | ۱۹ ــ أتبرّاً مُمّن تبرَئت منه             |
| 11         | 777          | ٨            | ٢٠ ــ اعتقادنا في البراءة                  |
| ٩          | 175          | 22           | ٢١ _ فصعد رسول الله المنبر يريد البراءة    |
| ١٣         | ١٣           | ٥٣           | ٢٢ ـ فيعرض المهدي ـ على اوليائهما البراءة  |
| ١٧         | 171          | ٧٤           | ٢٣ ـ إذا رأيتم أهل البدع ـ فأظهروا البراءة |
| رد کثیرة   | ورد في موا   | <del>)</del> |                                            |
| ١٧         | ٥٧           | 77           | ٢٤ ـ البراءة إلى الله من عدوّهم            |
| ١٢         | 470          | ٣٩           | ٢٥ ــ أمَّا البراءة فلا تبرؤوا منّي        |
| ١٤         | ٥٣           | ٨٥           | ٢٦ ـ البراءة كانت من المشركين              |

| 19        | .,          |                | حقيقة التبرّي في الإسلام                       |
|-----------|-------------|----------------|------------------------------------------------|
| 77        | 181         | 1.1            | ٢٧ ـ أكثر من البراءة ممّن أسّس ذلك عليه        |
| 77        | <b>70</b>   | 1.1            | ٢٨ ـ البراءة ممّن أسّس الجور والظلم عليهم      |
| ٨         | TC A        | ١.             | ٢٩ ـ البراءة ممّن نفي الأخيار وشرّدهم          |
| 19        | 470         | ١.             | ٣٠ ـ البراءة من أتمة الضلال وأتباعهم           |
| 71        | TO A        | ١.             | ٣١ ـ البراءة من أشباه عاقري الناقة             |
| ۲         | 777         | ١.             | ٣٢ ـ البراءة من أشقى الأوّلين والآخرين _واجبة  |
| 14        | 777         | ۸٢             | ٣٣ _ البراءة من أعداء الله                     |
| رد کثیرة  | ورد في موا  | ,              |                                                |
| Υź        | 49          | ٩٤             | ٣٤ ـ أملاً ـ يقيني قوّة البراءة من أعداء محمّد |
| ١٩        | ٣٠٦         | ٩٨             | ٣٥ ـ اجعل محيانا ـ على _البراءة من أعدائك      |
| ٩         | ٣.٦         | ٩٨             | ٣٦ _ البراءة من أعدائك وأعداء أوليائك          |
| ۲١        | 717         | ٥٠             | ٣٧ ـ ليس أملكُ غير البراءة من أعدائكم          |
| 71        | 797         | 1.1            | ٣٨ ـ رزقني البراءة من أعدائكم                  |
| في موارد  | ورد         |                |                                                |
| ١٧        | 777         | ۲٧             | ٣٩ ـ ليس أملك إلّا البراءة من أعدائكم واللعن   |
| الدعاء)   | ٢ أملك إلّا | ن عليَّةِ : (1 | وقد ورد في دعاء كميل عن أمير المؤمني           |
| لتنا هذه. | ك في رسا    | كها أثبتنا ذا  | واللعن من الدعاء                               |
| ١٣        | 797         | 1.1            | ٤٠ ـ البراءة من أعدائكم ومن الناصبين           |
| ۲.        | 101         | ٥١             | ٤١ ـ طوبي لشيعتنا ـ البراءة من أعدائنا         |
| ٥         | 720         | ٨٤             | ٤٢ ـ الولاية لنا ـ والبراءة من أعدائنا         |
| 11        | 779         | ۲٦             | ٤٣ ـ إيمان ـ بولايته والبراءة من أعدائه        |

| هي البراءة        | هذه ه                 |                   | ······································         |
|-------------------|-----------------------|-------------------|------------------------------------------------|
| ۲                 | 197                   | ٣٨                | ٤٤ ـ لا يقبل إيمان عبد إلاّ _البراءة من أعدائه |
| ٦                 | $\lambda \mathcal{F}$ | 97                | ٤٥ _ حسنت بالولاية _والبراءة من أعدائه         |
| ١٨                | ٣.0                   | ٩٨                | ٤٦ ـ الدين بموالاتهم والبراءة من أعدائهم       |
| 18                | ۲.٧                   | ٩٨                | ٤٧ ـ ربّنا أحينا ـ على ـ البراءة من أعدائهم    |
| ١                 | 271                   | ١                 | ٤٨ ـ اللهمّ توفّني على البراءة من أعدائهم      |
| من الحياة         | خر لحظة               | يعني أنّه إلىٰ آ. | وهذا                                           |
| مقد علهكيلا       | داء آل مح             | البراءة من أع     | لا بدّ أن نكون على                             |
| ١٨                | 777                   | ١.                | ٤٩ ـ أولياء الله ـ البراءة من أعدائهم واجبة    |
|                   |                       | ١٨                | ء د                                            |
| في موارد          | ورد                   |                   |                                                |
| ١                 | 777                   | ١.                | ٥١ ــ البراءة من الأنصاب والأزلام واجبة        |
| ١٢                | ٥٨٥                   | 44                | ٥٢ ــ با يع محمّد ــ على البراءة من الثاني     |
| 17                | 194                   | ٦٥                | ٥٣ ـ البراءة من الجبت والطاغوت                 |
| ١.                | <b>40</b> ×           | ١.                | ٥٤ ــ البراءة من الذين حاربوا أمير المؤمنين    |
| ٥                 | <b>70</b> 1           | ١.                | ٥٥ ــ البراءة من الذين ظلموا آل محمّد          |
| ارد كثيرة         | رد في موا             | وه                |                                                |
| ١.                | 777                   | 18                | ٥٦ ــ البراءة من الشيطان الرجيم وحزبه          |
| في موارد          | ورد                   |                   |                                                |
| ۲١                | 777                   | ١.                | ٥٧ ــ البراءة من الناكثين والقاسطين ــواجبة    |
| رد کثی <i>ر</i> ة | رد في موا             | و(                |                                                |
| ٣                 | 777                   | ١.                | ٥٨ ـ البراءة من جميع قتلة أهل البيت ـ واجبة    |
| رد کث <b>یر</b> ة | رد في موا             | ور                |                                                |

| ۲۱                  |             |     | حقيقة التبرّي في الإسلام                        |
|---------------------|-------------|-----|-------------------------------------------------|
|                     | 479         | Y c | ٥٩ _ ما افترض الله عليهم إلّا البراءة من عدوّنا |
| في موارد            | ور <b>د</b> |     |                                                 |
| ۳.                  |             | ۲٧  | ٦٠ ـ كمال الدين ولايتنا والبراءة من عدوّنا      |
| ١.                  |             | 79  | ٦١ ـ الإيمان ـ الولاية لنا والبراءة من عدوّنا   |
| ار د کث <b>یر</b> ة | ورد في موا  |     |                                                 |
| ۲                   | 454         | CT  | ٦٢ ـ الولاية لعليّ والبراءة من عدوّه            |
|                     | ورد في موا  |     |                                                 |
| ١٨                  | ۲۷۸         | 1.1 | ٦٣ ــ اللهمّ توفّني على البراءة من عدوّهم       |
| ر د کثی <b>ر</b> ة  | ورد في موا  |     |                                                 |
|                     | 417         | ٣٩  | ٦٤ ـ إذا عرضتم على البراءة منّا فحدّوا الأعناق  |
| في موارد            | ور <b>د</b> |     |                                                 |
| ۲                   | <b>T</b> V0 | ٥١  | ٦٥ ــ بلعنه والبراءة منه وثمّن تابعه            |
| أشخاص               | ورد في أ    |     |                                                 |
| ٨                   | <b>707</b>  | ١.  | ٦٦ ــ بغض أعداء الله والبراءة منهم              |
| ١                   | ٣٨٥         | Υź  | ٦٧ _ معاداة أعدائنا والبراءة منهم               |
| ١٥                  | ۲۸.         | ٥١  | ٦٨ ـ فخرج التوقيع بلعنهم والبراءة منهم          |
| ٩                   | 777         | ٨٢  | ٦٩ ــ واجب بغض أعداء الله والبراءة منهم         |
| ٣                   | ٦.          | 77  | ٧٠ ـ الظالمين ـ البراءة منهم واجبة              |
| ١.                  | 479         | ٥٧  | ٧١ ـ نحن نأمر بسبّيهما والبراءة منهما           |
| ١.                  | 44          | ٥٧  | ٧٢ ــ الدعاء على الأوّلين والبراءة منهما        |
| ٣                   | 778         | Γ٨  | ٧٣ ـ نتقرّب عليك باللعنة ـ والبراءة منهما       |

| ٢٢ هذه هي البراءة  |           |     |                                                         |  |  |
|--------------------|-----------|-----|---------------------------------------------------------|--|--|
| ٩                  | 498       | ٦٨  | ٧٤ ـ العداوة والبراءة لمن عاداهم وشاقَّهم               |  |  |
| ٣                  | 78        | 7   | ٧٥ ــ البراءة واجبة من الأوثان الأربعة                  |  |  |
| 11                 | Y01       | ٦٩  | ٧٦ ــ أصل الحبُّ التبرَّي عن سوى المحبوب                |  |  |
| 11                 | ٧٩        | 94  | ٧٧ ــ كثير في كتاب الله ــ التبرّي ممّن خالفهم          |  |  |
| ۲                  | 757       | 79  | ٧٨ ــ أوثق عرى الإيمان ــالتبرّي من الأعداء             |  |  |
| ۲.                 | ١٨٣       | 97  | ٧٩ ـ يرفع ـ بموالاتنا ـ والتبرّي من أعدائنا             |  |  |
| 17                 | 444       | ١٧  | ٨٠ ــ رسول الله يأمر ــالتبرّي من أعدائه                |  |  |
| ٥                  | ١٨١       | ١   | ٨١ ــ المتبرّئين أفضل أمم المرسلين                      |  |  |
| ١.                 | 417       | ١٧  | ٨٢ ـ محبّي علي للشُّلِا والمتبرّئين من أعدائه           |  |  |
| ١٧                 | 10        | ٧١  | ٨٣ ــ الموالين لآل محمّد المتبرّين من أعدائهم           |  |  |
| ۲                  | ٣.٢       | ۲   | ٨٤ ـ يدين الله بالبراءة                                 |  |  |
| 19                 | ٥٨        | 7 🗸 | ٨٥ ـ لايترِّ الإقرار ـبالأعُة_إلَّا بالبراءة من أعدائهم |  |  |
| 77                 | 495       | ١.١ | ٨٦ ـ أتقرّب ـ بالبراءة ممّن أسّس أساس الظلم             |  |  |
| في موارد           | ورد       |     |                                                         |  |  |
| ۲                  | 179       | ١.١ | ٨٧ ــ اللهمّ إنّي أشهد بالبراءة ممّن برئت أنت منه       |  |  |
| ۲                  | 790       | ١.١ | ٨٨ ـ أتقرّب إلى الله بالبراءة من أشياعهم وأتباعهم       |  |  |
| ارد کث <b>یر</b> ة | ورد في مو | ,   |                                                         |  |  |
| 17                 | 777       | ١.  | ٨٩ ـ لا إيمان بالله إلاّ بالبراءة من أعداء الله         |  |  |
| ١٤                 | 74        | ۲٧  | ٩٠ ــ ولايتك لا تقبل إلّا بالبراءة من أعدائك            |  |  |
| ٩                  | 177       | ١   | ٩١ ـ بالبراءة من أعدائهم آمل الخلاص                     |  |  |
| ٨                  | 792       | ۲   | ٩٢ ـ تأمرهم بالبراءة من فلان وفلان                      |  |  |

| 22  |           |                  |            | حقيقة التبرّي في الإسلام                          |
|-----|-----------|------------------|------------|---------------------------------------------------|
|     | ١٣        | 170              | 1.7        | ٩٣ ـ تقرّبوا إلىٰ فراعنتهم بالبراءة منكم          |
|     | ٣         | ٩٤               | Ċ          | ٩٤ ـ مضى القضاء بالبراءة منه للمشركين             |
|     |           | 7.4.7            |            | ٩٥ _ النبي _بعث ببراءة إلىٰ أهل مكّة مع أبي بكر   |
| کین | ن المشرك  | لبراءة مز        | في آية ا   |                                                   |
|     | ٩         | ٣.١              | ۲٥         | ٩٦ ـ لعنه الله وبرئ منه                           |
|     | ٧         | 789              | ١٥         | ٩٧ _ أبرأ من عدوّهم وممّن خالفهم وبرئ منهم        |
|     | ٧         | ۲۸۸              | ٣          | ۹۸ ـ فالله منه بريء ونحن منه براء                 |
|     | 11        | 712              | ٩          | ٩٩ ـ الله وملائكته وخيار خلقه منه براء            |
|     | ١         | ٦.               | 77         | ١٠٠ ــ من أحبّ أعداءنا ــنحن منه براء             |
|     | ١٩        | ٥٨               | ۲۸         | ١٠١ ــ يزعمون أنَّهم من أُمَّتك براء من الله ومنك |
|     | ٧         | 499              | 47         | ۱۰۲ _ لعنكم إيّاهم وبراءتكم منهم                  |
|     | ١.        | 777              | ١          | ١٠٣ ـ أنا إلى الله من أعدائك بريء                 |
| برة | رارد کثا  | رد في مو         | <b>,</b>   |                                                   |
|     | ١         | 777              | 1.1        | ١٠٤ ـ أنا إلى الله ممّن خالفك بريء                |
|     | ١.        | ١١.              | ۸٧         | ١٠٥ ـ أنا بريء إليك من الذين في معاندة آل نبيّك   |
|     | 7 £       | 701              | ۸۶         | ١٠٦ _ أنا بريء إليك منهم ومن شيعتهم               |
| برة | ِ ار د کث | رد في مو         | 9          |                                                   |
|     | ١٤        | <b>۲9</b>        | <b>T</b> C | ١٠٧ ــ إنّ الله بريء من المشركين ورسوله           |
| برة | ِار د کثی | ر <b>د في مو</b> | 9          |                                                   |
|     | ۲١        | 444              | ٩٨         | ١٠٨ _ تبرأ إلى الله ممّن ظلمهم حقّهم              |
|     | 11        | ۸۸               | 77         | ١٠٩ _ تبرأ من أعداء الله                          |

| Y                                                   |    | هذه هج     | ي البراءة |
|-----------------------------------------------------|----|------------|-----------|
| ١١٠ _ من تولَّىٰ عليّاً وتبرّاً من أعدائه           | ٨  | <b>707</b> | 71        |
| ١١١ _ فلمّــا تبيّن أنّه عدوَ الله تبرّأ منه        | 11 | ۸۸         | ١.        |
| ١١١ ــ كذب من زعم أنَّه يحبّنا ولم يتبرّأ من عدوّنا | 77 | ٥٨         | 10        |
| ١١١ ـ فليتوالَ آل محمّد ويتبرّأ من عدوّهم           | 74 | ٨١         | ٥         |
| ۱۱۶ ـ يعبدون الله ـ ويتبرّ أون من فلان وفلان        | ٥٧ | 449        | ١٤        |

أقول: هذا غيض من فيض النصوص الدالّة بالصراحة على البراءة من أعداء الله وأعداء رسوله وأهل بيته الأطهار، وإنّ التبرّي من أركان الدين وممّا يوجب التقرّب إلى الله سبحانه، فتدبّر.

# اللعن في القرآن الكريم

لقد وردت كلمة اللـعن ومشـتقّاتها في القـرآن الكـريم في (٤٣) مـوضعاً، واللاعن الأوّل هو الله سبحانه وتعالى فإنّه يلعن الظالمين والطغاة والكافرين، كما في قوله تعالى:

- ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الكافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيراً ﴾ ١١١.
- ﴿ فَنَرُدَّهَا عَلَىٰ أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ ﴾ ```.
  - ﴿ فَبِا نَقْضِهِمْ ميثاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً ﴾ 📉
    - ﴿ وَغَضَبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ [4].
      - ﴿ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ ﴾ الله وَغَضِبَ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١٣.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٩٣.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٦٠.

٢٦ ..... هذه هي البراءة

- ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ (١).
- ﴿ وَالْكِنَّ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ بِكُفِّرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ [٧].
- ﴿ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَنْ يَكْعَنِ اللَّهُ فَلَنْ تَجَدَ لَهُ نَصِيراً ﴾ [١٣].
  - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ (١٠.
- ﴿ وَيُسعَذِّبُ السُسافِقينَ وَالمُسَافِقاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِّينَ بِاللهِ ظَسَّ السُّوءِ عَلَيْهِمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَساءَتْ مصيراً ﴾ [أي عليه الله عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَساءَتْ مصيراً ﴾ [1].
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمونَ مَا أَنْزَكْنَا مِنَ البَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَـيَّنَّاهُ لِـلنَّاسِ في الكِتَابِ أُولَـٰئِكَ يَكْعَنُهُمُ اللاعِنونَ ﴾ [1].
  - ﴿ رَبَّنا آبِم شِعْفَيْنِ مِنَ العَذابِ وَأَلْتَعَنَّهُمْ لَعْناً كَبِيراً ﴾ (٧).
  - ﴿ وَقَالَتِ اليَّهِودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةً غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ﴾ (٨٠.
  - ﴿ اُولَـٰئِكَ جَزَاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعينَ ﴾ [١].

<sup>(</sup>١) البقرة: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٦٤.

<sup>(</sup>۳) انساء : ۲۰.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب : ٥٧.

<sup>(</sup>٥) الفتح : ٦.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ١٥٩.

<sup>(</sup>٧) الأحزاب: ٦٨.

<sup>(</sup>٨) المائدة : ٢٤.

<sup>(</sup>٩) آل عدان : ٧٨

اللعن في القرآن الكريم ....... ٢٧

- ﴿ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَهَ اللهِ عَلَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ ``.
  - ﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَىٰ الظَّالِلِينَ ﴾ ' ``.
  - ﴿ وَٱتَّبِعُوا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ القِيامَةِ ﴾ ٣٠.
- ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أَوْلَـٰئِكَ لَهُمُ اللَّغَنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ اللَّهُ اللَّ
  - ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمْ اللَّعْنَةُ وَسوءُ الدَّارِ ﴾ [ن.
    - ﴿ مَكْعُونِينَ أَيْنَا تُقِفُوا أَخِذُوا وَتُتَّلُوا تَقْتِيلاً ﴾ ١٠٠٠.
- ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيِ الَّهِ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ المَلْعُونَةَ في القُوْآنِ ﴾ ' ''.

فهذه جملة من الآيات الكريمة الدالّة بالنصّ والظهور على رجحان اللـعن، وأصالته في الثقافة الإسلاميّة، وفي الكتاب المقدّس الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وإنّه نور وفرقان وشفاء للمؤمنين ينصّ على ذلك، وما يزيد الظالمين إلاّ خساراً.

ولو أرجعنا البصر إليها كرّة أخرى لوجدنا أنّ الله إنَّا يلعن الكافرين وأمثال

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٤٤.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۸.

<sup>(</sup>۳) هود : ۲۰.

<sup>(</sup>٤) الرعد: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) الغافر : ٥٢.

<sup>(</sup>٦) الأحزاب: ٦١.

<sup>(</sup>٧) الإسراء: ٦٠.

أصحاب السبت وهم اليهود، ومن ينقض عهد الله وميثاقه وقسى قلبه \_ وإنّا يقسو القلب من كثرة الذنوب والمعاصي وعلامته جمود العين كما ورد في الأخبار \_ ومن غضب الله عليه، ومن لم يؤمن بالله وآمن بالجبت والطاغوت ويتعرّض بالمؤمنين، ومن يؤذي الله ورسوله وأهل بيته الأطهار وفاطمة الزهراء عليني فإنّ أذاهم أذى الرسول الختار مَنْ وَنُولُهُ ومن أغضب فاطمة الزهراء علينه فقد أغضب رسول الله كما ورد هذا المعنى تكراراً عن رسول الله وفي مواطن عديدة \_ كما عند الفريقين السنة والشيعة \_ فلا يمكن إنكار ذلك وأنّ من يؤذي فاطمة علين فقد آذى رسول الله، ومن أذاه فقد استحق اللعن في الدنيا والآخرة، ومن كان منافقاً ومشركاً ويظنّ بالله السوء ويكتم الحقّ وما أنزله الله سبحانه، فإنّ الله يلعنه كما يلعنه اللاعنون من الملائكة والجنّ والإنس، ومن لم يطع الله والرسول وأطاع ساداته وكبرائه، ومن الملائكة والجنّ والإنس، ومن لم يطع الله والرسول وأطاع ساداته وكبرائه، ومن يعتقد بالتفويض أو الجبر كاليهود بأنّ الله قد غلّت يداه عن تدبير هذا الكون، وأنّ يعتقد بالتفويض الأمر إليه على نحو الاستقلال في العمل، ومن كفر بعد إيمانه، فإنّ على أولئك لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

فهذه بعض الصفات والحالات التي تستوجب اللعن الإلهي يذكرها القرآن الكريم وهناك صفات وأعمال استوجبت اللعن قد ذكرتها السنة الشريفة من أقوال النبي الأكرم والأثمة الأطهار عَبْمَيْكُمْ وأفعالهم وتقريرهم في مواضع كثيرة جدّاً، فإن كلمة اللعن في السنة قد وردت بالمئات والألوف.

ثمّ يا عزيزي بالله عليك لو رجعنا إلى صدر التأريخ الإسلامي بعد رحلة الرسول الأكرم والجرح لمّا يندمل، فإنّا نرى أناساً قد تجسّدت وتمثّلت بهم هذه الصفات الذميمة، فكان في واقع أمره كافراً، وإن أسلم في الظاهر طمعاً في الدنيا وحبّ الجاه والرياسة، وكان من المنافقين قد نقض عهداً لله ورسوله في مواطن

كثيرة كغدير خم، وكان فظأ غليظ القلب وقاسياً، قد غضب الله عليه في غيضبه لرسوله ولأهل بيته ولا سيًّا بنته الطاهرة سيدة نساء العالمين، حتى أحرق الدار عليها، وأسقط جنينها، كما غصب حقّها وحقّ بعلها وتعرّض لهما، وهما سادات المؤمنين، وظنّ بالله السوء حتى قال: «إنّ الرجل ليهجر»، في طلب النبيّ الدواة والكتف ليكتب شيئاً يوجب هدايتهم، وأورد المحدثات والبدع في الإسلام.

فيا ترى هل لمثل هذا أن يترحَم عليه ؟! أو يسكت عنه ؟! على أنّه عنده سوابق في الإسلام ؟! أو علينا أن تلعنه كما لعنه الله ورسوله وصالح المؤمنين ؟

وإذا أردنا أن نتبرًا من هؤلاء الظالمين قولاً وعملاً فكيف يكون ذلك؟ أما أنّه من مظاهر التبرّي اللعن والدعاء علهم؟

ولو كنّا في عهد النبيّ المصطفى عَيَّبُولُهُ وبعد فتح مكّة المكرّمة وسقوط أصنام قريش وكسرها بيد أمير المؤمنين على عليه أو أردنا أن نشاركه في التحطيم لا سيّا صنمي قريش اللات والعرّى أو هبل أو غيرها أو صغيرها وكبيرها، والصغار تكون بمنزلة بنات الأصنام، فكيف يكون ذلك ؟ أماكان من مظاهر التبرّي والعداء والبغض والحقد عليها أن نكسّرها شذر مذر، كما فعل ذلك أمير المؤمنين عليه ؟ ويا ترى في عصرنا هذا كيف نكسّر تلك الأصنام لا سيًا صنمي قريش وصغارهما وبناتها وأتباعها، أما يكون ذلك باللعن والويل والثبور والدعاء عليهم -كما جاء ذلك في دعاء صنمي قريش كما سنذكره - وباللعن على الجبت والطاغوت، فإن ذلك في دعاء صنمي قريش كما سنذكره - وباللعن على الجبت والطاغوت، فإن التكسير تارة يكون باليد وأخرى باللسان، فكثير من الشخصيات والأشخاص التكسير تارة يكون باليد وأخرى باللسان، فكثير من الشخصيات والأشخاص خلال سلوكهم القبيح وأفعالهم الرديئة وسياساتهم الخاطئة، ولكن العامل المهم في خلال سلوكهم القبيح وأفعالهم الرديئة وسياساتهم الخاطئة، ولكن العامل المهم في

التسقيط والتحطيم واغتيال شخصيًاتهم إن لم يكن أشخاصهم البدنيّة إنّما هو بالنقد اللاذع واللسان الجارح، واللعن من هذا الباب.

ثمّ إذا أردنا أن نجاهد الكفّار والمنافقين والمشركين والطغاة والجبابرة على مرّ العصور وفي عصرنا هذا فكيف يكون ذلك ؟

أليس من مصاديق الجهاد اللساني هو اللعن؟ وإذا وجب الجهاد فقد وجب اللعن حينئذٍ.

أليس علينا أن تخالفهم ؟ فكيف تخالف قابيل الذي سفك دم أخيه هابيل، ونعادي نمرود وفرعون وأبا جهل والشجرة الملعونة في القرآن، وندخل في صفوف المعارضين والرافضين للباطل وللجور والفسوق والظلم على مدى التأريخ الإنساني وفي كلّ الأزمان ومع كلّ الأجيال والبشريّة جمعاء، أليس بالتبرّي منهم ورفض مبادئهم وسلوكهم الشيطاني ؟ أليس من التبرّي لعنهم، كما نتبرّاً من إبليس اللعين والشيطان الرجيم بلعنه والتعود من شروره وإغوائه وأحزابه وأعوانه من الجئ والإنس ؟ فلا بدّ من إظهار الرفض للظلم وللظالمين -كن للظالم خصماً -ومن أبرز مصاديق الرفض - ويكون شعار الرافضين الذي يُنبئك عن شعورهم الجهادي والثوري - هو اللعن أبد الآبدين، وما دامت الساوات والأرضين، وإلى قيام يوم والثوري - هو اللعن أبد الآبدين، وما دامت الساوات والأرضين، وإلى قيام يوم الدين، يوم جزاء الطاغين والظالمين على ظلمهم وطغيانهم.

أجل: اللعن شعار وشعور ومن أتم مظاهر التبرّي والرفض، كما أنّه من مظاهر طاعة ربّ العالمين، فإنّه سبحانه قد فعل ذلك في كتابه الكريم، ولا يفعل إلّا ما يريد، ولا يريد في مقام الأمر والعمل إلّا ما كان محبوباً، ولا يكون ذلك إلّا مع وجود مصلحة تامّة وملزمة، ولا يكون ذلك إلّا مع ما فيه عنوان الطاعة والتقرّب إلى الله سبحانه وتعالى في مقام الامتثال.

اللعن في القرآن الكريم ....... اللعن في القرآن الكريم الكريم المستمالية المست

فيترجّح اللعن حينئذٍ، بل يجب في نفسه لو كان فيه المرجّحات النفسية والذاتيّة.

«ويكون اللعن عبادة بالنسبة إلى مستحقّيه كالصلاة، فإنّها عبادة بالنسبة إلى مستحقّها، فكما يترتّب الثواب على القسم الثاني يترتّب على القسم الأوّل إذا كان في محلّه، ابتغاءً لوجه الله، يدلّ على ذلك إنّ الله جلّ اسمه لعن في كتابه العزيز في عدّة آيات، وأمر باللعن في بعضها ... كما ورد ذلك في الروايات ... "أ، فتدبّر.

وقال الحقّق الكركي في كتابه نفحات اللاهوت:

«هل اللعن لمستحقّه واجب أم جائز؟ قد علم ضرورة أنَّ الله تعالى كما أوجب موالاة أوليائه ومودّتهم أوجب معاملة أعدائه والبراءة منهم وإبعادهم ولو كانوا أقرب الناس وألصقهم نسباً. قال الله تبارك وتعالى:

﴿ لا تَحِدُ قَوْماً يؤمِنونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُواذُّونَ مَنْ حادَّ اللهَ وَرَسولَهُ وَلَوْ كانوا آباءَهُمْ أَوْ أَبْناءَهُمْ أَوْ عَشيرَتَهُمْ ﴾ .

قال في الصحاح : المحادّة المخالفة ، ومنع ما يجب عليك .

ومعناه أنّ من الممتنع المحال أن تجد قوماً مؤمنين يبوالون المخالفين لله، والغرض أنّه لا ينبغي أن يكون ذلك وحقّه، وأن يمتنع ولا يبوجد محال مبالغة في النهي عنه والزجر عن ملابسته والتوصية بالتصلّب في مجانبة أعداء الله ومباعدتهم.

قال في الكشَّاف: إنَّه من باب التخييل، وقال سبحانه:

﴿ وَمَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِكُمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبِي مِنْ

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ٤٣.

٣٢ ..... هذه هي البراءة بعد ما تَبَيَّنَ هُمْ أَنَّهُمْ أَصْحابُ الجَحيمِ ﴾.

﴿ وَمَا كَأَنَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ أَنَّهُ عَدُوُّ اللهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ ﴾ .

فهذه الآيات ناطقة بوجوب معاداة أعداء الله ، بل دالّة على أنّ ذلك جزء من الإيمان ، فإنّ مخالف ذلك لا يمكن أن يكون مؤمناً ، وقاعدة لسان العرب تقتضي ذلك أيضاً ، قال الشاعر :

تسودٌ عسدوّي ثمّ تسزعم أنّنني صديقك إنّ الرأي عنك لعازبُ

فهودّة العدوّ خروج عن ولاية الوليّ، فكما يحرم الخسروج عن موالاة الله وأوليائه، كذلك يحرم الدخول في موالاة أعداء الله وأعداء أوليائه.

وقد روي أنّ النبيّ عَيْكُولِهُ كان يقول: اللهمّ لا تجعل لفاجرٍ ولا لفاسقٍ عندي نعمة، فإنّى وجدت فيما أوجبته:

﴿ لَا تَحِيدُ قَوْماً يَوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حادَّ اللَّهَ ﴾.

ويزيد ذلك بياناً أنَّ المشركين لم يكتفِ الشارع في إسلامهم واعتقادهم لإلهيّة ، الله سبحانه وتعالى ونطقهم بها حتى نفوها عن كلّ ما سواه ممّا يُدّعى له الإلهيّة ، وإنّ نحو اليهودي إذا أسلم يطالب مع التلفّظ بكلمتي الشهادتين بأن يبرأ من كلَّ دين يخالف دين الإسلام، ولو كان من العيسويّة القائلين بأنّ محمّد عَلَيْتُولَهُ رسول الله إلى العرب خاصّة ، لم يقبل منه ما لم يقرّ بعموم رسالته .

فعلم من ذلك أنّ التبرّي من أعداء الله جزء الإيمان، وإنّ الله تعالى سائل عنه يوم القيامة لا محالة.

ولا ريب أنّ التبرّي يحصل بكلّ ما دلّ على المعاداة والجانبة والقطيعة. واللعن وإن كان ثمّـا يدلّ على المجانبة والبراءة التزاماً، إلّا أنّه يدلّ عمليه صريحاً اللعن في القرآن الكريم ....... اللعن في القرآن الكريم .....

لقول أمير المؤمنين عليه الله السبّ فسبّوني، فإنّه لي زكاة ولكم نجاة، وأمّا البراءة فلا تتبرّؤوا مني، فإني ولدت على الفطرة، وسبقت إلى الإيسان والهجرة»، فإذا اقتصر المكلّف عليه قاصداً به البراءة أجزأه، وفي هذه الحالة يكون واجباً وجزء الإيمان ومثاباً عليه، وإن أتى به مع البراءة كان أولى فيكون مستحبّاً استحباباً مؤكّداً، لأنّ الله تعالى قد كرّر ذكره في كتابه كما أشرنا إليه ... "أن.

#### حكم العقل في اللعن والتبرّي :

كما أنّ العقل يحكم براجحيّة اللعن على الظالمين والتبرّي منهم، فإنّ الظلم قبيح عقلاً ويذمّ فاعله، ويجب إنكاره والتبرّي منه باليد واللسان والقلب، ومن مقدّمات الإنكار ومظاهره هو اللعن، فإنّه شعار لذلك الشعور القلبي، فيجب حينئذٍ للمقدّميّة، فإنّ مقدّمة الواجب واجب عقلاً.

### حكم السيرة والإجماع على اللعن:

وقد أجمع العقلاء في سيرتهم العقلائية، كما في السيرة المتشرّعة، وعند أهل القبلة وعلماء الإسلام في الأعصار والأمصار على صحّة اللعن ورجـحانه، وهـذا ممّا لا ينكر كما يشهد به الوجدان.

فقامت الأدلّة الأربعة ـ الكتاب والسنّة والإجماع والعقل ـ على مشروعيّة اللعن وصحّته، بل ورجحانه، وربما في بعض المـوارد لزومـه ووجـوبه نـفسيّاً أو غيريّاً، فتأمّل وأمعن النظر.

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ٤٦.

# نماذج من آراء العلماء الأعلام

لا بأس أن أذكر بعض مقولات الفقهاء الكرام والعملهاء الأعملام لترسيخ العقيدة وزيادة اليقين وصحّة المعتقد ورجحان عمل اللعن، ولتكون الحجّة أبلغ.

فهذا معلّم الأخلاق المحقّق المولى محمّد مهدي النراقي تَوَيُّ يـقول في كـتابه القيّم (١)، بعد بيان النهي عن الفحش والسبّ وبذاءة اللسان، قال:

وأمّا (اللعن) فلا ريب في كونه مذموماً، لأنّه عبارة عن الطرد والإبعاد من الله تعالى، وهذا غير جائز إلّا على من اتصف بصفة تبعده بنصّ الشريعة، وقد ورد عليه الذمّ الشديد في الأخبار، قال رسول الله عَيْنَوْلَهُ : «المؤمن ليس بلغان»، وعن الباقر عليه الذمّ الشديد في الأخبار، قال رسول الله عَيْنَوْلَهُ الناس، فقال: ألا أخبركم بشراركم؟ قالوا: بلى يا رسول الله ! قال: الذي يمنع رفده ويضرب عبده ويتردّد وحده، فظنّوا أنّ الله لم يخلق خلقاً هو شرّ من ذلك ؟ أنّ الله لم يخلق خلقاً هو شرّ من ذلك ؟ قالوا: بلى يا رسول الله ! قال: المفتحش اللعّان الذي إذا ذكر عنده المؤمنون لعنهم، وإذا ذكروه لعنوه. وقال الباقر عليه المناقر عليه الله المناقر عليه المناقر عل

ثمّ لمّا كان اللعن هو الحكم بالبعد أو طلب الإبعاد من الله، و (الأوّل) غيب لا يطّلع عليه إلّا الله، و (الثاني) لا يجوز إلّا على مَن اتّصف بصفة تبعده منه، فينبغي ألّا يلعن أحداً إلّا من جوّز صاحب الشرع لعنه، والمجوّز من الشرع إنّا هو اللعن

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ١: ٣٥٢.

على الكافرين والظالمين والفاسقين كما ورد في القرآن، ولا ريب في جواز ذلك بالوصف الأعمّ، كقولك: لعنة الله على الكافرين، أو بوصف يخصّ بعض الأصناف كقولك: لعنة الله على اليهود والنصارئ.

والحقّ جواز اللعن على شخص معين عُلم اتصافه بصفة الكفر أو الظلم أو الفسق. وما قيل: من عدم جواز ذلك إلاّ على من يثبت لعنه من الشرع كفرعون وأبي جهل، لأنّ كلّ شخص معين كان على إحدى الصفات الثلاثة ربّما رجع عنها، فيموت مسلماً أو تائباً، فيكون مقرّباً عند الله لا مبعداً عنه، كلام ينبغي أن يطوى ولا يروى (١٠). إذ المستفاد من كلام الله وكلام رسوله عَنْ وكلام أعننا الراشدين، جواز نسبته إلى الشخص المعين، بل المستفاد منها أنّ اللعن على بعض أهل الجحود والعناد من أحبّ العبادات وأقرب القربات، قال الله سبحانه:

﴿ أُولَـٰئِكَ يَكْعَنَهُمُ اللَّهُ وَيَكْعَنَهُمُ اللَّاعِنونَ ﴾.

وقال النبيّ عَيَّلِوَّالَهُ : «لعن الله الكاذب ولو كان مازحاً »، وقال عَيَّلُولُهُ في جواب أبي سفيان حين هجاه بألف بيت : «اللهم إني لا أحسن الشعر ولا ينبغي لي، اللهم العنه بكلّ حرف ألف لعنة ». وقد لعن أمير المؤمنين عليُّ جماعة، وروي أنّه كان يقنت في الصلاة المفروضة بلعن معاوية وعمرو بن العاص وأبي موسى الأشعري وأبو أعور الأسلمي، مع أنّه أحلم الناس وأشدهم صفحاً عمّن يسوء به، فلولا أنّه كان يرى لعنهم من الطاعات لما يتخير محلّه في الصلوات المفروضات، وروى الشيخ كان يرى لعنهم من الطاعات لما يتخير محلّه في الصلوات المفروضات، وروى الشيخ

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما قاله الغزالي في كتابه إحياء العلوم كما جاء ذلك في المحجّة البيضاء ( ٥: ٣٢٣): وأمّا ما ذكره أبو حامد في هذا الباب من الكلام في لعن يزيد ــ لعنه الله ــفينبغي أن يطوى ولا يروي.

الطوسي: إنّ الصادق عليّه كان ينصرف من الصلاة بلعن أربعة رجال، ومن نظر إلى ما وقع للحسن عليه معاوية وأصحابه وكيف لعنهم، وتتبّع ما ورد من الأغة في الكافي وغيره من كتب الأخبار والأدعية في لعنهم من يستحقّ اللعن من رؤساء الصلال والتصريح بأسائهم يعلم أنّ ذلك من شعائر الدين، بحيث لا يعتريه شكّ ومريّة، وما ورد من قوله عليه في « لا تكونوا لعّانين »، ومثله نهى عن اللعن على غير المستحقّين. وما روي: إنّ أمير المؤمنين عليه نهى عن لعن أهل الشام، فإن صحّ فلعلّه كان يرجوا إسلامهم ورجوعهم إليه كما هو شأن الرئيس المشفق على الرعيّة.

وبالجملة: اللعن على رؤساء الظلم والضلال والجاهرين بالكفر والفسق جائز، بل مستحب، وعلى غيرهم من المسلمين غير جائز، إلا أن يتيقن باتصافه بإحدى الصفات الموجبة له، وينبغي ألا يحكم باتصافه بشيء منها بمجرد الظن والتخمين، إذ لا يجوز أن يرم مسلم بكفر وفسق من غير تحقيق. قال رسول الله عَيْنَا الله عَيْمَ رجل رجل بالكفر فلا يرميه بالفسق إلا ارتد عليه إن لم يكن كذلك». انتهى كلامه رفع الله مقامه.

وقريب منه ما قاله المحقّق الفيض الكاشاني مَيِّزُ في كتابه الشريف(١).

أقول: قد ثبت عن أهل البيت عَلَيْكِ جواز لعن المتآمرين على أمير المؤمنين على طلية ظلماً وعدواناً، والمتسمّين بخلفاء رسول الله زوراً وبهتاناً، ومن والاهم على ذلك من أعوانهم وأنصارهم بأشخاصهم وأعيانهم، وما ثبت عنهم عَلَمْكِلِا فقد ثبت عن الله وعن رسول الله عَلَيْكِولَهُ عندنا، وعلى هذا فقد ثبت جواز لعنهم لنا بأشخاصهم على ما ذكره أبو حامد.

<sup>(</sup>١) المحجّة السفاء ٢٢٠:٥.

اللعن في القرآن الكريم ..... ٣٧ ....

ثمّ أقول: قد تكرّر ذكر اللعن في كلام الله سبحانه وكلام رسوله عَلَيْهِ وَللام أهل البيت على على وجه أفاد أنّه من جملة العبادات المقرّبة إلى الله سبحانه، وإنّه يجوز أن ينسب إلى الشخص المعيّن إذا عرف بكفر أو نفاق أو فسق، قال الله سبحانه:

﴿ أُولَٰئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ .

وهذا في معنى الأمر .

وقال عزّ وجلّ :

﴿ أُوْلُـٰئِكَ يَلُسْعَنَهُمُ اللَّهُ وَيَلَسْعَنَهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾.

وجعله الله وسيلة إلى إثبات دعوى النبوّة وحجّة على الجاحدين لها في المباهلة لنصارى نجران، حيث قال سبحانه:

﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَىٰ الكافِرينَ ﴾ .

ولذلك انقطعوا ولجأوا إلى الصلح وبذل الجزية ولم يجدوا إلى ترداد القول سبيلاً، وكذا اللعان بين الزوجين مسقط للحد عنها، وموجب لنبي الولد بحيث لا ينسب إلى الملاعن أبداً، وربّما أوجب الحدّ على المرأة إذا نكلت من غير شهود ولا بيّنة، وقد روي أنّ النبي عَيَّا الله قال: «لعن الله الكاذب ولو كان مازحاً»... وقد روى العامّة أنّ عائشة لعنت عثان ولعنها، وخرجت غضبي عليه إلى مكّة، وقد روى أصحابنا أنّ أمير المؤمنين عليه كان يقنت في بعض نوافله بلعن صنمي قريش...

والحقّق الكركي في كتابه القيّم (١١)، بعد ذكر جملة من مطاعن الظالمين

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت، تحقيق الدكتور محمّد هادي الأميني : ٤٢.

وفضائحهم يقول: ولمّا كانت هذه الأباطيل قد استولت على عقول أكثر الناس لطول مدّتها وعظم انتشارها واتّخاذ سلاطين الجور على تكرّر الأعصار لها ديناً، حتى أنّ جمعاً من ضعفاء الاعتقاد المنسوبين إلى التشيّع في بعض أطراف البلاد ربّما لم يجوّزوا اللعن على هؤلاء الأرجاس زاعمين أن لا دليل على ذلك من كتاب أو سنّة، ولا نقل من أهل البيت سبّ أحد منهم، رأيت أن أكتب رسالة موجزة أكشف فيها القناع عن ذلك، وأبين فيها كفر هؤلاء وجواز لعنهم بدليل من كتاب الله وسنّة نبيّه عَلَيْ فيها نقله ثقة المخالفين في كتبهم وأثبتوه في مصنفاتهم، ليتحقّق ذوو الغمة والعمى أنّ هناك دلائل قاطعة على هذا المدّعي، لا على طريق الحصر والاستقصاء، فإنّ ذلك غير قابل للإحصاء، بل تحرّيت بجهدي الاختصار والاقتصار كما تقتضيه فإنّ ذلك غير قابل للإحصاء، بل تحرّيت بجهدي الاختصار والاقتصار كما تقتضيه كدورات الأسفار والأخطار ...

وقال المحقّق القزويني في كتابه ١١٠ : إنّ العلماء الأعلام والفضلاء الكرام في كلّ عصر ومصر وقطر من الأقطار بعد فرجة وفسحة من شرّ الأشرار حفظاً للأدلّة المتواترة عن التلف ودفعاً لشبهة المخالفين من المعاصرين والسلف اهتمّوا بدكر الآيات والأخبار المتواترة في مناقب العترة الطاهرة ومثالب أئمة الفرقة الخاسرة... ومن الأدلّة دعاء صنمى قريش الذي يدلّ في محتواه على وجوب لعن الظالمين...

قال: يستحبّ اللعن والطعن على الكفّار وأعداء أهـل البيت كـما ورد في الأخبار الشريفة بل حسب التنبّع يؤكّد ذلك كما في الآثار المتواترة.

وقال المولى محمّد حسن الكاشي وبعض الأفاضل: أمّا اللعن والطعن وسوء القول في الظالمين فليس أيضاً ببدع في الدين ولا بمستنكر لدى المستبصرين، بل فيه

<sup>(</sup>١) ذخر العالمين في شرح دعاء الصنمين : ٢٦، خطَّي.

قال رسول الله عَلِيْوَلَهُ : إذا رأيتم أهل الريب والبدع من بعدي فأظهروا البراءة منهم وأكثروا من سبّهم والقول فيهم والوقيعة، وباهتوهم لئلا يطمعوا في الفساد في الإسلام ويحذرهم الناس ولا يتعلّموا من بدعهم، يكتب الله لهم بذلك الحسنات ويرفع لكم به الدرجات في الآخرة، والله سبحانه قد لعن الكافرين والمنافقين وطعن في الجاحدين والمكذّبين بيوم الدين ودعا عليهم في غير مكان، حتى قيل : إنّه ثلث القرآن، ولها خصّ إنّه :

﴿ فَكَّرَ وَقَدَّرَ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ .

بل صرّح بالإسم:

- ﴿ تَبَّتْ يَدا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ﴾.
- ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ مَسَّالَةُ الْحَطَبِ ﴾ (١١. انتهى كلامه.

أقول: لنا روايات كثيرة صدرت عن النبيّ الأعظم محمّد عَلَيْكُواللهُ وعن أهل بيته الأطهار تنصّ على الوقيعة بأهل البدع والآراء المخترعة ضدّ الدين والشريعة.

وعن العلّامة المجلسي في أربعينه في دفع إشكال على لعن الظالمين والغاصبين، قال: وممّا يناسب هذا البحث حلّ إشكال يورد في اللعن على أعدائهم وسائر من يستحقّ اللعن، وهو أنّه هل يصير اللعن سبباً لزيادة عقابهم أم لا؟ وعلى الشاني يلزم أن يكون لغواً، وعلى الأوّل يلزم من الشدائد والعذاب بفعل غيرهم ما لا يستحقّونه، ونختار في حلّه مسالك:

المسلك الأوّل: أن يختار الشقّ الثاني ويقال: الفائدة إظهار بخض أعـداء

<sup>(</sup>١) ذخر العالمين: ٣٧.

الله، وليس الغرض منه طلب العذاب، بل محض إظهار عداوتهم فنستحقّ بذلك المثوبات العظيمة، كما في ذكر كلمة التوحيد المخبر عمّا في الضمير من الاعتقاد الحقّ.

المسلك الثاني: أن يختار الشقّ الأوّل ويقال إنّ مقادير العقوبات ليست إلّا بتقرير الشارع، مثلاً الشارع قرّر على ترك الصلاة عقاب ألف سنة، وقال لعبده: لا تتركها وإلّا عاقبتك كذا وكذا سنة، فيجد العقل حسن العقاب في تلك المدّة على تركها لأمره بها، وتحذيره عن تركها وإعلامه كون ذلك العقاب بإزاء تركها، فكذا ها هنا قرّر الشارع لهؤلاء الأشقياء على قبائح أعها لهم عقاباً في نفسه وعقاباً متوقّفاً على لعن من يلعنهم، فهم يستحقّون كلّ عقاب يترتّب على كلّ لعن.

المسلك الثالث: أن يقال إنّ الله تعالى لا يعاقبهم على قدر استحقاقهم، فكلّما لعنهم لاعن وزيد بسببه في عقابهم لا يزيد ما يستحقّونه من العقوبات.

المسلك الرابع: أن يقال: إنّ لأعال هؤلاء قبحاً في نفسه من حيث مخالفته أمر الله تعالى، وقبحاً آخر من جهة الظلم على غيرهم، ومنع الفوائد التي كانت تترقّب على اقتدار المعصوم واستيلائه، وظهوره من المنافع الدنيويّة والأخرويّة والهدايات ورفع الظلم وكشف الحيرة والجهالات، ولا يوجد أحد لم يصل إليه من ثمرة تلك الشجرات الملعونة شيء، بل في كلّ آن يصل إليه من آثار ظلمهم مضار كثيرة كما ورد في الأخبار المتظافرة أنّه ما زال حجر عن حجر ولا أريقت محجمة دم لا وهو في أعناقها بعنوان فلان وفلان عليها لعائن الله، فكلّ الشيعة مظلومون، طالبو حقوق، وكلّ لعن طلب حقّ واستعداءٍ من ظلم، فيزيد عقابهم على قدر لعن من يلعنهم. انتهى كلامه زيد إكرامه.

والمحقّق الكركي في كتابه (١)، بعد ذكر مباحث المقدّمة يقول: وأمّا الفيصول \_لا يخفىٰ أن كتابه مرتّب علىٰ مقدّمة وفصول وخاتمة \_ففي بيان نبذة من الدلائسل الدالّة علىٰ جواز لعنهم، وهي سبعة فصول:

الفصل الأوّل: من دلائل جواز اللعن قوله تعالى:

﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ .

أى كلَّ ظالم؛ لأنَّ الجمع إذا عرَّف أفاد العموم، وكذا قوله تعالى :

﴿ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَنَّ لَغَنَهَ اللهِ عَلَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ .

وكذا قوله تعالى :

﴿ لَو لا يَنْفَعِ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمْ اللَّغَنَةُ وَلَهُمْ سوءُ الدَّارِ ﴾ .

ثمّ المصنّف يذكر إشكالاً ويجيب عنه، ثمّ يستدلّ بالآيات من وجوه، الأوّل: أنّ الثلاثة ظلموا عليّاً عليُّهِ، وكلّ ظالم ملعون، فيذكر وجه الصغرى بالتفصيل من كتب القوم ويتعرّض إلى مسألة الإمامة ونماذج من ظلمهم.

ثم قال: فقد تقرّر بحمد الله بالدلائل القاطعة أنّهم وجميع من والاهم وشايعهم ورضي بأفعالهم ظالمون، بل رأس الظلمة والناهجون بغيرهم طريق الجور والظلم، وكلّ ظالم تأخّر عنهم فإنّما بظلمهم اقتدى، وفي بيداء ضلالتهم خاب وغوى، وكلّ ما تعطّل من حدود الله وضاع من حقوق الله أو حصل به نقص في الدين أو حيف على المؤمنين، فعهدته عليهم، وتبعته لديهم، وهم عنه مسؤولون وبه مطالبون بين يدي الحاكم العدل الذي لا يجوز ولا يخفى عليه مكنون ولا مستور، يوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار.

(١) نفحات اللاهوت في لعن الجبت والطاغوت : ٥٦.

- ٤٢ ..... هذه هي البراءة البراءة عالى: مم في الفصل الثاني يستدل المصنف بقوله تعالى:
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِـرَةِ وَأَعَــدَّ لَهُــمْ عَــذاباً مُهيناً ﴾ .

والاستدلال بها من وجوه: أنّهم آذوا فاطمة الزهراء عَلِيَكُ ، وكلّ من آذاها فهو ملعون. أمّا الصغرى فيدلّ على صحّتها وجهان: فيذكر المصنّف قصة فدك بالتفصيل ثمّ إحراق الباب وكسر الضلع وإسقاط الجنين من كتب القوم، ثمّ بذكر إيذائهم لأمير المؤمنين على عَلَيُكُ ومن آذاه آذى رسول الله ، فإنّه نفسه الشريفة بصريح آية المباهلة ، وحربه حرب النبيّ ، كما أذوا كثيراً من الصحابة ، وإيذاء كلّ واحد من الصحابة بزعمهم إيذاء للنبيّ عَلَيْتُونَيْ ، وإيذاء النبيّ موجب لاستحقاق اللعن ووجه آخر ، فراجع .

وفي الفصل الثالث: في قوله تعالىٰ:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْتُنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَسَيَّنَّاهُ لِللنَّاسِ في الكِتَابِ أُولَـٰئِكَ يَكْعَنَهُمُ اللهُ وَيَكْعَنَهُمُ اللهِ عِنُونَ ﴾.

مع قوله تعالىٰ:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

بأنّ الآية الأولى بعمومها تدلّ على وجوب إظهار الحقّ، وإلّا فمن كتمه فعليه لعنة الله ولعنة اللاعنين، والثانية نزلت في عليّ وفاطمة والحسن والحسين عليم كما في كتب وتفاسير القوم، وكذلك حديث الثقلين، ودلّت الآية والروايات على عصمة أهل البيت عليم ولا بدّ من الرجوع إليهم والتمسّك بهم، وحينئذ أولئك الأوائل ظلموا أهل البيت عليم بكتمهم الحقّ، بل لم يقتصروا على الكتان وإنّا كانوا يفعلون الضدّ وسنّوا للناس سنن الظلم ونهجوا هم سبيل البغى ولم ينحرجوا من مخالفة الله

اللعن في القرآن الكريم .....اللعن في القرآن الكريم ....

والرسول ولم ينتفعوا بقوارع الزواجر وأكيد المواعظ، وكلَ من كان كذلك فعليه لعنة الله ولعنة اللاعنين من الملائكة والإنس والجنّ أجمعين.

وفي الفصل الرابع: في قوله تعالىٰ:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفاً فَلا تُوَلُّوهُمُ الأَذْبِ ارَ ﴾ ... إلىٰ آخر الآية الشريفة.

ووجه الاستدلال بها أنّ أولئك الأوائل قد فرّوا من الزحف في أماكن شتىًا \_\_يذكر المصنّف ذلك من كتب القوم في أحد وحنين وخيبر وغيرها \_وكلّ من فرَّ من الزحف فإنّه يستحق اللعن والغضب من الله سبحانه وتعالى.

وفي الفصل الخامس: في قوله تعالىٰ:

- ﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُوْلَـٰئِكَ هُمُ الظَّالِمِنَ ﴾ .
  - ﴿ فَأُوْلَـٰئِكَ هُمُ الفاسِقونَ ﴾ .
  - ﴿ فَأُوْلَـٰئِكَ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾.

وقد صدرت من الأوائل الظالمين أحكاماً مخالفة لما أنزل الله تعالى \_فيذكر المصنّف بعض النماذج والموارد، ولا مجال للاجتهاد في مقابل النصّ الصريح كما هو واضح \_وكلّ من فعل ذلك فعليه لعنة الله.

وفي الفصل السادس يورد المصنف بعض ما روي من طريق أبناء العامّة يتضمّن اللعن صريحاً أو يستلزمه \_ يستند \_ به أو يومي إليه، كحديث: «لعن الله المتخلّف عن جيش أسامة»، وقد تخلّف الأوّل والشاني. وروى صاحب كشف الغمّة: إنّ النبيّ عَبَيْهِ فَال لعليّ: اتّقِ الضغائن التي في صدور قوم لا يظهرونها إلّا بعد موتي، أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون، ثمّ بكى النبيّ، فقيل: مم بكاؤك يا رسول الله ؟ فقال: أخبرني جبرئيل أنّهم يظلمونه ويمنعونه حقّه ويقاتلونه يا رسول الله ؟ فقال: أخبرني جبرئيل أنّهم يظلمونه ويمنعونه حقّه ويقاتلونه

ويقتلون ولده ويظلمونهم بعده. ويذكر المصنّف روايات أخرى تدلّ على المطلوب، فراجع.

وفي الفصل السابع: يذكر نبذة يسيرة ممّا ورد من طرق أصحابنا الإماميّة رضي الله عنهم ممّا هو صريح في لعن هؤلاء وإشبات كفرهم في شدّة الظهور والوضوح كما يصرّح، وهو كثير جدّاً، والغرض ها هنا التبعرّض إليه ليستدلّ باليسير على الكثير فيذكر المصنّف بعض الروايات، وقد ذكرناها وغيرها في رسالتنا هذه في فندبّر.

### مذمّة السبّ والنهي عنه

ولا يخفى أنّ اللعن غير السبّ والفحش وبذاءة اللسان، فإنّ الأوّل يكون من الدعاء كما ذكرنا ذلك، والثاني من الأفعال المذمومة، ويُعدّ عند علماء الأخلاق من آفات اللسان، كما جاء ذلك في المحجّة البيضاء للمحقّق الكاشاني (١٠). وقال:

الآفة السابعة عشرة \_الفحش والسبّ وبذاءة اللسان:

وهو منهيّ عنه مذموم، ومصدره الخبث واللؤم.

قال رسول الله عَلَيْتُولِلهُ : «إيّـاكـم والفحش، فـإنّ الله لا يحبّ الفحش ولا التفحّش».

ونهي رسول الله عَلَيْكِاللهُ عن أن تسبّ قسلي بدر من المشركين، وقال: «لا تسبّوا هؤلاء، فإنّه لا يخلص إليهم شيء ممّا تقولون، وتؤذون الأحياء، إلّا أنّ البذاء لؤم».

وقال عَلَيْقَةُ : «ليس المؤمن بالطعّان ولا الفاحش ولا البذيء».

وقال عَلَيْتُولَهُ : «الجنّة حرام على كلّ فاحش أن يدخلها».

<sup>(</sup>١) المحجّة البيضاء ٥: ٢١٥،

وقال عَيْشِوَيْمُ: «أربعة يؤذون أهل النار على ما بهم من الأذى يسعون بـين الحميم والجحيم يدعون بالويل والثبور: إنّ الأبعد كان ينظر إلى كلّ كـلمة فـرعة خبيثة فيستلذّها كما يستلذّ الرفث».

وقال تُنَوِّيُّةُ : «البذاء والبيان شعبتان من شعب النفاق ».

وقال عَلَيْهِ إِلَّهُ : « يا عائشة لو كان الفحش رجلاً لكان رجل سوء».

وقال سَيَالِيَّةُ: «إنَّ الله تاعالي لا يحبُ الفاحش المتفحّش الصيّاح في الأسواق».

وقال جابر بن سمرة: كننت جالساً عند رسول الله عَلَيْمِوْلُهُ وأبي وأمّي، فقال عَلَيْمِوْلُهُ: «إنّ الفحش والتفحّش ليسا من الإسلام في شيء، وإنّ أحسن الناس إسلاماً أحاسنهم أخلاقاً».

فهذه مذمّة الفحش، فأمّا حدّه وحقيقته فهو التعبير عن الأمور المستقبحة بالعبارة الصريحة، ويجري أكثر ذلك في ألفاظ الوقاع وما يتعلّق به، فإن لأهل الفساد عبارات صريحة فاحشة يستعملونها فيه، وأهل الصلاح يتحاشون من التعرّض لها، بل يكنّون عنها، ويدلّون عليها بالرموز، ويذكرون ما يقارنها ويتعلّق بها، قال ابن عباس: إنّ الله حيّيٌ كريم، يعفو ويكنيّ باللمس عن الجهاع بسالمس واللخول والصحبة كنايات عن الوقاع، وليست بفاحشة، وهناك عبارات فاحشة، يستقبح ذكرها، ويستعمل اكثرها في الشتم والتعيير، وهذه العبارات متفاوتة في الفحش، وبعضها أفحش من بعض، وربما اختلفت بعبادة البلاد وأوائلها مكروهة وأواخرها محظورات، وبينها درجات بتردّد فيها، وليس تخصّ هذا بالوقاع بل الكناية بقضاء الحاجة عن البول والتغوّط أولى من لفظ التغوّط والخراء وغيرها، فإنّ هذا أيضاً ثمّا يخفى، فكلّ ما يخفى ويستحيى منه، فلا ينبغي أن يذكر

ألفاظه الصريحة، فإنّها فحش، ولذلك يستحسن في العادة الكناية عن النساء فلا يقال: قالت زوجتك كذا، بل يقال: قيل في الحجرة، وقيل من وراء الستر كذا. أو قالت أمّ الأولاد كذا، والتلطّف في هذه الألفاظ محمود، والتصريح يفضي إلى الفحش، وكذلك من به عيوب يستحي منه، فلا ينبغي أن يعبّر عنها بصريح لفظها، كالبرص والقرع والبواسير، بل يقال: العارض الذي يشكوه، وما يجري مجراه، فالتصريح في ذلك داخل في الفحش، وجميع ذلك من آفات اللسان.

والباعث على الفحش، إمّا قصد الإيذاء، وإمّا الاعتياد الحاصل من مخالطة الفسّاق وأهل الخبث واللؤم ومن عادتهم السبّ.

وقال أعرابي لرسول الله تَتَابِيَّةُ: أوصني. فقال: «عليك بتقوى الله، وإن امرؤ عيّرك بشيء يعلمه فيك فلا تعيّره بشيء تعلمه فيه، يكن وباله عليه وأجره لك، ولا تسبّن شيئاً من خلق الله»، قال: فما سببت شيئاً بعده.

وقال عياض بن حمار، قلت: يا رسول الله، الرجل من قومي يسبّني وهو دوني، هل عليَّ من بأس أن انتصر منه؟ فقال: «المـتسابّان شـيطانان يـتعاونان ويتهاتران».

وقال تَتَكِيْرُهُ : «المتسابّان ما قالا فعلى البادئ حتّى يعتدي المظلوم ».

وقال عَلَيْهِاللهُ : «سباب المؤمن فسوق وقتاله كفر ».

وقال عَلَيْنِهُ : «ملعون من سبّ والديه».

وفي رواية : «من أكبر الكبائر أن يسبّ الرجل والديه، قالوا : يا رسول الله، وكيف يسبّ والديه ؟ فقال : يسبّ الرجل فيسبّ أباه، فيسبّ الآخر أباه».

أقول: ومن طريق الخاصّة ما رواه في الكافي عن أبي جعفر عليُّلاً، قال: خرج رسول الله عَلَيْمِيَّاللهُ لعرض الخيل فرّ بقبر أبي أحيحة، فقال أبو بكر: لعن الله صاحب

هذا القبر، فوالله إن كان ليصدّ عن سبيل الله، ويكذّب رسول الله. فقال خالد ابنه: بل لعن الله أبا قحافة، فوالله ما كان يقري الضيف ولا يقابل العدوّ، فلعن الله أهونهما على العشيرة فقداً. فألق رسول الله عَيَّمُونَهُ خطام راحلته على غاربها، ثمّ قال: إذا أنتم تناولتم المشركين فعمّوا ولا تخصّوا، ثمّ وقف فعرضت عليه الخيل، ثمّ ساق الحديث إلى أن ذكر طائفة لعنهم رسول الله وعدّ منهم: ومن لعن أبويه. قال: فقال رجل: يا رسول الله، أيوجد رجل يلعن أبويه؟ فقال: نعم، يلعن آباء الرجال وأمّهاتهم فيلعنون أبويه.

أقول: ويدخل في قوله: «ومن لعن أبويه»، أبو بكر بن قحافة، لأنّه لعن أبا أُحيحة فلعن ابنه أباه، ومعلوم أنّه من لعنه رسول الله عَلَيْمَوْلُهُ لا يصلح لخـــلافته. انتهىٰ كلامه رفع الله مقامه.

وقريب منه ما جاء في جامع السعادات<sup>(۱)</sup> في قوله: وأمّا الفحش والسبّ وبذاءة اللسان فلا ريب في كونه صادراً عن خباثة النفس، فيذكر روايات الباب عن الرسول الأكرم عَلَيْكَاللهُ وأهل بيته الأطهار، ثمّ معنى وحقيقة الفحش وكيفيّة معالجة ذلك، فراجع.

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ١ : ٣١٩ و ٣٥٠.

# التولي والتبري من فروع الدين

لا يخفى أنّ الولاية والإمامة باعتبار نصب الله من باب اللطف تكنون من أصول الدين، لأنّها فعل من أفعال الله، وباعتبار مودّة الناس وموالاتهم للأئمة الأطهار تكون من فروع الدين، لأنّها تتعلّق بأفعال المكلّفين.

ولا بدّ لكلّ مسلم من التولّي لأهل بيت رسول الله وإظهار مودّتهم ومحبّتهم فإنّ ذلك من أجر الرسالة المحمّدية السمحاء:

﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المُوَدَّةَ فِي القُرْبِي ﴾ اللهِ

ولازم مودّتهم بغض أعدائهم، فهل الدين إلاّ الحبّ والبغض، كما ورد في أخبارنا الصحيحة، بل البغض من التخلية، وهي مقدّمة على التحلية، فلا بدّ أوّلاً من تخلية القلب من حبّ أعداء الله ورسوله وعترته عليه الله على أن يتحلّى القلب بحبّ الله ورسوله وأهل بيته عليه البغض والعداء يقدّم على الحبّ والمودّة.

ولا يعقل من يدّعي الحبّ لأهل البيت عَلَمْكِلاً مع ذلك يحبّ أعداءهم، فهذا أمر مستحيل عقلاً ووجداناً، فكيف يجتمع البغض والحبّ من جهة واحدة في مكان

<sup>(</sup>١) الشوري : ٢٣.

واحد لمتعلّق واحد، فإنّه من اجتماع الضدّين المستحيل، فكما لا يجتمع السواد والبياض في مكان واحد وفي جهة واحدة وفي زمان واحد، فإنّه لا يجتمع البغض والحت كذلك.

فلا يجتمع حبّ أهل البيت وحبّ أعدائهم \_الذي كان عليه أن يبغضهم \_ في قلب واحد كما ورد ذلك في أخبارنا الموثّقة والصحيحة(١).

<sup>(</sup>١) البحار ٢ : ٢٤٩. لقد ذكرت تفصيل ذلك في (الأصل حبّنا أهل البيت ﷺ)، فراجع.

# اللعن من مظاهر التبرّي

كما ذكرنا أنّ من فروع الدين التولّي والتبرّي فإنّه ورد في الصحيح عن الإمام الصادق عليمًا أنّه قال: «بني الإسلام على خمس: الصلاة والصوم والزكاة والحجّ والولاية، وما نودى بمثل ما نودى بالولاية»(١).

فإنّ الولاية أساس الدين، وإنّها ذو وجهين، فباعتبار النصب الإلهي فهي من أصول الدين، وباعتبار مودّة الناس وإطاعتهم فهي من فروع الدين.

(وقد سعد من ولاهم وهلك من عاداهم، وخاب من جحدهم، وضل من فارقهم، وفاز من تمسّك بهم، وأمن من لجأ إليهم، وسلم من صدّقهم، وهُدي من اعتصم بهم، من اتبعهم فالجنّة مأواه، ومن خالفهم فالنار مثواه، وممن جحدهم كافر، ومن حاربهم مشرك، ومن ردّ عليهم في أسفل درك من الجحيم، ونشهد أنّ هذا سابق لهم فيا مضى وجار لهم فيا بتي، فهم محال معرفة الله ومساكن بـركة الله ومعادن حكمة الله وحفظة سرّ الله وحملة كتاب الله وأوصياء نبيّ الله وذرّية رسول الله. فبلغ الله بهم أشرف محلل المكرّمين وأعلى منازل المقرّبين وأرفع

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة : كتاب الصلاة .

درجات المرسلين، حيث لا يلحقه لاحق، ولا يفوقه فائق ولا يسبقه سابق، ولا يطمع في إدراكه طامع، حتى لا يبق ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا صديق ولا شهيد ولا عالم ولا جاهل ولا دنيّ ولا فاضل ولا مؤمن صالح ولا فاجر طالح ولا جبّار عنيد ولا شيطان مريد ولا خلق فيا بين ذلك شهيد، إلّا عرّفهم جلالة أمرهم، وعظم خطرهم، وكبر شأنهم، وتمام نورهم، وصدق مقاعدهم وشبات مقامهم وشرف محلّهم ومنزلتهم عند الله، وكرامتهم عليه وخاصّتهم لديه وقرب منزلتهم منها.

وهذه هي المعرفة الجلالية والصورية التي تكون من بُعد، ويشاهد عظمة الشيء وامتيازه عمّا سواه كمن ينظر من بعيد إلى جبل شاهق يناطح السحاب فيقول في نفسه ما أعظم جلاله؟! أمّا إذا قرب إليه ودنا منه وتسلّقه وبلغ قبّه فإنّه يصل إلى ذروة المعرفة ويرى كمال الجبل وجماله من قرب، وتسمّى المعرفة الجماليّة التي يختصّ بها العلماء، ومن كان من أهل البيت عُلَيْنُ كسلمان المحمّدي رضوان الله تعالى عليه.

فالتولي ومودة الله ورسوله وعترته الطاهرين من الأصول الإسلاميّة، وإنّ من لم يصلّ على محمّد وآله لا تقبل صلاته وهذا ما اتّفق عليه الطوائف والمذاهب الإسلاميّة، حتى قال الإمام الشافعي:

يا آل بيت رسول الله حبّكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم الشأن أنكم من لم يصلِّ عليكم لا صلاة له فيجب في تشّهد الصلاة أن يصليّ عليهم ويعدّ حبّ أهل البيت ومودّتهم من

<sup>(</sup>١) اقتباس من زيارة الجامعة الكبيرة، في نهاية مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمي ﷺ.

فالصلاة والسلام على محمد وآله يعدّان من مظاهر الولاء والمحبّة والمودّة، كما أنّ من مظاهرها أن يفرح المؤمن بفرحهم، ويحزن بحزنهم، كما ورد في الخبر الشريف «شيعتنا خلقوا من فاضل طينتنا، يفرحون لفرحنا ويحزنون لحزننا»، ومن ثمّ تقام الاحتفالات الدينية بذكرى ميلادهم، كما تقام المآتم والولائم بذكرى شهادتهم، إحياءً لأمرهم عليقي كما قال الإمام الصادق عليّا في «أحيوا أمرنا، رحم الله من أحيا أمرنا».

ويعدّ كلّ ذلك من شعائر الله سبحانه :

﴿ ذَٰلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُّوىٰ القُّلُوبِ ﴾ ١٠٠٠.

وإنَّ مــظاهر الولاء والطــرق لإبـراز المحـبّة لكــثيرة، وإنَّ المـعرفة تــدلّ الإنســان على العمل، فكلَّ واحد بمقدار مـعرفته يــظهر ولائــه ومحـبّته في أعــاله وأفعاله.

وما يقابل الولاء هو العداء والبغض والحقد لأعداء الله ورسوله وأهل بيته علم علم أشرنا إلى ذلك تكراراً إذ علم التخلية من التبرّي، بل ربما يقدم على التولي كما أشرنا إلى ذلك تكراراً إذ هو من التخلية والتولي من التحلية، وتخلية القلب من الصفات الذميمة مقدّمة كما عند علماء الأخلاق على تحلية القلب بالصفات الحميدة كما يشهد بذلك الوجدان، فإنّ الإناء إنّما يملأ بالماء بعد فراغ الهواء منه فلا بدّ من تطهير القلب وخلائه من محبّة أعداء الله وأعداء رسوله وعترته، بل لا بدّ من بغضهم والتبرّي منهم.

<sup>(</sup>١) الحجّ: ٣٢.

وللتبرّي مظاهر كما كان للتولّي، وإذا كانت الصلاة والسلام والدعماء لهم وزيارة قبورهم وعمارتها وإقامة الحفلات والمآتم وما شابه ذلك من مظاهر التولّي، فإنّ اللعن والدعاء على أعدائهم في المجالس العامّة والخاصّة من مظاهر التبرّي أمضاً.

فما يقابل الصلاة هو اللعن، فإنَ الصلاة عليهم بمنزلة نزول الرحمة وتقديس مقامهم الشامخ وإعطائهم الوسيلة يوم القيامة، واللعن بمعنى طرد أعدائهم عن رحمة الله وتعذيبهم، وخلودهم في النار.

فلا بدّ من اللعن على أعداء آل محمّد ومن ظلمهم على طول التأريخ، ومن ينكر ذلك أو يتهاون به أو يتثاقل عنه، فإنّه سيبعد هو عن رحمة الله، فإنّ الرحمة الإلهية إنّا هي قريبة من المحسنين، ومن لا ينكر ظلم الظالمين ولا يلعنهم ويدعو عليهم، كيف يكون من المحسنين؟ وإنّه يوشك أن يدخل في سلك الظالمين في في من رضي بعمل قومٍ صار منهم - ويطرد عن الرحمة الرحيمية، فيشمله الغضب الإلهي واللعن الإلهي، ومن ثمّ يكون من الطغاة والظالمين، فإنّه كيف نستنكر ظلمهم لولا لعنهم.

وإليك هذه الأخبار الشريفة التي تدلّ بوضوح على أنّ الذي لا يلعنهم كاد أن يدخل مداخلهم.

### الأصدقاء والأعداء

قال مولانا أمير المؤمنين على عَنْيُلا في نهجه الشريف: «أصدقاؤك ثـلاثة وأعداؤك : وأعداؤك : وأعداؤك :

قضيّة (بيان الأصدقاء والأعداء) ممّـا يحكم به الوجدان والضمير الحيّ. كما يدلّ عليها الفطرة السليمة، ومن القـضايا التي قـياساتها معها، وكـلّ هـذه مـن البديميّات، والبديهي ضروري لا يحتاج إلى تجشّم الاستدلال وإقامة البرهان، بل يكفى أدنى الالتفات وسلامة الحواسّ.

كما يدلّ عليها العقل السليم، ويحكم بها العقلاء، فهي من المسائل العقلية والعقلائيّة، ويعني هذا أنّها ممّا يدلّ عليها المنهج العلمي العقلائيّ والمنهج النقلي الروائي، فلا يمكن إنكارها وجحدها إلا من مكابر معاند، أعمى الله قبله وبصيرته، فضلٌ عن الصواب، وانحرف عن الصراط، فأنكر الحقّ واستحوذ عليه الشيطان.

ثمّ الصداقة (٢) من الكلّي ذات التشكيك لها مراتب طولية وعرضية في الشدّة والضعف، فأعلى المراتب، ذلك الذي يصادقك في قوله وفعله ولا يكذبك أبداً، فظاهره وباطنه واحد، ويصافيك في سرّه وسريس ته، ويكون معك في الضرّاء والسرّاء، وفي الشدّة والرخاء، ويشاركك في أفراحك وأحزانك، يحذو حذوك، ولا يخالفك في صغيرة ولا في كبيرة، بل يبذل الجهد الجهيد، والنفس والنفيس من أجل حصول مرضاتك وطيب خاطرك، يخدمك بكلّ ما في وسعه وطاقته، ويفديك

<sup>(</sup>١) البحار ٧١: ١٦٤، عن نهج البلاغة ٢: ٢١٧، تحت الرقم ٢٩٥ من الحكم والمواعظ، وأيضاً البحار ٦٤: ١٩٥.

 <sup>(</sup>٢) لقد تعرّضت إلى معالمها في كتاب (معالم الصديق والصداقة في رحاب الأحاديث الشريفة).
 فراجع.

الروح والراحة ... فهذا هو صديقك حقّاً. ودونه مرتبة صديق صديقك، وهو محبّ لك، والحبّ لمن يحبّ مطيع، فتعدّ صداقته من المرتبة الوسطى، ودونها عدوّ عدوّك، فإنّه يشترك معك في عدائم الصداقة، فإنّه يعادي عدوّك، فيجتمع معك في عدائم والبراءة منه.

وأصدقاء أمير المؤمنين على علي عليه الذين هم من أهل النجاة في الدنيا والآخرة، إلاّ أنّ درجاتهم مختلفة، وأجرهم وثوابهم متفاوت لقربهم ودنوّهم، والجنّة ذات طبقات سبعة كجنّة الفردوس والمأوى ودار السلام ودار الكرامة، فأصدقاء أمير المؤمنين عليه هم:

ا ـ الشيعي الخالص والمخلص والمؤمن الكامل الذي يحمل معالي الأخلاق ومكارمها كسلمان المحمّدي وأبي ذرّ الغفاري وعمّـار بن ياسر والحــذيفة اليمــاني وغيرهم من أعيان الشيعة.

٢ الحجب أفولاء فهو صديقهم يقتدي بهم في ولائه وحبّه، ويتأسّى بهم في سيره وسلوكه حتى يدخل في زمرتهم ويكون منهم.

٣ عدوً أعداء أمير المؤمنين عليه ، فمن يعادي فلان وفلان ، ويظهر عداء هو بغضه بلعنها والتبرّي منها ، وذلك من أجل أمير المؤمنين وعلى حسابه ، لا لأغراضه الشخصية ومنافعه ومصالحه الخاصة ، فهذا يعد من أصدقاء أمير المؤمنين عليه ، ويجرّه هذا الأمر إلى أن بدخل في زمرة المحبين ومن ثم في زمرة المعبين ومن ثم في زمرة الشيعة المخلصين المتقين ، فينجو بولايته العظمى ويفوز بالجنان التي أعد الله لهم . الا أنّه من الواضح اختلاف الدرجات لاختلاف ولائهم وصداقتهم وقربهم ، فالطائفة الأولى وهم الشيعة بالمعنى الأخص يقول عنهم رسول الله : «وشيعتك يا على على منابر من نور حولى في الجنة » .

ويطلق على الطوائف الثلاثة أنّهـ من شبيعة عليّ عَلَيُّ بِالمعنى الأعـمّ وبالإطلاق الفقهي.

وكما في علم الأخلاق أنّ التحلّي بالصفات الحميدة لا بدّ لها من التخلية ثمّ التحلية ثمّ التحلية ثمّ التحلية ثمّ التحلية ثمّ التحلية ثمّ التلية القلب من حبّ أعداء أمير المؤمنين ثمّ تحليته بمحبّة أحبّائه وأوليائه وشيعته، ثمّ جلائه بأن يقتدي بأميره المثّل ويقتفى آثاره مباشرة، فتأمّل.

وإذا ورد في الأحاديث الشريفة: ليس منّا... أو ليس من شيعتنا كما سنذكر غاذج منها من يحمل هذه الصفات السلبيّة أو لا يتّصف بهذه الصفات الإيجابيّة، فهذا لا يعني نني الجنس والذات، بل هو من نني الكمال.

بيان ذلك :

كما عندنا في الروايات الفقهيّة «لا صلاة إلّا بطهور»، أي لا صلاة صحيحة إلّا بطهور اللّوضوء أو الغسل أو التيمّم وتسمّى هذه (اللّاء» عند النحويّين به: (لا النافية للجنس)، وعند الحكماء به: (لا النافية للذات)، وعند الحكماء به: (لا النافية للذات)، وعند الحكماء به: (لا النافية للصحّة).

وعندنا أيضاً في الروايات: «لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد»، فالأسلوب الوحيد \_الاستثناء بعد النفي يفيد الحصر \_ إلّا أنّ (لا) هنا من نني الكمال، فإنّ صلاة الجار للمسجد في بيته مثلاً صحيحة وتسقط التكليف الشرعي فلا تعاد، إلّا أنّها ليست كاملة وكما يحبّها ألله عزّ وجلّ، ففرق بين (لا النافية للصحة) و (لا النافية للكمال)، وإن كان التعبير واحد، وإنّا يعرف الفرق الفقيه العادل الجامع للشرائط الذي أفاض الله عليه علكة قدسيّة (ملكة الاستنباط) تحوطها ملكة العدالة.

وبنظري النفي الوارد في روايات علائم الشيعي إنّما هو من نفي الكمال، فإنّ ساداتنا الأطهار لا يرضون لأصحابهم وأتباعهم إلّا الدرجة العالية ومعالي الأخلاق وغاياتها، فالشيعي عندهم حقّاً هو الذي يكون أفضل الناس في مصره وعصره، فهم ينظرون إلى قدّ الجبل في كلّ شيء لا إلى سفائحه، فيقول عليّه لأحد أصحابه: العدل حسن من كلّ أحد، ولكن منك أحسن لقربك منّا. وكونوا لنا زيناً، وكونوا بين الناس بنحو يقال: رحم الله جعفر الصادق كيف أدّب أصحابه، هكذا أراد الأثمة الأطهار عليه من أتباع مذهبهم الحقّ.

فالذي يدخل في ربقة الإيمان، ويتمسّك بالعروة الوثق، ويعتصم بحبل الله عزّ وجلّ، ويكون في الصراط المستقيم، باتباعه أمير المؤمنين علي عليه في أن من شيعيه ويرتبط ويحسب عليه، إمّا أن يكون من خُلَص شيعته الكرام ﴿ وَإِنَّ مِنْ شيعيهِ لإبراهيمَ ﴾ خليل الرحمن عليه في أن يكون من أهل البيت عليه في وإمّا أن يكون من محبيه، وكلاهما يدخلان في الولاية الخاصة والصداقة بالمعنى الأخص، وإمّا أن يكون عدواً لأعداء أمير المؤمنين عليه في فيدخل في إطار البراءة وفي عنوان الولاية العامّة والصداقة بالمعنى الأعمّ. فيحمل في قلبه وجوانحه بغض أعداء أمير المؤمنين وأهل بيته الطاهرين وتظهر على جوارحه فيلعنهم ليل نهار ولا يفتر لسانه عن لعنهم والبراءة منهم، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المعنى الأعمة، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المعنى الأعمة والله عن المعنى المؤمنين عليه في المهر المؤمنين عليه والبراءة منهم، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المير المؤمنين عليه والبراءة منهم، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المير المؤمنين عليه والبراءة منهم، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المير المؤمنين عليه والبراءة منهم، وذلك كلّه من أجل أمير المؤمنين عليه في المير المؤمنين عليه في البراء المير المؤمنين عليه في المير المؤمنين عليه في المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المؤمنية المير المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المؤمنية المير المير المير المؤمنية المير المي

من هذا المنطلق نجد التركيز البالغ من القرآن الكريم وسنة النبيّ الأكرم محمّد تَنَيَّرُونَهُ ومنهاج أُمَّة الحقّ الأبرار عَلَمْ فَلَى مسألة البراءة واللعن بالخصوص، لما فيها من الجانب التربوي والإصلاحي، فإنّ مقدّمة التوحيد الرفض والبراءة، فلا بدّ من نفي الآلهة أوّلاً حتى يتم إثبات الصانع الواحد الأحد الذي لا شريك له، فقولوا «لا إله إلا الله» تفلحوا.

ونرى هذا التركيز (البراءة وبغض الأعداء ولعنهم) بوضوح في زياراتهم الواردة عنهم عَلَيْكِنْ ، فما من زيارة إلا وترى بوضوح التركيز على الولاية والبراءة ، فما أكثر الزيارات التي تقول فيها : «إنّي سلمٌ لمن سالمكم، وعدوٌ لمن عاداكم... إنّي موال لكم وبريء من عدوً كم».

ثَمِّ كثير من الناس مُمَّن يحسب على أمير المؤمنين عَلَيُّلًا رَبَّمًا لا ينال الفوز يوم القيامة :

﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ .

من خلال المرتبة الأولى من التشيّع ولكن مع بغضه لأعداء أمير المؤمنين فإنّه بلا شكّ ولا ريب يكون من أهل النجاة والفوز بالجنّة يوم القيامة، فإنّه على كلّ حال هو من أصدقاء أمير المؤمنين عليّه وكيف صديق سيّد الأوصياء يدخل النار ويجتمع مع عدوّه ؟! هيهات هيهات، فهذا ممسا لا يبقر به العقل والوجدان.

ولمثل هذا نركز غاية التركيز على البراءة من أعداء الله ورسوله وعترته الطاهرين، ومن أبرز مصاديق البراءة ومظاهرها هو اللعن، ويعدّ من مصاديق الدعاء أيضاً، فإنّ الدعاء الذي هو مخ العبادة وأساسها، وحقيقة العبوديّة، وفلسفة الحياة، وسرّ الخليفة، وما يوجب كمال الإنسان وتكامله، ولولاه ما يعبأ الله بالإنسان، تارة يكون إيجابياً وهو (الدعاء له)، ومنه الصلاة، فإنّها لغة بمعنى الدعاء والقرب من الله، وأخرى سلبياً وهو: (الدعاء عليه)، ومنه اللعن، فإنّه لغة بمعنى الطرد من الرحمة الإلهية، فالدعاء أيضاً فيه الرفض والإثبات كما في كلمة التوحيد وكما في النبوّة والإمامة.

فمن يحمل شعور التوحيد ويعتقد بوحدانية الله كان شعاره (أشهد أنَّ لا إله إلَّا

الله)، ومن يحمل شعور النبوّة والإيمان بها فشعاره (أشهد أنّ محمّداً رسول الله)، ومن يحمل شعور الإمامة والعقيدة بالولاية فشعاره (أشهد أنّ عليّاً وليّ الله)، وأمّا من يحمل شعور البراءة والتبرّي من أعداء الله ورسوله وأوليائه، وعقد بذلك قلبه فشعاره اللعن (اللهمّ العن أعداء الله ورسوله ووليّه).

والحياة حقّاً إنّما هي عقيدة صحيحة وجهاد من أجلها، إنّما الحياة شعور وشعار، ومن يعظّم شعائر الله فإنّها من تقوى القلوب، وتلك الجنّة نورثها من كان تقيّاً.

# اللعنّ في السنّة الشريفة

نقصد بالسنّة قول المعصوم وفعله وتقريره، سواء كان نبيّاً أو خليفته بالحق، ولو طالعنا سيرة الرسول الأكرم محمد عَبَيْنَالُهُ وسيرة الأثمة الأطهار وعترة الرسول المختار علمينيًا لوجدنا اللعن يطفح في حياتهم العلمية والعملية.

فالرسول الأعظم تارة يلعن أناساً معروفين في عصره، وأخرى يلعن بصورة عامّة وعلى نحو القضية الحقيقية كلّ من يأتي بأفعال خاصّة، ولنا في رسول الله أسوة حسنة.

كما أنّ الأئمّة الأبرار فعلوا ذلك، وإنّا لنـتأسّىٰ ونـقتدي بهــم فــهم الأُســوة والقدوة، وإنّهم أحقّ بالاتباع فإنّهم أئمة يهدون إلى الحقّ:

﴿ أَفَنْ يَهْدِي إِلَىٰ الْحَقُّ أَتَقُ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدِىٰ ﴾ (١٠.

فهذا أمير المؤمنين على للطُّلِج يلعن العدوي ومعاوية، وهذا الرسول يسلعن أبا سفيان في سبعة مواطن، وهذا الإمام الصادق للطُّلِج يلعن أبا خطاب والمغيرة.

ولكي نقف علىٰ حقيقة الأمر، أذكر نماذج وصور من شكلي اللعن \_العـامّ

(۱) يونس: ۳۵.

هذه هي البراءة

والخاصّ - ثمَّ أعرج \_إن شاء الله \_على لعن أولئك الأوائل في صدر الإسلام الذين ارتدُّوا وغيّروا وانقلبوا على أعقابهم بعد رحلة النبيّ تَتَكِيَّاللَّهُ إلى جوار ربّه الكريم.

وفي بحار الأنوار للعلّامة المجلسي عليه الرحمة باباً تحت عنوان (شرار الناس وصفات المنافق والمراني والكسلان وانظالم ومن يستحقّ اللعن ١١١٠.

١ ـ وفيه بسنده عن خصال الشيخ الصدوق عليه الرحمة عن الامام الصادق عَنْ أَبَائِهُ عَنْ آبَائِهُ عَلِيْتُكُمْ قَالَ: قال رسول الله : سَنَةُ لَعْنَهُمُ اللهُ وَكُلُّ نَبّي مجاب وهــذا يعني أنَّ اللعن كان من سنن الأنبياء ـ الزائد في كستاب الله. والمكـذَّب بـقدر الله، والتارك لسنَّتي، والمستحلُّ من عترتي ما حرَّم الله، والمتسلَّط بالجبروت ليذلُّ من أعزّه الله ويعزَ من أذلَه الله، والمستأثر بنيء المسلمين المستحلّ له(٧٠.

وقد جمع أولئك الأنفار في صدر الإسلام هذه الخصال الذمسيمة، فـزادوا في كتاب الله جلَّ جلاله، وكذبوا بما قدِّره الله من الخلافة والولاية، وتركوا سنَّة النبيِّ مرّات ومرّات، واستحلّوا عبرة الرسول. وتسلّطوا بـالقوّة والسيف والجـمروت ليذلُّوا مثل أهل بيت رسول الله الذين أذهب الله عنهم الرجس وأعزُّهم. وأعزُّوا من أذهُّم الله وطردهم الرسول من المدينة المنوَّرة، وغصبوا أموال المسلمين وفدك فاطمة الزهراء عليها بكلام واه إلا أصل له، وإذا أردت أن تعرف الحقيقة فعليك بمطالعة كتاب الغدير للعلَّامة الأميني مَنِّئُ، و (المراجعات) و (النبصّ والاجـتهاد)

<sup>(</sup>١) البحار ٦٩: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٩: ٢٠٤، عن الخصال ١: ١٦٤، وفي خبر آخر من الباب نـفسه، كـما بـنفس المضمون في ٥ : ٨٨ من البحار فراجع . .

اللعن في السنّة الشريفة ...... اللعن في السنّة الشريفة ..... ١٣

للمحقّق الآية العظمى السيّد شرف الدين تَبَرُّغُ، وإحقاق الحسقّ وتعليقاته لسيّدنا الاُستاذ النجني المرعشي تَبَرُّئُ .

٢ ـ ورسول الله قد لعن عمر و بن العاص ، لمّـا هجا النبيّ في سبعين بيتاً فقال :
 اللهم إني لا أحسن الشعر ولا ينبغي لي أن أقوله : فالعن عمر و بن العاص بكلّ بيت ألف لعنة ١١١.

٣ ـ وإنّه لعن أبا سفيان في سبعة مواطن: الثالث يوم أحد يوم قال رسول الله : الله مولانا ولا مولى لكم. قال أبو سفيان: لنا العُزّى ولا لكم العزّى، فلعنه الله وملائكته ورسوله والمؤمنون أجمعون الله

وهذا يعني أنّ كلّ مؤمن اقتداء بالله والملائكة والرسول يلعن أبا سفيان لعنة الله عليه.

على قوم نصبوا دجاجة حيّة وهم الأكرم مرّ على قوم نصبوا دجاجة حيّة وهم يرمونها بالنبل فقال : مَن هؤلاء لعنهم الله الله الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها بالنبل فقال : مَن هؤلاء لعنها الله الله عنها 
٥ ـ وأمير المؤمنين علي تلتُكُلِج يلعن يزيد ويقول: «ما لي وليزيد لا بارك الله

<sup>(</sup>١) البحار ٤٤: ٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) 7: 72.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٢٨٢.

ع٦٤ ...... هذه هي البراءة فيه، اللهم العن يزيد» (١٦).

7 - وقال الإمام الصادق للنُّه إلى الله الغلاة والمفوّضة فيانَهم صغّروا عصيان الله، وكفروا به وأشركوا وأضلُوا، فراراً من إقامة الفرائض وأداء الحقوق» (١٠).

قال العلامة المجلسي في بيان هذا الخبر: قال الصدوق براي في كتاب معاني الأخبار بعد إيراد هذه الرواية: قال مصنف هذا الكتاب: معنى قوله: ملعون من كمّه أعمى، يعني من أرشد متحبّراً في دينه إلى الكفر، وقرّره في نفسه حتّى اعتقده، وقوله: من عبد الدينار والدرهم يعني به من يمنع زكاة ماله ويبخل بمواساة إخوانه فيكون قد آثر عبادة الدينار والدرهم على عبادة الله، وأمّا نكاح البهيمة فمعلوم، انتهى.

ثمٌ قال: اللعن الطرد والإبعاد عن الخير من الله، ومن الخلق السبّ والدعاء وطلب البعد من الخير، كلّ من أطاع من يأمره الله بطاعته فقد عبده كما قال تعالى: ﴿ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ ﴾.

<sup>(</sup>١) البحار ٤٤: ٢٦٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر: ۲۷۱.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧٠: ٣١٩.

اللعن في السنّة الشريفة ..... ١٥٠ وقال سيحانه:

﴿ أَتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبِانَهُمْ أَزْبِابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ .

وكذا من آثر حبّ شيء على رضا الله وطاعته فقد عبده كعبادة الدينار والدرهم.

٨ـوقال الإمام موسى بن جعفر الكاظم عليُّ : ملعون من اتّهم أخاه، ملعون من غشّ أخاه، ملعون من لم ينصح أخاه، ملعون من اغتاب أخاه (١٠).

٩ ـ وقال الإمام الصادق عَلَيُّهُ : ملعون كلُّ ما لا يزكَّي.

قال الشيخ البهائي في بيان الخبر: أي بعيد عن الخير والبركة، يعني لا خير فيه لصاحبه ولا بركة، ويجوز أن يراد: ملعون صاحبه، على حذف مضاف، أي مطرود ومبعّد عن رحمة الله تعالى الله

• 1 \_ قال الإمام الصادق عُلَيُّةُ: «لا تقبلوا علينا حديثاً إلاّ ما وافق القرآن والسنّة، أو تجدون معه شاهداً من أحاديثنا المتقدّمة، فإنّ المغيرة بن سعيد لعنه الله دسّ في كتب أصحاب أبي أحاديث لم يحدّث بها أبي ....».

١١ ـ وفي خبر يونس بعد أن عرض كتباً على الإمام الرضا عليُّلا وأنكر منها

<sup>(</sup>١) البحار ٧٢: ٣٦٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٤: ٢١٩.

أحاديث كثيرة أن يكون من أحاديث أبي عبد الله عليه وقال: إنّ أبا الخطّاب كذب على أبي عبد الله ، لعن الله أبا الخطاب، وكذلك أصحاب أبي الخطاب يدسون هذه الأحاديث إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبد الله عليه الله عليه الأحاديث إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبد الله عليه السنة ، إنّا عن الله وعن خلاف القرآن فإنّا إن تحدّ ثنا عوافقة القرآن وموافقة السنة ، إنّا عن الله وعن رسوله نحدّث، ولا نقول قال فلان وفلان فيتناقض كلامنا، إنّ كلام آخرنا مثل كلام أوّلنا وكلام أوّلنا مصداق لكلام آخرنا، وإذا أتاكم من يحدّ ثكم بخلاف ذلك فردّوه عليه وقولا: أنت أعلم وما جئت به ، فإنّ مع كلّ قول منّا حقيقة وعليه نور، فا لا حقيقة معه ، ولا نور عليه ، فذلك قول الشيطان الله المناه الله المناه الله عليه ولا المناه الله عليه المناه الله عليه المناه المناه المناه المناه الله عليه المناه المناه الله عليه الله عليه المناه ال

١٢ ـ وفي خبر ابن أبي عمير عن محمد بن حكيم لما يسأل الإمام موسى بن
 جعفر عن القياس، فقال عليُّ : لعن الله أبا حنيفة، يقول : قال عليّ وقلت ...(٢).

١٣ ـ وقال الإمام الصادق عَلَيْلٍ : لعن الله أصحاب القياس فإنّهم غيروا كلام الله وسنّة رسوله واتّهموا الصادقين عَلَيْلِكُ في دين الله عزّ وجلّ (٣).

١٤ ـ وقد ورد في صحيح الأحاديث: لعن الله القدرية على لسان سبعين نتاً (٤).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) البحار ٢: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢: ٣٠٥. الكافي ١: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢: ٣٠٥. الكافي ١: ٥٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٥ : ٦ .

الله المؤلّة عند العظيم الحسني عن إبراهيم بسن أبي محمود قال: قلت للرضا عليّه عن ابن رسول الله، ما تقول في الحديث الذي يرويه الناس عن رسول الله أنّه قال: إنّ الله تبارك وتعالى ينزل كلّ ليلة إلى السماء الدنيا؟ فقال عليّه الله الله الله المحرّفين للكلم عن مواضعه، والله ما قال رسول الله كذلك، إنّا قال: إنّ الله تبارك وتعالى ينزل ملكاً إلى السماء الدنيا كلّ ليلة في الثلث الأخير وليلة الجمعة في تبارك وتعالى ينزل ملكاً إلى السماء الدنيا كلّ ليلة في الثلث الأخير وليلة الجمعة في أوّل الليل فيأمره فينادي هل من سائل فأعطيه؟ هل من تائب فأتوب عليه؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ ١١٠.

17 ـ قال الإمام الصادق عُلَيُّلا ؛ لعن الله المعتزلة، أرادت أن توحّد فألحدت، ورامت أن ترفع التشبيه فأثبتت.

الله المرجئة ... » (٢١ من الله عَلَيُهُ قَالَ : «لعن الله القدرية ، لعن الله الخوارج ، لعن الله المرجئة ... » (٢١).

عن عثمان عن أبي مسروق قال: سألني أبو عبد الله عليه عن أهل البصرة ما هم؟ فقلت: مرجئة وقدرية وحرورية. فقال: لعن الله تملك المملل الكافرة المشركة التي لا تعبد الله على شيء (٣٠).

<sup>(</sup>١) البحار ٣٦: ٣١٤.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۲ : ۲ . ٤٠٩ .

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢ : ٩٠٩.

۱۸ ـ قال رسول الله عَلَيْجُولُهُ : اللهم العن المغيرة بن العاص، والعن من يؤويه، والعن من يحمله، والعن من يطعمه، والعن من يسقيه، والعن من يجهّزه، والعن من يعطيه سقاءً وحذاء أو رشاء أو وعاء وهو يعدهن بيمينه، وانطلق به عنهان فآواه وأطعمه وسقاه وحمله وجهّزه حتى فعل جميع ما لعن عليه النبي من يفعله به ...(۱).

١٩ ـ قال أبو عبد الله عليُّا ؛ لعن الله قاطعي سبيل المعروف (٦).

٢٠ ـ و في زيارة أمير المؤمنين نقول: أنت أوّل مظلوم وأوّل مغصوب حقّه فصبرت واحتسبت، لعن الله من ظلمك واعتدىٰ عليك وصدّ عنك لعناً كثيراً يلعنهم به كلّ ملك مقرّب وكلّ نبى مرسل وكلّ عبد مؤمن مؤتمن...(٣).

٢١ ـ وعن الإمام الصادق عليه في زيارة الحسين عليه نقول: لعن الله من قتلكم ولعن الله من أمر به ولعن الله من بلغه ذلك منهم فرضي به ...(٤).

٢٢ ـ ونقول في زيارة علي الأكبر عُليُّك : صلَّى الله عليك، لعن الله من قتلك

<sup>(</sup>۱) الكافي ۳: ۲۵۱.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٤ : ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٤ : ٧٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٥٧٢.

٢٣ ـ وعن الرضا للتُنالِج : لعن الله عدوّ آل محمّد من الجنّ والإنس ٢٠٠.

عن الرضاعن آبائه علمه على قال: قال رسول الله عَلَيْنَهُ على منى وأنا مسن على الله على منى وأنا مسن على قاتل الله من قاتل علياً، ولعن الله من خالف علياً، على إمام الخليقة بعدي، من تقدّم عليّاً فقد تقدّم عليّ، ومن فارقه فقد فارقني، ومن آثر عليه فقد آثر عليّ، أنا سلمٌ لمن سالمه وحربٌ لمن حاربه، وولى لمن والاه وعدوّ لمن عاداه [آ].

ولا يخفىٰ أنّ من يحارب الرسول ويعاديه ويفارقه ويتقدّم عليه فهو كافر، يستحقّ اللعن بلا شكّ ولا ريب، فكذلك من تقدّم علىٰ أمير المؤمنين عليّ عليًّا وفارقه وعاداه وحاربه، أليس كذلك.

فيا عزيزي، من تقدّم على أمير المؤمنين على عليُه ؟! ومـن غـصب حـقّه وأبعده عن منصبه الذي نصبه الله فيه ؟!

٢٤ ـ كنز جامع الفوائد بسنده عن الإمام الصادق عليه عن أبيه عن جدّه عليه على قال : قال رسول الله : أنا ميزان العلم وعلي كفّاه، والحسين والحسين حباله، وفاطمة علاقته، والأئمة من بعدهم يزنون الحبّين والمبغضين الناصبين الذين

<sup>(</sup>١) الكافي ٤ : ٨٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٥٧٨.

<sup>(</sup>٣) النجار ٢٨: ١١٠.

لبراءة عليه الله ولعنة اللاعنس ١٠٠.

عن ابن عباس قال: قال رسول الله عَلَيْكُولَهُ : لمّنا أسري بي إلى السهاء وصرت أنا وجبر ئيل إلى السهاء السابعة قال جبر ئيل: يا محمّد، هذا موضعي، ثمّ زخّ بي في النور زخّة، فإذا أنا بملك من ملائكة الله تعالى في صورة على عَلَيْكُ اسمه علي ساجد تحت العرش يقول: اللهم أغفر لعلي وذرّيته ومحبّيه وأشياعه وأتباعه والعن مبغضيه وأعاديه وحسّاده، إنّك على كلّ شيء قدير ".

70 ـ وفي كنز العمّال للهندي الحنفي المتوفّى سنة ٩٧٥ بسنده قال رسول الله وهو آخذ بشعرة: من آذى شعرة منّى فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله ملى الساوات ومل الأرض، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً "".

وفي صحيح البخاري عن رسول الله تَتَنَفِينَهُ: «فاطمة بضعة مني، من أغضبها فقد أغضبني». ومن أغضب الرسول فقد آذاه، فيا ترى من لطم وجهها الشريف!! ومن كسر ضلعها بين الحائط والباب؟! ومن قال: إنّ في الدار فاطمة، قال: وإن، ثمّ أحرق الباب؟!

فكلَ من آذى فاطمة الزهراء سيّدة النساء عَيْثَكِلاً فقد آذى رسول الله، ومن آذاه فقد آذى الله، ومن آذاه فقد آذى الله ومن آذى الله فعليه لعنة الله ملاء السماوات وملء الأرض ولا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً ولا إيماناً ولا عملاً.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٩: ٩٨، عن مناقب آل أبي طالب ١: ٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) ملحقات إحقاق الحق ١٨ : ٤٧٤.

77 ـ رجال الكشي بسنده عن يونس قال: سمعت رجلاً من الطيّارة يحدّث أبا الحسن الرضا عليه عن يونس بن ظبيان أنّه قال: كنت في بعض الليالي وأنا في الطواف فإذا نداء من فوق رأسي: يا يونس، إنّي أنا الله لا إله إلاّ أنا فاعبدني وأقم الصلاة لذكري، فرفعت رأسي فإذا (ج) \_ فإذا حينئذ أبو الحسن \_ فإذا جبرئيل. فغضب أبو الحسن عليه غضباً لم يملك نفسه، ثم قال للرجل: اخرج عني لعنك الله ولعن من حدّثك ولعن يونس بن ظبيان ألف لعنة تتبعها ألف لعنة كلّ لعنة منها تبلغك قعر جهنم، أشهد ما ناداه إلاّ شيطان، أما إنّ يونس مع أبي الخطّاب في أشد العذاب مقرونان وأصحابها إلى ذلك الشيطان مع فرعون و آل فرعون في أشد العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان مع فرعون و آل فرعون في أشد العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان المع فرعون و آل فرعون في أشدة العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان المع فرعون و آل فرعون في أشدة العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان المع فرعون و آل فرعون في أشدة العذاب، سمعت ذلك من أبي عليه الله الشيطان المناه ال

٢٧ ـ وروى عن زرارة عن أبي جعفر طليًّ قال: سمعته يقول: لعن الله بنان البيان وإنّ بناناً لعنه الله كان يكذب على أبي، أشهد كان أبي علي بن الحسين عبداً صالحاً ١٠٠٠.

٢٨ عيون أخبار الرضا بسنده، قال أبو الحسن عُنَيُ : من قال بالتناسخ فهو كافر، ثمّ قال : لعن الله الغلاة إلّا كانوا مجوساً ، إلّا كانوا نصارى ، إلّا كانوا قدرية ، إلّا كانوا مرجئة ، إلّا كانوا حرورية . ثمّ قال : لا تقاعدهم ولا تصادقوهم وابرؤوا منهم

<sup>(</sup>١) البحار ٢٥: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٧٠.

٧٧ ..... هذه هي البراءة برئ الله منهم ١١٠ .... برئ الله منهم ١١٠ ...

79 ــ رجال الكشي بسنده قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيَّةٍ يـقول: لعن الله أبا الخطّاب، ولعن الله من قتل معه، ولعن الله من دخل قلبه رحمة لهم.

٣٦ الكشي بسنده قال: سمعت أبا الحسن عَلَيُّ يقول: لعن الله محمد بن بشير وأذاقه الله حرّ الحديد، إنّه يكذب عليّ، برئ الله منه وبرئت إلى الله منه، اللهمّ إنيّ أبرأ إليك ممّا يدّعي فيّ ابن بشير، اللهمّ أرحني منه (٣).

٣٢ ــ معاني الأخبار بسنده عن أبي عبد الله عليُّلغ ، قبال : قبيل له : إنّ أبا الخطّاب يذكر عنك أنّك قلت له : إذا عرفت الحقّ فاعمل ما شئت. فقال : لعن الله أبا الخطّاب، والله ما قلت له هكذا (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٥: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٥: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٣١٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٤٧: ٣٣٨.

## اللعن في كتب أبناء العامّة

أمّا ورود كلمة اللعن في كتب الجمهور من أبناء العامّة، فباليك ذلك من الصحاح الستّة، استخرجناها من (الكومبيوتر)، وعليك بمراجعة مواردها حتىًا تقف على حقيقة الحال، وأنّ اللعن ليس مختصاً بكتب الشيعة.

| الحديث | الكتاب          | المصدر  |    |
|--------|-----------------|---------|----|
| ١٢٤٤   | الصلاة          | البخاري | \  |
| 17.1   | الجنائز         | البخاري | ۲  |
| 7.77   | الجنائز         | البخاري | ٣  |
| 47.1   | البيوع          | البخاري | ٤  |
| ٤٠٨٧   | أحاديث الأنبياء | البخاري | 0  |
| -      | المغازي         | البخاري | ٦  |
| £0.V   | تفسير القرآن    | البخاري | ٧  |
| ٤٥٠٨   | تفسير القرآن    | البخاري | ٨  |
| ۲۰۸3   | تفسير القرآن    | البخاري | ٩  |
| 17793  | النكاح          | البخاري | ١. |

|   | ي       |                |         |     |  |
|---|---------|----------------|---------|-----|--|
| ŀ | 0.91    | الطلاق         | البخاري | 11  |  |
|   | 0240    | الذبائح والصيد | البخاري | 17  |  |
|   | 0277    | اللباس         | البخاري | 18  |  |
|   | ٥٤٧٦    | اللباس         | البخاري | ١٤  |  |
|   | ٥٤٧٧    | اللباس         | البخاري | 10  |  |
|   | ٥٤٧٨    | اللباس         | البخاري | 17  |  |
|   | ٥٤٨٠    | اللباس         | البخاري | ١٧  |  |
|   | ٥٤٨١    | اللباس         | البخاري | ١٨  |  |
|   | ٥٤٨٣    | اللباس         | البخاري | ١٩  |  |
|   | ٥٤٨٤    | اللباس         | البخاري | ۲.  |  |
|   | ٥٤٨٥    | اللباس         | البخاري | ۲١  |  |
|   | 0517    | اللباس         | البخاري | 77  |  |
|   | 0 £ A Y | اللباس         | البخاري | 77  |  |
|   | 0 8 9 1 | اللباس         | البخاري | 7 £ |  |
|   | 0 £ 9 7 | اللباس         | البخاري | 70  |  |
|   |         | اللباس         | البخاري | 77  |  |
|   |         | اللباس         | البخاري | 77  |  |
|   | ٥٥٨٧    | الأدب          | البخاري | 7.  |  |
|   |         | الحدود         | البخاري | 79  |  |
|   | _       | الحدود أ       | البخاري | 7.  |  |
|   | ٥٨٦٢    | الحدود         | البخاري | 71  |  |
|   | 1       | 1              | ı       |     |  |

| 74.1      | الحدود         | البخاري | 77 |
|-----------|----------------|---------|----|
| 7841      | الحدود         | البخاري | ٣٣ |
|           | المساقاة       | مسلم    | ٣٤ |
| 7990      | المساقاة       | مسلم    | ٣٥ |
| 7190      | الحدود         | مسلم    | 47 |
| ٣٦.٩      | الصيد والذبائح | مسلم    | ٣٧ |
| X117      | الصيد والذبائح | مسلم    | ٣٨ |
| 7719      | الصيد والذبائح | مسلم    | 49 |
| 77.0V     | الأضاحي        | مسلم    | ٤. |
| 1077 Ac77 | الأضاحي        | مسلم    | ٤١ |
| 7709      | الأضاحي        | مسلم    | ٤٢ |
| 7907      | اللباس والزينة | مسلم    | ٤٣ |
| 7971      | اللباس والزينة | مسلم    | ٤٤ |
| 37.97     | اللباس والزينة | مسلم    | ٤٥ |
| 7970      | اللباس والزينة | مسلم    | ٤٦ |
| 7977      | اللباس والزينة | مسلم    | ٤٧ |
| 7733      | فضائل الصحابة  | مسلم    | ٤٨ |
|           | البر" والصلة   | مسلم    | ٤٩ |
| ۸۲۳       | المساجد ومواضع | مسلم    | ٥٠ |
| ۸۲۵       | المساجد ومواضع | 1       | ٥١ |
|           | المساجد ومواضع |         | ٥٢ |
|           |                |         |    |

| الترمذي الأدب ٢٧٠٩        |    |
|---------------------------|----|
|                           | ٧٤ |
| الترمذي تفسير القرآن ٢٩٧٤ | ٧٥ |
| النساني التطبيق ١٠٦٧      | 77 |
| النساني التطبيق ـــ       | ٧٧ |
| النسائي السهو             | ٧٨ |
| النسائي الجنائز ١٨٤٤      | ٧٩ |
| النساني الجنائز ٢٠١٦      | ۸٠ |
| النسائي الجنائز ٢٠١٩      | ۸١ |
| النسائي الجنائز ٢٠٢٠      | ۸۲ |
| النساني الصيام ٢٠٦٩       | ۸۳ |
| النساني الطلاق ٣٣٦٣       | ٨٤ |
| النسائي الضحايا ٤٣٤٦      | ۸٥ |
| النسائي الضحايا ٤٣٦٥      | ۸٦ |
| النسائي الضحايا ٤٣٦٦      | ۸۷ |
| النسائي قطع السارق ٤٧٩٠   | ۸۸ |
| النسائي الزينة ٥٠٠٧       | ۸٩ |
| النسائي الزينة ٥٠٠٨       | ٩. |
| النساني الزينة ٥٠٠٩       | 91 |
| النسائي الزينة ٥٠١٠       | 97 |
| النساني الزينة ٥٠١١       | 98 |
| النسائي الزينة ٥٠١٤       | ٩٤ |

| 0.10 | الزينة | ٩٥ النسائي  |
|------|--------|-------------|
| ٥٠١٦ | الزينة | ٩٦ النسائي  |
| 0.7. | الزينة | ٩٧ النسائي  |
| _    | الزينة | ۹۸ النساني  |
| ٥١٥٤ | الزينة | ٩٩ النسائي  |
| _    | الزينة | ١٠٠ النسائي |
| 0100 | الزينة | ١٠١ النسائي |
| _    | الزينة | ١٠٢ النسائي |
| 7010 | الزينة | ١٠١ النسائي |
|      | الزينة | ١٠١ النسائي |
| 0107 | الزينة | ١٠٠ النسائي |
| ٥١٥٨ | الزينة | ١٠٠ النسائي |
| 0109 | الزينة | ١٠٠ النسائي |
| 017. | الزينة | ١٠ النسائي  |

## أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ

بعد ما عرفنا أهميّة اللعن والتبرّي في الإسلام، وأنّه لا بدّ منه، حان الوقت لتشخيص بعض المصاديق التي ورد اللعن فيهم من الرسول الأكسرم وأهل بسيته الأطهار، حتى نتأسّى بهم ونقتدي، فإنّ لنا في رسول الله وعبرته الأبسرار أسوة حسنة وقدوة صالحة.

وربما من خلال المباحث والمطالب السابقة يعلم ذلك بوضوح، كما ذكرنا تكراراً ومراراً، ولكن من باب ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكذَّبان ﴾ وأنّ في التكرار زيادة التقرير، نكرّر ذلك بعقد فصل خاصّ بذكر الأخبار والروايات الدالة على حسن لعن أولئك الظالمين، بل رجحانه الأكيد، وربما الوجوب، فإنّه عدل الصلاة على النبيّ وآله الواجبة في الصلوات الواجبة والمستحبّة في تشهّدها كما مرّ ذلك.

كما أنّه ممّــا يوجب القرب إلى الله، فهو من الطاعات المؤكّدة، كما يعلم ذلك من بطون الأخبار والروايات.

ولا يخفى أنّ اللعن على أولئك الأوائل الذين ظلموا آل محمّد عَلِمَا اللهِ وقهروهم وغصبوا حقوقهم وأنكروا فسضائلهم وقستلوهم، ممّسا يسوجب الكسال الروحسي والفكري والسلوكي، كما نشارك أولئك الذين رفضوا الظلم وحكّامه وكمانوا مع الحقّ أينما دار كسلمان المحمّدي وأبي ذرّ الغفاري، فنشاركهم في التكليف الشرعسي أوّلاً، وثانياً نشاركهم في الأجر والثواب والدرجات والحـشر معهم في الجسنّات المسنخيّة وأنّها علّة الانضام كما في الفلسفة -كسما نشاركهم في الولاء والبراءة، ونتوارث ذلك منهم، فإنّ الحبّ والبغض يتوارثان -كما ورد في الأخبار الشريفة -.

وإذا كان أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين وإمام العارفين ويعسوب المتّقين أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب عليّ يلعن فلان وفلان في قـنوت صلاته، فكيف لا نفعل ذلك ؟! ولنا في رسول الله السّوة حسنة، وعلي عليّه نفس رسول الله عَلَيْمَالله بنصّ آية المباهلة، فلنا فيه الأسوة الحسنة والقدوة الصالحة.

فيجوز ـ بل يستحبّ، وربما يجب في بعض الموارد ـ لعن كلّ من يحذو حذو أولئك الظالمين الفاسقين الغاصبين.

فإنّ اللعن القولي والرفض الباطني والإنكار العملي ممّـا يتقرّب بـــه إلى الله سبحانه وتعالى، كما ورد ذلك في النصوص الكثيرة التي بلغت حدّ التواتر.

كما أنّ الأنبياء عليه كانوا يلعنون ظلمة عصورهم، وهذا يعني -أسوة بهم - أن نلعن الظالم في عصرنا هذا وفي كلّ عصر من الملوك ورؤساء الجمهوريات والوزراء، وغيرهم من أعوان الظالمين والفاسقين من حزب الشياطين الذين لا يحكمون بما أنزل الله سبحانه، بل اتّبعوا أهواءهم وانتهجوا قوانين الغرب والشرق، وقنّنوا الأحكام الوضعيّة الباطلة التي ما أنزل الله بها من سلطان، فكيف لا نلعنهم ومن سبقهم بالظلم والاستكبار والطغيان؟!

لعن الظالمين والبراءة منهم في الروايات الشريفة :

١ ـ البحار عن الكافي والتهذيب بإسنادهما عن الحسين بن سوير وأبي سلمة

٢ ــ التهذيب: عن جابر عن أبي جعفر عُنْ إلى الحرفت عن صلاة مكتوبة فلا تنحرف إلا بانصراف لعن بني أميّة الله.

٣ مهج الدعوات للسيّد ابن طاووس، بسنده عن أبي عبد الله عليه أنّه قال: من حقّنا على أوليائنا وأشياعنا أن لا ينصرف الرجل منهم من صلاته حتى يدعو بهذا الدعاء وهو:

«اللهم إني أسألك بحقّك العظيم أن تصلّي على محمد وآله الطاهرين، وأن تصلّي عليهم صلاة تامّة دائمة، وأن تدخل على محمّد وآل محمّد ومحبّيهم وأوليائهم حيث كانوا وأين كانوا في سهل أو جبل أو برّ أو بحر من بركة دعائي ما تـقرّ بـه عيونهم، احفظ يا مولاي الغائبين منهم وارددهم إلى أهاليهم سالمين، ونفس عن المهمومين، وفرّج عن المكروبين، واكس العارين، وأشبع الجائعين، وارو الضامئين، واقضِ دين الغارمين، وزوّج العازبين، واشفِ مرضى المسلمين، وأدخل على الأموات ما تقرّ به عيونهم، وانصر المظلومين من أولياء آل محمّد علي الله والله في المنافين.

<sup>(</sup>١) البحار ٨٣: ٥٨، عن الكافي ٣: ٣٤٢، التهذيب ١: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن التهذيب ١٦٥ : ١٦٥ - ٢٢٧.

اللهم وضاعف لعنتك وبأسك ونكالك وعذابك على الله ين كفرا نعمتك وخوّنا رسولك واتها نبيّك وبايناه وحلّا عقده في وصيّه، ونبذا عهده في خليفته من بعده، وادّعيا مقامه وغيّرا أحكامه وبدّلا سننه وقلّبا دينه وصغّرا قدر حجبك، وبدء آ بظلمهم وطرّقا طريق الغدر عليهم، والخلاف عن أمرهم والقتل لهم وإرهاج الأحكام وإظهار دين الإسلام، وإقامة حدود القرآن، اللهم العنها وابنيها وكلّ من مال ميلهم وحذا حذوهم وسلك طريقتهم وتصدّر ببدعتهم، لعناً لا يخطر على بال ويستعيذ منه أهل النار، العن اللهم من دان بقولهم واتّبع أمرهم ودعا إلى ولايتهم وشكّ في كفرهم من الأوّلين والآخرين» ثم ادع بما شئت (١).

البلد الأمين: ذكر محمّد بن محمّد بن عبد الله بـن فـاطر في مجـموعه عـن الصادق للثيّل ذكر مثله.

ولا يخلى أنَّ هذه العناوين الثلاثة المنطبقة عمليهم من مسوَّغات اللعن ورجحانه.

٥ ـ عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عليُّ في قول الله عزّ وجلّ :

٤ ـ قال الإمام الصادق عَلَيْكُ في قوله تعالى :

<sup>﴿</sup> حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلوبِكُمْ ﴾ ، يعني أمير المؤمنين علي النَّهٰ ِ .

<sup>﴿</sup> وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ وَالفُسوقَ وَالعِصْيانَ ﴾ ، الأوّل والثاني والثالث ٢١٠.

<sup>(</sup>١) البحار، عن مهج الدعوات : ٤١٦ ـ ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١ : ٢٦٤.

قال: بما جاء به محمّد مُلِيَّةُ من الولاية، ولم يخلطوها بولاية فلان وفلان فهو الملبّس بالظلم(١).

٧ - ذكر العلّامة المجلسي في بحاره (٢٠ في تفسير قوله تبعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنا الأَمانَةَ ﴾ وجوهاً، ثمّ قال: الثامن: أنّ المراد بالأمانة الإمامة الكبرى ﴿ وَحَلَها ﴾ ادّعاها بغير حقّ، والمراد بـ (الإنسان) أبو (فلان) وقد وردت الأخبار الكثيرة في ذلك أوردتها في كتاب الإمامة وغيرها.

فقد روى بأسانيد عن الرضا للتَّالِيَّ قال: الأمانة، الولاية من ادَّعاها بغير حقّ كفر، وقال علي بن إبراهيم ... ﴿ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَها الإِنْسانُ ﴾ الأوّل.

وعن الصادق عَلَيُّلًا: الأمانة: الولاية، والإنسان أبو الشرور المنافق.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣ : ٣٦٨، عن الكافي ١ : ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣ : ٣٨١، عن كنز جامع الفوائد : ١٧٣.

<sup>(</sup>Y) - F: AVY \_ - AY,

وعن الإمام الباقر عَيُّلَا: ﴿ وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ ﴾ أبو فلان، ﴿ إِنَّهُ كَـانَ ظَـلوماً جَهولاً ﴾.

وفي المناقب عن الإمام الكاظم عليه : الإنسان في قوله ﴿ لَقَدْ خَلَقْنا الإِنسانَ ﴾ الأوّل، ﴿ ثُمَّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلينَ ﴾ ببغضه أمير المؤمنين عليه (١٠).

٨ - كنز، بإسناده عن حريز عن رجل عن أبي جعفر طَائِلِا أَنَّه قال: ﴿ يَوْمَ لَا يَكُونُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَئِنَنِي أَتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً يَا وَيْلَتِي لَيْتَنِي لَمَ أَتَّخِذْ فُلاناً
 خَليلاً ﴾ (١)، قال: يقول الأوّل: الثاني (١).

٩ ــ المناقب كتاب ابن مردويه وغيره بالإسناد عن جابر الأنصاري وغيره، كلّهم عن الثاني قال: إنّك آذيتني رسول الله عَيْنِيْنَهُ فقال: إنّك آذيتني يا...، فقلت: أعوذ بالله من أذى رسوله، قال: إنّك قد آذيت عليّاً، ومن آذى عليّاً فقد آذاني (١٤).

الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ أَنّه قال: من ضعف عن نصر تنا أهل البيت، فلعن في خلواته أعداءنا، بلغ الله صوته جميع الأملاك من الثرى إلى العرش، فكلّم لعن

<sup>(</sup>١) البحار ٣١: ٥٨٧.

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣١: ٥٩١، عن تأويل الآيات الطاهرة ١: ٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر.

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ............. ٨٥

هذا الرجل أعداءنا لعناً ساعدوه، فلعنوا من يلعنه، ثمّ ثنّوا فقالوا: اللهمّ صلّ على عبدك هذا الذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل، فإذا النداء من قبل الله تعالى: قد أجبت دعاءكم وسمعت نداءكم وصلّيت على روحه في الأرواح وجعلته من المصطفين الأخيار (١).

17 ـ وروى الشيخ الجليل الثقة محمد بن شهر آشوب في كتاب المثالب أنّ الإمام الصادق عليه الله سئل عن الأوّل والثاني فقال: كانا إمامين قاسطين عادلين، كانا على الحقّ وماتا عليه، فرحمة الله عليهما يوم القيامة. فلمّا خلا المجلس قال له بعض أصحابنا: كيف قلت يا ابن رسول الله ؟ فقال: نعم، أمّا قولي: كانا إمامين فهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيْمَةً يَدْعُونَ إلى النّارِ ﴾، وأمّا قولي: قاسطين، فهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا القاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطّباً ﴾، وأمّا قولي: عادلين، فهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا برَبِّهمْ يَعْدِلُونَ ﴾، وأمّا قولى: عادلين، فهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا برَبِّهمْ يَعْدِلُونَ ﴾، وأمّا قولى:

<sup>(</sup>١) ذخر العالمين : ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

17 - وروى الشيخ في التهذيب عن الحارث بن المغيرة البصري قال: دخلت على أبي جعفر عليه فاذن له، فإذا نجية قد استأذن عليه، فأذن له، فدخل فجثى على ركبتيه، ثم قال: جعلت فداك، إني أريد أن أسألك عن مسألة والله ما أريد بها إلا فكاك رقبتي من النار، فكأنّه رق له فاستوى جالساً، فقال: يا نجية، سلني، فلا تسألني اليوم عن شيء إلا أخبرتك به، فقال: جعلت فداك، ما تقول في فلان وفلان ؟

فقال: يا نجيّة، إنّ لنا الخمس في كتاب الله، ولنا الأنفال، ولنا صفوة الأموال، وهما والله أوّل من ظلمنا حقّنا في كتاب الله، وأوّل من حمل الناس على رقابنا، ودمائنا في أعناقهما إلى يوم القيامة، وإنّ الناس ليتقلّبون في حرام إلى يوم القيامة بظلمنا أهل البيت، فقال نجيّة: إنّا لله وإنّا إليه راجعون \_ثلاث مرّات \_هلكنا وربّ الكعبة. قال: فرفع جسده من الوسادة واستقبل القبلة فدعا بدعاء لم أفهم منه شيئاً إلاّ سمعنا في آخر دعائه وهو يقول: اللهم إنّا أحللنا ذلك لشيعتنا. ثمّ أقبل علينا بوجهه فقال: يا نجيّة، ما على فطرة إبراهيم غيرنا وغير شيعتنا (١٠).

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) نفحات اللاهوت : ١٢٨.

12 - روى الشيخ أمين الدين ثقة الإسلام أبو على الطبرسي في تفسيره الكبير في معنى قوله: ﴿ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنُ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَة اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ عن أبي الحسن الرضا عليه قال: المؤذّن أمير المؤمنين، قال: ذكره على بن إبراهيم في تفسيره قال: حدّ ثني أبي عن محمد بن فضيل عن الرضا عليه ورواه أبو القاسم بإسناده عن محمد ابن الحنفية عن على أنّه قال: أنا ذلك المؤذّن، وبإسناده عن أبي صالح عن ابن عباس: إنّ لعلي في كتاب الله أسماء لا يعرفها الناس، قوله: (فَأذّن مؤذّن بينهم يقول: ألا لعنة الله على الذين كذّبوا بولايتي واستخفّوا بحقي ) "ا.

10 - روى الشيخ في التهذيب بإسناده عن أبي الصامت عن أبي عبد الله عليه عبد الله عليه عبد الله الكبائر سبع: الشرك بالله العظيم، وقتل النفس التي حرّم الله، وأكل أموال اليتامي، وعقوق الوالدين، وقذف المحصنات، والفرار من الزحف، وإنكار ما أنزل الله تعالى .

فأمّا الشرك بالله العظيم: فقد بلغكم ما أنزل الله فينا وما قبال رسول الله. فردّوه على الله ورسوله.

وأمّا قتل النفس الحرام: فقتل الحسين وأصحابه عليهم جميعاً سلام الله. وأمّا أكل أموال اليتامي: فقد ظلمنا فيئنا فذهبوا بها.

وأمّا عقوق الوالدين: فإنّ الله تعالىٰ قال في كتابه: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾. وأزواجه أمّهاتهم... وهو أب لهم فعقّوه في ذرّيّته وفي قرابته.

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ١٢٩.

وأمَّا قذف المحصنات: فقذفوا فاطمة تَلِيُّكُ في مقابرهم.

وأمّا الفرار من الزحف: فقد أعطوا أمير المؤمنين طائعين غير مكرهين، ثمّ فرّوا منه وخذلوه.

وأمّا إنكار ما أنزل الله عزّ وجلّ : فقد أنكروا حقّه وجعدوا الله له وهذا ممّـا لا يتعاجم فيه أحد، فالله تعالى يقول :

﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَـنْهُ نُكَـفَّرْ عَـنْكُمْ سَـيِّنَاتِكُمْ وَنُـدْخِكُمْ مُـدْخَلاً كَرِيماً ﴾ [ال

17 وقد روى الشيخ في التهذيب بإسناده عن علي بن أسباط قال: كما ورد أبو الحسن موسى عليه على المهدي وحده يرد المظالم، فقال عليه الله على المهدي وحده يرد المظالم، فقال عليه الله على نبيه على فدكاً وما والاها ولم يوجف عليه بخيل ولا ركاب فأنزل الله على نبيه: ﴿ وَآتِ فَا القُرْبِي حَقَّهُ ﴾. فلم يدر رسول الله مَن هم، فراجع في ذلك جبرائيل، فسأل في ذلك، فأوحى الله إليه أن ادفع فدكاً إلى فاطمة، فدعاها رسول الله تَتَهَوَّنُهُ فقال لها: يا فاطمة، إن الله أمرني أن أدفع إليكِ فدكاً. فقانت: قد قبلت يا رسول الله من الله ومنك. فلم يزل وكلاءها فيها حبوة رسول الله، فلمّا ولي أبو بكر أخرج عنها وكلاءها فأتته وسألته أن يردّها عليها، فقال لها: ائتيني بأسود أو أحمر يشهد لكِ بذلك. فجاءت بأمير المؤمنين والحسن والحسين وأمّ أيمن فشهدوا، فكتب لها بترك التعرّض، فخرجت بالكتاب، فلقيها \_الثاني \_فقال لها: وما هذا معكي يها بنت

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ١٣٠.

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ............... ٨٩

محمّد؟ قالت: كتابٌ كتبه لي ابن أبي قحافة. قال لها: أرينيه. فأبت، فانتزعه من يدها، فنظر فيه وتفل فيه ومحاه وخرقه وقال: هذا لأنّ أباكِ لم يوجف عليها بخيلٍ ولا ركاب، وتركها ومضى.

فقال له المهدي: حدّها لي. فحدّها. فقال: انّها كثير" فيه (١).

الله على الله عَنْ الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه الله ع

<sup>(</sup>١) نفحات اللاهوت : ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١٠٦، عن كنز جامع الفوائد : ٤٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣١: ٥٩٣.

19 ـ تفسير القمّي بسنده عن أبي الحسن الرضا عَلَيْكَ ... وساق الحديث إلى أن قال: قلت: ﴿ الشَّمْسُ وَالقَمَرُ بِحُسْبانٍ ﴾. قال: هي بعذاب الله. قلت: الشمس والقمر يعذّبان؟ قال: سألت عن شيء فأيقنه، إنّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله يجريان بأمره مطيعان له، ضوؤهما من نور عرشه، وحرّهما من جهنّم، فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما وعاد إلى النار حرّهما، فلا يكبون شمس ولا قر، وإنّما عناهما لعنهما الله، أو ليس قد روى الناس أنّ رسول الله عَلَيْوَاللهُ قال: الشمس والقمر نوران في النار؟ قلت: بلى، قال: أما سمعت قبول الناس: فلان وفلان شمس هذه الأمّة ونورهما؟ فهما في النار، والله ما عني غيرهما (١٠).

• ٢٠ ـ تفسير القمّي بسنده في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُونَ الْفُسَهُمْ بَلِ اللهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ ﴾. قال: هم الذين سمّوا أنفسهم بالصد... والفا ... وذي النبو ... قوله: ﴿ وَلا يُظْلُمُونَ فَتِيلاً ﴾. قال: القشرة التي تكون على النواة، ثمّ كنى عنهم فقال: ﴿ أَنْظُرُ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ ﴾. وهم هؤلاء الثلاثة، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ فَقَال : ﴿ أَنْظُرُ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ ﴾. وهم هؤلاء الثلاثة، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ اللَّهُ اللَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِللَّذِينَ كَفَرُوا اللَّهُ اللَّذِينَ أَمْنُوا سَبِيلاً ﴾. وقد روى فيه أيضاً أنّها نزلت في الذين غصبوا هؤلاء أهدى مِنَ الذين آمنوا سَبِيلاً ﴾. وقد روى فيه أيضاً وأنه يَعْشِدونَ النّاسَ ﴾. يعني بالناس قالم منين والأنمّة عليه الله على ما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِنْواهِمِ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكُا عَظِيماً ﴾. وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأثمة عليه المُنْهُ مُلْكُا عَظِيماً ﴾. وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأثمة عليه المُنْهُ اللهُ مَنْ وَالْمُهُ اللهُ مُنْكُا عَظِيماً ﴾. وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأثمة عليه المُنْها أَنْهُ وَاللَّهُ اللهُ مُنْكُا عَظِيماً ﴾. وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأثمة عليه النه الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكُا عَظِيماً ﴾. وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأثمة عليه النه المُنْها أنه المُنْهُ اللهُ الله المُنْهَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله النبوّة وهم الأثمة عليه النبوّة المُنْهَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهَاءُ المُنْهَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهَاءُ اللهُ المُنْفِقَاهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْكُاءُ الهُ اللهُ 
<sup>(</sup>۱) البحار ۲۱: ۲۰۰، ۲۷، ۱۲۰۰

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٦٠١، و ٦: ١٩٣ ـ ١٩٤، عن تفسير القمّي: ١٢٨.

٢١ ــ القمّي بإسناده عن الحسين بن خالد عن الرضا عَلَيُّةٍ في قوله تـعالى:
 ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾. قال: في الظاهر مخاطبة الجنّ والإنس، وفي الباطن فلان وفلان (١١).

٢٢ ـ القمّي بإسناده عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى:
﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنا ﴾ . يعني فلان وفلان ـ يقول أحدهما لصاحبه حين يـراه:
﴿ يا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِنْسَ القَرين ﴾ . فقال الله تعالى لنبيه: قل لفلان وفلان وأتباعهما: ﴿ لَنْ يَنْفَعُكُمُ اليَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ ﴾ آل محمد حقّهم ﴿ أَنَكُمْ في العَذَابِ مَشْتَرِكُونَ ﴾ . ثمّ قال الله لنبيه: ﴿ أَفَائْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدي العُمْيَ وَمَنْ كَانَ في ضَلالٍ مُسْتَرِكُونَ ﴾ . ثمّ قال الله لنبيه: ﴿ أَفَائْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدي العُمْيَ وَمَنْ كَانَ في ضَلالٍ مُبينٍ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ ، يعني من فلان وفلان، ثمّ أوحى الله إلى نبيه : ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ ﴾ في علي ﴿ إنَّكَ عَلى صِراطٍ مُسْتَقيمٍ ﴾ يعني نبيه : ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ ﴾ في علي ﴿ إنَّكَ عَلى صِراطٍ مُسْتَقيمٍ ﴾ يعني الله على ولاية على ، وعلى هو الصراط المستقيم [1].

٢٣ ـ القمّي في قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أعوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ ﴾، قال: الفلق جبّ في جهنّم يتعوّذ أهل النار من شدّة حرّه، سأل الله أن يأذن له أن يتنفّس، فأذن له، فتنفّس فأحرق جهنّم قال: وفي ذلك الجبّ صندوق من نار يتعوّذ أهل تلك الجبّ من حرّ ذلك الصندوق وهو التابوت، وفي ذلك التابوت ستُة من الأوّلين وستّة من

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه : ٦٠٢، عن تفسير القمّي : ٦١٢.

97 ..... هذه هي البراءة الآخرين، فأمّا الستّة من الآخرين فهو الأوّل والشاني والثالث والرابع كما جاء في زيارة عاشوراء \_وصاحب الخوارج وابن ملجم (١١).

٢٤ ــ تفسير العياشي في قوله تعالى: ﴿ يُؤْتَىٰ بِجَهَنَّمَ لَهَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ ﴾، فسر سبعة من الظالمين خامسهم عبد الملك ... (١).

70 ـ عن جابر قال: سألت أبا عبد الله عليُّ إلى عن قول الله: ﴿ وَمِنَ النَّـاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبَّ اللهِ ﴾ أنا، قال: فقال: هم أولياء فيلان وفلان وفلان اتخذوهم أئمة دون الإمام الذي جعله الله للناس إماماً، فكذلك قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ العَذَابَ أَنَّ القُوّةَ للهِ جَميعاً وَأَنَّ اللهُ شَدِيدُ العَذَابِ إِذْ تَبَرَأً اللَّذِينَ التَّبِعُوا مِنَ اللَّذِينَ أَتَّبِعُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَما هُمْ اللهُ شَدِيدُ الغَذَابِ إِذْ تَبَرَأً اللَّذِينَ آتَبِعُوا مِنَ اللَّذِينَ آتَبَعُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَما هُمْ إِيَّا رِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾، قال: ثمّ قال أبو جعفر عليُّ إلى : هم والله يا جابر أئمّة الظلم وأتباعهم أنا.

٢٦ ـ عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيُّلَا يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا

<sup>(</sup>١) البحار ٣١: ٦٠٣، عن تفسير القمّي : ٧٤٣. وكذا في البحار ٨: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن تفسير العياشي ٢: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) القرة: ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر، عن العياشي ١: ٧٢. والبرهان ١: ١٧٢. والصافي ١: ١٥٦. وإثبات الهداة ١: ٢٦٢.

٧٧ ـ في رواية سعد الإسكاف عنه قال: يا سعد ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ بِالعَدْلِ ﴾ وهو محمّد مُتَكِنَّةُ ، فمن أطاعه فقد عدل. ﴿ وَالإِحْسَانِ ﴾ علي عليُه ﴿ فَن تولاه فقد أحسن والمحسن في الجنّة. ﴿ وَإِيْتَاءِ ذي القُوبى ﴾ قسرابتنا أصر الله العباد بمبودّتنا وإيتائنا، ونهاهم ﴿ عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ وَالبَغْيِ ﴾ فمن بغى علينا أهل البيت ودعا إلى غيرنا... إلى آخر الحديث (١٠).

## ٢٨ ـ عن الثمالي عن علي بن الحسين عَلِيْتِكِ قال:

ثلاثة لا يكلّمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكّيهم ولهم عذاب أليم : من جحد إماماً من الله ، أو ادّعنى إماماً من غير الله ، أو زعم أنّ لفلان وفسلان في الإسلام نصيباً (٤).

يا تمرى، لو اعتقدنا أنّ للأوّل والشاني الذي يكنيّ في روايات الأئمة الأطهار علم الله بفلان وفلان إسلاماً أو مات على الإسلام، أو قدّما خدمة للإسلام

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، وأيضاً البحار ٢٤: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧: ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٥: ١١١.

وما شابه ذلك، فإنَّ الله سبحانه لا ينظر إلينا بنظر الرحمة والإحسان ولا يكلّمنا بلطفه وكرمه، ولا يزكّي الأعمال والأنفس وعاقبة الأمر عذابه الأليم وخــزيه في الدنيا والآخرة والعياذ بالله.

فاذا تقول بعد هذه الأحاديث الكثيرة والآيات الشريفة وتفسيرها وتأويلها وبيان بواطنها من الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

وقد أجاب مولانا صاحب الزمان عليه عن إسلامها أنّه كرهاً أو طـوعاً. بأنّه لا هذا ولا ذاك إنّما طمعاً، فإنّهها علما من خلال اليهود وأحبارهم عزّة النبي الأكرم عَلَيْهَاتُهُ وانتشار الإسلام في ربوع الأرض، فطمعاً بحطام الدنيا وزخرفها أسلما في ظاهر القول.

٢٩ ـ عن أبي عبد الله عليُّ في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُحْقُوهُ يُحاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ ١١، قال عليُّ إلى الله أن لا يدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال حبّة من خردل من حبّها ٢١.

• ٣- وعن جابر الجعني قال: سألت أبا جعفر عليُّ عن تفسير هذه الآية في باطن القرآن: ﴿ وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَكْتُ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُمْ وَلا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ ١٦، يعني فلاناً وصاحبه ومن تبعهم ودان بدينهم، قال الله تعالى يعنيهم ﴿ وَلا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ٥٧. عن تنسير العياشي ١: ١٥٦. والبرهان ١: ٢٦٧. والصافي ١: ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٤١.

٣١ ـ سئل الصادق عَلَيْكِ عن أعداء الله ؟ فقال: الأو ثان الأربعة.

فقيل: من هم؟ فقال: أبو الفصيل ورمع ونعثل ومعاوية ومن دان بدينهم، فمن عادى هؤلاء فقد عادى أعداء الله.

٣٢ عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عَلَيْلِا في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتابِ ﴾ ، قال: أمير المـؤمنين والأثمة ﴿ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٍ ﴾ قال: فلان وفلان وفلان ، ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلوبِهِمْ زَيْغٌ وَالأَثْمَة ﴿ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٍ ﴾ قال: فلان وفلان وفلان ، ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ الفِئْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلنْمِ ﴾ (٢) وهم امير المؤمنين والأثمة عَلَمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلنْمِ ﴾ (٢) وهم امير المؤمنين والأثمة عَلَمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي

٣٣ ـ الكافي بإسناده عن عبد الله بن كثير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عرّ وجلّ : ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَن آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ لَزْدادواكُفْراً ﴾ ﴿ لَنْ تُقْبَلَ

<sup>(</sup>١) البحار ٣٦: ٩٧، عن العياشي ١: ٤٢، والبرهان ١: ٩١.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٣: ٢٠٨. وأُصول الكافي ١: ٤١٤، والعياشي ١: ١٦٢، وقريب منه في مناقب آل أبي طالب ٣: ٥٢٢.

<sup>(</sup>٤) النساء : ١٣٧.

تَوْبَتُهُمْ ﴾ أن قال: نزلت في فلان وفلان وفلان آمنوا بالنبيّ تَتَبَوْنَهُ في أوّل الأمر معاً كما ذكرنا ـ وكفروا حيث عرضت عليهم الولاية حين قال النبيّ عَتَبَوْلُهُ: من كنت مولاد فعليّ مولاد، ثمّ آمنوا بالبيعة لأمير المؤمنين عليُّ ثمّ كفروا حيث مضى رسول الله عَنَافِهُ فلم يقرّوا بالبيعة، ثمّ ازدادوا كفراً بأخذهم من بايعه بالبيعة لهم، فهؤلاء لم يبق فيهم من الإيمان شيء أنا.

٣٤ ـ وبالإسناد السابق عن أبي عبد الله عليه في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ الرَّعِمَ وَ الرَّعِمَ اللهُ عَلَى الرَّعِمَ اللهُ الله

٣٥ ـ وبإسناده عن عبد الرحمن بن كثير عـن أبي عـبد الله عليُّلِ في قـوله:

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۹۰

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٣٧٥، عن أصول الكافي ٢: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) محمد: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر، عن أصول الكافي ٢٠:٠٠.

٣٦ وبإسناده عن جابر عن أبي جعفر عليه أنه قال أمير المؤمنين عليه فلا خطبة له: «ولئن تقمّصها دوني الأشقيان، ونازعاني فيا ليس لهما بحق، وركباها ضلالة واعتقداها جهالة، فلبئس ما عليه وردا، ولبئس ما لأنفسهما مهدا، يتلاعنان في دورهما ويتبرّأ كلّ من صاحبه، يقول لقرينه إذا التقيا: ﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ القرين ﴾ [1]، فيجيبه الأشهى على رثوته: ﴿ يَا وَيلَتِي لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذَ فُلاناً خَلِلاً لَقَدْ أَضَلّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إذْ جاء في وَكانَ الشَيْطانُ لِلأنْسانِ خَدُولاً ﴾ [1] فأنا الذكر الذي عنه ضلّ، والسبيل الذي عنه مال، والإيمان الذي به كفر، والقرآن الذي إيّاه هجر، والدين الذي به كذب، والصراط الذي عنه نكب ... » إلى تمام الخطبة المنقولة في الروضة (١٠).

## ٣٧ ــ وبإسناده عن زرارة عن أبي جعفر عُيُّ ۖ في قوله: ﴿ لَتَرْكَبُّنَّ طَبَقاً عَنْ

(١) الحبرّ: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ٧.

<sup>(</sup>٣) الزخرف : ٣٨.

<sup>(</sup>٤) الفرقان : ٢٨ ــ ٢٩.

<sup>(</sup>٥) البحار ٢٤ : ١٩، عن الروضة من الكافي ٨ : ٢٧ ـ ٢٨.

طَبَقٍ ﴾ '' قال: يا زرارة ألم تركب هذه الأُمّة بعد نبيّها طبقاً عن طبق في أمر فلان وفلان '''.

٣٨ وبإسناده عن زرين صاحب الأنماط عن أحدهما عليه قال: من قال: «اللهم إني أشهدك وأشهد ملائكتك المقرّبين وحَمَلَةِ عرشك المصطفين أنّك أنت الله لا إله إلاّ أنت الرحمن الرحم ، وأنّ محمّداً عبدك ورسولك، وأنّ فلان بن فلان إمامي فيذكر أئمة الهدى الاثني عشر عَبْهَا ويقول: وأبرأ من فلان وفلان وفلان، يذكر أسهاءهم، فإن مات في ليلته دخل الجنّة الله.

٣٩ ـ وبإسناده عن حمّاد بن عيسى عن بعض أصحابه رفعه إلى أمير المؤمنين عليه أنّه قال : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدىً وَلا كِتابٍ مُنيرٍ ثانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبيلِ اللهِ ﴾ أنا، قال : هو الأوّل ثاني عطفه إلى الشاني، وذلك لمّا أقام رسول الله عَيْبَيْنَهُ أمير المؤمنين عَنْبُهِ علماً للناس وقال : والله لا نفي مهذا أبداً (٥).

• ٤ ـ وبإسناده عن الهيثم عبد الرحمن عن الرضا عن آبائه عَلِمَهُا في قـوله

(١) الانشقاق: ١٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٤: ٣٥. عن أصول الكافي ١: ٤١٥

<sup>(</sup>٣) أُصول الكافي ٢ : ٥٢٢.

<sup>(</sup>٤) الحجّ : ٨ \_ ٩ .

<sup>(</sup>٥) البحار ٢٤: ٢٤، عن تأويل الآيات الطاهرة ١: ٣٣٣.

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ............... ٩٩

تعالىٰ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُهُ فَهُوَ فِي عَيْشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾ ﴿، قال: نزلت في على بن أبي طالب عَلَيُلًا ، ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوازِينَهُ فَأَمُّهُ هَاوِيَة ﴾ ﴿، قال: نزلت في الثلاثة اللهِ.

13 - روى الشيخ المفيد بإسناده إلى محمد بن سائب الكلبي قال: كمّا قدم الصادق عليه العراق نزل الحيرة، فدخل عليه أبو حنيفة وسأله عن مسائل، وكان ممّا سأله أن قال له: جعلت فداك، ما الأمر بالمعروف؟ فيقال عليه المعروف، يا أبا حنيفة، المعروف في أهل السماء المعروف في أهل الأرض وذاك أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه الله على تقلد : جعلت فداك، فما المنكر؟ قال: اللذان ظلماه حقّه وابتزاه أمره وحملا الناس على كتفه الله .

27 ـ وبإسناده عن إسحاق بن عمّار عن أبي الحسن موسى عليه في حديث طويل \_ يقول فيه : \_ يا إسحاق، إن في النار لوادياً يقال له : سقر، لم يتنفّس منذ خلقه الله ... إلى أن قال : وإن في ذلك القليب لحيّة يتعوّذ جميع أهل ذلك القليب من خبث تلك الحيّة ونتنها وقذرها وما أعدّ الله في أنيابها من السمّ لأهلها وإن في جوف تلك الحيّة لصناديق فيها خمسة من الأمم السالفة وإثنان من هذه الأمة.

قال: قلت: جعلت فداك، ومن الخمسة ومن الإثنان؟ ... ومن هذه الأُمّـة

<sup>(</sup>١) القارعة ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) القارعة ٨ ـ ٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣٦: ٦٧. عن تأويل الآيات ٢: ٨٤٩.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٠: ٢٠٨، عن التأويل ٢: ٨٥٢.

۱۰۰ ....... هذه هي البراءة الأعرابيان...» ١٠٠

27 وبإسناده عن حنان بن سدير عن رجل من أصحاب أبي عبد الله عليُّلا قال : سمعته يقول : إنّ أشدّ الناس عذاباً يوم القيامة لسبعة نفر : أوّ لهم ابن آدم الذي قتل أخاه، وغرود الذي حاج إبراهيم في ربّه، واثنان في بني إسرائيل هوّ دا قومهم ونصّراهم وفرعون الذي قال : ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ ﴾ واثنان من هذه الأُمّة (٢).

22 ـ بإسناده عن جابر الجعني ـ في حديث طويل ـ وفيه: ثمّ خاطب الله عزّ وجلّ في ذلك الموقف محمّداً فقال: يا محمّد ﴿ إِذَا رَأَوًا ﴾ الشكّاك والجاحدون ﴿ تِجَارَةً ﴾ يعني الأوّل ﴿ أَوْ لَمُواً ﴾ يعني الثاني ﴿ أَنْ صَرَفوا إِلَيْها ﴾ ... ﴿ قُلُ ﴾ يا محمّد ﴿ ما عِنْدَ اللهِ ﴾ من ولاية عليّ والأوصياء ﴿ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجارَةِ ﴾ يعني بيعة الأوّل والثاني ... ".

20 ـ عن عمرو بن ثابت قال: سألت أبا جعفر عليَّا عن قول الله ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذْ مِنْ دونِ اللهِ أَنْداداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ ﴾ (٤)، قال: فقال: هم والله أولياء فلان وفلان وفلان اتّخذوهم أثمة دون الإمام الذي جعله الله للناس إماماً فذلك قول

<sup>(</sup>١) البحار ٨: ٣١٠، عن الخصال ٢: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ١١: ٢٣٣، عن الخصال ٢: ٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ٨٩: ٢٧٨، عن الاختصاص: ١٢٨\_ ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٦٥.

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ..........

27 ـ الباقر والصادق عَلِمُتِكِ قال: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ﴾ أن عـ تيق وابسن الصهّاك وبنو أميّة ومن تولّاهم الله .

27 - المناقب: حدّث أبو عبد الله محمد بن أحمد الديلمي البصري عن محمد ابن أبي كثير الكوفي قال: كنت لا أختر صلاتي ولا أستفتحها إلاّ بلعنها، فرأيت في منامي طائراً معه تور من الجوهر فيه شيء أحمر شبه الخلوق، فنزل إلى البيت الحيط برسول الله عَنْ الحرج شخصين من الضريح فخلقها بذلك الخلوق في عوارضها ثمّ ردّهما إلى الضريح وعاد مرتفعاً، فسألت من حولي: من هذا الطائر؟ وما هذا الخلوق؟ فقال: هذا ملك يجيء في كلّ ليلة جمعة يخلقها، فأعز عجني ما رأيت، فأصبحت لا تطيب نفسي بلعنها، فدخلت على الصادق عَنْ الله المقل رآني ضحك فأصبحت لا تطيب نفسي بلعنها، فدخلت على الصادق عَنْ الله المقل رآني ضحك

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦٥ \_ ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٢: ١٣٧، عن الاختصاص: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) الشمس: ٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٤: ٧٤، عن مناقب ابن شهر آشوب ١: ٣٤٣.

وقال: رأيت الطائر؟ فقلت: نعم يا سيّدي. فقال: اقرأ: ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لَيَحْزَنَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئاً إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾ (١)، فإذا رأيت شيئاً تكره فاقرأها، والله ما هو بملك موكّل بهما لإكرامهما، بل هو ملك موكّل بمشارق الأرض ومغاربها إذا قتل قتيل ظلماً أخذ من دمه فطوّقهما به في رقابهما لأنّهما سبب كلّ ظلم مذكانا (١).

24 وأخيراً وليس بآخر لو لم يكن لنا إلاّ الخطبة الشقشقية في رجحان ووجوب لعن الظالمين لكفانا دليلاً وحجة، فإنّ في كلام أمير المؤمنين وسيد المظلومين على عليه في نهج البلاغة وغيره مواضع كثيرة ومتعدّدة تدلّ بالصراحة على مظلومينه عليه في من التوجع والتألم ما يفت الكبد ويوهي الجلد وأكثرها مرويّ عن طرق أهل السنّة، وما من شيء إلا وقد ذكر الشيخ عزّ الدين عبد الحميد ابن أبي الحديد بإسناده من طرقهم، ومن ذلك الخطبة المعروفة بالشقشقيّة، وحقًا كلام الإمام إمام الكلام، دون كلام الخالق وفوق كلام الخلوق.

«ومن خطبة له عليُّ وهي المعروفة بالشقشقيّة، وتشتمل على الشكوى من أمر الخلافة ثم ترجيع صبره عنها ثم مبايعة الناس له الله:

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١٠.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٧: ١٢٤. عن المناقب ٤: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: صبحي الصالح : ٤٨، الخطبة الثالثة.

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ........... ١٠٣

كشحاً، وطفقت أرتئي بين أن أصول بيدٍ جذَاء، أو أصبر على طخية عمياء، يهرم فيها الكبير ويشيب فيها الصغير ويكدح فيها مؤمن حتى يلق ربّه، فرأيت أن الصبر على هاتا أحجى، فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجى، أرى تراثي نهباً، حتى مضى الأوّل لسبيله فأدلى بها إلى فلان بعده، ثمّ تمثّل بقول الأعشى:

شـــتّان مــا يــومي عـــليٰ كــورها ﴿ ويـــوم حـــيّان أخـــى جـــابر

فيا عجباً !! بينا هو يستقيلها في حياته إذ عقدها لآخر بعد وفاته \_لشّد ما تشطّرا ضرعيها ! \_ فصيّرها في حوزة خشناء يغلظ كَلمُها ويخشن مسّمها ويكــثر العثار فيها، والاعتذار منها، فصاحبها كراكب الصعبة إن أشنق لها خَرَم وإن أسلس لها تقحّم، فمني الناس \_لعمر الله \_ بخبط وشهاس وتلوّن واعتراض، فصبرت عــليّ طول المدّة وشدّة المحنة، حتى إذا مضى لسبيله جعلها في جماعة زعم أني أحدهم، فيا لله وللشوري، متى اعترض الريب في مع الأوَّل منهم حتى صرت أقرن إلى هذه النظائر، لكنَّى أَسْفَفْتُ إِذْ أَسْفُوا وطرت إذْ طَارُوا، فَصْغَى رَجِّلُ مِنْهُمُ لَضْغَنَّهُ وَمَال الآخر لصهره مع هنِّ وهنِّ إلىٰ أن قام ثالث القوم نافجاً حضنيه بين نثيله ومعتلفه، وقام معه بنو أبيه يخضمون مال الله خضم الإبل نبتة الربيع إلى أن انستكث فستله. وأجهز عليه عمله، وكبت به بطنته، فما راعني إلاّ والناس كعرف الضبع إليَّ ينثالون علىَّ من كلَّ جانب، حتى لقد وطئ الحسنان وشق عطفاي مجتمعين حولي كربيضة الغنم، فلمَّا نهضت بالأمر نكثت طائفة ومرقت أخرى، وقسط آخرون، كأنَّهم لم يسمعوا كلام الله سبحانه حيث يقول: ﴿ تِلنَّكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُها لِلَّذِينَ لا يُريدونَ عُلُوًّا في الأرْضِ وَلا فَساداً وَالعاقِبَةُ لِلسُّمُّتَقِينَ ﴾ ، بلي والله لقد سمعوها ووعوها ، ولكنّهم حليت الدنيا في أعينهم وراقهم زبرجها! أما والذي فلق الحبّة وبـرأ النســمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجّة بوجود الناصر وما أخذ الله على العلماء أن لا يقارّوا

علىٰ كظة ظالم ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت آخرها بكأس أوّلها، ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عفطة عنز!

قالوا: وقام إليه رجل من أهل السواد عند بلوغه إلى هذا الموضع من خطبته فناوله كتاباً (قيل: إنّ فيه مسائل كان يريد الإجابة عنها) فأقبل ينظر فيه (فلمّا فرغ من قراءته) قال له ابن عباس: يا أمير المؤمنين، لو اطّر دت خطبتك من حيث أفضيت؟ فقال: هيهات يا ابن عباس، تلك شقشقة هدرت ثمّ قرّت.

قال ابن عباس: فوالله ما أسفت على كلام قطّ كأسفي على هـ ذا الكـلام أن لا يكون أمير المؤمنين للنُجُلِم بلغ منه حيث أراد.

أقول: لقد شرح الأعلام هذه الخطبة الشهيرة بشروح كثيرة، ضمن شرحهم لنهج البلاغة، كشرح ابن أبي الحديد وابن ميثم البحراني والسيّد الخوئي وغيرهم، وكذلك شرحوها مستقلاً في كتب ورسائل.

29 - المهج بإسناده قال أبو جعفر محمد بن إسماعيل بن بزيع عن الرضا عليه وبكير بن صالح عن سليمان بن جعفر الجعفري عن الرضا عليه قالا: دخلنا عليه وهو ساجد في سجدة الشكر فأطال في سجوده ثم رفع رأسه فقلنا له: أطلت السجود.

فقال: من دعا في سجدة الشكر بهذا الدعاء كان كالرامي مع رسول الله عليُّالِدِ يوم بدر، قالا: قلنا فنكتبه ؟

قال: اكتبا: إذا أنت سجدت سجدة الشكر فقل:

اللهم العن اللذين بدّلا دينك، وغيّرا نعمتك، واتّهما رسولك عَلِيَهُولَا ، وخالفا مُلّتك، وصدّا عن سبيلك، وكفّرا آلاءك وردًا عليك كلامك، واستهزء آ برسولك،

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ .................

وقتلا ابن نبيّك، وحرّفا كتابك، وجعدا آياتك، وسخرا بآياتك واستكبرا عين عبادتك وقتلا أولياءك، وجلسا في مجلس لم يكن لهما بحق، وحملا الناس على اكتاف آل محمد عليهم الصلوات والسلام.

اللهم العنها لعناً يتلو بعضه بعضاً، واحسرهما وأتباعها إلى جهنّم زُرقاً زُرقاً، اللهم إنّا نتقرّب إليك باللعنة عليها والبراءة منها في الدنيا والآخرة، اللهم العن قتلة أمير المؤمنين وقتلة الحسين بن علي ابن بنت رسولك، اللهم زدهما عذاباً فوق العذاب وهواناً فوق هوان وذلاً فوق ذلّ وخزياً فوق خزي، اللهم دعّها في النار دعّاً، وأركسها في أليم عذابك ركساً. اللهم احشرهما وأتباعها إلى جهنّم زمراً.

اللهم فرّق جمعهم وشتت أمرهم وخالف بين كلماتهم، وبدّد جماعتهم والعن أمّتهم واقتل قادتهم وسادتهم وكبراءهم، والعن رؤساءهم واكسر رايتهم، وألق البأس بينهم، ولا تبق منهما ديّاراً، اللهم العن أبا جهل والوليد لعناً يتلو بعضه بعضاً ويتبع بعضه بعضاً، اللهم العنها لعناً يتعود منه أهل النار ومن عذابتهما، اللهم العنهما لعناً لا يخطر لأحدٍ ببال، اللهم العنهما في مستسر سرّك وظاهر علانيتك، وعدّبهما عذاباً في التقدير، وفوق التقدير، وشارك معهما ابنتهما وأشياعهما ومحسبتهما ومن شايعهما إنّك سميع الدعاء.

يقول العلامة المجلسي في بيان هذا الخبر الشريف: وقوله عَنْيُة «اللهمّ العنهما» بعد ذكر أبي جهل والوليد الضمير راجع إلى الأوّلين الغاصبين المذكورين في أوّل الدعاء وذكر هذين الكافرين هنا للإبهام على المخالفين تقيّة، وليكون للشيعة مفرّ عند اطّلاع المخالفين عليه، بل لا يبعد أن يكون أبو جهل كناية عن (الأوّل) لأنّه كان أباً للجهالة مربّياً له، والوليد عن (الثاني) لأنّه ولد من غير أبيه، أو لأنّه لدناء،

• ٥ - المصباح وغيره بسندهم في أدعية الصباح: ثمّ تقول: اللهمّ إنيّ أستغفرك في هذا الصباح وفي هذا اليوم لأهل رحمتك وأبرأ إليك من أهل لعنتك، اللهمّ إنيّ أصبحت أبرأ إليك في هذا اليوم وفي هذا الصباح ممّن نحن بين ظهرانيهم من المشركين وما كانوا يعبدون إنّهم كانوا قوم سوء فاسقين.

اللهم اجعل ما أنزلت من السماء إلى الأرض بركة على أوليائك وعذاباً على أعدائك، اللهم والإمن والإيمان كلّما طلعت شمس أو غربت، اللهم اغفر لي ولوالدي وارحهما كما ربياني صغيراً، اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات الأحياء منهم والأموات إنّك تعلم متقلّبهم ومشواهم، اللهم احفظ إمام المسلمين بحفظ الإيمان، وانصره نصراً عزيزاً، وافتح له فتحاً يسيراً، واجعل لإمام المسلمين من لدنك سلطاناً نصيراً، اللهم العن الفرق الخالفة على رسولك والمتعدّية لحدودك، والعن أشياعهم وأتباعهم، وأسألك الزيادة من فضلك والاقتداء بما جاء من عندك، والتسليم لأمرك، والمحافظة على ما أمرت به، لا أبغى به بدلاً، ولا أشترى به ثناً قليلاً... اللهم المبدلاً، ولا أشترى به ثناً قليلاً... اللهم المبدلاً، ولا أشترى به ثناً قليلاً... اللهم المبدلاً ولا أشترى به ثناً قليلاً ... اللهم المبدلاً ولا أشترى به ثناً قليلاً ... اللهم المبدلاً والمحافظة على ما أمرت به المناه والمناه والأشترى به ثناً قليلاً ... اللهم المبدلاً والمحافظة على ما أمرت به المناه والمناه 
٥١ ـ مصباح الشيخ الطوسي والبلد الأمين وجنَّة الأمان: يستحبُّ أن يدعو

<sup>(</sup>١) الخبر والبيان في بحار الأنوار ٨٣: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٨٣: ١٥١.

الإنسان بعد الفراغ من صلاته: (اللهم صلّ على محمد المصطفى خاتم النبيّين، اللهم صلّ على على على أمير المؤمنين وعاد من عاداه والعن من ظلمه، واقتل من قتل الحسن والحسين والعن من شرك في دمها، وصلّ على فاطمة بنت رسول الله عَنْ والعن من آذى نبيّك فيها، وصلّ على رقيّة وزينب والعن من آذى نبيّك فيها، وصلّ على إبراهيم والقاسم ابني نبيتك، وصلّ على الأئمة من أهل بيت نبيتك أثمة الهدى وأعلام الدين أثمة المؤمنين، وصلّ على ذرّية نبيّك صلّى الله عليه وعليهم السلام ورحمة الله وبركاته الله المؤمنين،

بنظري إنّما ورد اللعن في لسان الأدعية اليومية، ولا سيمّا بعد كلّ صلاة والصلوات الواجبة خمس مرّات بعني أنّه في كلّ يوم ولخمس مرّات لا أقل، أن يدعو الإنسان المؤمن بهذه الأدعية، وذلك بعد صلاته التي هي أفيضل الأعلل. وساعتها من أفضل الساعات، ويقبل الدعاء بعدها، ومن الأدعية بالمعنى الأعمّ، فإنّ الدعاء تارةً له وتارةً عليه لعن الظالمين لا سيمّا الأوّل والثاني فإنّها أساس الظلم والجور في أمّة محمد تَنْفَوْلُهُ إلى يوم القيامة، فها أحق الخلق بطرد الله ولعنه وعذابه، فعلى سيرتها وتحريفها وعدائها وكفرهما اقتدى الظالمون والطغاة والجبابرة في كلّ عصر ومصر، فاللعن بعد كلّ صلاة كالحمد والتسبيح في كلّ صلاة، أمّا هو لتركيز العقيدة ورسوخها في وجود المؤمن حتى يتجلى في جوارحه وجوانحه كما يتجلى الولاء، فها نوران في قلب المؤمن كالخوف والرجاء لو وزن هذا على هذا كما يتجلى الولاء، فها نوران في قلب المؤمن كالخوف والرجاء لو وزن هذا على هذا كما يزدد، وبهما يحلّق الداعى المؤمن في سماء القرب والفضيلة والكمال.

ولنرجع مرّة أخرى لنعيش في أجواء الدعاء الذي قال الله في شأنه :

7 m 1 m 1 ti 15 1

<sup>(</sup>١) البحار ٨٣: ٤٢.

١٠٨ ..... هذه هي البراءة
 ﴿ قُلْ ما يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْ لا دُعائِكُمْ ﴾.

والدعاء مخَّ العبادة، وسلاح المؤمن، وجنَّة الله الواقية، فمن الأدعية في المقام:

٥٢ ـ البلد الأمين وجنة الأمان: هذا الدعاء رفيع الشأن عظيم المنزلة، ورواه عبد الله بن عباس عن على عليه أنه كان يقنت به، وقال: إنّ الداعي به كالرامي مع النبي عَلِيَهُو في بدر وأحد بألف ألف سهم \_ويسمّى دعاء صنمي قريش ""\_.

ومنهم: الشيخ عيسىٰ بن علي الأردبيلي نَتَىٰ في كتابه (الحجّة) خطّي في مكتبة السيّد الكليايگافي ـ قم ـ برقم ج ٣ ( ١٨٣٧). ومن الكتب دعاى صنمى قريش وشرح ثواب آن به فارسى، خطي في مكتبة مدرسة الفيضية بقم برقم ج ٢ ( ٥ / ١٩٨٩).

ومنهم : محمد مهدي بن علي المتوفيّ ١١٢٩ في كـتاب (ذخــر العــالمين في شرح دعــاء الصنمين) في مكتبة السيّد النجني برقم ج١ (٣٢٦).

ومنهم : يوسف الطوسي من أعلام القرن التامن في كتاب شرح دعاء صنمي قريش خطّي في مكتبة السيّد النجني بقم برقم ج ٨ (٣٠٠٨).

ثُمُّ إِنَّ لَهَذَا الدَّعَاءُ شَرُوحًا أُخَرَ أَدْرَجُهَا فِي الذَّرِيعَةُ فِي مُواطَنَ مُتَعَدِّدَةً، لاحظ ٤ / ١٠٢. و ١٠ / ٩، و ١١ / ٢٣٦ و ١٣ / ٢٥٦ و ١٥ / ١٢٣ و ٢٨٩ و ١٩ / ٧٣\_٤٤ وغيرها.

وهناك كتب أخرى في مثالب أعداء الله ومطاعنهم. منها : مطاعن ـ خطّي في مكتبة ملي ملك بطهران برقم ج ٦ (١٤ / ٢٠٩٩). ومنها : مطاعن الثلاثة ـ ج ٩ (٦ / ٦٠١). ومنها :

<sup>(</sup>١) لقد شرح العلماء الأعلام هذا الدعاء الجليل، منهم: الشيخ أسعد بن عبد القادر الإصفهاني من أعلام القرن الثامن في كتابه (الولاء في شرح دعاء «صنمي قريش») وهو خطّي في مكتبة (استان قدس رضوي مشهد) برقم (١٠/ ٦٩٣).

اللهم العن صنمي قريش وجِبتها وطاغوتها وإفكها وابنتهها اللذين خالفا أمرك وأنكرا وحيك وجحدا إنعامك وعصيا رسولك وقلبا دينك وحرّ فا كتابك وعطّلا أحكامك وأبطلا فرائيضك وألحدا في آياتك وعاديا أولياءك وواليا أعداءك وخرّبا بلادك وأفسدا عبادك. اللهم العنهما وأنصارهما فقد أخربا

مطاعن ... في مكتبة السيّد الكليايگاني برقم ج ٣ (٣ / ١٩٦٥). ومنها : بندي در طعن خلفاي ... في مكتبة شواري ملّي ج ١٤ ( ١ / ٤٩٠٠). ومنها : اللعن على مخالق أهل البيت عَبْشٌ في مكتبة ملّى ملك ج ٥ ( ٢ / ٥٧٩ ). ومنها : دوازده لعن منسوب به خواجه نـصير الدين في مكتبة استان قدس ج ١٥٥ ( ٤ / ٩١٨٢). ومنها : كتاب (نفحات اللاهوت في لعن الجبت والطاغوت) للفقيه المحقِّق الكركي في مكتبة السيِّد النجني مطبوع برقم ٦٩٠٠٥ وبحار الأنوار في مجلَّداته لا سمَّ كتاب الفتن والمحن ج ٢٩ ـ ٣٠ ـ ٣١. ومنها : تشييد المطاعن للحجَّة الكبرى السيِّد محمد مكي الموسوي مطبوع في مجلَّدين يوجد في مكتبة السيِّد النجق بـرقم ( ١٧٦٦٢٧ ) ويقول عن هذا الكتاب القيّم الشيخ محمد مرعى الأنطاكي السوري السنيّ . الشافعي الذي استبصر وكتب كتابه المعروف ( لماذا اخترت مذهب أهل البيت عَيْثُكُمْ ) فقال في كتابه : إنَّ كتاب تشييد المطاعن لهو من أنفس الكتب وأجلُّها قدراً وأعظمها مكانة، ولعمر الله إنَّه لجوهرة قيَّمة ودرَّة فريدة ونادرة ثمينة يتيمة الدهر ومعجزة العصر ومفخرة الأيام. لم يأتِ مؤلف بمثله مؤلفاً. سبق فلم يسبق وتقدّم فلم يلحق. ولقد جمع فيه ما لم يوجد في غيره من المؤلفات الضخمة المشهود لها من كبار علياء الاسلام وفطاحلهم، لا يغين من اقتناه ولم يحهل من احتواه، وكم قد اهتدى بهذا السفر العظيم أقوام جمَّة وطوائف عدَّة بمَّن لا يحصي عدَّهم في ا هذا الإملاء وذلك في بلاد الهند وغيرها من البلاد الإسلاميّة وغير الإسلامية فــاستبصروا. وأخذوا بمذهب الشيعة الأبرار مذهب أهل بيت رسول الله عَلِيْهِ الذي لم يرتاب أحد على ا حقيقته وصحّته إلّا مكابر معاند... بيت النبوّة وردما بابه ونقضا سقفه وألحقا سهاءه بأرضه وعاليه بسافله وظاهره بباطنه واستأصلا أهله وأدبا أنصاره وقتلا أطفاله وأخليا منبره من وصيّه ووارثه وجحدا نبوّته وأشركا بربّهها، فعظّم ذنبهها وخلّدهما في سقر ومها أدراك مها سقر لا تبقي ولا تذر.

اللهم العنهم بعدد كل منكر أتوه وحق أخفوه ومنبر علوه ومنافق وللوه ومؤمن أرجوه وولي آذوه وطريد آووه وصادق طردوه وكافر نصروه وإمام قهروه وفرض غيروه وأثر أنكروه وشر أضمروه ودم أراقوه وخبر بدّلوه وحكم قلبوه وكفر أبدعوه وكذب دلسوه وإرث غصبوه وفيء اقتطعوه وسحت أكلوه وخمس استحلوه وباطل أسسوه وجور بسطوه وظلم نشروه ووعد أخلفوه وعهد نقضوه وحلال حرّموه وحرام حلّلوه ونفاق أسرّوه وغدر أضمروه وبطن فتقوه وضلع كسروه وصك مزّقوه وشمل بدّدوه وذليل أعزّوه وعزيز أذلّوه وحق منعوه وإمام خالفوه.

اللهم العنهما بكل آية حرّفوها وفريضة تركوها وسنّة غيروها وأحكام عطّلوها وأرحام قطعوها وشهادات كتموها ووصيّة ضيّعوها وإيمان نكثوه ودعوى أبطلوها وبيّنة أنكروها وحيلة أحدثوها وخيانة أوردوها وعقبة ارتقوها وباب دحرجوها وأزياف لزموها وأمانة خانوها.

اللهم العنهما في مكنون السرّ وظاهر العلانية لعناً كثيراً دائباً أبداً دائماً سرمداً لا انقطاع لأمده ولا نفاد لعدده، يغدو أوّله ولا يروح آخره، لهم ولأعوانهم وتحبيهم ومواليهم والمسلمين لهم والمائلين إليهم والناهضين بأجنحتهم والمقتدين بكلامهم والمصدّقين بأحكامهم.

ثَمَ يقول : اللهم عذبهم عذاباً يستغيث منه أهل النار آمين ربّ العالمين » أربع

هذا وإليك الخبر الشريف الذي وعدتك به الدالّ على أنّ الأوّل والثاني هما سبب كلّ ظلم منذ كانا.

20 - جاء في المناقب "بسنده عن محمد بن أبي كثير الكوفي قال: كنت لا أختم صلاتي ولا أستفتحها إلا بلعنها فرأيت في منامي طائراً معه تور إناء من صفر أو حجارة كالإجانة وقد يتوضّاً منه من الجوهر فيه شيء أحمر شبه الخلوق حضرب من الطيب أعظم أجزائه الزعفران فنزل إلى البيت المحيط برسول الله يَتَكِنَّلُهُ ثُمّ أخرج شخصين من الضريج فخلتها بذلك الخلوق في عوارضها ثمّ ردّهما إلى الضريج وعاد مرتفعاً، فسألت من حولي من هذا الطائر؟ وما هذا الخلوق؟ فقال: هذا ملك يجيء في كلّ ليلة جمعة يخلقها، فأعزعجني ما رأيت الخلوق؟ فقال: هذا ملك يجيء في كلّ ليلة جمعة يخلقها، فأعزعجني ما رأيت فأصبحت لا تطيب نفسي بلعنها، فدخلت على الصادق عليه فلما رآني ضحك فأصبحت لا تطيب نفسي بلعنها، فدخلت على الصادق عليه فلما رآني ضحك وقال: رأيت الطائر؟ فقلت: نعم يا سيدي. فقال: إقرأ ﴿ إنّا النّبُوي مِنَ الشّيطانِ ليَحزنَ الّذينَ آمَنوا وَلَيْسَ بِضارًهمْ شَيْناً إلّا بِإذْنِ اللهِ ﴾ فإذا رأيت شيئاً تكره فاقرأها والله ما هو ملك موكل بها لإكرامها، بل هو ملك موكل بمشارق الأرض ومغاربها إذا قتل قتيل ظلماً أخذ من دمه فطوقها به في رقابها لأنّهما سبب كمل ظلم مذكانا "".

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٨٢ : ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المناقب ٣: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٧: ١٢٤.

وأوّل ظلمهما بعد رحلة رسول الله تَنْتُولَهُ عَصبهما وظلمهما فــاطمة الزهــراء عَلِيْهُكُ ، وإليك الخبر التالي، وإنّ إمامك الصادق عَلَيْهُ يدعو لامــرأة لعــنت ظــالمي فاطمة الزهراء عَلَيْكُ :

20 - البحار بسنده عن بشار المكاري قال: دخلت على أبي عبد الله على الله على الله على الله على الله على الله بالكوفة وقد قدّم له طبق رطب طبرزد وهو يأكل فقال: يا بشّار، ادنُ فكُل. فقلت: هنّاك الله وجعلني فداك، قد أخذتني الغيرة من شيء رأيته في طريق! أوجع قلبي وبلغ مني. فقال لي: بحقي لما دنوت فأكلت، قال: فدنوت فأكلت. فقال لي: حديثك. قلت: رأيت جلوازاً يضرب رأس أمرأة ويسوقها إلى الحبس وهي تنادي بأعلى صوتها: المستغاث بالله ورسوله، ولا يغيثها أحد. قال: ولم فعل بها ذلك؟ قال: صعت الناس يقولون إنها عثرت فقالت: لعن الله ظالميك يا فاطمة، فارتكب منها ما ارتكب.

قال: فقطع الأكل ولم يزل يبكي حتى ابتلّ منديله ولحيته وصدره بالدموع ثمّ قال: يا بشّار، قم بنا إلى مسجد السهلة فندعو الله عزّ وجلّ ونسأله خلاص هذه المرأة، قال: ووجّه بعض الشيعة إلى باب السلطان، وتقدّم إليه بأن لا يبرح إلى أن يأتيه رسوله، فإن حدث بالمرأة حدث صار إلينا حيث كنّا، قال: فصرنا إلى مسجد السهلة وصلى كلّ واحد منّا ركعتين، ثمّ رفع الصادق عليّه يده إلى السماء وقال: أنت الله الحل آخر الدعاء \_قال: فخرّ ساجداً لا أسمع منه إلّا النفس ثمّ رفع رأسه، فقال: قم فقد أطلقت المرأة.

قال: فخرجنا جميعاً فبينها نحن في بعض الطريق، إذ لحق بنا الرجل الذي وجُهناه إلى باب السلطان، فقال له عليه : ما الخبر؟ قال: قد أطلق عنها. قال: كيف

أبرز مصاديق الملعونين في التأريخ ...............

كان إخراجها. قال : لا أدري ولكنّني كنت واقفاً على باب السلطان إذ خرج حاجب فدعاها وقال لها : ما الذي تكلّمتِ ؟ قالت : عثرت فقلت : لعن الله ظالميك يا فاطمة، ففعل بي ما فُعل. قال : فأخرج مائتي درهم وقال : خذي هذه واجعلي الأمير في حلّ، فأبت أن تأخذ فلمّا رأى ذلك منها، دخل وأعلم صاحبه بذلك، ثمّ خرج، فقال : انصر في إلى بيتك فذهبت إلى منزلها.

فقال أبو عبد الله عليه البت أن تأخذ المائتي درهم ؟ قال : نعم، وهي والله محتاجة إليها. قال : فأخرج من جيبه صرة فيها سبعة دنانير وقال : إذهب أنت بهذه إلى منزلها فاقرئها مني السلام وادفع إليها هذه الدنانير، قال : فذهبنا جميعاً فأقرأناها منه السلام، فقالت : بالله أقرأني جعفر بن محمد السلام ؟ فقلت لها : رحمك الله، والله إنّ جعفر بن محمد أقرأني السلام. فشقت جيبها ووقعت مغشية عليها. قال : فصبرنا حتى أفاقت وقالت : أعدها علي فأعدناها عليها، حتى فعلت ذلك ثلاثاً، ثمّ قلنا لها : خذي ! هذا ما أرسل به إليك وأبشري بذلك، فأخذته منا وقالت : سلوه أن يستوهب أمته من الله، فما أعرف أحداً تُوسِّل به إلى الله أكثر منه ومن آبائه وأجداده عليه إلى الله أكثر منه ومن آبائه وأجداده عليها.

قال: فرجعنا إلى أبي عبد الله عَلَيُهِ فجعلنا نحدَثه بما كان منها، فجعل يبكي ويدعو لها ثمّ قلت: ليت شعري متى أرى فرج آل محمد عَلَيَكِم ؟ قال: يا بشّار، إذا توفّى ولي الله وهو الرابع من ولدي في أشدّ البقاع بين شرار العباد، فعند ذلك يصل إلى ولد بني فلان مصيبة سوداء، فإذا رأيت ذلك التقت حلق البطان، ولا مردّ لأمر الله (۱)

<sup>(</sup>١) البحار ٤٧: ٣٨٠.

20 - بصائر الدرجات بسنده عن جابر عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: إنّ من وراء شمسكم هذه أربعين عين شمس ما بين شمس إلى شمس أربعون عاماً، فيها خلق كثير ما يعلمون أنّ الله خلق آدم أو لم يخلقه، وإنّ من وراء قركم هذا أربعين قرأ، ما بين قر إلى قر مسيرة أربعين يوم، فيها خلق كثير ما يعلمون أنّ الله خلق آدم أو لم يخلقه قد ألهموا كما ألهمت النحل لعنة الأوّل والثاني في كلّ وقت من الأوقات، وقد وكّل بهم ملائكة متى لم يلعنوهما عذّبواً!).

قال العلّامة المجلسي تَنْبَرُ : أوردنا كثيراً من الأخبار في ذلك في باب العوالم من كتاب السهاء والعالم.

وهذا يعني أنَّ مسألة لعنهما بالخصوص ليس مسألة تشريعية وتوجب تقرّب العبد إلى الله سبحانه وحسب، بل من المسائل التكوينية التي تتعلّق بخلق آخر غير هذا الخلق، ولله سبحانه في ذلك من الحكمة البالغة يعجز البشر \_إلا الراسخون في العلم \_من حملها ودركها ومعرفتها، وهذا من أسرار الله سبحانه وتعالى.

07 - في الدعاء بعد صلاة عصر يوم الجمعة: (اللهم العن الذين بدّلوا دينك وكتابك وغيروا سنّة نبيّك عليه سلامك وأزالوا الحق عن موضعه ألني ألف لعنة مختلفة غير مؤتلفة، والعن أشياعهم وأتباعهم، ومن رضى بفعالهم من الأوّلين والآخرين) (١٠).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ٨٧: ٨٦.

والتخرين والغادين والماضين والماضين والماضية العن الماضية الماضية المؤللة المسترين والماضية المناك الذين خصصهم بها انتزعوها وأنت المقدر للأشياء وأصفيائك وموضع أمنائك الذين خصصهم بها انتزعوها وأنت المقدر للأشياء لا يغلب قضاؤك ولا يجاوز المحتوم من قدرك كيف شئت وأني شئت، علمك في إرادتك كعلمك في خلقك، حتى عاد صفوتك وخلفاؤك مغلوبين مقهورين مستترين، يرون حكمك مبدلاً، وكتابك منبوذاً وفرائطك محرقة عن جهات شرائعك وسنن نبيتك صلواتك عليه متروكة، اللهم العن أعداءهم من الأولين والآخرين والغادين والرائحين والماضين والغابرين، اللهم العن جبابرة زماننا وأشياعهم وأتباعهم وأحزابهم وإخوانهم إنك على كل شيء قدير.

مه مستطرفات السرائر، بإسناده عن أحمد بن محمّد بن زياد وموسى بن محمّد بن علي قال: كتبت إلى أبي الحسن علي أسأله عن الناصب هل أحتاج في المتحانه إلى أكثر من تقديمه الجبت والطاغوت واعتقاد إمامتهما ؟ فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب ١٠٠٠.

وه \_ بصائر الدرجات، بإسناده قال: قال أمير المؤمنين عَلَيْلِا للحارث الأعور وهو عنده: هل ترى ما أرى؟ فقال: كيف أرى ما ترى وقد نوّر الله لك وأعطاك ما لم يعطِ أحداً؟

<sup>(</sup>١) البحار ٧٢: ١٣٥، عن المستطرفات: ٦٨. وفي الوسائل ٦: ٣٤١.

قال : هذا فلان \_الأوّل \_على ترعة من ترع النار يقول : يا أبا الحسن استغفر لي، لا غفر الله له.

قال : فمكث هنيئة ثم قال : يا حارث ، هل ترى ما أرى ؟ فقال : كيف أرى ما ترى وقد نور الله لك وأعطاك ما لم يعط أحداً.

قال: هذا فلان الثاني على ترعة من ترع النار يقول: يا أبها الحسن، استغفر لي، لا غفر الله له (١٠).

٦٠ ــ تقريب المعارف لأبي الصلاح الحلبي، بإسناده عــن مــولى لعــلي بــن
 الحسين علينالي قال:

كنت معه عليُّه في بعض خلواته، فقلت: إنّ لي عليك حقّاً إلّا تخبرني عـن هذين الرجلين \_الأوّل والثاني \_. فقال: كافران، كافرٌ من أحبّهها.

وعن أبي حمزة الثمالي أنّه سأل علي بن الحسين عليهيّا عنهما فقال: كافران، كافرٌ من تولاًهما أنّا.

17- الخصال، بإسناده عن حذيفة بن اليمان أنّه قال: الذين نفروا برسول الله ناقته في منصرفه من تبوك في قصّة العقبة \_ أربعة عشر: أبو الشرور \_ الأوّل \_ وأبو الدواهي \_ الثاني \_ وأبو المعازف \_ الثالث \_ وأبوه وطلحة وسعد بن أبي وقّاص وأبو عبيدة وأبو الأعور والمغيرة وسالم مولى أبي حذيفة وخالد بن الوليد وعمرو

<sup>(</sup>١) البحار ٤٠: ١٨٥، عن البصائر : ١٢٤.

<sup>(</sup>۲) البحار ۳۱: ٦٣٠.

77 ـ تفسير القمّي، بإسناده في قوله تعالى: ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا كَلِمَةَ الكُفْرِ وَكَفَرُ وَا يَعْدَ إِسْلامِهِمْ ﴾، قال: نزلت في الذين تحالفوا في الكعبة أن لا يردّوا هذا الأمر في بني هاشم، فهي كلمة الكفر، ثمّ قعدوا لرسول الله عَلِيْمُوَاللهُ في العقبة وهمّوا بقتله، وهو قوله: ﴿ وَهَمُوا بِمَالُوا ﴾ (١)(١).

وهناك روايات كثيرة في هذا الباب، راجع البحار ٣١١: ٦٢٤).

٦٣ ـ قال أبان بن تغلب عن أبي عبد الله الإمام الصادق الثُّلا:

لّما نصب رسول الله عَلَيْمَ عليّاً عليّاً عليّه يوم غدير خم فقال: «من كنت مولاه فعليّ مولاه» ضمّ رجلان من قريش رؤوسها وقالا: والله لا نسلّم له ما قال أبداً، فأخبر النبي عَلَيْمَوْنَهُ فسألهم عمّا قالا، فكذّبا وحلفا بالله ما قالا شيئاً، فنزل جبرئيل على رسول الله عَلَيْمَوْنَ بالله ما قالوا ﴾ ... الآية.

قال أبو عبد الله طليُّلا ؛ لقد تولّيا \_الأوّل والثاني \_وما تابا.

ألا فلعنة الله على الكافرين الظالمن الكاذبين الغاصبين المنافقين.

﴿ وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرٌّ مَآبٍ ﴾.

<sup>(</sup>١) البحار ٢١: ٢٢٢، عن الخصال ٢: ٩١.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٧٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٢: ٩٦، عن التفسير ٢٧٧ ( ١: ٣٠١).

هذا إجمال ما أردنا بيانه وغاذج من الروايات الشريفة (الواردة في لعن الظالمين والبراءة منهم، وبيان بعض المصاديق من الملعونين في الدنيا والآخرة، وأنّه يستحبّ لعنهم مؤكّداً، وربما يكون واجباً في مقام إعلان البراءة وإظهار التنفّر منهم، ويكفيك (دّعاء صنمي قريش)، الذي هو دعاء رفيع الشأن عظيم المنزلة، رواه عبد الله بن عباس عن أمير المؤمنين على عليّ أنّه كان يقنت به، وقال: إنّ الداعي به كالرامي مع النبي عَيْمَا في بدر وأحد وحنين بألف ألف سهم.

وقد جاء في البحار أيضاً ( ٢٦٠: ٢٦١. باب ٥٥، حديث ٥ عن البلد الأمين: ٥٥١، الحجرية، فضل ذكر قنوت الأثمة ﷺ، وجنّة الأمان (مصباح الشيخ): ٥٥٠ ـ ٥٥٥ الحجريّة، وباب ثواب اللعن على أعدائهم ٢٧: ٢١٨).

(١) إنّما ذكرت ٢٦) رواية تبركاً بسنبن عمر رسول الله يَتَنَاقَةُ وأمير المؤمنين علي ينج ، وقد جاء في بحار الأنوار (٢١: ٥٠٦، باب ٢٠، ما ورد في لعن بني أميّة وبني العباس وكفرهم، وفي الباب ٥٣ رواية)، و (باب ٣٢، ما ورد في جميع الغاصبين والمرتدّين بجملاً، وفي الباب ٢٠ رواية)، وفي تنم من الصفحة ٥٨٥ إلى آخر الكتاب (الصفحة ٦٦٠، وما ورد في الثلاثة من الظالمين، وفعد ٢٠٠ رواية). راجع إذا أردت التحقيق والشفصيل، ومن الله الشوفيق والتسديد، وإنّه الهادي إلى الفسواب، وإنّه خير ناصرٍ ومعين.

## البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين الميالية

من مظاهر الولاء لأهل البيت عَلَيْكُ زيارة قبورهم وعمارتها بالصلاة والعبادة عندها وغير ذلك، وقد ورد عنهم كيفية زيارتهم، لأنّهم أعرف بأنفسهم من غيرهم، فيعلّمون شيعتهم كيف يخاطبونهم، والذي يلفت النظر في الزيارات المأثورة عنهم، أنها تحتوي على مضامين اللعن بصيغ مختلفة تنبئ عن أهمية ذلك وضرورة اللعن في حياة المؤمن، وأنّه من مظاهر التبرّي من أعداء أهمل البيت عليم المناذج التي تدلّ على أنّ اللعن ممّا يوجب التقرّب إلى الله وإلى رسوله وأهل بيته عليم في وهذا أمر عظيم لا يعرفه إلّا الخواص من المؤمنين، فتدبّر.

(١) البحار ٩٨: ٢٩٠.

فممَّا جاء في الزيارة: (يا أبا عبد الله لقد عظمت المصيبة بك علينا وعللُ جميع أهل الساوات، فلعن الله أمَّةً أسست أساس الظلم والجور عليكم أهل البيت، ولعن الله أمَّة دفعتكم عن مقامكم وأزالتكم عن مراتبكم التي رتَّبكم الله فيها، ولعن الله أمَّة قتلتك ولعن الله المهِّدين لهم بالتمكين من قتالكم، يا أبا عبد الله إنِّي سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم إلى يوم القيامة، فلعن الله آل زياد و آل مروان ولعن الله بني أميّة قاطبة، ولعن الله ابن مرجانة، ولعن الله عمر بن سعد، ولعن الله شمراً، ولعن الله أمّة أسرجت وألجمت وتهيّأت نقتانك ... يا سيّدي يا أبا عبد الله إنّي أتقرّب إلى الله وإلى رسوله وإلى أمير المؤمنين وإلى فاطمة وإلى الحسن وإليك صلّى الله عليك وسلَّم بموالاتك والبراءة ممَّن قاتلك ونصب لك الحرب ومن جميع أعدائكم، وبالبراءة ممتن أشس الجور وبني عليه بنيانه وأجرى ظلمه وجوره عليكم وعللي أشياعكم، برئت إلى الله وإليكم منهم وأتقرّب إلى الله ثمّ إليكم بموالاتكم وموالاة وليَّكم والبراءة من أعدائكم ومن الناصبين لكم الحرب والبراءة من أشياعهم وأتباعهم إنيّ سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم موالٍ لمن والاكم وعدوّ لمن عاداكم فأسأل الله الذي أكرمني بمعرفتكم ومعرفة أوليائكم ورزقني البراءة من أعدائكم أن يجعلني معكم في الدنيا والآخرة... اللهمّ إنّ هذا اليوم تنزل فيه اللعنة علىٰ آل زياد وآل أُميّة وابن آكلة الأكباد اللعين بن اللعين علىٰ لسان نبيّك في كلُّ موطن وموقف وقف فيه نبيُّك يَتَكِينَهُ ، اللهمَ العن أبا سفيان ومعاوية وعلىٰ يزيد بن معاوية اللعنة أبد الآبدين، اللهمّ فضاعف عليهم اللعنة أبداً لقتلهم الحسين، اللهمّ إنّي أتقرّب إليك في هذا اليوم وفي موقني هذا وأيّام حياتي بالبراءة منهم وباللعن عليهم وبالموالاة لنبيك وأهل ببت نبيك عليهالله

ثمّ تقول منة مرّة : اللهمّ العن أوّل ظالم ظلم حقّ محمّد وآل محمد وآخر تابع له

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين ﷺ .....١٢١

على ذلك، اللهمّ العن العصابة التي حاربت الحسين عَيُّ وشايعت وبايعت على قتله وقتل أنصاره، اللهمّ العنهم جميعاً.

ثم تقول مئة مرّة: السلام عليك يا أبا عبد الله وعلى الأرواح التي حلّت بفنائك \_إلى آخر السلام \_. وهذا يدل أنّ اللعن مقدّم على السلام والبراءة مقدّمة على الولاء، وإن كان كلّ واحد منها لازم للآخر، ولكن الظاهر إمّا من باب تقدّم التخلية على التحلية، أو من باب بيان أهميّة الأمر الأوّل على الثاني كما في قوله تعالى: ﴿ يُزَكِّهُمْ وَيُعَلِّمُهُمْ ﴾، فالتزكية والتعليم كلّ واحد منها لازم للآخر، ولكن يقال لبيان عظمة التزكية وأهميّتها في حياة الإنسان قدّمت على التعليم، فتدبّر.

ثمّ تقول: اللهمّ خصّ أوّل ظالم ظلم آل نبيّك باللعن، ثمّ العن أعداء آل محمّد من الأوّلين والآخرين، اللهمّ العن يزيد وأباه والعن عبيد الله بن زياد وآل مروان وبني أميّة قاطبة إلى يوم القيامة.

وفي خبر آخر تقول: اللهم خصّ أنت أوّل ظالم باللعن مني وابدأ به أوّلاً ثمّ الثاني ثمّ الثالث ثمّ الرابع، اللهم العن يزيد بن معاوية خامساً والعن عبيد الله بن زياد وابن مرجانة وعمر بن سعد وشمراً وآل سفيان وآل زياد وآل مروان إلى يوم القيامة (١).

٢ جاء في زيارة الإمام الحسين عليه : (اللهم اكتبني في وفدك إلى خير بقاعك وخير خلقك اللهم العن الجبت والطاغوت والعن أشياعهم وأتباعهم اللهم أشهدني مشاهد الخير كلها مع أهل بيت نبيك ... ٢١.

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ٢٩٤\_ ٢٩٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر: ۱٤٩.

٣ - وفي زيارة أخرى: «... فلعن الله من قتلكم ولعن الله من أمر به، ولعن الله من بلغه ذلك فرضي به، أشهد أنّ الذين انتهكوا حرمتك وسفكوا دمك ملعونون على لسان النبيّ الأمّى.

ثمّ تقول: اللهمّ العن الذين بدّلوا نعمتك وخالفوا ملّتك ورغبوا عن أمرك واتّهموا رسولك وصدّوا عن سبيلك، اللهمّ احش قبورهم ناراً وأجوافهم ناراً واحشرهم وأتباعهم إلى جهنم زُرقاً، اللهمّ العنهم لعناً يلعنهم به كلّ ملك مقرّب وكلّ نبيّ مرسل وكلّ عبد مؤمن امتحنت قلبه للإيمان، اللهمّ العنهم في مستسرّ السرّ وظاهر العلانية، اللهمّ العن جوابيت هذه الأمّة والعن طواغيتها والعن فراعنتها والعن قتلة أمير المؤمنين والعن قتلة الحسين وعذّبهم عذاباً لا تعذّب به أحداً من العالمن ...(١٠).

2- وفي زيارة أخرى: (اللهم إني أشهدك وأشهد من حضرني من ملائكتك أني بهم مؤمن وأني بمن قتلهم كافر، اللهم اجعل لما أقول إياناً حقيقة في قبلبي وشريعة في عملي، اللهم اجعلني ممن له مع الحسين بن علي عليه قدم ثابت واثبتني فيمن استشهد معه، اللهم العن الذين بدّلوا نعمتك كفراً...)(").

٥ ـ و في زيارة أُخرى: (لعن الله أُمَّة قتلتك ولعن الله أُمَّة خذلتك، ولعن الله

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ١٥٨ و ٢٦٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر: ۱۸٦ و ۲۱۵.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين عِينَ .....١٢٣

أُمّة خذلت عنك، اللهم إنّي أشهدك بالولابة لمن واليت ووالته رسلك، وأشهد بالبراءة ممّن برئت منه وبرئت منه رسلك. اللهم العن الذين كذبوا رسلك وهدموا كعبتك وحرّفوا كتابك وسفكوا دماء أهل بيت نبيّك وأفسدوا في بلادك واستذلّوا عبادك، اللهمّ ضاعف لهم العذاب فيا جرى من سبلك وبرّك وبحرك، اللهمّ العنهم في مستسرّ السرائر في سمائك وأرضك...) أنه

7 - وفي زيارة أخرى: (وأشهد أن الذين انتهكوا حرمك وسفكوا دمك ملعونون على لسان النبيّ الأمّي، اللهم العن الذين كذّبوا رسلك وسفكوا دماء أهل بيت نبيّك صلواتك عليهم، اللهم العن قتلة أمير المؤمنين وضاعف عليهم العذاب الأليم، اللهم العن قتلة الحسين بن على عليم العذاب حرّ نارك وأذقهم بأسك وضاعف عليهم عدابك والعنهم لعناً وبيلاً، اللهم احلل بهم نقمتك وأتهم من حيث لا يمتعرون وعذّبهم عذاباً نكراً والعن أعداء نبيتك وأعداء آل نبيّك لعناً وبيلاً، اللهم العن الجبت والطاغوت والفراعنة إنّك على كلّ شيء قدير) اللهم المؤلفة العن الجبت والطاغوت

٧ - وفي زيارة أخرى: (اللهم العن الذين كذبوا رسلك وهدموا كعبتك واستحلّوا حرمك وألحدوا في البيت الحرام وحرّفوا كتابك وسفكوا دماء أهل بيت نبيّك وأظهروا الفساد في أرضك واستذلّوا عبادك المؤمنين، اللهم فضاعف عليهم

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٨: ١٨١.

العذاب الأليم وأجعل لي لسان صدق في أوليائك المصطفين وحبّب إليّ مشاهدهم وألحقني بهم واجعلني معهم في الدنيا والآخرة يا أرحم الراحمين)(١١.

٨ - وفي زيارة أخرى: (ولعن الله أمّة قتلتك ولعن الله أمّة ظلمتك ولعن الله أمّة خذلت عنك، اللهم إنّي أشهد بالولاية لمن واليت ووالت رسلك وأشهد بالبراءة ممّن تبرأت منه وبرئت منه رسلك، اللهم العن الذين كذبوا رسولك وهدموا كعبتك وحرّفوا كتابك وسفكوا دم أهل بيت نبيّك وأفسدوا عبادك واستذلّوهم، اللهم ضاعف لهم اللعنة فيا جرت به سنتك في بـرّك وبحـرك، اللهم العنهم في سائك وأرضك، اللهم واجعل لي لسان صدق في أوليائك وحبّب إليّ مشاهدهم حتى تلحقني بهم وتجعلهم لي فرطاً وتجعلني لهم تبعاً في الدنيا والآخرة) (١٠).

٩ - وفي زيارة أخرى: (اللهم عذّب الفجرة الذين شاقوا رسولك وحاربوا أوليائك وعبدوا غيرك واستحلّوا محارمك، والعن القادة والأتباع ومن كان منهم فخب وأوضع معهم أو رضىٰ بفعلهم لعناً كثيراً...) (٣).

اللهم عذّب الذين حاربوا رسلك وشاقوك
 وعبدوا غيرك واستحلّوا محارمك والعن القادة والأتباع ومن كان منهم ومن رضي

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ٢١٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر: ۱۹۸.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٣٠٥.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على المبارعة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على بفعلهم لعناً كثيراً... اللهم إنّ الأمّة خالفت الأمّة وكفروا بالكلمة وأقاموا على الضلالة والكفر والردى والجهالة والعمى وهجروا الكتاب الذي أمرت بمعرفته والوصيّ الذي أمرت بطاعته فأماتوا الحقّ وعدلوا عن القسط وأضلّوا الاُمّة عن الحقّ وخالفوا السنة وبدّلوا الكتاب وملّكوا الأحزاب وكفروا بالحقّ لما جاءهم ومَسْكوا بالباطل وضيّعوا الحقّ وأضلّوا خلقك وقتلوا أولاد نبيتك عَنْ وخيرة عبادك وأصفيائك وحملة عرشك وخزنة سرّك ومن جعلتهم الحكّام في ساواتك وأرضك، اللهم فزلزل أقدامهم وأخرب ديارهم واكفف سلاحهم وأيديهم وألق الاختلاف فيا بينهم وأوهن كيدهم واضربهم بسيفك الصارم وحجرك الدامع وطمّهم بالبلاء طمّاً وارمهم بالبلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً...) اللهم فالرمهم بالبلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً...) اللهم في اللهم والرمهم بالبلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً...) اللهم في البلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) اللهم في البلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) اللهم في البلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) اللهم في البلاء رمياً وعذبهم عذاباً شديداً نكراً ...) اللهم في البلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) المؤلّو المهم بالبلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) المؤلّو المهم بالبلاء رمياً وعذّبهم عذاباً شديداً نكراً ...) المؤلّو 
11 - وفي زيارة أخرى: (اللهم العن قتلة أصفيائك وأنبيائك وأبناء أنبيائك لعناً وبيلاً واحلل عليهم نقمتك وائتهم من حيث لا يحتسبون كما بدّلوا كلماتك وبدّلوا كتابك واستحلّوا حرامك وأفسدوا في بلادك وتظاهروا على عبادك الذين أذهبت عنهم الرجس وطهرتهم تطهيراً)(٢).

## ١٢ ـ وتقول في زيارة الشهداء عَلِمَيْكُمْ :

في زيارة على الأكبر عليُّا : (لعن الله قوماً قتلوك... حكم الله لك على قاتلك مرّة بن منقذ بن النعمان العبدي لعنه الله وأخزاه ومن شركه في قتلك وكانوا عليك

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٥٣.

طهيراً وأصلاهم الله جهنم وساءت مصراً...).

وفي زيارة عبد الله الرضيع : (لعن الله راميه حسرملة بــن كــاهل الأســدي وذو به...).

وفي زيارة عبد الله بن أمير المؤمنين: (لعن الله قاتله هاني بن شبيت الحضرمي...).

وفي زيارة العباس عَنَيُلا : (لعن الله قاتليه يزيد بن وقاد وحكيم بن الطفيل الطائي و...).

وفي زيارة جعفر بن أمير المؤمنين: (لعن الله قياتله هياني بن ثبيت الحضرمي...).

وفي زيارة عثمان بن أمير المؤمنين: (لعن أنله راميه بالسهم خولي بن يــزيد الأصبحى الإيادي والأباني الدارمي ...).

وهكذا إلى آخر الشهداء في كربلاء ورد لعن قاتليهم في كتاب مولانا صاحب الزمان عليُّلاً كما جاء في البحار ، فعليكم بالمراجعة ١١١.

١٣ - وفي زيارة أخرى لسيد الشهداء على الوأنت يا سيدي بالمنظر الأعلى ترى ولا تُرى، وقد توازر عليه في طاعتك من خلقك من غرّته الدنيا وباع آخرته بالثمن الأوكس وأسخطك وأسخط رسولك على وأطاع من عبادك أهل الشقاق والنفاق وحملة الأوزار المستوجبين النار، اللهم العنهم لعناً وبيلاً وعذّبهم عذاباً ألماً ) ١٠٠.

<sup>(</sup>١) البحار ٩٨: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٨: ٢١٠

12 - وفي زيارة أخرى: (آمنت بالله وبما أنـزل عـليكم وأتـولى آخـركم بما تولّيت به أوّلكم وكفرت بالجبت والطاغوت واللات والعزّى الذين بدّلا نعمتك وخالفا كتابك واتّهما نبيّك وصدّا عن سبيلك، اللهم احشُ قبورهما ناراً وأجوافهما ناراً والعنهما لعناً يلعنهما به كلّ نبيّ مرسل وكلّ ملك مقرّب أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان.

وهذا يعني يا أخي العزيز إنّ اللعن \_ لعن أولئك الظلمة الطغاة لا سيّم الأوّل والثاني اللذين بدّلا نعمة الله وخالفا كتابه واتّهما نبيّه وصدًا عن سبيله \_ من الله أوّلاً \_ فهو اللاعن الأوّل \_ ثمّ كلّ نبيّ مرسل، وكلّ ملك مقرّب، وكلّ مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، ولو ضممنا هذا مع الروايات الكثيرة التي تقول: «إنّ أمرنا أو حديثنا صعب مستصعب لا يتحمّله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان».

نستنتج أنّ اللعن من الصعب المستصعب لا يتحمّله من كان في بلاد الغرب ويفتخر بحرّيتها ومات عنده أضعف الإيمان، لأنّ من يسرى منكراً وما أكثر المنكرات والفحشاء في تلك البلاد فليردعه بيده فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان، وكلّ واحد في تلك الديار الكافرة واقف على نفسه وقلبه، وبصير بما في قلبه، ولو ألتى معاذيره، ويرى أنّه قد مات في قلبه الإنكار القلبي بعد برهة من الزمن، فلا عجب أن يستنكر معتقداته الدينية، ويتبجّح بحرّيته التي علّمته إيّاها ألمانيا الغربيّة !؟

١٥ ـ وعن الإمام الصادق عَلْيُّلَّا في زيارة سيَّد الشهداء قال : (ثمَّ تلعن قاتله

ألف مرّة، يكتب لك بكلّ لعنة أنف حسنة، ويمحىٰ عنك ألف سيّئة، ويرفع لك ألف درجة في الجنّة...! (\*.

ومن الواضح كما ورد في الأخبار الصحيحة أنّ الأوّل والثاني ويوم الرزيّة التي كان يشكوها ابن عباس حبر الأُمّة ويقول: الرزيّة الرزيّة يوم الاثنين هو المنشأ لقتل سيّد الشهداء وأهل بيته عَيَيْنُ ، بل كلّ دم مظلوم إلى يوم القيامة، إنّا هو في عنقهما، وكلّ حقّ غُصب وحرمات انتُهكت إنّا هو في ذمّتهما، كما ترى خبر ذلك في هذه الرسالة الوجيزة.

17 - وتقول في زيارة شهداء أحد: (... أشهد أنّكم حزب الله وأنّ من حاربكم فقد حارب الله وأنّكم لمن المقرّبين الفائزين الذين هم أحياء عند ربّهم يرزقون، فعلى من قتلكم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين)(١).

17 - وتقول في زيارة أمير المؤمنين على عَلَيْكَا : (اللهم العن قبتلة أمير المؤمنين، اللهم العن قتلة الحسن والحسين، اللهم العن قتلة الأئمة وعذّبهم عذاباً أليماً لا تعذّبه أحداً من العالمين عذاباً كثيراً لا انقطاع له ولا أجل ولا أمد بما شاقّوا ولاة أمرك وأعد لهم عذاباً لم تحلّه بأحدٍ من خلقك، اللهم وأدخل على قبتلة أنصار رسولك وعلى قتلة أمير المؤمنين وعلى قتلة الحسن والحسين وعلى قبلة أنصار الحسن والحسين وعلى قتلة أمير المؤمنين ولاية آل محمد أجمعين عذاباً أليماً مضاعفاً في الحسن والحسين وقتلة من قتل في ولاية آل محمد أجمعين عذاباً أليماً مضاعفاً في

<sup>(</sup>۱) البحار ۹۸: ۳۱۰.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان: ٦٠٥.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين ﷺ .....١٢٩

أسفل دركِ من الجحيم لا يخفّف عنهم العذاب وهم فيه مبلسون ملعونون ناكسموا رؤوسهم عند رتهم قد عاينوا الندامة والخزي الطويل لقتلهم عترة أنبيائك ورسلك وأتباعهم من عبادك الصالحين، اللهمّ العنهم في مستسرّ السرّ وظـاهر العـلانية في أرضك وسمائك، اللهمّ اجعل لى قدم صدق في أوليائك وحبّب إليهـم مشــاهدهم ومستقرّهم حتىً تلحقني بهم وتجعلني لهم تبعاً في الدنيا والآخرة يــا أرحــم ال احمين )<sup>۱۱)</sup>.

١٨ ـ وأيضاً في زيارته الأخرى تنقول: ( وأشهد أنَّ الذين خالفوك وحاربوك وأنَّ الذين خذلوك والذين قتلوك ملعونون على لسان النبيِّ الأُمِّي وقد خاب من افتري لعن الله الظالمين لكم من الأوّلين والآخـرين وضاعف عملهم العذاب الألم )(٢).

١٩ ـ وفي زيارته الأخرى تقول: ﴿ وأشهد أنَّ مِن قتلهم وحاربهم مشم كون ومن ردّ عليهم في أسفل دركِ من الجحيم، وأشهد أنّ من حاربهم لنا أعداء ونحن منهم براء وأنَّهم حزب الشيطان وعلى من قتلهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ومن شرك فهم ومن سرّه قتلهم اسرّ.

• ٢ ــ وفي زيارة عيد الغدير تقول: (السلام عليك يا أمير المؤمنين آمـنت

(١) مفاتيح الجنان : ٦٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٦٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ١٥٨.

بالله وهم مشركون وصدّقت بالحقّ وهم مكذّبون وجاهدت وهم محجمون، وعبدتَ الله مخلصاً له الدين صابراً محتسباً حتى أتباك اليقين، ألا لعبنة الله على الظالمين ``... فلعن الله جاحد ولايتك بعد الاقرار وناكث عهدك بعد المشاق... فلعن الله مستحلَّى الحرمة منك وذائدي الحقّ عنك وأشهد أنَّهم الأخسرون الذين تلفح وجوههم النار وهم فها طالحون... فالعن من عارضه واستكبر وكذَّب به وكيفر وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون... فعلى أبي العادية لعنة الله ولعنة ملائكته ورسله أجمعن وعلى من سلّ سيفه عليك وسللت سيفك عليه يا أمير المؤمنين من المشركين والمنافقين إلى يوم الدين وعلى من رضي بما سائك ولم يكرهُه وأغمض عينه ولم يُنكر وأعان عليك بيد أو لسان أو قعد عن نصرك أو خذل عن الجهاد معك أو غمط فضلك وجحد حقَّك أو عدل بك مَن جَعَلَك الله أولي به من نفسه ... اللهمّ العن قتلة أمير المؤمنين ومن ظلمه وأشياعهم وأنصارهم، اللهمّ العن ظالمي الحسين وقاتليه والمتابعين عدوَّه وناصريه والراضين بقتله وخاذليه لعناً ويبلاً، اللهمَّ العن أوِّل ظالم ظلم آل محمّد ومانعيهم حقوقهم، اللهمّ خصّ أوّل ظالم وغاصب لآل محمّد باللعن وكلِّ متسنَّن بما سنِّ إلى يوم القيامة) ٢٠٠٠.

٢١ ـ و في زيارة أخرى تقول: ( فلعن الله سن دفعك عن حقّك وأزالك عن مقامك ولعن الله من بلغه ذلك فرضى به )<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٦٦٠.

<sup>(</sup>۲) المعمدر: ۱۸۰

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان : ٦٩٠.

٢٢ ـ وتقول في زيارته علي يوم المبعث: العن الله من قتلك ولعن الله من خالفك ولعن الله من افترى عليك ولعن الله من ظلمك وغصبك حمّلك ولعن الله من بلغه ذلك فرضي به، إنّا إلى الله منهم براء لعن الله أمّة خالفتك وجحدت ولايتك وتظاهرت عليك وقتلتك وحادت عنك وخذلتك، الحمد لله الذي جعل النار مثواهم وبئس الورد المورود) ``.

٢٣ ـ و تقول في زيارة مسلم بن عقيل عليه الله من قتلك ولعن الله من أمر بقتلك ولعن الله من جهل حقك أمر بقتلك ولعن الله من ظلمك ولعن الله من افترى عليك ولعن الله من بايعك وغشك وخذلك وأسلمك ومن ألب عليك ولم يعنك، الحمد لله الذي جعل النار مثواهم وبئس الورد المورود) (١٠٠).

٢٤ ــ وتقول في زيارة هاني بن عروة: (أشهد أنّك قتلت مظلوماً. فلعن الله
 من قتلك واستحلّ دمك وحشى قبورهم ناراً) (١٣١/).

٢٥ ــ وتقول في زيارة سيّد الشهداء الإمام الحسين عَلَيْكُا : (يا أبا عبد الله،
 لعن الله من قتلك ولعن الله من شرك في دمك، ولعن الله من بلغه ذلك فرضي به، أنا

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٦٩٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر : ۷۳٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر : ٧٣٧.

77 ــ وفي زيارته الأخرى: (فلعن الله أُمّة قتلتك، ولعن الله أُمّة ظــلمتك، ولعن الله أُمّة ظــلمتك، ولعن الله أُمّة سمعت بذلك فرضيت به... فلعن الله أُمّة أسرجت وألجمت وتهــيّأت لقتالك يا مولاي يا أبا عبد الله )(١٠).

٢٧ ــ وتقول في زيارة على الأكبر عليه : (السلام عليك أيّها المظلوم وابن المظلوم، لعن الله أمّة قتلتك، ولعن الله أمّة ظلمتك، ولعن الله أمّة سمعت بـذلك فرضيت به) ١٣١٠.

٢٨ - وتقول في زيارة العباس علي : (لعن الله من قتلك، ولعن الله من جهل حقّك واستخف بحرمتك، ولعن الله من حال بينك وبين ماء الفرات ... فلعن الله أمّة قتلتك، ولعن الله أمّة استحلّت منك المحارم وانتهكت حرمة الإسلام) (٤).

٢٩ ـ وتقول في زيارة الإمام الحسين عليُّلا : (بأبي أنت وأُمَّسي ونفسي

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٧٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٧٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر : ٧٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٧٩٧.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على الله الإسلام يا أبا عبد الله، لقد عظمت المصيبة وجلّت الرزيّة بك علينا وعلى جميع أهل الإسلام فلعن الله أمّة أسّست أساس الظلم والجور عليكم أهل البيت، ولعن الله أمّة دفعتكم عن مواتبكم التي رتّبكم الله فيها...).

٣٠ وفي زيارة أخرى: (والذين قتلوك ملعونون على لسان النبيّ الأُمّي،
 وقد خاب من افترى، لعن الظالمين لكم من الأوّلين والآخرين وضاعف عليهم العذاب الأليم)(١).

٣١ - وفي زيارة أخرى: (لعن الله من ظلمك ولعن الله من قتلك وضاعف
 عليهم العذاب الأليم).

٣٢ ـ (لعن الله الظالمين لكم من الأوّلين والآخرين وألحقهم بدرك الجحيم).

٣٣ ـ وفي زيارته لِمُنْتُلِا يوم عيد الفطر وعيد الأضحى: (لعن الله أُمّة ظلمتك وأُمّة قتلتك ولعن الله أُمّة سمعت بذلك فرضيت به .. اللهمّ العنهم لعناً وبيلاً وعذّبهم عذاباً أليماً)(٢).

٣٤ ـ وفي زيارته عليُّه يوم عرفة تقول: (فلعن الله أمَّة أسرجت وألجــمت

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٨١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٨١٧.

وتهيّأت لقتالك يا مولاي يا أبا عبد الله... ولعن الله أمّة قتلتك وأبرأ إلى الله وإليك منهم في الدنيا والآخرة )<sup>(۱)</sup>.

وأمّا ما جاء في زيارة عاشوراء ففيه الكفاية وقد نقلنا ذلك في أوّل الفصل فراجع.

70 وقد جاء في زيارة عاشوراء غير المعروفة: (لعن الله أمّة خذلتك وتركت نصرتك ومعونتك، ولعن الله أمّة أسّست أساس الظلم لكم ومهّدت الجور عليكم وطرّقت إلى أذيّتكم وتحيّفكم وجارت ذلك في دياركم وأشياعهم، برئت إلى الله عزّ وجلّ وإليكم يا ساداتي وموالي وأغنّي منهم ومن أشياعهم وأتباعهم وأسأل الله الذي أكرم يا موالي مقامكم وشرّف منزلتكم وشأنكم أن يكرمني بولايتكم ومحبّتكم والائتام بكم وبالبرائة من أعدائكم إلى اللهم وهذا يوم تجدّد فيه النقمة وتنزل فيه اللعنة على اللعين يزيد وعلى آل يزيد وعلى آل زياد وعمر بن سعد والشمر، اللهم العنهم والعن من رضي بقولهم وفعلهم من أوّل وآخر لعناً كثيراً وأصلهم حرّ نارك وأسكنهم جهنم وساءت مصيراً وأوجب عليهم وعلى كلّ من شايعهم وبايعهم وتابعهم وساعدهم ورضي بنعلهم وافتح لهم وعليم وعلى كلّ من رضي بذلك لعناتك التي لعنت بها كلّ ظالم وكلّ غاصب وكلّ جاحد وكلّ كافر وكلّ مشرك وكلّ شيطان رجيم وكلّ جبّار عنيد، اللهم العن يزيد وآل يزيد وبني مروان مشرك وكلّ شيطان رجيم وكلّ جبّار عنيد، اللهم العن يزيد وآل يزيد وبني مروان جميعاً، اللهم وضعف غضبك وسخطك وعذابك ونقمتك على أوّل ظالم ظلم أهيل

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٨٢٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر: ۸٤٩.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين ﷺ .....١٣٥

بيت نبيّك، اللهم والعن جميع الظالمين لهم وانتقم منهم إنّك ذو نقمة من المجرمين، اللهم والعن أوّل ظالم ظلم آل بيت محمد والعن أرواحهم وديارهم وقبورهم والعن اللهم العصابة التي نازلت الحسين بن بنت نبيّك وحماريته وقمتلت أصحابه وأنصاره وأعوانه وأوليائه وشيعته ومحبيه وأهل بيته وذرّيته والعن الذين نهبوا ماله وسلبوا حريمه ولم يسمعوا كلامه ولا مقاله، اللهم والعن كلّ من بلغه ذلك فرضي به من الأوّلين والآخرين والخلائق أجمعين إلى يوم الدين) (١٠).

يا ترى، مع هذا اللعن الشديد والذي يقوله المؤمن في أيام الفرح كالأعياد وفي أيام الحزن كيوم عاشوراء وفي كلّ يوم بعد كلّ صلاة، ومع هذا العدد الكثير من الروايات الشريفة والزيارات المأثورة عن أهل بيت العصمة عليه التي نقلنا لك غيض من فيض وقطرات من وابل من مفاتيح الجنان لخاتم الحدّثين الشيخ الأجلّ الشيخ عباس القمي ومن بحار الأنوار للعلّامة المجلسي بي الله عن المصادر الأخرى. فلا أدري يا تُرى ألم توفّق في حياتك لزيارة أعمتك الأطهار عليه المؤمن أم كنت غافلاً عن هذا الجانب والبعد الديني، الذي لا بد منه في حياة المؤمن الرسالي، وهو البراءة من أعداء الله، والذي يتجلّى باللعن على أوّل ظالم ظلم حق عمد وآل محمد وآخر تابع له على ذلك، والذين قتلوا الأغمة الأطهار عليه الأولين والآخرين وإلى يوم الدين.

فما خطبك يا عزيزي، هل بقول ضعيف من طريق أضعف بأنَّ للـثاني ولداً اسمه يحيىٰ من أمِّ كلثوم بنت أمير المؤمنين عليُّلا يجوّز لك ان تنكر هذه الروايـات والزيارات والأدعية والنصوص الشرعيّة كلّها؟! ما لهم كـيف يحـكمون؟! أم في

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٨٥٢.

قلوبهم مرض، أم على قلوب أقفالها بما كسبوا في ديار الكفر والفساد والفجور؟! وقد أجاب خرّيت الفنّ في تمحيص الروايات العلّامة المجلسي عليه الرحمة عن قصة زواج أمّ كلثوم من الثاني وأنّه افتراء وكذب (١)، أو من الغصب، كما ورد في الروايات الشريفة، وقال الشيخ المفيد قدّس الله روحه في جواب المسائل السروية: إنّ الخبر الوارد بتزويج أمير المؤمنين عليّه ابنته من الشاني لم يشت، وطريقه من الزبير بن بكار ولم يكن موثوقاً به في النقل، وكان متهماً فيا يذكره من بغضه لأمير المؤمنين عليّه وغير مأمون، والحديث نفسه مختلف في يذكر المصنف بغضه لأمير المؤمنين عليّه وغير مأمون، والحديث نفسه مختلف في الروايات الذي يدلّ على اضطرابها الدالٌ على ضعفها ثمّ يقول: إلّه لو صح لكان له وجهان لا ينافيان مذهب الشيعة في ضلال المتقدّمين على أمير المؤمنين عليّه أحدهما أنّ النكاح على ظاهر الإسلام. وثانيها: من باب الضرورة

أسأل الله أن يوفّق الإخوة المؤمنين لزيارة الأثمّة المعصومين علمَهَا في ، ولا سيًا غريب الغرباء مولانا ثامن الحجج الإمام على بن موسى الرضا عليُّ ليتقرّبوا إلى الله بالولاية لهم والتبرّي من أعدائهم.

والتقيَّة. وليس بأعجب من قول لوط: ﴿ هَؤُلاءِ بَناتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [1]، فدعاهم

إلى العقد عليهم لبناته وهم كفَّار ضلَّال قد أذن الله تعالىٰ في هلاكهم...(٣).

٣٦ ــ وتقول بعد زيارته: (اللهمَ إنّي أتقرَب إليك بحبّهم وبولايتهم أتــولّي آخرهم بما تولّيت به أوّلهم وأبرأ من كلّ وليجة دونهم، اللهمّ العن الذين بدّلوا نعمتك

<sup>(</sup>١) راجع البحار ٤٢ : ١٠٧.

<sup>(</sup>۲) هود: ۷۸.

<sup>(</sup>٣) راجع البحار ٤٢: ١٠٧.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين على الكتاف والتهموا نبيّك وجعدوا بآياتك وسخروا بإمامك وحملوا الناس على أكتاف آل محمد، اللهم إني أتقرّب إليك باللعنة عليهم والبراءة منهم في الدنيا والآخرة يا رحمن ... اللهم العن قتلة أمير المؤمنين وقتلة الحسن والحسين عليه أفي وقتلة أهل بيت نبيّك، اللهم العن أعداء آل محمد وقتلتهم وزدهم عذاباً فوق العذاب وهواناً

فوق هوان وذلاً فوق ذلَّ وخزياً فوق خزي ، اللهمِّ دعَهم إلى النار دعَاً وأركسهم في ا

ألم عذابك ركساً واحشرهم وأتباعهم إلى جهنّم زمراً الله

ومتَّبعهم أسفل درك من الجحم إنَّك على كلَّ شيء قدير ١٠٠١.

٣٧ و تقول في زيارة الإمامين العسكريين في سامراء: (اللهمّ ارزقني حبّها و توفّني على ملّتها، اللهمّ العن ظالمي آل محمّد حقّهم وانتقم منهم، اللهمّ العن الأوّلين منهم والآخرين وضاعف علهم العذاب وابلغ بهم وبأشياعهم ومحبّهم

٣٨ و و تقول في زيارة الجامعة : (السلام على الذين من والاهم فقد والى الله ، ومن عاداهم فقد عادى الله ، ومن عرفهم فقد عرف الله ، ومن جهلهم فقد جهل الله ، ومن اعتصم بهم فقد اعتصم بالله ، ومن تخلّى منهم فقد تخلّى من الله عنر وجلل ، وأشهد الله أني سلم لمن سالمتم وحربٌ لمن حاربتم مؤمن بسر كم وعلانيتكم مفوض في ذلك كلّه إليكم ، لعن الله عدو آل محمد من الجنّ والإنس وأبرأ إلى الله منهم وصلّى الله على محمد و آله ) حمد و آله و حمد و

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الجنان : ٩١٦.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان : ٩٣٠.

<sup>(</sup>۳) المصدر : ۹۹۸.

79 - وفي زيارة الجامعة الكبرى تقول: (فعكم معكم لا مع غيركم آمنت بكم وتولّيت آخركم بما تولّيت به أوّلكم، وبرئت إلى الله عزّ وجلّ من أعدائكم ومن الجبت والطاغوت والشياطين وحزبهم الظالمين لكم الجاحدين لحقّكم والمارقين من ولايتكم والغاصبين لإرثكم الشاكين فيكم المنحرفين عنكم ومن كلّ وليجة دونكم وكلّ مطاع سواكم ومن الأثمة الذين يدعون إلى النار، فثبتني الله أبداً ما حييت على موالاتكم ومحبتكم ودينكم ووفقني لطاعتكم ورزقني شفاعتكم ما حييت على موالاتكم ومجتكم ودينكم ووققني لطاعتكم ورزقني شفاعتكم وجعلني من خيار مواليكم التابعين لما دعوتم إليه وجعلني ممنن يقتص آشاركم ويسلك سبيلكم ويهتدي بهداكم ويحشر في زمرتكم ويكرّ في رجعتكم ويملّك في دولتكم ويشرّف في عافيتكم ويكنّ في أيّامكم وتقرّ عينه غداً برؤيتكم) (١١).

• 3 - وفي زيارة الجامعة الثالثة تقول: السلام عليك يا أمير المؤمنين... لعن الله أمّة غصبتك حقّك وقعدت مقعدك، أنا بريء منهم ومن شيعتهم إليك ... السلام عليك يا أمّ الحسن والحسين، لعن الله أمّة غصبتك حقّك ومنعتك ما جعله الله لك حلالاً، أنا بريء إليك منهم ومن شيعتهم... السلام عليك يا مولاي يا أبيا محمد الحسن الزكي ... لعن الله أمّة قتلتك وبا يعت في أمرك وشايعت، أنا بريء إليك منهم ومن شيعتهم ... السلام عليك يا أبا عبد الله الحسين بن علي ... لعن الله أمّة استحلّت ومن شيعتهم ... السلام عليك يا أبا عبد الله الحسين بن علي ... لعن الله أمّة استحلّت دمك ولعن الله أمّة قتلتك واستباحت حريك ولعن الله أشياعهم وأتباعهم ولعن الله المهدين لهم بالتمكين من قتالكم، أنا بريء إلى الله وإليك منهم ... آمنت بالله المهدين لهم بالتمكين من قتالكم، أنا بريء إلى الله وإليك منهم ... آمنت بالله

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ١٠٠٧.

البراءة من الظالمين ولعنهم في زيارة المعصومين ﷺ .....١٣٩

وبما أنزل إليكم وأتوالى آخركم بما أتوالى أوّلكم وبرئت من الجبت والطاغوت واللات والعرّى يا مواليّ، أنا سلم لمن سالمكم وحرب لمن حاربكم وعدوّ لمن عاداكم ووليّ لمن والاكم إلى يوم القيامة، ولعن الله ظالميكم وغاصبيكم، ولعن الله أشياعهم وأتباعهم وأهل مذهبهم وأبرأ إلى الله وإليكم منهم) ".

هذا ولا يخنى أنَّ ما ذكرناه إغًا هو نبذة يسيرة من الأدعية والزيارات المتضمّنة لمعاني البراءة واللعن، وهناك النصوص الكثيرة الكثيرة في هذا الباب، لو أردنا إحصائها وضبطها، ربّا أدّى ذلك إلى مجلّدات قطورة، فنكتني بهذا المقدار، فإنّ المقصود هو الاختصار.

وحبّذا لو نشير إلى نصوص روائية أخرى ورد فيها كلمة اللعن ومشتقًاته، ونحيل إلى المطالع الذكي والقارئ الفطن ما يستخرج منها من المعاني السامية والمطالب القيّمة والمفاهيم الجديدة التي تنتج آفاقاً واسعة في رحاب العقيدة الإسلامية، ومن الله التوفيق والسداد.

<sup>(</sup>۱) مفاتبح الجنان : ۱۰۱٦.

١٤٠ ..... هذه هي البراءة

## اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار ١١١

| س  | ص          | ج                |                                              |
|----|------------|------------------|----------------------------------------------|
| ٧  | 277        | $\Gamma \Lambda$ | ١ ـ اللهمّ بدّد جماعتهم والعن أغُتّهم        |
| ٩  | 377        | ΓΛ               | ٢ ــ اللهمّ العن أبا جهل والوليد لعناً       |
| ٢  | 798        | 1.1              | ٣ ــ اللهمّ العن أبا سفيان ومعاوية           |
| ١٥ | <b>790</b> | 1.1              |                                              |
| 77 | 418        | ۸٧               | ٤ ــ اللهمّ العن أتباعهم وجيوشهم             |
| ۲  | 700        | 78               | ٥ ـ اللهمّ العن أرضاً شربت دمه               |
| ٣  | 101        | ΓΛ               | ٦ ـ اللهمّ العن أشياعهم وأتباعهم             |
| ١٨ | ΓΛ         | ٩.               |                                              |
| ٥  | 1 £ 9      | 1.1              |                                              |
| ١٤ | 794        | 1.1              | ٧ ــ اللهمّ العن أعداء آل محمّد من الأوّلين  |
| ١  | ١٨٢        | 1.1              | ٨ ـ اللهمّ العن أعداء نبيّك وأعداء آل نبيّك  |
| ١  | ۲٧.        | ٩.               | ٩ _ اللهمّ العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين |
| ٥  | ١٨٥        | 1.7              | ١٠ _ اللهمّ العن أعداءهم من الجنّ والإنس     |

<sup>(</sup>۱) المعجم المفهرس لألفاظ بحار الأنوار، إشراف علي رضا برازش ٢٤: ١٨١٢٩ ـ ١٨١٥٠. وأمّا كلمة البراءة ومشتقّاتها فراجع الجلّد ٤ الصفحة ٢٢٥٢، وإنّما لم نتعرّض لها طلباً للاختصار، كما أنّ المقصود بيان حكم اللعن بالخصوص، فتدبّر.

| ١٤١ |       |     | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار            |
|-----|-------|-----|---------------------------------------------------|
| ١٦  | ٤١٥   | 77  | ١١ ــ اللهمّ العن الآمرين بالمعروف التاركين له    |
| 19  | 17    | 1.7 | ١٢ _ اللهمّ العن الأوّلين منهم والآخرين           |
| ٤   | ٧٤    | 1.7 |                                                   |
| ٦   | ٣٠٥   | ۸۶  | ١٣ ـ أكثر من قولك اللهمّ العن الجاحدين            |
| ١.  | ۲.۲   | ۸۶  | ١٤ _ اللهمّ العن الجاحدين المعاندين المخالفين     |
| ٥   | 1 £ 9 | 1.1 | ١٥ _ اللهمّ العن الجبت والطاغوت                   |
| ١٩  | 179   | 1.1 |                                                   |
| ١   | ١٨٢   | 1.1 | ١٦ ـ اللهمّ العن الجبت والطاغوت والفراعنة         |
| 11  | 777   | ١   | ١٧ ـ اللهمّ العن الجوابيت والطواغيت               |
| 17  | 799   | ١   |                                                   |
| ٧   | 419   | ١   |                                                   |
|     |       | جين | ١٨ ـ إنّه ـ ابن ملجم ـ لأشقي القاسطين وألعن الخار |
| ١   | ۲     | ٤٦  |                                                   |
| ۲   | ١٥٦   | ٧.  |                                                   |
| ١٢  | 177   | ٧.  |                                                   |
| ١٤  | 115   | Ó   | ١٩ ـ العن الخارجين على الأئمَّة المهتدين          |
| ١٦  | ΓΛ    | ٩.  | ٢٠ ـ اللهمّ العن الذين بدّلوا دينك وكتابك         |
| ١٧  | ١٥٨   | ١.١ | ٢١ ـ اللهمّ العن الذين بدّلوا نعمتك               |
| ١٧  | 710   | 1.1 | ٢٢ ـ اللهمُّ العن الذين بدّلوا نعمتك كفرأ         |
| 77  | 7 - 9 | 1.1 | ٢٣ _ اللهمّ العن الذين كذّبوا رسلك                |
| ۲   | ١٦٩   | 1.1 | ٢٤ ـ اللهمّ العن الذين كذّبوا رسولك               |

| مي البراءة | هذه ه      |                  |                                                     |
|------------|------------|------------------|-----------------------------------------------------|
| 17         | ۲٧٤        | ۸٧               | ٢٥ ـ اللهمّ العن الرؤساء والقادة والأتباع           |
| ١.         | 7/7        | ٧                | ٢٦ ــ فلا يبغي أحد إلَّا قال: اللهمَّ العن الزِّناة |
| ٤          | ۲۸         | ٧٩               |                                                     |
| ١٨         | 418        | ٨٧               | ٢٧ _ اللهمّ العن الظلمة والظالمين                   |
| 10         | <b>T</b> 0 | 37               | ٢٨ ــ اللهمّ العن العشّارين                         |
| ۲١         | 798        | ١.١              | ٢٩ ـ اللهمّ العن العصابة التي جاهدت الحسين          |
| ٧          | 798        | ١.١              | ٣٠ ـ اللهمِّ العن العصابة التي حاربت الحسين         |
| ١٨         | 771        | ٤٩               | ٣١ ـ اللهمُ العن الفاسق ابن الفاسق                  |
| ۲          | 101        | ΓΛ               | ٣٢ ـ اللهم العن الفرق المخالفة على رسولك            |
| ١٧         | 101        | 7.               | ٣٣ ـ اللهمِّ العن الفرق المختلفة على رسونك          |
| ۲          | ٣٠٥        | 1.1              | ٣٤ ـ اللهم العن القادة والأتباع                     |
| 17         | 171        | 7 • 7            | ٣٥ ــ اللهمَ العن الذين بدّلًا نعمتك                |
| 11         | • 1        | $\Gamma \Lambda$ | ٣٦ ـ العن اللهمّ من دان بقولهم                      |
| 11         | ٣.٢        | ٩٨               | ٣٧ ـ اللهمُ العن المبغضين لهم لعناً كثيراً          |
| ۲.         | 791        | ٤٦               | ٣٨ ـ اللهمَ العن المرجئة فإنَّهم أعداؤنا            |
| 77         | 757        | ۲٥               | ٣٩ ـ العن المضاهين بقولهم من بريّتك                 |
| 11         | ٧٨         | 1.7              | ٤٠ ــ اللهم العن الناصبة الجاحدين                   |
| 17         | ٤١٥        | **               | ٤١ ـ العن الناهين عن المنكر المرتكبين له            |
| ۲۱         | 444        | ٩.               | ٤٢ ــ العن النصاري مئة مرّة                         |
| ٧          | ٨٢٣        | ١                | ٤٣ ـ اللهمُ العن أوّل ظالم ظلم آل محمّد             |
| ٧          | 771        | 1.1              |                                                     |

| 184 | ,   | , , . | اللعن ومشتقًا ته في روايات بحار الأنوار             |
|-----|-----|-------|-----------------------------------------------------|
| 17  | 447 | ۲٧    | ٤٤ _ اللهمّ العن باغض آل محمّد                      |
| ٩   | 11  | ٣٤    | ٤٥ _ اللهمّ العن بسراً وعمراً ومعاوية               |
| ۲.  | 474 | ٤٧    | ٤٦ ـ اللهمّ والعن جبابرة زماننا وأشياعهم            |
| ۲   | ٣٧. | ٩.    |                                                     |
| 17  | 777 | ١     | ٤٧ ــ اللهمّ العن جوابيت هذه الأُمّة وفراعنتها      |
| 7   | ٤١١ | 71    | ٤٨ _ إنّ النبيّ قال _اللهمّ العن رعلاً              |
| 14  | ۲٦. | ۸٥    | ٤٩ _ اللهمّ العن صنمي قريش                          |
| ٤   | ٧٤  | 1.7   | ٥٠ ــ اللهمّ العن ظالميّ آل محمّد حقّهم             |
| ٥   | 115 | ١     | ٥١ ـ العن ظالمي آل محمّد مئة مرّة                   |
| 7   | 417 | ١     | ٥٢ _ اللهمّ العن ظالمي الحسين وقاتليه               |
| ١٤  | 794 | 1.1   | ٥٣ _ اللهمّ العن عبيد الله بن زياد                  |
| 77  | 7.7 | ٤٤    | ٥٤ _ الله أكبر اللهمّ العن فلاناً عبدك آلف لعنة     |
| ١٨  | 70. | ٤٤    | ٥٥ _ سيكون لك حديث اللهمّ العن قاتله                |
| ٨   | 707 | 1.1   | ٥٦ _ اللهمّ العن قتلة أصفيائك وأنبيائك              |
| 18  | ۲۸۲ | ١     | ٥٧ ــ اللهمّ العن قتلة الائمة وعذّبهم عذاباً ألبماً |
| ١.  | 449 | ١     | ٥٨ _ اللهمّ العن قتلة الحسن والحسين                 |
| 77  | ١٥٨ | 1.1   | ٥٩ _ اللهمّ العن قتلة الحسين وعذّبهم                |
| ١.  | 417 | ١     | ٦٠ ــ اللهمّ العن قتلة أمير المؤمنين                |
| **  | ١٥٨ | 1.1   |                                                     |
| ٥   | ٣٦٨ | ١     | ٦١ ــ اللهمّ العن قتلة أمير المؤمنين ومن ظلمه       |
| ١٧  | ١٧٠ | ٤.    | ٦٢ _ اللهم العن مبغضي آل محمّد                      |

| ي البراءة | هذه هم |     | ١٤٤                                            |
|-----------|--------|-----|------------------------------------------------|
| ٥         | 777    | 77  | ٦٣ ــ اللهمُ العن مبغضي على عَلَيْلًا          |
| ١٨        | ٣      | 49  | ٦٤ ـ القنابر تقول ـ اللهمّ العن مبغضي علي      |
| ١٤        | 217    | ١٤  | ٦٥ ـ اللهمَ العن مبغضي محمّد وآل محمّد         |
| ٣         | 770    | 44  | ٦٦ ـ اللهمّ العن عمروا والعن معاوية            |
| 7         | ٣.٣    | 44  | ٦٧ ــ اللهم العن معاوية وعمرواً وأبا موسى      |
| \\        | ١٠٩    | ۸۴  | ٦٨ ـ صلِّ على فاطمة ـ والعن من آذي نبيّك فيها  |
| ١.        | 11.    | ٩٨  | ٦٩ ــ العن من آذي نبيّك فيها                   |
| ٤         | ٤٢     | Γ٨  |                                                |
| ١         | ۲١.    | 77  | ٧٠ ــ اللهمُ العن من أنكره                     |
| ٣         | ٤٢     | Γ٨  | ٧١ ـ عادِ من عاداه والعن من ظلمه               |
| 18        | 177    | ٤٣  | ۷۲ ـ العن من ظلمها                             |
| 7         | 49     | ۲۸  |                                                |
| ٩         | 777    | ٩٤  | ٧٣ ـ اللهمّ والِ من والاهم والعن من ظلمهم      |
| 71        | 7.47   | ١   | ٧٤ ــ اللهمّ من نصب له العداوة                 |
| ٤         | 777    | ١   | ٧٥ ـ العن من غصب وليّك حقّه وأنكر عهده         |
| ١.        | ٧٤     | ٩٤  | ٧٦ ـ العن من نصب له من الأوّلين والآخرين       |
| ۲         | 171    | 77  | ٧٧ ـ قال ـ اللهمُّ العن المغيرة والعن من يؤويه |
| ٩         | 101    | ٤٤  | ٧٨ ـ العن من يبغضهما ملء السهاء والأرض         |
| 71        | 774    | ٤٤  | ٧٩ _ اللهمُ العنها والعن نسلها                 |
| ٤         | 797    | 1.1 | ٨٠ ــ اللهمُ العن يزيد بن معاوية خامساً        |
| ٤         | 797    | 1.1 | ٨١ ــ اللهمُ العن يزيد وأباه                   |

| 120 |     |     | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار             |
|-----|-----|-----|----------------------------------------------------|
| ٦   | ٤١٦ | 77  | ٨٢ ــ اللهمّ العنه _معاوية _ولا تشبعه إلّا بالتراب |
| ٨   | 754 | ٢٤  | ٨٣ _ نظر إلى السهاء فقال: اللهمّ العنه             |
| ١   | 44. | ۷٥  | ٨٤ ـ إنّ ذكري إيّاهم أن ألعنهم                     |
| 17  | ΓΛ  | ٩.  | ٨٥ _ العنهم ألني ألف لعنة مؤتلفة غير مختلفة        |
| ۲١  | ۲7. | ٨٥  | ٨٦ _ اللهمّ العنهم بعدد كلّ منكرٍ أتوه             |
| ٨   | 794 | 1.1 | ٨٧ _ اللهمّ العنهم جميعاً                          |
| ٣   | ۱٩. | ٥٣  | ٨٨ _ العنهم في بلادك وأسكنهم أسفل نارك             |
| ٥   | ١٦٩ | 1.1 | ٨٩ _ اللهمّ العنهم في سمائك وأرضك                  |
| ۲١  | 777 | ١   | ٩٠ _ اللهمّ العنهم في مستسرّ السرّ                 |
| ٩   | 777 | 1.1 | ٩١ _ اللهمّ العنهم في مستسرّ السرائر               |
| ۲)  | 799 | ١   | ٩٢ _ اللهمّ العنهم في مستسرّ سرّك                  |
| ۲.  | ۲١  | ٤٥  | ٩٣ _ اللهمّ العنهم لعن عادٍ وثمود                  |
| 10  | 711 | 9∨  | ٩٤ _ ربّنا _العنهم لعناً كبيراً                    |
| 44  | ١٨١ | 1.1 | ٩٥ _ اللهمّ العنهم لعناً وببلاً                    |
| ١٩  | 101 | 1.1 | ٩٦ ــ العنهم لعناً يلعنهم به كلّ ملك مقرّب         |
| 1 & | 277 | ۸٧  | ٩٧ _ اللهمّ العنهم وأتباعهم وأولياءهم              |
| 18  | 777 | ١   | ٩٨ _ اللهمّ العنهم وأشياعهم وأتباعهم               |
| ١   | ٣١٨ | ۲٥  | ٩٩ _ فابنّي محذّرك وجميع مواليّ وابنّي ألعنهما     |
| ٤   | ۲.۱ | ٤٦  | ١٠٠ _ قال _العنهما _الأوّل والثاني _               |
| ٥   | 177 | ٨٥  | ١٠١ _ اللهمّ العنهما بكلّ آية حرّفوها              |
| ٩   | 177 | ۸٥  | ١٠٢ _ اللهمّ العنهم في مكنون السرّ                 |

| ني البراءة | هذه ه | ,  | 127                                             |
|------------|-------|----|-------------------------------------------------|
| ١٢         | ΥΥź   | Γ٨ | ١٠٣ ـ اللهمّ العنهم لعناً لا يخطر لأحدٍ ببال    |
| ۲          | 772   | Γ٨ | ١٠٤ ـ اللهمّ العنهما لعناً يتعوّذ منه أهل النار |
| ٦          | 772   | ΓΛ | ١٠٥ ـ اللهمّ العنهما لعناً يلعنهما به كلّ ملك   |
| ٩          | ٦.    | ΓΛ | ١٠٦ ـ اللهمّ العنهما وابنيهما وكلّ من مال ميلهم |
| ١٨         | 77    | ۲. | ١٠٧ ــ فقال النبي ــاللهمّ العنهما وأركسهما     |
| ٩          | 99    | 77 |                                                 |
| ١٧         | ۲٦.   | ۸٥ | ١٠٨ _ اللهمّ العنهما وأنصارهما                  |
| 17         | ٤٥٨   | ٣٢ | ١٠٩ ــ ألا وإنّه معاوية فقاتلوه والعنوه         |
| ۲١         | 77    | ۲  | ١١٠ _ يلعنهم اللاعنون                           |
| ١٩         | ٤٥    | ۲۸ | ١١١ _ أُولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون       |
| ١.         | ١.٧   | 47 |                                                 |
| ٩          | 197   | ٣٧ |                                                 |
| ١٤         | 1.7   | 77 | ١١٢ _ الناصبين عليهم لعنة اللاعنين              |
| ١          | ٤٠    | 77 | ١١٣ ــ فعليٰ من لا يتولَاك لعنة اللاعنين        |
| ٩          | 474   | ٤٨ | ١١٤ _ عليه لعنة الله ولعنة اللاعنين             |
| 7          | 770   | ٤٩ | ١١٥ _ عليه لعنة الله وغضبه ولعنة اللاعنين       |
| 11         | 4.8   | ٤٤ | ١١٦ _ اللاعنين لأعدائهم والممتلئين عليهم غيضاً  |
| 71         | 777   | ۸٥ | ١١٧ _ تضاعف اللعائن بعدد ما في علمك             |
| * *        | 779   | ۸٥ | ١١٨ ـ أن تجعل اللعائن كلُّها علىٰ من لعنتهم     |
| 17         | ٧٤    | ١. | ١١٩ ــ لست أملك إلّا البراءة من أعدائكم واللعن  |
| 71         | ٣٧    | ٨٢ | ١٢٠ ــ كيف يلعنهم الله بأخس اللعن               |

| اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار      |     |             | ۱٤٧ |
|---------------------------------------------|-----|-------------|-----|
| ١٢١ ـ اللهمّ أدخل _علىٰ قتلة أوليائك اللعن  | ١   | 199         | ۲.  |
| ١٢٢ ـ اللعن لأعدائهم من استطعت              | ٨۶  | ۲۲۸         | ٩   |
| ١٢٣ _ عظيم ما يتقرّب به ــاللعن لشانئينا    | ٨٢  | ۲۸          | ١   |
| ١٢٤ ـ اللعن للمتابعين لأعدائهم انجاهرين     | ٩٤  | 77          | ١٤  |
| ١٢٥ _ لست أملك إلّا _اللعن لهم              | 97  | 307         | 19  |
| ١٢٦ ـ ليس أملك غير اللعن لهم في خلواتي      | ٥.  | ٣١٦         | ۲۱  |
| ١٢٧ ــ اللهمّ ضاعف عليهم اللعن منك والعذاب  | 1.1 | 790         | 11  |
| ۱۲۸ ـ البراءة ممّن ـ آوى الطرداء اللعناء    | ١.  | <b>70</b> 1 | ٩   |
| ١٢٩ ــ اُميّة أهل الكفر واللعنات            | ٤٩  | ۲٥٠         | 7   |
| ١٣٠ ـ أبي الغراقر ـ خرجت فيه اللعنه         | ٣   | 707         | ١٩  |
| ١٣١ ــ استهزاؤه بهم ــأقرّهم في دار اللعنة  | ٦   | ٥٣          | 7   |
| ١٣٢ _ عليكم السأم والغضب واللعنة            | 17  | 707         | ١٤  |
| ١٣٣ _ فوجبت عليهم اللعنة                    | 77  | ٧,          | ١٧  |
| ١٣٤ ـ أحاطت بهم كتائب أهل الكفر واللعنة     | ۲۸  | ٥٩          | ٨   |
| ١٣٥ _ سيجد أناس حقّت عليهم من الله اللعنة   | ۲۸  | ٧.          | ١٧  |
| ١٣٦ _ أوجب عليه اللعنة                      | 44  | 7.7         | ۲   |
|                                             | 44  | ۲۱.         | ۲.  |
| ١٣٧ ــ ويل للاُمّة رفعت الجمعة وتركت اللعنة | 49  | 444         | ١.  |
| ١٣٨ ـ ليحمله إلى ابن زياد عليه اللعنة       | ٤٥  | 170         | ١.  |
| ١٣٩ ــ فعندها تحلُّ ببني أُميَّة اللعنة     | ٤٥  | 111         | 17  |
| ١٤٠ ــ إنّ بني اُميّة من بيت أهل علنة       | 73  | ٣.          | ١٨  |
|                                             |     |             |     |

| بي البراءة | هذه ه |     | ١٤٨                                                |
|------------|-------|-----|----------------------------------------------------|
|            | ٣     | ٥١  | ١٤١ ــ بعد ما ذمِّ وخرجت فيه اللعنة                |
| ٤          | 179   | 1.1 | ١٤٢ ـ اللهمّ ضاعف عليهم اللعنة                     |
| ٣          | 711   | 1.1 | ١٤٣ ـ اللهمّ جدّد عليهم اللعنة                     |
| ۲          | 798   | 1.1 | ١٤٤ ـ على يزيد بن معاوية اللعنة أبد الآبدين        |
| 10         | 790   | 1.1 | ١٤٥ ـ عليهم منك اللعنة أبد الآبدين                 |
| 7          | 177   | 1.1 | ١٤٦ ــ من قتلك ـعليه اللعنة إلى يوم الدين          |
| ١٩         | 774   | ٨١  | ١٤٧ _ الكافر اللعنة تستقبله                        |
| ٤          | 797   | 1.1 | ١٤٨ ــ يوم تنزل اللعنة علىٰ آل زياد و آل أميّة     |
| ٥          | 277   | ٣٢  | ١٤٩ ـ اللهمّ ـ وأنزل اللعنة على المستحقّ           |
| 14         | ٤٠١   | 90  | ١٥٠ ـ يا من ـجعل اللعنة علىٰ قابيل                 |
| 7 £        | ٤٧    | 1.7 | ١٥١ ـ ابتهل باللعنة علىٰ قاتل أمير المؤمنين مر     |
| ١.         | ٤٨٥   | ١.١ | ١٥٢ ـ تبتهل باللعنة على من قتل الحسين              |
| ١٩         | T 9 0 | 1.1 | ١٥٣ ــ إنّي أتقرّب ــ بالبراءة منهم واللعنة عليهم  |
| 18         | ۱۸۹   | ٦   | ١٥٤ _ خالدين فيها _ في اللعنة _ في نار جهنّم       |
| ٤          | 110   | 94  | ١٥٥ _ لعنهم الله أنيَّ يؤفكون فسمَّى اللعنة قتالاً |
| ٤          | ۲     | ٧٢  | ١٥٦ ــ البرص شبه اللعنة لا يكون فينا               |
| 71         | ٨٦٣   | 1.1 | ١٥٧ ــ بالبراءة ــواللعنة لهم ــأتقرّب إلى الله    |
| ٩          | ٦٤    | 18  | ١٥٨ ــ اللهمّ ألبسهم اللعنة مثل الرداء             |
| 1          | ٨٦٢   | 70  | ١٥٩ ـ حلَّت عليهم اللعنة من الله                   |
| ٨          | ۲٠۸   | 44  | ١٦٠ ـ. هذا كفر صراح يلحقه اللعنة من الله           |
| ٥          | 719   | ٧٨  | ١٦١ ـــ اللعنة من الله ومن ملائكته ورسله           |

| 189 |     | ,   | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار       |
|-----|-----|-----|----------------------------------------------|
| ٥   | ١٨٣ | ٤٥  | ١٦٢ ــ حقّت عليهم من الله اللعنة والسخط      |
| ١.  | 187 | ٨   | ١٦٣ ـ في دار اللعنة والهوان                  |
| `   | ٤٢  | VV  | ١٦٤ ـ صارت عليهم اللعنة وسوء العذاب          |
| ۲   | ١.٧ | ٥٣  | ١٦٥ ــ لهم اللعنة ولهم سوء الدار             |
| ٧   | 724 | ١.  | ١٦٦ ــ أوّل من ألحد في السماء إبليس اللعين   |
| ٩   | ۲۸۹ | ١٣  | ١٦٧ _ ظهرت الإبانة من إبليس اللعين           |
| 14  | YÉV | 17  | ١٦٨ ـ أبو جهل الكذَّاب المفتري اللعين        |
| ٧   | ١٢٤ | 44  | ١٦٩ _ يا ابن الصخر يا ابن اللعين             |
| ١٨  | ٥٧٨ | 77  | ١٧٠ _ أنت اللعين ابن اللعين                  |
| ٢   | ٦.  | ٤٤  | ١٧١ _ عمرو بن الأخيل _اللعين                 |
| ١.  | 774 | ٤٥  | ١٧٢ ــ آه من جور يزيد ابن اللعين ابن اللعين  |
| ١.  | 122 | ٧٨  | ١٧٣ ـ يدعوكم إليه الشيطان اللعين             |
| 15  | T90 | 1.1 | ١٧٤ ــ ابن آكلة الأكباد اللعين ابن اللعين    |
| ٥   | 720 | 75  | ١٧٥ ـ أتعرفه قلت لا ـ ذلك اللعين إبليس       |
| 17  | ٨٤  | ٤٨  | ١٧٦ _ هؤلاء _الجبت _واللعين ابن اللعين       |
| ۲١  | ۲۸۱ | ٤٢  | ١٧٧ _ قتلني اللعين ابن اليهودية وربّ الكعبة  |
| ۲١  | 771 | ٤٢  | ۱۷۸ _ ضربه اللعين ابن ملجم على رأسه          |
| ٧   | ۸٠  | ٤٤  | ١٧٩ _ عمرو الشانئ اللعين الأبتر              |
| 11  | ١٤٥ | 71  | ١٨٠ _ أهبطك _لتعينهم على اللعين الدجّال      |
| 17  | 70V | ٤٨  | ۱۸۱ ـ يتم نوره ـ ولو كره اللعين المشرك       |
| ١٤  | ٤٠٤ | ٤٥  | ١٨٢ ـ بلغني أنّ ـ اللعين أمر بحرث قبر الحسين |

| ي البراءة | هذه هم     |    |                                                         |
|-----------|------------|----|---------------------------------------------------------|
| ٩         | ۸٧         | 44 | ١٨٣ _ يا ابن الصخر اللعين زعمت                          |
| ١٢        | 77         | ٤٤ | ١٨٤ ـ فأنفذ الدعي اللعين زياداً إلى الكوفة              |
| 18        | 7.8.7      | ٤٥ | ١٨٥ _ يوماً علىٰ آل اللعين عبوس                         |
| ٨         | <b>797</b> | ٤٢ | ١٨٦ _ اجتمعوا لقتل اللعين عدوّ الله أبن ملجم            |
| ٨         | 7 V O      | 44 | ١٨٧ ــ أنت اللعين ابن اللعين لم تزل أنت وأبوك           |
| 17        | 7.7        | ٤٤ |                                                         |
| ٩         | 497        | ٨١ | ١٨٨ ــ اللعين معاوية وصَّى ابنه يزيد لعنه الله          |
| ٩         | 47 É       | ٤٥ | ١٨٩ _ ويقول للشمر اللعين وقد علا                        |
| ٤         | ٨٤         | ۲  | ١٩٠ ـ تَمُثُلُوا بِالأُمَّةِ _وهم من الكفَّارِ الملاعين |
| 17        | ٩          | 77 | ١٩١ _ يشكون ما يلقون من الناصبة الملاعين                |
| ١٨        | 188        | ٨٢ | ١٩٢ ــ إذ دخل عليه رجل من هؤلاء الملاعين                |
| ١         | 798        | 78 | ١٩٣ ـ لا قدّس الله أخلاق الملاعينا                      |
| ١٩        | 794        | ۲  | ١٩٤ ـ أوّل من قاس إبليس الملعون                         |
| ١٨        | ٥٢٣        | ٨  | ١٩٥ ـ الإمامة وليس بإمام فهو الظالم الملعون             |
| `         | 771        | ١. | ١٩٦ _ آية ذلك _سخلك الملعون                             |
| ٦         | 15         | 77 | ١٩٧ _ فمن ادّعي الإمامة _فهو الظالم الملعون             |
| 14        | ٨٦٢        | ۲۸ | ۱۹۸ ـ فرجعوا فثبت قنفذ الملعون                          |
| ١٥        | 779        | ١٣ |                                                         |
| ۲         | ١٤٨        | ٤٤ | ١٩٩ ـ جاءت الملعونة إلى معاوية الملعون                  |
| ۱۹        | 1.7        | ٤٥ | ۲۰۰ ــ ربّ تعلم وترى ما فعل بنا هذا الملعون             |
| ١         | 777        | 70 | ۲۰۱ ــ مروان ــ هو ــالملعون ابن الملعون                |

| 101 |              |    | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار       |
|-----|--------------|----|----------------------------------------------|
| ١٣  | 495          | 44 | ۲۰۲ _ ضربه الملعون ابن ملجم لعنه الله        |
| ١٤  | ١.           | ٥٣ | ٢٠٣ ـ ويلك يا نذير اذهب إلى الملعون السفياني |
| ٣   | ۲٧.          | ۲۸ | ٢٠٤ ـ فضربها قنفذ الملعون بالسوط             |
| ۲   | <b>70</b> £  | 75 | ٢٠٥ ــ آمن الملعون بلسانه وكفر بقلبه         |
| ٤   | 179          | ۲۸ | ٢٠٦ ـ إبليس الملعون حاضر                     |
| 77  | ٣.١          | ٤٥ | ٢٠٧ ـ أبجر بن كعب ـالملعون سلب الحسين        |
| / \ | ۲.1          | ٤٥ | ۲۰۸ ـ سمع هذا الملعون صوتاً من بينهما        |
| ١   | Υźź          | ١  | ٢٠٩ ـ الملعون عبيد الله _بعث برأس            |
| 11  | / <b>/ V</b> | ٤٥ |                                              |
| ١٩  | 770          | 11 | ۲۱۰ ـ احذر ـ الملعون قابيل                   |
| ٧   | 7 )          | 77 |                                              |
| ١٨  | 714          | ٥٢ | ٢١١ ـ يخرج السفياني الملعون من الوادي        |
| ۲   | 771          | ٧٢ | ٢١٢ ــ المعلون من غمص الناس وجهل الحقّ       |
| ۲٤  | 747          | ٤٤ | ٢١٣ ـ فوالله لقد عوجل الملعون يزيد           |
| ٥   | ۲۸۳          | ١٢ | ٢١٤ _ فما تنكر هذه الأُمّة الملعونة ؟        |
| 71  | 100          | 44 | ٢١٥ ـ بني أميّة الشجرة الملعونة              |
| ٣   | ///          | ٣٨ | ٢١٦ ـ من أهل بيته أغصان الشجرة الملعونة      |
| ٤   | Γ٨           | ٤٤ | ٢١٧ ـ أنت يا مروان وذرّيّتك الشجرة الملعونة  |
| ۲.  | ٤٩.          | 77 | ٢١٨ ــ فالعصير من الكرم وهي الخمرة الملعونة  |
| ١٢  | ١.٧          | VV | ٢١٩ ـ الحجيم هي المأوى يعني الدنيا الملعونة  |
| ١٢  | 710          | ۸٩ | ٢٢٠ ـ الفزع ـ إلى الأبدان الملعونة الخبيثة   |

| ي البراءة | هڏه ه |     |                                                  |
|-----------|-------|-----|--------------------------------------------------|
| ٣         | 797   | ٦   | ٢٢١ ــ الأبدان الملعونة الخبيثة ــ في بقاع النار |
| 14        | 187   | ٢٤  | ٢٢٢ ـ اقبلوا إلى قطام الملعونة الفاسقة الفاجرة   |
| ٨         | 717   | ٤٥  | ٢٢٣ ـ فدعتني النفس الملعونة إلى أن أطلب شيئاً    |
| 10        | 770   | ٤٢  | ٢٢٤ ـ قالت له الملعونة ـ شرطي ـ أن تقتل علي      |
| ٨         | ٤٣٨   | ١   | ٢٢٥ ـ المساجد الملعونة فمسجد ثقيف                |
| ١.        | 249   | ١   | ٢٢٦ ــ أمّا المساجد الملعونة فمسجد الأشعث        |
| ٨         | 157   | ۸۳  |                                                  |
| ١         | ۲.۸   | **  | ٢٢٧ ــ بني أُميّة ـ الشجرة الملعونة في القرآن    |
| 14        | 777   | ٤٠  | ٢٢٨ _ ففعلت الملعونة ما أشار به عليها إبليس      |
| ٧         | ۲.٧   | ٣٣  | ٢٢٩ _ أشياعه من بني أُميّة الملعونين             |
| ٣         | 707   | ۸١  | ٢٣٠ _ جرى بين فاطمة والظالمين الملعونين          |
| ٧         | ۲.٧   | ٣٣  | ٢٣١ _ أشياعه _الملعونين علىٰ لسان رسول الله      |
| ٨         | ۸۶۳   | ١   | ٢٣٢ ــ خصّ أوّل غاصب لآل محمّد باللعن            |
| 14        | 794   | 1.1 | ٢٣٣ _ اللهمّ خصّ أوّل ظالم ظلم آل نبيّك باللعن   |
| ٥         | 798   | 1.1 | ٢٣٤ _ اللهمّ إنّي أتقرّب إليك باللعن عليهم       |
| ٣         | 797   | 1.1 | ٢٣٥ ـ اللهمّ خصّ أنت أوّل ظالم باللعن منّي       |
| ٩         | 77    | ٩٤  | ٢٣٦ ـ اللهمّ ـ وأتقرّب إليك باللعنة عليهم        |
| ۲.        | ٤٧    | 1.7 |                                                  |
| ٣         | 377   | Γ٨  | ٢٣٧ _ اللهمّ إنّي أتقرّب إليك باللعنة            |
| 17        | ٤٥    | **  | ٢٣٨ _ فاُمرت باللعنة والبراءة منه                |
| ٨         | ۲۸ż   | ٤٢  | ٢٣٩ _ فاقتلوا أبا اللعين مكتوفاً وهذا يلعنه      |

| 104 |             |     | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار       |
|-----|-------------|-----|----------------------------------------------|
| ٩   | 477         | ٥١  | ٢٤٠ ــ تقدّم ــبلعن أبي جعفر الشلمغاني       |
| 17  | ۲۸۲         | ٤٥  | ٢٤١ ـ يضجّ ـ بلعن من ظلم عترتك               |
| ٨   | ۲ ٩         | **  | ٢٤٢ _ فعليهما لعنة الله بلعناته كلُّها       |
| 44  | 441         | 77  | ٢٤٣ ـ أبشر بلعنة الله ونار جهنّم             |
| 11  | 479         | ٧ô  | ٢٤٤ ـ أبشر بلعنة الله ونار جهنّم وبئس المصير |
| ۲۱  | 447         | ٧٥  | ٢٤٥ ــ موكّلين بلعنة فرعون وهامان وقارون     |
| ١.  | <b>77</b>   | ٥١  | ٢٤٦ ـ خرج توقيع الإمام بلعنه                 |
| 11  | ٣٨.         | ۱د  |                                              |
| ١٢  | 419         | 70  | ٢٤٧ ـ إنَّا قلت ـ تأمرهم بلعنه والبراءة منه  |
| ١٧  | <b>TV</b> 1 | ٥١  | ۲٤٨ ـ أمرهم بلعنه والبراءة منه               |
| **  | <b>41</b> V |     |                                              |
| ۲   | <b>T</b> V0 |     |                                              |
| ٥   | 20          | ٦   | ٢٤٩ ـ يأمره بلعنهم في لعنة الظالمين الناكثين |
| ۲.  | 154         | TV  |                                              |
| ١٤  | ۲۸.         | ٥١  | ٢٥٠ _ فخرج التوقيع بلعنهم والبراءة منهم      |
| 7   | 770         | ۲٦  | ٢٥١ ــ ملائكة السهاوات تلعن إمامك ذاك        |
| ١.  | ٣١.         | 1.1 | ٢٥٢ ــ تلعن قاتله ألف مرّة                   |
| ١٧  | ٣٠٤         | ١.١ | ۲۵۳ ـ تسلّم وتصلّي عليه وتلعن قاتليه         |
| 17  | ٣٠٥         | ٤٤  | *                                            |
| ١   | 10          | ٥٦  |                                              |
| ١٨  | ٧٢          | ۲   | ٢٥٥ ــ العالم الكاتم ــ تلعنه كلَّ دائبة     |

| مي البراءi | هذه ه |           | ١٥٤                                          |
|------------|-------|-----------|----------------------------------------------|
| ٦          | 94    | <b>YY</b> | ٢٥٦ ـ أُولئك تلعنهم ملائكة الساوات والأرض    |
| 11         | ٣٤٣   | ۲٥        | ٢٥٧ ـ فالعن النصاري الذين صغروا عظمتك        |
| ۲          | ٨١    | ٤٤        | ٢٥٨ ـ اللهمّ فالعن عمرو ـ بكلّ بيت ـ لعنة    |
| 17         | 7.4.7 | ٤٤        | ٢٥٩ ـ تسكن ـ مع النبي ـ فالعن قتلة الحسين    |
| ١.         | 799   |           |                                              |
| 14         | 1.4   | 1.1       |                                              |
| ۲٤         | 702   | 1.1       | ٢٦٠ ــ اللهمّ ومن رضي بقتله فالعنه           |
| ١٥         | 772   | ٣٣        | ٢٦١ ـ فالعنه أنت وملائكتك بكلّ بيت لعنة      |
| 7          | ۲۱٤   | ٣٣        | ٢٦٢ _ صدّ عن سبيلك فالعنه لعناً وبيلاً       |
| 19         | 441   | 1.1       | ٢٦٣ _ اللهمّ فالعنهم لعناً وبيلاً            |
| ٤          | 440   | 45        | ٢٦٤ ــ أراد أن ينفر برسول الله فالعنوه       |
| ٩          | 717   | ٧         | ٢٦٥ ـ لقوا الله بالزنا ـ فالعنوهم لعنهم الله |
| ٤          | ۲۸    | ٧٩        | ٢٦٦ ــ لم يتوبوا فالعنوهم يلعنهم الله        |
| ١٧         | 24.   | 11        | ٢٦٧ _ فلعن آدم الأرض التي قبلت دم هابيل      |
| 10         | ٧.    | ۸۳        | ٢٦٨ _ فبلغه ذلك فلعن أبا الخطَّاب            |
| ١٨         | ٤٧٤   | ١٤        | ٢٦٩ ـ فلعن السفهاء لركوب المعاصي             |
| ٣          | 797   | 1.1       | ۲۷۰ ــ فلعن الله آل زياد وآل مروان           |
| ٥          | 710   | 1.7       | ٢٧١ ـ فلعن الله أعداءكم _أجمعين              |
| Ĉ          | ۲۸.   | ٤٠        | ٢٧٢ ـ فلعن الله الشاكَ في فضل عليٌّ عُنُّكُا |
| ١٨         | 777   | ٦.        | ٢٧٣ ــ فلعن الله الملوك الأربعة              |
| ٥          | 771   | 1-1       | ٢٧٤ ــ فلعن الله أُمَّةً أسرجت لقتالك        |

| 100    |       |         |      | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار           |
|--------|-------|---------|------|--------------------------------------------------|
| ١      |       | 4 9 2   | 1.1  | ٢٧٥ ـ فلعن الله أُمَّةً أسّست أساس الظّلم والجور |
| ۲      | •     | ٣٦.     | ١    | ٢٧٦ ــ فلعن الله جاحد ولايتك بعد الإقرار         |
| ۲      |       | ۱۷۲     | ٢٤   | ۲۷۷ _ فلعن الله قاتله وخاذله                     |
|        | ٤     | 3.47    | ۲۸   | ٢٧٨ ـ فلعن الله قوماً بايعوني ثمّ خذلوني         |
| ١      | ٩     | 474     | ١    | ٢٧٩ ـ فلعن الله مستحلّي الذمّة منك               |
|        | ۲     | 470     | ٥١   | ٢٨٠ ـ فلعن الله من جحد أولياء الله               |
| ۲      | ١     | 777     | ٤٠   | ٢٨١ ـ فلعن الله ـ من جعل بينه وبين الحقُّ سترأ   |
| ۲      | ١     | ΥźΥ     | 1.1  | ٢٨٢ ـ فلعن الله من خالفك في سرّه وجهره           |
|        | ٢     | ٣٧٦     | ١    | ٢٨٣ ـ فلعن الله من دفعك عن حقَّك                 |
|        | ۲     | ٣٦٣     | ١    | ٢٨٤ ـ فلعن الله من ساواك بمن ناوأك               |
|        | ٤     | 7       | 77   | ٢٨٥ _ فلعن الله من ضلّ عنّا                      |
|        | ٢     | 7       | 77   | ٢٨٦ ــ فلعن الله من عقّنا                        |
|        | ٧     | ۷٨      | ٤٤   | ٢٨٧ ـ فلعن رسول الله _القادة والأتباع            |
|        | ٣     | ٣.٨     | ٨٤   | ۲۸۸ ـ نظر إلى نخامة _فلعن صاحبها                 |
| ۲      | ١     | Υοί     | 97   | ٢٨٩ ـ فلعن في خلواته أعداءنا                     |
|        | ۲     | 774     | 77   | ٢٩٠ ـ فلعن في خلواته أعداءنا بلغ الله صوته       |
| ١      | 7     | ١٨٥     | ٣٣   | ٢٩١ ـ قنت في الصبح فلعن معاوية وعمرو             |
| ١      | ٤     | ۲.۱     | Y 0  | ٢٩٢ ــ فلعناه وبرئنا منه ــبرئ الله ورسوله منه   |
| ١      | ٩     | ٧١      | ۲۸   | ٢٩٣ ـ فيقتل فلعنت أُمّة تقتل ابن بنت نبيّها      |
| ۲      | c     | 459     | 44   | ٢٩٤ _ فلعنة الله على القوم الظالمين              |
| کثیر ۃ | واردك | لك في م | وردذ |                                                  |

| ي البراءة | هذه هج      |     |                                                |
|-----------|-------------|-----|------------------------------------------------|
| ٥         | 777         | 10  | ٢٩٥ ــ فلعنة الله على الكافرين                 |
| ِ د کثیرة | ذلك في موار | ورد |                                                |
| ١.        | ٤٥          | ٤٠  | ٢٩٦ ــ ألا ومن عقَّ والديه فلعنة الله عليه     |
| 11        | ٤٥          | ٤.  | ٢٩٧ ــ ألا ومن أبق من مواليه فلعنة الله عليه   |
| 11        | ٤٥          | ٤.  | ٢٩٨ ـ ألا ومن ظلم أجيراً أجرته فلعنة الله عليه |
| ۱۷        | <b>ن</b> ه  | ٤.  | ٢٩٩ _ فمن عقَّنا فلعنة الله عليه               |
| ١٩        | ٤٥          | ٤.  | ٣٠٠ _ فمن ظلمنا أُجرتنا فلعنة الله عليه        |
| ٥         | 700         | 90  | ٣٠١ ــ اللهم ــ من لعنته فلعنتنا عليه          |
| 7         | 444         | ٩٨  |                                                |
| ٤         | ٤٢          | ١٤  | ٣٠٢ ـ إن ذكروني ذكرتهم فلعنتهم                 |
| ١٧        | ٣٢.         | 94  |                                                |
| ١٤        | Y0V         | ٤٨  | ٣٠٣ ـ ذكر علي بن أبي حمزة عند الرضا ـ فلعنه    |
| ۲         | 727         | ٤٤  | ٣٠٤ ـ فقال : العنه يا آدم فلعنه أربع مرّات     |
| ١.        | ٣٦٧         | ٥١  | ٣٠٥ ــ فلعنه الشيعة وتبرّأت منه                |
| ٤         | ٧٨          | ٤٤  | ٣٠٦ ــ فلعنه الله لعنة شملته وذرّيّته          |
| ١.        | ٧٧          | ٤٤  | ٣٠٧ ـ فلعنه الله وملائكته ورسله والمؤمنون      |
|           | 711         | 77  | ٣٠٨ _ عبد الله _فلعنه رسول الله _وقد ارتدّ     |
| ١         | 7 £ V       | ١٣  | ٣٠٩ ـ فلعنه موسىٰ وقال : اذهب                  |
| ٧         | 737         | ٤٤  | ٣١٠ _ فلعنه نوح أربع مرّات فسارت السفينة       |
| ١٢        | 770         | 74  | ٣١١ ــ فلعنه وأخرجه عن صفوف الملائكة           |
| 11        | ١٨٠         | 44  | ٣١٣ _ فذكرنا له حديث الكلبي _فلعنه وكذّبه      |
|           |             |     |                                                |

| 104 . |     |     | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار                |
|-------|-----|-----|-------------------------------------------------------|
| ٤     | ٣١٨ | 11  | ٣١٣ ـ فاستعصت عليه عيون فلعنها                        |
| * *   | ٤٧٩ | ٦٦  |                                                       |
| 11    | ٣٢. | ٣   |                                                       |
| ١٧    | 717 | 11  | ٣١٤ _ ماء الكبريت وماء المرّ فلعنهما                  |
| ١٩    | 71  | 78  | ٣١٥ ـ فلعنهما الله تعالى من بين الطيور                |
| ١٥    | 777 | ٧٤  | ٣١٦ ــ فملعون من غشّ أخاه                             |
| ٣     | ٤٧  | ٦٤  | ٣١٧ ــ أمّا الحيار فيلعن العشّار                      |
| ۲     | 808 | ٨٩  | ٣١٨ ـ يشرف عليه إبليس آدم فيلعنه                      |
| ٩     | 711 | ٨   | ٣١٩ _ فيلعنه الله ويلعنه اللاعنون                     |
|       |     | 4   | ٣٢٠ ـ فيلعنهما ـ الأوّل والثاني ـ ويتبرّأ منهما ويصلم |
| 17    | ٢٨٦ | ٥٢  |                                                       |
| ١٩    | ٨٥٢ | 74  | ٣٢١ ــ فتحسّ ملائكة السهاء ــفيلعنونه                 |
| ۱۷    | 474 | ٧٤  |                                                       |
| 7     | 100 | 1.5 | ٣٢٢ _ معادٍ لأعدائكم لاعن لهم متبرّئ منهم             |
| ۱۹    | 777 | ٨٥  | ٣٢٣ ـ لاعناً أعداءك وأعداءهم                          |
| 7     | ٧   | 17  | ٣٢٤ ـ الأوّل والثاني ـ عليهما لعائن الله              |
| 17    | 777 | 77  | ٣٢٥ ـ تجدّد على مردة الشياطين لعائن الله              |
| ٩     | ۲٥  | ٤٠  | ٣٢٦ ـ فعليه رضوان الله وعلىٰ مبغضيه لعائن الله        |
| ٣     | 777 | ٥١  | ٣٢٧ ـ المعروف بالشلمغاني عليه لعائن الله              |
| ١٧    | 197 | 1.7 | ٣٢٨ ـ عليهم لعائن الله جيلاً بعد جيل                  |
| ۱۳    | Y07 | 77  | ٣٢٩ ـ إبليس عليه لعائن الله يبعث جنود الليل           |

| البراءة | هذه هي               | , ,   |                                                 |
|---------|----------------------|-------|-------------------------------------------------|
| ٩       | ٧.                   | 1 - 7 | ٣٣٠ ــ أجعل لعائنك المستودعة ــدائرة عليهم      |
| 7       | 107                  | 11    | ٣٣١ ـ أخرج إبليس من الجنّة ولعن                 |
| ٥       | 171                  | 77    | ٣٣٢ _ انطلق به عثمان _حتّىٰ فعل جميع ما لعن     |
| 77      | ٣٢.                  | 77    | ٣٣٣ ــ لعن أكل الربا وموكّله وكاتبه             |
| 17      | ٣٤٧                  | ۸۶    | ٣٣٤ ــ لعن آل أبي سفيان مئة مرّة                |
| ٥       | <b>YY</b>            | ٤٤    | ٣٣٥ ــ رسول الله ــ لعن أبا سفيان في سبعة مواطن |
| ١.      | **                   | ۲)    |                                                 |
| ٥       | 777                  | ٥٢    | ٣٣٦ ـ لعن أبا مروان ومروان في صلبه              |
| 14      | ٣٤٧                  | ١.    | ٣٣٧ ـ لعن إبليس إلى يومك هذا وإلى يوم القيامة   |
| 17      | 177                  | 14    | ٣٣٨ _ إنَّمَا لعن إبليس بمعصية                  |
| ٧       | 478                  | ٥١    | ٣٣٩ ـ التوقيع في لعن ابن أبي الغراقر            |
| 7       | 177                  | 7.7   | ٣٤٠ ـ لعن ابن صبهان وقال هو الذي صدّني          |
| 74      | 717                  | ٥٠    | ٣٤١ ـ فكلّما لعن أحدكم أعداءنا صاعدته           |
| ٧       | 200                  | 1.1   | ٣٤٢ ـ لعن الله أمّة قتلتك _ولعن أشياعهم         |
| ۲       | 419                  | 40    | ٣٤٣ ـ لعن الله أبا الخطّاب ولعن أصحابه          |
| 7 £     | ۸۶۲                  | ٤٥    | ٣٤٤ ـ فعليكم لعن الإله وبيلاً                   |
| ٥       | 110                  | 98    | ٣٤٥ ـ قتل الإنسان ما أكفره _أي لعن الإنسان      |
| ٥       | 94                   | ٨٢    | ٣٤٦ ـ إنّ رسول الله لعن الخامشة وجهها           |
| ١٥      | 414                  | ۸۳    | ٣٤٧ ـ لعن الذين اتَخذوا قبور أنبيائهم مساجد     |
|         | 777                  |       | ٣٤٨ ـ لعن الذين كانوا يناصبونه في الدنيا        |
| ١.      | 78                   | ١٤    | ٣٤٩ ـ لعن الذين كفروا من بني إسرائيل            |
| : كذلك  | م <i>و</i> ارد کثیرة | في    |                                                 |

| 109         |          |           | ,          | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار         |
|-------------|----------|-----------|------------|------------------------------------------------|
|             | ۲        | 419       | ٥ ٢        | ٣٥٠ _ أبا الخطّاب _لعن الشاكّين في لعنه        |
| !! <b>-</b> | الخطّار  | كيف بابن  | كذا أمره ف | إذاكان أبو الخطّاب ه                           |
| ١           | ٧        | 177       | ٣٣         | ٣٥١ ـ ترك أهل الشام لعن الشيطان                |
|             | ٨        | ١٦.       | io         | ٣٥٢ ــ يوم ينادي المنادي ألا لعن الظالم العادي |
| ۲           | ٣        | ٣١.       | ٩.         | ٣٥٣ _ لعن الظالمين مئة مرّة                    |
| ١           | ۲        | ١٨٤       | 97         | ٣٥٤ ـ لعن القارئ بكلّ حرف عشر لعنات            |
| ١           | 7        | 277       | ٧٥         |                                                |
|             | ۲        | ٦         | ٥          | ٣٥٥ ـ لعن القدريّة علىٰ لسان سبعين نبيّاً      |
|             | ٧        | ۸٩        | 79         | ٣٥٦ ـ إنَّ الله لعن الكافرين                   |
|             | ٨        | 70        | ۲.         | ٣٥٧ ـ لعنك الله ولعن اللات والعزّى معك         |
| `           | \7       | 270       | ٣٤         | ٣٥٨ ــ لعن الله أبا بكر                        |
|             | ٥        | ۲.٦       | 7          | ٣٥٩ ـ لعن الله أبا حنيفة                       |
| ,           | ٧٧       | ١٢.       | 97         |                                                |
| ,           | ۱۹       | ٣٠٦       | ۲          | ٣٦٠ ــ لعن الله أبا فلان                       |
|             | 7        | 177       | 4 4        | ٣٦١ _ فقال خالد ابنه _بل لعن الله أبا قحافة    |
| i           | ١٧       | 7.7.7     | ۲٥         | ٣٦٢ ـ لعن الله أبا منصور                       |
|             | ۱٦       | 717       | <b>Y Y</b> |                                                |
|             | ١١       | ١٨٤       | 1.1        | ٣٦٣ ــ لعن الله ابن آكلة الأكباد               |
| يرة         | ار د کثا | ورد في مو |            |                                                |
|             |          | 157       | ٤٥         | ٣٦٤ ــ لعن الله ابن مرجانة                     |
| برة         | ار د کث  | ورديق مو  |            |                                                |

| ىي البراءة          | هذه ه      |              | ١٦٠                                            |
|---------------------|------------|--------------|------------------------------------------------|
| ١                   | 712        | 1.1          | ٣٦٥ ـ لعن الله ابنه الذي و ترك                 |
| 11                  | ۱۸٤        | 1.1          | ٣٦٦ ـ لعن الله ابنه وأعوانه وأتباعه            |
| 7                   | 707        | ٩٨           | ٣٦٧ ـ لعن الله أشياعهم وأتباعهم                |
| ار د کثی <i>ر</i> ة | ورد في مو  | )            |                                                |
| 7                   | ٣.٩        | ۲            | ٣٦٨ ـ لعن الله أصحاب القياس                    |
| ۲١                  | Y £ 9      | 1.7          | ٣٦٩ ـ لعن الله أعداء الله                      |
| ١٥                  | 777        | <b>TV</b>    | ٣٧٠ ــ بوركت شيعتكم ولعن الله أعداءكم          |
| ٤                   | 418        | 1.7          | ٣٧١ ـ لعن الله أعداءكم من الأوّلين والآخرين    |
| ارد کثی <i>ر</i> ة  | ورد في موا | <del>)</del> |                                                |
| 18                  | ۲٧.        | ۲۸           | ٣٧٢ ـ لعن الله أقواماً بايعوني ثمّ خذلوني      |
| 17                  | ٩٨         | 49           | ٣٧٣ ـ لعن الله أقواماً من أمّتي ضيّعو فيه عهدي |
| 14                  | ۸٩         | 45           | ٣٧٤ ـ لعن الله الآمرين بالمعرُّوف التاركين له  |
| ١٣                  | ١٤٥        | ٨            | ٣٧٥ _ لعن الله الكاذبين، لعن الله الباخلين     |
| 10                  | ٩٤         | ١            | ٣٧٦ ـ لعن الله القدريّة لعن الله الحروريّة     |
| ۲                   | 717        | 44           | ٣٧٧ ـ لعن الله التابع والمتبوع                 |
| ٨                   | ٤٩٤        | 77           | ٣٧٨ ـ الخمر حرام فلعن الله الخمر بعينها        |
| ١٥                  | ٣٣.        | 77           | ٣٧٩ ـ لعن الله الخمر وعاصرها وغارسها           |
| ١.                  | ٤٤         | 1.4          |                                                |
| ١٨                  | 181        | ٧٢           | ٣٨٠ ــ لعن ألله الذهب والفضّة                  |
| ١٥                  | ٣٨٩        | ۲            | ٣٨١ ــ لعن الله الذين يجادلون في دينه          |
| ٨                   | 377        | ١٠٤          | ٣٨٢ ـ لعن الله الراشي والمرتشي                 |
| ٤                   | ۲ - ۸      | 44           | ٣٨٣ ـ لعن الله الراكب والقائد والسائق          |

| 171      |             |     | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار       |
|----------|-------------|-----|----------------------------------------------|
| 7        | ٤٧          | ٦٥  | ٣٨٤ ــ لعن الله السارق                       |
| ١٤       | 94          | ۸۲  | ٣٨٥ ــ لعن الله السالقة والحالقة             |
| ٩        | 777         | \.\ | ٣٨٦ _ لعن الله الظالمين لكم                  |
| رد کثیرة | رد في موار  | و   |                                              |
| ١.       | Y • V       | 77  | ٣٨٧ ــ لعن الله العقرب                       |
| في موارد | ورد (       |     |                                              |
| ۲        | 777         | ۲٥  | ٣٨٨ _ لعن الله الغلاة                        |
| ٤        | <b>TV</b> 1 | ٤٤  | ٣٨٩ ـ لعن الله الغلاة والمفوّضة              |
| ١.       | ١.٨         | 47  | ٣٩٠ ـ لعن الله الكاتمين للحقّ                |
| ١        | ٥٦          | ٧٩  | ٣٩١ ـ لعن الله المتشبّهين من الرجال بالنساء  |
| ۲        | 777         | 47  | ٣٩٢ ـ لعن الله المجادلين في دين الله         |
| ١        | 777         | ۸٩  | ٣٩٣ ــ لعن الله المحرّفين الكلم عن مواضعه    |
| في موارد | ورد إ       |     |                                              |
| ۲        | ٤٧          | 1.8 | ٣٩٤ ـ لعن الله المخنَّتين _أخرجوهم من بيوتكم |
| ١٧       | ١٢.         | 9.7 | ٣٩٥ ـ لعن الله المرجئة                       |
| في موارد | ورد ا       |     |                                              |
| ١٤       | ٧٨          | 18  | ٣٩٦ ـ لعن الله المصوّرين                     |
| ٥        | ٨           | ٥   | ٣٩٧ _ لعن الله المعتزلة                      |
| 11       | PAY         | 70  | ٣٩٨ ـ لعن الله المغيرة بن سعيد               |
| في موارد | ور د ز      |     |                                              |
|          | 797         | 1.1 | ٣٩٩ _ لعن الله الممهّدين بالتمكين من قتالكم  |
| نی موارد | ورد ف       |     |                                              |

| مي البراءة       | . هذه ه   |     | 177                                         |
|------------------|-----------|-----|---------------------------------------------|
| ١                | Y 0 A     | 1.4 | ٤٠٠ ــ لعن الله الواصلة والمتوصّلة          |
|                  |           | ۸۳  | ٤٠١ ــ لعن الله اليهود                      |
| ارد كثيرة        |           |     |                                             |
|                  |           | 1.1 | ٤٠٢ ـ لعن الله أُمَّةً استحلَّت منك المحارم |
| في موارد         |           |     |                                             |
|                  | 777       |     | ٤٠٣ ــ لعن الله أمّة بلغها ذلك فرضيت به     |
| ار د کثیرة       | رد في مو  | و   |                                             |
| 71               | 440       | ١   | ٤٠٤ ــ لعن الله أُمَّة جحدتك وجحدت حقَّك    |
|                  | 777       |     | ٤٠٥ ــ لعن الله أُمَّة خالفتك               |
| في موارد         | ورد       |     |                                             |
| 11               |           | ١   | ٤٠٦ ــ لعن الله أُمّة خالفتك وجحدت ولايتك   |
| ١.               |           | ٩ ٤ | ٤٠٧ ـ لعن الله أُمَّة خذلت عنك              |
| في موارد         | ورد       |     |                                             |
|                  | Y91       | 1.1 | ٤٠٨ ــ لعن الله أمّة دفعتكم عن مقامكم       |
| في موارد         | ورد       |     |                                             |
|                  |           | 1.1 | ٤٠٩ _ لعن الله أمّة ظلمتك                   |
| ردکثی <i>ر</i> ة | رد في موا | وه  |                                             |
|                  | 701       |     | ٤١٠ _ لعن الله أمّة غصبتك حقّك              |
| في موارد         | ورد       |     |                                             |
| ٥                | 707       | ٩٨  | ٤١١ _ لعن الله أمّة قتلتك واستباحت حريمك    |
| في موارد         | ورد       |     |                                             |

| ٠ ٣٢                |             |           | اللعن ومشتقًا تم في روايات بحار الأنوار       |
|---------------------|-------------|-----------|-----------------------------------------------|
| ٣                   | ۸/ ۲        | 1.1       | ٤١٢ _ لعن الله أمَّة قتلتكم بالأيدي والألسن   |
| في موارد            | ورد         |           |                                               |
| ۲                   | ٤٠٧         | ٤٥        | ٤١٣ ــ ألا لعن الله أهل الفساد                |
|                     | 797         |           | ٤١٤ ــ لعن الله بني أميّة قاطبة               |
| ار د کث <b>یر</b> ة | ورد في مو   |           |                                               |
|                     | ٥١          | <b>YY</b> | ٤١٥ ـ يا علي لعن الله ثلاثة آكل زاده وحده     |
| ١                   | 77          | ٤٥        | ٤١٦ _ لعن الله راميه بالسهم خولي _الأصبحي     |
| ٦                   |             | ٤٥ م      | ٢١٧ ـ لعن الله راميه بالسهم حرملة الأسدي وذور |
|                     | Y 2 9       | ٤٥        | ٤١٨ ـ لعن الله رجالاً أترعوا الدنيا غصوباً    |
| ٣                   | 177         | 77        | ٤١٩ ـ لعن الله رعلا وذكوان وعضلاً ولحيان      |
| ۲                   | 377         | ٤٤        | ٤٢٠ ــ لعن الله قاتلك ولعن الله سالبك         |
| في موارد            | ورد         |           |                                               |
| ۲                   |             | ٤٧        | ٤٢١ ـ عثرت فقالت : لعن الله ظالميك يا فاطمة   |
|                     | ٤٤١         | ١         | ٤٢٢ _ لعن الله ظالميكِ يا فاطمة               |
| في موارد            | ورد         |           |                                               |
|                     | 7.47        | ۲٥        | ٤٢٣ _ لعن الله عبد الله بن سبأ                |
|                     | 177         |           | ٤٢٤ _ لعن الله عدوَّ آل محمّد من الجنّ والأنس |
|                     | ورد في موا  |           |                                               |
|                     | 797         |           | ٤٢٥ ــ لعن الله عمر بن سعد                    |
| في موارد            | ورد         |           |                                               |
| -                   | 277         | ٣٣        | ٤٢٦ ـ لعن الله عمرو بن العاص                  |
| ١٢                  | <b>۲7</b> ۸ | 1.1       | ٤٢٧ ــ لعن الله قاتلك وجدّد عليهم العذاب      |

| ي البراءة               | هذه ه       |                   | ١٦٤                                                   |  |  |  |  |
|-------------------------|-------------|-------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 14                      | ٣٠٥         | ٤٤                | ٤٢٨ ـ الحسين بن علي _لعن الله قاتله                   |  |  |  |  |
| ً<br>ورد في موارد كثيرة |             |                   |                                                       |  |  |  |  |
| ٥                       | 7 - 0       | ٤٥                | ٤٢٩ ـ لعن الله قاتله سليمان الحضرمي                   |  |  |  |  |
| 11                      | 771         | 1.1               | ٤٣٠ ـ لعن الله قاتله عامر التميمي                     |  |  |  |  |
| ٨                       | 7 🗸 🗎       | 1.1               | ٤٣١ ـ لعن الله قاتله عبد الله النبهاني                |  |  |  |  |
| الإمام                  | في حسرب     | ن اشتركوا         | وقد ورد اللعن في موارد كثيرة لأُولئك الذيو            |  |  |  |  |
|                         | ء النبوّة . | نسائه نساء        | الحسين للتُثَلِّغُ وقتل أبنائه وأهل بيته وأصحابه وسبي |  |  |  |  |
| <i>[[</i>               | ٤٣          | ٧٥                | ٤٣٢ ــ لعن الله قاطعي سبيل المعروف                    |  |  |  |  |
| 14                      | 77          | ١.                | ٤٣٣ ـ لعن الله قوماً جلسوا في غير مراتبهم             |  |  |  |  |
| ٤                       | 407         | 45                | ٤٣٤ ــ لعن الله قوماً ــ يطعنون علينا في ديننا        |  |  |  |  |
| ١٥                      | 194         | ١                 | ٤٣٥ ــ لعن الله مانعك إرثك ودافعك عن حقَّك            |  |  |  |  |
| ٨                       | 777         | 77                | ٤٣٦ ــ لعن الله مبغضي آل محمّد                        |  |  |  |  |
| رد کثیرة                | رد في موا   | 9                 |                                                       |  |  |  |  |
| ٨                       | ١٨٤         | 1.1               | ٤٣٧ ــ لعن الله من أبكيٰ نساءك                        |  |  |  |  |
| ۲                       | 477         | 1.7               | ٤٣٨ ــ لعن الله من أحدث حدثاً أو آوي محدثاً           |  |  |  |  |
| 11                      | 177         | ٣٧                | ٤٣٩ ــ لعن الله من ادّعي إلىٰ غير أبيه                |  |  |  |  |
| ٧                       | <b>LV</b>   | 1.1               | ٤٤٠ ــ لعن الله من استخفُّ بحقَّكم وقتلكم             |  |  |  |  |
| ٤                       | 175         | 1.1               | ٤٤١ ــ لعن الله من أشرك في دمك                        |  |  |  |  |
| ١٧                      | 441         | ١                 | ٤٤٢ ـ لعن الله من اعتدى عليك                          |  |  |  |  |
| داء قولاً               | ر من الاعت  | يَلِيْزُ بأيّ نحو | وهذا يشمل كلّ من اعتدى علىٰ أهل البيت علم             |  |  |  |  |
| لاعتداء                 | صاديق ا     | ِ هذا من مـ       | وعملًا، فيا ترى من أنكر اللعن على أعدائهم أليس        |  |  |  |  |
|                         |             |                   | عليهم؟!                                               |  |  |  |  |

| 170               |             |             | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار                                              |
|-------------------|-------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨                | 773         | ١           | ٤٤٣ ـ لعن الله من بايعك وغشّك وخذلك                                                 |
| ٧                 | ΓΛ/         | 1.1         | ٤٤٤ ــ لعن الله من بقي منهم ومن مضي                                                 |
| ٤                 | 419         | ١           | ٤٤٥ ــ لعن الله من بلغه ذلك فرضي به                                                 |
| رد کثیرة          | ورد في موا  |             |                                                                                     |
|                   |             |             | ٤٤٦ ــ نفذوا جيش أسامة لعن الله من تأخّر عنه                                        |
| سان النبيّ        | ، ملعون بلي | سامة ، فإنّ | إرجع إلى التأريخ وانظر من تخلّف عن جيش أ                                            |
| **                |             | Ĩ           | عَلَيْهِ أَنْهُ فَكِيفُ لَا نَلْعَنُهُ وَلِنَا فِي رَسُولُ اللهِ أُسُوةً حَسَنَةً ؟ |
| ١٨                | ۲٦.         | ٤٢          | ٤٤٧ ـ لعن الله من جحد حقّك ومقامك                                                   |
|                   | ورد في موا  |             |                                                                                     |
| ١٤                | T19         | 44          | ٤٤٨ ــ لعن الله من حارب أمير المؤمنين عليّ عَلَيُّ اللهُ                            |
| في موارد          | ورد.        |             |                                                                                     |
| 77                | 1.9         | ٣٨          | ٤٤٩ ـ لعن الله من خالف عليّاً عَلَيَّا لِمِ                                         |
| رد کثیرة          | ورد في موا  |             |                                                                                     |
| ۲                 | ۲۸.         | ۲٥          | ٤٥٠ ـ لعن الله من دخل قلبه رحمة لهم                                                 |
| 17                | ٧٥          | ٩٤          | ٤٥١ ـ لعن الله من سمع داعيتك ولم يجبك                                               |
| ١٤                | 212         | 1.1         | ٤٥٢ ــ لعن الله من شايع علىٰ ذلك                                                    |
| ٩                 | 411         | ١           | ٤٥٣ ــ لعن الله من شرك في دمك                                                       |
| ر <b>د کثیر</b> ة | ورد في موار | ,           |                                                                                     |
| ١.                | 498         | ١           | ٤٥٤ ـ لعن الله من ظلمك وتقدّم عليك                                                  |
| رد کثیرة          | ورد في موار | ,           |                                                                                     |
| ١.                | Y V 9       | ۸۲          | ٤٥٥ ـ لعن الله من ظلمهم حقوقهم                                                      |

| ١٦٦ هذه هي البراءة |       |             |                                                  |  |  |
|--------------------|-------|-------------|--------------------------------------------------|--|--|
| ١.                 | ۱۸٤   | ١.١         | ٤٥٦ _ لعن الله من غشّك وخلّاك                    |  |  |
| ٥                  | 797   | ۲٥          | ٤٥٧ _ لعن الله من قال فينا ما لا نقوله في أنفسنا |  |  |
| ١.                 | ۲ • ۸ | ٤٥          | ٤٥٨ ــ خذل الله من خذلكم ولعن الله من قتلكم      |  |  |
| 11                 | 110   | ٧٩          | ٤٥٩ ــ لعن الله من لا يغار                       |  |  |
| ١                  | 777   | 77          | ٤٦٠ ــ لعن الله من لعننا ــ أهلك الله من عادانا  |  |  |
| ١٣                 | 757   | 44          | ٤٦١ ــ لعن الله من ماري عليّاً وناوأه            |  |  |
| 71                 | 777   | ٦٤          | ٤٦٢ ــ لعن الله من مثَل بالحيوان                 |  |  |
| 7                  | ۲     | ٥٦          | ٤٦٣ ــ لعن الله من مثّل بالدواجن                 |  |  |
| ١.                 | 112   | 1.1         | ٤٦٤ _ لعن الله من منعك شرب ماء الفرات            |  |  |
| في موارد           | ورد   |             |                                                  |  |  |
| ٧                  | ٤٧    | ٦٤          | ٤٦٥ ــ لعن الله من يبغض أهل بيت رسول الله        |  |  |
| 10                 | ٦.    | ٧٧          | ٤٦٦ ــ لعن الله والدين حملا ولدهما على عقوقهها   |  |  |
| 10                 | ٥     | 47          | ٤٦٧ ــ لعن الله ولداً عقَ أبويه                  |  |  |
|                    | ٤     | جال بالنسا. | ٤٦٨ _ لعن المتشبّهات من النساء بالرجال ومن الر-  |  |  |
| ٧                  | 781   | 77          |                                                  |  |  |
| 14                 | ١٨٤   | 97          | ٤٦٩ ـ لعن المستمع بكلّ حرف لعنة                  |  |  |
| ٤                  | 117   | ٧٩          | ٤٧٠ _ لعن النبيّ _المتغافل عن زوجته              |  |  |
| ۲١                 | ۱٥    | 1.4         | ٤٧١ ــ لعن النبيّ سبعة ــ الواصل شعره            |  |  |
| ۲                  | 11    | ۲           | ٤٧٢ ـ لعن ـ النواصب لمحمّد وعليّ                 |  |  |
| ٥                  | ۲.    | ٨٢          | ٤٧٣ _ فإنّ الله _لعن اليهو د                     |  |  |
| ٨                  | ٦٤    | ١٤          | ٤٧٤ ــ داود لعن أهل أبلة                         |  |  |

| ۱٦٧      |             |           | اللعن ومشتقًا ته في روايات بحار الأنوار          |
|----------|-------------|-----------|--------------------------------------------------|
| ١٨       | 777         | 44        | ٤٧٥ _ علي ﷺ _لعن أهل الجمل                       |
| 71       | ٥٨          | Γ٨        | ٤٧٦ _ فلا تتحرّف إلّا بانصراف لعن بني اُميّة     |
| 22       | ۲١          | ٧٤        | ٤٧٧ ـــ إنّ رسول الله لعن ثلاثة                  |
| 19       | ٤٥          | ٧٤        | ٤٧٨ _ إنّ رسول الله _لعن جماعة                   |
| 77       | 741         | ٤٥        | ٤٧٩ _ من الله لعن دائم متنال                     |
| ١٩       | <b>75</b>   | 77        | ٤٨٠ ـ لعن رسول الله _الآكل زاده وحده             |
| ١٩       | 94          | ٨٢        | ٤٨١ ـ لعن رسول الله النائحة                      |
| ١٧       | ۱۳.         | ٧٩        | ٤٨٢ ـ لعن رسول الله في الخمر عشرة                |
| ت مختلفة | ارد وبعبارا | ر د في مو | 9                                                |
| 7        | 49          | ١٠٤       | ٤٨٣ ـ لعن رسول الله من نظر إلى فرج امرأة أجنبيّة |
| ۲.       | ۲١          | ٤٥        | ٤٨٤ _ اللهمّ العنهم لعن عادٍ وثمود               |
| 14       | 717         | ۲٥        | ٤٨٥ ـ روى الكشي روايات في لعن فارس               |
| * *      | 717         | ċ.        | ٤٨٦ ـ لعن في خلواته أعداءنا                      |
| ١٨       | ۲٠٥         | ٩         | ٤٨٧ _ الخميس يوم أنيس لعن فيه إبليس              |
| في موارد | ورد         |           |                                                  |
| ١٥       | ۲.۱         | ٤٤        | ٤٨٨ _ أوّل من لعن قاتل الحسين إبراهيم عَلَيْكُ   |
| ١٤       | ٣.٣         | ٤٤        | ٤٨٩ _ عبد شرب الماء فذكر الحسين ولعن قاتله       |
| ٣        | 177         | ٨٤        | ٤٩٠ ــ إنّ الصادق عَلَيْكِ لعن قوماً زعموا       |
| 17       | ١.٨         | ٣٦        | ٤٩١ ــ فهم ــ في لعن كلّ اللاعنين                |
| ١٧       | 49          | ٩٦        | ٤٩٢ ـ لعن مانع الزكاة و آكل الربا                |
| ٣        | 194         | 44        | ٤٩٣ _ في الركعة الثانية _لعن معاوية وعمرو        |
|          |             |           |                                                  |

| هي البراءة       | هذه ه              |            | ٨٦٨                                               |  |  |  |
|------------------|--------------------|------------|---------------------------------------------------|--|--|--|
| 19               |                    | 77         | ٤٩٤ ــ لعن من جعل القبور مصلّىٰ                   |  |  |  |
| . في موارد       | ورد                |            |                                                   |  |  |  |
| 19               |                    | 77         | ٤٩٥ ـ لعن من جعل مع الله إلهاً آخر                |  |  |  |
| في موارد         | ورد                |            |                                                   |  |  |  |
| ١                | A73                | ۷٥         | ٤٩٦ ــ إنَّ النبيّ ــ لعن من جلس وسط الحلقة       |  |  |  |
| ٣                | 777                | <b>Y Y</b> | ٤٩٧ ـ فكلُّما لعن هذا الرجل أعداءنا ـساعدوه       |  |  |  |
| ٧                | ٦.                 | ٥٩         | ٤٩٨ ــ كلّ فرعون وجبّار فيه لعن وعذاب             |  |  |  |
| 14               | 727                | ٤٤         | ٤٩٩ ــ فرفع موسىٰ يديه ولعن يزيد لعناً            |  |  |  |
| ۲                | ٣                  | A P        | ٥٠٠ ـ من عادوا عادينا ومن لعنوا لعنّا             |  |  |  |
| 71               | 415                | ٤٥         | ٥٠١ ـ يزيد زاده الله لعناً في الدنيا              |  |  |  |
| 17               | 711                | 91         | ٥٠٢ ــ ربّنا العنهم لعناً كبيراً                  |  |  |  |
| ١.               | 419                | ١          | ٥٠٣ ـ اللهمّ العنهم ومحبّيهم لعناً كبيراً         |  |  |  |
| 11               | ٣.٢                | ٩٨         | ٥٠٤ ــ اللهمّ العن المبغضين لهم لعناً كثيراً      |  |  |  |
| 18               | 444                | 1.1        | ٥٠٥ ـ اللهمّ العن قتلة أمير المؤمنين لعناً كثيراً |  |  |  |
| ١٢               | 772                | Γ٨         | ٥٠٦ ـ اللهمّ العنهما لعناً لا يخطر علىٰ بال       |  |  |  |
| 11               | 777                | ۲.         | ٥٠٧ _ فقال رسول الله _لعناً نحن أمرناهم           |  |  |  |
| ٩                | 9.                 | ٥٠         | ٥٠٨ ـ صدّ عن سبيلك فالعنه لعناً وبيلاً            |  |  |  |
| ر <b>د</b> کثیرة | ورد في موارد كثيرة |            |                                                   |  |  |  |
|                  | ١٥٨                |            | ٥٠٩ _ اللهمّ العنهم لعناً يلعنهم به كلّ ملك       |  |  |  |
| في موارد         | ورد                |            |                                                   |  |  |  |
| 11               | 777                | ١          | ٥١٠ _ اللهمّ العن قتلة أنبيائك بجميع لعناتك       |  |  |  |
| في موارد         | ورد.               |            |                                                   |  |  |  |

| 179                         |           |          | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار             |  |  |  |
|-----------------------------|-----------|----------|----------------------------------------------------|--|--|--|
| ٣                           | 174       | ١٤       | ٥١١ ـ اجتمعت علىٰ _الصالحين ولعناتهم               |  |  |  |
| ٣                           | 777       | ٥١       | ٥١٢ _ لعناه عليه لعائن الله                        |  |  |  |
| ١٥                          | 70        | ١٤       | ٥١٣ _ تلك المسخة _لعنّاهم بها                      |  |  |  |
| ٧                           | 714       | 77       | ٥١٤ _ لجهنّم _زفير كلّما دخلت أمّة لعنت أختها      |  |  |  |
| ٥                           | ٤٧        | ٥        | ٥١٥ ـ لعنت القدريّة على لسان سبعين نبيّاً          |  |  |  |
| ٦                           | ١٢        | ۲        | ٥١٦ _ لعنت الملائكة عدوّ الله                      |  |  |  |
| 11                          | 177       | ١.١      | ٥١٧ ــ لعنت اُمّة خالفتكم                          |  |  |  |
| ٨                           | 177       | ٣٥       | ٥١٨ ــ لعنت أهل العراق وقالت : قتلوه               |  |  |  |
| 19                          | 449       | ٧c       | ٥١٩ ـ إنّي لعنت سبعة لعنهم الله                    |  |  |  |
| ورد فی موارد کثی <i>ر</i> ة |           |          |                                                    |  |  |  |
| ١٤                          | 719       | ٤٥       | ٥٢٠ ــ ما من سحابة تمرّ ــ إلّا لعنت قاتله         |  |  |  |
| ٣                           | VP7       | ۲١       | ٥٢١ ــ إنّي لعنت وملائكتي من جحد ربوبيّتي          |  |  |  |
| 7                           | 419       | ۲٥       | ٥٢٢ _ من يأجم أن يلعن من لعنه الله فعليه لعنة الله |  |  |  |
| تنع فــانّ                  | لعنهم وام | أبي عن ا | وهذا يعني أنَّ من يستحقُّ اللعن كالظالمين فمن      |  |  |  |
|                             |           |          | اللعنة الإلهيّة حينئذٍ تشمله بتركه اللعن، فتدبّر.  |  |  |  |
| 10                          | 108       | 44       | ٥٢٣ ــ فالعنه أنت وملائكتك بكلّ بيت لعنة           |  |  |  |
| ٩                           | ٩٣        | 49       | ٥٢٤ ــ فمن لم يستبشر برؤية علي ــفعليه لعنة        |  |  |  |
| ١.                          | ٦٢        | ٤٨       | ٥٢٥ ــ بني أميّة أهل بيت لعنة                      |  |  |  |
| ۲.                          | ١٨٣       | ٨١       | ٥٢٦ ـ المرض ـ للكافر تعذيب ولعنة                   |  |  |  |
| ١٧                          | 711       | 1.1      | ٥٢٧ ــ اللهمّ اضعف البلاء ـ نكالاً ولعنة           |  |  |  |
| 71                          | ٨٢        | ٢        | ٥٢٨ ــ فحرفوه ــفعليهم ــلعنة آبائي الكرام         |  |  |  |

| ١٧٠ هذه هي البراءة  |            |            |                                                     |  |  |
|---------------------|------------|------------|-----------------------------------------------------|--|--|
| ١٨                  | ٤٥         | <b>T V</b> | ٥٢٩ ــ ألهموا ــ لعنة الأوّل والثاني                |  |  |
| ۲.                  | 109        | ٤٥         | ٥٣٠ ـ أجسام محشوّة بسخط الله ولعنة الرسول           |  |  |
| 7                   | ٥٢         | 7          | ٥٣١ ــ يأمره بلعنهم في لعنة الظالمين الناكثين       |  |  |
| 11                  | ٣١.        | 1.1        | ٥٣٢ ـ يكتب لك بكلّ لعنة ألف حسنة                    |  |  |
| ١                   | ٤٠         | 77         | ٥٣٣ ــ فعلىٰ من لا يتولَّاك لعنة اللاعنين           |  |  |
| ٩                   | 479        | ٤٨         | ٥٣٤ ـ عليه لعنة الله ولعنة اللاعنين                 |  |  |
| ار د کث <b>یر</b> ة | ورد في موا | •          |                                                     |  |  |
| ٨                   | PAI        | 7          | ٥٣٥ ــ أُولئك عليهم لعنة الله                       |  |  |
| في موارد            | ورد        |            |                                                     |  |  |
| 11                  | ٣.٧        | ٦          | ٥٣٦ _ ذوات الفروج _فعليهنّ من أُمّتي لعنة الله      |  |  |
| ١٤                  | 227        | ٩          | ٥٣٧ _ يا أعداء الله عليكم لعنة الله                 |  |  |
| ١٨                  | ٤٨٩        | 77         | ٥٣٨ ــ ألا من توالى غير مواليه فعليه لعنة الله      |  |  |
| ١                   | ٤٠         | <b>Y Y</b> | ٥٣٩ ــ فعلىٰ من لا يتولّاك لعنة الله                |  |  |
| 11                  | 444        | 45         | ٥٤٠ ــ فمن عقَنا فعليه لعنة الله                    |  |  |
| 17                  | 444        | 45         | ٥٤١ ــ أنكرنا حقّنا فعليه لعنة الله                 |  |  |
| ٤                   | 7.         | 77         | ٥٤٢ ـ علىٰ ناكرهم وباغضهم لعنة الله                 |  |  |
| 18                  | 377        | ٥٧         | ٥٤٣ ـ فليظهر العالم علمه وإلَّا فعليه لعنة الله     |  |  |
| ٩                   | ۲۲.        | ٧٤         | ٥٤٤ ــ من سبّ عليّاً فعليه لعنة الله                |  |  |
| Ô                   | 441        | ٧٨         | ٥٤٥ _ هما الكافران عليهما لعنة الله                 |  |  |
| ٨                   | 777        | 1.1        | ٥٤٦ ــ من ضرب غير ضاربه فعليه لعنة الله             |  |  |
| ٨                   | ١٦.        | 77         | ٥٤٧ ــ إنَّ الفاسق عليه لعنة الله آوي عمَّه المغيرة |  |  |

| ١٧١      |            |           | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار         |
|----------|------------|-----------|------------------------------------------------|
| ۲        | ١٩.        | ٧o        | ٥٤٨ ـ لم يزل في لعنة الله إلىٰ أن حضرته الوفاة |
| ٨        | ۲٩         | **        | ٥٤٩ _ فعليهما لعنة الله بلعناته كلُّها         |
| 7 )      | 414        | 7.        | ٥٥٠ ــ عليه لعنة الله حتى يدخل جهنّم           |
| ٤        | 7 O E      | 7 8       | ٥٥١ ـ ألا لعنة الله على الذين كذبوا بولايتي    |
| في موارد | ورد        |           |                                                |
| ۲        | ٩          | ٤٥        | ٥٥٢ _ ألا لعنة الله على الناكثين               |
| ~        | 701        | 44        | ٥٥٣ ـ ألا لعنة الله على مبغضي على بن أبي طالب  |
| في موارد | ورد        |           |                                                |
| ٥        | ١٨٥        | ٩٦        | ٥٥٤ _ لعنة الله _ على من استحلّ _ أموالنا      |
| ١.       | 7          | 74        | ٥٥٥ ــ لعنة الله علىٰ من سرق شبراً من الأرض    |
| ١٨       | 144        | ۲٥        | ٥٥٦ _ فمن ظلمنا كان لعنة الله عليه             |
| ٤        | 441        | ٤٠        | ٥٥٧ ــ فعلى من جحد حقّك لعنة الله والملائكة    |
| 77       | 479        | 77        | ٥٥٨ ــ فمن فعل ذلك فعليه لعنة ألله والملائكة   |
| ٥        | ١٠٤        | <b>YY</b> | ٥٥٩ ـ يسمّونه النبيذ عليهم لعنة الله والملائكة |
| 17       | 777        | ١         | ٥٦٠ _ فعلىٰ من قتلكم لعنة الله والملائكة       |
| رد کثیرة | ورد في موا |           |                                                |
| ١٧       | 754        | ٤٨        | ٥٦١ ـ فعليهما لعنة الله والملائكة والناس       |
| ۲١       | 737        | ٤٨        | ٥٦٢ _ فعليهم لعنة الله والملائكة والناس        |
| رد کثیرة | ورد في موا |           |                                                |
| ٤        | 178        | ١٠٤       | ٥٦٣ ـ لعنة الله وملائكته ورسله والناس          |
| رد کثیرة | ورد في موا |           |                                                |

| ي البراءة                            | هذه ه                                   |                           | ١٧٢                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥                                    | 177                                     | ١.                        | ٥٦٤ _ عليه لعنة أهل السهاوات والأرضين                                                                                                                                                                                       |
| 7                                    | 447                                     | 1.4                       | ٥٦٥ ـ للعنتك لعنة تدخل عليك في قبرك                                                                                                                                                                                         |
| 71                                   | ٨٢                                      | ۲                         | ٥٦٦ ـ فحرّفوه ـ فعليهم ـ لعنة شيعتي                                                                                                                                                                                         |
| 11                                   | T • 1                                   | 14                        | ٥٦٧ ــ في هذه لعنة ــ يعني الهلاك والغرق                                                                                                                                                                                    |
| ١٥                                   | 10.                                     | Γ٨                        | ٥٦٨ _ اللهمّ إنّي _ أبرأ إليك من أهل لعنتك                                                                                                                                                                                  |
| ٧                                    | 418                                     | ٧٩                        | ٥٦٩ ـ أُفِّ لك ـ لعنتك الملائكة الأخيار                                                                                                                                                                                     |
| رد کثیرة                             | ورد في موا                              |                           |                                                                                                                                                                                                                             |
| ١                                    | Y £ A                                   | ٧.                        | ٥٧٠ ـ فيقول الملائكة _عليه لعنتك ولعنتنا                                                                                                                                                                                    |
| ۲                                    | ٧٩                                      | ٤٤                        | ٥٧١ ــ ومن لعنتك يا معاوية أنَّ أباك أبا سفيان                                                                                                                                                                              |
| 17                                   | 777                                     | 44                        | ٥٧٢ ـ لعنتم علىٰ لسان سبعين نبيّاً                                                                                                                                                                                          |
|                                      |                                         | لعنة                      | ٥٧٣ ـ فقد جعلت عليّاً عَلَيَّالٍ أمير ـ فمن تآمر عليه                                                                                                                                                                       |
|                                      |                                         |                           |                                                                                                                                                                                                                             |
| 10                                   | 171                                     | 47                        |                                                                                                                                                                                                                             |
| 10                                   | 171<br>7.7                              | 77<br>77                  | ۵۷۶ ــ من مشي اختيالاً لعنته الأرض                                                                                                                                                                                          |
|                                      |                                         |                           | 0۷۵ _ من مشي اختيالاً لعنته الأرض<br>0۷۵ _ اللهمّ _ من لعنته فلعنتنا عليه                                                                                                                                                   |
| ٦                                    | ٣.٣                                     | 7.                        |                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦<br>٥                               | r.r<br>rco                              | ٧٦<br>٩٥                  | ٥٧٥ ــ اللهمّ ــ من لعنته فلعنتنا عليه                                                                                                                                                                                      |
| ٦<br>٥<br>٩                          | T.T<br>T00<br>T7A<br>91                 | γ٦<br>٩ <i>٥</i><br>γ٦    | ٥٧٥ ــ اللهمّ ــ من لعنته فلعنتنا عليه<br>٥٧٦ ــ كان عليه ــ لعنته في الدنيا والآخرة                                                                                                                                        |
| 7<br>0<br>9<br>Y                     | 7.7<br>700<br>77A<br>92<br>177          | Y7<br>90<br>Y7<br>YY      | <ul> <li>٥٧٥ ــ اللهم ــ من لعنته فلعنتنا عليه</li> <li>٥٧٦ ــ كان عليه ــ لعنته في الدنيا والآخرة</li> <li>٥٧٧ ــ لعنته في يوم الجمعة بين الآذان والإقامة</li> </ul>                                                       |
| ٦<br>٥<br>٢<br>١٠<br><u>في</u> موارد | 7.7<br>700<br>77A<br>92<br>177          | Y7<br>90<br>Y7<br>YY      | <ul> <li>٥٧٥ ــ اللهم ــ من لعنته فلعنتنا عليه</li> <li>٥٧٦ ــ كان عليه ــ لعنته في الدنيا والآخرة</li> <li>٥٧٧ ــ لعنته في يوم الجمعة بين الآذان والإقامة</li> </ul>                                                       |
| ٦<br>٥<br>٢<br>١٠<br>في موارد        | ۳۰۳<br>۳۵۵<br>۲۱۸<br>۹٤<br>۱۲۲<br>ورد ی | Y7<br>90<br>Y7<br>YV<br>Y | <ul> <li>٥٧٥ ــ اللهم ــ من لعنته فلعنتنا عليه</li> <li>٥٧٦ ــ كان عليه ــ لعنته في الدنيا والآخرة</li> <li>٥٧٧ ــ لعنته في يوم الجمعة بين الآذان والإقامة</li> <li>٥٧٨ ــ من أفتىٰ بغير علم لعنته ملائكة الرحمة</li> </ul> |

| ۱۷۳                     |        |             |     | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار       |  |  |  |
|-------------------------|--------|-------------|-----|----------------------------------------------|--|--|--|
|                         | ۲      | ۲.9         | ٣٧  | ٥٨٢ _ من عاديٰ عليّاً ولم يتولّه فعليه لعنتي |  |  |  |
| `                       | ٣      | 181         | 11  | ٥٨٣ ــ إنّ عليك لعنتي إلى يوم الدين          |  |  |  |
| ۔<br>ورد في موارد کثيرة |        |             |     |                                              |  |  |  |
| `                       | ۲      | ٤٧          | ١٤  | ٥٨٤ ـ وجبت لعنتي على كلّ متسلّط ــلا يقيم    |  |  |  |
|                         | ١      | ٤٠٠         | ١٨  | ٥٨٥ ـ أحلّ عذابي ولعنتي علىٰ من خالفني فيكم  |  |  |  |
| `                       | ٧      | 190         | ٧٥  | ٥٨٦ ــ وهبت له شعر ــمن لعنتي لأعدائكم       |  |  |  |
| `                       | ٧      | 190         | ۲   | ٥٨٧ ــ لعنتي ولعنة شيعتي إلىٰ يوم القيامة    |  |  |  |
| ,                       | 0      | 49          | ١٨  | ٥٨٨ ـ ضاعفت عليهم عذابي ولعنتي يا محمّد      |  |  |  |
| `                       | 0      | 444         | **  | ٥٨٩ ــ آذيت رسول الله لعنك الله              |  |  |  |
| شيرة                    | وارد ک | ورد في م    |     |                                              |  |  |  |
|                         | 7      | ۲.٧         | 75  | ٥٩٠ ـ لعنك الله فما يسلم عنك مؤمن ولاكافر    |  |  |  |
| ثيرة                    | وارد ک | ورد في مو   |     |                                              |  |  |  |
|                         | ٨      | ٥٦          | ۲.  | ٥٩١ ـ لعنك الله ولعن اللات والعزى معك        |  |  |  |
| ,                       | ۲ ۲    | <b>70</b> V | ٤٧  | ٥٩٢ ـ لعنك الله يا أنتن الأرض ترابأ          |  |  |  |
| •                       | 7      | 3.7         | 1.4 | ٥٩٣ ــ لعنك الله يا مال أنت أنسيتني ذكر ربيّ |  |  |  |
|                         | ٨      | 177         | ٤٥  | ٥٩٤ ــ لعنك الله يا يزيد تقتل عترة نبيّك     |  |  |  |
|                         | ٣      | 777         | ٧٥  | ٥٩٥ ـ اجعل لعنك على الظالمين                 |  |  |  |
| •                       | ١٧     | ۲١          | ٤١  | ٥٩٦ ــ لعنه الله عزّ وجلّ عند لعنك له        |  |  |  |
|                         | ١٢     | 17          | ٩ ٤ | ٥٩٧ _ فأمّا حذيفة قال: لعنكم الله لا أقاعدكم |  |  |  |
|                         | ١١     | ٩.          | ۲١  | ٥٩٨ ــ من أبغض الله أبغضه ولعنه              |  |  |  |
|                         | ۲      | 419         | ۲٥  | ٥٩٩ _ أبا الخطاب_لعن الشاكّين في لعنه        |  |  |  |

| ي البراءة         | هذه هې     |               |                                              |
|-------------------|------------|---------------|----------------------------------------------|
| 11                | 717        | 77            | ٦٠٠ ــ فعدوّنا من ذمّه الله ولعنه            |
|                   | 7          | 75            | ٦٠١ ــ مطرود ــ لا يذكره مؤمن إلّا لعنه      |
| ١                 | 404        | 7.5           | ٦٠٢ ـ لا يبقي ملك مقرّب إلّا لعنه            |
| في موارد          | ورد        |               |                                              |
|                   | 717        |               | ٦٠٣ ـ عبد الله بن سبأ لعنه الله              |
| رد کثیرة          | رد في موا  | 9             |                                              |
| 17                | ۸۸۲        | ٢             | ٦٠٤ ـ أَوَلُ من قاس إبليس لعنه الله          |
| ر د کثیرة         | س في موا   | ورد لعن إبليا |                                              |
| ۲                 | 710        | 77            | ٦٠٥ _ عبد الرحمن بن ملجم لعنه الله           |
| رد کثی <i>ر</i> ة | رد في موا  | و             |                                              |
|                   | 710        |               | ٦٠٦ ــ المتوكّل لعنه الله                    |
|                   | ۲٧.        |               | ٦٠٧ _ فضربها قنفذ _بالسوط _لعنه الله         |
|                   | 77         |               | ٦٠٨ ـ جاءت هوازن وصاحبه شمر لعنه الله        |
| ء في قصّة         | ض كربلا.   |               | ورد في موارد كثيرة وكذلك من كان معه م        |
|                   |            |               | الطفّ وشهادة سيَد شباب أهل الجنّة وعترته الط |
| ۱٩                | 71         | ٢3            | ٦٠٩ _ قتله الحجّاج لعنه الله                 |
|                   | رد في موار |               |                                              |
| 7                 | ٣٧٣        | ٥١            | ٦١٠ ــ يعدو إلى قول الحلّاج لعنه الله        |
| ٨                 | 71         | ٥٣            | ٦١١ ـ يأخذ علينا البيعة لمعاوية لعنه الله    |
|                   |            | ورد لعن معاو  |                                              |
| ٩                 | 497        | ٨١            | ٦١٢ ـ طريد رسول الله ـ هو مروان ـ لعنه الله  |
| رد کثیرة          | رد في موار | و             |                                              |
|                   |            |               |                                              |

| ١,    | ٧٥               |            |              | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار              |
|-------|------------------|------------|--------------|-----------------------------------------------------|
|       | ٣                | 797        | ٩٧           | ٦١٣ ـ إنّه يوم ولد فيه فرعون لعنه الله              |
|       | ۲٤               | ٣٧١        | ٥١           | ٦١٤ ــ لعنه الله أي باعده الله                      |
|       | ١٨               | ۲٧.        | ۲۸           | ٦١٥ _ قنفذ لعنه الله ضرب فاطمة بالسوط               |
|       | ١٢               | 7 c        | 27           | ٦١٦ _ لعنه الله من فوق العرش                        |
|       | ١٧               | ٣.١        | ٤٤           | ٦١٧ _ قاتل الحسين عليُّة لعنه داود                  |
|       | ١.               | 774        | 77           | ٦١٨ ــ المؤمن إذا كذب من غير عذر لعنه سبعون         |
|       | ٤                | 441        | 7.           | ٦١٩ _ من تأمّل عورة أخيه المسلم لعنه سبعون          |
|       | ٩                | ٣٢.        | ٤٣           | ٦٢٠ ــ ما ــجعل في شيء ممّــا قد لعنه شفاء          |
|       |                  |            | و سئ         | ٦٢١ ـ قاتل الحسين عَلَيْلًا _لعنه عيسيٌّ بن مريم وم |
|       | ۱۹               | ٣٠١        | ٤٤           |                                                     |
|       | ٤                | 197        | 1.4          | ٦٢٢ ــ لعنه كلّ ملك في السهاوات والأرض              |
|       | 77               | ٧٩         | ۲            | ٦٢٣ _ فاستحلّ به لعنه والبراءة منه                  |
|       | ۲١               | 404        | ٥١           | ٦٢٤ ـ أقامت علىٰ لعنه والبراءة منه                  |
|       |                  |            | ـ لعنها الله | ٦٢٥ ـ فإذا خرجت ـالزوجة ـبغير إذنه ـالزوج ـ         |
|       | 7 £              | ٥٤         | ٧٧           |                                                     |
| <br>6 | ر د کثی <b>ر</b> | ورد في موا | ;            |                                                     |
|       | ٨                | Y07        | 1.4          | ٦٢٦ ــ سمَّته جعدة ــلعنها الله دسَّأ من معاوية     |
|       | Ô                | 419        | ۲٥           | ٦٢٧ ـ لا تتحرّجن من لعنهم _فإنّ الله قد لعنهم       |
|       | ٩                | ۳۰٤        | ٤٤           | ٦٢٨ _ لعن الله الساكتين عن لعنهم                    |
|       | ۲                | 441        | ٤            | ٦٢٩ ـ فكذب مقالتهم التوراة ولعنهم الفرقان           |
| د     | في موارد         | ورد        |              |                                                     |

| مي البراءة | هڏه ه     |        |                                                     |
|------------|-----------|--------|-----------------------------------------------------|
| ١٨         | 1.9       | ۲      | ٦٣٠ ـ إذا تقاطعت الأرحام _لعنهم الله _              |
| ۲١         | 717       | ۲      | ٦٣١ _ انمخالفين _لعنهم الله                         |
| ٨          | ۸۸        | Ĉ      | ٦٣٢ _ لعنت سبعة لعنهم الله                          |
| ١.         | 717       | ۲٥     | ٦٣٣ ـ تلامدة على بن حسكة ملعونون لعنهم الله         |
| ۲.         | 108       | 44     | ٦٣٤ ــ إنَّ أهل صفَّين قد لعنهم الله                |
|            |           | م الله | ٦٣٥ ـ يقتله ـ عمّــار بن ياسر ــالفئة الباغية لعنهـ |
| ۱٩         | 727       | ٤٣     |                                                     |
| ٥          | ۲٦.       | ٤٨     | ٦٣٦ _ كذبوا لعنهم الله                              |
| ار د کثیرة | ورد في مو | )      |                                                     |
| 17         | ١٧٠       | ٧.     | ٦٣٧ ـ قالوا قلوبنا غلف بل لعنهم الله                |
| ٨          | 497       | ۸١     | ٦٣٨ ـ ماكبرها تيمي ولا عدوي ـ لعنهم الله            |
| 18         | ٤٥        | 97     | ٦٣٩ ـ المنافقون لعنهم الله                          |
| ارد كثيرة  | ورد في مو | ,      |                                                     |
| ١.         | 1.7       | 1.1    | ٦٤٠ ـ حشر مع زياد وعمر بن سعد لعنهم الله            |
|            | 717       |        | ٦٤١ ــ معاوية وأصحابه لعنهم الله                    |
|            |           | سارهم  | ٦٤٢ ـ أُولئك الذين لعنهم الله فأصمّهم وأعمىٰ أبط    |
| ٨          | ۲۸۷       | 74     |                                                     |
| ارد كثيرة  | ورد في مو | ,      |                                                     |
| ١٤         | ٦٩        | Ċ      | ٦٤٣ ـ لعنهم الله في الدنيا والآخرة                  |
| ارد کثیرة  | ورد في مو | ,      |                                                     |
|            | 7 1 9     | ۲٥     | ٦٤٤ ــ لعنهم الله لقد آذوا الله وآذوا رسوله         |

| <b>\YY</b> |             |    | اللعن ومشتقّاته في روايات بحار الأنوار         |
|------------|-------------|----|------------------------------------------------|
| ۲١         | 770         | ٤٨ | ٦٤٥ _ لعنهم الله ما أشدّ كذبهم                 |
| 7          | \oV         | ١٢ | ٦٤٦ ـ أهل هذه القرية _لعنهم الله وأهلكهم       |
| 74         | ٩٥          | ٤٥ | ٦٤٧ _ إِنَّ آل اُميَّة لعنهم الله ومن أعانهم   |
| ١٣         | 444         | ٥٩ | ٦٤٨ ـ لعنهم بإنكارهم توحيد الله                |
| 77         | 777         | ٤٥ | ٦٤٩ ـ ولعنهم خير الوصيّين جهرة                 |
| ۲.         | 771         | ١. | ٦٥٠ ـ فاستقبح مقالتهم _ولعنهم كلَّ الأُمم      |
| ٥          | 419         | 70 | ٦٥١ _ يا عليّ لا تتحرّجن من لعنهم لعنهم الله   |
| ١٤         | 777         | 77 | ٦٥٢ _ فقالت أمّ سلمة _كذبا لعنهما الله         |
| ١٨         | 191         | ٤٢ | ٦٥٣ ـ لعنهما الله وحشرهما محشر المنافقين       |
| ٥          | 7 9         | ٤  | ٦٥٤ _ غلّت أيديهم ولعنوا بما قالوا             |
| في موارد   | ور <b>د</b> |    |                                                |
| 11         | 454         | 77 | ٦٥٥ _ أصحاب النهروان لُعنوا على لسان النبيّ    |
| 17         | 7\          | ٤٤ | ٦٥٦ ـ أنتم في رهط ـ لُعنوا علىٰ لسان رسول ألله |
| ٤          | 777         | 44 | ٦٥٧ ـ ساعدُوه ولعنوا من يلعنه ثمَّ ثنُّوا      |
| ١٤         | 37.7        | ٤٥ | ٦٥٨ _ أتشكَ في لعني اُميّة بعدما               |
| ١٤         | 0 V )       | 77 | ٦٥٩ _ أنت طليق _ يزيد _بن طليق لعين بن لعين    |
| ٥          | 127         | ٧٩ | ٦٦٠ _ الخمر _شراب لعين                         |
| 77         | 7 £ £       | ٤٤ | ٦٦١ _ قالته لعين الوحوش والذباب والسباع        |
| ۲٤         | 7 2 7       | ٤٤ | ٦٦٢ _ قاتله يزيد لعين أهل السهاوات والأرض      |
| ٧          | 727         | ٤٤ | ٦٦٣ _ قاتله لعين أهل سبع سهاوات وأرضين         |
| ١          | 710         | ٤٢ |                                                |

| ي البراءة | هڏه ه       |     |                                                |
|-----------|-------------|-----|------------------------------------------------|
| ١.        | <b>70</b> A | ١.  | ٦٦٥ ــ معاوية وعمرو ــ لعيني رسول الله         |
| ٨         | 775         | ٦٨  | ٦٦٦ ـ البراءة من ـ لعيني رسول الله             |
| ٤         | ۸٩          | ۲   | ٦٦٧ ـ يصلُون عليهم وهم للُعن مستحقُّون         |
| 7         | 9.          | ٨٤  | ٦٦٨ ــ لولا أنّي أرى أنّه من أصحابنا للعنته    |
| 10        | 177         | ٤٥  | ٦٦٩ ـ ليلعن يزيد وآل زياد                      |
| ارد کثیرة | ورد في موا  |     |                                                |
| ١٨        | 470         | ٨   | ٦٧٠ ـ في غير أهلها فهو ظالم ملعون              |
| ٧         | 15          | **  | ٦٧١ ــ من وضع الإمامة في غير أهلها ــ ملعون    |
| في موارد  | ورد         |     |                                                |
| 18        | 777         | ٥٨  | ٦٧٢ ـ المنجّم ملعون والكاهن ملعون              |
| ١٣        | 777         | ٥٨  | ٦٧٣ ـ المغنّية ـ من آواها وأكل كسبها ملعون     |
| ١٢        | ۸٠          | ٥٩  | ٦٧٤ ـ يوم نحس مستمرّ مذموم مشؤوم ملعون         |
| ٥         | 104         | ٦.  | ٦٧٥ _ من أكل الطين فهو ملعون                   |
| ٩         | 797         | 7.7 | ٦٧٦ ـ المحتكر ملعون                            |
| ٧         | 137         | 75  | ٦٧٧ ـ فصاح به جبرائيل فقال : إخسأ يا ملعون     |
| ٧         | 145         | ٧١  | ٦٧٨ ــ من كان آخر يومه شرّهما فهو ملعون        |
| ١.        | <b>70</b> V | 7.  | ٦٧٩ ـ لا ير تدف ثلاثة _فإنّ أحدهم ملعون        |
| 10        | 19          | ۸١  | ٦٨٠ ــ بدن لا يصاب في كلّ أربعين يوماً ــملعون |
| ۲١        | 177         | 9.7 | ٦٨١ ـ الجالس في وسط القوم ملعون                |
| ١٧        | ١٨٤         | ٩٦  | ٦٨٢ ـ المستحلّ من عترتي ما حرّم الله ملعون     |
| ٣         | <b>77</b>   | 1.4 | ٦٨٣ ــ كلّ امرئ تدبّره امرأة فهو ملعون         |

| ١٧٩                |             |        | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار       |
|--------------------|-------------|--------|----------------------------------------------|
| ٧                  | 459         | 1.4    | ٦٨٤ ـ لا يقذف امرأته إلاّ ملعون              |
| 18                 | ٣.          | ۱ - ٤  | ٦٨٥ _ ناكح الكفّ ملعون (الاستمناء)           |
| ٤                  | 700         | ١ - ٤  | ٦٨٦ ــ ثلاث ملعون ــ المتغوّط في ظلّ النزالض |
|                    |             | يصالحه | ٦٨٧ _ ملعون ملعون رجل يبدأ أخوه بالصلح فلم   |
| 0                  | 70 i        | 7∨     |                                              |
| ٥                  | ٣٨١         | ٧٥     | ٦٨٨ _ ملعون ملعون عالم يؤمّ سلطاناً جائراً   |
| Ċ                  | T00         | 7.     | ٦٨٩ ـ ملعون ملعون قاطع رحمه                  |
| ارد کث <b>یر</b> ة | ورد في مو   |        |                                              |
| ٩                  | 710         | VF     | ٦٩٠ ــ ملعون كلّ بدن لا يزكيٰ                |
| ار د کثیرة         | ورد في موا  | •      |                                              |
| ١                  | 719         | 77     | ٦٩١ ــ ملعون كلّ مال لا يزكّىٰ               |
| ۱۹                 | ۲. غ        | ĉ٠     | ٦٩٢ ــ ملعون لا يقرّ بولايتنا                |
| ١٨                 | <b>70</b> £ | 7      | ٦٩٣ ــ ملعون مبغض علي بن أبي طالب            |
| ٥                  | 400         | 7.     | ٦٩٤ ــ ملعون ملعون مصدّق بسحر                |
| ١.                 | 100         | ٧٤     | ٦٩٥ ــ ملعون ملعون من آذيٰ جاره              |
| ۲                  | 777         | ٧٤     | ٦٩٦ ــ ملعون ملعون من اتّهم أخاه             |
| ١٧                 | ٦.          | ۸۳     | ٦٩٧ ــ ملعون ملعون من أخّر العشاء            |
| ١٧                 | ٦.          | ۸۳     | ٦٩٨ ــ ملعون ملعون من أخّر الغداة            |
| ٥                  | 747         | ٧٤     | ٦٩٩ ــ ملعون ملعون من اغتاب أخاه             |
| 71                 | 45          | ٥٣     | ٧٠٠ ــ مسجد ليس لله ملعون ملعون من بناه      |
| ٤                  | ۲.9         | ٧٢     | ٧٠١ ــ ملعون ملعون من رميٰ مؤمناً بكفر       |

| ي البراءة          | هڏه هي      |           | ۱۸۰                                            |
|--------------------|-------------|-----------|------------------------------------------------|
| ١.                 | ۸٥          | ٧٤        | ٧٠٢ ـ ملعون ملعون من ضرب والده                 |
| 11                 | 18          | 1.4       | ٧٠٣ ـ ملعون ملعون من ضيّع من يعول              |
| 11                 | 18.         | ٧٣        | ٧٠٤ ــ ملعون ملعون من عبد الدينار              |
| ر د کثیرة          | ورد في موا  |           |                                                |
| ٨                  | 400         | 77        | ٧٠٥ ـ ملعون ملعون من عقّ والديه                |
| ٣                  | 777         | ٧٤        | ٧٠٦ ــ ملعون ملعون من غشّ أخاه                 |
| ٣                  | 777         | ٧٤        | ٧٠٧ ــ ملعون ملعون من لم ينصح أخاه             |
| ٩                  | 400         | 77        | ٧٠٨ _ ملعون ملعون من لم يوقّر المسجد           |
| ١٤                 | 771         | ٧٢        | ٧٠٩ ــ ملعون ملعون من نكح بهيمة                |
| ٧                  | 127         | ٧٧        | ٧١٠ ــ ملعون من ألقي كلّه على الناس            |
| ١٨                 | 181         | ٧٩        | ٧١١ ــ ملعون من جلس علىٰ مائدة الخمر           |
| ر د کثی <i>ر</i> ة | ورد في موار |           |                                                |
| ١                  | 700         | 77        | ٧١٢ ــ ملعون ملعون من يظلم فاطمة ابنتي         |
| ٤                  | 144         | 77        | ٧١٣ ــ نافذ أمره ــملِّعون من خالفه            |
| 18                 | 101         | ٧٣        | ۷۱٤ _ ملعون من ترأس                            |
| 17                 | 7.7         | ٣٧        | ٧١٥ _ عليَّ عَلَيُّلْإِ إماماً ملعون من خالفه  |
| ٤                  | ١.٥         | <b>YY</b> | ٧١٦ _ الرئاسة _ملعون من طلبها وأحبّها ونصب لها |
| ٥                  | ٨٢          | ١.٣       | ٧١٧ ــ ملعون من غشّ مسلماً أو ماكره أو غرّه    |
| ١٢                 | ١٩          | ٦٩        | ٧١٨ _ ملعون من قال : الإيمان قول بلا عمل       |
| 11                 | 18.         | ٧٢        | ٧١٩ ــ ملعون ملعون من كمه أعمىٰ                |
| رد کثیرة           | ورد في موار |           |                                                |

| ۱۸۱      |             |            | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار        |
|----------|-------------|------------|-----------------------------------------------|
|          | <b>700</b>  |            | ٧٢٠ ــ ملعون من وهب الله مالاً ولم يتصدّق     |
| في موارد | ورد;        |            |                                               |
| 14       | 10          | ٥٩         | ٧٢١ ـ اليوم الخامس : ملعون نحس                |
| c        | 4 . £       | 17         | ٧٢٢ _ عيينة بن حصن _كان منافقاً ملعوناً       |
| ٣        | ١٤.         | ٤٥         | ٧٢٣ ــ إنَّ من قتل ذرية نبيَّ لا يزال ملعوناً |
| 14       | ۲۳٥         | ٦٣         | ٧٢٤ ــ فلعنه وأنزله إلى الأرض ملعوناً         |
| 11       | ٩٤          | ٥٩         | ٧٢٥ ـ قابيل ـكان ملعوناً كافراً               |
| رد کثیرة | ورد في موا  |            |                                               |
| ٨        | 117         | <b>Y</b> Y | ٧٢٦ ـ ثلاث ملعونات : ملعون من فعلهن           |
| ۲.       | 1.1         | ٨٢         | ٧٢٧ _ صوتان ملعونان يبغضهما الله              |
| 7        | ۲.          | ٧٣         | ٧٢٨ ـ الدنيا دنياءان دنيا بلاغ ودنيا ملعونة   |
| رد کثیرة | ورد في موار |            |                                               |
| ۲١       | ٣7.         | ٨٣         | ٧٢٩ ـ إنّ بالكوفة مساجد مباركة ومساجد ملعونة  |
| ۲١       | 405         | 77         | ٧٣٠ ـ ملعونة ملعونة الزوجة تؤذي زوجها         |
| ئي موارد | ورد إ       |            |                                               |
| 1        | 494         | 7          | ٧٣١ _ أبدان ملعونة تحت الثرى في بقاع النار    |
| * * *    | 173         | 14         | ٧٣٢ ـ النساء أربع ـ ثنتان ملعونتان            |
| ۲)       | 79          | ٣          | ٧٣٣ ـ يجادلون في دينه أولئك ملعونون           |
| 71       | ٣٦٥         | ٨          | ٧٣٤ ـ اعتقادنا في الظالمين أنّهم ملعونون      |
| ٤        | 440         | ٣٦         | ٧٣٥ _ مطهّرون معصومون وأعداؤهم ملعونون        |
| ١٥       | 101         | 1.1        | ٧٣٦ ـ أشهد أنّ الذين سفكوا دمك ملعونون        |
| رد کثیرة | ورد في موار |            |                                               |

| ي البراءة          | هذه ه       |    |                                                 |
|--------------------|-------------|----|-------------------------------------------------|
| ١٩                 | 197         | 47 | ٧٣٧ ـ أصحاب الجمل ملعونون على لسان النبيّ       |
| ٨                  | 447         | 49 | ٧٣٨ ــ المارقين ملعونون على لسان النبيّ الاُمّي |
| ٨                  | ٩٦          | ٩. | ٧٣٩ _ هم ملعونون علىٰ لسان عيسىٰ _ومحمّد        |
| ١٢                 | ١٥          | ٤٧ | ٧٤٠ ــ أعداؤه ملعونون على لسان كلُّ نبيّ        |
| 11                 | 777         | ٣٣ | ٧٤١ ــ فيغريه ـببني أميّة ـملعونين أينما ثقفوا  |
| ١٣                 | 111         | ٤٨ | ٧٤٢ ـ أمرنا أن نلعنه ونتبرّاً منه               |
| ٩                  | 77/         | ٥٩ | ٧٤٣ ـ يستغفر لمحبّينا ويلعن أعداءنا             |
| ۲.                 | ١٥٤         | 44 | ٧٤٤ ــ من يلعن الله فلن تجد له نصيراً           |
| ر د کثی <i>ر</i> ة | ورډ في موا  |    |                                                 |
| ٥                  | 11          | ٨  | ٧٤٥ ـ يأتي كلّ قوم يلعن بعضهم بعضاً إلاّ أنتم   |
| 71                 | ١.٧         | 94 | ٧٤٦ ـ أهل الفساد مختلفين ـ يلعن بعضهم بعضاً     |
| ١٨                 | ٤٧          | ۲۷ | ٧٤٧ ـ كلّ يلعن رجلين من هذه الأُمّة             |
| ٣                  | 171         | ٦. |                                                 |
| ٥                  | <b>700</b>  | 77 | ٧٤٨ ـ يلعن ظالمي آل محمّد _مئة مرّة             |
| ٨                  | ٣٣.         | ٥٧ | ٧٤٩ ـ أكثر من عدد الإنس ـ يلعن فلاناً وفلاناً   |
| ۲.                 | ٩١          | ٥٨ | ٧٥٠ ــ أكثر من عدد الجنّ ـ يلعن فلاناً وفلاناً  |
| ١٢                 | ٥٨          | ΓΛ | ٧٥١ ــ يلعن في دبر كلّ مكتوبة أربعة من الرجال   |
| ٦                  | ۱۲۸         | ** |                                                 |
| ۱۳                 | ١٢٢         | 44 | ٧٥٢ ــ رسول الله ــ يلعن معاوية بعد إسلامه      |
| ۲۱                 | 170         | ١. | ٧٥٣ ــ علىٰ كلّ طاقة شعر في رأسك ملكاً يلعنك    |
| د کثیرة            | ورد في موار | ļ  |                                                 |

| ۱۸۳ |             |     | اللعن ومشتقًاته في روايات بحار الأنوار          |
|-----|-------------|-----|-------------------------------------------------|
| ٥   | ۲.٦         | ٣٣  | ٧٥٤ _ سمعت رسول الله _ يلعنك ليلة العقبة        |
| ٤   | ۱۸٤         | 97  | ٧٥٥ ـ ربّ تالٍ للقرآن والقرآن يلعنه             |
| ٤   | ١٨٥         | ٩٢  | ٧٥٦ ـ كم من قارئ القرآن والقرآن يلعنه           |
| ١٧  | 174         | ۲٥  | ٧٥٧ ــ من أنكر يلعنه الله ويلعنه اللاعنون       |
| 11  | 777         | ٧٢  | ٧٥٨ ـ المؤمن إذا كذب ـ يلعنه حملة العرش         |
| ٧   | 475         | ٤٢  | ٧٥٩ ـ جاؤوا بعد والله هذا يلعنه وهذا يضربه      |
| ١٣  | ١٨٩         | ٦   | ٧٦٠ ـ الملائكة والناس أجمعين يلعنهم             |
| ١.  | 220         | **  | ٧٦١ _ إنّ الله _ في كلّ وقت صلاة _ يلعنهم       |
| ٤   | 719         | ٧٤  | ٧٦٢ ـ الله يمقتهم ويلعنهم                       |
| 10  | 47          | ٧٢  | ٧٦٣ ـ أُولئك يلعنهم الله بأخسّ اللعن            |
| ١٧  | 47          | ٨٢  | ٧٦٤ _ يلعنهم أملاك الغيوم والأمطار              |
| ١٩  | ١٥٨         | 1.1 | ٧٦٥ _ اللهمّ العنهم لعناً يلعنهم به كلّ ملك     |
| 17  | 77          | ٦٨  | ٧٦٦ ـ كيف يلعنهم حملة العرش والكرسي             |
| ٦   | ٥٢          | ٦   | ٧٦٧ ـ ذلك اللعن _ يلعنهم خيار عباد الله         |
| ١   | ١٤٤         | 44  |                                                 |
| ٣   | <b>70</b> . | ۲١  | ٧٦٨ ـ يلعنهم كلّ شيء حتّى الخنافس في جحرها      |
| ۲   | \ £ Y       | ٣٧  | ٧٦٩ ـ يلعنهم ويأمر المسلمين بلعنهم              |
| ١.  | 717         | ٧   | ٧٧٠ ـ الله يكلُّمهم بأن يلعنهم ويخزيهم          |
| ١.  | 772         | ۲٨  | ٧٧١ ـ اللهمّ العنهما لعناً يلعنهما به كلّ ملك   |
| ٦   | 702         | 1.1 | ٧٧٢ ــ اللهمّ العنهما لعناً يلعنهما به كلّ نبيّ |
| ٩   | ۲ . ۲       | ١٨  | ٧٧٣ ـ يلعنون اليهود ـبتكذيبهم الأنبياء          |

۷۷۱ ـ كم إمام ـ يجيء يوم القيامة يلعنه أصحابه ويلعنونه م ٥١٣ ورد في موارد كثيرة

٧٧٧ ــ وكُل بهم ملائكة متىٰ لم يلعنوهما عذُبوا ٢٧ ٢٦ ٤٦ ١

أقول: هذه قطرات ودرر من بحار الأنوار، وغيض من فيض تلك الأخبار الواردة عن الرسول انحتار عَيْشَا وأهل بيته الأطهار وعترته الأبرار عابيا في اللعن والأمر به والإنكار، وبيان بعض مصاديق من يستحق اللعن بصورة عامّة كشارب الخمر، أو بصورة خاصّة كفلان وفلان، وذكر الأسهاء صريحاً كها مرّ، فارجع البصر كرّة أخرى لترى مرّة أخرى عظمة اللعن، وأنّه شعار رافض صادق، ينبع من شعور قرآني وعقيدة إسلامية راسخة.

أخي المسلم المؤمن الموالي لله جلّ جلاله ولرسوله عَنَيْنِيَّةً ولأهل بيته عَلَيْكِيْ ، بعد هذا البيان المختصر والإشارة إلى نماذج من النصوص الدينية من الكتاب الكريم والسنة الشريفة وحكم العقل السليم وسرد بعض آراء العلماء الأعلام والفقهاء الكرام حول التبرّي واللعن ، هل يحق لنا أن نتكاسل عن لعن الظالمين ورفضهم على طول التأريخ البشري، لا سيًا أولئك الذين ظلموا محمد وآل محمد عليه إلى أنسر من الواجب علينا أن نتبرًا منهم ونلعنهم صباح مساء إلى آخر لحظة من حياتنا ؟ اللهم أحينا وأمتنا على موالاة محمد وآله الأطهار والبراءة من أعدائهم الكفّار، والعنهم لعناً وبيلاً إلى يوم الدين ، يا ربّنا المنتقم من الظالمين، وشدّد عليهم عذابهم عذابها أنماً.

### المؤلّف في سطور

سماحة العلامة آية الله الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطلوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥م، ويتصل نسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة، من عبدالله الباهر أخ الإمام الباقر على وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى الإمام وين العابدين على بن المومنين على بن أبي طالب على .

والده العلامة آية الله السيّد على بن الحسين العلوي ﴿ من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية.

تلقّى دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد على يد والده المرحوم وعلى غيره، وفي قم المقدّسة على يد كبار العراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النجفي الله والسيّد الكلبايكاني الله والشيخ فاضل اللنكراني دام ظلّه والشيخ جواد التبريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خارج الفقه والأصول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التفسير والأخلاق في المحافل العامّة والخاصّة وفي الفضائيّات وعلى الإنترنيت، قام بالتدريس والتأليف وإلقاء المحاضرات الإسلاميّة منذ اليوم الأوّل من بلوغه وتتوجيه بالعمّة المباركة برعاية وتربية والده المكرّم، وقد تخرّج من مدرسته وحوزته في أكثر من ثلاثين عامّاً المئات من أهل العلم من جاليات مختلفة ومن جميع أقطار العالم، بلغ بعضهم مواقع اجتماعيّة وعلميّة رفيعة.

شهد بعض الآيات والفقهاء العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار فسي نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حوزة قسم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعىٰ إلىٰ تأسيس موسوعة إسـلامية

كبرى بقلمه المبارك في شتى الفنون والعلوم الإسلامية أن في اكثر من ٢٠٠ كتاب ورسالة، وقد طبع منها ١٣٠ ما بين كتاب ورسالة، فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلات.

وقد عُرف بخدماته الثقافية والاجتماعية، مثل: تأسيس مستوصف الإمام السجّاد على الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحقّقين ومكتبة الإمام الصادق على بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين على في مشهد الإمام الرضا على وحسينية الإمامين الكاظمين الجوادين على العلمية بقم المقدّسة، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وحسينية أمّ البنين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال والحمد لله منذ سنة في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال والحمد لله منذ سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر) نصف سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر) نصف سنويّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر)

وقد أجازه في الرواية ما يزيد عن العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الكلبايكاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم (٢٠).

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عن : (إنّما العلم ثلاث: آية محكمة، وسنّة قائمة، وفريضة عادلة، وما سواهن فضل)، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة: العقائد (آية محكمة)، والأخلاق (سنّة قائمة)، والفقه (فريضة عادلة)، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الاُستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يلي حسب الحروف الهجائيّة:

 <sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٥ مجلّداً حتى سنة ١٥٣٦ هـ والمقصود من الرسالة ما تنزيد عن عشسر صفحات إلى منة صفحة ، والكتاب ما يو بدعن المئة .

<sup>(</sup>٢) اقتباس من كتاب (عطمة أمير المؤمنين علي عين ب بقلم الأستاذ فاضل الفراتي، فمنشكره عملي ذلك، وكتاب (انقصاص على ضوء القرآن والسنّة اللمجلّد النالب، وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر المن حياتي) الناشر.

## قسم العقائد

| السنة | Ь | صفحة | الكتاب                                           | ن   |
|-------|---|------|--------------------------------------------------|-----|
| 1877  | ١ | ۱۲۰  | آثار الصلوات في رحاب الروايات.                   | ١   |
| 1271  | ١ | ٣.,  | الإمام الحسين في عرش الله.                       | ۲   |
| 1271  | ١ | ۱۲۸  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.          | ٣   |
| 1271  | ۲ | ٥٨   | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية.        | ٤   |
| 1871  | ۲ | ٩٦   | الأنوار القدسيّة.                                | ٥   |
| 1571  | ۲ | ٩٦   | أهل البيت سفينة النجاة .                         | 7   |
| 1271  | ۲ | ٣٢   | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة.            | ٧   |
| 1511  | ١ | ۲    | تحفة الزائرين.                                   | ٨   |
| 1519  | ۲ | ٣٢   | جلوة من ولاية أهل البيت.                         | ٩   |
| ١٣٩٨  | ١ | ۱۳۰  | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض                | ١.  |
| 1271  | ۲ | \7   | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.              | 11  |
| 1515  | ١ | ٤٥٤  | دروس اليقين في معرفة أصول الدين.                 | ١٢  |
| 1571  | ۲ | ۲.   | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.              | ۱۳  |
| 1271  | ۲ | ١٦   | زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ                   | ١٤  |
| 1271  | ۲ | ٧٢   | السرّ في آية الاعتصام.                           | ١٥١ |
| 1574  | ۲ | ٦٤   | سهام في نحر التكفيريّة .                         | 77  |
| 1514  | ۲ | 7.1  | السيف الموعود في نحر اليهود.                     | ۱۷  |
| 1277  | ۲ | 77   | الشاهد والمشهود في المهدي الموعود                | ١٨  |
| 1577  | ١ | ١٦٠  | شهد الأرواح ( تاريخ قم وسيرة السيّدة المعصومة ). | ۱۹  |
| 1878  | ۲ | ۸٠   | عصمة الحوراء زينب                                | ۲.  |

| 1211 | 1  | 777 | عقائد المؤمنين .                                           | _ ۲ ۱<br> |
|------|----|-----|------------------------------------------------------------|-----------|
| 1271 | ۲  | 178 | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة .                            | 77        |
| 1877 | ۲  | ۲٤  | عيد الغدير بين الثبوت والإثبات                             | 77        |
| 1277 | ۲  | 77  | العين الساهرة في الآيات الباهرة                            | 7 ٤       |
| 1278 | ۲  | ٩٦  | فاطمة الزهراء سرّ الوجود                                   | ۲٥        |
| 1271 | ۲  | 77  | فاطمة الزهراء ليلة القدر.                                  | ۲٦        |
| 1277 | ١  | 144 | فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار .                              | ۲۷        |
| 1274 | 1  | ٤٥٠ | في رحاب حديث الثقلين .                                     | ۲۸        |
| 1277 | ۲  | ٦٤  | في رحاب وليد الكعبة.                                       | ۲۹        |
| 1277 | ١  | ٤٨  | في ظلال زيارة الجامعة.                                     | ٣٠]       |
| 1577 | `\ | ١٤٤ | القرآن الكريم في ميزان الثقلين .                           | 71        |
| 1274 | ١  | ١٦  | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار.                        | 77        |
| 1278 | ١  | ٤٨  | ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة .                              | 77        |
| 1574 | ١  | ١٢٨ | المأمول في تكريم ذرّية الرسول.                             | ٣٤        |
| 1277 | ١  | ۱۰۶ | مقتل الإمام الحسين في                                      | ٣٥        |
| 1277 | ۲  | ۸٠  | من ملكوت النهضة الحسينيّة                                  | ٣٦        |
| 1277 | ۲  | 47  | من نسيم المبعث النبوي                                      | ٣٧        |
| 1277 | ۲  | ۲٦  | منية الأشراف مقدّمة (كتاب الإنصاف)                         | ٣٨        |
| 1274 | ١  | 197 | النجوم المتناثرة(سيرة وقبور أولاد الأئمّة في قم وضواحيها). | ٣٩        |
| 1271 | ۲  | 17  | وميض من قبسات الحقّ .                                      | ٤٠        |
| 1877 | ١  | ۸۰  | الهدى والضلال في ميزان الثقلين.                            | ٤١        |
| 1274 | ١  | ١٨٤ | هذه هي البراءة .                                           | ٤٢        |
| 1219 | ١  | ٤٧٠ | هذه هي الولاية.                                            | ٤٣        |
| L    |    |     |                                                            |           |

# قسم الأخلاق

| السنة | ط | صفحة | الكتاب                                                 | ت  |
|-------|---|------|--------------------------------------------------------|----|
| 1844  | ۲ | ۲٤   | الإخلاص في الحجّ.                                      |    |
| ١٤١٨  | ١ | ۱۷٦  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲  |
| 1271  | 1 | ٣٠   | إشراقات نبويّة .                                       | ٣  |
| 1277  | ١ | 44   | بهجة الخواصّ من هدي سورة الإخلاص.                      | ٤  |
| 1844  | ۲ | ۸۸.  | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | 0  |
| 1811  | ١ | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٦  |
| ١٤١٠  | ۲ | ١١٢  | تحقهٔ فدوي يا نيايش مؤمنان (فارسي).                    | ٧  |
| 1274  | ١ | ٣٦.  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٨  |
| ١٤١٤  | ١ | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٩  |
| 1841  | ۲ | ۸٠   | حبّ الله نماذج وصور .                                  | ١. |
| 1274  | ١ | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | 11 |
| 1874  | ۲ | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم                          | ١٢ |
| ١٤١٨  | ۲ | ۱۲۸  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | 17 |
| 1274  | \ | 17.  | دروس في الأخلاق.                                       | ١٤ |
| ١٤١٨  | ۲ | ٣.   | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | ١٥ |
| 1271  | ۲ | 114  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | 77 |
| ١٤١٨  | ۲ | 3.0  | رسالتنا.                                               | ۱۷ |
| 1897  | ١ | 77   | رسالة في العشق.                                        | ١٨ |
| 1244  | ۲ | 77   | سرّ الخليقة وقلسفة الحياة.                             | ١٩ |
| 12.0  | ١ | ١٦٨  | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين                | ۲٠ |
| 1274  | ۲ | ٥٦   | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة                   | ۲۱ |

| 1881 | ۲        | ٤٨ [ | السيرة النبوية في السطور العلوية.          | 77 |
|------|----------|------|--------------------------------------------|----|
| 1277 | ١        | 10.  | الشباب عماد البلاد                         | 74 |
| 1271 | ۲        | 77   | شهر رمضان ربيع القرآن .                    | ۲ź |
| 1277 | ١        | 77   | الشهيد عقل التاريخ المفكّر.                | 70 |
| 1278 | ١        | 70   | الشيطان على ضوء القرآن                     | 77 |
| ١٤١٨ | ١        | 177  | طالب العلم والسيرة الأخلاقية.              | ۲۷ |
| 1271 | ۲        | ٣٨   | على أبواب شهر رمضان المبارك.               | ۲۸ |
| 1275 | ١        | ٦٤   | فضيلة العلم والعلماء.                      | 79 |
| 1544 | ١        | 17   | قبس من أدب الأولاد .                       | ٣٠ |
| 1277 | ۲        | ٦٤   | كلمة التقوى في القرآن الكريم.              | ٣١ |
| 1871 | ۲        | ۸۸   | كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟.              | 47 |
| 187. | ١        | ١٢   | محاضرات في علم الأخلاق _ القسم الأوّل _    | 44 |
| 1277 | ١        | ۲.   | محاضرات في علم الأخلاق _ القسم الثاني _    | ٣٤ |
| 1271 | ١        | 117  | معالم الصديق والصداقة في الروايات الشريفة. | ٣٥ |
| 1844 | ۲        | ٤٠   | مقام الأنس بالله .                         | ٣٦ |
| 1878 | ١        | 47   | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.             | ٣٧ |
| 1271 | ١        | ۸۰   | من وحي التربية والتعليم.                   | ٣٨ |
| 1811 | ١        | 77   | مواعظ ونصائح.                              | ٣٩ |
| 1278 | ۲        | ٤٨   | المؤمن مرآة المؤمن .                       | ٤٠ |
| 1271 | ۲        | 77   | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة .             | ٤١ |
| 1277 | ۲        | ٦٤   | و يسألونك عن الأسماء الحسني .              | ٤٢ |
| 1544 | ۲        | ٦٤   | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.           | ٤٣ |
| 1544 | ١        | ١٦   | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.    | ٤٤ |
| 1577 | ١        | ٦٤   | الرجل والمرأة في الميزان ( تعليقات ).      | ٤٥ |
| 121  | <u>'</u> | 12   | الرجل و عمراه لي الميران ( تعليفات).       |    |

## قسم الفقه

| السنة | ط | صفحة | الكتاب                                     | ت  |
|-------|---|------|--------------------------------------------|----|
| 1899  | ۲ | ١٢٨٠ | احكام دين اسلام ( فارسي ).                 | ١  |
| 1877  | ١ | ٤٧٢  | أحكام السرقة على ضوء القرآن والسنّة        | ۲  |
| ١٤١٧  | ۲ | 714  | التقيّة بين الأعلام.                       | ٣  |
| 1817  | ۲ | ۲۷   | التقيّة في رحاب العلمين .                  | ٤  |
| 18.1  | ٣ | 771  | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).             | ٥  |
| 1875  | ١ | 188  | رسالة التكليف والمكلّف.                    | ٦  |
| 1817  | ١ | 777  | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار.    | ٧  |
| 1819  | ١ | 1894 | القصاص على ضوء القرآن والسنّة (٣ أجزاء).   | Λ  |
| 1277  | 1 | 797  | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (جزءان). | ٩  |
| 1277  | ۲ | 77   | القول المحمود في القانون والحدود.          | ١. |
| 1277  | ١ | ۲ ٤  | مختصر دليل الحاجّ.                         | 11 |
| 1874  | ١ | ٤٨   | من آفاق أوّليات أصول الفقه (القسم الأوّل). | ۱۲ |
| 18.7  | ١ | 77.  | منهاج المؤمنين (جزءان).                    | ۱۳ |
|       | · |      |                                            | ١٤ |
|       | - |      |                                            | 10 |
|       |   |      |                                            | ١٦ |
|       |   |      |                                            | ١٧ |

# قسم الثقافة العامّة

| السنة | ط        | صفحة | الكتاب                                                         | ت  |
|-------|----------|------|----------------------------------------------------------------|----|
| 18    | ١        | 44   | امام و قيام ( فارسي ) .                                        | ١  |
| 1277  | ١        | ٣٢   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                               | ۲  |
| 1878  | ١        | ٧٢   | أيّام في النابتيّة .                                           | ٣  |
| 1819  | ۲        | Υź   | بيو تات الكاظمية .                                             | ٤  |
| 1278  | ۲        | 7 2  | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                          | ٥  |
| 1517  | ١        | ١٢٨  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                                 | ٦  |
| 187.  | ١        | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة.                                 | ٧  |
| 1844  | ۲        | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.                       | ٨  |
| 1811  | ١        | 17   | الشاكري كما عرفته .                                            | ٩  |
| 1210  | <u> </u> | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين الشيخ الأنصاري وانسيَّد الخميني. | ١. |
| 1817  | ١        | 107  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق.                             | 11 |
| 121.  | ١        | ١    | فقهاء الكاظمية المقدَّسة (طبع في صحيفة صوت الكاظمين).          | ١٢ |
| 1274  | ۲        | 17   | فنّ الخطابة في سطور .                                          | ۱۳ |
| 181.  | \        | ٤٠   | في رحاب الحسينيات _القسم الأوّل                                | ١٤ |
| ١٤١٠  | 1        | 77   | في رحاب الحسينيات _القسم الثاني .                              | 10 |
| ١٤١٠  | 1        | 77   | في رحاب علم الرجال.                                            | ١٦ |
| 1811  | ۲        | ١٦٢  | قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ.                                  | ١٧ |

| 12.7    | \   | 44                  | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                       | ١٨ |
|---------|-----|---------------------|------------------------------------------------------------|----|
| 1 2 1 9 | ,   | Y 3                 | الكوكب السماوي مقدَّمة ترجمة الشيخ العوامي.                | ۱۹ |
| 1277    | ١   | ١٦                  | لماذا الشهور القمريّة ؟                                    | ۲. |
| 1274    | ۲   | ۱۲.                 | لمحات عن الشعر والشعراء.                                   | ۲۱ |
| ١٤٠٠    | ١   | 107                 | لمحة من حياة الإمام القائد.                                | 77 |
| 1584    | ١.  | ٦٤                  | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                              | ۲۳ |
| 1514    | ١   | ٩.                  | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                         | ۲٤ |
| 1577    | ١   | ٠٠. ٤               | من حياتي (أوراق من العمر ).                                | ۲٥ |
| 1544    | · \ | 497                 | منهل الفوائد _ القسم الأوّل                                | ۲٦ |
| 1819    | ١   | ٤٦٤                 | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                   | ۲۷ |
| 154.    | ۲   | ١٢                  | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار امن حياة السيّد الخوني. | ۲۸ |
|         |     | · · · · · · · · · · |                                                            | ۲۹ |
|         |     |                     |                                                            | ٣٠ |
|         |     |                     |                                                            | ٣١ |
| •       |     |                     |                                                            |    |
|         |     | <u>.</u>            |                                                            | 77 |
| ·       | •   |                     |                                                            | ٣٤ |
|         |     |                     |                                                            | ٣٥ |
|         |     |                     |                                                            | ٣٦ |
|         |     |                     |                                                            | ٣٧ |

#### المخطوطات

| الكتاب                                | ت   |
|---------------------------------------|-----|
| إعراب سورة الحمد.                     | ١   |
| أسرار الحج والزيارة.                  | ۲   |
| رازهای حجّ (فارسي).                   | ٣   |
| الإسلام وعلم النفس.                   | ٤   |
| الأصل حبّنا أهل البيت.                | ٥   |
| الأضواء في شرح زيارة عاشوراء.         | 7   |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٧   |
| الآمال في القرآن الكريم.              | ٨   |
| الجراثم والانحرافات الجنسيّة.         | ٩   |
| الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات.    | ١٠  |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | 11  |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              | ۱۲  |
| الشعب يسأل.                           | ۱۳  |
| العقل والعقلاء.                       | ١٤  |
| العمرة المفردة في سطور.               | ١٥. |
| القول الحميد في شرح التجريد.          | -17 |
| بداية الفكر في شرح الباب الحادي عشر.  | ۱۷  |
| تسهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول.    | ١٨  |
| تقريرات أصول الجواد.                  | 19  |
| تقريرات أصول الفاضل.                  | ۲.  |
| تقريرات كتاب الطهارة.                 | ۲۱  |
| تقريرات كتاب القضاء.                  | 77  |

| ٢ حقيقة التوكّل على ضوء الكتاب والسنّة.                  |    |
|----------------------------------------------------------|----|
|                                                          | 24 |
| ٢ دروس الهداية في علم الدراية.                           | ۲٤ |
| ٢ روضة الطالب في شرح بيع المكاسب.                        | ۲٥ |
| ٢ زبدة الأسرار.                                          | ۲٦ |
| ٢ سؤال وجواب (بداهة الأجوبة).                            | ۲۷ |
| ٢ عزّة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.                     | ۲۸ |
| ٢ غريزة الحبّ.                                           | ۲٩ |
| ٢ العصمة بنظرةٍ جديدة.                                   | ٣. |
| ۳ فلسفة پوياى من (فارسي).                                | ٣١ |
| ٢ فلسفة من أنا.                                          | ٣٢ |
| ٣ فنّ التأليف.                                           | ٣٣ |
| ٢ كيف تكون مفسّراً للقرآن الكريم ؟                       | ٣٤ |
| ٣ لباب كفاية الأصول.                                     | ٣٥ |
| ٣ لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.                    | ٣٦ |
| ٣ لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.                | ٣٧ |
| ٣ ماذا تعرف عن علم الفلك ؟                               | ٣٨ |
| ٣ ما هي السياسة الإسلامية ؟                              | ٣٩ |
| ٤ معالم الحرمين مكّة ومدينة.                             | ٤. |
| ٤ مقتطفات في علم الحساب.                                 | ٤١ |
| ٤ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.                     | ٤٢ |
| ٤ من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.                         | ٤٣ |
| ٤ منهل الفوائد _القسم الثاني                             | ٤٤ |
| ٤ الولاية التكوينيّة والتشريعيّة.                        | ٤٥ |
| 7                                                        | ٤٦ |
| ٤ ﴿ النَّبَيُّ يُوسُفُ عَلَى ضُوءَ القرآنِ والسُّنَّةِ . |    |

```
صدر من الموسوعة الكبري
          (رسالات اسلامية)
                                        ١ ــ المجلَّد الأوِّل (عقائد)
                       ١ ـــ دروس اليقيين في أمعر فة أُصول الديار
                                ٢ ــ المجلّد الثاني (فقه أستدلالي)
                    ٢ ـــ زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار
                                         ٣ ـــ التقلة بيه الأعلام

    ٤ ـــ التقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)

                                       ٣ ــ المجلّد الثالث (أخلاق)
                             ٥ _ طالب العلم وانسد ة الأخلاقلة
                 7 — خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم
                                 ٧ _ أخلاق الطبيب في الإسلام
       ٨ ـــ الأخلَّـ المحمَديَّة في تحكيم مباني الوحدة الإسلاميَّة
                                                  ۹ _ رسالتنا
                                        ٤ ــ المجلّد الرابع (أخلاق)
                   ١٠ ـــ التوبة والتانبون على ضوء القرآن والسنّة
                                      ٥ ــ المجلّد الخامس (عقائد)
                                         ١١ ـــ هذه هي الولاية
                                ١٢ ــ جلوة من ولاية أهل الست
                                      ٦ _ المجلِّد السادس (عقائد)
                       ١٣ _ البارفة الحيدريّة في الأسوار العلم لله
                                  ٧٤ ـــ وميض من قبسات الحقِّ
                       ١٥ _ الدرّ التّمين في عظمة أمير المؤمنين
                           ١٦ ــ علىّ السرتضيّ نقطة باء السملة
```

کی – با مستدر ۱۷ نے فاطمہ الز ہراء لینۃ ائقدر

١٨ ـــ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

١٩ \_ الإمام الحسين في عرش الله

٢٠ ــرزينب الكبري زينة اللوح المحلوظ

#### ٧ ــ المجلّد السابع (عقائد)

۲۱ \_ إشراقات نبويّة

٢٢ ــ السبرة النبويّة في السطور العلويّة

٢٣ ـــ الأنوار القدسكة

٢٤ ـــ أهل البيب سفينة النحاة

٢٥ ــ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ ــ الإمام السهدي وطول العمر في نظرة جديدة
```

٢٧ ــــ المُتَفَاسِ الفدسيّة في أسرار الزّيارة لرضويّة

٢٨ ــ انسرُ في آية الاعتصّام

 ٨ ــ المجلّد الثامن ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي ) ٢٩ ــ القصاص على ضوء القرآن والسند (انجزء الأوّل)

٩ ــ المجلّد التاسع (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)

٣٠ ـــ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الحزء الثاني)

١٠ ــ المجلّد العاشر ( فقه استدلالي) ( طبع مكتبة السيّد السّرعشي النجفي )

٣١ \_ القصاص على ضوء القرآن وانسنّة (انحزء الثالث)

١١ ــ المجلّد الحادي عشر (أخلاق) (المجلّد الثامن طبع المؤسّسة)

٣٢ \_ على أبوابَ شهر رمضان المبارك

٣٢ \_ من وحي التربية والتعليم

٣٤ ــ حبُّ الله تنماذج وصور

٣٥ ـــ الذكر الإنهي في المفهوم الإسلامي

٣٦ ـــ السؤال والذَّكر في رحاب الْقرآن وْالْعِد دّ

٣٧ ــ شهر رمضان ربيع انقرآن

٣٨ ــ النبوغ وسرّ النجآح في الحياة

٣٩ ــ كيف آكون موفَّقاً فَي الْحياة ؟

٤٠ ــــ معالم الصَّديق والصَّداقة في رحاب الروايات

١٢ \_ المجلّد الثاني عشر ( ثقافة عامّة \_ تراجم ) ( المجلّد التاسع طبع المؤسّسة )

٤١ ــ النفحات القدسيّة في تراجم أعلام الكاظميّة

٤٢ \_ بيوتات الكاظميّة المقدّسة

١٣ ــ المجلّد الثالث عشر (أخلاق) (المجلّد العاشر طبع المؤسّسة)

٤٣ ـــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

٤٤ \_ حقيقة الأدب على ضوء المذهب

٤٥ ـــ قبس من أدب الأولاد

٢٦ ــ اليقظة الإنسانيّة في المفاهيم الإسلاميّة
 ٤٧ ــ محاضرات في علم الأخلاق (القسم الأول)

٤٨ ـــ دروس في الأخلاق

٤٩ ــ كلمة التقوّي في القرآن الكريم

١٤ ــ المجلّد الرابع عشر ( ثقافة عامّة ) (المجلّد الحادي عشر طبع المؤسّسة )

٥٠ ــ منهل الفوائد في تتمّة الرافد (القسم الرُوّل)

٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟

٥٢ \_ فنّ الخطابة في سطور

Million Commence

٥٣ ـــ لماذا الشهور القمريّة ؟

٥٤ ـــ لمحات عن الشعر والشعراء

٥٥ ـــ رفض المساومة في نشيد المقاومة

٥٦ \_ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة

10 \_\_ المجلّد الخامس عشر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)

٥٧ \_ الِقول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجّزء الأُوّل)

١٦ ــ المجلّد السادس عشر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)

٥٨ \_ القول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجّزء الثاني)

١٧ \_ المجلّد السابع عشر (أخلاق) (المجلّد الثاني عشر طّبع المؤسّسة)

٥٩ ــ فضيلة العلم والعلماء \_

٦٠ \_ حقيقة القلوب في القرآن الكريم

٦١ ــ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

٦٢ ـــ المؤمن مرآة المؤمَّن

٦٣ \_ الإخلاص في الحجّ

٦٤ ــ مقام الأنس بالله

٦٥ ــ الشيطان على ضوء القرآن

١٨ ــ المجلّد الثامن عشر (عقائد) (المجلّد الثالث عشر طبع المؤسّسة)

٦٦ ـــ القرآن الكريم في ميزان الثقلين

٧٧ \_ في رحاب حديثُ الثقلين \_

٦٨ \_ الهدى والضلال على ضوء الثقلين

١٩ \_ المجلَّد التاسع عشر (عقائد) (المجلَّد الرابع عشر طبع المؤسَّسة)

٦٩ ــ عقائد المؤمنين

٧٠ ـــ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة

٧١ \_ في رحاب وليد الكعبة

٧٢ ـــ فاطَّمة الزهراء سرَّ الوجود

٧٣ \_ عصمة الحوراء زينب

٧٤ ـــ المأمول في تكريم ذرّية الرسول

٢٠ \_ المجلَّد العشرون (عقائد) (المجلَّد الخامس عشر طبع المؤسَّسة)

٧٥ ــ شهد الأرواح

٧٦ \_ النحوم المتناثرة

٧٧ \_ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

٧٨ \_ ماذا تعرف عن الّغلوّ والغلاة ؟

٧٩ \_ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار ـ

٨٠ \_ السيف الموعود في نحر اليهود

٨١ ـــ سهام في نحر التكفيريّة



ارت پرستان در تاریخ ۱۲۱ م ۱۳۹۰

٢١ ــ المجلّد الواحد والعشرون ( فقه استدلالي ﴿ فَتَهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المرعشي العامّة ) ٨٢ \_ أحكام السرقة على ضوء القرآن و تسلّه

٣٢ ـــ المجلَّد الثاني والعشرون (أخلاق) (المجلَّد السادس عشر طبع المؤسَّسة)

٨٣ ـــ الجنسان أَلْرجل والمرأة في الميزان / نسيَّد علي بن الحسين العلوي والسيَّد عادل العلوي

٨٤ ــ الأثر الخالد في الولد والوالد / نسيَّد عالى بن الحَّسين تعنوي والسيَّد عادل العلوي ا

٨٥ ـــ المفاهيم الإسلاميّة / السيّد عامر العلويّ والسيّد عادل العلوي.

٢٣ ــ المجلَّد الثالث والعشرون (عقائد) (المجلَّد السابع عشر طبع المؤسَّسة)

٨٦ \_ من نسبم المبعث النبوي

٨٧ ــ عيد الغدير بين الثبوت والاثبات

٨٨ ــ العين الساهرة في الآيات الباهرة
 ٨٩ ــ منية الأشراف في كتاب الإنصاف

٩٠ \_ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار

٩١ ـــ في ظلال زيارة الجامعة ـ

٩٢ \_ من ملكوت النيضة الحسينية

٩٣ \_ مقتل الامام الحسين عجلاً

٩٤ ــ الشاهد والمشهود في المهدي الموعود

٢٤ ــ المجلَّد الرابع والعشرون (أخلاق) (المجلَّد الثامن عشر طبع المؤسَّسة)

٩٥ \_ ويسألونك عن الأسماء الحسني

٩٦ \_ بهجة الخواصّ من هدى سورة الإخلاص

٩٧ ـــ محاضرات في علم الأخلاق / القسم الثاني

٩٨ ــ الشهيد عقل التاريخ المفكّر

٩٩ ـــ مختصر دليل الحا

١٠٠ ـــ من لطائف الحجّ والزيارة

۱۰۱ ـــ هذه هي البراءة

WWW.Aadel.Alavi.blogfa.com

١ ـ الموقع على الانترنيت

E. Mail: Aadel - Alavi@Yahoo

٢ ـ البريد الالكتروني

٣\_صندوق البريد: ايران\_قم\_ ٣٦٣٤

٤\_الهاتف: ٧٧٤٣٠٢٣

٥ ـ الفاكس: ٧٧٤١٧٣٧

٦ الجوال: ٩١٢١٥١٩٤٤١

.917107-078





المولف مع والده آيه الله السيد على العلوي و أيه الله العظمي السيد محمد الشاهرودي



المولف عمره ۳٪ عاما



المولف عمر و ٢٥ عام مع استاذه آيه الله . العظمي السيد المرعشي . . . .



المولف عمره ٥٠ عاماً مع الايتين السيد الكوكبي و السيد مفتي الشيعة