



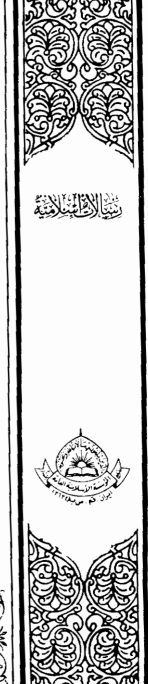




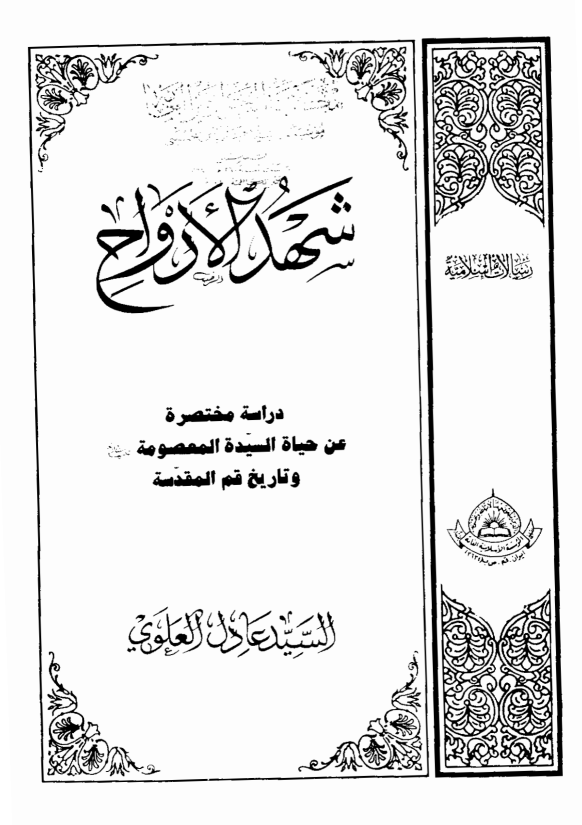
المجَلَدُ أَكْجَامِيْسَ عَشِيرَ





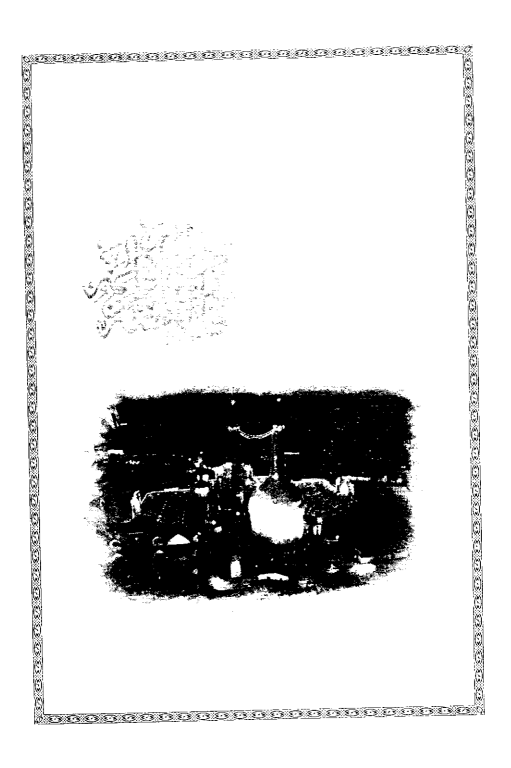


| 5        |                               |                                             | Con K    |
|----------|-------------------------------|---------------------------------------------|----------|
|          | <u></u> Fight                 | هوية الكتاب                                 |          |
| THE PART | سلامية ( موسوعة )             | لكتاب: د رسالات إ                           | 205      |
| 14       | السيّد عادل العلوي            | المؤلف :                                    | Ş        |
|          | الخامس عشر                    | المجلّد :                                   |          |
| i.       | عقائد                         | الموضوع :                                   |          |
|          | ۲٤۰ صفحة                      | الصفحات:                                    |          |
|          | النهضة قم                     | المطبعة :                                   |          |
|          | الأولى                        | الطبعة:                                     |          |
|          | ۱۱ هش = ۲۰۰۶ م                | سنة الطبع : ١٤٢٦ ه.ق = ٢٨٤                  |          |
|          | ٥٠٠ نسخة                      | عدد المطبوع :                               |          |
|          | امة للتبليغ والإرشاد          | نشر : المؤسسة الإسلامية العا                |          |
|          | <sup>ه</sup> ( دورة ۱۰۰ جلد ) | الشابك :                                    |          |
|          | والكتب التالية :              | يحتوي المجلّد الخامس عشر على الرسائل        |          |
|          | ( ١٦٠ صفحة )                  | ١ - شهد الأرواح                             |          |
|          | ( ۱۹۲ صفحة )                  | ٢ _النجوم المتناثرة                         |          |
|          | (٤٠ صفحة)                     | ٣ ـ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة |          |
|          | ( ۲۸ صفحة )                   | ٤ ـ ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟           |          |
|          | ( ۱٦ صفحة )                   | ٥ ـ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار      |          |
|          | (۲۲ صفحة)                     | ٦ ـ السيف الموعود في تحر اليهود             | <u>A</u> |
| *        | ( ١٠٤ صفحة )                  | ٧ ـ سهام في نحر التكفيريَّة                 |          |
| 1        | (۱٦) صفحة)                    | ٨ ـ المؤلف في سطور                          |          |
|          |                               |                                             |          |
|          |                               |                                             |          |



ISBN 964 - 5915 - 66 - X EAN 9789645915665 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شابید X \_ 77 \_ ۲۱۵ \_ ۶۹۹ ای. ای. ان. ۲۶۵ ۵۴۵ ۹۷۸۹۱ شابید X \_ ۱۸ \_ ۶۹۱۵ \_ ۲۶۱ ویژ ۲۰۰ جند :





تمهيد

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله سيّد الأنبياء والمرسلين محمّد وآله الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين. أمّا بعد :

فهذه الرسالة المتواضعة التي بـين يـديك الكـريمتين (شـهد<sup>ان:</sup> الأرواح) وأخواتها (الروضة البهيّة) و (النجوم المتناثرة)، إنّما هي إملاء سـاعات الفـراغ واغتنام الفرص التي تمرّ مرّ سحاب الربيع...

إذ عمدة الأعمال في حوزاتنا العلمية لطالب العلوم ولرجل الدين هو الدرس والتدريس، إلا أنَّ أيام الحوزة كالمدارس والجامعات الأكاديمية تنقسم إلى قسمين : (أيام تحصيل) وأخرى (أيام تعطيل)، ويقصد من الشاني تعطيل الدروس، كما يكون ذلك في العطلة الصيفية، وأيام محرّم الحرام، وآخر صفر، وشهر رمضان المبارك، وأيام الوفيات والمواليد والمناسبات الطارئة الأخرى.

(١) الشهد ؛ العسل .

| شهد الأرواح | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٦ |
|-------------|-----------------------------------------|---|
| شهدادرواح   | •••••                                   |   |

وكان والدي تتنز لا يرضى بالتعنون الثاني من الأيام، ويقول : لا معنى لأن يكون لطالب العلم في أيام حياته يوم عطلة، بل ولا ساعة ولا دقيقة، إذ أنّه دائماً هو في خدمة الله سبحانه وفي طلب العلم النافع والعمل الصالح، ولا يخلو إمّا أن يكون عالماً ربّانياً أو متعلّماً على سبيل النجاة. فالصحيح إذن أن تسمّى تلك الأيام بـ (أيام تحويل) أي يتحوّل طالب العلم من حال إلى حال، فمن درس وتدريس إلى مطالعات عامّة وتأليف وتصنيف وتبليغ وإرشاد ومحاضرات إسلامية ومنابر إرشاديّة، وغير ذلك ممًا وضع على عاتق رجال الدين والعلم.

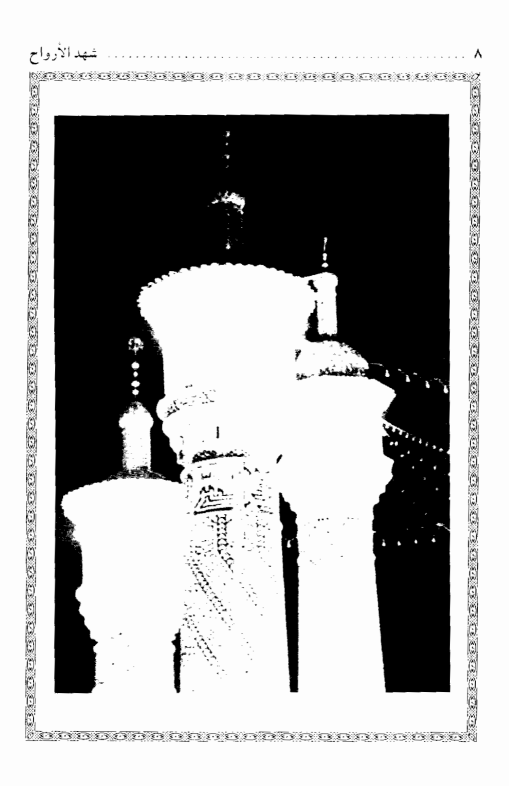
ومن هذا المنطلق التربوي الأبوي كنت في أيام الدرس والتدريس \_أي أيام التحصيل \_، ولا أزال والحمد لله، أتمحض بالدروس الحوزوية قراءة وكتابة وبياناً... وأمّا في (أيام التحويل) فكنت \_ من أجل أن أثلّف نفسي بثقافة عامّة أيضاً \_أطالع بصورة عامّة في العلوم الجديدة وغير الحوزوية، وأكتب في كلّ علم وفنّ، وأقتطف من ثمارهما حاصداً لبّهما، حافظاً لبابهما، أروي عطشي من عذب مناهلهما، وكنت أحاول أن أكتب ما يرضي الله سبحانه وما ينفع الناس، ولم أكترث بما يقال \_كما قالوا \_ إنّه ليس من شأن فلان أن يكتب مثل هذا... بل كنت أكتب ما أعتقده صحيحاً، وكنت ولا أزال أعتقد أنّ رضا الناس كلّهم من الأمر المستحيل، فإنّ رضا الناس غاية لا تُدرك، ولم ترض الناس عن الأنبياء والأولياء، فكيف بغيرهم ؟ ! بل هناك من هو موافق لك أو مخالف، وربما بمرور الزمن يصير الموافق مخالفاً أو بالعكس، إلّا إنّي أتقبّل (النقد البنّاء الخالص) بكلّ رحابة صدر، إذ لست مصاناً من الخطأ والاشتباه، وكما يسقلان رمن صنّف استهدفي.

فمنذ أيام الحُلم والبلوغ، وإلى يومي هذا أقرأ وأكتب حتّى بــلغ مـجموع

تقديم .....٧

ما كتبته تأليفاً أكثر من (٢٠٠) كتاب ورسالة، وليس هذا إلاّ بفضل وتوفيق من ربّي الكريم، فله الحمد وله الشكر كما هو أهله ومستحقّه، وقد طبع منها إلى سنة ١٤٢٦ ه. ق (١٣٠) في موسوعة (رسالات إسلامية) وغيرها، سائلاً المولى القدير أن يوفّقني في طبع ونشر ما تبقّى من المخطوطات وما يتجدّد، وما توفيقي إلاّ بالله عليه توكّلت وإليه أنيب.

وأخيراً، عزيزي القارئ، أهدي إليك هذه الرسائل الشلاث راجسياً مىنك القبول والدعاء، ودمت في طلب العلم، فإنّه مفتاح الفلاح، ومصباح الصلاح، وشهد الأرواح... وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



## المقدّمة

فلسفة التاريخ : لا يخفى أنّ التاريخ وفلسفة جوهره هو العِبَر والاعتبار وتعليم المناهج والدروس للأمم والأجيال، في كلّ الأمصار والأعصار، ولولاه لما عرفنا العوامل والأسباب التي توجب تقدّم الشعوب أو انحطاطها، وسعادتها أو شقاوتها، فالتاريخ يكتب لنا تلك المعاني والحوادث بحروفه وسطوره. ومن هذا المنطلق يقصّ علينا الباري سبحانه أحسن القصص، ويذكّرنا في كتبه السماوية بحياة الأمم السالفة، وما جرى عليها من العمران أو الخراب، لنأخذ منها المواعظ والنصائح، ولنعمل على ضوء الحوادث والوقائع الخير والإحسان، ونتجنّب الشرور وأعمال السوء وما يوجب السقوط والزوال والدمار.

والواقع أنَّ أيسر العلم وأنفعه هو التاريخ، فإنَّه يقتبس منه الشـيء الوافـر والمعلومات النافعة والمفيدة بالقراءة والمطالعة دون حاجة إلى أستاذ ومعلَّم.

ومن وعاد في صدره فقد أضاف أعماراً إلى عمره، كما أشار إلى ذلك أمير المؤمنين عليّ عليٌّ في نهجه... وهو أولى بالمرء من النظريات الصعبة الممنال، البعيدة المجال، القليلة الفائدة في تهذيب النفس والأخلاق الفردية والاجتماعية، ولا يقاس عليها في ما يعتور على الإنسان من المحن أو يرشده في طلب المعالي. بخلاف التاريخ فإنّه كثير الفائدة ، جزيل العائدة في كلّ ذلك . وإنّ مطالعته لا تتعب النفس كباقي العلوم الدقيقة ، بل تروّح الروح وتزيل الكرب والهموم ، وتسسط الذهن وتشرح الصدر وتزيدك علماً بعد علم . فالتاريخ من أهمّ العلوم وأسهلها منالاً وأقربها وأوسعها مجالاً.

ومن هذا المبدأ والأصالة كتب علماء الإسلام في التاريخ وفلسفته وما يحتويه من المنافع، وما أكثر المصنّفات الثمينة والمؤلّفات القيّمة، بعضها في التاريخ العام من بدء الخلق وهبوط آدم ليَّلا إلى الأرض وإلى عصر المؤلّف، كتاريخ الطبري، والكامل لابن الأثير، ومروج الذهب للمسعودي، وتاريخ اليعقوبي، وابن كثير الشامي، وغيرها. والبعض الآخر يختصّ بظهور الإسلام ووقائعه وسيرة النبيّ الأكرم محمّد يَقَدَّ ثمّ الخلفاء والأئمة الأطهار للميالا كسيرة الحلبي وابن هشام وكشف الغمّة للإربلي ومناقب ابن شهر آشوب وتاريخ ابن قتيبة (الإمامة والسياسة) وإرشاد الشيخ المفيد، وبعضها تختصّ بسرد أحوال بلد خاصّ أو مدينة معيّنة كتاريخ بغداد للخطيب، وتاريخ مصر المواعظ الاعتبار للمقريزي، وتاريخ الشام ليافعي، وتاريخ بيهق للبيهقي، وتاريخ ري لابن بابويه الرازي، وتاريخ الشام ليافعي، وتاريخ بيهق للبيهقي، وتاريخ ري

مدينة قم : من المدن القديمة التي لها تاريخ عريق وأصيل وربما يرجع تاريخها إلى قرون قبل ظهور الإسلام : (مدينة قم) فإنّه ينسب تأسيسها إلى الملك تهمورس،

| .مة ۱۸ ۱۸ | المقذ |
|-----------|-------|
|-----------|-------|

كما جاء حديثها في ( شاهنامه فردوسي ) فيدلَّ على اشتهارها في عهد الساسانيين في حدود ٢٢٦ قبل ميلاد المسيح، وانقرضت بفتح المسلمين بلاد فارس في القرن الأوَّل الهجري، وقيل كانت في عصر الهخامنشيَّة \_أي ٥٥٨ قبل الميلاد وانقرضت سنة ٣٣٠ قبل الميلاد من قبل الاسكندر المقدوني \_.

ولكنّ المشهور عند المؤرّخين أنّها بلدة عربية في بـلاد فـارس، وربـما باعتبار أنّها من البلاد المستحدثة الإسلامية.

فتح الجيش الإسلامي سنة (٢٣ هـق) أرض قم عنوة بقيادة أبــي مـوسى الأشعري وإمارة أحنف بن قيس، وقيل : فتحت صلحاً.

وأوَّل من هاجر إليها أحوص بن سعد بن مالك الأشعري، وله أخ عـرف بالزهد والصلاح التحق به، ثمّ هاجر الأشعريون إليها، وهم من أشراف وأعـيان الكوفة، ومن الموالين لأمير المؤمنين عليٌ للَّذِلا ، وأصلهم من عرب اليمن.

وإنّما هاجر الأشعريّون سنة ٩٩ هـ) حقناً لدمائهم وهـروباً مـن بـطشة السفّاك الحجّاج بن يوسف الثقفي، وكان حاكم قم آنذاك ( يزدانفازار ).

لقد با يع أحوص بن سعد زيد بن عليّ بن الحسين غيَّتُكْ في الكوفة، وكان أمير جيشه، وبعد انكسار ثورة زيد الشهيد حبسه الحجّاج الثقفي.

قال الحجّاج يوماً لأزلامه : من هو أشرف العرب في الكوفة ؟ فـعدّوا له بعض الأشراف ، فقال : أشرفهم عبد الله بن سعد ، فإنّي سجنت أخاه أحوص أربع سنوات ولم يطالبني بإطلاق سراحه .

وفي اليوم الآخر أفرج عنه، ونكن طلب عبد الله من أخيه أن لا يلتقي به، إذ ربما يندم الحجّاج من فعلته فيسأله عن موضعه، وبالفعل فــإنّ الجـلاوزة قــالوا للحجّاج : قد أفرجت عن أسد الكوفة، وربما لم يأذن لك الخليفة، فندم وطلبه من ١٢ ..... شهد الأرواح

أخيه عبدالله، فأخبره أنّه لم يره ولا يدري أين موضعه... ثمّ اتّفق عبدالله مع أخيه الأحوص أن يهجر الكوفة مع أهله وعياله وبني أعمامه، فخرج منها إلى البصرة، ثمّ إلى قم، فتبعه عبدالله بعد ذلك.

كانت في قم أربعون قلعة كقلعة سجاران، وأبرستجان وسواران وشادقلي برئاسة خربنداد المجوسي، وحينما شاهد خياماً قد نصبت في أطراف قم التقى بأصحابها وعلى رأسهم الأحوص، وكان شخص اسمه حباب مترجماً بينهما، فذكر لخربنداد فضائل الأشعريين وبسالتهم، وفي تلك الأيام هجم على ساكني قم الديالمة فتصدّى لهجومهم العنيف أشاوس العرب \_ أي الأشعريون \_ وبعد هزيمة الديالمة استأنس بهم خربنداد، ووقعت معاهدة صلح وأخوة وطيب العشرة والمجاورة بينهم، واشتدّت أواصر العلاقة والمودّة، وأهدى إليهم قرية (كميدان) إلا أنَ أولاد خربنداد نقضوا العهد وآذوا آل الأشعري حتى آل الأمر إلى إخراج المجوس من القلاع، واشتهرت مفاخر الأشعرية في البلاد يوماً بعد يـوم فآووا إليهم السادة العلويين والطالبيين.

كانت قم المقدّسة ولا زالت تسمّى بدار الإيمان والأمان، وقـد أنـجبت العباقرة والفطاحل في العلم والأدب، ومدحها أئمة أهل البيت علميً في ولقَبت بحرم أهل البيت، وعشّ آل محمّد، والكوفة الصغيرة، وأخبر الإمام الصادق قبل ولادة ولده موسى عنيَّ أنّه سيدفن بضعة منه من ولد موسى بقم اسـمها فـاطمة عليمًا ، ألا فمن زارها عارفاً بحقَها وجبت له الجنّة.

ثمَّ امتازت قم بمشاهدها العامرة، ومزاراتها الكثيرة، وبحوزتها العلمية المباركة، وبفطاحلها وعباقرتها في العلوم والفنون والآداب حتّى ضرب بها المثل، وصارت مأوى وملجأ للسادة الحسنيّة والحسينية الذين اضطهدوا من قبل حكّام المقدّمة .....١٣

الجور وخلفاء الظلم من بني أُميّة وبني العباس.

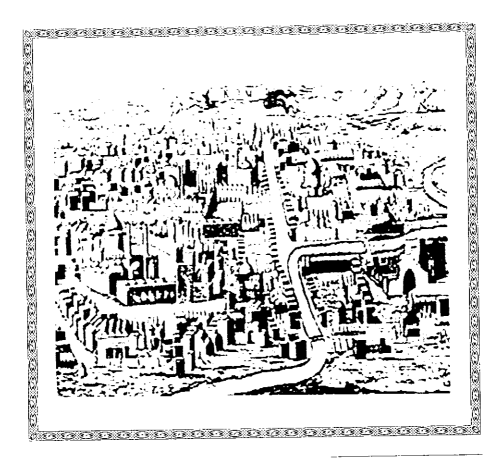
واحتضنت قم هؤلاء الأشراف برحابة الصدر وضيافة تمامّة، لأنّها دار الأمن والأمان والإيمان، وأوصى أئمة الحقّ أصحابهم عند ننزول البلايا والظلم والطغيان «عليكم بقم وحواليها»، فكانت مأمناً للمغضوب عليهم حتّى في السياسة والحكومات من أمراء ورؤساء ووزراء، وبنزغ منها شموس العلم وكواكب الأدب ونجوم الفنّ، وكانت حجّة الله قبل قيام القائم الحجّة الثاني عشر عليَّلاٍ.

قم المقدّسة تضمّ بين جنبيها العلماء والصلحاء والفقهاء العظام وقبور أولاد الأئمة الأطهار عليميني ، فهي على مرّ العصور والتاريخ تزدهر بمصابيح العلم النافع والعمل الصالح، وقبب الصالحين والصالحات، تحاكي نجوم السماء، وتتفاخر عليها بهداية الخلق وأمان أهل الأرض، فإذا كانت نيجوم السماء أمان لأهل السماء من الشياطين، وإذا كان الناس في ليلهم الدامس بالنجم يهتدون، فإنّ كواكب الأرض السادة الأشراف من ولد أمير المؤمنين والسيّدة فياطمة الزهراء عليميني أمان لأهل الأرض من الأبالسة من الجنّ والإنس، وهم علائم وهديً لمن أراد الخير والصلاح.

قم القديمة كانت ضمن بلاد قد استقلّت أخيراً، مثل ساوه وأراك (عراق) وتفرش ومحلات، وكما ذكرنا قد اختلف الأعلام في تاريخ وجودها فمنهم من قال : إنّها من البلاد الإيرانية القديمة قبل الإسلام في عصر الأكاسرة، ومنهم من ذهب إلى أنّها من البلاد الإسلامية حدثت بعد فتح المسلمين بلاد إيران.

والظاهر أنّها حدثت بنزول العرب الأشعريين سنة ٨٣١ هـق) واشستهرت بـ(قم)، وقيل: إنّها معرّبة (كم) وأصلها (كميدان) إلا أنّه قيل: لم ترد (كُم) في

| شهد الأرواح   | ,            |            |              | ,            |              | 12  |
|---------------|--------------|------------|--------------|--------------|--------------|-----|
| عصر هارون     | الخراج، وفي  | هان في دفع | ، تابعة لإصا | , قبل، وكانت | ب التاريخ من | کت  |
| ت الإيرانيّة. | من المحافظًا | فيرأ أصبحت | عتهانك. وأ   | ۱۸) استقلّت  | باسي سنة ( ٩ | الع |



(١) كتاب (تاريخ قم) هو المصدر الأول لمعرفة تاريخ قم بقلم أبي علي حسن بن محمّد بن الحسن الشيباني التمي، أنّفه باسم الوزير صاحب بن عبّاد سنة ٣٧٨ هـق، ويحتوي على عشرين باب، وفقد الكتاب ولم يصل إلين إلا ترجمة خمس أبواب باللغة الفارسية، يقول العلّامة المجلسي عنه في بحاره : ٥ وتاريخ بلدة قم كتاب معتبر لكن لم يتيسّر لنا أصل الكتاب، وإنّما وصل إلينا برجمته، وقد أخرجنا بعض أخباره في كتاب السماء والعالم».

## ذكر الروايات الواردة في مدح قم وأهلها ووجه تسميتها بــ ( قم )

وجه التسمية :

اختلف المؤرّخون في وجه تسمية (قـم)، فـباعتبار جـغرافـية الأرض وتاريخ الأمم والبلاد، كانت بيد المجوس، فيها خيامهم ومراتعهم ويسـمّى ذلك عند الفرس بـ(كومة)، ثمّ بمرور الأيام عبّر عنها بـ(كُم) ثمّ أعربت إلى (قُم).

وقيل : بناها قمسارة بن لهراسب، وبنزول العرب فيها وحدوث القرى السبع فيها ( ممجان وقزوان ومالون وسكن وجليناباد وكميدان ) سمّيت السبع بـ(كميدان ) ثمّ اختصرت بـ(كم ) ثمّ أعربت بـ(قم ) .

وقيل : إنّها سمّيت بـ(قـم) لجـمع المـياه فـيها ومـن حـولها الأعشـاب والنباتات، ويسمّى ذلك عند العرب بـ(قم)، ولهذا يسمّى الإبـريق (القـمقمة)، وجمعها (قماقم)، فالعرب الأشعريّون سمّوا هذه البلدة بـ(قم).

وقيل في وجه التسمية أيضاً ما ورد في الروايات والأحاديث الشريفة، ويمكن الجمع بين الوجوه باعتبار الجوانب التـاريخية والجـغرافـية والجـوانب المعنوية والتكوينية إن صحّ التعبير، أو باعتبار المستقبل. وإليك جملة من الأحاديث الشريفة :

| شهدالارواح |  |
|------------|--|

١ - الشيخ الصدوق في (علل الشرائع) بسنده عن الصادق على عن آبائه عبير قال : قال رسول الله تجاري : لمّا أسري بي إلى السماء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن ، فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك ، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس ، فقلت لجبرئيل : ما هذه البقعة الحمراء التي هي أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك ، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس ، فقلت لجبرئيل : ما هذه البقعة الحمراء التي هي أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك ، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس ، فقلت لجبرئيل : ما هذه البقعة الحمراء التي هي أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك ، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس ، فقلت لجبرئيل : المسك ؟ قال : بقعة شيعتك وشيعة وصيك علي عليم الزعفران وأطيب ريحاً من السيخ صاحب المسك ؟ قال : بقعة شيعتك وشيعة وصيك علي عليم . فقلت : من الشيخ صاحب أمير المؤمنين عليم ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين عليم ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين عليم من الرق الخاطف والبصر اللامح . فقلت : قم يا ملعون، فأمير المؤمنين اليم أسرع من البرق الخاطف والبصر اللامح . فقلت : قم يا ملعون، فأمير المؤمنين السماك في أمي الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين عليم ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين عليم أمير المؤمنين التي ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أسير المؤمنين الي ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين علي ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين علي وي ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم أمير المؤمنين الي ويدعوهم إلى الفسق والفجور . فقلت : يا جبرئيل اهو بنا إليهم . في أمير المؤمنين الم من الم مي أمي الم وي وي الفجور . فقلت : قم يا لي المي الله عليهم سلمان . فسميت (قم) الم الموليس الفي المواني . في أبي المواني الغور المواني الغربي المواني . في أبي المواني أميران .

٢ ـ الاختصاص بسنده : روي عن عليّ بن محمّد العسكري لمنتظري عن ابيه عن جدّه عن أمير المؤمنين عليّ ، قال : قال رسول الله تنظرت : لمّا أسري بي إلى السماء الرابعة نظرت إلى قبّة من لؤلؤ لها أربعة أركان وأربعة أبواب كأنّها من استبرق أخضر . قلت : يا جبرئيل ، ما هذه القبّة التي لم أرّ في السماء الرابعة أحسن منها ؟ فقال : حبيبي محمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله منها ؟ فقال : حبيبي محمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله والمؤمنون ينتظرون محمّداً تحمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله والمؤمنون ينتظرون محمّداً تحمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله والمؤمنون ينتظرون محمّداً تحمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله منها ؟ فقال : حبيبي محمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله منها ؟ فقال : حبيبي محمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله منها ؟ فقال : حبيبي محمّد ، هذه صورة مدينة يقال لها (قم) يجتمع فيها عباد الله المؤمنون ينتظرون محمّداً تحمّد وشفاعته للقيامة والحساب ، يجري عليهم الغمة والهم والأحزان والمكاره . قال : علي معمّد العام عليه ماله مع ومها عباد الله والمؤمنون ينتظرون محمّداً تحمّد أسمات علي بن محمّد العسكري عليهم الغمة والهم والأحزان والمكاره . قال : فسألت علي بن محمّد العسكري عليهم الغمة والهم والأحزان والمكاره . قال : فسألت علي بن محمّد العسكري عليه يشتى ينتظرون الفرج ؟ قال : إذا ظهر الماء على وجه الأرض (٢).

- (١) سفينة البحار : قمم، البحار ٥٧ : ٢٠٧، العلل ٢ : ٢٥٩.
  - (٢) المصدر، عن الاختصاص : ١٠١.

الروايات الواردة في مدحها ووجه تسميتها ..... ١٧

ـــقال المحدّث القمّي في سفينته : قد ظهر الماء بقم على وجه الأرض في أيام صباي، فكان يفور الماء من السراديب والتـنانير، وقــد خــربت لذلك دور كثيرة، بل محلّة منها تسمّى محلّة (عربستان).

٣ ـ وعن أبي مقاتل الديلمي نقيب الريّ، قال : سمعت عـليّ بـن مـحمّد الهادي للَّثِلا يقول : إنّما سمّي (قم) به لأنّه لمّا وصلت السفينة إليه فـي طـوفان نوح للَّثِلا قامت، وهي قطعة من بيت المقدس<sup>(١١)</sup>.

٤ ـ قال الصادق عليُّلا : إنَّـما سـمّي قــم لأنَّ أهــلها يــجتمعون مـع قــائم آل محمّد عليميما ويقومون معه ويستقيمون عليه وينصرونه.

وقفة مع الروايات الشريفة في وجه التسمية :

ربما يناقش البعضُ بعضَ هذه الروايات من جهة السند لضعفها، أو الدلالة لاختلافها واضطرابها، إلاّ أنّه ونحن نعيش فسي كـنف السـيّدة الطـاهرة فـاطمة المعصومة سلام الله عليها، وبجوار مرقدها الكريم، لابدّ أن نتأثّر بمعالم شخصيّتها ومعرفة مبدئها، وهو مبدأ أهل الصدق والحقّ والعدل.

ولتسمية مدينتها المباركة بـ (قم) المقدّسة ظرافة وعلاقة في وضع ساكنيها واللائذين بها، فرواية المعراج النبوي الشريف عـندما يـرى البـقعة الحـمراء أو الخضراء، ويرى النبتي ﷺ رجلاً طاعن السنّ فيها فيسأل جـبرئيل عـنها وعـنه فيقول : إنّها بقعة شيعتك وشيعة وصيّك عليّ ﷺ ، وفعلاً نجدها من يومها الأوّل يقطن الشيعة فيها، وتتزيّن بعرب الكوفة من الأشعريين، وينشرون التشيّع فـيها

(۱) البحار ۲۰ : ۲۱۳.

۱۸ ..... شهد الأرواح

ومنها إلى بقاع العالم، وعندما يجيبه جبرئيل عن الرجل أنّه الشيطان فيصيح بــه النبيّ ﷺ ( قم )، وقم فعل أمر ، فسمّيت فيما بعد بهذا الاسم.

وإذا أردفناه إلى رواية ثانية تنصّ على أنّ أهل قم ينصرون قــائمنا عليَّلاً لاتّضح أنّ مسألة إبليس لا بدّ أن يقعد لأهلها ولمن سكن فــيها مــقعداً حــقيقياً، ولا يغفل عنهم أبداً، فإنّ هؤلاء أيضاً من الذين حلف بعزّة الله أن يغويهم.

﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١).

عساهم أن يبتعدوا عن نصرة الإمام الغائب عليَّلا أو يتباطؤون بدل تمهيدهم للمهدي من آل محمّد عليمياني ، فجائت حبائل الشيطان وشباكه متنوّعة ومتلوّنة ومتفنّنة لصيد شيعة آل محمّد ـ صلّى الله عليه و آله وعليهم السلام ـ في أن ينشغل بعضهم ببعض ، ويتّهم أحدهم الآخر ، ويجرح كلّ واحد أو مجموعة أو جماعة عواطف الآخرين .

ولست أدري ما سبب هذا اللغط واللغو، أإطاعة لإبليس اللعين، أو نزولاً لرغبة النفس الأمّارة بالسوء، فتراه يعضّ أخاه حتّى يطبع آثار أسنانه فيه، ويأكل لحمه ميتاً غير مكترث ولا مبال بآية ﴿ **لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً ﴾**<sup>(٢)</sup>، وكيف تتوق نفسه والقرآن يعبّر عنه ﴿ **فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾**، أو غير ذلك ممّا ينزغ الشيطان بين الأحبّة من بهتان أو نميمة أو سبّ أو تحطيم في الشخصيّات بوهم التقييم.

والواقع لو انكشف غمام إبليس عنّا، لوجدنا واحة الرحمان في أجوافنا، ومرآة صافية محبّة للخير منتظرة لإمامها المنتظر الحجّة الثـاني عشـر عليَّلاٍ كـي

- (۱) ص: ۸۲.
- (٢) الحجرات : ١٢.

٦ ــ «سيأتي زمان تكون بلدة قم وأهلها حجّة على الخـلائق، وذلك فــي زمان غيبة قائمنا إلى ظهوره».

وهذا الوقت وقت ظهوره ﷺ كي تـعمّ البشـريّة بـالرفاه وتـنعم بـالعدل والصفاء، فلا بدّ للشيطان وأتباعه من الجنّ والإنس أن يندحروا من قم، فإنّها من البلاد الطيّبة والمباركة.

٧ ـ عن الإمام الصادق عليَّة : سلام الله على أهل قم، يسقي الله بلادهم الغيث وينزل الله عليهم البركات ويبدّل الله سيّئاتهم حسنات، هـ م أهـل ركـوع وسجود وقيام وقعود، هم الفقهاء العلماء الفهماء، هم أهل الدراية والرواية وحسن العبادة.

٨ ـ وسئل عليَّلا عن الآية الكريمة : ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَـلَيْكُمْ عِبَاداً لَـنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعُداً مَفْعُولاً ﴾<sup>(١)</sup>، مَـن هؤلاء ؟ فقال عليَّلا ( ثلاث مرّات ) : هم والله أهل قم.

٩ \_ وعن الإمام الكاظم ﷺ : قم عشّ آل محمّد، ومأوى شيعتهم.

١٠ ـوعنه للتَّلَا : رجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحقّ، يجتمع معه قوم كزبر الحديد، لا تزلَّهم الرياح العواصف، ولا يملَّون من الحـرب ولا يـجبنون، وعلى الله يتوكّلون، والعاقبة للمتّقين.

(١) الإسراء : ٥.

| شهدالأرواح | ····· | ۲۰ |
|------------|-------|----|
|            |       |    |

وفعلاً لقد رأينا أمثانهم في جبهات الحقّ حينما اجتمعوا حول الرجل الفدّ والقائد الإسلامي الكبير الإمام الخميني تتَيَّن وسيكون لهم موقف آخر مع الإمام مولانا المهدي المنتظر وليّ الله الأعظم قطب عمالم الإمكمان الذي سيملأ الله الأرض به عدلاً وقسطاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، وبيُمنه رزق الورى وبوجوده ثبتت الأرض والسماء، عجّل الله فرجمه الشهريف وجعلنا من خُملَص شيعته وأنصاره والمستشهدين بين يديه.

١١ - عن صفوان بن يحيى، قال : كنت يـوماً عـند أبـي الحسـن الإمـام الكاظم عنيمة ، فجرى ذكر قم وأهلها وميلهم إلى المهدي عليهة ، فـترحـم عـليهم وقال : رضي الله عنهم، إنّ للجنة ثمانية أبواب، وواحد منها لأهل قم، وهم خيار شيعتنا من بين سائر البلاد، خمّر الله تعالى ولايتنا في طينتهم.

١٢ ـ عن عفّان البصري، عن أبي عبد الله الصادق على ، قال لي : أتدري لِمَ سمّيت قم ؟ قلت : الله ورسوله وأنت أعلم. قـال : إنّــما سـمّيت قــم لأنّ أهــلها يجتمعون مع قائم آل محمّد على ويقومون معه، ويستقيمون عليه وينصرونه.

فمثل هذه الأخبار تعدّ إرهاصات ومقدّمات لأيام الظهور، وزرع الأمل في نفوس أتباع مذهب أهل البيت عليهم في فإنّهم على الحقّ، ولا بدّ للحقّ أن ينتصر، هذا ما وعدنا الله به، ولن يخلف الله وعده. وإنّ الأرض يرثها عباد الله الصالحون.

فتجد في هذه الروايات تركيز خاصَ على مسألة الظهور، وحديث صاحب الزمان الإمام القائم المنتظر غليًّا? وأنصاره ونصرته وشيعته منذ اليوم الأوّل من الرسالة المحمدية السمحاء.

وهناك الأخبار الكثيرة ـكما سنذكر جملةً منها ـ تدلّ بالتواتر الإجــمالي والمعنوي الذي لا مجال للشكّ فيه على فضل قم وفضل من يسكن فيها وفضل الروايات الواردة في مدحها ووجه تسميتها ......

زيارة سيّدتها المعصومة الطاهرة فاطمة بنت الإمام موسى الكاظم التَّلا ، فطوبي لأهل قم.

مدح قم وأهلها في الروايات :

لقد ورد مدح قم وأهلها في ضمن أحوال عمران القمّي في (بحار الأنوار) وفي (سفينته) وأنّهم النجباء ما أرادهم جبّار من الجبابرة إلاّ قصمه الله.

والروايات منقولة عن كتاب (تاريخ قم) الذي هو المصدر الأوّل لتاريخ قم، وجاء فيه أنّ قم ممّا سبقت إلى قبول الولاية فزيّنها الله تعالى بالعرب، وفتح إليه باباً من أبواب الجنّة.

١٣ ـ قال أبو عبد الله الإمام الصادق عليُّهُ : إنّ الله احتجّ بالكوفة على سائر البلاد وبالمؤمنين من أهلها على غيرهم من أهل البلاد، واحتجّ ببلدة قم على سائر البلاد، وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب من الجنّ والإنس، ولم يدع الله قم وأهله مستضعفاً بل وفّقهم وأيّدهم.

ثمَ قال : إنَّ الدين وأهله بقم ذليل ، ولو لا ذلك لأسرع الناس إليه فخرب قم وبطل أهله.

إلى أن قال : وإنّ البلايا مدفوعة عن قم وأهله، وسيأتي زمان تكون بلدة قم وأهلها حجّة على الخلائق، وذلك في زمان غيبة قائمنا غيّمة إلى ظهوره صلوات الله عليه، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، وإنّ الملائكة لتدفع البلايا عن قم وأهله، وما قصده جبّار بسوء إلا قصمه قاصم الجبّارين، وشغله عنهم بداهية أو مصيبة أو عدوّ وينسي الجبّارين في دولتهم ذكر قم وأهله كما نسوا ذكر الله. ١٤ ـ ثمّ قال : وروي بأسانيد عن الصادق عَنْهَ أنّه ذكر الكوفة وقال : ۲۲ ..... شهد الأرواح

ستخلوا الكوفة من المؤمنين ويأرز عنها العلم كما تأرز الحيّة في حجرها، ثمّ يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير معدناً للعلم والفضل.

أقول: عندما يقرأ القارئ هذه الروايات يـنبهر ويـتعجّب ويـعلم صـدق صدورها من تحقَّقها في الخارج، وأنَّها من روايات الغيب الدالَّة على صدق قائلها وصدق إمامته وخلافته لرسول الله ﷺ ، فكيف الإمام الصادق قبل ألف ومـئات السنين يخبر عن حوادث لم تقع، فإنَّ المراد من الكوفة تلك التي تـضمَّ النـجف الأشرف أوّلاً، ثمّ كانت حوزة النجف الأشرف خلال ألف سنة ولا زالت حجّة الله على المؤمنين وشيعة أمير المؤمنين عليَّ التَّلْحَ ، وعلى سائر البلاد، فإنَّ الحـوزة العلمية هي عقل التشيّع المفكّر وقلبه النابض، فما من شيعي مؤمن إلّا ويأخذ معالم دينه في أصوله وفروعه وفي سلوكه الفردي والاجتماعي وفي كلَّ أبعاد حياته من الحوزة العلمية التي تمثّلت من قبل بالنجف الأشرف أي الكوفة ـ عند صدور الرواية، ثمّ ينتقل العلم وأهله من النجف الأشرف إلى قم المقدّسة ويأرز كما تأرز الحيّة، أي ينضمّ ويجتمع بعضه إلى بعض، وتكون قم حجّة الله ــقبل ظهور الحجّة ابن الحسن العسكري عليُّةٍ ـ على كلَّ البلاد شرقها وغربها، فكانت قـم وأهـلها حجّة الله على الخلائق، وذلك في زمان الغيبة الكبري، منذ بدايـتها وإلى يـومنا هذا.

فقم محفوظة بعين الله جلّ جلاله، وإنّ الملائكة لتدفع البـلايا عـنها، بـل وما قصده جبّار بسوء إلّا قصمه قاصم الجبّارين.

فمدينة قم قد أصابها الدمار والخراب في بعض الأعصار، كما حدث فـي فتنة المغول وفتنة الأفاغنة في القرون الماضية، إلاّ أنّه قطع دابر الذيـن ظـلموا، وبقيت قم مرفوعة الرأس يرفرف عَلَمها في ربوع الأرض، وتنطلق العلوم والفنون

| ۲۳ | <b>مها</b> ووجه تسميتها | الروايات الواردة في مد. |
|----|-------------------------|-------------------------|
|----|-------------------------|-------------------------|

والآداب منها إلى كلّ بقاع العالم، حتّى النساء المخدّرات في الحجول، كلّ واحد يأخذ معالم دينه من قم وحوزتها العلمية المباركة، وإنّما ينزل البلاء في بعض الأزمان لجهل بعض شبابها بعدم احترام كبرائها ومشايخها، كما حدث في عصرنا هذا، فإنّه أهين بعض الأعلام، فإنّه من التأديب الإلهي «إلهي لا تؤدّبني بعقوبتك» تزلت صواريخ صدّام الكافر بقم المقدّسة واستشهد جمع من الأبرياء من الرجال والنساء والأطفال، ولكن رأينا كيف صدّام اللعين قد ذاب في العالم كما يدوب الملح في الطعام، وكيف نسي قم كما نسي ذكر الله، وكيف اشتغل بداهية ومصيبة أو عدوّ، وكيف قتل صهريه، وكيف جرى عليه ما جرى في غزوه الكويت، ولا زال يذوب ويذوب حتّى يقطع دابره ودابر آل تكريت والحزب البعثي العفلقي، وإنّه وأديانه وقوميّاته إلاّ جمرة تحت الرماد بانتظار نفخة واحدة، إمّا قيادة ما حدة، أو مدّام وموته... فانتظر وا آنا معكم من الشعب العراقي بكلّ محافظاته ومذاهـ مدام وقريانه وقوميّاته إلاّ جمرة تحت الرماد بانتظار نفخة واحدة، إمّا قيادة صالحة، أو مدام موته... في من الناس، أو الدم والشهادة، أو لطف خاصّ من الله، أو هلاك

١٥ ـفي كتاب ( تاريخ قم ) عن الإمام الصادق عليُّلًا : إذا عمّت البلدان الفتن بعليكم بقم وحواليها ونواحيها ، فإنّ البلاء مدفوع عنها .

أقول : ربما يقال إنّ الخبر وما فيه إنّما يتعلّق بزمن صدوره، فعند صدور الخبر إذا عمّت البلدان الفتن فقم وحواليها مدفوع البلاء عنها . ولكنّ الظاهر إطلاق ذلك لا سيّما عبارة «فإنّ البلاء مدفوع عنها» توحي الاستمراريّة ، إلّا أنّ الروايات بعضها تفسّر بعضاً كالقرآن الكريم ، فإذا نزل البلاء فعليكم أوّلاً بقم ، وإذا نزل بقم فعليكم بحواليها ، كما حدث هذا في عصرنا حيث قاذفات صدّام الكافر وصواريخه لاحت قم وخرج المؤمنون إلى حواليها ، فلم يزدد البلاء أكثر من هذا

| شهد الأرواح |  | 45 |
|-------------|--|----|
|-------------|--|----|

والحمد لله ربّ العالمين.

١٦ - عن موسى بن خزرج بن سعد، قال : قال لي أبو الحسن الرضا عليَّلا : أتعرف موضعاً يقال له (وَرأردَهار)؟ قلت : نعم، ولي فيه ضيعتان. فقال : الزمه وتمسّك به، ثمّ قال ثلاث مرّات : نِعمَ الموضع وراردهار.

ييان : وراردهار اسم بعض رساتيق قم.

الا ـ قال الإمام الصادق عَنْيَة ؛ أهل خراسان أعلامنا، وأهل قم أنصارنا، وأهل كوفة أو تادنا. وأهل هذا السواد منّا ونحن منهم.

١٨ -قال أبو الحسن الأوّل عليَّة : قم عُش آل محمّد ومأوى شيعتهم، ولكن سيهلك جماعة من شبابهم بمعصية آبائهم والاستخفاف والسخرية بكبرائهم ومشايخهم، ومع ذلك يدفع الله عنهم شرّ الأعادي وكلّ سوء.

١٩ – عن الإمام الصادق ﷺ ، قال : إذا أصابتكم بليّة وعناء فعليكم بقم. فإنّه مأوى الفاطميين ومستراح المؤمنين ، وسيأتي زمان ينفر أولياؤنا ومحبّونا عنّا، ويبعدون منّا. وذلك مصلحة لهم لكيلا يُعرفوا بولايتنا ويحقنوا بذلك دماءهم وأموالهم، وما أراد أحد بقم وأهله سوءاً إلّا أذلّه الله وأبعده من رحمته.

٢٠ ـ وعن أبي الحسن الرضا للَّيْرُ ، قال : إنَّ للجنَّة ثمانية أبواب ولأهل قم واحدٌ منها ، فطوبي لهم ثمَ طوبي لهم ثمَ طوبي لهم.

٢١ - عن سليمان بن صالح، قال : كنا ذات يوم عند أبي عبد الله غليُّلا فذكر فتن بني عبّاس وما يصيب الناس منهم، فقلنا : جعلنا فداك، فأين المفزع والمفرّ في ذلك الزمان ؟ فقال : إلى الكوفة وحواليها، وإلى قم وحواليها. قال : في قم شيعتنا وموالينا، وتكثر فيه العمارة ويقصده الناس ويجتمعون فيه حتّى يكون الجمر بين بلدتهم. الروايات الواردة في مدحها ووجه تسميتها ..... ٢٥

قال المحدّث القمّي : الجمر اسم نهر منه معروف الآن. ٢٢ ـ وفي بعض روايات الشيعة : إنَّ قم يبلغ من العمارة إلى أن يشـتري موضع فرس بألف درهم.

٢٣ ـ وفي خطبة الملاحم لأمير المؤمنين عليَّة التي خطب بها بعد وقعة الجمل بالبصرة قال : يخرج الحسني صاحب طبرستان مع جمّ كمثير من خيله ورجله، حتّى يأتي نيسابور فيفتحها ويقسم أبوابها، ثمّ يأتي إصفهان ثمّ إلى قم، فيقع بينه وبين أهل قم وقعة عظيمة يقتل فيها خلق كثير فينهزم أهل قم، فينهب الحسني أموالهم ويسبي ذراريهم ونساءهم ويخرّب دورهم، فيفزع أهل قم إلى جبل يقال له : (وراردهار) فيقيم الحسني ببلدهم أربعين يـوماً، ويـقتل منهم عشرين رجلاً ويصلب منهم رجلين ويرحل عنهم.

٢٤ ـ وعن عليّ بن عيسى، عن أيوب بن يحيى بن الجندل، عن أبي الحسن الأوّل عليُّلا ، قال : رجل من أهل قم يدعو النـ اس إلى الحـقّ يـجتمع مـعه قـوم كزبر الحديد لا تزلّهم الرياح العواصف ، ولا يملّون من الحرب ولا يجبنون ، وعلى الله يتوكّلون ، والعاقبة للمتّقين<sup>(١)</sup>.

٢٥ \_وروي عن الأئمة عَلَيْكَمْ : لولا القمّيون لضاع الدين.

٢٦ ــوروي أنّ البلاء يدفع بزكريا بن آدم عن أهل قم كما يدفع البلاء عن أهل بغداد بأبي الحسن الكاظم عليًّة .

٢٧ ـ قال الصادق ﷺ : إنّ لعلى قم ملكاً رفرف عليها بجناحيه لا يريدها جبّار بسوء إلّا أذابه الله كذوب الملح في الماء، ثمّ أشار إلى عيسى بن عـبد الله

سفينة البحار (الطبعة الجديدة) V: ٨٥٨.

۲٦ ..... شهد الأرواح

وقال : سلام الله على أهل قم، يسقي الله بلادهم الغيث، وينزل الله عليهم البركات، ويبدّل الله سيّئاتهم حسنات، هم أهل ركوع وسجود وقيام وقعود، همم الفقهاء العلماء الفهماء، هم أهل الدراية والرواية وحسن العبادة.

٢٨ ـ وروي أنّ بقم موضع قدم جبرئيل، وهو الموضع الذي نبع منه الماء الذي من شرب منه أمن من الداء، ومن ذلك الماء عجن الطين الذي عمل منه كهيئة الطير، ومنه يغتسل الرضا عليَّةٍ .

٢٩ ـ عن الإمام الصادق للَّلَّلَا : إنَّ أهل قم يحاسبون في حفرهم ويحشرون من حفرهم إلى الجنّة.

٣٠ ـ وروي عن الصادق للنَّلْهِ أيضاً : إنَّ أهل قم مغفور لهم.

٣١ ـ وقال : تربة قم مقدّسة، وأهلها منّا ونحن منهم، لا يريدهم جبّار بسوء إلّا عُجّلت عقوبته نار جهنّم.

٣٢ ـ وقال : قم بلدنا وبلد شيعتنا، مطهّرة مقدّسة قبلت ولايتنا أهل البيت، لا يريدهم أحد بسوء إلّا عجّلت عقوبته ما لم يخونوا إخوانهم، فإذا فـعلوا ذلك سلّط الله عليهم جبابرة سوء، أما إنّهم أنصار قائمنا ورعاة حقّناً.

ثمّ رفع رأسه إلى السماء وقال : اللهمّ اعصمهم من كلّ فتنة، ونجّهم من كلّ هلكة .

٣٣-الكشّي بسنده عن حمّاد الناسب، قال : كنّا عند أبي عبد الله للظِّلِا ونحن جماعة ، إذ دخل عليه عمران بن عبد الله القمّي فسأله وبرّه وبشّه ، فلمّا أن قام قلت لأبي عبد الله للظِّلا : مَن هذا الذي بررت به هذا البرّ ؟ فقال : من أهل البيت النجباء - يعني أهل قم - ما أرادهم جبّار من الجبابرة إلّا قصمه الله .

٣٤ ـ وروى بعض أصحابنا، قال : كنت عند أبي عبد الله عليُّة جالساً إذ قرأ

الروايات الواردة في مدحها ووجه تسميتها ..... ٢٧ هذه الآية : ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَــنَا أُولِي بَأْسٍ شَـدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُولاً ﴾<sup>(1)</sup>، فقلنا : جعلنا فداك، من هـؤلاء ؟ فقال ـ ثلاث مرّات ــ: هم والله أهل قم<sup>(1)</sup>.

ولا يخفى أنّ المقصود \_كما هو الظاهر \_من القميين ليس الذي يسكن قم وحسب، بل كلّ من يحمل عقائد وفقه القميين فهو قمّي ولو كان في أقصى البلاد في شرقها وغربها، ولهذا ورد في كتب الرجال : من ينسب إلى قم فكأنّما ينسب إلى التشيّع والرفض، فيقولون : قمّي رافضي.

- (١) الإسراء : ٥. -
- (۲) البحار ۵۷ : ۲۱۸ .
- (٣) البحار ٥٧ : ٢١٨.

| ÷          | Y A     |
|------------|---------|
| شهدالارواح | <br>,,, |

قال المحدّث الكبير الشيخ عبّاس القمّي تبَيَّ صاحب (مفاتيح الجنان) نقلاً عن بحار الأنوار : ومفاخر أهل قم كثيرة ، منها أنّهم وقفوا المزارع والعمقارات الكثيرة على الأئمة عليمين ، ومنها أنّهم أوّل من بعث الخمس إليهم عليمين ، ومنها أنّهم عليمين أكرموا جماعة كثيرة منهم بالهدايا والتحف والأكفان ، كأبي جرير زكريا ابن إدريس ، وزكريا بن آدم ، وعيسى بن عبد الله بن سعد ، وغيرهم ممّن يطول بذكرهم الكلام . وشرّفوا بعضهم بالخواتيم والخلع ، وأنّهم اشتروا من دعبل ثوب الرضا عليم بألف دينار من الذهب ، إلى غير ذلك .

ثم قال : ومنها : قبر فاطمة بنت الإمام موسى بين جعفر غليم وثواب زيارتها، وقد تقدّم في (فطم) ذكر مجيئها إلى قم ووفاتها بها وفضل زيارتها، والمحراب الذي كانت فاطمة تصلّي إليها موجود إلى الآن في دار موسى بن الخزرج، وبقم قبور كثيرة من أولاد الأئمة عليم ، وقد أشير إلى بعضهم في (قبر) وفي (تاريخ قم) ذكر مقابر كثير من السادات الرضوية وكثير من أولاد محمّد بن جعفر الصادق عليم ، وكثير من أحفاد علي بن جعفر وقبور كثير من السادات الحسينية بقم.

٣٦ – عيون أخبار الرضا عليَّة : عن أبي الصلت الهروي، قال : كنت عـند الرضا عليَّة فدخل عليه قوم من أهل قم فسلّموا عليه فردّ عليهم وقرّبهم ثمّ قال لهم : مرحباً بكم وأهلاً، فأنتم شيعتنا حقّاً، فسيأتي عليكم يوم تزورون فيه تربتي بطوس، ألا فمن زارني وهو على غُسل خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمّه، وتقدّم في (آوى) أنّ أهل قم وأهل آبة مغفور نهم لزيارتهم الرضا صلوات الله عليه".

(٢) سفينة البحار (الطبعة الجديدي) ٧ . ٣٦٠.

| 29 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | به تسميتها | و و <del>ج</del> | مدحها | فى | الواردة | الروايات ا |
|----|-----------------------------------------|------------|------------------|-------|----|---------|------------|
|    |                                         |            |                  |       |    |         |            |

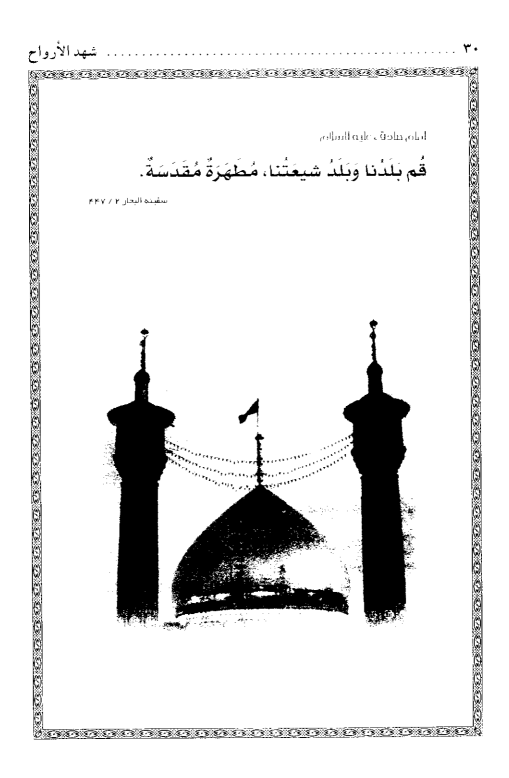
ثم يتعرّض المحدّث القمّي في سفينته عن ورود الإمام الرضا عَنْ بلدة قم قائلاً : قال السيّد عبد الكريم بن طاووس في (الفرحة) : وإنّما لم يزر الرضا عَنْ أمير المؤمنين صلوات الله عليه لأنّه لما طلبه المأمون من خراسان تـوجّه من المدينة إلى البصرة لم يصل الكوفة ومنها توجّه على طريق الكوفة إلى بغداد ثمّ إلى قم ودخلها وتلقّاد أهلها وتخاصموا في مَن يكون ضيفه منهم، فذكر عَنْ أنّ الناقة مأمورة فما زالت حتّى بركت على بابٍ، وصاحب ذلك الباب رأى في منامه أنّ الرضا عَنْ يكون ضيفه في غد، فما مضى إلّا يسيراً حتّى صار ذلك الموضع مقاماً شامخاً، وهو اليوم مدرسة مطروقة لنتهى.

ثمّ يذكر القمّي قصّة دعبل وما اتّفق له في قم، لكثرة فائدتها، فراجـع، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار .

٣٧ ـ ثمّ ينقل عن المناقب اختصاص قم وآبة بالأئمة عليماً ، كتب أبو محمّد عليمًا إلى أهل قم وآبة :

إنَّ الله تعالى بجوده ورأفته قد منَّ على عباده بنبيَّه محمَّد عَلَيْ بشيراً ونذيراً، ووفَقكم بقبول دينه، وأكرمكم بهدايته، وغرس في قلوب أسلافكم الماضين رحمة الله عليهم، وأصابكم الباقين ما تولّى كفايتهم، وعمّرهم طويلاً في طاعته، حبّ العترة الهادية، فمضى من مضى على وتيرة الصواب ومنهاج الصدق وسبيل الرشاد، فوردوا موارد الفائزين واجتنوا شمرات ما قدّموا، ووجدوا غبّ ما أسلفوا<sup>[11]</sup>.

(١) السفينة ٧: ٣٦٤. عن البحار ٥٠: ٣١٧.



أسماء قم

قيل : ممّا يستدلّ على شرافة الشيء وقداسته تعدّد أسمائه وألقابه، وقسم تعدّدت أسماؤها، وقد استخرجوها من الروايات الشريفة. فمن تسلك الأسسماء المباركة :

أسماء قم .....

٣٣ ـ مزيّن بالعرب . ٣٤ ـ مرفوف الملائكة . ٣٥ ـ دار الإيمان . ٣٦ ـ جنّة البلاد .

ولقد خلق الله الأشياء أطواراً وأشكالاً، ومن تفاوت واختلاف، فقد فضّل الرسل والأنبياء بعضهم على بعض، وجعل من الأيام سعيداً ومنحوساً، وجعل من الأشهر حُرماً، وجعل ليلة القدر خيراً من ألف شهر، وعظّم بعض بقاع الأرض وبارك حولها كالمسجد الحرام والمسجد الأقصى ومدينة الرسول وكربلاء... وأرض الغري...

وتقدّست قم وامتازت من بين البلاد المباركة بنورين :

ا \_نور الولاية والولاء الساطع من مقام آل محمّد علي والسيّدة المعصومة فاطمة من بنات رسول الله والأئمة الأطهار عليمَكْ .

٢ ـ ونور العلم والفقاهة المتلألئ من حوزتها العلمية المباركة، فإنه قـ د تخرّج منها الآلاف مـن المـحدَّثين والمـفسَرين والمـجتهدين والفـقهاء العـظام والفلاسفة والخطباء وعلماء الدين...



#### قم عاصمة التشيّع

### ومنطلق الثورة الإصلاحيّة العالميّة

لقد اشتهرت قم منذ بدايتها بولائها لأهل البيت للمي فكانت منذ القرون الأولى عاصمة التشيّع والشيعة الإمامية، ومهد العلوم والآداب، ومنطلق نشر الدين الإسلامي الحنيف والمذهب الحقّ، ولولا القميون لضاع الدين واندرس.

عن الصادق عليَّة : تقبض فيها امرأة من ولدي اسمها فاطمة بنت مـوسى، تدخل بشفاعتها شيعتنا الجنّة بأجمعهم.

> وفي حديث آخر : من زارها وجبت له الجنّة. فتحت قم عنوة في صدر الإسلام كما عند أكثر المؤرّخين<sup>\VI</sup>.

وإنّها بنيت من اليوم الأوّل على التقوى، وما يبنى على التقوى من اليـوم الأوّل أحقّ أن يقام فيه، فقم بلدة طيّبة، بزغ نورها في عصر الإمام الباقر عليُّلا سنة ( ٩٤ هـ) بهبوط الأشعريّين الطيّبين من أصحاب أمير المؤمنين عليّ عليُّلا فسيها. ومن مآذنها آنذاك كنت تسمع الشهادة الثالثة بولاية عليّ عليّ ( أشهد أنّ عليّاً وليّ الله ) حتى صار شعاراً للشيعة الجعفريّة في كلّ العالم، وسيبقى هذا النداء التكويني

(۱) کنجینه ۱ : ۱۸۰

٣٦ ..... شهد الأرواح والتشريعي يدوّي في العالم من أعالي المآذن والقُبب.

قم مدرسة الشيعة في العقائد والفقه والأخلاق، قد حوت بين جنبيها عشرات الألاف من الأحاديث الشريفة والمحدّثين الكبار، كأسرة الصدوق للله فكادت أن تكون حوزة قم العلمية هي أوّل حوزة شيعية تعاطت الفقه الشيعي وأصوله، وأوّل من فتح المدرسة هو عبد الله الأشعري من أجلاّ، أصحاب الإمامين الباقر والصادق عليمي ، وكان عنده خمسة عشر ولد كلّهم من أصحاب الأئمة عليمي ، وهم : آدم وإسحاق وإسماعيل وإدريس وعمران واليسع وصلت ومصقلة وأحمد ومحمّد وعامر وخالد، ثمّ من بعدهم ظهرت مدرسة آل الصدوق برئاسة عليّ بن بابويه القمي في عصر الغيبة الصغرى، وكانت قم آنذاك تضمّ مئتي ألف محدّث، منهم انتشر التشيّع في أقطار البلاد الإسلامية آنذاك وحمتى القرن الثالث الهجرى.

وقد مدحها الأئمة في أكثر من ثلاثين حديثاً حتّى ورد أنّ النوم فـي قـم عبادة .

فقم المقدّسة بقعة من بيت المقدس مقرّ عش آل محمّد علمَيَلِاً، وحرم أهل البيت علمَيَلاً ، فنِعم البلدة التي جعلها الله حجّة على البلاد، لا يقصدها ظالم إلّا هلك، ويذوب كما يذوب الملح في الماء، وإنّ حوزة النجف في آخر الزمان تنتقل إليها كما حدث، ويحشر جمع من المؤمنين والمؤمنات منها، ويفتح منها ثلاث من أبواب الجنان، ويغفر لأهل قم، ويحاسبون في قبورهم حساباً يسيراً، ويحشرون إلى الجنّة. يدفن فيها بضعة الصادق عليَّلاً من زارها وجبت له الجنّة. تدفع الملائكة البلاء عنها، يجتمع فيها رجال كزبر الحديد ينتظرون ظهور القائم عليَّلاً ، فسيلام على أهل قم ورحمة الله وبركاته. إنّهم أهل ركوع وسجود وقيام ينزل الله عليهم قم عاصمة التشيّع ..... ٣٧

بركات السماء، فقهاء علماء فهماء وأهل دين وحسن عبادة يـبدّل الله سـيّئاتهم حسنات. قد شرّف الله تربتها وأهلها.

يرجى الانتباه : التعبير الوارد في لسان المعصومين علي عن قم المقدّسة أنّها حرم الأئمة الأطهار علي وعش آل محمّد علي في يوحي إلينا أنّ كلّ قم بشوارعها وأزقّتها وميادينها وبيوتها ودورها وحدائقها وحقولها كلّها حرم الأئمّة، فمن يكون في داره بقم أو في الزقاق أو في الشارع فإنّه في الواقع هو في حرم الإمام الحسن والإمام الحسين وباقي الأئمّة الأطهار علي ، هو في حرم صاحب الزمان عجّل الله فرجه، وهذا يعني أنّه هو في كلّ العتبات المقدّسة في العالم، هو في المدينة المنورة والنجف الأشرف وكربلاء والكاظميّة وسامرًاء وفي مكّم المكرّمة، فما أعظم قم وما أعظم حرمتها. فعلى من يسكنها أن يراعي التقوى والورع والإيمان والعبادة في أوجها وقدمّتها، عليه أن يسترك المكروهات المكرّمة، فما أعظم قم وما أعظم حرمتها. فعلى من يسكنها أن يراعي التقوى والنبهات فضلاً عن المحرّمات والمعاصي، فإنّه في حرم الأئمة الأطهار وحرمهم والشبهات فضلاً عن المحرّمات والمعاصي، فإنّه في حرم الأئمة الأطهار وحرمهم الشفاء ومدرسة الفضائل والمكارم، وأسماءهم في الأسماء إلاً أنّه ما أحلى أسماؤهم... وبهذا النوم بقم عبادة، والنفس فيها تسبيح وتهليل.

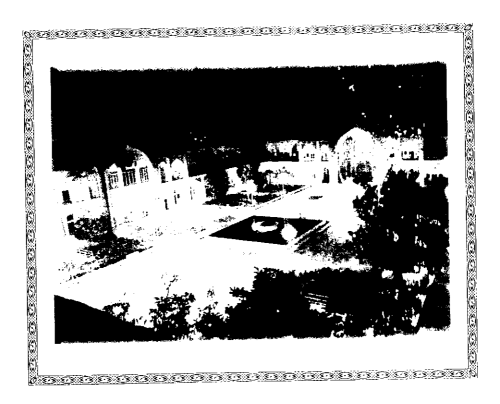
ثمّ امتازت قم أيضاً بمشاهدها ومزاراتها العديدة، فـإن قـبابها تـحاكـي وتضارع نجوم السماء في الفضائل والمكارم، يهوي إليها السوّاح والزائرون من أقطار العالم.

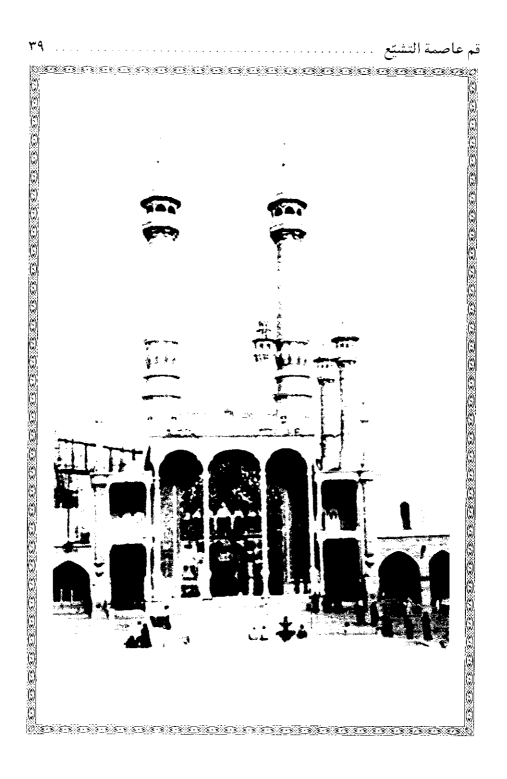
قد مرّت حوزتها العلمية بأدوار مختلفة بين نهضة وفـتور، وأخـيراً سـنة ١٣٤٠ ه ق أعادت كيانها الشامخ وصرحها الرفيع مرّةً أخرى بتأسيس آيـة الله العظمى الشيخ عبد الكريم الحائري تبَرَّخ، كما نذكر تفصيل ذلك. ۳۸ ..... شهد الأرواح

ومن أهمة مدارسها القديمة : الفيضيّة، ودار الشيفاء بجوار حيرم السيّدة المعصومة سلام الله عليها، ومدرسة خان، وحاج ملّا صادق، والرضويّة، وجاني خان، ثمّ مدرسة الحجّتية، والمؤمنية، والمرعشية، والستّية، والمهديّة، وأخيراً المعصوميّة، والإمام الخميني، وعشرات المدارس الأخرى.

ومن أهم مكتباتها العامّة : مكتبة آية الله العظمى السيّد المرعشي النجفي، ومكتبة المدرسة الفيضيّة، والمسجد الأعظم، ودفتر تبليغات، ومكتبات جديدة أخرى.

وفيها المدارس الحكوميّة الابتدائيّة والمتوسّطة والثانوية وكـلّيات تـابعة لطهران.







# قم في كتب التاريخ

لقد ذكرها الأعلام في مصنّفاتهم، منهم : الشهيد القاضي نور الله التستري في كتابه ( مجالس المؤمنين )، يذكر فيه أنّ قم بلدة عظيمة ومدينة طيّبة، كانت دار المؤمنين، تخرّج من مدرستها كثير من العلماء الأفاضل، ثمّ ينقل روايات في فضل قم، منها :

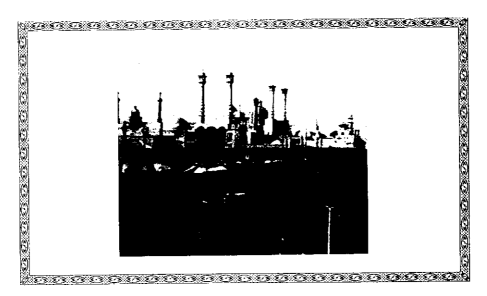
٣٨ ـ عن الإمام الصادق للتَّلَّا ، قال : ألا لله حرماً وهو مكّة ، ولرسوله حرماً وهو المدينة ، ولأمير المؤمنين حرماً وهو الكوفة . ألا إنّ حرمي وحرم ولدي من بعدي قم ، ألا إنّ قم كوفة الصغيرة ، ألا إنّ للجنّة ثمانية أبواب ثلاثة منها إلى قم ، تقبض فيها امرأة ، هي من ولدي اسمها فاطمة بنت موسى ، تدخل بشفاعتها شيعتي الجنّة بأجمعهم .

يقول ياقوت الحموي شهاب الدين في كتاب ( مراصد الاطّلاع) : قُـمّ ـبالضمّ وتشديد الميم ـ مدينة إسلامية لا أثر للعجم فـيها، بـها آبـار ليس فـي الأرض مثلها عذوبةً وبرداً، وأبنيتها بالآجر، وفيها سراديب في نـهاية الطـيب، وأهلها كلّهم شيعة إماميّة.

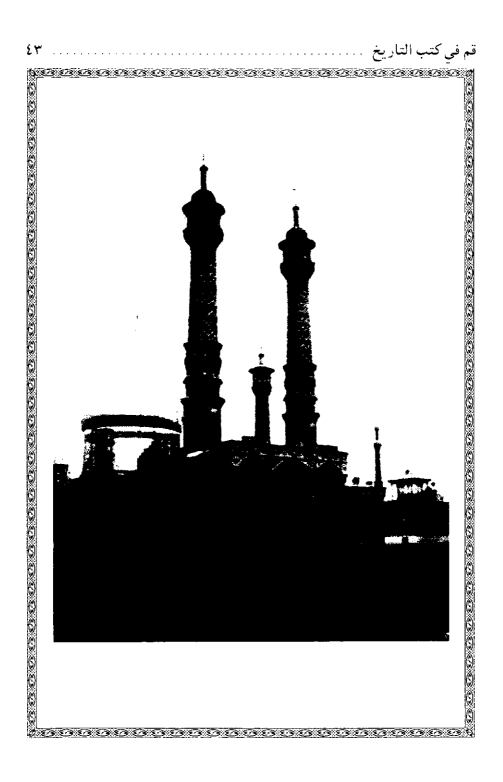
ويقول في معجم البلدان : قُمَّ ـبالضم وتشديد الميم ـ هي كلمة فـ ارسية،

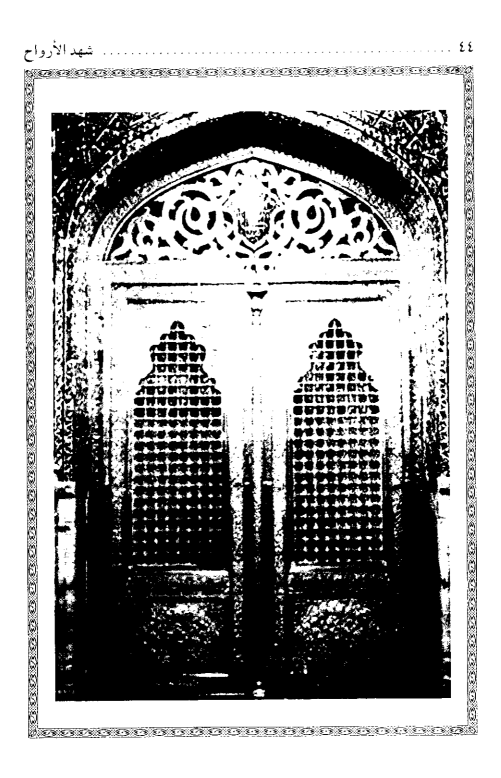
مدينة تذكر مع قاشان (كاشان) وطولها أربع وستون درجة <sup>(4)</sup>. وعرضها أربع وثلاثون درجة وثلثان، وهي مدينة مستحدثة إسلامية لا أثر للأعاجم فيها، وأوّل من مصّرها طلحة بن الأحوص الأشعري، وبها آبار ليس في الأرض مثلها عذوبةً وبرداً، ويقال إنّ الثلج ربما خرج منها في الصيف... فقم عربيّة الأصل وستبقى عربيّة بعلوم القرآن وأهل البيت، وإنّ قم تزيّنت بالعرب ـكما جاء في الخبر ـومن طريف ما يحكى أنّ صاحب بن عبّاد عزل قاضيها قائلاً: أيّها القاضي بقم قد عزلناك فقم.

وكان القاضي يقول : أنا معزول السجع والقافية من غير جرمٍ وسبب . وقم اليوم يشقّها نهر كان في القديم أيضاً ، نصب عليه جسورٌ خمسة كما بني سدّ كبير ( ١٥ خرداد ) بقرب منها .



(۱) والتحقيق : ۵۱ درجة ۳٤ من ۲۰.





# من تاريخ الأشعريّين

الأشعريّة من أشعر بن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان بن هود النبيّ، وكان لسبأ عشرة أولاد، وأصبح كلّ واحد منهم رئيس قبيلة، وهي : أزد وكـندة ومذحج وأشعر وأنمار وحمير وعاملة وحزام ولحم وغسّان، والأشعريّة في بداية البعثة هاجرت من اليمن إلى المدينة المنوّرة، وآمنت بالنبيّ الأكرم محمّد ﷺ، وكان رئيسهم آنذاك مالك بن عامر بن هانئ، وولد لمالك سائب وسعد وكانا من

(١) الأشعريّون قبائل كانت قبل الإسلام في اليمن في ناحيتين : (رمع) و (زبيد) ومن أفخاذ الأشعريّين (بني ذخران) ومنهم الأشعريّون بقم، وقد أسلم شابّ منهم مالك بـن الأشـعر ورجع إلى قومه يبلغ الإسلام، ثمّ رجع إلى المدينة المنوّرة ومعه اثنان وأربعون رجلاً واثنا عشر امرأة، وقد شاركوا الرسول الأعظم في غزواته، توفّي مالك في الكوفة وخلّف سائب وسعد من أشراف الكوفة، واستشهد سائب وولده محمّد، ووصلت زعامة الأشـعريّين إلى سعد، ومن ثمّ إلى ولديه الأحوص وعبد الله، وكانت الأشعريّة من الشيعة ومن المخالفين للدولة والحكومة آنذاك، ومثل هذا الأمر لا يتلائم مع النظاء الحاكم، فكانوا في معرض الخطر دائماً، فخير سبيل للخلاص من الظلم والاضطهاد هـو الهـجرة إلى بلاد العـجم، والتاريخ يعيد نفسه.

| 1 51 -      | ٤٦      |
|-------------|---------|
| اشهدالارواح | <br>• • |

الأبطال الشجعان واستشهد على يد مصعب بن زبير، ثمّ لسائب ولد اسمه محمّد كان شجاعاً يعدّ بألف فارس مقاتل. حضر عليه الحجّاج بن يوسف الشقفي أن يدخل الكوفة، فدخلها ليلاً، وعلم به الحجّاج فقبضه وقتله وأمهل آل الأشعري لمدّة ثلاثة أيام أن لا يبقى واحد منهم في الكوفة، وإلّا فدمه مهدور، فهاجر الأشعريون إلى إيران واستوطن خمس من أولاد سعد قم، وهم : عبد الله والأحوص وعبد الرحمن وبكر ونعيم، وكانوا من شيعة أمير المؤمنين عليّ للخلّا وقد اشتهر عبد الله بالزهد والورع، كما اشتهر الأحوص بالشجاعة والبسالة ورباطة الجأش.

في البحار : كان أكثر أهل قم من الأشعريين، وقال رسول الله ﷺ : اللهمّ اغفر للأشعريين صغيرهم وكبيرهم. وقال : الأشعريّون منّي وأنا منهم.

وروي عن أحمد بن محمّد بـن عـيسى، عـن محمّد بـن خـالد، عـن أبي البختري، عن محمّد بن إسحاق، عن الزهري، قال: قـال رسـول الله ﷺ : الأزد والأشعريّون وكندة منّي، لا يعدلون ولا يجبنون.

وبهذا الإسناد عن أبي البختري، عن الزهري، عن زيد بن أسلم، قال : قال رسول الله ﷺ للأشعريّين لمّا قدموا : أنـتم المـهاجرون إلى الأنـبياء مـن ولد إسماعيل.

ثمّ ذكر أخباراً كثيرة في فضائلهم، ثمّ قال : من مفاخرهم أنّ أوّل من أظهر التشيّع بقم موسى بن عبد الله بن سعد الأشعري .

ومنها : أنّه قال الرضا عليُّلا لزكريا بن آدم بن عبد الله بن سعد الأشعري لمّا أراد الخروج من قم استياءً من بعض السفهاء : إنّ الله يدفع البلاء بك عن أهل قم كما يدفع البلاء عن أهل بغداد بقبر موسى بن جعفر عليُّلا ، فمنعه من الخروج .

| ين۷ | من تاريخ الأشعريّ |
|-----|-------------------|
|-----|-------------------|

ولا يخفى أنّ التشيّع في قم كان قبل الأشعريّين، فقد دخلها سعيد بن جبير وكميل بن زياد، وكان المعارضون ضدّ الخلفاء العبّاسيين يستمدّون قواهم من قم وكاشان، منهم مطرّف بن مغيرة بن شعبة سنة ٧٧ ه، وعند قيام المختار سنة ٦٦ ه سكن بعض الشيعة من بني أسد قم في قرية جمكران<sup>(١١)</sup>، إلّا أنّها ازدهرت بدخول الأشعريّة وعلمائها الأعلام ما يبلغ مئة نفر من المحدّثين الكبار كانوا من تلامذة الأئمة الأطهار عليَّيْكِ .

ثمّ هناك حكايات أخرى في سبب استيطان الأشعريّة أرض قم المقدّسة، وخلاصة القول كانت هجرة الأشعريّة بقيادة الأحوص في أمارة الحجّاج بن يوسف وخلافة عبد الملك بن مروان الأموي في سنة ٨٢ هق، وفي بداية الأمر وقع عهد بين العرب الأشعريّين وبين الزردشتيين، إلّا أنّه بعد مرور برهة من الزمن نقض المجوس العهد، وفي الأربعاء الأخير من السنة في حفلة (چهار شنبه سوري) دبّر الأحوص خطّة ذكيّة، إذ نوّض الأمر إلى أربعين من غلمانه عند سكر رؤساء القوم أن يقطعوا رؤوسهم، ففعلوا ذلك، وأصبح كلّ غلام رئيس منطقة المقتول، وبهذا قضى على المجوسيّة في تـلك البقعة، وأطفأ نـارهم، وأبدلها بالمساجد، ومن بين قلاع المجوسيّة في تـلك البقعة، وأطفأ نـارهم، وأبدلها المقتول، ونهذا قضى على المجوسيّة في تـلك البقعة، وأطفأ نـارهم، وأبدلها يولي المعوس، فخلال نصف قرن توسّعت قم، وعاش أهلها بعزّ وإكرام مـن دون أن

ويذكر التاريخ في هذا الباب قصصاً تدلَّ على بطولة القـميين وذكـائهم. واستقلَّت قم عن إصفهان سنة ١٨٩ هوصار حمزة بن اليسع الأشعري والياً من قبل

(١) الكامل في التاريخ لابن الأثير ٤ : ٨٢ ، تاريخ قديم قم : ٣٨.

| شهدالأرواح | <br>٤٨ |
|------------|--------|
| سهدادرواح  |        |

هارون العبّاسي، ونصب المنبر له، وأقيمت الجمعة بقم. وله قصّة مع هارون والخشبة التي أدخلها في بدنه ليكون الذراع الذي يقاس به الأرض أطولاً وسمّي بذراع الرشيدي حتّى يتمّ الأمر بنفع القمّيين عند محاسبة الأرض وانقسام قم عن إصفهان، واتّسعت قم وعمرت رساتيقها وقراها حتّى بىلغت ٢١ رستاقاً و٩٠٠ قرية، والرساتيق هي : لنجرود، ورودابان، وبراوستان، وردوبار، وسراجه، وجبل وازكرود، واناراردهان، وجاسب، وكمره، وكاشان، وره، وچهرود، وخلجستان (وادي الحاق)، وتفرش، وزوا، وساوه، وخوي، وفراهان، وأليگودرز، ودورآخر (اراك).

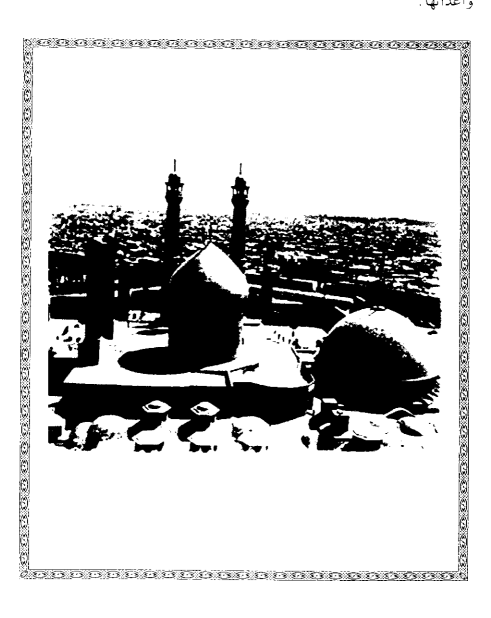
لقد جرى على قم وأهلها حوادث تاريخية جمّة كلّها تدلّ على عصيان أهالي قم ضدّ خلفاء الجور والضلال ورفضهم، وأمّا حملة المغول وابن جـنگيز خان سنة ١٢٢١ ميلاديّة، والقتل العامّ وخراب قم فلها حكاية تـقرح القـلوب، وتندي جبين الإنسانية، وتدمع العيون إلى يوم القيامة من قتل الكبار والصغار وسبي النساء وهتك الحرمات وسفك الدماء، ومن الشهداء السيّد إسماعيل نقيب النقباء (السيّد سربخش كما ذكرناه في كتاب «النجوم المتناثرة»)، والسيّد جعفر الموسوي، والسيّد جعفر الغريب، وغيرهم الكثير.

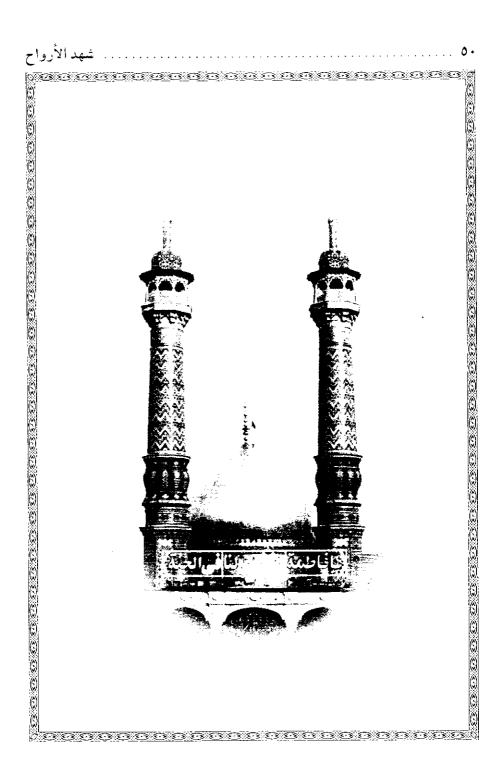
وشاء الله سبحانه أن تعمر قم مرّةً أخرى في عصر السلطان محمّد أولجايتو المعروف بـ(شاه خدابنده) الذي استبصر وتشيّع على يد العلّامة الحلّي في قصّة معروفة.

إلاّ أنَّ قم صارت إلى الخراب والقتل العامّ مرّةً أخرى في عصر تيمورلنك المغولي سنة ٧٨٣ هـق.

وشاء الله أن تعمر مرَّةً أُخرى في عصر الصفوية، ولا زالت عامرة صانها الله

| ىعرئين                                                     | من تاريخ الأث |
|------------------------------------------------------------|---------------|
| . وإن تعرّضت لحملات أخرى كحملة الأفاغنة وحملة صدّاء اللعين | من الحوادث    |
| ، عصرنا هذا، فقم تزدهر يـوماً بـعد يـوم رغـم أنـوف خـصومها | بصواريخه في   |
|                                                            | وأعدائها.     |





#### رجال قم

عرفت قم الإسلامية منذ يومها الأوّل بـرجـالها الأفـذاذ مـن المـحدّثين والمفسّرين والفقهاء والسياسيين والأدباء والأشراف والأعيان. وإليك جمع من المحدّثين من أصحاب الأئمة ظهيَّةٍ ، ومن أجلّائهم :

١ \_المحدَّث الكبير والشيخ الجليل عبد الله بن سعد الأشعري، من أصحاب الإمام الباقر عليَّلاً ، دخل قم سنة ٩٤ هـ ، وبنى أخوه الأحوص له مسجداً فكان يعلَّم الناس من الحديث والفقه، ومن بعده أولاده الخمسة عشر كانوا من المحدَّثين ومعلَّمي الناس الخيرَ والدين.

٢ ـ الشيخ الجليل زكريا بن إدريس بن عبد الله الأشعري، من أجلة أصحاب الإمام الرضا طيَّلَا ، دعا له وترحم عليه عند وفاته وقال : اللهم اغفر للأشعريين صغيرهم وكبيرهم والأشعريون منّا وأنا منهم. كان والده إدريس من المحدّثين الأجلاء أيضاً له كتاب، توفّي بعد السيّدة المعصومة فاطمة بعد سنة ٢٠١ ودفن في مقابر الشيوخ والذي يسمّى (شيخان) من التشية باعتبار الشيخين الجليلين زكريا بن إدريس وزكريا بن آدم، والمقبرة اليوم بقرب الحرم الشريف ومدفن جمع من الشهداء والعلماء والفقهاء والعرفاء.

| · · · · ·  |                                         | A۲ |
|------------|-----------------------------------------|----|
| شهدالارواح | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 01 |
|            |                                         |    |

٣-الشيخ الجليل زكريا بن آدم بن عبد الله الأشعري، من خواصّ أصحاب الإمام الرضا عليَّة ، وقال الإمام في مدحه وثنائه : «المأمون على الدين والدنيا، ومنه يؤخذ معالم الدين»، وكان مع الإمام الرضا في هودجه عند حجّه بيت الله الحرام، ومنعه الإمام أن يخرج من قم وأنّ الله يدفع البلاء عنها ببركته كما يدفع عن أهل بغداد ببركة الإمام الكاظم عليَّة .

٤ ــ الشيخ الجليل آدم بن إسحاق بن آدم بن عبد الله الأشعري، ابن عـمّ زكريا بن آدم، كان من الأجلّاء وله كـتاب، دفـن فـي مـقبرة المشـايخ أيـضاً (شيخان).

٥ ــالشيخ الجليل إسحاق بن عبد الله بن سعد الأشعري، من أصحاب الإمام الصادق والإمام الكاظم عليَّنَكْ ، له كتاب، من الثقات الأجلاء. كمان ولده أحمد بن إسحاق وكيل الإمام العسكري بقم. دفن إسحاق في مقبرة (الشيخان) أيضاً.

٦ – عمران وعيسى من أبناء عبد الله من رواة الحديث الأجلاء من تلامذة الإمام الصادق عليه الإمام في حقّ عمران : «نجيب قوم نجباء، ما نصب لهم جبّار إلا قصمه الله»، وقال ليونس : اذهب يا يونس، فإنّ بالباب رجلاً منّا أهل البيت. وكان عيسى بن عبد الله القمّي بالباب، ثمّ قال عليه ليونس : «يا يونس، عيسى بن عبد الله رجل منّا حيّ، وهو منّا ميّت»، ثمّ عند وداعهما قبّل عيسى من عينيه<sup>(١)</sup>.

٧ ـ الشيخ الجليل يونس بن عبد الرحمن ، من الثقات وأصحاب الإجماع .

(١) الاختصاص : ١٩٥. أمالي المفيد : ٧٦. جامع الرواة ١ : ٦٤٢.

رجال قم ..... ٥٣

من تلامذة الإمام الكاظم والإمام الرضا عَلَيْكَ ، له كتب، ومنه يؤخذ معالم الدين. ٨ ـ الشيخ الجليل أحمد بن إسحاق، من الأعلام بقم، وكان وكيلاً للإمام العسكري يجمع الأخماس والموقوفات إليه، وبأمرء عَلَيْه بنى مسجداً قد عرف بعدئذٍ بمسجد الإمام العسكري عَلَيْه ولا يزال، وقد التقى بصاحب الزمان عَلَيْه عند أبيه، وله كتب.

٩ ـ سعد بن عبد الله الأشعري القمّي، من الأعاظم والمحدّثين الكـبار، له
كتب كثيرة، توفّي سنة ٣٠٠ أو ٢٩٩ هـق، من تلامذة محمّد بن قولويه وعليّ بن
حسين بن موسى بابويه وحمزة بن قاسم.

١٠ ـ المحدّث الكبير إبراهيم بن هاشم، من خواصّ الإمام الجواد للتيّلاً، وله كتب، من تلامذة يونس بن عبد الرحمن من أهل الكوفة انتقل إلى قم، وهو أوّل من نشر حديث الكوفتين بقم، ويعدُ أحاديثه حسن كالصحيح، التقى بالإمام الرضا لمتيَّلاً . قال العلّامة الطباطبائي في رجاله : والأصحّ عندي أنّه ثقة صحيح الحديث ويدلّ على ذلك وجوه... فراجع . نقل عن الأئمة ٦٤١٤ رواية.

١١ ـوابنه المحدّث الكبير والشيخ الجليل عليّ بن إبراهيم، له كتب كثيرة، صاحب تفسير القمّي المعروف، له مزار معروف بقم.

١٢ ــ إبراهيم بن محمّد القمّي ، من المحدّثين العدول ، من أصحاب الإمام الكاظم للَثِلا ، قال النجاشي : ثقة روى عن موسى والرضا عليُثِلا .

١٣ \_ المحامد الثلاثة الأقدمون أصحاب الكتب الأربعة الحديثيّة الأولى المعروفة التي عليها مدار الفتيا والاستنباط والأحكام الشرعيّة، وهم : الشيخ ثقة الإسلام محمّد بن يعقوب الكليني صاحب (الكافي)، والشيخ محمّد بن علي بن بابويه وكتابه (من لا يحضره الفقيه). والشيخ محمّد الطوسي صاحب كـتاب

| شهد الأرواح | • | ٥٤ |
|-------------|---|----|
|-------------|---|----|

(التهذيب) و (الاستبصار)<sup>(١)</sup>. وجمع الكليني أحاديث الأصول الأربعمائة خلال عشرين عاماً، ويحتوي على (١٦٠١٩ حديثاً) أي أكثر من مجموع أحاديث الصحاح الستّة عند السنّة، ويعدّ صاحب الكافي المجدّد على رأس القرن الثالث الهجري، توفّي سـنة ٣٢٩ ودفن ببغداد، وله مزار مع وف.

وأمّا الشيخ الصدوق فقد ولد وأخوه بدعاء صاحب الزمان عليَّلاً ، وألّ ف ثلاثمائة كتاب ورسالة ، وكان محدَثاً كما كان مجتهداً حتّى في العقائد ، فقد خالف المجمع عليه اجتهاداً ، وإذا أخطأ في قوله بسهو النبيّ عَيَيَتُ فكان من باب الاجتهاد ، وكما قيل : إنّ أخطأ المجتهد فله حسنة ، وإن أصاب فله حسنتان . دخل بغداد سنة موا واستمع العلماء منه الحديث ، ثمّ انتقل إلى الري ودفن فيها سنة ٣٨١، وله مزار كبير .

وأمّا الشيخ الطوسي فما أعظمه وأجلّه، ولد سنة ٣٨٥ في طـوس، قـيل: طوس قم، والمعروف طوس خراسان، هاجر إلى بغداد سنة ٤٠٨ ثمّ إلى النجف الأشرف سنة ٤٤٨، وأسّس الحوزة العلمية بجوار مرقد أمير المؤمنين عليّ عليُّلاً، قد صنّف في كثير من العلوم ما يـقارب (٤٥٠ كـتاباً) لا سـيّما الكـلام والفـقه الاستدلالي، وتوفّي سنة ٤٦٠ ودفن في بيته وصار مسجداً معروفاً باسمه فـي النجف الأشرف، وله مقام يزار.

١٤ ـ شيخ القمّيين المحدّث الكبير عليّ بن بابو يه القمّي، له مصنّفات كثيرة ،

 (۱) ذكر ذلك مؤلف كتاب گنجينه ۱ : ۲۲٤، وألم كان قسط من حياة هـؤلاء الأعـلام ودراساتهم بقم المفدّسة، والله العالم.

| 00 | ····· | رجال قم |
|----|-------|---------|
|----|-------|---------|

صدر من الناحية المقدّسة ـ أو الإمام العسكري ﷺ ـ توقيع شريف باسمه وفيه : «أوصيك يا شيخي ومعتمدي وفقيهي أبا الحسن عليّ بن الحسين القمّي وفّقك الله لمرضاته وجعل من صلبك أولاداً صالحين برحمته...». رزقه الله ولدان بـدعاء صاحب الزمان عليُّلام، مات سنة تناثر النجوم ٣٢٩ هق.

١٥ – الشيخ الجليل والمحدّث النبيل الفقيه أبو القاسم جعفر بن محمّد بـن قولويه القمّي، من الثقات، هاجر من قم إلى بغداد، وقد أخبر صـاحب الزمـان بوفاته، وتوفّي في يوم التروية سنة ٣٦٩ هـق، وكان صاحب مدرسة علمية في مسجد براثا ولأوّل مرّة أقيم العزاء الحسيني في ذلك المسجد الذي أصبح مركزاً للشيعة آنذاك. ووالده محمّد بن قولويه توفّي سنة ٢٤٠ (رحمة الله الودود) ودفن بقرب حرم السيّدة المعصومة سلام الله عليها في حديقة عامّة، ولا يزال قبره مزار المؤمنين.

١٦ ـ العالم الجليل والمحدّث الكبير أبو جعفر أحمد بن أبي عبد الله محمّد ابن خالد بن عبد الرحمن بن محمّد بن عليّ البرقي، كان من أصحاب الإمامين الجواد والهادي طلِيَّلِي ، وكان أبوه من الثقات مـن أصـحاب الإمـامين الكـاظم والرضا طلِيَّلِي ، توفّي سنة ٢٧٠ وقيل ٢٧٤. ودفن في مقبرة بابلان.

١٧ ـ الشيخ الجليل والمحدّث القدير سعيد بن هبة الله بن حسن الراوندي، من المفسّرين الكبار، له تصانيف كثيرة، من أعاظم القرن السادس وشيخ علماء قم في عصره، أوّل شارح نهج البلاغة، من تلامذته ابـن شـهر آشـوب والشـيخ منتجب الدين بن مالويه، توفّي سنة ٥٧٣، ودفن في صحن السيّدة المعصومة.

١٨ ــالشيخ الجليل والفقيه البارع أبو الحسن عليّ بن أبي القاسم عبيد الله القمي، شيخ الأصحاب بقم، ولد سنة ٥٠٤ وتوفّي سنة ٥٨٥، له مصنّفات عديدة.

| F          | <u>م</u> ٦ |
|------------|------------|
| شهدالارواح | <br>0 (    |

١٩ - السيّد الجليل والعالم النبيل صدر الدين بن سيّد محمّد باقر الرضوي القمّي، من علماء عصر السلطان حسين الصفوي، وله مؤلّفات، توفّي سنة ١١٦٠ ودفن في النجف الأشرف.

٢٠ ـ السيّد رضيّ الدين الأوهاى، من العلماء الأجلًاء والفقهاء الأفـاضل ومشايخ الرواية.

وهناك المئات من المحدّثين الكبار من القدماء والمتأخّرين.

ومن المؤرّخين الكبار في القرن الرابع أحمد بـن إسـماعيل بـن عـبد الله البجلي.

ومن المنجّمين حسن بن علي القمّي، كان معاصراً لصاحب بن عبّاد. ومن الشعراء الكبار جعفر بن محمّد بن عليّ العطّار القمّي، وكانت قصائده تضاهي المعلّقات السبعة.

ومن المفسّرين العظام ملّا محمّد بن مـحمّد رضـا القـمّي صـاحب (كـنز الدقائق) من تلامذة المولى محسن الفيض الكاشاني.

ومن علماء الرجال المحدّث الكبير مصطفى بن حسين الحسيني التفرشي صاحب كتاب (نقد الرجال).

ومن المشايخ الكبار ملّا محمّد طاهر بن الشيخ محمّد حسين القمّي، كان معاصراً للفيض الكاشاني، وله قصّة معه، تـوفّي سـنة ١٣٠١ هـق، ودفـن فـي (شيخان) بجوار قبر زكريا بن آدم.

ومن الحكماء والقضاة القاضي سعيد القمّي، من تلامذة الفيض، والفيّاض اللاهيجي ولد بقم سنة ١٠٢٩ وتوفّي فيها سنة ١٣٠٣ هـ ق، ودفن بـجوار مـرقد السيّدة المعصومة عيهلاً .

| ٥٧ |  | رجال قم |
|----|--|---------|
|----|--|---------|

ومن علماء الأخلاق ملاً أحمد بن محمّد مهدي النراقي صاحب كـتاب (جامع السعادات)، وأبيه ملاّ مهدي عـليهما الرحـمة صاحب كـتاب (مـعراج السعادة).

ومن المحقّقين في الفقه والأصول الميرزا أبو القـاسم بـن مـحمّد حسـن الجيلاني، صاحب كتاب (القوانين)، كان مرجعاً للتقليد فـي عـصره، ولد سـنة ١٢٣١ وتوفّي سنة ١٢٣١ ودفن في مـقبرة (شـيخان) وله مـقام يـزار يـقصده الخواصّ والعوام وله تصانيف كثيرة.

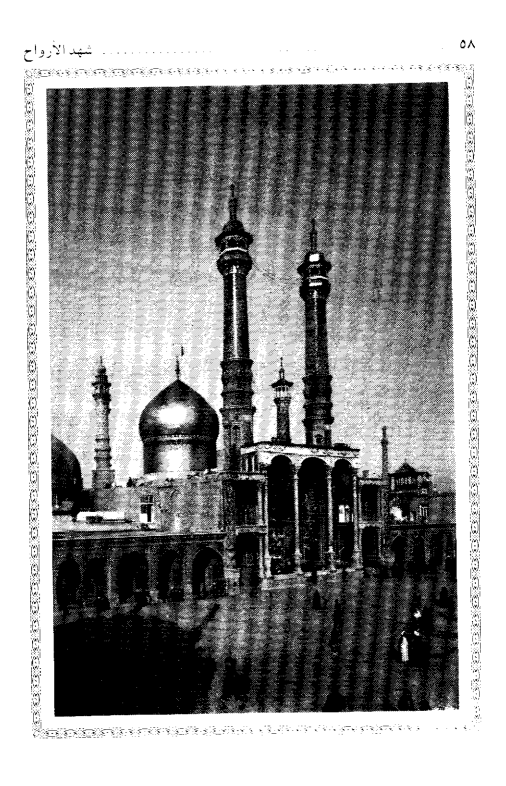
ومن الفقهاء العظام والمراجع الكبار مؤسّس الحوزة العـلمية بـقم الشـيخ عبد الكريم الحائري ولد سنة ١٢٧٦ في يزد، وانتقل إلى قم سنة ١٣٤٠ وتوفّي فيها سنة ١٣٥٥ ودفن بجوار السيّدة المعصومة سلام الله عليها.

ومن مراجع التقليد السيّد حسين الطباطبائي القمّي. ثمّ زهت قم برجـالها الأفذاذ من الفقهاء العظام وعلى رأسهم السيّد الإمام الخميني الكبير قائد الشـورة الإسلامية في إيران.

ومن الوزراء ابن عميد القمّي معاصراً للشيخ الصدوق، وابنه أبو الفتح ذو الكفايتين، وأبو منصور، وأخوه أبو سعيد، والأمير أبو الفضل العراقي، ومجد الملك أسعد القمّي صاحب أبنية المشاهد المقدّسة في مكّة والمدينة وإيران والعراق، وزير الملك السلجوقي<sup>(۱)</sup>، والخواجة شرف الدين وزير السلطان سنجر، وخواجة علي المسكراني وزير ملوك ديالمة وغيرهم الكثير كابن العلقمي القمّي المعروف.

هذا غيضٌ من فيض.

(١) راجع گنجينه آثار قم بقلم عباس الفيض ١ : ٣٣٨ ـ ٣٧٥.



## السيدة فاطمة المعصومة سلام الله عليها

هي الدرّة البيضاء في بحر سبحات الجلال، والقمّة العلياء في أودية الجمال، والكوكب الدرّي في سماء الكمال، والشمس المضيئة في رائعة النهار... سيّدة نساء زمانها، بضعة الكاظم مولاتنا الفاطم، بنت الإمام أخت الإمام عمّة الإمام، العالمة الفاهمة والمحدّثة الكبيرة، يكفي في جلالتها وشموخ مقامها من بين أولاد الأئمة الأطهار عليَّكْلُ أنّها الوحيدة التي ورد النصّ في فصل زيارتها، وأنّه من زارها عارفاً بحقّها وجبت له الجنّة.

والروايات في شأنها على أنحاء ثلاثة : فتارةً قبل ولادتها، وأُخـرى فـي حياتها، وثالثةً بعد رحلتها إلى جوار ربّها إليك جملةً منها :

١ – روي عن عدّة من أهل الري أنّهم دخلوا على أبي عبد الله الإمام الصادق للتيّلا وقالوا : نحن من أهل الريّ ، فقال : مرحباً بإخواننا من أهل قـم. فقالوا : نحن من أهل الريّ ، فقال : مرحباً بإخواننا من أهل قـم. فقالوا : نحن من أهل الري ، فأعاد الكلام ، قالوا ذلك مبراراً وأجابهم بـمثل ما أجاب به أوّلاً ، فقال : إن نله حرماً وهو مكّة ، وإنّ للرسول تيّلا حرماً وهو المدينة ، وإنّ لأمير المؤمنين عليمي حرماً وهو الكوفة ، وإنّ للرسول قيلا حرماً وهو بلد في أبي عبد الله الري : في أبي عبد الله بـمثل ما أجاب به أوّلاً ، فقال : إن نله حرماً وهو مكّة ، وإنّ للرسول قيلا حرماً وهو المدينة ، وإنّ لأمير المؤمنين عليمي حرماً وهو الكوفة ، وإنّ للرسول قيلا حرماً وهو المدينة ، وإنّ للمير المؤمنين عليمي الما وهو الكوفة ، وإنّ للمير المؤمنين عليمي الراوي : من أولا وي نام من أولاوي : في المي الما وي المولونة ، وإنّ الما حرماً وهو الكوفة ، وإنّ النا حرماً وهو بلدة قم وستدفن أولا أولادي تسمّى فاطمة ، فمن زارها وجبت له الجنّة . قال الراوي : فيها الرأة من أولادي تسمّى فاطمة ، فمن زارها وجبت له الجنّة .

٦٠ ..... شهد الأرواح وكان هذا الكلام منه قبل أن يولد الكاظم عليَّلاٍ . ٢ ـ وروي أنّ زيارتها تعادل الجنّة.

٣ ـ روى القاضي نور الله عن الصادق لللله ، قال : إنّ لله حرماً وهو مكّة، ألا إنّ لرسول الله حرماً وهو المدينة، ألا وإنّ لأمير المؤمنين حرماً وهو الكوفة، ألا وإنّ قم الكوفة الصغيرة، ألا إنّ للجنّة ثمانية أبواب، ثلاثة منها إلى قم، تقبض فيها امرأة من ولدي اسمها فاطمة بنت موسى عليكما ، وتدخل بشفاعتها شيعتي الجنّة بأجمعهم.

٤ ـ عن كتاب ثواب الأعمال وكتاب عيون أخبار الرضا عليَّلا : عن سعد بن سعد، قال : سألت أبا الحسن الرضا عليَّلا عن فاطمة بنت موسى بن جعفر عليمًا ، فقال : من زارها فله الجنّة<sup>(۱)</sup>.

٥ ـ عن كامل الزيارة : عليّ بن بابويه، عن على، عن أبيه، عنه : مثله.

٦ ـ كامل الزيارة : عن ابن الرضا الإمام الجواد عليَّة ، قال : من زار قبر عمّتي بقم فله الجنّة .

٧-قال المجلسي : رأيت في بعض كتب الزيارات : حدّث عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن سعد عن عليّ بن موسى الرضا عليُّلا ، قال : قال : يا سعد، عندكم لنا قبر . قلت : جعلت فداك ، قبر فاطمة بنت موسى تليَّمَا ؟ قال : نعم ، من زارها عارفاً بحقّها فله الجنّة ، فإذا أتيت القبر فقم عند رأسها مستقبل القبلة وكبّر أربعاً وثلاثين تكبيرة وسبّح ثلاثاً وثلاثين واحمد الله ثلاثاً وثلاثين تحميدة ، ثمّ قل : «السلام على آدم صفوة الله ... » إلى آخر الزيارة ، كما سنذكرها إن شاء الله تعالى .

(١) السفينة ٧: ١٢٥. والبحار ٦٠ ( ٧٥) : ٢٢٨.

السيّدة فاطمة المعصومة ﷺ ..... ١١

أقول: ربما معنى «وجبت له الجنّة» همو عملى نحو الاقمتضائية والعملّة الناقصة، أي من يزورها يتوفّق لدخول الجنّة، وتكون له الأرضيّة المعدّة لذلك على نحو الاقتضاء، ولكن يبقى عدم وجود المانع أي المعاصي والذنوب، فالعلّة تكون تامّة في دخول الجنّة مع وجود المقتضي كزيارة السميّدة، وعمدم الممانع كالمعصية، فمن يذنب فإنّه يحرق الزيارة حينئذٍ، نعم، لو تاب فإنّ الله هو التوّاب الغفور الرحيم.

فكانت سلام الله عليها مظهر الملكات الفاضلة الملكوتية، ومجسّمة الخصائل الإنسانية، دنت فتدلّت قاب قوسين أو أدنى من المكارم والفضائل، فجمعت بين الأنوار النبويّة والولويّة، فكانت نخبة البيت الموسوي وزبدة الكيان العلوي، فصارت قبلة آمال المؤمنين، وكعبة حوائج الموالين، ما قصدها مهموم إلّا وكشف الله همّه، ولا سقيم إلّا وشافى الله مرضه، ولا طالب حاجة إلّا وقضى الله حاجته، فإنّها شفيعة الدارين، ولعلمها وصبرها وزهدها اشتهرت بالعصمة الأفعاليّة كعمّتها زينب الكبرى<sup>(۱)</sup> سلام الله عليهما، وإنّها روت الحديث عن آبائها وأجدادها الطاهرين.

وإليك الخبر التالي نموذجاً :

كتاب المسلسلات، بالإسناد عن بكر بن أحنف، قـال: حـدّثتنا فـاطمة بنت عليّ بن موسى الرضا لليَّلا قالت: حدّثتني فاطمة وزينب وأمّ كلثوم بـنات موسى بن جعفر علميَّلا قلن: حدّثتنا فاطمة بنت جعفر بـن مـحمد علميَّلا قـالت: حدّثتني فاطمة بنت محمّد بن عليّ علميَّلا قالت: حدّثتني فاطمة بنت عـليّ بـن

(١) راجع (عصمة الحوراء زينب)، للمؤلَّف، وهو مطبوع.

| ۴.,          |          |
|--------------|----------|
| شهد ألار واح | <br>- VT |
|              |          |

الحسين عليما قالت : حدّثتني فاطمة وسكينة ابنتا الحسين بن على عليما عليما من أم كلثوم بنت علي عليما علي عليما من فاطمة بنت رسول الله عليمات : سمعت رسول الله عليما يقول : لما أسري بي إلى السماء دخلت الجنّة، فإذا أنا بقصر من درّة بيضاء مجوّفة وعليها باب مكلّل بالدرّ والياقوت، وعلى الباب ستر، فرفعت رأسي فإذا مكتوب على الباب : «لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله عليما علي ولى القوم»، وإذا مكتوب على الستر : «بخ بخ من مثل عليّ عليما »، ويدعى الناس بأسماء أمّهاتهم ما خلا شيعة عليّ فإنهم يدعون بأسماء آبائهم، فقلت : حبيبي جبرئيل وكيف ذاك ؟ قال : لأنّهم أحبّوا عليماً فطاب مولدهم<sup>(1)</sup>.

> وإنَّها سلام الله عليها من رواة حديث الغدير<sup>(٢)</sup>. وروت حديث «شيعة على هم الفائزون »<sup>(٣)</sup>.

وثلاثة من الأئمة المعصومين يبشّرون بالجنّة لمن زارها عارفاً بحقّها، وهم الإمام الصادق والإمام الرضا والإمام الجواد غَ<del>بَيَّنِكْ</del> .

وقد قال أبوها الإمام الكاظم عليَّهُ ثلاث مرّات : «فداها أبوها»، كما قال رسول الله يُبَيَّةُ ذلك في حقّ بنته سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عليمًا ، وما أكثر الشبه بينها وبين أمّها فاطمة الزهراء اسماً ورسماً، خَلقاً وخُلقاً.

وإليك الحكاية التالية : حضر جمع من الشيعة المدينة المنوّرة قاصدين بيت الإمام الكاظم للإجابة على أسئلتهم الدينية ، إلّا أنّهم لم يجدوا الإمام فـقدّموا

- (١) السفينة ٤ : ٥٤٥، عن البحار ٧٦ : ٧٦.
- (۲) أسنى المطالب : ٤٩ الغدير ١ : ١٩٧ .
  - (٣) بحار الانوار ٢٨ . ٧٦ .

السيّدة فاطمة المعصومة 🛬 .....

الأسئلة إلى الأسرة، وعند خروجهم من المدينة أخذوا أجوبة الأسئلة مكتوبة من قبل فاطمة المعصومة، فالتقوا بالإمام بعدئذٍ وعرضوا الأجلوبة عليه فلوجدها مطابقة لحكم الله، فقال ثلاث مرّات : «فداها أبوها»<sup>(1)</sup>.

وكانت حجّة أبيها وأمينه كما في زيارتها غير المعروفة : «السلام عـليكِ يا فاطمة بنت موسى بن جعفر وحجّته وأمينه»<sup>( ب</sup>.

هجرة فاطمة المعصومة إلى قم :

لأغراض سياسيّة أمر المأمون العباسي رجاء بن الضحّاك سنة ٢٠٠ هق أن يشخّص الإمام عليّ بن موسى الرضا يَثْلُمُ من المدينة المنوّرة إلى خبراسان، ليحجم حركة الإمام عليُّله وثورة شيعته، فهاجر الإماء الرضا إلى خبراسان، وقيل<sup>(١١)</sup>: مرّ بقم المقدّسة بعد أن استقبله شبعته بحفاوة واغتسل في بثر بنيت عليها مدرسة، والتي تسمّى اليوم بالرضوية، إلا أنّ القرائن التاريخية تدلّ على خلاف ذلك<sup>(١)</sup>.

بعد هجرة الإمام اشتقات أخته فاطمة لرؤيته، لإيسانها الراسخ بـإمامته وولايته وعـلمه وعـصمته، وكـانت كـعمَتها زيـنب الكـبرى لأخـيها الحسـين سيّد الشهداء عليَّلام، ووصل من أخيها كتاب يطلب منها الهجرة مـن المدينة إلى

- (١) كشف اللآلي لصالح بن عرندس من أعلام الترن الناسع ـ كريمة أهل السب : ٦٣.
  - (۲) أنوار المشعشعين ١٠: ۲۱۱.
  - (٣) فرحة انغري للسيّد ابن طاووس.
    - (٤) کنجینه ۱ : ۳۸۲.

| شهد الأرواح | •••••• | ٦٤ |
|-------------|--------|----|
|-------------|--------|----|

خراسان (طوس)، فهاجرت فاطمة المعصومة مع خادم، وقيل مع ٢٠٠ نفر من العلويين من المدينة إلى قم سنة ٢٠١ فوصلت ساوة، وكان أهلها \_ آنذاك \_ من المخالفين المتعصّبين، فحاربوا موكبها، وقتلوا جمعاً من أصحابها وإخوتها، منهم: هارون وفضل وجعفر وهادي، وقد سمّ بعض أولاد إخوتها ومن الخدم، فمرضت سلام الله عليها \_ ولا يبعد أن يكون سبب وفاتها أنّها قد دسّ السمّ إليها في ساوة \_ فاتّجهت إلى قم موطن شيعة أجدادها الطاهرين، فاستقبلها شيخ القوم وكبيرهم آنذاك موسى بن خزرج بن سعد الأشعري، وأخذ بزمان ناقتها وأسكنها بيته، وفي حجرة كانت تعبد ربّها \_ وتسمّى اليوم تلك الحجرة ببيت النور في مدرسة الستّية في ميدان مير في شارع چهار مردان \_ وبعد سبعة عشر \_ أو ستّة عشر \_ يوماً ارتحلت إلى جوار ربّها الكريم.

أشار إلى ذلك العلّامة المجلسي في بحاره، والمحدّث القمّي في سفينته، قائلاً : خبر فاطمة بنت الإمام موسى بن جعفر عليّلاً في ورودها بقم في سنة إحدى ومائتين ووفاتها بها وما ورد في مدحها : روى صاحب ( تاريخ قم ) عن مشايخ قم أنّه لمّا أخرج المأمون العباسي الإمام عليّ بن موسى الرضا عليّلاً من المدينة إلى المرو في سنة مائتين خرجت فاطمة أخته في سنة إحدى ومائتين تطلبه، فلمّا وصلت إلى ساوة مرضت، فسألت : كم بيني وبين قم ؟ قالوا : عشرة فى اسعد، فأمرت خادمها فذهب بها إلى قم وأنزلها في بيت موسى بن خررج بن سعد، والأصح أنّه لمّا وصل الخبر إلى آل سعد اتّفقوا وخرجوا إليها أن يطلبوا منها النزول في بلدة قم، فخرج من بينهم موسى بن خزرج فلمّا وصل إليها أخذ بزمام رحمة الله ورضوانه، فدفنها موسى بعد التغسيل والتكفين في أرض له، وهي التي رحمة الله ورضوانه، فدفنها موسى بعد التغسيل والتكفين في أرض له، وهي التي

وقال : حدّثني الحسين بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه ، عن محمّد ابن الحسن بن أحمد بن الوليد ، أنّه لمّا توفّيت فاطمة ( رضي الله عنها ) وغسّلوها وكفّنوها ذهبوا بها إلى بابلان ووضعوها على سرداب حفرود لها ، فاختلف آل سعد بينهم في من يدخل السرداب ويدفنها فيه ، فاتّفقوا على خادم لهم شيخ كبير صالح يقال له قادر ، فلمّا بعثوا إليها رأوا راكبين سريعين متلتّمين يأتيان من جانب الرملة ، فلمّا قربا من الجنازة نزلا وصلّيا عليها ودخلا السرداب وأخذا الجنازة فدفناها ، ثمّ خرجا وركبا وذهبا ، ولم يعلم أحد من هما ؟ والمحراب الذي كانت فاطمة عليظة تصلّي إليها موجود إلى الآن في دار موسى بن الخزرج ، ثمّ ماتت أمّ محمّد بنت موسى بن محمّد بن عليّ الرضا عليها فدفنوها في جنب فاطمة سلام الله عليها ، ثمّ توفّيت ميمونة أختها فدفنوها هناك أيضاً وبنوا عليهما أيضاً قبّة ، ودفن فيها أمّ إسحاق جارية محمّد وأمّ حبيب جارية محمّد بن أحمد الرضا وأخت محمّد بن موسى .

سنة الولادة والوفاة :

اختلف المؤرّخون في سنة ولادتها ووفاتها، ولم يكن ما يعتمد عليه إلّا أنّه قيل كان عمرها ثمانية وعشرين سنة، فهي فاطمة الكبرى وأكبر أخواتها وفاطمة الصغرى أصغر الأخوات، وأنّها مدفونة في إصفهان لها مقام ومزار .

وقيل: ولادتها غرّة ذي القعدة الحرام سنة ١٧٣ أو ١٨٣ هـ، وتوفّيت فــي العاشر من ربيع الثاني في سنة ٢٠١ في بلدة قم. والله العــالم بــحقائق الأمـور. ٦٦ ..... شهد الأرواح وأخيراً أهل قم أخذوا بهذين التاريخين للولادة والوفاة. وأقاموا فيهما المراسيم المناسبة من مجالس الأفراح والمآتم تعظيماً لشعائر الله سبحانه المتمثّلة بأوليائه الكرام.

أسرتها : أبوها : الإمام الهمام موسى بن جعفر الكاظم عليَّلاٍ . أمّها : أمّ الإمام الرضا عليَّلاٍ ، فهما وأخوهما أحمد من أمّ واحدة وهي نجمة أو تكتم أو أروى أو سمان ، أو سكن أو سُكنى<sup>(۱)</sup> \_عـلى اخـتلاف الأقـوال \_. وتكتم هو اسمها حينما اشتراها أبو الحسن الإمام الكاظم عليَّلاٍ تكنّى : أمّ البنين .

واشتراها الإمام الكاظم لأمّه حميدة فكانت تخدمها فرأت رسول الله في المنام قائلاً : يا حميدة، هبي نجمة لابنك موسى، فإنّه سيولد له منها خـير أهـل الأرض. فلمّا ولدت له الرضا سمّاها (الطاهرة).

قال الإمام الكاظم للتَلْج لهشام بن أحمد : هل علمت أحداً من أهل المغرب قَدِم ؟ قال : لا، فقال للتَلْج : بلى، قد قدم رجل أحمر فانطلق بنا، قال هشام : فركب وركبنا معه حتّى انتهينا إلى الرجل، فإذا رجل من أهل المغرب معه رقيق - عبيد وجواري - فقال للتَلْج : اعرض علينا، فعرض علينا تسع جوارٍ، كلّ ذلك وأبو الحسن لليَلْج يقول له : لا حاجة لي فيها. شمّ قال له : اعرض علينا، فقال : ما عندي شيء. فقال لليَلْج : بلى اعرض علينا. قال : لا والله ما عندي إلّا جارية مريضة. فقال له : ما عليك أن تعرضها ؟ فأبي عليه صاحب الرقيق شمّ

(١) عيون أخبار الرضا ١ : ١٦.

انصرف عليمًا . قال هشام : ثمّ إنّه عليمًا أرسلني من الغد إليه. وقال لي : قل له كم غايتك منها ؟ فإذا قال : كذا وكذا فقل : قد أخذتها . قال هشام : فأتيته فقلت : كم غايتك فيها ؟ فقال : ما أريد أن أنقصها من كذا . فقلت : قد أخذتها . فقال : هي لك ، ولكن من الرجل الذي كان معك بالأمس ؟ فقلت : رجل من بني هاشم . فقال : من أيّ بني هاشم ؟ فقلت : من نقبائهم . فلما سمع النخّاس ذلك طمع في مىزيد من المال ، فقال : أريد أكثر . فقلت : ما عندي أكثر من هذا . فقال : أخبرك عن هذه الوصيفة ، إنّي اشتريتها من أقصى بلاد المغرب ، فلقيتني امرأة من أهل الكتاب ، فقالت : ما هذه الوصيفة معك ؟ فقلت : اشتريتها لنفسي . فقالت : ما ينبغي أن تكون هذه الوصيفة عند مثلك ! إنّ هذه الجارية ينبغي أن تكون عند خير أهل الأرض ، فلا تلبث عنده إلاّ قليلاً حتّى تلد منه غلاماً يدين له شرق الأرض وغربها . قال هشام : فأتيت الإمام بالجارية ، وقد كانت بكراً حين شرائها وكانت من أفصل النساء في عقلها ودينها وإعظامها لمولاتها حميدة حتّى أنّها ما جلست بين يديها إلاً إجلالاً لها ، وكانت من العارفات من أهل الأوراد والأذكار والصلوات .

إخوتها وأخواتها :

ذهب الشيخ المفيد إلى أنّ أولاد الإمام الكاظم ٣٧ نـفراً (١٨ ولداً و ١٩ بنتاً) وهم : الإمام عليّ الرضا وحسن وحسين وحمزة وهارون وزيد وسليمان وإسحاق وقاسم وجعفر ومحمّد عابد وفاطمة الكبرى (السيّدة المعصومة) وفاطمة الصغرى ورقيّة الكبرى ورقيّة الصغرى وحكيمة واُمّ أبـيها وكـلثوم واُمّ كـلثوم واُمّ جعفر ولبانة وزينب وخديجة وعليّة وآمنة وحسنة وبريهة وعبّاسة واُمّ سلمة وميمونة.

وقيل : عبد الرحمن وعقيل ويحيى وداود وإبراهيم الأكبر ومحمودة

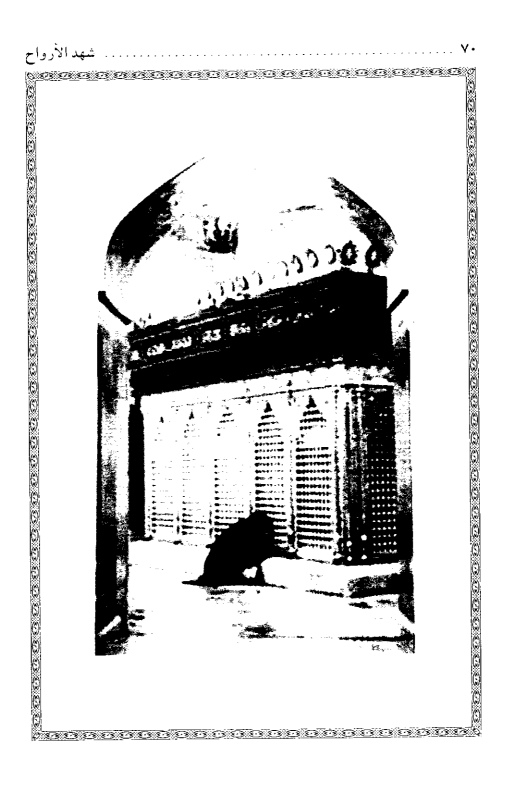
۸ ..... شهد الأرواح وأم فروة وأم عبد الله وأمامة وأم قاسم وأسماء وصرخة. وقيل : أكثر من هذا، حتى عدوهم.

ألقابها : المعصومة <sup>(1)</sup>، كريمة أهل البيت، وليّة الله، صفيّة الله، العـابدة، الزاهـدة، العارفة، المحدّثة، المخدّرة، المتقية، أخت الرضا عليُّلْج ، بنت باب الحوائج...

عدم زواجها : وللظروف القاسية آنذاك حيث كان العلويون وآل أبي طالب مشرّدين في البلاد، مضطهدين مقهورين من قبل خلفاء الجور من بني أُميّة وبـني العـبّاس لم يكن كفؤ لبنات الرسالة، فلم يتزوّجن كثير منهنّ على ما هو المشـهور، فـماتت السيّدة فاطمة المعصومة غير متزوّجة.

<sup>(</sup>١) يراد منها العصمة الأفعانية الجزئية، لا الذاتية الكلية التي في الأنبياء والأشمة الأطبهار وفاطمه الزهراء بإيتر.





# مرقد السيّدة المعصومة على

مدفنها : بعد وفاتها اختلف الناس في موضع دفنها فاقترح عليهم موسى الخزرجي أن تدفن في بستانه (بابلان) بقرب النهر، ثمّ اتفقوا على أن يدفنها رجل صالح معروف مسمّى بـ (قادر)، إلاّ أنّه عند التدفين أقبل عليهم فارسان ملثّمان صلّيا على جنازة السيّدة، ثمّ بمعونة أحدهما الآخر أدخلا السيّدة في لحدها في سرداب ثمّ خرجا وركبا، وذهبا من حيث أتيا ولم يعلم أمرهما، ربما من إخوتها الذين انتشروا في أطراف قم آنذاك.

ثمّ بعد الدفن أوقف موسى البستان عملى السيّدة احتراماً لهما ومقاماً لزوّارها، وإلى يومنا هذا وحتّى ظهور صاحب الأمر عليُّلاٍ، وأصبح البستان مقبرة المؤمنين والمؤمنات، واشتهرت بمقبرة بابلان، وظهرت منها كرامات كثيرة كما هي مذكورة في الكتب<sup>(۱)</sup> ويتناقلها الناس.

(١) دار السلام للمحدَّث النوري ٢ : ١٨٩.

۷۲ ..... شهد الأرواح

المدفونون بجوار السيّدة : دفن مع السيّدة في روضتها مجموعة مـن أولاد الأئـمة الأطـها, عَلْتَكْنِ ، وكانت القبب في القديم ١٩ قبّة صغيرة وكبيرة. ودفن مع السيّدة تحت قبّتها من النساء أيضاً، وهنّ: ۱ \_ اُمّ محمّد . ٢ ـ وميمونة ، بنات موسى المبرقع . ٣ ـ أُمَّ إسحاق، جارية محمّد بن موسى المبرقع. ٤ ـ أمّ حبيب، جارية أبي على محمّد بن أحمد بن موسى المبرقع. ٥ \_ أمَّ قاسم، بنت على الكوكبي. ٦ - السيّدة ميمونة ، أخت السيّدة المعصومة . ٧ ـ زينب، بنت الإمام الجواد. ٨-وقيل : ميمونة ، بنت الإمام الجواد أيضاً . ٩ ـ بربهيّة ، بنت موسى المبرقع . ١٠ ـ أُمَّ حبيب، بنت أحمد بن موسى المبرقع. ودفن بجوار قبرها أيضاً ثمانية من الرجال، وهم : ١ ـ السيّد أبو الحسن حسين بن حسين بن جعفر بن محمّد بن إسماعيل بن الامام الصادق علي لل ٢ ـ السيّد حمزة بن أحمد الرخ بن محمّد بن إسماعيل بن محمّد بن عبد الله الياهرين السخاد لليُهُ .

٣ ـ السيّد أبو جعفر محمّد بن حمزة المزبور.

> ٤ ــالسيّد أبو القاسم عليّ بن محمّد بن حمزة المزبور . ٥ ـالسيّد علي بن حمزة المزبور .

٦ ــالسيّد أبو علي أحمد الخطيب الشجري ابن علي بن محمّد بـن عـمر الشجري ابن عليّ بن عمر الأشرف بن الإمام زين العابدين ﷺ .
٧ \_السيّد أبو جعفر محمّد بن أحمد المزبور .

٨ ـ السيّد أبو علي أحمد بن حسن المذكور .

ودفن بجوارها كثير من أعلام الفقه والحديث، أمثال : عـليّ بـن بـابويه المتوفّى ٣٢٩، وزكريا بن آدم بن عبد الله بن سعد الأشعري القمّي، وزكريا بـن إدريس بن عبد الله المتوفّى ٢٠١، ومحمّد بن موسى بن قولويه المـتوفّى ٣٤٠، وعليّ بن إبراهيم بن هاشم، وابن شاذان محمّد بن أحمد بن علي، وشـاذان بـن جبرئيل بن إسماعيل بن أبي طالب، وأحمد بن محمّد بن خالد البرقي المـتوفّى ٢٧٤، وغيرهم عليهم رضوان الله.

#### تاريخ القبّة الفاطميّة :

عند دفن السيّدة المعصومة وضعوا على قبرها الشريف عرشاً من الحصير والبوريا، وبمرور الأيام على أثر الأرياح والثلوج والأمطار تمزّقت. فبعد نصف قرن في القرن الثالث وضع على القبر قبّة عرفت بالقبّة الزينبيّة، وضعتها السيّدة زينب بنت الإمام الجواد عليّة ، ودفن تحتها أربع من بنات رسول الله كما مرّ.

ثمّ بنيت قبّة أخرى بجوار القبّة الفاطميّة دفـن تـحتها جـارية أبـي عـلي وأمّ كلثوم بنت أبي علي، والظاهر بناها أبو علي محمّد بـن أحـمد بـن مـوسى ٧٤ ..... شهد الأرواح ..... المبرقع . ودفن تحتها أيضاً أمّ قاسم بنت علي الكوكبي ، ثمّ ميمونة بـنت مـوسى

المبرقع. المبرقع.

ثمّ بنيت قبّة ثالثة دفن تحتها زينب بنت الإمام الجواد، ثمّ أمّ حبيب بـنت أحمد بن موسى المبرقع، وبريهيّة بنت موسى المبرقع، وقيل: دفنت بنات أخر، والله العالم.

وكانت هذه القبب الثلاثة مخروطيّة الشكل، وفي سنة ٤٤٧ بنيت قبّة مدوّرة الشكل واحدة بدلاً عن الثلاث، بناها مير أبو الفضل العراقي وزير طغرل الكبير بترغيب من شيخ الطائفة الشيخ الطوسي نتَشَخُّ عـندما زاره الوزيـر فـي النـجف الأشرف، وقيل : بنتها شاه بيگم بنت عماد بيك سنة ٥٢٩.

> ووقعت القبور في سرداب فبني ضريحاً فوقها وحتّى عصرنا هذا. وكانت القبّة من دون إيوان وصحن ومنائر .

وفي سنة ٦٠٥ أمر الأمير مظفّر أحمد بن إسماعيل من أكبر المعماريين في عصر محمّد بن أبي طاهر القمّي أن يبني المرقد الشريف، فطال ثـمان سـنوات وزيّن المرقد والحرم الشريف بالكاشي الجميل والمرصّع عليه النقوش والآيات القرآنيّة بخطّ النسخ البديع والثلث والكوفي.

ثمّ في سنة ٩٢٥ جُدّد البناء من قبل شاه بيكم بنت شاه إسماعيل الصفوي(')

(١) الأسرة الصفوية وملوكها حكمت إيران ٢٣٠ سنة، من سنة ٩٠٥ إلى ١١٣٥، وملوكها كما يلي: الملك إسماعيل الأوّل، شاه طهماسب الأوّل، شاه إسماعيل الثاني، السلطان محمّد خدابنده، شاه عبّاس الأوّل، شاه عبّاس الثاني. شاه سليمان، شاه سلطان حسين، شاه طهماسب الثاني، شاه إسماعيل الثالث، شاه عبّاس الثالث. مرقد السيّدة المعصومة ﷺ ..... ٧٥

وبنت الإيوان الأمامي البديع والجميل مع منارتين كبيرتين وصحن كبير وأروقة وغرف تحيط الصحن الشريف كما هو عليه اليوم. وكانت القبّة مزيّنة بـالكاشي الأزرق.

وفي سنة ٩٦٥ بنى شاه طهماسب الصفوي على القبر ضريحاً زيّنه بالكاشي الملوّن ثمّ وضع شبّاكاً فولادياً عليه.

وجدّد هذا الضريح الفولادي سنة ١٠٠٠ من قبل شاه عبّاس الكبير .

وفي سنة ٩٣٩ بنى الإيوان الثاني مقابل مدرسة الفيضية، واليـوم يسـمّى بالإيوان الذهبي، بناه السيّد إسحاق تاج الشرف الموسوي.

ثمّ بنى طهماسب مضيفاً للسيّدة سنة ٩٥٠ وأوقف موقوفات لإطعام الزائرين والزائرات وخدّام السيّدة.

وفي سنة ١٠٥٢ دفن في القسم الجنوبي من الحرم الشريف الملك صفي. وبنى عليه شاه عباس الثاني قبّة.

وفي سنة ١٠٧٧ توفّي شاه عباس الثماني فحدفن بجوار السميّدة، وبسنى شاه سليمان على قبره قبّة.

وفي سنة ١١٢٠ توفّي شاه سليمان فدفن بقرب شاء عباس الثاني، وبسنى شاه حسين على مقبرته قبّة.

ثمّ في سنة ١١٤٠ دفن جسد شاء حسين مقطوع الرأس في مقبرة الملوك شاه سليمان، وصارت البقعة بماسم المملوك وأولادهم، وكمانت حمتّى الشورة الإسلامية، ومن بعدها هدمت القبور والمكان وتوسّع المسجد الطباطبائي ولم يبقَ أثر لقبور الملوك وأولادهم. ٧٦ ..... شهد الأرواح

وفي سنة ١٢٢٥ ذهّب فتحعلي شاه<sup>١١١</sup> القـبّة الفـاطميّة، كـما رمّـم الرواق الشمالي، ولنذر نذره كان يعمّر البقعة الفاطميّة، ثمّ ولده كيكاوس نهج منهج والده في تعمير الحرم الشريف، وبنى ناصر الدين شاه مقبرة لوالده محمّد شاه، وهـي مقبرة فتحعلى شاه.

وفي سنة ١٢٩٦ هـق بنى أمين السلطان إبراهيم خــان الصـحن الشـريف الجنوبي، ثمّ أكمل البناء ولده الوزير الأعظم علي أصغر خان.

وفي سنة ١٣٣٧ قام آية الله الفيض بتوسيع مسجد (بالاسر) كما هو عليه اليوم.

وفي سنة ١٣٨٠ بنى السيّد محمّد الطباطبائي مسجداً مع قبّة عرف المسجد باسمه.

ويعدَّ اليوم مرقد السيَّدة المعصومة وحرمها وصحنها مــن أهــمّ المشــاهد الروحانيَّة والتاريخية في إيران وفي العالم الإسلامي.

وكتب على قبر السيّدة المعصومة آيات من القرآن الكريم من سورة يس والدهر والقدر وتبارك، كما كتب أحاديث نبويّة منها : قال النبيّ : من كفّ لسانه عن أعراض الناس أقال الله عثرته يموم القيامة. قمال النبيّ : من فحرّق بمين والدة وولدها فرّق الله بينه وبين الجنّة. قال النبيّ : من طلب شيئاً وجدً وجمد، ومن قرع باباً ولجّ ولج. قال النبيّ : لا خير في موطن إلّا مع أمن وسرور، ولا عقل

 (١) الأسرة القاجارية حكمت إيران من سنة ١٢٠٠ إلى سنة ١٣٣٩، وملوكها كما يلي : آقا محمّد خان فتحعلى شاه، محمّد شاه، ناصر الدين شاه، مظفّر الدين شاه، محمّد على شاه، أحمد شاه. مرقد السيّدة المعصومة ﷺ .....٧٧

كالتدبير. قال النبيّ : لا دين لمن لا عهد له، ولا خير في المال إلاّ مع الجود، ولا عبادة كالتفكّر . قال النبيّ : العبد من وعظ بغيره، وحسن السؤال نصف العلم . قال النبيّ : السلام ثمّ الكلام، وأخوك من ساواك في الشدّة . قال النبيّ : قىلب الأحمق في فيه، ولسان العاقل في قلبه . قال النبيّ : الله تعالى عون العبد ما دام العبد في عون أخيه.

وفي عصر سلاطين القاجارية ازداد رونق الحرم الشريف وزيـنته، وفـي سنة ١٢٣٠ وضع فتحعلي شاه الشبّاك الفضّي وزيّنت الجدران بالمرايا.

وفي عصر ناصر الدين شاه جدّد الضريح سنة ١٢٧٥. وجـدّد الضـريح سنة ١٣٦٥، ثمّ سـنة ١٣٦٨، ولا يـزال هـذا الضـريح مأوى العشّـاق وأربـاب الحوائج.

وأمّا القبّة فقد جدّد بناءها السـلطان إسـماعيل الصـفوي سـنة ٩٢٥، ثـمّ فتحعلي شاه سنة ١٢١٨، وهو الذي جعلها ذهبيّة بعدما كـانت مـزيّنة بـالكاشي المعرّق.

وبنيت بـ(١٢) ألف صفحة ذهبيّة مـرقّمة، وارتـفاعها مـن سطح الحـرم ١٦ متراً ومن الأرض ٣٢ متراً، ومحيطها ٣٥/٦ متر، ومن الداخل ٢٨/٦٦ متر، وقطرها ١٢، وطول عنقها ستّة أمتار، كتب عليها بعض أسـماء الله وأبـيات مـن الشعر.

وأخيراً بأمر من سماحة آية الله العظمى الشبيخ بـ هجت قــام المســؤولون بتشييد القبّة مرّةً أخرى.

وأمّا الإيوان الذهبني فمن بناء شاه بيگم بنت شاه إسماعيل الصفوي فسي سنة ٩٢٥، بنتها مع الحرم والقبّة والمنائر والصحن الشريف.

| شهد الأرواح |  | ۷۸ |
|-------------|--|----|
|-------------|--|----|

وقد زيّن كتائب الإيوان الذهبي بآيات وأحاديث منها : روى الزمخشري في تفسيره الموسوم بالكشّاف والثعلبي في تفسيره الموسوم بكشف البيان عـن رسول الله عظيمة قال: إلا ومن مات على حبَّ آل محمّد مات شهيداً، ألا ومـن مات على حبّ آل محمّد مات مؤمناً مكتملاً، ألا ومن مات عملي حبّ محمّد وآل محمّد مات مغفوراً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد بشّره مـلك المـوت ونكير ومنكر بالجنَّة، ألا ومن مات على حبَّ محمَّد وآل محمَّد زُفَّ إلى الجنَّة، ألا ومن مات على حبٍّ محمّد وآل محمّد فتح الله له في قبره بابين إلى الجـنَّة، ألا ومن مات على حبّ محمّد وآل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة. ألا ومن مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه : آيس من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافراً. ألا ومن مات عملي بغض آل محمّد لم يشمّ رائحة الجنّة. صدق. اللهمّ صلّ عـلى المصطفى محمّد والمرتضى علي والبتول فاطمة والسبطين الحسن والحسين وزين العابدين على والباقر محمّد والصادق جعفر والكباظم مبوسي والرضبا عبلي والتبقي محمّد والنقي على والزكي الحسن والحجّة القائم المهدي صاحب الزمان الأئمة الهدي ومصابيح الدجي بهم أتولِّي ومن أعدائهم أتبرًّا.

ثمّ مقابل الإيوان الذهبي الإيوان الشمالي للصحن العتيق من بناء شاه بيكم بنت شاه إسماعيل الصفوي فـي سـنة ٩٢٥ أيـضاً، وقـد أورد عـليه تـعميرات فتحعلي شاه، ثمّ في زمن سـيّد حسـين المـتولّي سـنة ١٣٠١ وعـلى الإيـوان (نقّار خانة) يضرب فيها الطبول في أيام المناسبات، ثمّ في القسم الفوقاني من الإيوان غرفة معروفة باسم (مشرق الشمسين) لطلوع الشمس عليها مباشرة ثمّ انعكاس الشمس على القبّة الذهبيّة وتلألؤ نورها في الغرفة أيضاً فكأنّها شـمس

| ٧٩ 🖄 | المعصومة ﷺ | ند السيّدة ا | مرق |
|------|------------|--------------|-----|
|------|------------|--------------|-----|

أخرى، أو أنّها ذات بابين باب إلى الشمال وباب إلى الجنوب تـدخل الشـمس عليها من البابين، وهذه الغرفة تعدّ من الغرف المباركة فقد سكنها كثير من أعلام الفقه والفلسفة، كمير داماد، ومير فندرسكي، والشيخ البهائي وربما فيها كتب كتابه (مشرق الشمسين)، وصدر المتألّهين، وسلطان العـلماء، والفـيض الكـاشاني، وملّا عبد الرزّاق اللاهيجي الفيّاض، وغيرهم رحمة الله عليهم.

وبجنب الإيوان محلّ ساعة كبير يرجع تاريخها إلى عصر ناصر الدين شاه سنة ١٢٧٨.

وفي الصحن الجديد سبع أروقة ، الرواق الكبير مزيّن بـالمرايـا ، والآخـر بالكاشي المعرّق ، والإيوان من بناء المعمار المعروف أُستاذ حسن المعمار القمّي ينبئك البناء عن الذوق والجمال ، قلّ نظيره .

ثمّ في الصحن العتيق أو الصغير مقابر الملوك ستّة عشر مقبرة منها مقبرة فتحعلي شاه بنيت سنة ١٢٤٥، ومقبرة شاه محمّد والد ناصر الدين شاه، وفي هذه المقابر تحفيّات من المجسّمات المرمرية قلّ نظيرها. ومقبرة مهد عليا فيها اُمّ الشاه وزوجته وبنته وهي أُمّ ناصر الدين شاه، ومقبرة معتمد الدولة، وقبّة نظام الدولة، ومقبرة الصدر الأعظم، ومرقد ميرزا بن نايب السلطنة عباس ميرزا ابن فتحعلي شاه سنة ١٢٥٧، ومقبرة فخر الدولة، وغيرها.

وبجوار الحرم الشريف مكتبة الآســتانة، وهـي عــامرة بــالكتب الخـطّية والمطبوعة، وبمطالعينها في كلّ يوم.

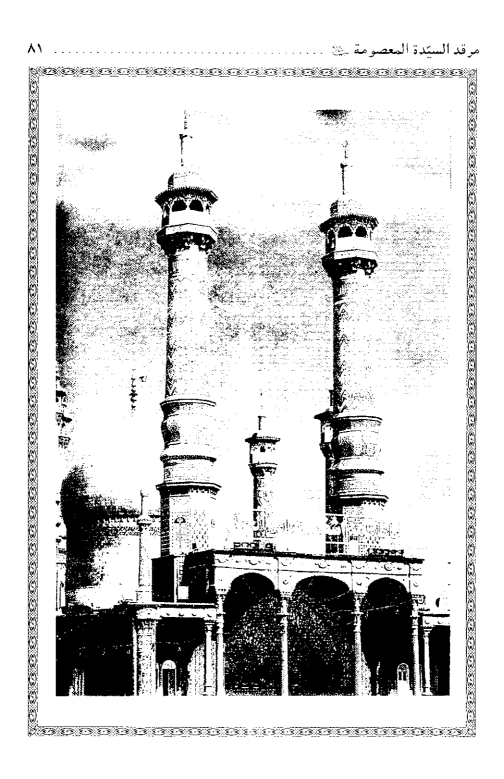
ثمّ الصحن الجديد أو الكبير من بناء أتابك ميرزا علي أصغر خان الصـدر الأعظم، أي رئيس وزراء الملك ناصر الدين شاه، قام بالبناء سنة ١٢٩٥ حـتّى سنة ١٣٠٣، فبنى أطراف الصحن غرفاً ومقابراً للمؤمنين والعلماء، وفـي وسـط

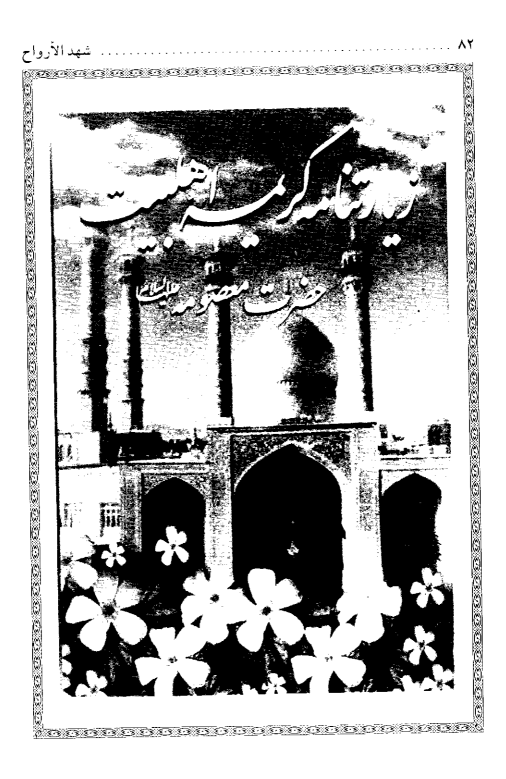
| شهد الأرواح | <br>٨. |
|-------------|--------|
|             |        |

الصحن حوض كبير، وفي أطرافه الأربعة أروقة جميلة، منها الأبواب التي تخرج إلى الشوارع المحاطة بالحرم الشريف، وعليها منائر صغار، وأمّا الإيوان الكبير المراياتي، إيوان جميل فوقه ساعة ترى من الجهات الأربعة وزيّنت الإيوانات بالآيات وأسماء الله وبالأشعار العربيّة والفارسيّة وبأحاديث شريفة، ثمّ في آخر الأبيات تجد مادّة تاريخ البناء.

وأمّا المنائر فاثنان الصغار منها الذهبيّة من بناء شاه بيكم بنت شاه إسماعيل سنة ٩٢٥، وجدّد البناء سنة ١١٩٨ هق بأمر لطف علي خان حاكم قم وإصفهان. ومنارتان كبيرتان بناهما الأتابك الصدر الأعظم وارتفاعهما من سطح الحرم ٢٨ مستراً وقسطرهما ٣/٣٠ ومسحيطهما ١٠/٥٠ وارتسفاعهما من الأرض ٤٢/٨٠ متراً عليهما أسماء الله ويعدّان من الفنّ المعماري القديم تمّ بناؤهما سنة ١٣٠٣ على يد الأستاذ حسن المعمار القمّي، ومنارتان صغيرتان عن اليمين واليسار كانتا محلّ الأذان، ومنائر أخرى صغيرة على الأبواب.

وأبواب الصحنين وأبواب الحرم منها تاريخية ومنها جديدة، وبعضها ذهبيّة وبعضها فضّية، وأكثرها من الخشب الجيّد وعليها الآيات والروايات والأشعار والزهور والطيور بزينة خاصّة، يقف عليها الزائر منبهراً قـائلاً: «سبحان الله»، إلّا أنّ كثير من الناس من لم يلتفت إلى هذه البدائع والفنون وكأنّما هو في وادٍ وهذه الروائع في وادٍ آخر.





### زيارة السيدة المعصومة على

فضل الزيارة : اعلم أنّ مصدر تشريعنا ومنبع ثقافتنا ومنهل معارفنا، ومعتمد عقائدنا ومستند أحكامنا، ومآل أخلاقنا هو الثقلان : كتاب الله الكريم والسنّة الشريفة المتمثّلة بقول المعصوم عليَّلا \_النبيّ والعترة الطاهرة \_وفعله وتقريره. فما من مبدأ وعقيدة، وخُلق وعمل إلّا ونأخذ أصله وشرعيّته وحجّيته من الكـتاب الكـريم والأحاديث الشريفة.

ومن هذا المنطلق القويم والصراط المستقيم، إنّما نقف على فضل زيـارة السيّدة المعصومة فاطمة بنت الإمام الكاظم عليّتكم من خلال ما ورد فـي لسـان الأئمة الأطهار عليميكمي .

١ ـ قال الإمام الصادق عليُّة : من زارها وجبت له الجنّة<sup>(1)</sup>.
 ٢ ـ وقال عليُّة : إنّ زيارتها تعدل ـ تعادل ـ الجنّة<sup>(1)</sup>.

- (١) بحار الأنوار ٤٨ : ٣١٧.
  - (٢) البحار ٦٠ : ٢١٩.

٨٤ ..... شهد الأرواح

٣ ـ عن الإمام الرضا لمَنْتَلَّة : من زارها عارفاً بحقّها فله الجنّة<sup>(١)</sup>. ٤ ـ وعنه طَنْتَلَا : من زار المعصومة بقم كمن زارني<sup>١٢١</sup>. ٥ ـ وقال عَنْتَلا : من زارها فله الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٦ ـ وعن الإمام الجواد للتَّلْخ : من زار عمّتي بقم وجبت له الجنّة.

فثلاثة من الأئمة المعصومين للمَيَّلِمُ أشادوا وأشاروا إلى فـضل زيـارتها. وأنَّها تعادل الجنّة، بل له الجنّة ـربما اللام للملكيّة والاستحقاق ـ بل وجـبت له الجنّة، إنّما ينال ذلك بشفاعتها.

وبنظري : الوجوب هنا بمعنى الاستحقاق إلّا أنّه على نحو الاقتضائيّة، أي بمنزلة العلّة الناقصة، فزيارتها بمنزلة المقتضي لدخول الجنّة، ولكن إنّما تتمّ العلّة بوجود المقتضي وعدم المانع ـكما ذكرنا ـ.، فلا يكفي الاقتضاء لتحقّق المعلول ـبعد القول بعدم انفكاك العلّة عن المعلول وبالعكس ـفلا بدّ حينئذٍ من رفع المانع في تماميّة المقتضي والعلّة، وموانع الزيارة كثيرة كما هي مذكورة في الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة، فهي الذنوب والمعاصي والرذائل الأخلاقية، فهي الحجب الظلمانيّة، والموانع من دخول الجنّة، وأنّ الله سبحانه إنّـما يتقبّل من المتقين الورعين، فتجب الجنّة بلا ريب لمن زارها عارفاً بحقّها، وبشرطها

- (١) البحار ٤٨ : ٣١٧.
- (٢) ناسخ التواريخ ٣ : ٦٨. ورياحين الشريعة ٥ : ٣٥. وقد ذكرنا أسرار زيارة الإمام الرضا وثوابها في رسالة (الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية)، وهو مطبوع في موسوعة ( رسالات إسلامية \_الجزء السابع)، فراجع.
  - (٣) عيون أخبار الرضا ٢ : ٢٦٨ .

زيارة السيّدة المعصومة ﷺ ...... من التقوى ! ! ثمّ رعاية حقوقها و آداب وشروطها، ومن أهمّها : التقوى، وما أدراك ما التقوى ! ! ثمّ رعاية حقوقها و آداب زيارتها...

إلا أنّ الزيارة من الكلّي التشكيكي فله مراتب طوليّة وعرضيّة، وإنّ آثارها تختلف باختلاف مراتبها وزائريها، فمنهم من ينال بزيارتها الجنّة وسعادة الدارين، ومنهم من يتوفّق للتوبة والإنابة إلى الله، فالقلوب أوعية، خيرها أوعاها، وينال الزائر الكريم بزيارتها وقدسيّة حرمها الشريف وروحانيّة حضرتها القدسيّة بمقدار معرفته، وما يحمل من خلفيّة ثقافية دينية وورع وتقوى.

وأخيراً، إنّها من بيت الكرم والسخاء، فتكرم ضيوفها على كلّ حــال، ولم يخرج من يزورها من دون أثر في حياته المعاشية والمعادية، بل يُقرى في حرم كريمة أهل البيت للميكيمي ، حتّى الأطفال والرضّع.

وفدت على الكريم بغير زادٍ من الحسنات والقلب السليم فسحمل الزاد أقسبح كلّ شيء إذا كان الوفيود على الكريم والعمدة أن يعرف الزائر ما أعطاها الله من الشأن، فانّ لها باذن ربّها الكريم

حقّ الشفاعة لكلّ من زارها وتوسّل بها، لكلّ حاجة من الحوائج، ولسعادة الدنيا والآخرة، ويدلّ على ذلك ما جاء في زيارتها الواردة عن الإمام الرضا للهُلْهِ .

فعندما يقول الزائر : «يا فاطمة اشفعي لي في الجنّة»، فإنّ هذا يعني طلب السعادة الأبديّة.

بيان ذلك : قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَـفِي الجَـنَّةِ ﴾<sup>(۱)</sup>، فالسعيد من يدخل الجنّة، والسعادة إمّا دنيويّة أو أخرويّة، وكيف يدخل الجنّة من

(۱) هود : ۱۰۸.

٨٦ ..... شهد الأرواح .... كان شقيّاً في حياته، فإنّ المؤمن له حياة طيّبة في الدنيا والآخرة ﴿ فَلَـنُحْيِمَـنَهُ كَان شقيّاً في حياته، فإنّ المؤمن له حياة طيّبة في الدنيا والآخرة ﴿ فَلَـنُحْيِمَـنَهُ

ومن السعادة الدنيوية \_كما في الأحاديث الشريفة \_: الزوجـة الصـالحة والدار الواسيعة والمركب البهي والأصدقاء الأوفياء، وأن يكون شغله في بـلده، وأن يصلّي الصلوات الخمس بجماعة، وغير ذلك.

كما أنّ من السعادة الأخرويّة : درجات الجنّة، والحور العين، والولدان المخلّدون، وما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين ولم يخطر على قلب بشر، وجنّة الرضوان، وجنّة الله، وجنّة الأسماء والصفات... فطلب دخول الجنّة بشفاعتها، يعني طلب سعادة الدنيا والآخرة، وهذا يعني أنّ لها عند الله شأن من الشأن، أن تسعد البشريّة جمعاء في الدارين، ثمّ يطلب الزائر من ربّه أن يختم له بالسعادة، ولا يسلب ما هو فيه من الروحانيّة والمعرفة والفيض القدسي والسعادة الأبديّة.

عرفان الحقّ : ثمّ قوله طليَّلاٍ : «عارفاً بحقّها»، الحقّ بمعنى الشـيء الثـابت، فـحقّها أي ما ثبت لها من الله سبحانه ومن رسوله وعترته الطاهرين.

وفي روايات زيارة الأئمة الأطهار للمتلك ورد أنّه يزور الإمام للحَلِّهِ عارفاً بحقّه، ومن أعظم حقوقه أنّه إمام مفترض الطاعة، وأمّا حقّ السـيّدة المـعصومة فكثير، وإليك غيض من فيض :

| 77 |  | <u>N</u> | لمعصومة | السيّدة ا | بار ڌ | زي |
|----|--|----------|---------|-----------|-------|----|
|----|--|----------|---------|-----------|-------|----|

١- إنّما بلغت هذا المقام الشامخ والمنزلة الرفيعة في بيوت أذن الله أن ترفع عند الله وعند رسوله والعترة الهادية، لعرفانها وعلمها، ودفاعها أن ترفع عند الله وعند رسوله والعترة الهادية، لعرفانها وعلمها، ودفاعها المقدّس عن حريم الولاية، والفناء في الله وفي مقام الإمامة والخلافة العظمى المقدّس عن حريم الولاية، والفناء في الله وفي مقام الإمامة والخلافة العظمى المتمثّلة في عصرها بإمام زمانها أخيها الرضا عليّة ، وأنّها تشبه عمّتها زينب المتمثّلة في عصرها بإمامة زمانها وعلمها، ودفاعها المتمثّلة في عصرها بإمام زمانها أخيها الرضا عليّة ، وأنّها تشبه عمّتها زينب الكبرى سلام الله عليها في دفاعها عن نهضة أخيها سيّد الشهداء الحسين بن عليّ عليها من عنهم منها وقدامية وحمالها الكبرى ملام الله عليها في دفاعها عن نهضة أخيها سيّد الشهداء الحسين ومالها وكمالها.

وما أروع ما يقوله الإمام الخميني تَتَنَّى في أشعاره ـباللغة الفارسيّة ـ فـي مناقبها وفضائلها ومقامها العظيم، وفي مطلعها :

نور خـدا در رسـول اکـرم پـيدا کرد تجلّی ز وی به حيدر صفدر أذکر لك ترجمة بعض الأبيات، يقول :

تجلّى النور الإلهي مالله نور السماوات والأرض مني الرسول الأكرم محمد تينة، ثمّ تجلّى منه في أمير المؤمنين حيدر الكرّار عليه ، شمّ ظهر في فاطمة الزهراء عليه ، وتجلّى الآن في بنت موسى بن جعفر عليه . وإنّما صار عالم الممكنات بهذا النور حقاً، ولولاه لكان كلّه باطلاً، ولم يأت الدهر بمثل هماتين البنتين ماطمة الزهراء وفاطمة المعصومة ماللتان خرجتا من بين مشيمة القدرة الإلهية، فكانت الزهراء مبدأ أمواج العلم، وكانت بنت موسى مصدر أمواج الحلم، تلك كانت تاجاً على رؤوس الأنبياء، وهذه مغفراً على هامات الأولياء، تلك كعبة عالم الجلالة، وهذه مشعر ملك الكبرياء، ولو لم يغلق فمى قوله تعالى : ﴿ لَمْ ٨٨ ..... شهد الأرواح يُعلَمُ الله من الله من الملك الله الله الله وهذه أميرة أميرة معلى الملك الله يزالي ، وهذه أميرة على الملك الله يزالي ، وهذه أميرة على العرض المدينة المنورة ، وهذه نورت أرض المدينة المنورة ، وهذه بنورت أرض المدينة المنورة ، وتلك معلت ماء المدينة كان بنورة ، وتنها كانت باب الجنورة ، ولمنها كانت باب المنورة ، ولمنها كانت باب المنورة ، ولمنها كانة ، ولمنها كانة باب المنورة ، ولمنها كانة ، ولمنة ، ولمنة ، ولمنها كانة ، ولمنه ، ولمنها كانة ، ولمنها كانة ، ولمنة ، ولمنة ، ولمنها كانة ، ولمنة ،

٢ - إنّما يُعرف جلالة السيّدة وعظمتها من خلال النصوص الواردة في حقّها من الأئمة المعصومين عليمين ، كقول جدّها الصادق عليُّني : «بضعة منّي من زارها وجبت له الجنّة»، وكقول أبيها الكاظم عليه : «فداها أبوها»، وكقول أخيها الرضا عليه : «من زارها كمن زارني»، وقول ابن أخيها الجواد عليُّني : «من زار عمّتي وجبت له الجنّة».

كلَّ هذه التعبيرات وردت في سيّدة نسباء الأوّليين والآخـرين فـاطمة الزهراء للمنظن ، فهي بضعة الرسول وفداها أبوها ومن زارها وجبت له الجنّة...

٣ ـ وكذلك ما ورد في زيارتها المعروفة الواردة عن الإمام الرضا عليُّلاً . وخلاصة الكلام في مضامين الزيارة :

أَوَّلاً : اختلاف تسبيحتها \_في بداية الزيارة \_ مع تسبيحة أُمّها الزهراء عليهما السلام، بتقديم (سبحان الله) على (الحمد لله) بعد التكبير .

- (۱) الإخلاص : ۳.
- (٢) ديوان الإمام الخميني. قيصيدة مديحة التورين التيويين ـ فياطمة الزهيراء وفياطمة المعصومة ـ...

زيارة السيّدة المعصومة 🐲 .....

بنظري : يبدأ الزائر بالتكبير ( ٣٤ مرّة) (الله أكبر) بدءً باسم الله وذكره وأنّه الكبير المتعال، ومن ثمَّ لا يقع في الغلوّ، عندما يقرأ ما في الزيارة ويشاهد العظمة والأوصاف الشامخة، فيكبّر الله سبحانه حتّى يعرف أنّ هذه المقامات والمنازل لأولياء الله وأصفياءه كلّها إنّما هي من كبرياء الله جلّ جلاله، فهو الكبير المتعال عمّا يصفون.

ثمّ من المعلول يصل إلى العلّة \_من باب البرهان الإنّي \_ومن الكثرة يعرج إلى الوحدة، ومن الصفات السلبيّة ينتهي إلى الصفات الثبوتيّة، فسير من الخلق إلى الحقّ بالحقّ، ومن الجلال والمعرفة الجلالية إلى الجمال والمعرفة الجماليّة، فيبدأ بقوله ٣٣ مرّة (سبحان الله) فينزّه ربّ العالمين عن كلّ نقص كما يوجد في خلقه، سبّوح قدّوس، فهو مطلق الكمال والكمال المطلق، مستجمع لجميع صفات الكمال، واحد أحد ليس كمثله شيء، ثمّ يصل بمعرفته هذه إلى جماله المطلق وأنّه هو الذي يستحقّ كلّ الحمد والثناء، فيقول ٣٣ مرّة (الحمد لله) فكلّ الحمد على نحو الاستغراق لله سبحانه...

وفي تسبيح الزهراء ﷺ يبدأ بعد التكبير بالحمد ثمّ بالتسبيح، أي سير من الحقّ إلى الخلق بالحقّ، ومن الوحدة إلى الكثرة ــ من باب البرهان اللمّي ــ ومعرفة المعلول بالعلّة، وتكفي هذه الإشارة العرفانيّة لمن كان من أهلها.

ثانياً : تحتوي زيارتها على مقاطع اعتقادية وسلوكيّة، فإنّ الزائر ، يـظهر إيمانه ومعتقداته بالسلام على النبوّة العامّة، فـهو يـؤمن ويسـلَم بكـلَّ الأنـبياء والأوصياء وعلى رأسهم آدم صفوة انله أبي البشـر عليَّلاً ، ثـمّ الإيـمان بـالرسل وأولي العزم من الأنبياء كموسى كليم الله وعيسى روح الله وشيخ الأنبياء إبراهيم ونوح عليَّيْلاً ، ثمّ يظهر إيمانه بالنبوّة الخاصة المتمثّلة بخاتم النبيّين وسيّد المرسلين ٩٠ ..... شهد الأرواح خير خلق الله محمد تيني، ثم هذا يعني أنّه يعيش خط النبوّة كلّها ويؤمن برسالات السماء بكتب الله سبحانه، فمن آدم وإلى الخاتم، هو سلم لمن سالمهم وحربٌ لمن حاربهم، فهو في خط الأنبياء تسليماً ومسلّماً...

ثمّ يظهر إيمانه بالوصاية والخلافة الحقّة بعد رسول الله، فيسلّم على أمير المؤمنين عليّ وفاطمة الزهراء، فإنّها من المعصومين، وعلى الحسن والحسين والأئمة التسع من ولد الحسين، فهؤلاء أوصياء رسول الله، فيذكرهم بألقابهم الدالّة على مقاماتهم عند الله عزّ وجلً.

ثمّ بعد التوحيد والنبوّة والإمامة يذكر جلالة السيّدة المعصومة وأنّها من بيت الوحي والنبوّة «السلام عليكِ يا بنت رسول الله» ومن بيت العصمة والإمامة «السلام عليكِ يا بنت فاطمة، السلام عليكِ يا بنت أمير المؤمنين» وهـي بـنت الحسن والحسين، فإنّها بنت الإمام الكاظم وجدّه الإمام الباقر، أمّه فاطمة بنت الحسن، وأبوه عليّ بن الحسين، فهو حسيني أباً وحسني أمّاً، وبـنت مـوسى الكاظم هي بنت الحسن والحسين عليَّكِ

ثمَّ كي يصل الزائر إلى مقام الفناء في الولاية، ويقف على رمز بقائها وأنَّها سيّدة عشَّ آل محمّد للهَيْمُ ، إنَّها بنت وليَّ الله، أخت وليَّ الله، عمّة وليَّ الله، فهي بنت الولاية، وفدت نفسها دون الولاية.

ثم يُعرَّج الزائر إلى يوم المعاد، فيطلب من ربَّه أن يحشر مع أولياء الله «عرّف الله بيننا وبينكم وحشرنا في زمرتكم» ولا يكتفي بهذا بل يريد أن يروي عطشه فيطلب من الله سبحانه «وسقانا بكأس جدكم»، وما أورع السقاية أن تكون بيد أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه ، فإنَّ شيعته الفائزين يسقون من يده، ويردون الحوض، أمامهم الثقلان كتاب الله وعسرة النسبيّ المختار عليه .

| ۹۱ | المعصومة ليلخ | السيّدة | زيارة |
|----|---------------|---------|-------|
|----|---------------|---------|-------|

وحينئذٍ يرى الإنسان حقيقة السرور والفرج، فيطلب من الله سبحانه «أن لا يسلب معرفتكم» معرفة الأئمة وأولادهم، ثمّ علامة التشيّع وميزانه هو التولّي والتبرّي، وإنّ الشيعي إنّما يحلّق بجناحين إلى ربّه «أتقرّب إلى الله بحبّكم والبسراءة من أعدائكم»، فهذا هو المقياس الأوّل لكلّ شيعي مسلم «والتسليم إلى الله راضياً به غير منكر ولا مستكبر»، ولا ضالً ولا مضلّ بل «على يقينٍ ما أتى به محمّد بَيْتَ» من القرآن الكريم والسنّة الشريفة والإمامة الحقّة \_إنّ الأئمة من بعده اثني عشر كلّهم من قريش \_والإيمان بالمهدي القائم غيّيً «وبه راضٍ نظلب بذلك وجه الله سبحانه»، فكلّ هذا يا ربّ العالمين كي ترضى عنّا «اللهمّ ورضاك» بل ونريد نعيم الآخرة وجنانها «والدار الآخرة» فهذا المقصود من حياتنا هذه، فإنّ الدنيا مزرعة الآخرة ومتجر أولياء الله.

ثمّ لمّا يعتقد الزائر أنّ السيّدة الطاهرة المعصومة تسمعه وتردّ سلامه وتلتي حاجاته، فيخاطبها قائلاً : « يا فاطمة اشفعي لي فـي الجـنّة » لأنّكِ أنتِ العـالمة والمؤمنة والزاهدة والعارفة حقّاً، من بيت الوحي والنبوّة والإمـامة، فـلكِ حـقّ الشفاعة فاشفعي لي في سعادة الدنيا والآخرة، أي اشفعي لي في الجنّة، فإنّ لكِ عند الله شأن من الشأن كما كان للأئمة الأطهار عَلَيْتَلْا .

وأخيراً : يا الله ، أسألك أن تختم لي بالسعادة \_وهي الجنّة \_فلا أموت إلّا وأنا من أهل الجنّة، ولا تسلب منّي ما أنا فيه من النعمة \_نعمة الولاية \_ومن معرفة إمام زماني \_إذ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية والكفر، فلا يدخل الجنّة \_وأنا أطلب منك الجنّة، فأطلب من الله سبحانه بجاه السيّدة أن يعرّفني نفسه ورسوله وحججه وحجّة زماني الإمام القائم من آل محمّد عَهَيْلاً ، فلا تسلب ما أنا فيه من المعرفة والروحانيّة، والحول والقوّة والهداية منك يا ربّ، ٩٢ ..... شهد الأرواح

فلا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم، اللهمّ استجب لنا \_كلّ ما دعوناك لدنيانا وآخرتنا \_وتقبّله \_تـقبّل الدعـاء والزيـارة والتـقرّب إليك \_بكـرمك وعـزّتك وبرحمتك وعافيتك، وصلّى الله على محمّد وآله أجمعين، وسلّم تسليماً يا أرحم الراحمين.

٤ ـ ومن حقّها : المودّة ، فإنّها من ذوي القربى ، فينبغي مودّتها وإكرامها وإعظامها ، وعمران حرمها وقبرها الشريف ، ونصرتها في كملّ المواطن ، قمال رسول الله على : «إنّي شافع يوم القيامة لأربعة أصناف ولو جاءوا بـذنوب أهمل الدنيا : رجلٌ نصر ذرّيتي ، ورجل بذل ماله لذرّيتي عمند الضيق ، ورجلٌ أحبّ ذرّيتي باللسان والقلب ، ورجلٌ سعى في حوائج ذرّيتي إذا طردوا أو شرّدوا»<sup>(١)</sup>.

٥ ـ عصمتها الأفعاليّة، وبهذه تكون قدوة وأُسوة في السير والسلوك إلى الله سبحانه، ومن ثمّ فداء الأنفس دونها.

٦ ـ الإيمان بشفاعتها العامّة والخاصّة، فإنّها تشفع للناس جميعاً، بإذن الله سبحانه ﴿ مَنْ ذَا اللَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاً بِإِذْنِهِ ﴾<sup>[1]</sup>، وإنّ زيارتها توجب شفاعتها، وإنّما يشفع الرسول والوصي والعالم والمؤمن والشهيد، والسيّدة سلام الله عليها حملت هذه الأوصاف، فإنّها من بيت الوحي والنبوّة ومعدن العلم والإمامة، قال

(۱) الکافی ٤ : ۲۰ .

(٢) البقرة : ٢٥٥.

زيارة السيّدة المعصومة على ..... ٩٣ .... ٩٣ .... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ... ٩٣ ...

٧ ـ أنّ لها عند الله شأن من الشأن، كما للرسول وعترته للمَنْكِلْمَ ، وهو العلم اللدنّي الخاصّ، ولها العلم الإلهامي وهو من أقسام العلم اللدنّي، وإنّها من رواة الأحاديث الشريفة، فهى من ورثة الأنبياء والأوصياء.

٨ ـ رعاية آداب الحضور والزيارة وعدم رفع الصوت، كما لا يرفع عـند رسول الله في حياته وعند قبره الشريف.

٩ ـ لا يؤذيها بسوء الأدب وارتكاب المعصية، قال رسول الله ﷺ : «والله لا تشفّعت في مَن آذي ذرّيتي»<sup>(١)</sup>.

ا ـ زيارتها تعادل الجنّة كما تعادل زيارة المعصومين ﷺ، وزيارتهم هي زيارة الله وضيافته في عرشه، وضيافة الله إنّما هي ضيافة الأسماء الحسنى والصفات العليا وعلى الموائد العرفانية والروحانية من عـلوم القـرآن الكـريم والسنّة الشريفة...!!

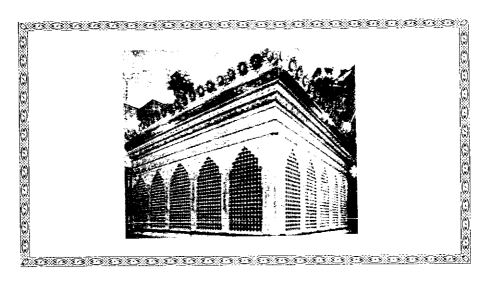
١١ ـ لقد ورد في الحديث الشريف أن قم المقدّسة عش آل محمّد، والعسَّ كما في كتب اللغة هو (موضع الطائر يجمعهم مـن دقـاق الحـطب) ليأوي إليـه

(١) أمالي الصدوق : ٢٤٢.

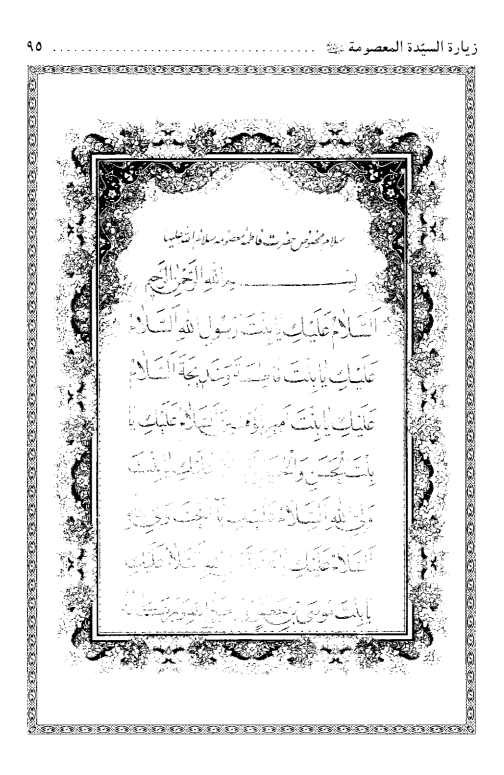
| ÷           |        |
|-------------|--------|
| شهد الارواح | <br>٩2 |

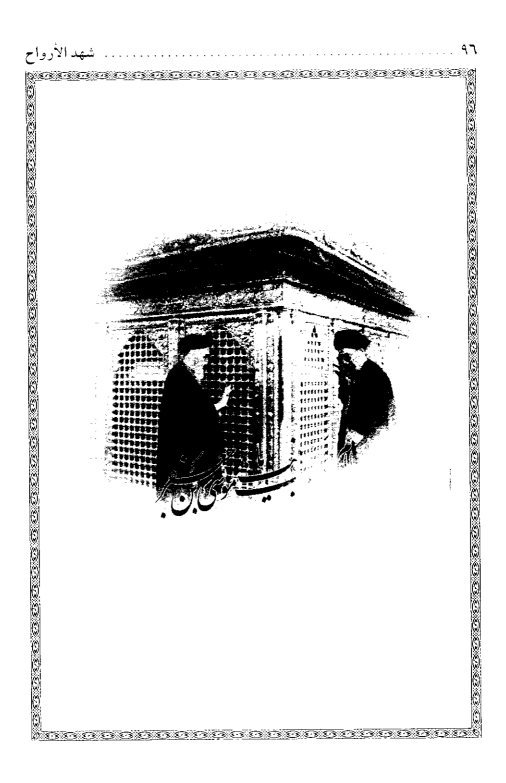
ويحمي فراخه من الصيّادين حتّى ينبت ريشهم ويتمكّنوا من الطيران، فكذلك قم، فإنّها مأوى الفاطميين والعلويين وشيعة أمير المؤمنين، ما يقصدها جبّار إلّا هلك، وإنّ من حوزة قم يحلّق العلماء إلى سماء الفضائل والمكارم، وينشروا العلم إلى مشارق الأرض ومغاربها حتّى المخذرات في الحجول تأخذ حجّتها وعلمها من قم المقدّسة. وهذا من بركة السيّدة المعصومة، كما ورد في زيارتها المأثورة أن يزار الأنبياء آدم وأولي العزم منهم، ثمّ الأئمة الأطهار عليّيًا ليوحي للزائر أنّ قم عشَ الأنبياء والأوصياء كلّهم والذي يتمثّل خطّهم في آل محمّد عليّيًا"

كما أنَّ أرض قمّ كلَّها حرم الأئمة الأطهار علميَّلَمَّ ، فأينما يسكن الوارد بقم فهو في حرمهم وعشّهم وفي حمى كريمة أهل البيت علميَّلِمَّ .



(١) لقد ألهمني الله سبحانه هذا المعنى الجلس بعد زيارة السيّدة المعصومة لمظلى فما علندي كلّه أنسا هو من قبض جودها ولارم وساطتها وحسن عنايتها، قديتها بنفسي وأولادي وكلّ ما أملك، والسنت عم الواحد الفهّار سبحانه ولعاني.





# آداب الزيارة

١ ـ الاجتناب والورع عن الذنوب والمعاصي والآثام والفواحش ما ظهر
 منها وما بطن، فإنها تمنع من قبول الزيارة واستجابة الدعاء وتوفيق الطاعة ونيل
 السعادة في الدنيا والآخرة.

٢ ـ يتطهر من الحدث والخبث بغسل الزيارة إن كان للمعصوم عليُّة إداءً. ولغيره رجاءً، أو الوضوء استحباباً.

٣ ـ يلبس الثياب الطاهرة والنظيفة، ويتعطّر ويجتنب عن أكل ما يـؤذي الناس، كالبصل والثوم.

٤ ـ يقف عن باب الحرم ويقرأ إذن الدخول بخضوع وخشوع، فإذا رقّ قلبه ودمعت عينه، فقد أذن له في الدخول.

٥ ـ يدخل الحرم الشريف بكـلَّ أدب وخـضوع مـعتقداً حـضور المـزور

٩٨ ..... شهد الأرواح ولقاؤه، وأنّه في بيت من بيوت رسول الله تبنَّ تنزل فيه الملائكة، ويستجاب فيه الدعاء.

٦ \_ يحافظ على الآداب الظاهريّة والباطنيّة، الفردية والجماعية، ويشعر أنّه في حضرة ربّه، فإنّ من زار من أولاد رسول الله فقد زار رسول الله، ومن زاره فقد زار الله في عرشه. وإنّ محضرهم لا يقلّ عن محضر السلاطين والملوك في رعاية الأدب والاحترام والتقدير.

٧ ــ لا يرفع صوته ما دام في حرم الله ورسوله وعترته الأطهار وأولادهم الكرام، ولا يزاحم الزوّار. بل يراعي شعورهم وأحوالهم، ويتعامل معهم بـحسن الأخلاق وبشاشة الوجه، كما يحترم خدمة الحرم الشريف وحرّاسه.

٨ ـ يزورهم بما ورد من النصوص المأثورة في زيارتهم من دون غـ لط ولحن، بل بتلفظ صحيح.

٩ ـ يصلّى بعد زيارة المعصوم عَيَّلَا ركعتي الزيـارة مـتقرّباً بـها إلى الله سبحانه، ولغير المعصوم من أولاد الأئمة كالسيّدة فاطمة المعصومة يصلّي ركعتين متقرّباً بها إلى الله، ثمّ يهدي ثوابها للمزور.

١٠ ـ ينوب في زيارته والديــه وإخــوانــه وأولاده وأزواجــه وعشـيرته وجيرانه وأهل بلدته وجميع المؤمنين والمؤمنات في مشارق الأرض ومغاربها، **آداب الزيارة** ...... والسعادة الأبديّة في الدنيا والآخـرة، وبـالتوفيق وحسن العاقبة.

١١ ـ يقرأ ما ورد من الأدعية بعد الزيارات كدعاء (عالية المضامين) كما يقرأ القرآن الكريم ويهدي ثوابه للمزور ، ولمن أحبّ أن يشاركه في زيارته .

١٢ ـ يقسم بمن يزوره على الله سبحانه أن ينال شفاعته في الدنيا والآخرة. بقضاء حوائجه، واستجابة أدعيته، وقبول زياراته.

١٣ ـ يدعو لوليّ أمره وإمام زمانه صـاحب العـصر الحـجّة بـن الحسـن العسكري للﷺ لسلامته وتعجيل فرجه وظهوره.

١٤ ـ مع رعاية الأدب وعدم إيذاء الآخرين يوصل نفسه إلى الضريح، ويضع خدّه عليه، ويدعو ربّه، ويقبّله متقرّباً بذلك إلى الله سبحانه، فما حبّ الديار شغفن قلبي، ولكن حبّ من سكن الديارا.

١٥ ـ لا يتقدّم على المعصوم للَّنْ في زيارته وفي صلاته، بل ولا يساويه في الصلاة كما نهى عن ذلك صاحب الأمر للَّنْ <sup>(١١</sup>. ومن الأدب كذلك أن يرى في زيارة أولاد الأئمة ذلك أيضاً فلا يتقدّم عليهم.

(١) الاحتجاج ٢ : ٤٩٠.

١٠٠ ..... شهد الأرواح

١٦ - إن دخل للزيارة وقد قامت صلاة الجماعة فيقدّمها أوّلاً، ثمّ يكمل زيارته، وعند خروجه من الحرم الشريف يستقبل المزور ويخرج، فبلا يعطي ظهره إيّاه.

١٧ ـ ما دام في بلد المزور ، فإنّه يستحبّ تكرار الزيارة ، وأن يصلّي صلاته في حرمه الشريف ، لا سيّما بجماعةٍ .

١٨ ــما دام في الزيارة وبلدتها، فعليه أن يتوب إلى ربّه، ويصلح أمره ونفسه، ويستمدّ من روح المزور وشفاعته، لإصلاح الأمور، وتوفيق الطاعة وبعد المعصية، فيطهر قلباً وروحاً، ويسرجع إلى أهله فسرحاً مسسروراً، بغفران الله ورضوانه، وإصلاح أمره وأمر عياله.

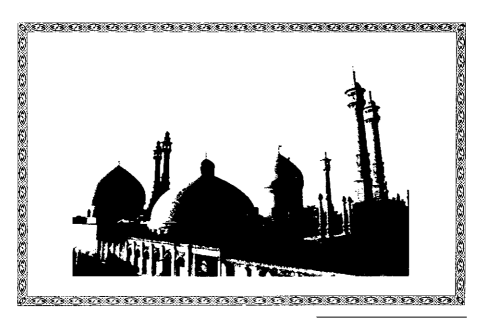
١٩ ـ عند التوديع يراعي آداب الوداع، ويقرأ زيارة الوداع ودعاءه، كما يذكر أهله بالهدايا (السوغات) بمقدار استطاعته ومقدرته المالية، وينوي العودة والرجوع، ويطلب ذلك من الله سبحانه أن ييسّر له ولأهله، ولمن أحبّ الزيارة من المؤمنين والمؤمنات.

٢٠ ـ كلَّ زائر من بركة الزيارة ينال نوراً في باطنه ووجهه، فعليه أن يسعى لكي لا يذهب عنه هذا النور الإلهمي، والاط مئنان القـلبي، والرشـد البـاطني، بالمعصية والتلوّث مرّة أخرى \_والعياذ بالله \_.

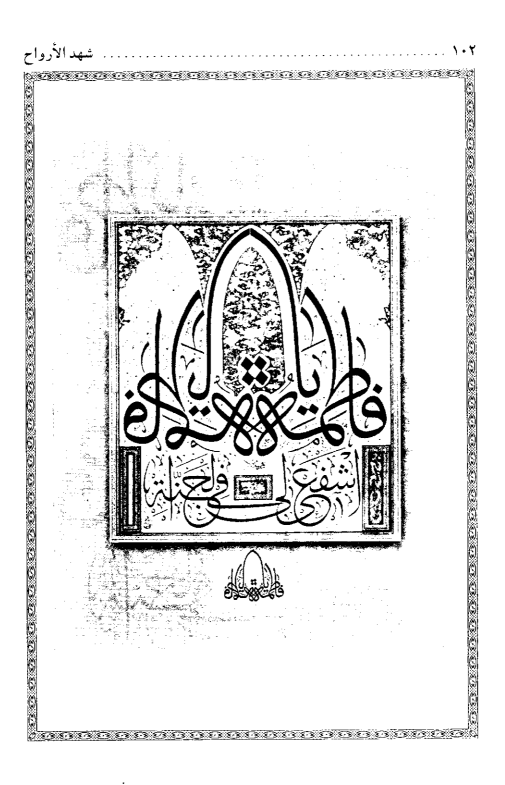
| يارة | آداب الز |
|------|----------|
|------|----------|

وأخيراً من لم يراع الآداب فإنّه يخاف عليه الحرمان وسوء المنقلب، فإنّ الشيطان قد أساء الأدب في جنّة الله. فأخرجه الله سبحانه قائلاً : ﴿ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾<sup>(١)</sup>، وهكذا عاقبة الذين أساؤوا السوء أن كذّبوا بآيات الله ومقامات أوليائه الصالحين، فأخرجهم الله من حضيرة قدسه، وفسيح وليّه، ومرقد مقرّبه، وسلب منهم التوفيق والتسديد، فصاروا كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، همّهم علفهم وبطونهم وملاذهم الحيوانية، قلوبهم كالحجارة بل أشدّ قسوة، فنسوا الله وأنساهم أنفسهم، إنّهم خلقوا لنعيم الآخرة وجنّات عرضها السماوات والأرض تجري من تحتها الأنهار أعدّت للمتّقين وذلك هو الفوز العظيم وسعادة الدارين.

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ [7].



- (١) الحجر : ٣٤.
- (۲) هود : ۱۰۸.



## قسم الزيارات

لقد ورد في مولاتنا كريمة أهل البيت السيّدة المعصومة فاطمة بنت الإمام الكاظم عليمي زيارتان : الأولى : بسند معتبر كما في وسائل الشيعة ، كما عمل به المشهور . حدّث عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه إبراهيم بن هاشم ، عن سعد ، عن عليّ بن موسى الرضا عليم ، قال : قال : يا سعد ، عندكم لنا قبر ؟ قال : يا سعد ، منذكم لنا قبر ؟ قال : نعم ، من زارها عارفاً بحتَها فله الجنّة ، فإذا أتيت القبر فقم عند رأسها مستقبل القبلة ، وكبّر أربعاً وثلاثين تكبيراً وسبّح ثلاثاً وثلاثين تسبيحة واحمد الله ثلاثاً وثلاثين تحميدة ، ثمّ قل : السلام ...<sup>10</sup>

(١) بحار الأنوار ١٠٢ : ٢٦٥.

شهدالأرواح الزيارة الأولى لفاطمة المعصومة سلام الله عليها إقرأ إذن الدخول بنيَّة الرجاء والتقرُّب إلى الله سبحانه : ياذنِ الله، وَإِذنِ رَسولَه، وَإِذنِ خُلَفائِه، أدخُلُ هذا البَيت، فَكونوا مَلائِكَةَ اللهِ أعواني، وَكونوا أنصاري، حَتَّى أدخُلَ هذِهِ الرَّوضَةِ المُبارَكَة، وَأَدعو اللهَ بِفُنونِ الدَّعَوات، وَأَعتَرِفُ للهِ بِالعُبودِيَّة، وَلِلنَّبِيِّ وَالأَئِمَّةِ بِالطَّاعَة، رَبِّ أَدخِلني مُدخَلَ صِدقٍ، وَأُخرِجني مُخرَجَ صِدق، وَأَجعَل لي مِن لَدُنكَ سُلطاناً نَصبراً . ثمر ادخل الرواق وقل: يِسم الله، وَبِالله، وَفي سَبِيل الله، وَعَلَىٰ مِلَّةٍ رَسُول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِه، أشهَدُ أن لا إلهَ إلاّ الله وَحدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبِدُهُ وَرَسولُه. وعندما تصل قرب القبر، فقف عند الرأس متوجّهاً إلى القبلة

قسم الزيارات وقل (الله أكبر) أربع وثلاثين مرّة، و (سبحان الله) ثلاث وثلاثين مرّة، و (الحمد بله) ثلاث و ثلاثين مرّة، ثمّ قل: السَّلامُ عَلىٰ آدَمَ صَفوَةِ الله . السَّلامُ عَلىٰ نوح نَبيِّ الله . السَّلامُ عَلىٰ إبراهيمَ خَليل الله . السَّلامُ عَلىٰ موسىٰ كَليم الله . السَّلامُ عَلَىٰ عيسىٰ روح الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا رَسولَ الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا خَيرَ خَلق الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا صَفيَّ الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَبدِ اللهِ خاتَم النَّبيِّين . السَّلامُ عَلَيكَ يا أميرَ المُؤمِنينَ عَليٍّ بنَ أبي طالِبٍ وَصيٍّ رَسول الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا فاطِمَةَ سَيِّدَةٍ نِساءِ العالَمين . السَّلامُ عَلَيكُما يا سِبطَي نَبِيِّ الرَّحِمَةِ وَسَيِّدَي شَبابِ أهل الجَنَّة . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَلَىَّ بنَ الحُسَين سَيِّدَ العـابِدينَ وُقُـرَّةَ عَين النَّاظِرين .

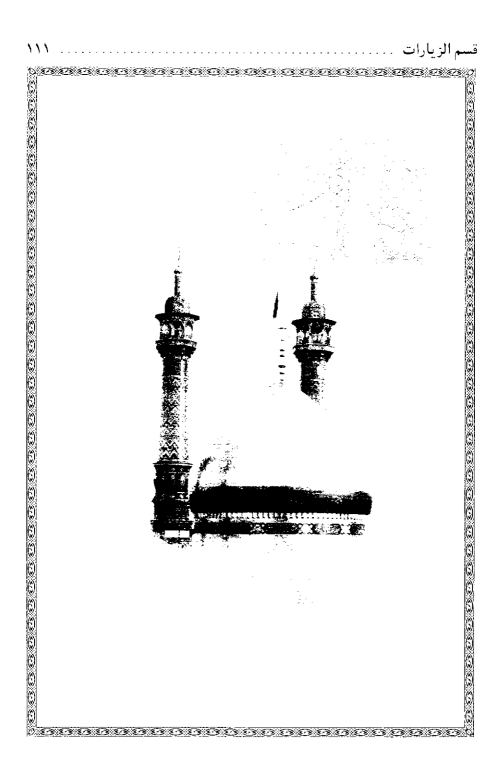
شهد الأرواح السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَليٍّ باقِرَ العِلم بَعدَ النَّبيّ. السَّلامُ عَلَيكَ يا جَعفَرَ بنَ مُحَمَّدٍ الصَّادِق البارِّ الأمين . السَّلامُ عَلَيكَ يا موسى بنَ جَعفَرِ الطَّاهِرِ الطَّهرِ . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَلَىَّ بنَ موسى الرِّضا المُرتَضىٰ. السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَليِّ التَّقيّ . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَلَىَّ بنَ مُحَمَّدٍ النَّقِيِّ النَّاصِحِ الأمينِ . السَّلامُ عَلَيكَ يا حَسَنَ بنَ عَليّ . السَّلامُ عَلىٰ الوصيِّ مِن بَعدِه . اللَّهُمَّ صَلِّ عَلىٰ نورِكَ وَسِراجِكَ وَوَلِيٍّ وَلِيِّكَ وَوَصِيِّ وَصِيِّكَ وَحُجَّتِكَ عَلَىٰ خَلَقِكَ. السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ رَسولِ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ فاطِمَةَ وَخَديجَة. السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ أمير المؤمِنين . السَّلامُ عَلَيكِ يا أُختَ الحَسَنِ وَالحِسَينِ . السَّلامُ عَلَيكِ يا بِنتَ وَلِيِّ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا أُختَ وَلَّي الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا عَمَّةَ وَلَيِّ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا بِنتَ عَلَى أميرِ المُؤمِنينِ، وَرَحِـمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُه .

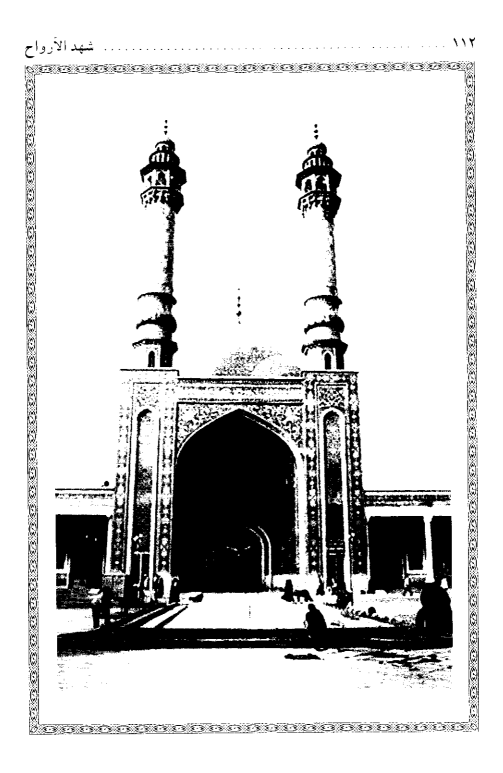
| ٠٧         | سم الزيارات                                                                        | ē    |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|------|
| )<br>      | <u>89089899999999999999999</u> 999999999999999                                     |      |
|            | السَّـلامُ عَلَيكِ، عَرَّفَ اللهُ بَـينَنا وَبَـينَكُم في الجَـنَّة،               |      |
|            | وَحَشَرَنا في زُمْرَتِكُم، وَأُورَدَنا حَـوضَ نَـبِيُّكُم، وَسَعَانا بِكَأْسِ      |      |
| <b>)</b>   | جَدِّ كُم مِن يَدِ أبيكِ عَليٍّ بنَ أبي طالِب .                                    | クスリス |
|            | صَلَواتُ اللهِ عَلَيكُم، أَسأَلُ اللهَ أَن يُـرِينا فـيكُمُ السُّـرورَ             |      |
|            | وَالْفَرَج، وَأَن يَجمَعنا وَإِيَّاكُم في زُمرَة جَدِّكُم مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ   |      |
|            | عَلَيهِ وَآلِه، وَأَن لا يَسلبنا مَعرِفَتَكُم، إِنَّه وَلَيُّ قَدير.               |      |
|            | أتَقَرَّبُ إلى اللهِ بِحُبِّكُمُ وَالبَراءَةِ مِن أعدائِكُم، وَالتَّسـليمِ         |      |
| 2<br>2     | إلى اللهِ راضياً بِهِ غَيرَ مُنكِرٍ وَلا مُستَكبِرٍ، وَعَلىٰ يَقينٍ ما أَتَىٰ بِهِ | 1    |
| \$)<br>\$) | مُحَمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِهِ وَبِهِ راضٍ، نَطلُبُ بذلِكَ وَجهَكَ يا      |      |
|            | سَيِّدي اللَّهُمَّ وَرِضاكَ وَالدَّارَ الآخِرَة .                                  | Ĭ    |
|            | يا فَاطِمَة، أَسْفَعي لي في الجَنَّة، فَإِنَّ لَكِ عِـندَ اللهِ شَأَناً            |      |
|            | مِنَ الشَّأَن .                                                                    | 1    |
|            | اللَّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ أَن تَختُمَ لي بِالسَّعادَة، فَلا تَسلُب مِنِّي        |      |
|            | ما أنا فيه، وَلا حَولَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ العَليِّ العَظيم.               |      |
| 3          | اللَّهُمَّ أستَجِب لَنا وَتَقَبَّلَهُ بِكَرَمِكَ وَعِـزَّتِكَ وَبِـرَحمَتِكَ       |      |
|            | وَعافِيَتِك، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ أَجمَعينَ وَسَلَّمَ تَسليماً،  |      |
|            | يا أرحَمَ الرَّاحِمين .                                                            |      |
| Ś          |                                                                                    |      |
| 00000      |                                                                                    | 430  |
| 00         | <br> <br>  000000000000000000000000000000000                                       |      |
|            |                                                                                    |      |

| ۸ شهد الأرواح                                                                                        | ٠٨  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                                                                                                      |     |
| الزيارة الثانية                                                                                      |     |
| لفاطمة المعصومة سلام الله عليها                                                                      |     |
|                                                                                                      | 000 |
|                                                                                                      | Ő   |
| وأيضاً زيارة أخرى، عن كتاب أنوار المشعشعين ( ١ : ٤٩٣،                                                |     |
| و ٢: ٢٨٥) جاء في الكتب المعتبرة بسندٍ صحيح تقول('):                                                  |     |
|                                                                                                      |     |
| بِسمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ                                                                    |     |
| السَّلَامُ عَلىٰ مُحَمَّدٍ خَاتَم النَّبِيِّينَ.                                                     |     |
| السَّلامُ عَلىٰ سَيِّدِ المُرْسَلِينَ.                                                               |     |
| السَّلامُ عَلىٰ حَبيب رَبِّ العَالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.                               |     |
| السَّلامُ عَلىٰ أمير الْمُؤْمِنِينَ .                                                                |     |
| السَّلامُ عَلَىٰ سَيِّدِ الوَصِيِّينَ.                                                               | Ô   |
| السَّلامُ عَلىٰ حُجَّةِ رَبِّ العَالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.                            | 0   |
| السَّلامُ عَلى البَتولِ العَذْراءِ وَالإِنْسِيَّةِ الحَوْراءِ بِنْتِ خيرَةِ                          | 0   |
| المسادم على البلوي المدراط والإنسيية الموراط بيلك خيرة                                               | Ô   |
|                                                                                                      |     |
| <ul> <li>(١) الظاهر أنَّ ما ذكر من إنشاء العلماء، وأنَّه يطابق ما ورد في الروايات، كما هو</li> </ul> | Ô   |
| من عقائدنا الصحيحة . فتزار السيّدة سلام الله عليها بهذه الزيارة بـقصد 🕺                              |     |
| الرجاء ـ رجاء المطلوبيَّة وباعتبار النسامح في أدلَّة السنن ـ والدعاء وطلب 🚯                          |     |
| الشفاعة، والله المستعان.                                                                             |     |
|                                                                                                      |     |

|    | الزيارات                                                                                      |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20 |                                                                                               |
|    | سَيَّدِ الأُنْبِياءِ وَأُمِّ الأَئِمَّةِ النُجَباءِ وَحَليلَةِ سَيِّدِ الأَوْصِياءِ فـاطِمَةِ |
|    | الزَّهْراءِ سَيِّدَةُ نِساءِ العالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ .                      |
|    | السَّــلامُ عَــلى الإمــامَينِ الهُـمامَينِ النُّورَينِ النَّيِّرَينِ                        |
|    | المُطَهَّرَيْنِ الطَّاهِرَيْنِ الشَّهِيدَينِ المَظْلومَينِ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ              |
|    | سَيِّدَي شَبابٍ أَهْلِ الجَنَّةِ وَالتِّسْعَةِ المَعْصومينَ مِـنْ ذُرِّيَّةِ                  |
|    | الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ .                               |
|    | السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ                       |
|    | وَأَمِينُهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ .                                                  |
|    | السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أُخْتَ الرِّضا المُرْتَضي المُجْتَبِيٰ                      |
|    | وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كَاتُهُ.                                                              |
|    | السَّلامُ عَلَيْكَ أَيَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ                    |
|    | التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ .         |
|    | أَشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِـمَّةُ الرَّاشِـدونَ المَـهْدِيُّونَ المَـعْصومونَ                   |
|    | المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ                |
|    | وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ       |
|    | عادى اللهَ .                                                                                  |
|    | أتَيْتُكِ يا سَيِّدتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ                    |
|    | أخيكِ وَآبائِكِ الأُطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً                |
|    | مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأُخْيارُ مِنَ الأُشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ              |
| Ń  | 99999999999999999999999                                                                       |
|    |                                                                                               |

شهد الأرواح رَبِّكِ وَآبائِكِ الأبْرارِ، فَإِنَّكِ مِنْ أَهْل بَيْتٍ لا يَخْسَرُ مَنْ تَوَلَّاهُمْ وَلا يَخِيبُ مَنْ أَتَاهُمْ. اللَّهُمَّ إِنَّهُ قَدْ جاءَنيَ الخَبَرُ عَنِ الصَّادِقَينَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكَ عَلَيْهِمْ أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلام : ( إِنَّ مَنْ زارَ فاطِمَةَ بِـقُمْ فَلَهُ الجَنَّةَ ) فَها أنا ذا يا إلهي قَدْ جِئْتُها زائِراً لَها، عارِفاً بِحَقَّها، فَصَلٍّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَأَنْفَعْنى بِزِيارَتِها، وَلا تَحْرِمْني شَفاعَتَها وَأَرْزُقْنِي الجَنَّةَ كَما وَعَدَتَها إِنَّكَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، برَحْمَتِكَ يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ. قــبرّ إذا حــلّ الوفــود بـربعه رَحَـلوا وحطّت عنهمُ الآثامُ من زارها في الله عارفاً بـحقّها فالمس منه على الجحيم حرامً





## حوزة قم العلميّة

قال الإمام الصادق للَّلِلَا : وتصير \_قم \_معدناً للعلم والفضل حتّى لا يبقى في الأرض مستضعف في الدين.

وقال عليَّة : فيفيض العلم منه \_بلد قـم \_إلى سـائر البـلاد فـي المشـرق والمغرب، فيتمّ حجّة الله على الخلق، حتّى لا يبقى أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم، ثمّ يظهر القائم عليَّة .

وقال عليَّلا : ثمّ يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير معدناً للعلم والفـضل حتّى لا يبقى في الأرض مستضعف في الدين، حتّى المخدّرات في الحجال.

أجل : لقد أراد الله سبحانه لهذه البلدة المباركة عُش آل محمّد للله والكوفة الصغيرة، أن تكون حجّته على كلَّ البقاع ومن فيها، قبل ظهور خاتم الحجج صاحب العصر والزمان، القائم من آل محمّد عليه وعليهم السلام.

فأعدّها منذ اليوم الأوّل كما أعدّ مكّة المكرّمة وكعبتها المشـرّفة بـيد آدم صفوة الله وأبي البشر، وشرّفها على البقاع كما شرّف كربلاء التي هي فـي خـطّ الأنبياء والأوصياء ورسالات السماء، بواقعة الطفّ والشـهادة والشـهداء وأبـي عبد الله الحسين علىجُلا، فمن آدم وأرض مكّة المكرّمة، وإلى سيّد الشـهداء علىجًا

وأرض كربلاء المشرّفة، وإلى صاحب العصر المهدي للحُيُّة وأرض قم المقدّسة. فتسمّى بـ(قم) في معراج خاتم الأنبياء ﷺ، وتسمّى بـ(قم) في طوفان نوح، وتسمّى بـ(قم) لقيام أهلها مع مهدي هذه الأمّة للحُيُّة.

فترد (قم) على لسان الأئمة الأطهار عليم في ليخبرونا عــن حـقيقة نــاصعة البيان، قاطعة البرهان، إنّ قم حرم الأئمة وعش آل محمّد عليمي إنّما هي امتداد خطَ الأنبياء والأوصياء عليمي .

قال الإمام الصادق عليُّة : ألا إنَّ حرمي وحرم وُلدي بعدي قم، ومذهب الحقّ ينسب إلى الإمام جعفر الصادق فـيقال : هـذا جـعفريّ المـذهب، فـحرم الجعفريّين أئمةً وشيعةً هي قم المباركة.

وقال للظِّلْج : أهل قم أنصارنا.

وقال الإمام الكاظم عليَّةٍ : رجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحقّ، يجتمع معه قوم كزبر الحديد، لا تزلّهم الرياح العواصف، ولا يـملّون مـن الحـرب، ولا يجبنون، وعلى الله يتوكّلون، والعاقبة للمتّقين.

وفي وجه تسميتها بقم يقول ليَّنَّة : لأنَّ أهلها يجتمعون مع قائم آل محمّد عليَّلِاً ويقومون معه ويستقيمون عليه وينصرونه<sup>(١١</sup>.

وأخبرنا الإمام الصادق عَنْتُهُ أنّ العلم ينتقل من النجف (الكوفة الكبيرة) إلى قم (الكوفة الصغيرة) فيقول عَنْتُهُ : ستخلو كوفة من المؤمنين ويأرز عنها العلم كما تأرز الحيّة في حُجرها، ثمّ يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير معدناً للعلم والفضل حتّى لا يبقى في الأرض مستضعف في الدين، حـتّى المـخدّرات فـي

(١) بحار الأنوار ٢٠ : ٢١٣.

حوزة قم العلميَّة ..... ١١٥

الحجال .

ثمّ يقول عليُّلاً : فيتمّ حجّة الله على الخلق، حتّى لا يبقى أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم ثمّ يظهر القائم.

وعنه للصَّلِجُ في مدح أهل قم : أما أنَّهم أنصار قائمنا ودعاة حقَّنا.

وما أروع ما يقوله أمير المؤمنين ومولى الموحّدين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب غليُّلا : تلك البلدة التي يخرج منها أنصار خير الناس أباً وأُمَّاً وجداً وجدَةً وعمّاً وعمّةً.

ويقول الإمام الصادق ﷺ في ذيل قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَـنَا أُولِي بَأْسٍ شَـدِيدٍ فَـجَاسُوا خِـلالَ الدِّيَـارِ وَكَـانَ وَعْـداً مَفْعُولاً ﴾<sup>(1)</sup>، يقول ثلاث مرّات : هم والله أهل قم.

فالآية الشريفة تبشّر بظهور المهدي في آخر الزمان، والإمام يـخبر عـن أنصاره عباد الله، أولي بأس شديد، لا يجبنون ولا يملّون من الحرب، وعلى الله يتوكّلون، وتكون حكومتهم الإسلامية حكومة عالميّة، فإنّ العاقبة للمُتّقين.

فطوبى لقم ولأهلها، وكلّ شيعي إمامي اثنى عشري هو قمّي في المعتقد والسلوك والمذهب، إذ العقل المفكّر للشيعة هو الحوزة العلميّة، فما من شيعي إلّا ويأخذ معالم دينه أصولاً وفروعاً وأخلاقاً وسلوكاً من الحوزة العملمية، ومن رجالها الأفذاذ وفقهائها العظام.

وأيّ دليل أقوى لصحّة سند هذه الروايات الشريفة من وقوعها وتحقّقها في الخارج، فأدلّ دليل على إمكان الشيء وقوعه، وإذا قال الإماء الصادق لمَثْلُغ :

(١) الإسراء : ٥.

«وسيأتي زمان تكون بلدة قم وأهلها حجّة على الخلائق» وحتّى ينتشر هذا العلم في الشرق والغرب وحتّى النساء المخدّرات في الحجال، فكـلَ واحـد يـقول : حدّثتني قم ...

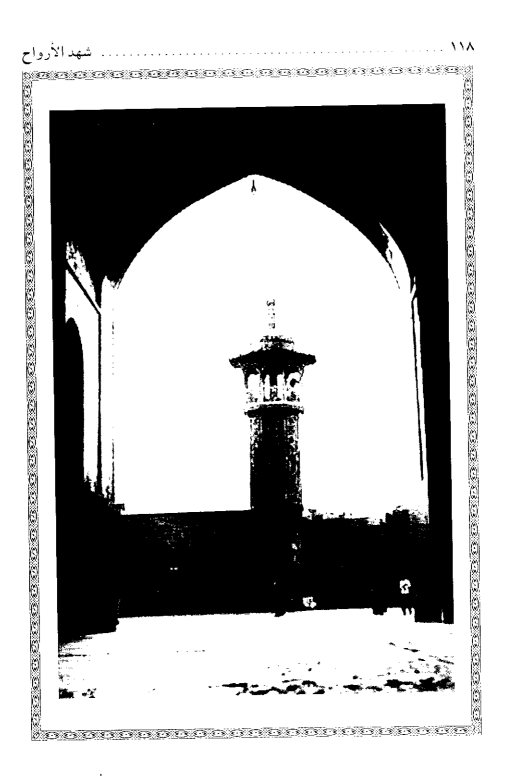
ومن الواضح أنّ (الحوزة العلميّة) في مذهب أتباع أهل البيت على يعني مرجع الأمّة ومنطلق الدين والدنيا للناس كافَة، وفي كلّ جوانب الحياة ومجالات العيش من العقائد والفقه والأخلاق والسياسة والثقافة وغمير ذلك إنّها تستمدّ قوامها ومناهجها من الحوزات.

وأوّل حوزة عـلميّة عـامرة تشكّـلت بـعد دعموة رسول الله عَنْمَ ودولة أمير المؤمنين عَنْمَ ونهضة الإمام الحسين عَنْمَ هي حوزة الإمامين البـاقر والصادق عَنْهَ في المدينة المنوّرة، ثمّ في عصرهما الزاهر تأسّست حوزة قـم العلميّة بدخول الأشعريّين إليها، وذلك في القرن الأوّل من الهجرة النبويّة الشريفة.

ثمّ مرّت عبر القرون بأدوار بين فتور وازدهار، حتّى جدّد تأسيسها آية الله العظمى الشيخ عبد الكريم الحائري سنة ١٣٤٠ هـق، وتلألأت نوراً مرّة أخرى، وازدهرت كواكبها الدرّية، وشموسها المضيئة في سـمائها وآفـاقها النـورانـيّة، وعادت نشاطها العلمي والفقهي، بل والسياسي لتمهّد الطـريق لظـهور صـاحبها صاحب العصر والزمان الحجّة الثاني عشر، القائم من آل محمّد علّهيًلاً .

أجل : لقد برزت قم منذ نشأتها الإسلامية الأولى بأعلامها وعباقرتها في العلم والإيمان ، فكانت في بعض الأدوار تضة ألف ومائتي محدّث ، وفي بـرهة أخرى من الزمن خمسمائة فقيه ، وفي عصر الشيخ الصدوق عليّ بن بابويه القمّي كان يعيش فيها مائتي ألف محدّث ، واليوم يسكن فيها من رجال العلم والدين ما يقارب ستَون ألفاً ـ عشرة آلاف منهم غير الإيرانيين من تسعين دولة ـ وستبقى حوزة قم العلميّة ..... ونور وعلوم وأخلاق إلى كلّ العالم. تزهو وتزدهر حتّى قم المقدّسة مصدر إشعاع ونور وعلوم وأخلاق إلى كلّ العالم. تزهو وتزدهر حتّى ظهور وليّ الله الأعظم صاحب العصر والزمان المهدي من آل محمّد عليه وعليهم السلام.





مدارس قم

المدرسة الفيضيَّة ومدرسة دار الشفاء :

المدارس العلميّة من لوازم الحوزات، وكلّما كانت الحوزة أصيلة وعريقة وكبيرة، ازدادت مدارسها ومراكزها الثقافيّة ومجامعها العلميّة.

فمن المدارس القديمة والكبيرة والتي تعدّ من أكبر المدارس في قم، هي مدرسة الفيضيّة بجوار حرم السيّدة، كانت منطلق الثورة الإسـلامية فــي العـصر الأخير، ويرجع تاريخها الأوّل إلى القرن السادس.

إلاّ أنّه جدّد بناءها المحدّث والفـقيه المـولى فـيض الكـاشاني صـاحب التصانيف الكثيرة وذلك سنة ١٠٥٣ بجوار الحرم فعرفت باسمه.

ثمّ في سنة ١٠٥٤ بنيت مدرسة أخرى بجوارها من قبل شاء قبلي خبان حاكم قم.

ثمّ في سنة ١٠٥٥ بنيت مدرسة أخرى بجوارها من قبل اعتماد الدولة ميرزا تقي خان المشهور بـ(سارو تقي) رئيس وزراء شاه عباس الثاني.

وفي سنة ١٢١٣ أمر فتحعلي شاه بهدم المدارس انشلاث، وبسنى مكمانها مدرستين.

ثمَ في سنة ١٢٩٩ بني كامران ميرزا نايب السلطنة مستشفى فــي مـدرسة سارو تقي وتكفّل مصاريف الطيب والدواء فيها فعرفت بدار الشفاء.

والمدرسة الفيضية كانت في بداية الأمر كما هو الظـاهر تـعرف بـمدرسة الستّ فاطمة في القرن السادس.

وجدّد البناء آية الله العظمى الشيخ عبد الكريم الحائري تتَنَّخُ سنة ١٣٤٢. كما جدّد بناء مدرسة دار الشفاء آيـة الله العـظمى السـيّد حسـين الطـباطبائي البروجردي.

وفي عصر الإمام الخميني بعد الثورة الإسلامية في إيران جدّد بناء مدرسة دار الشفاء بطراز حديث كما وعمّر كثير من المدرسة الفيضية.

وفي المدرسة مكتبة عامّة تعدّ أوّل مكتبة عامّة أُسّست في قم أُسّسها آية الله الشيخ عبد الكريم الحائري سنة ١٣٥١ هـق، ووضع فيها خمسة آلاف كتاب، ثمّ زاد عليها وعلى البناء آية الله السيّد البروجردي قِوْمَتْ .

ودار الشفاء هي مدرسة ساروتقي، إلاَّ أنَّ كامران ميرزا القـاجار ـسنة ١٣٠٧ ه ق ـ أخذ بعض الحجرات من المدرسة ووضع فيها الطبيب والممرّضات والأدوية وسرير المرضى، فاشتهرت المدرسة بدار الشفاء.

المدرسة الحجّتية :

من المدارس الكبيرة بقم مدرسة الحجّتية، بناها آية الله العظمي السيّد محمّد الحجّة، فاشتهرت باسمه.

تضمّ ثمان عمارات بمائتين وخمسين غرفة، ومكتبة عـامّة، وحـدائـق جميلة في صحن المدرسة، يسكن فيها أكثر من خمسمائة طالب علم. مدارس قم ..... ۱۲۱

واليوم يسكنها الطلاب غير الإيرانيين من جاليات مختلفة من أكـثر مـن ثلاثين دولة.

وعندي فيها حجرة للمطالعة والتأليف، كما درّست فيها المطوّل، ودرّست فيها الفقه والأصول والتفسير والأخلاق والفلسفة والمنطق.

وقد اشترى المرحوم الحجّة التبريزي الأرض من ورثـة نـايب السـلطنة مير زاكامران.

وساهم في هندستها الآيتان : العلّامة السيّد محمّد حسين الطباطبائي صاحب تفسير الميزان، والسيّد شهاب الدين المرعشي النجفي ﷺ.

وفي المدرسة مسجد كبير (٢٥ × ٢٥) وبارتفاع ستّ أمتار وتمان اسطوانات، تقام فيها الجماعة ولسنين أصلّي فيه إماماً في صلاة الصبح والظهرين. نايب السلطنة هو أوّل من بنى مستشفى بقم سنة ١٢٩٩ في مدرسة سارو تقي وسمّيت المدرسة باسم دار الشفاء، وكان يسكن قم، فبنى لنفسه حديقة عرفت باسمه ( پارك نايب السلطنة ) فاشتريت من ورثته وبنيت المدرسة الحجّتية

فيها .

المدرسة الرضويّة :

من المدارس العلمية القديمة مدرسة الرضوية في وسط شارع آذر، كان من قبل محلاً للفقراء والمساكين، وكانت المدرسة في أواخر القرن السابع، وذكرها السيّد ابن طاووس المتوفّى سنة ٦٩٣ في كتابه (فرحة الغري) بمناسبة مرور الإمام الرضا عليَّلا بقم وسكونته في هذا المكان الشريف. ولا يبعد أن يكون بناها ابن الرضا محمّد بن أحمد بين موسى المبرقع

فاشتهرت بالرضويّة، وفي سنّة ١٠٩٤ جدّد بناءها.

وقيل : في المدرسة بئر كان يوضع فيه في الشتاء ثلجاً \_بأمر من الإمام الرضا عليُّلا \_وفي الصيف يكون ماءً بارداً ينتفع منه الناس للشرب .

وجدَّد البناء مرَّة أخرى في عصر مؤسس الحوزة آية الله الشيخ عبد الكريم الحائري سنة ١٣٤٠ هـق<sup>(١)</sup>.

المدرسة المؤمنية (المرعشيّة) :

المدرسة المؤمنية من المدارس القديمة بقم، بناها محمّد المؤمن، وكان من الأدباء والشعراء في عصر شاه طهماسب في أوائل القرن العاشر الهجري فعرفت المدرسة باسمه، وأتمّ بناءها أمير محمّد مؤمن شاملو في سنة ١١١٣، وألحق بها مكتبة عامّة تضمّ كتب خطّية نفيسة.

وفي فتنة الأفاغنة سنة ١١٣٥ خلت من الطلبة، وسرقت الكتب، وبعد فرار الأفاغنة بهجوم نادر قلي أفشار انهدمت المدرسة وحتّى عام ١٣٨٣ هق بأمر من سماحة آية الله العظمى السيّد النجفي المرعشي تيَّخ جدّد البناء فعرفت بالمدرسة المرعشيّة أيضاً، واليوم يسكنها الطلاب غير الإيرانيين، وفوّض إدارتها إلى مركز الدراسات العالميّة.

المدرسة الستَّية ومقام بيت النور : بقعة مباركة في مدرسة الستَّية في ميدان مير شارع چهار مردان، حـجرة

(۱) گنجینه ۲ : ۲۳۷.

مدارس قم ......

صغيرة مزيّنة بالمرايا والمحراب موضع عبادة السيّدة فاطمة المعصومة بنت الإمام الكاظم لليَّلا عند قدومها إلى قم وبقائها سبعة عشر يـوماً، ثـمّ تـوفّيت وانـتقل جثمانها الطاهر من هذا الموضع إلى مقبرة بابلان.

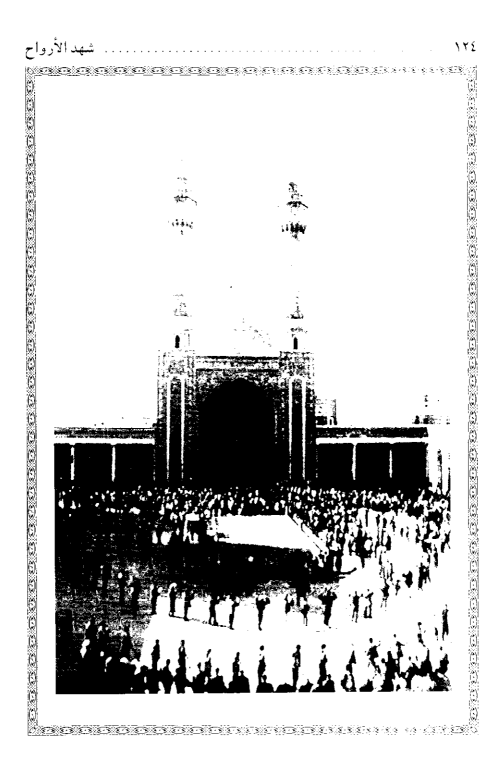
والبقعة من دار موسى بن خزرج الأشعري، وبـعد رحـلة السـيّدة وقـفت الأرض وعرفت البقعة بـ(بيت النور)، وبني بجوارها مدرسة علمية<sup>(١)</sup> ومسجداً وحسينية لإقامة المراسم الدينية وعزاء سيّد الشهداء علىمُلاً .

وتعدَّ المدرسة من المدارس القديمة، إلَّا أنَّها تجدَّد بناؤها لعـدَّة مـرَّات، منها : سنة ١٣٥٢، وأخيراً سنة ١٤٢٠ هبنيت بطراز جميل.

وميدان مير إنّما سمّي باعتبار إحداثها من قبل مير أبي الفـضل العـراقـي القمّي، وكان وزيراً للسلطان طغرل الكبير، فبناها حدود سنة ٤٤٧<sup>(٢)</sup>.

ثمّ هناك مدارس كثيرة قديمة وحديثة مـتطوّرة، مـنها : مـدرسة الإمـام الخميني تتَخِيَّ، ومدرسة المـعصوميّة، ومـدرسة الشـهابيّة، وغـيرها. ومـجموعها ما يقارب خمسون مدرسة منها جامعة الزهراء المختصّة بالنساء، صانها الله مـن حوادث الأيام وبوائق الدهور.

الكنت هذه المدرسة المباركة في بداية دراستي في الحوزة لمدة سنة، وكانت غرفتي بجوار بيت النور تماماً، وما أروع تلك الأيام والليالي المباركة.
 (٢) كنحينه ٢ : ٢٠٠٠.



مساجد قم

إنَّ المساجد لله : المساجد أنوار الله ومجالس الأنبياء وبيوت المتَّقين . قال الله سبحانه :

﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّـلاةَ وَآتَسى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللهَ فَعَسَى أُوْلَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ المُهْتَدِينَ ﴾ ﴿

< قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ وَاَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ ``.

لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِينَ ﴾ [].

﴿ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا أَسْمُ اللهِ كَثِيراً وَلَيَـنصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ

- (١) التوبة : ١٨
- (٢) الأعراف : ٢٩.
  - (٣) التوبة : ١٠٨.

| . شهد الأرواح | ······ Y | 27 |
|---------------|----------|----|
|---------------|----------|----|

عَزِيزٌ ﴾``.

﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَـهُ فِـيهَا بِـالغُدُوِّ وَالآصَالِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

إنَّ الله حثَّ المؤمنين على عمارة المساجد وإتيانها والصلاة فيها، كما ورد ذلك كثيراً عن رسول الله وعترته الأطهار عليَّكِمْ .

قال رسول الله يَثْنِينُ : إنّ الله تعالى إذا أنزل عاهةً من السماء عملي أهل الأرض صرفت عن عمّار المساجد<sup>(٣)</sup>.

وقال عَيَّنَةٍ : كونوا في الدنيا أضيافاً، واتّخذوا المساجد بـيوتاً، وعـوّدوا قلوبكم الرقّة<sup>(ي)</sup>.

وقال ﷺ : خير البقاع المساجد، وأحبّهم إلى الله أوّلهم دخولاً، وآخرهم خروجاً منها<sup>(د)</sup>.

وعنه ﷺ : المساجد سوق من أسواق الآخرة، قراها المغفرة. وتحفتها الجنّة<sup>(1)</sup>.

وقال ﷺ : كلِّ بناءٍ وبالٌ على صاحبه يوم القيامة إلَّا المسجد (٧).

- (١) الحجّ : ٤٠.
- (٢) النور : ٣٦.
- (٣) نهج الفصاحة . الحديث ٦٨٢ .
  - (٤) البحار ٨٣ . ٣٥١.
  - (٥) الوسائل ٣ : ٥٣٣ .
    - (٦) البحار ٨٤: ٤.
  - (٧) كنز العمّال ٧: ٦٤٩.

مساجد قم ..... ۱۲۷

وعنه ﷺ : من بنى مسجداً ولو مفحص قطا بنى الله له بيتاً في الجنّة<sup>(١)</sup>. وقال أمير المؤمنين عليّ للﷺ : من وقّر مسجداً، لقى الله يوم يلقاه ضاحكاً مستبشراً وأعطاه كتابه بيمينه<sup>(١)</sup>.

قال الإمام الصادق للتَّلَّة : إنّما أمر لتعظيم المساجد لأنّها بسيوت الله في الأرض<sup>(١٣)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : المسجد بيت كلَّ تقيَّ<sup>ان</sup>ا. والمؤمن في المسجد كالسمك في الماء، والمنافق فيه كالطير في القفص.

وعنه ﷺ : لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد<sup>ان.</sup>

وعن الإمام الحسن على اله المسجد زوّار الله، وحقّ على المزور التحفة لزائره.

في الحديث القدسي : قال الله تعالى : إنَّ بـيوتي فـي الأرض المسـاجد، تضيء لأهل السماء كما تضيء النجوم لأهـل الأرض، ألا طـوبى لمـن كـانت المساجد بيوته، ألا طوبى لعبدٍ توضًا في بيته ثمّ رارني في بيتي<sup>17)</sup>.

وبما جاء في الكتاب الكريم والسنّة الشريفة يتّضح أنّ الإسلام قـد اهـتمّ غاية الاهتمام بالمساجد وعمارتها مطلقاً، بل ندب إلى أن يكون للمؤمن في بيته

. ??? (**)** 

- (٢) مستدرك الوسائل ٣: ٣٦٧.
  - (٣) البحار ٨٤ . ٦.
  - (٤) الوسائل ٣: ٣٥٩.
  - (٥) ميزان الحكمة ٤ : ٣٩٤.
    - (٦) الوسائل ١ : ٢٦٨ .

موضعاً خاصّاً يجعله بحكم المسجد، ويصلّي فيه صلواته.

قال الصادق للَّثَلَّةِ : كان عليّ للَّثَلِّةِ قد جعل بـيتاً فـي داره ليس بـالصغير ولابالكبير لصلاته<sup>(11</sup>.

وإذا كان بجواره مسجداً والجار إلى أربعين داراً مان يصلّي في المسجد، إذ لا صلاة كاملة لجار المسجد إلاّ في المسجد، وما أكثر النصوص الدينية فسي فضيلة المسجد وثواب بنائه وعمارته والعبادة فسيه، ومن هذا المنطلق تسجد المسلمين في كلّ بقاع العالم يفصحوا عن هويّتهم الديسنية وشقافتهم الإسلاميّة بعمارة المساجد وحضورها.

قال رسول الله ﷺ : من بنى مسجداً في الدنيا بنى الله له بكلّ شبر منه أو بكلّ ذراع مسيرة أربعين ألف عامّ مدينة من ذهب وفضّة ودرّ ويـاقوت وزمـرّد وزبرجد ولؤلؤ<sup>(1)</sup>.

وأوّل من قام ببناء المسحد هو رسول الله ﷺ، فإنّه بنى مسجد قبا، وهـو أوّل مسجد بني في الإسلام على التقوى.

عن إسماعيل بن مسلم عن الحسن قال : لمّا بني رسول الله المسجد أعانه عليه أصحابه وهو معهم، يتناول اللبن حتّى اغبرَ صدره<sup>(٣)</sup>.

ويعدّ بناء المسجد من الصدقات الجارية، ولا يخفى أنّ العمدة في عمارة المسجد أن يعمر بالهدى، وإلّا فأمير المؤمنين عليّ عليًّ ليخبر عن آخر الزمـان

- (١) الوسائل ٥ : ٦٩ .
- (٢) البحار ٨ : ١٩٢.
- (٣) البداية والنهاية ٣: ٢١٥.

مساجد قم .....

وما يجري فيه: ومساجدهم يومئذٍ عامرة من البناء، خراب من الهدي .....

وكان المسجد في صدر الإسلام مىنطلق الحكومة الإسلامية، وإنَّـه دار التوحيد، وله آداب خاصّة كما ذكر في كتب السنن والفقه الإسلامي.

وقد اهتم الأئمة الأطهار وعلماء الإسلام وتجّار المسلمين، بـل وجـميع الناس ببناء المساجد وعمارتها، ومن هذا الباب يأمر الإماء الحسن العسكـري وكيله أحمد بن إسحاق أن يبني مسجداً في قم، وكذا صاحب العصر والزمان يأمر ببناء مسجد جمكران.

وتشاهد في قم المقدّسة عشرات المساجد، فما من محلّة أو شارع بل أو زقاق إلّا وتلوح منها أبواب المساجد. وإليك جملة من أهمّها باعتبار محوريّتها وتاريخها.

مسجد بالاسر ( فوق الرأس ) ومسجد السيّد الطباطبائي :

مسجد بالاسر، أي مسجد فوق الرأس، ويتصد به فوق رأس السيّدة المعصومة تليَّلاً، كان في القديم مضيفاً للزوّار، بناه تقي خان حسام السلطنة ابن فتحعلي شاه، وكان بجوار بيتٍ يعرف ببيت جبرئيل، ففي عصر الشيخ آية الله الفيض خرّب المكان، وبنى مكاناً عرف بمسجد بالاسر، إلاّ أنّه لم يكن مسجداً، وفيه مقبرة المشايخ، دفن فيها العلماء والفقهاء، ومن أبرزهم الشيخ عبد الكريم الحائري مؤسس الحوزة، وآية الله العظمى السيّد صدر الدين الصدر، وآية الله العظمى السيّد محمّد تقي الخوانساري، وبعد الثورة دفن فيه الآيات العظام

(١) نهج البلاغة : الحكمة ٣٦٩.

السيّد الطباطبائي صاحب تفسير الميزان، والسيّد أحمد الخوانساري، والسيّد بهاء الديني، والشيخ الأراكي، والشهيد المطهّري، والسيّد الگلپايگاني قدّس الله أسرارهم، وغيرهم، كما يقف عليهم الزائر تمراءة الفاتحة والدعاء لرفع درجاتهم وقضاء حوائجه.

والمسجد اليوم مصلَى، وكان يصلَي فيها جماعة آية الله العظمى السيّد النجفي المرعشي، كما كان يدرّس فيه الخارج، ويقام فيها المجالس من الوفيات والأعياد.

وبجوار بالاسر مسجد السيّد محمّد الطباطبائي وقبّته التي طال بناؤها من سنة ١٣٦٠ إلى ١٣٧٠. وعرف المكان بمسجد طباطبائي أو مسجد موزة (موزة يعني متحف) حيث كان قبل الثورة في هذا المكان متحف الآستانة، وبعد الثورة هدم المكان ومحيت قبور الملوك وصار المكان وسيعاً، ثمّ تحت القبّة أربعون أسطوانة مرمريّة جميلة وبديعة، وقطر القبّة (١٧) متراً، وارتفاعها (١٧) متراً أيضاً، وفي وسط المكان محرابٌ جميل وقنديل (ثريّا) بديع.

المسجد الأعظم :

من المساجد الحديثة والضخمة بجوار قسر وحرم السيّدة المعصومة : المسجد الأعظم، وهو من بركات آية الله العظمى السيّد حسين البروجردي، كان بناؤه سنة ١٣٦٧ هـق ـ ١١ ذو التعدة يوم ولادة الإمام الرضا عليُّلا ـ وبين المسجد والحرم قبر السيّد البروجردي مزار المؤمنين، وفي المسجد مكتبة عامّة عامرة، وفيه منبر من مرمر جميل رائع.

وعندما يدخل الشخص هذا المسجد يستبهر لضخامته وجسماله وتسزينه

| ۱۳۱   | • •  |    |     |     | • • |     |      |     | • • • |   | · •  |      |                  |     | ••• |    | • • • | . ,  |       | . قم  | ساجد | مـ |
|-------|------|----|-----|-----|-----|-----|------|-----|-------|---|------|------|------------------|-----|-----|----|-------|------|-------|-------|------|----|
| ر يفة | الشر | ېث | ي ل | لأح | 0   | ىور | والس | ت ہ | ŕŽΙ   | ب | و ثر | لمنة | <sup>،</sup> . ر | بدي | وال | يل | لجم   | ق ا  | معرّ  | ي ال  | لكاش | ال |
|       |      |    |     |     |     |     |      |     |       |   |      |      |                  |     | .ä. | رس | رالفا | ية و | لعربا | بار آ | لأشع | وا |
|       |      |    |     |     |     |     |      |     |       |   |      |      |                  |     |     |    |       |      |       |       |      |    |

من الأشعار العربيّة هذه المقطوعة والتي فيها تاريخ البناء : فانحط عبنده تبصاغراً رضوي مسن أممه قساصداً وحسل به حياً مسقيماً بجنّة المأوي شــــاء له الله أن ســـؤ شسه من لم يدع نفسه وما تهوي أحسرز الله فسيه مسن جندوي فاختار من خلقه الحسين لما إميام حيق بيدا مآثره في الدين لم يقبضه على الفستوي فسيه أحساديث فسضله يروئ كسم مستجد قبد بيني ومندرسة لمســـجد أسّســته خـــير يــد على سوى الخير لم يكن تـقوى ا أسمس بسنيانه عسلى التسقوى قملب بستاريخ اقمروا أفمن

( ۱۳۷۵ ه.ق)

ومعمار المسجد الحاجّ حسين بن محمّد المعروف بـ (لرزاده). يضمّ المسجد قبّة كبيرة بديعة بقطر ٣٠ متراً وبارتفاع ١٥ متراً مـن سـقف السطح ومن الأرض ٣٥ متراً، ومنارتان تنطحان السحاب. وفي وسط الصـحن حوض كبير وفيه أربعة أروقة ومن الشرق لاصق بالحرم الشريف ومن الجنوب يخرج على الشارع العامّ بجوار جسر المسجد الأعظم.

ومجموع مساحة المسجد تقريباً ١٢٠٠٠ متراً مربّعاً، وبني بـالكونكريت المسلّح، ويضمّ أربعة أروقة تحت القبّة ٤٠٠ مستر مـربّع، وبـجانبيه كـلّ واحـد ٩٠٠ متر مربّع، وفي شمال المسجد تحت السـاعة ٣٠٠ مـتراً مـربّعاً. وارتـفاع السقف ١٠ أمتار.

| رواح | شهد الأر | • • • | • • • | <br>••• | <br> |  | • • | <br>, . | <br> | . , |  | <br> | <br>• • | <br> |  | . <b>.</b> | • | ۱۲ | ۲ | • |
|------|----------|-------|-------|---------|------|--|-----|---------|------|-----|--|------|---------|------|--|------------|---|----|---|---|
| -    |          |       |       |         |      |  |     |         |      |     |  |      |         |      |  |            |   |    |   |   |

مسجد الإمام العسكري : من المساجد القديمة بقم : مسجد الإمام الحسن العسكري للخلي . ورد في كتب الحديث والتاريخ كـ (النجم الثاقب) للمحدّث النوري، أنّ بناء هذا المسجد الشريف يرجع إلى الشيخ الثقة والمحدّث الجليل رفيع القـدر

أحمد بن إسحاق الأشعري، المدفون في ( سربل ذهاب )، وكان من وكلاء الإمام العسكري بقم، وإنّما بناه بأمر منه عليًّةٍ .

وذهب العلّامة المجلسي في (تذكرة الأئمة) أنَّ المسجد هذا كان مصلَّىً للإمام الحسن المجتبى عَنْيَّلاً ، وإنَّما صلَّى فيه بعد رجوعه مع أخيه الإمام الحسين عَنْيَّلاً من طبرستان في زمن خلافة عشمان سنة ٣٢ هق، كما في (أردستان) مسجد آخر ينسب إلى الإمام الحسن المجتبى عَنْيَلاً .

ثمّ جدّد بناء المسجد لعدّة مرّات من قبل السلاطين أو التجّار . وأخيراً قام سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد الگلپايگاني تتِّيَّ بعمارته بطراز حديث وبناء ضخم قلّ نظيره.

ومن قديم الزمان يقام في هذا المسجد الشريف (الاعـتكاف) فـي شـهر رمضان وشهر رجب ولايزال، كما تقام فيها صلوات الجماعة والجمعة، وقد صلّى فيها كبار الفقهاء والمراجع العظام، وتعقد فيه الدروس والمباحثات الحوزويّة<sup>(۱)</sup>.

مسجد ينجه علي (كف علي ) مغيب حارث : من المساجد القديمة في قم : مسجد ( ينج علي ) وقد اختلف المؤرّخون في

(۱) مسجد امام حسن عسکري بناي تقول بقلم محمّد تقي ربّاني .

| ۱۳۳ |  | مساجد قم |
|-----|--|----------|
|-----|--|----------|

وجه تسميته.

فقيل : باعتبار أنَّ خمسة أنـفار مسـمُون بـ (عـلي) بـنوا هـذا المسـجد، فسمّي ( پنج علي ) أي خمسة علي، ثمّ بمرور الزمن زيد الهاء فصار ( پنجه علي ) أي كف على.

وقيل : بعد تعقيب حارث بن الإمام الكاظم من قبل كرخيّة الأسدي وفراره واختفائه في هذا المكان .

وقيل في قصّة وهميّة أخرى : إنّ إبراهيم الخليل ﷺ عند بنائه الكعبة وعدم استقراره بعد سبع مرّات حتّى أتي له من هذا المكان حـجراً أبـيضاً فـاستقرّت الكعبة.

وعلى كلَّ حال بني هنا مسجداً وجعل في محرابه كنفَّاً. إشـارةً إلى كـفَّ أمير المؤمنين عليَّ عليَّلاً ورمزاً لشجاعته وبطولته وقدرته. ويرجع بناؤه الأخير إلى سنة ٨٨٦ هق ...

وفيه تزيينات من الكاشي المعرّق الصيني فاشتهر بالمسجد الصيني أيضاً وبمغيب حارث بن الإمام الكاظم عَنْكْ .

مسجد جامع ( جمعة ) : من الجوامع القديمة في قمر : (مسجد جامع ) وهو بناء ضخم وجميل يضمّ أبنية مختلفة العصور . قيل : بناء أبو الصديم حسين بن أدم الأشعري في النصف الثاني من القرن

الثالث.

(۱) کنجينه ۲ : ۵٦۸ .

وقيل : سبك البناء يدلّ على أنّه من أبنية القرن الثامن أو التاسع . وقيل : باعتبار الكتائب الموجودة يرجع بناؤه إلى القرن السابع .

ويرجع بنيان رواقه الجميل إلى سنة ( ٧٥٢ ـ ٧٥٥)، وجدّد البـناء سـنة ١٢٤٨، ثمّ سنة ١٣٧٥، وجدّد البـناء أيـضاً مـن قـبل آيـة الله العـظمى السـيّد البروجردي تَيَّخُ، وكان يقيم الصلاة فيه.

يضمّ المسجد ثلاث أروقة : فتحعلي شاهية ، وسرداب ناصر الدين شاهي ، وصحن كبير ، ويدلّ جمال البناء على روح العدالة الإسلامية والفـنّ الإسـلامي البديع .

مسجد جمكران : مسجد جمكران من المساجد المعروفة عند الشيعة، يبعد عن قم بـ (٦) كم في الجنوب الغربي.

قيل : أمير خطاب الأسدي في خلافة يزيد بن معاوية عليهما الهاوية سكن قرية جمكران \_وكانت جمكران قلعة للمجوس ، فالأصل جمع گبران أي مجمع المجوس \_وبنى لنفسه مسجداً صغيراً لأداء صلواته ، ثمّ التحق به جمع من أقاربه ، فوشعوا ذلك المسجد والتحق بهم الصحابي الجليل سعيد بن جبير فراراً من ظلم الحجاج بن يوسف الثقفي ، إلا أنّه قبض عليه والي إصفهان ، ثمّ أرسله إلى مكّة ، ثمّ قبض عليه وأرسل إلى الكوفة ، واستشهد بها على يد الطاغية الحجّاج عليه اللعنة والهاوية .

ثمّ في سنة ٣٧٣ وقيل ٣٥٣ ـفي ليلة الثلاثاء ١٧ رمضان المبارك ـحدثت واقعة في رؤيا أو مكاشفة أو يقظة للشيخ الجليل الشيخ حسن المـثلة (المـثلة) الجمكراني يأمره الإمام صاحب الزمان في بناء مسجد في هذا المكان والصلاة فيه بنحوٍ خاصّ بأربع ركعات في صلاتين : ركعتان لتحيّة المسجد وركعتان ثانية، في سورة الحمد يكرّر (إيّاك نعبد وإيّاك نستعين) مائة مرّة، ومن صلّاها فكأنّما صلّى في البيت العتيق، أي في الكعبة المشرّفة (٢.

وفي كلَّ أُسبوع في ليالي الأربعاء والجمعة يعجَّ المسجد بآلاف من المصلَّين والزائرين والمتوسَّلين بالحجَّة علَىٰ (

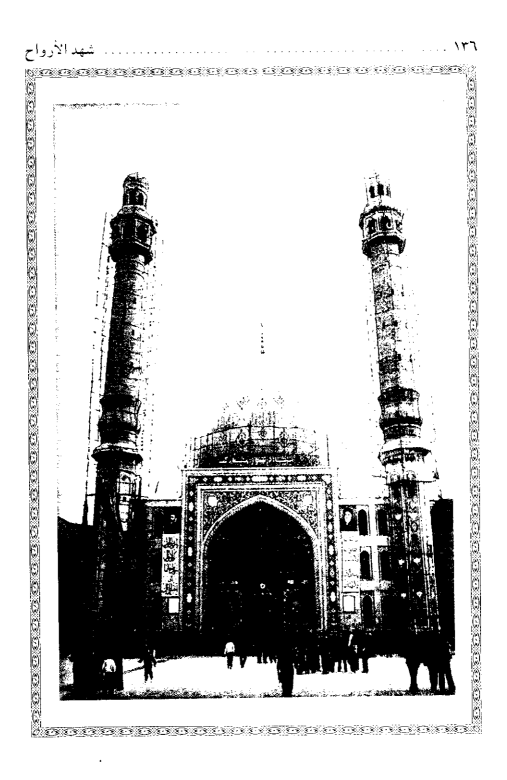
كيفيّة الصلاة :

أوّلاً : ركعتان بنيّة تحيّة المسجد، يقرأ بعد الحمد في كلّ ركعة سبع مـرّات سورة التوحيد ( قل هو الله أحد ) ثمّ يركع ويقول ذكر الركوع ( سبحان ربّي العظيم وبحمده ) سبع مرّات، ثمّ يسجد وفي كلّ سجدة يقول ذكر السجود ( سبحان ربّي الأعلى وبحمده ) سبع مرّات، ثمّ يتشهّد ويسلّم.

وثانياً : يأتي بركعتين بنيّة صلاة صاحب الزمان غَيَّلاً يقرأ الحمد إلاّ أنّه يكرّر (إيّاك نعبد وإيّاك نستعين) في كلّ ركعة منة مرّة، ثمّ يتمّ سورة الحمد، ثمّ يقرأ سورة التوحيد مرّة واحدة، ثمّ في كلّ ركوع وسجود يـذكر ذكـرهما سبع مرّات، ثمّ بعد إتمام الصلاة يقول مرّة واحدة (لا إله إلاّ الله)، ثمّ يأتـي بـتسبيح الزهراء غليَهَا ، ثمّ يسجد ويصلّي على محمّد وآله مئة مرّة، ثمّ يطلب حاجته، فإنّها تقضى بإذن الله تعالى (فمن صلّاها فكأنّما صلّى في البيت العتيق).

وقد التقى بعض الصلحاء بصاحب الزمان في هذا المسجد المبارك<sup>ام</sup>.

- (۱) گنجینه ۲ : ۲۳۱.
- (٢) عن تاريخ قم، عن كتاب مؤنس الحزين في معرفة الحقّ والسقين للشبخ الفسدوق، والبحار ٥٣ : ٢٣٠.



مقابر قم

لشرافة أرض قم المقدّسة، وأنّه يفتح منها ثلاث أبواب من الجنّة، وأنّ النوم فيها عبادة وتسبيح، وقداستها كوادي السلام في النجف الأشرف، وأنّ السيّدة فاطمة المعصومة بنت الإمام الكاظم عليَّلاً تشفع للخلائق، وأنّها تشفع لأهل قم، كما يشفع زكريا بن آدم، وكثرة المدفونين من السادة العلويّين والمحدّثين والفقهاء والعلماء... أقبل الناس بدفن أمواتهم فيها، فكثرت المقابر، وكانت أعظم مقبرة بجوار السيّدة المعصومة وأنّ صحنها الجديد كان مليئاً بقبور المؤمنين والمؤمنات، إلا أنّه بعد الثورة أزيلت ألواح القبور ولم يبق في الصحن الشريف إلاً قبرين أحدهما للمحدّث الكبير الشيخ قطب الدين الراوندي صاحب (الخرائج) والثاني للمرحوم آية الله الكبير تشيخ.

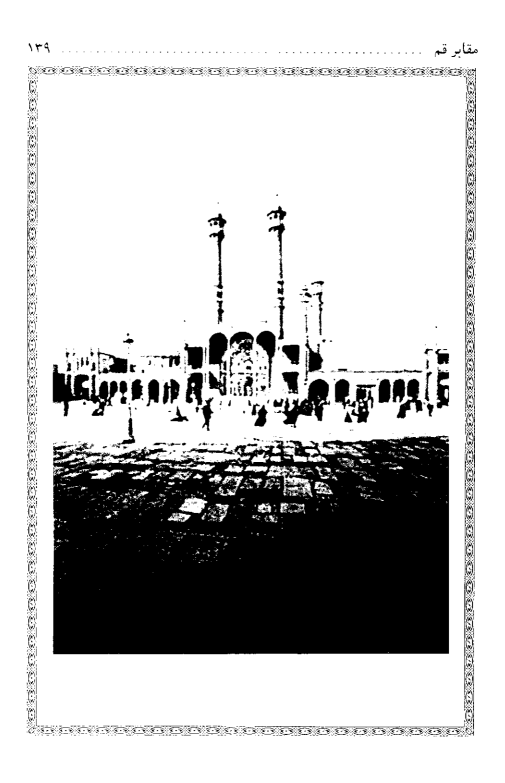
مقبرة شيخان :

وبجوار الحرم الشريف بقيت مقبرة المشايخ الكبار، وأشهرهم المحدّثان الكبيران زكريا بن آدم وآدم بن إدريس، فعرفت المقبرة باسمهما (الشـيخان)، وبجوارهما كبار الفقهاء والعرفاء كمُلَّا صادق القمّي وملَّا طاهر القـمّي والمـيرزا ١٣٨ ..... شهد الأرواح القمّي والميرزا جواد ملك تبريزي صاحب المراقبات، وأخيراً دفن فيها شهداء العمّي والميرزا جواد ملك تبريزي صاحب المراقبات، وأخيراً دفن فيها شهداء الحرب المفروضة والدفاع المقدّس، وصار مزاراً للموالين والعاشقين.

مقبرة البقيع : ومن المقابر الحديثة التي أنتسها آية الله العظمى السيّد الگلپايگاني مقبرة البقيع خارج قم في طريق جمكران.

ومنها : مقبرة خاكفرج، وهي من المقابر القديمة، وجـنّة الرضـوان ودار السلام في طريق خاكفرج.

ومنها : مقبرة معصوميّة، تبعد عن قم بـ ( ٥ كم )، ومقبرة باغ بهشت ( حديقة الجنّة )، ومقبرة عليّ بن جعفر ( جنّة الشهداء ) في آخر شارع چهار مردان، ومقبرة ( نو ) فيها قبور العلماء والصلحاء في شارع أراك، وغيرها، فإنّ في أكثر المزارات لأولاد وأحفاء الأئمة تشاهد المقابر وألواح القبور.





## معالم قم

## پامنار \_قم

يرجع تاريخ بناء المآذن في الإسلام إلى عصر العبّاسيين، فأوّل من بـنى المنارة أبو دلف قاسم بن عيسى بن إدريس بن معقل بن عمير العـجلي، بـجواز مسجد بناه في مدينة سامراء الحديثة آنذاك.

والمأذنة الثانية هي (الملويّة ) التي بناها المتوكّل العبّاسي سنة ٢٤٠ هبجوار المسجد الجامع وارتفاعها ( ٥٢ متر ) وقطر أرضها ( ٥٠ متر ).

والمنارة الثالثة هي منارة قـم، وسُـلَمها كـان مـن الداخـل، وارتـفاعها ( ٢٥ متر) وقطرها ( ٣/٥ متر ) سنة ٢٩١ في عصر حكومة يـحيى بــن إسـحاق بمعونة العرب الأشعريين، بنيت بين قم القديمة (كميدان) وقم الجديدة آنــذاك. ليصل صوت المؤذّن إليهما.

وهكذا بنيت المنائر للأذان فمي البلاد الإسلامية من قسل السلاطين والخلفاء، وكانت المنائر في بدايتها فرديّة، وبعد سنة ٢٥ صارت زوجيّة، ومنها منارتان على باب مدرسة أشرفيّة في الميدان القديم (ميدان كهنة) في شارع آذر

| ¢.         |         |
|------------|---------|
| شهدالارواح | <br>121 |

-قم، كما جاء في كتاب (النقض) للشيخ أبي الرشيد نصير الدين عبد الجليل الرازي القزويني الذي انتهى من تأليفه سنة ٥٥٥، ويعدّ المرجع الأوّل لتاريخ هذه القضايا، جاء في الكتاب (الصفحة ٢٢٠): «ومير أبو الفضل العراقي في عهد السلطان طغرل الكبير كان مقرّباً ومحترماً عند الحكومة، بنى المسجد الجامع العتيق ومنائره في قم، وكذلك مرقد السيّدة فاطمة المعصومة بنت الإمام موسى ابن جعفر عليُّلاً»، ويرجع إلى تاريخ سنة ٤٤٧، وجدّد البناء سنة ٥٥١ من قبل شرف الدين أبي طاهر سعد القتى.

وبعد فتنة المغول \_سنة ٦١٧ \_وهدم قم ومدارسها ومساجدها وتجديدها مرّةً أُخرى وتأسيس حوزتها مرّةً أخرى في عهد الصفويّة، إلّا أنّه في هـجمة الأفاغنة خلت المدارس من أهلها، وعمّرت في عصر فتحعلي شاه سنة ١٢١٧، والمنارتان القديمتان في الميدان إنّما هي من بقايا آثار مدرسة الغيّاتيّة القديمة، وتزيّنت المنارتان بآيتين مـن القـرآن الكـريم وبأسـماء الله الحسـنى سـبحانه وتعالى<sup>(11</sup>).

| 123 | ····· | معالم قم |
|-----|-------|----------|
|-----|-------|----------|

## الحديقة الخضراء (باغ سبز)

تقع بقرب (درب بهشت) مقبرة الملوك والوزراء فيها ثـلاث قـبب مـثلَّثة الشكل أحدها لسعد وسعيد.

من بنايات القرن التاسع الهجري، حدثت بعد دفن خواجه برهان الديس ووزيره، واشتهرت قبّتهما بسعد وسعيد، وإنّهما من أبناء عبد الله بن سعد الأشعري، أو (سعد وسعيد) باعتبار النهر الذي أحدثه مسعد بن عبد الله الأشعري بجواره، وقيل : فيه قبر المقتول مجد الملك أبو الفضل سعد بن موسى القمّي وزير سلطان بركيارق<sup>(۱)</sup>. والقبّة الثانية لخواجه عماد الدين محمود الوزير، كان من العلماء والأطباء، كان وزيراً في إصفهان، وهاجر إلى قم أو دفن فيها سنة ٧٩١، وبجواره قبور أسرته خواجه علي جمال الدين وابنه جلال الدين وأخيه خواجه عماد الدين والأخ الآخر صفيّ الدين . والقبّة الثالثة لخواجه أصيل الدين شيخ الإسلام وقاضي القضاة لأربعين سنة، قتل ولده أمير جمال الدين فدفن في هذا الموضع، ثمّ دفن معه والده أصيل الدين، وكان البناء سنة ٧٦١ هذا يم عمّه صفيّ الدين.

هذا وذكرنا طيّ الكتاب \_عند ذكر الحرم الفاطمي الشريف \_قبور بـعض الملوك، فقد دفن بجوار السيّدة غليَّك جمعٌ كبيرٌ منهم ومن أبنائهم كالشاه صـفي وشاه عباس الثاني وشاه سليمان وشاه سلطان حسين الصفوي وفـتحعلي شـاه القاجار وغيرهم.

## متحف أستانة

لقد بني بعد الثورة الإسلامية بجوار الحرم الشريف متحفّ باسم (الآستانة)، وكان من قبل داخل الحرم في مسجد الطباطبائي، وفيه التحفّيات القديمة من الأحجار والسكوك من صدر الإسلام، والقبرآن الكريم بخطوط قديمة مذهّبة وغيرها، والفرش والسجاديد والمجوهرات والهدايا وألواح القبور وصناديقها.

والقناديل والسيوف والخناجر والدرع لقرون عديدة ومزيّنة بالآيات وبأسماء الله سبحانه، والصور القديمة مع إطارات قديمة، والظروف السفالين قبل الإسلام، والساعات والكشاكيل والمسكوكات الذهبيّة والفضّية من زمن خلفاء بني أُميّة وبني العبّاس وعصور الشاهات كالصفويّة والقاجاريّة.

اُسَّس المتحف ٤ آبان سنة ١٣١٤ ه ش مـن قـبل عـلي أصـغر حكـمت وزير المعارف أنذاك.

وبني بعد الثورة سنة ١٣٧٢ ه ش متحف جـديد بـمساحة ألف مـتر فـي طابقين بجوار الصحن الشريف يدخله الوفود والزائرون في كلّ يوم أثناء الدوام الرسمي.

| 120 |  | قم | عالم | ما |
|-----|--|----|------|----|
|-----|--|----|------|----|

جغرافيّة قم

ولها موقع جغرافي واقتصادي كبير، فإنّها تربط بين طهران عاصمة إيـران وإصفهان وكاشان وساوة وأهواز، وأخيراً تعدّ محافظة من محافظات إيران، لها ثقلها على الصعيدين المحلّي والعالمي من جسوانب عـديدة ثـقافيّاً واقـتصاديّاً وسياسيّاً وعسكريّاً.

الموقع الجغرافي لقم : عرضها إلى خط الاستواء ( ٣٤ درجة ونصف) وطولها من جزائر خالدات أو جزيرة كمبريج ( ٨١ درجة و ١٤ دقيقة )، وهواؤها معتدل، وفيها معادن ومحصولات زراعية كالفستق والرمّان والتين وغيرها، بجوارها جبل الملح، وبحيرته وجبال وتلال كجبل الخضر والأخوين وغيره، كما استخرج منها البترول، وعرفت في العصر الأخير بظروفها السفاليّة الفنّية كما امتازت بالفنون والمعمارية والأبنية التاريخية ومساجدها القديمة والحديثة وكذلك المدارس.

مساحة بلدة قم الطيّبة بحدود ( ١١٢٣٨ كيلومتر مربّع) وهي واحد بالمئة من كلّ مساحة إيران، وتعدّ اليوم من محافظات إيران، وهي أصغر محافظة تقطع في قلب إيران، حدودها من الشمال طهران، ومن الشرق سمنان، ومن الجنوب إصفهان، ومن الجنوب الغربي إلى الشمال الغربي اُستان مركزي.

ترتفع عن سطح البحر ( ٩٢٨ مـتراً)، وأعـلى نـقاطها المـناطق الجـبلية (جبل دليجا) ترتفع عن البحر بـ( ٣٣٣٠ متراً)، وأخفض نقاطها (بحيرة الملح) بـ( ٧٠٠ متر).

تنقسم إلى محلَّات قديمة أشهرها :

محلَّة آستانة، وعشقعلي، والوندية، وچهار مردان، وسيدان، وسنگ بند، وموسويان، ومسجد جامع، وباغ پنبه، وإسحاقية، وصفائية، وباجك، وشهر نو... وأضيف أخيراً أحياء سكنية جديدة، أشهرها :

شهر قائم، وسالاريّة، وصفا شهر، ويزدان شهر، وزنبيل آباد، ونيروگاه، وشاه إبراهيم، ونخودي، وشهرك إمام حسن، وغيرها.

يمرّ في وسط المدينة نهر كان يسمّى (أناوبار) وقـد طـغى فـي القـرون الماضية. ممّا أدّى إلى هدم الدور والإضرار بالناس. كما حدث ذلك سنة ١٠٤٤ ه ق وسنة ١٣١٣ هـق. وأخيراً جنّف النهر، وبلّط قسم منه، ليكون موقفاً للسيارات.

وعلى النهر جسور كانت من القديم يرجع تأسيس بعضها إلى عبدويه بمن عامر بن سعد بن الأحوص الأشعري، والآخر إلى يحيى بن عملي بمن عسبد الله الأشعري، والثالث إلى أبي علويه الحسين بن عيسى الأشعري، والرابع إلى سهل بن علي بن سهل بن يسع الأشعري.

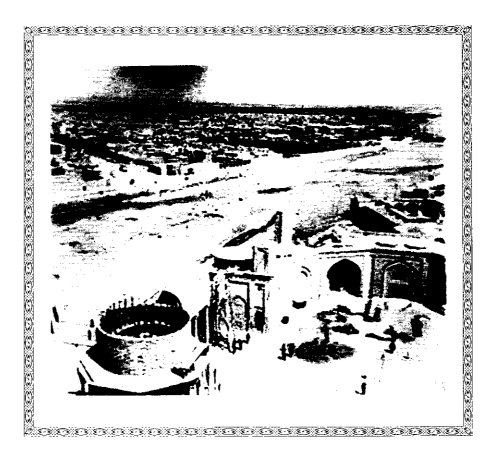
وقد جدّد البناء لمرّات عديدة، وتعرف اليوم بجسر ( پل آهنچي ) بناه السيّد رضا التاجر القـمي المـعروف بـالآهنچي، وجسـر المسـجد الأعـظم، وجسسر الرضوي، وجسر التوحيد، وغيره.

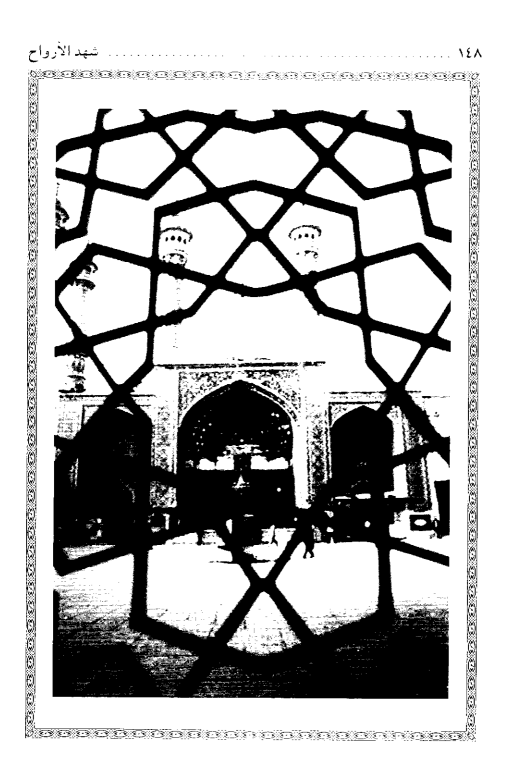
عرفت قم بصنائعها اليدوية من السيراميك والأواني السفاليّة، وغيرها، كما اشتهرت بسوغاتها (الساهون) من الحلوي الخاصّ.

معالم قم 1EV ....... . . . . . .

عدد سکّان قم

جاء في بعض كتب الرحلات : كان سكنة قم سنة ١٨٧٢ هـ ق مـا يـقارب أربعة آلاف نفر، وفي سنة ١٨٨٤ سبعة آلاف، وفي سنة ١٨٩٠ القاطنون مائتي ألف نفر والزائرون عشرة آلاف نفر. وفي عصرنا الحاضر يسكنها ما يقارب مليون نفر.





المصادر والمراجع

العربية

١ – أخبار قم : عليَّ بن حسين بن محمّد بن عامر .
٢ – الأربعين في فضائل قم والقمّيين : حسين القمّي .
٣ – أنوار المشعشعين : محمّد بن علي بن حسين بـن علي كـاتوزريان
٣ – أنوار المشعشعين : محمّد بن علي بن حسين بـن علي كـاتوزريان
١ القمّي ، من علماء القرن الرابع عشر ، كتب الكتاب سنة ١٣٢٥ هق في ثلاث مجلّدات ، طبع الأوّل منها فقط حول قم وتاريخ هجرة السيّدة فـاطمة ، والثاني محمّد ول أولاد الأئمة وأحفادهم في قم ، والثانت حول المحدّثين في قم .
٢ حول أولاد الأئمة وأحفادهم في قم ، والثانت حول المحدّثين في قم .
٢ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم موسى المبرقع : ميرزا حسين النوري .
٥ – البوارق في فضيلة قم ( مخطوط ) : محمّد مهدي القمّي .
٢ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
٢ – تاريخ قم : أوّل من كتب عن قم حسن بن محمّد بن حسن القمّي .
١ – البوارق في فضيلة قم ( مخطوط ) : محمّد مهدي القمّي .

القمّي سنة ٨٠٥، وأمّا أصل الكتاب فقد فقد ولا يزال، فكان مصير ككتاب شيخه الصدوق (مدينة العلم).

٧ ـ تحفة الفاطميّين في أحوال قم والقمّيين : ميرزا محمّد مجتهد القمّي .
٨ ـ تذكرة مشايخ قم : السيّد حسين المدرّسي الطباطبائي .
٩ ـ تنزيه القمّيين : أبو الحسن بن محمّد طاهر الفتوني العاملي .
٩ ـ تنزيه القمّيين : أبو الحسن بن محمّد طاهر الفتوني العاملي .
١ ـ خلاصة البلدان : صفيّ الدين محمّد بن محمّد بن هاشم الحسني القمّي .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .
١ ـ رجال قم : نور الدين علي منقل .

١٧ ـ فاطمة المعصومة قبس من أشعّة الزهراء : محمّد علي المعلّم. ١٨ ـ المنتخب من تاريخ قم : حسين البحراني . ١٩ ـ النجوم المتناثرة : عادل العلوي . ٢٠ ـ نقض الفضائح : للشيخ عبد الجليل القزويني ، رداً على أحد النواصب من سكنة ري سنة ٥٥٦ هـ، وهو محمّد بن محمود السلجوقي .

| 101 | <br>المصادر والمراجع                    |
|-----|-----------------------------------------|
|     | ( · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

الفار ستة

 ١ - آثار الحجة : محمّد شريف الرازي. ۲ ـ آينه عفاف : مشفق كاشاني محمود شاهرخي . ٣\_ابنيه تاريخ قم : أبو القاسم بدر . ٤ \_احوالات حضر ت معصومه ﷺ : محمّد حسين مفلس. ٥ ـ از قم تا دريا : على أكبر سليمي . ٦\_اشعریان قم: محمّد علی معلم حبیب آبادی. ۷\_انجمن فروزان : عياس فيض. ۸\_بارگاه حضرت معصومه : بیژن سعادت. ۹ ـ بارگاه حضر ت معصومه : نشر به شهر داري قم . ۱۰ ـبارگاه فاطمه معصومه تجليگاه فاطمه زهراء : جعفر مير عظيمي . ۱۱ ـ بانوي ملكوت : كريمي جهرمي . ١٢ ـ بدر فروزان : عباس فيض. ۱۳ ـ برگی در تاریخ ق**ہ** : أشرف الدین کیائی نژاد. ١٤ ـ بزرگان ياكان (مخطوط) : عبد الحسين جواهر كلام. ۱۵ ـ بشارة المؤمنين در تاريخ قم وقميين : قوام وشنوهاي . ١٦ ـ تاريخ دار الإيمان : محمّد تقى بيك أرباب. ۱۷ ـ تاريخ سير يليس در قم : شجاع جوادي. ۱۸ \_ تاريخ قم : على أكبر فيض قمّى .

١٩ - تاريخ قم: محمّد حسين ناصر الشريعة. ۲۰ ـ تاريخ قم : ميرزا محمّد على أنصاري. ۲۱ ـ تاريخ قم و احوال آن : أمير منشى . ۲۲ ـ تاريخ مذهبي قم : على أصغر فقيهي . ٢٣ ـ تاريخ مشاهد و قبور واقعه در بلدة قم : أفضل الملك. ٢٤ - تاريخ و جغرافياي قم : غلام حسين أفضل الملك. ٢٥ ـ تذكره سخنوران قم : محمّد على مجاهدي . ٢٦ ـ تذكر ه شعراي معاصر قم : على أكبر فيض. ۲۷ - تربت پاکان : مدرسّى طباطبائي . ۲۸ ـ جدى فروزان : عباس فيض . ٢٩ - چکامه : عباس خان أفشار . ٣٠ ـ حرم فاطميّون : أمور فرهنگي هيئت محبّان الرضا. ۳۱ ـ حضرت معصومه چشمه جوشان کو ثر : محمّد محمّدي اشتهاردي. ٣٢ ـ حضرت معصومه را بهتر بشناسيم : على أكبر مهدي پور . ۳۳ ـ حضرت معصومه فاطمه دوم : محمّد محمّدي اشتهار دي ۳٤ ـ حضرت معصومه و شهر قم : محمّد حکيمي . ۳۵ ـ حضرت معصومه و شهر قم : محمّد كريمي . ٣٦ ـ حيات حضرت معصومه قم : سيّد حيدر مهدي. ٣٧ ـ حيات الست ( زندگاني حضرت معصومه ) : مهدي منصوري . ۳۸ \_در حريم حضرت معصومه : على أكبر مهدي پور. ۳۹\_دیدنیهای قم : حسین آوردی ـ

المصادر والمراجع ..... ١٥٣

٤٠ \_ راهنماي جغرافيايي تاريخي قم : حسين مدرّسي طباطبائي . ٤١ ـ راهنماي سياحتي و زيارتي شهر قم : إدارة إرشاد قم. ٤٢ \_ راهنماي قم : بقلم جمع من المعلَّمين . ٤٣ ـ راهنمای قم : حسين قاسمی نژاد . ٤٤ ـ رجال قم : محمّد مقدّس زادة . ٤٥ ـ زندگانی حضرت معصومه : محمّد محمّدی. ٤٦ ـ زندگاني حضر ت معصومه : محمّد شير ين کلام. ٤٧ ـ زندگانی حضرت معصومه و تاریخ قم : سیّد مهدی صحفی . ٤٨ ـ ساحل كوثر : الياس محمّد بيكي (صادقي). ٤٩ \_ سفر نامه قم : حسين خان مجيب الدولة . ٥٠ \_ سفرنامه قم : ميرزا غلام حسين الملك . ٥١ - سفر نامه قم : ناصر الدين شاه القاجار . ٥٢ ـ سيماي قم : عبد الوحيد وفائي . ٥٣ \_ عشق هشتم : كمال السيّد حسين سيّدي . ٥٤ ـ عنايات معصوميه : محمّد على زيني وند. ٥٥ \_ فضايل بلدة قم : محمّد على قراچة دانمي . ٥٦ فضائل قم : كرم عليخان. ٥٧ \_ فضايل قم ( مخطوط ) : عبّاس قمّي . ٥٨ ـ قانون قم : على أكبر فيض . ٥٩ \_قم از نظر اجتماعي اقتصادي : سيّد حسين ابن الرضا . ٦٠ \_ قم از نظر اجتماعي \_ اقتصادي : سيّد حسين البرقعي .

٦١ ـ قم دار المؤمنين : حسين قاسمي نژاد. ٦٢ ـ قم در سفرنامه ها (مخطوط) : محسن صادقي. ٦٣ ـ قم در قرن نهم هجري : السيّد حسين المدرّسي. ٦٤ ـ قم را بشناسيد : اداره فر هنك . ٦٥ ـ قم را بشناسيد : جو اد رهنما . ٦٦ ـ قم نامه، مقالات ومتون تاريخية : السيّد حسين المدرّسي. ٦٧ ـ قم و حضرت معصومه : محمود شريفي . ٦٨ ـ قم و روحانيّت : عباس فيض. ٦٩ ـ كتاب شناسي آثار مربوط به قم : مدرّسي طباطبائي. ۷۰ کتیبه های آستانه مقدسه قم : منوچهر ستودة . ۷۱ ـ کرامات معصومیّة : علی أکبر مهدی پور . ۷۲ ـ کريمه اهل بيت : علي أکبر مهدي يور . ۷۳\_کو ثر : آستانه مقدّسه قم. ۷۲\_گل موسے . ٧٥ ـ گنجينه آثار قم : عباس الفيض . ٧٦ ـ گنجينه دانشمندان : محمّد شريف الرازي . ٧٧ ـ لمعات عشق (شعر) : حيدر معجزة. ۷۸\_محدَّثه آل طه. ۷۹\_مسند فاطمه معصومه. ٨٠ ـ معصومه قم : تقي الطباطبائي القمّي . ۸۱\_نشر به آستانه مقدَّسه قمر.

| 100      | مصادر والمراجع                                          | J١ |
|----------|---------------------------------------------------------|----|
|          | ٨٢_نگاهي به زندگاني حضرت فاطمه معصومه : غلام رضا حيدري. |    |
|          | ٨٣ ـ نگين قم : جواد محدَّثي .                           |    |
|          | ٨٤ ـ وديعه آل محمّد فاطمه معصومه : محمّد صادق أنصاري .  |    |
|          | ٨٥ ـ وسيلة المعصوميّة : مير أبو طالب سيّد بيوك.         |    |
|          | ٨٦ ـ وفيات علماء و معاريف قم : سيّد أحمد زنجاني .       |    |
| 0.4      |                                                         | 2  |
| <u>\</u> |                                                         |    |



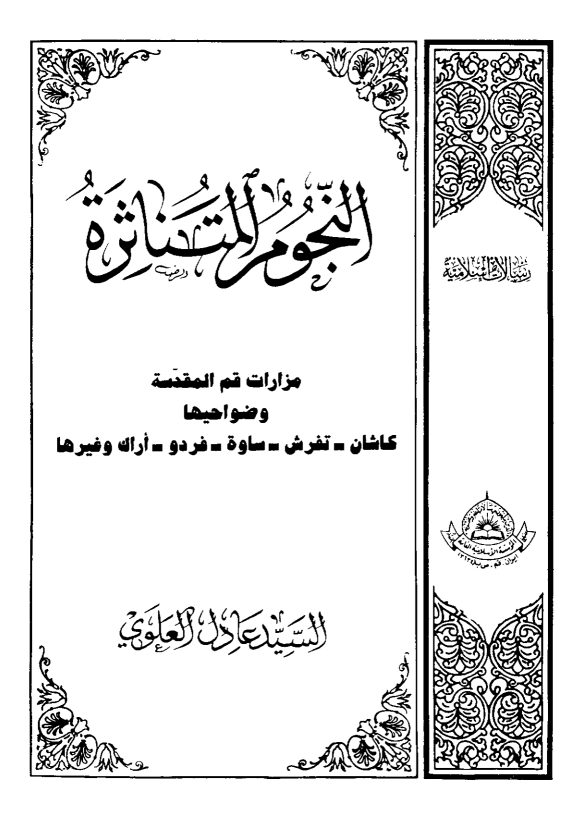
الفهرست

| ٥   | •••   | •••   |     |                |            | •••          | • •   | •••        |       |             | ••• | • • • | · · · |       | •••   |     |           | •••   | •••           |       | يد.   | تمه |
|-----|-------|-------|-----|----------------|------------|--------------|-------|------------|-------|-------------|-----|-------|-------|-------|-------|-----|-----------|-------|---------------|-------|-------|-----|
| ٩   |       |       |     |                |            |              |       |            |       |             |     |       |       |       |       |     |           |       |               |       |       |     |
| ۹   | • • • |       |     | • •            |            | •••          |       | •••        | •••   |             |     |       |       |       | · • · |     |           | يخ.   | لتار          | فة ا  | فلس   |     |
| ١٠. |       |       |     |                | <b>.</b> . |              | • •   | •••        |       |             | ••• | •     |       | • • • |       |     |           | · • • | •م .          | نة ق  | مدي   |     |
| 10. | ,     |       |     | ( <sub>í</sub> | ( قم       | <u>ب</u> ـــ | بتها  | . <b>s</b> | به ت  | وج          | ا و | أهله  | م وا  | ح ق   | مد    | في  | ردة       | الوا  | ات            | وايا  | ر الر | ذكر |
| ١٥. |       | •••   | ,   | · .            | • •        |              | , .   |            |       |             | · • | •••   | ,     | •••   | •••   |     | <b></b> . | ية .  | . <u></u>     | ه الت | وج    |     |
| ١٧. | . , , | •••   |     |                |            |              | ۰.    | ,          | • •   | مية         | لتس | عه ا  | و ج   | في    | يفة   | لشر | ت ا       | وايا  | الر           | ة مع  | وقف   |     |
| ۲١. | •••   |       |     |                |            |              | • •   |            | - • • |             |     |       |       |       |       |     |           |       |               | ح قہ  |       |     |
| ۳١. |       |       |     |                |            |              |       |            |       | •••         | • • |       | ,     |       | • •   |     |           |       |               | قم.   | ماء   | أس  |
| το. | •••   | •••   |     |                |            | ,            | · • · | ميّة.      | مال   | <u>آ</u> از | ح]  | صلا   | ١٢    | ورة   | , الث | طلق | و من      | نىيىغ | التث          | سمة   | عاه   | قم  |
| ٤١. |       | · · · | ••• |                | •••        | •••          | •••   |            |       | ,           |     |       |       | •••   |       | ••• | خ         | ار يـ | <u>تا</u> ا ر | کتب   | في    | قم  |

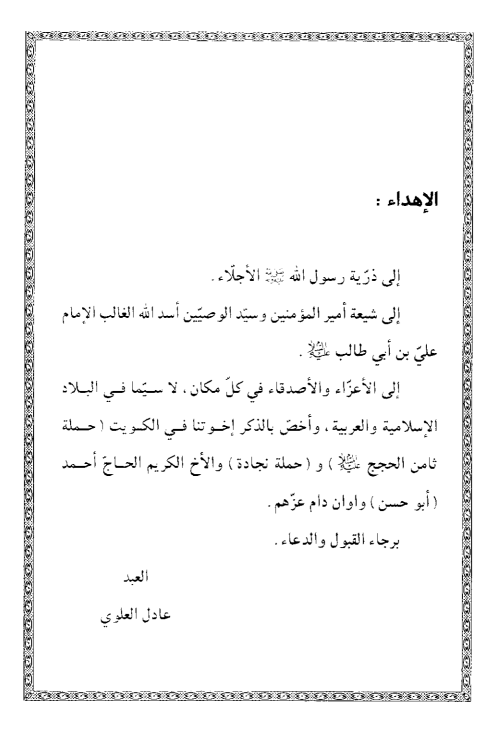
| شهد الأرواح |                                           |
|-------------|-------------------------------------------|
| ٤٥          | من تاريخ الأشعرتين                        |
| ٥١          | رجال قم                                   |
|             | السيّدة فاطمة المعصومة سلام الله عليها    |
| ٦٣          | هجرة فاطمة المعصومة إلى قم                |
|             | سنة الولادة والوفاة                       |
| 11          | اُسرتها                                   |
|             | ألقابها                                   |
| ٦٨          | عدم زواجها                                |
| ۷۱          | مرقد السيّدة المعصومة ﷺ                   |
| ۷۱          | مدفنها                                    |
|             | المدفونون بجوار السيّدة                   |
| ۷۳          | تاريخ القبّة الفاطميّة                    |
| ٨٣          | زيارة السيّدة المعصومة ﷺ                  |
|             | فضل الزيارة                               |
| ۸٦          | عرفان الحقّ                               |
|             | آداب الزيارة                              |
|             | قسم الزيارات                              |
|             | الزيارة الأولى لفاطمة المعصومة سلام الله  |
|             | الزيارة الثانية لفاطمة المعصومة سلام الله |

| 109 | الفهرست                                           |
|-----|---------------------------------------------------|
| 117 | حوزة قم العلميَّة                                 |
|     | مدارس قم                                          |
| 119 | المدرسة الفيضيّة ومدرسة دار الشفاء                |
|     | المدرسة الحجّتية                                  |
|     | المدرسة الرضويّة                                  |
|     | المدرسة المؤمنية (المرعشيّة)                      |
|     | المدرسة الستّية ومقام بيت النور                   |
|     | مساجد قم                                          |
| 140 | إنَّ المساجد لله                                  |
|     | مسجد بالاسر ( فوق الرأس ) ومسجد السيّد الطباطبائي |
| 17. | المسجد الأعظم                                     |
| 132 | مسجد الإمام العسكري                               |
|     | مسجد پنجه علي (كف علي) مغيب حارث                  |
| ١٣٣ | مسجد جامع (جمعة)                                  |
| 132 | مسجد جمکران                                       |
|     | مقابر قم                                          |
| ۱۳۷ | مقبرة شيخان                                       |
| ۱۳۸ | مقبرة البقيع                                      |

| رواح | د الأ | شه  | ••• | <br> | ••• | ••• | ••• | ••• |     | <br> |   | <br>••  |     |     | • • | • • | • • • | ••• |     | \    | ٦. |  |
|------|-------|-----|-----|------|-----|-----|-----|-----|-----|------|---|---------|-----|-----|-----|-----|-------|-----|-----|------|----|--|
| 181  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| 181  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| 128  |       |     |     | <br> |     | ••• |     |     | • • | <br> | • | <br>(   | سبز | غ . | با۔ | ) = | ضرا   | لخا | يقة | لحد  | l  |  |
| 122  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| 120  | • • • | ••• |     | <br> | ••• |     |     | • • | ••• | <br> |   | <br>••• |     |     |     |     |       | نم  | فية | جغرا | -  |  |
| ١٤٧  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| ١٤٩  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| ١٤٩  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| ١٥١  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |
| 108  |       |     |     |      |     |     |     |     |     |      |   |         |     |     |     |     |       |     |     |      |    |  |



ISBN 964 - 5915 - 67 - 8 EAN 9789645915672 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شابک ۸ ـ ۲۷ ـ ۵۹۱۵ ـ غ۹۲ ای. ای. ان. ۲۷۲ د ۹۱۵ غ۹۷۸۹۱ شابک ۲ ـ ۸۱ ـ ۵۹۱۵ ـ ع۹۹۶ دور. ۱۰۰ جند (



قال رسول الله ﷺ : «النجوم أمان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأمّتي» وجاء في الحديث النبوي الشريف : «من عمر قبورت فكأنّما أعان سليمان بن داود» «على بناء بيت المقدس ...» وقال رسول الله ﷺ : « من زار أحداً من ذرّيتي فكأنّما زارني » «ومن زارنی فقد زار الله عزّ وجلّ » 3666666 YAAAAAA

## قم المقدّسة في سطور

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام عـلى أشـرف خـلق الله مـحمّد المصطفى وآله الشرفاء وذرّيته النجباء، واللعن الدائم على أعـدائـهم ومـنكري فضائلهم إلى قيام يوم الدين.

وبعد :

فقد زهت وازدهرت مدينة قم في جبين الأرض وغرّة العتبات المقدّسة منذ اليوم الأوّل، وهي تبعد عن طهران \_عاصمة إيران \_بـ( ١٤٠ كـم)، فـي الجـهة الجنوبيّة، وهي ثاني مدينة في إيران ذات طابع ديني ومقدّس بعد مشهد الإمـام الرضا للظٍّ بخراسان.

قيل : يرجع حدوثها إلى عصر الملك طهمورث ، وذلك قبل الإسلام ، إلّا أنّ المشهور بين المؤرّخين أنّها مدينة عربية في بلاد فارس ، تأسّست بعد فتح إيران سنة ٢٣ هـق بعد هجرة الأشعريين من الكوفة ، وكـانوا ـ آنـذاك ـ مـن أعـيانها وأبطالها ومن شيعة أمير المؤمنين علي عَثْلًا .

لقد هاجرت السيّدة المعصومة فاطمة بنت الإمام موسى بن جعفر على من المدينة المنوّرة إلى قم المقدّسة سنة ٢٠١ هـ في طلب أخيها الإمام الرضــا عليَّلاً ،

| النجوم المتناثرة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٦ |
|------------------|-----------------------------------------|---|
|------------------|-----------------------------------------|---|

وبعد وصولها إلى ساوة، تمرّضت فطلبت قم، فاستقبلها الناس بحفاوة يستقدّمهم الشيخ الجليل موسى بن خزرج الأشعري آخذاً بزمام ناقتها، فأسكنها بيته، وبعد ستَّة عشر يوماً ارتحلت إلى جوار ربّها الكريم، فغسّلها وكفِّنها ثمّ دفنت في حديقة (بابلان) ثمّ أوقفها على السيّدة سلام الله عليها.

أقبل المؤمنون على قبرها الشريف تقرّباً وشوقاً، لما ورد في الأخبار الشريفة عن الأئمة الأطهار على قبرها الشريف تقرّباً، وأنّه «من زارها عارفاً بحقّها وجبت له الجنّة»، فبنوا دورهم بجوارها، فازدهرت قم بالعمران، وقد قصدها الجبابرة والطغاة ظلماً وعدواناً كخلفاء الجور وكفتنة المغول وفتنة الأفاغنة، إلا أنّها بقيت مرفوعة الرأس شامخة الكيان \_منذ القرن الأوّل \_بحوزتها العلمية وبرجالها الأفذاذ من المحدّثين الكبار، والفقهاء العظام، والعلماء الأعلام، والأدباء الكرام، والسادة العلويّين الأجلّاء...

ولا زالت قم تزهو وتضفي جمالاً وكمالاً كالكوكب الدرّي، تضاهي شمس السماء في الجلال والعظمة.

كانت قم منذ اليوم الأوّل مأوى الشيعة الإماميّة، ومهبط أبناء رسول الله تَمَمَّة من سلالة أمير المؤمنين علي وسيّدة النساء فاطمة غليًا من وقد فتح أهالي قدم لذرّية نبيّهم صدورهم شوقاً ومودّة، واستقبلوا آل محمّد عليمً في حبّاً وعشقاً، وبذلوا النفس والنفيس في ولائهم وتكريم أبنائهم وذراريهم –حتّى الطالحين منهم – انطلاقاً من الحديث النبوي الشريف في إكرام ذرّيته : «صالحهم لله وطالحهم لرسول الله»، كرامةً له تَمَمَّةً، فإنَ ألف عين لأجل عينٍ تكرم.

وما أكثر النصوص الشريفة ـ عند السنّة والشيعة ـ الواردة في تكريم ذرّية الرسول ﷺ حيّهم وميّتهم، صغيرهم وكبيرهم، رجــالهم ونســاءهم... صــالحهم

| ۷ | • |  |  |  |  | , | • |  |  | • | - | • | <br>• • |  |  | • |  |  |  |  | • | • | - | • | • • | <br>• | - | رر | <u>, </u> | ہمہ | ي | ۈ   | لة | يا لغه   | لقذ | ال | ſ | ē |  |
|---|---|--|--|--|--|---|---|--|--|---|---|---|---------|--|--|---|--|--|--|--|---|---|---|---|-----|-------|---|----|-----------|-----|---|-----|----|----------|-----|----|---|---|--|
|   |   |  |  |  |  |   |   |  |  |   |   |   |         |  |  |   |  |  |  |  |   |   |   |   |     |       |   |    |           |     |   | . ۱ | 1) | <u>.</u> | جه  | JL | Ь | و |  |

قال رسول الله ﷺ :

«من زار أحداً من ذرّيتي فكأنّما زارني، ومن زارني فقد زار الله عزّ وجلّ».

وأمّا في عمارة قبورهم وأضرحتهم المقدّسة وحرمهم الشريف فقد ورد في حديث طويل عن النبيّ ﷺ مخاطباً أمير المؤمنين عليّ ﷺ :

«... من عمّر قبورنا فكأنّما أعان سليمان بن داود على بناء بيت المقدس».

وبيت المقدس هي قبلة المسلمين الأولى التي اغتصبها اليهود الصهاينة. وستعود إلى حظيرة الإسلام والمسلمين مرّةً أخرى على يد الأشاوس الأبطال أتباع مذهب أهل البيت للهيك<sup>(1)</sup>.

وإذا كانت نجوم السماء زينةً ورجوماً للشياطين ... وإذا كان الناس بالنجم يهتدون ... وإذا كانت النجوم أمان لأهل السماء ... فإنَّ أهل بيت رسول الله عليَّة أمان لأهل الأرض، وإنَّهم زينة المؤمنين، ورجوماً للشياطين والمخالفين والمنافقين ...

#### قال رسول الله ﷺ :

«النجوم أمان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأُمّتي».

وقد تناثرت الكواكب والنجوم من أهل البيت للمَنْظِئِ في بقاع الأرض خوفاً من مناوئيهم، وعدواناً من خصومهم وغاصبي حقوقهم، وظـلماً مـن ظـالميهم

(١) لقد كتبنا تفصيل ذلك في كتاب (المأمون في تكريم ذرّية الرسول)، مطبوع، فراجع.

(٢) كتبنا حول ذلك بالتفصيل في كتاب (السيف الموعود في نحر اليهود)، مطبوع، فراجع.

٨ ..... النجوم المتناثرة

ومنكري فضائلهم... حتّى اشتهر بين الأعلام والمؤرّخين أنّ أرض قم وحواليها حوت من هذه النجوم المتلألئة ( ٤٤٤) نجماً لامعاً وكوكباً درّياً، كلّهم من أولاد الأئمة الأطهار وأحفادهم الكرام. فضلاً عن المشايخ والأعلام...

وختاماً، في هذه العجالة جمعنا أكثر من مئتي نجم علوي في أكـثر من تسعين مزاراً ومقاماً، بدءاً بأولاد أمير المؤمنين عليُّلاً من غير الإمامين الحسنين، ثمّ أولادهما وأحفادهما، وضعنا ذلك بحسب الحروف الهجائية، وختاماً ذكـرنا مزارات بعض المشايخ عليهم الرحمة.

وقد اشتهر على الألسن أنَّ في دار الإيمان قم المقدَّسة أربعمائة مزارً (١٠).

وفي القرن العاشر كان عدد أولاد الأئمة علمَيَّلَا بقم ( ٤٤٤ نفراً ) لهم قــبور ومزارات<sup>....</sup>

ومن الراحلين إلى إيران (لورد كرزن) في رحلته (بـرشيا) يـعدَّ أحـفاد الأئمة بقم ألف وأربعمائة نفر<sup>(٣</sup>).

إنَّ أَسْعَة ونور شمس السيّدة المعصومة فاطمة عَلَيَكَ قد عمّ أنوار المدفونين بقم وضواحيها، وزادت بهاءً وجمالاً، وما أكثر النصوص من معدن العـلم والعصمة، من أهل بيت رسول الله ﷺ في فـضلها وجـلالتها ومـقامها الشـامخ ومنزلتها الرفيعة<sup>(ع)</sup>.

- (۱) موسوعة المورد ۸: ۱۰۷.
   (۲) دائرة المعارف الشيعية ۳: ۲۳۱.
  - (۳) جهانگر دی در ایران ۱ : ۱۲.
- (٤) كتبنا ذلك بالتنصيل في (شهد الأرواح) و (الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة).
   فراجع.

قم المقدّسة في سطور ..... ٩ ومن الواضح الجليّ \_كما دلّت عـليه النصوص القـر آنـية والأحـاديث

ومن الواضح الجلني في علما ذلك عليه المصوص الفرائية والمحاديك الشريفة في يجب على كمل مسلم ومسلمة، ومؤمن ومؤمنة، أن يتوالي أئمة أهل البيت عليه في ويودهم، فإن ذلك من أجر الرسالة.

- قال الله تعالى :
- ﴿ قُلْ لا أَسْأَ لُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبَى ﴾ ``.

والمودَّة : حبَّ يقترن مع الطاعة . وللحبِّ والولاء علامات وشعائر .

منها : أن نعرف سيرة أهل البيت للمنظ و تاريخهم وحياتهم الشريفة لنقتدي بهم، ونسلك مناهجهم ونقتص آثارهم، ونأخذ بحجز تهم، وندخل وليجتهم، فإنّ الحبّ يعنى الاتّباع والطاعة :

- ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ ﴾<sup>(1)</sup>. ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>.
  - وفي الخبر الشريف عن أمير المؤمنين عليّ عليٌّ :

«إنَّ وليَّ محمَّد من أطاع الله وإن بعدت لحمته، وإنَّ عدوَّ محمَّد من عصى الله وإن قربت قرابته».

وقال رسول الله عَبَّيَة في مواطن كثيرة ـكما اتّـفق عـليه الفـريقان السـنّة والشيعة ـ:

«إنّي تاركُ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما

- (۱) الشوري : ۲۳.
- (۲) آل عمران : ۳۱.
  - (۳) النساء : ۵۹ .

۱۰ ..... النجوم المتناثرة لن تضلّوا بعدي أبداً، ألا وإنّهما لن يفتر قا حتّى يردا عليّ الحوض»<sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ :

«مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غـرق وهوي»<sup>(۲)</sup>.

ومن آيات الحبّ وعلائمه : التبرّي من أعداء الله وأعداء رسوله وأهل بيته وعتر ته الطاهرين :

لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادًّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ﴾<sup>(11)</sup>.

ومن يؤذي أبناء رسول الله تَبَيَّنَ وأبناء فاطمة الزهراء عَلِيُمَكْ فـقد آذى الله ورسوله، فتشمله اللعنة الإلهيّة في الدنيا والآخرة.

وأبناء رسول الله ما منهم إلّا مقتول أو مسموم أو مشمرّد أو مسجون أو مضطهد أو قابع في بيته خوفاً من الظالمين والطغاة الجائرين، ألا لعنة الله عـلى الظالمين، وسيعلم الذين ظلموا آل محمّد أيّ منقلبٍ ينقلبون.

ومن آيات المودّة لأهل البيت عَبَيَكُمُ أن نسمّي أبناءنا بأسمائهم المباركة : «فأسماؤكم في الأسماء إلا أنّه ما أحلى أسماؤكم ...».

- (١) صحيح مسلم، الجزء السابع. وقد كتبت عن الحديث الشريف سنداً ودلالة في أكثر من أربعمئة وخمسين صفحة بعنوان (في رحاب حديث الثقلين)، مطبوع، فراجع.
- (٢) كتبت عن الحديث هذا أيضاً سنداً ودلانة في كتاب ( أهل البيت سفينة النجاة )، مطبوع فراجع.

(٣) المجادلة : ٢٢.

قم المقدّسة في سطور ......

ومن آيات الحبّ للعترة الطاهرة عليمًا في أن نعظّم شعائرهم، ونقيم المآتم في وفياتهم، كما نحتفل في مجالس الأفراح في مواليدهم، فإنّ الشيعة خلقوا من فاضل طينتهم، يفرحون لفرحهم، ويحزنون لحزنهم.

كما لا بدّ من احترام وتعظيم أبنائهم، حيّهم وميّتهم، ولا بـدّ مـن تشـييد قبورهم عمراناً وزيارةً، وحضور مشاهدهم المقدّسة، بمعرفة حــقّهم وقـدرهم، فإنّما ينال البركات والفيوضات الإلهيّة عند قبورهم من كان عارفاً بهم، مقتبساً من نورهم وعلمهم وأرواحهم المقدّسة.

أولاد الأئمة في قم : لقد اشتهر على الألسن ـكما مرّ ـ في كتب تاريخ قم، أنّه دُفن فـيها مـن أولاد وأحفاء الأئمة على للإلا

هجروا بلادهم وأوطانهم قاصدين بلاد العجم، ومنها (قم) عشّ آل محمّد، وكان ذلك في أيام ولاية عهد الإمام الرضا عليَّلاً ، عسى أن يتخلّصوا من ظلم بني أُميّة وجور العباسيين، إلّا أنّه بعد شهادة الإمام عليَّلاً استقرّ كلّ واحدٍ منهم في موضعه.

ويمكن أن نصنّف آل أبي طالب إلى أربعة أصناف :

١ ـ بإضافة جلالة مقام نسبهم الطاهر قد عُلم قبرهم، واستحبّ زيارتهم في الأحاديث والزيارات المأثورة، عن الأئمة علي أنه ، كمو لانا أبي الفضل العبّاس بن أمير المؤمنين علي إلى ، ومو لانا علي الأكسبر بن سيّد الشهداء علي أله ، والسيّدة المعصومة فاطمة بنت الإمام الكاظم علي أنه .

٢ ـ ومنهم من ندب زيارتهم، وورد ذلك في الروايات الشريفة، إلَّا أنَّه لم

١٢ ..... النجوم المتناثرة

ينقل لهم زيارة خاصّة من الأئمة للمَبْرَةِ ، كمولانا السيّد الكريم عبد العظيم الحسني في ري، وسيّدتنا السيّدة زينب الكبرى بنت أمير المؤمنين للثِّلا ِ

٣ - ومنهم من عرف قدره وعلوّ شأنه، إلاّ أنّه لم يرد في رواية مخصوصة استحباب زيارتهم، إنّما يقال بالاستحباب تمسّكاً بالعمومات، كالسيّد محمّد بن الإمام الهادي للَيْلَا في بلد بقرب سامراء، وكقبر محسن بن سيّد الشهداء في جبل جوشن في حلب بسورية.

٤ ـ ومنهم من عرف جلالة قدره، ولكن لم يعلم موضع قبره الشريف، كمولانا عليّ بن جعفر الصادق عليَّلا ، فإنّه ينسب إليه ثلاثة قبور : في عريض قرب المدينة المنوّرة، وفي قم المقدّسة، وفي سمنان من بلاد إيران. ومثل مولانا حمزة ابن الإمام الكاظم عليَّلا ، فإنّه يذكر له قبور أربعة في أربع بلاد، منها : قم المقدّسة، وري، وشيراز، وموضع آخر.

والعمدة أن نتقرّب إلى البارئ المعبود سبحانه بزيارتهم مطلقاً، فإنّ ذلك من تعظيم شعائر الله .

والزيارة تعني حضور الزائر عند المزور، فيستحبّ زيارة ذرّية رسول الله تَبَيَّهُ مطلقاً حيّهم وميّتهم، فمن زارهم كأنّما زار رسول الله تَبَيَّهُ، ومن زاره فكأنّما زار الله في عرشه. ومعلوم ماذا يكون من القِرى والضيافة لمن كان ضيفاً عند الله سبحانه وتعالى وذلك في عرشه، فإنّه ينال من الرحمة الواسعة والألطاف الخفيّة والجليّة والفيض الأقدس والرضوان الأتمّ والولاية العظمى ما لا يوصف، ولولا خوفي على عامّة الناس لذكرت لهم بعض الأسرار والإلهامات القدسيّة... ومن الله التوفيق، فلا يفوتنكم زيارة القبور، فعندها تنزل الرحمة، ويُدفع الدعاء، وتُشفى وتُقضى الحوائج، وتُكشف الهموم والكروب والغموم ويُدفع البلاء، وتُشفى قم المقدّسة في سطور ...... ١٣ ..... ١٣ .... ١٣ .... ١٣ .... ١٣ .... ١٣ .... ١٣ .... ١٣ الأمراض والأسقام، ويسعد الإنسان في الدنيا والآخرة.

ولا يخفى أنّ زيارة مراقد أهل البيت للميت وذراريهم تعتبر من الركمائز المهمّة في الحياة التي يستند عليها الإنسان الرسالي في سلوكه العامّ والخماص، حيث يستمدّ الزائر النفحات الإلهيّة والنورانيّة، والبركات الرحمانيّة والرحيميّة بزيارته، وهذا ممّا يكسبه صاحب المعنويات العالية، فيصبح سلوكه ممزوجاً بالإيمان والتقوى والعلم النافع والعمل الصالح، ويكون مساره حقيقيّاً في تعامله مع الله ومع نفسه ومع الناس<sup>(۱)</sup>، وبهذا يقف على سرّ الخمليقة وفلسفة الحياة، ويتوفّق لنيل تمام المعرفة.

وما نستنتج في المنهج الآخر الذي يتحسّس به الزائر هو النصر والانتصار على الذات والعدوّ الحقيقي للإنسان أن لا يخضع لأهواء نفسه، كما أنّه لن يخضع لحكم الظلم والظالمين، كما يُستمدّ من أئمّته وزيارة مراقدهم المقدّسة تـجديد الولاء والبيعة الكاملة والاستمرار بذلك النهج القويم المبارك، فيستشفّ الزائر من دوافع بيعته وولائه تلك الثقة المطلقة بـاستجابة الدعـاء، مـمّا يـزداد تـمسّكاً

١٤ ..... النجوم المتناثرة

وخضوعاً ليتقرّب بهم وبذرّيتهم النجباء إلى الله سبحانه بعد التوكّل عليه والاستعانة به.

وهذا المضمون قد أشار إليه مولانا وإمامنا الرضا عَنْيُّلْ قائلًا :

«لا تشدّوا الرحال إلى شيء من القبور إلّا لقبورنا، ألا وإنّي المقتول بالسمّ ظلماً، ومدفون في موضع غربة، فمن شدّ رحله إلى زيارتي استُجيب دعـاؤه، وغفر له ذنبه».

وورد في زيارة السيّدة فاطمة أخت الرضا علِّيَّا أنّه من زارها عارفاً بحقّها وجبت له الجنّة.

كما ورد في زيارة السادة الأجلًاء من بني هاشم عن رسول الله ﷺ : «عيادة بني هاشم فريضة، وزيارتهم سنّة»<sup>(١)</sup>.

فمن الأدب والسنّة زيارة أولاد رسول الله، حيّهم وميّتهم، لإطلاق الخبر الشريف.

ومن هذا المنطلق نزور ذرّية رسول الله تَبَيَّزُ مطلقاً، ونتقرّب بذلك إلى الله وإلى رسوله وعترته الأطهار عليَّكْمُ ، كما أنّ مزاراتهم المقدّسة أضحت رموماً في كلّ بقاع العالم لمذهب أهل البيت عليَّكْمُ ، وكأنّما أراد الله عزّ وجلّ أن ينصر الحقّ وأهله بتشييد قبورهم وبروزها بين الناس مهما أراد الأعداء والخصوم كالوهابيّة طمسها ومحوها، فأينما كان ضريح أو قبر ينسب إلى ذرّية رسول الله تَبَيَّ والأئمة المعصومين عليَّكْمُ فإنّه تهوى إليه القلوب المؤمنة شوقاً وعشقاً، ويفد عليه أرباب الحوائج، لعلمهم أنّ تلك البقعة المباركة أصبحت مهبط نزول ملائكة الرحمة

(۱) سنن النبي : ٤١٤.

قم المقدّسة في سطور ...... الدعاء وقضاء الحوائج.

وختاماً : أسعدني الله منذ ثلاثين عاماً بجوار مرقد سيّدنا ومولاتنا بـنت وليّ الله، فاطمة المعصومة كريمة أهل البـيت للهيّلِمُ ، بـعد أن وُلدت وتـرعرعت بجوار أبيها الإمام الكاظم للهَيْ \_الكاظمية المقدّسة \_فسكنت في رحـاب عشَ آل محمّد علهيَّلام وحرمهم الأقدس بتسديد وتوفيقات ربّانية، وفيوضات ونِعَم إلهية، أعجز عن أشكر واحدة منها، فكيف بما لا يعدّ ولا يُحصى ؟ !...

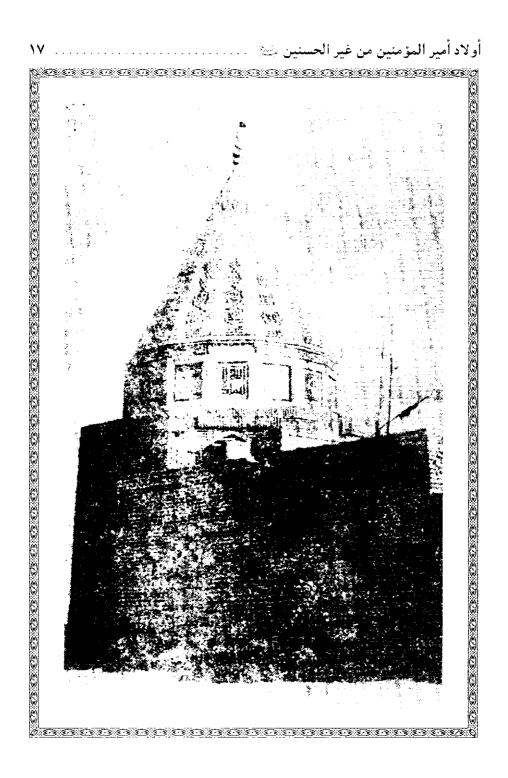
فوددت من باب الشكر أن أقدّم خدمة متواضعة لزائري قبر السيّدة المعصومة سلام الله عليها والوافدين إلى قم، فجمعت من بين الكتب ومن مشاهداتي ما يُشير إلى مزارات قم المقدّسة وضواحيها المباركة، عسى أن ينال الرضا، والله المستعان وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أنيب، وآخر دعوانا أنّ الحمد لله ربّ العالمين.

# أولاد أمير المؤمنين من غير الحسنين ﷺ

#### السيّد محمّد بن الحنفيّة

السيّد أبو أحمد محمّد علي بن عبد الله بن جعفر بن عبد الله بن جعفر بـن محمّد الحنفيّة بن أمير المؤمنين عليّ عليَّلاً . جدّد بناؤه سنة ٩٣٢، وفي البقعة مرقد وضريح مشبّك، ذات القبب المربّعة الفضّية، ويقع المرقد في وسط صحن، والصحن مقبرة المؤمنين والمؤمنات، ولا يزال يدفن فيه الأموات. يقع في شارع ؟؟؟ قرب شاهزاده على<sup>(١)</sup>.

(۱) گنجينه ۲ : ۲۱۰.



١٨ ..... النجوم المتناثرة

السيّد محمّد الهلال بن أمير المؤمنين عليّ ﷺ ، له مزار في أران ، يبعد عن كاشان بفرسخين ، له صحن وأروقة وحوض ومسجدان ، بالاسر وپايين پا (فوق الرأس وتحت القدم) وحجرات فيه مدفن المؤمنين والمؤمنات ، يرجع أبنيتها إلى عصر السلاجقة والصفوية ، وله يوم خاصّ لزيارته وهو ٢١ شهر رمضان من كلّ سنة .

وربما محمّد هلال هو محمّد الأوسط حيث كـان لأمـير المـؤمنين ثـلاثة أولاد، يسمّون بـ( محمّد) ( محمّد الحنفيّة ) وهو محمّد الأكبر، ومحمّد الأوسط وهو محمّد الهلال، ومحمّد الأصغر وهو أبو بكر.

ولمّا ولد في أوّل رجب سنة ١٤ من الهجرة وأمّه فضّة (أو أمامة بنت زينب) خادمة فاطمة الزهراء عليَّظ .

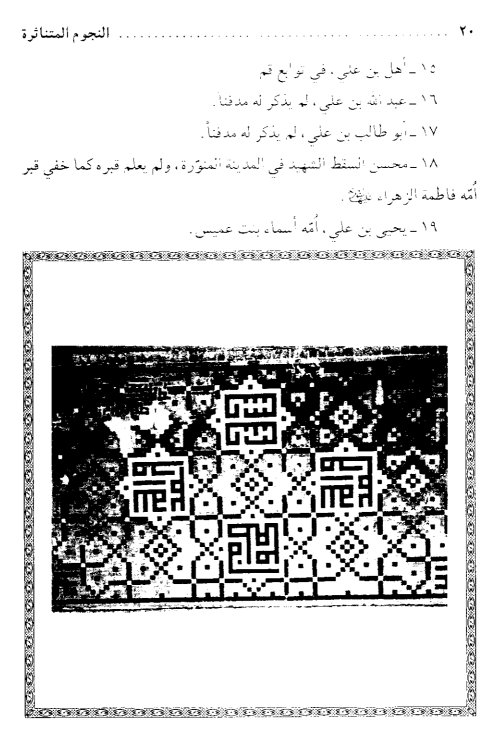
أخبر قنبر بولادته ففرح أمير المؤمنين وتفأّل بهلال رجب خيراً، وقـال: الحمد لله، هذا هلال وجه. فعرف بمحمّد الهلال، وكان ينادي بهلال علي.

وقيل حين شهادة سيّد الشهداء في كربلاء كان محمّد هلال وأخوه عون علي في الطائف. وقيل : في الشام، وما أن سمعا بشهادة أخيهما إلّا وغشي عليهما ثمّ هاجرا إلى مكَّة، إلّا أنّهما في وسط الطريق عرجا إلى خراسان فسكنا طوس، إلّا أنّ أعداء أهل البيت حارباهما، فقتل عون علي \_على يد قيس بن سمرة \_ وفرّ محمّد الهلال إلى قم المقدّسة موض الشيعة فوجدها حزينة على شهادة أبي أولاد أمير المؤمنين من غير الحسنين ﷺ ............ ١٩ عبد الله الحسين عليَّ فعرج إلى (أحمد آباد) ثمّ (أنوشاباد) وكانوا من النواصب، ثمّ وصل إلى (آران) فوصل إلى بستان يعقوب، وكان من الشيعة، فأكرمه وسكن في سرداب لمدّة ثلاث سنوات، ثمّ رأى في عالم الرؤيا أجداده الطاهرين في ليلة من ليالى رمضان، ودعاه النبيّ إلى الجنّة، وفي اليـوم الآخـر تـوفّى وهـو فـي

السجدة، ودفن في السرداب. المتلا بالمالكة المنت أراد أماله مستنبسا المستن

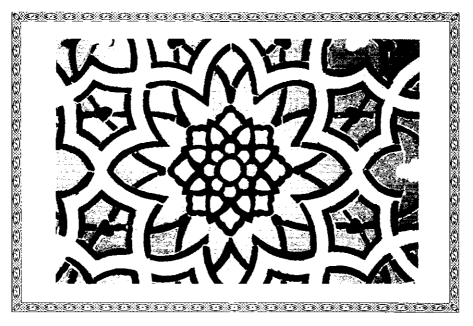
واختلف علماء الأنساب في أولاد أمير المؤمنين ومدفنهم، وإليك بـعض الأقوال:

١ \_ الإمام الحسن المجتبي، في البقيع. ٢ \_ الإمام الحسين سيّد الشهداء، في كربلاء. ٣ ـ أبو الفضل العبّاس، في كربلاء. ٤ ـ جعفر بن على الشهيد، بكربلاء. ٥ ـ عثمان بن على الشهيد، بكربلاء. ٦ - أبو بكر بن على محمّد الأصغر أو عبد الله الأكبر ، أمّه ليلي بنت مسعود . ٧ ـ عون بن على، في خراسان، أُمَّه أسماء. ٨\_محمّد هلال بن على، في آران. ٩ \_محمّد الحنفيّة، في البقيع أو بلخ، أُمّه خولة الحنفيّة. ۱۰ \_ عقيل بن على ، في دزفول . ۱۱ ـ إبراهيم بن على، في دزفول. ١٢ ـ زيد بن على، في اليمن. ١٣ - سالم بن على، في اليمن . ١٤ ـ سهل بن علي، في توابع قم.



أولاد أمير المؤمنين من غير الحسنين 💥 💠 ۲۱

مدفن جمعٍ من السادة العُمرية من أحفاد عمر الأطرف ابن أمير المؤمنين عليه . دُفن في البقعة أوّلاً السيّدة صفوراء، ثمّ عمّها السيّد محمّد بن عبد الله بــن عمر بن أمير المؤمنين عليّ عليه . كان من السادة الأجلّاء. ويرجع بناء القبّة إلى سنة ٣٧٨ هجرية. يقع في خاك فرج، من المقابر الكبيرة والمعروفة بقم.



۲۲ ..... النجوم المتناثرة

السيّد علي بن السيّد إبراهـيم بـن السبيّد جـعفر بـن السـيّد عـبّاس بـن أمير المؤمنين للﷺ .

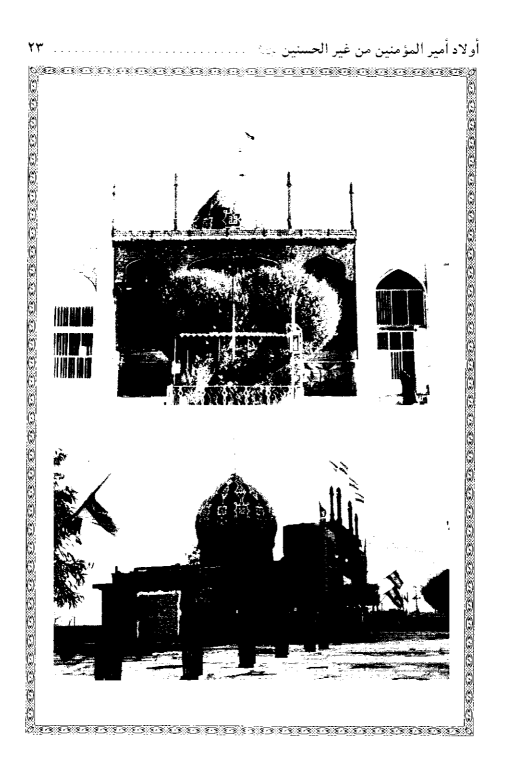
قيل : من أحفاد أبي الفضل العبّاس ، والظاهر حذف بعض النسب بين السيّد جعفر وأبي الفضل العبّاس ، وربما يكون النسب الشريف هكذا : عليّ بن إبراهيم ابن أبي جعفر حسن بن عبيد الله بن أبي الفضل العبّاس<sup>(۱)</sup>.

كان السيّد علي من السادة الأجلّاء والأسخياء، اشتهر بالفضل والجلالة أعقب تسعة عشر ولداً، منهم : عبيد الله بن علي، وكان سيّداً فاضلاً وشجاعاً بورع وتقوى صاحب كتاب (الجعفريات) في الفقه الشيعي توفّي سنة ٣١٢ هـق.

قبّة جميلة، ورواق بديع، وضريح مذهّب مفضّض، وصحن مشجّر يـلوح منه قبور المؤمنين والمؤمنات.

ويرجع بناء المرقد الأخير إلى سنة ١٣٧٤ والقبر إلى عصر فتحعلي شاه.

(۱) گنجينه ۲ : ٦٣٦.

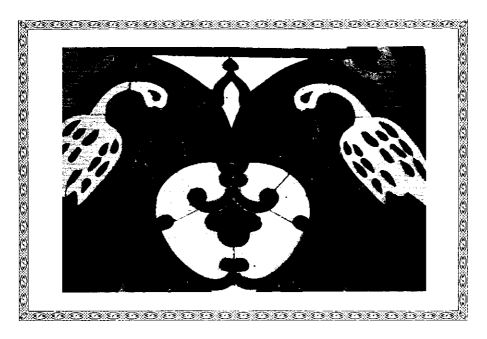


٢٤ ..... النجوم المتناثرة

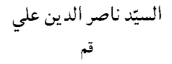
السيّد عون بن على قم \_ ىجگان

السيّد عون بن علي، يقال : إنّه من أولاد أمير المؤمنين بلا فصل، والظاهر من أحفاده . يرجع تجديد البناء إلى عصر الصفويّة بأمر شاه طهماسب سنة ٩٦٢ ه ق.

يرجع تجديد البناء إلى عصر الصفوية بالمرساة طهماسب سنة ١٢٢ هالى. وينسب له روضة أخرى في تبريز، كما له مزار آخر في العراق في طريق النجف الأشرف من بغداد، وإنّه من شهداء كربلاء حيث جرح في واقعة الطف، فأتى به الفرس إلى الموضع الذي هو فيه، فسقط عن الفرس واستشهد، والله العالم.

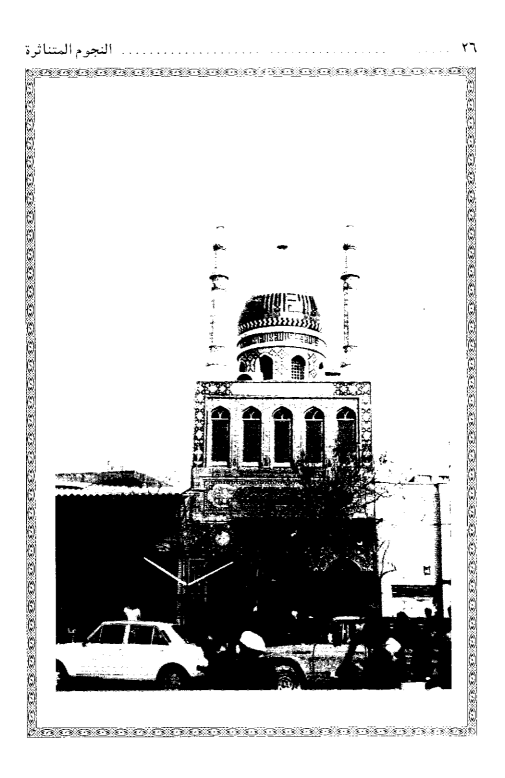


## أولاد الإمام الحسن المجتبي 🖑



السيّد ناصر الدين علي بن مهدي بن محمّد بن حسين بن زيد بن محمّد بن أحمد أحمد بن جعفر بن محمّد بن عبد الرحمن بن محمّد البطحائي بن قاسم بن حسن بن زيد بن الإمام الحسن المجتبي عليَّلاٍ .

بقرب جسر علي خاني، وأمام باب مسجد الإمام الحسن العسكري وبقرب سوق قم، مرقد صغير فيه شبّاك مذهّب فضّي، في وسطه قبر من المرمر. كان السيّد الجليل يعيش أواخر القرن الثامن وأوائل القرن التاسع.

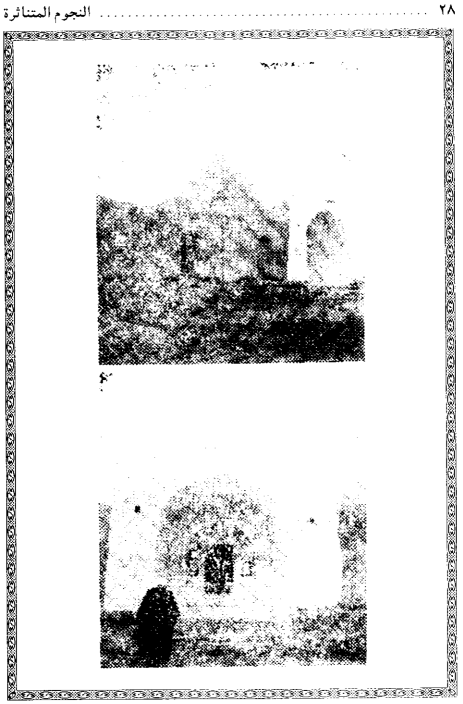


## أولاد الإمام السجّاد ﷺ

السيّد إبراهيم والسيّد أبو طالب، من أحفاد الإمام السجّاد عليَّلاً . يقع المرقد الشريف في قرية (دستجرد) فوق قرية (مِيَم) ـ بكسر الميم وفتح الياء ـ.

يرجع سبك البناء إلى ما قبل الصفوية، وأضيف على البناء أبنية سنة ١٠٧٤ هـ ما على المرقد قبّة تحتها ضريح، وحول الحرم أروقة في صحن جميل<sup>(۱۱)</sup>.

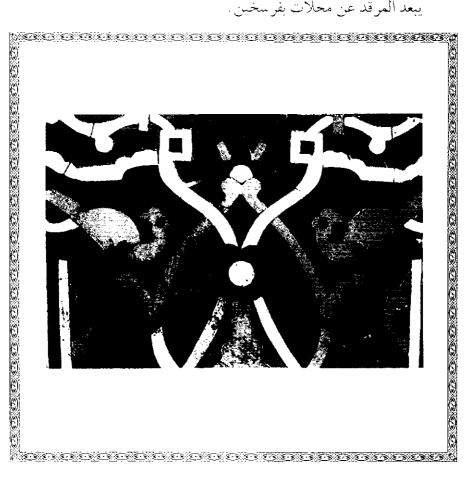
(۱) گنجینه ۲ : ۲۵۲.



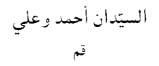
|    |       |  |      |  |         |          | ¢.    |
|----|-------|--|------|--|---------|----------|-------|
| 49 | ••••• |  | <br> |  | السجّاد | . الإمام | اولاد |

أخب السيّد إسماعيل وسيّد صغرين الإماء السجّاد الحسر حفا ì 2 د مہ ا يانيلۇ . علىيە

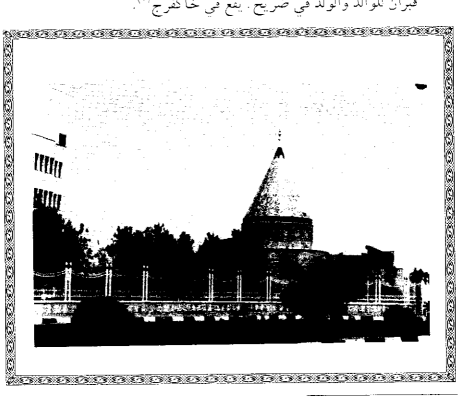
يبعد المرقد عن محلّات بفر سخين.







السيّد أبو الحسين أحمد بن أبي الخير محمّد بن علي بن عمر بــن حســن الأفطس بن علي الأصغر بن الإمام زين العابدين. وولده علي الملقّب بــ(الحارث). قبران للوالد والولد في ضريح. يقع في خاكفرج<sup>(١)</sup>.

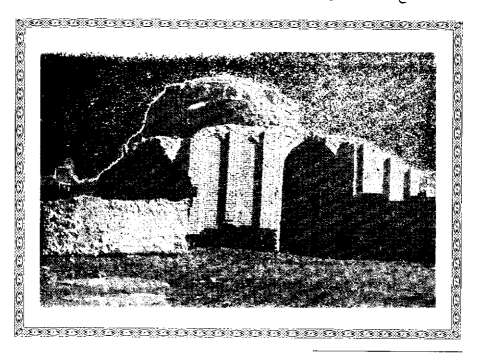


(۱) گنجینه آثار قم ۲ : ۲۸۱.

|    |      |      |            |          |      | ۲ |
|----|------|------|------------|----------|------|---|
| 31 | <br> | <br> | :l.        | ماد السع | VIV. | 1 |
|    |      | <br> | - <u>-</u> |          |      | " |

السيّد أحمد أبو العبّاس

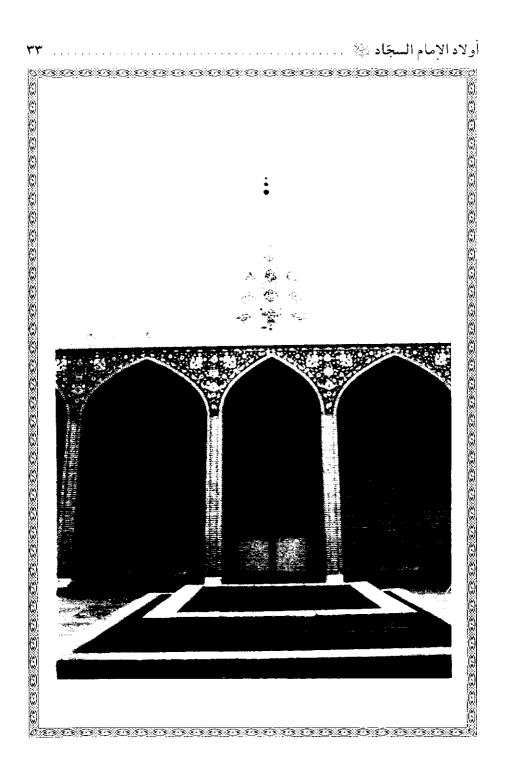
السيّد أبو العبّاس أحمد، من أحفاد الإمام السجّاد عليّ بن الحسين للمُنكِ . خرج على المقتدر العبّاسي سنة ٢١٤، وهجم على (فاتق) والي العبّاسيين في (ري) وغلبه في النهار، وفي الليل غار عليه فاتق وقتل جمع من أصحابه، ففرّ أبو العبّاس إلى (تفرش) ثمّ إلى (قم)، وكان مصاحباً لعليّ بن بابو به الصدوق عليه الرحمة، وتوفّي في عهد ركن الدولة يرجع بناء قبّته إلى القرن الثامن أن.



گنجینه آثار قم ۲: ۲۹۱.

السيّد أبو عبد الله حسين، والسيّد أبو محمّد حسن، والسيّد أبو علي محمّد، والسيّد أبو طالب محسن. وأبو عبد الله حسين هو الوالد، وثلاثة من أولاده. وأبو عبد الله حسين بن السيّد علي بن عمر بن حسن الأفطس بـن عـلي الأصغر بن الإمام زين العابدين عليَّلاً . وأبو عبد الله الحسين هو والد السيّدين الجليلين طيّب وطاهر، وقد هاجر من إصفهان إلى قم ثمّ إلى آوة، ثمّ إلى قم مرّةً أخرى ودُفن فيها<sup>(۱)</sup>.

(۱) گنجینه ۲ : ۵۹۱ .





... النجوم المتناثرة

أولاد الامام السجّاد 🖄 30 . . . . . . . . . .

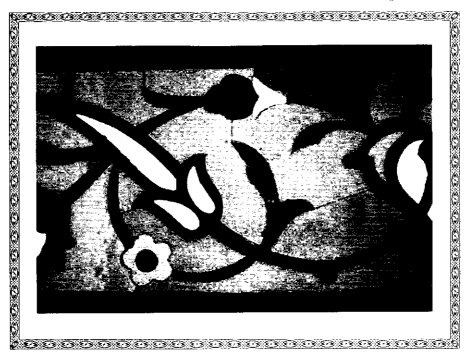
السيّدة حليمة والسيّدة ستّية من أحفاد الإمام السجّاد عَثْنُ . بقرب من بقعة السيّدين الجليدين ابراهيم وأبي طالب في قرية (دستجرد). 



السيّد جعفر قم

السيَّد جعفر بن السيَّد موسى بن السيَّد جعفر بن السيَّد محمَّد بن الإمام عليَّ ابن الحسين عي<u>نا</u>ك

على قبره الشريف ضريح مذهّب مفضّض، عليه أشعار في مدح أهل البيت وسورة الإنسان و سماء الله، ومزاره تحت قـبّة تـضمّها مـئذنتان، وله رواقـان للرجال والنساء، وصحن كبير فيه الأشجار والورود. يقع في نهاية شارع (شاه إبراهيم).



|     |                                         |              | ÷           |
|-----|-----------------------------------------|--------------|-------------|
| ۳۷. | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ما والسحاد ﷺ | lo Kelk     |
|     |                                         |              | , . <b></b> |

بقعة قديمة فيها شبّاك فضّي يضمّ قبرين بجوار مقبرة السيّد هادي والسيّد مهدى.

والقبران للسيّد جعفر والسيّدة سكينة. والظاهر أنّهما من أبناء السيّد ناصر من أحفاد الإمام السجّاد ﷺ .

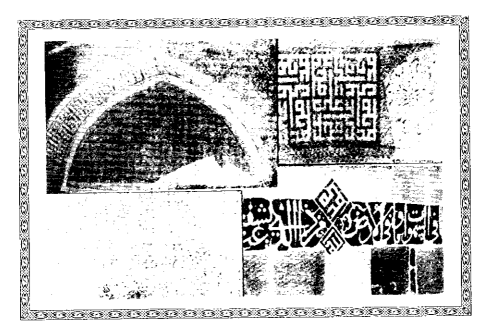


الستدار بد قم

السيّد زيد بن علي بن علي الأكبر بن محمّد السليق بن عبيد الله بن محمّد بن الحسن بن الحسين الأصغر بن الإمام السجّاد عليُّ .

يقع المرقد الشريف في الضلع الغربي من صحن السيّد منوسى المبرقع وبجواره مسجد، ولوالده مرقد في طهران في سوق تجريش يزوره الناس.

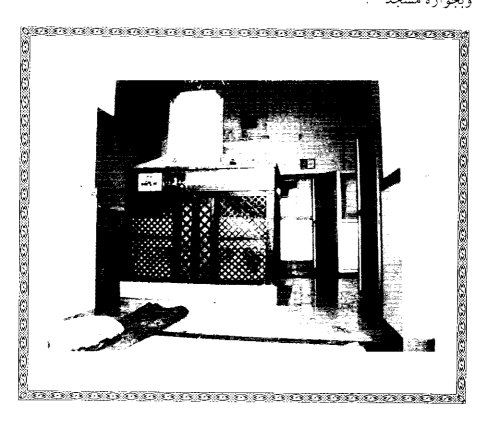
يرجع سبك البناء إلى القرن التاسع والعاشر، وربما البقعة في القرن السابع والإيوان في القرن التاسع، والقبّة في القرن العاشر. كـتيبة تـاريخ البـناء ٨٤٧. وجدّد البناء سنة ٩٧٩.



|    |                                         |                |                | €.         |
|----|-----------------------------------------|----------------|----------------|------------|
| 84 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | N. 15          | 11 1 NI N      | 1 1        |
|    |                                         | <br>-್ಷ- ಎಲ್ಲ್ | د دالا مام الس | ا و ک      |
|    |                                         | - •            |                | - <b>-</b> |

السيّد زيد قہ

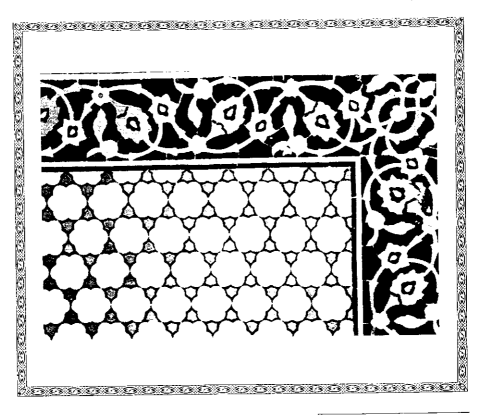
السيّد زيد من أحفاد الإمام السجّاد ﷺ من السادة الأجلّاء. في زقاق مسجد (ينج علي) ـ شارع چهار مردان، مرقد انسيّد الجليل، وبجواره مسجد<sup>(۱)</sup>.



(۱) گنجينه ۲ : ۵۷٤.

## السيّد سليمان قبور السادة السجّاديّة \_ قم

في بوّابة قرية ( آوه ) قبور للسادة الأجلاء من أحفاد الإمام السجّاد عليَّلاً ، وهم : السيّد سليمان ، والسيّد حسين ، والسيّد رحيم ، والسيّد حـميد الأب مـع الأولاد مع أمّهم عبدة بنت داود بن أمامة بن سهل بن حنيف<sup>(۱)</sup>.

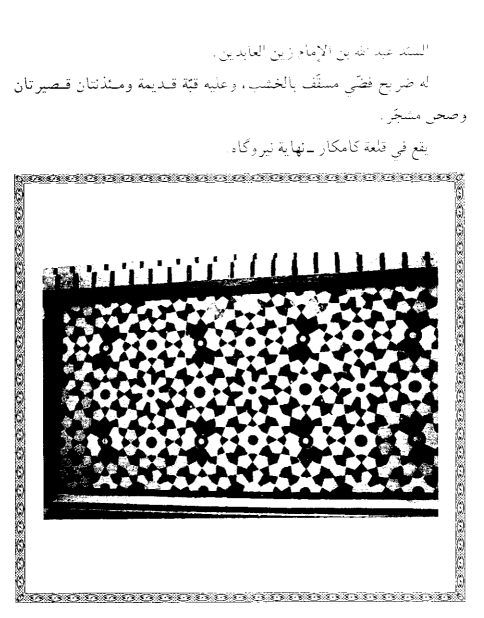


(۱) گنجینه ۲ . ۱۰۰

|   |    |      |                        |              | ÷          |
|---|----|------|------------------------|--------------|------------|
| ٤ | ۱. | <br> | <br>۰۰۰۰۰ <del>۱</del> | ام السجّاد ـ | اولاد الإم |

السيّدان طيّب وطاهر من السادة الأجلاء الفيضلاء من أحيفاد الإميام السجّاد عليُّلا . وقيل : من أحفاد الإمام الكاظم عَظْمَ .

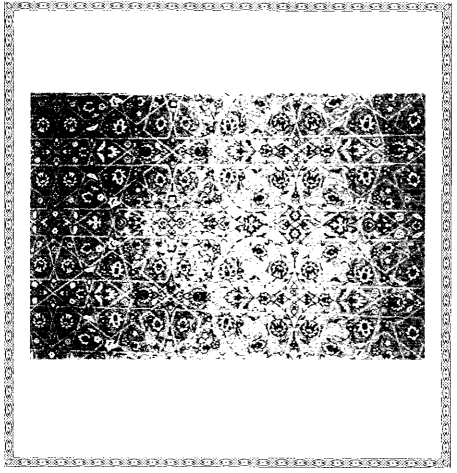




السيّد عبد الله

| ٤٣ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أولاد الإمام السخاد 👙 🗉 |
|----|-----------------------------------------|-------------------------|
|    |                                         |                         |

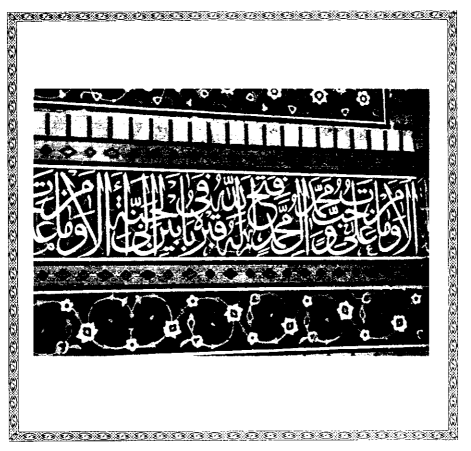
السيّد محسن من أحفاد الإمام السجّاد عَنْيَّةٍ . يقع المرقد الشريف في قرية (قباد بزن) بين (مِيْم) و اكهك.



| النجوم المتناثرة | . 22 |
|------------------|------|
|------------------|------|

السيّد محمّد جمال الدين قم

السيّد جمال الذين أبو المعالي محمّد. يبعد عن قم بـ ( ٤ كيلومترات ) في الجنوب الغربي من قم في طريق أراك. كان السيّد من نقباء السادة في قم وآوه في القرن الثامن .



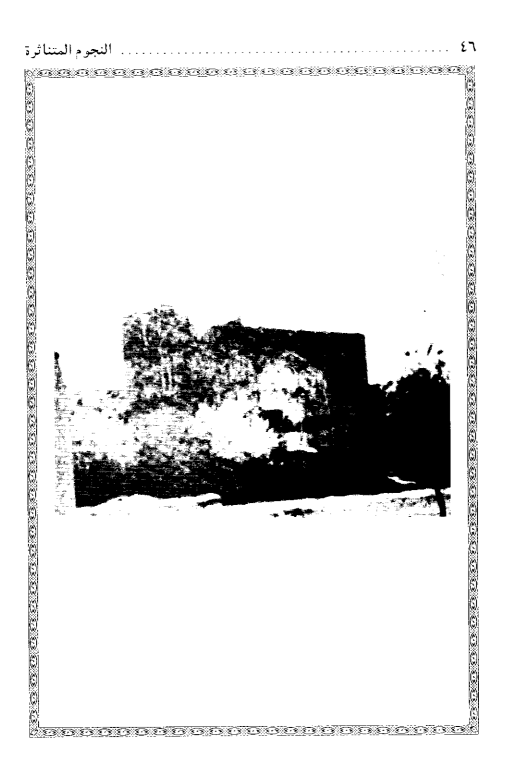
|    | 4                          |
|----|----------------------------|
| ٤٥ | <br>اولاد الامام السحّاد 🎎 |
|    |                            |

السيّد محمّد الأفطسي، إن كان جدّ السادة الأفطسيّة في تفرش كسما هـو المشهور فيكون نسبه كما يلي :

السيّد أبو محمّد حسن بن أبي عبد الله حسين بن علي بن عمر بن حسن الأفطس بن علي الأصغر بن الإمام زين العابدين علي بن الحسين للَّلِلا ، ولكثرة الاستعمال أسقط كلمة (أبو) كما أسقط بعض النسب. وربما يكون محمّد بن أبي الفضيل حسين بن حسن بن حسين بن حسن الأفطس، وكان محدّثاً جليل القدر من أصحاب الإمام العسكري للَيَّلا .

وحسن الأفطس كان يلقّب برمح آل أبي طالب لطول قامته، وكان حامل لواء النفس الزكيّة محمّد بن عبد الله المحض في خروجه على المنصور العبّاسي. المزار من الأبنية القديمة، ويرجع بناء قبّته إلى سنة ٩٥٠، وقسم من صحنه إلى سنة ١٠٥٠<sup>(۱)</sup>.

(۱) گنجينه ۲ : ۱۹٤.



| ٤٧ | أولاد الإمام السجاد 🐳 |
|----|-----------------------|
|----|-----------------------|

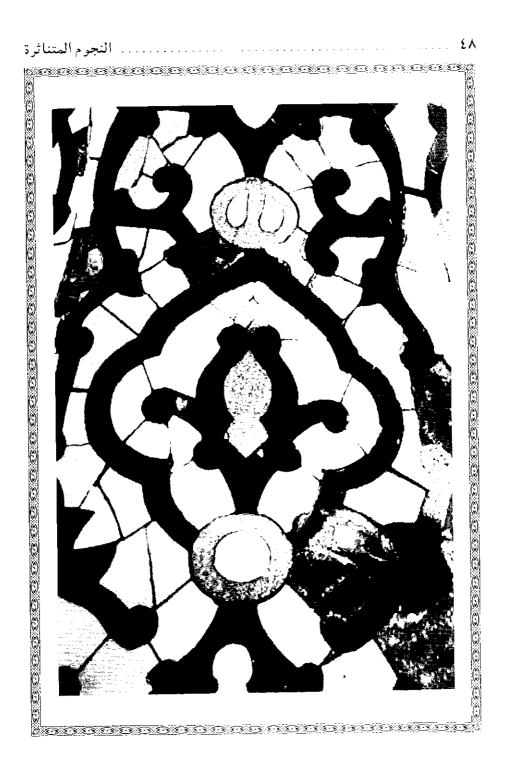
المسجد الجامع قم \_ تفرش

تفرش كانت من توابع قم تحوط بها قرى عديدة تعدّ من المناطق الاصطيافية لعذوبة هوائها ومائها وأشجارها الباسقة.

برز منها رجال في العلم والسياسة، وفيها مسجد ضخم قـديم مـع مـنارة قديمة، وفيها مغارة صعبة الدخول، كان يسكنها جـمع مـن السـادة الأفـطسيّة السجّادية.

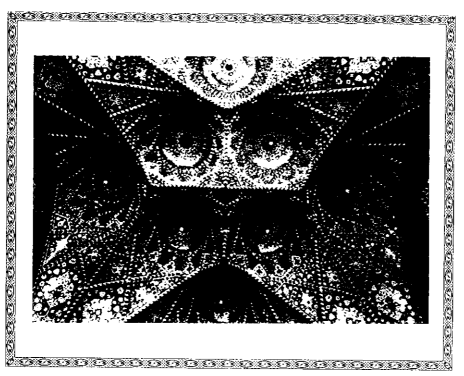
وفي وسط البلدة المسجد الجامع وربما كان مـزاراً أو مـحلاً للـصوفيّة. وبجواره حسينية لإقامة العزاء على سيّد الشهداء للظِّلْخ ومنارة قديمة ``.

(۱) گنجينه ۲ : ۱۵۵.



أولاد الإمام السجّاد 😓 .....

في وسط قرية آوه مقبرة للمؤمنين يتوسّطها مرقد عرف عند الناس بمرقد النبي شهرة، والظاهر هو قبر السيّد الجليل محمّد بن محمّد بن زيد بن علي الأحول ابن محمّد السليق من أحفاد الإمام السجّاد، الذي خرج على المقتدر العبّاسي سنة ٢٩٩، وتوارى في آوه متنكّراً، ولجلالته كان يلبس الثياب البيضاء، وعرف عند الناس بالنبي أو ابن النبيّ.



| النجوم المتناثرة |  | ٥. |
|------------------|--|----|
|------------------|--|----|

السلطان محمد شريف قم

السيَّد أبو الفضل محمَّد شريف بن أبي القاسم علي، المدفون فـي مـقبرة بابلان مع السيّدة فاطمة المعصومة.

أمّه جارية تركيّة، وتوفّي والده وكان عمره أربع سنوات، فترعرع في كنف عمّه الجليل السيّد أبي محمّد علي بن حمزة، وكان وصيّ والده، واشتغل بتحصيل العلوم والمعارف حتّى صار من العلماء الأعلام، وتزوّج بنت أبي الحسن علي بن أحمد الموسوي، فولد له أبو الحسن علي، واشتهر بعلي الزكي لجلالة قدره، وهو جدّ السيّد يحيى المدفون بطهران، وله قبر يزار.

والسيّد الشريف بعد وفاة عمّه سنة ٣٨٥ تولّى نقابة السادة بقم و آوه من قبل فخر الدولة.

وبعد وفاة فخر الدولة تولّى الحكم ولد، مجد الدولة، وكان صغيراً فتصدّت لإدارة البلاد أمّه، وعند بلوغه نازعها في الملك، فهاجرت إلى إصفهان، ثمّ فرّت إلى خوزستان مع غلمانها واستقبلها بدر بن حسنويه والي خوزستان آنـذاك، وجهّزها بجيش فحاربت ولدها سنة ٣٩٩ فغلبته، فسجنته وسجنت وزيره أبو علي حتّى سنة ٤٠٠ توسّط السيّد محمّد شريف وتشفّع للولد فأطلق سراحه وأعيد له الملك، فلقّبه مجد الدولة بالسلطان وفوّض إليه نقابة السادة في العراق.

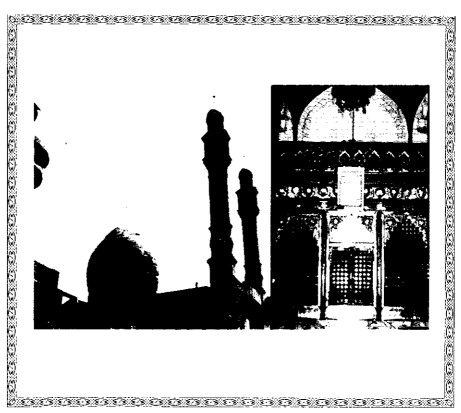
توفّي في ري سنة ٤٢٩ في عصر علاء الدولة، وانــتقل جــثمانه بــتجليل واحترام إلى قم المقدّسة، ودُفن في الموضع المــذكور وعـرفت المـحلّة بــاسمه

| 01 | <br>أولاد الإمام السبخاد 🛬 |
|----|----------------------------|
|    | الشريف .                   |

يرجع بناء المرقد إلى القرن الثامن الهجري، وجدّد البناء تكراراً، وله قـبّة وصحن وأخيراً ضريح مذهّب مفضّض، وبني بجوار المرقد حسينية لإقامة العزاء والمراسم الدينية وضيافة المؤمنين.

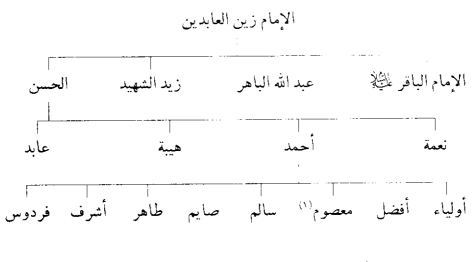
قال سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد المرعشي النجفي تبَّرُّ : إنّ السلطان محمّد شريف هو ثاني شخصيّة بارزة في العلم والفضل والمنزلة والرفعة والجلالة بعد السيّدة معصومة تليَّهَا .

يقع في وسط شارع چهار مردان.



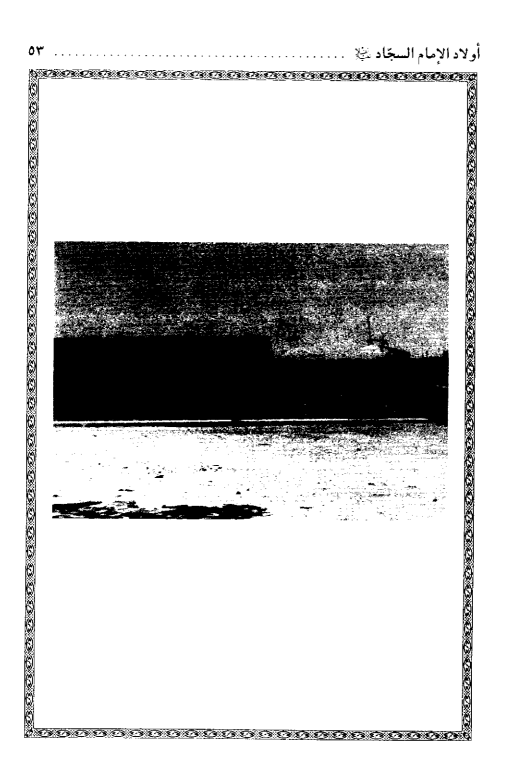
السيّد معصوم قم

السيّد معصوم بن السيّد أحـمد بـن السـيّد حسـن بـن الإمـام عـليّ بـن الحسين عليكيّلا . وإليك نسبه الشريف :



يقع في محلَّة (نيروگاه).

(١) كنز الأنساب . من تأليفات القرن الثالث الهجري .



السيّد محمود والسيّد سليمان والسيّدة زينب من أحفاد الإمام السـجّاد المُثْلُا .

يقع مرقدهم الشريف في قرية (صَرْم) من قرى (قهستان) تبعد عـن قـم (٢٦ كم) في الجنوب الشرقي. وصرم كانت معسكراً لجيوش بعض شاهات إيران.

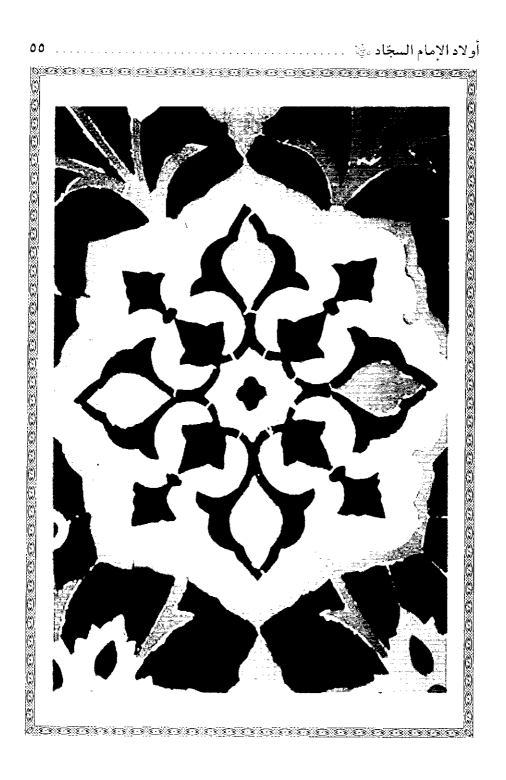
وفي القرية مزار للسلطان محمود بن السيّد محمّد بن زيد بن علي الأكبر ابن محمّد السليق بن عبيد الله بن محمّد بن الحسن بن حسين الأصغر بن الإمام زين العابدين للشِّلا .

وفي مقبرته قبر سليمان، والسيّدة زينب ربما هي زوجة سلطان محمود. وسليمان ولدهما<sup>(۱)</sup>.

ثار السلطان محمود بعد أن احتفَّ به جمع من المؤمنين ضد الخليفة العباسي الواثق بالله سنة ٢٩٨، وتسلّط على خوزستان، إلاّ أنّه فرّ منها إلى قسم وعاش في القرية خوفاً على نفسه، وأخفى نسبه، فتزوّج بالسيّدة زينب الموسوي وصار منها السيّد سليمان، وجدّه السيّد زيد المدفون بجوار (چهل اختران).

وفي القرية (صرم) مسجد قديم تاريخي يرجع بناؤه إلى سنة ١٠٦٢ هق.

(۱) کنجيند ۲ : ۵۸۵.

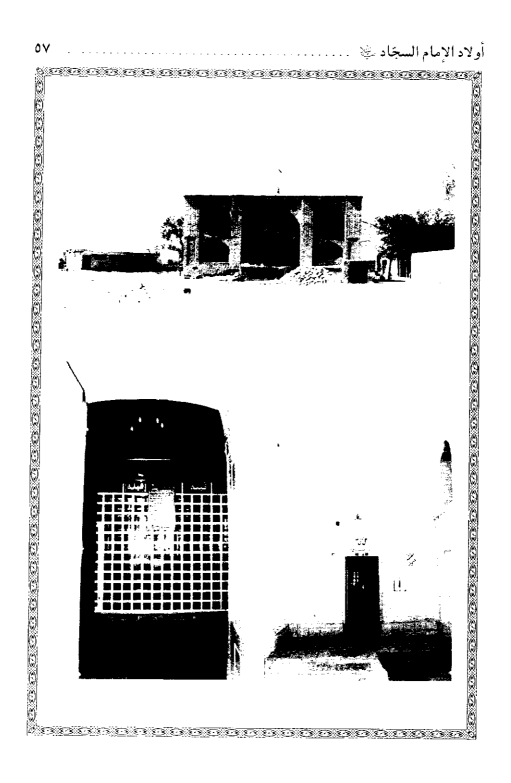


٥٦ ..... النجوم المتناثرة

بقعة قديمة فيها شبّاك فضّي قديم، ليكون ضريحاً لقبور ثلاثة : السيّد هادي والسيّد مهدي والسيّد ناصر من أحفاد الإمام زين العابدين عليَّلاٍ .

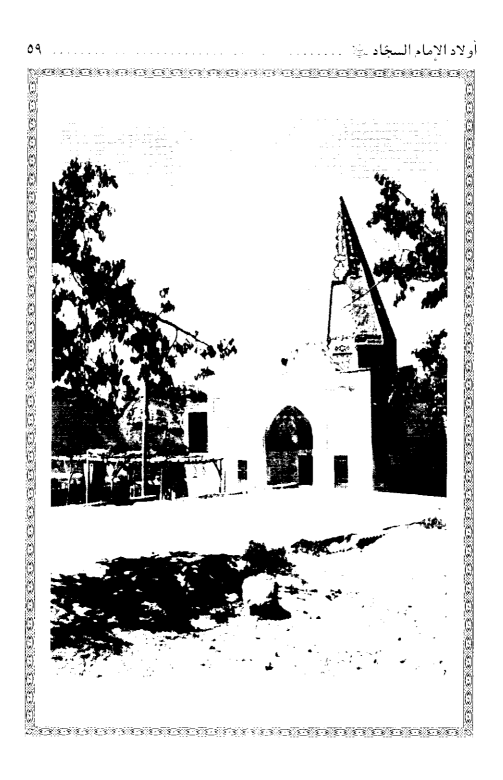
وذكر نسب ناصر الدين كما يلي : ناصر الدين بن محمّد بـن أحـمد بـن أبي القاسم بن حمزة بن علي بن عبد الله بن إسماعيل بن محمّد بن عبد الله الباهر ابن الإمام زين العابدين عليَّلاٍ .

والظاهر أنّ هادي ومهدي من أولاد السيّد ناصر. بنيت البقعة من قبل حسام السلطنة سنة ١٢٩٩ هجرية. يقع في قرية گرگاب بجوار مسجد جمكران، يبعد عن قم بـ(٦كم).



| النجوم المتناثرة | <br>٥٨ |
|------------------|--------|
|                  |        |

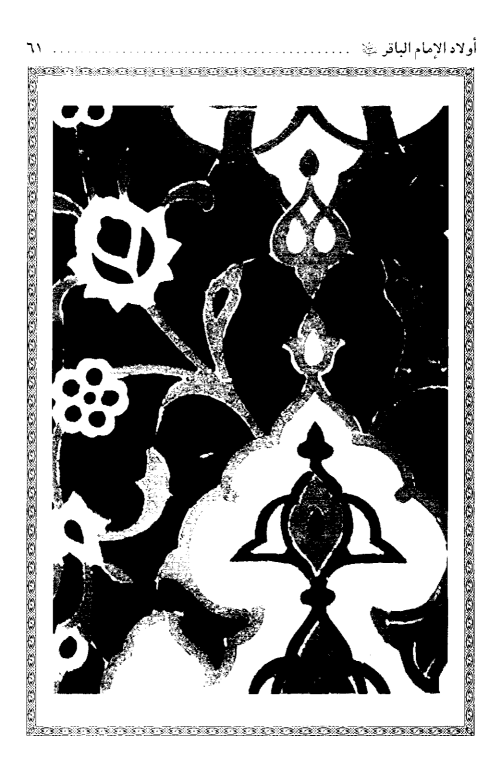
يقال : السيّدة شهربانو أخت السيّد هادي، وبقيّة النساء زوجاته. ويقال : استشهد السيّد على يد الكفّار .



## أولاد الإمام الباقر محمّد بن علي ﷺ

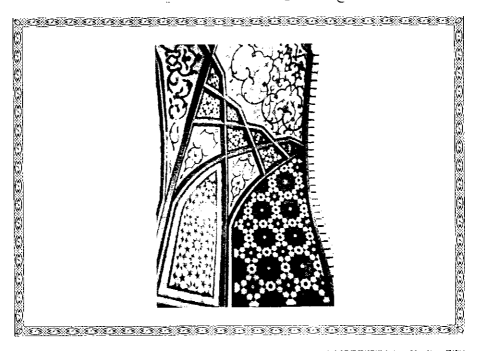
السيّد إبراهيم بن الإمام الباقر عَنْ وولده السيّد عبّاس. قيل في قدومه إلى قم من المدينة المنوّرة : في عصر هارون العبّاسي هاجر مع ولده عبّاس وجمع من السادة العقيليّة والهاشميّة والحسنيّة والطباطبائيّة مع الحشم والخدم والغلمان يبلغ عددهم أربعة آلاف نفر، وعند وصولهم إلى قم منع واليها يعقوب بن محمّد بن حسن بن أبي بكر، المنصوب من قبل الخليفة العبّاسي من دخولهم، فعرج السيّد مع أصحابه إلى الجبال، وجهّز يعقوب جيشاً وحاربهم وقتلهم، ثمّ دفنهم الشيخ خلف في سرداب ودفن السيّد وولده عبّاس في هده البقعة.

يقع بقرب قرية ( بيدكان ) ( بيرقان ) من قرى قم المقدّسة.



السلطان حسين آر دهان \_ کاشان

السيّد حسين، قيل : ابن الإمام الباقر ﷺ ، إلّا أنّه لم يذكر في الأنساب بهذا الاسم من ولده، فقيل : من أحفاد الإمام السجّاد عليّة ، والله العالم. يبعد عن السلطان علي بـ (ألف متر تقريباً) وبجواره عين ماء، وهو الذي يغسل فيه البساط كلّ عام ويخرج في مراسم خاصّة بجماهير غفيرة ومواكب حاشدة، والمرقد يرجع بناؤه إلى القرن الثامن الهجري".



السيّد سلطان علي بن الإمام محمّد الباقر عليَّلا . كان من الأجلّاء الأفاضل، اختلف النسّابة في موضع دفـنه، فـقيل : فـي جعفريّة بغداد، وقيل : في أردهال .

أردهال كانت من إصفهان وتبعت قم ثمّ التحقت بكماشان، وأخميراً من ملحقات محلّات.

ورد مدحها في الروايات : «نـعم المـوضع الأردهـال»، «عـليكم بـقم وحواليها والأردهال».

بنت السلطان علي فاطمة تزوّجها الإمام الكاظم علَيَّْلام ، وقيل : السيّد أحمد ابن علي في إصفهان ولده، وقيل : لم يعقّب إلّا بنت وهي فاطمة.

قيل : لقد التقى جمع من حجّاج قم وأردهال بالإمام الباقر للَّيْلَةِ فطلبوا منه أن يبعث إليهم من ولده لإرشاد الناس ، فأرسل معهم علي الطاهر ، فالتفّ الناس حوله في كاشان وأردهال ، وبعد قيام أبي مسلم الخراساني ضدّ الأمويّين ، ثمّ قتله من قبل العبّاسيين ، والتسلّط على الحكم من قبل المنصور العبّاسي ، أمر جلاوزته بقمع السادة العلويّة في البلاد ، فوالي إصفهان آنذاك غار على السيّد السلطان فطلب النجدة من الناس في (نشلج ) و (فين كاشان ) إلا أنّه لم يتوقّف بذلك ، ففرّ صوب قم ، وفي الطريق أراد الوضوء والصلاة وكان الأعداء في رصده فأرسل قائد الظلم والجور نساء عاريات أمامه ، وهو في الصلاة فسجد ، ولم يرفع رأسه

| النجوم المتناثرة |  | ٦٤ |
|------------------|--|----|
|------------------|--|----|

الشريف، فهجموا عليه وقتلوه بالخناجر والسيوف، ثمّ قتلوا أصحابه، ووضعوا الجثث وذهبوا، فاجتمع الناس من حواليها وأقاموا العزاء عليهم، ثمّ حملوا جسد السلطان علي في فرش (قاليچه) إلى موضع دفنه، ثمّ دفنوا أصحابه معه، ثمّ غسلوا الفرش في عين، ووضعوا على قبره، وصار من السنّة في كلّ سنة يغسل فرش مع قراءة خطبة ولعن على أعداء أهل البيت عليميًا . وعرفت هذه المراسم بـ(قاليشوئي) أي غسل الفرش (البساط أو السجّادة).

يرجع بناء المرقد إلى القرن السادس في عصر مجد الدين سنة ٥٣٥، ثـمّ جدّد لعدّة مرّات، وأُضيف عليه أروقة وصحون (صحن سردار وصحن عـتيق وصحن القميين)، لا سيّما كان محطَّ أنظار شاهات وملوك إيران<sup>(١)</sup>.

وفي الصحن العتيق رواق (صفة الصفا) كان مأوى للصوفية، وتحته سرداب دخله سيّدنا الأستاذ السيّد النجفي المرعشي سنة ١٣٤١ هش فوجد أكثر من مائة تابوت والأجساد فيها مع ملابسها بادية، كان السيّد يعتقد أنّها أجساد أصحاب السلطان علي الذين قتلوا معه ودفنوا بملابسهم هنا<sup>(٢)</sup>، وقيل غير ذلك، والله العالم.

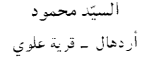
يقول سيّدنا الأستاذ آية الله المرعشي النـجفي تتَبَرُّ فـي كـتابه (مـزارات العلويّين)، الصفحة ٢٧: «وبها في جوار قبر علي بن الباقر عليَّلا قبور جماعة من العلويّين، منهم إسماعيل بن إسحاق بن الكاظم عليَّلا ، ومنهم حكيمة خاتون هي اُمَّ عبد الله وزوجة إسماعيل المذكور، ومنهم عبد الله وعبد الوهاب، ومنهم قاسم

- (۱) گنجیند ۲ : ۵۰.
- (۲) کنجینه ۲ . ۷۷.

| ٦٥             | لاد الإمام الباقر 💐                                                   | أو                   |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------|
| فيها           | ن إسماعيل المذكور، هكذا رأيت في ورقة تاريخها (١٢٥٧ هـ) وقد ذكر        | أبو                  |
| <del>ب ن</del> | بفيّة شهادة علي بن الباقر وهؤلاء من المدفونين هناك الأمير كمال الديمن | ک                    |
| Ū              | أمير شمس الدين وينتهي نسبه إلى (علي) المذكور». انتهى ال               | Ϋ́Ι                  |
| خطَ            | وفي المشهد مكتبة عامّة تحتوي على كتب خطّية منها قرآن نفيس بـ          |                      |
|                | رويش علي الدامغاني سنة ٨٤٨ هـق.                                       | در                   |
|                |                                                                       |                      |
|                |                                                                       |                      |
| 0              |                                                                       |                      |
|                |                                                                       | 2007                 |
| Č)             |                                                                       | N. 10 N              |
| Ő              |                                                                       |                      |
| 0              |                                                                       |                      |
| 0              |                                                                       |                      |
|                |                                                                       | Coxes and the second |
| Ő              |                                                                       | With the second      |
|                |                                                                       |                      |
|                |                                                                       | うちょう                 |
|                |                                                                       |                      |
| ØC             |                                                                       | 1                    |

ستاركان فروزان، بقلم علي تشكر ى : ٧٦.

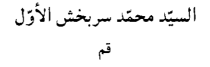
٦٦ ..... النجوم المتناثرة



السيّد السلطان محمود العلوي، من أحفاد الإمام الباقر عليُّلاً ، وربما ابس عبد الله الأفطح ابن الإمام الباقر عليَّلاً . يبعد عن أردهال بـ ( ٥ كيلومترات ) ، قرية أحدثها السـادة العـلويين فـي القرن الرابع . جدّد بناء المرقد في عصر شاه طهماسب سنة ٩٥٢ ه.ق.



## أولاد الإمام الصادق جعفر بن محمّد 👑



السيّد محمّد عزيزي المعروف بــ(السيّد سربخش) بن عبد الله عزيز بــن السيّد حسين بن السيّد علي بن السيّد محمّد الديباج بن الإمام الصادق للظِّلا ، أمّه السيّدة فاطمة أخت السيّد أحمد بن قاسم.

كان سيّداً شجاعاً وقوراً فاضلاً، قصد العتبات المقدّسة في العراق مع قافلة ودافع عنها وقاتل قطّاع الطريق، فقُتل وقُطع رأسه الشريف، فنقل إلى قم ودُفن في بيته ثمّ بعد أيّام دُفن رأسه بجوار جسده. وعند إحداث شارع آذر اُزيلت البقعة<sup>(١)</sup>.

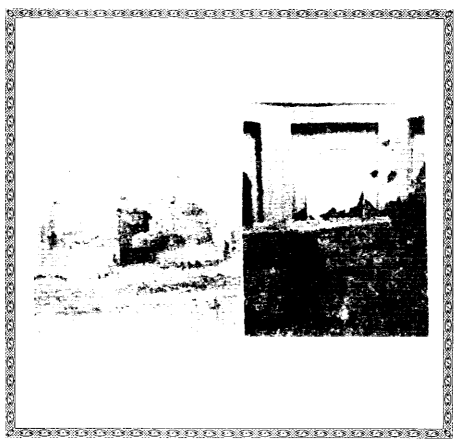
(۱) گنجينه آثار قم ۲ : ۳۹۱.



|    |        |    |        |        | ÷     |   |
|----|--------|----|--------|--------|-------|---|
| ٦٩ | ······ | 1. | الصادق | الإمام | اولاد | j |

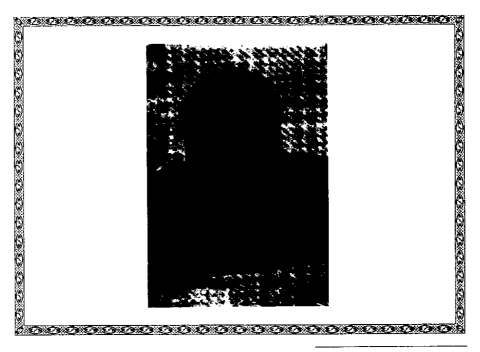
السيّد جمال الدين محمّد بن جعفر بن حسين بن علي بن محمّد الديباج بن الإمام الصادق عُنْثِلًا .

في طريق كاشان في (لنگرود ) بعد ثلاث فراسخ من قم.



.... النجوم المتناثرة

السيّد أبو يعلى مهدي بن محمّد بن حسين بن علي بن حسين بن عـيسى الرومي بن محمّد بن علي العريضي بن الإمام الصادق للتّلة . وقيل : يرجع القبر إلى رجل عارف اشتهر عند الناس بأبي العلاء . الظاهر من سبك البناء أنّه يرجع إلى القرن الثامن ، ويحتوي على قبّة ومرقد وضريح وأربع أروقة وصحن مشجّر <sup>(۱)</sup>.



(۱) گنجينه ۲ : ۱۷۷.

أولاد الإمام الصادق 👙 ..... ٧١

السيّد أبو الحسين أحمد، والسيّدة فاطمة بنت قاسم بن السيّد أحـمد بـن السيّد علي العريضي بن الإمام الصادق لليُّلاِ .

يرجع بناء قبرهما الشريف إلى سنة ٧٨٠ هـ وقيل ( ٦٨٠ هـ ق)، وجدّد بناؤه لعدّة مرّات.

والسيّدة فاطمة زوجة السيّد عبد الله بن السيّد عزيز (سيّد سربخش) بن السيّد حسين بن السيّد علي بن السيّد محمّد الديباج بن الإمام الصادق عليَّلاً . والسيّد أحمد كان من الأتقياء الصلحاء، كان في آخر عمره الشريف مقعداً وابتلي بالرمد فصار بصيراً، هاجر مع أخته السيّدة فاطمة من المدينة المنوّرة واستوطن قم، واشتغل بالعبادة حتّى توفّي في الثلث الأوّل من القرن الثالث الهجري. يقع في آخر شارع سميّة بعد شارع دورشهر.



|    |                                         | \$                         |
|----|-----------------------------------------|----------------------------|
| ٧٣ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                            |
|    |                                         | او د داد مام الصادق عنهِ ا |
|    |                                         |                            |

السيّد إسماعيل وولده السيّد حمزة من أحفاد علي بن جعفر الصادق عليَّلاً . والسيّد محمّد من أحفاد الإمام الكاظم عليَّلا .

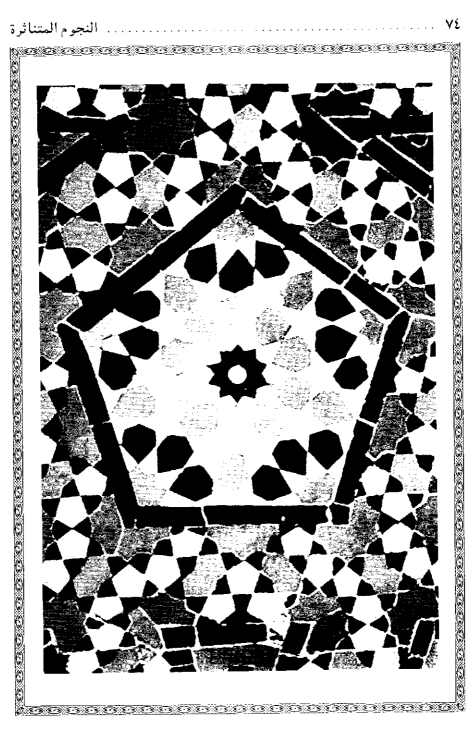
ونسب السيّد إسماعيل كما يلي : السيّد إسماعيل بن السيّد محمّد الفقيه المدفون في بقعة علي العريضي بن الإمام جعفر الصادق لليُّلا .

ومن هذه الأسرة الشريفة أوّل من هاجر من المدينة إلى قم هو السيّد محمّد الفقيه، والسيّد أبو محمّد إسماعيل هو نقيب السادة بقم آنذاك، وكان في الصيف يتوطّن بيدقان للزراعة والعمارة، وهو جدّ السادة في (أبرقوه) يزد.

والبقعة من أبنية عصر هولاكو خان أمير المغول في القرن السابع الهجري، وجدَّد بناؤها سنة ٩٢٠ في عهد سلطنة شاه إسماعيل، وفي سنة ١٢١٤ في عهد سلطنة فتحعلي شاه<sup>(١)</sup>.

يقع في قرية (بيدقان) أو (بيرقان).

(۱) گنجينه آثار قم ۲ : ۲۹۸.



أولاد الإمام الصادق 🚓 ..... ٧٥

السيّد أبو المعالي إسماعيل بن عبد الله بن حسين بن محمّد بن حسين بن أحمد بن محمّد العزيزي بن حسين بن محمّد الأطروش بن علي بن حسين بـن علي بن محمّد الديباج بن الإمام الصادق عليُّ .

كان من العلماء الأفاضل، ونال وسام نقيب النقباء ـوهو مقام عظيم فـي الدولة وفي المجتمع ـ من قبل السلطان محمّد خوارزم شاه حتّى سنة ٦١٧.

وكان السيّد في نيشابور دار الملك، وفي هجمة المغول وفرار السلطان محمّد الخوارزمي هجر مع عائلته إلى قم المقدّسة عملاً بالحديث الشريف : «إذا عمّت الفتن في البلاد فعليكم بقم وحواليها »، واشتغل بالعبادة، وبعد حركة المغول وقتل أهل ري، وقصدهم همدان بسعاية الوشاة، وأنّ أهل قم من الرافضيّة، وقتلهم يستوجب الأجر والثواب، غار المغول على قم وضواحيها، وسفكوا الدماء البريئة وهتكوا الأعراض، ونهبوا الأموال، وخرّبوا المدارس والمساجد، ومن الشهداء الأشراف النقيبان السيّد جعفر الموسوي وهذا السيّد الجليل السيّد إسماعيل، وقطعوا رأسه، ثمّ دفن مع جسد، الشريف.

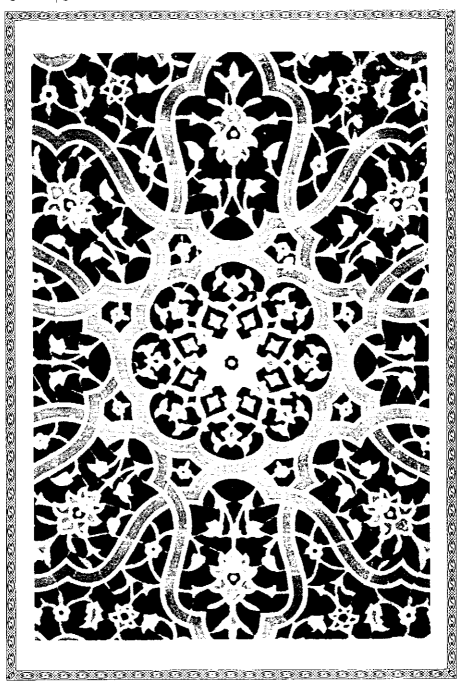
يرجع بناء البقعة إلى سنة ٧٧٤ هـ وجدّد البناء لعدّة مرّات. ومعنى ( سر بخش ) أي إعطاء رأسه هديّة، كنايةً عن فدائه لله سبحانه.



أولاد الإمام الصادق ﷺ .....٧٧

تبعد قرية (خديجة خاتون) عن قم بـ ( ٥ فراسخ) فـي طـريق إصفهان، ويقابلها قرية (خلج آباد)، ويقطعهما نهر، ويرجع تاريخهما إلى القرن الخامس الهجري سنة ( ٤٢٠)، سكنها قبيلة خلج بعد هجرتهم من الهند إلى إيران بأمرٍ من السلطان محمود سبكتكين.

قيل : السيّدة خديجة من أحفاد عليّ بن الحسن العلوي العريضي من أبناء الإمام الصادق للتَّلَّا ، إلّا أنّه اشتهر على ألسنة الناس كما وجد على كتيبة قديمة أنّها بنت الإمام الصادق للتَيَّلا وعمّة السيّدة المعصومة بنت الإمام الكاظم للتَيَّلاً <sup>(۱)</sup>.



٧٨

أولاد الإمام الصادق 👙 .....

السيّد عبد الله محلّات \_ قم

السيّد عبد الله والسيّد علي الأكبر من أحفاد حسين الرقّي بن أحمد بن علي ابن الإمام الصادق على لا له . وربما الصحيح : أبو عبد الله حسين الجذوعي بن أحمد بن حسين الرقّي ، والآخر علي الأصمّ ولده ، والمشهور عند الناس قبر واحد لعبد الله ويسمّى بعلي الأكبر أيضاً.

حدّد البناء سنة ١٣٤٣ ه.



السيّد على العريضي والسيّد محمّد قم

السيّد أبو الحسين علي بن الإمام جعفر الصادق للثِّلام، والسيّد أبو جـعفر محمّد العابد بن الإمام الكاظم للثَّلام .

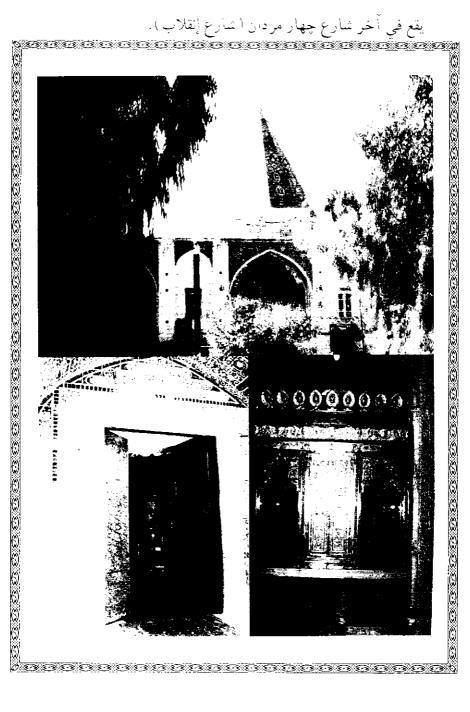
يقع قبرهما الشريف في (درب بهشت)، وورد في الروايات أنّه يفتح ثلاثة أبواب للجنان من قم المقدّسة، وربما إشارة إلى التوحيد والنبوّة والإمامة، فتكون الروايات من الكناية، التي هي أبلغ من التصريح، واشتهر عند القمّيين هذه البقعة بباب الجنّة، وربما باعتبار البناية التي أحدثها على القبر عطاء الملك سنة (٧٠٧ هجرية)، وبحسب الحروف الهجائية (بهشت) مادّة التاريخ للبناء (وبهشت يعني الجنّة)، ثمّ اشتهرت البقعة بـ (درب بهشت) أي بـاب الجـنّة، وصـارت مـقبرة للمؤمنين، ثمّ لشهداء الثورة الإسلامية والحرب المفروضة على إيران.

وفي البقعة قبران للسيّد علي بن الإمام جعفر الصادق والسيّد محمّد بن موسى الكاظم عليَّلا . وقيل : الأوّل هو السيّد علي بن الحسن العلوي بن عيسى بن محمّد بن علي بن جعفر العريضي . والثاني هو السيّد محمّد بن موسى بن إسحاق ابن إبراهيم العسكر بن موسى أبي السبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام موسى الكاظم عليَّلا .

ويقال قبر السيّد علي العريضي ابن الإمام الصادق في عريض في المدينة المنوّرة<sup>(1)</sup>.

(۱) گنجينه آثار قم ۲ : ۳۲۲.

| ۸۱ 😵 | أولاد الإمام الصادق س |
|------|-----------------------|
|------|-----------------------|



## أولاد الإمام الكاظم موسى بن جعفر 👑

## السيدة المعصومة فاطمة بنت الكاظم طيتك

من أعاظم أولاد الأئمة ومـفاخرهم سـيّدتنا ومـولاتنا السـيّدة الطـاهرة والمعصومة<sup>(١)</sup>كريمة أهل البيت فاطمة بنت الإمام موسى بن جعفر الكاظم عل<del>ِيَّلِا</del>مُ .

(١) لقد ذكرت العصمة بالتفصيل في مؤلفاتي العقائدية.
 وخلاصة القول : إنَّ أساس العصمة هو العلم والزهد والصبر .
 والعصمة لغةً : (أصل واحد صحيح يدلّ على إمساك ومنع وملازمة ، والمعنى في ذلك
 كلّه واحد ، ومن ذلك العصمة ، أن يعصم الله عبدد من سوء يقع فيه ) ، (المقاييس ٤ : ٣٣١) .
 واصطلاحاً عند المتكلّمين : (قوّة تمنع الإنسان عن اقتراب المعصية والوقوع في الخطأ ) ، (الميزان ٨ : ١٤٢).

وهي ذات مراتب، فالمعنى الأخصّ منها فـي الأربـعة عشـر مـعصوم بيكيلا : مـحمّد المصطفى وفاطمة الزهراء وعلي المرتضى وأبناءهم المعصومين بيكيلا ، وبالمعنى الخاصّ في الأنبياء والأوصياء ، وبالمعنى العامّ في الأولياء ، وفي المعنى الأعمّ في الناس .

والسيّدة المعصومة كانت من أولياء الله. ومنشأ عصمتها التقوى الكامل النابع من العلم

| ۸۳ | <br>الكاظم للطبخ | لاد الأمام | أو |
|----|------------------|------------|----|
|    | · · · · ·        |            | ·  |

أُمِّها : أمَّ الرضا عليَّلاِ تكتم، أو نجمة، أو سمانة، وسكنى، وهي جارية من بـلاد المغرب اشتراها الإمام عليَّلاِ بأمر من الله سبحانه لتلد له الإمـام المـعصوم عـليّ الرضــا عليَّلاِ ، ثـــمّ بـعد ولادتـها سـمّاها الإمـام الكـاظم : الطـاهرة، ولقّـبها بـ(أمَّ البنين)<sup>(۱)</sup>.

ميلادها : ولدت أوّل ذي القعدة من سنة ١٧٣ هـق في المدينة المنوّرة<sup>(٢)</sup>، وولد الإمام الرضا لليَّلا سنة ١٤٨ أي بينهما ٢٥ سنة.

ألقابها : السيّدة، الستّ، المعصومة، الطاهرة، الحميدة، البـرّة، الرشـيدة، التـقيّة،

والمعرفة واليقين والزهد في الدنيا والصبر عليها . وعصمتها أفعاليّة جزئيّة وليست ذاتيّة كلّية كما في الأنبياء والأوصياء .

ثمّ العصمة تارةً عن المعصية والإثم والخطأ والسهو والنسيان، وأخرى في تبليغ الرسالة، وثالثة العصمة عن الخطأ في تبطبيق الشبريعة والأمور الفرديّة والاجتماعية. والعصمة عن المعصية نتيجة العلم القطعي واليقيني بالعواقب الأخرويّة للمعاصي ورذائبل الأفعال، كما في قوله تعالى : ﴿ كَنَّلًا لَوْ تَعْلَمُونَ عِنْمَ النَّقِينِ \* لَسَتَرَوُنَّ الجَحِيمَ ﴾ (التكاثر : ٥ ـ ٦). (1) أصول الكافي ١ : ٤٨٦. وعبون أخبار الرضا ١ : ١٦.

۲٦١ . ۲٦١ .
 ۲٦١ . ۲٦١ .

٨٤ ..... النجوم المتناثرة

النقيَّة، الرضيَّة، المرضيَّة، بنت باب الحوائج، أخت الرضا، كري<mark>مة أهسل البـيت،</mark> العارفة، العالمة، المحدَّثة، الصابرة، الزاهدة... لقَّبها الإمام الرضا بـ(المعصومة)، قال : «من زار المعصومة بقم كان كمن زارني»<sup>(۱)</sup>.

إخوتها : قال الشيخ المفيد في الإرشاد : إنّه كان لأبي الحسن موسى للظِّلِّ سبعة وثلاثون ولداً<sup>(٢)</sup>، ثمانية وعشرون ذكوراً، وتسعة عشر أنثى. وقيل : سبعة عشر ذكوراً وسبعة عشر أنثى. وقيل : أحد عشر ذكوراً وتسعة عشر أنثى. والإمام الرضا والسيّدة المعصومة من أمِّ واحدة.

وكان للإمام الكاظم بنات أربع سمّاهنّ بفاطمة، وتميّزن بـالكبرى وهـي فاطمة المعصومة، ثمّ فاطمة الوسطى، ففاطمة الصغرى، ففاطمة الأخرى<sup>(٣)</sup>.

وقال الإمام الكاظم في حقّ بنته فاطمة الكبرى : «فداها أبوها »<sup>(٤)</sup>، وكانت عالمة وعارفة ومحدَّثة وصابرة ، وكانت تنقل العلوم والمعارف إلى غيرها<sup>(٥)</sup>. توفَيت بقم في العاشر من ربيع الثاني سنة ٢٠١ هق.

- (۱) ناسخ التواريخ ۷: ۳۳۷. (۲) الإرشاد ۲: ۳٦. (۳) تذكرة الخواص : ۳۱۵.
- (٤) يحار الأنوار ٤٣ : ٨٦ و ٨٨ .
  - (٥) الغدير ١ : ١٩٧ . -

«من زارها عارفاً بحقّها وجبت له الجنّة».

الحقّ بمعنى الثبوت، فحقّها ما هو ثابت لها، فمن عرف هذه الحقوق الثابتة في عالمي الثبوت والإثبات، فإنّه سوف يقتدي ويتأسّى بها، فيسلك مسلكها، ويعتقد بمعتقداتها، ومن كان كذلك وجبت له الجنّة، أي استحقّ دخولها بسلام آمنين، وما من حركة إلّا وأن تكون بمعرفة وعلم، كما قال أمير المؤمنين لكميل ابن زياد:

> «ما من حركة إلاّ وأنت محتاج فيها إلى معرفة »<sup>(١)</sup>. فمن حقوقها :

ا ـ أنّها بنت الرسالة والإمامة، فحملت النـورين مـن رسـول الله وأمـير المؤمنين وفاطمة الزهراء وخديجة الكبرى والحسن والحسين عليميًا، فإذا كـان من حقّ الرسول وأهل بيته السلام والصلاة عليهم، فكذلك السيّدة المعصومة، وإذا كان من حقّهم الزيارة فكذلك المعصومة. فكلّ ما يقال في حـقوق مـحمّد وآله المعصومين، يقال في السيّدة فاطمة المعصومة سلام الله عليها.

- وورد عن رسول الله ﷺ : «والذي نفسي بيده، لا ينتفع عبد بعمله إلاّ بمعرفة حقّنا»<sup>(٢)</sup>. ومن حقّهم أنّهم أولى بالمؤمنين من أنفسهم : ﴿ النَّبِيُّ أولَى بِالمُؤمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾<sup>(٣)</sup>.
  - (١) المحاسن ١ : ١٣٥.
  - (٢) تحف العقول : ١٨٣.
    - (٣) الأحزاب : ٦.

- ٨٦ ..... النجوم المتناثرة
  - والإطاعة : ﴿ أُطِيعُوا اللهَ وَأُطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>.

٢ ـ عصمتها الأفعاليّة، وأنّها بهذه تكون قدوة وأُسُوة، ومن ثمّ فداء الأنفس دونها «فداها أبوها».

٣ - شفاعتها، فإنها تشفع للناس جميعاً بإذن الله سبحانه:
٤ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

والزيارة توجب الشفاعة، كما في الروايات، وإنّما يشفع الرسول والوصي والعالم والمؤمن والشهيد. والسيّدة تحمل هذه الأوصاف، فهي من بيت الوحـي ومعدن الإمامة والعلم والإيمان والشهادة.

- قال الإمام الصادق للظِّلْ :
- « تدخل بشفاعتها شيعتنا الجنّة بأجمعهم».

ونسأل الله سبحانه أن لا يسلبنا معرفتها، كما ورد في زيبارة الإمبام الرضا للظِّلا :

«وأن لا يسلبنا معرفتكم، إنّه وليّ قدير». ومن سلب منه المعرفة، فإنّه كيف تجب له الجنّة، وإنّما تسلب المعارف بالمعاصي والذنوب والرذائل والفضائح.

٤ ــ إنَّ لها عند الله شأن من الشأن، وهو العلم الإلهامي القريب من العــلم اللدنّي المختصّ بالأنبياء والأوصياء.

- (۱) النساء : ۵۹
- (٢) البقرة : ٢٥٥.

أولاد الإمام الكاظم 🌫 ..... ٨٧

٥ ــعدم رفع الصوت عندهم مطلقاً، كما لا يرفع عند رسول الله في حياته الدنيوية وعند قبره الشريف.

٦\_رعاية آداب الحضور والزيارة.

٧ ـ زيارتها تعادل زيارة المعصومين، الرسول والأئمة الطاهرين،
 وزيارتهم زيارة الله سبحانه.

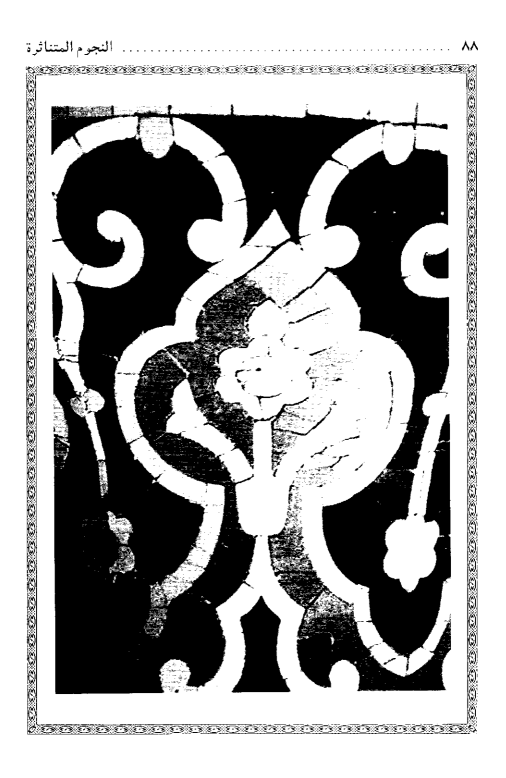
٨ ـ امتازت بتسبيحة ـ كما في زيارتها عن الإمام الرضا للظِّل ـ عن أمّـها فاطمة الزهراء عليَّك ـ عن أمّـها فاطمة الزهراء عليك ، فإنّ لها مقام الجلال ( سبحان الله )، وأمّها الزهراء عليَّك لهـ ا مقام الجمال ( الحمد لله )، والأوّل مقام الكثرة، والثاني مقام الوحدة.

٩ ـ أن لا يؤذيها بسوء الأدب وارتكاب المعصية، قال رسول الله ﷺ : «والله لا تشفّعت في مَن آذي ذرّيتي»<sup>(١)</sup>.

١٠ ـ المودة والإكرام وعمران قبرها وقبور ذرّية رسول الله تَلْتُ مادّياً ومعنوياً، ونصرتهم. قال رسول الله تَتَبَيْنَ :

«إنَّي شافع يوم القيامة لأربعة أصناف، ولو جاؤوا بذنوب أهل الدنيا : رجل نصر ذرّيتي، ورجل بذل ماله لذرّيتي عند الضيق، ورجل أحبّ ذرّيتي باللسان والقلب، ورجل سعى في حوائج ذرّيتي إذا طوردوا أو شُرّدوا»<sup>(٢)</sup>.

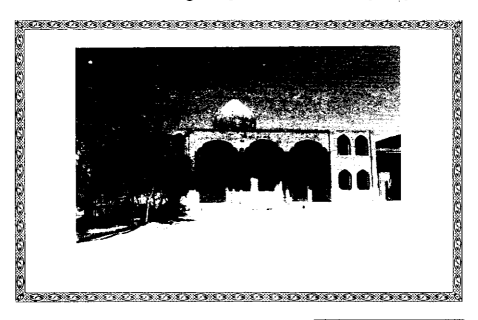
- (١) أمالي الصدوق : ٢٤٢.
- (٢) الكافي ٤ : ٦٠. لقد ذكرت تاريخ قم والسيّدة المعصومة بالتفصيل في كتاب (شهد
   الأرواح) ورسالة (الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلمية)، وهما مطبوعان، فراجع.



|    | F.                             |  |
|----|--------------------------------|--|
| 10 | <br>NO 11/11   NH NH           |  |
| ~~ | <br>او لا د الا مام (لحاظم ش ا |  |

الستد فاضل بيدهند \_ قم

السيّد فاضل، ربما من أحفاد الإمام الكاظم عليَّة . خارج قرية (بيدهند) على جبل يشرف على القرية، وفي سنة ١٣٦٠ حفر أهالي القرية الموضع، فوجدوا بعد أمتار شموعاً خضراء فاعتقدوا بوجود إمامزاه، وسمّي بالفاضل. وأخيراً أوقف الفاضل المعاصر الشيخ ناصر الباقري البيدهندي أرضاً بجوار الحرم الشريف ليكون داراً للمحقّقين، نتمنّى له التوفيق والتسديد<sup>(۱)</sup>.

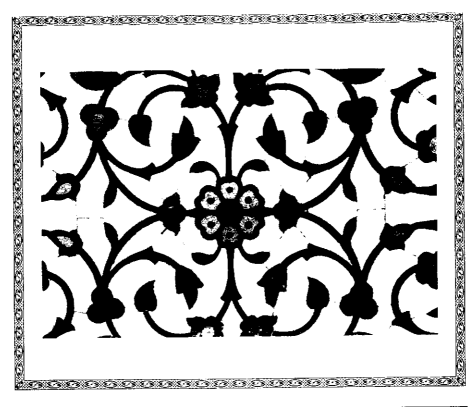


(۱) گنجيند ۲ : ۷٤۲.

| النجوم المتناثرة |  | ٩٠ |
|------------------|--|----|
|------------------|--|----|

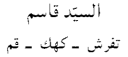
السيّد فضل والسيّد سليمان والسيّد موسى، وربما السيّد عـبد الله، أبـناء الإمام الكاظم عليُّلاٍ .

يرجع البناء إلى عصر السلجوقيين في القرن السادس ( ).

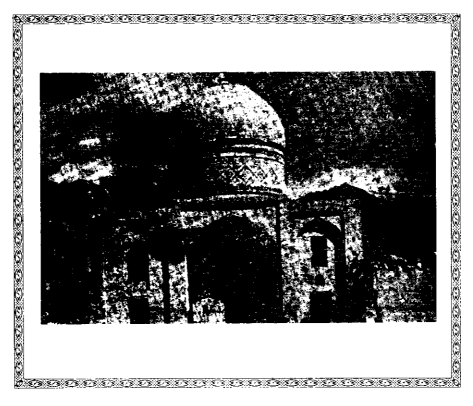


(۱) گنجیند ۲ . ۱۰۳

أولاد الإمام الكاظم 👙 ..... ٩١



السيّد قاسم، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّلاً . يقع المرقد الشريف في قرية (كهك) يضمّ قبّة وأربع أروقة وصحن مشجّر، من آثار القرن التاسع، والضريح القديم يرجع تاريخه إلى سنة ٩٢٣ هـق<sup>(1)</sup>.



(۱) گنجینه ۲: ۱۸۰۰

السيدة معصومة کھك \_ قم

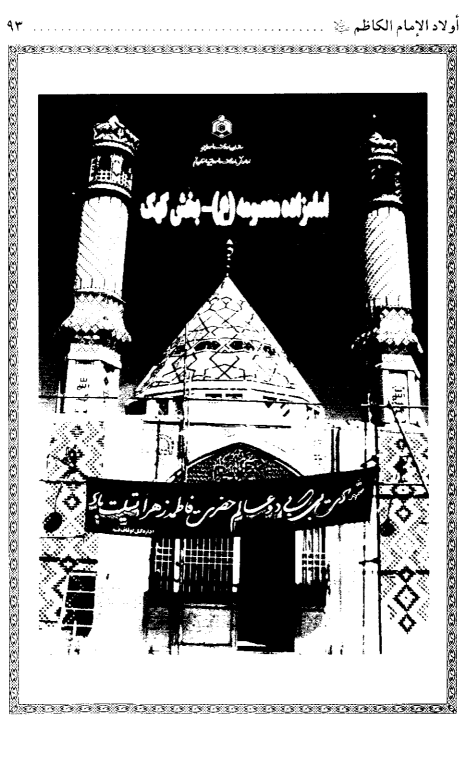
السيّدة معصومة، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّةٍ .

على سفح جبل في الشمال الغربي من قرية (كهك) في (قهستان) تقع بقعة مباركة، والقرية من القرى الاصطيافية للعلماء والأشراف، لا سيّما في عصر الصفويّة.

وفيها مدرسة وبيت الفيلسوف الكبير ملًا صدرا الشيرازي. يقال : يرجع بناء القبّة والحرم إلى سنة ٩٦٩ من تُلث وتركة شاه بيگم بنت شاه إسماعيل، والقبّة هرميّة الشكل من آثار القرون الوسطى<sup>(۱)</sup>.

| <br>أولاد الإمام الكاظم 🚓 |
|---------------------------|
|                           |

94

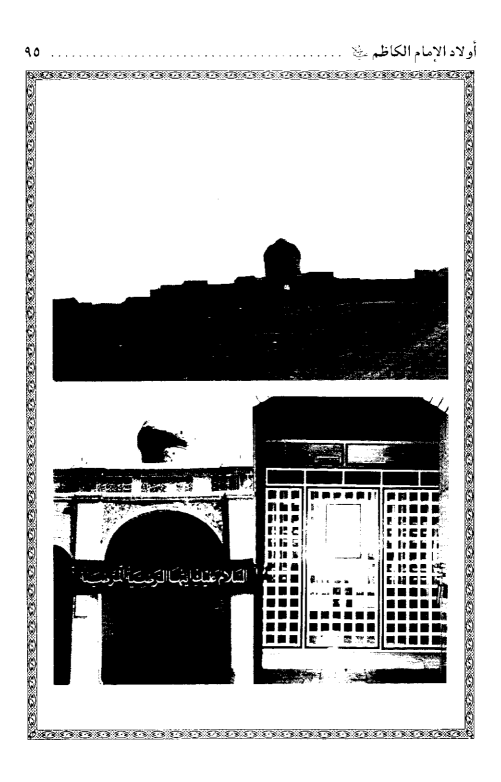


| النجوم المتناثرة | 92 |
|------------------|----|
|------------------|----|

ستَّة أنفار من أحفاد الإمام موسى الكاظم علَيُّلاً : السيّد محمّد والسيّد حسن والسيّد قاسم والسيّد حمزة والسيّد خالد والسيّدة رقيّة خاتون.

ضريح فضّي قديم في بقعة قديمة البناء بجوارها قبور المؤمنين.

وربما السيّد محمّد والسيّد حمزة والسيّد خالد أولاد السيّد محمّد الصوراني ابن السيّد حسين بن السيّد إسحاق بن الإمام الكاظم عليَّلام، الذي استشهد سنة ٢٥٥ هـق على يد سعيد الحاجب في شيراز ففرّ أولاده في البلاد، فاستوطن محمّد قم، ومن أولاده السيّد حسن والسيّد قاسم والسيّدة رقيّة أمّ مجد الدين أبو الفتح محمّد بن حسين بن محمّد بن علي بن قاسم بن عبد الله بن الإمام الكاظم<sup>(۱)</sup>. يقع خارج قم بـ( ١٢ كيلومتر ) بعد قرية (قمرود) في قرية (سيف آباد).



٩٦ ..... النجوم المتناثرة

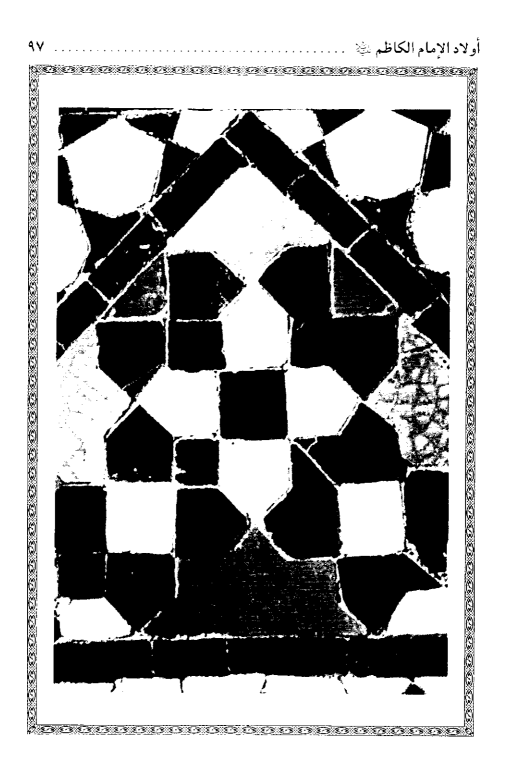
السيّد محمّد والسيّد حسين والسيّدة حليمة خاتون والسيّدة زينب خاتون من أحفاد الإمام الكاظم عليَّلاٍ .

مزرعة باوره في تلول مرتفعة تبعد عن قرية (فردو) بفرسخ واحد، والقرية من قرى (قهستان) تبعد عن قم بثمانية فراسخ، وفي المزرعة عين جارية تسمّى (زنگاري)، في البقعة قبّتان تحت كلّ قبّة قبران من أولاد الأئمة للهَيْلِانِ .

وربما السيّد محمّد من أولاد أبي عبد الله حسين بن أحمد بـن إسـحاق العسكري، والثلاثة من أولاده، ويكون السيّد محمّد أخ السيّد حمزة الذي له مزار في قم.

ويرجع البناء إلى ما قبل عصر الصفويّة، ثمّ جدّد البناء سنة ١٠٣٣ هق(١).

(۱) گنجينه ۲: ٦٤٦.



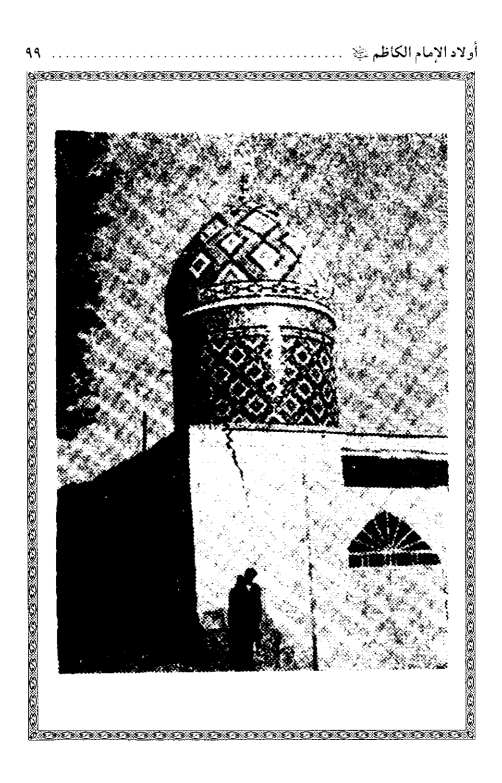
٩٨ ..... النجوم المتناثرة

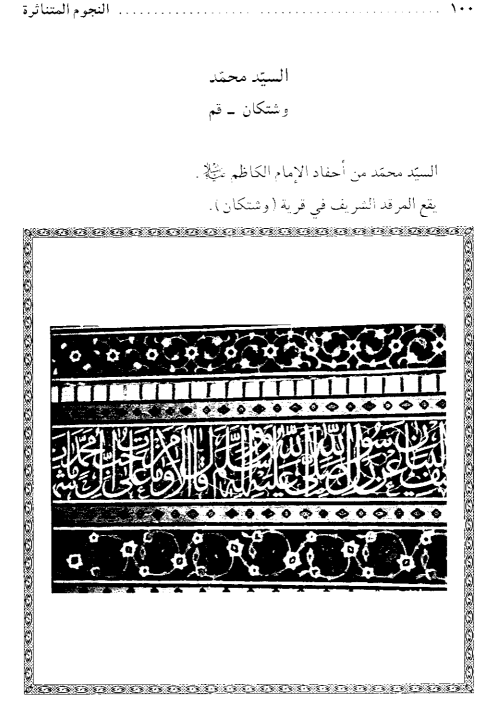
السيّد يحيى بن الإمام الكاظم ﷺ ، والسيّد فضل الرضا من أحفاد الإمام الكاظم ﷺ .

محلَّات بلدة مجاورة لقم، تبعد عنها بـ ( ) كم).

فيها عيون يخرج منها الماء الحارّ جداً، يتشافى منه الناس، لا سيّما من كان عنده أوجاع المفاصل والظهر، وينقل بعض الأحاديث حول مائه، وأنّـه اغتسل فيه الإمام الرضا عليُّة .

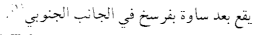
وبقعة يحيى وفضل الرضا تحتوي على صحن كبير ( ٤ × ٤٠ متر ) وفيه مسجد ذو محراب قديم، ربما يرجع إلى أواسط القرن الرابع، وجدّد البـناء سـنة ١٣٣٩ هـق، والقبّة من آثار عصر الصفويّة، كتب عليها آية الكرسي، تحته ضريح جديد<sup>(۱)</sup>.

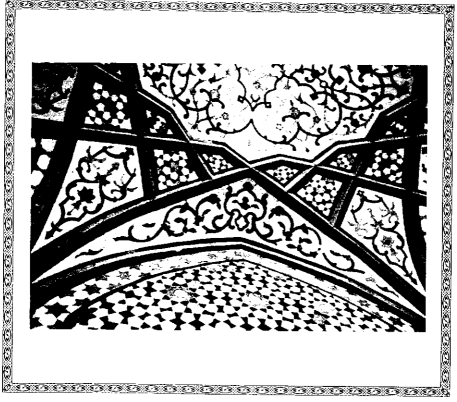






السيّد محمّد بن الإمام الكاظم، وربما من أحفاده، فإنّ المعروف عن محمّد العابد أنّه دفن في شيراز.





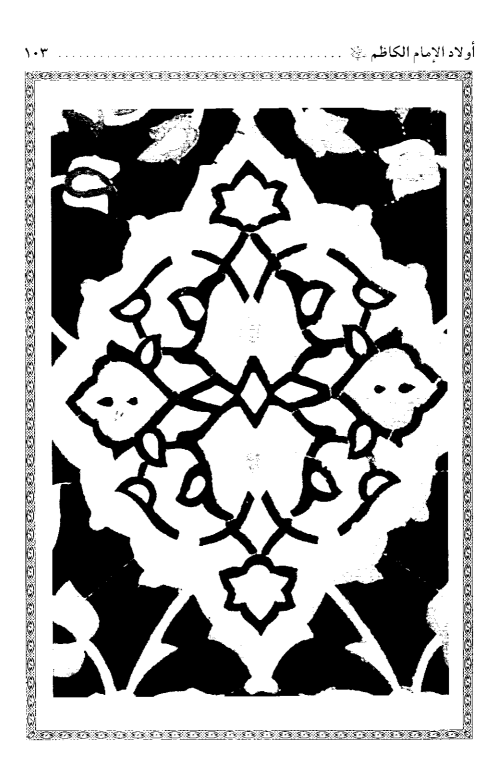
(۱) گنجینه ۲: ۱۵۰.

السيّد محمّد العابد بن الإمام الكاظم عليَّلا . وقيل : هو في شيراز . وقيل : في قم بجوار عليّ بن جعفر . وقيل : في ممقان ، وربما في البقعة السيّد أبو جعفر محمّد ابن موسى بن محمّد بن قاسم الأعرابي بن حمزة بن حمزة بن الإمام الكاظم عليَّلا .

بعد انفصال قم من إصفهان واستقلالها سنة ١٨٩ ه في عهد هارون العباسي التقحت بها أراك، ثمّ في القرن الأخير استقلّت أراك أيضاً وحوت وقراها مشاهد لأولاد الأئمة عليميًلي ، منها : مرقد السيّد محمّد.

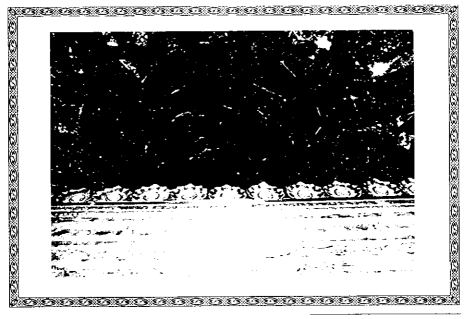
ويرجع تاريخ بناء البقعة إلى القرن الخامس، وينضمّ ضريحاً ومنارتين وصحناً ومسجداً<sup>(۱)</sup>.

(۱) گنجیند ۲ : ۱۹۰.



السيّد محمّد. قيل: هو محمّد العابد بن الإمام الكاظم عليَّةٍ . وربما هو محمّد ابن أحمد بن هارون بن الإمام الكاظم عليَّةٍ ، أو محمّد بن إسماعيل بـن الإمـام الكاظم عليَّةٍ .

يقع المرقد الشريف في قرية (ميقان) تبعد عن أراك بفرسخين في القسم الشمالي. يضمّ أروقة وصحن وضريح وقبّة، ويرجع تـاريخ البـناء إلى القـرن السابع، والبناء الجديد سنة ١٣٤١ هـق<sup>(١)</sup>.

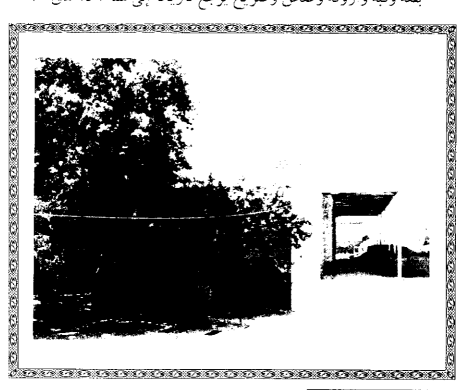


(۱) کنجينه ۲ : ۱۹۷.

| اوله توالا فباح الحصاطي المعادينين المعادينين المعادينين المعادين المعادين المعادين المحاد المحاد المحاد المحاد | 1.0 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أولاد الامام الكاظم 🖄 . |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------|-------------------------|
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------|-------------------------|

السيّد هادي بن الإمام الكاظم. وقيل : من أحفاد الإمام السجّاد لليَّلا . مزار في قرية ( جمزقان ) في شمال قرية (قاهان ) على سفح جبل مرقد شريف يعتقد الناس بصاحبه كثيراً.

بقعة وقبّة وأروقة وصحن وضريح يرجع تاريخه إلى سنة ٩٤٦ هـق<sup>(١)</sup>.



(۱) گنجينه ۲۰۱: ۲۰۱.

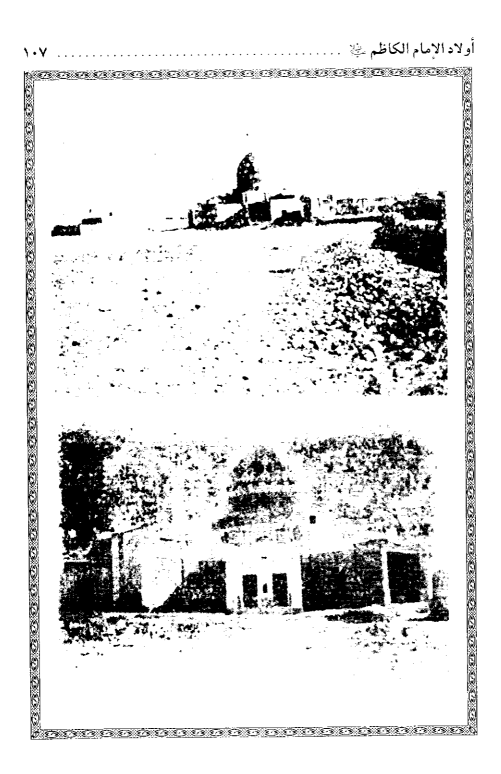
١٠٦ ..... النجوم المتناثرة

السيّد هادي والسيّد سليمان من أحفاد أمير المـؤمنين، والسـيّد حسـين والسيّد مهدي والسيّد مطهّر والسيّد طاهر من أحفاد الإمام الكاظم علىكَيْلُا .

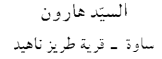
من البلاد القديمة (نراق)، في ميدانها مقبرة قديمة يتوسّطها مرقد ومزار لستّة من أولاد الأئمة عليكَةٍ ، ولم يذكر في كتب الأنساب عن السيّد هادي والسيّد سليمان، وأمّا السادة فالظاهر هم : السيّد حسين القطعي بن موسى أبي السبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام الكاظم عليَّةٍ ، مع ولده أبو الطيّب طاهر وولديه مهدي ومطر.

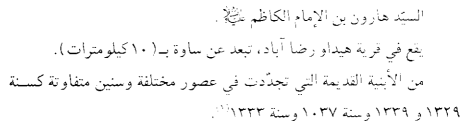
والظاهر أنّ سبك البناء يرجع إلى القرن السابع وهو بقعة مع إيوانات وأروقة وصحن ومراقد ثلاثة وضريح من آثار عصر الصفويّة<sup>(١)</sup>.

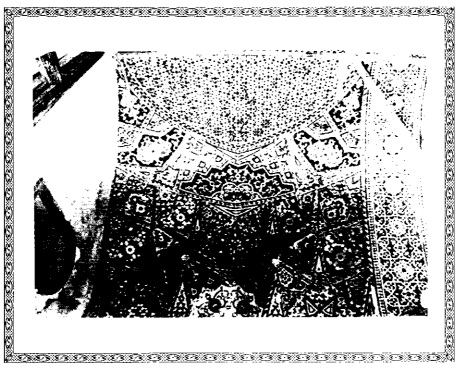
(۱) گنجينه ۲: ۲۲۲.



| ۱۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۰ النجوم المتنابره | المتناثرة | النجوم |  | ۱۰۸ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------|--|-----|
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------|--|-----|





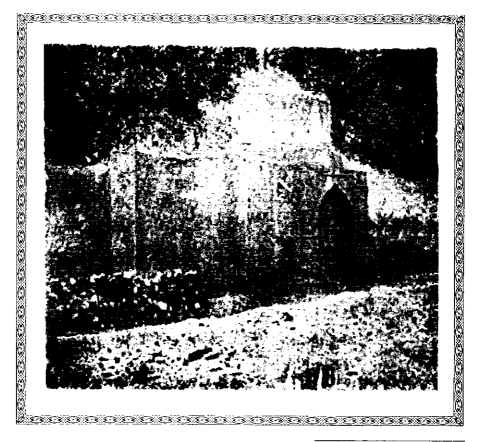


(۱) کنجینہ ۲ : ۱۵۰۰

أولاد الإمام الكاظم 👙 .....

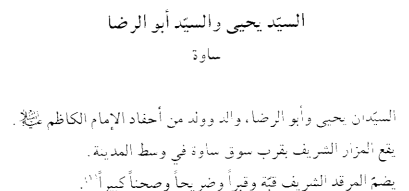


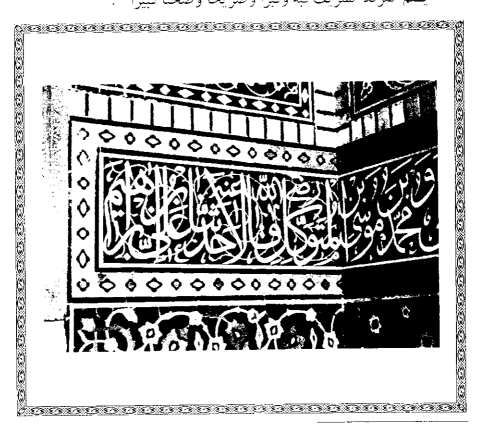
السيّد يحيى، من أحفاد الإمام الكاظم عنيَّةً . يرجع البناء إلى القرن السابع، وتمّ تحديده في القرن التاسع ...



(۱) گنجیند ۲ : ۲۵۲







(۱) گنجيند ۲ : ۱۵۵

أولاد الإمام الكاظم 👙 .....

السيّد يوسف أراك

السيّد يوسف، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّلا . قريب من بقعة السيّد محمّد مرقد السيّد يـوسف، يشـابه مـرقد السيّد محمّد<sup>(۱)</sup>.



(۱) گنجینه ۲ : ۱۹۲.

| النجوم المتناثرة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | 114 |
|------------------|-----------------------------------------|-----|
|------------------|-----------------------------------------|-----|

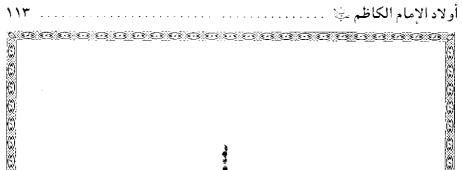
السيّد أبو إسماعيل إبراهيم بن أبي جعفر السيّد محمّد بـن محسن بـن إبراهيم العسكري بن موسى بن السبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام موسى بن جعفر عليَتِلاِ<sup>(۱)</sup>.

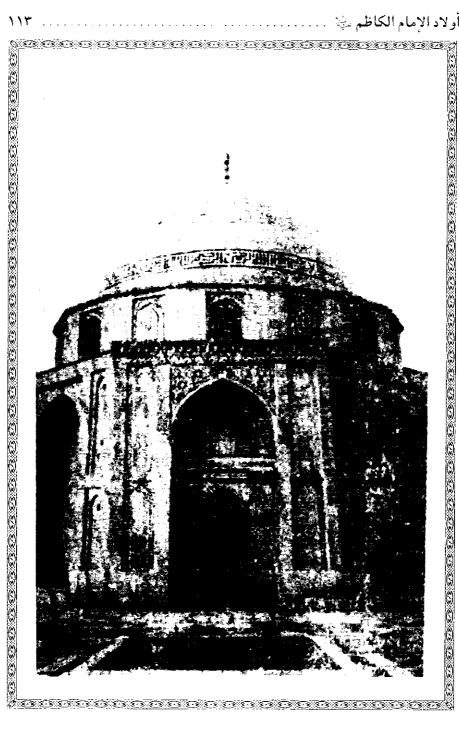
قبران جليلان للولد والوالد في ضريح مذهّب مفضّض، قد حفّ بـالآيات الكريمة، وبأشعار في ولاء أهل البيت للمَيَّلَمُ ، وبجواره مسجد جديد الإحـداث ورواق للنساء وصحن كبير يزهو بالأشجار الباسقات، وبجواره قبور الشـهداء. والبقعة مثمّنة الأضلاع.

وعرف القبر بالولد لجلالته، فإنّه كان من المحدّثين والعلماء. من مصنّفاته : كتاب الإمامة وكتاب القضاء وغيرهما .

> توفي في حدود سنة ٤٠٠ بعد الهجرة . يقع في شارع ( شاه إبراهيم ) بعد ميدان سعيدي .

> > (١) گنجينه آثار قم ٢ : ٢٦٥.



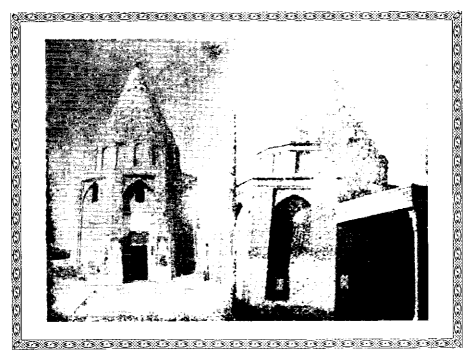


السيد إبراهيم قم

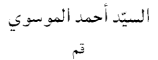
السيّد أبو القاسم إبراهيم الموسوي بن أحمد بن الإمام موسى الكاظم عليَّلاً ، وربما المراد من أحمد هو شاه چراغ في شيراز .

يرجع بناء المقبرة إلى سنة ٨٠٥ هجرية، وقيل : سنة ٧٢١، وجدّد البناء سنة ١٢٧٨.

يقع في آخر شارع چهار مردان بجوار وقرب السيّد علي العـريضي بـن الإمام الصادق للتيلخ.

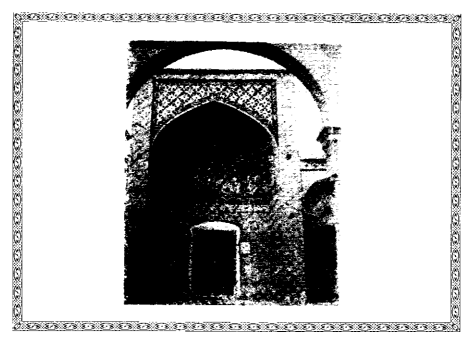


أولاد الإمام الكاظم 👙 ..... ١١٥

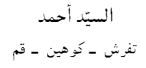


السيّد أحمد بن إسحاق. لقد مرّ ذكر ولده السيّد حمزة الموسوي، وأنّه بجوار مرقده مرقد أبيه أحمد، وبجوارهما مرقد جدّه الحسين بن أحمد. يرجع سبك البناء إلى القرن الثامن، وجدّد سنة ١٣١٧ هـ ق من قـبل شـاه

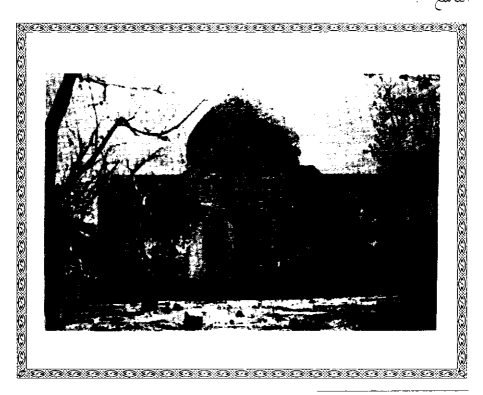
طهماسب()



(۱) کنجیند آثار قم ۲ : ٤٥٤



السيّد أحمد من أحفاد الإمام الكاظم عَنْيَةٍ ، وقيل : ابن الإمام الكاظم عَلَيَّةٍ ، والظاهر من كان من صلب الإمام عليَّةٍ هو في شيراز المعروف بـ (شاه چراغ). في قرية (كوهين) من قرى تفرش مرقد يزار يرجع سبك البناء إلى القرن التاسع<sup>(1)</sup>.

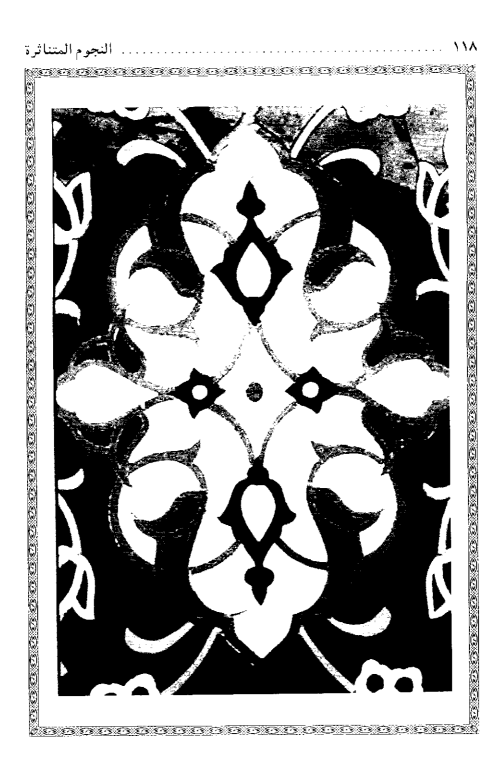


(۱) کنجیند ۲. ۱۷۳

أولاد الإمام الكاظم 🔅 ..... ١١٧

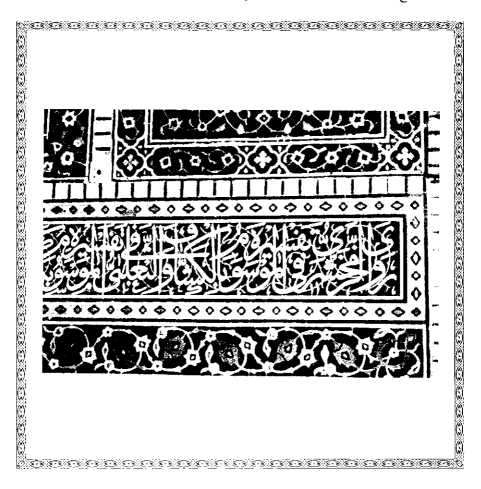
السيّد إسحاق، قيل : من أحفاد الإمام الكاظم لليُّلا ، وربما هو أخو محمّد الفقيه بن موسى بن إسحاق العسكري، والله العالم.

مِيَم قرية من قرى (قهستان) تبعد عن قم بخمسة فراسخ، وظهر القبر إثر رؤية صالحة من قبل الشيخ كاظم بعد حفر الأرض وضرب المعول على وجه جسد وخروج الدم من وجهه، ثمّ حدث في وجه الضارب جرحاً كالجرح الذي حدث في الجسد، وبقي لمدّة عشر سنوات حتّى توفّي، فبنى الناس حَرماً وصحناً وضريحاً، والله العالم<sup>(۱)</sup>.



السيّد إسحاق والسيّد عيسي وأمّه السيّدة مريم

السيّد إسحاق من أحفاد الإماء الكاطم عليَّة ، والسيّد عيسى وأمّه السيّدة مريم، من أحفاد الإمام الصادق عليَّة ، واشتهرت البقعة بعيسى بن مريم. يرجع البناء إلى عصر الصفويّة إلى سنة ٩٩٨ هـق.



السيّد إسحاق ساو ڌ

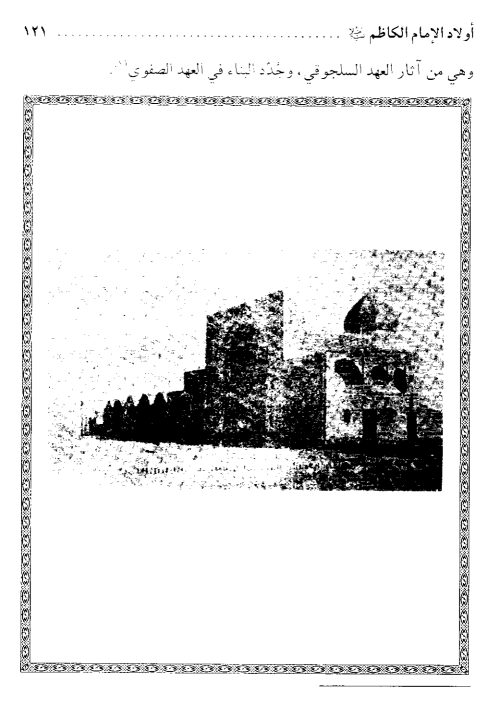
السيّد إسحاق، قيل : ابن الإمام الكاظم علَّلَهُ بلا فصل، هـاجر مـع أخـيه الإمام الرضا علَّلُهُ من المدينة إلى خراسان، إلّا أنّه استوطن ساوة بعد أن تمرّض فيها ومات بعد ثلاثة أيام، وقيل : السيّد إسحاق بن إبراهيم العسكري بن موسى أبي السبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام الكاظم علَيْهُ .

كانت ساوة في القديم بلدة تقع بين إصفهان وهمدان وفي سنة ١٨٩ ه بسعي اليسع الأشعري انفصلت عن إصفهان وصارت من توابع قم بـعد اسـتقلالها عـن إصفهان وعدم دفع خراجها إلى واليها آنذاك.

فيها مساجد ومدارس علمية قديمة يرجع تاريخ الأبنية إلى القرن السادس في عهد السلجوقيين، وانهدمت البلدة إلاّ مسجدها سنة ١٠٥١ على إثر الفيضان والسيل، فجدّد البناء في عصر الصفويّة، إلاّ أنّ فيه مئذنة قديمة يرجع بناؤها إلى سنة ٥٠٤ هـق، كما يوجد محراب قديم بديع.

ومن المساجد القديمة فيها مسجد (الأحمر)، ربما سمّي بذلك لاحمرار كتائبها وطابوقها، وفيها مئذنة يرجع تاريخ بنائها إلى سنة ٤٥٣، والبناء إلى سنة ٩١٤ من قبل خواجة شمس الدين پير محمّد الساوجي. وفيه محراب قديم أيضاً. ومئذنة يرجع تاريخ بناؤها إلى سنة ٣٥٣ هجري قمري، ومدرسة علمية يرجع بناؤها إلى عصر الصفويّة، ثمّ جدّد البناء مرّةً أخرى سنة ١٣٥٧ هق.

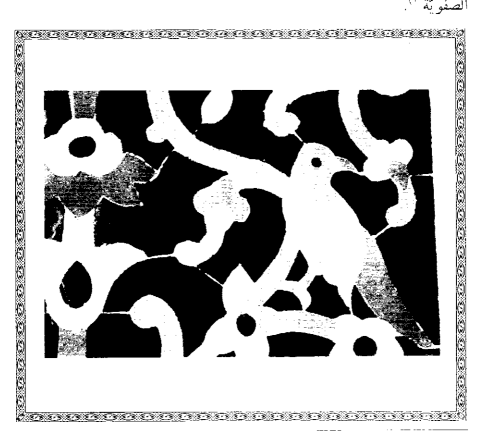
ومرقد السيّد إسحاق من المزارات ذات الصحن والأروقة والغرف والقبّة،



(۱) گنجینه ۲ : ۱۱۱ .

السيّد إسماعيل ساوة \_ پل آباد

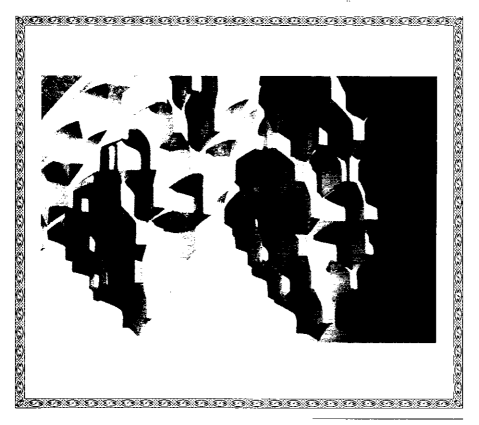
السيّد إسماعيل، من أحفاد الإمام الكاظم علَّكْلاً . بقرب من قرية الوسجرد في قرية ( پل آباد )، ويـرجـع البـناء إلى عـصر الصفويّة <sup>(1)</sup>.



(۱) کنجند ۲۰٬۱۵۲

|       |                             | F. |
|-------|-----------------------------|----|
| 144   | <br>- 54 - 51611 JUNION     | .1 |
| 1 1 1 | <br>د داد مام المحاصم شيه . | "" |

السيّدة بي بي شرف خاتون. يقع المزار في قرية (قردين) تبعد عن ساوة بـ ( ٩ كيلومتر )، ويرجع البناء إلى قبل العهد الصفوي<sup>(١)</sup>.



(۱) کنجیند ۲ : ۱۵۲.

| السند بي بي.<br>من أبنية تفرش القديمة ، يقعة السندة بي بي ، ويرجع تاريخ البناء إلى القرن<br>السادس | السي <i>ّد</i> ة بي بي<br>تفرش                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                    | من أبنية تفرش القديمة، بقعة السيّدة بي بي، ويرجع تاريخ البناء إلى القرن |
|                                                                                                    |                                                                         |

١٢٤ ..... النجوم المتناثرة

أولاد الإمام الكاظم 👙 ..... ١٢٥

السيّد حمزة بن السيّد حسين بن السيّد أحمد بن السيّد إسحاق بن السيّد إبراهيم العسكر بن السيّد موسى أبي السبحة بن السيّد إبراهيم المرتضى بن الإمام موسى الكاظم عليُّ .

من المراقد التي تزار وكان في قديم الزمان يقع تحليف المتداعـيين عـند قبره الشريف لرفع الخصومات والنزاعات، إيماناً به وخوفاً منه.

وبجواره مرقد أبيه حسين، ومرقد آخر لجدّه أحمد.

وقيل: السيّد حمزة هو ابن الإمام الكاظم عليَّلاً ، وكان مع أخـته السـيّدة فاطمة المعصومة سلام الله عليها في هجرتها إلى قم المـقدّسة \_كـما يـظهر مـن (تاريخ قم) ذلك<sup>(۱)</sup> \_.

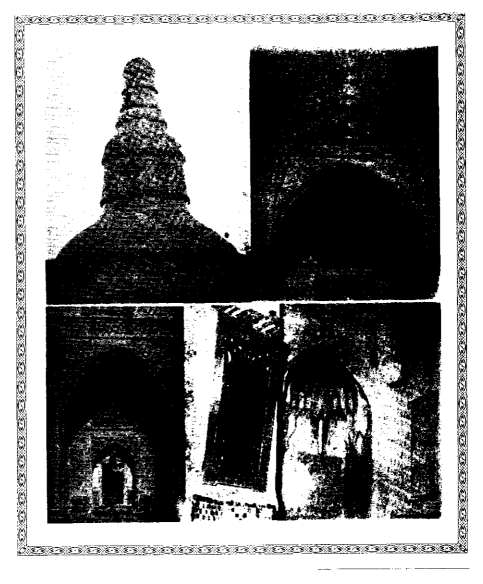
وقيل : حمزة بن الإمام الكاظم مدفون بجوار السيّد عبد العظيم الحسني في ري، وكان السيّد عبد العظيم يزوره كما ورد في زيارته : « يا زائراً قبر رجلٍ من ولد موسى بن جعفر عليَّلاٍ ». وقيل : دفن في شيراز .

وسبك بناء مرقده يرجع إلى القرن الثامن، وبناء القبّة في سنة ١٣٠١ هـ ق من قبل أتابك الأعظم الذي بنى صحن السيّدة المعصومة أيضاً.

والبقعة يضمّها صحون ثلاثة من الجهة الشماليّة والجنوبية والشرقية، وأمّا

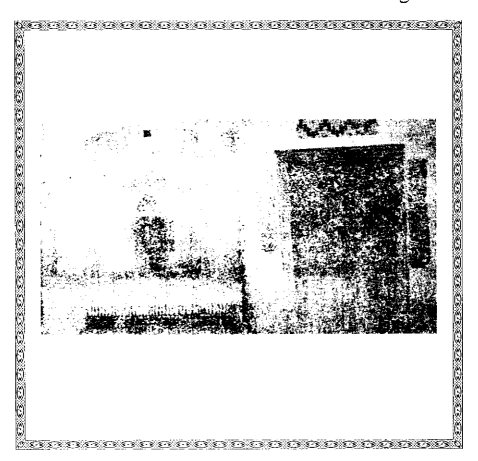
(١) تاريخ قم؛ ناصر الشريعة : ١١٦.

| النجوم المتناثرة |                                   |
|------------------|-----------------------------------|
|                  | الجانب الغربي ففيه الرواق وحسينية |
|                  | يقع في شارع أذر (ميدان كهنة).     |



أولاد الإمام الكاظم 👙 .....

السيّدتان حليمة خاتون ورقيّة خاتون، من أحفاد الإمام الكاظم لليُّلا . يقع المرقد الشريف في قرية (لنجرود). يرجع بـناؤه الأخـير إلى سـنة ١٣٠٢ هـ ق.



١٢٨ ..... النجوم المتناثرة

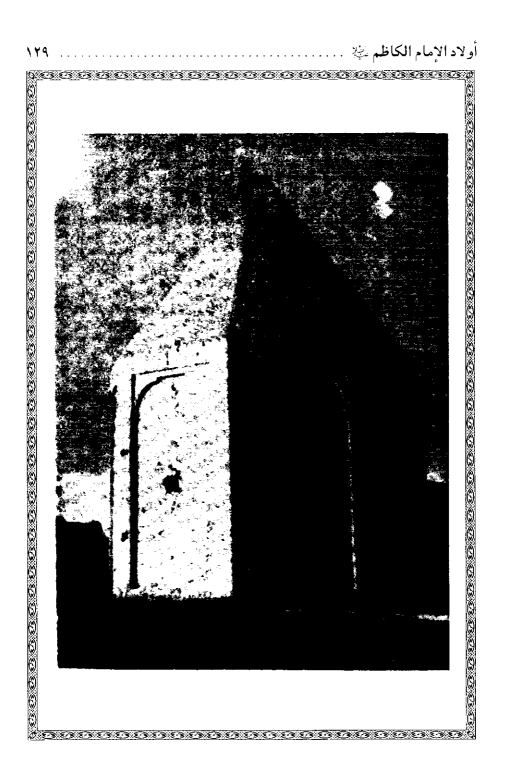
السيّد جعفر الموسوى قم

السيّد جعفر بن السيّد محمّد بن السيّد أحمد بن السيّد هارون بـن الإمـام الكاظم لليُّلا .

قبره الشريف في بناء قديم يرجع إلى سنة ٦٦٧، وقتل السيّد سنة ٦١٧ في فتنة أمير زاده وما جرى من القتل العامّ بقم، كما قتل فسيها السسيّد أبسو المكمارم إسماعيل العزيزي المعروف بالسيّد سرخس.

وقيل: السيّد جعفر من أحفاد الإمام الكاظم للَّيْلَا ، ولم يعلم سلسلة نسبه الشريف<sup>(۱)</sup>.

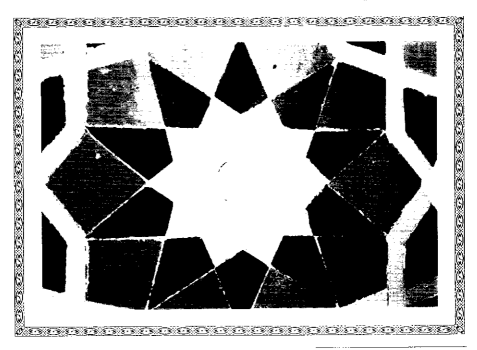
وجدّد بناؤه سنة ٩٤٢، وعلى القـبر قـبّة هـرميّة الشكـل ذات الأضـلاع الثمانية، ارتفاعها وقطرها ثمان أمتار.



السيتد جعفر قم \_ خلجستان

السيّد جعفر بن الإمام الكاظم عُيَّةٍ .

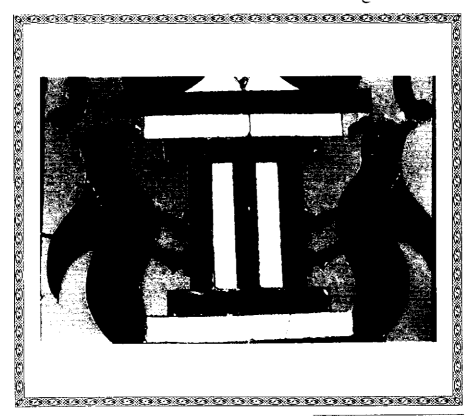
قرية (گيو) تقرب عن قرية (دستجرد) من قرى خلجستان، فيها مرقد السيّد جعفر بن الإمام الكاظم عَنْتُلْإ ، يحوي على قبّة وضريح وصحن، ويـرجـع سبك البناء إلى القرن الخامس والسادس، وجدّد البناء في القرن التاسع، ثمّ في القرن الأخير، وفي عصرنا هذا<sup>(1)</sup>.



أولاد الإمام الكاظم 👙 .....

السيتد جعفر خلجستان

السيّد جعفر، من أحفاد الإمام الكاظم علَيْكَلا . في طريق قم أراك بقرب قرية (راهجرد) بقعة السيّد جعفر، من آثار القرن السادس أو السابع<sup>(۱)</sup>.

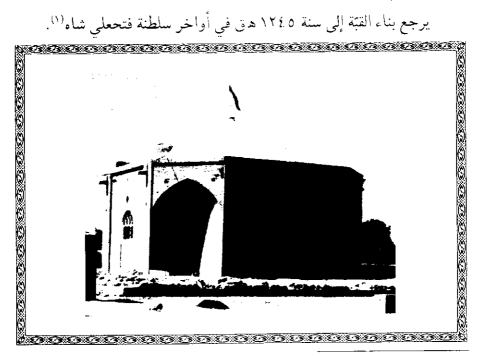


(۱) گنجینه ۲: ۲۱۱.

السيّد جعفر الغريب قم

السيّد جعفر المعروف بالغريب، من أحفاد الإمام الكاظم علىَّلاٍ. في تلال قم درويش، وهي قم القديمة، خلت من السكنة بعد هجوم المغول وإحراقها وإبادتها.

وربما السيّد جعفر هذا قتل في فتنة المغول، وربما هو ابن زيد النـار بـن الإمام الكاظم عَنْ لِ



(۱) گنجينه ۲ : ۲۹٤ .

| 144 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 1 | 1.1611    | - NH . N | 1 1      |
|-----|---------------------------------------|---|-----------|----------|----------|
| 111 |                                       |   | ام الک طب | لادالام  | <b>4</b> |
|     |                                       |   | •         | 4        | -        |

السيّد جمال قہ

السيّد جمال الدين الموسوي، من أحفاد الإمام الكاظم عَنْهُ . يقع المرقد الشريف في طريق كاشان<sup>(11)</sup>.



(۱) گنجيند ۲ : ۵۲۳.

| النجوم المتناثرة | 182 |
|------------------|-----|
|------------------|-----|

# مرقد السيّدة خديجة خاتون قم \_ هفت امامزاده (سبعة من أولاد الأئمة)

بقرب من مرقد طيّب وطاهر \_يبعد عنه بكليومتر \_مرقد سبعة أنفار مـن أحفاد الإمام الكاظم عنيُّلا .

وقيل: من أحفاد الإمام السجّاد، وهمم: السيّد عبد الله، والسيّد عبد الرحمن، والسيّدة خديجة خاتون، والسيّدة زينب، والسيّدة فـاطمة، والسيّدة مريم، والسيّدة رقيّة.

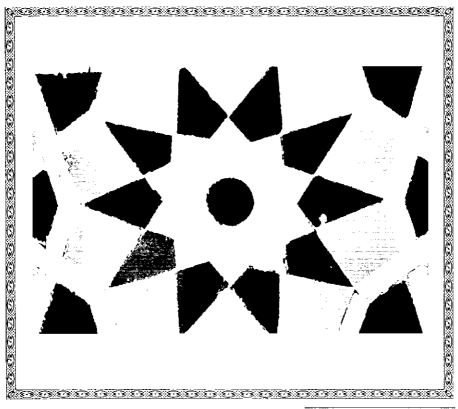
وقيل : في البقعة أربعة من البنات .

ويرجع سبك البناء إلى القرن الثامن، وجدّد بناؤه في العصر الصفوي.



السيّد زكريا خلجستان

السيّد زكريا، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّهُ . بين قرية (عيسى آباد) و (ميدانك) نهر صغير بجواره مرقد السيّد زكريا. ويرجع تاريخ الآثار إلى العهد الصفوي قبّة وضريح وصحن<sup>ن.</sup>.

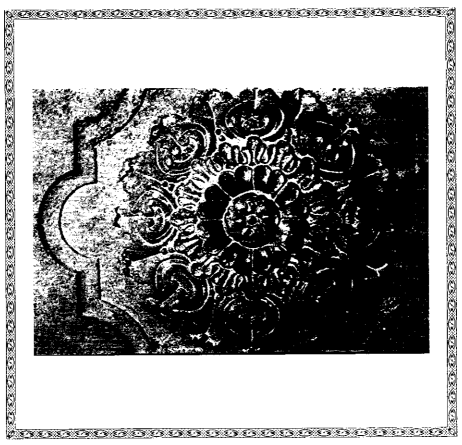


(۱) کنجینه ۲ : ۲۱۲.

السيّد زكريا خديجة آباد \_ قم

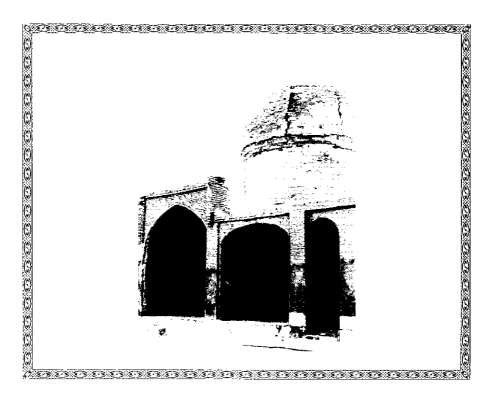
السيّد زكريا، من أحفاد الإمام الكاظم ﷺ . عاش في القرن الخامس أو السادس.

يقع مرفده الشريف في قرية (خديجة آباد)، يبعد عن قبرها بـ ( ٧٥ متر).



| 177 |  | سيني لا | الكاظم | الإمام | أولاد |
|-----|--|---------|--------|--------|-------|
|-----|--|---------|--------|--------|-------|

السيّدة سكينة خاتون، من أحفاد الإمام الكاظم عليَّةٍ. يقع المرقد الشريف في قرية (زالون آباد)، يبعد عن قم بـ ( ٣٠ كيلومتراً) في الجانب الشرقي بقعة مباركة ذات الأروقة والصحن والقبّة وضريح مشـبّك مذهّب فضّي. وأخيراً جدّد بناؤه وبُلَط الشارع الذي يصل إليه، وظهرت بـعض الكرامات.

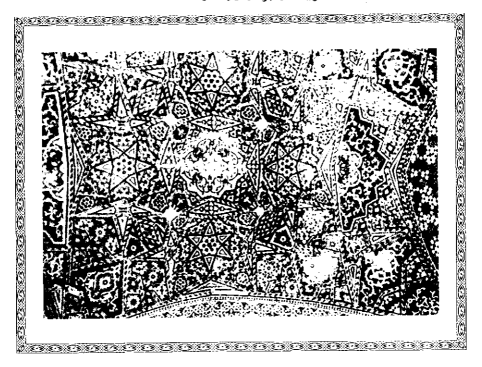


السبتد طاهر تقرود

السيّد أبو طالب طاهر بن حسين القطعي بن موسى أبي السبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام الكاظم عليَّة .

يقع مرقده الشريف في قرية ( تقرود)، يبعد عن قم بخمس فـراسـخ فـي الشمال الغربي.

> كان السيّد معروفاً بعلوَ المقام والجلالة والسخاء. وبقعته تضة قبّة وضريحاً وقبراً وأروقة وصحناً.

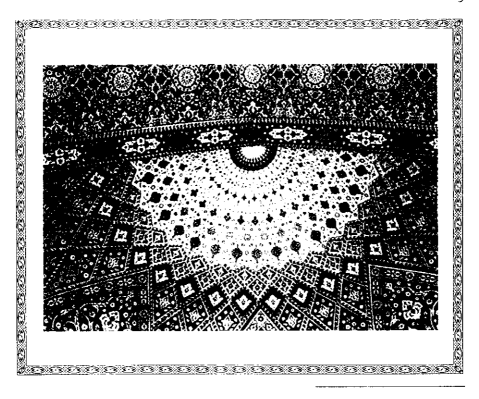


|     |      |      | 5. 1.1/11 | 1           |
|-----|------|------|-----------|-------------|
| 124 | <br> | <br> | الكاظم لك | اولادالإمام |



السيّد عاقب، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّهُ . وفي كاشان قبر الحارث بن عاقب، وربما يكون ولده.

في شمال قرية (جميزقان)، وفسي الطبريق منزار وبلقعة تلضمَ ضبريحاً وصحناً<sup>(۱)</sup>.

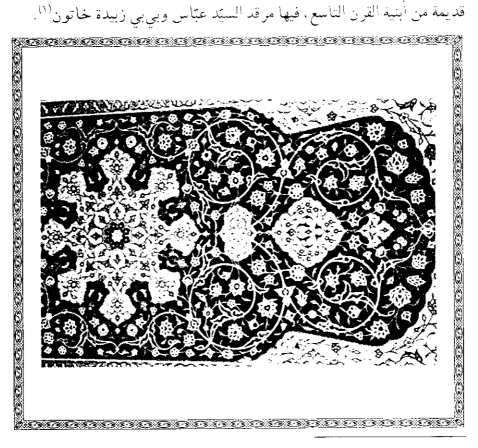


(۱) گنجینه ۲ : ۲۰۵.

١٤٠ ..... النجوم المتناثرة

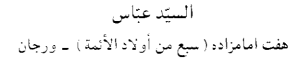
السيّد عبّاس والسيّدة بيبي زبيدة خاتون خلجستان

السيّد عبّاس والسيّدة بي بي زبيدة خانم، من أحفاد الإمام الكاظم عليُّلاً. في قرية (جنداب) بقرب قرية (قاضي) ومزرعة (زبيكان) بقعة مباركة ديبة مع أن قالة منالة مع فعال قبال ترجيّل



(۱) کنجیند ۲ : ۲۰۰۰.

|      | •                     |
|------|-----------------------|
| ١٤٧  | - <u>we tich land</u> |
| 14 1 | وددادهمام الكاصم ديدة |

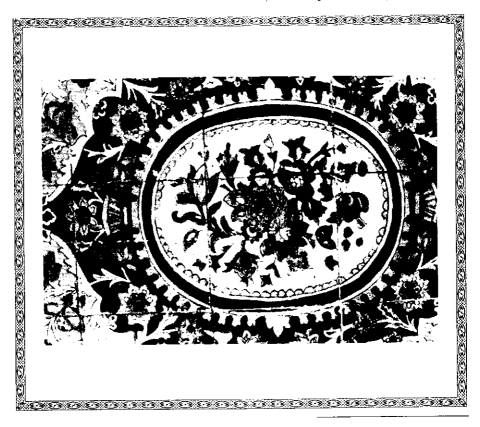


السيّد عبّاس والسيّد إبراهيم والسيّد صالح والسيّد فيروز والسـيّد حسـن والسيّد جعفر والسيّد أبو القاسم إسماعيل، من أحفاد الامام الكاظم ﷺ . في قرية (ورجان) بعد أربعة فراسخ من قم. ولا يبعد أن يكون السيّد حسن والسبّد جعفر والسيّد إسماعيل من أولاد السيّد محمّد بن أحمد بن هارون بن الإمام الكاظم، وهارون دفن في قرية (طريز ناهيد) في ساوة<sup>(١)</sup>. 8000000000000000000 1 1 1 1

(۱) گنجينه ۲ : ۷٤۰.

١٤٢ ..... النجوم المتناثرة

السيّد عبد الله والسيّد يعقوب والسيّد ناصر والسيّد محمّد. يقع المرقد الشريف في قرية كهك في طريق بيدهند، ووجدت القبور سنة ١٣٠٨ بعد رؤية صالحة. والله العالم'' .



(۱) کنجیند ۲ : ۷۳۸.

السيّد عبد الله بن الإمام الكاظم عليُّ .

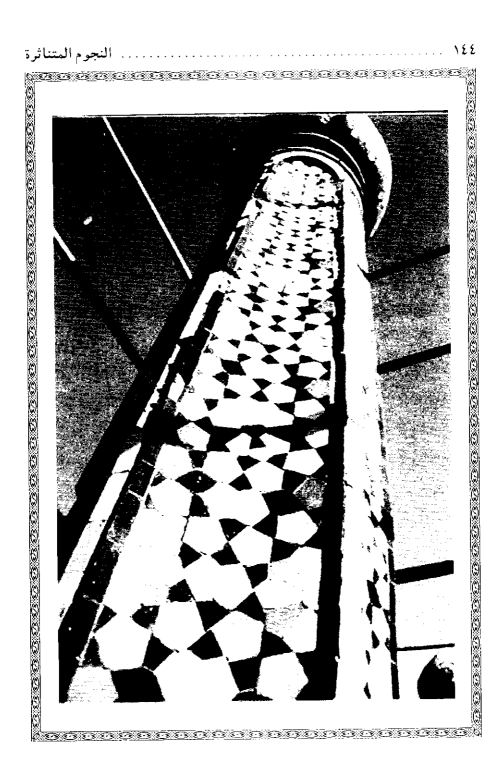
بلدة آوه كانت في القديم من البلاد العامرة، واشتهرت بعلمائها وشعرائها وأدبائها، وكانت موالية لأهل البيت للمنتخ ، وبجوارهما بملدة سماوة، كمان فسيها المخالفين من الحنفيّة، وكان العداء والنزاع المذهبي بين البلدتين آنذاك على قدمٍ وساق، وكادت أن تبيد ( آوه ) في هجمة المغول سنة ٦١٧ هق.

تبعد عن ساوة بـ( ٢٠ كيلومترأً)، وقد مدحها النبتي ﷺ بقوله : «بارك الله فيها وعلى أهلها»، وترحّم على أهلها الإمام الهادي ﷺ .

فيها المساجد والمدارس القديمة وقبور الأعلام من العلماء والأدباء، ولم يبقَ من ذلك المجد إلاّ القليل.

يرجع البناء إلى القرن السادس في عصر السلجوقيين، قام به من أحفاده الوزير المعروف السيّد مجد الدين أبو الفتح محمّد بن حسين بن محمّد بن علي بن إبراهيم بن عبد الله بن الإمام الكاظم على الله.

(۱) گنجينه ۲ : ۱۰۰.



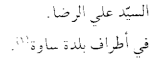
| 120 | <br>ند مع | الكاظم | د الأمام | أولا |
|-----|-----------|--------|----------|------|
|     | ند ي      |        |          | • J' |

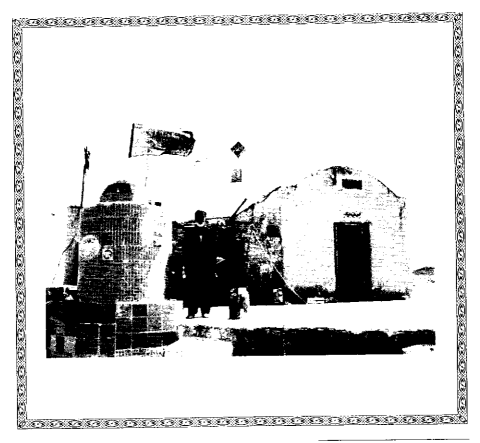
السيّد عبدالله، من أحفاد الإمام الكاظم للَّيْلَا . في طريق إصفهان يبعد عن قم بسبع فراسخ في الجنوب بقرب قلعة چم. عثروا على قبره سنة ١٣٢٤ هـق.



| 3, | النجوم المتناث |  |  | 187 | ١ |
|----|----------------|--|--|-----|---|
|----|----------------|--|--|-----|---|







(۱) گنجیند ۲ : ۱۲۲.

## أولاد الإمام الجواد محمّد بن على 🖄

السيّد موسى المبرقع

السيّد أبو أحمد موسى بن الإمام محمّد النقي الجواد ابن الرضا علَّمَتِكُمْ ، جدّ السادة الرضويّة في إيران.

قيل : كان يضع البرقع على وجهه فاشتهر بذلك .

ومن الناس من يقدح بشأن هذا السيّد الجليل اعتماداً على رواية ضعيفة السند ينقلها الشيخ المفيد في الإرشاد، والظاهر أنّ أمثال هذه الرواية ليست إلّا من دسيسة الوضّاعين والمفترين حسداً بأهمل البسيت عليّك وأبنائهم الشرفاء الأجلّاء، إن هي إلّا فتنة السياسيين والطغاة المتجبّرين المتسلّطين على رقماب الناس ظلماً وجوراً، فلا يحلو لهم وجود أمثال أبناء الأئمة النجباء وقداستهم وتكريمهم بين الناس وحكومتهم على القلوب دونهم، فبمثل هذه الأحماديث المفتراة يريدون أن يطفئوا نور الله، ولكن خسؤوا وخسروا، فإنّ الله متمّ نوره ولو كره المنافقون.

ولو ثبت ما في الرواية، فإنَّ ما حدث كان في أيَّام الشباب، ومثل موسى

| ۱ النجوم المتناثرة |
|--------------------|
|--------------------|

المبرقع كيف لا يتوب في أيام كهولته ؟ ! ثمّ كيف ينتسب إليه السادة الرضويّة ولم ينتسب أبناء جعفر المعروف بالكذّاب إلى أبيهم خجلاً، وكانوا ينسبون أنفسهم إلى عمّهم السيّد محمّد المدفون في بلد \_العراق \_بجوار سامرّاء أو إلى موسى المبرقع، وعلى كلّ حال (ألف عينٍ لأجل عينٍ تكرمُ)، فنحن نكرم ذرية رسول الله لأجل عين رسول الله كما ورد عنه ﷺ في تكريم ذرّيته : «صالحهم لله وطالحهم لي»، ولا سيّما والإمام الحسن العسكري أنكر ما فعله وكيله بقم بسيّد علوي.

ولد السيّد موسى سنة ٢١٤ بعد ولادة أخيه الإمام علي النقي عليَّلاٍ ، وانتقل إلى بغداد سنة ٢٢٤ ثمّ إلى الكوفة.

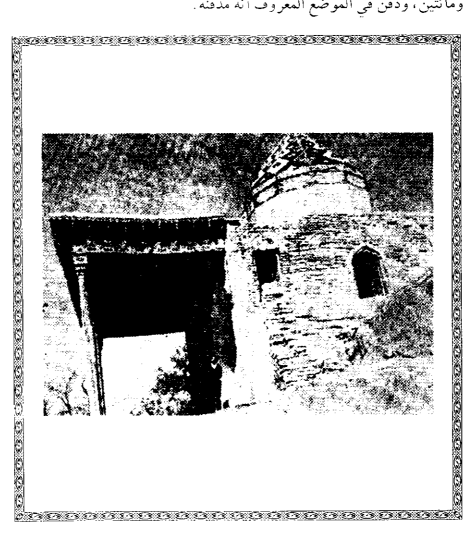
قيل : بقي فيها حتّى توفّي . وقيل : هاجر إلى قم سنة ٢٥٦، إلّا أنّه ورد خبره في كتاب ( تاريخ قم ) المكتوب في القرن الرابع بقلم الشيخ حسن القمّي مشوّشاً ، فمن الأعلام كالعلّامة المجلسي في بحاره والشيخ النوري في البـدر المشـعشع والشيخ عباس القمّي في منتهى الآمال ذهبوا إلى هجرته إلى قم ودفنه فيها<sup>(١)</sup>، وهو المشهور وأنّه أوّل سيّد من السادة الرضوية دخل قم سنة ٢٥٦<sup>(٢)</sup>.

ثمّ تحت القبّة مرقد يضمّ قبر موسى المبرقع. وقيل : محمّد بن موسى وأبو علي محمّد بن أحمد بن موسى .

جاء في البحار في بيان القبور بقم : ومنها : قبر أبي جعفر موسى بن محمّد ابن علي الرضا عليَّلا ، قال : وهو أوّل من دخل من السادات الرضوية قم، وكان مبرقعاً دائماً فأخرجه العرب من قم، ثمّ اعتذروا منه وأدخلوه وأكرموه واشتروا

- (۱) گنجيند ۲ : ۵۵۰.
  - (۲) المصدر : ۵۵۸.

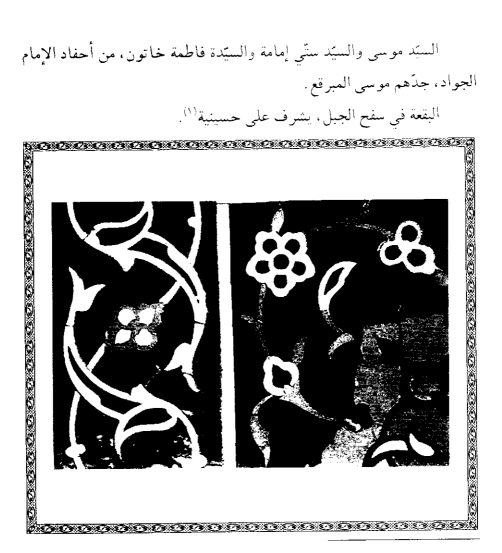
| ١٤٩                                      | أولاد الإمام الجواد 🖄                   |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| واشترى من ماله أيضاً قرى ومزارع.         | من أموالهم له داراً ومزارع وحسن حاله.   |
| نة بنات الجواد عليُّ ثمَّ (بريهيَّة) بنت | فجاءت إليه أخواته زينب وأمّ محمّد وميمو |
| . لهن                                    | موسى، فدفن كلُّهن عند فاطمة رضي الله ع  |
| هر ربيع الآخر من سنة ستَّ وتسبعين        | وتوقي موسى ليلة الأربعاء ثامن ش         |
| دفنه.                                    | ومائتين، ودفن في الموضع المعروف أنَّه م |





السيّد موسى

محلَات



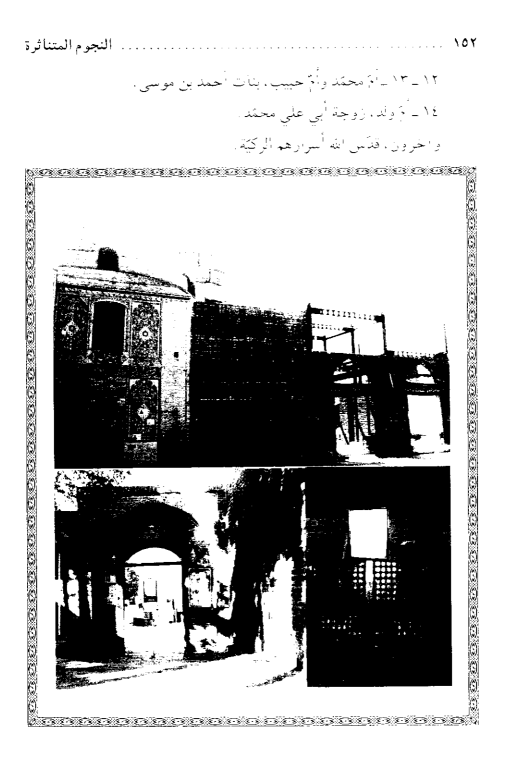
(۱) گنجینه ۲۰۰، ۲۰

# أولاد الإمام الجواد والهادي 🚜

چهل اختران ( الأربعون نجماً )

بجوار مرقد موسى المبرقع شبّاك كبير تحت قبّة يرجع تاريخ بنائها إلى سنة ٩٥٠ ه ق في عصر شاه طهماسب، يضمّ أربعين قبراً لأولاد الأئمة عليمين ذكوراً واناثاً، وهم : ١ \_ أبو عبد الله أحمد بن أبي علي محمّد المبرقع بن أحمد بن موسى بن الإمام محمّد التقي . ٢ \_ ٣ \_ أبو جعفر وفخر الدين أولاد يحيى الصوفي ابن جعفر بن الإمام علي النقي الهادي عليمين . ٤ \_ السيّد بريهة بنت جعفر بن الإمام الهادي . ٤ \_ السيّد بريهة بنت جعفر بن الإمام الهادي . ٥ \_ ١٠ \_ ستّة أنفار من بنات أبي علي محمّد بن أحمد بن موسى : السيّدة ستّية والسيّدة فاطمة والسيّدة أمّ سلمة ، والسيّدة أمّ كلثوم ، والسيّدة بريهة .

١١ \_السيّدة زينب بنت السيّد موسى بن الإمام الجواد.

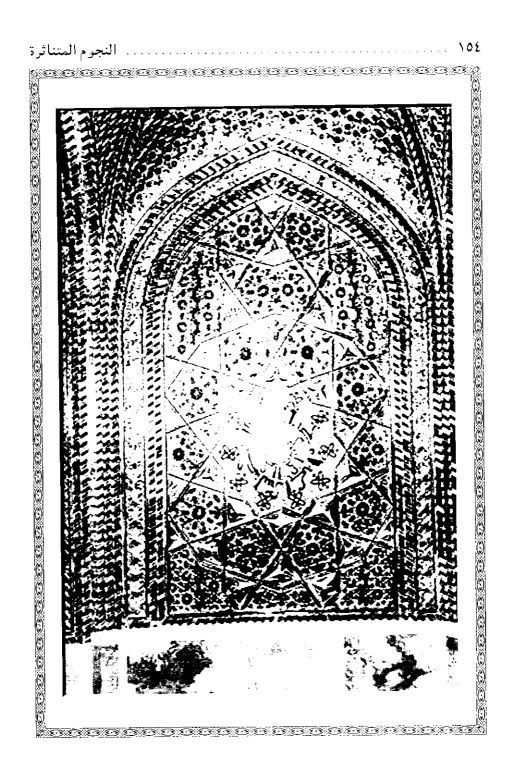


## أولاد الإمام العسكري 🖄

السيتدان إبراهيم وإسماعيل خديجة خاتون

السيّدان إبراهيم وإسماعيل، من المشهور أنّهما من أحفاد الإمام العسكري للثِّلاً، وربما من أحفاد جعفر بن الإمام علي النقي العسكري، فإنّ لجعفر المعروف بالكذّاب أكثر من ( ١٥٠ ولداً وحفيداً)، استسبوا إلى الإمام الهادي والعسكري للتَّلاد دون أبيهم جعفر. وقيل : السيّدان من أولاد الإمام الحسن المجتبى، والله العالم<sup>(۱)</sup>. يقع المرقد في قرية (خديجة خاتون)، ويبعد عن مرقد السيّدة خديجة ر ٧٥ متراً).

(۱) گنجینه آثار قم ۲ : ٤٤٠.



# زيارة العلماء وقبورهم

قال رسول الله ﷺ : «من استقبل العلماء فقد استقبلني، ومن زار العـلماء فـقد زارنـي، ومـن جالس العلماء فقد جالسني، ومن جالسني فكأنَّما جالس ربّي »<sup>(۱)</sup>.

المشايخ

مقبرة الشيخ أبو الصلت

الشيخ أبو الصلت، يقال هو نديم الإمام الرضا عليَّلاً ، إلّا أنّ له مىزاراً فـي خراسان مشهد الإمام الرضا عليَّلاً ، فيحتمل أن يكون هذا قبر الشيخ أبي الصلت عبد الله الأشعرى<sup>(٢)</sup>.

(١) ميزان الحكمة ٦ : ٤٨٩.

(۲) گنجینه ۲: ۲۲٤.

١٥٦ ..... النجوم المتناثرة

# مقبرة الشيخ علي بن بابويه القمّي

شيخ القمّيين المحدّث الكبير الشيخ علي بن الحسين بن موسى بن بابويه، والد الشيخ الصدوق عليه الرحمة.

في أوّل شارع (چهار مردان) وسمّي الشارع باسم (چهار مردان) يـعني الرجال الأربعة، إشارةً إلى الرجال الأربعة، وهم :

١ ــالشيخ عليّ بن بابويه القمّي، في أوّل الشارع. ٢ ــوالسلطان محمّد شريف، في وسط الشارع على اليمين. ٣ ــوفي آخره السيّد عليّ بن جعفر. ٤ ــوالسيّد حمزة. وبقعة ابن بابويه من عصر الصفويّة، تضمّ قبراً وصحناً وبـجواره حسينية

لإقامة المراسم الدينية وعزاء سيّد الشهداء للطِّلْخ .

### مقبرة ابن قولويه

بقرب مقبرة (الشيخان) يفصل بينهما شارع فقط، مقبرة الشيخ الجليل والمحدَّث الكبير محمّد بن قولويه، توفّي سنة ٢٤٠، وهو والد الفقيه والمحدَّث الشيخ أبو القاسم جعفر بن محمّد بـن قـولويه القـمّي المدفون بـجوار الإمـام الكاظم عليَّلا في الكاظمية المقدّسة ـبغداد ـ، توفّي يوم التروية سنة ٣٦٩. وبجواره مقبرة المحدّث الكبير والمفسّر العظيم عليّ بن إبراهيم، له كـتب

| ۱٥۷ | <br>زيارة العلماء وقبورهم |
|-----|---------------------------|
|     | كثيرة .                   |

وبجوارهما قبور كوكبة من شهداء الحرب المفروضة عليهم الرحمة.

### مقبرة المشايخ

انطلاقاً من الروايات الكثيرة الواردة في فضيلة أرض قم المقدّسة، وأنّها عشّ آل محمّد للميَّلَةِ ، ويفتح منها ثلاث من أبواب الجنّة، أقبل المؤمنون على دفن موتاهم فيها من الملوك والعظماء والمشايخ والعلماء، فكثرت المقابر بقم الطيّبة، كما كثر فيها المزارات لأولاد الأئمة الأطهار للمَيَّلَةِ وللمشايخ والمحدّثين الكبار والفقهاء العظام، ففيها مزاراتهم كالمراجع الذين دفنوا بجوار السيّدة المعصومة فاطمة بنت الإمام الكاظم لليَّلَةِ ، كالسيّد البروجردي والسيّد الخوانساري والسيّد الصدر والسيّد الكُلپايكاني والشيخ المؤسّس الحائري، وغيرهم الكثير قدّس الله أرواحهم الزكيّة.

ومن المقابر المعروفة مـقبرة (الشـيخان) وهـي مـقبرة الشـيوخ لكـثرة المحدّثين والعلماء المدفونين فيها، منهم : الميرزا القمّي، إلّا أنّه باعتبار الشيخين الجليلين والمحدّثين الكبيرين زكريا بن آدم وزكريا بن إدريس اشتهرت البـقعة باسمهما.

زكريا بن آدم بن عبد الله الأشعري القمّي، كان من أصحاب الأئمة الصادق والرضا والجواد للميتيكيم ، جليل القدر عظيم الشأن في الفقه والحديث والعلوم الإسلامية. قال الرضا لليُنكي في حقّه : إنّه المأمون على الدين والدنيا، وله كتاب ومسائل، مضى لللهُ في عصر الإمام أبي جعفر الثاني لليُنكي فخرج توقيعه وفيه : ١٥٨ ..... النجوم المتناثرة

«رحمه الله يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيّاً»، وعندما أراد أن يخرج من قم منعه الإمام وقال له : إنّ الله يدفع بك البلاء عنها كما يدفع عن أهل بغداد ببركة أبيه الإمام الكاظم عليَّالا .

وأمّا زكريا بن إدريس بن عبد الله الأشعري، فهو من أجلّة أصحاب الإمام الرضا للخِّلا ، ودعا له وترحّم عليه عند وفاته وقـال : «اللـهمّ اغـفر للأشـعريين صغيرهم وكبيرهم، والأشعريّون منّا وأنا منهم»، وكان ولده إدريس من المحدّثين الأجلّاء أيضاً، وله كتاب، توفّى بعد سنة ٢٠١ ه.

وأخيراً صارت مقبرة الشيخين مهوى عشّاق الشهادة، حيث دفن فيها كثير من الشباب المؤمن الذين استشهدوا في الحرب المفروضة على إيران الإسلامية.

مزرعة (كياب) بقرب قرية (وسفونجرد) من قسرى خىلجستان التسابعة لتفرش بين إصفهان وساوة، وفيها مرقد (صالح بن محمّد بن إبراهيم بسن مسالك الأشتر)، وكان حامل الراية لزيد بن علي الشهيد، ويرجع البناء القديم إلى القرن الثاني<sup>(۱)</sup>.

(۱) گنجينه ۲ : ۲۰۰.

### کاشان

تبعد كاشان عن قم بـ ( ١٠٠ كم)، وعُرفت بدار المؤمنين، وتمتاز بحوزتها العلميَّة القديمة ومدارسها ومزاراتها، وطيب تربتها وهوائها وتشيَّعها منذ فتحها بيد المسلمين.

#### فمن المزارات المعروفة فيها :

١ \_ مزار السيّد حسن بن موسى الكاظم عنيَّة ، في محلّة (كذر مير نشانه). ترجع قبّته إلى عصر السلجوقيّة ، وأصل القبر في سرداب ، ويرجع تاريخ البناء إلى عصر الصفويّة .

۲ ـ السيّد سليمان بن موسى الكاظم عَنْيَةٍ ، وعرف بـ اشـاه سـليمان )، ويرجع تاريخ صندوق القبر إلى سنة ٩٥٢.

٣ ـ السيّد هارون بن موسى الكاظم ﷺ في محلّة ( ينجه شاه ) على جنب شارع بابا أفضل، صحن وقبّة ومئذنة. وفي داخل الضريح قبران لهـ ارون وولده السيّد محمّد، وبجوارهما قبور جمع من العلماء.

| النجوم المتناثرة | • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |  |  |
|------------------|-----------------------|---------------------------------------|--|--|
|------------------|-----------------------|---------------------------------------|--|--|

٤ ــ السيّد حبيب بن موسى الكاظم عليَّةٍ ، له مزار مجلّل وصحن وضريح وأروقة وغرف، مدفن جمع من العلماء، وبجوار بقعة شاه عباس الكبير .

٥ ـ السيّد السلطان مير أحمد، قيل : إنّه من أولاد الإمام مـوسى الكـاظم علىم الله ويحتمل أن يكون من أولاد موسى المبرقع المدفون بقم.

٦ \_السيّد قاسم بن الإمام موسى الكاظم عليَّلاٍ ، في محلّة ( يا نخل ) ، وربما هو من أحفاد الإمام الكاظم ، فإنّ المعروف والمشهور أنّ القاسم دفن في الحلّة في العراق .

٧ ــالسيّد علي عبّاس بن موسى الكاظم للجَّلَا ، يبعد عــن كــاشان بـعشرة فراسخ، من المزارات المعروفة والمقصودة طيلة السنة، له مــرقد وصـحن كــبير وحجر وأروقة جميلة، ويزار خصوصاً في آخر صفر يوم شهادة الإمــام الرضــا للجَيَلا .

٨ ـ السيّد حارث بن موسى الكاظم ﷺ ، في محلّة (درب زنجير). ٩ ـ السيّد سلطان عطا بخش بن موسى، في محلّة (دروازه إصفهان). ١٠ ـ السيّدان طاهر ومنصور ابنا الإمام موسى الكاظم، في محلّة (طاهر ومنصور).

١١ ـ السيّد طيّب بن موسى الكاظم عَنْيَٰلاً ، في محلّة ( پشت مشهد). ١٢ ـ السيّدة ساره خاتون بنت موسى الكاظم عليَّلاً ، فـي مـحلّة ( پشت مشهد ).

١٣ ـ السيّد يوسف بن محسن بن موسى الكاظم عليُّلا ، شارع (بابا أفضل). ١٤ ـ السيّد جعفر بن حسين بن علي بن الحسين، في (كوچه باغ). كاشان ..... ١٦١

١٥ ــالسيّد شمس الدين وقاضي أسد، في وسط ساحة (درب فين). ١٦ ـالسيّدة فاطمة بنت السيّد أحمد شاه چراغ المدفون في شيراز. ١٧ ـالأربعون جسد (چهل تن) في محلّة (درب فين) وبجوارهم قـبور العلماء والصلحاء.

١٨ في كلّ من (گذر تقي خان) وزقاق (گمرك) وزقاق (حرم) وشارع محتشم مقابل مسجد الصادقية، بقعة تنسب إلى أولاد الإمام موسى بن جعفر عليها.

١٩ ـ السيّد زيد بن قاسم بن الإمام الحسن المجتبى عليَّةٍ ، في (گذر فسي حديقة شهره).

### آران \_كاشان

بلدة آران تبعد عن كاشان ؟؟؟. فيها بقاع ومزارات، منها : ١ ـ بقعة السيّدين إسحاق وسليمان، من أولاد الإمام الصادق عليّلاً . ٢ ـ بقعة السيّدين إسحاق وإسماعيل، من أولاد الإمام الصادق عليّلاً (كوي بازار) قرب المسجد. ٣ ـ بقعة السيّد فضل بن موسى الكاظم عليّكاني، وجماعة من أولاد الأئمة عليميني . ٤ ـ بقعة خمسة من أولاد الأئمة (علي وعبد الله وزينب وأمّ السلمة

وإبراهيم)، في جنب مسجد قاضي.

ىىدگا\_كاشان

١- السيّد قاسم بن الإمام علي النقي عنتُهُ .
٢- السيّد هادي بن الإمام زين العابدين عليّهُ .
٣- السيّد علي أكبر بن الإمام زين العابدين ، في ساحة (علي أكبر).
٤- السيّد حسين بن الإمام موسى الكاظم عليّهُ .
٥- السيّد هاشم بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد علي أكبر بن الإمام موسى الكاظم عليّهُ .
٢- السيّد حسين بن الإمام موسى الكاظم عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّهُ .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّه .
٢- السيّد المام بن أمير المؤمنين عليّ عليّه .
٢- السيّد المام .

فين ـكاشان

١ ـ السيّد إبراهيم بن السيّد سليمان بن الإمام موسى الكاظم عليَّةٍ . ٢ ـ السيّد قاسم . ٣ ـ السيّد هادي بن زين العابدين عليَّةٍ . وهناك مزارات وبقاع متبرّكة في القرى والأرياف أيضاً في أطراف كاشان ، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار ، فإنّ المقصود بيان مزارات قم المقدّسة ، ولكاشان تاريخها الخاص .

#### قسم الزيارات

لا يخفى أنّ زيارة الأنبياء والأوصياء والأولياء والطيّبين والطيّبات تعني حضور الزائر عند المزور، ولها سنن وآداب عامّة وخــاصّة، تــزيد فــي حســن وظرافة العمل، وتكلّلها بزهور الجمال والكمال.

ومن أبرز السنن قراءة الزيارات المأثورة عن أهل بيت الوحي والعصمة والطهارة محمّد وآل محمّد ظلمَيَّلاً ، فإنّ الزيارة وكذلك الدعاء الوارد عنهم ظلمَيَّلاً سيكون بلا ريب من أفضل الزيارات والأدعية ، فإنّهم أعرف بالصواب ، وبما فيه من الكمال والجمال في حياة الإنسان وبعد مماته ، فإنّ قولهم إنّما هو من القرآن الصاعد ، يشتمل على الحقّ الذي لا يلبسه الباطل ، والرشد البيّن الذي لا غيّ فيه . وقد صرّح الفقهاء الأعلام باستحباب زيارة أولاد الأئمة الأطهار علمَيَّلاً .

وقد ورد عن الرسول الأعظم محمّد ﷺ : عـيادة بـني هـاشم مـفروضة، وزيارتهم سنّة. والإطلاق يقتضي شمول الذرّية ـإلّا ما خرج بالدليل ـكما يعمّ الزيارة في حياتهم وبعد مماتهم.

من كتاب ( بهجة المؤمنين في زيارة الطيّبات والطيّبين ) للمؤلّف، الصفحة ١٢

١٦٤ ..... النجوم المتناثرة

يقول شيخنا الأجلّ العلّامة المجلسي مَتَّنً المتوفّى سنة ١١١١ هـ.: إعلم أنّ المشاهد المنسوبة إلى أولاد الأئمة الهادية والعترة الطاهرة وأقاربهم يستحبّ زيارتها والإلمام بها، فإنّ في تعظيمهم تعظيم للأئمة وتكريمهم، والأصل فيهم الإيمان والصلاح إلّا أن يعلم منهم خلافها... وأمّا كيفية زيارتهم فلم يرد فيها خبر على الخصوص، ويجوز زيارتهم بما ورد في زيارة سائر المؤمنين، ويسجوز تخصيصهم بالخطاب بما جرى على اللسان من ذكر فضلهم<sup>(1)</sup>.

وقال خاتم المحدّثين شيخنا العباس القمّي متَنَّزُ ـ المتوفّى سنة ١٣٥٩ هـ في فضل أبناء الأئمة علميتير : هم أبناء الملوك بالحقّ، وقبورهم منابع الفيض والبركة ومهابط الرحمة والعناية الإلهيّة، والعلماء قد صرّحوا باستحباب زيارة قبورهم، وهي والحمد لله منتشرة في غالب بلاد الشيعة، بل وفي القرى والبراري وأطراف الجبال والأودية، وهي دائماً ملاذ المضطرّين وملجأ البائسين وغيات المظلومين وتسلية للقلوب الذابلة، وستظلّ كذلك إلى يوم القيامة، وقد برز من كثير من هذه المراقد الشريفة كرامات وخوارق للعادات، ولكن لا يخفى أنّ الزائر إذا شاء أن يشدّ الرحل إلى شيء من هذه المراقد موقناً ببلوغه فيض رحمة الله ويكشف كروبه فينبغي أن يُحرز فيه شرطين :

الشرط الأوّل : جلالة صاحب ذلك المرقد وعظمة شأنه إضافة إلى ما حازه من شرافة النسب ، و تعرف هذه من كتب الأحاديث والأنساب والتواريخ . الشرط الثاني : التأكّد من صحّة هذا المرقد . وما حاز كلا الشرطين من المشاهد قليل جدّاً<sup>(١)</sup>.

عمدة الزائر : ٤٠٠ والكنى والأنقاب ٣ : ١٤٦ .
 مفاتيح الجنان : ٦٧٩ .

| ٥٦١ | ····· | قسم الزيارات |
|-----|-------|--------------|
|-----|-------|--------------|

ويقول آية الله المحقّ السيّد حيدر الحسني ـ المتوفّى ١٢٦٥ هـ في كتابه (عمدة الزائر) : ولنبدأ أوّلاً في ذكر زيارة قبور أولاد الأئمة عليّيًا ، قال السيّد لللهُ ـ يقصد السيّد ابن طاووس صاحب الإقبال ـ : إذا أردت زيارة أحد منهم كالقاسم ابن الكاظم عليّها ، والعباس ابن أمير المؤمنين عليّها ، أو عليّ بـن الحسـين عليّا المقتول بالطف ، ومن جرى في الحكم مجراهم تقف على قبر المزور منهم صلوات الله عليهم وتقول :

«السَّلامُ عَلىٰ جَدَّكَ المُصْطَفَى، السَّلامُ عَلىٰ أبيكَ المُرْتَضىٰ، السَّلامُ عَلىٰ السَّيِّدَيْنِ الحَسَنِ وَالحُسَيْنِ، السَّلامُ عَلىٰ خَديجَةَ أُمِّ المُؤمِنين، السَّلامُ عَلىٰ فاطِمَةَ أُمَّ الأَئِمَّةِ الطَّاهِرين، السَّلامُ عَلىٰ النُّفوسِ الفاخِرَةِ وَبُحورِ العُلومِ الزَّاخِرَة، شُفَعائي في الآخِرَة، وَأَوْلِيائي عِنْدَ عَوْدِ الرُّوحِ إلى العِظامِ النَّخِرَة، أئِمَّةِ الخَلقِ وَوُلاةِ الحَقّ، السَّلامُ عَلَيكَ أَيُّها الشَّحْصُ الشَّريفُ الطَّاهِرُ الكَريم، أشهَدُ أن لا إله إلاّ الله، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسولُهُ وَمُصطَفاه، وَأَنَّ عَلِيًّا وَلِيُّهُ وَمُجتَباه، وَأَنَّ الإمامَة في وُلدِهِ إلىٰ يَومِ الدِّين، نَعلَمُ ذلِكَ عِلمَ اليَقين، وَنَحنُ لِـذلِكَ مُعتَقِدون، وَفي نَصرِهِم مُجتَهِدون».

وهذه زيارة عامّة تُقرأ لكلّ أولاد الأئمة من الطيّبين والطيّبات.

| ١٦٦ النجوم المتناثرة                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                         |
| في زيارات المشاهد المنسوبة إلى أولاد الأئمة وسائر العترة ﷺ                                              |
| عن المجلسي في البحار : إعلم أنَّ المشاهد المـنسوبة إلى أولاد الأئـمة                                    |
| الهادية والعترة الطاهرة للمُثلِّ وأقاربهم يستحبّ زيارتها والإلمام بها، فـ إنّ فـي                       |
| تعظيمهم تعظيم الأئمة علمتك وتكريمهم                                                                     |
|                                                                                                         |
| الزيارة المطلقة لأبناء الأئمة للقلي                                                                     |
| ( وفي زيارة النساء تبدّل جميع الضمائر إلى المؤنّث ) ( وفي زيارة النساء تبدّل جميع الضمائر إلى المؤنّث ) |
|                                                                                                         |
| السَّلامُ عَلَيكَ أَ يُّها السَّيِّدُ الزَّكيُّ الطَّاهِرُ الوَليُّ وَالدَّاعي الحَفيِّ .               |
| أشهَدُ أَنَّك قُلتَ حَقًّا وَنَطَقتَ حَقًّا وَصِدْقاً وَدَعَوتَ إِلَى                                   |
| مَولاي وَمَولاكَ عَلانيَةً وَسِرًّاً. فازَ مُتَّبِعُكَ وَنَجىٰ مُصَدِّقُكَ وَخابَ                       |
| وَخَسِرَ مُكَذِّبُكَ وَالمُتَخَلِّفُ عَنك .                                                             |
| إشهَدْ لي بِهذِهِ الشَّهادَةِ عِندَكَ لأكونَ مِنَ الفائِزينَ بِمَعرِفَتِكَ                              |
| وَطاعِتكَ وَتَصديقِكَ وَٱتِّباعِك.                                                                      |
| وَالسَّلامُ عَلَيكَ يا سَيِّدي وَأَبنَ سَيِّدي، أَنتَ بابُ اللهِ المُؤتىٰ                               |
| مِنهُ وَالمَأخوذُ عَنه، أتَيتُكَ زائِراً وَحاجاتي لَكَ مُستَودِعاً، وَها أنا ذا                         |
| م<br>استَودِعُكَ ديني وَأمانَتي وَخَواتِيمَ عَمَلي وَجَوامِعَ أَمَلي إِلى مُنتهىٰ                       |
| ن أجَلى.                                                                                                |
| م.<br>في أُوالسَّلامُ عَلَيكَ وَرَحمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُه .                                            |
|                                                                                                         |

قسم الزيارات 177 الزيارة الأولى لفاطمة المعصومة سلام الله عليها إقرأ إذن الدخول بنيَّة الرجاء والتقرُّب إلى الله سبحانه : بِإِذِنِ الله، وَإِذِنِ رَسِولَه، وَإِذِنِ خُلَفائِه، أَدَخُلُ هِذَا البَيت، فَكونوا مَلائِكَةَ اللهِ أعواني، وَكونوا أنصاري، حَتَّى أدخُلَ هذِهِ الرَّوضَةِ المُبارَ كَة ، وَأَدعو اللهَ بِفُنونِ الدَّعَواتِ ، وَأَعتَر فُ للهِ بِالعُبودِيَّة، وَلِلنَّبِيِّ وَالأَئِمَّةِ بِالطَّاعَة، رَبِّ أَدخِلني مُدخَلَ صِدقٍ، وَأَخرِجني مُخرَجَ صِدق، وَأَجعَل لي مِن لَدُنكَ سُلطاناً نَصبراً . ثمّ ادخل الرواق وقل: يِسم الله، وَبِالله، وَفي سَبِيل الله، وَعَلَىٰ مِلَّةٍ رَسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِه، أشهَدُ أن لا إلهَ إلّا الله وَحدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبِدُهُ وَرَسولُه. وعندما تصل قرب القبر، فقف عند الرأس متوجّهاً إلى القبلة

النجوم المتناثرة 178 وقل (الله أكبر) أربع وثلاثين مرّة، و (سبحان الله) ثلاث وثلاثين مرّة، و (الحمد لله) ثلاث و ثلاثين مرّة، ثمّ قل: السَّلامُ عَلىٰ آدَمَ صَفوَةِ الله . السَّلامُ عَلىٰ نوح نَبِيِّ الله . السَّلامُ عَلىٰ إبراهيمَ خَليل الله. السَّلامُ عَلَىٰ موسىٰ كَليم الله . السَّلامُ عَلَىٰ عيسىٰ روح الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا رَسولَ الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا خَيرَ خَلق الله. السَّلامُ عَلَيكَ يا صَفيَّ الله . السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَبدِ اللهِ خاتَم النَّبيِّين . السَّلامُ عَلَيكَ يا أميرَ المُؤمِنينَ عَليٍّ بنَ أبي طالِبٍ وَصيٍّ رَسول الله . السَّلامُ عَلَيكٍ يا فاطِمَةَ سَيِّدَةٍ نِساءِ العالَمين . السَّلامُ عَلَيكُما يا سِبطَى نَبِيِّ الرَّحمةِ وَسَيُّدَى شَبابِ أهل الجَنَّة . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَليَّ بنَ الحُسَين سَيِّدَ العابِدينَ وُقُرَّةَ عَين النَّاظِرِين . 

قسم الزيارات 179

السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَليٍّ باقِرَ العِلم بَعدَ النَّبيّ. السَّلامُ عَلَيكَ يا جَعفَرَ بنَ مُحَمَّدٍ الصَّادِق البارِّ الأمين . السَّلامُ عَلَيكَ يا موسى بنَ جَعفَر الطَّاهِر الطَّهر . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَليَّ بنَ موسى الرِّضا المُرتَضىٰ. السَّلامُ عَلَيكَ يا مُحَمَّدَ بنَ عَليَّ التَّقيّ . السَّلامُ عَلَيكَ يا عَلَىَّ بنَ مُحَمَّدٍ النَّقِيِّ النَّاصِحِ الأمينِ . السَّلامُ عَلَيكَ يا حَسَنَ بنَ عَلَىّ. السَّلامُ عَلىٰ الوصيِّ مِن بَعدِه . اللَّهُمَّ صَلٍّ عَلىٰ نورِكَ وَسِراجِكَ وَوَلِّ وَلِيِّكَ وَوَصِيٍّ وَصِيِّكَ وَحُجَّتِكَ عَلىٰ خَلِقِكِ. السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ رَسولِ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ فاطِمَةَ وَخَديجَة. السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ أمير المؤمِنين . الشَّلامُ عَلَيكِ يا أُختَ الحَسَنِ وَالحِسَينِ . السَّلامُ عَلَيكٍ يا بنتَ وَليِّ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا أُختَ وَلِيِّ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا عَمَّةَ وَلَيِّ الله . السَّلامُ عَلَيكِ يا بنتَ عَلَيٍّ أمير المُؤمِنين، وَرَحـمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُه .

النحوم المتناثرة السَّلامُ عَلَيكِ، عَرَّفَ اللهُ بَينَنا وَبَينَكُم في الجَنَّة، وَحَشَرَنا في زُمرَيَكُم، وَأورَدَنا حَوضَ نَبِيُّكُم، وَسَقانا بِكَأْسٍ جَدٍّ كُم مِن يَدِ أَبِيكِ عَليٍّ بنَ أَبِي طالِبٍ . صَلَواتُ اللهِ عَلَيكُم، أسألُ اللهَ أن يُرينا فيكُمُ السُّرورَ وَالْفَرَجِ، وَأَن يَجمَعنا وَإِيَّاكُم في زُمرَة جَدٍّ كُم مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِه، وَأَن لا يَسلبنا مَعرفَتَكُم، إِنَّه وَلَيٌّ قَدير. أَتَقَرَّبُ إلى اللهِ بِحُبِّكُمُ وَالبَراءَةِ مِن أعدائِكُم، وَالتَّسليم إلى اللهِ راضياً بهِ غَيرَ مُنكِر وَلا مُستَكبِرٍ، وَعَلىٰ يَقين ما أتىٰ بِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِهِ وَبِهِ راضٍ، نَطلُبُ بِذَلِكَ وَجِهَكَ يا سَيِّدى اللَّهُمَّ وَرِضاكَ وَالدَّارَ الآخِرَةِ . يا فَاطِمَة ، أَشْفَعي لي في الجَنَّة ، فَإِنَّ لَكِ عِـندَ اللهِ شَأَناً منَ الشَّأْنِ . اللَّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ أَن تَختُمَ لي بِالسَّعادَة، فَلا تَسلُب مِنِّي ما أنا فيه، وَلا حَولَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ العَلِيِّ العَظِيم. اللَّهُمَّ أستَجب لَنا وَتَفَبَّلَهُ بِكَرَمِكَ وَعِزَّتِكَ وَبِرَحمَتِكَ وَعافِيَتِك، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ أَجمَعينَ وَسَلَّمَ تَسليماً، يا أرحَمَ الرَّاحِمين . 0000000

| قسم الزيارات ۱۷۱                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                               |
| الزيارة الثانية                                                                                                               |
| لفاطمة المعصومة سلام الله عليها                                                                                               |
| S S                                                                                                                           |
| وأيضاً زيارة أخرى، عن كتاب أنوار المشعشعين (١: ٤٩٣، )                                                                         |
| و ٢: ٢٨٥) جاء في الكتب المعتبرة بسندٍ صحيح تقول (٠٠:                                                                          |
|                                                                                                                               |
| وَ يَسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحيمِ                                                                                         |
| السَّلامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ خَاتَمِ النَّبِيِّينَ.                                                                             |
| السَّلامُ عَلَىٰ سَيِّدِ المُرْسَلِينَ.                                                                                       |
| السَّلامُ عَلىٰ حَبيبِ رَبِّ العَالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.                                                      |
| السَّلامُ عَلَىٰ أَميرِ المُؤْمِنِينَ .<br>التَّادِمُ عَلَىٰ أَميرِ المُؤْمِنِينَ .                                           |
| السَّلامُ عَلىٰ سَيِّدِ الوَصِيِّينَ .<br>السَّلامُ عَلىٰ حُجَّةِ رَبِّ العَالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ .          |
| السلام على حجب رب العالمين ورحمه الله وبر ٥٥٠.<br>السَّلامُ عَلى البَتولِ العَذْراءِ وَالإِنْسِيَّةِ الحَوْراءِ بِنْتِ خيرَةِ |
| السلام على البلون العدرائة وأم تشيد الحوراء بيلب ميرة                                                                         |
| <br>(۱) الظاهر أنَّ ما ذكر من إنشاء العلماء، وأنَّه يطابق ما ورد في الروايات، كما هو                                          |
| من عقائدنا الصحيحة . فتزار السيدة سلام الله عليها بهده الزيارة بمقصد                                                          |
| <ul> <li>الرجاء _ رجاء المطلوبية وباعتبار التسامح في أدنَّة السنن _ والدعاء وطلب</li> </ul>                                   |
| 0<br>الشفاعة، والله المستعان.                                                                                                 |
|                                                                                                                               |

| سَيَّدِ الأَنْبِياءِ وَأُمَّ الأَيْتَةِ النَّجَاءِ وَحَليلَةِ سَيَّدِ الأَوْصِياءِ فاطِمَةِ<br>الرَّهْراءِ سَيَّدَهُ نِساءِ العالَمينَ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّــلامُ عَـلى الإمــامَينِ المُعامَينِ النَّورينِ النَّيرَينِ<br>السُّطَهَرَيْنِ الطَّاهِرَيْنِ الشَّهيدَينِ المَطْلُومِينِ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ<br>سَيَّدَي شَبَابِ أَهْلِ الجَـتَّةِ وَالتَّسْعَةِ المَعْصومينَ مِـنْ ذُرَّيَّةِ<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّةُهُ<br>وَأَمينُهُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرَّضا المُرْتَضى المُحْبَى<br>وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرَّضا المُرْتَضى المُحْبَى<br>وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنَّهُمُ الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسْيدَةُ<br>وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنَّهُمُ الأَنْهِمُ الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسْيدَةُ<br>التَقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنَّهُمُ الأَنْهِمُ الطَّاهِ وَرَعْمَةُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>المَحَرَّمونَ المُعَرَبُقُ الرَّاسِيدَةُ<br>المَحْدَرُعُونَ المَعْمَةُ الرَّانِ فَرَا الْمُوتَى الصَّادِقُونَ الصَادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَ مَعَهُمُ<br>المُحَرَّمونَ المُعَرَّبُونَ المُتَقُونَ الصَّادِقونَ المَاعِيقَةُ الرَّاشِيدة<br>المُحَرَّمونَ المُعَرَّبُونَ المُعَوْنَ المُعَنْقُ وَرَحْمَةُ اللَّاقِ فَعَنْ اللَّهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدَ<br>المُحَرَّمونَ المُعَوْبُونَ المُعَوْسُ اللَّعْمَةُ وَجَعَةً إِنَا مَعْنَوْنَ المَةَ وَرَحْمَةُ اللَهُ وَمَنْ عادِ اللَهُ وَمَنْ عادة وَ مَائِهُ وَاللَهُ وَمَنْ عادامُهُمُ فَقَدَ<br>المَعْذِي اللَّهُ وَمَنْ عالَهُ وَمَنْ عَامِيةَ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَمَنْ عالَيْنَ اللَّهُ وَمَنْ عادالَهُ وَمَنْ عادامُهُ وَاللَهُ وَمَنْ عادامُهُ وَالِعَانِ اللَهُ وَمَنْ عادامُونَ عادامُهُ وَاللَهُ وَنَا عَنْ اللَهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدَا وَاللَهُ وَمَنْ عادامُونَ عادامُونَ عادامُونُ عادامُونَ عاداهُ وَاللَهُ وَمَنْ عاذا وَ فَائِيَةَ وَائِنُ       | النجوم المتناثرة                                                                              | . 177    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| الزَّهْرَاءِ سَبِّدَةُ نِسَاءِ العالَمينَ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّـلامُ عَـلى الإمامينِ المَّمامينِ النُّورَينِ النَّيرَينِ<br>المُطَهَّرَيْنِ الطَّاهِرَيْنِ السَّهيدَينِ المَطْلومينِ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ<br>سَبِّدَي شَبابِ أَهْلِ الجَنَّةِ وَالتَّسْعَةِ المَعْصومينَ مِـنْ ذُرَيَّةِ<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمينُهُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُحْتَبى<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّمْ يَعْنَى<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ الْأَيْوَةِ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ الْأَنْمَاعَةَ وَرَحْمَةُ اللَهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُ الْأَنْمِ عَلَيْكَ الْمَعْمَةِ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَنْهُمُ الاَحْقَقُ الطَّاهِ عَرَدُ المَعْوَى المَعْمَوهُ المَعْمَونِ المَعْمَةِ وَرَحْمَةُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ وَمَنْ المَعْقَرَ، وَأَنَّ المَعْ وَاللَّهُ فَوَسَى اللَّعْمَةِ وَجَعَةُ اللَّهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدْ<br>المُكَرَّ مونَ المُعَوَّرِ المُعَوَّرِ اللَّعْوَنِ المَعْقُونَ الصَاحِيقُونَ المَعْوَى الْعَاقِ عَمْ عُولَةُ مُنْهُ اللَهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدْ<br>المُكَرَّ مونَ المُعَرَّسُ عادالِهُ مَنْ وَاللَهُ فَعَنْ وَاللَهُ فَوَنَ اللَهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدْ<br>عادى الله وَمَنْ عادامِهُ فَقَدْ والي اللهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدْ والي اللهُ وَمَنْ عادامُ وَالِعُونَ المَاءِ وَالَ مُعْتَعْنَ عادامُونَ عادامُونَ عادامِ وَالَعْهُ فَعْذُ واللهُ فَرَنْ اللَهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدْ وَالْعَامِ فَالْعَاقُ وَالْعَنْ مَا عانِ وَالَنَا مَائِنَ عَا عَامِ وَالَنْ وَالَنُ عادِلَهُ وَ مَنْ عادامُ أُولُونَ الَعْ                            | \ <u>@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@@</u>                                                 |          |
| السَّـلامُ عَـلى الإمـامَينِ الهُ مامَينِ النَّورَينِ النَّبَرَينِ<br>المُطَهَّرَيْنِ الطَّاهِرَيْنِ الشَّهيدَينِ المَظْلومَينِ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ<br>سَيِّدَى شَبَابِ أَهْلِ الجَنَّةِ وَالتَّسْعَةِ المَعْصومينَ مِـنْ ذُرَيَّةِ<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمينُهُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرَّضا المُرْتَضى المُحْتَى<br>وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُحْتَى<br>وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَـنَهُ الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَـنَها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرِّتَى المُحْتَى<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكائَهُ.<br>وَوَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَـنَهُ الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرِّ مَعْدَى<br>التَقْيَاةُ النَقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَـنَهُ الطَّاهِرَةُ وَبَرَكَائَهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَسْبَعُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكَائَهُ.<br>التَقْيَعَةُ النَقِيَةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكَائَهُ.<br>المُحَرَّمونَ المُعَرَّبُهُ الأَرْمَةُ وَرَحْمَةُ وَرَحْمَةُ اللَهِ وَبَرَكَائَهُ.<br>وَفِيهِمْ وَإَلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدَ والى اللَه وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله.<br>أَنْيُبَتُكِ يا سَبِّدَتِي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقَّى وَيَحَقَّ<br>مَاحِيلُو وَآبَائِنِ الشَفْعَانِ الطَّامِ وَاللَهُ وَنَ الْتُعْرَا اللَّاسَانِ وَمُنْتَسَارِ وَمُنْتَسَا اللَهُ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدَ<br>مَرْنُ السَّارِ وَالسَائِهِ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَمَنْ وَاللَهُ وَمَنْ عادامُ مُنْعَى فَعَائِهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَمَنْ عاداهُمُ فَقَدَ وَ أَنَّ الَحَائِ مُنْتَ اللَهُ وَمَنْ عادامُ فَعَنْ عَنْتَ وَاللَهُ وَاللَهُ فَكَنَ وَالَعَهُ وَالَنَهُ وَالَنَهُ مَائِنَ وَ مُنْعَى عَائِهُ وَالاهُ أَنْ الرَقْمَ وَالَنَا أَنْ الْحَائِقَا مَائِنَ الْنُولَةِ وَا أَنْ الَحْنَا اللَهُ وَا أَنْ الَحَائِ مَا إِنَا إِنْ الْعَائِ وَ | سَيَّدِ الأَنْبِياءِ وَأُمِّ الأَئِمَّةِ النُجَباءِ وَحَليلَةِ سَيِّدِ الأَوْصِياءِ فـاطِمَةِ | , Ö      |
| المُطَهَّرِيْنِ الطَّاهِرَيْنِ الشَّهِيدَينِ المَظْلُومَينَ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ<br>سَيِّدَي شَبابِ أَهْلِ الجَنَّةِ وَالتِّسْعَةِ المَعْصومينَ مِنْ ذُرَيَّةِ<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمِينُهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُحْبَبىٰ<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَتَها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّذِيَيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَتَها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّهُ المَرْعَمِةُ<br>التَعْيَقَةُ النَّقِيقَةُ المَوْضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>المَحَرَّمونَ المُعَرَّبِهُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>المَحَرَّمونَ المُقَرَّبُونَ المُتَقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفَيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللهَ وَمَن المُعَرَّبِي يَعْمَعُ أَنْ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>المُحَرَّمونَ المُقَرَّبُونَ المُتَقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَ مَعَهُمْ<br>أَنْ يَعْتَدُ اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن عاداهُمْ فَقَدْ<br>مادى اللهُ وَمَنْ عاداهُمْ وَالاهُمْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ وَمَةُ أَنْ مَنْ وَالاهُمْ وَالاهُمْ وَالاهُمْ وَاللهُ وَمَنْ عاداهُمْ وَعَيْذَ<br>مَنْ اللهُ اللهِ اللهُ وَمَنْ عاداهُمْ وَقَدْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لزَّهْراءِ سَيِّدَةُ نِساءِ العالَمينَ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.                         | 1        |
| سَيِّدَى شَبابِ أَهْلِ الجَنَّةِ وَالتَّسْعَةِ المَعْصومينَ مِنْ ذُرَيَّةَ<br>الحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا يِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمينُهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أُحْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُحْبَى<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسيدَةُ<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَتَها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>وَفَيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله عاد مُعَمَّ المُعَرَّبُونَ المَعْمَةِ وَالَيْ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مادى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مادى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مادى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ والى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله المُكَرَّمونَ المُعَرَّبُونَ المُعَمَّةِ وَرَحْمَةُ الرَّا وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مَنْ المُحَرَّمونَ المُعَرَّبُونَ المُعَمَّةِ وَالاهُمْ فَقَدْ والى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مادى الله وَبَرَكَةُ مُوالاهُمْ فَقَدْ والى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مَعْنُو اللهُ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مَعْدَى اللهُ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ والى الله وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>مِنْكِ الشَّفَاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَحْيارُ مِنَ الأَسْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ<br>مِنْكِ الشَّفَاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَحْيارُ مِنَ الأَسْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السَّـلامُ عَـلى الإمـامَينِ الهُـمامَينِ النُّورَينِ النَّيِّرَينِ                           | Ő        |
| الحُسَيِّنِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلَامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمِينُهُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أَحْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُجْنَبىٰ<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ التَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَتَها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّسيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>وَقَدِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللَّهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللَّه وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>أَحْيكِ وَآبَائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكَاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مَنْكِ الشَّفَاعَةَ إِذَا آمْتازَ الأُحْيارُ مِنَ الأَسْرِارِ، فَاشْقَعي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لمُطَهَّرَيْنِ الطَّاهِرَيْنِ الشَّهيدَينِ المَظْلومَينِ، الحَسَنِ وَالحُسَينِ                | 1        |
| السَّلَامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ<br>وَأَمينُهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أُخْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُجْتَبىٰ<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>وَفَيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله .<br>أَنْهُدَ أَ نَسُمَدُ أَنَهُمُ الأَثِمَةُ وَرَحْمَةُ الرَّاشِدونَ المَعْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقرَبونَ المُتَقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>أَشْهَدُ أَ نَتُهُمُ الأَثِمَةُ وَاللهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله .<br>أَ مَعْدَى المَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سَيِّدَي شَبابٍ أَهْلِ الجَـنَّةِ وَالتِّسْعَةِ المَعْصومينَ مِـنْ ذُرِّيَّةِ                 | , O      |
| وَأَمِينُهُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ يا فاطِمَةَ يا أُخْتَ الرِّضا المُرْتَضى المُجْتَبىٰ<br>وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَيَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>أَشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله.<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَحْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ<br>مِنْكِ الشَّفَعَ إذا أَمْتازَ الأَحْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لحُسَينِ عَلَيْهِمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.                                  | I Ö      |
| السَّلامُ عَلَيْكَ يا فَاطِمَةَ يا أُخْتَ الرِّضَا المُرْتَضَى المُحْتَبَىٰ<br>وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَيَّ تُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ.<br>الشَّهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللَّهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله.<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكَاكَ رَقَبَتِي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفَعَي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | السَّلامُ عَلَيْكِ يا فاطِمَةَ يا بِنْتَ مُوسى بنِ جَعْفَرٍ وَحُجَّتُهُ                       | Ő        |
| وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>السَّلامُ عَلَيْكَ أَ يَّـتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>أَشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله<br>أَتَيْتُكِ يا سَبِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا آمْتازَ الأَحْيارُ مِنَ الأَسْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | × · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                       | ÷۵       |
| السَّلامُ عَلَيْكَ أَيَّتُها الطَّاهِرَةُ الحَميدَةُ البَرَّةُ الرَّشيدَةُ<br>التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ.<br>أشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله.<br>أَتَيْتُكِ يا سَيِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أُخيكِ وَآبائِكِ الأُطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا آمْتازَ الأُخْيارُ مِنَ الأُشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                               | 0<br>O   |
| التَّقِيَّةُ النَّقِيَّةُ الرَّضِيَّةُ المَرْضِيَّةُ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَ كاتُهُ.<br>أَشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَثِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللهَ.<br>أَتَيْتُكِ يا سَيِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا آَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                               | <b>•</b> |
| أَشْهَدُ أَنَّهُمُ الأَئِمَّةُ الرَّاشِدونَ المَهْدِيُّونَ المَعْصومونَ<br>المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى الله .<br>أَتَيْتُكِ يا سَيِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                               | Ğ        |
| المُكَرَّمونَ المُقَرَّبونَ المُتَّقونَ الصَّادِقونَ، وَأَنَّ الحَقَّ مَعَهُمْ<br>وَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللهَ.<br>أتَيْتُكِ يا سَيِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                               | 1        |
| وَفيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ<br>عادى اللهَ.<br>أتَيْتُكِ يا سَيِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُـلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا آمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                         | C)<br>C) |
| عادى الله .<br>أتَيْتُكِ يا سَبِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُـلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                               | i Ali    |
| أتَيْتُكِ يا سَبِّدَتي يا فاطِمَةُ زائِراً لَكِ عارِفاً بِحَقِّكِ وَبِحَقِّ<br>أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُـلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | زَفِيهِمْ وَإِلَيْهِمْ، وَأَنَّ مَنْ وَالاهُمْ فَقَدْ والى اللهَ وَمَنْ عاداهُمْ فَقَدْ       | ۶ č      |
| أخيكِ وَآبائِكِ الأَطْهارِ طالِباً فِكاكَ رَقَبَتي مِنَ النَّارِ وَمُـلْتَمِساً<br>مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | V                                                                                             | - 0      |
| مِنْكِ الشَّفاعَةَ إذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرَارِ، فَاشْفَعِي لي عِـنْدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                               |          |
| Ø                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (A)                                                                                           | 1/60     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بِنْكِ الشَّفاعَةَ إِذا أَمْتازَ الأَخْيارُ مِنَ الأَشْرارِ، فَاشْفَعِي لي عِـنْدَ            | •        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                               |          |

قسم الزيارات ۱۷۳ رَبِّكِ وَآبائِكِ الأبْرارِ، فَإِنَّكِ مِنْ أَهْل بَيْتٍ لا يَخْسَرُ مَنْ نَوَلَّاهُمْ وَلا يَخيبُ مَنْ أَتاهُمْ. اللَّهُمَّ إِنَّهُ قَدْ جاءَنىَ الخَبَرُ عَن الصَّادِقَينَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكَ عَلَيْهِمْ أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلام : (إِنَّ مَنْ زارَ فاطِمَةَ بِـقُمْ فَلَهُ الجَنَّةَ ) فَها أنا ذا يا إلٰهى قَدْ جِئْتُها زائِراً لَها، عارِفاً بِحَقَّها،

فَصَلِّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَأَنْفَعْني بِزِيارَتِها، وَلا تَحْرِمْني شَفاعَتَها وَأَرْزُقْنِي الجَنَّةَ كَما وَعَدَتَها إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، برَحْمَتِكَ يا أَرْحَمَ الرَّاحِمينَ .

النجوم المتناثرة 145 الدعاء في كلَّ مشهد من مشاهد الأنبياء وأولادهم والأئمة ﷺ وغيرهم ولا بأس أن يدعى في كلّ مشهد من مشاهد الأنسبياء عَلَيْكُمْ وغيرهم بعد الفراغ من الزيارة بهذا الدعاء : اللَّهُمَّ صَلٍّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآل مُحَمَّد . اللَّهُمَّ إِنَّا نَسأَلُكَ وَنَدعوكَ وَنُفَسِمُ عَلَيكَ بِاسمِكَ العَظيم الأعظَم الأعَزِّ الأجَلِّ الأكرَمِ، وَبِحَقٍّ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَأَهل بَيتِهِ الطَّاهِرِينَ عَلَيهِمُ السَّلامُ أَن لا تَدَعَ لَنا في هذا المَشهَدِ المُعَظَّم وَالمَقام المُكَرَّم ذَنباً إلَّا غَفَرتَه، وَلا هَمَّاً إِلَّا فَرَّجتَه، وَلا سوءاً إِلَّا دَفَعتَه، وَلا دَيْناً إِلَّا قَضَيتَه، وَلا مَرِيضاً إِلَّا شَفَيتَهُ وَعافَيتَه، وَلا غائِباً إِلَّا حَفَظتَهُ وَأَدنَيتَه، وَلا حاجَةً مِن حَوائِج الدُّنيا وَالآخِرَةِ لَكَ فيها رِضيَّ وَلَنا فيها صَلاحٌ الا قَضَيتَها وَيَسَّرتَها. اللَّهُمَّ أغفِر لَنا وَلآبائِنا وَأُمَّهاتِنا وَإِخوانِ دينِنا وَأَقربائِنا وَجِيرانِنا وَمَن عَلَّمَنا وَمَن لَهُ فَضلٌ عَلَينا، وَمَن ٱتَّخَذَ عِندَنا يَداً مِنَ المُؤمِنِينَ وَالمُؤمِناتِ، ذُنوبَنا كُلُّها صَغِيرَها وَكَبِيرَها ما تَقَدَّمَ مِنها وَما تَأَخَّر ، وَأَعصِمنا في ما بَـقيّ مِـن أعـمارِنا ،

قسم الزيارات NV0 <u>ᲐᲝᲠᲫᲜᲜᲢᲢᲢᲢᲢᲢᲢᲜᲢᲜᲢᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜᲜ</u> ᲝᲠᲫᲜᲜᲜ وَأَرحَمنا وَلا تُسَلِّط عَلَينا مَن لا يَرحَمنا. اللَّهُمَّ أَحْينا مَحيا مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّد، وَأَمِتنا مَماتَهُم، وَأَحشُرنا مَعَهُم، وَفي زُمرَتِهِم وَتَحتَ لِوائِهِم، وَلا تُفَرِّق بَـينَنا وَبَينَهُم طَرفَةَ عَين في الدُّنيا وَالآخِرَة. اللَّهُمَّ إِنَّا نَسَأَلُكَ خَيرَ الخَير رِضوانَكَ وَالجَنَّة، وَنَعوذُ بِكَ مِن شَرِّ الشَّرِّ سَخَطَكَ وَالنَّارِ، يا كَرِيمٍ، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ تَسليماً . 

| ١٧٤ النجوم المتناثرة                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                              |
| الدعاء في كلّ مشهد                                                                           |
| ي من مشاهد الأنبياء وأولادهم والأئمة ﷺ وغيرهم                                                |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
| ولا بأس أن يدعى في كلّ مشهد من مشاهد الأنسبياء على الله الم                                  |
| وغيرهم بعد الفراغ من الزيارة بهذا الدعاء :                                                   |
|                                                                                              |
| اللَّهُمَّ صَلٍّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّد .                                           |
| اللَّهُمَّ إِنَّا نَسأَلُكَ وَنَدعوكَ وَنُقسِمُ عَلَيكَ بِاسمِكَ العَـظيم                    |
| الأعظَم الأعَزِّ الأجَلِّ الأكرَم، وَبِحَقِّ نَبيِّكَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ ﴾       |
| وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَأَهل بَيتِهِ الطَّاهِرِينَ عَلَيهِمُ السَّلامُ أَن لا تَدَعَ لَنا        |
| في هذا المَشهَدِ المُعَظَّم وَالمَقام المُكَرَّم ذَنباً إلَّا غَفَرتَه، وَلا                 |
| هَمَّاً إِلَّا فَرَّجتَه، وَلا سوءًاً إِلَّا دَفَّعتَه، وَلاَّ دَيْناً إِلَّا قَضَيتَه، وَلا |
| مَريضاً إِلَّا شَفَيتَهُ وَعافَيتَه، وَلا غائِباً إِلَّا حَفَظتَهُ وَأَدنَيتَه، وَلا         |
| حاجَةً مِن حَوائِج الدُّنيا وَالآخِرَةِ لَكَ فيها رِضىً وَلَنا فيها صَلاحٌ                   |
| اللا قَضَيتَها وَيَسَّرَّتَها .                                                              |
| اللَّهُمَّ أغفِر لَنا وَلآبائِنا وَأُمَّهاتِنا وَإِخوانِ دينِنا وَأُقـرِبائِنا               |
| وَجِيرانِنا وَمَن عَلَّمَنا وَمَن لَهُ فَضلٌ عَلَينا، وَمَن أَتَّخَذَ عِندَنا يَداً          |
| مِنَ المُؤمِنِينَ وَالمُؤمِنِاتِ، ذُنوبَنا كُلَّها صَغيرَها وَكَبِيرَها ما                   |
| تَقَدَّمَ مِنها وَما تَأَخَّر، وَأَعصِمنا في ما بَعْيَ مِن أَعمارِنا،                        |
|                                                                                              |

قسم الزيارات 140 وَأَرحَمنا وَلا تُسَلِّط عَلَينا مَن لا يَرحَمنا. اللَّهُمَّ أَحْيِنا مَحِيا مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّد، وَأَمِـتنا مَـماتَهُم، وَأَحشُرنا مَعَهُم، وَفِي زُمرَتِهِم وَتَحتَ لِوائِهِم، وَلا تُفَرِّق بَينَنا وَبَينَهُم طَرفَةَ عَينٍ في الدُّنيا وَالآخِرَة. اللَّهُمَّ إِنَّا نَسَأَلُكَ خَيرَ الخَيرِ رِضوانَكَ وَالجَنَّةِ، وَنَعوذُ بِكَ مِن شَرِّ الشَّرِّ سَخَطَكَ وَالنَّارِ، يا كَرِيمٍ، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ تَسليماً .

النجوم المتناثرة زيارة قبور العلماء (عن) كتاب المزار للمفيد في زيارة قبور العلماء، قل عـند قبورهم رضوان الله عليهم: السَّلامُ عَلَيكَ يا بَحرَ العُلوم وَكَنزِها، وَمُحيي الرُّسومَ وَمُرَوِّجَها. السَّلامُ عَلَيكَ يا حافِظَ الدِّين وَعَونَ المُؤمِنين وَمُرَوِّجَ شَرِيعَةٍ سَيِّدٍ المُرسَلِينَ وَآلِهِ الأَئِمَّةِ المَعصومينَ عَلَيهِ وَعَلَيهِم أَفضَلُ صَلاةٍ المُصَلِّينِ . السَّلامُ عَلَيكَ أَيُّها الشَّيخُ العالِمُ العامِل. السَّلامُ عَلَيكَ يا عَضُدَ الإسلام وَفَقيهَ أهل البّيتِ عَلَيهِم أفضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلام. السَّلامُ عَلَيكَ أَ يُّها العارفُ المُؤَيَّدُ وَالعابدُ المُسَدَّد . أشهَدُ أَنَّكَ الأمينُ عَلى الدِّين وَالدُّنيا، وَأَنَّكَ قَد بِالَغِتَ في إحياء الدِّينِ وَأَجتَهَدتَ في حِفظِ شَرِيعَةِ أَسْرَفِ الأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ عَلَيهِ وَآلِهِ صَلَواتُ المُصَلِّينِ، وَٱتَّبَعتَ سُنَنَ الأبرار وَرَوَيتَ عَنهُمُ الأخبارَ وَعَمِلتَ بما رَوَيت، وَأَسْهَدُ أَنَّكَ أظهَرتَ الحَقُّ وَأبطَلتَ الباطِلَ وَسَهَّلتَ السَّبيلَ وَأُوضَحتَ

٣٧ مَسَرَتَ المُوَمِنِينِ، فَجزاكَ اللهُ عَنِ الإيمانِ وَأَهلِهِ مَا التَّ ابِعِينَ، وَحَشَرَكَ مَعَ التَّبيِّنَ وَالوَصيِّينَ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولئِكَ رَفِيقاً . أَ أَملاً قَبَرَهُ نوراً وَرَوحاً وَرَيحاناً وَأَسكِنهُ في بَحبوحَةِ , يرَحمَتِكَ يا أَرحَمَ الرَّاحِمين . قسم الزيارات **NVV** CO CO CO CO الطَّريقَ وَنَصَرتَ المُؤمِنينِ، فَجزاكَ اللهُ عَن الإيمانِ وَأَهلِهِ أفـضَلَ جَــزاءِ التَّــابِعين ، وَحَشَـرَكَ مَـعَ النَّـبيِّينَ وَالوَصيِّينَ وَالشُّهَداءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولئِكَ رَفيقاً . اللَّهُمَّ أملاً قَبرَهُ نوراً وَرَوحاً وَرَيحاناً وَأسكِنهُ في بَحبوحَةِ جَنَّةِ النَّعيم، بِرَحمَتِكَ يا أرحَمَ الرَّاحِمين. S.S. 6.3

## زيارة قبور المؤمنين

يستحبّ زيارة قبور المؤمنين خصوصاً العلماء والصلحاء وخصوصاً الأبوين والأقارب والترحّم عليهم والاستغفار لهم وإهداء ثواب الأعمال والصدقة خصوصاً قراءة القرآن إليهم، فإنّ ذلك يصلهم، وروي أنّهم يعلمون بمن زارهم ويفرحون به ويأنسون إليه.

( وفي ) خلاصة الأذكار عن النبيّ ﷺ : من دخل المقابر وقرأ سورة يس خفّف عنهم يومئذ، وكان له بعدد من فيها حسنات . ( وعنه ) ﷺ : من قرأ آية من كتاب الله في مقبرة من مقابر المسلمين أعطاه الله ثواب سبعين نبيّاً، ومن ترحّم على أهل المقابر نجا من النار ودخل الجنّة وهو يضحك . انتهى .

(ويستحبّ) أن يكون الزائر على وضوء وأن يكون ذلك يوم الاثنين والخميس والجمعة. (وروي) أنّه يكره ذلك ليلاً، فعن دعوات الراوندي أنّه ﷺ قال لأبي ذر : لا تزرهم أحياناً بالليل. وينبغي أن يكون الزائر وراء القبر مستقبل القبلة وليضع يده على القبر ويكره الجلوس عليه، في الحديث لأن يجلس أحدكم على جمرة فيحرق ثيابه فتصل النار إلى بدنه أحبّ لي من أن يجلس على قبر. زيارة قبور المؤمنين ..... المؤمنين ....

وعن البحار) يستحبّ زيارة أفاضل أصحاب كلّ من الأئمة عليما المعلوم حالهم من كتب الرجال كميثم التمّار ورشيد الهجري وقـنبر وحـجر بـن عـدي وزرارة ومحمّد بن مسلم وبريد وأبي بصير والفضيل بن يسار وأمثالهم مع العلم بمواضع قبورهم.

وكذا المشاهير من محدّثي الشيعة وعلمائهم الحافظين لآثار الأئمة الطاهرين عليك وعلومهم كالمفيد والشيخ الطوسي والسيّدين الجليلين المرتضى والرضي والعلّامة والحلّي وغيرهم رضي الله عنهم أجمعين ومقابر قم مملوءة من الأفاضل والمحدّثين وتعظيمهم من تعظيم الدين، وإكرامهم من إكبرام الأئمة الطاهرين عليك . انتهى.

ويدلَّ على استحباب زيارة قبور المؤمنين ما رواه الصدوق في الفقيه عن محمَّد بن مسلم قال : قلت لأبي عبد الله علَّلَمَ الله : الموتى نزورهم ؟ فقال : نعم، قلت : أيعلمون بنا إذا أتيناهم ؟ فقال : إي والله إنَّهم ليـعلمون بكـم ويـفرحـون بكـم ويستأنسون إليكم.

(وروى) الكليني في الكافي عن أبي عبد الله عليَّلا قال : قال أمير المؤمنين عليَّلا : زوروا مو تاكم فإنّهم يفرحون بزيار تكم، وليطلب أحدكم حاجته عند قبر أبيه وعند قبر أمّه.

(وروى) الصدوق في الفقيه عن الصادق عَنْيَة قال : إنّ الميّت ليفرح بالترحّم عليه والاستغفار له كما يفرح الحيّ بالهديّة تُهدى إليه، وفي زيارة قبور المؤمنين مضافاً إلى ما فيها من الثواب الاعتبار بحال الأموات وما صاروا إليه من فراق الدنيا وفناء الأجساد الباعث على الزهد فيها والعمل للآخرة والالتفات إلى أنّه عن قريب يكون أحدهم ويصير إلى ما صاروا إليه. ١٨٠ ..... النجوم المتناثرة `

(وروى) الكليني في الكافي عن الصادق ﷺ أنَّ فاطمة ﷺ كانت تأتي قبور الشهداء في كلَّ جمعة مرّتين الاثنين والخميس، ويأتي أنَّ النبيَ ﷺ كان يزور البقيع كلَّ عشيّة خميس.

#### ما يقال عند زيارة القبور

قال العلّامة المحقّق السيّد الأمين<sup>(١)</sup>: يستحبّ قراءة القرآن خصوصاً سورة يس والترحّــم عـلى أهــل المـقابر كما مرّ.

(وروى) الكليني في الكانمي عن الرضا عليَّلاً أنّه قال : من أتى قبر أخيه ثمّ وضع يده على القبر وقرأ سورة القدر سبع مرّات أمن من الفزع الأكبر .

(وقوله) أمن من الفزع الأكبر يحتمل رجوعه إلى القبارئ ويتحتمل إلى الميّت، وهو الأظهر كما يدلّ عليه الحديث الآتي.

(وفي خلاصة الأذكار) عن النبيّ ﷺ : من قرأ إنّا أنزلناه عند قبر مؤمن سبع مرّات بعث الله له ملكاً يعبد الله عند قبره ويكتب للميّت ثواب ما يعمل ذلك الملك، فإذا بعثه الله من قبره لم يمرّ على هول إلّا صرفه الله عنه بذلك حتّى يدخل الجنّة.

( ويستحبّ ) بعد قراءة إنّا أنزلناه سبع مرّات أن يقرأ الحمد والمعوّدتين وقل هو الله أحد و آية الكرسي كلّ واحدة ثلاث مرّات.

(١) مفاتيح الجنَّات ٢ : ؟؟؟ .

زيارة قبور المؤمنين ..... ١٨١

( وفي رواية ) أنَّه يقول ذلك وهو مستقبل القبلة .

( وروى ) ابن قولويه في كامل الزيارة بإسناد معتبر عن أبي المقدام قال : مررت مع أبي جعفر عليَّلا بالبقيع فمررنا بقبر رجل من أهل الكوفة من الشيعة، فقلت لأبي جعفر عليَّلا : جعلت فداك هذا قبر رجل من الشيعة، قال : فوقف عليه وقال :

«اللَّهُمَّ ٱرحَم غُربَتَه، وَصِل وَحدَتَه، وَآنِس وَحشَتَه، وَآمِن رَوعَتَه، وَأَسكِن إِلَيهِ مِن رَحمَتِكَ ما يَستَغني بِهِ عَن رَحمَةِ مَن سِواك، وَأَلحِقهُ بِمَن كانَ يَتَوَلَّاه».

وسأل) محمّد بن مسلم الصادق عليَّلا : أيّ شيء نقول إذا أتينا الأموات ؟ قال : قل :

«اللَّهُمَّ جافِ الأرضَ عَن جُنوبِهِم، وَصاعِد إلَيكَ أرواحَـهُم، وَلَـقِّهِم مِنكَ رِضواناً، وَأسكِن إلَيهِم مِن رَحمَتِكَ ما تَصِلُ بِهِ وَحدَتَهُم وَتُؤنِس بِـهِ وَحشَتَهُم، إِنَّكَ عَلىٰ كُلٍّ شَيءٍ قَدير ».

(وعن مصباح الزائر) في كيفية زيارة القبور، تتوجّه إلى القبلة وتضع يدك على القبر وتقول : **اللَّهُمَّ أرحَم غُربَتَه** ... إلى آخر ما مرّ. ثمّ تقرأ إنّا أنزلناه سبع مرّات .

(وعن) مولانا الحسين بن علي علي المقبرة وقال:

١٨٢ ..... النجوم المتناثرة «اللَّهُمَّ رَبَّ الألواحِ الفانيَةِ وَالأجسادِ الباليَةِ وَالعِظامِ النَّخِرَةِ الَّتي خَرَجَت مِنَ الدُّنيا وَهيَ بِكَ مُؤمِنَةً أُدخِل عَلَيهِم رَوحاً مِنكَ وَسَلاماً مِنِّي ». كتب الله تعالى له حسنات بعدد الخلائق من زمان آدم إلى يوم القيامة.

(وفي رواية) أحسن ما يقال عند القبور إذا خرجت عنها تقف وتقول : «اللَّهُمَّ وَلِّهِم ما تَوَلَّوا، وَأَحشُرهُم مَعَ مَن أَحَبُّوا».

(وعن) كتاب الهداية : روي أنَّ النبيَّ ﷺ كان يخرج كلَّ عشيَّة خميس إلى بقيع المدينة فيقول : ١٣٩ هذه تت مُصلق من القُرب المحمد المالي المحمد المالي المحمد المالي المحمد المالي الم

السَّلامُ عَلَيكُم يا أهلَ الدِّيار (ثلاثاً) و رَحِمَكُمُ الله (ثلاثاً).

وكان) رسول الله تَشْقَيْنَة إذا مرّ على القبور قال : «السَّلامُ عَلَيكُم مِن ديارِ قَومٍ مُؤمِنين، وَإِنَّا إِن شاءَ اللهُ بِكُم لاحِقون ».

(وعن) كامل الزيارة، عن الأصبغ بن نباتة، قال: مرّ أمير المؤمنين عليَّانج على القبور فأخذ في الجادّة ثمّ قال عن يمينه:

«السَّلامُ عَلَيكُم يا أهلَ القُبورِ مِن أهلِ القُصور، أنتُم لَنا فَرَطٌ وَنَحنُ لَكُم تَبَع، وَإِنَّا إِن شاءَ اللهُ بِكُم لاحِقون». ( ثمَ) التفت عن يساره وقال مثل ذلك. زيارة قبور المؤمنين ..... ١٨٣ .... زيارة قبور المؤمنين ..... ١٨٣ ... تقول : ( و سأل ) عبد الله بن سنان الصادق غليُّله : كيف أُسلَم على أهل القبور ؟ قال : تقول :

« السَّلامُ عَلىٰ أهلِ الدِّيارِ مِنَ المُؤمِنينَ وَالمُسلِمينِ، أَنتُم لَـنا فَـرَطٌ وَنَحنُ إِن شاءَ اللهُ بِكُم لاحِقونِ ».

(وسأل) جرّاح المدائني أبا عبد الله الصادق للحَلَّلَا : كيف التسليم على أهل القبور . فقال : تقول :

«السَّلامُ عَـلىٰ أَهـلِ الدِّيـارِ مِـن المُـؤمِنينِ وَالمُسـلِمين، رَحِـمَ اللهُ المُتَقَدِّمينَ مِنَّا وَالمُتَأَخِّرين. وَإِنَّا إِن سَاءَ اللهُ بِكُم لاحِقون ».

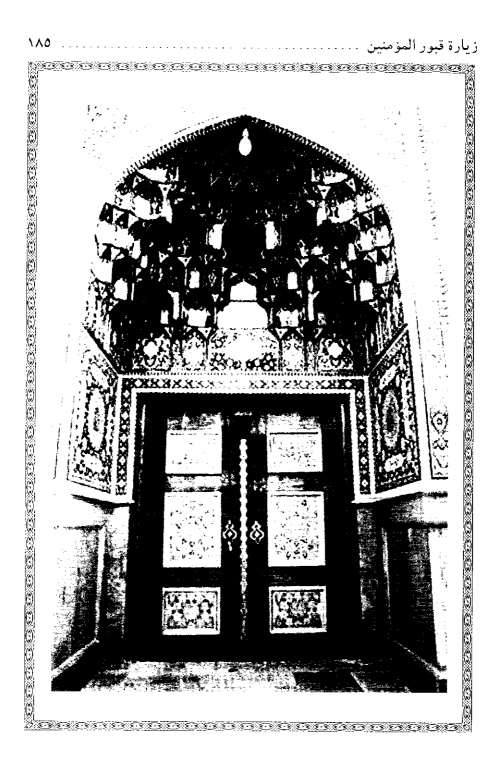
> (وعن) أمير المؤمنين عليَّة : من قال حين يدخل المقبرة : يسم الله الرّحمن الرّحيم . الرّ لام قال أما بعالة الآلان من أما بعالة الآلان ما أ.

السَّلامُ عَلىٰ أهلِ لا إلهَ إِلَّا الله ، مِن أهلِ لا إلهَ إِلَّا الله ، يا أهلَ لا إلهَ إِلَّا الله ، بِحَقِّ لا إلهَ إِلّا الله ، كَيفَ وَجَدتُم قَولَ لا إِلهَ إِلّا اللهُ مِن لا إِلهَ إِلَّا الله .

يا لا إله إلاّ الله، بِحَقِّ لا إلهَ إلاّ الله، أغفِر لِمَن قالَ لا إلهَ إلاّ الله، وَأَحَشُرنا في زُمرَةِ مَن قالَ لا إلهَ إلاّ اللهَ مُحَمَّدٌ رَسولُ اللهِ عَليَّ وَليُّ الله. كتب الله له ثواب عبادة خمسين سنة، ومحا عنه وعن أبويه ذنوب خمسين

سنة.





| رست | الفهر |  |
|-----|-------|--|
|     |       |  |

| ۳  | الإهداء                                               |
|----|-------------------------------------------------------|
| ٥  | قم المقدّسة في سطور                                   |
| ۱١ | أولاد الأئمة في قم                                    |
| ۱٦ | أولاد أمير المؤمنين من غير الحسنين ﷺ                  |
| ۱٦ | السيّد محمّد بن الحنفيّة                              |
| ۱۸ | محمّد الهلال بن أمير المؤمنين / آران _كاشان           |
| 21 | مرقد السيّدة صفوراء والسيّد محمّد / قم _خاكفرج        |
| ۲۲ | السيّد علي ( شاهزاده علي ) / قم _شارع باجك _شارع جهاد |
| ٢٤ | السيّد عون بن علي / قم _بيجگان                        |
| ۲٥ | أولاد الإمام الحسن المجتبي ﷺ                          |
| ٢٥ | السيّد ناصر الدين علي / قم                            |
| ۲۷ | أولاد الإمام السجّاد ﷺ                                |
| ۲۷ | السيّد إبراهيم والسيّد أبو طالب / قم _دستجرد          |
| 29 | السيّد إسماعيل / محلّات _قرية نيمور                   |
| ۳. | السيّدان أحمد وعلي / قم                               |

| ۱۸۷ | الفهرست                                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 3   | السيّد أحمد أبو العتباس                                        |
| 37  | السيّد حسين وأولاده / چهار امامزاده (أربع أولاد أئمّة)         |
| ٣٤  | السيّد حسين / أراك _إبراهيم آباد                               |
| ۳٥  | السيّدة حليمة خاتون والسيّد ستّية خاتون / قم _دستجرد           |
| 47  | السيّد جعفر / قم                                               |
| ۳۷  | السيّد جعفر والسيّدة سكينة / قم _جمكران                        |
| ۳۸  | السيّد زيد / قم                                                |
| ٣٩  | السيّد زيد / قم                                                |
| ٤٠  | السيّد سليمان / قبور السادة السجّاديّة _قم                     |
| ٤١  | السيّدان طيّب وطاهر / قم                                       |
| ٤٢  | السيّد عبد الله                                                |
| ٤٣  | السيّد محسن / قم _قباد بزن                                     |
| ٤ź  | السيّد محمّد جمال الدين / قم                                   |
| ٤٥  | السيّد محمّد الأفطسي / قم _ تفرش                               |
| ٤٧  | المسجد الجامع / قم _ تفرش                                      |
| ź٩  | مقبرة النبي شهرة أو مدفن السيّد محمّد / قم _ آوه               |
| ٥.  | السلطان محمّد شريف / قم                                        |
| ٥٢  | السيّد معصوم / قم                                              |
| ٥٤  | السيّد محمود والسيّد سليمان والسيّدة زينب / صرم _قهستان قم     |
| ٥٦  | السيّد هادي والسيّد مهدي والسيّد ناصر / گركاب _قم              |
| ٥٨  | السيّد هادي / پنج امام زاده ( خمسة من أولاد الأئمة ) وشنوه _قم |

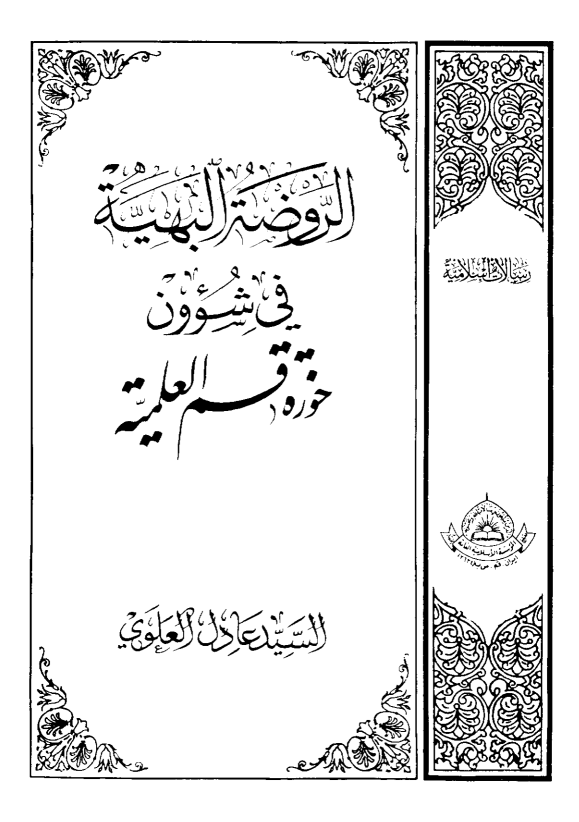
| اثرة | ١٨٨ النجوم المتن                                       |
|------|--------------------------------------------------------|
| ٦.   | أولاد الإمام الباقر محمّد بن علي ﷺ                     |
| ٦٠   | السيّد إبراهيم والسيّد عبّاس / بيدگان _قم              |
| ٦٢   | السلطان حسين / أردهان _كاشان                           |
| ٦٣   | السيّد سلطان علي / آردهال                              |
| ٦٦   | السيّد محمود / أردهال ــقرية علوي                      |
| ٦٧   | أولاد الإمام الصادق جعفر بن محمّد ﷺ                    |
| ٦٧   | السيّد محمّد سربخش الأوّل / قم                         |
| ٦٩   | السيّد محمّد جمال الدين / لنگرود _قم                   |
| ٧٠   | السيّد مهدي أبو يعلى المشهور بـ( أبي العلاء) / ترخوران |
| ۷١   | السيّد أحمد والسيّدة فاطمة / قم                        |
| ۷٣   | السيّد إسماعيل والسيّد حمزة والسيّد محمّد / بيدقان ـقم |
| ۷٥   | السيّد إسماعيل سر بخش الثاني / قم                      |
| ٧٧   | السيّدة خديجة / خلجستان _قم                            |
| ۷٩   | السيّد عبدالله / محلّات _قم                            |
| ٨٠   | السيّد علي العريضي والسيّد محمّد / قم                  |
| ٨٢   | أولاد الإمام الكاظم موسى بن جعفر ﷺ                     |
| ٨٢   | السيّدة المعصومة فاطمة بنت الكاظم ﷺ                    |
| ۸٣   | اُمَّها                                                |
| ۸٣   | میلادها                                                |
| ٨٣   | ألقابها                                                |
| ٨٤   | إخوتها                                                 |

| ۱۸۹         | الفهرست                                           |
|-------------|---------------------------------------------------|
| ٨٩ .        | السيّد فاضل / بيدهند ـقم                          |
| ٩٠          | السيّد فضل والسيّد سليمان والسيّد موسى / آوه ـ قم |
| ۹١.         | السيّد قاسم / تفرش _كهك _قم                       |
| 97.         | السيّدة معصومة /كهك _قم                           |
| ٩٤ .        | السيّد محمّد / شش امامزاده (سيف آباد _قم)         |
| ٩٦.         | السیّد محمّد / چهار امامزاه موسوی ( فردو _قم )    |
| ٩٨ .        | السيّد يحيى والسيّد فضل الرضا / محلّات _قم        |
| ۱           | السيّد محمّد / وشتكان _قم                         |
| ۱۰۱         | السيّد محمّد العابد / الوسجر د _ساوه              |
| ۱۰۲         | السيّد محمّد / شاهسواران _أراك                    |
| 1.2         | السيّد سلطان محمّد / وميقان _أراك                 |
| 1.0         | السيّد هادي / قاهان _جمزقان _قم                   |
| ١٠٦         | شش امامزاده (شاه هادي) / نراق _قم                 |
| ۱۰۸         | السيّد هارون / ساوة _قرية طريز ناهيد              |
| ۱۰۹         | السيّد يحيى / نراق ـ قم                           |
| ۱۱.         | السيّد يحيى والسيّد أبو الرضا / ساوة              |
| <b>۱</b> ۱۱ | السيّد يوسف / أراك                                |
| ۱۱۲         | السيّد إبراهيم والسيّد محمّد / قم                 |
| ۱١٤         | السيّد إبراهيم / قم                               |
| 110         | السيّد أحمد الموسوي / قم                          |
| ۲۱۱         | السيّد أحمد / تفرش ـكوهين ـقم                     |

| ىتناثرة      | ١٩٠                                                      |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| <b>\ \ Y</b> | السيّد إسحاق / مِيَم _قم                                 |
| ۱۱۹          | السيّد إسحاق والسيّد عيسي وأمّه السيّدة مريم             |
| 17.          | السيّد إسحاق / ساوة                                      |
| 177          | السيّد إسماعيل / ساوة _ پل آباد                          |
| ۱۲۳          | السيّدة بي بي شرف خاتون / ساوة ـقردين                    |
| 172          | السيّدة بي بي / تفرش                                     |
| 170          | السيّد حمزة الموسوي / قم                                 |
| 171          | السيّدتان حليمة خاتون ورقيّة خاتون / لنگردود _قم         |
| ١٢٨          | السيّد جعفر الموسوي / قم                                 |
| 17.          | السيّد جعفر / قم _خلجستان                                |
| 131          | السيّد جعفر / خلجستان                                    |
| 177          | السيّد جعفر الغريب / قم                                  |
| ١٣٣          | السيّد جمال / قم                                         |
| 172          | مرقد السيّدة خديجة خاتون / قم ـهفت امامزاده              |
| 170          | السيّد زكريا / خلجستان                                   |
| 177          | السيّد زكريا / خديجة آباد ـقم                            |
| ١٣٧          | السيّدة سكينة خاتون / زالون آباد _قم                     |
| ١٣٨          | السيّد طاهر / تقرود                                      |
| 139          | السيّد عاقب / تفرش ـ جميز قان                            |
| 18.          | السيّد عبّاس والسيّدة بي بي زبيدة خاتون / خلجستان        |
| ١٤١          | السيّد عبّاس / هفت امامزاده (سبع من أولاد الأئمة) _ورجان |

| 191 | الفهرست                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 127 | السيّد عبد الله والسيّد يعقوب والسيّد ناصر والسيّد محمّد / كهك _قم . |
| 127 | السيّد عبدالله أوجان / آوه                                           |
| 120 | السيّد عبد الله / قلعه چم _قم                                        |
| ١٤٦ | السيّد علي رضا / ساوة                                                |
| ١٤٧ | أولاد الإمام الجواد محمّد بن علي ﷺ                                   |
| ١٤٧ | السيّد موسى المبرقع                                                  |
| 10. | السيّد موسى _محلّات                                                  |
| ١٥١ | أولاد الإمام الجواد والهادي ﷺ                                        |
| ۱۰۱ | چهل اختران (الأربعون نجماً)                                          |
| 107 | أولاد الإمام العسكري ﷺ                                               |
| ١٥٣ | السيّدان إبراهيم وإسماعيل / خديجة خاتون                              |
| 100 | زيارة العلماء وقبورهم                                                |
| 100 | المشايخ                                                              |
| 100 | مقبرة الشيخ أبو الصلت                                                |
| ۲٥١ | مقبرة الشيخ علي بن بابو يه القمّي                                    |
| ۲٥١ | مقبرة ابن قولو يه                                                    |
| ۱٥۷ | مقبرة المشايخ                                                        |
| ۱٥٨ | مرقد صالح بن مالك الأشتر ( علمدار ) / خلجستان ـ تفرش                 |
| ١٥٩ | کاشان                                                                |
| ۱٥٩ | من المزارات المعروفة فيها                                            |
| 171 | آران _کاشان                                                          |

| ١٩٢ النجوم المتناثرة |                                                            |
|----------------------|------------------------------------------------------------|
| ۱٦۲                  | بيدگل ـ کاشان                                              |
| ۲۲۱                  | فين _كاشان                                                 |
| ١٦٣                  | قسم الزيارات                                               |
| ١٦٦                  | في زيارات المشاهد المنسوبة إلى أولاد الأئمة وسائر العترة ﷺ |
| ۲۲۱                  | الزيارة المطلقة لأبناء الأئمة بهيئ                         |
| ١٦٧                  | الزيارة الأولى لفاطمة المعصومة سلام الله عليها             |
| ۱۷۱                  | الزيارة الثانية لفاطمة المعصومة سلام الله عليها            |
| ۱۷٤                  | الدعاء في كلّ مشهد من مشاهد الأنبياء وأولادهم والأئمة ﷺ    |
| ۱۷٦                  | زيارة قبور ألعلماء                                         |
| ۱۷۸                  | زيارة قبور المؤمنين                                        |
| ۱۸٦                  | الفهر ست                                                   |



علوى، عادل، ١٩٥٥ ... الروضة البهيئة في شؤون حوزة قم العلميئة ، تأنيف السيّد عادل العلوي . ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩ . • ٤ ص. ... أموسوعة رسالات إسلامية ) الSBN 964 - 5915 - 18 - 1 دوره ) X - 18 - 265 - 964 - 5915 - 265 - 964 - 30 فهر متنويسى بر أساس اطلاعات فيها . فهر متنويسى بر أساس اطلاعات فيها . عربى . مورة تم العلميئة أي يرنويس . موزة تم العلميئة . مع ٢٧ م / ١٢٨٥ مع ٢٧ م / ١٢٨٥ مع ٢٧ م كتابخانة ملي ايران مع

```
موسوعة
```

# رمالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

### بسم الله الرحمن الرحيم

الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

الحمد لله الذي علّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطيّبين الهداة المعصومين. م

آمًا بعد :

فقد انشق ظلام الجاهلية الدامس، وانفلق عن فجر الإسلام الصادق، وبزغت شمس محمّد عنى، عبد الله ورسوله، في أفق الجزيرة العربية، فأضاءت العالم بهاءً ونوراً وجمالاً، وامتدّت أشعة الولاية من شمس النبوّة طوال أحقاب ودهور، فتفجّرت البشرية علماً وتمدّناً وحضارة وسعادة في جميع حقول الحياة، وانتشر الإسلام، ذلك الدين القيّم بآياته وقرآنه الكريم في ربوع الأرض، ورفرفت راياته الخفّاقة في أرجاء المعمورة.

والشيعة الإماميّة الاثنى عشرية منذ طلوع شمس النبوّة يحملون أعباء هذا الدين الحنيف، متمسّكون ـكما أوصاهم النبيّ الأكرم ـ بالثقلين كتاب الله وعترته

 (١) طبعت الرسالة في أعداد من مجلة (الذكر) اللمنانية، وكانت تصدر من قسبل طبلية العملوم الإسلامية اللبنانيين بقم المقدسة. ٤ .....٤ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة أهل بيته الأمّة الإسلامية، أصلها ثابت وفرعها في السماء.

فهم شيعة مولى الموحّدين وأمير المؤمنين وقائد الأتقياء وسيّد الأوصياء عليّ بن أبي طالب عليَّة وأهل بيته المعصومين عليميّكم ، وكيف لا و «عليّ مع الحـقّ والحقّ مع عليّ حيثما دار يدور ».

وللشيعة دور كبير وجهود جبّارة في كلّ ميادين الحياة لا سيّم نشر العلوم<sup>(١)</sup> والثقافة الإسلامية والفضائل الأخلاقية، إذ أثْمَتهم سادة الخبلق و «ساسة العباد وأركان البلاد»، معدن العلوم والهداية ومهبط الوحي والرسالة، فإنّهم زقّوا العلم من النبيّ الأعظم زقّاً، وهو «مدينة العلم»، وقد أمروا شيعتهم بطلب العلم ونشره والعمل به وتطبيقه، في أحاديث وروايات شريفة، ملأت الأسفار والكـتب من الحتّ البالغ الشديد.

كما أنَّ الله سبحانه وتعالى في كتابه الجيد يعطينا صورة واضحة عن قيمة العلم والعلماء، فـ:

هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾<sup>(\*)</sup>.
 و ﴿ يَـرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُو تُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾<sup>(\*)</sup>.
 و ﴿ إَنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾<sup>(\*)</sup>.

- (١) راجع في ذلك كتابي ( تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام). و ( الذريعة إلى تنصانيف الشبيعة ) وغيرها.
  - (۲) الزمر : ۹.
  - (۲) المحادلة : ۲۱.
    - (٤) فاطر : ۲۸

مقدّمة ......

### و ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةُ لِيَـتَفَقَّهُوا فِي الدِّين ﴾ ``

وقد نفر رجال من المؤمنين إلى الحوزات العلمية ليتفتّهوا في دين الله، يحبّون أن يتطهّروا و ﴿ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةُ وَلا بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>[1]</sup>سبحانه وعن طلب العلم النافع والعمل الصالح، وشيّدوا طوال أحقاب متهادية وجيلاً بعد جيل المحامع التعليمية والمدارس العلمية، فأميرهم الإمام عليّ طَيَّلا في مسجد الكوفة يلتي على أصحابه المعارف الإلهيّة، ويتخرّج من مدرسته أمثال عمّار وكميل وميثم التمّار وحجر بن عديّ وغيرهم. والباقر والصادق طَيَّلَا يدرّسان العلوم في مسجد المدينة، ويدخل الراوي في مسجد الكوفة ويشاهد أربعة آلاف محدّث وراوٍ كلّ

ويكفيك شاهداً أنّ جابر بن حيّان الكوفي الذي ملأت مصنّفاته مكـتبات جامعات العالم هو أحد تلامذة الإمام الصادق عليُّ .

وشيخ الطائفة الطوسي تتينًّ يؤسّس حوزة النجف الأشرف بجوار مرقد أمير المؤمنين عليَّلا قبل ألف سنة، ومن ثمّ تأسست الحوزات العلمية في كلّ بـقاع العالم ولا زالت حتّى يومنا هذا وغدٍ إن شاء الله تعالى، وصانها الله من طـوارق الحدثان.

ولا بأس أن نسلّط الأضواء على كيان الحوزة العــلميّة التي فــاقت المجــامع العالمية وذاع صيتها وأصبحت من معالم انشيعة الإمامية الاثنى عــشريّة، ونأخــذ بعروة الخلاصة، ونطرق أوّلاً أبواب قواميس اللغة، لنقف على معنى الحوزة لغــةً،

(١) التوبة : ١٢٢.

(٢) النور : ٣٧.

<sup>(</sup>١) أي المنسوبة إلى أولياء الله الأتمة الأطهار الهلال.

<sup>(</sup>۲) احق : ۲۲ \_ ۲۷ .

## الحوزة لغةً واصطلاحاً

الحوزة لغةً : جاء في معجم مقاييس اللغة<sup>(١)</sup>: (حوز) : الحاء والواو والزاء أصل واحد وهو الجمع والتجمّع ، يـقال لكـلّ مجمع وناحية : حوز وحوزة وحمى فلان الحوزة أي المجمع الناحية . وفي أقرب الموارد<sup>(٢١</sup>) : (جزتُ الشيء حوزة حوزاً وحيازة : ضممته وجمعته ، وكـلّ مـا ضمّ إلى نفسه شيئاً فقد حازه ... والحوزة : الناحية . وفي المصباح المنير<sup>(٣١</sup> : الحوزة المرّة من حاز و ـالناحية ـ: الطـبيعة ، (حـوزة الـملكة ) مـا بـين تخومها ، (حوزة الإنسان ) ما يملكه .

- (١) معجم مقاييس اللغة ٢ : ١١٧.
  - (٢) أقرب الموارد ١ : ٢٤٤.
  - (٣) المصباح المنير ١: ٢١٤.

٨ . . . . . . . . . . . . . . . . الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

وفي لاروس 🖓:

الحوزة الموضع إذا أقيم حواليه سدُّ أو حاجز، حوز الدار ما انضمَّ إليها من المرافق والمنافع.

وفي لسان العرب ٢٠:

حوز : الحوز انسير الشديد والرويد، وقيل : الجوز والحير السوق اللّـين... والأحوزي والحوزي الجادّ في أمره... والحاز القوم تركوا مركزهم ومعركة قتالهم إلى موضع آخر. وتحوّز عنه وتحيّز إذا تنحى وهي تفعيل... التحيّز والتحوّز التلوّي والتقلّب، وخصّ به الحيّة، يقال : تحوّزت الحيّة وتحيّزت أي تلوّت... وفي الحديث : فحمى حوزة الإسلام أي حدوده ونواحيه، والحوزة، فَعَلَة... الناحية والمحاوزة المخالطة.

وأخيراً جاء في كتاب (التحقيق في كلمات القرآن الكريم)<sup>(٣</sup>: الحوز : الجمع وكلّ ما ضمّ إلى نفسه شيئاً فقد حازه حوزاً وحيازة، والحوز والحيَّز : السوق الليَّن...

والتحقيق : أنّ الأصل الواحد في هذه المادّة هو الجمع والضمّ منتسباً إلى شخص أو شيء على سبيل التملّك أو التسلّط والنفوذ، وبلحاظ هذا القيد وحفظه تستعمل في السير والسوق إذ كان المقصد هو الجمع والضبط والضمّ مثل السوق وليضبطه ويجمعه في

- (١) معجم لاروس : ٧٠٤.
- (٢) لسان العرب ٥ : ٣٤٣.
- (٣) التحقيق في كالمات لقرآن الكريم ٢ : ٣٣٩.

وخصوصيّات ذكرناها، وهي : انضام الأفراد والتجمّع مع حفظ الانتساب وكونهم تحت قدرة ونفوذ واحد.

الحوزة اصطلاحاً :

بعدما عرفنا معنى الحوزة لغةً فإنّها في المصطلح انتقلت إلى مـعنى خـاصَ، وأريـد به الجـامع العلمية الدينية عند الشيعة الكرام، وهـي بمـنزلة الجـامعات في العالم.

وبنظري يصحّ أن يكون المراد من الحوزة العلمية تمام المعاني اللغوية المذكورة بتجوّز وكناية.

فالحوزة العلمية الدينية مجمع وناحية علمية انضمت إليها زرافات وأفلواج من طلاب الفضيلة وعشّاق الأدب وروّاد العلم وتلامذة الفقه والأصول، ليكسبوا المنافع الفكرية، ومن ثمّ إصلاح أنفسهم، ثمّ إصلاح الأمة، ويسير الذكي الألمعي بسير شديد في طلب العلم والعمل به، وأمّا غيره فيمشي رويداً، وينساق الكل نحو معالم الدين الإسلامي الحنيف في أصوله وفروعه، فطائفة من كل فرقة نفروا من مضاجعهم ومراكزهم ومعارك الحياة المادية، إلى موضع يذكر فيه اسم الله، فتقلّبوا في ميادينه وحدوده، وممارك الحياة المادية، إلى موضع يذكر فيه الم الأمّارة بالسوء بحكومة عقولهم النيرة، فتجمعوا في نقطة وناحية، مع حفظ انتسابهم إلى العلم والروحانية، وكونهم تحت قدرة إلهية وشقافية، وناحية، مع حفظ انتسابهم إلى العلم والروحانية، وكونهم تحت قدرة إلهية وشقافية، وناحية، مع حفظ انتسابهم إلى العلم والروحانية، وكونهم تحت قدرة إلهية وشقافية، وناحية، ومعارف ساوية، إلى العلم والروحانية، وكونهم تحت قدرة إلهية وشقافية، وناحية، مع حفظ انتسابهم إلى العلم والروحانية، وكونهم تحت قدرة إلهية وشقافية، وناحية، ومعارف ساوية، ١٠ ..... الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

وقيم إنسانية، وكمالات ملكوتية، فهم رجال وعلماء يخشون الله ولا يخشون غيره، يبلّغون رسالات الله ولا تأخذهم في الله لومة لائم، لا يلهيهم بيع ولا تجارة مادية عن ذكر الله، يريدون أن يتطهّروا ويذكروا الله بكرةً وأصيلاً، ويبزكّوا أنـفسهم بالتقوى والإيمان في طلب العلم والعمل به ونـشره، وأخـيراً سـوق البـشرية إلى الخير والسعادة والحياة الطيّبة الرغيدة، التي يسودها العدل والاطمئنان وسـعادة الدارين.

### مدينة قم في ميزان الروايات الشريفة

مدينة قم المقدسة من أقدم المدن الإيرانية، ولها تأريخ عريق يعجّ بالحوادث والوقائع التي سطّرها المؤرخون، نضرب عنها صفحاً؛ لأنّ المقصود أن نشاهد قم من خلال الروايات الشريفة.

ولكن ينبغي أن نشير إلى أنَّ مدينة قم قديمة بقدم تأريخ الأنبياء عليماني ، وقد سبقت إلى قبول الولاية \_ولاية أمير المؤمنين عملي عليَّة موزيّنها الله سمبحانه بالعرب، وفتح إليها باباً من أبواب الجنّة، وشرّفها بالسيّدة المعصومة فاطمة بـنت موسى بن جعفر عليمياني .

وقد جاء في وجه تسميتها بقم روايات ذكرها المحدّث القمّي ﷺ في كــتابه الشريف<sup>(١١</sup>، منها :

١ ـ عن أبي مقاتل الديلمي نقيب الري، قال:
 سمعت علي بن محمّد الهادي غائبًة يقول: إنّما سمّي قم به، لأنّه لمّــا وصلت

(١) سفينة البحار ٢ : ٤٤٥ ـ ٤٤٧، البحار : الجزء ٥٧.

١٢ ..... الروضة البهية في شؤون حوزة قم العلمية السفينة في شؤون حوزة قم العلمية السفينة إليه في طوفان نوح عليه السفينة إليه في طوفان نوح عليه السفينة إليه في طوفان نوح عليه المعامة.

٢ ـ عن الصادق، عن آبائه للمَنْ أنه الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله ع

لمسا أسري بي إلى السهاء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن، فنظرت إلى بـقعة بأرض الجبل حمراء أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك، فإذا فـيها شيخ على رأسه برنس، فقلت لجبرئيل : ما هذه البقعة الحمراء التي هي أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك ؟

قال : بقعة شيعتك وشيعة وصيّك عليّ ﷺ . فقلت : من الشيخ صاحب البرنس ؟ قال : إبليس . قلت : فما يريد منهم ؟ قال : يريد أن يصدّهم عن ولاية أمير المؤمنين ﷺ ويدعوهم إلى الفسسق

والفجور.

قلت : يا جرئيل، اهوِ بنا إليهم. فأهوى بنا إليهم أسرع مـن البرق الخـاطف والبـصر اللامح، فـقلت : قـم يا ملعون فشارك أعداءهم في أموالهم وأولادهم ونسائهم، فـإنّ شـيعتي وشـيعة عليّ النيُّلا ليس لك عليهم سلطان، فسمّيت قم.

٣ ـ وعن مولانا الصادق غليَّةٍ : إَنَّمَا سَمّي قَم لأَنَ أَهلها يجتمعون مع قائم آل محمّد عليَّةٍ ويقومون معه يستبقون عليه وينصرونه. مدينة قم في ميزان الروايات الشريفة ..... ١٣

ثناء أهل قم : وأمّا ما جاء في مدح أهل قم، و<sup>أ</sup>نّهم على الحقّ، وأنّهم منتصرون ما داموا متمسّكين بالدين وبولاية أمير المؤمنين للتَيْلَا ولم ويقصدهم ظالم ولا جبّار إلّا هلك. منها ما جاء في بحار الأنوار<sup>(۱)</sup>.

٤ ـ عن عبد الله بن سنان، سئل أبو عبد الله عليَّة : أين بلاد الجبل؟ فإنَّا قد روينا أنّه إذا ردّ إليكم الأمر يخسف ببعضها.

فقال : إنّ فيها موضعاً يقال له ( بحر ) ويسمّى بقم، وهو معدن شيعتنا، فأمّا الري فويل له من جناحيه، وإنّ الأمن فيه من جهة قم وأهله.

قال : وما جناحاه ؟

قال للَّثِلَةِ : أحدهما بـغداد والآخـر خـراسـان، فــإنّه تــلتقي فـيه سـيوف الخراسانيين وسيوف البغداديين، فيجعل الله عقوبتهم ويهلكهم، فيأوي أهل الري إلى قم، فيأويهم أهله، ثمّ ينتقلون منه إلى موضع يقال له : ( أردستان ).

٥ ـ وعن أنس بن مالك، قال :

كنت ذات يوم جالساً عند النبيّ ﷺ إذ دخل عليه عليّ بن أبي طالب ﷺ ، فقال : إليَّ يا أبا الحسن ، ثمّ اعتنقه وقبّل ما بين عينيه وقال : يا عليّ ، إنّ الله عزّ اسمه عرض ولايتك على السماوات فسبقت إليها السابعة ، فزيّنها بالعرش ...

(١) بحار الأنوار ٥٧ : ٢١٢.

١٤ ..... الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة إلى أن قال : ثمّ سبق إليها قم فزيّنها بالعرب، وفتح إليه باباً من أبواب الجنّة.

٦ ـ عن أبي عبد الله عَلَيْهُ ، قال :

إنَّ الله احتجَ بالكوفة على سائر البلدان، وبالمؤمنين من أهلها على غـيرهم من أهل البلاد، واحتجَ ببلدة قم على سائر البلاد، وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب من الجنّ والإنس، ولم يدع الله قم وأهله مستضعفاً بل وفّقهم وأيّدهم. ثمّ قال:

إنّ الدين وأهله بقم ذليل، ولولا ذلك لأسرع الناس إليه فخرب قم وبطل أهله فلم يكن حجّة على سائر البلاد، وإذا كان كذلك لم تستقرّ السماء والأرض ولم ينظروا طرفة عين، وإنّ البلايا مدفوعة عن قم وأهله، وسيأتي زمان تكون بلدة قم وأهلها حجّة على الخلائق، وذلك في زمان غيبة قائمنا على للهوره، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، وإنّ الملائكة لتدفع البلايا عن قم وأهله وما قصده جبّار بسوء إلا قصمه قاصم الجبّارين وشغله عنهم بداهية أو مصيبة أو عدو، وينسي الله الجبّارين في دولتهم ذكر قم وأهله كما نسوا ذكر الله.

ارجع البصر إلى الرواية كرّةً أخرى هل ترى فيها من عجائب؟ فماذا يعني قوله للَّيُلا : واحتجّ ببلدة قم على سائر البلاد وبأهلها عـلى جميع أهـل المـشرق والمغرب وذلك في زمان الغيبة الكـبرى إلى يـوم الخـلاص، يـوم ظـهور قـائم آل محمّد عليها ، وإنما يحتجّ بـتوحيد وإيمان وعـلم أهـل قـم، أليس أهـلها مـن استوطنها، وأهل العلم استوطنوا قم، فهم أهل قم حقّاً، فالدين وأهله بقم، ومن هذا المنطلق تكون بلدة قم وأهلها حجّة على الخلائق، وقد صانها الله من طوارق

٧\_البحار<sup>(١)</sup>، بسنده عن الصادق جعفر بن محمّد ظليمًا ، قال : إنّ لعلى قم ملكاً رفرف عليها بجناحيه لا يريدها جبّار بسوء إلّا أذابه الله كذوب الملح في الماء.

وهذا يعني فنائه واضمحلال كيانه وخطَّه وحزبه في برهة قصيرة كما يذوب الملح في الماء، فلا يبقى للظالم الجبّار أثر وذكر طيّب، إنّما يلعنه التأريخ ويسـقط في قمامته.

٩ ـ وعن محمّد بن جعفر، عن أبيه الصادق عليُّة ، قال : إذا أصابتكم بليّة وعناء فعليكم بقم، ف إنّه مأوى الف اطميين ومستراح المؤمنين، وما أراد أحد بقم وأهله سوءاً، إلّا أذلّه الله وأبعده من رحمته.

١٠ ـ وقال عليُّهُ : في قم شيعتنا وموالينا وتكثر فيه العمارة ويقصده الناس

(١) البحار ٥٧ : ٢١٧.

١٦ ..... الروضة البهية في شؤون حوزة قم العلمية ويجتمعون فيه حتى يكون الجمر بين بلدتهم ....

قم حرم أهل البيت وعش آل محمّد ﷺ : ١٩ - روي عن عدّة من أهل الري أنّهم دخلوا على أبي عبد الله عليّة وقالوا : نحن من أهل الري . فقال : مرحباً بإخواننا من أهل قم . فقالوا : نحن من أهل الري ، فأعاد الكلام . فقالوا مراراً وأجابهم بمثل ما أجاب به أوّلاً. فقال : إنّ لله حرماً وهو مكّة ، وإنّ للرسول حرماً وهو المدينة ، وإنّ لأمير المؤمنين حرماً وهو الكوفة ، وإنّ لنا حرماً وهو بلدة قم ، وستدفن أمرأة من أولادي تسمّى فاطمة ، فمن زارها وجبت له الجنّة . قال الراوي : وكان هذا الكلام منه قبل أن يولد الكاظم عليية أليس هذا من الإخبار بالغيب ؟ وممّا يدلّ على إمامتهم الحقّة ؟ !

١٢ ـ عن أبي الحسن الأوّل عَنْتُلا ، قال : بقم عش آل محمّد ومأوى شيعتهم، ولكن سيهلك جماعة من شبابهم بمعصية آبائهم والاستخفاف والسخرية بكبرائهم ومشايخهم، ومع ذلك يدفع الله عنهم شرّ الأعداء وكلّ سوء.

١٣ ـ قال عَثْثِلاً : تربة قم مقدّسة وأهلها منّا ونحن منهم، لا يريدهم جـبّار بسوء إلاً عجلت عقوبته نار جهنّم.

(١) الحجر : اسم نهر معروف الآن.

مدينة قم في ميزان الروايات الشريفة ..... ١٧

١٤ ـ قال الصادق ﷺ : أهل خراسان أعلامنا، وأهل قم أنصارنا .

١٥ ـ وروي عن الأئمة عَلِيَهُمْ : لولا القميون لضاع الدين.

١٦ ـقال للَّيْلَة : سلام الله على أهل قم، يسقي الله بلادهم الغيث وينزل عليهم البركات، ويبدّل الله سيّئاتهم حسنات، هم أهل ركوع وسجود وقيام وقعود، هم الفقهاء العلماء العرفاء، هم أهل الدراية والرواية وحسن العبادة.

١٧ ـ وعن صفوان بن يحيى، قال : كنت يوماً عند أبي الحسن عَنْيَة فجرى ذكر قم وأهله وميلهم إلى المهدي عَنْيَةٍ ، فترحم عليهم وقال : رضي الله عنهم. ثمّ قال : للجنّة ثمانية أبواب، وواحد منها لأهل قم، وهم خيار شيعتنا من بين سائر البلاد، خَمَّر الله تعالى ولايتنا في طينتهم.

#### شجاعة أهل قم :

1۸ ـ وروى بعض أصحابنا، قال : كنت عند أبي عبد الله عليَّة جالساً إذ قرأ هذه الآية : ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَـلَيْكُمْ عِـبَاداً لَــنَا أُولِي بَأْسٍ شَـدِيدٍ هذه الآية : ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَـلَيْكُمْ عِـبَاداً لَــنَا أُولِي بَأْسٍ شَـدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُولاً ﴾ ``، فقلنا : جعلنا فداك مـن هـؤلاء ؟ فقال ـ ثلاث مرّات ــ: هم والله أهل قم.

(١) الإسراء : ٥.

۱۸ ..... الروضة البهيّة فى شؤون حوزة قم العلميّة

١٩ ـ عن أبي الحسن الأوّل عَتَيْلًا ، قال : رجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحقّ يجتمع معه قوم كزبر الحديد، لا تزلَّهم الرياح العواصف ولا يملّون من الحرب، ولا يجبنون. وعلى الله يتوكّلون، والعاقبة للمتّقين.

٢٠ ـ وعن الصادق عليه أنه ذكر الكوفة ـ والمقصود منها أعم من الكوفة الحالية والنجف الأشرف ـ قال عليه أنه ذكر الكوفة من المؤمنين ويارز (١) عنها العلم كما تأرز الحية في جحرها ثم يظهر العلم ببلدة يقال لها قم تصير معدناً للعلم والفضل حتى لا يبق مستضعف في الأرض والدين حتى المخدرات في الحجال، والفضل حتى لا يبق مستضعف في الأرض والدين حتى المخدرات في الحجال، وذلك قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قم وأهله قائمين مقام الحجة، ولولا ذلك وذلك قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قم وأهله قام تصير معدناً للعلم والفضل حتى لا يبق مستضعف في الأرض والدين حتى المخدرات في الحجال، وذلك قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قم وأهله قائمين مقام الحجة، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها، ولم يبق في الأرض حجة، فيفيض العلم منه إلى سائر البلاد في المشرق والمعرب، فيتم حجة الله على الخلق حتى لا يبق أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم، ثم يظهر القائم عليه ويصير سبباً لنقمة الله وسخطه على العباد، لأن الله لا ينتقم من العباد إلا بعد إنكارهم الحجة.

بالله عليك أيّها المطالع الكريم، هلا رجمعت إلى الروايات الأخيرة مرّةً أخرى وطالعتها ثانية. أما تجد لها مصداقاً في هذا الزمان وبكلّ وضوح ؟ أما خلت الكوفة بنجفها الأشرف من المؤمنين الشرفاء. وهجّرهم صدّام اللعين، وفرّوا بدينهم من الخوف العفلقي الجائر ومن الطغمة الفاسدة آل تكريت وحزب البعث الحقير، فما هذه الروايات الشريفة إلّا إخبار بالغيب ومعاجز وكرامات لأهل البيت علميًا لله

(١) يارز ـ بتقديم المهملة ـ أي يقبض وينظم ويجتمع بعضه إلى بعض (السلمينة ٢ : ٤٤٥).

| 19 | الشريفة | الروايات | ميزان | قم فی | مدينة |
|----|---------|----------|-------|-------|-------|
|----|---------|----------|-------|-------|-------|

فيرجى الانتباه. إذ ماذا يعنى بقوله : كما تأرز الحيَّة في جحرها، وفي اللـغة أرزت الحيَّة أي لجأت إلى جحرها وثبتت فيه. ويقال: فلان بارز إلى وطنه أي حبث ما ذهب يرجع إليه، وقد جاء الحوزة لغةً ـكما مرَّ سابقاً ـ بمعنى تلوَّى الحيَّة، فما هـذا الارتباط بين المعنى اللغوى وقول الإمام المعصوم لتشلخ وتمثيله بالحيّة ورجوع العلم إلى موضعه فإنَّه كان في قم المقدَّسة من قبل، ولولا القمَّيون لضاع الدين، ثمَّ ذهب ا إلى النجف الأشرف، ولكن رجع إلى موضعه الأوّل، فتأسست الحوزة العلمية في قم من جديد وبلغت القمَّة، وأصبحت معدناً للعلم والفضل والأدب، أوَ لسر أهل قم هم الفقهاء العلماء الفهماء؟ هم أهل الدراية والرواية وحسن العبادة، فإنَّ مـقصود الحوزة العلمية تربية علماء ومجتهدين أعلام ومبلّغي الإسلام، ويا ترى من هـذا الرجل العظم الذي يدعو الناس قبل قيام القائم عليُّ إلى الحقّ ومَن أنصاره الأبطال الشجعان الذين لا يملُّون من الحرب ولا يركنون إلى الشرق والغرب، فإنَّهم توكُّلوا على الله، ويكون النصر حليفهم والعاقبة للمتَّقين في دولة كـريمة يـعزَّ بهــا الإسلام وأهله، ويذلُّ بها النفاق وأهله، وتعطى الراية إلى صاحبها قائم آل محمَّد إن شاءالله تعالى.

وصف قم : ويقول الإمام السيّد شرف الدين العاملي في رحلته إلى قم المـقدّسة وبـيان مشاعره عنها<sup>(۱)</sup>: واستأنفنا صبح الثلاثاء سيرنا نحو قم للتشرّف بزيارة ما فيها من الضرائح

(١) بغية الراغبين ٢ : ٢٤٢ ـ ٢٤٥.

٢٠ ..... ٢٠ الروضة البهية في شؤون حوزة قم العلمية المقدّسة، وأشهرها ضريح السيّدة فاطمة بضعة الإمام الكاظم على الله وكنت دائم الشدّسة، وأشهرها ضريح السيّدة فاطمة بضعة الإمام الكاظم على المودت الشوق والحنين إلى أخي العلّامة السيّد صدر الدين الصدر وكان في قسم، فأردت علاج لواعجي بنظرة إلى وجهه المبارك ووجوه شبوله الميامين الثلاثة وكان بي إليهم طرب نازع.

ولقم ـ مضافاً إلى هذا كلّه ـ في نفسي صورة قديمة كريمة يعود عهدها إلى أيام الصادق للثيَّة ، وهي صورة يجتمع لها الإيمان والوف اء والإخـلاص لله في الديـن اجتماعاً لم يتوفّر لقوم قط إلّا صعد بهم في مرتقى رفيع كريم، ولم ينضمّ عليه جناحاً مدينة قط إلّا كانت فاضلة مقدّسة.

وحسبها المأثور عن الصادق على : تربة قم مقدّسة، وأهلها منّا ونحن منهم. قم بلدنا وبلد شيعتنا مطهّرة مقدّسة قبلت ولايتنا أهل البيت، اللهمّ اعصمهم من كلّ فتنة، ونجّهم من كلّ هلكة. إلى غير ذلك من النصوص الصريحة بمفضلها وفضل أهلها.

هذه صورة تأريخية تضاف إليها في ذهني صورة أخرى حـديثة صـحيحة

(١) توفّيت الصدّيقة فاضمة هذه سنة إحدى ومانتين للهجرة في قم في ضريقها إلى خراسان وافدة على أخيها الرضا وذلك قبل وفاته بسنتين نقريباً. ومات عدّة من أهل البيت بعدها في قم : كموسى المبرقع ابن الإمام محمّد الجواد وقبره فيها ظاهر يزار، وكذا أخبواته زيسنب وأمّ محمّد وميمونة بنات الجواد وهنّ تحت قبّة عمّتهن فاطمة بنت الإمام الكاظم. وفي قم قبور لكثير من أولاد محمّد بن جعفر انصادق وأحفاد أخيه عليّ بن جعفر وقبور كثيرة من السادة الرضيّة والسادة الحسينية . وقبور كثير من شيوخ الإسلام رضوان الله عليهم أجمعين . ونفاضمة مشهد في قم عظيم الشعائر عالي المنائر ذو قبّة ذهبية فخمة وأروقة وأفنية واسعة.

وهي بهذا تسلسل خطاها من ذلك العهد في سداد وحكم برعاية إمام كالشيخ عبد الكريم اليزدي المقدّس حامي تراثها ومنشئها غضّة زاهية الأعطاف بأعلام هدى كالسيّد صدر الدين الصدر وأنداده في العـلم والإخـلاص واليـقظة والزهد.

بهذه الذهنية وفدت على قم، وهاتان الصورتان تتغازلان في مخيّلتي فتبسم إحداهما للأخرى عن مفلج كوثري الريق، وتكشف إحداهما للأخرى عن صدر مشرق النحر \_كأنّ ثدياه حقّان \_.

وكانت تتخاطف بين هاتين الصورتين كرائم الصور، يعرضها ماضي شبابنا الممتلئ بذكر أخي وابن خالتي السيّد صدر الدين هـذا الذي سـنفد عـليه خـلال ساعات قصيرات بعد سنوات طوال أوقدت في النفس للشوق ناراً مستعرة اللهيب.

وها نحن نشرف على مدينة ضاربة في هيكلها العمراني القديم، لم يمسسها الفن الحديث إلّا بمعول الشاه البهلوي الذي كان يخطَّ آنئذٍ الخطط الهندسية نشوارعها الجديدة.

ولكنّ روح المدنية متأثّرة بروحانية الأثمـة مـن أهـل البـيت عليماً يـقّلها صدوقهم الثاني الشيخ عبد الكريم اليزدي بسمته وهديه، وبمدرسته الجــامعة التي تعوّض بمعناها السمين عمـا هزل من هيكل المدينة العمراني.

تضمّ مدرسته نحو ألف من طلاب العلوم كانوا بأجمعهم عيالاً عسليه، يسنفق عليهم من صندوق المال المجتمع من أنحاء المملكة المودوع لهذه الغاية لدى جمعية من عدول التجّار، يقتفون في إنفاقه خطط الشيخ الخاضعة لسجلات اقتصادية دقسيقة ٢٢ .....٢٢ .... الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

جرت على وفق الأصول المالية المعروفة في المؤسسات المنظّمة.

ولهذا الشيخ في هديه سيرة مشتقّة من سيرة أمـير المـؤمنين ـولا سـيّا في الأموال ـاستمرّ عليها منذ ولي الزعامة حتّى لحق بربّه مبروراً مشكوراً وذلك سنة ١٣٥٥.

كان يرشّح السيّد صدر الدين الصدر للقيام بالأمر من بعده، ولهذا الغاية استدعاه من خراسان وعزم عليه أن يتوطّن قم، واجتمع الناس بعد الشيخ حوله متّفقين على اختياره، لكنّه أبى عليهم وبالرغم من إبائه تقدّمت به مكانته في النفوس إزاء أمرٍ واقع فلم يجد بدًا من إجابتهم إلى بعض ما أرادوه، فتولّاها حينئذٍ زعامة تدريس وقيام بغير القضاء والإفتاء من الأمور العامة، على أنّه كان على بيّنةٍ من كفايته للقيام بهما، لكنّ الورع والاحتياط ينعانه مادام الأمر غير محصور به.

نزلنا ضيوفاً عليه فإذا هو كما عهدناه نجعة المكارم، يرتاح للقرى، ويخفّ للندى، فيّاحاً نفّاحاً، ملكته بنا هزة الأريحية، فدّت باعه في حسن الضيافة إلى أبعد الغايات، لكنّ الشاه البهلوي بتنمّره وتنكّره وشدّة وطأته على أهل العلم \_كما ستسمعه \_أحال السيّد إلى رجل هيابة ترعابة منقبض على نفسه موحش البسمات، كما أحال غيره من رجال العلم والدين في إيران، ولكنّه على الظاهر كان أشدّ خوفاً من غيره، ولا غرو فإنّ جوّ إيران يومئذٍ كان جوّاً عبوساً قطريراً، وكان جوّ قم يتاز في ذلك على غيره لامتيازها بكثرة العلماء وأهل الدين. وهذا ما دعانا إلى الإسراع في المسير وإن عزّ ذلك عليهم وعلينا.

### خصائص الحوزات العلمية

لقد ذكر أرباب التأريخ مفاخر قسم وأهسلها، كسا جساء ذلك في الرواييات الشريفة، وقد مرّت علينا بعضها في القسم الثاني، وبقي منها ما يتعلّق بسرحمسة الله الواسعة على أهل قم بعد المهات، فقد جاء في الأثر : ٢١ ـ عن الإمام الصادق عليَّهُ : إنّ أهل قم يحاسبون في حفرهم، ويحشرون

من حفر هم إلى الجنَّة .

٢٢ ـ وروي أيضاً : إنَّ أهل قم مغفور لهم.

٢٣ ـ وقال عليُّة : تربة قم مقدَّسة وأهلها منَّا ونحن منهم.

وكفى ذلك في منقبة قم المقدسة وأهلها الكرام العلماء الأعلام، وإنّ العلم ينتشر من قم إلى جميع العالم كما نشاهد اليوم هذا المعنى بوضوح، فإنّ الحوزة العلمية بقم أخذت تفيض علماً وأدباً على ربوع الأرض.

وقد تأسّست الحوزة بقدوم آية الله العظمى الشيخ عبد الكريم الحائري تَنِّئُ عندما هاجر من مدينة أراك إلى قم لزيارة السيّدة المعصومة غيَّهُمْ ، ولكن شاء الله ٢٤ .....٢٤ حوزة قم العلميّة في شؤون حوزة قم العلميّة

أن يكون الشيخ المؤسس الأخير للحوزة المباركة، وبيده الشريفة بفضل من الله ورحمته أرست الحوزة قواعدها، وصدقت الأخبار القائلة بانتشار العلم من قـم المقدّسة، وذلك من عام ( ١٣٤٠) هجري قري إلى ظهور صاحب الأمر عليًّة طبقاً للروايات الواردة إن شاء الله تعالى.

والهدف الأوّل من الحوزات العلمية هو العطاء العـلمي والشقافي، ومـن ثمّ إعداد فقهاء ومراجع تقليد للمجتمع الإسلامي وقد جاء في الخـبر الشريـف عـن مولانا صاحب الزمان لمتيَّلاً كما في الاحتجاج : «وأمّا من كان من الفقهاء صـائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه فـللعوام أن يـقلّدوه»<sup>(۱)</sup>، وذلك لا يكون إلّا بعض فقهاء الشيعة لا جميعهم.

وأمًا حوزة قم المعاصرة : فهي جامعة إسلامية كبيرة فتحت أبوابها للوافدين والمهاجرين في سبيل الله والنافرين للتفقَّه، فدخلوها ووجدوها البقعة المباركة والوادي المقدّس والبلد الطيّب ذات قرار ومعين من الإيمان والعلم والعمل الصالح، فهي الجامعة الفذّة والمدرسة العلمية الكبرى والتي استطاعت أن توصل بين الحضارات الفكرية القديمة والحديثة في جميع مجالاتها وميادينها كافة من الحضارات المتنوّعة والثقافات المختلفة، وقد ضاهت بل حازت السبق على زميلتها في النجف الأشرف.

إنَّ جامعة قم الكبرى أقوى عاصمة لأقوى دولة إسلامية، وقد حوت فقهاء جهابذة ومفكَرين عباقرة وقادة نبلاء صلحاء أحسّوا أنَّ عليهم واجباً خطيراً، ذلك هو حماية الدين ونشر العلم والأدب والأخلاق والفضائل فدافعوا عـنها وبـذلوا

(١) الاحتجاج : ٢٥٥.

خصائص الحوزات العلميّة ..... ٢٥

الجهود المشكورة في حفظ الحوزة منذ عصر الشيخ المـؤــس تَبْنَى إلى يـومنا هـذا وحتّى ظهور المهدي من آل محمّد عليميًا .

وأصبحت ذات قوّة رصينة وقيادة حكيمة للجهاهير المسلمة والمستضعفة في العالم، لها التأثير الروحي العميق في نشاطات الحركات العلمية الاجتماعية وحستًى السياسية الإسلامية، فقد تخرّج منها جمع غفير من العلماء والفقهاء الذيـن كـانوا ولا يزالون مفخراً للأمة الإسلامية، وغرّة وضّاءة في جبين الدهر.

من خصائص الحوزة :

وأمَّا الخصائص التي تمستاز الحسوزات العسلمية الديسنية الشسيعية عسن بساقي الجامعات العالمية والمدارس الأكاديمية فنذكر بعضها للإشارة وطلباً للاختصار.

 ١ ـ أبواب الحوزة مفتوحة لتمام طللابها من جميع الطبقات الاجتماعية وبكل حرية.

٢ ـ دراسات الجامعات والحوزات الدينية في شتّى البلاد الإسلامية لا تخلو
 من ثلاث مراحل :
 أ ـ المقدّمات .
 ب ـ السطح .
 ج ـ الخارج .
 ٣ ـ للطالب الحرية المطلقة في طتى المراحل الثلاث ، فهن كمان له الاستعداد

المتوسّط وهو الطالب الحرية المطلع في طي المراحل النارك، من عن عال ما مستعدات المتوسّط وهو الطالب العادي يطوي المراحل خلال ثمانية عشر سنة تقريباً. ستّة المقدّمات وستّة للسطح وستّة للخارج، وربما الذكي ومن يحمل النسوغ يطوي المراحل في مدّة قصيرة. كما يحدّثنا التأريخ عن نماذج قيّمة من العلماء العظام، فمنهم ٢٦ ..... الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

من وصل إلى درجة الاجتهاد ولمَّـا يبلغ الحلم كما قيل عن العلّامة الحلّي نَيْزُنُ ، ومنهم من لم يبلغ العشرين كما في أكثر مراجع التقليد، لا سيًّا القدماء منهم.

٤ ـ للطالب الحرية في انتخاب الأستاذ، إذ لكلّ من الأساتذة في بيان الدرس أُسلوب خاصٌ في التدريس، كما أنّ لكلّ طالب ذوقاً واستعداداً خــاصّاً في تــلقّي العلوم ربما يتلائم مع أُستاذ دون آخر.

٥ ـ ولهما الحرية في تعيين مكان الدرس بعد توافقهما عـلى ذلك، فـتارةً في المساجد واُخرى في المدارس وربما في الدار، أو أيّ مكان آخر، ولطالما تشكّلت في قاعدة واحدة عدّة حلقات دراسية أو مباحثات مختلفة، تبعث في النفوس النشاط والحيويّة والمثابرة والشوق لطلب العلم والعمل به.

٦ ـ لهما الحرية في تعيين الوقت، فربما يتّفقا على درس قبل صلاة الصبح وهكذا إلى بعد منتصف الليل، ولكن غالبية الدروس العامة تكون بين طلوع الشمس وغروبها.

٧ ـ على كلّ طالب بحدّ في الحوزة أن يكرّر الدرس أربع مرّات، فإنّه يطالع الدرس أوّلاً، ثمّ يحضر حلقة الدرس، ثمّ يطالعه ثانياً، ثمّ يتباحث فيه مع زميله في الدرس.

٨ ـ لا بد من المباحثة بعد الدرس، وللطالب الحرية في انتخاب من يتباحث معه حيث يتباحث الزملاء مع بعضهم بعد الحلقة الدراسية فيكون أحدهما أستاذاً والآخر طالباً، يجيب على الأسئلة، وفي اليوم التالي يحدث العكس.

وهذا يعني تربيتهم على كيفية التدريس وحفظ البحوث واستيعابها ومن هنا تجد الطالب في الحوزة عندما يدرس الكتاب الثاني بإمكانه أن يدرس الكـتاب الأوّل، فغالباً يكون أستاذاً وتلميذاً في آن واحد من جهتين.

| زات العلميَّة ۲۷ | فصائص الحوزا |
|------------------|--------------|
|------------------|--------------|

٩ ـ وبعدما يتم المراحل الثلاث أو بعضها له الحرية في التصدّي لأيّ مقام علمي من خلال كشفه الطاقات والاستعداد والنبوغ المكنون في جبلته، فمن الطلبة من يكون مفسّراً كبيراً للقرآن الكريم، ومنهم من يكون خطيباً بارعاً ومبلّغاً لسناً لتعاليم الإسلام، وآخر معلّماً في المنطق، أو أستاذاً في العلوم الأدبية، أو صاحب منبر ومحراب، أو مؤلفاً ومصنّفاً، أو في خط الاجتهاد والمرجعية فيجهد إلى أن يصبح فقيهاً يحفظ الشرع في زمان الغيبة الكبرى، ومرجعة دو الاحتيار والمرجعية في معامي من يكون مفسّراً كبيراً للقرآن الكريم، ومنهم من يكون خطيباً بارعاً ومبلّغاً لسناً من يكون مفسّراً كبيراً للقرآن الكريم، ومنهم من يكون خطيباً بارعاً ومبلّغاً لسناً منبر ومحراب، أو مؤلفاً ومصنّفاً، أو في خط الاجتهاد والمرجعية فيجهد إلى أن يصبح فقيهاً يحفظ الشرع في زمان الغيبة الكبرى، ومرجعاً للتقليد في الحوادث الواقعة، فيرجع إليه الناس في الفتاوى في قضاياهم الشرعيّة والدينية، وهذا هو أصوله، وهذا يعني استنباط الأحكام الشرعيّة عن أدلّتها التفصيلية، من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة والإجماع والعقل.

١٠ \_ يتازكثير من طلبة الحوزة وبصورة عامة (أساتذة وتـ لاميذ) بـزيّ خاصّ وهي العمامة والقباء والرداء، وهذا ما يكون سبباً في معرفتهم عند الجمهور حتى يأخذوا العلوم منهم، كما يعرف المنتسب إلى الرسول الأكـرم تلتي بالعمّة السوداء، وغيره بالعمّة البيضاء.

١١ ــ تعطَّل الحوزة بصورة عامة عن الدرس في يوم الخميس والجمعة من كلَّ أُسبوع، وفي شهر رمضان المبارك، والعـشرة الأولى مـن محـرّم الحـرام والعـشرة الأخيرة من صفر المظفّر، وذلك من أجل التبليغ في البلاد والقرى والقصبات.

كما تعطَّل في أشهر الصيف الثلاثة وأيام وفيات الرسول الأكرم وف اطمة الزهراء والأثمة الأطهار علميًّا ،كما تسعطًل استثناءً لمسعض القيضايا الاجماعية والسياسية، وفي الواقع ليست التعطيلات بمعنى العَطل عن الدراسة. بسل إَمَا هـي التحوّل، فإنَّ الطالب في ليله ونهاره يسطلب العسلم، فستارةً في حسلقات الدرس، ٢٨ ..... ٢٨ .... ١٤ والتأليف والمراجعة والتصنيف، فمن حوزة قم العلميّة و وأخرى يتحوّل إلى المطالعة والتأليف والمراجعة والتصنيف، فمن حال إلى حال ابتغاء مرضاة الله سبحانه في طلب العلم، والعمل به وحفظه ونشره، وهداية الناس وإصلاح المجتمع وسلامته.

١٢ ـ اقتصاد الحوزات العلمية من حيث تأمين الرواتب الشهـرية للـطلبة حسب المراحل الثلاث لا يعتمد على الدولة كما عـند أبـناء العـامة أو الجـامعات والمدارس الحكومية، بل رزقها من الله سبحانه وعلى الأمّة الإسلامية، من خلال تسليم الزكوات والخمس وغير ذلك إلى مراجع التقليد، ومـن ثمّ تـوزيعها عـلى الطلاب، وهذا يعني استقلال الحوزة وطلبتها اقتصادياً.

١٣ - لقد تعارف في هذه الأيام أن يلقّب علماء الدين حسب مراحلهم الدراسية بألقاب خاصّة، فمن دخل الحوزة وشرع بمرحلة المقدّمات يلقّب بمروّج الأحكام، باعتبار أنّ التبليغ أولى واجبات طالب الحوزة. ومن أكمل المقدّمات يلقّب بثقة الإسلام، وإذا أكمل مرحلة السطوح وكان يدرّس المقدّمات يلقّب بحجّة الإسلام، ومن أكمل بحث الخارج وهو يدرّس السطوح فيلقّب بحجّة الإسلام والمسلمين، ومن كان يدرس بحث الخارج فهو آية الله، ومن له رسالة عملية ويرجع إليه في التقليد فهو آية الله العظمى، ومن كان من المراجع وبيده زمام أمور المسلمين فهو الإمام، وربما تلاحظ هذه الاعتبارات في الألقاب، كما إنّ هذه بعض الألقاب وليس كلّها، وهي تختلف في العصور والأمصار.

#### كلمة حول العلوم المتداولة في الحوزات العلمية

لا بأس أن نقسّم العلوم التي يمارسها طلبة الحوزة لا سيّا في العصر الراهن إلى ثلاثة أقسام :

١ ـ العلوم الأولية.
 ٢ ـ العلوم الثانوية.
 ٣ ـ العلوم الهامشية.
 وأقصد من الأولية إنّها العلوم التي لا بدّ لطالب الحوزة أن يدرسها ويتقنها،
 وفهي المحور الأول والأساسي لمناهج الحوزة ومبانيها، وعلى ضوئها يقف الطالب
 على الحقائق العلمية والمعارف الإلهية المخزونة في كتاب الله والسنّة المتمثّلة بمقول

المعصوم \_النبيِّ والإمام عليَتَكُ \_وفعله وتقريره.

العلوم الأوّلية :

فالعلوم الأوّلية عبارة عن علم الصرف والنحو وفنون البلاغة والفـصاحة والمنطق والفقه وأصوله.

وإليك تفصيل ذلك والكتب الدراسية المتداولة في العصر الأخير :

٣٠ ..... ٣٠ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة م

١ ـ علم الصرف : -

وهو علم يبحث عن تحويل الأصل الواحد ...وهو المصدر أو الفعل الماضي أو الحروف الأوّلية بترتيب خاص كضرب، فجميع المشتقّات تسرجع إلى الحسروف الأصلية وهي الضاد والراء والباء على هذا الترتيب بأن يقدّم الضساد عسلى الراء، والراء على الباء. فعلم الصرف تحويل الأصل الواحد إلى أمثلة ومشتقّات مخستلفة لتحصيل معانٍ مقصودة، لا تحصل إلّا بهسا، كمضرب يسضرب اضرب وضارب ومضروب إلى آخر المشتقّات.

٢ ـ علم النحو :

وهو علم يبحث عن قواعد تعرف بها أحوال أواخر الكلم إعراباً وبناءً، كالفاعل يكون مرفوعاً بالفتحة<sup>111</sup> في المفرد غير المنصرف كأحمد، أو التنوين الرفعي في المنصرف كمحمّد، أو الألف والنون في المثنّى كجاء الولدان، أو الواو والنون في الجمع المذكّر السالم كانتصر المسلمون، أو الواو كما في الأسماء الخمسة، وإلى غير ذلك.

٣\_فنون البلاغة والفصاحة :

وهي علم المعاني : وهو علم تعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يـطابق مقتضى الحال .

وعلم البيان : وهو علم يعرف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه.

والفنّ الثالث في البديع : وهو علم يعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية

(١) الغير المنصرف يرفع بالضمة، وينصب ويجز بالنتحة.

والفصاحة يوصف بها المـفرد والكـلام والمـتكلّم. والبـلاغة يـوصف بهـا الأخيران فقط.

فالفصاحة في المفرد : خلوصه من تنافر الحروف والغرابة ومخالفة القسياس. وقيل : من الكراهة في السمع.

والفصاحة في الكلام : خلوصه من ضعف التأليف وتنافر الكلمات والتعقيد مع فصاحتها، وقيل : من كثرة التكرار وتتابع الإضافات.

والفصاحة في المتكلَّم : ملكة يقتدر بها على التعبير عن المقصود بلفظ فصيح. والبلاغة في الكلام : مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته. والبلاغة في المتكلَّم : ملكة يقتدر بها على تأليف كلام بليغ. ومن أراد تفصيل ما ذكر فعليه بمراجعة كتاب المطوّل أو المختصر . 3-علم المنطق :

وهو علم يبحث عن قانون تعصم مراعاته الذهن عن الخطأ في الفكر . ٥ ـ علم أصول الفقه :

وهو علم يبحث عن القواعد العامة المهّدة لاستنباط الأحكام الشرعية. ٦-علم الفقه :

وهو علم يبحث عن الأحكام الفـرعيّة الشرعـيّة عـن أدلّـتها التـفصيلية. الكتاب والسنّة والإجماع والعقل.

العلوم الثانوية : وأمّا العلوم الثانوية ونقصد بها أنّها في المقام الثاني من توجّه الطلبة وبرامج ٣٢ ......٣٢ عوزة قم العلميّة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة الحوزة في شؤون حوزة قم العلميّة الحوزة فهي عبارة عن : الحوزة فهي عبارة عن : ١ ـ علم الكلام :

وهو علم يبحث فيه عن معرفة أصول الدين اجتهاداً من إثـبات الصـانع وتوحيده وصفاته وأفعاله وعدله ومباحث النبوّة والإمامة والمعاد بالأدلّة العقلية والنقلية.

٢ ـ علم الفلسفة والحكمة المتعالية :

وهو علم يبحث فيه عن أحوال الموجود بما هو موجود حسب الطاقة البشرية بالبراهين العقلية.

٣\_علم الأخلاق :

وهو علم يبحث فيه عن تهذيب النفس وصفاء القـلب ومـعرفة الصفات الحميدة والذميمة وكيفية علاجها والتخلّي عنها، ثمّ تحلية النفس بالأخلاق الحميدة، ثمّ تجليتها.

> ٤-علم الدراية والرواية : وهو يبحث عن سند الرواية ودلالتها وأقسام الأخبار ودرايتها. ٥-علم الرجال والتراجم :

وهو يبحث عن أحوال رجال أسانيد الروايات من الجرح والتعديل وحياة العلماء وتراجمهم.

۲\_علم التفسير :

وهو علم يبحث ويكشف القناع عن مداليمل الآيمات القمرآنية الشريفة وبيان حمقائقها وأسرارهما، والوقموف عملى معارف القمرآن الكمريم وعملومه وفنونه. كلمة حول العلوم المتداولة في الحوزات العلمية .....

العلوم الهامشية :

وأمَّا العلوم الهامشية، فهي عبارة عن علم الاقـتصاد والسـياسة ومـعرفة النفس وعلم النجوم وعلم التجويد وعلوم القرآن والرياضيات وغيرها من العلوم.

وقد كان في قديم الأيام بعضها من العلوم الثانوية إن لم يكن من الأولية، واليوم أصبح التفسير والفلسفة وكأنّها من العلوم الأوّلية، فكما للفقه والأصول ساعة في كلّ يوم فكذلك للفلسفة والتفسير ساعة، وأمّا العلوم الثانوية والهامشية فساعات دروسها في مثل يوم الخميس والجمعة وأيام العطل لا سيّا علم الأخلاق، فإنّ علماء الأخلاق لهم دور كبير وفعّال في تهذيب النفوس، فلا بدّ من تزكية النفس وتربيتها مع التعليم والتعلّم كما قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه :

(۱) آل عمران : ۱٦٤.

# الكتب الدراسية في الحوزات العلمية

هذا، وأمّا الكتب الدراسية في حوزة قم المباركة فهي :

في علم الصرف : عبارة عن الأمثلة، وشرحها، وصرف مير، وهذه الثلاث باللغة الفارسية. ثمّ كتاب التصريف، وشرحه، وهذه الكتب في جامع المقدّمات، ثمّ يقرأ شرح النظام.

وأخيراً للتحوّل الجديد في الحوزة جاءت كتب أخرى، كصرف ساده وعربي أسان ومبادئ اللغة العربية، وغيرها، ويدرس الأجروميّة في بعض الحوزات.

وأمًا في علم النحو : فعوامل ملّا محسن، وعوامل الجرجاني، والهداية، والصمدية، وهذه الكتب في جامع المقدّمات، ثمّ شرح السيوطي على ألفيّة ابن مالك، وشرح الجامي، وابن الناظم في بعض الحوزات، كمايدرس قطر الندى، وشرح ابن عقيل بدلاً عن جامع المقدّمات، وشرح السيوطي في حوزة النجف الأشرف، ثمّ بعد هذه الكتب يدرس كتاب مغني اللبيب الباب الأوّل والرابع. وأمّا في المعاني والبيان : فمختصر المعاني، والمطوّل، وبعض يقرأ قبلهما البلاغة الواضحة. الكتب الدراسية في الحوزات العلمية ...... ٣٥

وأمّا المنطق : فالكبرى في المنطق باللغة الفارسية وهو في جامع المقدمات، ثمّ حاشية ملّا عبد الله اليزدي على تهذيب المـنطق، ثمّ شرح الشـمسية، ومـن أراد التعمّق فيدرس منطق منظومة السبزواري وشرح المطالع، كما أخيراً يدرس كتاب المنطق للمرحوم المظفّر .

وأمّا علم أصول الفقه : فأوّلاً معالم الدين، ثمّ القوانين، وأخيراً أصول الفقه للمرحوم المظفّر بدلاً عن القوانين، ثمّ رسائل الشيخ الأنصاري (فرائد الأصول)، ثمّ يدرس مجلّد من كفاية الأصول، كما تداول دراسة حلقات السيّد الشهيد الصدر عند بعض.

وأمّا علم الفقه : فمختصر النافع، أو تبصرة المتعلّمين. ثمّ الشرائع، أو تحرير الوسيلة، ثمّ شرح اللمعة، ثمّ مكاسب الشيخ الأنصاري مَتِيَّنٌ .

وأمّا علم الكلام: فشرح باب حادي عشر، وشرح التجريد.

وأمًا علم الأخـلاق : فمـحاضرات ومـناورات أخـلاقية وليس له كـتاب خاصٌ، وإن كان الأصل كتاب جامع السعادات وكذلك باقي العلوم.

وأمّا الفلسفة : فبداية الحكمة ونهما يتها للعلّامة الطباطبائي، ثمّ منظومة السبزواري، ثمّ الحكمة المتعالية لصدر المتألهين الشيرازي .

وأمَّا المراحل والأعوام الدراسية \_كما هو المعتاد \_فهي كما يلي : مرحلة المقدَّمات : السنة الأولى : جامع المقدَّمات ، وتبصرة المتعلَمين . السنة الثانية : شرح السيوطي ، والكبرى ، والقسم الأوَّل من الشرائع . السنة الثالثة : المغني ، والحاشية ، والقسم الثاني من الشرائع . ٣٦ ..... ٣٦ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة

السنة الرابعة : المعالم، ومختصر المعاني، منطق المظفَّر .

السنة الخامسة : القوانين، أو الجلد الأوّل من أصول المظفّر ، وشرح اللمعة المجلّد الأوّل ، والمطوّل .

السنة السادسة : المجلّد الثاني من أصول المظفّر ، والمجـلّد الثـاني مـن شرح اللمعة ، وشرح باب حادي عشر .

مرحلة السطوح : السنة السابعة : القطع والظنّ من رسائل الشـيخ الأنـصاري، والمكـاسب المحرّمة، وشرح التجريد ــالإلهيات بالمعنى الأعمّ ــ.

السنة الثامنة : مباحث البراءة من الرسائل، والبيع من المكاسب، والقسم الثاني من شرح التجريد \_الإلهيات بالمعنى الأخصّ \_.

السنة التاسعة : الاستصحاب من الرسائل، تتمة البيع من المكاسب، وشرح المنظومة \_قسم الفلسفة \_، أو بداية الحكمة.

السنة العاشرة : المجلّد الأوّل من الكفاية، والخيارات من المكاسب، والقسم الثاني من المنظومة، أو نهاية الحكمة.

السنة الحادية عشرة : المجلّد الثاني من الكفاية، وتتمة المكماسب، وبمدايمة الأسفار .

وأمّا السنة الثانية عشرة : فتتمّة الكتب الدرسية إن بقيت.

مرحلة بحث الخارج : الفقه الاستدلالي : ستّة أو سبعة أو ثمان سنوات تقريباً . الكتب الدراسية في الحوزات العلمية ..... ٣٧ أصول الفقه الاستدلالي كذلك . هذا ويدرس بحث الخارج الفقه والأصول معاً، والغالب يدرس الفقه صباحاً والأصول عصراً، وتكون المطالعات ليلاً، ومن طلب العلى سهر الليالي . بحث خارج الفقه :

والطالب المجدّ بعد طيّه الكتب الدراسية عليه أن يحضر بحث الخارج في الفقه وأصوله، ويعتمد البحث على تحقيقات الأستاذ والطلبة الحضور ومطالعاتهم وتنقّب الآراء والأقوال ومداركها، بعد أن يطرح الأستاذ مسألة فقهيّة فرعيّة مبتدئاً من كتاب الاجتهاد والتقليد أو كتاب الطهارة وحتى كتاب الديات، ليستنبط حكمها من الكتاب والسنّة والإجماع والعقل، فيذكر الآيات والروايات ويعالج سندها ودلالتها وتعارضها لوكان، ثمّ يذكر آراء الفقهاء القدماء والمتأخّرين في المسألة، ثمّ تفريعات المسألة وتحقيقها، وذكر مستندات الأقوال، فبيان الختار عنده، وللطلاب حرية النقاش وإظهار ما عندهم من الرأي، وربما يؤدّي النقاش وعمق المطالعة في المسألة بين الأستاذ والطلاب أن تمرّ المسألة بأيام وأسابيع لاستنباطها، وفي مثل هذا المحرية النقاش وإظهار ما عندهم من الرأي، وربما يؤدّي النقاش وعمق المطالعة في خارج الفقه، وهو شرح شرائع الإسلام للمحقق الحليّ نتيٍّ .

ولا يخفى أنّ لدرس الخارج كتاباً يكون بحكم المـتن للـدرس، وهـو إمّـا العروة الوثقى للمحقّق السيّد اليزدي نَتَّئَنْ ، أو جواهر الكلام للمحقّق الشيخ حسن النجفى نتَيَّئُ .

بحث خارج الأصول : \_

وأمّا بحث خارج الأصول، فيطرح الأستاذ موضوعاً أُصولياً عـلى النمط المتعارف، فبعد بيان تحرير محلّ النزاع ونقل الأقوال والآراء ومداركها ومدى قوّتها ٣٨ ..... الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة و في شؤون حوزة قم العلميّة وردّ وضعفها، وما يرد عليها، ثمّ بيان ما اختاره ورأيه في الموضوع، مع ذكر أدلّته وردّ الشبهات الواردة على ما هو المختار، وللطالب حرّية المناقشة، وكيفية الطرح يبتني على كفاية الأصول للمحقّق الآخوند الخراساني عليه الرحمة، وربما تكون دورة بحث خارج الأصول سبع سنوات أو أكثر، وأمّا الفقه فأكثر من ذلك.

وأخيراً هذه بضاعة مزجاة خطّتها يراعي الداثر في ساعات الفراغ، أقدّمها إلى المطالع الكريم وطلاب العلوم الدينية في الحـوزات العـلمية، بـرجـاء القـبول والدعاء مع فائق التحيّات.

العبد عادل العلوي الحوزة العلمية قم المقدسة

المحتويات

| ۳  | المقدّمة                                    |
|----|---------------------------------------------|
| v  | الحوزة لغةً واصطلاحاً<br>الحوزة لغةً        |
| ν  | الحوزة لغةً                                 |
| 9  | الحوزة اصطلاحاً                             |
| ۱۱ | مدينة قم في ميزان الروايات الشريفة          |
| ۱۳ | ثناء أهل قم                                 |
| ۱٥ | قم بلدة أمن وأمان                           |
| ۱٦ | قم حرم أهل البيت وعش آل محمّد ﷺ             |
| ۱۷ | شجاعة أهل قم                                |
|    | وصف قم                                      |
|    | خصائص الحوزات العلميّة                      |
|    | من خصائص الحوزة                             |
| ۲۹ | كلمة حول العلوم المتداولة في الحوزات العلمي |
| 79 | العلوم الأوّلية                             |

| بهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة | ٤٠ الروضة ال                      |
|--------------------------------|-----------------------------------|
| ۳۰                             | ١ ـ علم الصرف                     |
| ۳۰                             | ٢ ـ علم النحو                     |
| ۳۰                             | ٣_فنون البلاغة والفصاحة           |
| ۳۱                             | ٤_علم المنطق                      |
| ۳۱                             | ٥ ـ علم أصول الفقه                |
| ۳۱                             | ٦ ـ علم الفقه                     |
| ۳۱                             | العلوم الثانوية                   |
| ۳۲                             | ۱ _علم الکلام                     |
| ۳۲                             | ٢ ـ علم الفلسفة والحكمة المتعالية |
| ۳۲                             | ٣_علم الأخلاق                     |
| ۳۲                             | ٤ ـ علم الدراية والرواية          |
|                                | ٥ ـ علم الرجال والتراجم           |
| ۳۲                             | ٦ ــ علم التفسير                  |
| ۳۳                             | العلوم الهامشية                   |
| ٣٤                             | الكتب الدراسية في الحوزات العلمية |
| ۳٥                             | مرحلة المقدّمات                   |
| ٣٦                             | مرحلة السطوح                      |
| ۳٦                             | مرحلة بحث الخارج                  |
| ۳۷                             | بحث خارج الفقه                    |
| ۳۷                             | بحث خارج الأصول                   |
| ٣٩                             | المحتويات                         |



```
اً علوى، عادل، ١٩٥٥ ــ
ماذا تعرف عن الغلؤ والغلاة ؟ / تأليف السيّد عادل العلوي، ــدقم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ
والإرشاد، ١٤٢٠ ق ١٧٨٠.
٨٤ ص، ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)
١٥ قال ١٥ - ١٥ قال ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ الالا
الاعربي بر اساس اطلاعات فيبا.
عربي،
عربي،
عربي،
مرب الفارة العربي عنوان : رسالة ماذا تعرف عن الغلؤ والغلاة ؟
٢٩ م م ع / ٢٤١ - ٢٥
كتابغانة ملي ايران
```

```
موسوعة
```

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ١٤٢٠ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة. قم الكمية ـ ٥٠٠ لسخة

# بسم الله الرحمن الرحيم

ماذا تعرف عن الغلق وعن الغلاة ؟ 🖤

الحمد لله الذي هدانا الصراط المستقيم، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد الأمين وآله الطاهرين.

أمّا بعد.

فمن المؤسف وممّا يوجب الأسى والألم، ويحزّ في قلب كلّ مؤمن منصف، أنّه في مثل هذا العصر المنفتح، والذي يسمّى بعصر المدنية والنسور، لا زال بعض المستشرقين الغربيين والمؤرخين من بعض المسلمين لم يخصفوا التشيّع والشيعة الإمامية في آرائهم ومؤلفاتهم ومصنفاتهم، وذلك لغاياتهم الديخية والسياسية ما موزه ورواده وأمّته وعلماؤه، وإنّ الظلم الثقافي الذي دهم التشيّع لا يقلّ عن الظلم السياسي والاجتاعي والاقتصادي.

ومن الظلم الثقافي أتهام التشيّع منذ اليوم الأوّل بالغلوّ حتّى كـاد الأمـر أن

 (۱) محاضرة إسلامية ألقاها الكاتب في مركز الأبحاث العقائدية بقم المندسة في شهر رميضان المبارك سنة ١٤٢٠ هـ ق. ٤ ..... ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

يكون كلًما ذكر التشيّع يتبادر إلى الذهن الغلوّ والغلاة، وكلّما ذكر الغـلاة يـتبادر الشيعة والتشيّع، فكثير من علماء الملل والنحل من علماء أبناء العامة لما يحملون من الحقد على الشيعة، يحاولون أن يخلطوا بين عقائد الشيعة الحقّة، وبين عقائد الغلاة الباطلة، والحال أنّ أغة الشيعة الأطهار أنكروا ذلك، ولعنوا الغـلاة غـاية اللـعن وتبرّأوا منهم.

ولكن مع هذا نرى أنّهم يوحون إلى المطالع أنّ الشيعة ليس لهم إلّا عقائد الغلاة، فظُلم التشيّع كما ظُلم قادته وأئمته بغصب حقوقهم وخلافتهم الحقّة، فما منهم إلّا مقتول أو مسموم، إلّا أنّ الله شاء أن يتمّ نوره ولو كره المشركون والمنافقون والمخالفون، وبقي التشيّع شعلة وهّاجة في قلوب المؤمنين والمؤمنات، يضحّون النفس والنفيس من أجل مبادئه السامية وعقائده الصحيحة، وإن أراد العدوّ أن يشوّه جمال التشيّع بالافتراءات والكذب وقول الزور، إلّا أنّ التشيّع لا زال شمس يشعّ منه الحقّ والحقيقة.

واعلم أنَ الغلاة فرق ظهرت في عصر الأئمة الأطهار من أجل الجماه والإباحية ومآرب أخرى لما سيعلم، وحملت عقائد فماسدة من ألوهية الأئمة أو نبوّتهم أو نسبت الصفات الإلهية إليهم بالذات، وقد أنكر الأئمة عليميًا ذلك عليهم غاية الإنكار ولعنوهم بأشدّ اللعن، وتبرّأوا منهم وحذّروا الشيعة من مفاسدهم وخطرهم.

#### كتب في ردّ الغلاة

وقد كتب أصحابهم الردّ على الغلاة، وقد فقدت بعض مصنّفاتهم، فمنهم : ١ ـ الفضل بــن شــاذان بــن خــليل النــيسابوري، مــن أصـحاب الإمــام الجواد عليَّالا ، وكتابه (الردّ على الغالية المحمّديّة).

٢ ـ وحسن بن علي بن فضّال الكوفي، المتوفّى ٢٢٣ هـ وكتابه (الردّ على الغالية).

٣ ـ وأبو إسحاق الكاتب إبراهيم بن أبي حفص، من أصحاب الإمام الحسن العسكري لليُّلا ، في كتاب ( الردّ على الغالية وأبي الخطَّاب ) .

٤ ـ وأبو الحسن عليّ بن مهزيار الأهوازي، من أصحاب الرضا والجـواد والإمام الهادي عُلِيَكِلْمُ ، وكتابه (الردّ على الغلاة ).

٥ ـ أبو جعفر محمّد بن أورمة القمّي، من أصحاب الإمام علي الهادي للَّثِلَّةِ ، وكتابه (الردّ على الغلاة ).

٦ ـ ويونس بن عبد الرحمن القمي ، من أصحاب الرضا عليه ، وكتابه (الردّ على الغلاة).

٧\_وأبو جعفر محمّد بن حسن بن فرّوخ الصفّار، المتوفّى سنة ٢٩٠ هـ، وكتابه
 (الردّ على الغلاة).

٦ ..... ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

٨ ـ وأبو القاسم سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمّي، المتوقّى ٣٠١ أو ٢٩٩، صاحب كتاب (المقالات والفرق).

٩ ـ وأبو محمّد حسن بن موسى النوبختي، المتوفّى أوائل القرن الرابع، مؤلف كتاب ( فرق الشيعة )، وكتابه ( الردّ على انتناسخ والغلاة ).

وغيرهم من الأعلام الذين فقدت مصنّفاتهم، وأمّا الموجود والذي يرجع إليه، فمن الكتب والمصادر القديمة :

١٠ فرق الشيعة، لمحمد حسن بن موسى النوبختي.
 ١١ ـ للقالات والفرق، لسعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمّي.
 ١٢ ـ بيان الأديان، لأبي المعالي محمد الحسيني العلوي، تأليف سنة ٤٨٥ ه.
 ومن كتب أبناء العامّة، فمن أقدمها :

١٣ ـ التنبيه والردّ على أهل الأهواء والبدع، لمحمّد بن أحمد بن عبد الرحمن الشافعي، المتوفّى ٣٧٧.

١٤ ـ الفَرق بين الفررق، لعبد القاهر البغدادي، المتوفِّي ٤٢٩.

١٥ ــ الفصل في الملل والأهواء والنِحل، لأبي محمّد علي بن أحمد المـعروف بابن حزم الظاهري، المتوفّى سنة ٤٥٦ هـ.

١٦ ـ التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين، لأبي المظفّر السفرايني، المتوفّى ٤٧١ هـ.

١٧ ـ مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين، لأبي الحسن عليّ بن إسماعيل الأشعري، المتوفّى ٣٣٠ هـ.

١٨ ـ الملل والنحل، لأبي الفتح محمَد بن عبد الكريم الشهرستاني، المـتوفَى ٥٤٨ هـ. كتب في ردّ الغلاة ..... ٧

١٩ ـ الحور العين، لأبي سعيد نشوان بن سعيد بن نشوان الحميري، المتوقى ٥٧٣ ه.

٢٠ ـ اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، لفخر الدين محمّد بن عمر الرازي،
 المتوفّى سنة ٦٠٦.

٢٩ \_دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، لسيّد حسن أمين. ٣٠ \_الشيعة هم أهل السنّة، لمحمّد التيجاني السماوي. ٣٢ \_عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى، السيّد مرتضى العسكري. ٣٣ \_ عقائد الإمامية، الشيخ محمّد رضا المظفّر. ٣٣ \_ أصل الشيعة وأصولها، الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء. ٣٣ \_ الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، الشيخ عبد الحسين الأميني. ٣٥ \_الغلوّ والفرق الغالية في الحضارة الإسلامية، عبد الله السلّوم السامرائي. ۸ ..... ماذا تعرف عن الغلة والغلاة ؟

٣٦ ـ الفرق في آثار الشيخ المفيد، ماجد الغرباوي. ٣٧ ـ كذبوا على الشيعة، محمّد رضي الرضوي. ٣٩ ـ مذاهب ابتدعتها السياسة في الإسلام، عبد الواحد الأنصاري. ٣٩ ـ مذاهب الإسلاميين، عبد الرحمن البدوي. ٤٩ ـ موقف الشيخ المفيد من الغلوّ والغلاة، عبد الجبّار شرارة. ٤١ ـ وقفة عند نظرية تناسخ الأرواح، محمّد هادي معرفة. ٤٢ ـ البداء في ضوء الكتاب والسنّة، جعفر السبحاني، جعفر الهادي. ٤٣ ـ تأريخ الشيعة إلى القرن الرابع، لحمّد جواد مشكور.

### أساس الفرق والمذاهب في الإسلام

ولا يخفى أنَّ الغلاة لا ينحصروا بالمنسوبين إلى الشيعة، بل منهم من ينسب إلى السنّة أيضاً كالغلاة العباسية الذين يعتقدون بألوهية المنصور العباسي.

كما أنَّ ذكر الفرق من المسلمين في كتب الملل والنحل إنما هو تطبيق للحديث المشهور عند السنَّة والشيعة بعبائر مختلفة عن النبي محمد تَثَيَّ أنَّ أُمَّته ستفترق من بعده إلى ثلاث وسبعين فرقة، كما افترقت اليهود إلى واحد وسبعين، والنصارى إلى اثنين وسبعين، وكلَّها هالكة إلَّا ما عليها ـ عند السنَّة : الجماعة أو أصحابي ـ وعند الشيعة : أهل البيت أمير المؤمنين وأولاده المعصومين عَبَيْنِ <sup>(11)</sup>.

ولا يصحّ أن يكون (ما أنا عليه وأصحابي) لاختلاف الأصحاب بعد النبيّ. وكذلك قوله : (الجماعة)، فإنّهم لم يتَفقوا على كلمة واحدة . ولا يصحّ أن تكون كلّ الروايات صحيحة لاختلافها . فيبق ما فيها : (أهل البيت عليها )، كما يدلّ على ذلك

 راجع مسند أحمد ٢ : ٣٣٢. ابن ماجة، تتاب الفتن : ١٧. الترميذي، الجسامع الصحيح، كتاب الإيمان ٥ : ٢٦، باب ١٨. الروضة من الكافي : ٢٢٤. ميزان الحكمة ٧ : ٤٦٢. بحار الأنوار ٢٤ : ١٤٤. ١٠ ..... ماذا تعرف عن الغلو والغلاة ؟ العقل والنقل من الآيات الكريمة والروايات الشريفة، كما هو ثابت في محلّه من علم الكلام.

ثمّ المراد من السبعين وما زاد ليس خصوص العدد، بل المراد من السبعين الكثرة، وما زاد على السبعين الكثرة بعد الكثرة، فاليهود بـاعتبار عـددهم تـقلّ كثرتهم عن النصارى، وهكذا النصارى بالنسبة إلى المسلمين، وإلّا يرد إشكالات على خصوص الأعداد بأنّه ما هو المراد من الفرقة، ثمّ في أيّ ظرف من الزمـان، وهل فرق اليهود والنصارى كما ورد في الأخـبار ؟ وغـير ذلك مـن المـناقشات العلمية.

فكان النبيّ بصاد بيان كثرة الفرق والمذاهب بعد رحلته إلى جـوار ربّـه. وأنّهم يزيدون على النصارى بدرجة وعلى اليهود بدرجتين، وحينئذٍ كلّما ازدادت الفرق إلى يوم القيامة فإنّه ينطبق مع الحديث الشريف.

ثم فرق الغلاة في كتب الملل والنحل تنقص وتزداد، فمنهم من قسّم الفرق إلى عشرة، منها الشيعة، ثمّ الشيعة قسّمهم إلى شلاث فرق : الغالية والرافضة والزيدية، وقسّم الغلاة إلى خمسة وعشرين فرقة، وأدخل الرافضة في بـعض فرقهم <sup>(1)</sup>.

ومنهم من يراهم عشرون فرقة، ومنهم إلى اثني عشر فرقة، والمقريزي يرى خمسين فرقة للخطابية التي هي فرقة من فرق الغلاة.

ومنهم من أوصل فرق الغلاة إلى اثنين وستّين، ومنهم إلى مئة فرقة، ومنهم من زاد على ذلك.

(١) المقالات الإسلامية؛ لعليَّ بن إسهاعيل الأشعري.

أساس الفرق والمذاهب في الإسلام .....

علل تكثير فرق الغلاة في كتب الملل والنحل :

وأمَّا العلل التي أدّت إلى تكثير فرق الغلاة المنسوبة إلى الشيعة في كتب الملل والنحل إنَّا هي عبارة عن أمور :

١ كانت الشيعة ترفض الظلم والجور وحكومة الطغاة، وتثور ضد الطغاة
 ١ كانت الشيعة ترفض الظلم والجور وحكومة الطغاة، وتثور ضد الطغاة
 والخلفاء الجائرين، وبعد إخماد ثورتهم وفشلهم كان العدو يتهم المجاهدين بالغلو
 ليبعدهم عن الساحة، ويغتالهم شخصياً.

٢ ـكان بعض أصحاب الأمَّة عَلَيْكَ من العلماء الفطاحل وهم أقوياء في مقام الاحتجاج كهشام بن الحكم، وهشام بن سالم، والمفضّل الجعني، ومؤمن الطاق، فمن أجل تحجيم هؤلاء عن الاحتكاك بالمجتمع كانوا يـتّهمونهم بـالغلوّ في أنمـتهم، أو ينسبون إليهم جماعات تقول بعقائد خرافية، كالتناسخية والحلول وما شابه ذلك.

٣ ـ وجدوا التناقض بين حديث ستفترق، بأن الفرقة الناجية واحدة وبين العشرة المبشّرة منهم علي وطلحة وزبير، وقد حارب طلحة والزبير علياً على ، فكيف يكون الأمر. كما أن التشيّع من اليوم الأول كان واحداً. فكلّهم على هدى أمير المؤمنين وأولاده المعصومين، ثمّ المذاهب الأربعة لا يتلائم مع حديث التفرقة ؟ فلا حيلة للخلاص إلا تكثير فرق الشيعة باسم الغلاة وما شابه.

٤ ـ إبعاد الناس عن التشيّع بتهديم عقائدهم ونسبة الغلوّ إليهم وأنَّهم سبب الاختلاف.

٥ ـ عقائد الشيعة من الوصاية والمهدوية التي عليها الأدلة القاطعة تجذب الناس إلى التشيّع، فلا بدّ من تشويه تلك العقائد الصحيحة بخلطها بعقائد خرافية باطلة باسم الغلوّ والغلاة.

وغير ذلك من العلل كما هي مذكورة في المفصّلات، فراجع.

## أسماء فرق الغلاة

وأهمَ الفرق الغلاتية المذكورة في الكتب من عصر أمير المؤمنين إلى زمــان الإمام الباقر والصادق على المناه ، كما يلي : السبائية، المنسوية إلى عبد الله بن سبأ، وهو من القصص الخرافية. والكيسانية، أتباع مختار بن أبي عبيدة الثقفي، إلَّا أنَّه ما ينسب إليه باطل. والمختارية، والهاشمية كذلك. وأمّا في عصر الباقرين غلِّيَّاه : فالكربية، أتباع أبي كرب الضرير. والجناحية المنسوبة لعبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر الطيّار. والمغبرية المنسوبة إلى مغبرة بن سعيد البجلي. والبيانية المنسوبة لبيان بن سمعان التميمي النهدي من السبعة الذيـن لعـنهم الإمام الصادق عَلَيْهُمْ ، وأنَّهم ممَّن يتنزَّل الشياطين عليهم. والحارثيّة أتباع عبد الله بن الحارث المدائني وهو من السبعة الملعونين. والصائدية والحربية والمنصورية والحسينية والمحمّديّة والخطّابية أتباع محمّد ابن مقلاص الأسدى المعروف بابن الخطَّاب، وهو من السبعة الملعونين وهم من

| ۱۳ |  | فرق الغلاة | أسماء |
|----|--|------------|-------|
|----|--|------------|-------|

الإباحية يعتقدون أنّ الواجبات رجال يجب موالاتهم والمحرّمات رجال يجب التبرّي منهم، فتركوا الواجبات وارتكبوا المحرّمات، وإنّ في كلّ زمان رسولان ناطق وصامت، كمحمّد وعلي، ويقولون بالتناسخ، وأنّ أبا الخطّاب بعد موته صار من الملائكة وإن كان نبيّاً وإلهه جعفر الصادق للمُثلاً قتل وأصحابه السبعون في مسجد الكوفة بيد عيسى بن موسى بن علي بن عبد الله بن عباس والي الكوفة سنة ١٣٨ ه.

والبزغية أتباع بزيغ بن مـوسى الحـائك وهـو مـلعون مـن قـبل الإمـام الصادق عليَّلا .

> والعميرية أتباع عمير بن بن بيان العجلي، وتسمّى بالعجلية أيضاً. والمعمّرية أتباع معمر بن خبثم.

والسرّية من عقائدهم أنّ الإمام الصادق هو الإسلام، والإسلام هو السلام. والسلام هو الله، ونحن أبناء الإسلام. قال الصادق : ظهر الشيطان لسرّي وبـريع وبيان.

والبشارية (الشعيرية العليائية) أتباع بشار الشعيري من أتباع أبي الخطَّاب، يعتقدون بألوهية علي للَّلْلَا ويقولون بالإباحية، ورد اللعن فيه. هذا وهناك فرق نسبت إلى أصحاب الأئمة الأجلاء لتضعيف مكانتهم بـن

الناس:

كالزرارية باسم زرارة بن أعين التميمي من أصحاب الإجماع.

والهشامية باسم هشام بن الحكم، وافتروا عليه أنَّه يقول بـالتجسيم في الله سبحانه.

والنعمانية أو الشيطانية باسم محمّد بن علي بن نعمان مؤمن الطاق، وعرف عن الخالفين بمؤمن الشيطان. ١٤ ...... الغلة والغلاة ؟ والجواليتية أو الهاشمية باسم أبي الحكم هشام بن سالم الجواليتي. والمفضلية باسم مفضل بن عمر الجعني. واليونسية باسم يونس بن عبد الرحمان القمّي. وهؤلاء كلّهم من خيرة أصحاب الأئمة وكبارهم، وما ينسب إليهم كـذب وافتراء.

ومن غلاة عصر الإمام الكاظم عليَّةٍ : البشريّة أو الممطورة أتباع محمّد بن بشير الذي كان يصوّر لأصحابه أنّـه يتكلّم مع الإمام الكاظم عليَّة بمكر وخديعة، وقد لعنه الإمام عليَّةٍ ثـلاث مـرّات ودعا عليه.

وفي عصر الإمام الرضاحتى الإمام العسكري كانوا رجال نسب إليهم الغلوّ كيونس بن ظبيان، وحسين بن علي الخواتيمي، ومحمّد بين فيرات، وهـاشم بين أبي هاشم، وجعفر بن واقد، وأبي السمهري، وابن أبي الزرقاء، وفارس بن حاتم القزويني، وحسن بن محمّد المع وف بابن بابا القمي، وعليّ بن حسكة، وقاسم بن يقطين، وموسى القراق، ومحمّد بن موسى السريعي أو الشريعي.

وهناك ثورات وانتفاضات ضدّ الحكّام نسبت إلى الغلاة كالبابكيّة أو الخرّمية أو الخرمدينية أو المحمّرة، وفيه من تعاليم مزدك، وهم جماعة سياسية لا علاقة لهم بالتشيّع والشيعة، وكالقرامطة أتباع أحمد بن بن أشعث الملقّب القرمطويه، تفرّقت من الاسماعيلية ثاروا في البحرين ضدّ الحكم العباسي سنة ٢٨٣.

وفي الغيبة الصغرى ظهرت الغلاة باسم الشريعية أتباع حسن الشريعي أو السريعي والنميرية أتباع محمّد بـن نُـصير النمـيري، والنـصيرية والشـلمغانية أو العزاقرية أتباع محمّد بن علي الشلمغاني المعروف بابن أبي العزاقر كان من أصحاب الإمام الحسن العسكري ليُشْلِج ، والهلالية أتباع أحمد بن هـلال الكـوفي، والبـلالية

| ۱0 | <br>     | أسماء فرق الغلاة   |
|----|----------|--------------------|
|    | بن بلال. | أتباع محمّد بن علي |

وهناك فرق من الغلاة عرفت بعقائدها كالاثنينية يعتقدون بـ ألوهية محـمّد وعلي، ومن قدّم محمّد عرف بالميمية، ومن ساوي بينه وبين على في الألوهية عرف بالعينية. ومن الفرق : الأعضائية يعتقدون بأنَّ لله أعضاء كالإنسان، والأزدرية يعتقدون بألوهية علي وأنَّ على في هذه الدنيا إنَّما هـو عـلى الأزدري، والأمـرية يعتقدون بتشريك علي مع النبيّ في الرسالة، والبدائية على أنَّ الله يتغيَّر علمه ويندم على ما فعل، وهذا البداء المنحرف غير البداء الذي تقول به الشيعة الإمامية، كما هو ثابت في محلُّه. والتفويضية يعتقدون بأنَّ الله فوَّض أُمور الخلق إلى محمَّد أو عــلي. والتناسخية القائلون بالتناسخ، والجعفرية القائلون بألوهية جعفر بن محمّد الصادق عَلَيْكُ ، والحلولية القائلون بحلول الله في الأثمة أو القادة من الغـلاة كأبي الخـطَّاب، والذبابية القائلون بأنّ محمّد وعلي كذبابتين يـتشابهان، والذمـامية القـائلون بأنّ جبرئيل اشتبه بالوحى فيذمّونه، والذمّية القائلون بألوهية على وأنّ محمّد نبيّه إلّا أنّه دعا الناس إلى نفسه. والرجعية القائلون برجعة علي إلى الدنيا وأنَّ صوته في الرعد. وأنَّ البرق سنام فرسه، والسحابية القـائلون بـألوهية عـلى وأنَّـه في السـحاب، والسلمانية يعتقدون بألوهية سلمان المحمّدي، والشريكية القائلون بتشريك علي مع محمّد في الرسالة، والطيّارية أو الجناحية المنسوبون إلى جـعفر الطـيّار، والعـلوية القائلون بألوهية على عليه الغرابية القائلون بأنَّ على ومحمّد كالغرابين يتشابهان فاشتبه جبرئيل بينهما فأنزل الوحي على محمد، والغمامية أو الربيعية بأنَّ الله في السحاب أو في الربيع ينزل إلى ساء الأرض، والخطَّئة القائلون بتخطئة جبر نيل في نزوله الوحي، والمخمّسة القائلون بألوهية محمّد وأنّه ظهر في خمسة محمّد علي فاطمة الحسن والحسين عليميًا ، والمشبَّهة القائلون بتجسيم الله وأنَّه يشبه خلقه وغيرهم، وأخيراً من فرق الغلاة المعاصرين المراشدة في سورية القائلون بألوهيَّة على عَثْثًا .

#### الغلق لغةً واصطلاحاً

وقبل الورود في بيان عقائد الغلاة لا بدّ من معرفة الغلوّ لغةً واصطلاحاً.

فالغلوّ لغةً : على وزن فُعول، مصدر (غلى يغلو) بمعنى الإفراط والارتفاع وتجاوز الحدّ في كلّ شيء والخروج عن القصد، ومن ثمّ لو كان ثمن المتاع يتجاوز حدّه المتعارف في السوق يسمّى (غالياً)، وإذا تجاوز العصير عند إسخانه عن حدّه يعبّر عىنه بالغليان. والسهم الذي يتجاوز القوس يسمّى بالغَلو، ومنه (غلوة سهم).

فتستعمل كلمة الغلو فيما يتجاوز عن حدّه مع الإفراط، وربما يستعمل في التفريط.

وقد ذكر في القرآن الكريم في أربع مواضع، في آيتين بمعنى الغلوّ في الدين، وفي آية بمعنى الفوران والغلي في وصف شجرة الزقّوم : ﴿ كَاللُهْلِ يَغْلِي فِي الـبُطُونِ \* كَغَلْيِ الحَمِيمِ ﴾<sup>(1)</sup>.

(۱) الدخان : ٤٤\_٤٤ .

|    | 1            | -         |
|----|--------------|-----------|
| ١٧ | <br>واصطلاحا | الغلق لغة |

وبمعنى الغلوّ في الدين :

﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الحَقَّ إِنَّا المَسِيحُ عِيسَى آبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلا تَقُولُوا ثَلاثَةُ أَنْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّا اللهُ إِلَهُ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾
<sup>(1)</sup>.

وكذلك جاء في الروايات بمعنى الغليان في العصير العنبي، وبمسعنى الغلوّ في الدين.

فني مسند أحمد<sup>(٣)</sup> عن الرسول ﷺ، قال : «إيّاكم والغلوّ في الدين ، فإنّما هلك من كان قبلكم بالغلوّ في الدين » .

وأمير المؤمنين في نهج البلاغة يقول في وصف آل محمّد علميًّن : «هم أساس الدين وعهاد اليقين، إليهم ينيء الغالي، وبهم يلحق التالي »<sup>(٤)</sup>. وقال عليَّلا : «نحن النمرقة الوسطى، بنا يلحق التالي، وإلينا يرجع الغالي»<sup>(٥)</sup>. وقال عليَّلا : «هلك فيَّ رجلان : محبَّ غالٍ، ومبغضٌ قالٍ»<sup>(٦)</sup>. وقال عليَّلا : «إتاكم والغلوّ فينا».

- (١) النساء : ١٧١.
  - (٢) المائدة : ٧٧.
- (۳) مسند أحمد ۱ : ۲۱۵ و ۳٤۷.
- (٤) نهج البلاغة ؛ صبحي الصالح : الخطبة ٤ ، الفقرة ١٣ .
  - (٥) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٩.
  - (٦) نهج البلاغة : الحكمة ١١٧.

١٨ ..... ماذا تعرف عن الغلۇ والغلاة ؟

وقال رسول الله ﷺ : «صنفان من اُمَتي لا نصيب لهم في الإسلام : الناصب لأهل بيتي حرباً، وغالٍ في الدين مارق منه» ``.

فالغلوّ اصطلاحاً :

بمعنى المروق والخروج عن الدين باعتقاد وألوهية في شخص أو حلول الله فيه ويسمّى : الغلوّ في الذات، أو اعتقاد من لم يكن نبيّاً أنّه نبيّ، أو نسبة الأوصاف الإلهيّة كالعلم المطلق والخالقية والرازقية على نحو الاستقلال وبالذات لغـير الله، ويسمّى : الغلوّ في الصفات.

وقد كان الغلوّ بقسميه في الأمم السابقة، فاليهود تعتقد أنّ العزير ابـن الله، والنصارى تعتقد أنّ المسيح عيسى بن مريم ثـالث ثـلاثة (الأب والابـن وروح القدس)، أو تعتقد بعض الأمم بألوهيّة الشـمس أو القـمر أو الكـوكب أو بـعض الحيوانات أو النباتات وما شابه ذلك كالسماء وفرعون، وعن اليابانيين (ميكادو) امبراطورهم وأنّه ليس من جنس البشر. ومنهم من يعبد الأصنام، أو قال بأرباب الأنواع.

وبنظري : الغلوّ بمعنى أن ينسب ما كان لله متوحّداً ومتفرّداً بـه إلى غـيره، فإنّ الله سبحانه واحد أحد، وإنّما نـوحّده في ذاتـه وصفاته، وكـذلك في أفـعاله وعبادته، وهو الذي يطلق عليه في علم الكـلام : التـوحيد في الذات، والتـوحيد في الصفات، والتوحيد في الأفعال، والتوحيد في العـبادة، وتـفصيله يـطلب مـن محلّه.

(١) الوسائل ٤٢: ٤٢٦.

الغلوّ لغةً واصطلاحاً ...... ١٩

فإنَّ الله في ذاته واحد أحد لا شريك له ولا تركيب فيه. كما أنّه في صفاته وأفعاله على نحو الاستقلال وبالذات واحد لا شريك له، وكذلك في العبادة، فإنّه هو الذي يستحقّ العبادة لا غير، فلا إله إلّا الله، والله أكبر عمّـا يصفون.

فالغلوّ في الذات، أن يجعل واحد من البـشر إلهاً، كـاليهود تـعتقد بـالعزير ابن الله، والنصارى تعتقد بالمسيح ثالث ثلاثة، الغلاة تعتقد بألوهية علي أو أحـد الأئمة للمُتَشِيرُ ، أو ألوهية المنصور العباسي كما في غلاة العباسية من أبناء العامة. وهذا ما يوجب الكفر وهو من الإفراط.

والغلوّ في الصفات باعتقاد الخالقية والرازقية والعالمية المطلقة لغير الله عـلى نحو الاستقلال وبالذات، أو على نحو الشركة بالعرضيّة، وهذا ما يـوجب الشرك، وأمّا على نحو الطولية لمن كان برضا الله وأذنه وتعيّنه، فإنّه من الحقّ الحقيق ودونه من التقصير والتفريط.

والغلوّ في الأفعال أو العبادة، بأن ينسب الأفعال الإلهية إلى غير الله، أو يعبد غير الله كعبادة الشمس والقمر والأحجار أو الأشخاص، وهذا ما يوجب الكفر أيضاً.

وقد اتّفق العلماء على فساد وبطلان الغلوّ في الذات، وأمّا الغلوّ في الصفات فاختلف علماء الشيعة فيه.

وخلاصة الكلام أنّه في بداية الغيبة الكبرى وقع نزاع بين مدرستين : المدرسة القمّية التي تتمثّل بالمحدّثين وبالشيخ الصدوق وأستاذه ابـن الوليـد عـليه الرحــة وجماعة المحدّثين في قم المقدّسة، والمدرسة البغدادية التي تتمثّل بالفقهاء وبـالشيخ الكليني والمفيد عليهما الرحمة.

ويبدو لي أنَّ اختلافهم لظروفهم الخاصَّة المحيطة بهم، فني إيران ركبت الموجة

٢٠ ..... ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

ظاهرة الذين يقولون بألوهية عـلي ﷺ وربـوبيّته، ويسـمّونهم بـ(العـليائية أو علي الهيّة)، وفي العراق وبغداد انتشرت ظاهرة أبناء العامة وحكومة السنيين الذين قصّروا في حقّ أمّة الشيعة ومعرفتهم.

وكان محور اختلاف المدرستين حول علم الإمام وعصمته، فالشيخ الصدوق يرى من لم يعتقد بسهو النبيّ فهو من الغلاة ، وعند ابن الوليد أوّل درجات الغلوّ وإنّه لا يوجب الكفر ، والمدرسة البغدادية ترى من التقصير الاعتقاد بذلك ، بل يجوز أن يقال في حقّ الأئمة كلّ شيء إلّا الربوبية تمسّكاً بقولهم علميّكِن : «نزّلونا عن الربوبيّة وقولوا فينا ما شئتم ، ولن تبلغوا».

فني علم الإمام تذهب المدرسة البغداية إلى أنّه يعلم بما كان وما هو كائن وما سيكون، إلّا أنّه لا على نحو الاستقلال وبالذات بل بإذن من الله، فعلمهم رشحة من رشحات العلم الإلهي المطلق، فلو قيل : يعلمون بالغيب مطلقاً وبالاستقلال وبالذات فهذا من الغلوّ في الصفات الموجب للكفر، وأمّا المدرسة القمّية آنـذاك تذهب إلى أنّه يعلم بموارد جزئية فيا شاء الله سبحانه وحسب.

وفي علم الرجال نرى من ضعف من الرواة واتّهم بالغلوّ كمحمّد بن سنان إُمَّا كان باعتبار الغلوّ في الصفات على مبنى المدرسة القمّية، كما نجد في تـضاعيف ابن الغضائري ذلك، ولهذا في المدرسة البغدادية يأخذون بتوثيق ابن الغـضائري دون تضعيفه.

ثمّ الغلوّ في الذات والصفات كما عند الشيعة كذلك عند السنّة كالغلاة العباسية أو الراوندية أتباع عبد الله الراوندي القائل بألوهية المنصور العباسي من الخسلفاء العباسيين ونبوّة أبي مسلم الخراساني، وتولّد منهم فرق عرفت بـــ( أبــو مُسـلِميّة)

**الكِتَابُ ﴾**<sup>(٢)</sup> الألف إشارة إلى أبي بكر واللام الله والميم محمّد، وفي قـوله تـعالى : ﴿ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ﴾<sup>(١٦</sup> أي طريق أبي بكر، وكـذلك الغـلة في الخـلفاء الآخرين ورؤساء المذاهب<sup>(٤)</sup>.

- (١) فرق الشيعة : ٦٢.
  - (٢) البقرة : ١ ـ ٢.
    - (۳) لقیان : ۱۵.
- (٤) عن النبيّ : أهدى جبرئيل قلماً من ذهب إلى معاوية ليكتب آية الكرسي حتى يثاب عليها كلّ من قرأ الآية . راجع الغدير للعلامة الأميني بيني ٨ : ٢٩ ، و ١١ : ٧٦.

# علل ظهور الغلاة في الشيعة

من الواضح أنّ الغلوّ في العقيدة إنّما ينشأ من العاطفة المفرطة، فمن يعتقد بشيء يحاول أن يثبت أنّ عقيدته صحيحة حتى لا يُتَهم باعوجاج الفكر والرأي، هذا الأمر أدّى إلى بعض السذّج من الشيعة أن يعتقدوا في أئمتهم طبيّاً أكثر ممّا هم عليه، فنسبوا إليهم ألوهية أو حلول الربّ فيهم أو النبوّة أو الرازقية والخالقية على نحو الاستقلال وبالذات، وهناك علل وعوامل أخرى أدّت إلى ظهور الغلاة بـين المسلمين.

> ويمكن تلخيص العلل في ظهور الغلاة في النقاط التالية : ١ ـ السذاجة والجهل الحاكم على العوام أنذاك. ٢ ـ الحبّ المفرط والخارق إلاّ أنّه عن جهل وسذاجة.

٣ ـ حبّ الدنيا والجاه والرئاسة والمال من قبل رؤساء الغلاة كأبي خطّاب والمغيرة بن سعيد وأبي منصور العجلي، وكذلك في أيام الغيبه الصغرى كان عـند بعض نوّاب الأثمة أموال كثيرة منعتهم أن يعتقدوا بإمامة من كان إماماً حقّاً.

٤ ـ الإباحية واتباع الملاذ، كما نشاهد ذلك في تعاليم الغلاة حتّى يجوز عندهم اللواط والزواج من الأخت والبنت، وتركهم الواجبات الدينية وار تكاب المحرّمات علل ظهور الغلاة في الشيعة ..... ٢٣ مطلقاً.

٥ ـ جذب البسطاء بالكذب الكبير من قبل رؤساء الغلاة لعـلمهم بـالحالة النفسية أنّ الناس أسرع إلى قبول الكذب الأكبر .

وهناك علل تذكر إلَّا أنَّها قابلة للنقاش :

7 ـ فقيل : من خلال ظلم بني أُميَّة لأتباع مذهب أهل البيت عَبَّيًا ﴿ . فردًا على ذلك قالوا بالغلوّ .

٧ ـ وقيل : من خلال الأعاجم الذين عرفوا بالموالين ، وأنَّهم اضطهدوا من قبل الخلفاء ، فالتجأوا إلى الأئمة وغلوا فيهم .

٨ ـ وعند بعض كتّاب أبناء العامة والمستشرقين يحاولون أن يربطوا عقائد الشيعة باليهود فيقولون : أساس التشيّع وعقائدهم من اليهود كالعقيدة بـ الوصاية والرجعة وألوهية عزير .

٩ ـ وقيل : ظهور الغلاة بعد ثورة الإمام الحسين عليُّة ، فأراد أهل الكوفة أن يعوّضوا عن خذلانهم لسيّد الشهداء عليُّة فقالوا بالغلوّ .

١٠ ـ وقيل : أساس الغلوّ من الإيرانيين قبل الإسلام، فبعد اعتناقهم الدين
 واتباعهم المذهب غلوا فيه لما عندهم من رواسب سابقة من قداسة ملوكهم، وأنّهم
 ظلّ الله أو أبناء الله.

وغير ذلك من الوجوه التي تقبل النقاش والردّ، كما تعرّض لذلك انحقّقون في مصنّفاتهم ومؤلفاتهم القيّمة، نعرض عنها طلباً للاختصار .

#### خلاصة عقائد الغلاة

قالوا : عقائد الغلاة تتلخّص في الأمور التالية :

١ ـ ألوهية الأئمة على لله المنات المحلية كالخالقية له م على نحو
 ١ ـ ألوهية الأئمة على لله وإثبات الصفات الإلهية كالخالقية له م على نحو
 ١ الاستقلال وبالذات كالمفوّضة ويسمّى الغلوّ في الذات والغلوّ في الصفات، وكلاهما
 يوجب الكفر والنجاسة .

٢ ـ نبوّة الأئمة، وتخطئة جبرئيل في نزول الوحي على النبيّ ﷺ.
 ٣ ـ إثبات العلم الغيبي المطلق والذاتي للأئمة ظلمي !
 ٤ ـ القول بالتناسخ لإنكار المعاد وجهنم حتى يقولوا بالإباحية.
 ٥ – القول بالتفويض.
 ٦ ـ تشبيه الله بمخلوقاته.

وهناك عقائد أصلها ثابتة عند الشيعة عقلاً ونقلاً، إلّا أنّهـا حـرّفت عـند الغلاة، بل اشتركوا مع الشيعة في الأسماء والعناوين فقط دون المـفاهيم والحـتوى كما هو ثابت في محلّه.

وهي كما يلي : ١ ـ العقيدة بالوصاية وخلافة أمير المؤمنين لرسول الله. خلاصة عقائد الغلاة ..... ٢٥

٢ \_العقيدة بالمهدوية . ٣ \_العقيدة بالرجعة في أيام ظهور صاحب الزمان على الله الله على الله . ٤ \_ تأويل القرآن والقول بالباطن . ٥ \_القول بالبداء .

## موقف الأممة الأطهار علي من الغلو والغلاة

لقد تصدّى أئمة أهل البيت علمَيَّلَمْ بأبلغ ما يمكن لانحرافات الغلاة وفسادهم، وبيّنوا للناس زيفهم وبطلانهم، بل وحاربوهم أشدّ الحرب، وأنّهـم أخـطر عـلى الإسلام من اليهود والنصارى.

ويَكن تلخيص ما ورد من رواياتهم في نفي الغلوّ والغلاة في مثل هذه المحاور التالية :

١ ـ ردّ عقائد الغلاة وبيان ما هو الصحيح من العقيدة.

۲ ـ بيان علل الغلوّ ونتائجه، كتصغير عظمة الله سـبحانه وتـعالى بـتعظيم الأئمة عليهم .

٣-تبيين مؤامرة الغلاة بجعل أخبار كاذبة بأسماء من الرواة الثقات.
 ٤-نفي الغلاة ولعنهم والتبرّي منهم.
 ٥ - محاصرة الغلاة وتحجم نشاطهم وتحذير الشباب من فسادهم.

وخطرهم. وخطرهم.

٦-إعلان الجهاد ضدّهم وقتل رموزهم.
والأفة الأطهار عَنْتَذْ في مقام ردّ الغلاة وبيان فساد عقائدهم وانحرافهم عن

ومنذ يوم الدار، والتشيّع في واقعه يمثّل البعد الحضاري والعمق الإيماني في الاسلام، ولولاه لما عرف للإسلام قدر ومنزلة، وما حفظت له شريعة ومـنهاجاً، وهذه من الحقائق التي ترفض النقاش والمجادلة، لأنّها قائمة عـلى أُسس ثـابتة في العقيدة والتشريع كما عليه البرهان الساطع والأدلّـة العـقليّة والسـمعيّة، والتأريخ يشهد على ما نقول.

وقد ورد عن الأئمة الأطهار عَلِيَّكَمَ في مقام تمحيص أخبارهم المرويّة عـنهم بأنّها تعرض على كتاب الله الكريم، فما وافق كتاب الله فمنهم، وإلّا فـهو زخــرف القول ويضرب عرض الجدار، فإنّهم لا يقولون ما يخالف كتاب الله.

ومن هذا المنطلق نراهم يشدّدون الوطيس على الغلاة ونفي الغـلوّ، لأنّ الله سبحانه فعل ذلك، ففي مواضع من القرآن الكريم أنكر الغلوّ والغلاة غاية الإنكار، وقبّحهم، وأوعدهم بالنار والخزي في الدنيا والآخرة.

> وإليكم نماذج من الآيات الكريمة : قال سبحانه :

أَن يَتُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا وَالحُكْمَ وَالنُّبُوَةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا فَيَاداً لِي مِنْ دُونِ الله وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ عِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الكِتَابَ وَعِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ

(١) بحار الأنوار ٢٥ : ٢٦١ ـ ٣٥٠. وفي انباب ٩٤ روالة، رباب ١٠ وفيه ٢٥ روالة

٢٨ ..... ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

\* وَلا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا المَلائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً أَيَأْمُرُكُمْ بِالكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ \*``.

وقال عزّ وجلّ :

﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الحَقَّ ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ المَسِيحُ آبْنُ مَرْيَمَ قُلْ ﴾ <sup>(٣)</sup> إلى قوله : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحَقِّ وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيراً وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ <sup>(1)</sup>.

هذا من الغلوّ في الذات، وأمّا من الغلوّ في الصفات :

قال تعالى :

﴿ أَمْ جَعَلُوا للهِ شُرَكَاءَ خَلَـقُوا كَخَلْقِهِ فَـتَشَابَهَ الخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾<sup>نن</sup>ا.

اللهُ الَّذِي خَلَـقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُبِتُكُمْ ثُمَّ يُخِيدِكُمْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَـنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

- (۱) آل عمران : ۷۹\_۸۰.
  - (٢) النساء : (٧٧
    - (٣) المائدة : ١٧.
    - (٤) الماندة : ٧٧.
    - (٥) الرعد : ١٦.
    - (٦) الروم : ٤٠.

يقول العلّامة المجلسي نتيَّة في ذيل الآيات الشريفة :

دلالة تلك الآيات على نفي الغلوّ والتفويض بالمعاني التي سنذكرها ظاهرة، والآيات الدالّة على ذلك أكثر من أن تحصى، إذ جميع آيات الخلق ودلائل التوحيد والآيات الواردة في كفر النصارى وبطلان مذهبهم دالّة عليه، فلم نتعرّض لإيرادها وتفسيرها وبيان وجه دلالتها لوضوح الأمر، والله يهدي إلى سواء السبيل.

وأمّا ما جاء في الروايات الشريفة :

١ - كتاب المناقب لمحمّد بن أحمد بن شاذان بإسناده إلى الصادق، عن آبائه،
 عن عليّ ظلميً للهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْةُ :

يا عليّ، مَثَلك في أُمّتي مثل المسيح عيسى بن مريم، افترق قومه ثلاث فرق، فرقة مؤمنون وهم الحواريّون، وفرقة عادوه وهم اليهود، وفرقة غلوا فيه فخرجوا عن الإيمان، وإنّ أمّتي ستفترق فيك ثلاث فرق : ففرقة شيعتك وهم المؤمنون، وفرقة عدوّك وهم الشاكّون، وفرقة غلو فيك وهم الجاحدون، وأنت في الجنّة يا عليّ وشيعتك ومحبّوا شيعتك، وعدوّك والغالى في النار<sup>(١)</sup>.

٢ ـ نوادر الراوندي، بإسناده عن جعفر بن محمّد، عن آبائه عليمَنْهُ ، قال : قال رسول الله عَلَيْهُ :

لا ترفعوني فوق حقّي، فإنّ الله تعالى اتُخذني عبداً قبل أن يتّخذني نبيّاً<sup>[1]</sup>. ٣ ـ عن ابن نباتة، قال : قال أمير المؤمنين عليَّلِا : اللهمّ إنّي بريء من الغلاة

(١) بحار الأنوار ٢٥ : ٢٦٥، الحديث ٤، باب ٩.

(٢) المصدر نفسه.

٣٠ ..... ماذا تعرف عن الغلق والغلاة ؟

كبراءة عيسى بن مريح من النصاري ، اللهمّ اخذلهم أبداً ولا تنصر منهم أحداً . ٤ ـ عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا عليُّهُ ، قال :

من قال بالتشبيه والجـبر فـهو كـافر مـشرك، ونحـن مـنه بـراء في الدنـيا والآخرة.

يا ابن خالد، إنما وضع الأخبار عنّا في التشبيه والجبر الغلاة الذين صغّروا عظمة الله تعالى، فمن أحبّهم فقد أبغضنا ومن أبغضهم فقد أحبّنا، ومن والاهم فقد عادانا، ومن عاداهم فقد والانا، ومن وصلهم فقد قطعنا، ومن قطعهم فقد وصلنا، ومن جفاهم فقد أبرّنا، ومن برّهم فقد جفانا، ومن أكرمهم فقد أهاننا، ومن أهانهم فقد أكرمنا، ومن قبلهم فقد ردّنا، ومن ردّهم فقد قبلنا، ومن أحسن إليهم فقد أساء

يا ابن خالد، من كان من شيعتنا فلا يتّخذن منهم ولياً ولا نصيراً ^٠٠.

وهذا من التحذير الشديد من فتنة الغلاة وأنَّهم الكذَّابون الذيــن يـضعون الحديث كذباً وافتراءً باسم أئمة أهل البيت عليَّتْيْمُ .

> كما يشير الإمام الصادق إلى هذا المعنى أيضاً. ٥ ـ عن ابن سنان، قال : قال أبو عبد الله عليَّلَإِ :

إنّا أهل بيت صادقون لا نخلو من كذّاب يكذب علينا ويسقط صدقنا بكذبه علينا عند الناس، كان رسول الله ﷺ أصدق البريّة لهجةً، وكان مسيلمة يكـذب عليه ـ ثمّ يذكر الإمام عليّه بعض الغلاة الذين كذبوا على الأئمة علميّه ويسقول : ـ لعنهم الله إنّا لا نخلو من كذّاب يكذب علينا أو عاجز الرأي كفانا الله مـؤونة كـلّ

(١) البحار، عن أماني الطوسي : ٥٣.

موقف الأئمة الأطهار ﷺ من الغلوَ والغلاة ......٣١ كذَاب، وأذاقهم الله حرّ الحديد<sup>س</sup>.

٦ فسبب الغلو إمّا كذب الغلاة على الأئمة أو عاجز الرأي وجاهل، كما ورد في خبر آخر عن صاحب الأمر الإمام المنتظر عليه في توقيع له جواباً لكتاب كتبه إليه محمّد بن علي بن هلال الكرخي :

يا محمّد بن على، تعالى الله عزّ وجلَّ عمّا يصفون سبحانه وبحمده، ليس نحن شركاءه في علمه ولا في قدرته \_وهذا من الغلوّ في الصفات بأن يعتقد أنَّ الأئمـة شركاء الله في أسمائه وصفاته وأنَّهم في عرض الله كما هو معنى الشركة كما يقال لمن يحملان حجراً سويةً أنُّهما شريكان في حمل الحجر ، وإلَّا من قال بعلمهم وقدرتهم في طول الله وباعتبار أنَّهم مظهر لأسماء الله وصفاته وأنَّهم يعلمون الغيب مثلاً بإذنه ورضاه فهذا ليس من الغلوّ، بل من يقول دون ذلك فهو من التقصير ، وكما أنَّ الغلوّ طرف الإفراط مذموم وأنّه من الجهل ، كذلك التفريط والتقصير وهو الطرف الآخر وهو من الجهل أيضاً فإنَّه كما ورد في نهج البلاغة : الجاهل إمَّا مفرَّط أو مفرط. والعالم العاقل من يأخذ بالحدّ الوسط، وكما قال الأئمة أنَّهم (النمرقة الوسطي) أي الوسادة التي يتَّكئ عليها من الطرفين فيرجع إليهم الغمالي والقمالي، أي المفرَّط والمفرط فتدبّر فعلى نحو الاستقلال إنَّما يعلم الغيب هو الله سبحانه \_بل لا يعلم الغيب غيره كما قال في محكم كتابه تبارك وتعالى : ﴿ قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ الغَيْبَ إِلاَّ اللهُ ﴾ (٢)، وأنا وجميع آباني من الأوَّلين آدم ونوح وإبـراهـــم ومـوسى وغيرهم من النبيّين ومن الآخرين محمّد رسول الله وعليّ بن أبي طالب والحســن

(۱) المصدر، عن رجال الكشّي : ۱۹٦.

(٢) النمل : ٢٥.

٣٢ ..... ماذا تعرف عن الغلة والغلاة ؟

والحسين وغيرهم ممّن مضى من الأنمة صلوات الله عليهم أجمعين إلى مبلغ أيامي ومنتهى عصري عبيد الله عزّ وجلّ، يقول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَخْشُرُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ أَعْمَى \* قَالَ رَبَّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً \* قَالَ كَذَلِكَ أَتَسْتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ اليَوْمَ تُنسَى ﴾<sup>(1)</sup>.

يا محمّد بن على، قد آذانا جهلاء الشيعة وحمقاؤهم ومن دينه جناح البعوضة أرجح منه ـأى أقلَّ من جناح البعوضة وهذا تشبيه عظيم لقلَّة الشيء ونـزارتــه وكيف يكون الدين عند بعض أقلٌ من جناح البعوضة أي يعبد الله على حرف أو أقلَّ من حرف \_ وأشهد الله الذي لا إله إلَّا هو وكف بِـه شهـبدأ ومحـمّدأ رسـوله وملائكته وأنبياءه وأولياءه وأشهدك وأشهد كلّ من سمع كتابي هذا أنّى بريء إلى الله وإلى رسوله ممَّن يقول: إنَّا نعلم الغيب أو نشارك الله في ملكه \_أي عـلي نحـو الاستقلال أو الشركة ـ أو يحلّنا محلًّا سوى انحلَّ الذي نصبه الله لنا وخــلقنا له. أو يتعدّى بنا عمّا قد فسّر ته لك وبيّنته في صدر كتابي، وأشهدكم أنّ كلّ من نتبرّاً منه فإنَّ الله يبرأ منه وملائكته ورسله وأولياءه، وجعلت هـذا التـوقيع الذي في هـذا الكتاب أمانة في عنقك وعنق من سمعه أن لا يكتمه من أحد من مواليَّ وشيعتي حتَّى يظهر على هذا التوقيع الكلِّ من الموالي، لعلَّ الله عزَّ وجلَّ يتلافاهم فيرجعون إلى ّ دين الله الحقّ وينتهوا عمّاً لا يعلمون منتهى أمره ولا يبلغ منتهاه، فكلّ من فهم كتابي ولم يرجع إلى ماقد أمرته ونهيته فلقد حلّت عليه اللعنة من الله وممّن ذكرت من عباده الصالحين.

ومن أسباب الغلوّ الحبّ المفرط الأعمى الذي هو من الجهل أيضاً كما ذكرنا.

(۱) طه : ۱۲٤ \_ ۱۲۲ .

٧-عن الفضيل بن عثمان، قال : سمعت أبا عبد الله عليه يقول :

اتَّقوا الله وعظّموا الله وعظّموا رسوله تَبَيَّ ولا تفضّلوا على رسول الله تَبَيَّ أحداً، فإنّ الله تبارك وتعالى قد فضّله، وأحبّوا أهل بيت نبيّكم حبّاً مقتصداً -أي الحدّ الوسط ـ ولا تغلو \_وهـو الإفـراط في الحبّ \_ ولا تـفرّقوا ولا تـقولوا ما لا نقول، فإنّكم إن قلتم وقلنا، متّم ومتنا، ثمّ بعثكم الله وبعثنا فكنّا حيث يشاء الله وكنتم<sup>(۱)</sup>.

فالأئمة علي الشلام حذّروا الناس من شرّ الغلاة لا سمّا الشباب، باعتبار الشابّ صفحة بيضاء سرعان ما يقبل النقوش، ويتحمّس لما يعتقده وإن كان باطلاً، فخطر العقيدة الفاسدة أشدّ على الشباب من غيرهم.

٨-عن فضيل بن يسار، قال : قال الصادق عليه :

احذروا على شبابكم الغلاة لا يفسدوهم، فإنَّ الغلاة شرّ خلق الله يصغّرون عظمة الله ويدّعون الربوبية لعباد الله، والله إنَّ الغلاة لشرّ من اليهـود والنـصارى والجوس والذين أشركوا.

> ثمّ قال عليُّلا : إلينا يرجع الغالي فلا نقبله، وبنا يلحق المقصّر فنقىله. فقيل له : كيف ذلك يا بن رسول الله ؟

قال : الغالي قد اعتاد ترك الصلاة والزكاة والصيام والحجّ ، فلا يقدر عـلى ترك عادته وعلى الرجوع إلى طاعة الله عزّ وجلّ أبداً، وإنّ المقصّر إذا عرف عمل وأطاع.

(١) بحار الأنوار ٢٥ : ٢٦٩ . عن قرب الإسناد : ٦١

| ١ | ٣٤ |
|---|----|
|---|----|

فالأمّة ظلمت أهل البيت على الله وإنّ من الظلم فسيهم الغسلوّ في حسقّهم، أو الكذب عليهم ــوهذا ما نسمّيه بالظلم الثقافي ــ.

٩ ـ عن الهروي، قال : قلت للرضا عَنْتُهُ : يا بن رسول الله ما شيء يحكيه عنكم الناس ؟

قال : وما هو ؟

قلت : يقولون : إنَّكم تدَّعون أنَّ الناس لكم عبيد ؟

فقال : اللهم فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت شاهد بأتي لم أقل ذلك قطّ ولا سمعت أحداً من آبائي للمتي التي قال قطّ ، وأنت العالم بما لنا مـن المظالم عند هذه الاُمّة، وإنّ هذه منها.

ثم أقبل عليّ فقال : يا عبد السلام، إذا كان الناس كلّهم عبيدنا على ما حكوم عنّا فمّن نبيعهم ؟

فقلت : يا بن رسول الله صدقت.

ثمّ قال: يا عبد السلام، أمنكر أنت لما أوجب الله عزّ وجلّ لنا من الولاية كما ينكره غيرك؟

قلت : معاذ الله ، بل أنا مقرّ بو لا يتكم .

فمعاداة الغلاة من قبل الأثمة الأطهار ﷺ لا ينكر، بل لحــن العـداء لحــناً شديداً حتّى يرى الإمام الصادق من يستمع إلى الغلاة يخرج من الإيمان.

١٠ ـ عن علي بن سالم عن أبيه، قال : قال أبو عـبد الله جـعفر بـن محـمد
 الصادق غنينا : أدنى ما يخرج به الرجل من الإيمان أن يجلس إلى غالٍ فيستمع إلى

<sup>(</sup>١) المصدر : ٢٦٨، عن العيون : ٢١١.

١١ - وأمّا في محاربة رموز الغلاة فقد ورد عن الإمام الصادق عليُّة في قوله عزّ وجلّ : ﴿ هَلْ أُنَبِّوُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup>، قال : هم سبعة : المغيرة وبيان وصائد وحمزة بن عمارة البربري والحارث السامي وعبد الله بن الحارث وأبو الخطّاب<sup>(1)</sup>.

وفي هذا المعنى روايات كثيرة وبلعن شديد وأنَّه يحشر مع فرعون في أشـدً العذاب.

وأمّا في بيان عقائدهم الموجبة للكفر :

١٢ ـ عن الحسين بن خالد الصير في، قال : قال أبو الحسن عليَّة : من قسال بالتناسخ فهو كافر، ثمّ قال : لعن الله الغلاة إلاَ كانوا محسوساً، إلاّ كسانوا نسصارى، إلاّ كانوا قدريّة، إلاّ كانوا مرجئة، إلاّ كانوا حروريّة ـ أي خوارج ـ ثمّ قال عليَّةٍ : لا تقاعدوهم ولا تصادقوهم وابرأوا منهم برئ الله منهم".

ومعنى إلّاكانوا مجوساً أي هم شرّ من هؤلاء.

١٣ ـ عن أبى هاشم الجعفري، قال : سألت أبا الحسن الرضا ﷺ عن الغلاة والمفوّضة، فقال : الغلاة كفّار ، والمفوّضة مشركون مـن جـالسهم أو خـالطهم أو واكلهم أو شاربهم أو واصلهم أو زوّجهم أو تزوّج إليهم أو آمنهم أو ائتمنهم على

- (١) الشعراء : ٢٢١ ـ ٢٢٢.
- (٢) بحار الأنوار ٢٥ : ٢٧، عن الخصال ٢ : ٣٦.
  - (٣) المصدر : ٢٧٣، عن العيون : ٣٢٥.

٣٦ ..... ماذا تعرف عن الغلوَ والغلاة ؟

أمانة أو صدّق حديثهم أو أعانهم بشطر كلمة خرج من ولاية الله عزّ وجلّ وولاية الرسول عَيْبَوْلُهُ وولايتنا أهل البيت<sup>(۱)</sup>.

ثَمَّ عَلَيْظٍ بِيَنوا مقدار الغلوَ وحقيقته، وأنَّـه بأيَّ مـقدار نـتكلَّم في فـضلهم ومقاماتهم الشامخة وولايتهم العظمى.

١٤ ـ قال أمير المؤمنين عليَّةٍ : لا تتجاوزوا بنا العبودية، ثمّ قولوا ما شـئتم ولن تبلغوا، وإيّاكم والغلوّ كغلوّ النصارى \_وهذا الغلوّ في الذات \_فإنّي بريء من الغالين.

١٥ ـ وقال ﷺ : إيّاكم والغلوّ فينا، قولوا إنّا عبيد مربوبون وقولوا في فضلنا ما شئتم<sup>[1]</sup>.

١٦ ـ عن إسماعيل بن عبد العزيز، قال : قال أبو عبد الله عليَّلا : يا إسماعيل، ضع لي في المتوضّاً ماء، قال : فقمت فوضعت له، قال : فدخل، قال : فقلت في نفسي أنا أقول كذا وكذا ـ أي أنّه ربّ ورازق وخالق ومـ ثل هـذا ـ ويـدخل المـتوضّاً يتوضّاً.

قال : فلم يلبث أن خرج فقال : يا إسماعيل ، لا تـرفع البـناء فـوق طـاقته فينهدم ، اجعلونا مخلوقين وقولوا فينا ما شئتم فلن تبلغوا ، فقال إسماعيل : وكـنت أقول أنّه وأقول وأقول<sup>(٣</sup>).

١٧ ـ عن كامل التمار، قال: كنت عند أبي عبد الله عليه في ذات يوم فقال لي:

- (١) المصدر، عن العيون : ٣٢٦.
- (۲) المصدر ۲۷۰۰، عن الخصال ۲ : ۱۵۷.
  - (٣) المصدر، عن البصائر : ٦٣.

١٨ - من كتاب الدلائل للحميري، عن مالك الجهني، قال : كنّا بالمدينة حين أجليت الشيعة وصاروا فرقاً، فتنحّينا عن المدينة ناحية ثمّ خلونا فجعلنا نـذكر فضائلهم وما قالت الشيعة إلى أن خطر ببالنا الربوبيّة، فـا شـعرنا بيء إذا نحـن بأبي عبد الله لمليَّلاً واقف على حمار فلم ندر من أيـن جـاء. فقال : يـا مـالك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلا الساعة، فقال : يا مالك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر بالنا ما يا ما لك، ويا خلو ما قالت الشيعة إلى أن خطر وما أو من أيـن جـاء. فـقال الحدث ما لك، ما لك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلا الساعة، فقال : يا مالك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلا الساعة ويا ما لك، ويا خالد، على أن ما ما لك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلى الساعة ويا ما لك، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلى الساعة ويا ما له، ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلى الساعة وبقال : ويا خالد، متى أحدثتما الكلام في الربوبيّة ؟ فقلنا : ما خطر ببالنا إلى الساعة ويا الما ما شئتم ويا خالد، متى أحدثتما بالميل والنهار نعبده، يا مالك ويا خالد، قولوا فينا ما شئتم واجعلونا مخلوقين، فكرّرها علينا مراراً وهو واقف على حماره<sup>(٣)</sup>.

ومن الغلوّ في الصفات :

19 ـ عن ابن أبي عمير، قال : حدَّثنا بعض أصحابنا قال : قلت لأبي عبد الله عليُّلا : زعم أبو هارون المكفوف أنّك قلت له : إن كنت تريد القديم فذاك لا يدركه أحد، وإن كنت تريد الذي خلق ورزق فذاك محمّد بن علي، فقال : كذب عليّ عليه لعنة الله ما من خالق إلّا الله وحده لا شريك له، حقّ على الله أن يـذيقنا المـوت، والذي لا يهلك هو الله خالق الخلق بارئ البريّة<sup>(٣)</sup>.

ومن الغلوّ القول بنبوّة الأئمة والأوصياء :

٢٠ ـ عن أبي العباس البقباق قال : تذاكر ابن أبي يعفور ومعلَّى بن خنيس فقال ابن أبي يعفور : الأوصياء علماء أبرار أتقياء، وقال ابن خنيس : الأوصياء

- (۱) المصدر : ۲۸۳.
- (٢) بجار الأنوار ٢٥ : ٢٨٩، عن كشف الغبَّة : ٢٣٧.
  - (٣) المصدر : ٢٩١، عن رجال الكشِّي : ١٤٥.

٣٨ ..... ٩٤ الغلة والغلاة ؟
أنبياء. قال : فدخلا على أبي عبد الله عنه منه ، قال : فلما استقرّ مجلسهها قال : فبدأهما أبو عبد الله عنه فقال : يا عبد الله أبرا مما قال : إنّا أنبياء. وفي خبر آخر : من قال بأنّنا أنبياء فعليه لعنة الله.

ولا يخفى أنّ أفضلية الأثمة الأطهار على الأنبياء إلّا خاتمهم محمّد ﷺ لا ينافي كونهم غير أنبياء، فإنّ القول بنبوّتهم يستلزم عدم ختم النسبوّة، فسيلزم تكذيب النبيّ ﷺ بقوله : لا نبيّ بعدي. وأمّا أفضليّتهم فلما عندنا من الأدلّة العقليّة والنقليّة الساطعة الدالَة على ذلك، كما هو ثابت في محلّه.

ومن الغلوّ في الذات :

٢٦ – رجال الكشّي بسنده عن بشير عن مصادف، قال : لمّا لبّي القوم الذين لبّوا بالكوفة – أي قالوا : لبّيك جعفر بن محمّد لبّيك كما يسلبّون لله كما في الأخسبار الأخرى – دخلت على أبي عسد الله عليّه فأخسرته سذلك فخرّ سساجداً وألزق جؤجؤه بالأرض وبكى وأقبل يلوذ بإصبعه ويقول : بل عبد لله قنّ داخر، مراراً كثيرة، ثمّ رفع رأسه ودموعه تسيل على لحيته، فندمت على إخباري إيّاه فقلت : جعلت فداك ، وما عليك أنت من ذا؟ – أي أي شيء يضرّك ما يسفرك ما يفعله الجسمّال . كثيرة، ثمّ رفع رأسه ودموعه تسيل على لحيته، فندمت على إخباري إيّاه فقلت : كثيرة، ثمّ رفع رأسه ودموعه تسيل على لحيته، فندمت على إخباري إيّاه فقلت : معلت فداك ، وما عليك أنت من ذا؟ – أي أيّ شيء يضرّك ما يفعله الجسمّال ـ فقال : يا مصادف، إنّ عيسى لو سكت عمّا قالت النصارى فيه لكان حقّاً على الله أن يصمّ سمعه ويعمي بصري <sup>(11</sup>).

٢٢ ـ عن حنان بن سدير، عن أبيه، قال : قلت لأبي عبد الله عَلَيْتُلا : إنَّ قوماً يزعمون أنّكم آلهة، يتلون علينا بذلك قرآناً : ﴿ **يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ** 

(١) بجار الأنوار ٢٥ : ٢٩٣، عن رجال الكشّي : ١٩٢.

وفي بيان بعض عقائد الغلاة وبيان فسادها وأنَّها ليس من الدين.

٢٤ ـ عن سهل بن زياد الآدمي، قال : كتب بعض أصحابنا إلى أبي الحسن العسكري لليَّلا : جعلت فداك يا سيّدي، إنَّ عليَّ بن حسكة يدّعي أنّه من أوليائك

- (١) المؤمنون : ٥١.
- (٢) العنكبوت : ٤٥.
- (٣) المصدر : ٣١٥، عن الكشّي : ٣٢١.

٤٠ ..... ماذا تعرف عن الغلوَ والغلاة ؟

وأنك أنت الأوّل القديم وأنّه بابك ونبيّك أمرته أن يدعو إلى ذلك. ويرعم أنّ الصلاة والزكاة والحجّ والصوم كلّ ذلك معرفتك ومعرفة من كمان في مثل حمال ابن حسكة فيا يدّعي من البابية والنبوّة فهو مؤمن كما مل سقط عمنه الاستعباد بالصوم والصلاة والحجّ، وذكر جميع شرائع الدين إنّ معنى ذلك كلّه ما ثبَّتُ لك ومال إليه ناس كثير، فإن رأيت أن تمنّ على مواليك بجواب في ذلك تنجيهم من الهلكة ؟ قال : فكتب عليَّلا : كذب ابن حسكة عليه لعنة الله ويحسبك أنيّ لا أعرفه في مواليّ، ما له لعنه الله فوائلة ما بعث محمّداً والأنبياء من قبله إلّا بالحنيفيّة والصلاة والزكاة والحجّ والصيام والولاية، وما دعا محمّد عليه العنة الله وحده لا شريك له، وكذلك نحن الأوصياء من ولده عبيد الله لا نشرك به شيئاً، إن أطعناه رحمنا وإن عميناه عذّبنا، ما لنا على الله من حجّة، بل الحجّة لله علينا وعلى جميع خلقه، أبرأ إلى الله عذّبنا، ما لنا على الله من حجّة، بل الحجّة لله علينا وعلى جميع خلقه، أبرأ إلى الله عذّبنا، ما لنا على الله من حجّة، بل الحجّة لله علينا وعلى جميع خلقه، أبرأ إلى الله عنّ يقول ذلك وأنتني إلى الله من هذا القول، فاهجروهم لعنهم الله وألجيوهم إلى أضيق الطريق، وإن وجدت من أحد منهم خلوة فالتدخ رأسه بالصخرة<sup>(10</sup>).

وهذا من الأمر بمحاربتهم واغتيالهم وقتلهم وخلاص النباس من شرّهم وفسادهم.

وفي هذا الباب روايات كثيرة لانتعرّض لها طلباً للاختصار .

(۱) بجار الأنوار ۲۵ : ۳۱۷، عن الكشّي : ۳۲۲.

#### زبدة المخاض

خلاصة الكلام : أنّ الضابطة والقاعدة التي تعرف بها الغالي من غيره : أنّ كلّ من ينسب ما لله من الوحدانية والفردانية كتوحيد الذات والصفات والأفعال والعبادة لغير الله، فهو من الغلاة .

وبعبارة أُخرى :

كلّ من يقول بألوهيّة غير الله سبحانه أو يـنسب صفات الله التي يـتوحّد ويتفرّد بها كالخالقية والرزّاقية على نحو الاستقلال وبالذات لغير الله الذي يستلزم الشرك، أو يقول بنبوّة غير الأنبياء، أو يقول بحلول الله في غيره كالإمام أو القطب، أو يعبد غير الله سبحانه أو يقول بالتناسخ في العقيدة والإباحية في العمل، فهو من الغلاة وخارج عن الإسلام، فيحكم عليه بالكفر والنجاسة.

وبهذه الضابطة والميزان نعرف توثيق الرواة وتضعيفهم الصادر مـن عـلماء الرجال القدماء، واتهام البعض بالغلوّ، فمن لم يقل بسهو النبيّ في المدرسة القميّة يعدّ من الغلاة، فمن ينقل الروايات الدالّة على العصمة وعدم السهو بطبيعة الحال سيتّهم بالغلوّ ويضعّف بذلك، وأمّا في المدرسة البغدادية من قال بالسهو وعدم العصمة فإنّه ٤٢ ..... ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

يكون مقصّراً، بل يقال في مقام الأئمة أنّهم عباد الله، ولهم من المنازل الشامخة ما ليس لغيرهم فإنّهم معصومون عن كلّ شيء وذنب وسهو وغفلة، كما يعلمون بما كان وما هو كائن وما سيكون كلّ ذلك في طول علم الله سبحانه وبإذنه، فلهم الولاية التكوينية والتشريعية بإذن الله عزّ وجلّ، ومثل عدم السهو للنبيّ أصبح من ضروريات المذهب، وأجمع العلماء أنّ القول بسهو الصدوق أولى من القول بسهو النبيّ، وإلى مثل هذا المعنى يشير المحقّق المامقاني في رجاله في المقدّمة : (إنّ ما كان يعدّ من الغلوّ \_ كعدم سهو النبيّ \_ أصبح من ضروريات المذهب)، فقد أجمع العلماء على عصمة الأنبياء والأئمة الأطهار غلبة لي بعصمة ذاتية كلية، كما عليه الأدلّة العقلية والسمعية.

قال العلّامة المجلسي مَنْيَنُّ :

إنّ أصحابنا الإمامية أجمعوا على عصمة الأنبياء والأئمة صلوات الله عليهم من الذنوب الصغيرة والكبيرة عمداً وخطأً ونسياناً قبل النبوّة والإمامة وبعدهما، بل من وقت ولادتهم إلى أن يـلقوا الله تـعالى، ولم يخسالف في ذلك إلّا الصـدوق محمّد بن بابويه وشيخه ابن الوليد قدّس الله روحهما، فإنّهما جوّزوا الإسهاء من الله تعالى لا السهو الذي يكون من الشيطان في غير ما يتعلّق بالتبليغ وبيان الأحكام، وقالوا : إنّ خروجهما لا يخلّ بالإجماع لكونهما معروفي النسب.

وأمّا السهو في غير ما يتعلّق بالواجبات والحرّمات كالمباحات والمكروهات فظاهر أكثر أصحابنا تحقّق الإجماع على عدم صدوره عنهم، واستدلّوا أيضاً بكونه سبباً لنفور الخلق منهم وعدم الاعتداد بأفعالهم وأقـوالهـم، وهـو يـنافي اللـطف، وبالآيات والأخبار الدالة على أنّهم عليميًا لا يقولون ولا يفعلون شيئاً إلا بوحي من الله تعالى، ويدلّ أيضاً عليه عموم ما دلّ على وجـوب التأسّي بهـم في جمـيع زېدة المخاض ..... ٤٣

أقوالهم وأفعالهم ولزوم متابعتهم ويدلّ عليه الأخبار الدالّة عـلى أنّهـــمــؤيّدون بروح القدس، وأنّه لا يلهو ولا يسهو ولا يلعب، وقد مرّ في صفات الإمام عــن الرضا عليُّلا :(فهو معصوم مؤيّد موفّق مسدّد، قد أمن من الخطأ والزلل والعثار).

وسيأتي في تفسير النعماني في كتاب القرآن بإسناده عن إسماعيل بن جابر عن الصادق عليُّلاً عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه أنّه قال في بيان صفات الإمام : فنها أن يعلم الإمام المتوتى عليه أنّه معصوم من الذنوب كلّها صغيرها وكـبيرها ، لا يزلّ في الفتيا ولا يخطئ في الجواب ولا يسهو ولا ينسى ولا يلهو بشيء من أمر الدنيا)، وساق الحديث إلى أن قال عليَّلا : (عدلوا عن أخذ الأحكام عن أهلها ممّن فرض الله طاعتهم ممّن لا يزلّ ولا يخطئ ولا ينسى)، وغيرها من الأخبار الدالّة بفحاويها عن تنزّههم عنه)<sup>(1)</sup>.

هذا ولزيادة الاطلاع لا بأس أن نذكر ما قاله الشيخ المفيد ﷺ في الغلق والغلاة :

الغلوّ في اللغة : هو تجاوز الحدّ والخروج عن القصد، قال الله تعالى : ﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا في دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الحَقَّ ﴾<sup>(٢)</sup>، الآية . فنهى عن تجاوز الحدّ في المسيح وحذّر من الخروج عن القصد في القول، وجعل ما ادُعته النصارى غلوّاً لتعدية الحدّ على ما بيّناه، والغلاة من المتظاهرين بالإسلام \_أي ليسوا من الإسلام في شيء واقعاً \_ هم الذين نسبوا أمير المؤمنين والأئمة من ذريته عَنْهَا إلى الإلهية والنبوّة ووصفوهم من الفضل في الدين والدنيا إلى ما تجاوزوا فيه الحـدّ

- (١) بحار الأنوار ٢٥: ٣٥١.
  - (٢) النساء : ١٧١.

٤٤ ..... ماذا تعرف عن الغلوَ والغلاة ؟

وخرجوا عن القصد، وهم ضلال كفّار، حكم فيهم أمير المؤمنين صلوات الله عليه بالقتل والتحريق بالنــار، وقضت الأنمة غلمتكم عــليهم بــالإكـفار والخــروج عــن الإسلام.

والمفوّضة صنف من الغلاة وقولهم الذين فارقوا به من سواهم من الغلاة : اعترافهم بحدوث الأئمة وخلقهم ونني العدم عنهم وإضافة الخلق والرزق مع ذلك إليهم ودعواهم أنّ الله تعالى تفرّد بخلقهم خاصّة، وأنّه فوّض إليهم خلق العالم بما فيه وجميع الأفعال...

تح يقول :

وقد سمعنا حكاية ظاهرة عن أبي جعفر محمّد بن الحسن بن الوليد للله لم نجد لها دافعاً في التقصير وهي ما حكي عنه أنّه قال : أوّل درجة في الغلوّ نفي السهو عن النبيّ تَبْنَةُ والإمام عَلَيْكُم ، فإن صحّت هذه الحكاية عنه فهو مقصّر مع أنّه من علماء القميين ومشيختهم.

وقد وجدنا جماعة وردت إلينا من قم يقصرون تقصيراً ظـاهراً في الديس \_وهذا خلاصة النزاع بين المدرستين القمية والبغدادية \_ ينزلون الأئمة علمَيَكْ عن مراتبهم، ويزعمون أنّهم كانوا لا يعرفون كثيراً من الأحكام الدينية حتّى ينكث في قلوبهم، ورأينا من يقول : إنّهم كانوا يلجأون في حكم الشريعة إلى الرأي والظنون، ويدّعون مع ذلك أنّهم من العلماء، وهذا هو التقصير الذي لا شبهة فيه.

ويكني في علامة الغلوّنني القائل به عن الأنمة عليَّ للله سمات الحدوث وحكمه لهم بالإلهية والقِدم. إذ قالوا بما يقتضي ذلك من خلق أعيان الأجسام واختراع الجواهر وماليس بمقدور العباد من الأعراض، ولا تحتاج مع ذلك إلى الحكم عليهم، وتحقيق أمرهم بما جعله أبو جعفر –الشيخ الصدوق في اعتقاداته – الله تتمة في الغلوّ

| ٤٥ |  | المخاض | زبدة |
|----|--|--------|------|
|----|--|--------|------|

على كلَّ حال<sup>(١)</sup>.

ويقول العلّامة انجلسي (٢) :

اعلم أنّ الغلوّ في النبيّ والأئمة عليّمَن إنما يكون بالقول بألوهيّتهم \_وهو الغلوّ في الذات \_أو بكونهم شركاء لله تعالى في المعبودية أو في الخلق والرزق \_وهو الغلوّ في الصفات \_أو أنّ الله تعالى حلّ فيهم أو اتحد بهم، أو أنّهم يعلمون الغيب بغير وحي أو إلهام من الله تعالى، أو بالقول في الأئمة عليّك أنّهم كانوا أنبياء، أو القول بتناسخ أرواح بعضهم إلى بعض، أو القول بأنّ معرفتهم تغني عن جميع الطاعات ولا تكليف معها بترك المعاصي والقول بكلّ منها إلحاد وكفر وخروج عن الدين كما دلّت عليه الأدلّة العقليّة والآيات والأخبار السالفة وغيرها، وإن قرع سمعك شيء من الأخبار الموهمة شيء من ذلك فهي إمّا مؤوّلة، أو هي من منتريات الغلاة.

ولكن أفرط بعض المستكلمين والمحدّثين في الغملوّ لقصورهم عن معرفة الأئمة للميتي وعجزهم عن إدراك غرائب أحوالهم وعجائب شوونهم، فقدحوا في كثير من الرواة الثقات لنقلهم بعض غمرائب المعجزات حتى قمال بعضهم: من الغلوّ نفي السهو عنهم أو القول بأنّهم يعلمون ما كان وما يكون وغير ذلك، مع أنّه قد ورد في أخبار كثيرة : (لا تقولوا فينا رباً وقولوا ما شئتم ولن تبلغوا)، وورد : (أنّ أمرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلاّ ملكّ مقرّب أو نبيَّ مرسل أو عبدٌ مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان)، وورد : (لو علم أبو ذرّ ما في قلب سلمان لقستله)،

بحار الأنوار ٢٥ : ٣٣٦، عن تصحيح الاعتقاد : ٦٢ ـ ٦٦.
 (٢) بحار الأنوار.

٤٦ ..... ماذا تعرف عن الغلة والغلاة ؟

وغير ذلك ممتـا مز وسيأتي<sup>....</sup>

فلا بدَّ للمؤمن المتديّن أن لا يبادر بردَّ ما ورد عنهم من فضائلهم ومعجزاتهم ومعالجة أُمورهم ، إلَّا إذا ثبت خلافه بضرورة الدين أو بقواطع البراهين أو بالآيات المحكمة أو بالأخبار المتواترة كما مرّ في باب التسليم وغيره''<sup>(</sup>.

وزبدة الكلام :

أنَّ المعرفة من الكلَّي التشكيكي لها مراتب طولية وعرضية تختلف بـالشدَّة والضعف، وأنَّها إمّا معرفة جلالية ظاهرية أو جمالية أو كمالية<sup>(٣)</sup>.

فصاحب المعرفة الجلالية يرى الغلوّ في معتقدات صاحب المحرفة الجمالية أو الكمالية.

وفي عصرنا المستقدّم والمسزدهر بالعلوم الصناعية والتسطوّر التكنولوجي والمسمّى بعصر الفضاء والكومبيوتر، فمن العدل الإلهي سبحانه أنّه كما يستطوّر الإنسان في علومه المادية، كذلك يستعمّق في عسلومه ومعارفه الإلهية، فسيتعمّق في معرفة الأنمة الأطهار عليميتكم وكلّ ما يقال في حقّهم منهم وإليهم مايّا هو واحد من مائة وإنّا هو من الألف المعقوفة مأي نصف الألف كما ورد في الأخبار الشريفة.

وليذهب سعي أعداء الشيعة والتشيّع أدراج الرياح، فإنّ العـقول تـفتّحت وعرف الناس الحقّ، ولا زالوا يدخلون في مـذهب أهـل البـيت غليَّمْ زرافـات

- (١) لقد ذكرت تفصيل ذلك في ( جلوة من ولاية أهل البيت التيرُّ ). فواجع.
  - (٢) بجار الأنوار ٢٥ : ٣٣٧.
  - (٣) ذكرت نفصيل ذلك في (الإمام الحسين في عرش الله). فراجع.

زېدة المخاض ..... ٤٧

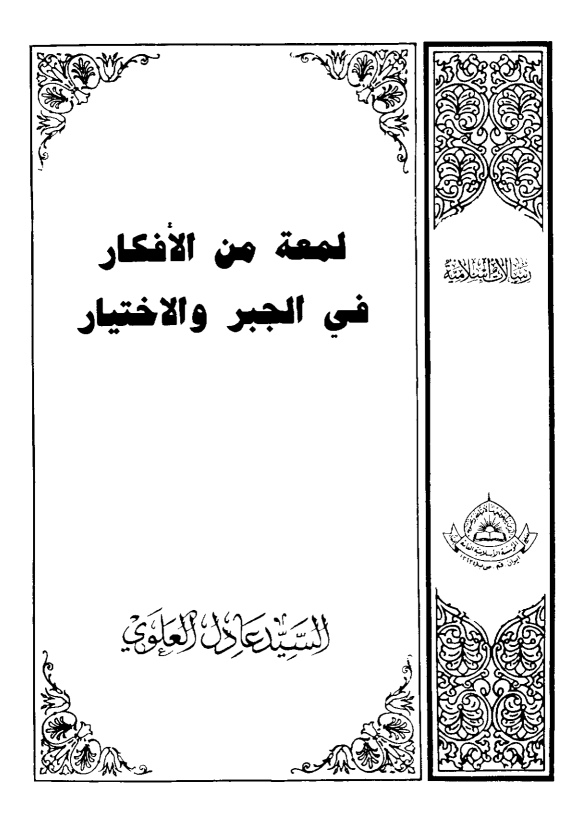
ووحداناً، ويستبصرون بالآلاف والملايين، وما كيد الوهـ ابية إلَّا في نحـورهم. وما سعيهم إلَّا في ضلال، وكلَّما موّهوا الحقّ وأرادوا إطفاء نور الله، فـ إنَّ الله مــتمّ نوره، ويتجلَّى الحقّ كالشمس في رابعة النهار.

فقولهم إنّ الشيعة الإمامية الاثنى عشرية من الغلاة، ليبعدوا النساس ومن يبحث عن الحقيقة عن التشيّع ومذهب أهل البيت علمَيَّنْ ليس إلّا افتراء وكـذب وخلط بين الحقّ والباطل، على أنّ الإمامية يقولون بالوصاية والمهدوية وتأويـل القرآن والرجعة والبداء، والغلاة يقولون بذلك أيضاً فهم إذن غلاة، وهذا من الجدل الباطل، فإنّ ما يقوله الإمامية غير ما يقوله الغلاة الذين رأيت كيف أنّ أئمة أهـل البيت علمَيَّلِنُ لعنوهم وتبرّأوا منهم.

هذا، والحقّ منتصر، ولا تبقى شمس الحقيقة خلف السحاب، بل ستظهر يوماً ويعرف الناس الحقق والحقيقة، وأنّ التشيّع هو روح الإسلام، أليس الصبح بقريب...

| ت | L | لمحتو | ١ |
|---|---|-------|---|
|   |   | ~     |   |

| ۳   | المقدمة                                  |
|-----|------------------------------------------|
| ٥   | كتب في ردّ الغلاة                        |
| ۹   | أساس الفرق والمذاهب في الإسلام           |
| Ν.  | علل تكثير فرق الغلاة في كتب الملل والنحل |
| ١٢. | أسهاء فرق الغلاة                         |
| ۱٦. | الغلوّ لغةً واصطلاحاً                    |
|     | الغلوّ لغةً                              |
| ١٨. | الغلوّ اصطلاحاً                          |
| 22. | علل ظهور الغلاة في الشيعة                |
| ٢٤. | خلاصة عقائد الغلاة                       |
| ۲٦. | موقف الأئمة الأطهار ﷺ من الغلوّ والغلاة  |
| ۲۷. | نماذج من الآيات الكريمة                  |
| ۲٩. | نماذج من الروايات الشريفة                |
| ٤١. | زبدة المخاص                              |



```
موسوعة
```

# رمالت إسلمية

\*\*\* \*\*\*

#### بسم الله الرحمن الرحيم

لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار 🖤

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خــلق الله محــمّد و آله الطاهرين.

لا يخفى أنَّ مسألة الجبر والتفويض من المسائل العـويصة والتي احــتلّت الصدارة في دست البحوث العلميّة والدراسات الفلسفية، فإنّها من المسائل المهمّة والصعبة التي تمتدّ خيوطها إلى أقدم العصور.

ولعلَّ أوَّل من شقَّ عـبابها وخـاص غـمرتها هـو أرسطوطاليس المـعلَم الأوَّل.

ومن ثمّ صارت معترك الآراء الفلسفيّة والكلاميّة ولا يزال النزاع قائماً على قدمٍ وساق، لا سيّا بعد ظهور الإسلام ومدرستي الخلفاء وأهل البيت عليَّكْ ، فـفي مدرسة الخلفاء من يقول بالجبر كالأشاعرة، ومنهم من يقول بالتفويض كالمعتزلة. ومدرسة أهل البيت عليَّكْ تقول بالأمر بين الأمرين.

 (١) محاضرة إسلامية ألقاها الكاتب في مركز أبحاث العقائد الإسلاميّة بسقم المستدّسة في شهسر رمضان سنة ١٤٢٠ هـ. ٤ ..... في الجبر والاختيار في الجبر والاختيار

فدخلت المسألة الفلسفية في محيط ديني لدوافع سياسيّة كتطهير ساحة خلفاء الجور من طغيانهم وفسقهم وجورهم، واستغلّها الطغاة فروّجوها بين المسلمين، ونكّلوا بمن يقول بالاختيار.

فالجبر يعني أن لا يكون لقدرة الإنسان واختياره دخـل في أفـعاله، فـهو مسلوب القدرة ومجبور ومقهور على العمل.

والتفويض بمعنى أن لا يكون المؤثّر في الأفعال سوى قدرة الإنسان وإرادته.

والأمر بين الأمرين يعني أن يكون حصول الفعل مستنداً إلى العبد نفسه وإلى الله تعالى على نحو الطوليّة.

الجبر : وللجبر يين مسالك أهمتها عبارة عن مسلكين : الأوّل : مقولة الجبريين بصورة عامّة وقد وضعها جهم بن صفوان وأتباعه بين المسلمين في الصدر الأوّل من الإسلام، وهم المجبّرة الخالصة . وهم يقولون : إنّ أفعال العباد غير اختياريّة لهم بل هم مقهورون في أفعالهم، سلب عنهم الاختيار مطلقاً، فلا دخل لإرادة الناس ولا لكسبه، ولا فرق عندهم بين رعشة اليد والحركة العادية وبين الصاعد إلى السطح، وإنّما ينسب العقل إلى العبد مجازاً، وإلّا فالفاعل حقيقةً هو الله .

والثاني : ما ذهب إليه أبو الحسن الأشعري وأتباعه، قالوا بالكسب في أفعال العباد.

وفُسَر الكسب بوجوه أحسنها ما قاله القاضي أبو بكر الباقلاني بأنَّ ما يصدر

مقدّمة ......٥

من العبد بقدرة الله، فلا تأثير للعبد في صدوره، ولكن إنّما يتَـعَـنُون بالحسن والقبح باختيار العبد كضرب اليتيم، فإنّه بقصد التأديب ليكون حسناً أو غيره ليكون ظلماً قبيحاً إنّما هو باختيار العبد، وبهذا يكون الثواب والعقاب وجوابـه واضـح، بأنّ القصد من العبد فعل من أفعاله فيدخل في الجبر.

وعلى كلا المسلكين يرد عمليها أهم الإشكمالات والتوالي الفماسدة. وهي :

١ - إنكار التحسين والتقبيح العقليين، ومعنى ذلك سلب العقل عن
 الأشاعرة.

٢ ـكما يلزم سلب العدالة عن الله سبحانه، و لهذا قالوا : إنَّ لله أن يدخل أتقى الأنبياء النار، وأشقى الناس الجنّة.

٣ \_كما يلزم التكليف بما لا يطاق.

وكلِّ واحد من هذه التوالي كافٍ في الردَّ على الجبريَّة.

وإنّما قالوا بالجبر لتطهير ساحة الطغاة من خلفاء الجور أوّلاً، وثانياً حفاظاً على الحرية الإلهية بأنّ الله يَسأل ولا يُسأل اللا أنّ العدل الإلهي لا يتنافى مع الحرية الإلهية، فإنّ الله حرّ ولكن كتب على نفسه الرحمة، فهو الذي أراد لنفسه العدالة، فإنّه في ذاته العدل، فيكون حرّاً وعادلاً من دون محذور، ومن عدله الثواب والعقاب، وعدم التكليف بما لا يطاق، فيكون الإنسان مختاراً بلا جبر، والله منزّ، عن القبيح وإرادة القبيح، وإنّ القول بالجبر يستلزم بطلان الشواب والعقاب كلم ورد في الأحاديث الشريفة عن أئمة أهل البيت غلبة ال

ولا ينفع الجبريّون ما يقولونه في مشكلة التكليف وعقاب العصاة بالفرق بين الطلب والإرادة، كما هو ثابت في محلّه. ٦ ..... المعة من الأفكار في الجبر والاختيار

التفويض :

وأمًا المفوّضة أتباع معبد الجهني وغـيلان الدمشـقي فـحفاظاً عـلى العـدل الإلهي قالوا : إنّ أفعال العباد غير مربوطة بالله تـعالى، وتمـام المـؤثّر هـو العـبد نفسه.

> وأكثرهم يقولون بوجوب الفعل بعد إرادة العبد. وقال بعضهم بعدم وجوب الفعل بل يصير أولى.

ويستدلُون على التفويض بمسألة البناء والبنّاء، فإنّه في حـدوثه يحـتاج إلى البنّاء دون بقاءه.

ويرد عليهم أنّه يلزم نفي السلطة الإلهية سبحانه وتعالى، كما أنّ المثال باطل، فإنّ البنّاء ليس العلّة الفاعليّة التامّة، بل من المعدّ، كما أنّ الإمكان لإمكانه يحتاج في حدوثه وبقائه إلى علّة محدثة ومبقية، كما هو ثابت في محلّه.

ثمّ للتفويض معانٍ أخرى، وهي لا تتعلّق بما يقابل الجبر، بل ما يقوله الغلاة من الفرق، أهمّ المعاني : القول بالإباحية بسرفع الحـظر عـن الخـلق في الأفـعال، والإباحة لهم ما شاؤوا من الأفعال، والقول بأنّ أمر الخـلق والرزق مـفوّض إلى الأنمة عليمي على نحو الاستقلال وبالذات وأنّهم شركاء الله في ذلك وفي عرضه، وهو من الغلوّ في الصفات.

الأمر بين الأمرين :

وأمّا الأمريين الأمرين : فهو من أدقّ المعاني، لا يعلمه إلّا العالم، أو من علّمه العالم، فهو سرّ الله.

ولعلمائنا الأعلام في ذلك مسالك :

مقدّمة .....٧

الأوّل : ما ذهب إليه الشيخ المفيد وتِنَّنُ في شرحه على الاعتقادات، وهو : أنَّ الله تعالى أقدر الخلق على أفعالهم ومكّنهم من أعمالهم وحدّد لهم الحدود في ذلك، ونهاهم عن القبائح بالزجر والتخويف والوعد والوعيد، فلم يكن بتمكينهم من الأعمال مجبراً لهم عليها، ولم يفوّض الأعمال إليهم لمنعهم من أكثرها، ووضع الحدود لهم فيها، وأمرهم بحسنها ونهاهم عن قبيحها، ثمّ قال : فهذا هو الفصل بين الجبر والتفويض.

الثاني : أنّ المراد به أنّ الله تعالى جعل عباده مختارين في الفعل والترك، ولكن مع قدرته على صرفهم عمّـا يختارون، وعلى جبرهم على فعل ما يفعلون.

الثالث : أنّ المراد به أنّ الأسباب القريبة للفعل بقدرة العبد، والأسباب البعيدة كالآلات والأدوات والجوارح والأعضاء والقوى بقدرة الله سبحانه، فقد جعل الفعل بمجموع القدرتين.

الرابع : أنَّ التفويض المنفي هو تفويض الخلق والرزق وتدبير العالم إلى بعض العباد، ولكن هذا غير ما ورد في الروايات النافية للجبر والتفويض.

الخامس : أنَّ المراد به أنَّ فعل العبد واقع بمجموع القدر تين والإرادتين من الله ومن العبد، فالعبد لا يستقلَّ في إيجاد فعله.

السادس : أنَّه في عين الاختيار مجبرون، وأنَّه مجبورون على الاختيار .

۸ ..... والاختيار

السابع : الجبر المنفي هو قول الأشاعرة والتفويض المنفي هو قول المعتزلة. ومعنى الأمر بين الأمرين أنّ الفعل إنّما يصدر عن اختيار العبد وقدرته، وله أن يفعل وأن لا يفعل ـوهو معنى الاختيار إن شاء فعل وإن شاء ترك ـومع ذلك حـياته وقدرته واختياره كلّها متحقّقة بإفاضة الباري تعالى بحيث لو لم يفضِ إليه واحداً منها لزم منه عدم صدور الفعل وعدم تحقّقه (.

والمثال العرفي الذي يوضح ذلك، أنّه إذا فرضنا أنّ العبد لا يتمكّن من تحريك اليد إلا مع إيصال القوّة الكهربائية، فأوصل المولى القوّة إليما آناً فآناً، فذهب العبد باختياره إلى قتل نفس والمولى يعلم بذلك، فالفعل بما أنّه صادر من العبد باختياره فهو اختياري له، وبما أنّ المولى يعطي القوّة للعبد آناً فآناً فالفعل مستند إليه، وكلّ من الإسنادين حقيقي بلا تكلّف وعناية، وهذا هو واقع الأمر بين الأمرين الذي تطابقت عليه الروايات الواردة عن المعصومين عليَّيْلِيْ

وقد صرّح بنذلك المحتقق النائيني تيمني ، وإليه يرجع ما أفاده المحتقق الإصفهاني تيمني ، قال : إنّ العلّة الفاعليّة ذات المباشر بإرادته وهي العلّة القريبة ووجوده وقدرته وعلمه وإرادته لها دخل في فاعلية الفاعل ، ومعطي هذه الأمور هو الواجب تعالى ، فهو الفاعل البعيد ، فمن قصّر النظر على الأوّل حكم بالتفويض ، ومن قصّر النظر على الثاني حكم بالجبر ، والناقد البصير ينبغي أن يكون ذا عينين .

ولا برهان أصدق من الوجدان، فإنًا نرى فرقاً بـين حـركة يـد المـرتعش وحركة اليد الاختيارية.

(١) الجبر والاختيار؛ السيّد محمّد صادق الروحاني : ١٣.

| ۹ | مقدَمة |
|---|--------|
|---|--------|

وخير ما يستدل على الأمر بين الأمرين ما ورد في ذكر القيام من السجدتين، حيث يقول المصلي : (بحول الله وقوّته أقوم وأقعد)، فإنّ قيامه وقعوده ينسبه إلى نفسه إلا أنّه بحول الله وقوّته، وهذا يعني الطوليّة، فإنّ العرضيّة يبلزمها الشرك بالله سبحانه، كرافعي حجر ثقيل على نحو التساوي، وأمّا إذا كان لنا حديداً ثقيلاً مخروطيّ الشكل، وأعطي رأسه بيد الإنسان يحمله على عاتقه، ونهاية المخروط بيد الله، ثمّ أمر الإنسان أن ينزل من جبل شاهق أو يصعد إليه، وطريق الجبل صعباً وملتوياً، لو غفل الإنسان فسرعان ما يسقط ويه وي إلا أنّ الله سبحانه جعل في الطريق علائم وأضوية تنير له الدرب، وجعل حمل الشقل باختياره، إلا أنّه بلطفه وكرمه يعين العبد بحمل الجانب الأكبر والأثقل من الحديد، والحديد مثالاً للتكليف الإلهي، ونهايته بيد الله سبحانه، وبدايته بيد العبد، والعلائم في الطريق هم الأنبياء والأوصياء والعلماء، والأضوية هي الكتب الساوية والعلائم في الطريق هم الأنبياء والأوصياء والعلماء، والأضوية هي الكتب الساوية

فما يفعله الإنسان لا على نحو الاستقلال والتفويض، ولا عـلى نحـو الجـبر وسلب الاختيار، بل هو مع الله سبحانه، في طول حوله وقوّته، ولا يخفى أنّ المثال يقرب من جهة ويبعد من ألف جهة، وإنّما أردنا تشبيه المعقول بـالمحسوس، ومـن الأمثلة الزرّ والضوء، فإنّ الذي يشعل الضوء ليس الزرّ بوحده، كما ليس الإنسان بوحده، بل هما معاً، أحدهما في طول الآخر.

ويدلّ على الأمر بين الأمرين الآيات القرآنية والروايات الشريفة، ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض) على أنَّ الحقّ في الأمر بين الأمرين ليس أن يؤخذ شقصاً من الجبر وشقصاً من التفويض، ويكون معجوناً مركّباً منهما، بل حقيقة مستقلّة بلا جبر ولا تفويض. ١٠ ..... المعة من الأفكار في الجبر والاختيار

وقد قال الفخر الرازي بعد تحيّر، في مسألة الجبر والتفويض وأنّها مسألة عجيبة، واختلاف الناس فيها أبداً، بسبب ما يمكن الرجوع فيها إليه متعارضة ومتدافعة، وذكر جملة من أدلّة الطرفين، ثمّ قال : وأمّا الدلائل السمعية فالقرآن مملوّ مما يوهم الأمرين، وكذا الآثار، وما من أمّة من الأمم لم تكن خالية عن الفرقتين، وكذا الأوضاع والحكايات متدافعة من الجانبين حتّى قيل : إنّ لعبة النرد إنّا وضع على الجبر، كما أنّ لعبة الشطرنج وضع على القدر، إلّا أنّه اعترف أخيراً أنّ خير المقال ما قاله الإمام الصادق لمنتي : (لا جبر ولا تفويض، بل أمرٌ بين الأمرين)، كما اعترف بذلك شيخ الأزهر في عصره الشيخ محمّد عبده في رسالته حول التوحيد.

#### أحاديث في الأمر بين الأمرين

وإليك نبذة يسيرة من الكلمات النورانية لأئمة أهل البيت للمَيْكِمْ في نفي الجبر والتفويض، وإثبات الأمر بين الأمرين وبيان حقيقته :

روى الصدوق في التوحيد بسند صحيح عن الإمام الرضا بليَّلا ، قال : ذكر عنده الجبر والتفويض فقال عليَّلا : ألا أعلّمكم في هذا أصلاً لا تختلفون فيه ولا يخاصمكم عليه أحد إلا كسرتموه ؟ قالنا : إن رأيت ذلك . فقال بليَّلا : إنّ الله عزّ وجلّ لم يطع بإكراه، ولم يعصّ بغلبة، ولم يهمل العباد في ماكه، هو المالك لما ملكهم والقادر على ما أقدرهم عليه، فإن ائتمر العباد بطاعته لم يكن الله منها صاداً ولا منها مانعاً، وإن ائتمروا بمعصيته فشاء أن يحول بينهم وبين ذلك فعل، وإن لم يحل فعلوه فليس هو الذي أدخلهم فيه، ثمّ قال عليّينا : من يضبط حدود هذا الكلام فقد خصم من خالفه<sup>(1)</sup>.

 التوحيد : ٣٦١، الحديث ٧، باب نني الجبر والتنفويض. وقند جمعت جمنة وافنية من الأحاديث الشريفة في كتاب (الحق والحقيقة بين الجبر والتفويض)، طبع سنة ١٣٩٨ هـ. فراجع. ١٢ ..... المعة من الأفكار في الجبر والاختيار

فقوله ليَّنيَّلا : «هو المسالك هسو القسادر» نسفي التسفويض بسإثبات السسلطنة لله سبحانه، وبقوله : «لما مسلّكهم وأقسدرهم» نسفي الجسبر، فسإنّ لله قسدرة وإرادة في فعل العبد إلا أنّ العبد له القسدرة والإرادة في فسعله أييضاً في طسول قسدرة الله وإرادته.

وفيه أيضاً، عن محمّد بن عجلان، قال : قلت لأبي عبد الله عليَّلا : فوّض الله الأمر إلى العباد ؟ قال عليَّلا : الله أكرم من أن يفوّض إليهم. قلت : فأجبر الله العباد على أفعالهم ؟ فقال عليَّلا : الله أعدل من أن يجبر عبداً على فعل ثمّ يعذّبه عليه.

وفيه أيضاً، عن الصادق للَّثَلَّةِ : قال رسول الله ﷺ : من زعم أنَّ الله يأمر بالسوء والفحشاء فقد كذب على الله تعالى.

ومن زعم أنَّ الخير والشرَّ بغير مشيئة الله فقد أخرج الله من سلطانه. ومن زعم أنَّ العاصي بغير قوّه الله فقد كذب على الله.

وفي الكافي بسنده عن أمير المؤمنين ﷺ ، لمّا أنصرف من صفّين إذ أقـبل شيخ فجثى بين يديه ثمّ قال له : يا أمير المؤمنين ، أخبرنا عن مسيرنا إلى أهل الشام أبقضاءٍ من الله وقدر ؟

فقال أمير المؤمنين عليُّلٍ : أجل يا شيخ، ما علوتم تلعةً ولا هبطتم بطن وادٍ إلّا بقضاء من الله وقدر .

فقال له الشيخ : عند الله أحتسب عنائي يا أمير المؤمنين.

فقال له : مه يا شيخ، فوالله لقد عظمّ الله لكم الأجر في مسيركم وأنستم سائرون، وفي مسقامكم وأنستم مسقيمون، وفي مستصرفكم وأنستم مستصرفون، ولو لم تكونوا في شيء من حالاتكم مكرهين ولا إليه مضطرّين.

فقال له الشيخ : كيف لم نكن في شيء من حالاتنا مكر هين ولا إليه مضطرّين

١٤ ..... والاختيار والاختيار والاختيار وكان بالقضاء والقدر مسرنا ومنقلبنا ومنصر فنا ؟

فقال للتي له : وتظن أنّه كان قضاءً حتماً وقدراً لازماً، إنّه لو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب والأمر والنهي والزجر من الله، وسقط معنى الوعد والوعيد فلم تكن لائمة للمذنب ولا محمدة للمحسن، ولكان المذنب أولى بالإحسان من المحسن ولكان المحسن أولى بالعقوبة من المذنب، تلك مقالة إخوان عبدة الأوثان وخصاء الرحمان وحزب الشيطان وقدريّة هذه الأمّة ومحوسها، إنّ الله تبارك وتعالى كلّف تخييراً ونهى تحذيراً وأعطى على القليل كثيراً، ولم يعصَ مغلوباً، ولم يُطع مكرهاً، ولم يملك مفوّضاً ولم يخلق السماوات والأرض وما بينهها باطلاً، ولم يعث النبيّين مبشّرين ومنذرين عبثاً، ذلك ظنّ الذين كفروا فويلٌ للذين كفروا من النار<sup>111</sup>.

وجاء رجل إلى أمير المؤمنين ﷺ ، فقال : يا أمير المؤمنين، أخبرني عــن القدر ؟

(١) أصول الكافي ١ : ١٥٥، والبحار ٥ : ٧٥.

أحاديث في الأمر بين الأمرين 10 . . . . . قال : فقال أمير المؤمنين عليُّه : أمَّا إذا أبيت ، فإنَّى سائلك ، أخبر في أكانت ا رحمة الله للعباد قبل أعيال العباد أم كانت أعيال العباد قبل رحمة الله ؟ قال: فقال له الرجل: بل كانت رحمة الله للعباد قبل أعيال العباد. فقال أمير المؤمنين عليُّ : قوموا فسلَّموا على أخبكم فقد أسلم، وقيد كيان كافراً. قال: وانطلق الرجل غير بعيد. ثمَّ انصرف إليه فقال له: يا أمير المؤمنين، أبالمشيّة الأولى نقوم ونقعد ونقبض ونبسط ؟ فقال له أمير المؤمنين عليُّ : وإنَّك لبعيد في المشيَّة، أما إنَّى سائلك عن ثلاث لا يجعل الله لك في شيء منها مخرجاً، أخبر ني أخلقَ الله العباد كما شاء أو كما شاؤوا ؟ فقال: كما شاء. قال: فخلق الله العباد لما شاء أو لما شاؤوا ؟ فقال: لما شاء. قال : يأتونه يوم القيامة كما شاء أو كما شاؤوا ؟ قال : يأتونه كما شاء، قال : قم فليس إليك من المشيّة شيء<sup>(1)</sup>. يقول العلَّامة الطباطبائي بعد شرح الخبر الشريف: وهذه الرواية الشريفة. على ارتفاع مكانتها ولطف مضمونها يتّضح به جميع ما ورد في الباب من مخستلف الروايات، وكذا الآيات المختلفة من غير حاجة إلى أخذ بعض وتأويل بعض آخر<sup>(۲)</sup>.

- (۱) بحار الأنوار ۵ . ۱۱۱.
- (٢) تعليقة البحار ٥ : ١١١.

١٦ ..... المعة من الأفكار في الجبر والاختيار

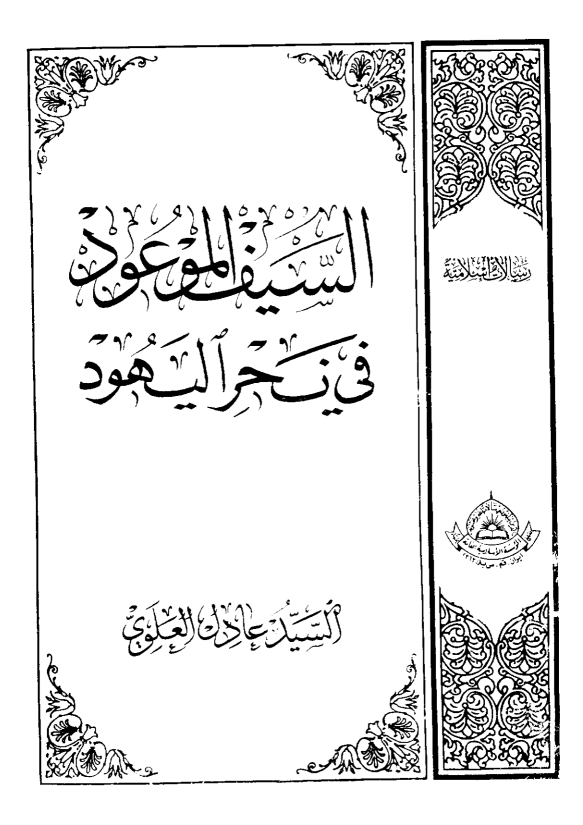
وقال بعض الأعلام بعد الردّ عـلى الجـبرية والمـفوّضة : والتـنزيه الوجـيه ما تضمّنته هذه الكلمة الإلهية المأثورة في الأخبار المتكاثرة عن العـترة الطـاهرة عليهم صلوات الله المتواترة ، أعني قولهم عليماني : لا جبر ولا تـفويض ، بـل أمـرُ بين الأمرين ، ثمّ يقرب هذه الكلمة بوجهين . فراجع<sup>(۱)</sup>.

ويقول الشيخ المظفّر في عقائد الإمامية : ما أجلّ هذا المغزى وما أدقّ معناه وخلاصته : أنّ أفعالنا من جهة هي أفعالنا حقيقة ، ونحن أسبابها الطبيعية وهي تحت قدرتنا واختيارنا ، ومن جهة أخرى هي مقدورة لله تعالى وداخلة في سلطانه ، لأنّه هو مفيض الوجود ومعطيه ، فلم يجبرنا على أفعالنا حتّى يكون قد ظلمنا في عقابنا على المعاصي ، لأنّ لنا القدرة والاختيار فيا نفعل ، ولم يفوّض إلينا خلق أفعالنا حتّى يكون قد أخرجها عن سلطانه بل له الخلق والحكم والأمر ، وهو قادر على كلّ شيء ومحيط بالعباد .

ثم لا يخفى أنّ هذه الأحاديث وأمثالها العشرات قد شرحها علماؤنا الأعلام بشروح وافية وكافية، كما أنّ لكلّ واحد من المعصومين غلبيًل الذين هـم خـزّان علم الله ومعادن حكمته كلمات وافية وشافية في موضوع الجبر والاختيار، وإنّهم وضحوا الأمر بين الأمرين، وإنّهم نفضوا عن هذا المبحث الغـبار، ورفـعوا عـنه الستار، وهل بعد الحقّ إلّا الضلال، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

العبد عادل العلوي الحوزة العلمية ــقم المقدسة

نهاية الدراية في شرح الكفاية؛ للمحفّق الإصفهاني ١ : ١٧٤ ـ ١٧٥.



ISBN 964 - 5915 - 16 - 3 EAN 9789645915160 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابک ۳ ـ ۲۱ ـ ۵۹۱۵ ـ ۲۹۶ ای. ای. ان. ۲۰۱۰ ۵۹۱۵ ۹۷۸۹۳ شابت X ـ ۱۸ ـ ۱۹۱۰ ـ ۱۹۹۶ مورد ۲۰۰ حند:

### السيف الموعود في نحر اليهود

الحمد لله الذي أعزّ المؤمنين وأذلّ اليهود، والصلاة والسـلام عـلى البشـير الموعود، أشرف خلق الله محمّد المحمود، وعلىٰ آله خير من في الوجود.

## «تحرير فلسطين إنَّما يكون علىٰ يد الشيعة »

هـذا مـا قاله سماحة آية الله العـظمى الإمـام السـيّد الخـوني قـدّس سرّه الشريف.

حدَّثني والدي العلَّامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي مَتَئَزًّ ، عندما كان ملازماً للسيّد الخوثي في مستشفى ابن سينا ببغداد سنة ١٣٩٠ للمعالجة ، وفي جمع من العلماء الضيوف العائدين لسماحة السيّد آنذاك ، دار الحديث حول فلسطين ، فقال السيّد الخوئي أعلى الله مقامه الشريف : تحرير فلسطين إنّما يكون على يد الشـيعة

(١) مقدّمة كتاب (عقل اليهود الأسير )، بقلم السيُّد محمّد حسين مرتضى البيناني.

٤ .....٤

الإمامية (أتباع مذهب أهل البيت على أ).

قال الوالد : تعجّبنا من هذا التنبّؤ ! ! فسألناه : من أين يقال هذا ؟ فقال سماحته : من أوّل سورة الروم :

أام عَلَبَتِ الرُّومُ في أَدْنَىٰ الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَلَمِمْ سَيُغْلَبُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

فخيَّم السكوت عـلينا ولم يجـرأ أحـدنا أن يسأل عـن كـيفيَّة الاسـتنباط والاستخراج من هذه الآية الشريفة ! !

أجل، كان يعدّ هذا التنبّؤ حلماً يتمنّاه كلّ مسلم غيور رسالي، فانقضت الأيام والليالي، وإذا بصرخة الإمام الخميني قدّس سرّه الشريف دوّت في العمالم، ليعلنها ثورة إسلامية عالمية، ضدّ الطغاة والجبابرة والاستكبار العالمي والاستعمار وأذنابهم وعملائهم في البلاد الإسلامية، انطلاقاً من إيران الإسلام، وتصديرها إلى كلّ المستضعفين في العالم.

شاء الله سبحانه بقيادة العلماء الأعلام والسيّد الإمام ووعي الشعب الإيراني المسلم ووحدتهم، أن تنتصر الثورة الإسلامية، وتقطع أيادي الاستعمار من إيران، وتغلق سفارة إسرائيل الغاصبة، ويرفرف علم فسلطين في سفارتهم في طهران عاصمة إيران، وتعلن إيران الشائرة وإمامها الشائر مقاطعة إسرائيل ومحاربة الصهيونية العالمية ولقيطة الاستعمار دويلة إسرائيل الأمريكية.

فتذكَرت حديث الوالد، وكأنّه اقترب اليوم الموعود، فهؤلاء أتباع مذهب أهل البيت عليميًا هم وحدهم في ساحة النـضال والجــهاد والمـعركة ضـدّ اليهـود الأوغاد أبناء القردة والخنازير في فـلسطين الحــتلّة، وإذا بحـزب الله لبــنان أبــناء

(١) الروم : ٢.

| ٥ | <br>تمهيد |
|---|-----------|
| - |           |

الجنوب من شيعة أمير المؤمنين علي عُنَيَّة يدافعون عن المقدّسات الإسلامية في فلسطين الحبيبة، يدافعون عن أبناءها المشرّدين، ويقدّمون الضحايا والشهداء الأبرار، ورؤساء العرب يشربون الكؤوس الحمراء على حسباب الأممة العبريبة، ليضحكوا على ذقنهم، فرضوا بالتطبيع الإسرائيلي والصلح مع إسرائيل اللقيطة وليدة الاستعار، وفتحوا المجال لإنعاش اقتصاد إسرائيل في البلاد الإسلامية، فتعانقوا مع اليهود وصافحوهم، حتى أفتى مفتيهم من وعاظ السلاطين والملوك (الشيخ ابن باز مفتي الديار السعودية) بضرورة الصلح مع إسرائيل والاعتراف بدولتها محتجاً بضعف المسلمين مناير ومئتي مليون مسلم أمام ثلاث ملايين يهودي صهيوني !! ـ ولا زالت الحوادث السياسية تخبرك بصحة مقولة السيّد الخوتي : «فتح فلسطين وتحريرها يكون على يدي أتباع مذهب أهل البيت عليكيمية».

وحدّثني من أثق به عن سماحة الحجّة السيّد نصر الله الأمين العامّ لحزب الله في لبسنان، حينما سأل سماحته أحد الفسلسطينيين الذيبن هداهم الله لمذهب أهل البيت علميميًا عن سبب اختياره هذا المذهب ؟ فأجاب : لآية واحدة في القرآن الكريم في قوله تعالى :

التَجِدَنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَدُوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا آلَيَهُودَ (\*).

ُّ فرأيت اليوم اليهود اصدقاء العرب وبالعكس، إلَّا دولة واحدة وشعب واحد، فإنَّهم يعادون إسرائيل الغاصبة، كما أنَّ يهودها أشدَّ الناس عداوةً لهم، وهم شيعة لبنان وإيران وفي كلَّ العالم، فعرفت أنَّهم الذين آمنوا حقّاً. وهم علىٰ حقّ في

(۱) المائدة : ۸۲.

٦ ..... السيف الموعود في نحر اليهود مذهبهم، فاستبصرت وهداني الله لمذهب أهل البيت على لأكون بجوار حزب الله في لبنان لخوض معارك الجهاد والشهادة.

أجل: أبناء أمير المؤمنين علي عَنْيَلًا ورجـاله وشـيعته الأبـرار الأشـاوس الأبطال الذين لم يرضخوا للظلم والطغيان من اليوم الأوّل هم الذيـن يخـرجـون الكفّار اليهود من أرض العرب ومن فلسطين المحتلّة.

#### نبذة من روايات الغيب

عندنا روايات كثيرة تبلغ المئات والألوف عن الرسول الأعظم محمّد عَلَيَكُوْلَةُ وعترته الأطهار الأثمّة الأبرار علمَيكِ تخبر عن الإمام المهدي القائم من آل محمد الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، وتذكر بعض الملاحم والفتن في آخر الزمان وبعض الوقائع والحوادث التي تعدّ من الأمور الغيبيّة ووقوع معظمها يدلّ على صحّتها<sup>(1)</sup>،

وإليك أيّها القارئ الكريم بعض الروايات التي ترتبط بموضوع بحثنا هذا، مع شيء من التوضيح والبيان، ومن الله التوفيق والسداد.

 راجع في ذلك ( يوم الخلاص ) لكامل سليان . و ١ تأريخ الغيبة الكبري ) و ( تأريخ ما بنعد الظهور ) للسيد محمد الصدر .

## «الرواية الأولى»

جاء في علل الشرائع لشيخنا الصدوق نتَنْخ مسنداً عن صالح بن مـيثم عـن عباية الأسدي قال : سمعت أمير المؤمنين عليَّلَا يقول وهو مستخل وأنا قائم عليه : لأبنينَّ بمصر منبراً مبيراً، ولانقضنَّ دمشـق حـجراً حـجراً، ولأخـرجـنَّ اليهـود والنصاري عن كورة العرب، ولأسوقنَ العرب بعصاي هذه.

قال : قلت له : يا أمير المؤمنين ، كأنَك تخبرنا أنَك تُحييٰ بعد ما تموت ؟ فقال : هيهات يا عباية . ذهبت في غير مذهب ، يفعله رجلٌ منّي<sup>(1)</sup>.

قال مؤلف بيان الأئمة : بعد أن بين الإمام طَيَّلَةُ علامًا متعدّدة وأعمالاً عظيمة بأنَّ هذه الأعمال يقوم بها رجل مني أي من السادة، وهذا الرجل إمّا أن يكون سيّداً علوياً يقوم بهذه الأعمال قبل ظهور الحجّة عنَيْلَة أو أنّ الإمام نفسه يقوم بهما إذا قام... وقال عَيَّلَة ثالثاً : ولأخرجن اليهود والنصاري عن كورة العرب \_أي عسن أرض العرب \_وهذا أيضاً من أعمال هذا السيّد الذي يقوم قبل ظهور القائم عليَّلة فيخرج اليهود والنصاري من أرض العرب ويسكنهم الهلاد المعيدة عن أرض العرب ويأخذ منهم الجزية...

(۱) بیان الأثمة ۱ : ۱۹ ٤ .

نبذة من روايات الغيب ..... ه

## «الرواية الثانية»

وقال الإمام الصادق عليَّلا : إذا تنكّس المتنكّس وهدم بيت المقدس وخرج الجيم من الميم فتوقّعوا الصيحة، فإذا سمعتم الصيحة فاغلقوا أبوابكم وسدّوا نوافذكم وضعوا عليها الستار واخزنوا من انزاد، فإنّها من علامة الطامّة الكـبرى، وبـعده يظهر السنراني واليماني والخراساني وولدي المهدي<sup>(1)</sup>.

قال مؤلف الكتاب في بيانه : قـال الإمـام أبي عـبد الله على الذا تـنكس المتنكس) والمراد من المتنكس هو أحد الدول المنكسرة \_وربما إشارة إلى نكسة حزيران \_ عند حربها مع دولة أخرى أو المنكسرة في مقابل اليهود، فإذا تنكست هذه الدولة واندحرت وثبت اليهود وملكوا القدس الشريف، هدم بيت المقدس، فيحتمل أن يهدمه اليهود \_كما هو مخططهم الجديد ليبنوا هيكل سليان في مكانه \_ حيث إنّ البيت المقدس صار ملكاً هـم \_حسب اعتقادهم الباطل \_ فـيهدمونه للتنقيب والاطلاع على الآثار القديمة المودعة فيه، ونهب ما فيه من خزائن وأموال، وسرقة ما فيه من ذخائر وآثار \_أو لبناء الهيكل \_ويحتمل أن تهدمه دولة أخرى فتنهب ما فيه من ذخائر وأموال.

ويحنمل أن تقع حرب عظيمة في القدس فيقصف ويهدم يواسطة الحرب. ثمّ قال عليُّلا :( وخرج الجيم من الميم ) يحتمل أن يكون حرف الجيم إشارة إلىٰ رئيس أوّل اسمه يبدأ بحرف الجيم والميم إشارة إلىٰ مصر ، ويحتمل أن يراد منه جمال

(۱) المصدر.

عبد الناصر . أمّا كون حرف الميم إشارة إلى مصر فهذا ممّـا لا إشكال فيه ، لأنّه عبّر عنه في الأخبار بذلك في عدّة موارد ، فيكون المراد من كلام الإمـام عليُّلا هـو إذا انكسرت هذه الدولة وتنكّست وهدم بيت المقدس وخرج هذا الرئيس الذي أوّل اسمه حرف الجيم من مصر بعد هذه الوقائع فتوقّعوا الصيحة ، أي أنّ الصيحة تكون قريبة يتوقّع صدورها في كلّ سنة ، بل كلّ شهر بل كلّ يوم وليلة ، والصيحة إمّـا سماوية أو أرضيّة . والظاهر أنّ هذه الصيحة هي صيحة أرضيّة مثل صوت القنابل الذرّية ونحوها ، كما يستفاد من الأمر بالاختفاء في البيوت وغلق الأبـواب وسدّ النوافذ ووضع الستار عليها ، حيث قال عليَّلاً : فإذا سمعتم الصيحة فاغلقوا أبوابكم وسدّوا نوافذكم وضعوا عليها الستار .

قوله للله في المنافذ التي تكون في أبواب دوركم وأبواب غرفكم، وقبوله : وسدّوا نوافذكم وهي المنافذ التي تكون في الغرف والشبابيك، وقوله لله لا : وضعوا عليها أي على الشبابيك الستار، وهذا كلّه للتحفّظ من دخول دخان أو غاز سام إلى الغرف، لأنّه قاتل للبشر ومدمّر ومهلك فيلزم منه الحذر، يحتمل أن تكون هذه الصيحة ناشئة من الحرب العالمية الثالثة... ثمّ يحاول المؤلف أن يثبت أنّ هذه الصيحة أرضيّة، فراجع.

| ب | بات الغيم | من رواي | نبذة |
|---|-----------|---------|------|
|---|-----------|---------|------|

### «الرواية الثالثة»

في كتاب العمدة لابن بطريق الأسدي الحلي بسنده عن بشر بن جابر عسن ابن مسعود، قال بشر : هاجت ريح حمراء بالكوفة فجاء رجل ليس له هجير ، فقال : يا عبد الله بن مسعود جاءت الساعة ، قال : فقعد وكان متّكتاً.

فقال : إنّ الساعة لا تقوم حتى لا يقسم ميراث ولا يفرح بغنيمة ، ثمّ قال بيده هكذا ونحاها نحو الشام وقال : نحو الشام عدوّاً يجمعون لأهل الشام يجمع لهم أهل الإسلام . قلت : الروم تعني ؟ قال : نعم ، قال : وتكون عند ذلكم القتال ردّة شديدة فتشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلى غالبة فيقتلون حتى يسوا فيبق هؤلاء وهؤلاء كلّ غير غالب ، وتفنى الشرطة ، ثمّ تشترط المسلمون شرطة للموت فلا ترجع إلى غالبة ، فيقتلون حتى يسوا فيبق هؤلاء وهؤلاء كلّ غير غالب ، وتفنى الشرطة ، فإذا كان اليوم الرابع هذا إليهم بقيمة أهل الإسلام ، فيجعل الله الدائرة عليهم فيقتلون مقتلةً ، إمّا قال : لا يرى مثلها ، وإمّا قال : لا يرى منها ، حتى أنّ الطائر ليمرّ بجنباتهم في يلحقهم حتى يخر ميّناً ، فتعاد بنو الأب كانوا مائة فلا يجدون من بق منهم إلا الرجل الواحد الخبر<sup>111</sup>.

قال مؤلف بيان الأئمة : هذه الرواية يرويها صاحب كـتاب العـمدة، وهـو ابن بطريق الأسدي الحلي مفتي الفريقين ــالسنّة والشيعة ــ عن بشر بن جابر عن ابن مسعود وهو صحابي معروف ممّن رأى رسول الله يَتَبَعَنْهُ وسمع حــديثه حــيث

(١) بيان الأثمة ١ . ٤٣٧.

جاءه رجل يسأله عن ريح حمراء هاجت في الكوفة، فاعتقد ذلك الرجل أنّ الساعة قد قامت لشدّة الريح الحمراء وقوّة هو لها وصعوبتها، وعرف هذا الرجل بأنّه ليس له هجير، أي ليس له هذيان ولا فحاش ولا يهجر في قوله، أي أنّه رجل موتّق عاقل، يسأل عبد الله بن مسعود هل جاءت الساعة ؟ فقال له ابن مسعود : لا تقوم الساعة حتّى لا يقسم ميراث ولا يفرح بغنيمة، فجعل عدم تقسيم الميراث وعدم الفرح بالغنيمة علامة لقيام الساعة وهو كناية عن اندراس الأحكام الشرعيّة وضياعها الإنسان وليس له ورثة لموتهم جميعاً كما في قصف القنابل والصواريخ على المدن، وأمّا عدم فرحهم بالغنيمة إلما لعدم الانتفاع بها أو ليس هما في زمن الكفّار ليفرحوا بغنيمة إلما لعدم الانتفاع بها أو ليس هناك مسلمون يغزون الكفّار ليفرحوا بغنيمة أموالهم.

ثم نقل ابن مسعود علامة لظهور الحجّة عليم المعبّر عنه بقيام الساعة، وتلك العلامة واقعة، وحرب تقع بين الإسلام واليهود، فأوماً نحو الشام، والمراد من نحو الشام أي من جهة الشام، والظاهر أنّ المراد بتلك الجهة هي فلسطين، وقسال : إنّ أعداء الإسلام يجمعون جيشاً لحرب الإسلام وهم اليهود، كما يجمع أهل الإسلام لحرب اليهود جيشاً، فسأل من هذا العدوّ الروم تعني ؟ قبال : نعم، ولا ريب أنّ الروم وأسيادهم كلّهم إن لم يكن جلّهم من اليهود أو المؤيّدين لليهود، وقد مرّ أنّ الروم هم أولاد لأصفر بن روم بن عيصور بن إسحاق، وهو من أنبياء بني إسرائيل، فالروم يشمل تمام من كان من هذا الأصل ، فيشمل إسرائيل وبعض المسيح.

ثمَّ قال : ويقع عند ذلكم القتال ردَّة شديدة، أي يقع القتال بين اليهود وبين الإسلام عند هجوم اليهود عليهم فيردَونهم ردَّة شديدة أو يسمع من وقع السلاح صوت شديد، ولعلَّ التعبير بالردَّة الشديدة كناية عن الأسلحة النـارية الحـديثة. نبذة من روايات الغيب .....

فتشترط المسلمون شرطة للموت، أي تشترطه على نفسه وتقدم على الموت -كشرطة الخميس في زمن أمير المؤمنين علي عليم ل و توطن نفسها على الموت فإن من يقدم للحرب بالأسلحة النارية الحديثة فقد أقدم على الموت ـكالفدائيين ـ ولكن لا يرجع المسلمون بعد الحرب مع اليهود غالبة لهم، لأن أسياد اليهود -كالأمريكان - يوقفون القتال ويضربون الهدنة، فلا يدعون المسلمين أن يتغلبوا على اليهود ـكما حدث في حرب حزيران ـفلا هؤلاء أي المسلمون غالبون لليهود أي الجيش الإسلامي الذي الشترط على نفسه الموت واقدم على الموت وهذا في الرّة الأولى.

وفي المرّة الثانية كلّ من أهل الإسلام واليهود يجمع جسيشاً آخر للحرب ويوطِّن الجيش الإسلامي نفسه على الموت ويشترط على نفسه الموت، ويقتتلون مع اليهود مقتلة عظيمة حتى تفنى الفئة التي اشترطت على نفسها الموت فسيوقفون القتال مرّة ثانية ويرجع كلّ منهما غير غالب، وكذلك في المرّة الثالثة دون غالب، فإذا كانت (المرّة الرابعة هذا إليهم بقيّة أهل الإسلام) ـ أي أسرع لمساعدتهم أهل الإسلام واجتمعوا عليهم بقيّة المسلمين ـ فكأمّا في المرّات الأولى تكون انحاربة باسم بعض المسلمين كما كانت باسم العرب والأمّة العربية مثلاً، ولكن في المرّة الرابعة يلتحق بهم بقيّة المسلمين ـ فكأمّا في المرّات الأولى تكون انحاربة باسم بعض المسلمين كما كانت باسم العرب والأمّة العربية مثلاً، ولكن في المرّة الرابعة يلتحق بهم بقيّة الإسلام فتكون القضيّة قضيّة إسلامية لا عربية فقط، فحينئذ يكون الانتصار والسيف الموعود، وهذا ما نتوقّعه، وإنّما يكون على يد أتباع مذهب أهل البيت عليكيلاً، لأنّهم كأمّتهم أمّة الحقّ، لا يعتقدون بالقومية، بل يرونها تتنافى مع روح الدين الإسلامي المحمدي الأصيل، فإنّ الإسلام دين الله لكافة الناس إلى مع روح الدين الإسلامي المحمدي الأصيل، فإن الإسلام دين الله ولا أعجمي على يوم القيامة، ولا ينحصر بالعرب، ولا فضل لعربي على أعجمي ولا أعجمي على ١٤ ..... السيف الموعود في نحر اليهود عربي، ولا أبيض على أسود ولا أسود على أبيض إلاّ بالتقوى.

فلا عنصرية ولا قومية ولا طائفية في الإسلام، فالقضية الفلسطينية لا بدَّ أن تتحرَّر من النطاقات البشرية أوّلاً، وتدخل في نطاق الله، في إطار التوحيد الذي ليس فيه إطار، لتكون حزب الله الغالب، لا أحزاب الشياطين المنهزمة والمذعورة. في إنَّ جزْبَ اللهِ هُمُ الغالِبونَ ﴾<sup>[7]</sup>.

فيجعل الله الدائرة عـلى اليهـود فـيقتلون الجـيش اليهـودي ـالإسرائـيلي الصهيوني ـوتبق جثث المقتولين منهم على الأرض، فإذا مرّ عليهم الطائر، أي مرّ بجنبهم وبناحيتهم فمن نتن الأجساد وجيفتها يخرّ ميّتاً ـوربما كناية عن الطـائرات المنهدمة ـولكن بعد هذه الواقعة ترى العشيرة التي فيها مائة رجل لم يبقّ منها إلّا رجل واحد. فتنبئ هذه الجملة أنّ هذه الواقعة توجب عدم الرجال وقتلهم بحيث يبق من المائة رجل واحد.

(۱) الحجرات : ۱۳.

(٢) المائدة : ٥٦.

| 10 |  | الغيب | ن روايات | نبذة مر |
|----|--|-------|----------|---------|
|----|--|-------|----------|---------|

في صحيح البخاري بسنده من حديث عوف بن مالك قال : أتيت رسول الله وهو في خيمة، فتوضًا وضوءاً مكيناً، فقال : يا عوف، اعدد ستة بين يدي الساعة ؟ قلت : وما هي يا رسول الله ؟ قال : موتي، فرجمت \_أي صرت كالمرجوم الذي لا يستطيع الكلام \_ فقال : إحدىٰ. فقلت : إحدىٰ. والثانية : فتح بيت المقدس، والثالثة : موتان فيكم كقصً الغنم، والرابعة : إفاضة المال تذهب حتّى يعطى الرجل مائة دينار فيشكل تيسّرها، وفتنة لا يبقى بيت من العرب إلاّ دخلته، وهذه فتنة تكون بينكم وبين بني الأصفر، ثمّ يغدرونكم فيأتونكم تحت ثمانين غاية، تحت كلّ غاية اثنى عشر ألف<sup>(۱)</sup>.

قال مؤلف بيان الأثمة : بعد بيان صدر الرواية وأنَّ النبيِّ يذكر ستّة علانم قبل الساعة أي ظهور ولده المهدي عليَّلا :

الثانية : فتح بيت المقدّس، أي أنّ الاستيلاء علىٰ بيت المقدس وفتحه يقع من قبل المسلمين، ويأخذونه من أيدي اليهود والمسيح فيخرجون اليهود عنه، فسهذه الجملة تدلّ صريحاً بأنّ بيت المقدس يقع في أيدي غير المسلمين من الكفّار واليهود والنصاري، فيأخذه المسلمون منهم ويفتحونه، وإلّا لو كان بيد المسلمين فلا معنى لفتحه، فيعلم أنّه يقع تحت يد الكفّار واليهود والنصاري أوّلاً ثمّ ينفتحه الإسلام ويطرد هؤلاء عنه...

(١) بيان الأغة ١، ٤٤٠.

الخامسة : فتنة لا يبقى بيت من العرب إلا ودخلته، وهذه هي الحرب التي يوقدها الغربيون من الأجانب، ولذا قال النبي تَتَقَلَنُهُمُ : إنّها فتنة تقع بين المسلمين وبين بني الأصفر، وهم ملوك الدول الغربية ـكأمريكا وأوربا ـوملوك الروم أولاد الأصفر بن روم بن عيصور بن إسحاق، وهم الغربيون من الأجانب والأعاجم الذين يخالف لسانهم لسان العربية، فإنّ هؤلاء كلّهم في لسان أخبارنا من القديم يطلق عليهم الروم، لأنّ الدنيا كلّها في عصر النبي تَتَقَلَنُوهُ وما بعده من الأئمة عليك كانت مملكة لطائفتين ـلامبراطوريتين ـ غير الإسلام كما ينص على ذلك التأريخ، فالامبراطوريّة الأولى المالكة هم القياصرة ـملوك الروم - والطائفة الشانية هم الأكاسرة ملوك الفرس.

فهؤلاء الروم يحاربون الإسلام، ولذا قال النبيّ : وهـذه فـتنة، أي حـرب عظيمة تكون بينكم أي تقع بينكم وبين بني الأصفر ـوربما المراد لون أجـسـادهم ويطلق على الغربيين ـأي حرب بين الإسلام وبين هؤلاء الروميين.

وقال قبل ذلك : إنّ هذه الفتنة لا يبقى بيت من العرب إلّا دخلته وإنّما خصّ العرب بهذه الفتنة \_وهذه الفقرة تؤيّد الرواية التي مرّت أنّ الحروب الثلاثة الأولى إنّما تكون باسم الأمّة العربية ، فتأمّل \_لأنّ العرب ، أي جميع الدول العربية يكونون أنصار هؤلاء الروميين من الكفّار واليهود والنصارى \_وربما إشارة إلى حكّام العرب الخونة وعملاء الاستعمار وأذنابهم في البلاد العربية \_فيأتون بهم ويزجّونهم في هذه الحرب الضارية ويقذفونهم أمام الأسلحة النارية المحرقة القاسبة ، فسلذلك يقتل أغلب ابناء العرب ، فلذلك تدخل هذه الفتنة وهذه الحرب القاسة في كلّ بيت من بيوت العرب .

وكلام النبي يُتَنِّينُهُ عامٌ فلم يخصّ به بلد خاصّ أو دولة خاصّة. بـل قـال:

| ىن روايات الغيب ١٧                                                        | نبذة م   |
|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| بيت من العرب إلَّا دخلته، فيشمل كلامه جميع البيوت العربية في جمسيع        | لا يېقى  |
| العربية ـوهذه من نتائج القومية العربية فكراً ومنهجاً وعسملاً ـ فـهؤلاء    |          |
| ب من بني الأصفر قد أعلنوا الفتنة وأوجدوا الحـرب، وحـيث إنّ العـرب         | الأجار   |
| سارهم وأعوانهم فتفني فيها البسيوت العسربية بأجمعها، ولا يسبق مسنها إلَّا  |          |
| لنادر ـ بحيث يبقىٰ من المائة رجل واحد ـ نجّى الله المؤمنين مـنها. وكـفاهم |          |
|                                                                           | شرّ القت |

في كتاب مشارق الأنوار للحسين بن محمّد الصغالي \_مخطوط \_بسنده عـن أبي هريرة قال : لا تقوم الساعة حتّىٰ تقاتلوا البهود، حتّىٰ يقول الحجر الذي وراء اليهودي : يا مسلم، هذا يهودي ورائي فاقتله().

قال سماحة مؤلف بيان الأئمة : دلّ الخبر علىٰ حستمية القستال بسين الإسملام واليهود كما دلّ علىٰ أنّ اليهود أناس جبناء، وأنّهم لا رجال بسل أشسباه الرجسال، كما يؤيّد ذلك بل يدلّ عليه القرآن الكريم، قال تعالىٰ :

﴿ وَقَالَتِ الْيَهودُ يَدُ اللهِ مَغْلولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنوا بِما قالوا ﴾.

ويحقَّق ذلك ما قال في الخبر أنَّهم ينهزمون في الحرب ويختفون وراء الأحجار الكبار وفي الكهوف والجبال، فينطق الله تعالى الحجر ــوربمـاكـناية عــن التـقدّم العلمي بحيث تنصب وسائل على الأحجار تخبر عمّـا حولها ــفيخبر عنهم فيقتلهم جند الإسلام. ولعلّ هذا الخبر يشير إلى واقعة تقع عند ظهور الإمام المهدي عليَّلاٍ .

| 14  | <br>الغبب | من روايات | نىذة |
|-----|-----------|-----------|------|
| 1.3 |           |           | •    |

#### «الرواية السادسة»

في مشارق الأنوار عن أنس : يتبع الدجّال من يهود أصبهان سبعون ألفاً عليهم الطيالسة أي مسلّحين .

قال مؤلف بيان الأئمة : لعلّ هذا الخبر يشير إلى أنّ اليهود يُقتل معظمهم من قبل المسلمين كما في الخبر الذي مرّ \_الرواية الخامسة \_ ثمّ الباقي من أولاد اليهـود يثورون مع الدجّال، وهؤلاء يقتلهم الإمام الحجّة للخّلا بجيش يبعثه بقيادة المسيح عيسىٰ بن مريم عليه وعلىٰ نبيّنا وآله السلام، ولا يبق بعد هذه الواقعة يهودي علىٰ وجه الأرض لأنّ قسم من اليهود يفنىٰ في الحروب التي تقع قبل ظهور الإمـام في مكّة يقتلهم السفياني، ويبق بقيّة منهم وهم الذين يقتلهم الإمام الحجّة بقيادة المسيح بن مريم، فيفني اليهود بأجمعهم ولا يبق منهم أحد، ويبق ملوك الإسـلام وهـم الأئمة عليميكم فهم الصالحون المالكون للأرض ومن عليها ويصدق ذلك قوله تعالىٰ:

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبورِ مِنْ بَعْدِ الذِّحْرَ أَنَّ الأَرْضَ للهِ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحونَ ﴾ <sup>(\*)</sup>.

فالأئمَّة الهداة هم الصالحون وهم عباد الله الذين يرثون الأرض ومن عليها.

وفي عقائد الإمامية (للسيّد إبراهيم الموسوي : ٢٧٥) قال أمير المؤمنين طَيَّلًا : إنّ اليهود يجتمعون من أطراف العالم في فلسطين ويجعلون لهم دولة فيها، فنحاربهم بعض دول الإسلام من العرب عدّة مرّات، فلا ينتصرون عليهم، ولا يتمكّنون من دفعهم، ولكن في آخر الأمر يجتمع عليهم رجال العرب والإسلام، ويتّحدون على قتالهم ويرفعون رمز الوحدة في مدافعتهم، ويتّفقون على قتل اليهود وإخسراجهم عنها فينتصرون عليهم ويملكون فلسطين ويقتلون اليهود ولا يدعو أخيها.

(١) الأنبياء : ١٠٥.

## «الرواية السابعة»

عن كتاب إلزام الناصب بسنده عن أمير المؤمنين علي عليم للمؤلمين على يراق بالرام في أحد الأشهر الحرم أشد العذاب من بني حام فكم من دم يراق بأرض العلائم \_ أي الشام \_ وأسير يساق مع الغنائم، حتى يقال : أروى بمصر الفساد وافترست الضبع الآساد، فيا لله من تسلك الآفات والتجلبب بـالبليمات واحصنت الربع المساحل حتى يصم الساحل. فهنالك يأمر العلج الكسكس أن يخرب بيت المقدس، فإذا أذعن لأوامره وسار بمعسكره، وأهال بهم الرزمان يزر بالرماة وشملهم الشام . وقامره وسار بمعسكره، وأهال بهم الرزمان في لله من تن ين الرماة وشملهم الشال الذكة فيهلكون عن آخرهم هلعاً فيدرك أساراهم طمعاً، في تسعة أشهر، ألا وإنه لينع البر ذلك العام. وهو العالم المظلم المقهر ويستكمل هوله في تسعة أشهر، ألا وإنه لينع البر جانبه والبحر راكبه، وينكر الأخ أخاه، ويعق ألولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات فجور بـناتهن، وعسيل الولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات فجور بـناتهن، وعسيل الولد أباه، ويذمن النساء بعالهن إلى الريب، فهنالك ينكشف الغطاء عن الحجب الولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات في وينكر الأخ أخاه، ويعق الفي الولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات في وينكر الأخ أخاه، ويعق الولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات في وينكر الأخ أخاه، ويعق الولد أباه، ويذمن النساء بعولتهن، وتستحسن الأمهات في وير بناتهن، وعسل الفي الفياء إلى الكذب، وعيل العلماء إلى الريب، فهنالك ينكشف الغطاء عن الحجب الفيهاء إلى الكذب، ويكس العلماء إلى الريب، فهنالك ينكشف العلماء عن الحجب الفيهاء إلى الكذب، ويناتهن، وياتها إلى الخياء . والمواء الفياء إلى الخياء . والمواء الفي الكذب، ويكس العلماء إلى الريب، فهنالك ينكشف الغطاء عن الحجب الفيهاء إلى الخياء ... إلى أخر النبر، الما الفياء الفي الغلماء عن الحجب الفيهاء إلى الريب، فهنالك ينكشف الفطاء عن الحجب الفيهاء إلى الكذب، وي الغلماء عن الحجب الفيهاء إلى الخياء ... إلى أخر الخبر ألها إلى الخياء ... إلى أخر المهم الفي الخياء ... إلى أخر الخبر أله

قال سماحة مؤلف بيان الأنمة في شرح الخبر : وسيحيط ببلاد الإرم أي ينزل ويحلّ ويفسد ببلاد الإرم وهي دمشق وحواليهــا ، وفي القــاموس إرم ذات العــهاد دمشق أو الاسكندرية ــمصر ــفيكون المعنىٰ سينزل ويحلّ ويفسد بــبلاد الشــام

(١) بيان الأئمّة ١ : ٤٧٠.

| ۲۱ | الغيب | روايات | من | نبذة |
|----|-------|--------|----|------|
|----|-------|--------|----|------|

دمشق والاسكندرية. قمال عليُّلا : في أحمد الأشهر الحرم أي إمّما في رجب أو ذي القعدة أو ذي الحجّة أو محرّم، فهذه هي الأشهر الحرم في الإسلام. أشدّ العذاب. أمّا العذاب الشديد ففسّر بالسيف والقتل وأمّا أشدّ العذاب أو العذاب الأشدّ فهو أعظم وأكثر من العذاب الشديد، ولعلَّه يراد به القصف بـالقنابل النـووية المحسرقة والقذف بالصواريخ والمدافع الثقيلة والأسلحة النارية ونحو ذلك من إهلاك النفوس بالسلاح الجديد المتطوّر المدمّر، فقال عَائِلًا ؛ أَشدَّ العذاب. وقوله : من بني حــام : حام اسم للتوراة، فبني حام أي بني التوراة وهم اليهود الأوغاد، فيكون المعنيٰ: سينزل بدمشق والاسكندرية أشدّ العذاب من اليهود فكم دم يراق بأرض العلائم \_الشامات \_ وأسير يساق مع الغنائم \_كما حـدث ذلك في الحـروب الاسرائــيلية كحرب حزيران - فهؤلاء اليهود لا يكتفون بنهب الأموال بل الأموال والأنبقس فيأسرون الناس \_كالجنود \_ويسوقون الأسير مع الغنائم. حتّى يقال : أروىٰ بمصر الفسادن بمعنى شدّة الفساد بمصر أو بمعنى النقل والرواية للفساد بأن يروى الفساد عن مصر بحيث يذكر ويروى وقوع الفساد فيها. والفساد ضدَّ الفلاح ( وافترست الضبع الآساد) بمعنىٰ أنَّ من كان جباناً كالضبع وهم اليهود فإنَّهم يفترسون الآساد جمع أسد. فالإمام عليَّةٍ يمثِّل أهل الإسلام بالآساد، ويمثَّل اليهود بالضباع، فالأسد سيّد الحيوانات فلا يمكن أن يفترسه الضبع ولكن في آخبر الزمبان ومبن العبلائم للظهور : أن يفترس اليهود الذين هم كالضباع الآساد الذين همم أهمل الإسلام \_وربما إشارة إلى انتشار النعرات اليهودية وكلماتهم المزيّفة بين المسلمين فيسودهم بثقافتهم المقيتة كالعلمانية والديمقراطية والحسرية المبزيّفة والوطنية والقمومية والتحزّب وما شابه ذلك من الكلمات الجوفاء والفارغة من المحتوى والجوهر \_بعدما كان المسلمون بحضارتهم ودينهم وقرآنهم هم أسياد العالم فأخذوا لت الإسلام منا

وتركونا والقشور والظواهر . (فيا لله من تلك الآفات والتجلبب بـتلك البـليّات) كلمة (يا لله) تعجّب من تلك الآفات والمهلكات كالحروب النووية المدمّرة القاتلة للشعوب والمهلكة للمخلوقات والمخرّبة للديار العامرة ، كما تعجّب عليّه من التجلبب أي لبس وتحمّل تلك البليّات العظام مثل الوقوف والصمود أمام الأسلحة النارية الحديثة . (وأحصنت الربع المساحل) أحصنت أي منعت لأنّ أصل الإحصان هو المنع . والربع هم جماعة الناس . المساحل جمع المسحل وهم الجلّادون من الشرطة الذين يقيمون الحدود . فيكون المعنى ومنعت الجلّادون من الشرطة من الغدو والرواح ، أي صدّروا أمراً مجنع التجوّل في الشوارع والأزقّة والطرقات . حتى يصم الساحل ويصمّ الساحل حيم واحدة ـ أي حتى يسدّ الساحل

وهو ريف البحر وشاطئه، فلا يدعون أحداً يأتي إليه، ويمنع التجوّل فيه، فيهنالك ( يأمر العلج الكسكس أن يخرّب بيت المقدس ) أي بعد حضر التجوّل ومنع الناس عن المرور في الشوارع والأزقّة \_ أو إشارة إلى استقرار حكومتهم الغاصبة ونفوذهم في بلاد المسلمين وفتح سفارات إسرائيل واحدة تسلو الأخرى \_ يأمر العلج اللسكس، والعلج هو الرجل الضخم القويّ من كفّار العجم، وبعضهم يطلق الصلح على الكافر مطلقاً، والكسكس والكسكاس : القصير الغليظ، فيكون المعنى أنّ هذا الرجل الضخم القويّ من كفّار العجم، ويعضهم يطلق الصلح الرجل الضخم القويّ من كفّار العجم، وغذا الأعرب من خالف العرب في لسانه، فيشمل الإفرنج والروم وغيرهم، فهذا الأعربمي اللسان من الأجانب الغربيين أو هو من اليهود أو النصاري، يامر بخراب بيت المقدس، ولعلّه ولا فلسطين بلا هيكل سليان كما هو من تخطّط الصهاينة، فعندهم لا يهود بلا فلسطين ولا فلسطين بلا هيكل سليان، فن تغطّطهم تخريب المسجد الأقصى لأنّه أبرز علامة على أنّ فلسطين إسلامية، ولعل التخريب لأجل التنقيب فيه والاطلاع على ما فيه

| ۲۳ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الغيب | روايات | من | نبذة |
|----|---------------------------------------|-------|--------|----|------|
|----|---------------------------------------|-------|--------|----|------|

من ذخائر وكنوز وآثار قديمة وثروة عظيمة، وتحف عجيبة فينهبونها. ولذا ورد في بعض رواياتنا أنّ الإمام القائم عليَّلا إذا قام وفتح بيت المقدس وتوجّه إلى الدول الغربية وفتح إيطاليا، أمر بفتح الكنيسة التي فيها مقرّ البابا وهي كـنيسة عـظيمة، وفتح خزانتها فيخرج ما فيها من كنوز وذخائر وثروة، ويقول مخاطباً للمؤمنين : إنّ هذه الذخائر والكنوز والثروة والزينة كلّها سرقت من بيت المقدس، ووضعت هنا فارجعوها إلى محلّها، أي إلى بيت المقدس، فيحمل منها عشرة بواخر، ويرجع تلك الآثار والزينة والثروة إلى القدس الشريف.

ثمَّ قال عليُّلْج : (فإذا أذعن لأوامره) أي نفَّذت أوامر هذا العلج الكسكس فخربوا بيت المقدس، ونهبوا وسرقوا ما فيه من كمنوز وشروة عطيمة وذخمائر جسيمة وساد هذا العلج من الغربيين ومن اليهود أو النصاري مع جيشه ونزل في الرملة، وهي بلدة في فلسطين شهال شرقي القدس . ﴿ وشملهم الشهال بالذَّلَة ﴾ أي شملهم وأدخلوا عليهم أهل الشهال الذلَّة وأهل الشهال هو الدول الشرقيَّة، فحيث إنَّهم قد حطَّموا أقوى الدول الغربية، فلا قوّة عندهم تعزّزهم، فأصبح الغربيون ـ اليهـود وأمريكا \_أذلاء خاسرين، لأنَّ الذلَّة ضدَّ العزَّة بمعنى الإهـانة، فـصاروا مـهانين لا قوّة لهم ليدفعوا بها عن أنفسهم، ولا ناصر لهم فينصرهم فيهلكون عن آخرهم هلعاً أي جزعاً. لأنَّ الهلوع من يفزع من الشرِّ والفجور، ومـن لا يـصبر عـلي المصاب، فيقتلون عن آخرهم. (فتدرك أساراهم طمعاً) أي إذا العدمت قموتهم ولم يتمكّنوا من الدفاع عن أنفسهم فيشملهم الهلاك، فقسم منهم يهلك بالقتل. وقسم بالأسر، أي فحينئذٍ يطمع الغير في أسرهم وسلبهم، فيأسرهم غيرهم ويسلبهم ما عندهم، ثمَّ يتعجَّب الإمام عَلَيْهُ قَائلاً : فيا لله من تلك الأبام وتواتر شرّ ذلك العام، وهو العام المظلم المقهر، ويستكمل هوله تسعة أشهر ــإلى آخر الخــبر وشرحه، فراجع \_.

جاء في كتاب (بيان الأئمة) لسماحة الحجّة العلم الحاج الشيخ محمد ممهدي زين العابدين في البيان الثامن والخمسين في الإخبار عن هـلاك اليهـود في بـيت المقدس، فقال:

قال الله تعالى في كتابه المجيد في سورة بني إسرائيل :

﴿ وَقَضَيْنا إلىٰ بَنِي إسْرائيلَ فِي الكِتابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّ تَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوً أَكَبِيراً فَإذا جاءَ وَعُدُ أُولاهُما بَعَثْنا عَلَيْكُمْ عِباداً لَنا أُولِي بَأْسٍ شَديدٍ فَجاسوا خِلالَ الدِّيارِ وَكانَ وَعُداً مَفْعولاً ثُمَّ رَدَدْنا لَكُمُ الكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْناكُمْ بِأَمُوالٍ وَيَنينَ وَجَعَكْناكُمْ أَكْثَرُ نَفيراً إِنْ أَحْسَنْتُمُ أَحْسَنْتُمُ لِنَفْسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَها فَإذا جاءَ وَعْدُ الآخِرَةِ لِيَسؤوا وُجوهَكُمْ وَلِيَدْخُلوا المَسْجِد كَما دَخَلوهُ أَوَلَ مَرَّةٍ وَلِيُتَبَرُوا ما عَلَوْا تَشْيراً عَسى رَبُّكُمْ أَنْ يَرْحَكُمْ وَإِن وَجَعَلْننا جَهَنَمُ إِلَى مَوَانَ عَدْتُمُ عَلَيْهُ مَعْداً مَنْعُوا وَجوهَ عَدْهُمْ وَلِيَدْخُلُوا وَجَعَلْنا جَهَنَمُ إِنْ يَرْحَكُمُ وَإِنْ عَدْتُهُ عَلَيْهُمْ عَلَوْ مَعَانَهُمْ وَلَعَدْخُلُوا الْحَرَةِ وَلِيَعَانِي وَعَعَلَيْهُمْ وَلَعَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَعَهُ أَعْذَا عَاءَ وَعْدَا لَعْرَا إِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ أَحْسَنْتُهُ أَحْسَنْتُهُ إِنْ أَعْدَا عَلَى مَعْهُمُ وَلِيَدُخُلُوا المَسْجِد كَمَا دَخَلوهُ أَوَلَ مَرَةٍ وَلِيُتَبَرُوا ما عَلَوْا تَشْبِيراً عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يَرْحَبَكُمْ وَإِنْ عُدْتُهُ عُدْنا وَجَعَلْنا جَهَنَهُ إِنْ عَالَهُ مَنَا مَنَ عَانَهُ مَدَيْهُ عَامَا عَلَوْ الْعَائِهُ عَانَا عَدْ مَعْعَا فَعُمُ أَوْدَا عَائَهُمْ عُلَيْ عَانَا عَامُ عَلَيْهُ مَا عَامَ عَلَوْ الْعَنْعَانَ وَعَتْ عَامَةً عَنْ عَائَهُمُ عَانا عَنْ مَا عَا عَنْ عَامَة مَعْنَا الْعَائِهُ إِنْ عَائَهُ عَامَا عَامَا عَامَ عَلَيْ الْعَالَ عَائَ مَا عَامَ عَا عَامَ عَلَوْ الْعَنَعْ مَا عَا عَلَهُ أَوْلَ مَوْ وَا عَاعَا مَا عَا عَلَوْ الْنَا عَا عَنْ

بيان تفسير هذه الآيات المباركة : مجمع البيان : للشيخ الطبرسي مَتَرَقَّ : عن ابن عباس للحة ، قال : إنّ المراد من قوله تعالى :

- وَقَضَيْنَا إلىٰ بَني إِسْرائيلَ ﴾ وهم اليهود أي أخبر ناهم وأعلمناهم.
  - ﴿ في الكتاب ﴾ أي في التوراة .

لَتُفْسِدُنَ في الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ أي حقّاً لا شكّ فيه أنّ أخـلافكم وأبـناءكم سيفسدون في البلاد التي تسكنونها، وهي بيت المقدس كرّتين أي مرّة بعد أخرى،

(١) الإسراء : ٤.

\_أقول : ربما الكرّتان هنا كالكرّتين في قوله تعالىٰ : ﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ كَوَّتَيْنِ ﴾ فلا يدلّ على الاثنينية بالخصوص، بل يدلّ على التكرار كالمرّتين، فلا يبعد أن يكون هذا الفساد قبل الإسلام وبعده، وما دام اليهود على الأرض فإنّ الفساد فيها كرّتان كرّتان فهم جراثيم الفساد وإشاعة المنكرات في العالم انطلاقاً من أرض فلسطين المقدّسة، فلا بدّ من القضاء عليهم من جذورهم من فلسطين المحسلة، وليس هذا الأمر بعزيز على الله وليس ببعيد \_.

وَلَــتَعْلُنَّ عُـلُوًا كَـبيراً ﴾ أي ولتستكبرنَ في الأرض ولتنظلمنَ الناس يا بني إسرائيل ظلماً عظيماً، والعلوّ هنا نظير العتوّ، وهو الجرأة عـلى الله تـعالىٰ، والتعرّض لسخطه وظلم الناس وقتلهم ونهب أموالهم.

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولاهُما ﴾ معناه فإذا جاء وقت أولى المرّتين اللتين تفسدن فيها، والوعد هنا بمعنى الموعود، أي فإذا جاء وقت الموعود وهو الذي وعدتم به لإفسادكم في المرّة الأولى.

بَعَثْنا عَلَيْكُمْ عِباداً لَنا أولى بَأْسٍ شَديدٍ ﴾ أي سلطنا عمليكم عماداً لنا أولي شوكة وقوة ونجدة، وخلينا بينكم وبينهم خاذلين لكم وقاتلين لكم جزاءً على

كفركم وعتوّكم وعلوّكم وهو نظير قوله تعالى ﴿ وَأَرْسَلْنَا الشَّياطِينَ عَلَىٰ الكَافِرِينَ ﴾ ﴿ تَؤُذُّهُمْ أَزَّاً ﴾ ، وقيل : معناه أمرنا قوماً مؤمنين بقتالكم وجهادكم كما هو ظاهر قوله تعالىٰ : ﴿ عِباداً لَنا ﴾ وقوله ﴿ بَعَثْنا ﴾ فأسند العذاب إليه والبعث إليه فيهذا يقتضي أن يكونوا مؤمنين .

ــأقول : المراد من المؤمنين في الآيات القرآنية، كما في نصوصنا وروايـاتنا عن الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار للميكني ، هم أتباع مذهب أهل البيت للبيكي ، فهم المؤمنون حقّاً، واليهود أشدّ عداوة لمثل هؤلاء المؤمنين الكمّلين، لا امثل حكّام العرب وملوكهم حلفاء الاستعمار وعملائهم وأذنابهم في البلاد الإسلامية، فـإنّ هؤلاء رضوا بالتطبيع اليهودي وبالصلح مع إسرائيل، فأين العداء؟ فكيف يكون ﴿ أَشَدُّ عَداوَةً ﴾ .

﴿ فَجاسوا خِلالَ الدِّيارِ ﴾ أي فطافوا وسط الديار يتردّدون وينظرون هــل بقي أحد منهم لم يقتلوه.

﴿ وَكَانَ وَعُداً مَفْعُولاً ﴾ أي موعوداً كائناً لا خلف فيه.

أَي تُمَّ رَدَدْنا لَكُمُ الكَرَّةَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي ثمّ رددنا وأرجعنا لكم يا بسني إسرائسيل الدولة مرّة ثانية وأظهرناكم عليهم وعاد ملككم على ماكان عليه.

وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمُوالٍ وَتِنبِنَ ﴾ أي وأكثرنا نكم أموالكم وأولادكم ورددنا لكم العدّة والقوّة.

﴿ وَجَعَكْناكُمْ أَكْثَرُ نَفِيراً ﴾ أي أكثر عدداً وأنصاراً من أعدائكم وأكثر أعواناً منهم.

﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمُ أَحْسَنْتُمُ لأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَاتُمُ فَلَهَا ﴾ أي إن أحسنتم في أقوالكم وأفعالكم وصنائعكم وأعمالكم فنفع إحسانكم عائد عليكم، وإن أسأتم فقد أسأتم نبذة من روايات الغيب ...... ٢٧ إلى أنفسكم، لأنّ مضرّة الإساءة عائدة إليكم.

﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ الآخِرَةِ ﴾ أي إذا جاء وعد المرّة الآخرة أي الثانية من قوله ﴿ وَلَتُفْسِدُنَّ في الأَرْضِ مَرَّتَيْنَ ﴾ والمراد به إذا جاء وعد الجنزاء على الفساد في الأرض في المرّة الأخيرة، أو جاء وعد فسادكم في الأرض في المررة الأخيرة أي الوقت الذي يكون فيه ما أخبر الله عنكم من الفساد والعدوان على العباد.

ليسؤوا وجوهكم > أي غزاكم أعداءكم وغلبوكم ودخلوا دياركم ليسؤوكم بالقتل والأسر. يقال: سئته أو سئت إليه إذا أحزنته وأدخلت عليه ما يوجب الحزن والأسى وقهرته. وقيل: معناه ليسؤوا كبراءكم ورؤساءكم، وفي مساءة الأكابر وإهانتهم مساءة الأصاغر، وفي ذلّتهم ذلّة الأصاغر.

﴿ وَلِيَدْخُلُوا المَسْجِدَ ﴾ أي بيت المقدس ونواحيه، فكنى بالمسجد الأقيصى عن البلد ـكما كنى بالمسجد الحرام عن الحرم المكمي ـ ومعناه وليستولوا على البلد. لأنّه لا يمكنهم دخول المسجد إلّا بعد الاستيلاء على البلد، فإذا استولوا على البلد دخلوا المسجد واستولوا عليه أيضاً.

كَما دُخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ دلّ بقوله هذا، على أنّ في المرّة الأولى قد استولوا على البلد ودخلوا المسجد أيضاً، وإن لم يذكر ذلك، فيكون المعنى : ولمدخل همؤلاء المؤمنون المسجد كما دخلوه أولئك أوّل مرّة.

وَلِيُتَجَروا ما عَلَوْا تَتْبِيراً ﴾ أي وليدمروا ويهلكوا ما غلبوا عليه من بلادكم تدميراً.

﴿ عَسىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يَرْحَكُمْ ﴾ أي عسى ربّكم يا بني إسرائيل أن يرحمكم بعد انتقامه منكم، إن تبتم ورجعتم إلىٰ طاعته وتركتم الظلم والعدوان والطغيان والعصيان.

وَإِنْ عُدْتُمُ عُدْنا وَجَعَلْننا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ حَصِيراً ﴾ معناه : وإن عدتم إلى الظلم والعدوان والفساد عدنا بكم إلى العقاب لكم والتسليط عليكم كما فعلناه فيا مضى بكم. وهذا منقول عن ابن عباس بَنْهُ .

أقول : واليوم نرى ظلم الصهاينة والحركة اليهودية السياسية، فلا بـدّ من خذلانهم وإذلالهم بيد المؤمنين الأشاوس الأبطال الذين لا يهابون الموت، وقعوا عليه أم وقع عليهم، ولا يكون هذا إلّا إذا رجع المسلمون إلى أصالتهم وحضارتهم الإسلامية ودينهم القويم وصراطهم المستقيم وقرآنهم الحكيم، ولا بدّ من انتفاضة إسلامية عارمة في كلّ بلاد الإسلام ضدّ الحكومات الجـائرة وأذنـاب الاستعمار وعملائهم الخونة، فكفانا خيانة الحكّام، وإنّما تحرّر فلسطين بأيدي مؤمنة لا ترضى بالذلّ والهوان.

أقولها صراحةً

هذه واقعيّة لا يمكن إنكارها والتغافل عنها، فعصرنا عصر الصحوة، وهؤلاء الأعراب قد رضوا بالصلح مع إسرائيل عملاً وقولاً، حتّى أفتى مفتيهم بـضرورة ذلك، فانتهت القضية من قبلهم وارتاح بال اليهود، فقد فتحوا سفاراتهم في البلاد الإسلامية والعربية، وجلسوا على طاولة واحدة ينخبون الكؤوس.

ولم يبقَ في ساحة المعارضة والعداء إلاّ أتباع مذهب أهل البيت للهيًلا ومن يحمل فكرهم وجهادهم كحماس الفلسطينية والجهاد الإسلامي .

فهؤلاء الفئة القليلة الذين يحملون الروح الإسلامية والغـيرة الديـنية عـلى المقدّسات وقبلتهم الأولى'، هم الذين سيغلبون في آخر الزمان. فلا بدّ أن نعدّ العدّة :

﴿ وَأَعِدُوا هُمْ ما أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ <sup>(1)</sup> ليوم الخلاص ولساعة الصفر يوم تحرير فلسطين الإسلامية، فاليوم ليست المعركة معركة القوميات العربية واليهودية، بل معركة الحضارات : الحضارة الإسلامية الموحّدة، والحضارة الغربيّة الكافرة.

(١) الأنفال : ٦٠.

فاليوم الصراع بين الدين والكفر، بين المعسكر الإلهي والمعسكر الشيطاني. بين الخير والشرّ، بين الحقّ والباطل، بين الصالح والطالح، ولا بدّ للحقّ أن ينتصر. هذا ما وعدنا الله سبحانه :

لأغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلَى ﴾<sup>(1)</sup>.

ولن يخلف الله وعده، فإنَّ الإسلام يعلو ولا يعلى عليه.

فلا بدُ أن نعدُ العدَة لطلوع فجر الإسلام وبزوغ شمسه الوضّاء مـن أرض فلسطين المباركة، لا بدَّ أن تقطع جذور الغدَّة السرطانيَّة، إسرائيل الغاصبة من بلاد الإسلام.

وهذا ليس على الله بعزيز، إن تستصروا الله يستصركم ويشبّت أقسدامكم، وما النصر إلا من عند الله، لأغلبنَ أنا ورسلي، والعلماء ورثة الأنبياء، وحكومة العلم والعلماء والفقه والفقهاء في عسصرنا هذا، إنّسا يستطبق ويستحقّق في مذهب أهل البيت غبّيَنْمْ ، فمن كان منهم كالسيّد الإمام الخسميني متينُ أو يحسل أفكارهم كأنصاره وأتباعه في العالم سواء كان شسيعيّاً أو سسنّياً، هسم الغسالبون، وبأيسديهم الفولاذية وسواعدهم الإسلامية تتحرّر فلسطين المسلمة من براثن اليهود السياسية الشعب الملعون والمطرود إخوان القردة والخنازير.

فأهمَ الأصول السياسية الخارجيّة في ثورة الإمام الخميني هي تحرير فلسطين وقطع أيادي الصهيونية العالمية والماسونية والاستكبار والاستعبار من أراضـيها المقدّسة، فإنّ بيت المقدس قبلة المسلمين الأولى، لا بدّ من تطهيرها من أرجـاس الشرك والكفر والظلم والجور.

(۱) المجادلة : ۲۱.

أقولها صراحةً .....٣١

ولا يخفى إنما نحارب ونعادي ونفكّر بمحو اليهـود الصهـاينة، والتي نسـمّيها باليهودية السياسية، وأنّها غير اليهودية النبوية، التي هي من الأديان السهاويـة، فأصلها غير المنحرف جدير بـالاحترام والتـقديس. إلّا أنّ اليهـودية السـياسية بأطهاعها التوسّعية وسياستها الاستكبارية الفاشستية (من النيل إلى الفرات) وإنّها (الشعب المختار) وتحرّض اليهودية كدين على روح القـومية والصهـيونية، فـهذا تحميل على الدين الموسوي الحنيف.

الدولة الوحيدة في العالم القائمة علىٰ أسس طائفية هي إسرائيل الغـاصبة في فلسطين المحتلّة، فإنّها هي المعلن عنها علىٰ أنّها دار الشـعب اليهـودي، إلّا أنّ الله سبحانه قد غضب على اليهود لاتخاذهم العجل إلهاً، حتّىٰ جاء في عهدهم القديم، إنّه يستمرّوا تائهين في الأرض إلىٰ عودة الربّ.

فإسرائيل الدولة اليوم، إنما هي ربسية الصهـيونية والمـاسونية والاسـتعمار العالمي.

إنَّ أعمال الفتك والهتك والتتل الجماعي والتشريد والتعذيب التي تـرتكبها الصهيونية في فلسطين الإسلامية، ليندى لها جبين الإنسانية، فإنَّ منظمات صهيونية كمنظمّة اليودنرات وزعماء صهيونيين كبارنبلاط قد سـاهموا مسـاهمة كـبيرة في عمليات الاضطهاد والتعذيب والقتل، وقد انكشف هذا الدور الإجرامي الخسيس في محاكمات جرت في إسرائيل نـفسها، وصـدرت فـيها أحكـام مـن المحـاكـم الإسرائيلية.

إنَّ الإجرام الذي تتّصف به الحركة الصهيونية لم تبلغ مـبلغه حـتّى الحـركة النازية.

# عنصرية إسرائيل المقيتة

إسرائيل ليست إلاّ حركة عنصرية رجعية، هي الصهيونية العالمية، قامت علىٰ أشلاء شعب عربي ومسلم، وتستخدم كلّ شيء من أجل مطامعها التوسّعية، حتّى الدين والمذهب، بل وحتى البابا والمؤتمر الكاثوليكي والوثيقة التي أصدرها بتبرئة اليهود الخونة من دم المسيح.

إنَّ المسيحية تقول إنَّ اليهود هم الذين صلبوا المسيح، ثمّ قالوا إنَّ دم المسيح عليهم وعلىٰ أبنائهم من بعدهم، فهم مسؤولون عن هذا الجرم حتَّى اليوم، والإسلام لا يقول بصلب المسيح.

إلاً أنَّ اعتراف الفاتيكان بأنَّ المسيح كان يهودياً وتبرئة اليهود من دمه، أثار حماس المسيحيين أنفسهم حتَّىٰ قالوا :

«لقد كفرنا فيما مضى بسياسة الغرب الحمقاء واليوم يدفعنا الفاتيكان دفسعاً لأنّ نكفر بمسيحيّته الخرقاء».

وقالوا : «كنّا نتمنّى على أساقفة أمريكا وألمانيا وغـيرهم مـن أسـاقفة الغـرب أن يفكّروا برفع الظلم عن النازحين العرب مثلها فكّـروا بـرفع الحـيف الواقـع عـلى عنصرية إسرائيل المقيتة ..... ٣٣ .... اليهود» (١).

فالاستعمار والاستكبار العالميان أوجدا على أرض فلسطين المظلومة عصابة مسلّحة من اليهود أطلقوا عليها اسم دولة إسرائيل، يستنزف موارد الشعوب تحت قيادة الولايات المتّحدة الأمريكية على الكيان العربي والإسلامي، فإسرائيل ربيبة الاستعمار وجيشه في المـنطقة لحساية مصالحه وضرب القـوى الوطـنية والقـتل والتشريد وتحجيم الزحف الإسلامي، والصحوة الإسـلامية بـعد الحـرب العـالمية الأولى.

والقرآن الكريم تحدّث طويلاً عـن بـني إسرائــيل وكـفرهم وإفســادهم في الأرض وتمرّدهم على الحق :

فُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ أَيْنَ ما تُقِفوا ﴾

وَإِذْ تَأْذَنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ القِيامَةِ مَنْ يَسومَهُمْ سوءَ العَذابِ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ العِقابِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقد سلَّط الله من قبل علىٰ بني إسرائيل الفسراعــنة ثمّ البــابليين ثمّ الفــرس ثمّ خلفاء الاسكندر، ثمّ النصارىٰ، واليــوم يســلُط عــليهم أتــباع مــذهب أهــل البيت عليَّبَلاٍ :

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَداوَةً لِلَّذِينَ آمَنوا اليّهودَ ﴾ 🕙

- (١) نحن والفاتيكان وإسرائيل : ١٩٣.
  - (۲) آل عمران : ۱۱۲.
    - (٣) المائدة : ٧٦٧.
      - (٤) المائدة : ٨٢.

فهذا العداء بين الذين آمنوا واليهود عداء الإيمان والكفر، عبداء البباطل والحقّ، عداء الخير والشرّ، عداء الظلمة والنور، لا يمكن الجمع بينهها أبداً إلىٰ يوم القيامة.

ولابد للحقّ والخير والإيمان والنور من الانتصار، هذا ما وعدالله عباده ولن يخلف الله وعده.

# إسرائيل وليدة الاستعمار

إسرائيل لامحالة تزول وتفنى على أيدي المؤمنين. أجل، أثبتت الأحداث أنّ أمريكا ودول الغرب ومعونة الشرق السوفيتي \_والكفر ملّة واحدة \_هي التي دبّرت ونفّذت العدوان الإسرائيلي الجبان، فأمريكا الاستعمارية خلقت إسرائيل في بلد الإسلام والعرب لتـنهب ثـرواتهـا وبـترولها وخيراتها.

إلاّ أنّ هذا النمر الكارتوني سيلقىٰ حتفه وهزيمة منكرة هنا في الشرق الأوسط فوق أرضنا المقدّسة فلسطين، كما لقيها من قبل في كوريا وكوبا والفيتنام وإيـران الإسلام...

إنَّ الحروب الصليبيَّة انكسرت، ورجعت خسائبة، إلاَّ أنَّهما أخددت العملم والصنعة من المسلمين، ثمّ بهما وبسلطف الاستعمار العمالمي وتخطيطه ووليمدته الصهيونية وإسرائيل اللقيطة، رجعت إلى البلاد الإسلامية، لتنتقم في أرض فلسطين المقدَّسة.

واليوم يد الاستعمار لا تقطع بالمذاكرات السياسية والمباحثات الدولية، إنَّما تقطع بالسكّين وبالسيف الموعود وبالمعاول الإسلامية، لا بالوعد والوعيد وبيانات ٣٦ ..... السيف الموعود في نحر اليهود الأمم المتّحدة وشعاراتها المزيّفة ومنشور حقوق الإنسان ! ! فإنّه حبرٌ علىٰ ورق. ولقلقة اللسان لإغواء الناس.

لا بدَّ اليوم أن تصاب إسرائيل الغاصبة بالشرّ، فـهذا مـا وعـد بـه مـوسى الكليم عليُّلاً اليهود العتاة كما جاء في التوراة :

«أنا أعرف تمرّدكم وقلوبكم الصلبة، إنّكم بعد موتي تفسدون وتزيغون عن الطريق الذي أوصيتكم، ويصيبكم الشرّ في آخر الأيّام».

ولا يخفى أنّ نجاح العدوّ الصهيوني ليس نتيجة مؤامرة سرّية عالمية وحسب، بل وراءه تأريخ طويل من العمل الدؤوب، وله ركيزة متينة يـرتكز إليهـا داخـل إسرائيل باسم الدين اليهودي، يسنده تضامن يهودي مدهش خارج البلاد.

ومن المؤسف أن نجد عكس هذا في البلاد العربية حيث المـعارك الجــانبيّة. والعداوات المذهبية المزعومة التي تؤجّج نارها اليهود وتجّار السياسة والمتشدّقون بشعارات مستوردة...

# فلسطين قضية الإسلام

فلا بدّ أن نرجع إلىٰ أصالتنا الإسلامية ، ونخرج فلسطين عن إطارها القومي ، فإنّ قضيّتها ليست قضيّة عربية وحسب ، بل هي قضية الإسلام كلّه .

لابدً من الحسّ الإسلامي والمحمّدي الأصبيل المـتمركز في أعساق التأريخ والوجدان وروح المسلم الرسالي.

فإنّه لا يمكن لقوّة مهما اوُوتيت أن تقتلعه أو تدفنه وتفنيه، أو تتغافل عنه، وإنّه ضرورة استراتيجيّة في كلّ عصر ومصر، وفي كلّ زمان ومكان، ومن حرّفه أو غيّره وصادره على حساب نفسه فإنّه حينئذٍ نفقد أحد المعطيات الأساسيّة للنصر في أيّة معركة وقتال وحماس.

ومن التزوير على التأريخ أن يتّخذ هذا الحسّ الإسلامي مطيّة...

إنَّ فلسطين أو سيناء المصرية أو غيرها إن هي إلَّا جزء من معركتنا الكبري مع الاستعمار الصليبي والحقد اليهودي والإلحاد الشيوعي .

ولا يكون ذلك إلّا بصفاء الإيمان القلبي ونـقاء الصـفّ الإسـلامي المـوحّد والمتواجد في ساحات العمل والجهاد.

فلا بدّ من هيمنة العقيدة الصحيحة على الذات عقلاً وحسّاً بحيث تحكم كلّ

٣٨ ..... السيف الموعود في نحر اليهود تصرّف من خلال التصوّر الإسلامي الذي ينبثق عن العقيدة إزاء كلّ شيء وتجاه كلّ حدث، فان الحياة عقيدة وجهاد.

فبنظري :

أثبتت الحوادث أنَ قضيّة فلسطين لا بدَّ أن تخرج من نطاقها الضيّق البشري وإطارها القومي باسم العرب والأمّة العربيّة، وتدخل في رحاب الدين الإسلامي الحنيف وقداسة المذهب المحمّدي الأصيل، حتَّى تتحرّر من اليهود العتاة وإسرائيل الكافرة.

إنَّ تسارع الأحداث وتصاعد المواجهة واشتداد الملحمة علىٰ أرض القدس المباركة وإن بدا في أوَّلها وظـاهرها العـذاب إلَّا أنَّ في بــاطنها ونهــايتها الرحمــة والتمكين :

﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَ عَلَىٰ الَّذِينَ ٱسْتُضْعِفوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَعِنَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوارِثِينَ وَنُمُكَنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ [[].

ولقد كثر الحديث عن الحلول لتلك القضية، وأدلى كلَّ بدلوه ... فنهم من يرى الحلَّ بالتطبيع مع اليهود. ومنهم من لا يزال يأمل بالمباحثات والمفاوضات وبيانات الأمم المتّحدة. ومنهم من يدعو إلى المؤتمرات والخطابات ... إلا أنه يقال لمن يركض وراء سراب التطبيع : ﴿ وَلَنْ تَرْضِيْ عَنْكَ اليَهودُ وَلا النَّصاري حَتَّى تَتَبِعَ مِلَّتَهُمْ ﴾ <sup>(1)</sup>.

(۱) القصحار : ۵

(٢) البنرة : ١٣٠

فلسطين قضيّة الإسلام .....

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَداوَةً لُلَّذِينَ آمَنوا البِّهودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكوا ﴾ ``

فهذه هي طبيعة العلاقة بيننا وبين يهود، فمن أراد أن يـغيّرها فـهو مـتوهّم وفاشل.

ويقال لمن ينادي بالمفاوضات والمباحثات مع يهود :

لقد جلستم مرّات ومرّات فماذا حقّقتم لفلسطين ؟ ليس إلّا الضياع والحرمان والقتل والنهب والتشريد.

وما جنيتموه حبرٌ علىٰ ورق، فما زال الكيان الصهيوني يمحو آثاره ويدعو إلىٰ مفاوضات جديدة.

وهكذا يدورون حول أنفسهم كحمار الطاحونة، وما زالت المهزلة مستمرّة ويضيع الوقت...

ولعلَّ إسرائيل تملك قوّة عسكرية وراءها دول تساندها في طـغيانها، أمّــا الفريق الآخر قد نصب نفسه شرطيّاً على إخوانه الفلسطينيين وزجّ بهم في السجون وسامهم سوء العذاب، ويتشبّث بدولة ولا دولة ولا سلطة بدون سلطة.

فلا سبيل لنا إلّا الرجوع إلى أصالتنا الإسلامية وديننا الحنيف. فبقوّة الإسلام تتحرّر فلسطين من براثن اليهود الصهاينة.

نعتقد جزماً بأنّ أمّتنا الإسلامية ذات الرسالة الخالدة بكلّ جالياتها ولغاتها وقوميّاتها، ستختار الإسلام منقذاً أساسياً وحافزاً أصيلاً لتـوحيد كـلمتها ورصّ صفر فها الجهادية، وتوجيهها للتصدّي بكلّ إمكاناتها وقدراتها لمواجهة الصهيونية وحلفائها.

(١) المائدة : ٨٢.

 ٤٠ ...... السيف الموعود في نحر اليهود ولذلك فإنَّ المعركة الآن معركة الحضارات.
 (معركة شرسة في أكثر من مكان في محاولة لقطع الطريق على الإسلام سواء بواسطة قوى العلمانية أو سطوة الأنظمة والجيوش أو تنفتيت الإرادة بالتغريب والتطبيع، ولكن العاقبة للمتقين :

وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُوَ قُلْ عَسَىٰ أَنْ يَكُونَ قَرِيباً ﴾<sup>(1)</sup>

(۱) الإسراء : ۵۱.

(٢) بجلَّة المجتمع. العدد ١٢٦٦

# حقيقة الحركة اليهودية

نعم، إنّ هرتزل<sup>(١)</sup> وأمثاله من روّاد الحركة اليهودية في القرن التاسع عـشر كانوا يبحثون عن وطن وكيان سياسي، ولا يهمّهم أن يكون ذلك في الأرجنتين، أو في أوغندا أو في أيّ مكان آخر من العالم، فالمهمّ هو جمع شمول اليهود المـغضوب عليهم، وهم علىٰ استعداد أن يشتروا الأرض بالمال، إلّا أنّ فلسطين لليهود عليها صبغة دينيّة، فلا تعدو أن يكون ذكرىٰ تأريخيّة تستثير العاطفة اليهودية.

(١) يعتبر هرتزل البداية المجسّدة للعمل الصهيوني السياسي المنظّم، ولد في الجر عام ١٨٦٠م، وكان الابن الوحيد لتاجر ثري، وانتقلت أسرته إلى فيينا حيث درس القانون، وقد قـضى حياته لا يعرف اللغة العبرية، فإنّد في المؤتمر الصهيوني الخامس الذي انعقد في بازل في ديسمبر عام ١٩٠٦م أراد أن يؤثّر في نفوس المجتمعين فتلا الشعار الصهيوني حدول عدم نسيان أورشليم بالعبرية بعد أن كُتبت له الكلهات بالحروف اللاتينية، وفي عام ١٨٩٦ أصدر كتابه الشهير (دولة اليهود) الذي قال فيه : إنّ الحلّ الوحيد لمشكلة اليهود هو حلّ سياسي يتمثّل في إنشاء دولة صهيونية، لقد مات عام ١٩٠٤ م في سنّ الرابعة والأربعين إثر إصابته بانهبار جسدي مفاجئ لم تعرف أسبابه، وكان آنذاك قد عقدت تحت رئاسته ستّة مؤتمرات صهيونية متتالية.

ثمّ ألقت احركة اليهودية نزعة الحقد الصليبي مع الغدر الصهـيوني ومكـره وذهبه، فكان (وعد بلفور) الخائن، ليزرعوا جمـيعاً في قـلب الوطـن الإسـلامي سرطاناً خبيثاً باسم إسرائيل.

الكل يعلم بعد تشريد الفلسطينيين من وطنهم وغصب إسرائيل أراضيهم، وتشكيل دويلتهم اللقيطة الصهيونية، وإشعال الحروب التوسّعية والإبادة الجماعية بين العرب وإسرائيل اليهود سنة (١٩٤٨ م) حيث استولت إسرائيل على ٧٨ ٪ من أراضي العرب المسلمين، وفي سنة (١٩٥٦) في حرب السويس حيث هجمت الطائرات الإسرائيلية والفرنسية والبريطانية على مراكز القوّة والاقتصاد في مصر والبلاد العربية، وقتلوا آلاف الأبرياء من الرجال والنساء والأطفال، وفي الحرب النائنة سنة (١٩٦٧) حيث غصبوا أراضي مصرية وسورية ومن الأردن، وفي حرب رابعة سنة (١٩٦٣) حرب رمضان وسقوط خطّ بارليف، وإسرائيل لا زالت بمساعدة أمريكا والاتحاد السوفيتي آنذاك ومنظمة الأمم تزداد في توسّعها لتحقّق أمنيتها (من النيل إلى الفرات، وحكّام العرب قبعوا في قصورهم خوفاً على عروشهم، حتى آل الأمر إلى اتفاقية كامب ديفيد الخيانية سنة ١٩٨٧م.

وكلَّ ما يقع من حماية إسرائيل والاعتراف بها إنَّما هو بضرر العالم الإسلامي والعالم العربي ودول المنطقة، فزادت خيانات رؤساء العرب واحدة تلو الأخرى حتى آل الأمر إلى منشور فهد المشؤوم سنة ١٣٦١ في مؤتمر مراكش واعترافهم بإسرائيل الغاصبة، وجرح قلب مليارد مسلم، واليهود زادوا في عنجهيّتهم وغيّهم وطغيانهم، فقتلوا الأبرياء في دير ياسين وكفر قاسم وصبرا وشاتيلا، وهجموا على لبنان وبيروت، وخلَفوا آلاف الضحايا من النساء والأطفال والأبرياء.

أفعى الصهيونية وليدة الاستعمار تبتُ سمومها في البلاد الإسلامية وفي العالم

حقيقة الحركة اليهودية .....

كلّه، من خلال منظماته العالمية، وسيطرتهم على الاقتصاد العالمي، ونفوذهم في كلّ المؤسسات العالمية، وإنّهم يطمعون بحكومة اليهود في العالم بمخطّط امبريالي يهودي باسم ( شعب الله المختار ) وإنّ الحكومة إليهم، وذلك بالمكر والحيلة وإشاعة الفحشاء والمنكر والفساد والخيانة والتسلّط على ذهب العالم وبتروله واقتصاده والعملة الورقية، والتسلّط على برابج التربية والتعليم العالمي والإعلام والمطبوعات من الصحف والجرائد والمجلات والكتب، كما خطب بذلك الحاخام ريشون على قبر سيمون في مدينة براغ سنة ١٨٦٩ م.

ومنذ أن قام الحليفان البغيضان الاستعمار والصهيونية، بعدوانهما الغادر على فلسطين الإسلام يوم ( ٥ حزيران ) ومن قبلها وبعدها، أصبحت قضيّة فلسطين من أهمّ القضايا الإسلامية والعربية، بدأها الاستعمار بإصداره في عام ١٩٦٧ التصريح المشؤوم المعروف بـ ( وعد بلفور ) وزير خارجية بريطانيا عجوز الاستعمار.

هذا التصريح الذي يقول بإنشاء وطن يهودي قومي عنصري في فلسطين، كشف به الاستعبار عن نواياه الخبيثة، وعن تآمره مع الصهيونية والماسونية عسلى اقتطاع فلسطين الإسلامية من بلاد الإسلام العزيز، لتقيم به كياناً دخيلاً عدوانـياً باسم إسرائيل، تناهض كفاح شعوب المنطقة ضدّ الاستعبار الغربي والشرقي.

فقضية فلسطين لابدً أن تكون إسلامية، كما إنّها عربيّة وإنسانية، تمثّل القيم كلّها، وما يكافح الإنسان من اجله من الحرية والاستقلال والتنضحية لشعبها المظلوم.

وزعم إسرائيل أنّ فلسطين أرض اليهود كذب وافتراء عملى التأريخ. فمانّه لو رجعنا إليه لرأينا ليس اليهود إلاّ فئة قليلة على طول التأريخ. إنّما المسلمون العرب هم الذين كانوا يقطنون فلسطين بعد فتحها، وبقيت إسلامية عربية منذ أربعة عشر ٤٤ ..... للسيف الموعود في نحر اليهود

قرناً، وبصورة دائمة حتّى قيام إسرائيل في ( ٥ مايس ١٩٤٨ م).

سايكس مندوب بريطانيا وبيكو مندوب فرنسا قسمّها ــ بحضور روسـيا ــ الدول التي أرادت أن تتحرّر من الدولة العثمانية باسم القومية العربية بتحريض من الاستعمار لتمزيق المسلمين آنذاك.

وكان من نوايا الاستعمار إرجاع اليهود إلى فلسطين باسم الأرض الموعودة، إلّا أنَ اليهود في أوربا وأمريكا هم من صميم أصحاب البيت الأمريكي والأوربي نسلاً وسلالة، فهم جزء من كيانهم وشريحةٍ منهم لحماً ودماً، وأمّا في فلسطين فهم غرباء في منفىٰ، ودخلاء بلا جـذور لا يمكـن لوجـودهم إلّا أن يكـون استعماراً واغتصاباً.

فكان التواجد اليهودي في فلسطين على مراحل ثـلاث : اللـجوء أوّلاً ثمّ التسلّل ثانياً، ثمّ الاغتصاب ثالثاً. وكان الانتداب البريطاني على فـلسطين بـعد الحرب العالمية الأولى خير سند وأعظم عون على استفحال التـواجـد اليهـودي البغيض، وبدأ الورم الخبيث يستمدّ غذاءه من الخلافات العربية، وتقطّع أوصال الأمّة، وتمزّق وحدتها وانتكاستها التأريخية بعد إلغاء الدولة العثمانية، فعاد العـرب وجاهليّتهم الأولى صراع على السلطة واختلاف على النفوذ، وضلال عن الحـق، واليهود نهبوا الثروات، حتى كان كلّ طلقة من بندقية يهودي إنّما هي قطرات من بترولنا.

فاستفحل هذا العـدوّ الدخـيل الذي اغـتصب الأرض وانـتهك الحـرمات والمقدّسات وشرّد الناس واستنزف من الطاقات ما لا يحصىٰ ولا يُـعدّ. واتّـفقت الرأسمالية والشيوعية والماسونية والصهيونية، وتآمرت على أرض فلسطين الحبيبة. العقد أوّل مؤتمر صهيوني بناءً علىٰ دعوة هرتزل وتحت رئاسته في اغسطس

| ٤٥ | اليهودية | الحركة | حقيقة |
|----|----------|--------|-------|
|----|----------|--------|-------|

سنة ١٨٩٧ م في مدينة بازل بسويسرا، ومن أهداف تأسيس دولة إسرائيل في فلسطين، وفي سنة ١٩٢٠ كان اليهود في فلسطين يملكون من أراضيها ٢ ٪ وكلّ مساحة فلسطين ( ١٩٢٢ كيلومتر مربّع)، وفي حرب ١٩٤٨ احتّلت اليهبود ( ٢٠٧٠٠ كم) وبتي بيد العرب سواحل نهر الأردن ( ١٥٥ كم) وغزّة ( ٣٢٠ كم)، وفي سنة ١٩٤٨ كانت عدد سكان فلسطين ( ٢٠٦٥٠٠ نفر) منهم ( ٢٥٠٠٠ يهودياً) والبقيّة من العرب، فبدأت الهجرة اليهودية، فكان المجموع في البداية كالتالى :

| ۱۰۱۸۱۹ نفر   | سنة ١٩٤٨ |
|--------------|----------|
| ۲۳۹۰۷۶ نفر   | سنة ١٩٤٩ |
| ۱٦٩٤٠٥ نفر   | سنة ١٩٥٠ |
| ۱۷٤۰۰۰ نفر   | سنة ۱۹۵۱ |
| ۱۰۳٤۷ نفر    | سنة ١٩٥٢ |
| ۱۷٤۷۱ نفر    | سنة ١٩٥٣ |
| ۳٦٣٠٣ نفر    | سنة ١٩٥٤ |
| ٥٤٩٢٥ نفر    | سنة ١٩٥٥ |
| ٦٩٧٣٣ نفر    | سنة ١٩٥٦ |
| ۲٦٠٠٠ نفر    | سنة ١٩٥٧ |
| ۲٦۰۰۰ تفر    | سنة ١٩٥٨ |
| ۲۳۰۰۰ نفر    | سنة ۱۹۵۹ |
| ۰ ۲۰۰۰ نفر ۲ | سنة ١٩٦٠ |

(١) جغرافية فلسطين؛ محمّد سلامة النحّال، الطبعة الأولى، ١٩٦٦.

| الموعود في نحر اليهود | السيف |  | ٤٦ |
|-----------------------|-------|--|----|
|-----------------------|-------|--|----|

ولا تزال على مرأى ومسمع من العالم والعرب هجرة اليهـود مسـتمرّة إلى يومنا هذا، حتى بلغ عدد اليهود ثلاث ملايين يهودي ونيّف من كلّ العالم في فلسطين المحتلّة، واليهود الأصيل في فلسطين يشكّلون ٥ ٪ والبقيّة من المهاجرين الأوربيين والروسيين وغيرهم، وأمّا أصحاب الأرض الفلسطينيون فمليون و٢٠٠ ألف نسمة مشرّدون في أقطار العالم يعانون البؤس والشقاء والذلّة.

وإسرائيل ليست دولة تحترم جيرانها، إنّما هي نظام بـوليسي فـاشستي وإن كان يزعم الديمقراطية والتحرّرية زيفاً وعدواناً وتمويهاً على العالم.

واليهود ليسوا من ملّة واحمدة، بمل في الأصل ينتسبون إلى سفارديم وأشكناز، و ٩٠ ٪ من القسم الثاني، وهم الخزرية الذين اختاروا اليهودية لأمور سياسية حدود سنة ٧٤٠ م، وهم اليوم حكّام إسرائيل، فهم يسكون بكلّ مفاتيح القوى السياسية والثقافية والعسكرية والاقتصادية والأمنية منذ اللحظات الأولى لقيام إسرائيل، وكانوا قبل الهجرة يسكنون روسيا والشرق الأوسط وأفريقيا الشمالية، والقسم الأوّل من أوربا الشرقية، والقسم الثاني ( حكام إسرائيل) لإ يؤمن باليهودية واقعاً، إنّا الذين منعبة لتكون قاعدة للاستعار، وركيزة للرأسالية والامبريالية، ووكراً للتجتس في بلاد المسلمين ولتمزيقهم ونهب للرأسالية والامبريالية، ووكراً للتجتس في بلاد المسلمين ولتمزيقيهم ونهب شرواتهم بأيديهم الأثيمة لأغراضهم السياسية والتوسعية، فباسم الدين وأنّهم الشعب انختار وفلسطين الأرض الموعودة، يمتلكون عواطف الناس وأحاسيسهم الشعب انتهار وازها من أورب الدامية لإشباع رغباتهم ونزعاتهم المادية.

فاليهودية النبوية الموسوية غير المحرّفة نؤمن بهما، وإنّهما غمير الصهميونية السياسية العالمية، فإنّما نحاربها ونرفض وليدتها الحرام إسرائيل بكلّ ما لدينا ممن قوّة وبأس شديد، ويكون الرادع بالمثل، فإذا كانت إسرائيل تملك القوّة النمووية، حقيقة العركة اليهودية ...... ٤٧ فلِمَ لا يملكها المسلمون والعرب ؟ ! وأخيراً :

رايات الإسلام ترفرف صارخةً : يا صهيون، يا صهيون، جيش محمّد تَتَكَلِّلُهُ قادمون... فلا طغيان ولا استيطان ولا سلام ولا تطبيع رلا استسلام ولا إسرائيل بعد اليوم.. وانتظروا أيّها اليهود سيفنا الموعود، تحملها أيادي مـؤمنة وسواعـد رسالية، إيمانها كالجبل الراسخ، لا تهاب الموت ولا تخشاه، وتعتقد أنّ الشهادة لها من الله كرامة وعزّ وشرف.

أجل، ديننا ومذهبنا هو رفض الظـلم والجـور، وتـورة عـلى الاسـتعباد واضطهاد الإنسان وصيحة للجهاد في سبيل إعلاء كـلمة الحـقّ والقـيم الإنسـانية والعدالة الاجتماعية والمستقبل الأفضل للإنسان، في دولة صـاحب الأمـر الإمـام المهدي من آل محمّد عليكِلْأ .

#### عودة الإسلام

إنَّ العروبة والقومية العربية وما يضارعها لم تنجح في جوهرها وأهدافها وسلوكها، ولم تصنع شيئاً سوى النكبات والنكسات والهزائم، فلا زالت فسلسطين المظلومة تئنَّ تحت وطأة اليهود والصهاينة العتاة المردة، ولا زال حكّام العرب يتشدّقون بالقومية العربية ووحدتها واشتراكيّتها، بل هي التي تطبّل لها إسرائيل لمآربها، وإنَّا تخاف وتحذر من حماس والجهاد الإسلامي والمقاومة وحزب الله والثورة الإسلامية وصحوتها ... فهي أشدّ عداوة لهؤلاء المؤمنين الذي يحملون بين أضلعهم الدين ومفاهيمه الصادقة، وإنَّ حبّ الوطن من الإيمان، وإلّا فإنّ الصهيونية تستغلّ القومية العربية \_وحتى أمثال ياسر عرفات من دعاتها \_لفترب الموكات الإسلامية ... ولكن هيهات هيهات فجيش محمد عَلَيَكُولُولُ لا محالة قادم، بيدهم السيف الموعود لقطع نحر اليهود.

وليست إسرائيل أكثر عدداً وعدّة وقوّة وسلاحاً \_وإن كانت أمريكا تحميها وتدعمها \_من الاتحاد السوفييتي السابق، فقد رأينا كيف صنع الله، وشاهدنا إذلال الشيوعبة وسقوط السوفييت في سلّة المهملات ومزبلة التأريخ. ويأتى ذلك اليوم الذي تسقط إسرائيل وأذنابها وحماتها، وتتحرّر فلسطين عودة الإسلام .....

- الغالية، فإنَّهم يرونه بعيداً ونراه قريباً، أليس الصبح بقريب... هذا ما وعدنا الله، ولن يخلف الله وعده.
  - ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ أَسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ ﴾ ``

هذا وقد قرّت عيني بيراع الفاضل الكامل حجّة الإسلام السيّد محمّد حسين مرتضىٰ، من الفضلاء اللبنانيّين، في كتابه الجديد ( عقل اليهود الأسير ) فسرّحت فيه بريد النظر وأجلت فيه البصر ، فألفيته مؤلفاً قيّماً قد جمع بين دفّتيه بعض الحقائق التأريخية، بأسلوب رصين وببلاغة واضحة ، وصراحة هادئة .

فشغفت بما قدّم إلى المكتبة العربيّة من بحث جديد، وإن كنت أختلف معه في بعض المواقف.

ثم كان السيّد الفاضل من قبل في سنة ١٤١٠ هق يحضر عندي درس شرح التجريد في علم الكلام (الدورة الثالثة) حضور تفهّم واستيعاب، مع مجموعة من طلاب العلوم الدينية في حوزة قم العلمية من جاليات متعددة، وكنت أتطلّع فيم مستقبلاً ناجحاً، وأتفرّس في السيّد الكاتب أملاً زاهراً، وأرى قد أثمرت الجهود بأقلام إسلامية متحرّرة، تهدف نشر معارف أهل البيت مييّلا وعلومهم من خلال القرآن الكريم والسنّة الشريفة والعقل السليم. فأسأل الله سبحانه أن يوفّقهم ويسدّد خطاهم ويسعدهم في الدارين، وأن لا ينسوني من صالح دعواتهم كما لا أنساهم، كما أسأل الباري عزّ وجلاً أن يكثر في شباب عصرنا أمثال السيّد الفاضل، ويوفّر أضرابه، وجزاه الله خيراً على ما فعل من سرد الحقائق التأريخية، وهنّاه بالكأس الأوفى شربة لا ظمأ بعدها أبداً، والسلام عليه وعلى من اتبع الهدى.

(۱) التصص : ٥.

| 172117          | ١ ـ آباء الكنيسة ـ محمود نعيم                                         |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| NA+AbN          | ٢ ـ الأبعاد التربوية للصراع العربي الإسرائيلي ـ جامعة الكويت          |
| 1-1-1-1-1       | ٣ ـ الأجوبة الفاخرة عن الأسئلة الفاجرة ـ القرافي                      |
| 18-977          | فالاستراتيجيات العسكرية للحروب دهيثم الكيلاني                         |
| سن عبوض         | ٥ ـ الاسترتيجية الإسرائيلية لتطبيع العلاقات مع البلاد العربية ـ مح    |
| 18.440          |                                                                       |
| ۱ <b>۸</b> ۰۷۸٤ | ٦ _ الاستيطان الإسرائيلي في فلسطين _ نظام محمود بركات                 |
| 25921           | ٧ ـ إسرائيل دولة فاشية اعتدائية ـ قاسم حسن                            |
| 117409          | ٨-إسرائيل وهويّتها الممزّقة ـ عبد الله عبد الدائم                     |
| 127702          | ٩ ـ إسرائيليات القرآن ـ محمّد جواد مغنية                              |
| 129971          | ١٠ ـ الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير ـ محمد أبو شهبة           |
| الواحبد واقي    | ١١ ـ الأسفار المقدَّسة في الأديــان الســابقة للإســلام ـ عــلي عــبد |
| 109721          |                                                                       |
| 497             | ١٢ ـ الأعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة ـ ابن شدًاد          |
| 18.82           | ١٣ ـ الاقتصاد الإسرائيلي ـ أبو النمل حسين                             |
| 177777          | ١٤ ــ الأقلّية اليهوديّة في العراق ــ خلدون ناجي معروف                |
| 10174.          | ١٥ ـ الإمام الخميني الاستيطان والصهيونية ـ سمير أرشدي                 |
| 77070           | ١٦ ـ أمريكا وإسرائيل ـ عبد المنعم شمس                                 |

السيف الموعود في نحر اليهود . . . . . . 04 ١٧ \_الأنس الجليل بتأريخ القدس والخليل \_ بحير الدين الحنبلي 172. ١٨ \_أهل الكتاب عقيدة أو زواجاً \_رضا السيغ 182901 ١٩ \_ البدايات الأولىٰ للإسرائيليات في الإسلام \_ يوسف الأطير . 100798 ٢٠ ـ بذل المجهود في إفحام اليهود، سمؤل بن يحيى من أعاظم أحبار اليهمود قسبل الإسلام المتوفَّى سنة ٥٧٠، ويليه (الرسالة السبعية بإبطال الديانة المهودية ) ــ قدّم له محمّد أحمد الشامي 27727 ٢١ ـ بطلان الأسس التي أقيم عليها وجود إسرائيل على الأرض العربية ـ حسين ٤٦٦٨ جميل ٢٢ ـ البعد القومي للقضيّة الفلسطينية ـ إبراهيم أبراش 18.978 ٢٣ \_ بنو إسرائيل في ميزان القرآن الكريم \_ صابر طعيمة 109777 ٢٤ ـ بيبليو غرافية مدينة القدس الشريف \_ رشاد الإمام 18.212 ٢٥ ـ تأريخ إسرائيل من أسفارهم ـ محمد عزّة دروزة 187871 ٢٦ ـ تأريخ القدس العربي القديم \_ خالد عبد الرحمن 174114 ٢٧ \_ تأريخ القدس \_ عارف باشا العارف 127811 ٢٨ ـ تأريخ المهود في بلاد العرب ـ إسرائيل ولفنسون 187757 ۲۹ ـ تأريخ سورية ولبنان وفلسطين ـ فيليب حتّى، ترجمة جورج حدّاد 1828 ٣٠ \_ تأريخ فلسطين الحديث \_عبد الوهاب الكيالي ٤٩V٣ ٣١ ـ تأريخ فلسطين القديم ـ سامي سعيد الأحمد 1002EV ٣٢ ـ تأريخ مدينة القدس ـ معين أحمد محمود 180229 ٣٣ ـ تعدّد نساء الأنساء ومكانة المرأة الهودية \_أحمد عبد الوهاب 175770 ٣٤\_التلمود تأريخه وتعاليمه \_ظفر الإسلام خان 171012

| ٥٣          | المصادر العربية                                                     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| 7 - 7 7     | ٣٥ ـ ثبت المصادر العربيَّة عن فلسطين _عبد الرحيم محمد علي           |
| 188-25      | ٣٦ ـ ثورة الفاتح وفلسطين ـ القذافي                                  |
| 20.12       | ٣٧ ـ حرب فلسطين ـ محمود نعيم                                        |
| فة التـونسي | ٣٨ ـ الخطر اليهودي پـروتوكولات حـكماء صهـيون ـ محـمد خـلي           |
| 187777      |                                                                     |
| 109797      | ٣٩ ـ رحلة بني إسرائيل إلىٰ مصر العربيَّة ـ عطاس عبد الملك           |
| 10001       | ٤٠ ـ الرحلة المدرسيّة ـ محمد جواد البلاغي                           |
| 18          | ٤١ ـ زيارة المراقد المقدّسة في سورية وفلسطين ـ نبيل شعبان           |
| عبد الميلك  | ٤٢ ـ شفاء الغليل في بيان ما وقع في التوراة والإنجيل من التـبديل ــ  |
| 170000      |                                                                     |
| _أمين حامد  | ٤٣ ـ الصراع العربي الإسرائيلي بين الرادع التقليدي والرادع النووي ـ  |
| 18.919      | هو يدي                                                              |
| 1077.5      | ٤٤ ـ العرب واليهود في التأريخ ـ أحمد سوسة                           |
| 1417        | ٤٥ ـ العرب واليهود ـ محمد عبد الرحمن حسن                            |
| 120119      | ٤٦ ـ فضائل القدس ـ ابن الجوزي                                       |
| 18.224      | ٤٧ ـ فلسطين تأريخياً وعبرة ومصيراً ـ الرشيدات شفيق                  |
| 184528      | ٤٨ ـ فلسطين والسياسة الأمريكية من ويلسون ـ ميخائيل سليمان           |
| 1009.9      | ٤٩ ـ في سبيل القدس _ معن أبو نوار                                   |
| بو فارس     | ٥٠ ـ في ظلال السيرة النبويَّة الصراع مع اليهود ـ محمد عبد القـادر أ |
| 17928       |                                                                     |
| 189228      | ٥١ ـ القبائل العربية وسلائلها في بلادنا فلسطين _مصطفى مراد الدبّاغ  |

| د في نحر اليهود | ٥٤ السيف الموعو                                                 |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------|
| 1008.           | ٥٢ _القدس عبر عصورها التأريخية _طلفاح                           |
| 77079           | ٥٣ _القدس في التأريخ _كامل جميل                                 |
| 107209          | ٥٤ _القدس في العصر المملوكي _علي بن السيّد                      |
| 1070.7          | ٥٥ ـ القدس ماضيها حاضرها مستقبلها ـ فهد جابر                    |
| 7 - 18          | ٥٦ _القدس ومعاركنا الكبري _محمد صبيح                            |
| 107129          | ٥٧ _القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم _موريس بوكاي         |
| 778             | ٥٨ _ قضية فلسطين                                                |
| 121781          | ٥٩ ـ القومية العربية وفلسطين ـ مجموعة من المؤلفين               |
| 22227           | ٦٠ ـ لن نخون فلسطين _مصطغيٰ بدوي                                |
| 18.928          | ٦١ ـ مستقبل الصراع العربي الإسرائيلي ـ أسامة الغزالي حرب        |
| 18.829          | ٦٢ ـ مصر والصراع العربي الإسرائيلي ـ حسن نافعة                  |
| سمّد علي قطب    | ٦٣ ـ معارك النبيَّ مع اليهود والاستراتيجية العربية الموحّدة ـ ٢ |
| 1012.9          |                                                                 |
| 128872          | ٦٤ _ معجم بلدان فلسطين _ محمد بن محمد حسن شراب                  |
| 178111          | ٦٥ ـ معركة الوجود بين القرآن والتلمود ـ عبد الستار فتح الله     |
| 14.914          | ٦٦ ـ المعونات الأمريكية لإسرائيل                                |
| 7888            | ٦٧ ـ مفارق الطرق إلى إسرائيل ـ سايكس كريستوفر                   |
| 14.144          | ٦٨ _ مقارنة الأديان اليهوديّة _أحمد شلبي                        |
| 170271          | ٦٩ ـ الملخّص لكتاب العرب واليهود في التأريخ ـ جعفر الخليلي      |
| 100798          | ٧٠ ـ من روح الفرج بعد الشدّة ـ ميرزا خليل الكمرهاي              |
| 129             | ٧١ ـ المؤتمر الدولي الثالث لتأريخ بلاد الشام ـ ابن طلال المعظّم |

| 00            | المصادر العربية                                                  |
|---------------|------------------------------------------------------------------|
| ب بن کـامل    | ٧٢ ـ موسوعة الوطن العربي للناشئين بلاد جــنوب لبــنان ــ يـعقو   |
| 128718        |                                                                  |
| 22989         | ٧٣ ـ موسىٰ وبني إسرائيل ـ صديقة خليل فضّة                        |
| 277.          | ٧٤ ـ نحن والفاتيكان وإسرائيل ـ أنيس القاسم                       |
| 1071TV        | ٧٥ ـ نظام الحكم في إسرائيل                                       |
| 17.277        | ٧٦ ـ وثائق دامغة ـ ترجمة عبد الكريم الحدّاد                      |
| 107077        | ۷۷ مرنائق فلسطين _محمد محمود الصيّاد                             |
| 870V7         | ٧٨ ـ وجهاً لوجه مع إسرائيل ــ السيّد فرج                         |
| ٥٦٨٤          | ٧٩ ـ وعد الله ليس لبني إسرائيل ـ محمد عبد الرحمن عبد اللطيف      |
| 17.711        | ٨٠ ـ هداية الحياري في أجوبة اليهود والنصاري ـ ابن قيّم الجوزيّة  |
| TEVTT         | ٨١_هؤلاء اليهود ـمحمد مهدي الشيرازي                              |
| 150001        | ۸۲ – اليهود في القرآن – محمود بن الشريف                          |
| ١٩٤٨          | ٨٣ ـ اليهود في مصر _ مصطفى كمال                                  |
| 11111         | ٨٤ ـ اليهود المصريون بين المصرية والصهيونية ـ سهام نصّار         |
| 1777          | ٨٥_يهود المغرب العربي _محمد الحبيب بن الخوجة                     |
| برانية بـدمشق | ٨٦ ـ يوم القدس العالمي ــ المركز الثقافي للجمهورية الإسلامية الإ |
| 177715        |                                                                  |

| 179775       | ۱ ـ آمریکا حامی اشغالگر قدس ـ دانشجویان پیرو خط امام      |
|--------------|-----------------------------------------------------------|
| rv071        | ۲ ـ آوارگان فلسطین در ماجرای تاریخ ـ منیر سیدی            |
| 177211       | ۳_ارتباط خطرناک _اندرو ولسلي                              |
| 99311        | ٤ ـ استعمار صهیونیستی در فلسطین ـ صایغ                    |
| لطين _ هـادي | ٥ ـ اسرائیل پـایگاه امـپریالیسم و حـرکتهای اسـلامی در فـل |
| 107770       | خسروشاهي                                                  |
| 9077.        | ٦-اسرائيل جاسوس آمريكا در ايران -اسكندر دلدم              |
| 1272-2       | ۷_اسرائيل عامل امپرياليسم _جلال آل احمد                   |
| 1878-8       | ۸_اسرائیل عامل امپریالیسم _جلال آل احمد                   |
| 85921        | ۹ ـاسرائيل فاشيسم جديد ـ محمد حسن وزيري كرماني            |
| 17201.       | ۱۰ _اسرائیل و فلسطین _اکبر هاشمی                          |
| 99712        | ۱۱ ـ اسرائیل و قدس عزیز ـ هاشمی رفسنجانی                  |
| 902          | ۱۲ ـ اسرار سازمان مخنی یهود ـ ژرژ لامبدن، ترجمه ر . ش .   |
| 182975       | ۱۳ - اعراب در اسرائیل - صبری کری                          |
| ٨١٤٩٩        | ۱۷ ـ اعراب و اسرائیل ـ على اصغر حاج سید جوادي             |
| 07992        | ۱۵ ـ اعراب و اسرائیل و آینده ـ ناصر پور قمی               |
| 1209         | ١٦ ـ اقامة الشهود في ردّ اليهود ـ محمد رضا يزدي           |
| VIITO        | ۱۷ ـ امام در برابر صهیونیسم ـ سپاه پاسداران انقلاب اسلامی |

| ον          | المصادر الفارسية                                                |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|
| ي ۲٦٤٨      | ۱۸ ـ بررسیهای تحقیق در باره آئین یهود و مسیحیت ـ العلامة النور: |
| 178.11      | ۱۹ ـ بلای صهیونیسم ـ سید محمد تقی سجادی                         |
| 7-201       | ۲۰ ـ بیان حقیقت ـ مهدی بر وجر دی                                |
| 17207.      | ۲۱ ـ پروندهٔ قلسطین ـ حکم دروزه، ترجمه کریم زمانی               |
| 29850       | ۲۲ ـ پیکار در فلسطین و بیت المقدس _ هادی خسروشاهی               |
| ل تـاج پـور | ۲۳ ـ تاریخ دو اقلیت مذہبی یہود و مسیحیت در ایران ـ محمد عـلے    |
| X77YX       |                                                                 |
| 1.7987      | ٢٤ ـ تاريخ مصور فلسطين ـ اسماعيل شموط ، ترجمه سعيد تقديسيان     |
| 112071      | ۲۵ ـ تحقيق در دين يهود ـ جلال الدين آشتياني                     |
| 27822       | ۲۲ ـ جنگ اعراب و اسرائیل ـ ناصر اسکونی                          |
| 29222       | ۲۷ ـ جنگ چهارم اعراب و اسرائیل ـ غلامرضا نجاتی                  |
| 1.7197      | ۲۸ ـ جنگ رمضان ـ محمد حسنين هيکل                                |
| 18515       | ۲۹ ـ جنگ ژوئن ـ کيوان فر                                        |
| ٤ • ٧٩٤     | ۳۰_جنگ شش روزه اعراب و اسرائیل ـ نجاتی غلامرضا                  |
| ب صارمی     | ۳۱ ـ جنگ طولانی اعراب و اسرائیل ـ ج. بایربل. ترجمه ابو طـاا     |
| 17747       |                                                                 |
| ۳۷۹۰۸       | ۳۲-چند پیشگونی بزرگ در قرآن و تورات ـ صادق تقوی                 |
| 79179       | ۳۳_چند قصه از چند سوره قرآن _سورآبادي                           |
| A1279       | ۳۲_دختري از فلسطين _هيئت تحريريه مؤسسه در راه حق                |
| 140292      | ۳۵_در باره تضاد و پراتیک در انقلاب فلسطین _منیر شفیق            |
| ی ۹۹۳۲۵     | ٣٦_در جبههٔ مقاومت فلسطين _روژه کودروا، ترجمه اسد الله مېشر     |

| نحر اليهود | ٥٨ السيف الموعود في                                             |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| 2292.      | ۳۷ ـ دفاع از فلسطين و الجزاير ـ احمد شقيري، ترجمه ابراهيم يوسفي |
| 109188     | ۳۸ ـ دنیا ملعبهای دست یهود ـ سید محمد شهرازی                    |
| 75291      | ۳۹ ـ دولت اسرائیل ـ نیکیتینا، ترجمه مهدویان                     |
| 107189     | ٤٠ ـ راه دشوار مقاومت فلسطين ـ رياض و دينا، ترجمه حميد فرزانه   |
| 187207     | ٤١ ـ سازمانهای یهودیان ـ لي اوبرين، ترجمه ع. ناصري              |
| 178910     | ٤٢ ـ سرگذشت خون بار فلسطين _ حسين الهي                          |
| اکبر هاسمی | ٤٣ ـ سرگذشت فلسطين يا كارنامه سياه استعمار _اكرم زعيتر ، ترجمه  |
| 187878     | رفسنجاني                                                        |
| 188217     | ٤٤ ـ سمتهای از بیانات _ نوری                                    |
| ٩٨٨٨٧٢     | ٤٥ ـ سياي انقلاب فلسطين _ حسام الدين امامي                      |
| ۹۸۸۵۷      | ٤٦ ـ سياي انقلاب فلسطين _ حسام الدين امامي                      |
| 1.7771     | ٤٧ ـ شرح تورات يهود                                             |
| 19215      | ٤٨ ـ صهيونيسم چه ميخواهد ـ ژرژ لاميان                           |
| ۷۲۹۹۳      | ٤٩ ـ صهيونيسم در آرژانتين ـ حسين التريكي. ترجمه على منتظمي      |
| 7777       | ۵۰ ـ صهيونيسم در فلسطين ـ صبري جريس، ترجمه منوجهر فكري          |
| ر تىق ئىق  | ٥١ ـ صهيونيسم و مسئله فلسطين از ديدگاه حضرت امام ميرتز ـ محم    |
| 184.1.     | پو ر                                                            |
| 37782      | ٥٢ ـ صهيونيسم ـ يوري ايوانف، ترجمه ابراهيم يونسي                |
| 110170     | ٥٣ ـ طريق صواب در نجاست أهل كتاب ـ حسين عرب باغي                |
| ۹۸۷۰       | ٥٤ ـ عرب و اسرائيل ـ ردنسون ماكسيم، ترجمه براهني                |
| 198799     | ٥٥ ـ فاجعه فلسطين ـ سامي الجندي، ترجمه كمال قارصي               |

| ٥٩         | المصادر الفارسية                                                     |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| 189148     | ٥٦ ـ فراماسونري و يهود ـ گروه تحقيقات علمي                           |
| 127012     | ٥٧ ـ فرموده هاي امام در باره فلسطين                                  |
| 181.81     | ٥٨ ـ فروزش كوكب فلسطين ـ دفتر تبليغات اسلامي                         |
| 1.0098     | ٥٩ _فلسطين آزاد مي شود _محمود حکيمي                                  |
| 7977.      | ٦٠ _فلسطين آواره _ابو آياض                                           |
| 11.29.     | ٦١ _ فلسطين را نجات دهيم _محمد احمد زمخشري                           |
| 27775      | ٦٢ ـ فلسطين مال كيست _ادوار عطيه                                     |
| 2012       | ٦٣ ـ فلسطين و حقوق بين الملل ـ هانري كنان، ترجمه فدائي               |
| 820-8      | ٦٤ ـ فلسطينيها بسوى سرزمين مقدس ـ اينا فرانكو، تر <b>جمه</b> بزرگمهر |
| 78175      | ٦٥ ـ قدس روياي ما ـكودكان فلسطين                                     |
| 78778      | ٦٦ ـ قصّه فلسطين ـ تتى انصاريان                                      |
| 1.77.7     | ٦٧ _كتاب تأريخ يهود (اردو)                                           |
| 148.22     | ٦٨ ـ کتاب مقدس عهد عتیق و عهد جدید                                   |
| 178850     | ٦٩ ـكنگرههاي صهيونيستها ـعلى اوغور، مترجم جعفر سعيدي                 |
| رجمه محمود | ۷۰ ـ گزارش یک یهودی از واقعیتهای جامعه اسرائیل ـ جک برن، ت           |
| 17.421     | افتخار زاده                                                          |
| 122908     | ۷۱ ـ لبنان در آتش و خون ـ اسکند دلدم                                 |
| 190VT      | ۷۲ ـ ما و فلسطين ـ جمال عبد الناصر ، ترجمه ابراهيم يوسغي             |
| ٤٦٨١       | ۷۳ _ مسأله فلسطين _ ترجمه اسد الله مبشري                             |
| 17810      | ٧٤ ـ مسأله فلسطين _ حسين الهي                                        |
| 111)       | ۷۵ ـ مسألة فلسطين _ هادي خسر وشاهي                                   |

| في نحر اليهود                | السيف الموعود                                               | ٦٠ |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------|----|
| مهـيونيسم در                 | ـ مصاحبه با حضرت آیة الله العظمی خوثی در باره نیرنگ         | V٦ |
| 102787                       | ايران ــزين الدين تهراني                                    |    |
| <b>جمه</b> مهدی دل <u>بر</u> | _مقايسهاي ميان تورات انجيل قرآن كريم _دكتر بوكاي، تر        | ۷۷ |
| 1909                         |                                                             |    |
| ـ درساهاکیان                 | _منتقدان يهودي صهيونيسم _موشه منوهين، مترجم وازريك          | ۷۸ |
| 872 TA                       |                                                             |    |
| · بهـ من رازاني              | _موقعیت اعراب و اسرائیل _محمد حسـنین هـیکل، تـرجم           | ۷٩ |
| 1710.5                       |                                                             |    |
| . رضا رحمـتی                 | _نقد و نگرشی بر تلمود _ظفر الاسلام خان، مـترجــم محــم      | ٨٠ |
| 184087                       |                                                             |    |
| 189717                       | ـنقش يهود در پيدايش كمونيسم ـفخر الدين حجازي                |    |
| لسطين انتفاضه                | -نگرش جهان معاصر از گذرگاه تاریخ بشریت ب <b>ه صهیونی</b> سم | ۸۲ |
| 17771                        | ـ على دولت آبادي                                            |    |
| دي خـسروي                    | ــنهضت.های مقاومت فلسطین ــجرارد شالیند، تـرجــه مـ         | ٨٣ |
| 799                          |                                                             |    |
| 177789                       | ـ نیروهای هوا برد رژیم صهیونیستی ـ محمود عزمی               |    |
| 9.217                        | ۔یہود از نظر قرآن _عفیف عبد الفتاح، مترجم علی منتظمی        | ٨٥ |
|                              | -یهود و قریش -سید رضا پاک نژاد                              | ۸٦ |
| 22.12                        | -يهودي سرگردان (قصه) _اوژن سو، ترجمه نويساد                 | ٨٧ |

الفهرس

| ۳. | ۱ ــ تحرير فلسطين            |
|----|------------------------------|
| Υ. | ۲ ــ نبذة من روايات الغيب    |
| 4  | ٣_أقولها صراحة               |
| ٣٢ | ٤ ـ عنصرية إسرائيل المقيتة   |
| ٣٥ | ٥ ــ إسرائيل وليدة الاستعهار |
| ٣٧ | ٦ ـ فلسطين قضيّة الإسلام     |
| ٤١ | ٧-حقيقة الحركة اليهودية      |
| ٤٨ | ٨_عودة الإسلام               |
| ٥١ | ٩ - المصادر العربية          |
| ٥٦ | ١٠ _المصادر الفارسية         |
| ٦٢ | ۱۱ ـ الفهرس                  |



```
موسوعة
```

# ر سالات إسلامية

\*\*\*\*

رسائة سهاء في نحر التكفيريّة تأليف ـ انسيّد عادل العلوي ..... المر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد ايران. قم. ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٠ هجري قمري المطبعة ـ النهضة، قم الكمية ـ ٥٠٠ نسخة

ISBN 964 - 5915 - 15 - 5 EAN 9789645915153 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شایک ۵ ـ ۱۵ ـ ۵۹۹۵ ـ ۹۹۶ ای. ای. ان. ۹۷۸۹۹۵۵۹۱۵۱۵۲ شایک ۲ ـ ۸۰ ـ ۱۹۹۵ ـ ۹۹۶۴ دورز ۲۰۰ جند )

بسم الله الرحمن الرحيم

مقدّمة

الحمد لله الهادي إلى الصواب، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الأطهار، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين من بدء الخلق إلى قيام يوم الدين. أمّا بعد:

فهذه مقالات إسلامية تنبئ عن حقائق تأريخية وعـقائد صـحيحة كـتبتها لصحيفة (صوت الكاظمين) الصادرة من قبل المؤسسة الإسلامية العـامة للـتبليغ والإرشاد. وشاء الله سبحانه حفظاً لها من الاندثار أن يسلّط عليها ضوء الطباعة مرّةً أُخرى بحلّةٍ جديدة وطباعةٍ أنيقة.

وكان بودي أن أضيف عليها مطالب جديدة، وأرمي سهام الحقّ مرّة أخرى، من قوس الحقائق الناصعة ووتر العلم الصادق، حتّى يحتفل العالم الإسلامي بحتف الوهابية أهل البدع والضلال، وليس ذلك على الله بعزيز، فإنّ للباطل جولة وللحقّ دولة، وسيأتي يوم إحقاق الحقّ وإزهاق الباطل :

﴿ جاءَ الحَقُّ وَزَهَقَ الباطِلُ إِنَّ الباطِلَ كانَ زَهوقاً ﴾.

أليس الصبح بقريب ؟ فكنت أحبّ أن أزيّن صحائف حياني بجهاد المداد وسيوف الأقلام. فليس ٤ ..... سهام في نحر الوهّابية

الحياة إلاّ شعور وشعار، عقيدة وجهاد، وما أروع الجهاد في سبيل الله ومن أجل إعلاء كلمة الحقّ وإدحاض كلمة الباطل، إلاّ أنّ المشاغل الحوزوية من التدريس والتأليف والمشاريع الخيرية والاجتماعية وخدمة الناس تمنع المرء عمّا يريد وعمّا يهوى ويتمنّى.

ما كلَّ ما يتمنَّى المرء يدركه تجري الرياح بما لا تشتهي السَّفَن

أسأل من الله سبحانه أن يسدّد خطاي ويجعل الصواب في قمولي وفعلي، ويوفّقني لما يحبّ ويرضى، ولخدمة الدين الإسلامي ومذهب الحقّ، مذهب أهمل البيت عليميم .

وعسى الزمان يفسح لي مجالاً لأشمّر عن ساعد الجدّ والجهاد ثانيةً لأُبيّن زيف وبطلان عقائد الوهابية وافترائهم على المسلمين عامة وأتـباع أهـل البـيت علىمَيْلِاً خاصة.

وعلى الله أتوكّل وبرسوله وعترته أتوسّل، وبالمستقبل أتأمّل...

العبد عادل العلوي

## السهم الأوّل

الوهابية من الخوارج عند السنّة والشيعة :

الوهابيون اليوم في بلاد الحجاز وفي الحرمين الشريفين ــمكَـة المكـرّمة والمدينة المنوّرة ـكالأمويين والعـباسيين يـعيشون في الترف والبـذخ والإسراف والتبذير، والمسلمون من حولهم جياع عراة، إنّهم تحالفوا مع الرأسماليـة الأجـنبية لاحتكار الخيرات والموارد، والسيطرة على البترول واستغلال المستضعفين، وكبت الحرية، والقضاء على الديمقراطية وروح الإنسـانية والعـدالة الاجـتماعية، وقـتل المسلمين وغارتهم.

(فإنّ من ألم بالكتب الصحيحة المعتبرة الموثوقة عند كلّ وهابي، لا يخامره الريب بأنّ الهدف النهائي للوهابية هو إبادة المسلمين إبادة تامة \_غيرهم \_أو إبادة من يستطيعون إبادتهم كمسلمي المملكة العربية السعودية من غير فرق بين السنّة والشيعة، وإنّه لا يروي عطشهم إلّا هذه السياسة الجهنّمية، وما أوقفهم عن محاولة تنفيذ هذه السياسة إلاً قوّة المسلمين ونقمة الرأي العامَ في الشرق والغرب، وقيام

(١) صحيفة (صوت الكاظمين )، العدد ٢٥ ـ السنة الثالثة .

٦ ..... سهام في نحر الوهابية الثورات ضد الظلم والتحكم هنا وهناك. وإيمان الناس كل الناس إلا الوهابية والحرية في ممارسة الدين والتعبير عنه بكل أسلوب يريده المتديّن )<sup>(١)</sup>.

عقيدة الوهابية في المسلمين إنّه (إمّا الوهابية وإمّا السيف)، فـإنّ مـبدأهم الأوّل الذي لا يحيدون عنه، هو أنّ كلّ من عداهم مشرك، وإن نطق بكلمة التوحيد وصام وصلّى، وإنّ المشرك عندهم على نوعين : مشرك لا ينطق بكـلمة التـوحيد ولا يصوم ولا يصلّي، ومشرك ينطق بكلمة لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله ويصوم ويصلّي إلاّ أنّه يقبّل الضريح فهو مشرك لا بدّ من قتاله ومحاربته، وربما عند بعضهم أنّهم أخطر من أولئك المشركين في العقيدة.

وقد تذمّر المسلمون من الوهابية منذ اليوم الأوّل، قال الشيخ أبو زهرة <sup>(٢)</sup>: إنّ أكثر المسلمين ينفرون من الوهابية أشدّ النفور.

وأمّا الحكم عليهم بأنّهم من الخوارج في عصرنا هذا فأكتفي بذكر مـقولتين أوّلها لواحد من كبار علماء السنّة والأخرى لكاتب شهير من علماء الشيعة.

قال العلامة الشهير الشيخ محمّد أمين بن عمر المعروف بابن عـابدين<sup>(٣)</sup> في معنى الخوارج : قوله : (ويكفّرون أصحاب نبيّنا ﷺ) علمت أنَّ هذا غير شرط في مسمّى الخوارج ، بل هو بيان لمن خرج على سيّدنا عليّ رضي الله تعالى عنه ، وإلّا فيكفي فيهم اعتقادهم كفر من خرجوا عليه ، كما وقع في زماننا في أتباع عبد الوهاب الذين خرجوا من نجد وتغلّبوا على الحرمين ، وكانوا يـنتحلون مـذهب الحـنابلة ،

- (١) هذه هي الوهابية وللشيخ محمّد جواد مغنية : ٨.
  - (٢) في كتاب (المذاهب الإسلامية).
- (٣) ردّ الختار على الذرّ الختار على من تنوير الأبصار ٣: ٤٧٨، طبعة مصبر سنة ١٣٨٦.

الوهابية من الخوارج .....٧

لكنّهم اعتقدوا أنّهم هم المسلمون وأنّ من خالفهم اعتقادهم مشركون، واستباحوا بذلك قتل أهل السنّة وقتل علمائهم، حتّى كسر الله شوكتهم وخرّب بلادهم وظفر بهم عساكر المسلمين عام ثلاث وثلاثين ومائتين وألف. انتهى كلامه.

هذه شهادة من معاصر لفتنة الوهابية تدلّ بوضوح على حقيقتهم وأنّهم مرقوا عن الدين وخرجوا عن نطاقه السليم، ويرون أنّهم المسلمون حقّاً وغيرهم من المشركين كما كان حال الخوارج في الصدر الأوّل من الإسلام.

قال العلّامة الشيخ محمّد جواد مغنية `` :

كان الخوارج أكثر المسلمين عبادة ً ومحافظةً على الصلاة ، حتى عرفوا بأهل الجباه السود من كثرة السجود ، ومع ذلك كانوا لا يتورّعون عن سفك الدماء ونهب الأموال والإخلال بالأمن ... سمع الصحابي عبادة بن قرط الأذان فقصده يسريد الصلاة ، وإذا هو بالخوارج . فقالوا : ما جاء بك يا عدوّ الله ؟ قال : أنستم إخوتي . قالوا : وأنت أخو الشيطان ، لنقتلنك . قال : ألا ترضون منيّ ما رضي به رسول الله ؟ قالو : وأيّ شيء رضي به منك ؟ قال : أتيته وأنا كافر فشهدت أن لا إله إلاّ الله وأنّه رسول الله ، فخلّى عنيّ ، فأخذوه فقتلوه .

وقطع الخوارج الطرق على العالم المعروف واصل بن عطاء، ورفقة معه، ولما أرادوا قتلهم لا لشيء إلاً لأنّهم مسلمون، قال لهم واصل : نحن مشركون ممّن قال الله فيهم : وإن أحدٌ من المشركين استجارك فأجره، فنجوا، ولكن بعد ان اعترفوا على أنفسهم بالشرك، ولو قالوا للخوارج : نحن مسلمون وإخبو تكم في الدين لقتلوهم كما قتلوا الصحابي قتادة.

(۱) هذه هي الوهابية : ٦٩، طبعة لبنان ١٩٨٢.

۸ ..... سهام في نحر الوهَّابية

ولا يختلف الوهابية عن الخوارج في هذا الصعيد وفي هذه الفكرة الإرهابيّة والجهنّمية، أجل، إنّ الوهابية لا يكفّرون بعض الصحابة ويستحلّون دماءهم كما هي الحال عند الخوارج ومهما يكن، فإنّ الإسلام في مفهوم الوهابيّة ضيّق جداً، بخاصّة فيا يتعلّق بالتوحيد، فإنّهم يفسّرونه تنسيراً ضيّعاً جداً، لا ينطبق إلّا عليهم وحدهم، حيث يربطون به هدم القبور، وما بني عليها من المساجد، حتّى قبر النبيّ، وتحريم الصلاة والدعاء عندها، ويحرّمون زيارة قبر النبيّ والتبغ والتصوير الفوتو غرافي وما إلى ذلك، أمّا وضع الستائر على الروضة الشريفة وقبول المسلم سيّدنا محمّد وحق محمّد ويا محمّد فبدعة وضلالة. هذا هو الإسلام في مفهومهم، أمّا عمارة الأرض وصلاح المستضعفين فيها، والنضال في مرافق الحياة للتخلّص من الضعف وآثاره والتضامن والتعاون لإيجاد وسائل العيش والهناء للجميع، أمّا تجنّب أسباب العداء والبغضاء وشعور الإنسان تجاه أخيه الإنسان، أمّا هذه وما إليها فأمرً أسباب العداء والبغضاء وشعور الإنسان تجاه أخيه الإنسان، أمّا هذه وما إليها فأمرً

وليس من شكّ أنّ الإسلام لو وقف عند فهم الوهابية وتفكيرهم، لما تقدّم خطوة إلى الإمام، ولما كان للمسلمين هذا التأريخ الخطير الشهير الذي أرغم الأجانب والأباعد على الاعتراف بأنّ رسالة محمّد بن عبد الله تيّة هي أمّ الحضارة الحديثة، لقد استيقظ العالم كلّه على مثل أعلى جديد، وثار على القيود والتقاليد، وآمن بأنّ الإنسان لا يجوز أن يكون أداة لنجاح وسعادة إنسان آخر إلّا في السعوديّة حيث يعيش حكّامها في قصور أسّست على الشقاء والجهل والانحطاط. فهذه هي الوهابية المقيتة !!

### السهم الثاني

ردَّ الوهابيَّة في كتب الفريقين \_ السنَّة والشيعة \_ :

الوهابية : مذهب ابتدعه محمّد بن عبد الوهاب النجدي المتوفى عام ١٢٠٦ بأمر وتشويق من أسياده الاستكبار البريطاني ليمزّق الأمّة الإسلاميّة، ويفتّت عضدها، فالوهابية من خوارج القرن العشرين عند الفريقين السنّة والشيعة كما ذكرنا ذلك في السهم الأوّل، وإنّها فتنة الاستكبار أنكرها جميع المذاهب الإسلامية. فإنّ المذهب الوهابي يصطدم عقيدةً مع المذاهب الإسلامية كافة، كما يقول الشيخ إحسان عبد اللطيف البكري<sup>(٢)</sup>: إنّ المذهب الوهابي خارج عن مذاهبنا الإسلامية وبحكم على قادته وعلى أتباعهم بالضلالة والخروج عن سبيل المؤمنين، وقد قال الله تعالى :

﴿ وَمَنْ يُشاقِقِ الرَّسولَ مِنْ بَعْدِ ما تَبَيَّنَ لَهُ الهُدىٰ وَيَتَبِع غَيْرَ سَبيلِ المُؤْمِنينَ نُولِهِ ما تَوَلَّى وَنَصْلِهِ جَهَنَّمَ وَساءَتْ مَصيراً ﴾.

- (١) صحيفة (صوت الكاظمين). العدد ٢٦ ـ السنة الثالثة .
  - (٢) في كتابه (الوهابية في نظر علماء المسلمين).

١٠ ..... سهام في نحر الوهَّابية

ولما ورد في الخبر الشريف عن الرسول الأكرم على المناهرت البدع فعلى العالم أن يظهر علمه، فقد انبرى جماعة من علماء المذاهب على اختلاف مذاهبهم لصد هجمة الاستكبار المتمثّلة بالمذهب الوهابي وأظهروا عملومهم في ردّ بمدعة القرن، فأصدرواكتباً في الردّ على مبتدع هذا المذهب المقيت وعلى شيخه وإمامه ابن تيمية وابن القيّم، وخطّوا على المذهب الوهابي بالبطلان والانحراف عن الصراط المستقيم. وإنّ علماء مكّة المكرّمة حكموا على محمّد بن عبد الوهاب بإلحاده وشقاوته ونعتوه بالخبث وعدم الحياء والعماءة والغوابية ووصفوه بالكذب والتحريف والافتراء على الله جالاله والكفر بالقرآن، ولعنوه غير مرة، كسا ذكر ذلك معين الحقّ شاه فضل رسول القادري<sup>11</sup>.

قال علّامة العراق الشيخ جميل افندي صدقي الزهاوي 😳 :

كان في ابتداء أمره من طلبة العلم يتردّد على مكّة والمدينة لأخذه من علماتها، وممّن أخذ عنه في المدينة الشيخ محمّد بن سلمان الكردي والشيخ محمّد حياة السندي، وكان الشيخان المذكوران وغيرهما من المشايخ الذي أخذ منهم يتفرّسون فيه الغواية والإلحاد، ويقولون : سيظلّ الله تعالى هذا، ويضلّ به من أشقاه من عباده، فكان الأمر كذلك.

وكان أبوه عبد الوهاب من العلماء يتفرّس فيه الإلحاد ويحذّر الناس مـنه. وأخوه الشيخ سليمان هو أوّل من ألّف كتاباً في الردّ على ما أحدثه من البدع والعقائد المزيّفة.

(١) في كتابة (سيف الجبّار المسلول على أعداء الأبرار) المطبوع في تركية سنة ١٩٧٩ م.
 (٢) الفجر الصادق ، في ترجمة محمّد بن عبد الوهاب : ١٧.

| <b>N</b> | ردّ الوهابية في كتب الفريقين |
|----------|------------------------------|
|----------|------------------------------|

وإليك جملة من الكتب التي كتبها علماء السنّة ردّاً على محمّد بن عبد الوهاب والوهابية، لتقف على انحرافاتهم وبطلانهم وزيفهم :

۱ و ۲ فصل الخطاب في الردّ على محمّد بن عبد الوهاب، والصواعق الإلهيّة في الردّ على الوهابية : الشيخ سليمان بن عبد الوهاب .

٣-السيف الهندي في إبانة طريقة الشيخ النجدي : الشيخ عبد الله بن عيسى الصنعاني .

٤ ـ مصباح الأنام وجلاء الظلام في ردَّ شبه الدعيّ النجدي التي أضلَ بهــا العوام : السيّد علوي بن أحمد الحدّاد.

٥ ـ التوسّل بالنبيّ وبالصالحين : الشيخ أبو حامد بن مرزوق. ٦ ـ السيف الباتر لعنق المنكر على الأكابر : الشيخ أبو حامد بن مرزوق.

٧ ـ فصل الخطاب في ردَّ ضلالات ابن عبد الوهاب : الشيخ أحمد بن علي البصري القبّاني .

٨ - الفتوحات الإسلامية، الجزء الثاني من الصفحة ٢٥٦ إلى ٢٦٩ : الشيخ
 أحمد بن زيني دحلان مفتي مكمة المكرّمة.

٩ ـ شواهد الحقّ في التوسّل بسيّد الخلق : الشيخ يوسف النبهاني . ١٠ ـ الصارم الهندي في عنق النجدي : الشيخ عطاء المكّي .

١١ ـ السيوف الصقال في أعناق من انكر على الأولياء بعد الانتقال : عالم من بيت المقدس .

١٢ ـ جلال الحقّ في كشف أحوال أشرار الخلق : الشيخ إبراهيم بن حملي القادري الاسكندري .

١٣ ـ إظهار العقوق تمّن منع التوسّل بالنبيّ والوليّ الصدوق : الشيخ المشرقي

١٢ ..... سهام في نحر الوهَّابية

المالكي الجزائري.

١٤ ـ الصواعق والرعود : الشيخ عفيف الدين عبد الله بن داود الحنبلي ، وقد أيّده أمّة علماء البصرة ؟؟؟ .

١٥ ـ تجريد سيف الجهاد لمدّعي الاجتهاد : الشيخ عبد الله بن عبد اللطيف الشافعي .

١٦ ـ تهكّم المقلّدين بمن ادّعي تجديد الدين : الشيخ المحقّق محمّد بـن عـبد الرحمن بن عفالق الحنبلي .

١٧ ـ تحريض الأغبياء على الاستغاثة بالأنبياء والأولياء : الشيخ عبد الله بن إبراهيم مير غيني الساكن بالطائف.

- ١٨ \_الانتصار للأولياء الأبرار : الشيخ طاهر سنبل الحنفي.
- ١٩ \_ رسالة مسجّعة محكمة : العلّامة الحقّق الشيخ صالح الكواشي التونسي .

٢٠ \_ ردَّ على محمَّد بن عبد الوهاب : الشيخ إسماعيل التميمي المالكي شيخ الإسلام بتونس .

٢١ ـ رسالة في جواز التوسّل : العلّامة مفتي فاس الشيخ مهدي الوزّاني . ٢٢ ـ البراهين الساطعة : الشيخ سلامة العزامي . ٢٣ ـ الدرر السنيّة في الردّ على الوهابيّة : السيّد أحمد بن زيني دحلان . ٢٤ ـ رسالة في ردّ الوهابيّة : الشيخ أبو الفضل قاسم المحجوب المالكي . ٢٥ ـ الحقائق الإسلامية في الردّ على المزاعم الوهابية بأدلّة الكتاب والسنّة النبويّة : الحاجَ مالك داود المالي الإفريقي .

٢٦ \_ المدارج السنيّة في ردّ الوهابيّة : الشيخ عامر القادري معلّم بدار العلوم القادريّة في كراچي باكستان. ردّ الوهابية في كتب الفريقين ..... ٢٣

٢٧ ـ سعادة الدارين في الردّ على الفرقتين الوهابيّة ومقلّدة الظاهريّة : الشيخ إبراهيم بن عثمان المصري .

٢٨ ـ الحقّ المبين في الردّ على الوهابيين : الشيخ أحمد سعيد السرهندي .

٢٩ ـ المنحة الوهبيّة في ردّ الوهابية : الشيخ داود بن سليمان البغدادي .

٣٠ ـ صلح الإخوان في الردّ على من قال بالشرك والكفران : الشيخ داود بن سليان البغدادي .

٣١ ـ ردّ على الوهابية : الشيخ إبراهيم بن عبد القادر الرياحي التونسي المالكي.

٣٢ ـ الأوراق البغدادية في الحوادث النجدية : الشيخ إبراهيم الراوي .

٣٣ ـ العقائد الصحيحة في ترديد الوهابية النجدية : الحافظ محمّد حسن جان السر هندي .

٣٤ ـ الأصول الأربعة في تـرديد الوهـابية : الحـافظ محـمّد حسـن جـان السرهندي.

٣٥ ـ الفجر الصادق في الردّ على منكري التوسّل والكرامـات والخــوارق : الشيخ جميل أفندي صدقي الزهاوي .

٣٦ ـ الأقوال المرضية في الردّ على الوهابية : الشيخ محمّد الكسم الحنفي . ٣٧ ـ الرسالة الرديّة على الطائفة الوهابية : محمّد عطاء الله . ٣٨ ـ الردّ على الوهابية : الشيخ عبد المحسن الأشيقري الحنبلي . ٣٩ ـ ضياء الصدور لمنكر التوسّل بأهل القبور : الشيخ طاهر شاه مـيان

الهندي. ٤٠ ـ شفاء الأسقام في زيارة خير الأنام: قاضي القضاة الشيخ أبو الحسن ١٤ ...... سهام في نحر الوهابية على السبكي.
٤١ ـ ردَ الوهابية : المغتي محمود بن المغتي عبد الغيور.
٤١ ـ ردَ الوهابية : المغتي محمود بن المغتي عبد الغيور.
٤٢ ـ المقالات الوافية في الردّ على الوهابية : الشيخ حسن خزبك.
٣٢ ـ التوسّل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ المتوسّل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ المتوسّل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المغتي محمد عبد القيوم القادري.
٤٢ ـ الموسل : المؤلم في موسل : الموسل : المو

٢٢ - صارة ف الوقابيين : طبع في إسانيون سنة ٢٢٧٢م. ٤٩ - المسائل المنتخبة : القاضي حبيب الحقّ بن القاضي عبد الحقّ. ٥٠ - ميزان الكبرى : الشيخ عبد الوهاب الشعراني المصري .

#### السهم الثالث

رد الوهابية في كتب الفريقين في المكتبة العربيّة : قال أبو حامد بن مرزوق<sup>(17)</sup>: وقد رد بعض أتباع الأئمة الأربعة عليه وعلى مقلّديه بتآليف كثيرة جيّدة، وممّن رد عليه من الحنابلة أخوه سليان بن عبد الوهاب، ومن حنابلة الشام آل الشطي، والشيخ عبد الله القدومي النابلسي في رحلته، وكلّها مطبوعة في ناحيتين زيارة النبيّ ﷺ، والتوسّل به وبالصالحين من أمّته، وقالوا : إنّه مع مقلّديه من الخوارج.

وممّن نصّ على هذه العلّامة المحقّق السيّد محمّد أمين بن عابدين في حاشيته (ردّ المختار على الدرّ المختار) في باب (البغاة)، والشيخ الصاوي المصري في حاشيته على الجلايني، لتكفيره أهل (لا إله إلّا الله محمّد رسول الله) بـرأيـه، ولا شكّ أنّ التكفير سمة الخوارج وكلّ المبتدعة الذين يكفّرون مخالفي رأيهم من أهل القـبلة...

- (١) صحيفة (صوت الكاظمين)، العدد ٢٩ ـ السنة الثالثة.
  - (٢) التوسّل بالنبيّ وبالصالحين : ١.

١٦ ..... سهام في نحر الوهَّابية

وتنحصر أمّهات عقائد محمّد بن عبد الوهاب ومقلّديه في أربع : تشبيه الله سبحانه وتعالى بخلقه، وتوحيد الألوهيّة والربوبيّة، وعدم توقيرهم النبيّ ﷺ، وتكفير المسلمين، وهو مقلّد فيها كلّها أحمد بن تبيمية، وهذا مقلّد في الأولى الكراميّة ومجسّمة الحنابلة، ومقتدٍ بهما وبالحروريين في الرابعة... وثقة نقل دين الإسلام محصورة عندهم فيه، وفي تلميذه ابن القيّم، وفي محمّد بن عبد الوهاب، فلا يثقون بأيّ عالمٍ من علماء المسلمين، ولا يقيمون له وزناً إلّا إذا وجدوا في كلامه شبهة تؤيّد هواهم، فدين الإسلام الواسع محصور علماؤه في الثلاثة<sup>(11)</sup>.

وقال السيّد علوي بن أحمد الحدّاد :

رأيت جوابان للعلماء الأكابر من المذاهب الأربعة لا يحصون من أهل الحرمين الشريفين والأحساء والبصرة وبغداد وحلب واليمن وبلدان الإسلام، نثراً ونظماً، أتي إليّ بمجموع رجل من آل ابن عبد الرزّاق والحنابلة الذين في الزيارة والبحرين، فيه ردّ علماء كثيرين. وأضاف : وأتى إلينا الشيخ المحدّث صالح الفلاني المغربي بكتاب ضخم فيه رسالات و جوابات كلّها من علماء أهل المذاهب الأربعة : وقد ردّ على محمّد بن عبد الوهاب علماء كثيرون معاصرون له ومتأخّرون عنه، ولا زالت سهام الردّ من علماء الإسلام مشارقه ومغاربه مسدّدة إليه إلى وقتنا هذا، وفي طليعة الرادين عليه المعاصرين له حنابلة الأحساء وجميع الردود إنّما تتوجّه حققةً إلى ابن تسمة <sup>(1)</sup>

- (١) الوهابية في نظر علماء المسلمين : ١٤.
- (٢) الوهابية في نظر علماء المسلمين : ١٦.

| ١٧ |  | الفريقين | کتب | في | وهابية | دَ الو | ر |
|----|--|----------|-----|----|--------|--------|---|
|----|--|----------|-----|----|--------|--------|---|

وذكرنا أنَّ أوَّل من كتب في ردَّ الوهابية الشيخ سليمان بن عبد الوهاب، وهو أخو محمَّد بن عبد الوهاب (الضالَ المضلَ)، أجاب الشيخ بهذا الكتاب (الصواعق الإلهيَّة في الردَّ على الوهابيَّة) حسن بن عيدان حيث طلب ما عنده من أدلَّة على بطلان و انحراف هذا المذهب الاستكباري الذي زاغ عن الحقّ والإسلام الصادق.

وقد أثبت له فيه جهل الوهابيين وضلالهم وعدم لياقتهم للاستنباط، كما فنّد فيه جملة من عقائدهم الزائفة وآرائهم الباطلة المنحرفة عن الحق والصدق في تكفيرهم من لا يوافقهم من المسلمين على عقائدهم الفاسدة، في النذر والاستشفاع والدعاء والسؤال من الميّت بإذن الله وغير ذلك، ممّا يفعله المسلمون كافّة، ولا يرون به بأساً شرعاً من أهل السنّة كانوا أم من غيرهم، ويعتقدون صحتها ويبرهنون على كلّ واحدٍ واحدٍ منها بأدلَة شرعيّة معتبرة وصحاح متواترة وإجماعات محكيّة<sup>(11</sup>).

يقول الشيخ إحسان عبد اللطيف البكري ...

ومممّا يجدر الفات نظر كلّ كاتب أمين، وباحث حقّ، الكتاب الضخم القيّم الذي ألفه الأستاذ المجاهد الشهيد الأخ ناصر السعيد باسم (تأريخ آل سعود) المتضمّن لتأريخ الوهابيين في ماضيهم الأسود، وحاضرهم الأنكد، الذي فضح فيه قادة الحكام السعوديين العملاء الجرمين مشيّدي قواعد دين الوهابيين الضالَين المضلّين.

يقع هذا الكتاب الكبير في أكثر من ألف صفحة بالقطع الوزيري، وهو حافل

- (١) الوهابية في نظر علماء المسلمين : ٢٤.
- (٢) الوهابية في نظر علماء المسلمين : ٤٠.

١٨ ..... سهام في نحر الوهَابية

بذكر حقائق راهنة، تدعمها مصادر وثيقة، لا تجدها في غـيره مـن الكـتب قـبل صدوره إلى عالم الطباعة.

وعلى صفحاته تجد صوراً مستنكرة لبعض زعساء الوهمابيين من رجمال الحكومة السعودية الفاسدة الحاكمة في الأراضي المقدّسة اليوم بمالظلم والإجمرام خدمةً لأسيادهم اليهود والأمريكان.

والصور تمثّل شربهم الخمور، وحملهم الصليب على الصدور، والجمع بـينهم وبين بعض العواهر المومسات، فهو أوسع كتاب يحيط القارئ الكريم علماً بجرائم هؤلاء حكّام هذا الدين المبتدع والمذهب المخترع واستهتارهم الفضيع. ثمّ يقول:

بعد أن أحطتك علماً أيما الأخ المسلم بالمذهب الوهابي وحقيقته، فعرفت أنّه مذهب مبتدع ابتدعه محمّد بن عبد الوهاب النجدي، وعرفت الكتب التي كتبها علماؤنا في الردّ عليه ونقضه ودحضه، فالحذار الحذار من مودّة أتـباعه وأوليـائه ومجالستهم، ومتابعة أفكارهم الزائفة، وعقائدهم الفاسدة، ومطالعة كتبهم المضلّة. ثمّ إيّاك أن تكون من الذين قال الله تعالى فيهم:

﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعوا ما أَنْزَلَ اللهُ قالوا بَلْ نَتَّبِع ما وَجَدْنا عَلَيْهِ آباؤُنا ﴾. فرد الله عليهم وذمهم على هذا الجواب بقوله تعالى : ﴿ أو لَوْ كَانَ الشَّيْطانُ يَدْعوهُمْ إلىٰ عَذَابِ السَّعير ﴾. أو من الذين : ﴿ قَالوا أُجِئْتَنا لِتَلْفِتَنا عَمَّا وَجَدْنا عَلَيْهِ أَباءَنا ﴾. فأجابهم الله تعالى : ﴿ لَقَدْ كُنْتُمْ ٱنْتُمْ وَآباؤُكُمْ فِي ضَلالِ هُبِن ﴾.

| ردّ الوهابية في كتب الفريقين ٩                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| وأرجو أن تكون حرّاً في دراستك ومطالعاتك، حرّاً في عقيدتك وإيمانك، كما         |
| يريد الله منك، وأن لا تكون عبد غيرك وقد ولدتك أُمُّك حرًّا.                   |
| ﴿ فَبَشِّرْ عِبادِ الَّذينَ يَسْتَمِعونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعونَ أَحْسَنَهُ ﴾. |
| هذا وقد ذكرنا لك أيّها القارئ الكريم خمسين كتاباً من كتب أبناء العامّة في     |
| ردّ الوهابية، وإليك جملةً أُخرى من كتبهم، فمنها :                             |
| ١ ــ تطهير الفؤاد من دنس الاعتقاد : الشيخ محمّد نجيت المطيعي الحنفي.          |
| ٢ ـكشف النور عن أصحاب القبور : الشيخ عبد الغني النابلسي.                      |
| ٣ ـ سيف الأبرار على الفجّار : الشيخ محمّد عبد الرحمن الحنفي.                  |
| ي<br>٤ - إزهاق الباطل في الردّ على الوهابية : السيّد إبراهيم الرفاعي .        |
| ٥ ـ غوث العباد ببيان الرشاد : الشيخ مصطفى الحمّامي المصري .                   |
| ٦ ـ الوهابية في نظر علماء المسلمين : الشيخ إحسان عبد اللطيف البكري.           |
| ٧ ـ اليماني و آل سعود، نفط وفضائح : فهد القحطاني ا                            |
| ٨ ـ الإسلام والوثنيَّة السعودية : فهد القحطاني .                              |
| ٩ ـ البراءة من الاختلاق في الردّ على أهل الشبقاق والنبفاق في الردّ عـ لي      |
| الفرقة الوهابية الضالّة : الشيخ علي زين العابدين السوداني .                   |
| e e e e e e e e e e e e e e e e e e e                                         |

 ١٠ – براءة الشيعة من مفتريات الوهابية : الأستاذ محمد أحمد حامد السوداني.

١١ ـ صيحات الثوّار : ناصر السعيد .

ولا يخفى أنَّ ما ذكرناه من ردَ الوهابية في كتب الفريقين إنَّما هو القليل مــن الكثير، وذلك من خلال المكــتبة العـربية، وأمّــا في اللــغات الأخــرى كــالتركية والأردوية والفارسية وغيرها، فأكثر من هذا بكثير، وهذا إنَّما يدلُ بوضوح على ٢٠ ..... سهام في نحر الوهابية موان الوهابية فرقة افتعلها الاستكبار، شناعة هذا المذهب (الوهابي) وبطلانه، وأن الوهابية فرقة افتعلها الاستكبار، وأنها خارجة عن المذاهب الإسلامية، ومآل أمرها إلى الفناء والانهيار والانحطاط كالشيوعية والاشتراكية في الاتحاد السوفييتي السابق، وإن كان لها ما كان من الكبكبة والدبدبة والكيان (الكارتوني) الشامخ، فإن للباطل جولة، وأليس الصبح بقريب ؟

وأمّا علماء الشيعة فقد كتبوا الكثير في ردّ ضلالات وبدع الوهـابيّة، وإليك بعض مؤلفاتهم الثمينة ومصنّفاتهم القيّمة، فمنها :

١ - كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب : السيّد محسن الأمين العاملي.

٢ - كشف النقاب عن عقائد ابن عبد الوهاب : السيّد علينتي الهندي.
٣ - هذي هي الوهابية : الشيخ محمّد جواد مغنية.
٤ - منهج الرشاد لمن أراد السداد : الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء.
٥ - الغدير : العلّامة الأميني (الجزء الخامس من الموسوعة).
٦ - الوهابية على حقيقتها : عبد الله علي.
٧ - الوهابية في الميزان : الشيخ جعفر السبحاني.
٨ - رسالة نقض فتاوى الوهابية في كتاب الآيات البيّنات في قمع البدع والضلالات : الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء.

السهم الرابع

نماذج من أقوال علماء الإسلام في زيف الوهابية : «يباح قتل المسلمين الذين يعتقدون عقيدة أهل السنّة واغتنام أموالهم»، هذا ما أفتى به محمّد بن عبد الوهاب إمام الوهابية \_خذلهم الله \_، وبهذه الفتوى الجهنّمية الاستعمارية استباح آل سعود وآل الشيخ دماء المسلمين، فعاثوا في الأرض فساداً وقتلوا الأبرياء ونهبوا أموالهم وثرواتهم واستباحوا مقدّساتهم، وظهرت بدعهم باسم الدين، إلاّ أنّه انبرى علماء الإسلام بكلّ مذاهبهم في ردّ ضلالاتهم وانحرافاتهم، لا سيّا ردّ إمامهم الفاجر.

يقول الشيخ أبو حامد بن مرزوق الدمشقي :

«وقد ردَّ على محمّد بن عبد الوهاب علماء كثيرون معاصرون له ومتأخّرون عنه، ولا زالت سهام الردّ من علماء الإسلام مشارقه ومغاربه مسدّدة إليه إلى وقتنا هذا، وفي طليعة الرادّين عليه المعاصرين له حنابلة الأحساء».

والوهابية استحوذ عليهم الشيطان وأضلُّهم الصراط المستقيم، فيحسبون

(١) صحيفة (صوت الكاظمين)، العدد ٣١ + ٣٢ ـ السنة الثالثة.

أنَّهم يحسنون صنعاً، إن هم إلَّا في ضلالٍ مبين، كالأنعام بل هم أضلَّ سبيلًا، فمس غيَّهم وبطلانهم أنَّهم يعتقدون هم الفرقة الناجية لا غير، والبقيَّة من الهـالكين في الدنيا والآخرة؛ فلا بدَّ حينئذ من محاربتهم في الدنيا. والحال بناءً على تلك الرواية النبويّة المعروفة (ستفترق أمّتي ثلاث وسبعين فرقة) إنّما تكون من الهـالكين في الآخرة، وأمّا في الدنيا فمن باب الوحدة الإسلاميّة يعيش المسلمون كلُّهم في سلم وتفاهم وإنَّهم يد واحدة على عدوَّهم الكافر من اليهود الإسرائيليين وغيرهم من الكفّار والمشركين والملحدين، إلّا أنَّ الوهابية ترى كفر المسلمين كلَّهم دونهم. فغي بداية دعوتهم أغاروا على البيلاد الإسبلامية وقبتلوا الأبيرياء ونهبوا الثروات والأموال، ولا زالت الفكرة الخطرة الإرهابيَّة عندهم إلَّا أنَّه لم يفسح المجال لقتال المسلمين في عصرنا هذا، إلَّا أنَّهم بانتظار يومهم الموعود على حدَّ زعمهم ليهجموا ا على البلاد الإسلامية مرّة أخرى ويعثوا في الأرض فساداً. لا مكّنهم الله وأذلَّهم عاجلاً، فإنَّهم من الجناة الصلفين الجلفين، يقف على حقيقتهم كلَّ من يعاشرهم ويحتكُّ بهم من قريب، فيرون أنفسهم الفرقة الناجية، فأجمابهم أخو محمَّد بن عبد الوهاب، الشيخ سليان بن عبد الوهاب النجدي قائلاً :

«إنَّ الفرقة الناجية وصفها رسول الله ﷺ بأوصاف، وكذلك وصفها أهـل العلم، وليس فيكم خصلة واحدة» ```.

واستمع بوعيٍ تامٌ إلى ما يقوله العلّامة الشيخ جميل صدقي الزهاوي : «قاتل الله الوهابيّة إنّها تتحرّى في كلّ أمرٍ تكفير المسلمين ممّــا يثبت أنّ همّها الأكبر هو تكفيرهم لا غير ، فتراها تكفّر مــن يــتوسّل إلى الله تــعالى بــنبيّه ﷺ ،

(١) الصواعق الإلهيَّة : ٤١، طبعة استانبون، عام ١٢٩٩ هـ.

نماذج من أقوال علماء الإسلام في زيف الوهابية ......

ويستعين باستشفاعه إلى الله تعالى على قضاء حوائجه، وهي لا تخجل إذ تستعين بدولة الكفر على قضاء حاجتها، لا سيمًا في عصرنا هذا، وتنجيس الأراضي المقدّسة بأقدام الجـيش الأمـريكي الكـافر \_التي هـي قـهر للـمسلمين وحـربهم وشـقّ عصاهم \_»<sup>(۱)</sup>.

تعال لنستمع إلى ما يقوله مفتي مكَّة السيَّد أحمد بن زيني دحلان :

«وكان السيّد عبد الرحمن الأهدل مفتي زبيد يقول : لا حاجة إلى التأليف في الردّ على الوهابية، بل يكني في الردّ عليهم قوله ﷺ : سياهم التحليق، فإنّه لم يفعله أحد من المبتدعة غيرهم، واتّفق مرّة أنّ امرأة أقامت الحجّة على ابن عبد الوهاب لمّا أكرهوها على اتّباعهم ففعلت. أمرها ابن عبد الوهاب أن تحلق رأسها، فقالت له : حيث إنّك تأمر المرأة بحلق رأسها ينبغي لك أن تأمر الرجل بحلق لحيته، لأنّ شعر رأس المرأة زينتها وشعر لحية الرجل زينته، فلم يحر لها جواباً» أن

«وفي هذه السنة ـ ١٣٠٥ هـكان ابتداء الحرب والقتال بين مولانا الشريف غالب وطائفة الوهابية التابعين لمحمّد بن عبد الوهـاب في عـقيدته التي كـفّر بهـا المسلمين، وينبغي قبل ذكر المحاربة والقتال ذكر ابتداء أمرهم، وحقيقة حالهم، فإنّ فتنتهم من أعظم الفتن التي ظهرت في الإسلام، طاشت من بلاياها العقول وحـار فيها أرباب المعقول، وكان ابتداء ظهور محمّد بن عبد الوهاب سنة ١١٤٣، واشتهر

- (۱) راجع الفجر الصادق في الردّ على منكري التوسّل والكرامات : ۷۳۳. طبعة منصر، عنام ۱۳۲۳ هـ.
  - (٢) فتنة الوهابية : ٧٧.

| سهام في نحر الوهّابية |  |
|-----------------------|--|
|-----------------------|--|

أمره بعد الخمسين، فأظهر العقيدة الزائفة بنجد وقراها، فقام بنصرته محمّد بن سعود أمير الدرعيّة بلاد مسيلمة الكذّاب، فحمل أهلها على متابعة محمّد بن عبد الوهاب فيا يقول، وتابعه أهلها»<sup>(1)</sup>.

وإليك ما يقوله الشيخ خالد البغدادي في كتابه :

«لو قرأنا بدقّة كتب الوهابيّين واللامذهبيين لوجدنا في الحال أنّهم يحاولون خداع وإضلال المسلمين، فأفكارهم الباطلة وآرائهم المفرّقة الدنيئة بعد أن صبغوها بصبغة السلاسل المنطقية الركيكة وزيّنوها بكلمات مطلية بالذهب، وأمّا الجسهلة يصدّقونها ظنّاً منهم أنّ هذه الكلمات تعتمد على العقل والمنطق ويتبعونهم، وأمّا العلماء وذوو الرأي السديد لا يقعون في مصيدتهم أبداً، ولقد ألّف العلماء المسلمون منذ أربعة عشر قرناً آلافاً من الكتب القيّمة وذات الفوائد لإيقاظ الشباب من خطر الوهابيين واللامذهبيين الذين يسوقون المسلمين إلى الهلاك الأبدي»<sup>(١)</sup>.

وقال العلّامة الشيخ مالك بن الشيخ داود :

«الأدلَة الواردة للردَّ على مزاعـمهم ـ أي الوهـابيين ـ أكــتر مــن أن تـعدَّ وتحصى، فقد منع الرسول ﷺ تكفير المسلم في عدّة أحاديث، منها قوله للﷺ : (إذا قال المرء لأخيه يا كافر فقد باء به أحدهما)، رواه مالك والبخاري والترمذي»<sup>(١٣)</sup>.

ويقول القاضي عبد الرحمن قوتي :

«لقد لطّخ هؤلاء الوهابيون وجوه دين الإسلام المشرق بالرماد الأسبود،

- (١) راجع خلاصة الكلام في بيان أمراء البلد الحرام ٢ : ٢٢٧.
  - (٢) الإبجان والإسلام : ٤٢.

(٣) راجع الحقانق الإسلامية في الردّ على المزاعم الوهابية بأدلَّة الكتاب والسلَّة النبويَّة : ٢١.

وصيّروا مخالفي اعتقادهم مشركين أعداء الدين بأطراف لسانهم في محافلهم ورسالاتهم الباطلة، قال ﷺ : سيظهر من نجد شيطان تتزلزل جزيرة العرب من فتنته، فالمراد من هذا الشيطان محمّد بن عبد الوهاب، ولد في نجد سنة ١١١١، ثمّ انتشرت فتنة الوهابية منه شيئاً فشيئاً بكلَ ناحية من النواحي وقطر من الأقطار، ثمّ فشا هذا الداء العضال في نواحي الهند لاسيّا (كيرته) سنة ١٩١٤م »<sup>(1)</sup>.

أيَّها القارئ الكريم، فليكن الوجدان والضمير هو الحاكم، وتعال معي لنقرأ ما يقوله الأستاذ محمّد أحمد حامد السوداني :

«إنّ من المعروف لكلّ مسلمٍ اليوم أنّ الصليبية العالمية بأساطيرها أصبحت لا تقنع أحداً، كما وأنّ المسيحية نفسها منهج أخلاقي لا ينظّم كلّ مجالات الحياة، ولذا فقد لجأت الصليبية العالمية بعد أن يئست من تنصير الشعوب والهيمنة عمليها إلى أساليب عديدة للسيطرة على هذه الشعوب كاتخاذ عملاء من الحكّام والأفراد وبعض وعّاظ السلاطين والذين يحاولون باسم التجديد والمسامحة والسلام، والادعاء بنبذ الإرهاب إلى طمس معالم الدين الإسلامي.

ثمّ ابتدأ الصليبيون على يد عملائهم من الحكام الخونة ومساعدتهم لجأوا إلى ضرب كلّ الحركات الإسلامية التحريرية والحكومات التقدّمية وتهديدهم المستمرّ لإيران ثمّ إشعالهم لحرب الخليج على يد العملاء السعوديين الذين أقسنعوا صدّام حسين بالدخول في الحرب ثمّ دخول الفرنسيين والأمريكان إلى تشاد بجيوشهم الصليبية، كلّ ذلك ليس بعيداً عن الأذهان، ويدلّ بجلاء على حقد هؤلاء الصليبيّين الذين لم تكفهم خيرات البلاد الإسلامية أيام الاستعمار ولا نهسها، والآن باسم

(١) مقدَّمة كتاب ( سبيل النجاة عن بدعة أهل الزبغ والضلال )

۲۲ ..... سهام في نحر الوهّابية المساعدات فحاولوا فرض سيطرتهم على هذه الشعوب ولكن هيهات هيهات»<sup>(۱)</sup>. ويقول الشيخ محمّد جواد مغنية من علماء الشيعة :

«وأهمّ ما يلفت النظر في هذه الكتب ـكتب الوهـابية ومصادرهم ـ هـو الحرص الشديد على تكفير أمّة محمّد ﷺ ـغيرهم ـ حرصاً بلغ حـدّ الشهـوة أو الانتقام، فمبدأهم الديني والاجتماعي والسياسي هو : إمّا ان تكون وهابياً وإمّا القتل لك والنهب لأموالك والسبي لذراريك »<sup>٢٢</sup>.

وقال :

«زرت مكتبات مكَة التجارية، ولم تفوتني واحدة منها \_ فيا أعتقد \_ وقلّبتها أو قلّبت أكثرها ظهراً لبطن كعادتي مع مكتبات لبنان، فلم أرّ كتاباً للشيعة يباع علانيةً إلّا مجمع البيان ومكارم الأخلاق للطبرسي (طبع مصر) ورأيت رواييات الجنس العاري، حتّى من (المايوه) تغطّي الواجهات وتحتّل الصدور في المكتبات التي تحيط بالكعبة الطاهرة المطهّرة، بخاصّة المكتبات المقابلة للمسعى وجهاً لوجه، ولأجابه الوهابيين بهذه الحقيقة في الساعة الراهنة كتبت أساء الكثير منها، وهذه بعضها : نساء الليل \_ شهر العسل \_ امرأة من باريس \_ الشرّيرة \_ إلخ، مع العلم بأنّه لا أعرف المحتوى والمضمون، ولكنّي رأيت على الغلاف صوراً لرجبال يفترشون العاريات المشيرات مع العناق والقبلات، فما يخرج المحرم الطائف العاكف من الكعبة المشرّفة المعظّمة، حتى تواجهه هذه المنكرات وصور الفاحشات والتي سمحت بها مجاعة الأمر بالمعروف، لأنّها لا تنافي الدين والآداب، أمّا اللمس والتمسّح بقبر

- (١) خاتمة كناب (براءة الشيعة من مفتريات الوهابية ).
  - (۲) هذي هي الوهابية : ۷.

| ۲۷                             | لام في زيف الوهابية          | نماذج من أقوال علماء الإس   |
|--------------------------------|------------------------------|-----------------------------|
| ن، وهذي هي سيرتهم، يـطلقون     | ذا هو منطق الوهابييز         | النبيُّ ﷺ فشركٌ وإلحاد، ه   |
| لكعبة، ويسدّون نـوافـذ النـور  | وم حتّى عند أبواب ا          | الحرية للأفاعي تنفث السم    |
| ، ؟ لعلَّهم أفسحوا الجال لهـذه | والتائهين، ومن يدري          | والهداية عن المسترشدين و    |
| سعوديّة قد سبقت الشرق والغرب   | إ أنَّ المملكة العربيَّة الد | الروايات والخلاعات ليثبتو   |
|                                | . <sup>(\)</sup> «           | في مضمار التقدّم والحضارة ؟ |

حفظ الله المسلمين ووقاهم من فتنة الوهابية وشرّها.

(١) هذي هي الوهابية : ١٠.

## السهم الخامس

الوهابية فتنة الاستكبار :

الاستكبار بمعسكريه الشرقي والغربي إنما هما جلوة من تجليّات الشيطان الرجيم، وإنَّ المستكبرين هم أولياء الشياطين، وإنَّ الشياطين ليـوحون إلى أوليائهم، فمن وحيهم ومن مخطّطات الاستكبار الشيطانيّة، هو : التفرقة بين الناس، وتمزّقهم وتفتيت عضدهم و إلقاء العداوة والبغضاء والشقاق بينهم :

إنَّا الشَّيْطانُ يُلْق بَيْنَكُمُ العَداوَةَ وَالبَغْضاءَ ﴾<sup>(\*)</sup>.

فبرزت عندهم السياسة المقيتة واتّبعوا الأسلوب الشيطاني (فرّق تسد)، فمن أجل سيادتهم على الشعوب وحكومتهم على الجماهير فرّقوا بين النماس بأيّ شكل ممكن حسب الزمان والمكان والمحيط، فتارةً باسم القوميّة وأخرى بماسم الأحزاب وثالثةً باسم المذاهب ورابعةً باسم التقاليد والعادات وهكذا حسب مما يقتضيه الزمان والمكان.

(١) صحيفة (صوت الكاظمين)، العدد ٣٤ + ٣٥ ـ السنة الثالثة .

| ۲۹ |  | لة الاستكبار | الوهابية فتن |
|----|--|--------------|--------------|
|----|--|--------------|--------------|

فخطَط الاستكبار هو أن يلقي بذور النفاق والشقاق والاختلاف بين الناس، لنهب ثرواتهم ومصّ دمائهم، ثمّ لحلّ مشاكلهم يجبرونهم أن يسرجعوا إليهم فيسودوهم ويسيطروا عليهم، وتطهر ساحتهم من الإجسرام، ولكن يسزيدون في الطين بلّة، والعجب أنّ الجماهير لا زالت في سبات وغفلة، وإن بدت آثار الصحوة على شبابهم الناهض الواعي، ولكن لم يكن بالمستوى المطلوب وسرعان ما تطفأ الجذوة التي كادت أن تحرق أوراق الاستكبار وتبيّن زيفهم ورذالتهم وحقارتهم.

فمن الخطّطات الاستكبارية التي يطبّلون عليها بين آونة وأخرى هي التفرقة بين السنّة والشيعة ، وليست هي إلّا ضجّة استكباريّة مفتعلة .

ومن الخطّطات الجهنّمية في الآونة الأخيرة خلق أحزاب ومذاهب جديدة، فالاستكبار البريطاني من أجل تمزيق السنّة أحدث بينهم مذهباً جديداً باسم التحرّر والدعوة الإصلاحية في أهمّ بقعة للمسلمين، وهي الحجاز ومكّة المكرّمة مهبط الوحي والرسالة المحمّدية، ليفتن المسلمين ويمزّقهم، فاخترع (المذهب الوهابي) وكما أحدث للمسلمين الشيعة مذهباً جديداً يرتبط نوعاً ما بمعتقداتهم الحقّة، لأنّ الاستكبار يعرف من أين تؤكل الكتف، ويعمل مع كلّ طائفة حسب ما عندهم من المعتقدات، فباسم الدين يهدّم أركان الدين وصرحه، فأحدث للشيعة في أهمّ بلد شيعي إيران الإسلام مذهباً جديداً باسم (المذهب البابي، ومن ثمّ البهائي)، والعجب أنّ المذهبين الوهابي للسنة والبهائي للشيعة إنّما أوجدهما والعباد وتخريب الدين الإسلامي الحين الحجاز وإيران للتسلّط على البلاد

والحزبان (الوهابي والبهائي) تركيبة (دينيّة) دنيوية للسنّة والشيعة، ويبغي الاستكبار من ورائها تمزيق الأمّة الإسلامية وتضعيفها وتحطيمها، ومن ثمّ ليسود ٣٠ ..... سهام في نحر الوهابية عليها، فإنّ سياسته الشيطانية (فرّق تسد)، وقد نجحت في هذا انخطّط ويا للأسف، ولا زال بعض المسلمين في سبات عميق، إلاّ أنّ الثورة الإسلامية في إيران قطعت أيادي الاستكبار، وزلزلت عروش الطغاة، وأطاحت بعرش الشاه المقبور البهلوي اللعين الذي كان يمدّ يد العون إلى البهائية، وكان رئيس وزراء حكومته لمدّة ثلاثة عشر سنة عباس هويدا البهائي الذي أعدم بعد انتصار الثورة، فلم يبق من البهائية والبابية في إيران البهليية العير النورة الإسلامية في إيران قطعت أيادي الستكبار، وزلزلت عروش الطغاة، وأطاحت بعرش الشاه المقبور البهلوي واللي اللي كان يمدّ يد العون إلى البهائية، وكان رئيس وزراء حكومته لمدّة ثلاثة عشر سنة عباس هويدا البهائي الذي أعدم بعد انتصار الثورة، فلم يبق من البهائية والبابية في إيران الإسلامية إلّا اسميها وتأريخها الأسود، كالشيوعية في الاتحاد السوفييق السابق.

وننتظر زوال الوهابية من بلادنا الإسلامية ليطهر جبين السنّة والأمّة الإسلامية من قذارتهم، وليس ذلك على الله بعزيز، فإنّ للباطل جولة وللحقّ دولة، ولا بدّ للقيد أن ينكسر، والليل أن ينجلي، وأليس الصبح بقريب، ونصر من الله وفتحٌ قريب.

اجل :

الحزب الوهابي تركيبة دنيوية (دينية) تكوّنت من تحالف غير مقدّس بين قبيلتين، هما : قبيلة آل سعود، وقبيلة آل الشيخ ـمحمّد بن عبد الوهاب صاحب الدعوة الوهابية المنحرفة ـ ومن يقف على تأريخ القبيلتين يعرف بوضوح أنّ الوهابية ليست إلاّ فتنة الاستكبار، لا سيمّا في القرن العشرين لتمزيق الأمّة الإسلامية.

ويحاول البعض أن ينسب محمّد بن عبد الوهاب بن سليمان إلى أصل عربي، لكن المصادر المتوفّرة \_كما جاء في تأريخ آل سعود للأستاذ ناصر السعيد \_ يـنفي بشدّة ذلك ويؤكّد إنّه ينحدر من عائلة يهود (الدوئمة) في تركيا، اندسّت في الإسلام بهدف تمزيق وهدم بنيانه، فإنّ سليمان جدّ محمّد كان اسمه (شولمان) وكان في تركيا الوهابية فتنة الاستكبار .....٣١

في بلدة اسمها (بورصة) يدعى شولمان القرقوزي ـوالقرقوزي تعني البطيخ باللغة التركية ـ فكان هذا اليهودي تاجراً معروفاً للبطيخ في بلدة (بـورصة أو بـروسا) التركية.

خرج شولمان من بلدته إلى بلاد الشام بمعيّة زوجته، فاستوطن إحدى ضواحي دمشق وغير اسمه إلى سليمان، وتظاهر باعتناق الإسلام ليتاجر به بدلاً من البطيخ، لكنّ أهالي الشام اكتشفوا حقيقته فأخرجوه من ديارهم بعد ان ضربوه ضرباً مبرحاً، فهرب إلى مصر، وسرعان ما انكشف أمره فطر دوه، فسافر إلى الحجاز وانتقل إلى مكة المكرّمة ليشعوذ فيها باسم الدين، إلا أنَّ أهل مكّة عرفوا نواياه فأخرجوه، فذهب إلى المدينة المنورة إلا أنّهم نفوه مذموماً مدحوراً، كلّ ذلك خلال أربع سنوات، فغادر إلى نجد واستقرّ في بلدة اسمها (العينية) فحطّ رحاله إلى الأبد، فإنّه وجدها مجالاً خصباً للشعوذة والاحتيال وإضلال الناس لمذاجتهم، فادّعي أنّه من سلالة (ربيعة) وأخرى أنّه من بني تميم، فأولا عبد الوهاب، وهذا ولد له محمّد الذي كان على نهج جدّه في يهوديّته.

وكلَّ من يتابع حياة محمّد بن عبد الوهاب منذ صغره وإلى يوم هلاكه بـعد عمرٍ مديد (٩٦ سنة) يرى أنَّه كان حقّاً جرثومة الفساد والإجرام، وأنَّ اليهوديّة العالمية أعدّته للتخريب والإفساد والتدمير .

فأقبل محمّد بن عبد الوهاب في شبابه بدراسة العلوم الإسلامية. فإنّ والده وأخوه سليان كانا من رجال العلم، فدرس على يد أبيه وعلى علماء مكّة والمدينة، إلّا أنّ هؤلاء كانوا يتفرّسون فيه الضلال والإضلال حتّى قد كتب أخوه سليان ردّاً على أفكاره، كان محمّد يقرأ الفقه على مذهب أحمد بن حـنبل الذي يـعتبر أكـثر المذاهب الإسلامية سطحيّةً، وانطلاقاً من أفكار ابن تـيمية وتـلميذه 'بـن القـيّم ۳۲ ..... سهام في نحر الوهَّابية

الجوزيّة راح يتكلّم بكلمات لا يعرفها المسلمون وينكر عليهم أكثر الذي اتفّقوا على فعله، وطرح أفكاره الشاذّة باسم التوحيد الخالص، وقد فـنّدها عـلماء الإسـلام وكتبوا في ردّها وضلالتها.

وسافر من العينية إلى مكّمة المكرّمة ثمّ إلى المدينة، وشدّد النكير على الاستغاثة بالنبيّ ﷺ عند قبره الشريف، ثمّ رحل إلى نجد ثمّ إلى البصرة وأقام فيها مدّة، إلّا أنّ أهلها طردوه وأخذ ينتقل في البلاد الإسلامية، وما أن مات أبوه إلّا وتجرّأ ابنه الضالّ على إظهار عقائده المنحرفة، والإنكار على المسلمين، وتبعه حثالة من الناس لخشونتهم وحبّهم للغارات والغنائم والتمدّد هنا وهناك.

وتذكر المصادر أنّه سافر إلى إيران وسكن إصفهان، وذكر أحمد أمين المصري أنّ ابن عبد الوهاب ساح في مختلف البلدان الإسلامية حيث أمضى أربع سنوات في البصرة وخمساً في بغداد وسنة واحدة في كردستان وسنتين في همدان ثمّ ذهب إلى إصفهان ودرس فيها فلسفة الإشراق والتصوّف، ثمّ تركها وذهب إلى قم ومنها عاد إلى بلاده.

ولم تكن هذه التنقّلات اعتباطيّة ومن دون تخطيط استكباري، بل المقصود أن يتعرّف على تقاليد المسلمين وعاداتهم وطقوسهم في عقر دارهم، والبحث عن الثغرات التي يمكن النفوذ منها للدعوة التخريبيّة.

يقول الجاسوس البريطاني الشهير (المستر همفر) في مذكّراته: تعرّفت على شابّ يعرف اللغات الثلاث التركيّة والفارسيّة والعربيّة، وكان في زيّ طلبة العلوم الدينية، وكان يسمّى بـ(محمّد بن عبد الوهاب) وكان شاباً طموحاً للغاية عصبيّ المزاج، وكان يقلّد نفسه في فهم القرآن والسنّة، ويضرب بآراء المشايخ، ليس مشايخ زمانه والمذاهب الأربعة فحسب، بل بآراء أبي بكر وعمر أيضاً عرض الحائط، لقد

| ۳۳ | الاستكبار | الوهابية فتنة |
|----|-----------|---------------|
|----|-----------|---------------|

وجدت ضالّتي المنشودة \_أي الاستكبار وجد ضالّته \_وعقد بـيني وبـينه أقـوى الصلات والروابط، وكنت أنفخ فيه باستمرار وأبيَّن له أنّه أكثر مـوهبة مـن عـليّ وعمر، وأنّ الرسول لوكان حاضراً لاختاره خليفةً له، وكنت أعبَّر له عن أملي بأن يكون تجديد الإسلام على يده.

وقد قرّرت معه أن نناقش القرآن على ضوء أفكارنا الخاصة، وكنت أقصد إيقاعه في الفخّ وأخذت أسحب رداء الإيمان عن عاتق (الشبيخ) شيئاً فشبيئاً. وأخذت في إذكاء روحه في أن يكوّن لنفسه طريقاً ثالثاً غير السنّة وغير الشيعة. وكان يستجيب لهذه الأفكار لأنَّه كان يشبع غروره، ذات مرَّة دعـوته للـتآخي فلم بيننا فتآخينا، ومنذ ذلك الحين كنت أتبعه في كلّ سفر وحضر، وكنت أهتمّ بأن تؤتي الشجرة \_التي غرستها \_ثمارها التي صرفت لأجلها أثمن أوقات شبابي وكنت أكتب بالنتائج إلى لندن كلَّ شهر مرَّة، وكان الجواب يأتيني بالتشجيع، كانت مهمَّتي أن أربقي فيه حالة التشكيك، وكنت أبشَره دانماً بمستقبل زاهر، ولمَّا كان لا يـريد الإقامة في البصرة فقد أشرت عليه أن يذهب إلى إيران، وقلت له : اتَّقِ الشيعة وتمتَّع ببلادهم وتعرّف على عاداتهم وتقاليدهم، فإنَّ ذلك ينفعك أشدَّ النفع في مستقبل حياتك، ثمَّ أتتنى الأوامر بضرورة التوجِّه إلى لندن فوراً فتوجَّهت إليها، وهـناك أبدى وزير المستعمرات ارتياحه الكبير من السيطرة على (محمّد) وقال إنّه ضالَّة الوزارة، وحينما أعربت عن قلق على مصير، بـعدي طـمأنني الوزيـر وقــال: إنَّ (الشيخ) لا يزال على ما فارقته عليه من الآراء والأفكار . وقد اتّصل به عملاؤنا في إصفهان وتبيَّن لي فيا بعد \_حين التقيت بالشيخ \_ أنَّ شخصاً اتَّصل به في إصفهان وقال : إنَّه أخ ( للشيخ محمَّد ) ـ يقصدني أنا ـ وبقيت في لندن مدَّة، حتَّى أتتنى أوامر الوزارة بالتوجّه إلى العراق ثانيةً لتكميل الشوط مع محمّد بن عبد الوهاب، وأمرت من قبل الوزارة بأن أتكلَّم مع الشيخ بصراحة، وقالوا : إنَّ عميلنا في إصفهان تكلَّم معه، وقبل الشيخ العرض على شرط أن تحفظه من الحكومات والعلماء الذين لا بدَّ وأن يهاجموه بكافَة السبل حينما يسبدي آراءه وأفكـاره، وأطـلعتني الوزارة عـلى خطَّتها الدقيقة التي يجب أن ينفَذها الشيخ، وهي :

۱ ـ تكفير كلّ المسلمين وإباحة قتلهم وسلب أموالهم وهتك أعراضهم وحلّية جعلهم عبيداً ونسائهم جواري .

٢ ـ هدم الكعبة باعتبارها أثراً وثنياً ـ إن أمكن ـ ومنع الناس عـن الحـج وإغراء القبائل بسلب الحجّاج وقتلهم.

٣\_هدم القباب والأضرحة والأماكن المقدّسة عند المسلمين في مكّة والمدينة وسائر البلاد التي يمكنه ذلك فيها بحجّة أنّها وثنيّة وشرك، والاستهانة بشخصيّة النبيّ محمّد تينيّ ورجال الإسلام بما يتيسّر.

٤ ـ نشر الفوضى والإرهاب في البلاد قدر الإمكان.

وحينها عدت إلى الشرق الأوسط والتقيت بالشيخ وعدني تنفيذ ما يمكنه تنفيذه من الخطّة، وبعد سنوات من العمل تمكَّنت الوزارة من جلب (محمّد بن سعود) إلى جانبها، فأبلغني بوجوب التعاون بين (المحمّدين)، فمن ابن عبد الوهاب الدين، ومن ابن سعود السلطة، وهكذا اتخذنا من (الدرعيّة) عاصمةً للحكم و (الديس) الجديد.

وهكذاكان (الحمّدان) يسيران على ما نضع لهما من الخطط'``.

(١) مذكرات مستر همفر : خلاصة من الصيفحات : ٣٠، ٣١، ٣٤، ٣٤، ٣٠، ٥١، ٨٠، ٨٠

و ۸۵.

الوهابية فتنة الاستكبار ...... ٣٥

أخي القارئ، من خلال هذا الاستعراض السريع عرفنا ولو إجمالاً أن الوهابية ومبدعها محمّد بن عبد الوهاب ليس إلاّ فتنة الاستكبار واليهوديّة العالمية. وإن كان الغطاء لدعوته الضالّة هو التوحيد الخالص والدعوة إلى مناهج السلف الصالح، وليس ذلك إلاّ من أجل التمويه والتضليل واستدراج ذوي النفوس الطيّبة والسذّج من الناس، وقد حقّقت في هذا الاتجاه نجاحات باهرة واستولت على أهمّ وأعظم البلاد الإسلاميّة (مكّة المكرّمة والمدينة المنوّرة)، ولكن إنّ ربّك لهم بالمرصاد، وإنّ الله يمهل ولا يهمل، وسيملاً الله الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، وسيرث الأرض عباده الصالحون.

السهم السادس

تشييد قبور الصالحين وزيارتها :

قال الإمام الصادق للنشلة : «العالم بزمانه لا تهجم عليه اللوابس»، فإنّه ينظر بنور الله سبحانه ويعلم بالله كما بعلم أحكام الله فيقذف سبحانه العلم في قـلبه، فيبصره بالحقائق ويريه ملكوت الأشياء كما يدرك ملكها، ويعرف زمانه وأهـل زمانه ولا يلتبس عليه الحق بالباطل والباطل بالحقّ، بل يعرف المنافق من لحن قوله وكيف عمله.

المؤمن العالم والعارف بزمانه يعلم بأنَّ الشياطين يوحون إلى أوليائهم كما أخبر الله سبحانه بذلك. ومن أولياء الشيطان بين آونة وأخرى تظهر البـدع والشبهات والأمور المحدثة، فيدعون إلى مذهب ومسلك جديد، ظاهره الإسـلام والتوحيد، وباطنه الكفر والنفاق ـكدعوة البهائيّة أو البابيّة بين الشيعة، والوهابيّة بين أبناء العامّة في العصر الأخير ـ ومن دأبهم خلق الافتراء والكذب على الحقّ، والسعي في تهديم معالمه وبنيانه الشايخ، فأبى الله سبحانه إلاً أن يتمّ نوره ولو كره

(١) صحيفة (صوت الكاظمين)، العدد ١٢٨ ـ السنة الحادية عشرة.

تشييد قبور الصالحين وزيارتها ..... ٣٧

المشركون والمنافقون. وظهرت بدع الوهابيّة في القرن العشرين من نجد الذي يظهر منه قرن الشيطان، وهم أتباع محمّد بن عبد الوهاب النجدي.

ولد في بلدة عُيينة في نجد سنة ( ١١١٥ ه ق) وكان أبوه قاضياً، فـقرأ فـقه الحنبلي عند والده، وسافر إلى المدينة ثمّ البصرة ثمّ الشامّ ثمّ الأحساء... وفي سنة ١١٣٩ هرافق والده ونازعه في عقائد الناس حتّى توفّي والده سنة ( ١١٥٣ ه) وتبعه في عقائده المنحرفة عثمان بن حمد رئيس عيينة، وأخرجوه من البـلد وذهب سـنة ( ١١٦٠ ه) إلى الدرعيّة من بلاد نجد فاحتضنه أمير الدرعيّة محمّد بن سعود جـدّ آل سعود.

كان يرى محمّد بن عبد الوهاب أنّ من لم يعتقد بعقائده فهو كافر ومشرك ويجوز قتله والغارة عليه ونهب أمواله وسبي عياله، وبهذا بدأت الغارات والهجوم الغاشم بين حين وحين من قبل آل سعود وأنصارهم الجفاة القساة الجياع والهمجيّين على البلاد المجاورة. ومات الشيخ محمّد سنة ١٢٠٦ وبق مذهبه الذي اشتهر باسم الوهابيّة بين آل سعود، ومن شعارهم تخريب القـبب والأضرحة لأولياء الله والصلحاء وسرقة أموال الحرم الشريف في كلّ بقعة ومزار، ومن هذا المنطلق هجموا على كربلاء المعلى وقتلوا الأبرياء والنساء والأطفال وسرقوا أموال الناس، وذلك سنة ١٢١٦ في جيش يضمّ عشرين ألف مقاتل أعرابي.

وأمّا معتقدات الوهابيّة التي انفردوا بها خلافاً لكلّ المسلمين بجميع مذاهبهم وطوائفهم (سنّة وشيعة) فنذكر نبذةً يسيرةً مع ردُها ومـناقشتها إجمـالاً، ليكـون منطلقاً لمن أراد التحقيق، ومثاراً للتساؤل، ومن ثمّ التفحّص ومعرفة الحقّ ومعرفة أهله.

تعقتد الوهابيَّة في التوحيد بأنَّ الله جسم لاكالأجسام وأنَّـه في جـهة وله

۳۸ ..... سهام في نحر الوهّابية

الأعضاء والجوارح ويرى بالبصر تبعاً لابن تيميّة المتوفّى سنة ٧٢٨ وابـن القـيم الجوزيّة القائلان بنزول الله من عرشه إلى السماء الأوّل كما ينزل الخطيب من المنبر، والطامّة الكبرى أنّ الوهابيّة بهذه العقيدة الفاسدة والباطلة تعتقد أنّهم أصـحاب التوحيد الخالص وأنّهم الفرقة الناجية من المسلمين والباقى كلّهم في النار!!

ويعتقدون أيضاً بحرمة التوسّل بالنبيّ الأعظم محمّد تَنَيَّةَ وبالأولياء الصالحين. وبعقائدهم الخشنة والإرهابيّة والمستخلّفة والرج عيّة والمستحجّرة يسبغون تسعريف الإسلام الخالص، إلّا أنّ من يطالع أفكارهم المنحرفة يرى على مذهبهم لا يمكن أن ينفع الإسلام كدين ساوي لكلّ البشريّة، إنّه يسلزم أن لا يكون لكلّ الأعصار والأمصار.

أوّل من خالف محمّد بن عبد الوهاب في أفكاره الضالّة والمضلّة هو أخـوه سليمان بن عبد الوهاب في كتابه المعروف (الصواعق الإلهيّة في الردّ على الوهابيّة).

وبعد الغارات الهمجيّة الرعناء وقع الحرمان مكّة المكرّمة والمدينة المنوّرة بيد الوهابيّة وذلك بتخطيط وإعانة من بريطانيا والاستعمار الغـربي بـعد اضـمحلال الامبراطوريّة العثانيّة.

وأوّل من نقد الوهابية من علماء الشيعة وبيّن زيفهم وضلالهم، هـو المحـقّق الأعظم الشيخ جعفر كاشف الغطاء تتَنَيُّ المـتوفّى سنة ١٢٢٨ ه في كـتابه (مـنهج الرشاد).

لقد أفتى ابن تيمية في كتابه (زاد المعاد في هدى خير العباد) بهدم القـبور، وعند تسلّط آل سعود على المدينة المنوّرة ومكّة المكرّمة سنة ١٣٤٤ قاموا بهـدم قبورهما ومنها قبور أئمّة البقيع وقبور الصالحين والصالحات يسـتندون في فـعلهم الشنيع هذا بحديث أبي الهياج عن أمير المؤمنين عليّ عَلَيْهُ أنّه يسوّي القبور. والحال تشييد قبور الصالحين وزيارتها .....٣٩

يستدلّ على جواز بناء القبور وعمارتها بل استحباب تعميرها ورفع كيانها بالأدلّة الأربعة من الكتاب الكريم و آياته الكريمة كقوله تعالى : ﴿ ومن يعظّم شعائر الله فإنّها من تقوى القلوب ﴾ والشعيرة بمعنى العلامة، والشعائر معالم دين الله كالصفا والمروة، والأولياء والصلحاء من العلماء من شعائر الله، وتعظيم وتكريم قسورهم من تعظيم الشعائر الإلهيّة، وإذا كان الهدي والبُدن ـ البعير ـ في أيام الحبج عند إشعارها وتقصيرها لا تركب تعظيماً لشعائر الله، فكيف قبور الشهسداء والعلماء والصلحاء والأولياء والأوصياء والأنبياء لا تعظّم؟! بل تهدّم؟!

وقوله تعالى : ﴿ **قل لا أسألكم عليه أجراً إلّا المودّة في القربي** ﴾ ومن المودّة وأشعّتها تعظيم وتعمير قبور الأنبياء وأوصيائهم.

وقوله تعالى في قصّة أصحاب الكهف : ﴿ ابنوا عليهم بنياناً ﴾ كان البناء من تعظيم و تكريم و تقديس أصحاب الكهف ﴿ وقال الذين غلبوا على أمرهم لنتّخذن عليهم مسجداً ﴾ و تقرير القرآن الكريم حجّة، فلم ينكر ما فعل بأصحاب الكهف من البنيان والمسجد.

ثمّ سبحانه وتعالى بعد قوله : ﴿ الله نور الساوات والأرض ﴾ وتشبيه هذا النور بالأنوار الساطعة في مشكاتها المبارك وأنّه في بيوت أذن الله أن تُرفع ويذكر فيها اسمه، فلا بدّ من رفع شأن هذه البيوت الإلهيّة وإنّما يكون رفعها بيد المـؤمنين والمؤمنات، وهذه البيوت لا تنحصر بمساجد الله بل تعمّ بيوت الأنبياء وبيت عليّ وفاطمة من أفاضلها ـكما ورد عند الفريقين السنّة والشيعة في ذيل آية النور ـ.

ثمّ البيت ما فيه السقف، والحال يستحبّ للمسجد عدم تسقيفه، ثمّ الرفع أعمّ من الرفع الظاهري كقوله تعالى : ﴿ **إذ يرفع ابراهيم القواعد من البيت** ﴾ ومن الرفع المعنوي، فيجب على كلّ حال رفع بيوت الأولياء في حياتهم وبعد مماتهم. ٤٠ ..... سهام في نحر الوهّابية

فمع هذه الآيات الكريمة وأمثالها كيف يجوز للوهابيّة أن تهدم البـيوت التي يذكر فيها اسم الله؟!

والمسلمون في صدر الإسلام عند فتح البلاد لم يخربوا قبور الأنبياء، بل خلال قرون متهادية قساموا بستعميرها وتسعاهدها وأشسادوا بسناءها وكسيانها الظساهر، كما تعاهدوا بالزيارة والحضور عند المزور، فوجود مثل هذه الأبنية التي أصبحت رموز للإسلام والمسلمين في العالم في مرأى ومسمع من العلماء طيلة القرون الماضية لدليل واضح على صحّة العمل ورجحانه، وعدم حرمة بناء القبور.

ثم الحفاظ على القبور فيها فوائد معنوية جمّة، فإنّ المسيح بسن مسريم عسند الغربيين كاد أن يكون من القصص الخيالية لعدم آثار تدلّ عليه، بخلاف نبيّ الإسلام فله آثار تدلّ على وجوده وحقيقته، ولمثل هذا اعتنى المسلمون في ضبط سيرة النبيّ وآثاره حتّى البنر الذي بصق فيه أو سقط خاتمه فيه.

وفي كلَّ البلاد الإسلامية يحافظ على آثار الأولياء والصلحاء ومن جمـلتها قبورهم المقدَّسة التي هي مهبط الملائكة ومن مواضع اسـتجابة الدعـاء ونـزول البركات.

وفي كلَّ عصر كان المسلمون يبالغون في ترميم قبر النبيَّ الأعظم محمّد ﷺ \_راجع في ذلك كتاب : وفاء الوفاء للسمهودي \_.

وأمًا حديث أبي الهياج فهو ضعيف السند ومنظرب الدلالة، ولم يستقل ابن الهياج في الصحاح الستَّة إلَّا هذه الرواية، وهذا يدلَّ على أنَّه لم يكن من أهل الحديث، كما أنَّ رواة الحديث من الضعاف والمجاهيل كما في (تهذيب التهذيب). وأمّا الحديث فكما يلى :

قال عليَّ عَنْثِهِ لأبي الهياج : ألا أبعثُكَ على ما بعثني عليه رسول الله عَنْهُ ، أن

ثمٌ معنى (مشرفاً)، هو العالي المطلّ على الغير وما يكون على شكل سنام البعير، والتسوية بمعنى التعديل وليس بمعنى الهدم كما فسّرها الوهابية بما عندهم من العقائد الفاسدة، ولو كان التسوية بمعنى الهدم فلِمَ لم يفتِ العلماء بذلك، كما أنّ في المذاهب يرجّح ارتفاع القبر بقدر شبر.

فمعنى ( سوّيته ) أي جعلت القبر مسطّحاً ومتساوياً في سطحه لا على شكل السنام الذي هو من شعائر اليهود.

وشارح صحيح مسلم يقول في شرح الرواية : إنَّ السنَّة أنَّ القبر لا يرفع عن الأرض رفعاً كثيراً ولا يستَم، بل يرفع نحو شبر ويسطّح.

ثمّ لو كان المقصود من تسوية القبور هدمها، فلماذا لم يفعل ذلك أمير المؤمنين علي للحالي بلي بهدم القبب التي كانت في عصره.

ثمّ لو سلّمنا صحّة السند وتمامية الدلالة فإنّ غاية ما فيها أنّه تدلّ على تسوية القبر مع الأرض، ولا يدلَ هذا على هدم البناء والقبب التي من حوله، فــلم يـقل عليُّلا : ولا بناء ولا قبّة إلّا سوّيتها.

ثمّ يحتمل إنما أمر أمير المؤمنين ﷺ بتسوية القبر حيث كان يـؤخذ قـبلةً ومسجداً، وهذا لا علاقة له بقبور المسلمين ثمّ المقصود من الصور تماثيل الأصنام ومن القبور قبور المشركين، وإنّما اتّفق فقهاء المذاهب الأربعة على كراهة بناء البيت على القبر، لا على التحريم المدّعى من قبل الوهابيّة.

وأمما الاستدلال بحديث جابر المنقول عن ابن جريج وأبي الزيد فهو ضعيف السند أيضاً.

عن جابر قال: نهى رسول الله أن يجصّص القبر وأن يقعد عليه وأن يسبني

٤٢ ..... سهام في نحر الوهَّابية

عليه.

ومتن الحديث مضطرب فإنّه نقل بعبائر سبع ممّا يدلّ على اضطراب المـتن. ومع غمض العين عن السند والدلالة، فإنّ الواو فيها النهي ولا يدلّ على التحريم بل هو من النهي التنزيهي كما يدلّ عليه القعود على القبر فلم يكن محرّماً بل هو منهيّ عنه بنهي تنزيهي ممّا يدلّ على الكراهة، فيكره البناء على القبور، وهذا لا يتنافى مع عنوان ثانوي آخر يدلّ على الرجحان والاسـتحباب كـحفظ الآثـار الإسـلاميّة وتعظيم الشعائر الإلهيّة.

وكذا الكلام في حديث عبد الرحمن بن يزيد عن جابر عن القاسم بن مخيمرة عن أبي سعيد : إنَّ النبيَّ ﷺ نهى أن يبنى على القبر .

ثمّ لو كان البناء على القبر حرام، فإنّه باعتبار حدوث البناء فلماذا خـرّب الوهابيون ما كان من البناء، ولو كان يحرم الإحداث والبقاء فلماذا دفن النبيّ في بناء وبقي البناء إلى يومنا هذا.

فالوهابية في معتقداتهم الضالَّة المضلَّة يخالفون المسلمين وفقهائهم وما يفعل في التبرّك بالآثار وتعظيم الشعائر.

وأمّا أنّ أرض البقيع وقف كما تدّعي الوهابيّة، فـهذا ممّـا لا دليـل عـليه، وتبق الأرض على إباحتها الأوّليّة، وأوّل من دفن في البقيع عثمان بن مضعون، وإنّ النبيّ ﷺ وأصحابه كانوا يزورون أهل القبور في البقيع.

هذا وما ذكرنا إنما هو من باب «ألزموهم بما التزموا به» فكان الاحتجاج مع القوم من كتبهم وعلماتهم. أمّا من كتبنا ومن روايات أصحابنا فعندنا الكثير الدالّ على استحباب عمارة قبور الأنبياء والأوصياء والصلحاء وتعاهدها بالزيارة والحضور. السهم السابع

بناء المساجد عند القبور والتوسّل بالأولياء وإحياء آثارهم وذكرياتهم : من الشبهات المثارة من قبل الوهابيين خلافاً للمسلمين شبهة بناء المساجد وتشييدها بجنب قبور الصالحين والصالحات وقبور الأنبياء والأوصياء بيك، وقالوا إنّه من الشرك، ومن يفعل ذلك أو يرضى به فهو مشرك، إلّا أنّه لمّا كان المقصود من المسجد موضع عبادة الله سبحانه وتعالى فلاضير في بنائه بجوار القبور، كما بني على قبور أصحاب الكهف المسجد، فيلو كان شركاً بالله سبحانه فكيف اقترحيه الموحّدون والمؤمنون بالله كما في القرآن الكريم في قصّة أصحاب الكهف.

وأمّا احتجاج الوهابيّة على تحريم بناء المساجد على القبور أو عندها فتمسّكاً بروايات : كحديثٍ رواء البخاري في موت الحسن بن الحسن ، وحديث : «لعن الله اليهود والنصارى اتّخذوا قبور أنبيائهم مسجداً» وحديث : «ألا ومن كان قـبلكم كانوا يتّخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مسجداً»، وحديث أم حبيبة وأم سلمة ، وحديث : لعن الرسول زائرات القبور والمتّخذين عليها المساجد والسُرج .

(١) صحيفة (صوت الكاظمين )، العدد ١٢٩ ـ السنة الحادية عشرة .

٤٤ ..... سهام في نحر الوهّابية

ولمثل هذه الروايات يقول ابن تيمية : قال علماؤنا : لا يجوز بناء المسجد على القبور .

وجوابهم : إنّه بأدنى تأمّل في هذه الروايات وعدم الجمود على ظواهر ألفاظها نفهم أنّ المقصود ليس بناء المسجد محرّداً، بل اتّخاذ القبور قبلةً لهم وصنماً، كما كان يفعل اليهود والنصارى، أو باعتبار أنّهم كانوا يشاركون القبور مع الله سبحانه في عبادته، ويدلّ على هذا المعنى بوضوح القرائن المحفوفة بالأخبار الواردة بصدد بيان هذا الأمر الخطير العقائدي، فني الموطأ ومسند أحمد بن حنبل عن النبيّ الأعظم محمّد عنه: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد» وجاء في شرح الساري لصحيح البخاري : «لما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الأنسياء تعظيماً لشأنهم ويجعلونها قبلةً متوجّهون في الصلاة نحوها واتّخذوها أوثاناً منع المسلمون في مثل ذلك، فأمّا من اتخذ مسجداً في جوار صالح وقصد التبرّك بالقرب منه لا للتعظيم ولا للتوجّه إليه فلا يدخل في الوعيد المذكور».

وكذلك يقول شارح النسائي العلّامة السندي، ومع غضّ النظر عن كلّ هذا فإنّ المنهي عنه هو بناء المساجد على القبور لا بجوارها، وكيف يقال بحرمته وعدم جوازه والمسجد النبوي الشريف بجوار قبر النبيّ الأكرم ﷺ؟! ثمّ النهمي إنّا مفاده نهي تنزيهي لا تحريمي فيدلّ على الكراهة لا الحرمة كها فعل البخاري ذلك في عنوان الباب (باب يكره من اتخاذ المساجد على القبور). ثمّ اللعن ليس بمعنى التحريم بل بمعنى شدّة الكراهة والابتعاد عن الرحمة الإلهيّة. كما ورد في الحديث الشريف : «ملعون من أكل وحده ونام وحده وسافر وحده» فليس بمعنى حرمة السفر وحده أو الأكل. كما بنى المسلمون منذ صدر الإسلام مسجداً على قبر فاطمة بنت أسد وقبر حمزة سيّد الشهداء. فكيف ينسب الشرك بهذه السهولة إلى بناء المساجد عند القبور ..... ٤٥

من يبني مسجداً عند القبور ؟ !

هذا وأراد الوهابيون أن يعرفوا أنفسهم للناس بأنّهم الفرقة الناجية من بين المسلمين من دون دليل وبرهان سوى شعارهم (التوحيد الخالص) الذي يخرج منه تجسيم الله والعياذ بالله، والذي يتلخّص بمحاربة قبور الأنبياء والأوصياء والأولياء والصلحاء، فترى عـمدة كـلامهم وجـلّ جـهودهم يـنصبّ في إثـارة الشـبهات المستوحاة من شياطينهم حول بناء القبور وزيارتها والتوسّل والشفاعة وما شابه ذلك.

فقد ثبت بالأدلّة الشرعيّة من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة جواز زيارة القبور بل رجحان ذلك، فإنّ في الزيارة فوائد عظيمة كـالزهد وتـذكّر الآخـرة والارتباط الروحي مع المزور والتوجّه إلى الله والتوبة والاستغفار وحبّ العـبادة وغير ذلك، إلّا أنّ الوهايية تلقي الشبهات بين المسلمين وتشـقّ عـصاهم وتهـدم بنيانهم الشامخ، وتمزّق صفوفهم الموحّدة ووحدتهم الإسلامية، خـدمةً لأسـيادهم الاستعار والاستكبار العالمي.

فقالوا بحرمة زيارة القبور تمسّكاً بقوله تعالى : ﴿ ولا تقم على قبره ﴾ إلاً أنّ المراد على قبر المنافق، ومفهومه جواز الوقوف على قبر المؤمن، كما يستفاد من القرائن أنّ المقصود الدوام في ذلك، كما يستفاد من روايات النهي أنّ ذلك كان في مقطع خاصّ من الزمن.

كما ورد عن رسول الله ﷺ : «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنّها تزهد في الدنيا وتذكّر الآخرة» وكان النبيّ ﷺ يزور قبر أمّه آمنة بـنت وهب، وقالت عائشة : إنّ رسول الله ﷺ رخّص في زيارة القبور، وما فعله النبي وما قاله وقرّره من السنّة الدالّة على صحّة العمل وجوازه بل ورجحانه واستحبابه، وقد علّم ٤٦ ..... سهام في نحر الوهَّابية

النبيَّ ﷺ عائشة الدعاء للموتى عند قبورهم، وسلام النبي على أهل القبور.

نعم نهى النبي ﷺ النساء في زياراتهن للقبور، وهو من النهي التنزيمي الدال على الكراهة، فذهب الأكثر إلى جواز زيارتهن القبور إذا أمنت المرأة من الفتنة، كما في صحيح ابن ماجة، وأجازه النبي في حديث عائشة، فلو كان مختصاً بالرجال لبيّن ذلك، كما أنّه ﷺ علّمها زيارة القبور. وذهب البعض بأنّ الصحيح إجازة النبي ﷺ للجميع رجالاً ونساءً، وإنّما نهمى النساء فيا لم يكن عندهم الصبر والمحافظة على حجابهن، وأمّا مع الحشمة والصبر والمحافظة، فلا إشكال فيه، وكانت فاطمة الزهراء سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين في الدنيا والآخرة علي تزور قبر عمّها حزة سيّد الشهداء سلام الله عليه في يوم الجمع. ثمّ ما ورد من النهي بالنسبة إلى (الزوّار) وهي من صيغ المبالغة، فنهى عمّن تزور القبور من النهي كثيراً، ثمّ لو كانت زيارة القبور توجب الزهد في الدنيا و تذكّر الآخرة في عمّ الرجال والنساء، فكيف يقال بعد جواز زيارة القبور مطلقاً أو للنساء فقط مطلقاً وإن أمن الفتنة وحافظت على حجابها ولم تزور كثيراً؟

ثمّ القبور التي يزورها المسلمون رجالاً ونساءً إنّما هي قبور الصالحين والصالحات الذين كان لهم دور بارز وفعّال في حياتهم في إصلاح المجتمع وسعادته، كالأنبياء والأوصياء والعلماء والشهداء، وبالحضور عند قبورهم الشريفة وأضرحتهم المقدّسة يستلهم الزائر والزائرة من أرواحهم الطاهرة وأنفسهم المقدّسة الشجاعة والإخلاص والعلم النافع والعمل الصالح، فير تبط الزائر مع المزور روحيّاً ومعنوياً ويعيش جهاده وسيرته الصالحة وحياته الطيبّة التي تسودها الإيمان والصبر وخدمة الله وعباده، فتعظيم قبورهم المباركة بنزول الملائكة والرحمة الإلهيّة إنَّا هو من تعظيم مرامهم ومسلكهم وجهادهم ومقامهم الشابخ، وديموميّة خطّهم بناء المساجد عند القبور ..... ٤٧

وسبيلهم وصراطهم المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم من الأنبياء والأوصياء والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً.

والعجب من الوهابيين المتحجّرين كيف يذكرون أسهاء الأنبياء والصـلحاء بخير، إلاّ أنّهم يتجاسرون على قبورهم بالإهانة والطعن بمن يـزورهم ويـنسبون الشرك إليهم؟!

وقد حثّ القرآن الكريم والسنّة الشريفة على زيارة النبي رسول الله محمّد ﷺ : ﴿ **ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فـاستغفروا الله واسـتغفر لهـم الرسول لوجدوا الله توّاباً رحيماً** ﴾ ولا يخفي أنّ للنبيّ حياة برزخيّة يسـمع فـيها ويرى، ولا يقلّ شأنه عن الشهداء الذين هم أحياء عند ربّهم يرزقون.

وقد ورد في الخبر عن النبي الأطهر محمّد عَنَى أنّه قال : «ما من أحد يسلّم عليّ إلّا ردّ الله عليَّ روحي حتى أردَ عليه السلام» <sup>(۱)</sup>، و «صلّوا عليَّ فإنّ صلاتكم يبلغني حيث كنتم» <sup>(۱)</sup> كما فهمت الامة الإسلامية ومنذ اليوم الأوّل المعنى الوسيع للآية الشريفة : ﴿ **ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم ﴾** فلا يختصّ ذلك بحياة النبي في الدنيا، كما ينقل هذا المستفاد صاحب كتاب (وفاء الوفاء) وقد أسكت الإمام الدنيا من كان يصرخ عند قبر النبي في موت الإمام الحسن عليّة بهذه الآية الشريفة : ﴿ **يا أيّها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ﴾** فالآية تدلّ على صحّة الزيارة وليست إلاً حضور الزائر عند المزور . وقد أجمع العلماء والفقهاء من أهل القبلة على جواز زيارة قبر النبي عليه واستحبابها، وأنّها من

- (۱) سان أبي داود ۱ : ٤٧٠.
- (٢) التاج الجامع ٢ : ١٨٩ .

٤٨ ..... سهام في نحر الوهّابية

أفضل المندوبات. وقد ورد فيها أحاديث كما جاء في كتاب (الفقه على المذاهب الأربعة) : «من زار قبري وجبت له شفاعتي»، «من حجّ فزار قبري بعد وف اتي كان كمن زارني في حياتي»، «من حجّ البيت ولم يزرني فقد جفاني»، راجع في ذلك كتاب (وفاء الوفاء) للسمهودي.

وأممّا الوهابية أنكروا ذلك لحديث عن أبي هريرة عن النبي تشرق قال: «لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي ومسجد الحرام ومسجد الأقصى» والتقدير لا تشدّ إلى مسجد من المساجد أو إلى مكان من الأمكنة إلّا إلى ثلاثة مساجد، ولكنّ هذا لا يدلّ على حرمة شدّ الرحال إلى غير هذه المساجد الثلاثة، كما أنّ زيارة المشاهد المشرّفة غير المساجد، كما أنّه ينفر ويشدّ الرحال الطلب العلم وإلى عرفات والمشعر الحرام وأداء مناسك الحجّ، ثمّ كلّ من كان في زيارته في حياته يوجب التبرّك والازدهار والإقبال على الله سبحانه، فكذلك بعد مماته لبقاء الروح، وهي المقياس في عظمة الإنسان وشموخه وعلوّ درجاته وقربه من الله سبحانه، وليس الجسد الذي من التراب وإلى التراب، فن يتعلّق ويرتبط بالنبي أو الوصي أو الولي فإنّا هو باعتبار روحه وسرّه القدسي، ولا فرق في ذلك بين حياته وموته، فن كان يتأثر بروح العبد الصالح في حياته فكذلك يتأثر بروحه عند قبره الشريف لبقاء الروح وأبديّتها وخلودها.

فالرواية : «لا تشدّ الرحال» إَمَّا تدلَ على تساوي المساجد في العالم في فضيلتها إلا هذه المساجد الثلاثة فإنَّها تستحقَ شدَّ الرحال إليها والصلاة فيها كما فيها من الثواب العظيم فإنَّ الركعة في المسجد الحرام بمئة ألف ركعة، وهذا لا يعني أنَّ من شدَّ الرحال إلى غيرها فقد فعل محرّماً، وإلاَ فقد كانت الصحابة تأتي مسجد قُبا بناء المساجد عند القبور ...... ٤٩ كلّ يوم سبت، فما لكم كيف تحكمون؟

ثم أنكرت الوهابية الصلاة والدعاء عند قبور الأولياء حتى عدوًا من يفعل ذلك فقد أشرك بالله سبحانه، حتى ولو صلى نحو القبلة وعبد الله وحده فهو مشرك ؟! والحال من يصلي عند القبور لم يقصد إلا التبرك بذلك المكان المقدّس كمن يصلي في المسجد، لا أنّه يعبد صاحب القبر ويكون قبره قبلته. والكتاب الكريم والسنة الشريفة يدلان على فضيلة البقعة التي دفن فيها الولي : ﴿ لنتخذن عليهم مسجداً ﴾ وذلك في قصّة أصحاب الكهف عن لسان الموحدين وانتصارهم عليهم مسجداً ﴾ وذلك في قصّة أصحاب الكهف عن لسان الموحدين وانتصارهم عليهم مسجداً ﴾ وذلك في قصّة أصحاب الكهف عن لسان الموحدين وانتصارهم على المشركين، وفي قوله تعالى : ﴿ واتّخذوا من مقام إبراهيم مصلى ﴾ فإنّه لشرافة بقبور الشهداء والأولياء التي ضمّت في لحودها أجساد طاهرة ومطهّرة ؟! ويشهد لصحة العمل صلاة النبي تين في معراجه في مواضع من طور سيناء، وقول جبرئيل نيخ إنّه صلى في مولد عيسى بن مريم غليك ، فإنّه يدلّ على فضيلة المكان بسبب الولادة، وإن الصفا والمروة من شعائر الله تذكرنا بإسماعيل وهاجر، فتشرفتا

ورسول الله ﷺ إنّما نهى عن الصلاة عند القبور بمعنى أن يجعل القـبر قـبلة للمصلّي كما كان يفعل اليهود والنصارى والذي يدلّ عـليه مـا جـاء في الأخـبار الشريفة.

ثم لو لم يتشرّف المكان بجسد النبي علمَهُ فلماذا أصرَّ القوم على دفن الشيخين أبي بكر وعمر بجواره في بيته، ولماذا وضى الإمام الحسن المجتبى عليهُ أن يدفن بجوار قبر جدَّه النبي عَلَيْهُ؟ وكيف فاطمة الزهراء سِيْكَ كانت تزور قبر عمّها حمزة كلَّ جمعة ٥٠ ..... سهام في نحر الوهَّابية

فتصلّي عنده وتبكي وتزور<sup>س</sup> وأخيراً ممّا يدلُ على جواز العمل ورجحانه سيرة المسلمين طوال الأحقاب المتمادية من صدر الإسلام وإلى يــومنا هــذا، وجــعلت الأرض كلّها مسجداً وطهوراً.

وأمَّا النهي عن السرج والإسراج فإنَّه فيما كان يوجب تضييع مال بلا نفع. وإلَّا فإنَّه يجوز ذلك لمثل من أراد تلاوة القرآن الكريم في الليل على ضوء السراج.

ومن الشبهات الوهابية : منعهم التوسّل بأولياء الله الصلحاء، فقد اشتهر ذلك بين المسلمين ولم ينكر إلاّ من قبل ابن تيمية في القرن السابع الهجري ومن تبعه من الوهابيين في عصرنا هذا، وكان التوسّل عندهم بدعة ومن فعل فقد أشرك بالله عزّ وجلّ، إلاّ أنّه نقول ابتداءً : من قصد بالتوسّل عبادة الأولياء فهو مشرك وتوسّله حرام وباطل ، أمّا من قال : اللهم إني أتوسّل إليك بنبيّك محمّد أن تقضي حاجتي، فيكون التوسّل بذات النبي أو يتوسّل بجاهه وحرمته وحقّه ومقامه فهذا ليس من البدع والشرك فإنّ لنا أحاديث كثيرة تدلّ بوضوح على صحّة هذا العمل بل ورجحانه واستحبابه كحديث عثمان بن حنيف في حديث الظهرير وإتسانه النبي وطلب العافية فعلّمه النبي يتينيّ أن يقول بعد الصلاة : «اللهمّ إني أسألك وأتوجّه إليك بنبيّك محمّد نبيّ الرحمة يا محمّد إني أتوجه بك إلى ربي في حاجتي للهمّ ينفّه فيّ».

ويقول الرفاعي من الكتّاب الوهابيين المعاصرين : لا شكّ أنّ هذا الحديث صحيح ومشهور وقد ثبت فيه بلا شكّ التواصل إلى حقيقة التوسّل.

وفي حديث أبي سعيد الخدري عن رسول الله ﷺ : من قرأ هذا الدعاء أقبل

(١) ستن البيهق ٤ : ٧٨.

الله عليه بوجهه، واستغفر له ألف ملك : «اللهمّ إنّي أسألك بحقّ السائلين عـليك وأسألك بحقّ ممشاي هذا فإني لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا رياءً ولا سمعةً وخرجت اتّقاء سخطك وابتغاء مرضاتك فأسألك أن تعيذني من النار وأن تغفر لي ذنوبي إنّه لا يغفر الذنوب إلّا أنت».

وفي قوله تعالى : ﴿ **فتلقّ آدم من ربّه كـلمات فـتاب عـليه ﴾** في الحـديث الشريف : لمّا أذنب آدم الذي أذنبه، رفع رأسه إلى السماء فقال : « أسألك بحقّ محمّد إلّا غفرت لي »<sup>(۱)</sup>.

وفي رواياتنا أنّه توسّل بالذوات الخمسة المباركة وهم (محمّد وعلي وفاطمة والحسن والحسين) ولمثل هذا قال الإمام المالكي لمنصور الدوانيقي حينا سأله عن الدعاء متوجّهاً إلى قبر النبي : هو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم عليَّهُ <sup>(11)</sup>.

ومممّا يدلّ على صحّة العمل وجواز، ورجحانه وأنّه من السنّة : دعاء النـبي حين دفن فاطمة بنت أسد : «اللهمّ الذي يحيي ويميت وهو حيّ لايموت، اغفر لاُمّي فاطمة بنت أسد ووسّع عليها مدخلها بحقّ نبيّك والأنبياء الذيـن مـن قـبلي»<sup>(٣)</sup>. وطلب الأعرابي من النبيّ الغيث فدعا له بذلك<sup>(٤)</sup>، وتوسّل سواد بن قارب بالنبيّ في قصيدته. وتوسّل الأئمة الأطهار من عترة النبيّ المختار منيخ بالنبي وآله. وقد استسقى عمر بن الخطّاب بالعبّاس عام الرمادة لمّا شتدَ بهم القحط فقال عـمر : هـذا والله

- (١) الدرّ المنثور للسيوطي.
  - (٢) الدرر السنيَّة.
- (٣) وفاء الوفاء ٣ : ٨٩٩ .
- (٤) عمدة القاري في شرح البخاري ٧ : ٣١.

٥٢ ..... سهام في نحر الوهَّابية

الوسيلة إلى الله والمكان منه. فهذا يدلّ على أنّ العباس عمّ النبي كان من مصاديق الوسيلة في الآية الشريفة : ﴿ **وابتغوا إليه الوسيلة ﴾** فإنّ منها الذوات المقدّسة<sup>(١)</sup>.

فالتوسّل بالعباس لقربه بالنبي ممّا يدلَّ على جواز التوسّل بكلَّ ما يتقرّب به إلى الله سبحانه وإلى رسوله من آله وذريته. كما يدلَّ على الجواز سيرة المسلمين طوال القرون المتمادية فلا ينكره إلَّا من عمى بصره عن فهم الحقائق.

ثم من شبهات الوهابية أنّها تذهب إلى أنّ التبرّك بآثار الأولياء من الشرك، وأنّ من يقبّل مثل محراب النبي في مسجده الشريف أو منبره فهو مشرك حتّى لو كان مؤمناً بالله وموحداً ويصلّي إلى قبلة المسلمين، وإن كان لم يقصد من تقبيله والتمسّح به إلّا إظهار المودّة والمحبّة لرسول الله ﷺ. ولكن لا ندري ماذا يقول الوهابيون في قيص يوسف النبي عليّة في قوله تعالى : ﴿ اذهبوا بقميصي هذا فألقوه على وجه أبي يأت بصيراً فليّا أن جاء البشير ألقاه على وجهه فارتد بصيراً ﴾ فيلزم الوهابية أن البصر ؟!

وقد أجمع المسلمون على جواز التبرّك بآثار النبي وكانت الصحابة تـتبرّك بوضوئه كما في الصحيحين (البخاري ومسلم) وكانوا يتبرّكون بيد النبي كما تبرّكوا بشعره، وإنّه أوصى بعضهم أن تدفن معه، ثمّ كيف لا يتبرّك بقبر النبي أو الوصي أو الولي وقد ضمّ أجساد طاهرة مطهّرة ؟ فعند الوهابية أنّ ذلك من مصاديق العبادة لغير الله، وكأنّه عندهم كلّ احترام وتـعظيم هو من مصاديق العبادة، وبئس ما فهموا، وقد تبرّك الصحابة بقبر النبي تَنْتَقَرَّ راجع (وفاء الوفاء في أخبار

(۱) البخاري ۲: ۳۲.

بناء المساجد عند القبور ..... ٥٣

دار المصطق) وأنَّ الأعرابي بعد رحلة النبي ألق بنفسه على قبره الشريف. وإنَّما منع الناس من التبرّك هم آل اُمية كما يعلم ذلك من قصّة مروان وأبي أيوب الأنصاري فراجع (الغدير ٥: ١٤٦) وسيرة المسلمين طوال التـاريخ الإسـلامي تـدلَّ عـلى مشروعيّة العمل.

ثم من شبهات الوهابيّة منعهم الاحتفال بمولد النبي تربي وإحياء الذكريات الإسلامية فإنّه عندهم من مصاديق الشرك إلا أنّهم أخطأوا في فهم معنى العبادة لله سبحانه فتصوّروا أنّ إقامة الاحتفالات من العبادة ، والحال القرآن الكريم قد مدح الأنبياء والأولياء بأنّهم **﴿كانوا يسارعون في الخيرات ﴾** فمن أقام حفلاً لتكريمهم وإحياء ذكرهم ورسالتهم والثناء عليهم فهل يعدّ هذا من الشرك؟! فليس مدح النبي والثناء عليه ولو في أبيات من الشعر يكون شركاً بالله سبحانه وبدعة في ومجدهم وجهادهم **﴿ قانزا بِها وا**لتَباع والنحريات إلاّ تكريم معه أولئك هم المفلحون **﴾** والاتباع والنصرة والتعزير لا يختصّ بحياة النبي تشرى معه أولئك هم المفلحون **﴾** والاتباع والنصرة والتعزير لا يختصّ بحياة النبي تربي

ثمّ كيف الوهابية تركع أمام جبابرتهم وطغاتهم وتمدحهم بقصائدهم وتقبّل أياديهم طمعاً بدنياهم وبمالهم وعطاياهم وصِلاتهم فلا يعدّ هذا كلّه مـن الشرك، وأمّا مدح النبيّ وإظهار السرور بولادته المباركة في حفلة بهيجة يكون شركاً؟

ثمّ ﴿ **المودّة في القربى** ﴾ من الفرائـض والواجـبات الإسـلامية، ولا تـقبل الصلاة ممّن لم يصلِّ فيها على النبيّ و آله، فكيف إظهار السرور في مواليدهم أو الحزن والبكاء في مآتمهم يعدّ شركاً؟!

وكيف للنبي يعقوب يبكي على فراق ولده يوسف ليل ونهار حتّى ابسيضّت عيناه؟! ٥٤ ..... سهام في نحر الوهّابية وكيف لعيسى بن مريم يدعو ربّه أن ينزل عليه وعلى الحواريين مائدة من

السهاء لتكون لهم عيداً لأوَّهم و آخرهم و آية لهم؟!

أليس النبيّ الأعظم محمّد يَخْةَ أكبر آيات الله فكيف لا نحتفل بعيد ميلاده. وقد رفع الله ذكره ﴿ **ورفعنا لك ذكرك ﴾** أليس إقامة الحفلات من ترفيع الذكـر النبوي الإلهي؟ ولنا أسوة بالقرآن الكريم.

 $^{
m (\circ)}$ السهم الثامن

التوحيد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء :

لا يخفى أنَّ أساس الدعوة للأنبياء والمرسلين هي دعوة التـوحيد وكـلمتها الخالدة «قولوا لا إله إلَّا الله تفلحوا» فـإنَّ الفـلاح في الدنـيا والآخـرة بـالرفض والإثبات، رفض ما سوى الله سبحانه من معبود ومحبوب، وإثبات الله جلّ جلاله فإنَّه المستحقّ للعبادة ﴿ ولقد بعثنا في كلَّ أُمّـةٍ رسولاً أن اعـبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ وقد أجمع المسلمون على تـوحيد الله في العـبادة كـالتوحيد في ذاتـه وصفاته وأفعاله، فكبرى القضيّة ممّا لا نزاع فيه، إنَّا الاختلاف مع الوهـابيين في الصغريات.

ثمّ تعريف العبادة ومعرفة مفهومها ومعناها واضح كوضوح السهاء والأرض، فإنّ الحبّ والعاشق لو قبّل ديار معشوقه كما فعل امرئ القيس بديار ليلى لا يعني أنّه عبد الديار . وكذلك من يعظّم شخصية من الشخصيات العلمية أو الاجتماعية لا يعني ذلك أنّه عبده، فالتكريم والتعظيم والتقبيل وما شابه ذلك ليس بمعنى العمبادة .

(١) صحيفة (صوت الكاظمين )، العدد ١٣٠ ـ السنة الحادية عشرة.

٥٦ ..... سهام في نحر الوهّابية

وليست العبادة مجرّد خضوع وخشوع مطلقاً كما هو معتقد الوهابية وإلاّ يسلزم أن يكون التلميذ الذي يخضع لمعلّمه في طلب العلم منه أن لا يكون موحّداً. مع أنّه ورد في الحديث الشريف : «بركة العلم في تعظيم الأستاذ» كما أنّ القرآن الكريم يأمر الأولاد والأبناء بالتذلّل والخضوع لآبائهم **﴿ واخفض جناح الذلّ من الرحمة ﴾** فيلزم أن يكون الولد المطيع لوالديه مشركاً؟!

ثمّ قيل المراد من العبادة هو الخضوع بلا نهاية، وهذا غير تامّ فإنّ الملائكة سجدت لآدم بأمر من الله سبحانه ولم تكن عابدة لآدم، كما في قصّة يوسف وإخوته : ﴿ وخروا له سُجّداً ﴾، ﴿ رأيتهم لي ساجدين ﴾ وكان أبناء يعقوب من الموحّدين ، فليس العبادة مجرّد الخضوع ، بل الخضوع مع اعتقاد العبوديّة للإله. وقيل : من كلمة التوحيد «لا إله إلاّ الله » هو لا إله بالحق بمعنى معبود بالحق إلاّ الله ، وقيل : من كلمة التوحيد «لا إله إلاّ الله » هو لا إله بالحق بمعنى معبود بالحق إلاّ الله ، إلاّ أنّ الله منشأ الخيرات الكلّية والجزئية ، الظاهرية والباطنية كالشفاعة والمعفرة إلا أنّ الله منشأ الخيرات الكلّية والجزئية ، الظاهرية والباطنية كالشفاعة والمعفرة ويا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ فالعبادة خضوع منشأه الاعتقاد بألوهية المبود ﴿ والذين يدعون مع الله إلها آخر ﴾، ﴿ واتّخذوا من دون الله آلهة ويؤمنوا بشريك له ﴿ ذلكم بأنّه إذا دعى الله وحده كفرتم وإن يشرك به تومنوا به فالحكم لله العليّ الكبير ﴾.

فسّر المحقّق البلاغي العبادة بأنّها ما يرونه مستشعراً بالخضوع لمسن يستّخذه الخاضع إلهاً نيوفيه بذلك ما يراه له من حقّ الامتياز بالإلوهيّة. ويـدلّ عـلى ذلك الآيات التي تنكر الشرك وتحاربه.

والإله بمعنى من بيده الأمر الكلّي والجزئي لا بمعنى المعبود. ثمّ المعنى الشـاني للعبادة أنّها بمعنى التخصّع أمام الربّ التكويني ﴿ **وقال المسيح يـا بـني إسرائـيل**  التوحيد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء ..... ٥٧

اعبدوا الله ربي وربّكم ﴾، ﴿ إِنَّ الله ربّي وربّكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ﴾، ﴿ ذلكم الله ربّكم لا إله إلّا هو خالق كلّ شيء فاعبدوه ﴾. والربّ لغةً : من كـان بيده تدبير الأمور.

والمعنى الثالث للعبادة : الخضوع لمن يكون مصدر الأمور الإلهية كالخلق والرزق والغفران ﴿ ومن يغفر الذنوب إلاّ الله ﴾، ﴿ قبل لله الشفاعة جميعاً ﴾ فأصل الأفعال على نحو الاستقلالية والذاتية بيد الله سبحانه ولكن لا مانع من الوسائط بإذن الله فإنّ الله سبحانه هو الذي يحيي وعيت، ولكن قال عنزّ وجلً : ﴿ حتى إذا جاء أحدكم الموت توقّته رسلنا ﴾ فالفاعلية تكون حينئذٍ لله وللملائكة على نحو الطولية، وهذا لا يتنافى مع مقام التوحيد والعبادة. إنّما الكفر فيمن ينسب ذلك لغير الله على نحو الاستقلالية أو على نحو المشاركة العرضية فهو من الشرك ﴿ ومن الناس من يتّخذ من دون الله أنداداً يجتونهم كحبّ الله ﴾، ﴿ ليس تقنين القوانين وتشريعها إلى الأحبار والرهبان من علماء اليهود والنصارى، أو أنّ الشفاعة والمغفرة بيد الأصنام والأوثان، فهي التي تقرّبهم إلى الله زلفى ﴿ اتّخدوا الشفاعة والمغفرة بيد الأصنام والأوثان، فهي التي تقرّبهم إلى الله زلفى ﴿ التحدوا

فالعرب كانت آنذاك تعتقد بربوبية الأصنام ﴿ **هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾** أي هؤلاء يملكون مقام الشفاعة على نحو الاستقلال، وبمثل هذا التصوّر الباطل كانت تعتقد بعبادة الأصنام ﴿ **ما نعبدهم إلّا ليقرّبونا إلى الله زلنى ﴾**.

وزبدة الكلام : أنّه ليس كلّ تعظيم وخشوع هـو مـن مـصاديق العـبادة ، حتّى ولو كان حراماً كسجود الزوجة لزوجها . فمن يعظّم ويكرّم غير الله سـبحانه بإذنه، ولا يعتقد بألوهيّته وربوبيّته ، وأنّه مصدر الأمور الإلهيّة بل ﴿ عباد مكرمون

| هابية | ر الو | , نحر | فى | سهام |  | • • • |  |  |  |  |  | ••• |  |  |  |  |  |  | ٥٨ |
|-------|-------|-------|----|------|--|-------|--|--|--|--|--|-----|--|--|--|--|--|--|----|
|-------|-------|-------|----|------|--|-------|--|--|--|--|--|-----|--|--|--|--|--|--|----|

لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾ فهذا ليس من الشرك والكفر، بل هو من تعظيم شعائر الله وأنّها من تقوى القلوب، فإنّه جلّ جلاله اصطفى من خلقه أناساً للنبوّة والإمامة والولاية ﴿ إِنّي جاعلك للناس إماماً ﴾ وتكريمه وتعظيمه تعظيم لله سبحانه وكما ورد في الخبر الشريف : «من وقر عالماً فقد وقر ربّه» وإنّما نقبّل الحجر الأسود ونطوف البيت ونسعى بين الصفا والمروة وليست كلّ هذه إلا أحجاراً، إلا أن المقصود هو عبادة الله من وراء ذلك وامتثال أمره المقدّس، ولم يتبادر إلى ذهن أنّ المقصود هو عبادة الله من وراء ذلك وامتثال أمره المقدّس، ولم يتبادر إلى ذهن أنّ المقصود هو عبادة الله من وراء ذلك وامتثال أمره المقدّس، ولم يتبادر إلى ذهن أنّ المقصود هو عبادة الله من وراء ذلك وامتثال أمره المقدّس، ولم يتبادر إلى ذهن أنّ المقصود هو عبادة الله من وراء ذلك وامتثال أمره المقدّس، ولم يتبادر إلى ذهن ولا إخوة يوسف لأخيم من الشرك. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت عليكا من ولا إخوة يوسف لأخيم من الشرك. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت عليكا من هذا الباب، فإنّه قال سبحانه وتعالى : ﴿ قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في هذا الباب، فإنّه هن المودة ومثل زيارة قبورهم وتقلي ألموة إلى ألموة ولم الموة ألها البيت المالي أن من المركة. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت الميكان أنه يعبد الحجر أو الأحجار، ثمّ لم يكن سجدة الملائكة لآدم، ألي واحد من المسلمين أنه يعبد الحجر أو الأحجار، ثمّ من يكن سجدة الملائكة وتم، ولا إخوة يوسف لأخيم من الشرك. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت عليكان من ولا إخوة يوسف لأخيم من الشرك. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت المالي من ألي ولا إخوة يوسف لأخيم من الشرك. وتكريم وتعظيم وزيارة أهل البيت المالية من من المودة ومثل زيارة قبورهم وتقبيل أضرحتهم إنّها هو إظهار هذا الباب، فإنّه قال سبحانه وتعالى : ﴿ قل لا أسألكم عليه أجراً إلى المودة في ألمان المودة أله والقلول.

فما فعله إخوة يوسف أو الملائكة لآدم لم يكن من مصاديق العبادة، فإن كان بإذن من الله وأمره فني ذلك رضاه، وفي تركه سخطه. فلو كان مثل هذا التكريم في حدّ ذاته شركاً لما رضي الله به ولما قبله؟ ﴿ قُلُ إِنَّ الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون ﴾ فذات العمل يكون صحيحاً، وإلّا فإنّ مجرّد الأمر الإلهي لا يقلب ذات العمل وماهيّته.

هذا ولا يخفى أنّ أساس الاختلاف والنزاع بين الوهابيين وبين المسلمين هو التفكيك في معاني العبادة، فالوهابي يعتقد أنّ كلّ احترام للنبي أو الوصي أو الولي إنّما هو من الشرك في العبادة، فخلط في تفسير العبادة وجمد على معنى الخـضوع والتذلّل مطلقاً، فعنده من الشرك :

١ ـ طلب الشفاعة من الأنبياء والصالحين.

التوحيد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء مستعمد مستعمد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء

٢ ـ طلب الشفاء منهم. ٣ ـ طلب الحوائج. ٤ ـ تعظيم وتكريم صاحب القبر. ٥ ـ الاستعانة بالنبي وغيره.

يقول الوهابي : نتمسّك بقوله : ﴿ قَلْ للله الشفاعة جميعاً ﴾ ، ﴿ وَإِذَا مَرضَتُ فَهُو يَشْفِينِي ﴾ فهذا كلَّه من فعل الله سبحانه . وردَهم واضح جدّاً فـإنّ كـلّ هـذا لو كان على نحو الاستقلالية الذاتية لغير الله فهو من الكفر والشرك ، إلّا أنّه لو كان بإذن الله وفي طول أمر الله لا في عرضه ، فهو عين التوحيد والإيمان بالله سبحانه . فالشفاعة من النبي أو الوصي أو الولي كلّها ترجع إلى الله سبحانه ، كما أنّ الشـفاء أساسه بيد الله ، إلّا أنّه جعل ذلك على يد الطبيب أو في الدواء ، فما يفعله الطبيب إنّا هو بحول الله وقوّته لا على نحو الاستقلال والتفويض .

فما ذكر من الشفاعة والشفاء وما شابه ذلك إن كانت من غير الله على نحسو الاستقلالية فهو من الشرك في العبادة، أمّا إذا كان بإذن الله عزّ وجلّ فلا علاقة له بالشرك أصلاً. وهذا ما يوجب الامتياز بين الشرك والتوحيد، فتأثير الدواء في قتل المرض وقطع السخونة لو كان على نحو الاستقلال ومن دون دخل إرادة الله سبحانه فهذا من الشرك وعبادة إله صغير . أمّا إذا كان بأمر الله فهو عين التوحيد ( فلا مؤثّر في الوجود إلّا هو ) فردّ شبهات الوهابية إنّما يتم بالوقوف على معنى العبودية والألوهية والربوبية، فإنّ الجاهلية الأولى إنّما عبدوا الأصنام باعتقادهم أنّها مصدر الشفاعة على نحو الاستقلال وبالذات .

ثمّ من شبهات الوهابية وشكوكهم الشـيطانية حـول التـوسّل بأوليـاء الله والاستعانة بهم والاستمداد منهم. فإنّ الاستعانة بالأولياء تارةً في حياتهم وأخرى

| مهام فی نحر الوهّابية |  | ٦. |
|-----------------------|--|----|
|-----------------------|--|----|

بعد مماتهم، ثمّ في حياتهم يكون على صور وفروض : فتارةً نستعين بهم على مثل بناء الدار، وأخرى أن يطلبوا من الله بدعائهم غفران ذنوبنا، فالأوّل كان في الأمر الدنيوي، والثاني في الأمر الأخروي فهما يشتركان في الطلب ومحدار قدرته وجاهه، وثالثة نطلب منه عملاً من دون مقدمات العمل بل على نحو المعجزة والكرامة كشفاء مريض هذا في حياتهم، وأمّا المات فرمما يكون المسؤول حيّاً بحياة برزخيّة كالشهداء الذين هم أحياء عند رتهم يرزقون فنسأل منهم أن يدعو لنا، وربما نسأل منه لما منحه الله سبحانه من القدرة والمعنويات أن يشافي المريض وينفّس الكرب ويكشف الهم.

فالطلب الأول والاستمداد منه والاستعانة به لا إشكال فيه، بل لا بدّ منه لبقاء نظم الحياة وتمشية الأمور كما في قوله تعالى : ﴿ فأعينوني بقوّة أجعل بينكم وبينهم ردماً ﴾ في قصّة الاسكندر ويأجوج ومأجوج، وكذلك في الفرض الشاني كما يدل عليه سيرة الأنبياء وفي القرآن الكريم : ﴿ فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر ﴾، ﴿ وصلً عليهم إنّ صلاتك سكن لهم »، ﴿ لأستغفر لك ﴾، ﴿ وماكان استغفار إبراهيم لأبيه إلاّ عن موعدةٍ وعدها إيّاه ﴾، ﴿ واستغفر لك ﴾، ﴿ وماكان استغفار إبراهيم لأبيه إلاّ عن موعدةٍ وعدها إيّاه ﴾، ﴿ واستغفر لهم الرسول ﴾ وبمثل هذا الاستغفار النبوي الشريف تحيى روح الإطاعة في نفوسهم، كما أنّ الفيض الإلهي المعنوي إنّا يكون بسبب معنوي كوجود النبي عَيَّة ودعائه، وإنّ الكون والكائنات تدور في فلك الأسباب والمسبّبات مطلقاً سواء الماديات أو المعنويات، كما يدل على هذا فطرة الإنسان كما في قصّة أولاد يعقوب إذ طلبوا من أبيهم ﴿ يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنّاكنا خاطئين قال سوف أستغفر لكم الماديات أو المعنويات، كما يدل على هذا فطرة الإنسان كما في قصّة أولاد يعقوب ودعائه، وابن ألكون والكائنات تدور في فلك الأسباب والمسبّبات مطلقاً سواء ودعائه، وابن ألكون والكائنات تدور في فلك الأسباب والمسبّبات مطلقاً سواء وله والمو من أبيهم ﴿ يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنّاكنا خاطئين قال سوف أستغفر لكم وموس ادعُ لنا ربّك بما عهد عندك لمن كشفت عنّا الرجز لنؤمننّ لك ولنرسلن معك

| <b>n</b> | بم الأنبياء والأولياء | التوحيد والشرك وتكري |
|----------|-----------------------|----------------------|
|----------|-----------------------|----------------------|

بني إسرائيل ﴾ ومنه دعاء المؤمنين لإخوتهم ﴿ والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربّنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ﴾.

فاتضح أنّه يصحّ طلب الحاجة والمغفرة من الأحياء.

وأمّا الفرض الثالث أي ما فيه المعجزة والكرامة وما هو خارق للعادة بأن يشافي المريض بنحو الإعجاز لا من مجراه الطبيعي، فقيل يرجع هذا إلى الفرض الثاني، ونسبة العمل إلى النبي إنَّما تكون نسبة مجازية كقولنا : ﴿ أُنبِتِ الربيعِ البقلِ ﴾ إلَّا أنَّ صريح القرآن الكريم يشير إلى أنَّ النسبة حقيقيَّة، فـإنَّه وإن كــان التــوحيد الإبراهيمي يتجلَّى في قوله تعالى : ﴿ وإذا مرضت فهو يشفيني ﴾ إلَّا أنَّه في آيات أخرى ينسب الشفاء إلى العسل ﴿ يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس ﴾، ﴿ وننزَّل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ﴾، ﴿ وشفاء لما في صدوركم ﴾ والجمع بين هذه الآيات الشريفة أنَّه نقول : إنَّ الله سبحانه هو الشافي الأوّل على نحو الذات والاستقلال وإنّ العلل والمعاليل كلّها ترجع إليـه فـهو عـلَّة العلل، والعسل والقرآن الكريم إنَّما فيهما الشفاء بإذن الله، فعلى نحو التبعيَّة ولا ضير أن يكون ذلك حينئذٍ بيد الأنبياء والأولياء والصلحاء أيضاً. فإنَّ عيسى بن مريم عَلِيَتَكُم يحيى الموتى إلاَّ أنَّه بإذن ربَّه، وإنَّ موسى عَلَيْهُ يستسقى لقومه بعصاء ﴿ إَذ استسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحجر ﴾ ويأتى آصف بعرش بلقيس قبل أن يرتدً طرف سليمان، فالمعيار بين العمل الإلهي وبين غيره أنَّ الأوَّل بـنحو الاسـتقلال وبالذات، لكنَّ الثاني فإنَّه بنحو التبعيَّة وبالعرض، أي بإذن الله وإرادته ومشيَّته.

فلا مانع أن يمنح الله قدرته لأوليائه لقربهم منه فيجعل شفاء المريض وقضاء الحوائج وما شابه على أيديهم وبدعائهم وشفاعتهم ﴿ **وتبرئ الأكمه والأبـرص بإذني وإذ تحيي الموق بإذني** ﴾ فيجوز الاستمداد من الأحياء، وأمّا من الأمـوات

- ٦٢ ..... سهام في نحر الوهَّابية
  - كما في الصورتين الأخيرتين فإنّه يتوقّف على توضيح أمور : الأوّل : بقاء الروح الإنسانية بعد الموت . الثاني : حقيقة الإنسان إنّما هو بروحه . الثالث : يمكن الارتباط مع عالم الأرواح .

الرابع : أنَّ الأحاديث الإسلاميَّة دلَّت بوضوح على إمكان وصحَّة الارتباط. أمَّا الأوَّل : فإنَّ الموت ليس الفناء والانعدام، بل رحلة من عالم إلى آخر، وإنَّه جسر بين الدنيا والآخرة كما يدلّ على ذلك آيات المعاد ورواياته ﴿ **ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات بل أحياء ولكن لا تشعرون ﴾، ﴿ قال يا ليت قومي يعلمون بما غفر لي ربّي وجعلني من المكرمين ﴾** فإنّه مـن التمـنيّ في جـنّة البرزخ **( النار يعرضون عليها غدوّاً وعشيَّاً ﴾** وهذه من نار البرزخ لآل فرعون للغداء والعشاء فإنّهما من أزمان الدنيا، وإلاً فلا ليل ولا نهار في نار يوم القيامة.

وأمّا الثاني : الإنسان في بدو النظر يكون مركّباً عن روح وجسد، ولكنّ حقيقته ليس إلّا الروح كما يدلّ عليه قوله تعالى : ﴿ **يتوفّاكم ملك الموت الذي وكّل بكم ﴾** فالتوفي بمعنى الأخذ، فأخذ الإنسان إنّما يتمّ بروحه، فهناك حياة أخـرى وراء هذه الحياة الدنيا، وإنّه يستبشر فيها قوم كالشهداء ﴿ **فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم ﴾**.

وأمّا الثالث : فيمكن الارتباط مع العالم الآخر كما في قصّة صالح، فبعد نزول العذاب وموتهم قال لهم : ﴿ **يا قوم لقد بلّغتكم رسالة ربّي ونصحت لكم ولكن لاتحبّون الناصحين** ﴾ ويدلّ على هذا حرف الفاء الدالّ على الترتّب، كما يدلّ عليه سياق الآيات الكرية . وكذلك في قصّة شعيب وأصحابه كما أنّ النبيّ يسأل الأنبياء ﴿ وسئل من أرسلنا من قبلك من رسلنا ﴾ كما يدلّ عليه السـلام عـلى الأنبياء التوحيد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء مستعمد مستعمد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء

والمرسلين ﴿ سلامٌ على نوح ﴾، ﴿ سلامٌ على إبراهيم ﴾، ﴿ سلام عـلى مـوسى وهارون ﴾، ﴿ سلام على المرسلين ﴾، فهذا يدلّ على الارتـباط بـعالم الأرواح، ومنه السلام على النبيّ محمّد ﷺ في صلواتنا (السلام عليك أيّها النبيّ ورحمـة الله وبركاته) والسلام مع (كاف) الخطاب دليل واضح على الارتباط مع عالم الأرواح.

وحينئذٍ من كان في الحياة الدنيوية بروحه قـادراً عـلى الدعـاء والمـغفرة، فهو كذلك بعد موته، ويمكن الارتباط معهم.

وأمّا شرعيّة ذلك أي باعتبار الأدلّة الشرعيّة من الكتاب والسنّة، فإنّ ابن تيمية وأتباعه كالوهابية ينكرون ذلك، على أنّ الصحابة والتابعين لم يفعلوا ذلك، ولكنّ التاريخ يشهد بافترائهم وبطلان مقولتهم، فإنّه قد أصاب الناس جدب في عصر عمر بن الخطّاب، فجاء رجل إلى قبر النبي فقال : يا رسول الله، استسقِ الله لأُمّتك فإنّهم قد هلكوا، فأتاه رسول الله في المنام فقال : ائتِ عمر وأخبره أنّهم مسقون<sup>(۱)</sup>.

قال السمهودي : محلّ الاستشهاد وطلب الاستسقاء منه وهو في البرزخ ودعاؤه لربّه في هذه الحالة غير ممتنع وعلمه بسؤال من يسأله قد ورد، فلا مانع من سؤال الاستسقاء وغيره منه كما كان في الدنيا.

وكذلك قصّة الأعرابي بعد رحلة النبي ﷺ وطلب الاستغفار منه، وكشير من هذه الشواهد مذكورة في الكتب، راجع في ذلك (وفاء الوفاء) المجلّد الثـاني، فلو كان مثل هذه الأعمال منكرة وبدعة وضلالة وشرك. فلماذا فعلها الأصـحاب وآل رسول الله ﷺ؟!

(١) وفاء الوفاء ٢ : ١٣٧.

٦٤ ..... سهام في نحر الوهَّابية

فلا مانع عقلاً ونقلاً من الاستمداد والاستعانة بأرواح الأنبياء والأوصياء والأولياء، فإنّ ذلك وما يصدر منهم بإذن الله سبحانه وتعالى، فليس ذلك من الشرك بالله وعبادة الأولياء والقبور من دون الله سبحانه ﴿ وما تشاؤون إلا أن يشاء الله ﴾ والتوجّه إلى الأولياء في واقع الأمر إنّما هو من التوجّه إلى الله سبحانه، كما أنّ يبعة النبي إنّما هي بيعة الله، وإطاعته إطاعة الله، والتوجّه إلى الأسباب توجّه إلى مسبّب الأسباب ﴿ يا أيّها الذين آمنوا اتّقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلّكم تفلحون ﴾ والوسيلة أعمّ من الفرائض كالصلاة والصوم، ومن غيرها كطلب المغفرة والشفاعة وقضاء الحوائج وشفاء المريض وزوال الأسقام، وهذا ممّا لا ينكر كما عليه الأثر.

السهم التاسع

طلب الشفاعة من الأولياء والحلف والنذر والاستغاثة :

من الكلمات المعروفة والمتداولة في الثقافة الإسلامية كلمة (الشفاعة) وهي واضحة المعنى فمن يشفع لسجين في خلاصه من السجن فإنّه يـقال له : تشـفّع له، والشفع يقابل الوتر، وهو بمعنى الزوج، فالشفاعة إنّما تكون مع شيء آخر كـفعل الإنسان ودعمه بفعل آخر.

وأولياء الله إنما يشفعون بإذن الله للمذنبين العصاة بغفران ذنوبهم ومعاصيهم. وللمؤمنين التقاة برفع درجاتهم وزيادة ثوابهم. وإنّما تتمّ الشفاعة لمن ارتضى عند اجتماع الشرائط.

ويدلّ على صحّة أمر الشفاعة سيرة المسلمين في صدر الإسلام إلى يومنا هذا خلافاً للوهابيين، فإنّهم يذهبون إلى أنّ الشفاعة في الآخرة دون الدنيا، فلا يقال إلّا قولنا : «اللهمّ شفّع نبيّنا محمّداً فينا يوم القيامة»، ولا يقال : (أسألك يا رسول الله الشفاعة) أو غيرها ممّا لا يقدر عليه إلّا الله، فإذا طلبت ذلك والمطلوب منه في أيام

(١) صحيفة (صوت الكاظمين )، العدد ١٣١ ـ السنة الحادية عشرة .

٦٦ ..... سهام في نحر الوهَّابية

البرزخ فهذا من الشرك.

وأمّا أدلّتنا على صحّة طلب الشفاعة من الأنبياء والأولياء في الدنيا والآخرة وأنّه من التوحيد الخالص :

أوّلاً : طلب الشفاعة طلب الدعاء منهم وهو من الأمور المحبّدة، فعن مقاتل : الشفاعة إلى الله إنما هي الدعوة لمسلم . ويرى ابن تيمية صحّة طلب الدعاء من الحيّ فو واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ﴾ فالشفاعة دعاء الشفيع للمشفع له . عن ابن عباس : ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لا يشركون بالله شيئاً إلا شفّعهم الله فيه .

وفي البخاري باب (إذا استشفعوا إلى الإمام ليستسقي لهم لم يردهم) ثمّ يستحبّ طلب الدعاء من المؤمنين ﴿ وصلِّ عليهم إنّ صلاتك سكنَ لهم ﴾، ﴿ ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توّاباً رحيماً ﴾، وفي قصّة يعقوب مع أولاده ﴿ قالوا يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنّا كنّا خاطئين قال سوف أستغفر لكم ربي ﴾ وفي صحيح الترمذي : عن أنس : «سألت النبي أن يشفع لي يوم القيامة فقال : أنا فاعل، قلت : فأين أطلبك، فقال : على الصراط ». وسواد بن قارب يطلب الشفاعة، هذا في حياة النبي وكذلك بعد رحلته إلى جوار ربّه، عن ابن عباس : بعد غسل رسول الله قال أمير المؤمنين علي عليمية : «بأبي أنت وأمّي، طبت حيّاً، وطبت ميّتاً، واذكرنا عند ربّك»، ودلّ على صحّة ذلك أيضاً سيرة المسلمين، فيصح طلب الدعاء من النبيّ ومنه الشفاعة بعد موته، وكذلك الأوصياء والأولياء لحياتهم البرزخيّة ومقامهم عند الله سبحانه.

وإنما ذهبت الوهابيّة لمنع الشفاعة لمدّعياتهم الواهمية وشبهاتهم الباطلة، فعندهم طلب الشفاعة من الشرك في العبادة، فإنّ الطلب مـن مـصاديق عـبادة

| τν | سفاعة من الأولياء . | طلب ال |
|----|---------------------|--------|
|----|---------------------|--------|

الشفيع، وقد مرّ جواب مثل هذه الشبهات التي هي أوهن من بيت العنكبوت، فإنّ مجرّد الطلب والخضوع من دون المقارنة مع الألوهيّة والربوبيّة وإنّه مصدر الأفعال لا يكون شركاً، بل يجوز ذلك مع الإذن الإلهي لقربهم إليه، وكيف يكون الطلب منهم في حياتهم من التوحيد، وبعد موتهم من الشرك، فإنّ المناط والملاك واحد، ويجوز لغير الله أن يفعل فعل الله إلا أنّه في طول إذن الله وبالتبع لا على نحو الاستقلاليّة حتى يلزم الكفر أو الشرك. فإنّه نقول في صلاتنا : ﴿ إيّاك نعبد وإيّاك نستعين ﴾ ولكن مع هذا يقول ربّ العالمين : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ فن يفعل مستقلاً بقدرته وعلمه فهو العمل الإلهي المختص بذات الله سبحانه، أمّا من يفعل مستنداً في حوله وقوته إلى الله عز وجلّ فهو من فعل الناس، ولا يلزمه الشرك ما دام في طول إذن الله جلّ بلاه.

فالشفاعة المختصة بفعل الله غير الشفاعة المفوّضة إلى أولياء الله وإنّها تكون بإذن الله ﴿ **إلّا لمن ارتضى من رسول** ﴾، وهي محدودة وليست مطلقة ولا ذاتية كما كانت في الله سبحانه. وإنّما أشرك المشركون إذ طلبوا الشفاعة من أصنامهم ومن دون الله على نحو الاستقلال ﴿ **ويعبدون من دون الله ما لا يضرّهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله** ﴾ وأمّا شفاعة النبي والولي فإنّها تضرّ وتنفع بإذن الله سبحانه، كما أنّ المشركين كانوا يعبدون الأصنام ليشفعوا لهم، وطالب الشفاعة من النبيّ لا يعبد النبي أبداً، كما لا يعتقد أنّ النبي علك الشفاعة على نحو الاستقلال، بل عباد مكرمون أذن الله لهم في الشفاعة وقضاء الحوائج.

ثمّ حرّمت الوهابية الدعاء لغير الله تمسّكاً بقوله تعالى : ﴿ فلا تدعوا مع الله أحداً ﴾ إلّا أنّ الجواب واضح . فإنّ المقصود من الدعاء ليس مطلق الدعاء ، بل الدعاء الذي بمعنى عبادة المدعو لقرينة ﴿ **إنّ المساجد لله** ﴾ فعبادته هو الخضوع ٦٨ ..... سهام في نحر الوهّابية

بلا نهاية إمام ربّ العالمين ومصدر الأفعال والحاكم المطلق على الكون. ثمّ الدعاء لغير الله في عرض الله لا يجوز أمّا في طول دعاء الله فإنّ الآية لا تدلّ على حرمة ذلك وإنّما حرّم الطلب من الأصنام لأنّه ﴿ والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون ﴾ ثمّ الدعاء له معنى وسيع يشمل العبادة كما في الحديث الشريف : «الدعاء مخ العبادة» ولكنّ هذا لا يعني أنّ الدعاء دائماً بمعنى العبادة، فليس كلّ دعوة تلازم العبادة كما يظهر هذا من الآيات القرآنية.

وأمّا قول الوهابية أنّ الشفاعة مختصّة بالله سبحانه لقوله : ﴿ أَم اتَخذوا من دون الله شفعاء قل أوّ لو كانوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون قل لله الشفاعة جميعاً ﴾ فإنّ المقصود أنّ الله يملك أصل الشفاعة لا أنّه يشفع هو ولا غير ، والأصنام إنّما ليس لهم الشفاعة إذ لا يملكون شيئاً ولا يعقلون ، أمّا النبيّ والوليّ فإنّهما مأذونان من قبل الله سبحانه في الشفاعة ، فأين هذا من ذاك؟!

وأممًا قولهم : طلب الشفاعة من الأنبياء طلب من الأموات والميّت لا يسمع شيئاً لقوله : ﴿ إِنّك لا تُسمع الموتى ﴾ ، ﴿ وما أنت بمسمع من في القبور ﴾ فالجواب : إنّ أولياء الله أحياء كالشهداء عند رتبهم يرزقون، وهذا ما دلّ عليه صريح الآيات والروايات، كما أنّ المقصود هو الطلب من الأرواح الباقية لاالأجساد البالية، وإنّا نزور قبورهم بتكريم وتعظيم لنرتبط بأرواحهم وأنفسهم الزكيّة وبسلوكهم وسيرتهم الطيّبة، طيلة حياتنا وفي كلّ مجالاتها وأبعادها.

ثمّ ليس الاعتقاد بالسلطة الغيبيّة للأولياء من الشرك، فإنّه لا ريب أنّ طلب الحاجة إنّما تكون معقولة ومقبولة ممّن كان قادراً عليها بقدرة ظاهرية أو معنويّة غيبيّة، فإنّما يشافي المسيح بن مريح الأكمه والأبـرص بـالقدرة الغـيبية بـإذن الله عزّ وجلّ، فإنّ الله القادر على كلّ شيء والعالم بكلّ شيء هو الذي أعطى القـدرة طلب الشفاعة من الأولياء ...... ٦٩ لخلقه بقدرة ظاهرية وبالقوّة الغيبيّة.

فتعتقد الوهابية أنَّ طلب الحوائج من غير الله يساوق ألوهيَّة المـدعو مـنه فيكون من الشرك، وجوابهم كما مرَّ، فإنَّ المدد الغيبي والسلطة الغيبيَّة في غير الله لو كانت بإذنه وحكمته وقدرته وقوّته وحوله فهذا عين التوحيد.

نعم، لو كانت على نحو الاستقلال وفي عرض السلطة الإلهيّة فهو من الكفر أو الشرك، فالسلطة الغيبيّة ليوسف في قيصه إنّما كان بإذن الله، وفعل عصا موسى إنّما كان بإذن الله. وسلطنة سليمان كانت بإذن ربّه، ويكفيك شاهداً قصدة الهدهد مع سليمان، وما فعله المسيح من خلق الطير فإنّه كان بإذن الله وقدرته ﴿ وما كان لرسول أن يأتي بآية إلا باذن ربّه ﴾ ومع ذلك ينسب المسيح العمل لنفسه ﴿ أُبرئ ﴾ ﴿ أُحيي ﴾ ﴿ أُنبئكم ﴾ كما أنّ الملائكة لهم سلطة الغيبية تملازم الألوهيّة القوى ﴾ ﴿ والمدبّرات أمراً ﴾ فلو كان الاعتقاد بالسلطة الغيبية تملازم الألوهية للزم أن نؤله الأنبياء والملائكة، وأنتي لكم بهذا وما لكم كيف تحكون ؟

فالصحيح أن نميّز بين القدرة الاستقلالية الذاتية التي هي مختصّة بـذات الله سبحانه، وبين القدرة الاكتسابية والتبعية الثابتة لغير الله بإذنٍ منه وبعنايته وحوله.

ثم قانون (العلّة والمعلول) هو الحاكم على الكون، والمعاجز لها عللها إلّا أنّها غير طبيعية، فطلب الأمور العادية من الإنسان ليس شركاً، وأمّا غير العادية فعند الوهابية من الشرك، والحال ما الفرق بين الأمور العادية وغيرها، فإنّ قوم موسى طلبوا منه الماء، وسليان يطلب عرش بلقيس، فبناءً على معتقدات الوهابيين يلزم أن يكون ذلك من الشرك، كما أنّه يطلب من نبي الإسلام ( إن كنت جنت بآيةٍ فأتِ بها إن كنت من الصادقين ) فإنّ هؤلاء كانوا بصدد معرفة الحقيقة وطلبها فكيف يكون شركاً؟ فلا مفرّ للوهابي أن يعترف بصحّة طلب الأمور الخارقة للعادة من ۷۰ ..... سهام في نحر الوهَّابية

المصطفين والأبرار من الناس كالأنبياء والأوصياء والأولياء والصلحاء، وذلك بصريح القرآن الكريم، ولا فرق بين حياة الأنبياء ومماتهم في الشرك والتوحيد فإذا كان الطلب منهم في حياتهم من التوحيد فكذلك في مماتهم، وإذا كان في مماتهم من الشرك فكذلك في حياتهم، فطلب شفاء المريض من النبي أو الولي لو كان مع اعتقاد ألوهيتهما وربوبيتهما وأنّهما مصدر الأفعال على نحو الاستقلال فهذا من الشرك، ولكن إذا كان ذلك بإذن من الله وبلطفه وقدرته وحوله فهذا من التوحيد، فمن يرى الاستقلال لغير الله فقد كفر وأشرك بالله كعبادة المشركين لأصنامهم، وكمقولة المعتزلة بالتفويض فإنّهم وقعوا في الشرك الخفي لاعتقادهم باستقلال الإنسان في أفعاله وأقواله.

ومن شبهات الوهابية خلافاً للمسلمين أنّهم يعتقدون أنّ من يقسم ويحلف بالأولياء أو بغير الله فهو من الشرك، وردَها واضح، فإنّ فحوى الآيات وصريح الروايات والسنّة الشريفة وسيرة المسلمين تدلّ على صحّة وجواز العمل فمن قال: (اللهمّ إنّي أسألك بحقّ المستغفرين بالأسحار اغفر لي) كيف يكون مشركاً، والداعي في مقام الدعاء إنّما يتوجّه بكلّه إلى الله وينقطع إليه غاية الانقطاع، والحال المشرك من يشمئز قلبه من ذكر الله ويستكبر من كلمة التوحيد ﴿ وإذا ذكر الله وحده الممازّت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الله وحده يستبشرون ﴾، ﴿ إنّهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلّا الله يستكبرون ويتعولون إنّا لتاركوا آلهتنا لشاعر مجنون ﴾، ومن يستلذّ بذكر الله في الأسحار، ويمنع على نفسه للذّة النوم شوقاً وحبّاً بالله وبناجاته، فيقسم على الله بأوليائه أن يغفر له كيف يكون مشركاً؟!

وكيف ترى الوهابية أنَّهم الموحَدون الخـالصون وغـيرهم مـن المسـلمين

طلب الشفاعة من الأولياء ...... ٧١ الأخيار الأبرار من المشركين ؟!!

ثمَّ ليس تفسير وترجمة (الشرك في العبادة) بأيدينا ومن حقّنا فنحن نفسّر الشرك كيف ما نشاء وبما يحلو لنا ولو كان على حساب الافتراء على المسلمين من صدر الإسلام وإلى يومنا هذا، فكيف نكفَر كلَّ المسلمين إلَّا شرذمة قسليلة مس المتحجّرين من أتباع محمّد بن عبد الوهاب النجدي؟!

ثمّ كان أئمّة الحقّ يدعون الله ويقسمون عليه بأوليائه «اللهمّ إنّي أسألك بحرمة من عاذ بك منك...» «وبحقّ السائلين عـليك والراغـبين إليك...» وليست هـذه الأدعية إلّا تحكيماً لمباني التوحيد في نفس الداعي إلى الله سبحانه، فكيف يكون من الشرك؟!

وعند بعض الوهابيّة أنّ ذلك من الحرام أو المكروه، إلّا أنّه يردّه ما ورد من النصوص الواردة الدالّة على صحّة العمل وجوازه بل ورجحانه واستحبابه.

فعن أبي سعيد الخدري أنّ النبيّ علَّم بصيراً أن يدعو بهذا الدعاء : «اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيّك محمّد نبيّ الرحمة »، وكذلك دعاء النبيّ محمّد في لفاطمة بنت أسد عند دفنها : «اغفر لأمّي فاطمة بنت أسد ووسّع عليها مدخلها بحقّ نبيّك والأنبياء الذين من قبلي » ولم يثبت دعوة من قال بالإجماع على تحريه أو كراهته، وما قيل : إنّ ذلك بحقّ المخلوق لا يجوز لأنّه لا حقّ للمخلوق على الخالق فهذا من الاجتهاد في مقابل النصّ ، فإنّ القرآن الكريم يصرّح بأنّ بعض الناس لهم حقّ على الله سبحانه (وكان حقاً علينا نصر المؤمنين »، ﴿ وعداً عليه حقّاً في التوراة والإنجيل »، ﴿ كذلك حقاً علينا نتج المؤمنين » ، ﴿ وعداً عليه حقاً في التوراة حقّ على الله عونهم : الغازي في سبيل الله، والمكاتب الذي يريد الأداء، والناكح الذي يريد التعقّف، والمقصود من الحق هو ثواب الله وتفضّله، وإلّا فكل ما بيد العبد ۷۲ ..... سهام في نحر الوهّابية

فهو من الله سبحانه. فالحقّ من لطفه وكرمه.

وأمّا القسم بغير الله سبحانه فيكفينا شاهداً عـلى جـوازه وصحّته سـورة الشمس والأقسام بمخلوقات الله جلّ جلاله، وسورة العصر والزيتون وعـشرات الآيات ﴿ لعمرك إنّهم لني سكرتهم يعمهون ﴾.

والقرآن الكريم كالنبي قدوة وأسوة، فإذا أقسم بغير الله فإنّه يجوز لنا ذلك أيضاً. فإذا كان القسم بمثل هذا شركاً من الشرك الأكبر أو الأصغر، فسلماذا ربّـنا العظيم يقسم وهل يشرك بنفسه؟!

ثم النبي الأكرم بينية أقسم بغير الله كما في صحيح مسلم : «جاء رجل إلى النبيّ فقال : يا رسول الله . أيّ الصدقة أعظم أجراً ؟ فقال : أما وأبيك لتُنبّأنَه إن تصدّق وأنت صحيح شحيح تخشى الفقر وتأمل البقاء » . وفي مسند أحمد بن حنبل : «فلعمري لأن تكلّم بمعروف وتنهى عن منكر خيرٌ من أن تسكت » . كما لم يثبت الحرمة عند المذاهب الخمسة .

وأمّا الذي تمسّك به الوهابية من رواية : «إنّ رسول الله سمع عمر وهو يقول : وأبي، فقال : إنّ الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم ومن كمان حالفاً فىليحلف بالله أو يسكت »، فإنّ آباءهم كانوا من المشركين ولا قيمة لهم حتّى يحلف بهم، كما أنّه لا ينفع الحلف بالآباء في مقام رفع الخصومات والنزاعات كما اتّفق فقهاء الإسلام على ذلك، وإنّا يكون القسم باسم الله أو صفاته. ومع هذا كيف يقال إنّ النبيّ ﷺ

وأمّا رواية «جاء ابن عمر رجل فقال : احلف بـالكعبة؟ قـال : لا ولكـن احلف بربّ الكعبة، فإنّ عمر كان يحلف بأبيه فقال رسول الله : لا تحلف بأبيك فإنّ من حلف بغير الله فقد أشرك »، فإنّه من اجتهاد ابن عمر بأن يعدّي الحلف بالأب طلب الشفاعة من الأولياء ..... ٧٣

المشرك إلى مثل الكعبة المقدّسة، فالجمع بين الروايات يقتضي أن نقول : من أقسم بمشرك وكافر فلا يحلّ له ذلك وأنّه من انشرك إذ فيه تصديق بفعل المشركين، ولكن من حلف برسول الله أو بمثل الكعبة والقرآن الكريم ووليّ الله فهذا من التسوحيد، كما أنّ قول النبي : من حلف بغير الله فقد أشرك، باعتبار الحلف باللات والعزّى الذي كان قبل بزوغ شمس الإسلام في الجاهليّة الأولى كما في سنن النسائي : «من حلف فقال في حلفه باللات والعزّى فليقل لا إله إلاً الله ...».

ومن الشبهات المثارة من الوهابيين أنّ النـذر لأوليـاء الله لا يجـوز وأنّـه من الشرك، ومن يفعل ذلك فهو مشرك وإن قال بالشهادتين، وفي مقام عدائـهم للشيعة يقولون ما يفعل من النذر إنّما هو من فعل الشيعة وأنّهم يؤلّمون أنمّتهم أئمّة أهل البيت للميتيني فيقدّمون لهم القرابين، ويرى شيخهم ابن تيمية أنّ ذلك يصدر من كلّ المسلمين ويقول : «من نذر شيئاً للنبيّ أو غيره من النبيّين والأولياء من أهل القبور أو ذبح ذبيحة كان كالمشركين الذين يذبحون لأوثانهم وينذرون لها فهو عابد لغير الله فيكون بذلك كافراً».

والحال الشباهة الظاهريّة مع المشركين لا يعني الشرك، فإنّ الأعمال بالنيّات، وإلاّ فنطوف حول الكعبة، كان المشركون يفعلون ذلك، ونـذبح في مـنى وقد فعله المشركون فهل يعني بـطوافـنا وذبحـنا أشركـنا لأنّ فـعلنا يشـبه فـعل المشركين؟! ما لهذا المنطق والكلام السخيف والمتحجّر...

فالمقياس في القضايا المشتركة هو القصد القلبي، فالمدار هو النيّات القسلبيّة الصادرة من الناذرين، فإن كان قصد الناذر أن تكون الذبيحة للميّت نفسه والتقرّب إليه بالذبح فهذا ما لا يجوز ولا يصحّ ومن يفعل فهو جاهل، وأمّا إذا كان المقصود هو وجه الله تعالى وانتفاع الأحياء بالذبيحة بوجه من الوجسود ويكسون شـوابهــا ٧٤ ..... سهام في نحر الوهًابية

للمنذور له، فإنّه يجب الوفاء بالنذر حينئذٍ لوجود المقتضي وعدم المانع منه. ويكون مثل هذا النذر بحكم الصدقات عن النبي أو الأولياء، ويهدى ثوابها على أرواحهم المقدّسة.

وقول الناذر : نذرت لله إن قضيت حاجتي أن أذبح للـنبي ﷺ ، فـإنَّ اللام الأوَّل ( لله ) لام الغاية والغرض ، والمقصود طلب مرضاة الله سبحانه ، واللام الثاني (للنبي ) لام الانتفاع ، بمعنى أن يكون الثواب للنبي أو الولي ، كما قيل لسـعد تـنفع الصدقة لاُمّك ، فحفر بتراً وقال : «هذه لاُم سعد ».

فالذبح والنذر به لوكان شَوفي غير الأصنام ومشاهدها كما في الروايات فإنّه يجب الوفاء به، فالنذر في المشاهد المقدّسة إنّما هو لله سبحانه، والمقصود انتفاع الأولياء بثوابه، وانتفاع الفقراء أو الزوّار بلحومه وما شابه ذلك، وهذا ما يدلّ عليه سيرة المسلمين أيضاً من صدر الإسلام وإلى يومنا هذا، ولا إشكال فيه.

ثم ذهبت الوهابية خلافاً لسائر المسلمين إلى أنّ الاستغاثة ونداء الأولياء من الشرك في العبادة، وتمسكوا بآيات كريمة لا دخل لها بالموضوع حتّى على مذهبهم الفاسد الاستعباري. كقوله تعالى : ﴿ وإنّ المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً ﴾، ﴿ له دعوة الحقّ والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء ﴾، ﴿ والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون ﴾، ﴿ والذين تدعون من دونه لا يملكون من قطمير ﴾، ﴿ قل ادعوا الذين زعمتم من دونه فلا يلكون كشف الضرّ منكم ولا تحويلاً ﴾، ﴿ أولئك الذين يدعون يبتغون إلى رتبهم الوسيلة ﴾، ﴿ ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرّك ﴾، ﴿ إن تدعوهم لا يسمعوا دعاكم ﴾، ﴿ ومن أضلّ ممن يدعون من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة ﴾، واستنتجت الوهابية من هذه الآيات الكريمة أنّ دعوة غير الله من طلب الشفاعة من الأولياء ..... vo عبادة غيره، فمن يقول: يا محمّد، فقد أشرك بالله عن وحل .

وجوابه واضح، فإنَّ الدعاء لا يرادف العبادة، فليس في الآيات بمعنى العبادة ﴿ قال ربِّ إِنِّي دعوت قومي ليلاً ونهاراً ﴾، ﴿ وماكان لي عليكم من سلطان إلا أن دعوتكم فاستجبتم لي ﴾ فليس بمعنى أنَّ الشيطان عبد أوليائه، وإذا كانت العبادة فإنّها من أولياء الشيطان للشيطان ولا عكس، فدعوة النبي وندائه لا يرادف عبادته، هذا أوّلاً.

وثانياً : إنّ المقصود من الدعاء في خصوص هذه الآيات دعاءً خاصاً يرادف العبادة فإنّ مجموعها وردت في عبادة الأصنام، وقد ذكرنا تكراراً أنّ الخضوع والتذلّل لآخر لوكان على أنّه الإله والرت، وأنّه مصدر الأمور الكلّية والجزئيّة على نحو الاستقلال فإنّه يكون من الشرك والكفر، ويدلّ على ذلك قوله تعالى : ﴿ فَمَا أَغنت عنهم آلهتهم التي يدعون من دون الله من شيء ﴾ فلا علاقة له بما نحن فيه، فإنّه من نداء شخص لآخر بقصد أنّه من العباد المكرمين والمقرّبين لحضرة الله سبحانه وأنّه يفعل بإذن ربّه ويستجاب دعوته ﴿ ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توّاباً رحيماً ﴾.

كما أنّ الآيات الكريمة تدلّ على أنّ المراد من الدعوة فيها ليس مطلق الدعاء بل ما يساوق العبادة، فإنّ القرائن المقاميّة والحماليّة والقوليّة تـدلّ عـلى ذلك، وهذا بخلاف دعوتنا للنبي أو الوصي أو الولي الصالح. فإنّه نبتغي بذلك الوسيلة، وأنّه يدعو لنا ويشفع عند الله في قضاء حوائجنا وشفاء مرضانا وغـفران ذنـوبنا وغير ذلك ممّا فيه سعادتنا في الدنيا والآخرة، والحمد لله ربّ العالمين.

السهم العاشر()

سهام في نحر الوهابيّة؟! لماذا هذا العنوان الصارخ الذي يفوح منه العنف والإرهاب ويُستشمّ مـنه رائحة الدم...

أليس منطلقنا ومنطقنا دعوة حوار الحضارات، وعصرنا عصر التقريب بين المذاهب الإسلاميّة؟!

أقول بدواً إنّ الحقّ مع من ينتقدنا بهذا إذا نظرنا إلى الإناء بنصفه الخالي، إلّا أنّه إذا رأينا النصف المليء منه، فإنّه نرى أنّ الحديد بالحديد يفلّ ويفلح، وأنّه من لغة المثل في فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم في. فإنّ المقصود من إلقام الحجر ورمي السهام في نحور من يكفِّر طائفة كبيرة من المسلمين يرجع تاريخهم العريق وتراثهم المجيد إلى عصر الرسول الأعظم محمّد تَقْبَق ومنذ يوم الدار، ألا وهم أتباع مذهب أهل البيت عترة الرسول المختار عليمي الذين عرفوا بولائهم الخالص لخليفة رسول الله الغالب المؤمنين ويعسوب الدين أسد الأمام الإمام

(١) صحيفة (صوت الكاظمين )، العدد ١٤٤ + ١٤٥ ـ السنة الثانية عشرة والثالثة عشرة .

| vv | <br>5 2 | هابيتا | الو | , نحر | فى | سهام | ماذا | ţ |
|----|---------|--------|-----|-------|----|------|------|---|
|    |         |        |     |       | •• |      |      |   |

عليّ بن أبي طالب عنيَّلاً ، وأخصّ بالذكر الشيعة الجعفريّة الإماميّة الاثنا عشريّة ، فإنّ بعض الوهابيّين وليس المعتدلين والمنفتحين منهم من يذبح الشيعة الكرام في كلّ يوم بأقلامهم المأجورة وأقدامهم العميلة وثروتهم المشبوهة والمدعومة من قـبل الاستكبار العـالمي ، بـل وبـاغتيالات شـخصهم وشـخصيّة رموزهم العـلميّة والسياسيّة ، كلّ هذا بحجّة أنّ الشيعة من المشركين ومن الروافض ، فلا بدّ من القضاء عليهم وحتى قبل اليهود والصهاينة !!

وقد زادوا في الطين بلّة وتاهوا في بيداء الضلال في نسبة الشرك والكفر إلى كلّ المسلمين حتّى إخواننا السنّة بكلّ فرقهم ومذاهبهم ما دام لم يكونوا في خطّهم الوهابي، فكلّ من لم يؤمن بالوهابيّة فهو مشرك وكافر ، يجب محاربته وقتله واغتياله ونهب ثرواته، سواء أكان شيعيّاً أو صوفيّاً أو سنّيّاً أو غيرهم.

وعرفوا هؤلاء المتزمّتين والمتحجّرين في أوسـاطنا الإسـلاميّة والسـياسيّة بجماعة التكفير.

فسهامنا من الأدلّة الدامغة والبراهين الساطعة والحجج الواضحة في واقع الأمر إنّما نقصد بها هؤلاء الشرذمة القليلة التي يشكو منهم المسلمون حتّى من ترعرعوا في مهدهم أي الجزيرة العربيّة. وإلاّ فإنيّ التقيت ببعض الوهابيّين في المدينة المنوّرة ومكّة المكرّمة وبعض البلاد الإسلاميّة والعربيّة وحاورتهم في المسائل العقائديّة فلمست منهم الانفتاح والأدب والاستجابة للحقّ وتفهّم الواقع المسائل العقائديّة فلمست منهم الانفتاح والأدب والاستجابة للحق وتفهّم الواقع والهادف بين المسلمين قاطبة، وحرّيّة الرأي والبحث عن الحقيقة والواقع والتفاعل مع الأحداث الدوليّة والإقليميّة والعاليّة، وإنّه وإن اختلفنا في الرأي أو المذهب إلاً أنّه نلتقي أخيراً في كثير من مشتركاتنا الإسلامية، ولا سيّم في عقيدة التوحيد ٧٨ ..... سهام في نحر الوهّابية

والرسول الواحد والقرآن الواحد والعدوَ المشترك المتمثّل بـالاستكبار العـالمي، أمريكا الشيطان الأكبر والدول الاشتراكيّة الملحدة والصهيونيّة العالميّة والصليبيّة والماسونيّة.

فإذا داهم البيت الإسلامي الأكبر عدة وغازٍ محتلّ فإنّ المسلمين جميعاً سنّة وشيعة يهبّوا في صفّ الجهاد المرصوص يبذلون النفس والنفيس لدحره وطرده من البلاد الإسلاميّة سواء أكانت شيعيّة أم سنَيّة ، إذ هكذا علّمنا الإسلام العظيم والقرآن الكريم .

وأخيراً للتوضيح وحسن التفاهم وأنّ سهامنا العلميّة إنّما قصدنا بها نحر من يكفّر المسلمين سنّة وشيعة، ما دام لا ينضمّ إلى السلك الوهابي أذكر إجمالاً ما قرأته من كتاب (فرق أهل السنّة جماعات الماضي وجماعات الحاضر) بقلم الأستاذ الفاضل صالح الورداني، مقتبساً ما يتعلّق بتاريخ الخطّ الوهابي، منذ تأسيسه وإلى يومنا هذا. والملفت للنظر أنّ الكاتب الكريم جزاه الله خيراً عن الإسلام والمسلمين كان من النشطين في الأحزاب والجماعات السنّيّة في مصر العربيّة، وأنّه أعرف بما في البيت، فذ أن استبصر وعرف الحقّ تصدّى بكلّ بسالة لإظهار الحقائق وكشف ما عند القوم وما لمسه عن قرب من عقائدهم وأفكارهم وآرائمهم في المسلمين وفي خصوص الشيعة.

يقول الأستاذ صالح الورداني في مقدّمة كتابه القيّم : ( على مرّ تأريخ المسلمين نشأت خلافات ونزاعات وتطاحنات أدّت إلى نشوء فرق واتّجاهات متعدّدة بدايةً من وفاة الرسول ﷺ وحتّى اليوم.

والذين رصدوا هذه الحالة في الماضي من الفقهاء والمؤرّخين خضعوا لعوامل سياسيّة ومذهبيّة حالت بينهم وبين التشخيص الموضوعي لها.

| ۷۹؟ | , نحر الوهابيّة ا | لماذا سهام في |
|-----|-------------------|---------------|
|-----|-------------------|---------------|

رصدوا هذه الحالة من منظور أهمل السنَّة ولم يمرصدوها من منظور النصوص، رصدوها من منظور الحكَّام لا من منظور الواقع. أهــل الســنَّة الذيــن يعتقدون أنَّهم الطائفة الحقَّة المنصورة في الدنيا والآخرة. والحكَّام الذين اعستبروا أنفسهم أئمَّة المسلمين وحصلوا على مباركة الفقهاء. من هنا برزت النظرة الأحاديَّة المخاصمة للفرق المخالفة لأهل السنَّة والخطِّ السائد. ومن هنا أيضاً تمَّ تجنُّب المساس بأهل السنّة وفرقهم. وجاءت كتب الفرق التي كتبت بأقلام أهل السنّة لتعلن الحرب على الفرق المخالفة وتتَّهمها بالزيغ والضلال. إلاَّ أنَّه لم يتَّجه أحد إلى إدخال أهـل السنَّة في دائرة المحاكمة كما أدخلوا هم الفرق الأخرى. ولم يتَّجه أحد إلى الشكَّ في معتقداتهم وأفكارهم بفرقهم المختلفة التي تتساوى في معتقداتها وأفكارها مع الفرق الأخرى بل إنَّ هذه الفرق تمتاز عليها. وسوف يرى القارئ من خلال عرض فرق أهل السنَّة على مستوى الماضي والحاضر أنَّهم لا يتميَّزون على الآخرين بشيء، بل إنَّ عوارتهم تفوق عمورات الآخرين. لقد دارت صراعات ونزاعات وتطاحنات بين فرق أهل السنَّة وصلت إلى حدَّ التكفير وإراقة الدماء، ولعـبت السياسة والمذهبيّة في التعتيم على حقيقة الدين وبثَّ الفرقة بين المسلمين، وفرض الروايات الزائفة التي وطَّنت العقائد والمفاهيم الفاسدة وأضفت عــليها القــداسـة. بحيث طغت على العقائد الصحيحة والمفاهيم الفاعلة التي تسهم في نهـوض الأُمّـة ودفعها إلى الأمام. كما وطُّنت الخلافات والصراعات وبرَّرتها وأعطت السلاح لأهل الفرق ليستبيحوا به بعضهم البعض ).

ثمّ المؤلّف في مدخل كتابه يذكر أصل الفرقة والخلاف فيقول : كانت فكسرة الإمامة بذرة الخلاف الأولى في واقع المسلمين، ولولا تدخّل الحكّمام لاستقامت الأمور ونبذ الخلاف، لقد لبس الحكّام ثوب الإمامة وبارك الفقهاء هذه الجناية في ٨٠ ..... سهام في نحر الوهًابية

حقّ الإسلام والمسلمين.

ومنذ ذلك الحين زرعت شجرة الخلاف، وأثمرت فرقاً وجماعات متناحرة عوقت مسيرة الأمة، وأدّت إلى تخلّف المسلمين، إنّ جميع صور الفرقة والخلاف والتناحر التي استوطنت واقع المسلمين من بعد وفاة الرسول عَنْمَة وحتى اليوم كان سببها غياب الإمامة الحقّة. لقد كان الإسلام خاتم الرسالات ومحمّد عَنْمَة خاتم الأنبياء، فمن ثمّ كان لا بدّ وأن تكون هناك أداة لضبط حركة الإسلام وواقع المسلمين من بعد الرسول عَنْمَ، وكانت هذه الأداة هي الإمامة حالحقّة والصادقة المعصومة -.

لم تكن الإمامة \_لو أتيحت لها الفرصة للقيام بدورها في واقع المسلمين بعد غياب الرسول \_لتسمح ببروز الحكّام الطغاة والفقهاء المسيّسين.

والحكّام الطغاة والفقهاء المسيّسين كانا أساس الفـرقة والخــلاف. الحكّـام الطغاة بنفوذهم وسلطانهم والفقهاء المسيّسين برواياتهم وفتاويهم<sup>(۱)</sup>.

ثمّ يذكر المؤلّف أهمّ الأسباب والعوامل التي أدّت إلى الاختلاف وظهور الفرق والمذاهب في صدر الإسلام ثمّ يقول : ولما قتل الإمام عليّ عليّ لا واستتب الأمر لمعاوية أعلن الملكيّة لأوّل مرّة في تاريخ المسلمين وبدأ في اختراع الروايات بمعونة أبي هريرة وغيره واستخدامها كغطاء شرعي، ومن هنا وضع حجر الأساس لفرقة أهل السنّة. وأطلق على أتباع أهل البيت لفظ الشيعة، وانتهى دور الفرق القبليّة -التي كانت قبل الإسلام وعند ظهوره في السنين الأولى - عدا فرقة الخوارج. وأصبح هناك ثلاثة فرق رئيسيّة على الساحة الإسلاميّة :

(١) فرق أهل السنَّة : ١٨

لماذا سهام في نحر الوهابيّة ؟ ...... ٨١ الأولى : الفرقة الحكوميّة ، نواة أهل السنّة . الثانية : فرقة الشيعة \_الخطَ الرافض لحكومة الطغاة والجائرين \_. الثالثة : فرقة الخوارج \_الذين رفضوا الفرقتين \_.

ثم برزت فرقة المرجئة بعد ذلك كفرقة محايدة تجاه الصراع الدائر بين الفرق الثلاث السابقة. فرقة معاوية التي لا تعترف بالشيعة والخوارج. وفرقة الشيعة التي لا تعترف بمعاوية والخوارج، وفرقة الخوارج التي تكفّر الفرقتين. وقـد احـتوت المرجئة عدداً من الصحابة والتابعين الذين وقفوا على الحياد تجـاه الصراع الدائـر على الساحة آنذاك.

وجاء بعد ذلك الحسن البصري ليبرز بفرقته التي تميل إلى الزهد والعزلة عن الواقع والبعد عن متاهات السياسة \_حبّاً بالدنيا الهادئة \_.

وانشقَّ على البصري واصل بن عطاء واصطدم به حول الموقف من صاحب الكبيرة، والإشارة بالكبيرة كان يقصد بها الحكّام الذين ارتكبوا الكبائر في حقّ الإسلام والمسلمين دون أن يظهر الموقف الشرعي المطلوب تجاههم، فأثار واصل هذه المسألة من باب إيقاظ العقل المسلم من سباته الطويل منذ معاوية وحتّى عصره، وقام بعد ذلك بتأسيس فرقة المعتزلة.

وكان قد برزت في ذلك الوقت فرقة الأحناف بالعراق، وفرقة المالكيّة بمدينة الرسول ﷺ .

وكردّ فعل لفرقة المعتزلة برزت فرقة أهل الحديث التي صبّت جـهودها في مجال الرواية وتحجيم دور العقل. وكانت نواة فرقة الحنابلة فيما بعد.

ثمُ بسرزت بسعد ذلك فسرقة الشسافعيّة والحسنابلة والسسفيانيّة والأوزاعسيّة. والشافعيّة في العراق ثمّ في مسصر، والحسنابلة في العسراق، والسسفيانيّة في العسراق، والأوزاعيّة في الشام.

وفي مواجهة هذه الفرق السنيّة برزت فرقة الجبريّة وفرقة القدريّة، ثمّ فرقة الأشاعرة السنيّة التي حاولت التوفيق بين النقل والعقل، ولحقت بها فرقة الماتردية التي برزت في بلاد ما وراء النهر. وقامت حكومات في بلاد المشرق تبنّت الفرقة الحنفيّة في الفقه والفرقة الماتردية في الاعتقاد. وقامت حكومات أخرى في الشام ومصر تبنّت الفرقة الشافعيّة في الفقه والفرقة الأشعريّة في الاعتقاد. وقامت حكومات ثالثة في بلاد المغرب والأندلس، فتبنّت الفرقة المالكيّة في الفقه والأشعريّة في الاعتقاد.

وهكذا أسهمت السياسة في سيادة الفرق السنّيّة وانتشارها عـلى حسـاب الفرق الأخرى.

ولم يكن لتحدث هذه الازدواجيّة في الاعتقاد والتلقّي في دائرة أهل السنّة إلّا بضغط الحكّام الذين سار الفقهاء في ركابهم، وهو أمر إن دلّ على شيء فإنّما يـدلّ على مدى النقص والخلل في أطروحات فرق أهل السنّة بحيث تحتاج الفرق إلى أن تكمّل بعضها.

وهذه الفرق مجملة هي التي ظلّت ترتع في واقع المسلمين حتّى بروز فرقة ابن تيميّة في القرن الثامن الهجري والتي ضربت في حينها ثمّ عادت للبروز من جديد في إطار الفرقة الوهابيّة التي تفرّخت منها العديد من الفرق السنّيّة المعاصرة مثل : فرقة الإخوان وفرقة أنصار السنّة ، وفرقة السلفيّين ، وفرقة الجهاد ، وفرقة طالبان ، وفرقة جند الصحابة ، وفرقة الشريعة المحمّديّة ، وفرقة التبليغ ، وفرقة جيهان ، وفرقة الألبانيّون ، وفرقة أهل الحديث ومن الفرق الجديدة في العراق فرقة الزرقاوى \_. لماذا سهام في نحر الوهابيَّة ؟ .....

بالإضافة إلى فرق سنّيّة أخرى خارج دائرة الوهابيّة مثل الفرق الصوفيّة وفرقة حزب التحرير وفرقة التكفير وفرقة القطبيّين وفرقة الجمعيّة الشرعيّة، وفرقة الأزاهرة في مصر، وفرقة النورسيّة في تركيا، والجماعة الإسلاميّة في بـاكستان ومصر.

وكما كان أهل السنّة في الماضي هم سبب الخلاف والتعدّديّة، أصبحوا اليوم أيضاً من أسباب الفرقة والخلاف في واقع المسلمين بل إنّ الحالة انعكست عمليهم فأصابهم بالفرقة والشتات بصورة لم تحدث لهم من قبل. ولم تحقّق لهم حالة الأمن والاستقرار والانتشار التي عاشوها في حماية الحكّام. الوحدة المنشودة والتماسك الفكري والعقائدي فذهبوا كلّ مذهب.

وممما سبق يمكن القول أن السبب المباشر في حدوث الفرقة والخلاف في واقع المسلمين يكمن في الانحراف عن فكرة الإمامة، ذلك الانحراف الذي بدأ على يد فرقة القبليمين التي سلّمت الدفّة لفرقة الأمويمين التي استشمرت الرواية لتتسلّم الدفّة منها فرقة العبّاسيمين وتبرز في ظلّها فرق أهل السنّة التي اعتمدت على الروايات الموروثة من العصر الأموي والتي برزت في العصر العبّاسي لتؤمّس معتقد انحصار الإمامة في الحكّام، ولو كان أهل السنّة قد أقرّوا أن الإمام غير الحاكم أو بصورة أخرى أكثر تحديداً قالوا: إنّ الحاكم ليس إماماً ولا يجوز له أن يكون إماماً، لما برز الخلاف من الأصل بين المسلمين، ولاتجه المسلمون على الفور نحو الإمام يرجعون ولا يملك أحد منهم مخالفته، لأنّه الإمام الحقّ ويقضي على الشبهات ويكون حجة عليهم الدين والدنيا نيابةً عن رسول الله بنص من الله ونصب من رسوله، وإنّها إمام تكوينيمة وتشريعية وكذلك إمامة اجتماعية وهي بمغي الحاكم، فكل إمام قد في تكوينيمة وتشريعية وكذلك إمامة الجماعية وهي بمغي الحاكم، فكل إمام ما وليس كلُّ حاكم إمام، فربما لظروف خاصَة يتخلَّى الإمام عن حاكميَّته في الحكومة دون أن يتخلَّى عن إمامته في مقام التكوين والتشريع، فإنَّ الله اختاره لذلك \_ولأنَّه يملك البرهان الساطع والدليل القاطع النابع من علم الكتاب.

وقد كانت الأمّة في تلك الفترة \_فترة القرن الأوّل والثاني \_ في طور التلقّي، ولما غاب الإمام أصبحت تتلقّ الدين من الحاكم الذي فرض على واقعها صورة مشوّهة للإسلام باركها فقهاء أهل السنّة تحت ضغط الروايات التي هي من اختراع الحكّام الذين مثّلوا الاتجاه السائد الذي سلّطت عليه الأضواء وأصبح هو الاتّجاه الوحيد المشروع للتعبير عن الإسلام، وتلقّته الأجيال المسلمة جيلاً من بعد جيل بمنطق التقليد الموروث أو بمنطق اتّباع السلف (الصالح) وأصبح الخارج عن هذه الدائرة يعدّ من الزنادقة المبتدعة الضالين.

ومن هنا برزت النزعة العدائيّة من قبل أهل السنّة تجاه الفرق الأخرى المخالفة التي نادت بفكرة الإمامة الحقّة مثل الشيعة، أو التي نادت بإحياء دور العقل مثل المعتزلة أو التي نادت بالتحرّر من الروايات فيما يتعلّق بصفات الله مثل الجهميّة وغيرها.

ثمّ يتعرّض المؤلّف الكريم إلى نهج أهل السنّة وفرقهم وطرح الفرق الأخرى في فصول عديدة. وخلاصة الكلام أنّ العقيدة السنّيّة تنصّ على إطاعة أولي الأمر من المسلمين أي الحكام مطلقاً سواء أكانوا من الأبرار أو الفجّار. يقول ابن تيمية : ويرون -أي أهل السنّة - إقامة الحجّ والجهاد والجمع والأعياد مع الأمراء أبراراً كانوا أو فجّاراً". فلا يلزمهم الخروج عليهم بالسيف جاروا أو عدلوا إلى قيام

(١) فرق أهل السنَّة : ٣٦، عن العقيدة الواسطيَّة .

لماذا سهام في نحر الوهابيّة؟ ...... ٨٥ الساعة لا يبطلها شيء ولا ينقضها.

ومن هنا فإنّ التحالف القائم بين أهل السنّة والحكّام ـ الذي له ما يبرّره من خلال عقائدهم التي استثمرها الحكّام في إضفاء المشروعيّة على حكوماتهم ـ أتاح لحكّام العصور الحديثة من تأسيس ما حمّي بالمؤسّسة الدينيّة الحكوميّة وابـتداع فكرة شيخ الإسلام لتكون لسان حال الدين الذي يخدم مصالح الحكّام ويستقطب الجماهير المستضعفة إلى صفوفهم ممّا يضعف الفرق والاتّجاهات الأخرى المعارضة ويسهل على الحكّام استئصالهم وتصفيتهم...

وفي الوقت الذي كان فيه أهل السنّة في سلام ووئام مع الحكّام كانت الفرق والاتّجاهات الأخرى تعيش في خوف وتقوقع وتشتّت في الآفاق هرباً من بطش الحكّام وإرهابهم الدائم لهم، وقد فرضوا الحظر على أنشطتهم وطاردوا رموزهم وأعدموا العديد منهم».

ويذكر المؤلّف أمثلة من بطش الحكّام بالفرق الأخرى ورموزها بدواً بمعاوية وشهادة سيّد الشهداء الإمام الحسين ليُنْلِإ .

ثمّ يقول : إنّ إطار أهل السنّة يقوم في الأساس على الرواية، واعتمادهم المطلق على الرواية كان السبب المباشر في اصطدامهم بالآخرين ونفور الآخرين \_ منهم، فعلى أساس الرواية \_التي هي ليست محلّ تسليم مطلق من قبل الآخرين \_ بنوا معتقدات أصبحت أساس الحكم على الآخرين، وقد برزت من خلال الرواية فكرة عدالة الصحابة ومبدأ إطاعة الحاكم وتقديس الخلفاء ووصف الله سبحانه بالنزول والصعود والضحك والغيرة وغيرها من الصفات التي جاءت بهما الروايات. ٨٦ ..... سهام في نحر الوهَّابية

ونتج عن هذا أنَّ الذين وقفوا موقف المعارضة من الرواية اعـتبرهم أهـل السنّة من الرافضة والحلوليّة والباطنيّة وغيرها من التسميات التي أطـلقوها عـلى المخالفين لهم.

وأعلن ابن حنبل موقفه من الفرق والاتجاهات المخالفة لفرق أهل السنّة فيما يلي : قال ابن حنبل : ولأصحاب البدع ألقاب وأسماء، ولا تشبه أسماء الصالحين ولا العلماء من أمّة محمّد ﷺ فمن أسمائهم : المرجعة .. والقدريّة .. والمعتزلة .. والنصرانيّة .. والجهميّة .. والواقفة .. واللفظيّة .. والرافضة .. والمنصوريّة .. والسبئيّة .. والزيديّة .. والخشبيّة .. والخوارج .. وأصحاب الرأي أتباع أبي حنيفة <sup>(1)</sup>..

ويلاحظ من خلال كلام ابن حنبل الحدّة والتشدّد تجاه الفرق المخالفة، ومن جانب آخر يظهر لنا بوضوح دور الرواية في هذا الموقف المتطرّف فالرواية هي التي أسّس عليها ابن حنبل موقفه، وهي التي حكم على أساسها ببطلان وانحراف عقائد الفرق الأخرى ...

والذي يلفت الانتباه هنا هو أنَّ ابن حنبل اعتبر أصحاب الرأي من أهــل السنّة فرقة حكم عليها بالبدعة والضلال وعلى رأسها أبو حنيفة...

ومكمن الإشكال هنا هو أنَّ هذه الروايات معتمدة عند أهل السنّة وحدهم، فهي صحيحة بطرقهم هم، لا بطرق الفرق والاتجاهات الأخرى، إلَّا أنَّ حالة الأمن والتمكن التي عاشوها في ظلَّ الحكَام جعلت لهم السيادة، ويسترت لهم احستكار الدين والتحدّث بلسانه وإغلاق المنافذ الأخرى التي اعتبرت منافذ غير شرعيّة تضلَّ الناس عن سبيل الله. من هنا كان المخالفون لأهل السنّة على مرَّ التاريخ هم

(١) فرق أهل السنَّة : ٥٤.

لماذا سهام في نحر الوهابيّة؟ ...... ٧٨ أهل بدعة وضلالة وهوى وزندقة يجب عزلهم عن الواقع وطالما استمرّوا على بدعتهم فهم غير معصومين الدين والمال. أي مستباحين لأهل السنّة وللحكّام، وهو ما حدث بالأمس واليوم.

وهذا التصور هو ما نراه واضحاً من خلال ما طرحه ابن حنبل، وما طرحه غيره من فقهاء فرق أهل السنّة، «ونتيجة لاحتضان الحكّام لفرق أهل السنّة ودعمهم ممّا أدّى إلى انتشارهم وشيوعهم وسيادتهم على واقع المسلمين وتحوّل مذهبهم إلى مذهب الأغلبيّة وانحسار الاتجاهات والفرق الأخرى التي لم تسلّط عليها الأضواء ولم تحقّق الأمن والاستقرار لأفكارها ومذهبها بسبب تصادمها مع الواقع والحكّام... نتيجة هذا كلّه اعتقد أهل السنّة أنّهم متميّزون على الآخرين قيّمون عليهم ممّا قوّى الاعتقاد السائد لديهم بكونهم الفرقة الناجية والطائفة المنصورة أصحاب الحقّ، وهذا بدوره قد قوّى اعتقاد نبذ الآخر لديهم بل برّر لهم استئصاله والقضاء عليه...

\* \* \*

ذكرنا في القسم الأوّل الوجه والسبب في اختيار عنوان (سهام في نحر الوهابيّة) في ردّ مزاعم الوهابيّة في تكفير المسلمين واتّهامهم بالشرك الأكبر أو الأصغر، ثمّ تعرّضنا لبيان السير التاريخي في ظهور الوهابيّة إجمالاً، واقتبسنا ذلك من كتاب (فِرَق أهل السنّة جماعات الماضي وجماعات الحاضر) بـقلم الاستاذ الفاضل صالح الورداني المصري. وإليك تكميل الموضوع : قال المؤلّف يعدّ تفرّق الصحابة في البلدان بعد وفاة الرسول ﷺ السبب ۸۸ ..... سهام في نحر الوهّابية

المباشر في بروز الفرق في واقع المسلمين، فقد نقل كلَّ صحابي إلى البلد الذي استقرَّ فيه روايات وسنن عن الرسول ﷺ مختلفة عن الصحابي الآخر. وكان أن نشأت في كلَّ بلد فرقة على أساس هذه الروايات والسنن تتبنَّى عقائد ومفاهيم مختلفة عسن فرق البلدان الأخرى...

ثمّ يذكر المؤلّف أهمّ الفرق في الماضي وبعض أفكارهم الخاصّة بهـم مـنهم البـصريّة والأحـناف والأوزاعـيّة والمـالكيّة والشـافعيّة والحـنابلة والأشـاعرة والماتريديّة والظاهريّة وابن تيمية، كما يذكر فرق الرواة...

وفي فرقة الحنابلة يقول : قام بتأسيس هذه الفرقة أحمد بن حنبل الشيباني في بغداد في النصف الأوّل من القرن الثالث الهجري ، وكانت اهتماماته تتّجه نحو الحديث وفتاوى الصحابة وآرائهم ولم يكن يميل إلى الاجتهاد برأيه .

وتعدَّ فرقة الحنابلة أوَّل من زرع بذور الشقاق والتطرَّف والخصومة في واقع المسلمين بسبب تعصّبها الشديد وانغلاقها على الحديث والمأثور فمن ثمّ كان الرأي والاجتهاد يمثَل استنزازاً كبيراً لها.

وقد اشتهرت فتن الحنابلة واعتداءاتهم على خصومهم من الفرق الأخـرى واكتظّت كتب التاريخ بحوادثهم.

وكان أحمد بن حنبل واحداً من تلاميذ الشافعي، وكان ميله الشديد نحو الحديث وتتبّعه من رواته وحفظته قد أدًى بالشافعي إلى أن يقرّ بتفوّقه في هذا المجال الذي أثمر في النهاية عن كتابه المسند الذي جمع فيه الأحاديث التي رواها وتلقّاها من مصادر طوال حياته وهي تصل إلى حوالي أربعين ألف حديث. ويعدّ المسند هو المرجع الأوّل عند فرقة الحنابلة.

| ٨٩ | <br>هابيّة ؟ | نحر الو | ا سهام فی | لماد |
|----|--------------|---------|-----------|------|
|    |              |         |           |      |

والعيدان ـ

١٢ ـ دفع الصدقات والنيء والخراج والغمنائم إلى الأمراء عمدلوا فسيها أو جاروا.

١٣ ـ عدم جواز الصلاة خلف أهل البدع أو الصلاة على من مات منهم. ١٤ ـ كفر تارك الصلاة وعدم جواز الصلاة عليه ودفنه في مقابر المسلمين. ومثل هذه الأفكار وغيرها ممّا تكتظَّ به كتب الحنابلة قد أتت بنتائج عكسيّة طوّقت فرقة الحنابلة وجعلتها من أقلَ فرق أهل السنّة شأناً وانـتشاراً في بـقاع المسلمين، وإن كان بروز الفرقة الوهابيّة وسيطرتها على جزيرة العرب قد جعل هذه ٩٠ ..... سهام في نحر الوهّابية

الفرقة تسودها وتخترق بها بقاع أخرى كثيرة بفضل النفط.

وقد اختلف المؤرّخون والفقهاء في أمر الحنابلة وتصنيفهم همل همي فمرقة حديث أم فرقة فقه؟ والحقّ أنّها فرقة حديث وفقه وعقائد شماذّة لا زالت تملقي ظلالها على واقع المسلمين وتسمهم في تأصيل الخلاف والتطرّف<sup>ن</sup>.

ثم يتعرّض المؤلف إلى ابن تيمية فيقول : كان ابن تيمية من أتساع الفرقة الحنبليّة ثم برز ببعض الأفكار الشاذة التي ألّبت عليه الفرق الأخرى ودفعت بالحنابلة إلى التبرّؤ منه. وقد عاصر ابن تيمية فترة الحكم المملوكي في مصر والشام، وذلك في النصف الثاني من القرن السادس الهجري إلى النصف الأوّل من القرن السابع . وشغل ابن تيمية وفرقته بخصومهم من الفرق الأخرى، واشتعلت القرن السابع . وشغل ابن تيمية وفرقته بخصومهم من الفرق الأخرى، واشتعلت يركز العداء عليها ابن تيمية وفرقته مات في الماليك عليه فقبض عليه وحوكم من قبل الفقهاء وحبس حتى مات في الحبس . وحاول تلميذ ابن تيمية ابن القيّم الجوزيّة ومعه ابن كثير الدمشق إحياء أفكار ابن تيمية وفرقته بعد موته فقبض عليها. أمّا أفكار ابن تيمية التي أثارت الفرق الأخرى عليه وأدّت إلى عاكمة وحبسه فهى :

> ١ ـ القول بالتجسيم . ٢ ـ القول بنيي المجاز في اللغة والدين . ٣ ـ رفض المنطق والفلسفة وعلم الكلام . ٤ ـ الطعن في الخصوم وتشويههم .

> > (١) فرق أهل السنَّة : ١٣١.

لماذا سهام في نحر الوهابيَّة ؟ ......٩

٥ ـ مقاومة الفرق الصوفيّة والأشاعرة والمعتزلة والشيعة. ٦ ـ تحريم شدّ الرحال إلى مسجد الرسول عَيْنَةً . ٧ ـ القول بفناء النار .

ولم يكتب لفرقة ابن تيمية وأفكاره البقاء والاستمرار والانتشار لا في حياته ولا بعد موته حتّى جاءت الفرقة الوهابيّة، فبعثتها من جديد ولقّبت ابن تيميّة بلقب لم يحصل عليه في عصره وهو لقب (شيخ الإسلام). وقد سار على نهج ابن تيمية من بعده تلميذه ابن القيّم الجوزيّة الذي قام بنظم عقائد ابن تيمية في نونيّته".

ثم يذكر المؤلّف الفرق الحاضرة في السنّة ويقول : كان واقع المسلمين يعيش حالة من الاستقرار الفكري والحركي قبل ظهور الفرقة الوهابيّة حيث كانت تسوده الفرق التقليديّة المعتدلة من المالكيّة والأحناف والشافعيّة والأشاعرة والماترديّة، ولم يكن لفرقة الحنابلة وجود يذكر . غير أنّ ظهور الفرقة الوهاييّة أحيا الفرقة الحنبليّة وفرقة ابن تيمية في آن واحد . من هنا وجد المسلمون أنفسهم في مواجهة تلاث فرق خطرة متطرّفة زرعت بذور الشقاق والتخلّف بينهم . إنّ المتتبّع لحالة الفرقة والتعدّديّة والخلاف والشقاق والتخلّف بينهم . إنّ المتتبّع لحالة الفرقة والتعدّديّة والخلاف والشقاق والتخلّف من ها السنّة يجد أنّها وفرقة الأزاهرة على ما سوف نبيّن.

والفرق التي سوف نعرض لها في هذا الباب هي الفرق الكبرى البـارزة في واقع أهل السنّة اليوم، والتي ارتبطت بالواقع والأحداث وسلّطت عليها الأضواء مستثنين الفرق الصغيرة التي تولّدت منها، والتي يصعب حـصرها لقـلَة أهمّـيّتها

(۱) المصدر : ۱٤٦.

٩٢ ..... سهام في نحر الوهَابية

وتأثيرها. والسؤال الذي يفرض نفسه هنا هو : كيف استطاعت الفرقة الوهابيّة أن تلعب هذا الدور المفسد في واقع المسلمين ، وتبذر بذورها في كلّ مكان من أنحاء العالم الإسلامي وتوجد هذه الفرق التي شوّهت الإسلام وعانى منها المسلمون ؟ والإجابة أنّ الفرقة الوهابيّة ظلّت محصورة في محيط الجزيرة العربيّة لا تستطيع أن تتجاوزها حتّى تفجّر النفط وكثر المال فيها عندئذٍ توافرت الإمكانيّات التي استطاعت الوهابيّة من خلالها أن تخترق المؤسّسات الإسلاميّة وتستقطب رموز المسلمين في شتّى بقاع العالم الإسلامي . ولولا النفط لما استطاعت الوهابيّة أن تلعب هذا الدور ولكان من المكن أن تكون في ذمّة التاريخ.

من خلال الفرقة الوهابية برزت فرقة أنصار السنّة وفرقة الجهاد وفرقة القطبيّون والجهاعة الإسلاميّة في مصر، وفرقة أهل الحديث وجند الصحابة والتبليغ والدعوة في الهند وباكستان، وفرقة طالبان في أفغانستان، والفرق السلفيّة التي انتشرت في كلّ مكان من بقاع العالم الإسلامي. والفرق الجهاديّة التي تهدّد أمن وسلامة المسلمين في كلّ مكان. ومن أشهر رموز الوهابيّة المعاصرين ابن باز وابن عثمين وابن سبيل وابن فوزان وأبو بكر الجزائري وغيرهم. وهذه الرموز جميعها من الجزيرة العربيّة، وقد أصدر الكثير من الكتابات والفتاوى التي تخدم الفرقة الوهابيّة<sup>(1)</sup>.

وفي تعريف الوهابيّة يقول : برزت الفرقة الوهابيّة في الجزيرة العربيّة على يد محمّد بن عبد الوهاب في النصف الثاني من القرن الثاني عشر الهجري . وقد واجهت فرقته مقاومة شديدة من الأمراء والفقهاء والأشراف في جـزيرة العـرب بسـبب

(١) المصدر : ١٦٨.

| ٩٣         | لماذا سهام في نحر الوهابيَّة ؟                                                  |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ے          | الأفكار والمعتقدات الشاذَة التي تبنّتها ونادت بها إلاً أنّ تحـالف ابــن سـعود م |
| رة         | ابن عبد الوهاب ودعمه له مكَّنه من نشر دعوته وفرضها على المسلمين في جزي          |
| <u>د</u> ل | العرب بقوّة السيف. ولم يأتِ ابن عبد الوهاب بشيء جديد سوى أنّه قام بإحي          |
| تي         | أفكار ابن تيمية وبعثها من رقادها وفرضها بنصير هو ابن سعود تلك الفرصة ال         |
|            | لم تقع لابن تيمية الذي لم يجدد دعساً ولا نتصراً. وتستلخّص أفكار محسمّد ب        |

عبد الوهاب فيا يلي : ( انكار التي الأن تي زير ما مراك مار أسيار .

۱ ــانكار القبور والأضرحة ورفض زيارتها والتوسّل بأشخاصها والبـناء عليها وكسوتها وإنارتها وشدّ الرحال إليها.

٢ ـ إنكار البدع كالاحتفال بالمناسبات الإسلاميّة مـ ثل الاحـ تفال بـ المولد النبوي والتذكير قبل الأذان والصلاة على الرسول بعد الأذان والتلفّظ بالنيّة.

٣ ـ توحيد الأسماء والصفات \_أي إثبات أسماء الله وصفاته ـ من غير تمثيل ولا تكييف.

٤ \_ إنكار الفرق الصوفيّة ومحاربتها.

٥ ـ توحيد العبوديّة، أي نبذ النذور والحلف والنحر والاستغاثة حول القبور باعتبارها صورة من صور الشرك في منظوره.

وهذه الأفكار ورثتها الكثير من الفرق التي ظهرت بعد الفرقة الوهابيّة تحت تأثير البقعة المباركة أرض الرسول تَشْتَقَ وتأثير المدّ النفطي كما ذكرنا، وورثت عنها أيضاً هذه الفرق التطرّف والغلوّ والتعصّب واستباحة المخالفين من المسلمين<sup>ين</sup>.

وفي تعريف فرقة الإخوان يقول : عندما اتَّجه عبد العـزيز آل سـعود نحـو

(۱) المصدر : ۱۷۰.

٩٤ ..... سهام في نحر الوهًابية

تحديث الدولة والحكم اصطدمت به مجموعات من القبائل الوهابيّة أطلق عليها قبائل الإخوان، وكان الإخوان شديدي التعصّب لنهج سلفهم من الوهابيّين، واعتبروا حركة عبد العزيز نحو التحديث من عمل الشيطان فرفضوا استخدام الهواتف والسيّارات. وممّا زاد الطين بلّة في نظر هذه الفرقة هو إرسال عبد العزيز ولده سعود ليدرس في بلاد الشرك (مصر) أي بلاد الأضرحة والقبور التي تعدّ أوثاناً في نظر الوهابيّين، وكان أن أعلنت هذه الفرقة انشقاقها عن الفرقة الوهابيّة الأمّ الخاضعة للحكم ودخلت في مواجهة مع آل سعود وانتهت بالقضاء عليها ليعلن عبد العزيز آل سعود قيام الدولة السعوديّة الثانية عام ١٩٣٢م.

و تتركّز أفكار هذه الفرقة فيا يلي :

١ ـ الالتزام بنهج السلف من الحنابلة وابن تيميّة وابن عبد الوهاب.

٢ تحريم التصوير والصحف ووسائل العصر والسفر إلى بلاد المشركين.
 ٣ قمع المبتدعين الضالين من الفرق الأخرى.

ولم تبرز من خلال هذه الفرقة نتاجات عقائديّة أو فكريّة، كما لم تفرز رموزاً في ميدان الفقه والعقيدة تناطح بها الرموز الوهاييّة الأخرى(``.

وفي تعريف فرقة (أهل الحديث) يقول : وتعدّ هذه الفرقة من أقدم الفرق السلفيّة التي ظهرت في شبه القارّة الهنديّة ، وكان أوّل بروز لها في عام ١٩٠٦ م حيث تمّ تشكيل الفرقة برئاسة عبد الله الغاز يغوري ومعه الشيخ أبي الوفا ثناء الله. وتقوم عقيدة هذه الفرقة على ما يلي :

۱ \_التوحيد.

(۱) المصدر : ۱۷۲.

| ٩٥ | <br>Ş | اييّة | الوه | نحر | فى | سهأم | لماذا |
|----|-------|-------|------|-----|----|------|-------|
|    |       |       |      |     |    |      |       |

٢ \_ الاتّباع. ٣ \_ تقديم النقل على العقل . ٤ \_ التركية الشرعيّة . ٥ \_ التحذير من البدع والأحاديث الضعيفة والموضوعة . ٦ \_ الجهاد في سبيل الله . ٧ \_ تطبيق النظام الشرعي . ٨ \_ محاربة الفرق الضالّة المنحرفة .

وتتركّز هذه الفرقة في شبه القارّة الهنديّة في الهند وباكستان وبنغلاديش ونيبال وكشمير وسيرلانكا وجزر فيجي وفي إنجلترا. وتتلخّص دعوة هذه الفرقة في العمل على تصفية الإسلام من البدع والانحرافات ودعوة الناس إلى اتّباع منهج السلف والالتزام بطريقة الفقهاء وانحدّثين في المسائل الفقهيّة من اتّباع الدليل ونبذ التعصّب المذهبي وهذه الفرقة تعدّ امتداداً للفرقة الوهابيّة حيث تـقدّس رموزها بداية بابن حنبل حتّى محمّد بن عبد الوهاب وابن باز. وهذه الفرقة دور بارز في مقاومة الإنجليز والسيخ في الهند كما أنّ لرموزها دور بارز في مـيدان التأليف في الأحاديث والردّ على الفرق المخالفة وبيان السنّة وشروحاتها والدفاع عن عـقيدة أهل السنّة<sup>(1)</sup>.

ثمّ في تعريف (أنصار السنّة) يقول : قامت هذه الفرقة في مصر على يد أحد عناصر الفرقة الأزهريّة في عام ١٩٢٦ م وهو الشيخ محمّد حامد الفقي . وقد تبنّت هذه الفرقة نهج الفرقة الوهابيّة وأفكارها، وعملت على نشر هـذه الأفكـار مـن

(١) المصدر : ١٧٤.

خلال المساجد التابعة لها ودخلت في صراع مع الفرق الصوفيّة والفرق الأخرى المخالفة لها. ونظراً لالتزام هذه الفرقة بالنهج الوهابي فقد ارتبطت ارتباطاً وشيقاً بالمؤسّسة الوهابيّة ورموزها وقد ساعد هذا الارتباط ووفّر لها الإمكانيّات التي أهّلتها لتثبيت أقدامها على الساحة المصريّة والانتشار في البقاع المجاورة لها مثل السودان وأرتيريا وليبريا.

وتتلخّص عقيدة هذه الفرقة بما يلي : ١ - الدعوة إلى التوحيد الخالص . ٢ - مجانبة البدع ومحدثات الأمور . ٣ - الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم . ٤ - الدعوة إلى تجديد الدين على هدي السلف وأمَّة السنّة . ٥ - مقاومة الفرق الأخرى خاصّة الصوفيّة وتحذير المسلمين .

٦ ـ العمل على توحيد المسلمين تحت عقيدة واحدة على أساس المنهج السلنى ...

ومثلما اتخذت الفرقة الوهابيّة من ابن تيمية وابن القيّم وابن عـبد الوهـاب رموزاً لها ومراجع يستمدّون منهم الأحكام والأفكار، اتخذت أنصار السنّة هؤلاء الثلاثة رموزاً لها بالإضافة إلى فقهاء الوهابيّة المعاصرين أمـثال ابـن بـاز وابـن عيثمين والألباني وغيرهم<sup>(۱۱</sup>...

ويرى المؤلّف أنّ فرقة الألبانيّين أتباع ناصر الديمن الألب اني ذات طابع

(۱) المعندر : ۱۸۸۰

وهابي<sup>(11</sup>، وإنّ القبليّة في اليمن أتباع مقبل بن هادي الوادعي أحد العناصر الوهابيّة<sup>(11</sup>، وإنّ فرقة الجهاد في الساحة المصريّة متأثّرة بالنهج الوهابي والنهج القطبي مع<sup>اً(11</sup>، فاستمدّت من النهج الوهابي العقائد السلفيّة، ومن النهج القطبي أتباع سيّد قطب استمدّت فكرة جهاد الحكّام، وأسهمت بدور كبير في ساحة أفغانستان واستوطنت على ساحتها وتحالفت مع فرقة طالبان.

وفي تعريف جيهمان يقول : وهي واحدة من الفرق الوهابيّة التي بـرزت في جزيرة العرب في أواخر فترة السبعينيّات، وتنسب إلى جهيمان العتيبي أحد تلامذة المدارس الوهابيّة الذي اصطدم بفقهاء الوهابيّة وعلى رأسهم ابن باز، وتمرّد عـلى ولمّا فشل فقهاء الذي تسير عليه الفرقة الوهابيّة في مواجـهة الواقـع والأحـداث. ولمّا فشل فقهاء الوهابيّة في احتواء جهيمان وأتباعه تدخّلت الحكـومة وطـاردت جهيان وأتباعه الذين فرّوا إلى الصحراء. وتمكّن جهيمان بعيداً عن عيون الحكومة من تأسيس فرقته وحدث أن اكتشف من بين عناصرها شخصاً عمل اسم المهدي المنظر وملامحه، فأعلن ظهور المهدي وتبعه في هذا الادّعاء الكثير من العـناصر الإسلاميّة من مختلف البقاع الذين كانوا متواجدين في الجزيرة العربيّة وفي منطقة المحرم المكّي التي أعلن ظهور المهدي وتبعه في هذا الادّعاء الكثير من العـناصر المحرم المكّي التي أعلن ظهور المهدي وتبعه في هذا الادّعاء الكثير من العـناصر المحرم المكّي التي أعلن ظهور المهدي متواجدين في الجزيرة العربيّة وفي منطقة المحرم المكّي التي أعلن ظهور المهدي فيها. وسيراً مع الروايـات المـتعلّية بظهور المهدي وحركته جاء جهيمان بفرقته ومعهم المهدي المحدي الموت الحاصة بالمهدي واستولى عليه وأعلن ظهور المهدي من خلال مكبّرات الصوت الماسجد الحرام

- (۱) المصدر : ۲۱۰.
- (۲) المصدر : ۲۱۱.
- (٣) المصدر : ٢١٣.

وقد هيئاً نفسه وفرقته للحصار والمواجهة مع التموى التي سوف تحاصره داخل الحرم كما أشارت الروايات المتعلّقة بهذا الحدث والتي نصّت على حصار المهدي وأتباعه داخل الحرم من قبل القوى الكافرة ووقع الصدام بين قوّات الحكومة التي استعانت بقوّات أجنبيّة وبين فرقة جهيمان، وانتهى بمقتل المهدي المزعوم والقبض على جهيمان وإعدامه مع أكثر من سنّين فرداً من أفراد فرقته"...

ويمكن القول أنّ ضرب جهيمان وفرقته لم يقضِ على أفكارها ومعتقداتها التي انتشرت بين الشباب السلفي المعارض على مستوى الجزيرة العربيّة وخارجها.

وفي تعريف فرقة السلفيّين يقول : وهي فرقة مـتولّدة مـن الوهـابيّة وقـد انتشرت في بقاع كثيرة من العالم الإسلامي تحت أسماء ومسمّيات مختلفة، وكانت قد برزت على الساحة المصريّة في فترة السبعينيّات . وهذه الفرقة تلتزم بنهج السلف من أهل السنّة وعقائدهم دون التقيّد بفرقة من الفرق القديمة.

ويدور نشاطها في المحيط العلمي التقليدي فهي لا تتبنّى أيّة توجّهات سياسيّة أو حركيّة مناهضة للواقع ولا ترى فكرة الخروج على الحكّام وتعتبرها مخالفة لنهج السلف، فمن ثمّ تنتقد بقوّة الفرق الجهاديّة أو التكفيريّة أو الصوفيّة التي تـعتبر في منظورها خارجة عن عقيدة السلف. أمّا المفاهيم التي تقوم عليها فرقة السلفيّين فهى :

١ - إن كل عقيدة تخالف كتاب الله وسنة رسوله عقيدة باطلة يجب حربها
 والقضاء عليها.

٢ ـ إنَّ كلَّ زيادة أو نقص في تشريع العبادات والسلوك يراد بها التقرُّب إلى

(۱) المصدر ۲۱۲۰.

ولفرقة السلفيّين الكثير من المؤلّفات التي تصدر عن رموزها في مصر وغيرها، وهي تتناول قضايا تقليديّة لا صلة لها بحياة المسلم اليوميّة. وتدور حول عذاب القبر وأهوال القيامة والجنّة والنار والسحر والقبور والجنائز والتصوير وأحوال النساء والتحذير من كتابات الفرق المخالفة التي تعتبر في منظورها فرقاً مبتدعة وضالّة كذلك أصدرت الفرقة الكثير من الردود على المخالفين. والفرقة السلفيّة على صلة وثيقة بالمؤسّسة الوهابيّة في الجزيرة العربيّة تستمدّ منها الفتوى والدعم والإرشاد. وقد انشعب عن التيّار السلغي في مصر مؤخّراً فرقة منظرّفة تبنّت فكرة التكفير على أسس سلفيّة...

وقد كثرت الفرق السلفيّة مؤخّراً في بقاع كثيرة وضاق بهـا فـقهاء الفـرق الأخرى من أهل السنّة حيث إنّ هذه الفرق لا تستقطب إلّا الشباب مـن صـغار السنّ الذين يتميّزون بقلّة الخبرة والتهوّر والاندفاع في إصدار الأحكـام وعـدم التأدّب بأدب السلف مع انخالفين<sup>(11</sup>.

وفي فرقة (شريعة محمّد) أتباع صوفي محمّد في باكستان يرى المؤلّف أنّهما

(۱) المصدر : ۲۱۹.

٢٠٠ ..... سهام في نحر الوڤابية

تتبنى نهج التطرّف في مواجهة الواقع سيراً مع النهج الوهّابي وقد شارك زعيمها ومعه الآلاف من عناصر فرقته نحو أفغانستان للقتال إلى جوار فرقة طالبان، فتتبنى الأطروحة الوهابيّة<sup>(ن</sup>... وتعدّ هذه الفرقة من الفرق المنغلقة شديدة التعصّب في الواقع الباكستاني.

وفي تعريف (جند الصحابة) يقول : برزت هذه الفرقة المتطرّفة في باكستان أيضاً كرد فعل لحالة الاعتدال التي تسود الفرق الأخرى تجاه خصومهم ومخالفيهم في الساحة الباكستانيّة، فلم ترض هذه الفرقة عن مواقف الفرق الأخرى المتسامحة تجاه الآخرين خاصّة الشيعة، فبرزت لتسدّ هذا الفراغ في تصوّرها وتحيي سنّة الجهاد ضد المسلمين المخالفين. من هنا فإنّ هذه الفرقة قامت بتسليح عناصرها وتدريبهم على وسائل القتال والهجوم والكرّ والفرّ، ليقوموا بالإغارة على قرى الشيعة ومساجدهم ومراكزهم وينشروا الرعب والفزع في وسط المسلمين الآمنين. وهذه الفرقة وهابيّة النزعة شديدة التعصّب لا تملك طرحاً فقهيّاً أو نهجاً ثقافياً فقط تملك السلاح والمعتقد الوهابيّ، وقد أعلنت عن تحالفها ومناصرتها لفرقة طالبان في أفغانستان التي تسير على نهجها وتعتقد بمعتقدها، وأصبحت تمثّل قلقاً أمنيّاً لحكومة باكستان"...

وأخيراً في تعريف (فرقة طالبان) يقول : بعد اندحار القوّات السوفيّتيّة من أفغانستان لم تستطع الفرق الأفغانيّة التي ترفع لواء السنّة والجهاد أن تحقّق الأمن والاستقرار وتقيم الدولة الإسلاميّة المنشودة بعد أن تيسّر لها سبيل الاستخلاف في

(١) المصدر : ٢٢١.

(۲) المصدر : ۲۲۲.

| لماذا سهام في نحر الوهابيّة؟ ١٠١                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| الأرض، إذ اقتتلت فيا بينها ودامت الحروب بينهم سنوات طويلة راحت ضحيّتها        |
| البلاد والعباد وعمّ الفساد الأرض. وكان أن استفرّ هذا الوضع مجموعات من طلّاب   |
| المدارس الدينيّة من الأفغان الذين يدرسون في باكستان والذين فقدوا الأمل في     |
| ۔<br>صلاح هذه الفرق واستقامتها وقدرتها على إقامة دولة، فقامت هـذه المجــموعات |
| بتنظيم صفوفها وتدريب عناصرها وإعدادها في قواعد أعدّتها لهم باكستان بدعم       |
| من المخابرات الأمريكيّة. ثمّ دفعت باكستان بهـذه الجمموعات نحمو أفمغانستان     |
| لتغزوها وتدخل في صدام مع الفرق المتناحرة على ساحتها وتتمكّن من التسغلّب       |
| عليها ودحرها عن أغلب مناطق أفغانستان وإقامة دولة طـالبان التي بـدأت في        |
| فرض أفكارها وعقائدها على المدن الخاضعة لنفوذها. وتعدَّ أفكار وعقائد فرقة      |
| طالبان امتداد لأفكار وعقائد الحنابلة والوهمابيّين المتشدّدين ويمكن تحديد      |
| الأسس والأصول التي تميَّز فرقة طالبان عن الفرق الأخرى فيا يلي :               |
| ۱ ـ الانغلاق .                                                                |
| ٢ ـ انعدام الوعي والمرونة والخبرة .                                           |
| ٣_التعصّب.                                                                    |
| ٤ ـ عقل الماضي .                                                              |
| ٥ ـ اعتقاد أنَّهم الحقَّ المطلق؟ وامتداداً لفـرقة طـالبان ظـهرت فـرقة         |
| الزرقاوي في العراق بعد سقوط الطاغية صدّاء                                     |
| وفي نهاية المطاف يتعرّض المصنّف اله النتائيه مفرالخه اتمتر برير أربيه         |

وفي نهاية المطاف يتعرّض المصنّف إلى النتائج وفي الخساتمة يسبدي رأيسه في مستقبل أهل السنّة الفرق القادمة والفرق الراحلة فراجع، وفي النستيجة الخسامسة

(١) المصدر : ٢٢٩.

١٠٢ ..... سهام في نحر الوهَّابية

يقول: إنّ فرق الحاضر تنكّرت لفرق الماضي وكفرت بها. السلفيّون كفروا بالأحناف والمالكيّة والشافعيّة، والتكفير أعلن كفره بجميع فرق أهل السنّة، والجهاد نقض فكرة طاعة الحكّام التي حافظت على أهل السنّة إلى اليوم، والوهابيّون كفروا بالجميع عدا الحنابلة وابن تيمية، وهذه الفرق الأربعة كفرت بفرقة الإخوان المسلمين، وفرقة التبليغ والدعوة وفرقة حزب التحرير وفرقة الجهاعة الإسلاميّة، فرقة حزب التحرير كفرت بكلّ هذه الفرق واعتبرتها متخلّفة في المواقف وأنماط التفكير<sup>11</sup>..

وخلاصة القول : إنّ من المذاهب الفقهيّة الأربعة المعروفة لأبناء العامّة مذهب الحنابلة أتباع أحمد بن حنبل يمتاز بعضهم بعقليّة جافّة وأفكار متحجّرة ويعيشون في أفق ضيّق عرفوا بالسطحيّة والتعصّب وقلّة الفهم، ومنطقهم السيف والتكفير، عاشوا النزعة المادّيّة حتّى في معرفة الربّ والمعبود فإنّهم يعتقدون بالتجسيم ورؤية الله، ومنذ نشوء هذا المذهب المتطرّف كان الصراع الدموي بينهم وبين بقيّة المذاهب الله، ومنذ نشوء هذا المذهب المتطرّف كان الصراع الدموي بينهم وبين بقيّة المذاهب وما فرق الوهابيّة إلا امتداد لأفكار ابن تيمية ومن قبله بعض أمَّة المذاهب التطرّف وفي تكفير المذاهب الأخرى. وقصدنا من سهام العملم والتحقيق دفع منهات القوم وتصحيح معتقدات المتطرّفين، وندعو الجميع إلى هدي كتاب الله ومنهاج أمّة الحقّ من عترة النبيّ الختار، فإنّه كما ورد في الحديث المتواتر الصحيح الثابت عند الفريقين – السنّة والشيعة – وينقله كلّ المذاهب الله بعض أمَّة المذاهب الثابت عند الفريقين – السنّة والشيعة – وينقله كلّ المذاهب الله ومتية المتواتر الصحيح الثابت عند الفريقين – السنّة والشيعة – وينقله كلّ الما هم المالمية وعتوتر الصحيح الثابت عند الفريقين – السنّة والشيعة – وينقله كلّ الما هم الإسلامية أنّ الرسول

(۱) المصدر : ۲۳۲.

لماذا سهام في نحر الوهابيّة؟ ...... أهل بيتي ـ وسنّتي ـ ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض.

الله الله بالثقلين الكريمين، فاعرف الحقّ تعرف أهله، سائلاً المولى القدير أن يهدي جميع المسلمين في أقطار العالم جيلاً بعد جيل وفي كلّ عصر ومصر إلى الحقّ وإلى أهله، أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم، والله من وراء القـصد، وآخـر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

## المحتويات

| ۳                                                             | مقدّمة |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| الأوّل ـ الوهابية من الخوارج عند السنّة والشيعة               | السهم  |
| الثاني _ردّ الوهابيّة في كتب الفريقين _السنّة والشيعة         | السهم  |
| الثالث _ ردّ الوهابيّة في كتب الفريقين في المكتبة العربيّة ١٥ | السهم  |
| الرابع _نماذج من أقوال علماء الإسلام في زيف الوهابية          | السهم  |
| الخامس _الوهابية فتنة الاستكبار ٢٨                            | السهم  |
| السادس ـ تشييد قبور الصالحين وزيارتها                         | السهم  |
| السابع _بناء المساجد عند القبور                               | السهم  |
| الثامن ـالتوحيد والشرك وتكريم الأنبياء والأولياء              | السهم  |
| التاسع _ طلب الشفاعة من الأولياء والحلف والنذر والاستغاثة ٦٥  | السهم  |
| العاشر ــماذا سهام في نحر الوهاييّة؟٧٦                        | السهم  |

## المؤلّف في سطور

سماحة العلامة آية الله الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوى دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطلوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عمام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥م، ويتُصل نسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة، من عبد الله الباهر ـ أخ الإمام الباقر ﷺ وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى ﷺ ـ ابن الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ .

والده العلّامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي ﷺ، من علماء الكاظمية والنــجف وبغداد وقم المقدّسة، دفن في المكتبة في (مسجد علوي) بقم المقدّسة، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية.

تلقّى دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد علىٰ يد والده المرحوم وعلىٰ غيره. وفي قم المقدّسة علىٰ يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النجفي ﷺ والسيّد الگلپايگاني ﷺ والشيخ فاضل اللنكراني دام ظـلّه والشـيخ جـواد التـبريزي دام ظـلّه وغيرهم.

يعدِّ اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خـارج الفـقه والأصـول والفلسفة والكلام مضافاً إلىٰ محاضرات في التفسير والأخلاق في المحافل العامّة والخاصّة وفي الفضائيّات وعلى الإنترنيت، قام بالتدريس والتأليف وإلقاء المحاضرات الإسـلاميّة مـنذ اليـوم الأوّل من بلوغه وتتوجيه بالعمّة المباركة برعاية وتربية والده المكرّم، وقد تخرّج من مدرسته وحوزته في أكثر من ثلاثين عاماً المئات من أهل العلم من جاليات مختلفة ومن جميع أقطار العالم، بلغ بعضهم مواقع اجتماعيّة وعلميّة رفيعة.

شهد بعض الآيات والفقهاء العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار فـي نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حـوزة قـم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعىٰ إلىٰ تأسيس موسوعة إسـلامية

كبرى بقلمه المبارك في شتى الفنون والعلوم الإسلامية أن في اكثر من ٢٠٠ كتاب ورسالة، وقد طبع منها ١٣٠ ما بين كتاب ورسالة، فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلّات.

وقد عُرف بخدماته الثقافية والاجتماعية، مثل : تأسيس مستوصف الإمام السجّاد في الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحقّقين ومكتبة الإمام الصادق في بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين في في مشهد الإمام الرضا في وحسينية الإمامين الكاظمين في ، ومدرسة الإمامين الجوادين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية، وحسينية أهالي الكاظمين في ، ومدرسة الإمامين الجوادين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية وحسينية أهالي الكاظمين وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال والحمد لله – منذ سنة في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك، كما أسس وأصدر ولا يزال –والحمد لله – منذ سنة باللغة العربية، ومجلّة (عشاق أهل بيت بين ) فصليّة باللغة العربيّة، ومجلّة (الكوثر) نصف سنويّة باللغة العربية، ومجلّة (عشاق أهل بيت بين )

وقد أجازه في الرواية ما يزيد عن العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام : السيّد النجفي والسيّد الگلپايگاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي والسيّد مفتي الشيعة والسيّد محمّد حسن اللنگرودي وغيرهم<sup>( ٢)</sup>.

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله ﷺ : (إنّما العلم ثلاث : آية محكمة، وسنّة قائمة، وفريضة عادلة، وما سواهن فضل)، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة : العقائد (آية محكمة)، والأخلاق (سنّة قائمة)، والفقه (فريضة عادلة)، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الأستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة. أمّا المطبوعات منها فهي كما يلي حسب الحروف الهجائيّة :

- ۱۱، طبع من هذه الموسوعة ۲۵ مجلداً حتّى سنة ۱۵۳۶ هاق، والمقصود من الرسالة ما تمزيد علن عشس صفحات إلى منة صفحة، والكتاب ما يزيد عن المئة.
- ٢١) اقتباس من كتاب ( عظمة أمير المؤمنين علي للله ، يقام الأستاذ فاضل الفراتي، فالمسكرة عسلى ذلك. وكتاب (القصاص على ضوء القرآن و لسنة ـ المحلّد الداب). وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر - من حياتي) النالس.

قسم العقائد

| 1    |    | صفحة       | الكتاب                                           | ت  |
|------|----|------------|--------------------------------------------------|----|
| 1277 | ١  | \Y.<br>    | آثار الصلوات في رحاب الروايات.                   | ١  |
| 1271 | ١  | ٣          | الإمام الحسين في عرش الله .                      | ۲  |
| 1271 | ١  | 17A        | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.          | ٣  |
| 1281 | ۲  | ٥٨         | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية.        | ٤  |
| 1271 | ٢  | ٩٦         | الأنوار القدسيّة .                               | ٥  |
| 1281 | ۲  | ٩٦         | أهل البيت سفينة النجاة .                         | ٦  |
| 1571 | ۲  | 77         | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة .           | ٧  |
| 1211 | )  | ۲.,        | تحفة الزائرين .                                  | ٨  |
| 1219 | ۲  | 77         | جلوة من ولاية أهل البيت.                         | ٩  |
| ١٣٩٨ | 1  | ۱۳.        | الحق والحقيقة بين الجبر والتفويض                 | ١. |
| 1841 | ۲. |            | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.              | 11 |
| 1515 | 1  | ٤٥٤        | دروس اليقين في معرفة أصول الدين .                | 17 |
| 1281 | ۲  | ۲.         | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية .             | 18 |
| 1521 | ۲  | ۲۱         | زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ                   | 12 |
| 1521 | ۲  | <u>۲</u> ۷ | السرّ في آية الاعتصام.                           | 10 |
| 1275 | ۲  | ٦٤         | سهام في نحر التكفيريّة .                         | 17 |
| ١٤١٨ | ٢  | ١٢         | السيف الموعود في نحر اليهود .                    | 14 |
| 1277 | ۲  | ٣٢         | الشاهد والمشهود في المهدي الموعود                | ١٨ |
| 1877 | 1  | 17.        | شهد الأرواح ( تاريخ قم وسيرة السيّدة المعصومة ). | 19 |
| 1277 | ۲  | ٨٠         | عصمة الحوراء زينب.                               | ۲. |

| 1211 | ١ | 777 | اعقائد المؤمنين .                                          | 71      |
|------|---|-----|------------------------------------------------------------|---------|
| 1271 | ۲ | 172 | إعلى المرتضى نقطة باء البسملة .                            | <br>7 7 |
| 1277 | ۲ | 721 | عيد الغدير بين الثبوت والإثبات                             | ۲٣      |
| 1277 | ۲ | ٣٢  | العين الساهرة في الآيات الباهرة                            | 25      |
| 1277 | ۲ | 97  | افاطمة الزهراء سرّ الوجود .                                | ٢٥      |
| 1271 | ۲ | ٣٢  | فاطمة الزهراء ليلة القدر .                                 | 27      |
| 1277 |   | 188 | فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار .                              | ۲۷      |
| 1277 |   | ٤٥٠ | افي رحاب حديث الثقلين .                                    | ۲۸      |
| 1277 | ۲ | ٦٤  | في رحاب وليد الكعبة .                                      | 79      |
| 1577 | ١ | ٤٨  | في ظلال زيارة الجامعة .                                    | ۳.      |
| 1277 | ١ | 122 | القرآن الكريم في ميزان الثقلين .                           | ۳١      |
| 1274 | ١ | ۲۱  | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار .                       | ۳۲      |
| 1277 | ١ | ٤٨  | ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة .                              | ٣٣      |
| 1277 | ١ | ١٢٨ | المأمول في تكريم ذرّية الرسول.                             | ٣٤      |
| 1277 | ١ | ١٠٤ | مقتل الإمام الحسين في الله                                 | ٣٥      |
| 1277 | ٢ | ٨٠  | من ملكوت النهضة الحسينيَّة                                 | ٣٦      |
| 1277 | ۲ | 77  | من نسيم المبعث النبوي                                      | ٣٧      |
| 1277 | ۲ | 57  | منية الأشراف مقدّمة (كتاب الإنصاف)                         | ۳۸      |
| 1278 | ١ | 197 | النجوم المتناثرة(سيرة وقبور أولاد الأنمّة في قم وضواحيها). | ٣٩      |
| 1271 | ۲ | ١٦  | وميض من قبسات الحقّ .                                      | ٤.      |
| 1278 | ١ | ٨٠  | الهدي والضلال في ميزان الثقلين .                           | ٤١      |
| 1275 | ١ | ١٨٤ | اهده هي انبراءة .                                          | ٤٢      |
| 1219 | ١ | ٤٧٠ | هذه هي أنو لا ية .                                         | ٤٣      |

قسم الأخلاق

| السنة | Ъ  | صفحة | الكتاب                                                 | ت  |
|-------|----|------|--------------------------------------------------------|----|
| 1278  |    | ; 1  | الإخلاص في الحجّ.                                      | ١  |
| 1814  | 1  |      | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲  |
| 1271  | 1  | ۳.   | إشراقات نبويّة .                                       | ٣  |
| 1277  | Ν  | 44   | بهجة الخواصّ من هدي سورة الإخلاص.                      | ٤  |
| 1874  | ۲  | λΛ   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيبات والطيبين.              | ٥  |
| 1811  | ١  | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف              | ٦  |
| 121.  | ۲  | 117  | تحفة فدوى يا نيايش مؤمنان ( فارسي ).                   | V  |
| 1278  | ١  | ٣٦.  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة                    |    |
| 1818  | ١  | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٩  |
| 1871  | ۲  | ٨٠'  | حبّ الله نماذج وصور .                                  | ١. |
| 1877  | 1  | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب .                           | 11 |
| 1277  | ۲  | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم.                         | 17 |
| 1811  | ٢  | 171  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم                 | 14 |
| 1277  | ١. | 14.  | دروس في الأخلاق .                                      | 12 |
| 1818  | ٢  | ۳.,  | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | 10 |
| 1821  | ۲  | 117  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي .                     | 17 |
| 1818  | ۲  | ٥٤   | ر سالتنا .                                             | ١٧ |
| 1297  | 1  | **   | رسالة في العشق .                                       | ١٨ |
| 1877  | ۲  | 47   | سرّ الخليقة وفلسفة الحياة .                            | ١٩ |
| 12.0  |    | ١٦٨  | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين.               | ۲. |
| 1875  | ۲  | 67   | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة .                 | 21 |

| 1271 | ٢ | ٤٨   | السيرة النبوية في السطور العلوية .          | 44 |
|------|---|------|---------------------------------------------|----|
| 1277 | ١ | 10.  | الشباب عماد البلاد                          | ۲۳ |
| 1281 | ۲ | ۲۲   | شهر رمضان ربيع القرآن .                     | 25 |
| 1277 | ١ | ٣٢   | الشهيد عقل التاريخ المفكّر .                | ۲٥ |
| 1277 | ١ | ٥٦   | الشيطان على ضوء القرآن .                    | ٢٦ |
| 1518 | ١ | ۲۷۱  | طالب العلم والسيرة الأخلاقية .              | ۲۷ |
| 1271 | ٢ | ۳۸   | على أبواب شهر رمضان المبارك.                | ۲۸ |
| 1277 | ١ | ٦٤   | فضيلة العلم والعلماء .                      | 59 |
| 1577 | ١ | ١٢   | قبس من أدب الأولاد .                        | ۳. |
| 1277 | ۲ | ٦٤   | كلمة انتقوى في القرآن الكريم .              | ۳١ |
| 1271 | ٢ | ٨٨   | كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟ .             | ٣٢ |
| 127. | ١ | 17   | محاضرات في علم الأخلاق _ القسم الأوّل _     | ٣٣ |
| 1277 | ١ | ۲.   | محاضرات في علم الأخلاق ـ القسم الثاني ـ     | ٣٤ |
| 1841 | ١ | 117  | معالم الصديق والصداقة في الروايات الشريفة . | ٣٥ |
| 1277 | ۲ | ٤.   | مقام الأنسى بالله .                         | ٣٦ |
| 1277 | ١ | ٣٢   | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة .             | ۳۷ |
| 1271 | ١ | ٨٠   | من وحي التربية والتعليم .                   | ۳۸ |
| 1818 | ١ | ۳۲   | مواعظ ونصائح                                | ٣٩ |
| 1877 | ۲ | ٤٨   | المؤمن مرآة المؤمن .                        | ٤٠ |
| 1871 | ۲ | 22   | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة .              | ٤١ |
| ١٤٢٦ | ۲ | ٦٤   | ويسألونك عن الأسماء الحسني .                | ٤٢ |
| 1277 | ۲ | ٦٤   | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين .           | ٤٣ |
| 1277 | ١ | ۲۱ . | اليقظة الإنسانية في المناهيم الإسلامية .    | ٤٤ |
| 1277 | ١ | ٦٤   | الرجل والمرأة في الميزان ( تعليقات ) .      | ٤٥ |

قسم الفقه

| السنة | Ь        | صفحة        | الكتاب                                        | ت  |
|-------|----------|-------------|-----------------------------------------------|----|
| 1499  | ۲        | ١٢٨         | احكام دين اسلام (فارسي).                      | ١  |
| 1277  | ١        | ٤٧٢         | أحكام السرقة على ضوء القرأن والسنة            | ۲  |
| 1814  | ۲        | 111         | التقيّة بين الأعلام.                          | ٣  |
| 1517  | ۲        | ۳۷          | التقيَّة في رحاب العلمين .                    | ٤  |
| 12.1  | ٣        | 1 1 1       | راهنماي قدم بقدم حجاج ( فارسي ) .             | 0  |
| 1277  | 1        | 122         | رسانة انتكليف والمكلف                         | ٦  |
| 1817  | 1        | ۲۳۲         | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفَّار .     | V  |
| 1219  |          | 1297        | القصاص على ضوء القرآن والسنَّة (٣ أجزاء).     | ٨  |
| 1277  | ·        | 1 147       | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد ( جزءان ) . | ٩  |
| 1277  | +<br>; ▼ |             | القول المحمود في القانون والحدود.             | ۱. |
| ١٤٢٦  | `        | Υź          | مختصر دليل الحاجّ.                            | 11 |
| 1577  | <br>  `\ | ÷           | من أفاق أوليات أصول الفقه (القسم الأوّل).     | ١٢ |
| 12.7  | 1        | 1 77.       | منهاج المؤمنين (جزءان).                       | ١٣ |
|       | ·        |             |                                               | ١٤ |
|       |          | · · · · · · |                                               | ١٥ |
|       | •        | ···         |                                               | ١٦ |
|       |          | + +         | ·····                                         | ١٧ |

| السنة | đ | صفحة | الكتاب                                                         | ت  |
|-------|---|------|----------------------------------------------------------------|----|
| ١٤٠٠  | ١ | 47   | امام و قيام ( فارسي ) .                                        | ١  |
| 1277  | ١ | ٣٢   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                               | ۲  |
| 1877  | ١ | ۷۲   | أيّام في الثابتيّة .                                           | ٣  |
| 1819  | ۲ | ٢ź   | بيوتات الكاظمية .                                              | ٤  |
| 1277  | ۲ | ٢٤   | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيَّة .                        | ٥  |
| 1817  | ١ | ١٢٨  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق .                                | ٦  |
| 127.  | ١ | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة .                                | ۷  |
| 1878  | ۲ | ٤٠   | الروضة البهيَّة في شؤون حوزة قم العلميَّة .                    | ^  |
| 1518  | ١ | ١٢   | الشاكري كما عرفته.                                             | ٩  |
| 1810  | ١ | ٤٨   | طوع البدرين في ترجمة العنمين السبخ الأنصاري والسيَّد الخميني . | ١٠ |
| 1217  | ١ | 107  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق .                            | ١١ |
| 121.  | ١ | ۱    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طع في صحيفة صوت الكاظمين).            | ١٢ |
| 1277  | ٢ | ١٦   | فنّ الخطابة في سطور .                                          | ١٣ |
| 121.  | ١ | ٤٠   | في رحاب الحسينيات _القسم الأوّل .                              | ١٤ |
| 121.  | ١ | 7,4  | في رحاب الحسينيات _القسم الثاني .                              | ١٥ |
| 181.  | ١ | 41   | في رحاب علم الرجال .                                           | ٦١ |
| 1811  | ۲ | ١٦٢  | قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ.                                  | ١٧ |

| 12.5     | Ν                       | ۲۲۱        | الكوكب الدري في حياة السيّد العلوي                          | ۸۱ |
|----------|-------------------------|------------|-------------------------------------------------------------|----|
| 1219     | ×.                      | ۲٥.        | الكوكب السماوي مقدمة ترجمة الشيخ العوامي                    | 19 |
| 1877     | $\overline{\mathbf{N}}$ | 17         | الماذا الشهور القمريّة ؟                                    | ۲. |
| 1274     | ۲                       | 17.        | لمحات عن الشعر والشعراء .                                   | ۲۱ |
| - · ·    | $^{\prime}$             | 107        | لمحة من حياة الإمام القائد .                                | 77 |
|          | Ń                       | ٦٤         | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                               | ۲۳ |
| 1514     |                         | <u>م</u>   | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية .                         | 72 |
| 1277     | ۰.<br>ارز               | <u></u>    | من حياتي (أوراق من العمر ).                                 | ۲٥ |
| 12 8 1   | I<br>\                  | 297        | منهل الفوائد _ انقسم الأوّل                                 | 47 |
| 1219     | ۱                       | <br>٤٦٤    | النفحات القدسية في تراجم أعلام انكاضمية                     | ۲۷ |
| <br>127. | ⊢∔<br>  Y               | 17         | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار (من حياة السيّد الخوني). | ۲۸ |
|          |                         |            |                                                             | 44 |
|          |                         | . !        |                                                             | ٣. |
|          | - · · ·                 | ļ<br> <br> |                                                             | ٣١ |
|          | · · · ·                 | • · · ·    |                                                             | ٣٢ |
|          |                         | ·          | ······································                      | ~~ |
| j · -    | . <u> </u>              |            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       | ٣٤ |
|          |                         |            |                                                             | ٣٥ |
| -        | ļ                       |            | ·                                                           | ٣٦ |
|          | •••                     | Ļ          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       | ۳۷ |
|          |                         |            |                                                             |    |

المخطوطات

الكتاب ت إعراب سورة الحمد. ١ أأسرار الحجّ والزيارة. ۲ رازهاي حجّ (فارسي). ٣ الإسلام وعلم النفس. ٤ الأصل حبّنا أهل البيت. ٥ الأضواء في شرح زيارة عاشوراء. ٦ الأقوال المختارة في أحكام الطهارة. ۷ الأمال في القرآن الكريم. ٨ الجرائم والانحرافات الجنسيّة. ٩ الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات. ۱. الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. ۱۱ السياسة أصولها ومنهاجها. 11 ١٣ الشعب سيأل. العقل والعقلاء. 11 العمرة المفردة في سطور. 10 القول الحميد في شرح التجريد. ١٦ بداية الفكر في شرح الباب الحادي عشر . ۱۷ تسهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول. ۱۸ تقريرات أصول الجواد. ۱٩ تقريرات أصول الفاضل . ۲۰ تقريرات كتاب الطهارة. ۲١ تقريرات كتاب القضاء. 27

 $(\mathbf{N}, \mathbf{N})$ 

| ۲۳ | حقينة التوكّل على ضوء الكتاب والسنّة.   |
|----|-----------------------------------------|
| 72 | دروس الهداية في علم الدراية .           |
| ٢٥ | روضة الطالب في شرح بيع المكاسب.         |
| ٢٦ | زبدة الأسرار .                          |
| ۲۷ | سؤال وجواب (بداهة الأجوبة).             |
| ۲۸ | عزّة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.      |
| ۲٩ | غريزة الحبّ.                            |
| ۳۰ | العصمة بنظرةٍ جديدة.                    |
| ۳١ | فلسفة پوياي من (فارسي).                 |
| ٣٢ | فلسفة من أنا.                           |
| ٣٣ | فنَّ التأليف.                           |
| ٣٤ | كيف تكون مفسّراً للقرآن الكريم ؟        |
| ٣٥ | لباب كفاية الأصول.                      |
| ٣٦ | لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.     |
| ٣٧ | لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. |
| ۳۸ | ماذا تعرف عن علم الفلك ؟                |
| ٣٩ | ما هي السياسة الإسلامية ؟               |
| ٤٠ | معالم الحرمين مكَّة ومدينة.             |
| ٤١ | مقتطفات في علم الحساب.                  |
| ٤٢ | ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.      |
| ٤٢ | من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.          |
| ٤٤ | منهل الفوائد _القسم الثاني              |
| ٤٥ | الولاية التكوينيّة والتشريعيّة.         |
| ٤  | النبيِّ يوسف على ضوء القرآن والسنَّة.   |
| ٤١ | يور العلم والعلم نور .                  |
|    |                                         |

(11)

WWW.Aadel.Alavi.blogfa.com

E. Mail: Aadel - Alavi@Yahoc



المولف عمره 10 عاما

المولف عمره ۳ ڪ هن



المولف مع والده آیه الله السید علی العلوی و آیه الله العظمی السید محمد الشاهرودی



المولف عمر و ۲۵ عاما مع استاده آیه الهم. العظمی السید المارعیشی محمد م



المولف عمره ٥٠ عاما مع الايتين السيد الكوكبي و السيد مفتي الشيعة