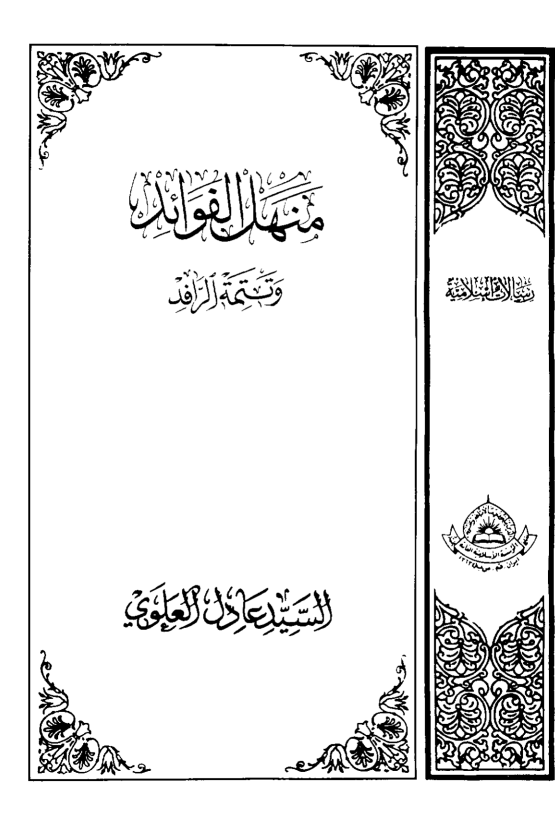






| هوية الكتاب                                            |        |
|--------------------------------------------------------|--------|
|                                                        | 4.75   |
| كتاب: رسالات اسلامية ( موسوعة )                        | গ স্থি |
| وْلف: السيّد عادل العلوي                               | الم    |
| بجلّد: الرابع عشر                                      | الہ    |
| وضوع: ثقافة عامْة                                      | الم    |
| سفحات:                                                 | الم    |
| طبعة : النهضة ـ قم                                     | الہ    |
| لبعة : الأولى                                          | الد    |
| ية الطبع : ١٤٢٣ ه.ق = ١٣٨١ ه.ش = ٢٠٠٢ م                | سن     |
| ر : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد          | نث     |
| ىعر :                                                  | الى    |
| مابك : شابك × ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد )        | الث    |
| يحتوي المجلَّد الرابع عشر على الرسائل والكتب التالية : |        |
| ـ منهل الفوائد في تتمّة الرافد ( ٣٩٢ صفحة )            | ١      |
| ـ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟ ( ٦٤ صفحة )            | ۲.     |
| ـ فنّ الخطابة في سطور ( ١٦ صفحة )                      | ۳.     |
| ـ لماذا الشهور القمريّة ؟ (١٦٠ صفحة )                  | ٤      |
| ـ لمحات عن الشعر والشعراء ( ٨٨ صفحة )                  | ٥      |
| ـ رفض المساومة في نشيد المقاومة ( ١٤ صفحة )            | ٦.     |
| -حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة ( ٣٤             | . 🗸    |
| إضافات الناشر (١٦٠ صفحة)                               | E.     |

Ç.



علوی ، عادل ، ۱۹۵۵ \_\_\_

منهل الفوائد في تتمّة الرافد / تأليف السيّد عادل العلوي. ــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

٣٩٢ ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5916 - 32 - 5

فهرستنویسی بر اساس <del>اط</del>لاعات فیپا.

عربی

كتابنامه به صورت زيرنويس.

٧. اسلام ــ مسائل متفرقه . الله . عنوان . ب . عنوان : كتاب منهل الفوائد في تتمّة الرافد .

194/.4

BP A / Y A + A

0510 - 245

كتابخانة ملى ايران

# رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

کتاب منهل الفوائد في تتمّة الرافد تأليف ــ السيّد عادل العلوى

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى \_ ٣٤٢٣ هجري قمري الطبعة الأولى \_ ١٤٢٣ هجري قم التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 32 - 5

EAN 9789645915320

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك ٥ ـ ٣٢ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ ای. ای. ان. ١٥ ـ ٩٧٨٩٦٤٥٩١٥٣٢

شابك X\_۱۸ \_ ۵۹۱۵ \_ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

#### الإهداء:

إلى أولادي الأعزّاء قرّة عيني النجباء.

إلى ذرّيتي الكرام جيلاً بعد جيل حتى ظهور مولانا المنتظر الحجّة الثاني عشر المهدي والقائم من آل محمّد المبيّليُّ وعجّل الله فرجه الشريف و وجعلنا من خلّص شيعته وأنصاره وأعوانه والمستشهدين بين يديه، سائلاً من أولادي وذرّيتي من أدرك دولته المباركة أن يبلّغه خالص سلامي وولائي وانتظاري.

إلى كلّ من يجمع علوم الناس إلى علمه.

إلى كلّ من أراد أن يسرح في رياض العلوم المختلفة، ويقطف من غمار أشجارها المتنوّعة، وينهل من غدران الفنون العذبة، والمناهل الصافية، ليستفيد من ساعات حياته ولحظات عمره...

أقدّم هذه المجموعة (منهل الفوائد) في (تتمّة الرافد) برجاء القبول والدعاء لوالدهم وخادمهم.

العبد

عادل العلوي

### المقدّمة

الحمد لله الذي خلق الإنسان، علَّمه البيان، والصلاة والسلام على نبيَّنا الخاتم محمّد وعلى آله الطبّبين الطاهرين.

و بعدً .

فهذه فوائد لا يجمعها موضوعٌ واحد، حرّرتها أيام الشباب ويفاعة العمر، شأني في ذلك شأن كثيرٍ من المؤلفين في هذا الباب، والذين أتحفوا المكتبة العربية والإسلامية بكشاكيلهم الممتعة، والتي تمتاز عن غيرها من الكتب بطابع التنوّع في المواضيع المتناولة، بأسلوبٍ سلسٍ سهلٍ يبعد عن التخصّصية الجافّة، إذ أنّها لا تنسجم مع غرض مثل هذه الكتب التي إنّا تعدُّ لتنزيه الخاطر المتعوب المثقل بالأعمال والهموم والمشاكل.

أضف إلى ما تقدّم أنّ الكتب التي تحمل طابع التعدّد والتنوّع، يكون طلابها أكثر شريحةً وأشدّ إقبالاً، وأمّا الكتب التي تتناول موضوعاً واحداً، فإنّ طلابها من هواة هذا الموضوع ليس إلا، وأمّا غيرهم فلا يلقون إليها بالاً؛ فهي غير داخلة في حيّز اهتاماتهم، والإنسان ينشدّ ويسعد ويأنس بما يكون ضمن دائرة اهتامه، ولو أنّ هذا قد فعل وتناول كتاباً ليس مستساغاً لديه، فستكون عملية التناول قسريّة

٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

غير مجدية في أغلب الأحيان، فسرعان ما ينفضه من بين يديه، ليقبل على ما تميل إليه نفسه، ويرضاه طبعه، الذي هو وليد عوامل شتّى، منها التربوي والنفسي الذي يلعب دوراً مهمّاً في تكيّف الإنسان مع وسطه الذي يوجد فيه.

وقد كان لوالدي العلامة السيّد علي العلوي تتَنَيُّ شوطاً في هذا المضار حيث كتب من قبل كتابه (الرافد) والذي حوى ما لذَّ وطاب من فنون وعلوم وأخبار سهلة التناول، قريبة المأخذ، كبيرة الفائدة، تنشّط الخاطر الكسلان، وتنزّه الفكر المكدّر، وإني أسمّي كتابي هذا (منهل الفوائد في تتمّة الرافد) إحياءً لذكراه وبرّاً به، وكما قيل: الابن سرّ الوالد المستودع، ومن شابه أباه فما ظلم، والحمد لله ربّ العالمين.

## من مقدّمات الكتب

جاء في مقدّمة كتاب الكشكول لشيخنا الهائي مَيِّنُ :

الحمد لله الواحد المعين، وصلّى الله على سيّدنا وآله أجمعين. وبعد فإنيّ للّا فرغت من تأليف كتابي المسمّى بالمخلاة الذي حوى من كلّ شيء أحسنه وأحلاه، وهو كتاب كتب في عنفوان الشباب، قد لفّقته ونسّعته وأنفقت فيه ما رزقته، وضمّنته ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين: من جواهر التفسير وزواهر التأويل وعيون الأخبار ومحاسن الآثار، وبدائع حكم يستضاء بنورها، وجوامع كلم يهتدى ببدورها، ونفحات قدسية تعطّر مشام الأرواح، وواردات إنسية تحيي رميم الأشباح، وأبيات رائقة تشرب من الكؤوس لسلاستها، وحكايات شائقة تمزج بالنفوس لنفساتها، ونفائس عراس تشاكل الدرّ المنثور، وعقائل مسائل تستحق أن تكتب بالنور على وجنات الحور...

ثم عثرت بعد ذلك على نوادر تتحرّك لها الطباع وتهشّ لها الأساع، وطرائف تسرّ المحزون وتزري بالدرّ المخزون، ولطائف أصنى من رائق الشراب، وأبهى من أيام الشباب، وأشعار أعذب من الماء الزلال ولطائف من السحر الحلال، ومواعظ لو قرئت على الحجارة لانفجرت، أو الكواكب لانتثرت، وفِقَر أحسن من ورود

۸ ...... منهل الفوائد في تتمة الرافد
 الخدود، وأرق من شكوى العاشق حال الصدود...

ولمّا لم يتّسع المجال لترتيبه، ولا وجدت من الأيام فرصة لتبويبه جعلته كسفط مختلط رخيصه بغاليه، أو عقد انفصم سلكه فتناثرت لآليه، وسمّيته بالكشكول ليطابق اسم أخيه...

فسرح نظرك في رياضه، واسقِ قريحتك من حياضه، وارتع بطبعك في حدائقه، واقتبس أنوار الحكم من مشارقه، وعض عليه أنياب حرصك عضاً، ولا تفضه على من كان غليظ القلب فضاً، واتخذه وأخاه جليسين لوحدتك، وأنيسين لوحشتك، وموجبين لسلوتك، وصاحبين في خلوتك، ورفيقين في سفرك، ونديمين في حضرتك...

## جاء في الكشكول للشيخ يوسف البحراني إللهُ :

بعد الحمد والصلاة، غير خني على ذوي الأفهام الوقّادة، والأذهان النقّادة، والعقول السليمة، والطباع القويمة، أنّ الإنسان في هذه الدار، لمّاكان غرضاً للهموم والأكدار، وهدفاً للغموم والآصار، سيّا عند امتطاء مطايا الأسفار، وارتكاب مشقّة الغربة في الأمثار، وعند عروضها يتوزّع منه البال، ويعتريه الضجر والملال، وتعتوره أيدي السآمة والاختلال، فلربما منعه ذلك من مطالعة العلوم الدينية، والاقتطاف من لذيذ ثمارها الجنيّة، بل التقلّب في جملة أموره الضرورية، فيضطرّ إلى ترطيب الدماغ بلطائف المدعبات، وترويح الروح بطرائف المطايبات، من إيراد النكت الفائقة، والنوادر الرائقة، إراحة لتلك الأفكار المعتلّة، وتنشيطاً لتلك القلوب المختلّة، لما روي عن الإمام الصادق عليّه الصادع بالحكمة والناطق الذي بنور علمه انكشف دياجير الظلمة: (إنّ الأرواح تكلّ كما تكلّ الأبدان، فابتغوا لها طرائف

الحكمة)، وعن جده سيّد الساجدين ومصباح المتهجّدين : سلام من الرحمن نحو جنابهم، فإنّ سلامي لا يليق ببالهم ( إنّ للقلوب إقبالاً وإدباراً، فإذا أقبلت فاقبلوا على النوافل، وإذا أدبرت فدعوها)، وما روي عن ابن عباس أنّه كان إذا فرغ من التدريس ورواية الأحاديث يقول لتلاميذه : حمضونا حمضونا، فيخوضون عند ذلك في الأشعار والطرائف والأخبار.

وهذا الأمر وإن كان قد يحصل بالاجتاع بإخوان الصفا من أولي الألباب، وخلّان الوفا من الأحباب، إلّا أنّهم في مثل هذا الزمان الخوان لا يدخلون في حيّر الوجود، بل ولا في حيّر الإمكان، فرأيت أن أصنع كتاباً متضمّناً لطرائف الحكم والأشعار، مشتملاً على نوادر القصص والآثار، قد حاز جملة من الأحاديث المعصومية، والمسائل العلمية، والنكات الغريبة، والطرائف العجيبة، يروح الخاطر عند الملال، ويشحذ الذهن عند الكلال، جليس أنيس يأمن الناس شرّه، يذكر أنواع المكارم والنهى ويأمر بالإحسان والبر والتق، وينهى عن الطغيان والشر والأذى.

وقد وسمته بعد الإتمام بتوفيق الملك العلام وبركة أهل الذكر عليهم ألف صلاة وسلام بـ (أنيس المسافر وجليس الخاطر)، حيث إنّ المسافر مع الوحدة يحتاج إلى الخليس، والخاطر مع فقد المسافر يضطرً إلى الجليس.

ولعمري لا جليس ولا أنيس أحسن من الكتاب، لا أمين ولا معين أعود نفعاً منه في هذا الباب...

> جاء في كتاب (البدائع) للشيخ محمّد تقي التستري: الحمد لله على أفضاله، والصلاة على محمّد وآله.

١٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

وبعد: فهذه جوامع بدائع متضمّنة لحكايات عجيبة، وقصص غريبة، ونكت أدبيّة، ولمع عربيّة.

وجاء في (بغية الراغبين في سلسلة آل شرف الدين، للسيّد عبد الحسين شرف الدين)<sup>(1)</sup>، في حديث عن العباس صاحب كتاب (نزهة الجليس ومنية الأديب الأنيس) ورحلاته وأنّه أتى عدن وغيرها من مدن اليمن حتى انتهى إلى بندر المخا، وفيه الوزير الكبير الفقيه أحمد بن يحيى الخزندار وولده عبد الله فقال: وألّف العباس في المخا كتاب رحلته المستمل على تفاصيل سياحته وأسماه (نزهة المحليس ومنية الأديب الأنيس)، ألّفه باسم ذلك الوزير شكراً لأياديه عنده وأداءً لحقوق أنعامه عليه، وكان الفراغ منه رابع شوّال سنة ١١٤٨ وطبع في مصر سنة لحقوق أنعامه عليه، وكان الفراغ منه رابع شوّال سنة ١١٤٨ وطبع في مصر سنة بقوله:

جميع الكتب يدرك من قراها مسلال أو فستور أو سآمة سوى هذا الكتاب فإنّ فيه بسدائع لا تمللٌ إلى القيامة

على أنّ في كتابه من السجع ما تمجّه الأسماع، ولا سمّا في عصرنا الحــاضر، وفيه من عدم التنسيق ما يذهب برونقه.

وقد وزّع فيه الرحلة توزيعاً ضيّعها في منعرجات الكتاب ومطاويه، فلا يبلغها الطالب إلاّ بشق الأنفس، وكان الواجب أن تكون سهلة التناول، إذ هي الغاية المقصودة من ذلك التأليف.

<sup>(</sup>١) بغية الرغبين في سلسلة آل شرف الدين ١: ٥٦.

ومع هذا كلّه، فإنّ الكتاب كشكول فوائد وفرائد، ونوادر وحكم وأمـثال وعبر وخطب وأدب ووقائع وسِير، وألغاز منظومة ومنثورة، ومسائل مستطرفة من فنون شتّى، وعلوم مختلفة.

وقد تناول بعض الآيات الكريمة من الذكر الحكيم والفرقان العظيم، فبحث عن مكنونها، وتعرّض لبعض السنن المشكلة، فأجاد في رفع إشكالها.

وترجم أئمة العترة الطاهرة، فأورد من خصائصهم وفيضائلهم ما تحسمله التقتة.

وترجم كثيراً من أهل الفضل والأدب، فأورد من أخبارهم وأشعارهم ما يطرد فيه رونق البديع.

ووصف الأمصار التي جاس خلالها، وله كتاب آخر أسهاه (أزهار الناظرين في أخبار الأوّلين والآخرين)، واختصر في كتاب سمّاه (أرج الأزهار في انتقاء الأخبار) سلك في (نزهة الجليس) و (أزهار الناظرين) مسلكي المسعودي من أصحابنا في كتابيه: (مروج الذهب) و (الوصيّة).

فكان المسلك في (النزهة) كالمسلك في (المروج)، والمسلك في (أزهار الناظرين) كالمسلك في (كتاب الوصيّة)، يعرف هذا من أنعم النظر في الأمور التي تحال في (النزهة) على (أزهار الناظرين)، انتهى كلامه رفع الله مقامه.

«ولا نقصد ما في هذا الكتاب، الوقوف على الماضي للبكاء عليه والنحيب والعويل، لأنّ ذلك من أفعال الكسالي والبطّالين.

ولا نتجاهل الماضي مع ما فيه من خير واسع وتجارب نافعة، إذ ذاك شأن الحاقدين أو الجاهلين، بل من الجميل والوعى الكامل أن نستلهم ونستوحى من

17 ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد ماضينا في بناء نهضتنا العريقة ، متّصلة أمجادها بأمجاد الماضي ، لتتّصل أمجاد المستقبل بأمجاد الحاضر ، فيستمرّ الموكب نحو التقدّم والازدهار ويكتمل البناء مشيّداً بالحضاء ة .

أقول: كلّ من يقرأ كتاباً من صنف الكشكول وما شابه، فإنّه يرى في مقدّمته مكتوب مثل ما نقلناه عن بعض المقدّمات: بأنّ هذا الكتاب وهذا الكشكول يحتوي على كيت وكيت، وأنّه أدبي عرفاني فلسفي قرآني روائي تأريخي، فيه ما فيه من حلّ مشكلات العلوم والنكات والفكاهيات والمتعة وكذا وكذا وما شابه ذلك، ولا سيّا في كتب القدماء حيث يذكرون ذلك بسجع ونثر خاصّ، وبطبيعة الحال من يريد أن ينهج منهجهم ويسلك مسلكهم، لا بعد وأن يسطّر الكلمات الجذّابة، والألفاظ الخلابة والأسلوب الأدبي الرفيع، ليجذب روح القارئ، ويستهوي ذهن المطالع، ويصيد فراغه ليقضى تفته، ولو لدقائق متمتّعاً عا في الكتاب.

ولكن ليس مقصودي هذا المعنى وإن كان المشرب واحداً، وإنّما أردت بكتابي هذا أن أتحف القرّاء الكرام بفوائد، قد كتبتها في قصاصات الوريقات من أوّل حياتي الدراسية، عسى أن يكون من العلم النافع في الحياة وبعد المات، وسمّيته (منهل الفوائد في تتمّة الرافد) إحياء لكتاب (الرافد) المطبوع للعلّامة المغفور له والدي نَهِنُ وأسكنه فسيح جنانه، وأنزل على رمسه شآبيب رضوانه.

ثم أخيراً وقفت على كتابين قيّمين لأستاذ في علم الفلك والنجوم آية الله الشيخ حسن حسن زاده الآملي دام ظلّه الوارف، وهما (هزار و يك نكته) و (هزار و يك كلمه)، والأوّل بمعنى ألف نكتة ونكتة، والثاني ألف كلمة وكلمة، وهما كشكولان نافعان، فاخترت لكتابي هذا اسماً آخر، فسمّيته (ألف فائدة وفائدة)، ومن الله التوفيق والسداد.

# الفرق بين الرافد والمنهل لغةً

جاء في معجم مقاييس اللغة (١) لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا المتوفّى ( ٣٩٥ه) : (رفد) الراء والفاء والدال أصل واحد مطرد منقاس، وهو المعاونة والمظاهرة بالعطاء وغيره، فالرفد مصدره رَفَدَه يرفده، إذا أعطاه، والاسم الرفد. وجاء في الحديث: (ويكون النيء رفداً) أي يكون صلات لا يوضع مواضعه. ويقال: ارتفدت من فلان: أصبتُ من كسبه. وأرفدت المال: اكتسبته. والرافد: المعين، والمرفد أيضاً. ورَفَدَ بنو فلان فلاناً، إذا سوّدوه عليهم وعظموه، وهو مرفّد. والرفدان: دجلة والفرات. قال الفرزدق:

بعثت على العراق ورافديه في وتراريّاً أحَذَّ يد القيميسِ وترافدوا، إذا تعاونوا عليه، والرفادة: شيء كانت قريش ترافد به في الجاهلية، يخرج كلّ إنسان شيئاً، ثمّ يشترون به للحاج طبعاماً وزبيباً وشراباً، والرَّوافد: خشب السقف، وهو من الباب، لأنّه برفد هما السقف. قال:

روافسده أكسرم الرافدات بسخ لك بسخ لبحرٍ خسضم

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٢: ٤٢١.

وجاء في أساس البلاغة (١١ لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخ شري المتوفى ( ٥٣٨ هـ): رفاد \_ رفده وأرفده: أعانه بعطاء أو قول أو غير ذلك. وفلان نعم الرافد، إذا حلّ به الوافد. ورافده وترافدوا. وهو كثير الإرفاد والرافد. وعظيم الرفد والمرفد، قال:

رفدت ذوي الأحساب منهم مرافدي وذا الذّحل حتى عاد حُرَّاً سنيدُها ... ومن انجاز: هذا النهر له رافدان: نهران يمدّانه. وقيل لدجلة والفرات: الرافدان لذلك ...

وجاء في كتاب المصباح المنير (١٠ لأحمد بن محمّد بن علي المـقري الفـيومي المتوفّى ( ٧٧٠هـ):

رفده: (رفداً) من باب ضرب أعطاه أو أعانه، و (الرفد) بالكسر اسم منه، و (أرفده) بالألف مثله، و (ترافدوا) تعاونوا، و (استرفدته) طلبت (رِفدَه).

وجاء في كتاب (التبحقيق في كبلهات القبرآن الكبريم) (٣) للشبيخ حسن المصطفوى من المعاصرين، نقلاً عن مفردات الراغب:

الرفد: المعونة والعطية، والرفد: مصدر، والمرفد ما يجعل فيه الرفد من الطعام ولهذا فسر بالقدح، وقد رفدته: أنلته بالرفد، وأرفدته: جعلت له رفداً يتناوله شيئاً فرفده وأرفده نحو سقاه وأسقاه، ورفد فلان فهو مرفد، استعير لمن أعطي الرئاسة، والرفدد: الناقة التي تملأ المرفد لبناً من كثرة لبنها، وقيل المرافد من النوق

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) التحقيق في كلبات القرآن الكريم ٤: ١٧٩.

والتحقيق : أنّ الأصل الواحد في هذه المادّة : هو العطيّة بعنوان الإعانة ، وهذا هو الفرق بينها وبين الإعطاء والإعانة .

فني كلّ من موارد استعمال المادّة: يلزم أن يلاحظ هذا الأصل، ثمّ إنّ عنوان الإعانة لازم أن يتحقّق في الواقع، وإن لم يقصد أو لم يلاحظ حين الإعطاء، كالرفود يعطى اللبن ويكون عوناً.

فهذه إشارة إلى كلمة الرافد ومعناها اللنغوي، والظاهر أنَّ مقصود الوالد من كتابه الرافد هو العطاء المستمرِّ والنهسر الممتدِّ \_كامتداد الرافدين في أرض عراقنا الحبيب \_الحاوي للمطالب المتنوّعة النافعة من الحكم والمواعظ والقصص والأدب والنوادر وغير ذلك، لخصب النفوس، وإحياء القلوب، وإزاحة الهموم من الصدور.

## وأمّا معنى المنهل لغةً :

جاء في لسان العرب<sup>(۱)</sup> لأبي الفضل محمّد بن مكرم بن منظور المصري ما ملخّصه:

نهل: النهل: أوّل الشرب، تقول أنهلت الإبل وهو أوّل سقيها... والنهل: الريّ والعطش، ضدّ.

والمنهل: المشرب ثمّ كثر ذلك حتى سمّيت منازل السفّار على المياه مناهل. وقال ثعلب: المنهل الموضع الذي فيه الشرب. والمنهل: الشرب... قال خالد بسن

<sup>(</sup>١) لسان العرب ١١ : ٦٨٠.

١٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

جنبة الغنوي وغيره: المنهل كلّ ما يطوّه الطريق مثل الرحيل والخفير والمنهل من المياه: كلّ ما يطوّه الطريق. الجوهري: المنهل المورد وهو عين ماء ترده الإبل في المراعي، وتسمّى المنازل التي في المفاوز على طريق السفار مناهل لأنّ فيها ماء... الناهل العطشان والناهل الريّان وهو من الأضداد، وقال النابغة:

الطاعن الطعنة يسوم الوغي يسنهل مسنها الأسل الناهل

جعل الرماح كأنّها تعطش إلى الدم فإذا شرعت فيه رويت... وفي حديث لقيط : ألا فيطلعون على حوض الرسول لا يظمأ والله ناهله، يقول : من رَوِي منه لم يعطش بعد ذلك أبداً.

وجاء في مصباح المنير<sup>(۱)</sup>: نهل: البعير (نهلاً) من باب تعب شرب الشرب الأوّل حتى روى فهو (ناهل)... و (المنهل) بفتح الميم والهاء المورد وهو عين ماء ترده الإبل.

وفي مجمع البحرين (٢) للشيخ فخر الدين الطريحي المتوفّى ( ١٠٨٥ هـ):

(نهل) في حديث الحوض (لا يظمأ والله ناهله) الناهل الريّان والعطشان من نهل البعير بالكسر شرب الشرب الأوّل حتى يروى. ويسريد من روى منه: لم يعطش بعده أبداً. والمنهل: المورد وهو عين ماء ترده الإبل في المراعبي وتسمّى المنازل التي في المفاوز على طريق السفار: مناهل لأنّ فيها ماء. وما كان على غير الطريق لا يسمّى منهلاً والمنهل المشهود يراد به الكوثر، والنهل بالتحريك: الشرب الأوّل، لأنّ الإبل تستى في أوّل الورد، فتردّ إلى العطن، ثمّ تستى التانية، وهي العلل

<sup>(</sup>١) المصباح المنير: ٦٢٨.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين ٥ : ٤٨٨.

الفرق بين الرافد والمنهل لغةً ....... ١٧ فترد إلى المرعى.

فقصودي من منهل الفوائد أن يرتوي القارئ من عين الفوائد، ومن راف د الوالد فوجودي من وجوده، فكان لي المعلّم الأوّل، والمربيّ الناصح، والوالد الحنون، والمنهل الفيّاض، والرافد المعتدّ، والمعين الشفيق.

ربي اغفر لوالديّ وارجمها كما ربّياني صغيراً، وجازهما بالإحسان إحساناً وبالسيّئات غفراناً وارزقني برّهما في حياتهما وبعد مماتهما، واسعدهما في الداريس وجازهما خير الجزاء، وأحسن العطاء، وأتمّ الثناء، آمين يا ربّ العالمين.

## كلمة التوحيد

يا تُرى هل تدبّرت في قولك ( لا إله إلّا الله)، فما المراد وما الغاية ؟ وما هو المقصود وما الهدف من هذه الكلمة الجامعة المانعة، التي تجمع التوحيد الخالص، وتمنع الأغيار وما سوى الله سبحانه ؟

ما أروع هذه الكلمة النورانية التي تحيطها هالة من التقديس، والتي تدير دفّة الحياة إلى سواحل السلامة وشواطئ السعادة، ورحاب الهناء والعيش الرغيد، وتسوق الإنسان إلى كماله المنشود، وتحلّق به في آفاق الكمال المطلق ومطلق الكمال، ذلك الوجود الحت الذي واجب لذاته ولا يحدّ بحدّ، فهو الأوّل وهو الآخر، وهو الظاهر وهو الباطن، هو الأبدي الأزلي السرمدي، ليس كمثله شيء.

لو علم المرء ما في كلمة التوحيد من أسرار ورموز، ومقامات شامخة ودرجات رفيعة، وعظمة وشموخ، لاندهش والها، وانبهت متحيراً، ولو علم أن نداءه بكلمة التوحيد، يعلن عن رسوخ عزمه، وعلو همته، وعمق تصميمه، لما كان يقضي عمره بالتسويف والآمال، ولما تحسر على تقلّب الأحوال، ولما تأسّف على

كلمة التوحيد .......

الدنيا الدنيّة، التي ارتضعت من ثدي الجاهلية، وربت في مهدها العنكبوتي الوهن.

وكيف يمكن للبشرية أن تدرك عظمة هذه الكلمة المقدّسة التي تنير الدرب وتضيء المسر، وتقود الإنسان إلى النجاة، وخبر الحياة وحسن المهات.

لو علمت أنّ المنادي الهاتف بقوله: (أشهد أن لا إله إلّا الله) يقصد أن لا أعرف أيّ حاكم وسلطان ومعبود ومعشوق إلّا الله سبحانه، ولا أخضع ولا أستسلم لأيّ حكومة جائرة ودولة ظالمة، وقانون غير حكم الله، ولا أوّ بحكم أيّ محكمة من محاكمكم الدنيوية، وقدراتكم البشرية، ولا أعطيكم بيدي إعطاء الذليل، ولا أقرّ لكم إقرار العبيد، ولا أعترف بقوانينكم الوضعيّة، وحكومتكم الفاسقة، ولا أطيع أمراً إلّا أمر الله، ولا أنقاد إلّا إليه، فلا تقاليد الجاهلية الأولى، ولا العلمانية الجاهلية الأالي بميّزاتكم الشخصية وحدودكم الجغرافية، ولا العلمانية الجاهلية الأركع أمام أيّ سيّد باسم المولوية، ولا أيّ أب بعنوان وجوازاتكم المزيّفة، ولا أركع أمام أيّ سيّد باسم المولوية، ولا أيّ أب بعنوان القسيسية، إلّا أولئك الذين أمرني الله بطاعتهم، ومتابعتهم، فلا أتذلّل لأيّ سلطة استكباريّة، أو حكومة استعارية، أو قوانين استثارية، فلا ظلم ولا جور ولا فسوق.

إنّما أؤمن بربِّ جليل، وأخضع للقوّة الربوبية والحكومة الإلهية، وأكفر بالجبت والطاغوت والجبابرة والأصنام الخشبيّة واللحمية والحزبية الصنميّة، والدكتاتورية وغيرها.

فما هو تصوّرك أيّها المسلم بعد هذا النداء الملكوتي، فهل يحقّ لك أن تـقعد ملوماً محسوراً، والاستعمار ينهب ثرواتك ويمتصّ دمك، جاعلك العوبة بيده، وآلةً لاستثماره، وماكيتاً لسياسته؟ فهل لك أن تغفل وتجهل، وأعراض المسلمين تهتك؟! وأموالهم تسرق؟! ويصرخون: يا للمسلمين، يا للمسلمين...

٢٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

فهل يحق للمسلم بعد أن يقف على مغزى كلمة التوحيد وجوهرها، وتدخل في أعماق وجوده، ويتغذّى من أنوارها حتى تسري في دمه وعروقه، ويشتد عظمه ولحمه بالتوحيد، فهل يحق له بعد هذا أن يساق كالأنعام، لا يعرف زمانه وأبناء زمانه، ولا يفهم من حياته شيئاً، إلا سد الرمق والجوع، ويتمطّاه الأجانب الكفّار، بيدهم زمام أمره ؟

فهل للمسلم بعد كلمة التوحيد حقّاً أن يجعل ثروة بلاده وخيراتها من المعادن والسواعد العاملة باختيار الأجنبي الكافر ؟

إلى متى هذا السبات العميق؟ وإلى متى نغطٌ بالنوم ونحلم بالسعادة؟

هلًا حان الموعد ودقّت ساعة الصفر لنجاة مجتمعك من بسرائس الاستعمار ومخالب الجهل والفقر والمرض، وسلاسل عسودية الإنسسان للإنسسان والأغسلال والأواصر البشريّة الممقوتة.

فانهض وقم واجعل شعارك القرآن، فما ينغيّر الله بنقوم حتى ينغيّروا ما بأنفسهم، وإن تنصروا الله ينصركم ويثبّت أقدامكم، وابشر بقول الجبّار العظيم:

﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ١١.

ولا تخف من طنطنة العدوّ وزوزته واستعدّ:

﴿ وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِـهِ عَــدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ لا تَعْلَمُونَهُمْ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لا تُظْلَمُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٦٠.

كلمة التوحيد ......

ولا تخف من اتّهامك بالإرهابي، بل أنت من المجاهدين.

وقد فضّل الله المجاهدين على القاعدين درجات، ولنا في أسلافنا الشائرين أسوة حسنة، فإنّهم آمنوا حقّاً وجاهدوا صدقاً، وتحمّلوا البلايا والرزايا في سبيل كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة، وإعلاء كلمة الإسلام والقرآن العظيم.

وإنّ التأريخ ليشهد وإنّه لحافل بمبطولاتهم وتنضحياتهم، وقند سطّر عملي صفحاته المشرقة أروع آيات الفداء والبطولة، حتى نالوا شرف:

﴿ أَخْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١).

وأصبحوا جواهر تسطع نوراً وبهاءً وجمالاً في جبين الإنسانية، وأقماراً مضيئة تشع بهجةً وحبوراً في سهاء البشريّة.

تخلُّقوا بأخلاق الله، ونالوا شرف لقاء الله، وسقاهم ربُّهم شراباً طهوراً.

فكانوا في دنياهم كالجبل الراسخ عشقاً بالله سبحانه وإيماناً بدينه الحنيف، واختمرت مفاهيم الإسلام في أرواحهم، وارتوت عقولهم من المعارف الإسلامية، وتجلّت كلمة التوحيد في سلوكهم وسيرتهم وسريرتهم، وامتزج الإيمان وعشق الله المقدّس بدمائهم الزكية وأرواحهم الطاهرة، فبذلوا النفس والنفيس، وتقبّلوا المشاق والمشانق برحابة الصدر، واستأنسوا بالسجون والزنزانات، والجروح والتعذيب والنفي وقطع الرقاب وسفك الدماء البريئة الطاهرة.

فرحوا بما آتاهم الله من رحمته القريبة من المحسنين، فطوبي لهم وتلك الجنّات التي تجري من تحتها الأنهار، ورضوان الله أكبر.

كلِّ هذا من أسرار كلمة التوحيد، فما أعظمها من كلمة، لو نزلت على جبل

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٩.

٢٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد لله ... لو أيته خاشعاً متصدّعاً من خشية الله .

فهلم إلى رحاب كلمة التوحيد وساحة الإسلام العظيم، من أجل إحياء العقائد السليمة والسنن الصالحة والأخلاق الحسنة والآداب الإسلامية، ومن أجل تركيز المفاهيم الصحيحة، نحو الهدف المقدس، من أجل إقامة الصلاة والشرائع السهاوية السمحاء وإيجاد الشخصيات المؤمنة ونجاة المجتمعات البشرية من حضيض الجهل والشقاء، وتحطيم الأغلال وسلاسل الطغاة وإصلاح العالم الإنساني وإسعاد الإنسانية، وتعزيز القوى والإرادة والحبّة والعبودية لله الواحد القهّار عالم الغيب والأسرار، وتبارك الله عمّا يصفون.

قد أفلح المؤمنون.

قولوا: لا إله إلَّا الله، تفلحوا.

قد أفلح من زكّاها، وقد خاب من دسّاها.

#### فائدة ٤

# كلمة في الإخلاص

قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ ``

ورد في الحديث الشريف: أي الخالص.

﴿ قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ \* وَأُمِـرْتُ لِأِنْ أَكُـونَ أَوَّلَ اللهُ لِلهِينَ ﴾ (٢).

وفي الكافي (٣)، وبحار الأنوار (٤)، باب الإخلاص عن أبي الحسن الرضا عليَّهِ أَنَّ أمير المؤمنين عليُّهِ كان يقول: طوبى لمن أخلص لله العبادة والدعاء، ولم يشغل قلبه بما ترى عيناه، ولم ينس ذكر الله بما تسمع أذناه، ولم يحزن صدره بما أعطى

<sup>(</sup>١) فاطر : ١٠.

<sup>(</sup>۲) الزمر: ۱۱ ـ ۱۲.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢ : ١٦.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٠ : ٥٤.

۲۲ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافدغيره.

أساس العمل وروحه هو الإخلاص، ومن أخلص لله في قوله وعمله في آية يسعد في حياته وبعد مماته، والمخلص مرتاح قانع بما عنده، غير هلوع ولا طمّاع ولا يحسد غيره، فإنّه قلبه مشغول بذكر الله سبحانه. فلا يصاب بالحزن الشيطاني، والاتصاف بهذه الصفات القلبيّة إنّما يتيسّر لمن قطع عن نفسه علائق الدنيا، فإنّ في الخبر الشريف إشارة بأنّ الإخلاص في العبادة والدعاء الذي هو مخ العبادة، وأتم مصاديقها، لا يحصل إلّا لمن قطع عروق حبّ الدنيا من قلبه ووجوده، فيزهد في دنياه ويرغب في آخرته.

وفي البحار (۱)، عن البرقي بسنده قال: سأل النبي عَلَيْهُ جبر ئيل: عن تفسير الزهد؟ قال: الزاهد يحبّ من يحبّ خالقه، ويبغض من يبغض خالقه، ويتحرّج من حلال الدنيا، ولا يلتفت إلى حرامها، فإنّ حلالها حساب وحرامها عقاب، ويرحم المسلمين كما يرحم نفسه، ويتحرّج من الكلام كما يتحرّج من الميتة التي قد اشتد نتنها، ويتحرّج عن حطام الدنيا وزينتها كما يتجنّب النار أن يغشاها، وأن يقصر أمله، وكان بين عينيه أجله.

ولازم هذا الزهد الخوف والرجاء، وقال أبو عبد الله عليُّلِي : يا إسحاق ! خف الله كأنَّك تراه، وإن كنت لا تراه فإنّه يراك، وإن كنت ترى أنّه لا يراك فقد كفرت، وإن كنت تعلم أنّه يراك، ثمّ برزت له بالمعصية فقد جعلته من أهون الناظرين علىك (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٧٠: ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٠: ٣٥٥، باب الخوف والرجاء.

كلمة في الإخلاص ...... ٢٥

وقال عليه الله عن عرف الله خاف الله، ومن خاف الله سخت نفسه عن الدنيا. وعنه عليه في قوله الله عز وجل : ﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّ تَانِ ﴾ (١)، قال : من علم أنّ الله يراه ويسمع ما يقول ويفعله ويعلم ما يعمله من خير أو شرّ فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال، فذلك الذي خاف مقام ربّه، ونهى النفس عن الهوى (٢).

وقال عليُّلا : لا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون خائفاً راجياً، ولا يكون خائفاً راجياً، ولا يكون خائفاً راجياً، حتى يكون عاملاً لما يخاف ويرجو.

فالمخلص العامل والعامل المخلص هو الذي يخاف من ذنوبه ويرجو رحمة ربّه، فهو بين نوري الخوف والرجاء ككفّتي الميزان، لو وزن هذا على هذا لم يزدد. كما أنّه يزهد في الدنيا ويتجافى عن دار الغرور، فينشرح صدره للإسلام، كما قال سبحانه:

﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهِدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسلام ﴾ (٣).

ولمّا نزلت هذه الآية الشريفة سأل الأصحابُ النبيّ عن معنى شرح الصدر وعلامة ذلك فقال عَلَيْقُ : نور يقذفه الله في قلب المؤمن فينشرح صدره وينفسح، فقيل : هل لذلك أمارة يعرف بها ؟ فقال : نعم، التجافي عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله.

وقد ورد في الخبر الشريف أنّه يستحبّ أن يقرأ في سجدة الصلاة : اللهمّ إنّى أسألك التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢ : ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢٥.

حلول الفوت، كما كان يفعل الإمام الكاظم عليُّللاً.

الله الله في الإخلاص فإنّه أشرف نهاية، وهو الغاية، وعبادة المقرّبين، وملاك العبادة وأعلى الإيمان وشيمة أفاضل الناس، وفي إخلاص الأعمال تستنافس أولى النهى والألباب، وفي الإخلاص يكون الخلاص. وأنّه سرّ من أسرار الله سبحانه، يستودعه قلب من يحبّ من عباده، وكلّما أخلصت عملاً بلغت من الآخرة أملاً، وبالإخلاص تتفاضل مراتب المؤمنين، فاعمل لوجه واحد يكفيك الوجوه كلّها، ولا بدّ للعبد من خالص النيّة في كلّ حركة وسكون، لأنّه إذا لم يكن هذا المعنى يكون غافلاً، والغافلون قد وصفهم الله تعالى فقال:

- ﴿ أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ ﴾.
  - وقال:
  - ﴿ أُوْلَٰئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾ (١).

وما أنعم الله عزّ وجلّ على عبد أجلّ من أن لا يكون في قلبه مع الله غيره، فطوبى لمن أخلص لله عمله وعلمه وحبّه وبغضه، وأخذه وتركه وكلامه وصمته وفعله وقوله، والإبقاء على العمل حتى يخلص أشدّ من العمل، فأخلص قلبك يكفيك القليل من العمل، إنّا يتقبّل الله من المخلصين، فأخلصوا أعمالكم لله فايّه لا يقبل إلّا ما خَلَصَ له.

فالعمل كلّه هباء إلّا ما أخلص فيه، وضاع من كان له مقصد غير الله، ألا لله الدين الخالص.

فأين الذين أخلصوا أعمالهم لله، وطهّروا قلوبهم لمواضع نظر الله ؟ إ(٢).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) الروايات من ميزان الحكمة ٣: ٥٦ \_ ٦٨، فراجع.

#### فائدة ٥

# الحياة الطيّبة في القرآن الكريم

اعلم أنّ القرآن الكريم كتاب الله سبحانه، وإنّه عظيم ومهيمن على كلّ الكتب السماوية والأرضيّة، ومن عظمته أنّه كتاب جامع يجمع بين دفتيه المباركة جميع أصول العلوم العقليّة والنقليّة، وإنّ لسان القرآن لسان الفطرة، وإن كانت لغته عربياً مبيّناً.

يذكر السيوطي<sup>(۱)</sup> في جامعية القرآن: أنّه يحتوي على الطبّ وعلم المناظرة والهندسة والجبر والمقابلة والنجوم وغيرها.

ويرى العلامة الطباطبائي (١٦ أنّه جاء ذكر من العلوم غير علم الدين ف إنّه باعتبار ما فيها من الهداية، فإنّ القرآن الكريم كتاب هداية ﴿ يَهُ دِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ (٣).

فإذا قيل كلُّ شيء في القرآن الكريم يقصد منه جانب الهداية فيه، فالقرآن

(١) الاتقان ٢ : ٢٧٥.

(۲) الميزان ۱۲: ۳۲۵.

(٣) الاسراء: ٩.

٣٨ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد تبيان لكلّ شيء، في القرآن لكلّ شيء، بيان وتبيان لآياته، ولكلّ شيء غيره، فيلم يكين في القرآن تقصراً:

- ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ ١٠٠.
- ﴿ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (٢).

وفي أصول الكافي (١٣)، بسنده عن الإمام الصادق عليَّلا : (إنّ الله عـزّ وجـلّ أنزل في القرآن تبياناً لكلّ شيء حتّى والله ما ترك شيئاً يحتاج إليه العبد حتّى والله ما يستطيع عبد أن يقول لوكان في القرآن هذا دليلاً وقد أنزله الله فيه).

فكلٌ ما يخطر في البال نرى خطوطه الأوّلية ومطالبه الكلّية وأصوله وأساسه في القرآن الكريم.

قال الإمام الباقر طَلِيَّالِا : (إنَّ الله تبارك وتعالى لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأُمَّة إلى يوم القيامة إلاّ أنزل في كتابه).

وهذا يدلّ على خلود القرآن الكريم، وأنّه غضّ جديد لا يُبلى، فإنّه يتاشى مع كلّ عصر وفي كلّ مصر، جاء ليقوم الناس بالقسط، وليصنع من الإنسان إنساناً كاملاً في عقيدته وسلوكه وأخلاقه، ليكون خليفة الله في أرضه، تتجلّى فيه أسهاء الله الحسنى وصفاته العليا، وليسعد في الدارين، فالقرآن كتاب هداية وسعادة، ولا بدّ من إثارة علومه ومعارفه بين حين وحين.

عن رسول الله عَيْنَا ، قيال : (من أراد علم الأوّلين والآخرين فليثور

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٥٩.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي ١: ٥٩، الحديث ١.

فلا بدّ من التعمّق والتأمّل والتمعّن في القرآن الكريم، والغور في بحار أنواره لاستخراج كنوزه وخزائنه.

هذا والقرآن التدويني العلمي هو كتاب الله الكريم، وإنّ للقرآن من يترجمه ويبيّن آياته وهو القرآن العيني العملي التطبيق، أعني الرسول الأكسرم والعسترة الطاهرة علميّليّن ولا يمكن أن يستغنى بأحدهما عن الآخر، بل لا بدّ من التمسّك بهما معاً، كما ورد في حديث الثقلين، المتّفق عليه عند الفريقين.

ثمّ من آيات القرآن الكريم الدالّة على سعادة الإنسان وحياته الطيّبة قوله تعالى:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُـؤْمِنٌ فَـلَـنُحْيِيَـنَّهُ حَـيَاةً طَـيِّـبَةً وَلَنَجْزِيَّنَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

فقوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى ﴾ يدلّ على أنّ من يعمل الأعهال الصالحة، ولا فرق في ذلك بين الألسن والقبائل والطوائف والمذاهب والطبقات الاجتهاعية من رئيس أو مرؤوس ومن ملك أو رعيّة، ومن صغير أو كبير، ومن أبيض أو أسود، فإنّه من يعمل صالحاً بشرط أن يكون مؤمن بالمبدأ والمعاد وما بينها من العقائد الحقّة، فإنّه يجزى على عمله في الدنيا، بأن تكون له حياة طيّبة، وعيشاً رغيداً، وفي الآخرة بأن يكون له أجراً عظيماً، جنّات عرضها السهاوات والأرض، بأحسن ما كانوا يعملون.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: الحديث ٢٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٩٧.

٣٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

فيزان الحياة الطيّبة إنَّما هو بكفّتين : الإيمان والعمل الصالح.

والإيمان يعني ربط العمل الصالح بالله سبحانه فيكون مخلّداً، وهذا يعني أنّ العمل الصالح لولا الإيمان لكان قابلاً للزوال والمحو، فإنّ كلّ شيء مادّي يسزول لا محالة بزوال الدنيا، فمن عمل صالحاً من دون إيمان كالمخترعين الكفّار، فانّهم خدموا البشريّة إلّا أنّ أجرهم إنّما يكون في الدنيا بإحياء ذكرهم، ما دام الاختراع مستمرّاً، لأنّهم فعلوا للدنيا فنصيبهم يكون من الدنيا أيضاً، تطبيقاً للعدل الإلهي.

فالعمل الصالح الذي يخلد بخلود النفس الناطقة لو كان متجذّراً في الإيمان، ويستسقي ماء، من الإيمان بالله واليوم الآخر، فيتجلّى فيه نور التوحيد، وإلّا فإنّه في الغالب يكون مشوباً بالشرك والريماء وحبّ السمعة والإطراء والمدح والمئة والأذى.

وقانون القرآن يحكم بأنّ الزبد يذهب جفاءً، وأمّا ما ينفع الناس فيمكث في الأرض، فما كان لغير الله، فإنّه سرعان ما يكشف أمره ويفتضح سرّه، فيمحى رسمه ويبلى أثره، وأمّا الذي كان لله فإنّه ينمو ويزداد ويبارك بخير وأجر مستمرّ ومستقرّ إلى يوم القيامة، فمن يعمل للناس يشكره الناس، وشكر الناس يزول، ومن يعمل لله يشكر الله وشكر الله باقي ببقاء الله السرمدي سبحانه وتعالى.

وأمّا الحياة الطيّبة في مفهوم القرآن الكريم، فهي تعني الحياة النظيفة والطاهرة من الآثام ولوث المعاصي والذنوب والأخلاق الذميمة والرذائل والمحرّمات.

وقيل: تعني المال الحلال من طريق حلال، ويصرف في الحلال، ويـؤدّى حقوقه من الزكوات والأخماس وحقّ السائل والمحروم.

أو يرزق بما يكفيه، فلا يكون شاكياً من حياته، بل يقنع ويرضى بما عنده. ويحسّ بالسعادة في ذلك. الحياة الطيّبة في القرآن الكريم

وقيل: الحياة الطيّبة يعني توفيق الطاعة وبعد المعصية.

وسئل أمير المؤمنين لليُّلِخ عن الحياة الطيّبة، فقال: هي القناعة، (والقيناعة كنز لا يفني).

فالحرص يجعل الإنسان ذليلًا في حياته، وأمّا القيناعة والاكتفاء الذاتي يوجب العزّة والكرامة والمباهاة، ويسلم من القيل والقال والحرب والجدال.

ويستفاد من الآية الشريفة تساوى المرأة والرجل في النظام الاجتاعي، فإنّ كلِّ واحد منها يعمل بمقدار سعته الوجوديَّة، وينال أجره الدنيوي من الحياة الطيّبة، والأخروي من الأجر العظيم.

ثمّ لم يذكر سبحانه نوع الجزاء الأخروي إنَّما أكَّد ذلك، وإنَّما يجازي من جمع بين الحسنيين : الحسن الفعلي والحسن الفاعلي، فالإيمان وإنَّه مؤمن إشارة إلى الحسن الفاعلي، والعمل الصالح إشارة إلى الحسن الفعلي، فيجزون حينئذٍ بأحسن ما كانوا يعملون، ولم يقل سبحانه لنجزينهم حسناً، بل أشار إلى أنّهم هم الذبن نالوا هذه الدرجة بعملهم، وأنَّهم يجزون بالأحسن، لأنَّهم من المؤمنين، وإنَّ عملهم كان صالحاً، فلهم أحسن بما كانوا يفعلون ويعملون.

والأُسرة السعيدة(١) تلك التي يحكمها الإيمان بالله واليوم الآخر أوّلاً، ثمّ تعمل الأعمال الصالحة ثانياً، فالله سبحانه يتكفّل بحياتهم ويجعلها طيّبة تسودها المودّة والرحمة. وترفرف علها السعادة وتحوطها الغمرة والسرور وينبثق منها النشاط والحيوية والتقدّم والازدهار.

(١) ذكرت تفصيل الأسرة السعيدة في (تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة)، فراجع.

## الحاجة إلى الدين

لا تصل الجوامع البشريّة إلى كمالها وغايتها من دون الوحي، فإنّ العقل الذي يستدلُّ به على ضرورة النبوّة، ربما يتصوّر في مورد أنَّـه يستعارض مع الوحــي والدين، والحال لا تعارض بين الدين والعقل، فإنّ العقل يــرى ضرورة الوحــي والدين، كما أنَّ الدين يرى من أهمّ الأدلّة هو العقل، والعقل من المنابع الغنيّة في الدين، فلا يقابل الدين ولا يعارضه أبداً، وربما يتعارض الدليل العقلي والنقلي في الظاهر، إلَّا أنَّه في الباطن إنَّما هو لتشريع الدين وتبيينه، وله معيار خاصٌّ لحلُّهما. فكما يتعارض الدليلان النقليان، ويقدّم الأظهر على الظاهر، والصريح على الأظهر، فكذلك لو كان بين النقل والعقل تعارض، وكما أنّ كلّ نقل ليس بحجّة، بل لا بدّ من تعيين الثقة من غيره، فكذلك العقل فإنما يؤخذ منه المبرهن، فيقدّم العقلي الذي قام عليه البرهان. والطرق العلمية عبارة عن الحسّ والبرهان والعلم الحضوري، ومعلوم الإنسان عبارة عن الماهية أو المفهوم، فهما من سنخ واحــد أو المــوجود، فالشجرة موجودة وتارة تعرف ماهية الشجرة، وكذلك العلم تارة تـصل بـــه إلى ماهية الشجرة فيسمّى بالعلم الحصولي. وأخرى نصل إلى وجودها فيسمّى بالعلم الحضوري، وتارة بالحسّ نصل إلى درك الشيء فيسمّى بالعلم الحسّى، وأخرى يرتسم في الخيال فيسمّى بالعلم الخيالي. وإذا كان من المعاني كالحبّة فيسمّى بالعلم الوهمي، وإن كان مجرّداً كلياً فيكون علماً عقلياً، وإذا جعلنا الشيء شهوداً، فيكون العلم الحضوري.

وإذا كان كلّ ذلك يقيناً فإنّ الدين يؤيّده، وهو حجّة الله، وكما أنّ الخبر الضعيف لا يبيّن الشرع ولا يكون حجّة، فكذلك في العلم، فإنّ غير المبرهن لا يكون حجّة، فلا تعارض بين الدين والعقل، وكما يتصرّف في الدليل اللفظي، فكذلك ربما يتصرّف في الدليل العقلي.

البرهان العقلي قليلٌ موارده، فليس العلم يفتح كلّ المغاليق والمشاكل، فلا يقال: لا حاجة لنا إلى الدين مع وجود العلم، كما أنّ الدين يؤمّن لنا الحاجات المعنوية والأبدية، وليس المقصود الماديات وحسب حتى يقال باكتفاء العلم، فلنا روح أبدية لا تموت، فنحتاج إلى الدين حينئذٍ، والموت للبدن لا للروح. والذي يتكفّل سعادة الروح هو الدين الإلهى.

والناس على قسمين، تارة كالجالس في الغرفة لا يدري هناك قوافل تسير، وأخرى يسمع صوت الجرس، فالأوّل لا يدري شيئاً ولا يسأل، فهو غافل، والآخر يسأل عن القافلة إلى أين تسير وأين مقصدها ؟ فيسأل الإنسان في نفسه عن نفسه، إلى أين أذهب ؟ ثمّ يسأل من أين أنا حتى أذهب إلى وطني ؟ فالدين يقول:

﴿ إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (١).

فوطننا هو الله وليس الأرض وحسب. فنرجع إلى الله لأنّه تشرّف الإنسان بالإضافة إلى ربّه:

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٩.

فالجسد قفص، وبالموت يطير الطير القدسي وهو الروح، ومثل هؤلاء لا تضيق الدنيا بهم، ومن كان أهليّاً، فإنّه يفتح له القفص فيخرج، ثمّ يرجع كالطير يطير ثمّ يرجع مرّة أخرى متى ما أراد، وإنّا الحيوان الوحشي الذي يجعل في القفص ويقفل عليه الباب، كما في حديقة الحيوانات. وأمّا مثل أمير المؤمنين علي عليّا ومن يحذو حذوه وينهج منهاجه الذي لا يظلم نملة، ولو أعطي الأقاليم السبعة، فإنّه إلهي الوطن، وليس من عالم الأرض والمادّة، وعندما يضرب بالسيف يـقول: فزت وربّ الكعبة. فليس الدين يتكفّل طبّ الناس ومعاشهم، حيث يقال مع تقدّم العلم لاحاجة لنا إلى الدين، بل الدين إنّا هو لتربية الروح وتجليتها وارتباطها بالأبدية، وبالله سبحانه.

ثمّ العلم الحضوري يدرك به الباطنيات الحسيّة كالجوع والعطش، وأخـرى تتمثّل لها الأشياء تمثّلاً مناميّاً في المنام واليقظة، وأخـرى يــرى حــقائق الأشــياء شهوديّاً، والدين هو الذي يتكفّل هذه المراحل وغيرها.

فلابدٌ من الدين في حياة الإنسان، وفي الدين يسعد المرء.

- ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ ﴾ (١).
- ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلام دِيناً ﴾<sup>(٢)</sup>.
- ﴿ فَنَ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهِدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسلام ﴾ (٣).
- ﴿ أَفَنَ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٣) الأُنعام : ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) الزمر : ٢٢.

# أشعار أبي نؤاس في فضل آل محمّد المَهَلِا

جاء في كتاب الدمعة الساكبة للعالم الربّاني الشيخ محمّد بــاقر الدهشـــتي في أحوال الإمام الثامن مولانا أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا عليّه في الفصل الرابع في ذكر مدّاحيه:

وفي العيون بسنده عن محمّد بن يحيى الفارسي، قال: نظر أبو نؤاس إلى أبي الحسن الرضا علي بغلة، فدنا منه أبي الحسن الرضا عليه وقال: يا بن رسول الله، قد قلت فيك أبياتاً فأحبّ أن تسمعها منى، قال: هات، فأنشأ يقول:

مسطهرون نستيّات تسيابهم تجري الصلاة عليهم أينها ذكروا من لم يكن علويّاً حين تنسبه في له من قديم الدهر مفتخرُ في الله لمن علويّاً حين تنسبه صفّاكم واصطفاكم أيّها البشرُ فأنتم المسلأ الأعلى وعندكم علم الكتاب وما جاءت به السورُ

فقال الرضا لحَيَّلِا : قد جئتنا بأبيات ما سبقك إليها أحد، ثمّ قال : غلام، هل معك من نفقتنا شيء ؟ فقال : ثلاثمائة دينار، فقال : أعطها إيّاه، ثمّ قال لليَّلِا : لعلّه استقلّها، يا غلام، سق إليه البغلة.

## تعريف علم الأدب

قد اشتهر في عرف المتأخّرين من العلماء أنّ علم الأدب عبارة عن النكت والنوادر من الشعر والتواريخ، وذكر الشيء بالاستطراد، وبالمناسبة مع مراعاة مقتضى الحال. وإلى ذلك يشير أبو عبيد قائلاً: من أراد أن يكون عالماً فليلزم فنّاً واحداً، ومن أراد أن يكون أديباً فليتسع في العلوم.

وبالجملة : من أراد العلم لنفسه فالقليل منه يكفيه، ومن أراده لغيره فحوائج الناس كثيرة .

وأعلم الناس من جمع علوم الناس إلى علمه.

فالأديب حقّاً ليس من يُحسن الكلام وينمّقه ويراعي فيه الفصاحة والبلاغة وحسب، بل من يعرف نفسه وحدوده، وله لكلّ مقال، ولكلّ مقال، ولكلّ مقال مقام، وإن كان علم الأدب بالمعنى الخاصّ ما يضمّ الشعر والنثر والذوق الأدبى ...

## ملل القلوب

قال مولانا أمير المؤمنين عَلَيْلًا :

إنّ هذه القلوب عَلّ كما عَلَّ الأبدان، فابتغوا لها طرائف الحكم.

فلا بدّ للعلماء من دعابة لا إسراف فيها، ومزاح لا إفراط فيه، وقد أحسـن من قال:

أفد طبعك المكدود بالجدّ راحةً يجم وعلّله بشيء من المزح ولكن إذا أعطيته ذاك فليكن بمقدار ما يعطى الطعام من الملح<sup>(١)</sup>

وزيادة الملح في الطعام ممّـا يفسده، وتنفر منه الطباع، وكثرة المزاح يذهب بماء الوجه، ويقلّل من شخصيّة الإنسان، فعلينا بطرائف الحِكَم ولطائف الكلِم.

<sup>(</sup>١) من كتاب تحفة العالم في شرح خطبة المعالم ٢:٢.

# الدعاء على هارون الرشيد

حكي إنّ الرشيد جلس يوماً لإزاحة المظالم \_ويحسبون أنّهم يحسنون صنعاً \_ فتقدّمت إليه امرأة ودفعت إليه رقعة فإذا فيها: أتمّ الله أمرك، وفرّحك عالماً أتاك، وزادك رفعة، فلقد عدلت فقسطت.

فقال الرشيد لمن حضره حين وقف على الرقعة : أتدرون مــا أرادت هــذه المـأة ؟

فقالوا: وما الذي أرادت؟

فقال: أمَّا قولها: أتمَّ الله أمرك، فإنَّها عنت قول الشاعر:

إذا تمّ أمـــــر دنى نـــقصه تــــوقّع زوالاً إذا قـــيل تمّ وأمّا قولها : وفرّحك بما آتاك، فأخذته من قول الله تعالى : ﴿ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلسُونَ ﴾ (١).

وأمَّا قولها : وزادك رفعة، فإنَّه من قول الشاعر :

ما طار طيرٌ وارتفع إلّا كالماطار وقع

\_\_\_\_\_

الدعاء على هارون الرشيد ..... الدعاء على هارون الرشيد السيد السيد

وأمّا قولها: لقد عدلت فقسطت، فأخذته من قول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً ﴾ (١).

فتعجّب الحاضرون لوقوع خاطر الرشيد من ذلك، ثمّ دعى بها وسألها عن حالها...<sup>(۲)</sup>.

أجل: فإنّ الظالم يعرف نفسه أكثر من غيره، وما أروع تلك المرأة البليغة التي قالت ظاهراً وأرادت باطناً، ووقفت أمام الظالم تشكو ظلمه وجوره، وتدعو عليه، وهكذا عاقبة الظالمين، خزيّ في الدنيا وعذابٌ في الآخرة مهين، وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلبِ ينقلبون.

<sup>(</sup>١) الجنّ: ١٥.

<sup>(</sup>٢) من كتاب تتمّة المنتهى: ١٦٥.

## تنزيه الأنبياء

جاء في تاج العروس من الكتب اللغوية المشهورة<sup>(١)</sup>:

... ويقال الضلال لكلّ عدول عن الحقّ، عمداً كان أو سهواً، يسيراً كان أو كثيراً، فإنّ الطريق المستقيم الذي هو المرتضى صعب جدّاً.

ولهذا قال ﷺ: استقيموا ولن تحصوا.

ولذا صحّ أن يستعمل لفظه فيمن يكون منه خطأ ما، ولذلك نسب إلى الأنبياء وإلى الكفّار، وإن كان بين الضلالين بون بعيد.

ألا ترى أنّه قال في النبيّ ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ (٢)، أي غير مهتدٍ لما سيق إليك من النبوّة.

وقال تعالى في يعقوب للشُّلِا : ﴿ إِنَّكَ لَنِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ ﴾ (٣).

وقال أولاده : ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَنِي ضَلالٍ مُسبِينٍ ﴾ (٤)، إشارة إلى شفقته بـيوسف

<sup>(</sup>١) تاج العروس ٧: ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) الضحى : ٧.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) يوسف : ٨.

وقال عن موسى عَلَيُّهِ : ﴿ قَالَ فَعَلَـٰتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ الضَّالِّينَ ﴾ (١)، تبييناً أنّ ذلك منه سهو .

وقال: والضلال من وجه آخر ضربان: ضلال في العلوم النظرية... في العلوم العمليّة...

أقول: ما ذكره إنّا يتم على مبنى القوم واختلافهم في عصمة الأنبياء، فنهم من يذهب إلى أنّه إنّا هو معصوم في الدعوة فقط أو في تبليغها، ومنهم من يسرى عصمتهم بعد النبوّة لا قبلها، وغير ذلك من المباني المردودة عقلاً ونقلاً، وما نعتقده، هو العصمة الذاتية الكلية من أوّل حياتهم إلى آخرها في كلّ شيء، وما نسب إليهم في ظاهر القرآن الكريم إنّا هو من المجازات القرآنية ولها تأويلات تدلّ عليها القرائن اللفظية والعقلية، كما ورد في الأخبار، فإنّ ساحة الأنبياء عليمياً مطهّرة ومنزهة عن كلّ شين وذنب وخطأ وسهو وغفلة، إذا أردت تفصيل ذلك فارجع إلى ما يقوله علم الهدى السيّد المرتضى مَتِّئُ في كتابه القيّم (تنزيه الأنبياء)، وكذلك كتبنا الكلامية كشرح التجريد وباب الحادي عشر.

وكتبت في العقائد (عقائد المؤمنين)، و (دروس اليـقين في مـعرفة أُصـول الدين)، وهو الجلّد الأوّل من الموسوعة، وغيرهما، فراجع.

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢٠.

## الإسلام يعلو ولا يعلى عليه

بينا الكون ظلام دامس، فلا يبصر فيه الإنسان إلّا خيوط الجهل المقيت التي تتعثّر فيها العقول، وبينا الشرك يحاول أن يثبت أقدامه إلى الأبد في جزيرة العرب بعبادة الأصنام.

بينم الناس كالوحوش الضارية يقتل بعضها بعضاً ، والسلب والنهب قائم على قدم وساق.

بينا تلك البيئة المتوحّشة ترتكب فيها أكبر الجرائم التي يندى لها جبين التأريخ والإنسانية.

بينما الأرض كانت تفتح فمها لتلتقم الأطفال الأبرياء الذين يدسّمهم آباؤهم أحياء في التراب، بينما كان المثقّف العربي يقول وهو يدسّ ابـنته في التراب وهــي تلتقم الحجر ثدياً.

إنيّ وإن ســــيق إليّ المـــهر ألف وعــــبدان وذو عـــشر أحبّ أصهاري إليّ القبر

ويأتي الآخر وهو يعدّ أكثر ثقافة وأرقّ قلباً من الأوّل، فيقول:

أُحبّ بــــــنتي ووددت أنيّ دفسنت بــنتي في قـــاع لحـــدي

وما بي أن تهون علي ولكن خافة أن تنال الذل بعدي أجل، بينا كان كل هذا وكأنه السحاب المظلم المتراكم على تلك الجزيرة التي فقدت كل معاني الإنسانية، وإذا الشمس تشرق من آفاقها لترسم خيوطها الذهبية، ولتنشر على تلك الأرض ذوائبها المتلألئة لتقول للناس : هلموا هلموا، فهذا الطريق القويم والصراط المستقيم، فهذا الأمين محمد على البعوث الإلهي خاتم النبيين يحمل لواء يوحد بين صفوفكم، ويؤلف بين قلوبكم، وينور بالعلم بصائركم، ويحرر من الأغلال ضائركم، فشق صوته الأغر كل الأسماع، وراح يخترق الآفاق، ويدك عروش الطغاة والجبابرة الضالين بكلمته الغرّاء الخالدة : قولوا لا إله إلا الله ويدك عروش

فانتشر الإسلام وتعزّز وتشيّد صرحه الشامخ يوم تمسّك به رجاله الأشاوس وتكاتفوا على العمل بأحكامه وتطبيق قوانينه وأداء فرائضه بالصدق والإخلاص، فامتدّ الإسلام من جزيرة العرب إلى أعهاق الأندلس، والإسلام يعلو ولا يمعلى عليه.

وبجبر التأريخ \_على حدّ قولهم \_ لا بدّ من رايات الإسلام أن ترفرف خفّاقةً على ربوع الأرض، ويحكم القرآن الكريم في كلّ العالم، هذا ما وعدنا الله به، أليس الصبح بقريب...

# لمن أكل كثيراً

جاء في بحار الأنوار(١):

ذكر بعض العلماء أنّ من أكل كثيراً أو خاف على نفسه التخمة مسح يده على بطنه قائلاً ثلاث مرّات :

(الليلة ليلة عيدي، ورَضي الله عن سيّدي أبي عبد الله القرشي)، فبإنّه لا يضرّه الأكل.

و هو عجيب مجرّب.

وورد أيضاً لمن خاف من أكلة أن يقول:

(خصمك علىّ بن أبي طالب للثُّلِخ أن تضرّ ني).

وهذا من آثار الولاية العظمى، فإنّها نافذة الأثر في ما سوى الله سبحانه (٢)، وإنّ الولاية العلوية مظهرٌ للولاية الإلهية العظمى، وهي الحقيقة المحمّدية في ظهورها العلوي.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (الطبعة القديمة) ١٧ : ٨٩٨ .

<sup>(</sup>٢) كتبت تفصيل ذلك في ( هذه هي الولاية )، الجلَّد الخامس من الموسوعة، فراجع.

## درجات اليقين

جعل بعض الحقّقين لليقين ثلاث درجات:

الأولى \_علم اليقين : وهو العلم الذي يحصل بالدليل، كمن علم بوجود النار لرؤية الدخان.

الثانية \_عين اليقين : وهو إذا وصل إلى حدّ المشاهدة ، كمن رأى النار .

الثالثة \_حقّ اليقين: وهو كمن دخل النار واتّصف بها(١١).

واليقين من النِعَم الإلهية العظمى قلّ ما يعطى لعبد، وما أكثر الآيات الكريمة والروايات الشريفة الدالّة على علوّ درجته وشموخ منزلته ورفعة مقامه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (الطبعة الجديدة) ٧٠: ١٣٥.

## طرق التفاهم

ممّــا يذكر للتفاهم مع الناس ودعوتهم إلى الخير، إنّما يكون بطرق ثــلاث: التفاهم بالحكمة، والموعظة، والمجادلة الحسنة. كما قال الله تعالى في كتابه الكــريم: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (١٠).

والحكمة: معرفة الأشياء بحقائقها وواقعياتها، ويـقال لهـذه المـعرفة: حـقّ اليقين، ولا يحصل بالتعليم ولا من أفواه الرجال، بل موهبة من الله تعالى.

والموعظة: معرفة الأشياء بآثاره، ويسمّى عين اليقين، وعبائر الحديث في هذا الجال يشير بالهداية، وآلة تحصيل هذه المعرفة القلب.

الجدال الحسن: معرفة الأشياء بطريق الأخبار، لا مكاشفة الحقائق وظهورها، ولا بالآثار، ويسمّى علم اليقين. وهو على قسمين: أحسن، وغيره. والأوّل: الطرفان عالمان ومرادهما إثبات الحقّ وإبطال الباطل، وإلّا فالثاني، ويسمّى بالمهاراة، وإن لم تنفع الجادنة بالأحسن فالأولى والأفضل دعوتهم إلى المباهلة.

(١) النحل : ١٢٥.

# تلقّ القرآن الكريم

لا يخفى أنّ اللذين ينظرون إلى المزرعة على أربعة أقسام: حمار ينظر إليها ليشبع نفسه ويملي بطنه، والطفل ينظر للمرح واللمعب، والزارع لحصادها وجني ثمارها، والحكيم اللبيب إنّما ينظر باعتبار عناصر الزرع والحكمة المودوعة فيه.

والنظر إلى القرآن الكريم كذلك: فبعض يرتزق بالقرآن ويملي بطنه، وبعض يطرب لصوت القرآن، والثالث يقرأ القرآن للثواب، والرابع إنّما ينظر إلى القرآن ويستأنس بتلاوته ليكشف عناصره، وما ينظّم الحياة ويسعد الإنسان ويرشده إلى الخير والصلاح، ويزيد في كاله، إذ القرآن المجيد كلام الله الحكيم فيه خير الدنيا والآخرة.

قال عليه الرديم عيش السعداء وموت الشهداء والنجاة يـوم الحـسرة والظلّ يوم الحرور، والهدى يوم الضلالة، فادرسوا القرآن، فإنّه كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان (١١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٩٢ : ١٩.

### حواجز فساد الشباب

إنّ المجتمع ليفسد بفساد شبابه، وفساد الشابّ والشابّة إنّما يكون لعـوامـل فردية واجتماعية، ومنها: انحلال واضمحلال السدود والحواجز الآتية:

١ ـ الزواج، فإنّه عامل أساسي لحفظ الشباب من الانحراف والفساد، وسدّ رصين لصيانة المجتمع، فلو انحلّ وانهدم هذا السدّ في المجتمع، لانحرف الشباب في سيول الفساد والفجور.

٢ ـ عدم الاختلاط بين الرجال والنساء، إذ هما كالقطن والنار، ما اقتربا إلا واشتعلت نار الشهوة، وسرعان ما يحترق القطن الأبيض، فيسود وجهه ويسصح رماداً يعمي عيون المجتمع، فعدم الاختلاط سد منيع لحفظ الشاب والشابة من الفساد، فلو انهدم بمعاول دعاة الحرية المزيّقة، وأقلام التمدّن والمساواة المنحرفة، فإنّه يوجب انجراف الشباب إلى وادي الفساد وانهدام صرح الأخلاق الحسنة.

٣ ـ خوف الفضيحة، فإنّ الشابّ والشابّة لما يحملان من أصالات فسردية واجتاعية، يبتعدان عن الفساد مخافة الفضيحة لهما أو لأسرتهما وعشيرتهما، فإذا زال هذا الخوف فقد أنشب الفساد أظفاره في وجودهما، ويحدث ما لا يحمد عقباه، وما يتوقّاه الإنسان الشريف الذي يخاف الفضيحة.

٤ خوف المرض، فمن يحبّ سلامة نفسه وجسده فإنّه يبتعد عن الفساد، إذ
 يعلم أنّه يصاب المرء بالأمراض الروحية والجسدية، فمن خاف المرض ما اقترف الذنب والفساد.

٥ ـ خوف الحكومة، فإنّ القوانين وإجرائها كثيراً ما تمنع الناس من الفساد، إذ الإنسان بطبيعته يحبّ الجور والظلم، ونفسه الأمّارة تحبّ الفساد والمعصية والخطيئة، وإن كان بفطرته يحبّ العدل والإحسان والدين، فهو وحشيّ الطبع ومدنيّ الفطرة، فالقانون يأخذ أمام نزعات الإنسان الاستكبارية والفرعونية، لكي يقف كلّ واحد عند حدّه، ومجري القانون هو الحكومة والدولة، فمن خاف الحكومة ابتعد عن الفساد، والويل كلّ الويل لو كانت الحكومة هي أمّ الفساد، فإنّ ذلك المجتمع المسكين لا يرى وجه الصلاح إلّا بانقلاب الحكومة إلى حكومة صالحة، تحارب الفساد في المجتمع، فتأمر بالمعروف وتنهى عن الفحشاء والمنكر.

7 ـ خوف الله وخشية جهنم، فهو أقوى السدود، إذ ربما سدّ خوف الحكومة لا يمنع الإنسان فيا بينه وبين نفسه وفي الخلوات عن ارتكاب المعاصي واقتراف الذنوب والتلوّث بالفساد، بخلاف خوف الله جلّ جلاله، فإنّه يمنع الإنسان من الفساد حتى في الخلوات، حيث سمع منادي الحقّ يقول: اتّق الله في الخلوات، فإنّ الحاكم هو الشاهد، وأين الفرار من حكومة الله، فهو أقرب إلينا من حبل الوريد، فهو معكم أينها كنتم.

## يا كعبة الله

أيا بيت الله الحرام، أيا كعبة العشّاق، تهواك النفوس رغبةً في أداء فريضة الحجّ، وتولّي الوجوه المؤمنة شطرك كلّ يوم خمس مرّات ومرّات في إقامة عمود دينها الصلاة، وتهفو القلوب إلى منازل الوحي والرسالة، ويهزّهم الحنين إليها، ويحتّم الشوق إلى ضريح الرسول الأعظم عَلَيْنَ وقبور أثمة البقيع عَلَيْنَكِمْ ابتغاء مرضاة الله في زيارتهم.

يا كعبة الله اشهدي: أزعم أنّني طليق من القيود وعدو للجمود، أنـصر البحث العلمي الحرّ، وأومن بحرّية الرأي السليم المعتمد على المنطق الرصين والفكر الصائب، وأعتبرها الأساس لمن يريد معرفة الحقيقة واتباع الحقّ، فما كـتبت في حياتي لا أبتغي بذلك رضا قوم أو أتّقي سخط آخرين، إنّما كتبت للـحقّ وحـده، أبتغيه وحده.

والله يشهد على ما أقول، وما توفيق إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أُنيب.

# الرجل كلّ الرجل: الرجل الكامل

عن مولانا الإمام عليّ بن الحسين زين العابدين عليُّلا ، قال :

(إذا رأيتم الرجل قد حسن شيمته وهديه فرويداً، لا يغرّنكم، فما أكثر من يعجزه تناول الدنيا وركوب الحرام منها لضعف نيّته ومهانته وجبن قلبه، فنصب الدين فخّاً لها، فهو لا يزال يحيل الناس بظاهر، فإن تمكّن من حرام اقتحمه.

وإذا وجدتموه يعفّ عن المال الحرام فرويداً، لا يغرّنكم، فإنّ شهوات الخلق مختلفة، فما أكثر من ينبو عن المال الحرام وإن كثر، ويحمل نفسه على شوهاء قبيحة فيأتى منها محرّماً!!

فإذا وجدتموه يقف عند ذلك فرويداً، لا يغرّنكم، حتى تنظروا ما يعقده عقله، فما أكثر من ترك ذلك أجمع ثمّ لا يرجع إلى عقل متين، فيكون ما يفسده بجهله أكثر ممّا يصلحه بعقله، فإذا وجدتم عقله متيناً، فرويداً لا يغرّنكم، حتى تنظروا مع هواه يكون على عقله؟ أو يكون مع عقله على هواه ؟ وكيف محبّته للرئاسة الباطلة وزهده فيها ؟ فإنّ في الناس من خسر الدنيا والآخرة بتركه الدنيا للدنيا، ويرى أنّ لذة الرئاسة الباطلة.

ولكنّ الرجل، كلّ الرجل، نعم الرجل، هو الذي يجعل هواه تبعاً لأمر الله.

٥٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

وقواه مبذولة في رضاء الله، يرى الذلّ مع الحقّ أقرب إلى عزّ الأبد من العزّ في الباطل، ويعلم أنّ قليل ما يحتمله من ضرّائها يـؤدّيه إلى دوام نـعم دار لا تـبيد ولا تنفذ، وإنّ كثير يحلقه من سرّائها مع تبع هواه يؤدّيه إلى عذاب لا انـقطاع له ولا زوال. فذلك الرجل نعم الرجل، فتمسّكوا بسنّته واقتدوا إلى ربّكم فيه، فـإنّه لا تردّ له دعوة ولا تخيب له طلمة (۱).

فيا ترى، بالله عليك، مع هذا الحديث الشريف هل يجوز لك أن تـتّبع كـلّ ناعق، وتدخل في كلّ حزب، أو تدور في فلكه، أو تسمع لكلّ ناطق، أو تحضر كلّ مجلس ومحفل؟!!

(١) من كتاب الشباب والدين : ٤٧.

### عظمة الإنسان

قال أمير المؤمنين علي طَيِّلِا : (المؤمن أعظم حرمةً من الكعبة)، ومن الملك المقرّب. وهذا يدلّ على عظمة الإنسان ومقامه الشامخ في عالم التكوين والتشريع، ومن عظمته أن كرّمه الله بقوله تعالى :

﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ (١).

فما هذه الكرامة الإلهيّة ؟ وما هذه الفضيلة العظمي :

﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا ﴾ (٢).

فا أعظمك أيّها الإنسان في خلق الله ؟ إلّا أنّ عصرنا في جاهليته الثانية، لم يعرف قدرك، كماكان من قبل في الجاهلية الأولى، فحطّمك وأنزلك من عرشك إلى حضيض التفاهة والرذالة، فكان كالأنعام بل أضلّ سبيلًا، فلم يعرف المقصود من خلقه، فقالوا: الغاية من الخلقة الأكل والشرب واتباع الشهوات والملاذ، فنسوا الله فأنساهم أنفسهم، فلا يدري لماذا خلق، وما هو المقصود من خلقته، وما هي فلسفة الحياة ؟ ومن عرف نفسه فقد عرف ربّه، ومن عرف ربّه عرف معاده، ومن فلسفة الحياة ؟ ومن عرف معاده، ومن

<sup>(</sup>١) و (٢) الإسراء : ٧٠.

عرف معاده عرف حياته، ومن عرف حياته فقد سعد في الدنيا والآخرة، في أنه يعرف كيف يحيى ويعيش، وكيف يموت ويعود إلى ربّه، وذلك هو الفوز العظيم.

ومن خيرة الأدلَّة على المعاد ما نراه من تكوين الجنين في بطن أمِّه، فإنَّ في خلقته علائم وأمارات تدلُّ على أنَّه لم يخلق للرحم، فإنَّه ذو عينين ولسان وأذنين وقلب ويدين وبطن ورجلين، فمثل هذه الأعضاء والجوارح لا تنفعه في مثل ذلك المكان المظلم الضيّق، بل لا بدّ من مكان وسيع رحب وهي الدنيا، فسيخرج إليها باكياً، وينشأ فيها، فنرى فيه دلائل أخرى تدلّ على أنّه لم يخلق لهذا العالم الكبير أيضاً، بل خلق لما هو أكبر، فإنّا نشاهد من هذا الإنسان طموحات جبّارة لا تتلائم مع هذه الدنيا الصغيره، فإنّه يريد علم ما سوى الله، وقدرة ما سوى الله، يريد أن يسيطر على العالم ويكشف أسرار الوجود وحقائق الكون والحياة، فيطمع في معرفة حقائق بعيدة المدى، فيبغى لذَّة من دون ألم، ووصال بلا فراق، لأنَّــه يسرى كــلّ اللذائذ في هذه الدنيا مشوبة بالآلام، بل هي دفع للآلام، فإنَّ الجوع يدفعه الأكل، فإذا كان بيده الخبزيري أنّه ألذّ الأشياء عنده، إلّا أنّه ما أن شبع، فإنّه يحسّ بالمرارة والألم، فالإنسان يركض وراء لذَّة بلا ألم، وعلم بلا جهل، وقدرة بلا ضعف، ومثل هذه الأُمور لا يجدها في هذه الدنيا، ولا يحصل عليها إلَّا في عالم آخر، في جنَّات عدنِ عرضها الساوات والأرض، فيها ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين، أعدّت للمتَّقين، فإنَّ في تلك الجنان والنعيم الأبدى، ما يريده الإنسان، وبمجرِّد تعلُّق إرادته فإنّه يحصل المراد، ففيها ما لا رأت أعين ولا سمعت أذن، وهذا دليل عـقلي يطابق الفطرة على إثبات المعاد.

ومثل هذا الأمر يكشف لنا عن عظمة الإنسان وشموخه، وما هـو الهـدف والسرّ من خلقته، فإنّه يريد اللذّة الأبدية بلاألم، ولا يكون له ذلك إلّا في مقام الفناء

عظمة الإنسان .......... ٥١

والوصول والوصال، مقام (عبدي أطعني أجعلك مثلي)، مقام ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَةُ \* أَرْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* فَاذْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَأَذْخُلِي جَنَّة الْحُورِ والولدان، فَن جَنَّتِي ﴾ (١)، أي جنّة (هو)، جنّة الأساء والصفات، لا جنّة الحور والولدان، فمن وصل إلى هذا المقام في هذه الدنيا، فإنّه لا يبالي بكلّ شيء سوى الله وما فيه اسمه، فإنّه لا يطمئن قلبه إلّا بذكر الله جلّ جلاله.

وسبحانه وتعالى عرض الأمانة على الساوات والأرض فأبين أن يحملنها، ولكن حملها الإنسان، إلّا أنّه كان ظلوماً جهولاً، فلم يؤدّ حقها، فلم يعمل بتكليفه، فإنّه كثير الظلم والجهالة، فإنّه جهل سبب خلقته وظلم نفسه، فأخذ يدور حسولها كحيار الطاحونة، فانخدع بالمال والآمال، وبالجاه والمقام والشهوات، حتى يصل راسل مفكّر الغرب إلى درجة من الانحطاط لا يرى مانعاً من تبادل الزوجسات وإعارتهن للآخرين، فقد جهل حقيقة الإنسان والإنسانية، لقد ظلم الإنسان وجعله أضل من الحيوان، ففقد الإنسان أصالته وجوهره، وفي الحديث القدسي عن وجعله أضل من الحيوان، ففقد الإنسان أصالته وجوهره، وفي الحديث القدسي عن الله سبحانه أنّه قال: (خلقت الأشياء من أجلك، وخلقتك من أجبلي)، فخلق الإنسان إنّا لله، ليحمل صفاته العليا وأساءه الحسني، ليصل إلى لذّة بلا ألم، وعلم بلا جهل، وقدرة بلا ضعف، وحياة بلا ممات.

ثمّ الدنيا إنّما هي تكرار المكرّرات، وفلم سينهائي معاد، إلّا أنّ أبطال الفلم يختلفون، والتأريخ يعيد نفسه، فكلّ شيء يتكرّر في الحياة الدنيويّة إلّا أمراً واحداً غير قابل للتكرار، وهو السير في الله سبحانه ولذّة المسير، فلا يمكن أن يموصف ويدرك إلّا من وصل وعرف ذلك، ولا سكون فيه ولا توقّف، فإنّ الله سبحانه في

<sup>(</sup>١) الفجر: ٢٧ ـ ٣٠.

٥٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

ذاته وأسمائه وصفاته غير متناه، فكذلك السير والحركة في الله سبحانه غير متناهية، وهذا مقام لقاء الله سبحانه والفناء في الله بـالله عـزّ وجـلّ، ولا يكـون هـذا إلّا بالعبوديّة، فإنّها جوهرة حقيقتها الربوبيّة:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

فن كان عبداً وأحبّه الله فإنّه يصل إلى مقام تكون يده يد الله، وعينه عين الله، ولسانه لسان الله، كما ورد في الخبر عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_عن الرسول الأكرم محمّد على عن الله سبحانه في قوله: (يتقرّب العبد إليّ بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببته أكون سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها)، فيحصل الإنسان إلى قاب قوسين أو أدنى، ويحصل له السعة الوجودية، ويصل إلى مقام الفناء في الإرادة الإلهيّة، ويظهر رسم الأسد الذي على الستار إلى الوجود الخارجي، ليفترس الظالم، كما فعله الإمام الرضا عليه في مجلس المأمون.

وإنّما يصل إلى الإنسان إلى كمال وغاية خلقته وحياته، بعد التخلية والتحلية والتجلية، وهي المراحل الثلاثة لتهذيب النفس وصيقلة القلب، وجعله كالمرآة تنطبع فيه الحقائق الكونية وأشعّة ما وراء الطبيعة، من الإلهامات الإلهيّة، والمعارف الربّانية، والفيوضات القدسيّة.

فيصل إلى كمال الانقطاع إلى الله عزّ وجلّ، ويتنوّر قلب بصره بضياء نظرها إلى الله سبحانه، حتى تخرق أبصار القلوب حُجب النور، فتصل إلى معدن العظمة، وتصير الروح معلّقة بعزّ قدس الله عزّ وجلّ، وهذا ما يدركه أهله، ولا يمكن وصفه. فما أعظم الإنسان، وقد تمدّح الله بخلقه في قوله تعالى: ﴿ فَـ تَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ

<sup>(</sup>۱) الذاريات: ٥٦.

عظمة الإنسان ...... و عظمة الإنسان ..... ٧٠

الخَالِقِينَ ﴾ (١)، ولكن يهوي ويهبط إلى أسفل السافلين، ويكون قلبه كالحجارة أو أُسدّ قسوة، وكالأنعام بل أضلّ سبيلاً، فيبتلى بالأمراض النفسية وبالمآثم والذنوب والمعاصي، وحبّ الدنيا والمقام والرئاسة والحسد والصفات الرذيلة، فلا يرى إلاّ الدنيا الدنية وزخرفها وزبرجها، ويفقد أصالته الإنسانية، وروحه التي هي من النفحة اللاهوتية، والنفخة الملكوتية، ويكون كدودة القز يخنق نفسه بنفسه، ويبتلى بالجهل المركّب، فيذنب ويحسب أنّه يحسن صنعاً، وأنّه مقرّبٌ من ربّه.

فلا بدّ من ترك الذنوب والشبهات وهذا أدنى مراحل الكمال، فما لا نعلمه لا نقله، وما لا نعرفه لا نر تكبه، ونصون الجوارح والجوانح عمّا سوى الله سبحانه، وبالعلم النافع والعمل الصالح يصل الإنسان إلى درجة لا تلهيه تجارة ولا بيع عن ذكر الله، فيطمئن قلبه ويرجع إلى ربّه، فيدخل في عباده وجنّته، في مقعد صدق عند مليك مقتدر، ولا يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم، وختامه مسك، وفي ذلك ف ليتنافس المتنافسون.

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١٤.

## قتلوا بنت الهدى

الله أكبر قتلوا بنت الهدى، ذبحوا نور الدجى.

تبّت أيديكم يا أرذال العرب وأنذال العراق آل تكريت.

أيا صدّام القذر!! كم من جناية جنيت؟! وكم من دم سفكت؟ قـتلت الرجال الأفذاذ والأبطال العباقرة، وهتكت حرمة الإسلام، وكبّلت شباب العراق الجريح في قعر السجون وظلم المطامير روحشة الزنزانات، وكـم عـائلة شرّدتها ونفيتها من أوطانها حقداً على المؤمنين والمؤمنات، وإرضاءً لنزعـاتك الدمـوية، وإطاعةً لأسيادك الاستعار الشرقي والغربي.

أيا مجنون العرب بثر ثر تك القومية العربية التي بثّ سمومها الاستكبار العالمي لنهب البلاد الإسلامية والسيطرة عليها، ونشر أكاذيبهم وألاعيبهم بين المسلمين، وتمزيق وحدتهم وزرع النفاق فيهم، وإشعال لهيب الحروب بينهم بعدما كانوا يدأ واحدة على من سواهم من أعداء الدين من المشركين والكافرين والملحدين، فكانوا كتلة نارية ضدّ الأجانب وأذنابهم وأعوانهم، وكانوا سادة الناس والأمم بعلومهم وثقافتهم وحضارتهم ومدنيّتهم، كانوا دعاة القرآن وحملته وحماته، وكانوا رساليين فدائيين يضحّون بالنفس والنفيس من أجل مبادئهم السامية، وديسنهم رساليين فدائيين يضحّون بالنفس والنفيس من أجل مبادئهم السامية، وديسنهم

قتلوا بنت الهدى 04

الحنيف، كانوا معتصمين بحبل الله جميعاً، فبالوزوزة القومية كم من بـــلاد الإســـلام هدّمت قلاعها وعماراتها، وكم من النساء الأطفال قتلتهم قنابل القومية العربية، وصواريخها الروسية والعربطانية والأمريكية والفرنسية.

تبّت يداك يا معتوه العراق، يا جر ثومة الشقاق، تبّت يدا أبي عدى الكافر، فما أشقاه، فزاد عن فرعون ونمرود وهتلر في إجرامه، حتى تلوّثت بداه الأثبمة بالدم الطاهر المطهّر شهيدنا الصدر وأخته العلوية بنت الهدي، التي كادت أن تكون أسطورة في علمها وثقافتها وجهادها وجهودها، وأخبراً شهادتها.

فسلام علمها يوم ولدت، ويوم استشهدت، ويوم تبعث حبّة طاهرة مطهّرة، لتنتقم من الظالمين.

وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلبٍ ينقلبون(١١).

<sup>(</sup>١) كتبت هذه المقطوعة حينها سمعت بشهادة شهيد الإسلام وبنت الهدى قدّس الله سرّهما.

## المطاعن والمخالب

وحروف الآية الشريفة تساوى: ١٢٠٢ أيضاً، فافهم.

كما أنّ (الفرقة الناجية) حـروفها تسـاوي: ( ٢٨٥)، و (الشـيعة) أيـضاً تساوى حروفها ( ٢٨٥).

ولا يخفي أنّ قلب فرعون وهامان وقارون معاً اجتمع فيه الشرّ كلّه.

(١) السجدة : ٢٢.

# أقوال في السعيد والسعادة 🗥

سئل بيون الفيلسوف ذات يوم عن أشقى الناس، فقال : هو الذي يعلّق غاية طمعه بأن يعيش سعيداً، ويقضي عمره في المعيشة اللهذيذة الهنيئة، لمما أنّ ذلك مستحيل.

وكان يقول: إعطاء الإنسان من ماله أحسن من تنيه زيادته بمال غيره، لأنّه يمكن للمرء أن ينظم في سلك السعداء بأقلّ مال، ومتى علّق أمانيه بمال غيره انتظم في سلك الأشقياء.

قال أبيقور الفيلسوف: السعادة التي يتكلّم عليها الفلاسفة هي السعادة الضروريّة يعني حالة راحة يصلها الإنسان بقدرة إلهيّة. إنّها ليست عبارة عن مجرّد لذّات الحواسّ، بل هي راحة القلب وعافية البدن، فكان يرى أنّ الخير الكامل هو اجتاع هذين الشيئين في آن واحد. كان يقول: الفضيلة هي أقوى الطرق إلى معيشة الإنسان سعيداً، لأنّه لاشيء أحلى من كون الإنسان يعيش على مقتضى الحكمة والصلاح ولا يعمل ما يلام عليه، ولا يحسّ في نفسه باصابة الذنب، ولا يوذي

<sup>(</sup>١) كتبت تفصيل ذلك في (السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين)، وهو مطبوع، فراجع.

٦٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

أحداً، ويصنع الجميل مهما أمكن، فبالجملة لا يهمل من واجبات الحياة شيئاً. فمن هذا ينتج أن لا سعيد إلا أرباب الصلاح، وأنّ الفضيلة لا تفارق الحياة الهنيئة.

وفي نهج البلاغة لأمير المؤمنين على عليُّلا : نسأل الله منازل الشهداء ومعايشة السعداء وموافقة الأنبياء.

قال الأديب النيشابوري في كتابه الفوائد الحجّنية : لا يخنى لأولى الألباب أنّ السعادة الدنيوية والأخرويّة بنيت على العلوم الدينية والمعارف الحقّة.

قال ابن هشام في كتابه (مغني اللبيب عن كتب الأعاريب): أمّا بعد حمد الله على أفضاله والصلاة والسلام على سيّدنا محمّد وعلى آله، فإنّ أولى ما تـقترحـه القرائح وأعلى ما تنجح إلى تحصيله الجوانح ما يتيسّر به فهم الكـتاب الله المـنزل، ويتّضح به معنى حديث نبيّه المرسل، فإنّها الوسيلة إلى السعادة الأبديّة والذريعة إلى تحصيل المصالح الدينية والدنيوية.

وقال السيّد محمّد جواد التبريزي في مقدّمته على كتاب (قالوا في الإسلام): إنّ السعادة في العاجل والآجل إنّما هي بالسير على محور نظم الحياة التي سنّها رسول الله يَمْ أَوْلَا مَن خالق الحياة الذي يعلم السرّ وأخفى، ولا يعزب عنه مثقال ذرّة في السماوات ولا في الأرض، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، والدليل على ذلك هو أنّ السعادة ليست إلّا معرفة ما هو الصالح للفرد وللجماعة، واستعماله بعد معرفته، ومعرفة ما هو الصالح للمجموعة البشرية فرداً وجماعة...

وفي كليات أبي البقاء الحنفي (١): السعد كعلم من السعادة، وهي معاونة الأمور الإلهية للإنسان على نيل الخير، ويضاد الشقاوة، وبفتح العين من السعد بمعنى

<sup>(</sup>١) كلِّيات أبي البقاء الحنني : ١٩٠.

أقوال في السعيد والسعادة ....... ٢٣

اليمن، ويجوز ضمّ السين وكسر العين من السعد بمعنى الإسعاد، ومنه المسعود، والشيء يأتي مرّة بلفظ المفعول ومرّة بلفظ الفاعل، والمعنى واحد نحو عبد مكاتِب ومكان عامر ومعمور ومنزل أهل ومأهول...

وفي مكارم الأخلاق<sup>(۱)</sup>: قال الإمام الصادق عليُّلا : من سعادة المرء حسن مجلسه وسعة فنائه ونظافة متوضّاه.

وعنه عليّه الله عليه الله الله الكافرون الله أحد الله أحد الله فريضة من الفرائض، غفر الله له ولوالديه وما ولد، وإن كان شقيّاً محي من ديوان الأشقياء وأثبت في ديوان السعداء، وأحياه الله سعيداً وأماته شهيداً وبعثه شهيداً.

قال السيّد ابن طاووس: السعيد من إذا ظفر بالحقّ عمل عليه، وإن كثر الختلفون فيه والطاعنون عليه، واشتغل بشكر الله جلّ جلاله على ما هداه إليه، فإنّ الله جلّ جلاله قد مدح قوماً على هذا المقام اللازم، فقال عزّ وجلّ: (لا تأخذهم في الله لومة لائم).

وورد في أدعية تعقيبات صلاة الصبح : (وإن كنت من الأشـقياء فـامحوني واكتبني في السعداء)(٢).

وكذلك ورد في ليالي شهر رمضان المبارك، لا سيم ليالي القدر والعشر الأواخر منه.

وهذا يعني أنّ السعادة والشقاوة بيد الإنسان وليسا مـن الذاتـيّات التي لا تتغيّر ولا تتبدّل، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان: تعقيبات صلاة الصبح.

### طرائف لغوية

يوسف: فيه ستّ لغات بتثليث السين \_أي بفتحها وضمّها وكــــرها \_ مـع الهمزة والواو.

العدل: مصدر مشترك بين ثلاث معان:

۱ ــ التسوية، ويتعدّى بنفسه، نحو قوله تعالى: ﴿ فَـعَدَلَكَ ﴾ (١)، على قراءة التخفيف، أى: فسوّاك.

٢ ــ الإقساط : ويتعدّى بـ ( في )، يقال : عدل في حكمه، أي : أقسط.

٣ ـ الميل: ويتعدّى بـ (عن)، يقال: (عدل عن الطريق)، أي: مال عنه.

v 11 ··N( () )

## طرائف وظرائف

المأمون سئل وزيره حسن بن سهل: ما البلاغة ؟ قال: ما فهمته العامة ورضيته الخاصة.

وقال الراغب في محاضراته: خير الكلام ما لا يكون عاميًا سوقياً، ولا عربياً وحشياً.

قيل: الحقوق الطبيعية عبارة عن حقّ الحياة والحرّية والمالكية، وقيل: حقّ الشركة في تشكيل الحكومة أيضاً.

قيل: المجتمع مسرح التمثيل، وهدف التمثيل الحقائق، والحقائق لبّ الحياة، والحياة صحائف الإنسان.

دخل ابن الرومي الشاعر على محمّد بن داود الظاهري الفقيه، ورفع له رقعة، فأخذها الفقيه الظاهري وتأمّلها طويلاً، ثمّ قلبها وكتب على ظهرها وردّها إلى ٦٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

ابن الرومي، وقد كان في الرقعة:

يا بن داود يا فقيه العراق هل عليهن في الجروح قصاص

وإذا الجواب:

كيف يسفتيكم قستيلٌ صريعٌ وقستيل التسلاقِ أحسسن حمالاً

أفـــتِنا في قـــواتـــلِ الأحـــداقِ أم مـــــباحٌ لهـــا دم العشـــاقِ

بـــــهام الفراق والاشــتياقِ عــند داود مــن قــتيل الفراق

## التقوى وما أدراك ما التقوى

التقوى: إنَّما يتقبّل الله من المتّقين.

قال رسول الله ﷺ: يا أبا ذرّ، كن للعمل بالتقوى أشدّ اهتاماً منك بالعمل، لا يقلّ مع التقوى عمل، وكيف يقلّ ما يتقبّل.

صفتان لا يقبل الله سبحانه الأعمال إلّا بهما : التقوى والإخلاص.

سئل الإمام الصادق عليه عن التقوى، فأجاب: أن لا يفقدك الله حيث أمرك، ولا يراك حيث نهاك.

المُتِّقي من أتقي الذنوب، اعمل بفرائض الله تكن أتقي الناس.

رأس التقوى ترك الشهوة. من ملك شهوته كان تقيّاً. عند حضور الشهوات يتبيّن ورع الأتقياء.

# كلمة في روح الإسلام

الإسلام خاتم الشرائع السهاوية، ومحرّر الإنسان من الجهل والفقر والمرض، ويصفه علماء الغرب بأنّه الزاحف المتحرّك، وقد صدقوا، فهو دوماً يـزحـف نحـو الأمام، ويناضل من أجل سعادة البشر، فهو نهضة لا تعرف الجمود ولا الخـمود ولا الركود، نهضة وثورة فيها عمق الجذور وصلابة الصخور وانطلاق النسور، فهي شعلة وهاجة ترتفع وتحلّق في سهاء العلم والفـضائل والحـضارة، فالإسلام يـعلو ولا يعلى عليه.

فهو مجموعة عنصرين كالماء، وبلغة العلوم الرياضية هي معادلة متساوية : الإسلام الكامل =العترة الطاهرة +القرآن الكريم.

فالإسلام مركّب من عنصرين أساسيين: القانون المتمثّل بـالقرآن الجـيد، ومطبّق القانون المتمثّل بأهل البيت المُهَلِين ، وهما الثقلان كما ورد في حديث الثقلين عن الرسول الأعظم الذي نقله الفريقان ـالسنّة والشيعة ـ.

فالإسلام أشبه شيء بشجرة مباركة لا شرقيّة ولا غربيّة، نــورها مــن الله. أصلها القرآن وفرعها العترة الطاهرة عَلِمَكِلاً .

ويمتاز الدين الإسلامي بخصائص، كالحرية المعتدلة الإنسانية والمساواة

والقدوة الصالحة وعدم تحريف كتابه الكريم، والتبوجّه الخاص إلى الإنسان، وسهولة الاستقلال، وتنفتّح ورود الاستعدادات الباطنية المكنونة في وجبود الإنسان، وخلود الدين وشموله، وحسن قيادته، والدعوة إلى الوحدة والشهادة والجهاد والشورى والإنفاق والإيثار والتعاون على البرّ والتقوى والإخلاص في العمل.

وبني الإسلام على العلم والعقل، لا إكراه فيه، ولا عصبية ولا تقليد أعمى، بل على بصيرة وشهود واستدلال وبرهان، والمسلم إذا وعى رسالته وتمسّك بدينه، كان في مقدّمة الركب الإنساني، كما كان المسلمون في قديم الزمان، ولا عجب، فإنّه لن يكون في ذيل القافلة البشرية إلّا عندما يجهل دعوته ودينه أو يتجاهل ذلك.

فالإسلام جاء لسعادة الإنسان وصنعه إلهياً، ليكون خليفة الله في الأرض.

جاء الإسلام ليرقّه عن الفرد والمجتمع، ويسوق الناس إلى تكاملهم المنشود في جبلتهم.

جاء ليأخذ بيد الإنسان إلى قاب قوسين أو أدنى، فإنّه إلى الله المنتهى، وإليه تصير الأمور، وإنّا إليه راجعون.

جاء من أجل أن يجعل الإنسان مظهراً لأسهاء الله وصفاته، وذلك من روح الإسلام وريحانه.

## الخصال الثلاثة والأربعة والخمسة والستّة

جاء في كتاب معدن الجواهر ورياضة الخاطر(١) للكراجي:

وعاد ﷺ سلمان الفارسي (المحمّدي) ﷺ، فقال له: شفاك الله من علّتك، وعافاك في مدّة أجلك، يا سلمان، إنّ لك في مرضك هذا ثـلاث خـصال: أوّل خصلة: ذكر الله تعالى إيّاك. والثانية: أنّه يكفّر عنك خطاياك. والثالثة: أنّه نبّهك بالدعاء، فادعُ يا سلمان، فإنّك تشغى وتعانى.

وقال<sup>(٢)</sup>: ونزل عليه ﷺ بمكارم الأخلاق في الدنيا والآخرة، وهي ثلاثة: فقال:

﴿ خُدِ العَفْوَ وَأَمُرْ بِالعُزْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجَاهِلِينَ ﴾ (٣٠.

وهو أن تصل من قطعك، وتعفو عمّن ظلمك، وتعطى من حرمك.

<sup>(</sup>١) معدن الجواهر ورياضة الخاطر : ٣٢.

<sup>(</sup>٢) في الصفحة ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٩٩.

الخصال الثلاثة والأربعة والخمسة والستّة .....٧١

وقال الصادق للتَّلِيدِ : من غضب عليك ثلاث مرّات ولم يـقل فـيك سـوءاً فاتّخذه لنفسك خليلاً.

وقال (۱): وقال ﷺ: أربعة من قواصم الظهر: أخ تصله ويقطعك، وزوجة تأمنها وتخونك، وجار إن علم خيراً ستره وإن علم شرّاً أذاعه، وفقد داخل لا يجد صاحبه منه مداوياً.

وقال (٢): وقال عليُّل : أربع خصال تعين المرء على العمل: الصحّة والغـنى والعلم والتوفيق.

وأربع من كنّ فيه يبدّل الله سيّئاته حسنات: الصدق والحياء والشكير وحسن الخلق.

وقال (٢): أكثروا الاختلاف إلى المساجد، فلن يعدمنكم خلال أربع: آيــة محكمة، وعلم مستفاد، وترك الذنب إمّا حياءً وإمّا خشية، وأخ مستفاد.

قال للنِّلْةِ : خيار العباد من تجتمع فيه خمس خـصال : الذيـن إذا أحسـنوا

<sup>(</sup>١) في الصفحة ٤٠.

<sup>(</sup>٢) في الصفحة ٤١.

<sup>(</sup>٣) في الصفحة ٤٢.

٧٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد استبشروا، وإذا أساؤوا استغفروا، وإذا أعطوا شكروا، وإذا ابـ تُلوا صـبروا، وإذا غضوا غفروا.

قال رسول الله ﷺ: اضمنوا لي ستّة من أنفسكم أضمن لكم الجنّة: اصدقوا إذا حدّثتم، وأوفوا إذا وعدتم، وأدّوا إذا ائتمنتم، واحفظوا فروجكم، وغضّوا أبصاركم، وكفّوا أيديكم.

### كلهات منطقية

جاء في حاشية المطوّل(١): الفرق بين الكلّ والكلّي من خمسة أوجه:

الأوّل: أنّ الكلّ موجود في الخارج، دون الكلّي.

الثاني: أنَّ الكلِّي يعدُّ بأجزائه، دون الكلِّ.

الثالث: أنَّ الكلِّي محمول على كلَّ جزئي تحته، دون الكلِّ.

الربع: أجزاء الكلّ متناهية، دون الكلّي.

الخامس: أنَّ الكلِّ من حصول أجزائه معه، دون الكلِّي.

وأقول: مرجع هذه الفروق هو أنّ الكلّ وجود، والكلّي ماهية، فكلّ فـرق يوجد بين الوجود والماهية يوجد بين الكلّ والكـلّي، وفكّــرت يــوماً في الفــروق فجاوزت العشرين، فتأمّل.

(١) حاشية المطوّل (طبع حجري): ٣٠.

## كلمات في الحبّ والعشق

إنَّ موضوع الحبّ قد اختصَّ بمؤلفات جمّة من أهم كتب التراث العلمي والأدبي العالمي. ولموضوع الحبّ آراء وأحاديث وأقوال ونوادر وأشعار وقصص وروايات وآيات. له أهمية بالغة في حياة الفرد والمجتمع.

قال شهاب الدين النويري في (نهاية الأرب): أوّل من يتجدّد الاستحسان للشخص تحدث إرادة القرب منه، ثمّ المه دّة، ثمّ يقوى فيصير محبّة، ثمّ يصير هوى، ثمّ يصير عشقاً، ثمّ يصير تيماً، ثمّ يزيد التيم فيصير ولهاً.

قال بعض الحكماء: ليس العشق من أدواء الحصفاء، إنّما هـو مـن أمـراض الخلفاء، الذين جعلوا دأبهم ولهجتهم متابعة النفس وإرخاء عنان الشهوة وإمراح النظر في المستحسنات من الصور، فهنالك تتقيّد النفس ببعض الصور، فتأنس، ثمّ تألف، ثمّ تتوق، ثمّ تلهج.

وقال ابن عقيل: العشق مرض يعتري النفوس العاطلة والقلوب الفارغة المتلمّحة للصور، لدواع من النفس، ويساعدها إدمان المخالطة، فيتأكّد الألف ويتمكّن الأنس، فيصير بالإدمان شغفاً، وما عشق قطّ إلاّ فارغ، فهو من علل البطّالين وأمراض الفارغين من النظر في دلائل العبر، وطلب الحقائق المستدلّ بها

كلمات في الحبّ والعشق ....... ٧٥

على عظم الخالق، ولهذا قلّما تراه إلّا في الرعن البطرين وأرباب الخلاعة النـوكى، وما عشق حكيم قطّ، لأنّ قلوب الحكماء أشدّ تمنّعاً من أن توقفها صورة من صور الكون مع شدّة طلبها، فهي أبداً تلحظ وتخطف ولا تقف.

وقل أن يحصل عشق من لمحة، وقل أن يضيف حكيم إلى لمحة نظرة، فإنّه مارّ في طلب المعاني، ومن كان طالباً لمعرفة الله لا توقفه صورة عن الطلب، لأنّها تحجبه عن الصور.

وقال الربعي: سمعت أعرابية تقول: مسكين العاشق، كلّ شيء عدوّه، هبوب الريح يقلقه، ولمعان البرق يؤرقه، ورسوم الديار تحرقه، والعذل يمؤلمه، والتذكّر يسقمه، والبعد والقرب يهيجه، والليل يضاعف بلاءه، والرقاد يهرب منه، ولقد تداويت بالقرب والبعد فلم ينجح دواء ولاعزّ عزاء (١١).

<sup>(</sup>١) من كتاب الحبّ في التأريخ؛ موسى سلامة : ١٤. وكتبت في الحبّ الإلهي في (حبّ الله نماذج وصور)، كما كتبت في العشق (رسالة في العشق)، وهما مطبوعان، فراجع.

### طابع الحبّ

الحبّ ممّا يثير الأحاسيس ويهيّج العواطف، وله طابع خاص في حياة الإنسان، فله الصدارة والتقديس، إذ أساس كلّ ذي أساس، فهو بمعناه العام يتوغّل وينتشر في من له الحيوية على أنّ من فيه الحياة فيه قوّة وطاقة إلى حصول كماله، فهو ينمو ويطوي مراحل حياته من أجل اكتاله وتقدّمه ورشده، فهذه النباتات تلقح فتردهر، ثمّ تثمر لوصولها إلى كمالها المودوع في وجودها، وهذه الحيوانات تهدف كمالها بالنسبة إلى مدى إدراكها وشعورها، بل نشاهد قوّة الحبّ حبّ الكمال وعشق التكامل يتجلّى في جميع الكائنات من الأرض والسماوات، فالحبّ بمعناه العام يتسرّى في كلّ ذي حياة، بل وفي غيره، وما من شيء إلّا ويسبّح بحمده، وأمّا بمعناه الخاصّ وذلك وجوده في الإنسان الذي يمتاز عن باقي المخلوقات بعقله وقوّة إدراكه، فلربما يقف القلم حيران لا يدري ماذا يكتب حوله، ولا يعرف الحبّ إلّا أهله.

## فى الشيعة والتشيّع

جاء في كتاب فضائل الشيعة للفقيه الأعظم عليّ بن الحسين الشيخ الصدوق عليه الرحمة، الحديث الخامس والعشرون :

بإسناده عن معاوية بن عمّار، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليم الله وقال: قال رسول الله على منابر من نبور تتلالاً وجوههم كالقمر ليلة البدر يغبطهم الأولون والآخرون ثمّ سكت، ثمّ أعاد الكلام ثلاثاً، فقال عمر بن الخطّاب: بأبي أنت وأمّي هم الشهداء؟ قال: هم الأوصياء الشهداء وليس هم الشهداء الذين تظنّون، قال: هم الأوصياء؟ قال: هم الأوصياء وليس هم الأوصياء الذين تظنّون، قال: فأخبرني من هم؟ قال: فأوماً بيده إلى على علي علي المنظر فقال: هذا وشيعته ما يبغضه من قريش إلّا سفاحي ولا من الأنهار (كذا) المن يهودي، ولا من العرب إلّا دعي، ولا من سائر الناس إلّا الشقي، يا عمر، كذب من زعم أنّه يحبّني ويبغض عليّاً».

فمن سعادة الإنسان بل كلّ السعادة حبّ عليّ بن أبي طالب وولايته واتّباعه واقتفاء أثره، فطوبي لمحبّيه وشيعته، ونار جهنّم لمبغضيه ومعاديه وبئس المهاد.

## النبيّ الأعظم ﷺ وأرسطوطاليس

ورد أنّه ذكر في مجلس النبيّ ﷺ أرسطو الحكيم اليوناني، فقال: لو عـاش حتى عرف ما جئت به لاتّبعني على ديني (١).

لقد اختلف علماؤنا الأعلام في مدح الفلسفة والفلاسفة ومذمّتهم، فنهم من ذمّهم لا سيّا المحدثين منهم. وقد ورد في الأخبار الشريفة ما يُستشمّ منها مذمّتهم وذمّ الفلسفة. كما ورد في كتاب حديقة الشيعة للمقدّس الأردبيلي في علائم آخر الزمان وذمّ الأوضاع، وينسب فساد الوضع إلى ميل العلماء إلى الفلسفة والتصوّف، أو أنّه ورد عن أرسطو أنّه قال لروح الله عيسى بن مريم لمّا دعاه إلى الله وتوحيده: (إنّك بعثت لضعفاء عقولنا)، فكأنّه يرى استغناءه عن النبوّة وعن الوحي. وكذلك ورد في بعض الأخبار ما يُستشمّ منها مدح الفلسفة أو الفلاسفة، فلا بدّ من التحقيق والتمحيص فيها سنداً ودلالةً، ومن ثمّ معرفة الحقّ، والذي أذهب إليه في تعلّم الفلسفة الإسلامية أنّها أداة وسلاح لمقابلة تفلسف الكفر والإلحاد، فن أراد أن يقابل العدوّ من الغرب أو الشرق فعليه أن يتسلّح بالفلسفة الإسلامية، فيجيدها ويعرف كيف يستعملها ومتى يستخدمها، ومن الله التوفيق.

<sup>(</sup>١) من الإنصاف؛ للفيض الكاشاني.

### كلمات في الطبّ والطبيب

قيل: إنّ الطبّ كان معدوماً فأوجده بـقراط، ومـيّتاً فأحـياه جـالينوس، وأعمى فبصّره حنين، ومتفرّقاً فجمعه ابن زكريا، وناقصاً فكمّله ابن سينا.

يسعتقد أغسلب الحسكماء والمـؤرّخين أنّ أوّل طـبيب تكـلّم في الطبّ هـو اسقليبيوس، وذاك قبل الطوفان بــ( ٥٤٥) عاماً.

وقيل: إنَّه من الأنبياء.

وقيل: إنَّه تلميذ إدريس النبي.

وبعد وفاة اسقليبيوس ظهر غورس في تأريخ الطبّ، وبعد رحسلة غـورس ظهر مينس، وبعده برمانيدس، ثمّ أفلاطون، ثمّ اسـقليبيوس الشـاني، ثمّ تــلميذه بقراط.

وفي هذه البرهة الزمنية التي بلغت (٤٠٠٠ سنة) كان الطبّ في الصدور، ثمّ دوّنها وحرّرها بقراط، وبهذا ينسب علم الطبّ إليه، والمقصود أنّه أذاع الطبّ ونشره بعد تدوينه في العالم بعدما كان موروثياً.

وبعد بقراط بــ ( ٦٦٥ عاماً ) ظهر جالينوس، وقد هذَّب الطبِّ وأوسع نطقه

• ٨ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد ودائرته، وسمّى خاتم الأطباء، وهؤلاء الثمانية من مشاهير علماء الطبّ القدماء (١).

والصفات التي يجب أن يتحلّى الطبيب بها ليضمن النجاح في عمله على سبيل الاختصار، هي ما يلي:

١ حسن السلوك، ومعناه تطهير النفس من الأخلاق الذميمة، ثمّ الاتّصاف
 بالأخلاق الحميدة.

٢ ـ القيام بالواجب، وهو ما لزم الإنسان عمله مسترشداً بضميره.

٣-الثبات في العمل، فهو طريق الناح وسبيل الفلاح، فلا ييأس إذا اعترضه
 شيء من العقبات في طريقه، فلا معنى لليأس مع الحياة، ولا حياة مع اليأس.

٤ ـ ضبط النفس في الكلام والرأي والعمل، فيجعل الطبيب شعاره: إذا كان
 الكلام من فضة فالسكوت من ذهب.

٥ ـ الشفقة والرحمة هي العاطفة التي إذا تحلّى بها الطبيب انشرح بها صدره وشعر بلذّة وسرور في عمله، فيحسّ بالسعادة والشغف، حينها يحنّ قبلبه على المرضى، ويشفق على من يعالجه.

٦ تخير الإخوان الصلحاء، فإذا كنت في قوم فصاحب خيارهم،
 ولا تصحب الأردى فتردى مع الرديء.

٧ ـ الصدق والإخلاص في العمل والمعالجة، وعملي الطبيب أن يستجنّب

<sup>(</sup>١) نقلاً عن كتاب مطرح الأنظار في تراجم الأطباء الأعصار لميرزا عبد الحسين خان، ويضمّ الكتاب تراجم الأطباء والحكماء القدماء والمتأخّرين، مرتّب على حروف الهجاء في ثـلاث بحلّدات، طالعت الجلّد الأوّل منه عام ١٣٩٦ هجري في ثلاث ذي الحجّة.

كلمات في الطبّ والطبيب ...... ١٨ كلمات في الطبّ والطبيب التي لا تخصّه.

هذا والإسلام ينظر إلى علم الطبّ بنظرة خاصّة، ويرى أنّ العلم علمان : علم الأديان وعلم الأبدان، وأنّ العقل السليم في الجسم السليم، حرصاً منه على سلامة الجسد والروح سويّة (١)، وعلى سلامة الفرد والمجتمع، ويقال : جمع الطبّ كلّه في قوله تعالى :

﴿ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا وَلا تُشْرِفُوا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) خلاصة ما جاء في كتاب: الأدب الطبيّ وآداب الطبيب، واضعه الدكتور محمّد عبد الحميد بك، يبحث عن المريض والطبيب والعلاقة بينهما وآداب معاشرة الطبيب وسرّ نجاحه وما عليه من المسؤولية. ثمّ ذكرت تفصيل أخلاق الطبيب الإسلامية في كتاب (أخلاق الطبيب في الإسلام)، مطبوع في الموسوعة المجلّد الثالث، فراجع.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٣١.

## من وصايا النبي ﷺ

في وصيّة النبيّ ﷺ، قال :

يا علي، أربعة أسرع شيء عقوبة: رجل أحسنت إليه فكافأك بـالإحسان إساءةً، ورجل لا تبغي عليه وهو يبغي عليك، ورجل عاهدته على أمر فوفّيت له وغدر بك، ورجل وصل قرابته فقطعوه.

وقال ﷺ :

يا عليّ، من لم يقبل العذر من منتصل \_صادقاً كان أو كاذباً \_لم ينل شفاعتي. يا عليّ، إنّ الله أحبّ الكذب في الصلاح، وأبغض الصدق في الفساد.

يا عليّ، من ترك الخمر لغير الله، سقاه الله من الرحيق المختوم.

فقال على للطُّلْخِ : لغير الله ؟

قال: نعم والله صيانةً لنفسه، يشكره الله على ذلك. يا عليّ، شارب الخـمر كعابد وثن.

يا عليّ، خلق الله عزّ وجلّ الجنّة من لبنتين : لبنة من ذهب ولبنة من فضّة، وجعل حيطانها الياقوت، وسقفها الزبرجد، وحصاها اللؤلؤ، وترابها الزعـفران والمسك، ثمّ قال لها : تكلّمي. فقالت : لا إله إلّا الله الحيّ القيّوم قد سعد من يدخلني.

من وصايا النبي ...... ٨٣ .... ١٨٥

قال الله جلّ جلاله: وعزّتي وجلالي، لا يدخلها مدمن خمر، ولا نمّـام، ولا ديّوث، ولا شرطي، ولا مخنّث، ولا نبّاش، ولا عشّـار، ولا قـاطع رحـم، ولا قدري.

ــومن هذا الحديث الشريف يعلم أنّ هؤلاء ليسوا سعداء لا في الدنيا ولا في الآخرة \_.

يا عليّ، ثلاث من مكارم الأخلاق في الدنيا والآخرة : أن تعفو عمّن ظلمك، وتصل من قطعك، وتحلم عمّن جهل عليك.

ولا يخفى أنّ الظلم على نحوين: ظلم فردي، فحينئذ من مكارم الأخلاق أن تعفو عمّن ظلمك، وظلم اجتاعي، وهنا أمير المؤمنين عليّه في آخر وصيّته لولديه الحسن والحسين عليهيّك يقول: «كونا للظالم خصماً وللمظلوم عوناً»، فلا بـدّ من محاربة الظالم ومخاصمته، فلولا ذلك لفسد المجتمع وانهار وأصابه الانحطاط والذلّ، فلا يسكت عن هذا الظالم، فكيف يعنى عنه ؟! بل لا بـدّ من إزاحـته وإطاحته ومحاربته ليل نهار، وقاتلوا أثمة الكفر حتى تكون في الأرض فتنةً وفساداً، وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلبٍ ينقلبون.

## كلمات في النوم والمنام

يقال لمن اراد أن يطّلع على المستقبل فإنّه يتوضّأ في منتصف الليل ثمّ يصلّي ركعتين، ثمّ يصلّي على محمّد وآله، ويذكر هذه الأسهاء الأربعة مستقبل القبلة، كلّ واحد مائة مرّة، وهي: «يا هادي اهدني»، «يا عليم علّمني»، «يا خبير أخبرني»، «يا مبيّن بيّن لي»، والله العالم.

لزيارة أولياء الله في المنام: في ليلة الجمعة يتوسّل بمحمّد و آله علمهم في المنام: في ليلة الجمعة يتوسّل بمحمّد و آله علمهم و ركعتين وبعدها يصلّى على محمّد و آل محمّد أربعة عشر مرّة، ويقول أربعة آلاف مرّة: (يا أحد)، ثمّ يصلّى على محمّد و آله أربعة عشر مرّة، فإنّه يتشرّف بخدمة أحد أئمة الهدى علمهم في عالم الرؤيا.

وأيضاً: إذا أردت أن ترى العجائب في نومك أو حاجة تطلبها فاقرأ عند أخذ مضجعك سورة الزلزلة سبع مرّات، ثمّ تقول: (يا ملائكة ربّي، بحق هذه السورة ومن أنزلها ومن نزلت عليه، وبحق أساء الله عليكم وآياته التامّة كلّها إلا ما أخبر تموني في ليلتي هذه \_كذا وكذا، وتذكر حاجتك \_ فإنّك ترى في منامك ما سألت، وليكن ذلك ليلة الاتنين أو الخميس متطهّراً في مكان طاهر ومباح، والله العالم بحقائق الأمور.

### فضل السادات

في جامع الأخبار: من رأى أولادي فصلّى عليَّ طائعاً راغباً، زاده الله تعالى في السمع والبصر(١١).

وما أكثر الأخبار الشريفة الواردة عن خاتم النبيّين محمّد ﷺ وعن أهل بيته الطاهرين في فضائل الأشراف من العلويين والفاطميين أولاد رسول الله وذرّيته من أمير المؤمنين على عليّه وسيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه المؤمنين على عليم المنتقلة وسيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه المنتقلة المنتقلة وسيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه المنتقلة وسيّدة النساء فاطمة المنتقلة وسيّدة النساء فاطمة المنتقلة والمنتقلة والمنتقلة والمنتقلة والمنتقلة والمنتقلة والمنتقلة والمنتقلة وعن أمير المؤمنين على عليم المنتقلة والمنتقلة والمنتق

وقد ورد أنّه من رأى من ذراري رسول الله ﷺ وصلّى على محمد وآله فإنّه لا يبتلى بوجع العين، ومن رآهم ولم يقم قياماً تامّاً ابتلاه الله بوجع لا دواء له، وإنّ النظر إليهم عبادة ما لم يقترفوا ذنباً، وإنّهم يكرّمون صالحهم لله وطالحهم لرسول الله ﷺ، ألف علينٍ لأجل عين تكرم (١).

<sup>(</sup>١) گوهر شب چراغ : ۲۰۲، مكتبة السيّد النجني ق ۲۱۸ ر ۳ ش ۲۶.

<sup>(</sup>٢) ذكرت تفصيل ذلك في (المأمول في تكريم ذرية الرسول)، فراجع.

### جملة من الاستخارات

استخارة تنسب إلى مولانا صاحب الأمر للتَّلِلَّ عند جمع من أكابر العلماء، ومجرّبة، وطريقتها:

أن تصلّي على محمّد وآله ثلاث مرّات، وتأخـذ قـبضة مـن أوّل المسبحة وتطرح زوجاً، فإن بقى فرد فالعمل جيّد، وإن بقى زوجاً فهو غير جيّد.

وقسيل: يسقرأ سورة الحمد أوّلاً إلى قوله تعالى: ﴿ الْهُدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١)، فيكرّر هذه الآية الشريفة ثلاث مرّات، ويدعو بهذا الدعاء ثلاث مرّات، وهو: يا من يعلم اهدِ من لا يعلم.

وإذا أراد أن يعرف مدى حُسن العمل فيأخذ على الترك، فإن كـان جـيّداً أيضاً فالعمل وسط، وإن كان غير جيّد فالعمل جيّد جدّاً.

71.11.7.1

<sup>(</sup>١) الفاتحة : ٦.

## المدح والذمّ في القيام

روي عن النبي عَيَّالَةُ : من قام لأخيه المؤمن نصف قيام خرج من ذنوبه كما خرجت الحيّة من جلدها، ومن قام قياماً تامّاً أعطاه الله تعالى بشارة لا يهم بعدها أبداً(١).

وقد ورد في مكارم الأخلاق للمحدّث الطبرسي تَشَيُّ في أخلاق النبيّ أنّه كان يكره القيام له ويقول: «لا يقومنّ بعضكم لبعض كما يقوم العجم».

وجمعاً بين الأخبار الواردة في مدح القيام وذمّه، أقول:

لو كان القيام لله ولأنّه من تقوم له مؤمن كما في الخبر الأوّل، فإنّه يموجب الثواب وغفران الذنوب، كما لو كان القيام خوفاً لأنّه ظالم أو ملك أو رجل غني، فيقام لغناه أو ما شابه ذلك من العناوين الدنيوية، كما يقوم العجم أمام أسيادهم وملوكهم، فهذا من المذموم، فإنّه لغير الله، فهو منهيّ عنه، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) گوهر شب چراغ ۲ : ۱۷.

## الأصول والتفريع

جاء في مقدّمة كتاب مستطرفات السرائر للمحقّق ابن إدريس الحلّي عَنِيْ عَن مولانا الصادق عَلَيْلًا ، قال : (إنّا علينا أن نلقي إليكم الأصول وعليكم أن تفرّعوا). وعن مولانا الرضا عليّلًا ، قال : (علينا إلقاء الأصول وعليكم التفريع).

الأُصول جمع الأصل، وهو لغةً بمعنى أساس الشيء.

واصطلاحاً يأتي على أربع معانٍ : الظاهر والدليل والاستصحاب والقاعدة، كقاعدة الطهارة.

والفقه لغةً: بمعنى الفهم، واصطلاحاً: هو العلم بالأحكام الشرعية الفرعية عن أدلّتها التفصيلية، أي استنباط الأحكام، صغرياتها من الفقه، وكبرياتها من أصول الفقه، أو قل: إرجاع الفروع إلى الأصول، أو معرفة الأحكمام الشرعية الفرعية من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة والإجماع والعقل.

### تعريف أصول الفقه

لقد اختلف العلماء والفقهاء \_كها هو ديدنهم \_ في تحديد وتعريف علم أُصول الفقه.

فقال صاحب كفاية الأصول المحقّق الخراساني: صناعة يعرف بها القواعد التي يمكن أن تقع في طريق استنباط الأحكام، والتي ينتهى إليها في مقام العمل.

وقال صاحب الدرر: هو العلم بالقواعد المهدة لكشف حال الأحكام الواقعية المتعلّقة بأفعال المكلّفين.

وقال الشيخ محمد حسين الإصفهاني: العلم بالقواعد لحجّية الحكم الشرعي. وقال السيّد الخميني: هو القواعد الآلية التي يمكن أن تقع كبرى استنتاج الأحكام الكلية الفرعية الإلهية أو الوظيفة العملية.

وعند السيّد الخوئي: هو العلم بالقواعد التي تقع بنفسها في طريق استنباط الأحكام الشرعية الكلية الإلهية من دون حاجة إلى ضميمة كبرى أصولية أخرى إليها.

وعند المشهور من علماء الأصول: هو العلم بالقواعد الممهدة لاستنباط الأحكام الشرعية الفرعيّة.

٩٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

وعند المحقّق النائيني : هو العلم بكبريات لو انضمّت الصغريات إليها فـ إنّه نستنتج حكماً إلهياً كلياً.

وهناك تعاريف أخرى عند المتقدّمين والمتأخّرين، وفي هذه التعاريف المذكورة مناقشات وإشكالات ذكرتها في تقريراتي لبحث خارج الأصول لشيخنا الأستاذ آية الله العظمى الشيخ محمّد فاضل اللنكراني دام ظلّه، وكذلك في تقريراتي لشيخنا الأستاذ آية الله العظمى الشيخ جواد التبريزي دام ظلّه، كما ذكرتها في (من أفاق أوليات أصول الفقه)، وهو مطبوع، فراجع.

## الدعاء والداعي

عن مولانا أمير المؤمنين عليُّلا ، قال :

«الدعاء مفاتيح النجاح ومقاليد الفلاح، وخير الدعاء ما صدر عن صدرٍ نقى وقلبٍ شجي، وفي المناجاة سبب النجاة، وبالإخلاص يكون الخلاص، فإذا اشتدّ الفزع فإلى الله المفزع».

وللدعاء والداعي آداب وشرائط ذكرها المحدّث الجليل والعلّامة النسبيل ابن فهد الحلّي مَثِينً في كتابه القيّم (عدّة الداعي)، وقد أشرت إلى كثير من ذلك في مؤلفاتي كأخلاق الطبيب في الإسلام، والتوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة، فراجع.

### مع الحكماء

سئل بقراط: في كم ينبغي للإنسان أن يجامع؟ قال: في كلّ سنة مرّة.

قيل له: فإن لم يقدر؟

قال : في كلّ شهر مرّة .

قيل له : فإن لم يقدر ؟

قال: في كلّ أُسبوع مرّة.

قيل له: فإن لم يقدر؟

قال : هي روحه، أيّ وقت شاء يخرجها<sup>(١١)</sup>.

وقال أيضاً : ليس معي من فضيلة العلم إلّا علمي بأنيّ لست بعالم.

فقيل له: كيف علمت أنّك لست بعالم؟

<sup>(</sup>١) من كتاب مطرح الأنظار : ٢٦.

## الفرق بين الصدقة والقرض

سؤال: ورد في الأحاديث الشريفة: أنّ ثواب الصدقة عشرة، وثواب القرض ثمانية عشر. وفيه سؤالان:

أحدهما: أنّه ما وجه زيادة ثواب القرض؟

وثانيهما: أنَّه ما السرِّ في الثماني عشر في القرض؟

وجواب الأوِّل: أنَّ في الصدقة منَّة وذلَّة ليست في القرض، وأيضاً الغالب في الاستقراض الاحتياج بل هو كذلك دائماً بخلاف الصدقة، فإنّه قد تكون بلا حاجة، وأيضاً الصدقة إمّا أداء تكليف واجب كالزكاة الواجبة أو دفع بلاء كالصدقة المستحبّة، بخلاف القرض فإنّه مجرّد إحسان.

وجواب الثاني: من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها، فلمّاكان ثواب الصدقة عشرة فيكون القرض تسعة، لأنّ نفس المقروض يردّ، فيبقى تسعة ثوابه، وثواب القرض ضعف ثواب الصدقة فهو ثمانية عشر حسنة (١).

<sup>(</sup>١) من كتاب الخزائن؛ للمحقّق النراقي: ٣٤١.

### من منازل السير والسلوك

باب الأبواب عند أرباب العرفان والتصوّف هو باب التوبة، وهو أوّل باب يدخله السالك إلى حضرة الربوبيّة، ثمّ الإنابة، ثمّ المحاسبة، ثمّ التفكّر، ثمّ الوجد، ثمّ السماع، ثمّ الرياضة، ثمّ الاعتصام، ويسمّون هذه المنازل بالبدايات.

أقول: في ساعهم يطربون على الآلات الموسيقية، وحركات الرقيص التي لا تخلو من الإشكال الشرعي في الفقه الإسلامي، ولا يطاع الله من حيث يُعصى، ولا تبرّر الغابة الوسيلة، فكيف يتقرّب إلى الله بشيء كان محرّماً حسب النصوص الشرعيّة ؟! فهذا شيء عجاب.

والأعجب منه أنّه في عصرنا هذا الذي يدّعي الحضارة والتمدّن والتقدّم، ولا يدري إنّما هي ضلال عن علم، وجاهلية ثانية، في عصرنا هذا بإيجاء من الإعلام الصهيوني الحاقد والناشر للفحشاء والمنكر والفسق والفجور، يدّعي أنّ الموسيق إنّما هي فنّ وحضارة، وأنّ أهل الطرب والغناء والراقصات والمستهجنات والمنحطّات خلقاً، والمستهترين والمستهترات إنّما هم من الفنّانين وأنّ لهم مكانة مرموقة في المجتمع حتى في البلاد الإسلامية، وصاركها أخبر النبيّ الأعظم محمّد عَلَيْلُا : كيف بكم ويكون المعروف منكراً والمنكر معروفاً ...

## الواصل وطفيلي الوجود

قيل: من آلاف آلاف الذرّات المخلوقة إنّا تكون واحدة، يتكوّن منها النبات، ومن آلاف الحيوانات جزء يكون منه الحيوان، ومن آلاف الحيوانات جزء يكون منه الإنسان، ومن ألف أجزاء وأعضاء وجوارح الإنسان جزء يكون منه المني، وآلاف آلاف أجزاء المني جزء يكون منه النطفة، ومن آلاف آلاف أجزاء النطفة جزء يكون منه المولود، ومن آلاف المتولّدين واحد يعيش، ومن ألاف آلاف آلاف آلاف المنين واحد يكون من المسلمين، ومن آلاف المسلمين واحد يؤمن بالله حقّاً، ومن آلاف المؤمنين واحد يكون طالباً لله سبحانه، ومن آلاف الطالبين واحد يكون سالكاً، ومن آلاف السالكين واحد يكون واصلاً إلى الله عزّ وجلّ.

والمقصود من جملة الكائنات والمخلوقات العلوية والسفليّة ذلك الواصل إلى الحقّ جلّ جلاله، وهو الإنسان الكامل، وما سواه فهو طفيليّ الوجود، وإنّ الله برحمانيّته يتلطّف على الجميع ويستي بستان الوجود من أجل الأشجار المثمرة التي هي قليلة الوجود: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ (١). وتجد أكثرهم لا يشكرون.

<sup>(</sup>۱) سبأ : ۱۳.

## من وحي الأنبياء

أوحى الله إلى داود عليه الله عنه أنس بالمال فهو معزول، ومن أنس بالعلم فهو مشغول، ومن أنس بالعقبي فهو مقبول، ومن أنس بالحق فهو موصول.

خلق الله الإنسان مختاراً في أفعاله وأقواله، فلا جبر ولا تفويض، بل أمرٌ بين الأمرين، وهداه الله النجدين، نجد الخير ونجد الشرّ، فإمّا شاكراً وإمّا كفوراً، وقد خلق في فطرته حبّ الكمال، وهذه سنّة الله سبحانه، لا تبديل ولا تغير في سنّته، قانونه التكويني، فالإنسان منذ نعومة أظفاره يطلب الكمال المطلق، إنّك كادح إلى ربّك كدحاً، وإلى الله المنتهى وإليه راجعون، وخلق الإنسان من الأنس، فيألف ويأنس بفطرته ما يختاره، وقيمته بمقدار همته وعزمه ومختاره، والله سبحانه الواقف على السرائر والضائر، والعالم بكلّ شيء، وبمقدّمات الأعمال ونتائجها، وفي وحيه إلى نبيّه داود عليه بين طبقات الناس في مأنوسهم وما يترتب على أنسهم، فمن أنس بالمال وأحبّ الثروة وركع أمام المادة، وأصبح المال همه وحياته فهو معزول عن مقامه الشايخ وعن فطرته المجبولة على حبّ الكمال، فقد أخلد في الأرض، وفي عالم الماديات، ولم يحلّق في ساء الفضيلة، ولم يصعد سلّم التكامل، وقد عزل عن رحيميّة ربّه، وعن نعيم جنّاته، وأنس حضرته، وقداسة حضوره.

من وحي الأنبياء ...... ٧٩

ومن أنس بالعلم واعتبره الأصل في حياته وغفل عن مقصود العلم، فهو مشغول بضرب زيدٌ عمرواً، وقال محمّد بن مالك، وبالنسب الأربعة والكليات الخمسة، ويناديه الشيخ الهائي مَيْنُ في نظمه:

أيّها القوم الذي في المدرسة كلّ منا حسطتموه وسوسة ذكركم إن كنان في غير الحبيب ما لكم في النشأة الأخرى نصيب ومن أنس بالآخرة وعمل لها خوفاً من نار الله التي تطّلع على الأفئدة، أو طمعاً في جنّاته التي تجري من تحتها الأنهار، فأنس بالعقبي واستوحش من الدنيا فزهد فيها. فهو مقبول عند ربّه في جنّةٍ عرضها السهاوات والأرض فيها ما تشتهي الأنفس و تلذّ الأعين.

ومن أنس بالله واستوحش من الناس، وجعل المال والعلم وأعمال العقبى مقدّمةً لأنسه بالحق المطلق الجامع لجميع الصفات الكمالية، وترك الخلق طرّاً في هواه، وولى فتدلى فقاب قوسين أو أدنى، واستأنس بذكره، وأصبح قلبه عرشه وحرمه، ولتي الله وليس في قلبه أحد سواه، فذاك الموصول حقّاً، فقد انعزل عن الدنيا واشتغل قلبه بالله سبحانه، فقبله ربّه، فوصل إليه في مقام الفناء والوصال، ولمثل هذا فليعمل العاملون، ولا يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم، رزقنا الله وإيّاكم، آمين.

# بيان أصناف الناس في العطاء والمنع

النوع الإنساني لما يحمل من مميزات وطوابع خاصة، يمتاز بهما عن بقية الأنواع، فإنّه يتصنّف إلى أصناف شتى وختلفة من جهات متعدّدة وأبعاد متفاوتة، فتارةً في عمله وحرفه ومهنه يقسّم إلى أصناف، وأخرى في صفاته وسلوكه، وثالثةً في أفكاره وآرائه، ورابعةً في أحواله وأطواره، وغير ذلك.

وقد وردت هذه المعاني في الآيات الكريمة والروايات الشريفة.

قال رسول الله ﷺ: الناس على أقسام: كريم وسخى وبخيل ولئيم وشقى.

قال عبد الله بن العباس: يا نبيّ الله، ما الكريم؟ وما السخيّ؟ وما البخيل؟ وما اللثيم؟ وما الشقّ؟

قال: الكريم لا يأكل ويعطي، والسخي يأكـل ويـعطي، والبـخيل يأكـل ولا يعطي، واللئيم لا يأكل ولا يعطي، والشتي لا يأكل ولا يعطي وينع المعطي(١١).

(١) من كتاب مر آة المحققين : ٤.

### من عظمة حرف الألف

الحروف على ثلاثة أنواع : فكريّة وخطّية ولفظيّة.

والخطّية بمعنى النقوش والخطوط، وكلّ حرف يدلّ على عدد من واحد إلى ألف، ويسمّى بحساب الجمل.

واللفظيّة، وتسمّى الملفوظيّة والصوتية أيضاً، عبارة عمّا يتلفّظ بها، مثل: ألف با تا ثا جيم حا خا دال ذال را زا سين شين صاد ضاد طا ظا عين غين فاء قاف كاف لام ميم نون واو ها يا. وتقسّم هذه الحروف عند أرباب الطلسمات والجفريات والأعداد إلى منقوطة وتسمّى الناطقة، وغير منقوطة وتسمّى الصامتة، وتقسّم إلى مفرد ومثاني ومثالث، والأوّل ما له نقطة واحدة والثاني ما له نقطتان والثالث ما له ثلاث نقاط.

وما كان آخر الحروف غير أوّله تسمّى ملفوظيّة، مثل ألف والجيم، وما كان أوّله وآخره واحد تسمّى بالمسروريّة، مثل الميم والنبون والواو، وأيضاً تسمّى بالمستديرة، وما كان تلفّظه بحرفين تسمّى بالملبوبيّة، مثل با وثا وبا، وتسمّى بالعلّية أيضاً، وما لا يتّصل بما بعده تسمّى بالمناصلة، مثل: ألف والذال والدال، وما اتّصل تسمّى بالمواصلة، وما يندغم فيه حرف التعريف تسمّى بالمدغمة، ويتقابلها

المظهرة، والسين تسمّى بالكاملة.

والألف قطب الحروف، إذ زبر الملفوظ للألف يطابق لفظ قطب، وبحساب البيّنة يطابق لا إله إلا هو، ويوافق لفيظ علي، ويوجد الألف في تمام الحمروف الهجائيّة، وهو مقوّم كلّ حرف، وبمنزلة مادة الحروف بالمباشرة، مثل با وتا، أو بالواسطة مثل جيم وسين، فقوامها بالياء، وقوام يا بالألف فهو قطب الحمروف، بالواسطة مثل جيم وسين، فقوامها بالياء، وقوام يا بالألف فهو قطب الحمروف، وحرف ذات الأقدس، وبيّنته التي مظهر الاسميّة يطابق الاسم المبارك علي، بل زبره وهو عبارة عن الهمزة الملفوظة يطابق اسم علي، فعدد الهمزة (١١٠)، وكذلك عدد علي (١١٠). (الهاء: ٦، والميم: ٩٠، والزاء: ٨، والهاء ٦، فالمجموع ١١٠)، ولهذا يقال: من بيّنة الألف اطلب عليّاً، فظاهر ألف علي وباطنه علي وألف مقوّم الحروف، والحروف مقوّمة الكلبات، والكلبات مقوّمة الآيات، والآيات مقوّمة السور، والسور مقوّمة الكتاب التدويني، وهكذا الأمر في الكتاب التكويني بالحدس الصائب والنظر الثاقب.

وقيل:

ألف الحروف هو الحروف جميعها والفياء دائسرة عسليه تسطوف

وفي كلّ حرف له آية تدلّ على أنّه الواحد، ومن عرف ظاهر الألف وباطنه وصل إلى درجة الصدّيقين، ومرتبة المقرّبين، والألف واحدة لا يعلمها إلّا الراسخون في العلم.

دل گفت مرا علم لدني هوس است

تسعلیم کسن اگر ترا دست رس است

كفتم كسه الف كفت دكر كفتم هيج

در خانه اگر کس است یکحرف بس است

### من كلمات الخير

إن حييت بتحيّةٍ فحيّي بأحسن منها، وإذا أُسديت إليك يد فكافئها بمزيد يربى عليها، والفضل مع ذلك للبادئ.

لا تستح من إعطاء القليل فإنّ الحرمان أقلّ منه.

من نصب نفسه للناس إماماً فليبدأ بتعليم نفسه، قبل تعليم غيره، وليكن تأديبه بسيرته، قبل تأديبه بلسانه، ومعلّم نفسه ومؤدّبها أحقّ بالإجلال من معلّم الناس ومؤدّبهم.

سئل عن الخير ما هو ؟ فقال : ليس الخير أن يكثر مالك وولدك ، ولكن الخير أن يكثر علمك وأن يعظم حلمك ، وأن تباهي الناس بعبادة ربّك ، فإن أحسنت حمدت الله ، وإن أسأت استغفرت الله ، ولا خير في الدنيا إلّا لرجلين : رجل أذنب ذنوباً فهو يتداركها بالتوبة ، ورجل يسارع في الخيرات .

قال أمير المؤمنين على طليُّلا : سبل تنفقها ولا تسأل تعنّتاً ، فيانّ المبتعنّت لا يحضر لاستاع الحقّ ، ولا يقبل الصواب دون من سأل ليعلم ، وعلم ليعمل ، وعمل لينجو .

## هل تعلم ؟

هل تعلم: أنّ في جمهورية أستوني في أراضي (باليتيك فسيل) قد كشفوا أخيراً أنّ عدّة من السمك قد بلغ عمرها ثلاثمائة وخمسون مىليون سنة وطوله ما يقارب المتر.

## أشعار حكميتة

فلمّا رأيت الجهل في الناس فاشياً تجاهلت حتى ظن أني جاهلُ وعين الرضا عن كلّ عيبٍ كليلة ولكسنّ عين السخط تبدي

بمكارم الأخلاق كن متخلّقاً ليفوح ندّ ثنائك العَطِر الشّذي واصدق صديقك إن صدقت صداقةً وادفع عدوّك بالتي (فإذا الذي)(٢)

المساويا(١)

(۱) من نظم كمال الدين محمّد بن مـوسى الدمـيري ( ٧٤٢ ـ ٨٠٨ هـ) صـاحب كـتاب حـياة الحيوان.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية الشريفة : ﴿ فَإِذَا الَّذِي بَسِيْنَكَ وَبَسِيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ ، (فصّلت : ٣٤).

# حديث شريف في أقوام آخر الزمان

شموخ البشريّة في تسلّقها جبال العلوم والفنون حتّى الوصول إلى القمم.

- ﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١).
  - ﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ ﴾ (٢).
    - ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ (٣).

ولا زال العلم في تقدّم وازدهار وتطوّر، وإن كان عصرنا عصر الذرّة والعقل الالكتروني، وقد أخبرنا الرسول الأكرم محمّد ﷺ وعترته الهادية قبل أربعة عشر قرن، وإن دلّ هذا على شيء فإنّه يدلّ على حقّانية الإسلام وعظمته وأبديّته وخلوده.

وإليك هذا الحديث الشريف نموذجاً، وعليك بإمعان النظر والتفكّر العميق فيه، وفيا يرشد إليه.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٥.

<sup>(</sup>۲) يوسف : ۷٦.

<sup>(</sup>٣) طه: ١١٤.

حديث شريف في أقوام آخر الزمان ...............

قال مولانا الإمام السجّاد عليّ بن الحسين عَلِيَّكُ : (إنّ الله عزّ وجلّ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل الله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ \* اللهُ الصَّمَدُ ﴾ (١)، والآيات من سورة الحديد إلى قوله تعالى : ﴿ وَهُو عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ (٢) فن رام وراء ما هنالك هلك ) (٣).

وهذا في علم التوحيد ومعرفة الله سبحانه وتعالى، وهو العلم الأوّل للبشر وأشرف العلوم، فمن تعمّق فيه كيف لا يتعمّق في باقي العلوم؟ ومن أراد أن يصل إلى عمق البحار فلا بدّ من خوضها وغوصها وسبرها وسبحها، والله يهدي الناس ويريهم آياته في الآفاق والأنفس، حتى يتبيّن أنّه الحقّ.

والظاهر من الحديث الشريف أنّه ليس كلّ الناس يطلبون الأعهاق بل هناك أقوام - جمع قوم - متعمّقون وعلى الله سبحانه من لطفه العميم فإنّه اللطيف الخبير أن يلبي دعوتهم ونداءهم في كتابه الذي يهدي للتي هي أقوم، فيسعفهم بآياته الخالدة في مثل سورة التوحيد وسورة الحديد، والقرآن الكريم كلّه كتاب العلوم والمعارف والهداية فهل من مدكر، أفلا يتدبّرون القرآن، ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه، إنّ الدين عند الله الإسلام، فمن رام وراء ما هنالك هلك، فلا يحقّ لنا أن نفكر في ذات الله وحقيقته، فلا يزيد الإنسان إلاّ تيهاً وضلالاً، فإنّ طالب الحقيقة والسالك إلى الله بعد طيّه مراحل ومراتب اليقين، إذا وصل إلى هذا المقام فإنّه يقال له: اطفئ السراج فقد طلع الصبح.

<sup>(</sup>١) الإخلاص: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٦.

<sup>(</sup>٣) من كتاب توحيد الصدوق: ٢٨٣.

# حكمة من كلّ معصوم ﷺ

كلام الله ورسوله وأهل بيته علي نورٌ وهداية لمن أراد الحياة السعيدة والموت الحميد، فأقوالهم الموجزة وألفاظهم المعجزة، وحكمهم الباهرة، ومواعظهم الزاهرة، معدن البلاغة وينبوعها، ومنهل العلم ورافدها، لو جمعت لما وسعته الكتب ولا حوته الأسفار، فهم بالحكمة ينطقون، وبالموعظة ينصحون، فكلامهم نور، وأمرهم الرشد، ووصيّتهم التقوى، ونناهم الخير.

وإليكم نبذة يسيرة وشعلة وهّاجة في سبيل الجهاد، وطرق السداد، وحكمة بليغة لحياة أفضل، وذلك من الأربعة عشر المعصومين محمّد وآل محمّد طَهْمَالِكُمُ :

- ١ ـ قال النبيّ محمّد رسول الله عَبَيْقَةُ :
- « جالسوا العلماء، وسائلوا الكبراء، وخالطوا الحكماء ».
- «استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتان، فإنّ كلّ ذي نعمةٍ محسود».
  - «إنّكم لن تسعوا الناس بأموالكم، فسعوهم بأخلاقكم».
    - «الخلق الحسن بذيب الخطايا».
- «إنَّ الله يحبُّ الأتقياء الأبرياء الأخفياء الذين إذا حضروا لم يعرفوا، وإذا

## ٢ ـ قال أمير المؤمنين علىّ بن أبي طالب عليُّلا :

«أعجب ما في الإنسان قلبه، وله موادّ من الحكمة وأضداد من خلافها، فإن سنح له الرجاء أذلّه الطمع، وإن هاج به الطمع أهلكه الحرص، وإن ملكه اليأس قتله الأسف، وإن عرض له الغضب اشتدّ به الغيظ، وإن أسعده الرضا نسي التحفّظ، وإن ناله الخوف أثقله الحذر، وإن اتسع له الأمر استلبته العزّة، وإن أصابته مصيبة فضحه الجزع، وإن أفاد مالاً أطغاه الغني، وإن عظّته فاقة أشغله البلاء، وإن أجهده الجوع قعد به الضعف، وإن أفرط في الشبع كظّته البطنة، فكلّ تقصير به مضرّ، وكلّ إفراط له مفسد».

أقول: لو أنّ هذه الألفاظ كتبت بماء الذهب على ألواح الياقوت كان قليلاً لعظم قدرها وجلالة خطرها، وفيها للمعتبر عبرة ودروس الله

#### ٣ ـ قالت فاطمة الزهراء سيّدة نساء العالمين عُلِهُ اللهُ :

«لله بينكم عهد قدّمه إليكم، وبقيّة استخلفها عليكم، كتاب الله بيّنة بصائره، وآيٌ منكشفةٌ سرائره، وبرهانٌ منجليةٌ ظواهره، مديم للبريّة استاعه، وقائدٌ إلى الرضوان اتباعه، مؤدّياً إلى النجاة أشياعه، فيه تبيان حجج الله المنوّرة، ومحارمه المحذورة، وفضائله المندوبة، وجمله الكافية، ورخصه الموهوبة، وشرائعه المكتوبة، وبيّناته الجالية...».

<sup>(</sup>١) من كتاب نزهة الناظر وتنبيد الخاطر.

## ٤ ـ قال الإمام الحسن المجتبى عليُّلا :

«إنّ هذا القرآن فيه مصابيح النور، وشفاء الصدور، فليجل جالٍ بـ صره، وليلجم الصفة قلبه، فإنّ التفكير حياة قلب البصير كمايمشي المستنير في الظلمات بالنور».

وقال عليه الله المؤمن قوّة في الدين، وكرماً في لين، وحزماً في علم، وعلماً في حلم، وتوسعةً في نفقة، وقصداً في عبادة، وتحرّجاً من الطمع، وبرّاً في استقامة، لا يحيف على من يبغض، ولا يأثم فيمن يحبّ، ولا يدّعي ما ليس له، ولا يجحد حقّاً هو عليه، ولا يهمز ولا يلمز ولا يبغي، متخشّع في الصلاة، متوسّع في الزكاة، شكور في الرخاء، صابر عند البلاء، قانع بالذي له، لا يطمح به الغيظ ولا يجمح به الشحّ، يخالط الناس ليعلم، ويسكت ليسلم، إن بغي عليه ليكون إلهه الذي ينتقم له.

## ٥ - الإمام سيّد الشهداء الإمام الحسين عليُّل :

خرج الحسين عليًا يوماً إلى أصحابه فقال: أيّها الناس، إنّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، واستغنوا بعبادته عن عبادة مّن سواه.

فقال له رجل: يا بن رسول الله، ما معرفة الله ؟

قال المَيِّلِةِ : معرفة أهل كلِّ زمان إمامهم الذي عليهم طاعته.

وخطب عليه فقال: إنّ الحلم زينة، والوقار مروّة، والصلة نعمة، والاستكبار صلف، والعجلة سفه، والسفه ضعف، والعلوّ ورطة، ومجالسة الدناة شين، ومجالسة

كان للتُّلْإِ يرتجز ويقول يوم قتل:

الموت خيرٌ من ركوبِ العارِ والعار خيرٌ من دخول النارِ والله من هذاوهذا جاري

٦\_قال زين العابدين الإمام على بن الحسين طلم الم

أعجب لمن يحتمي من الطعام لمضرّته، ولا يحتمي من الذنب لمضرّته.

وقال طَيَّلِا : اللجاجة مقرونة بالجهالة، والحميّة مـوصولة بـالبليّة، وسـبب الرفعة التواضع.

وقال: الشرف في التواضع، والعزّ في التقوى، والغني في القناعة.

وقال: الكريم يفتخر بفضله، واللئم يفتخر بملكه.

وقال لبعضهم : إيّاك والغيبة، فإنَّها أدام كلاب النار.

## ٧ ـ قال الباقر الإمام محمّد بن على لللهَيْلِين :

يا بني، إنّ الله خبّا ثلاثة أشياء في ثلاثة أشياء: خبّاً رضاه في إطاعته فلا تحقرن من الطاعة شيئاً فلعلّ رضاه فيه، وخبّاً سخطه في معصيته، فلا تحقرن من المعصية شيئاً فلعلّ سخطه فيه، وخبّاً أولياءه في خلقه، فلا تحقرن أحداً فلعلّ ذلك الولى.

وقال عليُّلا : صانع المنافق بلسانك، وأخلص وذلَّ للمؤمنين، وإن جالسك يهودي، فأحسن مجالسته.

وقال به بعض شيعته : أوصني ـ وهو يريد سفراً \_؟

فقال له عليُّلا : لا تسيرن شبراً وأنت حافي، ولا تنزلن عن دابّتك ليلاً لقضاء حاجة إلا ورجلك في خفّ، ولا تبولن في نفق، ولا تذوقن بقلةً ولا تشمّها حتى تعلم ما هي، ولا تشرب من سقاء حتى تعلم ما فيه، واحذر من تعرف، ولا تصحب من لا تعرف.

٨\_قال الصادق الإمام جعفر بن محمّد طلِهَكُلا:

من تطأطأ للسلطان تخطَّاه، ومن تطاول عليه أرداه.

وقال للنيّلا : من اعتدل يوماه فهو مغبون، ومن كان غده شرّ يـوميه فـهو مفتون، ومن دام نقصه فالموت خيرٌ له، مفتون، ومن لم يتفقّد النقصان في نفسه دام نقصه، ومن دام نقصه فالموت خيرٌ له، ومن أذنب من غير عناد، كان للعفو أهلاً.

وقال للنُّلِجُ : اطلبوا العلم ولو بخوض اللجج وشقَّ المهج.

وقال للنُّل الله : من أكرمك فأكرمه، ومن استخفٌّ بك فأكرم نفسك عنه.

وقال عليُّلًا: من أخلاق الجاهل الإجابة قبل أن يسمع، والمعارضة قبل أو يفهم، والحكم بما لا يعلم.

وقال للثيلا: دراسة العلم لقاح المعرفة، وطنول التنجارة زينادة في العنقل والشرف، التقوى والقنوع راحة الأبدان.

٩ ـ قال الكاظم الإمام موسى بن جعفر اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وجدت علم الناس في أربع :

أوّها: أن تعرف ربّك.

والثانية : أن تعرف ما صنع بك من النعم.

حكمة من كلِّ معصوم ......١١١

والثالثة : أن تعرف ما أراد بك.

والرابعة : أن تعرف ما يخرجك من ذنبك.

وقال عليُّه : من لم يكن له من نفسه واعظ، تمكّن منه عدوّه، يعني الشيطان.

## ١٠ \_قال الرضا الإمام عليّ بن موسى لللهِّكِيُّا:

في تفسير قوله تعالى : ﴿ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الْجَمِيلَ ﴾ (١)، قال : عفو بغير عتاب. وقال الطَّلِلِ : من رضي من الله تعالى بالقليل من الرزق، رضي منه بالقليل من العمل.

## ١١ \_قال الجواد الإمام محمّد بن على المُثَلِيمُ :

من وثق بالله أراه السرور، ومن توكّل عليه كفاه الأمور، والثقة بالله حصن لا يتحصّن فيه إلّا مؤمن أمين، والتوكّل على الله نجاة من كلّ سوء، وحرز من كلّ عدوّ، والدين عزّ، والعلم كنز، والصمت نور، وغاية الزهد الورع، ولا هدم للدين مثل البدع، ولا أفسد للرجال مثل الطمع، وبالراعبي تصلح الرعية، وبالدعاء تصرف البليّة، ومن ركب مركب الصبر اهتدى إلى مضار النصر، ومن عاب عيب، ومن شتم أجيب، ومن غرس أشجار التق اجتنى ثمار المنى.

١٢ ـ قال أبو الحسن علي بن محمد بن على طَلِمَتِكُمْ :
 من رضي عن نفسه كثر الساخطون عليه.

(١) الحجر : ٨٥.

وقال: الناس في الدنيا بالأموال، وفي الآخرة بالأعمال.

وقال عليه : الحسد ماحق الحسنات، والزهر جالب المقت، والعجب صارف عن طلب العلم، داع إلى التخبّط في الجهل، والبخل أذم الأخلاق، والطمع سجيّة سيّتة.

وقال للنُّلِهُ : الحكمة لا تنجح في الطبائع الفاسدة.

١٣ ـ قال الإمام الحسن بن علي العسكري للهَيْكِم :

لا يعرف النعمة إلَّا الشاكر، ولا يشكر النعمة إلَّا العارف.

وقال للنَّلِهِ: للقلوب خواطر من الهوى، والعقول تزجر، وتزاد في التجارب علم مستأنف، والاعتبار يفيد الرشاد، وكفاك أدباً لنفسك تجنّبك ما تكره لغيرك من غيرك.

وقال: من مدح غير المستحقّ للمدح فقد قام مقام المتّهم.

وقال: جعلت الخبائث في بيت، وجعل مفتاحه الكذب.

وقال: حسن الصورة جمال ظاهر، وحسن العقل جمال الباطن.

وقال عَلَيْلِاً: اعلم أنّ للحباء مقداراً، فإن زاد على ذلك فهو ضعف، وللجود مقداراً فإن زاد عليه فهو بخيل، وللاقتصاد مقداراً فإن زاد عليه فهو بخيل، وللشجاعة مقداراً فإن زاد فهو التهوّر.

١٤ ـ قال صاحب الأمر الحجّة بن الحسن طلتكا:

«أمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة أحاديثنا».

اللهمّ ارزقنا توفيق الطاعة وبُعد المعصية وصدق النيّة وعـرفان الحـرمة.

اللهم صلّ على محمد وآله الطاهرين أهل بيت النبوّة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، ومهبط الوحي، ومعدن الرحمة، وخزّان العلم، ومنتهى الحملم، وأصول الكرم، وقادة الأمم، وأولياء النعم، وعناصر الأبرار، ودعائم الأخيار، وساسة العباد، وأركان البلاد، وأبواب الإيمان، وأمناء الرحمن، وسلالة النبيّين، وصفوة المرسلين، وعترة خيرة ربّ العالمين، ورحمة الله وبركاته، وأعمة الله الورى، ومصابيح الدجى، وأعلام التقى، وذوي النهى، وأولي الحجى، وكهف الورى، وورثة الأنبياء، والمثل الأعلى، والدعوة الحسنى، وحبج الله على أهل الدنيا والآخرة والأولى، ومحال معرفة الله، ومساكن بركة الله، ومعادن حكمة الله.

جعلنا الله وإيّاكم من خيرة شيعتهم وأنصارهم ومن حزبهم، ورزقنا في الدنيا زيارتهم، وفي الآخرة شفاعتهم ومجاورتهم، وأحينا محياهم، وأمتنا مماتهم، وعلى ولايتهم، وأدّبنا بآدابهم وأخلاقهم، ورزقنا الشهادة في سبيلهم، آمين، لا أرضى بواحدةٍ حتى يضاف إليه ألف آميناً، رحم الله عبداً قال: آمين.

# مصادر كتب التأريخ

المصنّف والمؤلّف في كلّ علم وموضوع يحتاج أوّلاً إلى مصادر ومراجع، ومن ثمّ يرشح من ذهنه الوقّاد ويراعه الجواد، رشحات علمية أو أدبية أو أخلاقية أو سياسية أو أيّ شيء آخر، لإصلاح المجتمع وتـثقيفه ووعـيه وإرشـاده إلى الخـير والصلاح، والتمدّن والحضارة والعيش الرغيد.

ومن الكتب المرجعية في التأريخ بقلم الأخباريين المؤرّخين من أبناء العامة وبيان وكتابة التأريخ الإسلامي من منظارهم ومذاهبهم، ذكر صاحب كتاب (فرقة الأزارقة) في مقدّمته جملة من أعلام المؤرّخين، كما يلى:

- ١ ــ أبو مخنف لوط بن يحيى الأزدي (ولد سنة ٥٧ هجرية).
  - ۲\_الهيثم بن عدي (ت ۲۰۶هـ).
  - ٣\_أبو الحسن عليّ بن محمّد المداثني (ت ٢١٥ هـ).
- ٤\_خالد بن خداش (ت ٢٢٣ هـ)، من كتبه (الأزارقة وحروب المهلّب).
  - ٥ ـ وهب بن جرير (ت ٢٢٧ ه).
  - ٦ ـ خليفة بن خياط (ت ٢٤٠ هـ)، وكتابه (تأريخ خليفة).
- ٧ \_ أحمد بن يحيى بـن جـابر البـلاذري (ت ٢٧٩ هـ)، وكـتابه (أنسـاب

٨ ـ أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري (ت ٣١٠)، وكتابه (تأريخ الرسل والملوك).

٩ ـ ابن أعثم الكوفي ( تولّد في حدود ٣١٤ هـ)، وكتابه (الفتوح ).

١٠ أبو الحسن عليّ بن الحسين بن علي المسعودي (ت ٣٤٦ه)، وكتبه:
 (أخبار الزمان)، و (الأوسط)، و (المقالات)، و (مروج الذهب)، و (معادن الجوهر).

١١ ـ محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني المعروف بابن الأثير الجزري (ت ٦٣٠هـ)، وكتابه (الكامل في التأريخ).

١٢ ــ يوسف بن محمد بن إبراهيم الأنصاري البياسي (ت ٦٥٢ هـ)، وكتابه
 (الإعلام فيما وقع من حروب في صدر الإسلام).

١٣ - ابن كثير (ت ٧٧٤ هـ)، وكتابه (البداية والنهاية).

١٤ ـ ابن خلدون عبد الرحمن بن محــمّد الحــضرمي (ت ٨٠٨ هـ)، وكــتابه (العبر وديوان المبتدأ والخبر).

وقال في بيان بعض الكتب الفرقيّة ومؤلّفيها من أبناء العامّة :

ابو الحسن عليّ بن إسماعيل الأشعري (ت ٣٢٤هـ)، وكتابه (مقالات الإسلاميين واختلاف المصلّين).

٢ عبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي (ت ٤٢٩)، وكتابه (الفَرق بين الفِرق).

٣ ـ ابن حزم أحمد بن علي بن محمّد بن علي الكناني العسقلاني (ت ٤٥٦).

١١٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

وكتابه (الفصل في الملل والنحل).

٤ ـ أبو المظفّر الاسفرايني (ت ٤٧١ هـ)، وكتابه (التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكين).

٥ ـ الشهرستاني (ت ٥٤٨ هـ)، وكتابه (الملل والنحل)، واسمه أبو الفتح محمّد ابن عبد الكريم.

٦- أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسين (ت ٢٠٦ هـ)، وكتابه (انتقادات فرق المسلمين والمشركين).

وقال في بيان بعض الكتب الأدبيّة :

١ ـ البيان والتبيين؛ للجاحظ (ت ٢٥٥ هـ).

٢ \_ الكامل في اللغة والأدب؛ لأبي العباس المبرد (ت ٢٨٥ هـ).

٣\_العقد الفريد؛ لأحمد بن محمّد بن عبد ربّه (ت ٣٢٨هـ).

٤ ـ الأغاني؛ لأبي فرج الإصفهاني (ت ٣٥٦ هـ).

٥ ـ شرح نهج البلاغة؛ لابن أبي الحديد المدائني (ت ٦٢٢ هـ).

## دعامة الإنسان العقل

عن مولانا الإمام الصادق عليه إلى الإنسان العقل، والعقل منه الفطنة والفهم والحفظ والعلم، وبالعقل يكمل، وهو دليله ومبصّره ومفتاح أمره، فإذا كان تأييد عقله من النوركان عالماً حافظاً ذاكراً فطناً فهماً، فعلم بذلك كيف ولم وحيث، وعرف من نصحه ومن غشّه، فإذا عرف ذلك عرف مجراه وموصوله ومفصوله، وأخلص الوحدانية لله، والإقرار بالطاعة، فإذا فعل ذلك كان مستدركاً لما فات، ووارداً على ما هو آت، يعرف ما هو فيه، ولأيّ شيء هو ها هنا، ومن أين يأتيه، وإلى ما هو صائر، وذلك كلّه من تأييد العقل».

قال جمال السالكين المجلسي الأوّل في شرح هذا الحديث الشريف: اعلم أنّ هذا الخبر مشتمل على حقائق كثيرة، ولا يمكن بيانه لأنّ هذه أحوال أوليائه تعالى الذين نوّروا عقولهم بأنوار الذكر الدائم، حتى صار قبلوبهم خزائين الله تعالى، ويلهمون في كلّ آن بما يحتاجون إليه من الترقيّ إلى المراتب العالية من محبّته ومعرفته وقربه ووصاله، أوصلنا الله تعالى وسائر المؤمنين إليها(١).

 <sup>(</sup>١) أُصول الكافي : الجزء الأول، الحديث ٢٣. وقد ذكرت تنفصيل ذلك في كتاب (ما هنو العقل ؟ ومن هم العقلاء ؟ أو العقل والعقلاء ). فراجع.

#### فائدة ٥٧

#### لطيفة عرفانية

جاء في مناجاة المريدين (١١) لزين العابدين للنُّلِخ :

«إلهي فاسلك بنا سبل الوصول إليك، وسيّرنا في أقرب الطرق للوفود عليك، قرّب علينا البعيد، وسهّل علينا العسير الشديد، وألحقنا بعبادك الذين هم بالبدار إليك يسارعون، وبابك على الدوام يطرقون، وإيّاك في الليل والنهار يعبدون...

وجاء في دعاء اليوم السابع والعشرين من رجب (٢) لمولانا الإمام موسى بن جعفر الله المراه الله المواهدة ا

«وقد علمتُ أنّ أفضل زاد الراحل إليك عزم إرادة يختارُك بها وقد ناجاك بعزم الإرادة قلبي ... ».

وجاء في دعاء أبي حمزة الثمالي (٣) لسيّد الساجدين عليُّلًا:

«وإنّ الراحل إليك قريب المسافة، وإنّك لا تحتجب عن خلقك إلّا أن

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) المفاتيح : ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) المفاتيح: ١٨٧.

لطيفة عرفانيّة .....للله المستمالية الطيفة عرفانيّة المستمالية الم

تحجبهم الأعمال دونك، وقد قصدت إليك بطلبتي ...».

فأقرب الطرق إلى الله سبحانه هو عزم إرادة أراد به الله عز وجل، أي أن تحبّ الله بقلبك.

وقال سبحانه وتعالى في حديث قدسي:

«لو علمت من قلب عبدي المؤمن أنّه يحبّني لفتحتُ عليه أبواب السهاوات والأرض».

فاطلب الله جلّ جلاله بقلبك أوّلاً...

#### الفتوة

للعقل جنود يفتح الإنسان بهم بلدان الخير والسعادة، ويـذلّ بهـم أعـوان الجهل وكواسر النفس الضارية والأمّارة بالسوء، فيحلّق الإنسان بجناحي الجهال والجملال في أفق التكامل، ليصل إلى الكمال المطلق ومطلق الكمال، وإنّ إلى ربّك المنتهى.

وحديث جنود العقل مفصّل كما ورد في كتب الأحاديث الشريفة كـالكافي وبحار الأنوار.

ومن تلك الجنود ومن الصفات الحميدة والأخلاق المجيدة (الفتوّة)، وقد بحث علماء الأخلاق والنفس فيها، وقد ألّف وصنّف الكتب والصفحات حولها، ومن تلك المصنّفات ماكتبه الشيخ أبو عبد الله محمّد بن أبي المكارم المعروف بابن المعمار البغدادي الحنبلي (المتوفّى سنة ٦٤٢هـ)، وقد ذكر حكايات في الفتوّة.

وخذ هاتين الحكايتين مثالاً لحياتك التي تملأها الفـتوّة والمـروّة لتسـعد في الدارين.

## الحكاية الأولى :

عن نوح الفتي المدني أنَّه أتاه قوم من فتيان أرض السعدي زائرين له، فقال

الفتوّة ......الفتوة ....

نوح لغلامه : قدّم السفرة ، فلم يقدّمها ، حتّى أعاد عليه القول ثلاث مرّات .

فقال بعضهم لبعض: ليس هذا من عادة الفتيان.

فلمّا قدّم السفرة قال نوح للجماعة : ناشدتكم بالله إلّا ما أخبرتموني ما خطر لكم في تأخير الغلام ؟

فأخبروه، فقال نوح: يا غلام، لِمَ تأخّرت في تقديم السفرة؟

فقال: يا مولاي، كان عليها نملة فلم أرّ من الفتوّة إزعاجها لأنّها أيضاً ضيف، ولم أرّ من الأدب تقديم السفرة وعليها نملة، فلمّا صعدت قدّمت السفرة. فقال الجماعة: أحسنت يا غلام، وقتلوا رأسه.

فقال نوح: الفتى جوانمرد (جوانمرد لغة فارسية بمعنى الفتوّة في الفتى)، فالجيم من الجود، والواو من الوفاء، والألف من الأمانة، والنون من النخوة، والميم مسن المروءة، والراء من الرحمة، والدال من الدين، فإن اجتمعت فيه هذه الخصال فهو الفتى في الحقيقة، ومن لم توجد فيه فليس بفتى.

#### الحكاية الثانية(١):

وصح عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليَّلا في الإيثار، أنّ النَّبيّ ﷺ جاءه ضيف ولم يجد عنده ما يكرمه به، فقال عليُّلا : من يكرم ضيفي هذا وأضمن له على الله الجنّة ؟

فقال عليّ لِمُثْلِلِاً : أنا يا رسول الله .

فأخذه وجاء به إلى فاطمة عَلِيْهَا ولم يكن عندها سوى قرصين قد هـيّأتهما

(١) في الصفحة ٢٨٤.

١٢٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

للإفطار، فلمّا كان وقت العشاء أصلحت الزاد ووضعته بين يدي الضيف وعليّ عليُّلاٍ. ثمّ جاءت إلى المصباح كأنّها تصلحه فأطفأته، فأخذ عليّ عليُّلاٍ يرفع يده ويضعها في الزاد يوهم الضيف أنّه يطعم معه، وهو لا يأكل شيئاً ليكتني الضيف، فلمّا استكنى الضيف أقى بالمصباح، وبات عليّ وفاطمة عليميّل طاويين على صومها، فأنسزل الله في حقّها: ﴿ وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (١).

هذا وقد نادى جبرئيل الأمين بين السهاء والأرض يوم الأحزاب: (لا فتى إلّا على، لا سيف إلّا ذو الفقار).

فأمير أصحاب الفتوّة هو المولى أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين عليّ بـن أبي طالب أسد الله الغالب عليًّ إ، ووليّ الله الأعظم، جعلنا الله وإيّاكم من شيعته المخلصين المتّقين، وحشرنا في زمرته وسقانا من حوض الكوثر بيده، آمين يا ربّ العالمين.

(١) الحشر : ٩.

## علم الروح

السيكولوجيا أو عـلم الطـبائع والروح، يـبحث عـن الأعـمال الروحـيّة والجسدية، وكيفيّة النفس وحقيقتها، وسلوك الإنسان بنحو خاصّ، وبيان العـلل والآثار.

وينقسم في بادئ الأمر إلى :

علم الروح النباتي، وعلم الروح الحيواني.

والأوّل يبحث عن روح النباتات وخصائصه وامتيازاته.

والثاني يبحث عن كيفية الروح وأعمال النفس الحيوانيّة، وهو على قسمين: علم الروح الحيوانية المطلقة بما هو جسم نام حسّاس متحرّك بالإرادة، وعلم الروح الإنسانية بما هو حيوان ناطق له، قوّة درّاكة للأمور الكلّية والجزئيّة، وهو على قسمين أيضاً:

علم الروح الإنسانية الاجتاعية، وعلم الروح الإنسانية الفردية، والأوّل يبحث عن كيفية الأعبال الجماعية في المجتمع الإنساني، وما هي آثارها؟ وما هي العلل في حدوثها وظهورها؟ سواء على صعيد العالم، أو على صعيد دولة خاصّة أو طائفة أو قبيلة أو حزب أو جماعة وجمعيّة. والثاني يناقش ويعالج مشاكل النفوس

وصدور الأفعال في الأفراد، والعوامل والأسباب في سلوكيّة الفرد بما هو، في خمسة أدوار : سيكولوجيّة الأطفال، ثمّ الشباب، ثمّ الرجال، ثمّ الكهول، ثمّ العجائز.

ويهتم علماء النفس بالأوّلين، ومن ثمّ تقسيم العـمر الطبيعي للإنسـان إلى عشرة أقسام:

١ ـ دورة الجنين، وتكون في الغالب ( ٢٧٥) يو ماً .

٢ ـ دورة الطفولة، وتكون من الولادة حتّى الثامنة من العمر.

٣-دورة الصباوة، وتكون من الثامنة وحتى الخامسة عشر.

٤ ـ دورة البلوغ، وتكون من (١٥ سنة) إلى (٢٢ سنة) من عمر الإنسان.

٥ \_ دورة الشباب، وتكون من ( ٢٢) إلى ( ٢٧).

٦ ـ دورة الرجولة، من (٢٧) إلى (٣٦).

٧ سدورة الثبات، من (٣٦) إلى (٤٣).

٨\_دورة الكهولة، من (٤٣) إلى (٥٧).

٩ ـ دورة العجز ، من (٥٧) إلى (٦٩).

١٠ ـ دورة الخرافة، من ( ٦٩) إلى ( آخر العمر ).

وفي كلُّ دورة لها طابعها الخاصّ من التربية والتعليم والتكامل، لا بدُّ لعلماء التربية وللآباء والاُمّهات أخذ ذلك بنظر الاعتبار، والعاقل الذي يضع الأشياء في مواضعها، والحاذق البصير من يعالج المشكلة في ظروفها الخاصّة ومحيطها الخاصّ.

# أقسام النكاح قبل الإسلام

كان النكاح في جزيرة العرب قبل ظهور الإسلام دين الله القويم، على أقسام، وقد حرّمها الإسلام:

#### ١ ـ نكاح الرهط:

بمعنى تعدّد الرجال، فرب امرأة واحدة لعدّة رجال، يتكفّلون بمعيشتها لترضي شهوتهم، والمولود من سفاحه تنسبه لمن تحبّ من زناتها بقولها: اجعل له اسماً أو سمّه، وهذه إشارة أنّ المولود له، وعمرو بن العاص داهية العرب وليد هذه الفضيحة، فأمّه ليلى قالت لعاص بن وائل: سمّه، فنسب إليه، وأبو سفيان ينكر ذلك ويقول: هو من نطفتي، إلّا أنّ ابن وائل مَوّل ليلى فنسبته إليه، راجع في ذلك تأريخ الطبري ومروج الذهب.

#### ٢ ـ نكاح الاستبضاع:

وهذا عمل الديوث والخنزير، وهو من أبشع الزنا، يندى له جبين الإنسانية عرقاً، فإنّ الرجل الذي يودّ أن يكون له ولد شجاع وسفّاك ومتهوّر وغيرها من الصفات التي يبغيها، فيضع زوجته باختيار رجل يحمل تلك الصفات، ثمّ يـنسب المولود منها إلى نفسه.

۱۲٦ ...... منهل الفوائد في تتمّة الرافد ٣ ـ نكاح البدل:

وذلك حينا يتلاقى الرجلان ويعجب كلّ واحد منها بامرأة الآخر، فيتبادلا في الزوجات بقول أحدهما: انزل إليَّ عن امرأتك أنزل لك عن امرأتي، هذا في الجاهلية الأولى، ولا زال هذا المنطق السخيف البشع يتداوله رجال جاهلية القرن العشرين أتباع ماركس ولينين من منطلق فلسفتهم المقيتة باسم الاشتراكية، وقد حرّم الله هذا العمل في قوله تعالى:

﴿ وَلا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ ﴾ (١).

#### ٤ \_ نكاح المقت :

وهو النكاح بالقوّة والقهر فيما لو مات الزوج، فهي كالأموال تنقل إرثاً لولده من غيرها، وإن لم يكن له ولد فالأقوياء أولى بها، وهي لمن سبق بأن يضع قطعة قماش على رأسها، فليس لها ولا لغيرها ردّه ومنعه، وقد حرّمه الله بقوله تعالى:

﴿ وَلا تَنكِحُوا مَا نَكَعَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَـاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ (١).

#### ٥ \_نكاح الخدن:

وهو فيا لو تصادقت المرأة مع الرجل في الخفاء ويقع بينهما الجماع، فكمانت عرب الجاهلية الأولى تقول: ما استتر فلا بأس، وما ظهر لؤم.

#### ٦ ـ نكاح الجمع:

حيث كانت الأعراب الرأسماليون الأثرياء لرونقة أموالهم الطائلة وزيادتها

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٢٢.

أقسام النكاح قبل الإسلام ......

وتكديسها، كانوا يعلّمون الإماء الشعر والرقص واللهو واللعب ثمّ يجبرونهن على البغي والفساد مع الرجال، فيضعن الرايات على بيوتهن للشهرة بذوات الرايات، ويكون الولد بحكم القرعة أو علم القيافة لأحدهم، وقد حرّمه الله بقوله تعالى:

﴿ وَلا تُكْرِهُوا فَمَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَنْ يُكْرِهُنَّ فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

٧ ـ نكاح الشغار:

وهو الزواج على سبيل المعاوضة، فبدلاً من مهر المرأة كانت تعوّض بامرأة أخرى، وقد حرّم.

٨\_نكاح السفاح:

وهو الزنا، وقد حرّم بقوله تعالى :

﴿ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ ﴾ (١).

(١) النور : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٥.

#### فائدة ٦٦

### مقومات القصة الناجحة

ما هي القصّة ؟

القصة هي وسيلة وأداة للتعبير عن الحياة، أو قطّاع معين من الحياة، أو عن مفاهيم الحياة، بتناول حادثة واحدة، أو عدداً من الحوادث بينها ترابط سردي في الموضوع والمقصود، ويجب أن تكون لها بداية ونهاية، حاوية على عناصر القصّة، وهذا المفهوم لا يعتبر تعريفاً دقيقاً للقصّة، ولكنّه على ما يتصوّر أقرب شيء إلى تعريفها.

وينقسم فنّ القصّة بصورة عامّة إلى قسمين:

١ \_القصّة الواقعيّة.

٢ \_ القصّة الخياليّة .

والأُولى لا بدَّ أن تشتمل على النقاط التالية :

ا ـ واقعية الشخصيات في القصّة، إذ القصّة تحتوي عـلى عـدد مـعين مـن الشخصيات، ومن ذلك أن يكون تصرّف كلّ شخصيّة منها مطابقاً تماماً لما يحدث في واقع الحياة، مع مراعاة العنصرين الأساسيّين المكان والزمان، بمـعنى لو أنّ هـذه الشخصيّة كانت موجودة فعلاً في الحياة التي يصوّرها القصّاص، لتـصرّفت تمـاماً

مقوّمات القصّة الناجحة ...... ١٢٩ ... نفس التصرّف الذي يذكره مؤلف القصّة .

٢ ـ واقعية الحوار المتبادل بين شخصيات القصة، فلا يحقّ لنا مثلاً أن نسوق على لسان خادم جاهل في قصّة بعض النصائح العميقة المغزى والكلمات الفلسفية التي لا يمكن أن يتلفّظ بها شخص مثله في الحياة الواقعيّة، فالحوار جزء هام وحيوي في القصّة.

٣ ـ واقعيّة الأسلوب اللغوي ومعالجة القصّة بأسلوب قريب للفهم، فيتجنّب
 عن التعقيد اللفظي والكلمات الوحشيّة.

وقيل: في كلّ قصّة \_سواء الواقعية أو الخيالية \_ لا بدّ مـن تــوفّر الشروط الآتــة:

١ ـ وجود هيكل سردي متصل، كلّ في مكانه، غير متناثر ولا متشتّت الأجزاء.

٢\_شمولها على أسلوب وصغي جيّد، ويسمّى بالأسلوب الرومانتيكي.

٣ عدم الاستطراد في تصوير الحوادث استطراداً يخرج بها عن الجوّ العامّ
 للقصّة.

٤ ـ التشويق الكامل الذي يدفع بالقارئ إلى متابعة قراءة حوادثها في لهفة
 حتى النهاية.

ومعنى سير التشويق بطريقة تصاعدية أن تزداد لهفة القارئ إذا كانت القصّة مكتوبة، أو المتفرّج إذا كانت مسرحية أو شريطاً سينائياً أو تمثيلية تلفزيونية، أو المستمع إذا كانت تمثيلية إذاعية. كلّما تسلسلت حوادث القصّة وقربت من نهايتها، ويشترط لنجاح التشويق في القصّة عدّة شروط، منها:

١ ـ ألَّا تكون عقدة القصّة مفتعلة، ومعنى ذلك أنَّ الحوادث التي تؤدَّى إلى

١٣٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

خلق عقدة في القصة لا بدّ وأن تكون بطبيعتها مؤدّية إلى حدوثها بطريقة منطقيّة غير مفتعلة ومصطنعة.

٢ ـ اتساق المقدّمات مع النتيجة في القصّة، ومعناه أنّ الحـوادث التي تمـهّد لحدوث العقدة، لا بدّ وأن تحتوي في طيّاتها على مفتاح أو مفاتيح حلّ العقدة، حلّاً يقبله التعليل والعقل السليم.

٣ ـ تجنّب الأجزاء الميّتة، وذلك يطلق على المواقيف المملّة في القصة، والأجزاء الميّتة إمّا أن تكون حواراً مملاً معقّداً بين بعض شخصيات القصّة، أو تكون وصفاً مسهباً لا علاقة له بموضوع القصّة، أو واقعة تعترض سير القصّة لا علاقة لها بالهيكل السردى للموضوع.

٤ - تجنّب العقدة المضادّة، وهو ما يعمد إليه بعض المؤلفين لزيادة تعقيد القصّة ظنّاً منهم أنّ ذلك يضاعف من تشويق القارئ، ثمّ لابدّ من أن تكون في القصّة إثارة اهتام لأوّل وهلة.

هذا ولا شكّ في أنّ الأسلوب القصصي يعتبر من أنجح الأساليب للـتقويم والنصح والإرشاد، وقد لجأ إليه عدد كبير من الكتّاب وفلاسفة العالم، كما ورد في كثير من آيات القرآن الكريم والكتب السماوية الأخرى.

والقصّة إمّا أن تكون قصيرة أو طويلة، والأولى عـلى أيّ حـال هــي التي لا تزيد كلماتها عن ألني كلمة أو ثلاث آلاف كلمة على أكثر تقدير، وهي أصعب بكثير من كتابة القصّة الطويلة، إذ يجب أن تحتوي القصّة على صغرها على مقوّمات القصّة الناجحة التي سبق شرحها.

وقد جاء في مقدّمة كتاب قصص العرب، الطبعة الأُولى :

تعدّ القصّة أقدر الآثار الأدبية على تمثيل الأخلاق، وتصوير العادات، ورسم

مقوّمات القصّة الناجحة ...... ١٣١

خَلَجات النفوس؛ كما أنّها \_إذا شرف غرضها، ونبُل مقصدها، وكرمت غايتها، تهذّب الطباع، وترقّق القلوب، وتدفع الناس إلى المثل العليا، من الإيمان والواجب والحقّ والتضحية والكرم والشرف والإيثار.

وقد كانت القصة \_ولا تزال \_ذات الشأن الأسمى من آداب الأمم قديها وحديثها، فقد وردت في التوراة، وجاءت في الإنجيل، وزخرت بها آيُ الذكر الحكيم. ثمّ هي في شعر الإغريق ومخلّفات الرومان، وآثار المصريين القدماء. والعرب من الأمم التي أخذت بنصيب من هذا الفنّ الجميل، وأثر عنها فيض من ذلك الأدب الرفيع.

## فضل السفر

تغرّب عن الأوطان في طلب العلى وسافر فني الأسفار خمس فوائد تسفرّج همم واكتساب معيشة وعملم وآدابٌ وصحبة ماجد بعبارة أخرى، السفر على خمسة أقسام:

١ ـ السفرة السياحية (تفرّج همّ):

لكشف الهمّ والغمّ الذي يصيب الإنسان في الحضر، فإنّ السفر حينئذٍ وتغيّر الهواء وأجواء المصيبة، يوجب علاج المصاب، وتفرّج همّه.

٢ ـ السفرة التجاريّة (واكتساب معيشة):

فإنّ المرء يخوض البلاد والبحار من أجل لقمة العيش، وأن يعيش هو وذويه

فضل السفر .................فضل السفر .........

حياة رغيدة، وإن كان من سعادة المرء أن يكون كسبه في بلده، كما جاء في الخبر الشريف، ولكنّ التجارة وكسب العيش ربما يقتضي السفر وطيّ البلاد النائية.

## ٣\_السفرة العلميّة (وعلم):

ربما الإنسان يسافر من أجل طلب العلم، فقد ورد في الخبر: اطلب العلم ولو في الخبر: اطلب العلم ولو في الصين، كما جاء في الأثر: لو علمتم ما في طلب العلم لطلبتموه ولو بخوض اللَّجج وسفك المهج.

#### ٤\_السفرة الاجتاعيّة (وآداب):

من العلوم النافعة ذات الأهمية علم الاجتماع، والسفر يساعد المرء على تعلم الآداب الاجتماعية والوقوف على أدب الجستمعات الخستلفة في لغاتها و ثقافاتها و آدابها، فيكسب خيرة الآداب والسنن، ويكون مصلحاً في وطنه في نشر المعارف والآداب الجيدة، وبعد تأدّبه يكون أسوة صالحة لغيره.

#### ٥ \_ السفرة الأخلاقية (وصحبة ماجد):

فإنّ المرء في السفر ربما يتوفّق أن يتصاحب رجلاً مناجداً خلوقاً طيّباً فيكتسب ويتعلّم منه الأخلاق، وقد ورد في الخبر: اطلبوا الأتنقياء في أطراف الأرض.

وإن قيل في الأسفار غم وكربة وتشتيت شملٍ وارتكاب شدائد فوت الفتى خير له من حياته بدار هوانٍ بين واشٍ وحاسد

والحقّ أنّ الإنسان منذ بداية خلقته وتكوين نطفته إنّما هو في عوالم السفر، فهو مسافر مذ خرج من العدم إلى الوجود، في أصلاب الآباء والجــدود، وبـطون الاُمّهات الحافظات للودائع والعهود.

وأسفاره في البلاد مظهر لسفره التكويني، ولكلِّ شيء أدب وحدود، وللسفر

١٣٤ .....١٣٤ عيمة الرافد

آداب، نذكر اليسير ممّــا ورد في الروايات الشريفة.

١ ـ الرفيق قبل الطريق.

قال رسول الله ﷺ: ألا أُخبركم بشرّ الناس ؟ قالوا : بلي يا رسول الله، قال : من سافر وحده، ومنع رفده، وضرب عبده.

٢ عن مولانا أبي عبد الله الصادق عليُّ في وصيّة لقهان لولده: يا بني، سافر بسيفك وحقّك وعهامتك وحبلك وسقائك وإبرتك وخيوطك ومخرزك، ثمّ تــزوّد معك الأدوية التي تنتفع بها أنت ومن معك، وكن لأصحابك موافقاً إلّا في معصية الله.

٣ ـ وعنه عليه الله القيان لابنه: إذا سافرت مع قوم فأكثر استشارتهم في أمرك وأمورهم، وأكثر التبسّم في وجوههم، وكن كريماً على زادك بينهم، إذا دعوك فأجبهم، وإذا استعانوا بك فأعنهم، واغلبهم بثلاث: طول الصمت، وكثرة الصلاة، وسخاء النفس بما معك من دابة أو مال أو زاد، وإذا استشهدوك على الحق، فاشهد لهم.

وهناك آداب كثيرة في السفر والمسافر، كما أنّ موضع السفر يسبحث عنه الفقهاء باعتبار الأحكام الشرعية التي تعتري المسافر من حيث صلاته وصومه، فيلزمه أن يقصّر في صلاته الرباعية، كما عليه أن يفطر.

وعلماء الأخلاق والسير والسلوك يتعرّضون إلى حقيقة السفر، بأنّ الإنسان في حياته الدنيوية إنما هو مسافر، فجاء من عوالم أخرى في هذه الدنيا، وأنّ الدنيا دار ممرّ، وعلى المرء أن يسافر عنها، وإنّما يتزوّد منها لسفر الآخرة، وأنّ خير الزاد التقوى والعمل الصالح، فإنّ السفر طويل والطريق وعر، كما أنّ الفلاسفة وحكماء الإسلام يتعرّضون إلى مسألة السفر كما نجد ذلك في كتاب (الأسفار) للمحقّق

فضل السفر ...... المسافر ..... المسافر السفر السفر السفر السفر السفر السفر السفر المسافر المسا

صدر الدين الشيرازي، حيث الكتاب يبحث عن أسفار أربعة :

١ ـ سفر من الحقّ إلى الحقّ بالحقّ.

٢\_وسفر من الحقّ إلى الخلق بالحقّ.

٣\_وسفر من الخلقّ إلى الحقّ بالحقّ.

٤\_وسفر من الخلق إلى الخلق بالحقّ.

كما أنّ علماء النفس يبحثون عن السفر و آثاره النفسية، فموضوع السفر إنّما هو موضوع قيّم، وذو شجون وفنون.

#### فائدة ٦٣

## من الألغاز

جاء في كتاب مفتاح السعادة ومصباح السيادة (١) في مموضوعات العملوم؛ لأحمد بن مصطفى، في بيان بعض المعميّات :

علم المعمّى: وقد عرفت تفصيله في علم اللغز، ولا وجه لإعادته، لكنّا نذكر هنا بعضاً من الأمثلة: (المعمّى على اسم محمّد) يروى أنّه لعليّ بن أبي طالب كرّم الله وجهه (عليُّلا)، لكن هذه الرواية غير صحيحة، لكن الغرض ها هنا المثال، فلا حاجة إلى صحّة رواية الأخذ:

وعددُ مسوسى مسرّتين وضع أصل الطبائع تحت ذيبن وسكن خان شطرنج فخذها وادرج بين ذيبن المدرجين فسهذا اسمّ لمن يهسواه قلبي وقلب جميع من في الخافقين ومثال آخر في اسم أحمد:

أحــاجيك في اسم الحـبيب الذي هـــويت وأنت إمــام البــلد حـــروف الهـــجاء له أربــع إذا زال حــرف فــيبق واحــد

(١) مفتاح السعادة ومصباح السيادة ١: ٢٧٥.

من الألغاز ......من الألغاز .....

وممَّــا جاء في المسائل الفقهيَّة :

ولي خالةٌ وأنا خالها ولي عهة وأنا عها فأمّا التي أناعم لها في إنّ أبي أمّه أمّها أبوها أخي وأخوها أبي ولي خالةٌ هكذا حكها

صورتها: رجل له امرأتان، أولدت واحدة بنتاً وأخرى ابناً، ثمّ زوّج بـنته من أبي امرأته التي ولدت ابناً فجاءت ببنت، وهي خالة ابن، وهو خالها.

(رجل: سعيد وزينب وليلى من زوجاته، فولدت زينب سلمى، وليلى سليم، ثمّ سعيد زوج سلمى من أبي زوجته ليلى واسمه قاسم، فجاءت ببنت اسمها هند، فهي خالة سليم، لأنّ هند أخت ليلى من قاسم، وليلى أمّ سليم، وسليم خال هند لأنّ سليم أخو سلمى، وسلمى أمّ هند، فسليم خال هند، فتأمّل).

وأمّا صورة العمّة: رجل له ابن (اسمه حيدر)، ولابنه أخ مـن أمّــه (اسمــه مجيد)، فزوّج أخاه (مجيد) أمّ أبيه فجاءت ببنت (ليلي) وهي عمّته وهو عمّها.

ثمّ قال: واعلم أنّ أكثر من يعتني باللغز العرب لكن لم يدوّنوه في الكـتب، وأكثر من يعتني بالمعمّى أهل فارس، ولهذا وقع جلّ التصانيف في المعمّى على لسان الفرس.

# من عدالة أمير المؤمنين على الله

معاملة وعدالة أمير المؤمنين الإمام على بـن أبي طــالب عليُّلاٍ لأهــل بــيته وأقرباءه.

قال الكشّي: روى على بن يزداد الصايغ الجرجاني، عن عبد العزيز بن محمّد ابن عبد الأعلى الجزري، عن خلف المخرمي البغدادي، عن سفيان بن سعيد، عن الزهري، قال: سمعت الحارث يقول: استعمل عليّ بن أبي طالب عليّ على البصرة عبد الله بن عباس، فحمل كلّ مالٍ في بيت المال بالبصرة ولحق بمكّة وترك علياً علياً علياً علياً علياً علياً الفي ألف (ألف ألف خ -) درهم، فصعد علي عليه المنبر حين بلغه ذلك فبكى، فقال: هذا ابن عم رسول الله عَيْنَ في علمه وقدرته يفعل مثل هذا فكيف يؤمن من كان دونه، اللهم إني قد مللتهم، فاقبضني إليك غير عاجز ولا ملول الله المولادا.

وقال الكثني، قال شيخ من أهل اليمامة، يذكر عن معلّى بمن هـ لال، عمن الشعبي، قال: لمّـ احتمل عبد الله بن عباس بيت مال البصرة وذهب به إلى الحجاز،

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال؛ للكشيّ : ٦٠، فقرة ١٠٩.

من عدالة أمير المؤمنين علميّ .....كتب إليه علىّ بن أبى طالب عليُّه :

من عبد الله على بن أبي طالب، إلى عبد الله بن عباس. أمّا بعد: فإنّى قد كنت أشركتك في أمانتي، ولم يكن أحدٌ من أهل بيتي في نفسي أوثق لمواساتي ومؤازرتي وأداء الأمانة، إلى، فلمّا رأيت الزمان على ابن عمّك قد كلب، والعدوّ عليه قـ د حرب، وأمانة الناس قد عرت \_أهملت \_وهذه الأمور قد فشت \_خزيت \_قلبت لابن عمَّك ظهر المجن ــالترس أو الحياء ــوفارقته مع المفارقين، وخــذلته أســوأ خذلان الخاذلين، فكأنَّك لم تكن تريد الله بجهادك، وكأنَّك لم تكن على بيَّنةِ من ربِّك، وكأنَّك كنت تكيد أُمَّة محمَّد ﷺ على دنياهم، وتنوى غرَّتهم، فلمَّا اشتدّت الشدّة في خيانة أمّة محمّد ﷺ أسرعت الوثبة وعجلت العدوة، فاختطفت ما قدرت عليه اختطاف الذئب الأزل \_المعز الكبير \_رمية المعزى الكثير كأنّك لا أبا لك جررت إلى أهلك تراثك من أبيك وأمِّك، سبحان الله! أما تؤمن بـالمعاد، أوَ مــا تخاف من سوء الحساب، أو ما يكبر عليك أن تشتري الإماء وتنكح النساء بأموال الأرامل والأيتام والمهاجرين، الذين أفاء الله عليهم هذه البلاد، اردد إلى القوم أموالهم! فوالله لئن لم تفعل ثمّ أمكنني الله منك لأعذرن الله فيك، فوالله لو أنّ حسناً وحسيناً فعلا مثل الذي فعلت لما كان لهما عندى في ذلك هوادة، ولا لواحدٍ منهما عندي فيه رخصة، حتى آخذ الحقّ وأزيج الجور عن مظلومها، والسلام [١٠].

هذا هو إمامنا أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب لطيُّلاً مع ابن عمّه، ويقسم لو أنّ ابنيه الحسن والحسين لطِهَيِّلاً فعلا ذلك، لأخذهما بعدله كما علّمه الله ورسوله في إحقاق الحقّ وإزهاق الباطل.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : الفقرة ١١٠.

#### فائدة ٦٥

## زبدة من الأحاديث الشريفة

عن الرسول الأكرم ﷺ: من أراد البقاء ولا بقاء، فليبكّر بالغذاء، وليجوّد بالحذاء، وليخفّف بالرداء، وليقلّل من غشيان النساء.

وعنه ﷺ : الفقه سلّم لكلّ آل، وثمن لكلّ غال.

سأل كميل أمير المؤمنين عليّه : يا أمير المؤمنين، ما الحقيقة ؟ فقال عليّه : ما لك والحقيقة ؟ فقال كميل : أو لستُ صاحب سرّك ؟ قال : بلى ! ولكن يـترشّح عليك ما يطفح مني . فقال كميل : أمثلك تخيب سائله ؟ فقال أمير المـؤمنين عليّه : الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير إشارة . فقال : زدني بياناً ؟ قال : محو الموهوم مع صحو المعلوم . فقال : زدني بياناً ؟ قال : وذني بياناً ؟ قال : وذني بياناً ؟ قال : الحقيقة نور بياناً ؟ قال : جذب الأحديّة لصفة التوحيد . فقال : زدني بياناً ؟ قال : الحقيقة نور يشرق من صبح الأزل فيلوح على هياكل التوحيد آثاره . قال : زدني بياناً ؟ قال : الطف السراج فقد طلع الصبح »(۱) .

في أمالي الصدوق، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا عليُّلاٍ. أنَّه

<sup>(</sup>١) من كتاب أنوار جليّة : ٢٩٦.

زبدة من الأحاديث الشريفة ...............

سئل: ما العقل؟ فقال: التجرّع للغصّة، ومداهنة الأعداء، ومداراة الأصدقاء(١).

عن أمير المؤمنين: من عرف الله كملت معرفته.

وقال لِمُثَلِّلًا: معرفة الله سبحانه أعلى المعارف، ومعرفة النفس أنفع المعارف. وقال لِمُثَلِّلًا: المعرفة نور القلب.

وقال: المعرفة بنيان النبل، والعلم لقاح المعرفة.

وقال للنَّالِهِ: غاية كلَّ متعمَّق في معرفة الخالق سبحانه الاعتراف بالقصور عن إدراكها.

وقال للنُّلِهِ : عاتب أخاك بالإحسان إليه، واردد شرَّه بالإنعام عليه.

قال الصادق للتَّلِم ؛ لا يستغني أهل كلّ بلد من ثلاثة يفزع إليه في أمر دنياهم و آخرتهم، فإن عدموا كانوا همجاً ؛ فقيه عالم ورع، وأمير خيّر مطاع، وطبيب بصير ثقة (٢).

<sup>(</sup>١) من كتاب أنيس الأدباء: ١٦٢.

 <sup>(</sup>٢) لقد ذكرت تفصيل الحديث الشريف في ثلاث كتب في المجلّد الثالث من الموسوعة ، وهي :
 ١ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية . ٢ ـ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم .
 ٣ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام .

## لا تعتمد على قصبة تهزّها الريح

الأمثال التي يتمسك الناس في أحاديثهم وكلامهم لها مدلولات كثيرة ومغزى عميق، وإن صدرت في بدايتها في واقعة وقصة خاصة، ولكن لما فيها من المحتوى الأصيل، وأنّها تنبع من فطرة الإنسان السليمة، تجدها تدوم على الألسن ويلوكها الناس في أفواههم على مرّ العصور والأحقاب، ومنها لقوّتها تشتهر في كلّ الأمصار، وتكون شواهد في حياتهم اليومية، لا سيًا الأمثال الشعبية وتعتبر جزء من ثقافة الأمم وتراث الشعوب.

ومن تلك الأمثال قولهم: (لا تعتمد على قصبة تهزّها الريح)، ولهذا مداليل في قضايانا الفردية والاجتاعية، مثلاً في عالم الصداقة، فلو أنّ صديقاً ورفيقاً تهزّ أرياح حبّ الذات والأنانية قصبات صداقته، فيميل إلى تلبية رغباته، ويقدّم نفسه على صديقه، وتعرف ذلك من خلال معاشرته لا سيّا في السفر، فلا يحق لك أن تعتمد عليه، وإذا اعتمدت وأبحته سرّك، فأصابك ما لا ترضيه، فلا تلومن إلّا نفسك، إذ قال لك أبو المثل من قبل (لا تعتمد على قصبة تهزّها الريح)، فلو لم يكن صديقك في عالم الصداقة كالجبل الأشمّ لا تحرّكه العواصف، ولا يتأثّر بأقوال الوشاة والحسّاد، ولا ينغلب لنزعاته المادية، ويميل لشهواته وملاذة، ولا يشاركك في

لا تعتمد على قصبة تهزّها الريح .....١٤٣

الأفراح والأتراح، ولا يواسيك في المشاكل والمصاعب، وسرعان ما تهزّ أرياح الدنيا الدنية أغصان شجرة المودّة والصداقة فتكسرها، فلا تعتمد عليه، فإن الصديق من صادقك في كلّ أمورك، لا من صدّقك وإن كنت كاذباً، والرفيق من رافقك في كلّ حقول حياتك، حلوها ومرّها، سقمها وسلامتها، غناها وفقرها، عزها وذهّا، حزنها وسرورها، فرحها وترحها، بكائها وتبسّمها، فمن شاركك وواساك وشاطر حياتك في كلّ ذلك، فهو الصديق حقّاً، وعليه فاعتمد، ولكن قبل أن نتأمّل من صديقنا ذلك، علينا أن نكون له كذلك، فحين اعتاده علينا، لا نكون له مثل القصبة التي تهزّها الربح، فيصاب بخيبة الأمل، فلنهذّب أنفسنا أوّلاً، ونراعي حريم الصداقة، ونعمل بآدابها وحقوقها وندعو ربّنا كما دعاه خليله:

﴿ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٧٤. وذكرت تفصيل معالم الصديق والصداقة في (معالم الصديق والصــداقــة في رحاب الروايات)، في الموسوعة \_المجلّد الحادي عشر .

## مقدمة كتاب دليل السائحين

الحقّ يقال، ولا نبالي ماذا يقولون لو كنّا مع الحقّ، ندور معه أينا دار، فعلينا أن نعرف الحقّ من قلّة أنصاره.

فكلمة أقولها حقًا، لقد كتبت هذه المقدّمة لكتابي (معالم دمشق أو دمشقيات، أو دليل السائحين وعبقات الأنوار والمعالم الأثرية في ثلاثة أجزاء)، وحينا طالعتها ثانية وجدتها تعبّر عن مدح النفس وتزكيتها، وأني كسيت وكسيت، وكأني فسريد زماني، وأرجز في ميادين العلوم والفضائل بأنّه من مثلي من مثلي ؟ فأعرضت عنها صفحاً، لعلى أصيب الواقع.

وبعد ردح من الزمن عندما كنت أقلب صفحات حياتي ومسودات أيامي، وجدتها مطويّة بين قصاصات الوريقات، فساغ لي أن أسطّرها للمطالعين ليقفوا على مدى الغرور العلمي لدى الإنسان المسكين الذي تؤلمه البقّة وتقتله الشرقة، الذي لو وقف على جبل مجهولاته، لنطح رأسه السحاب بسل السماء بسل سابع السماوات، مسكين ابن آدم.

فإليك المقدّمة بالنص ـوإيّاك والغرور العلمي، فإنّه مصيدة الشيطان لأهل العلم ـ:

مقدّمة كتاب دليل السائحين ......

تهيد:

لست مؤرّخاً، وليس لي باع في علم الجغرافية، ولا من اختصاصي أن أكتب في الرجال والأعلام، ولكن منذ الطفولة ونعومة أظفاري، كنت أحبّ أن أكتب في كلّ شيء، وأعتقد أنّ الوجود الناقص خيرٌ من العدم، وإن كان السعي فيا هو التامّ والكامل هو المطلوب والحبّذ، لا سيّا في دنيا التأليف وعالم التصنيف، إذ فيها عنوان الهداية والإرشاد والإصلاح، أفن يهدي إلى الحقّ والكمال وما هو التامّ، أحقّ أن يتبع ويطالع كتابه ويأخذ بمناهجه وسلوكه وأفكاره؟ أمّن لا يهدي إلّا أن يهدى ويتعب نفسه في التحقيق والتدقيق والتأمّل والكتابة والتأليف بتعمّق وتدبّر؟!!

الجواب واضح، إلا أنّ مستويات الشعوب مختلفة، وطبقات الجهاهير متفاوتة، وليس على الكاتب أن يكتب لطبقة خاصة، أو للمتقفين والعلماء وذوي الكفاءات والمستويات الجامعية والعالية فحسب. بـل ولا سيم لو كان في مقام الإصلاح والصلاح أن يكتب للجهاهير والأمم ما ينفعهم ويصلح أمرهم، وإن كان ذلك لا يروق عند طائفة خاصة. أو يتصورون أنّ ما كتبه منقصة له في حياته العلمية، ومجتمعنا الحوزوي مع الأسف مبتلى بذلك، ولكن على المرء والعالم الربّاني أن يخلص في عمله، وأن يكتب ما يرضي الله سبحانه، والله من وراء القصد.

ومن حكاياتي في أيام الصبا، كنت أقول: (أحبّ أن أكون في حياتي ابن سينا الثاني، بل المعلّم الثالث).

هذا ما أجبت به عمّي وأنا صبي صغير، كنت في الصفّ الثالث الابتدائي على ما أتذكّر، عندما سألني: ماذا تحبّ أن تكون في حياتك؟ كما هو دأب الكبار في سؤالهم الصغار.

ولا زلت أذكر ملامح الدهشة على محيّاه، فسألني ثانياً : وماذا تعني بذلك؟

فأجبته: نعم، يوماً سمعت والدي يتحدّث للشباب عن الشيخ الرئيس ابن سينا، فقال: إنّه نبغ في كلّ علم وفن وكتب في العلوم وأتقن جميع علوم زمانه إلّا علماً واحداً، فلقّب بالشيخ الرئيس وكان يبغي أن يكون المعلّم الثالث، إذ هذا العنوان (المعلّم) كان يطلق على كلّ من عرف علوم زمانه كأرسطو المعلّم الأوّل، والفارابي المعلّم الثانى.

فما طرقت هذه الكلمات مسامعي إلّا ودخلت أعماق وجودي، فنموت ونمت الفكرة ووددت أن أتعلّم كلّ العلوم، وأكتب في كلّ علم، ولو في صفحات وعلى سبيل الإجمال والإشارة.

فأثنى عمّى على أصل الفكرة وشوّقني عليها آنذاك.

ومرّت الأيام والفكرة تزاولني بين آونة وأخرى حتى آل الأمر أن أكتب في الفقه، وأوّل ما طبع لي كرّاس حول الحجّ وعظمته في المجـتمع الإسـلامي في ألني نسخة، ووزّع مجّاناً في بغداد، وأنا في سن المراهقة في نهـاية الخـامس عـشر مـن عمري. واليوم أفهم أنّي كنت آخذ لقمة أكبر من في، فكتبت كتابي الأوّل آنذاك حول محرّم وعاشوراء ونهضة الإمام الحسين للتُللاِ.

وبقي الكتاب وغيره مخطوطاً في بغداد، وإلى جانب دراساتي الحوزويّة العلميّة أخذت أكتب في ساعات الفراغ أنتهز الفرص، فما بلغت العشرين ونيّف حتى طبع لي كتاب في الفلسفة حول الجبر والاختيار، ثمّ آخر في الأخلاق حول السعيد والسعادة، وآخران في الفقه، ثمّ في السياسة، والرجال، ولديّ عشرات المخطوطات في الفقه والكلام والمنطق والدراية وعلم الفلك وغير ذلك.

وما هذا إلّا من فضل ربّي الكريم، سبحانه وتعالى، وما توفيقي إلّا بالله العزيز عزّ وجلّ، فله الحمد والشكر. وأخذت أكتب في المفاهيم الإسلامية والعقائد وغيرها من العلوم مع قصر الباع وقلة المتاع، ويوماً في منظمة الحج والزيارة في مدينة طهران، أصر علي أحد الإخوان المسؤولين أن أكتب عن السيّدة زينب الكبرى عليه ، والسيّدة رقية بنت سيّد الشهداء الإمام مولانا الحسين عليه ، فأبيت عن ذلك في بادئ الأمر لمآرب، ولكن خدمة لزائري مرقدها الطاهر، وحاجة مؤمن لا بأس من قضائها، وترويجاً لمذهب أهل البيت عليم أن أكتب عسن السيّدة عليه لعلي أحضى بشفاعتها وعنايتها.

فأخذت القلم والقرطاس وما أمليت صفحات، إلاّ وأخذت الفكرة تسوقني من حيث لا أشعر إلى أن أكتب في التأريخ وعلم السياحة والجغرافية وغيرها، وما ذلك إلاّ تلبيةً للنداء الباطني والضمير اللاشعوري كما في علم النفس.

فقلت في نفسي: ولا ضير في ذلك، وليكن كبداية تجربة أوّليـــة في عــــلمي التأريخ والجغرافية، فجعلته في ثلاثة أجزاء:

١ ــدليل السائحين إلى سورية ودمشق.

٢ ـ عبقات الأنوار ، لمحة من حياة أعلام النهضة الإسلامية في دمشق.

٣\_المعالم الأثريّة في الرحلة الشاميّة.

وأخيراً أعتذر من زلَّة القدم وهفوة القلم، والعذر عند كرام الناس مقبول.

كما أسأل زوّار ذراري رسول الله ﷺ الدعاء في مظانّ الاستجابة، ودمــتم بخير وعافية.

> العبد عادل العلوي ١٤٠٨ ه ق

## الإسلام دين الرحمة والعدالة

تباً ودحراً للمستشرقين المغرضين الذين دسّوا السمّ في العسل، وشوهوا معالم الإسلام، وروّجوا شبهات حول الدين الإسلامي الحنيف، تنفيذاً لخططهم الاستعارية، وطاعةً لأسيادهم الخونة، وأهدافهم الجاسوسيّة، ومآربهم الاستثارية، فألقوا الشبهات في روع المسلمين، وزعزعوا إيمانهم، فانهار مجدهم التليد وكيانهم الرصيد، حتى سلبوا منابعهم ومصّوا دماءهم، ريثما ابتعد المسلمون عن مبادئهم القيّمة، وقرآنهم الجيد، وإسلامهم العظيم، واعتنقوا ثقافة الغرب الفاشلة المنحطة طامعين في التمدّن والحضارة، وما ذلك إلاّ جهلاً بنوايا الاستعار، وعملائهم الخونة، وأذنابهم الفجرة.

ومن تلك الشبهات قولهم: إنّ الإسلام انتشر بالقوّة والسيف، وهـو ديـن الغضب وعدم الرحمة في قوانينه وإجراء حدوده في الجنايات والديات.

والحال إن دلّ حدود الإسلام القويم على شيء، فإنّه يدلّ وبكلّ وضوح على العدالة الاجتاعية والحياة الإنسانية، فلكم في القصاص حياةً يا أولي الألباب، فإنّه يدلّ على إقامة الحقّ في المجتمع وتهذيب الأمّة وسعادتهم، وحفظ حقوقهم وأمنهم الفردي والاجتاعى، وإزالة الفوضى والروح الغوغائية من بين الناس، حتى

الإسلام دين الرحمة والعدالة ......١٤٩

يسودهم الأمن الاجتاعي والطمأنينة والعيش الرغيد، كما شهد لنما التأريخ الإسلامي الزاهر في صدره بذلك، وما أرسلناك إلّا رحمةً للعالمين.

فالإسلام دين الرحمة والمودّة، ودين الدولة والنظام، ودين متكامل في جميع جوانبه وحقوله، ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه، وإنّ الدين عند الله الإسلام.

# خطبة الإمام السجّاد ﷺ في مجلس يزيد لعنه الله

ويلك أيّها الخاطب، اشتريت مرضاة الخلوق بسخط الخالق، فتبوّأ مقعدك في النار.

ثمّ قال علي بن الحسين لمُلْهَلِكُمْ :

يا يزيد، ائذن لي حتى أصعد هذه الأعواد، فأتكلّم بكلمات لله فيهنّ رضاً، ولهؤلاء الجلساء فيهن أجر وثواب.

قال: فأبى يزيد عليه ذلك، فقال الناس: يا أمير المؤمنين، ائذن له فليصعد المنبر، فلعلّنا نسمع منه شيئاً، فقال: إنّه إن صعد لم ينزل إلّا بـ فضيحتي وبـ فضيحة آل أبي سفيان، فقيل له: يا أمير المؤمنين، وما قدر ما يحسن هذا؟ فقال: إنّه من أهل بيت قد زقّوا العلم زقّاً.

قال: فلم يزالوا به حتى أذن، فصعد المنبر فحمد الله وأثني عليه، ثمّ خطب

خطبة الإمام السجّاد ......

خطبةً أبكي منها العيون، وأوجل منها القلوب، ثمّ قال:

أيّها الناس، أعطينا ستّاً وفضّلنا بسبع: أعطينا العلم والحلم والسهاحة والفصاحة والشجاعة والمحبّة في قلوب المؤمنين، وفضّلنا بأنّ منّا النبيّ المختار محمّداً، ومنّا الصدّيق، ومنّا الطيّار، ومنّا أسد الله وأسد رسوله، ومنّا سبطا هذه الاُمّة، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني أنبأته بحسبي ونسبي.

أيّها الناس، أنا ابن مكّة ومنى، أنا ابن زمزم والصفا، أنا ابن من حمل الركن بأطراف الرداء، أنا ابن خير من ائتزر وارتدى، أنا ابن خير من انتعل واحتنى، أنا ابن خير من طاف وسعى، أنا ابن من أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، أنا ابن من بلغ به جبرئيل إلى سدرة المنتهى، أنا ابن من دنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى، أنا ابن من صلّى بملائكة السماء، أنا ابن من أوحى إليه الجليل ما أوحى، أنا ابن محمّد المصطفى، أنا ابن عليّ المرتضى، أنا ابن من ضرب خراطيم الخلق حتى قالوا: لا إله إلّا الله.

أنا ابن من ضرب بين يدي رسول الله بسيفين، وطعن برمحين، وهاجر الهجر تين، وبايع البيعتين، وقاتل ببدرٍ وحُنين، ولم يكفر بالله طرفة عين، أنا ابن صالح المؤمنين، ووارث النبيّين، وقامع الملحدين، ويبعسوب المسلمين، ونور المجاهدين، وزين العابدين، وتاج البكّائين، وأصبر الصابرين، وأفضل القائمين من آل ياسين رسول ربّ العالمين، أنا ابن المؤيّد بجبرئيل، المنصور بميكائيل، أنا ابن المحامي عن حرم المسلمين، وقاتل المارقين والناكثين والقاسطين، والمجاهد أعداء الناصبين، وأفخر من مشى من قريش أجمعين، وأوّل من أجاب واستجاب لله ولرسوله من المؤمنين، وأوّل السابقين، وقاصم المعتدين، ومبيد المشركين، وسهم من مرامي الله على المنافقين، ولسان حكمة العابدين، وناصر دين الله، ووليّ أمر من مرامي الله على المنافقين، ولسان حكمة العابدين، وناصر دين الله، ووليّ أمر

سمح سخيًّ بهيًّ بهلول زكيّ، أبطحيّ رضيّ مقدام هُمام صابر صوّام، مهذّ بقوّام، قاطع الأصلاب ومفرّق الأحزاب، أربطهم عناناً وأثبتهم جناناً، وأمضاهم عزيمة وأشدّهم شكيمة، أسد باسل، يطحنهم في الحروب إذا ازدلفت الأسنّة، وقربت الأعنّة، طحن الرحا ويذرهم فيها ذرو الربح الهشيم، ليث الحجاز، وكبش العراق، مكي مدني خيفي عقبيّ بدريّ أحدي شجري مهاجري، من العرب سيّدها، ومن الوغى ليثها، وارث المشعرين وأبو السبطين: الحسن والحسين، ذاك جدّي عليّ بن أبي طالب.

ثم قال: أنا ابن فاطمة الزهراء، أنا ابن سيّدة النساء. فلم يزل يقول: أنا أنا، حتى ضج الناس بالبكاء والنحيب، وخشي يزيد لعنه الله أن يكون فتنة، فأمر المؤذّن فقطع الكلام، فلمّا قال المؤذّن: الله أكبر الله أكبر.

قال على لِلنِّلْاِ : لا شيء أكبر من الله .

فلمّا قال: أشهد أن لا إله إلّا الله.

قال عليّ بن الحسين علِيُمُرِّينا : شهد بها شعري وبشري ولحمي ودمي.

فلمَّا قال المؤذَّن: أشهد أنَّ محمَّداً رسول الله.

التفت من فوق المنبر إلى يزيد فقال: محمّد هذا جدّي أم جدّك يا يزيد؟ فإن زعمت أنّه جدّي فلِمَ قـتلت عـترته؟ قال: وفرغ المؤذّن من الأذان والإقامة وتقدّم يزيد فصلّى صلاة الظهر(١١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٤: ١٣٧.

## من كلمات أمير المؤمنين ﷺ

قال مولانا أمير المؤمنين عليُّلا : قرنت الهيبة بـالخيبة، والحـياء بـالحرمان، والفرصة تمرّ مرّ السحاب، فانتهزوا فرص الخير.

وقال عليه الحسن عليه الحسن عليه العقل عني أربعاً وأربعاً ، لا يضرّك ما عملت معهن : إنّ أغنى الغنى العقل، وأكبر الفقر الحمق، وأوحش الوحشة العجب، وأكرم الحسب حسن الخلق.

يا بني، إيّاك ومصادقة الأحمق فإنه يسريد أن ينفعك فيضرّك، وإيّاك ومصادقة الفاجر فإنه ومصادقة الناجر فإنه يبيعك بالتافه، وإيّاك ومصادقة الكذّاب فإنه كالسراب يقرّب عليك البعيد ويبعّد عليك القريب.

كلام مولى الموحدين أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب أسد الله الغالب عليّ لله يشعّ نوراً وهّاجاً لمن أراد الحياة الطيّبة والعيش الرغيد وسعادة الداريين، وحقاً كلماته القدسيّة مشاعل لأهل السير والسلوك، ولمن أراد نعيم الحياة، فما أروع وأعظم هذه الكلمات القصار، وكلام الإمام إمام الكلام، وقد ترجمت كلماته القصار من كتاب (جنّات الخلود) باللغة الفارسيّة، فمن وصاياه عليه الخلود) باللغة الفارسيّة، فمن وصاياه عليه الخلود)

١ ـ التوكّل على الله سبحانه في الأمور.

٢ ـ التقدّم في السلام.

٣ ـ الاجتناب من الكذب.

٤ \_ الاجتناب من الغيبة.

٥ ـ عدم الحسرة على ما مضي.

٦ ـ التقدير في المعيشة.

٧\_معونة المظلوم.

٨ ـ الإيثار على المساكين.

٩ \_الاحتراز عن المزاح.

١٠ \_مصاحبة الأخيار .

١١ \_ الاستقامة في العمل.

١٢ ـ التعطُّف على الأيتام.

١٣ ـ العطاء في المقام.

١٤ ـ الشكر على النعمة.

١٥ ــالقصور في الشهوة.

١٦ ـ لا تفرح على المستقبل.

١٧ ـ التلطُّف مع الغرباء.

١٨ \_الشفقة على الناس.

١٩ ـ عيادة المرضى.

٢٠ \_ المخالفة مع النفس.

٢١ ـ البعد من البخل.

٢٢ \_الابتعاد من الأشرار.

٢٣ ـ الإصرار على الطاعة.

٢٤ \_ الأدب في الكلام.

٢٥ ــ العفّة والتقوى.

٢٦ ــ العفو مع القدرة.

٢٧ ـ عزّة النفس.

٢٨ ـ البعد عن التكبّر.

٢٩ ــ التأمّل في الجواب.

٣٠ ـ التسرّع في الخير.

٣١ ـ الصبر في المصائب.

٣٢\_الحلم والتأنيّ.

٣٣\_التفكّر في الأُمور.

٣٤ ـ اجتناب المعصية.

## من أدب التأليف

ينبغي لسهولة التأليف وحسن التصنيف مراعاة النقاط التالية :

١ - الاهتام بالقواعد الأدبيّة ومراعاة الأصول اللغويّة.

٢ ـ الاجتناب من الكلمات الغريبة والوحشيّة غير المأنوسة والمألوفة.

٣\_قصر الجمل يزيد في عذوبة التأليف.

ولكتابة موضوع ينبغي مراعاة ما يلي :

### ١ ـ إيجاد الفكرة :

على الكاتب أن يرسم الموضوع المقصود وكتابته في مخيلته وذهنه، ثمّ يطالع الموضوع في جميع حقوله الإيجابية والسلبية، ويلاحظ ما يوجب النقد، وما يكون سبباً للمدح أو القدح، ويعالج ذلك بحزم وصبر وحسن تدبير.

### ٢ ـ تنظيم الفكرة:

فبعد إيجادها وملاحظة جوانبها، لابدّ من تنظيمها وشدّ بعضها ببعض، بحيث يكون البعض الأوّل يهدّ للثاني، والثاني يشير إلى الثالث، وهكذا حـتىّ يـنتهى

من أدب التأليف ....... ١٥٧ ..... الموضوع، وقد أجاد الدخول فيه، كما أحسن الخروج منه.

### ٣\_بيان الفكرة:

بعد التنظيم والتماسك بين أجزاء الموضوع على الكاتب والمؤلف أن يراعسي مستوى القارئ والمطالع، فلا يكتب ما لا يفهم أو أخسّ ممّــا يدرك، بل يراعـــي شعور من يكتب لهم.

وعلى الكتاب أن يراعي الأخلاق الاجتماعية، ويكون قلمه نزيهاً وعـفيفاً. فإنّه بحكم القائد، وعلى القائد مراعاة الآداب العامة والخاصّة.

وإنّا يكتب عند صفاء الذهن وارتياح البال واستعداد الخاطر، ويترك القلم والقرطاس عند التعب، ويشتغل بما يميل إليه طبعه من الحلال والمشروع، وبعد الكتابة عليه أن يطالع ما كتبه لا سيّا يقرأه بصوت عالٍ، ليرى ويسمع نغمات الكلمات والجمل، فإنّ الكاتب الناجح من يجيد النغمات الموسيقية، ويحلّق بالقارئ إلى أجواء وآفاق يطرب فيها، فيقرأ الكتاب بشوق وشغف، كما يقف الكاتب على عيوب كتابه فيصلحها، وفيها فوائد أخر.

المطالعة رمز الثقافة، وبالثقافة السليمة تزدهر الجوامع البشريّة وتتقدّم.

الكتب وسائل الوصول إلى معرفة سرّ الحياة، بل هي النوافذ التي تطلّ على حقائق الحياة، فالكتب طعام الفكر.

## من مجالس الأنس

في مجالس الأنس والأدب من طرائف الأحاديث وظرائف الكلام يـذكر كلمات وجمل لو قلبت تؤدّى نفس المعنى والحروف.

وإليك بعض النماذج :

(أرانا الإله هلالاً أنارا).

(سر فلاكبا بك الفرس).

(كلُّ في فلك).

(ربّك فكبّر).

(مودّته تدوم لكللّ هدولٍ وهلل كدلّ مودّته تدوم)

(دام علاء العهاد).

(كمالك تحت كلامك).

(عقرب تحت برقع).

( لا بقاء للإقبال ).

وعليك بصنع أمثالها لترويض الذهن وتمرين النفس، وفيها منافع أُخرى.

# أبيات غزلية

حجبوها عن الرياح لأني قلت يا ريح بلّغيها السلاما لو رضوا بالحجاب هان ولكن منعوها عند الرياح الكلاما

ف تنعست ثمّ قلت لطيفي آه إن زرت ط يفها إلساما خصه بالسلام منى فأخشى يستعوها لجفوني أن تاما

# تأريخ علم المنطق

علم المنطق من العلوم الآليّة والعقليّة، وهمو مقدّمة الفلسفة والمباحث الحكميّة، وأوّل من جمعه وهذّبه وصنّفه هو المعلّم الأوّل أرسطو طاليس اليوناني، وبعضٌ مدح المنطق، وبعضٌ ذمّه.

فقيل في مدحه:

ولیس له إذا عـــابوه مــن ضررِ أن لا يرى ضوءها من ليس ذا بصر

ما ضرّ شمس الضحي والشمس طالعة

عساب المنطق قبومٌ لا عبقول لهم

وقيل في مدح النحو والمنطق:

فعليك بالنحو القديم ومنطق والنحو إصلاح اللسان بمنطق

إن رمت إدراك العلوم بسرعةٍ هلذا لمليزان العلقول مرجّعةً

وقيل في مذمّة المنطق:

دع منطقاً فيه الفلاسفة الأوّل ضلّت عقولهمُ ببحرٍ مغرقِ واجنح إلى نحو البلاغة واعتبر إنّ البلك موكّلٌ بالمنطقِ

المنطق في اللغة مصدر من نطق ينطق بمعنى الكلام والتكلّم، وفي الاصطلاح: علم يبحث عن كيفية الاستدلال والتفكير الصحيح وحفظ الذهن من الخطأ،

تأريخ علم المنطق ........ ١٦١

وبعبارةٍ أُخرى: آلة قانونية تعصم الذهن عن الخطأ في الفكر مع مراعاتها.

قال سقراط: المنطق أمّ العلوم وعصاها وتاجها، وقد كتب على باب بستان أكاديمية أفلاطون: لا يردنا من لا يعرف المنطق، وقد وضعه وهذّبه أرسطو، وجعله مقدّمة للفلسفة، إذ المنطق عنده ليس من العلم، بل آلة ينتفع بها، ولا بدّ منها في تمام العلوم، وقيل: جزء من الفلسفة.

وتأريخ المنطق تأريخ وجود البشر، لو كان المقصود منه أصل القوّة الإدراكية والتعقّل.

ولكن دوّن في زمن أرسطو المعلّم الأوّل، وكان متناثراً في مصنّفات سقراط وأفلاطون، وقيل: أساسه من الشرق، بل من إيران بالخصوص. ولكن ممّا لا شكّ فيه أنّ مدوّنه ومهذّبه هو أرسطو طاليس، وقد وضعه ليقابل السوفسطائيين، فلقّب بالمعلّم الأوّل.

وقد وقع نزاع بين مؤرّخي الفلسفة في من وضع الحجر الأوّل لفنّ المنطق، ويظهر من تأريخهم أنّ بعض مباحث المنطق كان بين الفلاسفة قبل أرسطو، فعند سقراط التصوّرات، وعند أفلاطون التصديقات، وكان سقراط منطقياً كما يظهر ذلك في محاورات أفلاطون، ويعترف أرسطو أنّ العلم لا يتكوّن مبانيه آناً ما، بل يوضع أساسه استدراجاً، ثمّ يتكامل.

قيل: واضع أصل المنطق زنون، وأرسطو إنّا وضع المقالات، والذي يظهر أنّ المنطق بهذا الشكل لم يدوّن قبل أرسطو، إنّا هو الذي دوّنه وهذّبه، إذ معلّم أرسطو أي أفلاطون كان يعتقد في بداية أمره أن لا يدوّن علم المنطق والفلسفة، ولا يقف عليها إلّا من منح بالعقل السليم، وله قلب واعٍ، ولكن آخر عمره خاف على نفسه من ضياع العلم، فأخذ يكتب ويدوّن ما علمه مستعملاً طريقة الرمز واللغز، ولكن

أرسطو خالفه منذ البداية في تدوين العلم ونشره، وبكلّ صراحة، إنّما وضع المنطق معلناً لمحاربة السوفسطائيّة، وأوّل من حاربهم هو سقراط ثمّ تلميذه أفلاطون ثمّ تلميذه أرسطو، فوضع المنطق ودوّنه ونشره بين الناس ليعلّمهم الصحيح من المباطل، والرديء من الجيّد في عقائد السوفسطائيّة الذين ينكرون الحقائق.

ولد أرسطو عام ( ٣٨٤) قبل الميلاد، وقيل: كان معاصراً للمسيح عليمًلا، ودخل الأكاديمية في عصره وعمره ثمانية عشر سنة، وكان يعتقد أنّه سيكون خليفة أستاذه ورئيس الأكاديمية من بعده، ولكن أستاذه أفلاطون فوّض الأمر إلى السيوسيب، فلم يستذوق أرسطو ذلك فهاجر إلى آسيا الصغيرة، والملك المقدوني قلّده تربية ولده اسكندر الفاتح، ثمّ رجع إلى أثينا وأسس أكاديمية رقيبة لتلك الأكاديمية التي تعلم فيها، فذاع صيته وفاق أقرانه، وانتشرت آراءه في العالم، برجوع تلامذته إلى أوطانهم وشاعت الفنون السبعة في البلاد، وهي المنطق والنحو والبلاغة والحساب والهندسة والهيئة والموسيق، ونالت هذه العلوم الدرجة الأولى في التربية والتعليم بعد القرن السادس الميلادي، في ممثل روما واليونان وفرنسا والاسكندرية وإيران.

وقد وضع أرسطو مجموعة منطقه في ستّة أقسام، وأضاف عليها رسالتين في الخطابة والشعر، فأضحت ثمانية كتب.

وأضاف فرفروريوس (٢٣٣ ـ ٢٠٥ م) على كتاب المنطق مقدّمة سمّـاها (ايساخوجي) بمعنى المدخل، وهي الكليات الخمسة، فأصبح فنّ المنطق في تسعة كتب كما عليه الشيخ الرئيس ابن سينا والخواجة نصير الدين الطوسي. والكـتب عبارة عمّـا يلى:

١ \_ ايساغوجي : يبحث عن الكليات الخمس، أي : الجنس والنوع والفصل

٢ ـ قاطيفورياس: في المقولات العشرة، أي الجوهر والأعراض التسعة:
 الكم والكيف والوضع ومتى وأين والجدّة والفعل والانفعال والإضافة.

٣ ـ باريرميناس: كلمتان يونانية الأصل، بمعنى تكرار التعبير، وقيل: بمعنى كتاب العبارة، يبحث عن مفردات الألفاظ وانفصالها عن القضايا.

٤ ـ انالوطيقا الأولى: أي التحاليل الأولية، يبحث فيها عن مقدّمات القياس
 وأجزائه وإقامة العكوس، كعكس النقيض وعكس المستوى.

٥ انالوطيقا الثانية، أو أبودقطيقا: يتضمن مباحث البرهان الإني واللمّي.
 ٦ طيوبيقا: يبحث عن فنّ الجدل وآدابه.

٧\_سوفسطيقا : يبحث عن فنّ المغالطة وعلله وأقسامه وبيان استدلالاته.

٨\_ريطوريقا : رسالة في فنّ الخطابة.

٩ \_ بوطيقا : رسالة في فنّ الشعر .

وقد ترجمت كتب أرسطو من اللغة الرومية إلى السريانية، ثم إلى العربية، وبعضها من اليونانية إلى العربية، ومن الذين ترجموا تمام المنطق هو أبو نصر الفارابي لحص المعلم الثاني، والشيخ الرئيس أبو علي بن سينا باسم منطق الشفاء، والفارابي لحص المنطق، ولكن الشيخ شرحه، والفارابي أضاف على منطق أرسطو الكليات الخمس، والشيخ أضاف مباحث الألفاظ، ويعتبر كتابه من أكبر وأهم كتب المنطق.

وقد تغير شكل منطق أرسطو بعد فرفوريس، فحذفوا المقولات العشرة من المنطق، وجعلوها من الفلسفة، كما جعلوا الحدّ والرسوم من مباحث الكليات الخمس بعدماكان من مباحث البرهان، وحذفوا المعكوس من القياس وجعلوها في العبارة، وبحثوا في القياس عن مادّته وجعلوها في صناعات خمسة، ولم يهتم حكماء

172 ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد الإشراق بمباحث الجدل والخطابة والشعر.

وعلماء الإسلام ترجموا المنطق الأرسطوني إلى العربية في القرن الشاني من الهجرة النبوية الشريفة، وذاع وراج عند الأوروبيين في القرون الوسطى، وتغيّر شكله من قبل باكون، ثمّ وافقه في ذلك ديكارت.

واثنان من تلامذة ديكارت وهما: آرنولد ونيكول من أعضاء مجمع پرت رويال عام ١٦٦٧ م وضعا كتاباً في المنطق الجديد، فتمسّك به الغسربيون ليكون منطقهم الجديد، وهو يعتمد ويبتني على مبادئ منطق أرسطو ومبادئ باكون وديكارت ويشتمل على أربعة أقسام:

الأوّل في التصوّرات.

الثاني في التصديقات.

الثالث في البرهان.

الرابع في (المتد العلمي).

والثلاث لأرسطو، والرابع لديكارت. وسمّى منطقهم بمنطق پــرت رويــال باعتبار المجمع.

وخلاصة عقائد باكون وديكارت أنّ منطق أرسطو يبحث عن الأصول الفكرية والتصوّرية والذهنيات، وهذا لا يكفي في كشف الحقائق، بـل لا بـدّ من التجربة والحسّ والمشاهدة، فلخّص منطق أرسطو، ومن ثمّ انحطّ وهفت عند الغربيين المنطق القديم، ولكن اختلف عن الجديد في التعريف والاختصار، فعند القدماء: المنطق آلة قانونية تعصم الذهن عن الخطأ في الفكر مع مراعاتها، وعند المتجدّدين علم يبحث عن الذهنيّات وقوانينها، وينقسم إلى قسمين:

١ ـ نظري، وفي عالم الذهن، ويسمّى بالمنطق الصوري.

تأريخ علم المنطق .....١٦٥

٢ ـ عملي، وانطباقه على الأشياء الخارجية، ويسمّى بالمنطق المادّي، أو تطبيق المنطق، أو المنطق الخاص.

وأمّا الاختلاف في الحذف والاختصار والتقديم والتأخير، فحذفت مباحث الألفاظ في المنطق الجديد على ما كان في المنطق القديم، كسا حذف بحث التمثيل واختصر في مباحث القضايا وأقسامها والعكوس، وجعلت المغالطة والجدل من أقسام الفلسفة ومباحث ما وراء الطبيعة، كما أدخل فنّ الخطابة والشعر في الأدب.

## من مطالعاتي

کتاب (زندگی آلبرت آنشتاین)، بقلم : فریمن، وترجمة علیرضا شکوري ــ فارسي.

كتاب يبحث عن حياة العلّامة المشهور في الرياضيات والفيزياء، واشتهر في نظريّته (النظرية النسبية) من المهد إلى اللحد، وأدوار حياته، وإنّه كان دوماً يفكّر ويطالع بلا وقفة، ويوحي إلى المطالع ذلك ويشدّد عزمه على المطالعة المتواصلة، فإنّ الإنسان لا يصل إلى المقام الشامخ إلّا بشق الأنفس وخوض اللجج وسفك المهج، ومن طلب العلى سهر الليالي، وطالعت الكتاب خلال يوم واحد، لعلاقتي عطالعة حياة العباقرة في كلّ علم وفنّ وحقل من حقول الحياة والعلم والعمل (١).

<sup>(</sup>١) هذا ما وجدته في قصاصة من الأوراق، وعندي من ذلك الكثير، إنَّا ذكرت هـذا المـورد نموذجاً، حتى يتعلّم بعض القرّاء الأعزّاء أنّهم بعد المطالعة يلخّصوا ما في الكتاب في سطور، ففيه فوائد ومنافع للمستقبل.

## أهم المذاهب الفلسفية

### ١ \_ المذهب المشائي :

يبتني على الاستدلال العقلاني والبرهان العقلي، فإنّ فــلسفتهم في حــركة ومشى في مقام الاستدلال.

من أعلامه في القديم: أرسطو طاليس المعلّم الأوّل مدوّن المنطق، ثمّ الشيخ الرئيس أبو علي بن سينا.

ومن فلاسفة الغرب الجدد: ديكارت المتولّد ١٦٥٠ ميلادي، واسهينوزا المتولّد ١٦٧٧ م، ولايبنتس المتولّد ١٧١٦ م.

## ٢ ــ المذهب العرفاني والشهودي :

أهل الإشراق والذوق يرون عجز العقل في مقام كشف الحقائق، إنّما طريقتهم في ذلك من خلال صيقلة القلب حتى يكون كالمرآة تنطبع فيها حقائق الأشياء، فمن طريق الباطن والشهود الباطني يبغون كشف الواقعيات الكونية وما وراء الكون.

من أعلامه: محيي الدين العربي المتولّد ٦٣٨ المعروف بالشيخ الأكبر، ومن القدماء: أفلاطون الحكيم.

17۸ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد ومن فلاسفة الغرب: پاسكال المتولّد ١٩٦٢ م، وبركسون المتولّد ١٩٤١ م.

### ٣-المذهب الإشراقي :

يجمع بين الطريقتين، بين البرهان العقلاني والذوق العرفاني، فيعتقدون أنّ كشف الحقائق إنّما هو بالإشراق على القلوب، بعد القطع عن ملاذ الدنيا والزهد فها.

ومن أعلامه: شيخ الإشراق ومبتكر طريقتهم الشيخ شهاب الدين السهروردي المتولّد ٥٨٧، وينسب إلى أفلاطون وفيثاغورث هذا المذهب أيضاً، وعندهم المعرفة العرفانية مقدّمة على المعرفة العقليّة، فإنّهم بالمجاهدة أوّلاً يصلون إلى كشف الحقائق، ثمّ يقيمون البرهان العقلاني على ذلك، كما يستشهدون بالنصوص الشرعيّة.

### ٤ ـ المذهب المتعالى والحكمة المتعالية :

يجمع بين العقل والدين والذوق العرفاني، فهو معجون من المذاهب الفلسفية الأخرى، مع معاضدته بالأدلّة النقلية والنصوص الشرعية من الآيات الكريمة والروايات الشريفة.

ومن أعلامه ومؤسسه صدر المتألمين الشيرازي، ويعتقد أن لا اصطدام بين الدين والعقل، فإنّ الأوّل هو الحجّة الظاهرية أي الأنسبياء والأوصياء، والشاني الحجّة الباطنية، وكلاهما من مصدر واحد، من الله العليّ الحكيم، فكيف يكون بينهما تعارض واختلاف، بل كلّ واحد يعاضد الآخر، وتبّت لفلسفة تعارض الشرع المقدّس.

وبنظري هذا غير تامّ، وخلاف المصطلحات الفلسفية، فإنّ الفيلسوف محتّ الحكمة في بداية مسيرة فلسفته وطريقته الفلسفية، إنَّما عليه أن يحرِّد نفسه من كلُّ مذهب وطريقة، حتى يأمل أنّ عربة الفلسفة سوف توصله إلى الواجب الوجبود لذاته، ثمّ الرسول والرسالة والمعاد وغير ذلك من العقائد الدينية، وإلّا فإنّه يشترك مع المتكلُّم ويدخل في وادي علم الكلام، ويخرج عن كونه فيلسوفاً، فإنَّ المتكلُّم هو الذي يبحث عن المبدأ والمعاد وما بينهما من خلال الأدلَّة العقليَّة والنقليَّة، فلو كان الفيلسوف الإسلامي يستدلُّ بالقرآن والسنَّة، فإنَّه يخجر عن مصطلح الفلسفة. فلا داعي أن يستدلُّ على المطالب الفلسفية العقلانية بالشرعيات، وإن كان العقل يوافق الشرع، بل تحت إمرته وحكومته. وكلُّ ما حكم به العقل السليم حكم بـــه الشرع المقدّس، ولكن هذا لا يعني أن نخلط بين الفلسفة والدين، وهناك من فقهاء الدين الإسلامي من ينكر الفلسفة غاية الإنكار، حتى منهم من يعتقد بنجاستهم لو استلزم قولهم إنكار الضروري من الدين، كالقول بـوحدة الوجـود والمـوجود، ولا يخفي أنّ من يدافع عن الفلسفة والفلاسفة سرعان ما يقول: إنّ هؤلاء الذيــن أنكروا الفلسفة لم يفهموها، والناس أعداء ما جهلوا، فالفقيه عندهم جاهل بالفلسفة، ومن ثمّ يحاربها وينكرها، ولكنّ الأمر ليس كما يقولون، بل من يسنكر عليهم بعد معرفتهم ودركهم وحضور محافلهم ودراساتهم، ويرى الرشد والصواب في مخالفتهم وإنكارهم، فتديّر (١).

<sup>(</sup>۱) شرح الإشارات ۳: ٤١٩، الأسفار ۳: ٤٤٦، الأسفار ٦: ٦ ـ ٧، مصباح الهداية : ١٥١ ـ ١٥٢.

## من عظمة أمير المؤمنين للجلَّا

يقول الخليل بن أحمد البصري ـ المتوفّى ١٧٥ ـ واضع علم العروض وأستاذ سيبويه ـ في حقّ أمير المؤمنين على عليُّلًا \_: احتياج الكلّ إليه، واستغناؤه عـن الكلّ، دليل على أنّه إمام الكلّ.

وسئل أيضاً: ما هو الدليل على أنّ علياً عليَّا إمام الكلّ في الكلّ ؟ فـقال: احتياج الكلّ إليه، وغناه عن الكلّ.

يقول الفخر الرازي \_المتوفى ٦٠٦ \_ في تفسيره (١٠)، في تفسير سورة الفاتحة وقوله بالجهر وإقامة الأدلة على ذلك : فالدليل السابع : أنّ الدلائل العقلية موافقة لنا، وعمل عليّ بن أبي طالب عليُّلاٍ معنا، ومن اتّخذ علياً إماماً لدينه فقد استمسك بالعروة الوثق في دينه ونفسه.

ويقول الشيخ محيي الدين العربي - المتوفى ٦٣٨ - في الباب السادس (٢): فلم يكن أقرب إليه قبولاً في ذلك الهباء إلّا حقيقة محمّد ﷺ المسماء بالعقل، وأقرب

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب ۱ : ۱٦١ .

<sup>(</sup>٢) الفتوحات المكية ١: ١٣٢.

من عظمة أمير المؤمنين .....

الناس إليه عليّ بن أبي طالب عَلِينَ إمام العالم وسرّ الأنبياء أجمعين.

ويقول ابن أبي الحديد \_المتوفى 100 \_ في شرح الخطبة ٨٥ من نهج البلاغة، حيث يقول أمير المؤمنين عليه في الأئمة الأطهار من آل محمّد عليه في السبل كيف تعمهون وبينكم عترة نبيّكم وهم أزمّة الحق وأعلام الدين وألسنة الصدق، فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن وردّوهم وردّوا إليهم العطاش ...».

فقال: فأنزلوهم بأحسن منازل القـرآن تحـته سرّ عـظيم، وذلك أنّـه أمـر المكلّفين بأن يجرّوا العترة في إجلالها وإعظامها والانقياد لهـا والطـاعة لأوامـرها مجرى القرآن.

قال : فإن قلت : فهذا القول منه يشعر بأنّ العترة معصومة، فما قول أصحابكم في ذلك ؟

قلت: نصّ أبو محمّد بن متويه في كتاب الكفاية: على أنّ علياً معصوم، وأدلّة النصوص قد دلّت على عصمته، وأنّ ذلك أمر اختصّ هو به دون غيره من الصحابة (١).

<sup>(</sup>۱) هزار و یک نکتة : ۳۱۲.

# سعادة النفس عند الفارابي

قال الفارابي المعلّم الثاني (١)، عن سعادة النفس:

السعادة هي أن تصير نفس الإنسان من الكمال في الوجود إلى حيث لا تحتاج في قوامها إلى مادّة، وذلك أن تصير في جملة الأشياء البريئة عن الأجسام، وفي جملة الجواهر المفارقة للموادّ، وأن تبقى على تلك الحال دائماً أبداً.

هذا وقد ذكرت تفصيل كلام الحكماء وغيرهم، وكذلك الآيات والروايات حول السعادة والسعداء في كتاب (السعيد والسعداء بين القدماء والمتأخّرين)، وهو مطبوع سنة ١٣٩٨، فراجع.

<sup>(</sup>١) المدينة الفاضلة : ٦٦.

# آثار الغدد في بدن الإنسان

من الواضح أنّ بدن الإنسان يضمّ جوارح ظاهرية وجوانح باطنية، لكلّ منها آثارها الخاصة، ولا ينكر تأثيرها المباشر وغيره في حياة الإنسان وأشغاله وأعاله اليومية، فبعضها تغذّي الألياف وتؤمّنها، وبعضها تتحكّم في جري الدم وتنظيمه، وبعضها تتلقّ الاوكسجين وتدفع ثاني أوكسيد الكاربون، فالبدن يحتوي على أعضاء كثيرة، لكلّ واحد وظيفته الخاصّة وعمله الخاصّ، إلّا أنّه نرى أنّ من بين الأعضاء والجوانح مع قلّة وزنها ولحمها وهيكلها له الأثر البالغ في تمام البدن، وفي حياة الإنسان، والعيش رهين عمله المنظم كالغدد، فإنّ لها ترشّحات داخلية ترتب الأعضاء وتنظم فعاليتها، ولها ترشّحات تسمّى بالهرمونات، واعتدال لصحة وحكومة التناسب المعقول في البدن، إنّما يكون من خلال حسن عمل تلك الغدد، وإذا حصل الخلل في ترشّحاتها، أو نقصها، فإنّه يحصل التدهور الصحّي والإفراط أو التفريط في تناسب الأعضاء، وتظهر عوارض شديدة تؤثّر في المزاج المعتدل.

فلا بدّ لنا من معرفة هذه الغدد وترشّحاتها، وإذا اختلّت في تنظيمها، لا بدّ من الإقدام السريع والمعالجة السريعة لإعادة صحّتها وسلامتها، ومن هذا المنطلق ١٧٤ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

اهتم العالم الطبي بهذه الغدد، وجعل لها اختصاصات ودراسات قائمة بنفسها، باسم معرفة الغدد ( docrinologie) ومطالعات وبحوث مفصّلة تدور حول هذه المعرفة.

ونشير إجمالاً إلى بعض هذه الغدد، من باب (العلم بالشيء خيرٌ من الجهل به)، و (أعلم الناس من جمع علوم الناس إلى علمه)، و (خذ من كلّ علم لبّه)، فنها:

ا حميپونيز : وهذه الغدّة على قدر الفندقة، وزنها غرام واحد تقريباً، تنقسم إلى ثلاث قطع :

أوّلها القدّامية : وأثرها رشد العضو ونموّه، وتجذب الدهون وتسماعد على ترشّح الغدّة الترقية والبيضة والكلي على العمل.

الوسطية : وأثرها حفظ الماء في البدن على نهج ثابت مستقيم.

الخلفية : وأثرها تقوية العضلات والكيس الصفراوي والمثانة .

٢ ـ الترقية (تروئيد): وزنها تقريباً ثلاث غرامات، وآثارها تعديل ضربان القلب والتسريع في التبديل الغذائي، وتنظيم ميزان كولسترول الدم.

" تيموس: في الطفل غرام واحد تقريباً، تؤثّر على رشد وتنمية الجسد، وإلى ثلاث سنوات يزداد وزنها، ومن بعدها تبقل تبدريجاً، وتبنعدم في السنّ العشرين (١).

<sup>(</sup>١) مقتبس ومترجم عن مجلّة ( دانشمند ) الفارسية ، العدد الثاني ، ارديبهشت سنة ١٣٤٨ هش.

### العقدة النفسية

من المباحث في علم النفس بحث (العقدة النفسيّة)، فإنّ المصاب بالأمراض النفسيّة، ترجع غالباً إلى عقد داخلية، تركّزت في الضمير اللاشعوري، والمعالج النفسي لا بدّ أن يفكّ تلك العقد، حتى يتعالج المريض، فلا بدّ من معرفة (العقدة) فإنّها مجموعة من الأفكار والذكريات المصطبغة بصبغة انفعالية مؤلمة، والمكبوتة في اللاشعور. وخلاص المبتلى بها على طريقة فرويد هو في إبرازها بمكوّناتها للشعور وإدماجها فيه، وقلب اللاشعوري إلى الشعوري ببيانها وذكرها، فاللاشعور يحتوي على الذكريات المؤلمة منذ الطفولة ونعومة الأظفار، وعلى النزعات التي لا تنسجم مع تقاليد الحياة وآدابها المعترف بها.

ومن البيان المختصر في العقد: إنّه من العقد الشائعة المعروفة بعقدة النقص والحقارة (Inferiority Complex)، ومنشؤها الأصلي تكرار النقد والإذلال وكلّ ما يؤدّي إلى الشعور بالنقص، كقرع الآباء لأبنائهم أمام الآخرين، والتنبيه في غير محلّه، والزيادة في التنبيه أكثر من حجم الجريمة وما تستحقّها، وما شابه ذلك، فإنّه يكبت ذلك في خبايا الضمير اللاشعوري، ويسترتّب عليه الظهور بمظهر الذلّة والخضوع، أو الظهور بمظهر العظمة.

# التأريخ لغةً واصطلاحاً

ما هو التأريخ لغةً واصطلاحاً؟

قيل في تعريفه : هو الوقت.

وقيل: هو قلب التأخير.

وقيل: مشتقّ من أرخ، وهو في اللغة ولد البقر الوحش.

والتفعيل قد يأتي للإزالة، والتأريخ بمعنى إزالة الجهالة في مبدأ شيء ووقت وره.

وقيل: التأريخ لغةً بمعنى الغاية، يقال: فـلان تأريخ قـومه أي يـنتهي إليـه شرفهم، فمعنى قولهم: فعلت في تأريخ كذا: فعلت في وقت الشيء الذي ينتهي إليه.

وقيل: هو ليس بعربي، فإنّه مصدر المؤرّخ وهو معرب (ماه روز)، وذلك أنّه كتب موسى الأشعري وكان من قبل عمر حاكماً في اليمن، أنّه تأتينا منك صكوك محلّها في شعبان وما ندري أيّ الشعبانين هو الماضي أو الآتي ؟ فجمع عمر الناس للمشورة، وكان فيهم ملك أهواز اسمه الهرمزان، وقد أسلم على يده حسين أسر، فقال: إنّ لنا حساباً نسمّيه ماه روز، أي حساب الشهور والأيام، وشرح لهم كيفية استعاله، فصوّبوه وعرّبوا (ماه روز) بقولهم: مورّخ.

وأمّا في الاصطلاح فهو تعيين يوم، ظهر فيه أمر شائع من ملّة أو دولة، أو حدث فيه هائل كزلزلة وطوفان، لينسب إليه ما يراد تعيين وقته في مستأنف الزمان أو في مستقدمه.

ولمّا كان أشهر الأجرام السهاوية النيّرين \_الشمس والقمر \_اعتبر الأمم في موضع الشهور والسنين دورهما، وأكثرهم اعتبروا في وضع الشهور دور القمر، وفي وضع السنين دور الشمس المقتضي لعود حال السنة بحسب الفصول، لكنّهم لم يعتبروا عودة القمر في نفسه، بل عودته إلى الشمس القريبة من عودته في نفسه، ليكون استنارة القمر في أوائل الشهور وأواسطه وأواخره، بل في جميع أجزائها على نسق واحد، ثمّ لمّا كان عودة الشمس في اثني عشر شهراً قرياً تـقريباً، قسموا السنة اثني عشر قسماً، وسمّوا كلاً منها شهراً مجازاً، وركّبوا اثني عشر شهراً قرياً. وسمّوها سنة على التشبيه.

ولم يكن للمسلمين بعد وفأة الرسول الأعظم ﷺ تأريخ في حوادثهم وأمورهم.

وكان قبل الإسلام بين الأعراب عدّة تواريخ، كتأريخ بناء الكعبة، وتأريخ رئاسة عمرو بن ربيعة وهو الذي وضع عبادة الأصنام في العرب، وكان هذا التأريخ متداولاً به إلى عام الفيل، ثمّ صار عام الفيل مبدأً.

فلمّا حدث التباس بعض الأمور في زمان عمر، جمع الناس ليختاروا لحوادثهم تأريخاً، فأشار بعض اليهود إلى تأريخ الروم فلم يقبله لما فيه من الطول، وبعضهم إلى تأريخ الفرس فردّه لعدم استناده إلى مبدأ معيّن، فإنّهم كانوا يحدّدونه كلّا قام ملك لهم أو طرحوا قبله.

فاستقرّ رأيهم على تعيين يوم من أيامه عليه الصلاة والسلام لذلك، ولم

١٧٨ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

يصلح وقت المبعث لكونه غير معلوم، ولا وقت الولادة لاختلاف فيه، فقيل إنّه ولد ليلة الثاني أو الثامن أو الثالث عشر من شهر ربيع الأوّل سنة أربعين أو اثنين وأربعين أو ثلاث وأربعين من ملك أنوشروان إلى غير ذلك من الأقوال، ولا وقت الوفاة لتنفّر الطبع منه، فجعل مبدأ الهجرة من مكّة المكرّمة إلى المدينة المنوّرة بإشارة من أمير المؤمنين على للظّل كها دلّت عليه الأخبار (۱).

<sup>(</sup>١) مقتبس ومترجم من كتاب (هزار و يك كلمه): ٣٢٢ لشيخنا الأستاذ في علم الفلك آية الله الشيخ حسن زادة الآملي دام ظلّه.

#### العطسة

عن الكافي (١)، بسنده عن: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن بعض أصحابه، رواه عن رجل من العامّة، قال: كنت أجالس أبا عبد الله عليّالله، فلا والله ما رأيت مجلساً أنبل من مجالسه.

قال: فقال لي ذات يوم: من أين تخرج العطسة؟

فقلت: من الأنف.

فقال لي : أصبت الخطأ.

فقلت: جعلت فداك، من أين تخرج؟

فقال: من جميع البدن، كما أنّ النطفة تخرج من جميع البدن، ومخرجها مـن الإحليل.

ثم قال: أما رأيت الإنسان إذا عطس نفض أعضاءه، وصاحب العطسة يأمن من الموت سبعة أيام (٢).

\_\_\_\_\_

(١) الكافي ٢ : ١٥٧.

(٢) بحار الأنوار ٤٧: ٧٤.

## مسلم بن عقيل عليًا إ

ماذا أقول؟ وماذا أكتب؟ وكيف أجول في ميادين الكلمات؟ ومن أندب؟ وأيّ فضيلة من الفضائل أذكرها، وخصلة من الخصائل أبيّنها، وبمَ أعطّر الأجواء، وأُنوّر الأرجاء، فبعد برهة من الزمن، ومن بين الملامح والمحن، خطر عـلى بـالي، وتبادر إلى ذهني، أن أطيّب النفس والروح بعطر ينفوح بذكر شخصية بارعة وعبقرية ساطعة، فضائله جمّة، ومكارمه قمّة، سجّلها التأريخ البشري بقلم نوري في صفحات مشرقة، وسطور لامعة، ألا وهو سفير سيّد الشهداء الحسين بن علي التُّلَّةِ، ذلك البطل المغوار والسيف البتّار مسلم بن عقيل الذي قلّ له من مثيل، الذي جنّد نفسه بسلاح العلم والصلاح والتقوى والفلاح، وتلبّس بالشجاعة والبطولة، ولدته الفحولة، وتربّي في أحضان الفضائل، وتغدّى من ثدى الجلائل، ونال وسام شرف الشهادة، وتوسّم بعزّة الشهامة، وكان أوّل شهيد في موكب الأنوار سيّد الشهداء وآله الأطهار، فأيّ المكارم أذكرها، نسبه الطاهر، أم خلقه الباهر، أم شجاعته ومواقفه المشرّفة، ليس لي من حيلة، ولا من وسيلة سوى الاعتراف بأنّ اللسان يكلُّ عن بيان فضائله، والقلم يعجز عن شرح محامده، فهذا مسلم بن عقيل، شهيد الكوفة وسفير الحسين عليُّلا .

#### جدنا الخامس

## جدّنا الخامس هو :

فخر الدين بن سعد الدين بن المرتضى بن فخر الدين بن محمّد بن أميرة بن عهاد الدين بن معين الدين بن شمس الدين بن الميره بن شمس الدين بن المرتضى بن علي علاء الدين النقيب بالري وقم (أمّه بنت عم السلطان سنجر السلجوقي ١٣) بن السيّد الجليل عزّ الدين يحيى الشهيد بأمر خوارزم شاه تكش وقبره مزار بطهران يعرف اليوم بإمام زاده يحيى في سوق الحاج أبي الحسن معار باشي وقد ألف الشيخ الجليل منتجب الدين بن بابويه الفهرس باسمه الشريف فراجع أوّله وعزّ الدين يحيى ابن نقيب النقباء بالعراق شرف الدين أبو الفضل محمّد بن أبي القاسم علي عزّ الدين أبن شرف الدين أبي الفضل محمّد ابن الأجلّ المرتضى ذي الفخرين نقيب النقباء أوحد الدنيا في الفضل والنبالة أبي الحسن الزكي المطهّر ولي النقابة بالري وكان متكلّماً فاخراً مترسلاً شاعراً قرأ على شيخ الطائفة في سفر الحجّ كما في الفهرس أمّه سكينة بنت الحسين بن محمّد بن علي بـن القـاسم بـن عـلي عـبد الله بـن الإمـام سكينة بنت الحسين بن محمّد بن علي بـن القـاسم علي الزكي نقيب قـم وقـبره بهـا ابـن الكاظم عليًا ثمّ المطهّر هذا ابن أبي القاسم علي الزكي نقيب قـم وقـبره بهـا ابـن الكاظم عليًا في جعفر محمّد النقيب بقم ولى النقابة بالرى في زمن علاء الدولة كاكـويه وكـان أبي جعفر محمّد النقيب بقم ولى النقابة بالرى في زمن علاء الدولة كاكـويه وكـان

منهل الفوائد في تتمّة الرافد فاضلاً كريماً واسع النفس شريف الأثمة مات بالري ونقل إلى بلدة قم وقبره مشهور مزار يعرف عند الناس بسلطان محمّد شريف في محلة جهار مردان من محلات بلدة قم وسلطان محمّد شريف هذا ابن على أبو القاسم النقيب ابن محمّد أبي جعفر النقيب الرئيس بقم ابن أبي القاسم أبي الحسن حمزة الأكبر القمي النقيب الرئيس انتقل إليها من طبرستان ابن أحمد الرخ (الدخ) أمّه بنت عبد الله بن محـمّد الأرقـط المـتوفّى سنة ٣٤٧ وأحمد الرخ هذا ابن محمّد الأكبر أمّه وأمّ أخيه الحسين زينب بنت عبد الله الأعرج بن الحسين الأصغر ثم محمّد الأكبر هذا ابن إساعيل الديباج الأكبر زميل الرضا عَلَيْكُ في سفر طوس أمَّه أمَّ سلمة بنت الإمام الباقر عَلَيْكُ والديباج هذا ابـن أبي عبد الله محمّد الأرقط المحدّث بالمدينة المشرّفة أقطعه السفّاح عين بن خالد عاش ثماني وخمسين سنة وهو ابن أبي محمّد عبد الله الباهر المتولّي على صـدقات رسول الله ﷺ وأمير المؤمنين عليه وهو ابن الإمام مولانا سيّد الساجدين عـليه الصلاة والسلام.

نقلت هذا من كتاب (مشجّرات آل الرسول ﷺ) لسيّدنا الاُستاذ آيــة الله العظمي السيّد شهاب الدين المرعشي النجغي مَتِيُّ ، وكان من أشهـر النسّــابين في عصره، وهذا كتابه من أفضل ما كتب في النسب، وقد صرف من عمره الشريف خمسين عاماً عليه، كما ذكر ذلك في وصيّته، وقد كتبت حياته في كتاب (قبسات)، وطبعته مكتبته العامة للمرّة الثالثة، فراجع.

# تعريف علم النفس

ترجم علم النفس من ( Psychology)، وهو مشتق من كلمة يبونانية ويتركّب من كلمتين كما في العربية (علم + النفس) أو الروح.

وكان أرسطو يعتقد أنّ النفس جوهر مجـرّد (أي غـير مـادة)، وفي عـمله وفعّاليته يفتقر إلى الجـسد.

ثمّ إنّ الحكماء والقدامي بحثوا عن تجرّد النفس وكيفية ارتباطها بـالبدن، وما هي القوى التي تكون في حيطة إرادتها ؟

وهل تنفكُّ الروح أو النفس عن الجسد؟

ولو فني الجسد فأين تذهب الروح ؟

وغير ذلك من المطالب الفلسفية.

ثم كان لتحقيق العلماء في هذا الوادي جانب فلسفي عقلاني دون الواقع العيني والثبوت النفس الأمري، وكان العلماء قليلي المباحث والتجربة في المطالب النفسية، ولم يكن لهم المعيار الدقيق لمعرفة أفكار الإنسان واختلاف النظريات، وكانت دراساتهم محدودة وقليلة المحتوى.

ثم افترق علم النفس عن الفلسفة، وأصبح له رجاله وأهله، وبحثوا عن

النفس أكثر تعمّقاً وتبحّراً، واتّجهوا إلى اتّجاهين، منهم من قال بوجود خاصّ للروح أو النفس، وتركوا البحث عن ماهية النفس وحيقتها، إنّا صبّوا المباحث حول تحقيق آثار وأعمال النفس. ومنهم من لم ير للروح وجوداً مستقلاً، بل ذهبوا إلى أنّ النفس أو الروح إنّا هو نتيجة الأعمال الميكانيكية في المنخ، أو سيادة الدماغ، ونتيجة الأعمال الدماغ وسائر المراكز العصبيّة.

ومنهم من يرى علم النفس بمعنى الدراسات الخاصّة في الحالات النفسية من التوصيف الدقيق للنفسانيات من باب العلم الاستقرائي للحياة.

وقيل: علم النفس عبارة عن مطالعة الفعّاليات والانفعالات الروحيّة.

وقال ويليام جيمس: علم النفس عبارة عن شرح وتوضيح الحالات الخاصّة التي يدركها كلّ امرئ من قبيل الأحاسيس والإدراكات والتعقّل والتصميم والعواطف والميول، ولا بدّ في هذه الحالات أن نعرف العلل والشرائط والنتائج الفورية لها.

وقيل: علم النفس يعني مطالعة الإنسان الفردي كلّياً في جميع حالاته العامة والخاصّة، من قبيل الحالات البمدنية والعاطفية والاجتاعية والعقلانية والفنّية والأخلاقية وغير ذلك.

وأمّا موضوع علم النفس فقيل إنّه :

١ ـ طبيعة الأفكار والأحاسيس وأنواعها واختلافها.

٢ ـ معرفة أهداف هذه الإحساسات والأفكار في الحياة.

٣\_معرفة الطرق في ارتباط هذه الأفكار والإحساسات مع أعمال الدماغ أو
 المركز العصبي.

وقيل: الموضوع هو الاطلاع على أمور مخصوصة الناتجة من الحالات النفسية

تعريف علم النفس ...... ١٨٥ .......

مثل الدقّة ما هي ؟ وما حدّ الخوف ؟ ومقدار صلاحيّته في الحياة، وغير ذلك مـن شرح الحالات الروحية وآثارها في الطبيعة وارتباطها بالخلايا العصبيّة.

وقيل: موضوع علم النفس هو الخواطر النفسيّة كلّها، خيرها وشرّها، لوليد صغير أو فيلسوف كبير، فكلِّ ما لدينا من ميول ورغيات وعواطف وانفعالات وغرائز وإحساسات وأخلاق وعادات وشعور ووجدان وذكر وخيال، كل أولئك مباحث لعلم النفس(١١).

<sup>(</sup>١) كتبت تفصيل ذلك في (الإسلام وعلم النفس)، فراجع.

## وحدة الجسم والنفس

إنّ نواحي النشاط الإنساني فيسيولوجية وعقليّة في وقت معاً، فالجسم والنفس وحدة لا تتجزّاً، فالداء يصيب الغدّة الدرقيّة، والورم يـصيب المـخ، قـد يسبّب انحرافاً في العقل أو الأخلاق، كما أنّ اضطراب العاطفة كثيراً ما يـفضي إلى أذىً في المعدة أو في الشرايين.

إنّ الجسم السليم يحيا في هدوء وسكينة، فلا نحسّ به وهو يعمل عمله، ولجميع الأعضاء أعصاب حسّاسة ترسل إشارات صامتة، أي أسفل المخ، وهذه الإشارات الباطنيّة تضفي على الحياة معاني وألواناً مختلفة فتشعرنا حين نشرف على المرض بقرب وقوع مكروه، وهي إذا صدرت عن أعضاء سليمة تملأ نفوسنا سعادة هي متعة الحياة ولذّتها.

فالمحافظة على الصحّة واكتسابها تتطلّب إرادة المعرفة وإرادة العمل والصحّة بالضرورة أمر خاصّ، لا يمكن أن تشتريه من طبيب أو صيدلي، بل على المرء أن يفوز بها ببذل عناية دائمة، وجهدٍ لا ينقطع.

## معاني العقل

قيل: للعقل سبعة معانٍ اصطلاحية:

١ ــ العقل الفسلغي .

٢\_العقل الأُصولي.

٣-العقل المديري.

٤\_العقل المنطقي.

٥ \_ العقل السياسي .

٦\_العقل الديني.

٧ ـ العقل الإصلاحي، بمعنى ما فيه ملاك الصلاح والفساد.

وفي علم النفس يبحث عن المعنى السابع ومعرفة كيفية رشده، وهو عسبارة عن التحذّر والمعرفة والتلقين والتمرين.

وقد ذكرنا هذه العقول بالتفصيل في كتابنا (ما هو العقل؟ ومن هم العقلاء؟ أو العقل والعقلاء)، فراجع.

## جوهريتة العقل

العقل ليس شيئاً مادياً يمكن ملاحظته ولمسه بطريقة مباشرة، بل هو جوهر خاصّ. وكان الفلاسفة في قديم الزمان يتصوّرون أنّ الإنسان مكوّن من جوهر مادّي وجوهر عقلي، وأنّ عقل الإنسان منفصل كلّيةً عن جسمه، وكانوا يعتقدون أنّ الجواهر المادّية ممكن الإحساس بها وساعها، أمّا الجواهر العقلية (Substances أنّ الجواهر العادقية، ولقد عكف الفلاسفة وعلماء النفس القدامي على دراسة العلاقة بين الأفكار والأشياء أو بين العقل والجسم، فالمعروف أنّ لكلّ شيء مادّي مثل الحجر أو النار فكرة، هي فكرة النار أو فكرة الحجر، ولقد توصّل بعض هؤلاء الكتّاب إلى وجود تفاعل النار أو فكرة الحجر، ولقد توصّل بعض هؤلاء الكتّاب إلى وجود تفاعل (Interaction) بين العقل والمادّة، فالفكرة من الممكن أن تؤثّر في المادّة، بيل إنّ هناك بعض الفلاسفة حدّدوا مكاناً معيّناً في المخ تقع فيه هذه التفاعلات بين المادّة والفكرة، ولقد زعموا على وجه التحديد أنّ هذا المكان هو الغدّة الصنوبريّة والفكرة، ولقد زعموا على وجه التحديد أنّ هذا المكان هو الغدّة الصنوبريّة (Pmeal Body) حيث يحدث التفاعل بين العقل والجسم، وكانت تعرف هذه الفكرة باسم فكرة التفاعلية (Interactionism).

وكان هناك فلاسفة آخرون يرون أنّ العقل والجسم منفصلان ومستقلّان تمام

الاستقلال (Completegy Independent)، وأنّه بالصدفة البحتة أن تسير الأمور الجسمية مع الأمور العقلية في الفرد، بالضبط كما تسير ساعتان في نفس الاتجاه وتتحرّك إحداهما بالوقت الذي تتحرّك به الأخرى، دون أن أن يكون لأيّ منهما تأثيراً على الأخرى، أي رغم استقلال كلّ منهما عن الأخرى، وكانت هذه الفكرة تعرف باسم فكرة التوازن (Parallelism).

وظلّت هذه المشكلة \_مشكلة العلاقة بين العقل والجسم \_قائمة، وظلّ كللّ جيل من المفكّرين يأتي لكي يدلو بدلوه فيها، دون أن يستطيع أحد أن يزعم أنّه تمكّن من ملاحظة الأحداث العقلية ملاحظة مباشرة، ولكن حتى الآن لا يمكن دراسة العقل نفسه دراسة علمية تجربيّة دقيقة.

وقد يتصوّر البعض أنّ المحلّل في العلاج النفسي إنّا يستطيع قراءة الأفكار في المريض والاطلاع على مكوّنات عقله ومحتوياته، ولكن في الواقع إنّه لا يلاحظ إلا سلوك المريض. وهنا قد يزعم البعض الآخر بأنّ الجرّاح هو الذي يستطيع أن يرى العقل عندما يفتح دماغ الإنسان ويطّلع على محتويات مخة، ولكن الواقع أيضاً خلاف ذلك، فإنّه عندما يفتح دماغ الإنسان لا يرى إلاّ خلايا وألياف عصبية ودماً، ولكنّه لا يرى الأفكار، وهنا قد يتصوّر البعض أيضاً أنّنا نستطيع أن نعرف فيا يفكّر الفرد عن طريق تصوير موجات المنخ (Brain Waves)، وذلك عن طريق المحرونية الحديثة، ولكنّ الموجات التي تحدث في المخ عبارة عن طريق التيّرات في المنخ وليست أفكاراً.

وقد يزعم البعض أنّنا نستطيع أن نعرف فيما يفكّر الفرد على ضوء ملاحظة سلوكه (۱).

<sup>(</sup>١) علم النفس ومشكلات الفرد؛ للدكتور عبد الرحمن محمّد عيسوى : ١٠.

## الغضب لله سبحانه

من كلام لأمير المؤمنين علي للثيلة لأبي ذرّ الغفاري : (يا أبا ذر ، إنّك غضبت لله ).

والإنسان الرسالي في بعض الأحيان حينا يريد أن يصل إلى أهدافه المقدّسة، وعلّة خلقته، وفلسفة حياته، لا بدّ أن يبذل النفس والنفيس ويستحمّل المصائب والمتاعب، كما نرى في صدر الإسلام، فإنّ من الصحابة الكرام من قضى نحبه، ومنهم من ينتظر.

ويكفيك شاهداً أبو ذر جندب الغفاري، فإنّه خير مصداق للنفوس القدسية، فإنّه حارب معاوية ومن قبله من الجائرين، وحينا خُير في نفيه بين أحبّ البلاد إليه وأبغضها، فإنّه قال: أحبّ البلاد المدينة المنوّرة بلد إسلامي وديني، وأبغضها

الغضب لله سبحانه ......۱۹۱

(ربذة) بلد الكفر آنذاك وقد ولد فيها، وكان فيها كافراً، فهي أبغض البلاد، (فحبّ الوطن من الإيمان) لا بمعنى الوطن الذي يلد فيه، فإنّ ذلك عند أبي ذر من أبغض البلاد، لا أحبّها.

فلمّا خُيِّر اختار المدينة، إلّا أنهم نفوه عنها إلى ربذة أبغض البلاد لأبي ذرّ آنذاك، فتحمّل المصائب مع أسرته في البيداء ومات غريباً، كلّ ذلك بعين الله، وإنّ للظالمين يوماً عسيراً، فالمؤمن الرسالي يتحمّل كلّ شيء من أجل دين الله وحبّه، وحبّ أوليائه الكرام، وهل الدين إلّا الحبّ والبغض.

## من خطبة الزهراء عليها

في من لا يحضره الفقيه، عن جابر الأنصاري، عن زينب بنت على عَلِيَهِيًّا، قالت: قالت فاطمة عَلِيْكُ في خطبتها في معنى فدك:

لله بينكم عهد قدّمه إليكم، وبقيّة استخلفها عليكم: كتاب الله بيّنة بصائره، وآي منكشفة سرائره، وبرهان منجلية ظواهره، مديم للبريّة استاعه، وقائد إلى الرضوان اتباعه، مؤدّياً إلى النجاة أشياعه، فيه تبيان حجج الله المنوّرة، ومحارمه المحذورة، وفضائله المندوبة، وجمله الكافية، ورخصه الموهوبة، وشرائعه المكتوبة، وبيّناته الجالية.

ففرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك، والصلاة تنزيهاً عن الكبر، والزكاة زيادة في الرزق، والصيام تبييناً للإخلاص، والحج تسنية للدين، والعدل تسكيناً للقلوب، والطاعة نظاماً للملّة، والإمامة لمّاً للفرقة، والجهاد عزّاً للإسلام، والصبر معونة على الاستيجاب، والأمر بالمعروف مصلحة للعامّة، وبرّ الوالدين وقاية عن السخط، وصلة الأرحام مناة للعدد، والقصاص حقناً للدماء، والوفاء بالنذر تعريضاً للمغفرة، وتوفية المكاييل والموازين تعييراً للحنيفيّة. وقذف الحصنات حجباً عن اللعنة، والسرقة إيجاباً للعفّة، وأكل أموال اليتامي إجارةً من الظلم.

وحرّم الله اشرك إخلاصاً بالربوبية.

فاتَّقوا الله حقَّ تقاته فيها أمركم الله به، وانتهوا عمَّــا نهاكم عنه(١٠).

هذا وقد تصدّى جماعة من علمائنا الأعلام لبيان وشرح كلمات سيّدة النساء فاطمة الزهراء ظِلْهُ في خطبتها الكبرى والصغرى، فمجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خبراً.

(١) الفقية ٣: ٣٧٢.

# معرفة الهيئة والتشريح

قيل: من لم يعرف الهيئة والتشريح فهو عنين في معرفة الله تعالى.

وتعريف علم التشريح بأنّه: علم يبحث فيه عن أعضاء الإنسان وكيفية تركيبها، فوضوعه أعضاء الإنسان، وغايته أمور متعدّدة: منها معرفة كمال صنعه تعالى، وسهولة معرفة أسباب الأمراض وتيسّر التداوى(١).

وعلم التشريح يعدّ أساس ومقدّمة علم الطبّ، فمن لم يعرف التـشريح فـهو ناقص في طبّه.

<sup>(</sup>١) جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، الملقّب بدستور العلماء، تأليف أحمــد فِكــري، طــبع بعروت ٢٩٣١.

## المثل الأفلاطونية

قال صدر الدين الشيرازي: إنّ لكلّ صورة محسوسة صورة معقولة من نوعها، وهي صورة ذاتها وماهيّتها عند الله، وهي المسمّاة بالمثل الأفلاطونية، أعني صور علمه تعالى بالأشياء التي عجزت العقلاء الذين جاؤوا من بعده عن إدراك هذه المثل النورية على وجهها، والتصديق بوجودها، ما خلا المعلّم الأوّل، فإنّه ربما مال إلى صحّة القول بها في بعض كتبه (۱).

والمثل الأفلاطونية تبتني على الفلسفة النورية كما عند الإيرانيين القدماء. وعند الإشراقيين من الفلاسفة.

<sup>(</sup>١) الأسفار ٢ : ١٦٦ .

# أسباب نكث بيعة مسلم

لقد كتب كثير من أهل الكوفة آلاف من الكتب، قيل: ١٨ ألف، وفي رواية أخرى ٢٥ ألف، يدعونه ليكون لهم إماماً، ولكن نكثوا بيعة مسلم بين عقيل وقاتلوه، كما خرجوا لحرب سيّد الشهداء عليُّلا ، ويرجع سبب هذا التراجع والخيانة والغدر ونكث البيعة إلى أسباب يذكرها التأريخ، منها اجتاعية، ومنها جغرافية وتأريخية، ومن أهم الأسباب أمور ثلاثة:

١ حبّ الدنيا والأموال، وكثير من الشواهد التأريخية تدلّ على ذلك كقول
 القائل الذي اشترك في قتل سيّد الشهداء طيُّلًا: املاً ركابي فضةً وذهباً.

٢ - كره القتال والجهاد، كقصة عبيد الله، وخروجه من الكوفة والتقائه مع
 سيّد الشهداء في شهال الكوفة.

٣ ـ التلوّن والتغيّر والنفاق، كالكاهل الذي كان في حرب صفّين بجنب أمير المؤمنين مدافعاً عنه، وفي بداية الأمر كان مع الحسين عليَّلًا، ولكن سرعان ما تلوّن وتغيّر حتى حارب الحسين عليَّلًا وحمل أحد رؤوس الشهداء إلى الكوفة.

### الخلق الحسن

سند غريب وخبر عجيب: من كتاب سلك الدرر في نظم الأثـر، مجـموعة أخلاقية لناظمها العلامة الشيخ جعفر بن الحسين الصبوري القمّي (١٠):

وفي الخصال جاءنا حـدّثنا أبـو الحسـن

حدَّثه أبـو الحسـن حـدَّثه أبـو الحسـن

عن الحسن عن الحسن وبعده عن الحسن

لأحسن الحسن هو الإكمال للخلق الحسن

أبو الحسن الأوّل، هو محمّد بن عبد الرحيم التستري. والثاني، علي بن أحمد البصري التمّار. والثالث، عليّ بن محمّد الواقدي.

والحسن الأوّل، حسن بن عرفة العبدي. والثاني، حسن بـن أبي الحسـن البصري. والثالث، الإمام الحسن بن على بن أبي طالب عليتيك .

عن الحسن عن أبي الحسن عن جدّ الحسن: أنّ أحسن الحسن الخلق الحسن.

<sup>(</sup>١) سلك الدرر في نظم الأثر : ٨٧.

## وعاء العلم

قال أمير المؤمنين على عليَّلِم : كلّ وعاء يضيق بما جُعل فيه، إلّا وعاء العلم، فإنّه يتّسع به(١).

وقال لكميل بن زياد : ياكميل ، إنّ هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها (٢). وقال الله تعالى :

- ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ ﴾ (٣).
- ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُواً لِجِيْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ (٤).

والإنسان الكامل ذو النفس الناطقة الكاملة، وهو النبيّ الأعظم محمّد ﷺ قلبه أوسع القلوب، فجمع العلم كلّه في قلبه، والعلم هو القرآن الكريم، وقلب الإنسان وعاء يتسع بسعة العلم، والعلم لانهاية فيه، ولمثل هذا قال الله تعالى لنبيّه:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الشعراء : ١٩٣ ـ ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٩٧.

وعاء العلم ....... ١٩٩

# ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (١).

والعالم منهوم لا يشبع، كلّما ازداد غيراً وعلماً، ازداد شوقاً وعشقاً في طلب العلم، ولا بدّ من سنخية بين العلم ووعائه والمتغذّي للعلم، ولمّا كان نور العلم مجرّداً، فكذلك وعائه نفس الإنسان كانت مجرّدة، ولا تقف النفس الناطقة في حدّ، بل هي في زيادة ورفعة واستعلاء، وبهذا تجرّد النفس فوق التجرّد عن الماهيّة والمادّة، ولمّا لم تنفد كلمات الله الوجودية، لا تقف النفس المجرّدة الناطقة عن كسبها وتقبّلها لهذه الكلمات، فتدنو حتى تكون خليفة الله سبحانه، قاب قوسين أو أدنى.

فالنفس لها مقام لا يقف في كسب العلوم والمعارف، فهي بحرّدة عن الماهية، كما أنّها مجرّدة في مقام التعقّل عن المادّة وأحكامها، فللنفس الإنسانية الناطقة تجرّداً تاماً عقلياً، بل فوق التجرّد العقلاني، فيقال: النفس جوهر بسيط، ووجود بحت وظلّ الوجود الصمدي للحقّ تعالى، وإنّها مجرّدة عن الماهية، فإنّها تحكي عن الحدّ وقصور الشيء والضعف والنقص، والنفس ذات الكمال اللايقني، فلاحدّ منطقي لها، فهي وجود لا بجوهر ولا عرض فوق المقولة المنطقية، وتجرّدها عن الماهية لا ينافي إمكانها في ذاتها.

وقد ورد في الأحاديث الشريفة على سعة هذه النفس الناطقة التي تـتّصف باللايقفي في كسبها للعلوم.

فني الفقيه، بسند الصدوق، عن أمير المؤمنين عليُّلا في وصيّته لولده محمّد بن الحنفية : واعلم أنّ درجات الجنّة على عدد آيات القرآن، فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن : اقرأ وارقَ.

<sup>(</sup>١) طه: ١١٤.

وفي الكافي، بسند الكليني، عن الإمام الكاظم عليُّلاً، يقول: يا حفص، من مات من أوليائنا وشيعتنا ولم يحسن القرآن علّم في قبره، ليرفع الله به من درجته، فإنّ درجات الجنّة على قدر آيات القرآن، يقال له: اقرأ وارق، فيقرأ ثمّ يرقى.

فوعاء العلم الإنساني لاحدّ له، فكلّما يفاض عليه فإنّه يتّسع ويترقّى، وإنّ آيات القرآن درجاته، وتلك الدرجات كلمات الله، وكلمات الله لانفاد لها:

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَـنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنَا بِمُثْلِهِ مَدَداً ﴾ (١).

وقال الطريحي في مجمع البحرين في كلمة (جمع): وروي عنه ﷺ أنّه قال: ما من حرف من حروف القرآن إلّا وله سبعون ألف معنى.

وكلّ آية من آيات القرآن خزائن من خزائن الله.

فعن الزهري، كما في الكافي في فضل القرآن: عن الإمام السجّاد عليَّا : آيات القرآن خزائن، فكلّما فتحت خزانة ينبني لك أن تنظر ما فيها.

ودرجات القرآن هي الحكمة، بل الحكيم:

﴿ يس \* وَالقُرْآنِ الحَكِيمِ ﴾ (٢).

والحكمة هي الجنّة، كما قال رسول الله ﷺ لعليّ عليّه : «يا عليّ، أنا مـدينة الحكمة، وهي الجنّة، وأنت يا علي بابها».

وهذا ممّــا يدلّ على تجرّد النفس، وإنّها في مقام تقلّب القلب وتطوّره يفاض عليها تجلّيات إلهية، وأنّ القلب عرش الله الأعظم يسع الحقّ.

<sup>(</sup>١) الكهف : ١٠٩.

Y = Y : y = (Y)

وعاء العلم ....... ٢٠١

وفي الحديث النبوي الشريف: «ما وسعني أرضي ولا سهائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي النتي».

فارتقاء الإنسان إلى ما لا نهاية له، وإلى ربُّك المنتهي.

وبهذا يكون الإنسان الكامل خليفة الله يستجمع صفات المستخلف عنه، وكان في حكمه، وكان وعاء وظرف الحقائق وخزائين أسهاء الله التي هي أعيان الحقائق النورية في الوجود، فيكون صاحب الولاية التكوينية، بيده مفاتيح الغيب، تلك الحقائق النورية، يتصف بإذن الله ومشيّته بما يقتضيه الوجود الصمدى.

يقول صدر المتألهين في مفاتيحه: (النفس الإنسانية من شأنها أن تبلغ إلى درجة يكون جميع الموجودات أجزاء ذاتها، وتكون قوّتها سارية في الجميع، ويكون وجودها غاية الكون والخليقة).

فتكون المعاجز والكرامات الصادرة من الإنسان إنَّما هي تـصرّف جـوهر النفس الكاملة الإنسانية باذن الله تعالى.

# عليّ منّي وأنا منه

قال رسول الله ﷺ في حقّ أمير المؤمنين علي الثَّلِيّ : «عليّ منّي وأنا منه». رواه الفريقان.

ينطوي هذا الحديث الشريف على معانٍ، لا نعرف منها إلّا الشيء اليسير. وهي كالتالي:

ا \_ يحمل أمير المؤمنين كلّ صفات النبيّ ﷺ إلّا النبوّة، ويبدلٌ على ذلك سيرتها الطاهرة، فمنذ ولادتها كانا من الموحّدين المؤمنين، وحتّى ارتحالها إلى الله سبحانه.

٢ ـ يدلُ الخبر على وحدتها، مع تحقّق الاثنينية بينها، كما يدلَّ على ذلك آية المباهلة، فعلى نفس النبيَّ عَلَيْلًا، كما في بدء خلقتها، فهما من نـور واحـد، طـابت وطهرت بعضها من بعض، وهي الحقيقة المحمّدية والعلوية.

٣ ـ يدل على أن الأمير الوصي بمنزلة النبي، كما صرّح بذلك النبي من اليوم
 الأوّل من بعثته في حديث الدار، وقال: «لا يؤدّي عني إلّا علي»، كما يدل عليه
 حديث الغدير وحديث المنزلة وغيرهما.

٤ - على عليُّه إِنهِ من النبيِّ بمعنى أنَّه انطوى على جميع كمالات النبي إلَّا النبوَّة. كما

عليّ منّي وأنا منه ......

يدلّ عليه حديث المنزلة، ويقول علي عليُّلا : «أنا من أحمد كالضوء من الضوء»(١). ٥ \_ يدلّ على نسبها كلّ واحد من الآخر، وأنّه من أهله.

7 ـ إشارة إلى نورهما الواحد ورجوعها بالأصالة إلى نور واحد، اشتق منه نور النبوّة ونور الإمامة، كما قال النبيّ ﷺ: «أنا وعليّ من نور واحد»(٢)، كما يدلّ عليه حديث الشجرة وغيره.

٧ - إشارة إلى وحدة المسؤولية الملقاة عليها، ووحدة الهدف والعمل
 والشعائر، قال النبيّ: «أنا أقاتل على تنزيل القرآن، وعلى يقاتل على تأويله» (٣).

٨ ـ إشارة إلى وحدة أبدانها كوحدة روحها ونورهما، كما قال النبيّ : «لحمه من لحمي، ودمه من دمي »(٤).

9 - لا مثيل للوصي كما لا مثيل للنبيّ، فهذا سيّد الأنبياء وذاك سيّد الأوصياء، فلا يقاس بهما أحد كما قال النبيّ: «نحن أهل البيت لا يتقاس بنا أحد»(٥).

١٠ ــ اصطفائهما من منبع واحد، وهما معصومان لا يـنطقان عــن الهــوى،
 فسنّتهما وسيرتهما واحدة، يجب الإيمــان بهـــما، ولا يجــوز إنكــارهما، والرادّ عــلى
 أحدهما رادّ على الآخر، وكلّ هذا يدلّ على مساواتهما في المـقامات والمــنازل إلّا

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة ١ : ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواصّ : ٤٦.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال ١١: ٦١٣.

<sup>(</sup>٤) المناقب : ٤٤.

<sup>(</sup>٥) ذخائر العقبي : ١٧.

٢٠٤ ..... بنية الرافد

النبوّة، لا على اتحادهما، وممّـا يدلّ على مساواتها تصريح النبيّ في مواضع، كقوله: «كُفّي وكفّ عليّ في العدل سواء» (١)، وقوله: «أنا وعليّ حجّة الله على عباده» (٢)، وقوله: «يا عليّ، لا يحلّ لأحد أن يجنب في هذا المسجد غيري وغيرك» (١). كما يدلّ على ذلك آية التطهير، ومساواتها في الصدق في قوله:

- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَّـقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٤).
  - والمساواة في الخيرية على الخلق، لقوله تعالى :
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَـنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اُوْلَئِكَ هُمْ خَـيْرُ البَرِيَّةِ ﴾ (٥). وقال النبيّ : «علىّ خبر البريّة » (١٠).

والمساواة في الإيمان لقوله ﷺ: «والإيمان مخالط لحمك ودمك، كما خالط لحمى ودمى» (٧).

والمساواة في الحبّ، لقوله ﷺ: «من أحبّ علياً فقد أحبّني، ومن أحبّني فقد أحبّ فقد أحبّني، ومن أحبّني فقد أحبّ الله، ومن أبغض علياً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد أبغض الله» (٨٠).

ومساواتها في البركة والإعجاز، وفي الكفاءة والكمالات والمؤاخاة: «أنت

<sup>(</sup>١) ترجمة الإمام على من تأريخ ابن عساكر ٢: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه : ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٥ : ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>٥) البيّنة : ٧.

<sup>(</sup>٦) المناقب : ٦٢.

<sup>(</sup>٧) الكفاية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٨) نور الأبصار : ٨٩.

والمساواة في الأمان لأهل الأرض، لقوله تعالى :

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ ﴾ (٢).

ولقوله ﷺ: «النجوم أمانٌ لأهل السهاء، وأهل البيت أمانٌ لاُمَتي »(٦).

وقد ذكر بعض علماء أبناء العامة أنّ أهل البيت علم وسيدهم الإمام على علي الني في خمسة أشياء: في الصلاة عليه حكما في تشهد الصلاة \_، وفي الطهارة \_كما في آية التطهير \_، وفي السلام \_كما في الصلاة \_، وفي حرمة الصدقة عليهم، وفي الحبية، والمساواة في وجوب المعرفة، فكما يجب اجتهاداً معرفة النبوة لأنّها من أصول الدين، فكذلك الإمامة، كما بينهما المساواة في وجوب الاعتصام بهم فهم حبل الله، ولحديث الثقلين، كما بينهما المساواة في درجات الجنّة.

ولمثل هذه المساواة الظاهرية والباطنية، الروحية والجسدية، كان أمير المؤمنين من رسول الله، وكان الرسول من علي المؤمنين من رسول الله، وكان الرسول من علي المؤمنين مني وأنا من على».

<sup>(</sup>١) الفصول المهمّة : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٣٣.

<sup>(</sup>٣) إسعاف الراغبين : ١٤١.

# يا على أنت بمنزلة الكعبة

قال رسول الله ﷺ: « يا علىّ أنت بمنزلة الكعبة». وقال: «مثل علىّ فيكم كمثل الكعبة المشرّفة، النظر إليها عبادة، والحجّ إليها فريضة».

لكلِّ تشبيه أركان أربعة : المشبِّه والمشبِّه به وأداة التشبيه ووجه الشبه، وهنا النبيُّ الأعظم ﷺ يشبُّه أمير المؤمنين بالكعبة، فما وجه الشبه ؟ يحتمل أمور :

١ ـ الكعبة مباركة وفها الخير الكثير :

﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِنَ ﴾ (١).

والبركة هي الخير المستقرّ والمستمرّ، ففيها الخيرات والأرزاق المعنوية والمادية، وكذلك أمير المؤمنين لطيُّلْخِ فيه البركة التامة في عــلمه وكــالاته وســيره وسىرتد.

٢ ـ الكعبة سب الهداية:

﴿ وَهُدِيَّ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٢).

(۱) آل عمران : ۹٦.

(٢) آل عمران: ٩٦.

يا على أنت بمنزلة الكعبة .....٧٠٠

فإنّها تهدي المسلمين إلى سعادتهم الدنيوية والأخروية وائتلاف الأمة وشهادة منافعهم، كما يهدي الناس جميعاً، وكذلك أمير المؤمنين يهدي الخلائق إلى سعادة الدارين، وأنّه الصراط المستقيم، حامل علم رسول الله، فيهدي للتي هي أقوم، وإنّ ولايته شرط قبول الأعمال.

### ٤ ـ الكعبة قيام للناس:

- ﴿ جَعَلَ اللَّهُ الكَعْبَةَ البَّيْتَ الْحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ ﴾ (١٠).
- والقيام اسم لما يقوم به الشيء كالأعمدة ، كما أنَّ الأموال سبب قيام الناس :
  - ﴿ وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَاماً ﴾ (١).

كذلك أمير المؤمنين، فإنّه سبب قيام الدين وقيام النياس، فيهو كالعمود للإسلام وللمسلمين (لاسيف إلّا ذو الفقار، ولا فتى إلّا علي) (١٠)، فلولاه لما عرف الإسلام قائمة، ولما قام، وغناه عليم عن الكلّ واحتياج الكلّ إليه دليل على أنّه إمام الكلّ في الكلّ.

٥ ـ الكعبة مركز الأرض، ومن تحتها دحيت الأرض واستقرّت، وكذلك على عليُّلِهِ فهو قطب عالم الإمكان ومركز دائرة الوجود ووجوده أمان، وبولايته تقبل الأعمال ويتم بها دخول الجنّة.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٩٧.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥.

<sup>(</sup>٣) المناقب : ١٠٣.

 ٦ ـ النظر إلى الكعبة عبادة، لأنَّها تذكّر الإنسان بالله، فتعبّد الطريق للقرب إليه، وكذلك النظر إلى أمير المؤمنين للنُّالِا فإنّه ممّـا يذكّر الله برؤيته.

٨-الكعبة ملتق الأنبياء من آدم أبي البشر إلى خاتم الأنبياء محمد ﷺ.
وكذلك أمير المؤمنين على طيّلًا، فهو جامع صفات وكمالات الأنبياء، فهو ملتق علومهم وأخلاقهم، فهو مقصود الأنبياء جميعاً، كما ورد في الخبر الشريف: «وما في الجنّة نبيّ إلّا وهو يشتاق إلى على بن أبي طالب طيّلًا »(١).

9 ـ الكعبة بقيت شامخة رغم العواصف والسيول والحروب وعمليات الحرق والهدم، فإنّ الله شرّفها وتكفّل بحفظها، وكذلك أمير المؤمنين على طليّلًا، مهما بالغ الأعداء في طمس معالمه وآثاره وفضائله، ولكن ما زال ملأت فضائله الخافقين، فكم معاوية أمر بسبّه على المنابر، ولكن بتي خالداً عظيماً بخلود الكعبة وعظمتها، وهذا قبره الطاهر مأوى ومهبط ومقصود عشّاق الله، وقبّته تناطح السهاء، وبقيت مودّته في القلوب كالكعبة.

١٠ ــ الكعبة أفئدة من الناس تهوي إليها، وكذلك أمير المؤمنين فلا يحبّه إلا من كان مؤمناً طاهر الولادة، فيعشقه ويهواه، فأفئدة من الناس وليس كلّ الناس تهوى إليه.

١١ ـ الكعبة سبب لحطّ الذنوب والخطايا، وكذلك ولايـة أمـير المـؤمنين علي المنظيّة يوجب الغفران: «عليّ بن أبي طالب باب حطة، من دخــل مـنه كــان

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي : ٩٥.

١٢ ـ دحو الأرض كان من تحت الكعبة، فانبسطت واستمرّت، وكذلك عليّ أبو الأئمة الأطهارن فمنه انبسطت الولاية والوصاية والإمامة، ومنه انتشر العلم والهداية والكالات، فهو نقطة باء البسملة.

١٣ \_ إنّ الكعبة المشرّفة قد اختارها الله واصطفاها من بقاع الأرض، وكذلك في أمير المؤمنين كما قال رسول الله مخاطباً فاطمة الزهراء طليّيًا : «إنّ الله اطّلع على أهل الأرض فاختار منهم رجلين فجعل أحدهما أباك والآخر بعلك »(١١).

١٤ ـ الكعبة قبلة المسلمين في صلاتهم وذبائحهم، والاستدبار منها يوجب البطلان والميتة، وكذلك الاستدبار عن أمير المؤمنين فإنّه يوجب حرمان السعادة، وموت القلب، وبطلان الأعمال، واستقباله يوجب السعادة فى الدنيا والآخرة.

١٥ ـ الكعبة ترشد الناس إلى الجنّة، وكذلك أمير المؤمنين هو المرشد العام
 للمسلمين، ولو اجتمع الناس على حُبّه لما خلق الله النار.

17 ـ الكعبة رمز حفظ الدين، وكذلك أمير المؤمنين هو المحافظ على هيكل الرسالة الإسلامية من الانحراف والتبديل، فهو الوصيّ والقيّم والوارث الشرعي لرسول الله ﷺ، فهو الذي وقف مناضلاً ومدافعاً عن صيانة التشريع الإسلامي ومخالفاً سيرتهم المخالفة لسنّة رسول الله، فهو باب الحكمة والعلم والجنّة، كها جهاء ذلك في كتب الفريقين.

فعليّ للتَّلِلَا أمير المؤمنين إنَّما هو بمنزلة الكعبة، وإنَّـه كـعبة آمـال العـاشقين والمخلصين الشاكرين.

جعلنا الله وإيّاكم من شيعته المقرّبين، آمين ربّ العالمين.

<sup>(</sup>۱) كنز العمّال ۱۱: ۲۰۵.

## حبّ الوطن

روي عن رسول الله ﷺ : «حبّ الوطن من الإيمان».

ربما يكون المقصود من الوطن الوطن الحقيقي وهو القبر، فحبّه والاستعداد له من علائم الإيمان.

ويقال: ليس الوطن مجرّد تربة وتراب، وشام وعراق، وأرض ومدن وشوارع وأزقّة ودور وبيوت، بل الوطن الذي يسكن فيه الإنسان ويطمئن به، وشوارع وأزقّة ودور وبيوت، بل الوطن الذي يسكن فيه الإنسان ويطمئن به، ويشعر بالارتياح الروحي، وهو حضرة القدس الإلهي وعالم (ألستُ) ومهبط (ونفخت فيه من روحي)، فينزل الإنسان في قوس نزولي من ذلك العالم الملكوتي، ليصعد الكلم الطيّب ويرجع إلى ربّه في قوس صعودي، فوطنه الحقيق ذلك المكان المقدّس، معدن العظمة والجلال وسبحات الله المتعال، فحبّ ذلك الوطن بلا ريب يكون من صميم الإيمان بالله سبحانه، وبذكره تطمئن القلوب.

#### العناصر

قالت دائرة المعارف البريطانية:

إنّ الكون منطوياً على مائة عنصر وثلاث (حسب آخر إحصائية عام ١٩٦٠) وقد زادت هذه العناصر وكان يظنّ أنّ كلّ عنصر من هذه العناصر يستقلّ عن باقي العناصر، واكتشف أنّ طبيعة الذرات المؤلفة لهذه الموادّ واحدة، فهي كلّها تتألف من شحنات كهربائية موجبة، تطوف حولها شحنات سالبة، وما يسمّى بالذرّة، والتي يطلق عليها اسم الألكترونات والبروتونات. وكانت العناصر عند القدماء والتي تسمّى اصطقس هي عبارة عن (الماء والتراب والهواء والنار)، وهي العناصر المعروفة.

ومن الفكاهيات الفلسفية أنّه عندما وضع أرسطو في قبره جاءه الملكان فسألاه: مَن ربّك؟ فقال: اصطقس فوق استقصّات الأول. أي وجود فوق العناصر الأولى.

وللفكاهة تتمّة لا أذكرها تأدّباً.

### شرح الصدر

قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ فَنَ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهِدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسْلام ﴾ (١).

لمّا نزلت هذه الآية الشريفة سألوا رسول الله ﷺ عن معنى شرح الصدر، فأجاب: «نور يقذفه الله في قلب المؤمن فينشرح صدره وينفسح.

فقيل: هل لذلك أمارة يعرف بها؟

فقال ﷺ: نعم، التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله»(٢).

وقد ورد عن الإمام موسى بن جعفر عليِّلا أنّه كان يدعو بهـذا الدعـاء في سجدته الأخيرة من صلاته: «اللهمّ ارزقني التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل حلول الفوت».

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) ثمرات الحياة ١ : ٤٧.

# أهل الإسلام

# قرأت في البخاري<sup>(١)</sup>، قال :

«حدّثنا قبيصة، حدّثنا سفيان، عن أبيه، عن ابن أبي نعم، أو أبي نعم ـ شكّ قبيصة ـ، عن أبي سعيد، قال: بُعث إلى النبيّ ﷺ بذهيبة، فقسّمها بين أربعة.

وحدّثني إسحاق بن نصر، حدّثنا عبد الرزّاق، أخبرنا سفيان، عن أبيه، عن ابن أبي نعم، عن أبي سعيد الخدري، قال: بعث عليّ وهو باليمن إلى النبيّ عَلَيْ بذهيبة في تربتها، فقسّمها بين الأقرع بن حابس الحنظلي ثمّ أحد بني مجاشع، وبين عيبنة بن بدر الفزاري، وبين علقمة بن علائة العامري ثمّ أحد بني كلاب، وبين زيد الخيل الطائي ثمّ أحد بني نبهان.

فتغيّضت قريش والأنصار، فقالوا: يعطيه صناديد أهل نجدٍ ويدعنا.

قال: إنَّما أتألفهم.

فأقبل رجل غائر العينين ناتئ الجبين كتّ اللحية مشرف الوجنتين محلوق الرأس فقال: يا محمّد، اتّق الله.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٧: ١٥٥.

فقال النبيّ ﷺ: فمن يطيع الله إذا عنصيته فيأمَنيّ عملي أهمل الأرض ولا تأمنوني ؟

فسأل رجل من القوم قتله \_أراه خالد بن الوليد \_ فنعه النبيّ عَيْلًا .

فلمّا ولّى قال النبيّ ﷺ: إنّ من ضئضئ هذا قوماً يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية، يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أدركتهم لأقتلنّهم قتل عاد».

فيا ترى، مع هذا الخبر وأخبار أخرى كما في كتاب الفتن من البخاري: (سحقاً سحقاً لا تدري ماذا أحدثوا من بعدك)، كيف يقال بعدالة كلّ الصحابة، والصحابي عندهم من صاحب النبيّ ﷺ ولو ليوم، بل لساعة.

فما لكم كيف تحكمون؟ أم على قلوبِ أقفالها؟!!

## حكم القاضي بعلمه

هل يجوز للقاضي أن يحكم بعلمه ؟

تعدّ هذه المسألة من المسائل الفقهية التي وقعت مورداً للبحث وللأخذ والعطاء في كلمات الأصحاب عبر القرون المتادية، وصارت معركة الآراء الفقهيّة، ويرجع عمدة اختلافهم إلى أمور خاصّة، وهي:

١ ـ الفرق بين الحاكم المعصوم وغيره، والقول بالجواز المطلق في الأوّل ومنعه في الثاني.

٢ ـ الفرق بين حقوق الله وحقوق الناس، والقول بالجواز في الأوّل دون الثانى، أو بالعكس.

" الفرق بين ما إذا كان القاضي مأموناً وغيره، والجواز بالأوّل دون الثاني. ويظهر من الشيخ الطوسي أنّ له أقوال ثلاثة : من الجواز مطلقاً، ومن الجواز إذا كان مأموناً، ومن التفصيل بين حدود الله فيجوز وغيرها فلا. وفي المسألة سبعة أقوال :

١ \_ الجواز المطلق للحاكم المطلق، كما عليه الأكثر.

٢ ـ التفصيل بين حقوق الناس وحقوق الله، وهو خيرة ابن إدريس الحلَّى.

- ٢١٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد .... ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد .
  - ٣ ـ عكس الثاني، وهو خيرة ابن الجنيد في الأحمدي.
- ٤ التفصيل بين كون القاضي مأموناً وعدمه، فيجوز في الأوّل دون الثاني.
   كما عليه الشيخ في المبسوط.
- ٥ ـ التفصيل بين كون الإمام المعصوم عليّا وغيره، والقول بالجواز في الأوّل مطلقاً وفي الثاني لو كان مأموناً، كما عليه ابن حمزة الطوسي، أو في حقوق الناس كما عليه العلّامة في التبصرة.

٦- المنع المطلق، كما عن ابن جنيد في أحد القولين المنسوب إليه.

٧-التفصيل بين الحدود وغيره، فلا يقضي في الأوّل بعلمه، وهو خيرة الشيخ
 في موضع من المبسوط.

وأساس الاختلاف يرجع إلى اشتراط العلم واليقين، ومدى سعتها في القضاء من خلال الأدلة الأربعة، فتدبّر واعلم أنّ صاحب الجواهر كما يظهر منه يتمسّك بالإجماع في المقام على جواز تضاء الحاكم بعلمه مطلقاً، فقال (١١): وغيره -أي غير الإمام -من القضاة يقضي بعلمه في حقوق الناس قطعاً، وفي حقوق الله تعالى على قولين: أصحّهما القضاء، فراجع.

<sup>(</sup>١) الجواهر ٤٠: ٨٨.

## أسباب العلم

إنّ الأسباب التي تنتهي إلى العلم ممّا لا تُحصى، إلّا أنّ مبادئها كما قيل تنقسم إلى خمسة أقسام:

١ \_ المبادئ الغيبية الحاصلة لدى المعصومين \_كالأنبياء والأثمة الأطهار علما في \_\_.

٢ ـ المبادئ الحسّية والعلم الحاصل من استعمال إحدى الحواسّ الخمسة الظاهرية، كالسمع والبصر.

٣- المبادئ القريبة من الحسّ، كالقضايا التي حكم فيها أمير المؤمنين عليًا إلى المبادئ الحدسية المحضة، كالتناقض في كلام المدّعي والمتكلّم.

٥ ـ المبادئ التي تكون غير متعارفة ونهى الشارع عنها، كالسحر والكهانة ونحوها.

### أصناف القضاة

القاضي الوارد في كلمات الفقهاء ولسان الأخبار يطلق على أشخاص، هم: ١ ـ النبيّ المصطفى والإمام المعصوم عَلِيَتِكِمْ .

٢ \_القاضي المنصوب من قبلهما في زمن الحضور.

٣ ـ القاضي المنصوب من قبل الإمام المعصوم في زمن الغيبة باذن عام، كالفقهاء العظام.

٤-قاضي التحكيم، وهو ما يتراضي به المترافعان على قضائه.

٥ ـ القاضي المتجزّئ، لو قيل بالتجزّي في الاجتهاد.

٦ - القاضي المقلّد المنصوب من قبل الفقيه الحاكم الشرعي ومن له الولاية في زمن الغيبة.

# كلمة في عيد الغدير

بسم الله الرحمن الرحيم.

الحمد لله وبه نستعين، والصلاة على سيّد الأنبياء والمرسلين محمد وآله الطاهرين، سيّا مولانا المنتظر الحجّة التاني عشر، صاحب الزمان وقطب عالم الإمكان، عجّل الله فرجه الشريف وسهّل مخرجه، وجعلنا من خلّص شيعته وأنصاره، آمّين يا ربّ العالمين.

أمّا بعد:

فأقدّم إلى العالم الإسلامي، سيمّا مراجعنا العظام والحاضرين الكرام، وأخصّ بالذكر ساحة آية الله العظمى المرجع الديني السيّد الكَلْپايگاني دام ظلّه الوارف (١)، أقدّم أزكى وأجمل التبريكات وأحلى وأفضل التحيّات، سائلاً المولى القدير في يوم عيد الغدير أن يديم على المسلمين المؤمنين ولاية أمير المؤمنين، والحمد لله الذي جعلنا من المتمسّكين بولايته وبولاية أولاده المعصومين.

 <sup>(</sup>١) ألقيت الكلمة في احتفال بهيج بمناسبة عيد الغدير الأغرّ أقيم في مدرسة العلوي من مدارس
 آية الله العظمى سيّدنا الأستاذ السيّد الكلهايكاني بيني ، وكان حاضراً في الحفلة آنذاك .

أيّها العزيز مهلاً، ودع الأحزان طرّاً، لا تلمني يـا صـديق واسـقني كأس الرحيق، واستمع تغريد المنادي وإلى ربّك هادي.

أيّها الحفل الغفير، قد أتاكم يوم الغدير، إنّه يومٌ خطير، فيه آياتٌ بيّنات ودلائل ظاهرات، وحقائق باهرات وأنوار لامعات، كيف لا يا إخوان الصفا وأخلاء الوفا، فإنّ في مثل هذا اليوم المبارك أثمرت شجرة النبوّة بالولاية العلوية، وتنوّرت آفاق الهداية بأشعة الشمس الحيدرية، وتمّت السنّة النبوية بالخلافة المرتضوية.

لِمَ لا، وفي مثل هذا اليوم العظيم أوحى الله تعالى إلى رسوله الكريم في قوله القويم :

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (١).

فوضع على نفسه أثقال المسير، فقام في رمضاء الهجير، خاطباً منادياً مبلّغاً، ثمّ سألهم: هل بلّغت؟ فقالوا: بلى. فأخذ بيد إمام الخلق أجمعين سيّد الأوصياء المعصومين أمير المؤمنين ويعسوب الدين، أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب عليّلاً، وقال: من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه، اللهمّ والي من والاه وعاديمن عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله. وما أن تمّ كلامه الشريف وخطابه المنيف إلّا ونزلت الآية الكريمة:

﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَنتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِيناً ﴾ [1].

<sup>(</sup>١) المائدة : ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣.

كلمة في عيد الغدير ..... كلمة في عيد الغدير ....

فبشريَّ لكم أيِّها المؤمنون، وسعداً لكم أيِّها المسلمون.

أسعد الله أيامكم، وطابت أوقاتكم بهذا اليوم الجيد والعيد السعيد، إنّه عيد الله الأكبر الذي سمّي في السماء بيوم العهد المعهود، وفي الأرض بالميثاق المأخوذ والجمع المشهود، فماذا أقول وماذا أبيّن من فضل هذا اليوم المبارك؟ والعقول لا تدرك كنهه، وماذا أذكر من فضائل صاحبه أمير المؤمنين؟ فإنّ العقل لا يدرك وصفه، وإنّ اللسان يكلّ عن مدحه، فإنّ حبّه جُنّة، وهو قسيم النار والجنّة، وصيّ المصطنى حقّاً، إمام الإنس والجنّة.

على علي التَّلِيدِ جوهرة ربانية صنعها الله المبدع، وصاغها محمّد الأمين ... على عليَّلِدِ صفحة ناصعة لم يقرأها أحد، ولم يلد مثله ولم يولد، ولم يكن له في الخلق سوى النبيّ كفواً أحد، ما بقى الدهر والأبد، إنّه الأمير والأسد.

على للنَّا النَّا العظيم، والصراط المستقيم، والقرآن الحكيم، وجنّات النعيم. على للنَّالِا : أخو الرسول، وزوج البتول، وسيف الله المسلول، وإنّـه عــلى الإيمان مجبول.

علي لطيُّللا : عبد الله ، عين الله ، يد الله ، رحمة الله ، حجَّة الله ، وليَّ الله .

على للثِّلا: أبو الأيتام، ومطعم الطعام، وفاشي السلام، والقـاثم في اللـيل والناس نيام.

على عليه الآيات السبحانية، والسور الإلهية، والكتب السهاوية، والقاسم بالسويّة، والعادل في البريّة.

على طلي التلان يوم الحساب، عنده علم الكتاب، وهو الميزان يوم الحساب، أمير ذوى الألباب.

على عليُّلًا : أبو الأئمة الأطهار، نور عيون الأنوار، وسيَّد الأحرار، وقــاتل

۲۲۲ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد الكفّار، وقامع الفجّار.

على عليُّلا : الكوكب الدرّي، والنور الجلي، اشتقّ من العليّ.

على عليُّالِا: أمير المؤمنين، ويعسوب المتَّقين، وسيَّد الموحَّدين، ووصيَّ رسول ربّ العالمين.

وختاماً :

حبّذا أعطّر بحلسنا وأطيّب محفلنا بأبيات من الشعر لعمرو بن العاص في مدح أمير المؤمنين، والفضل ما شهدت به الأعداء:

بآل محسمة عسرف الصواب وفي أبسياتهم نول الكتاب وهسم حجج الإله في البرايا بهسم وبجدة هم لا يستراب ولا سيما أبو حسن على له في الحسرب مرتبة تهاب طعام سيوفه مهج الأعادي وفيض دم الرقاب لها تراب وضربسته كسبيعته بخسم معاقدها من القوم الرقاب عسلي الدرّ والذهب المسصنى وباقي الناس كلّهم تراب هو البكّاء في الحراب ليلاً هو الضحّاك إذا اشتدّ الضراب هذا والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

١٨ ذي الحجّة ١٣٩٤ (كان عمر المؤلف ١٩ عاماً)

### يا للحق والحقيقة

يا للحقّ والحقيقة!!

لا أدري بماذا أملي السطور، وبأيّ وادي الفكر أدور، لمس قلمي ألملي الدائرة، فاستصرخته لينطق عمّا يختلج في الصدور، وإن كان الذهن قلقاً متشتّ الأفكار، فراح البراع بلسانه الصامت يهتف صارخاً: يا للحقّ والحقيقة! فما هذه الحروب المدمّرة والقنابل الذرية، والأسلحة الفتّاكة التي تدبّ على الأرض لتقضي على الحرث والنسل، وتحرق الأخضر واليابس، وتقتل النفوس البريئة، وتهدم العمران، وتجعلها قاعاً صفصفاً.

فالنيران أضرمت، والديار خرّبت، ولا يعلم لمن ولماذ هذا الدمار، فإسرائيل تشنّ الغارات، وجنوب لبنان تسرضخ تحت وطأة اليهود الأراذل، والعراق يعادي سوريا، والصومال تريد مناطحة موسكو، وليبيا تذمّ مصر، وإيران تزوّد بالأسلحة الأمريكية، وفي كلّ البقاع والأقطار فوضى وقلق واضطراب وحروب صغيرة وكبيرة، وعداء بين الشعوب وحكوماتها، وديكتاتوريات واضطهادات وتشريد وتغريب وقتل وسنفك وتعذيب وزنزانات... فما هذه الحياة ؟! وما هذه الدنيا الدنيّة، فإنّها سجن، وأيّ غريزة في

٢٢٤ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

الإنسان تدفعه إلى هذه الحروب والنزاعـات الفـردية والاجــتاعية، العسكــرية والثقافية، السياسية والاقتصادية...

فأين الصلح ـوالصلح خير ـوأين السلام ـوالله السلام ـوأين السعادة والصفاء والمحبّة والإخاء والطيب والهناء؟

متى يعمّ العالم روح الوداد، ويفوح منه روائح السلامة والرفاه والطـمأنينة والأمن ؟

متى تتزيّن المجتمعات الإنسانية بقلائد الصلح والرخاء؟

إلى متى هذه المشاكل والمتاعب والقيل والقال؟ هلا فكّر الإنسان يوماً لحياته ومماته، وما الغاية من وجوده وبقائه؟ ومن أين أتى وإلى أيسن يذهب؟ وماذا يراد منه؟ فهلا أمعن النظر ودقّق في الفكر، ليحرّر نفسه من قيود الأنانية وحبّ الذات والشهوات والملذّات، ويرتقي قلل الكسال، ويحلّق في ساء الحياة الطيّبة والعيش الرغيد، فحتى مَ يفني عمره بالتسويف والآمال الكاذبة، حتى يستعل رأسه شيباً، ويفقد نشاطه وشبابه، فهلا أفاق من سباته، واستيقظ من غفوة غفلاته، واستقام كما أمر، وعاش سعيداً ومات سعيداً. مستجيباً لنداء فطرته السليمة وضميره الحيّ وعقله الغالب يناديه: يا للحقّ والحقيقة.

۱۳۹۳ ه ق

### العلماء الحكماء العرفاء

روى عن أمير المؤمنين علىّ عَلَيْلًا :

العلم نهرٌ والحكمة بحر، والعلماء حول النهر يطوفون، والحكماء وسط البحر يغوصون، والعارفون في سفن النجاة يسيرون.

وهؤلاء الثلاثة يشتركون في أمرٍ واحد، وهو أنّهم يبغون كشف الحقائق، فما به الاشتراك بين العالم والحكيم والعارف أنّه يبحث عن الحقيقة، ليكشفها ويعرفها، إلّا أنّهم يمتاز أحدهم عن الآخر، أنّ العالم إنّا يكشف الحقائق من خلال بحثه في الجزئيّات، والحكيم باعتبار الكلّيات من طريق العقل والبراهين العقليّة، والعارف من خلال الكشف والشهود والإشراق، والعلم نهر والحكمة بحر، والعلماء لبحثهم عن الجزئيات حول النهر يطوفون، والحكماء لما عندهم من المباحث الكلّية والعامّة، والبحث عن الموجود بها هو موجود حسب الطاقة البشرية، وسط البحر يغوصون، وأمّا العارفون فهم في سفن النجاة يسيرون حتى يصلوا إلى شاطئ السلام وساحل السعادة.

## الدين الإسلامي الزاحف المتحرّك

لقد ذكرنا أنّ علماء الغرب يصفون الدين الإسلامي بأنّه الزاحف المتحرّك، ولقد صدقوا في مقولتهم هذه، فإنّ الإسلام بنظامه الشامل، وأنّه دين ودولة، داغاً يزحف ويتحرّك، ويفتح القلوب ويجذب النفوس، فهو نهضة جببّارة لا تعرف الجمود ولا الخمود، نهضة عملاقة فيها عمق الجذور وصلابة الصخور، ثورة عارمة فيها انطلاق النسور، فهي ترتفع بشموخ وتحلّق بسموّ، فيعلو الإسلام ولا يُعلى عليه.

والإسلام مركّب من عنصرين أساسيين، وهما: القانون ومنفّذ القانون، وكتاب قانونه هو القرآن الكريم كتاب الله القويم، ومجسري القيانون ومنفّذه هو الرسول الأعظم وخلفائه الأبرار الأئمة الأطهار علميميليم .

الإسلام شجرة مباركة جذورها القرآن وأغصانها العترة الطاهرة، تتفيّأ في ظلّها البشرية.

الإسلام خاتم الأديان ومحرّر الإنسان، وصانعه يسوقه إلى كــاله المــنشود وسعادته الأبدية.

والإنسان في المعسكر الشيوعي ترس يدور في عجلة الحياة من غير هدف

الدين الإسلامي الزاحف المتحرّك .....

ولا غاية، وقد حذفت كلمات الطمأنينة والإيمان والسعادة والحياة الإنسانية جملة من قاموس الإلحاد الأحمر، وكادت أن تحذف من مدنية الغرب.

ولكن في نطاق الإسلام فإنّ الإنسان جاء ليكون خليفة الله في أرضه، تتجلّى فيه أسماء ربّه الحسنى وصفاته العليا، فيدعو الإسلام معتنقيه إلى أنّ الحياة عقيدة صحيحة تطابق العقل والفطرة، وجهاد وجهود في تحكيم العقيدة ورسوخها وحفظها وديموميّتها.

فيعلّمهم الكتاب والحكمة، ويهديهم الصراط المستقيم والنهج القويم، ويزكّيهم ويربّيهم تربية صالحة تسودها الأخلاق الحميدة، فيعلّمهم فضل الصبر على الشدائد والشجاعة في الحقّ والإخلاص للعقيدة والثبات على العهد، والإيثار على النفس، إلى غير هذا من الأخلاق والسجايا التي تجعل من الرجل أمّة، وتجعل من العشرين من المؤمنين يغلبون مائتين، وتجعل المائة تغلب الألف كما كمان في صدر الإسلام و تجعل منهم أقوى عساكر العالم إيماناً، وأشدّهم في الحروب ثباتاً، يرهبون عدو الله، وليقفوا بهذه الأخلاق الباسلة في وجه الجموع الكثيرة من الطغاة والجبابرة وأذنابههم الأراذل التي ستتألب عليهم، ليقفوا بهذه الروح الإيمانية في وجه الدنيا التي ستجتمع كلمتها على حربهم وعدائهم، والنصر حليف المؤمنين، هذا و عده الله عباده الصالحين، وإنّ الله لا يخلف المعاد.

## الأخوة الإسلامية

الأخوّة الإسلامية واجب شرعي، وحقيقة إنسانية، وواقع حضاري، لا يمكن لأيّ مسلم أن يتغافل عنها ولا يفكّر بها، بل كلّ مسلم رسالي صاحب ضمير واعي يفكّر دائماً بهذا الأمر الخطير، ويعصر قلبه تشتّت المسلمين وتفرّقهم وتكفير بعضهم بعضاً.

والكلّ يعلم أنّ الإسلام العظيم أراد أن يجعل أخوّته كالأُخوّة النسبيّة بـل تزيد، فربّ أخ لم تلده لك أمّك.

وقال الرسول الأعظم محمد ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى يحبّ لأخيه المسلم ما يحبّ لنفسه»، وأنّه إذا عطس المسلم في الشرق وسمعه من في الغرب يستحبّ أن يسمّت أي يحمد الله على سلامة أخيه المؤمن الشرقي، لأنّ العطسة علامة السلامة، وإنّ المسلمين كأسنان المشط وكأعضاء جسد واحد، إذا اشتكى منه عضو، فإنّه يشتكي كلّ الجسد.

فينبغي بل يلزم على كلّ مسلم أن يفكّر بإخوته المسلمين، ومن أصبح ولم يهتمّ بأمور المسلمين فليس بمسلم، ومن سمع من ينادي: يا لَلَمسلمين، فلم يجبه فليس بمسلم.

ثمّ سبحانه وتعالى أوجب صيانة هذه الأخوّة الإسلامية، فقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا اللَّهِ مِنْ الْحِوْدُ فَأَصْلِحُوا بَـيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَأَ تَـقُوا اللهَ ﴾ (١).

فالمقصود هو الصلح والإصلاح، وأنّ ذلك من تقوى الله سبحانه، فأمرنا عزّ وجلّ بالوحدة والانسجام، ولا سبيل لنا إلى الخلاص والنجاة من الوساوس الشيطانية وحبائله وحزبه من الجِنّة والناس، إلّا بالاعتصام بحبل الله سبحانه واللجوء إلى الإسلام، والركون إلى القرآن الكريم، والتمسّك بالعروة الوثنى التي لا انفصام لها، تحت لواء الوحدة وراية الاتحاد الإسلامي، والتكاتف والانتضام والتآخي، وأن نكون قبضة واحدة تتجلّى فينا قدرة الله، ضدّ أعداء الإسلام والكفر العالمي.

وإنّما تتحقّق وحدتنا وأُخوّتنا الإسلامية لو نهجنا منهجاً صحيحاً وسلكنا مسلكاً قويماً وصراطاً مستقيماً، يبتني على نقاط كلّها تهدف هدفاً واحداً ربما يعدّ العلّة الغائية في خلق الإنسان، ويبرز فيه فلسفة الحياة.

فمن تلك النقاط الرئيسية والأهم، كما يلي:

١ ــالتكامل، فكل واحد يسعى من أجل الحصول عــلى كــاله المـطلوب،
 والوصول إلى قمّة التكامل الذي أودعه الله في الإنسان.

٢ ــ التقوى، بأن يحطم الإنسان في داخل قلبه الحواجز التي لا تدعه يـفهم
 الحقائق، ويؤمن بها، ويوفّق أعماله وفق مناهج الله تــعالى، فــيعمل بأوامــر الله،
 ويتجنّب نواهيه.

٣\_الصدق، في القول والعمل، ويكون مع الصادقين.

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٠.

| الرافد | تتمّة | فی | الفوائد | منهل |  | 24 | • |  |
|--------|-------|----|---------|------|--|----|---|--|
|--------|-------|----|---------|------|--|----|---|--|

- ٤ التسابق في مرضاة الله سبحانه، والاستباق إلى الخيرات والمبرّات والأعمال الصالحة.
- ٥ ـ التولّي والتبرّي، عنصران أساسيان في حياة المسلم، بأن يـ تولّى الله ورسوله وأولي الأمر، ويتبرّأ من أعداء الله ورسوله وأولياء الله سبحانه.

### رسالة خطبة زواج

في قديم الزمان، طلب مني أحد الإخوان من طلبة العلوم الدينية في حوزة قم العلمية، أن أكتب له رسالة لأحد العلماء يخطب بنته، فأجبت مأموله وكتبت له هذه المقطوعة:

«سيّدي المفضال:

بعد لتم أناملكم الطاهرة والتشرّف بأعتابكم المقدّسة، ممّا أمّناه وأحلم به هو أن أتشرّف بوسام (البنوّة والصهريّة) لساحتكم العلياء وفيضيلتكم السمحاء. وأردت أن أبيحكم بما يدور في خَلَدي وأخذ بمجامع قلبي، حينا حفّتني أجينحة مجبّتكم، وضمّتني حنايا شفقتكم، وتوّجتني بتاج العلم والأدب، فيزادني ذلك في الحسب والنسب، فملكتم قلبي وروحي بتعاليمكم القيّمة، ونصائحكم الثمينة، لكن الحياء غلبني والخجل صرعني، فأحجمت عن إباحة سرّي، إلّا أنّ العقل هتف صارخاً: لا تيأس ... فهيّا حُجّ كعبة التفكّر، واسع بين الصبر والتدبّر، وراسل عمّك الكريم وصارحه بالخطبة والانتساب، وانتظر آناً بعد آن الجواب.

ولدكم المتفادي أ\_الجوادي ١٣٩٩هـ ق

### غفّار الذنوب

إنّ الله سبحانه وتعالى هو الغفّار التوّاب، يبدّل السيّتات بالحسنات في موضع العفو والرحمة، وإنّ رحمته وسعت كلّ شيء، فإنّه يحيي القلوب الميّتة بالذنوب والمعاصي، لو أناب العبد ورجع إلى ربّه، كما يحيي الأرض الميتة بمطر رحمته، وترجع الأرض لتكون خضراء تسرّ الناظرين، وتنفع الناس بالبركات والخيرات، وكذلك العبد المذنب لو أناب إلى الله وتاب خالصاً بتوبة نصوحة، فإنّ الله يصلح أمره، ويغفر ذنبه، ويسعده في الدارين، إنّ ربّك التوّاب الرحيم، يغفر الذنوب جميعاً.

وهل تدري ما الفرق بين غفّار الذنوب وكريم الصفح، إنّه يغفر الذنوب جميعاً إلّا ما أشرك بد، إلّا أنّ القلب بعد التوبة كالثوب الوسخ الذي يغسل ويطهّر، فإنّ الآثار تبق عليه، أو كاللوحة التي وضع عليها مسامير، فإنّه بعد المغفرة تسقط المسامير وتزاح عن مكانها ولكن تبق الآثار على اللوحة، وأمّا كريم الصفح، فإنّه يرجع القلب إلى مثل اليوم الأوّل، ويكون كيوم ولدته أمّد، طاهراً ونقيّاً لا آثار عليه، وترجع اللوحة كما كانت قبل وضع المسامير، فع مثل هذا الربّ الكريم الغفور هل تيأس من رَوحه ورحمته!!

# لمن أراد الزواج

يستحبّ لمن أراد الزواج أن يصلّي ركعتين ويقرأ بعد الصلاة هذا الدعاء: (اللهمّ أريد أن أتزوّج، فقدّر لي من النساء أعفّهنّ فرجاً، وأحفظهنّ لي في نفسها ومالي، وأوسعهن رزقاً، وأعظمهن بركةً، وقدّر لي منها ولداً طيّباً، تجعله خلفاً صالحاً في حياتي وبعد موتي).

يمكن أن نستخرج من هذا الدعاء أموراً :

ا ـ لا بدّ من التوجّه إلى الله في أمر الزواج لخطورته، فإنّ المـرء يـريد أن يعيش عمراً مع شريكة حياته، فإذا كانت الزوجة مؤمنة وصالحة، فإنّ الإنسـان يسعد في حياته، وإنّ الله يعلم الصالحات، فالعبد يطلب من ربّـه ذلك، والدعـاء سلاح المؤمن، وأنجح المطالب، وأنفع الوسائل.

٢ - علّمنا الأثمة الأطهار بمثل هذه الأدعية الشريفة: أيّ النساء نطلب ونخطب في مقام الزواج، وأيّ مواصفات يطلبها الإنسان المؤمن من زوجته، وكيف تكون الزوجة، وما هي مسؤولياتها في الحياة الزوجيّة، فأولى الصفات والخصائص هو العفاف، فإنّ المرأة جوهرة في صدف الحجاب ولباس العفّة، فإنّ الله خلقها لطيفة ظريفة، ينجذب الرجل إليها في دلالها ولقياها، فلو لم تراع قوانين و آداب العفاف،

٢٣٤ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

فسرعان ما تفقد كرامتها وشرفها وعزّتها. فيدعو الشابّ ويطلب من ربّه أن يقدّر له في اللوح المحفوظ وفي خزائن رحمته وعيبة علمه من النساء أعفّهن فرجاً ـ بصيغة التفضيل أي أكثرهن عفّة وصيانةً، فعلينا أن نفكّر بالعفّة أوّلًا، لا بالمال والجهال.

" وأمّا الصفة الثانية فهي عبارة عن حفظ نفسها من الشهوات والملاة والحيانة، هذا في غيبة زوجها -كما ورد في الروايات ـ وكذلك تحفظ مال زوجها، فلا تبذّر ولا تسرف ولا تزيد في التجميلات المنزلية والفردية وتحمّل زوجها بما لا يطاق، بل تراعي شؤونه ودخله وخرجه، بل تعيش معه بـقناعة ووقـار، ولا تغترّ بزخارف الدنيا وبهارجها ومظاهر أهلها.

٤ ـ إذا كان الإنسان فقيراً فإنّ من عوامل الغناء الزواج :

﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ (١).

وهذا من بركات الزواج، إلا أنّ رزق بعضهن أكثر من غيرهن، ويقال: (الرزق معقود بالنواصي)، فربّ امرأةٍ تدخل في حياة الرجل برزق واسع، ممّا يوجب الدهشة والتعجّب، كما أنّ بعض الشركاء أو بعض الضيوف كذلك، حتى قيل: إذا أردت أن تشارك أحداً فشارك ذوي الحظوظ، فالشابّ يدعو ربّه بأن يرزقه من النساء أوسعهن رزقاً، فيرى من ناصيتها الخير، فيسعد في حياته الزوجية بيسرٍ وعافية.

٥ ـ البركة هو الخير المستقرّ والدائم، والبركة كلّي ذات تشكيك له مراتب طولية وعرضية، فبعض البركات عظيمة وبعضها غير ذلك. فالعبد المؤمن الذي يعرف ربّه، لا يطلب منه الشيء القليل والوضيع، بل يطلب من ربّه الكريم السخيّ

<sup>(</sup>١) النور : ٣٢.

لمن أراد الزواج ......... ٢٣٥

أن يقدّر له من النساء أعظمهن بركة، فيها الخير الكثير الدائم والمستقرّ الثابت، فإنّ الله هو المبارك، وفي خزائن بركاته بركات لا تعدّ ولا تحصى، فالمرأة بركة البيت، إلّا أنّ هناك من النساء منهن أكثر بركة وأعظمهن بركة في أخلاقهن الطيب، من السماح والحنان وحسن التبعّل ومداراة الزوج ورعاية الأطفال وحسن الإدارة والتدبير والتربية والنظافة.

7 - من غرائز الإنسان حبّ البقاء والخلود، وإذا مات المرء انقطع من عمله إلّا من ثلاث: علمٌ ينتفع الناس منه، وصدقة جارية، وولد صالح يستغفر له، ومن سعادة المرء الولد الصالح، وكلّ واحد يطلب سعادته وأسباب السعادة، ويفرّ من الشقاء، فالشابّ المؤمن قبل الزواج يصلّي لربّه تقرّباً إليه، ثمّ يدعوه بإخلاص أن يقدّر له من تلك المرأة والزوجة العفيفة الحافظة لنفسها ومال زوجها، الوسيعة الرزق والعظيمة البركة، ولداً يحمل صفة الطيب، ويكون طيّباً في خَلقه وخُلقه، ويبق سالماً ليكون خلفاً صالحاً يستعين به والده في حياته، لا سيمّ أيام شيبته، ويذكره بالاستغفار والأعمال الصالحة والخيرات والإحسان بعد مماته، فيكون حيّاً بين الناس بولده الصالح.

فهذا الدعاء المبارك يعلّمنا أنّ المقصود من الحياة الزوجية \_الزوج والزوجة بل الأسرة كلّها \_هو العفاف وحفظ النفائس في النفس والأموال والعمل بجد والسعي لتوسيع الرزق وزيادة البركة والعيش الطيّب والحياة الجميلة، بزوج مؤمن يدعو ربّه، وزوجة صالحة عفيفة، وأولاد صالحين يخلفون آباءهم، ليعملوا الصالحات فينتفع الناس منهم، كما ينتفع منهم والدهم في حياته وبعد مماته، وهل لك أن تستخرج كنوزاً ومعاني أخرى من هذا الدعاء العظيم ؟! فكر وجرّب ذلك.

## الثوريّة في الشباب

كلّ شابٌ في أيام شبابه يحمل روح النشاط والقوّة، وكثيراً من الشباب من يحمل روح الثورية والحماس، لا سيّا إذا كان يعيش في محيط يـ ثير فـ يه النهـ وض والثورة.

وإني أيام شبابي عشت ثورة الإمام الخميني تُؤَيُّ وكنت متحمّساً لأفكاره الانقلابيّة ومبادئه الثورية، حتى دعاني حبّه إلى أن أكتب عن حياته ونـضاله في (لمحات من حياة الإمام القائد).

وحينها كنت أُقلَب قصاصات الأوراق رأيت هذه المقطوعة قد كتبتها أيـام شبابي، فقلت في نفسي : حقًا كنت شاباً، وهكذا تكون أيام الشباب الثائرة، حينها كتت آنذاك :

(يا ترى ما أعظم الخميني؟! بل بنظري لا يمكن لنا أن ندرك عظمته، إنّما الأجيال الآتية هي التي ستدركه وترى مدى صدى ثورته الإسلامية الجبّارة وأثرها في تأريخ الإنسان، وإنّي لأرى أنّ سيّدنا الخميني كما هو الحقّ مظهر الأمّة الثائرة، وقد تجسّد فيه إرادة شعب إيران الناهض، فهو الشعب برمّته، بل هو تجسيد الشعوب المستضعفة في العالم.

الثوريّة في الشباب ..... الثوريّة في الشباب

فحقاً يا أمّة إيران الإسلام، هلّا نصير خمينياً، أي كلّ فرد فرد منّا يحمل أفكاره الإسلامية وروحه السامية، ويقصد أهدافه المقدّسة.

بل ويا أمّة الإسلام، هلّا تكونوا خمينيين، فلا شرق ولا غرب بعد اليوم، بل كلّنا تحت راية الإسلام وحده ... والقرآن كتاب الله الكريم دستورنا ... وشعارنا كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة ...

# الذكر اليونسي

لقد أخبرنا الله ربّ العالمين في كتابه الكريم أنّ المؤمن يسعى نوره بين يديه يوم القيامة ليضيء له ظلمات الآخرة، وإغّا يأخذ نوره هذا من هذه الدنيا، وهو العلم النافع والعمل الصالح، المتبلور في الإيمان الكامل، فإنّ العلم ليس بكثرة التعلّم إغّا نور يقذفه الله في قلب من يشاء، وإنّ العلم يهتف بالعمل، فإن وجده بقي وإلّا ارتحل، وإنّ من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم، وذلك بالتقوى المتجلّي في الأعمال الصالحة:

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ (١).

ومن التقوى والأعمال الصالحة ذكر الله على كلِّ حال وفي جميع الأحوال:

﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونْ ﴾ (١٣.

ومن الأذكار القرآنية، والتي يوصي بها أرباب السير والسلوك وأصحاب المعرفة: الذكر اليونسي.

# ( ) X

(١) البقرة : ٢٨٢.

(٢) البقرة : ١٥٢.

الذكر اليونسى ..... الذكر اليونسى المناس الم

فإنّ يونس النبيّ عليُّا بعد أن ابتلعه الحوت وكان في ظلمات ثلاثة: ظلمة بطن الحوت، وظلمة قعر البحر، وظلمة الليل، نادى ربّه في تلك الظلمات:

﴿ لا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١٠، فـنجّاه الله، وهـذا لا يختصّ به، فإنّه:

# ﴿ وَكَذَٰلِكَ نُـنْجِي المُؤْمِنِينَ ﴾ ".

فكل مؤمن يذكر الذكر اليونسي ينجو من همّه وغمّه، إلّا أنّه لا بدّ أن يتجسّد الذكر في وجوده، ويكون له حال يونس وروحانيّته، ويتفاعل مع الذكر، ولا يكون مجرّد لقلقة لسان، فإنّ ذلك لا يؤثّر، ولا يوجب السير المعنوي والوصول إلى المراحل الأخرى والمراتب العليا، فلا بدّ من تجلّى الذكر في الوجود والروح.

فالذكر اليونسي يشتمل على مقاطع أساسية لا بدّ من الالتفات إليها، وتمثّلها في وجود الذاكر :

الأوّل ــالتوحيد الكامل المتكوّن من الرفض والإثبات، رفض الآلهة جميعاً لا سمّا إله هواه :

﴿ أَرَأَيْتَ مَن ٱ تَّخَذَ إِلَّهَ هُ هَوَاهُ ﴾ (٢).

ثُمَّ الإقرار بالله عقلاً وروحاً وعملاً وقلباً، جوانحاً وجوارحاً.

الثاني ـ حسّ الحضور بين يدي الله عزّ وجلّ وأنّه في حضرته وبعينه التي لا تأخذه سِنةٌ ولا نوم، فإنّ يونس لم يقل: (لا إله إلّا الله)، بل قــال: (لا إله إلّا

<sup>(</sup>١) الأنساء : ٨٧.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٤٣.

أنت)، بالخطاب والحضور بأنّه كان يسرى الله سبحانه ويخاطبه بكلمة (أنت)، وكذلك كاف الخطاب في قوله: (سبحانك).

الثالث ـ تنزيه الله من كلّ نقص وعيب وظلم وقبيح بقوله: (سبحانك)، فإنّ التسبيح بمعنى التنزيه.

الرابع ــ لمّــا كان الله منزّهاً من كلّ شين ونقص وظلم، فما صدر من الخــطأ والعيب إنّما هو منّي، فيعترف الإنسان بعيبه وخطأه، والاعتراف بالخطأ فضيلة.

الخامس \_ الاعتراف بالذنب: ﴿ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِينَ ﴾ (١)، فإنّ الله يحبّ الاعتراف بالذنب، وإنّ أنين المذنبين أحبّ إليه من تسبيح المستّحين.

السادس \_الاعتراف والعلم بأنّ الذنب من الظلم بالنفس: ﴿ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ، فمن يذنب إنّما يظلم نفسه أوّلاً.

السابع \_ لم يقل يونس سبحانك إنّي كنت ظالماً، بل قال: كنت من الظالمين، وهذا يعني الندم على ما فعل والتوبة من الذنب حيث يرى نفسه كان من قبل من الظالمين، فلا يريد أن يكون ظالماً.

الثامن \_كأنَّما يونس يفكّر بالناس، فني مقام العفو والتوبة، لم يذكر نفسه فقط بأنّه كان ظالماً، بل أشار إلى الآخرين : ﴿ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾.

فمن يحصل على مثل هذه المعاني والمفاهيم في وجوده، ويتفاعل بها، ويرى ظلمه وذنبه وأنّه حاضر بين يدي الله المنزّه من كلّ عيب وظلم، ويبكي في سجوده غارقاً في ظلمات ذنوبه وآثامه ومعاصيه، وفي صفاته الرذيــلة كــالرياء والعــجب والتكبّر والبخل وحبّ الدنيا والنساء والأموال، فيتوجّه بكلّ وجوده ومشاعره

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٨٧.

الذكر اليونسي ..... الذكر اليونسي المناسي المناس ال

وحواسه إلى الله سبحانه ليخلّصه من كلّ عيب ورين ونقص، فإنّه بلا شكّ يذهب غمّه على ما مضى من حياته، وما بدر منه من المآثم التي منعته من الرقيّ والتكامل والوصول إلى الحقّ والفناء في الله سبحانه، والكون في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، ليسقيه ربّه شراباً طهوراً، كما ينجّيه من همّه للمستقبل المجهول والدهر الخوّان الذي لا يدرى ما خبّاً له:

## ﴿ وَكَذَٰلِكَ نُـنْجِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

ولا يخفى كما عند أرباب السير والسلوك، أنّ من يقول الذكر اليونسي عليه أن يُتمّمه، فلا يكتني بقوله: (لا إله إلّا أنت سبحانك إنيّ كنت من الظالمين)، بسل يكمل ذلك بقوله: (فاستجبنا له ونجّيناه من الغمّ وكذلك ننجي المؤمنين)، فإنّ الاكتفاء بالقسم الأوّل يوجب الهمّ والغمّ.

والفرق بين الغمّ والهمّ: إنّ الغمّ باعتبار ما مضى، والهمّ باعتبار المستقبل، فإنّ الدهر خوّان، ولا تدري ما ضمّ لك الدهر الخوّان.

ثمّ الذكر اليونسي ربما يُتلى بأعداد خاصّة، ولحوائج مختلفة، كما يعرفها أهله من أصحاب السير والسلوك، والله العالم بحقائق الأمور.

(١) الأنبياء: ٨٨.

## بضعة منّى

قطعة من الجسد تسمّى بضعة، وكذلك قطعة من اللحم. والرسول الأعظم محمّد عَبَرُاتُهُ عبّر عن نفرين من أهل بيته علمَهُمَاتُكُ بـ(بضعة منّى)، وهما:

ا فاطمة الزهراء سيّدة النساء عليه في قوله: «فاطمة الزهراء بضعة مني، من آذاها فقد آذاني، ومن سرّها فقد سرّني».

٢ ـ الإمام الرضا للئللا، في قوله: «ستدفن بضعة مني بخـراسـان، مـا مـن
 مكروب زاره إلا كشف الله كربه، وما من مغموم زاره إلا كشف الله غمّه».

فماذا يعني هذا التعبير النبوي في خصوص ثامن الحجج مولانا الإمام عليّ بن موسى الرضا عليُّلاٍ ؟!

فلماذا اختصّ النبيّ عَيَّقَ ولده الرضا بهذا التعبير دون باقي الأُمُّة عَلِمَتِكُمُ ؟ ولماذا هذا التعبير (بضعة منيّ)، في بنته فاطمة الزهراء عَلِيْقُكُ وولده الرضا عليمًا ؟

#### السنة القمرية

السنة القمرية (٣٥٤) يوماً وثمان ساعات و (٤٨) دقيقة، فجعلوا الكبيسة، وهي زيادة يوم في آخر ذي الحجّة، وفي كلّ ثلاثين سنة أحد عشر مرّة، فيكون في كلّ ثلاثين سنة أحد عشر مرّة نياقصاً، كلّ ثلاثين سنة أحد عشر مرّة ذي الحجّة شهراً تامّاً وتسعة عشر مرّة نياقصاً، والتامّات عبارة عن (٢-٥-٧-١٠-١٣ ـ ١٣-١٦-٢٩)، وجمع في هذا الشعر: (بهزيجوج كادوط كبيسه عربي).

وسمّيت السنة الكبيسة، بمعنى الزيادة حيث يزاد في التامّات يوماً.

وإذا أردت أن تعرف الكبيسة فخذ سنة الهجرة، وأخرج ثلاثين ثلاثين حتى السنة التي أنت فيها، فإذا كانت إحدى تلك السنين، فهي كبيسة.

# التقبيل وأثره فى المجتمع

ممّا يفرح الأحباب ويسرّ الأطياب ويبهج ذوي الألباب هي القُبلة، وتعدّ رمز المحبّة عند الشيب والشباب، وعلامة المودّة بين الطفل وأبـويه، والزوجـين، والصديقين، والمسافر ومودّعه ومنتظره، وبين الحبيبين والعشيقين.

فما أدراك ما التقبيل؟ فكثيره قليل، وهل له مثيل، فهو شفاء العليل، ويا له من جميل، فإنّه يستحقّ التبجيل والتجليل.

كيف لا؟ وهو نهاية الصلح وغاية الإصلاح، وفيه البهجة والفلاح، والسعد والنجاح، والمودّة والأفراح، والسلامة والسماح، وإنّه يـذهب الأتـراح، ويـزيل الأكداح، وفيه الروح والارتياح، ويزيد في الحبّة ويزيد المودّة.

كيف لا؟ ويعدّ من العوامل المهمّة في تربية الأطفال، وتغيير الأحوال، وقطع القيل والقال، ورفع الخصام بين الرجال، وتزكية الأجيال.

كيف لا؟ وإنّه يصلح بين الندّ والخاصم كالسيف الحاسم، وإنّه دواء الجروح وبلسم المجروح، وشفاء الأسقام، وتسكين الآلام، ودفع الهمّ عن الأيتام.

وختاماً خير الكلام ما قلّ ودلّ بالتمام : فعليك بالتقبيل بين التكثير والتقليل.

# يُقرأ كلّ يوم

يقرأ في كلّ يوم ثلاث مرّات:

«بسم الله ما شاء الله لا يصرف السوء إلّا الله، بسم الله ما شاء الله لا يسوق الخير إلّا الله، بسم الله ما شاء الله لا يكون من نعمة إلّا من الله، بسم الله ما شاء الله لا حول ولا قوّة إلّا بالله، بسم الله ما شاء الله وصلّى على محمّد وآل محمّد».

وهذا من التوحيد الخالص، فتدبّر.

### جراثيم الاستعمار

هيّا بنا أيّها الإخوان نكافح جراثيم الاستعمار الخمارجي ومميكروبات الاستحمار الداخلي.

هلمّ بنا على رسم شعارنا (العدالة)، على صفحات تأريخنا المجيد بــدمائنا. ومهجتنا.

فإلى متى هذا التقاعس والتكاسل؟ وحتى م هذا التقوقع والتساهل؟ فهيّا أيّها الأبطال الثوّار، هيّا أيّها الأسود الأحرار، نحطّم كيان الظلم والجور والطغيان، ونهدّم بمعاول إيماننا قمصور الفسق والمنكر والحرمان، ولا نسرضى بالاستعار والاستحار والاستثار، بل لصحّة المجتمع وسلامته نحارب جرائيم الاستعار ونقضي عليها لخلاص الفرد والمجتمع من تلوّثها، فنقضي على الاستعار وأذنابه وعملائه في بلادنا الإسلامية ولا نبالي بالموت وقع علينا أم وقعنا عليه، وإنّ الشهادة لنا من الله كرامة، وإنّها فوز بإحدى الحسنين.

### التقرّب بالعقل

قَالَ رَسُولَ اللَّهُ عَيَّالِلَّهُ لأَمْرِرُ المؤمنينُ عَلَيْكُمْ : ﴿

« يا علي إذا رأيت الناس يتقرّبون إلى خالقهم بأنواع البرّ، تقرّب إليه بأنواع العقل تسبقهم »(١).

وهذا يدلّ على كرامة العقل وعلوّ مقامه، وأنّ الوصول به أبلغ من غيره من وجوه البرّ والإحسان، فتعقّل. ولا تضيّع العقل باتباع الشهبوات والملذ، فإنّ الشهوة المحرّمة تطنئ نور العقل، وتقسي القلب، فيستوجب المرء الحرمان والخذلان وعذاب النار. وأمّا الذين شقوا فني النار هم فيها خالدون.

<sup>(</sup>١) هزار و يک کلمه : ٣١١، عن الشيخ الرئيس ابن سينا.

# أُمّ سلمة بنت الإمام الباقر ﷺ

أمّ سلمة بنت الإمام الباقر للثُّلِل من النساء الجليلات. أمّها أمّ ولد.

وتزوّجت من محمّد الأرقط بن عبد الله الباهر بن الإمام السجّاد عليُّلاً. وولد منهما اسماعيل الثائر مع أبي سرايا.

وعبد الله الباهر من أجلّاء ذرّية الأئمة علمَيَكِنُ ، له قبر يزار بباب الصغير في دمشق، وإنّه وأخوه الإمام الباقر عليُّلًا من السيّد فاطمة بنت الإمام الحسن عليُّلًا ، فهو حسني وحسيني، أي ابن الحسن المجتبى عليُّلًا وابن الحسين الشهيد عليُّلاً .

وعبد الله الباهر هو جدّي في النسب، فسلام عليه أبداً ما بقيت وبتي الليل والنهار، وحشرنا الله في زمرته مع أجداده الطاهرين محمّد وآل محمّد علميكياتيم.

### لسان القرآن لسان الفطرة

لقد أخبرنا الله سبحانه وهو الصادق المصدّق، ومن أصدق من الله قيلاً، بأنّ كتابه الكريم القرآن الحكيم إنّا هو للناس جميعاً، فهو كتاب البشرية جمعاء، لا ينحصر بقوم خاصّين، وبزمان خاصّ، بل هو كتاب الأمصار والأعصار، ولابدّ لمثل هذا الكتاب الذي لا ريب فيه هدى للناس وبشرى وفرقان، أن يعرف الجميع لمثل هذا الكتاب الذي لا يكون بشرياً عالمياً، بل يكون كتاباً خاصاً لطائفة خاصة تحتاج إليه، فلا يكون القرآن الكريم حينئذٍ نذيراً للعالمين، وذكرى للبشر، وهذا يتنافى مع صريح القرآن.

فلا بدّ فيه من لسان يفهمه الجميع، كلّ الناس لا بدّ أن يفهم ذلك اللسان، وليس ذلك إلّا لسان الفطرة، فإنّه القدر الجامع بين البشرية جميعاً، والمقصود من اللسان ثقافته، لا لغته وحروفه، فإنّ كلّ كتاب يكون بلغة واحدة، وللّا كان القرآن الكريم للبشر إلى يوم القيامة، فلا بدّ أن يكون واضحاً لا عوج فيه، ولا يفتقر إلى ثقافة أخرى، بل أصل المحتوى قابل للفهم، وإن كان مراتبه ودرجاته الباطنة بعضها ميسورة لبعض دون بعض، ومن جاهد في الله سبحانه، فإنّه يهديه السبل، ويوضّح له الطرق.

٢٥٠ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

فالقرآن الكريم نور لا إبهام فيه:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ ١١٠

فهو بين وظاهر بنفسه، ومبين ومظهر لغيره، كالنور الحسي، فبلا إيهام ولا إبهام فيه، حتى يفتقر إلى أصل آخر غيره نعرف القرآن به، بل نرجع إلى أهل القرآن ومن يجسدون القرآن الكريم في حياتهم وعلومهم وسيرتهم، وهم العبترة الطاهرة عليمينين :

﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ (٢).

ومن الواضح الجلي أنّ النور هو القرآن، فلو كان محتواه مبهماً فكيف يكون نوراً:

- ﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الاُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإَنجِيلِ يَامُرُهُمْ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَيْلِ يَامُرُهُمْ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَيْلِ يَامُرُهُمُ وَالأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ الخَيَاثِثَ وَيَضَعُوهُ وَالنَّيْدِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَالتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ المُقْلِحُونَ ﴾ (٣).
- ﴿ وَنَــزَّلْنَا عَـلَيْكَ الكِـتَابَ تِــبْيَاناً لِكُـلِّ شَيْءٍ وَهُـدىً وَرَحْمَـةً وَبُـشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٤).

فغي هذا الكتاب الإلهي المهيمن على كلّ الكتب السماوية والأرضية، فيه

<sup>(</sup>١) النساء: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) التغايل: ٨.

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٨٩.

لسان القرآن لسان الفطرة ................. ٢٥١

المعارف والأخلاق والحقائق الكونية، فهو واضح وبيّن في نفسه، كما يمبيّن تملك العلوم والمعارف، فإذا كان مبهماً، فكيف يكون ﴿ تِمبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ ؟

أجل إنّه من التبيان قوله تعالى :

- ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (١).
- و ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (٢).

فالقرآن بنفسه يرجعنا إلى الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار أولي الأمر، فإنّا نرجع إلى السنّة المباركة التي تعني فعل المعصوم وقوله وتقريره، إنّا هو بالقرآن نفسه لقوله تعالى:

## ﴿ مَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ ٣٠.

وهذا من تبيان القرآن المجيد، ولا نرجع إلى أهل البيت عَلَيْكِيْ من دون القرآن، كما لا نقول حسبنا كتاب الله من دون العترة الطاهرة، بل هما الثقلان بعد رسول الله يَتَهَا ، ولن يفترقا إلى يوم القيامة.

فالقرآن العزيز نور الله في خلقه، وتجسّد هذا النور في رسوله وخلفائه الأطهار، فهم نور الله بين الناس، كما كانوا أنواراً محدقين بعرش الله، فمنّ الله بهم علينا، فكانوا نور الأخيار وهداة الأبرار، وقرآن الله الناطق.

وأمّا الدليل على أنّ لسان القرآن لسان الفطرة، وثقافته عامّة لجميع البـشر وللناس كافة قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) الحشر : ٧.

<sup>(</sup>٢) الساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٧.

٢٥٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ (١).

أي تمسّكوا بفطرة الله وخذوها، فإنّها فطرة التوحيد، وإنّ كلّ مولود يـولد على هذه الفطرة، الفطرة التـوحيدية التسليمية، ولا تـبديل لخـلق الله، فـلسان الكلّ هو الفطرة، والقرآن القويم مكمّل الفـطرة في افـتقارها واحـتياجها العـلمي والعملي.

ومن الأدلَّة قوله تعالى :

﴿ أَذْعُ إِلَى سَـبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِـيَ أَحْسَنُ ﴾ (٢).

فهذه الآية الشريفة بنحو القضيّة المنفصلة مانعة الخلوّ، فالناس طبقات في عقولهم وسلوكهم، فمنهم الذكي والمثقّف الكامل، ومنهم المتوسّط، ومنهم العامي وربما يكون معانداً، فدعوة الأوّل بالحكمة والبرهان والمنطق السليم والثاني بالموعظة الحسنة والخطاب الجميل، والثالث بالجدال الحسن، وهذا من الثقافة الفطرية العامّة.

ومعارف القرآن وعلومه إنَّما هو بالبرهان، إلَّا أنَّه لمثل الحكماء والفلاسفة يأتيهم بالدليل المنطقي، ولعامة الناس بالمثال، فمن الأوّل مثلاً قوله تعالى :

﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ ٣٠.

فهذا من القياس الاستثنائي ويسمّى بدليل التمانع، وكذلك في قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) الروم : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٢٢.

فببطلان التالي يبطل المقدّم، فلمّا لم نرَ الفساد في الأرض والسهاء، فلم يكن فيهما إلاهان، ومفهومه أنّ الله سبحانه إله السهاء والأرض وأنّه واحد لا شريك له ولا ثاني له، فهل ترى من فطور وفراغ وخلل في السهاء والأرض، ثمّ ارجع البصر كرّ تين، أي كرّة بعد كرّة، والثانية غير الأولى، ولو كان الكرّات مائة مرّة. فلا ترى من فطور ونقص، وينقلب إليك البصر وهو حسير وخاسر، فبطل التالي، فيبطل المقدّم مثله، ثمّ القرآن الكريم تارة يعبّر عن هذا المعنى بالمثال ليفهم عامّة الناس:

﴿ وَلَـ قَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلٌّ مَثَل ﴾ (٢).

فمن يكون من أهل الاستدلال فيتكلّم معه بالاستدلال، وإلّا فبالمثال، وهذا من إعجاز الكلام، فتارةً يعبّر عن نفسه بقوله تعالى :

﴿ لَا يَمَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (٣).

أي لا يقف على حقائقه إلّا من كان مطهّراً طاهراً في الظـاهر والبـاطن. وأُخرى يمثّل بقوله تعالى:

< لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُـتَصَدِّعاً مِـنْ خَشْـيَةِ اللهِ
وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ﴾ (٤).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الملك : ٣.

<sup>(</sup>۲) الروم : ۵۸.

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٧٩.

<sup>(</sup>٤) الحشر: ٢١.

٢٥٤ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

فيدلٌ على ثقل القرآن وعظمته في كلّ شيء، سواء التوحيد أو النبوّة أو المعارف والعلوم الأخرى، وإن كان يسيراً وسهلاً في لسانه المبارك، لسان الفطرة:

﴿ وَلَـقَدْ يَشَرْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ ﴾ (١).

فهو ثقيل، ولكن يسير: ﴿ إِنَّا سَنُــٰ لْقِي عَلَبْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ (٣).

فليس القرآن صعب بل سهل، وليس عسيراً بل هو اليسير، ولكن من جهة أخرى ثقيل، لأنّه حقّ، فليس بخفيف، فتدبّر.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) القمر : ١٧.

<sup>(</sup>٢) المؤمّل: ٥.

## حوار مؤلم

ممّا آلمني وأدهشني وقطع أنياط قلبي، حوار دار بيني وبين أحد المتموّلين الأثرياء، فالتق بي ليخدعني في قضاء حاجة له، فدار الحديث حول تربية الأولاد وأهميّتها البالغة في الحياة، فتطرّق للعادة السرية (الاستمناء)، فقال: أنا شخصياً لحفظ صحّة أولادي من خطر العادة السرّية، أمرتهم بالذهاب إلى (شهر نو) مجمع الفاحشات والمومسات ومركز الزنا.

فما سمعت هذا إلا وكأنّما خرّ على رأسي جبل أبي قبيس، فتوترت أعصابي وانتفخت أوداجي وارتعدت فرائصي، وصرخت في وجهه: تبّاً لك يا هذا، ما هذه الخطوة الحمقاء، لكي تحفظ ولدك، تفسد المجتمع، ويلك، فإنّك إمبريالي صرف تفدي المجتمع من أجل صحّة ابنك، ويا ليتها كانت الصحّة، بل ما فعلته أدهى وأمرّ، فإنّك خرجت من حفرة ووقعت في البئر، أهكذا التربية والتعليم ؟! بدلاً من أن تزرع في حدائق صدور الأبناء حبّ الناس، وأن يفدوا بأنفسهم لسعادة مجتمعهم وسلامته من التلوّث والفحشاء، تزرع فيه الدكتاتورية وأنّ الاجتاع فداء رغباته وشهواته.

ثمّ ما هذه الحياقة العمياء؟ تريد أن تنجيه من مهلكة، إلّا أنّك أوقعته في

٢٥٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

أخطر منها، فماذا تجيب ربّك يوم القيامة ؟ فما هذا الطغيان والعمى عن الحقائق، فمن أمثالك أفسدوا المجتمع، فإنّ بثروتكم الطائلة وعقولكم الناقصة وشهواتكم الجامحة تشيعوا الفواحش، ولا تخافون الله ويوم المعاد، بدلاً من أن تكسو جسد المرأة العارية وتسدّ جوعها وتشبع بطنها، تأخذ عفّتها وتغصب حياءها، وترتكب أبشع الجرائم بذبح شرفها وهتك سترها، لتطني نار شهوة ولدك الرذيل، بما تقبضه من المال الضئيل.

ويلك، أين شرفك وحميّتك وعرضك؟! فإذا لم يردعك شيء عن هذا العمل القبيح في ولدك، فلا تسلم على بنتك، فما أقبح هذه التربية الفاسدة!! أفقبح وخطر الاستمناء أعظم أم الزنا؟

فتحدّثت عن هذا المعنى شوطاً من خلال الدين الإسلامي الحنيف، وقــلت له : فماذا تجيب ربّك ورسولك وإمام زمانك ؟

ثمّ قلت له: لو قيل لك: رأينا ولدك في (شهر نو)، أما تخجل من ذلك؟ فقال: لا. قلت: حقّاً لأنّك ترتكب هذا العمل الشنيع والذنب العظيم حتى ذهب قبحه عندك، فإنّ من يكرّر الذنب يذهب قبحه، ولا يبالي بما يحلّ به، ويحسب أنّه يحسن صنعاً، ثمّ نصحته كثيراً حتى تأثّر وواعدني أن يعالج الموضوع بأسرع وقت. إيهاً يا مال ويا ثروة، فماذا تفعلى بأهلكِ:

﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ أَسْتَغْنَى ﴾ (١).

فلا يردعه رادع، فيا عجباً فإنّ بهذه الثروة يمكن الإنسان أن يصلح آخرته، ويسعد في الدنيا والآخرة، كما توجب سعادة المجتمع، كما يمكن أن يـوجب هـلاك

<sup>(</sup>١) العلق : ٦ ـ ٧.

الناس وانحطاط المجتمع، فإنّ المال كالسيف ذو حدّين، إلّا أنّ كـثيراً مـن النـاس أفسدتهم الأموال، وأصحاب الثروة والمليارديرية من الرأسماليين، لكي لا يـعلم الناس ما يفعلوه من قبائح الأعمال، وأنّهم يتنزّهون ويـطربون في أرقى المـلاهي والكابريهات، وليفسدوا عليهم عقائدهم يؤسّسون مراكز الفحشاء والمنكر أمثال (شهر نو)(۱)، فلا بدّ من نهضة وقيام لله سبحانه ضدّ معالم الفساد والمنكرات، ونجاة شعوبنا من هذه المراكز الهدّامة للفضائل والأخلاق الحميدة.

<sup>(</sup>۱) كان في طهران عاصمة إيران قبل الثورة الإسلامية منطقة للفاحشات، تسمّى بـ (شهر نو)، أي البلد الجديد، إلّا أنّه بعد الثورة الإسلامية ومن بركاتها هدّمت هذه المسراكيز. إلّا أنّها لا زالت بتخطيط من الاستعبار في بلاد المسلمين، فلا بدّ من نهضة وثورة في كلّ بلد لهدم هذه المخطّطات وبيوت القاذورات وأوكار الفساد والفجور، فمن رأى منكم منكراً فليردعه بيده...

## معاني العين

كلمات العرب منها ما هي متباينة في الألفاظ والمعاني، أي مختلفة الله فظ والمعنى، ومنها ما همي مترادفة، أي متّفقة المعنى ومختلفة الألفاظ، ومنها ما همي مشتركة أي متّفقة اللفظ ومختلفة المعنى، كلفظة العين.

فقيل: إنّها وضعت لسبعين معنى، منها: العين الباصرة من الحواس الخمسة الظاهرية في الحيوان، ومنها: حقيقة الشيء كما يقال هذا عين الشيء، والعين المال الحاضر، وعين الميزان، وسحابة تأتي من قبل القبلة، وعين الماء ينبع منه الماء، ولابن الفارس قصيدة قافية كلّ بيت منها فيه كلمة العين في معنى من معانيه، ذكرها صاحب معجم الأدباء (۱۱)، وللبهاء ابن السبكي مثلها، وفي تاج العروس من كتب اللغة إشارة إلى ٤٧ معنى، راجع في ذلك كتاب (اتّفق لفظه واختلف معناه من القرآن الكريم، الصفحة ٣) لحمّد بن بريد المبرّد النحوى المتوفى سنة ٢٨٥ هـ.

معجم الأدباء ٢ : ١١.

### عوامل الحضارة

إنّ أهمّ العوامل والأُسس لحضارة الأُمم ومدنيّة الشعوب هي عبارة عــمّــا يلي :

#### ١ \_ العلم والثقافة :

فإن العلم بمنزلة الماء الجاري الذي يوجب حياة الأرض ونشاطها وازدهارها، وأنّه سفينة النجاة ومنار السعادة والرقيّ والكمال، وسلّم التكامل والإجلال، وشفاء الأمراض الروحية، ودواء الأسقام العقلية، وأساس التمدّن والحضارة، وأصل التقدّم والتطوّر والتفوّق.

والعلم يهتف بالعمل، فإن وجده بقي، وإلّا ارتحل، فإنّه وحشي، إن تــركته يمشي، وعلم بلا ثمر كليلةٍ بلا قمر.

#### ٢ \_ القانون :

فإنّه بمعنى المسطرة لتعيين وتبيين الخطوط المعوجّة، فهو الذي يميّز المستقيم من غيره. ٢٦٠ ..... ٢٦٠

فالمجتمع السعيد الذي يحترم القانون، وينصدع له، ويطبّقه في حياته الفردية والاحتاعية.

فالقانون اصطلاحاً بمعنى الحكم الذي يقرّه الشارع المقدّس، فيما كان المجتمع دينياً، أو يقرّه العقلاء بمشورة منهم، وعلى عامة الناس العمل به حتى على من وضع القانون أن يلتزم به.

#### ٣ \_ السباسة:

فلولاها بمفهومها الصحيح لما ازدهرت البلاد، ولما سعد النياس بالرشاد، ومعناها الصحيح والصائب هو: جلب المنفعة ودفع المضرّة، مع حفظ حقوق الآخرين، ورعاية العدالة الاجتاعية، والقسط في التعامل.

#### ٤ ـ الاقتصاد:

وهو الحدّ الوسط في تشغيل السواعد العاملة، بلا إفراط ولا تفريط.

#### ٥ \_ التربية:

فهي من أهمّ عوامل تمدّن الاُمم والملل، فسلولاها لكسان الإنسسان العسظيم كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، والتربية تعني تنمية القوى الروحية والجسمية ورشدها.

## ذكر الحبيب

قال الشيخ البهائي مَنْتُحُ :

أيّها الطلّاب الذي في المدرسة كلّم حَصَلتموه وسوسة ذكركم إن كان في غير الحبيب ما لكم في النشأة الأخرى نصيب هذا في العشق الإلهي، وهو العشق الحقيق، وانّه منطق عشّاق الله سيجانه

هذا في العشق الإلهي، وهو العشق الحقيقي، وإنّه منطق عشّاق الله سبحانه، ودروس المدرسة إنّما هي مقدّمة لهذا العشق المقدّس، فمن لم يصل إلى هذا المقام يعدّ ما حصل عليه وساوس شيطانية، ويكون العلم حينئذٍ هو الحجاب الأكبر عن الوصول إلى الله سبحانه، والفناء في أسائه الحسني، وصفاته العليا.

فعلى طالب العلم الوعي الكامل، وأن لا يشتغل طيلة حياته بالمقدّمة، وينسى ويغفل عن ذيها، الذي هو الأصل في العلم، وإنّه نور يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه، بعد أن يكون من أهل الهداية بتهذيب نفسه.

## الصفات الإبراهيمية

من أنبياء الله العظام، حتى لقّب بشيخ الأنبياء، هو إبراهيم خـليل الرحمـن عليه ، وكان يحمل هذه الصفات :

ا ـكان لِمُنْتَلِغُ إماماً : ﴿ وَالْجُعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إمَاماً ﴾(١)، فيقتدى بــه ويــتأسّى بفعله.

٢ - رفع قوائم الكعبة، فهو المؤسس بعد اندثارها، وهو بنّاء كعبة الله.

٣ - طهر بيت الله والكعبة المشرّفة من الأصنام، ليكون مسجداً للطائفين والراكعين.

٤ ـ أراد إبراهيم للتُنْلِخ أن تكون أمّـته أمّـة واحـدة قــانتة لله، بــلا قــوميّة ولا طائفية ولا حدود جغرافية.

٥ ـ طلب من ربّه أن يمتدّ خطّه وإمامته بخلفاء من بعده يمــتازون بــالعصمة والطهارة.

٦ ـ تكلُّم بما يبهت الذي كفر، فكان ذا منطق قويّ رصين.

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٧٤.

الصفات الإبراهيمية ..... ٢٦٣

فأولى بهذا النبيّ العظيم من تبعه:

﴿ فَنَ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾ (١).

وإنَّما يتبعه في العمل في كلِّ مجالاته وأبعاده وحقوله، فكان موحَّداً :

﴿ وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٢).

فكل ما عنده فهو من الله وإلى الله عز وجل، فلا يرى لنفسه شيئاً، لا يملك نفعاً ولا ضرّاً، ولا يتأثّر بالمدح والإطراء، وكذلك الذمّ والتنقيص، ولا يستعمل كلمة (أنا)، ليشير إلى حبّ الذات والأنانية، بل اتّصف بنكران الذات، فلا (أنا) إلّا أمام العدوّ:

## ﴿ وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ (٣).

واليقين فوق العلم، وكان لا يحبّ الآفلين، فإنّ الآفل لم يتّصف بـصبغة الله الباقي، وكان قاطعاً في تصميمه، فإذا عرف عدوّ الله تبرّاً منه بكلّ يقين وقطع، حتى ولو كان من ذي رحمه، وإنّا على هداه لسائرون.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ۳٦.

<sup>(</sup>٢) النقرة: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٧٥.

### الدنيا الدنتة

ظلام الليل وسواده الدامس، ودقّات الساعة وحرية الفكر وخلّاقية الخيال، وإطلاق عنان القلم، وسعة ميادين القراطيس، كلّ هذه بواعث تسوق المرء إلى أن يحمل القلم بين الأنامل ليعبّر عمّا في المشاعر، وما يدور في الأذهان من الأفكار الوالهة، والهمسات الحيرانة، تهيم من وادٍ إلى واد، فيتألّم الواعبي حينا يسرى مسرحيات الزمن، والأفلام المزخرفة، فيجرع كأس الهموم ليطرب على ألحان البؤساء ورنّات موسيق الفقراء، فيتأفّف لمآسي الحياة، لما فيها من الأفراح التي تحفّها الأتراح، وأنّ سرورها مشرّب بالأحزان.

آه! ما هذه الدنيا الدنيّة وزخرفها وزبرجها، وإنّها يـوم بـعد يـوم تحـترق بنيران الحروب، وتُبذل الأموال الطائلة، وتنهك القوى في سبيل دفن من لم ينعّم من الحياة، إلّا بداية ربيع العمر، وعاش بقرصين من الخبز اليابس والعفن، وبـلباس مزّقته الحوادث المؤلمة، ويشاهد من خلاله ثغرات العظام النخرة، وخمص البطون الجائعة، ولا زالت الطائرات الساخطة والصواريخ الناقة تـصبّ حـقدها بـقنابل حارقة، وما زالت الدبّابات تدكّ بيوت الأبرياء متهلّلة بسحقها الضعفاء، وتجرر ذيولها ملطّخة بدماء المساكن.

والدنيا كما كانت أغنياؤها متنعمون بأطايب الأكلات والمشروبات، ينامون على وسائد من ريش، فرحين بما عندهم من حطام الدنيا، لا يغمّهم سوى بطونهم وفروجهم، وإذا طرق سمعهم صراخ الأيتام وعويل الثاكلات والأرامل، وأنين الفقراء والمساكين، تراهم في سكرتهم مغمورين، سلب منهم الروح والوجدان والإنسانية، فتعيش حقيقتهم البهيمية، وكانوا كالأنعام بل أضل سبيلاً...

فما لي وهذه الدنيا الحقيرة وملوكها وسلاطينها الحقراء، ملأوا بطونهم من حقوق الشعوب المضطهدة، وروّوا ظمأهم من دماء الأمم المحرومة، خدعوهم بالألفاظ الخلابة والوعود الجذّابة فخانوهم بحسن الظواهر، باسم الحرية سلبوا حرّيتهم، وباسم ترفيه الشعب حرموهم من الرفاه، وتلاعبوا بمقدّرات الشعوب كالكرة يأخذونها من واحد إلى آخر، ويضحكون على الناس ...

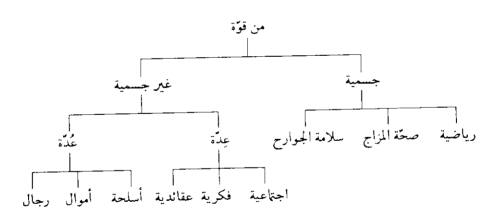
فما لي وهذه الدنيا الرذيلة وعلماؤها ضلّوا وأضلّوا إلّا النادر، فكلّ واحد نصب لنفسه شبكات الاصطياد ليصطاد عوام الناس، فيدعو الناس إلى نفسه بدلاً من أن يدعوهم إلى ربّهم، فتربّع على كرسي حبّ الرئاسة والمقام، وباع دينه بدنياه، فيتحيّل بطرق شتّى لصيد فريسته وخداع مَرَدته، فسيظهرون الصلاح ويتكلّمون به في جلواتهم ومحافلهم، وإذا خلو إلى شياطينهم فعلوا ما يوجب غضب ربّهم، فجلوته عالم ربّاني، وخلوته إبليس شيطاني، فتظاهر بالتقدّس ولا نصيب له إلّا الرياء والعجب وحبّ الإطراء والمدح، متاعهم بين الكلام ولباقة اللسان...

فما لي ولهذه الدنيا كلّها فسقٌ وفجور، وطلّابها كلاب، ولا أدري لعلّ منهم كاتب هذه الكتاب...!!

اللهمّ اصلح سرائرنا في الدنيا والآخرة بحقّ محمّد وآله الأطهار.

# أقسام القوّة

قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ (١).



\_\_\_\_\_

(١) الأنفال : ٦٠.

## طرق الفهم

أهم طرق الفهم الذي هو لازم العلم أو أخص منه والتفاهم والمفاهمة إنّما هي ثلاث: الحكمة والموعظة والمجادلة بالتي هي أحسن، كما قال سبحانه وتعالى معلّماً نبيّه يؤدّبه بآدابه: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِفُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (١).

والحكمة معرفة الأشياء بحقائقها وملكوتها، ويسمّى بحقّ اليقين، ولا يحصل بالتعليم ومن أفواه الرجال، بل موهبة من الله سبحانه، وأنّه من أخلص لله جرت ينابيع الحكمة من قلبه، والموعظة الحسنة معرفة الأشياء بآثارها، ويسمّى بعين اليقين، ومن مصاديقه الهداية الربانية، وآلة تحصيلها القلب السليم، والجدال الحسن معرفة الأشياء بطريق الأخبار لا الحقائق والآثار، ويسمّى بعلم اليقين، وتارة يكون بطريق أحسن وأخرى غيره، والأوّل جامع الطرفين، وهما إحقاق الحق وإبطال الباطل، والثاني ما فيه أحد الطرفين ويسمّى بالماراة، وكذلك المباهلة، والقلوب أوعية خيرها أوعاها.

(١) النحل: ١٢٥.

## كتب في الطبّ

من الكتب الطبّية (تحفه حكيم مؤمن)، لحمّد مؤمن، يضمّ بين دفّتيه فصول خمسة: اختلاف الأقوال في ماهية الأدوية، وذكر صفات أفعال الأدوية، وبيان ماهية الخواص في الأدوية منفردة ومركّبة، ومداواة السموم، وبيان الأوزان والمقادير في الأدوية ما يتعلّق بها.

ومن الكتب: ما لا يسع الطبيب جهله، وتذكرة أُولو الألباب، ومعالجات بقراط، واختيارات ابن هبل، والحاوي الكبير والصغير، وكامل الأدوية وجامع الأدوية، وكناش فاخر و ساهر، ومنقذ السموم لجالينوس، وكامل الصناعة.

## معكم معكم

حدّ ثني الحاج السيّد حسن سركشي زادة أميري \_كان رئيس خدمة حرم السيّدة المعصومة كريمة أهل البيت عليم المقدسة \_ إنّ والده الشريف السيّد خليل كان يقرأ زيارة الجامعة وزيارة عاشوراء دائماً، وعند الاحتضار كان يقرأ الجامعة، فما أن وصل إلى قوله (معكم معكم)، إلّا وخرجت روحه الطاهرة، وبعد موته رأيته في عالم الرؤيا، فسألته عن كيفية خروج روحه، فأجاب: إنّه كان بسمولة وارتياح تامّ، فطلبت منه الدعاء، فدعا لي، وإنّه مدفون في رواق سيّد الشهداء عليه الشهداء عليه المربلاء.

۱۲ / جمادي الأُولِي / ۱٤۰۰

# مميزات إيران الإسلامية

تمتاز إيران بما يلي:

١ \_ وفاق الأُمّة، والشعب الموحّد، والمذهب الواحد نسبيّاً.

٢ ـ الحضارة القديمية والتأريخية (شعبية وثقافية ودينية).

٣-السعة الجغرافية والإقليمية.

٤-الاستراتيجية العسكرية والجغرافية والجو تة.

٥ ـ الاقتصاد المتعالي، والأرضية الزراعية، وكثرة المعادن والبترول.

ويمتاز الإسلام بما يلي :

١ ـ الحرية والمساواة والنماذج المثالية.

٢ ـ عدم تحريف كتابه الكريم القرآن الحكيم.

٣\_صنع الإنسان إلهياً.

٤ \_ سهولة الاستقلال.

٥ ـ بروز وإنضاج الاستعدادات الكامنة في الإنسان.

٦\_الجامعية والاتحاد والوحدة.

٧ ـ حسن القيادة والتدبير.

مميّزات إيران الإسلامية .....

٨\_الجهاد والشهادة.

٩ \_الشوري والتعاون.

١٠ ـ الإنفاق والإيثار.

فثل إيران الإسلامية جديرة أن تكون أمّ القرى للإسلام، ومنطلقاً للـ ثورة الإسلامية والنهضة العالمية، وتطبّق الإسلام المحمّدي الأصيل.

### رجال الدين

الإسلام دين ودولة، ورجال الدين وعلماء الإسلام هم الذين يديرون دفّة الحياة في أيّ حقلٍ من حقولها العامة والخاصة، وهم الذين يريدون إقرار الحق وإحقاقه وإيطال الباطل وزواله، ونشر الخير والإحسان والعلم النافع والعمل الصالح، ورفع الإنسان من حضيض الجهل والشقاء والفقر إلى أوج إنسانيته، وقمّة السعادة والعيش الرغيد، فهم دعاة الإصلاح وروّاد السلام ومحققوا العدالة الاجتاعية، ومن أهم أهدافهم المقدّسة رفع مستوى المسلمين وتوحيد كلمتهم بكلمة التوحيد، ومقارعة الطغاة والاستعار وعملائهم وأذنابهم في بلاد المسلمين ومقاومة الدول الأجنبية الطامعة في سيطرتها على الأقطار الإسلامية، وتحرير العقول من الأوهام والسخائف، والنفوس من عبودية غير الله، وتحطيم الجمود الفكري، فيتحمّلون المشانق والزنزانات والتشريد والقتل من أجل إعلاء كلمة الحق الفكري، فيتحمّلون المشانق والزنزانات والتشريد والقتل من أجل إعلاء كلمة الذين على مرّ أحقابه يشهد ببسالة وبطولة رجال الدين الأفذاذ الذين عانقوا البلايا، وعشقوا المنايا، وتلقوا المصائب برحابة الصدر في سبيل سعادة الشعوب وعزّتهم وشرفهم.

## لست شاعراً

لست شاعراً، وإن كان أبي من الشعراء، وطبع ديوانه، وكان يجيد الشعر باللغة الدارجة العراقية والقريض، إلا أني نظمت أبياتاً بلغتين \_الفارسية والعربية \_ في العقد الثاني من عمري، فمن العربي الذي هو للنثر أقرب من الشعر، ما نظمته عندماكان سيدنا الأستاذ آية الله العظمى السيد محمد رضا الكلبايكاني في المستشفى لمعالجة عينه، وقرأه عليه أخي السيد عاد الدين في جمع من العائدين لساحته، وأوصله بهدية وصلة. فقلت:

كــوكبُ درّي ونجــم يــلمع م قـــر بـدري وشمس يسطع كــل محــتاج لِــبابه يــقرع وهــو في الحــشر زعيم يشفع قــلت يــا هــذا عـجيباً نسمع ذاك مَــن ؟ حــتى لديه نخضع قــلت لا تــعجب وهــيّا نرفع حـــجباً ثمّ بـــذكره نــلوع عـــلمّ عِـــلمّ إمـــامٌ ورع جــاد والجــود لجــوده يــطمع ذاك ابـــن المــصطنى والأنــزع حــاتم الطــاني لجــوده يــركع أيّــا الأستاذ يـا بـدر الدجــى أنـــتم للــعلم نــورٌ يُــقتدى فزتمُ بالمجد والعزّ والهدى

### حصول السعادة

قال مصطنى محمود في كتابه (الروح والجسد)(١):

ويخطئ من يظنّ أنّه يمكن أن يحقّق السعادة بقراءة كتاب أو تـطبيق مـنهج، فالسعادة لا توجد في كتاب، وإنّما هي مـنحة الطـبائع النـقيّة، والفـطر السـليمة، والبصائر النيّرة، وهي ثمرة أخلاق وليست ثمرة علم.

أقول :

ما قاله لا يتم على إطلاقه، فإنّا لو طبّقنا منهاج الإسلام الحنيف، وقرأنا كتابه الكريم القرآن المجيد، لسعدنا في الدارين، فإنّ الله سبحانه يقول:

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَنِي الْجَنَّةِ ﴾ (٢).

وهذا يعني أنَّ كلَّ عمل يوجب دخول الجنَّة، فإنَّه من لبنات صرح السعادة الإنسانية الخالدة.

وأحاديث رسول الله عيمي والأنبياء العظام للهيك والأنمة الأطهار للهيك

<sup>(</sup>١) الروح والجسد : ٦١.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۰۸.

حصول السعادة ...... ٢٧٥

والعلماء الصالحين الأخيار كلُّها تسوق الإنسان إلى درك سعادته الحقيقية.

وهذه الأحاديث الشريفة والآيات الكريمة إنّا هي في الكتب، وإنّا يحصل الإنسان على سعادته بالتطبيق، ومقدّمة التطبيق القراءة، فكيف يخطئ من هو متيقّن أنّه يحقّق السعادة بقراءة كتاب وتطبيق منهاج، وهو منهاج الإسلام وشريعته السمحاء.

كما أنّ السعادة ثمرة الأخلاق والعلم سويّةً، فمن علم وعمل بما علم أور ثه الله علم ما لم يعلم، وكلّما ازداد علماً نافعاً وعملاً صالحاً ازداد سعادةً وكمالاً، والعلم من الأخلاق الحميدة، كما أنّ الأخلاق الحسنة من العلم، فهناك وحدة مفهوم ومصداق من جهات عديدة بين الأخلاق والعلم، كما هناك بينهما اختلاف من جهات أخرى، فكيف لا تكون السعادة من ثمرة العلم ومن ثمرة الأخلاق ؟!

## العمل الحسن والأحسن

هناك ما هو حسن، وهناك ما هو قبيح، وهذا ما يقرّه العقل والعقلاء والدين. فالعمل منه الحسن ومنه القبيح، إلاّ أنّ الحسن كلّي ذو تشكيك، له مراتب طولية وعرضية، ففيه التفضيل، وكذلك القبيح، فمن العمل ما هو أحسن، وزيادة الحسن تارةً باعتبار الفعل نفسه، وأخرى باعتبار الفاعل، وثالثة باعتبار المكان والزمان، وهكذا، فإنّ العدل حسن من كلّ واحد، ولكن من الملك أحسن، وكها يقول الإمام عليّه لأحد أصحابه: العدل من كلّ واحد حسن، ومنك أحسن لقربك منّا.

وأمّا حسن العمل وأحسنه في المجتمع وباعتبار العقل وبناء العقلاء، إنّما هو بالنسبة إلى درجاته، فما زاد على الخمسين بالمائة فهو حسن، وما زاد على الحسن فهو الأحسن، فإذا كان ٦٠٪ حسن، فالسبعين بالمئة بالنسبة إلى الستّين بالمئة يكون أحسن، وهكذا فـ ١٠٠٪ بالنسبة إلى ٩٩٪ أحسن.

وأمّا الأحسن بنظر الدين والمذهب الإسلامي الإمامي بـالخصوص، فـهو ما كان ثوابه أكثر، وتقرّبه إلى الله أبلغ، ويتمّ ذلك بأربعة شروط:

١ ـ الولاء لأهل البيت علمُ اللهُ ، فإنّ ولايستهم شرط قبول العمل عند الله

العمل الحسن والأحسن ..... العمل الحسن والأحسن العمل العمل الحسن والأحسن المسابق

سبحانه، ولنا أحاديث كثيرة تدلّ على ذلك، وأنّه لا قيمة لعمل لم يقترن بـولاية أهل البيت المِنْكِلِيُّ ، ولازمه التبرّى من أعدائهم.

٢ ـ التقوى، فإن الله عز وجل إنّما يقبل عمل من كان متيقّناً متورّعاً، بإتيان
 الواجبات وترك المحرّمات، كما في قوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ (١).

وكما ورد في الروايات: «لا عمل إلّا بالتقوى».

" ـ سلامة العمل من الخلل والبطلان، فلو كان العمل في أجزائه أو شرائطه مختلاً أو باطلاً، فإنّه لا ينفع ولا يدخل تحت عنوان العمل الحسن والأحسن، فلا بدّ من صحّة العمل وكهاله كها ورد في الشريعة.

٤ ـ الإخلاص في العمل، فإنّ الرياء في الأعمال العبادية يوجب بطلانها، كما
 هو ثابت في محلّه.

٥ ــدوام العمل، فإنّه خير وأحسن من عمر كثير غير دائم، كما نطقت بذلك الأحاديث الشريفة.

(١) ألمائدة : ٢٧.

## الإنسان والإسلام

يمتاز الإنسان عن العجماوات: بالنفس الناطقة، والقوّة الدرّاكة للكليات المسمّاة بالعقل، وبالكلام الدالّ على ذلك، والتكامل، والاعتقاد بالغيب والمجرّدات.

والإسلام يدعو الإنسان بفطرته السليمة إلى أصول ثلاثة :

الإقرار بالمبدأ السرمدي، والتوجّه إلى مكارم الأخلاق، والاعتقاد بالمعاد.

وتتجلّى هذه الأصول في المعتقدات والسلوك على الصعيدين الفردي والاجتاعي، في كلّ جوانب الحياة من الثقافة والاقتصاد والسياسة والاجتاع وغير ذلك، فالإسلام دين ودولة، جاء ليسعد الإنسان ويصيّره إلهيّاً وربّانياً، يخرجه من عبودية غير الله، ليدخله في عبودية الله سبحانه والتي في صميمها وواقعها عين الحرية وحقيقتها، فلا منجى للإنسانية المعاصرة ولا مخلص إلّا بالإسلام دين الله القويم عقدة و تطبق.

### فوائد السفر

في الديوان المنسوب لأمير المؤمنين علي عليُّلاٍ:

تغرّب عن الأوطان في طلب العلا وسافر فني الأسفار خمس فوائد تفرّجُ هممّ واكتسابُ معيشة وعملمٌ وآدابٌ وصحبةُ ماجدِ

وإن قيل في الأسفار غمم وكربة وتشتيت شملٍ وارتكابُ شدائدِ فوت الفتى خيرٌ له من حياته بدارِ هوانٍ بين واشِ وحاسدِ

يمكن أن نلخّص فوائد السفر من خلال البين الثاني في خمسة نقاط، تعدّ من أهمّ دواعي السفر للإنسان:

١ ـ السفرة السياحية ( تفرّج همّ).

٢ \_السفرة التجارية (واكتساب معيشة).

٣-السفرة العلمية (وعلم).

٤\_السفرة الاجتماعية (وآداب).

٥ ـ السفرة الأخلاقية (وصحبة ماجد).

### ما يجب على الداعية

كلّ من له أهلية الدعوة إلى الإسلام، ويفوّض إليه مسؤوليات وقضايا إسلامية بصفته داعية إلى الله ، عليه أن يحمل قلباً واسعاً ، وعقلاً كاملاً ، ولبّاً راجعاً ، مكتسباً ذلك بالعلم والتجارب، ثمّ عليه أن يدرس ميدانية ما يفوّض إليه من المسؤولية من كلّ جوانبها وزواياها، وأن لا تأخذه في الله لومة لاثم، ولا يتحكم فيه العواطف والأحاسيس، بل يعطي زمام أمره بيد عقله السليم ، ولا يخشى أحداً من الناس، ولا يراعي الصداقة على حساب مسؤوليته الملقاة على عاتقه، ولا يتأثر بالحياء في أدائها، ولا تستولي عليه ميوله الشخصية ، بل بكلّ حنكة ودقة ورعاية الجوانب والاحتياط التامّ، يؤدّي ما وجب عليه. فإنّ الحياة عقيدة وجهاد، شعور وشعار.

# برنامج غذائي

عشت أيام دراستي في المدارس الدينية، وبطبيعة الحال كنت أنظم وقي للدرس والمطالعة والكتابة والقضايا الاجتاعية، وكذلك الجانب الاقتصادي من مصروفاتي اليومية، وكان راتبي الشهري الذي أقبضه من مدرسة آية الله العظمى السيّد الكلپايگاني \_وكنت في المرحلة الثالثة أقرأ (المغني والحاشية) \_هو خمسون تومان، أعيش به الشهر كلّه، ثمّ زاد معاشي إلى مائتي تومان، فحينا كنت أقلب أوراقي القديمة وجدت هذا البرناج الغذائي الذي كنت أعيش على غراره، وددت أن أثبته للتأريخ، وليعلم طلاب الحوزات العلمية كيف كنّا نعيش من أجل طلب العلم والعمل به، ومن الله سبحانه التوفيق والسداد، وهذا البرنامج كان حدود سنة والعمل به، وكان عمري آنذاك عشرين عاماً.

بسمه تعالى: هذه برامج غذائية لمدّة أسبوع...

الوارد في كلّ شهر ٢٠٠٠ ريال (أي مائتي تومان)، ٥٠٠ ريال للمتفرّقات واللوازم كشراء النفط والاستحام خارج المدرسة والشاي وما شابه من لوازم الحجرة التي كنت أعيش فيها في مدرسة ملّا صادق بقم المقدّسة مع زميلي الشيخ حسين الكنجي دام مجده، فيبق ١٥٠٠ ريال يقسّم على الأيام من الشهر فيكون كلّ يوم ٥٠ ريال. فنشرع من يوم السبت حتى يوم الجمعة:

۲۸۲ ..... الفوائد في تتمّة الرافد السبت:

فطور الصباح: ٤ ريال خبز، ٦ ريال جبن.

غذاء الظهر: ٤ ريال خبز، ١٦ ريال آبگوشت سبزي (مرقة الخضرة).

غذاء العشاء: ٤ ريال خبر، ٨ ريال لبن، ٨ ريال فاكهة = ٥٠ ريال.

الأحد:

فطور الصباح: ٤ ريال خبز، ٦ ريال حلوي.

غذاء الظهر: ٤ ريال خبز، ١٦ ريال عدس مع الدهن.

غذاء العشاء: ٤ ريال خبز، ١٠ ريال حليب، ٦ ريال فاكهة = ٥٠ ريال. الاثنهن:

فطور الصباح: ٤ ريال خبز، ٦ ريال الزبد.

غذاء الظهر: ٤ ريال خبز، ١٦ ريال البطاطة مع الدهن.

غذاء العشاء: ٤ ريال خبر، ١٤ ريال التمر مع الدهن، ٤ فاكهة = ٥٠ ريال. الثلاثاء:

فطور الصباح: ٤ ريال خبز، ٥ ريال بيض.

غذاء الظهر: ٤ ريال خبز، ١٦ ريال مرقة اللحم.

غذاء العشاء: ٤ ريال خبز.

ولم أجد برامج باقي الأسبوع، والحمد لله على كلّ حال وفي جميع الأحوال، واليوم أتحسّر على تلك الأيّام الحلوة التي كنّا نعيش فيها على السذاجة والبساطة من دون تكلّف لأمور المعيشة، بل كلّنا شوق وعشق للدراسة والمطالعة والتدريس، فما أحلى تلك الأيام التي كانت كأوراق الشجرة قد تساقطت في الخريف ولن تعود اللها الحياة ثانية...

#### مهان

أوّل من سنّ للضيف صدر المجلس وسمّاه (مهمان) بهـرام جــور (گــور). وتفسيره: سيّد المنزل، وفي ذلك يقول الشاعر:

ما سمّت العجم المهان مهاناً إلّا لإجلال ضيفٍ كان من كانا فيالمه أكبرهم والمان منزلهم والضيف سيّدهم مذ لازم المانا وقد حثّ الإسلام على سنّة الضيافة، واستحبابها ورجحانها، وأنّ الضيف حبيب الله ويأتي بالبركة لصاحب المنزل، كما يخرج ذنوبهم بخروجه، وأنّه أكرم الضيف ولو كان كافراً، ثمّ للضيافة آداب قد ذكرها علماؤنا الأعلام كما جاء في الروايات الشريفة، فراجع في ذلك مكارم الأخلاق وكمتب الأحاديث كمالكافي

وبحار الأنوار وكتب الأخلاق كجامع السعادات والمحجّة البيضاء.

### دهاة العرب

قيل : دهاة العرب أربعة، وقيل : ستّة.

١ ـ معاوية بن أبي سفيان.

۲ ــ زياد بن أبيه.

٣ ـ عمرو بن العاص.

٤ ــ مغيرة بن شعبة.

٥ ـ قيس بن سعد بن عبادة .

٦ ـ عبد الله بن بُدَيل بن ورقاء الخزاعي.

سئل الإمام الحسن للثيلا: هل ما عند معاوية من العقل؟ فقال: تلك نكرة شيطنة.

فمثل هذا الدهاء والذي يعدّ من مظاهر السياسة إنّما هو من الشيطان، لا من العقل الذي يعبد به الرحمن، ويكتسب به الجنان، فتدبّر، ولا تغرّك بالله الغرور.

# في ذمّ الفلسفة

جاء في زهر الربيع للمحدّث الجزائري(١):

حدّ ثني شيخنا الأجلّ الشيخ عبد على الحويزي مصنّف تفسير نور الثقلين، أنّه ذكر بعض المحقّقين من أهل التفسير عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجُوَارِحِ مُكَلِّينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمّاً عَلَّمَكُمُ اللهُ ﴾ (٢)، أنّ المراد من قوله (مكلّبين)، معلّم الكلاب، يعني تعلّمون الكلاب في الصيد حتى يحلّ الصيد من غير تذكية العلم الذي علّمكم الله تعالى على لسان أنبيائه، ثمّ ذكر أنّ أخسّ المخلوقات الكلب ولم يرضَ الله سبحانه للناس أن يعلّموه من آرائهم وعلومهم التي استنبطها عقولهم، فكيف يرضى من الفلاسفة والحكماء أن يعلّموا أشرف مخلوقاته، وهو الإنسان، العلم الذي يرضى من الفلاسفة والحكماء أن يعلّموا أشرف مخلوقاته، وهو الإنسان، العلم الذي عرفوه بعقولهم وآرائهم من غير توسّط الأنبياء ولا أوصيائهم، فإنّ أكثر علم الفلسفة، بل كلّها، لم ينجرّ إلّا إلى الاجتهاد والقول بالرأي والقياس، فإنّه لم ينقل في الكتاب والسنّة.

<sup>(</sup>١) زهر الربيع : ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٤.

## دار التكاليف

المستفاد من الروايات أنّ دار التكاليف خمسة :

١ \_كان في عالم الأرواح الصرفة.

٢ ـ كان وقت تخمير الطينة التي خلق آدم منها.

٣ ـ كان بعد خلق آدم منها، حتى أخرجهم من صلبه، وهم كالذرّ يدبّون يميناً وشمالاً. ويسمّى ذلك العالم بعالم الذرّ وبعالم (ألست) إشارة إلى قـوله تـعالى: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (١٠).

٤ ـ تكليف دار الدنيا، واعلم أن كل من كان مطيعاً في التكاليف الشلاثة الأولى، كان مطيعاً في الدنيا أيضاً، ومن كان عاصياً فيها كان عاصياً في الدنيا، بلا جبر ولا تفويض، بل أمر بين الأمرين.

٥ ـ تكليف يقع في القيامة، وهو مختص بالأطفال والمجانين والشيوخ الذين أدركوا النبيّ، وهم لا يعقلون (٢٠).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) اقتباس من كتاب قواميس الدرر؛ لملّا حبيب الله الشريف الكاشاني.

## خطاب مع نفسی

ذات يوم من الأيام كنت أحوم في عالم الخيال وخُـزانـته، كـنت أسـير في الطريق من دون صديق ورفيق، لفت نظري وأدهش فكرى أمرٌ عبيب وشيء غريب، حيث رأيت النفس الأمّارة بالسوء والفحشاء، تـلك الشـيطنة النكـراء، اتَّكأت على شجرة الشهوة، وجلست على ساحل بحر اللذة، فرحة مرحة لا تبالي بما فات، ولا تكترث بما هو آت، تضحك بمل، فيها، وتركض ورا، ما تشتهها، تلعب في الملاعب، وتخوض في المتاعب، تظنّ أنَّها محسنة وتخال أنَّها مؤمنة، فلمَّا رأيت أمرها، وغرورها وحالها، أخذتني الرأفة والرحمة، فخاطبتها بشفقة وعطوفة، قائلًا: يا نفس يا نفس، حذارِ حذارِ، فإنَّ الموت آتٍ، والعمر قد فات، والدنيا غرّتكِ والشيطان أغواكِ، فارتكبتِ ما خـطر عـلى بـالكِ، وبــادرت إلى ما أردتِ، فجنيت على نفسك بارتكاب الأهواء الشيطانية، واللذات الشهوانية من الذنوب العظام والمعاصي الجسام، فاسخطى الخالق الجبّار بطاعة المخلوق الغـدّار. فكان الجهل حليفكِ والفشل نصيبكِ، فيضيّعتي الوقت الثمين، وخيالفتِ الروح الأمين، فكيف مرّت سويعات عمرك الغالى، فقد أفنيتها باللذات والشهوات والآفات والزلّات، وقضيتيها بالقيل والقال وجمع الأموال، فإلى متى هذا الحال.

۲۸۸ ..... الفوائد في تتمة الرافد ومضى العمر بالتسويف والآمال ؟! فما كان نصيبك إلّا الندم والخسران.

يا نفس، إلى متى هذا الرقود ونسيان العهود؟ فماذا أعددتي لعقباكِ؟! وماذا ادّخرتِ لآخرتكِ ؟! فوا أسفاً على ما فـرّطتِ في جـنب الله، ويـا حـسرة عـلى ما خالفت أمر الله، فتبّأ لك ولما سؤلت، وقبحاً لك ولما قدّمتِ، فكيف تجيبين ربّ العالمين الذي خلقكِ وأنعم عليكِ، فلا حيلة لكِ إلَّا أن تطأطئي رأسكِ خجلاً على ما أسلفتِ وحياءً لما عملتِ، واستعدّي وتزوّدي فإنّ السفر طويل، والزاد قليل، وقد ذهب عمركِ في الدنيا بجمع المال وحبّ النسوان، فوا حسرتاه ثمّ وا أسفاه انقضى العمر النفيس، وزاد فرح إبليس، فأين المفرّ وأين المستقرّ ؟ حستّي مَ هـذا الرقود؟ وإلى متى هذا الجمود؟ آه آه ممّا عملتِ وأفرطتي، فقد اشتغلتي بالتجارة فكان الربح الخسران، وقد عملتي فكانت العاقبة الخذلان، وقد زرعتي ولم تحصدي إِلَّا الخيبة والندم، فإنَّكِ لم تعملي لله سبحانه ولم تخلصي في السرِّ والعلن، فماذا تنتظرين وإلى أين تفرّين ؟ آه فإنّ صفحات حياتك مسودّة، وأعمالكِ منحطّة، فإنَّك أشركتي بالله الشكور، الواحد الأحد الغفور، ولم تطيعي الرسول وأولاد البتول المُهَلِّئُ ، فكنى بكِ موعظة الموت الذي يأتي بغتةً ، والقبر الذي هو صندوق العمل، فأين الآباء والأجداد، ثمَّ أين الأولاد والأحفاد، كلُّهم ذاهبون وإلى ربُّهم راجعون، فلا يبقي منهم باقية إلّا الأعمال الصالحة والأقوال النافعة.

فيا نفس، لا زلتِ تبنين الدور والقبصور، ومنزلكِ الأخير هو القببور، فتجمعين الأموال، وأنت عن قريب منها في ارتحال، وأذهبت العمر الثمين في الشهوات، وقد أتاكِ هادم اللذات.

فأدارت نفسي عني وجهاً وقالت: يا صاح، أيّها العزيز، هلّا اتّعظت بحالي وسمعت مقالتي، فإنّ السعيد من اتّعظ بغيره، والشقيّ من استبدّ برأيه، وعمل مـن خطاب مع نفسی ..... ۲۸۹

دون تفكّر وتعقّل وتدبّر وتمهّل، فلا تعمل عملاً إلّا فيه رضا الله، ولا تشغل قلبك إلّا بذكر الله، ألا فإنّ بذكر الله تطمئن القلوب، وبه يحصل المطلوب، وينال المحبوب، واعمل لآخرتك كأنّك تموت غداً، واجعل شعارك التقوى، ودثارك ترك الهوى، فإنّ الجنّة هي المأوى، وعليك بطاعة الله ورسوله وأولي الأمر منكم، حتى تكون من الفائزين بجنّات ورضوان ربّ العالمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# سألوا مليراك

مرّة سألوا الكاتب الفرنسي المشهور (مليراك): كيف أصبحت كاتباً مشهوراً؟

أجابهم: بعد أن سوّدت الآلاف من الأوراق، ورميت بها في سلّة المهملات. وهذا يعني أنّ حسن العمل وجودته ربما يكون من كثرة التمرين والمهارسة، فلا يخيب ولا يتضجّر، بل بالصبر والتأني، والعمل الدؤوب والمستمرّ، ولو أدّى ذلك إلى تكراره بالمثات، أو تسويد الأوراق بالآلاف.

وقد ذكرت تفصيل ذلك في رسالتين: (كيف أكون موفّقاً في الحياة؟)، و (النبوغ وسرّ النجاح في الحياة)، وهما مطبوعان في الموسوعة الكبرى (رسالات إسلامية)، في المجلّد الحادي عشر، فراجع.

### معنی قریش

بنو قريش قبيلة من العدنانية، دعوا بذلك نسبة إلى جدّهم (فهر)، الذي كما قيل غلب عليه اسم قريش الأب الحادي عشر في عمود نسب الرسول الأكرم على الختلف في سبب تسمية قريش، فقيل: إنّ التقريش بمعنى التفتيش، فكان فهر يقرش عن خلّة كلّ ذي خِلّةٍ، فيسدّها بفضله، فمن كان محتاجاً أغناه، ومن كان عارياً كساه، ومن كان طريداً آواه، ومن كان خائفاً حماه، ومن كان ضالاً هداه. وقيل: التقريش التجمّع، وسمّيت قريش لتجمّعها، لأنّها تجمّعت بمكّة،

وقيل: التقريش التجمّع، وسمّيت قريش لتجمّعها، لآنها تجمّعت بمكّة، وجمعت خصائل الخير سمّيت قريشاً. وقيل: التقريش هو التجارة. وقيل: اسم لدابة من دواب البحر، وهو الحوت الكبير.

ومن فهر: غالب والحارث، ومن غالب: لؤي، ومنه: كعب وعامر، ومن كعب: عدي ومرّة، ومن مرّة: بنو مخزوم وتيم وكلاب، ومن كلاب: قصي، ومنه: بنو شيبة وعبد مناف، ومنه: عبد شمس وهاشم، ومنه: عبد المطّلب وأبو لهب وحمزة والعباس وأبو طالب، ومن عبد المطّلب: عبد الله، ومنه: الرسول الأعظم محمّد عَلَيْهُ، ومنه فاطمة الزهراء عَلِيهُ ، ومن أبي طالب: أمير المؤمنين على عليه ، ومنه ومن فاطمة عليه الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة عليها وآلها السلام أبد الآبدين.

## أنساب العرب

يرجع النسّابون العرب كما هو معروف إلى ثلاثة أقسام:

#### ١ \_ العرب البائدة:

وهم الذين بادوا، ومن أكثر قبائلهم: الكنعانيون وطسم وجديس وعاد وثمود وعمليق وعبد ضخم وأميم وعبيل وجرهم وغيرهم، ولسانهم الذي جبلوا عليه لسان عربي.

### ٢ ـ العرب العاربة:

وهم اليمانيّون من نسل قحطان بن عامر، المنتهي نسبه إلى سام الملقّب بأبي العرب. ويرى البعض أنّ قحطان عاش في نحو القرن العشرين قبل الميلاد.

ومن أمّهات قبائل قعطان: جمير وكهلان، وهما شقيقان، ومن حمير قضاعة ومنه السكاسك والقين وجهينة وبلي وكلب وسيبان وجرم وقدامة وبهراء وغدرة ومسكة، ومن جرم عوف، ومن كمهلان كندة، ومنه مذحج وأنمار والأزد والأشعريون ولخم وجذام وعاملة والأنصار (الأوس والخزرج) والصدف

أنساب العرب ....... ٢٩٣ والحوت، ومن أنمار خثعم، والأنصار يشتملون على أربعة عشر قبيلة.

#### ٣ ـ العرب المستعربة:

أو العدنانيون، وهم أهل نجد والحجاز، دعوا أيضاً بالعدنانية نسبة إلى جدّهم الأعلى عدنان، وهم يرجعون إلى إسماعيل بن إبراهيم الخليل طِلْتَالِين.

ومن عدنان معد، ومنه نزار وربيعة وإياد، ومن نزار مضر، ومنه إلياس، ومنه مدركة، ومنه خزيمة، ومنه كمنانة، ومنه النهر، ومنه مالك، ومنه فهر (قريش).

وقيل : بين عدنان وإسهاعيل نحو أربعين أباً، وقيل غير ذلك. ومن ربيعة أسد، ومنه عنزة وجديلة، ومنه بنو بكر وبنو وائل وبنو النمر(١١).

<sup>(</sup>١) اقتباس من كتاب القبائل العربية وسلائلها في بلادنا فلسطين.

## معنى إسهاعيل

إسماعيل النبيّ عليُّلا جدّ العرب، يتكوّن اسمه من كلمتين: (اسمع) و (ايل). وكلمة (ايل) في اللغات السامية تعني (الله).

و (ايل) في اللغة الأكادية العراقية تدلُّ على وجه العموم.

و (ايــل) في نـقوش رأس شمـرا الكـنعانيّة الفـينيقيّة اسم (الإله الأكـبر) و (ابن الآلهة).

و (ايل) في العبرية من أسهاء الله.

فمعنى إسماعيل (ليسمع الله)، أو (طائع الله).

قال المسعودي: وقيل: إنَّمَا سمّي إسماعيل لأنَّ الله سمع دعاء هاجر ورحمها، وقيل: إنَّ الله سمع دعاء إبراهيم للثُّلِةِ، وإسرائيل بمعنى عبد الله.

# معاني بعض الكلمات اليونانية

قيل: إنّ لفظ أفلاطون معناه الصادق الفصيح، وجالينوس فاعل العجائب، وأرسطو الكامل الفضيلة، وسطليموس من أسهاء السلاطين وهو في اليونانية ككسرى في الفرس وقيصر في الروم، وخاقان في الترك، والنجاشي في الحبشة، وهرقل في الشام.

وقيل: إقليدس بمعنى المفتاح، وفي اليونانية إقليد وفي العربية مقلاد، كما قال سبحانه: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١) أي مفاتيحها.

وفي شرح المواقف: إنّ السوفطا، لفظ من لغة اليونان، فإنّ (سوف) اسم للعلم والحكمة، و (اسطا) اسم للغلط، فسوفسطا اسم معناه علم الغلط، كما قبل في فيلسوف فعناه محبّ الحكمة، فإنّ (فيلا) بمعنى المحبّ، و (سوف) بمعنى الحكمة، ثمّ عرّب هذان اللفظان فاشتقّ منهما السفسطة والفلسفة.

(١) الزمر : ٦٣.

# مسائل في الأنساب

ا الناق المراة على المسلم المس

٢ ـ وإذا تزوّج كلّ واحد من رجلين أخت الآخر، فولدت كلّ واحدة ابناً.
 فالابنان كلّ واحد منها ابن خال الآخر.

٣ ـ وإذا تزوّج كلّ منهما بأمّ الآخر، فرزق كلّ ابناً، فكلّ من الابنين ابن عمّ الآخر.

٤ ـ وإذا تزوّج كلّ منهما بنت ابن الآخر، فولدت كلّ ابناً، فكلّ من الابنين
 عمّ أمّ الآخر.

٥ - وإذا تزوّج كلّ من الرجلين بنت بنت الآخر، ورزق كلّ ابناً، فكلّ من الابنين خال أمّ الآخر.

٦ - وإذا تزوّج كلّ منها بأمّ أمّ الآخر، فولد كلّ واحدة ابناً، فالابنان كـلّ خال أب الآخر.

## الولاية والبراءة شرط قبول العمل

كما جاء في النصوص الدينية الثابتة عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_ إنّ محبّة أهل البيت آل محمّد طَلِمَتِكُمُ لا صلاة له \_ أهل البيت آل محمّد طَلِمَتِكُمُ شرط صحّة الصلاة \_ من لم يصلِّ عليكم لا صلاة له \_ فودّتهم أصل العمل، وبه يتقبّل الطاعات.

كذلك البراءة من أعدائهم شرط صحّة الأعمال، فمن كان في قلبه خردل من حبّ الغاصبين لحقّ آل محمّد فلا ينظر إلى عمله، وإن أتى بأعمال الصدّيقين.

إنما يتقبّل الله من المتقين، ومن التقوى التولي والتبرّي، فهما من فروع الدين. وللتولي والتبرّي مظاهر عديدة، فإنهما شعور باطني للمؤمن، ولكلّ شعور شعار، فمن مظاهر التبرّي وشعاره هو اللعن على أعداء الله وأعداء رسوله وأعداء عترته الطاهرين، ومن مظاهر التولي وشعاره هو الصلوات على محمّد وآله، فهما ككفّتي الميزان بل يرجّح اللعن، لأنّه رفض ونني، وهو مقدّم على الإيجاب والإثبات كما في كلمة التوحيد (لا إله إلّا الله)، فتدبّر، فربما لهذا قدّم اللعن على السلام في زيارة عاشوراء الخالدة.

### صلاة العشاق

صلاة الخلق تسبيح وسجود.

وصلاة العاشقين ترك الوجود.

فإنّ العاشق لا يرى لنفسه وجوداً، وإنّه يفني في معشوقه، ولا يرى إلّا هو.

وحقيقة التوحيد في العشق الإلهي، وحقيقة العشق في كلمة التوحيد، فلا بدّ من نفي الآلهة جميعاً ثمّ عبادة الله وحده لا شريك له، فكلمة التوحيد بين الرفيض والإيجاب، وكلّ مسلم ومؤمن لا بدّ أن يكون رافضاً للطواغيت والجبابرة وخلفاء الجور ومعتقداً بعبادة الله وإطاعته وإطاعة الرسول عَبَيْنَ وأولي الأمر أئمة الهدى الأطهار عليمين وجهذا يتم التوحيد والدين:

﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِيناً ﴾ (١).

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٣.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٨٥.

## من التواضع خدمة العيال

ورد في الحديث: إنّ الله لمّا خلق النفس قال لها: من أنا؟ فقالت: ومن أنا؟ فعذّ بها بأنواع العذاب، فكلّما قال لها: من أنا، فتقول: وأنا من. حتى عذّ بها بالجوع والتواضع، فقالت: أنت الله الذي لا إله إلّا أنت.

وورد في الحديث أيضاً: صاحب المتاع أحقّ بحمله إلى عياله، وكان علي عليُّلاٍ يحمل التمر والملح في ثوبه ويقول: لا ينقص الكامل من كماله ما جرّ مــن نــفع إلى عياله.

وروي عنه عليُهِ أنّه قال: دخل علينا رسول الله تَبَلَيْنَا وفاطمة الزهراء عَلِيْمَانِ جَالِمَةُ وَفَاطَمَةُ الزهراء عَلِيْمَانِ جَالسة عند القدر، وأنا أنقي العدس، فقال: يا أبا الحسن، فقلت: لبّيك يا رسول الله، قال:

اسمع مني، وما أقول إلا من أمر ربي، ما من رجل يعين امرأته في بسيتها إلا كان له بكل شعرة على بدنه عبادة سنة، صيام نهارها وقيام ليلها، وأعطاه الله من الثواب مثل ما أعطى الصابرين، وداود النبيّ ويعقوب وعيسى.

يا علي، من كان في خدمة العيال في البيت ولم يتأنّف، كتب الله اسمه في ديوان الشهداء، وكتب له بكلّ قدم ثواب حجّة

وعمرة، وأعطاه الله بكلّ عرق في جسده مدينة.

يا على، ساعة في خدمة العيال في البيت خير من عبادة ألف سنة، وألف حجة، وألف عمرة، وخير من عتق ألف رقبة، وألف غزوة، وألف مريض عاده، وألف جمعة، وألف جنازة، وألف جائع يشبعهم، وألف عار يكسوهم، وألف فرس يوجّهه في سبيل الله، وخير له من ألف دينار يتصدّق به على المساكين، وخير له من أن يقرأ التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، ومن ألف أسير يعتقه، وخير له من ألف بدنة يعطي المساكين، ولا يخرج من الدنيا حتى يرى مكانه من الجنة.

يا عليّ، من لم يأنف من خدمة العيال دخل الجنّة بغير حساب.

يا عليّ، خدمة العيال كفّارة الكبائر، وتطنئ غـضب الربّ، ومـهور حـور العين، ويزيد في الحسنات والدرجات.

يا عليّ، لا يخدم العيال إلّا صدّيق أو شهيد أو رجل يريد الله به خير الدنيا والآخرة (١).

<sup>(</sup>۱) من كتاب: منتخب درر القوامسيس؛ تأليف آية الله العظمى ملّا حبيب الله شريف الكاشانى: ۳۰۱.

## الأعمال خمسة وعشرون

قالت الفرس في مجموعتهم الحكمية :

الأعمال خمسة وعشرون:

خمسة منها بالقضاء والقدر : الزوجة والولد والمال والملك والحياة.

وخمسة منها بالكسب والاجتهاد، وهي : العلم والكتابة والفروسة ودخول الجنّة أو النار.

وخمسة منها بالطبع: المداراة والوفاء والتواضع والسخاء والصدق.

وخمسة منها بالعادة: المشي في الطريق والأكـل والنـوم والجـماع والبـول المفرط.

وخمسة منها بالإرث: الجمال وطيب الخلق وعلوّ الهمّة والتكبّر والرياء.

## الخط والحظ

قال الشاعر :

لا تحسبوا أنّ حسن الخطّ يـنفعني ولا ساحــة كـنّي حــاتم الطــاني وإنَّمَا أنا محتاجٌ لواحدة لنقل نقطة خاء الخطَّ للطاء

# في مدح أهل البيت المَهَلِكُ

ولله درّ القائل في مدح أهل البيت عَلَمْتِكُونُ :

١ ـ هم السفينة فاز الراكبون بها ومن تخلّف عنها صار في تيم

٢ ـ الجلة جلةهم والبيت بليهم وصاحب البيت أدرى بالذي فيه

٣ ـ وآية الرجس والتطهير شاهدة بصدقهم ما تملي القرآن تاليه

٤ ـ آتاهم الله ما لم يؤتهِ أحد منهم وذلك فضل الله يؤتيه

## معانى بعض المصطلحات الفقهية

معاني بعض الكلمات في الكتب الفقهية \_كالرسائل العملية \_ في مصطلح الفقهاء:

١ ــالأظهر : يعني في الفتوى.

٢\_الأشهر: يعني في الروايات.

٣\_الأصحّ : يعني ما لا يحتمل عنده غير المذكور .

٤ ــ الأحوط : يعني في العمل.

٥ ـ الأشبه: يعني ما دلّ عليه أصول المذهب.

٦ ـ التردّد: يعني ما يعارض فيه الدليلان من غير مرجّع.

### ٤٠٣٢٠ احتمال

لو قيل: عندنا ثمانية زهور كلّ وردة بلون، ونريد ترتيبها، فكم يمكن أن نرتّب الزهور بألوانها الزاهية ؟

الجواب: يكون ذلك بأربعين ألف وثلاثمائة وعشرين رتبة.

فإن في وردتين يحتمل احتمالان، كأن تكون الوردة الحمراء عن اليمين والصفراء عن الشمال أو بالعكس. وفي ثلاث ورود ستّة احتمالات، فإنّ الوردة البيضاء إمّا أن تكون قبل الحمراء أو بعدها متوسّطة، أو بعد الصفراء، وكذلك بالنسبة إلى الصفراء، فيضرب اثنان في ثلاثة، فالمجموع ستّة. وفي أربعة ورود يضرب الأربعة في ستّة، فالمجموع ٢٤. وفي الخمسة يكون المجموع ١٢٠، وفي الستّة بعرب المناه عنه ١٥٥ احتمال، وفي الثمانية ٢٠٠٠ احتمال.

ومن هذا يظهر أنّ ما قاله الشاعر الفارسي الشهير مصلح الدين سعدي في مدح الرسول الأعظم في هذا البيت بحسب تبديل ألفاظه يكون الجمعرع ٤٠٣٢٠ بيتاً.

شمه مسطاع نسبي كسريم فسميم جسميم نسميم وسميم

## حال العبد عند ربّه

كلّ واحد يودّ أن يعرف حاله عند ربّه، لا سيّا في مقام العبادة والطاعة، وإنّ الله سبحانه هل رضي عنه ؟ وما علامة ذلك ؟

وقد ورد في الروايات علائم، ومنها: ما جاء عن الرسول الأكرم محمد على الله على الله على الطاعة بعد الطاعة دليل على قبول الطاعة، والمعصية بعد الطاعة دليل على غفران المعصية، والمعصية بعد المعصية دليل على غفران المعصية، والمعصية بعد المعصية على خذلان العدد.

# العوالم أربعة

قيل: العوالم أربعة:

عالم الشهود، وهو عالم الجسم والجسمانيات وما يدرك بالحواسّ.

وعالم الغيب، وهو عالم الجرّدات والعقول الروحانية والملائكة.

وعالم الملكوت، وهو ينقسم إلى: أعلى الذي لا يتعلّق بـالمخلوقات كـالعلم والقدرة والحياة، وأدنى الذي يتعلّق بالمخلوقات كالخالقية والرازقية.

وعالم الجبروت، وهو عالم الذات المقدّسة المحجوب عن العقول حتى الأنبياء. وقيل: هناك عالم يسمّى (ها هو)، يشير إليه ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الإخلاص: ١.

# لدفع الشدائد

قراءة هذه الأبيات مع التكرار ينفع لدفع الشدائد:

وكسم لله من لطفٍ خني يدق خفاه عن فهم زكي وكسم لله من بعد عسر في في فرّج كربة القلب الشجي وكسم أمرٍ تساء به صباحاً وتأتيك المسرّة بالعشي إذا ضاقت بك الأحوال يوماً فثق بالواحد الفرد العلي المات

## من الأدب

قال أرسطا طاليس:

إذا دخلتم على الكرام، فعليكم بتخفيف الكلام، وتقليل الطعام، وتعجيل القيام.

وخير ميراث هو الأدب، ومن ساء أدبه فقد ضيّع نسبه وحسبه.

ذكرت تفصيل ذلك وحقيقة الآداب الإسلامية في رسالة (حقيقة الأدب على ضوء المذهب) أي مذهب أهل بيت رسول الله على ألفاني وعدل القرآن الكريم.

## حكم الناصبي

إذا العسلوي تسابع نساصبياً بمسذهبه فسا هسو مسن أبيه في فيان الكلب أحسن منه طبعاً لأنّ الكسلب طسبعُ أبيه فيه وهذا يعني أنّ المنتسب إلى أهل البيت المُهمّيّنُ الى عليّ وفاطمة عليهيّن، إلى البيت العلوي والنبوي، إلى البيت الفاطمي، فن كان منتسباً إلى هذا البيت الطاهر الرفيع، الذي أذن الله أن يرفع ويذكر فيه اسمه، كيف هذا السيّد الشريف يكون ناصباً ومعادياً لأجداده الطاهرين، كيف يكون مخالفاً لمذهبهم، وكيف يأخذ أصول ناصباً ومعادياً لأجداده الطاهرين، كيف الحكامه الفقهية من المذاهب الأخرى، فهذا شيء عجاب أن يكون السيّد من ذرّية الرسول الأكرم محمّد عليه وأولاده الطاهرين مذهب أجداده الطاهرين غير مذهب أمير المؤمنين علي عليه وأولاده الطاهرين المعصومين، غير تابع لمذهب الإمام جعفر بن محمّد الصادق عليه ؟ !

## تكريم الذراري

في جامع الأخبار:

عن الرسول المختار محمّد ﷺ، قال: من رأى أولادي فـصلّى عـليّ طـائعاً راغباً، زاده الله تعالى في السمع والبصر.

وقال ﷺ: من لا يحبُّ أولادي، فهو ملعون.

وقال: من احتقر أولادي، أذهب الله عنه السمع والبصر.

وقال: صالحهم لله، وطالحهم لي.

وهذا يعني تكريم الذرية الطاهرة على كلّ حال، وطوبى لمن عرف قدر نفسه، فاعرفوا يا ذرّية النبيّ منازلكم وقدركم، ولا تعصوا الله سبحانه، وتخلّقوا بأخلاق الله عزّ وجلّ وبأخلاق رسوله ﷺ وبأخلاق أجدادكم الطاهرين، حتى تكونوا في كلّ عصر ومصر قدوة صالحة وأسوة حسنة، وإماماً للمتقين والصالحين.

## في الطبّ

### في الإسرائيليات:

إنّ موسى بن عمران المنتخلا كان به داء أعيا الأطباء، فبينا هو ذات يوم يمشي على شاطئ النيل، وإذا بحشيشة تنادي: يا ابن عمران، خذني، فأنا دواؤك من هذا اللداء، فقال موسى بن عمران: إنّا الدواء من الله تعالى، ثمّ تركها، فشفاه الله تعالى، فلمّا كان بعد عام آخر، عاوده ذلك المرض بعينه، فشكا إلى ربّه، فأوحى الله تعالى إليه: أن يا موسى امضِ إلى الطبيب واعمل بما يقول، فمضى موسى إلى طبيب كان في بني إسرائيل، فأمره الطبيب أن يتناول تلك الشجرة، فتناولها فشفاه الله تعالى، فلمّا كان العام الثالث عاوده ذلك المرض واستعمل تلك الحشيشة، فلم يبرأ، فقال: أي ربّ ما هذا؟ فأوحى الله تعالى إليه: يا موسى، شفيتك بغير حشيشة لتعلم قدرتي، وأحلتك على الطبيب لتعلم تدبير مملكتي، ومنعتك الشفاء بها لتحقّق قهري، أنا الشافي أشغى من أشاء بما أشاء.

اتّفق حكماء الهند والروم والفرس أنّ الأمراض تتولّد من ستّة أشياء: سهر الليل، وشرب الماء في جوف الليل، وحبس البول، وكثرة الجماع، والأكــل عــلى الشبع، والنوم في النهار.

# رسالة إلى أستاذ

رسالة بعثتها إلى أستاذي في درس (مختصر المعاني)، تخبرك عن بعض عوالم الحوزة وطلابها سنة ١٣٩٥ هـق، وكان عمري آنذاك عشرين عاماً.

بسمه تعالى:

سهاحة أستاذنا الجليل وشيخنا الفاضل فضيلة الشيخ حسمين الطهراني دام ظلّه.

شيخنا الأجلّ :

بعد لثم أناملكم الطاهرة والتشرّف بأعتابكم المقدّسة، أحييكم بتحيّات قدسية وسلامات ملكوتية، وإني لا أنسى فضلكم، وما زلت رهين لطفكم، وأعجز عن أداء حقّكم، بل جزء لا يتجزّأ من زحماتكم، فالله يجزيكم خير الجزاء وأتمّ العطاء وأحسن الثناء.

هذا وقد ألح بعض الطلبة الكرام أن أدرّسهم (مختصر المعاني)، فأبيت ذلك تعظيماً لكم، إلاّ أنّهم لا يزالون يصرّون، فارتأيت أنّ خير الأمركها قال الشهيد الثاني في كتابه القيّم (منية المريد): متى أردت أن تـدرّس كـتاباً فـن الآداب أن تستجيز أستاذك في ذلك، وقد فعلت ذلك من قبل في تدريسي (مغني اللـبيب)،

عاجازني الاُستاذ الجليل السيّد الطالقاني دام ظلّه، فدرّسته ما يقارب الدورتين، فلم تسمحوا لي بتدريس المختصر؟ هذا ولا يخفى أنيّ مشتغل الآن ببيع المكاسب وبراءة الرسائل.

ولدكم والذي لا ينسى فضلكم العبد عادل العلوي ٢١ / محرّم الحرام / ١٣٩٥

### رسالة إلى مدير المدرسة

سماحة سيّدنا العلّامة السيّد الحسيني مدير مدرسة آية الله العظمى السيّد الگلپايگانى دام ظلّه.

بعد السلام عليكم وتقبيل أيديكم والتشرّف بأعتابكم، أود أن أرفع إليكم أسنى الشكر وأعزّه، وأغلى الخدمة وأزكاها، لما تفضّلتم عليّ وعلى إخوتي السيّد عامر حفظها الله تعالى، وبذلتم من الجهود الجبّارة في سبيلنا وسبيل الطلبة الكرام، وفي سبيل إعلاء كلمة الحقّ والدين ورفع مستوى العلم واليقين، وذلك بإدارتكم العادلة ومديريتكم المعتدلة، فلا أدري كيف أشكر تلك الجهود والخدمات والعنايات؟ وكيف أعبر عن مشاعري تجاه طاقاتكم وزحماتكم، وكيف أؤدي جزء لا يتجزّأ من حقوقكم الشريفة ومقاماتكم الكرية، فلا أدري إلا أن أعترف بعجزي وذلك من غاية الشكر، هذا وجزاكم الله عنّا خير الجزاء وأحسن العطاء، ودمتم سالمين.

عادل العلوي ١٥ / شوّال / ١٣٩٦ هـق

## الراتب الشهرى

كان الراتب الشهري (حقوق طالب العلم ـ المرحلة الثالثة ـ درس الخارج) للمراجع سنة ١٤٠٢ في حوزة قم العلمية كما يلي :

الآيات العظام: السيّد المرعشي ( ٢٠٠ تومان)، السيّد الگلپايگاني ( ٥٠٠ تومان)، السيّد الخوانساري ( ٣٠٠ تومان)، السيّد الإمام ( ٢٠٠٠ تومان)، السيّد الخوئي ( ٧٥٠ تومان).

وبهذا المال كان يعيش طالب العلم بمدّة شهر مع عائلة من زوجة وخمسة أولاد، والبركة من الله المبارك سبحانه وتعالى.

# شجرة شرف الدين العاملي

جدّ أسرة شرف الدين العريقة التي جمعت بين شرف الحسب وكرم النسب، واجتمع فيها العلم والعمل، برع فيها رجال خدموا الدين الإسلامي والمذهب الإمامي، هو شرف الدين السيّد أبو محمّد إبراهيم (المتولّد سنة ١٠٣٠)، بن زين العابدين (المتولّد سنة ١٠٠٠)، بن علي نور الدين بن نور الدين علي بن عرّ الدين الحسين بن محمّد بن الحسين بن علي بن محمّد بن تاج الدين المعروف بأبي الحسين بن محمّد ولقبه شمس الدين بن عبد الله جلال الدين بن أحمد بن حمزة ابن سعد الله بن حمزة بن أبي السعادات محمّد بن أبي محمّد نقيب نقباء الطالبيين في بغداد بن أبي الحارث محمّد بن أبي الحسن علي المعروف بابن الديلمية بن أبي طاهر بن المحسين القبطعي بن عبد الله بن أبي الحسن محمّد الحدّث بن أبي الطيّب طاهر بن الحسين القبطعي بن موسى سبحة بن إبراهيم المرتضى بن الإمام المام المام المام المام الباقر بن الإمام زين العابدين بن الإمام أبي عبد الله الحسين سيّد الشهداء بن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليّلاً .

واخوة شرف الدين إبراهيم هما السيّد حسين المتولّد سنة ١٠٤١، والسيّد عمّد المتوفّى ١٠٤٠.

وقد تفرّقت الأسرة الكبيرة في بلاد الله، فنهم من سكن جبل عامل، ومنهم من سكن العراق والكاظمية المقدّسة كآل الصدر، ومنهم من سكن مكّة حتى مات كزين العابدين ونور الدين وأبي العباس على نور الدين على بن الحسين، ومنهم من قطن الشام كالحسين بن زين العابدين وأبو الحسن، ومنهم من استوطن شحور كإبراهيم شرف الدين، ومنهم من سكن الهند كالسيّد جمال، ومنهم من سكن إصفهان كالسيّد حيدر.

## السيّد محمّد بن زين العابدين:

من أولاده: عبد الله المولود ١٢٩٢، وولده عبد الهادي المولود سنة ١٣٤٢. عبد الله ١٣٧٤.

من أولاده: زين العابدين وابنه الرضا المكنّى بأبي الحسن وابنه حيدر وابنه إبراهيم وابنه أحمد وابنه على وابنه عبد الله المولود سنة ١٢٩٢ وابنه عبد الله المولود ١٣٧٤.

ومن أولاده: علي المولود سنة ١٣٢٤، وأولاده نظام الدين ١٣٦٩ وأحمــد ١٣٧٢ وسمر ١٣٧٥.

ومحمّد جواد ١٣٢٩ \_علي ابنه عصام ولد سنة ١٣٦٣.

وعباس ١٣٣٤ هؤلاء الثلاثة أبناء الشريف أحمد المتوفى ١٣٣٥ ابن السيّد على بن أحمد بن إبراهيم بن حيدر بن أبي الحسن الرضا بن زين العابدين بن محمّد ابن زين العابدين بن على نور الدين.

ومنهم: الشريف محمّد سعيد المولود ١٣٣١ ابن السيّد إبراهيم المولود سنة ١٢٩٧ بن السيّد محمّد المتوفّى سنة ١٢٩٨ بن أحمد المتوفّى ١٢٤٨ بن الشريف إبراهيم

ومنهم: السيّد نور الدين المولود سنة ١٣٠٦ بن الشريف زين العابدين المتوقّى ١٣١٦ بن إبراهيم بن الجواد بن الرضا بن الحسن بن زين العابدين بن محمّد ابن زين العابدين.

ومنهم: الشريفان الرضا المولود سنة ١٣١٨ وصنوه السيّد محمّد على المولود سنة ١٣٣٨ ابن الشريف إبراهيم بن الجواد ابن الرضا بن الحسن بن زين العابدين بن محمّد بن زين العابدين.

ومنهم: الأشراف زين المولود سنة ١٣٥٢ وأولاده محمّد ١٣٧٩ وإسراهسيم ١٣٨١ وعباس ١٣٨٨، وصنوه السيّد حسين المولود ١٣٥٦ وأولاده عـبد العملي ١٣٨٢ وعادل ١٣٨٦ وعلى ١٣٨٨ وعباس ١٣٨٩.

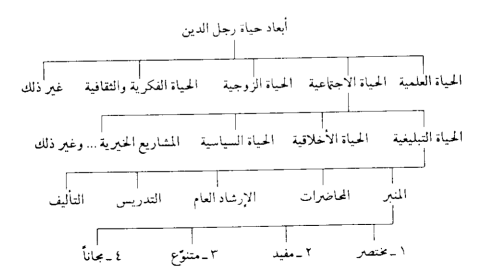
وسمير المولود ١٣٦٦ أبناء الشريف عباس المولود سنة ١٣١٦ بن أبي الحسن ابن إبراهيم بن الجواد بن الرضا بن الحسن بن زين العابدين بن محمد بن زين العابدين.

ومنهم الشريف طلال المولود سنة ١٣٥٩ بن عبد الله المولود سنة ١٣٢٨ بن مصطفى المتوفى سنة ١٣٣٤ بن إبراهيم بن الجواد بن الرضا بن حسن بن زين العابدين العابدين الثاني بن محمّد بن زين العابدين.

شجرة طيّبة أصلها ثابت وفرعها في السهاء، تؤتي أكلها كلّ حين.

## ميات منبر الخطيب

العلماء ورثة الأنبياء، إنّما يرثونهم في علومهم ومسؤولياتهم الدينية من هداية الناس إلى الحقّ وما فيه سعادتهم الدنيوية والأخروية، فرجل الدين يمثّل النبيّ في رسالته السمحاء ومسؤوليته العظمى، وحياته الرسالية ذات أبعاد، إجمالها كما يلى:



فهن رجال الدين من يختار مسؤولية المنبر لهداية عامة الناس على اختلاف طبقاتهم وثقافاتهم، وهذا يستدعي أن يكون رجل الدين، والذي يسمّى في هذا المجال بالخطيب أن يجمع بين المعقول والمنقول، وبين العلم القديم والعلم الجديد، وهذا من الأمر المستصعب.

ثمّ المنبر لمّـاكان مربّع الشكل، فكأنّه يوحي من خلال ميم المنبر أن تكون خطابة الخطيب حاوية على مهات أربعة في أربع كلمات، كما يلي:

۱ \_ مختصر.

۲\_مفید.

٣\_متنوع.

٤\_مجاناً.

وهذا يعني أنّ الخطيب الناجح والذي ينفذ في القلوب، ويلهج الناس بكلهاته ويتأثّرون بها في مسيرة حياتهم حكما جرّبت ذلك في شهر رمضان المبارك بقم المقدسة في موكب النجف الأشرف سنة ١٤١٨ - أن يراعي هذه الميهات الأربعة، فلا يتكلّم إلّا ماكان مفيداً نافعاً، ولا يكون إلّا مختصراً جامعاً مانعاً، فخير الكلام ما قلّ ودلّ، وأن يكون متنوّعاً بالعلوم والفنون المختلفة من العقائد والتفسير والمحديث والرجال والتأريخ والقصص والمفاهيم العامة والخاصة وحتى اللطائف والفكاهيات ومن الأدب وغير ذلك، وأن يكون من دون عوض ومال، فإنّ أجره على الله سبحانه، وإنّ تبليغه من الرسالة المحمدية التي أجرها المودّة والمحبّة والطاعة لأهل الست عليه الله المنت المنته المنت عليه الله المنت المنته المنت

## أقسام الروح

الروح قد يطلق ويراد به الروح البخار اللطيف، الذي يتكوّن من لطافة الأخلاط وبخاريتها. وهو حامل الحسّ والحركة، وينبعث من القلب ويتكوّن في بطنه الأيسر، وينتشر في جملة البدن بتوسط العروق الضوارب المسمّاة بالشرايين. وهذا يشارك فيه الإنسان والبهائم، وينمحق بالموت، وينفسد بانقطاع الغذاء، ويتصرّف في تقويمه وتعديله علم الطبّ. وهو مركّب الحسّ والحركة، ومبدأ الحياة الحيوانية، ويسمّى بروح القوّة والشهوة والحياة. ولا حظّ له من إدراك الكلّيات وحمل الأمانة الكبرى الإلهية.

وقد يطلق على النفس الناطقة، من جهة إدراكها للمعقولات، بنحو الوحدة والبساطة والقرآنية، ويسمّى بالعقل القرآني، كما يسمّى بالعقل الفرقاني، باعتبار إدراكها لها بنحو التفصيل. وهي مجرّدة عن المادّة ذاتاً، عند أرباب التحقيق وأعاظم الحكماء والمتفلسفين والمحققين من علماء الإسلام والمتكلّمين. ولا تفنى ولا تموت، والبدن مركبها وآلتها وشبكتها. وهي التي أشار إليها الشيخ في (عينيّته) بقوله: هبطت إليك من الحلّ الأرفع ورقىاء ذات تسعزّزٍ وتمنع في الأنبياء وتنقسم إلى روح الإيمان وروح القدس، والخمسة مجتمعة في الأنبياء

أقسام الروح ...... والأربعة في المؤمنين.

وقد يطلق على العقول الكلّية بأقسامها: من الطولية والعرضية والنزولية والصعودية. وتسمّى الأولى بالعقول والأرواح الباديات، والثانية بالصاعدات.

وأشير إلى أكمل أفرادها، الذي هو العقل الأوّل في الحديث «بأنّه ملك عظيم أو خلق من خلق الله، أعظم من جبرئيل»، الذي عبّر عنه في لسانهم بالعقل الفعّال، (وميكائيل) الذي هو أيضاً من العقول الكلية (له ألف وجه، في كلّ وجه له ألف لسان يسبّح الله تعالى، بسبعين ألف لغة، لو سمعه أهل الأرض لخرجت أرواحهم، لو سلّط على السماوات والأرض، ابتلعها من أحد شفتيه، وإذا ذكر الله تعالى، خرج من فيه قطع من النور كالجبال العظام، موضع قدمه مسيرة سبعة آلاف سنة، له ألف جناح، فيقوم وحده يوم القيامة والملائكة وحدهم)، وهذا الحديث من مشكلات الأحاديث، نشرحه في محلّه، إن شاء الله تعالى.

وهذا الذي ذكر في الحديث أشد مطابقة مع العقل الأوّل، كما أنّ جبرئيل المسمّى بالروح الأمين، أشدّ مطابقة للعقل الفعّال. وحمل بعض العارفين الأرواح في الحديث (خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألني عام)، على النزولية والصعودية، أي الأرواح الكلية. وحمل الأحاديث والروايات، الدالّة على خلقها بعد خلق الأجساد، كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّ يُتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١)، وقوله: ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَرَ ﴾ (١)، على الأرواح الجزئية أو الأولى على الكينونة الجمعية التبعية القرانية، والثانية على الفرقانية الاستقلالية (٣).

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١٤.

<sup>(</sup>٣) تعليقات الميرزا مهدي الآشتياني على منظومة السبزواري : ٤٧.

# الفخر الرازي والتشيّع

جاء في لسان الميزان لابن حجر العسقلاني، نقلاً عن بعضهم:

إنّ الفخر كان شيعياً يقدّم محبّة أهل البيت لمحبّة الشيعة حتّى قــال في بـعض تصانيفه: وكان عليّ شجاعاً بخلاف غيره (١١).

وقال الرازي<sup>(۱)</sup> في بحث النبوّة والطريق إلى إثباتها باعتبار قدرة النبيّ على تكيل الناقصين ـ وهو الطريق الثاني لإثبات النبوّة \_ فيذكر مقدّمات إلى أن يقول: ولا شكّ أنّ أفضل أصناف الإنسان وأقربهم إلى الكمال سكّان وسط المعمورة، وهم سكّان الموضع المسمّى بإيرانشهر، ثمّ إنّ هذا الصنف من الناس مختلفون أيضاً في الكمال والنقصان، ولا شكّ أنّه يحصل فيهم شخص واحد، هو أفضلهم وأكملهم افعلى هذا قد ثبت أنّه لا بدّ وأن يحصل في كلّ دور شخص واحد هو أفضلهم وأكملهم وأكملهم] في القوّة النظرية والعملية.

ثمَّ إنَّ الصوفية يسمُّونه بقطب العالم، ولقد صدقوا فيه، أنَّه لمَّـا كــان الجــزء

<sup>(</sup>١) لسان الميزان ٤: ٢٩

<sup>(</sup>٢) المطالب العالية ٨: ١٠٣.

الفخر الرازى والتشيّع ..... الفخر الرازى والتشيّع ....

الأشرف من سكّان هذا العالم الأسل هو الإنسان، الذي حصل له القوّة النظريّة التي بها يستفيد الأنوار القدسية من عالم الملائكة، وحصلت له القوّة العملية التي يقدر بها على تدبير هذا العالم الجسماني على الطريق الأصلح، والسبيل الأكمل.

ثمّ إنّ ذلك الإنسان الواحد هو أكمل الأشخاص الموجودين في ذلك الدور (الوقت) كان المقصود الأصلي من هذا العالم العنصري هو وجود ذلك الشخص، ولا شكّ أنّ المقصود بالذات هو الكامل. وأمّا الناقص فإنّه يكون مقصوداً بالعرض [فثبت: أنّ ذلك الشخص] هو القطب لهذا العنصري، وما سواه فكالتبع له. وجماعة [من] الشيعة الإمامية يسمّونه بالإمام المعصوم، وقد يسمّونه بصاحب الزمان، ويقولون بأنّه غائب. ولقد صدقوا في الوصفين أيضاً. لأنّه لمّا كان خالياً عن النقائص التي هي حاصلة في غيره، كان معصوماً من تلك النقائص، وهو أيضاً صاحب الزمان، لأنّا بيّنا: أنّ ذلك الشخص هو المقصود بالذات في ذلك الزمان، وما سواه فالكلّ أتباعه، وهو أيضاً : غائب عن الخلق لأنّ الخلق لا يعلمون أنّ ذلك الشخص هو أفضل أهل هذا الدور ...

فثبت بهذا: أنّ كلّ دور لا بدّ وأن يحصل فيه شخص موصوف بصفات الكمال. ثمّ إنّه لا بدّ وأن يحصل في هذه الأدوار المتلاحقة: دور يحصل فيه شخص واحد يكون هو أفضل من كلّ أولئك الذين كلّ واحد منهم صاحب دوره وفريد عصره وذلك الدور المشتمل على مثل ذلك الشخص، إنّا لا يوجد في ألف سنة أو أكثر أو أقلّ إلا مرّة واحدة، فيكون ذلك الشخص هو الرسول الأعظم، والنبي المكرّم وواضع الشرائع والهادي إلى الحقائق، وتكون نسبته إلى [سائر أصحاب الأدوار كنسبة الشمس إلى سائر الكواكب.

ثمّ لا بدّ وأن يحصل في أصحاب الأدوار إنسان، هو أقـربهم إلى صـاحب

٣٢٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

الدور في صفات الفضيلة، فيكون ذلك الشخص بالنسبة إليه كالقمر بالنسبة إلى الشمس، وهو الإمام القائم مقامه، المقرّر شريعته، وأمّا الباقون فنسبة كلّ واحد منهم إلى صاحب الدور الأعظم، كنسبة كوكب من الكواكب السيّارة إلى الشمس، وأمّا عوام الخلق فهم بالنسبة إلى أصحاب الأدوار مثل حوادث هذا العالم بالنسبة إلى الشمس والقمر وسائر الكواكب. ولا شكّ أنّ [عقول الناقصين تكمل بأنوار عقول أصحاب الأدوار، وتقوى بقوّتها.

فهذا كلام معقول مرتّب على الاستقراء الذي يفيد القطع واليقين (١).

<sup>(</sup>١) المطالب العالية ٨: ١٠٧.

### حياة المجتمع

إنّ لله سبحانه أساءً تسمّى أئمة الأسهاء، وهي سبعة تشير إلى صفاته الثبوتية السبعة (١) (العالم القادر الحيّ المريد السرمدي المتكلّم الصادق).

ومن هذه السبعة اسم الحيّ يعدّ اسم الاسم وإمام الأئمة، فـإنّ الأسهاء كـلّها ترجع إليه، كما قيل: إنّ الحيّ من الاسم الأعظم، كما ورد في الروايات والآيات.

والحيّ بمعنى الدرّاك الفعّال، ولازمه العلم والقدرة، فمن كان عالماً قادراً كان حيّاً. ثمّ من كان له الدرك الأُتمّ كان له الله الله ألله الدرك العلم والمعرفة.

والإنسان على الصعيدين الفردي والاجتاعي، أي الشخص والمجتمع لوكان عنده القوّة الدرّاكة لكان حيّاً، ومن يفقد هذه القوّة فهو الميّت حقّاً، حتى لوكان يمشي بين الأحياء، ودركها وزيادة الدرّاكية إنّا يكون بالعلم والمعرفة، والعمل الدؤوب، والنشاط المستمرّ، والحيوية والطاقة المتفاعلة.

(١) هذا بناءً على ما هو عند المشهور، وذهبنا إلى أنّ الصفات الذاتية ثلاثة: (العلم والقيدرة ما لهذا بناءً على ما هو عند المشهور، وذهبنا إلى أنّ الصفات الذاتية ثلاثة : (العلم والقيدرة ما المادية في مادية المادية في مادية المادية الم

والحياة)، راجع في ذلك (دروس اليقين في معرفة أُصول الديـن)، المطبوع في مـوسوعة (رسالات اسلامـة) الجلّد الأوّل. فالعلم هو الحياة وسبب الحياة، ومن كان دركه أكثر فلذّته أكثر، وكما لا يقاس بين المادّيات والمعنويات، كذلك في اللذائذ لا قياس بين اللذائذ المادية والشهوية واللذائذ المعنوية والعقلية، فليس من يتلذّذ بالعلم والمعرفة كمن يتلذّذ بالأكل والنكاح، ومن هذا المنطلق عباقرة العلم عندما يتقفون على حلّ مسألة علمية يبتهجون غاية الابتهاج، ويصرخون: أين الملوك وأبناء الملوك، ليروا ما عندنا من اللذّة الروحية، والروح أكبر من الجسد، بل حاكم عليه.

ثمّ من كان له درك وعقل ومعرفة وعلم إلّا أنّه نائم، فإنّه لا حياة له، بل النوم يشبه الموت، فحياته إنّما تتمّ وتظهر لو كان فعّالاً نشطاً، فيصل إلى اللذائذ. وإذا كانت الفعاليات مستمرّة فإنّها تعني استمرار الحياة، وربما تستمرّ الحياة حتى بعد موت الإنسان فيما لو خلّف آثاراً حيوية ومعطاة كالعلم النافع والولد الصالح والصدقة الجارية، كما ورد في الخبر النبوي الشريف: إذا مات المرء انقطع عمله إلّا من ثلاثة: ولد صالح يستغفر له وعلم ينتفع منه الناس وصدقة جارية.

ثمّ الإدراك على أقسام ثلاثة: الحسّ والخيال والعقل، والدرك العقلي أتمّ وأفضل منهها.

ومن أساء الله: المدرك، وهو يعني أنّه يدرك ذاته، والحيّ يعني من يدرك غيره أيضاً، فالإنسان الحيّ إنّما حياته بعلمه ونشاطه وفعالياته، وكذلك الجيتمع الصغير كالأسرة والمدرسة والمعمل وما شابه ذلك، والمجتمع الكبير كالبلد والحكومة والدولة وما شابه، فحياة المجتمع بالعلم والعمل في جميع جوانبه وحقوله من السياسة والاقتصاد والإدارة والثقافة والفنّ وغير ذلك، وإذا ساد الجهل والخمول فرداً أو مجتمعاً، يعنى فقد الحياة وكان في عداد الأموات.

فشخص بلا علم ومعرفة، ومجتمع بلا علم ومعرفة، كالجسد بـلا روح، وكالليل بلا قر، وكالشجرة الميّتة بلا ثمر ...

### بطلان عبادة الأصنام

العقل جوهرة ربانية أودعها الله في الإنسان ليكون خليفته في الأرض، وهو يحتم بطلان الأصنام، وأنّها لا تنفع بل وتضرّ، والأصنام في المجتمع البشري على مرّ التأريخ كثيرة، ولم تخل الأرض من الأصنام وعبادتها، وكانت من عصر نوح إلى عصر الجاهلية قبل الإسلام يغوث ونصر ويعوق وود، وإنّا سمّي عمرو بن عبد ودّ باعتبار الصنم، كما يسمّى عبد الله.

ثم كان الله ولم يكن معه شيء، ثم خلق الأشياء بالمشية، وخلق العقل بنوره، فهو يحكم ببطلان عبادة الأصنام، ودليله النور، فمن يتصوّر في الظلام أنّ الجبال حيّة تسعى، فعند ظهور النور يعلم أنّه ليس إلّا حبلاً، والحقّ نور، فعند ظهور الحقّ يعلم الإنسان بطلان عبادة الأصنام، ويكون بحكم السراب الذي يحسبه الظمآن ماءً، والكفّار يحسبون أعماهم كسراب بقيعة، والباطل لا شيء فهو كالسراب المعدوم الذي يتصوّر أنّ له وجود، كما أنّ الظلمة لا شيء، فكما يظهر حقّانية الله يوم القيامة وأنّه الحقّ، يعلم بطلان الأصنام وعبادتها، وأنّها لا شيء، والحياة تارة مادّية، وأخرى عقلية، بها يعرف الحقّ من الباطل، والنور من الظلام، والخير من الشرّ.

## آدم ﷺ في علم التفسير

التفسير بمعنى كشف القناع، وهو تمارةً عن الظاهر، ويستلزمه المعرفة الجلالية، وأخرى عن الباطن ولازمه المعرفة الجهالية، وتفسير القرآن الكريم تارة ترتيبيا، ويسمّى بالتفسير الترتيبي، فيبدأ المفسّر يكشف القناع عن آيات القرآن حسب ترتيبها من البداية حتى النهاية، وأخرى موضوعياً، ويسمّى بالتفسير الموضوعي بأن يأخذ موضوعاً ويعرض آياته كموضوع الصلاة أو الزكاة أو قصّة آدم عليه أو موضوع الإخلاص والرياء وما شابه ذلك، والقرآن الكريم يمفسر بعضه بعضاً، ولن تجد فيه اختلافاً، فإنّه من الواحد الأحد.

والتفسير هو ربط الآيات في المحتوى العام في كلّ القرآن الكريم في الظاهر والباطن، ومن التفسير التفسير الظاهر بالظاهر، والباطن بالباطن، وتارةً يكون من التأويل وهو التفسير الباطني للقرآن الكريم، ولا يعلم تأويله إلّا الراسخون في العلم، ومنه تفسير الحقائق الخارجيّة التكوينية بالكتاب التدويني، والعالم إنّا هو كتاب تكويني، وإنّه يتّفق مع الكتاب التدويني القرآن الكريم، فهما حقيقة واحدة صدرت من الواحد الأحد، فإنّ الواحد لا يصدر منه إلّا الواحد، كما أنّ الواحد لا يصدر إلّا من واحد.

آدم .....................آدم

والقرآن إنّما هو لتربية الإنسان فإنّه خليفة الله في الأرض، ومن الناس من يفكّر بالمبدأ الغائي أي الجنّة، ومنهم من يفكّر بالمبدأ الفاعلي. ثمّ منهم من يفكّر بالمستقبل، فالناس في عباداتهم لله سبحانه طوائف ثلاثة:

١ ـ منهم من يفكّر ويعمل خوفاً من النار، وهي عبادة العبيد.

٢ ــومنهم من يفكّر ويعمل طمعاً بالجنّة، وهي عبادة التجّار.

٣ ـ ومنهم من يفكّر ويعمل حبّاً للقاء الله والقرب منه وشكراً عـلى نـعمائه وأنّه مستحقّ للعبادة، وهي عبادة الأحرار.

والأوّلان من الكمال المحدود، والأخير من الكمال الكامل، وهـو التـفكير بالمبدأ الفاعلي، فيفكّر أن يكون آية الله في خلقه، ومن جـنده وخـليفته بـالفعل، فيكون مظهراً لأسهاء الله الحسني، وصفاته العليا.

وآدم عليُّلاً إنَّما هو خليفة الله في الأرض في شخصيته لا في شخصه فـقط. ويدلّ على ذلك :

## ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (١).

فإنها جملة اسمية تدلّ على الاستمرار والعموم، وأفضل من آدم أولو العزم، وأفضلهم خاتم النبيين محمّد ﷺ، ثمّ الأئمة الأطهار نفس النبي المختار، فهؤلاء خلائف في الأرض، فليس قصّة آدم وخلافته، قصّة في واقعة، فإنّ الله سبحانه بإفاضاته القدسية المستمرّة، فإنّه الفيّاض على الإطلاق، يربي خليفة في خلقه على الدوام، وهو الحجّة في الأرض، وهو قطب عالم الإمكان، وهو المحور في العالم التكويني والتشريعي، وفي حركته الجوهرية والعشقية التي تنتهي إلى الله سبحانه.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠.

٣٣٢ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

ومن بعد الحجّة الكبرى والآية العظمى التي تتمثّل فيه الحقيقة المحمّدية، من يحذو حذوه من الأولياء والمؤمنين الصالحين، الأمثل فالأمثل.

ثمٌ لا يؤمن بالكمال والخلافة والظهور على الدوام إلّا من كان على مذهب أهل البيت عَلَيْكُمْ ، فإنّ الأشاعرة يقولون بالتشبيه والتجسيم ، وبزيادة الصفات على الذات ، والمعتزلة يقولون -كما ينسب إليهم -بأنّ الله إنّما يصدر منه عمل العالم لأنّه عنده العلم .

وأمّا في مذهب القرآن والعترة الطاهرة علمَهَ في أن الخيلق كيّه جند الله، والمؤمن عليه أن يتخلّق بأخلاق الله سبحانه، وأن يكون من جنده وآياته، تجري على يديه أفعال الله سبحانه، لما يحمل من همّة عالية وينظر إلى القمّة في كلّ شيء، فلا يكون عيال على غير الله، بل يكون هو صاحب المائدة الإلهيّة، وينوب عن ربّه، ليفرش مائدته ومؤدبته بالله عزّ وجلّ، فإنّه يستخلف ربّه في أسائه وصفاته، فالله جلّ جلاله دائم الفيض على البرايا، ويعلّم الإنسان القرآن وبيانه:

﴿ الرَّحْنَ \* عَلَّمَ القُرْآنَ \* خَلَقَ الإنسَانَ \* عَلَّمَهُ البِّيَانَ ﴾ (١).

فيعلّمه بخلفائه في الأرض وهم الأنبياء، ثمّ ورثتهم العلماء يعلّمون الإنسان الكتاب والحكمة ويزكّونه ويربّونه تربية صالحة وقابلة لأن تخلّد في الجنان والنعيم الأبدي، وإلى الله منتهى الأمور، وإنّك كادحٌ إلى ربّك كدحاً فلاقيه، في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، أحياء عند ربّهم يرزقون.

<sup>(</sup>١) الرحمن : ١ ـ ٤.

#### قداسة عدد خمسة

اعلم أنّ عدد خمسة من الأعداد المقدّسة، وخامس حروف الأبجد يرسم بهذا النحو (ه) تارةً ليشير به إلى دائرة الوجود، وأخرى بهذا النحو (ه) ليشير به إلى دائرة الوجود ودائرة القوس النزولي والصعودي، كما في قوله: ﴿ يَتَـنَزَّلُ الأَمْرُ ﴾ (١).

فالأمر وهو الوجود في الحقائق الروحانية والجسمانية في القـوس النزولي والصعودي، والحركة التكوينية إنّما تدلّ على هذين القوسين.

والحضرات الكلية خمسة: اللاهوت والجبروت (عالم العقول)، والملكوت (عالم الأرواح) والناسوت (الدنيا) والكون الجامع وهو الإنسان الكامل.

والقيامات خمسة: وذلك في كلّ ساعة وآن، أوّلها: الموت الطبيعي كها ورد إذا مات المرء قامت قيامته، والموت الاختياري كها ورد موتوا قبل أن تموتوا، ويوم الآخرة يوم المعاد، والفناء في الله والبقاء به كها يحصل للعرفاء الخلّص من الأنبياء والأولياء ويسمّى بالقيامة الكبرى.

والعروش خمسة: عرش الحياة، وعرش الهويّة، وعرش الرحمانية، والعرش

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الطلاق : ١٢.

٣٣٤ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد العظم، والعرش الجيد.

والقلوب خمسة: القلب النفسي، والقلب الحقيقي، والقلب القابل للتجلّي الباطني، والقلب الأحدي الجمعي.

ولسان الحمد (الذكر) خمسة: حقيقة الذكر وهو تجلّي الذات للذات بالذات بالذات بالذات بالدات بالدات المتكلّم، حتى يظهر الصفات الكمالية كما شهد الله بذلك لذاته، وأنّه لا معبود سواه، وذكر الملائكة المقرّبين، وذكر ملائكة السماء والنفوس الناطقة المجرّدة، وذكر ملائكة الأرض والنفوس المنطبعة، وذكر الأبدان والأعضاء.

ومفاتح الغيب خمسة: وهم أصحاب الكساء الخمسة، المصطفى والمرتضى وابناهما وفاطمة للهيكاني .

لي خمسة أطني بهم حسر الجميم الحاطمة المستصطفى والمسرتضى وابستاهما والفساطمة

والصلوات الواجبة اليومية خمسة: صلاة الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء.

ومقامات النفس خمسة: الظاهر والباطن والقلب والروح والسرّ، وقد ورد: إلهي نوّر ظاهري بالطاعة وباطني بالحبّة وقلبي بالمعرفة، وروحي بالمشاهدة، وسرّى بوصلك يا أكرم الأكرمين.

### موانع تصحيح العقائد

القرآن الكريم هـ و المصدر الأوّل للتشريع الإسلامي ولمفاهيمه القيّمة وأحكامه السامية ومعارفه العالية، ومن ثمّ نرجع في الكلّ إلى السنّة الشريفة، فهما مصدر الإسلام بكلّ ما فيه من مفاهيم ومعاني، ولا بدّ في تصحيح عقائدنا أن نرجع إليهما، كما أنّه نرجع إليهما في معرفة موانع تصحيح العقيدة، ففي القرآن نجد قوله تعالى: ﴿ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَمَا تَهْوَى الأَنْفُسُ ﴾ [1]، يشير إلى أنّ هناك عاملين ينشأ عنهما خطأ الإنسان في آرائه وعقائده:

١ \_ اتباع الظنّ .

۲\_اتباع الهوي.

وفي الروايات وردت أمور أخرى ترجع إلى هذين العاملين كالتعصّب البغيض، والتقليد المذموم، والاستبداد واللجاجة، وما شابه ذلك.

واتباع الظنّ من أخطر العوامل في انزلاق الإنسان إلى الهاوية والسقوط، والإسلام يصرّح أن لا تذهب في عقائدك خلف الظنّ. فإنّه لا يغني من الحقّ شيئاً:

(١) النجم: ٢٣.

٣٣٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ ١٠٠.

وأساس التناقض في عقائد الناس إنّا ينشأ من اتباع الظنّ الباطل، وأهمل الدنيا كانوا وما زالوا يقتفون أثر الظنّ في المسائل العقائدية، وخاصة في أصولها، ولمثل هذا يصرّح القرآن أنّ من ابتع الأكثرية فقد ضلّ، كما في قوله تعالى:

﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكُثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ (١).

فالعقيدة الصحيحة إنّما تبتني على العلم والقطع واليقين، ولمثل هذا لا بـدّ في أصول الدين من الاجتهاد، ولا يصحّ فيه التقليد كما أفتى به الفقهاء العظام (٣).

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) ذكرت تفصيل ذلك في (القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد \_المجلَّد الأوَّل)، فراجع.

# تقسيم الأدلة في القرآن الكريم

تنحصر الأدلَّة ابتداءً في قسمين: العقلي والنقلي، ويسمَّى بالسمعي أيـضاً، وأشار القرآن الكريم إلى ذلك بقوله تعالى:

- ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (١٠).
  - ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ (٢).
  - ﴿ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ﴾ (٣).

فكلّ دعوى لا بدّ لها من دليل، إمّا عقلي وهو نتيجة العقل والتعقّل ويعبّر عنه بالقلب أيضاً، أو دليل سمعي نقلي يكون بالآذان والاستماع.

هذا هو التقسيم الأوّلي للدليل، وهناك تقاسيم ثانوية كما هو مذكور في محلّه.

(١) الملك : ١٠.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الحجّ: ٢٦.

# تهذيب أخلاقي قرآني

القرآن يدعو الإنسان إلى تهذيب أخلاقه، ويريه الطريق في مقام التهذيب، مثلاً، يقول للإنسان في مقام الخيال والفكر لا تظنّ السوء:

﴿ إِنَّ بَغْضَ الظَّنِّ إِنَّمُ ﴾ (١).

إلاّ أنّه يبتلى الإنسان بظنّ السوء، فحينئذٍ أن لا يرتب الأثر على ظنّه، أي يأخذ أمام فعالية الظنّ ويميته في النطفة، فلا يرتب آثار الظنّ التي منها التجسّس، فلا يتجسّس، فإنّ الإنسان عندما يظنّ السوء بطبيعته يتجسّس، فقال سبحانه: 
﴿ وَلا تَجَسَّسُوا ﴾ . إلاّ أنّه لو تجسّس لغلبة الهوى والنفس الأمّارة بالسوء، فيمنعه أن يرتب الأثر على ذلك، بأن يستغيب، فإنّ من آثار التجسّس الاستغابة، فيكشف ما تجسّس عنه، فقال عزّ وجلّ:

﴿ وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾.

فما أعظم القرآن الكريم في تعاليمه القيّمة وآدابه السامية، وبهذا يعلّمنا كيف نهذّب أنفسنا، حتّى نكون من السعداء.

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٢.

# أنا شيعي بالقرآن

القرآن أكبر برهان ودليل للمؤمن، والشيعي في عقائده الحقة يستدل بالقرآن، وهو حجّة على كلّ مسلم، وكلّ مسلم بصريح القرآن لا بدّ أن يكون شيعياً، فالمسلم هو الشيعي والشيعي هو المسلم، فالشيعي يتّبع في عقائده وأحكامه وفقهه وسلوكه مذهب أهل البيت المهيلين ، ويكني في صحّة مذهبه وعقيدته أنّ يتمسّك بهذه الآيات الثلاثة :

إِنَّمَا اتَّبَعِ أَهِلَ البِيتَ عَلِيَكُمْ لِأَنَّ اللَّهَ طَهِّرِهِم وعصمهم، بقوله تعالى :

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١٠. فأثمتنا مطهّ ون بخلاف أثمة الناس.

وإنَّما اتَّبع مذهب أهل البيت لأنَّهم السابقون في كلَّ حقّ، فأوّل مـن أسـلم كما قالوا: هو أمير المؤمنين للنُّه :

﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُوْلَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الواقعة : ١٠ ـ ١١.

# ٣٤٠ .... منهل الفوائد في تتمّة الرافد

وأئمتنا عاشوا في القرن الأوّل بخلاف أئمة المذاهب الأربعة، فمما لكم كـيف تحكمون؟ فهل بعد الحقّ إلّا الضلال؟

وإُمَّا اتَّبع أهل البيت عَلِمَتَكِنَّ لأنَّ الله قال:

﴿ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْجُاهِدِينَ عَلَى القَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾ (١).

فأئمتنا ما منهم إلّا مقتول أو مسموم، فاستشهدوا في سبيل الله، ولكن الأئمة الأربعة، لم يكن واحد منهم شهيداً.

وبمثل هذه الآيات الكريمة، والاستدلال الواضح والمقبول والقاطع عند كلّ مسلم منصف، أنا شيعي إمامي أتبع مذهب أهل البيت عليك عليك حبل الله وسفن النجاة الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

(۱) النساء: ۹۵.

### القرآن والصلاة

هناك علاقة وطيدة بين القرآن والصلاة، ففي أكثر من سبعين آيــة يشــير القرآن إلى الصلاة في قوله تعالى :

﴿ أُقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾.

كما أنّ في الصلاة عليك أن تقرأ القرآن، فإنّه لا صلاة إلّا بـ فاتحة الكــتاب، وقد جُمع القرآن كلّه في سورة الحمد، كما جمع القرآن بين تلاوته وبين إقامة الصلاة بقوله تعالى:

- ﴿ اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلاةَ ﴾ (١).
  - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ ﴾ (٣).

فالقرآن من الصلاة والصلاة من القرآن، وكلاهما من الله الواحد الأحد.

(١) العنكبوت: ٤٥.

(٢) فاطر : ٢٩.

## مراحل العبادة في القرآن

من الناس من يعبد الله شكراً لنعائه:

﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا البَيْتِ \* الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَـنَهُمْ مِنْ خُوْف ﴾ (١).

ومنهم من باب إقامة الذكر والأنس، كما في الحديث الشريف: «أنا جليس من ذکرنی»:

﴿ وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْدِي ﴾ (٢).

ومنهم من باب عبادة القرب:

﴿ وَٱسْجُدْ وَأَقْـ تَرِبُ ﴾ (٣). آية السجدة فيجب السجود لمن قرأها أو سمعها.

(۱) قریش: ۳\_٤.

<sup>(</sup>٢) طد: ١٤.

<sup>(</sup>٣) العلق : ١٩.

### عبادة الطيور في القرآن

كلّ ما في هذا الكون الرحب يسبّح لله، ولكنّ الإنسان لحسجاب الغفلة والذنوب لا يفقه تسبيحه. والله سبحانه يقول:

﴿ أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ (١).

فالطيور لها عبادة وتسبيح وصلاة، وإنّها تعلم ما تقول في صلاتها، فالعصفور يصلّي و يعلم ما يقول في صلاته، ولكن كثيرٌ من الناس لا يعلم ما يقوله في صلاته، فهو في سهو وغفلة وفي فكر وخيال غير الصلاة يفكّر في كلّ شيء إلّا الصلاة:

- ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (٧).
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾ ٣١.

<sup>(</sup>١) النور : ٤١.

<sup>(</sup>٢) الماعون : ٤ ـ ٥.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) مريم: ٥٩.

### في رحاب حديث النقطة 🗥

جاء في الخبر الشريف عن مولانا أمير المؤمنين عليّ عليُّ لِإ أنّه قال: كلّ ما في القرآن هو في البسملة، وكلّ ما في البسملة هو في باء البسملة، وكلّ ما في الباء هو في النقطة، وأنا تلك النقطة.

وجاء في الخبر الشريف أيضاً : الحقيقة نقطة كثّرها الجاهلون.

حديث النقطة يُعتبر من الأحادبث الصعبة المستصعبة التي لا يتحمّلها إلّا ملك مقرّب أو نبي مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان، يُعتبر من أسرار آل محمّد طلبَيِّلِينَ ، ورشحة من رشحات سرّ الولاية ، ولاية عليّ بن أبي طالب، حصن الله الحصين الذي من دخله كان آمناً ، كما من دخل حصن التوحيد وكلمة لا إله إلّا الله كان آمناً من عذاب الله سبحانه ، ومن كلّ شين وألم وسقم وأمراض روحية ومن الصفات الرذيلة.

حديث النقطة بحر زاخر، وقر زاهر، وشمس مضيئة، وكواكب زاهية، في سهاء العلم والفضيلة يعجز القلم عن بيانها، ويكلّ اللسان عن تبيانها، ولكن نغترف من

<sup>(</sup>١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ١٩ الصادر في ١٢ ذو الحجّة ١٤١٤ هـ.

في رحاب حديث النقطة ...... في رحاب حديث النقطة ....

عذب مناهلها غُرفة لنروي النفوس المتعطَّشة لمعرفة الحقائق والمعارف الإلهيَّة.

فالرواية الشريفة تشير إلى أن كلّ العلوم والفنون من الأولين والآخرين بعد رسول الله عَيْنَ إِنَّا هي عند مولى الموحّدين وأمير المؤمنين وقائد الغرّ المحجّلين وسيّد الأوصياء المنتجبين أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب عليّ الله فلا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين، أي إمام مبين، وقد علّمه الله سبحانه علم ما كان وعلم ما يكون، والخير كلّه في القرآن الكريم وكلّ ما في القرآن هو في عليّ العيلم العليم.

وأمّا شرح الحديث: فإنّ النقطة بين الحروف والأعداد لا نظير لها، وكلّها تحصل وتوجد وتتكوّن منها، فإنّ الألف والواحد هو الخطّ المستقيم بين النقطتين، فبداية الحروف والأعداد ونهايتها هي النقطة، كها أنّ النقطة في علم الهندسة والأشكال مركز الدائرة، والدائرة أبسط الأشكال، فهي صرجعها كها أنّ الألف مرجع الحروف، والواحد مرجع الأعداد، فتدبّر.

وأمير المؤمنين علي علي علي نوره المبارك من نور الله ومتحد مع نور النبي عمد عمد علي المحدد وهم علي أفضل جميع الممكنات وأشرف خلق الله، وليس لهم نظير في عالم الإمكان، فهم العلة بأقسامها للممكنات، فأوّل ما خلق الله نور محمد علي وأوّلنا محمد وأوسطنا محمد و آخرنا محمد، وكلّهم محمد كما أوّلهم علي وأوسطهم علي وآخرهم علي وكلّهم علي، ونورهم من نور الله سبحانه وعلي نقطة دائرة الإمكان ومركزها ومحورها وقطب حركتها، فعلي قلب العالم وسلطانه والحافظ والواسطة في الفيوضات على الممكنات، من بعد رسول الله عبي المال في الكلّ، وهو باب الله المبتلى به الناس، من أتاه نجى، ومن تخلّف عنه غرق وهوى، فهو مفتاح مشية الله واستفاضة فيضه المطلق بعد نبيته الأكرم، بيهمنه رزق الورى وبوجوده

٣٤٦ ..... الأرض والسماء، فهو الأوّل في المخلوقات بعد الرسول الأعظم، وهو الاخر وهو الظاهر في فضائله، وهو الباطن في أسراره.

وبوجه آخر: النقطة مركز، وعليّ مركز الحقّ، كما قال النبيّ الأكرم محمّد ﷺ: عليّ مع الحقّ مع عليّ يدور حيثًا دار، فمن كان من شيعته كان مع الحقّ ومن ركب سفينته نجا ومن تخلّف غرق وهوى.

وبوجه آخر: مرجع الحروف ومآلها النقطة، وظهور العلم بالحروف، فمرجع المعارف الإلهية ومآل العلوم والفنون والفضائل والمكارم هو علي عليم الحلام هو مرجع حساب الخلائق وبصكِّ منه يعبر على الصراط، كما ورد في خبر الفريقين.

وبوجه آخر: النقطة ميزان في العلوم والفنون، وأمير المؤمنين عليّ عليّ الحيّ الميّان الأعمال، فالسلام عليك يا ميزان الأعمال، فهو الميزان القويم بين الحق والباطل، وهو الفاروق الأعظم وهو الصراط المستقيم، فصراط عليّ حقّ نمسكه.

ومن لم يتمسّك بحبل الله ويعتصم بولاية عليّ بن أبي طالب لطيُّلا فسهو من الخاسرين في الدنيا والآخرة ومأواه جهنّم وبئس المصير.

وبوجه آخر: من النقط تعرف أسرار الحروف، ومن علي عليه تعرف أسرار المعارف الحقة والأحكام المستحكمة، فهو الهادي ولكل قـوم هـاد، فـهو سرّ الله وآية الله ومظهر لأسمائه وصفاته، وهو يد الله وعينه كما قالها عمر بن الخطّاب في قصّة الرجل الذي كان ينظر إلى امرأة أجنبية في حرم النبي فصفعه أمير المؤمنين على وجهه فجاء إلى عمر يطالب بالقصاص فأجابه: عين الله رأت ويد الله ضربت.

وهذه معرفة عمريّة سُنّية، فكيف بالمعرفة العلوية الشيعية، فتدبّر.

وقالوا: إنّ للنقطة باعتبار اختفائها بالصور الألفية \_إذ الألف مسركّب من نقاط متوالية متلاحقة والحروف مركّبة من الألف \_وظهور النقطة بها ثلاث مراحل

الأولى: قبل الامتداد \_فإنّ النقطة عندما تمتدّ يتكوّن الألف \_وهي المرتبة الإجمالية الاتّحادية وهي مرتّبة لا يظهر أعيانها وهي عبارة عن المرتبة النورانية الثابتة للإمام عليّمًا على ما هي مذكورة في الأخبار والآثار.

الثانية: ابتداء النفس بإيجاد أعيان الحروف حال تعيّناتها في مخارجها، وهذا تشبيه لكون الإمام عليه والسطة بين الخالق والمخلوق في جميع الفيوضات الربّانية وكونه عليه حافظاً للشريعة السهاوية السمحاء، وهادياً للاُمّة والبشرية وقلبه عبارة عن المشكاة التي فيها مصباح والمصباح كما في الحديث الشريف: نحن أوعية مشيّة الله إذا شئنا شاء ولا نشاء إلّا أن يشاء الله، وفي الزيارة الجامعة الكبيرة: السلام على محال مشيّه الله، والسرّ في المعنى المذكور ظاهر إذ تلك التعيّنات إشارة إلى مقام إقبال المعصوم إلى الخلق لإصلاح أمور دينهم ودنياهم.

الثالثة: المرتبة الحسّية برسم النقطة وامتدادها في رسم الحروف، وهي إشارة إلى كونه عليه مظهر العالم الملكي المسمّى بعالم الحسّ والشهادة فستظهر أسماء الله وصفاته الكمالية وتبرز في وجوده الشريف.

والرابعة: كونه عليُّلا مظهر الفيض الأقدس والعالم الناسوتي وظهوره في الظواهر الكمالية الإنسانية عكوس الأسهاء الالهيّة.

وقد جاء في الحديث الشريف: بسم الله الرحمن الرحيم، أقرب إلى الأسم الأعظم من سواد العين إلى بياضها، وقد ورد في معناه وجوه كثيرة: كقولهم البسملة هي عين الاسم الأعظم إمّا بهذا الترتيب أو بترتيب آخر مخزون عند أهله، ولكن ترتيب آثارها مشروط بشروط لا يتّفق اجتاعها إلّا عند أهلها كالأنبياء والأوصياء والأولياء.

٣٤٨ ..... ٣٤٨ في تتمّة الرافد

وقالوا: الاسم الأعظم كما ورد في بعض الأخبار عبارة عن وجود الإمام عليَّا الله وشدّة قرب الأغمة الأطهار علميَّا إلى البسملة في غاية الوضوح والثبوت كما يشهد به آية ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ (١).

والنقطة هي وجود الإمام للتلل والبسملة أقرب إلى النقطة من حيث المعنى من سواد العين إلى بياضها.

وهل تعلم أنّ الحروف الأبجدية لها أعداد خاصة مسطورة في كتب العلوم الغريبة، وعليّ حسابه بالأبجد مائة وعشرة، إذ العين سبعين واللام ثلاثين والياء عشرة فتلك مائة وعشرة، ثمّ جميع الأعداد والأساء للمخلوقات مرجعها بعد حساب خاص إلى مائة وعشرة وهذا يعني أنّ مرجع الأسهاء كلّها إلى اسم عليّ، وكيف لا ترجع المسميات إلى مسمّاه الشريف كما أنّ مرجع الأعداد من الواحد إلى ما لا نهاية إلى عدد مائة وعشرة وهو عدد اسم علي المبارك الذي اشتق من العلي.

وهذه المقامات الشامخة في الحقيقة العلوية إنّما هـي مـن الحـقيقة الحـمدية فإنّه عليّه الله عليه علم عبيد محمّد مـمن عبيد محمّد مـمن عليه علمني حرفاً صيرني عبداً وقال الرسول الأعظم خاتم النبيّين محمّد عَلَيْهُ : أنا مدينة العلم وعليّ بابها فمن أراد المدينة فليأتها من بابها.

(١) النجم: ٩.

## من هم نوّاب صاحب الزمان ﷺ في زمن الغيبة ؟(١)

لمولانا صاحب الزمان وإمام العصر الحجّة الثاني عشر المهدي من آل محمّد ابن الإمام الحسن العسكري عليّه غيبتان: الصغرى والكبرى، فكانت الشيعة الإمامية في زمن الغيبة الصغرى ترجع إلى نوّاب الإمام الأربعة فهم الواسطة: أوّ لهم: أبو عمر و عثان بن سعيد العمرى.

وثانيهم: أبو جعفر محمّد بن عثمان بن سعيد العمري، وكان نائباً للإمام عدّة خمسين عاماً، توفّى سنة ٣٠٤ أو ٣٠٥ هجري قمري.

وكان الأب والابن من وكلاء الإمامين العسكريين عليّ الهادي والإمام الحسن العسكري طلِهَيِّظ .

والشيخ أحمد بن إسحاق القمّي يسأل الإمام الهادي: إلى من يرجع في أخذ معالم دينه؟ فيقول له الإمام عليّه : «هذا أبو عمرو الثقة الأمين، ما قاله لكم فعنيّ يقوله وما أدّاه إليكم فعليّ يؤدّيه».

وعندما سئل الإمام العسكري عن ذلك فأجاب: «هذا أبـو عـمرو الثـقة

<sup>(</sup>١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ٢٧ الصادر في ١٢ شعبان ١٤١٥ هـ.

وقال لبعض الشيعة: «اشهدوا على أنّ عثمان بن سعيد العمري وكيلي، وأنّ ابنه محمّداً وكيل ابنى مهديّكم».

وقال عُلَيُّلًا: «العمري وابنه ثقتان، فما أدّيا إليك فعنيّ يؤدّيان، وما قالا لك فعنيّ يقولان، فاسمع لهما وأطعهما فإنّهما الثقة المأمونان».

ثالثهم: أبو القاسم حسين الروح النوبختي، توقي سنة ٣٢٦ هـ.

ورابعهم: عليّ بن محمّد السمري، توفيّ سنة ٣٢٩. فانقطعت الغيبة الصغرى وصدر آخر توقيع من الإمام الحجّة المنتظر عليُّلا قائلاً: «بسم الله الرحمن الرحيم، يا عليّ بن محمّد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنّك ميّت ما بينك وبين ستّة أيام فاجمع أمرك ولا توصى إلى أحد...».

وبدأت الغيبة الكبرى وأرجع الإمام عليه السعته إلى الفقهاء الذين يجمعون شرائط خاصة وأمر بأن نكذّ كلّ من يدّعي الرؤية أو السفارة أو أنّه باب المولى، بل على العوام أن يقلّدوا من الفقهاء الجامع لهذه الشرائط في قوله عليه : «أمّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً لهواه مطيعاً لأمر مولاه، فللعوام أن يقلّدوه وذلك لا يكون إلا بعض فقهاء الشيعة».

وقال للنَّلِةِ: «أمَّا الحوادث الواقعة فارجعوا إلى رواة أحاديثنا» الذيسن يعرفون الحلال والحرام ويستنبطون الأحكام الشرعية الفرعية من أدلّتها التفصيلية وهم الفقهاء الكرام والآيات العظام رحم الله الماضين وأسكنهم فسيح جنّاته وحفظ الباقين ورعاهم بعنه.

### أبده البديهيّات

القضايا كلّها إمّا نظريّة وإمّا بديهيّة، فليست كلّها بديهية كل ليست كللّها نظرية، لاستحالة ذلك أو عدم وقوعه، ويشهد عليه الوجدان، وحينئذ النظريات في مقام الاستدلال تنتهي إلى البديهيات والضروريات، وأمّهاتها سبعة، فجميع الاستدلالات العقلية وحتى النقليّة ترجع إليها، وهي:

١ ـ مبدأ العلّية والمعلولية بما فيها من امتناع تقدّم المعلول على العلّة وعمدم
 انفكاكهما وسنختتهما.

٢ ـ مبدأ استحالة اجتاع النقيضين وارتفاعها مع توفّر شرائط الاتحاد الثمانية أو العشرة كوحدة الموضوع والمحمول والزمان والمكان والرتبة والشرط والإضافة والجزء والكلّ والقوّة والفعل والحمل، كما لا بدّ من الاختلاف بين القضيّتين المتناقضتين في الكمّ والكيف والجهة، فمع تخلّف إحدى هذه الوحدات أو عدم توفّر الاختلاف في واحد من هذه الثلاث لا يمنع العقل من إمكان الاجتاع أو الارتفاع، فما كتبه الماركسيون حول صراع المتناقضات فإنّه من الخلط بين جميع النقيض إلى

 <sup>(</sup>١) مقتبس من كتاب (الأصول العامّة للفقه المقارن)، ونشر في صحيفة (صوت الكاظمين)
 العدد ٣٠ الصادر في ١٢ ذو القعدة ١٤١٥ هـ.

النقيض واجتاع النقيضين حيث لم يحسنوا التفرقة بينهما كما لم يحسنوا التفرقة بين الضدّ والنقيض. فإنّ الضدّين يكن ارتفاعهما في الضدّ الثالث كارتفاع السواد والبياض في اللون الأحمر بخلاف النقيضين فإنّه لا يمكن ارتفاعهما كما لا يمكن اجتماعهما كالإنسان واللاإنسان، وكذلك أصحاب نظرية النسبة أتباع آينشتاين حول إمكان اجتماع النقيضين على أساس من نظريّتهم النسبية مع أنّ صدق النظرية النسبية لا تبطل استحالة اجتماع النقيضين لفقد شرط الإضافة فيها.

٣ ـ مبدأ استحالة اجتماع الملكة وعدمها، وارتفاعهما مع توفّر قابلية الحمل،
 فن له شأن الملكة كالعمى والبصر في الإنسان.

٤ - امتناع اجتماع الضدّين، فإنّهما أمران وجوديان لا يمكن اجتماعهما مع توفّر الشرائط كالبياض في السواد.

٥ ـ مبدأ استحالة الدور، فإنه من توقف الشيء على نفسه، وإنه يلزم المحاذير
 كأن يكون الشيء الواحد متقدّماً ومتأخّراً في آن واحد من جهة واحدة أو موجوداً
 ومعدوماً وغير ذلك كتوقف النهار على وجود الشمس وبالعكس.

٣ ـ مبدأ استحالة التسلسل في العلل والمعلولات، كتوقف البيضة على الدجاجة والدجاجة على البيضة وهكذا إلى ما لانهاية، فيلزم المستحيل، ويدل على بطلانه مثل دليل التطابق كها في الفلسفة.

٧ ـ مبدأ استحالة الخلف حيث يلزم خلال الفرض في القياس كما في علم
 المنطق.

وبنظري جميع الاستدلالات تنتهي إلى قاعدة (اجتماع النقيضين وارتفاع النقيضين وارتفاع النقيضين عال) وهي من أبده البديهيات، فهي الأمّ والمقصد والحجّة الذاتية في كلّ النظريات والبديهيات وفي كلّ العلوم والفنون، ولا يشكّ فيها إلّا السوفسطائي والجنون.

# لمحة من تأريخ الخطّ العربي<sup>١١١</sup>

كان في قديم الزمان الخطّ المعقّل هو الخطّ المتداول بين الناس، وأفضله أن عتاز البياض من السواد وكان مسطّحاً ولم يكن فيه الدور، وإليه ترجع الخطوط، ثمّ وضع الخطّ الكوفي وأفضله ما كتبه أمير المؤمنين علي عليه المسلمة دوري وما بسق مسطّحاً حتى زمان أبي علي محمّد بن علي بن مقلة المتولّد سنة ٢٢٨ ه اخترع خطّ الثلث والتوقيع والرقاع والحقّق، وأبدع في الخطّ عليّ بن هلال المشهور بابن البوّاب المتولّد سنة ٤١٤ ه صاحب المدرسة الجديدة في الخطّ وله القصيدة الرائية في معرفته وآلات الخطّ وحتى عصر المعتصم العباسي المتولّد سنة ٢٥٦ ه الخليفة الشامن والثلاثين من بني العباس برز قبله الكتّاب جمال الدين أبو المجد ياقوت بن عبد الله المستعصمي المتولّد سنة ٢٩٦ أو ٢٩٨ ه ق فتبع ابن البوّاب ملك الكتّاب وأبدع في الخطّ، ثمّ تغيّر بري القلم وقطّه محتجّين بقول أمير المؤمنين علي عليمًا حيث قال في تعليم الخطّ، ثمّ تغيّر بري القلم وقطّه محتجّين بقول أمير المؤمنين علي عليمًا فان سمعت صليلاً تعليم الخطّ: (أطِّل حَلقة القلم وأسمنها وأحرف القطّ وأعنها فإن سمعت صليلاً

<sup>(</sup>١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ٣٦ الصادر في ١٢ جمادي الأولى ١٤١٦ هـ.

كصليل المشرقي \_وهو سيف حادً له صوت عند حركته في الهواء ينسب إلى صانعه \_ وإلّا فعُد لقطّه).

والخطّ تابع للقلم في بريه وقطّه، وهذا ما فعله ابن مقلة فأجاد في الخطّ، وترجّح خطّه على ابن بوّاب، فواضع أصول الخطوط هو ابن مقلة على الدائـرة والنقطة، وتنتهي أنواع الخطوط إلى أصولها الستّة، وأصل الخطّ من النقطة، وأمّا الأنواع الستّة فهى:

ا الخطَّ المحقَّق: سمِّي بذلك لأنَّ ربعه دور وما بقي من المسطَّح فهو قريب من الكوفي والمعقلي ويقدَّم على الخطوط والخطَّاط لا بدَّ في تعلَّمه الخطَّ أن يبدأ بهذا الخطَّ أوَّلاً فحقَّ عليه أن يتعلَّمه حتَّى يتحقَّق له أصوله وقواعده.

٢ ـ خط الثلث: سمّي بذلك لأن من عرفه فقد عرف ثـلث الخـطوط أو أن النسخ تابع له كما أن الريحان تابع للمحقّق فإن أصولهما واحدة.

٣-خط التوقيع: سمّي بذلك لأن نصفه من المدوّر والنصف الآخر من المسطّح وتواقيع المحاكم وسجلاتها كانت تكتب بهذا الخط فسمّى بالتوقيع.

٤ ـ خطِّ الرقاع: سمِّي بذلك لأنَّ الرقاع والرسائل كانت تكتب بهذا الخطِّ.

٥ ـ خطِّ الريحان: سمّي بذلك لشباهته بنبت الريحان.

٦ خط النسخ: سمّي بذلك لأن أكثر الكتب كان يكتب بمثله فكأنما نسيخ الخطوط الأخرى.

وزاد بعض (خطّ الطومار) ولكن في أصل الوضع سـتّة بـاعتبار الجـهات الستّة، فلا تخرج منها فلو كتب الخطّ بقلم قوي كان (طوماراً) وإن كان بقلم رفيع يكون (غباراً) ولكلّ من هذه الأنواع الستّة أصولاً وقواعد جمعها قـبلة الكـتّاب جمال الدين الياقوتي في بيت من الشعر:

لمحة من تأريخ الخطّ العربي ......لمحة من تأريخ الخطّ العربي

صول وتمركيب، كمراس ونسبة صعود وتشمير، نيزول وإرسال وقال أمير المؤمنين علي عليه الأستاذ، وقال أمير المؤمنين علي عليه الأستاذ، وقوامه في كثرة المشق وتركيب المركبات، وبقاؤه على المسلم في تمرك المنهيات ومحافظة الصلاة، وأصله في معرفة المفردات والمركبات».

وقيل: أوّل من كتب العربية هو آدم أبو البشر عليُّلاً، وبعد طوفان نوح وفي عصر إسماعيل ذبيح الله ظهر الخطّ العربي، وقيل: ينسب الخطّ العربي إلى إدريس النبيّ عليُّلاً.

وقال خاتم النبيّين محمّد ﷺ: من أحسن كتابة بسم الله الرحمين الرحميم دخل الجنّة.

وقال: «الخطِّ نصف العلم».

وقيل: (الخطِّ الحسن للفقير مال وللغني جمال وللحكيم كمال).

وفي الديوان المنسوب إلى أمير المؤمنين علي عليُّلا :

تعلّم قوام الخطّ يا ذا التأدّب وما الخطّ إلّا زينة المتأدّبِ فإن كنت محتاجاً فأفضل مكسبِ فإن كنت محتاجاً فأفضل مكسبِ وقال للتَّلِيِّ : «حسن الخطّ لسان اليد وبهجة الضمير».

وقيل: (الكلام الحسن مصائد القلوب والخطّ الحسن نزهة العيون).

وقال العرب: (الخطّ أصل الروح وإن ظهر به حواس الجسد).

وقال أفلاطون الحكيم: (الخطِّ هندسة روحانية ظهرت بآلة جسمانية).

## آجرك الله يا صاحب الزمان ١١١

يوم على آل الرسول عظيم.

فجعت الأُمّة الإسلامية في ٢٥ جمادى الثانية عام ١٤١٥ بفقد مرجعها آية الله العظمى شيخ الفقهاء والمجتهدين الشيخ محمّد على الأراكي تتيُّزُ.

وقد اشتركت جماهير مدينة الكاظمية المقدّسة وبغداد ومواكبها الحسينية مع إخوتهم المؤمنين المفجوعين بهذا الجلل العظيم في تشييع جثانه المقدّس في طهران وقم حتى مثواه الأخير في حرم السيّدة فاطمة المعصومة بنت الإمام موسى بن جعفر طلِيَلِا وأقامت الفواتح والمجالس التأبينية على روحه الزكية وأعلنت حدادها في مواكبها وحسينياتها ومؤسساتها الخيرية، كما يلى:

١ ـ مدرسة الإمامين الجواديين العلمية وحسينية الإمامين الكاظمين
 والمؤسسة الخيرية لأهالى الكاظمية في قم المقدّسة.

٢ ـ حسينية الإمامين الجوادين لأهالي الكاظمية \_مشهد المقدّس.

٣ ـ حسينية الإمامين الكاظمين في مشهد المقدّس.

<sup>(</sup>١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ٢٦ الصادر في ١٢ رجب ١٤١٥ هـ.

- ٤\_حسينية أهالي الكاظمية في طهران \_ناصر خسرو.
- ٥ ـ حسينية الإمامين الجوادين لأهالي الكاظمية في دولت آباد ـ طهران.
  - ٦ ـ حسينية أهالي الكاظمية في قرچك ـ طهران.
  - ٧\_حسينية الإمام الحسين لأهالي الكاظمية في كاشان.
    - ٨ ـ حسينية أهالي الكاظمية في إصفهان ـ طوقچي.
    - ٩ \_حسينية الإمامين الكاظمين في أهواز \_نادري.
  - ١٠ ـ حسنية الإمامين الجوادين في أهواز ـ شارع إمام خميني.
    - وكذلك أعلن الحداد كلّ من :
    - ١١ ـ جماعة العلماء والخطباء في الكاظمية المقدّسة وبغداد.
      - ١٢ ـ مستوصف الإمام السجّاد الخبري قم المقدّسة.
        - ١٣ \_ مسجد علوي \_قم المقدّسة.
  - ١٤ ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد \_قم المقدّسة.
    - ١٥ ــالعاملون في صحيفة صوت الكاظمين.
      - ١٦ ـ العاملون في مجلّة عشّاق أهل البيت.
        - ١٧ ـ العاملون في مجلّة الكوثر.

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يتغمّد فقيدنا الراحل برحمته الواسعة ويسكمنه فسيح جنّاته ويحشره مع محمّد وآله، وينزل على مضجعه الشريف شآبيب رحمـته ورضوانه، آمين يا ربّ العالمين.

العبد عادل العلوي

## الزواج المنقطع

الزواج المنقطع أو المتعة حقيقة شرعية وتأريخية يجهلها الكثير من المسلمين، وإن أجاد بعض الكتّاب والمؤلّفين في بيانها واختلاف الآراء وأقوال الفقهاء فيها، إلّا أنّ الكثير من أبناء العامّة يستخدمونها كآلة حربية يهاجمون بها الشيعة الإمامية ويعدّون المتعة هو الزنا الأصغر جاهلين حقيقة الأمر، وما يفترى على الشيعة من التهم ليفرّق الاستكبار العالمي بين صفوف المسلمين، ليسودوهم وينهبوا ثرواتهم ويحطّموا كيانهم الرصين لاعتقادهم بسياسة (فرّق تسد). وما علينا إلّا تـوضيح الأمر والبلاغ المبين.

ونتوخّى من هذه الرسالة المختصرة بيان الحقيقة ورفع الستار ونفض الغبار عنها وندع الحكم للقارىء الكسريم وإنـصافه، ولا نـقطع عـليه طـريق التـحقيق والمراجعة، ولا التخطئة أو التصويب.

فاجمال الموضوع: أنّه اتّفق الشيعة والسنّة على أنّ نكاح المتعة كان حلالاً، بحكم الرسول الأكرم ﷺ وأنّ المسلمين تمتّعوا في عهده وفي عهد أبي بكر وعمر كما رواه مسلم في صحيحه (استمتع الأصحاب في عهد رسول الله وأبي بكر وعمر).

<sup>(</sup>١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ٥٠ الصادر في ١٢ رجب ١٤١٧ هـ.

الزواج المنقطع ...... النسخ. ولكنّهم اختلفوا في ثبوت النسخ.

فقالت السنّة : إنّ المتعة نسخت وحرّمت بعد أن كانت حلالاً.

وقالت الشيعة: لم يثبت النسخ فإنّها كانت حلالاً ولا تنزال فحلال محمد حلال إلى يوم القيامة. واستدلّوا بقوله تعالى ﴿ فَمَا ٱسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَٱتُوهُنَّ أَبُورُهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ (١)، وبما ورد في روايات أنمة أهل البيت المعصومين علمُهُمَّا في .

وإنّما يتم الزواج المنقطع ونكاح المتعة عند الشيعة عند اجتماع الشرائط فهو كالزواج الدائم لا يتم إلاّ بعقد صحيح دال على قصد الزواج صراحة، ولا متعة من دون عقد حتى لو كان التراضي والرغبة بين الرجل والمرأة، ومتى ما تم العقد كان لازماً يجب الوفاء به، ويشترط فيه الأجل المعين وذكر المهر كمهر الزوجة الدائمة لا يتقدر بقلة أو كثرة ويسقط نصفه بهبة الأجل أو انقضائه قبل الدخول كما يسقط نصف مهر الزوجة الدائمة بالطلاق قبل الدخول. كما عليها أن تعتد بعد انقضاء أجلها أو هبته كالمطلقة سوى أن المطلقة تعتد بثلاثة أشهر أو ثلاث حيضات وهذه تعتد بخمسة وأربعين يوماً أو بحيضتين، أمّا عدة الوفاة فأربعة أشهر وعشرة أيام كالزوجة الدائمة سواء حصل الدخول أم لم يحصل.

ثمّ لا ترث الزوجة المتمتّع بها من تركة الزوج ولا تجب لها النفقة على الزوج إلّا أن تشترط عليه ضمن العقد (الميراث والنفقة) فتكون كالدائمة لها الميراث والنفقة كما لها.

وأمّا ولد المتعة فهو ولد شرعي له جميع ما للأولاد الشرعيين من الحـقوق الشرعية والأخلاقية بلا استثناء.

هذا إجمال أحكام المتعة وثبوتها عند الشيعة الإمامية.

<sup>(</sup>١) النساء : ٢٤.

## الإنسان بين الطبيعة وربّ العالمين ١١٠

الطبيعة التي تحتضن الإنسان وتكتنفه ليعيش فها رغداً سعيداً أو تعساً شقيًّا. إنَّما هي في كنهها وجوهريّتها مادّية ظلمانية يحكمها الجبر، فالأشياء الطبيعية تسودها ويتحكُّم فيها القسر والجبر فلا اختيار فيها أبدأ حتَّى في ملكوتها، فإنَّها وإن كانت تسبّح بحمد ربّها، إلّا أنّ ذلك أيضاً بالقسر والقيوّة والجــبر لتــجبّر الله وتكــبّره. فالطبيعة في حركتها الجوهريّة أيضاً قـد أجـبرت عـلي ذلك بمشـيّة الله سـبحانه. فالشمس تشرق وتضيء إيجاباً وجبراً، والسحاب تمطر، والزرع ينبت، والشـجر يشمر، والكواكب تسير، والأفلاك تدور، وكلّما تحكمه الطبيعة فهو محكوم بـالجبر، فلا اختيار فها يعنون بالطبيعيات.

هذا في الأشياء الطبيعية، وأمّا خالقها وبارئها ومصوّرها ومنوّرها وموجدها فهو الله القادر المختار على الإطلاق بخلاف الطبيعة، وإن لم يكن من التجاسر في الساحة الربوبيّة لربما عبّرنا عن الله سبحانه والطبيعة إنّها على طرفي نقيض في الجبر والاخسار.

(١) مقال منشور في صحيفة (صوت الكاظمين) العدد ٥٥ الصادر في ١٢ ذو الحجَّة ١٤١٧ هـ.

وأمَّا الإنسان الكامل الذي تمدَّح الله بخلقه في قوله تبعالي : ﴿ فُتَبَارِكُ اللهُ أحسن الخالقين ﴾ والذي يتجلّى وتبلور في وجود خاتم النبيين محمد ﷺ فهو أشرف المخلوقات وأتمَّها، وأوَّل ما خلق الله نوره فكان منظهره في أسمائــه وصــفاته فــهو الإنسان الكامل حقًّا، قد جمع فيه الأمران : الجبر والاختيار ، فباعتبار أنَّه مظهر لله سبحانه وخليفته في الأرض فانَّه مختار في أفعاله بلا جبر ولا قسر ، و تتجلَّى القدرة الإلهية التي بمعنى إن شاء فعل وإن شاء ترك والتي لازمها أو عينها الاختيار في أفعال الإنسان فهو المختار كما كان الله المختار إلّا أنّ الله بالذات والاستقلال والعبد بالعرض والامكان، ثمّ الانسان لمّا كان فيه معالم الطبيعة وتتحكّم فيه المعادلات الطبيعية أيضاً فإنّه في بعض شؤونه يكون مجبوراً، فإذا كان الفناء والموت حاكماً على الطبيعة ولا يبق إلَّا وجه الله سبحانه، فكذلك الإنسان قد أُجبر على الموت ﴿ انَّكَ مُـتُّتُ وإنَّهم ميَّتُونَ ﴾ فإنَّ الموت يعمّ حتَّى الانسان الكامل لأنَّه إنَّا هو بشركها في قوله ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشِّرٌ مُثْلَكُم ﴾ إلَّا أنَّه امتاز بجانب ملكوتي ﴿ يُوحَى إِلَّ ﴾ فالإنسان ليس مختاراً بتمام المعني وإنّه مفوّض الأمر إليه، كما أنّه ليس مجبوراً بتمام المعني، بل كما قال الإمام الصادق عُلَيُّلًا : « لا جبر ولا تفويض، بل أمرٌ بين الأمرين ».

فإنّه باعتبار ارتباطه بالله سبحانه فهو مختار، وباعتبار تعلّقه بالطبيعة فهو مجبور، وربما من هنا يمكن أن نفسر ما جاء عن النبي الأكرم محمّد عليه على ما نقل حيث كان يقول تارة لبلال مؤذن الاسلام: «أرحنا يا بلال» فإنّه عندماكان يتكلّم مع الناس ويعيش العالم الطبيعي الظلماني الوسخ، ويحسّ بالتعب الروحي، فإنّه يريد الراحة والارتياح وراحة النبي ومعراجه إنّا هي في صلاته ومقدّمة الصلاة الأذان، والمؤذن هو بلال، فقم يا بلال وأرح النبي بأذانك لأنّه سوف يتحدّث مع الله سبحانه ويعرج إليه في صلاته فإنّ «الصلاة معراج المؤمن» وسوف يخرج من

الطبيعة ليحلّق في أجواء وآفاق الرحمة الإلهيّة ليفنى في الله الحيّ القيوم القادر العالم المختار جلّ جلاله، وربما في بعض الحالات الشوقية وعند لقاء الله سبحانه يرى أنّه سرعان ما ينقطع عن العالم الطبيعي وتخرج روحه لتصعد إلى الملكوت الأعلى ولم يكن وقت ذلك، فلا بدّ من الرجوع إلى الدنيا لإكهال الرسالة الساوية وأداء المسؤولية الإلهية، فمن هنا كان يخاطب عائشة قائلاً: «كلّميني يا حميرا» فإنّ المرأة بمفاتنها وجمالها الطبيعي إنّا هي مظهر الدنيا والعالم الطبيعي وحديثها يقطع العروج الروحاني، ومن هذا المنطلق جعل محادثتها ومعاشرتها ومجالستها كثيراً ممّا يُقسي القلب كمجالسة الأغنياء كما ورد ذلك في الأخبار الشريفة عند الفريقين (السنة والشيعة) وهذا يعني أنّ النساء والأغنياء يشتركان في كونهم مظاهر الدنيا الدنيّة وزبرجها وزخرفها، فمعاشرتهم يوجب قساوة القلب، وهذا يعني أنّه يكون ذلك من الذنب لأنّ قساوة القلب إنّها هي من كثرة الذنوب حكما في الآيات من الذنب لأنّ قساوة القلب إنّها هي من كثرة الذنوب حكما في الآيات.

فأرحنا يا بلال من الطبيعة في صعودنا إلى الله، وكلّميني يا مُميرا للنزول إلى الطبيعة لأداء المسؤولية.

فالإنسان إَنَمَا هو برزخ بين الله والطبيعة، بين العالم الملكوتي والعالم الملكي، بين النور والظلمة، بين الخير والشرّ، بين الحقّ والباطل، بين الجبر والاختيار.

وربما من هذا القياش يقول النبي الأكرم محمد عَلَيْكُوللهُ: «أحبّ من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وقرّة عيني في الصلاة» فإنّ النساء مظهر الطبيعة، والصلاة مظهر التقرّب إلى الله، والطيب عالم برزخي بينهما، فإنّه ذو جنبتين ولذّتين: جسمي وروحي، والجسم من الطبيعة فإنّه فيه الامتداد الثلاثة \_الطول والعرض والعمق \_ والروح من أمر الله سبحانه ﴿ قل الروح من أمر ربي ﴾ ﴿ ونفخت فيه من

الإنسان بين الطبيعة وربّ العالمين .....٣٦٣

روحي ﴾ وإنّما النساء التي يحبّها النبيّ تلك اللاتي تكوننّ مقدّمة للصلاة لا مطلق النساء، فقرّة عين النبي بالصلاة، والصلاة عمود الدين، ومن تزوّج فقد أحرز نصف دينه، فليتقّ الله في النصف الآخر، فهناك علاقة وثيقة بين الصلاة وبين الزواج، فإنّ صلاة المتزوّج أفضل من صلاة الأعزب، كما ورد في الروايات الشريفة، فالنبي إنّما يحبّ من دنيا الناس لا من دنياه الخاصة فإنّ دنيا الأنبياء تختلف عن دنيا الناس كما هو واضح، فقال: إنّما أحبّ من دنياكم ثلاث: (الطيب) لأنّ الله الطيب ويحبّ الطيب، ومظهره العطر والطيب، (والنساء) اللاتي تعين الرجل على أمر آخرته، وتوجّهه إلى الله في صلاته ومعراجه، (وقرّة عيني) وفرحة قلبي وراحتي وريحانتي وروحي وبهجة فؤادي وعروجي ولقاء ربيّ وأنسي (الصلاة) فإنّها قربان كلّ تقيّ ومعراج المؤمنين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

## الحقّ والضلال

حقيقة الإيمان هو ولاية أمير المؤمنين أسد الله الغالب علي بن أبي طالب المثيلا ، فمن يكفر بالإيمان فقد حبط عمله ، فلا يقبل منه ، فعلي طيلا بعد رسول الله هو الإيمان كلّه ، لقوله على غزوة الأحزاب (الخندق) عندما برز أمير المؤمنين لعمرو ابن ود العامري : «برز الإيمان كلّه إلى الشرك كلّه » كما إنّ علياً عليلا نفس النبي بآية المباهلة ، فمن لم يقبله لم يقبل النبي حقيقة ، ومن آمن به آمن بالرسول ، فمن لم يقبل ولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليلا لم يقبل ولاية الله ورسوله ، ومن لم يطعه لم يطع الله ورسوله ، والنظر إليه عبادة ، وضربته يوم الخندق أفضل من عبادة الثقلين ، المبيت عنده عبادة ، ومن يكتب فضيلة له غفر الله له ، فهو قائد الفرقة الناجية ، ومن لم يؤمن به فقد حبطت أعاله يوم القيامة ، فعلي من النبي وصيه ووزيره ، وهو ولي كل مؤمن بعد رسول الله على ، ولولاه لما عرف المؤمنون من بعده ، فعلي مع الحق والحق مع على أينا دار يدور الحق معه ، وهل بعد الحق إلا الضلال .

قال رسول الله ﷺ:

إنَّ لعليَّ نورين، نور في السماء ونور في الأرض، فمن تمسَّك بنورٍ منهما دخل

الحقّ والضلال ...... الحقّ والضلال .....

الجنّة، ومن أخطأهما دخل النار، وما بعث الله وليّاً إلّا وقد دعا إلى ولاية عليّ عليُّلإٍ طائعاً أو كارهاً.

### وقال ﷺ :

يا عليّ، لا يتقدّمك إلّا كافر، ولا يتخلّف عنك إلّا كـافر، أنت نــور الله في عباده، وحجّة الله على عباده، وسيف الله على أعدائه، ووارث علوم أنبيائه، أنت كلمة الله العليا وآيته الكبرى، ولا يقبل الله الإيمان إلّا بولايتك.

### وقال ﷺ:

ما بال قوم يذكرون رجلاً له عند الله منزلةً كمنزلتي ومقام كمقامي إلاّ النبوّة. يا بن عمر، إنّ عليّاً مني بمنزلة النفس من النفس، وإنّ عليّاً مني بمنزلة النور من النور، وإنّ عليّاً مني بمنزلة الرأس من الجسد، وإنّ عليّاً مني بمنزلة النفس من النفس، وإنّ علياً مني بمنزلة المنزر من القميص.

يا بن عمر، من أحبّ علياً فقد أحبّني، ومن أحبّني فـقد أحبّ الله، ومـن أبغض علياً فقد أبغضني، ومن أبغضني فقد أبغض الله، ومن أبغضني ألله.

ألا ومن أحبّ علياً لا يخرج من الدنيا حتى يشرب من الكوثر، ويأكل من طوبي ويرى مكانه في الجنّة.

ألا ومن أحبّ عليّاً هانت عليه سكرات الموت، وجعل قبره روضة من رياض الجنّة.

ألا ومن أحبّ علياً أعطاه الله تعالى بكلّ عضو حوراء وشفاعة ثمانين مـن أهل بيته.

ألا ومن عرف علياً وأحبّه بعث الله إليه ملك الموت كما يبعث إلى الأنسبياء وجنّبه من أحوال منكر ونكير وفتح له في قبره مسيرة عام وجاء يوم القيامة أبيض

٣٦٦ ..... منهل الفوائد في تتمّة الرافد الوجه يزفّ إلى الجنّة كما تزفّ العروس إلى بعلها.

ألا ومن أحبّ علياً أظلُّه الله تحت ظلُّه وآمنه يوم الفزع الأكبر.

ألا ومن أحبّ علياً قبل الله حسناته ودخل الجنّة آمناً.

ألا ومن أحبّ علياً سمّي أمين الله في الأرض.

ألا ومن أحبّ علياً وضع على رأسه تاج الكرامة مكتوباً عليه أصحاب الجنّة هم الفائزون وشيعة على هم المفلحون.

ألا ومن أحبّ علياً مرّ على الصراط كالبرق الخاطف.

ألا ومن أحبّ علياً لا ينشر له ديوان ولا ينصب له ميزان ويفتح له أبواب الجنّة الثمان.

ألا ومن أحبّ عليّاً ومات على حبّه صافحته الملائكة وزارته أرواح الأنبياء. ألا ومن مات على حبّ عليّ عليّاً فأنا كفيله بالجنّة. ألا ومن أحبّ علياً غفر له. ألا وإنّ لله باباً من دخل منه نجى من النار وهو حبّ عليّ. ألا ومن أحبّ عليّاً أعطاه الله بكلّ عرقٍ في جسده وشعرة في بدنه مدينة في الجنّة. يا ابن عمر، ألا وإنّ عليّاً سيّد الوصيّين وإمام المتّقين وخليفتي على الناس أجمعين وأبو الغرّ الميامين، طاعته طاعتي، ومعرفته معرفتي، يا ابن عمر، والذي بعثني بالحقّ نبيئاً لو أنّ أحدكم صفّ قدميه بين الركن ويعبد الله ألف عام ثمّ ألف عام صائماً نهاره، قائماً ليله، وكان له ملء الأرض ذهباً فأنفقه وعباد الله مِلكاً فأعتقهم، وقُتل بعد هذا الخير شهيداً بين الصفا والمروة، ثمّ لق الله تعالى يوم القيامة باغضاً لعليّ لم يقبل الله له عدلاً ولا صرفاً وزخّ بأعاله في النار وحشر من الخاسرين (۱).

<sup>(</sup>١) أسرار الشهادة؛ للمحقّق المرحوم الدربندي : ٢٤١.

## القياس بالأئمة للهتكل والاقتداء مهم

ورد في الأخبار في حقّ الأئمة الأطهار والرسول المختار للهَيْلِيمُ أنَّه لا يقاس بهم أحد. ومن الناحية الأخرى كما في كتاب الله الكريم لا بدّ مـن التأسّي بهـم: ﴿ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (١١). فهم قدوة وأسوة، فكيف تكون القدوة مع عدم القياس بهم؟ الجواب واضح، فإنّه لا يقاس بهم بمعنى أنّه لا يقاس بمنزلتهم ومقاماتهم الروحانية في خلقهم النوري والجانب الملكوتي، وفي مكارمهم وفضائلهم وحقيقتهم، فإنّه لا يقاس بهم أحد، ولكن على المأموم أن يقتدي بإمامه. وإن كان لا يقدر على ما عليه إمامه، كما قال أمير المؤمنين للشِّلان ؛ « لا تقدروا على ما أنا عليه، ولكن أعينوني بورع واجتهاد». فهم قدوة وأسوة في الورع والتقوى وهم ميزان الأعمال، فكلّ مؤمن يقتدي بإمامه ويتأسّي به وينهج منهاجه ويهتدي به، لا بدّ من ذلك حتى يحشر معه، ولكن لا يعني ذلك أنّه يقاس به، فالقياس شيء والاقتداء شيء آخر، فهما مقولتان مختلفتان لا تنافي بينهما، فالقياس باعتبار أنفسهم القدسية، والاقتداء باعتبار نفوس الناس ونفس المتقدي، فتدبّر.

(١) الأحزاب: ٢١.

#### فائدة ١٩٥

## حكم المشاة(١)

بسم الله الرحمن الرحيم

سماحة آية الله السيد عادل العلوى حفظه الله.

سيّدنا الجليل:

ما هو رأي ساحتكم بزيارة الأئمة عَلِيَّالِيُّ مشياً على الأقدام ولا سيًّا زيارة مولانا الإمام الرضا عليُّلِة وهل من دليل على ذلك ؟

السائل ۲ / محرم / ۱٤۲۱

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة على محمّد وآله الطاهرين واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين.

<sup>(</sup>١) استفتى الكاتب من قبل موكب المشاة إلى الإمام الرضا عليه (هيئة شباب أمير المؤمنين)، فأجابهم وطبع الجواب في كتاب (بيعة العاشقين) الصفحة ٧٣.

فقد تعرّض فقهائنا الأعلام لهذه المسألة من الجانب الفقهي بنحو من التفصيل، لا سيًا عند المعاصرين منهم \_رحم الله الماضين وحفظ الباقين \_ وأثبتوا جواز ورجحان المشي على الأقدام لمشاهد الأئمة الأطهار علمه في من باب أصالة الجواز وعدم الدليل على المنع وإنّ عدم الدليل دليل العدم، ومن باب تنقيح المناط لوحدة الملاك لما ورد في الصحاح استحباب المشي في الحج وزيارة سيّد الشهداء علي في بجوز في غيره، بل يستحب لوحدة الملاك ولغير ذلك من الوجوه الدالة على الجواز والاستحباب كما ذكرها الأعلام في استفتاء اتهم.

ولكن أود أن أذكر المسألة المذكورة من جهة عقائدنا الحقة، فإن المشي للإمام الخيالا من أصول الدين باعتبار الولاية والإمامة ومظاهرها وأحوالها، كما ورد أنّها من فروع الدين باعتبار أفعال المكلّفين، فإنّا نعتقد كما في الأخبار الشريفة «من زارنا في مماتنا فكأنّما زارنا في حياتنا»، بل هم أحياء عند ربّهم يرزقون، وكما ورد في إذن دخول حرمهم الشريف «أشهد أنّك تشهد مقامي و تسمع كلامي و تردّ سلامي» فهم شهداء الخلق، ويجب ولاءهم وحبّهم وطاعتهم، كما ثبت بالأدلّة العقلية والنقلية، كما يجب البراءة من أعدائهم، فإنّ من فروع الدين التولي والتبرّي ولهما مظاهر، كاللعن فإنّه من مظاهر التبرّي، والصلوات على محمّد وآله من مظاهر التولي، فالدين شعور وشعار، وهل الدين إلّا الحبّ والبغض، ومن مظاهر الولاء إعلانه وإنّه يختلف باختلاف الزمان والمكان، وإنّه في عصرنا هذا منه المشي على الأقدام لزيارة مشاهد الأئمة عليهي من باب تعظيم الشعائر الإلهية وإنّه من تقوى القلوب، ومن باب أفضل الأعمال أحمزها، ورداً على الهجمات الثقافية المنحرفة التي تبغى زعزعة عقائد المؤمنين، وإحياءً لأمرهم عليهي «رحم الله من أحيا أمرنا»

وإذا كان يستحبّ الحجّ مشياً، كيف لا يستحبّ ذلك للإمام الرضا عليه في تتمّة الرافد زيارته المقبولة تعادل مئة ألف حجّة وعمرة مقبولة، وإذا كان يستحبّ المشي على الأقدام لزيارة سيّد الشهداء الإمام الحسين عليه في مولانا الصادق عليه «من خرج من منزله يريد زيارة قبر الحسين بن علي عليه إذا كان ماشياً كتبت له بكلّ خطوة حسنة ومحا عنه سيّئة» (مزار الشيخ المفيد: ٣٠) كيف لا يستحبّ ذلك للإمام الرضا عليه الذي ورد عن الإمام الجواد عليه «لا يزوره إلا الخواصّ من الشيعة» أليس كلهم نور واحد، وإنّهم عليه المخاهر الحقيقة الحمدية الواحدة الشيعة» أليس كلهم نور واحد، وإنّهم عليه المؤلم مظاهر الحقيقة الحمدية الواحدة

والولاية الإلهية العظمي ؟ \_وقد ذكرت تفصيل ذلك في (الأنفاس القدسية في أسرار

الزيارة الرضوية) و (هذه هي الولاية) و (هذه هي البراءة) وأثبت ما هو الحقّ

والحقيقة بالأدلّة الأربعة، فهل بعد الحقّ إلّا الضلال؟

فلا ريب في رجحان المشي على الأقدام لزيارة مشاهد الأئمة الأطهار عالمَيَّالِمُ لا سيًا مشاة مولانا الرضا عاليَّلِا ، وإني لأجعل سراب أقدامهم كُحل بصري، وأتداوى بعرق جبينهم وأتبرّك بغبار أجسادهم الطاهرة وثيابهم المقدّسة، وإنّه قد ردّ الله سبحانه بصر يعقوب عليًّا بثوب يوسف عليًّا ، فكيف لا تُردّ بصائر قلوب المؤمنين بثياب زوار الأئمة علمَيِّلا والمشاة المخلصين والموالين الطيّبين ؟ فهنيئاً لأرباب النعيم نعيمهم، وسيُعلم الحال يوم تُبلى السرائر، والله العالم بحقائق الأمور.

العبد عادل العلوي قم المقدّسة \_الحوزة العلمية ٣\_محرّم الحرام \_ ١٤٢١ هـ

#### فائدة ١٩٦

## الإيمان المستقرّ والمستودع

قال الله سبحانه في كتابه الكريم :

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾ (١٠.

قال أمير المؤمنين علي علي علي الميلان ثابتاً مستقرّاً في القلوب، وما يكون عواري بين القلوب والصدور إلى أجل معلوم، فإذا كانت لكم براءة من أحد فقفوه حتى يحضره الموت فعند ذلك يقع حدّ البراءة.

قال مولانا الصادق عليُّل : فالمستقرّ ما ثبت من الإيمان، والمستودع المعار.

وهذا يعني أنّ الإنسان إمّا أن يكون مؤمناً بالله أو يكون كافراً، والمؤمن تارةً إيمانه ثابت ومستقرّ حتى الموت وما بعده، وأخرى جعل عنده بنحو الوديعة، فإنّه عند الاحتضار يرجع إلى كفره وشركه، ويموت كافراً، ولهذا يخاف المرء من عاقبته، فإنّه لا يدري بماذا يختم أمره، فإنّه ورد: ينام الإنسان مؤمناً ويصبح كافراً، ويصبح مؤمناً ويمسي كافراً، فالمؤمن بين الخوف والرجاء، ويدعو الله ليل نهار أن يكون ثابت الإيمان قوى العقيدة، راسخاً في وجوده.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٩٨.

وممّا يعين على ثبات الإيمان: الدعاء والورع عن محارم الله سبحانه، وربما يكون الإنسان شقياً في اللوح المحفوظ، ولكن بدعائه الخاصّ بإمكانه أن يمحو ذلك الشقاء ويبدله إلى السعادة الأبدية:

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَنِي الجَنَّةِ ﴾ (١).

فلا بدّ لمن أراد السعادة والإيمان المستقرّ الثابت حتى يوم القيامة أن يأخذ جانب الاحتياط والتقوى في كلّ جوانب حياته وأبعاده وعلى الصعيدين الفردي والاجتماعى وفي كلّ حقولهما.

سئل الإمام الصادق للخَلِّلِ : ما الذي يثبت الإيمان ؟ قال : الذي يـثبته فـيه الورع، والذي يخرجه الطمع.

وقال عَلَيْكُم : من كان فعله موافقاً لقوله فأثبت له الشهادة بالنجاة، ومـن لم يكن فعله لقوله موافقاً فإنّما ذلك مستودع.

وقال عَلَيْكُم : لا يثبت للمؤمن الإيمان إلَّا بالعمل والعمل منه.

وقال عُلَيُّلاً: إنّ الله جبّل النبيّين على نبوّتهم، فـلا يـرتدّون أبـداً، وجـبل الأوصياء على وصاياهم فلا يرتدّون أبداً، وجبّل بـعض المـؤمنين عـلى الإيمـان فلا يرتدّون أبداً، ومنهم من أعير الإيمان عارية، فإذا هو دعا وألح في الدعاء مات على الإيمان.

ومن الدعاء أن يقال بعد كلّ صلاة : (بسم الله الرحمن الرحميم ، يا الله يا رحمن يا رحيم ، يا مقلّب القلوب ، ثبّت قلبي على دينك ).

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۰۸.

#### فائدة ١٩٧

## المسابقة الفقهية الكبيرة (١)

من أجل تصعيد ثقافة المجتمع الإسلامي، تقوم لجنة التثقيف في حسينية أهالي الكاظمية في طهران مسابقة فقهيّة عامة \_والمعتمد الرسالة العمليّة \_.

المسابقة عامة للجميع، ولو حازت الأجوبة على أربعين جواباً صحيحاً ستدخل القرعة.

الجواب الصحيح في واحد من أربع مربّعات، فيوضع عـلامة × في مـربّع الجواب الصحيح.

الجوائز :

تلفزيونات \_ راديوات \_ مسكوكات ذهبية \_ مكائن خياطة \_ ساعات منضدية ويدوية \_ مدفّئات علاء الدين \_ مراوح \_ سهاورات كهربائية \_ قرائين نفيسة \_ دورات كتب تفسيرية وفقهية \_ وعشرات الجوائز الأخرى.

الاسم الثلاثي أو المستعار :

<sup>(</sup>١) طلب من الكاتب عندما كان متولّياً ومشرفاً عاماً لحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وكذلك المواكب والحسينيات الأخرى في إيران، فكستب لهسم هدده المسابقة، أشبتناها في الموسوعة للتأريخ والتعليم. الناشر.

| ٣٧٤ منهل الفوائد في تتمّة الرافد                       |
|--------------------------------------------------------|
| رقم الهوية أو الجنسية أو الجواز أو الكارت الأخضر :     |
| العمر والمهنة :                                        |
| العنوان الكامل :                                       |
|                                                        |
| الأسئلة                                                |
| ١ ـ عمل العامي من غير تقليد ولا احتياط ؟               |
| □ صحیح □ حرام ■ باطل □ واجب                            |
| ٢_الماء المضاف؟                                        |
| 🗅 غير طاهر 🗉 طاهر في نفسه 🗆 نظيف في نفسه 🖂 مطهّر لغيره |
| ٣-الواجب في الوضوء غسل؟                                |
| □ الرجلين □ مقدّم الرأس □ الشعر ۚ الوجه                |
| ٤ ـ من شرائط الوضوء ؟                                  |
| □ طهارة الماء □ إباحة الماء □ إطلاق الماء ■ الثلاث     |
| ٥ ـ حنوط الميّت ؟                                      |
| ۚ واجب □ مکروہ □ مباح □ حرام                           |
| ٦ _ كم تكبيرة في صلاة الميّت؟                          |
| 1                                                      |
| ٧ ـ كم عدد النجاسات ؟                                  |
| 17 🗆 11 🗎 10 🗆 9 🗆                                     |
| ٨ ـ واجبات الصلاة ؟                                    |

0 | 1. | 17 | 11 |

| المسابقة الفقهيّة الكبيرة                                             |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ٩ القنوت في الفرائض اليومية ؟                                         |
| □ يجب □ يكره ◙ يستحبّ □ لا يجب                                        |
| ١٠ ـ من لم يعلم بالكسوف إلى تمام الانجلاء ولم يحترق جميع القبرص عمليه |
| القضاء ؟                                                              |
| □ یجب □ لم یجب □ یستحب □ یحرم                                         |
| ١١ _شرائط صحّة الصوم أمور ؟                                           |
| □ الإسلام □ الإيمان □ العقل ■ الثلاث                                  |
| ١٢ _الاعتكاف هو اللبث في بقصد به ؟                                    |
| □ الملعب، الرياضة ، المسجد، التعبّد ، المعمل، العمل ، المسجد، النوم   |
| ١٣ ـ في النصاب في الإبل نصاباً ؟                                      |
| \Y • £ □ 9 □ 0 □                                                      |
| ١٤ _ أصناف المستحقّين للزكاة ؟                                        |
| 1.                                                                    |
| ١٥ _ يقسّم الخمس أسهم ؟                                               |
|                                                                       |
| ١٦ ـ لا يجب الحجّ طول العمر في أصل الشرع إلّا ؟                       |
| □ مرّ تين 📵 مرّة واحدة 🗆 ثلاث مرّات 🗀 الثلاث                          |
| ١٧ _ مواقيت عمرة الحجّ ؟                                              |
|                                                                       |
| ١٨ _الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؟                                 |
| ■ واجب 🗀 بالاختيار 🕒 مستحبّ 🗀 لا بأس به                               |

| ٣٧٦ منهل الفوائد في تتمّة الرافد                                         |
|--------------------------------------------------------------------------|
| ١٩ ـ لو غشي بلاد المسلمين عدوّ يخشي منه عليهم الدفاع بأية وسيلة ممكنة من |
| بذل الأموال والنفوس ؟                                                    |
| □ لا يجب □ الأولى □ ليس ■ يجب                                            |
| ٢٠ ـ في أنَّ للإنسان أن يدفع المحارب والمهاجم عن نفسه وحريمه وماله ؟     |
| ■ لا إشكال □ لا يجب □ لا يستحب □ لا يكره                                 |
| ٢١ ـ بيع كلّ ما كان آلة للحرام ؟                                         |
| 🗆 يكره 🗉 يحرم 🗆 لا يضرّ 🗇 لا ينفع                                        |
| ٢٢ ـ من اشترى حيواناً ثبت له الخيار إلى أيام ؟                           |
| Y Y O                                                                    |
| ٢٣ ـ قد ثبت الربا بالكتاب والسنّة وإجماع من المسلمين ؟                   |
| □ وجوب □ استحباب □ كراهة ۚ حرمة                                          |
| ٢٤ ــ تثبت الشفعة بين ؟                                                  |
| □ شريك واحد ۞ شريكين □ ثلاثة □ ما فوق الثلاث                             |
| ٢٥ ـ الصلح عقد إلى الإيجاب والقبول مطلقاً ؟                              |
| ■ يحتاج □ لا يحتاج □ يدوم □ لا يلزم                                      |
| ٢٦ ـ عقد الإجارة من الطرفين ؟                                            |
| 🗆 غير لازم 🗆 غير منفسخ 🗆 غير منقطع 🔳 لازم                                |
| ٢٧ ـ المضاربة عقد يحتاج إلى من المالك و من العامل ؟                      |
| ◙ الإيجاب، القبول □ المال، العمل □ الرضا، التعب □ الارتياح، الشغل        |
| ٢٨ ـ يعتبر في المزارعة بين المتعاقدين والعقل والقصد والاختيار ؟          |
| □ الزرع □ الاختيار □ القصد ▣ البلوغ                                      |

| الكبيرةالكبيرة                                                                                                                     | المسابقة الفقهيّة         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ن مع القدرة ؟                                                                                                                      | ٢٩_مماطلة الدائر          |
| □ مكروه ۚ عصية □ جيّد □ جيّد جدّاً                                                                                                 |                           |
| وت الراهن ولا بموت المرتهن ؟                                                                                                       | ٣٠ ــ الرهانة بم          |
| ■ لا تبطل □ تبطل □ لا تنفع □ لا يحرم                                                                                               |                           |
| ساربة بمال الطفل بشرط و ثاقة العامل وأمانته ؟                                                                                      | ٣١ للولي المخ             |
| 🗆 لا يجوز 🗆 يحرم 📵 يجوز 🗀 يکره                                                                                                     |                           |
| <i>ع</i> ر على المفلس إلّا بشروط ؟                                                                                                 | ٣٢_لا يجوز الحج           |
| \. □ 0 □ 2 ■ <b>∀</b> □                                                                                                            |                           |
| ں العين و المنفعة ؟                                                                                                                | ٣٣ ـ الوقف تحبيد          |
| ■ تسبیل □ تضییع □ تحمیل □ ترك                                                                                                      | w.                        |
|                                                                                                                                    | ٣٤_الكفّارات ع            |
|                                                                                                                                    |                           |
|                                                                                                                                    | ٣٥_يشترط في ذ             |
| □ كون الذابح مسلم □ قطع تمام الأعضاء الأربعة                                                                                       |                           |
| <ul> <li>□ استقبال القبلة والتسمية</li> <li>□ استقبال القبلة والتسمية</li> </ul>                                                   | "/ / 1 <b></b>            |
| ) ما يضرّ بالبدن؟<br>- الله عند | ۱۱ ـ تناول کل             |
| □ لا يضر  ■ يحرم □ يكره □ يستحب                                                                                                    | 16.11 20                  |
| ؛<br>ستحبّات الأكيدة □المكروهات □الواجبات □المحرّمات                                                                               | .۳۷_النكاح من.            |
|                                                                                                                                    | ے اید<br>۳۸ عدّة المتوفّی |
| V. 22 1                                                                                                                            | ۱۸۰ ـ عده اسوی            |
| 🗆 ۱۵۰ يوم 🗀 ۱۷۵ يوم 🗀 ۱۰۰ يوم                                                                                                      |                           |

| ٣٧٨ منهل الفوائد في تتمّة الرافد                                 |
|------------------------------------------------------------------|
| ٣٩_اللعان مباهلة خاصّة بين ؟                                     |
| □ الرجل والمرأة ۚ الزوجين □ الأب والابن □ الأخ والأخت            |
| ٤٠ ــ الدية في العينين معاً ؟                                    |
| ■كاملة تنصف الدية تاربع الدية تأثمن الدية                        |
| ٤١ ـ الشكّ بين الركعة الثالثة والرابعة ؟                         |
| □ تبطل الصلاة □ يعيد الصلاة □ يبني على الأربع □ لا يعتني بالشكّ  |
| ٤٢ ــ لكثير الشكّ الاعتناء بشكّه ؟                               |
| 🗆 يجب 🗆 يستحب 🗅 يكره 📵 لا يجوز                                   |
| ٤٣_التكفير من مبطلات الصلاة ، وهو ؟                              |
| 🗆 أن يكفر بالله 🗈 وضع إحدى اليدين على الأخرى                     |
| □ يكفر برسول الله □ يكفر بالصلاة                                 |
| ٤٤ ـ آيات السجدة الواجبة ؟                                       |
| 7 - 10 - Y - E -                                                 |
| 20 ـ يجب الإخفات بالقراءة عدا البسملة ؟                          |
| □ في المغرب فقط □ في العشاء والمغرب □ في العصر ▣ في الظهر والعصر |
|                                                                  |
| ٤ / ربيع الأوّل / ١٤٠٧                                           |
| عادل العلوي                                                      |

#### فائدة ١٩٨

# تأريخ زواج الإمام الحسين ﷺ من بنت كسرى

اختلف المؤرّخون في زواج الإمام الحسين سيّد الشهداء لليُّلِا من شاه زنان أو شهربانو بنت يزدجرد كسرى إيران.

فقيل: في زمن عمر بن الخطّاب عند فتح إيران في حرب القادسية أو غيرها. وقيل: في زمن عثان بن عفّان.

وعند بعض المحقّقين في عصر الإمام أمير المؤمنين علىّ للنُّلِا .

والظاهر ذلك فإنّه عند شهادة الإمام الحسين كان عمر الإمام السجّاد ثلاث وعشرين سنة، فلو كان زواج الإمام الحسين من أمّ السجّاد عليّا في زمن عمر، فإنّه كان بين قتل عمر وواقعة الطفّ في كربلاء أربعون عاماً، فكيف يكون عمر الإمام السجّاد ثلاث وعشرون سنة ؟

وهذا الإشكال لا يرد لو كان الزواج في عصر الإمام عليّ للشُّلْإِ .

# الشيعي الإمامي وارث ثار الله

ورد في زيارة عاشوراء أنّها تُقرأ كلّ يوم، وبهذا يقال: (كلّ يومٍ عاشوراء، وكلّ أرضٍ كربلاء).

ثم في الزيارة نقاط عقائديه مهمة جداً، منها: أنّ المؤمن الشيعي يوطّن نفسه على أن يأخذ ثأر الإمام الحسين لليّلا ، والثأر بمعنى الدم، فمن قُتل مظلوماً فجعل الله لوليّه ووارثه سلطاناً بأن يطالب بدمه وثأره، فالشيعي لما خُلق في عالم الأنوار من أنوار الأئمة الأطهار المينيّلا ، وخلق في عالم الطينة من فاضل طينتهم كما ورد في الأخبار الصحيحة ، كما أنّ الرسول الأعظم بيّليّن وأمير المؤمنين على المؤلل أبوا هذه الأمّة، ولمّا كان الأئمة الأطهار كلّهم نور واحد، فهم آباء الأمّة، فمن يقتلهم كان لأبنائهم حق المطالبة بثأرهم ودمهم الطاهر الزكي ، فكان الشيعي المؤمن إلى يوم القيامة في كلّ عصر ومصر هو الوارث لدم سيّد الشهداء ، ويطالب بثأره ، كما يقول ذلك في كلّ يوم في زيارة عاشوراء : «وجعلني الله من الطالبين بثأره مع إمام هدى ناطق » ، كما يقول ذلك في كلّ عام يوم عاشوراء عندما يلتقي مع أخيه المؤمن : ناطق » ، كما يقول ذلك في كلّ عام يوم عاشوراء عندما يلتقي مع ولده المهدي من العظم الله أجورنا وجعلنا الله وإيّاكم من الآخذين بثأره مع ولده المهدي من ال محمّد عليه الله أو وبياً الله فرجه الشريف هو الوليّ نسباً وسبباً . آل محمّد عليه المؤمن الزمان عجّل الله فرجه الشريف هو الوليّ نسباً وسبباً .

والشيعي يطالب بثأره أيضاً لأنّه من نورهم ومن فاضل طينتهم ومن أبنائهم، ففي كلُّ يوم يطالب بالثأر وذلك باحياء أمرهم وولايتهم بكلُّ ما للأحياء من مظاهر وتجلَّيات، كما إنَّ الطالب بالثأر لا يهدأ ولا تغمض عينه حتَّى ينتقم ويأخذ بـالدم والثأر، وبذلك يحرم النوم على عدوّه الجاني والقاتل تلك العصابة التي قتلت إمامه وأباه الحسين عليُّا ثمّ العصابات التي رضيت بأفعالهم إلى يوم القيامة. فن لم يكن لنا فهو علينا، فمن خالفنا في عقيدتنا يدخل في زمرة العصابة التي رضيت بفعل الطغاة قتلة الحسين للتُّلْةِ ، فالوارث لا يهدأ حتَّى يأخذ الثأر ، وفي عصر الغيبة من أخذ الثأر إحياء المذهب، وإحياء واقعة الطف وقصة عاشوراء دائماً في المجتمع وفي النفوس، ولا بدّ من التحرّش بالظالمين والمعتدين ومن رضى بفعل الطغاة في يوم عاشوراء، ومن التحرّش كما من الإحياء لأمر الامامة، كما من طلب الثأر إحساء المواكب الحسينية بكلِّ ما لها من الشعائر والمظاهر، من عقد المآتم واللهم على الصدور والزنجيل والإطعام وغير ذلك ممّا يفعله عشّاق أهل البـيت علمَيَّلِيْ في كــلّ عــام. ومها أراد الجبابرة والظالمون إطفاء نور الله، وإخماد حرارة قتل الحسين التي هي في قلوب المؤمنين وإنَّها لن تبرد أبدأ كما قال الرسول الأكرم محـمَّد ﷺ: «إنَّ لقـتل الحسين عليه في قلوب المؤمنين حرارة لن تبرد أبداً » فأبى الله إلّا أن يستم ّنوره ولو كره الخالفون والكفّار والمشركون، فيوماً بعد يوم تتجدّد قصّة عاشوراء وواقعة كربلاء، وتحتفل الشيعة بكلّ مظاهر الحزن والآلام وبكلّ مشاعرها في شعائرها الحسينية التي هي من شعائر الله، ومن يعظّم شعائر الله فإنّها من تقوى القلوب.

فني كلّ يوم وفي كلّ سنة تقام المآتم والمواكب الحسينية في المساجد والحسينيات والتكايا والشوارع والأزقة والبيوت، وتنصب أعلام السود في كلّ مكان في محرّم وصفر، كلّ هذا من مصاديق طلب الثأر وإحياء الأمر وانتظار الفرج وتجديد البيعة وكسب الثواب، وإلى ربّك المنتهى.

# الحوزة العلمية وصنع الإنسان

هدف الأنبياء \_ومن فلسفة النبوّة \_صنع الإنسان، وإيصاله إلى كماله وهو الوصول إلى الله سبحانه وتعالى، فإلى ربُّك المنتهى وإليه تصير الأُمور، فمنذ البداية كلُّ شيء يصير إلى الله عزَّ وجلَّ، وجعل لكم السمع والبصر والأفئدة لعلَّكم تعقلون، وفي آيات الله تدبّرون، وتشاهدون وجه الله، فأينها تولُّوا وجوهكم فثمّ وجه الله، وفي كلُّ شيء له آية تدلُّ على أنَّه الواحد الأحد والمقصود هـو الشكـر ولازمه المعرفة، ولازمهما السير إلى الله جلَّ جلاله، والمدارس العلمية والحوزات الشيعية إنَّمَا بنيت على أساس الارتباط مع الله عزَّ وجلَّ. فلا بدِّ ان يكون الدرس والتدريس والبحث والمباحثة والتأليف والتصنيف والوعظ والإرشاد والحكمومة والقضاء كلَّه لله ، فيكون الإنسان حينئذٍ رجل الحقِّ ، وكلُّ شيء لا محالة يزول إلَّا ما كان لله، فما عندكم ينفد، وما عند الله باق، وقلب الإنسان حرم الله وعرش الرحمن، والقلب لا بدُّ له من أكلات سالمة، والذي ينقل إلى القلب هو السمع والبصر، وإنَّ هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم وفيه الموائد الإلهية، ويحيى القلب ويعلّم الجاهل، حتى يخلق من الجاني والسارق رجلاً صالحاً وقائداً ناجحاً، فمن أراد أن يقرأ القرآن الكريم ويكون أهلاً لبصره وسمعه وفؤاده، يكفيه أن يرى أمـير المـؤمنين علي المنت الذي يجسد القرآن بعد النبي عَلَيْق ، فهو ترجمانه وتمثاله، فهو مع الحق والحق معه ، بل قال الرسول الأكرم عَلَيْق : «اللّهم أدر الحق معه »، فالحق يدور معه، فأينا كان كان الحق معه، ثم يتجلّى ذلك في ولده الأئمة المعصومين عليه في أخر الزمان يأتي شريك القرآن وعدله، من يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، والحوزات العلمية عند الشيعة الإمامية إنما تمهد الطريق وتوطئ الأمر لظهوره عليه وتحفظ الشريعة والقرآن الكريم والسنة الشريفة من الضياع والانحراف في زمن غيبته، فهدف الحوزة هو صنع الإنسان الكامل، وهداية الناس وسعادة المجتمع وانتظار الفرج، وإعداد الموطنين لظهور القائم من آل محمد عليه اللهم عجل فرجه وسهل مخرجه واجعلنا من خلص ضيعته وأنصاره وأعوانه والمستشهدين بين يديه، وأدبنا بآدابه وخلقنا بأخلاقه واجعل محيانا محياه ومماتنا وأمننا على ولايته والإيمان الكامل بالله ورسوله وبإمامته وطاعته.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# الفهرس

| ٣   | الإهداء                                        |
|-----|------------------------------------------------|
| Ε   | الإهداء تقديم                                  |
| o   | المقدّمة                                       |
| ۷   | فائدة ١ _ من مقدّمات الكتب                     |
| ١٣  | فائدة ٢ ــالفرق بين الرافد والمنهل لغةً        |
| ٠٨٨ | فائدة ٣ ــ كلمة التوحيد                        |
| ۲۳  |                                                |
| YY  | فائدة ٥ ـــ الحياة الطيّبة في القرآن الكريم    |
| ٣٢  | فائدة ٦ ــ الحاجة إلى الدين                    |
| ro  | فائدة ٧ ـــ أشعار أبي نؤاس في فضل آل محمّد الم |
| ٢٦  | فائدة ٨ ــ تعريف علم الأدب                     |
|     | فائدة ٩ ــ ملل القلوب                          |
| ٣٨  |                                                |
| ٤٠  | į.                                             |
| £Y  | فائدة ١٢ ـــالإسلام يعلو ولا يعلى عليه         |
| ٤٤  | فائدة ١٣ ــــلمن أكل كثيراً                    |

| TAO        | الفهرس                                             |
|------------|----------------------------------------------------|
| ٤٥         | فائدة ١٤ ــ درجات اليقين                           |
| ٤٦         | فائدة ١٥ ـــ طرق التفاهم                           |
|            | فائدة ١٦ ـــ تلقّي القرآن الكريم                   |
|            | فائدة ١٧ ــ حواجز فساد الشباب                      |
| o·         | فائدة ۱۸ ــ يا كعبة الله                           |
| ٥١         | فائدة ١٩ ــ الرجل كلّ الرجل : الرجل الكامل         |
| or         | فائدة ٢٠ _عظمة الإنسان                             |
|            | فائدة ۲۱ ـــ قتلوا بنت الهدى                       |
|            | فائدة ٢٢ ـــالمطاعن والمخالب                       |
|            | فائدة ٢٣ ــ أقوال في السعيد والسعادة               |
|            | ۔<br>فائدۃ ۲٤ ـــ طرائف لغویّۃ                     |
|            | فائدة ٢٥ ـــ طرائف وظرائف                          |
| , <b>y</b> | فائدة ٢٦ ــ التقوى وما أدراك ما التقوى             |
|            | فائدة ٢٧ _كلمة في روح الإسلام                      |
|            | فائدة ٢٨ ــ الخصال الثلاثة والأربعة والخمسة والسئة |
|            | فائدة ٢٩ ــ كلمات منطقيّة                          |
|            | فائدة ٣٠ ــكلمات في الحبّ والعشق                   |
|            | فائدة ٣١ ــ طابع الحبّ                             |
|            | فائدة ٣٢ ــ في الشيعة والتشيّع                     |
|            | فائدة ٣٣ ـــالنبيّ الأعظم عَبَيْنًا وأرسطوطاليس    |
| V9         | <del>"</del>                                       |
| ۸۲         | برية. بو<br>مرية. بو                               |
|            | فائدة ٣٦ كلمات في النوم والمنام                    |
| ** C       |                                                    |

| منهل الفوائد في تتمّة الرافد     | <b>۳</b> ۸٦     |
|----------------------------------|-----------------|
| فضل السادات                      | فائدة ٣٧ _ ف    |
| جملة من الاستخارات               |                 |
| لمدح والذمّ في القيام            |                 |
| لاُصول والتفريع                  |                 |
| مريف أُصول الفقه ٨٩              |                 |
| دعاء والداعي                     |                 |
|                                  | فائدة ٤٣ _ م    |
| فرق بين الصدقة والقرض ٩٣ ٩٣      |                 |
| ن منازل السير والسلوك والسلوك ٩٤ |                 |
| واصل وطفيلي الوجود 80            |                 |
| ن وحي الأنبياء                   |                 |
| ان أصناف الناس في العطاء والمنع  |                 |
| ن عظمة حرف الألف                 | فائدة ٤٩ ـــ مر |
| ن كلمات الخير                    |                 |
| ل تعلم ؟                         | فائدة ٥١ ـــ ها |
| معار حكميّة                      | فائدة ٥٢ ـــ أش |
| ديث شريف في أقوام آخر الزمان     | فائدة ٥٣ ـــ حـ |
| كمة من كلّ معصوم ﷺ               | فائدة ٥٤ ــحا   |
| سادر كتب التأريخ                 |                 |
| يامة الإنسان العقل               |                 |
| يفة عرفانيَّة                    | فائدة ٥٧ _ لط   |
| نۇة                              |                 |
| م الروح                          |                 |

| الفهرس ۳۸۷                                                    |
|---------------------------------------------------------------|
| فائدة ٦٠ ــ أقسام النكاح قبل الإسلام                          |
| فائدة ٦٦ ـــ مقوّمات القصّة الناجِحة                          |
| فائدة ٦٢ ــ فضل السفر                                         |
| فائدة ٦٣ ـــ من الألغاز                                       |
| فائدة ٦٤ ــ من عدالة أمير المؤمنين عليّ عليًّا الله ١٣٨       |
| فائدة ٦٥ ـــ زبدة من الأحاديث الشريفة                         |
| فائدة ٦٦ ــ لا تعتمد على قصبة تهزّها الريح                    |
| فائدة ٦٧ ـــ مقدّمة كتاب دليل السائحين                        |
| فائدة ٦٨ ــ الإسلام دين الرحمة والعدالة                       |
| فائدة ٦٩ ـــ خطبة الإمام السجّاد عُظِّ في مجلس يزيد لعنه الله |
| فائدة ٧٠ ــ من كلمات أمير المؤمنين عليًّا                     |
| فائدة ٧١ _ من أدب التأليف                                     |
| فائدة ۷۲ ـــ من مجالس الاُنس                                  |
| فائدة ٧٣ ـــ أبيات غزليّة                                     |
| فائدة ٧٤ ــ تأريخ علم المنطق                                  |
| فائدة ٧٥ ـــ من مطالعاتي                                      |
| فائدة ٧٦ _ أهم المذاهب الفلسفية                               |
| فائدة ٧٧ ـــ من عظمة أمير المؤمنين عليَّة                     |
| فأئدة ۷۸ ــ سعادة النفس عند الفارابي                          |
| فائدة ٧٩ ـــ آثار الغدد في بدن الإنسان                        |
| فائدة ٨٠ ــ العقدة النفسيّة                                   |
| فائدة ٨١ _ التأريخ لغةً واصطلاحاً                             |
| فائدة ۸۲ _العطسة                                              |

| ٣٨٨ منهل الفوائد في تتمّة الرافد       |
|----------------------------------------|
| فائدة ٨٣ _ مسلم بن عقيل لينج ١٨٠       |
| فائدة ٨٤ ــ جدَّنا الخامس              |
| فائدة ٨٥ ــ تعريف علم النفس            |
| فائدة ٨٦ ـــ وحدة الجسم والنفس         |
| فائدة ۸۷ ـــ معاني العقل               |
| فائدة ۸۸ ـــ جوهريّة العقل             |
| فائدة ۸۹ ــ الغضب لله سبحانه           |
| فائدة ٩٠ ــ من خطبة الزهراء عَيْظُنْ   |
| فائدة ٩١ ــ معرفة الهيئة والتشريح      |
| فائدة ٩٢ ـــ المثل الأفلاطونية         |
| فائدة ٩٣ _ أسباب نكث بيعة مسلم         |
| فائدة ٩٤ ــ الخلق الحسن                |
| فائدة ٩٥ ـــ وعاء العلم                |
| فائدة ٩٦ ـــ علميّ منّي وأنا منه       |
| فائدة ٩٧ ــ يا علميَ أنت بمنزلة الكعبة |
| فائدة ۹۸ ـــ حبّ الوطن                 |
| فائدة ٩٩ ــ العناصر                    |
| <b>فائدة</b> ١٠٠ ـــ شرح الصدر         |
| فائدة ١٠١ ـــ أهل الإسلام              |
| فائدة ١٠٢ ــ حكم القاضي بعلمه          |
| فأئدة ١٠٣ ـــ اسباب العلم              |
| فائدة ١٠٤ ـــ أصناف القضاة             |
| فائدة ١٠٥ ــ كلمة في عيد الغدير        |

| ዮሊዋ  | القهرسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 775  | فائدة ١٠٦ ــ يا للحقّ والحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 770  | فائدة ١٠٧ _العلماء الحكماء العرفاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 777  | فائدة ١٠٨ ــ الدين الإسلامي الزاحف المتحرّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777  | فائدة ١٠٩ ــ الأخوّة الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | فائدة ١١٠ ـــــــرسالة خطبة زواج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|      | فائدة ١١١ ــ غفّار الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | فائدة ١١٢ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | فائدة ١١٣ ــ الثوريّة في الشباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | فائدة ١١٤ ــ الذكر اليونسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | فائدة ١١٥ بضعة منّى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | فائدة ١١٦ ـــالسنة القمريّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | فائدة ١١٧ ـــالتقبيل وأثره في المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | فائدة ۱۱۸ ـــ يُقرأ كلّ يوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | فائدة ١١٩ ــ جراثيم الاستعمار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | فائدة ١٢٠ ـــ التقرّب بالعقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | فائدة ١٢١ ــ أمّ سلمة بنت الإمام الباقر لمنج الله الله المام الباقر للمنج المناه المام الباقر المنج المناه |
|      | فائدة ١٢٢ ـــ لسان القرآن لسان الفطرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      | فائدة ۱۲۳ ـــ حوار مؤلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | فائدة ١٢٤ ـــ معاني العين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|      | فائدة ١٢٥ ـــ عوامل الحضارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | فائدة ١٢٦ ــ ذكر الحبيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | فائدة ١٢٧ _ الصفات الإبراهيمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 (1 | an Hill Win ele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| منهل الفوائد في تتمّة الرافد | <b>٣٩٠</b>                               |
|------------------------------|------------------------------------------|
| Y77                          |                                          |
| Y7Y                          | فائدة ١٣٠ ـــ طرق الفهم                  |
| Y7A                          | فائدة ١٣١ ــ كتب في الطبّ                |
| Y79 PFY                      | فائدة ١٣٢ ــ معكم معكم                   |
| YV•                          | فائدة ١٣٣ _ مميزات إيران الإسلامية       |
| YYY                          | فائدة ١٣٤ ــ رجال الدين                  |
| YY#                          | فائدة ١٣٥ _ لست شاعراً                   |
| YV£                          | فأئدة ١٣٦ _ حصول السعادة                 |
| YY7                          | فائدة ١٣٧ ــ العمل الحسن والأحسن         |
| YYA                          | فائدة ١٣٨ ــ الإنسان والإسلام            |
| TV9                          | فائدة ١٣٩ ــ فوائد السفر                 |
| Y A                          | فائدة ١٤٠ ــ ما يجب علَّى الداعية        |
| 7A1                          | •                                        |
|                              |                                          |
| YAT                          |                                          |
|                              | فائدة ١٤٣ ـــ دهاة العرب                 |
| ۲۸٥                          |                                          |
| <i>FAY</i>                   |                                          |
|                              | قائدة ۱٤٦ ــخطاب مع نفسي                 |
| <b>79-</b>                   |                                          |
| Y91                          |                                          |
| 797                          | قائدة ١٤٩ ــ أنساب العرب                 |
|                              | فائدة ۱۵۰ ــ معنى إسماعيل                |
| Y90                          | فائدة ١٥١ ــ معاني بعض الكلمات اليونانية |
| <i>TPY</i>                   | فائدة ١٥٢ ـــ مسائل في الأنساب           |

| ۱۷۶ — صلاة العشاق       ۱۷۶ من التواضع خدمة العيال       ۲۹۹         ۱۲ ۱۵ — الأعمال خمسة وعشرون       ۲۰۰ مائي مدح أهل البيت الميثين       ۲۰۰ مائي مدح أهل البيت الميثين       ۲۰۰ مائي بعض المصطلحات الفقهية       ۲۰۰ مائي بعض المرابعة       ۲۰۰ مائي بعض المدرسة       ۲۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الفهرس                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| الدة 100 _ من النواضع خدمة العيال       ١٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فائدة ١٥٣ ـــالولاية والبراءة شرط قبول العمل    |
| "د. آلاة ۱۵ سال خمسة وعشرون       ۱۳۰ سالخط والحظ         "د. آلا ۱۵ سالخط والحظ       ۱۳۰ سالخط والحظ         "د. آلا ۱۹۰ سال المصطلحات الفقهية       ۱۳۰ سال ۱۹۰ سال المصر علام المصطلحات الفقهية         "د. آلا ۱۳۰ سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا ۱۳۰ سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال الأدب         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال العبد عند رئه       ۱۳۰ سال العبد عند رئه         "د. آلا سال سال العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فائدة ١٥٤ ـــ صلاة العشّاق                      |
| ندة ۱۹۷ _ الخط والحظ والحظ الدين الخيار العرب المحمل | فائدة ١٥٥ ـــ من التواضع خدمة العيال            |
| الله ۱۹۸ هن مدح أهل البيت المهمينية       ۱۳۰۳         الدة ۱۹۰ معاني بعض المصطلحات الفقهية       ۱۳۰۹         الدة ۱۳۰ هنال العبد عند ربّه       ۱۳۰۹         الدة ۱۳۰۱ هنال العبد عند ربّه       ۱۳۰۸         الدة ۱۳۰۱ هنال العبد الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فائدة ١٥٦ ـــ الأعمال خمسة وعشرون               |
| ندة ۱۹۰۹ _ معاني بعض المصطلحات الفقهية       8.7         ندة ۱۲۰ _ حال العبد عند ربّه       ۳۰٦         ندة ۱۲۱ _ العوالم أربعة       ۳۰۷         ندة ۱۲۲ _ العوالم أربعة       ۳۰۸         ندة ۱۲۰ _ لدفع الشدائد       ۳۰۹         ندة ۱۲۰ _ من الأدب       ۳۰۹         ندة ۱۲۰ _ تكريم الذراري       ۳۱۰         ندة ۱۲۰ _ رسالة إلى أستاذ       ۳۱۳         ندة ۱۲۰ _ رسالة إلى أستاذ       ۳۱۰         ندة ۱۲۰ _ رسالة إلى مدير المدرسة       ۳۱۰         ندة ۱۲۰ _ شجرة شرف الدين العاملي       ۳۱۰         ندة ۱۲۰ _ ميمات منبر الخطيب       ۳۲۰         ندة ۱۲۰ _ أقسام الروح       ۳۲۰         ندة ۱۲۰ _ أقسام الروح       ۳۲۰         ندة ۱۲۰ _ الفخر الرازي والتشيّع       ۳۲۰         ندة ۱۲۰ _ حياة المجتمع       ۳۲۰         ندة ۱۲۰ _ حياة المجتمع       ۳۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فائدة ١٥٧ ـــ الخطِّ والحظِّ                    |
| تدة ١٦٠ ــ ١٦٠ عامال       ١٦٠ عامال       ١٦٠ عام ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٦٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠ ١٠٠٠       ١٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فائدة ١٥٨ ــ في مدح أهل البيت المتملين المتملين |
| الدة ١٦١ حال العبد عند ربّه       ١٦٠ حال العبد عند ربّه         الدة ١٦٦ حالة العوالم أربعة       ١٦٠ من الأدب         الدة ١٦٥ حكم الناصبي       ١٦٥ من الأدب         الدة ١٦٥ حكم الناصبي       ١٦٠ من الأدربي         الدة ١٦٠ حكم الناصبي       ١٦٠ من الأدب المربي         الدة ١٦٠ حكريم الذراري       ١٦٠ منالة إلى أستاذ         ١٦٠ منالة إلى أستاذ       ١٦٠ منالة إلى مدير المدرسة         ١٦٠ منالة إلى مدير المدرسة       ١٢٠ منالة إلى مدير العاملي         ١٢٠ منال العاملي       ١٢٠ منال الخطيب         ١٢٠ منال الخطيب       ١٢٠ منال الخطيب         ١٢٠ منال الغخر الرازي والتشتع       ١٢٠ مناة المجتمع         ١٢٠ مناة المجتمع       ١٢٠ مناة المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فائدة ١٥٩ ــ معاني بعض المصطلحات الفتهيّة       |
| ندة ۱۹۲ ــ العوالم أربعة       ۱۹۳ ــ الدفع الشدائد         تدة ۱۹۳ ــ الدفع الشدائد       ۳۰۹         ندة ۱۹۰ ــ حكم الناصبي       ۳۰۰         تدة ۱۹۰ ــ حكم الناصبي       ۳۱۰         ندة ۱۹۰ ــ حكم الناصبي       ۳۱۰         تد ۱۹۳ ــ خي الطبّ       ۳۱۰         ندة ۱۹۰ ــ رسالة إلى أستاذ       ۳۱۰         تد ۱۹۳ ــ رسالة إلى مدير المدرسة       ۳۱۰         ندة ۱۷۰ ــ الراتب الشهري       ۳۱۰         ندة ۱۷۱ ــ شجرة شرف الدين العاملي       ۳۲۰         ندة ۱۷۲ ــ ميمات منبر الخطيب       ۳۲۲         ندة ۱۷۲ ــ أقسام الروح       ۳۲۲         ندة ۱۷۲ ــ الفخر الرازي والتشبّع       ۳۲۲         ندة ۱۷۲ ــ حياة المجتمع       ۳۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فائدة ١٦٠ ــ ٤٠٣٢٠ احتمال                       |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فائدة ١٦١ ـــ حال العبد عند ربّه                |
| اللہ عالم اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فائدة ١٦٢ ـــ العوالم أربعة                     |
| اللہ عالم اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فائدة ١٦٣ ــ لدفع الشدائد                       |
| ۳۱۱       تکریم الذراري         ۴۱۲       ۱۲۷       ۱۲۸         ۴۱۵       ۱۲۸       ۱۲۹         ۴۱۵       ۱۲۹       ۱۲۹         ۴۱۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۴۱۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۴۲۱       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                                               |
| ۳۱۱       تکریم الذراري         ۴۱۲       ۱۲۷       ۱۲۸         ۴۱۵       ۱۲۸       ۱۲۹         ۴۱۵       ۱۲۹       ۱۲۹         ۴۱۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۴۱۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۴۲۱       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۵       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰         ۱۲۰       ۱۲۰       ۱۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فائدة ١٦٥ ــ حكم الناصبي                        |
| ۳۱۲       في الطبّ         ۳۱۵       ۱۲۸ سرسالة إلى أستاذ         ۳۱۵       ۱۲۹ سرسالة إلى مدير المدرسة         ۳۱۲       الراتب الشهري         ۳۱۷       سنجرة شرف الدين العاملي         ۳۲۰       ۱۷۲ سيمات منبر الخطيب         ۳۲۰       اقسام الروح         ۳۲۲       الفخر الرازي والتشيّع         ۳۲۵       المجتمع         ۳۲۷       حياة المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |
| ۳۱۵       ۱۲۹ ـــ رسالة إلى مدير المدرسة         ۵دة ۱۷۰ ـــ الراتب الشهري       ۳۱۷         ۵دة ۱۷۱ ـــ شجرة شرف الدين العاملي       ۳۲۰         ۵دة ۱۷۲ ـــ ميمات منبر الخطيب       ۳۲۲         ۵دة ۱۷۳ ـــ أفسام الروح       ۳۲۶         ۵دة ۱۷۲ ـــ الفخر الرازي والتشيّع       ۳۲۷         ۵دة ۱۷۵ ـــ حياة المجتمع       ۳۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | atti e smren de                                 |
| ۳۱۵       ۱۲۹ ـــ رسالة إلى مدير المدرسة         ۵دة ۱۷۰ ـــ الراتب الشهري       ۳۱۷         ۵دة ۱۷۱ ـــ شجرة شرف الدين العاملي       ۳۲۰         ۵دة ۱۷۲ ـــ ميمات منبر الخطيب       ۳۲۲         ۵دة ۱۷۳ ـــ أفسام الروح       ۳۲۶         ۵دة ۱۷۲ ـــ الفخر الرازي والتشيّع       ۳۲۷         ۵دة ۱۷۵ ـــ حياة المجتمع       ۳۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فائدة ١٦٨ ـــ رسالة إلى أستاذ                   |
| ۳۱۲ ـــ الراتب الشهري         ندة ۱۷۱ ـــ شجرة شرف الدين العاملي         ۲۲۰ ـــ ميمات منبر الخطيب         ندة ۱۷۲ ـــ أقسام الروح         ندة ۱۷۲ ـــ ألفخر الرازي والتشيّع         ۲۲۲ ـــ الفخر الرازي والتشيّع         ۲۲۷ ـــ حياة المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                 |
| ۳۱۷ ــ شجرة شرف الدين العاملي         ۳۲۰ ــ ميمات منبر الخطيب         ندة ۱۷۳ ــ أقسام الروح         ندة ۱۷۵ ــ الفخر الرازي والتشيّع         ندة ۱۷۵ ــ حياة المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | D. I. H. A. A Ale                               |
| ١٧٢ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                 |
| ندة ۱۷۳ ــ أقسام الروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 |
| ندة ۱۷۶ ــ الفخر الرازي والتشيّع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                 |
| ئدة ١٧٥ ــ حياة المجتمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                 |
| ندة ٢٧٦ _ بطلان عبادة الأصنام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | i film i sit sim miete                          |

| <b>~~.</b>                             | فائدة ١٧٧ ـــ أدم ليُثِلا في علم التفسير                       |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| TTT                                    | فائدة ۱۷۸ ــ قداسة عدد خمسة                                    |
|                                        | فائدة ١٧٩ ـــ موانع تصحيح العقائد                              |
| TTV                                    | فائدة ١٨٠ ــ تقسيم الأدلَّة في القرآن الكريم                   |
| TTA                                    |                                                                |
| TT9                                    | فائدة ۱۸۲ ــ أنا شيعي بالقرآن                                  |
| TE1                                    | فائدة ١٨٣ ــ القرآن والصلاة                                    |
| TET                                    | فائدة ١٨٤ ـــ مراحل العبادة في القرآن                          |
| TET                                    | T                                                              |
| <u> </u>                               | فائدة ١٨٦ ــ في رحاب حديث النقطة                               |
| req                                    | فائدة ١٨٧ ـــ من هم نوّاب صاحب الزمان عُثِيًّا في زمن الغيبة أ |
| 70 \                                   | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                        |
| ٠٥٣                                    | فائدة ١٨٩ ـــ لمحة من تأريخ الخطُّ العربي                      |
| ······································ |                                                                |
| ~o∧                                    | فائدة ١٩١ ــ الزواج المنقطع                                    |
|                                        | فائدة ١٩٢ ــ الإنسان بين الطبيعة وربّ العالمين                 |
|                                        | فائدة ١٩٣ ــ الحقّ والضلال                                     |
|                                        | فائدة ١٩٤ ـــ القياس بالأئمة عِيَلِينَ والاقتداء بهم           |
| ۳٦٨                                    | فائدة ١٩٥ ــ حكم المشاة                                        |
|                                        | فائدة ١٩٦ ــ الإيمان المستقرّ والمستودع                        |
| <b>TVT</b>                             | en a Harris III a Annual III                                   |
| ۲٧٩                                    | فائدة ١٩٨ ــ تأريخ زواج الإمام الحسين لمنج لل من بنت كسرى ﴿    |
| ٣٨٠                                    | فائدة ١٩٩ ـــ الشيعي الإمامي وارث ثار الله                     |
| ٣٨٢                                    | فائدة ٢٠٠ ــ الحوزة العلمية وصنع الانسان                       |

# المؤلّف في سطور

سماحة العلامة الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطنوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥، ويتُصل لسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة من عبد بله الباهر ـ أخ الإمام الباقر عين وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى عين \_ابن الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين إلى الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين الحسين بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين العلم المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين المؤمنين عليّ بن أبي طالب المؤمنين عليّ بن أبي طالب عين المؤمنين عليّ بن أبي طالب المؤمنين عليّ بن أبي المؤمنين عليّ بن أبي طالب المؤمنين علي بن المؤمنين عليّ بن أبي طالب المؤمنين عليّ بن أبي المؤمنين علي بن المؤمنين عليّ بن أبيّ المؤمنين عليّ بن أبين المؤمنين عليّ بن أبين أبين المؤمنين عليّ بن أبين المؤمنين عليّ بن أبين أبين المؤمنين عليّ بن أبين أبين أبين أبين المؤمنين عليّ بن أبيّ بن أبين المؤمنين عليّ بن أبيّ بن أبين أبين أبين المؤمنين عليّ بن أبين أبين المؤمنين عليّ المؤمنين المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ المؤمنين المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ المؤمنين المؤمنين المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ المؤمنين المؤ

والده العلامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي ﴿ من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة . دفن في المكتبة في (مسجد علوي) بقم، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية .

تلقّى دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد على يد والده المرحوم وعلى غيره، وفي قم المقدّسة على يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام. أمثال السيّد المرعشي النجفي للنجفي لله والسيّد الكلبايكاني للله والشيخ خواد التبريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خيارج الفيقه والأصبول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التنفسير والآخلاف. تسهد بنعض الآيات العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار في نجاسة أو طهارة الكفّار) التنبي نبال عنيها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حوزة قم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعى إلىٰ تأسيس موسوعة إسلامية كبرى بقلمه المبارك في شتّى الفنون والعلوم الإسلامية (١) في أكثر من ١٥٠ كتاب ورسالة، وقد

<sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٠ مجلّداً حتّى سنة ١٤٢٢. والمقصود من الرسالة ما تزيد عن عشر صفحات إلى مئة صفحة. والكتاب ما يزيد عن المئة.

طبع منها ١٠٥ ما بين كتاب ورسالة. فضلاً عن المعالات في لصحف و لمجلّات.

وفد غرف بخدماته التقافيه و الاجتماعية. من : تأسيس مستوصف الإمام السجّاد على الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرتباد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحققين ومكتبة الإمام الصادق في بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين على في مشهد الإمام الرضا على وحسينية الإمامين الجوادين على العلمية بقم المقدّسة، وحسينية الإمامين الكاظمية في طهران، وحسينية أم البنين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك.

وقد أجازه في الرواية ما يقرب من العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الكَّلْهَاني والشيخ الأراكي والسيّد النكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم (١١).

وقد ورد في الحديث النسريف عن رسول الله تَيْفَتْ : (إنّما العلم ثلاث : أية محكمة ، وسنّة قائمة ، وفريضة عادلة . وما سواهن فضل) ، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة : العقائد (أية محكمة) ، والأخلاق (سنّة قائمة) ، والنّق (فريضة عادلة) . وما سواها فمن الفضيلة والزيادة .

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الأستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يدي حسب الحروف الهجائيّة:

<sup>(</sup>۱) اقتباس من كتاب (عظمة أمير المؤمنين علي على الأستاذ فاضل الفراتي، فنشكره على ذلك، وكتاب (القصاص على ضوء القرآن والسنّة المملّد الثالث). وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر = من حياتي) الناشر.

# موسوعة رسالات إسلامية قسم العقائد

| السنة | Ь  | صفحة | الكتاب                                    | ت  |
|-------|----|------|-------------------------------------------|----|
| 1884  | ١  | ١٢٠  | آثار الصلوات في رحاب الروايات.            | ١  |
| 1271  | ١  | 7    | الإمام الحسين في عرش الله.                | ۲  |
| 1881  | ١  | ١٢٨  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.   | ٣  |
| 1271  | ۲  | ٥٨   | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. | ٤  |
| 1881  | ۲  | 97   | الأنوار القدسيّة.                         | ٥  |
| 1871  | ۲  | 97   | أهل البيت سفينة النجاة.                   | ٦  |
| 1271  | ۲  | 47   | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة.     | ٧  |
| 1811  | ١  | ۲    | تحفة الزائرين.                            | ٨  |
| 1819  | ۲  | 47   | جلوة من ولاية أهل البيت.                  | ٩  |
| ۱۳۹۸  | ١  | ۱۳۰  | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.        | •  |
| 1841  | ۲  | ١٦   | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.       | 11 |
| 1818  | ١  | ٤٥٤  | دروس اليقين في معرفة أُصول الدين.         | ۱۲ |
| 1871  | ۲  | ۲.   | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.       | ۱۳ |
| 1271  | ٢  | ١٦   | زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ.           | ١٤ |
| 1271  | ۲. | ٧٢   | السرّ في آية الاعتصام.                    | ١٥ |

|      | <u> </u> | <u> </u> | سهام في نحر الوهابيّة.              | ١٦ |
|------|----------|----------|-------------------------------------|----|
| 1877 | ۲        |          |                                     | ۱۷ |
| 1811 | ۲        | 71       | السيف الموعود في نحر اليهود.        |    |
| 1274 | ١        | 17.      | شهد الأرواح.                        | ١٨ |
| 1278 | ۲        | ۸. ا     | اعصمة الحوراء زينب.<br>             | 19 |
| 1811 | ١        | 777      | عقائد المؤمنين.                     | ۲٠ |
| 1271 | ۲        | ١٢٤      | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة.      | ۲١ |
| 1874 | ۲        | 97       | فاطمة الزهراء سرّ الوجود.           | 77 |
| 1271 | ۲        | 44       | فاطمة الزهراء ليلة القدر.           | ۲۳ |
| 1878 | ١        | ٤٥٠      | في رحاب حديث الثقلين.               | ۲٤ |
| 1278 | ۲        | ٦٤       | في رحاب وليد الكعبة.                | ۲٥ |
| 1278 | ١        | ١٤٤      | القرآن الكريم في ميزان الثقلين.     | 77 |
| 1274 | ١        | ١٦       | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار. | 77 |
| 1544 | ١        | ٤٨       | ماذا تعرف عن الغلق والغلاة .        | ۲۸ |
| 1877 | ١        | ١٢٨      | المأمول في تكريم ذرية الرسول.       | 79 |
| 1877 | ١        | 197      | النجوم المتناثرة.                   | ٣٠ |
| 1271 | ۲        | ١٦       | وميض من قبسات الحقّ .               | ٣١ |
| 1878 | 1        | ۸٠       | الهدى والضلال في ميزان "ثقلين.      | ٣٢ |
| ١٤٢٣ | ١        | ١٨٤      | هذه هي البراءة.                     | 44 |
| 1819 | \        | ٤٧٠      | هذه هي الولاية.                     | 72 |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الأخلاق

| السنة | ط  | صفحة | الكتاب                                                 | ت  |
|-------|----|------|--------------------------------------------------------|----|
| 1884  | ۲. | 7 &  | الإخلاص في الحجّ.                                      | ١  |
| ۱٤١٨  | 1  | ۱۷٦  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲  |
| 1271  | ١  | ٣٠   | إشراقات نبويّة.                                        | ۳  |
| 1274  | ۲  | ۸۸   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | ٤  |
| 1811  | ١  | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٥  |
| 121.  | ۲  | 117  | تحفهٔ فدوی یا نیایش مؤمنان (فارسي).                    | ٦  |
| 1877  | ١  | ٣٦٠  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٧  |
| 1818  | ١  | ٤-٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٨  |
| 1871  | ۲  | ٨٠   | حبّ الله نماذج وصور.                                   | ٩  |
| 1274  | ١  | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | ١. |
| 1874  | ۲  | Y001 | حقيقة القلوب في القرآن الكريم.                         | 11 |
| ١٤١٨  | ۲  | ١٢٨  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | ۱۲ |
| 1877  | ١  | 17.  | دروس في الأخلاق.                                       | ۱۳ |
| ١٤١٨  | ۲  | ٣٠.  | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | ١٤ |
| 1271  | ۲  | ١١٢  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | ١٥ |
| ١٤١٨  | ۲  | ٥٤   | رسالتنا.                                               | 17 |
| 1891  | ١  | 44   | رسالة في العشق.                                        | ۱۷ |

|      |   |     |                                          | —   |
|------|---|-----|------------------------------------------|-----|
| 1278 | ۲ | 44  | اسرَ الخليقة وفلسفة الحياة.              | 14  |
| 18.0 | 1 | 177 | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين. | ١٩  |
| 1877 | ۲ | ۲٥  | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة.    | ۲٠  |
| 1271 | 7 | ٤٨  | السيرة النبوية في السطور العلوية.        | ۲١  |
| 1271 | ۲ | 77  | شهر رمضان ربيع القرآن.                   | 77  |
| 1274 | 1 | 70  | الشيطان على ضوء القرآن.                  | 74  |
| ١٤١٨ | 1 | ١٧٦ | طالب العلم والسيرة الأخلاقية.            | 4 2 |
| 1271 | ۲ | ٣٨  | على أبواب شهر رمضان المبارك.             | 70  |
| 1278 | 7 | ٦٤  | فضيلة العلم والعلماء.                    | ۲٦  |
| 1278 | 1 | ١٢  | قبس من أدب الأولاد.                      | ۲۷  |
| 1874 | ۲ | 7.5 | كلمة التقوى في القرآن الكريم.            | ۲۸  |
| 1271 | ۲ | ٨٨  | كيف أكون موقّقاً في الحياة ؟.            | ۲۹  |
| 127. | 1 | ١٢  | محاضرات في علم الأخلاق _القسم الأوّل _   | ٣.  |
| 1271 | ١ | 117 | معالم الصديق والصداقة.                   | ۳۰  |
| 1275 | ۲ | ٤٠  | مقام الأنس بالله.                        | ۳۱  |
| 1277 | 1 | 47  | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.           | ۳۱  |
| 1271 | ١ | ۸٠  | من وحي التربية والتعليم.                 | ٣   |
| 1814 | 1 | 44  | مواعظ ونصائح                             | ٣   |
| 1574 | ۲ | ٤٨  | المؤمن مرآة المؤمن.                      | ٣   |
| 1271 | 7 | 77  | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة.            | ٣   |
| 1878 | ۲ | ٦٤  | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.         | ٣   |
| 1888 | + | 17  | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.  | ٣   |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الفقه

| السنة | ط  | صفحة | الكتاب                                      | ت  |
|-------|----|------|---------------------------------------------|----|
| 1499  | Y  | ١٢٨  | احكام دين اسلام (فارسي).                    | ١  |
| ١٤١٧  | ۲  | 711  | التقيّة بين الأعلام.                        | ۲  |
| ١٤١٧  | ۲  | 77   | التقيّة في رحاب العلمين.                    | ٣  |
| ١٤٠١  | ٣  | 771  | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).              | ٤  |
| 1278  | ١  | ١٤٤  | رسالة التكليف والمكلّف.                     | ٥  |
| 1814  | ١  | 747  | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكقار.      | ٦  |
| 1819  | ١  | 1894 | القصاص على ضوء القرآن والسنّة (٣ أجزاء).    | ٧  |
| 1277  | ١  | 797  | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد ( جزءان). | ٨  |
| 1277  | ٢  | 77   | القول المحمود في القانون والحدود.           | ٩  |
| 1277  | ٦. | ٤٨   | من آفاق أوّليات أصول الفقه (القسم الأوّل).  | ١. |
| 18-7  | ١  | 77.  | منهاج المؤمنين (جزءان).                     | 11 |
|       |    |      |                                             | ۱۲ |
|       |    |      |                                             | ۱۳ |
|       |    |      |                                             | ١٤ |
|       |    | :    |                                             | 10 |
| -     |    | :    |                                             | ١٦ |
|       |    |      |                                             | ۱۷ |
| =     |    |      |                                             | ١٨ |

## موسوعة رسالات إسلامية قسم الثقافة العامّة

| السنة | ط | صفحة | الكتاب                                               | ت    |
|-------|---|------|------------------------------------------------------|------|
| ١٤٠٠  | ١ | ٣٢   | امام و قيام (فارسي).                                 | )    |
| 1875  | ١ | ٣٢   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                     | ۲    |
| 1274  | ١ | ٧٢   | أيّام في الثابتيّة.                                  | ٣    |
| 1219  | ۲ | 7 2  | بيوتات الكاظمية.                                     | ٤    |
| 1577  | ۲ | 7 2  | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                | ٥    |
| 1817  | ١ | ۱۲۸  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                       | ٦    |
| ١٤٢٠  | ١ | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة.                       | ٧    |
| 1874  | ۲ | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.             | ٨    |
| ١٤١٨  | ١ | ١٢   | الشاكري كما عرفته.                                   | ٩    |
| 1810  | ١ | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين.                       | ١٠   |
| 1817  | ١ | 101  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق.                   | \ \\ |
| 121.  | ١ | ١    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طبع في صحيفة صوت الكاظمين). | ١٢   |
| 1877  | ۲ | 17   | فنّ الخطابة في سطور .                                | 14   |
| 181.  | ١ | ٤٠   | في رحاب الحسينيات _القسم الأوّل.                     | ١٤   |
| 181.  | 1 | ٦٢   | في رحاب الحسينيات _القسم الثاني.                     | 10   |
| ١٤١٠  | ١ | 77   | في رحاب علم الرجال.                                  | ١٦   |

|     |                                                             |       | - |      |
|-----|-------------------------------------------------------------|-------|---|------|
| 14  | قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ.                               | 177   | ۲ | 1811 |
| ١٨  | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                        | ۲۲    | ١ | 18.7 |
| ١٩  | الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.                  | 1 70  | ١ | 1219 |
| ۲.  | الماذا الشهور القمريّة ؟                                    | ١١٦   | ١ | 1277 |
| ۲١  | المحات عن الشعر والشعراء.                                   | 17.   | ۲ | 1888 |
| 77  | لمحة من حياة الإمام القائد.                                 | 1 101 | ١ | 18   |
| 74  | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                               | ۱ ٦٤  | ١ | 1274 |
| 7 2 | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                          | ١٩٠   | ١ | 1817 |
| ۲0  | من حياتي (أوراق من العمر).                                  | ١٠٤   | ١ | 1277 |
| ۲٦  | منهل الفوائد _القسم الأوّل                                  | 497   | ١ | 1274 |
| ۲٧  | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                    | 178   | ١ | 1219 |
| ۲۸  | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار (من حياة السيّد الخوئي). | 17    | ۲ | 124. |
| ۲۹  |                                                             |       |   |      |
| ٣٠  |                                                             |       |   |      |
| ۳۱  |                                                             |       | 1 |      |
| ٣٢  |                                                             |       |   | į    |
| ٣٣  |                                                             |       |   |      |
| ٣٤  |                                                             |       |   |      |
| ٣٥  |                                                             | 1     |   |      |
| ٣٦  |                                                             |       |   |      |

## المخطوطات

| الكتاب                                | _ ت   |
|---------------------------------------|-------|
| عراب سورة الحمد.                      |       |
| الاسلاء وعلم النفس.                   | ۲     |
| الاصل حبّنا أهل البيت.                | ٣     |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٤     |
| الآمال في القرآن الكريم.              |       |
| الجرانم والانحرافات الجنسية.          | ٦     |
| الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات.    | V     |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | _ ^   |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              | ا ۹   |
| الشعب يسأل.                           | ١.    |
| العقل والعقلاء.                       | 11    |
| العمرة المفردة في سطور.               | ١٢    |
| لقول الحميد في شرح التجريد.           | ۱۳    |
| أحكام السرقة على ضوء القرآن والسنة.   | ١ ١٤  |
| داية الفكر في شرح الباب الحادي عشر .  | ١٥    |
| سهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول.     | ١٦    |
| قريرات أصول الجواد.                   | 14    |
| قريرات أصول الفاضل.                   | ;<br> |
| قريرات كتاب الطهارة.                  | ١٩    |
| قريرات كتاب القضاء.                   | ۲۰    |

| دروس الهدابة في علم الدراية.            | ۲۱       |
|-----------------------------------------|----------|
| روضة الطالب في شرح بيع المكاسب.         | 77       |
| زبدة الأسرار.                           | 74       |
| سؤال وجواب (بداهة الأجوبة ).            | ۲٤       |
| الشهيد عقل التاريخ المفكّر .            | ۲٥       |
| عزة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.       | ۲٦       |
| غريزة الحبّ.                            | 77       |
| فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار.            | ۲۸       |
| فنَ التأليف.                            | ۲۹       |
| كيف تكون مفشراً للقرآن الكريم ؟         | ٣.       |
| لباب كفاية الأصول.                      | 41       |
| لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.     | 47       |
| لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. | 44       |
| ماذا تعرف عن علم الفلك ؟                | ٣٤       |
| ما هي السياسة الإسلامية ؟               | 70       |
| محاضرات في علم الأخلاق _القسم الثاني    | ٣٦       |
| مختصر دليل الحاج.                       | ٣٧       |
| معالم الحرمين مكّة ومدينة.              | ٣٨       |
| مقتطفات في علم الحساب.                  |          |
| مقتل الإمام الحسين غيَّة .              | <u> </u> |
| ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.      | ٤١       |
| منك لله ومنكونه في الفران الخريم.       | ٤٢       |
|                                         |          |
| منهل الفوائد _القسم الثاني              | ٤٣       |

#### صدر من الموسوعة الكبرى (رسالات إسلاميّة)

١ ـــ المحلّد الأوّل (عقائد)

٧ ـــ دروس اليقين في معرفة أصول الدين

٢ — المجلّد الثاني (فقه آستدلالي)

٢ \_ زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار

٣ ـــ التقيّة بين الأعلام

٤ ــ التقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)
 ٣ ــ المحلّد الثالث (أخلاق)

مد بعد العلم والسدة الإخلاقية

٦ ــ خصائص القائد الاسلامي في الفرآن الكراب.

· حــ محصف على العالم على عمر و لكور ٧ ـــ أخلاق الطبيب في الاسلام

٨ \_ الأخلاق المحمّديَّة في تحكيم مباني الوحدة الإسلاميّة

۹ نے رسالتنا

٤ ــ المحلّد الرابع ( اخلاق )

١٠ ـــ التوبة والتاثبون عني ضوء النرآن والسئة

٥ ــ المجلّد الخامس (عقائد)

۱۱ ـــ هذه هي الولاية

١٢ ـــ جلوة من ولاية أهل البيت

٦ ــ المجلّد السادس (عقائد)

١٣ \_ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلوكة

١٤ ـــ وميض من قبسات الحقُّ ـــ

١٥ ـــ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين

١٦ \_ على المرتضى نقطة باء البسملة

١٧ ـــ فاطَّمة الزهراء ليلة القدر

١٨ ــــ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة -

١٩ ـــ الإمام الحسين في عرش الله

۲۰ ــرزينب الكبري زينة اللوح المحفوظ

٧ ــ المجلّد السابع (عقائد)

۲۱ \_\_ اشراقات نبوئة

٢٢ ــ السيرة النبويّة في السطور العبويّة

٢٣ ــــ الأنوار القدسيّة أ

٢٤ ـــ أهل البيت سفينة النجاة

٢٥ \_ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ ـــ الأمام المهدي وطول العدر في نظره جديدة
                    ٢٧ ـــ الأنفاس القدسيَّة في أسر را لرياره الرضويَّة ا
                                        ٢٨ ــٍ السرّ في أية الاعتصام

    ٨ ــ المجلّد الثامن (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)

              ٢٩ ـــ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الأوّل)

    ٩ ــ المجلّد التاسع (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)
    ٣٠ ــ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الثاني)

١٠ ــ المجلّد العاشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
              ٣١ ــ القصاص على ضوء القرآن و نسلة (الجزء الثالث).
                                      ١١ ــ المجلَّد الحادي عشر (أخلاق)
                               ٣٢ ــ على أبوابّ شهر رمضان المبارك
                                      ٣٣ ـــ من وحي التربية والتعليم
                                         ٣٤ ــ حبّ الله نماذج وصور
                             ٣٥ ـــ الذكر الإلهي قي المفهوم لإسلامي
                        ٣٦ ـــ السؤال والذَّكر في رحاب القرأن و العترة
                                       ٣٧ ـــ شهر رمضان ربيع القرآن
                                 ٣٨ ـــ النبوغ وسرّ النجآح في الحباة ـ
                                  ٣٩ ــ كيف أكون موفّقاً في الحياه ؟
                   ٤٠ ـــ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات
                        ١٢ _ المجلِّد الثاني عشر (ثقافة عامَّة _ تراجم)
                    ٤١ ــ النفحات القدسيَّة في تراجم أعلام الكاظميَّة
                                     ٤٢ _ بيوتات الكاظميّة المّقدّسة
                                       ١٣ ــ المجلَّد الثالث عشر (أخلاق)
                         ٤٣ ــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة
                               ٤٤ _ حَقيقة الأدب على ضوء المدهب
```

٤٥ ـــ قبس من أدب الأولاد

٤٦ ـــ اليقظة الإنسانيّة في المِفاهيم الإسلاميّة

٤٧ \_ محاضرات في علم الأخلاق التنسم الأوّل)

٤٨ ــــ دروس في الآخلاق

٤٩ ــ كلمة التقوى في القرآن الكريد

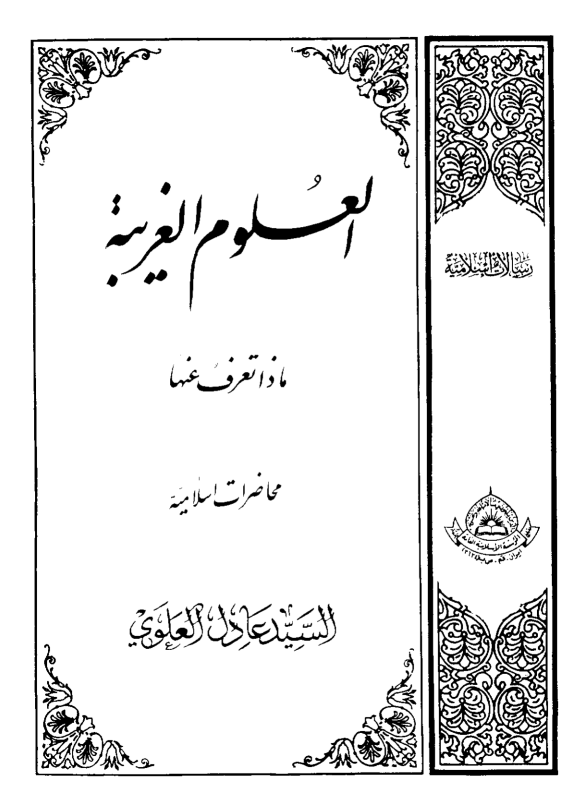
١٤ ـــ المجلَّد الرابع عشر ( ثقافة عامَّة ) -

٥٠ ـــ منهل الفوائد في تتمَّة الرافد (القسم الأوَّل) .

٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة؟

٥٢ \_ فنّ الخطابة في سطور

```
cr لماذا الشهور العمربة ؟
                                         ٥٤ ــ تمحات عود الشعر والشعراء
                                   ٥٥ ـــ رفض المساومة في نسيد المقاومة
                               ٥٦ ــ حول دائرة المعارق والموسوعة الففهية
١٥ ــ المجلَّد الخامس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبِة السيّد المرعشي النجفي )
                    ٥٧ ـــ القول الرشيد في الاجتهاد والنقليد (الجزء الأوّل)
١٦ ــ المجلّد السادس عشّر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
                    ٥٨ ـــ القول الرشيد في المرجتهاد والمتقلّيد (الجّزء الثاني).
              ١٧ ــ المجلّد السابع عشر (أخلاق) (طبع المؤسسة المجلّد الثامن)
                                                ٥٩ _ فضيلة العلم والعلماء
                                     ٦٠ _ حقيقة القلوب في القرآن الكريم
                                     ٦١ ـــ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين
                                                ٦٢ ـــ المؤمن مرآة المؤمن
                                                 ٦٣ ــ الإخلاص في الحجّ
                                                    ٦٤ ــــ مقام الأنس بالنه
                                           ٦٥ ـــ الشيطان على ضوء القرآن
               ١٨ ــ المجلّد الثامن عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد التاسع)
                                       ٦٦ ــ القرآن الكريم في ميزان الثقلين
                                            ٧٧ ــ في رحاب حديث الثقلية
                                    ٦٨ ـــ الهدي والضلال على ضوء الثقليين
               ١٩ ــ المجلد التاسع عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد العاشر)
                                                     ٦٩ ــ عقائد المؤمنين
                                           ٧٠ _ سر الخليقة وفلسفة الحياة
                                               ٧١ ــ في رحاب وليد الكعبة
                                            ٧٢ _ فاطمة الزهراء سرّ الوحود
                                                ٧٣ ــ عصمة الحوراء زينب
                                      ٧٤ ـــ المامول في تكريم ذرية الرسول
            ٢٠ ــ المجلد العشرون (عقائد) (طبع المؤسسة المجلد الخامس عشر)
                                                        ٧٥ ـــ شهد الأرواح
                                                     ٧٦ ـــ النجوم المتنآثرة
                              ٧٧ ـــ الروضة البهيّة في شؤون حوزة فم العلميّة
                                         ٧٨ ـــ ماذا تعرف عن الْغلق والغلاة ؟
                                  ٧٩ ـــ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار
                                        ٨٠ ـــ السيف الموعود في نحر اليهود
                                  ٨١ ـــ سهام في نحر الوهابيّة (القسم الأوّل)
```



علوی، عادل، ۱۹۵۵ \_\_

٦٤ ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (فوره). - ISBN 964 - 5915 - 30 - 9

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

عربی .

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١٠. علوم غريبه ٢. علوم غريبه اسلامي ٣. اعداد (علوم غريبه). الف عنوان.

BF 1814/ 68 64

كتابخانة ملى ايران

٤٨٨٤ ـــ ٧٩ ــ

## موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

ماذا تعرف عن العلوم الغريبة؟ تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ١٤٢٠ هجري قمري الطبعة الأولى ـ ١٤٢٠ هجري قمي التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 30 - 9 EAN 9789645915306 شابك ۹ ـ . ۳۰ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۲۶ ای. ای. ان ۲۰ - ۵۹۱۵ ۹۷۸۹۹ و ۹۷۸۹۹ و شابك ۷ ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۹۵ ورز ، ۱۰۰ جلد)

### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدّمة

الحمد لله الذي علّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على خير الأنـــام محمّد الأمن وآله الطيّبين الطاهرين.

أمّا بعد.

فقد قال الله سبحانه وتعالى مخاطباً نبيّه الأكرم وَيَنْشِيُّونَ :

﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾'".

من الواضح أنّ العالم بالذات هو الله سبحانه، وإنّ علمه مطلق العلم والعلم المطلق، بلا بداية ولا نهاية، فهو الأوّل وهو الآخر، وهو الأزلي الأبدي السرمدي، وما سواه فإنّ علمه من علمه جلّ جلاله، وإنّه محدود لإمكانه، وفوق كلّ ذي علم علم، فعلم الإنسان قابل للزيادة والنقيصة، وكنتم في بطون أمّهاتكم لا تعلمون شيئاً، وعلم خاتم الأنبياء وسيّد المرسلين محمّد ﷺ وعترته وآله الطاهرين وإن

 <sup>(</sup>١) محاضرات ألقاها الكاتب في مدرسة الحجّنية في جمع غفير من طلاب العلوم الإسلامية من
 جاليات مختلفة في شهر رمضان المبارك سنة ١٤٢٠ هـ .

<sup>(</sup>۲) طه: ۱۱٤.

كان منذ بدء خلقهم النوري، وإنّه علم لدنيّ، من لدن عليم حكيم، إلّا أنّه قابل للزيادة، وإنّ لهم عند الله شأن من الشأن، تصعد أرواحهم إلى الملأ الأعلى لتأخذ العلم من الله عزّ وجلّ، وبهذا خاطب ربّ العالمين الإنسان الكامل بقوله تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾، وأمّة النبيّ محمد ﷺ وأتباع مذهب أهل البيت عليه أولى الناس بالعلم. وما أكثر النصوص القرآنية والروائية الدالّة على عظمة العلم والعلماء والاهتمام البليغ في طلب العلم النافع والعمل الصالح، كما هو واضح لأهل العلم، فيرفع الله الذين أوتوا العلم درجات، وهل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون، فلا بدّ من كسب العلوم والفنون، بل لا بدّ من الزيادة العلميّة في كلّ لا يعلمون، فلا بدّ من المهد إلى اللحد، ولو بسفك المهج وخوض اللجج، فإنّ يوم، بل في كلّ ساعة، من المهد إلى اللحد، ولو بسفك المهج وخوض اللجج، فإنّ طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة، وإنّ الله يحبّ بغاة العلم.

والزيادة العلمية بصورة عامّة إمّا أن تكون كمّية بزيادة معلومات جديدة وأن يكون يومه خير من أمسه بالتعليم والتعلّم، وأنّ زكاة العلم نـشره، فـيزداد علماً، وأمّا زيادة كيفيّة بأن تزداد علومه، ويحصل على علوم جديدة.

والعلم بالشيء خير من الجهل به، أو كها قال أفلاطون : ما من علم لمستقبح إلّا والجهل به أقبح.

### أقسام العلوم

وقد جمع الشيخ عصام الدين أحمد بن مصطفى المعروف بطاشكبرى زاده كتاباً عظيماً أورد فيه نحو خمسهائة علم وسمّاه (مفتاح السعادة ومصباح السيادة)، وذكر إنّ العلوم في البداية تنقسم إلى إلهية واعتقادية وعملية، وجعل علم الأخلاق ثمرة كلّ العلوم، توفيّ (٩٦٧ه).

وعد الإمام الشافعي في مجلس الرشيد (٦٣) نوعاً من علوم القرآن، وقيل: عدد العلوم أكثر من أن يضبطه قلم، وعن الغزالي عن بعضهم أن القرآن يحتوي على (سبعاً وسبعين ألف علم ومئتي علم)، ونقل السيوطي عن القاضي أبي بكر بن العربي أنّه ذكر في (قانون التأويل) أنّ علوم القرآن خمسون علماً وأربعائة علم وسبعة آلاف علم وسبعون ألف علم على عدد كلم القرآن مضروبة في أربعة، إذ لكلّ كلمة ظهر وبطن وحد ومطلع (١).

<sup>(</sup>١) أبجد العلوم؛ للقنوجي، ت ١٣٠٧، الجزء ٢: ٧، وقيل: جميع العلوم في القرآن، ولكن تقاصر عنه أفهام الرجال. وقد كتب الأعلام كتباً في تعيين العلوم كأبجد العلوم ومدينة العلوم وكشف الظنون ومقدَّمة ابن خلدون ومفتاح السعادة والفوائد الخاقانية وإتمام الدراية والنقاية والمطالب الإلهية والانموذج وحدائق الأنوار في حقائق الأسرار وغيرها.

فع هذه العلوم الواسعة الأطراف وصعوبة غوص بحارها المتلاطمة الأمواج، حتى عدّ بعض المؤلفين السير علم من علوم أسير المؤمنين علياً إلى الله الحديث الشريف في قوله عليه : (علمني رسول الله ألف باب من العلم ينفتح لي من كلّ باب ألف باب).

والعمر قصير لا سيًا مع كثرة المصاعب والآلام وتشويش البال واختلاف الأحوال وتدهور الأوضاع، فلا سبيل إلى اقتناء العلوم إلّا أن يعلم بها إجمالاً، وأن يأخذ من كلّ علم لبّه ولبابه، كما ورد في الأخبار الشريفة.

فيقرأ مثلاً في البداية (أبجد العلوم للصديق بـن حسـن القـنّوجي المـتوفّى ١٣٠٧ هـ، في ثلاث مجلّدات والمقصود المجلّد الثاني) ثمّ بعد ذلك يـتوسّع في العـلم الذي يبغيه أو يريد أن يختصّ فيه، فمن أراد أن يكون فقيهاً يقرأ بما يـتعلّق بـالفقه وبمقدّماته، وهكذا باقى العلوم.

### تقسيم العلوم:

وللعلوم تقسيات عديدة باعتبارات مختلفة، ومن التقاسيم أنّها تـنقسم إلى قسمين:

علوم مألوفة عند الناس يتدارسونها من دون حجاب، وهي في متناول أيّ واحد شاء من دون صعوبة في تلقّي العلم أو شروط خاصّة لكسبه، ومن دون كتمان كالفقه والأصول والمنطق والفلسفة وعلوم القرآن وما شابه ذلك، وعملوم غمريبة

<sup>(</sup>١) كالشيخ الفلسني الخراساني من خطباء مشهد المقدّس، له دائرة المعارف العلوي في عشرة أجزاء، وهو مطبوع.

وأُمّهات العلوم الغريبة خمسة، إلّا أنّ لها شعب وفروع، كما جاء في كشف الظنون عندما يقسم العلوم في دوحات وشعب لبيان الفروع، وفي الشعبة الخامسة يذكر عناقيد:

الأوّل في فروع علم الطبّ.

والثاني في فروع علم القيافة.

والثالث في فروع أحكام النجوم، وأنّه غير علم النجوم، فإنّه يـرجـع إلى الحساب فيكون من فروع الرياضي، والأوّل يعرف بدلالة الطبيعة عـلى الآثـار، فيكون من فروع الطبعي، وهي علم الاختيارات وعلم الرمل وعلم الفال وعـلم القرعة وعلم الطيرة والزجر.

والعنقود الرابع في فروع السحر، واستحداث الحوادث إن كن بمجرّد التأثير النفساني فهو السحر، وإن كان على سبيل الاستعانات بالفلكيّات فيهو دعوة الكواكب. وإن كان على سبيل تمزيج القوى البشرية بالأرضية فهو الطلسمات، وإن كان على سبيل الاستعانة بالخواصّ الطبيعية فإمّا بالقراءة فهو علم الخيواص، أو الكتابة فهو علم النيرنجات، أو الأفعال غيرهما فهو الرقي. وإن كان على سبيل الاستعانة بالأرواح الساذجة فهو العزائم، وإن كان بإحضار تلك الأرواح في قالب الأشباح فهو علم الاستحضار ويسمّى علم تسخير الجين، وإمّا الإخبار عن الحوادث غير الحاضرة فإمّا عن الماضي أو الحال أو الاستقبال فهو علم الكهانة. ثمّ الإنسان كما يقدر على استحضار المجرّدات كذلك يقدر على تغييب الحاضر عن الحاضرين ويسمّى علم الإخفاء. وكذلك على إخفاء الأمور الحاضرة عن الحاضرين ويسمّى بالحيل الساسانية وأمثال ذلك كثيرة. انتهى.

ثم ذكر هذه العلوم على هذا النهج وعدّ منها علم القلفطيرات وعلم الكتابة المسمّى بالسرّ المكتوم وعلم كشف الدّك وعلم الشعبذة وعلم تعلّق القلب وعلم الاستعانة بخواصّ الأدوية (١٠).

قال المحقّق النراقي متينًا في كتابه الشريف (١) عن الشيخ المحقق البهائي متينًا أنّه قال: العلوم تنقسم إلى جليّة وخفيّة، فالجليّة العلوم المتداولة بين الطلاب التي تتذاكر في المدارس والمجالس وكتبها مشهورة، وأمّا الخفيّة فهي المستورة المصون بها عن غير أهلها، ولم يزل الحكماء يبالغون في إخفائها حتى أنّهم وضعوا فيها رموزاً واخترعوا في كتابتها أنواعاً من الخطّ، وهذه العلوم خمسة تسمّى بالخمسة المحتجبة، وغير الرسوم المعهودة، وهي تنقسم إلى أقسام خمسة: الكيمياء والليمياء والهيمياء والسيمياء والريباء، ولبعض أساطين الحكماء في مجموع هذه الأقسام كتاباً ضخماً، والسيمياء والريباء، ولبعض أساطين الحكماء في مجموع هذه الأقسام كتاباً ضخماً، سمّاه (سرّ كلّه) ليكون اسمه مشيراً إلى أساء هذه العلوم \_ يعني به أنّ السين إشارة إلى السيمياء والراء إلى الريباء وهكذا في البواقي \_ منبّهاً على وجوه اختفائها.

ثمّ قال: رأيت الكتاب المذكور في محروسة هرات سنة خمس وسبعين وتسعائة، وهو أحسن الكتب المؤلّفة في هذه الفنون. وكتتاب (السرّ المكتوم) للرازي شامل لأوسط هذه الفنون خالٍ عن الكيمياء والريمياء، وهو أيضاً من الكتب الجديدة في بابه.

أقول: الكيمياء علم يصنع به من الحديد ذهباً وفضّة.

والريمياء: علم الطلسهات.

<sup>(</sup>١) أبجد العلوم ٢ : ١٤ \_ ١٥ .

<sup>(</sup>٢) الخزائن: ٦٢.

أقسام العلوم ...... المنافق المنافقة ال

والهيمياء : التسخيرات.

والسيمياء: التخييلات.

والريمياء: الشعبذة.

ثمّ اختلف في معنى الطلسم على ثلاثة أقوال:

الأوّل: أنّ الكلّ بمعنى الأثر والمعنى يكون حينئذٍ أثر الاسم.

الثاني : أنّه لفظ يوناني معناه عقدة لا تنحلّ.

الثالث : أنَّه كناية عن مقلوب اسمه، أعنى المسلَّط .

وبعبارة أخرى :

السيمياء: علم الخيالات وهو عبارة عن التصرّف في القوّة الخيالية وإحداث المثالات التي لا وجود لها في الخارج، ومن كتبه: نواميس أفلاطون، ومختصر جالينوس، وعشر مقالات، ويحتاج هذا العلم إلى العزانم والدعوات وأن يكتب بوقت معلوم وقلم معلوم كما يتوقّف على إذن الأستاذ في هذا العلم.

الريمياء: علم الشعبذة وبه يعرف قوى الجواهر الأرضية ومزجها بعض مع بعض، ومنه تصدر قوّة يقترن معها فعل غريب، ومن كتبه: رسائل خسروشاهي الساوى ودكوك ابن العراقي.

الليمياء: علم الطلسات، وهو عبارة عمّا يعرف بـه كيفية مزج القـوى الفاعلة العالية مع القوى المنفعلة السافلة، يحدث منه فـعل غـريب، ومـن كـتبه: مصحف هرمس الهرامسة، وحلّ المشكلات، وطلسات حكيم طـمطم الهـندي، وطلسات واليس الاسكندراني، وتماثيل أبو بكر بن وحشية.

الهيمياء: علم التسخيرات وبه يعرف حال الكواكب السبعة السيّارة باعتبار تأثيرها الفاعلية على القوابل السفلية، ومنه الختومات والتسخيرات الروحانية الكيمياء: علم صنع الأكسير يعرف به تسديل قوى الأجسام الأرضية المعدنية بعضها ببعض آخر يحصل منه الذهب والفضّة، ومن كتبه: سبعة وسبعين، ونخب الجابري، وحقائق الاستشهادات، والمكتسب، ونهاية الطلب في شرح كتاب المكتسب، وبغية الخبير وشمس المنير، ومرآة العجائب، والتقريب، وشذور الذهب وغاية السرور، والبرهان والاختصاص، والمصباح، ونتائج الفكر، ومفاتيح الحكة، وكنز الحكة، ورسائل الجريطي.

ومن الكتب المفيدة في العلوم الخمسة (أسرار القاسمي) وكان الخطّي منه مشتملاً على علمين السيمياء والريمياء، إلّا أنّه في سنة ( ١٣٠٠ هـ) طبع في هند محتوياً على العلوم الخمسة، وجاء في مقدّمته: إنّ هذه العلوم نقلها من اليونانية إلى العربية شيخ الإشراق يحيى شهاب الدين السهروردي قتل في حلب سنة ( ٥٨٧ هـ) وشاه قاسم في عصره طلب من الآخوند ملا حسين الواعظ المتخلّص بالكاشفي السبزواري أن يترجم الأسرار القاسمية إلى الفارسية.

## الحوزات العلمية ودور العلوم الغريبة :

لقد خلق الله الإنسان مفطوراً على التفكير، وركّبه من روح وجسد، وجعل فيه غرائز وعواطف كما جعل فيه العقل، ومن غرائز، (حبّ الاستطلاع) فيان الإنسان بطبيعته وجبلّته يحبّ أن يستطلع ويطّلع على المجهولات، حتى طلب بعض الناس من موسى الكليم عليّه أن يرون الله جهرةً والعياذ بالله وذلك لتغلّب الناس من موسى الكليم عليه أن يرون الله جهرةً والعياذ بالله وذلك لتغلّب الناس من موسى الكليم عليه المجهول، إلاّ أنّه يبقى الإنسان محبّاً للعلم، فراراً من

الجهل، وإن كان يخطأ في المسير والهدف، ويرى الجهل علماً والعلم جهلاً، فيتخبّط في جهله المركّب، إلّا أنّه لا زال يحبّ أن يستطلع ويعرف كلّ شيء، فغريزته تدفعه أن يبحث، وتدعوه إلى كشف أسرار الكون وما فيه، من مجرّاته الكبرى إلى ذرّاته التي لا ترى، فيغوص في بحار العلوم والفنون، فيستخرج اللآلي والمرجان، كا يبحث عن المفاتيح وأبواب الخزائن، ليستخرج الكنوز والجواهر.

ومن هذا المنطلق يطرق أبواباً وأبواب، ويحضر عند القريب والبعيد، ويخوض اللجج والبحار، ويسفك المهج ويجوب الديار، ويسأل ليكسب معلومات جديدة، ومطالب حديثة. ولا يشبع في طلب العلم.

هذا والحوزات العلمية لأتباع مذهب أهل البيت المهيد كان المقصود منها، والهدف الأوّل لبناء صرحها الشامخ، وكيانها المبارك منذ اليوم الأوّل، وعلى حساب صاحب العصر والزمان، الإمام المنتظر الحجّة الثاني عشر عليه السلام، وعجّل الله فرجه الشريف، كان المقصود هو تربية فقهاء عباقرة وعلماء فطاحل ليكونوا ورثة الأنبياء عليه في أرضه وخلقه، ونوّاب الحجّة عليه في أرجع الناس إليهم في الحوادث الواقعة، وأنّه من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، مافظاً على دينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً لأمر مولاه، فللعوام أن يتقلّدوه. فأساس الحوزة بنيت على الفقه وأصوله، والفقه في الاصطلاح هو العلم بالأحكام الشرعية الفرعية عن أدلّها التفصيلية من الكتاب الكريم والسنة الشريفة (المتمثّلة بقول المعصوم النبي والإمام عليهيها وتقريرهما) والإجماع والعقل، وإنّا يدرسون العلوم الأدبية والمنطق وما شابه ذلك من باب المقدّمة لفهم الكتاب والسنة، فعلوم الحوزة من العلوم المتداولة. وترجع في أصالتها وجذورها إلى ظهور الإسلام.

وكان في قديم الزمان في الحوزات العلمية رجال تعلَّموا العلوم الغريبة أيضاً.

١٢ .....١٢ .... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟

لتكون الحوزة جامعة مانعة، ويكون العالم الحوزوي جامعاً للمنقول والمعقول، إلاّ أنّه في العصور المتأخّرة خفتت مشاعل هذه العلوم، حتى كادت أن تنطئ، فلم تجد إلاّ النادر الشاذ والذي يعدّون بالأصابع في حوزة قم المقدّسة، التي يتراوح طلابها ما بين الثلاثين والأربعين ألف حوزوي، حتى استهجنت هذه العلوم، ويعد العارف بها محتقراً، ولا يعترف بفقهه وأصوله، حتى لو بلغ مقام الأعلميّة، وحتى يحاربونه ويتهمونه بأنّه (فتّاح فال)، أي ليس من أهل العلم، بل ممن يفتح للعوام فألاً وكتاباً، فلا خطر ولا ثمن له، فصارت هذه العلوم في خبر كان، وفي متاحف فألاً وكتاباً، فلا خطر ولا ثمن له، فصارت هذه العلوم في خبر كان، وفي متاحف الكتب القديمة.

وحينئذٍ تسأل: إذن لماذا كتبت في العلوم الغريبة؟ هذا ما سأذكره بعد قليل.

أقول : إنّ هدف الأنبياء والأولياء والعلماء والصلحاء الذين هم ورثة الأنبياء إنّا هو تعليم الناس ما ينفعهم في معاشم م ومعادهم :

﴿ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمُ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ [١].

والعلوم أساساً على قسمين: العلوم المادية والجسدية كالطبّ والبيطرة، والعلوم العقليّة والروحية كالأخلاق والفلسفة، ومن الواضح أنّ النافع هو القسم الثاني، وأنّ الأوّل ينفع ويفيد لوكان بخدمة القسم الثاني، ومعلّم العلوم الروحية هم الأنبياء ومن يحذو حذوهم، ويقتدى بمنهجهم وشريعتهم:

﴿ يُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥١.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٢٩.

أقسام العلوم ...... المناه العلوم .... المناه العلوم المناه العلوم المناه المنا

فإنّ القرآن كتاب الحياة والسعادة والمعارف الإلهية الحقّة، والحكمة إنّما هي قوانين الشرع المقدّس وأحكامه الرصينة، والتزكية علم الأخلاق.

وأمّا المقصود من هذه الرسالة :

فإنّما كتبتها على عجالتها واختصارها لما لمسته من إصرار بعض الإخوة المستبصرين دام عزّهم الوافدين على قم المحميّة، فإنّ في بلادهم لا سبيًا في قارة أفريقيا وهند وباكستان وحتى الدول العربية من المشايخ من يحمل هذه العلوم وينجذب إليهم عوام الناس، وهؤلاء الطلاب غير الإيرانيين وفّقهم الله ورعاهم بعد دراستهم في الحوزة، وعند رجوعهم إلى قومهم لينذرونهم لعلّهم يحذرون، ربما يجابهون هؤلاء المشايخ، فيتكلّمون بمصطلحات في العلوم الغريبة كالأذكار والأوراد والمربّعات والمتلّثات والعزائم والجفر والرمل والسحر وما شابه ذلك، ويتبخترون بها، ويوحون إلى الناس بأنّهم أعلم من خرّيجي مدرسة أهل البيت علميّليني ومن المبلّغ الذي أرسلته الحوزة العلمية إليهم.

وكثير من طلبتي الأعزّاء الأفارقة وتلاميذي الكرام من الجاليات الإسلامية المختلفة لا سيًا في المدرسة الحجّتية ومدرسة الإمام الخميني ترَبُّ ومنتدى جبل عامل اللبناني يسألوني عن هذه العلوم وأنّ علماء الشيعة هل عندهم شيء في ذلك؟ فأجبتهم عندنا الكثير إلّا أنّ هدف الحوزة هو الفقه والأصول وتثقيف الجسمهور بثقافة إسلامية فائقة تتلائم مع العصر المتطوّر الذي يفكّر بتسخير الفضاء وغزو العالم بالكومبيوتر حتى جعله بمنزلة قرية صغيرة، فلا حاجة لنا إلى مثل هذه العلوم التي تسمّى بالغريبة، وهي فعلاً غريبة.

إلا أنّ إصرارهم لا يفتاً، بأنّ بلادهم قد انتشرت فيها مثل هذه العلوم، ولا بدّ أن يكون لنا إلمام بها، ولو بنظرة إجمالية، فأجبتهم سؤلهم من باب (العلم

١٤ ..... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟ بالشيء خيرٌ من الجهل به ).

فني أيام شهر رمضان المبارك سنة ١٤٢٠ ه بعد صلاتي الظهرين، ألقيت محاضرات إسلامية على مجموعة من الإخوة الكرام، وفيها بعض المعلومات في هذه العلوم ليكونوا على بصيرة من أمرهم، ولو على نحو الاختصار والإجمال، وليعرفوا ما عند القوم والمشايخ في بلادهم.

فإنّ العلم عند غير أهله كما قال صدر المتألّمين عليه الرحمة كإعطاء السكّين بيد السكران، فإنّه يضرّ بنفسه وبغيره، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العمليّ العظيم، وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أنيب.

## أهم العلوم الغريبة

وإليكم جملة من العلوم الغريبة حسب الحروف الهجائية، فمنها:

#### ١ \_علم الاخفاء:

يعرف منه كيفية إخفاء الشخص نفسه عن الحاضرين بحيث يراهم ولا يرونه، وله دعوات وعزائم.

ويقال: ذلك لا يمكن إلا بالولاية بطريق خرق العادة، لا بمباشرة أسباب يترتب علما ذلك عادة.

### ٢ ـ علم الأدعية والأوراد:

يبحث فيه عن الأدعية المأثورة والأوراد المشهورة، بتصحيحها وضبطها وتصحيح روايتها، وبيان خواصّهها، وعدد تكرارهما، وأوقىات قراءتهما وشرائطها.

وقيل في فضل الأذكار : بع الدار واشترِ الأذكار .

والغرض من هذا العلم معرفة تلك الأدعية والأوراد على الوجــه المــذكور

17 ...... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟ لينال باستعالها الفوائد الدينية والدنيو تة.

ولا يخفى أنّ الإسلام قد اهتمّ بالدعاء غاية الاهتمام، حتى صار بمنزلة القرآن الصاعد، وأنّ الله سبحانه لا يعبأ بالعبد لولا دعاءه، وأنّه سلاح وصلاح وفلاح، وأنّه يردّ القضاء المبرم.

فإنّ الكون الوسيع يسوده قانون العلّية، فإنّ قانون لكلّ علّة معلول ولكلّ معلول علّة حاكمٌ على هذا الكون، ولابدّ من السنخيّة بينها، فإنّها علّة الانضام بين العلّة والمعلول، وقد جعل الله سبحانه الدعاء والأذكار والأوراد من العلل الحاكمة على كثير من المعلولات، حتى أنّ الدعاء يدفع ويردّ القضاء الذي أبرم في لوح الحو والإثبات برماً، كما يبرم الحبل، وإذا قضى الله شيئاً فإنّه لا يتغيّر إلّا ببإذنه، فإذ قضى بموت زيد باعتبار أجله المعلّق في يوم خاص فإنّه لا يتغيّر إلّا بإذنه، وقد جعل من قضائه الحاكم على ذلك القضاء الأوّل، أنّه إذا دعا أو تصدّق أو توسّل أو وصل رحمه وغير ذلك من أفعال الخير متقرّباً بذلك إلى الله سبحانه، فإنّه يدفع أجله المعلّق حتى يصل إلى الأجل المحتمّ الذي ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً ولا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ (ال

وللإنسان آجال معلّقة ومحطّات موتيّة طيلة حياته حتى يـصل إلى أجـله المحتّم، فإذا فعل مثل الدعاء، فإنّه يردّ الأجـل المـبرم المـؤجّل إلى قـضاء آخـر، وإلّا فإنّه يصاب بأجله الأوّل فيموت، وهذا كلّه من قضاء الله في أمّ الكتاب وفي لوح المحو والإثبات.

وما أكثر النصوص الدينيّة من الآيات القرآنية والأحاديث الشريسفة التي

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٤.

أهمّ العلوم الغريبة ..... أهمّ العلوم الغريبة

تنصّ على عظمة الدعاء ومقامه الشامخ في حياة الإنسان، وبالدعاء تنال الحاجات وتكفى المهيّات.

والدعاء مستجاب لوكان بآدابه وشرائطه، وكان الداعي عاملاً ومخلصاً لله سبحانه.

والأدعية والأوراد كثيرة جدّاً، أذكر لكم بعض النماذج مع آثارها الدنيوية والأخروية:

١ ـ من كتب آية الكرسي بزمزم وزعفران على كفّه الأيمن، ثمّ لطعه بلسانه.
 يفعل ذلك سبع مرّات، فإنّه يزيد في قوّة الحافظة.

٢ ـ ولزيادة الرزق: من قرأ لمدة أربعين يوم في كل يوم سبعة وعشرين مرّة بعد صلاة الصبح مباشرة ـ وقيل: بعد كل صلاة ـ هذه الآية الشريفة: ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو القُوَّةِ المَـتِينُ ﴾ (١).

٣-لزيادة الرزق أيضاً: يقرأ ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ (١) أربعين يوماً في كلّ يوم مائة وخمسين مرّة، وإذا بلغ الأربعين يوم قرأها مائة وسبعين مرّة.

٤ ـ لقضاء الدين : بعد كلّ صلاة يومية \_ وقيل : بعد صلاة الصبح \_ ١١٠ مرّة يقول : (اللهمّ اغنني بحلالك عن حرامك، وبفضلك عمّن سواك).

٥ ـ وأيضاً لدفع الدين، تقول بعد صلاة الصبح: (توكّلت على الحــيّ الذي
 لا يموت، والحمد لله الذي لم يتّخذ صاحبةً ولا ولداً ولم يكــن له شريكٌ في المــلك

<sup>(</sup>١) الذاريات : ٥٨.

<sup>(</sup>٢) الطلاق: ٢ ـ ٣.

١٨ .....١٨ عن العلوم الغريبة ؟

ولم يكن له وليٌّ من الذلّ وكبّره تكبيراً، اللهمّ إنّي أعوذ بك من البؤس والفقر ومن غلبة الدين والسقم، وأسألك أن تعينني على أداء حقّك إليك وإلى الناس).

وفي آخر : (ومن غلبة الدين والسقم، فصلّ على محمّد وآله، وأعني على أداء حقّك إليك وإلى الناس).

٦ ـ وأيضاً لأداء الديون وكفاية المهات، تقول في كل يـوم سبعين مـرّة:
 (اللهم صل على فاطمة وأبيها وبعلها وبنيها بعدد ما أحاط بـه عـلمك وأحـصاه
 كتابك).

٧ ـ ولكفاية المهمّات ( ١٢٩) مرّة : ( يا لطيف ).

٨ ولعزل الحاكم إذا اجتمع عشرة أنفار وقرأ كلّ نـفر عـشر مـرّات آيـة
 الكرسي فإنّه نافع مع التكرار.

٩ ـ ولزيادة نور البصر ينفع قراءة ٢١ مرّة سورة القدر كلّ يوم.

١٠ ـ وللسير المعنوي في عالم الرؤيا ينفع قراءة آية النور (٦٦) مرّة.

١١ ــوفي آية ﴿ حَسْبِي اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّــلْتُ وَهُــوَ رَبُّ العَــرْشِ العَظِيمِ ﴾ (١) سبع خواصّ: العزّة والرفعة والسعة والحشمة والمحبّة والقوّة والقدرة. وعددها الكبير (٦٦)، والوسيط (٤٨)، والصغير (٨).

۱۲ ـ ولقضاء الحوائج من المجرّبات ختم (يا علي) لمدّة عشر ليالي كلّ ليلة في وقت خاصّ يصلّي ركعتين ثمّ مستقبل القبلة من دون أن يتكلّم مع آخر يصلّي على النبيّ وآله (۱۱۰) مرّات، ثمّ من دون فصل يقول: (يا علي) (۱۵۷۰) مـرّة، ثمّ يطلب حاجته، ثمّ يصلّي على النبيّ وآله ثلاث مرّات، فإنّه تقضى حاجته.

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٩.

أهمّ العلوم الغريبة ...... المناه العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة المناه المناه العلوم الغريبة المناه المناه المناه العلوم العلوم

١٣ ـ ذكر (يا حيّ) بعد كلّ صلاة في سجدة يقوله (١٨) مرّة، يوجب طول العمر والأمان من موت الفجأة، ويوسع في المعاش.

١٤ - لبيع المتاع الكاسد يكتب عليه (بركة لنا)، وكذلك يكتب ويقرأ ﴿ قُلْ إِنَّ الفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (١١)،
 إنَّ الفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ \* يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (١١)،
 إلى آخر الآية الشريفة.

١٥ ـ وينفع لقضاء الحاجات والفتوحات قراءة آية الكرسي ( ٢٩٠) مـرة،
 وكذلك بعدد اسم القارئ بحروف الأبجد.

17 ــ ومن قرأها دبر كلّ صلاة أمن من الفقر والفاقة ووسع عليه رزقه وأعطاه الله من فضله مالاً كثيراً وحفظه من الخطرات النفسانية والوساوس الشيطانية، ولم يحتج إلى لئام الخلق.

١٧ ـ ولكفاية المهمّات يقرأ في مجلس واحد مع الطهارة ونحـ و القـبلة : ربّ
 أنّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ ﴾ (١) (٢١٦١) مرّة.

١٨ ـ وما من عبد يقرأ آخر سورة الكهف حين ينام إلا واستيقظ في الساعة التي يريد.

١٩ ـ ويقضى حاجة من قال في سجدة (يا ذا الجلال والإكرام) ٢١ مرّة.

٢٠ ــ وذكر (يا حيّ ويا قيّوم) بعد صلاة الصبح (١٠٠) مرّة نافع في دفع
 الفقر.

٢١ ـ الذكر اليونسي ( ٧٣٠) مرّة مع الطهارة ونحو القبلة ينفع لأداء الديس

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧٢\_٧٤.

<sup>(</sup>۲) القمر ۱۰۰.

٢٠ ..... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
 ودفع الأعداء وإزالة الهمّ والغمّ وسلامة المريض.

٢٢ ـ تكرار هذا الدعاء ينفع لزيادة الحافظة:

(اللهمّ ارزقني فهم النبيّين وحفظ المرسلين وإلهام الملائكة المـقرّبين. آمـين يا ربّ العالمين).

٢٣ ـ وينفع لرفع النسيان (سبحان الذي لا يجهل) ( ٩١٧) مرّة.

٢٤ ـ إذا أردت أن تقدم على جبّار أو سلطان أو حاكم وتأمن شرّه، فإنّه إذا وقع بصرك عليه كبّر ثلاثاً وقل: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (١).

٢٥ ـ من كتب سورة (يس) بماء الورد والزعفران سبع مرّات وشربها سبع مرّات متواليات كلّ من ناظره، وعظم في أعين الناس.

٢٦ ـ لسهولة وضع الحمل يكتب على ورقة تحملها المرأة هذا الدعاء:

(اللهم فارج الهم وكاشف الغم ورحمن الدنسيا والآخرة ورحميهها ارحم فلانة بنت فلان، يذكر اسمها \_ يغنيها بها عن رحمة جميع خلقك وتفرّج بها كربتها وتكشف بها غمها وتيسر ولادتها وقضى بينهم بالحق وهم لا يظلمون والحمد لله ربّ العالمين).

٢٧ ـ لكثرة بكاء الطفل يكتب هذا الدعاء ويوضع تحت وسادته:

(بسم الله الرحمن الرحيم، والتي لم تمت في منامها فيمسك التي قبضى عليه الموت ويرسل الأخرى إلى أجلٍ مستى حرح حرح حرح حرح ولبثوا في كهفهم ثلاثمائة سنين وازدادوا تسعاً).

<sup>(</sup>۱) الشورى : ۱۱.

أهمّ العلوم الغريبة ....... ٢٦

٢٨ ـ من ضاع له شيء يقرأ هذا الدعاء سبع مرّات يجده إن شاء الله تعالى:
 (وكنى بالله وليّاً وكنى بالله عظيماً وكنى بالله شهيداً وكنى بالله بصيراً وكنى بالله حسيباً
 وكنى بالله).

ثمّ يدير اصبعه ويقول سبع مرّات : ( يا هادي الضلالة اردد عليّ ضالّتي فإنّها من فضلك وعطائك برحمتك يا أرحم الراحمين ).

٢٩ ــ لإبطال السحر تقرأ هذه الآية الشريفة على إناء نظيف سبعين مرّة ثمّ يرشّ ماءه أمام الدار أو الحانوت: ﴿ يَا مَعْشَرَ الجِنِّ وَالإنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ فَانفُذُوا لا تَنفُذُونَ إِلّا بِسُلْطَان ﴾ (١).

٣٠ نافع لزيادة الرزق بعد ركعتين في يوم الأربعاء يقرأ (سورة الكوثر)أربعين مرّة.

٣١ ـ كلّ من قرأ هذا الدعاء بعد البسملة ثلاث مرّات على رأس المريض فإنّه يبرأ ويرى أثر الصحّة عليه، والدعاء هو: (الله قديم أزلي يزيل العلل وهو قديم بالأزلية لم يزل ولا يزال وهو على كلّ شيء قدير).

٣٢ - لصفاء الباطن ونورانيّته: يشرع من يوم السبت حتى الجمعة في ساعة معيّنة كلّ يوم ألف مرّة يقول في يوم السبت (يا حيّ يا قيّوم)، وفي الأحد (إيّاك نعبد وإيّاك نستعين)، وفي الاثنين (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر)، وفي الثلاثاء (يا الله يا رحمن)، وفي الأربعاء (حسبي الله ونعم الوكبيل)، وفي الخميس (يا غفور يا رحم)، وفي الجمعة (يا ذا الجلال والإكرام).

٣٣ ـ لكلّ حاجة لا سيّا تعجيل ظهور صاحب الزمان عليُّلا يقرأ في مجلس

<sup>(</sup>١) الرحمن : ٣٣.

۲۲ ...... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
واحد (البسملة) ( ۷۸٦) مرّة، ثمّ بنفس العدد يصلّى على محمّد و آل محمّد (۱).

## ٣ ـ علم استنزال الأرواح واستحضارها في قوالب الأشباح :

وهو من فروع علم السحر وتسخير الجن أو الملك من غير تجسدهما وحضورهما عندك، يسمّى علم العزائم بشرط تحصيل مقاصدك بواسطتهما. وأمّما حضور الجنّ عندك وتجسّدها في حسّك يسمّى بعلم الاستحضار، وأمّا استحضار الملك فإن كان ساوياً فتجسّده لا يكون إلّا للأنبياء، وإن كان أرضياً ففيه الخلاف. وسأذكر لك نموذجاً من العزائم.

## ٤ ـ علم أسرار الحروف والمسمّى بالسيمياء :

علم يبحث عن خواص الحروف إفراداً وتركيباً وموضوعه الحروف الهجائية، ومادّته الأوفاق والتراكيب، وغرته تصرّف النفوس الربانية في عالم الطبيعة بالأساء الحسنى والكلمات الإلهية الناشئة عن الحروف المحيطة بالأسرار السارية في الأكوان، ثمّ اختلفوا في سرّ التصرّف الذي في الحروف بماذا يكون؟ فنهم من جعله للمزاج الذي يكون فيه، وقسم الحروف بقسمة الطبائع إلى أربعة أصناف كما للعناصر، واختصّت كلّ طبيعة بصنف من الحروف يقع التصرّف في طبيعتها فعلاً وانفعالاً بذلك الصنف فتنوّعت الحروف بقانون صناعي يسمّونه بالتكسير.

<sup>(</sup>١) نقلت هذه الختومات والأذكار من كتابي (زبدة الأسرار)، وفيه الكثير من هذه الأمور، والله المستعان.

أهمّ العلوم الغريبة ...... ٢٣

ومنهم من جعل هذا السرّ للنسبة العددية، فإنّ حروف أبجد (١) دالّـة على أعدادها المتعارفة وضعاً وطبعاً، وللأسهاء أوفاق كها للأعداد، ويختصّ كلّ صنف من الحروف بصنف من الأوفاق الذي يناسبه من حيث عدد الشكل أو عدد الحروف، وامتزج التصرّف من السرّ الحرفي والسرّ العددي لأجل التناسب الذي بينها.

فأمّا سرّ هذا التناسب الذي بينهما يعني بين الحروف وأمزجة الطبائع، أو بين الحروف والأعداد، فأمر عسر على الفهم، وليس من قبيل العلوم والقياسات، وإمّا مستندهم فيه الذوق والكشف.

قيل: لا تظنّ أنّ سرّ الحروف تمّـا يتوصّل إليه بالقياس العقلي وإنَّا هو بطريق المشاهدة والتوفيق الإلهي.

#### ٥ \_ علم الأسهاء الحسني :

وأسرارها وخواص تأثيراتها، ينال بها المطلوب وينتوصّل بها إلى المرغوب، بملازمتها تظهر الثمرات وصرائح الكشف والاطلاع على أسرار المغيّبات. ومن فوائدها الدنيوية الهيبة في النفوس والتعظيم والبركات في الأرزاق والرجوع

<sup>(</sup>۱) حروف أبجد يعني : أبجد، هوّز، حطّي، كلمن، سعفص، قرشت، تخذ، ضظغ. ولكلّ حرف عدد خاصّ، فالحروف العشرة الأولى لها الأعداد الأحادية، فالألف واحد والباء ٢ والجيم ٣ والدال ٤ والهاء ٥ والواو ٦ والزاء ٧ والحاء ٨ والطاء ٩ والياء ١٠، ثمّ يزداد عشرة عشرة أي الكاف ٢٠ واللام ٣٠ وهكذا إلى المائة أي القاف ١٠٠، ثمّ يضاف مائة مائة أي الراء ٢٠٠ وهكذا حتى يكون الغين ١٠٠٠. وهذا بحسب الأبجد الكبير، وعندنا الأبجد الصغير تختلف أرقامها.

إلى كلمة الله سبحانه، وهذا سرّ عظيم من العلوم لا ينكره العقل والشرع.

وإليك بعض الأسهاء الحسني وخواصّها وآثارها في الدنيا والآخرة.

قال الله تعالى :

﴿ وَلَٰهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْتُحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَؤنَ ماكانوا يَعْمَلُونَ ﴾ ``.

من الواضح والمعلوم أنّ لله سبحانه وتعالى أسماءً تدلّ على ذات ه وصفاته وأفعاله، وهذه الأسماء توقيفيّة، متوقّفة على إذن من الشارع المقدّس، وقد ورد منها ألفاً وواحد في دعاء جوشن الكبير (٢)، ومن هذه الأسماء ورد تسعة وتسعون اسماً في القرآن الكريم، تسمّى بالأسماء الحسنى.

في الدرّ المنثور للسيوطي عن أبي نعيم بإسناده عن محمد بن جعفر قال:

سألت أبا جعفر بن محمّد الصادق عن الأسهاء التسمعة والتسمعين التي من أحصاها دخل الجنّة ؟

فقال: هي في القرآن:

فغي الفاتحة خمسة أسهاء:

يا الله، يا ربّ، يا رحمان، يا رحيم، يا مالك.

وفي البقرة ثلاثة وثلاثون اسماً هم:

یا محیط، یا قدیر، یا علیم، یا حکیم، یا علیّ، یا عظیم، یا توّاب، یا بصیر، یا ولیّ، یا واسع، یا کافی، یا رؤوف،

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) راجع مفاتيح الجنان لخاتم المحدّثين الشيخ عباس القمّي يُؤنخ.

أهمّ العلوم الغريبة ...... ٢٥

يا بديع، يا شاكر، يا واحد، يا سميع، يا قابض، يـا بـاسط، يا حيّ، يا قيّوم، يا غنيّ، يا حميد، يا غفور، يا حليم، يا إله، يا قريب، يا مجيب، يا عزيز، يا نصير، يا قويّ، يـا شـديد، يا سريع، يا خبير.

وفي آل عمران :

يا وهماب، يا قائم، يا صادق، يا باعث، يا منعم، يا متفضّل.

وفي النساء :

يا رقيب، يا حسيب، يا شهيد، يا مقيت، يا وكيل، يا عليّ، يا كبير.

وفي الأنفال :

يا نعم الوليّ، ويا نعم النصير.

و في هو د :

یا حفیظ، یا مجید، یا منّان، یا وارث.

وفي الحجر :

يا خلّاق.

وفي مريم :

يا فرد.

و في طه :

يا غفّار.

و في قد أفلح :

ياكريم.

٢٦ ..... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟

وفي النور :

يا حقّ، يا مبين.

وفي الفرقان:

یا هادی.

وفي سبأ:

يا فتّاح.

وفي الزمر :

يا عالم.

وفی غافر :

يا غافر، يا قابل التوب، يا ذا الطول، يا رفيع.

وفي الذاريات :

يا رزّاق، يا ذا القوّة، يا متين.

وفي الطور :

يا برّ .

وفي اقتربت:

یا مقتدر، یا ملیك.

وفي الرحمن:

يا ذا الجلال والإكرام، يا ربّ المشرقين وربّ المغربين، يا باقي، يا معنن.

وفي الحديد :

يا أوّل، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن.

أهمّ العلوم الغريبة ..... العمر الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم العلوم

وفي الحشر:

یا ملك، یا قدّوس، یا سلام، یا مؤمن، یا مهیمن، یا عزیز. یا جبّار، یا متكبّر، یا خالق، یا بارئ، یا مصوّر.

وفي البروج :

یا مبدئ، یا معید.

و في الفجر :

يا و تر .

وفي الإخلاص:

يا أحد، يا صمد<sup>(۱)</sup>.

وقد شرحها الأعلام بشروح وافية، وبينوا فيضائلها وآثيارها، لا سيمًا بأعدادها كالحساب بالحروف الأبجديّة \_ وتعدّ هذه الأسهاء الحسني من الأذكار الإلهيّة المجرّبة \_ لا سيمًا لو كانت مع إجازة الذكر العامّ أو الخاصّ، كما هو معلوم عند أهله. وقد استجزت سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي النجفي مَنْيَّ في ذلك وفي غيرها مطلقاً من الأوراد والأذكار والختومات (١) \_.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٩٠: ٢٧٢، عن الدرّ المنثور ٣: ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) لقد سلكت في مؤلفاتي المنهج النظري والعملي معاً، فلا أكتني بالجانب العلمي أو النظري، بل أردفه ولو بنبذة يسيرة بالجانب العملي أيضاً، حتى يكون ما أمليه من العلم النافع والعمل الصالح إن شاء الله تعالى، فيكون ذخراً لمعادي يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، فهذا الفصل من الرسالة استليتها من كتابي (زبدة الأسرار) مخطوط في الختومات والعلوم الغريبة، ليكون ختاماً وهو مسك، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون العاملون المخلصون، وقد أجزت كل مؤمن ومؤمنة في إتيان هذه الأذكار الشريفة مع أعدادها الخاصة تقرّباً إلى الله تعالى.

٢٨ ..... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
 يقول المحقّق النراقي معلّم الأخلاق الشهير في كتابه القيّم (١٠):

«الأذكار كثيرة: كالتهليل والتسبيح والتحميد والتكبير والحوقلة والتسبيحات الأربع وأسهاء الله الحسنى، وغير ذلك، وقد وردت في فضيلة كلّ منها أخبار كثيرة، والمواظبة على كلّ منها توجب صفاء النفس وانشراح الصدر، وكلّما كانت أدلّ على غاية العظمة والجلال والعزّة والكال، فهي أفضل، ولذا صرّحوا بأنّ أفضل الأذكار التهليل، لدلالته على توحّده في الألوهيّة، واستناد الكلّ إليه، وربما كان بعض أسهاء الله تعالى في مرتبته أدّل، والعارف السالك إلى الله يعلم: أنّه قد ينبعث في القلب من عظمة الله وجلاله وشدّة كبريائه وكماله ما لا يمكن التعبير عنه باسم.

فلذكر الله أنواع، فعن بعض الصادقين عَالْمَيْكُمُ :

«ذكر اللسان الحمد والنناء، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الخوف والرجاء، وذكر القلب الصدق والصفاء، وذكر العقل التعظيم والحياء، وذكر المعرفة التسليم والرضا، وذكر السرّ الرؤية واللقاء».

وإنّما يكون الذاكر لله ذاكراً حقّاً عندما تتجلّى فيه كلّ هذه الحالات، وتتوحّد فيه هذه الأذكار، حتى يكون مظهراً لذكر الله، ويجسّد الذكر في وجوده:

﴿ وَأَذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخيفَةً وَدونَ الجَــَـهْرِ مِــنَ القَـوْلِ بِــالغُدُوِّ وَالآصالِ وَلا تَكُنْ مِنَ الغافِلينَ ﴾ (٢).

عن الإمامين الصادقين عَلِيْتِكِلِهِ:

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ٣: ٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٢٠٥.

أهمّ العلوم الغريبة ...... المناه العلوم الغريبة العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم العربية المناه المناه العلوم ا

لا يكتب الملك إلّا ما يسمع، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ أَذْكُرْ رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ ﴾ (١) قال : لا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس العبد غير الله تعالى.

قال رسول الله ﷺ لأبي ذر:

«يا أبا ذرّ، اذكر الله ذكراً خاملاً. قال أبو ذرّ: قلت: وما الخامل؟ قـال: الخنى ».

«خير الذكر الخفي"».

«يفضّل الذكر الخفيّ الذي لا تسمعه الحفظة على الذي تسمعه سبعين ضعفاً ».

وفي الدعاء:

«إلهي فألهمنا ذكرك في الخلاء والملاء، والليل والنهار، والإعلان والإسرار، وفي السرّاء والضرّاء، وآنسنا بالذكر الخنيّ».

وعظمة الذكر بالمعرفة، فكلّما ازداد الإنسان معرفة الله سبحانه ازداد تعظيماً لذكره وأسمائه.

قال رسول الله عَلَيْلُهُ :

يا أبا ذرّ، ليعظم حلال الله في صدرك فلا تذكره كما يذكره الجاهل عند الكلب اللهمّ أخزه، وعند الخنزير اللهمّ أخزه.

وكلّ شيء لم يذكر عليه اسم الله فهو بحكم الميتة يقسي القلب، ويكون مـن رزق الشيطان وحظّه.

«قال إبليس: يا ربّ، ليس أحد من خلقك إلّا جعلت لهم رزقاً ومعيشة

<del>\_\_\_\_\_</del>

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٠٥.

فما رزقي ؟ قال : ما لم يذكر عليه اسمي ».

وهذا يعني أنّ كلّ ما لم يذكر عليه اسم الله فهو من حصّة الشيطان، وما كان للشيطان فليس فيه البركة، وإنّه يقسي القلب، فيحرم ذلك على أولياء الله، كالذبيحة التي لم يذكر عليها اسم الله، فإنّها ميتة ويحرم أكلها.

فلنذكر الله على كلّ شيء وفي كلّ الأحوال، كما علّمنا الإسلام بذلك، حتى المرافق الصحّية والحمّامات عندما يدخلها الداخل، فإنّه يستحبّ له أن يذكر الله، حتى حين التخلّي، بل يستحبّ له عندما يرى غائطه أن يقول: الحمد لله الذي أطعمنيه في عافية وأخرجنيه في عافية، «اللهمّ ارزقني الحلال وجنّبني الحرام»، وعندما يغسل الموضع ويرى الماء يقول: الحمد لله الذي جعله طاهراً، ولم يجعله نجساً، وعندما يرفع ثوبه يسلم، وعندما يقضي حاجته يمسح على بطنه ثلاث مرّات نجساً، وعندما يرفع ثوبه يسلم، وعندما يقضي حاجته يمسح على بطنه ثلاث مرّات قائلاً: «الحمد لله الذي أماط عني الأذى»، وهناك مستحبّات أخرى مذكورة في كتب الآداب والسنن، كمكارم الأخلاق للمرحوم المحدّث الشيخ الطبرسي عليه الرحمة.

وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدلّ على كمال الدين الإسلامي، وإنّه قد جعل لكلّ أبعاد حياة الإنسان وتمام حقوله وفي كلّ لحظاته وأعماله وحالاته وحركاته وسكناته برامج تربويّة توجب السعادة والحياة الطيّبة، وبهذا يبقى الإسلام هو الدين الحاكم، ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يُقبل منه.

هذا وفي بعض الأماكن عندما يأمن الذاكر من الرياء ينبغي له أن يذكر الله جتى يذكّر غيره بالله.

بل قال أمير المؤمنين على عليه التلل : «سامع ذكر الله ذاكر »، فيجعل المحفل محفلاً نورانياً يفوح منه عطر الذكر الإلهي.

| ٣١ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>• • • • • • • • • | <br>العلوم الغريبة | أهم |
|----|-----------------------------------------|-----------------------|--------------------|-----|
|    |                                         |                       |                    |     |

|            |      |                     | ا معدا معریب                |
|------------|------|---------------------|-----------------------------|
|            |      | آثارها فهي كما يلي: | أمّا أسهاء الله الحسني وبعض |
| 111        | عدده | الاسم (منّان)       | ١ ـ في سورة إبراهيم         |
| Y££        | عدده | (مقتدر)             | ٢_في سورة كهف               |
| 077        | عدده | (باعث)              | ٣_في سورة الحجّ             |
| ٣٠٦        | عدده | (قهّار)             | ٤ ـ في سورة طه              |
| ۲٧٠        | عدده | (كريم)              | ٥ ـ في سورة المؤمنين        |
| ۲.         | عدده | (هادي)              | ٦ ـ في سورة الفرقان         |
| ٤٨٩        | عدده | ( فتّاح )           | ٧_في سورة سبأ               |
| ٢٢٥        | عدده | (شكور)              | ٨_في سورة ملائكة            |
| 111        | عدده | (كافي)              | ۹ ـ في سورة زمر             |
| 7.7        | عدده | ( برّ )             | ١٠ ـ في سورة طور            |
| ١          | عدده | ( مليك )            | ١١ ـ في سورة اقترب          |
| 1.01       | عدده | ( ذي المعارج )      | ۱۲ _ في سورة معارج          |
| 1.1        | عدده | (أعلى)              | ١٣ ـ في سورة أعلى           |
| 177        | عدده | (أكرم)              | ١٤ ـ في سورة قلم            |
| 7.7        | عدده | (الله)              | ١٥ ـ في سورة الفاتحة        |
| <b>197</b> | عدده | (الرحمن)            | ١٦ ـ وكلمة                  |
| 701        | عدده | (رحيم)              | ١٧ ـ في سورة الفاتحة        |
| 41         | عدده | ( مالك )            | ۱۸ ـ وكلمة                  |
| 7.7        | عدده | (رټ)                | ١٩ ـ وكلمة                  |
| ٥٧         | عدده | ( محيط )            | ٢٠ ـ في سورة البقرة         |
|            |      |                     |                             |

| لموم الغريبة ؟                                 | ف عن الع | ماذا تعر    | ٣٢          |
|------------------------------------------------|----------|-------------|-------------|
| ١٧٠                                            | عدده     | (قدّوس)     | ۲۱_وکلمة    |
| ١٥٠                                            | عدده     | (عليم)      | ۲۲ ـ وكلمة  |
| ٧٨                                             | عدده     | (حکیم)      | ۲۳ ـ وكلمة  |
| ٤٠٩                                            | عدده     | ( توّاب )   | ۲۶_وکلمة    |
| ٣.٢                                            | عدده     | (بصير)      | ۲۵ ـ وكلمة  |
| 177                                            | عدده     | (واسع)      | ٢٦ ـ وكلمة  |
| Γ٨                                             | عدده     | ( بدیع )    | ۲۷ ـ وكلمة  |
| 7.7.7                                          | عدده     | (رؤوف)      | ۲۸ ـ وكلمة  |
| ٣٦                                             | عدده     | ( إلم )     | ٢٩ ـ وكلمة  |
| ۲١                                             | عدده     | (واحد)      | ۳۰_وكلمة    |
| <b>F</b> \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | عدده     | (غفور)      | ٣١ ـ وكلمة  |
| 717                                            | عدده     | (قريب)      | ٣٢ ـ وكلمة  |
| ۸۱۲                                            | عدده     | (خبير)      | ٣٣ ـ وكلمة  |
| ٧٨                                             | عدده     | (حليم)      | ۳۶_وکلمة    |
| 9.4                                            | عدده     | ( قابض )    | ٣٥ ـ وكلمة  |
| ٨٢                                             | عدده     | (باسط)      | ٣٦_وكلمة    |
| ١٨                                             | عدده     | (حيّ )      | ٣٧_وكلمة    |
| 701                                            | عدده     | ( قَيُّوم ) | ۳۸ ـ وکلمة  |
| ١١.                                            | عدده     | (عليّ)      | ٣٩_وكلمة    |
| ١٠٢٠                                           | عدده     | (عظیم)      | ٠٤ ـ وكلمة  |
| 77                                             | عدده     | (وليّ)      | ۱ ٤ ـ وكلمة |

| ٣٣      |      |               | أهمّ العلوم الغريبة     |
|---------|------|---------------|-------------------------|
| 1.7.    | عدده | (غنيّ)        | ٤٢_وكلمة                |
| 75      | عدده | (حميد)        | ٤٣ ـ وكلمة              |
| ٥٢١     | عدده | (شاكر)        | ٤٤_وكلمة                |
| 12      | عدده | (وهّاب)       | ٤٥ ــ وفي سورة آل عمران |
| 101     | عدده | (قائم)        | ٤٦_وكلمة                |
| 777     | عدده | (سميع الدعاء) | ٤٧ ـ وكلمة              |
| 719     | عدده | (شهید)        | ٤٨ ـ وكلمة              |
| 717     | عدده | (رقیب)        | ٤٩ ـ و في سورة النساء   |
| 127     | عدده | (عفو")        | ۵۰ ـ وكلمة              |
| 77      | عدده | (وكيل)        | ۵۱ _وكلمة               |
| ٥٥٠     | عدده | ( مقیت )      | ۵۲ ـ وكلمة              |
| 17./114 | عدده | (نعم المولي)  | ٥٣ ـ و في سورة الأنفال  |
| 441/17. | عدده | (نعم النصير)  | ٥٤ ـ وكلمة              |
| 7//     | عدده | ( قويّ )      | ٥٥ ـ وكلمة              |
| ٥٨      | عدده | ( محيي )      | ٥٦ ـ و في سورة الأعراف  |
| ٤٩٠     | عدده | (مميت)        | ٥٧ ـ وكلمة              |
| ٩٩٨     | عدده | (حفيظ)        | ٥٨ ــوفي سورة هود       |
| ٥٥      | عدده | ( مجيب )      | ٥٩ ـ وكلمة              |
| ٥٩      | عدده | ( مجيد )      | ٦٠ ـ وكلمة              |
| 71      | عدده | (ودود)        | ٦١ _وكلمة               |
| 1.77    | عدده | (غالب)        | ٦٢ ــوفي سورة يوسف      |

| لوم الغريبة ؟              | ب عن العا | ماذا تعرف            | ٣٤                     |
|----------------------------|-----------|----------------------|------------------------|
| 771                        | عدده      | (مستعان)             | ٦٣ ـ وكلمة             |
| ٣.٦                        | عدده      | (قَهَّار)            | ٦٤_وكلمة               |
| ٩٨٩                        | عدده      | (حافظ)               | ٦٥ ـ وكلمة             |
| 777                        | عدده      | (کبیر)               | ٦٦ ـ وفي سورة الرعد    |
| 0 2 1                      | عدده      | (متعال)              | ٦٧ ـ وكلمة             |
| ٧٠٧                        | عدده      | (وارث)               | ٦٨ ــوفي سورة الحجر    |
| 190                        | عدده      | (صادق)               | <b>٦٩ _وكلمة</b>       |
| ٧٣١                        | عدده      | (خلّاق)              | ٧٠ ـ وكلمة             |
| ١.٨                        | عدده      | (حقّ)                | ٧١ ـ وكلمة             |
| 114                        | عدده      | ( مبين )             | ٧٢ ـ وكلمة             |
| 707                        | عدده      | (نور)                | ٧٣_وكلمة               |
| 1-75                       | عدده      | (غافر الذنب)         | ٧٤_وفي سورة المؤمن     |
| 1887                       | عدده      | (قابل التوب)         | ٧٥_وكلمة               |
| ٥١٢                        | عدده      | (شديد العقاب)        | ٧٦_وكلمة               |
| 777                        | عدده      | (ذو الطول)           | ٧٧_وكلمة               |
| <b>Y Y Y Y Y Y Y Y Y Y</b> | عدده      | ( ذا القوّة المتين ) | ٧٨ ـ وفي سورة الذاريات |
| ٣٠٨                        | عدده      | (رزّاق)              | ٧٩_وكلمة               |
| 114                        | عدده      | (باقي)               | ٨٠_وفي سورة الرحمن     |
| ٧٩٤                        | عدده      | (ذا الجلال)          | ۸۱_وكلمة               |
| **                         | عدده      | (أوّل)               | ٨٢ ــ وفي سورة الحديد  |
| ٧٠١                        | عدده      | ( آخر )              | ۸۳_وکلمة               |

| ۳٥            |        |               | أهمّ العلوم الغريبة      |
|---------------|--------|---------------|--------------------------|
| 7.11          | عدده   | (ظاهر)        | ۸۵_وکلمة                 |
| 77            | عدده   | (باطن)        | ۸۵ ـ وكلمة               |
| ١٧٠           | عدده   | ( قدّوس )     | ٨٦ ـ و في سورة الحشر     |
| 121           | عدده   | (سلام)        | ۸۷ ـ وكلمة               |
| 177           | عدده   | (مؤمن)        | ۸۸ ـ وكلمة               |
| 18.           | عدده   | ( مهيمن )     | ۸۹ ـ وكلمة               |
| ٩ ٤           | عدده   | (عزيز)        | ٩٠ ـ وكلمة               |
| ۲٠٦           | عدده   | (جبّار)       | ٩١ ـ وكلمة               |
| 777           | عدده   | (متكبّر)      | ۹۲ _ وكلمة               |
| ٧٣١           | عدده   | (خالق)        | ٩٣ _ وكلمة               |
| 717           | عدده   | (بارئ)        | ٩٤ ـ وكلمة               |
| 477           | عدده   | (مصوّر)       | ٩٥ _ وكلمة               |
| ٤٦            | عدده   | (مبدئ)        | ٩٦ ـ و في سورة البروج    |
| 171           | عدده   | (معید)        | ٩٧ _ وكلمة               |
| 14            | عدده   | (أحد)         | ٩٨ ـ وفي سورة الإخلاص    |
| 188           | عدده   | (صمد)         | ٩٩ ـ وكلمة               |
| <b>*</b> -1 : | ا کا ا | أ ا م ت ١١٥ . | ملام الأسام المستقد آثار |

ولهذه الأسهاء الشريفة آثار وأسرار عجيبة، كما إنّ لكلّ اسم أثـر خـاصّ، فلا تغفل وابحث عنه عند أهله وفي مصادره، واغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وحياتك قبل مماتك، وصحّتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وغناك قبل فقرك.

فن قال اسم الجلالة (الله) جلّ جلاله من دون (ياء النداء) عند زوال

الشمس وآخر ثلث الليل (٦٦) مرّة فإنّه تقضى حاجته. ومن قاله ( ٢٥٦٠) مرّة بعدد ما كرّر في القرآن الكريم، فإنّه تقضى حوائـجه الشرعـيّة، بـشرط الطـهارة واستقبال القبلة.

ومن قال (الرحمن الرحيم) بعد الفرائض مئة مرّة، تشمله الرحمة ولطف الله الخاصّ.

ومن قال (الملك) ( ٦٤) مرّة مداوماً عليه لم تذهب عزّته وماله.

ومن قال (القدّوس) ( ۱۷۰) مرّة يوم الجمعة فإنّه يتخلّص من الوســـاوس والشرك وصغي قلبه.

ومن قال (السلام) مئة مرّة على المريض فإنّه يبرأ من مرضه بإذن الله. ومن قال (المؤمن) (١٣٦) مرّة فإنّه يحفظ من شرّ الجنّ والإنس.

ومن قال (المهيمن) ( ١٢٥) مرّة فإنّه يـصفو بـاطنه ويـقف عـلى حـقائق الأشياء.

ومن قال (العزيز) ( ٩٤) مرّة بعد الفرائض فإنّه يطّلع على الأسرار، ومـن قاله أربعين مرّة في أربعين يوم فإنّه لا يحتاج إلى الخلائق.

ومن قال (الجبّار) ( ٢١) مرّة كلّ يوم أمن من شرّ الظالمين.

ومن قال (المتكبّر) عند ملاقاة الظالم فإنّه يأمن من شرّه.

ومن قال (الخالق) مداوماً عليه فإنّه يتنوّر قلبه.

ومن قال (البارئ) مع الدوام فإنّه لا يبلي جسده في القبر.

واسم (المصوّر) للمرأة التي لم تلد تصوم سبعة أيام متوالية وتكتب هذا الإسم المبارك في إناء نظيف، وتقول حين الكتابة (١٣) مرّة (المصوّر) ثمّ تنغسل المكتوب بماء المطر وتشربه صباحاً فإنّها ترزق مولوداً بإذن الله تعالى.

ومن قال عند صلاة الجمعة مئة مرّة (اللهمّ اغفر لي يا غفّار) فإنّه يغفر له. ومن أدام على اسم (القهّار) يخرج حبّ الدنيا من قلبه.

ومن قال (يا وهّاب) ( ١٤) مرّة في سجدة الشكر بعد كلّ صلاة بنفس واحد فإنّه يصبح غنيّاً. وفي قواميس الدرر من ذكر (الوهّاب) فإنّه لا يسأل من أحد شيئاً إلّا أعطاه، ولا يسأل الله حاجة إلّا نالها، وهو كبريت أحمر (وقد جـرّبت كلمة الوهّاب).

ومن داوم على كلمة (الرزّاق) فإنّه يزاد في رزقه.

ومن قال (يا فتّاح) ( ٧٠) مرّة بعد صلاة الصبح كلّ يوم ترفع أستار الغفلة من قلبه. ولو وضع يده على صدره وقال ذلك فإنّه يزيد في رزقه.

ومن داوم على (العليم) تفتح له أبواب العلم في قلبه.

ودوام (الحكيم) لقضاء الحوائج المشروعة.

و (الحليم) لتسهيل الأمور.

و (الباسط) في السحر عشر مرّات رافعاً يده إلى السهاء لزيادة الرزق.

(عالم الغيب) بعد الصلاة مئة مرّة يلهم العلوم الغريبة.

(الخافض) (٧٠) مرّة للحفظ من شرّ الظالم.

(الرافع) مئة مرّة بعد صلاة الظهر للجاه ورفع المنزلة.

(المعزّ) مع الدوام للهيبة والعزّة بين الناس.

(المذلّ) في ظلمة الليل ساجداً على التراب يقول (ألف مـرّة يـا مـذّل) ثمّ يقول: (يا مذلّ الجبّارين ومبير الظالمين إنّ فلاناً ـيذكر اسم الظالم ـأذلّني فخذ لي حتّي منه) فإنّه يجزى بظلمه سريعاً.

(السميع) من قال بعد صلاة سبع مرّات (فسيكفيكهم الله وهو السميع

٣٨ ..... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟ العلم ) فإنّه تقضى حوائجه وتكفي مهاته.

ومع المداومة على كلمة (البصير) يوم الجمعة، يكون سبباً لنسيل عسناية الله وحسن ألطافه.

(الحكيم العدل) بعدده في الليالي طاهراً في خلوة، فإنّه يصبح قلبه خيزانة أسرار الله عزّ وجلّ.

(اللطيف) عند المصائب والشدائد من داوم منادياً ( يا لطيف) فإنّه ينفع.

(الخبير) عند اليقظة من النوم ويكون جائعاً لو قال (الهادي الخبير المبين) فإنّه يقف على الأسرار المكنونة، وكذا قوله (النور الهادي) ثمّ يقول (يا هادي أخبر يا خبير بيّن لي يا مبين).

(الحكيم) يكتب في إناء ثمّ يغسل فيرشّ ماءه على الزرع فإنّه ينفع في زيادة البركة.

(الجيب القريب) مع المداومة ينفع للمسرّة ودفع المكروهات.

(الواسع) ينفع لزيادة الرزق مع الدوام.

(الودود) لو كتب على طعام أو قرئ عليه ونفخ فيه، فإنّه ينفع للصلح بـين اثنين.

(الشافي) مع الاستدامة عليه ينفع للشفاء من الأمراض والأسقام.

(الباعث) من قاله وقت النوم (مئة مرّة) ثمّ يمسح يده على صدره، نوّر الله قلبه، ورزقه الحياة الباطنيّة.

(الشهيد الحق) من كتبه في أربعة أطراف ورقة، ويكتب اسم الغائب أو المفقود في الوسط، ثمّ يقف نصف الليل تحت السهاء وينظر إلى الورقة ويقول (الشهيد الحقّ) (سبعين مرّة) فإنّه يطّلع على الغائب أو المفقود.

(الوكيل) مع المداومة يحرّر من الحرق والغرق.

(القويّ) من كان له عدوّ لا يقدر عليه، يأخذ عجيناً من الحنطة ثمّ يجـعلها (ألف حبّة) مثل الحمّصة، ويقرأ على كلّ حبّة (القويّ) ويـنفخ عـليها، ثمّ يـطعم الحبّات طيوراً، فإنّه يأمن عدوّه.

(المعيد) في منتصف الليل في زوايا البيت (الحجرة) من وقف وقال (يا معيد ردّ عليّ كذا) \_ويذكر اسم الغائب \_يقولها سبعين مرّة فإنّه يصل إليه خبراً من غائبه عاجلاً.

(الحميي المميت) ينفع لإحياء القلب ورغبته للعبادة إذا قالها عند النوم واضعاً يده على صدره.

(الحيّ) نافع مع المداومة لشفاء المريض.

(القيّوم) من اشتغل آخر الليل بذكر (الحيّ القيّوم) فإنّه يحصل على منافع كثيرة وكبيرة.

- (الماجد) من قاله بعدده في الخلوات فإنّه يصفو قلبه.
  - (الواحد) من قاله على كلَّ لقمة نوّر الله قلبه.

(الأحد) ألف مرّة في خلوة أربعين يوماً، يرى الملائكة بصور نـورانـيّة في المنام أو المكاشفة.

- (القادر) من قاله عند وضوئه فإنّه يزاد في توفيقه وحسن عاقبته.
  - (المنتقم) من قاله كثيراً أمن شرّ الأعداء.
  - (الرؤوف) من قاله عند لقاء الظالم فإنّه يغلبه.
- (السبّوح) بعد صلاة الجمعة يكتب على قطعة خبز فيأكله فإنّه يصفو قلبه. (الربّ) من قاله كثيراً فهو في حصار أمان الله سبحانه.

- (مالك الملك) مع الدوام عليه ينفع في الاستغناء عن الخلق.
- (النور الباسط القاهر) من قاله عند النوم يطّلع في منامه على أمره المجهول.
  - (يا معطى السائلين) من قاله كثيراً يوجب الغناء.
  - (المانع) من قاله عند النوم كثيراً فإنّه يوجب قضاء دينه.
  - (النور) من قاله ألف مرّة في مجلس واحد يهتدي إلى الحقّ.
    - (الهادي) مع المداومة يوجب زيادة المعرفة.
- (يا الله يا هو) ألف مرّة كلّ يوم ينفع لزيادة اليقين، ويصبح من الموحّدين ويفاض عليه ما يزيده ويستجاب دعاؤه.

# ٦ ـ علم أعداد الوفق :

يقال إنّه من علم العدد وهو عبارة عن جداول مربّعة أو مثلّتة أو غيرهما لها بيوت يوضع في تلك البيوت أرقام عددية أو حرف بدل الأرقام بشرط أن يكون أضلاع تلك الجداول وأقطارها متساوية في العدد، وأن لا يوجد عدد مكرّر في تلك البيوت. وذكروا أنّ لاعتدال الأعداد خواصّ فائضة من روحانيات تلك الأعداد والحروف وتترتّب عليها آثار عجيبة، وتصرّفات غريبة، بشرط اختيار أوقات متناسبة وساعات شريفة.

ومن كتبه: (شمس الآفاق في علم الحروف والأوفاق)، و (بحر الوقوف في علم الأوفاق والحروف)، وفي جواز استعمالها خلاف.

وإليك نبذة من المثلّثات والمربّعات، ولا يخفى أنّ واحد من الأعداد يكتب خارج بيت من البيوت لحكمة يعرفها أهلها، وإنّما يكتب في البييت عند إملائها بشرائطها الخاصّة، فتدبّر.

أهمّ العلوم الغريبة ...... المعلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الغريبة العلوم الع

# المثلثات

|     |     | ٤ |   |    |   |   |   | ž      | _ |   |             |   |   |    |   |
|-----|-----|---|---|----|---|---|---|--------|---|---|-------------|---|---|----|---|
| 7 V | ٦ ] |   | ٣ | ٨  |   | 7 | ٩ | i<br>i |   | ٦ | ٧           | ۲ | ٨ | ١  | ٦ |
| 9 0 | ` ] | ٩ | ٥ | ,  |   | V | ٥ | 4      |   | ١ | 2           | ٩ | ٣ | ŝ  | ٧ |
| τ,  | ٨   | ۲ | ٧ | ٦, |   | ٦ | ١ | ٨      |   | ٨ | ٣           |   |   | ٩  | ٣ |
| ٤   |     |   |   |    | • |   |   |        | • |   | <del></del> | Ł | ٤ |    |   |
|     |     |   |   |    |   |   |   | Ź      |   | ٤ |             |   |   |    |   |
|     |     | ۲ | ٧ | 7  |   | ٨ | ٢ |        |   |   | ٩           | ۲ | 7 | `` | ٨ |
|     |     | ١ | ٥ | ٩  |   | ١ | ٥ | ٩      |   | ٣ | ٥           | ٧ | ٧ | ð  | ٣ |
|     |     | ٨ | ٣ |    |   | 7 | ٧ | ۲      |   | ٨ | \           | ٦ | ۲ | ٩  |   |
|     |     |   |   | ž  |   |   |   |        | _ |   |             |   |   |    | į |

المربعات

| .کور | ت  | لأعداء | لدفع ال | باسط |    | ل المراد | لحصوا | يدود | ,  | ā  | للمحبً | مائيل | ة لو۔ | بّة والعزّ | للمح |
|------|----|--------|---------|------|----|----------|-------|------|----|----|--------|-------|-------|------------|------|
| ١    | ١٤ | 11     | ٨       | ١٤   | ١  | ٨        | 11    | 11   | ^  | ١  | 15     | ٨     | 11    | ١٤         | ١    |
| ١٢   | ٧  | ۲      | \٣      | ٧    | 17 | ۱۳       | ۲     | ۲    | ۱۳ | ۱۲ | ٧      | ۱۳    | ۲     | ٧          | ۱۲   |
| 7    | ٩  | 17     | ۲       | ٩    | ٦  | ۲        | 17    | 17   | ۴  | ٦  | ٩      | ٣     | 17    | ٩          | ٦    |
| ١٥   | ž  | ٥      | ١.      | ٤    | ١٥ | ١.       | 2     | 3    | ١. | ١٥ | ٤      | ١.    | ٥     | ٤          | 10   |

| جبًار |    | لأعداء | لدفع ا | ديّان |    |    | للبركة | لطيف | یا هو | ىة | للسلا | سلام |    | ة البدن | لسلاء |
|-------|----|--------|--------|-------|----|----|--------|------|-------|----|-------|------|----|---------|-------|
| ١٤    | ٧  | ٩      | Ĺ      | ٤     | ١٥ | ١. | ٥      | ٥    | ١.    | ١٥ | ٤     | ٤    | ٩  | ٧       | ١٤    |
| \     | ١٢ | ٦      | 10     | ١٤    | ١  | ٨  | 11     | 11   | ٨     | ,  | ١٤    | ١٥   | 1  | ۱۲      | ١     |
| ٨     | ۱۳ | ٣      | ١.     | ٧     | 17 | 15 | ۲      | ۲    | ١٣    | ١٢ | ٧     | ١.   | ۲  | ۱۳      | ٨     |
| 11    | ۲  | 17     | ٥      | ,     | ٦  | ٣  | 17     | 17   | ٣     | ٦  | ٩     | ٥    | 17 | ۲       | 11    |

| عزيز |    |    | للصل | سميع |    | ل بالجز | للمبتلو | حليم |    | ل العراد | لحصو | فتّاح |    | لحرب | لفتح |
|------|----|----|------|------|----|---------|---------|------|----|----------|------|-------|----|------|------|
| 11   | ۲  | 17 | c    | ٩    | ٦  | ٣       | ١٦      | 17   | ٣  | ٦        | ٩    |       | 17 | ۲    | 11   |
| ٨    | 15 | ٣  | ١.   | v    | 17 | 14      | ۲       | 0    | ١. | 10       | ٤    | ١.    | ٣  | 14   | ٨    |
| ١    | 17 | 7  | 10   | ١٤   | `  | ٨       | 11      | 1    | ٨  | ,        | ١٤   | 10    | ٦  | ١٢   | \    |
| ١٤   | V  | ٩  | ٤    | ž    | 10 | ١.      | 0       | ۲    | ١٣ | ١٢       | ٧    | ٤     | ٩  | ٧    | ١٤   |

| قادر     | حکّام | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | للسلاد | رشيد | والوصال | ن حملال و | للمبتذء | وارث | ,  |    | للزراء | كبير |    | لجراد | لدفع ال |
|----------|-------|---------------------------------------|--------|------|---------|-----------|---------|------|----|----|--------|------|----|-------|---------|
| 10       | ٤     | ٥                                     | ١.     | ٤    | ١٥      | ١.        | ٥       | 3    | ١. | ١٥ | ٤      | ١.   | ٥  | ٤     | ١٥      |
| ٦        | ٩     | 17                                    | ٣      | ٩    | 7       | ٣         | 17      | 17   | ٣  | ٦  | ٩      | ٣    | ١٦ | ٩     | ٦       |
| ١٢       | ٧     | ۲                                     | 18     | ٧    | ۱۲      | ۱۳        | ۲       | ۲    | ١٣ | 17 | ٧      | 14   | ۲  | ٧     | ۱۲      |
| <u> </u> | ١٤    | 11                                    | ٨      | ١٤   | ,       | ٨         | 11      | 11   | ٨  | 1  | ١٤     | ٨    | ١, | ١٤    | \       |

| ٧   | 14 | 11 | ۲۵ | ١  |
|-----|----|----|----|----|
| ۲.  | ۲١ | ۲  | ۸  | ١٤ |
| ٣   | ٩  | 10 | 17 | ** |
| 11  | ۱۷ | 74 | ٤  | ١. |
| T £ | ٥  | 7  | ۱۲ | ١٨ |

فائدة طريقة الوفق ستّة عشر ضرب ستّة عشر(١).

|     |       |     |     |       |      | •   | -   |     |     | •   |      |     |     |      |     |
|-----|-------|-----|-----|-------|------|-----|-----|-----|-----|-----|------|-----|-----|------|-----|
| ١   | 159   | **7 | * 9 | ۸۸    | 147  | ۲۱٤ | ۲٦  | 144 | ۲.۲ | ٥٢  | ١٢٨  | 171 |     | 105  | ١   |
| 770 | ٣.    | 99  | ١٠, | 714   | દ્ર  | ۸٧  | ۱۷۲ | ۲.۱ | ٥٤  | ٧٥  | ١٨٤  | 707 | ۲   | ۱۲۷  | ۱۳۱ |
| ۲۱  | ***   | ١٥٧ | ٩٨  | ٤٣    | * 17 | 179 | ۲۸  | 3 0 | ۲.٤ | ۱۸۱ | ٧٤   | ٣   | T07 | ١٢٩  | 177 |
| NoA | ٩٧    | ٣٢  | 117 | ۱۷.   | Ad   | ٤٤  | Y10 | ۱۸۲ | VT  | 7.0 | ۲.۳  | ۱۲. | 170 | ٤    | T00 |
| ٨٠  | ۱۷۹   | ۲٠٦ | ٤٩  | 112   | ١٣٥  | ۲٥٠ | ٥   | ١٠٤ | 100 | 14. | . ۲٥ | ٨٤  | 140 | ۲۱.  | ٤٥  |
| 1.0 | ٥.    | ٧٩  | ۱۸۰ | 7 £ 9 | 7    | ۱۲۲ | ١٣٦ | **9 | * 7 | 1.7 | ١٥٦  | 7.9 | ٤٦  | ۸۳   | ۱۷٦ |
| ٥١  | ۲ - ۸ | ۱۷۷ | ٧٨  | ٧     | 707  | ۱۳۳ | ۱۲۲ | ۲۷  | 777 | ١٥٢ | ١.٢  | ٤٧  | 717 | ۱۷۳  | AY  |
| ۱۷۸ | ٧٧    | 27  | ۲.٧ | 171   | 111  | ٨   | 731 | ١٥٤ | ١.١ | ۲۸  | 177  | ۱۷٤ | ۸١  | ٤٨   | 711 |
| ١٢. | 189   | ٣٤٦ | ٩   | ٦٨    | 191  | 198 | ٦١  | 97  | ۱٦٣ | *** | 44   | ۱۰۸ | ١٥١ | ۲۳٤  | ۲۱  |
| 710 | N + + | 119 | ١.  | ۱۹۳   | 7,4  | ٦٧  | 197 | 771 | ٣٤  | 90  | ١٦٤  | ۲۳۲ | 77  | ۱.۷  | 101 |
| 11  | ۲٤۸   | ۱۳۷ | 114 | 74    | ١٩٦  | ١٨٩ | 7.7 | 70  | 772 | 171 | 9.8  | 77  | 777 | 129  | 1.7 |
| ۱۳۸ | 114   | 17  | 450 | ١٩.   | ٥٢   | ٦٤  | 190 | ١٦٤ | ٩٣  | ٣٦  | ***  | 10. | 1.0 | 7 2  | ۲۳٥ |
| 98  | 178   | ۲۱۸ | ٣٧  | 117   | 154  | 777 | ۱۷  | 117 | ١٤٣ | 757 | 14   | ٧٢  | 144 | 19.6 | ٥٧  |
| ۲۱٦ | ۳۸    | ٩١  | ۱٦٨ | 777   | ١٨   | 111 | ١٤٨ | 451 | ١٤  | 110 | 188  | 198 | ٥٨  | ۷۱   | ۱۸۸ |
| ۲۹  | ۲۲.   | ١٦٥ | ٩.  | 19    | ۲٤٠  | ١٤٥ | ١١. | ١٥  | 722 | ١٤١ | 118  | ٥٩  | ۲   | ۱۸٥  | ٧.  |
| 177 | ٨٩    | ٤٠  | ۲۱۹ | ١٤٦   | ١.٩  | ۲.  | 449 | 157 | 115 | 17  | 727  | ۲۸۱ | 79  | ٦.   | 199 |

<sup>(</sup>١) من كتاب منتخب درر القواميس : ٣٢٢.

# ٧ ـ علم التصرّف بالاسم الأعظم:

قلّما وصل إليه أحد من الناس خلا الأنبياء والأولياء، لأنّ كشفه على آحاد الناس لا يحلّ أبداً.

وللاسم الأعظم آثار كطيّ الأرض، وما جاء في دعاء السهات<sup>(١)</sup> إشارة إلى بعضها. واختلفت الأخبار كما اختلف الناس في حقيقته، أشرت إلى بعض ذلك في (زبدة الأسرار)، وهو مخطوط ربما يطبع بعد وفاتي، والله المسدّد للصواب.

# ٨ ـ علم التصرّف بالحروف والأسهاء :

علم يتوصّل بالمداومة عليه على شرائط معيّنة ورياضة خاصّة إلى ما يناسب تلك الحروف أو الأسهاء من الخواصّ، ولا يتوصّل إليه إلّا بـالمجاهدة والرياضة حتى ينفتح له باب من الملكوت، فيتصرّف في روحانيات تلك الحروف ويتوصّل بها إلى مقاصدهم الدنيوية والأخروية، وقيل: تحت هذا العلم مئة وثمانية وأربعون علماً.

## ٩ ـ علم الجفر والجامعة :

قيل: هو العلم الإجمالي بلوح القضاء والقدر المحتوي على كلّ ماكان وما يكون كلياً وجزئياً، والجفر عبارة عن لوح القضاء الذي هـو عـقل الكـل،

<sup>(</sup>١) راجع مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمّي يُؤُّ، وقف على دعاء السهات الذي يقرأ في عصر الجمعة لترى آثار الاسم الأعظم.

وقيل:

إنّ أمير المؤمنين علي للنَّالِج هو الذي وضع الحروف الثمانية والعشرين على طريق البسط الأعظم في جلد الجفر، يستخرج منها بطرق مخصوصة وشرائط معيّنة ألفاظ مخصوصة تدلّ على ما في لوح القضاء والقدر.

وهذا علم توارثه أهل البيت علميك ومن ينتمي إليهم، ويأخذ منهم من المشايخ الكاملين وكبار الأولياء، وكانوا يكتمونه عن غيرهم كلّ الكتان.

وقيل:

لا يفقه في هذا الكتاب حقيقته إلّا المهدي المنتظر خروجه في آخر الزمان عجّل الله فرجه الشريف وعليه التحيّة والسلام أبداً ما بقيت وبقي الليل والنهار.

وورد هذا في كتب الأنبياء السالفة كما نقل عن عيسي بن مريم عليَّلا :

نحن معاشر الأنبياء نأتيكم بالتنزيل، وأمّا التأويل فسيأتيكم به البارقليط الذي سيأتيكم بعدى.

والبارقليط أي المسمّى بأحمد.

ونقل أنّ المأمون لمّـا عهد بالخلافة من بـعده إلى الإمـام عـليّ بـن مـوسى الرضا عليُّلِا وكتب إليه كتاب عهده، كتب هو في آخر الكتاب:

نعم، إلَّا أنَّ الجفر والجامعة يدلَّان على أنَّ هذا الأمر لا يتمِّ.

وكان كما قال، لأنّ المأمون استشعر لأجل ذلك فتنة من طرف العباسيّين فسمّ الإمام للتُّللِ في عنب على ما هو المسطور في كتب التأريخ.

قال ابن طلحة:

الجفر والجامعة كتابان جليلان أحدهما ذكره الإمام عليّ بن أبي طالب وهو

يخطب على المنبر بالكوفة، والآخر أسرّه إليه رسول الله ﷺ وأمره بتدوينه، فكتبه على عليّ عليّ المثلِلة حروفاً متفرّقة على طريق سفر آدم في جفر، يعني في رقّ صنع من جلد البعير، فاشتهر بين الناس، لأنّه وجد فيه ما جرى للأوّلين والآخرين.

والناس مختلفون في وضعه وتكسيره:

فنهم من كسره بالتكسير الصغير وهو الإمام الصادق عليَّا في حافية الباب الكبير: اب ت ث إلى آخرها، والباب الصغير: أبجد إلى قرشت.

وبعض العلماء قد سمّى الباب الكبير بالجفر الكبير والصغير بالجفر الصغير، فيخرج من الكبير ألف مصدر ومن الصغير سبعهائة.

ومنهم من يضعه بالتكسير المتوسّط وهي الطريقة التي توضع بها الأوفــاق الحرفيّة وهو الأولى والأحسن، وعليه مدار الحافية القمرية والشمسية.

ومنهم من يضعه بطريق التكسير الكبير وهو الذي يخرج منه جميع اللغات والأساء.

ومنهم من يضعه بطريق التركيب الحرفي وهو مذهب أفلاطون. ومنهم من يضعه بطريق التركيب العددي وهو مذهب سائر أهل المهنة. وكلٌّ موصل إلى المطلوب.

## ١٠ ـ علم الحروف النورانيّة والظلمانيّة :

قيل: الحروف قسمان: نورانية تستعمل في أعمال الخير، وهي نصّ حكيم له سرّ قاطع، والأخرى ظلمانية تستعمل في الشرّ، وهي ما عدا الحروف النورانية.

وأجمعوا على أنّه ليس في سورة الفاتحة ولا في المقطّعات في أوائــل الســور القرآنية شيء من الحروف الظلمانية. أهمّ العلوم الغريبة ...... المناه العلوم الغريبة العلوم الغريبة المناه المناه العلوم الغريبة المناه المناه العلوم العلوم

# ١١ ـ علم الحيل الساسانية:

من فروع علم السحر، يعرف به طريق الاحتيال في جلب المنافع وتحصيل الأموال، والذي باشرها يتزيّى في كلّ بلدة بزيّ يناسب تلك البلدة، بأن يعتقد أهلها في أصحاب ذلك الزيّ، فتارةً يختارون زيّ الفقهاء، وتارةً زيّ الوعّاظ، وتارةً زيّ الأشراف، وتارةً زيّ الصوفيّة إلى غير ذلك.

ثم إنهم يحتالون في خداع العوام بأمور تعجز العقول عن ضبطها والتفطّن لها، منها ما حكى واحد أنه رأى في جامع البصرة قرداً على مركب مثل ما يركبه أبناء الملوك، وعليه ألبسة نفيسة نحو ملبوساتهم وهو يبكي وينوح، وحوله خدم يتبعونه ويبكون ويقولون: يا أهل العافية اعتبروا بسيّدنا هذا، فإنّه كان من أبناء الملوك عشق امرأة ساحرة وبلغ حاله بسحرها إلى أن مسخ إلى صورة القرد، وطلبت منه مالاً عظيماً لتخليصه من هذه الحالة، والقرد يبكي بأنين وحنين، والعامّة يبرقون عليه ويبكون، وجمعوا لأجله شيئاً عظيماً من الأموال، ثمّ فرشوا له في الجامع سجّادة فصلى عليها ركعتين، ثمّ صلى الجمعة مع الناس، ثمّ ذهبوا بعد الفراغ عن الجمعة بتلك الأموال.

وأمثال هذه الحيل كثيرة جدّاً.

#### ١٢ ـ علم خواصّ الحروف :

حيث للحروف لا سيّم المقطّعات التي في أوائل السور لها خـواصّ شريـفة وأحوال عجيبة، يعرفها أهلها، ومن كتبه ما كتبه الشيخ عبد الرحمــن البسـطامي وما جاء في مدينة العلوم للأرنيني.

## ١٣ ـ علم الخواص:

يبحث عن الخواصّ المترتّبة على قراءة أسهاء الله سبحانه وتعالى وكتبه المنزلة وعلى قراءة الأدعية ويترتّب على كلّ من تلك الأسهاء والدعوات خواصّ مناسبة لها.

## شمّ قيل:

النفس بسبب اشتغالها بأسهاء الله تعالى والدعوات الواردة في الكتب المنزلة تتوجّه إلى الجناب المقدّس وتتخلّى عن الأمور الشاغلة لها عنه، فبواسطة ذلك التوجّه والتخلّي تفيض عليها آثار وأنوار تناسب استعدادها الحاصل لها بسبب الاشتغال، ومن هذا القبيل الاستعانة بخواصّ الأدعية، بحيث يعتقد الراقي أنّ ذلك يبطل السحر.

#### قىل :

خواص الأشياء ثابتة وأسبابها خفية لأنّا نعلم أنّ المغناطيس يجذب الحديد ولا نعرف وجهه وسببه، وكذلك في جميع الخواص إلّا أنّ علل بعضها معقولة وبعضها غير معقولة. ثمّ تلك الخواص تنقسم إلى أقسام كثيرة منها خواص الأسهاء المذكورة الداخلة تحت قواعد علم الحروف، وكذلك خواص الحروف المركّبة عنها الأسهاء، وخواص الأدعية المستعملة في العزائم، وخواص القرآن.

#### ويقال:

إنّ الرقي بالمعوّذات وغيرها من أسهاء الله هو الطبّ الروحاني إذا كان على لسان الأبرار من الخلق حصل الشفاء بإذن الله سبحانه وتعالى، فسلمًا عـزّ هـذا النوع، فزع الناس إلى الطبّ الجسهاني.

ومن الخواصّ: خواصّ العدد والوفق والتكسير والأعداد المتحابّة والمتباغضة، فقيل: إذا وضعت الأعداد المتحابّة في طبعام أو شراب أو غير ذلك ممّا يستعمله شخصان تآلف بينهما محبّة عجيبة.

ثمّ الخواصّ قد تترتّب على أساء الله تعالى وعلى الآيات التنزيليّة وهي من فروع علم القرآن.

#### ١٤ \_ علم دعوة الكواكب:

قيل: إنّ استحضار الجنّ وبعض الملائك ممكن، فكذلك يمكن تسخير روحانية الكواكب، سيّا السبعة السيّارة، فيتوصّل بذلك إلى المقاصد المهمّة من قتل الأعداء وإحضار المال والغائب وأمثال ذلك فيستحضرها متى شاء بعد الدعوة، بلا تكلّف ومشقّة.

وقيل: دعوة الكواكب ممّـا اشتغل به الصابئة فبعث عليهم إبراهيم للتُلْإِ مبطلاً لمقالتهم ورادًاً عليهم.

ويقول صاحب أبجد العلوم: وليست هذه الدعوة بعدما نزل شرع نبيّنا ﷺ في شيء من أمر الدين، بل هو شرك بحت وكفر محض أعاذنا الله وإخواننا المسلمين عن أمثال هذه العلوم(١).

#### ١٥ ـ علم الرقى:

قيل: علم يبحث فيه عن مباشرة أفعال مختصوصة كعقد الخيط والشعر

<sup>(</sup>١) أبجد العلوم ٢ : ٢٨٧.

وغيرهما، أو كلمات مخصوصة بعضها بهلوية وبعضها قبطية وبعضها هندكية تترتّب على تلك الأعمال والكلمات آثار مخصوصة من إبراء المرض، ورفع أثــر النــظرة، وحلّ المعقود، وأمثال ذلك.

والشرع المقدّس أذن بالرقية إذا كانت بكلمات معلومة من أسهاء الله تعالى والآيات التنزيليّة والدعوات المأثورة، وهذا الذي أذن به الشرع من الرقي ليس من فروع علم القرآن.

وجاء في بحار الأنوار كثيرٌ من هذه العوذات والأذكار المأثورة عن أئــمة أهل البيت عليكِلاً.

### ١٦ ـ علم الرمل:

يعرف به الاستدلال على أحوال المسألة حين السؤال بأشكال الرمل، وهي اثنا عشر شكلاً على عدد البروج.

وأكثر مسائل هذا الفن أمور تخمينية مبنية على التجارب فليس بتام الكفاية ولا يفيد اليقين في مثل هذه الأمور الخفيّة، لأنهم يقولون كلّ واحد من البروج يقتضي حرفاً معيّناً وشكلاً من أشكال الرمل، فإذا سئل عن المطلوب فحينئذ يقتضي وقوع أوضاع البروج شكلاً معيّناً فيدلّ بسبب المدلولات وهي البروج على أحكام مخصوصة مناسبة لأوضاع تلك البروج، لكنّ المذكورات أمور تقريبيّة احكام مخصوصة مناسبة لأوضاع تلك البروج، لكنّ المذكورات أمور تقريبيّة لا يقينيّة، ولذلك قال طليًا إلى : (كان نبيّ من الأنبياء يخطّ فمن وافق خطّه فذلك) قيل : هو إدريس طليًا ، وهو معجزة له والمراد التعليق بالمحال وإلّا لما بقي الفرق بين المعجزة والصناعة.

روي أنَّه لمَّـا سئل النبيِّ ﷺ عن الرمل قال: من جملة الآثار التي ذكر الله

وقيل: إنّه معجزة ستّة من الأنبياء: آدم وإدريس ولقبان وإرسيا وأشعيا ودانيال علميّاً في .

وعلم الرمل على قسمين، ذكرت تفصيل ذلك في (زبدة الأسرار).

#### ١٧ \_علم السحر:

علم يستفاد منه حصول ملكة نفسانية يقتدر بها على أفعال غريبة بأشياء خفية، أو ما خني سببه وصعب استنباطه لأكثر العقول. أو علم يبحث عن معرفة الأحوال الفلكية وأوضاع الكواكب، وعن ارتباط كل منها مع الأمور الأرضية من المواليد الثلاثة على وجه خاص، ليظهر من ذلك الارتباط والاستزاج عللها وأسبابها وتركيب الساحر في أوقات المناسبة عن الأوضاع الفلكية والأنظار الكوكبية بعض المواليد ببعض، فيظهر منه العجائب والغرائب.

واختلف الحكماء في طريق السحر:

فطريق الهند بتصفية النفس برياضات ما أنزل الله بها من سلطان.

وطريق النبط (مصر) بعمل العزائم في بعض الأوقات المناسبة.

وطريق اليونان بتسخير روحانيّة الأفلاك والكواكب.

وطريق العبرانيين والقبط والعرب بذكر بعض الأسهاء المجهولة المعاني، فكأنّه قسم من العزائم، زعموا أنّهم سخّروا الملائكة القاهرة للجنّ.

<sup>(</sup>١) الأحقاف : ٤.

واختلف الفقهاء في حكم تعلّمه فذهب المشهور إلى حرمته، إلّا إذاكان المقصود دفع ساحر يدّعي النبوّة، أو لأغراض شرعيّة كإبطال السحر الذي يوجب الفرقة بين الزوجين مثلاً.

والنفوس الساحرة على مراتب ثلاثة :

الأُولى: المؤثّرة بالهمّة فقط من غير آلة ولا معين، وهذا هـو الذي تسـمّيه الفلاسفة: السحر.

الثانية: المؤثّرة بمعين من مزاج الأفلاك أو العناصر أو خـواصّ الأعـداد، ويسمّونه الطلسمات وهو أضعف رتبة من الأولى.

الثالثة: تأثير في القوى المتخيّلة، فيتصرّف فيها بنوع من التصرّف ويلقي فيها أنواعاً من الخيالات والمحاكاة وصوراً ممّا يقصده من ذلك، ثمّ ينزلها إلى الحسّ من المشاهدين بقوّة نفسه المؤثّرة فيه فينظر المشاهدون كأنّها في الخارج، وتكون هذه القوّة في الساحر شأن سائر القوى البشريّة، تخرج من القوّة إلى الفعل بالرياضة، إلّا أنّها رياضة غير شرعيّة، فإنّها تكون بالتوجّه إلى الأفلاك والكواكب والعوالم العلويّة والشياطين بأنواع التعظيم والعبادة والخضوع والتذلّل وهذا من الكفر، ولهذا ورد: الساحر كافر وإنّه يقتل.

وقد وقع اختلاف بين الفقهاء في حقيقة السحر في الخارج وهو باعتبار المراحل الثلاثة، فمن قال بعدمها فهو باعتبار المرتبة الثالثة.

ولاريب في وجود السحر وتأثيره كما في قوله تعالى :

﴿ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى المَلْكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَحْنُ فِثْنَةٌ فَلا تَكْفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ

وسُحر رسول الله ﷺ وأنزل الله له سورة الفلق، وروي أنّه كانت تنحل العقد بقوله:

# ﴿ وَمِنْ شَرِّ النَّـفَّاتَاتِ فِي العُـقَدِ ﴾ [\*].

ولمّـا كان السحر منتشراً في مصر في عصر فرعون حتّى بلغ القـمّة، كـانت معجزة النبيّ موسى عليُّلاٍ ما يبطل سحرهم.

وأمّا الفرق بين السحر والطلسات فقيل: السحر لا يحتاج الساحر فيه إلى معين، والطلسات يستعين بـروحانيات الكـواكب وأسرار الأعـداد وخــواصّ الموجودات وأوضاع الفلك المؤثّرة في عالم العناصر.

وقيل: السحر اتحاد روح بروح، والطلسم اتحاد روح بجسم، ومعناه ربط الطبائع العلوية السماوية بالطبائع السفلية، والطبائع العلوية هي روحانيات الكواكب.

والفرق بين السحر والمعجزة، أنّ الثاني بروح من الله وتأييد منه، وأنّه مع التحدّى وادّعاء النبوّة وفي الخير، بخلاف الأوّل.

وقيل: من قبيل هذه التأثيرات النفسانية الإصابة بالعين، وهو تأثير من نفس المعاين عندما يستحسن بعينه مدركاً من الذوات أو الأحوال، ويـفرط في استحسانه وينشأ عن ذلك الاستحسان حينئذٍ أنّه يـروم مـعه سـلب ذلك الشيء

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الفلق: ٤.

٥٤ ...... ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟ عمن اتصف به، فيؤثر فساده وهو جبلة فطرية، أعنى هذه الإصابة بالعين.

## ١٨ ـ علم السيميا:

يطلق هذا الاسم على ما هو غير الحقيق من السحر، ولفظه عبراني معرب أصله (سيم يه) ومعناه اسم الله. وحاصله إحداث مثالات خيالية في الجوّ، لا وجود لها في الحسّ، وقد يطلق على إيجاد تلك المثالات بصورها في الحسّ فحينئذٍ يظهر بعض الصور في جوهر الهواء، فتحول سريعة لسرعة تغيّر جوهر الهواء، ولا مجال لحفظ ما يقبل من الصورة في زمان طويل لرطوبته، فيكون سريع القبول وسريع الزوال.

قال في المدينة: ومن جملة ما حكى الأوزاعي عن يهودي لحقه في السفر، وأنّه أخذ ضفدعاً فسحرها بطريقة علم السيميا حتى صارت خنزيراً، فباعها من قوم من النصارى فلمّا صاروا إلى بيوتهم عاد ضفدعاً، فلحقوا اليهودي وهو مع الأوزاعي، فلمّا قربوا منه رأوا رأسه قد سقط، ففزعوا وولّوا هاربين، وبتي الرأس يقول للأوزاعي: يا أبا عمرو، هل غابوا؟ إلى أن بعدوا عنه فصار الرأس في الجسد. هذا ما حكاه ابن السبكي في رسالته (مُعيد النعم ومبيد النقم).

## ١٩ ـ علم الشعبذة:

هو الأخذ بالعيون المخيلة لسرعة فعل صنعها المشعبذ بـرؤية الشيء عــلى خلاف ما هو عليه.

والشعبذة ـوقد يقال: الشعوذة ـمعرب شعبادة وهي اسم رجل ينسب إليه هذا العلم. وهو علم مبني على خفّة اليد بأن يرى الناس الأمر المكرّر واحـداً

والواحد مكرّراً بسرعة التحريك، ويرى الجهاد حيّاً، ويخني المحسوس عـن أعـين الناس، بلا أخذ من عندهم باليد إلى غير ذلك من الأحوال التي يتعارفها النـاس بالآنية دون اللمية.

#### ٢٠ \_علم الطلسات:

يبحث فيه عن كيفية تركيب القوى الساوية الفعّالة مع القوى الأرضية المنفعلة في الأزمنة المناسبة للفعل والتأثير المقصود، مع بخورات مناسبة مقوّية جالبة لروحانيّة ذلك الطلسم، ليظهر من تلك الأمور في عالم الكون والفساد أفعال غريبة، وهو قريب المأخذ بالنسبة إلى علم السحر، لكون مبادئه وأسبابه معلومة.

#### ٢١ \_ علم العزائم:

قيل: العزائم مأخوذ من العزم وتصميم الرأي والانطواء على الأمر، والنسبة فيه، والإيجاب على الغير، يقال: عزمت عليك، أي أوجبت عليك، حتمت. وفي الاصطلاح الإيجاب والتشديد والتغليط على الجنّ والشياطين ما يبدو للحائم حوله المتعرّض لهم به، وكلّما تلفظ بقوله: عزمت عليكم فقد أوجب عليهم الطاعة والإذعان والتسخير والتذليل لنفسه، وقيل: وذلك من الممكن والجائز عقلاً وشرعاً، ومن أنكرها لم يعبأ به لأنّه يفضي إلى إنكار قدرة الله سبحانه وتعالى، لأنّ التسخير والتدليل إليه وانقيادهم للإنس مع بديع صنعه. ثمّ هو في أصله وقاعدته على قسمين: محظور ومباح، والأوّل هو السحر الحرّم، والثاني يحصل بأساء الله الحسني وعزائمه الكبرى، ولا يكون إلّا بورع كامل، وعفاف شامل، وصفاء خلوة، وعزلة عن الخلق، وانقطاع إلى الله سبحانه.

#### ٢٢ ـ علم الكسر والبسط:

هو علم بوضع الحروف المقطّعة، بأن يقطع الإنسان حروف اسم من أسهاء الله تعالى، ويمزج تلك الحروف مع حروف مطلوبه، ويوضع في سطر، ثمّ يعمل على طريقة يعرفها أهلها حتى يغيّر ترتيب الحروف الموجودة في السطر الأوّل، وفي السطر الثاني، ثمّ وثمّ إلى أن ينتظم عين السطر الأوّل فيؤخذ منه أسهاء ملائكة ودعوات يشتمل بها، حتى يتم مطلوبه.

#### ٢٣ ـ علم الكهانة:

والمراد منه مناسبة الأرواح البسرية مع الأرواح المجرّدة من الجينّ والشياطين، والاستعلام بهم عن الأحوال الجزئية الحادثة في عالم الكون والفساد المخصوصة بالمستقبل، وأكثر ما يكون في العرب، والكاهن كافر كما ورد في الأحاديث الشريفة.

#### ٢٤ ـ علم الكيمياء:

علم يعرف به طرق سلب الخواص من الجواهر المعدنية وجلب خاصية جديدة إليها، وإفادتها خواصاً لم تكن لها، والاعتباد فيه عن أنّ الفلزّات كلّها مشتركة في النوعيّة، والاختلاف الظاهر بينها إنّما هو باعتبار أمور عرضيّة يجوز انتقالها. وقال كثير ببطلانه كالشيخ الرئيس ابن سينا، وذهب آخرون إلى إمكانه كالفخر الرازى، وفيه دواء خاصّ يسمّى بالأكسير الأعظم.

والكتب المؤلفة في هذا العلم كثيرة، منها: حقائق الاستشهادات، وشرح

المكتسب، وبغية الخبير وشمس المنير في تحقيق الأكسير، ورسالة للبخاري، ومرآة العجائب لابن سينا، والتقريب في أسرار التركيب، وغاية السرور، وشرح الشذور والبرهان، وكنز الاختصاص، والمصباح في علم المفتاح، ونهاية الطلب في شرح المكتسب، ونتائج الفكرة ومفاتيح الحكة ومصابيح الرحمة وفردوس الحكة وكنز الحكمة وغيرها، ككتب جابر بن جيّان.

وقيل: علم الكيمياء كان معجزة لموسى للشُّن علَّمه قارون فوقع منه ما وقع، وقيل: من خاصيّة هذا العلم أنّ العالم به يبتلي بالفقر والإفلاس.

#### ٢٥ ـ علم معرفة الخواصّ الروحانيّة :

من العددية والحرفية والتكسيرات العددية والحرفية، وهو علم باحث عن كيفية تمزيج الأعداد والحروف على التناسب والتعادل، بحيث يتعلّق بواسطة هذا التعديل أرواح متصرّفة، تؤثّر في القوابل حسب ما يسراد ويسقصد عسن تسرتيب الأعداد والحروف وكيفيّاتها، وموضوعه الأعداد والحروف، وغايته الوصول إلى المطالب الدينية أو الدنيوية أو الأخروية.

#### ختاماً

هذه جملة من العلوم الغريبة، استخرجتها من بطون الكتب، ولا يخفى أنّ أمّهاتها هي تلك العلوم الخمسة التي ذكرناها في البدايسة، وأهمّها علم الجلفر والرمل والكيمياء والعزائم والمربّعات والأعداد والطوالع وأسرار الحروف والاسم الأعظم.

الكافي بسنده عن أبي الحسن مرسى للسلام ، قال :

دخل رسول الله ﷺ المسجد فإذا جماعة قد أطافوا برجل، فقال: ما هذا؟ فقيل: علّامة. فقال: وما العلّامة؟ فقالوا له: أعلم الناس بأنساب العرب ووقائعها وأيام الجاهلية والأشعار العربيّة. قال: فقال النبيّ ﷺ: ذاك علم لا يضرّ من جهله ولا ينفع من علمه، ثمّ قال النبيّ ﷺ: إنّا العلم ثلاثة: آية محكمة، أو فريضة عادلة، أو سنّة قائمة، وما خلاهن فهو فضل.

قال شرّاح الحديث الشريف:

إنَّ الآية المحكمة إشارة إلى (علم العقائد) \_أي علم الكلام \_فهو الذي فيه الآيات المحكمات على إثبات المبدأ والمعاد وما بينهما من أفعال الله والنبوّة والإمامة.

ختاماً ..... فتاماً ..... فتاماً ....

والفريضة العادلة إشارة إلى (علم الفقه)، فهو عبارة عن الفرائض من الواجبات والحرّمات وما يلحق بها.

والسنّة القائمة إشارة إلى (علم الأخلاق)، فهو عبارة عن السنن والآداب والصفات الحميدة وتخلية القلب من الصفات الذميمة وتهذيب النفس بالسنن القائمة بالنفس والراسخة فيها.

فهذه هي العلوم التي لا بدّ منها في حياة الإنسان، وبنيت الحوزات العلمية على هذه الأركان الثلاثة، وما سواها من العلوم فهي مقدّمات، وإنّها فضل، بمعنى الزيادة أو الفضيلة(١).

فيا أيّها الأحبّاء، ويا أعزّائي الكرام:

المطلوب منّا ومنكم في الحوزة العلمية هو التركيز على هذه العلوم الثلاثة: العقائد والأخلاق والفقه، وما سواهنّ فهو فضل، فضيلة وزيادة، ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾ (٢)، ذلك العلم الذي ينفع من علمه ويضرّ من جهله، وأعوذ بك من علم لا ينفع وقلب لا يخشع، وعينِ لا تدمع، ودعاءٍ لا يُستجاب.

ومن أهم ما يجب على العلماء وأهل العلم مراعاته هو تصحيح القصد، وإخلاص النيّة، وتطهير القلب من دنس الأغراض الدنيويّة وتكميل النفس في

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل الخبر وشرحه في كتاب (التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة) المجلّد الرابع من الموسوعة، وكتاب (دروس اليقين في معرفة أُصول الدين) المجلّد الأوّل من الموسوعة، وكتاب (طالب العلم والسيرة الأخلاقيّة) المجلّد الثالث من الموسوعة، وكلّها مطبوعة، فراجع.

<sup>(</sup>۲) طه: ۱۱٤.

قوّتها العلميّة وتزكيتها باجتناب الرذائل واقتناء الفضائل الخلقيّة، وقهر القوّتين الشهويّة والغضبيّة.

عن أبي عبد الله عليُّلِخ :

طلبة العلم ثلاثة، فاعرفهم بأعيانهم وصفاتهم: صنف يطلبه للجهل والمراء، وصنف يطلبه للاستطالة والختل، وصنف يطلبه للفقه والعقل.

فصاحب الجهل والمراء: مؤذٍ ممار، متعرّض للمقال في أندية الرجال، يتذاكر العلم وصفة الحلم، قد تسربل بالخشوع وتحلّى في الورع، فدق الله تـعالى في هـذا خيشومه وقطع منه حيزومه.

وصاحب الاستطالة والختل ذو خب، وملق \_أي الخدعة والتملّق \_ يستطيل على مثله من أشباهه، ويتواضع للأغنيا، من دونه، فهو لحلوانهم هاضم، ولدينهم حاطم، فأعمى الله على من هذا خبره، وقطع من آثار العلماء أثره.

وصاحب الفقه والعقل، ذو كآبة رحزن وسهر، قد تحنّك في بسرنسه، وقسام الليل في حندسه يعمل ويخشى، وجلاً داعياً مشفقاً مقبلاً على شأنه، عارفاً بأهل زمانه، مستوحشاً من أوثق إخوانه، فشدّ الله من هذا أركبانه، وأعطاه الله يموم القيامة أمانه.

وعن أبي عبد الله الإمام الصادق لِمُثَلِّهِ :

من أراد الحديث لمنفعة الدنيا لم يكن له في الآخرة نصيب، ومن أراد به خير الآخرة أعطاه الله تعالى خبر الدنيا والآخرة.

وعنه عليَّلا :

إذا رأيتم العالم محبّاً لدنياه فاتّهموه على دينكم، فإنّ كـلّ محبّ شيء يحـوط ما أحبّ، ومن أحبّ شيئاً أبغض ضدّه ـ أى الآخرة.

ثمّ يجب على العالم المنتفع بعلمه أن يعمل، وكلّما ازداد علماً كان على خطر أعظم. فليجعل له حظاً وافراً من الطاعات والقربات، فإنّها تنفيد الننفس ملكة صالحة واستعداداً تاماً لقبول الكمالات.

#### قال رسول الله ﷺ:

العلماء رجلان: رجل عالم أخذ بعلمه فهذا ناج، وعالم تارك لعلمه فهذا هذا هالك، وإنّ أهل النار ليتأذّون من ريح العالم التارك لعلمه، وإنّ أشد أهل النار ندامة وحسرة رجل دعا عبداً إلى الله تعالى فاستجاب له وقبل منه فأطاع الله عزّ وجلّ فأدخله الجنّة، وأدخل الداعي النار بتركه علمه واتباعه الهوى وطول الأمل، أمّا اتباع الهوى فيصد عن الحقّ، وطول الأمل ينسى الآخرة.

قال الإمام الصادق للسلال :

العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل ومن عمل علم، والعلم يهتف بالعمل، فإن أجابه وإلا ارتحل عنه.

وقال لِمُلْئِلًا :

إنّ العالم إذا لم يعمل بعلمه زلّت موعظته عن القلوب كما يــزلّ المــطر عــن الصفا.

وفي حديث عن رسول الله فيمن سأله عن العلم، قال:

الإنصات، ثمّ الاستاع، ثمّ الحفظ، ثمّ العمل به، ثمّ نشره.

قال أبو عبد الله الإمام الصادق عليُّلا :

اطلبوا العلم وتواضعوا لم طلبتم منه العلم، ولا تكونوا علماء جبّارين فيذهب باطلكم بحقّكم.

وعن أمير المؤمنين عليُّلا ، قال :

ألا أخبركم بالفقيه حقّ الفقيه، من لم يقنط الناس من رحمة الله ولم يـوَمّنهم من عذاب الله، ولم يرخّص لهم في معاصي، ولم يترك القرآن رغبةً عنه إلى غيره، ألا لا خير في علم ليس فيه تفهّم، ألا لا خير في قراءةٍ ليس فيها تدبّر، ألا لا خير في عبادة لا فقه فيها، ألا لا خير في نسكِ لا ورع فيه.

#### وقال للتِيلاِ :

من تعلّم العلم وعمل به وعلم لله، دعي في ملكوت السهاوات عظيماً، فقيل: تعلّم لله وعمل لله وعلم لله.

هذا غيض من فيض، وأصغر قطرة من أكبر البحار<sup>(١)</sup>، ومن أراد التحقيق والتفصيل فعليه بمراجعة كتب الأحاديث الشريفة.

ونقول تكراراً ومراراً: إنَّما العلم ثلاث: آيتٌ محكمة، وسنَّةٌ قَـائمة، وفـريضةٌ عادلة، وما سواهر فضل.

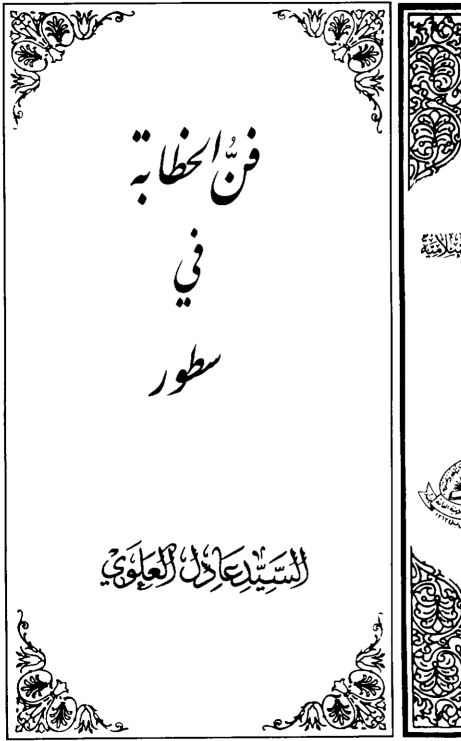
وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين، وقل ربّ زدني علماً نافعاً وألحقني بالصالحين.

<sup>(</sup>١) نقلت الأحاديث الشريفة من كتاب (لباب معالم الدين) لآية الله المرحوم الوالد يَهُنُّ .

## المحتويات

| ٣          | عَدَّمة                                       |
|------------|-----------------------------------------------|
|            | قسام العلوم                                   |
| τ <i>τ</i> | تقسيم العلوم                                  |
| ١٠         | الحوزات العلمية ودور العلوم الغريبة           |
| ١٥         | همّ العلوم الغريبة                            |
| ١٥         | ١ _علم الإخفاء                                |
| 10         | ٢_علم الأدعية والأوراد                        |
| شباح۲۲     | ٣ـعلم استنزال الأرواح واستحضارها في قوالب الأ |
| YY         | ٤-علم أسرار الحروف والمستى بالسيمياء          |
| ۲۳         | ٥ ـ علم الأسهاء الحسني                        |
| ٤٠         | ٦_علم أعداد الوفق                             |
| ٤١         | المثلثات                                      |
| ٤١         | المربعات                                      |
| <b>'</b> ' | ٧_علم التصرّ ف بالاسم الأعظم                  |

| ٦٤ العلوم الغريبة ؟                    |
|----------------------------------------|
| ٨ ـ علم التصرّف بالحروف والأسهاء       |
| ٩ ـ علم الجفر والجامعة                 |
| ١٠ ـ علم الحروف النورانيّة والظلمانيّة |
| ١١ ـ علم الحيل الساسانية               |
| ١٢ ـ علم خواصّ الحروف                  |
| ۱۳ _ علم الخواص                        |
| ١٤ ـ علم دعوة الكواكب                  |
| ١٥ _علم الرقي١٥                        |
| ١٦ ـ علم الرمل١٦                       |
| ١٧ ـ علم السحر ٥١                      |
| ۱۸ ـ علم السيميا                       |
| ١٩ ـ علم الشعبذة ٥٤                    |
| ٢٠ ـ علم الطلسات                       |
| ٢١_علم العزائم                         |
| ٢٢ ـ علم الكسر والبسط                  |
| ٢٣ ـ علم الكهانة                       |
| ٢٤ ـ علم الكيمياء                      |
| ٢٥ ـ علم معرفة الخواصّ الروحانيّة      |
| نتاماً ٨٥                              |









علوي ، عادل ، ١٩٥٥ \_\_

رسالة فنُ الخطابة في سطور / تأليف السيّد عادل العلوي. ـــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

١٦ ص. ــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دورة). - ISBN 964 - 5915 - 35 - X

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عربی ،

کتابنامه : ص. ۱۷؛ همچنین به صورت زیرنویس.

۱. سخنرانی، ۲. سخنوری، ۳. وعظ، الف، عنوان،

PN 1179 / EE EA

كتابخانة ملى ايران

A+A / 0 •V4 = £4A4

# موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\*

رسالة فنّ الخطابة في سطور تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قري الطبعة الأولى ـ ١٤٢٣ هجري قري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 35 - X

EAN 9789645915351

شابك X\_ 70\_ 09\0 \_ 378 اى. اى. ان. 1070\0378999 شابك X\_11 \_ 09\0 \_ 378(دورة ١٠٠ جلد)

## فنّ الخطابة في سطور

الحمد لله الذي علَّم الإنسان، والصلاة والسلام على أشرف الخلق سيَّد الأنساء والمرسلين محمّد وآله الطاهرين.

قال الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم :

﴿ أَدْعُ إِلَى سَـبِيل رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ وَجَادِفْهُمْ بِالَّتِي هِـيَ أحْسَدُ ﴾ (١).

قال رسول الله يَتَثِلِنا : «كلَّكم راع، وكلَّكم مسؤولٌ عن رعيَّته».

إنَّ الله عزَّ وجلَّ خلق الخلق برحمته، وقد كتب على نفسه الرحمة، فمن بـاب اللطف الواجب عليه عقلاً، أرسل الرسل، وبعث الأنبياء، وأنزل الكتب، لهداية الناس وليقيموا بالقسط، فقاموا بواجهم على أحسن ما يرام، يدعون الناس إلى ربّهم وخالقهم، وجعل لكلّ نبيّ شرعةً ومنهاجاً. يتلائم ويطابق عصره، ثمّ خــتم النبوَّة بمحمّد خاتم النبيّن وسيّد المرسلين ﷺ، وأمره بالاستقامة ويدعوة الناس إلى سبيل ربّه، وهذا خطاب عامّ لا يختصّ برسول الله، بل خطاب إلهي لكلّ الأنبياء ثمّ ا

<sup>(</sup>١) النحل: ١٢٥.

٤ ..... فنّ الخطابة في سطور

الأوصياء والأولياء. ثمّ الأمثل فالأمثل من ورثة الأنبياء من العملاء الصالحين والخطباء الرساليين، وكلّ مؤمن ومؤمنة، وكلّ مسلم رسالي يحسّ بالمسؤولية، ويرى على عاتقه فريضتي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فالخطاب لكلّ المسلمين لوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على كلّ مسلم بالغ عاقل، فإنّه مكلّف بفروع الدين كما أنّه مكلّف بأصوله.

وقد عين النبي مسؤولية كلّ فرد بأنّه راع، وأنّه مسؤول عن رعيته، فالمسلم إنّما يرعى نفسه أوّلاً لقوله تعالى: ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ (١١)، فالنفس التي يحملها الإنسان في وجوده هو المراعى الأصغر، ثمّ يجب رعاية الأسرة ﴿ وَأَهْلِيكُمْ ﴾، فالعائلة هي المراعى الصغير، ثمّ لا بدّ أن يرعى المسلم مجتمعه الصغير من المحلّة والقرية والدولة وهو المراعى الأكبر، وهذه المراعاة جارية على مرّ الدهور والأحقاب، وفي كلّ الأمصار.

فيلزم على كلّ واحدٍ منّا، أن يكون داعية إلى الله سبحانه، ويرغب في دولة كريمة فيقود الناس إلى سبيل الله، ويدعوهم بأسلوب رزين، وطريقة صحيحة، وصراط مستقيم.

والله سبحانه يؤدّب عباده أولئك الدعاة إلى الله سبحانه، ويعلّمهم أسلوب الدعوة إلى الله عزّ وجلّ :

أَوَّلاً : بالحكمة ، ثمّ الموعظة ، ثمّ الجدل بالتي هي أحسن .

قال المحقّق نصير الدين الطوسي ١٠٠، في قوله تعالى : ﴿ أَذْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>٢) أساس الاقتباس : ٥٣١.

مقدّمة ...... ..... مقدّمة

بِالحِكْمَةِ... ﴾ (١): إنّ الآية الشريفة تشير إلى فنون ثلاثة من الصناعات الخمسة في علم المنطق، تشير إلى فنّ البرهان وفنّ الخطابة وفنّ الجدل.

وبنظري أنّ الناس إمّا أن يكونوا من الطبقة الخاصّة ذات مستوى رفيع من الثقافة والحضارة، أو من الطبقة العامة عامّة الناس مثمّ كلّ طبقة إمّا أن تكون موافقة لك في أفكارك ومبادئك وعقائدك أو تكون من المخالفين، فأسلوب البرهان الذي يتألّف قياسه من المواد الأوليّات كاليقينيّات، إمّا جعل للطبقة الخاصّة سواء المخالفة أو الموافقة، وأمّا الجدل فقد قرّر للخصوم وإلزامهم، وأمّا الخطابة فهي للطبقة العامة الموافقة غالباً، وفي بعض الموارد ينتفع منها الإنسان للعامّة المخالفة.

ومقصود هذه العجالة يدور حول فن الخطابة، وطبيعة البحث يستلزم أن يكون حول معالمها وفنها وآدابها وقواعدها ونماذج ناجحة في مقام الخطابة، فإنه لا بدّ أوّلاً من تعلّم الفن كما هو المطلوب، ثمّ التطبيق، فإنّ النظرية الناجحة والاُسلوب الصحيح ذلك الذي يطبق بعد دراسته وتحليله ووعيه، كما أنّ التطبيق الناجح ذلك الذي يتقدّمه الفكر الواعي والعلم النافع والمعرفة التامة والإدراك الصحيح والفهم السليم والتعقّل الكامل والنظرية القويّة والدراسة الحكيمة، وإلّا فإنّه يقسم ظهر الإمامة -كما قال أمير المؤمنين علي عليه على عالم منهتك لا يعمل بعلمه، وجاهل متنسك يعمل بلا علم ولا دراية.

فن الإجحاف لمن يصعد المنبر ويلتي الخطب، لم يتعلّم فنّ الخطابة وأسلوبها الصحيح، ولم يقرأ ولاكتاب في علم الخطابة، وكيف يكون التطبيق وصعود الأعواد من دون خلفيّة ثقافية، ودراية تامة في فنّ الخطابة، فهذا ما يعوزنا اليوم في حوزاتنا

<sup>(</sup>١) النحل: ١٢٥.

فنّ الخطابة في سطور العلمية، فإنَّه سرعان ما يصعد طالب العلم المنبر ولم يدرس فينَّ الخيطبة، ولو في كتاب واحد ـكمنطق المرحوم المحقّق المظفّر مَيَّئُ ـ فهذا ممّـا يقطع أنـياط القـلب.

فعلينا أوَّلاً أن ندرس الخطابة جيّداً، ثمِّ نطبّق ما درسناه تحت إشراف مدرّس خبير صاحب علم وتجربة في وادي المنبر والخطابة.

واعلم أنَّ الخطابة من المطالب المهمَّة والقيِّمة، يبحث عنها في علوم مختلفة، فإنَّها تارةً من مسائل علم الفقه وذلك في صلاة الجمعة والعيدين وخطبتها، فإنّ الفقيه يبحث عن الخطبة وشرائطها وأركانها. وأخرى يبحث في علم النفس من حيث تأثير الخطيب في نفوس الجماهير، وثالثة في علم الاجتاع من جهة تأثّر المجتمع بكلمات الخطيب وأفعاله، وكيف يتحمّس للجهاد من خطبه وما شبابه ذلك، وربما يبحث عنها في علم التفسير أيضاً باعتبار الآيــة الشريـفة ونــصائح لقـــان ومواعظه وخطب الأنبياء وإرشاداتهم، كما يبحث عنها في علم الحديث باعتبار صفات الوعّاظ وبيان المواعظ وما جاء في نهج البلاغة وغيره من خطب الأئمة الأطهار عَلِمُنْكُمُ ، وربما يبحث عن الخطابة والخطباء في علم التأريخ، وكذلك في علم الرجال وطبقات الخطباء، وأشهرهم في العالم على مرّ العصور، كما يبحث عين الخطابة في الفلسفة والحكمة أيضاً، بأنَّها من أيّ مقولة ؟ كما يبحث عنها الساسة في علم السياسة، بأنَّ الخطابة السياسية لها دور كبير في قبلب المعادلات السياسية والتأثير على الجمهور في قبول فكرة سياسية أو رفضها، كما أنَّ عــلماء الاقــتصاد يلوذون بفنّ الخطابة لتعجيل حركة دولاب الاقتصاد وتحريك العمّــال لمـصالحهم الاقتصادية، وأخيراً يبحث عن الخطابة كفنّ من الفنون وصناعة من الصناعات في علم المنطق الذي يعدُ أُمِّ العلوم وأساسها، فعلماء المنطق يبحثون في الأقيسة وموادّها عن الخطابة وأصولها وقواعدها وأركانها، وما ينفع طالب العلوم الدينية مقدّمة ..... مقدّمة

إنّما في هذا العلم، وإنّه يجري في كلّ العلوم والميادين كجري الدم في العروق، فإنّ من يتعلّم فنّ الخطابة من علم المنطق يكفيه أن يضيف إليه طابع سياسي حتى يـدخل خطابه في الخطب السياسية، ويبحث عنه في علم السياسة، وهكذا بـاقي العـلوم والفنون.

وأغلب الكتب المنطقيّة تبحث عن الخطابة، كجوهر النضيد، وشرح المطالع وحاشية اليزدي على تهذيب المنطق، والشمسية، ومنطق المظفّر عليه الرحمة.

## الخطابة لغة واصطلاحاً

إذا أردنا أن نعرف المعنى كما هو المطلوب، فلا بدّ أن نطرق أبواب اللغة أوّلاً لنعرف المعنى اللغوي، ثمّ ما نقل إلى المعنى، الجديد والمصطلح.

الخطابة لغة : من خطب يخطب خطبة وخطباً وخطابة : وعظ، قرأ الخطبة على الحاضرين. خاطب: كالمه اختطب على المنبر خطب، الخطيب جمعه خطباء، من يقرأ الخطبة يقال رجل خطيب أي حسن الخطبة، والخطب جمع خطبة بالضم حضم الخاء المعجمة \_ وهي تختص بالموعظة والكلام المخطوب به، وبالكسر وهي خطبة الرجل من النساء وطلب الزواج.

والخطابة اصطلاحاً: عبارة عن الكلام الذي يُلقى على المسامع لإقناعهم أو لتهييجهم، وفن الخطابة : تعليم صناعة الإقناع وأساليبه، والمقصود من الخطابة أن ينفعل المستمع بقول الخطيب وفعله، فالخطابة بين الفيعل والانفعال، ومقدمات قياسها -أي الصغريات والكبريات - تكون من المشهورات والقيضايا المظنونة والمقبولات عند الناس، فالخطيب يستشهد على كلامه ومقوله ومدّعاه بأقوال الأنبياء والأولياء مثلاً، مع لحن خاصّ متناسب بين المفاهيم والألفاظ ومع حركات خاصّة، فيدخل كلامه في القلوب وينفذ في العقول، بل مع المهارة في الفنّ بإمكانه أن يقلع القلوب من أماكنها ويثير الجاهير، ويجعل الذاني عالياً، والعالي دانياً، والوضيع شريفاً والشريف وضيعاً، مما يدهش العقول ويحير ذوي الألباب، حتى والوضيع شريفاً والشريف وضيعاً، مما يدهش العقول ويحير ذوي الألباب، حتى والخطابة والشعر والجدل والسفسطة - كصناعة الخطابة في إفادة التصديق والخطابة والشعر والجدل والسفسطة - كصناعة الخطابة في إفادة التصديق

الخطابة لغةً واصطلاحاً ...... الخطابة لغةً واصطلاحاً .....

الإقناعي، فإن عقول العامة قاصرة عن إدراك القياسات البرهانية، بل من الجدل أيضاً، فإن الجدل في تعلّق الكليات مجراه مجرى القياس البرهاني.

فالصناعة المتكفّلة لإقناع الجمهور ليست إلاّ الخطابة، وهذا حقّ لا يمنكر، فإنّ البرهان إنما يتقبّله الخواص والطبقة المثقّفة فإنّ التعبير فأمّا العوام وجمهور الناس إنما يتأثّرون بالخطابة، ويقول المعلّم الأوّل أرسطو: «إيّان بعض بظنوناتهم لا يقلّ عن إيّان بعض بيقينياتهم».

ثمّ من العوامل المؤثّرة في الخطابة وحسن أدائها: التمشيل ونبقل القبصص والحكايات، فإنّ التمثيل أقرب لطبع العوام من القياس، وصفّ الصغرى والكبرى وأخذ النتائج.

فالخطابة اصطلاحاً \_كما جاء في جوهر النضيد \_: صناعة علمية يمكن إقناع الجمهور فيما يراد أن يصدّقوا به بقدر الإمكان، وتـقرير تـلك القـواعـد لا يمكـن بالقياس البرهاني والجدلي، لقصور العامة عن إدراكهما، فدعت الضرورة إلى وضع هذه الصناعة المتكفّلة بذلك، وهي في الإقناع أنجح من غيرها، كـما أنّ الجـدل في الإلزام أنفع.

وجاء في مطالع الأنواران؛ والقياس الخطابي ما يؤلف من المظنونات أو منها ومن المقبولات، وصاحبه يسمّى خطيباً واعظاً، والغرض منه ترغيب الجمهور إلى فعل الخير، وتنفيرهم عن الشرّ.

وقال التفتازاني في تهذيب المنطق: القياس إمّا برهاني يتألف من اليقينيات وأصــولها: الأوّليـــات والمشــاهدات والتـجربيّات والحــدسيّات والمــتواتــرات

<sup>(</sup>١) مطالع الأنوار : ٣٣٥.

والفطريات، ثمّ إن كان الأوسط \_أي الحدّ الوسط بين الأصغر والأكبر في مقدّمتي الصغرى والكبرى \_مع علّيته للنسبة في الذهن علّة لها في الواقع فبرهان لمّي \_أي نصل من العلّة إلى العلّة \_وإمّا جدلي نصل من المعلول إلى العلّة \_وإمّا جدلي يتألف من المشهورات والمسلّمات، وإمّا خطابي يتألف من المقبولات والمظنونات.

وجاء في الحاشية: المشهورات هي القضايا التي تطابق فيها آراء الكلّ، كحسن الإحسان وقبح العدوان، وذلك لاشتالها على مصلحة عامة كالمثالين المذكورين، أو لموافقتها لطبائعهم كقولهم مواساة الفقير محمودة، وإعانة الضعفاء مرضيّة، أو لموافقتها لحميّتهم كقولنا: كشف العورة مذموم. أو لتطابق آراء طائفة خاصّة كقبح ذبح الحيوانات عند أهل الهند، وذلك بحسب عاداتهم، أو مشهورات من جهة الشرائع كاستحباب النكاح وحرمة السفاح، أو من جهة الآداب كالاحترام للكبار والرفق بالصغار، ونكل قوم مشهورات بسبب عاداتهم وتقاليدهم وآدابهم الخاصة، وكذلك اكل أهل صناعة بحسب صناعاتهم.

ثمّ ربما تبلغ الشهرة إلى درجة يحصل الاشتباه بينها وبين الأوّليات، إلّا أنّ الفرق أنّه إذا خلّى النفس وطبعه يحكم بالأوّليات، ولا يحكم بالمشهورات، كما أنّ المشهورات قد تكون صادقة وقد لا تكون، بخلاف الأوّليات فإنّها صادقة أبداً، كاجتاع النقيضين محال.

والمقبولات هي القضايا التي تؤخذ عمن يُعتقد فيه كالأولياء والصلحاء والعلماء والحكماء، والمظنونات هي قضايا يحكم العقل بها حكماً راجحاً غير جازم، كقولنا: فلان يطوف بالليل، وكلّ من يطوف بالليل فهو سارق، ففلان سارق. ومقابلة المظنونات مع المقبولات من قبيل مقابلة العام بالخاص، فكلّ مقبول هو مظنون ولا عكس. فالمراد منه ما سوى الخاص أى المظنونات غير المقبولة.

أركان الخطابة ......أركان الخطابة ....

### أركان الخطابة

ثم الهدف المنشود من فنّ الخطابة وفائدتها : إنّما هو ترغيب الناس فيما ينفعهم من أمور معاشهم ومعادهم كما يفعله الخطباء والوعّاظ.

ومن أركانها وشرائطها: وحدة الخطبة من البداية إلى النهاية، فإنّ الخطيب الناجح من يتسلسل في كلامه، ولا يطير من غصن لآخر، بل عليه أن يهذّب كلامه، ويرتبه بتنسيق خاص، وترتيب متناسق ومتجانس، حتى قال أفلاطون: الخطابة عنزلة موجود حيّ له رأس وصدر وأيدي وأرجل، ولا بدّ من التناسب بين الأعضاء ومن الترابط.

وتشتمل الخطابة على عمود وأعوان، والعمود الكلام الذي يثبت المطلوب مستقيماً، والأعوان الأقوال والأحوال الخارجة عن العمود.

فالخطابة من أفضل الأدوات والوسائل التي يتمكّن بها الإنسان من ترويج الفضائل ورفع مستوى الناس، وتثقيف نفوسهم وتقويم أودهم، ومن أحسس الوسائط في نشر الدعوة: ﴿ أَذْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَالمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ ﴾ (١١، وتبليغ الحجّة وبثّ المواعظ والحكم والقيم والمثل الإنسانية.

والخطابة كالشعر من أقدم الآثار الأدبية عهداً وتأريخاً، وإنّها أجل قدراً وأعظم قدرةً من الشعر، وأقوى أثراً، لذهابها في الدفاع مذهب التأثير والإقناع.

والخطابة هي من مستودعات سرّ البلاغة، ومجامع الحكم، بها تـفاخرت

<sup>(</sup>١) النجل: ١٢٥.

١٢ ..... فنّ الخطابة في سطور

العرب في مشاهدهم، وبها نطقت الخلفاء والأمراء على منابرهم، وبها يستميّز الكلام، ويخاطب الخاصّ والعامّ، فمن قديم الأيام كان يعتني بالخطابة أكسر من اعتنائهم بالشعر.

فالخطابة ضرب من الكلام غايتها: التأثير في الجمهور من طرق السمع والبصر، وهي فطرية في الإنسان كالنطق، تخاطب الوجدان وتشير الإحساس والشعور ليذعن الخاطب للحكم ويسلم به.

وأوّل من كتب في علم الخطابة اليونانيّون، فقد استنبطوا قواعده وأشادوا أركانه ووضعوا أسسه وأصوله.

وقيل: أوّل من وضع قواعد للخطابة، ثلاثة من أعلام السوفسطائيين، وهم: پرويكوس (ت سنة ٤٣٠ق م)، وبروتاغوراس (٤٨٥ ـ ٤١١ ق م)، وجروجباس (٤٨٥ ـ ٤٨٠ق م)، ثمّ جاء أرسطو فجمع قواعد الخطابة وضبطها في كتاب سمّاه (الخطابة)، فيعدّ كتابه سذا اللبنة الأولى في علم الخطابة والكتاب الأوّل، فمنه أخذوا واستقوا، وعليه عوّلوا واعتمدوا، وقد ترجمه إلى العربية إسحاق ابن حنين، وشرحه الفارابي المعلّم الثاني، ونقل الشيخ الرئيس ابن سينا في كتابه الشفاء لباب كتاب الخطابة لأرسطو مع تصرّف غير ضارً ١١٠.

وجاء في كتاب (تاريخ گهويندگان اسلام) بقلم الشيخ أحمد بيان الإصفهاني (٢): إنّ أوّل من خطب هو آدم عُلَيُّ أبو البشر بعد ههوطه إلى الأرض وعند قرب موته، بعد ٩٣٦ سنة من هبوطه، فجمع أهله وأولاده، وقيل: كان

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الخطابة تأريخها قواعدها آدابها؛ للشيخ حسين جمعة العاملي.

<sup>(</sup>۲) تاریخ گویندگان اسلام : ۲۰.

أركان الخطابة ...... المنابة ا

عددهم أربعين ألفاً، فقال: «الحمد لله ربّ العالمين، الذي خلقني بيده، وسوّى خلقي، وصوّرني وأحسن صورتي، وأكرمني بسبجود ملائكته، وعلمني الأسهاء كلّها، وأسكنني جنّته، إلّا أنّه لم يكن خلقني للعاجل لها، فضت مشيّته في كها شاء من قدره، فله الحمد حين أقالني عثرتي، ورحم صولتي وبكائي، وتاب عليّ، وهداني لطاعته وقوّاني عليها بعد معصيته، وأيّدني على محاربة عدوّي إبليس بعد طاعتي له، وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، الباقي بعد فناء خلقه، يا بُنيّ، عليكم بتقوى الله، ولزوم طاعته، وإيّاكم وطاعة النساء، فإنّها ينبت الوزيسرة وينسب الشريكة، ولا بدّ منها، وعليكم بمناقب الخير فالزموها»، ثمّ مات ليلة السادس من نيسان الموافق لأحد عشر محرّم الحرام.

ثمّ كان الخطيب بعد آدم شيت هبة الله، ثمّ إدريس عليُّ وكان من ألقابه مثلّث النعمة، حيث جمع بين السلطنة والنبوّة والحكمة، ثمّ عبد الغفّار المسمّى بنوح عليُّلاً، ثمّ لقيان الحكم بعد الطوفان:

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْهَانُ لَا بُنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُسَيَّ لَا تُسْشِرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَـظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (١١).

ثمّ قيس بن ساعدة الإيادي خطيب العرب، فهو أوّل من قال: أمّـا بـعد، واعتمد على السيف، ثمّ سحبان، ويضرب به المثل.

(١) لقيان : ١٣.

### آداب الخطيب

وكثير من كتب الخطابة ومصنّفاتها يذكر فيها ما يلزم الخطيب، حتّى يكون خطيباً ناجحاً بارعاً في فنّها وغايتها وغرضها.

جاء في (خطباء المنبر الحسيني، لحيدر صالح المرجاني ما يـنبغي للـخطيب مراعاته، نذكر ذلك إجمالاً واقتباساً مع بعض الملاحظات:

١ ـ أن يأخذ الخطيب من أفضل الكتب المعوّل عمليها في التأريخ والسمير
 والتراجم والفقه والحديث والتفسير والمجادلة ونحو ذلك.

٢ - أن يكتب خلاصة ما يراه وينتقيه، ولو كرؤوس أقلام، ثمّ يتفهّم ذلك
 جيّداً ويستوعبه حتى يصبح له ملكة فيها.

٣ ـ أن يتحرّى المعاني التي يلقيها، ولا يشغل ذهنه في الألفاظ، فإنّ الألفاظ تأتي من نفسها.

٤ - أن يتحرّى الألفاظ الجيّدة، وينتقي الكلمات الجذّابة، ولا سيّا العصرية المفهومة لدى كلّ واحد، فلا يستعمل الألفاظ العامية، إلّا في مقام الضرورة، فإنّ مرتبة الخطابة تسقط بمثل تلك الألفاظ الركيكة، وإن كان أبلغ القوم من تكلّم بلسان قومه.

٥ - أن يعلم جيداً أنّ رياضة اللسان ورياضة العقل ورياضة الجسم من عناصر الثقافة الحديثة، وما على الخطيب إلّا أن يمرّن نفسه عليها بالإنشاء والإلقاء والمناظرة زمناً طويلاً، من شبابه إلى كهولته، ليمتلك ناصية الخطابة.

٦ - أن يكون سديد الرأي صائب الفكر كيساً فطناً، يضع الأشياء في مواضعها، فلا بد أن يكون له دراسة تامة للموضوع الذي يخطب فيه، فإن الرأي

المحكم لا يكون إلّا بدراسة عميقة، وإحاطة تامة، واطلاع واسع، وعلمٍ غزير.

٧ ـ أن يكون صادق اللهجة، ينبع الصدق من سريرته.

٨ ـ النطق الحسن، فإنه الدعامة الأولى للإلقاء الجيد، وإذا اعترى النطق
 ما يفسده فإنه يضيع الإلقاء، فضاعت الخطبة وضاع أثرها.

٩ ـ شجاعة القلب ورباطة الجأش، فمن كان ضعيف النفس جباناً يخشى الناس ويهابهم، فإنه لا يفلح في الخطابة، فعليه أن يحمل في وجوده قوّة القلب، وقوّة البيان، فهما روح الخطابة وقوامها.

١٠ ـ أن يكون الخطيب عارفاً بالله وبدينه وبزمانه وأهله وبسيئته ومحسطه الذي يعيش فيه.

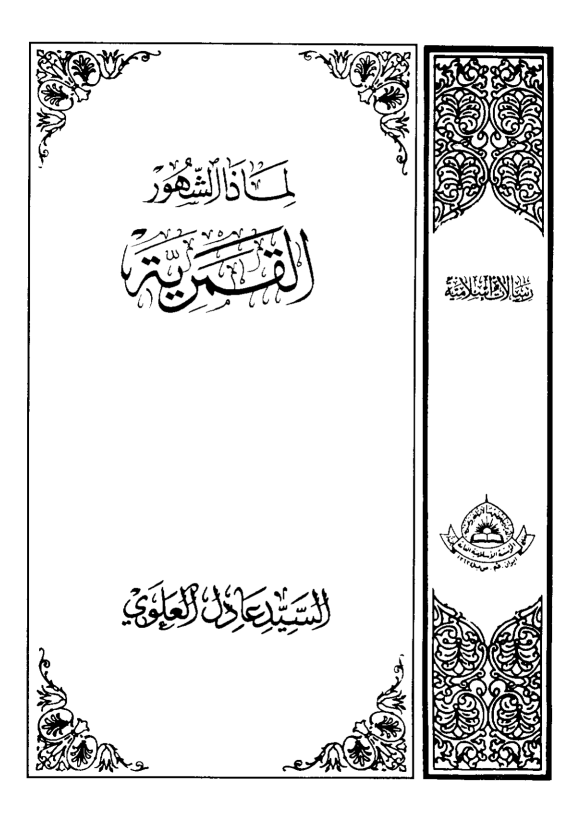
فالخطابة منصب خطير ومقام شامخ، لا ينالها إلاّ ذو حظً عظيم، فن لم يكن له مؤهلات الخطابة سرعان ما يفشل ويتراجع أمام النقد الهدّام، فإنّه قد تعترض الخطيب زوابع من كلّ ناحية، وقد يقابل بالسخرية والاستهزاء، وقد يكون المستمعون ممّن يقتصون عوراته في الكلام والحركات والسكنات وهو على المنبر، ويتسقّطون هفواته، ويكونوا له رقيباً عتيداً، فإذا لم يدرج الخطيب بضبط نفسي وسيطرة تامة على أحاسيسه ومشاعره، لم يستطع السير إلى غاياته وأهدافه ... وقدعاً قال خطيب عربي : لقد شيّبني ارتقاء المنابر. وقيل : إنّ أحد الخلفاء لما تولّى الخلافة ورقي منبر الخطابة، ارتج عليه لهيبة الموقف، فقال : إنّ فلاناً وفلان كانا يعدّان لهذا المقام مقالاً، وأنتم إلى إمام عادل أحوج منكم إلى خطيب، فإنّها طالما يعدّان لهذا المقام مقالاً، وأنتم إلى إمام عادل أحوج منكم إلى خطيب، فإنّها طالما أثرّت على الخطباء، فألحنوا وتعتعوا وجهلوا موضع خطاباتهم وعنوان كلامهم.

فالخطابة الناجحة لا ينالها يد الفرد، ولا تلمسها قدرة الشخص إلّا بما ذكر ممّا يلزم الخطيب. لا سمّا شجاعة القلب التي يتمكّن معها من إلقاء خطبه الصاعقة، غير هيّاب ولا وجِل، ولا متلعثم ولا خائف.

|                                                      | مصادر للتحقيق                                                 |  |  |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--|--|
| حقيق. وهي في المكتبة العامة لسيّدنا الأستاذ آية الله | هذه مجموعة مصادر عربية وقارسية للمراجعة والت                  |  |  |
| ، على مصادر جمّة أخرى.                               | التجفي المرعشي يُتِّنُّ بقم المقدَّسة. ويمكن من خلالها أن يقف |  |  |
| ربية                                                 | المصادر الع                                                   |  |  |
| این رشد محمّد                                        | ١ ــ تلخيص الخطابة                                            |  |  |
| أرسطوطاليس                                           | ٢ _ الخطابة                                                   |  |  |
| أبو زهرة محمد                                        | ٣_الخطابة أصولها تأريخها                                      |  |  |
| إحسان                                                | ٤ ـ الخطابة العربية في عصرها الذهبي                           |  |  |
| سيئد بيومي مصلح                                      | ٥ ـ الخطابة في الإسلام                                        |  |  |
| جمعة العاملي حسين                                    | ٦ ـ الخطابة تأريخها قراعدها آدابها                            |  |  |
| ابن سينا حسين                                        | ٧ ـ الشفا والمنطق والخطابة                                    |  |  |
| القزويني عبد الحسين                                  | ٨ ـ صناعة الخطابة                                             |  |  |
| العوفي أحمد محمد                                     | ٩ ــ فنَ الخطابة                                              |  |  |
| محفوظ على                                            | ١٠ ـ فنُ الخطابة وإعداد الخطيب                                |  |  |
| الحاوي إيليا                                         | ١١ ــ فنَ الخطّابة وتطوّره في الأدب العربي                    |  |  |
| الفارابي محمّد بن محمّد                              | ١٢ _كتاب في المنطق _الخطابة                                   |  |  |
| الشريف المرتضى على                                   | ١٣ ــ نهج الخطابة في خطب أثمة الهدى                           |  |  |
| علمي محفوظ                                           | ١٤ ـ هداية المرشدين إلى طرق الوعظ والخطابة                    |  |  |
| المصادر الفارسية                                     |                                                               |  |  |
| على پاشا صالح                                        | ۱ _ آداب سخن                                                  |  |  |
| صفا ذبيح الله                                        | ۲ ــ آئين سخن                                                 |  |  |
| ے<br>فروغی محمّد علی                                 | ۳ ـ آئين سخنوري                                               |  |  |
| ملک الکتاب شیرازی                                    | ٤ ـ آئين سخنوري                                               |  |  |
| حقوقي عسكر                                           | ٥ ــ آلين سخنوري و نگارش                                      |  |  |
| تدين محمّد                                           | ٦ ــاصول خطابه                                                |  |  |
| على باشا صالح                                        | ٧ ــ اصول فن خطابه                                            |  |  |
| شريعتى سبزواري                                       | ۸ ــ اصول و مبادي سخنوري                                      |  |  |
| تقى زاد، <b>ح</b> سن                                 | ٩ _ خطابه                                                     |  |  |
| ۔<br>نبوی زادہ حسن                                   | ۱۰ سادروس سخنوري                                              |  |  |
| کارنگی دیل                                           | ۱۱ مارمز نفوذ در دیگران و آئین سخنرانی                        |  |  |
| فلسفي محمد تقي                                       | ۱۲ دسخن و سخنوری                                              |  |  |
| افلاطون                                              | ۱۳ ـ فن سخنوري                                                |  |  |

ابراهيم زاده سرابي محبوب

۱۶ ـگلزار سخن و سخنوري



علوی، عادل، ۱۹۵۵ \_\_

لماذا الشهور القمريّة ؟ / تأليف السيّد عادل العلوي. ــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ق. = ١٣٧٩.

١٦ ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره ), - ISBN 964 - 5915 - 36 - 8

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فییا.

عربی .

كتابنامه به صورت زيرنويس.

١. ماههاي قمري. الف. عنوان. ب. عنوان : رسالة لماذا الشهور القمريّة؟

CE 09/FAJA

كتابخانه ملي ايران

# موسوعة رسالات إسلامية

米米米

ر سالة لماذا الشهور القمرية ؟ تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ــ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 36 - 8

EAN 9789645915368

ای. ای. ان. ۸۳۲۸ ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ شابك ۸. ـ ۸۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۲۰۰ جلد)

شامك ٨\_٢٦\_٥٩١٥ ع٩٦

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## بسم الله الرحمن الرحيم

### لماذا الشهور القمرية ؟١١١

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام عملي أشرف خملقه محمّد وآله الطاهرين.

قال الله تعالى في كتابه الكريم :

﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمُ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ ﴾ (١).

الأشهر الحرم: رجب، وذو القعدة، وذو الحجّة، ومحرّم الحرام.

وكانت الأشهر في العصر القديم قبل الإسلام باسم: ١ \_ المؤتمر، ٢ \_ خوّان، ٣ \_ حُنتَم، ٤ \_ ناجِرٌ، ٥ \_ صُوان، ٦ \_ زبّاء، ٧ \_ الأصمّ، ٨ \_ نـ افِق، ٩ \_ هـ واع، ١٠ \_ عادل، ١١ \_ دَاغِل، ١٢ \_ بُرَك.

وفي بعض هذه الأشهر من حيث التقديم والتأخير اختلاف، وقال الصاحب

<sup>(</sup>١) رسالة منشورة في مجلّة الذكر، العدد ١٥، السنة الثانية.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٣٦.

٤ ...... لماذا الشهور القمرية ؟إساعيل بن عبّاد :

أردت شهور العُرب في الجاهلية فخذها على السرد المحرّم تشـــترك فؤتمر يأتي ومن بعدُ ناجر وخوان مـــع صـــوان يجـــمع في شرك حـــنين وزبـــا والأصمّ وعــادل ونافق مع وغــلِ ورنّــة مـع بُــرَك

ثمّ سمّيت الأشهر قبل ظهور الأسلام في زمن الجاهلية بهذه الأساء: الحرّم، ٢ ـ صفر، ٣ ـ ربيع الأولى، ٤ ـ ربيع الآخر، ٥ ـ جمادى الأولى، ٣ ـ جمادى الآخرة، ٧ ـ رجب، ٨ ـ شعبان، ٩ ـ رمضان، ١٠ ـ شوّال، ١٠ ـ ذو القعدة، ١٢ ـ ذو الحجّة.

وأوّل السنة محرّم وإنّما سمّي الشهر الأوّل بمحرّم، إذ عند العرب كان يحرم فيه القتال والإغارة، وصفر: لخروج الناس من ديارهم للحرب، فقالوا: صفرت الدار منهم، والربيعان، إذ الناس والحيوانات كانت تنتفع في الأراضي الخيضراء وتربع وتسمن، ووقع الشهران في فصل الربيع فسمّيا باسمه الربيع الأوّل والربيع الثاني أو الآخر، وإنّما سمّي بالجهادين لجمود الماء وابتلاع الأرض المياه حين وضع الأشهر ولم يعلم الناس آنذاك أنّ الحرّ والبرد ينتقلان، وسمّي رجب لخيوف الناس ويقال: رجبت الشيء إذا أخاف منه، وسمّي شعبان لنشعب القبائل آنذاك ومسيرهم نحو المياه وغاراتهم، وسمّي رمضان لشدّة الحرارة وحرارة الرمضاء أي الحصى، وفي الأخبار رمضان من أسهاء الله سبحانه، ولهذا يقال له شهر رمضان، وسمّي شوّال لرفع الإبل ذيولها شهوة، وسمّي بذي القعدة لقعود الناس عن الحروب والغارات، وذو الحجّة لإتيانهم الحجّ في هذا الشهر.

ولمَّـا كان الحجَّ يقع في الأشهر الأربع أقدم العرب حفظاً لمصالحهم ودنياهم

المقدّمة ..... ١٠٠٠. المقدّمة المقدّمة

وتجارتهم في مكّة، ليكون وقوع الحجّ داغاً في أيام الربيع ليسلموا من البرد والحرّ، وليسهل تجارتهم أقدموا على عمل الكبيسة عندما تعلّموا من اليهود علم الزيجات، والكبيسة بمعنى محاسبة التفاوت بين السنة القمرية التي تدور على وضع القمر والأهلّة المختصّة بالعبادات، والسنة الشمسية التي تدور حول مدار الشمس وحركتها في كلّ عام مرّة من برج إلى برج، ثمّ إضافة التفاوت على السنة القمرية في آخر السنة. والتفاوت والتفاضل بينها أنّ السنة الشمسية أكثر من القمرية بعشرة أيام وواحد وعشرين ساعة واثني عشر دقيقة.

#### فما يحصل من الكبيسة أمران :

١ ــالزيادة في مقدار الأشهر. ٢ ــ تأخير حرمة الأشهر التي يحرم القتال فيها،
 كما في سنة إبراهيم وإسماعيل طلِيَتَلِيك ، سواء كانت لفظة النــسيء الواردة في القـرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الكُفْرِ ﴾ ١١١ أخذناها بمعنى التأخير،
 عند أكثر أهل اللغة أم بمعنى الزيادة كما عند بعضهم.

فناسك الحجّ كانت تقع تارةً في شهر ذي الحجّة، وأخرى في الأشهر الباقية، وتدور حتى تصل إلى شهر ذي الحجّة، والرسول الأكرم عندما حجّ حجّة الوداع كان الحجّ واقعاً في شهر ذي الحجّة فحرّم النبيّ عَبَاليَّ النسيء وأنّه من الكفر، إذ لازمه أن يقع الحجّ في غير الأيام التي أمر الله بها، وهذا ما يخالف كلام الله وهو من الكفر، فلمّا وافق حجّة النبي عَبَاليَّ ذو الحجّة قال في خطبته المعروفة في منى: «إنّ الزمان قد استدار كهيئة يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنى عشر شهراً، منها أربعة

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٧.

7 ...... لماذا الشهور القمرية ؟ حرم، ثلاثة متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والحرّم، ورجب مُضَعّرُ الذي بين جمادي وشعبان» (١١).

فالعرب أيام الجاهلية تعلموا الكبيسة من اليهود، وسمّوا ذلك بالنسيئة بمعنى التأخير، فإنّ اليهود جعلوا من كلّ تسعة عشر سنة سبعة أشهر كبيسة، حتى توافق السنين القمرية مع السنين الشمسية، والعرب جعلوا كلّ أربعة وعشرين سنة قرية اثنى عشر شهراً قرياً كبيسة، ولهذا العمل انتخبوا رجلاً من بني كنانة، وسمّوه قلماً، وأولاده من بعده قلامة، وكذلك نسأة، وآخرهم أبو ثمامة جنادة بن عوف بن أميّة ابن قلع بن عباد بن قلع بن حذيفة، فكانوا سبعة خلال مائتي عام، فكان قلمس يخطب بالناس يوم عرفة، ويغيّر الشهور وينسيء شهر محرّم، ويعدّ صفر من أوّل شهور السنة، فيكون محرّم آخر الشهور بعدما كان أوّلاً.

ثمّ السنة القمرية عبارة عن ( ٣٥٤) يوماً وثمان ساعات و ٤٤ دقيقة، والسنة الشمسية عبارة عن ( ٣٦٥) يوماً وست ساعات.

ولا يصحّ تبديل السنة الهجرية إلى الشمسية الشاهنشاهية (١٠ كما فعله الطاغوت البهلوي في إيران، ولا يجوز للمسلم أن يصوم في غير شهر رمضان، فيا لو وقع في السيف، كما يحجّ في غير ذي الحجّة لاعتدال الهواء، أو بيع الأمتعة والمصالح الدنيوية الأخرى، فلا يجوز أن يأتي بالأعمال والعبادات والآداب والسنن الاجتاعية

<sup>(</sup>١) تفسير الدرّ المنثور ٣: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) أبدل شاه إيران البهلوي المقبور السنة الشمسية الهجرية إلى شاهنشاهية باعتبار الامبراطورية الفارسية التي ترجع إلى زمن كورش، أي قبل (٢٥٠٠) سنة.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

والرسوم والعادات العرفية على حساب السنة الشمسية، فإنَّ الله جعل للمسلم في القرآن الكريم التأريخ على السنة القمرية في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ القرآن الكريم التأريخ على السنة القمرية في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾ (١)، وذلك لمكان الأشهر الحرم المطابق لأشهر السنة القمرية، ولا تتغير هذه الأشهر لمكان (عند الله، وفي كتاب الله يوم خلق الساوات والأرض)، ولا مُعقب لحكمه تعالى.

ثم الأشهر القمرية حسّية ووجدانية، لها بداية ونهاية مشخّصة في عالم التكوين: ﴿ وَالقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَكَالعُرْجُونِ القَدِيمِ ﴾ (١)، ولكن الأشهر الشمسية هي من وضع المنجّمين والتباني بينهم، وما اصطلحوا عليه، وإن كانت الفصول الأربعة حسّية.

وممَّا يدلُّ على السنة القمرية قوله تعالى :

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالقَمَرَ نُوراً وَقَدَّرَهُ مَـنَازِلَ لِـتَعْلَمُوا عَـدَهَ السَّنِينَ وَالجِسَابَ ﴾ (٣).

كما أنّ من مميزات السنة القمرية أنّ الناس من خلال رؤيتهم لأشكال القمر بدايةً من الهلال وحتى البدر، بإمكانهم معرفة الأيام وحسابها من دون الحاجة إلى حساب خاص كما في السنة الشمسية، وممّا يدلّ على السنة القمرية أيـضاً قـوله

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣٦.

<sup>(</sup>۲) يس: ۳۹.

<sup>(</sup>٣) يونس : ٥.

٨ ...... لماذا الشهور القمرية ؟تعالى:

# ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنْ الأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالحَجِّ ﴾ (١).

ومن النسيء تبديل السنة القمرية إلى الشمسية، كما يدلّ على ذلك ما ورد في خطبة النبيّ ﷺ في منى وجعل الحجّ في وقته وشهره حجّة الإسلام.

وجا، في السيرة الحلبية (٢): يقال لها حجة الإسلام، قيل: لإخراج الكفّار الحجّ عن وقته، لأنّ أهل الجاهلية كانوا يؤخّرون الحجّ في كلّ عام أحد عشر يوماً، حتى يدور الزمان إلى ثلاثة وثلاثين سنة، فيعود إلى وقته، ولذلك قال المنتجيّ في هذه الحجّة أي حجّة الوداع : «إنّ الزمان قد استدار كهيئة يوم خلق الله السماوات والأرض»، فإنّ هذه الحجّة كانت في السنة التي عاد فيها الحجّ إلى وقته، وكانت سنة عشر.

وقيل: النسيء: تأخير حرمة الشيء إلى شهر آخر، فإذا جاء الشهر الحرام وهم محاربون شقّ عليهم ترك المحاربة.

وإن قيل : إنَّ أجزاء الزمان متشابهة في الحقيقة، فما السبب في هذا التمييز؟

يقال في الجواب: إنّ هذا المعنى غير مستبعد في الشرائع، فإنّ أمثلة ذلك كثيرة، ألا ترى أنّه تعالى ميّز البلد الحرام عن سائر البلاد بمزيد الحرمة، وميّز يوم الجمعة عن سائر أيام الأسبوع بمزيد حرمة، وميّز يوم عرفة عن سائر الأيام بتلك العبادة المخصوصة، وميّز شهر رمضان عن سائر الشهور بمزيد حرمة وهو وجوب

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) السرة الحلية ٣: ٢٨٩.

المقدّمة .....١

الصوم، فإذا كانت هذه الأمثلة ظاهرة مشهورة، فأيّ استبعاد في تخصيص بعض الأشهر عزيد حرمة.

ولا يبعد أن يعلم الله تعالى أنّ وقوع الطاعة في هذه الأوقات أكثر تأثيراً في طهارة النفس، ووقوع المعاصي فيها أقوى تأثيراً في خبث النفس، فالزمان والمكان عنصران مؤثّران في تربية الإنسان وتعليمه.

ثمّ لا يخفى أنّ بناء العبادات على السنة القمرية يخلّ بمصالح الدنيا، وبناؤها على السنة الشمسية يفيد رعاية مصالح الدنيا، والله تعالى أمرهم من وقت إبراهيم الخليل وإسماعيل الذبيح عليه المناء الأمر على رعاية السنة القمرية، فهم تركوا أمر الله في رعاية السنة القمرية واعتبروا السنة الشمسية رعاية لمصالحهم الدنيوية لل يحملوا من النزعة المادية والحسية التي تتغلّب على النزعة الروحية والمثالية عند كثير من الناس، فأكثرهم للحق كارهون، وتجدهم غير شاكرين، وقليل من عبادي الشكور.

فعلى المسلم الرسالي أن يتمسك بتأريخه الإسلامي، الذي أسسه إبراهيم الخليل وأقرّه الإسلام، ولا يقال: أيّ مانع من أن تكون الأُمور العبادية على السنة القمرية، وأمّا الاُمور الاجتاعية والسياسية فتكون على السنة الشمسية أو الميلادية ؟

إذ يقال: جعل السنة الشمسية تأريخاً ممّا يخالف النصّ القرآني، والسنّة النبوية، وسيرة الأثمة الأطهار، والعلماء الأعلام والسلف الصالح، كما يوجب انفكاك الدين عن السياسة، ممّا يقصده الاستعمار ويبغيه الاستكبار لمحو الدين وانزوائه، كما يلزم انفصال تأريخ ومجد وحضارة السلف عن الخلف، إذ ضبط الحوادث

١٠ ..... لماذا الشهور القمرية ؟

والوقائع التأريخية من صدر الإسلام إلى يومنا هذا إنّما هو على أساس السنة القمرية والأشهر القمرية بداية من الهجرة النبوية المباركة، كما يوجب عدم وحدة المسلمين، وأخيراً يلزم أنّ كلّ واحد يقول بتأريخه الخاص لقوميّته، وهذا ممّا يوجب الاختلاف والتفرّق، فوحدة المسلمين في تأريخهم، كوحدتهم في عبادتهم، وقرآنهم: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) أل عمران : ١٠٣.

### من مصاديق سياسة (فرق تسد) الاستعمارية

من طريف ما يحكى أنّ إسكندر لمّا فتح البلاد في حروبه، وغلب خصومه، واستولى على الشرق حتّى بلاد الهند، كتب إلى أستاذه أرسطو المعلّم الأوّل: إنّى تغلّبت على بلاد الشرق فما أفعل ليبق لى الملك والسيادة ؟

فكتب أرسطو: إذا أردت بقاء الحكم على تلك البيلاد، فقسمها إلى بيلاد صغيرة، واجعل على كلّ بلد ملكاً وحاكماً ورئيساً للجمهور، واجعل نفسك حاكماً وملكاً عليهم، وسمّي نفسك ملك الملوك، وحينئذ تصفو لك الأجواء، وكلّ واحد ينقاد لك، حفظاً على تاجه وعرشه، وإن أردت أن تحكم لوحدك على تلك البلاد أو تجعل نفسك الحاكم واحداً، فأخاف عليك من طغيانه وبغيه، وإن كان من أخصّ الخواصّ وأقرب الناس إليك.

وبريطانيا تلك العجوزة السياسية الشمطاء، نهجت هذا المنهج، وأعلنت سياستها الشيطانية في قولها المقيت: (فرّق تسد)، أي إذا أردت الحكومة والسيادة على الآخرين، فحاول أن تفرّق بينهم بأيّ شكل كان، فتارة بالنعرات القوميّة، وهكذا وأخرى بالصيحات الحزبية وصنميّتها، وثالثة بالنغات الطائفية والمذهبية، وهكذا

في كلّ شيء فرّق تسد، فاشتهر هذا المعنى حتى قيل: لو تنازعت سمكتان في البحر فاعلم أنّ للإنكليز في ذلك إصبعاً. وقد غفل المسلمون عن هذا، فنفذ عملاء الاستعار في كيانهم ووحدتهم، ففرّقوهم وشتّتوهم ومزّقوهم إلى دويلات صغيرة، فالحكومة العثانية التي حكت ستّة قرون من (عام ١٢٩٩ - إلى عام ١٩٢٣) على قسم واسع من قارة آسيا وأوروبا وأفريقيا، وجلس على كرسيّ الحكم غان وثلاثين سلطاناً أوّلهم السلطان عثان خان الغازي في سنة (١٩٩٦ هـجري)، وآخرهم السلطان عبد العزيز الشاني عام (١٣٤٢ هـجري)، فمنزّق الاستعار وآخرهم السلطان عبد العزيز الشاني عام (١٣٤٢ هـجري)، فمنزّق الاستعار البريطاني الدولة العثانية باسم الحرّية والوطنية والقومية والاستقلال، إلى دويلات صغار، وأودعوها بيد عملائهم الخونة.

فالمنطقة الأوروبية للدولة العثانية كانت تضمّ شبه جزيرة البلقان وهنغاريا، وقسم من رومانيا التي تضمّ بخارست تبدّلت إلى يوغوسلافيا وألبانيا واليونان وبلغاريا، والمنطقة الآسيوية انقسمت إلى تركيا وسوريا ولبنان والأردن وفلسطين والحجاز وعدن واليمن والعراق والكويت، والقسم الأفريقي انقسم إلى مصر وليبيا، فانقسمت الدولة العثانية الكبرى التي كانت ترمز إلى الخلافة الإسلامية إلى تسعة عشر دولة.

فالاستعار بعد نفوذه بين المسلمين وتقسيم أراضيهم، زرعوا النفاق في قلوبهم، وأشعلوا لهيب العصبية والقومية في وجودهم، بعدما أفرغوهم من تعاليم القرآن الكريم والمفاهيم الإسلامية المقدّسة بشتى الطرق والوسائل كالصحف والمجلّات والإذاعة والتلفزة ودور السينا والمدارس والجامعات التي تنشر ثقافتهم وأفكارهم السامّة، ليحلو لهم ويصفو الجوّ، لنهب ثرواتهم وقواهم وأفكارهم،

ومن صنعهم الشنيع تبديل التأريخ من السنة القمرية الهجرية التي كانت تذكّر المسلمين بهجرة نبيّهم الأكرم منجي الإنسانية من حضيض الجهل والشقاء إلى وادي العلم والسعادة، فعوّضوا السنة الهجرية بالسنة الشمسية الميلادية لتذكّر الناس بميلاد المسيح عيسى بن مريم، وإلى الشاهنشاهية إشارة إلى إمبراطورية الفرس من عصر كورش، وليس هذا إلّا من مخطّط الأحقاد الصليبية بعدما فشلوا في حرب المسلمين.

وفي العراق جعلوا مبدأ السنة كانون الثاني، وأبدلوا الأشهر القمرية إلى أشهر رومية وباسم: ١ ـكانون الثاني ٣١ يوماً، ٢ ـشباط ٢٨ يوماً وفي السنة الكبيسة

<sup>(</sup>١) والستّة أشهر الأولى كلَّ شهر ٣٦ يوماً، وخمسة من الثانية ٣٠ يوماً، والشهر الأخـير ٢٩ يوماً وفي كلَّ ٢٣ سنة يوماً وفي كلَّ أربع سنوات ٣٠ يوماً وهو سنة الكبيسة الأولى، والكبيسة الثانية في كلَّ ٢٣ سنة تجعل الكبيسة في السنة الخامسة.

79 يوم إذ السنة الشمسية ٣٦٥ يوماً و ٥ ساعات و ٤٨ دقيقة و ٥ ثوان، وتجمع الساعات والدقائق والثواني في كلّ أربع سنوات يوماً ويضاف على شهر شباط فيكون ٢٩ يوماً، ٣ ـ أيّـار ٣١ يوماً، ٤ ـ أيّـار ٣١ يـوماً، ٢ ـ حزيران ٣٠ يوماً، ٧ ـ تمّوز ٣١ يوماً، ٨ ـ آب ٣١ يوماً، ٩ ـ أيلول ٣٠ يوماً، ٢ ـ حزيران ٣٠ يوماً، ١٠ ـ تشرين الآخر ٣٠ يوماً، ١٢ ـ كانوا الأوّل ٣١ يوماً.

وفي سورية ولبنان وفلسطين ومصر وغيرها بأسهاء غربية، ومبدأ السنة هو ميلاد المسينح، وهكذا في الهند وباكستان.

وفي بعض البلاد جعلوا الأشهر بداية من حركة الشمس باسم الأبراج الاثنى عشر: (الحمل ٢٦ يـوماً، والتـور ٢٦، والجـوزاء ٢٢، والسرطان ٢٦، والأسد ٢١، والسنبلة ٢٦، والميزان ٣٠، والعقرب ٣٠، والقوس ٢٩، والجدي ٢٩، والدلو ٣٠، والحوت ٢٠)، وأوّل السنة أوّل الاعتدال الربيعي. وكذلك غيروا في الساعات والليل والنهار، فوقّتوا الساعات على ساعة غيرينويج وأبدلوها من الساعة الشرعية إلى الساعة البريطانية، ومن الساعة الغروبية التي كانت بداية الليل إلى الساعة الزوالية، كلّ هذا لربط الناس والعالم بالغرب وبالاستعار من الليل إلى الساعة الزوالية، كلّ هذا لربط الناس والعالم بالغرب وبالاستعار من عيث يدري ولا يدري، فإن كنت تدري فتلك مصيبة، وإن كنت لا تدري فالمصيبة أعظم.

وأمّا السنة المسيحية القيصرية فهي من حيث الكبيسة كالسنة الرومية، لكن مبدأ السنة هو أوّل يناير ٧٥٤ من بناء مدينة رومة في ٢٥ ديسمبر، وعرف التأريخ بهذه السنة بتأريخ ژولين، وأشهره عبارة عن: ١ ـ يناير ٣١ يــوماً، ٢ ــفـبرايــر

والاختلاف مع الأشهر الرومية في الأسهاء، فإنّ يناير الذي هو بين الشهسر الأوّل والثاني من الشتاء يطابق كانون الثاني، وفبراير هو شباط، وهكذا.

ولمّا اختلفت السنة الشمسية الحقيقية مع السنة الشمسية ژولين، رجع التأريخ في (١٢٠ سنة) يوماً واحداً إلى الوراء، فالبابا غريغوري بمساعدة المنجّم الإيطالي ليليو، صحّح ذلك بأخذ كبيسة ثانية كلّ أربعائة سنة، ينقصون ثلاثة أيام، ففي رأس كلّ مائة سنة كانت الكبيسة، فلم يأخذوها في ثلاثائة سنة وفي رأس الأربعائة يأخذون الكبيسة، وهكذا ففي زمن غريغوري رجع التأريخ عشرة أيام وكان (٥) اكتوبر فبأمره جعلوا ذلك التأريخ (١٥) اكتوبر، فاشتهر تأريخ جديد من ذلك الزمن باسم التأريخ المسيحي الغريغوري ونسخ تأريخ ژولين، واليوم تأريخ المسيحيين يحاسب على التأريخ الغريغوري.

وهناك تأريخ شمسي ملكشاهي وشمسي يزدگردي وشمسي باستاني عند الفرس، وفيها الكبائس، وكذلك في الشهور القمرية النجومية دون القمرية الشرعية الموافقة لطبيعة الإنسان وفطرته، يستوي فيها العالم والجاهل، والفلكي وغيره، والقروي والمدني، والشرقي والغربي، منذ بدء الخليقة كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ النَّهُ وَعِيْدَ اللهِ الْمُعَلَّمَ شَهْراً ﴾.

وليس في الشهور القمرية الشرعية تمّا يوجب الاختلاف كما في الشهمور

١٦ ..... لماذا الشهور القمرية ؟

الشمسية التي تعتمد على الرصد وتعيين نقطة الاعتدال الربيعي أو الخريفي، كما لا حاجة إلى التقاويم المجعولة بيد البشر القابلة للخلط والغلط والاشتباه والاختلاف، والشهور القمرية من الدين القيّم المستحكم كما في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الدَّينُ القَيّمُ ﴾.

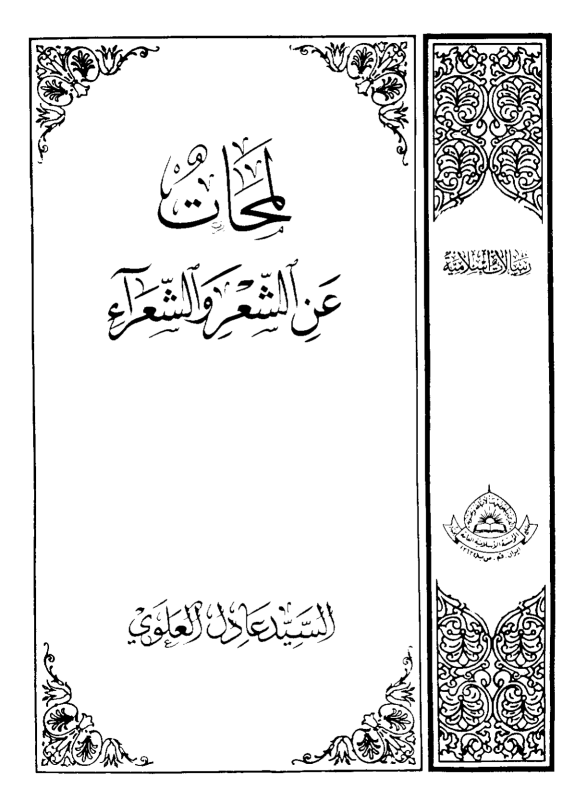
ولمثل هذا يقول أمين الإسلام الشيخ الطبرسي في كتابه القيم (تفسير مجمع البيان) أن في ذيل الآية الشريفة (إنّ عدّة الشهور): «وفي هذه الآية دلالة على أنّ الاعتبار في السنين بالشهور القمرية، لا بالشمسية، والأحكام الشرعية معلّقة بها، وذلك لما علم الله سبحانه وتعالى فيه من المصلحة، ولسهولة معرفة ذلك على الخاصّ والعامّ».

ويقول الرسول الأكرم ﷺ : «بعثت على شريعة سمحة سهلة».

وقال المَّنْ اللَّهُ : «حلال محمَّد حلال إلى يوم القيامة، وحرام محمَّد حرام إلى يوم القيامة»(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان ٣: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) رسالة نوين.



العلوي ، عادل ، ١٩٥٥ \_\_

لمحات عن الشعر والشعراء على ضوء القرآن والعترة عليهم السلام / تأليف السيّد عادل العلوي. ــقم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٣٧٩.

ISBN 964 - 5915 - 46 - 5

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييار

كتابنامه به صورت زيرنويس.

۱. شعر عربي ــ تاريخ و نقد. ۲. شعر ــ جنيههاي قرأني. ۳. شعر عربي ـــ أحاديت. ٤. اسلام و شعر. الف. عنوان.

PJA 117. / 9 A J A

A94 / 41-9 ۲۲۰۲۹ \_ ۲۷۰

كتابخانة ملي ايران

#### الرحلة الشامية :

١ ـ عصمة الحوراء زينب ﷺ . ٢ ـ فاطمة الزهراء ﷺ سرّ الوجود . ٣ ـ لمحات عين الشعر والشعراء

طمة الزهراء ﷺ سرّ الوجود، ٣- لمحات عن بة الدارين، ـ في رحاب أنت تسأل. ـ أيام في نيّبات والطيّبين، ـ دروس أخلاقية في حوزة - فاطمة بنت الإمام الكاظم ﷺ شفيعة الدارين . ـ في رحاب أنتِ تسأل . ـ أيام في الثابتية . . بهجة المؤمنين في زيارة الطيبات والطيبين . . دروس أخلاقية في حوزة الزهراء عَيْثُكُ النسائنة.

## موسوعة رسالات إسلامية

كتاب لمحات قراءة في الشعر والشعراء على ضوء القرآن والعترة ﷺ تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ــالمؤسسة الإسلامية العامّة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى ــ ١٤٢١ هـ = ٢٠٠٠ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة .. النهضة، قم الكمية \_ ١٠٠٠ نسخة

> شابك ٥ \_ ٤٦ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤ ای. ای. ان. ۷۲۹۵۱۹۵۹۲۹۸۹ شابك 🗙 ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۹۵ دورهٔ ۲۰۰ جندی

ISBN 964 - 5915 - 46 - 5 FAN 9789645915467

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدّمة

الحمد لله الذي أضاء الكون بنوره وعلم الإنسان من علمه، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد وآله.

أمّا بعد:

فقد شاءت الأقدار بألطاف الله الخفيّة والجليّة أن أدخل بلاد الشام الأحلّ والرّاً وضيفاً في رحاب عقيلة بني هاشم بطلة كربلاء، بنت النبوّة والإمامة، سيّدتنا ومولاتنا الحوراء زينب الكبرى عَلَيْقُكْ.

ومن حسن الحظِّ لقد وفّقني ربّي جلّ جلاله أن ألتقي بشخصيات علمية وأدبية من فقهاء وعلماء وخطباء وشعراء وغيرهم.

وممّن تعرّفت عليه شاعراً مرهف الإحساس ذا تنغر باسم، يتحمل بين حناياه المودّة والولاء لأهل البيت عليه المحماسية وصارخة من أعدائهم ومنكري فضائلهم، كما تصدّى بقصائده وخطاباته الحماسية لخط الانتحراف والضلال وما يمس العقيدة الإسلامية.

<sup>(</sup>١) سنة ١٤٢١ ربيع الثاني وجمادي الأولى

وقد سرّحت بريد النظر العاجل في ديوانه الأخير \_وليس بآخر إن شاء الله تعالى \_كما أسمعني من قصائده الولائية التي يفوح منها عطر الحبّ لأهل البيت عَلَيْكُ تحمل بين كلماتها المبادئ والقيم والتي سبكها بالآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، بأسلوب رائع وفن بديع، ولغة دارجة شعبية عراقية.

ولحسن ظنّه وطيب نفسه طلب منّي أن أقرّض ديوانه الكريم فأحجمت في قرارة نفسي بادئ الأمر، فإنّ من مثله في شعره وشاعريّته غنيّ عن التعريف لاسيّما في بلاد الشام والأوساط الأدبية العربية، إلّا أنّه انتابني شعور داخلي يهمس في أذن قلبي يدعوني باغتنام الفرصة ليكون التقريض حديثًا عن الشعر والشعراء على ضوء القرآن المجيد والعترة الطاهرة عليم الطلاقاً من حديث الثقلين المتّفق عليه عند الفريقين (السنّة والشيعة) في قول رسول الله يَجَيَّ وفي مواطن عديدة: إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي وإنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض. عسى أن يكون ما أحرّره في مثل هذه العجالة من العلم النافع (وورقة علم ينتفع بها الناس)، بعد رحلتي إلى جوار ربّي الأكرم جلّ جلاله. فينفعني يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلّا من أتى الله بقلب سليم. وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أنيب.

وسيكون الحديث (لمحات) وإشارات حول الشعر والشعراء لمن أراد أن يأخذ اللباب من هذا الباب ومن هذا الموضوع، ولم يكن شيئاً جديداً، إنّما هو عقدٌ نظّمتُ دُرره المتناثرة، من بساتين العلماء، أي من بين طيّات الكتب، والله وليّ التوفيق.

# اللمحة الأولى

## الشعر لغةً واصطلاحاً

#### الشعرة لغةً:

من الواضح أنَّ الكلمات المستعملة والمفهومة لها وضعها الخاصّ ومعناها اللغوى أوَّلاً، والمتكفِّل لبيانها معاجم اللغة، ثمَّ ربما ينقل بنقل مألوف أو غيره إلى معنى جديد، يسمّى بالمعنى المصطلح بحسب الواضع الجديد في كلّ علم وفينّ وحرفة، وإذا أردنا أن نعرف معنى الكلمة اصطلاحاً، مثلاً (الشعر) في علم المنطق أو الأدب، فالأولى أن نعرف معناها لغةً. لعلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي غالباً ، فيما إذا كان من النقل المألوف كأن ينقل من المعنى العامّ في اللغة إلى معنى خاصّ في الاصطلاح أو بالعكس.

فالشعر كما في (لسان العرب)!!!: من شَعَر به وشَعُر يشـعر شِـعراً وشَـعراً وشِعرة ومشعورة وشعوراً وشعوراً وشُعورة، وشِعرى ومشعوراء ومشعوراً. كلّه: بمعنى عَلِمَ... وليت شِعرى أي ليت علمي أو ليـتني عــلمت... وشــعر بــه عَــقَله وأشعرت بفلان اطَّلعت عليه وشعر لكـذا إذا فـطن له، وشِـعرَ إذا مـلك عـبدأ...

<sup>(</sup>١) لسان العرب ٧: ١٣١.

٦ ..... قراءة في الشعر والشعراء

واستشعر فلان الخوف إذا أضمره... والشَّعْر والشَّعَر مذكران: نبتة الجسم ممّا ليس بصوف ولا وبر للإنسان وغيره، وجمعه أشعار وشعور... ولها معانٍ أخرى منها: الشِعْر: منظوم القول، غلب عليه لشرفه بالوزن والقافية، وإن كان كلَّ علم شِعراً من حيث غلب الفقه على علم الشرع، والعود على المَندَل، والنجم على الشريا، ومثل ذلك كثير، وربما سمّوا البيت الواحد شعراً حكاه الأخفش قال ابن سيّده: وهذا ليس بقوي إلّا أن يكون على تسمية الجزء باسم الكلّ... وقال الأزهري: الشعر القريض المحدود بعلامات لا يجاوزها والجمع أشعار وقائله شاعر لأنّه يشعر ما لا يشعر غيره أي يعلم...

وفي مجمع البحرين (١٠ : ١٠ ) أي لا يسفطنون ويتعلمون ... قبوله : (والشعراء يتبعهم الغاوون) (٢: ٢١) أي لا يسفطنون ويتعلمون ... قبوله : (والشعراء يتبعهم الغاوون) (٢٦: ٢٦٤) أي لا يتبعهم على كذبهم وباطلهم وفضول قولهم ما هم عليه من الهجاء وتمزيق الأعراض ومدح من لا يستحق المدح إلا الغاوون من السفهاء، وقيل شعراء المشركين عبد الله بن الزّبعري وأبو سفيان وأبو غرّة ونحوهم حيث قالوا نقول مثل ما قال محمد عليهم الأعراب من فوقهم يسمعون أشعارهم وأهاجيهم.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم قال: نزلت الآية في الذيب غيّروا ديب الله وخالفوا أمرَ الله ، هل رأيتم شاعراً قط تبعه أحد، إنّما عنى بذلك الذين وصفوا ديناً بآرائهم فتبعهم على ذلك الناس. ويؤكّد ذلك قوله: (ألم تـرَ أنّهم فـي كـلّ وادٍ يهيمون) يعني يناظرون بالأباطيل ويجادلون بالحجج وفي كلّ مذهب يذهبون.

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين ٣: ٣٤٦.

قوله: (وما علّمناه الشعر وما ينبغي له) ( ٣٦: ٦٩) قبال المفسّر: يعني قول الشعر أي ما أعطيناه العلم بالشعر وما ينبغي له أن يقول الشعر من عنده حتى إذا تمثّل ببيت شعري جرى على لسانه مكسّراً كما روي عن الحسن أن رسول الله عَلَيْهُ كان يتمثّل بهذا البيت: كفي الإسلام والشيب للمرء ناهياً. فقيل له: يا رسول الله إنّما قال الشاعر: كفي الشيب والإسلام للمرء ناهياً. وعن عائشة قالت: كان رسول الله عَلَيْهُ يتمثّل ببيت أخى بن قيس:

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلاً ويأتيك بالأخبار ما لم تـزوّد فيقول: ليس هكذا، فيقول: إنّـي لست بشاعر.

قال المفسّر: وقيل إنّ معنى الآية وما علّمناه الشعر بتعليم القرآن وما ينبغي للقرآن أن يكون شعراً، فإنّ نظمه ليس بنظم الشعر، وقد صحّ عنه عليُّلا أنّه كان يسمع الشعر ويبحث عنه وأنّه كان يقول: «إنّ من الشعر لحكمة» وحكايته مع حسّان بن ثابت مشهورة.

وفي الحديث وقد سئل للثيلاً: من أشعر الشعراء؟ فقال للثيلاً: «إنّ القـوم لم يجروا في حلبةٍ تعرف الغاية عند قصبتها، فإن كان ولا بدّ فالملك الضِـلِّيل»، يعني امرئ القيس سمّاه ضليلاً لأنّه ضلّ عن طريق الهداية، وفي القاموس هو: سليمان بن حجر، كما سيجيء...

والشعر العربي \_ بالكسر فالسكون \_ \_ هذا من المعنى المصطلح \_ : هو النظم الموزون، وحدّه أن يُركّب تركيباً متعاضداً وكان مقفّى موزوناً مقصداً به ذلك، قال في المصباح : فما خلا من هذه القيود أو بعضها لا يسمّى شعراً ولا صاحبه شاعراً، ولهذا ما ورد في الكتاب موزوناً فليس بشعر لعدم القصد والتقفية، ولا كذلك

٨ ..... قراءة في الشعر والشعراء

ما يجري على بعض ألسنة الناس من غير قصد، لأنّه مأخوذ من شعرتَ إذا فطنت وعلمت، فإذا لم يقصده فكأنّه لم يشعر به، وهو مصدر في الأصل، يقال: شعرت أشعرُ من باب قتل إذا قلته. وجمع الشاعر شعراء كصالح وصلحاء...

أقول: يبدو لي أنّه لمّا كان أساس الشعر هو المخيّلات، وهي من قوة الخيال، إنّما هي وقوّة الخيال من الحواسّ الخمسة الباطنية، وهي عبارة عن: ١ \_ الحسّ المشترك الذي يسمّى بالقوّة البنطاسيّة، ٢ \_ الخيال، ٣ \_ الحافظة، ٤ \_ المتصرّفة، ٥ \_ العاقلة، ومحطّ القوى الخمس الباطنة هو الدماغ، وهو في الرأس، ويعلو الرأس الشعر \_ بفتح الشين المعجمة \_ وإنّما سُمّي الشِعر \_ بالكسر \_ شعراً ربما باعتبار الشّعر \_ بالفتح \_ وهو باعتبار الدماغ والمخ وما فيه من القوّة المتخيّلة، فهناك مناسبة بين الشِعر \_ بالكسر \_ باعتبار المتخيّلات، وبين الشّعر \_ بالفتح \_ باعتبار المتخيّلات، وبين الشّعر \_ بالفتح \_ باعتبار الرأس والدماغ والقوّة المتخيّلة، فتأمّل.

وفي مفردات الراغب (١٠): شعر: الشَّعرُ معروف وجمعه أشعار قال: (ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها) وشعرت أصبت الشعر، ومنه استعير شعرت كذا أي علمت علماً في الدقّة كإصابة الشعر، وستي الشاعر شاعراً لفظنته ودقّة معرفته، فالشعر في الأصل اسم للعلم الدقيق في قولهم ليت شعري وصار في التعارف اسماً للموزون المقفّى من الكلام، والشاعر للمختصّ بصناعته، وقوله تعالى حكاية عن الكفّار (بل افتراه بل هو شاعر) وقوله: (شاعر مجنون. شاعر نتربّص به) وكثير من المفسّرين حملوه على أنّهم رموه بكونه آتياً بشعر منظوم مقفّى حتى تأوّلوا ما جاء في القرآن من كلّ لفظ يشبه الموزون من نحو (وجنان كالجواب وقدور ما جاء في القرآن من كلّ لفظ يشبه الموزون من نحو (وجنان كالجواب وقدور

<sup>(</sup>١) معجم مفردات ألفاظ القرآن : ٢٦٨.

راسيات) وقوله: (تبّت يدا أبي لهب وتب) وقال بعض المحصّلين: لم يـقصدوا هذا المقصد فيما رموه به، وذلك أنّه ظاهر من الكلام أنّه ليس على أساليب الشعر ولا يخفى ذلك على الأغنام من العُجم، فضلاً عن بلغاء العرب، وإنَّما رموه بالكذب فإنّ الشعر يعبّر به عن الكذب والشاعر : الكاذب، حتّى سمّى قوم، الأدلّة الكاذبة الشعرية، ولهذا قال تعالى في وصف عامّة الشعراء: (والشعراء يـتبعهم الغاوون) إلى آخر السورة، ولكون الشعر مقرّ الكذب قيل أحسن الشعر أكذبه، وقال بعض الحكماء: لم يُرَ متديّن صادق اللهجة مغلقاً فيي شيعره، والمشاعر الحواسّ وقوله: (وأنتم لا تشعرون) ونحو ذلك معناه: لا تــدركونه بــالحواسّ، ولو قال في كثير ممّا جاء فيه لا يشعرون لا يعقلون لم يكن يجوز، إذ كان كثير ممّا لا يكون محسوساً قد يكون معقولاً. ومشاعر الحجّ معالمه الظاهرة للحواسّ والواحد مشعر، ويقال شعائر الحجّ الواحد شعيرة (ذلك ومن يعظّم شعائر الله) قال: (عند المشعر الحرام. لا تحلُّوا شعائر الله) أي ما يهدي إلى بيت الله. وسمَّى بذلك لأنَّها تشعر أي تعلم بأن تدمي بشعيرة أي حديدة يشعر بها، والشعار الثوب الذي يلى الجسد لممارسته الشُّعر، والشِّعار أيضاً ما يشعر به الإنسان نفسه فسي الحرب أي يعلُّم. وأشعَره الحبّ نحو ألبسه، والأشعر الطويل الشعر وما استدار بالحافر من الشعر، وداهية شعراء كقولهم داهية وبراء، والشُّعْرَاءُ ذباب الكلب لملازمته شعره، والشعير الحبّ المعروف، والشعرى نجم وتخصيصه فيي قبوله: (وانّه هو ربّ الشعري) لكونها معبودة لقوم منهم.

### اللمحة الثانية

# الشعر اصطلاحاً

قبل بيان معنى الشعر في المصطلح العلمي لا بأس أن نذكر مقدّمة مختصرة. لها علاقة بالموضوع، لا سيّما في علم المنطق، فإنّه يبحث فيه عن ( آلة قــانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر ) فإنَّ الإنسان خلق مفطوراً على التفكير، وذلك بما منحه الله من قوّة عاقلةٍ مفكّرة لا كالحيوانات، إلّا أنّه يقع في الخطأ في أفكاره وآرائه، فيحسب ما ليس ببرهان برهاناً، فيحتاج حينئذٍ إلى ما يصحّح أفكاره واستدلالاته، ويتحقّق ذلك في بعلم الميزان والمنطق، وينقسم علم المنطق إلى تصوّرات وتصديقات، وعمدة المباحث في الأوّل المعرّف والتعريف وأقسامه، وفي الثاني الحجّة وأقسامها، وأسمى هـدف للـمنطق هـو (مباحث الحجّة) أي مباحث المعلوم التصديقي الذي يستخدم للتوصّل إلى معرفة المجهول التصديقي. والحجّة عندهم : عبارة عمّا يتألّف من قضايا يتّجه بـها إلى مطلوب يستحصل بها، وإنَّما سمّيت (حجَّة) لأنَّه يحتجّ بها على الخصم لإثبات المطلوب، ويسمّى (دليلاً) لأنّها تدلّ على المطلوب، وتهيئتها وتأليـفها لأجـل الدلالة يسمّى (استدلالاً) والقضايا ليست كلّها تطلب بحجّة، بل لا بدّ أن تنتهي إلى البديهيات، وهي المبادئ للمطالب، وهي رأس المال للمتجر العلمي. والطوق الشعر اصطلاحاً .......... الشعر اصطلاحاً .....

العلمية للاستدلال \_عدا طريق الاستدلال المباشر \_هي ثلاثة أنواع رئيسية :

۱ \_ القياس: وهو أن يستخدم الذهن القواعد العامّة المسلّم بـصحّتها فــي الانتقال إلى مطلوبه، أو بعبارة أخرى: (قول مؤلّف من عدّة قضايا متى ما سلّمت لزم عنه لذاته قول آخر)، ونصل به من الكلّى إلى الكلّى.

٢ ــ التمثيل: وهو أن ينتقل الذهن من حكم أحد الشيئين إلى الحكم على الآخر لجهة مشتركة بينهما، أو بعبارة أخرى: بيان مشاركة جزئي لجزئي آخر في علّة الحكم ليثبت فيه، أي نصل من جزئي إلى جزئي آخر.

" ـ الاستقراء: وهو أن يدرس الذهن عدّة جزئيات فيستنبط منها حكماً عاماً، أو بعبارة أخرى: تصفّح الجزئيات لإثبات حكم كلّي، أي نصل من الجزئي إلى الكلّى.

والقياس مركّب من صورة ومادّة، والصورة تعني هيئة التأليف الواقع بين القضايا بذكر مقدّمتين صغرى وكبرى وتسمّى مواد القياس، وتنقسم إلى استثنائي واقتراني، والثاني يتألّف من حمليات أو شرطيات أو هما معاً، كما يتولّد من الاقتراني الأشكال الأربعة ولكلّ شكل ضروب كما هو مذكور في علم المنطق.

والقياس باعتبار مادّته مع قطع النظر عن الصورة في المقدّمات في القياس حينئذ : إمّا يقينية، كالبديهيات الستّة وهي أصول اليقينيات، أو ظنّية، أو من المسلّمات أو المشهورات أو الوهميّات أو المخيّلات أو غيرها ويسمّى البحث عنها بـ (الصناعات الخمس) وهي : البرهان والجدل والخطابة والشعر والمغالطة.

فالشعر من الصناعات الخمس في علم المنطق، وهو باعتبار مادّة الأقيسة لا صورها. وإنّه يبتني على المخيّلات، أي القضايا الخياليّة أو الواقعيّة بـصورة الخيال.

قال العلامة المظفّر مترَّئُ في منطقه (١٠): إنّ الشعر صناعة لفظيّة تستعملها جميع الاُمم على اختلافها، والغرض الأصلي منه التأثير على النفوس لإثارة عواطفها؛ من سرور وابتهاج أو حزن وتألّم، أو إقدام وشجاعة، أو غضب وحقد، أو خوف وجبن، أو تهويل أمر وتعظيمه، أو تحقير شيء وتوهينه، أو نحو ذلك من انفعالات النفس.

والركن المقوّم للكلام الشعري المؤثّر في انفعالات النفوس ومشاعرها أن يكون فيه تخييل وتصوير، إذ للتخييل والتصوير الأثر الأوّل في ذلك كما سيأتي بيانه فلذلك قيل: إنّ قدماء المناطقة من اليونانيين جعلوا المادّة المقوّمة للشعر القضايا المتخيّلات فقط ولم يعتبروا فيه وزناً ولا قافية.

أمّا العرب ـ وتبعتهم أمم أخرى ارتبطت بهم كالفرس والترك ـ فقد اعتبروا في الشعر الوزن المخصوص المعروف عند العروضيين، واعتبروا أيـضاً القافية على ما هي معروفة في علم القافية، وإن اختلفت هذه الأمم في خصوصياتها، أمّا ما ليس له وزن وقافية فلا يسمّونه شعراً، وإن اشتمل على القضايا المخيلات.

ولكن الذي صرّح به الشيخ الرئيس في منطق الشفا \_كما سنذكر \_أنّ اليونانيين كالعرب كانوا يعتبرون الوزن في الشعر، حتّى أنّه ذكر أسماء الأوزان عندهم.

وهكذا يجب أن يكون، فإنّ للوزن أعظم الأثر في التخييل وانفعالات النفس، لأنّ فيه من النغمة والموسيقي ما يلهب الشعور ويحفّزه، وما قيمة الموسيقي إلّا بالتوقيع على وزن مخصوص منظّم، بل القافية كالوزن في ذلك، وإن

<sup>(</sup>١) المنطق ٣: ٤٥٣.

وعلى هذا فالوزن والقافية يجب أن يعتبرا من أجزاء الشعر ومقوّماته لا من محسّناته و توابعه، ما دام المنطقي إنّما يهمّه من الشعر هو التخييل...

نعم إنّ الكلام المنظوم المقفّى إذا لم يشتمل على التصوير والتخييل لا يعدّ من الشعر عند المناطقة، فلا ينبغي أن يسمّى المنظوم في المسائل العلمية أو التأريخية المجرّدة مثلاً شعراً وإن كان شبيها به صورة، وقد يسمّى شعراً عند العرب أو بالأصحّ عند المستعربين.

ثمّ قال بَيْنُ في تعريف (الشعر): وعلى ما تقدّم من شرح ينبغي أن نعرف الشعر بما يأتي: (إنّه كلام مخيل مؤلف من أقوال موزونة متساوية مقفّاة) وقلنا: (متساوية) لأنّ مجرّد الوزن من دون تساويين الأبيات ومصارعها فيه لا يكون له ذلك التأثير، إذ يفقد مزية النظام فيفقد تأثيره، فتكرار الوزن على تفعيلات متساوية هو الذي له الأثر في انفعال النفوس، ثمّ قال في فائدة الشعر:

إنّ للشعر نفعاً كبيراً في حياتنا الاجتماعية، وذلك لإثبارة النفوس عند الحاجة في هياجها، لتحصيل كثير من المنافع في مقاصد الإنسان فيما يتعلّق بانفعالات النفوس وإحساساتها، في المسائل العامة: من دينية أو سياسية أو اجتماعية أو في الأمور الشخصية الفردية. ويمكن تخليص أهم فوائده في الأمور الآتية:

١ \_إثارة حماس الجُند في الحروب.

٢ ـ إثارة حماس الجماهير لعقيدة دينية أو سياسية أو إثارة عواطفه
 لتوجيهه إلى ثورة فكرية أو اقتصادية.

٣\_ تأييد الزعماء بالمدح والثناء وتحقير الخصوم بالذمّ والهجاء.

٤ - هياج اللذّة والطرب وبعث السرور والابتهاج لمحض الطرب والسرور
 كما في مجالس الغناء.

٥ ـ إهاجة الحزن والبكاء والتوجّع والتألّم كما في مجالس العزاء.

٦ ـ إهاجة الشوق إلى الحبيب أو الشهوة الجنسية كالتشبيب والغزل.

٧ ــ الاتعاظ عن فعل المنكرات وإخـماد الشـهوات، أو تـهذيب النـفس
 وترويضها على فعل الخيرات كالحكم والمواعظ والآداب.

ثمّ يذكر السبب في تأثير الشعر على النفوس لإثارة تلك الانفعالات، وبماذا يكون الشعر شعراً أي مخيلاً ؟ وبيان المقولة المعروفة (الشعر أكذبه أعذبه) وأنّه لا يدلّ ذلك على ذمّ الشعر، بل هذه المقولة بمنزلة الرسم الكاريكاتوري ثمّ يبيّن القضايا المخيلات وتأثيرها، وهل هناك قاعدة للقضايا المخيلات، وكيف تتولّد ملكة الشعر، وصلة الشعر بالعقل الباطن وأنّ الشاعر البارع كالخطيب البارع يستمدّ في إبداعه من عقله الباطن اللاشعوري، فيتدفّق الشعر على لسانه كالإلهام من حيث يدري ولا يدري على اختلاف عظيم للشعراء والخطباء في هذه الناحة.

وليس الشعر والخطابة كسائر الصناعات الأخرى التي يبدع فيها الصانع عن رؤية وتأمّل دائماً. وإلى هذا أشار صحار العبدي لمّا سأله معاوية: ما هذه البلاغة فيكم ؟ فقال: (شيء يختلج في صدورنا فتقذفه ألسنتنا كما يقذف البحر الدرر).

فهذه لفتة بارعة من هذا الأعرابي أدركها بفطرته وصوّرها على طبع سجيّته. ومن أجل ما قلناه من استمداد الشاعر من منطقه اللاشعور تجده قد لا يـواتـيه الشعر، وهو في أشدّ ما يكون من يقظته الفكرية ورغبته الملحّة في إنشائه. قال

الشعر اصطلاحاً ........ الشعر اصطلاحاً ...... ١٥٠

الفرزدق: (قد يأتي عليَّ الحين وقلع ضرس عندي أهون من قول بيت شعر).

وبالعكس قد يفيض الشعر ويتدفّق على لسان الشاعر من غير سابق تهيّؤ فكرى، والشعراء وحدهم يعرفون مدى صحّة هذه الحقيقة من أنفسهم.

وأحسب أنّه من أجل هذا زعم العرب أو شعراؤهم خاصّة أنّ لكلّ شاعر شيطاناً أو جنّياً يلقي عليه الشعر. والغريب أنّ بعضهم تخيّله شخصاً يمثّل له وأسماه باسم مخصوص، وكلّ ذلك لأنّهم رأوا من أنفسهم أنّ الشعر يواتيهم على الأكثر من وراء منطقة الشعور وعجزوا عن تفسيره بغير الشيطان والجنّ.

وعلى كلّ حال فإنّ قوّة الشعر إذا كانت موجودة في نفس الفرد لا تخرج حكما تقدّم من حدّ القوّة إلى حدّ الفعليّة اعتباطاً من دون سابق تمرين وممارسة للشعر بحفظ وتفهّم ومحاولة نظمه مرّة بعد أخرى. وقد أوصى بعض الشعراء ناشئاً ليتعلّم الشعر أن يحفظ قسماً كبيراً من المختار منه، ثمّ يتناساه مدّة طويلة، ثمّ يخرج إلى الحدائق الغنّاء ليستلهمه، وكذلك فعل ذلك الناشئ فصار شاعراً كبيراً.

إنّ الأمر بحفظه وتناسيه فلسفة عميقة في العقل الباطن توصّل إليها ذلك الشاعر بفطرته وتجربته، إنّ هذا هو شحن القوّة للعقل الباطن، لتهيئته لإلهام الشعور في ساعة الانشراح والانطلاق التي هي إحدى ساعات تيقّظ العقل الباطن وانفتاح المجرى النفسي بين منطقتي اللاشعور والشعور، أو بالأصح إحدى ساعات اتحاد المنطقتين، بل هي من أفضل تلك الساعات. وما أعزّ انفتاح هذا المجرى على الإنسان إلّا على من خلق ملهماً فيؤاتيه بلا اختيار. انتهى كلامه رفع الله مقامه.

وقال الشيخ الرئيس ابن سينا في منطق الشفا (الفنّ التاسع) في الفصل الأوّل: في الشعر مطلقاً وأصناف الصناعات الشعرية وأصناف الأشعار اليونانية:

انّ الشعر هو كلام مخيل مؤلف من أقوال موزونة متساوية وعند العرب: مقفّاة. ومعنى كونها موزونة أن يكون لها عدد إيقاعي، ومعنى كونها متساوية هو أن يكون كلّ قول منها مؤلفاً من أقوال إيقاعية، فإنّ عدد زمانه مساو لعدد زمان

الآخر، ومعنى كونها مقفّاة هو أن تكون الحروف التي يختم بها كـلّ قـول مـنها

واحدة.

ولا نظر للمنطقي في شيء من ذلك إلَّا في كونه كلاماً مخيلاً: فــإنَّ الوزن ينظر فيه : إمّا بالتحقيق والكلّية ، فصاحب علم الموسيقي \_أي هو الذي يبحث عن الأوزان كلاً وتحقيقاً ـ وإمّا بالتجربة وبحسب المستعمل عند أمّة أمّة. فـصاحب علم العروض، والتقفية ينظر فيها صاحب علم القوافي ـوهـذا يـعني أنّ الشـعر يحتوي على علوم ثلاثة : المنطق والموسيقي والعروض \_وإنَّما ينظر المنطقي في الشعر من حيث هو مخيل، والمخيل هو الكلام الذي تذعن له النفس فتُستنبط عن أمور وتنقبض عن أمور من غير رويّة وفكر واختيار، وبالجملة تنفعل له انـفعالاً نفسانياً غير فكري، سواء كان القول مصدّقاً به أو غير مصدّق به، فإنّ كونه مصدّقاً به غير كونه مخيلاً أو غير مخيل. فإنّه قد يصدق بقول من الأقوال ولا ينفعل عنه، فإن قيل مرّة أخرى وعلى هيئة أخرى فكثيراً ما يبؤثّر الانبفعال ولا يبحدث تصديقاً. وربما كان المتيقّن كذبه مخيلاً. وإذا كانت محاكاة لشيء بغيره تـحرّك النفس وهو كاذب، فلا عجب أن تكون صفة الشيء على ما هو عليه تحرّك النفس وهو صادق، بل ذلك أوجب، لكن الناس أطوع للتخيّل منهم للـتصديق، وكـثير منهم إذا سمع التصديقات استنكرها وهرب منها. وللمحاكاة لشيء من التعجيب ليس للصدق، لأنَّ الصدق المشهور كالمفروغ منه، ولا طراء له، والصدق المجهول غير ملتفت إليه، والقول الصادق إذا حرف عن العادة وألحق به شيء تستأنس به النفس، فربما أفاد التصديق والتخييل. وربما شغل التخييل عن الالتفات إلى التصديق والشعور به. والتخييل إذعان والتصديق إذعان، لكن التخييل إذعان للتعجّب والالتذاذ بنفس القول، والتصديق إذعان لقبول أنّ الشيء على ما قيل فيه. فالتخييل يفعله القول بما هو عليه، والتصديق يفعله القول بما القول فيه عليه أن يلتفت فيه إلى جانب حال المقول فيه.

ثمّ يتعرّض الشيخ الرئيس إلى الفرق بين الخطابة والشعر والأمور التي تجعل القول مخيلاً، منها ما تتعلّق بزمان القول وعدد زمانه وهو الوزن، ومنها ما تتعلّق بالمسموع من القول، ومنها تتعلّق بالمفهوم من القول، ومنها يتردّد بين المسموع والمفهوم، وغير ذلك من التفاصيل، فإذا أردت التحقيق والاتساع في المعلومات فعليك بالمراجعة.

وأمّا المعلّم الثاني المحقّق الفارابي في رسالته في قوانين صناعة الشعراء (۱) فيقول إجمالاً: قصدنا في هذا القول إثبات أقاويل وذكر معانٍ تفضي بمن عرفها إلى الوقوف على ما أثبته الحكيم (أرسطو) في صناعة الشعر، من غير أن نقصد إلى استيفاء جميع ما يحتاج إليه في هذه الصناعة وترتيبها، إذ الحكيم لم يكمل القول في صناعة المغالطة فضلاً عن القول في صناعة الشعر ... فنقول: إنّ الألفاظ لا تخلو من أن تكون إمّا دالّة وإمّا غير دالّة، والألفاظ الدالّة: منها ما هي مفردة ومنها ما هي مركّبة، والمركّبة منها ما هي أقاويل ومنها ما هي غير أقاويل، والأقاويل منها ما هي جازمة ومنها ما هي خير ألما الشيء المعبّر صادقة ومنها ما هي كاذبة، والكاذبة منها ما يوقع في ذهن السامعين الشيء المعبّر

<sup>(</sup>١) فنَّ الشعر؛ تحقيق عبد الرحمن بدوي: ١٤٩.

عنه بدل القول ومنها ما يوقع فيه المحاكي للشيء، وهذه هي الأقاويل الشعرية...
ويمكن أن نقسم الأقاويل بقسمة أخرى، وهي أن نقول: القول لا يخلو من
أن يكون: إمّا جازماً وإمّا غير جازم، والجازم منه ما يكون قياساً، ومنه ما يكون
غير قياس، والقياس منه ماهو بالقوّة، ومنه ما هو بالفعل، وما هو بالقوّة إمّا أن
يكون استقراءً وإمّا أن يكون تمثيلاً، والتمثيل أكثر ما يستعمل إنّما يستعمل في
صناعة الشعر، فقد تبيّن أنّ القول الشعري هو التمثيل.

وقد يمكن أن تقسّم القياسات، وبالجملة الأقاويل بقسمة أخرى فيقال: إنّ الأقاويل إمّا أن تكون صادقة لا محالة بالكلّ، وإمّا أن تكون كاذبة لا محالة بالكلّ، وإمّا أن تكون صادقة بالأكثر كاذبة بالأقلّ، وإمّا عكس ذلك، وإمّا أن تكون متساوية الكذب والصدق، فالصادقة بالكلّ لا محالة هي البرهانية، والصادقة بالبعض على الأكثر فهي الجدلية، والصادقة بالمساواة فهي الخطبيّة، والصادقة في البعض على الأقلّ فهي السوفسطائية، والكاذبة بالكلّ لا محالة فهي الشعرية ... ثمّ يذكر وصف الأقاويل الشعرية وتنويعها بالأوزان وبالمعاني، الشعرية ... ثمّ يذكر وصف الأقاويل الشعرية وتنويعها بالأوزان وبالمعاني، والأوّل بعهدة صاحب الموسيقي والعروضي، ثمّ يذكر أصناف أشعار اليونايين، وهي : طراغوذيا وديثرمبي وقوموديا وإيامبو ودراماطا وإيني وديقرامي وساطوري وفيومانا وأفيقي وريطوري وإيفيجاناساوس واقوستقي، ثممّ يذكر تفصيل ذلك وأصناف الشعراء وأحوالهم في تقوالهم الشعر، وإذا أردت التفصيل، فراجع.

وأمّا المعلّم الأوّل أرسطوطاليس فيذكر الشعر وأنواعه وصناعة كلّ نوع منها وأنّ الشعر محاكاة وله أنواع يسردها مشفوعة بنماذج، والمحاكاة بمثابة الجنس القريب لها جميعاً، بينما الوسائل والموضوعات وطريقة العلاج هي

الفصول النوعية التي تميّز نوعاً من آخر، ويواصل الكلام عن تمييز الأنواع الشعرية من حيث وسائلها، فيقول ١٠٠٠: حديثنا هذا في الشعر : حقيقته وأنـواعــه والطابع الخاصّ بكلّ منها، وطريقة تأليف الحكاية حتّى يكون الأثـر الشعري جميلًا، ثمّ في الأجزاء التي يتركّب منها كلّ نوع، عددها وطبيعتها، وكذلك في سائر الأُمور التي تتَّصل بهذا البحث، وفي هذا نسملك التـرتيب الطـبيعي فـنبدأ بالمبادئ الأولى: الملحمة والمأساة، بل والملهاة والإيثرمبوس وجُل صناعة العزف بالناي والقيثارة، هي كلَّها أنواع من المحاكاة في مجموعها ... فيذكر تفصيل ذلك كما يذكر أنّ اختلاف الفنّ باختلاف الموضوع، فيتعرّض إلى فنّ الموسيقي والرقص والشعر، فيذكر أسلوب المحاكاة، ثمّ يذكر نشأة الشعر وأقسامه وبيان ضرورة الشعر للنفس الإنسانية، ويسردها إلى نسزعتين راسختين في الطبيعة الإنسانيه: النزعة إلى المحاكاة والنزعة إلى الانسجام والإيقاع فيقول: ويبدو أنّ الشعر نشأ من سببين كلاهما طبيعي، فالمحاكاة غريزة في الإنسان تظهر فيه منذ الطفولة (والإنسان يختلف عن سائر الحيوان في كونه أكثرهااستعداداً للمحاكاة وبالمحاكاة يكتسب معارفه الأوّلية) كما أنّ الناس يجدون لذَّة في المحاكاة ... ثمّ يتعرّض إلى الشعر الهزلي والكوميديا والفارق بينها وبين التراجيديا، وتـعريف المأساة وبيان الفعل ومداه في المأساة، والفعل البسيط والفعل المركّب، والتحوّل والتعرّف، وبيان الأفعال والأخلاق في المأساة، وبيان أركان المسرحية وبيان الملحمة وأنواعها وأوزانها، وغير ذلك من المطالب في فنَّ الشعر عند اليونانيين فراجع.

<sup>(</sup>١) فنّ الشعر : بعد الصفحة ٥٦.

٢٠ ..... قراءة في الشعر والشعراء

ولا يسخفي أنّ الشمعر اليسوناني في كتب اليسونانيين كالمعلّم الأوّل أرسطوطاليس إنّما يبحث في الأفعال والأخلاق، بينما الشعر العربي يدور حول الوصف للموضوعات أو الانفعالات.

والشعر قد دخل منذ البداية في باب علوم العربية، لأنّه يدرس لاستخلاص الشواهد النحوية والصرفية واللغوية، فكان ثمّة هوّة هائلة بين علماء العربية وبين علماء الثقافة الانسانية (١٠).

ويقال أوّل من تكلّم في فنّ الشعر هو سقراط الفيلسوف الكبير ثمّ تلميذه أفلاطون وقد دوّنه المعلّم الأوّل أرسطو. وكان سقراط يرى الشعر من منظار أخلاقي، وأنّ مثل فنّ الشعر يولّد اللذّة فلا ينفع في مقام العلم والتعليم، وقد أنكر جماله، إذ كان يرى الجمال فيما يكون فيه الفائدة، ولا فائدة عقلائية في الشعر، وقد نحى منحاه أفلاطون فإنّ في جمهوريته أخرج الشعراء من مدينته الفاضلة، ولم يقرّ لهم وزناً وقيمة، ولم ير الشعر من العلم النافع، ومن ثمّ لم يضع سقراط وأفلاطون للشعر قواعد خاصة، ولكن أرسطو خالفهما في ذلك، وحاول أن يجد للشعر قواعده الخاصة، وأن يثبت فائدته وجماله، وأنّه من طبيعة الإنسان وغرائزه وعلاقته بالوزن والإيقاع والمحاكاة كما مرّ تفصيل ذلك.

هذا إجمال ما ذكره أعلام المنطق في تعريف الشعر، ولتمام الفائدة نــذكر بعض ما ورد في دوائر المعارف، وفي مصطلح الأدباء وفي الأدب العربي.

جاء في دائرة معارف القرن العشرين لمحمّد فـريد وجـدي ( ٣٩٠ : ٣٩٠) الشعر : في اصطلاح المتأدّبين هو الكلام المـوزون المـقفّى، وهـو قـديم كـقدم

<sup>(</sup>١) الشفاء، المنطق ٩: ١١.

الإنسان لأنَّ في طبع الإنسان نزوعاً إلى الترنُّم محاكاة للطيور في أوكارها، فهو إن قطع مسافة أو جهد في عمل، نزع إلى التشاغل من متاعب جسده بشغل فمه، والترنّم يستدعي كلاماً تهيج به العواطف وتستلذّه الإذن فوجد الشعر بـهذه الدواعي، ولا حاجة للقول بأنَّه كان على غاية البساطة خالياً من ديباجته الحالية ومناسباً لسذاحة الانسان الأوّلة، ثمّ أخذ بترقّي ويتهذّب عبلي حسب تبرقّي الإنسان حتّى وصل إلى الدرجة التي نشاهده عليها، وهو سلاح لسباني شديد المضاء، فإن استعمل غزلاً تشبيباً أغرى الأفئدة بالهوى وسهل للجسد احتمال الجوي، وإن سيق على طريق الحماسة هاج النفس لاقتحام الردي، تلتل بالقلب لخوض نيران الوغي، وإن انشدّ في حثّ أو طلب أو استعطاف أو استعطاء حرّك العواطف وهيّجها، واستولى عليها وميلها. وليس لأيّ ضرب من ضروب الكلام ما للشعر من خاصية تبجسيد خطرات النيفوس وتبجسيم تبموّجات الضمائر والوصول لعميقات السرائر. فما أنفعه من سلاح في يد العاقل الرشيد، وما أضرّه في يد الذي لا يدرك عهدة ما يقول. وقد منيت جميع الأمم بهذين النوعين من الشعراء، فالأوَّلون ساعدوا العاملين المصلحين على تذليل صعوبات وظيفتهم، والآخرون عملوا على العكس جرياً مع أهوائهم وضلَّتهم.

ثمّ يذكر المؤلّف فنون الشعر الجاهلي قائلاً: قال أبو هلال العسكري في كتاب الصناعتين إنّ فنون الشعر في الجاهلية خمسة وهي: المديح والهجاء والوصف والتشبيب والمراثي. وزاد النابغة فيها قسماً سادساً هو الاعتذار. ولم يعد العلامة العسكري الحماسة والخمريات والدهريات والزهريات والحكم والشكوى، ولعلّه أدمجها في باب الوصف، ثمّ يذكر تفصيل الأقسام مع ذكر شواهد من الشعر في الجاهلية ولسنا بصدد

استقصاء جميع تلك الضروب، فهي قد تطوح بنا إلى التطويل المملّ، والذي نقوله إنَّ الشعر العربي بلغ غاية أُبَّهته قبيل البعثة المحمّدية، فلمّا بعث النبيُّ عَيَّاتُهُ شـغل العرب شاغل من أمر الدين، فانحطَّ الشعر وركدت ريحه، فيلمَّا استنبَّ الأمر للإسلام ومضى عصر الراشدين، وتولَّت الأحكام بنو أُميَّة واتَّسع العمران، رجعت النفوس لما تهواه من الشعر، وكان له منزلة سامية لدى بني أُميّة، فنبغ في عصرهم جميل بن معمّر وعمر بن أبي ربيعة والعرجي وغيرهم في الغزل، والنعمان بن بشير الأنصاري وابن مفزع الحميدي وأبي الأسود الدؤلي وكان هؤلاء من أنصار عليّ ابن أبي طالب عليُّا لا ولم يسكتهم عن المجاهرة بالطعن على بني أميَّة إلَّا تسلُّطهم على أُمور الدولة. ثمّ نبغ جرير والفرزدق والأخطل والراعي وأبو النجم العجلي والأحوص فأبلغوا الشعر إلى أسمى مكاناته. فـلمّا جـاءت الدولة العـباسية زادت الشعر إقبالاً، فنبغ فيه بشّار بن برد وأبو نؤاس وأبو العتاهية وسلم الحاسر وابن أبي حفصة. أمَّا الذين أحدثوا الانقلاب العظيم في الشعر في عصر العباسيين فهم بشّار بن برد والسيّد الحميري وأبو نؤاس ومسلم بن الوليد وأبـو العـتاهية وأبو تمام ودعبل... هؤلاء الشعراء الفحول هم الذين نـقلوا الشـعر مـن حـالته البدوية إلى روائه الحضري الآخذ بمجامع القلب، فذهبوا في التشبيه والكتابة وسائر المحسّنات اللفظية والمعنوية إلى أقصى ما تحتمله مرونة اللغة. ثمّ لم يتقدّم الشعر بعد هذا العصر بسبب الفتور الذي أصاب العالم الإسلامي، فإنَّه ألمَّ بكلِّ شيء فيه، وهي سنّة طبيعية لا تتخلّف، فلا تفتر عوامل الاجتماع فتصيب السياسة والأخلاق وسائر الروابط والعوامل الاجتماعية بالفتور، إلّا بعد أن تكون العوامل الأدبية من الدين واللغة قد أُصيبت بما أضعفها أيضاً.

وبقي الشعر العربي حيث هو، ثمّ أخذ ينحطّ من لدن القرن الرابع حتّى لم

يبقَ من أهله إلّا أفراد موزّعين في الأقطار، ولم يكن فيهم مع ذلك واحد يقارن بأبي تمام أو البحتري مثلاً، ولا زال الحال جارياً على هذه السنة من الانحطاط حتى حدثت النهضة العربية الأخيرة في سورية أوّلاً، ثمّ في مصر فأخذ الشعر يستردّ دولته على يد أمثال شوقي والرافعي وحافظ إبراهيم، وإنّ عهدنا هذا ليبشّر بترقي عظيم للشعر، إذا اطردت هذه النهضة طريقها، ولم يعقها عائق عن بلوغ غايتها.

وجاء في دائرة المعارف(١١ للبستاني : شِعر : Poetry و Poesie :

الشعر صعب وطويل سلّمُهُ إذا ارتهى فهو الذي لا يعلمُه زلّت به إلى الحضيض قدمه يسريد أن يسعربه فيعجمُهُ

هذان البيتان للجاحظ ذكر فيهما بأسلوب رقيق ماهية الشعر فإنّه (ملكة راسخة في النفس منذ الفطرة لا يمكن تكلّفها) وحدّ الشعر عند علماء العرب بالإجماع هو (الكلام الذي قصد وزنه وتقفيته على أوزان مختلفة واتباع قافية واحدة في كلّ قطعة منه، أو في كلّ شطرين أو في بعض الأبيات دون الأخرى) وهذا ما لا ضابط له عند أكثر الأمم، وأمّا الأوزان فلا بدّ منها عند كلّ أمّة، فقد يكون الوزن واحداً في كلّ القصيدة، وقد يكون مختلفاً في بعض الفنون كما سترى، وليست ملكة الشعر في الإنسان من الأمور المنتحلة أو الطارئة، بل هي جبلة مخلوقة فيه منذ فطرته، فتتقوّى وتتمكّن بحسب مظاهر الحياة، فإنّ القوّة الإنسانية مرجعها إلى ثلاثة أمور: أوّلها: القوى العقلية وهي التي تمارس الأعمال بالعلوم أو المعارف النظرية. ثانيها: القوّة الحسّية وهي التي تمارس الأعمال

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف تأليف بطرس البستاني ١٠: ٤٧٤.

المتعلّقة بالحواس وهي الصنائع. ثالثها: القوّة التأثيرية أو الشعرية وهبي التي تتعلّق بشعور الحاسات الباطنية، فتظهرها إلى الخارج بكلام له أشدّ تأثير في إيضاحها، وهذا الكلام لكي يأخذ أشدّ مفعوله في القلوب ويبجل موقعه في النفوس، يجب أن يكون منتظماً في قالب نقي وهيئة لطيفة، شأن كلّ النظامات الطبيعية التي يزيد ميل الطبيعة الناطقة إليها في الأمور الحسّية.

فشأن الشعر بالنسبة إلى النفوس كشأن الصورة المحكمة الوضع بالنسبة إلى النظر، وشأن الجسم المتناسب الأجزاء اللطيف الهندام في سطحه بالنسبة إلى اللمس، وشأن الطعم الذي ألفت تفضيله الطبيعة بالنسبة إلى الذوق، وشأن الصوت الموقع النغمات بالنسبة إلى السمع، وهذا الأخير له أشد الاشتراك بالشعر، ومنه يعلم فضل تأثير المنظوم على المنثور، فإن الصوت إذا اتبع نسقاً واحداً نفرت منه الطبيعة، أو اختلفت نغماته على غير نظام مجرد السمع.

لكن ربّ نغمة تطرب زيداً ويكرهها عمرو، ومن ذلك اختلاف طرق الموسيقى بين الأمم، ومن ثمّ اختلاف وزن الشعر وترتيبه وتنسيقه بينهم. ولمّا كان اختلاف الأقاليم يؤثّر في اختلاف الأذواق الطبيعية، كان الشعر العربي عندنا ألذّ وأطرب وأكثر موافقة لطبيعتنا وما يقاربه من شعر سائر الأمم أقبل لدينا ممّا يبعد عنه، وهكذا الحال عند غيرها، ولذلك لا يصحّ حكم على المختار من أساليبه لأهل الأقاليم الحارة بالنسبة إلى الباردة، ولا لأهل كليهما بالنسبة إلى المعتدلة. فكان شعر هؤلاء وشعر أولئك يلذّ لأهل الأقاليم المعتدلة على مقدار تباعد النسبة بين الطرفين، كما هو الحال في الموسيقى، فإنّ الموسيقى اليونانية مثلاً أوقع في قلوب العرب من موسيقى سائر أهالي أوربا، لقرب إقليم اليونان من إقليم العرب أولاً، ثمّ لكثرة الاتصاليات القديمة بينهم وبين الأمم الشرقية، الأمر

الذي يجعل ائتلافاً في الذوق، ولذلك ترى الأتراك والفرس والعرب واليونان متقاربين ذوقاً في ذلك، وفي نظام شعرهم كتقارب ذوق الأمم الشمالية في الأمرين. فيكون الشعر على ذلك دليلاً على طبيعة الإنسان غير المنظورة التي تختلف أطوارها باختلاف الأقاليم على ما مرّ في الكلام على البشر، فهو مرآة أخلاقهم وعوائدهم وتواريخهم وأحوالهم الأدبية والمادية عموماً. وبناءً على ذلك كان الشعر أعدل شاهد نحكم به على ما نريد من القضايا المتعلقة بهذه الأحوال، لأنّه وإن كان مبنياً على التصورات الخيالية والاستعارات والكنايات والتشبيهات ونحو ذلك من المجازات، لكنّه لا بدّ أن يكون متضمّناً حقيقة تشفّ وإيراد الأفكار أبدع، إذا كان القالب المورد به مهندماً مزخرفاً حسن التخطيط متناسب الوضع، فكم نرى من الفرق في التأثير بين قولنا هذا الغلام غضّ الملمس ناعم البشرة، وبين قولنا:

خطرات النسيم تجرح خدّيهِ ولمس الحرير يدمي بنانه وعلى ذلك كانت الخطابة أو البرهان الشعري عند الفلاسفة أي المناطقة من أبلغ الأساليب التي تورد الخطباء بها براهينها، وإذ كانت طبيعة النفس البشرية واحدة في كلّ البشر في كلّ زمان ومكان وكان من خصائصها الميل إلى مثل هذه الأمور، كان لا بدّ من وجود ملكة الشعر في كلّ أمّة وكلّ إقليم. وإذ كان مظهر الحاسات وترجمان القلوب ومجلي الأسرار كان أعدل شاهد يدلّ على أخلاق أمّة وعاداتها وأخبارها. قال بعض الأذكياء الشعر هو تجسد ما ينطوي عليه قلب الإنسان من أعمق الأسرار، أي واسطة تخيلها وظهورها بمظهر حسّي. وإنّه مجلي كلّ سمعة في الأفكار وكلّ ما للطبيعة المنظورة من الرونق والفخامة في التخيّل،

قراءة في الشعر والشعراء ومن الطرب واللذة في النغمات. وإنَّه عبارة عن الحاسة والإحساس معاً عـقلاً وحسًّا، فإنَّ المنثور يتَّجه إلى التصوّر، وأمَّا الشعر فإلى التصوّر والإحساس معاً. ولمًا كان من مقتضيات الشاعر أن يشترك بين عالم الحسّ وعالم التصوّر. كــان لابدً أن يكتب صفة الشيء بعد أن يحيط به علماً آخذاً بجميع أطراف معانيه، ولذلك كان بعض الأُمم يلقّبون الشاعر بالموجد أو المبدع، لأنّه تعمّق في معرفة الشيء حتَّى أوجد منه ما كان خفيًّا عن غيره، فكان للشعراء الكبار أرفع مـنزلة وأجلَّ مكان عند الأُمم. فجعل الشعر أخاً شقيقاً للعلم فإنَّ كليهما يسبر أعماق كنه الطبيعة. ويستخرج مكنوناتها، غير أنّ احدهما ناتج عن طول التجارب وتكرار الامتحانات، والآخر ناتج عن صحّة التصوّر والقياس على الأدلّـة. والواحــد والآخر يسيران على آثار خطوات العقل، غير أنّ الشعر إذا كان على طرز واحد في ظاهر شكله. كان قابلاً للتحسين في كلّ عصر ومبناه على ما هو لا يتغيّر. وأمّا العلم فلا يصل إلى الكمال إلّا بعد سارك شعاب التجارب والخبط فيي ديــاجي الامتحان، فالذي يبني اليوم يقوم في الغد ما يهدمه، فإنَّ أوميروس مثلاً استغرق في شعره كلُّ معارف عصره ولكن تلك المعارف تغيّرت وتلاشت، وأمّا شعره فباق على رونقه، ثمّ إنّ العلم لمّا عدا شوطاً بعيداً قصر الشعر عن إدراك شأوه، لكنّه لم يزل يقفوه من بعيد كقافي الأثر، حتَّى أنَّه لمَّا افترق شملهما واختلفت مقاصدهما بقي الشعر في بعض الأحوال يظهر أمامه طليعة يشير الامتحان إليها، فكان واسطة لاكتشافات عظيمة علمية بإشاراته الرمزية. فالشاعر صناجة جيش العلماء، وشعره راية كتائب المعقولات، فإنّ أخلاق الاُمم في كلّ زمان منطبع رسمها في صنجة شعرها، فشعر الهنود تراه صافياً في بعض الظروف ومكدّراً فــي بـعضها باختلاف أحوالها الجاهلية والإسلامية، وما قاربها من الطرفين مقدّماً ومـؤخّراً الشعر اصطلاحاً ...... الشعر اصطلاحاً ..... الشعر اصطلاحاً المستعدد المستعدد

واعتقادات الحلوليين يعلم اضطرابها واختلاطها، ممّا ظهر فيهم من القيصائد الطويلة المختلفة المباني. وأمّا شعر اليونان فيترى فيه من السهولة والبلاغة والسلاسة والانسجام ما يشربه العقل، فإنّ الفكر عند الهنود كان سائداً علم. المعاشرة والشكل، وإمّا عند اليونان فبالعكس، فأُولئك يكتبون بحسب هنوي أفكارهم، وأمّا هؤلاء فيحسب مقتضى الحواس، فترى في شعرهم روح الفرج والسرور والانبساط والهشاشة، ولمّا انتقل الشعر منهم إلى الرومان تغيّرت حالته فبعد أن كان مطرباً مرقصاً صار يؤذن بالرزانة والكبرياء، وأمّا العبرانيون قبل اليونان والرومان فكانت لهم اعتقادات وأفكار دينية قصرت عن إدراكها حكمة أُولئك الفلاسفة، ولذلك ترى شعرهم يمثّل الفخامة والعظمة والسموّ والأدب. ولمًا اتّصلت الديانة المسيحية بالغرب هدمت تلك الأركان القديمة، فانقلب نفس الشعراء ودخل في شعرهم روح الدين والآخيرة، لكن ببعد انتقضاء القيرون المتوسّطة حصل انقلاب آخر في نفس الشعراء لعدم ثبات الطبيعة الإنسانية على حال، فدخلت فيه القصص والحكايات وما يتعلّق بالإحساسات البشرية، حتّى شاع فيه المجون، وأكثر ما كان ذلك في أسبانيا، أمّا أنكلترا فحافظت فيه على العظمة والسمو، وظهرت الرزانة في شمال أوربا وجنوبها. وأمّا فرنسا فلم تحتمل ذلك زماناً فأفرغت شعرها في قوالب الهجاء والهزل، ثمّ تمشّت فيه على أثـار ظواهر الهيئة الاجتماعية لكنّها كانت تشتمل على جماعة من أرباب الحكمة والتعقّل والدين من الشعراء الذين نبغوا في القرون المتأخّرة، فأكسبوا الشعر رونقاً جليلًا، وأمّا ألمانيا فشعرها العلمي متأخّر العهد، وقد أخذت نهجاً مخالفاً بعض المخالفة لغيرها، ولكن يظهر فيها روح الشعر الفرنسوي أوَّلاً لأخذها عن فرنسا. فروح الشعر الآن في آداب أعظم ممالك أوربا العلمية أي فرنسا وإنكلترا وألمانيا

تتباين، والسائد في إنكلترا الشعر الوصفي والديني والفلسفي، وفي فرنسا التشكيكي والمادي، وفي ألمانيا الحلولي.

وأمّا الشعر العربي فلا بدّ له من فصل خاصٌ نذكر مذاهبهم فيه و آراءهم من جهته. قال ابن خلدون: هو غريب النزعة عزيز المنحى، إذ هو كلام مفصّل قطعاً قطعاً متساوية في الوزن، متّحدة في الحرف الأخير من كلّ قطعة، وتسمّي كـلّ قطعة منها بيتاً، ويسمّى الحرف الأخير روياً وقافية، ويسمّى جـملة الكــلام إلى آخره قصيدة، وينفرد كلُّ بيت بإفادته في تراكيبه، حتَّى كأنَّه كلام مستقلَّ عمَّا قبله وما بعده، وإذا أفرد كان تامّاً في بابه من مدح أو تشبيب أو رثاء، فيحرص الشاعر على إعطاء ذلك البيت ما يستقلّ في إفادته، ثمّ يستأنف في البيت الآخر كلاماً آخر كذلك. ويستطرد للخروج من فنّ إلى فنّ، ومن مقصود إلى مقصود، بأن يوطُّد المقصود الأوَّل ومعانيه إلى أن تناسب المقصود الثاني ويبعد الكـــلام عــن التنافر، كما يستطرد من التشبيب إلى المدح، ومن وصف البيداء أو الطلول إلى وصف الركاب أو الخيل، ومن وصف الممدوح إلى وصف قومه وعساكره، ومن التفجّع والعزاء في الرثاء إلى التأثّر، وأمثال ذلك، ويراعي فيه اتّفاق القصيدة كلّها في الوزن الواحد حذراً من أن يتساهل الطبع في الخروج من وزن إلى وزن يقاربه، فقد يخفى ذلك من أجل المراقبة على كثير من الناس، ولهذه الموازيسن شروط وأحكام تضمّنها علم العروض، وليس كلّ وزن يتّفق للطبع استعملته العرب في هذا الفن، وإنَّما هي أوزان مخصوصة تسمّيها أهل تلك الصناعة بحوراً. قال: وفنّ الشعر من بين الكلام كان شريفاً عند العرب ولذلك جعلوه ديوان عــلومهم وأخبارهم وشاهد صوابهم وخطائهم، وأصلاً يرجعون إليه في الكثير من علومهم وحكمهم، وكانت ملكته مستحكمة فيهم، والشعر من بين فنون الكلام صعب الشعر اصطلاحاً ...... ١٩٠٠ الشعر اصطلاحاً المستعدد المستع

المأخذ على من يريد اكتساب ملكته بالصناعة، ولصعوبة منحاه وغرابة فنّه، كان محكًّا للقرائح، ثمّ في استجادة أساليبه وشحذ الأفكار فسي تــنزيل الكــلام فــي قوالبه، ولا يكفي فيه ملكة الكلام العربي على الإطلاق، بل يحتاج بخصوصه إلى تلطُّف ومحاولة في رعاية الأساليب التي اختصّته العرب بها واستعمالها، فإنّ لكلُّ فنّ من الكلام أساليب تختصّ به، وتوجد فيه على أنحاء مختلفة، وليست قوانين البلاغة كافية لذلك، لأنَّها قواعد علمية وقياسية تفيد جواز استعمال التراكيب على هيئاتها الخاصّة. وأمّا تراكيب الشعر فهي هيئة ترسخ في النفس من تتبّع التراكيب في شعر العرب، والمستعمل عندهم من ذلك أنحاء مخصوصة، فما كان من الكلام منظوماً وليس على تلك الأساليب فلا يعدّ شعراً. ولعمل الشعر وأحكام صناعته شروط؛ أوَّلها الحفظ من جنسه حتَّى تنشأ في النفس ملكة ينسج على منوالها، وقد يكفي لذلك شعر أحد الفحول المسلمين، مثل ذي الرسّة وجمرير وأبسي نــؤاس والبحتري وأبي تمام، ثمّ بعد الامتلاء من الحفظ وشحذ القريحة للنسج على المنوال يقبل على النظم. وفي الإنشاد منه تستحكم ملكته ثمّ لا بدّ له من الخلوة واستجادة المكان المنظور فيه من المياه والأزهار والشموم لاستنارة القريحة، ثمّ مع هذا كلَّه أن يكون على نشاط، وقالوا: خير الأوقات السحر، وربما قالوا إنَّ من بواعثه العشق والانتشاء. وذكر ابن رشيق في كتاب العمدة الذي انفرد بهذه الصناعة أنَّه إذا استعصى بعد هذا كلُّه، فليترك إلى وقت آخر، وليكن بناء البيت على القافية من أوّل صوغه، لأنّ القافية بعد صواغ البيت قد يصعب وضعها فسي محلُّها، وليراجع الشعر بعد الفراغ منه بالتنقيح والنقد، ولا يستعمل فيه من الكلام إلَّا الأفصح من التراكيب والخالص من الضرورات اللسانية، ويجتنب المعقد من التراكيب، ويقصد ما كانت معانيه تسابق ألفاظه إلى الفهم، وأن تكون الألفاظ

مطابقة للمعاني بحيث لا يجمع البيت عدّة معان، ويجتنب الحواشي من الكلام والسوقي والمبتذل، فإنّه ينزل بالكلام عن طبقة البلاغة، وإذا تعذّر الشعر بعد هذا كلّه فليرادفه ويعاوده، فإنّ القريحة مثل الضرع يدرّ بالامتراد، ويبجفّ بالترك والإهمال. وقد نظم جماعة شيئاً في صناعة الشعر من ذلك قول بعضهم:

إنَّما الشعر ما يسناسب فــى النــظــ حم وإن كان في الصفات فنونا فأتسى بسعضة يشاكل بعضآ وأقامت له الصدور المتونا فكأنَّ الألفـــاظ مـنه وجــوهُ والمعاني ركبن فيه عبونا فإذا ما مدحت بالشعر حرّاً رمت فيه منذاهب المشتهينا فبجعلت النسبيب سهلاً قبر سأ وجمعلت المديح صدقاً مسنا وتعلّيت ما ينهجن فني السم ــع وإن كــان لفــظه مـوزونا وإذا مـــا عــــرفته بــهجاءٍ عبت فيه مذاهب المرقسنا فجعلت التنصريح مننهُ دواء وجمعلت التمعريض داءً دفسنا وإذا ما بكيت فيهِ على العا ديسن يسومأ للسين والظباعنينا حلت دون الأسي وزللت ماكيا ن من الدمع في العيون مصونا ثمّ إن كنت عاتباً جئت بالوعد بد وعيداً وبالصعوبة لينا فستركت الذي عستبت عسليه حسذِراً آمناً عنزيزاً مهينا وأصحّ القريض ما قـــارب النــظـــ ے وإن كيان واضحاً مستينا فإذا قبل أطمع الناس طرًّا أ وإذا ريسم أعسجز المعجزينا وقال آخر:

> الشعر مــا قــوّمت ربــع صــدوره ورأيت بالإطناب شعب صــدوعه

وشددت بالتهذيب أسّ متونِه وجمعت بسين محته ومعنه

الشعر اصطلاحاً ........ الشعر اصطلاحاً .....

وإذا مدحت به جواداً ماجداً وقصيته بالشكر حتى ديونه أصفيته بستفتش ورضيته وخصصته بخطيره وتسمينه فيكون جزلاً في مساق حتوفه ويكون سهلاً في اتفاق فنونه وإذا بكيت به الديار وأهلها أجريت للمحزون ماء شؤونه وإذا أردت كناية عن ريبه باينت بين ظهوره وبطونه فجعلت سامعه يشوب شكوكه بيتينه وظينونه بسيقينه

قال ابن خلدون : فمن كان محفوظه شعر أبي تمام أو العتابي أو ابن المعتزّ أو ابن هانئ أو الشريف الرضى أو رسائل ابن المقفّع أو سهل بـن هــارون أو ابن الزيّات أو البديع أو الصابئ تكون ملكته أجود وأعلى مقاماً ورتبةً فسي البلاغة، ممّن يحفظ شعر ابن سهل من المتأخّرين أو ابن النبيه أو ترسل البيساني أو العماد الاصبهاني، لنزول طبقة هؤلاء عن أولئك، لأنَّ الحافظ للشيء ينسج على منواله، ولذلك كان الفقها، والنحاة وأمثالهم قاصرين عن البلاغة لتمكُّن القواعد العلمية في أفكارهم، وهي ليست من بلاغة أساليب كلام العرب في شيء. وكلام الإسلاميين من العرب أعلى طبقة في البلاغة من كلام الجاهلية، لأنَّهم سمعوا القرآن وحفظوه وهو في أعلى طبقة من البلاغة، وحفظوا الحديث أيضاً، ولذلك نجد شعر حسّان والحطيئة وجبرير والفيرزدق وذي الرمّــة والأحــوص وبشّار، أبلغ من شعر امرئ القيس والنابغة وعنترة وابن كلثوم وزهير ونحوهم. وقال في مكان آخر إنّ الكلام المنظوم الذي لا يكون على أساليب العرب يعني الجاهلية لا يكون شعراً، ولذلك كان الكثير ممّن لقينا من شيوخنا في هذه الصناعة الأدبية يرون أنَّ نظم المتنبّئ والمعرّي ليس من الشعر في شيء، لأنَّهما لم يجريا على أساليب العرب. ونحن نرى في حكم ابن خلدون وهماً من وجهين: أوّلهما

٣٢ ..... قراءة في الشعر والشعراء

أنّ أصحاب العلم مجمعون على أنّ شعر امرئ القيس وسائر أصحاب المعلّقات أولى بالتقدّم على كلّ شعر، ولو لا ذلك لما علقت قصائدهم على البيت الحرام، تسجد نها فبائل العرب على اختلافها، وإنّ المتنبئ عند الحقيقة من أشعر من قال شعراً في الإسلام وإن لم يكن أشعرهم فهو، وأبو تمام عندهم في الطبقة الأولى. والثاني: وهو الذي كان يجب أن ينتبه إليه هو أنّ حسن الشعر أي موافقته للذوق متعلّق بالظروف، أي الأمكنة والآزمنة، فإنّ قول امرئ القيس في الجاهلية:

قفا نبكِ من ذكرى حبيبٍ ومنزلِ بسقط اللوى بين الدخول فحوملِ فتوضح فالمقراة لم يعف رسمها لما نسجتها من جنوبٍ وشمألِ

أبلغ عند أقرائه، وفي تلك الصحاري القفرة التي لم يعرفوا فيها إلاّ السراب والرمال والأباعر والخيام والطلول والأوعار ونحو ذلك، من خشونات الطبيعة من قول المتنبّى:

خرجوا به ولكل بال خلفه صعقات موسى حين دُك الطورُ والشمس في كبد انسماء مريضة والأرض راجيفة تكاد تمورُ وحفيف أجنحة الملائك حوله وعيون أهل اللاذقية سورُ

فمن أين يتأتى لامرئ القيس في تلك الفلوات والعيشة الوحشية مثل المناظر المدنية حتى يشحذ قريحته لهذه البدائع، ولكن من وجه آخر نرى صفاء الهواء وتسريح الأفكار في الأمور المعنوية يجعل من تفرّد بالذوق والنفس الكريمة نابغة في معانيه حتى يفوق البدوي في ذلك على الحضري ساكن القصور فصاحب الطرب والملاهى يطرب عند قول أبي نواس:

ومستطيلٍ على الصهباء بـاكـرها في فتية بـاصطباح الراح حـذاقِ فكــلُ شــيء رآهُ قال ذا الســاقي

الشعر اصطلاحاً

أكثر ممّا يطرب من قول عنترة :

ولقد ذكرتكِ والرماح نبواهلٌ مثّى وبيض الهند تقطر من دممي فوددت تقبيل السيوف لأنها لمسعت كبارق ثغرك المتبسم

ولكن من أين يتأتّي لصاحب الكأس والطاس المتقلّب بين ظهور المجالس والمتمرّغ على نهود العوانس هذه الرقّة الممزوجة بالحماسة والعادات والمناظر ممّا له أشدّ تأثير في نفث الصدور فلا يلتذّ صاحب الفجور والمنكرات بقول عنترة أىضاً:

> أحسبّك يا ظلومُ فأنت عندي ولو أنّسي أقـول مكــان روحــى كما يلتذُّ بقول ابن العقّاد:

مكان الروح من جسـد الجـبان لخفت عليك بادرة الطعان

من لمن ذاك الشغير الألعس

لیت شعری هل تری أروی الظما وترى عيناى ربّات الحمى باهيات بمقدود مييّس

والحاصل أنّ الشعر ليس عليه حكم في المحسوسات عموماً ، وبالمنقولات غالباً، لأنَّها إمَّا ان تتأتَّى عن المحسوسات وإمَّا عن المطالعات، فجاهلية العرب لم يكن لهم من المحسوس إلّا كلّ خشن، ولا من المطالعة عن أخبار الأمم إلّا ما يتعلُّق بالحروب والغرام، ولذلك خشنت لغتهم الشعرية، ولو رقَّ الغرام وقلت عندهم الحكم والمعاني التي تأخذ بمجامع القلوب التي وجدها أهل الراحة والنعم والعزّ والاطلاع في الدولة العباسية والأُموية والأندلسية، فبينما كانت أفكــارهم وعاداتهم في أعلى درجة من البديهة وفي دوحة فسيحة من التـمدّن والآداب، كانت أفكار الأوربيين في درجة قصوى من الخشونة، كما كانت جاهلية العرب. ثمّ إنّ اختلاف الشعراء بين العرب دعا أرباب المعرفة إلى جعلهم طبقات بحسب

ما وافق ذوقهم من معانيهم، ولذلك اختلفوا في تفضيل هذا على ذاك وذاك على هذا. والأكثرون على جعلهم أربع طبقات قال بعض الظرفاء:

الشعراء في الزمان أربعه فواحدٌ يبجري ولا يُبجرى معه وواحدٌ يبخوض وسط المعمعه وواحددٌ لا تشتهي أن تسمعه وواحدٌ لا تستحى أن تصفعه

وكانوا أوّلاً يقولون إنّ أشعر أهل الوبر امرؤ القيس وزهير بن أبي سلمى والنابغة الذبياني وعنترة العبسي، ثمّ لبيد وطرفة وابن الأعشى الأسدي، وأجودهم فيه عمرو بن كلثوم التغلبي والحارث بن حلزة اليشكري وطرفة. وقال قوم أفضلهم امرؤ القيس وآخرون زهير وآخرون عنترة، وقال الأصمعي عنترة إذا ركب، والنابغة إذا طرب، والأعشى إذا رهب، وقيل كان الشعر جملاً باذلاً، فنكر، فجاء امرؤ القيس فأخذ رأسه، وعمرو بن كلثوم سنامه، وزهير كاهله، والأعشى والنابغة فخذيه، وطرفة ولبيد كركرته، فلم يبق إلا الذراعان والبطن فوزعت على غيرهم من الشعراء، وقال عبد الملك بن مروان: أشجع شعراء العرب شعراً أربعة، العباس بن مرداس السلمي وقيس بن الخطيم وعنترة ورجل من مزينة لم يسمّه.

أمّا العباس فلقوله:

أشــدٌ عــلى الكــتيبة لا أبـالي أفــيها كــان حـتفي أم سـواهــا وأمّا قيس فلقوله:

وإنّي لدى الحرب العوان موكّل بستقديم نفس لا أريد بقاها وأمّا عنترة فلقوله:

إذ تـــتقون بــي الأســنّة لم أضــم عـــنها ولكـنّي تــضايق مــقدمي

الشعر اصطلاحاً ...... وأمّا المزنى فلقوله :

دعوت بني قبحيفة فباستجابوا فيقلت ردوًا فيقد طباب الورود وقال الخوارزمي: من روى حوليات زهير، واعتذارات النابغة، وحماسيات عنترة، وأهاجي الحطيئة، وهاشميات الكميت، ونـقائض جـرير، وخمريات أبي نؤاس، وتشبيهات ابن المعتزّ، وزهريات أبي العتاهية، ومراثــي أبي تمام، ومدائح البحتري، وروضيات الصنوبري، ولطائف كشــاجم (وحكــم المتنبّئ وغزليات ابـن الفــارض)، ولم يــخرج إلى الشــعر فــلا أشبّ الله قــرنه. وكانت العرب تقرّ لقريش بالتقدّم عليها في كلّ شيء إلّا الشعر، فلمّا نبغ عمرو بن أبي ربيعة والحارث بن خالد المخزومي والعرجي وأبو دهبل وابن قيس الرقيات أقرّت لها بالشعر أيضاً. فلمّا قسموا الشعراء إلى طبقات جعلوا في الطبقة الأُولى الجاهلية، ثمّ المخضرمين، وهم الذين أدركوا الجاهلية والاسلام كحسّان بن ثابت وكعب بن زهير، ثممّ المولّدين كالفرزدق وجمرير، ثممّ المحدثين كالمعرّي وابن الرومي والمتنبّئ، ومن بعدهم، وكان الشعر في أيامهم قد جرى على قواعد مقرّرة وضعها الخليل بن أحمد قبلهم بأكثر من قرن، ثمّ جمعت العرب أحسـن ما وقعت عليه من القصائد وجعلتها سبع رتب وحكمت بأنَّها أفضل الشعر، وهي المعلَّقات وأصحابها : امرؤ القيس وزهير بن أبي سلمي والحارث بن حلزة ولبيد ابن ربيعة وعمرو بن كلثوم وطرفة بن العبد وعنترة العبسي. ثممّ المجمهرات وأصحابها : النابغة الذبياني وعبيد بن الأبرص وعدي بن زيد وبشر بن أبي حازم وأميّة بن أبي الصلت وخداش بن زهر والنمر بن تولب. ثمّ المنتقيات وأصحابها : المسيّب بن علس والمرقش وعروة بن الورد والمهلهل بن ربيعة ودريد بن الصمّة والمتنخّل بن عويمر. ثمّ المذهّبات وأصحابها: حسّان بن شابت وعبد الله بسن قراءة في الشعر والشعراء رواحة ومالك بن العجلان وقيس بن الخطيم وأحيحة بن الجلّاح وأبو قيس بـن الأسلت وعمرو بن امرئ القيس. ثمّ المراثي وأصحابها : أبو ذؤيب الهذلي ومحمّد ابن كعب وأعشى باهلة وعلقمة بن عبدة وأبو زبيد الطائي ومالك بــن الريب النهشلي ومتمّم بن نويرة. ثمّ المشوبات وأصحابها : كعب بين زهير والنابغة الجعدي والقطامي والحطيئة والشماخ بن ضرار وعمرو بـن أحـمد وتـميم بـن أبي مقبل. ثمّ الملحمات وأصحابها: الفرزدق وجبرير والأخطل والراعبي وذو الرمّة والكميت والطرماح. وهذه بالنظر إلى القصائد فقط لأنّ بعض أصحاب الأواخر منها معدود من الطبقة الثانية أو الثالثة، وكثيرون غيرهم لم يذكروا هنا من أصحاب الطبقة الأُولي والثانية. فإنّ الأعشى الأسدى وعدى بن زيد والمهلهل وعبيد بن الأبرص والنابغة الذبياني وبشر بن أبي حازم وأُميّة بـن أبـي الصــلت معدودون من الطبقة الأُولى. وأحيحة بن الجلّاح وأوس بن حجر والأسود بن يعفر والبراق والخنساء وتميم بن أبي مقبل وتأبّط شرّاً والشنفري والحطيئة والمتلمّس وحاتم الطائي والحارث بن عبّاد وحسّان بن ثابت وأبا داود وخداش بن زهير وخناف بن ندية وأبا ذؤيب ودريد بن الصمّة والربيع بن زياد والمرقش الأصغر والمخبل السعدي والربيعة بن مقروم والسموأل وسلامة بن جندل وأبا قيس بـن الأسلت وأبا كبير وعبد الله بن رواحة والنابغة الجعدي وعروة بن الورد وعلقمة بن عبدة وعمرو بن أحمر وعمرو بن الأهشم وعمرو بن قمئة وقيس بن الخطيم وكعب ابن زهير والمنتخل بن عويمر والمثقب العبدي والمسيب بن عليس والشماخ بن ضرار ومعن بن اوس واليشكري والنمر بن تولب من الطبقة الثانية، وأمّا الشالثة والرابعة فمنها كثيرون ومن الثانية والأولى أيضاً غير من ذكرنا غير أنّ هذا ليس بضابط كما قلنا، لأنَّه كان بالنسبة إلى الظروف، فـ إنَّ المـتنبّئ والمـعرّي وابن الفارض وابن معتوق وابن هاني والبحتري وأمثالهم يستحقّون الطبقة الثانية إن لم نقل الأولى، لكن نعتبرهم في الأولى لموافقة نفسهم نفس هذا العصر، لأنّه لم يقم مثل ابن الفارض في فنّه، ولا مثل المتنبي في حكمه، ولا مثل الحلي في بدائعه، ولا مثل ابن نباتة في تشبيبه بدائعه، ولا مثل ابن نباتة في تشبيبه ورقّة معانيه، وأمثالهم كثيرون وإن قيل قال عنترة هل غادر الشعراء من متردّم وهو مع ذلك جاهلي، فنقول الشعر ثوب يتبع تفصيله زيّ عصره، والمعاني طينة تتفاوت بتغيير أشكالها الظاهرة كما يختلف المسبوك باختلاف قوالبه، فكل تتفاوت بتغيير أشكالها الظاهرة كما يختلف المسبوك باختلاف قوالبه، فكل ما وافق ذوق عصره كان فيه أولى من غيره.

وقد جعلوا من الشعر فنوناً عدّة أي نوّعوه باختلاف ترتيب أبياته والمآخذ فيها، فأوّل ذلك القصيدة وهي أبسط الشعر، ومنطوق الشعراء عادة وهي عدّة أبيات على قافية واحدة من بحر واحد، فإن لم تتجاوز سبعة أبيات سمّيت مقطوعاً وقيل المقطوع إلى عشرة ولم يكن عند الجاهلية وفي أوائل الإسلام غير ذلك، ثمّ اخترع المتأخّرون بقية الفنون فمنها الموشّح قيل إنّه من مخترعات المغاربة وهذّبه ابن سناء الملك، وقيل إنّه من مخترعات الأندلسيين وهو الأشهر، فإنّه لمّا كثرت الأشعار عندهم وتهذّبت فنونه وراق لهم الزمان وبلغ التنميق الغاية، تفنّنوا فيه، واستحدث المتأخّرون منهم الموشّح ينظمونه أسماطاً وأغصاناً، يكثرون من أعاريضها المختلفة، وسمّي موشّحاً لأنّ خرجاته وتفرّعاته كالوشاح يكثرون معرّباً، ولذلك تقدّم على غيره، وأوزانه مختلفة أشهرها الوزن المشهور المتداول وهو فاعلاتن فاعلاتن فاعلن وقيل كان المخترع له مقدّم ابن معافر الغريري من شعراء الأمير عبد الله بن محمّد المرواني وأخذه عنه ابن عبد ربّه لكن لم يعد لهما عند المتأخرين ذكر. وكسدت موشّحاتهما فكان أوّل

٣٨ ..... قراءة في الشعر والشعراء

من برع فيه عبادة القزاز شاعر المعتصم بن صمادح، وكان أبو بكر بن زهير يقول كلّ الوشّاحين عيال على عبادة القزّاز في ما اتّفق له من قوله:

بدر تم \* شمس ضحا غمصن نه الله مسك شم مما أوضحا مما أورقه ما أنم لا جمير م \* مما أوضحا قد عشما \* قد حمر م الله مخالف للموشّح المشهور وأجاد بعده ابين رافع شاعر المأمون

ثمّ جاءت الحلية التي كانت في دولة الملتّمين فظهرت لهم البدائع وسابق فرسان حلبتهم الأعمى الطليطلي ثمّ يحيى بن بقي، وللطليطلي من الموشّحات

ابن ذي النون.

قوله:

كسيف السيبيل إلى صبري وفي المعالم أشجان والراكب فسي وسط الفلا بالخرد النواعم قد بان

ولمّا شاع فنّ التوشيح في الأندلس وأخذ به الجمهور لسلاسته وتنميق كلامه وترصيغ أجزائه، نسجت العامّة من أهل الأمصار على منواله ونظموا على طريقته بلغتهم الحضرية من غير أن يلتزموا فيه إعراباً، واستحدثوا فينّا سمّوه الزجل قيل أوّل من اخترعه رجل اسمه راشد، وقيل قزمان، ولكنّ الصواب على ما يظنّ ما ذكره ابن خلدون قال وأوّل من أبدع في هذه الطريقة أبو بكر بن قرمان وإن كانت قيلت بالأندلس لكن لم يظهر حلاها ولا سبكت معانيها واشتهرت رشاقتها إلّا في زمانه.

ولهم في ذلك قصائد ومقاطيع كثيرة. وقيل إنّ الزجل خمسة أضرب لكن نظم الناس منه على أوزان كثيرة، وسمّى الزجل لأنّه تلهم مقاطيع أوزان حين

الشعر اصطلاحاً ....... الشعر اصطلاحاً ..... الشعر اصطلاحاً المستعدد المستعد

يغنّى به مأخوذ من الزجل بمعنى الصوت. ثمّ استمدّت أهل الأمصار بالغرب فنّاً آخر من الشعر في أعاريض مزدوجة نظموا فيه بلغتهم الحضرية وسمّوه عروض البلد، وكان أوّل من استحدثه رجل من أهل الأندلس يعرف بابن عمير فنظم قطعة على طريق الموشّح وفي أوّلها يقول:

أبكماني بشاطي النهر نبوح الحمام

على الغصن في البستان قريب الصباح

ثمّ نوّعوا ذلك إلى أصناف كالمزدوج والكاري والملعبة والغزل. ومن فنونه الدوبيت وهو فارسي الأصل ودو لفظة فارسية معناها اثنان فلا يكون المقطوع إلا بيتين معربين وهو ثلاث أقسام، إذ يكون بأربع قواف كالمواليا وأعرج بـثلاث قواف ومردوفاً بأربع أيضاً، وكله على وزن واحد ووزنه فعلن متفاعلن فـعولن فعلن ومثاله:

يا من بسنان رمحه قد طعنا والصارم من لحاظه قطعنا ارحم دنفاً في سنّه قد طعنا في حبّك لا يصيبه قطعنا

وفي ديوان ابن الفارض كثير من ذلك. ومنها المواليا، وعامتنا نقول موال، قيل اخترعه أهل واسط وهو من بحر البسيط، اقتطفوا منه بيتين تكون القافية واحدة في الصدرين والعجزين، ولا يكون فيه إعراب وكان سهل التناول تعلّمه عبيدهم وصاروا يغنّونه في أوقات الشغل، ويقولون في آخره يا مواليا أي يا سادتنا. وما زالوا على ذلك حتى استعمله البغداديون، فلطفوه حتى عرف بهم دون مخترعيه. قيل ولعله الأرجح أنّ الرشيد لمّا غلب البرامكة أمر أن لا يرثيهم أحد بشعر فرثت إحدى جواريهم جعفراً بهذا الوزن حتى لا يعدّ شعراً وجعلت تقول في آخر كلّ شطريا مواليا وأوّل ما قالت ذلك:

٠٤ ..... قراءة في الشعر والشعراء

يا دار أين ملوك الأرض أيـن الفـرس

أيــن الذيـن حـموها بـالقنا والتـرس قالت نراهم رمم تحت الأراضي الدرس

سكوت بعد الفصاحة ألسنتهم خرس

ومن المواليات الظريفة قول بعضهم :

طرقت باب الخبا قالت من الطارق وقلت مفتون لا ناهب ولا سارق تبسّمت لاح لي من ثغرها بارق رجعت حيران في بحر أدمعي غارق ولهم فيه تفتّنات وأساليب في الإنشاد والأوزان. ومنها القوما، وأوّل من اخترعه البغداديون في الدولة العباسية عند السحور في شهر رمضان، سمّي بذلك من قول المغنّين بعضهم لبعض قوما نسحر قوما، ثمّ شاع ونظم فيه الزهري والخمري، وقيل كان أوّل من قاله أبو نقطة للخليفة الناصر، وقيل اخترع قبله لكن اشتهر هو به، وكان الملك الناصر يهتز له طرباً وجعل لأبي نقطة عليه وظيفة في كلّ سنة، فلمّا توفّي أبو نقطة كان له ولد قد برع في نظم القوما، فأراد أن يعرف الخليفة بموت أبيه ويذكّره بالمفروض، فجمع أصحابه ووقف أوّل ليلة من شهر رميضان بموت أبيه ويذكّره بالمفروض، فجمع أصحابه ووقف أوّل ليلة من شهر رميضان تحت الطيّارة، وغنّى القوما بصوتٍ رقيق فأصغى الخليفة إليه وطرب، فلمّا أراد الانصراف قال ابن أبي نقطة:

يـــا سيد السادات لك بــالكرم عـادات أنـا ابـن أبـو نـقطة تـعيش أبـي قد مات

فعجب الخليفة من هذا الاختصار ودعا به وخلع عليه وجعل له ضعف ما كان لأبيه. ومنها الكاما وقد اخترعه البغداديون، وسمّي بذلك لأنّهم لم ينظموا فيه سوى الحكايات والخرافات، فكان قائله يحكي ما كان إذ يقول كان كذا وكان

الشعر اصطلاحاً ......ا

كذا، إلى أن ظهر ابن الجوزي وغيره فنظموا فيه المواعظ والحكم وأجزاء شطوره مختلفة، فأجزاء الشطر الثاني مختلفة، فأجزاء الشطر الأوّل من البيت الأوّل مستفعلن فعلاتن أيـضاً، والشاني مستفعلن فعلاتن أيـضاً، والشاني مستفعلن فعلان ومنه قول الشبراوى:

كـــن يـــا مــليح حــليماً ثـــكت مـــيزان الصــدور مـــــــنا مـــنصان مـــــــــنا مـــنصان

ومنها السلسلة قيل لم يعرف مخترعها ومنها قصيدة ابن منجك باشا وأوّلها: يا مبتدع العذل إن عذلك أشراك عذر العذار رميت منه بأشراك

ومنها اللغز والأحجبة والمعتى والتشطير والتخميس والتاريخ الشعري وغير ذلك، وهذه كلّها شعر صحيح معرب وهي مشهورة عند الجمعى. ومنها في أيامنا القصيد والمعنى والقراديات، أمّا القصيد فهو شعر عرب البادية يذهبون فيه كلّ مذهب وكثيراً ما يتقولونه ارتجالاً، ويتضنونه من المعاني والتشابيه والاستعارات كما نراه في شعر الجاهلية، ولا يختلف عنه إلّا بكونه غير مقيّد بضوابط الإعراب، أمّا القراديات فهي من الأغاني اللبنانية والغالب في وزنها مفعولات مفعولان مقطوعها أربعة أبيات صدورها على قافية واحدة وأعجازها على قافية الفاتحة التي يبنى عليها القول. وأمّا المعنى فيدور على وزنين أحدهما الرجز أو الكامل، وقد يخلط بالرمل والآخر مستفعلن مستفعلن فعلن أو فعلان، ولهم فيه على ذلك تفنّن كثير ويأتون فيه بالغرائب من دقيق المعاني ولطيف المجاز ممّا يتعجز عنه فحول الشعراء، ذلك لأنّهم ينطقون به بلغة العامّة، ولا يقيّدون بقافية صحيحة شعرية كما هو مشهور وأنغامه مختلفة أيضاً. والأعجب من ذلك أنّهم يقولونه ارتجالاً في

المحافل ونحوها كجاري العادة في جبال أسبانيا والبور توغال، فيأتون بكلّ معنى بديع وهم مع ذلك قد يأخذون بقافيتين أو أكثر معاً يقولون على كلّ قافية بيتاً ويرجعون إلى الأخرى، وقد يأتون فيه بالتسجيع والتوزيع ومحبوك الطرفين وضرب المثل وغير ذلك من أنواع البديع. وينظمون منه ألفيات وألغازاً طويلة عجيبة وهو في كلّ أساليبه إلّا الإعراب كالشعر في أزهى أعصره. ومحطّ رحاله وعكاظه لننان.

ويقسم الشعر بالنظر إلى معناه إلى عدّة أبواب حصرها أبو تمام في عشرة وجعلها ابن أبي الاصبع ثمانية عشر، وهمي الغزل والوصف والفخر والمدح والهجاء والعتاب والاعتذار والأدب والزهد والخمريات والرثباء والبشارة والتهاني والوعيد والتحذير والملح والسؤال والجواب، ويزاد الزهريات والحكم والمجون والفراق أو التشوّق والحماسة وهي أشرفها عـندهم، وقـيل إنّ الغـزل وصف الغلمان، والنسيب وصف النساء، والتشبيب يجمعهما، غير أنَّ الشائع أنَّ الغزل يطلق عليهما ولا سيّما وصف النساء، وأمثلة ذلك كثيرة يضيق دونها المقام، وقد استحدث أهل الغرب نوعاً من القصائد سمّوها بالملاحم، وهي ما تـضمّنت أحوال أمَّة أو قوم وحروبهم ووقائعهم التاريخية، وقسموه بـاعتبار تأثـيره إلى مرقص ومطرب ومقبول ومسموع ومتروك وهو الرديء، وأمّا ما قالوا في منافعه ومضاره وحسنه وقبحه وحلاله وحرامه وتأثيره في السامعين فشيء كـثير فـقد جاء في القرآن ذمّه ومن ذلك (وما علّمناه الشعر وما يـنبغي له إن هــو إلّا ذكــر للعالمين) وذلك لأنَّ الشاعر يقصد اللفظ فينظمه ويحكم به على المعنى، وأمَّا النبيّ فكان قصده المعنى فيأتيه بالألفاظ المناسبة، فإن كانت موزونة لم تعد شعراً لأنَّها غير مقصودة بالوزن، وفي القرآن والحديث من ذلك شيء كثير منه ما يكون شطراً

ومنه ما يكون بيتاً كاملاً فمن الآيات (من كان منكم مريضاً أو على سفر) فعدّة من أيام أخر. و (لن تنالوا البرّ حتّى تنفقوا ممّا تحبّون) ومن الحديث (هـل أنت الله إصبعٌ دميت وفي سبيل الله ما لقيت) وقد ذكر ابن خلدون فصلاً في وجوب ترفّع أهل المراتب عن انتحال الشعر. قال إنّ الشعر كان ديواناً للـعرب فـيه عـلومهم وأخبارهم وكان رؤساء العرب ينافسون فيه، وكانوا يقفون فـي سـوق عكـاظ لإنشاده وعرض كلّ واحد منهم ديباجته على فحول الشبّان وأهل البصر، حتّى انتهوا إلى المناغاة في تعليق أشعارهم بأركان البيت الحرام، ثمّ انصرف العرب عن ذلك أوّل الإسلام بما شغلهم من أمر الدين والنبوّة والوحى، وما أدهشهم من أسلوب القرآن ونظمه فسكتوا عن الخوض فيه زمـاناً، ثــمّ اسـتقرّ ذلك وأونس الرشد في الملَّة، ولم ينزل الوحي في تحريمه، وسمعه النبيِّ وأثاب عليه فرجعوا إلى ديدنهم منه، وكان لابن أبي ربيعة كبير قريش لذلك العهد مقامات فيه عالية وطبقة مرتفعة، وكان كثيراً ما يعرض شعره على ابن عباس فيقف لاستماعه معجباً له، ثمّ جاء بعد ذلك ذوو الملك والدولة، وتقرّب إليهم العرب بأشعارهم، فأجازوهم بأعظم الجوائز، ولم يزل هذا الشأن أيام بني أُميّة وصدراً من دولة بني العباس، ثمّ جاء خلق أعاجم من بعدهم تعلّموه صناعة، ومدحوا بـــه أمــراء العجم طالبين فيه معروفهم فقط، فصار غرض الشعر فيي الغالب الكذب والاستجداء، فأنف منه أهل الهمم والمراتب من المتأخّرين، وأصبح تعاطيه هجنة في الرئاسة وتغيّر الحال.

لكن هذا الكلام لا يثبت في كلّ الظروف فإنّ الشعراء من أقدم الأزمان كانوا يمدحون غالباً لمقاصد خصوصية لهم تؤول إلى منفعتهم، حبتّى أنّ النبيّ أثاب عليه كما ذكرنا، واستجاده وقال إنّ من الشعر لحكمة ومن البيان لسحراً.

واعتذروا عن الآية التي يقول فيها والشعراء يتّبعهم الغاوون ألم ترَ أنّهم في كلّ وادِّ يهيمون. إنّ المراد بذلك الشعراء الذين حرّم الشرع كلامهم بعد ذلك كما تـقدّم والتشبيب والافتخار الباطل والمدح في غير محلَّه ونحو ذلك، وأمَّــا إذا كــان توحيداً أو حثّاً على مكارم الأخلاق فلا بأس فيه. وقد ورد في كتب الشرع أنّ من آفات اللسان الشعر، وسئل النبيِّ يَتَهَوَّقُ عنه فقال حَسنه حسن، وقبيحه قبيح، وحرم هجو مسلم ولو بما فيه. وقال النبيّ أيضاً لئن يمتلئ جوف أحدكم قيئاً خير له من أن يمتلئ شعراً، فما كان منه في الوعظ والحكم وذكر نعم الله تعالي وصفة المتَّقين فهو حسن، وما كان من ذكر الأطلال والأزمان والأُمم فمباح، وما كان من هجو وسخف فحرام، وما كان من وصف الخدود والقدود والشعور فمكروه. ومن جعله مكسبة له تنقص مروءته وترد شهادته. وإن قصد به إظهار النكبات واللبطائف والتشابيه الفائقة والمعاني الرائقة فلا بأس فيه، وكذلك الزهريات المتضمّنة وصف الرياحين والأزهار والمياه إن لم يقدد فيه تشويق إلى الملاهي وما يتعلُّق بــها، والحاصل أنَّ كلُّ ما ينتج منه ضرر في الدين والأدب يحرم أو يكره، وإلَّا فيباح ويستحسن. وأمّا عامّة الناس فأكثرهم على أنّ الشعر مفيد في الغالب، ورووا من ذلك عدّة أُمور منها : أنّ أشعار العرب دلّت على وقائعهم التاريخية وأيام حروبهم وما كان عندهم من الأخلاق والعوائد، دلالة كافية في الوضوح وممارسة قرض الشعر، تنقَّحت اللغة العربية وتخلُّصت من شوائب الركَّة واللكنة واستعمال الألفاظ الحوشية والغريبة. وكان يدعو إلى المروءة وعلوّ الهمم ويحمل على الشجاعة والإقدام على عظائم الأمور، فكأنَّ للعرب في ذلك نفوذ تام ورسوخ قدم، وكان كلام الشعراء حجَّة يستند إليها ويعتمد عليها، قال بعضهم :

للسادة الشعراء فضلٌ ثابت ولهم مقامٌ شامخٌ ومكانُ

وهم سلاطين الكلام ألا ترى كل امسريٍّ منهم له ديوانُ فكانت قصائدهم مشتملة على وقائعهم ومآثرهم ونوازلهم ومفاخرهم، ولمّا كانوا هم المحسنين والمقبّحين والمادحين والقادحين والمغرين والمحذّرين كانوا يرفعون القبائل ويخفضونها ويعزّونها ويذلّونها ويشرّفونها ويضعونها، ومن المعلوم أنّ بني أنف الناقة كانوا يعيّرون بهذا اللقب حتّى مدحهم الحطيئة وقال فيهم هذا البيت:

قوم هم الأنف والأذناب غيرهم ومن يسوي بأنف الناقة الذنبا فصار هذا اللقب عزّة لهم يفتخرون به بواسطة بيت واحد من الشعر. وأمثلة ذلك كثيرة، ولهذا السبب كان الشاعر أوّل من يرهب عند العظماء وأصحاب الرُّتب، وكانوا يجتهدون بحسن معاملته والإحسان إليه وإرضاء خاطره خوفاً من بيت يهجوهم به، فيثلم صيتهم إلى آخر الدهر وقال بعضهم:

وللشعراء ألسنة حداد على العوراء ما برحت دليله ولكن السعيد من اتّعاها وداراها مداراة جميله

وإذكان قرض الشعر فطرة لهم وضرورياً لا يستغنى عنه، كان من لا يقوله يعيَّر، ومن منع عن قوله يضيق صدره، حتى آل الأمر بأحد الشبّان إلى أنّه مرض لمنع أبيه إيّاه عن النظم، فلمّا أشرف على التلف أذن له أبوه بالنظم فقال: حال الجريض دون القريض، وهو مثل مشهور يضرب لما يراد فيحول دونه مانع عظيم، ومن فوائد الشعر إيهام القصد بأسلوب شعري تدخل فيه الحقيقة في قالب الكناية والإشارة كما روي عن بعض الأمراء، أنّه أمر صاحب حرسه أن يطوف بالليل فمن وجده بعد العشاء ضرب عنقه، فطاف ليلة فوجد ثلاثة فتيان يتمايلون عليهم آثار الشراب فأحاط بهم وقال من أنتم حتى خالفتم أمر الأمير وخرجتم

٤٦ ..... قراءة في الشعر والشعراء

في مثل هذا الوقت فقال أحدهم :

أنا ابن من دانت الرقاب له ما بين مخزومها وهاشمها تأتيه بالرغم وهي صاغرة يأخذ من مالها ومن دمها فأمسك عنه وقال لعلّه من أقارب الأمير ثمّ قال للآخر من أنت فقال: أنا ابن الذي لا ينزل الدهر قدره وإن نزلت يوماً فسوف يعود ترى الناس أفواجاً إلى ضوء ناره فصمهم قيامٌ حولها وقعود فقال لعلّه من بعض أشراف العرب، ثمّ قال للثالث من أنت فقال:

أنا ابن الذي خاض الصفوف بعزمه وقومها بالسيف حتى استقلّت ركاباه لا تنفك رجلاه منهما إذا الخيل في يوم الكريهة ولّت

فقال لعلّه من فرسان العرب. فلمّا أصبح رفع أمرهم إلى الأمير، فكشف عن حالهم، فإذا الأوّل ابن حجّام فإنّ الناس تأتيه صاغرة فيأخذ من مالها أجرة ومن دمها بالحجامة، والثاني ابن قوّال لا تنزل قدره عن النار ولا ينزال الناس يقصدونه، والثالث ابن حائك يخوض مشطه صفوف الشقّة ولا تزال رجلاه وقت العمل في الآلة تحرّك النول، فعجب الأمير من فصاحتهم وقال لجلسائه علموا أولادكم الأدب، فلولا الفصاحة لضربت أعناقهم. ثمّ أنشد:

كن ابن من شئت واكتسب أدباً يخنيك مضمونه عن النسبِ إنّ الفتى من يقول كان أبي وهذه الأجوبة التي نطقوا بها لو كانت نثراً، لما كان لها شيء من الطلاوة ولا لطفت فها الكناية.

ومن فوائد الشعر القديمة أنّ كثيرين من الناس كانوا يـتّخذونه حـرفة يعيشون بها، فلا يقصدون أحداً من الشرفاء بمديح إلّا نالوا منه جائزة كافية، وكان

الشرفاء يستعيبون أن يعطوا الشاعر دون ما يرون من استحقاقه، ولا سيّما إذا كانوا ممّن يعرف بالكرم. حكي عن ابن دارة أنّه دخل علي عديّ بن حاتم الطائي ممتدحاً، فقال عدي اصبر حتّى آتيك بمالي فامدحني على قدره، فإنّي أكره أن أعطيك دون ما تستحق إذا كان مدحك أكثر من مالي. وكانوا يـحرصون عـلى الانتباه إلى كلّ معنى من قصيدة الشاعر لعلّه يلوم بغرض أو نكتة تجب معرفتها أو يكون هو قاصداً لها. حكي أنّ المتنبّي لمّا مدح سيف الدولة بقصيدته اللامية التي مطلعها: أجاب دمعي وما الداعي سوى طللِ. ناوله نسختها وخرج فتأمّلها سيف الدولة فلمّا انتهى إلى قوله:

أقل أنل اقطع احمل علّ سلّ أعد زد هش بش تضلّ ادنِ سرّ صل وقع له تحت كلّ كلمة بالإجابة إلى ما يراد منها ولو أتينا بشواهد مستوفية في هذا الباب لاقتضى ذلك مجلّداً كاملاً، لأنّ الحكايات في ذلك أكثر من أن تحصى، لكن ما يستحسن ذكره هنا أنّ الأعشى الأكبر كان يأتي سوق عكاظ في كلّ سنة فيتجاذبه الناس في الطريق للضيافة طمعاً في مدحه إيّاهم بعكاظ، فمرّ يوماً ببني كلاب وكان فيهم رجل يقال له المحلق فقير الحال ضيّق المعاش وله ثماني بنات لا يخطبهن أحد لمكان أبيهن من الفقر وخمول الذكر، فقالت له امرأته ما يمنعك عن التعرّض لهذا الشاعر وإكرامه، فما رأيت أحداً أكرمه إلاّ وأكسبه خيراً، فقال ويحكِ ما عندي إلاّ ناقتي فقالت يخلفها الله عليك، فتلقّاه قبل أن يسبق أحد لليه من الناس، وكان الأعشى كفيفاً يقوده ابنه، فأخذ المحلق بخطام يسبق أحد لليه من الناس، وكان الأعشى كفيفاً يقوده ابنه، فأخذ المحلق بخطام الناقة فقال الأعشى من هذا الذي غلبنا على الخطام فقال فتى شريف كريم ثمّ أتى من هذا الذي غلبنا على الخطام فقال فتى شريف كريم ثمّ أتى ما هذه الجواري حولى فقال المحلق بنات أخيك وهن ثمان نصيبهن قليل، فقال ما هذه الجواري حولى فقال المحلق بنات أخيك وهن ثمان نصيبهن قليل، فقال

24 ..... قراءة في الشعر والشعراء الأعشى هل لك حاجة فقال تشيد بذكري فلعلّي أشهر ف تخطب بمناتي فمنهض الأعشى من عنده ولم يقل شيئاً، فلمّا وافي سوق عكاظ وجد الناس قد اجتمعوا

لعمري لقد لاحت عيونٌ كثيرة إلى ضوء نار بالبقاع يحرّق تشبّ لمسقرورين يصطليانها وبات على النار الندى والمحلق

فأنشد قصيدته القافية التي مدحه بها ومن جملتها يقول:

فاشتهرت القصيدة ولم تمضِ على المحلق سنة حتّى زوّج بناته ويســرت حاله.

وأمّا تأريخ الشعر فقديم العهد جدّاً فهو مصاحب لتاريخ اللغات، ويظهر أنّه نما ونجح قبل النثر، كما يستدلّ من آثار الأمم القديمة كالهنود والفرس واليونان. أمّا الشعر العربي فقد اختلفوا في أوّل من قاله فقيل عاد وقيل ثمود وقيل حمير وقيل ربيعة وقيل مضر وقيل إنّ شعر أيوب كان عربياً فنقله موسى إلى العبرانية وتوجد أشعار من قبيلة عمليق ابن اليفاز بن عيسو الجدّ الخامس لأيوب التي منها جديس وطسم من قبائل العرب البائدة.

ثمّ لمّا كثرت العرب وتفرّقت وتشعّبت واختلفت لغتهم، فصار أهل هذا الإقليم لا يكادون يفهمون لغة أهل الآخر، وكان أشدّ الخلاف بين أهل نجد والحجاز وأهل اليمن الحميريين، وكانوا كلّهم مولعين بقول الشعر وأرادوا أن تبقى الاتصالية في الأخبار والأحوال بين قبائلهم على اختلافها ولم يكن لهم كتب يدوّنون فيها الوقائع بحيث يفهمها الجميع، فأجمع الشعراء على أن ينظموا شعرهم بألفاظ فصيحة مشهورة شائعة بين كلّ القبائل، وبذلك اشتركت ألفاظ اللغة العربية وشاعت بمنطوق واحد وتقرّرت بين الجميع.

ثمّ كانوا يجتمعون في خيامهم وتحت قبابهم يتناشدون الأشعار ويتفنّنون

بها، فيجدون لها حلاوة ورونقاً لانتظام مبانيها وتوقيع تقاطيعها على النغمات، فكانوا يتناقلونها ويتداولونها ويحرصون على حفظها للفظها كما قبالها قبائلها. لا يغيّرون شيئاً من ذلك ولو كان خطأ، فكان هو قاعدة لغتهم ومقياسها وميزان ضوابطها، حتّى صار العلماء المصنّفون يستشهدون به في تآليفهم، ثمّ جعلوا لهم مجتمعاً عمومياً في قرية بين نخلة والطائف تعرف بعكاظ، فكان ذلك موسماً لهم يأتونه نوياً وعرف بسوق عكاظ، واشتهر مربد البصرة في الإسلام أيضاً. ولم يكن للشعر في الجاهلية ولا أوائل الإسلام قواعد مكتوبة، بل كــانوا يــنظمونه طــبعاً فيجيء موزوناً صحيحاً. وعلى اختلاف الموازين التي نطقوا بها وضع الخليل بن أحمد كتابه في العروض إبقاءً لأصوله وحرصاً على مبانيه وتعلُّمه، بعد ضعف تلك الملكة باختلاط العرب بالأمم الأجنبية، وقد شبّه الخليل بيت الشِّعر ببيت الشَّعر، فجعله مصراعين كبيت الشعر، وجعل له أسباباً وهي الحبال، وأوتاداً تـمدّ بـها الحبال، وفواصل وهي حبال طويلة يضرب منها حبل أمام البيت وحبل وراءه، قال المعرّى :

ببيت من الشعر أو بيتٍ من الشَعرِ

فالحسن يظهر في البيتين رونـقه وقال الأفوه الأودي:

ولا عسمودٌ إذا لم تبرسُ أوتادُ فإن تبجمع أسبابٌ وأعمدةٌ وساكنٌ بلغ الأمر الذي رادوا

والبــيت لا يــبتنى إلّا بأعــمدةِ

وقد ذهب البعض أنَّ القافية لم تكن ملتزمة أوَّلاً، وأنَّه لم يسمع للعرب بسبعة أبيات على قافية واحدة قبل امرئ القيس، وإنَّما كانوا ينظمونه موزوناً لكلَّ بيتين أو ثلاثة قافية، فالتزم امرؤ القيس القافية في كلِّ القصيدة، غير أنَّ هذا القول غير سديد لأنَّ العرب لم تقل أبياتاً لمعنى واحد أو واقعة واحدة إلَّا على قافية

واحدة، ولا بدَّ أنَّهم كانوا ينظمون أكثر من عشرة أبيات معاً، لكنَّ امرئ القيس كان أوّل من لطّف المعاني، وفرّق ما بين النسيب وما سواه من القصيد هكذا قال بعضهم، وقيل أوّل من قصد القصائد وقال الغزل في العرب المهلهل بـن ربـيعة أخو كليب، وهو خال امرئ القيس، فيكون قبله وقلب بالمهلهل لأنَّــه أوَّل مــن هلهل العر وقصد القصائد وذلك قبل الهجرة بقرن أو أكثر، ولكن في روايـــة أنّ المهلهل كان اسمه امرؤ القيس وإن كان المشهور أنَّ اسمه عدى، فلعلُّ هذا ما أوقع ومحاسن أساليبه، فتعرف من فنّ البديع الذي وضع في الأكثر لأجله، فيأنّه كلُّما ابتعد عن الحقيقة ودخل في سبيل المجاز وحسـن التـعليل، كــان ألطـف، وكلَّما بولغ فيه مدحاً أو ذمّاً أو غزلاً أو غير ذلك، كان هو الغاية، ومنه المثل: أعذبه أكذبه. قال دعبل لم يكذب أحد قط إلّا عابه الناس إلّا الشاعر، فإنّه كلَّما زاد كذبه زاد المدح له، ثمَّ لا يـقنع له بـذلك حـتَّى يـقال له أحسـنت والله فلا يشهد له شهادة زور إلّا ومعها يمين، ولذلك لا تكون معاني الشعر دليلاً على صحّة ما تصوّرت لأجله، لما يكون فيها من المبالغة حتّى تخرج عن الحدود قال بعضهم:

لا تحسبن الشعر فضلاً بارعاً ما الشعر إلّا محنةٌ ووبالُ فالهجو قذف والرثاء مناحة والعتب ذلّ والمديح سؤالُ

وربماكان هذا هو الذي دعا النبي إلى كره الشعر، وقال عن امرئ القيس إنّه أشعر الشعراء وقائدهم إلى النار، قيل أراد شعراء الجاهلية ومن نسج على منوالهم من شعر لا يفيد ديناً ولا أدباً ولا علماً، ولقد أحسن من قال فصدق، وفصل الخطاب بالنظر إلى الحقائق لا إلى قصد الطلاوة:

الشعر ريحان النفوس وإنما ويعان روضته الصحيح الجيّد وأمّا شعر الإفرنج، فقيل: أوّل من نظمه من اليونان رجل يقال له هيودوروس في القرن العاشر ق. م ثمّ قام أوميروس بعده بنحو ٤٠ ســنة فــفاق شعره كلُّ شعر اليونان سابقاً ولاحقاً. وقد كـان يـراد بـنظم الشـعر أوَّلاً إظـهار الحاسات الدينية والأعمال الحربية والحماسة وذكر أخبار الأمم والحبّ ونبحو ذلك، ثمّ تخطُّوا فيه إلى الهزل والمجون والهجو ونحو ذلك، فقام في عهد سولون أي في أواخر القرن السابع ق. م شاعر يوناني اخترع فنّ القصائد اللعبية المسمّاة دراماً، وهي قصائد هزلية قصد بها شحذ القريحة. وفي القـرن الأوّل ق. م ظـهر الشاعر ايسيودس وهو أوّل يوناني نظم في علم الزراعة، ثمّ اشتهر من اليـونان جماعة نظموا في أبواب شتّى ومقاصد مختلفة، كـالأغاني والأشـعار الرعــائية والهجو والحكم وما شاكل، فأخذ عنهم الرومان هذه الفنون وحسّنوها وبالغوا في تنقيحها وكان أوّل من اشتهر منهم فرجيليوس توفّى سنة ١٩ للميلاد واشتهر بعده استاثيوس بقصائد ظريفة في عصر دوميتانوس. ولمّا انتشرت الديانة المسيحية في أيام الامبراطورية ظهر كثير من الشعراء المجيدين، وكـان آخـر الشـعراء الوثنيين في ذلك العصر كلوديانوس أتى رومية من الاسكندرية لمقاومة الإنجيل، فلمّا انقسمت الامبراطورية إلى شرقية وغربية واكتسح البرابرة أقـاليم الغـربية. تلاشى الشعر بانحطاط العلوم، وانحطّ أيضاً في الشرقية بسيادة الديانة المسيحية لالتهاء الناس عنه في هذا المعنى، وقام غريغوريوس النزبنزي حينئذٍ فنظم قواعد الدين في أشعار نفيسة باللاتينية، وظهر أيضاً من الشعراء نـونوس الأخـميمي المصري وكنتوس الأزميري الذي كمل إيلياذة اوميروس إلى زمن أخذ مدينة صور، واشتهر جماعة آخرون غير هؤلاء واشتهر في عهد يوستنيانوس المؤرخ اغسياس، وكان مولعاً بحفظ الشعر حريصاً عليه، فجمع منه شيئاً كثيراً في مجموع سمّاه بالدائرة، يشتمل على ترسّل وتاريخ ووصف ورثاء وحكم وهجو وغزل وغير ذلك، فأخذ هذا المجموع كيفلاس وبلندوس ونسجا على منواله، ولم يزل مجموعاهما بيد الإفرنج إلى الآن. ولمّا تفرّغ الأوربيون للآداب والفلسفة بعد الحروب الصليبية، اشتغلوا بالشعر قبل الفلسفة، فبرعوا فيه لشدّة تبصورهم وأحسنوا سبكه ونسجوا على منوال أوميروس وإيسيودس، فكان للشعراء مكانة عظيمة ومرتبة رفيعة عند الملوك والأمراء، واشتهرت مدن بروفنسة بفرنسا وقطلونيا في أسبانيا وسودية من النمسا، وكان بها أسواق يجتمع إليها الشعراء كما كان عند العرب في عكاظ والمربد وغيرهما.

وكان الشعر شائعاً كثيراً في إيطاليا، ينظمون الأغاني والقصائد الكبيرة، فظهر في القرن السادس شعر اربوستو وتاسو وكانا من أشهر الشعراء، وأوّل من اشتهر باستعمال اللغة الإيطالية الحالية. وأمّا الاسبانيول فكانوا ينظمون القصائد عن ذوق العموم مدّة طويلة، وقد نظموا وقائع الحروب ولا سيّما أخبار العرب وعجائب السحر وأصول الإنشاء وتاريخ القدماء، ونظموا الكتب المقدّسة للترتيل، واشتهر بينهم لويس وفيف وكالدرون، فأظهرا من التراكبيب الشعرية الطرق المستحسنة التي ألفوها في التياترات، وكان الفلاحون في الدانمرك أيضاً يلتهون بنظم الشعر في ليالي الشتاء وهم ينفشون الصّوف. وكان الصقالية أيضاً على متى نساؤهم ينظمون الشعر، وكان في روسيا جماعة مخصوصون للترنّم على رأس الشرفاء عند النوم، فكانوا يتفنّون بالأشعار والطرف ولمّا أدخل بطرس الأكبر التياترو ألفت الأميرة نثاليا روايات تياترية من نوع التراجيدية (المآسي) فكانت أشبه بما ألفه الشاعر شكسبير الإنكليزي، وشكسبير هذا هو أشهر شاعر

إنكليزي لم يقم نظيره حتّى الآن، وكان في القرن الخامس عشر، ثمّ ظهر في القرن السابع عشر الشاعر المشهور بوب مترجم إيلياذة أوميروس نظماً، وأمّا في فرنسا فظهر في القرن الخامس عشر أوكتافيان فترجم قبصيدتي أوميروس والشباعر ديلون وهو أوّل من اخترع نظم الحكايات القديمة، ولكن أشهر الشعراء الفرنساويين، كانوا منذ القرن السابع عشر، فكان لقصائدهم مواقع مؤثّرة جــدّاً. وأمّا فنون الشعر عند الإفرنج فكثيرة وميزانه مختلف عن الميزان العربي، وذوقهم فيه مخالف لذوق العرب من بعض أوجه تتعلّق بالمعاني على الخصوص، ولاسيّما في الغزل، فإنَّهم يكرهون ويستعيبون التغزَّل بالغلمان، وفي التشابيه والاستعارات فإنّهم يشبهون بأشياء تنكرها العرب، كما أنّهم ينكرون عليهم عدّة تشابيه ومجازات والاُسلوب اللفظى والقافية فإنّهم لا يستحسنون الجناس الذي هو زينة الشعر العربي، ولا يلتزمون قافية واحدة في أكثر من بيتين يكون كلّ بيت منهما عبارة عن شطر من الشعر العربي. وميزانهم يدخل في عدّة أبحر منها قصير ومنها طويل ومنها مختلف ومنها متّفق الأبيات على سبيل الموشّحات العربية المختلفة الوزن، وهم يزنون بالأصوات لا بالتفاعيل، وأشهر وزن عندهم وأكثره استعمالاً ولا سيّما في الأُمور المهمّة أو الرسمية ما يعرف بالاسكندري، نسبة إلى الكسندر دو برناي النورمندي المعروف بألكسندر الباريزي الذي نشأ في القرن الثاني عشر وسلك هذا المسلك في أشعاره. انتهي كلامه.

وجاء في دائرة المعارف الشيعية ( ٥ : ٨٨) :

الشعراء \_بالضمّ ثمّ الفتح \_ جمع الشاعر، يقال: شاعر لفطنته وعمله وحذاقته، وهو الذي غلب على منظوم القول بالوزن والقوافي، والشعر هو النظم الموزون، وحدّه أن يركب تركيباً متعاضداً، وما ورد في الكتاب والسنّة موزوناً

بشعر، وبعبارة أخرى الشعر كلام موزون مقفى، يصدر من شخص عن قصد. اعلم بأنّ محاسن أصناف الأدب كثيرة، ونكتها قليلة، وأنوار الأقاويل موجودة وثمارها غزيرة، وأجسام النثر والنظم جمّة، وأرواحهما نزرة، وقشورهما معرضة، ولبوبهما معوزة، ولمّا كان الشعر عمدة الأدب، وعلم العرب الذي اختصّت به عن سائر الأمم، وبلسانهم جاء كتاب الله المنزل على النبيّ المرسل صلوات الله عليه وآله، كانت أشعار المتقدّمين أرقّ من أشعار الجاهلين، وأشعار المحدثين ألطف من أشعار المعتقدّمين، وأشعار المولدين أبدع من أشعار المحدثين، وكانت أشعار العصريين أجمع لنوادر المحاسن؛ وأنظم للطائف البدائع من أشعار سائر المذكورين لانتهائها إلى أبعد غايات الحسن، وبلوغها أقصى من أشعار سائر المذكورين لانتهائها إلى أبعد غايات الحسن، وبلوغها أقصى نهايات الجودة والظرف، تكاد تخرج من باب الإعجاب إلى الإعجاز، ومن حدّ الشعر إلى السحر، فكأنّ الزمان اذخر لنا من نتائج خواطرهم، وثمارات قرائحهم، وأبكار أفكارهم أتمّ الألفاظ والمعاني استيفاءً لأقسام البراعة، وأوفرها نصيباً في كمال الصنعة، ورونق الطلاوة قال الشاعر:

ولذاك قد ساد النبيّ محمّد كلّ الأنام وكان آخر مرسلِ وقد سبق مؤلّفو الكتب إلى ترتيب المتقدّمين من الشعراء والمعتأخّرين، وذكر طبقاتهم ومراتبهم، وتدوين كلماتهم، والانتخاب من قصائدهم ومقطوعاتهم، فكم من كتاب فاخر عملوه، وعقد باهر نظموه، وحلاوة قرب العهد وازدياد الجودة على كثرة النقد غير محصورة بكتاب يضمّ نشرها، وينظم شذرها، ويشدّ أزرها، ولا مجموعة في مصنّف يقيّد شواردها، ويخلّد فوائدها، قال الشاعر:

مستنكفاً من حسنه حيلي الدرر ومسعجباً بورده لمن نظر وذكر حمزة الأصبهاني في كتاب التصحيف: أنّ رجلاً كان يضع الأخبار على الأمم الماضية ثمود ومدين وطسم وجديس، وقال: في لسان العرب طسم حي من العرب انقرضوا، وفي حديث مكّة وسكّانها: طسم وجديس هما قومان من أهل الزمان الأوّل فكان إذا احتاج إلى شعر يؤدّيه ما وضعه خرج إلى الأعراب، فمن وجده منهم يقول الشعر حمله وأضافه وزوّده، وسأله أن يعمل شعراً على لسان من يريد.

وقال الجاحظ في البيان: الشعراء أربع طبقات، أوّلهم الفحل، والخنذيذ وهو التام ودونه الفلق ودونه الشاعر فقط، والرابع الشعرور. وكان الشاعر من العرب يمكث في القصيدة الحول ويسمّون تلك القصائد الحوليات والمنقّحات والمحكمات، يصير قائلها فحلاً خنذيذاً وشاعراً مفلقاً، وقيل: هم ثلاث طبقات، الشاعر وشويعر وشعرور وقيل: الشعراء أربعة فخر، ومدح، وهجاء، وتشبيب.

وقال الزمخشري في ربيع الأبرار باب ٨٣ في ذكر مجوزات الشعر: ضرورة الشعر عشر من جملتها، وصل، وقطع، وتخفيف، وتشديد، ومدّ، وقصر، وإسكان، وتحريك، ومنع صرف، ثمّ تعديد، وقيل بالفارسية:

ضرورتهای شعر از ده فنزون نیست

چو وصل و قطع و تخفیف است و تشدید دگر مد است و قصر اسکان و تحریک

چو منع صرف و صرف از روی تـعدید

وروي عن النبي ﷺ قال: «الشعر جزل من الكلام يشفى بـــه الغــيظ، ويوصل به إلى المجلس، وتقضى به الحاجة». وقال الخليل: الشعراء أمراء الكلام

20 ...... قراءة في الشعر والشعراء يصرفونه أنى شاؤوا، جاز لهم فيه ما لا يجوز لغيرهم في إطلاق المعنى وتقييده، وفي تسهيل اللفظ وتعقيده، ومد مقصوره وقصر ممدوده، والجمع بين لغاته والترصيف بين صلاته واستخراج ما كلّت الألسان عن نعته والأذهان عن فهمه، يبعدون القريب ويقرّبون البعيد، يحتج بهم ولا يحتج عليهم، وقيل : علّموا محاسن الشعر فإنّه يدلّ على محاسن الأخلاق. قال الشاعر :

أقام على عهد النبيّ عَبَاقَ وهديه حواريه والقول بالفعل يعدل وفي سفينة البحارج ١ ص ٧٠٣ قال المأمون للرضا عليُّلا : هل رويت من الشعر شيئاً ؟ فقال : رويت منه الكثير، فقال : أنشدني أحسن ما رويته في الحلم فقال :

إذا كسان دونسي مسن بسليت بجهله

أبسيت لنفسي أن نسقابل بالجهلِ وإن كان مثلي في محلٍّ من النهي

أخذت بـحملي كــي أجــلَّ عــن المــثلِ وإن كنت أدنى منه في الفضل والحــجى

عـــرفت له حـق التـقدّم والفـضل

أقول: وما ورد النهي من إنشاد الشعر في الجمعة والمساجد محمول على الكراهة \_والنهي التنزيهي \_، أو الأشعار اللهويات واللغويات والأباطيل، كما ذكره في السفينة أيضاً الصفحة ٢٠٠. وعن الشهيد ولله قال: في الذكر وليس ببعيد حمل إباحة إنشاد الشعر على ما يقل منه وتكثر منفعته كبيت حكمة، أو شاهد على لغة في كتاب الله أو سنة نبيّه وشبهها، لأنّه من المعلوم أنّ النبيّ بمن ينشر بين يديه البيت والأبيات من الشعر ولم ينكر ذلك، وألحق به بعضهم مدح النبيّ يديه البيت والأبيات من الشعر ولم ينكر ذلك، وألحق به بعضهم مدح النبيّ

> ( في بحور العروض السُتّة عشر لصفيّ الدين الحلّي ) : الطويل :

طــويل له دون البـحور فـضائل فعولن مـفاعيلن فـعولن مـفاعل المديد:

لمديد الشعر عندي صفات فاعلاتن فاعلن فاعلات البسيط:

إنّ البسيط لديم يبسط الأمل مستفعلن فاعلن مستفعلن فعل الوافر:

بــحور الشــعر وافـرها جـميل مـــفاعلتن مــفاعلتن فــعول الكامل:

كمل الجمال من البحور الكامل مسفتعلن مستفاعلن مستفاعل الهزج:

عـــلى الأهـــزاج تسمهيل مـــفاعلين مــفاعلين مــفاعلين الرجز:

في أبحر الأرجاز بحر يسهل مستفعلن مستفعلين مستفعل الرمل:

رمل الأبحر ترويه التقات فاعلاتن فاعلاتن فاعلات فاعلات السريع:

بــحر ســريع مــا له ســاحل مســـتفعلن مســتفعلن فــاعل المتسرّع:

مسترح فيه يضرب المثل مستفعلن مفعولات مستفعل الخفيف:

يا خفيفاً خفت به الحركات فاعلاتن مستفعلن فاعلات المضارع:

تــــعد المـــفارعات مـــفاعلين فـاعلات المقتضب:

عـن المـتقارب قـال الخـليل فــعولن فــعولن فــعولن المحدث:

حـــركات المــحدث تــنتقل فــعلن فــعلن فــعلن فــعل وله:

فيما قيّد به حدود القوافي الخمس حصر القوافي في الحدود خمسة (فاحفظ على الترتيب ما أنا واصف):

مستكاوس مستراكب مستدارك مستواتر من بعده المسترادف (وله فيما قيد به حركاتها الستّ على الترتيب):

إنّ القوافي عندنا حركاتها ستّ على نسبق بهنّ يراد رسّ وإشباع وحذو ثمّ تو جيه ومجرى بعده ونفاد (وله):

فسيما قسيّد بـ محروفها الست تجري القوافي في الحروف ستّة كالشمس تجري في علوّ بروجها

تأسيسها ودخيلها مع ردفها ورويها مع وصلها وخروجها (في تقييد زحاف الشعر الثمانية):

زحاف الشعر قبض ثم لف بهن الأحرف الأخرى تغص وخين ثم طي ثم عصب وعقل ثم إضمار وقبص وسائر ما عدا علل طواري لها في الشعر أمكنة تخص

وقال السيوطي في الكنز الصفحة ١٠٩: قيل لأعرابي: من أشعر الناس؟ قال: الذي إذا قال أسرع، وإذا أسرع أبدع، وإذا تكلّم أسمع، وإذا هجا وضع، وإذا مدح رفع، ومن أراد التفصيل في الشعر والشعراء فعليه بالكتب المدوّنة في هذا الشأن كيتيمة الدهر وغيره.

هذه نماذج ممّا ورد في الشعر والشعراء في كتب اللغة والمنطق ودوائـر المعارف، فإنّه غيض من فيض، ذكرناه لتعميم الفائدة.

## اللمحة الثالثة

## أوّل من قال الشعر

إنَّ أوَّل من قال الشعر هو صفوة الله ونبيَّه آدم أبو البشر عَليُّلًّا .

ففي عيون أخبار الرضا والاحتجاجات وعلل الشرائع والبحار (١) بسندهم: سأل الشامي أمير المؤمنين عليًا عن أوّل من قال الشعر؟ قال عليّا : آدم، فقال: وماكان شعره؟ قال: لمّا أنزل إلى الأرض من السماء فرأى تربتها وسعتها وهواها وقتل قابيل هابيل فقال آدم عليًّا :

تسغيّرت البسلاد ومسن عسليها فسوجه الأرض مسغبّر قسبيح تسخيّر كسلّ ذي لون وطعم وقسل بشساشة الوجسه المنيح أرى طسول الحياة عليّ غمّاً وما أنا من حياتي مستريح ومسالي لا أجود بسكبِ دمع وهسابيل تسضمنه الضريح قسستل قسابيل هابيل أخساه فسوا حيزناً لقسد فيقد المليح

وزاد المسعودي في مروج الذهب في شعر آدم بعد قـوله: وقـل بشـاشة الوجه الصبيح:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١١ : ٢٣٣.

ب جنّات من الفردوس قبح لعين ما يسموت فنستريح فوا أسفاً على الوجه المليح وهسابيل تصفيّنه الضريح وما أنا من حياتي مستريح

وبدل أهلها أثلاً وخمطاً وجاورنا عدواً ليس ينسى ويقتل قابيل هابيل ظلماً فما لي لا أجود بسكب دمعي أرى طول الحياة عليَّ غماً فأجابه إبليس لعنه الله:

فبي بالخلد ضاق بك الفسيع وقلبك من أذى الدنيا مريع إلى أن فساتك الشمن الربيع بكفك من حنان الخلد ريح

تسنع عسن البسلاد وساكنيها وكسنت بها وزوجك في قرار فلم تفنك من كيدي ومكري فسلولا رحمة الجبار أضحت

لمّا قرأت هذا الخبر الشريف ـ لو ثبت سنده ـ خطر على بالي :

أوّلًا: إنّ للشعر أصالته، ومكانته الرفيعة تــرجــع إلى بــد، الهــبوط عــلى الأرض.

ثانياً : أنَّ بدايته من معدن النبوّة.

ثالثاً: إنّ الحقّ والباطل في صراع دائم، من اليوم الأوّل. ويستمثّل الحسقّ بمعسكر آدم لليُّللاً، كما يتمثّل الباطل بمعسكر الشيطان لعنه الله.

رابعاً : إنّ البشريّة على صنفين : صنف مع الحقّ وفي طريق الحقّ، وصنف مع الباطل وقد استحوذ الشيطان عليه.

خامساً: إنّ الشعر منه ما هو الحقّ، ينطق به روح القدس فينشده آدم، ومنه الباطل ينشده إبليس اللعين، فالشعراء منهم من يتبعهم الغاوون، يـقولون ما لا يفعلون، وإنّهم قوم لا يشعرون، ومنهم الذيـن آمـنوا وعـملوا الصـالحات

ونصروا الحقّ، ودافعوا عن المكارم والفضائل، ثمّ لا يخفى أنّ أكثر الناس للحقّ كارهون، وأنّهم لا يفقهون، ينعقون مع كلّ ناعق، ويميلون مع كلّ ريح، وقليل من عباد الله الشكور الذين خلصوا وأخلصوا، وليس للشيطان عليهم سلطاناً.

هذا وقد ذكر ابن حجر من علماء أبناء العامّة في كتابه (لسان الميزان ١: ٢٩٩) عن ابن عباس قال: من قال: إنّ آدم قال شعراً كذب على الله ورسوله، ورمى آدم بالمآثم ثمّ إنّ محمّداً والأنبياء كلّهم في النهي عن الشعر، لكن لمّا قتل قابيل هابيل رثاه آدم وهو سرياني، وإنّما يقول الشعر من يتكلّم بالعربية فقال: لست أحفظ هذا الكلام ليوارث الناس عليه، فلم يزل ينقل إلى أن وصل إلى يعرب ابن قحطان، وكان يتكلّم بالعربية والسريانية، وكان يقول الشعر فنظر في المرثيّة فإذا هو سجع، فقال: إنّ هذا يقوم شعراً، فردّ المقدّم إلى المؤخّر فوزنه شعراً فخرج منه الأبيات وهي ثمانية.

أقول: لا منافاة بين السريانية وأن يكون من الشعر، فلكل قوم لغتهم و آدابهم و ثقافتهم وأشعارهم. ثمّ لغة أهل الجنّة لغة القرآن الكريم أي اللغة العربية، وآدم جديد العهد بالجنّة، فالمتبادر أنّ لغته كانت العربية وليست السريانية التي هي من لغة اليهود، كما أنّ الأنبياء باعتبار نبوّتهم العامّة يعرفون اللغات جميعاً، فلا مانع أن يعرف آدم اللغة العربية بعد تحقّق المقتضى، فيكون الشعر لآدم عليّم في فلا مانع أن يعرف آدم اللغة العربية بعد تحقّق المقتضى، فيكون الشعر لآدم عليّم في في المقتضى المنابع المنابع

## اللمحة الرابعة

## الشعر والشعراء في القرآن الكريم

لقد ورد كلمة الشعر ومشتقّاتها في القرآن الكريم في (٤٠) موضعاً، إلّا أنّه تارة بمعنى الشعور كما في كثير من مواضعه كما في قوله تعالى :

- ﴿ بَلْ أَخْيَاءُ وَلَكِنْ لا تَشْعُرُونَ ﴾ (١).
- وأُخرى اسم لنجم كما في قوله تعالى :
  - ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرَى ﴾ (٢).
  - وبلفظ الشعائر كما في قوله تعالى :
- ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ ﴾ (٣).
  - واسم للمشعر الحرام كما في قوله تعالى :
- ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ المَشْعَرِ الحَرَامِ ﴾ (١٠).

(١) البقرة : ١٥٤.

J .

<sup>(</sup>٢) النجم: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الحجّ : ٣٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٩٨.

- وبمعنى الشُّعر كما في قوله تعالى :
- ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنَانًا وَمَتَاعاً إِلَى حِينَ ﴾ (١٠.
  - وأمّا بمعنى الشعر والشاعر والشعراء، بالسعر نبي قوله تعالى:
- ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشُّعْرَ وَمَا يَـنْبَغِي لَهْ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُوْآنٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).
  - والشاعر في قوله تعالى:
  - ﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَخُلام بَلِ أَفْتَرَاهَ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (٣).
    - ﴿ وَيَسْفُولُونَ أَإِنَّا لَـتَارِكُوا أَلِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَعْنُونٍ ﴾ (٤).
    - ﴿ أَمْ يَسَقُولُونَ شَاعِرُ نَسَرَبُّصُ بِمِ ﴿ يَٰذِ المَسْنُونَ ﴾ (٥).
      - ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرِ قَلِبِلاً مَا تُؤُمِنُونَ ﴾ ٢٠٠
        - والشعراء في قوله تعالى :
        - ﴿ وَالشُّعْرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُّونَ ﴾ (٧).

أجل من سور الفرآن الكريم سورة الشعراء وهمي مكّمية (مائتان وسبع وعشرون آبة) والغرض منها تسلبة النبئ الأكرم سحمّد ﷺ قبال ما كذّبه قـومه

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) النحل : ٨٠.

<sup>(</sup>۲) یس : ۲۹.

<sup>(</sup>٣) الأنساء . ه.

<sup>(</sup>٤) الصافّات ٢٠٠

<sup>(</sup>٥) الطور ٢٠

<sup>(</sup>٦) الحاقة : ١١

<sup>(</sup>٧) الشعراء : ٢٢٤.

وكذّبوا بكتابه النازل عليه من ربّه، وقد رموه تارةً بأنّه مجنون وأخرى بأنّه شاعر، وفيها تهديدهم مشفعاً ذلك بإيراد قصص جمع من الأنبياء وهم موسى وإبراهميم ونوح وهود وصالح ولوط وشعيب المِنْكِلُ ، وما انتهت إليه عاقبة تكذيبهم لتتسلّى به نفس النبي ﷺ ولا يحزن بتكذيب أكثر قومه وليعتبر المكذّبون (١١).

كما أنَّ الموضوع الرئيسي في هذه السورة بيان العقائد من تموحيد الله والنخوف من الآخرة والتصديق بالوحي المنزل على رسول الله محمّد عَلَيْهُ والتخويف من عاقبة التكذيب في الدنيا والآخرة، كما فيه تسلية الرسول وتعزيته عن تذكيب المشركين له وللقرآن من خلال قصص الأنبياء الماضين عَلَيْمَا اللهُ .

وأمّا في خصوص آية الشعراء في قوله تعالى :

﴿ هَلْ أُنَسُّوُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَاكٍ أَثِيمٍ \* يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ \* وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ \* أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ \* وَأَنَّهُمْ يَسَقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً وَأَنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (١).

ففي هذه الآيات الشريفة إشارة إلى عظمة القرآن الكريم، وأنّه تنزيل من الله جلّ جلاله. فإنّه في الآيات السابقة أكّد أنّه تنزيل من ربّ العالمين نزل به الروح الأمين، ثمّ نفى أن تنزل به الشياطين، وفي هذه الآيات إشارة إلى بيان حقيقة لا تنكر بأنّ الشياطين لا تنزل على مثل النبيّ الأعظم ﷺ في عصمته

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ١٥ : ٢٤٨.

<sup>(</sup>۲) الشعراء : ۲۲۱\_۲۲۷.

7٦ ..... قراءة في الشعر والشعراء وصدقه وأمانته واستقامة دينه ومنهجه، إنّما تنزل على كلّ كذّاب آثم ضالّ من الكهانة الذين يتلقّون إيحاءات الشياطين، ولا يـدعون إلى هـدى ولا يأمرون بالتقوى.

ثمّ كانوا يقولون على القرآن تارةً أنّه شعر، كما أنّ النبيّ شاعر مجنون، إلا أنّهم لا يعرفون كيف لهذا القرآن يدخل في القلوب ويهزّ المساعر وينزيد في العزائم والاستقامة والجهاد، فبيّن لهم القرآن ذلك بأنّه ليس منهجه منهج الشعر والشعراء، فإنّهم أسراء الانفعالات والعواطف المتغيّرة حتّى يرون القبيح حسنا والحسن قبيحاً، أو يرون الأبيض أسوداً وفي لحظة أخرى ذلك الأسود أبيضا فليس لهم حال ثابت، بل يعيشون الأوهام والخيالات والكذب حتّى صار الشعر (أعذبه أكذبه) فلا يرون الواقع، وهذا بخلاف رسالة النبيّ والأنبياء فانّهم لا يرضون بالوهم والخيال بل هدفهم الواقع والحقيقة، فيختلف منهج الأنبياء عن منهج الشعراء كما هو واضح، فإنّ الشعراء يتبعون الهوى ومن ثمّ يتبعهم الغاوون منهج الشعراء كما هو واضح، فإنّ الشعراء يتبعون الهوى ومن ثمّ يتبعهم الغاوون منها تهوى، وهم يهيمون في كلّ وادٍ تبعاً لأهوائهم وملاذهم وشهواتهم، وهم يقولون ما لا يفعلون، فإنّهم يعيشون في عوالم من صنع خيالهم ومشاعرهم الموهومة التي لا واقع لها، وطبيعة الإسلام لا تلائمها طبيعة الشعراء، فإنّ الإسلام يعيش الواقع وحقائقه.

«ومع هذا فالإسلام لا يحارب الشعر والفنّ لذاته \_كما قد يفهم من ظاهر الألفاظ \_ إنّما يحارب المنهج الذي سار عليه الشعر والفنّ، منهج الأهواء والانفعالات التي لاضابط لها، ومنهج الأحلام الموهومة التي تشغل أصحابها عن تحقيقها. فأمّا حين تستقرّ الروح على منهج الإسلام، وتتّضح بتأثّراتها الإسلامية شعراً وفنّاً، وتعمل في الوقت ذاته على تحقيق هذه المشاعر النبيلة في دنيا الواقع،

فأمّا عند ذلك فالإسلام لا يكره الشعر ولا يحارب الفنّ، كما يفهم من ظاهر الألفاظ.

وقد وجّه القرآن القلوب والعقول إلى بدائع هذا الكون، وإلى خفايا النفس البشرية وهذه وتلك هي مادة الشعر والفنّ. وفي القرآن وقفات أمام بدائع الخلق والنفس لم يبلغ إليها شعر قطّ في الشفافية والنفاذ والاحتفال بتلك البدائع وذلك الجمال.

ومن ثمّ يستثني القرآن الكريم من ذلك الوصف العامّ للشعراء :

﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً وَٱنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلُمُوا ﴾ (١).

فهؤلاء ليسوا داخلين في ذلك الوصف العامّ. هؤلاء آمنوا فامتلأت قلوبهم بعقيدة واستقامت حياتهم على منهج. وعملوا الصالحات فاتّجهت طاقاتهم إلى العمل الخيّر الجميل، ولم يكتفوا بالتصوّرات والأحلام، وانتصروا من بعد ما ظلموا فكان لهم كفاح ينفثون فيه طاقاتهم ليصلوا إلى نصرة الحقّ الذي اعتنقوه...

والصور التي يتحقّق بها الشعر الإسلامي والفنّ الإسلامي كثيرة غير هـذه الصورة التي وجدت وفق مقتضياتها، وحسب الشعر أو الفنّ أن ينبع من تـصوّر

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٢٢٧.

٦٨ ..... قراءة في الشعر والشعراء

إسلامي للحياة في أيّ جانب من جوانبها، ليكون شعراً أو فنّاً يرضاه الإسلام.

وليس من الضروري أن يكون دفاعاً ولا دفعاً، ولا أن يكون دعوة مباشرة للإسلام ولا تمجيداً له أو لأيام الإسلام ورجاله... ليس من الضروري أن يكون في هذه الموضوعات ليكون شعراً إسلامياً، وإنّ نظرة سريان الليل وتنفس الصبح ممزوجة بشعور المسلم الذي يربط هذه المشاهد بالله في حسّه، لهي الشعر الإسلامي في صميمه، وإنّ لحظة إشراق واتصال بالله، أو بهذا الوجود الذي أبدعه الله لكفيلة أن تنشئ شعراً يرضاه الإسلام. ومفرق الطريق بين الشعر الإسلامي وغيره، أنّ للإسلام تصوراً خاصاً للحياة كلها وللعلاقات والروابط فيها تسربط الإنسان بالله سبحانه، فأيّما شعر نشأ من هذا التصور فهو الشعر الذي يسرضاه الإسلام».

قال العلّامة الطباطبائي تَتَنَّعُ في تفسيره ذيل الآية الشيريفة: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾ (١) جواب عن رمي المشركين للنبيّ عَيَّلِيَّة بأنّه شاعر، نبّه عليه بعد الجواب عن قولهم إنّ له شيطاناً يوحي إليه القرآن. وهذان أعني قولهم: إنّ من الجنّ من يأتيه، وقولهم: إنّه لشاعر، ممّا كانوا يكرّرونه في ألسنتهم بمكّة قبل الهجرة يدفعون به الدعوة الحقّة، وهذا ممّا يؤيّد نزول هذه الآيات بمكّة خلافاً لما قيل إنّها نزلت بالمدينة...

وكيف كان فالغيّ خلاف الرشد الذي هو إصابة الواقع، فالرشيد هـو الذي لا يهتمّ إلّا بما هو حقّ واقع، والغويّ هو السالك سبيل الباطل والمخطئ طـريق الجنّة، والغواية ممّا يختصّ به صـناعة الشـعر المـبنيّة عـلى التـخييل وتـصوير

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢٣٤.

الشعر والشعراء في القرآن الكريم ..........

غير الواقع في صورة الواقع، ولذلك لا يهتم به إلّا الغوي المشغوف بالتزيينات الخيالية والتصويرات الوهمية الملهية عن الحقّ الصارفة عن الرشد، ولا يستبع الشعراء الذين يبتني صناعتهم على الغيّ والغواية إلّا الغاوون وذلك قوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِّعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾.

وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴿ وَأَنَّهُمْ يَسَقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ ﴾ (١) يقال: هام يهيم هيماناً إذا ذهب على وجهه والمراد بهيمانهم في كلّ واد استرسالهم في القول من غير أن يقفوا على حدّ فربما مدحوا الباطل المذموم كما يمدح الحقّ المحمود، وربما هجوا الجميل كما يهجي القبيح الذميم، وربما دعوا إلى الباطل وصرفوا عن الحقّ وفي ذلك انحراف عن سبيل الفطرة الإنسانية المبنية على الرشد الداعية إلى الحقّ، وكذا قولهم ما لا يفعلون من العدول عن صراط الفطرة.

وملخّص حجّة الآيات الثلاثة أنّه ﷺ ليس بشاعر لأنّ الشعراء يتبعهم الغاوون لابتناء صناعتهم على الغواية وخلاف الرشد، لكن الذين يتبعونه إنّه على يتبعونه ابتغاء الرشد وإصابة الواقع وطلباً للحقّ، لابتناء ما عنده من الكلام المشتمل على الدعوة إلى الحقّ والرشد دون الباطل والغيّ.

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً ﴾ (٢). استثناء من الشعراء المذمومين والمستثنون هم شعراء المؤمنين، فإنّ الإيمان وصالحات الأعمال تردع الإنسان بالطبع عن ترك الحقّ واتباع الباطل، ثمّ الذكر

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٢٢٥\_٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٢٢٧.

الكثير لله سبحانه يجعل الإنسان على ذكر منه تعالى مقبلاً إلى الحقّ الذي يرتضيه مدبراً على الباطل الذي لا يحبّ الاشتغال به فلا يعرض لهؤلاء ما كان يـعرض لأُوائك. وبهذا البيان يظهر وجه تقييد المستثنى بالإيمان وعمل الصالحات، تسمّ عطف قوله: ﴿ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً ﴾ على ذلك.

وقوله : ﴿ وَٱنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ (١١، الانتصار الانتقام، قيل : المراد به ردّ الشعراء من المؤمنين على المشركين أشعارهم التي هجوا بها النبيّ ﷺ أو طعنوا فيها في الدين وقدحوا في الإسلام والمسلمين وهو حسن يؤيّده المقام (٢).

وفي بحثه الروائي قال: وفي الدرّ المنثور أخرج ابن أبي شيبة وأحمد عن أبي سعيد قال: بينما نحن نسير مع رسول الله ﷺ إذ عرض شاعر ينشد، فـقال النبيِّ عَبَّالَةُ : لإن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً خير له من أن يمتلئ شعراً.

أقول: وهو مروى من طرق الشيعة أيضاً عن الصادق عَلْتُنْلِجُ عنه ﷺ.

وفي تفسير القمّي قال: يعظون الناس ولا يتّعظون، وينهون عـن المـنكر ولا ينتهون، ويأمرون بالمعروف ولا يعملون، وهم الذي قال الله فيهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾ (٢) أي في كلّ مذهب يذهبون ﴿ وَأَنَّهُمْ يَــقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ ﴾ وهم الذين غصبوا آل محمّد حقّهم.

وفي اعتقادات الصدوق سئل الصادق للنُّه عن قبول الله عنَّ وجلَّ : ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَنَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾ [٤]، قال: هم القصّاص.

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) المنزان ١٥: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) الشعراء: ٢٢٤.

الشعر والشعراء في القرآن الكريم .....٧١

أقول : هم من المصاديق والمعنى الجامع ما تقدّم في ذيل الآية .

وفي الدرّ المنثور أخرج ابن أبي شيبة عن ابن مسعود عن النبيّ ﷺ قال : إنّ من الشعر حكماً، وإنّ من البيان لسحراً.

أقول: وروى الجملة الأولى أيضاً عنه عن بريدة وابن عباس عن النبيّ عَلَيْهُ وأيضاً عن ابن مردويه عن أبي هريرة عنه عَلَيْهُ ولفظه: إنّ من الشعر حكمة، والممدوح من الشعر ما فيه نصرة الحقّ ولا تشمله الآية.

قال الطبرسي: وقال النبيّ ﷺ لحسّان بن ثابت: اهجهم أو هاجهم وروح القدس معك، رواه البخاري ومسلم في الصحيحين (١).

قال العلامة في قوله تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَخْلامٍ بَلِ آفْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَاتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأُوَّلُونَ ﴾ (١٦ ، تدرّج منهم في الرمي والتكذيب، فقولهم: أضغاث أحلام أي تخاليط من رؤى غير منظمة رآها فحسبها نبوة وكتاباً فأمره أهون عن السحر، وقولهم: ﴿ بَلِ آفْتَرَاهُ ﴾ ترق من سابقه فإنّ كونه أضغاث أحلام كان لازمه التباس الأمر واشتباهه عليه لكن الافتراء يستلزم التعمد، وقولهم: ﴿ بَلْ هُو شَاعِرٌ ﴾ ترق من سابقه من جهة أخرى فإنّ المفتري إنّما يقول عن ترو وتدبر فيه، لكن الشاعر إنّما يلفظ ما يتخيّله ويروم ما يزيّنه له إحساسه من غير ترو وتدبر، فربما مدح القبيح على قبحه، وربما ذمّ الجميل على جماله، وربما أنكر الضروري وربما أصرّ على الباطل المحض، وربما صدّق الكذب أو

<sup>(</sup>١) الميزان ١٥: ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ٥.

<sup>(</sup>٣) الميزان ١٤: ٢٥٢.

وقال مَتِرُّ في ذيل قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا وَكُرٌ وَقُرْآنَ مُبِينٌ ﴾ (١) عطف ورجوع إلى ما تقدّم في صدر السورة من تصديق رسالة النبيّ عَيِّلاً وكون كتابه تنزيلاً من عنده تعالى. فقوله: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ ﴾ نفي أن يكون علّمه الشعر، ولازمه أن يكون بحيث لا يحسن قول الشعر لا أن يحسنه ويمتنع من قوله لنهي من الله متوجّه إليه، ولا أنّ النازل من القرآن ليس بشعر وإن امكنه عَيَّلاً أن يقوله. وبه يظهر أنّ قوله: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ﴾ في مقام الامتنان عليه بأنّه نزّهه عن أن يقول شعراً، فالجملة في مقام دفع الدخل، والمحصّل أنّ عدم تعليمنا إيّاه الشعر ليس يوجب نقصاً فيه ولا أنّه تعجيز له، بل ربما لرفع درجته وتنزيه ساحته عمّا يتعاوره العارف بصناعة الشعر فيقع في معرض تزيين المعاني بالتخيّلات الشعرية الكاذبة التي كلّما أمعن فيها كان الكلام معرض تزيين المعاني بالتخيّلات الشعرية الكاذبة التي كلّما أمعن فيها كان الكلام أوقع في السمع، فلا ينبغي أن يقول الشعر وهو رسول من الله، وآية رسالته ومتن دعوته القرآن المعجز في بيانه الذي هو ذكر وقرآن مبين.

وقوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنُ مُبِينٌ ﴾ تفسير وتوضيح لقوله: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَـنْبَغِي لَهُ ﴾ بما أنّ لازم معناه أنّ القرآن ليس بشعر فالحصر المستفاد من قوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ ﴾ الخ، من قصر القلب والمعنى ليس هو بشعر ما هو إلّا ذكر وقرآن مبين.

قوله تعالى: ﴿ لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيّاً وَيَحِقُّ الْقَـوْلُ عَـلَى الكَـافِرِينَ ﴾ ٢١،

<sup>(</sup>۱) يس: ۲۹

<sup>(</sup>۲) یس: ۷۰.

الشعر والشعراء في القرآن الكريم .....٧٣

تعليل متعلّق بقوله: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشّغرَ ﴾ والمعنى ولم نعلّمه الشعر لينذر بالقرآن المنزّه من أن يكون شعراً من كان حيّاً، أو مستعلّق بـقوله: ﴿ إِنْ هُـوَ إِلّا ذِكْرُ ﴾ والمعنى ليس ما يتلوه على الناس إلا ذكراً وقرآناً مبيناً نزّلناه إليه لينذر من كان حيّاً، ومآل الوجهين واحد، والآية حكما ترى ـ تعدّ غاية إرسال الرسول وإنزال القرآن إنذار من كان حيّاً ـ وهو كناية عن كونه يعقل الحقّ ويسمعه ـ وحقية القول ووجوبه على الكافرين، فمحاذاة الآية لما في صدر السورة من الآيات في هذا المعنى ظاهر (۱).

قال فخر الرازي في تفسيره الكبير في ذيل الآية الشريفة: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ ... ﴾ اعلم أنّ الكفّار لمّا قالوا: لم لا يجوز أن يقال إنّ الشياطين تنزل بالقرآن على محمد على كما أنّهم ينزلون بالكهانة على الكهنة وبالشعر على الشعراء ؟ ثمّ إنّه سبحانه فرّق بين محمّد على اللهنة، فذكر ها هنا ما يدلّ على الفرق بينه عليه وبين الشعراء، وذلك هو أنّ الشعراء يتبعهم الغاوون، أي الضالون ثمّ بيّن تلك الغواية بأمرين: الأوّل: ﴿ أنّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾ والمراد منه الطرق المختلفة كقولك: أنا في وادٍ وأنت في واد، وذلك لأنهم قد يمدحون الشيء بعد أن ذمّوه وبالعكس، وذلك يدلّ على بعد أن ذمّوه وبالعكس، وذلك يدلّ على أبّهم لا يطلبون بشعرهم الحقّ ولا الصدق بخلاف أمر محمّد شَيْقٌ، فإنّه من أوّل أمره إلى آخره بقي على طريق واحد وهو الدعوة إلى الله تعالى والترغيب في أمره إلى آخره بقي على طريق واحد وهو الدعوة إلى الله تعالى والترغيب في الآخرة، والإعراض عن الدنيا. الثاني: ﴿ أنّهُمْ يَتُّولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ ﴾ وذلك أيضاً من علامات الغواة، فإنهم يرغبون في الجود ويرغبون عنه، وينفرون عن

<sup>(</sup>١) الميزان ١٧ : ١٠٨.

٧٤ ..... قراءة في الشعر والشعراء

البخل ويصرّون عليه، ويقدحون في الناس بأدنى شيء صدر عن واحد من أسلافهم، ثمّ إنّهم لا يرتكبون إلّا الفواحش، وذلك يدلّ على الغواية والضلالة. وأمّا محمّد يَنْيُنَّ فإنّه بدأ بنفسه حيث قال الله تعالى له: ﴿ فَلا تَدْعُ مَعَ اللهِ إلَها آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ المُعَذَّبِينَ ﴾ (١)، ثمّ بالأقرب فالأقرب حيث قال الله تعالى له: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الأقْرَبِينَ ﴾ (١)، وكلّ ذلك على خلاف طريقة الشعراء، فقد ظهر بهذا الذي عشير تَكَ الأقْرَبِينَ ﴾ (١)، وكلّ ذلك على خلاف طريقة الشعراء، فقد ظهر بهذا الذي بينّاه أنّ حال محمّد عَنِينًا ما كان يشبه حال الشعراء، ثمّ إنّ الله تعالى لمّا وصف بينّاه أنّ حال محمّد عَنهم الموصوفين بـأمور الشعراء بهذه الأوصاف الذميمة بياناً لهذا الفرق استثنى عنهم الموصوفين بـأمور أربعة:

أحدها : الإيمان، وهو قوله : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ .

وثانيها : العمل الصالح، وهو قوله : ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ .

وثالثها : أن يكون شعرهم في التوحيد والنبوّة ودعوة الخلق إلى الحقّ، وهو قوله : ﴿ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً ﴾ .

ورابعها: أن لا يذكر ويهجو أحد إلاّ على سبيل الانتصار ممّن يـهجوهم، وهو قوله: ﴿ وَأَنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ ، قال الله تعالى: ﴿ لا يُحِبُّ اللهُ الجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ القَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ ﴾ (٣)، ثمّ إنّ الشرط فيه ترك الاعتداء لقوله تعالى: ﴿ فَمَنِ آعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ (٤)...

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٩٤.

أقول: وزبدة المخاض أنّ الشعر في القرآن الكريم على نحوين: إمّا أن يكون جقاً مطابقاً للواقع، ويقصد به ما هو الواقع، وإمّا أن يكون باطلاً وكذباً يبتني على الأوهام والخيالات والأهواء، وبهذا يلزم تصنيف الشعراء إلى صنفين: شعراء الحقّ وهم المؤمنون وينصبّ شعرهم في التوحيد والنبوّة والإمامة والمعاد والمواعظ والإرشاد، فيكون الشاعر رسالياً وشعره حقاً وعمله صالحاً، وإنّ شعره يكون كالسيف في رقاب أعداء الله عزّ وجلّ، وكالنبل والرماح في صدور الطغاة والجائرين وأهل البدع والباطل والانحراف والضلال. والصنف الآخر شعراء الباطل الذين يهيمون في كلّ وادٍ ويقولون ما لا يفعلون، يتبعون أهوائهم وشهواتهم الحيوانية، فهم إخوان الشياطين ومن أهل الغواية ويتبعون الغاوون.

هذا ولا يخفى أنّ للقرآن الكريم تفسيراً وتأويلاً، والأوّل بمعنى كشف القناع عن ظواهر القرآن كما يفعله المفسّرون، والثاني كشف القناع عن بواطنه كما يعلمه الراسخون في العلم. فالشعراء يتبعهم الغاوون في ظاهر القرآن هم ما تعارف عليه من أهل الشعر والأوزان والقوافي، فمن لم يكن مؤمناً من الشعراء، فإنّه يقول ما لا يفعل، ويهيم في كلّ وادٍ -كما هو شأن نزول الآية الشريفة وأمّا في باطن القرآن فيراد من الشعراء أصحاب البدع والضلال من العلماء والفقهاء الذين لا يعملون بعلومهم، فإنّ الناس إنّما يتبعون العلماء، وهذا المعنى ورد في أحاديثنا الشريفة المرويّة عن أئمة أهل البيت عليكين أ

قال الإمام الباقر عليُّه في قوله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ... ﴾ هل رأيت شاعراً يتبعه أحد؟ إنّما هم قوم تفقّهوا لغير الدين فضلّوا وأضلّوا (١١٠).

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ٢: ١٤٦٢، عن معاني الأخبار: ٣٨٥ / ١٩.

٧٦ ..... قراءة في الشعر والشعراء

قال الإمام الصادق للتَّلِلا أيضاً: هم قوم تعلّموا وتفقّهوا بغير عـلم فـضلّوا وأضلّوا (١).

وعنه عليُّ أيضاً: هم القصّاص \_أي من يقول القصص الكاذبة \_.

وفي حديث آخر: هم يشعرون قلوب الناس بالباطل، وهم الذين غيّروا دين الله وخالفوا أمره ووضعوا ديناً بآرائهم فتبعهم الناس.

وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾ ، يعني يناظرون بالأباطيل ويجادلون بحجج المضلّين، وفي كلّ وادٍ منذهب ينذهبون. وقوله: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَعَوُّلُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ ﴾ ، يعني الذين يعظون الناس ولا يتعظون، ويسنهون عن المنكر ولا ينتهون، يأمرون بالمعروف ولا يعملون، ويقولون ما لا يعلمون، وهم الذين غصبوا آل محمّد عَلَمَيْكُمُ حقّهم وحقّ شيعتهم، وانتصروا من بعد ما ظلموا، وسيعلم الذين ظلموا آل محمّد حقّهم أيّ منقلب ينقلبون.

وأمّا من التفسير الظاهر فقد ور٠ عن ابن عباس قال: الذين يتبعهم الغاوون هم شعراء المشركين مثل أبي سفيان وأميّة بن أبي الصلت وعبد الله السهمي وهبيرة بن أبي وهب وغيرهم. وقيل: هم الذين غلبت عليهم الأشعار حتّى اشتغلوا بها عن القرآن والسنّة. وقيل: هم الذين إذا غضبوا سبّوا، وإذا قالوا كذبوا، غلب عليهم الغيّ والفسق، ألم ترَ في كلّ وادٍ ينهيمون أي في كلّ فن من الكذب يتكلّمون، وفي كلّ لغوٍ يخوضون، يمدحون وينذمّون بالباطل وغلب عليهم الهوى كلّ الغوٍ يخوضون، يمدحون وينذمّون بالباطل وغلب عليهم الهوى كلّ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، عن تفسير مجمع البيان ٧: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الشيعية ٥: ٨٣

الشعر والشعراء في القرآن الكريم ......٧٧

وروي عن أبي الحسن مولى بني نوفل: إنّ عبد الله بن رواحة وحسّان بن ثابت أتيا رسول الله ﷺ حين نزلت الشعراء يبكيان وهو يقرأ: ﴿ وَالشُّعْرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾ حتّى بلغ ﴿ إِلَّا الَّـذِينَ آمَنُوا وَعَـمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ قال: أنتم، ﴿ وَأَنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ قال: أنتم، ﴿ وَانتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ قال: أنتم، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ قال: الكفّار.

عن الإمام الصادق عليُّا قال: إيّاكم وملاحاة الشعراء فإنّهم يضنّون بالمدح \_أي يبخلون \_ويجودون بالهجاء \_أي سرعان ما يهجون الآخرين عند اختلافهم معهم \_.

هذه نبذة مختصرة عن الشعر والشعراء في القرآن الكريم.

#### اللمحة الخامسة

# الشعر والشعراء في السنّة الشريفة

اعلم أنّ ما ورد في السنّة الشريفة من الأحاديث النبويّة وأخبار العترة الطاهرة عليه في خصوص الشعر والشعراء، منه ما يستفاد ذمّ الشعر، ومنه ما يستفاد مدحه، ومن الواضح أنّ كلامهم النوراني إنّما ينبع من القرآن الكريم، وأنّه يطابقه، فإنّهما من مصدر واحد، من الله جلّ جلاله، فلا اختلاف بين القرآن الكريم وكلام الأنبياء والأوصياء، فكلّهم نور واحد، بل ما صدر عنهم إنّما يعرض على القرآن الكريم، فإن وافقه فهو منهم، وإلّا فهو من زخرف القول وباطله، ويضرب به عرض الجدار -كما ورد في الأخبار العلاجيّة \_.

والقرآن المجيد قد بيّن حقيقة الشعر والشعراء وتصنيفهم إلى صنفين: فإنّ الشعراء يتبعهم الغاوون لأنّهم يهيمون في كلّ واد ويقولون ما لا يفعلون، إلّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

فمن الشعر ما هو حقّ ومنه ما هو باطل \_كما مرّ تفصيل ذلك \_فما ورد في الروايات الشريفة إنّما هو من هذا المنطلق. وكذلك ما ورد في فـتاوى الفـقهاء وكلمات الأعلام وعبائرهم.

فإليك ما قاله المحقّق الحلّي في مدح الشعر وما قاله والده في ذمّه:

«قال المحقّق الحلّي عَبِّنُ : إنّ الشعر من أفضل مشاعر الآداب وأجمل مفاخر العرب، به يستماح المكارم ويستعطف الطباع الغواشم، ويُشحذ الأذهان ويُنسل الأضغان، ويستصلح الرأي الفاسد ويستثار الهمم الجوامد، لكنّه عسر المطلب خطر المركب، لافتقاره إلى أمور غريزية وأخرى كسبية، وهي شديدة الامتناع بعيدة الاجتماع، فالمعتذر عن النعرّض له معذور، والمعترف بالقصور عنه مشكور، وقد كنت زمن الحداثة أتعرّض لشيء منه ليس بالمرضي فكتبت كتاباً إلى والدى الله أثنى فيها على نفسى بجهل الصبوة وهى:

ليهنك أنّي كملّ يمومٍ إلى العملى أقدّم رجلاً لن تمزلّ بمه النعلُ وغمير بعيدٍ أن تمراني مقدّماً على الناس حتّى قيل ليس له مثلُ تطاوعني بكر المعاني وعونها ويقتادني حمتّى كأنّي لها بعلُ ويشهد لي بالفضل كملّ مبرّزٍ ولا فاضل إلّا ولى فوقه فيضلُ

فكتب وفي هذه الأبيات ما صورته: لنن أحسنت في شعرك لقد أسأت في حقّ نفسك، أما علمت أنّ الشعر صناعة من خلع العفّة ولبس الحرفة، والشاعر ملعون وإن أصاب، ومنقوص وإن أتى بالشيء العُجاب، وكأنّي بك قد أوهمك الشيطان بفضيلة الشعر، فجعلت تنفق ما تلفق بين جماعة لم يعرفوا لك فيضيلة غيره، فسمّوك به، وقد كان ذلك وصمة عليك آخر الدهر، أما تسمع:

ولست أرضى أن يقال شاعر تباً لها من عدد الفضائل فوقف خاطري عند ذلك حتى كأنّي لم أقرع له باباً، ولم أرفع له حجاباً، وأكّد ذلك عندي ما رويته بإسناد متصل: (إنّ رسول الله عَيْنَةُ دخل المسجد وبه رجل قد أطاف به جماعة فقال: ما هذا؟ قالوا: علّامة، فقال: ما العلّامة؟ قالوا: عالم بوقايع العرب وأنسابها وأشعارها، فقال عَيْنَةُ: ذاك علم لا يضرّ من

٨٠ .... قراءة في الشعر والشعراء

جهله ولا ينفع من علمه ا، ومن البين أنّ الإجادة فيه تنفتقر إلى تسعرين الطبع وصرف الهمّة إلى الفكر في تناسب معناه ورساقة ألفاظه وجودة سبكه وحسسن حشوه تمريناً متكرّراً، حتّى يصير خلقاً وشيماً، إنّ ذلك سبب الاستكمال فيه، فالإهمال سبب القصور عنه، وإلى هذا المعنى أشرت في جملة أبيات هي:

هجرت صوغ قوافي الشعرِ مذزمنِ هيهات يرضى وقد أغضبته زمنا وعدت أوقط أفكاري وقد هجعت عنفاً وأزعج عزمي بعدما سكنا إنّ الخواطر كمالآبار إن نُنزحت طابت وإن يبق فيها ماؤها أجنا فأصبح شكوراً أياديك التي سلفت ماكنتُ أُظهر عيبي بعدما كمنا

ولمكان إصرابي عنه وإعراضي حتى عفى ذكر اسمه، لم يبق إلا ما هو حقيق أن يُرفض ولا يعرض، ويُضمر ولا يُظهر، ولكن مع ذلك أورد ما أدخل في حيّز الامتثال، وإن كان ستره أنسب بالحال، فمنه:

وما الإسراف من خلقي وإنسي ومسا أعطي المطامع لي قسياداً وأغمض عن عيون الناس حتى وأحسمل الأذى فسي كلّ حالٍ ومسن كان الإله له حسسيباً ومنه:

يا رافدا والمنايا غير رافدة بسم اعترارك والايام مرصدة أما أرتك الليالي قبح دخلتها رفقاً بنفسك يا مغرور إن لها

لأجرى بالقليل عن الكثير ولو خودعتُ بالمال الخطير أخال وإن تناجيني ضميري على مضضٍ وأعفو عن كثير أراه النجح في كلّ الأمور

وغافلاً وسهام الدهر ترميه والدهر قد ملأ الأسماع داعيه وغدرها بالذي كانت تصافيه يوماً تشيب النواصي من دواهيه

وحسب تحصيل الغرض بهذا القدر، فنحن نقتصر عليه ونستغفر الله سبحانه وتعالى من فرطات الزلل وورطات الخلل، ونستكفيه زوال النعم وحلول النقم، ونستعتبه محل العثار وسوء المرجع في القرار». انتهى كلامه رفع الله مقامه (١). وأمّا الروايات الواردة في الشعر والشعراء فإليك جملةً منها:

ا \_أمالي الصدوق بسنده عن العلاء بن الحضرمي أنّه قال للنبيّ ﷺ : إنّ لي أهل بيتٍ أحسن إليهم فيسيئون، وأصلهم فيقطعون، فقال رسول الله ﷺ : ﴿ أَدْفَعُ بِاللَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ ... ﴾ (١) الآية، فقال العلاء : إنّي قلت شعراً هو أحسن من هذا، قال : وما قلت ؟ فأنشده شعره فقال النبيّ ﷺ : إنّ من الشعر لحكماً وإنّ من البيان لسحراً، وإنّ شعرك لحسن وإنّ كتاب الله أحسن (١).

٢ ـ وقد مدح الكناني الرسول الأعظم لمّا استسقى عَبَّيَّة :

لك الحمد والحمد ممّن شكر شكر شسقينا بوجه النسبيّ المطر الأبيات، فقال النبيّ ﷺ: ياكناني، بوّأك الله بكلّ بيتٍ قلته بيتاً في الجنّة (٤). وفي رواية إن يكُ شاعر أحسن فقد أحسنت.

٣-روى ابسن أبسي الحديد عن أمالي ابس دريد قبال: كبان عبليّ ابن أبي طالب عليُّلا يعشّي الناس في شهر رمضان باللحم ولا يتعشّى معهم، فإذا فرغوا خطبهم ووعظهم، فأفاضوا ليلة في الشعراء وهم على عشائهم فلمّا فرغوا

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٤:٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧١: ٤١٥.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٨: ٢.

٨٢ ..... قراءة في الشعر والشعراء

٥ ـ وأيضاً عن أبي عبد الله الإمام الصادق على قال: ما قال فينا قائل
 بيت شعر حتى يؤيد بروح القدس.

٦ ـ وأيضاً عن الحسن بن جهم قال: سمعت الرضا عليُّ يقول: ما قال فينا مؤمن شعراً يمدحنا به إلّا بنى الله تعالى له مدينة في الجنّة أوسع من الدنيا سبع مرّات، يزوره فيها كلّ ملك مقرّب وكلّ نبىّ مرسل.

ولا يخفى أنَّ مثل هذا الثواب العظيم إنّما يعطى بشرطه وشــروطه، ومــن أهمّها التقوى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ (٣).

٧ ـ رجـال الكشّـي بسـنده عـن أبـي طـالب القـمّي قـال: كـتبت إلى أبي جعفر للنَّلِا بأبيات شعر وذكرت فيها أباه، وسألته أن يأذن لي في أن أقول فيه، فقطع الشعر وحبسه وكتب في صدر ما بقي من القرطاس: قد أحسنت فجزاك الله

<sup>(</sup>١) السفينة ٤: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٦: ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٢٧.

٨ - أيضاً : قال نصر بن الصبّاح البلخي : عبد الله بن غالب الشاعر الذي قال
 له أبو عبد الله عليّه إنّ ملكاً يلقى عليه الشعر ، وإنّى لأعرف ذلك الملك .

٩ ــأيضاً عن أبي طالب القمّي قال : كتبت إلى أبي جعفر ابن الرضا طاليّ : الذبني واندب أبي (١).
 فاذن لي أن أرثي أبا الحسن أعني أباه، قال : وكتب إليّ : اندبني واندب أبي (١).

١٠ ــ وفي رجال الكشّي (١: ٦٥٤) عن سفيان بن مصعب قال: قــال لي الصادق لطيُّلاٍ: قل شعراً تنوح به النساء.

۱۱ ــوفي حديث آخر: قال للتَّلِم : يا معشر الشيعة علَموا أولادكم شـعر العبدي فإنّه على دين الله ــوفيه يدلّ على مشروعية النياحة والشـعر وإنشــاده وتعليمه ــ.

١٢ ــوفي ثواب الأعمال (١: ٤٧) عن أبي هارون المكفوف قال: قال لي الصادق عليَّة : يا أبا هارون أنشدني في الحسين عليَّة ، فأنشدته فقال لي : أنشدني كما ينشدون يعني بالرقّة . (الحديث) وكذا قال عليَّة لأبي عمارة المنشد.

١٣ ـ وممّا روي في مدح الشعر والشعراء بصورة عامة عن رسول الله عَلَيْهُ لِمّا سئل عن الشعراء: (إنّ المؤمن مجاهد بسيفه ولسانه، والذي نفسي بيده لكأنّما ينضحونهم بالنبل) وهذا يعني أنّ من الشعر ما هو جهاد بباللسان، وأنّ البيت منه بمنزلة السهم في نحر الأعداء.

١٤ ـ وفي الدرّ المنثور (٦: ٣٣٦) قال رسول الله عَلَيْقٌ لحسّان بن ثابت:
 اهجُ المشركين، فإنّ جبرئيل معك.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦: ٢٣٢، عن رجال الكشّي : ٣٥٠.

٨٤ ..... قراءة في الشعر والشعراء

١٥ ــ وعن البراء بن عازب قيل يا رسول الله إن أبا سفيان بن الحرث بن
 عبد المطلب يهجوك فقام ابن رواحة، فقال: يا رسول الله، ائذن لي فيه.

قال: أنت الذي تقول: ثبّت الله ؟ قال: نعم يا رسول الله، قلت:

ثبّت الله ما أعطاك من حسن تثبيت موسى ونصراً مثل ما نصرا قال: وأنت يفعل الله بك مثل ذلك.

ثمّ وثب كعب فقال: يا رسول الله، ائذن لي فيه. فقال: أنت الذي تـقول: همّت؟ قال: نعم يا رسول الله قلت:

همت سخينة أن تغالب ربّها فليغلبن معالب الغلّب العلّب العالم قال: أمّا إنّ الله لم ينسَ لك ذلك (١٠).

ثمّ اعلم أنّ من يقول الشعر في الله ورسوله وأهل البيت عليكي إنّما يبويّد بروح القدس كما ورد ذلك عن الإمام الصادق علي قال: ما قال فينا قائل بيتاً من الشعر حتّى يؤيّد بروح القدس \_أي يرتبط بالسماء وبالملائكة \_وهذا يدلّ على اعتلاء الشعر الولائي على كلام البشر العادي، في لغة السماء تختلف عن لغة الأرض، وثقافة الملائكة تمتاز عن ثقافة البشر، وإنّ حديث العرش يتفاوت عن حديث الفرش، فلكل مقوّماته وأسسه وبنيانه وصرحه ومفاهيمه. فيانّ حديث السماء حديث الروح، التي هي من الله كما في قوله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قوله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن الله كما في قاله المراب ، وأين الشرى من الله يقى خالدة...

<sup>(</sup>١) الدرّ المنثور ٦ : ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٩.

الشعر والشعراء في السنَّة الشريفة ........ ٨٥

وأرى من ثقافة أتباع مذهب أهل البيت علمه أن الشعراء المؤمنين الرساليين هم لسان الخطباء، وأن الخطباء لسان العلماء، وأن العلماء لسان مراجع التقليد، وأن المراجع العظام الفقهاء الأعلام هم لسان صاحب الزمان عليه فله قطب عالم الإمكان، عجّل الله فرجه الشريف، وأن صاحب الأمر عليه هو لسان الله جلّ جلاله. ومع حذف الوسائط يكون لسان الشاعر في أشعاره الإيمانية الرسالية التي تنبع من العلم النافع و تقترن بالعمل الصالح هو لسان الله عزّ وجلّ. وربما هذا من معاني (فإنّه يؤيّد بروح القدس) فتدبّر، والله العالم بحقائق الأمور.

### اللمحة السادسة

# وميض من سيرة الأئمة الأطهار ﷺ في تكريم الشعر والشعراء

إنّ لغة الحضارة الإسلامية هي لغة القرآن الكريم، وإنّ لغة القرآن هي لغة الفطرة الإنسانية، ومن أركان الحضارة وأعمدة الثقافة الإسلامية: الأدب، ومن شعبه وفنونه: الشعر.

ومن الواضح أنّ للشعر العربي في تاريخ الأمّة العربية والإسلامية أصالته ومقامه السامي، فإنّه قبل بزوغ فجر الإسلام الصادق كان يمتاز بمكانةٍ رفيعة وصرح شامخ، إلّا أنّه قد توهّج وازداد بهجةً وروعةً بهدى الرسالة الإسلامية، وقد خرج من أفقه الضيّق الذي كان يتلخّص بالنعرات القبلية أو الحروب الفتّاكة أو التشبيب وما شابه، وإن كان منه ما هو من الحكمة والموعظة والشعر المعقول إلّا أنّه يعدّ نادراً.

وفي ظلال الإسلام بدأت حركة الشعر وقافلة الشعراء تشق طريقها وتأخذ أبعاداً جديدة وأُفقاً واسعاً ليرسم صوراً جماليّة وبديعة، تمثّل العقيدة الصادقة في مدح ورثاء الرسول الأعظم محمّد عَيَّنَة، ومن ثمّ عترته بيت الوحي والرسالة الأئمة الأطهار عَلِيَهِمْ.

وقد أثنى الرسول الأكرم ﷺ على الشعر ومن ينشده ما دام في خطّ

وميض من سيرة الأئمة الأطهار بهي في تكريم الشعر والشعراء ...... N الفضائل والمكارم والحِكَم. وإنّه أكرم الشعراء كأبي طالب والعباس بن عبد المطّلب وحسّان بن ثابت وعمرو بن سالم وغيرهم.

ودام تكريم وتبجيل الشعر والشعراء حتّى في عصر الأئمة الأطهار الليّكِلِيمُ ، وأحبّ المسلمون شعراء أهل البيت اللهيّكِيمُ ، وتأثّروا بأهازيجهم وأرجوزاتهم وأشعارهم النابعة من شعور صادق وولاء دافق وحقيقة ناصعة، كالشمس في رابعة النهار.

وقد أحسن الأثمة الأبرار طَهِيَكُو إكرام الشاعر، وأوصلوه بصلات وكرامات بكلّ حفاوة وتعظيم، حتّى ضرب بسيرتهم المباركة الأمثال، وأصبحت قبصصاً ودروساً للأجيال في كلّ الأعصار والأمصار.

والذي نلمسه من حياة الأئمة الأطهار وسيرتهم الذاتية أنّ تركيزهم الخاصّ أوّلاً كان على تعليم القرآن الكريم وحفظه، يكفيك شاهداً ما قاله أمير المؤمنين على عليه للله لوالد الفرزدق (١) غالب بن صعصعة التميمي، فإنّه أتى به إلى الإمام عليه عام الجمل (٣٦ه) وقال له: إنّ ابني هذا يقول الشعر ويوشك أن يكون شاعراً مجيداً، فقال له أمير المؤمنين عليه القرآن فهو خيرٌ له.

<sup>(</sup>۱) الفرزدق يعني في اللغة الرغيف، وهو همام بن غالب، يكنّى أبا فراس، وهي من كنى بني الأسد، ولد عام ٢٥ هوتوفّي سنة ١١٠ هـ، نشأ في البصرة واشتهر بقصيدته العصماء في مدح زين العابدين عليّة في بيت الله الحرام وكيف ردّ على تجاهل هشام الأموي للإمام السجّاد عليّ بن الحسين عليّه والمسلمون يشقّون له الطريق بالإكبار والإجلال حتى استلم الحجر الأسود، ومن قصيدته:

هـ ذا الذي تـ عرف البطحاء وطأته والبيت يـ عرفه والحـ ل والحـرم

ولكن هذا لا يعني تجاهل الشعر والشعراء، بل هناك عشرات من النماذج الدالّة على الاهتمام البالغ بالشعر الإيماني الصادق وبالشاعر الرسالي الناطق.

ومن أروع ما يروى في هذا المضمار حكاية الإمام الصادق عليًا مع الشاعر العظيم الكميت بن زيد الأسدي، فإنّه دخل على الإمام علي المام عظام، فقال بمنى، فقال له: جعلت فداك ألا أنشدك، فقال الإمام: إنّها أيام عظام، فقال الكميت: إنّها فيكم، فلمّا سمع مقاله بعث إلى ذويه، فقرّبهم إليه وقال: هات، فأنشده لاميّته المعروفة من الهاشيمات، فحظى بدعائه وأمر له بألف دينار وكسوة.

وبمثل هذه الرواية الشريفة أفتى الفقهاء العظام بكراهة الشعر فسي الأيام المقدّسة والأماكن المقدّسة كالمسجد، إلاّ إذا كان في مدح أهل البيت المهلميني أو رثائهم، فإنّ ذكرهم من ذكر الله سبحانه وتعالى، فهو من مصاديق العبادة.

ودعا الإمام الباقر للجيلا للكميت في مواطن شتّى وقال له: لا تزال مؤيّداً بروح القدس.

وقال الإمام الصادق عُلَيُّلِا : اللهمّ اغفر للكميت ما قدّم وأخّر وما أسرّ وأعلن وأعطه حتّى يرضي.

واسترحم له النبيّ ﷺ واستجزى له بالخير وأثنى عليه، ودعــا له الإمــام زين العابدين عليه الجيراء عــاجلاً وأمته ســعيداً وأره الجــزاء عــاجلاً وأجزل له جزيل المثوبة آجلاً.

وإليك الخبر الشريف رواه الشيخ الصفّار بسنده في بصائر الدرجات عن جابر قال: دخلت على الإمام الباقر عليّا فشكوت إليه الحاجة فقال: ما عندنا درهم، فدخل الكميت فقال: جعلت فداك أنشدك؟ فقال: أنشد فأنشده قـصيدة

وميض من سيرة الأئمة الأطهار بي في تكريم الشعر والشعراء ....... ٨٩ فقال الإمام علي الناهم علي الخرج من ذلك البيت (غرفة) كيساً وادفعه إلى الكميت، فقال: بعلت فداك، أنشدك أخرى ؟ فأنشده فقال: يا غلام أخرج كيساً وادفعه إليه. فقال: جعلت فداك أنشدك أخرى ؟ فأنشده فقال: يا غلام أخرج له كيساً آخر، فقال الكميت: جعلت فداك أوالله ما أحبّكم لعرض الدنيا وما أردت كيساً آخر، فقال الكميت: جعلت فداك، والله ما أحبّكم لعرض الدنيا وما أردت بذلك إلا صلة رسول الله وما أوجب الله علي من الحق، فدعا له الباقر علي فقال يا غلام ردّها إلى مكانها، فقال جابر يخاطب الإمام علي : جعلت فداك، قلت ليس عندي درهم وأمرت للكميت بثلاثين ألف، فقال الإمام علي : ادخل ذلك البيت، فدخلت فلم أجد شيئاً، فقال: ما سترنا عنكم أكثر ممّا أظهرنا.

روى أبو الفرج الاصبهاني في الأغاني (١) بإسناده عن محمد بن علي النوفلي قال: أتى الكميت وهو في أوّل نظمه للهاشميات إلى الفرزدق فقال له: يا أبا فراس إنّك شيخ مضر وشاعرها وأنا ابن أخيك الكميت بن زيد الأسدي. قال له: صدقت أنت ابن أخي فما حاجتك ؟ قال: نفث على لساني فقلت شعراً فأحببت أن أعرضه عليك فإن كان حسناً أمرتني بإذاعته، وإن كان قبيحاً أمرتني بشتره وكنت أولى من ستره علي، فقال له الفرزدق: أمّا عقلك فحسن، وإنّي بستره وكنت أولى من ستره على، فقال له الفرزدق: أمّا عقلك فحسن، وإنّي لأرجو أن يكون شعرك على قدر عقلك، فأنشدني، فقال الكميت: طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب، فقال الفرزدق: فيم تطرب يا ابن أخي ؟ فقال: ولعباً منّي وذو الشيب يلعبُ. فقال: بلى يا ابن أخي فالعب فإنّك في أوان اللعب.

فقال الكميت:

ولم يُـلهني دارٌ ولا رسـم مـنزلٍ ولم يـــطرّبني بــنان مــخضّب

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٥: ١٢٤.

٩٠ ..... قراءة في الشعر والشعراء

فقال: ما يطرّبك يا ابن أخي فقال:

ولا السانحات البارحات عشيّة أمرَّ سليم القرن أم مرَّ أغيضب فقال: أجل لا تتطيّر فقال الكميت:

ولكن إلى أهل الفضائل والتـقى وخير بني حوّاء والخـير يُـطلبُ فقال الفرزدق: ومن هؤلاء ويحك؟ قال:

إلى النفر البيض الذين بحبّهم إلى الله في ما نابني أتقرّبُ قال: أرحني ويحك من هؤلاء؟ فقال:

بني هاشم رهط النبيّ فاتني بهم ولهم أرضى مراراً وأغضبُ خفضتُ لهم مني جناحي مودّة الى كنف عطفاه أهل ومرحبُ وكنت لهم من هؤلاء وهؤلا محبّاً على أنّي أذُمّ وأغضبُ وأرمى وأرمى وأرمى بالعداوة أهلها وإنّين لأؤذى فيهمُ وأوّنبُ

فقال له الفرزدق : يا ابن أخي أذع ثمّ أذع، فأنت والله أشعر من مضى وأشعر من بقى.

روى المسعودي في مروجه (١)، وروى أبو الفرج في أغانيه (٢) بإسناده عن إبراهيم بن سعد الأسدي قال: سمعت أبي يقول: رأيت رسول الله ﷺ في المنام فقال: من أيّ الناس أنت؟ قلت: من العرب، قال: أعلم فمن أيّ العرب؟ قلت: من بني أسد، قال: من أسد بن خزيمة؟ قلت: نعم، قال: أهلاليٌّ أنت؟ قلت: نعم، قال: أتعرف الكميت بن زيد؟ قلت: نعم يا رسول الله إنّه عمّي، قال: أتحفظ من

<sup>(</sup>١) مروج الذهب ٢ : ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٥: ١٢٤، القصائد الخالدات ٢٣.

وميض من سيرة الأئمة الأطهار بيك في تكريم الشعر والشعراء ...... ٩٦ شعره ؟ قلت: نعم، قال: أنشدني: طربت وما شوقاً إلى البيض أطرب قال: فأنشدته حتى بلغت إلى قوله:

فــما لي إلّا آل أحــمد شــيعة وما لي إلّا مشعب الحـق مشـعب فقال لي: إذا أصبحت فاقرأ عليه السلام وقــل له: قــد غـفر الله لك بـهذه القصيدة.

وحكى ياقوت في معجم الأدباء (١٠) : كان في الكميت عشر خصال لم تكن في شاعر : كان خطيب أسد، فقيه الشيعة، حافظ القرآن الكريم، ثبت الجنان، كاتباً حسن الخطّ، نسّابة جدلاً، وهو أوّل من ناظر في التشييع، رامياً ماهراً لم يكن في بنى أسد أرمى منه، فارساً شجاعاً، سخيّاً ديّناً.

وبمثل هؤلاء الشعراء الفقهاء الأبطال حفظ الله التشيّع ونـصر مـذهب أهل البيت عليمين أبي الحسن علي بن عبد الله الناشئ البغدادى:

بآل مسحمّدٍ عُسرف الصسوابُ هم الكلمات والأسماء لاحت وهم حججُ الإله عملى السرايا إلى أن يقول:

وفي أبياتهم نزل الكتابُ لآدمَ حسين عَزَّ له المتابُ بسهم وبحكمهم لا يسترابُ

عسليّ الدرّ والذهب المسطقى وبساقي النساس كسلّهمُ تسرابُ لقد برع في الفقه ونبغ في الحديث وتقدّم في الأدب وظهر أمره في نظم القريض وتضلّع في النظر في علم الكلام، حاز السبق ونال الشرف.

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ١ : ١٠٤.

روى عنه الشيخ المفيد، ويروي عنه الشيخ الطوسي وكذلك الشيخ الصدوق عليه الرحمة.

ذكره ابن خلكان في تاريخه : إنّ له تصانيف كثيرة. وفي الوافي بالوفيات إنّ شعره مدوّن وإنّ مدايجه في أهل البيت لا تحصى كثرة.

وقد عدّه ابسن شهرآشوب في معالم العلماء من مجاهدي شعراء أهل البيت علمية أهل البيت علمية أو معجم الأدباء قال الخالع: كان الناشئ يعتقد الإمامة ويناظر عليها بأجود عبارة. فاستنفد عمره في مديح أهل البيت علمية عرف بهم وأشعاره فيهم كثيرة (١).

قد ولد سنة ٢٧١ هـ و توقّي سنة ٣٦٥ ودفن في مقابر قريش.

وقد برز في ميادين الشعر والشعراء أبو علي دعبل بـن عـلي بـن رزيـن الخزاعي، فإنّه كان من أجرأ شعراء أهل البيت عليم حتى اشتهر بكلمته الخالدة (أنا أحمل خشبتي على كتفي منذ خمسين عاماً لست أجد أحداً يصلبني عليها).

قيل للوزير محمّد بن عبد الملك الزيّات: لِمَ لا تجيب دعبلاً عن قصيدته التي هجاك فيها؟ فقال: إنّ دعبلاً جعل خشبته على عنقه يدور بها يـطلب مـن يصلبه بها منذ ثلاثين سنة وهو لا يبالى.

أجل: لقد سجّل بنضاله البطولي أروع آيات الشجاعة والتضحية والفداء من أجل المبادئ القيّمة والعقيدة الحقّة، لقد تحدّى بشعره الخالد ظلم الخلفاء الظالمين وبطش الحكّام الجائرين، فلم تأخذه في الله لومة لائم، ولم يبال بالموت وقع على الموت.

<sup>(</sup>١) القصائد الخالدات في حبّ أهل البيت ﷺ : ٣٦.

وميض من سيرة الأئمة الأطهار ﷺ في تكريم الشعر والشعراء ..... ٩٣

قد عدّه ابن شهرآشوب في المعالم أنّه من أصحاب الإمام الكاظم والإمام الرضا لطِلْيَكِيْكِ ، وقد أدرك الإمام محمّد بن عليّ الجواد لطِلْيَكِيْكِ .

قال أبو الفرج في الأغاني (١): قصيدة دعبل التائية من أحسن الشعر وأفخر المدائح المقولة في أهل البيت علميك ، قصد بها الإمام عليّ بن موسى الرضا عليّه قال: دخلت على الإمام الرضا عليّه فقال لي: أنشدني شيئاً ممّا أحدثت فأنشدته التائية:

مدارس آياتٍ خلت من تـ للاوةٍ ومـنزل وحـيٍّ مـقفر العـرصاتِ حتّى انتهيت إلى قولى:

إذا وتسروا مدّوا إلى واتبريهم أكفّاً عن الأوتبار منقبضاتِ

قال: فبكى حتى أغمي عليه، وأوما إليَّ الخادم الذي على رأسه أن اسكت فسكت فمكت ساعة ثمّ قال لي: أعد فأعدت حتى انتهيت إلى هذا البيت أيضاً، فأصابه مثل الذي أصابه في المرّة الأولى، فأوما الخادم إليّ أن اسكت فسكت، فمكث ساعة أخرى ثمّ قال لي: أعد، فأعدت حتى انتهيت إلى آخرها فقال لي: أحسنت (ثلاث مرّات) ثمّ أمر لي بعشرة آلاف درهم ممّا ضرب باسمه ولم تكن دفعت إلى أحد بعد، وأمر لي من منزله بحليّ كثير أخرجه إليّ الخادم. فقدمت العراق فبعت الدراهم كلّ درهم منها بعشرة دراهم فحصل لى مائة ألف درهم.

قال الحافظ بن عساكر في تاريخ دمشق (٢): إنّ المأمون لمّا ثبتت قدمه في الخلافة وضرب الدنانير باسمه، أقبل يجمع الآثار في فضائل آل الرسول فتناهى

<sup>(</sup>١) القصائد الخالدات : ٤٦، عن الأُغاني ١٨ : ٢٩.

<sup>(</sup>۲) تاریخ دمشق ۵ : ۲۳۶.

٩٤ .... قراءة في الشعر والشعراء

إليه فيما تناهي من فضلهم قول دعبل:

مدارس آياتٍ خلت من تـــلاوةٍ ومــنزل وحــيٍّ مــقفر العــرصاتِ

فما زالت تردد في صدر المأمون حتى قدم عليه دعبل فقال له: أنشدني قصيدتك التائية، ولا بأس عليك ولك الأمان من كلّ شيء فيها فإنّي أعرفها وقد رويتها إلّا أنّي أحبّ أن أسمعها من فيك، قال: فأنشده حتى صار إلى هذا الموضع:

ألم تر أنّي منذ ثلاثين حجّةً أروح وأغدو دائم الحسراتِ أرى فيئهم في غيرهم مقتسّماً وأيديهم من فيئهم صفراتِ إذا وُتروا مدّوا إلى واتريهم أكفاً على الأوتار منقبضاتِ

فبكى المأمون حتّى اخضلّت لحيته وجرت دموعه على نحره، وكان دعبل أوّل داخل عليه وآخر خارج من عنده.

قال ياقوت الحموي في معجم الأدباء (١١): قصيدة دعبل التائية فسي أهل البيت من أحسن الشعر وأسنى المدائح. قصد بها عليّ بن موسى الرضا بخراسان، ويقال إنّه كتبها في ثوب وأحرم فيه وأوصى بأن يكون في أكفانه.

روى الشيخ الصدوق في العيون (٢) والأمالي عن الهروي قال: دخل دعبل على عليّ بن موسى الرضا عليّه بمرو فقال له: يا بن رسول الله إنّي قد قلت فيكم قصيدة وآليت على نفسي أن لا أنشدها أحداً قبلك، فقال: هاتها، فأنشدها وعندما وصل إلى:

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ٤: ١٩٦، القصائد الخالدات: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ﷺ : ٣٦٨.

وميض من سيرة الأئمة الأطهار ﷺ في تكريم الشعر والشعراء ...... ٥٥ إذا وُتــروا مــدّوا إلى واتـريهم أكــفّا عـلى الأوتــار مـنقبضاتِ جعل أبو الحسن عليُّلا يقلّب كفّيه ويقول: أجل والله منقبضات، فلمّا بلغ إلى قوله:

لقد خفت في الدنيا وأيام سعيها وإنّي لأرجو الأمن بعد وفياتي قال الرضا لليَّلِا : آمنك الله يوم الفزع الأكبر، فلمّا انتهى إلى قوله : وقسبرٌ بسبغداد لنسفسٍ زكييّةٍ تضمّنها الرحمن في الغرفاتِ فقال الرضا عليَّلِا : أفلا ألحق لك بهذا الموضع بيتين بهما تمام قصيدتك ؟ فقال : بلى يا بن رسول الله، فقال :

وقبرٌ بطوسٍ يَا لَهَا مِن مُصِيبةٍ أَلحَّت على الأحشاء بِالزفراتِ إلى الحشر حتى يبعث الله قَائماً يَسفرُج عَسنًا الهِسمُ والكرباتِ قال دعبل: ثمّ قرأت باقى القصيدة فلمّا انتهيت إلى قولى:

خسروج إمام لا محالة واقع يبقوم على اسم الله والبركات بكى الإمام علي الإمام علي ثم قال: يا دعبل نطق روح القدس بلسانك. أتعرف من هذا الإمام؟ قلت: لا، إلا أنّي سمعت بخروج إمام منكم يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، فقال: إنّ الإمام بعدي ابني محمد، وبعده ابنه علي، وبعده ابنه الحسن، وبعد الحسن ابنه الحجّة القائم، وهو المنتظر في غيبته المطاع في ظهوره (عجّل الله فرجه الشريف وجعلنا من خلّص شيعته وأنصاره وأعوانه والمستشهدين بين يديه، آمين).

وجاء في مستدرك الوسائل(١١ (باب استحباب مدح الأئمة عَلِمَكِلْمُ بِـالشعر

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل ١٠: ٣٨٧، الباب ٨٤.

٩٦ ..... قراءة في الشعر والشعراء

ورثائهم به وإنشائه فيهم، ولو في شهر رمضان، ويوم الجمعة، وفي الليل):

الشيخ المفيد في أماليه: عن أبي الحسن عليّ بن بلال المهلّبي، عن النعمان ابن أحمد القاضي الواسطي، عن إبراهيم بن عرفة النحوي، عن أحمد بن رشيد ابن خيثم الهلالي، عن عمّه سعيد بن خيثم، عن مسلم الغلابي قال: جاء أعرابي إلى النبيّ عَيَّتِهُ، وذكر أنّه شكا الجدب وقلة المطر، وأنشد أبياتاً، فاستسقى رسول الله عَيَّة، فما ردّ يده إلى نحره حتّى أحدق السحاب بالمدينة كالإكليل فمطروا، ثمّ انجاب السحاب، فضحك رسول الله عَيَّة وقال: «لله درّ أبي طالب لو كان حيّاً لقرّت عيناه، من ينشدها؟» فأنشد ابن الخطّاب بيتاً، فقال عَيَّة: «هذا من قول حسّان» فقام عليّ بن أبي طالب عليه وقال: «كأنّك أردت يا رسول الله :

وأبيض يستسقى الغمام بـوجهه ثمال اليتامى عـصمة للأرامـل» وذكر أبياتاً بعدها، فقال على المجلسة فقال:

لك الحمد والحمد ممّن شكر، وأنشد أبياتاً، فقال رسول الله ﷺ: «بوّاك الله يَاكِنُهُ : «بوّاك الله ياكناني بكلّ بيت قلته بيتاً في الجنّة».

السيّد المرتضى في الغرر والدَّريز: أخبرنا عليّ بن محمّد الكاتب قال: أخبرنا محمّد بن يحيى الصولي قال: لمّا بايع المأمون لعليّ بن موسى الرضا عليم العهد، وأمر الناس بلبس الخضرة، صار إليه دعبل بن عليّ وإبراهيم بن العبّاس الصولى، وكانا صديقين لا يفترقان، فأنشد دعبل:

مدارس آيات خلت من تـ لاوة ومـنزل وحـي مـقفر العـرصات وأنشد إبراهيم بن العباس على مذهبه قصيدة أوّلها

وميض من سيرة الأئمة الأطهار ﷺ في تكريم الشعر والشعراء ..... ٩٧ أزالت عـزاء القـلب بـعد التـجلّد مــصارع أولاد النــبيّ مــحمّد

قال: فوهب لهما عشرين ألف درهم من الدراهم التي عليها اسمه، وكان المأمون أمر بضربها في ذلك الوقت، فأمّا دعبل فصار بالشطر منها إلى قم، فاشترى أهلها منه كلّ درهم بعشرة دراهم، فباع حصّته بمائة ألف درهم، وأمّا إبراهيم بن العباس فلم يزل عنده بعضها إلى أن مات.

أبو الفتح الكراجكي في كنز الفوائد: حدّثني الشريف محمّد بن عبيد الله الحسيني، عن أبيه، عن أبي الحسن أحمد بن محبوب قال: سمعت أبيا جعفر الطبري يقول: حدّثنا هناد بن السرّي قال: رأيت أمير المؤمنين عليُّا [في المنام، فقال لي: يا هناد، قلت: لبّيك يا أمير المؤمنين] قال: «أنشدني قول الكميت:

ويسوم الدوح دوح غدير خمم أبان لنا الولاية لو أطيعا ولكسن الرجال تبايعوها فلم أر مثلها أمراً شنيعا»

قال: فأنشدته فقال: «خذ إليك يا هناد» فقلت: هات يا سيّدي، فقال: «ولم أرّ مسئل ذاك اليوم يوما ولم أر مسئله حقّاً أضيعا»

أبو علي ابن شيخ الطائفة في أماليه: عن أبيه، عن الفحام، عن المنصوري، عن عمّ أبيه، عن عليّ بن محمّد العسكري عليّ ، عن آبائه، عن موسى بن جعفر عليّ الله ، قال: «كنت عند سيّدنا الصادق عليّ ، إذ دخل عليه أشجع السلمي يمدحه، فوجده عليلاً فجلس وأمسك، فقال له سيّدنا الصادق عليّ : عد عن العلّة واذكر ما حئت له، فقال:

ألبسك الله مـــنه عــافية في نومك المعترى وفي أرقك يخرج من جسمك السقام كما أخرج ذلّ السؤال من عنقك

فقال: يا غلام ايش معك؟ قال: أربعمائة درهم، قال: اعطها للأشجع قال: فأخذها وشكر وولّى، فقال: ردّوه، فقال: يا سيّدي سألت فأعطيت وأغنيت، فلم رددتني؟ قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن آبائه، عن النبيّ عَلَيْهُ أنّه قال: خير العطاء ما أبقى نعمة باقية، وأنّ الذي أعطيتك لا يبقي لك نعمة باقية، وهذا خاتمي فإن أعطيت به عشرة آلاف درهم، وإلّا فعد إليّ وقت كذا وكذا أوفك إيّاها، قال: يا سيّدي قد أغنيتني» الخبر.

الكشّي في رجاله: عن نصر بن الصباح، عن إسحاق بن محمّد البصري، عن عليّ بن إسماعيل، عن فضيل الرسّان قال: دخلت على أبي عبد الله عليّالاً، بعدما قتل زيد بن عليّ عليّالاً، فأدخلت بيتاً جوف بيت، فقال: «يا فضيل قتل عمّي زيد» فقلت: نعم جعلت فداك، قال: «رحمه الله، أما أنّه كان مؤمناً، وكان عارفاً، وكان عالماً، وكان صدوقاً، أما أنّه لو ظفر لوفي، أما أنّه لو ملك لعرف كيف يضعها» قلت: يا سيّدي ألا أنشدك شعراً؟ قال: «امهل» ثمّ أمر بستور فسدلت، وبأبواب ففتحت ثمّ قال: «انشد» فأنشدته.

لاُمّ عمرو ... الأبيات.

قال: سمعت نحيباً من وراء الستر، وقال: «من قال هذا الشعر؟» قـلت: السيّد ابن محمّد الحميري، فقال: «رحمه الله» فقلت: إنّي رأيته يشرب النبيذ، فقال: «تعني الخمر» فقال: «رحمه الله» قلت: إنّي رأيته يشرب النبيذ الرستاق، قال: «تعني الخمر» قلل: «رحمه الله، وما ذلك على الله أن يغفر لمحبّ على عليّ المنظلة ».

وفيه: قال: قال نصر بن الصباح: عبد الله بن غالب، الشاعر الذي قال له أبو عبد الله للخلج : «إنّ ملكاً يلقى عليه الشعر، وإنّى لأعرف ذلك الملك».

وميض من سيرة الأثمة الأطهار للميلا في تكريم الشعر والشعراء ...... ٩٩ مجموعة الشهيد للله : نقلاً عن كتاب الأنوار لأبي علي محمّد بـن هـمّام، قال: حدّثنى ابن أبى الثلج قال: حدّثنا، كذا.

الهاشمي، عن زكريا بن يحيى الطائي، عن أبي حصين، عن جمعة بن كذا، قال: أتى العباس بن عبد العطّلب رضي الله عنه، رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله إنّى أريد أن أمتدحك، فقال: «قل يا عمّ لا فض الله فاك» فقال:

من قبلها كنت في الظلال وفي... الأبيات.

البحار: وجدت في بعض تأليفات أصحابنا، أنّه روى بإسناده عن سهيل ابن ذبيان، قال: دخلت على الإمام عليّ بن موسى الرضا علي المن في بعض الأيام، قبل أن يدخل عليه أحد من الناس، فقال لي: «مرحباً بك يا بن ذريان، الساعة أراد رسولنا أن يأتيك لتحضر عندنا» فقلت: لماذا يا بن رسول الله ؟ فقال علي الله المنام رأيته البارحة وقد أزعجني وأرقني » فسقلت: خيراً يكون إن شاء الله تعالى، فقال علي الله فيه مائة مرقاة تعالى، فقال علي الله فيه مائة مرقاة فقال علي الله أعلاه » فقلت: يا مولاي أهنتك بطول العمر، وربما تعيش مائة سنة فصعدت إلى أعلاه » فقلت: يا مولاي أهنتك بطول العمر، وربما تعيش مائة سنة لكل سنة مرقاة، فقال لي علي الله عام الله على الله عنه عنه عنه على الله أعلى السلم رأيت كأنّي دخلت في قبة خضراء يرى ظاهرها من باطنها، ورأيت جدّي رسول الله تي جالساً فيها، وإلى يمينه وشماله غلامان حسنان يشرق النور من وجوههما، ورأيت امرأة بهية الخلقة، ورأيت بين يديه شخصاً بهيّ الخلقة جالساً عنده، ورأيت رجلاً واقفاً بين يديه، وهو يقرأ هذه القصدة:

لاُمَّ عمرو باللوى مربع، فلمَّا رآني النبيِّ ﷺ، قال لي : مرحباً بك يا ولدي

١٠٠ ..... قراءة في الشعر والشعراء

يا عليّ بن موسى الرضا، سلّم على أبيك عليّ عليُّه ، فسلّمت عليه.

ثمّ قال لي: سلّم على أمّك فاطمة الزهراء عَلَيْكُ ، فسلّمت عليها، فقال لي: وسلّم وسلّم على أبويك الحسن والحسين عليه ألله ، فسلّمت عليهما، ثمّ قال لي: وسلّم على شاعرنا ومادحنا في دار الدنيا السيّد إسماعيل الحميري، فسلّمت عليه وجلست، فالتفت النبي عَلَيْهُ إلى السيّد إسماعيل، وقال له: عد إلى ما كنّا فيه من إنشاد القصيدة، فأنشد يقول:

ووجهه كالشمس إذ تطلع:

بكي النبيِّ وفاطمة (صلوات الله عليهما) ومن معه، ولمَّا بلغ إلى قوله:

قـــالوا له لو شــئت أعــلمتنا الي مـــن الغـــاية والمــفزع

رفع النبي عَلَيْهُ يديه وقال: إلهي أنت الشاهد عليّ وعليهم، إنّي أعلمتهم أنّ الغاية والمفزع عليّ بن أبي طالب عليّه وأشار بيده إليه، وهو جالس بين يديه (صلوات الله عليه)، قال عليّ بن موسى الرضا عليه عليه : فلمّا فرغ السيّد إسماعيل الحميري من إنشاد القصيدة، التفت النبيّ عَلَيْهُ إليّ وقال: يا عليّ بن موسى، احفظ هذه القصيدة، ومر شيعتنا بحفظها، وأعلمهم أنّ من حفظها وأدمن قراءتها ضمنت له الجنّة على الله تعالى، قال الرضا عليه : ولم يزل يكرّرها عليّ حتى حفظتها منه » الخبر.

الصدوق في العيون : عن أحمد بن زياد الهمداني، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الصلت الهروي قال : سمعت دعبل بن عليّ الخزاعي يقول : أنشدت وميض من سيرة الأثمة الأطهار عِينَ في تكريم الشعر والشعراء ..... ١٠١ مولاي علىّ بن موسى الرضا عليميّلًا ، قصيدتي التي أوّلها :

مدارس آيات خلت من تــلاوة ومــنزل وحــي مـقفر العـرصات فلمّا انتهيت إلى قولى:

خروج إمام لا محالة خارج يقوم على اسم الله والبركات يسميّز فينا كلّ حقّ وباطل ويجزي على النعماء والنقمات

بكى الرضا عليُّلًا بكاء «شديداً»، ثمّ رفع رأسه إليّ فقال لي : «يا خزاعي نطق روح القدس على لسانك بهذين البيتين» الخبر.

القطب الراوندي في الخرائج: روي أنّ عليّ بن الحسين طَلِهَيَّكُ ، حجّ في السنة التي حجّ فيها هشام بن عبد الملك وهو خليفة، فاستجهر الناس منه عليَّلِا وتشوّقوا وقالوا لهشام: من هو؟ قال هشام: لا أعرفه، لثلا يرغب الناس فيه، فقال الفرزدق وكان حاضراً: أنا أعرفه:

هذا الذي تعرف البطحاء وطأته

إلى آخر القصيدة، فبعثه هشام وحبسه ومحا اسمه من الديوان، فبعث إليه علي بن الحسين طلقي بدنانير فردها، وقال: ما قلت ذلك إلاّ عن ديانة، فبعث بها إليه أيضاً وقال: «قد شكر الله لك ذلك» فلمّا طال الحبس عليه وكان يوعده القتل، فشكا ذلك إلى عليّ بن الحسين علي المي الله فدعا له فخلّصه الله، فجاء إليه وقال: يا بن رسول الله، إنّه محا اسمي من الديوان، فقال: «كم كان عطاؤك؟» قال: كذا، فأعطاه لأربعين سنة، وقال علي إلى الكثر من هذا لأعطيتك» فمات الفرزدق بعد أن مضى أربعون سنة.

ورواه الكشّي في رجاله: عن محمّد بن مسعود، عن محمّد بـن جـعفر،

عن محمد بن أحمد بن مجاهد، عن العلاء بن محمد بن زكريا، عن عبيد الله ابن محمد بن عائشة، عن أبيه، قال: إنّ هشام بن عبد الملك حبح في خلافة عبد الملك والوليد، فطاف بالبيت فأراد أن يستلم الحجر فيلم يبقدر عليه من الزحام، فنصب له منبر فجلس عليه وأطاف به أهل الشام، فبينا هو كذلك إذ أقبل علي بن الحسين المينية وعليه إزار ورداء من أحسسن النياس وجها وأطيبهم رائحة، بين عينيه سجّادة كأنها ركب عنز، فجعل يطوف بالبيت فإذا بلغ موضع الحجر تنحى الناس عنه حتى يستلمه، هيبة له وإجلالاً، فغاظ ذلك هشاماً، فقال له رجل من أهل الشام: يا هشام من هذا الذي هابه الناس هذه الهيبة، وأفرجوا له عن الحجر؟ فقال هشام: لا أعرفه، لئلاً يرغب فيه أهل الشام، فقال الفرزدق وكان حاضراً: لكتي أعرفه، فقال الشامي: من هذا يا أبا فراس؟ فقال: هذا الذي ... الخ.

قال: فغضب هشام وأمر بحبس الفرزدق، فحبس بعسفان بين مكّة والمدينة، فبلغ ذلك عليّ بن الحسين عليّك ، فبعث إليه باثني عشر ألف درهم وقال: «اعذرنا يا أبا فراس، فلو كان عندنا أكثر من هذا لوصلناك به» فردّها وقال: يا بن رسول الله ما قلت الذي قلت، إلّا غضباً لله ولرسوله، وما كنت لأرزأ عليه شيئاً، فردّها عليه، وقال عليّه : «بحقّي عليك لما قبلتها، فقد رأى الله مكانك وعلم نيّتك» فقبلها... الخبر.

كتاب عبد الملك بن حكيم: عن الكميت بن زيد قال: لمّا أنشدت أبا جعفر عليمًا لله مدائحهم، قال لي: «يا كميت طلبت بمدحك إيّانا لثواب دنيا أو لثواب آخرة؟» قال قلت: لا والله ما طلبت إلّا ثواب الآخرة، قال: «أما لو قلت

وميض من سيرة الأئمة الأطهار عليم في تكريم الشعر والشعراء ..... ١٠٣ ثواب الدنيا قاسمتك مالي، حتى النعل والبغل» إلى أن قال: قلت: جعلت فداك، فما تأمرني في الشعر فيكم؟ قال: «أقول لك ما قال رسول الله ﷺ لحسّان بـن ثابت: لن يزال معك روح القدس، ما دمت تمدحنا أهل البيت».

الشيخ المفيد في الاختصاص: عن الحسين بن أحمد بن سلمة اللؤلؤي، عن محمد بن المثنى، عن أبيه، عن عثمان بن يزيد، عن جابر يبن يبزيد، عن أبي جعفر عليه المناخلة، فقال: «يا جابر ما عندنا أبي جعفر عليه الله الله الله الحاجة، فقال: «يا جابر ما عندنا درهم» قال: فلم ألبثت أن دخل عليه الكميت، فقال له: جعلت فداك، أرأيت أن تأذن لي في أن أنشدك قصيدة ؟ فقال: «انشدها» فأنشد قصيدة فقال: «يا غلام أخرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إلى الكميت» (فأخرج الغلام بدرة فدفعها إليه)، فقال له: جعلت فداك، أرأيت أن تأذن لي أن أنشدك أخرى ؟ فقال: «انشد» فأنشده قصيدة أخرى، فقال: «يا غلام بدرة فدفعها إليها، فقال له: جعلت فداك، أرأيت أن تأذن لي أن أنشده فقال: «يا غلام الحرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إلى الكميت» فأخرج الغلام بدرة فدفعها إليها، فقال له: جعلت فداك، أرأيت أن تأذن لي أن أنشدك ثالثة ؟ فقال له: «انشد» فأنشده فقال: «يا غلام اخرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إليه، فقال له الكميت: والله ما امتدحتكم اخرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إليه، فقال له الكميت: والله ما امتدحتكم اخرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إليه، فقال له الكميت: والله ما امتدحتكم اخرج من ذلك البيت بدرة فادفعها إليه، فقال له الكميت: والله ما امتدحتكم

1.2 المعرف الدنيا) أطلبه منكم، وما أردت بذلك إلاّ صلة رسول الله ﷺ، وما أوجبه الله لكم عليّ من الحقّ، قال: فدعا له أبو جعفر عليّ ، ثمّ قال: «يا غلام ردّها إلى مكانها» الخبر.

أجل: هناك العشرات من الشواهد والبيّنات في سيرة الأئمة الأطهار عليم الدالّة على تكريم الشعر والشعراء ما داموا في خطّ الله، وفي خطّ الولاية والبراءة، وبقي هذا الاهتمام طيلة قرون وأحقاب حتى عصر الغيبة الكبرى فتصدّى لذلك الفقهاء العظام الذين أمر صاحب الزمان عليّه بالرجوع إليهم فتجلّى التكريم والتعظيم للشعر الرسالي وللشعراء الرساليين عند زعماء الاُمّة الإسلامية، عند الفقهاء والعلماء، فاهتمّوا اهتماماً كبيراً من أجل تخليد ذكر أهل البيت عليم وترسيخ العقيدة الحقّة في النفوس والأجيال.

وكان الشعراء الأفذاذ يحملون أعواد المشانق على أعناقهم طيلة حياتهم يكابدون المشاق، ويقاسون الشدائد والمصائب من سجن وزنزانات مخيفة وقطع لسان وحرق ونفي من الأوطان وإعدام وإلى مصائب أخرى، سجّلها لهم التاريخ في صحائف مشرقة وأيام خالدة، وقصائدهم أصبحت مشاعل وهّاجة في طريق الثوّار والأحرار.

ومن الفقهاء والمحدثين الأعاظم من كان شاعراً مفوّهاً كمالشيخ الكمليني صاحب كتاب (الكافي) والعياشي والشيخ الصدوق والشيخ المفيد والسيّد علم الهدى والشريف الرضى وغيرهم الكثير.

وبقيت القصائد والأبيات في مدح ورثاء النبيّ الأكسرم تَتَبَلَّةُ وأهـل بـيته الأطهار عَلِمَيْكُمُ خالدات مع الدهر، وإنّها تتجدّد كلّما قدم الزمـن، وتشـع أنـوارأ

وميض من سيرة الأئمة الأطهار ﷺ في تكريم الشعر والشعراء ..... ١٠٥ للسالكين والعارفين.

والعجيب ولا غرو أنّه لم يقتصر مدح أهل البيت عَلَمْكِلْ على المسلمين من السنّة والشيعة فحسب، بل سرى ذلك حتّى في النصارى أتباع المسيح عَلَيْلًا كبولس سلامة وعبد المسيح أنطاكي وغيرهما، ليجسدوا الإنسانية التي تجلّت في سيرة الأئمة الأطهار عَلَمْكِلْ بنظمهم وقوافيهم.

إنّ الشعر في أهل البيت الله الله يختلف عن غيره، فإنّه ينبع منه الصدق والحقيقة والوفاء، إذ أنّه نابع من حبّ صادق وولاء نزيه.

القصائد التي صاغها الحبّ الطاهر لأهل بيت النبوّة عَلَمْتِكُمْ والعشق الصافي لأركان التوحيد والرسالة المحمّدية السمحاء، قد طارت بأجنحة الإبداع والروعة والصياغة الفنّية الفائقة إلى سماء الفضائل والأمجاد والتاريخ، وقد أعطت العِبر والدروس والحضارة والتمدّن للبشرية جمعاء.

## اللمحة السابعة

## الشعر والشعراء في رحاب الإمام الحسين عليه

لقد تميّز رسول الله محمّد ﷺ بخصائص، وكذا أمير المؤمنين على علي عليه وفاطمة الزهراء سيّدة النساء علي عليه وهكذا أهل البيت الأثمة الأطهار علم قد امتازوا بخصائص بصورة عامة، كما امتازكل واحد منهم بخصائص خاصّة، ولسيّد الشهداء الإمام الحسين بن علي عليم عليه خصائص، كما ذكر جملة منها المحقّق العلامة الشيخ جعفر التستري تهيم في كتابه القيّم (الخصائص الحسينية).

ويتبادر إلى ذهني أنّ من خصائصه أيضاً: المقام الشامخ للشعر الذي يقال في حقّه، لا سيّما في بيان مصائبه العظمى...

فما ورد في الروايات من الثواب والأجر، لمن قال ببتاً من الشعر في الإمام الحسين عليه مم المدهش ذوو الألباب، ويقف الإنسان متحيّراً، وأنّ اللسان ليكلّ عن تفسيره، ويعجز القلم عن تبيانه، فما أعظم المصيبة الحسينية، وما أعظم مقام من يقيم شعائرها ومعالمها على مرّ العصور، ومن شعائرها الخالدة الشعر، إحياء لنهضة عاشوراء المجيدة، والتي تتجدّد أحزانها في كلّ عام في محرّم وصفر، بل وفي كلّ يوم وفي كلّ أرض، فكلّ يوم عاشوراء وكلّ أرضٍ كربلاء، وهذا التركيز البالغ على قضية سيّد الشهداء وإقامة العزاء عليه في كلّ مكان وزمان، إنّما كان من

الشعر والشعراء في رحاب الإمام الحسين الله المنطلة وشهادته وسبي عياله قبل الأئمة الأطهار علميك أذ لولا قيام الإمام الحسين علي وشهادته وسبي عياله لما قام للإسلام عود، فإن الإسلام محمّدي الحدوث وحسيني البقاء (فحسين منّي وأنا من حسين)، ومن هذا المنطلق يقال: بقاء الإسلام بمحرّم وصفر.

وإليك جملة من الأحاديث الشريفة من كتاب (كامل الزيارات) للمحدّث الكبير ابن قولويه (الباب ٣٣ من قال في الحسين عليُّة شعراً فبكي وأبكي )(١).

أمرر على جدث الحسين فقل لأعظمه الزكسيّة

قال: فبكى، ثمّ قال: زدني، قال: فأنشدته القصيدة الأخرى، قال: فبكى وسمعت البكاء من خلف الستر، قال: فلمّا فرغت قال لي: يا أبا هارون من أنشد في الحسين شعراً فبكى وأبكى عشراً كتبت له الجنّة، ومن أنشد في الحسين شعراً فبكى وأبكى خسمة كتبت له الجنّة، ومن أنشد في الحسين شعراً فبكى وأبكى وأبكى واحداً كتبت لهما الجنّة، ومن ذكر الحسين عليم عنده فخرج من عينه من الدموع مقدار جناح ذباب كان ثوابه على الله، ولم يرض له بدون الجنّة.

٢ ـ وبسنده عن أبي عمارة المنشد، عن أبي عبد الله عليَّا قال: قال لي: يا أبا عمارة أنشدني في الحسين عليًّا وهذا يعني أنّ الإمام عليًّا هو الذي كان يطالب بالشعر والإنشاد وإقامة العزاء على سيّد الشهداء عليًّا ـ قال: فأنشدته فبكى، ثمّ أنشدته فبكى، قال: فوالله ما زلت أنشده ويبكى حتّى

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات : ٢٠٨.

سمعت البكاء من الدار فقال لي: يا أبا عمارة من أنشد في الحسين عليه البخة، فأبكى خمسين فله الجنة، ومن أنشد في الحسين شعراً فأبكى أربعين فله الجنة، ومن أنشد في الحسين شعراً فأبكى عشرة فله الجنة، ومن أنشد في الحسين شعراً فأبكى عشرة فله الجنة، فأبكى عشرة فله الجنة، ومن أنشد في الحسين شعراً فأبكى عشرة فله الجنة، ومن أنشد في الحسين عليه الحسين عليه الحسين عليه المحتين شعراً فتباكى فله الحتين شعراً فتباكى فله الجنة، ومن أنشد في الحسين شعراً فتباكى فله الجنة.

٣ ـ وبسنده أيضاً عن عبد الله بن غالب قال : دخلت على أبي عبد الله عليَّا لله عليَّا الله عليّا الله عليّا الله عليم الموضع :
 فأنشدته مرثية الحسين عليّا فلمّا انتهيت إلى هذا الموضع :

٤ ــ وعن صالح بن عقبة عـن أبـي عـبد الله عليه قـال: مـن أنشـد فــي الحسين عليه الله البنة، ومن أنشد في الحسين عليه بيتاً فبكى وأبكى عشرة فله ولهم الجنّة، ومن أنشد في الحسين بيتاً فبكى وأبكى تسعة فله ولهم الجنّة، فلم يزل حتّى قال: من أنشد في الحسين بيتاً فبكى ــوأظنّه قال: أو تباكى ـفله الجنّة.

٥ ـ وعن أبي هارون المكفوف قال: دخلت على أبي عبد الله طَيْلِةِ فَـقال لي : أنشدني فأنشدته، فقال: لاكما تنشدون وكما ترثيه عند قبره، قال: فأنشدته: أمرر على جدث الحسين فـــقل لأعــظمه الزكــيّة

قال : فلمّا بكى أمسكت أنا فقال : مر فمررت قال : ثمّ قال : زدني زدني، قال : فأنشدته :

يا مريم قومي فاندبي مولاكِ وعلى الحسين فأسعدي ببكاكِ

قال: فبكى وتهاج النساء، قال: فلمّا أن سكتن قال لي: يا أبا هارون من أنشد في الحسين عليُّلًا فأبكى عشرة فله الجنّة، ثمّ جعل ينقص واحداً واحداً حتّى بلغ الواحد فقال: من أنشد في الحسين فأبكى واحداً فله الجنّة، ثمّ قال: من ذكره فبكى فله الجنّة.

٦ - وعن صالح بن عقبة، عن أبي عبد الله عليُّه الله عليّ المن أنشد في الحسين بيتاً فبكى بيت شعر فبكى وأبكى عشرة فله ولهم الجنّة، ومن أنشد في الحسين بيتاً فبكى وأبكى تسعة فله ولهم الجنّة، فلم يزل حتّى قال: من أنشد في الحسين بيتاً فبكى - وأظنّه قال: أو تباكى - فله الجنّة.

أجل: إنّ الإمام الحسين عليه هو رمز الإسلام وعموده، ولولا ثمورته وفداءه لما استقام الدين الإسلامي (إن كان دين محمد لم يستقم إلّا بقتلي فيا سيوف خذيني) وإحياء قضيّة عاشوراء في كلّ عام حتّى ظهور الإمام صاحب العصر والزمان عليه ، لا تقف عند ذات الإمام الحسين عليه وشخصه، بل تعني النهضة في كلّ عصر ومصر من أجل المبادئ السامية والقيم الإنسانية، التي جاء بها الإسلام العظيم، تعني الفداء ونكران الذات في أكمل معانيه، ودليل هذه الحقيقة هو أدب الشيعة وأدب الطفّ بالذات فهي الصورة الحيّة التي تنعكس عليها عقلية الأمّة وعقدتها.

إنَّ وقعة الحسين لِمُثَلِّةِ يوم الطف هزّت العالم هزّاً عنيفاً، وأهاجت اللوعة واستدرّت الدمعة، وكوّنت الأدب الثر والعور الفيّاض وخلقت أكبر عدد من الشعراء حتّى قيل: إنّ الأدب شيعي، وهل وجدت أديباً غير شيعي(١)... وإذا أردنا

<sup>(</sup>١) أدب الطف ١: ١٧.

١١٠ ..... قراءة في الشعر والشعراء

أن نجمع الشعر الذي قيل في يوم الحسين النُّه لاحتجنا إلى مئات المجلّدات...

فثورة الحسين أنشودة العزّ في فم الأجيال، تهزّ القلوب وتطربها وتحيي النفوس وتشدّ عزيمتها...

«فإنّ التراث الأدبي لشيعة أهل البيت عَلَيْكِينُ يعكس الاحتجاج الصارخ على الظلم والظالمين في كلّ زمان ومكان، والثورة العنيفة في مشارق الأرض ومغاربها وإنّ أدباء الشيعة وبخاصة شعراءهم يرمزون باسم الإمام الحسين عليّه إلى هذه الثورة وذاك الاحتجاج، لأنّ الحسين أعلى مثال وأصدقه على ذلك كما يرمزون إلى الفساد والطغيان بيزيد بن معاوية وبسني حسرب وزياد وأميّة وآل أبي سفيان، لأنّهم يمثّلون الشرّ بشتّى جهاته والفساد بجميع خصائصه على النقيض من الإمام الحسين وأهل بيته عليه المنتقى على النقيض من الإمام الحسين وأهل بيته عليه المنتقى الم

وإليك هذه الأبيات كشاهد ومثال : فمن قصيدة لأديب شيعي :

سهم رمى أحشاك يا بن المصطفى سهم به قلب الهداية قد رمي ومن قصيدة لآخر:

بنفسي رأس الدين ترفع رأسه رفيع العوالي السمهريّة ميدُ ولثالث:

اليوم قد قتلوا النبيّ وغادروا الإسلام يبكي ثاكلاً مفجوعا فهذه الأبيات والألوف من أمثالها تنظر إلى الإنسان نظرة شاملة واعية، وتزخر بالثورة على كلّ من ينتهك حقّاً من حقوق الناس، وترمز إلى هذه الحقوق بكلمة الحسين عليّا وتعبّر بقلبه عن قلب الهداية، وبرأسه عن رأس الدين، وبقتله عن قتل رسول الله وقتل الإسلام ودين الله ... ويزيد وزياد وبني أميّة رمز لكلّ من

يسعى في الأرض فساداً، وأوضع الدلالات كلَّها هذا البيت:

الشعر والشعراء في رحاب الإمام الحسين ﷺ .....

ويسقدّم الأُمــويّ وهــو مـؤخّر ويــؤخّر العـــلويّ وهـــو مــقدّم

فإنّه يصدق وينطبق على كلّ من يتولّى منصباً هو ليس له بأهل ... وبهذا نجد تفسير الأبيات التي يستنهض بـها الشـعراء صـاحب الأمـر ليـثأر مـن قـاتلي الحسين عليّلًا، ويفعل بهم مثل ما فعلوا، وهم يـقصدون بـالحسين كـلّ مظلوم ومحروم، وبقاتليه كلّ ظالم وفاسد، وبصاحب الأمر عليًّا الدولة الكريمة العادلة التي تملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً...

هذا وقد مضى على استشهاد الإمام الحسين عليه أكثر من ألف وثلاثمائة سنة ولا زالت الأجيال من قوميات شتى ينظمون فيه الأشعار بالفصحى وغير الفصحى، ويقيمون الاحتفالات وينصبون لها السرادقات وينفقون عليها الألوف ... وقد تغيّرت الحياة ومرّت بالعديد من الأطوار وقضت على الكثير من العادات والتقاليد إلاّ الاحتفال بذكرى الحسين عليه ، والهتاف باسمه نثراً وشعراً وشعائراً فإنّه ينمو من عصر إلى عصر وفي كلّ بقعة من العالم تماماً كما تنمو الحياة وتستمر ... وما عرفت البشرية جمعاء عظيماً من أبنائها قيل فيه من الشعر ما قيل في الإمام الحسين بن علي عليه عليه ثورته الخالدة والتي تتجدد كلما تحدد في الإمام الحسين بن علي عليه للمقارنة بين ما نظم فيه وما نظم في عنظماء الدنيا مجتمعين لتعادلت الكفّتان ، بل رجحت كفّة سيّد الشهداء الإمام الحسين عليه الله في فما هو السرة ؟ !

تـجاوبت الدنيا عليك مآتماً نـواعيك فيها للقيامة تـهتفُ

<sup>(</sup>١) اقتباس من مقدّمة كتاب (أدب الطف) ١٠:١١.

#### اللمحة الثامنة

### في ظلال الشعر الشعبي

لقد ذكرنا أنّ الشعر له تقاسيم عديدة، وفي الآونة الأخيرة والعصر الراهن جعلوا من تقسيماته في بلادنا العربية، وربما في كلّ بلاد العالم، أنّه ينقسم إلى نحوين: الشعر الفصيح والذي يتكوّن من كلمات فصيحة وأدبيّة بموازين لغويّة وبلغة القرآن الكريم ولغة العلم، والشعر الشعبي الذي يتكوّن من كلمات دارجة ولهجات شعبية، ويعرف بالأدب العامّي أو الأدب الريفي القروي.

قال صاحب شعراء الغري: «وهو أدب أشبه ما يكون بالأزجال التي لا تتقيد بالقواعد النحوية، فقد عبّر عنه شعراء الفصحى: (الأدب الملحون) إلّا أنّه يمتاز بابتكاره المعاني وسعة الخيال واستحضار ألوان من الصور الوجدانية ما يعجز عنها شعراء الفصحى، وامتاز بحصر المعنى في أبسط لفظ وأوجزه ومعالجة الشؤون الاجتماعية وتصويرها بأوضح الصور، وقلّ من يستطيع النظم فيه بصورة رائعة فائقة، ويشتمل على أبواب كثيرة: ١-الموّال. ٢-الأبوذيّة. ٣-الميمر، ٤-المربّع، ٥-الدارمي، ٦-الهوسة، ٧-العتابة، ٨-الركباني، والنوع الأخير لا يزال محصوراً عند أعراب البادية.

وقد نظم في أكثر هذه الأنواع معظم شعراء النجف بل العرب \_بل كلّ البلاد

العربية ـ والسبب الذي دفعهم إلى ذلك هو أنّ الكثير منهم نزح آباؤهم من الريف وسكنوا النجف واحتفظوا بكثير من العادات والتقاليد الريفية التي لم يفارقهم التغنّي والتأثّر به، وزاد على تقويتها وبقاء استمرارها عندهم مواصلة عشائرهم وزيارتهم للمرقد العلوي الشريف \_ وكذلك المراقد الشريفة الأخرى في الكاظمية المقدّسة وكربلاء وسامراء ومشهد الرضا وغيرها \_ واستضافتهم لهم ممّا يجعل الربط الذهني ومقاربة الشعور من الأسباب المؤكّدة لضمانهم عند هؤلاء الذين يقتدون بهم في الرأي والدين، وبدورهم يقومون بمواصلة هؤلاء الأفاضل عن طريق إعطاء الحقوق الشرعية والضرائب الدينية التي تكفل بـقاء هذا الفريق وانصرافه إلى كسب العلم والأدب.

وتفشّى النظم عند الآخرين الذين تجرّدوا عن هذه الأسابب كان بدافع التحبّب وتأثير البيئة التي تتذوّق ذلك، وأشهر من عرف من شعراء الفصحى بتذوّقه لهذا اللون من الأدب والنظم فيه جماعة منهم: الشيخ على زيني، السيّد صادق الفحّام، السيّد موسى الطالقاني، الشيخ عباس الأعسم، الشيخ محمّد بن نصّار، السيّد موسى وأضرابهم ...

ومن ثمّ تسرّب هذا اللون من الأدب إلى جماهير الشعب فأخذ العامّة منهم يتذوّقونه لأنّهم وجدوا فيه معبّراً عن رغباتهم وآلامهم وآمالهم، فاندفعوا للقول فيه، وأجادوا ما شاءت لهم الإجادة حتّى أصبحوا منفردين متميّزين عن غيرهم، وأشهر من عرفنا عنهم ممّن سبق عصرنا أمير هذا الفنّ هو الحاج زاير وتبعه الشعراء الذين عاصرناهم، وفي طليعتهم عبّود غفلة والشيخ مهدي الخضيري وعبد الله الرواق والسيّد عبد الحسين شرع والشيخ كاظم الفتلاوي وملّا حسن الكاظمى وغيرهم، رحم الله الماضين وحفظ الباقين وفمن أبدعوا فيه وخلّفوا

١١٤ .....١١٠ في الشعر والشعراء

دواوين كبيرة ذات مغزى وقيمة عند أرباب هذا الفنّ، فقد كان الوسط الأدبسي يفرض عليهم ذلك، وأنانيّتهم تدفعهم للتطلّع والبروز، وساعد ذلك وجود مواهب كامنة فيهم كانت تظهر بهذا اللون من الأدب المسمّى بالأدب الشعبي».

وأخيراً:

لقد سرحت بريد النظر في ديوان شعر شعبي وسمعت شيئاً من قيصائد الشاعر الخطيب والخطيب الشاعر فضيلة السيّد مرتضى السندي دام موفّقاً، فقد أجاد وأفاد فيما نظم، وإنّه يعدّ في الأوساط من الشعراء المتحمّسين الذين جنّدوا أنفسهم لخدمة الدين والمذهب وواجهوا خطّ الانحراف وما يمسّ العمقيدة الإسلامية ومذهب أهل البيت عليميّ بسوء أو تقصير، سائلاً المولى القدير أن يثبّتنا بالقول الثابت، ويجعلنا من المتمسّكين بولاية أمير المؤمنين وأولاده الأئمة المعصومين عليميّيني ويرزقنا في الدنيا زيارتهم وفي الآخرة شفاعتهم، ويحشرنا في زمرتهم، آمين، وآخر دعوانا أن الحمد شه ربّ العالمين.

#### الخاتمة

# بعض المصادر والمراجع في الشعر والشعراء

إنّ مكتبة سيّدنا الاُستاذ آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي النجفي بقم المقدّسة تعدّ من أضخم المكتبات في الشرق الأوسط، لا سيّما في جانب المخطوطات ونفائسها، وإنّها تحتوي على أكثر من ألف كتاب ورسالة مطبوعة ومخطوطة وبلغات مختلفة في فنّ الشعر والشعراء.

اخترت لك بعض ما يتعلّق في خصوص فنّ الشعر والعـروض والشـعراء وباللغة العربية، عسى أن ينفعك في مقام التحقيق والمراجعة إلى المصادر.

| - 1 | أخبار شعراء الشيعة                  | محمّد بن عمران المرزباني |
|-----|-------------------------------------|--------------------------|
| _ ٢ | أخبار الشعراء المحدثين              | محمّد بن يحيى الصولي     |
| _ ٣ | أدب الطف أو شعراء الحسين عليُّلاِّ  | جواد شتر                 |
| _ ٤ | إشراقات من الشعر العماني            | وزارة التراث             |
| _0  | أصول الشعر العربي                   | س. د. مرجليوت            |
| _ ٦ | أمراء الشعر العربي في العصر العباسي | أنيس مقدسي               |
|     | الأغاني                             | أبو الفرج الإصفهاني      |
|     |                                     | <del>.</del>             |

| قراءة في الشعر والشعراء |                                                |
|-------------------------|------------------------------------------------|
| الجاحظ                  | ٨_ الأمل والمأمول                              |
| على بن محمّد العدوي     | <ul><li>٩ - الأنوار في محاسن الأشعار</li></ul> |
| عبد الله الخليلي        | ١٠ _ بين الفقه والأدب                          |
| رشید بن یوسف            | ١١ _ تاريخ الآداب العربية                      |
| عمر عبد الله            | ١٢ ـ تاريخ الأدب العربي                        |
| علي أبو الخشب           | ١٣ _ تاريخ الأدب العربي في العصر الحاضر        |
| نجيب محمّد              | ١٤ ـ تاريخ الشعر العربي                        |
| يوسف خليف               | ١٥ ـ تاريخ الشعر في العصر العباسي              |
| الثعالبي                | ١٦ _ تحسين القبيح وتقبيح الحسن                 |
| ابن رشد                 | ١٧ _ تلخيص كتاب الشعر                          |
| محمّد البهي             | ۱۸ ـ تفسير سورة الشعراء                        |
| محمّد صالح              | ١٩ _ الجواهر المختارة من تراث العرب            |
| عبد الصاحب الموسوي      | ٢٠_ حركة الشعر في النجف الأشرف                 |
| محمّد الحاتمي           | ٢١_ حلية المحاضرة في صناع الشعر وأنواعه        |
| يوسف خليف               | ٢٢_ حياة الشعر في الكوفة                       |
| عماد الدين الكاتب       | ٢٣ ـ خريدة القصر وجريدة العصر                  |
| عبد القادر البغدادي     | ٢٤_ خزانة الأدب                                |
| محمود الفاخوري          | ٢٥ ـ سفينة الشعراء                             |
| نوري حمودي              | ٢٦_ شعراء اُمويون                              |
| علي الخاقاني            | ٢٧ ـ شعراء الحلّة                              |
| علي الخاقاني            | ۲۸_ شعراء الغري                                |

| \\ <b>Y</b>        | بعض المصادر والمراجع في الشعر والشعراء  |
|--------------------|-----------------------------------------|
| خليل مردم بك       | ٢٩ ـ الشعراء الشاميون                   |
| حسين عطوان         | ٣٠_ الشعراء الصعاليك                    |
| يونس أحمد          | ٣١_ شعراء عباسيون                       |
| منذر الجبوري       | ٣٢_ شعراء عراقيون                       |
| منصور المرهون      | ٣٣_ شعراء القطيف                        |
| حسن بن درويش       | ٣٤_ الشعراء المحدثون                    |
| حاتم صالح          | ٣٥_ شعراء مقلّون                        |
| عبد الحليم حنفي    | ٣٦_ شعر الصعاليك                        |
| عدنان حسين         | ٣٧_ الشعر الصوفي                        |
| يوسف عزّ الدين     | ٣٨_ الشعر العراقي الحديث                |
| عبد السوداني       | ٣٩_ الشعر العراقي                       |
| موسی منیف          | ٤٠_ الشعر العربي الحديث في لبنان        |
| علي جواد الطاهر    | ٤١ــ الشعر العربي في العراق وبلاد العجم |
| عبد الحليم محمّد   | ٤٢ الشعر العماني                        |
| نعمان القاضي       | ٤٣_ شعر فتوح الإسلامية                  |
| ابن قتيبة          | ٤٤ ـ الشعر والشعراء                     |
| طه وادي            | ٤٥_ الشعر والشعراء                      |
| شوقي ضيف           | ٤٦_ الشعر والغناء في المدينة ومكّة      |
| "<br>محمّد بن سلام | ٤٧_ طبقات الشعراء                       |
| محمّد بن سلام      | ٤٨_ طبقات فحول الشعراء                  |
| جلال الحنفي        | ٤٩_ العروض تهذيبه وإعادة تدوينه         |

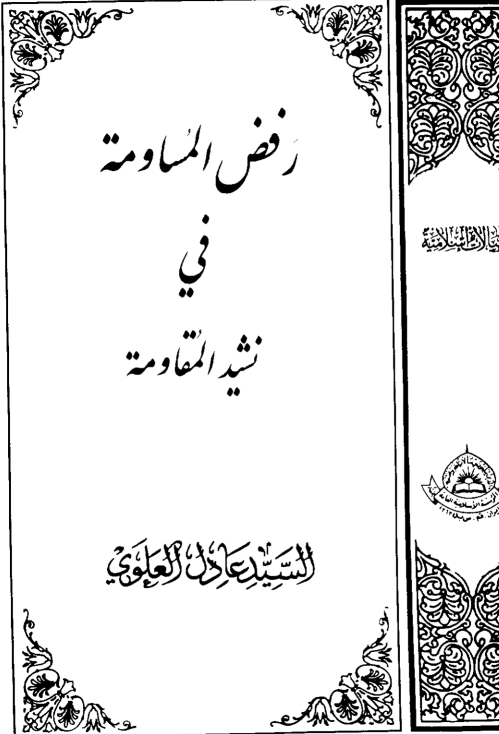
| قراءة في الشعر والشعراء | ۱۱۸                                        |
|-------------------------|--------------------------------------------|
| محمّد مهدي البصير       | ٥٠_ عصر القرآن                             |
| ابن رشیق                | ٥١ ـ العمدة في محاسن الشعر                 |
| محمّد ابن طباطبا        | ٥٢ ـ عيار الشعر                            |
| أبو حاتم سهل بن محمّد   | ٥٣ _ فحولة الشعراء                         |
| تحقيق عبد الرحمن بدوي   | ٥٤ ـ فنّ الشعر لأرسطو                      |
| ۔<br>شوقی ضیف           | ٥٥ ــ الفنّ ومذاهبه في الشعر العربي        |
| <br>عبد الحميد جيدة     | ٥٦ ـ فنون صناعة الكتابة                    |
| محمّد أبو الأنوار       | ٥٧ ـ في تاريخ الأدب العباسي الشعر والشعراء |
| مصطفى جواد              | ٥٨ ـ في التراث العربي                      |
| يوسف بكّار              | ٥٩ ــ في العروض والقافية                   |
| محمّد بن حيدر           | ٦٠ ـ قانون البلاغة في نقد النثر والشعر     |
| أرسطو                   | ٦١ ـ كتاب أرسطوطاليس في الشعر              |
| حلمي بن محمّد           | ٦٢ ـ محمّد ﷺ في الشعر الحديث               |
| ۔<br>محمّد زغلول        | ٦٣_ مدخل إلى الشعر الجاهلي                 |
| المرزباني               | ٦٤ ـ الموسّع                               |
| ۔<br>رجاء عید           | ٦٥_ المذهب البديعي في الشعر والنقد         |
| عبد الله الطيب          | ٦٦ــ العرشد إلى فهم أشعار العرب            |
| على مهنا                | ٦٧ _ مشاهير الشعراء والأدباء               |
| -<br>إسماعيل بن أحمر    | ٦٨ _ مشاهير الشعراء والكتّاب               |
| سعيد أبو عثمان          | ٦٩ _ معاني الشعر                           |
| المرزباني               | ٧٠_ معجم الشعراء                           |

بعض المصادر والمراجع في الشعر والشعراء .....

المعجم المفصل في علم العروض والقافية أميل بديع
 ملحمة أهل البيت علم العروض والقافية الفرطوسي
 الممتع في صنعة الشعر
 المعتع في صنعة الشعر
 مناهل الأدب العربي
 مناهل الأدب العربي
 مناهل الأدب العربي
 منافل الذهب في صناعة شعر العرب
 محمد الهاشمي
 خصد الفاشمي
 خصد الفاشمي
 خصن بن عبد الله
 العروض والقوافي
 العروض والقوافي

### الفهرس

| ۲,                                     | المقدّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| o                                      | اللمحة الأُولي _الشعر لغةً واصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| o                                      | الشعرة لغةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٠                                     | اللمحة الثانية ـ الشعر اصطلاحاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | اللمحة الثالثة ــأوّل من قال الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٣                                     | اللمحة الرابعة _الشعر والشعراء في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>VA</b>                              | اللمحة الخامسة _الشعر والشعراء في السنّة الشريفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ي الشعر والشعراء٨٦                     | اللمحة السادسة _ وميض من سيرة الأئمة الأطهار عِلَيْكُ في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| -                                      | اللمحة السابعة ـ الشعر والشعراء في رحاب الإمام الحسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 117                                    | اللمحة الثامنة _في ظلال الشعر الشعبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 110                                    | الخاتمة ـبعض المصادر والمراجع في الشعر والشعراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        | الفهرسيالله المناس المستعمل المناس الم |









علری ، عادل ، ۱۹۵۵ \_\_

رفض المساومة في نشيد المقاومة / تأليف السيّد عادل العلوي. ـــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٢٠ ق. = ١٣٧٩.

١٤ ص. ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره) - ISBN 964 - 5915 - 22 - 8 فهرستنویسی بر اساس اطلاعات نیبا.

عربي

كتاب حاضر قبلاً به عنوان مقدمه كتاب "نشيد المقاومة" نوشته عبد الله الأسعد به چاپ وسيده است. ١. شعر عربي ـــ قرن ٢٠٠٠ . شعر انقلابي عربي . ٣. تمدن عربي . ٤. فرهنگ عربي . الف اسعد، عبد الله نشيد المقاومة . ب عنوان . ج . عنوان : نشيد المقاومة . د عنوان : وسالة وقض المساومة في نشيد المقاومة .

7/7 / YPA

۵۳ ت ۷۶ س / PJA EAEA کتابخانهٔ ملی ایران

## موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة رفض المساومة في نشيد المقاومة تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤٢٣ هجري قمري صفّ الحروف ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 22 - 8

EAN 9789645915221

شابك ۸\_۲۲\_ ۵۹۱۵ و ۹٦۶ ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۲۲۱

شابك X ـ ۸ ـ ۱۸ ـ ۱۸ ـ ۱۸ دورهٔ ۱۰۰ جلد) (100 - ۷۵۱. Set) مابك X ـ ۱۸ ـ ۲ (۱۵۵ - 5915 - 18 - ۲ (۱۸ ـ ۲ مابك

### بسم الله الرحمن الرحيم

## رفض المساومة في نشيد المقاومة ١١٠

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خـلق الله محـمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد :

فمن الواضح كما يشهد بذلك التأريخ البشري، أنّ تـقدّم الاُمـم وازدهـار بلادها، إنّا هو بحضاراتها الأصيلة المنبثقة من ينابيع الفطرة السليمة والعقل السليم، والمتبلورة في العلم النافع، والعمل الجادّ، والسعى المتواصل.

فالاُمّة ـبكلّ طبقاتها وأفرادها ـ التي تحمل بين حنايا تأريخها المجيد روح الحضارة وواقع التمدّن الحقيقي غير المزيّف، هي التي تعيش بعزّة وكرامة وشرف، بتقدّم وازدهار، ويسعدُ أبناؤها في ظلالها الوارفة وفي دوحــتها الغـنّاء وواحــتها الفعاء.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) مقدَّمة كتاب (نشيد المقاومة) لفضيلة الشيخ عبد الله الأسعد، طبع سنة ١٤٢٠ هـ.

### ما هي الحضارة ؟

إنّ الحضارة تشمل الفنّ والعادات والتقنية وشكل السلطة وكلّ شيء آخـر يدخل في طريقة حياة المجتمع. فهي طريقة حياة نشأت بعد أن بدأ الناس يعيشون في مدن أو مجتمعات نظّمتُ في شكل دول وفي ظلّ قوانين.

وقد بزغت أقدم الحضارات عام (٣٥٠٠) قبل ميلاد المسيح في الشرق الأوسط في وادي دجلة والفرات، وفي وادي النيل في مصر والسودان، وفي وادي السند فيا يسمّى الآن (باكستان). فأنشأ الناس أنظمةً للكتابة، ونظماً جديدة للحكم، وأحرزوا تقدّماً في العلوم والتقنية، وتفوّقوا في الحِرَفِ المهنيّة والفنون الجميلة.

قيل: والحضارات مَثَلها مثل الكائنات الحيّة تـتولّد وتـنضج وتـزدهر، ثمّ تموت، وأنّ الحضارة الغربيّة تموت، وستحلّ محلّها حضارة آسيويّة جديدة.

إلاّ أنّه إنّما تموت الحضارات لو بنيت على أسس بشريّة فانية، أمّــا إذاكــان أساسها الوحي وكان ارتباطها بالسهاء فإنّها خالدة بخلود السهاء.

والحضارة العربيّة ترجع في التأريخ القديم إلى سنين قبل ظهور الإسلام الحنيف، إلّا أنّ فجر الحضارة العربيّة الحقيقيّة لم يطلّ إلّا مع الدعوة الإسلاميّة.

ما هي الحضارة ؟ ...... .... ٥

عام ٢٢٢ م، وذلك أنّ الرسول الأعظم محمّد ﷺ بنى أسس دولة حضاريّة رشيدة عالميّة تستمدّ قوّتها من روح القرآن الكريم، كتاب الله الخالد، ومن تعاليمه وسننه وسيرته الطيّبة، وهما للدين والدنيا معاً، حتى قالوا: إنّ الإسلام جاء قوّة جديدة في عالم قديم. وسيبق إلى يوم القيامة، فحلال محمّد ﷺ حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة. فالحضارة الإسلاميّة خالدة بخلود كتابها الجيد، وانطباقها مع الفطرة الإنسانيّة، فهي دائمة ما دام الإنسان.

### الحضارة الإسلامية

انتشر الإسلام من الجزيرة العربيّة ليعمّ العالم، فترسّخت أسس حضارة إسلاميّة رائعة في عقل وقلب الإنسان الفرد، وفي ضمير الجماعة والمجتمع، فأخرجت الناس من الظلمات إلى النور، ووضعت الأساس لبناء الإنسان وصنعه من جديد في ظلّ حكومة الإسلام.

وكان الوحي المقدّس هو الذي يعيد صياغة الفرد في معتقدات وأفكاره، ويزكّبه ويربّبه تربيةً صالحة، ويؤسّس الصرح الشامخ الذي يقوم عليه بناء الأمّـة الإسلاميّة ... ولا تزال نصوص الوحي والسيرة المتمثّلة بقول المعصوم للطّلة وفعله وتقريره، هي التي تحكم حضارة الأمّة الإسلاميّة وتقوّمها.

وجعل الإسلام رابطة العقيدة والدين هو الأصل الأوّلي الذي تجتمع وتفترق عليه الناس. وأنكر ورفض كلّ العصبيّات والطبقيّة والعنصريّة والقبليّة وما شابه ذلك.

﴿ يَـرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (١).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١١.

الحضارة الإسلامية ...... الحضارة الإسلامية .....

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (١).

واهتمّ غاية الاهتمام بالعلم والعدل والجهاد والأخلاق الفاضلة والأعلل الصالحة والمثل العليا.

فأقام المسلمون حضارة عالميّة جـعلتهم في طـليعة الشـعوب الحـضاريّة، ولا يزال.

فالحضارة قوّة مولّدة في تحرّك المجتمع نحـو التمـدن وصعود سـلّم الإكـبار والإجلال، من الازدهار والتطوّر في كلّ جوانب الحياة.

(١) الحجرات : ١٣.

# دور الثقافة والأدب في بناء الحضارات

اللّبنات الأولى والأسس الأوّليّة في كلّ حضارة، إنّما هي بثقافتها المتفاعلة والدافعة نحو الأمام، ونحو الانسجام الفكري المتعالي، والإدارة الصحيحة.

والخيوط الذهبيّة الأولى في كـلّ ثـقافة هـو الأدب المـتشعّب الأطـراف والمترامي الجوانب، والذي يتجلّى بلغة الأمّة، وأمـثالها الشـعبيّة، ومـسرحـيّاتها وقصصها وأشعارها، وغير ذلك.

والأدب: يطلق على ما تنتجه الأذهان والأقلام من النثر الفنيّ الجميل والقصصي الرائع ومن النظم الفائق. وبمعناه الأوسع، الأدب يعني ظرافة العمل ولطافته وحكومة الخصال المحمودة والعادات الطيّبة والتقاليد الحسنة، وربما يطلق على الثقافة العامّة.

والأدب الخاصّ: هو الفكرة والتعبير، أو المعنى والمبنى، وأنّه مجمل مولدات الفكر البشري، المعبّر عنها بالأسلوب الفنّي على اختلاف موضوعاتها، وذلك بالفنّ والجمال.

 دور الثقافة والأدب في بناء العضارات ...... ه

الأدب: تعبير راقٍ عن المشاعر والأفكار والآراء والخبرة الإنسانيّة، وهو في معناه العامّ يشمل كلّ ما كتب عن التجارب الإنسانيّة عـامّة، ويشـمل أيـضاً الكتابات المختلفة من معلّقات العرب وملاحم الإغريق، ومـا سـجّله المـصريّون القدماء.

والأدب بمعناه الخاصّ: عبارة عن أحد الفنون الجميلة، وله أنواع: كالرواية والقصّة القصيرة والمسرحيّة والشعر، وهو يقوم على وزن وقافية.

والأدب بمعناه المجازي يدلّ على جملة المعارف التي تسمو بالذهن والتي تبدو أكثر صلاحيّة في تحسين العلاقات الاجتماعيّة، وخاصّة اللغة والشعر وما يتّصل به، وأخبار العرب في الجماهليّة.

فالشعر الذي يعني أحاسيس الأمّة وشعورها المرهف مـن لســان الشــاعر وقريحته النابعة، إنّا هو مظهر من مظاهر الأدب، في كلّ اُمّة وشعب.

والأدب إنّما يعني تجلّيات الثقافة، التي هي أساس الحضارة، التي تتّسم برمز بقاء الاُمّة وسعادتها.

والشعر الهادف الرسالي له دور كبير وفعّال في حركة الأمّة، ونشاط الشعوب، ووعي الجماهير، فكم من قصيدة أدبيّة حماسيّة أثارت في النفوس لهيبَ الثورة وشعلة الانتفاضة. وكم من قصيدة عبّرت عن مشاعر رفيعة وأحاسيس مرهفة، وما أروع المقولة الخالدة: إنّ مِنَ الشعر لحكمة.

### الشعر والشاعر والأدب الإسلامي

أجل: الشعر الهادف الإيماني إنّما هو جوهرة ربّانية أودعها الله في وجود الشاعر، كي يصوغها الشاعر بقوافيه ونظمه الراثع ليوصل النداء الإلهي إلى الخلق والناس، بشعره الإيماني الرسالي، فإنّه ينطق على لسانه روح القُدُس. فيكون في أشعاره الرساليّة المستوحاة من الإيمان بالمبدأ والمعاد، لسانه لسان الله جلّ جلاله.

ومن أروع الأشعار ما فيه الحياس، ووعي النياس، وإحياء الفضائل والمكارم، ويشرح روح الفداء والتضحية، كأناشيد المقاومة.

فالحضارة الإسلامية من أغنى الحضارات وأقدمها، وإنّها الخالدة بخلود كتابها المقدّس القرآن الكريم.

والثقافة الإسلامية المستمدّة معانيها ومفاهيمها وعلومها وفنونها من القرآن الكريم والسنّة الشريفة، من أروع وأكمل وأعظم الثقافات في العالم طوال الأحقاب المتادية وعلى مرّ العصور السالفة ولا زالت....

والأدب الإسلامي من أجمل الآداب وأكملها على مرّ العصور وفي كلّ بقاع العالم، فإنّه الغنيُّ بلغتِهِ وجوهره، يسعد من أخذ به، ويصل إلى قنّة الكمال.

الشعر والشاعر والأدب الإسلامي ......

والشعر الإسلامي الرسالي يزيدك المعرفة والحمكة، ويحلّقُ بك إلى سهاء الفضائل والمعالي، وتعيش في رحماب كملماته ونظمه في المملكوت الأعملي مع القدّيسين، إذ ينطق روح القدس على لسان الشاعر الرسالي المخلص.

والشعر الحماسي الإسلامي يعطي الزخم الجـبّار والوسيع في تحـرّك الاُمّـة والجماهير نحو سوح القتال، ولظى الحروب، وخوض المعارك بشـجاعة وبـطولة، وتضحية وفداء.

كما يعلم الناس كيف يرفضون الظلم والظالمين، ويجابهون الباطل والطغاة، وهذا من أبرز صفات أتباع مذهب أهل البيت علم الميلين من صدر الإسلام وحتى ظهور صاحب الأمر المهدي من آل محمّد علم الله يساومون أحداً على حساب المبادئ والقيم والمثل، فإن الحياة عندهم عقيدة وجهاد، شعور وشعار، ولا وفداء، علم وعمل، فلا تأخذهم في الله لومة لائم.

#### ختاماً

وأخيراً:

لمست أناملي مجموعةً شعريّةً، رائعة المعاني، جميلة الألفاظ والقـوافي، إنّهــا «نشيد المقاومة».

نشيد المقاومة مقطوعات أدبية متنوّعة، تنفوح منها عطر الولاء لآل محمّد علميمًا وفيها روح الحماس ولهيب المقاومة.

أبيات بكلماتها المشرقة تأخذك إلى دوحة خضراء تسرّ الناظرين.

نشيد المقاومة عقد فريد صاغته شاعريّة الأستاذ الفاضل الحجّة ساحة الشيخ عبد الله الأسعد دام موفّقاً، فأجاد في رصف الدرر، فللّه دَرّه، وعليه أجره.

ينقلك سماحة الشيخ في باكورة أعماله الأدبية من وادٍ إلى آخر، لتعيش معه روح المقاومة والوعى والولاء.

إنّه دام مجده من رجال العلم في الشام، قد حضر ولا يزال أبحـاثنا الفـقهيّة والأصوليّة الاستدلاليّة (خارجي الفقه والأصول) حضورَ تفقُّمٍ وتعمُّقٍ في جمعٍ من إخوانه الأفاضل من جاليات إسلامية مختلفة.

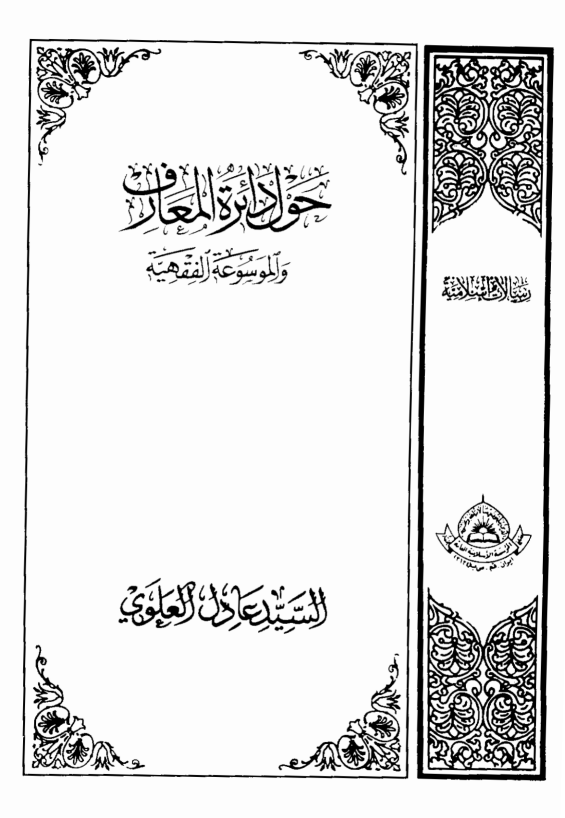
وقد قرّت عيني بجمعٍ منهم بخوضهم عوالم التبليغ والإرشاد والتأليف والتصنيف والخطابة والتدريس وميادين العمل الإسلامي، سدّد الله خطاهم ووفّقهم لما يُحبّ ويرضى، وأسعدهم في حياتهم العلميّة والعمليّة.

أملي بهم أن لا ينسوني من صالح دعواتهم في خلواتهم وجلواتهم، في حياتي وبعد مماتي، فإني فقير إلى الله بدعاء الصالحين، يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون إلّا من أتى الله بقلبٍ سليم، وآخر دعوانا أنِ الحمد لله ربّ العالمين.

العبد عادل العلوي حوزة قم العلميّة ١٠ شعبان المعظّم ١٤٢٠ هـق

# الفهرس

| ۴  | رفض المساومة في نشيد المقاومة       |
|----|-------------------------------------|
| ٤  | ما هي الحضارة ؟                     |
| 1  | الحضارة الإسلامية                   |
| ۸  | دور الثقافة والأدب في بناء الحضارات |
| ١٠ | الشعر والشاعر والأدب الإسلامي       |
| ١٢ | ختاماًختاماً                        |
| ١, | الفهاب الفهاب المستعدد              |



علوی، عادل، ۱۹۵۵ ـــ

حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة / تأليف السيّد عادل العلوي. ــــقم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

٢٤ ص. ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره)). - ISBN 964 - 5915 - 37 - 6 فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فینا،

عوبي.

١. اسلام ـــدائرة المعارفها ـــدستنامهها. إنن. خليلي، جعفر، ١٩٠٤ ـ . . . أنه خل إلى مرسوعة العشيات المعانكسة. ب. عنوان. ج. عنوان: رسالة حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.

BP 0 / FA = 1 كتابخانة ملى ايران

# äeguga رسالات اسلامية

\*\*\*

, سالة

حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية تأليف \_ السيّد عادل العلوى

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 37 - 6

EAN 9789645915375

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك ٦ \_ ٥٩١٥ \_ ٣٧ \_ ٦ فيابك ای ای ان ۱۵۳۷۵ و ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹٦٤ (دورة ۱۰۰ جلد)

### بسم الله الرحمن الرحيم

### في الموسوعة ودائرة المعارف()

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محــمّد وآله الطاهرين.

لقد تضمّ المكتبات العامة والخاصة موسوعات مختلفة في شتى العلوم والفنون، ومعاجم أو دوائر المعارف متايزة.

الفرق بين الموسوعة ودائرة المعارف :

والفرق بين الموسوعة والمعجم أو دائرة المعارف فيها جرى عليه الاصطلاح الحديث هو:

أنّ نظام التأليف في المعجم وفي دائرة المعارف قائم على الحروف الهـجائية، مبتدئاً بحرف الألف ومنتهياً بحرف الياء، كمعاجم الرجال ومعاجم المواد ودوائـر

. \_\_\_

<sup>(</sup>۱) اقتباس من مقدَّمة كتاب المدخل إلى موسوعة العتبات المقدَّسة لجعفر الخليلي. وقد طبعت الرسالة من قبل (المؤتمر العلمي الأوّل لدائرة معارف الفقه الإسلامي) سنة ١٤١٤.

٤ ...... حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية معارف العلوم والفنون والآداب ومعاجم اللغة.

أمّا الموسوعة فلا تلتزم بحوثها بأيّ نظام في طريقة التأليف غير نظام المواضيع التي تعرض سليقة المؤلف وذوقه ومقتضيات بحثه تقديم أيّ موضوع منها أو تأخيره في العرض على أن تكون واسعة الغرض كثيرة الإحاطة، لتكون إطلاق اسم (الموسوعة) المصطلح عليها مطابقاً للواقع.

وهناك نوع من الموسوعات ما يسمّى بـ (التذكرة)، وقد دأب العلماء العرب وغيرهم من الذين شملهم اسم (المسلمين) على تأليف هذا النوع من المـوسوعات يجمعون فيها جملة من العلوم كتذكرة (الصفدى) وتذكرة (ابن خلدون).

#### الموسوعات العربية الإسلامية :

إنَّ تأريخ الموسوعة العربية الإسلامية اتصفت بصفة الموسوعية، وكان لها قيمة كبيرة في تأريخ الثقافة العامة التي خدمت البشرية جمعاء خدمة مشهودة كبيرة. وقد تطوّر الأدب الإسلامي حيث شمل علوم الدين والدنيا في القرن الشاني الهمجري \_الثامن الميلادي \_.

فجاء ابن المقفّع (المتوفّى ١٤٢ هـ = ٧٦٠م) فوسّع الأُفق وأضاف إلى ثروة العرب شيئاً عظيماً من تراث الهند وفارس، فله كتاب (سيرة ملوك العجم) و (كليلة ودمنة) و (الصحابة) و (الدرّة اليتيمة) و (الأدب الصغير).

ثمّ جاء من بعده أجيال سارت على منهجه، وتوسّعوا في كلّ علم وفنّ كهشام ابن محمّد بن السائب الكلبي (المتوفّى ٢٠٤ها) كتب في علوم القرآن والسيرة والشعر والتأريخ العام.

وأبو عبيدة معمر بن المثنّى (المتوفّى ٢١٠هـ)كتب مئة وخمسة كتب كما يقول ابن النديم في فهرسه.

والأصمعي عبد الملك بن قريب بن قـيس (المـتوفَى ٢١٥ هـ) ألّـف بـضعة وأربعين كتاباً في الشعر واللغة والطب والنبات.

وأبو زيد سعيد بن أوس الأنصاري (المتوفّى ٢١٥ هـ) كتب قريباً من هـذا العدد من المؤلّفات في كلّ العلوم المتداولة في عصره المعروفة آنذاك.

وأبو عبيد القاسم بن سلام (المتوّفى ٢٢٣ هـ) ألّف في علوم الإسلام واللـغة والتأريخ والشؤون المالية ككتابه (الأمـوال). وكـتابه (الغـريب المـصنّف) أشـبه بموسوعة قد أنفق في تأليفه أربعين سنة.

فهؤلاء العلماء كان يدفعهم إلى مثل تلك الأعسال الكبيرة هو النهم إلى المعرفة، الذي يميز الأمم الحيّة عن غيرها من الأمم، وتسودها، إذ الأمم العالمة هي الأمم السائدة، ولم يجتمع في التأريخ أبداً العلم والذلّ معاً. ولكن موسوعية هذا الجيل كانت بلا منهج واضح، إلّا أنّه مهد الطريق للأجيال الآتية وللطبقة الأولى من الموسوعيين، وأعمدتها خمسة من الأعلام، وهم:

١ ـ قدامة بن جعفر الكاتب (المتوفّى ٢٣٧ هـ) له كتاب الخراج.

٢ - أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (المتوفى ٢٥٥ هـ) كتب في فنون وعلوم
 شتى ككتابه (الحيوان) و (البيان والتبيين) و (البخلاء).

٣- ابن قتيبة الدينوري أبو عبد الله محمد بن مسلم (المتوفى ٢٧٦هـ) له كتاب
 (أدب الكاتب) خزانة في العلم والأدب وعيون الأخبار والمعارف.

٤\_أبو حنيفة أحمد بن داود الدينوري (المتوقّى ٢٨٢هـ) له كتاب (الأخبار

7 ...... حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية الطوال) و (الإمامة والسياسة) و (النبات).

٥ أبو العباس محمد بن يزيد المبرّد (المتوفّى ٢٨٥ هـ) له كتاب (الكـامل)
 ينتقل بقارئه من فنّ إلى فنّ.

ويلحق بهذه الطبقة اثنان من أهل القرن الرابع، هما:

١ ـ أبو أحمد بن محمد بن عبد ربّه (المتوفّى ٣٢٨هـ) واشتهر بكتابه (العقد الفريد).

٢ - أبو الفرج علي بن الحسين الإصفهاني (المتوفّى ٣٥٦هـ) اشتهر بكتابه
 (الأغانى).

وقيل: أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندي (المتوفّى ٢٤٦هـ) ومحمّد بسن يوسف بن يعقوب الكندي (المتوفّى ٣٥٠هـ).

وبعد القرن الرابع هبطت الهمم العالية عن القراءة الواسعة والتأليف الواسع، واقتصر العلماء كلّ باحث أو عالم على علمه وفنّه، ولكن حمل لواء الموسوعية في القرن الرابع: عليّ بن الحسين بن علي المسعودي (المتوفّى ٣٤٦هـ) واشتهر بكتابه (مروج الذهب).

وفي النصف الأوّل من القرن الخامس حمل اللواء أبو علي أحمد بن يعقوب المعروف بمسكويه (المتوفّى ٤٢١هـ) له كتاب (تجارب الأمم) و (تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق).

ثمّ ظهر الكندي والفارابي وابن سينا يتربّعون على عرش الفلسفة والمنطق. وابن سينا جعل كتابه (الشفاء) دائرة معارف كاملة.

والمتنبيّ كان موسوعة حافلة وإن اشتهر بعميد شعراء العربية.

المقدّمة .....

وفي الرياضيات والفلك، يحتلّ أبو ريحان البـيروني مكـان الصـدارة وله (الآثار الباقية).

وممّا جاء في تأريخ الجاحظ أنّه لا يكني للرجل أن يكون علماً من أعلام زمانه، أن يكون متمكّناً من فنّه الذي تخصّص فيه، بل لا بدّ أن يلمّ من كلّ شيء بطرف (والإلمام من كلّ شيء بطرف) فكان عليه أن يحفظ ألوفاً بعد ألوف من الصفحات التي يحتاج استيعابها إلى ألوف بعد ألوف من الساعات. أضف إلى ما لا بدّ منه من كسب المعارف من القرآن الكريم والحديث الشريف وعلومها.

كان عليهم أن يدرسوا أربعة \_عـلى الأقـلّ \_مـن كـتب الأدب الكــبرى وهى:

١ \_ (أدب الكاتب) لابن قتيبة.

٢ \_ (الكامل) للمبرد.

٣\_(الأغاني) لأبي الفرج الإصفهاني.

٤\_(العقد الفريد) لابن عبد ربّه.

كها ويدرسوا تأريخاً من تواريخ الإسلام (كـالرسل والمـلوك) للـطبري، و (السيرة النبوية) لابن إسحاق.

ويدرسوا دواوين كبار الشعراء إلى أيامهم، وكتاباً \_على الأقلّ \_في كلّ علم وفنّ إلى جانب تخصّصهم، والإنسان لا يبذل الجهد العظيم إلّا إذا كان دافعه إليه مثل أعظم وأعلى.

وقد تخرّج على يد الأساتذة الأوّل رجال في الأدب والموسوعية والتأريخ،

٨ ...... حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية مثل:

أبي نعيم أحمد بن عبد الله الإصفهاني (المتوفّى ٤٣٠هـ)، له كتاب (حلية الأولياء).

ومحمّد بن ضياء المعروف بالفخر الرازي (المتوفّى ٦٠٦ هـ) صاحب (مفاتيح الغيب) في تفسير القرآن الكريم.

وياقوت بن عبد الله الحموي (المتوفّى ٦٢٦ هـ).

وعزّ الدين أبي حامد عبد الحميد بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد (المتوفّى ٢٥٦هـ) صاحب شرح نهج البلاغة.

وجمال الدين بن واصل (المتوفّى ٦٩٧ هـ).

وكمال الدين أبو الفضل عبد الرزّاق المعروف بابن الفوطي (المتوفّى ٧٣٢هـ) له (معجم الآداب في معجم الألقاب).

وأبي الفداء إسماعيل بن محمود بن المظفّر (المتوفّى ٧٣٢هـ).

وشمس الدين الذهبي (المتوقّى ٧٤٧هـ).

وإسهاعيل بن عمر بن كثير (المتوفّى ٧٧٤هـ).

ولسان الدين الخطيب (المتوفّى ٧٧٦هـ).

وعبد الرحمن بن خلدون (المتوفّى ٨٠٨هـ).

وتقيّ الدين المقريزي (المتوفّى ٨٤٥ هـ).

وشمس الدين السخاوي (المتوفّى ٩٠٢ هـ).

والابشهي صاحب كتاب (المستظرف في كلّ فنّ مستطرف) وهو من رجال القرن التاسع. المقدّمة ...... المقدّمة المقد

وجلال الدين السيوطي (المتوفى ٩١١ هـ) ألَّـف (٣٥٠) كـتاباً كـطبقات الحقّاظ وطبقات المفسّرين وطبقات النحويين واللغويين وتأريخ الخلفاء والمزهر في علوم اللغة والإتقان في علوم القرآن.

وفي مصر أصبحت الموسوعية فنًا ومنهجاً وموضوع تخصّص، وظهرت في ذلك العهد الموسوعات الكبرى، مثل:

(نهاية الأرب) للنويري (المتوفّى ٧٣٣هـ).

و (مسالك الأبصار) للعمري (المتوفّى ٧٤٨هـ).

و (صبح الأعشى) للقلقشندي (المتوفّى ٨٢١هـ).

و (لسان العرب) لأبي الفضيل محمّد بـن مكـرم عـلي الأفـريقي المـصري المعروف بابن المنظور (المتوفّى ٧١١هـ).

و (تاج العروس) لحمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق المعروف بالمرتضى الزبيدي (المتوفّى ١٢٠٥ه)؛ فهما وإن كانا معجم اللغة، ولكن دائر تا معارف.

و (رسائل إخوان الصفا) أيضاً دائرة معارف فريد في بابه في تأريخ الثقافة البشرية، فهو أوّل دائرة معارف فلسفية ظهرت في التأريخ، ألّـفتها جماعة من الأصدقاء كلّهم فلاسفة يدينون برأي واحد في تفسير الكون وحقيقته وظمواهم والعقائد وأصولها.

وكتاب (بحار الأنوار) يعتبر أوسع دائرة معارف للرواية والحديث والخبر والتأريخ والتفسير والفلسفة للعلّامة الجلسي (المتوفّى ١١١١هـ).

ويستدرك الدكتور مصطفى جواد مـن المـوسوعيين والمـوسوعات ثمـانية. وهي:

# ١٠ ....١٠٠ والموسوعة الفقهية

١ ـ تذكرة ابن حمدون، لمحمد بن الحسن من رجال القرن السادس للهجرة النبوية.

- ٢ ـ والفنون، لعلى بن عقيل البغدادي.
- ٣\_والثعالبي عبد الملك مؤلف اليتيمية وفقه اللغة.
- ٤ ـ ومفاتيح العلوم، للخوارزي من أعلام القرن الرابع للهجرة.
- ٥ ـ وشرح المقامة الخطيبية، لابن الزبير عليّ بن الحسن الغسّاني.

٦ ـ ومن كبار علماء الموسوعية المحقّق نصير الدين الطوسي وهو مؤسس أوّل
 أكاديمية إسلامية في (مراغة).

٧\_وكتاب شمس العلوم، لنشوان الحميري.

٨\_وكتاب ألف باء البكوي.

### الموسوعات الأوربية والأميركية :

وأمّا الموسوعة الأوروبية، فني الوقت الذي كانت الحركة الفكرية في أوج نشاطها في الأقطار الإسلامية، وكانت الموسوعية تطغى على عدد كبير من المؤلفات العربية الإسلامية، كانت الأقطار الأوروبية يسودها الخمول والانحطاط، بسبب فقدان الأمن والاطمئنان على رغم النشاط الكنيسي في علوم اللاهوت والفلسفة والعلوم الاغر بقية.

وفي خلال القرن الثاني الميلادي انصبّ في أوربا نهـر عظيم مـن المـعرفة الجديدة مصطحباً معه ثورة فكرية مستمدّة من المسلمين الذين كـان المسـيحيون يلتقون بهم في أسبانيا، ثمّ اتّسعت مجاري هذا النهر ممّـا خلّفته الحروب الصليبية بين

المقدّمة .....ا

القرن الحادي عشر الميلادي والقرن الثالث عشر، فكان لهذا الاتّـصال \_اتّـصال الغرب بالشرق \_أثره العميق في بعث الحركة الفكرية في أوربا.

فشهد القرنان الثاني عشر والثالث عشر تأسيس أوّل جامعة، فقد تأسّست جامعة أوكسفورد في سنة ١٢٠٠ ميلادية، وتأسست جامعة كمبريج بعدها بقليل، وما كاد ينتهي القرن الثالث عشر حتى أصبح في أوربا اللاتينية اثنتا عشرة حامعة.

وحين تم اكتشاف أميركا سنة ( ١٤٩٢ م ) زاد أفق أوربا العلمي اتساعاً وكثر عدد الجامعات في المدن الأوروبية، وكثرت التآليف وتنوعت المواد، فيزادت الحاجة إلى الموسوعية أكثر فأكثر. فتم تأليف (الجيمعية الملكية في لندن سنة ١٦٦٦ م)، وحتى تم تأليف (أكاديمية العلوم الفرنسية) سنة ١٦٦٦ م، وقد شعر الجميع بوجود مساهمتهم في جميع جهات العلم والمعرفة، وتعددت المعاجم والموسوعات العلمية والتأريخية الأوروبية بنسبة تقدم العالم، وكثرت المراجع الواسعة في العصور الحديثة.

ولكن أوّل معجم عام للفنون والعلوم المرتّب على الحروف الهجائية لم يصدر قبل (دائسرة المعارف البريطانية)، فتصدرت طبعته الأولى في (كانون الأوّل 1٧٦٧ م) على شكل كراريس.

وفي فرنسا صدرت دائرة المعارف الفرنسية في (تمّوز ١٧٥١ م)، وقد عهد بالإشراف عليها المفكّر الفرنسي (دنيس ديدرد) وقام هو بتجنيد نخبة من رجال الفكر والأدب في فرنسا لكتابة البحوث المختلفة.

وفي أواخر القرن الثامن عشر صدرت نحو (٢٣) أو (٢٧) دائرة مـعارف

١٢ ..... ١٢ المعارف والموسوعة الفقهية إنكليزية أمركية.

ومن أهمّ وأوسع دوائر المعارف الأميركية هي (لايلتون) التي صدرت في سنة ١٨٧٣م.

وفي ألمانيا صدرت دائرة المعارف المستى (أرش وغروير) في ستّة مجلّدات بين سنة ١٧٩٦ ـ ١٨٠٠ م وطبعت عدّة مرّات وترجمت إلى عدّة لغات، ويراجعها الكثير لأسلوبها وسهولة مراجعتها على الكثير من دوائر المعارف الأخرى. وأوّل مؤلّف لها هو (لوبل)، وقد أتمّها (بروكهوس)، وهي من أهمّ دوائر المعارف العالمة.

وأشهر دائرة معارف إيطالية عامة هي المسمّاة (بيعاتي) ثمّ دائرة المعارف الإيطالية التي بدأ طبعها (سنة ١٨٨٤).

#### الموسوعات اليابانية والصينية :

وأمّا اليابان والصين فيقول المؤرّخون: إنّ الصين قد سبقت أوروبا في تأليف الموسوعات، فلهم عدد من دوائر المعارف، وأهمّها المعروفة (ينغ لوتايتن) وقد أسهم في تأليفها (٣٢٠٠) كاتب، وإلى (سنة ١٤٠٧) كان مجموع مجلداتها (٨٩٢) مجلداً، وقد صدرت باللغة الصينية دائرة المعارف المعروفة بـ(سان تسان توفهي) تقع في (١٣٠) مجلداً، وفي أوائل القرن التاسع عشر ترجمت هذه الموسوعة إلى اللغة اليابانية.

ولم يدخل القرن التاسع عشر والقرن العشرون حتى تكاثر عدد المعاجم والموسوعات العالمية، وتنوّعت أغراضها في العلوم والفنون العامة. المقدّمة .....١٣

ولا يزال المتتبّعون والمؤلفون الموسوعيون يستدركون بين آن وآخــر كــلّ ماكان قد فاتهم أوكلّ حديث جديد في دنيا العلم والفنّ والأدب فــيضيفونه إلى تلك المعاجم.

# الموسوعات العربية والإسلامية في العصر الحديث :

وفي الوقت الذي بزغ فجر النهضة الأوروبية أصاب الأقطار الإسلامية شيء من الفتور نتيجة اكتساح المغول للبلدان الإسلامية، ممّـا أدّى إلى انقسام الشعوب، وتضعضع أركان الاستقرار واختلال أحوال الأمم الإسلامية.

ولكن بعد اتّصال الشرق بالغرب تيقّظت الفكرة الموسوعية في الأذهان من جديد، وقد كان بطرس البستاني (المتوفّى سنة ١٣٠٠ هـ = ١٨٨٣ م) أوّل من فكّر بإصدار دائرة معارف حديثة شاملة، فتمّ طبع الجسزء الأوّل في سنة (١٨٧٦ م)، وصدرت بعد ذلك كتب كثيرة فيها شيء من صفة الموسوعية.

ولكن معجماً عاماً ودائرة معارف شاملة لم تصدر بعد دائرة معارف البستاني، غير دائرة معارف عمد فريد وجدي (المتوفى سنة ١٩٥٤م)، وقد صدرت في عشرة أجزاء كاملة باسم (دائرة معارف القرن الرابع عشر العشرين)، وتم طبع الجزء الأوّل منها (سنة ١٩٢٣م).

ثمّ دائرة المعارف الإسلامية التي نقلها إلى العربية محمّد ثابت الفندي وأحمد الشنشاوي وإبراهيم زكي خورشيد وعبد الحميد يونس، وطبع منها أحـد عـشر مجلداً بمصر بين (سنة ١٩٣٧ إلى سنة ١٩٥٧ م).

وقد أحسّ العالم العربي والإسلامي بالحاجة الماسّة إلى سدّ النقص الهائل في

عالم التأليف والتصنيف وكثير أولئك الذين تناولوا التراجم والممواضيع بمختلف أغراضها باسم (الأعلام) أو اسم (المعاجم) أو الأسماء الأخرى الدالّـة على الموسوعية.

وصدرت كثير من الموسوعات وأطلقت عليها أسهاء عامة مختلفة، مثل: المسك الأذفر، وبلوغ الأرب، والروائع، ومناهل الأدب العربي، والكنى والألقاب، والذريعة، وأعيان الشيعة، والغدير، وأدب المقالة الصحفية، والبابليات، ونفائس الخطوطات، ومعارف الرجال، والمنجد، والأعلام، وتنقيح المقال، وتأريخ العرب قبل الإسلام، وغير ذلك ممّا اكتفينا بضرب المثل عليه.

وتوجد دوائر معارف كبيرة في الدول الإسلامية غير العربية كـ (لغـتنامه دهخدا) عند الفرس وغيرهم.

#### الموسوعات الفقهية

# الموسوعات الفقهية عند الشيعة :

من العلوم الأساسية في حياة المسلمين: علم الفقه والتكاليف الشرعية، وقد صنّف علماؤنا الأعلام وفقهاؤنا الكرام منذ الصدر الأوّل للإسلام مؤلفات قيّمة ومصنّفات ثمينة في هذا الجال الرحب، وبذلوا الجهد الجهيد وسهروا الليالي من أجل استنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلّتها التفصيلية، وذلك عبر العصور والأجيال، بدءاً بالقديمين ابن أبي عقيل وابن جنيد عليهما الرحمة، ومن ثم مؤسس حوزة النجف الأشرف قبل ألف سنة شيخ الطائفة الشيخ الطوسي عليه الرحمة، وحتى عصرنا الراهن، وسيستمرّ هذا الأمر إلى ظهور صاحب الزمان عليه الرحمة،

وقد برع من أولئك الفطاحل وأساطين العلم والتق وأعمدة الفقه والأصول ثلّة من العباقرة، وصنّفوا في الفقه موسوعات قيّمة ورائعة قلّ نظيرها، كالشيخ الطوسي في المبسوط والخلاف والنهاية، والسيّد المرتضى والشيخ المفيد في مؤلفاتهم القيّمة، وكالحقّق الحلّي في كتابه الشريف (شرائع الإسلام)، والشيخ حسن

17 ......... حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية النجفي في شرحه على الشرائع في كتابه (جواهر الكلام)، والمولى محمد صالح البرغاني في كتابه (غنيمة المعاد في شرح الإرشاد) وقد حقّقه حفيده الشيخ عبد الحسين الصالحي في ثلاثين مجلداً، وفي عصرنا الموسوعة الفقهية المسمّاة (سلسلة الينابيع الفقهية) بإشراف الشيخ على أصغر مرواريد، وحقائق الفقه، وغيرها.

#### الموسوعات الفقهية عند العامّة:

ومن أبناء العامة من تصدى لمثل هذه الموسوعات أيضاً كموسوعة الفقه الإسلامي المقارن الشهيرة بموسوعة جمال عبد الناصر الفقهية إذ جمعت في زمانه وفي مصر، والتي يقارن فيها بين المذاهب المعروفة (الحنفية والمالكية والحنبلية والشافعية والظاهرية والزيدية والإمامية والأباضية)، وممتا جاء في مقدّمتها:

إنَّ شريعة الإسلام هي المحجّة البيضاء والصراط المستقيم، شرَّعها الله تعالى بعلمه، وأنزلها على خاتم أنبيائه ورسله، ووفّر لها من أسباب القوّة والحفظ ما جعلها خالدة على الدهر...

ولقد كان الفقه الإسلامي في مختلف العصور، مظهراً من مظاهر عناية الأمّة بهذه الشريعة المطهّرة، شريعة العدل والرحمة والإصلاح، وكانت المذاهب التي تستند إلى أصوله الثابتة وقواعده المقرّرة، مدارس للمنظر والبحث والاستنباط والترجيح اعتاداً على الأدلة المستمدّة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله وما استند إليها من إجماع صحيح أو قياس واضح أو أدلة ظنية أو قواعد أصولية

الموسوعات الفقهية ...... الموسوعات الفقهية ..... الموسوعات الفقهية .... الموسوعات الفقهية ... الموسوعات الفقهية الموسوعات الفقهية ... الموسوعات الموسوعات الفقهية ... الموسوعات الموسوعات

وقد دوّنت في ذلك كلّه كتب نافعة ومصنّفات جامعة، تحوي آراء أصحاب المذاهب وأقوال متبعيهم وترجيحات مرجّحيهم، حتى أصبحت المكتبة الفقهية الإسلامية غنيّة بهذه الثمرات الطيّبة من آثار السلف التي تعدّ من أعظم مفاخر المسلمين، والتي شهد لها العالم كلّه واقتبس منها واضعو قوانينه في الشرق والغرب، حتى إنّنا لنستطيع أن نقول أنّه ما من تشريع وضعي عادل عرفه العالم إلا وهو مستمد من مذهب من مذاهب الفقهاء المسلمين، أو مندرج تحت قاعدة كلّية، أو نصّاً عامًا من نصوص الشريعة، عدا ما خرجت فيه القوانين الوضعية عن نطاق الإسلام من إباحة لشيء ممّا حرّم الله، أو تحرياً لشيء ممّا أماحه.

فالفقه الإسلامي إذن بأصوله وقواعده ومذاهبه، هو المصدر الأعظم للتقنين والتشريع في مختلف العصور، وكتبه ومصنّفاته هي المراجع الأصلية لكلّ من أراد أن يستقى من المنابع الصافية الشافية.

وفي هذا العصر الحديث آمن بهذه القضية كثير ممّن كانوا لا يـؤمنون بهـا، واتجهت الأنظار إلى هذا الفقه رغبةً في الإفادة منه والتـعويل عـليه، والاقـتباس من أحكامه في مختلف مذاهبه. بيد أن كتبه ومصنفاته التي تحوي فوائده وغـره إنّا هي بحار زاخرة بعيدة الغور تحتاج إلى غـوص وبحث تمـدّهما تجـربة ومعرفة لا يتيسران لكلّ الناظرين، ولا تتوافـر أدواتهـا لكـثير مـن الباحثين، فكان من الآمال العظيمة التي تتردّد في نفوس الحـبّين لهـذا الفـقه، المـؤمنين بأنّـه هـو صراط الله المستقيم، أن يكون له موسوعة منظمة منسّقة مرتّبة مصطلحاتها عـلى

١٨ ..... حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهنة

حروف المعجم تجمع شتاته، وتؤلّف بسين منذاهميه، وتنضمٌ الشبيبه إلى شبيهه، حتى يستطيع الناظر فيه الراغب في معرفة خوافيه، أن يجد الموضوع الواحــد في المكان الواحد، مهم تعدّدت المذاهب، واختلفت الأبواب والكتب، وتعدّدت الفروع، وأن يلمّ في إيجاز بما استدلّ به القـائلون فـيها يحـتاج إلى بـيان للـمدارك ووجهات النظر (١).

<sup>(</sup>١) موسوعة الفقه الإسلامي المقارن ١: ٥ ـ ٦.

# دائرة المعارف الفقهية

بعد الصحوة وانتصار الثورة الإسلامية في إيران الإسلام أحسّ قائدها المغوار الإمام الخميني مَتِنُّ بضرورة الفقه وموسوعته، وتبعه بذلك خلفه الصالح آية الله السيّد الخامني دام ظلّه، فشاء الله سبحانه أن تحتضن الحوزة العلمية المباركة في قم المقدّسة هذا العمل الضخم لتجمع الموسوعة الفقهية الكبرى برعاية ثلّة من الجهابذة والعلماء الأعلام وفقهم الله وأعانهم في إتمام هذا المشروع العظيم.

ولتطوير هذا العمل الشاق لابد أن يكتسب من تجارب الآخرين، والذين سبقونا بإيمان. ومن شاور العقلاء وأهل الخبرة كسب عقولهم وخبرتهم، وأعلم الناس من جمع علم الناس إلى علمه.

ويبدو لي في هذا المضهار النقاط التالية :

١ ـ تقسيم الأدوار الفقهية منذ الصدر الأوّل إلى يـومنا هـذا عـلى حسب طبقات الفقهاء الكرام. والمقياس في ضبط آرائهم الفقهية، هو حسن اسـتنباطهم، وقوّة استدلالهم وإيداعهم في تطوير الفروعات الفقهية.

٢ - الموسوعة الفقهية لا بدّ من اختصاصها بالفقه لتكون اسماً على مسمّاها. وأمّا العلوم التي تكون بمثابة مقدّماته كأصول الفقه وعلم الرجال وما شابه، فلها موسوعاتها الخاصة. وإذا كان لا بدّ من ذلك فإنّما يكتنى بسرد مصطلحاتها وإرجاع القرّاء إلى المصادر الأوّلية في كلّ علم، أو يشار إليها كإشارات أوّلية في الهامش.

٣-لابد من ضمّ المسائل المستحدثة تحت عنوان خاصّ في الموسوعة الفقهية الكبرى. والفقيه إنّا يرجع في استنباط الأحكام على الموضوعات إلى المنابع الفقهية بعد تشخيص الموضوعات ولو برجوعه إلى أهل الخبرة وذوي الاختصاص، فإنّ الموضوع الطبيّ حكتشريح الأجساد - أو الاقتصادي حكالبنوك - أو السياسي حكالسلطات الثلاثة وشرعيّتها - إنّا يرجع فيها إلى أهلها ومن ثمّ يسبين حكها، وهذا يعني ارتباط العلوم والعلماء بعضهم مع بعض، ولا يستغني كلّ واحد عس الآخر.

٤ ـ المسائل التي انقرضت موضوعاتها كحكم العبيد والإماء لابد من حفظها
 ولو على نحو الإجمال والإشارة إلى المصادر الأساسية فيها.

٥ ـ أبناء العامة لهم موسوعاتهم الفقهية وما تبنّته الحوزة العلمية في قم إنّما هي الموسوعة الفقهية على مذهب أهل البيت عَلِمَتِكِنُ . وهذا يكون فتح باب للمذاهب الأخرى، ومن ثمّ يلزم تطوير الفقه على المذاهب وتبادل الآراء ووحدة الكلمة وحسن التفاهم والجوار.

دائرة المعارف الفقهية ...... ٢١

٦ ـ النظرات الفقهية الشاذَّة لا بأس أن تذكر على نحو الإجمال والإشارة.

فإنّه ربما تكون النظرة شاذّة في زمان، ولكن في زمان آخر تتداول ويكثر أنصارها كمسألة ولاية الفقيه المطلقة، فإنّها في زمن صاحب الجواهر كانت من الشواذ لواحد من معاصري صاحب الجواهر، ودار بينه وبين الشيخ حديث ونقاش كها هو مذكور في التنقيح، ولكن اليوم أصبحت المسألة أساس نظام الجمهورية الإسلامية في إيران، وكمسألة طهارة الكفّار أو نجاستهم وما شابه ذلك.

٧ - لا بأس بتطبيق المباحث الفقهية مع القوانين الوضعية، وموارد الافتراق
 بينهما، وبيان أصالة الحكم الشرعى وزيف الحكم الوضعى.

٨- لا بأس بذكر ترجمة الفقهاء وبيان آثارهم العلمية كمدخل لمعرفة آرائهم الفقهية.

٩ - ترتيب الموسوعة على الحروف الهجائية أثبت نجاحه في الأوساط العلمية.

وإذا كانت بعض المصطلحات تتداخل فإنّها تذكر ضمن حروفها مع الإشارة إلى أصلها، وأنّها مذكورة في المجلّد الفلاني في الصفحة الكذائية مثلاً، وربما تعنون المصطلحات تحت عناوين مسائلها المتداولة والمعروفة في الكتب الفقهية.

١٠ ـ لقد مرّ على الفقه أدوار مختلفة ومذاهب فقهية متفاوتة، أهمّها: المذهب الأصولي والمذهب الأخباري. والأصوليون لا سيًا في عصرنا الراهن لما يحملون من المذاق العرفاني والفلسني والسياسي يختلفون مع القدماء في كيفية التفريعات واستخراج المسائل واستنباط الأحكام، وإن كانت مبادؤهم واحدة، فإنّ اليوم قد أحسّ الفقهاء بعنصري الزمان والمكان وضرورتهما في استنباط الحكم الشرعى.

وهذا يعني أنّ الموسوعة الفقهية الكبرى لا بدّ أن تلاحظ هذه الجوانب وتأخذها بعين الاعتبار، فإنّ الفقهاء لما يحملون من صفات نفسية خاصّة ربما تؤثّر على كيفية الاستنباط، فإنّ الفقيه الشجاع والثوري مثلاً تراه يجعل مدّ نظره الروايات الحماسية والتي تثير الشعوب في وجه الطغاة، وأمّا الفقيه الخائف والمحتاط والمقدّس مثلاً فإنّه يرجع إلى الروايات التي تنهى عن الثورة بظاهرها كرواية (ما تقوم راية قبل قيام القائم عليّه في في رفك، أو الفقيه السخي تجده يتمسّك بروايات السخاء وسيرة الأثمة عليه الإحتياط وما شابه ذلك.

١١ سلا بأس بذكر مصادر ومساند الآراء الفقهية من دون بيان أيّها أرجح، فإنّ ذلك يفوّض إلى اجتهاد القارئ ونباهته.

١٢ ـ ذكر الأدوار والأعصار الفقهية في عرض الآراء تعين المطالع على تفهم
 الموضوع والوقوف على جوهره أكثر فأكثر.

دائرة المعارف الفقهية ...... ٢٣

١٣ ـ المتصدّون في تدوين دائرة المعارف الفقهية الشيعية لابدّ أن يكونوا من ذوي الخبرة والاختصاص، فإنّ تفويض الأمر لغير أهله تضييع له، وإنّ الله لا يحبّ القيل والقال وتضييع المال، كما ورد في الخبر.

١٤ ـ ينبغي بيان المصطلحات الفقهية في الأحقاب والأعصار الماضية، كما
 ينبغى تفكيك المصطلحات القريبة المعانى والمفاهيم.

وأخيراً علينا في كلّ موضوع أن نرجع إلى أهل الخبرة وذوي الاختصاص وأصحاب التجارب فيه، فإنّ أهل البيت في كلّ علم وفنّ أدرى بما في البيت. وما توفيقنا إلّا بالله، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

> العبد عادل العلوي رجب / ١٤١٤



### المحتويات

| ٣. |   | في الموسوعة ودائرة المعارف                   |
|----|---|----------------------------------------------|
| ٣. |   | الفرق بين الموسوعة ودائرة المعارف            |
| ٤. |   | الموسوعات العربية الإسلامية                  |
| ١. |   | الموسوعات الأوربية والأميركية                |
| ۱۲ |   | الموسوعات اليابانية والصينية                 |
| ۱۳ | , | الموسوعات العربية والإسلامية في العصر الحديث |
| 10 |   | الموسوعات الفقهية                            |
| ١٥ |   | الموسوعات الفقهية عند الشيعة                 |
| ۲۱ |   | الموسوعات الفقهية عند العامّة                |
| ۱۹ |   | دائرة المعارف الفقهية                        |
| ۲٤ |   | للحتم بات                                    |