











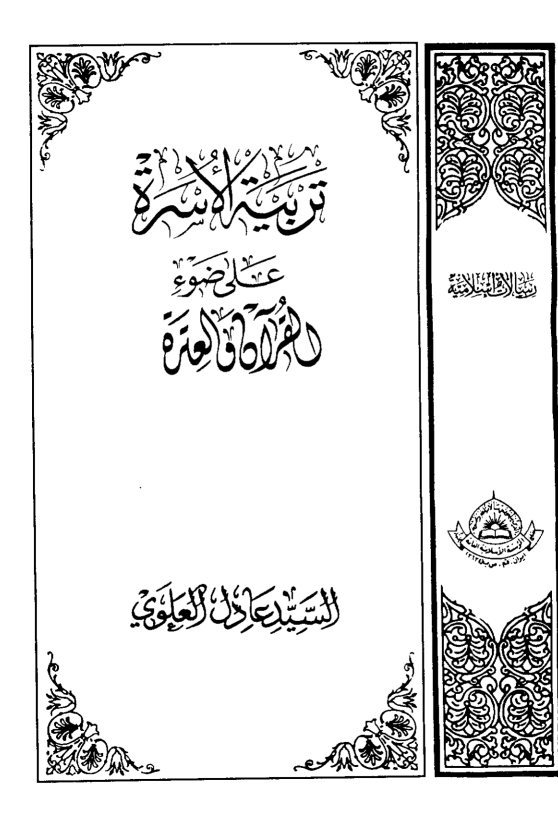
الجِلْمُ الْخَالِثَ عَشِينَ







|             | هوية الكتاب                                               |       |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-------|
| 锁           | الكتاب:                                                   | EGF ( |
|             | المؤلف:                                                   | 3     |
|             | المجلّد: الثالث عشر                                       |       |
|             | الموضوع: أخلاق                                            |       |
|             | الصفحات: ٦٤٢ صفحة                                         |       |
|             | المطبعة: النهضة قم                                        |       |
|             | الطبعة : الأولى                                           |       |
|             | سنة الطبع :                                               | į.    |
|             | نشر: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد            |       |
|             | السعر :                                                   |       |
|             | الشابك : شابك × ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)          |       |
|             | يحتوي المجلّد الثالث عشر على الرسائل والكتب التالية :     |       |
|             | ١ - تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ( ٣٦٦ صفحة )      |       |
|             | ٢ ـ حقيقة الأدب على ضوء المذهب ( ٤٠ صفحة )                |       |
|             | ٣ ـ قبس من أدب الأولاد ( ٣٢ صفحة )                        |       |
|             | ٤ ـ اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية (١٦ صفحة)      |       |
|             | ٥ ـ محاضرات في علم الأخلاق ( القسم الأوّل ) ( ١٢   صفحة ) |       |
|             |                                                           |       |
|             | -<br>٧ ـ كلمة التقوى في القرآن الكريم (٤٠ صفحة )          |       |
| <b>FI</b> I | إضافات الناشر (١٦٠ صفحة )                                 |       |
|             |                                                           |       |
|             |                                                           |       |



العلوي، عادل. ١٩٥٥ \_\_\_

تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة / تأليف السيئد عادل العلوي . ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد . ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩ .

٣٦٦ ص. ... (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 19 - 8

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عربی .

کتابنامه : ص. [ ۳٤٩ ] ـ ۳۵۲: همچنین به صورت زیرنویس.

۱. زناشویی (اسلام). ۲. اسلام و خانواده. ۳. زناشیی (اسلام) داحادیث. ٤. زناشویی (اسلام) د جنبههای قرآنی. الف. عنوان.

٤ ت ٦ ٨ / ١٧ / вр ٢٣٠

کتابخانهٔ ملی ایران ۲۲.۳۰ \_\_ ۷۹

### عوسوعة

# رسالات إسلامية

كتاب

تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة تأليف ـ السيّد عادل العلوى

نشر ــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ــ ٣٤٢٣ هجري قمري الطبعة الأولى ــ ٣٤٢ هجري عمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ــ حكمت، قم النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 19 - 8

EAN 9789645915191

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك ۸\_ ۱۹ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۲۶ ای. ای. ان. ۱۸۱۱ ۵۹۱ و ۹۷۸۹ ۹۷۸۹ شابك ۲\_۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۲۵ دورة ۱۰۰ حلد)

# لِسَــمِ الْلَهِ الزَّكُمْنِي الزَّكِيلِكِمْ

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد.

فإنّه يسرّ الحسينية النجفية المباركة في مدينة قم المسقدّسة، أن تضع بين يدي القرّاء الأعزّاء هذا الكتاب القيّم والسفر المفيد الموسوم بـ (تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة) وهـ و عنبارة عن محاضرات إسلامية ألقاها سماحة الأستاذ الفقيه العلّامة السيّد عادل العلوي (دامت إفاضاته) على جمع غفير بـل حـاشد مـن المؤمنين طيلة ليالي شهر رمضان المبارك (سنة ١٤٢٠هـ) حيث تناول فيها أهمّ المواضيع التي تخصّ الأسرة المسلمة، حيث أشبعها بدراسة خبيرة وأدلّة منيرة من القرآن الكريم والسنّة المطهّرة.

يعالج هذا الكتاب الكثير من المشاكل التي تواجه الأسرة، فيطرح الحلول الوقائية والعلاجية وينظّر لتأسيس أسرة مسلمة ترفرف فوقها أجنحة السعادة والمحبّة والمودّة والكمال. وبما أنّ الأسرة مؤلّفة من أعضاء فلا بدّ لكي تكون أسرة سعيدة متحابّة، لا بد أن يقوم كلّ عضو من أعضائها بدوره العامّ والخاص، ويتفانى في أداء ما عليه من واجبات وحقوق، فالزوجة عليها واجبات كما ولها واجبات على الزوج والأبناء، والزوج له واجبات وحقّ على الزوجة والأبناء، والأبناء بدورهم لهم حقّ على الوالدين، فلا بدّ لهذا المجتمع المصغّر أن يعي تماماً ما له وما عليه، لكي يؤدّي ما عليه، ويظالب إن أحبّ بما له، وإلّا فلن يكون هذا المجتمع الصغير إلّا

جحيماً لا يطاق وناراً لا تتحمّل.

المحاضر الكاتب وبما أوتي من سعة اضطلاع وعمق، أتقن العرض، وأجاد في التوظيف، وأحسن في الاستنتاج، لذلك جاء كتابه الرائع موسوعة اجتماعية أسرية تستحق الاهتمام وتستأهل القراءة من أجل التطبيق ليسير الجميع على جادة السعادة الزوجية والاسرية. والقارئ الواعي يدرك تماماً أنّ كلّ فصل من فصول هذا الكتاب يمكن أن يكون كتاباً مستقلاً، لأنّ المؤلف حفظه الله تعالى أراد أن يطرح مشروعاً عاماً مجملاً، ولو أراد التفصيل لكانت الفائدة أراد أن يطرح مشروعاً عاماً مجملاً، ولو أراد التفصيل لكانت الفائدة أعم والثمرة أينع، لكنّه ارتأى رعايةً لقارئ هذه الأيام أن يجمل، مرجئاً التفصيل إلى فرصة تسنح، وظرف يسمح، أو إلى آخرين ينهضون بهذا العبء، ويقومون بهذه الوظيفة القيام الأتم.

إنَّ المتابع لما يطرح من نتاجات فكريَّة واجتماعيَّة في هذه

الآونة يجد أنّ الإسلام يطرح \_دون الفقه والأصول \_ بأقلام شابّة فتيّة غضّة التجربة ليّنة المراس؛ وذلك لأنّ الفقه والأصول شغل الألباب وشدّ العقول فما عادت تأبه بشيء سوى ما يصبّ في مجال التخصّص الحوزوي المتكوّر بهاتين المادّتين الرئيسيّتين، ولو أعطت هذه الأقلام العملاقة شيئاً من مدادها للدراسات الاجتماعية لأغنت مكتبتنا الإسلامية بالمجتمع المفيد.

وما الكاتب إلا من هذه الأقلام الخبيرة الكفوءة أسلوباً ومضموناً في طرح الإسلام بطريقة وبمعرفة تشدّان إليه وتحبّبانه إلى الناس. فهو من المجتهدين الأعلام الذين يمارسون عملية الاستنباط الفقهي بجدارة وكفاءة لا تنكر.

أجل، لقد أولى الإسلام موضوع الأسرة الهتماماً ملحوظاً بما سنّه من قوانين وإرشادات كفيلة بتكوين الأسرة النموذجية التي تكون المهد الأول للفرد حيث يترعرع في ظلالها الهائئة، وينعم في أحضانها الدافئة وينهل من نمير تربيتها الخُلُق الكريم، فإذا به فرداً صالحاً يساهم بوجوده وسلوكه في بناء مجتمع صالح واع يسوده العدل والحرية، يتسابق فيه الناس للخيرات، يـقدر الواحد منهم المصلحة العامّة، ويحرص عليها ويصونها ويقدّمها على مصالحه الشخصية.

ما أحوجنا في هذا العصر الذي أفرز الكثير من المشاكل إلى مثل هذه الدراسات، لأنّ العصر كلّما ازداد تعقيداً ومشاكلَ فإنّه يؤثّر

على ساكنيه، والمشاكل المعقدة تحتاج إلى خبرة وحَذق، وإلاّ فخبرة القرن الماضي غير نافعة في معالجة مشاكل هذا القرن، فهي قد تكون لأنّ الخبرة تلك أبسطُ من تعقيد مشاكل هذا القرن، فهي قد تكون عاجزة تماماً عن فعل شيء تجاه هذه المشاكل التي يغصّ بها يومنا هذا، ولاحلّ لها إلاّ الإسلام المطروح بفهم واع ولغة قريبة للأفهام. لذلك فإنّ إدارة الحسينية النجفيّة تتقدّم بالشكر الجنزيل إلى سماحة الحجّة الاستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي حفظه الله تعالى على ما تفضّل به من محاضرة وكتابة يريد بها وجه الله والإصلاح في أمّة جدّه رسول الله عَيَالِيَّة وأبيه أمير المؤمنين علي عليَّا لِيُ وتتمنّى أن يكون هذا العمل موفقاً في خدمة المؤمنين إنّه هو السميع

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

المجس.

هبئة الأمناء

#### الإهداء:

إلى أسرتي الأعزّاء.

شريكة الحياة زوجتي المخلصة الوفيّة.

قرّة عيني وثمرات فؤادي أولادي الكرام.

أُقدَّم إليكم هذا الكتاب مع جزيل شكري لمساهمتكم وإيّاي في تطبيقه في حياتنا العائليّة فسُعدنا جميعاً، ولله الحمد أوّلاً وآخراً، وصلّى الله على محمّد وآله الطاهرين.

المخلص عادل العلوى



قال تعالى في محكم كتابه الكريم:

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً
لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً
إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

(الروم: ٢١)

الكافي بسنده عن أبي عبد الله علي قال:

قال رسول الله ﷺ:

« قول الرجل للمرأة : إنّي أحبّكِ ،

لا يذهب من قلبها أبداً ».

(الوافي ۱۲: ۷۷۲)

# لِسُ مِاللَّهِ الزَّكُمٰ الزَّكِيدُ مِ

#### المقدّمة

الحمد لله ربّ العالمين، بارئ الخلائق أجمعين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، سيّد العالمين، محمّد الأمين وعلى آله الطيّبين الطاهرين.

عندما تفتح المذياع أو التلفاز لتسمع الأخبار اليومية المحلية والعالمية، وتشاهد الأحداث التي تقع في العالم، تنبهر عندما تقرع سمعك أخبار الحروب والصراعات الفكرية والسياسية والعسكرية بالأسلحة المدمرة والفتّاكة والإقليمية والقبائلية في كلّ أقطار العالم، فهنا نزاعات محلية، وهناك صراعات حزبية، وهنا في البرلمان «الديمقراطي» تشاهد النوّاب يتضاربون فيما بينهم بالكلمات بل باللكمات والصفعات، وهناك القبائل المتناحرة والعوائل المتفسّخة والأسر المشتّتة، وتسمع عن الضحايا وقتل الأبرياء وسفك الدماء ونهب الثروات وغير ذلك، ممّا يجعلك تغلق الراديو والتلفزيون، فإنّك لا تتحمّل سماع المزيد، والثقافية، ممّا يزيد في الطين بلّة، كمشاكل الحياة الاقتصادية والسياسية والثقافية، ممّا يزيد في الطين بلّة، كمشاكل الأسرة، فلا تنفاهم بين الأزواج، ولااحترام متبادل بين أعضاء العائلة، النقد الهدّام يسري في عروق هيكل

١٠ ....١٠٠ القرآن والعترة

الأسرة، لا محبّة ولا مودّة ولا تفاهم ولا احترام، حتّى كاد أن تكون الدار حلبة الصراع الدموي، وكلِّ يجرّ النار إلى قرصه، ويرى أنّه محقّاً فيما يراه ويرغب فيه ويميل إليه، وإذا بأمواج الخلاف والشجار تضرب بسفينة الأسرة يميناً وشمالاً، فيفقد الربّان سيطرته على ركّاب السفينة فيحار ماذا يفعل والموت يزحف إليه لحظة بعد لحظة.

فمن كان ضعيف الإيمان أو لا يؤمن بالله واليوم الآخر، فسرعان ما ينتحر ليخلّص نفسه \_وحسب معتقداته الواهية \_من مشاكل الحياة والاضطرابات التي تكسر ظهره وتحطّم حياته. فالعالم الخارجي مضطرب، والحياة الداخلية مضطربة، ويركض الإنسان وراء لقمة العيش ليأكلها وأهله بعافية وهناء، إلاّ أنّه يغصّ بها ليتجرّع كأس المرارة والمنون، ويموت بحسرة وغصّة، ويبقى بانتظار يوم سعيد وساعة حلوة، ولكن من دون جدوى، وأنّى له بذلك.

لماذا كلَّ هذه المشاكل والحياة التعيسة والضنك ؟ أجاب الله عزَّ وجلَّ عن ذلك في كتابه الحكيم:

﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (١).

بل:

﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (٢).

فلم يرَ الحقائق ولم يؤمن بها، ومن لم يرَ آيات الآفاق والأنفس حتّى يتبيّن له الحقّ وهو الله سبحانه، فإنّ له معيشةً ضنكاً، وله في الآخرة عذاب أليم، فخسر

<sup>(</sup>١) طه: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧٢.

المقدّمة .....المقدّمة المقدّمة المقدّم

الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

فمن يريد الحياة السعيدة في الدنيا والآخرة، لا سبيل له إلّا أن يرجع إلى الله وكتبه ورسله وأوليائه والعلماء الصالحين الذين هم ورثة الأنبياء.

فإنّ الله سبحانه أعرف بحال الإنسان، وأعرف بما يصلحه ويفسده، ومن ثمّ يأمره وينهاه ليكون من أهل الجنّة، ولو كان مطيعاً فإنّه يكون سعيداً، وإلّا فإنّه من أهل الشقاوة والنار.

- ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ (١٠).
  - ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ ﴾ (٢).

فالسعادة الأبدية لمن آمن بالله واليوم الآخر، وبما جاء به الأنبياء والأولياء والعلماء الصلحاء.

فالمجتمع السعيد والأُسرة السعيدة والشخص السعيد من يرجع فــي كــلّ مجالات الحياة إلى الله ورسوله وكتابه وأوليائه في مقام العلم والعمل، أي النظرية والتطبيق.

وفي يومنا هذا يرجع إلى القرآن الكريم والسنّة الشريفة المستمثّلة بالعترة الطاهرة عليَكِلاً .

فإنَّ الحقُّ هو الإسلام :

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (٣).

فيؤمن بالإسلام وبرسوله الأمين سيّد الأنبياء والمسرسلين محمّد ﷺ،

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۰۸.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۰٦.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٨٥.

۱۲ ..... ۱۲ والعترة على ضوء القرآن والعترة ويرجع إليه وإلى من خلّف من بعده إلى يوم القيامة.

وقد صرّح بذلك في مواطن كثيرة، وخلّف لأمّته الثقلين العظيمين، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله وعترته الطاهرة.

كما ورد في حديث الثقلين المتَّفق عليه عند الفريقين:

قال رسول الله ﷺ: «إنّي تاركٌ فيكم الثقلين :كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكمتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً، وإنّهما لن يفترقا حـتّى يـردا عـليّ الحوض »(١).

فالقرآن والسنّة مصدرا التشريع الإسلامي، والعبترة الطاهرة هم الذيبن حفظوا لنا السنّة الشريفة من الانحراف والانعدام والضلال والضياع.

فمن أراد السعادة فإنّه لا يقف عليها إلّا في الكتاب الكريم القرآن العظيم والسنّة الشريفة (قول المعصوم وفعله وتـقريره)، المـتمثّلة بـالعترة المـعصومة والطاهرة علميّلًا

وعندما نتأمّل في الروايات والأخبار الشريفة التي صح صدورها عن أهل البيت عَلَيْمَا في نبينها وبين القرآن الكريم حبلاً وثيقاً مستحكماً من نور يشدّ بعضها ببعض، وإنّ كلّ ما في القرآن هو عندهم عَلَيْمَا في مهم ترجمانه، كما أنّ كلّ ما عندهم هو في القرآن، فهو برهانهم، وهذا من معاني عدم الافتراق بينهما من اليوم الأوّل وإلى يوم القيامة، يوم ورودهما على الحوض.

ولذلك جعل الأئمة الأطهار عَلِمُكِلاً \_كما في الأخبار العلاجية\_القرآن ميزاناً لفكرهم وحديثهم ورواياتهم، فما وافق القرآن فخذوه، وما خالف فاضربوه

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ مع تعليقاته ٩: ٣٠٩ ـ ٣٧٥، تنقل الرواية متواتراً من مصادر أبناء العـامّة فضلاً عن مصادر أصحابنا الإماميّة، فراجع.

المقدّمة .....١٠٠٠...١٠٠٠ المقدّمة على المقدّمة المقدّمة

عرض الجدار فإنّه من زخرف القول، وإنّه لم يخرج منهم.

ثمّ جاءت الرسالة الإسلامية لإحياء الناس:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (١).

ومودّة أهل البيت المُهَلِّئُ هي الحياة الواقعية، والمودّة تعني المحبّة مع الطاعة، فمن أطاع من دون حبّ، فلا مودّة، ومن أحبّ من دون طاعة، فلا مودّة.

فلا بدّ في المودّة من جناحي الحبّ والميل القلبي والباطني نحو آل محمّد وتولّيهم ومن ثمّ البراءة من أعدائهم أوّلاً، وجناح الإطاعة لأوامرهم ونواهيهم ثانياً، فيؤخذ الدين أصوله وفروعه منهم علمَيْلاً، في أحكامه ومنهاجه وأخلاقه منهم علميًا في أحكامه ومنهاجه وأخلاقه منهم علميًا في لا من غيرهم، فمعهم معهم في كلّ شيء، لا مع عدوّهم. فمودّتهم مصدر الحياة، ومن ثمّ صارت المودّة أجر الرسالة المحمّدية الأصيلة:

﴿ قُلْ لا أَسْأَ لُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبَى ﴾ (٧).

فمودّتهم شرط قبول الأعمال الصالحة ولا عكس، وهذا يعني بوضوح أنّ المودّة هي الأصل، وأنّ المودّة حبّ وطاعة.

فلا بدّ أن نرجع إلى القرآن الكريم والعترة الطاهرة في معرفة الحياة، وإنّه كيف نعيش وكيف نموت؟ وماذا يجب علينا؟ وعن أيّ شيء نبتعد ونتجنّب وماذا نفعل؟

ومن هذا المعتقد الصحيح والحقّ سيكون الحديث حول (التربية الإسلامية للأسرة المسلمة) من خلال القرآن الكريم والعترة الطاهرة.

ثمّ سبحانه وتعالى لم يخلق الإنسان عبثاً. ولم يخلق الكون لهواً ولعباً:

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الشورى : ٢٣.

...... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَدِيْنَهُمَا لاعِبِينَ ﴾ (١).

فإذا كان في المخ الإنساني عشرة آلاف مليون خطّ عصبي منتشرة في كلّ أجزاء البدن، ويموت في الجسم في الساعة الواحدة ستّون مليون خليّة، ثمّ تتجدُّد الخلايا، وحجم الخلية واحد من الألف من المليمتر، وفي داخلها بالمجهر الألكتروني مصانع ومخازن لتوليد الطاقة، ومخَّأ آلياً لتـنظيم النشـاطات التـي تجري داخل الخليّة، فهل ترى في هذا الخلق من فطور؟!

أجل: لم يخلق الله الإنسان عبثاً، إنَّما أراد للإنسان الكمال والعدل بلاخسران:

﴿ وَأَقِيمُوا الوَزْنَ بِالقِسْطِ وَلا تُخْسِرُوا المِيزَانَ ﴾ (٢).

فعلى كلِّ واحد أن يراعي الوزن في كلِّ شيء، حتَّى في المدح والإطراء أو الذمَّ وتقييم الشخصيات، ومنها تقييم المرأة والرجل فيعطي كلُّ واحد حقَّه. فإنَّه كما في الأرض ميزان لبيان الحقّ في المعاملات والبيوع، كذلك في السماء كما في سورة الرحمن.

والرسول الأعظم وأمير المؤمنين على للتِّللِّ والأئمة الأطهار من ولده للمُمِّلِكُمُ هم ميزان الأعمال، فعندنا ميزان تشريعي وميزان تكويني.

والإسلام العظيم بقوانينه وأحكامه ومبادئه السامية يريد العدالة فسي كـلّ شيء، يعني يريد الميزان، وإقامة الوزن بـالقسط مـن دون إفـراط ولا تــفريط، ولا تخسروا الميزان.

قال أمير العومنين على المنالخ لولده الحسن: «يا بني، اجعل نفسك ميزاناً

(١) الأنساء : ١٦.

<sup>(</sup>٢) الرحمن: ٩.

المقدّمة .....١٥٠

فيما بينك وبين غيرك، فأحبب لغيرك ما تحبّ لنفسك، واكره له مـا تكـره لهـا، ولا تظلم، كما أنّك لا تحبّ أن تُظلم».

وهـذا مـن أبـرز مـصاديق العـدالة الاجــتماعية، والأخــلاق الجــمعي، فلااستعمار ولا استحمار ولا استثمار.

وفي مخالفة الميزان تبدو السوءات، وتظهر الخطايا والآثام، كما في قوله تعالى في قصّة آدم في تركه الأولى:

﴿ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ ﴾ \_التي نهى الله عنها فخالفا \_ ﴿ بَدَتْ لَـهُمَا سُوْآ تُهُمًا ﴾ (١).

والذنوب والمعاصي هي التي تغيّر الحياة الحلوة إلى حياة مـرّة، وتجعل الجنّة جهنّماً، وتقلب السعادة إلى الشقاوة، كما في دعاء كميل، ولكلّ ذنب نوعاً خاصًا من الجزاء، فن يتعدّى الحدود ويخسر المـيزان، فـإنّ له مـعيشةً ضـنكاً مكفهرّة كبيت العنكبوت، وحياة تعيسة.

ولا بدّ من حكومة الميزان العدلي في حياة الأسرة، والله سبحانه جعل بين الزوجين المودّة والرحمة، كما في قوله تعالى:

﴿ وَمِنْ آیَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَیْهَا وَجَعَلَ بَیْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (۲).

والمودّة كما ذكرنا أعمّ من الحبّ، فهي حبّ مع الطاعة. والطاعة لا تعني الحبّ، فلا يكفي الطاعة مجرّداً عن الحبّ في الحياة الزوجيّة، فقد جعل سبحانه وتعالى بينكم المودّة والرحمة، ولا تتحقّق المودّة إلّا بالحبّ والطاعة، كما أنّه فرق

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٢١.

17 ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة بين السكون والسكون والسكوت.

فالرجل يحبّ زوجته ويطيعها فيما أمر الله به، والمرأة تحبّ زوجها و تطيعه فيما أمر الله به، دون أن يكون هناك استبداد وتعنّت بينهما، أو تعسّف أو ظلم يقع من أحد الطرفين على الطرف الآخر، وهذا معنى الرحمة.

فسبحانه ربط المودّة بالرحمة، فإنّ الرحمة هي الميزان الذي يحفظ كفّتي الحبّ والطاعة، والحبّ الفارغ والخالي من الطاعة يجعلك راكداً وجامداً في مكانك لا تستطيع أن تخطو خطوة واحدة في طريق من تحبّ، في حين أنّ الحبّ المعجون والمخلوط بالطاعة، والطاعة التي تكون صادرة من الحبّ يجعلك تنطلق وراء من تحبّه و تتفانى فيه.

ثمّ للإنسان زمامان: زمام العقل وزمام الشهوة، فهو بين جاذبتين وبين قوّتين: قوّة ملائكية وقوّة حيوانية، والعقل زمامه بيد الأنبياء، والشهوة بيد الشيطان.

فالإنسان بين وساوس الشيطان الرجيم، يوسوس له الشرّ ويدعوه إلى المعصية، ويزيّن له السوء حتّى يحسب أنّه يحسن صنعاً، وبين إلهامات العقل بواسطة الملائكة يدعوه إلى الخير والصلاح والتقوى والعلم النافع والعمل الصالح.

فالإنسان بين جاذبتين، كما أنّ له حجّتين: حجّة باطنية وهو العقل، وحجّة ظاهرية وهم الأنبياء علميّكيْ ، وأحدهما يعضد الآخر، لأنّهما صدرا من الواحد الأحد، فلا اختلاف بينهما، إلّا أنّ دائرة الوحي ونطاق الأنبياء والشرع المقدّس أوسع من دائرة العقل، فربما العقل يدرك ما يقوله الشرع، وربما لا يدرك فحينئذٍ يقرّ بذلك أو يسكت من دون أن يخالفه.

فهناك ارتباط وثيق بين الحجّتين كما بين الظاهر والباطن، فـإنّ الظـاهر عنوان الباطن. فالأنبياء علميَّلِيمُ جاؤوا لإثارة دفائن العقول، وخلق الإنسان مخيّراً

المقدّمة ......المقدّمة المقدّمة المقدّ

لا مسيّراً، فهو مختار بين طريق العقل وطريق الشهوة، فإذا سار نحو الأنبياء وكان في نهجهم فإنهم يثيرون عقله ويرفعونه، ويأخذون بيده ليصعد قمم الكمال المنشود في فطرته وجبلته، وإذا سار نحو الشيطان، فإنّه يشعل غرائزه الحيوانية، وينزله إلى أسفل درك من الجحيم.

والأنبياء مسؤوليتهم إرواء العقل بنور العلم والفكر وتحريك الفطرة السليمة بالإيمان، وأمّا الشيطان فزيّن لهم أعمالهم.

ثمّ الميزان إنّما ثقله بالإيمان والعمل الصالح، فإنّه يرتفع ويرتفع صاحبه معه:

## ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ (١).

أي العمل الصالح والخالص، والعمل السيّئ يهبط ويهبط صاحبه معه لعدم الانفكاك بين العلّة والمعلول:

### ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذٍ الْحَقُّ ﴾ (٢).

ثمّ الإسلام العظيم يهتمّ ببناء الإنسان المعنوي الإلهي أكثر من اهتمامه ببنائه المادي والناسوتي، فإنّه وإن اهتمّ بغذائه لكيلا يصاب بسوء في التغذية ممّا يؤدّي به إلى أن يعاني من بعض الأمراض كفقر الدم وما شابه ذلك، إلّا أنّه أراد أن يتكامل الإنسان بروحه ليصل القمّة في الأخلاق الفاضلة والإنسانية، كما يتجلّى ذلك في العبادات والطقوس الدينية لبناء الإنسان المعنوي، ليتغلّب على الجانب المادي والحسّى.

<sup>. . . . .</sup> 

<sup>(</sup>١) فاطر: ١٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٨.

١٨ ...... القرآن والعترة والأسرة على ضوء القرآن والعترة وإنّما يهتم الإسلام بالروح، فإنّها من السماء ومن الله سبحانه:
 ﴿ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١).

وأمّا الجسد فمن الأرض والتراب، وأوّله نطفة قـذرة، وأوسطه حـامل العذرة، وآخره جيفة ميّتة، وتبقى في الأرض لتعود يوم المعاد وتلحق بالروح مرّة أخرى، فالحاجات الجسدية أمر مشترك بـين الإنسان وسائر الحيوانات، فلا يكون فارقاً، بل يمتاز الإنسان عن العجماوات بعقله وروحه وإيمانه، فهي منطلق كلّ الفضائل والمكارم، وهي التي تعود إلى ربّها.

وكما أنّ الجسد يمرض وبحاجة إلى العلاج والطبيب، كذلك الروح، وطبيبها الأنبياء والأوصياء والعلماء الصالحين، وكان النسبيّ ﷺ (طبيباً دوّاراً بطبّه)، وذلك لمعالجة الأرواح العريضة والأنفس السقيمة وشفاء العقول الملوّثة وصولاً إلى الله سبحانه تعالى، فهو المصدر وإليه المصير.

إلاّ أنّ العجب العجاب من الناس كيف يهتمّون غياية الاهتمام بعلاج الأمراض الجسدية، ويبذلون الأموال الطائلة من أجل صحّة المزاج، إلاّ أنّهم غفلوا عن أرواحهم وعن الأمراض الروحيّة والقلبيّة التي هي عبارة عن الرذائل وسوء الأخلاق والسجايا الذميمة.

فهل هذا يعني أنّ الجسد الذي يُبلى ويأكله التراب والديدان هو أفضل من الروح التي تبقى وإنّها مجرّدة وخالدة ؟!!

هذا ويحتوي الكتاب الذي بين يديك \_بعد المقدّمة \_على فصول وخاتمة، والله ولىّ التوفيق والتسديد والصواب وإليه المآب.

<sup>(</sup>١) الحجر : ٢٩.

## الفصل الأول

# التربية لغةً واصطلاحاً

من الواضح أنّ المعاني والألفاظ بينهما علاقة وثيقة وارتباط عميق، فإنّ الألفاظ المستعملة في كلّ لغة إنّما هي جسر إلى المعاني، وقد وضعت الألفاظ على المعاني بوضع خاصّ في البداية، ويسمّى هذا الوضع الأوّلي بالوضع اللغوي، فكلّ كلمة لا بدّ أن نعرف معناها اللغوي أوّلاً، والمتكفّل لبيان المعاني هو معاجم اللغة، ثمّ ربما ينقل اللفظ من معناه الأوّلي إلى معنى جديد يصطلحه البعض لنفسه، فيسمّى بالمعنى المصطلح الثانوي، ويختلف باختلاف العلوم والفنون والصناعات والعرف.

وقبل الورود في المباحث الخاصّة بموضوع التربية، لا بدّ لنا أن نعرف معناها لغةً واصطلاحاً، عند علماء النفس والاجتماع والدين والفلسفة وغيرها.

فالتربية أصلها اللغوي من كلمة (ربّ) (رَبَبَ)، ولها معانٍ عديدة، فتأتي تارةً بمعنى (السياسة) اللغوية، فيقال: ربّ القوم: ساسهم وكان فوقهم، وأخرى بمعنى (الملك)، فيقال ربّ الشيء أي ملكه، وتربّبَ الأرض: ادّعى أنّه ربّها وصاحبها، والربّ مصدر والجمع أرباب وربوب: السيّد المالك، والربّ من أسمائه تعالى فهو ربّ العالمين، والنسبة إليه: ربّى وربّانى ورُبُوبى، والربّان

٢٠ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة رئيس الملّاحين، والربوبة والربوبية الاسم من الربّ، المربوب العبد والمملوك،

والربّاني : العالم الحبر العارف بالله تعالى . منأة مست (الامراك ) في مُّالِكُ أَمَا مَا مُعَالِمُ اللهِ

ويأتي بمعنى (الاصلاح) فربَّ الأمر أصلحه، وارتبِّ الولد: ربِّاه حتَّى أدرك، فالربِّ المصلح، والمربِّي، والربيب جمع ربائب: الحاضنة بنت الزوجة، أمرأة الرجل إذا كان لها ولد من غيره.

وتأتي بمعنى (الزيادة)، فربّ النعمة: زادها، والربّي النعمة الإحسان والمربّب المنعم عليه، وتأتي بمعنى (الإقامة) فربا بالمكان: أقام، وبسمعنى (الدوام) فيقال: أربّت السحابة: أي دام مطرها.

وبمعنى (الجمع) فيقال: ربّا الشيء: جمعه وتربّب القوم: اجتمعوا: والرَبّب الماء الكثير، والربّة: الدار الضخمة، وهذا مربّ القوم أي محلّ مجتمعهم، والرّباب: الجماعة.

وبمعنى (الطيب والإجادة) (الجودة) فيقال: ربا الدهن: طيّبه وأجاده، والربب: الماء العذب، والرّباب واحدته (ربابة) السحاب الأبيض، والرّبى: الحجة. ومعان أخرى.

وفي مفردات الراغب:

ربّ: الربّ في الأصل التربية وهو إنشاء الشيء حالاً فحالاً إلى حدّ التام، يقال: ربّه وربّاه وربّبه، وقيل: لأن يربّني رجل من قريش أحبّ إليّ من أن يربّني رجل من هوازن.

والربّ مصدر مستعار للفاعل \_أي بمعنى اسم الفاعل \_ولا يـقال الربّ مطلقاً \_أي من دون إضافة إلى شيء آخـر كـربّ الدار وربّ الإبـل كـما قـال عبد المطّلب: إنّا ربّ الإبل وللبيت ربّ يحميه، فلا يـقال الربّ مـطلقاً \_إلّا لله

التربية لغةً واصطلاحاً ........ التربية لغةً واصطلاحاً

تعالى المتكفّل بمصلحة الموجودات نحو قوله: ﴿ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ (١١، وعلى هذا قوله تعالى: ﴿ وَلا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا المَلائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً ﴾ (١١، أي آلهة وتزعمون أنهم الباري مسبّب الأسباب، والمتولّي لمصالح العباد، وبالإضافة يقال له ولغيره نحو قوله: ﴿ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١١، ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الأُولِينَ ﴾ (١١، ﴿ وَبُكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الأُولِينَ ﴾ (١٠)، ﴿ ويقال بربّ الدار وربّ الفرس لصاحبهما، وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ اَرْجِعْ إِلَى ﴿ اَذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ اَرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ ﴾ (١٠)...

واختص الرّاب والرابّة بأحد الزوجين إذا تولّى تربية الولد من زوج كان قبله والربيب والربيبة بذلك الولد، قال تعالى: ﴿ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي خُجُورِكُمْ ﴾ (٧). والرّباب السحاب سمّى بذلك لأنّه يربّ النبات ... وأربت السحابة دامت،

وحقيقته أنّها صارت ذات تربية. وتُصوّر فيه معنى الإقامة<sup>(٨)</sup>...

أمّا التربة اصطلاحاً:

قال المعلّم الثاني الفارابي في كتابه ( تحصيل السعادة )(١) في تفسير التربية

....

<sup>(</sup>۱) سبأ : ۱۵.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الفاتحة : ٢.

<sup>(</sup>٤) الشعراء : ٢٦.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٤٢.

<sup>(</sup>٦) يوسف: ٥٠.

<sup>(</sup>٧) النساء: ٢٣.

<sup>(</sup>۸) مفردات الراغب : ۱۹۰.

<sup>(</sup>٩) تحصيل السعادة: ٢٩.

٢٢ ..... على ضوء القرآن والعترة

والتعليم: إنّ التعليم هو إيجاد الفضائل النظرية في الأمم والمدن، والتأديب هـو طريق إيجاد الفضائل الخلقية والصناعات العلمية في الأمم، والتعليم هـو بـقول فقط، والتأديب هو أن يعود الأمم والمدنيون الأفعال الكائنة عن الملكات العلمية، بأن تنهض عزائمهم نحو فعلها، وأن تصير تلك وأفعالها مستولية على نـفوسهم، ويجعلوا كالعاشقين لها.

وعند بعض التعليم هو متعلّق العقل النظري أي ما يعلم به، والتربية متعلّق العقل العملي أي ما يعمل به.

#### التربية والتعليم :

قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمُّـيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَــتْلُو عَلَـيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّـيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ (١).

كلّ بلد متحضّر ومتمدّن في عصرنا هذا، لا بدّ وأن يكون له من جملة وزارات دولته لإدارة البلد \_ (وزارة التربية والتعليم)، وأنّ له (كلية التربية) في جامعاته، وفي مدارسها (كتاب التربية) و (درس التربية)، وسعادة الإنسان بعلمه وثقافته، كما أنّ تقدّم البلد وحضارته، وازدهار المجتمع وتمدّنه، إنّما هو بالتربية والتعليم، والإسلام العظيم قد ركّز على هذين الركنين الأساسيين في حياة الإنسان على الصعيدين الفردي والاجتماعي، فإنّ القرآن الكريم يشير إلى فلسفة البعثة النبوية الشريفة، وأنّها تتلخّص بالتربية والتعليم: ﴿ يُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُم ﴾،

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٢.

التربية لغةً واصطلاحاً ...... ٢٣

والتزكية تعني التربية، وهما بمنزلة سواء كجناحي الطائر، فإنّ الإنسان إذا أراد أن يحلّق في سماء الفضائل وآفاق المعرفة، وينال قمّة السعادة وشموخ الكمال إنّما يكون بالتربية والتعليم، ولا بدّ منهما سويّة، وإنّما يقدّم في البيان التربية على التعليم فهو من باب بيان أهمية التربية البالغة، فلولاها لما كان الإنسان ينتفع بعلمه كما هو المطلوب، بل لكان العلم هو الحجاب الأكبر، ولازداد بعداً عن الحق والحقيقة، وسقط في هاوية الذلّ والرذيلة، فلا علم بلا تربية، ولا تربية بلا علم.

«وقد استقطبت قضيّة التربية اهتمام كافّة الشرائع والاتجاهات الاجتماعيّة في تأريخ البشر حتّى تـحوّلت إلى مـحور لكـافّة المـدارس الفكـريّة والإلهـيّة الأرضيّة.

وفي التاريخين الحديث والمعاصر الكتابات حول التربية بفضل وعي دورها في بناء الأسرة وفي التغيير الاجتماعي، إذ اعتبرت التربية أساساً لبناء الأسرة، وموضوعاً خصب للتغيير الاجتماعي، وإعادة صياغة الحياة وفق المذهب الفكري المعتمد والإطار العقائدي المنتخب. هذا الموقع المركزي للتربية احتل مكانته اللائقة في البناء الإسلامي وفي تاريخ المسلمين وفي حاضرهم أكثر بكثير من الاتجاهات الفكرية والمذهبية الأخرى، لأنّ الإسلام فضلاً عن سابقته على المذاهب والعقائد المعاصرة قد انطوى في أحكامه ومفاهيمه وجَوّه الحضاري بل في منظومته الحياتية الكونيّة على وعيّ فريد ومبكّر لمضمون المقولة التربويّة، وانفرد بموقف مميّز لعناصرها ودورها وموقعها في حركة الإنسان والمجتمع فضلاً عن بناء الأسرة، لأنّ الإسلام يُختزل حدونما بساطة أو سذاجة أو تحميل إلى بعد تربوي يستهدف إعادة صياغة الإنسان في موقعه الفردي وعلائقه الاجتماعية والبشرية، بما يجعله منسجماً مع

٧٤ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة الاستعداداته الفطرية التي جُبل عليها، وبما يكيّفه ويحرّكه في ضوابط النسق التوحيدي الإلهي ليكون الخليفة الحقّ...»(١).

#### التربية التكوينية والتشريعية:

نقصد من التربية التكوينية: ما يتعلّق بالعالم التكويني، فإخراج ما به القوّة إلى الاستعداد حالاً فحالاً إلى حدّ التامّ، في الكون مطلقاً سواء في عالم الجواهر أو الأعراض، وسواء في الموجودات السماوية أو الأرضية، وسواء في عالم الإنسان أو.غيره يسمّى كلّ هذا بالتربية التكوينيّة، فكون النطفة مضغة، ثمّ علقة، ثمّ عظاماً، ثمّ يكسى العظام لحماً، ثمّ يولد الجنين ويطوي المراحل من عالم الطفولة ثمّ الصباوة ثمّ المراهقة ثمّ الشباب ثمّ الكامل ثمّ الشيخ ثم الكهل ثمّ العجوز، كلّ هذا من التربية التكوينية، والمربّي الأوّل للكون هو الله سبحانه العجوز، كلّ هذا من التربية التكوينية، والمربّي الأوّل للكون هو الله سبحانه وتعالى، فهو ربّ العالمين في النشآت التكوينيّة.

وأمّا التربية التشريعية: فنقصد منها الأحكام الشرعية التي أنزلها الله سبحانه في صُحفه السماوية على أنبيائه عليم الله الله الله الناس وتربيتهم تربية إنسانية ملكوتية ملائكيّة، فإنّ الإنسان بإمكانه أن يصل من خلال التربية التشريعية إلى قاب قوسين أو أدنى من الكمال والسعادة الأبديه، فيسعد في حياته وبعد مماته لو تربّى بتربية تشريعية دينيّة، لأنّ الدين جاء ليسعد الناس ويهديهم الصراط المستقيم، فيعلّمهم كيف يعيشون وكيف يموتون؟ وما هي أسباب وعوامل السعادة الدنيويّة والأخرويّة؟

<sup>(</sup>١) تربية الطفل : ٦.

التربية لغةً واصطلاحاً ........ ١٥

### من هو المربّى ؟

المربّي الأوّل في العالم التكويني، وفي الطبيعة وما وراءها هو الله سبحانه، فهو ربّ العالمين، وقد وردت كلمة الربّ ومشتقّاتها في القرآن الكريم في (٩٨٠) مورداً.

جمع القرآن الكريم علم الأوّلين والآخرين، فهو الجامع لما في الكـتب السماوية المنتب السماوية وفي الأديان الإلهيّة، فهو الكـتاب المهيمن عـلى الكـتب السماوية والأرضيّة، فإنّه الجامع لكلّ العلوم والمعارف وما عند الأوّلين والآخرين.

ثمّ جمع ما في القرآن في سورة الحمد، وتصدّرت السورة بقوله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١) ، فوصف الله نفسه بالربوبيّة ، فهو المربّي الأوّل لكلّ العوالم العلوية والسفليّة ، المجرّدات والماديّات، ورعاية لقانون العلّية الحاكسم على الكون الرحب الوسيع جعل الله سبحانه ﴿ فَالمُدَبِّرَاتِ أَمْراً ﴾ (٢) ، فكانت العلل والمعاليل ويسودها قانون التربية ، كلّ ذلك برحمته الرحمانيّة والزحيميّة .

ثمّ تجلّت التربية الإلهيّة بحمل العلم الإلهي في الأنبياء عَلِيَّكِمُ فَإِنّهم مظاهر التربية الإلهية فقد بعثهم الله لتربية الناس وهدايستهم وإقامة العدل والقسط، فكان النبيّ مظهراً لمقام الربوبيّة، والعبودية جوهرة كنهها الربوبيّة، فكان النبيّ محمّد عَيَاتُهُ خاتم الأنبياء وسيّد المرسلين، عبد الله ورسوله.

ثمّ بعد الأنبياء كان الأوصياء والأئمة الأطهار عَلِيَكِنُ في خَطَّهم ونهجهم

<sup>(</sup>١) الفاتحة: ٢.

<sup>(</sup>٢) النازعات: ٥.

وهديهم، فكانوا مظاهر التربية الإلهية والنبويّة، وألقي على عاتقهم مسؤولية تربية المجتمع وصيانة الإنسان وتهذيبه.

ثمّ بعدهم العلماء، فهم ورثة الأنبياء والأوصياء في علومهم وأخلاقهم ومسؤولياتهم ومقاماتهم العامّة، فإنّهم بحكم الوراثة حملوا على عواتهم مسؤولية تربية الإنسان، فبعد أن هذّبوا أنفسهم وزكّوها، وأفلحوا وأصلحوا بواطنهم، وبدأوا بأنفسهم في مقام التهذيب والتربية والتعليم حتّى بلغوا المقام السامي في العلم النافع والعمل الصالح، بعد أن أكملوا أنفسهم خرجوا إلى الناس ودعوهم إلى ما يحييهم، فتكفّلوا تربيتهم تربية صحيحة وسليمة.

وبحكم العلماء الصالحين: الآباء والأُمّهات، فإنّهم من المربّين في نطاق الأُسرة، كما أنّ المعلّم منهم في نطاق المدرسة ومجال التعليم، وكذلك الأصناف والطبقات الأخرى لا بدّ أن يكون فيهم مربّياً ومعلّماً، وهذا من سنّة الله ولن تجد لسنّة الله تحويلاً ولا تبديلاً.

فهؤلاء كلّهم مظاهر ربّ العالمين في مقام التربية، فما به الاشتراك بسينهم عنوان التربية الإنسانية، ويمتازون في سعة دائرتها وضيقها، وباعتبار اتجاء التربية وعوالمها ومعالمها.

وفي علم المنطق إنّ المسائل النظريّة لا بدّ أن تنتهي إلى البديهيات، وهي الذاتيات، وإنّ الذاتي لا يعلّل، ولو لا ذلك للزم الدور والتسلسل الباطلان كما هو ثابت في محلّه، فالعلوم النظرية تنتهي إلى مقدّمات بديهيّة ذاتية. كذلك التربية والمربّين، فإنّها تنتهي إلى التربية الذاتية وهي التربية الإلهيّة التي تنبع من الذات الربوبية جلّ جلاله، والأبوان المربّيان يرجعان إلى العلماء في تربية أنفسهما، والعلماء إلى الأنبياء والأئمة المعصومين عليميًا الذين يحملون التربية الذاتية،

التربية لغةً واصطلاحاً ....... ٢٧

فإنّهم يرجعون إلى الله ربّ العالمين، وهو المربّي الأوّل، فتتجلّى تربيته التكوينية والتشريعية في خلقه، وفي الأنبياء والعلماء والآباء والأمّهات. فالتربية العرضية الكسبية حينئذٍ تنتهى إلى التربية الذاتية الثابتة، فتدبّر.

### أقسام التربية:

يمكن أن نقسم التربية باعتبار المتكفّل والمربّي وباعتبار الموارد والمجالات إلى تقسيمات عديدة، فإذا كان المربّي رجل الدين وميدان التربية أحكام الدين في أصوله وفروعه وأخلاقه، فإنّ ما يحصل من ذلك تسمّى بالتربية الدينية والتربية الشرعيّة.

وإذا كان المتكفّل هو العالم، وموردها العلم فإنّها تسمّى بالتربية العلمية، وإذا كان المقصود تربية البدن بألعاب رياضية، تسمّى التربية الرياضية، والتربية البدنية. وكذلك في عالم الفنّ، تسمّى بالتربية الفنّية، وفي مجال الأخلاق تسمّى بالتربية الأخلاقية. وهكذا في كلّ العلوم والفنون والمجالات العلمية والعملية، فيعلم عنوان التربية من خلال الإضافة.

### متعلّقات التربية:

باعتبار ما يكون قابلاً للتربية وهو ما فيه الحياة، وهي الحياة النباتية والحيوانية والإنسانية، فالتربية عند الفلاح أو الزارع أن يبذل جهده من أجل تربية زرعه، من اليوم الأوّل عندما يحرث الأرض وينقيها، ثمّ يزرع الحبوب ويباريها، بالفلاحة والسقاية والمعالجة، وحتى يوم الحصاد وقطف الثمار، فما فعله في عالم النباتات تسمّى بالتربية النباتية.

٢٨ ..... نوبية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة

وسائس الخيول ومربّيهم، وكذلك الحيوانات الأخرى يسمّى عملهم بالتربية الحيوانية. ومعلّم الأولاد وما يفعله الآباء والأمّهات في مجال التربية يسمّى بالتربية الإنسان. وإذا نسب إلى الله سبحانه يسمّى بالتربية الإنسان. وإذا نسب إلى الله سبحانه يسمّى بالتربية الإلهيّة، كما قال النبيّ الأعظم عَلَيْنَ : أدّبني ربّي فأحسن تأديبي.

الاُسرة لغةً واصطلاحاً ....... الاُسرة لغةً واصطلاحاً

## الأسرة لغةً واصطلاحاً

لقد نهجت في مؤلفاتي في شتّى العلوم والفنون منهج القدماء بالنسبة إلى تعريف الموضوعات التي قصدت بحثها والحديث حولها، فأطرق أوّلاً في معرفتها أبواب اللغة، وذلك من خلال المعاني اللغوية، ثمّ المصطلحة، لما يوجد من الارتباط الوثيق بين المعانى اللغوية والمعانى المصطلحة في كلّ علم وفنّ.

فإنّ المصطلح منقول غالباً بالنقل المألوف من المعنى اللغوي، إمّا من المعنى العامّ أو المعنى الخاصّ.

وموضوع البحث هو الأُسرة :

والأسرة لغة : من الأسر، وهو الشدّ بالقيد، من قولهم : أسرت القتب، وسُمّي الأسير بذلك، ثمّ قيل لكلّ مأخوذ ومقيّد وإن لم يكن مشدوداً ذلك. ويتجوّز به فيقال : أنا أسير نعمتك، وأسرة الرجل من يتقوّى به(١).

ويعتقد البعض أنّ نظام الأسرة إنّما هو نتاج الغريزة الجنسية ومـقتضيات الطبيعة الإنسانية، وأنّه لا يختلف عن نظائره في الفصائل الحيوانية الأخرى، فهي وفق ما تمليه الغرائز الفطرية، وتوحي به الميول الطبيعية، وشأنه شأن أشباهه في عالم الحيوان.

كما ويعتقد البعض الآخر أنّ الأسرة يؤسّسها الأفراد من قادة المجتمع ومشرّعيه، فهو بيد الإنسان المصلح، وله أن يزيد وينقص في منشآته، فيغيّر

----

<sup>(</sup>١) الراغب: ١٣.

٣٠ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة بما تشاء أهواؤه.

كما ينظر البعض إلى نظام الأسرة بنظرة مستقلّة عـمّا عـداه مـن النظم الاجتماعية الأخرى.

والحال أنّ نظام الأسرة في أمّةٍ ما يرتبط ارتباطاً وثيقاً بمعتقدات هذه الأمّة وتقاليدها وثقافتها وتأريخها وعرفها وعقلها الجمعي وما تسير عليه من نظم في شؤون السياسة والاقتصاد والتربية والقضاء، وما يكتنفها من ظروف في شتى فروع الحياة، فهو كأيّ جهاز في جسم حيّ، فنظام الأسرة ليس من صنع الأفراد.

ونطاق الأسرة في قديم الزمان كان يعني الانتماء إلى عشيرة يرمز لها بتوتم، وهو عبارة عن نوع من الحيوان أو النبات تتّخذه العشيرة رمزاً لها ولقباً لجميع أفرادها.

ويلاحظ أنّ معظم التواتم تتألف من أنواع من الحيوان والنبات، وأنّ الحيواني منها أكثر من النباتي، ويندر أن يكون التوتم من الجماد أو من مظاهر الطبيعة، فمن بين التواتم الخمسمائة التي كشفها هويت عند العشائر الجنوبية الشرقية من سكان استراليا الأصليين يرجع أربعمائة وستون منها إلى أنواع حيوانية ونباتية، وأربعون فقط إلى أنواع أخرى كالسحاب والمطر والبرد والريح.

وعند اليونان والرومان الأسرة تعني ما ينتظم فيها جميع الأقارب من ناحية الذكور وهم العصبة، وتنتظم كذلك الأرقاء والموالي والأدعياء وهم الأفراد الذين يتبنّاهم رئيس الأسرة، أو يدّعي قرابتهم له فيصبحون أعضاء في أسرته ويمنحون اسمها، ويسمح لهم بالاشتراك في شؤونها الدنيوية وطقوسها الدينية. فهي قائمة على الادّعاء لا على صلات الدم. وكان الوالد في الأسرة اليونانية القديمة يعرض من يولد له من أولاد على مجمع عصبته فإذا قبلهم المجمع التحق نسبهم بأبيهم،

الأُسرة لغةً واصطلاحاً ....... الأُسرة لغةً واصطلاحاً

وعدّوا من عشيرته، وإذا رفضهم انقطعت صلتهم بأبيهم وبعشيرته.

وكذلك كانت الأسرة عند العرب في الجاهلية، حتى أنّ ثروة الأسرة كانت ملكاً مشاعاً لجميع أفرادها، أي كانت ملكاً لشخصها المعنوي لا الفردي، والشريعة المقدّسة الإسلامية قد غيّرت من نظامهم هذا في تحديد نطاق الأسرة، وألغت آثاره في ما يتعلّق بالقصاص، فقرّرت أنّ النفس بالنفس، وأنّ التبعة في القتل العمدي لا يحتملها إلاّ القاتل وحده، وفي بعض الموارد احتفظت ببعض قواعد هذا النظام الأسروي عند العرب في ما يتعلّق بالدية في الجناية الخطأية، فإنّها على عاقلة الرجل، أي أهله وبني عمامه، فالقرابة كانت عند العرب قائمة على الادّعاء لا على صلات الدم، والشريعة الإسلامية قضت على نظام الادعاء والتبنّى بقوله تعالى:

﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَ فْوَاهِكُمْ وَاللهُ يَـقُولُ الحَقَّ وَهُوَ يَهُو لَللهُ المَقَّ وَهُوَ يَهُو السَّبِيلَ ﴾ (١).

وحرّمت أن يدعي فرد إلى غير أبيه:

﴿ اَدْعُوهُمْ لا بَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّين وَمَوَالِيكُمْ ﴾ (١).

وقرّرت أنّ (الولد للفراش).

ثمّ راح نطاق الأُسرة يضيق يوماً بعد يوم حتّى عصرنا هذا، فهو يعني الزوج والزوجة والأولاد، وتسمّى بالأُسرة الزوجية.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥.

وأمّا وظائف الأسرة فهي تابعة لنطاقها سعة وضيقاً، فكانت فسي القديم شاملة لمعظم شؤون الحياة الاجتماعية، إلّا أنّها تناقصت وتضاءلت شيئاً فشيئاً، إلى أن بقي في عهدتها تربية الأسرة وتعليمها.

ثمّ إنّ محور القرابة في الأُسرة وتطوّره ونظامه قد اختلفت فيه المجتمعات الإنسانية، فمنهم من يرى ذلك بالأمّ ويسمّى بالنظام الأمّي، فمحور القرابة هـي الأُمَّ وحدها، فالولد يلتحق بأُمِّه ويعتبرون أُسرة الوالد أجانب عنه، وهذا النظام كان سائداً في العشائر الاسترالية القديمة، ومنهم من يرى ذلك بالأب ويسمّى بالنظامُ الأبوي، فيعتمد على محورية الأب وحده، فالولد يلتحق به وبأسرة أبيه، فالولد يتبع توتم أبيه وعشيرة الأب. ومنهم من يرى أنّ محور القرابة عبارة عن الأبوين معاً مع أرجحية ناحية الأب من ناحية الأمّ، ومنهم من يسرى االمحور الأبوى من ترجيح جانب الأمّ، ومنهم من يراهما معاً من دون تـرجـيح بـينهما كما في الأنظمة الأوربية كما قيل، والحقّ أنّها تميل في رجحان جانب الأب، ومنهم من يرى أنّ محور القرابة في الأُسرة قائمة على شيء آخر غير انحدار الفرد من أب معيّن أو من أمّ معيّنة كاتباعهم للتوتم عند تحرّك الجنين، فـتارةً يـلحق بالأب وأخرى بالأمّ، أو باعتبار الحمل وتكوّن الجنين كما كان في قديم الزمان. وظهر أنَّ أساس المحور لم يكن الدم، وإلَّا فهو سواء بين الأب والأمَّ، وإنَّما هو تابع للنظم الاجتماعية، ويقرّه العقل الجمعي من قواعد خاصّة.

(ومسألة الأسرة في خطورتها تمحتل الرقم الأول في قائمة المسائل الاجتماعية المهمّة لأنها نواة المجتمع وخليّته الأولى بعد الفرد، وإن المجتمع يتكوّن من مجموع الأسر، والدائرتان لا تنفصل إحداهما عن الأخرى، فالحديث عنها ليس ترفأ وإنّما حاجة اجتماعية ملحّة تفرضها طبيعة المشاكل العائلية التي

تعيشها مجتمعاتنا اليوم نتيجة ابتعادها عن الأخذ بالتشريع الإسلامي وأنظمته أخذاً كاملاً يظلّل الأسرة في كلّ أجهزتها وأطرافها ... والحديث عنها من وجهة نظر إسلامية ليس غريباً، وإنّما واقع الإسلام في ملائمته لطبيعة الحياة وواقع الإسلام في إعداده كلّ ما تتطلّبه شؤون الحياة من تنظيم ومشاكلها من حلّ بالقدر الذي يتناسب وطبيعتها هو الذي يدفع إلى معالجة القضية على ضوء تشريعاته العادلة ... وبخاصة حينما يهاجم تشريعنا المقدّس فيغيّر باسم توحيد القانون الأحوال تمشياً مع إيديولوجيات الاستعمار الكافر تحت عنوان (قانون الأحوال الشخصية) فيملي علينا واجب الدفاع المقدّس عن حقوق الإنسان إبداء رأي الإسلام في أمثال هذا القانون.

وسيلمس القارئ العزيز صواب النظرة الإسلامية في معرفة واقع الأسرة كوحدة اجتماعية، وعدالة وحكمة التشريع الإسلامي في تنظيم شؤون الأسرة من خلال بحوث الكتاب)(١).

أجل: إنّ نظام الاُسرة في الإسلام أكمل وأصلح الأنظمة على الإطلاق، ومن الجريمة والخطأ الفادح الذي لا يغفر لمن أراد في البلاد الإسلامية والمجتمع الإسلامي أن يجعل القوانين الموضوعة في الأحوال الشخصية بديلاً عن الشريعة الإسلامية. فمن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه.

والإسلام العظيم لم يغفل عن أبسط الأمور وأهونها، فإنّه كيف يغفل عن الأسرة الزوجية التي تعدّ من أهمّ المؤسسات الاجتماعية في حياة الإنسان، لما فيها من الدوافع النفسية والطبيعية في تكوينها، وما فيها من خطورة الوظائف

<sup>(</sup>١) من مقدّمة كتاب (الأُسرة المسلمة)، بقلم عدنان البكّاء : ٦.

٣٤ ..... طي ضوء القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة

والغايات التي تناط بها وتتوقّف عليها في الحياة الفردية والاجتماعية.

فإنّ الأسرة تعدّ هي الحجر الأساس والخليّة الأولى في تكوين المجتمع، فلو سلمت وصلحت لسلم المجتمع وصلح، فبقاء المجتمع وصيانته وتعاسكه إنّما هو ببقاء الأسرة وصيانتها وتماسكها، فسعادة المجتمع وتقدّمه وازدهاره وحضارته إنّما هو رهين سلامة الأسرة وسعادتها. وإنّ أكثر مشاكلنا المعاصرة إنّما هي نتائج الأوضاع المتدهورة في الأسره. فجذور أكثر المشاكل والأزمات في حياة الفرد والجماعة إنّما ترجع إلى الأسرة.

(فالاُسرة هي التي تمدّ المجتمع وتموّنه بالأفراد، وسلامة هؤلاء الأفراد من ناحية نفسية وعقلية وجسمية وسلوكية ـ رهينة سلامة الأسرة وخلوّها من المرض والوراثة السيّئة والتلقيات الرديئة ومن الانـحراف الخلقي والانشطار النفسي ومن أجواء الشقاق والبغضاء لأنّها المحيط الأوّل الذي ينشأ بـه الفرد، ويتفاعل معه نفسياً وعاطفياً وفكرياً، وبه تتبلور شخصيّته وعنه يتلقى قيم ومبادئ وتقاليد مجتمعه الكبير، ومنه يتعرّف على التشريعات، والقوانين والضوابط الاجتماعية المختلفة التي تقوم في المجتمع وهو أيضاً الذي يقرّر مدى ارتباطه بها، وموقفه منها، واحترامه لها ـ غالباً \_ في مستقبل أيامه. لهـذا كلّه اهـتمّت الشرائع الإنهية ـ وفي طليعتها الإسلام ـ والقوانين الوضعية اهتماماً بالغاً بشؤون الأسرة.

فشرّعت الأنظمة التي يبتني على أساسها الكيان الأسري ووضعت التشريعات المختلفة التي تحدّد وفقها حقوق وواجبات أفرادها تجاه بعضهم، ورصدت الحلول لما قد يعترض حياتها ويكتنفها من أزمات ومشاكل)(١).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الأسرة المسلمة : ١١.

فالأسرة ركيزة المجتمع واللبنة الأولى في بناء الأمّة وصرح يقام عليه المجتمع الإنساني الكبير، ودعامة بناء الأسرة هو زواج موفّق وناجح يربط بين زوجين أوّلاً برباط مكين يمنحهما التفاهم والوئام والاحترام المتبادل، ويعصمهما من الآثام والمنافرة وجرح المشاعر، وثانياً تشتد الأواصر والعلاقة بينهما بأزاهير تنشر أريج الطفولة في أرجاء المنزل فتملأ قلب الزوجين بشراً وحبّاً وتفاؤلاً بمستقبل زاهر وحياة زوجية سعيدة.

والإنسان مدني بالطبع، فلا يستطيع أن يعيش منفرداً إلاّ الشاذّ، فلا بدّ له من أسرة يسكن إليها، ويفوح منها عطر السعادة.

وجاء الإسلام ليشرّع ما يصون به البيت ويحمي به البيئة وينظّم المجتمع والجماعة، فأحاط الأسرة بسياج منيع من قوّة وتقوى، وبثّ فيها روح التربية والتعليم، وأحكم دعائمها بالعلم والدين، وقوّى بنيانها بالأخلاق والفضائل، وشرّع لها من القوانين والمثل العليا ما يعصمها من التفكّك والزلل، فجعل لكلّ عضو من الأسرة حقّ يقابله واجب ينبغي أن يؤدّيه، فجعل للزوجين حقوقاً وواجبات، في خلالها تسير سفينة الحياة في هذا المحيط المنزلي نحو ساحل النجاة ترسو سعيدة بعيدة عن أعاصير الشقاق وأرياح النزاعات والاختلافات.

ولو طبّقنا الإسلام في حياتنا تطبيقاً كاملاً لسعدنا حقّ السعادة، ولا بدّ أن نخرج المثل الإسلامية إلى حيّز الواقع والتطبيق، فنراعي التعاليم حقّ الرعاية، ونحيلها إلى سلوك وعمل لإقامة حياة سليمة وعيشة راضية ملؤها العاطفة الهانئة، وتكوين بيئة متماسكة متفاهمة، وبناء مجتمع واع وحيٍّ أصيل.

والحقّ يقال: إنّ كثيراً من المشاكل العائلية التي تنتهي إلى المحاكم إنّما هي نتيجة جهل الناس لأحكام الإسلام وقوانينه الرصينة، وما جاء بالنظام الأسروي الناجح، فلو عرفنا الإسلام وما جاء في مصدر تشريعه \_أي القرآن الكريم والسنّة

٣٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

الشريفة \_ لسعدنا في حياتنا الفردية والاجتماعية، ولكان لنا البيت السعيد والأسرة السعيدة. فلا بدّ أن نعرف التشريع الإسلامي العائلي. فإنّه مطابق للفطرة السليمة وللعقل السليم، فإنّ العقل الإسلامي لم يكن متحجّراً ولا مقيّداً ولا سطحياً ولا جامداً. ومنشأ التشريع الإسلامي هو الوحي والسماء لا القوانيين الوضعية البشرية. كما أنّ التشريع الإسلامي قد نسخ الشرائع السماوية والأرضيّة (١) القديمة أموراً ثمّ زاد عليها أموراً أخرى، فهو الدين الكامل في كلّ عصر ومصر.

فالإنسان إنّما يعيش السعادة والطمأنينة في ظلّ الأسرة التي يحكمها الإسلام، وفي الأسرة المسلمة يسكن القلب ويطمئن، وما أجملها تلك اللحظة التي يعود فيها الأب المسلم إلى بيته وسكنه حيث يلتقي بزوجه وأولاده، فينسى همومه وأحزانه، ويغرق في أجواء صافية غنية بالعلاقات الإنسانية، ولا يتوفّر هذا إلّا في الأسرة الإسلامية التي صح إسلامها لصحة العقيدة والتطبيق الكامل، وإلّا فإنّ الأسر باتت مهددة بمفاهيم الغرب وقوانينه الوضعية الأرضية، ووقعت البلايا السوداء في الأسرة الإسلامية من يوم انخداعهم بمظاهر الغرب الفاتنة، (وإنّ مئات الملايين من المسلمين من نيجيريا إلى الباكستان إلى أندونيسيا إلى سائر أرجاء المعمورة يرزحون تحت قوانين لا تمتّ إلى الإسلام بصلة لا من قريب ولا من بعيد، إنّهم لا يعرفون طعم الإسلام ولا سيرة نبيّه ولا قدسيّة قوانينه، فقوانين الإسلام عندهم لا تتخطّى أبواب المحاكم الشرعية من زواج أو طلاق، فقوانين الإسلام عندهم عن الإسلام، ولا يكون الخلاص إلّا بنبذ المفاهيم والثقافات الغربية، والعودة إلى ينابيع الثقافة والمفاهيم الإسلامية، وقد بات واضحاً عجز

<sup>(</sup>١) إذا أردت تفصيل ذلك فراجع (الأسرة في الشرع الإسلامي مع لمحة من تأريخ التشريع إلى ظهور الإسلام) بقلم عمر فرّوخ، الطبعة الأولى، ١٩٥١.

الاُسرة لغةً واصطلاحاً ....... الاُسرة لغةً واصطلاحاً

الفكر البشري عن تقديم منهج يوفّر للإنسان سعادته وإنسانيّته، ولم يبق أمام الإنسان سوى المنهج الإلهي طريقاً للخلاص، فما يتخبّط فيه من بؤس وضياع، إنّ الفكر الإلهي الذي أنزله الله من خلال الأنبياء والمتمثّل بالشرائع السماوية التي أريد لها أن تكون حاكمة على القوانين البشرية الوضعية، ثمّ كان الفكر الإلهي كاملاً متكاملاً برسالة أعظم الأنبياء والمرسلين وخاتمهم محمّد بن عبد الله عليكون هو المنهج الأبدي الذي يوفّر للإنسان الفلاح والنجاح في الدنيا والآخرة، فيفوز بسعادة الدارين:

﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِيناً ﴾ (١).

فلا حدود للفكر الإلهي طاقةً وزماناً ومكاناً بخلاف العقل البشري المحدود والعاجز، فالفكر الإلهي يعلم الإنسان أنّه خلق في أحسن تقويم وأنّ حياته ليست محدودة بما يعيشه على الأرض من أيام، بيل هي ممتدّة عبر الزمان والمكان، ولقد كان له لقاء مع ربّه في عالم الذرّ وآمن به ولبّى لتوحيد، فكان في فطرته الاتجاه إلى الله ومنذ الطفولة يتساءل عن ربّه ويبحث عن العلّة، وإنّه لا بدّ لكلّ سبب من مسبّب ولكلّ مصنوع من صانع، وكلّ مولود يولد على الفطرة، إلّا أنّ أبويه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يمجّسانه.

فجاء الإسلام ليصلح الأسرة، فإنّ المجتمع الصالح يـقوم عـلى الأسرة الصالحة، فإنّه يتكوّن من مجموع الأسر، فإنّ الأسرة تَصُبُّ في المجتمع.

والإنسان إنّما يتحرّك بدافع من أحد منهجين: المنهج البشري والمنهج الإلهي، فثمّة قانون الأرض وهو القوانين الوضعية البشرية، وثمّة قانون السماء

(١) المائدة : ٣.

وهو قانون الله سبحانه، وهذا يعني أنَّ الفكر البشري من صنع البشر والفكر الإلهي بوحي من السماء، ولا بدّ للناس من منهج يربّيه ويعلّمه كيف يعيش مع ربّه ونفسه ومع أُسرته ومجتمعه والطبيعة التي هو فيها. والفكر البشري ليطغي حتَّى ينكر الله سبحانه. فكيف يحدّد علاقة الإنسان بالله ؟ والكلّ يعرف المؤامرات التي تـحاك لتفكيك الأُسرة وتدميرها، فإنّ الولايات المتحدة الأمريكية التي بنت حضارتها على المادة ولها حضارة مادية متفوّقة حيث أرسلت سفنها إلى الفضاء الفسيح تجوب في أرجائه المختلفة، إلَّا أنَّها عاجزة عن بناء أسرة واحدة يعيش أبناؤها بسعادة واطمئنان في ظلّ حنان الأبوين ورأفتهما، وما أن تبلغ البنت الثانية عشرة أو الرابعة عشرة في الأُسر التي يسمّونها (محافظة) حـتّى يـفتح الآبـاء البـاب ويقولون لها: (أنت حرّة الآن فاخرجي وافعلي ما تـريدين، أنت الآن امـرأة ناضجة والقانون يعطيك حرّية التصرّف بكلّ ما يخصّك)، فماذا تكون النتيجة؟ تخرج البنت وهي في عمر الورود فتلقي بنفسها في خضمٌ مجتمع نخرهُ الفساد، فَذَنَابِ الشهوات والغرائز المنحرفة في انتظارها، ولن يقدّموا لها رغيف خبز إلّا بثمن من عفَّتها وكرامتها، وبعد سنة أو سنتين من تشرّدها، تصبح رقماً من ملايين الشباب والشابات الذين وقعوا ضحايا الحشيشة والماريجوانا والهيرويين وسائر السموم القاتلة التي تقدّمها دهاليز الدعارة ومافيات المخدرات. هذا حال الأبناء فما هي حالة الآباء؟ إنَّهم في دور العجزة لا حول لهم ولا طول. هذه هي أحوال الأُسرة في أميركا وسائر البلدان التي جحدت بـالله والديـن والأخــلاق، وقــد ارتفعت أصوات علماء الاجتماع صارخة : الغوث الغوث ... ساعدونا في ترميم الأُسرة وإعادة بنائها)(١).

<sup>(</sup>١) اقتباس من (اعلموا أنّى فاطمة) ١٠: ٢٨١.

### الفصل الثاني

# الزواج التكويني

من القوانين والسنن الطبيعية الحاكمة على الكون بتمامه، بل على ما سوى الله سبحانه هو قانون الزوجيّة، ليكون دليلاً على فردانيّة الله سبحانه ووحدانيّته، فإنّه عزّ وجلّ وحده لا شريك له، ولا ندّ ولا ضدّ ولا مثل ولا زوج له.

وكلّ من يدّعي لا بدّ أن يكون له بيّنة، فلا تقبل دعوىً من دونها كما في الشرائع السماوية والقوانين الوضعيّة، وتسمّى بالبيّنة الشرعيّة، وهي عبارة عن شاهدين عدلين، وبها تتمّ الدعوى وتكون حقّة.

والله سبحانه له بيّنة تكوينية تشهد على وحدانيّته وفردانيّته، وهي قانون الزوجية، فإنّه خلق من كلّ شيئين زوجين ليكون آية من آياته على أنّه واحد لاشريك له، فإنّ الزوجية يستلزمها التركيب، ولازم التركيب الاحتياج والافتقار، وهو يتنافى مع الواجب الوجود لذاته، بل الاحتياج من خواص الممكن، والله سبحانه هو الغنيّ الحميد، فلا تركيب فيه، ولا ندّ ولا ضدّ له، فهو الوجود البحت البسيط الواحد الذي لا ثاني له، والأحد الذي لا تركيب فيه، وإلى قانون الزوجية يشير سبحانه الكريم في كتابه الحكيم:

- ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا إِلَى الأَرْضِ كَمْ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ (١).
  - ﴿ آهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَـتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَّذَكَّرُوَّنَ ﴾ (٣).
    - ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَـيْنِ الذَّكَرَ وَالأُنْثَى ﴾ (٤)
  - ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ ﴾ (٥).
    - ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً ﴾ (٦).
- ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾ (٧).
  - ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجاً ﴾ (٨).
    - ﴿ وَمِنَ الأَنْعَامِ أَزْوَاجاً ﴾ (١).
  - ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (١٠٠).
    - ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (١١).

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٧.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٥.

<sup>(</sup>٣) الذاريات : ٤٩.

<sup>(</sup>٤) النجم: ٤٥.

<sup>(</sup>۵) یس : ۳٦.

<sup>(</sup>٦) النحل: ٧٢.

<sup>(</sup>۷) الروم : ۲۱.

<sup>(</sup>۸) فاطر : ۱۱.

<sup>(</sup>۹) الشورى : ۱۱.

<sup>(</sup>١٠) الأعراف: ١٨٩.

<sup>(</sup>۱۱) الزمر : ٦.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اَتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَـلَقَ مِـنْهَا وَوْجَهَا ﴾ (١).

فمن الآيات التي يستدلّ بها على وحدانية الله وأحــديّته، أي لا ثــاني له ولا تركيب فيه، هو زوجيّة كلّ شيء، فإنّه وإن خلق الإنسان من نفس واحــدة، اللّ أنّه خلق منها زوجها، فخلق آدم الليّلا وخلق حوّاء من فاضل طينته، وكانت زوجاً له.

ومن مصاديق الأزواج العقل الكلّي والنفس الكلّي، وزوج الأرض السماء، زوج الليل النهار، ومن الأزواج العلم والعمل، والوجود والماهيّة، وكـلّ مـذكّر ومؤنّث من النباتات والحيونات والإنسان، والروح المتكوّن من نطفة الرجـل، والبدن المتكوّن من نطفة المرأة.

فقانون الزوجية حاكم على كلّ شيء حتّى أعصاب المخ الإنساني، فأيّه متكوّن من أعصاب زوجية، ثمّ النكاح أي اللقاح التكويني هو الحاكم في قانون الزوجية، ويتولّد منه العوالم المعنوية والروحية والنفسية والمثالية والخسّية، ففي عالم الأجساد والطبيعة والعنصرية يتولّد منه المولّدات الثلاثة (المعادن والنباتات والحيوانات ومنها الإنسان) ومن النكاح ما يختصّ بالإنسان الكامل والكون الجامع، ويكون الروح بمنزلة الزوج، والنفس بمنزلة الزوجة.

ثمّ الإنسان الكامل سواء الرجل أو المرأة هو ثمرة شجرة الوجود، فهو غاية الحركتين الوجودية والإيجادية، والمرأة بمنزلة المصنع الإلهي، فهي كالشجرة الطيّبة أصلها ثابت وفرعها في السماء، تؤتى أكلها كلّ حين.

<sup>&</sup>lt;del>\_</del>--\_---

<sup>(</sup>١) النساء : ١.

٤٢ ..... كلي ضوء القرآن والعترة

والإنسان الكامل لوكان رجلاً، فهو مظهر العقل الكلّي، وإن كان امرأة فهو مظهر وصورة النفس الكلّية.

يقول الراغب الإصفهاني في مفردات القرآن الكريم(١):

زوج: يقال لكلً واحد من القرينتين من الذكر والأنثى في الحيوانات المتزاوجة زوج، ولكلٌ قرينتين فيها وفي غيرها زوج كالخفّ والنعل، ولكلٌ ما يقترن بآخر مماثلاً له أو مضاد ووج، قال تعالى: ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ مَا يقترن بآخر مماثلاً له أو مضاد ووج، قال تعالى: ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالاَئتَى ﴾ (٢). وووجة لغة رديئة، وجمعها والأنتَى ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَزَوْجُكَ الجَنَّة ﴾ (٣). وزوجة لغة رديئة، وجمعها وقوله: ﴿ هُمْ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (٤)، ﴿ أخشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (٥) أي وقوله: ﴿ هُمْ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (٤)، ﴿ أخشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (١) أشباها وأقراناً، وقوله: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ ﴾ (٧)، ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ (٨)، فتنبيه أنّ الأشياء كلّها مركبة من جوهر وعرض ومادة وصورة، وأن لا شيء يتعرّى من تركيب يقتضي كونه مصنوعاً، وأنّه لا بدّ له من صانع، تنبيهاً أنّه تعالى يتعرّى من تركيب يقتضي كونه مصنوعاً، وأنّه لا بدّ له من صانع، تنبيهاً أنّه تعالى

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب: ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) القيامة : ٣٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) يس : ٥٦.

<sup>(</sup>٥) الصافّات: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) الحجر : ٨٨ .

<sup>(</sup>۷) یس : ۳٦.

<sup>(</sup>٨) الذاريات: ٤٩.

الزواج التكوينى

هو الفرد، وقوله: ﴿ خَلَقْنَا زَوْجَيْن ﴾ (١) فتبيّن أنّ كلّ ما في العالم زوج من حيث أنَّ له ضدًّا أو مثلاً ما، أو تركيباً ما) بل لا ينفكُّ بوجه من تركيب، وإنَّما ذكر هنا ً زوجين تنبيهاً أنّ الشيء وإن لم يكن له ضدّ ولا مثل، فإنّه لا ينفكّ من تــركيب جوهر وعرض وذلك زوجان، وقوله: ﴿ أَزْوَاجاً مِنْ نَبَاتِ شَتَّى ﴾<sup>(٢)</sup> أي أنواعاً متشابهة، وكذلك قوله: ﴿ مِنْ كُـلِّ زَوْجٍ كَـرِيمٍ ﴾<sup>(٣)</sup>، ﴿ ثَـمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ ﴾<sup>(٤)</sup> أي أصناف، وقوله: ﴿ وَكُنتُمُ أَزْوَاجاً ثَلاثَةً ﴾ (٥) أي قرناء ثلاثاً، وهم الذين فسّرهم بما بعد، وقوله: ﴿ وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ (٦) فقد قيل: معناه قرن كلّ شيعة بـمن شايعهم في الجنّة والنار، نحو: ﴿ أَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (٧).

فكلُّ شيء في عالم التكوين لا يخلو من زوج، فيكون قــانون الزواج أو الزوجيّة حاكم على الطبيعة والعالم التكويني.

(١) الدارايات: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) طه: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٧.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) الواقعة : ٧.

<sup>(</sup>٦) التكوير: ٧.

<sup>(</sup>٧) الصافّات: ٢٢.

# الزواج التشريعي

للإنسان غرائز شتى، ومن أبرزها الغريزة الجنسية، فإنّه يحمل القوّة الشهويّة، ومن أهم مصاديقها شهوة المقاربة واللقاح الجنسي، فإنّ الإنسان الذكر والأنثى بطبيعته وغريزته التي أودعها الله فيه يميل إلى الجنس المخالف، ويحاول أن يقترب منه، إلّا أنّ المقاربة تارة تكون شرعيّة، أي أجازها الله وشرّعها وتسمّى بالنكاح الشرعي، وقد أحله الله سبحانه، وأخرى تكون غير شرعيّة، وتسمّى بالسفاح، وقد حرّمه الله سبحانه كالزنا.

والنكاح بالمعنى الأعمّ بمعنى مطلق المقاربة والجماع الزوجي وأنّه يتّصف بحسب الأحكام التكليفيّة الشرعية الخمسة \_الواجب والحرام والمستحبّ والمكروه والمباح \_بالأحكام الخمسة، فإمّا أن يكون واجباً، كما لو خيف الوقوع في الحرام، أو محرّماً كالنكاح بذات المحارم والأجنبية وهو السفاح والزنا المحرّم، أو مستحبّاً بحسب الأماكن والأزمنة والحالات الخاصة ممّا يوجب رجحان الفعل كما أنّه في ذاته يستحبّ ذلك، وربما يكون مرجوحاً ومكروها، وإذا لم تكن العناوين الراجحة أو المرجوحة، فهو المباح بالمعنى الأخصّ.

والنكاح الواجب والمستحبّ والمكروه والمباح يسمّى بالنكاح الحلال، وهو إمّا أن يكون دائماً أو منقطعاً أو بملك يمين، والنكاح المحرّم يسمّى بالحرام، وقد حرّمه الله سبحانه وأوعد عليه بالنار والخزي في الآخرة، كما أوجب عليه الحدّ في الدنيا من الرجم لو كان محصناً، ومئة جلدة لو كان غير محصن، كما هو مذكور تفصيلهما في الفقه الإسلامي.

الزواج التشريعي ........النواج التشريعي ......

وأوّل زواج تشريعي قد تحقّق بين آدم أبي البشر وحوّاء أُمّهم، كما ورد في الخبر الشريف، وفيه إشارة إلى فلسفة الزواج في الجملة وإلى الخطبة والمهر.

عن أبي عبد الله عليه النقرة التي بين وركيه، وذلك لكي تكون المرأة ابتدع له حوّاء فجعلها في موضع النقرة التي بين وركيه، وذلك لكي تكون المرأة تبعاً للرجل، فقال آدم: يا ربّ ما هذا الخلق الحسن الذي قد آنسني قربه والنظر إليه ؟ فقال الله: يا آدم هذه أمتي حوّاء، أفتحب أن تكون معك تؤنسك وتحدّثك، وتكون تبعاً لأمرك ؟ فقال: نعم يا ربّ، ولك بذلك عليّ الحمد والشكر ما بقيت، فقال الله عزّ وجلّ: فاخطبها إليّ، فإنّها أمتي، وقد تصلح لك أيضاً زوجة للشهوة، وألقى الله عليه الشهوة وقد علّمه قبل ذلك المعرفة بكلّ شيء، فقال: يا ربّ، فإنّي أخطبها إليك، فما رضاك لذلك ؟ فقال الله عزّ وجلّ: رضاي أن تعلّمها معالم ديني، فقال: ذلك لك عليّ يا ربّ إن شئت ذلك لي، فقال الله عزّ وجلّ: وقد شئت ذلك، فقال: ذلك لك عليّ يا ربّ إن شئت ذلك لي، فقال الله عزّ وجلّ: وقد شئت ذلك، وقد زوّجتكها فضمّها إليك (۱).

ثمّ الزواج الثاني كان لولد آدم عليُّلًا ، لاكما تقول المجوس \_لعنهم الله \_من نكاح الإخوة والأخوات، بل كما ورد في الأخبار.

ففي من لا يحضره الفقيه (٢) بسنده عن زرارة ، عن أبي عبد الله عليَّلا ؛ إنّ آدم ولد له شيث وأنّ اسمه هبة الله ، وهو أوّل وصيّ أوصي إليه من الآدميين في الأرض، ثمّ ولد له بعد شيث يافث ، فلمّا أدرك أراد أن يبلغ بالنسل ما ترون ، وأن يكون ما جرى به القلم من تحريم ما حرّم الله من الأخوات على الإخوة .

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (المحقّق) ٢٠: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) من لا يحصره الفقيد ٣: ٣٨١.

أنزل الله بعد العصر في يوم الخميس حوراء من الجنّة اسمها نُزلة، فأمر الله عزّ وجلّ آدم أن يزوّجها من شيث فزوّجها منه، ثمّ أنزل بعد العصر من الغد حوراء من الجنّة اسمها منزلة فأمر الله عزّ وجلّ آدم أن يزوّجها من يافث فزوّجها منه، فولد لشيث غلام وولد ليافث جارية، فأمر الله سبحانه آدم حين أدركا أن يزوّج ابنة يافث من ابن شيث ففعل، وولد الصفوة من النبيين والمرسلين من نسلهما، ومعاذ الله أن يكون ذلك على ما قالوا من أمر الإخوة والأخوات).

وعن الفقيه أيضاً (١) بسنده عن أبي جعفر للتَيْلِةِ قال : «إنّ الله تعالى أنزل على آدم حوراء من الجنّة فزوّجها أحد ابنيه وتزوّج الآخر ابنة الجان فسما كان فسي الناس من جمال كثير أو حسن خلق فهو من الحوراء، وما كان منهم من سوء خُلق فهو من ابنة الجان».

ويمكن الجمع بين الروايتين ـ والجمع مهما أمكن أولى من الطرح ـ أنّ الله سبحانه زوّج أولاد آدم مرّتين تارةً بحوريّتين وأخرى بـحوريّة وجـنّية، أو أنّ الزواج الأوّل كان لولدين من آدم والثاني لولدين آخرين.

وفي الكافي (٢) بسنده عن أبي جعفر عليه الله على : «ذكرت له المجوس وأنهم يعقولون : نكاح كنكاح ولد آدم وأنهم يحاجّونا بذلك. فقال : أمّا أنتم فلا يحاجّونكم به، لمّا أدرك هبة الله قال آدم : يا ربّ، زوّج هبة الله، فأهبط الله عزّ وجلّ له حوراء فولدت له أربعة غلمة، ثمّ رفعها الله فلمّا أدرك ولد هبة الله قال : يا ربّ، زوّج ولد هبة الله، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه أن يخطب إلى رجل من قال : يا ربّ، زوّج ولد هبة الله، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه أن يخطب إلى رجل من

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه ٣: ٣٨٣.

<sup>(</sup>۲) الكافي ٥ : ٥٦٩ .

الزواج التشريعي ...... النواج التشريعي ..... ١٤٧

الجنّ وكان مسلماً أربع بنات له على ولد هبة الله فزوّجهن فما كان من جمال وحلم فمن قبل الحوراء والنبوّة، وما كان من سفه أو حدّة فمن الجنّ ».

فإنّ الجنّ خلقوا من نار ، ففيهم الحدّة والغضب.

وأمّا ما ورد في القرآن الكريم في الزواج التشريعي وبعض أحكامه، فهذه جملة من الآيات الكريمة:

قال الله سبحانه وتعالى:

١ - ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ \* إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَـا مَـلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ \* فَمَنِ آ بْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ العَادُونَ ﴾ (١).

والعادون المتجاوزون حـدود الله سـبحانه، وبـه يسـتدلّ عـلى تـحريم الاستمناء، فإنّه طلب المنيّ من غير وجهه الشرعي.

وقال عزّ وجلّ :

٢ - ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾ (١).

وقال سبحانه وتعالى:

٣ - ﴿ وَأَنكِحُوا الأَيَامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ \* وَلْيَسْتَغْفِفِ الَّذِينَ لا يَجِدُونَ نِكَاحاً
 حَتَّى يُغْنِيهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ (٣).

﴿ الأَيَّامَى ﴾ جمع أيمٌ، وأصلها أيائم قلبت كاليتامي، والأيم التي لا زوج

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٥ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) النور : ٣٢\_٣٣.

لها بكراً كانت أو ثيباً، وكذلك الرجل، والخطاب للأولياء والسادات: ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ ﴾ أي لا تجعلوا الفقر مانعاً من النكاح سابقاً كان أو لاحقاً ﴿ وَلْيَسْتَغْفِفِ ﴾ المشهور في تفسيرها ليجتهدوا في قمع الشهوة وطلب العقة بالرياضة لتسكين شهوتهم، كما قال النبيّ ﷺ: «يا معشر الشبّان، من استطاع منكم الباءة فليتزوّج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنّه له وجاء»، والباءة الجماع، والوجاء أن يرضّ أنثيا الفحل رضاً شديداً يذهب بشهوة الجماع، أراد أنّ الصوم يقطع النكاح كما يقطعه الوجاء، قالوا: الآية الأولى وردت للنهي عن ردّ النكاح جذراً من تبعة حالة الزواج، فلا تناقض (١).

#### وقال جلّ جلاله :

٤ ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنكِحَ المُحْصَنَاتِ المُوْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ المُوْمِنَاتِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ مَا مَلكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ المُوْمِنَاتِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضَكُمْ وَاللهُ عَيْرَ مُسَافِحَاتٍ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ بِالمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُخْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِضْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ مِنْ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ تَنْ عَشِيرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ مِن الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَأَنْ تَنْ عَشِيرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللهُ عَنْورَ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

﴿ طَوْلاً ﴾ قدرة وغنىً، ﴿ أَنْ يَنكِعَ المُخْصَنَاتِ ﴾ أي الحرائر العفيفات، والإحصان الإعفاف، وصفت به الحرائر لإحسانهن عن أحسوال الإماء من الابتذال والامتهان، ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ ﴾ يعني ما أنتم مكلّفون إلّا بظاهر

<sup>(</sup>۱) الوافي ۲۱: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٥.

الحال، فكل من يظهر الإيمان فهو مؤمن ومؤمنة عندكم فاحكموا به، فنكاحهما جائز ولستم مؤاخذين إن كانا منافقين، ﴿ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾ كلّ من ولد آدم فلا تأبوا نكاح الإماء فإنّ المدار على الجنسية (الرجل والمرأة) والإيمان، ﴿ مُخصَنَاتٍ ﴾ تزوّجوهن عفائف، ﴿ غَيْرَ مُسَافِحاتٍ ﴾ غير زانيات من السفح وهو صبّ المني، فإنّ الزاني لا يحصل منه بفعله إلّا ذلك، ﴿ أَخْدَانٍ ﴾ أخلاء في السرّ يزنون بهنّ، ﴿ فَإِذَا أُخْصِنَ ﴾ تزوّجن من أحصن الرجل تزوّج، وأحصنه التزوّج فهو محصن بالفتح أي أمن من الزنا، وقيل: أسلمن فأحصنهن الإسلام كما تحصنهن الأزواج، وقرئ بفتح الهمزة والصاد، ﴿ مِنَ العَذَابِ ﴾ من الحدّ المقرّر في الزنا، ﴿ العَنتَ ﴾ الإثم الذي يحصل بسبب الزنا لغلبة الشهوة أو الحدّ المترتّب عليه، وأصله انكسار العظم بعد الجبر، فاستعير لكلّ مشقّة وضرر، ﴿ وَأَنْ المَريّرُوا ﴾ عن نكاح الإماء باحتمال شدّة العزوبة، ﴿ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ من تزويجكم بها واحتمال سوء معاشرتهن والعار اللاحق بكم وبأولادكم بسببه، وقد ورد في الخبر: الحرائر صلاح البيت، والإماء خراب البيت.

#### قال سبحانه:

0 - ﴿ وَلا تَنكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً \* حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ وَعَمَّا تُكُمُ وَخَالا تُكُمْ وَبَنَاتُ الأُخْتِ وَأُمَّهَا تُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ مِنَ الْأَتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ مِنَ اللَّاتِي وَخَالا تُكُمُ وَالمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَا تُكُم اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي وَحَالاً للَّاتِي فَي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي وَمَا اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي وَمَا اللَّاتِي فَي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي وَمَا اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمْ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمْ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَانْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ الللهَ كَانَ عَلَيْكُمُ اللَّذِينَ مِنْ أَصْلابِكُم وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ الللهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُمُ كِتَابَ الللهِ عَلَيْكُمْ فَالْمُولَا رَحِيماً \* وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ كِتَابَ الللهِ عَلَيْكُمْ

٥٠ ..... تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة

وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ (١).

﴿ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ يعني في الجاهلية فإنّكم معذورون فيه، ﴿ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ النّسَاءِ ﴾ أي الزوجات ما دمن في نكاح أزواجهن والمعتدّات، ﴿ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ حدث لهن استرقاق إمّا باشتراء أو اتهاب أو ميراث أو سبي، ويدخل فيه إذا فسخ العقد بينهما وبين مملوكه ولا بدّ في الكلّ من العدّة، ﴿ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ كتب الله كتاباً عليكم وفرض فريضة، ﴿ أَنْ تَنْغُوا ﴾ إرادة أن تبتغوا أو بدل اشتمال محصنين متعقّفين أو متزوّجين تنزوّجاً شرعياً.

وقال عزّ من قائل:

٦\_﴿ وَلا تُمْسِكُوا بِعِصَم الكَوَافِرِ ﴾ (٢).

﴿ لا تُمْسِكُوا ﴾ أي لا تعتدوا، والعصمة ما يتمسّك به من عقد أو سبب، وفسر ها هنا بالنكاح.

وقال جلّ اسمه :

٧ ـ ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي اليَّنَامَى فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلَّا تَعُولُوا ﴾ (٣).

﴿ أَلَّا تُقْسِطُوا فِي اليِّنَامَى ﴾ لا تعدلوا إذا تزوّجتم بهنّ فتزوّجوا غـيرهن

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٢ \_ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الممتحنة : ١٠.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣.

الزواج التشريعي ........النواج التشريعي .....

ممّن طاب لكم من اللاتي لا تقدرون على عدم العدل لعشرتهن، كذا قيل، وقيل: كانوا إذا وجدوا يتيمة ذات مال وجمال تزوّجوها فربما تجتمع عند أحد منهم عدّة منهن فيقصّرون فيما وجب عليهم لهنّ، وقيل غير ذلك، ﴿ أَذْنَى ﴾ أقرب، ﴿ أَلا تَعُولُوا ﴾ أن لا تميلوا من عال الميزان إذا مال، أو أن لا تجوروا من عال الحاكم في حكمه إذا جار.

٨ ـ الكافي بسنده عن محمّد بن الحسن قال: سأل ابن أبي العوجاء هشام ابن الحكم فقال له: أليس الله حكيماً؟ قال: بلى هو أحكم الحاكمين، قال: فأخبرني عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَانَكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ فَابْ خِفْتُمْ أَلاً تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً ﴾ (١) أليس هذا فرض؟ قال: ببلى، قال: فأخبرني عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النّسَاءِ وَلَوْ حَرَضتُمْ فَلا تَعِيلُوا كُلُّ المَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالمُعَلَّقَةِ ﴾ (١) أيّ حكيم يتكلّم بهذا. فيلم يكن عنده جواب فرحل إلى المدينة إلى أبي عبد الله الميني ان ابن أبي العوجاء سألني عن مسألة لم يكن عندي فيها شيء، قال: وما هي؟ فأخبره بالقصّة فقال له أبو عبد الله المنتي في النفقة، وأمّا قوله فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فإن خفتم أن لا تعدلوا فواحدة يعني في النفقة، وأمّا قوله: (ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم فلا تميلوا كلّ الميل) يعني في المودّة، قال: فلمًا قدم عليه هشام بهذا الجواب وأخبره قال: والله ما هذا من عندك» (١٠).

<sup>(</sup>١) النساء: ٣.

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الوافي ١٢: ٧٩٢.

٥٢ ..... على ضوء القرآن والعترة

ثمّ بناء الأسرة إنّما يتمّ على أساس من زواج أصيل:

٩ ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾ (١١).

فالهدف الأساسي والأوّل من الزواج هو السكن والطمأنينة الذي سوف يترك أثره الطيّب على الأولاد وعلى الزوجين، حيث إنّ أهمّ عنصر لنموّ الطاقات والاستفادة الصحيحة منها هو هدوء البيت الناتج عن أسباب المودّة والرحمة التي جعلها الله بجعل تكويني:

﴿ وَجَعَلَ بَـٰ يُنۡكُمُ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (٢).

إلاّ أنّه أمر الإنسان بالحركة أيضاً، حتى لا يكون الجبر، فدعى إلى المعاشرة الحسنة والطيّبة بقوله تعالى:

١٠ ـ ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (٣).

ثمّ يؤدّب كلّ ناشز من الرجال والنساء، كما لا يرضى للمرأة أن تهان على حساب أنوثتها، بل المرأة تساوي الرجل في التربية والتعليم وفي مجال الأدب والشرف والكرامة:

١١ = ﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُـرُونَ بِالمَعْرُوفِ
 وَيَنْهَوْنَ عَن المُنكَر ﴾ (٤).

فللمرأة رسالة في الإسلام من خلال حجابها وتمسّكها بالإسلام.

ثمّ لا يجوز ولا يباح في المجتمعات الإنسانية منذ اليوم الأوّل من البشريّة

<sup>(</sup>١) و (٢) الروم : ٢١.

<sup>(</sup>۳) النساء : ۱۹ ا

<sup>(</sup>٤) التوبة : ٧١.

الزواج التشريعي .......النواج التشريعي .....

ارتباط الرجل بالمرأة برابطة الزوجية إلّا في صورة خاصة وحدود معيّنة ترسمها الشرائع السماوية أو النظم الاجتماعية، فهذه الرابطة ليست مطلقاً في النموع الإنساني، بل هي مقيّدة بعدّة قيود يفرضها الشرع المقدّس أو العقل الجمعي، وتختلف في إجمالها وتفصيلها باختلاف العصور والمجتمعات.

## الطَّبقيَّة في الزواج :

ومن أهم هذه القيود عبارة عن الطبقات التي يباح بسينها الزواج، والتسي لا يحلّ بينها الزواج، وعدد الأزواج والزوجات، وما يتم بمه الزواج والحقوق والواجبات الملقاة على عاتق الزوجين من خلال هذا الارتباط الزوجي الشرعي أو العرفي.

ونطاق الطبقات يختلف باختلاف المجتمعات، فمن القيود ما ترجع إلى الاختلاف في الدين، ففي الأمم الإسلامية مثلاً لا يجوز زواج المسلمة بغير المسلم ولو كان كتابياً، كما لا يجوز زواج المسلم بغير المسلمة والكتابية، فلا يصح زواجه من مشركة وثنية كما في قوله تعالى:

١٢ ﴿ وَلا تَنكِحُوا المُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاْمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَ لَعَبْدُ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ (١).

وكذلك الأديان الأخرى.

ومن القيود ما ترجع إلى اختلاف الأجناس البشرية، فعند قدماء العبريين

(١) النقرة: ٢٢١.

كانوا يحرّمون الزواج بينهم وبين الكنعانيين ومن إليهم، لأنّهم كانوا يعتقدون أنّهم شعب الله المختار، وأنّ الكنعانيين شعب وضيع خلقه الله ليكون رقيقاً للعبريين، وشعب هذا شأنه لا يصحّ أن يدنّس بني إسرائيل بمصاهرته، وكانوا يعتقدون أنّ هذا الوضع قد نشأ من الدعوة التي دعاها نوح على ابنه حام ونسله، فقد ورد في سفر التكوين أنَّ نوحاً قد شرب مرّة نبيذ العنب الذي غرس كرمه بيده بعد الطوفان بدون أن يعلم خاصّته المسكرة ففقد وعيه وانكشفت سوأته، فرآه ابنه حام على هذه الصورة، فسخر منه وحمل الخبر إلى أخويه سام ويافث، ولكنّ هذين كانا أكثر أدباً منه، فحملا رداء وسارا به القهقري نحو أبيهما حتّى لا يقع نظرهما على عورته، وسترا به ما انكشف من جسمه، فلمّا أفاق نوح وبلغه ما كان من موقف أولاده حياله، لعن كنعان بن حام ودعا عليه وعلى نسله أن يكونوا عبيداً لعبيد أبناء سام ويافث(١) ... كما كان عند قدماء اليونان يوم الزواج بينهم وبين الشعوب الأُخرى التي كانوا يطلقون عليها اسم (البربر)، وكذلك الشأن كان عند قدماء الرومان حتّى صدر من أحد ملوكهم (قالنتينيان) قانوناً يقضى بعقوبة الإعدام على كلّ رومانية أو روماني يرتكب هذا الجرم، كما كانت الشعوب العربية على هــذا المنهج في عصرها الجاهلي، فلا يزوّجون العربية بالأعجمي وهو غير العربي مطلقاً ، حتّى أنّ بعض القبائل العربية تمنع الزواج من القبائل الأُخرى لما ترى أنّها . أفضل من غيرها. وفي بعض المذاهب الإسلامية كمذهب أبي حنيفة نــرى هــذا المعنى أيضاً بأنّ غير العربي ليس كفواً للعربية، وأنّ غير القرشي من العرب ليس كفواً للقرشية.

<sup>(</sup>١) الأُسرة والمجتمع : ٣٤، عن سفر التكوين ، الإصحاح التاسع : ٢٩ ـ ٣٠.

الزواج التشريعي ................... ٥٥

كما في أمريكا وأوربا كانوا يحرّمون زواج الأمريكي من غير الأمريكية. وكذلك الأبيض من الأسود، كما في ألمانيا.

ومن القيود ما ترجع إلى اختلاف الطبقات، ففي الهند مثلاً لا يصح التزويج بين طبقة البرهميين والطبقات الأخرى وخاصة طبقة المنبوذين، وهذا يرجع إلى اختلاف الجنس، كما في روما القديمة كان يحرم الزواج بين طبقات الأشراف وطبقات الدهماء، وفي مذهب أبي حنيفة ذو النسب الوضيع ليس كفواً لذات النسب الرفيع، وذو الحرفة الدنيئة كالحجّام والكنّاس ليس كفواً لبنت يمتهن أهلها حرفاً راقية كالتجارة \_ولا يزال معظم العائلات العريقة في مصر ترى من العار أن تزوج بناتها من رجال ينتمون إلى أسر وضيعة مهما كانت ثروتهم وكان مركزهم الاجتماعي.

ومن القيود ما ترجع إلى القرابة، ولا يخلو أيّ مجتمع إنساني منها، سواء كان بدائياً أم راقياً، فهناك طبقات من المحارم كما في الإسلام، كالبنت والأمّ والأخت والعمّة والخالة. أي يحرم على الرجل أن يتزوّج أصوله وإن علوا، كالأمّ والجدّات، وفروعه وإن نزلوا، كالبنت والحفيدة، وفروع أبويه وإن نزلوا كالأخت وبنات إخوته وأخواته، والفروع المباشرة لأجداده كالعمّة والخالة وعمّة أبيه وعمّة جدّه لأبيه أو أمّه مهما علا، وخالتهما وعمّة أمّه وعمّة جدّته لأبيه أو أمّه مهما علا، وخالتهما وعمّة أمّه الكريم في سورة النساء في قوله تعالى:

١٣ ـ ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأُخْتِ ﴾ (١).
 وَبَنَاتُ الأَخ وَبَنَاتُ الأُخْتِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٣.

ومن القيود ما ترجع إلى المصاهرة، فمن يتزوّج من أسرة يصبح من أفرادها فتحرم في الشريعة الإسلامية الجمع بين الأختين في زمان واحد، كما يحرم الزواج بأمّ الزوجة. كما يحرم على أب الزوج أن يعتزوّج بنزوجة ولده، فتحرم أصول الزوجة مهما علوا، وفروع الزوجة مهما ننزلوا، وزوجات الأب والأجداد من الجهتين مهما علوا فتحرم مثلاً على الرجل الزواج بنزوجة أبيه، وزوجات الأبناء أو أبناء الأولاد مهما نزلوا، وإلى هذه الطبقات أشار سبحانه في قوله تعالى:

١٤ ـ ﴿ وَلا تَنكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاوُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّـهُ كَـانَ
 فَاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً \* حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمِّهَاتُكُمْ ﴾ (١).

ومن القيود ما ترجع إلى الرضاع، كالأمّ من الرضاع وأصولها مهما علون، والبنت من الرضاع وبناتها مهما نزلن، والأخت من الرضاع وبناتها مهما نزلن، والعمّة والخالة من الرضاع وأمّ الزوجة من الرضاع، ويسري هذا التحريم بمجرّد العقد على المرأة، وبنت الزوجة من الرضاع، وغير ذلك كما في الكتب الفقهيّة.

# تعدّد الأزواج :

وأمّا تعدّد الأزواج والزوجات فالنظم حسب التقسيم العقلي خمسة أقسام: ١ ـ الشيوعية الجنسية، أن تكون جميع النساء في المجتمع الشيوعي حقّاً مشاعاً لجميع رجاله.

٢ ـ تعدّد الأزواج والزوجات معاً، ومنه الزواج الجمعي.

٣ ـ وحدانيّة الزوجة مع تعدّد الأزواج، كما في العشائر التـبتية القـديمة،

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٢ \_ ٢٣.

الزواج التشريعي ......... ١٥٥

كما كان في بعض القبائل العربية قبل الإسلام، وتشير عائشة إلى ذلك بقولها: «كان يجتمع الرهط دون العشرة فيدخلون على امرأة فيصيبونها، فإذا حملت ووضعت ترسل إليهم، فلا يستطيع أحد منهم أن يمتنع، فإذا اجتمعوا عندها تقول لهم: قد عرفتم الذي كان من أمركم، وقد ولدت فهو ابنك يا فلان، تسمّى من أحبّت باسمه، فيلحق به ولدها لا يستطيع أن يمتنع عنه الرجل «١١)، ومن هذا الباب قصّة هند وأبى سفيان ومعاوية.

2 - وحدانية الزوج مع تعدّد الزوجات الدائم إلى أربعة، كما في الإسلام، وفي كثير من المجتمعات الإنسانية الحاضرة، كالهند والصين واليابان، ويختلف هذا النظام في قيوده ووجوه تطبيقه باختلاف المجتمعات، ففي بعضها يباح على الإطلاق، وفي بعضها لا يباح إلّا في حالات الضرورة كأن تكون الزوجة عقيماً أو مريضة، وقد أباح الدين الإسلامي تعدّد الزوجات في حدود خاصة وبعدة قيود، فأباح للرجل أن يتزوّج دائماً باثنتين وثلاث وأربع، وعليه أن يسوّي بينهن في الحقوق والواجبات، ويعدل بينهن في المأكل والمشرب والملبس والمسكن والمبيت، وغير ذلك، فإن خاف أن لا يعدل فواحدة كما في قوله تعالى:

١٥ ـ ﴿ فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ
 أَلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَذْنَى أَلَّا تَعُولُوا ﴾ (٢).

وفيما ملكت يمينه من الرقيقات فإنّها يباح له ذلك بلغ ما بلغ عددهن، فإنّ مثل هذه المعاشرة لا تسمّى زواجاً، وإنّما يسمّيها تسرّياً، ولملك اليمين أحكام خاصّة كما في الفقه الإسلامي.

<sup>(</sup>١) الأُسرة والمجتمع : ٧٩.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٣.

٥٨ ..... على ضوء القرآن والعترة

٥ ـ وحدانية الزوج والزوجة، كما في المجتمعات الأوربية والأمريكية،
 وقد جعلته المسيحية المثل الأعلى للزواج، وإن لم يرد في الإنجيل نصّ صريح يدلّ على تحريم تعدّد الزوجات.

#### وسائل تحقّق الزواج :

وأمّا الوسائل التي يتمّ بها الزواج فهي تختلف أيضاً باختلاف المجتمعات والمذاهب، وأهمّها ترجع إلى ثلاث وسائل أو ثلاث طرق، وهي طريقة التعاقد، وطريقة ملك اليمين بشرائط خاصّة، وطريقة الاستيلاء على الزوجمة بالقوّة كالسّبي، ومن الأوّل ما جاء في الإسلام من العقد الشرعي بالإيجاب والقبول، كما سنذكر ذلك، ولكلّ قوم وملّة نكاحها الخاصّ وعقدها الخاصّ بشروط خاصة.

فالزواج ميثاق مقدّس يسوده المحبّة والتعاون والإيثار والتضحية والسكن والمودّة والعلاقة الروحية، والارتباط الجسدي المشروع، فهو الطريق البشري الذي سارت عليه الإنسانية منذ مولدها إلى اليوم. وستمضي فيه مواكب البشرية إلى نهايته.

فمن ذكر وأُنثى بدأت حياة البشر، ومن بيت واحد نبعت الإنسانية، فمن آدم وحوّاء بدأت البيوت الإنسانية وقامت المجتمعات البشرية وتبارك الله:

١٦ ـ ﴿ الَّذِي خَلَقَ مِنَ المَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾ (١٠.

والإسلام العظيم قد وضع في تشريعاته المقدّسة في نظام الأسرة معالم تضيء الطريق للزوجين، وقد سنّ قوانين رصينة للزواج الناجح، ذلك لمن تمسّك بها ومشى على هداها، ومن الله التوفيق.

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٥٤.

#### الفصل الثالث

# بواعث الزواج وأهدافه في الإسلام

لكلّ عمل بل لكلّ ممكن بداية ونهاية، كما أنّ لعمل الإنسان المختار بواعثاً وأهدافاً، فمن يريد الزواج حينئذ، فإنّه لا بدّ أن يكون له دواعبي نفسية وفكرية وروحية تبعثه نحو الزواج، كما هناك أهداف مقدّسة يأخذها بنظر الاعتبار، حتّى لا يكون عمله عبثاً لا طائل تحته، ولا سيّما مثل أمر الزواج، خصوصاً للشباب ولمن أراد أن يتزوّج من أجل تشكيل أسرة، قضاءً لسُنة الحياة.

وإذا أردنا أن نعرف ما هي الدوافع والنتائج أو البواعث والأهداف في مسألة الزواج من منظار ديني إسلامي، فإنّما يتمّ ذلك لو لاحظنا هذا الموضوع من خلال مصدر التشريع الإسلامي ومصدر معارفه ومفاهيمه، أي القرآن الكريم والسنّة الشريفة يعنى قول المعصوم للنّالِج وفعله وتقريره.

وقبل بيان ذلك لا بأس أن نشير إلى أصل خلقة الإنسان وأنّ الهدف منه هو أن يحمل الأمانة الإلهية ، بأن يكون مظهراً لأسمائه الحسنى وصفاته العليا ، أن يتجلّى فيه العلم الإلهي فيكون خليفة الله في الأرض ، كما أخبرنا بذلك في كتابه الكريم ومبرم خطابه العظيم .

- ٦٠ ..... في ضوء القرآن والعترة
- ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١).
- ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (٢).
- ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ (٣).
- ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي البَرِّ وَالبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّـبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ (٤).
- ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِثُونِي بِأَسْمِاءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي الْحَكِيمُ \* قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي الْعَلِيمُ أَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُمُّمُونَ ﴾ (٥٠).
- ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الإنسَانِ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينِ \* ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) لقمان : ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٧٠.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٣١\_٣٣.

﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ (٢).

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَةَ عِظَاماً فَكَسَوْنَا \* ثُمَّ خَلَقْنَا المُضْغَةَ عِظَاماً فَكَسَوْنَا العِظَامَ لَحْماً ثُمَّ أَنشَأَ نَاهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالقينَ ﴾ (٣).

لقد خلق الله سيحانه الخلق حسناً:

﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ (٤).

ولم يتمدّح بما خلق، إلّا في خلق الإنسان، فقال:

﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾ (٥).

وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدلّ على عظمة الإنسان وتكريمه، وأنّه سخّر له كلّ شيء ليحمل الأمانة الإلهية والعلم الربّاني :

﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ (٦).

ففلسفة الحياة وسرّ الخليقة هو العلم، وثمرة العلم الخشية، وثمرة الخشية العلمة الخشية العلادة، والله سلحانه لقول:

<sup>(</sup>١) السجدة : ٧ ـ ٩ .

<sup>(</sup>٢) التين : ٤.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون : ١٢ \_ ١٤.

<sup>(</sup>٤) السجدة : ٧.

<sup>(</sup>٥) المؤمنون : ١٤.

<sup>(</sup>٦) المؤمن : ٦٤.

٦٢ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجنَّ وَالإنسَ إِلَّا لِسَيَعْبُدُون ﴾ (١).

وكلّ شيء في الحياة ومنه (نظام الأسرة) إنّما يرجع إلى هذين الأصلين الأسليين (العلم والعبادة)(٢).

وزبدة الكلام في سرّ الخليقة وفلسفة الحياة الإنسانيّة هـو: إنّ المـقصود الكمال والتكامل، بأن يصل كلّ شيء إلى كماله المنشود، وكـمال الإنسان: أن يصل إلى الكمال المطلق ومطلق الكمال، أي يصل إلى مقام الفناء في الله سبحانه وتعالى، بأن يكون مرآةً لأسمائه الحسنى وصفاته العليا، ولكمال الإنسان عوامل تكوينيّة وتشريعيّة، كما هي مذكورة في النصوص الدينيّة والبراهين العقليّة، ومن أهمّ العوامل الزواج.

وقد عرّف الزواج بتعاريف عديدة، منها:

«الزواج هو ارتباط يتم بعقد يبرم بين الزوجين أو من يمثلهما، يباح بمقتضاه لكل من الرجل والمرأة الاستمتاع بالآخر على الوجه المشروع، وهو ما تقضي به الفطرة السليمة، وتترتب عليه حقوق وواجبات لكل من طرفيه. وتنشأ عنه تبعات لما يكون بين الزوجين من نسل وما يتصل بهما بقرابة أو مصاهرة».

وقيل: هو صلة شرعيّة بين الرجل والمرأة تسمنّ لحفظ النـوع البشــري وما يتبعه من النظم الاجتماعيّة.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الذاريات : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) تعرّضنا بالتفصيل إلى فلسفة الحياة في رسالة (سرّ الخليقة وفيلسفة الحياة)، مطبوع، فراجع.

بواعث الزواج وأهدافه في الإسلام .................. ٦٣

وقيل: بأنّه فيه راحة للقلب وتقوية له على العبادة، وفي الاستئناس بالنساء من الراحة ما يزيل الكرب ويروّح القلب.

وقيل: هو الحصن الذي يردّ عن المرء جموح الغريزة ويدفع غائلة الاشتهاء ويحفظ الفرج ويصون العرض، ويحول دون التردّي في مزالق الفجور ومهاوى الفاحشة.

والنكاح لغة : هو الوطى ويقال على العقد وقيل مشترك بينهما.

وشرعاً : هو عقد لفظي يملك للوطي ابتداءً وهو من المجاز تسمية للسبب باسم المسبّب وفيه فضل كثير .

فالزواج إذاً رابطة شرعيّة تربط بين الرجل والمرأة، يحفظ بها النوع البشري، ولقد أجازتها الشرائع السماوية المتقدّمة بأجمعها، وأكّد الإسلام عليها وندب إليها الشارع هكذا في كلّ تشريعاته المقدّسة. وبناءً على ما للزواج من خطورة ومكانة مهمّة في النظام الاجتماعي، تولّى الشارع المقدّس رعايته بدقّة وتفصيل، حيث فصّل قواعده، وحدّد أحكامه منذ اللحظات الأولى للتفكير فيه حتّى إتمامه، حيث يتمّ الاستمتاع لكلّ من الزوجين بشريك حياته.

ثمّ أولاه عناية فائقة، وأحاطه بالاهتمام البالغ من بدايته حتى ينتهي بالموت أو بغيره. ولم يفسح الشارع المقدّس المجال للناس ليضعوا له ما شاءوا من أنظمة وأحكام ويقيموا له ما يرتضون من قواعد وأصول. بل تولاه الشارع تفضّلاً منه، وتحنّناً بالعباد، فوضع له أصوله ونظم أحكامه، علماً منه بأنّ العباد عاجزين عن أن يضعوا له التصميم الصالح، الذي يبتني عليه الكيان الاجتماعي الرصين، الذي لا يداخله ضعف، ولا يعتريه وهن، ليكتسب الزواج بهذه الرعاية المقدّسة والحماية ما يشعر الزوجين بأنّهما يرتبطان برباط مقدّس يشمله الدين

٦٤ ..... القرآن والعترة

بقدسيّته في كلّ لحظة من مراحله، فيسكن كلّ منهما إلى صاحبه عن رضيً واختيار، ويطبّقان عليهما أحكامه بطيب نفس وارتياح بال:

﴿ وَمِنْ آَيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُنُوا إلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) كما ورد في المأثور عن النبيّ الأعظم محمّد ﷺ: ما استفاد امرؤ فائدة بعد الإسلام أفضل من زوجة مسلمة، تسرّه إذا نظر إليها، وتطيعه إذا أمرها، وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها ومالها(١)... ومن تزوّج فقد أحرز نصف دينه فليتّق الله في النصف الآخر.

<sup>(</sup>١) الروم : ٢١.

<sup>(</sup>٢) الزواج في الإسلام : ٢٥، عن كنز العرفان للسيوري ٣ : ٤.

التكامل في الزواج ........ ١٥٠

# التكامل في الزواج

#### قال الله تعالى:

- ﴿ يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الإنسَانُ ضَعِيفاً ﴾ (١).
  - ﴿ خُلِقَ الإنسَانُ مِنْ عَجَل ﴾ ٢١.
- ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً \* إِذَا مَسَّهُ الشَّـرُّ جَـزُوعاً \* وَإِذَا مَسَّـهُ الخَـيْرُ مَـنُوعاً ﴾ (٣).
- ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فِي البَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى البَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنْسَانُ كَفُوراً ﴾ (٤).
- ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى البَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (٥).
- ﴿ وَإِنَّا إِذَا أَذَ قُنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ (٦).

----

<sup>(</sup>١) النساء : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) المعارج: ١٩\_٢١.

<sup>(</sup>٤) الأسراء: ٧٢.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٦٥.

<sup>(</sup>٦) الشوري : ٤٨.

٦٦ ..... القرآن والعترة

- ﴿ قُتِلَ الإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ ﴾ ١١١.
- ﴿ إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ \* وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ (٢).
- ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (٣).
  - ﴿ وَكَانَ الإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً ﴾ (١).

فمثل هذه الآيات الكريمة تدلّ على حقيقة الإنسان باعتبار نفسه الأمّارة بالسوء، فإنّه كما يحمل العقل الذي به يصل إلى ربّه، وإنّه كادح إليه فملاقيه، إلى قاب قوسين أو أدنى، وإليه ترجع الأمور، وإليه المصير، وإنّا إليه راجعون، فالإنسان بعقله النيّر يسير في نهج الله وصراطه، إلّا أنّه خلق فيه النفس الأمّارة كذلك، ليكون جامعاً بين الأضداد، فإمّا أن يهوي ويكون قلبه كالحجارة أو أشد قسوة، ويكون كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، وإمّا أن يحلّق في سماء الفضائل في مقعد صدق عند مليك مقتدر، تخدمه الملائكة والحور العين.

ويتمّ ذلك بالرحمة الإلهيّة، والمقصود هو التقوى، وما أدراك ما التقوى.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ آتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِـدَةٍ وَخَـلَقَ مِـنْهَا 
زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) عبس: ١٧.

<sup>(</sup>٢) العاديات : ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٧٢.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) النساء : ١.

التكامل في الزواج ....... التكامل في الزواج

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَــبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَثْقَاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (١).

وأكثر الذنوب إنّما هي من العزوبة وغلبة الشهوة الجنسية، ولهذا نجد النصوص الدينية تحثّ الشباب على الزواج، وأنّه من تزوّج فقد أحرز نصف دينه، فليتّق الله في النصف الآخر.

فمن لم يتمكن من الزواج على الفقهاء أن يهيّئوا له ذلك من بيت المال، كما أنّ الزواج يزيد في الرزق.

٢ \_ قال أمير المؤمنين عليه المؤرس الله عَبَالَة كشيراً ما كان يقول: من كان يحبّ أن يتبع سنتي فليتزوّج، فإنّ من سنتي التزويج، واطلبوا الولد فإنّى أكاثر بكم الأمم غداً.

٣ ـ عن الرضا عليه ، قال: إنّ امرأة سألت أبا جعفر عليه فقالت: أصلحك الله ، إنّى متبتّلة ، فقال لها: وما التبتّل عندك ؟ قالت: لا أريد التزويج أبداً ، قال:

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢١٧.

٦٨ ..... على ضوء القرآن والعترة

ولِمَ؟ قالت: ألتمس في ذلك الفضل، فقال: انصر في فلو كان في ذلك فضل لكانت فاطمة عَلِيَكُ أحق به منكِ، إنّه ليس أحد يسبقها إلى الفضل»(١١).

فكما أنّ أمير المؤمنين للنَّالِج ميزان الأعمال وبه تقاس أعمالنا، كذلك فاطمة الزهراء سيّدة النساء عليه في ميزان الأعمال والأفعال، فإنّها كفو أمير المؤمنين للنِّلِج، فالعزوبة والتبتّل لا يوجبا الفضل والكمال.

٤ ـ قال رسول الله عَلَيْلَة : من تزوج فقد أحرز نصف دينه، فعليتق الله في النصف الباقي (٢).

٥ ـ وقال ﷺ: من أحبّ أن يلقى الله طاهراً مطهّراً فليلقه بزوجة.

٦ ـ وقال: شرار موتاكم العزّاب.

٧ ـ وفي حديث آخر : رذّال موتاكم العزّاب.

وبالأولوية يكون شرار الأحياء كذلك العزّاب.

٨ ـ وقال ﷺ : النكاح سنتي فمن رغب عن سنتي فليس مني.

٩ ـ وقال ﷺ: تناكحوا تكثروا فإنّي أباهي بكم الأمم يـوم القـيامة
 ولو بالسقط.

وهذا حكم عام إلى يوم القيامة وهو يتعارض مع من يـقول بـقلّة الأولاد كما في عصرنا هذا، إلّا أنّه ورد أيضاً: (قلّة العيال أحد اليسارين)، فمن أراد أن يعيش في يسر غير عسر من الناحية الاقتصاديه والمادّية، فيسره تـارةً يكـون بالثروة والمال، وأخرى بقلّة العيال والأولاد كما هو واضح، ومباهاة النبيّ كما هو

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢١٩

<sup>(</sup>٢) المصدر.

الظاهر بالكم، فيتبادر إلى ذهني أنّه المباهاة تارةً تكون بالكمّ والكثرة العددية وأخرى بالكيف، فربما من كان قليل العيال يتمكّن من التربية أكثر من غيره ويزيد في كيف الأسرة من الناحية التثقيفية والعلمية ممّا يوجب المباهاة بالنسبة إلى الأمم الأخرى في الدنيا والآخرة، فيدور الأمر بين المباهاة الكمّي والكيفي فيقدّم الأرجح منهما.

كما أنّه لا تعارض بين الخبرين، فإنّ قلّة العيال أحد اليسارين، ومن كان متمكّناً وثريّاً فليكثر من عياله، فإنّ النبيّ يـباهي بأولاده ولو بـالسقط، فـتأمّل وتدبّر.

## ومتًا يدلُّ على أنَّ الزواج يوجب الكمال:

١٠ ـ ما ورد عن رسول الله عَبَيْلَيْهُ ، قال : من تزوّج فقد أُعطي نصف العبادة (١٠).

١١ ــوقال ﷺ: المتزوّج النائم أفضل عند الله من الصائم القائم العزب.

١٢ \_ وقال ﷺ: يفتح أبواب السماء بالرحمة في أربع مواضع: عند نزول المطر، وعند نظر الولد في وجه الوالدين، وعند فتح باب الكعبة، وعند النكاح.

١٣ ـ وقال عَبَالِيَّ لرجل اسمه عكّاف: ألك زوجة ؟ قال: لا يا رسول الله، قال: ألكَ جارية، قال: لا يا رسول الله، قال: أفأنت موسر ؟ قال: نعم. قال: تزوّج وإلّا فأنت من المذنبين.

١٤ ـ وفي رواية : تزوّج وإلّا فأنت من رهبان النصاري.

١٥ ـ وفي رواية : تزوّج وإلّا فأنت من إخوان الشياطين.

١٦ \_قال عليه : شراركم عزّابكم، والعزّاب إخوان الشياطين.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٢٠.

تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

١٧ ـ وقال للنُّمُلِّا : خيار أُمّتي المتأهّلون، وشرار أُمّتي العزّاب.

١٨ \_ وقال عَبَيْنَ : من أحبّ أن يكون على فطرتي فليستن بسنّتي، وإنّ من سنتى النكاح.

١٩ \_وقال ﷺ : زوّجوا أياماكم، فإنّ الله يحسن لهم في أخلاقهم، ويوسّع لهم في أرزاقهم، ويزيدهم في مروّاتهم.

٢٠ ـ وقال: ما بني في الإسلام بناء أحبّ إلى الله عـزّ وجـلّ وأعـزٌ مـن التزويج.

أهداف الزواج في السنّة ....... ٧١

# بواعث الزواج في السنّة الشريفة

إنّ الإنسان لمختار في أفعاله وأعماله، والعمل الاختياري لا بدّ فيه من مقدّمات: منها: الإرادة، ومنها: البواعث والأهداف، ومثل الزواج وخطورته في المجتمع، ومقامه العظيم في حياة الإنسان لا بدّ فيه من بواعث وأهداف مقدّسة إلّا أنّ البشر الخطّاء والجهول ربما يخطئ في الأهداف والبواعث، فيندفع نحو العمل ببواعث تافهة لا قيمة لها أو أهداف خيالية لا واقعية لها، فيختار الطريق المنحرف والمعوج، ويبني أساسه على جرفٍ هار، فيحصد الويلات والشقاء، وتعرف أواخر الأشياء بأوائلها، ومن هذا المنطلق نجد الإسلام العظيم يهدي الإنسان في مسيرة حياته بكلّ أبعادها إلى ما فيه الصواب والحق، ويشير إلى معالم الطريق حتى لا يسقط في الهاوية، بل يفوز بسعادة الداريين، وفي أمر الزواج يبين الأسس والبواعث الصادقة التي تجعل الإنسان يعيش الحياة الطيبة والعيش الرغيد، والتي تمثّل المبادئ والقيم والمثل العليا، وإليك جملة من البواعث والأهداف التي وردت في الروايات الشريفة وإنّها تحكي قداسة الزواج ومقامه الشامخ:

### ١ ـ التوحيد :

ا عن أبي جعفر علا إلله على الله على الله على الله على المؤمن أن يتّخذ أهلاً، لعل الله أن يرزقه نسمة تثقل الأرض بلا إله إلاّ الله.

فمن أهداف الزواج تثقيل الأرض بالتوحيد، وهذا يعدّ هو الباعث الأوّل

٧٢ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة لمن كان موحّداً ومؤمناً بالله سبحانه. فإنّ كلمة التوحيد أثقل من كل ثقيل:

﴿ سَنُـ لْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ (١).

والكلمات لها ثقل، وربّ شخص يحمل الوزن الثقيل، ولكن لا يطيق تحمّل كلمة ثقلة.

٢ - عن أبي عبد الله عليُّلِا ، قال : لمّـا لقي يوسف عليُّلِا أخاه قال : يا أخي ، كيف استطعت أن تزوّج النساء بعدي ؟ فقال : إنّ أبي أمرني . فقال : إن استطعت أن تكون لك ذرّية تثقل الأرض بالتسبيح فافعل .

هما أروع الزواج الذي يكون أساسه التوحيد والتسبيح.

## ٢ ـ التقوى :

٣-قال ﷺ: من تزوّج فقد أحرز نصف دينه، فليتّق الله في النصف الباقي. فمن أهداف الزواج صيانة النفس والتديّن والتقوى، فإنّ أكثر الذنوب تنشأ من الشهوة الفرجيّة، كما يذكر ذلك علماء الأخلاق والنفس والاجتماع، فمن يتزوّج يحرز نصف دينه، فإنّ الزواج صمّام أمان لأكثر الذنوب.

## ٣ ـ البناء المحبوب لله :

٤ ـ وقال ﷺ : ما بُني بناءٌ في الإسلام أحبّ إلى الله من التزويج.

٥ عن أبي عبد الله عليَّلا ، قال : قال رسول الله عَيْنِيُّ : تزوّجوا وزوّجوا ، ألا فمن حظّ امرئ مسلم إنفاق قيمة أيمة \_التي لا زوج لها بكراً كانت أو ثيباً \_

<sup>(</sup>١) المزَّمَّل : ٥.

أهداف الزواج في السنّة ....... ويسمن المنته بالمنته المنته المن المنته ا

وما من شيء أحبّ إلى الله عزّ وجلّ من بيت يعمر في الإسلام بالنكاح، وما من شيء أبغض إلى الله عزّ وجلّ من بيت يخرب في الإسلام بالفرقة، يعني الطلاق (١٠).
ثمّ قال أبو عبد الله عليُّلا : إنّ الله عزّ وجلّ إنّما وكّد في الطلاق وكرّر فيه القول من بغضه الفرقة.

فمن الأهداف المقدّسة: تأسيس بناء وتكوين أسرة صالحة، التي هي النواة الأولى لتشكيل المجتمع السالم.

## ٤ ـ سُنّة النبيّ :

7 - إنّ امسرأة عسمان بن مظعون - الصحابي الجليل - جاءت إلى رسول الله عَلَيْ فقالت: يا رسول الله، إنّ عثمان يصوم النهار ويقوم الليل، فخرج رسول الله عَلَيْ مغضباً يحمل نعليه حتّى جاء إلى عثمان فوجده يصلّي، فانصرف عثمان حين رأى رسول الله عَلَيْ فقال له: يا عثمان، لم يرسلني الله بالرهبانية، ولكن بعثني بالحنيفية السمحة، أصوم وأصلّي وألمس أهلي -كناية غن النكاح فمن أحبّ فطرتي فليستنّ بسنّتي ومن سنّتي النكاح (١).

<sup>(</sup>۱) الروايات التي نقلتها في هذا الكتاب من دون ترقيم وإشارة إلى المصدر فهي من كتاب (مكارم الأخلاق، للشيخ الجليل المحدّث الكبير رضيّ الدين أبي نصر الحسن بن الفضل الطبرسي من أعلام القرن السادس الهجري، من الصفحة ۱۸۷ إلى ۲۳۰، الباب الثامن وفيه فصول عشرة)، فراجع. وأمّا الروايات الأخرى فأذكر لك المصدر في الهامش في ذيلها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ١٤ : ٧٤.

فلا بدّ من الموازنة بين البعد الروحي والبعد الجسدي في الإنسان. فلا أصالة النفس وحسب ولا أصالة اللذّة وحسب بل هما معاً حسب الشرائط العامّة والخاصّة:

﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا آ تَاكَ اللهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنْ الدُّنْيَا ﴾ (١٠). «كن لدنياك كأنّك تموت غداً ».

«نِعْم العون على الآخرة الدنيا».

فالإسلام هو دين الفطرة وهي تدعونا لملاحظة البعدين الروحي والجسمي من دون إفراط وتفريط بين الدنيا والآخرة.

وقال ﷺ: من أحبّ فطرتي فليستنّ بسنّتي ومن سنّتي النكاح.

فالفطرة النبوية التي هي فطرة التوحيد وفطرة الإسلام وفطرة الله التي فطر الناس عليها، وكلّ مولود يولد عليها، أن يسنّن ويتأدّب الإنسان بسنن النبيّ وآدابه، ومن أبرز تلك السنن النكاح.

٧ ـ وقال ﷺ: «من كان له ما يتزوّج به، فلم يتزوّج فليس منّا».

فلا يحسب على المسلمين، لأنّه بعدم زواجه ربما يوجب نشر الفساد في المجتمع، وهذا يتنافى مع الروح الإسلامية التي تحبّ الخير والإصلاح والصالح لكلّ المسلمين.

٨-الكافي<sup>(٢)</sup>، بسنده عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : قال أمير المؤمنين عليُّلا :
 تزوّجوا فإنّ رسول الله ﷺ قال : من أحبّ أن يتبع سنّتي فإنّ من سنّتى التزويج .

<sup>(</sup>١) القصص : ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٥ : ٣٢٩.

أهداف الزواج في السنّة ........ ٧٥

#### ٥ ـزيادة الرزق:

٩ ـ وقال ﷺ: «التمسوا الرزق بالنكاح».

الكافي (١٠ بسنده عن أبي عبد الله عليَّة ، قال : جماء رجل إلى أبي عبد الله عليَّة ، قال أبي عليَّة ؛ ما أحبّ أبي عبد الله عليًّا فقال له : هل لك من زوجة ؟ فقال : لا. فقال أبي عليَّة ؛ ما أحبّ أنّ الدنيا وما فيها لي وأنّي بتّ ليلة وليست لي زوجة. ثمّ قال : لركعتان يصلّيهما رجل متزوّج أفضل من رجل أعزب يقوم ليله ويصوم نهاره، ثمّ أعطاه أبي سبعة دنانير وقال : تزوّج بهذه، ثمّ قال أبي : قال رسول الله عَلَيْة : اتّخذوا الأهل فائه أرزق لكم.

ا ا ـ المصدر بسنده عن جعفر بن محمّد عن أبيه عن آبائه عليَّا قال : قال رسول الله يَتَّالِيُنَ : من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء ظنّه بالله. إنّ الله عزّ وجلّ يقول : ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ (٢).

۱۲ ـ الفقيه (۱۳ بسنده، قال النبيّ ﷺ: من سرّه أن يلقى الله طَاهراً مطهّراً فليلقه بزوجة، ومن ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء الظنّ بربّه عزّ وجلّ.

١٣ \_الكافي<sup>(٤)</sup>، بسنده عن أبي عبد الله عليَّلا ، قال : جاء رجل إلى النبيّ ﷺ فشكى إليه الحاجة، فقال : تزوّج، فتزوّج فوسّع الله عليه. وقال : اتّخذوا الأهل

<sup>(</sup>١) الكافي ٥ : ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٢.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيد ٣ : ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٥ : ٣٣٠.

٧٦ ...... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة فإنّه أرزق لكم، وقال: تزوّجوا للرزق فإنّ لهن البركة.

فمن كان فقيراً، فإنّ من الآثار الوضعية في النكاح هو زيادة الرزق، كما قال سبحانه: ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾، فعندما يتزوّج الشاب ويرى أنّه قد اُلقي في عنقه مسؤولية جديدة فإنّه ينشط للعمل، فيزداد الرزق، وإنّ الله يرزق من يشاء بغير حساب، ويبارك لمن يعمل بإخلاص، ويتوكّل عليه، ولا يخاف العيلة وكثرة العيال، فإنّ رزقهم على الله سبحانه، وكما في الأمثال الشعبيّة: من أعطى السنّ يُعطى الخبز.

١٤ \_ قال رسول الله ﷺ: «من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء الظن بربّه، لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾.

فلا بدّ للمؤمن أن يحسن الظنّ بالله، وأنّه سبحانه يقول: أنا عند حسن ظنّ عبدي المؤمن، وإنّه يحبّ المتوكّلين عليه، فالحركة من الإنسان والبركة من الله، كما ورد في الأمثال الشعبية.

١٥ \_قال ﷺ : تزوّجوا النساء، فإنّهنّ يأتين بالمال.

فالله المبارك يبارك للزوجين المتوكّلين عليه، وتكون المرأة عاملاً لحصول الثروة والمال الحلال، والرزق الطيّب النافع.

١٦ \_ الكافي (١) ، بسنده عن إسحاق بن عمّار ، قال : قلت لأبي عبد الله لليّلا : الحديث الذي يرويه الناس حقّ أنّ رجلاً أتى النبيّ الشّيّل فشكى إليه الحاجة فأمره بالتزويج ففعل ثمّ أتاه فشكى إليه الحاجة فأمره بالتزويج حتّى أمره ثلاث مرّات ؟ فقال أبو عبد الله للشّيلا : «نعم وحقّ» ، ثمّ قال عليّلا : «الرزق مع النساء والعيال».

<sup>(</sup>١) الكافي ٥ : ٣٣٠.

أهداف الزواج في السنّة .......

فالغالب في أمر الزواج هو سعة الرزق، إلّا أنّه من النادر الشاذّ، والنادر كالمعدوم، أن يكون زيادة الرزق بالفرقة، ففي مثل هذا المورد يرجع الأمر إلى المعصوم عليّاً النبيّ أو الإمام العالم بحقائق الأمور، ولا يحقّ لواحد إذا رأى في بداية حياته الزوجية ضيق المعيشة أن يفكّر بالفرقة لما ورد في حديث واحد، فهي لا تقاوم تلك الأحاديث الكثيرة الدالة على أنّ الزواج يهزيد في الرزق، فتدبّر.

۱۷ \_ الكافي (۱) ، بسنده عن ابن أبي ليلى ، قال : حدّ ثني عاصم بن حميد ، قال : كنت عند أبي عبد الله عليه فأتاه رجل فشكى إليه الحاجة فأمره بالتزويج ، قال : فاشتدّت به الحاجة فأتى أبا عبد الله عليه فسأله عن حاله فقال له : اشتدّت بى الحاجة ، قال : ففارق .

ثمّ أتاه فسأله عن حاله، فقال: أثريت \_أي كثر مالي \_وحسنت حالي، فقال أبو عبد الله علي الله عز وجل: فقال أبو عبد الله علي أمرتك بأمرين أمر الله بهما فقال الله عز وجل: ﴿ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢)، وفال: ﴿ وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهُ كُلّاً مِنْ سَعَتِم ﴾ (٢).

#### ٦ ـ زيادة الإيمان:

١٨ \_ قال النبيّ يَتَلُولُنُهُ : يا شابّ تزوّج، وإيّاك والزنا، فإنّه ينزع الإيمان من

<sup>(</sup>١) الكافي ٥ : ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) ألنور : ٣٢.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٣٠.

٧٨ ..... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة قلبك.

وهذه نصيحة نبويّة يموج منها العطف والحنان، والخوف على المجتمع وعلى الفرد أن لا يصاب بالانحطاط ويسقط في الهاوية، بخروج الإيمان من قلبه، فإنّ القلب إذا كان مؤمناً صالحاً صلحت الجوارح، ومن ثمّ صلح المجتمع، أمّا إذا كان القلب كافراً، كفرت الجوارح وكفر المجتمع، فيدعو النبيّ الشباب للزواج ويحذّرهم من الزنا، لأنّ المؤمن لا يزني وهو مؤمن، فإنّه ينزع منه روح الإيمان عند المعصية، ومن لا إيمان له فهو في ظلمات بعضها فوق بعض، إذ لا نور له، فإنّه حينئذٍ يتخبّط في الظلام ويسقط في الهاويات والزلّات.

وعلى كلّ مسلم ومسلمة السعي لإزالة العوائق في طريق الشباب، فيحاول الكلّ الجمع والتوفيق بين زوجين شابين بكلّ ما عنده من حكمة وقوّة.

١٩ ـ قال أمير المؤمنين علي طَيُلَة : أفضل الشفاعات أن تشفع بين اثنين في نكاح حتى يجمع الله بينهما.

فإنّ هذا العمل الطيّب ممّـا يوجب رضا الله، وفرحة النبيّ ومباهاته بأمّته يوم القيامة.

## ٧\_التكاثر:

٢٠ ـ قال رسول الله عَلَيْنَ : تزوّجوا فإنّي مكاثر بكم الأمم يـوم القيامة،
 حتى أنّ السقط ليجيء محبنطئاً على باب الجنّة، فيقال له : أدخل الجنّة، فيقول :
 لا، حتّى يدخل أبواي الجنّة قبلى.

(المحبنطئ) هو المتغضّب الممتلئ غيظاً المستبطئ للشيء، وقيل: هـو الممتنع امتناع طلبة لا امتناع إباء.

هذا الحثّ والاهتمام الشديد بمسألة الزواج وتكوين الأسرة وتكثير النسل ولو بالسقط إنّما ينبئ عن أمرٍ عظيم في المجتمع الإسلامي، وعن أهداف مقدّسة ونتائج حميدة، تدعو المسلم إلى أن يهتم بالزواج ويبني لبناته الأولى على أساس صحيح ونوايا صادقة، فإنّه تعرف أواخر الأشياء بأوائلها، فلو كانت النيّة حسنة من بداية الأمر، فإنّ الله سبحانه يبارك فيها، ويمشي الموكب العائلي في طريق ذهبي نحو السعادة، وفي بحار المشاكل ترسو سفينة الأسرة على سواحل الاطمئنان وشواطئ العيش الرغيد، فإنّه لم يتزوّج عبطاً وركضاً وراء النزعة الحيوانية، ومجرّد إشباع رغباته الشهوانية، بىل يريد أن يمثقل الأرض بكلمة التوحيد، ويحرز نصف دينه، ويصون نفسه من مخاطر الذنوب، ويمحفظ قلبه من خبائث الآثام، ويكون صاحب بناء يحبّه الله عزّ وجلّ، ويستنّ بسنة رسول الله يَهُونَة، ويلتمس الرزق الإلهي، ويحفظ نفسه من الزنا ومزالق الشيطان ووساوسه، فإنّ من لم يتزوّج سرعان ما يقع في أحضان الشياطين وتسويلاتهم ووساوسهم، فمن تزوّج توجّه إلى الله في عباداته.

#### ٨ ـ زيادة العبادة :

٢١ ـ قال رسول الله ﷺ : لركعتان يصلّيهما متزوّج أفضل من صلاة رجل عزب يقوم ليله ويصوم نهاره.

٢٢ ـ وقال ﷺ : أراذل موتاكم العزّاب.

٢٣ ـ عن الإمام الصادق للنُّلِهِ، قال: ركعتان يصلّيهما المتزوَّج أفضل من سبعين ركعة يصلّيها أعزب(١١).

<sup>(</sup>۱) الوافي ۲۱: ۳۱.

٨٠ ..... على ضوء القرآن والعترة

وهذا يعني أنّ عدم الزواج يؤثّر حتّى بعد الموت، ممّا يجعل الميّت المسلم رذيلاً بالنسبة إلى المتزوّجين، وربما الرذالة هنا بمعنى قلّة الدرجة في الجنّة، فهي بالمعنى الإضافي لا بالمعنى الحقيقي.

#### ٩ ـ الصيانة:

٢٤ ـ قال ﷺ: يا معشر الشباب من استطاع منكم الباه فليتزوّج، فإنّه أغضّ للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فليدمن من الصوم، فإنّ له وجاء.

فمن أهداف الزواج المقدّس غضّ البصر عن الرؤية المحرّمة، كالنظر إلى المرأة الأجنبيّة بريبة وشهوة، وحفظ الفرج من خطر الزنا والمعصية المهلكة، ومن لم يستطع، فمن الأمور التي تقلّل الشهوة وتكسر شوكتها الصيام، فإنّه للأعـزب وجاء، بمعنى رضّ عروق البيضتين حتّى تنفضخا من غير إحراج فيكون شبيهاً بالخصاء لأنّه يكسر الشهوة.

وعندما نشاهد سيرة الأئمة عَلِمَيْكُمُ نراهم يهتمّون بمسألة الزواج، ويسألون الرجال عن ذلك، ويظهرون رأيهم فيه، وهذا المعنى ينطبق على النساء أيـضاً، للاشتراك ووحدة الملاك.

٢٥ ـ عن أبي الحسن للتَيَالِا ، قال : جاء رجل إلى أبي جعفر للتَيَالِا فقال للتَيْلِا الله : هل لك زوجة ؟ قال : لا. فقال أبو جعفر للتَيْلِا : لا أحبّ أنّ لي الدنيا وما فيها ، وأن أبيت ليلة وليس لي زوجة ، ثمّ قال : إنّ ركعتين يصلّيهما متزوّج أفضل من رجل عزب يقوم ليله ويصوم نهاره.

فالزواج من المرأة الصالحة يعين المرء على الطهارة الروحيّة التي تنفعه في الدنيا والآخرة. أهداف الزواج في السنّة ....... أهداف الزواج في السنّة

٢٦ ـ قال النبي ﷺ: من سرّه أن يلقى الله طاهراً مطهراً فـ ليلقه بـ زوجة صالحة.

وما أروع البيت الإسلامي الذي يؤسّس من اليوم الأوّل على التقوى وحبّ الله عزّ وجلّ، وبواعث إيمانية ومقدّسة، والمؤمن مخلص في عمله حتّى الزواج إنّما يقدم عليه لله سبحانه، ومثل هذا يكون عزيزاً عند الله، ويؤجر على ما يفعل بالثواب الجزيل، فيكون طاهراً في الدنيا والآخرة، ويحضى بسعادة الدارين.

#### ١٠ ـ صلة الرحم:

٢٧ ـ قال الإمام علي بن الحسين الله والمالية عن عن وجل ولصلة الرحم توجه الله تاج الملك.

فلا بدّ للشاب المؤمن أن يصلح نيّته من اليوم الأوّل، وإنّما يعتزوّج لله سبحانه وللأخلاق كصلة الرحم، ويعتجنّب الدواعي الفارغة أو الشيطانية أو الدنيوية، كأن يلاحظ جمالها فقط، وإن كان الجمال مطلوباً، إلّا أنّه لا يكون هو الأساس والأصل، بل الأساس إنّما هو الدين.

#### ١١ ـ التديّن:

٢٨ ـ عن الإمام الصادق للثيلا قال: إذا تزوّج الرجل المرأة لمالها أو جمالها
 لم يرزق ذلك، فإن تزوّجها لدينها رزقه الله عزّ وجلّ مالها وجمالها.

وهذا يعني بوضوح أنّ أهداف الزواج على نحوين: تارةً معنوية كتثقيل الأرض بكلمة التوحيد، وأن يكون الملاك هو الدين والتديّن، وأخرى مادية محضة كالمال والجمال من دون ملاحظة الدين والعقل.

## ٨٢ ..... من القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

وهذه من سنن الله سبحانه أنّه من تزوّج للمعنويات وللآخرة، فإنّ الله يعطيه حرث الدنيا وحرث الآخرة، ويؤتيه حسنة الدنيا وحسنة الآخرة، يرزق الدين والجمال والمال.

وأمّا من أراد حرث الدنيا فقط، وطلب من الزواج مال المرأة وجمالها، فإنّه لم يرزق ذلك. ويحرم من الحسنيين، فربما تخونه في جمالها، كما يحدّثنا التأريخ بذلك كثيراً، وبين ليلة وضحاها يفقد مالها وجمالها.

#### ١٢ ـ الأنس:

٢٩ ـ عن أبي عبد الله للتَّلِيدِ : وخلق للرجال النساء ليأنسوا بهنّ ويسكنوا إليهن ويكنّ موضع شهواتهم وأمّهات أولادهم (١١).

فمن الأهداف: الأنس والسكونة ورفع الحاجة الشهوية وأن تكون النساء أمّهات الأولاد.

(۱) النجار ۱۰۰: ۲۲۸.

# الفصل الرابع

# العوامل التربوية والوراثية والكونية في الزواج

خلق الله الإنسان مختاراً، وهداه السبيل، فإمّا شاكراً وإمّا كفوراً، وليس له إلّا ما سعى، فهو الذي يختار نجد الخير أو نجد الشرّ، وهذا المعنى يسري في كلّ جوانب حياته واتجاهاتها، ولكن بلطف من الله سبحانه ومن خلال الرسل والأنبياء والكتب السماوية علّمه ما لم يعلم، وأراه الطريق الصحيح والصراط المستقيم، وجعل له علائم وإشارات في طريق الحياة، حتّى لا يضيع ويتيه في وادي الظلام ومتاهات الجهل.

وممّا علّمه في الحياة الزوجية وتكوين الأسرة منذ البداية، أنّه أشار عليه إلى أنّ هناك عوامل خارجية وداخلية تؤثّر في تربية الأسرة وتكوينها على نحو الاقتضائية والعلّة الناقصة وليس على نحو العلّة التامّة، وهو ما يسمّى بـقانون الوراثة والعادة، وسمّي بالقانون تسامحاً، فإنّ القانون الحقيقي كـقانون العلّة والمعلول والقوانين الرياضية لا تتبدّل ولا تتغيّر، وأمّا القانون المجازي كالقوانين الوضعية البشرية فإنّها قابلة للتغيير والتبديل، فما يسمّى بقانون الوراثة إنّما هـو بالإطلاق الثاني، كما يمكن تقسيم القانون إلى تكويني غير قـابل للـتبديل، وتشريعي قابل للـتبديل،

٨٤ ..... لقرآن والعترة

وقد استدلَّ القائلون بالجبر على زعمهم الباطل بـقانون الوراثـة، إلَّا أنَّـه مردود كما هو ثابت في محلّه (١١)، فإنَّ الأوصاف الجسمية والروحية للأبوين لها

(۱) مسألة الجبر والاختيار من المسائل الفلسفية والكلامية العويصة، ولها تأريخ قديم، والحق ما ورد عن أئمة أهل البيت بهي في حديث الإمام الصادق للي : «لا جبر ولا تفويض، بل أمر بين الأمرين»، ولكن الأشاعرة قالوا بالجبر والمعتزلة بالتفويض، ومن الفلاسفة من يقول بالجبر أيضاً ويسمّى بالجبر الفلسفي، والمادية المعاصرة تقول بالجبر أيضاً وتسمّى بالجبر المادي الذي يحلّل فعل الإنسان من خلال العلل المادية المكوّنة لشخصيّته ونفسانيّاته وروحيّاته، وهي ما يعبّر عنها بـ (مثلّث الشخصيّة)، فهي التي تبني حقيقة الإنسان وتكوّن شخصيّته التي تسوقه إلى الفعل المناسب لتلك الشخصية، وأنّ كلّ إناء بما فيه ينضح، فالإنسان وإن كان حرّاً في ظاهره، إلّا أنّه مع ملاحظة المثلّث الشخصي عرفنا أنّه لا مناص له إلّا أن يجنح إلى ما توحي إليه شخصيّته ونفسيّته.

والعوامل الثلاثة المكوّنة لشخصيّته فكراً وسلوكاً وعملاً هي :

١ ـ الوراثة.

٢ \_الثقافة.

٣ \_ البيئة .

فإنّه في الناموس الأوّل: يرث الأولاد من آبائهم وأمّهاتهم السجايا العليا أو الصفات الدنيئة، فهي تنتقل بالوراثة عن طريق الحيوان المنوي في الأب والبويضة في الأمّ إلى الوليد، وبحسبهما تتكوّن شخصية الولد وسلوكه.

وفي الناموس الثاني: الثقافة والتعليم لهما التأثير البالغ في شخصية الإنسان فإنّه بهما ينزع في كيانه إلى التوحيد أو الإلحاد، والثورة أو الخمود، الحرص أو القناعة، إلى غير ذلك من الروحيات التي لها اقتضاء خاص وبحسبها يميل الإنسان إلى سلوك معيّن.

وأمَّا الناموس الثالث : المحيط والبيئة، فالإنسان وليد بيئته في سلوكه وخلقه، ولأجل

\*

ذلك نرى اختلاف السلوك في المجتمعات حسب اختلاف البيئات.

وعلى ضوء هذه العوامل يتحرّك الإنسان ويصدر منه الفعل، حتّى إرادة الإنسان التي تعدّ رمزاً للاختيار إنّما هي وليدة تلك العوامل في صقل النفس، ولمّـا كانت هذه العوامل خارجة عن اختيار الإنسان فكذلك ما ينتهى إليها.

والجواب عن هذا واضح، فإنّه لا شكّ في تأثير هذه العوامل في تكوين الشخصية، ولكن ليس على نحو يسلب الاختيار من الإنسان، وإلّا يلزم بطلان فلسفة البعثة النبوية وبطلان جهود المربّين وصيرورة أعمال المصلحين هواء في شبك، بل هذه العوامل لا تعدو عن كونها مقتضيات وأرضيات تطلب أموراً حسب طبيعتها، ولكن من ورائها حرية الإنسان واختياره، كما يشهد بذلك الوجدان، فكم من شخص تغلّب على بيئته ومحيطه، فكان كافراً فأسلم، وكان مخالفاً فاستبصر ثمّ اهتدى، وقد خلط المادي في هذه النظرية بين الإيجاب والاقتضاء، وبين العلّة النامة التي لا يتخلّف عن المعلول عن علّته، وبين العلّة الناقصة التي تكون على نحو الاقتضاء ووجود المقتضي، فإنّه يؤثّر لولا وجود المانع، ومع ألمانع لا يؤثّر المقتضي.

فالأولاد يرثون الصفات الروحية والخلقية على وجه الإجمال من آبائهم وأمّهاتهم، إلّا أنّه تارةً يفرض على الأولاد ولا يمكن إزالته كالعقل والذكاء أو الحمق والبلادة، والجبن والشجاعة، فإنّه غالباً لا يزال بالجهود التربوية والإصلاحية، وأخرى ما يرثه الأولاد على وجه الأرضية والاقتضاء وبنحو العلّة الناقصة، يمكن إزالته بالوسائل التربوية والطرق العلمية كالأمراض الموروثة كالسلّ ونحوه وكالطغيان والتمرّد فإنّه قابل للتغيير والتبديل بتصعيد فكره وعقله ومستواه الثقافي.

وأمّا التربية والتعليم فلهما تأثير في شخصية الإنسان ولا يمكن إنكاره إلّا أنّه لا على نحو الإيجاب والعلّة التامّة، بل ربما الإنسان ينكر ما يتعلّمه ويرفض ثقافة دون ثقافة. ٨٦ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

وأمّا البيئة، فإنّ المحيط الجغرافي له التأثير على نحو الاقتضائية، فـإنّ القـاطن فـي المناطق الحارّة تختلف طباعه وروحياته عمّن يعيش في المناطق الباردة، لكنّ هذا التأثير لا يلزم الجبر في الأفعال.

بل الإنسان يتأثّر ويتغيّر بعوامل مختلفة، كالتفكّر والتدبّر في صالح أعماله وطالح أفعاله، وحتى عقائده ومعتقداته وما يترتّب عليها من الآثار والمضاعفات سواء أكانت الأفعال مناسبة لشخصيّته المكوّنة في ظلّ تلك العوامل أو منافية لها، وهذا من الأمر البديهي الذي لا ينكر، كما لو وقع في إطار ثقافة وبيئة تختلف عمّا كان فيه، فإنّه يتأثّر بذلك، حتى لو كان في آخر سنين عمره، فلم يكن المثلّث الماضي مؤثّراً على نحو الإيجاب والعلّة التامّة. كما لا يمكن للإنسان أن ينكر دور الأنبياء والمصلحين في تغيير الأجيال والمجتمعات بعدما تمّت شخصيتهم وتكوّنت روحيّاتهم، وكم لذلك من شواهد يذكرها التأريخ الإنساني.

فما يقوله الجبريّة سواء الكلامية أو الفلسفية أو المادية لا يــتلاءم مـع العـقل السليم والفطرة السليمة، كما هو خلاف الأدلّة العقلية والسمعية، والعجب من أولئك الذين يقولون بالجبر إلّا أنّهم يدافعون عن الحرّية في حيّاتهم الاجتماعية ويقفون في وجه المعتدي على حقوقهم ويشجبون عدوانه ويشكونه إلى المحاكم القانونية والشرعية فهؤلاء جبريون في الفكر، ولكنّهم ملتزمون بالاختيار في مقام العمل والمعاشرة، فما هذا التناقض بين الفكر والعمل؟ ما لهم كيف يحكمون.

أجل هناك دوافع للقول بالجبر، منها اجتماعية ومنها سياسية. فهؤلاء يريدون تجاهل القوانين وتجاوز الحدود والحصول على الحرية المطلقة في العمل، ورفض القواعد الاجتماعية والأخلاقية، فيلجأون إلى أصل فلسفي يرفع عن كاهلهم المسؤوليات المترتبة على الحرية والاختيار، وليس هو إلّا القول بالجبر، كما إنّ أكثر أصحاب هذه الفكرة هم

العوامل التربوية والوراثية والكونية في الزواج ............ ٨٧ تأثير في صفات الولد.

وقد بات من الواضح علميّاً ما لقانون الوراثية من أثر في نقل الصفات من الآباء والأمّهات إلى الأطفال عبر (الجينات) الوراثية، فإنّ الحيوانات المنويّة والبويضات هي الخلايا الخاصّة بالتكاثر عند الذكر والأنثى، وفي داخل كلّ حيوان منويّ ذكري وبويضة أنثويّة توجد نواة تحتوي على (٢٤) كروموسوم، وكلّ كروموسوم يحمل وحدات حيّة تصل إلى المائة وحدة أو أكثر، تسمّى (الجينات)، والجينات هي أدقّ وحدة في المادّة الحيّة، وهي وحدات الوراثية، فكلّ واحد منها له وظيفة خاصّة بتحديد نموّ الفرد وشكله الخارجي وسلوكه، فهناك جينات تؤثّر على لون العين، وأخرى على لون البشرة، وغيرها على شكل الجسم أو حجمه أو على ذكاء الفرد وغير ذلك، وبذلك تلعب (الجينات) الوراثيّة دوراً هاماً في حياة الأطفال، وهي تدخل في إعطاء الطفل هويّته المستقلّة المميّزة له عن غيره (١٠).

فأوصاف الوالدين لها التأثير الاقتضائي في صفات الأولاد \_ذ كُوراً وإناثاً \_

السلطات الحاكمة الجائرة المتسلّطة على الناس بالسيف والقهر، فهم يروّجون فكرة الجبر حتى يبرّروا بها أفعالهم الإجرامية وطغيانهم في البلاد، بأنّ ما نفعله بقضاء الله وقدره، وإنّما هو فعله. ولا زال الطغاة والجبابرة يدعمون الفكر الجبري بألوانه المختلفة وبثوب جديد عصري مادي، وليس كيدهم إلّا في ضلال.

اقتباس من كتاب الإلهيات: محاضرات العلّامة الشيخ جعفر السبحاني ١: ٦٥٩ ـ ٦٦٣.

<sup>(</sup>١) تربية الطفل: ٤٩.

٨٨ ..... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة

فالاُمّ الحسود تنقل الصفة إلى ابنتها، والأب البخيل ينقل هذه الصفة إلى ولده، وهكذا بالنسبة لصفات الكرم والشجاعة والرأفة والمودّة والعاطفة، فإنّ هذه الصفات تنتقل بشكل غالب عبر الآباء والأُمّهات إلى أطفالهم:

﴿ وَالبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثَ لا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِداً ﴾ (١). فانظر أين تضع نطفتك فإنّ العرق دسّاس، ولعلّ (العرق) إشارة إلى (الجينات) فصفات الأمّ وكذلك الأب لهما التأثير الإجمالي في تربية الأطفال وصفاتهم، وهذا ممّا لا ينكر كما أُشير إليه في كثير من الروايات، وقد حدّد الشارع المقدّس للزواج حدوداً من الطرفين بتعليل التأثيرات الروحية والجسمية في الأبوين على الأولاد، إلَّا أنَّه ليس تأثيراً قطعياً وعلى نحو العلَّة التامَّة التَّــي لا يمكن التخلُّف عنها، فإنّه نرى بالوجدان \_والوجدانيات من البديهيات \_ أنّـه ربما يتولّد من الأبوين الخبيثين أولاد طيّبون، وبالعكس، فيبخرج الطيّب من الخبيث كما يخرج الخبيث من الطيّب، كما يخرج الحيّ من الميّت والميّت من الحيّ. ولو كان التأثير قطعياً ولا يتخلّف، لكانت التربية والتعليم لغـواً وبـاطلاً. بل نجد من الآداب والرسوم ما تتغيّر في زمان واحد وفي مجتمع واحد، كما أنّ وضع القوانين في المجتمعات البشريّة، خير شاهد على أنّ الوراثــة لا تــجبر الإنسان على فعل، نعم له تأثير في الجملة وعلى نحو الموجبة الجنزئية والنحو الاقتضائي، ولهذا يهتمّ الإسلام بمسألة الوراثة والعوامل البيئية والمحيط، وكذلك

فمن أهمّها :

العوامل الكونيّة.

<sup>......</sup> 

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٥٨.

العوامل التربوية والوراثية والكونية في الزواج .....

#### ١ ـ العرق :

فإنّه يؤثّر في أخلاق الأولاد كما ثبت في العلم الحديث أيضاً أنّ الوراثة والخلايا الوراثية لها تأثير بالغ في أحوال الأطفال جسدياً وروحيّاً، فمن كان أبوه مبتلى بأمراض القلب فإنّه يؤثّر على أولاده، فسرعان ما يبتلى أحدهم بذلك. وكذلك في الأخلاقيات والقضايا الروحية والمعنوية.

قال الإمام الصادق للنيلا: تزوّجوا في الحجر الصالح، فإنّ العرق دسّاس. الحجر \_بالكسر والضمّ \_ العشيرة. العفيف الطاهر، فتزوّجوا من عشيرة عفيفة وطاهرة، فإنّ العرق دسّاس وله تأثير في الأخلاق والتربية. كما ورد: ثلثا الولد على الخال، فإنّ الخال أحد الضجيعين.

## ٢ ـ القمر في العقرب:

من العوامل المؤثّرة في نحوسة الزواج وسعادته لو تزوّج الإنسان وكان القمر في برج العقرب، وهذا يعني أنّ الأجرام السماوية لها تأثير في الجملة على الوقائع الأرضية كتأثير القمر على البحر في مدّه وجزره، فإنّ للكواكب السبعة السيّارة أحكاماً خاصّة كما في علم النجوم والهيئة، فمنها نحسة ومنها سعيدة، كما أنّ لنا دوائر عظام وهي عشرة، ودوائر صغار لا تعدّ ولا تحصى، ومن العظام دائرة منطقة البروج التي تعني دائرة سماوية فيها اثنى عشر برجاً، تبتدئ ببرج الحمل وتنتهي ببرج الحوت، ومن الأبراج برج القمر وهو عبارة عن كواكب في الحمل وتنتهي من السماء شبّه عند القدماء بالعقرب، فالقمر في سيره الشهري في الأخبار ثلاثة أيام تقريباً يكون في هذا البرج، ويكره الزواج حينئذٍ كما ورد في الأخبار

٩٠ ...... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة
 الكثهة.

١ ـ عن الصادق للثيلاً ، قال : من تزوج والقمر في العقرب لم ير الحسنى .
 ٢ ـ وروي أنه يكره التزويج في محاق الشهر ، وهي ثلاث ليال من آخر

الشهر لا يكاد يرى القمر فيه لخفائه.

٣\_عن الإمام الصادق للتَّلِة : من تزوّج والقمر في العقرب لم ير خيراً أبداً.
 ولا بأس أن نذكر هذا الموضوع بشىء من التفصيل.

### حكم التنجيم في الشريعة المقدّسة:

لقذ تعرّض شيخنا الأعظم في مكاسبه المحرّمة لحكم التنجيم باعتبار جواز أخذ الأُجرة عليه أو أنّه يحرم الاكتساب به، لكونه عملاً محرّماً في نفسه، فقال:

«التنجيم حرام، وهو كما في جامع المقاصد للمحقّق الكركي عبارة عن الإخبار عن أحكام النجوم باعتبار الحركات الفلكية والاتصالات الكوكبية».

ولا يخفى أنّ المقصود من التنجيم في عبارة الشيخ هو ما يفعله المنجّم من ادّعائه معرفة حظوظ الناس ومصيرهم بحسب حركات النجوم وسيرها باعتبار الحركات الفلكية، وهي حركات السيّارات السبع من القمر والشمس والمشتري وزحل وعطارد والزهرة والمرّيخ، بناءً على مذهب القدماء حيث قالوا: إنّ مركز العالم هي الأرض، وإنّ الأجرام والكواكب كلّها تدور حول الأرض. وأمّا عند المتأخّرين والاكتشافات الجديدة فيهي تسعة بإضافة (أورانوس ونبتون) وإزدادت باكتشافات جديدة، وإنّ مركز المنظومة الشمسيّة هو الشمس.

فمركز الكلّ : الشمس، والكلّ يدور حولها، وهذا الدوران باعتبار الحركة الوضعية والانتقالية يسبّب وجود الليل والنهار والفصول الأربعة، والسنة الشمسية والقمرية. ويعبّر عن هذه المجموعة بـ (المجموعة الشمسية)، والمراد من

ثمّ يتعرّض الشيخ إلى حكم التنجيم بالتفصيل في مقامات عديدة، ففي المقام الأوّل يرى في الظاهر عدم حرمة الإخبار عن الأوضاع الفلكية المبتنية على سير الكواكب كالخسوف والكسوف أو غيره، بل يجوز الإخبار بذلك إمّا جزماً أو ظنّاً، والمسألة مورد نزاع بين الفقهاء.

والمحقّق الكركي يرى جواز ذلك مؤيّداً ذلك بما ورد من كـراهــة الســفر والتزويج في برج العقرب.

أقول: إنّما يجوز ذلك في موارد خاصة قد خرج بالدليل، فيما إذا كان التنجيم على نحو المدخلية والاقتضائية لا العلّة التامة وبنحو الاستقلال، وأنّه من الكاشف والمكشوف والعلامات، وذهب المشهور إلى حرمة ذلك أيضاً، بل قيل بطلانه من ضروريات الدين، وقيل على نحو الموجبة الجزئية لا على نحو حكم كلّي، ولمثل هذا ورد النهي الشديد عن التنجيم وحرمته وأنّه يحرق كتب التنجيم، وهناك روايات تدلّ على مدحه، وأنّه من علوم الأنبياء، وأنّه أوّل من تكلّم به إدريس، وقيل: علم، قلت: قلّت منافعه وكثرت مضارّه.

والشيخ الأعظم في المقام الثالث يقول: الإخبار عن الحادثات والحكم بها مستنداً إلى تأثير الاتصالات المذكورة فيها بالاستقلال أو ببالمدخلية وهو المصطلح عليه بالتنجيم، فظاهر الفتاوى والنصوص حرمته مؤكّدة، فقد أرسل المحقّق في المعتبر عن النبيّ عَلَيْ أنّه: «من صدّق منجّماً أو كاهناً فقد كفر بما أنزل على محمّد عَلَيْ "، وهو يدل على حرمة حكم المنجّم بأبلغ وجه.

وفي رواية نصر بن قابوس عن الصادق عَلَيُّلًا : إنَّ المنجِّم ملعون، والكاهن

٩٢ ...... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة ملعون، والساحر ملعون.

وفي نهج البلاغة: إنّه عليّه لمّا أراد المسير إلى بعض أسفاره (في الجهاد) فقال له بعض أصحابه: إن سرت في هذا الوقت خشيت أن لا تظفر بمرادك من طريق علم النجوم.

فقال عليمًا لله : أتزعم أنّك تهدي إلى الساعة التي من سار فيها صرف عنه السوء، وتخوّف من الساعة التي من سار فيها حاق به الضرر، فمن صدّق بهذا فقد كذّب القرآن، واستغنى عن الاستعانة بالله في نيل المحبوب ودفع المكروه.

إلى أن قال عُلَيِّلًا: أيّها الناس وتعلّم النجوم إلّا ما يهتدى به في برّ أو بحر، فإنّها تدعو إلى الكهانة، والمنجّم كالكاهن، والكاهن كالساحر، والساحر كالكافر، والكافر في النار، سيروا على اسم الله(١).

وفي الباب روايات وكلام في السند وفقه الرواية فراجع، ورأي الشيخ في المقام: أنّه الأولى التجنّب عن الحكم بها \_أي عن إسناد الحوادث الواقعة إلى النجوم والكواكب عند وضعها الخاص من الاقتران والصعود والنزول \_ومع الارتكاب فالأولى: الحكم على سبيل التقريب \_لا الحتم والقطع \_وأنّه لا يبعد أن يقع كذا عند كذا \_من اقتران النجوم أو افتراقها \_والله المسدّد (٢).

وأمّا الحديث الوارد في النهي عن السفر والتزويج والقمر في العقرب:

عن محمّد بن حمران عن أبيه، عن أبي عبد الله المُثَلِّة، قال: من سافر أو تزوّج والقمر في العقرب (أي في برج العقرب) لم يرّ الحسني (٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ١ : ١٢٤، وشرح ابن أبي الحديد ٦ : ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) المكاسب ٢: ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٨: ٢٦٦، الباب ١١ من أبواب آداب السفر إلى الحجّ، الحديث ١.

العوامل التربوية والوراثية والكونية في الزواج .......... ٩٣

والحديث صريح على تأثير الكواكب في الخير والشرّ على نحو الموجبة الجزئيّة.

وأمّا المعنى والمقصود من (القمر في العقرب) فهذا يرجع إلى ما اصطلحه القدماء من البابليين من تصوّرهم في السماء صوراً وأشكالاً لنجوم ثابتة على شكل واحد، وهذه الصور بعضها تامة وبعضها ناقصة، وخصّصوا لكلّ شكل عدّة من الكواكب المرصودة البالغ عددها ( ١٠٢٥) أو ( ١٠٢٢) إذا تركنا الثلاثة التي تركها (بطليموس) لغاية صغرها والتي أدرجها (الخواجا عبد الرحمن الصوفي) ووزّعوا من هذه الكواكب ( ٩١٧) كوكباً داخلة في هذه الصور، أي تحوي عليها الخطوط الموهومة على أطراف هذه الصور، والباقي وهو ( ١٠٥) كوكباً خارجة عنها، وواقعة قريبة من أطرافها.

ويقال للأوّل: داخلة الصورة، وللثاني: خارجة الصور.

وإنّما فعلوا ذلك لغرض تعيين مواقع تلك الكواكب عند الحساب، فإذا أخبروا عن كوكب قالوا: الكوكب الواقع على رأس الصورة الفلانية أو على ذنبها أو على قلبها، تشخيصاً للكوكب وموقعيّته من السماء، فيما إذا كانت داخلة الصورة، وإذا كانت خارجة عن الصورة قالوا: الكوكب الواقع قسريباً من رأس الصورة أو رجلها وهكذا.

ومجموع هذه الصور تبلغ (٤٨) صورة، واحد وعشرون منها واقعة على شمال منطقة البروج، وخمسة عشر منها على جنوب المنطقة، واثني عشر منها على نفس دائرة منطقة البروج، وبهذا تسمّى هذه الدائرة باسم (دائرة منطقة البروج).

والذي يتعلّق بالموضوع (القمر في برج العقرب) هي الصور التي تقع على

٩٤ ..... ٩٤ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

منطقة البروج التي هي المناط لدورة الشمس والقمر ومدارهما. فدورة الشمس خلال سنة أي ( ٣٦٥) يوماً وربع. ودورة القمر خلال شهر، أي سبعة وعشرون يوماً وسبع ساعات و (٤٢) دقيقة، لكن حيث أنّ الشمس تتزحزح في هذه المدّة عن مكانها الأوّل عند اقترانها مع القمر في أوّل الشهر القمري فتتقدّم شيئاً قليلاً، فلا بدّ للقمر أن يسير حتّى يلتقي مع الشمس ثانية لينتهي شهراً كاملاً، وبذلك يتمّ الشهر القمري في (٢٩) يوماً و (١٢) ساعة و (٤٤) دقيقة.

وأمّا (منطقة البروج)، فهي من الدوائر العشرة العظام (١١)، وهو مدار وهمي مائل عن دائرة معدّل النهار، أو عن المدار الاستوائي نحواً من ( ٢٣/٥) درجة.

وقسّموا هذا المدار إلى اثني عشر جزءاً، كلّ جزء لبرج، وخصّصوا لكـلّ فصل من الفصول الأربعة ثلاثة بروج.

الأوّل: برج الحمل (وليد الخروف)، وفيه (١٣) كوكباً، والخارجـة عـن الصورة (٥) كواكب.

الثاني: برج الثور، وفيه ( ٣٢) كوكباً، والخارجة ( ١١).

الثالث: برج الجوزاء، وفيه (١٨) كوكباً، والخارجة (٨).

الرابع: برج السرطان، وفيه (٩)كواكب، والخارجة (٤).

الخامس: برج الأسد، وفيه (٢٧) كوكباً، والخارجة (٨).

السادس: برج السنبلة، وفيه (٢٦) كوكباً، والخارجة (٦).

 <sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (ماذا تعرف عن علم الفلك)، والدوائر العشرة هي:
 ١ ـ معدّل النهار. ٢ ـ فلك البروج. ٣ ـ المارّة بالأقطاب الأربعة. ٤ ـ العرض. ٥ ـ الميل.
 ٦ ـ الأفق. ٧ ـ نصف النهار. ٨ ـ أوّل السموت. ٩ ـ وسط سماء الرؤية. ١٠ ـ دائرة الارتفاع.

السابع: برج الميزان، وفيه (٨) كواكب، والخارجة (٩).

الثامن : برج العقرب، وفيه (٢١) كوكباً، والخارجة (٣).

التاسع : برج القوس، وفيه (٣١) كوكباً.

العاشر : برج الجدي (وليد البقرة)، وفيه (٢٨) كوكباً.

الحادي عشر: برج الدلو، وفيه (٤٢) كوكباً، والخارجة (٣).

الثاني عشر : برج الحوت، وفيه ( ٣٤) كوكباً، والخارجة ( ٤).

هذه هي البروج الاثنا عشر يقطعها القمر في شهر، كلّ يـوم (١٣) درجـة و (٣) دقائق و (٥٤) ثانية، ولذلك يتمّ دورته أي الأبراج الاثنا عشر كـلّها فـي (٢٧) يوماً و (٧) ساعات و (٤٣) دقيقة، وبما أنّ كلّ برج ثلاثون درجة فيحلّ القمر في كلّ برج ضيفاً أقلّ من ثلاثة أيام، أي يومين وربع تقريباً.

والمنجّمون يقولون: من يولد في واحد من هذه البروج فإنّه يأخذ طباعه، فمن يولد في برج الأسد مثلاً يأخذ طباع الأسد، وهكذا، ويسمّى هذا بر الطوالع)، فلكلّ واحد له طالع، ولكلّ طالع ثلاث وجوه، يعزف أحواله وحياته في كلّ وجه وطالع كما هو مذكور في كتاب (أبي معشر الفلكي)، والله العالم بالصواب وصحّة ما يقال، ولهم طريق في حساب الطالع باعتبار الحروف الأبجدية بحساب اسم الشخص واسم أمّه ثمّ يقسم على اثني عشر فما تبقّى يكون طالعه.

وقد ذكر القدماء من علماء النجوم لحلول القمر في كلّ برج آثاراً خاصّة لا يزالون معتقدين بها، وربما يقال بعدم إنكارها كلاً ورأساً إذا كان الله عزّ وجلّ قد جعل ذلك كاشفاً وعلامة، أو مؤثّراً على نحو الاقتضائية أو الجزئيّة بإذنه تعالى. كما لا يمكن لأحد إنكار ما للآثار الجوّية من تأثيرات في مزاج العناصر

٩٦ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة السفلية من معادن ونبات وحيوان.

فهذه الشمس الوهّاجة لها تأثيرها الكبير في عالمنا السفلي من تحويلات في المناخ والنفوس والأحوال والأوضاع والتكوين والفساد ما لا يمكن حصره. كما أنّ لطلوع بعض الكواكب مثل (السهيل) ونورها تأثيراً على نضج بعض الفواكه أو تكوينها. كما كان للقمر وسيره الشهري تأثير في الطبيعة، من جزرٍ ومدّ، وتأثير في مزاج الإنسان في عادة النساء الشهرية المرتبطة بالأشهر القمرية كمال الارتباط، فلا مجال لإنكار ما لهذه التحوّلات الجوّية من التأثير في العالم السفلي وأنّ هناك ارتباط بين السماء والأرض، بين العالم العلوي من الكواكب والنجوم والعالم السفلي من النبات والجماد أي المعادن والحيوان والإنسان.

فذكروا لانتقال القمر إلى برج العقرب آثاراً، منها: ازدحام الهموم على قلوب الناس، ووقوع الفتن والمنازعات، وكثرة السرقات، وعدم انسجام الأمور، والتأخّر في الأعمال، ووفور الأمراض، فالكواكب لها التأثير في الخير والشرّ في الجملة على نحو الاقتضائيّة والموجبة الجزئية. ولو لم يكن لها التأثير لماكان المجال لذمّ السفر والزواج فيما لوكان القمر في برج العقرب(١).

#### ٣-المحيط والبيئة:

قال رسول الله: «كلّ مولود يولد على الفطرة، إلّا أنّ أبـواه يـهوّدانـه أو ينصّرانه أو يمجّسانه»، والفطرة هي فطرة التـوحيد والتسـليم إلى الله سـبحانه،

<sup>(</sup>١) اقتباس من هامش المكاسب المحرّمة ٢: ٢٨٨، بقلم السيّد الكلانتر، نقلاً عن التنبيهات المظفرية لمحمّد قاسم بن المظفّر.

العوامل التربوية والوراثية والكونية في الزواج ..... ٩٧

والتسليم هو الإسلام، فكلّ مولود يولد على فطرة الدين الإسلامي الحنيف، إلّا أنّ المحيط والبيئة والعامل التربوي كلّ له دور في ديانة الطفل فيكون بسبب والديه يهودياً أو نصرانياً أو مجوسياً، أو كافراً أو مشركاً، أو أيّ مسلك آخر.

فهذه بعض العوامل المؤثّرة في تربية الأسرة، كما أنّ هناك عوامل أخرى مذكورة في المفصّلات.

### حبّ النساء

الحبّ يعني الميل الباطني نحو المحبوب، وله آثار جوانحيّة وجوارحيّة، وإنّه يختلف باختلاف متعلّقاته ومصاديقه، فمنها حبّ النساء، وإنّه يمدح تـارة ويذمّ أُخرى. فمن الأوّل:

١ ـ قال رسول الله عَيْنِين : أحب من دنياكم ثلاث : الطيب، والنساء وقعرة عينى الصلاة.

٢ ـ عن الإمام الصادق عليُّلا ، قال : العبد كلّما ازداد في النساء حبّاً ازداد في الإيمان فضلاً.

٣\_وعنه للثُّلِخ : من أخلاق الأنبياء للهَكِلُؤُ حبِّ النساء.

فمثل هذا الحبّ الذي يكون مقدّمة للصلاة، كما أنّ التطيّب كذلك، فإنّه بلاشكّ يكون ممدوحاً، بل ممّا يزيد في الإيمان فضلاً، وأنّه من أخلاق الأنبياء، وأمّا حبّ النساء مجرّداً عن كونه مقدّمة للعمل الصالح، فإنّه ممّا يوجب الفتنة، ويكون مذموماً، كما يكون منشأ للذنوب ومن جذورها كما ورد في الخبر الشريف: ستّة أمور كانت سبباً للذنب، منها: حبّ النساء.

٤ ـ قال أمير المؤمنين عليه : الفتن ثلاث : حبّ النساء وهو سيف الشيطان، وشرب الخمر وهو فخّ الشيطان، وحبّ الدنانير والدرهم وهو سهم الشيطان، فمن أحبّ النساء لم ينتفع بعيشه، ومن أحبّ الأشربة حرمت عليه الجنّة، ومن أحبّ الدينار والدرهم فهو عبد الدنيا (١).

<sup>(</sup>١) ألبحار ١٠٠ : ٢٢٥.

حبّ النساء ...... ..... ... ... ... ... ... ١٩

فجعل مثل هذا الحبّ في عرض حبّ شرب الخمر، وبهذا القياس يعلم مدى خطورة حبّ النساء.

٥ ـ قال رسول الله ﷺ : أوّل ما عصي الله تبارك وتعالى بستّة خصال : حبّ الدنيا، وحبّ الرئاسة، وحبّ الطعام، وحبّ النساء، وحبّ النوم، وحبّ الراحة (١٠).

فلا تعارض بين الروايات حينئذٍ لو كان الحبّ من جهتين وباعتبارين، وفي التضادّ يشترط وحدة الجهة والاعتبار، فحبّ النساء منه ما هو ممدوح ومنه ما هو مذموم.

٦ عن أبي عبد الله للثيلا، قال: إنّ المرأة خلقت من الرجال وإنّما همّتها في الرجال، فأحبّوا نساءكم، وإنّ الرجل خلق من الأرض فإنّما همّته في الأرض (٢٠).
 ٧ عن أبي عبد الله للثيلا، قال: كلّ من اشتدّ لنا حبّاً اشتدّ للنساء حبباً

٨ ـ قال رسول الله ﷺ: أعطينا أهل البيت سبعة لم يعطهن أحد كان قبلنا ولا يعطاهن أحد بعدنا: الصباحة، والفصاحة، والسماحة، والشجاعة، والعلم، والمحبّة في النساء(٤).

٩ \_ الكافي (٥)، بسنده، عن أبي عبد الله لِمُنْكِلِاً ، قال : ما أظنّ رجلاً يزداد في

و لحواء (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر: ٢٢٦، عن الخصال ١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٥ : ٣٢١.

۱۰۰ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة هذا الأمر خبراً إلّا ازداد حتاً للنساء.

أراد بهذا الأمر : التشيّع ومعرفة الإمام(١١) أو قبول ولايتهم.

١٠ \_ الفقيه (٢)، بسنده عن أبي العباس، قال: سمعت الصادق عليه يقول: العبد كلّما ازداد للنساء حبّاً ازداد في الإيمان فضلاً.

الرضا للن يقول: ثلاث من سنن المرسلين: العطر، وإحفاء الشعر، وكثرة الطروقة.

عبد الله عليه الحسن بعليه الله عليه المسلم ا

١٣ ـ المصدر نفسه، بسنده عن بعض أصحابنا، قال: سألنا أبو عبد الله عليَّالِا: أيّ الأشياء ألذّ ؟ قال: فقلنا غير شيء، فقال هو عليُّلِا: ألذّ الأشياء مباضعة النساء. (المباضعة) المجامعة والمقاربة الجنسية من حلال ونكاح شرعى.

14 \_ المصدر، بسنده عن أبي عبد الله عليُّا إلى ، قال : ما تلذّذ الناس في الدنيا والآخرة بلذّة أكثر لهم لذّة من النساء، وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالبّنِينَ ﴾ (٤)، إلى آخر الآية، ثمّ قال : وإنّ أهل الجنّة

<sup>(</sup>١) الوافي ٢١: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الفقيد ٣: ٣٨٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٥ : ٣٢١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٤.

حبّ النساء ......

ما يتلذُّذون بشيء من الجنَّة أشهى عندهم من النكاح لا طعام ولا شراب.

١٥ \_ الفقيه (١)، قال رسول الله ﷺ : ما رأيت من ضعيفات الدين وناقصات العقول أسلب لذي لبّ منكنّن.

أقول: يظهر من مجموع الروايات الشريفة أنّ حبّ النساء يعني حبّ الزوجة بالخصوص لا مطلق النساء كما هو واضح، ويتولّد من هذا الحبّ شدّة القرب والانسجام الروحي، ومن ثمّ التلاؤم الجسدي وكثرة الطروقة والمباضعة، فإنّه ممّا يزيد في المحبّة لو كان محفوفاً بالآداب والمقدّمات كما ورد في الروايات الشريفة، وسويف يعلم ذلك من خلال ما جاء في هذا الكتاب.

<sup>(</sup>١) الفقيد ٣: ٣٩٠.

١٠٢ ..... على ضوء القرآن والعترة

#### النساء الفاضلات

الإنسان بطبيعته يميل إلى الحَسن والجميل، فإن حبّ الحُسن والجمال من الغرائز الإنسانية. فيبحث أوّلاً في كلّ شيء عن أفضله وأحسنه وأجمله، وربما يخطأ في المصاديق وربما يلتبس عليه المفاهيم، وفي قصّة الزواج يبحث عن أفضل النساء، والإسلام أشار إلى ذلك ولم يغفل هذا الجانب في حياة الإنسان، فعرّف النساء الفاضلات، وهذا يعني على أنّ النساء عليهن أن يتحلّين بهذه الفضائل أيضاً حتّى يقصدونهنّ، ويكونن من المباركات.

وهذه الفضائل منها ذاتية ومنها كسبيّة، وربـما الكسبيّات تـعوّض عـن الذاتيات وتملأ الفراغ حينئذٍ، وهذا يشير أنّ على النساء الاهتمام بكسب الفضائل الأخلاقية والأمور المعنوية.

والإسلام يولّي الجانب الأخلاقي في انتخاب الزوج أهمّية فائقة. فالتقوى والإيمان وهما المقياس الأساس، لا المال والثروة والجمال فمن يجعل الزواج مشروعاً خاضعاً لاعتبارات فارغة وجوفاء من قبيل الثروة والجمال الظاهري والجاه إنّما يرتكب بنظر الإسلام خطأً كبيراً لأنّ كلّها إلى الفناء والزوال، وإنّما الثابت والمحكوم بالبقاء الخلق الرفيع والإيمان العميق والتقوى والعفّة والطهر والصفات الحميدة التي هي مظهر أسماء الله وصفاته فهي تبقى ببقاء الله السرمدي، فهي دعائم ثابتة لا تحرّكها العواصف ولا تهتز مع تقلّبات الزمن والزواج من شعب الخلّة والصداقة، والأخلاء بعضهم لبعض بيوم القيامة عدو إلاّ المتقون، فالصداقة ومنها الزواج الذي تبتنى على أساس التقوى من أوّل يوم هو أحق فالصداقة ومنها الزواج الذي تبتنى على أساس التقوى من أوّل يوم هو أحق

النساء الفاضلات .................................

بالبقاء، وتتصل الدنيا بالآخرة، وتكون زوجة المرء أجمل من حور العين في ربوع الجنان. فالجسد يفنى وتبقى الروح حتى يرجع الجسد مرّة أخرى يوم القيامة ليتمّم الإنسان \_المرأة والرجل \_مرّة أخرى بما حملوا من الإيمان والعمل الصالح والأخلاق الحسنة، فعلى النساء كسب الفضائل ومحاسن الأخلاق.

ولا يصحّ للرجل أن يكون همّه في الزواج أن يقترن بامرأة ذات جمال فاتن أو ثراء طائل أو من أسرة تتمتّع بجاه دنيوي أو من عائلة ذات مركز وسلطان، من غير أن يهتمّ بخلقها ودينها وفضائلها، فإنّ مثل ذلك الزواج يكون فاشلاً ومثل تلك الزوجة قلّما تصلح معها الحياة الزوجيّة حيث يسدل جمالها أو جاهها أو أموالها الستار على الكثير من العيوب التي سرعان ما تنكشف فتجعل من حياتهما جحيماً لا ينفع معها إلّا الفراق والطلاق. فإنّه إذا تزوّج الرجل المرأة لجمالها أو لمالها -كما ورد في الحديث الشريف - أوكل إلى ذلك، وإذا تزوّجها لدينها رزقه الله المال والجمال ... إيّاكم وخضراء الدّمن : المرأة الحسناء في منبت سوء، أي البيئة السيّئة التي تنشأ المرأة فيها، فلا بدّ من اختيار شريك الحياة الصالح سواء من جانب الرجل أو جانب المرأة، وإنّ الأسرة الصالحة هي حجر الزاوية في بناء المجتمع السليم أو اللبنة الأساسيّة التي يتوقّف عليها صلاح هذا الناء.

ولا يمكن الاستغناء عن الزواج، فإنّه الطريقة الطبيعيّة وسنّة الحياة التي يحفظ بها النوع البشري وما يتبعه من النظم الاجتماعيّة. كما من الأمور الفطرية والغرائز الإنسانية التي لا يمكن أن يتغافل عنها أو يلغيها هو إشباع الغريزة الجنسيّة، ولا يمكن كبتها لأنّ كبتها يؤدّي إلى إرباك الحياة الإنسانية، وإلى الانحرافات الجنسية التي تؤدّي إلى انحطاط المجتمع واضمحلاله، وإلى غضب

الله وسخطه. كما يبتلى الإنسان حينئذٍ بأضرار نفسية وصحّية وعقلية، كما ينتهي إلى ضياع الأنساب وما شابه ذلك، فالحاجة إلى الزواج حاجة فطريّة ضرورية، بالزواج يتكامل الإنسان ويرتقي المدارج وينال الفيضائل ويحلّق في سماء المكارم ويحصل على سعادة الدارين.

فهيّا بنا إلى المدينة الفاضلة التي رسمها لنا الإسلام، إلى مكارم الأخلاق رجالاً ونساءً فلا بدّ لهنّ من كسب الفضائل والمحامد، وأن يغيّرن ما بأنفسهن من الأخلاق الذميمة، فإنّهن أصناف كما أنّ الرجال كذلك، والروايات تشير إلى ذلك بوضوح، وإليك بعض الفضائل والنماذج من النسوة الصالحات:

# ١ ـ أصبحهنّ وجهاً وأقلُّهن مهراً :

١ ـ قال النبيِّ عَيَّالًا : أفضل نساء أمّتي أصبحهنّ وجهاً وأقلُّهن مهراً.

٢ - روي من بركة المرأة قلّة مهرها، ومن شؤمها كثرة مهرها.

٣ ـ قال النبيِّ ﷺ: تزوّجوا الزرق، فإنّ فيهنّ البركة.

وفي آخر : فَإِنَّ فِيهِنَّ يُمناً.

#### ٢ ـ قلَّة المؤونة وتيسير الولادة:

٤ عن الإمام الصادق طليًا ، قال : من بركة المرأة قلّة مؤونتها وتيسير ولادتها .

٥ ـ وعنه لطيَّلا ، قال ؛ الشؤم في ثلاثة أشياء ؛ في الدابّة ، والمرأة ، والدار ، فأمّا المرأة فشؤمها غلاء مهرها وعُسر ولادتها ، وأمّا الدابّة فشؤمها قـلّة حـ بلها وسوء خلقها ، وأمّا الدار فشؤمها ضيقها وخبث جيرانها .

# ٣ \_ أصناف النساء في أخلاقهن المحمودة :

٦ ـ قال الصادق للنيلا : النساء أربعة أصناف : فمنهن ربيع مربع، ومنهن جامع مجمع، ومنهن كرب مقمع، ومنهم غل قُمّل. فأمّا الربيع المربع، فالتي في حجرها ولد وفي بطنها آخر، والجامع المجمع : الكثيرة الخير المحصنة، والكرب المقمع : السيّئة الخلق مع زوجها، وغلّ قمّل : هي التي عند زوجها كالغلّ القمّل وهو غلّ من جلد يقع فيه القمّل، فيأكله فلا يتهيّأ أن يحلّ منه شيئاً وهمو مثل للعرب.

وبهذا الخبر الشريف نعرف أحوال النساء، فأفضلهن من كن في حجرها مولود ترضعه وفي بطنها آخر تنتظر قدومه، وهذا يدل على كثرة النسل وتحبيذه، ومن ثمّ قال النبيّ عَيَّلًا: «تناكحوا تناسلوا، فإنّي أباهي بكم الأمم ولو بالسقط»، ومن النساء من تحفظ كرامة زوجها وتحصن نفسها عن الأجانب، وإنّها كثيرة الخير حسنة الأخلاق، فهذه من النساء الفاضلات أيضاً، وأمّا سيّئة الخلق مع زوجها تؤذيه بأعمالها ولسانها، ولا تحفظه في غيبته وماله، فهذا كرب ومصيبة عظمى تقمع الحياة والانسرة، والطامة الكبرى لو كانت كالأغلال، وكالغلّ الذي يقع فيه القمّل فيأكله ولا يأتي بدله شيئاً، فالحياة في نقص وعدم.

٧ ـ عن داود الكرخي، قال: قلت لأبي عبد الله للنِّلِي : إنّ صاحبتي هلكت (أي زوجتي ماتت) وكانت موافقة وقد هممت أن أتزوّج، فقال: أنظر أين تضع نفسك ومن تشركه في مالك وتطلعه على دينك وسرّك وأمانتك، فإن كنت لا بدّ فاعلاً فبكراً تنسب إلى الخير وإلى حسن الخلق.

ألا إنَّ النساء خُــلِقْنَ شــتَّى فـــنهنَّ الغـــنيمة والغــــرامُ

١٠٦ .....١٠٠٠ القرآن والعترة

ومسنهن الهلل إذا تجلّى الصاحبه ومنهن الظلامُ الظلامُ فسمن ينظفر بصالحهن يسعد ومن ينغبن فليس له انتظامُ

وهن ثلاث: فامرأة ولود ودود، تعين زوجها على دهره وتساعده على دنياه و آخرته ولا تعين الدهر عليه، وامرأة عقيم لا ذات جمال ولا خُلق ولا تعين زوجها على خير، وامرأة صخّابة، ولاجة، خرّاجة، همّازة، تستقلّ الكثير ولا تقبل اليسير.

هذا الخبر الشريف من روائع الأخبار، يكشف عن حقائق النساء وأحوالهنّ وأخلاقهنّ في الحياة الزوجية، نستخلص منه النقاط التالية:

١ ـ المرأة ظرف الرجل (أين تضع نفسك)، فلا بدّ أن يكون الظرف نظيفاً
 حتّى يبقى الماء نظيفاً.

٢\_المرأة شريكة الحياة (ومن تشركه في مالك).

٣ ـ المرأة صندوق الأسرار، فمن المحبّذ أن يستر الإنسان ذهبه ومذهبه وذهابه، كما ورد في الخبر الشريف، كما يستعان على الأعمال بالكتمان، فمن أراد صاحباً في الحياة لا بدّ أن يبحث عمّن لا تخونه في أماناته وتحفظ سرّه ومذهبه ودينه، فإنّه ربعا يكون في حكومة ظالم يحتاج إلى كتمان عقيدته ومبادئه، فلو كانت الزوجة غير أمينة، فإنها تكشف أسرار زوجها، وتدخله في متاهات الظالم، وكذلك إذا كانت جاهلة وغبيّة.

٤ خير النساء الباكر، وإنها من أهل الخير والإحسان وحسن الخلق، فمن النساء غنيمة في الحياة، ومنهن جريمة وغرام، ومنهن كالهلال يشار إليها بالبنان وتضيء سماء الحياة الزوجية ومنهن كالظلام، والسعيد كل السعيد من يظفر بالصالحات الفاضلات، وإلا فحياته تعيسة لا نظم فيها ولا انتظام.

٥ ـ خير النساء الولود، ويعرف ذلك غالباً من نساء أقربائها، كما خير النساء الودود تحبّ زوجها وأولادها وتودّهم وتتعامل معهم بعطف وحنان، وتعين زوجها على صعوبة الحياة وتساعده على أمور دينه ودنياه وآخرته، ولا تحمل عليه ما فوق طاقته، فتوقعه في عسر وحرج وتعين الدهر عليه، بل تخفّف من عاتقه مشاكل الحياة، ولا تزيد في الطين بلّة.

٦ ـ وشرّ النساء المرأة العقيم، التي لا تلد ولا جمال لها حتّى يرتاح إليها
 زوجها، كما لا خلق حسن كي تعوّض عن نقصها، بل لا تعين زوجها على خير،
 وهذا يعنى أنّ المرأة بحكم المعاون للرجل في حياتهما الزوجية.

٧ - وأكثر النساء شرّاً: سيئة الأخلاق الصخّابة، أي شديدة الصوت والصياح عند الخصام، والولّاجة أي كثيرة الولوج أي الدخول والخروج وإنّها فضولية في كلّ شيء وفي ما لا يعنيها، والخرّاجة أي تخرج كثيراً وتبذّر أموال زوجها وتسرف في مأكلها وملبسها وفي أشياء تافهة في الحياة على حساب زوجها. الهمّازة: التي تعيب الناس وتستغيبهم، وويل لكلّ هُمزة لُمزة. فالعيش مع مثل هذه المرأة إنّما هو العيش في جهنّم، فما أقبح هذه المرأة التي تستقلّ الكثير، فكلّما ينفق عليها زوجها تراه قليلاً وتستحقره ولا تشكره، بل تعيبه وتستقلّه، ولا تقبل اليسير.

٨ قال أمير المؤمنين للثَّا : تزوّج عيناء سمراء عجزاء مربوعة، فإن
 كرهتها فعليّ الصداق.

الصفات الظاهرية والجمال الظاهري ربما يسنبئ عن الصفات الباطنية والجمال الناطني، فالأمير عليه يعطينا بعض الصفات التي تدعو الرجل إلى الزواج، فإذا أردت أن تختار المرأة الصالحة، وأردت أن تعرفها من ظاهرها

مرا العيناء: أي الحسنة العين والتي عظم سواد عينها في سعة، والسمراء: أي فتزوّج العيناء: أي الحسنة العين والتي عظم سواد عينها في سعة، والسمراء: أي التي لونها بين السواد والبياض. والعجزاء: التي كانت عظيمة العجيزة. والمربوعة: وهي وسيطة القامة لا طويلة ولا قصيرة. فإنّ الرجل سوف يحظى ببغيته لو تزوّج بمثلها وإنّه لا يكرهها، حتّى يتحدّى الأمير عليّ أنّه لو كرهها فإنّه يدفع صداقها ومهرها، وهذا كناية عن عدم الإكراه على كلّ حال.

٩ ـ عن الأمير عليّا : من أراد الباءة فليتزوّج بـامرأة قـريبة مـن الأرض
 بعيدة ما بين المنكبين سمراء اللون، فإن لم يحظ بها فعلى مهرها.

٢٠ ـ من أمالي الشيخ أبي جعفر بن بابويه، عنه عليًّا ، قال : عقول النساء في جمالهن ، وجمال الرجال في عقولهم.

العقل جوهرة ربانية منحها الله للرجال والنساء، وبهذا العقل كلفهم بتكاليف شرعيّة، وهو على أقسام وله تعاريف كثيرة (١)، ومنها العقل العرفي والاجتماعي والسياسي الذي به يدير الإنسان دفّة الحياة الاجتماعية والسياسية، فمثل هذا العقل المدير والمدبّر أودعه الله أوّلاً في الرجال، وعلى ضوئه أعطاهم بعض المسؤوليات الثقيلة فزادت عقولهم على عواطفهم، بخلاف النساء فمن أجل حضانة الأطفال وتربيتهم وافتقارهم إلى حنان الأم أكثر من حنان الأب، أودع الله فيهن العاطفة وزادت على عقولهن، وهذا من مصاديق (الرجل يكمّل المرأة، والمرأة تكمّل الرجل)، وكلّ واحد يحتاج إلى الآخر من أجل تكوين الأسرة ونظامها الناجح وحياتها السعيدة. وفي هذا المضمار نقول: لا فيضل لأحدهما على الآخر، بل كلّ واحد لو عمل بمسؤولياته وما أعطاه الله سبحانه فإنّه الأفضل على الآخر، بل كلّ واحد لو عمل بمسؤولياته وما أعطاه الله سبحانه فإنّه الأفضل

<sup>(</sup>١) أشرت إلى تفصيل ذلك في كتاب (العقل والعقلاء).

سواء الرجل أو المرأة، فإنّ أكرمكم عند الله أتقاكم، فإعطاء العقل المدير للرجل لا يعني على أنّه أفضل من المرأة، فجمال الرجال في عقولهم، لأنّهم يضعون الأشياء في مواضعها فتكون الحياة سعيدة وجميلة، وعقول النساء في جمالهن، فإنّ جمالهن له قسط واسع في حياة الرجل والارتياح النفسي، والجمال هنا أعمّ من الجمال الظاهري والباطني، فالعمدة أن تكون المرأة ممّن لو نظرت إليها سرّتك بأخلاقها وجمالها الباطني حتّى لو فقدت الجمال الظاهري.

١١ حكان رسول الله ﷺ إذا أراد أن يتزوّج امرأة بعث إليها من ينظر إليها،
 وقال: شمّ ليتها، فإن طاب ليتها طاب عرفها، وإن درم كعبها عظم كعثبها.

لا شكّ أنّ النظافة في كلّ شيء لا سيّما في الحياة الزوجيّة من العوامل المهمّة في إدامة الحياة بهناء وسعادة، فإنّ المرأة لتحبّ الرجل النظيف، كما أنّ الله نظيف ويحبّ النظافة، وإنّ النظافة من الإيمان ومن سنن الأنبياء، وكذلك الرجل ليحبّ المرأة النظيفة الطيّبة الرائحة، والرسول الأكرم عَيَّا الله الموتنا وقدوتنا ليحبّ المرأة طيّبة الليت وهو صفحة العنق، فإن طاب ليتها طاب عرفها، والعرف: الريح الطيّب، وألذ اللذائذ المادية في الحياة الجنسية هو الجماع، وممّا يزيد في الشهوة ولذّة الجماع عظم الكعثب أي الفرج، ومن علائم ذلك درم الكعب أي كثير لحم كعبها، يقال: امرأة درماء إذا كانت كثيرة لحم القدم والكعب. وهذا يعني أنّ لحض العلائم الظاهرية تدلّ على البواطن.

١٢ \_قال عليّ بن الحسين عليّا : خير نسائكم الطيّبة الريح، الطيّبة الطعام، التي إن أنفقت أنفقت بمعروف، وإن أمسكت أمسكت بمعروف، فتلك من عمّـال الله، وعامل الله لا يخيب ويندم.

هذا الحديث الشريف يشير إلى حقيقة ناصعة، وهي أنّ بعض النساء من

جندالله وحزبه وعمّاله، فما أعظم هذه المرأة التي تنسب إلى الله سبحانه، وتكون عاملة له عزّ وجلّ في أرضه، فتحمل هذا الوسام العظيم، لو كانت طيبة الريح وطيّبة الطعام، وفوق ذلك هي التي إن أنفقت أنفقت بمعروف من دون إسراف وتبذير وتضييع لمال الزوج، وإن أمسكت أمسكت بمعروف من دون تفريط، أي امرأة معتدلة تتعامل في العطاء والإمساك بلا إفراط ولا تفريط، فتلك من عمّال الله، ومن الواضح المعلوم أنّ عامل الله لا يخيب في حياته ولا يندم على ما يفعل، لأنّ ما فعله كان بحكمة وعقل وتدبير، ومثل هذه المعاملة الإلهية لها أوصاف أخرى..

١٣ - فعن رسول الله ﷺ، قال : ألا أخبركم بخير نسائكم ؟ قالوا : بلى . قال : إنّ خير نسائكم الولود الودود الستيرة - أي المستورة التي لا يراها الأجانب العفيفة - في عرضها وكلامها وحياتها وحجابها - العزيزة في أهلها ، الذليلة مع بعلها - وهذان وصفان مهمّان في حياة المرأة ، فمن ذاقت العزّة في بيت أبيها ، وهذا يعني أنّ على الوالد أن يعزّ بناته فلا يحتقرهن لا سيّما أمام الأولاد الذكور ، بل يتعامل مع بناته بلطف وإحسان كما سنذكر تفصيل ذلك إن شاء الله - فالمرأة التي كانت عزيزة في بيت والدها ، لا تبيع الغالي مع زوجها ، بل تأخذ جانب الذلة يعني التواضع والرفق مع بعلها ، وكلّما ازدادت تواضعاً لبعلها أحبّها وأكرمها وأعـزها ودافع عنها وصانها من كلّ حادث ، أمّا إذا تكبّرت وشمخت على بعلها ، في يستصغرها ويستحقرها ولا يعيرها أهمية ، بل يفوّض أمرها إليها ، وربما يخذلها ليثبت لها أنّها ضعيفة في الحياة ، ومن ثمّ تنهدم حياتهما المشـتركة ، في لا يكون الزوج حينئذٍ شريك الحياة المدافع والناصح .

ثمّ قال الرسول الأعظم ﷺ: «المتبرّجة مع زوجها الحصان على غيره»،

أي أمام الزوج تخلع ما عليها لتشير شهوته ويلتذّان من حياتهما الزوجية، فلا تحتجب عنه بتوهّم أن تكون عنده عزيزة كما يتحدّثن النساء فيما بينهن ويعلمن أحداهما الأخرى بأن تمتنع عن زوجها، بيل الرسول أدرى بالحقائق والواقعيات فواقع الحياة الزوجية الناجحة والهادئة والسعيدة تلك التي تتواضع الزوجة لزوجها، كما على الزوج أن يراعي حقوقها ومشاعرها وأحساسيها، كما سنذكر تفصيل ذلك، فتتبرّج له وتصون نفسها عن غيره «التي تسمع قوله وتطيع أمره، وإذا خلابها بذلت له ما أراد منها ولم تتبذّل له تبذّل الرجل» أي لم تترك الزينة، بل تتزيّن وتتطيّب بالعطور الجذّابة ثمّ تبذل له ما يريد حتّى تكفيه فلا يركض وراء النساء جائعاً ولعاً، بل قد أشبعت غريزته الجنسية من الحلال ومن امرأة صالحة تسرّه إذا نظر إليها، وبعد ذلك لو عرضت عليه أجمل نساء العالم خور العين.

الإمام الصادق للنظل : ما استفاد امرئ بعد الإسلام أفسل من زوجة مسلمة، تسرّه إذا نظر إليها، وتطبعه إذا أمرها وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها ومالها.

فهذه المرأة تعدّ بعد الدين الإسلامي من أفضل الفوائد ومن أتمّ النعمة، ولا يلقّاها إلّا ذو حظً عظيم، فما أروع الحياة أن يعيش الإنسان مع عاملة من عمّال الله، تعرف ما يجب عليها وتؤدّي وظيفتها كما هي وتخاطب زوجها بما يرضي ربّها، فتنال الأجر العظيم والمقام الجسيم، جنّات عدن أعدّت للمتّقين والمتّقيات.

١٥ ـ جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال : إنّ لي زوجة إذا دخلت تلقّتني،

وإذا خرجت شيّعتني، وإذا رأتني مهموماً قالت: ما يهمّك، إن كنت تهتمّ لرزقك فقد تكفّل به غيرك، وإن كنت تهتمّ بأمر آخرتك فزادك الله همّاً، فقال رسول الله يَجَوَّلُا: بشّرها بالجنّة، وقل لها: إنّك عاملة من عمّال الله، ولكِ في كلّ يوم أجر سبعين شهيداً، وفي رواية: إنّ لله عزّ وجلّ عمّالاً، وهذه من عمّاله، لها نصف أجر الشهيد. وأجر الشهيد كما ورد في الخبر الشريف عظيم جدّاً، فإنّ الشهداء أحياء عند ربّهم يرزقون، فرحون بما آتاهم الله من فضله، وما أن تسقط القطرة الأولى من دمه على الأرض إلّا غفر الله له كلّ ذنب أذنبه ويدخله الجنّة بغير حساب.

فمثل هذه المرأة اللبيبة والمؤمنة التي تعين زوجها على دنياه وآخرته، تكون من عمّال الله ولها أجر سبعين شهيداً، وهي تكون أجمل وأفضل من الحور العين.

١٦ ـ عن الصادق عليه ، قال : الخيرات الحسان من نساء أهل الدنيا هـنّ أجمل من الحور العين.

ومثل هذه تبشّرها الملائكة بالجنّة، وتدخلها من أيّ باب شاءت.

١٧ \_ عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: إذا صلّت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وأحصنت فرجها، وأطاعت بعلها، فلتدخل من أيّ أبواب الجنّة شاءت.

١٨ ـ وقال ﷺ : أي امرأة أعانت زوجها على الحجّ والجهاد أو طلب العلم، أعطاها الله من الثواب ما يعطى امرأة أيوب عليُّلًا .

فإنّها المرأة الصابرة التي ضرب الله المثال بصبرها وقد وعد الصابرين والصابرات جنّات عرضها السماوات والأرض، فمن تعين زوجها على قيضايا النساء الفاضلات .....ا

الجهاد في سبيل الله أو أداء مناسك الحجّ أو طلب العلم \_وهـذه بشـرى لنسـاء أهل العلم \_فإنّ الله يعطيها من الثواب أي الجنّات ما يعطي امـرأة أيـوب عـلى صبرها على أذى ومرض زوجها.

فمن العوامل التي تجعل الحياة الزوجية حياة سعيدة الصبر وعدم الغضب، بل تتفانى الزوجة في إرادة زوجها وتجعل يدها بيده لحلّ مشاكل الحياة وصعوبة المعشة.

١٩ ــ عن الإمام الصادق عليُّالإ، قال: خير نسائكم التي إن غضبت أو
 أغضبت قالت لزوجها: يدي في يدك، لا أكتحل بغمض حتّى ترضى عنّى.

فهدفها في الأسرة أن ترضي زوجها، لأنّها تعلم أنّ رضا الله فسي رضا الزوج، فيما إذا كان مؤمناً وصالحاً يريد ما أراده الله سبحانه.

فلا بدّ للرجل المؤمن أن يختار من النساء خيارهن، وكذلك النساء يخترن من الرجال خيارهم، فإنّ الطيّبين للطيّبات والخبيثين للخبيثات، والجنس مع الجنس يميل. والطيور على أشكالها تقع، ومع هذا فإنّ الأئمة علمي أشكالها تقع، ومع هذا فإنّ الأئمة علمي أشكالها تقع، والمعدد أشاروا إلى أصناف النساء وتأثيرهن على الأولاد في صفاتهم.

٢٠ عن الصادق عليّا إلى الشجاعة الأهل خراسان، والباءة في أهـل
 البربر، والسخاء والحسد في العرب، فتخيّروا لنطفكم.

٢١ ـ عن الصادق، عن أبيه عليه الله الله عنها عنه أفاد عبد فائدة خيراً من زوجة صالحة إذا رآها سرّته، وإذا غاب عنها حفظته في نفسها وماله (١١).

٢٢ \_ عن الصادق، عن أبيه علمَمَلِين ، قال: إنّ رسول الله عَلَيْلَة قال: إنّ من

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢١٧.

118 ..... ١١٤ على ضوء القرآن والعترة سعادة المرء المسلم أن يشبهه ولده، والمرأة الجملاء ذات دين، والمركب الهنيء،

والمسكن الواسع (۱).

٢٣ ـ قال أبو عبد الله للنُّلِلْ : ثلاثة هي من السعادة : الزوجة المؤاتية ، والولد البارّ ، والرزق يرزق معيشة يغدو على صلاحها ويروّح على عياله.

٢٤ ـ قال رسول الله ﷺ : الدنيا متاع وخير متاعها الزوجة الصالحة.

وبمثل هذه المرأة الصالحة المطيعة والمؤاتية تقرّ العيون وتفرح القلوب، والعبد المؤمن يطلب من الله ذلك كما في قوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (٢).

٢٥ ـ ومن النساء الفاضلات في قوله تعالى:

﴿ عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَّـقَكُنَّ أَنْ يُسْبِدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِسَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِعَاتٍ ثَـيِّـبَاتٍ وَأَبْكَاراً ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) التحريم: ٥.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٠٠: ٢٣١، عن أمالي الطوسي ١: ٣٧٩.

٢٧ عن عبد الله بن سنان، عن بعض أصحابنا، قال: سمعت أبا عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عن عبد الله على يقول: إنّما المرأة قلدة، فانظر ما تنتلّد، وليس لامرأة خطر لا لصالحهن ولا لطالحهن، فأمّا صالحتهن فليس خطرها الذهب والفضّة، هي خير من الذهب والفضّة، وأمّا طالحتهن فليس خطرها التراب، التراب خير منها(١١).

٢٨ ـ قال النبي ﷺ: خير نساء ركبن الإبل نساء قريش، أحـناهن عـلى زوج.

79 ـ وفي فقه الرضا طلي : واعلم أنّ النساء شتّى، فمنهن الغنيمة والغرامة، وهي المتحبّبة لزوجها والعاشقة له، ومنهن الهلال إذا تبجلّى، ومنهن الظلام العندس المقطبة، فمن ظفر بصالحتهن يسعد، ومن وقع في طالحتهن فقد ابتلي وليس له انتقام، وهن ثلاث، فامرأة ولود ودوء تعين زوجها على دعره لدنياه وآخرته، ولا تعين الدهر عليه، وامرأة عقيمة لاذات جمال ولا تعين زوجها على خير، وامرأة صخّابة ولاجة همّازة تستقلّ الكثير ولا تقبل الكثير، وإيّاك أن تغتر بمن هذه صفتها، فإنّه قال رسول الله على الحسناء في منبت سوء (١٠).

قال الصدوق عليه الرحمة: قال أبو عبيدة: تراه أراد فساد النسب إذا خيف أن تكون لغير رشدة، وإنّما جعلها خضراء الدمن تشبيها بانشجرة الناضرة في دمنة البقرة، وأصل الدمن ما تدمنه الإبل والغنم من أبعارها وأبوالها، فربما ينبت فيها النبات الحسن، وأصله في دمنة، يقول: فمنظرها حسن أنيق ومنبتها فاسد، قال

<sup>(</sup>١) المصدر، عن معانى الأخبار: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٣٤.

١١٦ ..... الأسرة على ضوء القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة الشاعر:

وقد ينبت المرعى على دمن الثرى وتبقى حزازات النفوس كما هيا ضربه مثلاً للرجل الذي يظهر المودّة وفي قلبه العداوة (١١).

٣٠ وقال ﷺ: تزوّجوا الأبكار، فإنّهن أطيب شيء أفواهاً، وأذرش أخلافاً، وأحسن شيء أخلاقاً، وأفتح شيء أرحاماً، أفتح أنعم وألين.

٣١ ـ قال رسول الله ﷺ: تزوّجوا الأبكار، فإنّهن أعذب أفواهاً، وأرتق أرحاماً، وأسرع تعلّماً، وأثبت للمودّة.

٣٢ ـُ قال رسول الله ﷺ : اختاروا لنطفكم، فإنّ الخال أحد الضجيعين.

٣٣ ـ قال رسول الله ﷺ: تزوّجوا السوداء الولود الودود، ولا تنزوّجوا الحسناء الجميلة العاقر، فإنّي أباهي بكم الأمم يوم القيامة، أوَ ما علمت أنّ الولدان تحت عرش الرحمن يستغفرون لآبائهم يحضنهم إبراهيم وتربّيهم سارة صلّى الله عليهما في جبل من مسك وعنبر وزعفران (٢).

٣٤ ـ قال رسول الله ﷺ: إذا أراد أحدكم أن يتزوّج المرأة فليسأل عن شعرها كما يسأل عن وجهها، فإنّ الشعر أحد الجمالين (٣).

٣٥ ـ عن فاطمة بنت الحسين، عن أبيها الحسين بن علي، عن أبيه عـ لمّي ابن أبي طالب علمي قال: قال رسول الله عَلَيْقَ : من أعطي أربع خصال فقد أعطي خير الدنيا والآخرة وفاز بحظّه منهما: ورع يعصمه من محارم الله، وحسن خلق

<sup>(</sup>١) المصدر: ٢٣٢، عن معاني الأخبار: ٣١٧.

<sup>(</sup>۲) البحار ۱۰۰ : ۲۳۷.

<sup>(</sup>٣) المصدر : ٢٣٧.

النساء الفاضلات .....النساء الفاضلات النساء الفاضلات النساء الفاضلات المساء الفاضلات المساء الفاضلات

يعيش به في الناس، وحلم يدفع به جهل الجاهل، وزوجة صالحة تعينه على أمر الدنيا والآخرة (١١).

٣٧ عن ربيعة بن كعب، قال: سمعت النبي عَبَالِيَّة يقول: من أعطي خمساً لم يكن له عذر في ترك عمل الآخرة: زوجة صالحة تعينه على أمر دنياه و آخرته، وبنون أبرار، ومعيشة في بلده، وحسن خلق يداري به الناس، وحبّ أهل بيتي.

٣٨ - نهج البلاغة: قال أمير المؤمنين لليللا : خيار خسصال النساء شرار خصال الرجال : الزهو والجبن والبخل، فإذا كانت المرأة ذات زهو لم تمكن من نفسها، وإن كانت بخيلة حفظت مالها ومال بعلها، وإذا كانت جبانة فرقت من كل شيء يعرض لها(٢).

٣٩ ـ روي عن أمير المؤمنين عليُّلاً أنّ رسول الله تَيْمَلِلهُ قال: أخبروني أيّ شيء خيرٌ للنساء؟ فقالت فاطمة عَلِيَكُلاً: أن لا يرين الرجال ولا يراهن الرجال. فأعجب النبي تَيْمِلاً وقال: إنّ فاطمة بضعة منّى (٣).

٤٠ ـ قال رسول الله ﷺ: خير نسائكم التي إذا دخلت مع زوجها خلعت درع الحياء.

٤١ ـ قال الصادق للتلل : خير نسائكم التي إن أعطيت شكرت، وإن مُنعت رضيت.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المصدر: ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ٢: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٠٠ : ٢٣٩، عن مصباح الأنوار .

٤٢ ــ وقال عليُّه : خير نسائكم نساء قريش ألطفهن بأزواجهن، وأرحمهن بأولادهن، المجون ؟ قــال : التــي لا تمتنع.

٤٣ ـ عن الرضا عليه قال: من سعادة الرجل أن يكشف الثوب عن امرأة بيضاء.

21 ـ عن أبي عبد الله عليه الله المرأة الجميلة تقطع البلغم، والمرأة السوداء تهيّج المرّة السوداء.

٥٤ ـ عن أبي عبد الله طلط أنه شكى إليه البلغم فقال: ما لك جارية تضحكك ؟ قال: قلت: لا. قال: فاتّخذها فإنّ ذلك يقطع البلغم.

٤٦ ـ الفقيه بسنده، قال رسول الله عَبَيْنَةُ : الناجي من الرجال قــ ليل، ومــن النساء أقلّ وأقلّ، قيل : ولِمَ يا رسول الله ؟ قال : لأنّهن كافرات الغضب ــ أي عند الغضب تكفر بالنعم وبفضل الزوج ــ مؤمنات بالرضا.

٤٧ ـ عن أبي عبد الله عليُّا قال: مثل المرأة المؤمنة مثل الشامة في الثور
 الأسود.

٤٨ ـ قال رسول الله ﷺ : إنّما مثل المرأة الصالحة مثل الغراب الأعصم الذي لا يكاد يقدر عليه ؟ الذي لا يكاد يقدر عليه . قال : الأبيض إحدى رجليه .

٤٩ ـ عن أبي عبد الله عليه الله قال لامرأة سعد: هنيئاً لك يا خنساء، فلو لم يعطك الله شيئاً إلاّ ابنتك أمّ الحسنين لقد أعطاك خيراً كثيراً، إنّما مثل المرأة الصالحة في النساء كمثل الغراب الأعصم في الغربان، وهو الأبيض إحدى رجليه (١١).

<sup>(</sup>١) الروايات من الكافي ٢٢ : ٨١٠.

٥٠ ـ عن الثمالي، عن أبي جعفر عليُّ إلى ، قال : كان في بني إسرائيل رجل عاقل كثير المال، وكان له ابن يشبهه في الشمائل من زوجة عفيفة، وكان له ابنان من زوجة غير عفيفة.

فلَّ حضرته الوفاة قال لهم: هذا مالي لواحدٍ منكم. فلمَّا توفّي قال الكبير: أنا ذلك الواحد، وقال الأوسط: أنا ذلك، وقال الأصغر: أنا ذلك. فاختصموا إلى قاضيهم، قال: ليس عندى في أمركم شيء، انطلقوا إلى بني غنام الإخوة الثلاث، فانتهوا إلى واحد منهم فرأوا شيخاً كبيراً، فقال لهم: ادخلوا إلى أخي فلان فهو أكبر منّى فاسألوه، فدخلوا عليه فخرج شيخ كهل فقال: سلو أخي الأكبر منّى، فدخلوا على الثالث فإذا هو في المنظر أصغر، فسألوه أوّلاً عن حالهم ثمّ مبيّناً لهم فقال: أمّا أخى الذي رأيتموه أوّلاً هو الأصغر وإنّ له امرأة سوء تسوؤه وقد صبر عليها مخافة أن يبتلي ببلاء لا صبر له عليه فهرمته، وأمّا الثاني أخي فإنّ عنده زوجة تسوؤه وتسرّه فهو متماسك الشباب، وأمّا أنـا فــزوجتي تسرّنی ولا تسوؤنی لم یلزمنی منها مکروه قط منذ صحبتنی، فشنبابی معها متماسك، وأمّا حديثكم الذي هو حديث أبيكم، انطلقوا أوّلاً وبعثروا قسره واستخرجوا عظامه وأحرقوها ثمّ عودوا لأقضى بينكم. فانصرفوا فأخذ الصبيّ سيف أبيه وأخذ الأخوان المعاول، فلمَّا أن همَّا بذلك قال لهم الصغير: لا تبعثروا قبر أبي وأنا أدع لكما حصّتي، فانصرفوا إلى القاضي فقال: يقنعكما هذا، ائتوني بالمال، فقال للصغير : خذ المال، فلو كانا ابنيه لدخلهما من الرقّة كما دخل على الصغير <sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) النجار ١٠٠ : ٢٣٣

١٢٠ ..... ١٢٠ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

## نساء السوء

الإنسان ذلك الكائن الذي لا زال مجهولاً في كثير من معالمه وعوالمه، خلقه الله من روح وجسد، وركّب فيه العقل الذي يدعوه إلى طاعة الله، والنفس الأمّارة بالسوء، فهو دائماً في صراع مرير بين الحق والباطل، بين الخير والشرّ، بين الفضيلة والرذيلة، وهذا المعنى يجري في النساء كما يجري في الرجال، فمنهن الفاضلات ونساء الخير، ومنهن الطالحات ونساء السوء، ولكلّ مواصفات وعلائم، وعلى الجميع أن يهذّبوا أنفسهم ويكتسبوا الفضائل والمحامد، ويسعوا في تخلية القلوب والنفوس من الصفات الذميمة، ثمّ تحليتها بالصفات الحميدة والسجايا الفاضلة، ثمّ تجلية ذلك حتى يصلوا إلى قمّة الكمال، قاب قوسين أو أدنى.

والأئمة عَلِمَتِكُمُ أشاروا إلى نساء السوء وأخلاقهن، كما ورد في القرآن الكريم في قصص الأنبياء وزوجتي نوح ولوط.

قال الله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُم ْ وَأَوْلادِكُم ْ عَدُوّاً لَكُم ْ فَاحْذَرُوهُم ﴾ (١).

١ ـ قال الإمام الصادق عليُّل : أغلب الأعداء للمؤمن زوجة سوء.

فالزوجة سيَّئة الذات وسيِّئة الأخلاق وسيِّئة المنظر هي من أعداء المؤمن،

<sup>(</sup>١) التغاين : ١٤.

نساء السوء ...... ١٢١

تؤذيه ليل ونهار، حتّى تسلب عقله ولبّه، لما تحمل من قلّة الدين والحياء ونقصان العقل.

٢ \_ قال النبي ﷺ : ما رأيت ضعيفات الدين ناقصات العقول أسلب لذى لبّ منكن .

ومثل هذه النسوة السيّئة تمنع المؤمن من عبادة الله كما يتمنّاه المؤمن. ٣\_قال رسول الله عَيَّاتًا: لو لا النساء لعبد الله حقّاً.

فإنّ النساء حبائل الشيطان، يستعين بهن لإغواء المؤمن وجرّه إلى الضلال والانحراف، فأكثر الخصومات الفردية والاجتماعية حتّى العالمية كحروبها إنّما تنشأ من امرأة كما يحدّثنا التأريخ بذلك كثيراً.

٤ ـ ولمثل هذا يخبرنا أمير المؤمنين عليُّلا عن آخر الزمان قائلاً: يظهر في آخر الزمان واقتراب القيامة، وهو شرّ الأزمنة، نسوة متبرّجات كاشفات عاريات من الدين، داخلات في الفتن، ماثلات إلى الشهوات، مسرعات إلى اللذات، مستحلّات للمحرّمات، في جهنّم خالدات.

وبداية آخر الزمان هو نهاية النبوّة وختمها بسرسول الله محمّد عَلَيْ الذي يطلق عليه عَلَيْ : نبيّ آخر الزمان، وكلّما ابتعدنا عن عصر النبوّة واقتربنا من يوم القيامة ظهر الفساد في البرّ والبحر أكثر فأكثر، فتظهر مثل هذه النسوة على الساحة، وتسوق المجتمع إلى الانحطاط والضلال والجهل والشهوات واتباع الملذّات. ودواء ذلك الداء المعضل هو الستر عليهن.

٥ ـ قال ﷺ : إنّ النساء غيّ وعورة، فاستروا العورة بالبيوت، واستروا الغيّ بالسكوت.

٦ ـ وقد مرّ رسول الله ﷺ على نسوة فوقف عليهن، ثمّ قــال: يــا مـعشر

النساء، ما رأيت نواقص عقول ودين أذهب بعقول ذوي الألباب منكن، إنّي قد رأيت أنّكن أكثر أهل الناريوم القيامة، فتقرّبن إلى الله ما استطعتن، فقالت امرأة منهن : يا رسول الله، ما نقصان ديننا وعقولنا ؟ فقال : أمّا نقصان دينكن فبالحيض الذي يصيبكن فتمكث إحداكن ما شاء الله لا تصلّي ولا تـصوم، وأمّا نـقصان عقولكن فبشهادتكن، فإنّ شهادة المرأة نصف شهادة الرجل.

ومن سوء خلق المرأة أن تمنّ على زوجها بمالها وثروتها إن كان لها ذلك. ٧ ـ قال النبيّ ﷺ: لو أنّ جميع ما في الأرض من ذهب وفضّة حملته المرأة إلى بيت زوجها، ثمّ ضربت على رأس زوجها يوماً من الأيام تقول: من أنت؟ إنّما المال مالي، حبط عملها ولو كانت من أعبد الناس إلّا أن تتوب وترجع وتعتذر إلى زوجها.

٨ ـ قال سلمان الفارسي ﴿ الله عَلَيْ الله عَلَيْ يقول : أيّها امرأة منّت على زوجها بمالها، فتقول : إنّما تأكل أنت من مالي، لو أنّها تصدّقت بذلك المال في سبيل الله لا يقبل الله منها إلّا أن يرضى عنها زوجها.

ولا بدّ أن يختار الرجل المرأة التي لها منبت صالح من عائلة متديّنة وملتزمة بالحجاب والدين، ولا يطلب جمالها الظاهري، وإن كان مطلوباً، فلا يتغافل عن جمالها الباطني من العفّة والدين.

٩ ـ قال رسول الله ﷺ: أيها الناس، إيّاكم وخضراء الدمن. قيل: يا رسول الله، وما خضراء الدمن؟ قال: المرأة الحسناء في منبت سوء.

النبيّ \_ يدلّ على السيّئة تشيب الرجل قبل أوانه، ولمثل هذا كان النبيّ \_ يدلّ على الاستمرار \_ يقول في دعائه: «اللهمّ إنّي أعوذ بك من ولد يكون عـ لميّ ربّاً \_ أي فوقي وحاكماً عليّ بمنزلة الربّ \_ ومن مالٍ يكون عليّ ضياعاً \_ لا يعرف

الإنسان كيف يتصرّف به حتّى يضيع عليه ومن زوجة تشيبني قبل أوان شيبي».
وهذا ما نشاهده، فإنّ أكثر الشيب من الهمّ والغم، فإنّ الهم يجلب الهرم،
والهمّ يكون تارةً من خلال الدَّيْن، فإنّ الدَّيْن همّ ولو درهم، وأخرى يكون من
زوجة السوء وأولاد السوء، فاسأل من كان شايباً قبل أوانه ؟ لتقف على ما ندّعيه.

ثمّ وجود الأولاد في عالم الزواج من العوامل المهمّة لتكوين الأسرة وسعادتها، ومن هذا المنطلق نجد التأكيد على تزويج المرأة الولود، وترك العقيم.

١١ \_قال النبي ﷺ: ذروا الحسناء العقيم وعليكم بالسوداء الولود، فإنّي مكاثر بكم الأمم حتّى بالسقط.

١٢ ـ وقال ﷺ: شوهاء ولود خيرٌ من حسناء عقيم.

١٣ \_ وقال ﷺ: اعلموا أنّ المرأة السوداء إذا كانت ولوداً أحبّ إليّ من الحسناء العاقر.

ومن النساء السيّئات الظالمة لبعلها، فلا تعطي حقوقه، وتظلمه في منعها الحقوق الزوجية، حتّى تهجر زوجها، فليس لها إلّا النار أو تتوب وترجع.

ومن الأخلاق السيّئة في بعض النسوة أنّها تحمل على زوجها أكـــثر مــن طاقته وتكلّفه فوق ما يتحمّل سواء في المأكل أو الملبس أو أيّ شـــيء آخــر، كالسفر الذي لا يطيقه، أو الذهاب إلى مكان أو دار لا يرضى بالذهاب إليها.

النبيّ ﷺ: أيّما امرأة أدخلت على زوجها في أمر النفقة وكلّفته على النبيّ ﷺ الله الصالحة على الله الله الصالحة الآ

172 ..... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة أن تتوب و ترجع و تطلب منه طاقته.

وهناك أوصاف أخرى تشير إلى شرار النساء.

17 \_ قال النبي عَلَيْهُ: ألا أخبركم بشر نسائكم ؟ قالوا: بلى يا رسول الله، أخبرنا. قال: من شر نسائكم الذليلة في أهلها، العزيزة مع بعلها، العقيم الحقود، التي لا تتورّع عن قبيح، المتبرّجة إذا غاب عنها زوجها، الحصان معه إذا حضر، التي لا تسمع قوله ولا تطيع أمره، فإذا خلا بها تمنّعت تمنّع الصعبة عند ركوبها، ولا تقبل له عذراً ولا تغفر له ذنباً.

وهذا يعني أنّ الزوج إذا أخطأ فعليه أن يعتذر، كما أنّ على الزوجة أن تقبل عذره وتصفح عنه، ولا تصرّ على خطائه وذنبه، وتريد أن تعاقبه بسوء خلقها والصدّ عنه، فلا تسمع قوله ولا تطبع أمره، حتّى تجعل العيش عليه جهنّماً، والحياة سعيراً.

١٧ ـ من كتاب روضة الواعظين، قال الصادق عليه الله المؤمنين عليه الله أمير المؤمنين عليه الساءه، فقام خطيباً فقال : معاشر الناس، لا تطيعوا النساء على كلّ حال، ولا تأمنوهن على مال، ولا تذروهن يدبّرن أمر العيال، فإنّهن إن تُركن وما أردن أوردن المهالك، وعدون أمر المالك، فإنّا وجدناهن لا ورع لهن عند حاجتهن ولا صبر لهن عند شهوتهن، البذخ لهن لازم وإن كبرن، والعجب بهن لاحق وإن عجزن، لا يشكرون الكثير إذا منعن القليل، ينسين الخير ويحفظن الشرّ، يتهافتن بالبهتان، ويتمادين بالطغيان، ويتصدّين للشيطان، فداروهن على كلّ حال، وأحسنوا لهن المقال لعلّهن يحسن الفعال.

العجب من هذه الكلمات العلوية، فإنَّه عليُّا لا يخبر عن حقيقة النساء، فإنَّ

الغالب عليهن هذه الصفات والأحوال، فالرجل العاقل اللبيب لابد أن يعرف كيف يتصرّف مع زوجته، والذي يستفاد من كلماته للريل النقاط التالية:

١ \_عدم إطاعة النساء مطلقاً في كلّ شيء وفي جميع الأحوال: ( لا تطيعوا النساء على كلّ حال).

٢- لا يعطى أمر المال بيدها، ولا تؤتمن على الثروة، فإنّها بمجرّد أن تعرف أنّ لزوجها مالاً فسرعان ما تملي عليه رغباتها ومشتهياتها من أشياء تافهة وغير ضرورية في الحياة ـ والعاقل تكفيه الإشارة \_ (فلا تأمنوهن على مال) مطلقاً، بل ولا تخبر بذلك ولا تعلم.

"عدم تدبير العيال: فإنّ ربّ البيت هو الرجل وهو القائم على العيال، فإنّ الرجال قوّامون على النساء، فعليه أن يدبّر أمر العيال بعقل وحكمة، وإلّا فإنّ المرأة ناقصة، والناقص لا يعطي الكمال، فإنّ فاقد الشيء لا يعطيه، فالعقل الحاكم في الأسرة هو عقل الرجل المؤمن الصالح \_ وإلّا لو كانت المرأة صالحة ومؤمنة والزوج فاسق فاجر، فلا يعطى أمر العيال بيده، فإنّه يسوقهم إلى وادي الضلال والغواية، كما هو واضح \_ أمّا إذا كان رجلاً صالحاً مؤمناً عاقلاً فإنّه هو الذي يدير ويدبّر أمر العيال، ولا يذر المرأة تدبّر أمر العائلة (ولا تنذروهن يدبّرن أمر العيال)، والسبب في ذلك أو بالأحرى كبرى القضيّة وبرهانها (إنهن إن تركن وما أردن أوردن المهالك)، فإنّ المرأة بطبيعتها وجبلتها تميل إلى الملاذ والشهوات التي تجلب المخاطر والمهالك، حتّى تتجاوز الحدود (وعدون أمر الممالك) والشاهد والدليل الآخر على ذلك أنّهن لا يتورّعن عن المحارم (عند حاجتهن ولا صبر لهنّ عند شهوتهن)، ويكفيك أن تجرّب ذلك، وإنّ من جرّب

۱۲۱ ..... ۱۲۲ القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة المجرّب حلّت به الندامة.

٤ - البذخ لهن لازم: فإنهن يردن الحياة البذخية يشترين ويأكلن ويلبسن من دون حساب وكتاب، حتّى لو كبرن وكنّ في سنّ الشيخوخة فإنّ هذه الحياة البذخية والإسراف والتبذير لا ينحصر في أيام شبابهن وإظهار جمالهن، بل حتّى العجائز عندهن ميل شديد للبذخ، وإذا أردت الشاهد في أسأل زوجتك عندما تذهب إلى حفلة عرس أو قران أو ما شابه ذلك من دون أن تعرّفهن، حتّى تقف على البذخ من استعمال الموديلات في شعورهن وملابسهن وأحذيتهن وإلى ما شاء الله، فضلاً عن الذهب والقلائد والخواتيم.

 ۵ ـ العجب بهن لاحق: فإنهن مغرورات معجبات بأنفسهن، وهذا العجب يلحق بهن حتّى العجز، كما يقول شوقى:

خـــدعوها بــقولهم حسناء والغـــوانسي يــغرهن الثــناء

7 ـ لا يشكرن: الشكر وإن كان من غرائز الإنسان، ولكن العجيب أن العرأة ما دمت تعطيها فإنها ربما تشكرك على ذلك، وإن كان الكثير منهن يتصوّرن أن ذلك من وظيفة الزوج ورغماً على أنفه، لا بدّ أن يصرف ما في جيبه، وإذا شكرن فيكفيك أن تمنعهن القليل فترى الشيء العجيب حتّى يصاب الرجل باليأس ويتذمّر من الحياة الزوجية، أنّه قدّم الغالي والنفيس، وإذا به بمجرّد أن منع القليل عنها لظروفه الخاصّة، وإذا بها تنكر المعروف كلّه، (ولا يشكرن الكثير إذا منع منعن القليل) بل في خبر آخر تقول: عشت معك سنين فماذا قدّمت لي، فإنّي لم أجد ولم أرّ منك خيراً.

٧ ـ ينسين الخير : فطيلة الحياة الزوجية تعمل لها الخير والمعروف انطلاقاً

نساء السوء ...... ١٧٧

من قوله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالمَعْرُوفِ ﴾ (١) ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ ﴾ (١) ، وإذا به في خصومة مختصرة ونزاع طفيف تنسى الخير كلّه، بل وتحفظ الشرّ، فتخرج لك قائمة سوداء سجّلتها عليك طيلة الحياة الزوجية، حتّى يصاب المرء بالانهيار وتزلزل الأعصاب والذهول، وسرعان ما يأتيه الشيطان ويلقي في روعه الطلاق والانفصال، وأنّ مثل هذه المرأة لا تنفعك، بل وتضرّك، والحال هذه من طبيعة النساء، فالغالب الأعمّ يتّصفن بهذه الصفات، فلا سبيل لك إلّا المداراة والمعاملة بالتي هي أحسن، حتّى لا تجعل حياتك جهنّماً، بل بالعقل وحسن الخلق تعالج الأمراض النفسية والمشاكل العائلية.

٨ ـ يتهافتن بالبهتان : لا يتورّعن عن الكذب والافتراء والبهتان ، فسرعان
 ما يرتكبن ذلك إذا اقتضت مصالحهن ورغباتهن .

9 ـ يتمادين بالطغيان: فمن أجل إشباع الرغبات والشهوات يطغين على الأزواج، بل ويتمادين بالطغيان، فتجد أيام وشهور وربما سنين لا تتنازل عن كلمتها الباطلة طغياناً وتكبّراً وجبروتاً، فتهجر زوجها وهي ظالمة طاغية، فإنها تحشر يوم القيامة مع الطغاة الجبابرة كفرعون وهامان وقارون في الدرك الأسفل من النار، إلا أن تتوب وترجع ويرضى عنها زوجها.

۱۰ ـ ويتصدّين للشيطان: فإنّهن يقبلن بوجوههن على الشيطان، فتكون من عمّال الله كما مرّ بيانه في النساء

<sup>(</sup>١) النساء: ١٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٢٩.

1۲۸ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة الفاضلات، ومنهن من يكنّ من عمّال الشيطان وحبائله لإغواء الرجال.

فمع هذه الأحوال الصعبة، لا حيلة للرجال إلّا المداراة مطلقاً (فداروهن على كلّ حال)، كما يستعمل معهن الكلام الحسن والجميل، فإنّ المقصود أن يجعل محيط الأسرة محيطاً هادئاً يسوده الوقار والسكينة وعدم القيل والقال حتى تظهر الاستعدادات الباطنية المكمونة في أعضاء الأسرة (وأحسنوا لهن المقال) فإنّه يرجى حينئذٍ أن يحسن الفعال (لعلهن يحسن الفعال) والله المستعان، ولاحول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم.

هذا وما يذكر في مذمّة النساء من الروايات الشريفة، فإنّها ليست على نحو الموجبة الكلّية، أي كلّ النساء هكذا، بل هي من القضايا المهملة وهي بسحكم الجزئية، وربما الغالب على جنس المرأة ذلك، فما ورد من عدم الوفاء من المرأة وأنّه محال، إنّما هو من هذا الباب، وإلّا فإنّ التأريخ يشهد لنا بنساء وفيّات لأزواجهن وأولادهن وللمبادئ القيّمة.

١٨ ـ عن أبي عبد الله عليه الله على الله عن خمسة محال: النصيحة من الحاسد محال، والسفقة من العدو محال، والحرمة من الفاسق محال، والوفاء من المرأة محال، والهيبة من الفقير محال (١).

۱۹ ـ والرجل يتعوّذ بالله من الشيطان كما يتعوّذ من نساء السوء، عن رسول الله ﷺ، قال : عظوهن بالمعروف قبل أن يأمرنكم بالمنكر، وتعوّذوا بالله من شرارهن، وكونوا من خيارهن على حذر.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٢٥.

نساء السوء ...... ١٢٩

• ٢٠ عن أبي جعفر عليه الله الله الله الله النهوى ولا تطيعوهن في ذي قرابة ، إن المرأة إذا كبرت ذهب خير شطريها وبقي شرّهما : ذهب جمالها وعقم رحمها واحتد لسانها ، وإنّ الرجل إذا كبر ذهب شرّ شطريه وبقي خيرهما : ثبت عقله واستحكم رأيه وقلّ جهله (١).

٢١ ـ في نهج أمير المؤمنين للنِّلْإ : المرأة عقرب حلوة اللسبة.

77 ـ وقال عليه المرأة التي خرجت عليه وأمثالها ـ: معاشر الناس، إنّ النساء نواقص الإيمان نواقص خرجت عليه وأمثالها ـ: معاشر الناس، إنّ النساء نواقص الإيمان نواقص الحظوط نواقص العقول، فأمّا نقصان إيمانهن فقعودهن عن الصلاة والصيام في أيام حيضهن، وأمّا نقصان عقولهن فشهادة امرأتين منهن كشهادة الرجل الواحد، وأمّا نقصان حظوظهن فمواريثهن على الأنصاف من مواريث الرجال، فاتقوا شرار النساء وكونوا من خيارهن على حذر، ولا تطيعوهن في المعروف حتى شرار النساء وكونوا من خيارهن على حذر، ولا تطيعوهن في المعروف حتى لا يطمعن في المنكر(٢).

والله سبحانه يذمّ النساء في مكيدتهن في قصّة يوسف عـن لسـان عـزيز مصر، قال سبحانه:

﴿ إِنَّهُ مِنْ كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ (٣).

فعظمة كيدهن بالنسبة إلى الرجال، وأمّا كيد الشيطان بالنسبة إلى الإنسان

<sup>(</sup>١) النجار ١٠٠: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠ : ٢٢٨، عن نهج البلاغة ١ : ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) يوسف : ٢٨.

• ١٣٠ ..... القرآن والعترة فإنّه كان ضعيفاً، لأنّ الله هو القويّ وهو يؤيّد المؤمن، فمكروا ومكر الله والله خير الماكرين، فكيد الله كان قوياً وكيد الشيطان كان ضعيفاً.

فكيد الشيطان بالنسبة إلى الله كان ضعيفاً، فلا ييأس المؤمن من روح الله وتأييده، ويقاوم الشيطان ووساوسه وكيده، فإنّ كيده كان ضعيفاً، وأمّا كيد النساء للرجال فكان عظيماً، كما يحدّثنا التأريخ بمكائدهن وحيلهن ممّا يحيّر العقول ويدهش الألباب، فتدبّر.

٢٣ ـ عن الصادق عليه الله عن أبيه عليه أنّ رسول الله عليه قال: ثلاثة هن أمّ الفواقر: سلطان إن أحسنت إليه لم يشكر وإن أسأت إليه لم يغفر، وجار عينه ترعاك وقلبه ينعاك، إن رأى حسنة دفنها ولم ينفشها، وإن رأى سيئة أظهرها وأذاعها، وزوجة إن شهدت لم تقرّ عينك بها، وإن غبت لم تطمئن إليها.

وفيما أوصى النبيّ ﷺ علياً علياً علياً علياً علياً البعة من قواصم الظهر: إمام يعصي الله ويطاع أمره، وزوجة يحفظها زوجها وهي تخونه، وفقر لا يجد صاحبه مداوياً، وجار سوء في دار مقام(١).

٢٤ ـ قال رسول الله عَلَيْ لزيد بن ثابت: يا زيد، تزوّجت؟ قال: قلت: لا، قال: تزوّج تستعف مع عفّتك، ولا تتزوّجن خمساً. قال زيد، من هن يا رسول الله؟ فقال رسول الله عَلَيْ : لا تتزوجن شهبرة ولا له برة ولا تهبرة ولا هيدرة ولالغوتاً.

قال زيد: يا رسول الله، ما عرفت ممّا قلت شيئاً وإنّي بأخريهن لجاهل.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٣٠، عن الحصال ١: ١٣٧.

نساء السوء ....... ۱۳۱

فقال رسول الله على الستم عرباً؟ أمّا الشهبرة فالزرقاء البذيّة، وأمّا اللهبرة فالطويلة المهزولة، وأمّا النهبرة فالقصيرة الذميمة، وأمّا الهيدرة فالعجوزة المدبرة، وأمّا اللغوت فذات الولد من غيرك.

٢٥ \_قال رسول الله ﷺ: إيّاكم وتزوّج الحمقاء، فـإنّ صحبتها ضـياع، وولدها ضياع (١٠).

٢٦ ـ وقال عليُّا : شرّ نسائكم الجفّة الفرتع البافوق الفحاش، وهو القتات،
 والجفّة من النساء القليلة الحياء، والفرتع العابسة.

هذه جملة من الصفات المذمومة في النساء، فالحذار الحذار من الوقوع في فخّهنّ وكيدهنّ، والله المستعان.

----

<sup>(</sup>١) المصدر: ٢٣٧.

١٣٢ .....١٣٢ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

## الكفاءة في الزواج

من الطبيعي أن يبحث الرجل عن زوجة تكون كفواً له، وكذلك المرأة فإنها ترضى بزوج يكون كفواً لها، فلا بدّ من ملاحظة الكفاءات في تشكيل الأسرة وتحقّق أمر الزواج، إلّا أنّ مسألة الكفاءة من حيث المفهوم والمصداقية يختلف باختلاف الثقافات والمحيط والبيئة والعادات والآداب الاجتماعية، فلعل مجتمعاً يرى الكفاءة في المال، وربما يرى آخر الكفاءة في حمل الشهادات الجامعية والأكاديمية، وربما الملاك يكون هو الجاه والمقام والعناوين البرّاقة أو القصور والسيّارات، ولكنّ الإسلام يرى الكفاءة باعتبار العقل والدين وحسن الأخلاق.

ا ـ قال الرضا عليه الأبكار من النساء بمنزلة الثمر على الشجر، فإذا أينع يقرؤك السلام ويقول: إنّ الأبكار من النساء بمنزلة الثمر على الشجر، فإذا أينع فلا دواء له إلّا اجتناؤه وإلّا أفسدته الشمس وغيّرته الريح، وإنّ الأبكار إذا أدركن ما تدرك النساء فلا دواء لهن إلّا البعول، وإلّا لم يـؤمن عـليهن الفـتنة، فـصعد رسول الله عَلَيه المنبر فخطب الناس ثمّ أعلمهم ما أمرهم الله بـه، فـقالوا: مـمّن يا رسول الله ؟ فقال: الأكفاء. فقالوا: ومن الأكفاء ؟ فقال: المؤمنون بعضهم أكفاء بعض، ثمّ لم ينزل حتّى زوّج ضباعة المقداد بن الأسود، ثمّ قال: أيّها الناس إنّما زوّجت ابنة عمّى المقداد ليتضع النكاح.

عبّر النبيّ عن النكاح بالرقّية والعبودية، وإنّ المرأة تكون أسيرة لزوجها،

وحينئذٍ كريمة الإنسان وعزيزته لا بدّ أن يحافظ عليها فيجعلها في مكان سليم ومحيط آمن ومولى كريم ومؤمن يعرف كيف يتعامل مع حليلته وشريكة حياته وأسيرته وأمته. وهذه التعابير لا تعني تسلّط الرجل ودكتاتوريته وعنفه وعنجهيّته، وأنّه سيّد المرأة والمرأة المسكينة الأسيرة أمته يفعل بها ما يشاء ويحلو له وتطلب نفسه الأمّارة بالسوء. هيهات، ما هكذا أراد الإسلام للمرأة التي جعلها ريحانة، وبها يتكامل الرجل. وبها ضرب الله المثل للمؤمنين كامرأة فرعون، فلا يشتبه الأمر عليك فتضلّ الطريق، لأنّ النفس الأمّارة تميل إلى هذا التفسير فتحمّل عقائدك وآراءك الخاصة على النصوص الدينية من الآيات الترقية والروايات الشريفة، فكيف يريد الله ورسوله وأولياؤه الذلّ والحقارة والانحطاط للشقّ الثاني من الإنسان، بل لها ما له، وله ما لها، إلّا في بمعض الخصائص والمميّزات التي تقتضيها طبيعة الأنو ثة والذكورة ليعيش المجتمع بنظام وانتظام، فتفضيل بعض على بعض لحكمة ربانية ولما تقتضيه المصالح العامة والخاصة، فتدبّر.

٣ ـ عن زرارة، عن أبي جعفر المثلاء قال: إنّ عليّ بن الحسين المثلاء أمرأة في بعض مشاهد مكّة فخطبها إلى نفسها وتزوّجها فكانت عنده، وكان له صديق من الأنصار فاغتمّ لتزويجه بتلك المرأة، فسأل عنها فأخبر أنّها من آل ذي الجدّين من بني شيبان في بيت عليّ من قومها. فأقبل على عليّ بن الحسين فقال: جعلني الله فداك، ما زال تزويجك هذه المرأة في نفسي وقلت: تزوّج عليّ بن الحسين امرأة مجهولة ويقول الناس أيضاً فلم أزل أسأل عنها حتّى عرفتها ووجدتها في بيت قومها شيبانية، فقال له عليّ بن الحسين المثلاء قد كنت أحسبك أحسن رأياً ممّا أرى، إنّ الله أتى بالإسلام فرفع به الخسيسة وأتمّ به

١٣٤ ..... ١٣٤ القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة الناقصة وكرم به اللؤم، فلا لؤم على المسلم، إنّما اللؤم لؤم الجاهلية.

٤ ـ الكافي بسنده: عن الثمالي قال: كنت عند أبي جعفر عليَّا إذ استأذن

عليه رجل فأذن له فدخل عليه، فسلّم فرحّب به أبو جعفر غليُّلِة وأدناه وسأله فقال الرجل: جُعلت فداك، إنّي خطبت إلى مولاك فلان بن أبي رافع ابنته فلانة فردّني ورغب عنّي وازدراني لدمامتي وحاجتي وغربتي، وقد دخلني من ذلك غضاضة هجمةٍ، عصر لها قلبي تمنّيت عندها الموت.

فقال أبو جعفر لطيُّلا : اذهب فأنت رسولي إليه وقل له : يقول لك محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب زوّج منجح بن رماح مولاي بنتك فلانة ولا تردّه.

قال أبو حمزة: فوثب الرجل فرحاً برسالة أبي جعفر عليه الله النه أن توارى الرجل قال أبو جعفر عليه الرجل قال أبو جعفر عليه الإسلام فأسلم وحسن إسلامه وكان رجلاً قصيراً دميماً محتاجاً عارياً، وكان من قباح السودان فيضمه رسول الله عليه لحال غربته وعريه، وكان يجري عليه طعامه صاعاً من تمر بالصاع الأوّل، وكساه شملتين وأمره أن يلزم المسجد ويرقد فيه بالليل، فمكث بذلك ما شاء الله حتى كثر الغرباء ممن يدخل في الإسلام من أهل الحاجة بالمدينة وضاق بهم المسجد فأوحى الله تعالى إلى نبيه أن طهر مسجدك وأخرج من المسجد من يرقد فيه بالليل ومذر بسد أبواب كل من كان له في مسجدك باب إلا باب علي ومسكن فاطمة عليه الله ولا يمرن فيه جنب ولا يرقد فيه غريب.

قال: فأمر رسول الله ﷺ عند ذلك بسدّ أبوابهم إلّا باب عليّ عليُّظ وأقرّ مسكن فاطمة عليه على حاله قال: ثمّ إنّ رسول الله ﷺ أمر أن يتّخذ للمسلمين سقيفة فعملت لهم وهي الصفّة ثمّ أمر الغرباء والمساكين أن يظلّوا فيها نهارهم وليلهم، فنزلوها واجتمعوا فيها وكان رسول الله والشّي يتعاهدهم بالبرّ والتمر والشعير والزبيب إذا كان عنده، وكان المسلمون يتعاهدونهم ويرقّون عليهم لرقّة رسول الله ويشرّ ويصرفون صدقاتهم إليهم.

وإنّ رسول الله تَلَيُّ نظر إلى جويبر ذات يوم رحمة منه له ورقة عليه، فقال له: يا جويبر لو تزوّجت امرأة فعففت بها فرجك وأعانتك على دنياك وآخرتك، فقال له جويبر: يا رسول الله بأبي أنت وأمّي ومن ترغب فيّ فوالله ما لي من حسب ولا مال ولا جمال فأيّة امرأة ترغب فيّ ؟ فيقال له رسول الله تَلَيُّكُ : يا جويبر إنّ الله قد وضع بالإسلام من كان في الجاهلية شريفاً، وشرّف بالإسلام من كان في الجاهلية ذليلاً، وأذهب من كان في الجاهلية ذليلاً، وأذهب بالإسلام ما كان من نخوة الجاهلية و تفاخرها بعشائرها وباسق أنسابها، في الناس اليوم كلّهم أبيضهم وأسودهم وقرشيّهم وعربيّهم وعجميّهم من آدم وإنّ آدم الناس اليوم كلّهم أبيضهم وأسودهم وقرشيّهم وعربيّهم وعجميّهم من آدم وإنّ آدم أطوعهم له وأتقاهم.

وما أعلم يا جويبر لأحدٍ من المسلمين عليك اليوم فيضلاً إلاّ لمن كان أتقى لله منك وأطوع، ثمّ قال له: انطلق يا جويبر إلى زياد بن لبيد فإنّه من أشرف بني بياضة حسباً فيهم فقل له: إنّي رسول رسول الله علي وهو يقول لك: زوِّج جويبر ابنتك الذلفاء، قال: فانطلق جويبر برسالة رسول الله علي إلى زياد بن لبيد وهو في منزله وجماعة من قومه عنده فاستأذن فأذن له وسلم ثمّ قال: يا زياد بن لبيد إنّي رسول رسول الله علي في حاجة لي فأبوح بها أم اُسرّها إليك؟ فقال له زياد: لا بل بح بها فإنّ ذلك شرف لى وفخر.

فقال له جويبر: إنّ رسول الله ﷺ يقول لك: زوِّج جويبراً بنتك الذلفاء، فقال له زياد: أرسول الله أرسلك إليَّ بهذا يا جويبر؟ فقال له: نعم ماكنت لأكذب على رسول الله ﷺ، فقال له زياد: إنّا لا نزوِّج فتياتنا إلّا أكفّاءنا من الأنصار فانصرف يا جويبر حتى ألقى رسول الله ﷺ فأخبره بعذري، فانصرف جويبر وهو يقول: والله ما بهذا نزل القرآن ولا بهذا ظهرت نبوّة محمّد ﷺ.

فسمعت مقالته الذلفاء بنت زياد وهي في خدرها فأرسلت إلى أبيها أدخل إلي فدخل إليها فقالت: يا أباه ما هذا الكلام الذي سمعته منك تحاور به جويبر؟ فقال لها: ذكر لي أنّ رسول الله ﷺ أرسله وقال: يقول لك رسول الله ﷺ ورِّج جويبراً ابنتك الذلفاء، فقالت له: والله ما كان جويبر ليكذب على رسول الله ﷺ بحضرته فابعث الآن رسولاً يردّ عليك جويبراً.

فبعث زياد رسولاً فلحق جويبراً، فقال له زياد : يا جويبر مرحباً بك اطمئن حتى أعود إليك، ثمّ انطلق زياد إلى رسول الله ﷺ، فقال له : بأبي أنت وأمّي إنّ جويبراً أتاني برسالتك وقال : إنّ رسول الله ﷺ يقول لك : زوِّج جويبراً ابنتك الذلفاء، فلم ألن له في القول ورأيت لقاءك ونحن لا نزوِّج إلاّ أكفّاءنا من الإنصار، فقال له رسول الله ﷺ : يا زياد، جويبر مؤمن والمؤمن كفو المؤمنة والمسلم كفو المسلمة، فزوِّجه يا زياد ولا ترغب عنه.

قال: فرجع زياد إلى منزله ودخل على ابنته فقال لها ما سمعه من رسول الله ﷺ فكرت، فزوِّج جويبراً، وسول الله ﷺ فكرت، فزوِّج جويبراً، فخرج زياد فأخذ بيد جويبر ثم أخرجه إلى قومه فزوِّجه على سنة الله وسنة رسول الله ﷺ وضمن صداقه، قال: فجهزها زياد وهيوّوها ثمّ أرسلوا إلى جويبر، فقالوا له: ألك منزل فنسوقها إليك، فقال: والله ما لي من منزل، قال:

الكفاءة في الزواج ...... ١٣٧

فهيّؤوها وهيّؤوا لها منزلاً وهيّأوا فيه فراشاً ومتاعاً وكسوا جويبر ثوبين وأدخلت الذلفاء في بيتها وأدخل جويبر عليها مُغتمّاً فلمّا رآها نظر إلى بيت ومتاع وريح طيّبة، قام إلى زاوية البيت فلم يزل تالياً للقرآن راكعاً وساجداً حتّى طلع الفجر، فلمّا سمع النداء خرج وخرجت زوجته إلى الصلاة فـتوضّأت وصلّت الصبح فسئلت هل مسّكِ ؟

فقالت: ما زال تالياً للقرآن وراكعاً وساجداً حتى سمع النداء، فخرج فلمّا كان الليلة الثانية فعل مثل ذلك وأخفوا ذلك من زياد، فلمّا كان اليوم الثالث فعل مثل ذلك فأخبر بذلك أبوها فانطلق إلى رسول الله ﷺ، فقال له: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله، أمر تني بتزويج جويبر ولا والله ما كان من مناكحنا ولكن طاعتك أوجبت عليّ تزويجه، فقال له النبيّ ﷺ: فما الذي أنكر تم منه ؟ فقال: إنّا هيئنا له بيتاً ومتاعاً وأدخلت بنتي البيت وأدخل معها مغتمّاً، فما كلّمها ولا نظر إليها ولا دنا منها، بل قام إلى زاوية البيت فلم يزل تالياً للقرآن راكعاً وساجداً حتّى سمع النداء، وخرج وفعل مثل ذلك في الليلة الثالثة، سمع النداء، وخرج وفعل مثل ذلك في الليلة الثانية ومثل ذلك في الليلة الثالثة، ولم يدن منها ولم يكلّمها إلى أن جئتك وما نراه يريد النساء، فانظر في أمرنا.

فقال له جويبر: يا رسول الله أدخلت بيتاً واسعاً ورأيت فراشاً ومتاعاً وفتاة حسناء عطرة، وذكرت حالي التي كنت عليها وغربتي وحاجتي ووضيعتي ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة وكينونتي مع الغرباء والمساكين، فأحببت إذ أولاني الله ذلك أن أشكره على ما أعطاني وأتقرّب إليه بحقيقة الشكر، فنهضت إلى جانب البيت فه أزل في صلاتي تالياً للقرآن راكعاً وساجداً أشكر الله تعالى حتّى سمعت النداء، فخرجت، فلمّا أصبحت رأيت أن أصوم ذلك اليوم ففعلت ذلك ثلاثة أيام ولياليها، ورأيت

ذلك في جنب ما أعطاني الله عزّ وجلّ يسيراً، ولكنّى سأرضيها وأرضيهم الليلة

فأرسل رسول الله عَلَيْ إلى زياد فأتاه فأعلمه بما قال جويبر فطابت أنفسهم، قال: ووفي لهم جويبر بما قال، ثمّ إنّ رسول الله ﷺ خرج في غزوة له ومعه جويبر فاستشهد ﷺ فما كان في الأنصار أيِّم أنفق منها بعد جويبر».

ىيان :

ان شاء الله تعالى.

«فرحب به» رحب به ترحيباً دعاه إلى الرحب أى المكان المتسع يُقال مرحباً أي رحّب الله بك ترحيباً فجعل المرحّب موضع الترحيب، وقيل معناه لقيت رحباً وسعة، و «الازدراء» الاحتقار والانتقاص، و «الدمامة» بالمهملة الحقارة والقبح والغضاضة الذَّلَّة والهجمة البغتة، والانتجاع الطلب، والسقيفة كسفينة الصفة كما فسرت، والباسق المرتفع في علوه، والبوح الإظهار والإعلان، والخدر بالكسر ستر يمدّ للجارية في ناحية البيت، «مناكحنا» أي مواضع نكاحنا والمناكح في الأصل النساء، و «الشبق» الشديد الغلمة يُـقال شـبق الرجــل إذا هاجت به شهوة النكاح فهو شبق، والنهم الحريص، والدهاء النكر ودهاه أصابه بداهية وهي الأمر العظيم.

٥ \_ الكافي : بعض أصحابنا ، عن التيملي ، عن النخعي ، عن محمّد بن سنان، عن رجل، عن أبي عبد الله عليه قال: «أتسى رجل النبي علي فقال: الكفاءة في الزواج ......الله الكفاءة في الزواج ....

يا رسول الله عندي مهيرة العرب وأنا أحبّ أن تقبلها منّي وهي ابنتي، قال: فقال: قد قبلتها، قال: وأخرى يا رسول الله، قال: وما هي؟ قال: لم يضرب عليها صُدغ قطّ، قال: لا حاجة لي فيها ولكن زوِّجها من حلبيب، قال: فسقط رجلا الرجل ممّا دخله ثمّ أتى أمّها فأخبرها الخبر فدخلها مثل ما دخله، فسمعت الجارية مقالته ورأت ما دخل أبويها، فقالت لهما: ارضيا لي ما رضي الله ورسوله لي، قال: فتسلّى ذلك عنهما وأتى أبوها النبي مَهِيَّ فأخبره الخبر، فقال مَهُمُ قال مُهُمُنَّ قَال مَهُمُ قال مُهُمُهُمُ الجنّة».

وزاد صفوان فيه قال: فمات حلبيب عنها فبلغ مهرها بعده مائة ألف درهم. بيان:

«المهيرة» الغالية المهر، «وأخرى» أي لها خصلة أخرى حسنة يرغب فيها، و «الصُدغ» بضمّ المهملة وإعجام الغين ما بين العين والأذن، وكأنّ ضربها كناية عن الإصابة بمصيبة، و «حلبيب اسم رجل»، و «سقوط الرجلين» كناية عن تغيّر الحال وإصابته شدّة الألم فإنّ ذلك ممّا بذهب بقوّة المشى.

7 ـ الكافي: محمّد، عن أحمد وعلي، عن أبيه، عن ابين فضّال، عن ابن بكير، عن زرارة، عن أبي جعفر للنِّلِا قال: «مرّ رجل من أهل البصرة شيبانيّ يقال له عبد الملك بن حرملة على عليّ بن الحسين لليُنْ فقال له عليّ بن الحسين لليُنْ فقال له عليّ بن الحسين لليُنْ فقال له عليّ بن الحسين لليُنْ فقال : فمضى الحسين لليُنْ في : ألك أخت؟ قال: نعم، قال: فتزوّ جنيها؟ قال: نعم، قال: فمضى الرجل و تبعه رجل من أصحاب عليّ بن الحسين لليُنْ في حتى انتهى إلى منزله فسأل عنه فقيل له فلان بن فلان وهو سيّد قومه.

ثمّ رجع إلى عليّ بن الحسين عَلِيَتِي فقال له : يا أبا الحسن سألت عن صهرك هذا الشيبانيّ فزعموا أنّه سيّد قومه، فقال له عليّ بن الحسين عَلِيَكِ : إنّى لأبديك

ي عرق عده ارى وعد السمع الله علمت الله تعالى رفع ب المسلام الحسيسة وأتم به الناقصة وأكرم به من اللؤم، فبلا لؤم عملى مسلم، إنسما اللؤم عملى الجاهلية».

٧ ـ الكافي: عليّ، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عمّن يروي، عن أبي عبد الله عليّه «أنّ عليّ بن الحسين عليّه الله في ذلك كتاباً: للحسن بن عليّ عليه الله في ذلك عبد الملك بن مروان فكتب إليه في ذلك كتاباً: أنّك صرت بعلاً للإماء، فكتب إليه عليّ بن الحسين عليه الله وأنّه رفع بالإسلام الخسيسة وأتم به الناقصة وأكرم به اللؤم، فلا لؤم على مسلم، إنّه اللؤم الجاهلية، إنّ رسول الله والكوم عبده ونكع أمته.

فلمّا انتهى الكتاب إلى عبد الملك قال لمن عنده: خبّروني عن رجل إذا أتى ما يضع الناس لم يزده إلّا شرفاً؟ قالوا: ذاك أمير المؤمنين، قال: لا والله ما هو ذاك، قالوا: ما نعرف إلّا أمير المؤمنين، قال: فلا والله ما هو بأمير المؤمنين ولكنّه عليّ بن الحسين عليليّك ».

٨ عن الحسين بن بشار، قال : كتبت إلى أبي الحسن التَّالِخ : إنَّ لي ذا قربة قد خطب إلى وفى خلقه سوء، قال : لا تزوّجه إن كان سىّء الأخلاق.

يعني ليس عنوان القرابة وأنّه ابن العم وابن الخال أو غير ذلك هـو مـلاك الزواج في الإسلام، إنّما الملاك حسن الأخلاق حتّى لو كان بعيداً، ومن كان سيء الأخلاق فإنّه لا يزوّج حتّى ولو كان قريباً، وبهذا ينصلح الشاب الذي فيه سوء خلق، فإنّه يعلم أنّ المجتمع لا يرضى به حتّى أقربائه لا يزوّجونه.

٩ ـ عن الحسين بن بشار أيضاً، قال : كتبت إلى أبي جعفر عليُّلاٍ في رجل خطب إليّ، فكتب عليُّلا : من خطب إليكم فرضيتم دينه وأمانته كائناً من كان

وبهذه الآية الشريفة استدلّ الإمام للظّلِ بأنّه من يتصعّب ويتعصّب في أمر الزواج بأيّ سبب كان كغلاء المهور في عصرنا هذا، فإنّه ممّا يساعد على نشر الفساد في الأرض، فإنّ الزواج صمّام أمان لكثير من المزالق والذنوب والآثام الفردية والاجتماعية.

فمن يترك الزواج أو يتصعّب في أمره، ولا يسهّل صعوباته ويذلّل مشاكله، فإنّه يكون مساهماً في الفتنة في الأرض وإشاعة الفساد الكبير.

والعمدة هي الكفاءة الدينية وحفظ الأمانة، وإن كان اليسار والسبعة في المال من العوامل أيضاً، إلاّ أنّه في الدرجة الثانية، فالمؤمن كفو المؤمن بالإيمان والتقوى.

١٠ ـ عن الصادق التَّلِيلاً ، قال : المؤمنون بعضهم أكفاء بعض ، وقال التَّلِيلاً :
 الكفو أن يكون عفيفاً وعنده يسار .

وربما من العوامل التي تقرّب الزواج، القرابة.

الله عَلَيْهُ : إنّما أنا بشر مثلكم، أتزوّج فيكم وأُزوّجكم، إلّا فاطمة فإنّ تزويجها نزل من السماء، ونظر رسول الله عَلَيْهُ إلى أولاد عليّ وجعفر فقال : بناتنا لبنينا وبنونا لبناتنا.

وربما يكون هذا حكم خاص ببيت النبوّة، أو ببني هاشم، أو ذرية الرسول الأكرم ﷺ. ومن هذا المنطلق تجد بعض العوائل الأشراف من السادة العلويين لا يزوّجون بناتهم إلّا من العلويين الأشراف.

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٧٣.

١٤٢ ..... ١٤٠٠ .... ... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

ومن الملاكبات الأساسية في الكفاءة الزوجبية التبقوى. ومنا أدراك ما التقوى؟ فإنّ خير الدنيا والأخرى فيها، وتنظهر آشارها حبتّى فني الحياة الزوجية.

۱۲ ـ من كتاب تهذيب الأحكام، جاء رجل إلى الحسن عليه يستشيره في تزويج ابنته، فقال: زوّجها من رجل تقي، فإنّه إذا أحبّها أكرمها، وإن أبغضها لم يظلمها.

وهذا تذكّر للمتّقي أيضاً أنّه عندما يحبّ زوجـته عـليه أن يكـرمها، وإن أبغضها فلإ يجحف بـحقّها ولا يـظلمها، بـل يـتعامل مـعها بـالعدل والإحسـان والمعروف.

۱۳ \_ هذا لمن يزوّج بنته وكريمته من رجل متّقي، أمّا من زوّجها من رجل فاسق لا يراعي حقوق الله والناس، فقد قال رسول الله ﷺ: «من زوّج كريمته من فاسق فقد قطع رحمه»، ومعلوم قاطع الرحم في النار، فإنّه يستحبّ صلة الأرحام، ويحرم قطعها كما هو مذكور في محلّه.

ومن المعاصي الزنا وشرب الخمر، وقد ورد النهي في خصوصهما.

١٤ ـ عن الحلبي، قال: قال الصادق المُثَلِّة : لا تتزوّجوا المرأة المستعلنة بالزنا، ولا تزوّجوا الرجل المستعلن بالزنا، إلاّ أن تعرفوا منهما التوبة.

١٥ ـ وعن زرارة، قال: سألت أبا عبد الله عليُّ عن قوله عزّ وجلّ : ﴿ الزَّانِي لا يَنكِحُ إلاّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لا يَنكِحُهَا إلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ ﴾ (١)؟ فقال: هي نساء مشهورات بالزنا ورجال مشهورون بالزنا ومعروفون به، والناس اليوم بتلك

<sup>(</sup>١) النور : ٣.

الكفاءة في الزواج ...........................

المنزلة، من أُقيم عليه حدّ الزنا أو شهر بالزنا لا ينبغي لأحد أن يناكحه حتّى يعرف منه توية.

وبهذا المثل ضرب الأئمة اللهَيِّلِيُ أروع مثال لسلامة المجتمع من المعاصي، ورجوع الناس دائماً لا سيّما الشباب إلى التوبة والاستغفار.

١٦ ـ قال ﷺ: من شرب الخمر بعدما حرّمها الله فليس بأهل أن يزوّج إذا خطب.

ثمّ من الملاكات الإسلامية في أمر الزواج هو الإسلام نفسه، لا الغنى والثروة كما فعل النبيّ في إثبات ذلك، فقال عَلَيْقَ : أنكحت زيد بن حارثة وكان فقيراً وزينب بنت جحش، وأنكحت المقداد ضباعة بنت الزبير بن عبد المطّلب، وكانت من أشراف العرب وسادتهم، ليعلموا أنّ أشرف الشرف : الإسلام.

١٧ \_ قال رسول الله ﷺ: أنك حوا الأكفاء وأنك حوا منهم، واختاروا لنطفكم (١٠).

١٨ ـ عن أبي جعفر عليُّه قال: قـال رسـول الله عَيْلُة : لا تسـبّوا قـريشاً ولا تبغضوا العرب، ولا تذلّوا الموالي، ولا تساكنوا الخوز، ولا تزوّجوا إليهم، فإنّ لهم عرقاً يدعوهم إلى غير الوفاء.

١٩ ـ عن فقه الرضا، إن خطب إليكم رجل رضيت دينه وخلقه فـ زوّجه، ولا يمنعك فقره وفاقته، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهُ كُلاً مِنْ سَعَتِهِ ﴾ (٢)، ولا يمنعك فقره وفاقته، قال الله عالى: ﴿ وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللهُ وَالسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٣)، ولا يمتزوّج

<sup>(</sup>۱) البحار ۱۰۰: ۲۳٦، عن نوارد الراوندي : ۱۲.

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) النور : ٣٢.

124 ..... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة شارب الخمر، فإنّ من فعل فكأنّما قادها إلى الزنا.

• ٢ - قال بعض الخوارج لهشام بن الحكم: العجم تتزوّج في العرب؟ قال: نعم. قال: فقريش تتزوّج في قال: نعم. قال: فقريش تتزوّج في بني هاشم؟ قال: فعم. فجاء الخارجي إلى الصادق عليه فقص عليه ثمّ قال: بني هاشم؟ فقال عليه إلى الصادق عليه فقل الفارجي: فها أنا ذا قد جئتك أسمعه منك. فقال عليه إلى نعم، فقد قلت ذاك. قال الخارجي: فها أنا ذا قد جئتك خاطباً، فقال له أبو عبد الله عليه إنك لكفو في دينك وحسبك في قومك، ولكنّ الله عزّ وجلّ صاننا عن الصدقات وهي أوساخ أيدي الناس فنكره أن نشرك فيما فضكنا الله به من لم يجعل الله له مثل ما جعل لنا، فقام الخارجي وهو يقول: بالله ما رأيت رجلاً مثله ردّني والله أقبح ردّ وما خرج من قول صاحبه (١٠).

٢١ ـ عــن أبــي عــبد الله المنظية ، قــال : لولا أنّ الله تــبارك وتــعالى خــلق
 أمير المؤمنين المنظية لفاطمة ماكان لهاكفو على ظهر الأرض.

٢٢ عن أبي عبد الله عليُّا ، قال : تزوّجوا في الشكاك ولا تزوّجوهم، لأنّ المرأة تأخذ من أدب الرجل ويقهرها على دينه.

٢٣ ـ عن ابن سنان، قال: سألت أبا عبد الله عليُّلا : بكم يكون الرجل مسلماً يحلّ مناكحته وموارثته وبما يحرم دمه ؟ فقال: يحرم دمه بالإسلام إذا أظهره ويحلّ مناكحته وموارثته.

٢٤ ـ عن زرارة، قال: قلت لأبي جعفر عليُّلا : أتخوّف أن لا تـحلّ لي أن أتزوّج صبيّة من لم يكن على مذهبي، فقال: ما يمنعك من البله من النساء اللاتي لا يعرفن ما أنتم عليه ولا ينصبن \_أي لا تنصب عداوة آل محمّد في قلبها \_.

<sup>(</sup>١) المصدر، عن المناقب ٣: ٣٨١.

٢٥ ـ عن ابن سنان، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الناصب الذي قد عرف نصبه وعداوته، هل يزوّجه المؤمن وهو قادر على ردّه؟ قال: لا يتزوّج المؤمن ناصبة ولا يتزوّج الناصب مؤمنة، ولا يتزوّج المستضعف مؤمنة \_أي لا يأخذ من أبناء العامة امرأة جعفرية \_.

وتزويج اليهودية والنصرانية جائز، ولكنّهما تمنعان من شرب الخمر وأكل لحم الخنزير وعلى من تزوّجها في دينه غضاضة، كما ورد في الخبر الشريف.

٢٦ - عن زرارة، قال: قالت لأبي عبد الله عليّه التروّج المرجئة أو الحرورية أو القدرية ؟ قال: لا، عليك بالبله من النساء، قال زرارة: فقلت: ما هي إلّا مؤمنة أو كافرة ؟ فقال أبو عبد الله عليّه أين أهل استثناء الله، قول الله أصدق من قولك: ﴿ إِلَّا المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ وَالوِلْدَانِ لا يَسْتَطْيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴾ (١).

٢٧ ـ عن العبد الصالح، قال: سألناه عن قوله: ﴿ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (٢)، ما هنّ وما معنى إحصانهن؟ قال: هن العفائف من نسائهم.

٢٨ ـعن أمير المؤمنين عليُّا في قوله تعالى : ﴿ وَلا تَنكِحُوا المُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَ مَنْكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَ مَنْكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَ لَعَبْدُ مُؤْمِنَ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ (٣)، وذلك إنّ المسلمين كانوا

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٥.

<sup>(</sup>٣) القرة: ٢٢١.

١٤٦ ..... القرآن والعترة

ينكحون في أهل الكتاب من اليهود والنصارى وينكحونهم حتى نزلت الآية، نهى أن ينكح المسلم من المشرك أو ينكحونه، ثمّ قال تعالى في سورة المائدة ما نسخ هذه الآية، فقال: ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (١)، وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (١)، فأطلق عز وجل مناكحتهن بعد أن كان نهى وترك قوله: ﴿ وَلا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ فَطْلَق عز وجل مناكحتهن بعد أن كان نهى وترك قوله: ﴿ وَلا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ﴾ (١)، على حاله لم ينسخه.

فمع هذه الروايات الشريفة والآيات الكريمة في بيان الكفاءة في الزواج ليت أنّ الآباء والأمّهات يدقّقوا في أمر الزواج، وأن يسدرسوه دراسةً واعية ومتأنية، وأن لا يعتمدوا على المظاهر الخادعة أو الظواهر الكاذبة البرّاقة التي تعشي العيون، فلا بدّ من التأنّي في أمر الزواج لكي لا تكون النتيجة مأساوية ومؤسفة.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٢١.

#### الفصل الخامس

# الرضا شرط في الزواج

كلّ عمل وفعل إنساني إرادي مسبوق بالإرادة، وهي تعني طلب المسراد، ويتوقّف ذلك على مقدّمات: كتصوّر الشيء العراد، والتصديق بفائدته، والشوق إليه، والشوق المؤكّد المحرّك للعضلات نحو تحقّقه وإيجاده.

وأمر الزواج لا بدّ من إرادة سابقة لتحقّقه حتّى يتمّ بالاختيار والانتخاب، ومن لوازم إرادة التزويج أن يكون للشابّ والشابّة رضاً في ذلك، بأن يهوى الزواج ويبغيه بلا إكراه وإجبار، بل لو أكرهت المرأة على ذلك كان العقد باطلاً، والنكاح سفاحاً محرّماً حتّى ترضى، ويتمّ العقد من جديد أو كان فضوليّاً.

فيرجع قبول الزواج ورفضه ابتداءً إلى المرأة :

١ -عن صفوان، عن منصور بن حازم، عن أبي عبد الله عليًا قال: تستأمر البكر وغيرها لا تنكح إلا بأمرها.

٢ ـ وقد روي عن أمير المؤمنين عليّ للنظل أنّه ذكر حديث تزويجه من فاطمة وأنّه طلبها من رسول الله عَلَيّ فقال: يا عليّ، إنّه قد ذكرها قبلك رجال، فذكرت ذلك لها فرأيت الكراهة في وجهها، ولكن على رسلك حتّى أخرج إليك، فدخل عليها، فأخبرها وقال: إنّ عليّاً قد ذكر من أمرك شيئاً فما ترين ؟ فسكتت

الم الله على ضوء القرآن والعترة ولم تول وجهها ولم ير فيه رسول الله الله الله الكبر سكوتها إقرارها (١).

٣ ـ وذكر أنّ فتاة جاءت إلى رسول الله ﷺ تشكوا أباها فقالت : يا رسول الله ﷺ : أجيزي الله إنّ أبي زوّجني من ابن أخٍ له ليرفع خسيسته وأنا له كارهة ، فقال ﷺ : أجيزي ما صنع أبوكِ ، فقال : إذن فاذهبي وتزوّجي من شئتِ ، فقالت : لا رغبة لى عمّا صنع أبى .

والمستفاد من الأحاديث الشريفة في هذا الباب أنّ الثيّب لها أن تـزوّج بـإذن نفسها ولا دخل لوليّ أمرها في شأن زواجها، وأمّا البكر فإنّها وإن تزوّج بـإذن وليّها ولكن لابدّ من رضاها أيضاً، فهو الأساس في أصل زواجها، فلها الحقّ في قرار الزواج ولها رفضه، ولا يصحّ إكراهها عليه، (تستأمر البكر وغيرها ولا تنكح إلّا بأمرها) وحينئذٍ يصبح العقد باطلاً إذا أعلنت عن عدم موافقتها.

فالتشريع الإسلامي هو أوّل تشريع من نوعه، وأحدث نظام ارتفع بالمرأة إلى مكانتها السامية واللائقة في المجتمع الإنساني وقرّر كلّ ما لها من حقوق وبين كلّ ما عليها من واجبات، وكذلك الرجل.

فالشاب لا بد له من رغبة نحو الزواج بأن يرغب في أصل الزواج، كما يرغب في المورد والبنت أو المرأة التي يريد أن يتزوّجها، وربما تكون هذه الرغبة موافقة لرغبة الوالدين أيضاً، فنعم المطلوب ويتم كلّ شيء على ما يرام. ولكن في بعض العوائل يقع الاختلاف بين الوالدين وبين اختيار الولد ورضاه، فمن يقدّم ؟

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ٧: ٢٠٦.

هوی الزواج ...... ١٤٩

ا ـعن ابن أبي يعفور، عن الصادق للنُّلِا، قال: قلت: إنّي أردت أن أتزوّج الرأة وإنّ أبوي أرادا غيرها، قال: تزوّج الذي هويت ودع التي هوى أبواك.

وهذا يعني أنّ الولد هو الذي يريد أن يعيش مع زوجته، فإرادته مقدّمة، إلّا أنّه لا مطلقاً، بل ربما العشق الكاذب والهوى المنحرف يعمي بصر الولد ويصم سمعه عن أن يرى حقيقة البنت، فربما جمالها الظاهري يغويه فيهواها وهو غافل بأنّها في منبت سوء، والرسول الأعظم قال: إيّاكم وخضراء الدمن، قيل: وما خضراء الدمن؟ قال: المرأة الحسناء في منبت سوء.

فالوالدان هنا يخالفان مثل هذا الزواج لمصلحة الولد، لأنهما أكثر علماً وأكثر تجربةً في هذا الوادي، فالولد عليه أن ينتفع من خبرتهما وتجربتهما ويأخذ بقولهما إذا كان مصحوباً بالاستدلال والمنطق السليم، فلا يتبع هواه، فإنّه يضل بذلك الطريق الصحيح في الحياة الزوجية ويفقد أكبر رصيد عائلي واجتماعي في حياته، وأكبر عمودين في مستقبله، وهما الوالدان. وهذا ليس من الحكمة والعقل السليم.

فلا بدّ من ملاحظة المواقف والمنطق السليم والعقل الراجع والمشاورة الصادقة. ١٥٠ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

# السعي في الزواج

ربما لصعوبة الظروف الاقتصادية لا يتمكّن الشاب أو الشابّة من الإقدام على الزواج، وتبقى العزوبة حاكمة حتّى يفوت الأوان، ففي مثل هذا الموقف لا بدّ من سعي وحركة من قبل الآخرين كالوالدين والأقرباء والمؤمنين أصحاب المال والخير، ولمن فعل ذلك ثواب عظيم، ومن خلال ذكر الثواب في الروايات نعرف مدى اهتمام الشارع المقدّس بأمر الزواج والسعي فيه:

١ عن أبي عبد الله للتَّلِلْا، قال: أربعة ينظر الله عزّ وجلّ إليهم يوم القيامة:
 من أقال نادماً، أو أغاث لهفاناً، أو أعتق نسمة، أو زوّج عزباً(١).

٢ ـ قال رسول الله ﷺ: من عمل في تزويج حلال حتى يجمع الله بينهما زوّجه الله من الحور العين، وكان له بكل خطوة خطاها وكلمة تكلم بها عبادة سنة (٢).

٣ ـ عن أمير المؤمنين علي الله ، قال : أفضل الشفاعات أن يشفع بين اثنين في نكاح حتى يجمع شملهما (٣).

ولا يخفى أنّ السعي لا بدّ أن يكون عن دراسة ووعي كامل حتّى لا يندم على فعله وسعيه، كما يحدث لبعض سعاة الخير، فإنّه ليس على المحسنين من سبيل.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٢٢.

الزواج المبكّر ......النواج المبكّر .....

# الزواج المبكّر

اختلفت الآراء في الزواج المبكّر لا سيّما في مثل عصرنا المكفهر، فمنهم من يحبّذ ذلك ويحثّ عليه، ومنهم من لا يسرى ذلك لعدم النضوج الفكسري والمعاشي بين الشباب، والعلم وإن تطوّر في التكنولوجيا وغزو الفضاء، وأصبح العالم قرية صغيرة بحضور «الكومبيوتر والمعلوماتية»، إلّا أنّ الأخلاق فسدت وانحطّت العقول وفقدت صوابها، وأصبح الشباب طائشاً لا يدري ماذا يفعل، ومثله لا يحسن إدارة العائلة ويقوم بحقوق المرأة والأولاد...

وبنظري إنّ الدين الإسلامي هو الدين الخالد وأحكامه وقوانسينه أبدية، ولا تنحصر بعصر خاصّ أو مصر خاصّ، بــل لكــلّ الأجــيال ولكــلّ الأمــصار والأعصار فهو حتى يتماشى مع كلّ العصور.

وأمّا ميوعة الشباب وطيشه إنّما هو حصيلة ابتعاده عن الدين والأخلاق والقيم الإنسانية، فلو رجعنا إلى الدين وإلى القرآن الكريم والعترة الطاهرة لركبنا سفينة النجاة، ورسونا على ساحل الاطمئنان وشاطئ السلامة والسعادة.

فالإسلام يرى حسن الزواج المبكّر سواء الذكر والأنثى، بل يرى أنّ ذلك من السعادة.

١ \_ عن النبي عَيْلًا ، قال : من سعادة الرجل أن لا تحيض ابنته في بيته.

٢\_عن الإمام موسى بن جعفر عليُّلا ، عن آبائه علمه النبي عَلَيْلا ، قال : ما من شاب تزوّج في حداثة سنّه إلا عج شيطانه : يا ويله يا ويله ، عمصم منّي ثلثي دينه ، فليتّق العبد في الثلث الباقي .

١٥٢ .....١٥٠ القرآن والعترة

عن النبي ﷺ: من حقّ الولد على والده ثلاثة: يـحسن اسـمه، ويـعلّمه الكتابة، ويزوّجه إذا بلغ.

فالزواج المبكّر حسن وجميل ونافع ...

أجل: «يجب أن لايفتح قلب الفتاة لأحد قبل أن يُفتح لزوجها الذي تعيش معه شوط الحياة كي لا تنغص حياتها ذكريات الماضي، وهذا لا يـتحقّق إلاّ بالزواج المبكّر الذي تتفتّح فيه للفتاة براعم أنوثتها في حياتها الزوجيّة وتـحت سقف عشّه السعيد.

فالفتاة التي تبدأ حياتها بالغرام والتنقّل بين أحضان الرجال لا تستطيع أن تتمتّع بعد ذلك بحبّ شريف، فكم من فتاة فسدت حياتها على أيدي الوحوش الضارية من أبناء هذا العصر والماجنين من شبابه، إذ أنّهم يحبّونها ويعدونها بالزواج ثمّ يتركونها ولعلّ البعض منهم يطلبون منها صورتها أيّام الحبّ فإذا ما تزوّجت بعد تركهم شهّروا بها، أو قد يرسلون صورتها إلى زوجها، فيحطّمون مياتها الزوجيّة كما حطّموا عهد شبابها، فترجع إلى أهلها (بخفي حنين) وقد خسرت سعادتها الزوجية، وتفارقها زوجها بالطلاق أو بغيره، وما ذلك إلّا نتيجة لعدم حرصنا على فتياتنا على بناتنا، بنات مجتمعنا ونساء أمّتنا.

فكأنّ المجتمع قد اختار للمرأة أحد طريقين لا ثالث لهما، إمّا الجهل الدائم أو السقوط المهلك، لذلك أبعثها صرخةً مدويّة في ربوع الوطن الإسلامي إلى جميع الآباء والاُمّهات، إلى جميع الفتيان والفيتيات، من أجل الخلاص من السقوط وبناء المجتمع الصالح: إلى الزواج المبكّر وعدم المغالاة في المهور، فإنّ الزواج خير وسيلة للخلاص.

فإلى دفء أحضان الأزواج بالطريقة المشروعة أيّتها الفتيات، فـ هو أولى

الزواج المبكّر .....النواج المبكّر .....

لكنّ من التنقّل بين الأحسضان بالطريقة المحرّمة، فإلى الزواج المبكّر وإلى الاستجابة إلى الحاجة النفسية والإنجاب الشرعي، فإنّه أولى من ممارسة الحبّ الساقط وعمليات الإجهاض المحرّمة، فإلى الشرف وإلى العفّة وإلى الأمومة الشرعيّة... إلى الزواج المبكّر»(١).

<sup>(</sup>١) الزواج في الإسلام : ٧٧.

١٥٤ ..... القرآن والعترة

#### الخطبة

من أحكام الزواج المستحبّة في الشريعة الإسلامية المقدّسة الخطبة قبل العقد، والمقصود من العقد هو الإيجاب والقبول كما سنذكر ذلك، والخطبة تعني أن يذكر العاقد بعض فضائل الزواج من خلال الآيات القرآنية والروايات الشريفة والعقل السليم وتحبيذه عند العقلاء.

وقد وردت خطب شريفة عن الرسول عَلَيْ والأئمة الأطهار المَهْ في هذا الباب، ومن خلالها سوف نقف على مفاهيم جديدة، وعلى فيلسفة الزواج في الإسلام، وفي منطق أهل البيت المَهْ في أي المنكم بعض النماذج من الخطب الشريفة. الإسلام، وفي منطق أهل البيت المَهْ في النبيّ عَلَيْ الله بخديجة بنت خويلد بعد أن خطبها من أبيها \_ومن الناس من يقول إلى عمّها \_ فأخذ بعضادتي الباب ومن شاهد من قريش حضور، فقال: «الحمد لله الذي جعلنا من زرع إبراهيم المُنهُ وذرية إسماعيل المُنهُ ، وجعل لنا بيتاً محجوباً وحرماً آمناً في يُجبَى إلَيْهِ تَمَرَاتُ كُلً شيء في الله الحكّام على الناس في بلدنا الذي نحن فيه، ثمّ إنّ ابن أخي هذا محمّد بن عبد الله بن عبد المطّلب لا يوزن برجل من قريش إلّا رجح به، ولا يقاس به أحد وإن كان في المال قلّ، فإنّ المال رزق حائل وظلّ زائل، وله في خديجة رغبة ولها فيه رغبة، والصداق ما شئتم عاجلة و آجلة من مالي، وله خطر عظيم وشأن رفيع ولسان شافع جسيم، فزوّجه، ودخل بها من الغد.

<sup>(</sup>١) القصص : ٥٧.

الخطبة .....الخطبة الخطبة المتامات الخطبة المتامات المتام

٢ ـ ويستحبّ أن يخطب بخطبة الرضا عليًا تبرّكاً بها، لأنها جامعة في معناها، وهي : الحمد لله الذي حمد في الكتاب نفسه، وافتتح بالحمد كتابه، وجعله أوّل محلّ نعمته وآخر جزاء أهل طاعته، وصلّى الله على محمّد خير بريّته، وعلى آله أئمة الرحمة ومعادن الحكمة، والحمد لله الذي كان في نبئه الصادق وكتابه الناطق، إنّ من أحق الأسباب بالصلة، وأولى الأمور بالتقدمة، سبباً أوجب نسباً، وأمراً أعقب حسباً (غنيً) فقال جلّ ثناؤه :

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَـٰنَقَ مِـنَ المَـاءِ بَشَـراً فَجَعَلَهُ نَسَـباً وَصِـهْراً وَكَـانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾ (١).

وقال:

﴿ وَأَنكِحُوا الآيَامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

ولو لم يكن في المناكحة والمصاهرة آية منزلة ولا سُنّة متبعة، لكان فيما جعل الله فيها من برّ القريب وتآلف البعيد ما رغب فيه العاقل اللبيب، وسارع إليه الموفّق المصيب، فأولى الناس بالله من اتبع أمره، وأنفذ حكمه، وأمضى قضاءه، ورضي جزاءه، ونحن نسأل الله تعالى أن ينجز لنا ولكم على أوفيق الأمور، ثمّ إنّ (فلان بن فلان) (٢) من قد عرفتم مروّته وعقله وصلاحه ونيّته وفضله، وقد أحبّ شركتكم وخطب كريمتكم (فلانة) (٤) وبذل لها من الصداق

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٥٤.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٢.

<sup>(</sup>٣) يذكر اسم الزوج.

<sup>(</sup>٤) يذكر اسم الزوجة.

107 ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة كذا<sup>(۱)</sup>... فشفعوا شافعكم وأنكحوا خاطبكم في يسر غير عسر، أقول قولي هـذا وأستغفر الله لى ولكم »<sup>(۱)</sup>.

في هذه الخطبة الشريفة الجامعة نكات لطيفة وإشارات ظريفة يقف عليها العاقل اللبيب، كقوله عليها أخيراً (في يسر غير عسر) وهذا يعني تسهيل الأمر في مسألة الزواج، لكل ما لكلمة التسهيل من معنى ومصداق، وأنّهما يختلفان باختلاف الأعصار والأمصار.

٣ ـ ومن الخطب الشريفة: لمّا تزوّج أبو جعفر محمّد بن عليّ الرضا عليّ البنة المأمون خطب لنفسه، فقال: «الحمد لله متمّم النعم برحمته، والهادي إلى شكره بمنّه، وصلّى الله على محمّد خير خلقه الذي جمع فيه من الفضل ما فرّقه في الرسل قبله، وجعل تراثه إلى من خصّه بخلافته وسلّم تسليماً. وهذا أمير المؤمنين زوّجني ابنته \_قال أمير المؤمنين لمخاطبة الناس إيّاه بذلك لا لما هو الواقع، فإنّ المأمون أمير الفاسقين كما يشهد بذلك التأريخ الصحيح \_على ما فرض الله عزّ وجلّ للمسلمات على المؤمنين من ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانٍ ﴾ (٣)، وبذلت لها من الصداق ما بذله رسول الله ﷺ لأزواجه وهو اثنتا عشرة أوقية ونشّ (الأوقية عندهم أربعون درهماً، والنش: النصف من كلّ شيء) على تمام الخمسمائة، وقد نحلتها من مالي مئة ألف درهم، زوّجيتني يا أمير المؤمنين؟ قال: بلى. قال: قبلت ورضيت.

<sup>(</sup>١) يذكر الصداق مبلغاً أو غيره ولا بدّ أن يكون معلوماً غير مجهول.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١٠٠ : ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٢٩.

الخطبة .....الخطبة الخطبة الخطبة الخطبة الخطبة الخطبة الخطبة الخطبة المالان ال

٤ ـ ومــن الخـطب: خطبة الإمـام محمّد التـقي عليّه عند تـزويجه بنت المأمون: الحمد لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلاّ الله إخلاصاً بوحدانيّته، وصلّى الله على محمّد سيّد بريّته، وعلى الأصفياء من عترته، أمّا بعد فقد كان من فضل الله على الأنام أن أغناهم بالحلال عن الحرام، فقال سبحانه: ﴿ وَأَنكِحُوا الأيّـامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ مِنْ فَصْلِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ ﴾ (١١)، ثمّ إنّ محمّد بن عليّ بن موسى يخطب أمّ الفضل ابنة عبد الله المأمون وقد بذل لها من الصداق مهر جدّته فاطمة عليه الله بنت محمّد عَلَيْ وهـو خمسمائة درهم جياداً، فهل زوّجتني يا أمير المؤمنين بها على الصداق المذكور؟ قال المأمون: نعم قد زوّجتك يا أبا جعفر أمّ الفضل بنتي على الصداق المذكور، فهل قبلت النكاح ورضيت به.

٥ ـ من أمالي السيّد أبي طالب الهروي، عن زين العابدين عليّه ، قال: الحمد لله المحمود خطب النبيّ عَلَي حين زوّج فاطمة عليه من علي عليّه ، فقال: الحمد لله المحمود بنعمته، المعبود بقدرته، المطاع بسلطانه، المرهوب من عذابه وسطوته، المرغوب اليه فيما عنده، النافذ أمره في سمائه وأرضه، ثمّ إنّ الله عزّ وجلّ أمرني أن أزوّج فاطمة من عليّ بن أبي طالب، فقد زوّجته على أربعمائة مثقال فضّة، إن رضي بذلك عليّ، ثمّ دعا عَلَي بلطبق من بُسر، ثمّ قال: انتهبوا، فبينا ننتهب إذ دخل علي عليّ، ثمّ دعا عَلَي في وجهه، ثمّ قال: يا عليّ، أعلمت أنّ الله عزّ وجلّ أمرني أن أزوّجك فاطمة، فقد زوّجتكها على أربعمائة مثقال فضة إن رضيت، فقال على أربعمائة مثقال النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله أمرني أن أزوّجك فاطمة، فقد زوّجتكها على أربعمائة مثقال النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبي عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبي عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبيّ عليه الله وعن رسوله، فقال النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبيّ عليه الله وعن رسوله، فقال النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عليّ النبيّ عليه الله وعن رسوله، فقال النبيّ عَلَيْه ؛ جمع الله فقال على عن الله وعن رسوله، فقال النبيّ عليه الله فقال على الله وعن رسوله، فقال النبيّ عليه الله وعن رسوله و الله وعن رسوله الله وعن رسوله و الله وعن رسوله و الله و عن رسوله و عن و عن رسوله و عن

<sup>(</sup>١) النور : ٣٢.

شملكما، وأسعد جدّكما، وبارك عليكما، وأخرج منكما كثيراً طيّباً.

٦ عن الرضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين على المؤلفة ، قال : ويوم الجمعة يوم خطبة ونكاح.

وقبل الخطبة والعقد الشرعي أجاز الإسلام في أيام الخطوبة للخاطب أن ينظر إلى خطيبته ويسمع حديثها ليقف على مستواها العقلي والعلمي وثقافتها، فيجوز أن ينظر إلى وجهها ويديها وقدميها وطولها عندما تمشي أمامه، فإنه لمّا خطب المغيرة بن شعبة امرأة قال له النبي بَهِ : «أنظر إليها، فإنّه أحرى أن يؤدم بينكما»، أى يؤلّف ويوفّق بينكما.

وفترة الخطوبة فترة تمهيدية لكي يتعرّف كلٌّ من الخاطبين على الآخر، ولهذا يجب أن يلتزم كلٌ منهما المعيار الذي حدّده الإسلام، فلا تترك لهما الحرية المطلقة في الخروج واللقاء، بلا إفراط ولا تفريط، بل تعارف وتعرّف واختبار خلال ذلك الإطار الإسلامي السابق، ليسلم الزوجان من نكسة المفاجأة ليلة الزفاف، وتسلم الخطيبة من مغبّة الحرية المطلقة والإسراف في المخالطة.

كما جعل الإسلام للمرأة حرية الاختيار، فجعل أمر زواجها بيدها سواء الثيّب أو البكر، إلّا أنّ البكر تستأذن والدها والثيّب تستشير، فلا غصب ولا إكراه، ورغبة الفتاة هي المعتبرة كما هو الحقّ الطبيعي، فهي التي تتزوّج لا والدها، فهي التي ستتحمّل تبعات أسرتها المقبلة، فكان من حصافة الرأي أن يكون رضاها عن شريكها في مقدّمة الأمور التي ينظر إليها المشرّع المقدّس بعين الاعتبار.

٧ عن محمد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر طلي عن الرجل يسريد أن يتزوج المرأة أينظر إليها؟ قال: نعم، إنّما يشتريها بأغلى ثمن.

٨ عن أبي عبد الله عليُّة ، قال : لا بأس أن ينظر إلى وجهها ومعاصمها إذا أراد أن ينز وّجها .

الخطبة ......الخطبة المناسبان المناس

٩ ـ عن أبي عبد الله المنظيلاً ، قال : قبلت : أينظر الرجل إلى المرأة يبريد
 تزويجها فينظر إلى شعرها ومحاسنها ؟ قال : لا بأس بذلك إذا لم يكن متلذّذاً .

البيا عن يونس بن يعقوب، قال: سألت أبا عبد الله علي عن الرجل يريد أن يتزوّج المرأة وأحبّ أن ينظر إليها؟ قال: تحتجز أي تلبس إزار - ثمّ لتقعد وليدخل فلينظر، قال: قلت: تقوم حتّى ينظر إليها؟ قال: نعم. قلت: فتمشي بين يديه؟ قال: ما أحبّ أن تفعل ١١١.

وجاء في كتاب والدي العلّامة مَيَّئُ (الجنسان) تحت عنوان الخطبة أيضاً. قال:

من المسلّم أنّ على الزوج أن يتقدّم بخطبة، وذلك حسب المتعارف بالنسبة للزمان والمكان والوضع والأوضاع، ولا ينبغي أن يتخلّف إنسانٌ من هذا الطرز في الخطبة، كما لا ينبغي أن يعمل سرّاً بينه وبين من يحبّها، فإنّ فيها ما لا يصلح، وكم رأينا من تفاهمات سرّية أدّت إلى ما لا يمدح ذكره، ولا نستسيغ إفشاءه، وكلّ ذلك لا لشيء سوى عدم المشي الصحيح، ولأجل اللقاءات الغير العلنيّة، فعلى الآباء والأمّهات أن يراعوا هذا الجانب من حياة أولادهم وبناتهم، فإنّه أشد وأصعب وأزحم دورٍ يجتازه الشباب، وها هو القرآن الكريم يعلّمنا كلّ ذلك بإيجاز واختصار.

١ - ﴿ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاءِ أَوْ أَكْ نَنتُمْ فِسي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) الوسائل ۲۰، ۸۷، باب ۳٦ أنّه يجوز للرجل النظر إلى وجه المرأة بريد تزويجها ويديها وشعرها ومحاسنها قاعدة وعائمة وأن يتأملها بعين تلذّذ وكراهة مشيها بين يديد.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٣٥.

١٦٠ ..... القرآن والعترة

# المهر أو الصداق

ممّـا يجب في عقد الزواج الشرعي أن يكون للمرأة صداقاً ومهراً، ولا يتمّ العقد إلّا به، ولو كان شيئاً قليلاً:

١ ـ قال الله تعالى : ﴿ وَآ تُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ
 مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَرِيئاً ﴾ (١).

٢ - ﴿ قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَنكِحَكَ إِحْدَى ٱ بْنَتَيَّ هَاتَـيْنِ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَةً
 حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ
 مِنَ الصَّالِحِينَ \* قَالَ ذَلِكَ بَـيْنِي وَبَـيْنَكَ أَيَّمَا الأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللهُ
 عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ (٢).

٣ - ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالمَغْرُوفِ حَقّاً عَلَى المُتَّقِينَ ﴾ (٣).

﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُسْقِيرِ قَدَرُهُ مَتَاعاً بِالمَعْرُوفِ حَقاً عَلَى المُحْسِنِينَ \* وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُوا أَوْرَبُ لِلتَّقْوَى مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) النساء: ٤.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٣٦ \_ ٢٣٧.

المهر أو الصداق .....١٦١

ويستحبّ أن يكون المهر قبليلاً، وأن يكون بمقدار منهر السنّة، وهنو خمسمائة درهم من الفضّة، يقدّر في كبلّ زمان ومكنان بنقيمته، والظناهر أنّ خمسمائة درهم مسكوك في عصر النبيّ عبارة عن أربعمائة مثقال فضّة.

ا \_عن الصادق للنَّالِا ، عن أبيه للنَّالِا ، قال : ما زوّج رسول الله عَلَيْلُا شيئاً من بناته ولا تزوّج شيئاً من نسائه على أكثر من اثني عشر أوقية ونش \_يعني نصف أوقية \_، وهو بمقدار خمسمائة درهم.

٢ ـ قال علي طَلِيًا : إنّي لأكره أن يكون المهر أقل من عشرة دراهم لكي
 لا يشبه مهر البغيّ.

٣-عن أبي عبد الله للتُّلِلْم : أدني ما يجزي من المهر تمثال من سكرة.

٤ - عن ابن بكير، قال: سمعت أبا عبد الله عليَّة يقول: زوّج رسول الله عَبَيْق علياً عليّة فاطمة صلوات الله عليها على درع له حطمية تسوي ثلاثين درهماً.

٦ ـ وفي خبر آخر : وأيّما مؤمن خطب إلى أخيه حرمة ، وبذل له خمسمائة
 درهم فلم يزوّجه فقد عقّه واستحقّ من الله عزّ وجلّ ألّا يزوّجه حوراء .

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٣٤٨.

١٦٢ .....١٦٠ القرآن والعترة

٧ ـ عن أبي عبد الله علي الله عنه عبد الله عنه عبد الله على أبي عبد الله على أوقية ونش، والأوقية أربعون درهماً والنش عشر ون درهماً.

وجاء في حكمة الصداق على الرجل دون المرأة :

٨ ـ عن الرضا عليه أنّه كتب إليه: علّه المهر ووجوبه عملى الرجال ولا يجب على الرجال مؤونة المرأة ولا يجب على النساء أن يعطين أزواجهن، قال: لأنّ على الرجال مؤونة المرأة بايعة نفسها والرجل مشترٍ، ولا يكون البيع بلا ثمن ولا الشراء بغير إعطاء الثمن، مع أنّ النساء محظورات عن التعامل والمتجر، مع علل كثيرة.

٩ ـ وروي في خبر آخر: أنّ الصادق عليّ قال: إنّما صار الصداق على الرجل دون المرأة وإن كان فعلهما واحداً، فإنّ الرجل إذا قضى حاجته منها قام عنها ولم ينتظر فراغها، فصار الصداق عليه دونها لذلك.

ويستحبّ أيضاً أن تهب الزوجة مهرها وصداقها لزوجها، كما ورد في النصوص الشرعية.

امرأة على الكافي بسنده، عن أبي عبد الله عليُّلِا قال: قال النبيّ ﷺ: أيّما امرأة تصدّقت على زوجها بمهرها قبل أن يدخل بها إلّا كتب الله لها بكلّ دينار عـتق رقبة، قيل: يا رسول الله، فكيف بالهبة بعد الدخول؟ قال: إنّما ذلك من المـودّة والألفة (۱).

والمهر دين في ذمّة الزوج يحرم عليه أن ينوي عدم إعطائها، فقد ورد: ١٠ ـ عن الإمام الصادق عليُّلا : من تزوّج امرأة ولم ينو أن يوفيها صداقها

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢: ٥١٩.

المهر أو الصداق .......فهو عند الله عزّ وجلّ زان.

١١ ــ وقال أبو عبد الله عليَّلِا : السرّاق ثلاثة : مانع الزكاة، ومستحلّ مهور النساء، وكذلك من استدان ولم ينو قضاءه.

١٢ ــوقال أمير المؤمنين لطيُّلا : إنّ أحقّ الشروط أن يوفي بها ما استحللتم به الفروج.

والسنة المحمدية في الصداق خمسمائة درهم، ومن زاد على السنة ردّ إلى السنة، فإن أخطأها من الخمسائة درهم درهما واحداً أو أكثر من ذلك، ثمّ دخل بها فلا شيء لها بعد ذلك. إنّما لها ما أخذت منه، قبل أن يدخل بها، وكلّ ما جعلته المرأة من صداقها ديناً على الرجل فهو واجب لها عليه في حياته وبعد موته أو موتها، والأولى أن لا يطالب الورثة بما لم تطالب به المرأة في حياتها، ولم تجعله ديناً على زوجها، وكلّ ما دفعه إليها ورضيت به عن صداقها قبل الدخول بها فذاك صداقها. وإذا زوّج الرجل ابنته فليس له أن يأكل صداقها.

١٣ - عن النبيّ عَلَيْهُ ، قال : من ظلم امرأة مهرها فهو عند الله زانٍ ، يقول الله عزّ وجل يوم القيامة : عبدي زوّجتك أمتي على عهدي فلم توف بعهدي وظلمت أمتي ، فيؤخذ من حسناته فيدفع إليها بقدر حقّها ، فإذا لم تبق له حسنة أمر به إلى النار بنكثه للعهد ، إنّ العهد كان مسؤولاً .

١٤ عن عمر بن يزيد، قال: قلت لأبي عبد الله علي : أخبرني عمن تزوّج على أكثر من مهر السنة، أيجوز له ذلك ؟ قال: إذا جاز مهر السنة فليس هذا مهراً، إنّما هو نحل، لأنّ الله يقول: ﴿ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَ قِنطَاراً فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً ﴾ (١)،

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٠.

إنّما عنى النحل ولم يعنِ المهر، ألا ترى أنّه إذا أمهرها ثمّ اختلعت كان لها أن تأخذ المهر كاملاً، فما زاد على مهر السنّة فإنّما هو نحل كما أخبر تك، فمن ثمّ وجب لها مهر نسائها لعلّة من العلل، قلت: كيف يعطي وكم مهر نسائها؟ قال: إنّ مهر المؤمنات خمسمائة وهو مهر السنّة، وقد يكون أقلّ من خمسمائة ولا يكون أكثر من ذلك، ومن كان مهرها ومهر نسائها أقلّ من خمسمائة أعطي ذلك الشيء، ومن فخر وبذخ بالمهر فازداد على خمسمائة ثمّ وجب لها مهر نسائها في علّة من العلل لم يزد على مهر السنّة خمسمائة درهم.

امرأة أيحل الله عليه عن رجل تزوّج امرأة أيحل الله عليه عن رجل تزوّج امرأة أيحل له أن يدخل بها قبل أن يعطيها شيئاً ؟ قال : لا، حتّى يعطيها شيئاً .

17 ـ قال رسول الله تَتَلِيَّةُ : إنّ الله لمّـا خـلق الدنـيا لم يـخلق فـيها ذهـباً ولا فضّة، فلمّـا أن أهبط آدم وحوّاء أنزل معهما ذهباً وفضّة فسلكهما ينابيع في الأرض منفعة لأولادهما من بعدهما، وجعل ذلك صداق آدم لحوّاء، فلا يـنبغي لأحد أن يتزوّج إلّا بصداق.

١٧ ـ وفي المجازات النبويّة للسيّد الرضي، قــال ﷺ: لا تــغالوا إبــمهور النساء، فإنّما هي سقيا الله سبحانه.

قال على السناء المنكوحات وكونهن على إرادات الأزواج ليس هو بأن يزاد في مهرهن ويغلى بصدقاتهن على إرادات الأزواج ليس هو بأن يزاد في مهرهن ويغلى بصدقاتهن عما يتصوّره كثير من الناس في عصرنا هذا ـ وإنّما ذلك إلى الله سبحانه فهي كالأحاظي ـ أي حظوظ كلّ واحد وحظّه ـ والأقسام والحدود والأرزاق، فقد تكون المرأة منزورة الصداق وامقة بالوفاق ـ أي قليلة المهر ولكن متّفقة مع زوجها ـ وقد تكون ناقصة المقة وإن كانت زائدة الصدقة، فشبه ذلك عليمًا بسقيا

المهر أو الصداق .....المهر أو الصداق المهر أو الصداق المهر أو الصداق المهر أو الصداق المهر أو الصداق

الله يرزقها واحداً ويحرمها آخر ويصاب بها بلد ويمنعها بلد، وهذه من أحسن العبارات عن المعنى الذي أشرنا إليه ودللنا عليه (١١).

۱۸ ـ عن أبي عبد الله طَلِيَّلِا ، قال : إذا طلّق الرجل امرأته قبل أن يدخل بها فلها نصف مهرها ، وإن لم يكن سمّى لها مهراً فمتاع بالمعروف على الموسع قدره وعلى المقتر قدره وليس لها عدّة ، وتتزوّج من شاءت في ساعتها .

فقد الرضا : كلّ من طلّق امرأته من قبل أن يدخل بها فلا عدّة عليها منه، فإن كان سمّى لها صداقاً يمتعها شيء كان سمّى لها صداقاً فلها نصف الصداق، وإن لم يكن سمّى لها صداقاً يمتعها شيء قلّ أو كثر على قدر يساره، فالموسع يمتّع بخادم أو دابة والوسط بثوب والفقير بدرهم أو خاتم كما قال الله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعاً بِالمَعْرُوفِ ﴾ (٢).

ولا مانع أن يقسم المهر إلى قسمين كما في بعض البلاد العربية إلى حاضر وغائب، والحاضر يشترى به ما يتعلق بالعروس ويكون ملكاً لها، والغائب يكون دين في ذمّة الزوج يدفعه عند القدرة والاستطاعة أو عند مطالبة الزوجة حسب ما يقال في ضمن العقد، فيكون من العقد المشروط.

ويستحبّ للمرأة أن تتصدّق بمهرها وتهب صداقها لزوجها، فإنّ ذلك ممّا يوجب المودّة والسعادة والألفة.

١٩ ـ عن الإمام الصادق للثيلا ، عن آبائه علمتها ، قال : قال النبيّ تَتَلِيلُ : ما من امرأة تصدّقت على زوجها بمهرها قبل أن يدخل بها إلّا كتب الله لها بكلّ ديـنار

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٣٥٣، عن المجازات : ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٣٦.

177 ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة عتى رقبة، قيل: يا رسول الله، فكيف الهمّة بعد الدخول؟ فقال: إنّـما ذلك من المودّة والألفة.

كما يكره الغلاء في المهور، ومن آثاره الوضعية أنّه يوجب العداوة والبغضاء:

٢٠ ـ عن أمير المؤمنين عليّ عليُّلا ، قال : لا تغالوا في مهور النساء فيكون عداوة.

عن الصادق للنُّلِهِ : شؤم المرأة كثرة مهرها وعقوق زوجها.

كما على الزوج أن يدفع المهر لوكان متمكّناً حتّى المهر الغائب:

٢١ ــ عن الإمام الصادق التيلاء قال: أقذر الذنوب ثلاثة: قــتل البــهيمة،
 وحبس مهر المرأة، ومنع الأجير أجره.

والظاهر من حبس المهر أن لا يدفع إليها عند مطالبتها.

٢٢\_قال عليّ عَلَيْكِ في قوله تعالى: ﴿ وَآ تُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً ﴾ (١): أعطهن الصداق الذي استحللتم به فروجهن، فمن ظلم المرأة صداقها الذي استحلّ به فرجها فقد استباح فرجها زناً.

#### خطورة غلاء المهور :

ثمّ اعلم أنّ المقصود من الزواج هو حفظ النوع البشري، وسلامة المجتمع من الانحراف ت الفكرية والسلوكية، إلّا أنّ المجتمعات الإنسانية ومنها المجتمعات الإسلامية قد انحرفت عن الصواب عند عدم التزامهم بمبادئهم القيّمة

<sup>(</sup>١) النساء: ٤.

المهر أو الصداق .....١٦٧

والمقاييس الشرعية، فجعلوا المقياس المادّي مثلاً هو المعيار في أمر الزواج، ومن ثمّ لزمهم ارتفاع المهور وغلائها، والتفريق بين الناس على أساس من التفاوت الطبقي، كما قلّدوا الغرب المضمحل في مسيرته الانحرافية، وانخداعهم بشعاراتهم المزيّقة من تحرير المرأة وإطلاق الحرّية بشكل اكتسح الكثير من الأعراف والتقاليد والعادات الطيّبة والخيّرة، ممّا أدّى إلى انخفاض نسبة الزواج بشكل ملحوظ من عدم الاعتناء بالزواج المشروع كرابطة إنسانية، وظاهرة اجتماعية لا غنى عنها، ممّا أدّى إلى الانفلات السلوكي والانحطاط الأخلاقي والاستهتار والضياع والانحرافات الجنسية.

«إنّ غلاء المهور وارتفاع مقاديرها والتباهي بالغلوّ فيها، من المشاكل الاجتماعية التي طعنت كرامة الأمّة في الصميم، وحطّمت كرامة المرأة في حياتها الزوجيّة.

إنّ الآباء والأمّهات مسؤولون بالدرجة الأولى عن بناتهم من حيث يشعرون أو من حيث لا يشعرون وعمّا وصلن إليه من هبوط إلى مصاف الرقيق وبيع الإماء، بما مارسوا من نشاط في رفع مقادير المهور، فإنّهم في الوقت الذي يريدون فيه الارتفاع لبناتهم برفع مقادير الصداق يهبطون بهن إلى مصاف الإماء، جاهلين أو متجاهلين الأضرار الاجتماعية وغيرها من الأضرار الأخرى التي نجمت عن هذا الغلاء في المهور...

إنّ لبناتنا أسوة بفاطمة الزهراء سيّدة النساء عَلِيُكُلّ ، لقد كمان بمقدورها أن تقبل أثرى رجل في الحجاز ممّن خطبوها ، لو شاءت أن تفضّل الحياة البرّاقة ، وهي ابنة رسول الله عَبَيْنَ وقبلة أنظار الخاطبين والراغبين في الزواج ، ولكنّها أبت

۱۲۸ ..... تربیة الأسرة علی ضوء القرآن والعترة إلاّ أن تختار الحیاة الزوجیة السعیدة وفضّلت الراحة الروحیة مع زوج مؤمن فقیر علی المتاعب المادیة مع غیره من الأثریاء. فكان صداقها درعاً باعه زوجها أمیر المؤمنین علیّه واشتری بثمنه مستلزمات بیتها.. وكفاها بذلك فخراً أن تكون زوجة لعلی علیه ویكون لها زوجاً.

قالت المجاهدة الشهيدة بنت الهدى الصدر في مجلّة (الأضواء) العدد الثالث السنة الثالثة الصفحة ١٤٠ تحت عنوان (المغالاة في المهور):

أنا أريدكِ معى في هذا اللقاء لنعالج معاً نقطة حسّاسة في حياتنا نـحن المسلمات، تمسّ كرامتنا وعزّتنا بالصميم وتجعل من فيتيات الإسلام سلعة رخيصة كالإماء في سوق الرقيق، فأنا أريد أن أتحدّث وإيّاك عن المهر والصداق، بعد أن أصبح الغلوّ فيه موضة ومظهراً من مظاهر البذخ والدلال والاعتزاز بالفتاة. ولكن متى أصبحت الفتاة سلعة يساوم عليها، وأيّ ضمير إنساني يسمح أن تكون للفتاة قيمة معيّنة قد تزيد وقد تنقص وهي المخلوقة الطاهرة التي جاءت لتنشئ أجيالاً وأجيالاً، وأنا إذ أكتب هذا إنَّما أكتبه للآباء أوَّلاً وبالذات فيهم وحمدهم المسؤولون عمّا وصلت إليه بناتهم من حيث يشعرون ولا يشعرون، فهم فيي الوقت الذي يريدون فيه أن يرتفعوا ببناتهم ينزلوهن إلى مصاف الإماء جاهلين أو متجاهلين جميع الأضرار الاجتماعية التي تنتج عـن غـلاء المـهور فـي عـصر كعصرنا، يظنّون أنّ البنت مهما غلت بنفسها غلت بمهرها في الوقت الذي يعلّمنا فيه الإسلام وواقع الحياة أنَّ الفتاة مهما غلت بنفسها رخصت بمهرها، وقبلت الزواج على أنّه شركة روحية لا أكثر ولا أقلّ، ولكن فتاتنا المسكينة لا تزال تحت بنايا الجاهلية فهي إمّا فتاة متحرّرة منطلقة من كلّ قيد وشرط، وإمّا فتاة مسكينة المهر أو الصداق ..... ١٦٩

لاحول لها ولا طول ولا تتمكّن حتّى من إثبات وجودها وإبداء رأيها في هذا المضمار، فأنا لا أكاد أصدّق بأنّ فتاة واحدة تقبل بكلّ عواطفها أن يحدّد لها قيمة عند الزواج، ولكن العرف الأعمى والتقاليد الظالمة التي انحرفت عن طريق إسلامنا وما جاء به من تعاليم. أو ليس لنا من رسول الله عَمَا الله عَمَا أسوة حسنة إن كنّا مسلمين ... ه (۱).

<sup>(</sup>١) الزواج في الإسلام : ١١٢.

١٧٠ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

## العقد الشرعي

لكلّ قوم وملّة نكاحهم الخاصّ، يمتاز به عن السفاح والزنا، فإنّ أهل الكتاب من اليهود والنصارى عقدهم الخاصّ يبتني على ما عندهم في توراتهم وإنجيلهم، وكذلك الملل والطوائف الأخرى، وفي الدين الإسلامي أيضاً يتمّ الزواج المحلّل بعقد خاصّ وهو عبارة عن ألفاظ شرعية تدلّ على الزواج الشرعي لا بدّ، منها حتّى يكون النكاح محلّلاً، والعقد عبارة عن إيجاب من قبل الزوجة مع مهر معلوم بينهما متّفق عليه، بأن تقول الزوجة في الزواج الدائم: زوّجتك نفسي على المهر المعلوم بعد أن يعين المهر والقبول من قبل الزوج، فيقول: قبلت أو رضيت، أو يقول وكيل المرأة بعد أن يأخذ الوكالة منها للزوج: زوّجتك موكّلتي فلانة ويذكر اسمها على المهر المعلوم، فيقول الزوج: قبلت أو يقول وكيله: قبلت لموكّلي فلان، وكذلك يجوز العقد بألفاظ أخرى كأنكحتكِ أو متّعتك، كما ورد في الروايات الشريفة.

وفي عقد النكاح المنقطع يزيد في العقد \_المدّة المعلومة \_التي يتّفقان عليها من قبل، وتفصيل ذلك في الكتب الفقهيّة والرسائل العمليّة.

ليلة الزفاف .....ليلة الزفاف

#### ليلة الزفاف

من ليالي الذكريات الجميلة، ومن الخواطر التي لا ينساها الإنسان هي ليلة الزفاف، ولكل مجتمع وقوم وملة ونحلة آدابهم ورسومهم الخاصة يجرونها في ليلة الزفاف، وهي تتعلق بالزوجين تارة، وأخرى بحفلة الزفاف، وثالثة بمجلس العقد، والعجيب أنّ لكل قوم رسومه الخاصة إلا أنّها تشترك كلّها في إظهار الفرح والسرور وضبط الحياة الأسروية من اليوم الأوّل والليلة الأولى، حتى ضربت الأمثال الشعبية لتلك الليلة ولتلك الساعة ساعة اللقاء بين العروسين.

والواقع أنّ الإنسان يعيش لحظات حاسمة من قبيل موعد الزفاف، فإنّه في مرحلة الانتقال من دنيا العزوبة إلى الحياة الزوجية، فإنّه يستعرض الماضي ويفكّر بالمستقبل، يفكّر ويعدّ نفسه لاستقبال شريكة حياته وحبيبة عمره، وأنيسة لياليه. يفكّر بالعشّ الذهبي الذي يكون فيه سكونه وارتياحه مع زوجته وأطفاله، فلا بدّ من الإعداد الكامل بكلّ جوانب الحياة، حتّى يتمّ التلائم الروحي والتوافق النفسي حتّى إكمال أشواط الحياة الزوجيّة السعيدة.

ولمّا كان المقصود هو أن نعرف آداب الإسلام وما يأمرنا لإعداد هذه الليلة الحاسمة، فلا بدّ لنا أن نعرف ذلك من خلال ما جاء في الروايات الشريفة في خصوص هذه الليلة الجميلة، وتقف على ذلك من خلال النقاط التاليه:

### ١ \_ الزفّة في الليل :

زفّة العروس تعنى إعدادها لزوجها، ونقلها من بيت أبيها إلى بيت الزوج،

١٧٢ ..... نربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

فتزيّن وتلبس ملابس العرس وفي موكب نسوي وربما رجالي ونسوي تنقل إلى دار الزوج وغرفته ويتمّ ذلك في الليل.

١ ـ عن الصادق للنُّلِلا ، قال : زفُّوا عرائسكم ليلاً ، وأطعموا ضحيًّ .

#### ٢ ـ الدعاء والصلاة:

من مستحبّات ليلة الزفاف الدعاء والصلاة، وهذا يعني أنّه من الليلة الأولى أن يبني الزوجان حياتهما الأسروية على أساس الدين وعموده وهو الصلاة، وعلى أساس العبادة، فإنّه من أهداف الزواج الإسلامي كم مرّ ذلك، ومخ العبادة الدعاء.

فالزواج الإسلامي إنّما تظهر معالمه من البداية وذلك بالدعاء والصلاة، وإن كان من المؤسف والمؤلم أنّه في البلاد الإسلامية نجد الأعراف قد انقلبت، وتبدّلت المفاهيم الإسلامية والمصاديق الإلهية من الصلاة والدعاء إلى ارتكاب المحارم والمآثم من الأغاني والطرب المحرّم وحتّى شرب الخمور والعياذ بالله.

٢ ـ الفقيه بسنده: قال الصادق المثيلاً: إذا أتى أحدكم أهله فلم يذكر الله عند الجماع وكان منه ولد كان شرك شيطان، ويعرف ذلك بحبّنا وبغضنا(١).

<sup>(</sup>۱) الوافي ۱۲: ۷۱۱.

ليلة الزفاف ......ليلة الزفاف

وهذا غريب من معنى رواح الماشية وسراحها كما قال عزّ وجلّ : ﴿ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ .

٤ عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال أمير المؤمنين عليه : إذا جامع أحدكم فليقل: بسم الله وبالله، اللهم جنّبني الشيطان وجنّب الشيطان ما رزقتني، فإن قضى الله بينهما ولداً لا يضرّه الشيطان بشيء أبداً.

٥ ـ عن أبي جعفر طليك قال: إذا أردت الجماع فقل: (اللهم ارزقني ولداً واجعله تقياً زكياً ليس في خلقه زيادة ولا نقصان واجعل عاقبته إلى خير).

7 ـ عن الصادق عليه أنه قال لبعض أصحابه: إذا أدخلت عليك أهلك فخذ بناصيتها واستقبل بها القبلة وقل: «اللهم بأمانتك أخذتها وبكلماتك استحللتها، فإن قضيت لي منها ولداً فاجعله مباركاً سوياً تقياً من شيعة آل محمد، ولا تجعل للشيطان فيه شركاً ولا نصيباً »، وفي رواية: «اللهم على كتابك تزوّجتها وبأمانتك أخذتها» إلى آخره.

٧ ـ من كتاب النجاة المروي عن الأئمة عَلَيْكُم أَ إذا قرب الزفاف يستحبّ أن تأمرها أن تصلّي ركعتين (استحباباً) وتكون على وضوء إذا أُدخلت عليك وتصلّي أنت أيضاً مثل ذلك وتحمد الله وتصلّي على النبيّ وآله وتقول: «اللهم ارزقني إلفها وودّها ورضاها بي وأرضني بها، واجمع بيننا بأحسن اجتماع وأيسر ائتلاف، فإنّك تحبّ الحلال وتكره الحرام»، ثمّ قال: واعلم أنّ الإلف من الله والفرك \_أي البغض \_من الشيطان ليكره ما أحلّ الله.

٨ ـ وقال أمير المؤمنين عليّه إذا زفّت إليه ودخلت عليه فليصلّ ركعتين، ثمّ ليمسح يده على ناصيتها، وليقل: «اللهمّ بارك لي في أهلي وبارك لها فيّ، وما جمعت بيننا فاجمع بيننا في خير ويمن وبركة، وإن جعلتها فرقة فاجعلها فرقة

١٧٤ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة إلى خير».

#### ٣\_التكبير:

شعار الأعراس الإيمانية هو التكبير والصلوات على محمّد وآله والمدائح النبويّة والولائية، وأمّا الأعراس غير الإسلامية وإن كان أصحابها من المسلمين في الهوية الشخصية، فإنّ شعاراتهم أغاني محرّمة، وكلمات بذيئة وعربدة سكريّة.

فيستحبّ في ليلة العرس التكبير تأسّياً بالنبيّ وآله عَلَمْتِكُلُمُ ، وبعمل الملائكة في عرس فاطمة الزهراء سيّدة النساء عَلِمُهُلاً .

عن جابر الأنصاري، قال: لمّا زوّج رسول الله على فاطمة على من على على على النه الناس من قريش فقالوا: إنّك زوّجت علياً بمهر خسيس، فيقال: ما أنا زوّجت علياً، ولكنّ الله زوّجه ليله أسري بي عند سدرة المنتهى، أوحى الله عزّ وجلّ إلى السدرة أن انثري، فنثرت الدرر والجواهر على الحور العين، فهن يتهادينه ويتفاخرن ويقلن: هذا من نثار فاطمة على بنت محمد على فلمّا كانت ليلة الزفاف أتى النبي على ببغلته الشهباء وثنى عليها قطيفة وقال لفاطمة: اركبي، وأمر سلمان في أن يسوقها، والنبي على تودها أي يمشي خلفها في العدة، أو صوت بعض الطريق إذ سمع النبي على وجبة وجبة وسكون السقطة مع الهدة، أو صوت الساقط فإذا هو بجبرائيل على في سبعين ألفاً من الملائكة وميكائيل على في سبعين ألفاً من الملائكة وميكائيل على في سبعين ألفاً ، فقال النبي على العرائيل على وكبّر ميكائيل وكبّرت الملائكة وكبّر في في محمّد على في وضع التكبير على العرائيس من تلك الليلة.

9 ـ ويجوز السهر ليلة العرس كـما ورد عـن الإمـام الكـاظم للنُّلِّغ، عـن آبائه للمُهَلِّئِغ، قال: قال رسول الله ﷺ: لا سهر إلّا في ثلاث: تهجّد بـالقرآن، أو طلب علم، أو عروس تُهدى إلى زوجها(١).

١٠ يجوز الأناشيد والمدائح وحتى ضرب الدفوف من دون آلات
 الملاهي وما يألفه مجالس البطّالين من الأغاني وكلمات اللغو واللعب واللهو.

١١ \_قال رسول الله ﷺ: فرق بين النكاح والسفاح ضرب الدفّ.

١٢ ـ قال علي عليه الله على عليه عليه عليه عليه عليه عليه عليه الله على الله عليه الله عليه الله الذهبة النساء ؟ فقال النبي عليه الله عليه الله الذهبة الحمراء ما حلّت فتاتنا بواديكم.

١٣ - اجتاز النبي عَلَيْ بدار عليّ بن هبّار فسمع صوت دفّ، فقال : ما هذا ؟ قالوا : عليّ بن هبّار أعرس بأهله، فقال عَلَيْ : حسن هذا النكاح لا السفاح، ثمّ قال عَلَيْ : أسندوا النكاح وأعلنوه بينكم واضربوا عليه الدفّ، فجرت السنّة في النكاح بذلك (٢).

### ٤ \_ أعمال ليلة الزفاف:

ابن أبي طالب عليه المناه على إذا أدخلت العروس بسيتك فاخلع خفها الله عليه المناه على الله على الله على المناء من باب دارك إلى أقصى دارك، فإنك حين تجلس، واغسل رجليها، وصبّ الماء من باب دارك إلى أقصى دارك، فإنّك

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر : ٢٧٥، عن أمالي الطوسي ٢ : ١٣٢.

147 ...... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة إذا فعلت ذلك أخرج الله من دارك سبعين ألف لون من الفقر، وأدخل فيها سبعين ألف لون من الغنى، وسبعين ألف لوناً من البركة، وتأمن العروس من الجنون والجذام والبرص أن يصيبها ما دامت في تلك الدار، وامنع العروس في أسبوعها عني الأسبوع الأول من الزواج \_من الألبان والخلّ والكزبرة والتفّاح الحامض من هذه الأربعة أشاء.

فقال على علي الله على الله ولأيّ شيء أمنعها هذه الأشياء الأربعة ؟ قال : لأن الرحم تعقم وتبرد من هذه الأشياء عن الولد، والحصير في ناحية البيت خيرٌ من امرأة لا تلد.

فقال على عليُّل : يا رسول الله ﷺ، ما بال الخل تُمنع منه ؟

قال: إذا حاضت على الخلّ لم تطهر طهراً أبداً بتمام، والكزبرة تثير الحيض في بطنها وتشدّ عليها الولادة، والتفّاح الحامض يقطع حيضها فيصير داء عليها.

### ٥ - الإقامة سبعة أيام:

من حقّ الزوجة أن يقيم الزوج عندها سبعة أيام لو كانت بكراً، وثلاثة أيام لو كانت ثيباً، وهذه الأيام السبعة من ليلة الزفاف وإلى اليوم السابع يعدّ من أجمل الأيام بين الزوجين، حتى عند العامّة يعبّر عنها بشهر العسل، فإنّ كلّ واحد منهما يذوق عسيلة الآخر كما ورد في الروايات الشريفة لفظ (العسيلة) «ذاق عسيلتها وذاقت عسيلته».

فيستحبّ الإقامة عند العروس.

١٥ ـ عن أبي قلابة أنّ رسول الله عَيَّاتُهُ كان إذا تزوّج البكر أقام عندها سبعاً.

#### ٦ ـ الوليمة:

من مستحبّات العرس كما هو المتعارف في أكثر البلاد الإسلامية وغيرها هو إطعام الطعام في ثلاثة أيام ومنهم في سبعة أيام، وأمّا ما ورد في الروايات:

17 - عن النبي تَتَلَيُّهُ أوصى علياً عَلَيُّهُ : يا عليّ، لا وليمة إلّا في خمس : في عرس، أو خرس، أو إعذار، أو وكار، أو ركاز. فالعرس : التزويج، والخُرس : النفاس بالولد، والإعذار : الختان، والوكار : في شراء الدار (الوكر : عشّ الطائر الذي يأوي إليه، والوكيرة طعام يعمل عند الفراغ من البناء، والوكار شراء الدار)، والركاز : الرجل يقدم من مكّة.

١٧ ـ عن أنس، أنّ النبيّ عَلَيْهُ تزوّج حفصة أو بعض أزواجه، فأولم عليها بتمر وسويق.

وما يفعله النبيّ فهو من السنّة، ولكم في رسول الله أُسوة حسنة.

١٨ ـ عن أبي جعفر للنُّلِخ ، قال : الوليمة يوماً أو يومين مكرمة ، وثلاثة أيام رياء وسمعة.

١٩ ـ قال رسول الله ﷺ: أوّل يوم حقّ، والثاني معروف، وما زاد ريـاء وسمعة.

٢٠ عن الإمام الرضا عليه أن النجاشي لمّا خطب لرسول الله عليه أمّ حبيبة آمنة بنت أبي سفيان فزوّجه دعا بطعام وقال: إنّ من سنن المرسلين

١٧٨ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة الإطعام عند التزويج.

٢١ ـ عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه عليه عليه عليه الله عليه الله عليها وأطعم الناس الحيس.

الطعام ونجيّده ونتنوّق فيه فلا يكون له رائحة طعام العرس؟ قال: ذلك لأنّ طعام العرس تهبّ فيه رائحة الجنّة، لأنّه طعام اتّخذ لحلال(١).

٢٣ \_قال الإمام الرضا عليُّالإ : إنّ الله جعل الليل سكناً وجعل النساء سكناً، ومن السنّة التزويج بالليل وإطعام الطعام.

#### ٧\_الشر:

ولا بأس أن ينثر على العروس، من الناس من ينثر النقود، ومنهم من ينثر الحلوى.

٢٤ ـ عن الإمام الصادق عليه الله عليه عليه الله الله المؤمنين صلوات الله عليه : دخلت أمّ أيمن على النبيّ عَليه وفي محلفتها شيء، فقال لها رسول الله عَليه : ما معكِ يا أمّ أيمن ؟ فقالت : إنّ فلانة أملكوها فنثروا عليها فأخذت من نثارهم، ثمّ بكت أمّ أيمن وقالت : يا رسول الله، فاطمة زوّجتها ولم تنثر عليها شيئاً. فقال رسول الله عَليه الله عليها شيئاً. فقال رسول الله عَليه الله عليها من عليها من حليها عن وجلّ لمّا زوّجت فاطمة علياً أمر أشجار الجنّة أن تنثر عليهم من حليها عزّ وجلّ لمّا زوّجت فاطمة علياً أمر أشجار الجنّة أن تنثر عليهم من حليها

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٧٧، عن المحاسن: ١٨٤.

ليلة الزفاف ......ليلة الزفاف

وحللها وياقوتها ودرّها وزمرّدها واستبرقها فأخذوا منها ما لا يعلمون، ولقد نحل الله طوبي في مهر فاطمة صلوات الله عليها فجعلها في منزل عليّ صلوات الله عليه (١).

٢٥ ـ عن علميّ، عن أخيه الكاظم لليُللاِ، قال: سألته عـن النـثار: السكّـر واللوز وغيره، أيحلّ أكله؟ قال: يكره أكل النهب.

٢٦ عن الصادق عليَّا أنّ النبيّ عَلَيْهُ قال : إذا دعيتم إلى العرسات فأبطئوا،
 فإنّها تذكّر الدنيا، وإذا دعيتم إلى الجنائز فأسرعوا، فإنّها تذكّر الآخرة.

(١) النجار ١٠٠ : ٢٧٩.

# آداب المباشرة

من عظمة الإسلام أنه جعل لكلّ شيء حدوداً خاصّة، كما جعل له آداباً ورسوماً، حتى المقاربة الجنسية التي ربما يتصوّر الإنسان أنها من أبرز المظاهر الحيوانية، التي ينسى الإنسان نفسه حينها، وربما يخجل بعدها ممّا فعل، ولكن قبل ذلك تموج عنده الروح الحيوانية فتطفو إلى درجة يفعل ما يخجل منه في الحالات العادية، ولكن في الإسلام حتى لمثل هذا العمل الحيواني جعل آداباً وحدوداً من تجاوزها فإنّه لا يفلح في حياته الزوجية، ثمّ لا بدّ من معرفة أصول المباشرة والمعاشرة الجنسية، والإسلام قد اهتم بهذا الجانب أيضاً، فإنّه «لاحياء في الدين»، ولأنّها تشكّل سبباً هاماً من أسباب الطلاق، إذ ترى الرجل يبخل على زوجته بالكلمة الطيّبة وبالبسمة الحلوة، وكذلك الزوجة، ممّا يسيء العلاقة بينهما، وأخيراً الأطفال هم الذين يدفعون الثمن الباهظ.

ثمّ الإسلام يدعو إلى التقوى في الحياة الزوجيّة، والرسول الأكرم ﷺ ينصح زيد بن الحارث بأن يمسك زوجته ويتّقي الله:

﴿ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَٱ تُّقِ اللَّهَ ﴾ (١١).

فالأسرة عماد المجتمع، والتربية الإسلامية هي أساس الاسرة، والإيمان بالله واليوم الآخر وكل ما يصدق عليه عنوان التقوى والورع هـو رائـد التـربية الإسلامية، ومن ثمّ إنّما يفشل الأفراد وسائر المجتمعات عندما يبتعدون عن هذه

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٣٧.

آداب المباشرة ....... المباشرة ...... المباشرة .....

القواعد الأساسية والصحيحة، ولا يكون النجاح والفلاح إلّا بالرجوع إلى القرآن الكريم، والالتجاء إلى الله ورسوله وعترته الأبرار علمه فلا صلاح ولا سعادة إلّا بالسير على هداهم ونهجهم القويم.

والحقّ يبقى ويخلّد، كما أنّ الباطل يزهق ويزول. وأمّا الزبد فيذهب جفاءً، وأمّا ما ينفع الناس فيمكث في الأرض، وهذا من السنن الإلهيّة التي لا تجد لها تبديلاً ولا تحويلاً.

- ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَـلَيْهِ مَـا عَـنِتُمْ حَـرِيصٌ عَـلَيْكُمْ بِالمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).
  - ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ (٧).
  - ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ \* لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرِ ﴾ (٣).

والدين الإسلامي الذي جاء به الرسول الأعظم محمّد ﷺ هو دين الفطرة :

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٤).

فهذا الدين هو الدين القيّم الذي على الإنسان أن يختاره، إلّا أنّ الجهل هو السبب الأساسي الذي يجعل الإنسان يسيء الاختيار فيترك الدين الذي فيه صلاحه وسعادته، إلى ما فيه الضلال والشقاء.

<sup>(</sup>۱) التوبة : ۱۲۸.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الغاشية: ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٤) الروم : ٣٠.

۱۸۲ ..... القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة هذا ولا بأس أن نشير إلى بعض أصول المباشرة في النقاط التالية:

### ١ \_ ألذّ اللذائذ :

في منطق الإسلام جعل ألذّ اللذائذ المادية والجسدية التي تتعلّق بالغريزة الجنسية هو المقاربة والمجامعة.

### ٢ ـ المداعبة والملاعبة:

إلا أنّه قبل اللقاء الجنسي لا بدّ من مداعبة وهي الكلمات المثيرة للشهوة، فيكون باللسان والكلام، ثمّ المداعبة، وتكون بالجوارح من الملاعبة باليد والتقبيل والشمّ والعضّ الخفيف وما شابه ذلك، ثمّ المعانقة وضمّ أحدهما الآخر، ثمّ المجامعة، ووصولهما إلى اللذة والشهوة الجنسية سويّة، فلا يكون للرجل إنزال قبل المرأة، وإن فعل فلا يقوم بل ينتظر حتّى تفرغ هي وتصل إلى أوج لذّتها، وإلا فإنّها تصاب بمرض الأعصاب أو تفعل ما لا يحمد عقباه.

ا عن الإمام الصادق للنظام ، قال : إنّ أحدكم ليأتي أهله فتخرج من تحته ولو أصابت زنجياً لتشبّثت به أي لم تشبع في لذّتها فربما في تلك الحالة تفكّر بالحرام والعياذ بالله فإذا أتى أحدكم أهله فليكن بينهما مداعبة ، فإنّه أطيب للأمر .

٢ ـ والنساء بطبعهن أكثر شهوة من الرجال، حتى قال الإمام الصادق عليًا إلى المرأة على الرجل بتسع وتسعين جزءاً من اللذة، ولكن الله عز وجل ألقى عليهن الحياء.

آداب المباشرة ...... المباشرة ..... المباشرة الم

٣ ـ قال رسول الله عَبَيْنَة : من الجفاء مواقعة الرجل أهله قبل المداعبة ١١٠).

٤ عن النبي ﷺ قال: لا ترتموا على نسائكم كالبهائم، بل اجعلوا بينكم وبينهن رسولاً، قيل: وما الرسول يا رسول الله ؟ قال: القُبلة.

٥ ـ وعن الرضا عليُّا قال للمأمون: لا تجامع امرأةً حتّى تلاعبها وتكثر ملاعبتها وتغمز ثدييها.

٦ عن النبي عَلَيْكُ : إذا جامع أحدكم أهله فليصدقها، ثم إذا قضى حاجته
 قبل أن تقضى حاجتها فلا يعجلها حتى تقضى حاجتها.

٧ عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : قال رسول الله : إذا جامع أحدكم فلا يأتيهن كما يأتى الطير ، ليمكث وليلبث . قال بعضهم : وليتلبّث (٢).

٨ قال رسول الله عَلَيْهُ : إذا أراد أحدكم ان يأتي أهله فلا يعجّلها. وفي خبر الأربعمائة : فإنّ للنساء حوائج.

الرجل الرجل الله عن المه وكنيته، وأن يُدعى الرجل إلى طعام فلا يحيب وإن يحيب فلا يأكل، ومواقعة الرجل أهله قبل المداعبة.

١١ \_ عن إسحاق بن إبراهيم الجعفي، قال: سمعت أبا عبد الله عليُّلا يقول:

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل (طبعة مؤسسة آل البيت) ٢٠: ١١٠، باب ٤٩ استحباب إتيان الزوجة عند ميلها إلى ذلك.

١٨٤ ..... القرآن والعترة

إنّ رسول الله عَلَيْ دخل بيت أمّ سلمة فشمّ ريحاً طيّبة، فقال: أتستكم الحولاء. فقالت: هو ذا هي تشكو زوجها، فخرجت عليه الحولاء، فقالت: بأبي أنت وأمّي إنّ زوجي عنّي معرض، فقال: زيديه يا حولاء، فقالت: لا أتبرك شيئاً طيّباً ممّا أتطيّب له به وهو معرض، فقال: أما لو يدري ما له بإقباله عليك، قالت: وما له بإقباله عليّ ؟ فقال: أما إنّه إذا أقبل اكتنفه ملكان وكان كالشاهر سيفه في سبيل الله، فإذا هو جامع تحات عنه الذنوب كما يتحات ورق الشجر، فإذا هو اغتسل انسلخ من الذنوب.

والانسلاخ من الذنوب كانسلاخ الحيّة من جلدها، فيغفر له ذنوبه.

١٢ ـ عن أبي عبد الله عليّه الله عليه الله عن النبيّ عَلَيْه أنّ أبا ذر سأله عن هذا، فقال: ائتِ أهلك تؤجر، فقال: يا رسول الله آتيهم وأوَجر؟ فقال رسول الله: كما إنّك إذا أتيت الحرام ازرت \_أي تعاقب من الوزر \_وكذلك إذا أتيت الحلال أجرت \_أى تثاب من الأجر والثواب \_(١).

١٣ ـ عليّ، عن أخيه الكاظم عليَّة ، قال : سألته عن الرجل هل يصلح له أن يقبّل قُبل المرأة ؟ قال : لا بأس.

١٥ ـ قال الصادق للنُّلِلْا : ثلاث من سنن المرسلين : العطر وإحفاء الشـعر

<sup>(</sup>١) الوسائل ٢٠: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن قرب الإسناد: ١٠٢.

وكثرة الطروقة كناية عن كثرة الجماع، إلّا أنّه ورد أنّ المؤمن ميّت شهوته، وورد عن الإمام الرضا عليّاً ، عن آبائه عليم الله علي الله علي عليه عليه عن أراد البقاء ولا بقاء فليباكر الغداء، ويجيّد الحذاء، ويخفّف الرداء، وليقلّ غشيان النساء (١١).

ويمكن الجمع بين الطائفتين من الروايات الشريفة، بأنّ جماع المؤمن ليس لنفسه، إنّما هو للحصول على الولد الصالح، أو تطييب خاطر المرأة، أو ما شابه ذلك من النوايا الصالحة كما ذكرنا.

١٦ ـ عن أمير العؤمنين للثلا ، قال : عذاب القبر يكون من النميمة والبول وعزب الرجل عن أهله.

١٧ ـ عن سماعة قال: سألته عن الرجل ينظر في فرج المرأة وهو يجامعها؟ قال: لا بأس به إلا أنه يورث العمى.

١٨ ـ قال أبو عبد الله لطيُّلِا : اتَّقوا الكلام عند ملتقى الختانين فإنَّه يـورث الخرس.

19 - عن عبيد بن زرارة قال: كان لنا جار شيخ له جارية فارهة قد أعطى بها ثلاثين ألف درهم فكان لا يبلغ منها ما يريد وكانت تقول: اجعل يدك بين شعري فإنّي أجد لذلك لذّة \_وهذا من استمناء النساء الذي يزيد في شهوتهن ووصولهن إلى أوج الشهوة وإلى الرعشة المختصة بهن بعد الدخول والمباشرة \_ فكان الشيخ الذي لا يبلغ منها ما يريد \_أي لا يقدر على وطئها \_يكره أن يفعل ذلك فقال لزرارة: سل لي أبا عبد الله المُثَالِيُّ عن هذا فسأله فقال: لا بأس أن

<sup>(</sup>١) المصدر، عن العيون ٢: ٣٨.

۱۸۱ ..... الأسرة على ضوء القرآن والعترة يستعين بكلّ شيء من جسده عليها، ولكن لا يستعين بغير جسده عليها.

فاستمناء المرأة بنفسها لا يجوز، ولا يقال بالجواز بحجّة أنّه ليس لها منيّاً، فهذا من تحريف الكلم عن مواضعها، فإنّ الملاك هو اللذّة غير المشروعة.

٢٠ عن زرارة قال: قلت لأبي عبد الله عليه الرجل تكون عنده جواري
 فلا يقدر على أن يطأهن يعمل لهن شيئاً يلذّذهن به عقال: أمّا ما كان من جسده
 فلا بأس به.

٢١ ـ عن العجلي قال: قلت لأبي عبد الله عليُّلا : الرجل يأتي جاريته في الماء؟ قال: ليس به بأس.

٢٢ ـ عن أبي الحسن الرضا للنُّلِم قال: سألته عن الرجل يقرأ في الحـمّام وينكح فيه ؟ قال: لا بأس به.

٢٣ ـ عن أبي عبد الله عليُّلِ قال: لا بأس أن ينام الرجل بين أمتين والحرّتين، إنّما نساؤكم بمنزلة اللُّعب ـ جمع لعبة وهي ما يلعب به ـ.

٢٤ ـ سأل محمّد بن العيص أبا عبد الله للثُّلِيِّ فقال: أجامع وأنا عريان؟ فقال: لا، ولا تستقبل القبلة ولا تستديرها.

٢٥ ـ عن أبي الحسن عليه في الرجل يجامع فيقع عنه ثوبه ؟ قال : لا بأس. ٢٦ ـ عن إسحاق بن عمّار قال : قلت لأبي إبراهيم عليه الرجل يكون معه أهله في السفر ولا يجد الماء أيأتي أهله ؟ قال : ما أحبّ أن يفعل ذلك إلّا أن يخاف على نفسه ـ وفي آخر : إلّا أن يكون شبقاً أي كثير الشهوة ـ أو يخاف على نفسه.

<sup>(</sup>۱) الواقى ۱۲: ۷۲٤.

آداب المباشرة ...... ١٨٧

٢٧ \_ قال الإمام الصادق عليَّا : ثلاث يهدمن البدن وربما قتلن : دخول الحمّام على البطنة ، والغشيان على الامتلاء ، ونكاح العجائز .

# ٣ ـ أوقات المباشرة المستحبّة والمكروهة وأحوالها:

ا ـ في حديث عن النبيّ عَيَّاتُهُ يقول لعـليّ عَلَيُّلاً ـ ليـعلّم بـذلك النـاسـ: يا عليّ، لا تجامع امرأتك في أوّل الشهر ووسطه وآخره، فإنّ الجنون والجـذام والخَبل يسرع إليها وإلى ولدها.

يا عليّ، لا تتكلّم عند الجماع، فإنّه إن قضى بينكما ولد لا يؤمن أن يكون أخرس، ولا ينظرن أحدٌ في فرج امرأته، وليغضّ بصره عند الجماع، فإنّ النظر إلى الفرج يورث العمى، يعني في الولد.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك بشهوة امرأة غيرك، فإنّي أخشى إن قضي بينكما ولد أن يكون مخنّثاً، مؤنّتاً، مخبّلاً.

يا عليّ، من كان جنباً في الفراش مع امرأته فلا يقرأ القرآن، فإنّي أخشى عليهما أن تنزل نار من السماء فتحرقهما.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك إلّا ومعك خرقة ومع أهلك خرقة، ولا تمسحا بخرقة واحدة فتقع الشهوة على الشهوة، فإنّ ذلك يعقب العداوة بينكما، ثمّ يؤدّيكما إلى الفرقة والطلاق.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك من قيام، فإنّ ذلك من فعل الحمير، وإن قـضي بينكما ولدكان بوّالاً في الفراش، كالحمير البوّالة تبول في كلّ مكان.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك في ليلة الفطر، فإنّه إن قضي بينكما ولد لم يكن ذلك الولد إلّا كثير الشرّ.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك في ليلة الأضحى، فإنّه إن قضي بينكما ولد يكون ذا ستّة أصابع أو أربعة.

يا عليّ، وعليك بالجماع ليلة الاثنين، فإنّه إن قبضي بسينكما ولد يكون حافظاً لكتاب الله راضياً بما قسّم الله عزّ وجلّ له.

يا عليّ، إذا جامعت أهلك في ليلة الثلاثاء فقضي بينكما ولد، فإنّه يرزق الشهادة بعد شهادة أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، ولا يعذّبه الله مع المشركين، ويكون طيّب النكهة من الفم، رحيم القلب، سخيّ اليد، طاهر اللسان من الغيبة والكذب والبهتان.

يا عليّ، وإن جامعت أهلك ليلة الخميس فقضي بينكما ولد، يكون حاكماً من الحكّام أو عالماً من العلماء.

يا عليّ، وإن جامعتها يوم الخميس عند زوال الشمس عن كبد السماء فقضي بينكما ولد، فإنّ الشيطان لا يلزمه حتّى يشيب ويكون فهماً، ويرزقه الله عزّ وجلّ السلامة في الدين والدنيا.

يا عليّ، وإن جامعتها ليلة الجمعة وكان بينكما ولد، فإنّه يكون خطيباً قوّالاً مفوّهاً، وإن جامعتها يوم الجمعة بعد العصر فقضي بينكما ولد فإنّه يكون معروفاً مشهوراً عالماً، وإن جامعتها في ليلة الجمعة بعد العشاء الآخرة فإنّه يـر تجى أن يكون لك ولد من الأبدال إن شاء الله تعالى.

يا عليّ، لا تجامع أهلك في أوّل ساعة من الليل، فإنّه إن قضي بينكما ولد لا يؤمن أن يكون ساحراً مؤثراً للدنيا على الآخرة.

يا عليّ، احفظ وصيّتي هذه كما حفظتها عن أخي جبر ئيل عليُّلًا .

يا عليّ، لا تجامع امرأتك تحت شجرة مثمرة، فإنّه إن قضى بينكما ولد،

يا عليّ، لا تجامع امرأتك في وجه الشمس وشعاعها إلّا أن يرخى سنر فيستركما، فإنّه إن قضى بينكما ولد لا يزال في بؤس وفقر حتّى يموت.

يا عليّ، لا تجامع امرأتك بين الأذان والإقامة، فإنّه إن قضي بسينكما ولد يكون حريصاً على إهراق الدماء.

يا عليّ، إذا حملت امرأتك فلا تجامعها إلّا وأنت على وضوء، فإنّه إن قضي بينكما ولد يكون أعمى القلب، بخيل اليد.

يا عليّ، لا تجامع أهلك في ليلة النصف من شعبان، فإنّه إن قضي بينكما ولد يكون مشوّهاً ذا شامة في شعره ووجهه.

يا عليّ، لا تجامع أهلك في آخر الشهر إذا بقي منه يومان، فإنّه إن قضي بينكما ولد يكون عشّاراً أو عوناً للظالم، ويكون هلاك فئام من الناس على يديه.

يا عليّ، لا تجامع أهلك على سقوف البنيان، فإنّه إن قضي بينكما ولد يكون منافقاً مرائياً مبتدعاً.

يا عليّ، إذا خرجت في سفر فلا تجامع أهلك تلك الليلة، فـإنّه إن قـضي بينكما ولد ينفق ماله في غير حقّ. وقرأ رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَّ المُسَبَذِرِينَ كَـانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِين ﴾ (١)

يا عليّ، لا تجامع أهلك إذا خرجت إلى سفر مسيرة ثلاثة أيام ولياليهن، فإنّه إن قضى بينكما ولد يكون عوناً لكلّ ظالم.

٢ ـ عن الصادق عليُّلًا ، قال : لا تجامع في أوّل الشهر ولا في وسطه ولا في

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٧.

آداب المباشرة ...... المباشرة ..... المباشرة الم

بالهوى فيها، وقد عيّر الله أقواماً بما فعلوا في كتابه فقال: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا كِسْفاً مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَـقُولُوا سَحَابٌ مَرْكُومٌ \* فَذَرْهُمْ ﴾ (يخوضوا ويـلعبوا) ﴿ حَـتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَـقُونَ ﴾ (١).

9 ـ قال أمير المؤمنين عليه : إذا أراد أحدكم أن يأتي زوجته فلا يعجّلها، فإنّ للنساء حوائج، إذا رأى أحدكم امرأة تعجبه فليأتِ أهله، فإنّ عند أهله مثل ما رأى، ولا يجعلن للشيطان إلى قلبه سبيلاً، ليصرف بصره عنها، فإن لم تكن له زوجة فليصل ركعتين ويحمد الله كثيراً ويصلّي على النبيّ وآله، ثمّ ليسأل الله من فضله، فإنّه يبيح له برأفته ما يغنيه، إذا أتى أحدكم زوجته فليقلّ الكلام، فإنّ الكلام عند ذلك يورث الخرس، لا ينظرن أحدكم إلى باطن فرج امرأته لعلّه يرى ما يكره ويورث العمى.

اله فليتوق أوّل الأهلّة وأنصاف الشهور، فإنّ الشيطان يطلبون الولد في هذين الوقتين والشياطين يطلبون الشرك فيهما فيجيئون ويحبلون (٢).

١١ ـ عن الصادق للتَّلِيْ ، عن آبائه للمَلِيْلِيْ ، قال : قــال رســول الله تَتَلِيَّةُ : إذا تجامع الرجل والمرأة فلا يتعرّيان فعل الحمارين ، فإنّ الملائكة تخرج من بينهما إذا فعلا ذلك .

١٢ \_ في تفسير عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ نِسَاوُكُمْ حَرْثُ لَكُـمُ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ (٣)، أي متى شئتم، وتأوّلت العامّة قوله: أنّى شئتم، أي

<sup>(</sup>١) الطور : ٤٤ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٢٣.

آداب المباشرة ...... المباشرة ..... المباشرة الم

بالهوى فيها، وقد عيّر الله أقواماً بما فعلوا في كتابه فقال: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا كِسْفاً مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَـقُولُوا سَحَابٌ مَرْكُومٌ \* فَذَرْهُمْ ﴾ (يخوضوا ويـلعبوا) ﴿ حَـتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَـقُونَ ﴾ (١).

9 ـ قال أمير المؤمنين عليه : إذا أراد أحدكم أن يأتي زوجته فلا يعجّلها، فإنّ للنساء حوائج، إذا رأى أحدكم امرأة تعجبه فليأتِ أهله، فإنّ عند أهله مثل ما رأى، ولا يجعلن للشيطان إلى قلبه سبيلاً، ليصرف بصره عنها، فإن لم تكن له زوجة فليصل ركعتين ويحمد الله كثيراً ويصلّي على النبيّ وآله، ثمّ ليسأل الله من فضله، فإنّه يبيح له برأفته ما يغنيه، إذا أتى أحدكم زوجته فليقلّ الكلام، فإنّ الكلام عند ذلك يورث الخرس، لا ينظرن أحدكم إلى باطن فرج امرأته لعلّه يرى ما يكره ويورث العمى.

اله فليتوق أوّل الأهلّة وأنصاف الشهور، فإنّ الشيطان يطلبون الولد في هذين الوقتين والشياطين يطلبون الشرك فيهما فيجيئون ويحبلون (٢).

١١ ـ عن الصادق للتَّلِيْ ، عن آبائه للمَلِيْلِيْ ، قال : قــال رســول الله تَتَلِيَّةُ : إذا تجامع الرجل والمرأة فلا يتعرّيان فعل الحمارين ، فإنّ الملائكة تخرج من بينهما إذا فعلا ذلك .

١٢ \_ في تفسير عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ نِسَاوُكُمْ حَرْثُ لَكُـمُ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ (٣)، أي متى شئتم، وتأوّلت العامّة قوله: أنّى شئتم، أي

<sup>(</sup>١) الطور : ٤٤ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠ : ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٢٣.

حيث شئتم في القبل أو الدبر، قال الصادق عليَّلا : أنَّى شئتم، أي حيث شئتم في الفرج، والدليل على قوله في الفرج قوله: ﴿ نِسَاوُّكُمْ حَـرْثُ لَكُـمْ ﴾ فالحرث الزرع، والزرع في الفرج في موضع الولد.

١٣ ــ قال الصادق للنَّلِمُ : من أتى امرأته في الفرج في أوّل حيضها فعليه أن يتصدّق بدينار، وعليه ربع حدّ الزنا خمسة وعشرون جلدة، وإن أتاها في آخر أيام حيضها فعليه أن يتصدّق بنصف دينار ويضرب اثنى عشر جلدة ونصفاً.

والمقصود من الدينار هو مثقال من الذهب في يومنا هذا.

١٤ ـ ونهى النبيّ يَتَنِيُّهُ عن وطي الحبالي حتّى يضعن.

١٥ ـ قال الصادق للتُللِا : إيّاك والجماع في الليلة التي يهلّ فيها الهلال، فإنّك إن فعلت ثمّ رزقك ولداً كان مخبوطاً، قلت : جعلت فداك، ولِمَ تكرهون ذلك يا بن رسول الله ؟ قال : أما ترى المصروع أكثرهم لا يصرع إلّا في رأس الهلال.

١٦ \_كره رسول الله ﷺ الجماع في الليلة التي يريد فيها الرجــل سـفراً، وقال: إن رزق ولداً كان حوالة.

الله عَلَيْهُ : والذي نفسي بيده لو أنّ رجلاً غشي امرأته وفي البيت صبيّ مستيقظ يـراهـما ويسـمع كـلامهما ونفسهما ما أفلح أبداً، إن كان غلاماً كان زانياً، أو جارية كانت زانية، وكان عليّ

آداب العباشرة ..... أداب العباشرة المعامرة المعا

١٩ ـ قال الصادق عليُّة : لا بأس أن ينظر الرجل إلى امرأته وهي عريانة.
 وفي خبر آخر : وهل اللذّة إلّا ذلك .

ويكره في نصف الشهر و آخره، فإنّه يتخوّف على ولد من يفعل ذلك الخبل، كما يسرع الخبل إليها، فإنّه من فعل الجنّ.

٢١ ـ نهى النبيّ ﷺ أن يكثر الكلام عند المجامعة، قال : ويكون منه خرس الولد.

٢٢ ـ ونهى أن يجامع الرجل أهله مستقبل القبلة وعلى ظهر طريق عام،
 فمن فعل ذلك فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

٢٣ ـ عن حنان بن سدير، عن أبيه، قال: سمعت أبا عبد الله عليّا يقول:
 لا يجامع الرجل امرأته ولا جاريته وفي البيت صبى، فإنّ ذلك ممّا يورثه الزنا.

المراد من البيت في لسان الروايات: الغرفة، فيكره الجماع في غرفة فيها صبيّ أو صبيّة.

٢٤ ـ عن أبي عبد الله للطُّلِخ ، قال : ثلاث يهدمن البدن وربما قــتلن : أكــل القديد القاب، ودخول الحمّــام على البطنة، ونكاح العجائز .

٢٥ ـ وربما الجماع ممّا يوجب تسكين الأوجاع، قال أمير المؤمنين للثُّلان

الخدم.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٧.

إذا كان بأحدكم أوجاع في جسده وقد غلبته الحرارة فعليه بالفراش، قيل للباقر عليه إلى الله الله عنى الفراش ؟ قال: غشيان النساء، فإنّه يسكنه ويطفيه (١).

77 \_ وفي حكم ترك المقاربة فيما زاد عن أربعة أشهر، عن أبي الحسن الرضا عليه أنه سأله عن الرجل يكون عنده المرأة الشابة فيمسك عنها الأشهر والسنة لا يقربها ليس يريد الإضرار بها يكون لهم مصيبة أيكون في ذلك آثماً؟ قال: إذا تركها أربعة أشهر كان آثماً بعد ذلك. وفي خبر آخر زاد فيه: إلّا أن يكون بإذنها.

٢٧ ـ عن أبي عبد الله عليه الله عليه ، قال : من جمع من النساء ما لا ينكح فزني منهن شيء فالإثم عليه .

٢٨ ـ وفي نكاح الدبر، قال رسول الله ﷺ: محاش النساء على أمّتي حرام،
 وحمل على الكراهية جمعاً بين الروايات (٢).

٢٩ \_ عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: سألته عن إتيان النساء في أعجازهن فقال: هي لعبتك لا تؤذها.

ويكره الجماع ومعه خاتم فيه ذكر الله، أو شيء من القرآن.

٣٠ عن عليّ، عن أخيه الإمام الكاظم عليّه ، قال : سألته عن الرجل يجامع أو يدخل الكنيف وعليه خاتم فيه ذكر الله أو شيء من القرآن أيصلح ذلك ؟ قال : لا(٣).

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٢٠: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) ألوسائل ٢٠: ١٤٨.

آداب المباشرة ...... المباشرة ..... المباشرة الم

# ٤\_وأمّا حكم العزل :

٣١ ـ عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن العزل؟ فقال: ذاك إلى الرجل يصرفه حيث شاء.

٣٢ ـ وعن محمّد بن مسلم، عن أحدهما اللَّهُوَّكُ ، أنّه سئل عن العزل ؟ فقال : أمّا الأمة فلا بأس، وأمّا الحرّة فماني أكره ذلك، إلّا أن يشترط عمليها حمين يتزوّجها.

٣٣ ـ وعن يعقوب الجعفي، قال: سمعت أبا الحسن عليَّا في يقول: لا بأس بالعزل في ستّة وجوه: المرأة التي تيقّنت أنّها لا تلد، والمسنّة، والمرأة السليطة، والبذيّة، والمرأة التي لا ترضع ولدها، والأمة.

#### ٥ \_ الدعاء عند المقاربة:

ويستحبّ لمن أراد المباشرة والجماع أن يدعو ربّه بالدعاء المأثور.

٣٤ ـ عن أمير المؤمنين عليَّا ؛ إذا أراد أحدكم مجامعة زوجته فليقل : اللهمّ إنّي استحللت فرجها بأمرك، وقبلتها بأمانتك، فإن قضيت لي منها ولداً ف اجعله ذكراً سويّاً، ولا تجعل للشيطان فيه نصيباً ولا شركاً.

٣٥ ـ عن أبي الربيع الشامي، قال: كنت عنده ليلة فذكر شرك الشيطان فعظّمه حتى أفزعني، فقلت: جعلت فداك، فما المخرج منها وما نصنع؟ قال: إذا أردت المجامعة فقل: «بسم الله الرحمن الرحيم الذي لا إله إلا هو بديع السماوات والأرض، اللهم إن قصدت منّي في هذه الليلة ولداً فلا تجعل للشيطان فيه نصيباً ولا شركاً ولا حظاً، واجعله عبداً صالحاً مصفيّاً وذرّيته جلّ ثناؤك».

١٩٦ .....١٩٦ القرآن والعترة

٣٦ عن سليمان بن خالد، قال: قلت لأبي عبد الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الأموال والأولاد ﴾ (١) ؟ فقال: قل في ذلك قولاً: «أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم».

٣٧ عن أحدهما عليه الله الله الله الشيطان ماكان من مال حرام فهو من شركه، ويكون مع الرجل حين يجامع فيكون نطفته مع نطفته إذا كان حراماً، قال: كلتيهما جميعاً يختلطه، وقال: ربما خلق من واحدة وربما خلق منهما جميعاً.

٣٨ ـ صفوان الجمّال، قال: كنت عند أبي عبد الله عليُّ فاستأذن عيسى بن منصور عليه فقال له: ما لك ولفلان يا عيسى أما إنّه ما يحبّك، فقال: بأبي وأمّي يقول قولنا ويتولّى من نتولّى، فقال: إنّ فيه نخوة إبليس، فقال: بأبي وأمّي أليس يقول إبليس: ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ (٢)، فقال أبو عبد الله عليُّلا! وقد يقول الله : ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأُولادِ ﴾ (٢)، فالشيطان يباضع ابن آدم هكذا، وقرن بين إصبعيه.

٣٩ عن أبي جعفر للنظير قال: لا يدخل بالجارية حتّى يأتي لها تسع سنين أو عشر سنين (٤).

٤٠ عن أبي عبد الله للتُؤلِّل قال: من وطى بامرأة قبل تسع سنين فأصابها عيب فهو ضامن.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٢.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) الوافي ۱۲ : ۷۵۸.

### الفصل السادس

# حقوق الزوجين المشتركة

تمتاز الحياة الزوجية عن غيرها بأنّ الله سبحانه قد جعل بين الزوجين المودّة والرحمة، وهما عنصران أساسيان في صفاء الأسرة، وكمال الوئام والتفاهم وتمشية الأمور على ما يرام، وحلّ المشاكل والتغلّب على الصعاب، وحكومة السعادة والوفاق والعيش الرغيد والهناء، كلّ هذا ببركة المودّة أي المحبّة مع الإطاعة والرحمة.

فالحياة التي يسودها الحبّ والرحمة إنّما هي حياة الجنّة، والجنّة إنّما هي دار استراحة المؤمنين تحوطها الرحمة الإلهية والمودّة الأبدية، فلا حزن فيها ولالغوب ولا قيل ولا قال، كذلك البيت الذي يفوح منه عطر المودّة وطيب الرحمة.

ولكن مع هذا جعل الله سبحانه حقوقاً تخصّ الرجال، كما جعل حقوقاً تخصّ النساء، حتى يعرف كلّ واحد حدّه، فلا يتجاوز ذلك طغياناً وبطراً وأشراً، فهناك ثوابت تلزم الزوج ويجب عليه أن يراعيها، كما أنّ هناك حقوقاً تلزم الزوجة ويجب عليها أن تحفظها ولا تتعدّاها، كما هناك خصال يشترك الزوجان فيها، نذكر نبذة منها كما ورد في الروايات الشريفة، إلّا أنّه نقول مقدّمةً من باب التوضيح: إنّ الحقّ لغةً بمعنى الشيء الثابت، وأنّه اسم من أسماء الله سبحانه، كما

۱۹۸ ..... القرآن والعترة في قوله تعالى ضوء القرآن والعترة في قوله تعالى :

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقُّ ﴾ (١١. واصطلاحاً بمعنى الشيء الذي ثبت بالعقل والشرع، وفي الفقه يفرّق بين الحقّ والحكم بأنّ الحقّ ما كان إثباته بيد الشرع المقدّس، ولكنّ إسقاطه ربما يكون بيد صاحب الحقّ، كحقّ خيار المجلس في البيع، فإنّ الله جعل للبائع والمشتري خيار المجلس، ولكن جعل إسقاط هذا الحقّ بيدهما عند توافقهما، بخلاف الحكم الشرعى، فإنّ إثباته وإسقاطه إنّما هو بيد الشارع المقدّس.

وحقوق الزوجين تارةً شرعيّة، كما يقال ليس من حقّ الرجل أن يستخدم زوجته لغسل ملابسه وطهي الطعام، بل وحتّى إرضاع طفله دون الرضعة الأولى، فيجوز للزوجة أن تطالب بأجرة رضاعها، ولكن من حقّ الرجل أن يتزوّج أربعة حرائر دائميات فيجوز لكلّ منهما أن يسقطا حقّهما بأن تشتغل الزوجة في دار زوجها، وتخدمه بكلّ ما يحبّ ويريد، وهو يتعهّد لها بعدم تعدّد الزوجة مثلاً.

والمقصود من بيان حقوق الزوجين المشتركة أو المختصة بأحدهما في هذا الفصل، ليس الحقوق الشرعية وحسب بل الحقوق الأخلاقية والتربوية التي استنبطناها من الأحاديث الشريفة، ويمكن للمحقّق أن يستنبط أكثر من هذا بكثير، وفي الأخبار غني وثقافة ثريّة ومعطاء ومعين لا ينضب، فتدبّر وتأمّل. وأمّا الحقوق المشتركة بين الزوجين، فمنها:

### ١ ـ الصبر:

قال النبيِّ ﷺ : من صبر على سوء خلق امرأته، أعطاه الله من الأجر

<sup>(</sup>١) فصّلت : ٥٣.

حقوق الزوجين المشتركة ......١٩٩

ما أعطى أيوب على الله على بلائه، ومن صبرت على سوء خلق زوجها أعطاها الله مثل ثواب آسية بنت مزاحم \_زوجة فرعون \_..

وزوّج رسول الله ﷺ امرأةً من رجل، فرأت منه بعض ما كرهت، فشكت ذلك إلى النبيّ ﷺ فقال: لعلّكِ تريدين أن تختلعي \_تبذل له مالاً ليطلّقها، وهو الطلاق الخلعي \_فتكوني عند الله أنتن من جيفة حمار.

عن أبي جعفر علي الله عن وجل كتب على الرجال الجهاد، وعلى النساء الجهاد، فجهاد الرجل أن يبذل ماله ودمه حتى يقتل في سبيل الله، وجهاد المرأة أن تصبر على ما ترى من أذى زوجها وغيرته.

ومن الواضح أنّ غيرة الرجل إيمان، إلّا أنّـه لا يستجاوز الحدّ المعقول، كما ذكرنا.

#### ٢ ـ عدم الظلم و ترك الأدى:

قال رسول الله ﷺ: أيما امرأة آذت زوجها بلسانها لم يقبل الله منها صرفاً ولا عدلاً ولا حسنةً من عملها حتى ترضيه، وإن صامت نهارها وقامت ليلها، وأعتقت الرقاب، وحملت على جياد الخيل في سبيل الله، فكانت أوّل من يرد النار، وكذلك الرجل إذا كان لها ظالماً.

ما أروع هذه الأحاديث الشريفة، فإنها تحذّر الزوجين عن إيراد الأذى والظلم على الآخر، وما أعظم التخويف والتحذير أنّه لا يقبل منهما عملاً صالحاً إذا كان البيت فيه اللغط والاختلاف والعصيان والقيل والقال وعدم العفّة في الكلام من الفحش والسبّ وأذى اللسان بكلّ ما له من مصاديق.

٧٠٠ ..... نربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

# حقوق الزوجة

المرأة شريكة الحياة، ولها ما للرجال من الحقوق، وعلى الزوج أن يراعي حقوقها، حتى تستحكم أواصر العلاقات الزوجية، فمن تجاوز الحد ينقلب إلى الضد، فيلزم المضادة بين شخصين يعيشان تحت سقف واحد، وعلى عاتقهما مسؤولية الأسرة ونظامها وتربيتها، وكل من الشريكين إذا تجاوز حده ولم يعمل بما يجب عليه من رعاية حقوق الآخر، فإنه بلاشك سيؤدي ذلك إلى فشل الحياة المشتركة وتشتتها وتمزقها ومن ثمّ سيكون حصيلة الفشل هو ضياع الأسرة وتسيّب الأولاد وضياعهم، وورود الآلام على الزوجين بل الأقرباء من كلّ واحد منهما، ويترتّب على ذلك توالي فاسدة كثيرة، ربما توجب سفك الدماء وهتك الأعراض ونهب الأموال، وانحطاط المجتمع وفساده.

فلا بدّ للزوج أوّلاً أن يتعامل مع زوجته وأسرته بالمودّة والرحمة، ثمّ عليه أن يراعي حقوق زوجته بلطف وإحسان، ويـقتدي بـذلك بـالأنبياء وخـاتمهم الرسول الأعظم محمّد ﷺ وبعترته الطاهرين علميّلاً .

قال النبيّ ﷺ: خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلي.

وهذا يعني أنّ الزوج عليه أن يكون من أهل الخير، وأفعال الخير كـثيرة، يعرفها كلّ ذي فطرة سليمة، ثمّ أولى الناس بالخير أقرباء الإنسان، وأقرب الناس إليه زوجته بعد والديه. فخير المؤمنين (لكاف الخطاب وميم الجمع في قـوله: خيركم) خيركم لأهله، وضرب النبي ﷺ أروع مثال في سيرته وحياته في هذا الباب.

وكذلك الأئمة الأطهار علم المؤلل على عياتهم شعلة وهاجة في طريق السعادة والعيش الرغيد، وكلماتهم النورانية تطفح علماً وثقافة لمن أراد أن يعيش سعيداً ويموت سعيداً. وقد بينوا الحقوق والحدود في كلّ شيء، وما أروع ما قاله الإمام السجّاد عليه في رسالة الحقوق، فإنّه يذكر الحقوق العامّة والخاصة: الإنسان مع ربّه، ومع نفسه، ومع غيره.

الحقوق الزوجة يقول المنافج بما هو الجامع والأساس لكل الحقوق الزوجية : وأمّا حق الزوجة : فأن تعلم أنّ الله عزّ وجلّ جعلها لك سكناً وأنساً، فتعلم أنّ ذلك نعمة من الله عليك، فتكرمها وترفق بها، وإن كان حقّك عليها أوجب فإنّ لها عليك أن ترحمها لأنّها أسيرك وتطعمها وتسقيها وتكسوها، وإذا جهلت عفوت عنها.

فما أروع هذه الأُصول والقواعد الأوّلية في الحياة الزوجية :

أوّلاً: أن تعلم أنّ الله عزّ وجلّ جعلها لك سكناً: وهذا يعني أن تصل إلى حدّ العلم واليقين بأنّ الهدف من الزواج هو السكونة والارتياح، ويحصل هذا بالجوار من زوجتك، فكما يرتاح الإنسان في داره التي يسكن فيها، وعليه أن يسعى في صلاحها وبنائها وزينتها، فكذلك الزوجة ممّن تسكن إليها، فلا بـد أن تباريها وتراعى شعورها وتسعى في إصلاحها وصلاحها.

وثانياً: وأنساً: فربما هناك من تسكن إليه ولكن لا تأنس به، فأردف الإمام عليه السكونة بالأنس الروحي والجسدي للإطلاق \_ كما أردف الله البرد بالسلامة في نار نمرود لإبراهيم الخليل عليه أله فلو لم تكن السلامة لربما كان البرد القارس المؤلم المهلك، فقال عزّ وجلّ : ﴿ كُونِي بَرُداً وَسَلاماً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الأنساء: ٦٩.

ثالثاً: تعلم أنّ ذلك نعمة من الله عليك: فالمرأة التي تسكن إليها وتأنس بها وتألفها وتألفك هذه من نعم الله وآلائه، بل من اللطف الإلهي بالرجل، وكذلك بالنسبة إلى المرأة فإنّ الزوج الصالح من نِعَم الله سبحانه، وحقّ النعمة أن تشكرها. رابعاً: فتكرمها: فبيّن الإمام عليّ شكر هذه النعمة بأن تكرم الزوجة بكلّ ما لكلمة الإكرام من معنى ومصداق، فمن الإكرام الاحترام والعطف والحنان والمعاملة الجيّدة.

خامساً: وترفق بها: الرفق بالكلام وبالسماحة والمحبّة، وتكون رفيقها في الحياة في الحضر والسفر، فتراعبي آداب المرافق والمحاورة بأنّ لا تـجرح الأحاسيس والمشاعر والعواطف، بل بكلّ رفق وحنان وإحسان ومعروف.

سادساً: وإن كان حقّك عليها أوجب: يعني عندما تستعمل هذه الأساليب الدالّة على الرحمة والعطوفة لا تتصوّر أنّها أكثر منك حقّاً، بل للرجل حقوق أكثر ممّا للمرأة كما سنذكر، إلّا أنّ كثرة الحقوق وبعض المميّزات الاجتماعية باعتبار الرجولة وباعتبار تكوين الرجل في خلقته وطبيعته، لا يعني أنّه يستطاول على الزوجة ويبيع عليها فخراً، ممّا يؤدّي إلى جرح المشاعر وتهيج روح العناد والخصام ومطالبته الحقوق، بل وإن كنت أكثر حقّاً، ولكن هذا يعنى أن تبالغ بالجانب العاطفي أكثر فأكثر، فإنّ للمرأة على الرجل أن يرحمها، وبرهان هذا المعنى وهذا الأمر، أنّها بحكم الأسيرة للزوج، والأسير يسحتاج إلى المداراة والملاطفة حتّى تكسب قلبه، هذا باعتبار الأمور الروحيّة والمعنوية، وأمّا من البجانب الاقتصادي والقضايا المادية، فمن حقوقها كما يلى:

سابعاً: الإطعام والسقاية والملابس: وهذه الأمور تندرج تحت النفقة؛ إذ تجب نفقة الزوجة على زوجها بما يناسب شأنها في دار أبيها ودار الزوج، فعليه

حقوق الزوجة ............ ٢٠٣

أن يراعي هذا الأمر، وأمّا في الارتباط الثنائي في الحياة المشتركة، فربما يصدر ما لا يرضى به الزوج جهلاً منها لا بقصد التعمّد والإيذاء، فحينئذِ.

ثامناً: إذا جهلت عفوت عنها: فلا شكّ إذا دخل العفو والسماح في الحياة الزوجية ستكون حياة سعيدة، ويتبدّل الجهل إلى العلم، والشرّ إلى الخير، والعداء إلى الصداقة الحميمة.

والعجيب أنّه يحرم الكذب وأنّه من الصفات الذميمة، إلّا أنّه من أجل حفظ كيان الأسرة ربما تطلب المرأة من الرجل شيئاً لا يقدر عليه، فيجوز أن يعدها بالشراء، وعند رجوعه إلى الدار يتناسى ذلك، وهكذا الموارد الأخرى، فقد ورد في الخبر الشريف عن الإمام الصادق عن آبائه، قال: قال رسول الله على الأمام الصادق عن العرب، وعدتك زوجتك، والإصلاح بين يحسن فيهن الكذب: المكيدة في الحرب، وعدتك زوجتك، والإصلاح بين الناس (١).

# أمّا حقوق الزوجة فكما يلي:

# ١ ـ غفران الخطايا (العفو والتسامح):

من حقوق الزوجة الأخلاقية، أن يغفر لها زوجها حين تخطئ، فلقلّة التجارب منها، وربما لأمّيتها وجهلها يصدر منها ما يؤذي الزوج، فعليه أن يغفر لها سيّما لو اعتذرت.

٢ ـ سأل إسحاق بن عمّــار أبا عبد الله للطُّلِخ عن حقّ المرأة على زوجها؟

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٤٢.

تال: يشبع بطنها، و بكسو حتَّتها، وإن جهلت غفر لها \_أى عليها أوَّلاً أن لا تجهل

قال: يشبع بطنها، ويكسو جثّتها، وإن جهلت غفر لها \_أي عليها أوّلاً أن لا تجهل، بل تستعمل العقل والعلم في حياتها الزوجية، ولكن لو صدر منها ما صدر جهلاً \_غفر لها، إنّ إبراهيم خليل الرحمن عليّه شكا إلى الله عزّ وجلّ خُلق سارة، فأوحى الله إنّ إبراهيم خليل الرحمن عليه شكا إلى الله عزّ وجلّ خُلق سارة، فأوحى الله إليه أنّ مثل المرأة مثل الضلع، إن أقمته انكسر، وإن تركته استمتعت به، قلت: من قال هذا؟ فغضب، ثمّ قال: هذا والله قول رسول الله عَلَيْلَة ، وعنه قال: كان لأبي عبد الله عليه المرأة وكانت تؤذيه فكان يغفر لها.

### ٢ ـ تحمّل الأذى:

من الصفات الحميدة، بل يعد من أمّهات الأخلاق الحسنة وأساس الأخلاقيات كلّها هو الصبر، والمؤمن صبور وقور عند الهزاهز، ويتجلّى صبره مع زوجته لو كانت سيّتة الأخلاق، فإنّه يغفر لها جهلها، بل ويتحمّل أذاها، لا سيّما في كلماتها البذيئة وتصرّفاتها المؤلمة، وما أعظم الثواب المترتّب على هذا الصبر الجميل.

٣-قال عليه : من احتمل من امرأته ولو كلمة واحدة ، أعتق الله رقبته من النار ، وأوجب له الجنّة ، وكتب له مائتي ألف حسنة ، ومحا عنه مئتي ألف سيئة ، ورفع له مائتي ألف درجة ، وكتب الله عزّ وجلّ له بكلّ شعرة على بدنه عبادة سنة . ومع مثل هذا الأجر والثواب العظيم ، كيف لا يتحمّل المؤمن أذى زوجته ،

ومع مثل هدا الا جر والثواب العطيم، كيف لا يتحمّل المؤمن اذى زوجته، وكيف لا تكون الحياة سعيدة، فإنّ المرأة مهما كانت فهي عاقلة وعندها عاطفة وشعور وإحساس، فإذا رأت الزوج كيف يتحمّلها، فإنّه لا بدّ في المرّة الشالثة والرابعة بل ولو في المرّة المائة تشعر بخطئها وتحاول أن تخفّف أو أن لا تعود لمثل ذلك أبداً، بل وتتعامل معه بالمثل من المعروف والإحسان فتكفّ عنه الأذى

حقوق الزوجة .......

والكلام الخشن إذا كان، بل تعرف قيمة هذا الزوج الحليم والصبور فلا تـعوّضه بالدنيا وما فيها..

#### ٣-الإنفاق والسعة:

من حقوق الزوجة والأسرة الإنفاق، وإذا وسّع الله على عبد، فعليه أن يوسّع على عباله، حتّى تحسّ الأسرة (الزوجة والأولاد) بالرفاه في ظلّ والدها والقائم بشؤونها، ويزيد على ما وجب عليه شرعاً من المأكل والملبس وغير ذلك.

٤ ـ قال رسول الله عَلَيْنُ : ما من عبد يكسب، ثمّ ينفق على عياله، إلّا أعطاه الله بكلّ درهم ينفقه على عياله سبعمائة ضعف.

٥ ـ عن الإمام الباقر عليه الله عنده امرأة فلم يكسها ما يواري عورتها، ويطعمها ما يقيم صلبها ـ أي يقويها ولا يجوعها ـ كان حقاً على الإمام أن يفرق بينهما ـ وهذه كناية عن أن مثل هذه الحياة لا تدوم بشكل مريح وسعيد، بل من حق الحاكم الشرعي أن يفرق بينهما بالطلاق ـ فيما إذا رفعت أمرها إلى الحاكم.

فذو سعة في المال يلزم أن يوسع على عياله ولا يقتر عليهم، بل لا بدّ من

<sup>(</sup>١) الطلاق : ٧.

٢٠٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة الفرق بين غرفة الرجل وغرفة المرأة، كما ورد في الخبر الشريف:

٧ عن عبد الله بن عطا، قال: دخلت على أبي جعفر المثيلًا فرأيت في منزله نضداً ووسائد وأنماط ومرافق، فقلت له: ما هذا؟ قال عليمًا إلى عام المرأة.

النضد \_ بالتحريك \_ : ما نضد من متاع البيت وضم بعضه إلى بعض متسقاً أو مركوماً ، والأنماط جمع نمط : ما يفرش من مفارش الصوف الملوّنة . والمرافق جمع مِرفق : التي تجعل تحت المرفق من المخدّة والمتّكاً ، والنمارق جمع نمرق ونمرقة : الوسادة يتّكاً عليها .

٨ ـ عن جابر، عن الباقر للطِّلَةِ، قال: دخل قوم على الحسين بن علي للطِّلَةِ فقالوا: يا بن رسول الله، نرى في منزلك أشياء مكروهة ـ وقـد رأوا فـي مـنزله بساطاً ونمارق ـ فقال: إنّما نتزوّج النساء فنعطيهن مهورهن فيشترين بها ما شئن ليس لنا منه شيء.

وهذه السنة لا زالت موجودة، فإنه يعطى المهر أو بعضه لأسرة العروس ليشتروا أثاث المنزل ويكون ملكاً للزوجة. وهي التي تريد أن تعيش في محيط خاص من الدار والغرفة والمطبخ، فليكن ترتيب الأثاث وانتخاب الأمتعة والحاجيات المنزليّة على ذوقها، فإنّ الرجل أكثر حضوره خارج البيت، وتنظيم أجواء البيت إنّما هي لسيّدة البيت، ويقال: تتجلّى إمبراطورية المرأة في مطبخها، وفي إعداد الطعام وطهيه.

### ٤ ـ الحنان وعدم الظلم:

على الزوج أن يحنّ على زوجته وأسرته، فلا يظلمهم، فإنّ الظلم قبيح عقلاً وشرعاً، وأولى الناس بترك ظلمهم وأذاهم أسرة الرجل وعائلته. ٩ ـ قال رسول الله ﷺ: خير الرجال من أُمّتي الذين لا يـ تطاولون عـلى أهليهم ويحنّون عليهم، ولا يظلمونهم، ثمّ قرأ: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَـلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ (١) ... الآية. وسنذكر تفصيل ذلك.

# ٥ ـ عدم الضرب المبرح:

من أكبر المشاكل في الحياة الزوجية، ضرب الزوج لزوجته \_ فكثير من الاختلافات في الأسرة إنّما ينشأ من ضرب الزوج \_ ومن الرجال من يحمل الروح الهمجيّة والحيوانية حتّى يفقد صوابه في حالة الغضب ويضرب المرأة الريحانة بأسلوب وحشيّ لا يقبله الشرع المقدّس ولا الثقافة المتزنة، وحقّاً بعض الرجال إنّهم كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، فإذا كانت المرأة بحكم الأسيرة والضعيفة وإنّها الوردة التي تشيع في البيت الأنس والحبّ والتي لا تستحقّ إلّا أن تُشمّ برفقٍ وتُوتى بلين ورقةٍ وحنان، وما أقبح أولئك الرجال الذين يسوّدون أبدان نسائهم اللطيفة تشفياً لغضبهم وانتقامهم، وصاحب المثل يقول: (لا يقدر أبي إلاّ على أمّي)، فمثل هؤلاء الرجال يخنعون أمام الظالمين، بل يكونون من أعوانهم وزمرتهم، ولا يكونون للظالم خصماً وللمظلوم عوناً، بل يصبّ غضبه على زوجته المسكينة، ويفتخر وكأنّه قـتل مـرحب الخـيبري وعمرو بن ودّ العامرى وعنترة بن شداد.

نعم، ورد الضرب في مقام التربية، لا في مقام الانتقام والتشفّي وإطفاء ثورة الغضب، وإنّما ورد ضمن حدود خاصّة، بأن لا يـتجاوز الاحـمرار والاسـوداد

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٤.

٢٠٨ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة والورم والجرح والكسر وغير ذلك (١)، بل يضرب بالضغث وأعواد تخليل الأسنان

(١) فمثل هذه الأمور يوجب الدية، وإن لم يكن بين الزوج والزوجة القصاص، في أرش اللطمة ورد في الكافي بسنده عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله عليه قال: قضى أمير المؤمنين عليه في اللطمة يسود أثرها في الوجه أنّ أرشها ستّة دنانير، فإن لم تسود واخضرت فإنّ أرشها دينار ونصف، ورواه الصدوق نحوه وزاد: وفي البدن نصف ذلك (الوسائل ٢٩: ٣٨٥).

والدينار هو المثقال من الذهب.

وفي الوسائل أبواب في ديات الضرب كالباب الثاني من أبواب ديات المنافع من كتاب الديات، في من ضرب فنقص بعض كلامه قسمت الدية على الحروف وأعطي بقدر ما نقص، والباب الرابع في من ضرب إنساناً فذهب بصره وشمّه ولسانه وعقله وفرجه وجماعه لزمه ست السادس في من ضرب إنساناً فذهب سمعه وبصره ولسانه وعقله وفرجه وجماعه لزمه ست ديات كاملة أي مائة بعير مثلاً، والباب السابع حكم من ذهب عقله وعاد ومن ضرب ضربة فجنت جنايتين فصاعداً، والباب الثامن في من ضرب فذهب بعض بصره فله بنسبة ما نقص من دية العين، وغير ذلك من أبواب وحكم الجراحات والشجاج وأقسامها ودياتها، فراجع ومن يضرب زوجته أو ولده قبل البلوغ أو بعده لا بد أن يعوض ذلك لو كان ممّا يوجب الدية بأن يسود مكان الضرب أو يحمر أو يخضر وإلاّ فإنّه يبقى في ذمّته إلى يوم القيامة، وإنّه من حق الناس الذي لا يسقط إلاّ بإسقاطهم، فلا بد أن يسقط ذلك في الدنيا بالمحبّة والملاطفة، وإلاّ فيوم القيامة يوم يفرّ المرء من أبيه وأخيه وبنيه وزوجته وفصيلته والمودة والملاطفة، وإلاّ فيوم القيامة يوم يفرّ المرء من أبيه وأخيه وبنيه عن نفسه، إمّا أن يأخذ من حسناته في مقابل الحقّ إن كان له حسنات وإلاّ يلقي من سيّناته في ميزان أعمال من عليه الحقّ ليخفّف عن نفسه من العذاب والمكث في نار جهنّم، كما ورد في الروايات الشريفة. فلا بدّ للآباء أن يتحلّوا من الضرب الذي أوردوه على أبنائهم في صغرهم وقبل الشريفة. فلا بدّ للآباء أن يتحلّوا من الضرب الذي أوردوه على أبنائهم في صغرهم وقبل

حقوق الزوجة ..... ١٠٠٠ الصغرة واللطفة.

كما لا يحق له أن يرعد في وجه زوجته ويصيح، بل بسكونة ووقار ومنطق رصين يريها الحق ويسمعها الحقيقة، ويعرفها ما يجب عليها وما يلزمها من الوظائف الخاصة والعامة.

١٠ ـ قالت خولة لرسول الله تَتَبَلَثُهُ : فما حقّي عليه \_ على الزوج \_ ؟ قال عَبَلَثُهُ :
 حقّك عليه أن يطعمك ممّا يأكل ويكسوكِ ممّا يلبس ولا يلطم ولا يصيح في وجهكِ ...

١١ ـخطب النبيّ ﷺ، فقال: أيّها الناس، إنّ النساء عندكم عوارٍ لا يملكن لأنفسهن ضرّاً ولا نفعاً، أخذ تموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمات الله، فلكم عليهن حقّ ولهن عليكم حقّ، ومن حقّكم عليهن أن لا يوطؤوا فرشكم ولا يعصينكم في معروف، فإذا فعلن ذلك فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف ولا تضربوهن (١).

١٢ ـ وقال النبيّ ﷺ: إنّي أتعجّب ممّن يضرب امرأته وهو بالضرب أولى منها، لا تضربوا نساءكم بالخشب فإنّ فيه القصاص، ولكن اضربوهن بالجوع

بلوغهم كما يتحلّل الأزواج من زوجاتهم لو بدر منهم الضرب المسوجب للمديّة، والأولى للأولاد وإن كبروا وصاروا أصحاب أولاد أن يتجاوزوا عن ضرب آبائهم ويعفو عنهم بإسقاط الحقّ، فإنّ الله يحبّ هذا العفو، ويعفو عمن يعفو عمن الغير، لا سيّما إذا كمان مسن ذوي الأرحام، وإنّ من مكارم الأخلاق في الدنيا والآخرة أن تعفو عمن ظلمك وتعطي من حرمك وتصل من قطعك، ومن يعفو عن والده يعفو أولاده عند، كما تدين تُدان.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٤٥.

٢١٠ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

وهذا معنى الضرب الذي ورد في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَأَهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَأَضْرِبُوهُنَّ ﴾ (٢)، فالضرب بالجوع والعري، كما هذا الأمر مع المرأة التي يصدر منها الأذى الذي لا يتحمّل ولا يطاق عادة، ويفسّر هذا المعنى روايات أخرى، فإنّها كالقرآن الكريم يفسّر بعضها بعضاً.

وإنَّما تضرب المرأة على أمور الخير:

١٣ ـ عن الإمام الكاظم للنه الله عَلَيْهُ ، قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : اضربوا النساء على تعليم الخير.

١٤ ـ قال علي علي علي النبي علي رجل من الأنصار بابنة له، فقال: يا رسول الله، إن زوجها فلان بن فلان الأنصاري، فضربها فأثر في وجهها فأقيده لها؟ فقال رسول الله علي الله ذلك، فأنزل الله تعالى قوله: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾ (١٣)... الآية، فقال رسول الله علي الردت أمراً وأراد الله تعالى غيره (٤).

<sup>(</sup>١) المصدر: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) و (٣) النساء : ٣٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ١٠٠: ٢٥١.

حقوق الزوجة ........... ٢١١

فإذا سقط القصاص تكون الدية حينئذٍ أو ترضى الزوجة بذلك.

10 \_ وإليكم هذه القصّة من حياة أمير المؤمنين عليّ عليّه : بينما كان عليّه في طريقه إلى الخروج من المسجد ذات يوم، رأى امرأة تقف على باب المسجد باكية منكسرة، فسألها قائلاً: «ما لكِ يا امرأة ؟» قالت: «إنّ زوجي ضربني يا أمير المؤمنين».

ومن المؤسف أيها الإخوة والأبناء أن يصل مستوى الخُلق ببعض الأزواج إلى حدّ ضرب زوجاتهن ولأتفه الأسباب، وهذا خلق لئيم ذميم لا يليق بالمؤمن فضلاً عن أنّه كثيراً ما يدمّر الأسرة، فعلى الأزواج أن يتحلّوا بطول الأناة في التعامل مع زوجاتهم ولا سيّما في شهر رمضان المبارك، قال جلّ من قائل: في التعامل مع زوجاتهم ولا سيّما في شهر رمضان المبارك، قال جلّ من قائل: في أيّها الَّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النّسَاءَ كَرْهاً وَ لا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبيًّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرْهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ (١).

بعد أن استمع أمير المؤمنين للنيلا إلى ظلامة المرأة وعرف أنّ زوجها ضربها وطردها من البيت وأنّها تركت أطفالها يبكون فجاءت إليه ليشفع لها، قال لها للنيلا : «إنّ الجوّ عاصف كما ترين، انتظري حتّى تسكن الريح فأذهب معك إلى زوجك »، فقالت المرأة : «وإلى أن تسكن الريح أين أذهب ؟ »، قال للنيلا : «صدقت المسكينة »، ثمّ سار معها إلى بيت زوجها، فلمّا وصلاه طرق الإمام للنيلا الباب فخرج منه شابّ سيماء الغرور والعنجهية بادية عليه فقال له للنيلا : «ما هذا يا رجل ؟! اتّق الله فسى هذه المسكينة، لماذا أخفتها

<sup>(</sup>١) النساء: ١٩.

٢١٢ ..... ٢١٢ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

وأخرجتها من مسكنها؟ » فقال الشابّ وقد بدا أنّه لم يعرف أنّ الذي يكلّمه هو أمير المؤمنين عليّه الله الشاب وهي ؟ لماذا تتدخّل بيني وبين زوجيتي ؟ والله لأحرقتها في بيتها »، فجرّد الإمام عليّه سيفه، وصادف وفي نفس اللحظة أن مرّ مالك الأشتر وجماعة بالمكان فرأوا الإمام عليّه يجرّد سيفه، فاندفع مالك نحو الإمام عليّه وقال له: «مولانا أمير المؤمنين، ما الأمر؟»، وما أن سمع الشاب قول مالك حتى وقع على قدمي أمير المؤمنين عليّه يقبّلهما قائلاً: «مرني سيّدي، والله لأكونن لها أرضاً تطؤها برجليها»، فقال له الإمام عليّه : «انهض، لاهذا ولاذاك، بلكن طيّباً معها، إنّها زوجتك شريكة حياتك فأعطها حقوقها، ألم تسمع بقوله تعالى : ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بالمَعْرُوفِ ﴾ (١) »(٢).

وإذا حدثت مشادّة بين الزوجين كما حدث لأيوب الصابر عليّا حيث أقسم بالله إن بري من علّته فسوف يضربها مائة جلدة، فهذا لا يعني أنّ الإسلام أباح مائة جلدة، كما أنّ جبرئيل جاء بضغث وهو (نبات هش طري) حزمة فيها مائة عود صغيرة كعود الخلال. وإنّما أباح الإسلام الضرب الخفيف تأديباً لاانتقاماً وغضباً فيما إذا نشزت الزوجة، وذلك في المرحلة الثالثة لإصلاحها:

﴿ وَاللَّاتِي تَـخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَأَهْجُرُوهُنَّ فِي المَضَاجِعِ وَأَضْرِبُوهُنَّ ﴾ (٣).

فبعد الوعظ والهجر يكون الضرب الخفيف بهدف التأديب لا الأذي.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٩.

<sup>(</sup>٢) اعلموا أنَّى فاطمة ١٠ : ٤٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣٤.

﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾ ١٠٠٠.

١٦ ــ الكافي بسنده، قال رسول الله ﷺ: أيضرب أحدكم المرأة ثمّ يـظلّ معانقها.

١٧ ـ والنبيّ ﷺ يقول: «من رفع يده على زوجته، مدّت له يد في النار». فإنّ في ضرب الزوج لزوجته تهديم لبناء الأسرة، ممّا ينعكس سلباً على الأبناء والأطفال، والبيت يحتاج إلى محبّة وحنان ورأفة وشفقة ورحمة:

﴿ وَجَعَلَ بَـٰ يُنكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (١٠).

# ٦ ـ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر :

ربّ البيت لابد أن يكون مهذّباً أوّلاً، مؤمناً يعمل بوظائفه الدينية، ويتمسّك بعروة الله، ويؤدّي ما وجب عليه من العبادات وفي المعاملات، كما يتجنّب عن المحرّمات بل والمكروهات، ومثل هذا الأب الناجح سيكون هو المعلّم الأوّل في الأسرة، ويقتدى به ويتأسى بأخلاقه قولاً وعملاً، كما يكون واعظاً وناصحاً، فدائماً ينصح زوجته وأولاده ويعلّمهم الكتاب والحكمة، ويهديهم سواء السبيل والصراط المستقيم، إلّا أنّ الظروف ربما لم تكن مؤاتية، وربما المحيط خارج الدار يؤثّر على المرأة والأولاد، ممّا يوجب انهيار الأعصاب، ونكد العيش ومرارته، حتى يفرّ المرء من صاحبته وبنيه، وربما يفقد توازنه وينحرف عن

<sup>(</sup>١) التوبة : ٧١.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٢١.

٢١٤ ..... ٢١٤ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

الجادّة فيطبع زوجته في معاصي الله \_والعياذ بالله \_والطامة الكبرى لو كانت الزوجة صالحة أو الأولاد أو أحدهم والأب كان فاسداً ومنحرفاً، كأن تصلّي الزوجة أو يكون الولد مهذّباً صالحاً يمشي مع الأولاد الصالحين فيصلّي ويصوم، ولكنّ الأب تارك الصلاة ويشرب الخمر ويرتكب الآثام، وهنا تحدث الفجوة العميقة بين أعضاء الأسرة ويشتد الصراع والمقاومة بين الحقّ والباطل، وكثيراً ما تضاع الحقوق ويلتبس الأمر، وإلى الله المشتكى.

فرب البيت هو المعلم الأوّل، ولا بدّ أن يكون هو المتربّي أوّلاً والمتأدّب حتّى يكون مؤثّراً في مقام النصيحة والموعظة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإن الكلام إذا خرج من القلب دخل في القلب، وإذا خرج من اللسان فإنّه لم يتجاوز الآذان، وفاقد الشيء لا يعطيه، فالأب المؤمن المهذّب عليه أن يحفظ الأسرة من الانحطاط والسقوط، وإذا أراد أن يعرف مقدار وظيفته الدينية في هذا اللات:

١٨ - فعن أبي عبد الله عليُّةٍ ، قال : لمّا نزلت هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١) ، جلس رجل من المسلمين يبكي وقال : أنا قد عجزت عن نفسي كلّفت أهلي ، فقال رسول الله ﷺ : حسبك أن تأمرهم بما تأمر به نفسك ، وتنهاهم عمّا تنهى عنه نفسك .

١٩ ـعن النبيّ ﷺ، قال: عظوهن بالمعروف قبل أن يأمرنكم بالمنكر. ومن المعروف أن يغيّر الفجور الذي يحدث في بيته كما ورد:

٢٠ ـ قال رسول الله ﷺ: أيّما رجل رأى في منزله شيئاً من الفجور فــلم

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦.

حقوق الزوجة ...... ٢١٥ .... ... ... ٢١٥

يغيّر بعث الله تعالى طيراً أبيض يظلّ عليه أربعين صباحاً فيقول كلّما دخل وخرج: غيّر غيّر، فإن غيّر وإلّا مسح رأسه بجناحيه على عينيه، فإن رأى حسناً لم يستحسنه، وإن يرى قبيحاً لم ينكره (١). فيكون بحكم الأنعام بل أضلّ سبيلاً.

فالوالد وكذلك الوالدة يأمران الأولاد بالمعروف وينهونهم عن المنكر، كما قال سبحانه:

﴿ وَأَمُّرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ ﴾ (٢). وكذلك بالتكالف الشرعية الأُخرى.

#### ٧\_الصانة:

المرأة كلّها عورة حتّى صوتها، وتحتاج إلى الصيانة حفظاً عليها من السرّاق والحثالات والأراذل في المجتمع، وأحقّ الناس بصيانتها \_بعد أن تـصون هـي نفسها \_زوجها، وقبل الزواج والدها وإخوتها وعشيرتها وأقرباؤها.

كما أنّ المرأة بمنزلة الدمية واللعبة، فتحتاج إلى حفظها والملاطفة والملاعبة معها.

٢١ \_ قال رسول الله عَيَّالَةُ : إنَّما المرأة لعبة، فمن اتّـخذها \_ أي تــزوّجها \_ فليصنها.

٢٢ ـ قال رسول الله ﷺ : إنَّما المرأة لعبة من اتَّخذها فلا يضيِّعها (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٥١.

<sup>(</sup>۲) طه: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) الوافي ١٢: ٧٨٨.

٢١٦ ..... ٢١٦ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة من صيانتها أن تحفظ في البيوت.

٢٣ ـ عن النبي ﷺ، قال : النساء عي وعورات، فداووا عيهن بالسكوت، وعوراتهن بالبيوت.

٢٤ ــ وقال ﷺ: النساء عورة، احبسوهن في البيوت، واستعينوا عــليهن بالعرى.

فلا تخرج من دارها إلّا للضرورات.

#### ٨ ـ الإحسان:

ينبغي للزوج أن يحسن على عياله، ولا سيّما وهو القائم عليهم، والقيّم على زوجته، وإذا كان ربّ البيت ويتجلّى فيه صفات الربوبيّة، فإنّ لله الأسماء الحسنى والصفات العليا، فهو المحسن المطلق وله مطلق الإحسان، والعبد يتشبّه بمولاه، فيحسن على من كان تحت يده، حتّى عبّر عنهم بالأسراء، وكأنّما هو الأمير وملك رقاب هؤلاء حتّى صاروا أسراءه.

٢٥ ـ عن رسول الله ﷺ، قال : عيال الرجل أسراؤه، وأحبّ العباد إلى الله عزّ وجلّ أحسنهم صنيعاً إلى أسرائه.

٢٦ ـ قال الإمام الكاظم عليه الله عيال الرجل أسراؤه، فمن أنعم الله عليه نعمة فليوسّع على أسرائه، فإن لم يفعل أوشك أن تزول عنه تلك النعمة.

٢٧ ـ قال الصادق للتَّلِم : رحم الله عبداً أحسن فيما بينه وبين زوجته، فإنّ الله عزّ وجلّ قد ملّكه ناصيتها وجعله القيّم عليها.

ومن الإحسان عدم الغضب عليها.

٢٨ – قال أمير المؤمنين عليُّلًا في وصيَّته لولده الحسن عليُّلًا : وأقلَّ الغضب

حقوق الزوجة ...... ٢١٧ .... عليهن، إلا في عيب أو ذنب.

والتعبير عن العيال بالأسراء لبيان شدّة استحقاقهم العطف والمحبّة والحنان من ربّ الأسرة، فلا بدّ من أن يوسّع عليهم بما أنعم الله عليه ولا يحرمهم الرفاء والعيش الرغيد، وإلّا فإنّه ممّا يوجب كفران النعمة لو لم يوسّع عليهم، فإن لم يفعل أوشك أن تزول عنه تلك النعمة.

٢٩ ـ الكافي بسنده: عن يونس بن عمّار قال: زوجّني أبو عبد الله عليَّهِ جارية كانت لاسماعيل ابنه، فقال: «أحسن إليها»، فقلت: وما الإحسان إليها؟ فقال: أشبع بطنها واكس جنبيها واغفر ذنبها، ثمّ قال: اذهبي وسطك الله ماله.

بيان: أي جعلك في وسطه بأن تكوني أمينة عــلى مــاله، فــيعتمد عــليك ويجعله في يدكِ.

٣٠ ـ قال الصادق للنُّلِلْةِ: رحم الله عبداً أحسن فيما بينه وبين زوجته، فإنَّ الله تعالى قد ملَّكه ناصيتها، وجعله القيّم عليها.

ومن مصاديق الإحسان أن يبيت الرجل عند أهله لو كان في مصره.

٣١ ـ قال الصادق للنظالة : هلكت يدي المروءة أن يبيت الرجل عن منزله بالمصر الذي فيه أهله.

بيان: هلكت بتشديد اللام وتخفيفها بمعنى أهلكت، فإنّه لازم ومتعدّ أنّـ ثه باعتبار البيتوتة أو الخصلة أو نحوها.

وفي بعض النسخ (هلك) ويحتمل أن يكون يد المروءة مرفوعاً فكتب الألف بصورة الياء فلا يحتاج إلى التكليف، وإنّما أوقعه على اليد لأنّها الأصل في الأفعال، وللتنبيه على أنّه لم يعدم المروءة رأساً وإنّما حيل بينه وبين فعلها.

#### ٩ ـ المداراة المطلقة:

صفو العيش والهدوء والسكينة والوقار والمحبّة والوئام والاحترام المتبادل والعيش الرغيد أمنية كلّ زوج وزوجة منذ اليوم الأوّل من حياتهما المشتركة، فإنَّما قالت البنت لوكيلها: (نعم أنت وكيلي)، أو قالت للخاطب: زوَّجتك نفسي على المهر المعلوم، لترى الحياة المتنعّمة، لا الغُصص والآهات والحسرات وحياة الجحيم، فكلمة (نعم) إشارة لحصولها على نعمة عظيمة من نعم الله، وهو الزوج الذي يتجلَّى فيه صفات الربوبية، وإنَّما قالت: (بلي) فيما لو قيل لها ألا ترضين فلاناً زوجاً لكِ، ليدفع الزوج عنها البلاء والكرب وتتنعّم في ظلّه وفيئه، ولمّا كانت المرأة من الجنس اللطيف الناعم كما أنّ الرجل من الجنس الخشن، ولمّا كانت الأُنوثة تعنى الوردة التي تشمّ ويحافظ عليها بكلّ ما للكلمة من معاني ومصاديق. إنَّها ريحانة وليست قهرمانة، حتَّى يتصارع معها في حلبة الحياة، ويتمرَّن عليها بالملاكمة والوحشية، فهي تحتاج إلى المداراة مطلقاً على كلّ حال \_كما مرّ هذا المعنى \_ونتيجة هذه المداراة التبي يستعملها الزوج أوّلاً، فهو بحكم السماء الممطرة على الأرض الخصبة في بداية الحياة لتخضر وتسرّه في مستقبل الحياة بباقة من الزهور والرياحين من الأولاد المهذّبين والطيّبين \_ذكوراً وإناثاً \_ يفتخر بهم في المجتمع لما يحملونه من تربية صالحة أسّسها الوالد بتربية الوالدة، فكانت المدرسة الأولى بمديرها اللبيب لتربية أولادها، فدواء الحياة الزوجية هو المداراة وحسن الصحبة والمعاشرة بالمعروف والإحسان.

٣٢ فما أروع ما يقوله أمير المؤمنين عليّ عليُّ لله ينصح ولده محمّد بـن الحنفية، قائلاً: يا بني، إذا قَوَيت فأقو على طاعة الله، وإن ضعفت فاضعف عـن

معصية الله، وإن استطعت أن لا تملك المرأة من أمرها ما جاوز نفسها فافعل \_أي الشيء الذي يتعلّق بنفسها فهي مختارة، وأمّا غير ذلك فأمرها بيدك فلا تعطها ما تشتهي \_ فإنّه أدم لجمالها، وأرخى لبالها، وأحسن لحالها، فإنّ المرأة ريحانة وليست بقهرمانة، فدارها على كلّ حال وأحسن الصحبة لها، فيصفو عيشك.

٣٣ ـ عن الصادق عليَّة ، قال : اتَّقوا الله في الضعيفين : يمعني المملوك والمرأة.

فالضعيف يحتاج دائماً إلى مداراة، وليس لك ندّاً حتّى تتوقّع منه وتستظر منه ما تنتظر من ندّك، فهي وإن كانت شريكة الحياة، إلّا أنّها شريكة تحتاج إلى الإحسان والرفق والخير والرعاية وحسن الصحبة والمداراة المطلقة على كلّ حال.

وهذا يعني مراعاة شعور النساء وضعفهن في الحياة، فإنّ المرأة في تكوينها الأوّل وطبيعتها خلقت أضعف من الرجال، وإن كان أصل خلق الإنسان مطلقاً كذلك، فقد خلق ضعيفاً تؤلمه البقّة وتقتله الشرقة ... ولكنّ الخلق الأنوني بصورة عامة يمتاز بالنعومة واللين واللطافة والضعف، كما ورد في الأخبار الشريفة :

٣٤ ـ عن أبي عبد الله طليُّل ، قال: أكثر أهل الجنّة من المستضعفين النساء، علم الله ضعفهن فرحمهن.

وعلى الرجل ربّ البيت أن يتّصف بصفات الله وتستجلّى أسماء الله فيه، فيرحم من في الأرض كي يرحمه من في السماء، فيرحم المرأة كما رحمها الله. ويحافظ على رجولته وقيموميّته فلا يعطى من نفسه حتّى تملكه المرأة.

٣٥ ـ قال أمير المؤمنين لولده الحسن عليُّل إ: ولا تطيلن الخلوة مع النساء فيملّنك، واستبق من نفسك بقيّة، وإن رأيت منهن الريبة فعجّل النكير.

۲۲۰ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة أي لا ترضى بما فيه الريبة والشك، بل تعمل معهن على الكاشف والواضح.

#### ١٠ ـ حسن السمت والصورة :

إذا كانت المرأة تتزيّن لزوجها لا سيّما في الليل وللمباشرة، فكذلك الرجل، فإنّ من حقّ الزوجة أن يتهيّأ لها، والزوجة تحبّ أن يكون الزوج شاباً دائماً حتّى ولو أصبح كهلاً، واشتعل الرأس شيباً، لكن في قرارة نفسها تودّ أن ترى زوجها شاباً أو بحكم الشباب.

والإسلام يراعي كلّ جوانب الحياة، كما يراعي الحالات النفسية عند الرجال والنساء، فحبّذا للرجال أن يختضبوا بالسواد لتسكن الزوجة إليه.

٣٦ ـ قال رسول الله ﷺ: اختضبوا بالحنّاء، فإنّه يجلو البصر وينبت الشعر ويطيّب الريح ويُسكن الزوجة.

٣٧ ـ قال الصادق للنُّالِخ : الحنّاء يذهب السهك ـ ريح كريهة ممّن عــرق ــ ويزيد في ماء الوجه، ويطيّب النكهة، ويحسن الولد.

٣٨ ـ عن ذروان المدائني، قال: دخلت على أبي الحسن الثاني ـ موسى بن جعفر عليُّ إلى فإذا هو قد اختضب، فقلت: جعلت فداك، قد اختضبت؟ فقال: نعم، إنّ في الخضاب لأجراً، أما علمت أن التهيئة تزيد في عفّة النساء؟ أيسرّك أنّك إذا دخلت على أهلك فرأيتها على مثل ما تراك عليه إذا لم تكن على تهيئة؟ قال: قلت: لا. قال: هو ذاك. قال: ولقد كان لسليمان عليه ألف امراة في قصر، ثلاثمائة مهيرة ـ أي حرّة، لأنّها تنكح بمهر، فهي فعيلة بمعنى مفعولة ـ وسبعمائة سريّة ـ أي مملوكة ـ وكان يطيف بهنّ في كلّ يوم وليلة.

والمراد بالتهيئة هنا: إصلاح الرجل بدنه من الوسخ وإزالة الشعر والتدهين

حقوق الزوجة ....... ٢٢١ ووضع الطيب ونحو ذلك.

ثمّ الإمام عليّه يجعل المقابلة بين الزوج والزوجة، وهذا أصل من أصول الأسرة، فكما تحبّ أن تحترمك زوجتك كذلك الزوجة تحبّ أن تحترمها، إلّا أنّ هناك قضايا تختصّ بالنساء، فطوبى لمن عرف هناك قضايا تختصّ بالنساء، فطوبى لمن عرف قدر نفسه، ولم يتجاوز حدّه، ومن لم يقف عند حدّه فإنّه سيلقي بنفسه في دوّامة الفوضى والغوغائية، ومن ثمّ تتفكّك الأسرة ويلزمها الانحطاط والانعدام.

٣٩ ــ عن أبي عبد الله عليه الله عليه ، قال : جاء رجل إلى النبي تيك فنظر في الشيب في لحيته ، فقال النبي تيك : نور ، من شاب شيبة في الإسلام كانت له نــوراً يــوم القيامة ، قال : فخضب الرجل بالحنّا ، ثمّ جاء إلى النبيّ تيك ، فلمّــا رأى الخضاب قال : نور وإسلام . قال : فخضب الرجل بالسواد ، فقال النبيّ تيك : نــور وإسلام وإيمان ومحبّة إلى نسائكم ورهبة في قلوب عدوّكم .

وهو الحسن عليه وهو الحسن بن جهم، قال: دخلت على أبي الحسن عليه وهو مختضب بسواد، فقلت: جعلت فداك، قد اختضبت بالسواد؟ قال: إنّ فسي الخضاب أجراً، إنّ الخضاب والتهيئة ممّا يزيد في عفّة النساء، ولقد ترك النساء العفّة لترك أزواجهن التهيئة لهن.

وهنا أمر عظيم، إنّ ترك التهيئة يعدّ النساء لتسرك العنفّة، ومنفهوم ذلك أنّ التهيئة ممّا يزيد في عفّة النساء، وعفّة النساء ممّا يوجب السعادة والهناء.

فمن سعادة المرء أن يكون له زوجة إذا غاب عنها عفّت وأحصنت.

٤١ ـ عن الإمام الصادق لليُّلةِ : الخيضاب بالسواد مهابة للعدوّ وأنس للنساء.

البي جعفر للنظم ، قال : النساء يحببن أن يرين الرجل في مثل ما يحبّ الرجل أن يرى فيه النساء من الزينة .

فمن الإجرام بحق النساء أن يدخل الرجل بلباس عمله وبروائح العمل، والأمرّ والأدهى أن يدخل البيت ويدخل الفراش برائحة السيكار الكريهة، فإذا أرادت أن تقبّله أو تنام عنده تتعذّب من رائحته الكريهة، فما أقسى قلب الرجال الذين يشربون السجائر وأمثال ذلك ممّا فيه الروائح الكريهة، والطامة الكبرى يدخل البيت والفراش وفعه تفوح منه رائحة الخمور، فالويل له من عذاب الله وخزيه في الدنيا والآخرة.

٤٣ ـ عن أبي الحسن للمُثَلِّغ، قال: في الخضاب ثلاث خصال: هــيبة فــي الحرب، ومحبّة إلى النساء، ويزيد في الباه.

٤٤ ــ عن الحسن بن جهم، قال: قلت لعليّ بن موسى عليُّالا : خضبت؟ قال: نعم بالحنّاء والكثم، أما علمت أنّ في ذلك لأجراً، إنّها تحبّ أن ترى منك الذي تحبّ أن ترى منها (يعني المرأة في التهيئة)، ولقد خرجن نساء من العفاف إلى الفجور، ما أخرجهن إلاّ قلّة تهيّؤ أزواجهن.

وهذا يعني استحباب كثرة التهيّؤ أوّلاً، كما أنّه لو كان في أيام الشيب يتهيّأ الزوج بالخضاب، فبالأولوية يتهيّأ في أيام شبابه بكلّ ما لكلمة التهيّؤ من معنى ومصاديق، وكلّ شيء بحسب زمانه ومكانه كما هو واضح ومعلوم.

٤٥ ــ وفي الحديث الشريف: إنَّها تشتهي منك الذي تشتهي منها.

وحتّى بيت المرأة، أي غرفتها، يختلف عن بيت الرجل وغرفته، فلا يزهد الرجل في غرفة زوجته، فإنّها تحبّ الرفاه والزينة.

٤٦ ـ عن الحسن بن الزيات، قال: دخلت على أبي الحسن عليه وهو في بيت منجّد، ثمّ عدت إليه من الغد وهو في بيت ليس فيه إلّا حصر، فبرز وعليه قميص غليظ، فقال: البيت الذي رأيتم أمس ليس هو بيتي، إنّما هو بيت المرأة وكان أمس يومها.

حقوق الزوجة ......

ومرّة أُخرى نعود إلى الخضاب الذي هو مثال من أمثلة التهيّؤ للزوجة.

وبهذا الخبر الشريف نكشف أنّ الخضاب وأمثاله له فوائد دنيوية وأُخروية، ففي الدنيا ويتعلّق بالأسرة وخصوص الزوجة أنّه:

أُوَّلاً: يزيد في شبابكم، وهذا ملاك يستفاد منه تحبيذ واستحباب كلّ شيء يزيد في القوّة والشباب ما دام لم يكن محرّماً ومكروهاً.

ثانياً: وجمالكم، فإنّ الله جميل ويحبّ الجمال، ويا حبّذا أن يكون الرجل جميلاً فيخضّب ليزيد في جماله، ويحدّد لحيته وشاربه ليزيد في جماله، لا أن يحلقها، فإنّه لا يجوز ذلك. ويلبس الملابس النظيفة والمعطّرة ليزيد في جماله، وهكذا المصاديق الأخرى.

ثالثاً: ويزيد في نكاحكم، فإنّه المباشرة والنكاح من العوامل المهمّة فسي الحياة الزوجية، فكم من زوجين متخاصمين أصلح الجماع بينهما. وزاد في الحبّ حبّاً، وفي التفاهم تفاهماً، فعلى الزوج أن يفعل ما يزيده قوّة في النكاح بشرط أن يراعي آدابه ومقدّماته كما مرّ، حتّى تصل الزوجة إلى أوج لذّتها، فتنسى هموم الدنيا ومتاعبها ومصاعب الحياة وآلامها، وينزيد في نشاطها وحيويّتها لتواكب مسيرة الحياة بمعنويات عالية وقلب مسرور ومبتهج \_واللبيب من الإشارة يفهم \_.

رابعاً: ويزيد في حسن وجوهكم، فإنّ الوجه الحسن البشّاش يزيد في

772 ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة نشاط الأسرة على ضوء القرآن والعترة نشاط الأسرة وابتهاجها، ومن ثمّ لازمه ظهور استعدادات أعضائها من القوّة إلى الفعل.

وأمّا من الآثار الأخرويّة:

أُوّلاً: إنّه يباهي الله بكم الملائكة، فما أعظم هذا الأمر الذي يستوجب أنّ الله يتباهى به وذلك على الملائكة الذين هم عباد مكرمون.

ثانياً: الأجر والثواب، ويزيد على الصدقة، وهذا يعني أنّه أفضل من الصدقة، فإنّها الدرهم بسبعمائة في الآية الشريفة، وهذا الخضاب الذي هو مس مصاديق التهيّؤ للزوجة ولمآرب أخرى كلّ درهم يصرف فيه يعادل سبعة آلاف درهم في سبيل الله.

ثالثاً: وفي عالم القبر والبرزخ يأتيه الملكان \_منكر ونكير \_ ليستنطقانه عقائده وأعماله، ولكن بهذا الخضاب الذي يدل على اعتقاده وآدابه وإسلامه يتساهلان معه، بل يخرجان فما لهما عليه من سبيل، فإن الظاهر يدل على الباطن، ولمثل هذا نقول: من مات وهو حليق اللحية فإنّه يحاسب أكثر من غيره ويعاقب أكثر من غيره.

فالتزيّن والتجمّل مطلوب من الرجال كما هو مطلوب من النساء في مكارم الأخلاق :

عن النبيّ ﷺ كان ينظر في المرآة ويرجّل جمّته ـ مجتمع شعر الناصية ـ ويتمسّط، وربما نظر في الماء وسوّى جمّته فيه. ولقد كان يتجمّل لأصحابه، فضلاً عن تجمّله لأهله ـ وهذا يعني أنّ التجمّل للأهل مفروغ عنه ـ وقال: إنّ الله يحبّ من عبده إذا خرج إلى إخوانه أن يتهيّأ لهم ويتجمّل (١).

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ٣٤.

حقوق الزوج ............. ٢٢٥

# حقوق الزوج

وأمّا حقّ الزوج على الزوجة :

#### ١ \_ الإطاعة الخالصة :

لابد أن تطبع زوجها خالصاً ما لم يطلب منها الحرام، كترك الصلاة الواجبة أو شرب الخمر وما شابه ذلك. وآية الخضوع والإطاعة هـو السـجود، ولهـذا لا يصح السجود لغير الله سبحانه ولكن ورد في الحديث:

٢ ـ وقال ﷺ: لو أنّ امرأة وضعت إحدى ثديبها طبيخة \_كناية عن غاية الفداء والتضحية \_ والآخر مشوية، ما أدّت حقّ زوجها، ولو أنّها عصت مع ذلك زوجها طرفة عين ألقيت في الدرك الأسفل من النار، إلّا أن تتوب وترجع.

٣\_وقال ﷺ: حقّ الزوج على الزوجة: ... أن تطيعه ولا تعصيه...

٤ ـ وقالت خولة ـ وخولة جماعة من الصحابيات تسمّى بهذا الاسم، ولعلّ المراد بها هنا هي خولة بنت عاصم زوجة هلال بن أُميّة التي لاعنها ففرّق النبيّ بينهما ـ، قالت لرسول الله ﷺ : إنّي أتعطّر لزوجي كأنّي عروس أزفّ إليه \_وهذا يدلّ أنّ على المرأة أن تتعطّر دائماً لزوجها لا سيّما في الليل \_ فآتيه في لحافه فيولّى عنّى، فأراه قد أبغضنى يا رسول الله ؟ فيولّى عنّى، ثمّ آتيه من قبل وجهه فيولّى عنّى، فأراه قد أبغضنى يا رسول الله ؟

۲۲۲ ..... ۲۲۲ فرنی ؟ قال : اتّقی الله وأطیعی زوجكِ ...

٥ - عن عليّ، عن الإمام الكاظم عليَّلا ، قال : سألته عن المرأة العاصية لزوجها هل لها صلاة وما حالها ؟ قال : لا تزال عاصية حتّى يرضى عنها(١).

٦ عن أبي عبد الله عليه الله عليه ملعونة ملعونة امرأة تؤذي زوجها وتغمه،
 وسعيدة سعيدة امرأة تكرم زوجها ولا تؤذيه، وتطيعه في جميع أحواله (٢).

٧-الكافي بسنده عن أبي جعفر عليه قال: خرج رسول الله عَلَيْهِ يوم النحر - أي يوم عيد الأضحى - إلى ظهر المدينة على جمل عاري الجسم فمر بالنساء فوقف عليهن، ثم قال: يا معاشر النساء تصدقن وأطعن أزواجكن فإن أكثركن في النار، فلمّا سمعن ذلك بكين، ثمّ قامت إليه امرأة منهنّ، فقال يا رسول الله في النار مع الكفّار؟! والله ما نحن بكفّار فنكون من أهل النار، فقال لها رسول الله عَيَالُهُ : إنّكن كافرات بحق أزواجكن "أ.

والكفر يأتي بمعنيين: فتارةً كفر في العقيدة يوجب النجاسة ودخول النار، وأُخرى كفر في العمل كتارك الصلاة كافر، وتارك الحجّ كافر، والمرأة التي لا تطيع زوجها كافرة أى بكفر عملى لاكفر عقيدة.

٨ ـ الفقيه بسنده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليَّا في يقول: خطب رسول الله عَلَيْا النساء فقال: يا معاشر النساء تصدّقن ولو من حليتكن ولو بتمرة ولو بشقّ تمرة، فإنّ أكثركن حطب جهنّم، إنّكن تكثرن اللعن وتكفّرن العشير \_أي

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) الوافي ۱۲ : ۷۸۰.

حقوق الزوج ............. ٢٢٧

الزوج فقالت امرأة من بني سليم لها عقل أي ذكية وفاهمة وتعقل الأمور جيداً يا رسول الله أليس منّا البنات المرضعات، أليس منّا البنات القيّمات والأخوات المشفقات، فرق لها رسول الله عَلَيْةٌ فقال: حاملات والدات مرضعات رحيمات، لولا ما يأتين إلى بعولتهن ما دخلت مصلّية منهنّ النار.

## ٢ ـ الإذن في التصرّف وفي الأعمال:

من لوازم الإطاعة أن تستأذن في تصرّفاتها وأعمالها حمتى العبادية، فيما لو كانت مستحبّة، فإنّ رضا الله في رضا الزوج، فإن لم يرضَ بعمل مستحبّ يحرم عليها ذلك.

 ٢٢٨ ..... ٢٢٨ في القرآن والعترة

كلّ حال ما دام في الحلال فإنّها توفّق لذلك، وإذا صدر ما يخالف ذلك فسرعان ما ترجع وتعتذر، والزوج يدرك الموقف حينئذٍ ويشكر الله على مثل هذه الزوجة التي تعدّ من نعم الله وآلائه العظيمة عليه.

١٠ - كما ورد في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ
 حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (١)، عن أمير المؤمنين عليُّالٍ (٢): الحسنة في الدنيا المرأة الصالحة المطيعة، وعذاب النار المرأة سيئة الخلق.

المرأة خرجت عن الصادق للنِّلا ، قال : قال رسول الله ﷺ : أيّسما امرأة خرجت من بيتها بغير إذن زوجها فلا نفقة لها حتّى ترجع \_أي تكون المرأة ناشزاً حينئذٍ ولا يجب على الزوج نفقتها كما أفتى بذلك الفقهاء \_.

۱۲ ـ وفي رواية عن أنس، قال: خرج رجل غازياً في سبيل الله، وأوصى امرأته أن لا تنزل من فوق بيته إلى حين يقدم، وكان والدها في الأسفل فاشتكى \_أي مرض والدها وهو في الحجرة التحتانية، فبين البنت والوالد سقف كما هـ والظاهر \_ فأرسلت إلى رسول الله ﷺ تخبره وتستأمره \_أي ماذا يأمرها النبيّ \_ فأرسل إليها أن اتّقِ الله وأطيعى زوجك.

١٣ ـ وعنه ﷺ، قال: إنّ رجلاً من الأنصار على عهد رسول الله ﷺ خرج في بعض حوائجه وعهد إلى امرأته عهداً أن لا تخرج من بيتها حتّى يقدم، قال: وإن أباها مرض، فبعثت المرأة إلى رسول الله ﷺ فقالت: إنّ زوجي خرج وعهد إليّ أن لا أخرج من بيتي حتّى يقدم، وإنّ أبي مرض أفتأمرني أن أعوده؟

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) تفسير شبر في ذيل الآية الشريفة.

حقوق الزوج ......

فقال ﷺ : لا، اجلسي في بيتكِ وأطيعي زوجكِ. قال : فمات، فبعثت إليه فقالت : يا رسول الله ، إنّ أبي قد مات فتأمرني أن أحضره ؟ فقال ﷺ : لا، اجلسي في بيتك وأطيعي زوجكِ، قال : فدفن الرجل فبعث إليها رسول الله ﷺ : إنّ الله تبارك وتعالى قد غفر لك ولأبيكِ بطاعتكِ لزوجكِ.

١٤ ـ في حديث، سألت خولة رسول الله ﷺ: فما حقّه \_الزوج \_ علي ؟ قال: حقّه عليكِ أن لا تخرجي من بيته إلا بإذنه، ولا تصومي تطوّعاً إلا بإذنه، ولا تتصدّقي من بيته إلا بإذنه، وإن دعاكِ على ظهر قتب تجيبه.

ونهى النبيّ ﷺ أن تخرج المرأة من بيتها بغير إذن زوجها، فإن خـرجت لعنها كلّ ملك في السماء وكلّ شيء تمرّ عليه من الجنّ والإنس حتّى ترجع إلى بيتها.

ونهى أن تتزيّن لغير زوجها، فإن فعلت كان حقّاً عــلى الله عــزّ وجــلّ أن يحرقها بالنار.

ونهى أن تتكلّم المرأة عند غير زوجها وغير ذي محرم منها أكثر من خمس كلمات ممّـا لا بدّ لها منه، ومعنى النهي هنا الكراهة، فالنهي تنزيهي لا تحريمي كما هو المشهور عند الفقهاء، فالإسلام يكره لهذه المرأة ذلك.

10 ـ قال رسول الله : أربعة لا تقبل لهم صلاة : ... والمرأة تخرج من بيت زوجها بغير إذنه.

١٦ ــ سأل عليّ بن جعفر أخاه موسى بن جعفر عليُّلا : عن المرأة لهــا أن تخرج من بيت زوجها بغير إذنه. قال : لا. وسأله عن المرأة هل لها أن تعطي من بيت زوجها بغير إذنه ؟ قال : لا إلّا أن يحلّها.

فالمرأة لا يصحّ منها التصرّف بمال زوجها فيما لا يريد، ولكنّها إذا علمت

۲۳۰ ..... ۲۳۰ على ضوء القرآن والعترة على ضوء القرآن والعترة عدم الممانعة منه وأنّه لا يمنع الخير فيجوز لها أن تتصدّق وأن تتصرّف على ضوء ذلك وبإذن الفحوى.

### ٣\_الرفق بالزوج :

على المرأة أن تتعامل مع زوجها برفق فلا تحمل عليه ما لا يقدر عــليه، وأكثر من طاقته.

١٧ ـ قال النبي ﷺ: أيّ امرأة لم ترفق بزوجها وحملته على ما لا يـقدر عليه وما لا يطيق، لم تقبل منها حسنة، وتلقى الله وهو عليها غضبان \_نعوذ بالله من غضبه وسخطه \_.

وإذا غضب الله على شخص يعني انتهت حياته، وأصبحت دنياه وآخرته جحيماً وسعيراً، وأنّه خسر الدنيا، وله عذاب في الآخرة أليم، وذلك هو الخسران المبين.

#### ٤ - الاهتمام بداخل الدار ولوازم البيت:

فإنّ من حقّ الزوج على الزوجة أن تهيّئ له الدار على أحسن ما يرام من نظافة البيت والطبخ الجيّد والاستقبال والترحيب والابتسامة لرفع التعب عن كاهل الزوج، بل وحتّى تغسل يديه ورجله عند الرجوع من العمل أو الإدارة، ثمّ لا تمنعه من نفسها إذا رغب إليها إلّا إذا كانت ذات علّة كأن تكون في أيام الحيض، بل في هذه الحالة هناك طرق شرعيّة لإفراغ شهو ته كالتفخيذ.

١٨ ـ عن النبي عَلَيْ ، قال : حق الرجل على المرأة إنارة السراج وإصلاح الطعام، وأن تستقبله عند باب بيتها فترحّب به، وأن تقدّم إليه الطشت والمنديل

\_كما كان من وسائل الزمان القديم، ولكلّ زمان وسائله وآلاته وأدبه الخاصّ كما هو واضح، فإنّ المقصود بيان بعض الأمثلة في الروايات الشريفة لا خصوص المورد \_وأن توضئه \_أي تغسل يده، فإنّ الوضوء لغةً بمعنى الغسل \_وأن لا تمنعه نفسها إلّا من علّة.

#### ٥ \_ الاهتمام بأداء الحقوق :

المرأة الصالحة والمؤمنة بالله واليوم الآخر هي التي تفكّر دائماً أن تعمل بتكليفها ووظيفتها الشرعيّة من أداء الحقوق الإلهيّة وحقوق الزوج والعائلة، فلا تنتظر من بعلها أن يعمل بوظيفته الأسروية، وما يجب على ربّ البيت من الحقوق، فلا تريد المبادلة بالمثل، بل تفكّر أن تؤدّي حقوق الزوج على كلّ حال، لأنّها تعلم أنّها بذلك تسعد وتفوز في الدنيا والآخرة، سواء عمل الزوج بوظائفه أو لم يعمل، فالهدف هو أداء الوظيفة والتكليف، وهذا من معالي الهمم وأسنى الأمور.

١٩ \_قال النبيّ ﷺ: لا تؤدّي المرأة حقّ الله عزّ وجلّ حتّى تؤدّي حـقّ زوجها.

٢٠ ـ وقال الإمام الصادق عليًا : ولا شفيع للمرأة أنجح عند ربّها من رضا
 زوجها.

#### ٦\_الجماع:

عندما نرجع إلى الآيات والروايات الشريفة نجد التأكيد الخاص على مسألة المقاربة وآدابها، وأنّ الجماع من الأركان الأساسية في الحياة الزوجية

٢٣٢ ..... تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة

لما عند الله من الحِكم في هذا الباب، من بقاء النوع الإنساني، وصفاء محيط العائلة، وإشباع الغريزة الجنسية، ولمآرب أخرى.

وكأنّما الجانب الرجولي قد لوحظ أكثر من الجانب النسوي في هذا المجال، ربما لأنّ الرجل هو صاحب النطفة، وأنّه أكثر انفتاحاً من المرأة لشدّة حيائها، فالرجل يطالب بالمقاربة مطلقاً في كلّ الحالات والأزمان، إلّا ما خرج بالدليل كأيام الحيض، بل وحتّى أيام الحيض يجوز له الاستمتاع ما دون الفرج، وإفراغ شهوته بأيّ نحو كان دون الإدخال في القُبل.

وعندما نرى لسان الروايات في هذا الباب يتعجّب الإنسان من لزوم سرعة استجابة الزوجة لطلب الزوج، ولا يجوز لها أن تمتنع حتّى ولو كانت على جمل وفي الهودج، أو في عصرنا في السيّارة أو القطار أو أيّ مكان آخر يؤمن رؤية الآخرين.

فلا يصح من الزوجة أن تسوّف عندما يطلب الزوج منها الجماع، حتّى تنتهي شهوته، بل الشهوة ربما تأتي لدقائق فيميل الزوج إلى المجامعة، فعلى الزوجة أن تُهيّئ الظروف، بأيّ حيلة وطريقة.

التسويف من (سوف) فعندما يطالب الرجل تقول زوجــته ســوف أفــعل فتؤخّر حاجته (وسوف للاستقبال البيعد والسين للاستقبال القريب كما في اللغة

٢٢ ـ عن رسول الله عَمَّالُهُ في حديث: من حقّ الزوج ... وإن دعاكِ على قتب \_\_\_\_\_ الجمل \_ تجييبه.

٢٣ ــ ومن وظيفة المرأة في كلّ ليلة يحلّ فيها المقاربة أن تفعل بما سنّ لها النبيّ ﷺ في قوله: لا يحلّ لامرأة أن تنام حتّى تعرض نفسها على زوجها، تخلع ثيابها، وتدخل معه في لحافه فتلزق جلدها بجلده، فإذا فعلت ذلك فقد عرضت نفسها.

ومعلوم أنّ إلصاق الجلد والجسد بالزوج يولد الحرارة، ومن ثمّ الشهوة والرغبة في الرجل، وهذا يعني أنّ المرأة هي التي تتحرّش بزوجها، لينال منها ما ينال الرجال من النساء، كما تفعله الحمامة، فكيف إذا طلب الزوج ذلك، فهل يحقّ لها أن تمنع، بل تسوّف ذلك حتّى ينام ؟!

هذا بالنسبة إلى العرأة، وأمّا الرجل فقد ورد في الحديث الشريف: كثرة الطروق من سنن الأنبياء، وهذا يعني استحباب الطروقة الكثيرة والمتكرّرة في الظاهر، إلّا أنّه ورد أيضاً: المؤمن ميّت شهوته، وجمعاً بين الخبرين نقول: إنّه إنّما يطرق لا لنفسه، بل ليدخل السرور على زوجته وليطفئ شهوتها، فإنّها أكثر من الرجل بكثير كما ورد، وعن رسول الله عَيَّا : الجماع من مصاديق الصدقة، حتى يتعجّب السامع من ذلك فيقول له رسول الله: «أما تدخل عليها السرور؟» فاقتراب المؤمن من زوجته يكون حينئذ لله سبحانه، وإلّا فهو ميّت الشهوة ومشغول القلب بما هو أهمّ، وإن كان يومه يقسّمه إلى ثلاث أقسام: ثمان ساعات للنوم، وثمان ساعات للعبادة.

وفي حديث: يخلو مع أهله في الحلال...

٢٤ ـ ثمّ ورد عن الإمام الرضا عليه : لا تجامع إلّا من شَبَق (أي مع اشتداد الشهوة وشدّة الميل إلى الجماع).

ثمّ من محسنات المرأة أن تكون ذات غلمة أي كثيرة الشهوة، ويظهر من الروايات الشريفة أنّ للمرأة أضعاف من الشهوة، فجعل استجابة الطلب في كلّ وقت وحال معقول ومشروع للمرأة، لأنّها في طبيعتها كأنّما هي مستعدّة للمباشرة والمقاربة دائماً، فماذا يعني أنّ للمرأة تسعة وتسعين شهوة وللرجل شهوة واحدة ؟ وإليك جملة من الأحاديث الشريفة في هذا الباب:

٢٥ - في الكافي: قال أمير المؤمنين عليُّه : خلق الله الشهوة عشرة أجزاء، فجعل تسعة أجزاء في النساء وجزءاً واحداً في الرجال، ولولا ما جعل الله فيهن من الحياء على قدر أجزاء الشهوة لكان لكلّ رجل تسع نسوة متعلّقات به.

٢٦ ـ وأيضاً قال أبو عبد الله التُثلا : إن الله جعل للمرأة صبر عشرة رجال،
 فإذا هاجت لها كانت لها قوّة شهوة عشرة رجال.

٢٧ ـ عن ضريس عن أبي عبد الله عليًا قال: سمعته يـقول: إنّ النساء أعطين بُضع اثنى عشر وصبر اثنى عشر. (البُضع) بالضمّ الجماع.

٢٨ عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله طائيلًا يقول: فضّلت المرأة على
 الرجل بتسعة و تسعين من اللذّة ولكنّ الله ألقى عليهنّ الحياء.

٢٩ ـ عن أبي عبد الله عليُّلِخ قال: إنّ الله جلّ وعزّ جعل للمرأة أن تصبر صبر عشرة رجال. عشرة رجال.

وقد ورد تخصيص لهذه الروايات الشريفة :

٣٠ ـ الفقيه بسنده عن أبي جعفر عليُّ قال : إنَّ الله تعالى خلق الشهوة عشرة أجزاء تسعة في الرجال وواحدة في النساء وذلك لبني هاشم وشيعتهم، وفي نساء

حقوق الزوج ............ ٢٣٥

بني أُميّة وشيعتهم الشهوة عشرة أجزاء، في النساء تسعة وفي الرجال واحدة.

٣١ ـ عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الله تعالى نزع الشهوة من رجال بني أميّة وجعلها في نسائهم وكذلك فعل بشيعتهم، وإنّ الله تعالى نزع الشهوة من نساء بني هاشم وجعلها في رجالهم وكذلك فعل بشيعتهم.

#### ٧\_التزيّن:

من حق الزوج على الزوجة أن تتزيّن له، تارةً بـزينة دائـمية ومسـتمرّة كالخضاب بالحنّا، وأخرى بزينة الليل، وكلّ بلد كما في كلّ زمان أعرافه وآدابه الخاصة، فالمقصود هو التزيّن وما يصدق عليه عنوان الزينة، وأمّا المصاديق فهي تابعة للأعراف والآداب الأسروية تارةً والمحلية أخرى، والقبائلية ثالثةً، وهكذا.

وفي صدر الإسلام كانت الزينة للمرأة أن تخضب يدها، وهذا الاستحباب مستمر إلى يوم القيامة، فإن ما جاء في الإسلام يستلاءم مع الفطرة الإنسانية، فما دامت الفطرة السليمة والعقل السليم، فهناك الإسلام وأحكامه ودساتيره، فالإسلام يتماشى مع كل عصر وفي كل مصر، فهو دين أبدي أراده الله للناس جميعاً جيلاً بعد جيل إلى يوم القيامة:

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١).

فعلى المرأة أن تتزيّن لزوجها.

٣٢ ـ عن جعفر بن محمّد، عن آبائه علمَيْكُم ، قال: رخّص رسول الله ﷺ للمرأة أن تخضب رأسها بالسواد، قال: وأمر رسول الله ﷺ النساء بالخضاب

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٨٥.

٢٣٦ ..... ٢٣٦ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة دات البعل وغير ذات البعل أمّا ذات البعل أي من لها زوج فتتزيّن لزوجها، وأمّا غير ذات البعل فلا تشبه يدها يد الرجال.

٣٣ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما \_الباقر أو الصادق طَلِيَا على \_قال: لا ينبغي للمرأة أن تدع يدها من الخضاب، ولو تمسحها بالحناء مسحاً، ولو كانت مسنّة.

وهذا يعني حتّى المرأة العجوز يستحبّ لها أن تتخضب بالحنّاء.

٣٤ ـ قال رسول الله ﷺ: الحنّاء سيّد ريحان أهل الجنّة، النائم في الحنّاء كالمتشحط في سبيل الله.

٣٥ ـ قال للتُتَلِخ : إنّي لاُبغض من النساء السلتاء والمرهاء، فالسلتاء التـي لا تختضب، والمرهاء التي لا تكتحل.

وهناك مصاديق أخرى للزينة :

٣٦ - عن أبي بصير، قال: سألته عن قصّ النواصي - تريد به المرأة الزينة لزوجها - وعن الحفّ - إصلاح الشعر وحفّت المرأة وجهها من الشعر أن زيّنته - والقرامل - جمع قرمل كزبرج: ما تشدّ المرأة على رأسها من الصوف والخيوط وما شابه - والصوف وما أشبه ذلك ؟ قال: لا بأس بذلك كلّه، قال محمّد: قال يونس: يعني لا بأس بالقرامل إذا كانت من صوف، وأمّا الشعر فلا يوصل الشعر بالشعر لأنّ الشعر ميّت.

ومن المصاديق لبس الذهب والفضّة والتزيّن بالحليّ والأسورة:

٣٧ ـ قال رسول الله عَلِينا : قلَّدوا النساء ولو بسير.

٣٨ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما عليه الله وسئل عن حلي الذهب للنساء؟ فقال: ليس به بأس ولا ينبغي للمرأة أن تعطّل نفسها ولو أن تعلّق في

حقوق الزوج ...... ۲۳۷

رقبتها قلادة، ولا ينبغي لها أن تدع يدها من الخضاب ولو أن تـمسّحها بـالحنّا مسحاً ولوكانت مسنّة.

ومن المصاديق الثياب الجميلة:

٣٩ ـ عن أبى عبد الله، عن أبيه، عن عليّ الله الله الله الدهن يظهر الغنى، والثياب تظهر الجمال، وحسن الملكة يكبت الأعداء.

وهذا عام للرجال والنساء.

قال الله تعالى :

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَهَ اللهِ الَّتِي أُخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ (١). فألبس وأتجمّل، فإنّ الله جميل يحتّ الجمال وليكن من حلال.

والموسر لا يكون مسرفاً في اتّخاذ الثياب الكثيرة، فإنّ الله يقول:

﴿ لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ ﴾ (٢).

أي على قدر وسعه.

وممّا يدلّ على أنّ الزينة بحسب الزمان والمكان، ما جاء في الخبر الشريف:

• ٤ - عن سفيان الثوري، قال: قلت لأبي عبد الله للثيلا: أنت تروي أنّ عليّ بن أبي طالب للثيلا كان يلبس الخشن وأنت تلبس القوهي (ثياب بيض ينسب إلى قوهستان أو قوها كورة بين نيسابور وهرات) \_أي من الألبسة الخارجية آنذاك \_ والمروي قال: ويحك إنّ عليّ بن أبي طالب كان في زمان ضيق، فإذا اتّسع

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٣٢.

<sup>(</sup>۲) الطلاق : ۷.

٤١ عن أمير المؤمنين عليه ، قال : ليتزيّن أحدكم لأخيه إذا أتاه كما يتزيّن للغريب الذي يحبّ أن يراه في أحسن الهيئة .

وبالملاك نقول: بطريق أولى يتزيّن الزوج لزوجــته، وأولى مــن هــذا أن تتزيّن المرأة لزوجها.

عَد الله عَلَيْ : يكون للمؤمن عَمَار، قال : قلت لأبي عبد الله عَلَيْ : يكون للمؤمن عشرة أقمصة ؟ قال : نعم، وليس ذلك من السرف، إنّما السرف أن يجعل ثوب صونك ثوب بذلتك.

ثياب الصون: التي تلبس للتجمّل وللضيافة والحفلات وما شابه ذلك، والبذلة: الثوب الرثّ الخلق وثوب الخدمة والعمل وما يلبس كلّ يوم. يقال: بذل الثوب وابتذله أي لبسه في أوقات الخدمة والامتهان والعمل. فالسرف أن تلبس ثوب صونك في المكان القذر.

٤٣ ـ عن أبي عبد الله عليه الله الإسراف هراقة فضل الإناء وابتذال ثوب الصون وإلقاء النوى.

ثمّ للباس ولبسه آداب خاصّة كما في كتب السنن ومكارم الأخلاق، كما للنساء ألبسة وكذلك للرجال، ولا يتشبّه أحدهما بالآخر.

الرجل يتشبّه بالنساء، وينهى المرأة أن تتشبّه بالرجال في لباسها.

وعلى الزوج أن يوسع المنزل لعائلته، فإنّه من السعادة الدنيوية كما ورد في روايات كثيرة.

٤٥ ـ عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : من السعادة سعة المنزل.

حقوق الزوج ......

٤٦ ـ وقال عليُّلا : للمؤمن راحة في سعة المنزل.

٤٧ ـ وسئل أبو الحسن للنظار عن أفضل عيش في الدنيا؟ قال: سعة المنزل وكثرة المحبّين.

٤٨ ـ قال النبي ﷺ: من سعادة المرء المرأة الصالحة والمسكن الواسع والمركب البهى والولد الصالح.

29 ـ وقال عَنَيْ : أربع من السعادة وأربع من الشقاوة، فالأربع التي من السعادة : المرأة الصالحة والمسكن الواسع والجار الصالح والمركب البهي، والأربع التي من الشقاوة : الجار السوء والمرأة السوء والمسكن الضيّق والمركب السوء.

ولا يخفى أنَّ الدار لها حدود في الإسلام، ولا بدَّ أن يكون بالكفاف.

٥٠ \_ فقد ورد عن أبي عبد الله عليه الله على بناء ليس بكفاف فهو وبال على صاحبه.

فالزينة بأيّ نحو كان من الزوجة لزوجها حسن على كلّ حال، والويل كلّ الويل لامرأة تتزيّن لغير زوجها، أو تخرج من دارها متزيّنة من دون أن تغسل ذلك، وما أقبح بالرجل الذي تمشي معه زوجته متزيّنة بأنواع الزينة من صبغ الشعر وكحل العيون واحمرار الوجه والشفاه والعطور، فهذا هو الديوث حقّاً، وإن فعله كفعل الخنزير الذي تعتمد عليه زوجته ليفعل بها خنزيراً آخر، ولمثل هذا يحرم أكل لحم الخنزير، فإنّ من يأكله يسلب منه الغيرة ويكون ديوثاً.

٥١ \_قال رسول الله ﷺ: وأيّما رجل تنزيّن امرأته وتخرج من باب دارها فهو ديّوث، ولا يأثم من يسمّيه ديوثاً، والمرأة إذا خرجت من باب دارها متعطّرة والزوج بذلك راضٍ، يُبنى لزوجها بكلّ قدم بيت في النار.

فالتزيّن إنّما يحلّ ويمدح إذا كان للزوج، فـإنّ الإنسـان بـطبيعته يـحبّ

٢٤٠ ..... ٢٤٠ القرآن والعترة

الجمال كما يحبّ النظافة والزينة، وربّ رجل يفارق زوجته لوساختها واغبرارها، أو أن تكون خلقة الوجه من غير عجزٍ وكِبَرِ كما ورد في الخبر:

٥٢ – عن أمير المؤمنين عليُّ إلى النبيّ عَبَالِيّ قال : مرّ أخي عيسى بمدينة وفيها رجل وامرأة يتصايحان، فقال : ما شأنكما ؟ قال : يا نبيّ الله، هذه امرأتي وليس بها بأس، صالحة، ولكنّي أحبّ فراقها. قال : فأخبرني على كلّ حال ما شأنها ؟ قال : هي خلقة الوجه من غير كبر، قال لها : يا امرأة، أتحبّين أن يعود ماء وجهكِ طريّاً ؟ قالت : نعم. قال لها : إذا أكلتِ فإيّاكِ أن تشبعي، لأنّ الطعام إذا تكاثر على الصدر فزاد في القدر، ذهب ماء الوجه، ففعلت ذلك فعاود وجهها طريّاً (١).

### ٨ ـ عفّة الكلام:

العفّة من كلّ شخص حسن، ومن المرأة أحسن، ولا سيّما عفّة الكلام، فيقبح بالمرأة أن تكون بذيئة اللسان، تفحش في قولها وتؤذي زوجها بـلسانها وبكلماتها الجارحة، وكذلك الرجل، فما أجمل الحياة التي تسودها العفّة والسداد والمحبّة والرشاد.

٥٣ ـ قال رسول الله ﷺ: أيّما امرأة آذت زوجها بلسانها لم يقبل الله منها صرفاً ولا عدلاً ولا حسنة من عملها حتّى ترضيه، وإن صامت نهارها وقامت ليلها واعتقت الرقاب وحملت على جياد الخيل في سبيل الله، وكانت أوّل من يرد النار، وكذلك الرجل إذا كان لها ظالماً (١).

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٥٩، عن علل الشرائع: ٤٩٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٤٤.

الرجال قوّامون ..... ۲٤١

## الرجال قوّامون

لاشكّ ولا ريب أنّه لا فرق بين الرجل والمرأة في أصل الخلقة، فهما خلقاً من نفس واحدة، كما في قوله تعالى :

﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (١٠).

كما لا فرق بينهما في أصل التربية والتعليم والعلم والتقوى والسير والسلوك إلى الله سبحانه، إلّا أنّه لاختلاف خلقهما البدني والفسيولوجي، وكذلك الاختلاف في العواطف والتعقّلات، جعل لكلّ منهما طبائع خاصة ورتّب عليها أحكاماً عرفيّة وشرعيّة، فجعل إمامة الجماعة والقضاء والمرجعية وما شابه ذلك للرجل، فكان هو القوّام على المرأة، وبهذا الاعتبار فضّل الرجال على النساء، وهذا لا يعني التفضيل الذاتي وفي كلّ الأحوال، بل في بعض المسؤوليات الاجتماعية الثقيلة التي لا تتلائم مع عاطفية المرأة ولينها ونعومتها(١)، وإلّا فإنّه إذا أغلق عليها

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) لقد ركّزت على هذا المعنى تكراراً \_ في طيّ هذا الكتاب وأكرّر في الهامش لترسيخ الفكرة في ذهن القارئ الكريم \_بأنّ الإسلام دين الله القويم لم يفرّق بين الرجل والمرأة في أصل الخلقة والإنسانية، فخلقهما من نفس واحدة وألهمها فجورها وتقواها، قد أفلح من \_ الرجل أو المرأة \_زكّاها، فلا فرق بينهما في مادتهما وعنصرهما، فإنّ البشرية جمعاء تنتسب إلى أبوين آدم وحوّاء الملك ، فلا تفاضل في الأنساب (الناس من جهة التّمثال أكفاء أبوهم آدم والأمّ حوّاء) فلا فضل لأحد على الآخر إلّا بالتقوى ﴿ إنَّ أَكْرَمَكُمْ ﴾ من الرجال والنساء ﴿ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٣)، فلا يضيع عمل عامل ﴿ إنَّى لا أضبع عَمَلَ والنساء ﴿ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٣)، فلا يضيع عمل عامل ﴿ إنَّى لا أضبع عَمَلَ

عامِلٍ مِنْكُم مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾ (آل عمران: ١٩٥)، ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِـمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ (المدّثر: ٣٨)، فالعمدة في الحياة البشرية هو الفضيلة التي يرتقي بها كلّ من الناس \_ الرجل أو المرأة \_ فيصل إلى كماله وهو مقام الفناء في الله سبحانه.

ثمّ سبحانه ﴿ الذي خَلَقَ فَسَوَّى وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدى ﴾ (الأعلى: ٢-٣)، ﴿ الذي أغطى كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدى ﴾ (ط: 0)، جعل وظائف عامّة يشترك فيها الرجال والنساء، كما أتاح للمرأة الإسهام في الوظائف الاجتماعية أيضاً إلّا أنّه في نطاق خاصّ ينتهي من حيث تصنيفها وتوزيعها إلى طبيعة كلّ من الرجل والمرأة، وهذا يشهد به الفطرة الإنسانية، فعاشت المرأة طوال التاريخ الإسلامي في ظلّ الشريعة الإسلامية بكلّ عزّ واقتدار إلى جنب الرجل تحسّ بالسعادة في حياتها، هانئة في عيشها، فهي والرجل في رحاب الإسلام وظلّة الوارف على حدّ سواء. وإنما فرّق بينهما في بعض الوظائف الاجتماعية والتكاليف الدينية باعتبار أحد أمرين، بعد الاعتقاد أنّ الكمال المطلق هو لله سبحانه وحده لا شريك له، وما سواه ففيه النقص، وكلّ من الرجل والمرأة فيهما جانب كمال وجانب نقص فأحدهما يكمّل الآخر، من أجل تربية الأسرة وبقاء النظام والنوع الإنساني. فالمرأة تساوي الرجل في إنسانيته وفي محملهما المثل العليا والصفات الإنسانية إلاّ أنّ لكلّ واحد خواصّ نفسية وجسدية، فالرجل يمثّل الخشونة والمرأة تمثّل النعومة، ومن خواصّ المرأة النفسية والروحية غزارة العاطفة يمثّل الخومة التي تجعلها تتحمّل مشاق الولادة وصعاب التربية الأولى من ملازمة السرير والمهد وتغذية الطفل وتنظيفه والسهر معه، ولولا هذه العاطفة لما استطاعت أمّ أن تتحمّل وليدها، ولما حضى طفل برعاية الدفء والحنان.

«وبزيادة حجم العاطفة عند المرأة تصبح فعاليات المرأة العاطفية أكثر من فعّالياتها العقلية، بل إنّ زيادة الفعاليات العاطفية تنقص من الفعاليات العقلية حيث تـتناسب معها تناسباً عكسيّاً.

باب النبوّة والإمامة، فقد فتح الله لها أبواب الولاية العظمى، فإنّه بإمكانها أن تكون وليّة من أولياء الله، صاحبة كرامات ومقامات شامخة وسامية، كما فتح لها أبواب الإيمان والعمل الصالح والعلم والمعرفة والتقوى والأخلاق كلّها، حـتى تكون مثالاً في كلّ هذه المجالات، ومن هذا المنطلق يـضرب الله فـي كـتابه الكـريم للمؤمنين الرجال مثلاً، امرأة فرعون آسية بنت مزاحم، وهذا يدلّ عـلى عـظمة المرأة ومقامها الشامخ، كما أنّ القرآن عندما يذكر التائبين يذكر التائبات وهكذا

كما أنّ نفس المرأة تتأثّر بالحالات الأخرى كالحيض والنفاس والاستحاضة، وهي في مثل تلك الحالات أعني الحمل والنفاس والحيض والاستحاضة تكون خاضعة للتأثّر بسرعة بالمؤثّرات الخارجية، فتكون بذلك إلى الإحساس العاطفي أقرب منها إلى التعقّل والتروّي في الأمور المهمّة، للسبب الذي ذكرناه في التناسب العكسي. لذلك جعل الإسلام مجال عملها الحضانة والتدبير المنزلي وما يقاربهما مراعاة لتخصّصها. أمّا الرجل فهو وإن كان لديه الإحساس العاطفي ولا يمكن أن يتفاعل أو يتعامل مع الناس، خصوصاً أفراد عائلته كزوجته وأولاده، إلّا على أساس من هذا الإحساس، إلّا أنّه إلى التعقّل أقرب منه إلى العاطفة، وإنّ الفعاليات العقلية لديه أقوى من الفعاليات العاطفية، لذلك خصّه الإسلام بالولاية والقضاء والقتال والعمل الشاق وحمّله نفقة المرأة وجبر ذلك له بالسهمين في الإرث في الحقيقة أنّ الرجل والمرأة يقتسمان الميراث نصفين، تعطي المرأة ثلث سهمها للرجل في في الحقيقة أنّ الرجل والمرأة يقتسمان الميراث نصفين، تعطي المرأة ثلث سهمها للرجل في الدنيا مقابل نفقتها، أي الانتفاع بنصف ما في يده فيرجع في الحقيقة إلى أنّ ثلثي المال في الدنيا للرجال ملكاً وعيناً، وثلثيهما للنساء انتفاعاً، فالتدبير الغالب إنّما هو للرجال لغلبة تعقلهم والانتفاع والتمتّع الغالب للنساء لغلبة إحساسهن» (الزواج في الإسلام: ٣٢، عن تفسير الميزان للعلامة الطباطبائي ٢ : ٢٨٨).

٧٤٤ ..... ٢٤٤ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

في الصفات الحميدة الأخرى، فالرجال يشتركون مع النساء في هذه الفسطائل، وإن كان هناك أخلاق حميدة يُحبّد للرجال دون النساء، كالشجاعة والزهو والسخاء، فحفظاً على المرأة من الضياع يرجّع لها الخوف والبخل وعدم الزهو كما ورد في الأخبار الشريفة والله سبحانه أعلم بخلقه وبروحيات الرجال والنساء، فما قاله وما حكم به هو الحق الحقيق، وعلى ضوئه تفسر القضايا وتعالج المشاكل في الحياة. فإذا فضل الرجال على النساء فعن حكمة، كما في تفضيل الأنبياء بعضهم على بعض.

قال سىحانە:

﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَاللهُ ﴾ (١).

إنّ إعطاء القوامة للرجال دون النساء لم يكن أمراً اعتباطياً وعفوياً ولا تشهّياً وانحيازاً من قبل الله سبحانه وتعالى في استئثار البعض على الآخرين، بل هي نتيجة الحكمة الرصينة والدقّة الفائقة في تنظيم المجموعة البشريّة المبنيّة على علم الله عزّ وجلّ، وضرورة إعطائها للرجال دون النساء ... فإنّ الرجل الذي يتحمّل مسؤولية الأسرة في الكسب والإنفاق ويكدح في الحرّ والبرد، من أجل تغطية نفقاتها ورفع مستواها الاقتصادي في العيش باذلاً من أجل ذلك كلّ ما يملك من جهد، لهو أعرف بمقدار دخلها وكيفية التدبير والإنفاق عليها، ومعالجة مشاكلها، وبذلك كانت القوامة حقاً طبيعياً له (٢)، تتناسب وتكوينه النفسي

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الزواج في الإسلام : ٧٨.

الرجال قوّامون ..... الرجال قوّامون المراد ا

والفسيولوجي من جهة، وقدرته على تدبير الأُسرة وإدارتها من جهةٍ أُخرى.

والدليل العقلي على ذلك، أنّ القضيّة لا تخرج في نطاق القـيام بــها عــن فروض أربعة :

١ - إمّا أن تستقل المرأة بالقوامة دون الرجل، وهو غير راجح لعدم تناسب
 القوامة مع تكوينها، كما يلزم احتجاج الرجال عليهن.

٢ ـ وإمّا أن يشترك الرجل والمرأة معاً، فيلزم الفوضى وتعاسة الحياة
 الزوجية ونشوب الاختلاف والتجاوز على الحقوق.

٣ ـ وإمّا أن لا توجد القوامة أصلاً، وهذا خلاف ما تقتضيه طبيعة الحياة
 الاجتماعية والتنظيم البشرى.

٤ ـ وإمّا أن يستقلّ بها الرجل دون المرأة، وهو المطلوب، كما صرّح الوحي والقرآن الكريم بذلك في قوله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّساءِ ﴾ وإنّه يتناسب مع طبيعة كلّ من الرجل والمرأة، وإنّه ضامن لحياة أفضل يعمّها الهدوء والسكينة والاطمئنان والسعادة والهناء.

ا ـ عن الحسن بن عليّ عليه الله: أخبرني ما فضل الرجال على النساء؟ قال فسأله عن مسائل فكان فيما سأله: أخبرني ما فضل الرجال على النساء؟ قال النبيّ عَيَّاتُهُ : كفضل السماء على الأرض، أو كفضل الماء على الأرض، فبالماء تحيى الأرض، وبالرجال تحيى النساء، لولا الرجال ما خلق النساء، لقول الله عزّ وجلّ : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ الله بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾، قال عزّ وجلّ : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ الله بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾، قال اليهودي : لأيّ شيءٍ كان هكذا؟ قال النبيّ عَيَّالِيَّةُ : خلق الله عزّ وجلّ آدم من طين، ومن فضلته وبقيّته خلقت حوّاء، وأوّل من أطاع النساء آدم فأنزله الله من الجنّة، وقد بيّن فضل الرجال على النساء في الدنيا، ألا ترى إلى النساء كيف يحضن

٧٤٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ولا يمكنهن العبادة من القذارة، والرجال لا يسصيبهم شيء من الطمث، قال

اليهودى: صدقت يا محمّد)(١٠).

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَصَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنقَتُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾، يعني فرض الله على الرجال أن ينفقوا على النساء، ثمّ مدح النساء فقال: ﴿ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ ﴾ يعنى تحفظ نفسها إذا غاب عنها زوجها.

٢ ــ وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليُّا في قوله: (قــانتات) أي مطيعات (٢).

فالرجل وإن كان أفضل، ولكن هذا لا يعني أنّه مقدّم على المرأة على كلّ حال، بل إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم، فالملاك هو التقوى، فإذا عملت المرأة بما أمر الله سبحانه من الوظائف والحقوق والمسؤوليات، فإنّها أفضل من الرجل الذي لا يعمل بما ألقي على عاتقه كرجل، وهذا لا يتنافى مع أفضلية الرجال، وأنّهم قوّامون على النساء.

٣ ـ قال رسول الله عَيَّانَةُ : ما من رجل ردي الآ والمرأة الرديّة أردى منه، ولا من امرأة صالحة إلاّ والرجل (الصالح) أفضل منها، وما ساوى الله قط امرأة برجل إلاّ ما كان من تسوية الله فاطمة بعليّ عليّظ وإلحاقها به وهي امرأة بأفضل رجال العالمين (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٦٠.

الرجال قوّامون .......... ٢٤٧

٤ ـ قال رسول الله ﷺ: خير رجالكم من أُمّني الذين لا يتطاولون على أهليهم ويحنون عليهم ولا يظلمونهم، ثمّ قرأ: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُـونَ عَـلَى النّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ﴾ الآية.

وبهذا التفسير المبارك يعلم أنّ معنى قوامية الرجال عملى النساء ليس الدكتاتورية والحكومة المطلقة للرجل، بل بمعنى العطف والحنان وعدم التطاول والدكتاتورية عليهم، وترك الظلم والإجماف بحقّهم، وأن يراعي شعورهم وأحاسيسهم. فإنّ قوّام من صيغ المبالغة، أصله من (قام يقوم قائم قوّام) على وزن فعَّال، أي يقوم كثيراً، فمعنى قوَّامية الرجــل عــلى المــرأة أن يــقوم دائــماً بشؤونها ويتكفّل بقضاء حاجاتها من منطلق الربوبيّة، فإنّه ربّ البيت، وكما قال عبد المطّلب في جواب أبرهة في هجومه على بيت الله بالفيلة وواقعة أبابيل كما في سورتها في القرآن الكريم، قال: (أنا ربّ الإبل، وللبيت ربّ يحميه) فـمن مقتضيات الربوبيّة حماية البيت وأهله، فربّ البيت قوّام بشؤونه، وإنّـــــ الحــــامي لزوجته وأطفاله من الأذي واعتداء الآخرين، كما هو القائم بمحياتهم الشقافية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية، فليس معنى القوّامية التجبّر والتطاول والتهكُّم والاستكباريَّة والروح الاستعلائية الطاغوتيَّة، فإذا كان صدَّام طـاغوت العراق، فربما الرجل يكون صدّام البيت وطاغوته، فلا يكون قوّاماً بل صـدّاماً. وهذا يتنافى مع روح القرآن الكريم، فالقوّام من القيموميّة، والقيّوم من صفات الله سبحانه فهو الحيّ القيّوم، وإنّ ما سواه يتقوّم به في وجوده حـدوثاً وبـقاءً بـالله عز وجل.

فربّ البيت تتجلّى في قوّاميته أسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وإنّ لله سبحانه ألف وواحد من الأسماء المقدّسة بناءً على أنّ أسماء توقّفيّة متوقّفة على

٧٤٨ ..... ٢٤٨ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

إذن من الشارع فما ورد في القرآن ( ٩٩) تسمّى بالأسماء الحسنى، وغيرها ورد في الأحاديث الشريفة والأدعية والزيارات المأثورة \_وهذه الأسماء كلّها تدلّ على الرحمة الرحمانيّة والرحيميّة، إلّا بعضها وتعدّ بالأصابع، تدلّ بظاهرها على النقمة، كالمنتقم والقهّار، وهذه في باطنها من الرحمة أيضاً، فالرجال قوّامون على النساء، أي تتجلّى فيهم أسماء الله وصفاته، فتعيش النساء في كنفهم بارتياح واطمئنان وسعادة، وأيّ امرأة لا ترضى بهذا الأمر المقدّس...

فيجب على ربّ البيت أن يتعامل مع أهله وأسرته بالرحمة والرأفة والشفقة والعطف والحنان والعقل والتدبير والإدارة الحسنة، فهو المحامي الأوّل لأسرته، حتى تشعر بحماته وجواره بالاطمئنان والراحة النفسية والجسدية، فإنّه عمود خيمة العائلة، وقوام الخيمة بعمودها، فهو القوّام لأسرته.

ثمّ أكرّر ما أقبح الرجال \_هم أشباه الرجال \_أن يضربوا نساءهم.

ففي التهذيب قال: ألا أخبركم بخير رجالكم ؟ فقلنا: بلى، قال: إنّ من خير رجالكم التقيّ النقيّ السمح الكفّين، السليم الطرفين، البرّ بوالديه ولا يلجئ عياله إلى غيره، ثمّ قال: أفلا أخبركم بشرّ رجالكم ؟ فقلنا: بلى، قال: إنّ من شرّ رجالكم البهّات الفاحش الآكل وحده، المانع رفده، الضارب أهله وعبده، البخيل الملجئ عياله إلى غيره، العاق بوالديه (١).

<sup>(</sup>۱) الوافي ۱۲: ۵۸.

رئاسة الأُسرة ..... ٢٤٩

# رئاسة الأسرة

الأسرة مجمع صغير لا يستقيم أمره إلا برئيس وأمير يشرف على إدارته وشؤونه، ويُدان له بالطاعة مختلف أفراد العائلة، وإلا ينتهي الأمر إلى الفوضى والاضطراب، ولذلك التزمت النظم الاجتماعية بتعيين رئيس الأسرة، واتّفق معظمها على إسناد هذه المسؤولية والوظيفة الثقيلة على عاتق الزوج، كما عليه معظم القوانين الأوربية، فلا توجب طاعة الأولاد لأبيهم فحسب، بل على الزوجة طاعة زوجها، كما جاء ذلك في الشريعة الإسلامية، فإنّها تجعل الرجال قوّامون على النساء كما في قوله تعالى:

﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ (١).

وتكاد المادتان الثالثة عشرة بعد المائتين والرابعة عشرة بعد المائتين من القانون المدني الفرنسي تكونان ترجمة للآية الشريفة. فالمادة الأولى منهما تقرّر: (إنّ الزوج يجب عليها طاعة زوجها). والمادة الثانية تقرّر: (إنّ الزوجة ملزمة أن تسكن مع زوجها، وأن تنتقل معه إلى أيّ مكان يؤثر الإقامة فيه، والزوج ملزم أن يعاشرها وأن يقدّم لها كلّ ما هو ضروري لحاجات الحياة في حدود مقدرته وحالته).

وهذا المعنى سارٍ في الأُمم التي تلحق الأولاد بالأب. وأمّا في النظام الأُمّي

..... L H / L

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٤.

۲۵۰ ..... ۲۵۰ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة فإن رئاسة الأسرة تكون بيد الأم (۱). كما ذكرنا تفصيل ذلك، فراجع.

ويبدو لي كما يظهر من الروايات والسيرة الصالحة، أنّ الرئاسة العامّة من حيث المجموع هو بيد الأب، فهو ربّ الأسرة أوّلاً، إلّا أنّه في القضايا الداخلية في المنزل يفوّض الأمر من قبل الأب إلى الأمّ لتكون مسموعة الكلمة عند الأولاد من أجل تربيتهم ومن أجل تمشية الأمور، كما يذكر مثل هذا المعنى في حياة أمير المؤمنين علي عليه وسيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه ، فاتفقا بعد الزواج المبارك، أن يأتي بالماء إلى باب الدار، ثمّ بعد ذلك يكون بعهدة فاطمة الزهراء عليه . فالعمل خارج الدار لأمير المؤمنين عليه وداخل الدار لسيّدة النساء عليه .

نعم في القضايا المشتركة لأعضاء الأسرة كالسفر، فمن الأولى للوالد أن يستشير أفراد أسرته، فإنّ المشورة هنا لها الدور الكبير في بناء الشخصية، فيدخل كلّ واحد من أعضاء الأسرة في دائرة المشورة والاستشارة حتّى الطفل الصغير دكوراً وإناثاً ويبقى القول الحاسم والصائب بعد أخذ الآراء لعميد الأسرة وربّها، أي الأب العاقل والمدير والمدبّر، ومن ثمّ تضمن سعادة العائلة، وقد جرّبت ذلك تكراراً ومراراً والحمد لله على التوفيق والتسديد، فإنّي وعيالي نشعر من أسعد الناس في الحياة.

<sup>(</sup>١) الأُسرة والمجتمع : ١١٧.

# الفصل السابع

# عوامل ديمومة الزواج الناجح

يُعدّ قانون العلّة والمعلول من أقوى القوانين الكونيّة، فإنّ لكلّ معلول علّة، كما لكلّ علّة معلول، والشيء الممكن الذي يتساوى فيه الوجود والعدم بحيث لو وجد يسأل عن علّة عدمه، فالوجود والعدم ليسا في الممكن ضرورياً كما في واجب الوجود لذاته وممتنع الوجود لذاته. فهذا الشيء الممكن حكما يحتاج في حدوث وجوده إلى علّة، وتسمّى بالعلّة المحدثة، كذلك يحتاج في بقائه \_لتحقّق الإمكان فيه \_إلى علّة مبقية، فكلّ ما في الطبيعة إنّما يحتاج في وجوده وبقائه إلى علّة محدثة وعلّة مبقية.

ويشبه هذا المعنى في مسألة الزواج، فكما يكون لها علل محدثة والتي عبرنا عنها بأهداف الزواج وبواعثه، فلها علل مبقية أيضاً تحافظ على كيان الأسرة وديموميّتها وبقائها. ولو زالت هذه البواعث والعلل لأدّى ذلك إلى انعدام الزواج وتحطيم الأسرة ونقض العشّ الذهبي وتخريبه، وهو عبارة عن الطلاق والفراق الحلال المبغوض عند الله سبحانه.

فلا بدّ أن نشير إلى هذه العوامل والعلل كما جاء في الآيات الكريمة والروايات الشريفة، فمن أهمّها: ٢٥٢ ..... ٢٥٢ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

#### ١ ـ الحبّ المتبادل:

أجمل كلمة في الحياة الزوجيّة هي كلمة الحبّ، كما يشير الإمام الصادق عليُّلا إلى هذا المعنى الرائع البديع:

١ ـ الكافي بسنده عن أبي عبد الله عليَّا قال: قال رسول الله ﷺ: قول الرجل للمرأة: إنّى أُحبّكِ، لا يذهب من قلبها أبداً.

والعجيب أنّ حبّ النساء له تأثير في زيادة الإيمان وفضله.

٢ ـ قال الإمام الصادق للثيلا : العبد كلّما ازداد في النساء حبّاً ازداد في الإيمان فضلاً.

٣ ـُقال رسول الله ﷺ: أحبّ من دنياكم ثلاث: الطيب والنساء وقرّة عيني الصلاة.

وهذا يعني أنّ حبّ النساء إنّما يكون ممدوحاً إذا كانت مـقدّمة للـصلاة. وليس مطلق حبّ النساء، كما مرّ بيانه.

#### ٢ ـ إكثار الخير:

فإنّ المؤمن يحبّ الخير لغيره كما يحبّ لنفسه، وأولى النماس بمالخير الأقربون، وأقرب الناس في الحياة العمائليّة همي الزوجمة، فمهي أولى بمالخير والإحسان والمحبّة والعطف والحنان.

٤ ـ قال الإمام الصادق للنُّلْدِ : أكثروا الخير بالنساء.

#### ٣ ـ النظافة و الطب :

٥ ـ قال علي الله : «خير نسائكم الطيّبة الريح، الطيّبة الطعام»، ومن الواضح أنّ الله سبحانه كما أنّه جميل ويحبّ الجمال، كذلك نظيف ويحبّ النظافة، بما لكلمة

عوامل ديمومة الزواج الناجح ..............

النظافة من المعاني والمصاديق، كالنظافة الروحية من أوساخ الآثام والذنوب والأخلاق الذميمة، وكالطهارة الجسدية من القاذورات والأوساخ، كما أمر بالوضوء للصلوات وللطواف وغير ذلك من العبادات الروحية، وإنّ النظافة من الإيمان، وأولى الناس برعاية النظافة الجسدية والروحية ونظافة الدار والأكل هما الزوجان.

#### ٤ ـ إدخال السرور:

آ ـ قال عليه الله الله المستفاد امرو بعد الإسلام أفضل من زوجة مسلمة ، تسرّه إذا نظر إليها »، فإدخال السرور في قلب الزوج وتبادل المشاعر والأحسس بينهما يوجب بقاء الحرارة الشوقية ، وتبقى شعلة العشق وهاجة في الأسرة ممّا يزيد في نشاطها ، وتجدّد قواها واستعداداتها المكنونة في وجودها إلى الفعل والواقع التطبيقي والتقدّم والازدهار في المجال العلمي .

## ٥ ـ الإطاعة ورضا الزوج:

٧ ـ قال طَلِيُلِا : وتطيعه إذا أمرها... تسمع قوله وتطيع أمره... العزيزة فسي أهلها الذليلة مع زوجها... وأطاعت بعلها فلتدخل من أيّ أبواب الجنّة... لا يقبل الله منها إلّا أن يرضى عنها زوجها... إلّا أن تتوب وترجع... وقد مرّ تفصيل ذلك.

#### ٦ ـ المحافظة على العرض والمال:

٨ ـ قال للنَّالِا: وتحفظه إذا غاب عنها في نـ فسها ومـاله... المـتبرّجة مـع زوجها الحصان مع غيره... وإذا اطمأنّ الزوج بزوجته بأنّها أمينة وسيّدة عـ فيفة

٢٥٤ ..... ٢٥٤ القرآن والعترة

وحصينة، لا تخونه في غيبته في ماله وعرضه وناموسه، فإنّ الزوج يفارقها وهو مطمئنّ البال، سعيد بزوجته التي يشعر أنّها تقدّر ظروفه، وتشكر متاعبه من أجلها وأجل أولادها.

#### ٧ ـ العون والمساعدة :

٩ ـ قال عليه العين زوجها على دهره وتساعده على دنياه وآخرته ولا تعين الدهر عليه ... أعانت زوجها على الحج والجهاد أو طلب العلم أعطاها الله من الثواب ما يعطي امرأة أيوب عليه من الثواب والأجر وجناتٍ عرضها السماوات والأرض كما أنّ الزوج يعين زوجته حتى في قضايا المنزل والحياة الخاصة بالنساء، فقد ورد في الحديث الشريف:

العدس، وفاطمة عليها جالسة عند القدر: اسمع مني يا أبا الحسن، وما أقول إلاّ من العدس، وفاطمة عليها جالسة عند القدر: اسمع مني يا أبا الحسن، وما أقول إلاّ من أمر ربّي: ما من رجل يعين امرأته في بيتها إلاّ كان بكلّ شعرة على بدنه عبادة سنة صيام نهارها وقيام ليلها، وأعطاه الله من الثواب مثل ما أعطاه الصابرين وداود النبي ويعقوب وعيسى عليها أله على، من كان في خدمة العيال ولم يأنف، كتب الله اسمه في ديوان الشهداء، وكتب له بكلّ يوم وليلة ثواب ألف شهيد. والحديث طويل وأخاف على المطالع أن أذكر ما فيه من الثواب والأجر، وممّا جاء فيه: يا علي، ساعة في خدمة البيت خير من عبادة ألف سنة وألف ... ولا يخرج من الدنيا حتى يرى مكانه في الجنّة. يا عليّ، من لم يأنف من خدمة العيال دخل الجنّة بغير حساب. يا عليّ، خدمة العيال كفّارة للكبائر وتطفئ غضب الربّ ومهور حور العين وتزيد في الحسنات والدرجات. يا عليّ لا يخدم العيال إلّا صدّيق أو شهيد العين وتزيد في الحسنات والدرجات. يا عليّ لا يخدم العيال إلّا صدّيق أو شهيد

أقول : كلّ هذا الثواب بشرطه وشروطه كالإيمان الكامل والتقوى والولاية والإخلاص والتقرّب إلى الله سبحانه وغير ذلك.

#### ٨ ـ الاستقبال والتوديع الحسن :

١١ ــقال لِمُثَلِّلًا : ... إنّ لي زوجة إذا دخلت تلقّننى وإذا خرجت شيّعتنى.

فتستقبل الزوج بابتسامة وترحيب وحفاوة، حتى تزيل همّه وغمّه الذي أصابه خارج الدار، وبكلّ لهفة ينتظر الزوج أنّه متى ينتهي من عمله حتّى يذهب إلى عشّه الذهبي، ويسكن بجوار زوجته، وينسى الهموم والغموم، فيحسّ السعادة واللذّة الروحية التي لا توصف.

## ٩ ـ الكلام العقائدي الجميل والمنطق الرصين:

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ٢: ١٤٢، وفي جامع الأخبار الباب ١٨لفصل ٣، ومستدرك الوسائل في مقدّمات التجارة الباب ١٧، فراجع.

٢٥٦ ..... ٢٥٦ القرآن والعترة

#### ١٠ \_قبول الاعتذار والاعتذار المتبادل:

من الواضح أنّ غير المعصوم عليه غير معصوم، وأنّ الإنسان معرّض للخطأ والنسيان، والزوجان بطبيعتهما متعرّضان للخطأ، إلّا أنّ المفروض أوّلاً أن يحاول كلّ منهما اجتناب الأخطاء والسهو والنسيان، وإذا بدر من أحدهما ذلك فـممّا يوجب صفو العيش وهناءه أن يعتذر المسيء سواء الرجل أو المرأة، وعلى الطرف الآخر أن يقبل العذر، ومن ثمّ تنقطع جذور الاختلاف والعناد واللجاجة التي في الغالب تكون سبباً للعراك والقيل والقال ولإثارة الضباب في حياة الأسرة، ومن ثمّ الالتجاء إلى الفرقة والطلاق، فالمفروض على كلّ واحد عند خطئه أن يسرع في الاعتذار حتّى يقطع جذر الاختلاف وردّ الفعل من الطرف الآخر.

١٣ \_قال النبيّ ﷺ في ذمّ النساء: ولا تقبل له عذراً، ولا تـغفر له ذنـباً، ولازمه اعتذار الزوج... وقال ﷺ في امتنان الزوجة بمالها والنهي عن ذلك: إلّا أن تتوب وتعتذر إلى زوجها...

## ١١ ـ المداراة مطلقاً:

۱٤ ـ قال التيلا : فداروهن على كل حال. وقد مر تفسير وبيان ذلك، فالذي يبدأ بالمداراة هو الزوج، إلا أن الزوج تتفاعل معه وتداريه أيضاً، كما ورد في الروايات الشريفة، فكل واحد يفكر بمداراة الآخر بل ينفكر بأن ينقدم هوى صاحبه وشريكه على هوى نفسه، فتكون الحياة حياة إيثار وصفاء ووفاء وهناء والعيش الرغيد والمسابقة في الفضائل والمكرمات، كما جربنا ذلك.

#### ١٢ ـ حسن المقال دائماً:

١٥ \_ قال عليّ لِمُثَلِيًّا : «وأحسنوا لهنّ المقال»، فالزوج يحسن المقال

عوامل ديمومة الزواج الناجح ..... ٢٥٧

وكذلك الزوج لا تؤذي زوجها بكلام خشن بل بكلّ لطافة ونعومة، كما من طبيعتها وأنو ثتها ذلك، فتستميل قلب الزوج بكلمات الحبّ والإخلاص، وبكلمات جميلة يفوح منها عطر المحبّة والمودّة والمفاهمة.

#### ١٣ ـ عدم انتظار حسن الفعال مئة بالمئة من الزوجة :

١٦ ـ قال عليّ للنُّلِم : لعلهنّ يحسن الفعال. أي على أمل ورجــاء حســن العمل والفعل.

وكلّما قبلّ الانتظار والتبوقعات، ازدادت المفاهمة والوئمام والمحبّة والاحترام المتبادل، وأن يفهم كبلّ واحد الآخر، فيتحقّق التبلاحم الروحسي والفكري والسلوكي، ويكونان روحاً واحدة في جسدين.

# ١٤ \_عدم التكلفة في الحياة:

ليس كلّ زوج يكون موفّقاً في حياته التجارية وفي العمل، فلا بدّ للزوجة أن تدرك ذلك عند ضيق الظروف.

۱۷ \_قال ﷺ: أيّما امرأة أدخلت على زوجها في أمر النفقة وكلّفته ما لا يطيق لا يقبل الله منها صرفاً ولا عدلاً. إلّا أن تتوب وترجع وتطلب منه طاقته.

## ١٥ ـ عدم المنّة على الزوج :

۱۸ ـ قال ﷺ: أيّما امرأة منّت على زوجها بمالها فتقول: إنّما تأكل أنت من مالي، لو أنّها تصدّقت بذلك المال في سبيل الله لا يقبل الله منها إلّا أن يرضى عنها زوجها، فلا تطبّل العمل بالمنّ والأذى، وكذلك الزوج فهو أولى بهذا الأمر

فإنّه يجب عليه نفقة زوجته وعياله، وإذا وسّع الله عليه فيوسّع عليهم في مأكلهم وملبسهم ودارهم ويروّح عن أنفسهم وغير ذلك، إلّا أنّه لا يبطل ذلك بالمنّ والأذى، فيمنّ عليهم بأنّي صرفت عليكم كذا وكذا، فإنّه يوجب سقوط العمل وسقوط قيمته من أعين الأسرة، فيتمنّون عندئذٍ لو أنّهم لم يتحمّلوا منة أبيهم، وإن كان المفروض منهم ذلك، إلّا أنّ الإنسان بعض الأحيان يصاب بالغرور وعزّة النفس، فلا يرضى بالمنّة حتّى من أبيه، كما يحدّثنا التأريخ بنماذج من ذلك كالشريف الرضي صاحب نهج البلاغة عليه الرحمة، فإنّ للمؤمن والمؤمنة كرامة عند الله وعند الناس وأنّ العزّة لله ولرسوله وللمؤمنين ولكنّ المنافقون لا يعلمون شيئاً.

# ١٦ \_عدم الهجران في أمر الفراش :

١٩ ـ قال ﷺ: أيّما امرأة هجرت زوجها وهي ظالمة حشرت يوم القيامة مع فرعون وهامان وقارون في الدرك الأسفل من النار، إلّا أن تتوب وترجع.

٢٠ ـ وقال: من شرّ نسائكم ... المتبرّجة إذا غاب عنها زوجها، الحصان معه إذا حضر، التي لا تسمع قوله ولا تطيع أمره، فإذا خلا بها تمنّعت تمنّع الصعبة عند ركوبها ...

٢١ ـ قال رسول الله ﷺ: ألا أخبركم بخير نسائكم... الذليلة مع زوجها ـ أي المتواضعة ـ الحصان مع غيره، التي تسمّع له و تطيع أمره وإذا خلا بها بذلت ما أراد منها.

٢٢ ـ وقال ﷺ: خير نسائكم التي إذا دخلت مع زوجها خلعت درع الحياء.

وقد ذكرنا هذا المعنى في الجماع وآداب المباشرة، فراجع.

عوامل ديمومة الزواج الناجع ...... ٢٥٩

#### ١٧ \_مشورة النساء وعدم الطاعة:

من شاور العقلاء كسب عقولهم، ولكنّ المرأة لحكمة ربانية تحمل العاطفة أكثر من العقل، وبهذا لا تشاور بل لو استشيرت فإنّه لما تحمل من العاطفة تشير غالباً إلى ما يتنافى مع العقل المدير والمدبّر، ومن ثمّ ورد أنّه في الحرب إذا استشيرت النساء فالخير في مخالفتهن، فربما من منطلق العاطفة تأخذ جانب الخوف والاحتياط، وتترك الشجاعة والبسالة والإقدام في ساحات القتال، كما هو الغالب ولا يقاس بالنساء النوادر، فإنّ النادر بحكم المعدوم.

٢٣ \_كان رسول الله عَلَيْ إذا أراد الحرب دعا نساءه فاستشارهن ثمّ خالفهن. ٢٤ \_قال رسول الله عَلَيْ : طاعة المرأة ندامة.

٢٥ ـ قال عليّ لِمُنْظِلِا : كلّ امرئ تدبّره امرأته فهو ملعون، وقال لَمُنْظِلًا : في خلافهن البركة.

٢٦ ــ عن أبي جعفر للثُّلِير : لا تشاورهن في النجوى، ولا تــطيعوهنّ فــي ذى قرابة.

٢٧ ـ عن أبي عبد الله عليُّلا ، عن آبائه علميُّلا ، قال : قال رسول الله ﷺ : من أطاع امرأته أكّبه الله على وجهه في النار ، قيل : وما تلك الطاعة ؟ قال : تطلب منه الذهاب إلى الحمّــامات والعرائس والأعياد والنائحات والثياب الرقاق فيجيبها .

وهذه الموارد إنّما هي من باب المثل وبيان بعض المصاديق للإطاعة المذمومة والتي توجب دخول النار، وكثير من مواردها يبتلى الرجل بها، لا سيّما العرائس التي أصبحت في عصرنا هذا محلّ لعرض الأزياء والموديلات الحديثة المستوردة من الغرب الذي يغزونا في عقر دارنا عبر هذه القنوات ونحن في غفلة عن هذا.

٢٨ ـ عن أبي جعفر عليُّل ، قال: لا تخرج المرأة إلى الجنازة، ولا تــؤمّ

٢٦٠ .... ٢٦٠ القرآن والعترة

الخروج إلى الحلية من النساء، فأمّا الأبكار فلا.

٢٩ ـ قال النبي ﷺ : لا يفعلن أحدكم أمراً حتّى يستشير، فإنّ لم يجد من يستشير فليستشر امرأته ثمّ يخالفها، فإنّ في خلافها بركة.

٣٠ ـ قال أمير المؤمنين عليُّلا : اتّقوا شرار النساء وكونوا من خيارهن على حذر، إنّ أمر تكم بالمعروف فخالفوهنّ كيلا يطمعن منكم في المنكر (١١).

٣١ ـ قال رسول الله ﷺ : أربعة مفسدة للقلوب : الخلوة بالنساء والاستمتاع منهن والأخذ برأيهن ومجالسة الموتى، فقيل : يا رسول الله، وما مجالسة الموتى ؟ قال : مجالسة كلّ ضالّ عن الإيمان وجائر عن الأحكام (٢).

٣٢ ـ وفي وصيّة أمير المؤمنين عليّ عليّه لولده الحسن عليّه إيّاك ومشاورة النساء، فإنّ رأيهن إلى أفن وعزمهن إلى وهن، فاكفف عليهم من أبصارهن بحجابك إيّاهن، فإنّ شدّة الحجاب أبقى عليهن، وليس خروجهن بأشدّ من إدخالك من لا يوثق به عليهن، وإن استطعت أن لا يعرفن غيرك فافعل. ولا تملك المرأة من أمرها ما جاوز نفسها، فإنّ المرأة ريحانة وليست بقهرمانة، ولا تعد بكرامتها نفسها، ولا تطمعها أن تشفع لغيرها (٢).

# ١٨ ــالتحذّر واليقظة :

من علامة العاقل أن يتحذّر في حياته ويأخذ دائماً جانب الاحتياط والورع، فيمشي بكلّ حذر وتأمّل، ويحسب لكلّ شيء حسابه الخاص.

<sup>(</sup>١) النحار ١٠٠: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٠٠: ٢٥٢، من النهج ٣: ٦٣.

٣٣ عن أبي عبد الله عليه الله عن أبيه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله على الله على الله على الله عن الله على حدر.

وهذا يعني أنّ المرأة الشريرة ممّا يتعوّذ منها، كما يتعوّذ من البلاء والشيطان والمصيبة، كما أنّ الرجل يكون على حذر تام من خيار النساء والفاضلات منهن، فكيف بالسيّئات وأهل الشرّ؟!

ومن التحذّر أن يسبق المرأة بالمعروف والأمر به قبل أن تأمر بالمنكر، فإنها إن لم تأخذ زمام الأمر بيدك فسرعان ما تطلب الركوب والاستيلاء على كلّ شيء، وتصرخ بطبيعتها عندما تخاطب: هل امتلتئتِ؟ فتقول: هل من مزيد؟ فدائماً تريد الزيادة، والكثير تراه قليلاً، فكيف بالقليل؟!

فالزوج لا بد أن يكون حذراً في حياته الأسروية، ولكن لا يعني ذلك ظلم العائلة وكبتهم وتوليهم بالضغوط الروحية والجسدية، بل في عين أنّه حذر وكيّس وفطن فهو سمح وكريم ورؤوف.

#### ١٩ ـ التعقّل:

إدارة الشؤون العامّة للأسرة إنّما قرارها بيد ربّ البيت، فهو القائم على العائلة والقيّم على أمورهم، فلا بدّ أن يتعقّل الأمور جيّداً، ويضع الأشياء في مواضعها، وكلّما كبر ازداد عقله من خلال العلم والتجارب، وعرف أخلاق زوجته وحقيقة النساء، فيتعامل معها على نحو يحافظ على هدوء الدار ووقار الأسرة، والتوازن المعقول بين أعضاء الأسرة، فيستحكم أمره ويقلّ جهله ويثبت عقله.

٣٤ عن أبي جعفر عليها ، قال : إنّ المرأة إذا كبرت ذهب خير شطريها وبقي شرّهما : ذهب جمالها ، وعَقُم رحمها ، واحتدّ لسانها ، وإنّ الرجل إذا كبر ذهب شرّ

٢٦٢ ..... القرآن والعترة

شطريه وبقي خيرهما: ثبت عقله، واستحكم رأيه، وقلّ جهله.

٣٥ ـ ومن ثمّ لا يسلّم زمام الأمر بيدها لأنّه ورد عن أمير المؤمنين عليُّهِ أنّه قال: كلّ امرئ تدبّره امرأته فهو ملعون، أي بعيد عن رحمة الله سبحانه. ومن كان بعيداً عن رحمة ربّه كيف يسعد وكيف تسعد أسرته ؟!

### ٢٠ ــ الزوج عزّ الزوجة :

من العوامل المهمّة في ديموميّة الحياة الزوجية بنجاح واطمئنان ومودّة ورحمة، هو أن تشعر المرأة دائماً أنّ عزّتها وكيانها إنّما يتمّ بقيموميّة زوجها وكيانه وعُزّته، فعزّتها من عزّته وفخرها من فخره، وكيانها من كيانه، فهي الظلّ وهو النور، وهي الضوء وهو الشمعة، وهي الغصن وهو الشجر، ومن كانت تفكّر بهذا النحو من التفكير، وبمثل هذا النمط من الشعور، بلاشك تحاول الحفاظ على كيان زوجها وشخصه وشخصيّته، وتكون هي المدافعة الأولى، وتمهّد الطريق من أجل إعلاء كلمته في المجتمع، ومن هذا المنطلق يقال: ما من رجل عظيم إلّا وخلفه امرأة، فهي التي تهيّئ الطريق لصعوده وبروزه وظهوره على ساحة وخلفه امرأة، فهي التي تهيّئ الطريق لصعوده وبروزه وظهوره على ساحة الاشتهار والتألق والنجم اللامع في مسرحيات الحياة.

٣٦ عن الصادق عليه من المسلمين، فاستقبلته النساء يسألن عن قتلاهن، فدنت منهن امرأة فيها كثير من المسلمين، فاستقبلته النساء يسألن عن قتلاهن، فدنت منهن امرأة فقالت: يا رسول الله، ما فعل فلان ؟ قال: وما هو منك ؟ فقالت: أخي. فقال: احمدي الله واسترجعي فقد استشهد، ففعلت ذلك ثم قالت: يا رسول الله، ما فعل فلان ؟ فقال: وما هو منك ؟ قالت: زوجي، قال: احمدي الله واسترجعي فقد استشهد. فقالت: وا ذلاه. فقال رسول الله عَلَيْنَ : ما كنت أظن أن المرأة تجد بزوجها (هذا كله) حتى رأيت هذه المرأة.

عوامل ديمومة الزواج الناجح ...... ٢٦٣

#### ٢١ ـ الغيرة :

إنّ الله سبحانه وتعالى غيور ويحبّ الغيرة، إلّا أنّه من الرجال دون النساء، فإنّ المؤمن غيور على دينه، كما هو غيور على عائلته وأسرته ولا سيّما زوجته، والمرأة إنّما تحسّ بالأمن والاطمئنان والرفاه عندما تعيش في ظلّ رجل غيور، لا يرضى بالهوان والذلّ لزوجته، وبهذا ترى المرأة عزّتها وكيانها وحماها هو الزوج.

فالمؤمن غيور، وغيرته من الايمان، ولكنّ المرأة إنّما تكون غيورة على دينها وأخلاقها، أمّا على زوجها فلا يحقّ لها ذلك، فإنّ الله جعل من حقّ الرجل أن يتزوّج بالزواج الدائم أربعة من النساء، وبالمنقطع بما شاء، فغيرة المرأة على زوجها في هذا الباب كفران لحكم الله ورخصته، وهي غير ملتفتة إلى هذا اللازم الخطير، فمرّة يعترض الإنسان على الله لساناً وهو الكفر النظري الذي يدان به الإنسان بالكفر الذي تترتّب عليه أحكام عدّة، ومرّة يعترض على الله بعمله وسلوكه مع اقتناعه نظرياً بحكم الله إلّا أنّه يخالفه عملياً ومنه كفران النعمة ومن هذا الباب ما ورد أنّ تارك الصلاة كافر وكذلك في آية الحج ﴿ وَللهِ عَلَى النّاسِ ﴾ إلى قوله ﴿ وَمَنْ كَفَرَ ﴾ أى ترك الحجّ.

٣٧ ـ قال النبي ﷺ : كان إبراهيم للنظل أبيّ غيوراً وأنا أغيَر منه، وأرغم الله أنف من لا يغار من المؤمنين.

٣٨ ـ عن الباقر للتَّلِلا ، قال : غيرة النساء الحسد، والحسد هو أصل الكفر، إنَّ النساء إذا غِرْنَ غضبن، وإذا غضبن كفرن، إلَّا المسلمات منهن.

روى جابر عنه لمُلِيَّةِ، قال: قال للمُلِيَّةِ لي: إنَّ الله تبارك وتعالى لم ينجعل الغيرة للنساء، وإنَّما جعل الغيرة للرجال، لأنَّ الله قد أحلَّ للرجال أربع حرائس وما ملكت يمينه، ولم يحلَّ للمرأة إلَّا زوجها وحده، فإن بغت مع زوجها غيره

٢٦٤ ..... ٢٦٤ القرآن والعترة

كانت عند الله زانية، وإنَّما تغار من المنكرات، وأمَّا المؤمنات فلا.

٣٩ ـ هذا، ولا يخفى أنّ كلّ شيء إذا جاوز حدّه انقلب إلى ضدّه، فالغيرة الممدوحة لها حدودها، فمن تجاوزها، كانت مذمومة كما ورد في وصيّة أمير المؤمنين لولده الحسن عليّه : وإيّاك والتغاير في غير موضع غيرة، فإنّ ذلك يدعو الصحيحة إلى السقم، والبريئة إلى الريب(١١).

إنَّ من الأُمور التي تهدم الأُسرة هدماً مريعاً سوء ظنّ الزوج بزوجته، فإنّ هذا الخُلق الشنيع يهدم أعزّ ركن من أركان الأُسرة وهو الثقة، فمن دونها لا يمكن أن تقوم علاقة مطمئنة بين اثنين أبداً.

#### ٢٢ ـ التعاون :

إنَّ الله يحبُّ التعاون بين المؤمنين، فقال عزَّ وجلَّ:

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ (٢).

والمرء يحسّ بضرورة التعاون في الحياة الزوجية، فكما الزوجـة تـعين زوجها على أُمور الدين والدنيا، كذلك الزوج، فالحاكم في الأسرة روح التعاون.

عَـقال أبو عبد الله عليها : ثلاثة أشياء لا يحاسب الله عليها المؤمن : طعام يأكله، وثوب يلبسه، وزوجة صالحة تعاونه وتحصن فرجه (٣).

٤١ ـ وعنه طلي : ثلاثة للمؤمن فيهن راحة : دار واسعة تـواري عـورته
 وسوء حاله من الناس، وامرأة صالحة تعينه على أمر الدنيا والآخـرة، وابـنة أو

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٥٢، عن النهج ٣ : ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٠٠: ٢١٧.

#### ٢٣ ـ الترويح على العيال:

21\_قال أبو عبد الله طلي : ثلاثة هي من السعادة : الزوجة المؤاتية \_أي السمحة السهلة وأن لا تكون صعبة الفراش والمراس \_والولد البار، والرزق يرزق معيشة يغدو على صلاحها \_أي رزق واسع يصلح به حياته ومعيشته \_ويروّح على عياله (١١).

والظاهر أنّ الترويح زيادة في النفقة الواجبة، أي إضافة على ما يجب عليه من النفقات الواجبة شرعاً، فإنّه يستحبّ للرجل أن يروّح على عياله.

27 \_ عن الباقر صلوات الله عليه أنّه قال: «أنفقوا ممّا رزقناكم) قال: ممّا رزقكم الله على ما فرض الله عليكم فيما ملكت أيمانكم واتّقوا الله في الضعيفين النساء واليتيم، فإنّما هم عورة (٢٠).

٤٤ ـ عن النبي ﷺ، قال: إنّ أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً، وخياركم خياركم لنسائهم (٣).

#### ٢٤ ـ حسن البرّ:

التعاون والترويح على العيال وحسن البرّ والإحسان وما شابه ذلك كـلّها إنّما تدلّ على مودّة الرجل ولطفه بأهله، وهي مصاديق تختلف بـاعتبار الزمـان

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٢٦، عن أمالي الطوسي ١: ٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر والمرجع.

٢٦٦ ..... ٢٦٦ .... القرآن والعترة

والمكان والأحوال، وإلا فالجوهر واحد وهو قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ بَسِيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (١)، فمن الرحمة في الحياة الأسروية أن يُـحسن الرجـل بـرّه بأهـله، فيبرّهم ولا يعقّهم بترك ما يلزم عليه من الوظائف الدينية والإنسانية والعائلية.

20 ـ عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : من صدق لسانه زكا عمله ، ومن حسنت نيّته زاد الله في رزقه ، ومن حسن برّه بأهله زاد الله في عمره (٢).

فمن الآثار الدنيوية المترتّبة على حسن البرّ بالأهل هو زيادة العمر.

#### ٢٥ ـ الإدارة بيد الزوج:

في علم الاجتماع بالنسبة إلى الحاكم في الأسرة تختلف الأقوال والثقافات، فبعض يرى حكومة الدار إنّما تكون بيد الأمّ، ومنهم من يرى أنّها بيد الأب، ومنهم من يعتقد أنّ الجوّ الحاكم على الأسرة لا بدّ أن يكون عبارة عن المشورة والتي يعبّر عنها بالديمقراطية، فلا دكتاتورية الأب ولا دكتاتورية الأمّ.

والإسلام يرى أنّ الرجال قوّامون على النساء، وأنّ إدارة المنزل وأمور الأسرة كسياسة كلّية وخطوط عامة إنّما هي بيد الأب، وأمّا القضايا التي ترتبط بداخل الدار والقضايا الجزئيّة التي تتعلّق بالأولاد كالملابس مثلاً والطعام والطبخ وتنظيف المنزل وما شابه ذلك فهو بيد الأمّ فهي ربّة البيت، كما أنّ الأب ربّ البيت، ولكنّ سياسة الأسرة والإدارة العامة إنّما هي بيد الأب، وكذلك الأمر في المجتمع الكبير، لا بدّ أن تكون سياسة البلد بيد الرجال، والرجل الذي تدبّره المرأة هو بعيد عن رحمة الله وخيره.

<sup>(</sup>١) الروم : ٢١.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٢٥.

عوامل ديمومة الزواج الناجح ..... ٢٦٧ .... ٤٦ عوامل ديمومة الزواج الناجح .... ٢٦٧ ... ٤٦ عوامل ديم قال أمير المؤمنين عليُّا إذ كلّ امريّ تدبّره امرأة فهو ملعون (١٠).

## ٢٦ ـ التكتّم المالى:

لقد ثبت بالتجربة أنّ المرأة لو اطّلعت على ما يملك الرجل وعلى أحواله الشخصية والاجتماعية فإنّها تريد أن تدبّر أمره، فتتدخّل في شؤونه الخاصّة وقضاياه الرجالية، فتتجاوز حدّ النسوة فتنقلب الأمور إلى أضدادها، فلا بدّ للرجل من حزم وعزم، ومن إدارة وتدبير ووضع الشيء في موضعه.

24 ـ قال أمير المؤمنين عليه : لا تطلعوا النساء على حال، ولا تأمنوهن على مال، ولا تثقوا بهن في الفعال، فإنهن لا عهد لهن عند عاهدهن، ولا ورع لهن عند حاجتهن، ولا دين لهن عند شهوتهن، يحفظن الشرّ وينسين الخير، فالطفوا لهن على كلّ حال، لعلّ يحسن الفعال.

#### ٢٧ \_ حسن التبعّل:

البعل يعني الزوج، والحليلة يعني الزوجة، فمن عواصل ديمومة الزواج الناجح حسن التبعّل، أي الزوجة تراعي شؤون وعواطف الزوج، وعملها هذا بمنزلة الجهاد في سبيل الله، وهذا يعني أنّه من الأمور الصعبة، والذي تستحقّ عليه التقدير الإلهي والأجر العظيم وحسن التبعّل يعني لباقة الزوجة ولطافتها في التعامل مع زوجها والذي يحتاج إلى ثقافة واضطلاع لكي تكون المرأة ناجحة كزوجة.

٤٨ ـ قال أمير المؤمنين للنُّلِلا : جهاد المرأة حسن التبعّل.

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠ : ٢٢٨.

٤٩ ـ وقال: لتطيب المرأة المسلمة لزوجها(١).

حيث إنّ اهتمام المرأة بنفسها له دور كبير في انجذاب الزوج إليها، فهي تعتني بهندامها فتكون أنيقة المظهر رشيقة التصرّف حلوة الأسلوب عذبة اللهجة تبدو كلّ يوم في صورة أحلى وأجمل وأليّق وألبق.

#### ٢٨ ـ ترك السحر والشعبذة:

من المؤسف لا زال بعض النساء يلجأن في حلّ مشاكلهن العائلية إلى السحر والكهانة والشعبذة، فتصرف الأموال على أمل أن تستميل قلب زوجها، أو يطلّق زوجته الثانية، وما شابه ذلك، ويتحصل مثل هذه الأمور في القرى والأرياف والعوائل الأمّية والتى هي بعيدة عن الثقافة والتمدّن.

بل تجد أنّ بعض المثقّفات عندما يصلن إلى الطريق المسدود فإنّهن يلجأن إلى ما تلجأ إليه النسوة الأمّيات الجاهلات.

والإسلام العظيم أنكر هذا الأمر غاية الإنكار.

• ٥ - قال علي عليه : أقبلت امرأة إلى رسول الله عليه فقالت : يا رسول الله عليه فقال و الله عليه الله عليه فقال و الله عليه أف لك ، كدّرت دينك لعنتك الملائكة الأخيار ، لعنتك ملائكة السماء ، لعنتك ملائكة الأرض . فصامت نهارها وقامت لياليها بالعبادة والصلاة و ولبست المسوخ ، ثم حلقت رأسها ، فقال و سول الله عليه الله عليه الرأس لا يقبل منها إلا أن يرضى الزوج (٢) .

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٠: ٢٥٠.

تتقرّب المرأة بخدمة زوجها إلى الله سبحانه، فالحياة الزوجية ليس مجرّد حقوق وأداء وظائف من قبل الزوج والزوجة، بل الحياة الزوجية تعني الحبّ المتبادل والاحترام المتبادل والخدمة المتبادلة.

٥١ ـ عن الصادق عليُّه ، قال : سألت أمّ سلمة رسول الله عَبَالَة عن فيضل النساء في خدمة أزواجهن ، فقال : أيّما امرأة رفعت من بيت زوجها شيئاً من موضع إلى موضع تريد به صلاحاً إلّا نظر الله إليها ، ومن نظر الله إليه لم يعذّبه .

فقالت أمّ سلمة رضي الله عنها: زدني في النساء المساكين من الثواب بأبي أنت وأمّي ؟ فقال عَلَيْهُ : يا أمّ سلمة ، إنّ المرأة إذا حملت كان لها من الأجر كمن جاهد بنفسه وماله في سبيل الله عزّ وجلّ ، فإذا وضعت قيل لها : قد غفر لك ذنبكِ فاستأنفي العمل ، فإذا أرضعت فلها بكلّ رضعة تحرير رقبة من ولد إسماعيل (١١).

فأيّ ظلم يلحق المرأة من هذا؟ وأيّ انتقاص عندما تعمل في بيتها بنيّة خدمة أولادها وزوجها الذي يعتبر شخصاً مهمّاً في حياتها، فهل إذا أعطت المرأة شيئاً من عواطفها تجاه زوجها وأبنائها تكون حرّية المرأة في خطر داهم كما يزعم دعاة تحرّر المرأة ورفع الظلم عنها.

#### ٣٠\_الشكر:

من غرائز الإنسان الشكر، فإنّه بطبيعته وغريزته يشكر من يحسن إليه، والمحسن الأوّل والمنعم الأوّل هو الله سبحانه، فيجب شكر المنعم، وكلّ النعم تنتهي إليه سبحانه فهو أولى بالشكر والحمد، إلّا أنّه من شكره شكر المخلوق إذا

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٥٢.

٢٧٠ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

أحسن إليك أيضاً، فإنّه من لم يشكر المخلوق لم يشكر الخالق، ولا بدّ من تحقّق الشكر بين الزوجين وفي حياة الأسرة، فالرجل يشكر زوجته على ما تبذل من الجهد في طهي الطعام وتنظيف الملابس والدار وتربية الأولاد وغير ذلك من المسؤوليات والوظائف التي في عهدتها في عالم الزوجيّة والأمومة.

ويجب على الرجل أن يشعر في قرارة نفسه أنّ هذا تـفضّل مـن زوجــته وحسن أخلاق منها لا أنّه يقول هذا واجبها فلا بدّ أن تقوم به راغمة.

وكذلك المرأة عليها أن تشكر الزوج لما يبذل من جهد في العمل من أجل راحتها وراحة أولادها ورفاهيتهم وسعادتهم. إلّا أنّ بعض النساء وربما الأعمّ الأغلب يفقدن الشكر، بل ينكرن المعروف.

07 - أتت امرأة إلى النبيّ عَلَيْنًا، فقالت: ما بال المرأتين برجل في الشهادة والميراث؟ فقال: لأنّكنّ ناقصات الدين والعقل، قالت: يا رسول الله عَلَيْنًا، وما نقصان ديننا؟ قال: إنّ إحداكنّ تقعد نصف دهرها لا تصلّي، وإنّكن تكثرن اللعن وتكفرن العشرة تمكث إحداكن عند الرجل عشر سنين فصاعداً يحسن إليها وينعم عليها، إذا ضاقت يده يوماً أو خاصمها قالت له: ما رأيت منك خيراً قطّ، ومن لم تكن من النساء هذا خلقها فالذي يصيبها من هذا النقصان محنة عليها لتصبر فيعظم الله ثوابها، فأبشري(١).

#### ٣١ ـ العشق المتبادل:

ممّا يديم العلائق الزوجية ويعدّ من أهمّ العرى هو الحبّ، وهو عبارة عن الميل القلبي نحو المحبوب، وهذا العامل لا بـدّ أن يكـون عـلى نـحو التـبادل

<sup>(</sup>١) اليحار ١٠٠: ٢٥٩.

عوامل ديمومة الزواج الناجع ......

والمفاعلة بينهما، وإلَّا فالحبِّ من طرف واحد ممَّا يوجب الصداع في الحياة، ويخلق المشاكل، فلا ترغب في من زهد فيك، ولا تزهد في من رغب فيك، فلا بدّ من التفاعل العاطفي بين الزوجين، وإذا ازداد الحبّ فإنّه يصل إلى مرحلة العشق، فإنّه زيادة في الحبّ، وهذا التعبير الجميل قد ورد في لسان الروايات الشريفة.

فقد قال عَيْنِهُمْ ؛ إنَّ الجنَّة لأعشق لسلمان من سلمان للجنَّة. وإن ورد في ذمّ العشق أيضاً إلّا أنّه من العشق المحرّم والباطل فعندما سئل الامام الصادق عَلْتُلْإِ عن العشق قال: قلوب خلت عن ذكر الله فأذاقها محبّة غيره، فالاختلاف في المحتوى والمفاهيم ومتعلَّقات العشق، فمن العشق الممدوح ما كان بين الزوجين.

٥٣ ـ في فقه الرضا للتُّلِير : واعلم أنَّ النساء شتَّى، فمنهن الغنيمة والغرامــة وهي المتحبّبة لزوجها والعاشقة له<sup>(۱)</sup>.

والحبّ ينشأ بين الزوجين عندما يكون الاختيار مناسباً أوّلاً فهو اللبنة الأُولى في صرح الحبّ المشيّد، ثمّ التفاهم الذي لا بدّ منه ثانياً، والأوّل هو الباب الواسع للدخول إلى الثاني، فإنّ من يحبّ شخصاً ينفتح عليه ويصغي إليه بسمعه وقلبه من دون ملل أو تعب، فإذا ما وجد الخاطب الصفات العامة التي يطلبها في الزوجة متوفّرة في إنسانة معيّنة وهي كذلك، وتمّ الأمر بينهما فيكونان قد بـذرا بذرة الحبّ التي تحتاج إلى عناية ورعاية واهتمام، وإنّما يكمون ذلك بالتفاهم المتبادل، فالحبّ يكون بالزواج المؤسّس على اساسِ علميّ متين، ولا يـحتاج الزوجان إلى حبّ عاصف قبل الزواج يدوم سنة أو سنوات، ولهذا حديث ذو شجون.

(١) النجار ١٠٠ : ٢٣٤.

# لقطتان من البيت العلوي الفاطمي

أفضل سيرة تربوية للأسرة هي سيرة أمير المؤمنين مع فاطمة الزهراء للله فإنها سيرة زوجين معصومين، فأقوالهما وأفعالهما وتقريرهما كلها من السنة الشريفة، ولا توجد أسرة تحمل العصمة الذاتية الكلية الواجبة بكل أبعادها وجوانبها إلا الأسرة العلوية الفاطمية، أي الأسرة المتكوّنة من زوجين معصومين (علي وفاطمة لله في )، فحياتهما الزوجية والأسروية خير مثال وخير قدوة وأسوة يهتدى به، وفي حياتهما لقطات تشع نوراً وجمالاً وبهاءً وحيويةً ونشاطاً، تعلّمنا كيف نعيش وكيف نفكر كزوجين ناجحين في الحياة الزوجية وفي عالم الأسرة والتربية والتعليم.

ومن تلك اللقطات :

لمّا أراد الأوّل والثاني أن يعودا فاطمة الزهراء عَلِيَهُلا في مرضها، فاستأذنّا علياً عَلِيْهُلا ، فدخل عليها وقال لها : أيّتها الحرّة فلان وفلان بالباب يسريدان أن يسلّما عليك فما تريدين ؟ قالت : البيت بيتك والحرّة زوجتك، افعل ما تشاء.

هذه لقطة رائعة في الحياة الزوجية، فإنّها توحي للـزوجين كـيف يكـون التفاهم بينهما وكيف يتعاملان، في من يريد أن يدخل البيت معتذراً أو ضيفاً أو لقضايا سياسية أو غير ذلك، على الزوج أن يـخبر زوجـته ويـعرف رأيـها فـي الموضوع، فإنّ لها حقّ في البيت وما يجرى فيه.

والزوجة بالمقابل تدرك الموقف، ولا ترى لنفسها وجوداً في رحاب زوجها، بل البيت بيتك، والحرّة وإن كانت حرّة، إلّا أنّها زوجتك فهي في قيد فائدة ...... ٢٧٣ .... الزوجيّة والإطاعة للزوج، فافعل ما تشاء ''.

ومن اللقطات البديعة ما جاء في وصيّة الزهراء غليظًا، فإنّها بيّنت الأركان الأساسية في الحياة الزوجية، وعلّمت البشرية ونساء العالم كيف تكون الزوجة في بيت زوجها، وما هي وظائفها الدينية والإنسانية، وإنّها لو تحلّت بهذه الصفات لعاشت سعيدة وماتت سعيدة وساد الحبّ والحنان حياتها، فيعزّ فراقها على زوجها.

لمّـا مرضت فاطمة مرضاً شديداً ومكثت أربعين ليلة في مرضها، فلمّـا نعيت إليها نفسها قالت لعليّ عليُّلا : يا بن عمّ، إنّه قد نعيت إليّ نفسي وإنّني لا أرى ما بي إلّا أنّني لاحقة بأبي ساعة بعد ساعة، وأنا أوصيك بأشياء في قلبي.

قال لها عليّ عَلَيْلًا: أوصي بما أحببتِ يا بنت رسول الله ﷺ، فجلس عند رأسها وأخرج من كان في البيت، ثمّ قالت: يا بن عمّ، ما عهدتني كاذبة ولا خائنة ولا خالفتك منذ عاشرتني.

فقال للتللا : معاذ الله ، أنت أعلم بالله وأبرّ وأكرم وأشدّ خوفاً من الله من أن أوبّخك بمخالفة ، وقد عزّ عليّ مفارقتكِ وفقدكِ إلّا أنّه أمرٌ لا بدّ منه ، والله جدّدتِ عليّ مصيبة رسول الله عَلَيْ ققد عظمت وفاتك وفقدك ، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون من مصيبة ما أعظمها وآلمها وأمضاها وأحزنها ، هذه والله مصيبة لا عزاء لها ، ورزيّة لا خلقت لها ، ثمّ بكيا جميعاً ساعة (٢٠).

لقد لخّصت فاطمة الزهراء في هذا الحوار الملكوتي حياتها الزوجية فمي

<sup>(</sup>١) البحار ٤٣: ١٩١.

<sup>(</sup>٢) النجار ٤٣: ١٩١.

۲۷٤ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة هذه الأركان الثلاثة :

١ \_عدم الكذب.

٢ ـ عدم الخيانة.

٣ ـ عدم المخالفة.

فذكرت الأمير عَلَيْلِ بـإخلاصها وطـهارتها وإطـاعتها لزوجـها، وشكـر الإمام عَلَيْلًا وفاءها وأثنى على طهارتها وقدسيّتها ومعاناتها وتقواها وأبدى لها حبّه وودّه وتعلّقه بها.

لقد كانت كلماته للثُّلِم تفيض بالحبّ وتجيش بالاحترام والتقدير لزوجــته التي لا تماثلها زوجة بل امرأة في العالمين، كلماتُ محبِّ متعلّقٍ يعرف تماماً قدرَ محبوبه.

وهاجت بهما الذكريات وجاشت الخواطر وتذكّرا حياتهما السعيدة التي غمرتها الغبطة والدفء والحنان والوقوف جنباً إلى جنب في مواجهة الأحداث والمشاكل وتذليل الصعاب، فانهمرت لذلك عيناهما بالدموع لعلّها تطفئ نار القلب التى تقضى على الجسد.

وبعد أن بكيا ساعة أخذ عليّ عليُّللٍ رأسها وضمّها إلى صدره، ثـمّ قــال: أوصيني بما شئتِ، فإنّكِ تجديني فيها أمضي كما أمرتيني به، وأختار أمرك على أمرى.

أجل هكذا الحياة الزوجية السعيدة أن يختار الزوج تقديم هوى زوجيته على هواه ما دامت الزوجة متقية خائفة من الله وتعلم بالله ومن أهل البرّ والكرامة، كما أنّ الزوجة تقدّم هوى زوجها على هواها، ما دام مطيعاً لله كريماً مخلصاً برّاً وفيّاً متقياً، وإلى مثل هذه الحياة الزوجية ندعو الناس قاطبة، فإنّهم ينالون سعادة الدارين، خير الدنيا والآخرة.

#### الفصل الثامن

# تربية الأولاد

وفيه مقامات:

# المقام الأوّل حبّ الأطفال والأولاد

الحبّ هو الميل القلبي والرغبة الباطنية نحو المحبوب، فالحبّ رابط بين المحبّ والمحبوب، ويختلف باختلاف الدواعي ومتعلّقاته، فتارةً يكون ممدوحاً وأخرى مذموماً، فحبّ الخير ممدوح، وحبّ الشرّ مذموم كمذموميّة الشرّ نفسه.

ومن الحبّ الممدوح والذي يقرّ العقل السليم والفطرة السليمة عليه، ويعدّ من الأحاسيس والعواطف الإنسانية، بل حتّى يجري في الحيوانات، وقد أقرّه الشرع المقدّس، ورتّب عليه الأجر والثواب، هو حبّ الأطفال بصورة عامة، وحبّ الإنسان أولاده بالخصوص بصورة خاصة.

ففي الشرائع السماوية يعدّ حبّ الأطفال من أفضل الأعمال.

١ ـ من كتاب المحاسن، عن أبي عبد الله لطَّيُّلِّإ ، قال: قــال مــوسي لطَّيِّلًّا :

٢٧٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة يا رب، أيّ الأعمال أفضل عندك؟ قال: حبّ الأطفال، ف إنّي فطرتهم على توحيدي، فإن أمتهم أدخلتهم جنّتي برحمتي.

وكلّ مولود يولد على الفطرة، فإنّما المحيط والبيئة كالأبوين يسهوّدانه أو يمجّسانه أو ينصّرانه، وهذا يعني أنّ كلّ طفل حتّى أطفال الكفّار باعتبار فطرتهم التوحيدية يكون محبوباً، وأنّ المؤمن الموحّد الذي يسرى الله في كلّ شيء، ولا يرى شيئاً إلّا ورأى الله قبله ومعه وبعده، بلا شكّ يحبّ الأطفال ويودّهم، بل يدعو لهم بالهداية والتوفيق في الحياة.

الولد أو البنت ..... ٢٧٧

# المقام الثاني الولد (١) أو البنت

كان المجتمع الجاهلي قبل الإسلام يميل إلى الذكور ليكونوا المستقبل في حروبهم وغاراتهم، ويئدون البنات فيدفنونهُنَّ أحياء اعتقاداً منهم أنَّهم عار عليهم، وفي الحروب غنائم للأعداء والخصوم، أو لأسباب اقتصادية.

جاء الإسلام ليرفع من مستوى المرأة، ويـذمّ فـعل الجـاهليين، ويـحرّك ضميرهم بهتاف قرآني في قوله تعالى:

﴿ وَإِذَا المَوْؤُدَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبِ قُتِلَتْ ﴾ (٢).

ويذمّ أُولئك الذين إذا بشّروا بالأنشى اسودٌ وجهه وهو كظيم كما أخبرنا الله تعالى في قوله:

﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ (٣). `

جاء نبيّ الرحمة ليعلن ثورته الإصلاحية ضدّ الأعراف والتقاليد الجاهلية، ويحارب العادات السيّئة، ويكسر الأصنام ويحطّم القيود والأغلال ليتحرّر الإنسان من عبودية نفسه أو عبودية غير الله، ويهديه الصراط المستقيم، وإلى

<sup>(</sup>١) الولد تارةً يقصد منه الذكر ويقابله البنت، وأُخرى بمعنى المولود أعمّ من الذكر والأنشى كما في الروايات.

<sup>(</sup>٢) التكوير : ٨ ـ ٩.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٥٨.

عبادة الله الواحد الأحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفؤاً أحد.

جاءت التعاليم الإسلامية لتعطي حقّ المرأة، وتبيّن مكانتها السامية في المجتمع الإسلامي والأسرة المتديّنة.

جاء ليبيّن للناس أنّ المقصود من الحمل والولادة والمولود أن يكون سالماً هو وأمّه، ولا فرق بين الذكر والأنثى، فإنّ المقصود تثقيل الأرض بكلمة لا إله إلّا الله سواء قال ذلك الوالد الصالح أو البنت الصالحة، فالعمدة التربية الصحيحة وحكومة الدين والتقوى والعمل الصالح والعلم النافع في الأسرة والمجتمع.

وفي هذا المعنى نصوص كثيرة نذكر جملة منها طلباً للاختصار .

١ \_ عن الصادق المُثَلِّغ ، قال : البنات حسنات والبنون نـ عمة ، والحسـنات يثاب عليها ، والنعمة يُسأل عنها .

٢ ـ بُشر النبي ﷺ بابنة، فنظر في وجوه أصحابه فرأى الكراهية فيهم،
 فقال: ما لكم ؟ ريحانة أشمّها ورزقها على الله.

٣ ـ وقال ﷺ: نعم الولد البنات المخدّرات، من كانت عنده واحدة جعلها ستراً له من النار، ومن كانت عنده اثنتان أدخله الله بهما الجنّة، وإن كنّ ثلاثاً أو مثلهن من الأخوات وضع عنه الجهاد والصدقة.

٤\_وقال ﷺ: خير أولادكم البنات.

٥ ـ قال عمر بن يزيد للإمام الصادق للنُّلِا: إنّ لي بنات، فقال له: لعـلّك تتمنّى مو تهن، أما إنّك لو تمنّيت مو تهن، ومتن لم تؤجر يوم القيامة، ولقيت ربّك حين تلقاه وأنت عاص.

٦ ـ وروي عن حمزة بن حمران، بإسناده، أنّه أتى رجل النبي ﷺ وعنده
 رجل فأخبره بمولود له فتغيّر لون الرجل، فقال النبيّ ﷺ: ما لك؟ فقال: خير.

الولد أو البنت ..... ٢٧٩

قال: قل. قال: خرجت والمرأة تمخض \_أي تريد وضع حملها \_ فأخبرت أنها ولدت جارية \_أي بنتاً \_ فقال له النبي عَيْنِ : الأرض تقلّها والسماء تظلّها والله يرزقها، وهي ريحانة تشمّها، ثمّ أقبل على أصحابه فقال: من كانت له ابنة واحدة فهو مقروح، ومن كان له ابنتان فيا غوثاه، ومن كان له ثلاث بنات وضعه عنه الجهاد وكلّ مكروه، ومن كان له أربع بنات فيا عباد الله أعينوه، يا عباد الله أقرضوه، يا عباد الله ارحموه.

٧ ـ وقال ﷺ: من عال ثلاث بنات أو ثلاث أخوات وجبت له الجنّة، قيل: يا رسول الله وواحدة ؟ قال: وواحدة.

هذا في فضل البنات، حتّى يعلم أنّ المقصود ليس الذكور وحسب بل العمدة سلامة المولود كما ورد من كتاب المحاسن:

٨ - كان عليّ بن الحسين زين العابدين عليّ إذا بُشر بولد لم يسأل أذكر هو أم أنثى، بل يقول: أسويّ ؟ فإذا كان سويّاً \_ أي لا عيب فيه ويخرج بسلامة \_ قال: «الحمد لله الذي لم يخلقه مشوّهاً».

٩ ـ الكافي: عن أبي عبد الله عليّا قال: قال رسول الله عَلَيْنُ : نِعمَ الولد البنات ملطفات مجهّزات ـ أي مهيّات الأمور ـ مؤنسات مباركات مفليّات.

١٠ ـ قال رسول الله عَيْلِيَّةُ : إنّ الله تعالى على الإناث أرأف منه على الذكور
 وما من رجل يدخل فرحة على امرأة بينه وبينها حرمة إلّا فرّحه الله يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢ : ١٢٩٨.

١٢ ـ عن أبي عبد الله عليُّه قال: إنّ إبراهيم عليُّه سأل ربّه أن يرزقه ابـنة تبكيه وتندبه بعد موته.

بيان: (تندبه) أي تبكيه وتعدّد محاسنه بالبكاء ولعلّ الفائدة في البكاء وتعداد المحاسن تذكّر الناس به وبمحاسنه، فلعلّهم يرقّون له ويدعون فيصل إليه بركة دعائهم ومن هذا القبيل ما سأله لليُّلِا في دعائه بقوله: ﴿ وَأَجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي الآخَرينَ ﴾.

بيان: يعني كما أنّ الآباء والأبناء لا يدري مقدار نفعهم وإنّ أيّـهم أنـفع، كذلك الابن والبنت، ولعلّ بنتاً تكون أنفع لوالديها من الإبن، ولعلّ ابناً يكون أضرّ لهما من البنت، فينبغى أن يرضيا بما يختار الله لهما.

14 - الكافي بسنده عن الحسن بن سعيد اللحمي قال: ولد لرجل من أصحابنا جارية فدخل علي أبي عبد الله علي فرآه متسخطاً فقال له أبو عبد الله علي في أبي عبد الله علي فرآه متسخطاً فقال له أبو عبد الله علي أباريت لو أن الله أوحى إليك أن أختار لك أو تختار لنفسك ما كنت تقول ؟ قال: كنت أقول يا ربّ تختار لي، قال: فإن الله قد اختار لك ثم قال: إن الغلام الذي قتله العالم الذي كان مع موسى علي وهو قول الله عز وجل : فأردنا أن يبدلهما ربهما خيراً منه زكاة وأقرب رُحماً ﴾ أبدلهما الله به جارية ولدت سبعين نبياً.

|     |           | -  |     |     |
|-----|-----------|----|-----|-----|
| ۲۸۱ | <br>البنت | او | رلد | ألو |

١٥ \_الفقيه عن الصادق عَلَيُّا قال م من عال ابنتين أو اُختين أو عمّتين أو خالتين حجبتاه من النار \_من أعال أى أنفق وتكفّل بحياتهما المعيشيّة \_.

١٦ \_ الفقيه: قال طَيُلِهُ: إذا أصاب الرجل ابنة بعث الله عزّ وجلّ إليها ملكاً فأمرّ جناحه على رأسها وصدرها وقال: ضعيفة خلقت من ضعف، المنفق عليها مُعان (١٠).

(١) الوافي ١٢: ١٣٠٢.

# المقام الثالث طلب الولد

بعد تشكيل الأسرة والزواج المبارك والميمون يأتي حكم العضو الثالث في الأسرة وهو الطفل ـ الذكر والأنثى ـ فإنّ من أهمّ عوامل الزواج كما مرّ هو الولد الصالح، وتقع أحكام الطفل ضمن أدوار عديدة من قبل تكوين النطفة بما أعطاه من تعاليم وإرشادات في مسألة اختيار الزوجة والزوج فإنّ لهذا الاختيار دوراً كبيراً وأثراً مهمّاً في الولد، فقد حدّد صفات المرأة التي تصلح أمّاً لولدٍ صالح سليم وكذلك صفات الرجل الذي يصلح لأن يكون أباً لذلك الولد. ثمّ له تعاليم بعد الزواج قبل الحمل ثمّ أثناء الحمل ثمّ أثناء الولادة وما بعدها إلى أن يصبح الولد مؤهّلاً لإدارة شؤونه بمفرده.

ويمكن أن يقال إنّ أوّل دور للأبوين في عالم الأولاد هو طلب الولد، وقد وردت نصوص كثيرة في ذلك، وفلسفة الطلب وأهدافه.

١ ـ قال رسول الله عَلَيْلاً : الولد الصالح ريحانة من رياحين الجنّة.

٢ ـ عن الصادق للثيالةِ، قال: ميراث الله مـن عـبده المـؤمن، ولد صـالح يستغفر له.

٣ عن الرضا عليُّلا ، قال : إنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد بعبدٍ خيراً لم يمته
 حتى يُريه الخَلَف \_ أعمّ من الذكر أو الأنثى \_ ، والخَلَف بالفتح أي الولد الصالح .

٤ ـ وروي : أنّ مَن مات بلا خلف فكأن لم يكن في الناس، ومن مات وله خلف فكأن لم يمت.

طلب الولد .....طلب الولد .....

ولهذا يقال: من عنده الولد \_البنت أو الذكر \_فإنّه حيّ بين الناس وإن مات.

٥ ـ وعن الصادق للتَّلِلا ، قال : إنَّ الله عزّ وجلّ ليرحم الرجل لشـدّة حـبّه لولده.

٦ ـ من كتاب المحاسن، عن بكر بن صالح، قال: كتبت إلى أبي الحسن الثاني للثيلا: إنّي اجتنبت طلب الولد من خمس سنين، وذلك أنّ أهلي كرهت ذلك وقالت: إنّه يشتد عليّ تربيتهم لقلّة الشيء فما ترى؟ فكتب للثيلا: اطلب الولد فإنّ الله يرزقهم.

وهذا جواب لمن يقول في عصرنا: من السعادة قلّة الأولاد، وأنّ من الحياة الأفضل قلّة الأولاد، لصعوبة التربية والمشاكل الاقـتصادية، فـجوابـهم: إنّ الله يرزقهم، وورد عن الإمام السجّاد: «وأعنّى على تربيتهم»...

٧ ـ عن الفردوس، عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: اطلبوا الولد والتمسوه، فإنّه قرّة العين وريحانة القلب، وإيّاكم والعجز والعقر.

العُجُز: بضمّتين جمع عجوز أي المرأة المسنّة، والعقر: كركع، جمع عــاقر كراكع المرأة التي لا تلد والتي انقطع حملها.

ولمّا كان طلب الولد يتحقّق بالدعاء والطلب من الله سبحانه، فهناك روايات كثيرة تشير إلى بعض الأدعية الواردة في هذا الباب.

٨-عن عليّ بن الحسين عليّ أنه قال لبعض أصحابه: قل في طلب الولد: «ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين» واجعل لي من لدنك وليّاً يبرّ بي في حياتي ويستغفر لي بعد وفاتي، واجعله خلقاً سويّاً ولا تجعل للشيطان فيه شركاً ولا نصيباً، اللهمّ إنّي أستغفرك وأتوب إليك إنّك أنت الغفور الرحيم) سبعين مرّة،

٢٨٤ ...... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة فإن من أكثر هذا الدعاء رزقه الله ما يتمنّى من مال وولد، ومن خير الدنيا والآخرة، فإنّه تعالى يقول: ﴿ فَـقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَـانَ غَـفَّاراً \* يُـرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَـنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَـنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَا. أَ ﴾ (١).

٩ ـ من كتاب طبّ الأئمة، عن سليمان الجوزي، عن شيخ مدائني، عن زرارة، عن أبي جعفر لليُلِإ، قال: وفدت إلى هشام بن عبد الملك، فأبطأ علي الإذن حتّى اغتمّ، وكان له حاجب كثير الدنيا لا ولد له. فدنا أبو جعفر لليُلا فقال له: هل لك أن توصلني إلى هشام فأعلمك دعاء يبولد لك ولد؟ فيقال: نعم. وأوصله إلى هشام فقضى حوائجه، فلمّا فرغ قال له الحاجب: جمعلت فيداك، الدعاء الذي قلت لي علّمني؟ فقال: نعم، تقول في كلّ يبوم إذا أصبحت وإذا أمسيت: «سبحان الله» سبعين مرّة، وتستغفر الله عزّ وجلّ عشر مرّات، وتسبّحه أمسيت: «سبحان الله» سبعين مرّة، وتستغفر الله عزّ وجلّ عشر مرّات، وتسبّحه غفّاراً \* يُرْسِلُ السّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَاراً \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَخْعَلْ لَكُمْ جَنّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَاراً ﴾. فقالها الحاجب فرزق ذرية كثيرة، وكان بعد ذلك يصل أبا جعفر وأبا عبد الله طلي فرزقت ولداً، وزعمت المرأة أنها حين تشاء أن يتحمل حملت إذا قالتها، وعلّمتها أهلي فرزقت ولداً، وزعمت المرأة أنها حين تشاء أن تحمل حملت إذا قالتها، وعلّمتها غيرها ممّن لم يكن يولد له فولد لهم ولد كثير.

<sup>(</sup>۱) نوح : ۱۰ \_ ۱۲.

طلب الولد ......طلب الولد .......

«ربّ هب لي من لدنك ذريةً طيّبةً إنّك سميع الدعاء»، «ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين»، قال: فقلتها فولد لي عليّ والحسين.

١١ ـ وبرواية عنه علي الطلب الولد قال: إذا أردت المباشرة فلتقرأ ثلاث مرّات: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِباً ﴾ (١) إلى ثلاث آيات فإنّك سترزق ولداً إن شاء الله.

۱۲ ـ من كتاب نوادر الحكمة، عن أبي عبد الله على أن قال: دخل رجل عليه فقال: يا بن رسول الله ولد لي ثمان بنات رأس على رأس ولم أرّ قط ذكراً، فادع الله عزّ وجلّ أن يرزقني ذكراً؟ فقال الصادق عليّه : إذا أردت المواقعة وقعدت مقعد الرجل من المرأة، فضع يدك اليمنى على يحين سُرّة المرأة واقرأ ﴿ إنّا أنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ (٢) سبع مرّات، ثمّ واقع أهلك، فإنّك ترى ما تحبّ، وإذا تبيّنت الحمل فمتى ما انقلبت من الليل فضع يدك اليمنى على يمين سرّتها واقرأ ﴿ إنّا أنزَلْنَاهُ ﴾ سبع مرّات. قال الرجل: ففعلت ذلك فولد لي سبع ذكور رأس على رأس. وقد فعل ذلك غير واحد \_أي كثير \_فرزقوا ذكوراً.

١٣ ـ عن الحسن بن على عليه أنه وفد على معاوية، فلمّ أخرج تبعه بعض حجّابه وقال: إنّي رجل ذو مال ولا يولد لي فعلّمني شيئاً لعلّ الله يرزقني ولداً ؟ فقال: عليك بالاستغفار، فكان يكثر الاستغفار حتّى ربما استغفر في اليوم سبعمائة مرّة، فولد له عشرة بنين، فبلغ ذلك معاوية فقال: هلا سألته ممّ قال ذلك ؟ فوفده وفدة أخرى (على معاوية) فسأله الرجل فقال: ألم تسمع قول الله عزّ اسمه

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٨٧.

<sup>(</sup>٢) القدر : ١.

٢٨٦ ..... ٢٨٦ با القرآن والعترة في قصّة هو د المنظية : ﴿ وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ ﴾ (١)، وفي قصّة نـ وح النَّلِةِ : ﴿ وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ ﴾ (١)، وفي قصّة نـ وح النَّلِةِ : ﴿ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَـنِينَ ﴾ (١).

الولا على أحدكم الولد فليقل : إذا أبطأ على أحدكم الولد فليقل : إذا أبطأ على أحدكم الولد فليقل : ﴿ اللهم لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين ﴾ وحيداً وحشاً فيقصر شكري عن تفكّري بل هب لي عاقبة صدق ذكوراً وأناثاً آنس بهم من الوحشة وأسكن إليهم من الوحدة وأشكرك عند تمام النعمة، يا وهّاب يا عظيم يا معظم، ثمّ اعطني في كلّ عاقبةٍ شكراً حتّى تبلغني منها رضوانك في صدق الحديث وأداء الأمنة ووفاء العهد.

الجمعة يطيل فيهما الركوع والسجود ثمّ يقول: (اللهمّ إنّي أسألك بـما سألك بـه الجمعة يطيل فيهما الركوع والسجود ثمّ يقول: (اللهمّ إنّي أسألك بـما سألك بـه زكريا إذ قال: ربّ لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين اللهمّ هب لي من لدنك ذرّية طيّبة إنّك سميع الدعاء، اللهمّ باسمك استحللتها، وفي أمانتك اخذتها فإن قضيت في رحمها ولداً فاجعله غلاماً مباركاً زكيّاً ولا تـجعل للشيطان فيه شركاً ولانصيباً).

١٦ عن أبي عبد الله عليّال أنّه شكى إليه رجل أنّـه لا يـولد له فـقال له
 أبو عبد الله عليّال : استغفر ربّك في السحر مئة مرّة فإن نسيته فاقضه.

١٧ - وروي في كتاب الصلاة : ممّا يكثر الولد رفع الصوت بالأذان (٣).

<sup>(</sup>١) هود: ٥٢.

<sup>(</sup>۲) نوح : ۱۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر : ١٣٠٨.

طلب الولد ...... ۲۸۷

#### إشارة ودعوة :

لعلّ بعض المختصّين في العلوم المادّية \_كالطبّ مثلاً \_ يستغرب مثل هذا العلاج لحالة تستعصى حتّى على الطبّ الذي بلغ شأواً رفيعاً في التقدّم والتطوّر ولعلَّ البعض والعياذ بالله يستهزئ ويعتبر هذه الوصفة دروشية وبسياطة دينية واضحة، ولكنّ الإنسان الذي يعتبر نفسه واعياً مثقّفاً لا بدّ أن يكون مـوضوعياً منصفاً فيتحقّق ولا تأخذه العزّة بالتطوّر «التكنولوجي» بعيداً عن جادّة الإنصاف فهؤلاء لماذا لا يتناولون مثل هذه الأخبار بالدراسة والتجربة فأنّهم سوف يكتشفون ولا شكّ اكتشافاتِ باهرة مدهشة وقف أمامها العلم الحديث لا يدري ما يفعل، فلو عدنا إلى خبر أبي جعفر النُّلِا مع حاجب هشام بن عبد الملك ودرسنا هذه الوصفة بشكل علمي من الناحية النفسية ومن الناحية البدنية ولا أحد ينكر ما للحالة النفسية من أثر كبير على البدن، وقد كتب الكثيرون في ذلك وهي حقيقة مذكورة بشكل واضح ومكرّر في روايات الأئمة المِنْكِلِيْ حيث أنّ الحالة النفسية لها أثر على البدن، والحالة البدنية لها أثر على النفس، والإسلام جاء بما يصلح النفس والبدن لينتج مزيجاً إنسانياً سليماً ومعافيً، فلماذا تؤثّر على البدن فتحدث فيه تغييرات معيّنة تساعد على عملية الإنجاب.

٢٨٨ ..... القرآن والعترة

فما على أصحاب الاختصاصات إلّا أن يشمّروا عن سواعد الجدّ والعمل، وأن يتناولوا مثل هذه الروايات التي تحوي على أسرار مدهشة ومعجزة، وأمّا دور رجال الدين في هذا هو أن يثبت أنّ صاحب هذا القول معصوم، وأنّ المعصوم يصيب الواقع فلا يخطأ أبداً، وكذلك لرجل الدين دور آخر وهو إثبات صدور هذه الرواية عن المعصوم، وله مساهمة في دراسة بعض ما يشكل من مفردات في متن الرواية، وأمّا التجربة والاختبار فهذا ليس من صميم عمله، فكلٌّ يـقوم بـدوره بحسب اختصاصه العلمي والعملي.

#### المقام الرابع الحمل وآدابه

الدور الثاني في تربية الأولاد الذي يختصّ بالنساء هو دور الحمل، وله معالم عديدة من تكوين النطفة، وخلق الجنين، والولادة، وفي المهد طفلاً. والرضاعة، والفطام، ثمّ يأتي دور الأب المباشر ليدخل مع الأمّ في تربية المولود سواء كان ولداً أو بنتاً كما ذكرنا.

والمرأة بودها أن تعرف ما لها من الأجر والنواب في تحمّل صعاب هذه الأدوار والمعالم، ولنا طوائف من الروايات الشريفة تذكر لنا بوضوح عن الأجر والثواب لتحمل عبء هذه المسؤولية الخطيرة المزدحمة بالآلام والأوجاع والمتاعب.

ا ـ عن زيد بن عليّ، عن آبائه عليك أو الله عليه الجهاد، فقال: ذكر رسول الله عليه الجهاد، فقالت امرأة: يا رسول الله، ما للنساء من هذا شيء ؟ \_ يعني ليس لهم من فضائل الجهاد وثوابه \_ فقال: بلى، للمرأة ما بين حملها إلى وضعها، ثمّ إلى فطامها من الأجر كالمرابط في سبيل الله، فإن هلكت فيما بين ذلك \_ أي ماتت \_كان لها مثل منزلة الشهيد.

٢ ـ قال النَّه إنّ للمرأة في حملها إلى وضعها إلى فيصالها من الأجير
 كالمرابط في سبيل الله، فإن هلكت فيما بين ذلك فلها أجر شهيد.

ولا بدّ لمن يحوم حول الحامل أن يراعي شعورها وعواطفها وأحاسيسها، لا سيّما الزوج، فإنّ له الدور الفعّال في عواطف الحامل، فما يفعله من الخير أو ٢٩٠ .... ٢٩٠ القرآن والعترة

الشرّ من اللطف والمحبّة أو الأذى والإيلام يؤثّر في تكوّن الجنين وفي خَلقه وخُلقه، وهذا يعني أنّ الجنين يتغذّى بالغذاء المادّي والمعنوي من أمّه، فلا بدّ أن يقدّم للطفل الغذاء الجيّد للطفل.

٣ ـ قال الإمام الباقر عليه : لا تخيفوا المرأة الحامل، فإنّ ذلك يؤثّر على الجنين.

ثمّ سبحانه يزيدها قوّة عند الحمل.

# المقام الخامس أثر الطعام على الحوامل والأولاد والجماع

إنّ للطعام التأثير البالغ في جسم الإنسان وروحه كما يشهد بذلك الوجدان وعلم الطبّ وما جاء في الأخبار الشريفة. وإليكم جملة من الأطعمة ذات التأثير الخاصّ على الحوامل والأولاد، كما ورد في الروايات:

ا ـ قال رسول الله ﷺ: كلوا السفرجل وتهادوه بينكم، فإنّه يجلو البـصر وينبت المودّة في القلب، وأطعموه حبالاكم، فإنّه يحسّن أولادكم، وفي رواية: يحسّن أخلاق أولادكم.

٢ ـ عن الصادق عليه أنه نظر إلى غلام جميل، فقال: يـنبغي أن يكـون أبو هذا أكل سفرجلاً ليلة الجماع.

٣ ـ الكافي عبد أبي عبد الله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه : خير تموركم البرني فأطعموه نساءكم في نفاسهن يخرج الولد ذكيّاً حليماً، وفي خبر آخر: حكيماً.

٤ عن أمير المؤمنين عليّه قال: قال رسول الله عَلَيْه : ليكن أوّل ما تأكل النفساء الرطب فإنّ الله تعالى قال لمريم: ﴿ وَهُزّي إلَيْكِ بِجِذْعِ النّه خُلَةِ تسَاقط عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيًا ﴾ قيل: يا رسول الله فإن لم يكن أوان الرطب؟ قال: تسع تمرات من تمرات المدينة، فإن لم تكن فتسع تمرات من تمر أمصاركم فإنّ الله تعالى يقول: وعزّتي وجلالي وعظمتي وارتفاع مكاني لا تأكل نفساء يوم تلد الرطب فيكون غلاماً إلا كان حليماً وإن كانت جارية كانت حليمة.

٥ ـ قال رسول الله عَلَيْقُ : كـلوا التـين الرطب واليـابس، فـانّه يـزيد فـي الجماع...

٦ ـ عن الصادق للثّلة : في البصل ثلاث خصال : يطيّب النكهة ، ويشدّ اللثّة ،
 ويزيد في الجماع .

٧ - عن داود بن فرقد، قال: دخلت على أبي عبد الله عليه وبين يديه جزر، قال: فناولني جزرة وقال: كل. فقلت: إنّه ليس لي طواحن، فقال: أما لك جارية. قلت: بلى. قال: مرها أن تسلقه وكله، فإنّه يسخن الكليتين ويقيم الذكر. ٨ - وقال عليه الجزر أمان من القولنج والبواسير ويعين على الجماع.

٩ ـ عن الصادق للتُّللا ، قال : كلوا البطّيخ فإن فيه عشر خصال مجتمعة : ...
 ويزيد في الباه ...

١٠ ـ قال النبيّ ﷺ: أطعموا نساءكم الحوامل اللبان، فإنّه يزيد في عـ قل الصبي.

١١ ـ عن الرضا للنُّلِا، قال: أطعموا حبالاكم اللبان، فإن يكن في بطنهن غلام خرج ذكيّ القلب عالماً شجاعاً، وإن يكن جارية حسسن خَلقها وخُلقها وعظمت عجيزتها وحظيت عند زوجها \_أي سعدت به ودنت من قلبه وأحبّها، واللبان: الكندر \_.

١٢ ـ قال أبو الحسن عليَّا : لا تدع العشاء ولو بكعكة، فإنّ فيه قوّة الجسد ولا أعلمه إلّا قال : وصلاح للزواج بل للجماع.

١٣ ـ قال أبو الحسن عليُّلا : من أكل البيض والبصل والزيت زاد في جماعه، ومن أكل اللحم بالبيض كبر عظم ولده.

١٤ ـ عن بعض أصحاب أبي عبد الله عليُّلا ، قال له : جـعلت فـداك، إنّــى

أثر الطعام ودوره على الحوامل والأولاد والجماع ...... ٢٩٣ أشتري الجواري فأحبّ أن تعلّمني شيئاً أتقوّى به عليهن ؟ قال : خذ بصلاً وقطّعه صغاراً صغاراً وأقله بالزيت، وخذ بيضاً فافقصه في صفحة وذر عليه شيئاً من الملح فاذرره على البصل والزيت وأقله شيئاً ثمّ كل منه، قال : ففعلت فكنت لا أريد منهن شيئاً إلّا وقدرت عليه.

١٥ \_نهى النبيُّ ﷺ عن الأكل على الجنابة، وقال: إنَّه يورث الفقر.

فلو أنّ طبيباً تناول هذه الروايات بالدراسة والتجربة فإنّه سيعظى باكتشافات لم يسبقه إليها أحد، ولو سبقه فإنّه سيعلم أنّ ما اكتشفه غيره موجود مذخور في روايات المعصومين المُهَيِّلِيُّ من مثات السنين وهذا اكتشاف رائع يعزّز موقعيّة الإسلام في النفوس، لا سيّما في زماننا هذا، حيث راحت تقاس فيه الأمور بقياسات مادية بحتة.

٢٩٤ ..... ٢٩٤ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

# المقام السادس وضع الحمل

هناك آداب في وضع الحمل ولها آثار وضعيّة، فمن طبيعة الوضع أنّ النساء الأقارب يجتمعن مع القابلة حول المرأة التي تريد الولادة وأخذها المخاض، بقصد المساعدة والمعونة وتقوية القلب وما شابه ذلك ممّا هو عند النساء من الأغراض إلنسوية.

ا \_ إِلّا أَنّ الإمام الباقر عليُّ قال: كان عليّ بن الحسين عليُّ إذا حضرت ولادة العرأة قال: أخرجوا من في البيت من النساء لا تكون المرأة أوّل ناظر إلى عورته.

٢ ـ وقال المُتِلِلِة : إذا ولدت المرأة فليكن أوّل ما تأكل الرطب، فإن لم يكن رطب فتمر، فإنّه لوكان شيء أفضل منه أطعمه الله مريم عَلِيْهِ الله حين ولدت عيسى عَلَيْهِ .

في قوله تعالى : ﴿ وَهُزِّي إلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيّاً ۞ فَكُلِي وَ اَشْرَبِي وَقَرِّي عَيْناً ﴾ (١).

٣\_الكافي بسنده عن أبي عبد الله عليَّا قال: إذا ولد لكم المولود أيّ شيء تصنعون به ؟ قلت: لا أدري ما يصنع به قال: فخذ عدسة جاوشير فديّقه بماء، ثمّ قطّر في أنفه في المنخر الأيمن قطرتين وفي الأيسر قطرة واحدة، وأذّن في أذنه

<sup>(</sup>۱) مريم: ۲۵\_۲۳.

| 190  | • • •   |      | •  |   | • | • • | •  |   | • |    |   | •  |        | • | •   |    | •  |   | ٠. | • | • |    | • | •  | ٠.  | •  | ٠  |    | • | •  |   | •  |    | • | ( | عمل | ال  | Ĉ  | خ   | و |
|------|---------|------|----|---|---|-----|----|---|---|----|---|----|--------|---|-----|----|----|---|----|---|---|----|---|----|-----|----|----|----|---|----|---|----|----|---|---|-----|-----|----|-----|---|
| صيبا | ַצ' ז'. | اً و | بد | ١ | ع | نز  | יי | ł | 4 | إز | ف | a. | د<br>ز | , | , ( | لع | ق2 | Ĺ | بر | ق | ی | لل | ذ | به | ؛ ( | بل | æ. | ت. | ي | ٤, | , | لي | 11 | ي | ف | أقم | و و | نى | ليم |   |
|      |         |      |    |   |   |     |    |   |   |    |   |    |        |   |     |    |    |   |    |   |   |    |   |    |     |    |    |    |   |    |   |    |    |   |   | ا . | ١   | ام | 1 % | į |

بيان: (عدسة) أي مقدار عدسة، والديف والدوف الخلط والبلّ بـماء ونحوه، و (أمّ الصبيان) علّة تعتريهم.

### المقام السابع الرضاعة

من الأمور التي اهتم بها الإسلام غاية الاهتمام في الحياة الزوجية وفي مسألة التربية، قضية الرضاعة، فجعل لها حدوداً وآداباً ومقدّمات ونتائج، ممّا يدعو المطالع والسامع أن يتعمّق فيها، ويعطي لها قسطاً كبيراً من الاهتمام في حياته، ويراعي مسألة الرضاعة قبل زواجه لما يترتّب عليها من آثار وضعيّة حميدة أو سيّئة.

وما أكثر الأخبار الشريفة والقصص التأريخية في هذا الباب.

٢ ـ وقال النبيِّ عَبِّلَيُّ : لا تسترضعوا الحمقاء، فإنَّ الولد يشبُّ عليه.

٣ ــ وفي خبر آخر: ولا القماء، فإنّ اللبن يعدي.

٤ ـ وقال ﷺ: توقّوا على أولادكم من لبن البغية والمجنونة، فإنّ اللـبن يعدى.

قال الله تعالى:

﴿ وَالوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى المَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالمَعْرُوفِ لا تُكَلَّفُ نَفْسُ إلَّا وُسْعَهَا لا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِيصَالاً عَنْ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِيصَالاً عَنْ

الرضاعة ..... الرضاعة ....

تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَذْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلادَكُمْ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالمَعْرُوفِ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١١).

- ﴿ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ (٢).
- ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً ﴾ [٣].

﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآ تُـوهُنَّ أَجُـورَهُنَّ وَأَتَـمِرُوا بَــيْنَكُمْ بِـمَغْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَى \* لِـيُـنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ ﴾ (٤).

وحديثنا عن الرضاعة لا باعتبار أحكامها الفقهية والشرعية كتحريم أخت الرضاعة والأمّ وغير ذلك، بل باعتبار الجانب الأخلاقي والمعنوي، كأن لا تسترضع الحمقاء فإنّ اللبن يؤثّر ويعدى فينقل الحماقة إلى الولد.

٥ ـ قال رسول الله عَبَّيُّرُهُ : ليس للصبيّ لبن خير من لبن أمّه.

وقد ثبت هذا المعنى أيضاً في الطبّ الحديث.

٦ قال أمير المؤمنين علي علي المؤللا : ما من لبن يرضع به الصبي أعظم بركة عليه من لبن أمّه (٥).

٧ ـ الكافي بسنده عن محمّد بن العباس بن الوليد عن أبيه عن أمّه أمّ إسحاق بنت سليمان قالت: نظر إليّ أبو عبد الله عليّ وأنا أرضع أحد ابنى محمّداً أو

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) لقمان: ١٤.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: ١٥.

<sup>(</sup>٤) الطلاق : ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٥) الوافي ١٢ : ١٣٦٣، وكذلك الروايات الأخرى.

إسحاق فقال : يا أمّ إسحاق، لا ترضعيه من ثدي واحد وارضعيه من كليهما يكون أحدهما طعاماً والآخر شراباً.

بيان: لمّا كان في الجديد لذّة كان اللبن الجديد ممّا يسيغ القديم كما أنّ الشراب يسيغ الطعام فصح بهذا الاعتبار أن يكون أحدهما بمنزلة الطعام والآخر بمنزلة الشراب.

٨ عن أبي عبد الله عليّالج : الرضاع واحد وعشرون شهراً، فما نقص فهو
 جور على الصبي.

٩ ـ الفقيه عن سعد بن سعد عن أبي الحسن الرضا عليُّ قال: سألته عن الصبي هل يرضع أكثر من سنتين ؟ فقال: عامين. قلت: فإن زاد على السنتين هل على أبويه من ذلك شيء ؟ قال: لا.

١٠ عن أبي عبد الله المثيلة قال: سألته عن مظائرة المجوسي؟ قال:
 لاولكن أهل الكتاب.

١١ ـ عن الحلبي قال: قلت لأبي عبد الله عليّا : امرأة ولدت من الزنا
 اتّخذها ظئراً ٢؟ قال: لا تسترضعها ولا ابنتها.

١٢ ـ قال رسول الله ﷺ: لا تسترضعوا الحمقاء والعمشاء فإنّ اللبن يعدي وإنّ الغلام ينزع إلى اللبن يعني إلى الظئر في الرعونة والحمق.

١٣ \_عن أبي جعفر علي السرضع لولدك بلبن الحسان وإيّاك والقباح فإنّ اللبن قد يعدى.

١٤ \_ وقال للنُّهُ : عليكم بالوضاء من الظؤورة فإنَّ اللبن يعدي.

١٥ \_قال الصادق للتلا : يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب، ولا يحرم من الرضاع إلا رضاع خمسة عشر يوماً ولياليهن ليس بينهن رضاع.

تسمية المولود ......

# المقام الثامن تسمية المولود

من الأُمور التي أشار إليها الإسلام بل وركّز عليها هي قضيّة الاسم وما له من أثر كبير على نفسيّة وشخصيّة الولد.

وفي بعض المجتمعات الغربية والشرقية آداب خاصة لوضع الاسم عـلى المولود، ففي حفلة يجتمع فيها أقرباء الرجل والمرأة كالآباء والأمّهات والأعمام والأخوال ليختاروا اسماً على مولود الأسرة لاسيّما المولد الأوّل.

والإسلام قد اهتم بمسألة الاسم أيضاً، فإنّ الأسماء تنزل من السماء، وتخبر عن البواطن، ولها علاقة بالمسمّيات، كما أنّ صاحب الاسم الرديء ربما يخجل من اسمه عندما ينادي به، وكذلك الكلام في اللقب والكنية.

ومن هذا المنطلق للولد حقّ على الوالد في تحسين اسمه، فإنّه أذا لم يختار له الاسم الحسن والجميل، فقد قصّر بحقّ ولده وعقّه، كما أنّ الولد يعقّ الوالد، والعاق مطلقاً بعيد عن رحمة الله سبحانه.

وهذه نبذة من الروايات في هذا الباب:

١ ـ عن النبي ﷺ، قال: من حقّ الولد على والده ثلاثة: يحسن اسمه،
 ويعلمه الكتابة، ويزوّجه إذا بلغ.

٢ ـ وقال ﷺ: سمّوا أولادكم أسماء الأنبياء، وأحسن الأسماء عبد الله وعبد الرحمن.

٣\_الكافي بسنده، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله للتُّلَّةِ، قال: حدَّثني أبي

٣٠٠ .... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

عن جدّي، قال: قال أمير المؤمنين عليّه : سمّوا أولادكم قبل أن يـولدوا فـإن لم تدروا أذكر أم أنثى فسمّوهم بالأسماء التي تكون للذكر والأنثى، فإنّ أسقاطكم إذا لقوكم يوم القيامة ولم تسمّوهم يقول السقط لأبيه: ألا سـمّيتني وقـد سـمّى رسول الله ﷺ محسناً قبل أن يولد.

بيان: المسمّى بمحسن هو ولد فاطمة الزهراء سيّدة النساء عَلَيْكُ الذي ألقته بعد وفاة النبيّ عَلَيْهُ حين ضرب عليها الباب من حقّ عليه كلمة العذاب(١).

٤ - عن أبي الحسن الأوّل عليّه قال: أوّل ما يبرز الرجل ولده أن يسمّيه باسم حسن فليحسن أحدكم اسم ولده.

٥ ـ عن أبي عبد الله عليُّلا ؛ لا يولد لنا ولد إلّا سمّيناه محمّداً، فإذا مضى سبعة أيام فإن شئنا غيّرنا وإن شئنا تركنا.

٦ عن أبي عبد الله عليًا قال: إنّ النبي عَلَيْ قال: من ولد له أربعة أولاد لم يسمّ أحدهم باسمي فقد جفاني (١).

٧ ـ الكافي عن العرزمي قال: استعمل معاوية مروان بن الحكم على المدينة وأمره أن يفرض لشباب قريش ففرض لهم فقال عليّ بن الحسين عليميّ الله فقال: وما اسم أخيك ؟ فقلت: فأتيته فقال: وما اسم أخيك ؟ فقلت: عليّ. فقال: ثمّ فرض لي فرجعت إلى أبي فأخبرته فقال: ويل على ابن الزرقاء دبّاغة الأدم، لو ولد لي مئة لأحببت أن لا أسمّى أحداً منهم إلّا عليّاً.

٨ - عن الجعفري قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: لا يدخل الفقر بيتاً فيه

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢: ١٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن التهذيب ٧: ٤٣٨.

اسم محمّد أو أحمد أو على أو الحسن أو الحسين أو جعفر أو طالب أو عبد الله أو فاطمة من النساء صلّى الله عليهم.

وربما بهذه الأسماء المباركة أراد الأئمة المُهَلِّلُمُ إحياء أمر هؤلاء العطماء، وإحياء مذهبهم الحق الذين هؤلاء الأعاظم رموزه، وعلى كلّ شيعيّ أن يـختار هذه الأسماء فإنّ فيها البركة والغنى كما فيها إحياء المذهب وتثبيت كيانه ورموزه الخالدة.

٩ عن أبي عبد الله للثّلِةِ قال: جاء رجل إلى رسول الله تَتَلِيلًا فقال:
 يا رسول الله، ولد لي غلام فماذا أسمّيه؟ قال: سمّه بأحبّ الأسماء إليّ حمزة.

ا عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عَلَيه استحسنوا أسماءكم فإنّكم تدعون بها يوم القيامة، قمّ يا فلان بن فلان الى نورك، وقم يا فلان بن فلان لا نور لك.

المعنى المعنى المعنى المعنى المنافية المعنى المعنى

الموت يريد أن ينهى عن أسماء يتسمّى بها فقُبض ولم يسمّها، ومنها: الحكسم والحكيم وخالد ومالك وذكر أنّها ستّة أو سبعة ممّا لا يجوز أن يتسمّى بها.

١٣ ـ عن أبي عبد الله طائل أن النبي على نهى عن أربع كنى عن أبي عيسى وعن أبي القاسم إذا كان الاسم محمداً.

٣٠٢ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

١٤ - عن أبي جعفر عليُّا : إنّ أبغض الأسماء إلى الله عــز وجــل حــارث
 ومالك وخالد.

ابن الحسين طَلِيَكُ وكان يكنّى أبا مرّة وكان إذا استأذن عليه يقول: أبو مرّة بالباب فقال له عليّ بن الحسين طَلِيَكُ ؛ بالله إذا جئت بابنا فلا تقولن : أبو مرّة. (يغشى بمعنى يأتى وأبو مرّة كنية إبليس اللعين).

17 - عن أبي هارون مولى آل جعدة قال: كنت جليساً لأبي عبد الله عليه في المدينة ففقدني أيّاماً ثمّ إنّي جئت إليه فقال لي: لم أرك منذ أيّام يا أبا هارون؟ فقلت: ولد لي غلام، فقال: بارك الله لك فيه فما سمّيته؟ قلت: محمّداً، قال: فأقبل بخدّه نحو الأرض وهو يقول: محمّد محمّد محمّد، حتّى كان يلصق خدّه بالأرض - وهذا معنى أنّ الأسماء تذكّرنا بالمسمّيات الرمزيّة في حياتنا - ثمّ قال: بنفسي وبولدي وبأهلي وبأبوي وبأهل الأرض كلّهم جميعاً الفداء لرسول الله عليه لا تسبّه ولا تضربه ولا تسيء إليه واعلم أنّه ليس في الأرض دار فيها اسم محمّد إلّا وهي تقدّس كلّ يوم...(١).

١٨ \_ قالوا لأبي طالب: لأيّ شيء سمّيته أحمد \_ في تسمية النبيّ ﷺ \_؟
 قال: ليحمده أهل السماء والأرض.

<sup>(</sup>۱) الوافي ۱۲: ۱۳۲۷.

19 ـ الكافي بسنده عن عليّ بن الحكم عن الحسين بن سعيد قال : كنت أنا وابن غيلان المدائني دخلنا على أبي الحسن الرضا عليّه في فيال له ابن غيلان : أصلحك الله ، بلغني أنّه من كان له حمل فنوى أن يسمّيه محمّداً ولد له غلام فقال : من كان له حمل فنوى أن يسمّيه علياً ولد له غلام . ثمّ قال : عليّ محمّد من كان له حمل فنوى أن يسمّيه علياً ولد له غلام . ثمّ قال : عليّ محمّد ومحمّد عليّ شيئاً واحداً ، قال : أصلحك الله إنّي خلّفت امرأتي وبها حمل فادع الله أن يجعله غلاماً ، فأطرق إلى الأرض طويلاً ثمّ رفع رأسه فقال له : سمّه علياً فإنّه أطول لعمره ، وخلنا مكّة فوافانا كتاب من المدائن أنّه قد ولد له غلام .

بيان: (شيئاً واحداً) أي كانا طَهْتِكِ شيئاً واحداً، وورد عن النبيّ ﷺ: عليّ منّي وأنا من عليّ، كما ورد عن أمير المؤمنين عليّلا : أنا من محمّد ومحمّد من أنا. فهما مظهران للحقيقة المحمّدية التي هي الولاية الإلهية العظمي.

#### ملاحظة:

لقد ظهر من خلال الروايات السابقة اهتمام الإسلام بمسألة الاسم لما له من أثر على نفسية الطفل، فالاسم الحسن يشدّ المسمّى إلى أجواء تتناسب مع حُسن هذا الاسم، فالتي تسمّى بفاطمة مثلاً فإنّ هذا الاسم يشدّها إلى عالم فاطمة عليه هذا الاسم، فالتي تسمّى بمريم أو زينب أو من يُسمّى بمحمّد أو حسين أو أحمد، وأمّا التي تسمّى (كاترين) أو (نيرمين) أو (ميرفت) أو (هيام) أو غيرها من أسماء الاناث التي تأخذ السامع فضلاً عن المسمّى إلى أجواء مشابهة لمعاني تلك الأسماء وكذلك بالنسبة للذكور مثل سمير أو عذاب.

ونجد أنّ الإسلام وقف موقفاً حازماً من التنابز بالألقاب التي تشعر بالإهانة، وواقعنا مليء بهذه العادة السيّئة لا سيّما في القرى حيث سرعان

٣٠٤ ..... طي ضوء القرآن والعترة

ما يلصق بالولد لقب سيّئ ينسحب عليه وعلى ذرّيته إلى يوم القيامة.

وللطرفة فقد ذكر لي من أعرفه قصة في هذا المجال حيث نزل ضيفاً على جماعة لهم طفل صغير اسمه إبراهيم وقد كان كثير الحركة مشاكساً على ضآلة جسمه، فقد كان والده يلقبه بـ (الدبور) أي الزنبور فاعترض عليه صاحبنا وبين له الآثار السلبية لهذا التصرّف مع هذا الطفل، فإنّه سيكون علماً يعرف به هو وذرّيته ومن يتعلّق به، فيقال ابن وابنة وزوجة وحفيد ... الدبور، وهذا يسبّب أذيّة للكلّ، ثمّ نصح صاحبنا مضيفه بأن يكنّيه كنية تزيل ذلك اللقب البغيض فأوكل الأب هذا لصاحبنا، فكنّاه بأبي خليل، ثمّ عاد صاحبنا بعد سنة ونزل ضيفاً عند هؤلاء، فسأل الأب عن الاتفاق فأجابه الأب: إنّنا نعمل بالاتفاق عندما نكون راضين عليه \_أي على الطفل \_ فنناديه بأبي خليل، وعندما يشاغب ويشاكس فإنّنا نناديه بـ (الدبور).

 التهنئة بالمولود ....... التهنئة بالمولود .....

#### المقام التاسع التهنئة بالمولود

من الآداب الاجتماعية التي أقرّها الإسلام، أنّه بعد الولادة يـنبغي عـلى الأقرباء والأصدقاء والجيران أن يهنّئوا الأسرة بالمولود الجديد، وهـذه السـيرة الحسنة جارية في البلاد بصورة عامّة، إنّما الاختلاف فـي الكـيفية والأشكـال ومحتوى التهانى والتبريكات والألفاظ التي يستعملونها في ذلك.

جاء الإسلام العظيم ليؤدّب معتنقيه بالآداب الاجتماعية، ومنها كيفية تقديم التهاني والكلمات التي وراثها المعاني التي تخبر عن المعتقدات والمبادئ. فلا بدّ من ألفاظ إسلامية خاصّة تنبئ عن معتقدات المتكلّم وإيمانه.

ا \_ عن الإمام الصادق عليّه ، قال : هنّا رجل رجلاً أصاب ابناً ، فقال : أهنئك الفارس. فقال له الحسن بن عليّ عليميّك : ما أعلمك أن يكون فارساً أو راجلاً ؟ \_أي هذا من المستقبل المجهول لعامة الناس \_ فقال له : جعلت فداك فماذا نقول ؟ قال : تقول : شكرت الواهب وبورك لك في الموهوب وبلغ أشده ورزقت برّه.

وبهذا علّمنا الإمام روحي فداه أن نشكر الله أوّلاً على آلائه ونعمه، ومنها المولود الجديد، وثانياً ندعو له من اليوم الأوّل من حياته بأنّه يبارك له الله سبحانه في حياته العلمية والعملية ويكون المولود الذي وهبه الله إليه لقوله: ﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴾ (١)، مباركاً، كما يطيل الله في عمره حـتى

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الشورى : ٤٩.

٣٠٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة

يبلغ أشده، كما يرزق بره أي يكون بارّاً بوالديه ولم يكن جبّاراً شقيّاً بعقوق الوالدين.

فما أروع الإسلام العظيم، وحقّاً كلام الإمام إمام الكلام، وإنّ كلام الأئمّة الأطهار على الإنكان نور يستضاء به في كلّ مجالات الحياة في الدنيا والآخرة.

العقيقة وما يتعلّق بها ..... العقيقة وما يتعلّق بها

### المقام العاشر العقيقة وما يتعلّق بها

من الآداب الإسلامية (العقيقة)، بأن يعقّ عن المولود بذبيحة، وفسي هـذا المضمار روايات كثيرة تدلّ على أنّ للعقيقة آثاراً وضعيّة في الدنيا والآخرة.

وقد اختلف الأعلام في حكمها فمنهم من أوجبها ومنهم من قال بالاستحباب المؤكّد كما هو المختار، فإنّه ورد في الأحاديث كما في الفقيه (٣: العقيقة واجبة إذا ولد له ولد»، إلّا أنّ المراد من الوجوب هو تأكّد الاستحباب.

قال في الكفاية: اختلف الأصحاب في وجوبها واستحبابها، فذهب السيّد المرتضى وابن الجنيد القديم إلى وجوبها، وادّعى السيّد إجماع الإمامية واستدلّ بظواهر الأوامر الواردة بذلك في غير واحد من الأخبار أنّها واجبة، إلّا أنّها قابلة للتأمّل سنداً ودلالة.

وذهب الشيخ ومن تأخّر عنه إلى استحبابها استضعافاً لأدلّة الوجوب، وفي بعض الأخبار الصحيحة أنّها أوجب من الأضحيّة، والأضحية مستحبّة عند أكثر أصحابنا.

وفي موثّقة عمّار الساباطي عن الفقيه أنّه إن لم يعقّ عنه حتّى ضحّى فقد أجزأته الأضحية، ويستفاد منها الاستحباب إذ لو كانت العقيقة واجبة لم يكن يجزى عنها الأضحية.

وإليك جملة من الروايات الشريفة:

١ عن أبي عبد الله للتَّلِا ، قال : كلّ امرئ يوم القيامة مرتهن بعقيقته ،
 والعقيقة أوجب من الأضحية . أي أهم منها .

٢ ـ وعنه عليه المنالية ، قال : كلّ إنسان مرتهن بالفطرة ـ فإنّ كلّ مولود يولد على فطرة التوحيد والإيمان الكامل ـ وكلّ مولود مرتهن بالعقيقة .

٣ - عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله عليُّالإ ، قال : قالت له : إنِّني والله ما أدري أكان أبي عق عني أم لا ؟ فأمرني فعققت عن نفسي وأنا شيخ.

٤ - عن عليّ بن أبي حمزة، عن العبد الصالح عليُّالاً، قال: العقيقة واجبة إذا
 ولد للرجل ولد، فإن أحبّ أن يسمّيه في يومه فليفعل.

٥ ـ عن الصادق عليه الله العقيقة لازمة لمن كان غنياً ، ومن كان فقيراً إذا أيسر فعل ، فإن لم يقدر على ذلك فليس عليه ، وإن لم يعق عنه حتى ضحى عنه فقد أجزأته الأضحية ، وكل مولود مرتهن بعقيقته .

٦ ـ وقال طليلًا في العقيقة: يذبح عنه كبش، فإن لم يوجد كبش أجزأ
 ما يجزئ في الأضحية وإلا فحَمَل، أعظم ما يكون من حملان السنة.

٧ ـ وعنه طلط ، سئل عن العقيقة ؟ قال : شاة أو بقرة أو بدنة \_الجمل أو الناقة \_ ثمّ يسمي ويحلق رأس المولود يوم السابع، ويتصدّق بوزن شعره ذهباً أو فضّة، فإن كان ذكراً عقّ عنه ذكراً وإن كانت أنثى عقّ عنه أنثى.

٨ ـ وعق أبو طالب عن رسول الله ﷺ يوم السابع فدعا آل أبي طالب،
 فقالوا: ما هذه؟ فقال: عقيقة أحمد، قالوا: لأي شيء سمّيته أحمد؟ فقال:
 ليحمده أهل السماء والأرض.

ومن مستحبّات العقيقة أن يعطى منها للقابلة، والباقي يطعم بها المسلمون الموالون لأهل الست عليما .

العقيقة وما يتعلّق بها ....... العقيقة وما يتعلّق بها ....

٩ ـ عن الصادق الثيلا ، قال : يعطى للقابلة ربعها ، فإن لم تكن قابلة فلأمّه تعطيها من شاءت و تطعم منها عشرة من المسلمين ، فإن زاد فهو أفضل .

١٠ ـ وعنه عليًّا إذا قال: يسمّى الصبيّ يوم السابع ويحلق رأسه ويتصدّق بزنة الشعر فضّة ويعقّ عنه بكبش فحل، ويقطع أعضاء، ويطبخ ويدعى عليه رهط من المسلمين، فإن لم يطبخه فلا بأس أن يتصدّق به أعضاء، والغلام والجارية في ذلك سواء، ولا يأكل من العقيقة الرجل ولا عياله، وللقابلة رجل العقيقة، وإن كانت القابلة أمّ الرجل أو في عياله فليس لها منها شيء، فإن شاء قسّمها أعضاء، وإن شاء طبخها وقسّم معها خبزاً ومرقاً ولا يطعمها إلّا لأهل الولاية...

ومن المستحبّات دعاء العقيقة.

١١ ـ عن الباقر طلط الله قال: إذا ولد لأحدكم ولد فكان يوم السابع فليعق عنه كبشاً وليطعم القابلة من العقيقة الرجل بالورك، وليحنّكه بماء الفرات، وليؤذّن في أذنه اليمنى وليقم في اليسرى ويسمّيه يوم السابع، ويحلق رأسه ويوزن شعره فيتصدّق بوزنه فضة أو ذهباً، فإنّ الله ينزل اسمه من السماء، فإذا ذبحت فقل: (بسم الله وبالله والحمد لله والله أكبر إيماناً بالله وثناءً على رسول الله على وشكراً فقل: لرزق الله، وعصمةً بأمر الله، ومعرفةً بفضله علينا أهل البيت)، فإن كان ذكراً فقل: (اللهم أنت وهبت لنا ذكراً وأنت أعلم بما وهبت، ومنك ما أعطيت ولك ما صنعنا، فتقبّله منّا على سنتك وسنة رسولك عني وأخسئ عنّا الشيطان الرجيم، لك سفكت الدماء لا شريك لك، الحمد لله ربّ العالمين).

۱۲ ـ وعنه عليُّه ، قال : إذا أردت أن تذبح العقيقة فقل : (يا قوم إنّي بريء ممّا تشركون ، إنّي وجّهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين ) (إنّ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربّ العالمين لا شـريك له

• ٣١٠ ..... القرآن والعترة وبذلك أمرت وأنا من المسلمين) اللهم منك وإليك بسم الله والله أكبر اللهم صل على محمد وآل محمد، تقبّل من فلان بن فلان) ويمسّي المولود باسمه ثمّ يذبح (باسم الله).

١٣ ـ عن أبي عبد الله ، عن آبائه عليَبَالِيُّ ، قال : عقّ رسول الله ﷺ عن الحسن والحسين عليمَاً الله عظماً ، وأمر فطبخ بماء وملح وأكلوا منه بغير خبز وأطعموا الجيران .

18 ـ وقال طُنِيُلا : سبع خصال في الصبيّ إذا ولد من السنّة : أو لاهنّ يسمّى ، والثانية يحلق رأسه ، والثالثة يتصدّق بوزن شعره ورقاً ـ الدراهم المضروبة من فضّة ـ أو ذهباً إن قدر عليه ، والرابعة يعقّ عنه ، والخامسة يلطخ رأسه بالزعفران ، والسادسة يطهّر بالختان ، والسابعة يطعم الجيران من عقيقته .

١٥ ــسئل أبي عبد الله لطيُّلا : ما الحكمة في حلق رأس المــولود؟ قــال : تطهيره من شعر الرحم.

١٦ ـ وسأل عليّ بن جعفر أخاه موسى عليُّه عن مولود لم يحلق رأسه يوم السابع؟ فقال: إذا مضى سبعة أيام فليس عليه حلق.

#### مستحتّات أخرى

ومن السنن والآداب أن يحنّك المولود بأن يطعم شيئاً من التمر أو تربة سيّد الشهداء، كما ورد:

 ١٨ \_ عن الصادق عليه ، قال : حنكوا أولادكم بماء الفرات وبتربة قبر الحسين عليه ، فإن لم يكن فبماء السماء .

وهذا يعني أنّه من اليوم الأوّل يكون محبّاً لسيّد الشهداء للتَّلِم ومن شيعته، فإنّه يتذوّق تربته التي فيها الشفاء.

٢٠ ـ وعن الصادق للتُّلِا ، قال : المولود إذا ولد يؤذّن في أذنه اليمنى ويقام في اليسرى.

وفي خبر آخر: فإنّها عصمة من الشيطان، وفي آخر: لا يصيبه لُــمم أي جنون.

وهذا له تأثير بالغ على روح الطفل ومستقبله، كما أنّ الأذان إعلان عن الإيمان الكامل عندما يقال بالشهادات الثلاثة \_التوحيد والنبوّة والإمامة \_كما أنّه يؤثّر في حسن الخلق وذكاء الطفل.

٢١ ـ فقد ورد عن الصادق عليُّلا ، أنّه : من لم يأكل اللحم أربعين يوماً ساء خلقه ، ومن ساء خلقه فأذّنوا في أذنه .

وهذا يعني أنّ الأذان يؤثّر على الإيمان والأخلاق، فسيبدّل السيّء إلى الحسن.

# المقام الحادي عشر الختان

من الآداب الإسلامية بعد الولادة ختان المولود، ومن السنّة أن يختن الذكر يوم السابع من ولادته، كما تخفض البنت.

١ ـ عن النبيُّ عَبُّكُالًا : الختان سنَّة للرجال.

٢ ـ وكتب عبد الله بن جعفر الحميري إلى أبي محمّد الحسن بن علي عليًا إِنّه روي عن الصالحين أن اختنوا أولادكم يوم السابع يطهروا، فإنّ الأرض تضج إلى الله من بول الأغلف، وليس \_جعلني الله فداك \_ في حجّامي لدنا حَذَق بذلك \_ أي يعرف هذه المهنة جيّداً \_ ولا يختنونه يوم السابع وعندنا حجّام من اليهود، فهل يجوز لليهود أن يختنوا أولاد المسلمين أم لا؟ قال: فوقّع عليّا إِن يوم السابع، فلا تخالفوا السنن إن شاء الله.

٣ ـ من طبّ الأئمة، عن النبي عَيْلَة ، قال: اختنوا أولادكم في السابع فإنه أطهر وأسرع لنبات اللحم، فقال: إنّ الأرض تنجس ببول الأغلف أربعين يوماً.

٤ عن الصادق للثّيلاً ، قال : ثقب أذن الغلام من السنّة ، وختانه لسبعة أيام من السنّة ، وأيّ شيء أكرم من السنّة ، وأيّ شيء أكرم من المكرمة .

السنّة هنا بمعنى الوجوب، فلا بدّ للولد أن يختن لأنّه يشترط في بمعض عباداته أن يكون مختوناً، كالطواف الواجب، ويستحبّ أن يكون يوم السابع، وبعض العوائل تتماهل في ذلك ويختنون بعد سنين وحتّى قبل البلوغ. وأمّا خفض

الختان .....الختان .....الختان .....

النساء فيستحبّ على كلّ حال، ولا يجب، وهذا معنى المكرمة.

٥ ـ ومن تهذيب الأحكام، عن الصادق الشيخ، قال: لمّا هاجرت النساء إلى رسول الله عَيْنَ ، هاجرت فيهن امرأة يقال لها: أمّ حبيبة، وكانت خافضة تخفض الجواري، فلمّا رآها رسول الله عَيْنَ قال لها: يا أمّ حبيبة، العمل الذي كان في يدك هو في يدك اليوم؟ قالت: نعم يا رسول الله، إلّا أن يكون حراماً فتنهاني عنه. قال: لا، بل هو حلال، فادني مني حتى أعلمك، فدنت منه فقال: يا أمّ حبيبة، إذا أنت فعلتِ فلا تنهكي أي لا تستأصلي وأشمي النهك المبالغة في يا أمّ حبيبة، وأشمت الخافضة البظر أي أخذت منه قليلاً فإيّه أشرق للوجه وأحظى كلّ شيء، وأشمت الخافضة البظر أي أخذت منه قليلاً فإيّه أشرق للوجه وأحظى عند الزوج. قال: فكانت لأمّ حبيبة أخت يقال لها: أمّ عطيّة، وكانت مقيّنة، يعني قاشطة، فلمّا انصرفت أمّ حبيبة إلى أختها أخبرتها بما قال لها رسول الله عَيْنَ فأخبرته بما قالت لها أختها، فقال لها: أدني منّي يأمّ عطيّة، إذا أنتِ قيّت الجارية أي زيّنت الجارية فلا تغسلي وجهها بالخرقة، فإنّ الخرقة تذهب بماء الوجه.

٦ ـ وإذا ولد المولود مختوناً فإنّه يستحبّ أن يمرّر الموسى عليه، كما ورد عن موسى بن جعفر عليّه ، قال : لمّا ولد ابنه الرضا عليه إنّ ابني هذا ولد مختوناً طاهراً مطهّراً ، ولكنّا سنمرّ الموسى عليه لإصابة السنّة واتباع الحنيفية .

ثمّ من مستحبّات الختان، الدعاء:

٧ ـ عن الصادق للنيا أله في الصبي إذا ختن، قال: يقول: اللهم هذه سنتك وسنة نبيّك صلواتك عليه وآله، واتباع لمثالك وكتبك ولنبيّك بمشيّتك وإرادتك وقضائك، لأمرٍ أردته وقضاءٍ حتّمته وأمر أنفذته، فأذقته حرّ الحديد في خـتانه وحجامته لأمرٍ أنت أعرف به منّا، اللهم فطهّره من الذنوب وزد في عمره وادفع

٣١٤ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة الآسرة على ضوء القرآن والعترة الآفات من بدنه والأوجاع عن جسمه، وزده من الغنى وادفع عنه الفقر، فإنّك تعلم ولا نعلم).

٨ ـ وعنه طَلِيَا ، قال : أيّ رجل لم يقلها على ختان ولده ، فليقلها عليه من قبل أن يحتلم ، فإن قالها كفي حرّ الحديد من قتل أو غيره .

والختان بعد البلوغ واجب حتّى من أسلم فيلزمه الختان.

٩ ـ قال أمير المؤمنين للنِّلِا : إذا أسلم الرجل اختتن ولو بلغ ثمانين سنة (١).
 وجرت سنّة الختان من عصر إبراهيم الخليل للنِّلا .

المنافي بسنده عن محمّد بن قزعة، قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله على من قبلنا يقولون: إنّ إبراهيم ختن نفسه بقدوم على دنّ ـقدوم من بلاد الشام فقال عليه الله يسبحان الله ليس كما يقولون كذبوا على إبراهيم عليه وقال: إنّ الأنبياء عليه المنافع عنهم غلفهم مع سُرَرِهم في اليوم السابع فلمّا ولد لإبراهيم عليه من هاجر عيّرت سارة هاجر بما يعيّر به الإماء ـربما عدم خفضهن ـ فبكت هاجر واشتد ذلك عليها، فلمّا رآها إسماعيل عليه تبكي بكى لبكائها، فدخل إبراهيم عليه فقال: ما يبكيك يا إسماعيل ؟ فقال: إنّ سارة عيّرت أمّي بكذا وكذا فبكت فبكيت لبكائها، فقام إبراهيم عليه إلى مصلاه فناجى فيه ربّه وسأله أن يلقي ذلك عن هاجر فألقاه الله عنها، فلمّا ولدت سارة إسحاق وكان اليوم السابع سقطت عن إسحاق سُرّته ولم تسقط عنه غلفته، فجزعت من ذلك سارة فلمّا دخل إبراهيم عليه عليه قالت له: يا إبراهيم ما هذا الحادث الذي سارة فلمّا دخل إبراهيم وأولاد الأنبياء؟ هذا ابنك إسحاق قد سقطت عنه سرّته ولم حدث في آل إبراهيم وأولاد الأنبياء؟ هذا ابنك إسحاق قد سقطت عنه سرّته ولم

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢ : ١٣٥٩.

الختان ...... ١١٥

تسقط غلفته ؟ فأوحى الله إليه : أن يا إبراهيم هذا ما عيّرت سارة هاجر فآليت أن لا أُسقط ذلك عن أحد من أولاد الأنبياء لتعيير سارة هاجر فاختن إسحاق بالحديد وأذقه حرّ الحدى قال : فختنه إبراهيم بالحديد وجرت السنّة بالختان في أولاد إسحاق بعد ذلك.

# المقام الثاني عشر شباهة الولد بالوالد

من الطبيعي أنّ الوالد يحبّ أن يشبهه ولده في صورته، حتّى يذكّر الناس بأبيه، ويشعر الإنسان أنّه باقٍ بذلك، وبهذا يملأ فراغاً ولو وهميّاً في غريزة حبّ البقاء التي تعدّ من الغرائز في الإنسان.

وقد ورد الشباهة بالوالد وأنّه ممدوح، إلّا أنّه عند عدم ذلك لا يحقّ لأحد أن يرتّب آثاراً سلبيّة عليه، فصحيح أنّه من يشبه أباه فما ظلم كما يقول الشاعر، إلّا أنّه لا يعني أنّه من لم يشبهه فقد ظلم، فلا ملازمة في ذلك، ولإثبات هذا المعنى نجد الروايات الشريفة تنصّ على الأمرين، إنّ الشبه وإن كان حسناً، إلّا أنّ عدم الشبه لا يعني السوء والخيانة وما شابه ذلك.

١ - عن الصادق عليُّه : من نِعَم الله عزّ وجلّ على الرجل أن يشبهه ولده.

٢ ـ وعنه عليُّه ، قال : إنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد أن يخلق خلقاً جمع كلّ صورة بينه وبين آدم ، ثمّ خلقه على صورة إحداهن ، فلا يقولن أحد لولده هـذا لا يشبهني ولا يشبه شيئاً من آبائي .

٣ ـ وسأل رجل عن النبي عَلَيْنَ فقال: ما لنا نجد بأولادنا ما لا يجدون بنا؟
 قال: لأنّهم منكم ولستم منهم.

٤ ــ من كتاب المحاسن، عن الصادق عليَّه الله عن سعادة الرجل أن يكون الولد يعرف بشبهه وخَلقه وخُلقه وشمائله ــوهذا يعني أنّ الوالد لا بدّ أن يكون متخلّقاً أوّلاً بأخلاق الإسلام وله شمائل أهل الخير والصلاح ــ.

شباهة الولد بالوالد ...... ۳۱۷

وهناك شمائل تدلُّ على الخير كما عند علماء العافّة.

٥ - عن أمير المؤمنين عليه الله الله الله الله الغلام فرأيته حلو العينين، عريض الجبهة ، نامي الوجنتين ، سليم الهيئة ، مسترخي العزلة \_ بالتحريك الحرقفة وهي عظم الحجبة أي رأس الورك \_ فارجه لكلّ خير وبركة \_ أي مثل هذه القيافة تدلّ على أنّه سيكون في المستقبل من أهل الخير والبركة وتأمّل فيه خيراً ، وهذا الأمر لا على نحو الموجبة الكلية بل قضية مهملة فهي بحكم الجزئية ، وربما الغالب هكذا \_ وإن رأيته غائر العينين ، ضيّق الجبهة ، ناتئ الوجنتين ، محدّد الأرنبة كأنّما جبينه صلابة ، فلا ترجه .

٦ - عن أبي عبد الله للتَّلِج قال: إنّ الله عزّ وجلّ خلق للرحم أربعة أوعية فما كان في الأوّل فللأب وما كان في الثاني فللأم، وما كان في الثالث فللعمومة، وما كان في الرابع فلخؤولة.

بيان: لعلّ المراد أنّ النطفة إن استقرّت في الوعاء الأوّل فالولد يشبه الأب وهكذا في البواقي (١).

٧ ــ عن أبي الحسن للتَّلِلِ قال: سمعته يقول: سعد امرؤ لم يمت حتّى يرى خلفاً من نفسه.

بيان : الخَلَف بالتحريك الولد الصالح، فإذا كان فاسداً أُسكنت اللام.

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢ : ١٢٨٩.

# المقام الثالث عشر مراحل تربية الأولاد

لمّا كان الإنسان مركباً من روح وجسد، فقد جعل لكلّ واحد منهما ما يربّيه ويزيد فيه وينمّيه، فهناك عوامل للتربية الروحية، كما هناك عوامل للتربية البحسدية، والتربية والتعليم بأقسامها حكما مرّ لها زمان عام وزمان خاصّ، فلمّا كان العلم ينقسم إلى قسمين: العلم القلبي والعلم الكسبي. ومن الأوّل «ليس العلم بكثرة التعلّم إنّما العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه».

فالتعليم والتربية بالعلم القلبي وبالذكر والروحانيّات إنّما يكون طيلة الحياة ولا يختصّ بزمان دون زمان بل من المهد إلى اللحد، وأمّا العلم الكسبي الجسدي النظري فإنّ تعلّمه في الصغر كالنقش على الصخر، والعلم في الكبر كالنقش على البحر، فهناك سنون خاصّة للتعليم وكذلك التربية الروحية والجسدية كحرفة الرياضة البدنية الخاصة. وهذا ليس دائماً وفي كلّ حالة بل غالباً يكون ذلك، وإلا فهناك قصص تروى عن أشخاص طلبوا العلم في سن متأخّرة ووصلوا إلى مقامات علمية رفيعة.

وعلماء النفس يذكرون أدواراً خاصّة للتربية، وإنّ الإنسان قابل للتربية إلى سنّ الأربعين، ويبدأون بالتربية والتعليم من السنّ السابعة.

والإسلام له منطقه ونظريته وحكمه الخاص، ومن الواضح أنّه عند التعارض يقدّم ما جاء في الإسلام، فإنّه من الوحى الواقف على سرائر الإنسان مراحل تربية الأولاد ..... مراحل تربية الأولاد ..... ٣١٩

وضميره وبواطنه، فهو الذي خلقه، فيعرف حقيقته وما ينفعه وما يضرّه، وكيفية التربية والتعليم. فجاء النبيّ الأكرم ﷺ ليزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة.

وبالنسبة إلى تربية الأولاد، فقد جعلها في مراحل ثلاثة:

الأولى: يترك الطفل ويعطى له ما يبغيه ويشتهيه ما دام لا يضرّه، لأنّه في طفولته يكون سيّداً وأميراً، فيعطى له ما يحبّ ما دام لا يضرّ ولا يورد الخسارة الفادحة، ولا بدّ من إعطاء حرّيته حتّى تشبع عنده هذه الرغبة، رغبة الإمارة والملوكيّة والسيادة، وإلّا فإنّه سيطغى في المراحل الأخرى ويحاول أن يفرض رغباته التي اختفت في الضمير اللاشعوري في المرحلتين الآخرتين، وإنّما يعلم ويدرّب بشكل غير مباشر من خلال الجوّ العامّ للبيت.

الثانية: الإطاعة، فيؤدّب وحينئذ يأخذ القول ويستمع له، لأنّه أشبعت رغباته وغرائزه في المرحلة الأولى، والآن يشعر أنّه عبد ولا بدّ له من إطاعة المعلّم والمؤدّب والوالد والناصح والمربّى والقانون.

الشالتة: الوزارة، فبعد أن يبطوي المرحلتين ويكتسب المعلومات والتجارب ويتفتّح ذهنه، ويكبر عقله، فإنّه يكون للوالد بحكم الوزير، فعلى الوالد أن يستشيره في أمور الحياة وأمور الأسرة وقضايا العائلة، حتّى يعتمد الولد على نفسه ويشعر أنّه ذو شخصية أوّلاً، كما يشعر أنّ له وجوداً في الأسرة، ويبؤخذ بقوله الصائب عند المشورة، وبهذه الوزارة نكشف على أنّ الحياة حينئذ تكون حياة شورائية وبلغة اليوم (ديمقراطية)، فلا يكون الوالد دكتاتوراً يفرض رأيه على كلّ حال وفي جميع الأحوال، بل يتبادل النظر مع أولاده ومع الأسرة، مثلاً إذا أراد السفر العائلي للنزهة أو الزيارة فإنّه يطرح الموضوع على العائلة ويستشيرهم في ذلك في أصل السفر وفي كيفيّته ومدّته وكلّ ما يتعلّق به وما شابه

٣٢٠..... ٣٢٠... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ذلك، فهذه مرحلة الوزارة والاستشارة ولا منافاة بينها وبين أن يكون الرجال قوّامين على النساء \_كما مرّ تفصيل ذلك \_، فإنّه في عين القواميّة بوظائف الأسرة يستشيرهم فإنّه من القواميّة أيضاً.

ا ـ قال النبي ﷺ: الولد سيّد سبع سنين، وعبد سبع سنين، ووزيـر سبع سنين. فإن رضيت أخلاقه لإحدى وعشرين، وإلّا فـاضرب عـلى جـنبه، فـقد أعذرت إلى الله تعالى.

أي إن عملت بوظيفتك ومسؤوليتك في هذه المراحل الثلاث، فـعندئذٍ إذا رضيت بأخلاقه فبها، وإلّا فأنت معذور في تربيته، فقد أدّيت ما وجب عليك.

٢ ـ عن الصادق للثُّلِة : دع ابنك يلعب سبع سنين، ويؤدّب سبعاً، وألزمه نفسك سبع سنين، فإن فلح، وإلّا فلا خير فيه.

ما أعجب هذه الروايات الشريفة، فإنّها تخبر عن حقيقة الشباب، أنّه حتّى الواحدة والعشرين من عمره لو كان مفلحاً صالحاً ففيه الخير والبركة وتعقد بــه الآمال، وإلّا فلا خير فيه.

٣ ـ وقال المُنْيَلِا : احمل صبيّك حتّى يأتي عليه ستّ سنين، ثـمّ أدّبه فـي الكتاب ستّ سنين، ثمّ ضمّه إليك سبع سنين فأدّبه بأدبك، فإن قبل وصلح، وإلّا فخلّ عنه.

٤-ولا يخفى ما ورد في حديث أمير المؤمنين لطيّلًا: أدّبوا أولادكم بآداب زمانهم، فإنّهم خلقوا لزمان غير زمانكم، وهذا لا ينافي أنّه يؤدّبه بآداب نفسه، ولكن مطابقاً لمقتضى زمان ولده، فإنّ الآداب الإسلامية من عصر النبيّ والأئمة عليميّلين وإلى يوم القيامة هي آداب واحدة، وهي الآداب التي يتجلّى فيها التوحيد الإلهي والسنن النبويّة والأخلاق الولويّة، فإنّ الصغير يحترم الكبير،

مراحل تربية الأولاد ...... ٢٢١

ويبدأ القائم بالسلام، وتغسل اليدان قبل الأكل، وغير ذلك من الآداب والسنن والسيرة النبوية الشريفة، فإنها لا تختص بزمان دون زمان، نعم التعليم كان في زمان الآباء على السبورة، واليوم على الكومبيوتر، فالتربية والتعليم نفس التربية والتعليم، إلاّ أنّه بوسائل العصر وآلات الزمن ومقتضياته وتمدّنه وحضارته وتقدّمه.

فالإسلام أوصى بأدب الأولاد غاية التوصية.

٥ ـ عن النبي ﷺ، قال: لأن يؤدّب أحدكم ولده خيرٌ له من أن يـ تصدّق بنصف صاع كلّ يوم.

٦ ـ وعنه عليه اكرموا أولادكم وأحسنوا أدبهم يغفر لكم.

ما أروع هذه الكلمة الخالدة «أكرموا أولادكم»، وبهذا نحل عقدة الحقارة التي تتولّد عند الأبناء من خلال تحقير الآباء والأمّهات أولادهم، فلا يحق للوالد أن يكسر معنويات الولد، ولا يحق للأمّ أن تحطّم شخصيّة بنتها، لا سيّما أمام الآخرين، فإنّ هذا ممّا يولّد عندهما عقدة الحقارة التي تنتج الجرائم والطغيان والانحرافات الأخلاقية والاجتماعية المؤسفة النتائج الوخيمة العواقب.

فالإسلام أمر أمّته المثقّفة أن تكرم أولادها بكلّ ما لكلمة الإكرام من معانٍ ومصاديق لما في الخبر الشريف من الإطلاق والعموم.

ومن مصاديق الأدب أن يعلم الصبيّ على غسل يديه من دسومة الأكل لما يحمل من مكروبات وجراثيم تؤلمه في نومه ورقاده، والجراثيم شياطين متمرّدة.

٧ ـ عن الرضا طُلِيُلا ، قال النبي يَتَلِلا النبي عَلَيْه : اغسلوا صبيانكم من الغَمَر ـ زنخ اللحم وما يتعلّق باليد من دسومة \_ فإنّ الشيطان يشمّ الغمر فيفزع الصبي في رقاده

٣٢٢ .... ٣٢٢ ... القرآن والعترة

أي يؤذيه في نومه \_ويتأذّى به الكاتبان \_الملكان عن اليمين والشمال \_.

ومن الأحاديث الجامعة في تربية الأولاد حتى سنّ الأربعين :

٨ عن أمير المؤمنين عليّ عليّ الله والد عن الصبي سبعاً الي دعه يلعب واحمله وإنّه سيّد نفسه ويؤدّب سبعاً كما يؤدّب العبد ويستخدم سبعاً كوزير يستشار ويحمل قسماً من ثقل الأسرة في المعاش وغيره وينتهي طوله في ثلاث وعشرين وعقله في خمس وثلاثين أي إلى هذا السن يستوعب العقل المعلومات الواردة وما كان بعد ذلك فبالتجارب والتجربة أكبر برهان وفوق العلم.

ثمّ إنّما يربّي ولده على العمل الصالح وعلى الإيمان والتوحيد من اليوم الأوّل ومنذ نعومة أظفاره، فإنّه بعد ولادته يستحبّ الأذان في أذنه اليمنى والإقامة في اليسرى، كما هناك مستحبّات أخرى تخبر عن هذا المعنى وعن العلم القلبي الذي ينمو بالذكر والبصيرة، لا العلم الحسّي الذي يزداد بالفكر والنظر. ثمّ بعد ذلك يعلّمه ألفاظ التوحيد. كما ورد:

9 - عن أبي عبد الله أو أبي جعفر طلقيّلًا، قال: سمعته يقول: إذا بلغ الغلام ثلاث سنين فقل له سبع مرّات: لا إله إلّا الله ، ثمّ يترك حتّى يبلغ ثـلاث سنين وسبعة أشهر وعشرين يوماً ، ثمّ يقال له: قل «محمّد رسول الله»، سبع مرّات، ويترك حتّى يتمّ له أربع سنين ثمّ يقال له سبع مرّات قل: صلّى الله على محمّد وآل محمّد -أي في أوّل الأمر يعلّم التوحيد ثمّ النبوّة ثمّ الإمامة والولاية المتمثّلة بآل محمّد عليم أوّل الأمر يعلّم التوحيد ثمّ النبوّة ثمّ الإمامة والولاية المتمثّلة بآل محمّد عليم أوّل الأمر يعلّم له خمس سنين، ثمّ يقال له: أيّهما يمينك وأيّهما شمالك، فإذا عرف ذلك حوّل وجهه إلى القبلة ويقال له: اسجد ثمّ يترك حتّى يتمّ له ستّ سنين قيل له: صلّ وعُلّم الركوع والسجود حتّى يتمّ له ستّ سنين قيل له: صلّ وعُلّم الركوع والسجود

حتى يتم له سبع سنين، فإذا تم له سبع سنين قيل له: اغسل وجهك وكفيك، فإذا غسلهما قيل له: صلّ، ثمّ يترك حتّى يتمّ له تسع سنين، فإذا تمّت له عُلّم الوضوء وضرب عليه، وأمر بالصلاة وضرب عليها فيما إذا أراد أن يتماهل أو يتكاسل فيها فإذا تعلّم الوضوء والصلاة غفر الله لوالديه إن شاء الله.

هذه نماذج من التربية الإسلامية منذ نعومة الأظافر، وكما أنّ للوالدين حقوقاً على أولادهم، لا يجوز للأولاد أن يتجاوزوها، بل من تجاوز الحقوق كان عاقاً، فإنّه يحرم من الجنّة وريحها، كذلك للأولاد حقوقاً على الآباء والأمّهات، لا يحق لهما أن يتجاوزا ذلك.

المحقوق في بيان جملة عنى رسالة الحقوق في بيان جملة من حقوق الولد، فقال عليه الإمام السجّاد في رسالة الحقوق في بيان جملة من حقوق الولد، فقال عليه وأمّا حقّ ولدك، فأن تعلم أنّه منك ومضاف إليك في عاجل الدنيا بخيره وشرّه، وأنّه مسؤول عمّا وليته به من حسن الأدب والدلالة على ربّه عزّ وجلّ والمعونة له على طاعته، فاعمل في أمره عمل من يعلم أنّه مثاب على الإحسان إليه، معاقب على الإساءة إليه.

«إنّ التمعّن في الآيات القرآنية والأحاديث الإسلامية الواردة عن رسول الله على وأثمة المسلمين من أهل بيته المتكلّم ، وكذلك دراسة التاريخ وما تدلّ عليه التجربة أثبتت جميعاً أنّ للأب والأمّ تأثيرهما الفعّال والمباشر في مصير الأولاد ومستقبلهم، سواء أكان ذلك في مرحلة الطفولة أو الفتوّة أو الشباب. وبعبارة أكثر تفصيلاً: نرى أنّ للوالدين تأثيرهما الحاسم في مستقبل الأولاد خلال مراحل العمر المختلفة، من الطفولة إلى الفتوّة فالشباب، لا فرق في أن يكتسب هذا المستقبل لون السعادة والازدهار، أو الشقاء المرّ والتعاسة، إذ يؤكّد القرآن الكريم وكذلك الأحاديث الشريفة، كما يدلّ على ذلك تاريخ البشرية

والتجربة الاجتماعية، على أنّ الوالدين الملتزمين با صول الحياة الإسلامية واللذين يحيطان أولادهما بأشكال الرعاية والتربية والرقبابة والتوجيه، إنّ ما يقودان بذلك أولادهم نحو المستقبل الزاهر السعيد، ويوفّران لهم إمكانية واسعة لحياة رغيدة هادئة. أمّا تلك الأمّ وذلك الأب اللذان يسودهما الزيغ والانحراف عن أصول الإسلام، وتشتمل حياتهما على الإهمال، ثمّ يتكاسلان عن تنشئة أولادهما على أصول التربية الإسلامية، فإنّهما في الواقع يـؤثّران على مصير الأولاد سلبياً، ويجعلونهم عرضة للشقاء والانحراف والابتعاد عن جادّة الحـق والصواب. إنّ تأثير الوالدين على مصير الأولاد ومستقبلهم في مراحل الحياة المختلفة هو بدرجة من الجذرية والعمق، حتى جاء عن رسول الله عَلَيْ قـوله: «السعيد من سعد في بطن أمّه، والشقى من شقى في بطن أمّه» (١٠).

وفي رواية: إنّ رسول الله عَيَّا مرّ يوماً مع مجموعة من أصحابه من مكانٍ ما، فشاهد مجموعة من الأطفال يلعبون، نظر إليهم وقال: ويل لأولاد آخر الزمان من آبائهم. فقيل: يا رسول الله من آبائهم المشركين؟ فقال: لا من آبائهم المؤمنين ما لا يعلمونهم شيئاً من الفرائض، وإذا تعلموا أولادهم منعوهم ورضوا عنهم بعرض يسير من الدنيا، ثمّ أظهر نفوره وعدم رضاه عن أمثال هؤلاء الآباء فقال: فأنا منهم بريء وهم منّي براء (۱). إنّ حديث الرسول يشمل الآباء والأمّهات الذين يقتصر اهتمامهم على الشؤون المادّية والدنيوية لأولادهم، دون ما يتعلّق بمصيرهم الأخروي. فمثل هؤلاء لا ينتسبون إلى رسول الله عَيَا ورسالته ودينه

<sup>(</sup>١) تربية الطفل: ١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن جامع الأخبار: ١٢٤.

إنّ على الوالدين أن يتحمّلا مسؤولية التربية الصحيحة للأولاد في البيت وداخل محيط الأسرة، وأن يُغذّوهم بالعاطفة والحبّ والحنان في إطار الأخلاق الإسلامية، حتّى يتسم سلوكهم الاجتماعي وتعاملهم مع الآخرين باللين والفضيلة والاستقامة، فضلاً عن سلوكهم داخل البيت. فتربية الوالدين وإن لم تكن هي العلّة التامّة أو الشرط الوحيد لمستقبل الطفل، ولكن هي من المقتضيات الأوّلية والأساسيّة لبناء أرضية مناسبة لمستقبل الطفل في مراحل حياته المختلفة، فالتربية الأبويّة كما لها التأثير على نحو الاقتضاء، فكذلك إرادة الفرد نفسه وعوامل المحيط والبيئة والمجتمع، فربّ مجتمع بعاكس ما في البيت فيتأثّر الولد به فنحر ف أو يستقيم.

٣٢٦ .... ٣٢٦ ... القرآن والعترة

### المقام الرابع عشر العدالة بين الأولاد

العدل يعني وضع الشيء في موضعه وإعطاء ذي الحقّ حقّه، كما أنّ (العقل والعاقل) فسّر بهذا التفسير، فالعاقل عادل، والعادل عاقل، وربـما يكـون مـن مصاديق العدل المساواة بين الأفراد أو الأشياء.

والإسلام قد اهتم بمسألة العدالة غاية الاهتمام، لا سيّما أتباع مذهب أهل البيت عليم الله في أن من أصول دينهم هو الإيمان بعدل الله سبحانه، خلافاً للأشاعرة، كما هو مذكور في كتب علم الكلام.

ومن مظاهر العدل الإلهي: العدالة الاجتماعية، ومن مظاهرها أن كل مسلم ومسلمة يتصفان بالعدالة، فإنه يقابلها الفسق، فإمّا أن يكون الإنسان عادلاً أو فاسقاً وهذا في الفقه وأصوله، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَاسَقَ بِنَبَا فَاسَقَ بِنَبَا فَاسَقَ بِنَبَا فَاسَقَ بِنَبَا فَاسَقَ بِالمفهوم إنّه إن جاءكم عادل فَتَبَيّنُوا ﴾ (١)، فيستدل به على حجّية قول الثقة بالمفهوم إنّه إن جاءكم عادل اي ثقة فلا تبيّنوا، فالعادل تارة يقابله الظالم وأخرى الفاسق، وثالثة غير الثقة، فتدبّر ...

ولابدّ للوالدين من رعاية العدالة بين الأولاد.

١ ـ قال النبي ﷺ: اعدلوا بين أولادكم (في السرّ) كما تحبّون أن يعدلوا بينكم في البرّ واللطف.

<sup>(</sup>١) الحجرات : ٦.

العدالة بين الاولاد ..... العدالة بين الاولاد ....

ومن العدل الوفاء بالوعد والمحبّة والرحمة :

٢ ـ عن النبي ﷺ، قال : أحبّوا الصبيان وارحموهم، فإذا وعدتموهم ففوا لهم، فإنّهم لا يرون إلّا أنّكم ترزقونهم.

وهذا من أعظم آيات التربية في الإسلام، ومنه يقاس الموارد الأخرى والمصاديق الأخرى.

فالعدل كما ذكرنا يعني وضع الشيء في موضعه، لا أنّه بمعنى المساواة في كلّ مورد ومكان، بل يمكن أن يفرّق في الفضل بين الأولاد الذكور في بعض القضايا، كما يفرّق بين الذكور والإناث، فإنّك لو أتيت بمتاع إلى الدار فابدأ بالبنت لأنّها أكثر عاطفة وإحساساً، وسرعان ما يجرح مشاعرها وأحاسيسها ممّا يولّد فيها عقدة الحقارة التي يترتّب عليها أمراض نفسية كثيرة كما في علم النفس.

٣\_عن رفاعة، قال: سألت أبا الحسن عليَّة عن الرجل يكون له بنون وأمّهم ليست بواحدة، أيفضّل أحدهم على الآخر؟ قال: نعم، لا بأس به، قد كان أبى عليَّة فضّلني على أخى عبد الله.

والتفضيل إنّما يكون بالعلم والأخلاق والأعمال الصالحة كما هو واضح، لا بقضايا تافهة لا أساس لها في الدين والإنسانية، كأن يكون أحدهما أطول من الآخر، فيقدّم الطويل لطوله، فهذه موازين تافهة، ومقياس غير صحيح، ولا ينبع من العقل السليم والشرع المقدّس.

ومن العدل المحفوف بالرحمة:

٤ ـ قال النبيّ عَبَالَةُ : من دخل السوق فاشترى تحفة فحملها إلى عياله، كان كحامل صدقة إلى قوم محاويج، وليبدأ بالإناث قبل الذكور، فإنّ من فرّح ابنته فكأنّما أعتق رقبة من ولد إسماعيل، ومن أقرّ عين ابن فكأنّما بكى من خشية الله،

٣٢٨ ..... الله الله الله جنّات النعيم.

قرّة العين هي الدمعة الباردة التي تنزل من شدّة الفرح والسرور، ولهذا يقال في مقام الدعاء: أقرّ الله عينك، وأمّا الدموع الحارّة والساخنة التي تنزل في الحزن والألم والمصاب فإنّه يقال له: أسخن الله عينه. فمعنى إقرار عين الولد هو إدخال السرور عليه.

القُبلة من مطاسر الحبّ ..... القبلة من مطاسر الحبّ .....

### المقام الخامس عشر القُبلة من مظاهر الحبّ

لقد ركّز الإسلام على الحبّ الطاهر غاية التركيز، حتّى صار من أبرز المفاهيم الإسلامية في قاموس الدين الإسلامي، فما أكثر الآيات الكريمة والروايات الشريفة في حبّ الله ورسوله والأولياء، وحبّ العمل الصالح والعلوم النافعة والفنون الجميلة، كاد أن يكون الحبّ هو الأساس في كلّ شيء. ويتجلّى هذا المعنى في بناء الأسرة الإسلامية، فجعل بينكم المودّة والرحمة، جعل بينكم الحبّ، فهو الحاكم في محيط العائلة، فالأبوان يحبّان الأبناء، والأبناء يحبّون الأبوين، والإخوة يحبّون الأخوات يحببن الإخوة، وهكذا الحبّ يسري كالدم في شرايين الأسرة.

ولهذا الحبّ مظاهر، من أجملها القبلة، فإنّها تنبئ عن الميل البّاطني نحو المحبوب.

ا سقال أمير المؤمنين عليه الولد رحمة، وقبلة المرأة شهوة، وقبلة الوالدين عبادة، وقبلة الرجل أخاه دين، وزاد عنه الحسن البصري: وقبلة الإمام العادل طاعة.

٢ ـ وروي أنّ رسول الله ﷺ قبّل الحسن والحسين عليه الله علي الأقرع بن حابس: إنّ لي عشرة من الأولاد ما قبّلت واحداً منهم، فقال: ما عليّ إذا نزع الله الرحمة منك. أو كلمة نحوها.

٣ ــوعنه ﷺ، أنَّه نظر إلى رجل له ابنان، فقبّل أحدهما وترك الآخر، فقال

٣٣٠ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة النبيّ ﷺ: فهلّا ساويت بينهما.

٤ ـ وقال ﷺ: قبّلوا أولادكم، فإنّ لكم بكلّ قبلة درجة في الجنّة، ما بين كلّ درجتين خمسمائة عام.

#### الفصل التاسع

# أحكام النساء والأولاد

المرأة تشترك مع الرجل في كثير من الأحكام الشرعيّة في العبادات كالصلاة والصوم، وفي المعاملات، وإنّ لها أحكاماً خاصّة، تمتاز عن الرجل بطبيعتها الأنثويّة، كعدم الصلاة أيام الحيض، ولتعميم الفائدة نذكر بعض الموارد التي وردت في القرآن الكريم والسنّة الشريفة، ومن أراد التفصيل فعليه أن يراجع كتب الفقه، لا سيّما الرسائل العملية في المسائل التقليدية لمراجعنا العظام (رحم الله الماضين وحفظ الباقين).

١ ـ ومن أهم الأحكام الحجاب، فإنّه يجب عليها عند بلوغها بإكمال تسع سنين أن تحتجب عن الأجنبي ومن لم يكن من محارمها، كما في سورة النـور وآيات الحجاب، وما أكثر الروايات في هذا الباب.

من كتاب المحاسن، عن أبي عبد الله للنَّلِةِ، في قوله جل ثناؤه: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ (١)، قال: الوجه والذراعان، وعنه للنَّلِةِ أيضاً في قوله

(١) النور : ٣١.

٣٣٢ ..... على ضوء القرآن والعترة

عزّ وجلّ: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ ، قال : الزينة الظاهرة : الكحل والخاتم ، وفي رواية أخرى ، قال : الخاتم والمسكة \_وهي القلب أي السوار للمرأة \_وهو الذي يظهر من الزينة . ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ ﴾ (١) القلائد والقرطة والدماليج \_جمع دملوج بالضم : ما يلبس في المعصم من الحُلي \_والخلاخيل \_جمع خلخال وهو ما يلبس من الذهب في الرِّجل \_.

عن أمّ سلمة، قالت: كنت عند النبيّ ﷺ وعنده ميمونة، فأقبل ابن أمّ مكتوم وذلك بعد أن أمر بالحجاب، فقال: احتجبا، فقلنا: يــا رســـول الله أليس أعــمى لا يبصرنا؟ فقال: أفعمياوان أنتما، ألستما تبصرانه.

٢ - عن أبي عبد الله عليّه الله عن قبوله عن وجل : ﴿ وَلا يَعْضِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ (٢)، قال : المعروف أن لا يشقّقن جيباً \_ في المصيبة يكون ذلك غالباً أو عند الغضب \_ ولا يلطمن وجهاً ، ولا يدعون ويلاً ، ولا ينحن عند قبر ، ولا يسوّدن ثوباً ، ولا ينشرن شعراً .

وعنه عليَّا إِنهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ على النساء أن لا ينحن ولا يخمشن ولا يقعدن مع الرجال في الخلاء \_أي في مكان خلوة، فإنّه مصيدة الشيطان \_.

٣ ـ وعسنه للنلا ، قال : قال رسول الله ﷺ في الحديث الذي قالته فاطمة على الرجال »، فقال الله على الرجال ، فقال رسول الله ﷺ : إنّها منّى .

<sup>(</sup>١) النور : ٣١.

<sup>(</sup>٢) الممتحنة : ١٢.

أحكام النساء والأولاد .................

قال الصادق للنُّل : لا تجلس المرأة بين يدي الخصيّ مكشوفة الرأس.

٤ ـ عن الصادق عليه الله عليه على الله على الله على الله على الله على الله على النساء الغرف. ولا تعلموهن الكتابة، ومروهن بالغزل، وعلموهن سورة النور \_لما فيها من آيات الحجاب \_..

بيان: قوله لِحَلِيلًا: «لا تعلُّموهنّ الكتابة»، بناءً على صحّة السند وظاهر الخبر يدلُّ على النهي عن الكتابة ومحظوريَّة تعليمها للنساء، ولا يخفي أنَّ النهي هنا نهي تنزيهي لا تحريمي. فيدلّ على كراهة تعليم الكتابة لهنّ، والظاهر إنّـما يكره ذلك لما فيه من الفتن والمفاسد، فلو أمن الشخص تلك الفتن، بل لو كانت المرجّحات على الكتابه، فإنّه ترتفع الكراهة والمرجوحيّة، وربما يكون المقام من الراجح والاستحباب وحتّى يصل إلى درجة الوجوب، ويكون بـمعنى أقــلّ ثواباً كما في النهي عن الصلاة في الحمّام في قولهم : «لا تصلّ في الحمّام» فيدلّ على قلَّة ثواب الصلاة بالنسبة إلى المسجد أو خارج الحمَّام لا أنَّ الصلاة في نفسها مرجوحة، فيكون معنى «لا تصلّ » بمعنى أقلّ ثواباً، وكذلك الكتابة للنساء، فإذا كان «طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة » فيجب تعلّم المسائل المبتلى بها للنساء أيضاً، وإذا كان «قيّدوا العلم بالكتابة» فينبغى للـمرأة حينئذٍ أن تـتعلّم الكتابة لتقيّد العلم الذي هو من الفرائض عليها، وكذلك الأمر بالمعروف والسهى عن المنكر ربما يكون متوقّفاً على الكتابة، ومن باب مقدّمة الواجب واجب تلزم الكتابة حينئذٍ، ومن ناحية «أدّبوا أولادكم \_الذكور والإناث \_بآداب زمانهم لا آداب زمانكم» فإنّ لكلّ زمان أدبه، فيختلف زمانكم عن زمانهم، ففي عصرنا هذا لو أردنا منع النساء عن الكتابة ، فإنّه يلزم أن نفلج نصف المجتمع أوّلاً ، ومن ثمّ

٣٣٤ ..... ١٩٣٠ القرآن والعترة مع تطوّر الزمن وتقدّم التكنولوجيا والصناعة الحديثة يلزم التخلّف بين المسلمين والمسلمات، وممّا يوجب تخريب سمعة الإسلام ووهنه والحال لم يكن فمي الشرائع ولا في الملل والنحل مثل الإسلام العظيم مثيلاً في دعوة الناس إلى العلم، فما أكثر النصوص الدينية من الآيات الكريمة والروايات الشريفة تحثّ المسلمين رجالاً ونساءً على طلب العلوم والفنون، فكيف يمنع عن تعليم النساء الكتابة مطلقاً في كلّ الأعصار والأمصار، بل لا بدّ من قيد هذا الحكم بحسب الظـروف الخاصّة وفيما يلزم من الفتن والفساد، كما لو علمنا أنّ هذه البنت بالخصوص لو تعلُّمت الكتابة فإنّها تستعملها في ما حرّم الله من مغازلتها مع عشيقها بالرسائل والكتابة، أمَّا إذا علمنا أنَّها بالكتابة تخدم البشرية وتأمر بالمعروف وتنهى عـن المنكر وتهدى الناس إلى سواء السبيل، كما فعلت الشهيدة المعاصرة السيّدة بنت الهدى الصدر عليها الرحمة بمؤلّفاتها القيّمة، فإنّه بلا ريب يكون تعليم الكتابة إيّاها عملاً راجعاً ومستحبّاً وربما واجباً من باب المقدّمة، فلا بـدّ مـن درايـة الأحاديث، ولا نكتفي بروايتها وتحميل آراءنا وأفكارنا عليها، فتدبّر.

وعنه ﷺ، قال: لا تبيت المرأتان في ثوب واحد إلّا أن تضطرًا إليه.

وعنه ﷺ، قال: لا ينام الرجلان في لحاف واحد إلّا أن يضطرًا، فينام كلّ واحد منهما في إزاره، ويكون اللحاف بعدُ واحداً، والمرأتان جميعاً كذلك، ولا تنام ابنة الرجل معه في لحاف ولا أمّه. ٦ عن النبي عَلَيْهُ ، قال : السحق في النساء بمنزلة اللواط في الرجال ، فمن فعل من ذلك شيئاً فاقتلوها ثمّ اقتلوها .

٧\_قال نَظَيُّةُ : صلاة المرأة وحدها في بيتها كفضل صلاتها في الجامع خمساً وعشرين درجة.

٨ - كان أمير المؤمنين عليَّا يسلّم على النساء، وكان يكره أن يسلّم على النساء، وكان يكره أن يسلّم على الشابّة منهن، وقال: أتخوّف أن يعجبني صوتها فيدخل عليّ من الإثم أكثر ممّا أطلب من الأجر.

وفي هذا الخبر الشريف مداليل حكيمة، فإنّ الإمام عليُّلا معصوم، وإنّـه يعلّمنا ويعلّم الشباب كيف يفكّر وكيف يعيش بـورع وتـقوى والاجـتناب عـن المحارم والابتعاد عن حماها.

٩ ـ سأل أبو بصير أبا عبد الله عليه الله عليه : هل يصافح الرجل المرأة ليست بذي محرم ؟ قال : لا، إلا من وراء الثوب.

القوم؟ قال: المرأة تقول: عليكم السلام، والرجل يقول: السلام عليكم.

وهذا يعني أنّ الأئمة عَلِمُتَكِّرُ حدّدوا كلّ شيء للمرأة حـتّى كـيفية ســـلامها وتحيّتها على القوم.

١١ ـ عن الصادق للثُّلِةِ ، قال : من نظر إلى امرأة فرفع بصره إلى السماء أو غمّض بصره لم يرتد إليه بصره حتّى يزوّجه الله من الحور العين .

وقال لِمُثَلِّلًا : أوّل النظرة لك، والثانية عليك، والثالثة فيها الهلاك.

١٢ \_ قال المُثَلِّة : المغزل في يد المرأة الصالحة كالرمح في يد الغازي المريد

٣٣٦ ..... تربية الأسرة على صوء القرآن والعترة وجه الله.

وقال عَلَيْكِ : مروا نساءكم بالغزل، فإنّه خيرٌ لهنّ وأزين.

وقال النبيِّ ﷺ: نِعم اللهو المغزل للمرأة الصالحة.

١٣ ـ قال رسول الله ﷺ: الصبي والصبي والصبي، والصبيّة والصبيّة والصبيّة، والصبيّة، يفرّق بينهم في المضاجع لعشر سنين. وروي: إذا بـ لغوا سبع سنين، وروي: أنّه يفرّق في الماضجع لستّة سنين.

١٤ ــوعنه للثيلام . أو الله الذكر ـلا تقبّله العرأة إذا جاوز سبع سنين . فلا تقبّلها ، والغلام ـأي الولد الذكر ـلا تقبّله العرأة إذا جاوز سبع سنين .

١٥ \_وعنه لطيُّلاً ، سأله أحمد بن النـعمان ، فـقال : عـندي جـويرية ليس بيني وبينها رحم \_أي أجنبية \_ولها ستَّ سنين ؟ قال : فلا تـضعها فـي حــجرك ولا تقبّلها.

١٦ ـ قال عليّ للنُّلِا : مباشرة المرأة ابنتها ـ أي تباشرها وهي عارية في تنظيفها ـ إذا بلغت ستّ سنين، شعبة من الزنا.

١٧ \_ قال رسول الله عَلَيْهُ: اتّخذوا في بيوتكم الدواجن، يتشاغل بها الشيطان عن صبيانكم.

١٨ ـقال النبيّ ﷺ: ليس للنساء من سروات الطريق، يعني من وسطه، إنّما لهن جوانبه.

أي يحسن بالمرأة أن تمشي بشكل لا تكون مكشوفة الخلف للأجانب فتمشي بجانب الطريق لا في وسطه حيث تكون عرضةً للأنظار.

١٩ \_ قال رسول الله عَلَيْلًا: من قذف امرأته بالزنا، خرج من حسناته

أحكام النساء والأولاد ........ ٣٣٧

كما تخرج الحيّة من جلدها، وكتب له بكلّ شعرة على بدنه ألف خطيئة.

٢٠\_وقال عليه الله المستلام المستلام المستلام المستلام والمستلام والغيبة المستلام والمستلام والمستلام والمستلام والمستلام والمستلام المستلام المستل

٢١ ــ وقال عليُّه : لا يقذف امرأته إلّا ملعون، أو قال : منافق، فإنّ القذف من الكفر، والكفر في النار، لا تقذفوا نساءكم فإنّه في قذفهن ندامة طويلة وعقوبة شديدة.

٢٢ ـ عن الباقر : لا تخرج المرأة إلى الجنازة.

أي يكره لها لذلك ولا يحرم.

٢٣ \_قال النبيّ ﷺ: صلاة المرأة وحدها في بيتها كفضل صلاتها في الجمع خمساً وعشرين درجة.

عياله قوتاً معروفاً؟ قال: نعم، إنّ النفس إذا عرفت قوّتها قنعت به ونسبت عمليه اللحم.

٢٥ ـ التهذيب بسنده عن منصور بن حازم قال: سألت أبا عبد الله عليَّا عن الرجل يتزوّج المرأة فيموت عنها قبل أن يدخل بها؟ قال: لها صداقها كاملاً وترثه وتعتد أربعة أشهر وعشراً كعدّة المتوفّى عنها زوجاً (٢).

٢٦ ـ عن محمّد قال: سألت أبا جعفر المُثَلِّج : متى يجب المهر؟ قــال: إذا

<sup>(</sup>١) النجار ١٠٠: ٢٤٩.

<sup>(</sup>۲) الوافي ۱۲ : ۵۰۶.

٣٣٨ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة دخل بها(١).

٢٨ ـ عن أبي عبد الله عليه قال: لا تحلّ الهبة \_الهبة أن تهب المرأة نفسها للرجل من دون مهر فهذا لا يصح وإنّما كان ذلك للنبيّ فقط فهو من مختصّاته \_ فلا تحلّ الهبة لأحد بعد رسول الله ﷺ.

٢٩ ـ التهذيب: قلت لأبي عبد الله للتَّلِا : أتزوّج المرأة أيصلح لي أن أواقعها
 ولم أنقدها من مهرها شيئاً ؟ قال : نعم إنّما هو دين عليك.

٣٠ ـ الكافي عن أبي عبد الله عليَّا قال: سألته عن رجل تزوّج إلى قوم فأذا امرأته عوراء ولم يبيّنوا له قال: يردّ النكاح من البرص والجذام والجنون والعَفَل ـ شيء مدوّر يخرج بالفرج \_.

٣١ ـ الفقيه بسنده عن الكرخي قال: سألت أبا عبد الله للطلخ عن رجل له أربع نسوة فهو يبيت عند ثلاث منهن في لياليهن ويمسّهن فإذا بات عند الرابعة في ليلتها لم يمسّها، فهل عليه في هذا إثم؟ فقال: إنّما عليه أن يبيت عندها في ليلتها ويظلّ عندها حتّى صبيحتها، وليس عليه إثم إن لم يجامعها إذا لم يرد ذلك (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر: ٥١٥.

<sup>(</sup>۲) الوافي ۱۲: ۵۲۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٧٩٢.

أحكام النساء والأولاد ...... أحكام النساء والأولاد .....

٣٢ ـ الفقيه بسنده عن محمّد قال: سألته عن الرجل تكون عنده امرأتان إحداهما أحبّ إليه من الأخرى قال: له أن يأتيها ثلاث ليالٍ والأخرى ليلة، فإن شاء أن يتزوّج أربع نسوة قال: لكلّ امرأة ليلة فكذلك كان له أن يفضّل بعضهن على بعض ما لم يكن أربعاً(١).

٣٣ ـ قال رسول الله ﷺ: ليس للنساء من سروات الطريق شيء ولكنّها تمشي في جانب الحائط أو الطريق ـ سراة أي وسط الطريق ـ.

٣٤ عن أبي عبد الله لطي الله علي قال وسول الله عَلَي أَنَّ امرأة تطيّبت ثمّ خرجت من بيتها فهي تلعن حتى ترجع إلى بيتها متى ما رجعت.

٣٥ ـ عن أبي جعفر عليه قال: استقبل شاب من الأنصار امرأة بالمدينة وكان النساء يتقنّعن خلف آذانهن فنظر إليها وهي مقبلة، فلمّا جازت نظر إليها ودخل في زقاق قد سمّاه ببني فلان، فجعل ينظر خلفها، واعترض وجهه عظم في الحائط أو زجاجة فشق وجهه فلمّا مضت المرأة نظر فإذا الدماء تسيل على صدره وثوبه، فقال: والله لآتين رسول الله ﷺ ولا خبرته، قال: فأتاه، فلمّا رآه رسول الله ﷺ ولا خبرتيل عليه بهذه الآية: ﴿ قُلْ رسول الله ﷺ فأله عنه الآية عنه أن الله خبير بها للمؤمنين يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ الله خَبِيرُ بِمَا يَضْنَعُونَ ﴾ (٢).

٣٦ ـ عن أبي عبد الله للشُّلِج قال: استأذن ابن مكتوم ـ وكان أعمى ـ على

<sup>(</sup>١) المصدر: ٨١٦.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٠.

٣٤٠ ..... تربية الأسرة على صوء القرآن والعترة النبيّ عَلَيْ وعنده عائشة وحفصة فقال لهما: قوما فادخلا البيت، فقالتا: إنّه أعمى، فقال: إن لم يركما فإنّكما تريانه.

٣٧ ـ الكافي بسنده عن أبي جعفر عليُّلا : قال : سألته عن المرأة المسلمة يصيبها البلاء في جسدها، إمّا كسر أو جرح في مكان لا يصلح النظر إليه ويكون الرجل أرفق بعلاجه من النساء، أيصلح له أن ينظر إليها إذا اضطرّت إليه ؟ فقال : إذا اضطرّت إليه فليعالجه إن شاءت(١١).

٣٨ ـ قال رسول الله ﷺ: لا حرمة لنساء أهل الذمّة أن يُنظر إلى شعورهن وأيديهن.

٣٩ عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: نهى رسول الله عَلَيْهُ أن يدخل الرجل على النساء إلّا بإذن أوليائهن .

• ٤ - عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: ليستأذن الذين ملكت أيمانكم والذيبن لم يبلغوا الحلم منكم ثلاث مرّات كما أمركم الله، ومن بلغ الحلم فلا يلج على أمّه ولا على أخته ولا على خالته ولا على سوى ذلك إلّا بإذن، فلا تأذنوا حتى يسلم، والسلام طاعة لله عزّ وجلّ.

ا ٤ ـ عن جابر الأنصاري قال: خرج رسول الله ﷺ يمريد فاطمة عليه الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الباب وضع يده عليه فدفعه ثمّ قال: أدخل ؟ قالت: أدخل يا رسول الله قال: أدخل أنا ومن معي ؟ فقالت: يا رسول الله ليس عليّ قناع. فقال: يا فاطمة خذي فضل ملحفتكِ فقنّعي به رأسكِ. ففعلت ثمّ قال:

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢: ٨٢١.

السلام عليكم، فقالت: وعليك السلام يا رسول الله، قال: أدخل؟ قالت: نعم، قال رسول الله : أنا ومن معي؟ قالت: ومن معك، قال جابر: فدخل رسول الله على ودخلت وإذا وجه فاطمة عليك أصفر كأنه بطن جرادة، فقال رسول الله: ما لي أرى وجهك أصفر؟ قالت: يا رسول الله الجوع، فقال على اللهم مشبع الجوعة ودافع الضيعة أشبع فاطمة بنت محمد، قال جابر: فوالله لنظرت إلى الدم ينحدر من قصاصها حتى عاد وجهها أحمر فما جاعت بعد ذلك اليوم (١).

المؤمنين علي علي المؤمنين على التبدوا النساء بالسلام ولا تدعوهن إلى الطعام فإن النبي عَلَيْ قال: النساء عي وعورة فاستروا عيهن بالسكوت واستروا عوراتهن بالبيوت.

27 ـ عن سماعة قال: سألت أبا عبد الله علي عن مصافحة الرجل المرأة قال: لا يحل للرجل أن يصافح المرأة إلا امرأة يحرم عليه أن يتزوّجها أخت أو ابنة أو عمّة أو خالة أو بنت أخت أو نحوهما فأمّا المرأة التي لا تحلّ له أن يتزوّجها فلا يصافحها إلّا من وراء الثوب ولا يغمز كفّها.

عن أبي عبد الله للطُّلِهِ قَالَ: إذا بُلَغَتُ الجَارِيةُ الحَرَّةُ سَتَّ سَنَينَ فَلَا يَنْبُغِي لك أن تقبّلها، ولا تجلسها في حجرك، وفي خبر آخر خمس سنوات.

20 ـ قال عُلَيُّلِا : رحم الله المسرولات ـ أي اللاتي يلبسن السروال فيضمّ الساق أيضاً ـ.

٤٦ ـ قال أبو عبد الله عليُّا : النظرة بعد النظرة \_ إلى المرأة الأجنبية \_ تزرع

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢: ٨٤٢، عن الكافي ٥: ٥٢٨.

٣٤٧ ..... تربية الأسرة على صوء القرآن والعترة في القلب الشهوة وكفى بها لصاحبها فتنة. والنظرة الثانية من الشيطان وهي عليك

وليس لك. والثالثة فيها الهلاك.

٤٧ ـ عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليه الله قالا: ما من أحد إلا وهو يصيب حظاً من الزنا، فزنا العينين النظر، وزنا الفم القبلة، وزنا اليدين اللمس صدّق الفرج ذلك أم كذّب.

#### الفصل العاشر

#### مسائل عامّة

لا بأس أن نتطرّق إلى المسائل العامّة التي وردت في مسائل النكاح وكتابه وأحاديثه، لما فيه من الفوائد العامّة، كما يقف عليها القارئ النبيل.

ا \_قال النبي ﷺ: من قبّل غلاماً بشهوة ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار.

٢ ـ وعن علي عليه الشاء ، قال : من أمكن من نفسه طائعاً يلعب به \_أي يلعب
 بآلته مثلاً \_ألقى الله عليه شهوة النساء \_أي يقع بعد ذلك مفعولاً والعياذ بالله \_.

٣ ـ عن الصادق علي الله على ذي دبر مستنكح الجلوس على الستبرق الجنّة.

٥ ـ عن الصادق عليُّه ، قال : إنّ الله تعالى جعل شهوة المؤمن في صلبه ،
 وجعل شهوة الكافر في دبره .

٦ عن الباقر عليُّلًا، قال: لا بأس أن ينظر الرجل إلى شعر أمّه أو أخته أو
 ابنته.

٧ ـ من صحيفة الرضا للئيلاً ، عن عليّ بن أبي طالب للئيلاً ، قال : للمرأة عشر
 عورات ، إذا تزوّجت سترت عورة واحدة ، وإذا ماتت سترت عوراتها كلّها .

٨ عن النبي ﷺ، قال: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يترك عانته فوق أربعين يوماً، ولا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تدع ذلك منها فوق عشرين يوماً.

وقال ﷺ : احلقوا شعر البطن \_الذكر والأُنشي \_.

٩ ـ نهى النبي ﷺ عن اتباع النساء الجنائز.

١٠ ـ ونهي أن تباشر المرأة المرأة ليس بينهما ثوب.

١١ ـ ونهى أن تحدّث المرأة المرأة بما تخلو به مع زوجها.

فالأسرار الزوجية لا يليق أن تصبح مشاعاً، ولا يجوز ذلك فيما لو علمت من زوجها أنّه لا يرضى بذلك، وممّا يؤسف له أنّ الكثير من النسوة يتبجّحن بمثل هذه الأحاديث وذلك لتظهر للأخريات مدى شغف زوجها بها وتعلّقه، إلّا إذا كان هناك مشكلة زوجية وتريد صاحبتها أن تجد حلاً لها فتسأل صديقة وفيّةً تحفظ السرّ أوّلاً ومن ذوات الخبرة بحيث تحلّ لها مشكلتها أو تدلّها على الطرق التي تتكفّل حلّ هذه المشكلة.

ومن العجيب أنّ بعض النسوة يتمنّين أن يعلم أهل الحيّ كلّهم بغسلها الذي سبّبته ليلةُ حبِّ عاصف مثلاً.

١٢ - ونهى أن يقول الرجل للرجل: زوّجني أختك حتّى أزوّجك أختي.
 ١٣ - ونهى أن يدخل الرجل حليلته - زوجته - إلى الحمّام.

مسائل عامّة ............ ٣٤٥

وهذا من النهي التنزيهي الدالّ على الكراهة.

١٤ ـ ونهى أن ينظر الرجل إلى عورة أخيه المسلم، وقال: من تأمّل عورة أخيه لعنه سبعون ألف ملك.

١٥ ـ ونهى أن تنظر المرأة إلى عورة المرأة.

17 ـ عن أبي جعفر عليه قال: كان فيما أوحى الله عزّ وجلّ إلى موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام: يا موسى بن عمران من زنى زُني به، ولو في العقب من بعده، يا موسى عفّ يعفّ أهلك، يا موسى بن عمران إن أردت أن يكثر خير أهل بيتك فإيّاك والزنا، يا بن عمران كما تدين تدان.

النساء أن عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله الذين ينظرون في أدبار النساء أن يبتلوا بذلك في نساءهم ؟ ! عفّوا تعفّوا نساءكم.

۱۸ - الفقیه بسنده: كانت امرأة على عهد داود النبي یأتیها رجل یستكرهها على نفسها، فألقى الله جلّ وعزّ في قلبها، فقالت له: إنّك لا تأتیني مرّة إلّا وعند أهلك من یأتیهم، قال: فذهب إلى أهله فوجد عند أهله رجلاً فأتى به داود فقال: یا نبیّ الله، أتى إلى ما لم یأت إلى أحد، قال: وما ذاك؟ قال: وجدت هذا الرجل عند أهلى، فأوحى الله تعالى إلى داود قل له: كما تدین تُدان.

19 ـ الفقيه عن محمّد بن الطيّار قال: دخلت المدينة وطلبت بيتاً أتكاراه فدخلت داراً فيها بيتان بينهما باب وفيه وامرأة فقالت: تكاري هذا البيت؟ قلت: بينهما باب وأنا شاب، قالت: أنا أغلق الباب بيني وبينك. فحوّلت متاعي فيه وقلت لها: اغلقي الباب. فقالت: يدخل عليّ منه الروح دعه، فقلت: لا أنا شاب وأنت شابّة أغلقيه، قالت: اقعد أنت في بيتك فلست آتيك ولا أقربك وأبت أن تغلقه، فأتيت أبا عبد الله عليمً فسألته عن ذلك، فقال: تحوّل منه فإنّ الرجل

٣٤٦ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة والمرأة إذا خليا في بيت كان ثالثهما الشيطان (١١).

٢٠ ـ قال رسول الله عَلَيْنُ : إذا جلست المرأة مجلساً فلا يجلس في مجلسها رجل حتى يبرد.

وإليكم ما جاء في كتاب (الجنسان الرجل والمرأة في الميزان) بقلم والدي العلامة آية الله المرحوم السيّد عليّ بن الحسين العلوي قدّس سـرّه وأسكـنه الله فسيح جنانه وأنزل على رمسه شآبيب رحمته الواسعة.

قال في الفصل السادس بعنوان (التحديد):

«لكلّ شيء حدّ، وما جاوز حدّه انقلب إلى ضدّه، فالعاقل يلتزم بالحدود ويحدّد ما يخصّه كي لا ينقلب الزين إلى الشين، وممّا يجب تحديدها محافظة عليها من التأثّر بالحادثات، هي المرأة، فإنّها رقيقة، والمخاوف عليها عميقة، والاُمور حولها دقيقة.

۱ ـ قال رسول الله ﷺ: النساء عورات، احبسوهن بالبيوت، واستعينوا عليهن بالعرى(٢).

٢ ــالنبوي عَلَيْاتًا: لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، وليخرجن تفلات ــأي غير متطيّبات ــ(٣).

<sup>(</sup>١) الوافي ١٢: ٨٧٢.

<sup>(</sup>٢) كتاب سفينة البحار : باب النون بعده السين.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر.

مسائل عامّة ...... مسائل عامّة

٣\_عن أبي جعفر للشَّلا ، قال : ليس على النساء أذان ولا إقامة ، ولا جمعة ، ولا جماعة ، ولا عيادة المريض ، ولا اتّباع الجنازة (١).

٤ - إنّ النبي اللَّشِيْ مشى مع جنازة، فنظر إلى امرأة يتبعها، فوقف تَبَلِينًا حتى رجعت المرأة، ثم مضى تَبَلِينًا ١٠٠.

٥ ـ في وصايا النبي الشي علي عليه الصلاة والسلام: يا علي، ليس على النساء جمعة، ولا جماعة، ولا أذان، ولا إقامة، ولا عيادة مريض، ولا اتباع جنازة، ولا هرولة بين الصفا والمروة، ولا استلام الحجر، ولا الحلق، ولا تولّي القضاء، ولا تُستشار، ولا تذبح إلّا عند الضرورة، ولا تجهر بالتلبية، ولا تقيم عند قبر، ولا تسمع الخطبة، ولا تتولّى التزويج، ولا تخرج من بيت زوجها إلّا بإذنه، فإن خرجت بغير إذنه لعنها الله وجبرئيل وميكائيل، ولا تعطي من بيت زوجها إلّا بإذنه، ولا تبيت وزوجها عليها ساخط وإن كان ظالماً لها ...(١٠).

٦ ـ عن جابر بن يزيد الجعفي، قال: سمعت أبا جعفر محمد بن علي الباقر على المعلى المعلى

١ ـ ليس على النساء أذان.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر، وفي المواعظ العددية : ٢٦٨، باب المواعظ،

٢ ـ ولا إقامة.

٣\_ولا جمعة.

٤ ـ ولا جماعة.

٥ ـ ولا عيادة المريض.

٦\_ولا اتّباع الجنازة.

٧ ـ لا إجهار بالتلبية.

٨\_ولا الهرولة بين الصفا والمروة.

٩ ـ ولا استلام الحجر الأسود.

١٠ ـ ولا دخول الكعبة.

١١ ــولا الحلق، إنَّما يقصرن من شعورهن.

١٢ ـ ولا تتولَّى المرأة القضاء.

١٣ ـ ولا تولّى الإمارة.

١٤ ـ ولا تستشار.

١٥ ـ ولا تذبح إلّا من اضطرار .

١٦ ـ وتبدأ في الوضوء من باطن الذراع، والرجل بظاهره.

١٧ ـ ولا تمسح كما يمسح الرجال، بل عليها أن تلقي الخمار عن موضع مسح رأسها في صلاة الغداة والمغرب، وتمسح عليه في سائر الصلوات، تدخل إصبعها فتمسح على رأسها من غير أن تلقي عنها خمارها.

۱۸ ـ فإذا قامت في صلاتها ضمّت رجليها، ووضعت يديها على صدرها، وتضع يديها في ركوعها على فخذيها، وتجلس إذا أرادت السجود، وسجدت لاطية بالأرض، وإذا رفعت رأسها من السجود جلست، ثمّ نهضت إلى القيام، وإذا

مسائل عامّة ..... مسائل عامّة ....

قعدت للتشهّد رفعت رجليها وضمّت فخذيها.

١٩ ـ وإذا سبّحت عقدت الأنامل لأنّهن مسؤولات.

٢٠\_وإذا كانت لها إلى الله حاجة صعدت فوق بيتها وصلَّت ركعتين ورفعت

[كشفت] رأسها إلى السماء، فإنّها إذا فعلت ذلك استجاب الله لها ولم يخيّبها.

٢١ ـ وليس عليها غسل الجمعة في السفر.

٢٢ ـ ولا يجوز لها تركه في الحضر.

٢٣ ـ ولا يجوز شهادة النساء في شيء من الحدود.

٢٤ ـ ولا تجوز شهادتهنّ في الطلاق.

٢٥ ـ ولا في رؤية الهلال.

٢٦ ـ وتجوز شهادتهن في ما لا يجوز للرجال النظر إليه.

٢٧ ـ وليس للنساء من سراوات الطريق شيء ولهنّ جنبتاه.

٢٨ ـ ولا يجوز لهن نزول الغرف.

٢٩ \_ و لا تعلُّم الكتابة.

٣٠ ـ ويستحبّ لهن تعلُّم المغزل وسورة النور.

٣١ ـ ويكره لهن تعلُّم سورة يوسف.

٣٢ وإذا ارتدّت المرأة عن الإسلام استتيبت، فإن تابت، وإلّا خلّدت في السجن، ولا تقتل كما يقتل الرجل إذا ارتدّ، ولكنّها تستخدم خدمة شديدة وتمنع من الطعام والشراب إلّا ما تمسك به نفسها، ولا تطعم إلّا جشب الطعام، ولا تكسى إلّا غليظ الثياب وخشنها، وتضرب على الصلاه والصيام.

٣٣ ـ ولا جزية على النساء.

٣٤ ـ وإذا حضر ولادة المرأة وجب إخراج من في البيت من النساء

٣٥٠ ..... القرآن والعترة الأسرة على ضوء القرآن والعترة

كيلا يكنّ أوّل ناظرٍ إلى عورتها.

٣٥ ـ ولا يجوز للمرأة الحائض ولا الجنب الحضور عند تلقين الميّت، لأنّ الملائكة تتأذّى بهما.

٣٦ ـ ولا يجوز لهما إدخال الميّت قبره.

٣٧ ـ وإذا قامت المرأة من مجلسها فلا يجوز للرجل أن يجلس فيه حتّى يبرد.

٣٨ ـ وجهاد المرأة حسن التعل.

٣٩\_وأعظم الناس حقّاً عليها زوجها.

٤٠ ـ وأحقّ الناس بالصلاة عليها إذا ماتت زوجها.

٤١ ـ ولا يجوز للمرأة أن تنكشف بين يدي اليهوديّة والنصرانـيّة؛ لأنّـهن
 يصفن ذلك لأزواجهن.

٤٢ ـ ولا يجوز لها أن تتطيّب إذا خرجت من بيتها.

٤٣ ـ ولا يجوز لها أن تتشبّه بالرجال، لأنّ رسول الله ﷺ لعن المتشبّهين من الرجال بالنساء، ولعن المتشبّهات من النساء بالرجال.

٤٤ ـ ولا يجوز للمرأة أن تعطُّل نفسها، ولو أن تعلُّق في عنقها خيطاً.

٤٥ ـ ولا يجوز أن تُرى أظافيرها بيضاء ولو أن تمسحها بالحنّاء مسحاً.

٤٦ ـ ولا تخضّب يديها في حيضها؛ لأنّه يخاف عليها من الشيطان.

٤٧ ـ وإذا أرادت المرأة الحاجة وهي في صلاتها صفقت بيديها والرجل يومئ برأسه وهو في صلاته ويشير بيده ويسبّح جهراً.

٤٨ ــ ولا يجوز للمرأة أن تصلّي بغير خمار، إلّا أن تكون أمة، فإنّها تصلّي بغير خمار مكشوفة الرأس.

٤٩ ـ ويجوز للمرأة لبس الديباج والحرير في غير صلاة وإحرام، وحـرم ذلك على الرجال إلا في الجهاد.

- ٥٠ ـ ويجوز أن تتختم بالذهب وتصلّي فيه، ويحرم ذلك على الرجال، قال النبيّ ﷺ: يا عليّ عليّ الإ تتختّم بالذهب، فإنّه زينتك في الجنّة، ولا تــلبس الحرير فإنّه لباسك في الجنّة.
  - ٥١ ـ ولا يجوز للمرأة في مالها عتق ولا برّ إلّا بإذن زوجها.
    - ٥٢ ـ ولا يجوز أن تصوم تطوّعاً إلّا بإذن زوجها.
  - ٥٣ ـ ولا يجوز للمرأة أن تصافح غير ذي محرم إلّا من وراء ثوبها.
    - ٥٤ ـ ولا تبايع إلّا من وراء ثوبها.
    - ٥٥ ــولا يجوز أن تحجّ تطوّعاً إلّا بإذن زوجها.
    - ٥٦ ـ ولا يجوز للمرأة أن تدخل الحمّام، فإنّ ذلك محرّم عليها.
    - ٥٧ ـ ولا يجوز للمرأة ركوب السرج إلّا من ضرورة وفي السفر.
      - ٥٨ \_وميراث المرأة نصف ميراث الرجل.
        - ٥٩ ـ وديتها نصف دية الرجل.
- ٦٠ ـ وتعاقل المرأة الرجل في الجراحات حتّى تبلغ ثلث الدية، فإذا زادت
   على الثلاث ارتفع الرجل وسفلت المرأة.
  - ٦١ ـ وإذا صلَّت المرأة وحدها خلف الرجل قامت خلفه ولم تقم بجنبه.
- ٦٢ \_ وإذا ماتت المرأة وقف المصلّي عليها عند صدرها، ومن الرجل إذا صلّى عند رأسه.
  - ٦٣ ـ فإذا أدخلت القبر وقف زوجها في موضع يتناول وركها.
- ٦٤ ـ ولا شفيع للمرأة أنجح عند ربّها من رضا زوجها. ولمّا ماتت

٣٥٧ ..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة فاطمة على ضوء القرآن والعترة فاطمة على ظام عليها أمير المؤمنين عليه اللهم إنّي راضٍ عن ابنة نبيّك، اللهم إنّها قد أوحشت فآنسها، اللهم إنّها قد هُجرت فصِلها، اللهم إنّها قد ظُلمت فاحكم لها وأنت خير الحاكمين ...(١١)».

<sup>(</sup>١) المواعظ العددية : ٢٨٥، باب السبعين.

# الفصل الحادي عشر

#### الطلاق

بودّي أن لا أذكر هذا الفصل، وأردت أن أحجم عنه، فإنّ الطلاق وإن كان محلّلاً شرعاً وقانوناً، إلّا أنّه أبغض الحلال عند الله الطلاق، ورباحا الضرورة الحياتية اقتضت ذلك عندما يكون آخر الدواء الكيّ، فإنّ الزوج وكذلك الزوجة إذا استعملاكلّ الطرق للإصلاح والعيش الرغيد الهادئ إلّا أنّها لم تنفع ولم تنجح، فلا تبقى حيلة إلّا الافتراق والطلاق، فيختار ذلك كآخر علاج.

ا \_ الكافي بسنده عن أبي عبد الله عليه قال: إن الله عزّ وجلّ يحبّ البيت الذي فيه العرس ويبغض البيت الذي فيه الطلاق، وما من شيء أبغض إلى الله من الطلاق.

٢ ــقال رسول الله عَيَّنَ : تزوّجوا ولا تطلّقوا، فإنّ الطلاق يهتزّ منه العرش.
٣ ــوقال عَيَّنِيُّ : تزوّجوا ولا تطلّقوا، فإنّ الله لا يحبّ الذوّاقين والذوّاقات أي الذين يكثرون الزواج والطلاق من الرجال والنساء ــ.

٤ عن أبي جعفر عليُّلا ، قال : قال رسول الله عَيْليًّا : أوصاني جبرئيل عليُّلا المرأة حتى ظننت أنّه لا ينبغى طلاقها إلّا من فاحشة بيّنة .

وإذا كانت المرأة تؤذي الرجل بأذي لا يطاق عادة، فإنّ الرجال بـالخيار

٣٥٤ ..... ٠٠٠٠ القرآن والعترة

<sup>(</sup>١) البحار ١٠٠: ٢٢٤

# مصادر للبحث

### المصادر العربية

|                        | ١ _القرآن الكريم                   |
|------------------------|------------------------------------|
| الشيخ الكليني          | ۲_الكافي                           |
| الشيخ الطوسي           | ٣_التهذيب                          |
| الشيخ الصدوق           | ٤_من لا يحضره الفقيه               |
| الحرّ العاملي          | ٥ ـ وسائل الشيعة                   |
| العلّامة المجلسي ً     | ٦_بحار الأنوار                     |
| الفيض الكاشاني         | ٧_الوافي                           |
| الشيخ ريشهري           | ٨_ميزان الحكمة                     |
| الحسن بن الفضل الطبرسي | ٩ _مكارم الأخلاق                   |
| عمر فرّوخ              | ١٠ ـ الأُسرة في الشرع الإسلامي     |
| سيّد فرج               | ١١ ــالأُسرة في ضوء الكتاب والسنّة |
| عدنان البكّاء          | ١٢ ـ الأُسرة المسلمة               |
| لجنة التأليف           | ١٣ ـ الأُسرة المسلمة               |

علي عبد الواحد وافي

١٤ \_الاُسرة والمجتمع

تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ١٥ ـ الإسلام والأسرة أمين محمود الشريف ١٦ ـ الإسلام والأسرة إبراهيم معوّض ١٧ \_بناء الأسرة المسلمة عبد الحميد كشك ١٨ ـ دستور الأُسرة في ظلال القرآن أحمد فائز ١٩ ـ المرأة والأُسرة في الإسلام خير الله طلفاح ٢٠ ـ مسند العروس لتأسيس الأسرة الإسلامية عبد الرحمن الجزو ٢١ ـ نظام الأسرة في الإسلام محمد عقلة ٢٢ ـ دراسات في الاجتماع العائلي مصطفى الخشاب ٢٣ ـ كيف تسعد الحياة الزوجية هادي المدرّسي ٢٤ ـ الزواج في الإسلام الشيخ الصيمري ٢٥ ـ نظرية العلاقة الجنسية في القرآن الكريم الشيخ الآصفي ٢٦ ـ كلمة ودعوة الشهيدة بنت الهدى ٢٧ ـ المرأة المسلمة اليوم على عبد الجليل راضي ٢٨ ـ الأُسرة في المجتمع العربي بين الشريعة الإسلامية والقانون محمّد عبد الفتّاح الشاوي ٢٩ ـ الزواج والطلاق في الإسلام زكى الدين شعبان ٣٠ ـ المرأة في القرآن عباس محمود العقّاد ٣١ ـ المساواة في الإسلام على عبد الواحد ٣٢ ـ المرأة والجنس نوال السعداوي ٣٣\_النظام التربوي في الإسلام الشيخ باقر القرشي ٣٤ ـ نظام حقوق المرأة في الإسلام الشيخ مرتضى المطهري

| <b>TOV</b>              | مصادر البحث                                  |
|-------------------------|----------------------------------------------|
| الشيخ باقر القرشي       | ٣٥_نظام الأُسرة في الإسلام                   |
| الفيض الكاشاني          | ٣٦ ـ المحجّة البيضاء                         |
| الشيخ النراقي           | ٣٧_جامع السعادات                             |
| عبد الرحمن الصابوني     | ٣٨_نظام الأُسرة وحلّ مشكلاتها في ضوء الإسلام |
| الشيخ محمّد تقي الفلسفي | ٣٩_الطفل بين الوراثة والتربية                |
| الشيخ حسين المظاهري     | ٤٠_ تربية الطفل في الرؤية الإسلامية          |

#### المصادر الفارسية

| قائمي             | ۱ ـ تشکیل خانواده در اسلام        |
|-------------------|-----------------------------------|
| حسين حقاني        | ۲_حقوق خانواده                    |
| مهدی لنگر دودی    | ٣_حقوق خانواده                    |
| حسین صفائی        | ٤ ــ حقوق خانواده                 |
| حسين مظاهري       | ٥ ـ خانواد، در اسلام              |
| غلامعلى حداد عادل | ٦ ـ خانواده در اسلام              |
| محمّد             | ۷۔خوشبختی خانوادہ                 |
| احمد بهشتي        | ۸۔دین حکومت خانوادہ               |
| احمد كاويان پور   | ۹ ـ قرآن واحد خانواده             |
| ستير              | ۱۰ ـ. آدم سازی                    |
| آر توس            | ۱۱ ـ آنچه باید هر مرد زندار بداند |
| ابراهيم امين      | ۱۲ ـ آئين همسر داري               |
| محمد نجمي         | ۱۳ ـ تدبير منزل                   |

..... تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة ۱۷ \_اخلاق در خانه حسين مظاهري ۱۵ ـ اسلام و مسائل جنسي و زناشو ئي احمد صادقي ۱٦ ـ انتخاب همسر ابراهيم اميني ١٧ ـ با چه کسي از دواج کنيم اسد الله داستاني ۱۸ ـ پدر و خانواده محمد حسين مظلوميان ۱۹ ـ پيام زندگي وجبه زين العابدين ۲۰ ـخانواده و مسائل همسران جوان على قائمي ۲۱ ــ مسائل ازدواج و حقوق خانواده على اكبر بابازاده ۲۲ ـ خانواده در مکتب قرآن و اهل ست كاظم ارفع ۲۳\_ازدواج و زن از قرآن مجید حسن بو زگر محمد باقر حجتي ۲۷ ــ اسلام و تعلیم و تربیت کو دک ۲۵ ـ پرورش کو دک از نظر اسلام سيد جعفر شيخ الاسلام ۲۱ ـ تربیت کو دک اداره تعليمات خانواده ۲۷ ـ تربت کو دک در حهان امروز احمد بهشتي ۲۸ ـ تربیت و باسازی کو دکان على قائمي ۲۹ ـ تربیت و عوامل تربیتی کو دکان امور پرورش ۳۰ ـ حدیث تربت کو دک ییام آزادی ۳۱\_خانواده و تربیت کو دک على قائمي ۳۲ ـ روانشناسي کو دک ژان ساژه ٣٣ ـ فنون ترست کو دک عبد الله شفيع آبادي ۳۶ کودک و تعلیم و تربیت جمعی از نویسندگان ۳۵ ـ نقش پدر در تربیت کو دک ويليام

### الفهرس

| ٣        | نقديم الحسينية النجفية                |
|----------|---------------------------------------|
| <b>v</b> | لإهداء                                |
| ۹        | لمقدّمة                               |
| ١٩       | لفصل الأوّل ــ التربية لغةً واصطلاحاً |
| ٢٢       | التربية والتعليم                      |
| ۲٤       | التربية التكوينية والتشريعية          |
| ro       | من هو المربّى ؟                       |
| rv       | أقسام التربية                         |
| ٢٧       | متعلّقات التربية                      |
| ۲۹       | الاُسرة لغةً واصطلاحاً                |
| ۲۹       | لفصل الثاني _الزواج التكويني          |
| £ £      | الزواج التشريعي                       |
|          | الطَّبقيّة في الزواج                  |
| ,r       |                                       |
| λ        | وسائل تحقّق الزواج                    |

| تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة | ٣٦•                                       |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| ه في الإسلام                        | الفصل الثالث ـ بواعث الزواج وأهداف        |
| ٦٥                                  |                                           |
| ٧١                                  | بواعث الزواج في السنّة الشريفة            |
| ٧١                                  | ١ ـ التوحيد                               |
| γγ                                  | ۲_التقوى۲                                 |
| VY                                  | ٣_البناء المحبوب لله                      |
| ٧٣                                  |                                           |
| ٧٥                                  |                                           |
| <b>YY</b>                           |                                           |
| ٧٨                                  | ٧ ــ التكاثر                              |
| V9                                  |                                           |
| ٨٠                                  |                                           |
| A1                                  |                                           |
| ۸١                                  | ١١ ــ التديّن                             |
| ΛΥ                                  |                                           |
| ة والكونية في الزواج                | الفصل الرابع ــالعوامل التربوية والوراثيا |
| Λ٩                                  | H A                                       |
| Λ9                                  | ٢ ـ القمر في العقرب                       |
| ٩٦                                  | .,                                        |
| ٩٨                                  | حبّ النساء                                |

| ۳٦١          | الفهرسالفهرس المستمالين            |
|--------------|------------------------------------|
| ١٠٢          | النساء الفاضلات                    |
| ١٠٤          | ١ ــأصبحهنّ وجهاً وأقلّهن مهراً    |
| ١٠٤          | ٢ ـ قلَّة المؤونة وتيسير الولادة   |
| ١٠٥          | ٣_أصناف النساء في أخلاقهن المحمودة |
|              | نساء السوء                         |
| \ <b>r</b> r | الكفاءة في الزواج                  |
| ١٤٧          | الفصل الخامس ــالرضا شرط في الزواج |
|              | السعي في الزواج                    |
| ١٥١          | الزواج المبكّر                     |
| ١٥٤          | الخطبة                             |
| ١٦٠          | المهر أو الصداق                    |
| ٠٦٦          | خطورة غلاء المهور                  |
| ١٧٠          | العقد الشرعي                       |
|              | ليلة الزفاف                        |
| ١٧١          | ١ _الزقّة في الليل                 |
| ١٧٢          | ٢ _ الدعاء والصلاة                 |
| ١٧٤          | ٣_التكبير                          |
| ١٧٥          | ٤ _أعمال ليلة الزفاف               |
|              | ٥ ـ الإقامة سبعة أيام              |
| \ <b>Y</b> Y | ٦ ـ الوليمة                        |
| \ <b>Y</b> A | ٧_النثر                            |

| أسرة على ضوء القرآن والعترة            | ٣٦٢ تربية الأ                          |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| ١٨٠                                    | آداب المباشرة                          |
|                                        | ١ _ ألذّ اللذائذ                       |
|                                        | ٢_المداعبة والملاعبة                   |
| أحوالهاأحوالها                         | ٣_أوقات المباشرة المستحبّة والمكروهة و |
| 190                                    | ٤_حكم العزل                            |
| 190                                    | ٥ ــالدعاء عند المقاربة                |
| 197                                    | الفصل السادس ـحقوق الزوجين المشتركة    |
| 19.8                                   | ١ ـ الصبر                              |
| 199                                    | ٢ ـ عدم الظلم و ترك الأذى              |
| Y • •                                  | حقوق الزوجة                            |
| ۲۰۳                                    | ١ ـ غفران الخطايا (العفو والتسامح)     |
| Υ•٤                                    | ٢ ـ تحمّل الأذى                        |
| Y • 0                                  | ٣_الإنفاق والسعة                       |
| ٣٠٦                                    | ٤_الحنان وعدم الظلم                    |
| Y • V                                  | ٥ ـ عدم الضرب المبرح                   |
| Y1\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ٦_الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر      |
| Y10                                    | ٧_الصيانة                              |
| <b>۲۱٦</b>                             | ٨_الإحسان                              |
| Y \ \ \                                | ٩ ـ المداراة المطلقة                   |
| YY•                                    | ١٠ ـ حسن السمت والصورة                 |

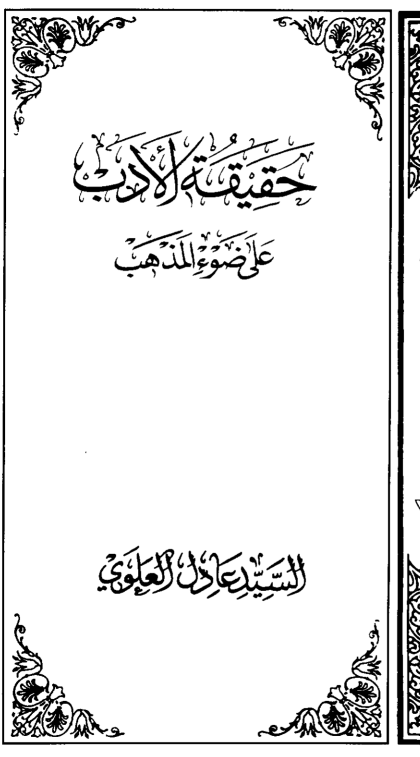
| <b>*7*</b> | الفهرس                                    |
|------------|-------------------------------------------|
| ۲۲٥        | حقوق الزوج                                |
| 770        | ١ _الإطاعة الخالصة                        |
| YTV        | ٢ ـ الإذن في التصرّف وفي الأعمال          |
| ۲۳•        | ٣_الرفق بالزوج                            |
| ۲۳•        | ٤_الاهتمام بداخل الدار ولوازم البيت       |
| ۲۳۱        | ٥ _الاهتمام بأداء الحقوق                  |
| ۲۳۱        | ٦ _الجماع                                 |
| ٢٣٥        | ٧_التزيّن٧                                |
| ۲٤٠        | ٨_عفّة الكلام                             |
| ۲٤١        | الرجال قوّامون                            |
| Y £ 9      | رئاسة الأسرة                              |
| Yo1        | الفصل السابع ـعوامل ديمومة الزواج الناجح  |
| YoY        | ١ _الحبّ المتبادل١                        |
| YoY        | ٢_إكثار الخير                             |
| YOY        | ٣_النظافة والطيب                          |
| Y0T        | ٤ ـ إدخال السرور                          |
| Y0T        | ٥ _الإطاعة ورضا الزوج                     |
| TOT        | ٦ ـ المحافظة على العرض والمال             |
| Υοε        | ٧_العون والمساعدة                         |
| Y00        | ٨_الاستقبال والتوديع الحسن                |
| Y00        | ٩ ـ الكلام العقائدي الجميل والمنطق الرصين |

| تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة        | ٤٢٣   |
|--------------------------------------------|-------|
| ـقبول الاعتذار والاعتذار المتبادل          | _ \ • |
| _المداراة مطلقاً                           | _ 11  |
| ـ حسن المقال دائماً                        | _ \   |
| عدم انتظار حسن الفعال مئة بالمئة من الزوجة | - 14  |
| عدم التكلفة في الحياة                      | _ \ ٤ |
| عدم المنّة على الزوج                       | _ \ 0 |
| عدم الهجران في أمر الفراش                  | _ \7  |
| مشورة النساء وعدم الطاعة                   |       |
| التحذّر واليقظة                            | _`\\  |
| التعقّل                                    | _ 19  |
| الزوج عزّ الزوجة                           | _ ۲ • |
| الغيرة                                     | _ 7 7 |
| التعاون                                    | _ ۲۲  |
| الترويح على العيال                         |       |
| حسن البرّ                                  | _ 7 £ |
| الإدارة بيد الزوج                          |       |
| التكتّم المالي                             |       |
| حسن التبعّل                                |       |
| ترك السحر والشعبذة                         | _ Y   |
| الخدمة المتواصلة                           | _ ۲۹  |
| الشكرا ٢٦٩                                 |       |
| العشق المتبادلالعشق المتبادل               | -41   |

| ۳٦٥        | الفهرسالفهرس الفهرس المستمالة الفهرس المستمالة المستم |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>TYT</b> | لقطتان من البيت العلوي الفاطمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| YV0        | الفصل الثامن ـ تربية الأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YV0        | المقام الأوّل _حبّ الأطفال والأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| YVV        | المقام الثاني _الولد أو البنت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| YAY        | المقام الثالث ـ طلب الولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۸۹        | المقام الرابع ـ الحمل و آدابه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ع۲۹۱       | المقام الخامس _أثر الطعام على الحوامل والأولاد والجماي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۹٤        | المقام السادس ـ وضع الحمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | المقام السابع _الرضاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 799        | المقام الثامن ـ تسمية المولود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٠٥        | المقام التاسع _التهنئة بالمولود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٠٧        | المقام العاشر ــ العقيقة وما يتعلّق بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣١٠        | مستحبّات أخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣١٢        | المقام الحادي عشر _الختان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣١٦        | المقام الثاني عشر ـشباهة الولد بالوالد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣١٨        | المقام الثالث عشر _مراحل تربية الأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٢٦        | المقام الرابع عشر ـ العدالة بين الأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 779        | المقام الخامس عشر _القُبلة من مظاهر الحبِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٣١        | الفصل التاسع _أحكام النساء والأولاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>727</b> | الفصل العاشر _مسائل عامّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٥٣        | الفصل الحادي عشر _الطلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة | ٣ <b>٦٦</b>      |
|--------------------------------------|------------------|
| TOO                                  | مصادر للبحث      |
| T00                                  | المصادر العربية  |
| TOV                                  | المصادر الفارسية |
| 709                                  | الفهرسالفهرس     |

.





علوي، عادل، ١٩٥٥ \_\_

رسالة حقيقة الأدب على ضوء المذهب / تأليف السيّد عادل العلوي. \_ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢٠ ق. = ١٣٧٩.

٤٠ ص . ــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دورة) . - ISBN 964 - 5915 - 20 - 1 فهرستنویسی بر اساس اطلاعات نییا.

عربی .

کتابشامه : ص. ۲۹ ـ ۳۹؛ همچنین به صورت زیرنویس.

١. أدب (إسلام). ٢. أخلاق إسلامي. الف. عنوان. ب. عنوان : حقيقة الأدب على ضوء المذهب. ٧ - ٨ ع / ٨ / BP ٢٤٧ / ٨

144/71

كتابخانة ملى أيران

44.E44A

# äeguga

# رسالات إسامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

حقيقة الأدب على ضوء المذهب تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ٣٤٢٣ هجري قمري صفّ الحروف ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ۱ ـ . ۲ ـ ۵۹۱۵ ـ ۶۳۶ ای. ای. ان. ۷-۷۸۹۲۵۹۱۵۲۲ و ۹۷۸۹۲۵ شابك ۲ ـ ۱۸ ـ ۵۱۱۵ ـ ۹۲۵ (دورة ۱۰۰ جلد)

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي علَّم الإنسان ما لم يعلم.

والصلاة والسلام على أشرف الخلق سيّد الأنبياء والمرسلين محمّد المصطفى الأكرم، وعلى آله الطاهرين ساسة العباد وأركان البلاد.

## حقيقة الأدب على ضوء المذهب

### (مذهب أهل البيت عليك الم

#### الأدب في القرآن والسنّة:

لقد تشرّف الإنسان بحكمة الله البالغة على سائر مخلوقاته بعقله الدرّاك، فإنّ العقل جوهرة ربانية أودعها الله سبحانه في الإنسان، ليحلّق بها في سهاء الفضائل وآفاق العلوم، ويسمو بها قاب قوسين أو أدنى، ويبلغ بها قمم الكمال والجلال، حتى ليكون مظهراً لأسهاء الله الحسنى وصفاته العليا، وإنّه كلّم ازداد كمالاً وجمالاً، فإنّه يكون مظهراً للإسم أكثر شمولية، حتى يصل مقام الفناء في الله، ويكون مظهراً لاسم الجلالة، تتجلّى وتتبلور فيه جميع الأسهاء والصفات الإلهية.

- ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَـكِنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ (٢).
- ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَخْيٌ يُوحَى ﴾ (٣).
  - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) طبع في مجلّة (الكوثر)العدد الرابع سنة ١٤١٧ هـ.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ١٧.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٣.

<sup>(</sup>٤) الفتح : ١٠.

٦ ..... حقيقة الأدب على ضوء المذهب
 ﴿ مَنْ يُطِع الرَّسولَ فَقَدْ أطاعَ اللهَ ﴾ ``.

فالرسول الأعظم ﷺ بلغ العلى بكماله، وكشف الدجى بجماله، فكان المظهر الأتم لربّه جلّ جلاله، فرميته رمية الله، وكلامه كلام الله، وبيعته بيعة الله، وإطاعته إطاعة الله عزّ وجلّ، وليس ذلك إلّا بلطف من الله ولكمال عقله.

فعظمة الإنسان وشموخه وعلو مرتبته وامتيازه عن العجماوات والمخلوقات وسعادته في الدارين إنّما هو بعقله، والعقل ما عُبد به الرحمن واكتسب به الجنان وله جنود، منها حسن الأدب، كما أنّ للجهل جنوداً ومنها سوء الأدب، فالعاقل يكون أديباً ومؤدّباً ومعلّماً للآداب في سلوكه وأقواله وحركاته وسكناته.

ويقول أمير المؤمنين علي عَلَيْكٍ : الأدب كمال الرجل.

وقال : الأدب أحسن السجيّة، أفضل الشرف الأدب.

وقال عَلَيْلًا : خير ما ورّث الآباء الأبناء الأدب، حسن الأدب خير مؤازرٍ وأفضل قرين.

وهذا يعني أنّ أفضل من يؤازرك ويعاضدك ويرافقك في صعوبات الحياة ومشاكلها، وخير زادٍ في الحياة هو أدبك.

وقد قال الأمير عليه : طالب الأدب أحزم من طالب الذهب، ومن لم يكن أفضل خلاله أدبه كان أهون أحواله عطبه، وإنّك مقوّم بأدبك فريّنه بالحلم، يا مؤمن إنّ هذا العلم والأدب ثمن نفسك فاجتهد في تعلّمها، فما يزيد من علمك وأدبك يزيد في ثنك وقدرك.

أجل، قيمة كلَّ امريِّ ما يحسنه، وثمنه أدبه، بل قال الأمير عليُّلا : الأدب كمال

<sup>(</sup>۱) النساء : ۸۰

الرجل. وقال: عقل المرء نظامه، وأدبه قوامه، وإنّ الناس إلى صالح الأدب أحوج منهم إلى الفضّة والذهب. وثلاث ليس عليهنّ مستزاد: حسن الأدب ومجانبة الريب والكفّ عن المحارم.

ولمّا بعث النبيّ الأكرم معاذ إلى البمن قال: يـا مـعاذ، عـلّمهم كـتاب الله، وأحسن أدبهم على الأخلاق الصالحة.

وربما يكون الإنسان شريفاً في حسبه ولكن لسوء أدبه يسقط من العيون وينحط في المجتمع، وربما كان وضيعاً في نسبه إلا أنّه يسمو ويسود الآخرين بحسن أدبه.

ويقول أمير المؤمنين على عليه الأدب أحد الحسبين، وأشرف حسب حسن أدب، وأكرم حسب حسن أدب، وحسن الأدب أفضل نسب وأشرف سبب، وطلب الأدب جمال الحسب، وعليكم بالأدب فإنّه زين الحسب، وقليل الأدب خير من كثير النسب، وحسن الأدب ينوب عن الحسب، ولا حسب أنفع من الأدب، وكلّ الحسب متناه إلّا العقل والأدب، وحسن الأدب يستر قبيح النسب، وفسد حسب من ليس له أدب.

والأدب تاج يورث السموّ والسيادة.

قال الأمير عليُّه : لا زينة كالآداب، ولا حلل كالآداب، والأدب حلل جُدّد، والعلم وراثة كريمة، والآداب حلل مجدّدة.

وممّـا يشهد به الوجدان أنّه قد يفقد الإنسان شرفه وحسبه ونســبه بســوء أدبه.

قال أمير المؤمنين على علي المنافي الشرف مع سوء الأدب، ومن قل أدبه كثرت مساويه، ومن وضعه دنائة أدبه لم يرفعه شرف حسبه، وبئس النسب سوء الأدب،

٨ ...... حقيقة الأدب على ضوء المذهب
 ولا أدب لسيء النطق.

فلا بد من المجاهدة والمثابرة من أجل كسب الآداب فيانه ورد في الحديث العلوي الشريف: النفس مجبولة على سوء الأدب، والعبد مأمور بملازمة حسن الأدب، والنفس تجري في ميدان المخالفة، والعبد يجهد بردها عن سوء المطالبة، فتى أطلق عنانها فهو شريك في فسادها، ومن أعان نفسه في هوى نفسه فقد أشرك نفسه في قتل نفسه.

فالعقل وإن كان موهبة من الله سبحانه، إلّا أنّه لا يكتني به في الحياة، بل لا بدّ من مقارنته بالأدب.

إنَّ أمير المؤمنين على علي الله يقول: نِعمَ قرين العقل الأدب، وإنَّ صلاح العقل الأدب، وكلَّ شيء يحتاج إلى العقل، والعقل يحتاج الأدب، ولن ينجع الأدب حتى يقارنه العقل، والآداب تلقيح الأفهام ونتيجة الأذهان. وإنَّ الأدب صورة العقل، وإنّه في الإنسان كشجرة أصلها العقل، وحسن الأدب زينة العقل، ولا أدب لمن لا عقل له، وإنّ الأدب والدين نتيجة العقل، وأفضل العقل الأدب، وآداب العلماء زيادة في العقل، وإنّ بذوي العقول من الحاجة إلى الأدب كما يظمأ الزرع إلى المطر، ومن زاد أدبه على عقله، كان كالراعي بين غنم كثيرة.

#### من هو المؤدّب ؟

فالعاقل اللبيب يحتاج إلى الأدب، والأدب إنَّما هو من ثمار العقل، فلا أدب بلا عقل، ولا عقل بلا أدب.

المؤدّب الأوّل هو الله سبحانه، وقد أدّب نبيّه الأكرم محمّد ﷺ، ويقول الإمام الصادق عليّه إلى الله الله الله الأدب الصادق عليّه إلى الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه فأحسن أدبه، فلمّا أكمل له الأدب قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظيم ﴾ (١)، ثمّ فوّض إليه أمر الناس والأمّة ليسوس عاده)(٢).

وهذه الرواية الشريفة تدلّ أوّلاً: على أنّه كلّ واحد يحتاج إلى مؤدّب يؤدّبه حتى النبيّ الأكرم. وثانياً: إغّا يؤدّبه بحسن الأدب. وثالثاً: بعد أن اكتمل في الأدب يحقّ له أن يؤدّب الناس ويهديهم ويسوس العباد، فالسياسي لا بدّ أن يؤدّب نفسه أوّلاً بالآداب الحسنة حتى يحقّ له أن يسايس ويسوس الناس، كما أنّ تعلّم الآداب يحتاج إلى زمان ليس بقصير ولا بالأمر السهل.

(١) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٢) بجار الأنوار ١٧ : ٤.

قال الإمام الصادق عليه أيضاً: (إنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه حتى إذا أقامه على ما أراد قال له: ﴿ وأمر بالعرف واعرض عن الجاهلين ﴾ (١) فلمّا فعل ذلك رسول الله يَهَيُنُ زكّاه الله تعالى فقال: ﴿ إنّك لَعَلى خُلُقٍ عَظيم ﴾ (١) (١). وقال النبيّ الأعظم: (أدّبني ربي فأحسن تأديبي). وقال: (أنا أديب الله، وعلي أديبي). وقال أمير المؤمنين على عليه الله : (إنّ رسول الله يَهَيُنُ أدّبه الله عزّ وجلّ، وهو أدّبني، وأنا أؤدّب المؤمنين، وأورّث الأدب المكرّمين).

فالمؤدّب الأوّل هو الله، ثمّ الأنبياء، ثمّ الأوصياء، ثمّ العلماء الصالحين المتّقين الله عم ورثة الأنبياء. الأمثل فالأمثل، ثمّ المعلّم والآباء والأمّهات في مقام التربية والتعليم وكسب الآداب.

وعلى كلّ واحد في مقام الأدب: أن يبدأ بتأديب نفسه أوّلاً، فيتأدّب بآداب الله ورسله وأوليائه الكرام البررة.

وقال عَلَيْكُ : (من تأدّب بآداب الله عزّ وجلّ أدّاه إلى الفلاح الدائم)(٥).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١٧ : ٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر ٢: ٥٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٩٢: ٢١٤.

من هو المؤدّب؟ ...... ١١

ولمَّا نزلت الآية الشريفة: ﴿ لا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إلى ما مَتَّعْنا بِهِ أَزْواجاً مِنْهُمْ ﴾ (١) أمر النبي ﷺ منادياً ينادي: مَن لم يتأدّب بآداب الله تقطّعت نـفسه عـلى الدنـيا حسرات.

وقال عليُّالِا: (إنّ الله تعالى أدّب عباده المؤمنين أدباً حسناً)، فقال جلّ من قائل: ﴿ يَحْسَبُهُمُ الجاهِلُ أغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ ﴾ (٢). وقال: (من لم يُصلح على أدب الله لم يصلح على أدب نفسه).

فالأدب من نعم الله سبحانه على عبده، ويسنبغي لكل إنسان أن يكسب الأدب ويكلّف نفسه على تحصيله، فإنّ الإمام الرضا عليّه يقول: العقل حباء من الله، والأدب كلفة، فمن تكلّف الأدب قدر عليه، ومن تكلّف العقل لم يزدد بذلك إلاّ جهداً.

وهذا يعني أنّ ميادين كسب الفضائل وتعلّم الآداب إنّما هي ميادين واسعة، يحتاج الإنسان في جولانها إلى الجهد الجهيد والكلفة والمشقّة من أجل نيلها والتحلّي بها، حتى تكثر محاسنه وتقلّ مساويه، فإنّ أمير المؤمنين عليّه يقول: مَن كلّف بالأدب قلّت مساويه.

(١) الحجر : ٨٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٧٣.

### ما هو الأدب ؟

وهنا من حقّ المطالع الكريم بعد أن عرف دور الأدب في الحياة الإنسانية، ووقف على أهميّته البالغة، وأنّه لا عقل لمن لا أدب له، وإنّه لولا الأدب لكمان الإنسان في صفّ الحيوانات ويضاهي الأنعام بل أضلّ سبيلًا، فله أن يسأل حينئذٍ ما هو الأدب؟ وكيف نرثه ونصل إليه؟

وكيف نؤدّب أنفسنا أوّلاً؟

وبأيّ شيء ؟

ثمّ نؤدّب الآخرين، لا سمّا أولادنا فلذّات أكبادنا؟!

والجواب إنما نتحرّاه ونذكره من خلال الأحاديث الشريفة الواردة عن أهل بيت العصمة والطهارة عليه فإنهم معادن العلم والأدب، وكلامهم نور، وأمرهم رشد، ووصيّتهم التقوى، وفعلهم الخير، فهم ساسة العباد وأركان البلاد، وهم الأسوة الحسنة والقدوة الصالحة.

ومعنى الأدب(١): هو الهيئة الحسنة التي ينبغي أن يقع عليه الفعل المشروع إمّا

<sup>(</sup>١) مقتبس من تفسير الميزان للعلّامة الطباطبائي ﷺ ٦: ٢٥٥ ـ ٣٠٥.

ما هو الأدب؟ ...... ٢٠

في الدين أو عند العقلاء في مجتمعهم، كآداب الدعاء وآداب ملاقاة الأصدقاء، وإن شئت قلت: الأدب ظرافة العمل.

فإذا كان العمل بعد لطافته ظريفاً بنظر الشرع المقدّس أي الوحي والحجة الظاهريّة، أو بنظر العقل السليم والحجّة الباطنيّة، فإنّه يكون من الأدب، فلا يكون إلّا في الأمور المشروعة غير الممنوعة، ولا يتحقّق إلّا في الأفعال الاختياريّة التي لها هيئات مختلفة، حتى يكون بعضها متحلّياً ومتلبّساً بالأدب دون بعض، كأدب الأكل مثلاً في الإسلام فمن آدابه أن يبدأ فيه بالبسملة ويختم بالحمد لله ويؤكل دون الشبع وأن لا ينظر إلى الآخرين وأن يغسل يديه قبل الأكل وبعده وغير ذلك، ولكلّ شيء آدابه الخاصة.

فالأدب يعني الهيئة الحسنة في الأفعال الاختياريّة، والحُسن بحسب معناه هو الموافقة لغرض الحياة، وهذا لا يختلف فيه العقلاء وأنظار الناس والجسمعات فالحسن مفهومه ومعناه واحد، إغّا الاختلاف بين الناس في المصاديق، وما أكثر الخلاف والبون الشاسع بين المصاديق بحسب اختلاف الأمم والشعوب والملل والنحل والمجتمعات والطبقات، فالاختلاف بينهم في آداب الأفعال، فربما آداب مستحسنة عند قوم مذمومة وقبيحة عند آخرين، كتحيّة أوّل اللقاء فربما آداب مستحسنة عند قوم التحيّة والتسليم مباركاً طيباً، وعند قوم برفع القبّعات والقلانس وعند بعض برفع اليد حيال الاذن أو الرأس، وعند برفع المنتاء وخضوع.

والاختلاف إنّما هو في المصداقيّة لمعنى الأدب، وأمّا أصل المـعنى والمـفهوم أي الهيئة الحسنة وظرافـة العـمل فـهو ممّـسا أجمـع العـقلاء عـليه وعـلى حسـنه ولزومه. فالأدب في كلّ مجتمع مـرآة يحكـي عـن ثـقافتهم وتمـدّنهم واعـتقاداتهـم وأخلاقهم.

إلاّ أنّ الآداب غير الأخلاق التي تعني السجايا والملكات النفسانيّة الراسخة التي تتلبّس بها النفوس.

بل الآداب أفعال حسنة من منشآت الأخلاق، والأخلاق من مقتضيات المجتمع بخصوصه بحسب غايته الخاصة، فالغاية المطلوبة للإنسان في حياته هي التي تشخّص أدبه في أعماله، وترسم لنفسه خطّاً لا يتعدّاه إذا أتى بعمل في مسير حياته والتقرّب من غايته.

ثم الأدب الإلهي الذي أدّب أنبياءه ورسله وأولياءه وعباده المقرّبين، هـو الهيئة الحسنة في الأعمال الدينية التي تحاكي غرض الدين وغايته، وهو العبودية على اختلاف الشرائع السماوية الحقّة بحسب كثرة موادّها وقلّتها، وبحسب مراتبها في الكمال.

والإسلام دين الله الحنيف لم يغفل عن صغيرة وكبيرة، بل تعرّض لجسيع جهات الحياة الإنسانيّة، فقد وسع الحياة أدباً، ورسم في كلّ عمل هيئة حسنة تحاكي غايته، وإطار الأدب الإلهي هو التوحيد والعبوديّة، فليس للإسلام غاية إلّا التوحيد في مرحلتي الاعتقاد والعمل، فيعتقد بالمبدأ والمعاد، وإنّه لا بدّ من الإطاعة والعبوديّة المحضة في أقواله وأفعاله وسائر أبعاد حياته. فالأدب الإلهي والنبوي والولوي وكلّه حقيقة واحدة يعني هيئة التوحيد في الفعل.

وكلّ واحد يبدأ بتأديب نفسه أوّلاً ثمّ بتأديب الآخرين، فإنّ فـاقد الشيء لا يعطمه:

﴿ أَفَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنَ لا يَهدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ

ما هو الأدب؟ ....... ١٥ تَحْكُمُونَ ﴾ (١).

ولكم في الأنبياء ورسول الله أسوة حسنة وقدوة صالحة.

ثمّ لكلّ شيء أصول وفروع، وعلينا بـإلقاء الأصـول وعـليكم بـالتفريع والتطبيق ومعرفة الجزئيّات.

<sup>(</sup>١) يونس: ٣٥.

### أصول الآداب

لا بدّ من مراعاة الأصول التالية في اكتساب الآداب وتحقيقها :

الأوّل: كفّ النفس عن الصفات الذميمة والأخلاق البذيئة والسجايا السيّئة، ولو كان ذلك من الاتّعاظ بغيرك، فإنّ أمير المؤمنين على عليُّا لا يقول: (إذا رأيت في غيرك خلقاً ذميماً فتجنّب من نفسك أمثاله).

وهذا أصل مهمّ في عالم الأدب.

لا تنه عن خُلُقٍ وتأتي مثله عارٌ عليكَ إذا فعلتَ عظيمُ وكفي بالمرء سعادةً أن يتعظ بغيره، فإن العاقل من توعّى واتعظ بغيره، فإذا شاهد من غيره منكراً وعملاً مذموماً عند الشرع المقدّس وعند العقلاء، وأنّه يحطّ من قيمة الإنسان وقدره، فعليه أن يتجنّب ذلك، ويكسب الأدب حينئذٍ ممّن لم يكن عنده الأدب،

وقد ورد هذا المعنى في الأمثال الفارسية: إنّي تعلّمت الأدب ممّن ليس له الأدب.

قيل لعيسى بن مريم علهم الله عنه أدبك ؟ قال : ما أدّبني أحد، رأيت قبح الجهل

وقال أمير المؤمنين على عليه الله إلى الله أدباً بنفسك اجتناب ما تكرهه من غيرك (٢).

الثاني: الصبر، فإنّ أساس الأخلاق في مراحلها الثلاثة: التخلّي من الصفات الذميمة، والتحلّي بالأخلاق الحميدة، والتجلّي إنّا هو الصبر، فهو العنصر الأوّل في علم الأخلاق، ومن ثمّ كسب الآداب.

يقول أمير المؤمنين على عليُّلا : (ليس شيء أحمد عاقبةً، ولا ألذٌ مغبّةً، ولا أدفع لسوء الأدب، ولا أعون على درك المطلب من الصبر).

الثالث: البحث، فإنّ من طلب شيئاً لا بدّ أن يبحث عنه بجدٍّ حتى يجده، وإنّ الآداب ممّـا يبحث عنها ويهتم بها.

قال الإمام على عَلَيْكُم : ( لا يستعان على الدهر إلّا بالعقل، و لا عــٰـلي الأدب إلّا بالبحث ).

وقال لقمان الحكيم: (مَن عني بالأدب اهتم به، ومن اهتم به تكلّف علمه، ومن تكلّف علمه، ومن تكلّف علمه، أدرك منفعته فاتخذه عادة، فإنّك تخلف في سلفك و تنفع به من خلفك )(٢).

<sup>(</sup>١) النجار ١٤: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٧٠: ٥٧٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٣: ٤١١.

١٨ ..... طيقة الأدب على ضوء المذهب

وهذا يعني أنّ الأدب في بدايته إنّما هو من الكلفة والتكلّف، ولكن بعد ذلك يكون ملكة وعادة ينتفع الإنسان بها في حياته وبعد مماته، فإنّه خير ميراث ينتفع به الأجيال.

الرابع: العلم، وقد اهتم الإسلام بطلب العلم غاية الاهتام، فمن حيث الزمان لابد أن تطلب العلم طيلة حياتك من اليوم الأوّل إلى آخر لحظة «أطلب العلم من المهد إلى اللحد». ومن حيث المكان فاطلبه في كلّ بقاع الأرض حتى أقصى النقاط وأبعدها من جزيرة العرب «أطلب العلم ولو بالصين». فإنّ «العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة»، و ﴿ يَـرْفَعِ اللهُ اللَّذِينَ آمَنوا منكُم وَاللَّذِينَ أُوتوا العِلْم وَرَجاتٍ ﴾ (١)، و ﴿ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (١). فالعاقل لا يسأم من طلب العلم، ومنهومان لا يشبعان: طالب علم، وطالب دنيا. فلا بدّ من طلب العلم ليل نهار، فإنّ الله العالم العلام يحبّ العلم والعلماء والصلحاء بنغاة العلم، فإنّهم مظهر من مظاهر علمه الأزلى والسرمدى.

وإنّ العلم يعين الإنسان على كسب الأدب والخلق الحسن.

يقول أمير المؤمنين على عليه الله : (إذا زاد علم الرجل زاد أدبه، وتـضاعفت خشيته لربّه).

قال الإمام الصادق للثيلا: (إنّ خير ما ورّث الآباء لأبنائهم الأدب لا المال، فإنّ المال يذهب والأدب يبقى)، قال مسعدة: يعنى بالأدب: العلم.

<sup>(</sup>١) المجادلة: ١١.

<sup>(</sup>۲) الزمر : ۹.

ومن ثمرة الأدب شحذ الذهن، فيستعدّ الإنسان لطلب العلم أكثر من غيره، قال أمير المؤمنين عليه : (بالأدب تُشحذ الفِطَن، فزد في فطانتك وذكائك لتستعين بهما على طلب العلم والعمل به بالأدب).

الخامس: الخشية، فإنّ ثمرة العلم النافع الخشية والخوف من الله سبحانه، فإنّ العالم بين الخوف والرجاء، يخاف ذنبه ويرجو ربّه، وكلّما ازداد علماً نافعاً مع العمل الصالح ازداد خشية من الله ﴿ إِمَّا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبادِهِ العُلَماءُ ﴾ (١)، فالعلم يشمر الخشية.

وقد قال الله تعالى لعيسى : أدّب قلبك بالخشية .

وهذا يعني أنّ لكلّ جارحة وعضو في الإنسان آداب خاصة، فأدب العين أن لا تنظر إلى ما حرّم الله، واللسان أن لا تكذب ولا تفحش ولا تستغيب ولا تكفر وغير ذلك، وأدب الله والرجلين أن تسعى في طاعة الله، كما إنّ للإنسان حسب حالاته آداب خاصة، فأدبه مع ربّه يختلف عن أدبه مع الناس، وعليه أن يراعي آداب الأسرة والمجتمع الصغير ثمّ الكبير، كأدبه في موضع عمله كالمدرسة والإدارة والوزارة والرئاسة وغير ذلك، فالمجلس العام له آدابه المختصة به، ولكل قوم أدابهم وسننهم وحضارتهم وثقافتهم الخاصة، فن أراد أن يعاشر طائفة أو صديق عليه أن يراعي الآداب، كلّ شيء بحسب نفسه، وأمّا أدب القلب، والقلب هو سلطان البدن، إذا صلح صلحت الجوارح، وإذا فسد فسدت الجوارح، وإذا فسد

(۱) فاطر: ۲۸.

٢٠ ..... حقيقة الأدب على ضوء المذهب العالم، فصلاحه وأدبه هو الخشية من الله سبحانه، فأدّب قلبك بالخشية.

السادس: بحالسة العلماء، فإنّ الإسلام أمرنا في مواطن عديدة أن نجالس العلماء، وحتى نزاحمهم في طلب العلم \_زاحم العلماء بركبتيك، كما قال لقمان ناصحاً ولده \_ فإنّ معاشرة العلماء ومجالستهم توجب النجاة والسعادة في الداريين، وفي تحصيل الأدب يقول أمير المؤمنين على طين الإ : (جالس العلماء يزدد علمك ويحسن أدبك). وإلمراد من العالم الذي النظر إليه كان من العبادة هو الذي صدّق قوله فعله، وفعله قوله. فإذا أمر الناس بالمعروف فإنّه يعمل به أوّلاً ويتأمّر به ثمّ يأمر، وإذا نهى عن منكر فإنّه يتجنبه أوّلاً ثمّ ينهى عنه، فالعالم الذي يزيد في علمك منطقه، ويرغّبك في الآخرة عمله، ويذكّر بالله منظره ورؤيته، هو الذي أمرنا أن نكتسب العلم منه، وإلّا فإذا رأيتم العالم مقبلاً على دنياه ولم يعمل بعلمه فاتهموه، ولا تأخذوا دينكم منه، فإنّه من قطّاع الطريق وسرّاق الدين، ﴿ فَلْيَنْظُرِ الإنسانُ الى طَعامِهِ ﴾ (١)، يقول الإمام الباقر عليه إلى علمه ممّن يأخذ)، فالعالم المتّق الورع لو جالسته فإنّه يزيد في علمك ويحسن أدبك.

السابع: الفهم، ربما الفهم أخصّ من العلم، وربما يرادفه، فإنّ الإنسان لا بدّ أن يتفهّم الحياة ويدرك أسرارها ليعرف قيمته، وماذا أريد منه، ولم خُلق، وما المقصود من الخلقة ؟ ولا بدّ لنا أن نؤدّب أنفسنا بالفهم، ونستعين بالله على ذلك

<sup>(</sup>۱) عبس: ۲٤.

أُصول الآداب .....

وندعو الله كما دعا الإمام زين العابدين علي بن الحسين عليه قائلاً: (اللهم ... اجعلنا من الذين تمسّكوا بعروة العلم وأدّبوا أنفسهم بالفهم)(١).

وهذا يعني أنّ الإنسان في كسب الأدب لا يكتني بالبحث وطلب العلم والصبر ومجالسة العلماء ويعتمد على نفسه فقط، بل لا بدّ من الدعاء والتوسّل بالله، فن العبد الحركة ومن الله البركة، فلا بدّ من اليد الغيبية تعين الإنسان على حركته وسيره إلى الله سبحانه بالتحلّي بالفضائل والمكارم والآداب، فنسأل الله سبحانه أن يجعلنا من الذين تمسّكوا بعروة العلم في كلّ أعماهم وأقواهم، وأدّبوا أنفسهم بالفهم ودرك الحقائق والواقعيات (اللهمّ أرني الحقائق كما هي).

الثامن: الصدق، فإن من علامات المؤمن أن يكون صادقاً في قوله وعمله، مع نفسه ومع غيره، فإن الكذب علامة النفاق، ومنشأه الشرك بالله، ولهذا ربحا المؤمن يسرق أو يزني ولكن لا يكذب أبداً، وإن الله الصادق مع الصادقين، وقد أمرنا أن نكون مع الصادقين، وأن نكون من أهل الصدق والصفاء، يتقول أمير المؤمنين على عليه المحرى الصدق وتجنب الكذب، أجمل شيمة وأفضل أدب).

فعلينا أن نؤدّب أنفسنا بالصدق، فإنّ المؤمن لا تخرج من فيه كذبة واحدة.

التاسع : ضبط النفس، فإنّ النفس لأمّارة بالسوء، وإنّ لها حالة الناركلّم العطيما الإنسان رغباتها وشهواتها، فإنّها تطلب المزيد وتقول : ﴿ هَلْ مِنْ

<sup>(</sup>١) البحار ٩٤: ١٢٧.

٢٢ ..... حقيقة الأدب على ضوء المذهب

مَزيد ﴾ (١)، فالإنسان لا بدّ أن يؤدّب نفسه بضبطها وعقالها عند رغباتها وملاذّها، ويوقفها عند حدّها، قال أمير المؤمنين على عليُّلا : (ضبط النفس عند الرغب والرهب من أفضل الأدب).

العاشر: الكفّ عن المحارم، فإنّ النفس لا تكتفي بالحلال، وإنّ الشيطان وأصدقاء السوء والدنيا المغرية كلّهم يجذبون الإنسان إلى المهالك وارتكاب المحارم، فالمؤمن العاقل عليه أن يؤدّب نفسه، بكفّها عن المحارم والمآثم والذنوب والمعاصي، فإنّ أمير المؤمنين على عليّه يقول: (أحسن الآداب ما كفّك عن المحارم)، أي كلّ ما حرّم الله سبحانه فإنّ فيه المفسدة التامّة التي تسوجب الشقاء والهلاك في الدنيا والآخرة، فأفضل الآداب وأحسنها أن يتجنّب الإنسان كلّ ما حرّمه الله سبحانه ليدخل الجنّة ويكون من السعداء:

- ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهـى النَّـفْسَ عَـنِ الْهَــوى فَــاِنَّ الجَــنَّةَ هِــيَ المَّـاوى ﴾ (٢).
  - ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سعدوا فَنِي الجَنَّةِ خالدين فيها ﴾ (٣٠. فالأدب يوجب سعادة الدارين، فتدبّر.

الحادي عشر : الوقوف عند الحدّ، ومن الأمثال المشهورة : كـلّ شيء إذا

<sup>(</sup>۱) سورة ق : ۳۰.

<sup>(</sup>٢) النازعات : ٤٠.

<sup>(</sup>۳) هود : ۱۰۸.

أُصول الآداب ....... ٢٣

تجاوز حدّه انقلب إلى ضدّه، وأنّ العاقل الذي يضع الأشياء في مواضعها من دون إفراط ولا تفريط، وكنتم أثمةً وسطاً، وأنّ خير الأمور أوسطها، فكلّ واحد لا بدّ أن يؤدّب نفسه أن يقف عند حدّه فلا يتجاوز ولا يتعدَّ حدود الله فيظلم نفسه ويظلم الآخرين، وطوبى لمن عرف قدر نفسه ولا يتعدّى قدره. يـقول أمـير المـؤمنين على عليّه : (أفضل الأدب أن يقف الإنسان عند حدّه ولا يتعدّى قدره).

الثاني عشر: ترك مصاحبة السوء، فإنّ الإنسان سرعان ما يتطبّع بأطباع غيره، فإذا عاشر أهل الصلاح والفلاح فإنّه يكسب منهم الخير وحسن السمعة ويصلح حاله، وأمّا إذا عاشر أهل السوء فإنّه يتأثّر بهم أوّلاً، ويتّهم ثانياً، إيّاك ومواضع التهم. وإنّ المرء يعرف بقرينه، وقل لي من تصاحب؟ حتى أقول من أنت، ومن هذا المنطلق يقول الإمام الصادق عليّه : (أدّبني أبي بثلاث. قال لي: يا بني، من يصحب صاحب السوء لا يسلم، ومن لا يقيّد ألفاظه يندم، ومن يدخل مداخل السوء بتّهم) (١).

وما أروع ما قاله الإمام الباقر علين المؤمن ملجم لا يتكلم إلا بما يرضي الله سبحانه من الذكر وقول الحق والنصيحة والموعظة وإرشاد الناس إلى الخدر والصلاح والفلاح، ومن الطبيعي أنّ مَن يدخل مواضع النهم ومداخل السوء أن يتهمه الناس، كما إنّ مَن عاشر أهل السوء والمنكر والفحشاء لا يسلم على نفسه ودينه وأهله وسمعته، فلا بدّ أن نؤدّب أنفسنا بمثل هذه الآداب الإسلامية ونتجنّب مداخل السوء، ونقيّد ألفاظنا، ونجتر الكلمات ولا نسرع، فكثيراً ما يندم الإنسان

<sup>(</sup>١) البحار ٧٨: ٢٦١.

على كلامه، ولا يندم على سكوته، فإنّه إن كان الكلام من فضّة فالسكوت من ذهب، وقد أفلح التقيّ الصموت. يقول أمير المؤمنين على عليُّلا : (إذا فاتك الأدب

الثالث عشر: الاهتام بالواجبات، فكما أنّ من الأدب ترك الحيرمات، فكذلك من الأدب إتيان الواجبات مطلقاً، سواء الشرعية أو العرفية، فحياة الإنسان بين الرفض والإيجاب في كلمة التوحيد، أي (لا إله إلّا الله) فإنّها رفض لكلّ الآلهة وإيجاب للواحد القهّار، فمن أدب الإنسان أن يراعي ويهتم بالواجبات ولا يتهاون بما هو من الضروري ولابد منه، كما قال أمير المؤمنين على عليها : (ومن أدب الإنسان - أن لا يترك ما لا بدّ منه) أنا.

الرابع عشر: تزكية الأخلاق، فإنّ من العلم النافع ما يوجب تهذيب النفس وتزكية الأخلاق، ومن الأسباب الموجبة لتزكية الأخلاق هو الأدب، كما قال أمير المؤمنين على طليًا : (سبب تزكية الأخلاق حسن الأدب).

فهناك ملازمة وعلاقة وثيقة ربما تصل إلى حدّ العلّية التامّة أو الاقتضائيّة بين تزكية الخلق وحسن الأدب، فمن لم يحسن أدبه كيف يزكّي أخلاقه ؟ وإنّسا ينجو الإنسان ويحلّق في آفاق المكارم والعلى بجناحين: تزكية الأخلاق وحسن الآداب، وربما يكونا وجهين لحقيقة واحدة، كوجهى السكّة والعُملة، فتأمّل.

فالزم الصمت )<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار ٧١: ٢٩٣.

<sup>(</sup>۲) البحار ۷۸: ٤٠٠.

الخامس عشر: حسن المعاشرة، فإنّ المعاشرة لها آدابها الخاصّة، والجامع فيها هو حسن الآداب وطيب المعاشرة من انبساط الوجه وحلاوة الكلام وحرارة اللقاء وحسن المجالسة وغير ذلك من مجالات المصادقة والمودّة والمرافقة.

والواقع أنّ لكلّ واحد من هذه الأمور آدابها الخاصة، ولكن إنّا ذكرنا أمّهات الآداب وأصولها الأوّلية وقواعدها الكلية، وأمّا الموارد الخاصّة والجزئيات والمصاديق فنحيل أحكامها ودساتيرها ومواردها إلى المطالع النبيل اللبيب، فيمكنه أن يستخرج من الأصول التي ذكرناها أصولاً وفروعاً أخرى تبتلائم مع بيئته ومحيطه ومجتمعه ومع من يعاشرهم، فن أمّهات آداب المعاشرة ما قاله أمير المؤمنين على عليه الله الله المعاشرة على عليه المنه المعاشرة على عليه المعاشرة على عليه المعاشرة على عليه المعاشرة ال

عن الشعبي قال: تكلّم أمير المؤمنين عليُّلا بتسع كلمات ارتجلهنّ ارتجالاً، فقأنَ عيون البلاغة وأيتمن جواهر الحكمة وقطعن جميع الأنام عن اللحاق بواحدة منهنّ، ثلاث منها في المناجاة، وثلاث منها في الحكمة، وثلاث منها في الأدب:

فأمّا اللاتي في المناجاة، فقال:

(إلهي كنى بي عزّاً أن أكون لك عبداً، وكنى بي فخراً أن تكون لي ربّاً، أنت كما أُحبّ فاجعلني كما تحبّ).

وأمّا اللاتي في الحكمة، فقال:

(قيمة كل امرئ ما يحسنه، وما هلك امرؤ عرف قدره، والمرء مخبوء تحت لسانه).

واللاتي في الأدب، فقال:

(أمنن على من شئت تكن أميره، واحتج إلى من شئت تكن أسيره، واستغن

۲٦ ..... حقيقة الأدب على ضوء المذهب عمّن شئت تكن نظيره )(۱).

قيل: الأدب أدبان: أدب النفس وأدب الدرس، فأدب النفس أشرف من أدب الدرس، كشرف النفس على الجسد، لأنّ أدب الدرس ينفع ولا يضرّ، وأدب الدرس بلا أدب النفس فليس يكون عن عقل لكن عن تأديب يجري مجرى تأديب القرد والدبّ والفيل وما يجرى مجراها من البهائم.

وجهاد النفس من الجهاد الأكبر.

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَـنَا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٧٧: ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٦٩.

### مصادر في الآداب

ربما تشعر عند معاشرتك مع الناس أنّ بعضهم يحمل الأدب في جبلّته وكأنّه جزء من وجوده، وأنّه من ذاتيّاته، إلّا أنّ الصواب أنّ الآداب من الكسبيّات، وأنّ الإنسان أولى المخلوقات بالعناية والتربية وكسب الآداب، فيلا بيدّ من التربية والتعليم والمهارسة والتمرين وبذل الجهد في كسب الأدب والتحلّي بيه، ولا يحصل الإنسان عليه بسهولة وبطبيعته، بل ربما من طبيعة الإنسان أنّه يحبّ أن يكون حرّاً من كلّ قيد، وحتى قيد الدين والآداب الدينية أو الاجتاعية، ليطغى أن رآه استغنى، فسرعان ما يصاب بالطغيان والجبروت لو غفل عن نفسه وعن تهذيب قلبه وباطنه، فينكر الآداب ويثور عليها، ويحاول أن يضرب التقاليد والأعراف والآداب حتى الشرعية والدينية منها عرض الجدار.

ولمثل هذا بعث الله الأنبياء والأولياء ثمّ العلماء لتهذيب الناس وتــزكيتهم وتعليمهم ﴿ يُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ (١٠).

فالأدب ممّا يكتسب ويحصل عليه، ولكسبه طرق، وأُمّهات الطرق: إطاعة

(۱) آل عمران : ۱٦٤.

۲۸ ..... حقيقة الأدب على ضوء المذهب الوالدين الصالحين في تعليمها وتأديبها، وحضور دروس ومجالس العلماء الصلحاء والمعلمين الأفاضل، ومطالعة الكتب وتطبيق ما ورد فيها من الآداب الحسنة والأفعال الطيّبة.

فإليك -أيّها القارئ العزيز -مجموعة من المصادر العربية والفارسية حسب الحروف الهجائية - وقفت عليها في المكتبة العامة لسيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي النجني - بقم المقدّسة - ولا شكّ أنّ هناك المئات من الكتب الأخرى، فهذا غيض من فيض.

مصادر في الآداب .....

#### المصادر العربية

| المؤلف                             | الكتاب                          | ت  |
|------------------------------------|---------------------------------|----|
| أبو العباس عبد الله بن المعتز      | الآداب                          | ١  |
| الحسني، عبد الله بن محمّد رضا      | آداب الاستخارة                  | ۲  |
| طبري، محمّد باقر بن لطف الله       | آداب الإنسان في طريق الجنان     | ٣  |
| بهبهاني، باقر                      | آداب التجارة                    | ٤  |
| مجلسي اصفهاني، محمّد تقي           | آداب الجمعة                     | ٥  |
| فخر مدبر، محمّد بن منصور           | آداب الحرب والشجاعة             | ٦  |
| بطحائي گلپايگاني، علي              | آداب الحرمين                    | ٧  |
| الألباني، محمّد ناصر الدين         | آداب الزفاف في السنّة المطهّرة  | ٨  |
| العصار اللواساني، محمَّدُ بن محمود | آداب السلوك                     | ٩  |
| ابن مفلح، محمّد                    | أداب الشرعية والمسخ المرعيّة    | ١. |
| الغزالي، محمّد بن محمّد            | آداب الصحبة والمعاشرة           | 11 |
| سماحة الإمام الخميني               | آداب الصلاة                     | ۱۲ |
| محمّد تقي                          | آداب الصلاة                     | ۱۳ |
| المجلسي، محمّد باقر                | آداب الصلاة                     | ١٤ |
| عاملي، جعفر مرتضى                  | الآداب الطبية في الإسلام        | ١٥ |
| القرى، أبو البركات بدر الدين محمّد | آداب العشرة وذكر الصحبة والأخؤة | ١٦ |
| أفندي فكري، علي                    | آداب الفتاة                     | ۱۷ |

| حقيقة الأدب على ضوء المذهب          |                                       | ٣٠ |
|-------------------------------------|---------------------------------------|----|
| ابن إسحاق، حنين                     | آداب الفلاسفة                         | ۱۸ |
| محمّد أشرف عالم                     | آداب القرآن                           | ١٩ |
| خواجه نصير الدين طوسي               | آداب المتعلمين                        | ۲. |
| أحمد محمد آباد                      | آداب المتّقين                         | ۲۱ |
| سيّد محمّد رضا صاحب                 | آداب المجالس                          | 44 |
| أبو نجيب سهررودي، ضياء الدين        | آداب المريدين                         | ۲۳ |
| الشيباني الموصلي الدمشقي، أبوبكر    | أداب المريدين في التصرّف، ويليه مخدرة | ۲٤ |
| الحسني عماد                         | آداب المشق                            | ۲٥ |
| مولوي نثار أحمد صاحب                | آداب المضامين                         | 77 |
| نظام العلماء، رفيعالدين بن علي أصغر | آداب الملوك                           | ۲۷ |
| ثعالبي، عبد الملك بن محمّد          | آداب الملوك                           | ۲۸ |
| العينائي، السيّد محمّد              | آداب النفس                            | 49 |
| المحاسبي، الحارث بن أسد             | آداب النفوس                           | ٣٠ |
| السيوطي، جلال الدين أبو الفضل       | آداب تلاوة القرآن وتأليفه             | ۲۱ |
| المركز العربي لبحوث التعليم العالي. | الآداب والعلوم الإنسانية              | ٣٢ |
| دمشق                                |                                       |    |
| إبراهيم الرقي                       | أحاسن المحاسن                         | ٣٣ |
| الغزالي                             | إحياء علوم الدين                      | 37 |
| الشيخ، عبد الله بن محمّد            | أخلاق النبيّ ﷺ وآدابه                 | 30 |
| أحمد شرباصي                         | أدب الأحاديث القدسيّة                 | 77 |
| حماد صالح حمدي                      | أدب الإسلام                           | ٣٧ |
|                                     |                                       |    |

مصادر في الآداب .....

| ٣٨ | أدب الإملاء والاستملاء           | عبد الكريم السمعاني       |
|----|----------------------------------|---------------------------|
| ٣٩ | أدب الحرب والسلم في سورة الأنفال | أحمد جمال العمري          |
| ٤٠ | أدب الحسين وحماسته               | أحمد صابري همداني         |
| ٤١ | أدب الدعاء في الإسلام            | طاهر أبو رغيف             |
| ٤٢ | أدب الدنيا والدين                | علي بن محمّد البصري       |
| ٤٣ | الأدب الديني                     | زكي المحاسني              |
| ٤٤ | أدب الرحلات عند العرب            | علي محسن عيسى مال الله    |
| ٤٥ | أدب السياسة في العصر الأموي      | أحمد محمّد صوفي           |
| ٤٦ | الأدب الصغير                     | ابن المقفّع               |
| ٤٧ | الأدب الصوفي في مصر              | علي صافي حسين             |
| ٤٨ | الأدب الطبّي وأدب الطبيب         | محمّد عبد الحميد          |
| ٤٩ | أدب العلماء                      | محمّد السويسي             |
| ۰۰ | أدب الفقهاء                      | كتون عبد الله             |
| ٥١ | الأدب في الدين                   | الغزالي                   |
| ٥٢ | أدب القاضي                       | علي بن محمّد الماوردي     |
| ٥٣ | أدب القاضي                       | أحمد الخصاف               |
| ٥٤ | أدب القاضي والقضاء               | المهلّب القيسي            |
| ٥٥ | أدب القضاء                       | إبراهيم بن أبو الدم       |
| ٥٦ | أدب الكاتب                       | ابن قتيبة                 |
| ٥٧ | أدب الكتّاب                      | محمّد بن يحيى             |
| ٥٨ | الأدب للحياة                     | مكتبة سيّد الشهداء عليَّة |

| حقيقة الأدب على ضوء المذهب   |                                              | ٣٢ |
|------------------------------|----------------------------------------------|----|
| يوسف بن عبد الله             | أدب المجالسة                                 | ٥٩ |
| عثمان بن صلاح                | أدب المفتي والمستفتي                         | ٦. |
| محمّد عبد العزيز الخولي      | الأدب النبوي                                 | 17 |
| عبد الله بن المققّع          | الأدب الوجيز للولد الصغير                    | 77 |
| الماوردي                     | أدب الوزير                                   | ٦٣ |
| ذكرى أنطون                   | الأدب والدين عند قدماء المصريين              | ٦٤ |
| العشماوي                     | الأدب وقيم الحياة المعاصرة                   | ٥٢ |
| السيّد المرتضى علم الهدى     | أمالي السيّد المرتضى                         | 77 |
| النراقي، مهدي بن أبي ذر      | أنيس التجّار في أقسام المكاسب وأنواع         | ٧٢ |
|                              | المعاملات وأداب الاتجار                      |    |
| خواجه نصير الدين الطوسي      | أوصاف الأشراف                                | ٦٨ |
| مولوي، محمّد برهان الدين     | برهان الأحكام في أداب الإسلام                | ٦٩ |
| محيي الدين العطّار           | يلوغ الأدب في مآثر العرب                     | ٧. |
| عبد الله الخليلي             | بين الفقه والأدب                             | ۷١ |
| علي أدهم                     | بين الفلسفة والأدب                           | ٧٢ |
| النووي، يحيى بن شرف          | التبيان في أداب حمل القرآن                   | ٧٣ |
| جاسم الياسين                 | التبيان فيما يحتاج إليه الزوجان              | ٧٤ |
| العطَّار ، داود              | التجويد وآداب التلاوة                        | ۷٥ |
| الحسيني العاملي، السيّد محسن | تحفة الأحباب في أداب الطعام والشراب          | ۲۷ |
| إبراهيم الكتاني              | تذكرة السامع والمتكلم                        | ٧٧ |
| عبد الله بن سراج الدين       | تلاوة القرآن المجيد فضائلها. أدابها، خصائصها | ٧٨ |

| مصا | در في الآداب                       | ٣٣                                |
|-----|------------------------------------|-----------------------------------|
| ٧٩  | جامع السعادات                      | المحقّق النراقي                   |
| ٨٠  | الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع  | خطيب بغدادي، أحمد                 |
| ۸١  | حاشية على الحسينية من الآداب       | مفتي زادة ، سيّد محمّد صادق بن    |
|     |                                    | عبد الرحيم الأرزنجاني             |
| ۸۲  | حاشية محمّد بن علي الصبّان على شرح | الصبّان، محمّد بن علي             |
|     | آداب البحث                         |                                   |
| ۸۳  | حقيقة الأمر                        | التبريزي، ميرزا رفيع نظام العلماء |
| ٨٤  | الحكمة والأدب عند الفرس والعرب     | محمّد باقر السيزواري              |

|    | آداب البحث                        |                                   |
|----|-----------------------------------|-----------------------------------|
| ۸۳ | حقيقة الأمر                       | التبريزي، ميرزا رفيع نظام العلماء |
| ٨٤ | الحكمة والأدب عند الفرس والعرب    | محمّد باقر السبزواري              |
| ۸٥ | خزانة الأدب                       | عبد اللطيف محمود السيّد           |
| Γ٨ | خزانة الأدب                       | عبد القادر البغدادي               |
| λ٧ | خزانة الأدب                       | أبو بكر الحموي                    |
| ٨٨ | الخطابة تأريخها، قواعدها، آدابها  | جمعة العاملي، شيخ حسين            |
| ٨٩ | الدعاء المأثور وآدابه وما يجب على | الطرطوشي، محمّد بن الوليد         |
|    | الداء اتباعه واحتنابه             | •                                 |

| ۸٩ | الدعاء المأثور وآدابه وما يجب على | الطرطوشي، محمّد بن الوليد |
|----|-----------------------------------|---------------------------|
|    | الداعي اتباعه واجتنابه            | •                         |
| ٩. | الربيع في الأدب والفن والحياة     | مصطفى عبد الرحمن          |

| اصفهاني، علي أصغر       | رساله أداب المتعلمين والمحصلين | 91  |
|-------------------------|--------------------------------|-----|
| الغزّي، بدر الدين محمّد | رسالة آداب المؤاكلة            | 9.5 |
| شهاب الأنصاري           | روضة الأدب                     | 94  |

| نور الميمني، شيخ محمّد | زمام السالكين في آداب الطريقة     | 90 |
|------------------------|-----------------------------------|----|
| أنور على عاشور         | النماج وآداب النفاف في ضوء السنّة | 97 |

محمّد تدين

٩٦ الزواج واداب الزفاف في ضوء السنَّة انور علي، عاشور النبوية الشريفة

٩٤ رياض الأدب

| حقيقة الأدب على ضوء المذهب        | ٣٤                                         |
|-----------------------------------|--------------------------------------------|
| العلامة الطباطبائي                | ٩٧ - سنن النبي                             |
| غروي، محمّد                       | ٩٨ الصلاة آدابها وآثارها                   |
| محمّد باقر الصدر                  | ٩٩ الصلاة أدابها وآثارها                   |
| دستغيب                            | ١٠٠ صلاة الخاشعين                          |
| محمّد عبد الصمد                   | ١٠١ طلب الأدب من أدب الطلب                 |
| المدرّس الإصفهاني، حاج شيخ        | ١٠٢ عروة المنية في أداب المدينة            |
| محمد صادق                         |                                            |
| محمّد تقي بن محمّد باقر           | ١٠٣ العشرةِ في آداب المعاشرة بين الآباء    |
|                                   | والأولاد وذوي الأرحام                      |
| غلاييني، مصطفى                    | ١٠٤ عظة الناشئين، كتاب أخلاق وأداب واجتماع |
| شهاب الدين بن عبد ربه             | ١٠٥ العقد الفريد                           |
| لويس شيخو                         | ١٠٦ علم الأدب                              |
| نقولا الحداد                      | ۱۰۷ علم أدب النفس                          |
| علي بن عبد الرحمن بن هذيل         | ۱۰۸ عين الأدب والسياسة                     |
| السقطي، محمّد بن أبي محمّد        | ١٠٩ في أداب الحسبة                         |
| ???                               | ١١٠ كتاب آداب السلوك للرعية والملوك        |
| محمّد بن باقر اصفهاني             | ١١١ كتاب آداب الشريعة المطهّرة             |
| الباهلي، سلام بن عبد الله         | ١١٢ كتاب الذخائر والأعلاق في آداب          |
|                                   | القدس ومكارم الأخلاق                       |
| محمّد بن علي الترمذي              | ١١٣ كتاب الرياضة وأدب النفس                |
| ابن أبي الدنيا، عبد الله بن محمّد | ١١٤ كتاب الصمت وآداب اللسان                |
|                                   |                                            |

| صادر في الآداب                                | ٣٥                             |
|-----------------------------------------------|--------------------------------|
| ١١ كتاب الهمّة في آداب أتباع الأثمة           | مغربي، قاضي نعمان بن محمّد     |
| ١١١ كتاب طريقة الأدب                          | محمد حسين بيدار                |
| ١١ لباب الأدب                                 | ابن منقذ                       |
| ١١. لوامع في معارف الإيمان وآداب القرآن       | بديع الزمان سعيد النورس        |
| ١١ مجموعة وزام                                | ابن ورّام                      |
| ١٢ مرأة الكمال                                | الشيخ المامقاني                |
| ١٢ مراجع الشيعة في آداب الشريعة               | مامقاني، عبد الله بن محمّد حسن |
| ١٢ مع القرآن ومعاملاته                        | حميدة ، عبد الحسيب طه          |
| ١٢١ مفتاح الرزق في أداب الخادم والمخدوم       | ملك الكتّاب شيرازي محمّد       |
| ١٢ مقياس أداب المتعلمين وميزان أخلاق المحصلين | ميرزا حسن پشيمان دهخوارقاني    |
| ١٢ مكارم الأخلاق                              | الطبرسي                        |
| ١٢ من أدب النبوّة                             | أحمد الشرباصي                  |
| ١٢ منهاج الزائر في آداب الحرمين               | عبد الجواد الكلباسي            |
| ١٢٠ منية المريد في آداب المفيد والمستفيد      | الشهيد الثاني                  |
| ١٢ ميزان المعرفة وبرهان الحقيقة في آداب       | محمد حسن صفر عليشاه            |
| السلوك والطريقة                               |                                |
| ١٣ نخبة الآداب                                | محمود البروجردي                |
| ۱۳ نور على نور في آداب زيارة العاشور          | حبيب الله الهمداني             |

#### المصادر الفارسية

ت الكتاب المؤ لف ۱۳۲ آئین و آداب معاشر ت محمود رفعت ۱۳۳ آداب تعلیم وتعلّم در اسلام شهيد ثاني ١٣٤ آداب تلاوت قرآن مشایخی، مهدی ١٣٥ آداب تلاوت قرآن مجيد وفرقان حميد أنصاري، محمّد جعفر حسين ۱۳۲ آداب حج و وابستگیهای عملی آن فيض كاشاني، مولى محمّد حسن ۱۳۷ آداب زندگی/۵۰۰ نکته تربیتی برای کودکان محمود زاده شیرازی، عظیم ۱۳۸ آداب زیارت و سفر امور فرهنگی آستانه مقدسه ۱۳۹ آداب سخن/بحث مختصري درباره اصول فن على پاشا صالح ۱٤٠ آداب عالمگيري منشى الممالك شيخ أبو الفتح قابل ١٤١ آداب (قرآن، تفسير سورة حجرات) سيد عبد الحسين دستغيب شيرازي ۱٤۲ آداب مادری شاهياز، آ ۱٤٣ آداب مجلس شاهجهانيوري، سيّد ظهور أحمد ١٤٤ آداب مشر وطيت دول ذكاء الملك، محمّد عليخان ۱٤٥ آداب معاشر ت شمس الدين، مهدي ۱٤٦ آداب معاشر ت توحیدي پور ، مهدي ۱٤۷ آداب معاشرت از دیدگاه معصومین ﷺ عاملي، محمّد بن الحسن ۱٤۸ آداب معاشرت محمّدی فيض كاشاني، مولى محمّد حسن

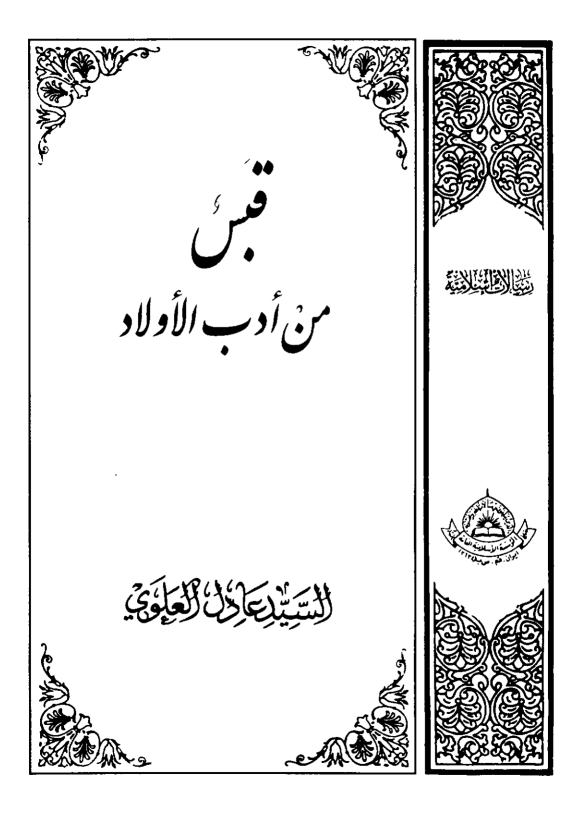
| <b>YV</b>                | مصادر في الآداب                           |
|--------------------------|-------------------------------------------|
| محلاتي، محمّد إبراهيم    | ۱٤٩ آداب ناصري                            |
| واحدي، قدرت الله         | ۱۵۰ آداب نویسندگی                         |
| شجاعيان، علي             | ۱۵۱ آداب نویسندگی و نامه نگاری به انضمام  |
|                          | یک نمایشنامه و هفت داستان                 |
| توحيدي پور، مهدي         | ۱۵۲ آداب نوین معاشرت                      |
| أخوان، مرتضى             | ۱۵۳ آداب و سنن اجتماعی فین کاشان          |
| سراج، حاج شيخ رضا        | ١٥٤ آداب ومناسك حج از اعمال واجبه ومستحبه |
| مطهري، أحمد              | ۱۵۵ آداب همزیستی و معاشرت                 |
| حق جو ، محمّد حسين       | ۱۵٦ احکام و آداب روزه                     |
| على اصغر خيره زاده       | ۱۵۷ ادب و اندیشه                          |
| احمد رنجبر               | ۱۵۸ ادب و حکمت و عرفان                    |
| طاهري، حبيب الله         | ۱۵۹ از اخلاق اسلامی، یا آداب سیر و سلوك   |
| موسوي إصفهاني، محمّد تقي | ١٦٠ أبواب الجنات في آداب الجمعات يا آئين  |
|                          | جمعة                                      |
| كورويچ، ژرژ              | ۱٦١ أخلاق نظري و علم آداب                 |
| بامداد محمّد علي         | ۱٦٢ أدب چيست ؟                            |
| محمّد محمّدي             | ۱۹۳ أدب و اخلاق در ايران                  |
| فهري زنجاني. سيّد أحمد   | ۱٦٤ پرواز در ملكوت (آداب الصلاة امام      |
|                          | خمیتی رضوان الله علیه)                    |
| ابن طباطباً ، محمّد علي  | ۱٦٥ تاريخ فخري در آداب ملكداري و          |
|                          | دولتهای اسلامی                            |

حقيقة الأدب على ضوء المذهب ١٦٦ ترجمة أداب المريدين سهروردي، أبو النجيب عبد القاهر ۱٦٧ جواهر الكلام در روش و أداب ملوك سلماسي، پرويز ١٦٨ حلبة المتّقين العلامة المجلسي ١٦٩ دو رساله عرفاني رساله آداب المريدين كبرى، شيخ نجم الدين ۱۷۰ راهنمای انس و مودت، یا آداب معاشر ت وجداني ۱۷۱ رساله در آداب و خواص جمعه و نماز جمعه شهيد ثاني، زين الدين ۱۷۲ رهتوشه رهروان در آداب سیر و سلوك معنوی شارح، محدّث ارموي ۱۷۳ رهنمود پیامبر اسلام و ائمه اطهار در طراح، داود آداب زندگی و وظایف اجتماعی و دینی ۱۷۶ سخنرانیهای آموزشگاه بر ورش افکار ، صالح، على پاشا قسمت دبيران موضوع آداب مناظره ١٧٥ سراج الشيعة في آداب الشريعة راهنماي المامقاني، الغروي، الحاج الشيخ احکام مذهب جعفری و آداب زندگی شیعیان ۱۷٦ شجرة الإنسان در آداب و اخلاق يزديالأصلخراساني،علىبنمحمد ۱۷۷ شجرة الإنسان در آداب و اخلاق آخونديان، ع. ۱۷۸ شمع سحر در فضیلت، احکام و آداب فهري، سيّد أحمد نماز شب ۱۷۹ فرهنگ (آداب و رسوم) سيد مهدي فهيمي ۱۸۰ قرآن و آداب تلاوت آن فيض كاشاني ۱۸۱ كلاس آداب معاشرت تدبير منزل نور الهدى منگنه ۱۸۲ لؤلؤ و مرجان أو آداب أهل منبر محدث نوري

مصادر في الآداب ايرانى هادى ماسه، مترجم مهدي روشن المعتقدات و آداب ايرانى حميد حميد المسلم (عقائد وآداب وأخلاق) أبو بكر جابر سيّد محمّد موسوي دهسرخي المعالمين في شرح آداب المتعلمين سيّد محمّد موسوي دهسرخي اصفهاني

## الفهرس

| <b>o</b> | الادب في القران والسنّة |
|----------|-------------------------|
| ٩        | من هو المؤدّب؟          |
| 17       | ما هو الأدب؟            |
|          | أُصول الآداب            |
| YY       | مصادر في الآداب         |
|          | المصادر العربية         |
| ٣٦       | المصادر الفارسية        |
|          | الفهريب                 |



# موسوعة رسالات إسلامية

| *** |  |
|-----|--|
| *** |  |

رسالة قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٣٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

### قبس من أدب الأولاد

## على ضوء المذهب الإمامي

الحمد لله العلّام، والصلاة والسلام على خير الأنام محمّد و آله الكرام. أمّا بعد :

فمن الواضح أنّ الأقربين أولى بالمعروف، ثمّ من أفضل المعروف الأدب، وهو بمعناه العامّ: حسن الهيئة وظرافة العمل، فالأولى به من هو قريب منك، وأقرب الناس إليك أولادك، فإنّ الولد فلذة الكبد (أولادنا أكبادنا)، فهو أولى من غيره بالنسبة إلى كسب الأدب وتعلّمه من قبلهما أوّلاً، وإنّ من وظائف الآباء ومن حقوق الأبناء عليهم هو تعليمهم الدين والآداب والأخلاق الطيّبة والعلوم النافعة، وذلك منذ الصغر ومن اليوم الأوّل، فعلى الآباء والأمّهات تربية أولادهما ذكوراً وإناثاً تربية صالحة ، توجب المباهاة والفخر والاعتزاز، وتدخل السهجة على القلوب، والسرور على النفوس، وإنّ أوّل من ينتفع من ثمر التربية ويستظل تحت شجرتها هم الآباء والأمّهات.

فمن أهم ما يجب على الأبوين بالذات هو تربية الأولاد تربية سليمة وصالحة، وهي التربية الإسلامية النابعة من القرآن الكريم والسنة الشريفة، فمَن يطالع الإسلام ونظامه التربوي ويقيسه بالأنظمة والبرامج الأخرى يرى

عضمة التربية الإسلامية وسلامتها وشموخها وأصالتها.

يقول والدي العلَّامة في كتابه القيّم (الأثر الخالد في الولد والوالد): من أهمّ ما يجب على الأبوين تربية أولادهم تربية صحيحة صالحة، وهمي التربية الإسلامية بلا نزاع، لأنّا رأينا بأمّ أعيننا أنّ الأجانب جاؤوا بقوانين وأصول للتربية الحديثة، وبعد مدّة قليلة نراهم ذيّلوا أصولهم وقوانسينهم بـذيول يـخطئ بـعضها البعض، والحقّ : كلّ ما كان منها موافقاً للأُسس والمبادئ والأُصول الإسلامية كان صالحاً وباقياً لا تشوبه شائبة، وكلّ ما كانت من توليد أدمغة مفكّري العصر تذيّلت وتنقّحت ثمّ أهملت. وهذا ليس لشيء إلّا لكون الإنسان لا يتمكّن من تـصحيح وتنقيح إنسان آخر، لأنَّه هو بالذات يحتاج إلى مربِّ يربّيه، فكيف يتمكَّن من تربية غيره، وفاقد الشيء لا يعطيه، فانحصرت التربية في خالق الإنسان والذين انتخبهم وعيّنهم وعلّمهم ليربّوا هذا البشر التائه في وديان جهالته. والمنتخبون هم الأنبياء سلام الله عليهم أجمعين ثمّ أوصياءهم عَلِمُكِلِّهُ جيلًا بعد جيل إلى انتهاء العالم، بل العوالم أجمع، ومن بعده أوصياءه المنصوبون من قبل ربّ العالمين على لسان صفيّه وحبيبه المصطفى محمّد ﷺ فهم القادة وهم الموصلون أحكام الله تعالى للناس، ولله تعالى في خلقه شؤون، فقاموا واستقاموا حتّى أعطوا البشر في العالم كلُّه ما يحتاج لدنياه ولآخرته، وأوكلوه بتربية غيره على نهجهم، فهذا ما يخصّ الأب والابن، وإلى آخر القضايا.

ثمّ المرء يبذل كلّ ما في وسعه وطاقته من أجل راحة الأولاد وتأمين حياتهم المادّية من المأكل والملبس وصحّة الجسد، حتّى أنّه ما أن يشعر بصداع في رأس طفله إلّا وتجده يركض إلى المستشفى ويتردّد من عيادة طبيب إلى

آخر، ويستعمل الأدوية ولو كلّفه ذلك بنقود باهضة، كيف يمفكّر بجسد أولاده ولا يفكّر بأرواحهم وتربيتهم الروحية، فإنّ الروح أولى بالعناية والتربية، إذ الجسد يفنى بالموت وينعدم، ويكون تراباً تطأه الأقدام، ولكن الروح تبقى خالدة متنعّمة أو متعذّبة، فلا بدّ أوّلاً من تربيتها ورعايتها غاية الرعاية، ومعالجتها من الأمراض الروحية ومن الصفات الذميمة، كالحسد والتكبّر وحبّ الدنيا والرياء والبخل وغير ذلك.

فيجب \_عقلاً وشرعاً \_على الآباء والأمهات أن يبذلوا كلّ ما في وسعهم من أجل تربية أرواح أولادهم، وتهذيب أخلاقهم، وتصفية بواطنهم، وتنوير قلوبهم، وتعليمهم الآداب الفردية والاجتماعية، وذلك منذ نعومة أظفارهم، فإنّ العلم في الصغر كالنقش على الحجر، ومن أتعب نفسه أيام شبابه استراح أيام شببته.

ا \_ يقول أمير المؤمنين عليُّلِا لولده الإمام الحسن عليُّلا : إنَّما قِلب الحدث \_ أي الشاب المراهق \_ كالأرض الخالية ما ألقي فيها من شيء قبلته، فبادرتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك، ويشتغل لبّك.

وهذا يعني أنّه لا بدّ من المبادرة والسرعة في تعليم الأولاد و تأديبهم؛ لأنّ القلب سرعان ما يقسو، وإنّما قساوة القلب يكون بالذنوب، أي قبل أن يذنب الطفل ويصل إلى سنّ التكليف والرشد على الوالد أن يبادره بالأدب، وقبل أن يشتغل فكره و تأخذه العواصف يميناً وشمالاً على الوالد أن يبادره بالعلم. فإن قلب الحدث الطفل أو الشاب المراهق كالأرض الخالية من الزرع، وهي خصبة وقابلة لكلّ زرع، فإن زرعته حنطة فإنّما تحصد الحنطة التي تقوّي الإنسان

7 ...... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي وتنشّطه، وإذا زرعت العنظل فإنّك تحصد العنظل المرّ، وهذه من سنن الحياة والطبيعة، فلا بدّ من الأدب الصالح والعلم النافع في السنين الأولى من حياة الأولاد.

٢ ـ يقول لقمان لولده : يا بني ، إن تأدّبت صغيراً ، انتفعت به كبيراً ١١٠٠ .

وهذا النفع لا ينحصر على من تأدّب بل ينتفع بــه الآخــرون أيــضاً، كــما لا ينحصر بالدنيا بل حتّى ينتفع منه الإنسان في الآخرة أيضاً.

٣\_قال الإمام الصادق عليُّلا : لا يزال المؤمن يورث أهل بيته العلم والأدب الصالح حتّى يدخلهم الجنّة، حتّى لا يفقد فيها منهم صغيراً ولا كبيراً ولا خادماً ولا جاراً.

ولا يزال العبد العاصي يورث أهل بيته الأدب السيّئ، حتّى يدخلهم النار جميعاً، حتّى لا يفقد فيها منهم صغيراً ولاكبيراً.

وهذا يعني أنّ فاقد الشيء لا يعطيه، فمن كان فاقد الإيمان والآداب وكان من العصاة، فكيف يمكن أن يعطي لغيره الإيمان والأدب ؟ وكيف يورث أهل بيته الأدب الصالح والعلم النافع ؟ ! بل سيورثهم الأدب السيّئ، ونتيجة ذلك وما يحصده هو دخول النار، وبعبارة أخرى : الشقاوة، لأنّ الذين شقوا ففي النارهم فيها خالدون، كما قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد:

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) البحار ١٣: ٤١١.

<sup>(</sup>۲) هود : ۲۰۱.

المقدّمة .....٧

في العمل \_ يورث أهل بيته العلم والأدب الصالح فيجمع شملهم حتى يدخل الجميع الجنّة، أي يسعدون في حياتهم وبعد مماتهم، فإنّ الله سبحانه يقول:

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ ﴾ (١٠).

فالأدب يوجب السعادة في الدنيا والآخرة.

٤ ـ قال الإمام الصادق عليَّا : لمّا نزلت هذه الآية الشريفة : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١) قال الناس : كيف نقي أنفسنا وأهلنا ؟ قال : اعملوا الخير وذكّروا به أهليكم وأدّبوهم على طاعة الله (٣).

فالإنسان عليه أن يبدأ بنفسه أوّلاً فيعمل الخير، ومن ثمّ يذكّر أهـل بـيته بالخيرات والإحسان، ويؤدّبهم على طاعة الله ورسوله وعترته عليميليم .

وأُولى الطاعات الصلاة، فإنها عمود الدين، إن قبلت قُبل ما سواها، وإن رُدِّت رُدِّ ما سواها، وهي قربان كلَّ تقيّ، ومعراج المؤمن، والفارق بينه وبين الكافر.

٥ \_ يقول رسول الله ﷺ: علَّموا أولادكم الصلاة إذا بلغوا سبعاً، واضربوهم عليها إذا بلغوا عشراً، وفرّ قوا بينهم في المضاجع.

٦ ـ يقول أمير المؤمنين علي طُئُلِا : أدّب صغار أهل بيتك بـ لسانك عـ لـى الصلاة والطهور، فإذا بلغوا عشر سنين فاضرب ولا تجاوز ثلاثاً.

٧\_قال الإمام الصادق للنُّل : يؤدّب الصبيّ على الصوم ما بين خمسة عشر

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل ٢ : ٣٦٢.

٨ ...... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي
 سنة إلى ست عشر سنة.

هذا في الأمور العبادية، وأمّا التي فيها بذل المال:

٨ فإن الإمام الصادق عليه يقول: مُر الصبيّ فليتصدّق بيده بالكسرة والقبضة والشيء، وإن قلّ، فإن كلّ شيء يراد به الله وإن قلّ بعد أن تصدق النيّة فيه عظيم (١).

والعمدة في التربية والتعليم أن تؤدّب صغار أولادك على توحيد الله ونفي الشرك، ولو بكلمة التوحيد.

9 - فعن الصادقين على قالا: إذا بلغ الغلام ثلاث سنين \_أي بعد إكمال السنتين \_ فقل له سبع مرّات: قل: لا إله إلّا الله، ثمّ يترك حتّى يتمّ له ثلاث سنين وسبعة أشهر وعشرون يوماً فيقال له: قل (محمّد رسول الله على الله على محمّد ويترك حتّى يتمّ له أربع سنين، ثمّ يقال له سبع مرّات: قل (صلّى الله على محمّد وآل محمّد)، ثمّ يترك حتّى يتمّ له خمس سنين، ثمّ يقال له: أيهما يمينك وأيهما شمالك، فإذا تمّ له ستّ سنين يقال له: صلّ، وعُلم الركوع والسجود حتّى يتمّ له سبع سنين، فإذا تمّ له سبع سنين قيل له: اغسل وجهك وكفّيك، فإذا غسلهما قيل له: صلّ، ثمّ يترك حتّى يتمّ له تسع، فإذا تمّت له عُلم الوضوء وضُرب عليه، وعُلم الصلاة وضُرب عليه، وعُلم الصلاة وضُرب عليه،

١٠ ـ وقال أمير المؤمنين عليّ عليًّا: علَّموا صبيانكم الصلاة، وخذوهم بها إذا بلغوا الحلم ...

<sup>(</sup>١) الروايات من ميزان الحكمة ١: ٧٤\_٥٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠٤ : ٩٥. م آة الكمال.

المقدّمة .....١

بل يستحبّ الأذان في أذن اليمنى للمولود الجديد، كما يُستحبّ الإقامة في اليسرى، وهذا يعني أنّه من اليوم الأوّل إنّها يطرق سمعه كلمات التوحيد والشهادتين والصلاة والفلاح وخير العمل.

المؤمنين علي طُنِّلا : إنَّ رسول الله عَلَيْ قال : من وُلد له مولود فليؤذّن في أُذنه اليمنى ويقيم في اليسرى، فإنَّ ذلك عصمة من الشيطان، وأنَه عَلَيْ أَم أَن يفعل ذلك بالحسن والحسين عَلَيْتِكُم ، وأن يقرأ مع الأذان في أُذنهما فاتحة الكتاب، وآية الكرسي، وآخر سورة الحشر، وسورة الإخلاص، والمعوّذتان (١٠).

١٢ ـ وقال ﷺ: يا عليّ، إذا وُلد لك غلام أو جارية، فأذّن في أذنه اليمني، وأقم في اليسرى، فإنّه لا يسرّه الشيطان أبداً (٢٠).

ولا ينحصر التأديب وآثاره المادية والمعنوية الدنيوية والأخروية بالأولاد الذكور، بل وكذلك البنات.

١٣ \_ قال رسول الله ﷺ: من كانت له ابنة فأدّبها وأحسن أدبها، وعـلّمها فأحسن تعليمها، فأوسع عليها من نعم الله التي أسبغ عليه كانت له منعة وستراً من النار(٣).

وعلى الآباء والأُمّهات أن يتحمّلوا ويصبروا على شيطنة وأذى أطفالهم قبل بلوغهم ستّ سنوات كما ورد في الخبر الشريف:

١٤ \_ عن الحسن الطبرسي في مكارم الأخلاق نقلاً عن كتاب المحاسن

<sup>(</sup>١) المستدرك ٢: ٦١٩، الباب ٢٦، الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ١١.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ١ : ٧٤.

١٠ ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي عنه عَلَيْ قال: احمل صبيتك حتى يأتي عليه ستّ سنين، ثمّ أدّبه في الكنتاب ستّ سنين، ثمّ ضمّه إليك سبع سنين فأدّبه بأدبك، فإن قبل وصلح، وإلّا فيخلّ عنه.

١٥ ـ قال الإمام الصادق للتَّلِمُ : دع ابنك يلعب سبع سنين، ويؤدّب سبع، وألزمه نفسك سبع سنين، فإن أفلح، وإلّا فإنّه لا خير فيه.

١٦ ـ وفي حديث آخر، قال للنَّالِمُ : أمهل صبيّك يلعب حتّى يأتي له ستّ سنين، ثمّ ضمّه إليك سبع سنين، فأدّبه بأدبك فإن قبل وأفلح وصلح، إلّا فخلِّ عنه فإنّه لا خير فيه.

١٧ ـ وعنه عليُّه أنّه قال: الغلام يلعب سنين، ويتعلّم سبع سنين، أو يتعلّم الحلال والحرام سبع سنين.

١٨ ـ عن أمير المؤمنين عليُّلِا أنّه قال: يُرَفّ ـ أي يحسن إليه ـ الصبيّ سبعاً، ويؤدَّب سبعاً، ويستخدم سبعاً، ومنتهى طوله في ثلاث وعشرين سنة، وعقله في خمس وثلاثين، وماكان بعد ذلك فبالتجارب.

١٩ ـ عن الإمام الكاظم عليُّل أنّه قال: يستحبّ غرامة الصبيّ في صغره
 ليكون حليماً في كبره.

٢٠ عن أمير المؤمنين عليه أفضل الصلاة والسلام أنه قال: أدّب اليستيم
 ممّا تؤدّب به ولدك، واضربه ممّا تضرب به ولدك.

وفي هذا الخبر الشريف حكمة بالغة، فإنّ اليتيم وإن كان يفتقر إلى حـنان الأب، واللطيم إلى حنان الأمّ، إلّا أنّ هذا لا يعني أن يهمل تربيته وتأديبه من قبل ولى أمره، أو معلّمه، أو من يتولّى تربيته وتعليمه من أقاربه.

٢١ - روي عن الإمام الكاظم عليُّلا أنَّه قال: ثمانية أشياء من كُنَّ فيه أدخله

المقدّمة .....المقدّمة المقدّمة المقدّم

الله الجنّة ونشر عليه الرحمة، منها : وحسن تربية ولده.

٢٢ ـ وعن أمير المؤمنين عَلَيْهِ أَنَّه قال: ما نحل والله ولداً نحلاً أفضل من أدب حسن.

٢٣ ـ وعن النبيّ ﷺ قال: لأن يؤدّب الرجل ولده خيرٌ له من أن يتصدّق كلّ يوم بنصف صاع.

٢٤ ـ وقال ﷺ : رحم الله عبداً أعان ولده على برّه بالإحسان إليه والتآلف له و تعليمه و تأديبه.

10 حكم السيّد يفعل ما يريد وعبد سبع سنين وعليه أن يطبع سنين ويعني حكمه حكم السيّد يفعل ما يريد وعبد سبع سنين وأي عليه أن يطبع مولاه ومؤدّبه وهو الوالد المعلّم الأوّل وكذلك الأمّ المدرسة الأولى ووزير سبع سنين وأي يرافق والده ويعينه ويؤازره كما أنّ الوالد يستشيره كما يستشار الوزير وفإن رُضيت بعد ٢١ سنة من عمره خلائقه لإحدى وعشرين سنة، وإلّا فاضرب على جنبيه وأي اتركه فقد أدّبت مسؤوليّتك وحقوق الولد وعملت بوظيفتك فقد أعذرت إلى الله أي كان لك عذراً عند الله سبحانه ...

وهذا الحديث الشريف يعد من جوامع الكلم، كما ثبت في علم النفس الحديث صدقه، فإن علماء النفس قرّروا في تربية الأولاد باعتبار سنّهم وأعمارهم أدواراً ولكلّ دور خصائصه كما ورد في الحديث الشريف.

ثمّ لا بدّ من تأديب الأولاد على الحبّ والمودّة:

٢٦ ـ قال رسول الله ﷺ : أدّبوا أولادكم عملى حمبّي وحبّ أهمل بميتي والقرآن.

٢٧ ـ وعنه ﷺ : أدَّبوا أولادكم على ثلاث خصال : حبّ نبيّكم، وحبّ أهل

17 ...... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي بيته، وقراءة القرآن، فإنّ حملة القرآن في ظلّ الله يوم لا ظلّ إلّا ظلّه مع أنسيائه وأصفيائه (۱).

ثمٌ من الأدب في تأديب الأولاد أن تعاملهم بلطف وحنان ومحبّة وتشويق لا بالغلظة والقسوة والغضب، بل كما قال الإمام الكاظم عليّا :

٢٨ ـ قال بعضهم: شكوت إلى أبي الحسن منوسى عليه ابناً لي، فقال:
 لا تضربه واهجره ولا تطل.

وفي رواياتنا إنّما الهجران والمتاركة من أجل التربية لا تزيد عن ثلاثة أيام، حتّى لو أردت هجران صديقك أو زوجتك أو أخيك إذا كان الهجران مسن عوامل التربية، وذلك لكي يتنبّه على الخطأ الذي صدر منه مثلاً، فلا يحق لك أن تزيد الهجرة عن ثلاث أيام، فإنّها تكون حينئذٍ لميل نفسك ورغبتك، لا لله سبحانه، ولا يتوخّى فيما زاد على الثلاث التربية الصالحة، بل ينعكس الأمر، ويزيد في الطين بلّة، كما نشاهد ذلك بالوجدان.

فمن أراد أن يؤدّب ولده بالهجرة فلا يطيلها، كما لا يضربه إلاّ للصلاة وذلك لا يزيد عن الثلاث أيضاً كما ورد في الخبر، فتدبّر فإنّ كثيراً من الآباء والأمّهات إنّما يضربون أولادهم تشفّياً ولإخماد نار غضبهم وحسّ انتقامهم، فيوجعون في الضرب ويؤلمون في العتاب والتنبيه حتّى الطفل، محتجّين بأنّهم يسبغون بذلك تربيته، إنّما ذلك كذب وافتراء، وما يخدعون إلاّ أنفسهم.

٢٩ ـ وقد نهي رسول الله ﷺ عن الأدب عند الغضب، وقال أمير المؤمنين

<sup>(</sup>١) البخاري ٤: ١٨١٩ / ٤٥٤١، والترمذي ٥: ٣٧٧، وابن حنبل ١: ٦١٤، وإحقاق الحقّ ٣: ٣.

المقدّمة ...... المقدّمة عضي. على على الله أدب مع غضب.

٣٠ ـ وقال عليَّة : أحسن لمماليكك الأدب، واقبلل الغيضب، ولا تكثر العطب أي العتاب في غير ذنب، فإذا استحقّ أحد منك ذنباً، فإنّ العفو مع العدل أشدّ من الضرب لمن كان له عقل.

٣١ ـ وقال عليُّه : لا تكثرنّ العتاب فإنّه يـ ورث الضغينة، ويـ دعو إلى الغضاء (١).

وهذا يدلُّ على أنَّ عملية التشويق أفضل من التقريع والعتاب.

٣٢ \_ قال طلي الله : استصلاح الأخيار بإكرامهم، والأشرار بتأديبهم.

٣٣ ـ وقال ﷺ : أكرموا أولادكم وأحسنوا آدابهم يغفر لكم ...(٢٠).

ومن الإكرام أن تفي بما وعدته ما دام لم يكن فيه خلاف الشرع المقدّس:
٣٤ ـ عن أبي عبد الله عليّه قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: أحبّوا الصبيان وارحموهم، وإذا وعدتوهم شيئاً ففوا لهم، فإنّهم لا يرون إلّا أنّكم ترزقونهم (٣).

٣٥ ـ عن الصيداوي قال: قال لي أبو الحسن موسى للنا : إذا وعدتم الصبيان ففوا لهم، فإنّهم يرون أنّكم الذين ترزقونهم، إنّ الله عزّ وجلّ ليس يغضب لشيء كغضبه للنساء والصبيان.

ومن الإكرام: المساواة ورعاية العدالة بين الأولاد.

عن أمير المؤمنين على للنُّه إِنَّ رسول الله أبصر رجلًا له ولديـن قـبّل

<sup>(</sup>١) الروايات من ميزان الحكمة ١: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) المستدرك ٢: ٦٢٦، الباب ٦٣. ومرآة الكمال: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) مرآة الكمال : ٢٧.

وخلاصة الكلام: لا بدّ من إكرام الأولاد بكلّ مصاديق الكرم والكرامة والإكرام، إلّا أنّه في مقام التربية والتأديب ربما يستلزم الأمر التنبيه والإيلام.

فيلزم أن يعطى كلّ واحد ما يستحقّه وما ينفعه في مقام التأديب، فإنّ تأديب الأخيار بالإكرام، والأشرار بالإيلام.

٣٦ - في عهد أمير المؤمنين للني المالك الأشتر يقول: لا يكونن المحسن والمسيء عندك بمنزلة سواء، فإنّ في ذلك تزهيد لأهل الإحسان في الإحسان وتدريب لأهل الإساءة، فالزم كلاً منهم ما ألزم نفسه أدباً منك.

وهذا معنى عام في عالم التربية والتعليم والتأديب، فالأب لا بدّ أن يعرف روحيّات أولاده، ويداوي كلّ واحد بما ينفعه من الدواء، فبعض الأولاد حباهم الله سبحانه بأذهان حرّة فتكفيهم الإشارة.

٣٧ ـ يقول أمير المؤمنين عليَّا : إنَّ العاقل يَتَّعظ بالأدب، والبهائم لا تتَّعظ إلاَّ بالضرب.

٣٨\_وقال عُلَيُّلِا : لا تكوننَ ممّن لا تنفعه العظة إلَّا إذا بالغت في إيلامه، فإنّ العاقل يتّعظ بالآداب، والبهائم لا تتّعظ إلّا بالضرب.

٣٩ ـ وقال عليُّه : إذا لوّحت للعاقل فقد أوج عته عتاباً، عقوبة العقلاء التلويح ـ أي الإشارة ـ وعقوبة الجهّال التصريح، التعريض للعاقل أشدّ من عتابه، ازجر المسىء بثواب المحسن.

فإذا أحسن واحد من أولادك فأكرمه، فإنّ إكرامك إيّاه يكون زجراً وردعاً

<sup>(</sup>١) الجعفريّات : ١٨٩، باب في المعروف.

المقدّمة ...... ١٥٠ المقدّمة .... المسيء منهم .

• ٤ \_ قال عليه : أصلح المسيء بحسن فعالك، ودلَ عـ لى الخـير بـجميل مقالك.

٤١ ـ وقال لما يُلِيد : عاتب أخاك بالإحسان إليه ، واردد شرّ ه بالإنعام عليه (١). فهذه أصول تنفع كلّ من يتّخذها وسيلة في مقام التأديب ، سواء الولد أو التلميذ أو العامل أو الجندى أو الموظّف أو أيّ شخص كان.

ثمّ من لم يؤدّبه الأبوان أدّبه الزمان، فيإنّه يسرى من المصائب والعسر والمشاكل في حياته توجب عبرته وتأدّبه، كما أنّ الله يؤدّب عباده.

٤٢ ـ قال أمير المؤمنين علي علي المؤلفة : إنّ البلاء للظالم أدب، وللـمؤمن امتحان، وللأنبياء درجة، وللأولياء كرامة.

٤٣ ـ والإمام الحسن علي في مناجاته يقول: اللهم لا تستدرجني بالإحسان، ولا تؤدّبني بالبلاء.

٤٤\_والإمام العسكري للثُّلِد يقول: ربما كان الغِير نوع من أدب ألله.

20 ـ وزين العابدين في مناجاته يدعو ربّه: إلهـي لا تـؤدّبني بـعقوبتك، ولا تمكر بي في حيلتك<sup>(٢)</sup>.

فالأدب شيء جميل، وإنّ الله جميل ويحبّ الجمال، فلا ريب أنّه يحبّ الأدب ويدعو إليه، فهو المؤدّب الأوّل، قد بعث الأنبياء وأرسل الرسل وأنـزل الكتب ليؤدّبوا الناس بالآداب الإلهيّة، ويعدونهم إلى الصراط المستقيم، وليقيموا

(١) المصدر: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٧٩.

17 ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي بالقسط والعدالة الاجتماعية.

فأولى الناس بالله ورسله أوَّلاً هو أنا وأنت لقوله تعالى :

﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ ﴾.

ثمّ الأهل والأولاد :

﴿ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِجَارَةُ ﴾ ١٠٠.

فتعالوا لنؤدّب أنفسنا وأهلينا وأولادنا بآداب الله \_كما في القرآن الكريم \_ وآداب الرسول الأكرم محمّد ﷺ \_كما في سننه الشريفة \_وبآداب الأئمة الأطهار من أهل البيت عَلِمَ الله عن أحاديثهم الشريفة وسيرتهم المقدّسة \_ ثم نـقتدي بهدي وآداب وعلم العلماء الصلحاء فإنّهم ورثة الأنبياء، فنتبع الأمثل فالأمثل، ومن صدّق قوله فعله، الذي يخشون الله ويخافونه:

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>۲) فاطر : ۲۸.

## في رحاب دعاء الإمام السجّاد ﷺ لولده

تعالوا أيّها المؤمنون لنستلهم الأدب والتأديب من مدرسة الإمام السجّاد عليه على مجلس ومائدة (الصحيفة السجّادية)، ونروي الظمأ من منهل مولانا الإمام زين العابدين وسيّد الساجدين عليّ بن الحسين عليت هما أروع ما يقوله وهو يدعو لولده:

«اللهم ومُنَّ عليَّ ببقاء ولدي ، وبإصلاحهم لي ، وبإمتاعي بهم ،»

وهذا يعني تأثير الدعاء في تربية الأولاد وتأديبهم.

﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلًا دُعَاؤُكُمْ ﴾ (١).

فإنّ الدعاء مخّ العبادة ومفتاح كلّ صلاح، وإنّه القرآن الصاعد من العبد إلى ربّه، كما أنّ كتاب الله هو القرآن النازل من الله إلى عباده، وإنّه إمّا قرآن صامت لو أنزلناه على جبلٍ لرأيته خاشعاً متصدّعاً من خشية الله، وإمّا قرآن ناطق وهو

-----

14 ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي المعصوم علي في أو وصيّه وخليفته بالحقّ، فهو شريك القرآن الكريم في هداية الناس وسعادتهم.

فالدعاء هو القرآن الصاعد، وإنّ الله يستجيه لو صعد إلى عرشه في السماء السابع لعلوّ مقامه، فهو العليّ الأعلى، فإنّه في كلّ مكان، وداخل في الأشياء لاكدخول شيء في شيء، كما أنّه خارج عن الأشياء لاكخروج شيء عن الشيء، فهو الحيّ القيّوم جلّ جلاله، فإنّه يستجيب الدعاء إذ وعدنا بذلك، ولا يخلف وعده، إلّا أنّه لا بدّ من صعود الدعاء، وإليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه، وإنّما يكون الصعود بالإخلاص وبحسن السريرة وبرّ الوالدين، فالذي يستجيبه الله هو الدعاء الصاعد ما دام لم يُحبس.

فقد ورد في دعاء (كميل) عن أمير المؤمنين عليُّلا :

«واغفر لي الذنوب التي تحبس الدعاء».

فمن الذنوب ما تحبس الدعاء، فكيف يستجاب؟ وقد ورد في الروايات أنّ من الذنوب الحابسة: خبث السريرة، وعقوق الوالدين.

والإمام السجّاد زين العباد عليُّلا يدعو الله فسي صلاح وإصلاح أولاده، وهذا يعني بوضوح أنّ الإنسان بوحده لا يستطيع أن يقوم بتأديب وتربية أولاده، بل لا بدّ من يد غيبيّة تعينه على ذلك.

فيسأل الإمام المعصوم ربّه عزّ وجلّ :

أوّلاً: أن يبقي ولده ويمدّ في أعمارهم، فيتمنّى الوالد طول الحياة لولده، لأنّه امتداد لوجوده وعمره وذكره، فإنّ من غرائزه حبّ البقاء، فتلبيةً لهذه الغريزة يحبّ بقاء الولد. 

#### « وبأصلاحهم لي »

فاجعلهم من أهل الإيمان والصلاح والإصلاح، حتى يعبدونك شاكرين، ويسمعوا متّي غير عاصين، فأسعد بهم وبصلاحهم، فإنّ من سعادة المرء الولد الصالح يستغفر لأبيه.

و ثالثاً :

#### « وبإمتاعي بهم »

فأتمتّع وأتقوّى بهم في حياتي، ولا سيّما في شيخوختي، ويخدموني في ضعفي ومرضى وسقمي وعجزي.

ثمّ يسأل النُّا لا مرّة أخرى ليدلّ على أهمّية هذا الدعاء والطلب:

## « إلهي أمدد لي في أعمارهم وزِد لي في آجالهم »

فلا تقبضهم قبل الأجل المحتم، فاحفظهم من آجالهم المعلّقة، وأوصل قطار عمرهم بسلام، لا سيّما في محطّات الموت، وهي الآجال المعلّقة، والدعاء يردّ القضاء المبرم، فأسأل الله أن يردّ ما قضاه على أولادي من أن يدركهم الموت في آجالهم المعلّقة، بل يصلوا بسلام وعافية إلى آخر محطّة من حياتهم، وإلى الأجل المسمّى والأخير.

٢٠ ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإماميورابعاً:

#### « وربٌ لی صغیرهم »

فإنّ الصغير يحتاج إلى التربية في جسده وروحه وعقله، فأنت يا ربّ تكفّل تربيتهم في صغرهم، فإنّ التربية والتعليم في الصغر كالنقش في الحجر، يبقى آثاره إلى الكبر وحتّى الموت، فأسعد بهم، فمدّني \_يا الله \_بالعون في في في في فلك على تربيتهم تربية صالحة نافعة في الدنيا والآخرة.

وخامساً:

#### « وقُوِّ لي ضعيفهم »

فإنّ بعض أولادي ضعفاء في العقيدة وفي الروحيّات والمعنويّات وفي البحسد، فأسألك يا ربّ أن تقوّيهم وترفع ضعفهم، بل تبدّلها بالقوّة والنشاط والسلامة والعافية، فيكونوا بالكامل أصحّاء أقوياء، وأبرار أتقياء، فلا يحقّ للوالد أن يهمل شأن أولاده بالمرّة، ويترك تدبيرهم لله، بل معناه أن يأخذ للأمر استعداده وأهبته من أجلهم، ويكافح بلا ملل ولا تعب، ويسعى بين الصفا والمروة في تربيتهما، كما سعت هاجر بين الصفا والمروة من أجل ولدها إسماعيل عليها في المروة من أجل ولدها إسماعيل عليها المروة من أجل ولدها إسماعيل عليه المروة من أجل ولدها إسماعيل عليها المروة من أجل المروة من أجل ولدها إسماعيل عليها المروة من أجل ولدها إسماع المروة من أبيه المروة من أبي المروة من أبيه المروة المروة من أبيه المروة من أبيه المروة المروة

﴿ وَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ ﴾ (١).

فلا بدّ من العمل، ولا يصحّ الاتّكال على الله بمجرّده، بل كما ورد: «منك

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٠٥.

في رحاب دعاء الإمام السجّاد ﷺ لولده .....

الحركة ومن الله البركة »، وعن الرسول تَشَيَّة : «أعقلها وتموكّل »، وإنّ الله أمرنا بالتوكّل عليه في العمل لا في البطالة والكسل، فتربية الأولاد \_ بل وكلّ تربية \_ إنّما هي من صنع الإنسان، ولها أسس وقواعد ونظام خاصّ تماماً كأيّ صناعة وفن وعلم آخر، والعبد إنّما يسأل ربّه أن يمهد له مقدّمات العمل، والسبيل إلى التنفيذ والقيام بما فرضه عليه من تربية الأولاد والعناية بهم والكدح من أجلهم.

وسادساً:

### « وأصحّ لي أبدانهم وأديانهم وأخلاقهم »

فإنّ من أعظم النعم الإلهيّة الصحّة، وإنّها مجهولة القدر، فأسأل الله ربّي أن يصحّ أبدان أولادي كما يصحّح عقائدهم وأديانهم وما يدينونه من الإيمان بالمبدأ والمعاد وما بينهما، كما يصحّح أخلاقهم، فيزيل عنهم الصفات الرذيلة ويحلّيهم بالأخلاق الفاضلة والسجايا الحميدة، ويجلّيهم في مكارم أخلاقهم وفضائلها. وسابعاً:

« وعافهم في أنفسهم وفي جوارحهم وفي كلّ ما عُنيت به من أمرهم »

ومن أعظم النعم وآلاء الله العافية، عافية الدين والدنيا والآخرة، فأسأل الله لأولادي العافية في أنفسهم ثمّ في جوارحهم وجوانحهم و وهي الأعضاء الباطنية أو ما وراء الأعضاء الجوارحيّة ببل أسأل الله العافية في كلّ ما عنيت به من أمر أولادي، فهناك واجبات وحقوق بالنسبة إليهم وإنّ الله قبصدني وعناني بهذه الحقوق، فأسأله أن يعافيني في كلّ ما عنيت بكلّ ما عنيت من أمر أولادي.

٢٢ ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي وثامناً:

## « وأدرر لي وعلى يدَيَّ أرزاقهم »

الرازق ذو القوّة المتين هو الله جلّ جلاله، إلاّ أنّه في إيصال الرزق جعل وسائطاً وأسباباً ووسائل، ومن خدمة الله في إيصال الرزق هيو الوالد، فيسأل الأب من ربّه أن يكون رزق أولاده على يده دارّاً وكثيراً، حلالاً وطيّباً ووسيعاً، فيدرّ الرزق كما يدرّ اللبن من ثدي الأمّ بحلاوة وهناء وعافية، فأدرر على يديّ أرزاق أولادي ما داموا صغاراً وأطفالاً، وحتى إذا ببلغوا أشدهم وسعوا في الأرض وأكلوا من كدّ يمينهم وعرق جبينهم. وينبغي للإنسان أن لا يترك عياله وأسرته، بل يجب عليه نفقتهم وإعالتهم من المأكل والمشرب والملبس والمسكن والرفاه المتناسب مع شأنهم وحالهم، ويحترز من أن يستركهم أيتاماً بلا مال ولا كفيل ولا وصي. «إن تذر ورثتك أغنياء خيرٌ من أن تذرهم عالةً يتكفّفون ولا كفيل ولا وصي. «إن تذر ورثتك أغنياء خيرٌ من أن تذرهم عالةً يتكفّفون بزعم أنّ الله قد تكفّل ذلك بمجرّد أن يتوكّل عليه، فإنّه سبحانه هو الذي يشفي المريض ويرزق العباد، وهذا ما لا ريب فيه، إلّا أنّه أيضاً أمرنا بالعمل والسعي والعلاج، وليس للإنسان إلّا ما سعى، فأسأل الله أن يجعل رزق أولادي على يدي والعلاج، وليس للإنسان إلّا ما سعى، فأسأل الله أن يجعل رزق أولادي على يدي دارّاً كما يدرّ اللبن، وينزل بهناء وعافية بنشاط دؤوب وعمل متواصل.

وتاسعاً :

« واجعلهم أبراراً أتقياء بصراء سامعين مطيعين لك » « ولأوليائك محبّبين مناصحين ولجميع أعدائك معاندين ومبغضين . آمين »

فإنّ المقصود من الأدب والتربية أن يكون الولد من الأبرار الأخيار ومن

في رحاب دعاء الإمام السجّاد ﷺ لولده ......

الأتقياء، ذي بصيرة نافذة، إذا مسه طائف من الشيطان تذكّر فإذا به يبصر ويتّقي الله في الخلوات والجلوات، وليس على سمعه وبصره غشاوة الغفلة والذنوب، بل يسمع الحقّ وكلماته، ويطيع أوامر الله ونواهيه، ثمّ يأخذ بما جاء من أولياء الله، فإنّهم أولي الأمر ولا بدّ من إطاعتهم وحبّهم وقبول نصيحتهم.

كما لا بدّ من الولاء والبراء، فإنّ التولّي والتبرّي من فروع الدين، وهل الدين إلّا الحبّ والبغض، فأسأل الله سبحانه أن يكون أولادي من أهل الولاية لله ولرسوله وأهل بيته أولياء الله علميني كما يكونوا أعداء لأعداء الله ويبغضونهم ويتبرّون منهم قولاً وعملاً، باللعن عليهم وخصمهم ومحاربتهم، وهذا يعني تعليم وتربية الأولاد على الولاء والبراءة، فإنهما جناحان يطير بهما الإنسان حتى يحلّق في سماء المكارم، فلا بدّ من الرفض والإثبات كما في كلمة التوحيد «لا إله إلا الله »، فالموحد من يوالي ربّه وما أمر الله بموالاته، ويعادي أعداء الله وأعداء رسوله وأعداء أوليائه.

وعاشراً:

«اللهم اشدد بهم عضدي، وأقم بهم أودي »
«وكثر بهم عددي، وزين بهم محضري، وأحيي بهم ذكري »
«واكفني بهم في غيبتي، وأعني بهم على حاجتي »

هذه من أهداف رغبة الإنسان في اتّخاذ الأولاد وطلبهم وحبّهم، وهي نتائج الدعاء الأوّل، فإنّ الولد الصالح تتمثّل أهداف الأب فيه، وهذا يعني أنّ الولد عليه أن يراعي هذه الأمور أيضاً بأن يشدّ عضد أبيه، والعضد هو الساعد، وهو من المرفق إلى الكتف، والمراد به هنا القوّة والمساعدة فهو من الكناية والمجاز. قال

ثمّ المطلوب من الولد الصالح والفاهم أن يكثر عون الوالد، فيكون جنباً إلى جنبه، والوالد يطلب من ربّه أن يكثر بأولاده عدده، كما يزيّن بهم محضره، أي يكون الأولاد زينة الآباء والأمّهات، فيفتخرون بهم ويحسّون باعتزازهم، بل الوالد يحبّ أن يذكر بعد موته بأفعال ولده الصالحة والطيّبة، فإنّ الولد الصالح عندما يفعل خيراً وإحساناً وبرّاً في المجتمع يتذكّر الناس أبيه فيترحمون عليه، فيكون الولد بعمله الصالح وعلمه النافع وفنّه الجميل سبباً لأن يتذكّر الناس والده، فيبقى الوالد حيّاً في المجتمع وإن كان جسده تحت التراب، فهو حيّ بذكره بين فيبقى الوالد حيّاً في المجتمع وإن كان جسده تحت التراب، فهو حيّ بذكره بين الناس من خلال ولده، وهذا من سعادة الإنسان، كما أنّ من سعادته أن يشبهه ولده، فبالشبه أيضاً الناس يتذكّرون الوالد فيترحّمون عليه ويترضّون عنه بقولهم: (رحم الله والده ورضي الله عنه) وما شابه ذلك.

ثمّ إذا غاب المرء فإنّه يحتاج إلى من يكفيه في غيبته في تمشية أموره وقضاء حوائجه، فمن أولى بذلك من أولادي، فإنّهم قطعة كبدي وأقرب الناس

<sup>(</sup>١) القصص : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٥٥.

في رحاب دعاء الإمام السجّاد على لولده الله لولده في غيبته، كما على الأولاد أن يدركوا إليّ، فيطلب الوالد من ربّه أن يكفي بأولاده في غيبته، كما على الأولاد أن يعلّم ويربّي ذلك ويعرفوا أنّ من وظائفهم كفاية الوالد في غيبته. وعلى الوالد أن يعلّم ويربّي ولده أنّه كيف يكفيه في غيابه وسفره ويقوم مقامه في عمله وتجارته أو إدارته للست وما شابه ذلك.

ثمّ الوالد يحبّ ولده على كلّ حال، فإنّ محبّته له ذاتيّة، إذ الولد قطعة من وجوده وفرع من أصله، بل هو نفسه ولا عكس.

قال أمير المؤمنين علي علي المنظم الولده الإمام الحسن المجتبى علي المنطبة : «وجدتك بعضى، بل وجدتك كلّى، حتّى لو أنّ شيئاً أصابك أصابني».

ولكنّ الولد كثيراً ما يحبّ الوالد لمصلحته، وسرعان ما ينساه، ويغفله ويهجره ويجعله في (دار العجزة) ليتخلّص منه، إذ يراه مزاحماً له أو لزوجته، فالوالد يطلب من الله أن يحبّه أولاده.

الحادي عشر :

« واجعلهم لي محبين ، وعلي حديبين مقبلين مستقيمين » « لى مطيعين غير عاصين ولا عاقين ولا مخالفين ولا خاطئين »

ف المفروض من الأولاد أن يحبّوا آباءهم وأمّهاتهم ويشفقوا عليهم (حدبين) \_أي مشفقين \_ويقبلوا عليهم وعلى الصراط مستقيمين بلا اعوجاج ولا انحراف عنهم، مطيعين لحوائجهم ورغباتهم وأوامرهم من دون معصيتهم ما داموا لم يطلبوا معصية الله ولم يأمروا بالشرك بالله، أمّا ما دون الشرك وما دون الذنوب، فعلى الأولاد إطاعة الآباء والأمّهات مطلقاً، وأن يقولوا لهما قولاً كريماً،

٢٦ ..... تبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي وينظروا إليهم بنظرةٍ رحيمة.

والولد إمّا نعيم ليس كمثله إلّا الجنّة، بل هو من الجنّة، وإمّا جحيم دونه عذاب الحريق ونار جهنّم، والويل والثبور لمن ابتلاه الله بولد عاق وامرأة سوء، فإنّ من سعادة المرء الزوجة الصالحة والولد الصالح، ومن شقاء المرء الزوجة السوء والولد العاق.

والوالد يدعو الله ويناشده في أنّ يمدّه ويسعده بأولاد يحبّهم ويحبّونه، مطيعين له غير عاصين ولا عاقين ولا مخالفين ولا خاطئين، بــل زيــنٌ له فــي محضره وحضوره وكفايةٌ له في غيابه وغيبته.

وفي الخبر الشريف: إنّ الله سبحانه رفع العذاب عن رجـل أدرك له ولد صالح، فأصلح طريقاً وآوى يتيماً.

قال رسول الله ﷺ: سبعة أشياء يكتب للعبد ثوابها بعد وفاته: منها: وخلّف ولداً صالحاً يستغفر له بعد وفاته.

وعن الإمام الكاظم عليُّلًا: ثمانية أشياء من كُنّ فيه أدخله الله تعالى الجنّة ونشر عليه الرحمة، منها: وأحسن تربية ولده.

وقال رسول الله ﷺ: رحم الله ولداً أعان ولده على برّه.

وعن الإمام الصادق للسلام : ليس يتبع الرجل بعد موته إلى يوم القيامة من الأجر إلاّ ثلاث خصال، منها : ولد صالح يستغفر له.

وفي هذا الباب روايات كثيرة لم نطرق بابها طلباً للاختصار (١).

<sup>(</sup>١) الأثر الخالد في الولد والوالد (الطبعة الأولى ١٤١١) : ٦٦.

#### « وأعنّي على تربيتهم وتأديبهم وبرّهم »

وهذا هو بيت القصيد، فإنّ المطلوب من الوالد أن يحسن تبريبة أولاده وتأديبهم وبرّهم بأن يكون من الأبرار الأخيار الأتقياء الصلحاء، إلاّ أنّه ربسما يعجز المرء عن ذلك، بل لا بدّ من أن يشفع عمله بإمداد غيبي، وينزل الرحمة الإلهيّة والعون الربّاني بالدعاء، فيسأل الله أن يعينه على تربية الأولاد، وإذا كان الإمام السجّاد عليّه يطلب من ربّه العون والمساعدة وأن يعينه على تربية أولاده، فماذا نقول نحن ؟ وكيف لا ندعو ونطلب بإلحاح من الله سبحانه أن يعيننا على تربية أولادنا \_ذكوراً وإناثاً \_ وتأديبهم وبرّهم، والدعاء هو مفتاح كلّ صلاح وباب كلّ فلاح، وإنّه سلاح الأنبياء والأولياء.

الثالث عشر:

#### « وأعذني وذرّيتي من الشيطان الرجيم »

فإنّ الشرور كلّها بوسوسة من الشيطان والنفس الأمّارة بالسوء، ولا بدّ للإنسان أن يستعيذ بربّه من شرّ الشيطان الرجيم الذي رجمه الله وأخرجه من جنّته بعد أن فسق عن أمر ربّه وخالفه واستكبر عن السجود لآدم عليّه في العبد الصالح يطلب من ربّه ويستعيذ به كما يعيذ ذرّيته ومن خرج من صلبه إلى يـوم القيامة جيلاً بعد جيل من الشيطان الرجيم ومن حزبه وأعوانه من الجنّ والإنس ومن وساوسه وإلقاءاته ووحبه.

٢٨ ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي
 ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَائِهِمْ ﴾ ١٠٠.

ثمَ الإمام السجّاد عَلَيُّلًا يصف الشيطان وما يفعله في الإنسان إلَّا أنَّه في البداية يذكر خلقة الإنسان والهدف من الحياة قـائلاً: (فـإنّك خـلقتنا وأمـرتنا ونهيتنا، فالغرض من خلقتنا سعادتنا والكمال والتكمامل ببإطاعة مما أمرتنا والانتهاء عمّا نهيتنا عنه، ثمّ رغّبتنا في ثواب ما أمرتنا بما جاء في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة من نعيم الجنان وما فيها من الحور العين وما تشتهي الأنفس وتلذُّ الأعين وما لم يخطر على قلب بشر كما خوَّفتنا عن مخالفة أمرك ورهّـبتنا عقابه فسبحانه خلق الإنسان ومنحه العقل والقدرة والحرّية، وبهذه العناصر الثلاثة مجتمعة يستحقّ الثواب على الطاعة والعقاب على المعصية، ثمّ جعلت لنا عدوّاً - وهو الشيطان فإنّه عدو لكم \_ يكيدنا، سلّطته منّا على ما لم تسلّطنا عليه منه ــفإنّه يرانا ولا نراه ــ أسكنته صــدورنا ــالذي يــوسوس فــى صــدور النــاس ــ وأجريته مجاري دماءنا وكأنّما يسري في عروقنا مع دمائنا كما فعل بأبينا آدم المُثَلِّةِ عندما خلقته من ماء وتراب ـ لا يغفل الشيطان إن غفلنا ولا ينسي إن نسينا، فهو دائماً لنا بالمرصاد، ويكفى أن نغفل عن لحظة واحدة وإذا به يلقى شـبائكه ومصائده ليصيدنا ويسرق قلوبنا التي كانت عرشك وحرمك فيوسوس إلينا، يؤمّننا عقابك \_أي يضمّني الأمن والأمان من غضبك وعذابك \_ويخوّفنا بغيرك، حتّى يتمهّد له الطريق أن يستحوذنا ويتسلّط علينا فيغوينا حتّ ينختار معصيتك على طاعتك، والعياذ بالله، إن هممنا بفاحشة شجّعنا عليها، وإن هممنا بعمل صالح ثبّطنا عنه، ولمثل هذا يقال: النيّة الأولى من العبد إنّما هي من الله، والثانية مـن

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢١.

في رحاب دعاء الإمام السجّاد عَثِهِ لولده ......٢٩

الشيطان، فإنّك عندما تسمع من يطلب المساعدة فتهمّ أن تساعده بإعطائك إيّاه مائة دينار \_مثلاً \_ فإذّا لم تعطيه في اللحظة والنيّة الأولى، فإنّ المائة بعد برهة قصيرة \_كنصف ساعة مثلاً \_ تصير خمسين ديناراً، ثمّ الخمسين تـصير عشـرة دنانير، ثمّ ديناراً، ثمّ بعد هذا تقول: لماذا أصرف المال على هذا الفقير، وحتى يصل الأمر أن تتهمه وتسيء الظنّ به، بأنّه ربما يكذب في مقولته. وهـذا مـن وساوس الشيطان، فإنّه منعك من مائة دينار وأوصلك إلى المعصية والفحشاء وإساءة الظنّ).

ثمّ يتعرّض لنا بالشهوات وينصب لنا بالشبهات \_فإنّ الشبهة طعام إبليس وإنّ شرابه الشكّ \_ فينصب شبائكه بإلقاء الشبهات بأن يبلبس الحقّ بالباطل والباطل بالحقّ في العقائد والأخلاق، ويعدنا بشيء إلّا أن يكذب في وعده \_إن وعدنا كذبنا وإن منّانا أخلفنا \_ ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إلَّا غُرُوراً ﴾ (١)، فيها ربّ العالمين نحن عبادك الضعفاء، وإلّا تصرف عنّا كيده ومكره وحيله وحزبه وأعوانه وشروره فإنّه يضلّنا وإلّا تقنا خباله وفساده وحبائله وشبائكه فانّه يستزلّنا ويوقعنا بالزلل والخطايا، فنصاب بزلّة الأقدام وننحرف عن الصراط المستقم.

اللهم فاقهر \_ يا قهّار \_ سلطانه عنّا بسلطانك، فإنّه أقسم بعزّتك أن يتسلّط علينا، إلّا أنّك أخبرته أنّه لا سلطان له على عبادك المقرّبين فنسألك أن نكون من أولئك الذين لا سلطان للشيطان عليهم ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ (٢)،

<del>--, ---</del>

<sup>(</sup>١) النساء : ١٢٠.

<sup>(</sup>۲) سياً : ۱۳.

• قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي في عِبَادِي ﴾ أن اللهم فاقهر سلطانه عنّا بسلطانك حتّى تحبسه عنّا بكثرة الدعاء لك، فإنّ الدعاء وكثرته قيود وسلاسل بيد الشيطان ورجله، فنصبح من كيده من المعصومين بك، فنعصم بعصمة الله، ومن عُصم بعصمته كان من المفلحين الناجين المنجحين الطائعين الحامدين المستغفرين.

فدعوناك بإلحاح وتوشلنا بك بإكثار ووعدتنا الإجابة، فاسجب دعاءنا وقرّبنا إليك.

اللهم اعطني كلّ سؤلي ومطلوبي وهو قضاء حوائجي جميعاً في الدنيا والآخرة، قد أنزلتها بك دون سواك وأنت خير منزل به، فهي في ساحة جودك وكرمك، واقضِ لي حوائجي ولا تمنعني الإجابة وقد ضمنتها لي، ولا تحجب دعائي عنك وقد أمرتني به، وامنن عليَّ بكلّ ما يصلحني في دنياي وأخراي ما ذكرت منه كالأولاد الصالحين والإعانة على تربيتهم وتأديبهم، وما نسيت أو أظهرت أو أخفيت أو أعلنت أو أسررت، وهذا غاية همّة المؤمن وهمّه، فهو الصلاح والإصلاح وعمل الخير في الدنيا والنجاة والخلاص في الآخرة.

واجعلني في جميع ذلك من المصلحين بسؤالي إيّاك المنجحين الناجحين بالطلب إليك، فأسترشدك بدعائي بكلّ ما فيه صلاحي في الدنيا وفوزي في الآخرة، غير الممنوعين بالتوكّل عليك، فلا تمنعني من أن أتوكّل عليك فمن لي غيرك فأنت إلهي وربّي تسمع شكواي وتعلم ما في نفسي وتخبر حاجتي، وتقدر على كلّ شيء، فاجعلني من غير الممنوعين بالتوكّل عليك، المعوّدين بالتعوّذ بك، أي دائماً أعود ثمّ أعود لأتعوّذ بك من الشيطان ووساوسه وأعوانه من الجين

<sup>(</sup>١) الفجر : ٢٩.

ثمّ الإمام للنَّلِة لا يسأل لنفسه وحسب بل يسأل لكلّ المسلمين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنات، وهذا يعنى كما تحبّ لنفسك حبّ لأخيك، فقال للنَّلِة :

والمُحال بينهم وبين الذنوب بقدرتك، التاركين لكلِّ معصيتك، الساكنين فيي

جوارك، في مقعد صدقِ عند مليكٍ مقتدر، أحياء عند ربّهم يرزقون، وفــى ذلك

فليتنافس المتنافسون.

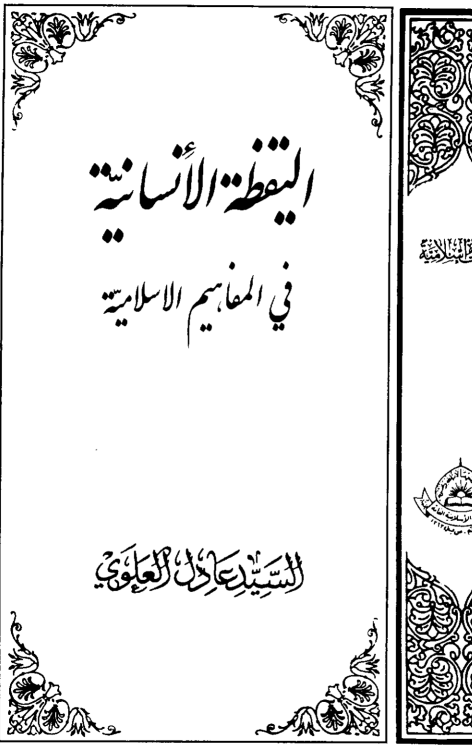
«اللهم اعطنا جميع ذلك فتوفيقك ورحمتك وأعذنا من عذاب السعير، واعطِ جميع المسلمين والمؤمنين والمؤمنات مثل الذي سألتك لنفسي ولوُلدي في ٣٢ ..... قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي عاجل الدنيا و آجل الآخرة».

فقوله عليُّه: «أعطنا جميع ذلك» إشارة إلى كلّ ما تقدّم من صحّة الأبدان والأديان، إلى وفرة الأرزاق والسكنى في جوار الرحمن. فسأل لنفسه ولذويه وأهل التوحيد، والمسلمون والمؤمنون كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمّى.

ربّنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار واحشرنا مع الأبرار، يا عزيز ويا غفّار.

وما تِوفيقنا إلّا بالله، عليه توكّلنا وإليه المآب.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.





العلوي، السيّد عادل، ١٩٥٥ ــ

١٦ ص. ــ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره), - ISBN 964 - 5915 - 62 - 7

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عنوان ديكر : رسالة اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.

عربي.

كتابنامه به صورت زيرنويس.

 ١٠ اخلاق اسلامي. ٢. اخلاق اجتماعي. الف. عنوان. ب. عنوان: رسالة اليقظة الإنسانية في المفاهيم الاسلامية.

44V / 70

۷ ی ۸ ع / BP ۲۵٤

كتابخانة ملى ايران

محل نگهداري

۸۶۸۲۲ \_\_ ۲۲۸٦۸

#### موسوعة رسالات إسلامية

رسالة

اليقظة الإنسانيّة في المفاهيم الإسلاميّة تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣ ١٤٢ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٧ \_ ٦٢ \_ ٥٩١٥ \_ ٤٦٤

ای. ای. ان. ۷۲۲ه ۹۱۸ و ۹۷۸۹ ۹۷۸۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹٦٤ (دورة ۱۰۰ جلد)

ISBN 964 - 5915 - 62 - 7

EAN 9789645915627

# اليقظة الإنسانية<sup>(۱)</sup> في المفاهيم الإسلاميّة

#### بِسُ مِ اللَّهِ الزَّكُمِنِ الزَّكِيدِ مِ

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا من المهتدين لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد وآله الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين.

قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَلَيْمَتُ عَلَيْكُمْ وَلَيْمَاتُ عَلَيْكُمْ وَلَيْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِيناً ﴾ (١٠).

إنّ الصراع المرير بين الحقّ والباطل كان ولا يزال منذ بدء الخلق، فإنّ آدم صفوة الله تمثّل فيه الحقّ وتجلّى فيه أسماء الله وصفاته، كما أنّ الشيطان الرجيم تمثّل فيه الشرور والفساد، فكان الصراع بينهما من اليوم الأوّل وإلى يومنا هذا وغداً، وقد حلف بعزّة الله أن يغوي ذرية آدم ﴿ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١٣) إلّا عباد الله الذين أخلصوا لله، وإنّهم لقليلون ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ (١٤).

(١) مقدّمة لكتاب (المفاهيم الإسلاميّة في أصول الدين والأخلاق) بـقلم المـرحـوم حـجّة الإسلام السيّد عامر العلوى ﴿ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُولِي اللهِ المِلْمُ المِلْمُ ال

(٢) المائدة : ٣.

(٣) ص : ۸۲.

(٤) سياً: ١٣.

وكلَّما سارت البشرية في طريقها الحالك، وتخبَّطت في متاهاة إبليس الرجيم ومدارسه الضالة والمضلّة، برزت الحاجة ملحّة للعودة في رحاب الله ودينه القويم الذي ختم بالرسالة الإسلامية السمحاء، ليرتوي من معينها الصافية، ونبعها الطاهر.

وتطلُّع المخلصون إلى ثورة الفكر الإسلامي المحمّدي الأصيل، الذي يحارب من قبل أعداء الإنسانية ورسالات السماء لينحّى عن الحياة، أو يشوّه صورته ويحرّف كلماته بين جهل أبنائه ولجاجة أعـداءه، إلّا أنّ الإســلام يـعلو ولا يعلى عليه، وسيبقى كالشمس المضيئة والدافئة لا تحجبها السحاب والغيوم، فلا يستغني عن دورها الحيوي في بعث وانتشار الدفء والغذاء والنشاط إلى صميم البذور والجذور، كما بدا واضحاً أخيراً خلال الوعبي الإسلامي العام والصحوة الإسلامية المعاصرة، والتي عاد المسلمون فيها \_بحمد الله \_بعد طول غياب ومعاناة إلى حضيرة الإسلام ومناهله الشرّة ومنابعه الفكرية الوضّاءة، يستجيرون بها من لهيب الأفكار الملحدة والمادية المستوردة من الغرب والعلماء المخلصين أن يهبّوا لإنقاذ البشرية الحيرانة والمعذّبة ليطرحوا لها مفاهيم إسلامية في أصول الدين وفروعه وأخلاقه ومثله العليا، فإنَّها المخلِّص الوحيد للبشرية من عناء الركض وراء الفلسفات والنظم البشرية المنحرفة والتعيسة، ويأخذوا بيد هذا الإنسان المعذّب إلى ما اختار الله له من الأحكام القويمة والقوانين الرصينة والأخلاق الطيّبة والآداب الحسنة والسنن السليمة التي تتلائم مع فطرته الصادقة وعقله السليم في كلّ مجالات الحياة.

والبشرية اليوم تبحث عن المخلّص والمصلح والمنقذ لها، فكلّها أذن صاغية وتلهّف متواصل لتلقّى مفاهيم الإسلام من منابعه المعطاء، من القرآن

الكريم والسنّة الشريفة المتجسّدة بقول المعصوم وفعله وتقريره، فإنّه حبل الله الممدود من السماء إلى الأرض، ما أن يتمسّك به الإنسان إلّا ويسعد في الدارين، ولن بضلّ أبداً.

أجل: لقد شهد القرن العشرون حروباً ضارية، وعراك مدمّر، ذهب ضحيّتها عشرات الملايين من القتلى والناس المشرّدين، الذين فقدوا أهلهم، ودمّرت ديارهم، فبرزت الأزمات الروحية والانحطاط الأخلاقي والفساد الاجتماعي، والتي كانت سمة من سمات المجتمعات المعاصرة دفعت بسببها ثمناً باهضاً جرّاء تفشّي الروح العدوانية والقوّة الدكتاتورية، وغياب الرحمة والتآلف بين الناس وبين الدول. وضعفت القيم والأخلاق الأسرية والاجتماعية، فكان إنسان القرن العشرين يفتقد إلى الأمان والطمأنينة والسكون والاستقرار النفسي، ويعاني من فقدان الهوية وضمور الانتماء الاجتماعي، وفي هذه الأمواج المادية الرأسمالية والاشتراكية كان للفكر الإسلامي والمفاهيم الدينية النازلة من السماء مساهمات كبيرة في معالجة قضايا الناس على الصعيدين الفردي والاجتماعي، فكان للإسلام الذي ارتضاه الله لنا ديناً قيماً لا اعوجاج ولا انحراف فيه الأثر البالغ في إدخال الطمأنينة إلى قلوب الناس وارتباطهم بالله تعالى وتعميق شعورهم الإيماني الذي يهبهم رؤية ثابتة وحياة مفعمة بالأمل كما كان للإسلام في صدره هذا الأثر البالغ على النفوس والمجتمعات.

وفي عصرنا الراهن إذ تقترب مجتمعات كثيرة في بلاد المسلمين من حمل مسؤولية تطبيق الإسلام وإشاعة مفاهيمه القيّمة في شؤون الحياة ومجالات المعيشة، تلبية لرغبة عموم الناس والطبقات الشابّة منهم على الخصوص، تبرز بإلحاح ضرورة بحث مسائل الدين والدولة والمجتمع ومعالجة قضاياه وشؤونه المختلفة بما ينسجم والمفاهيم الإسلامية، وبما لا يعيق عيش المسلم لحياته في

7 ...... اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية موازاة التطوّر العلمي والتكنولوجي ومتطلّبات الحداثة المتبلورة بالأصالة اللازمة لتقدّم الشعوب والمجتمعات.

#### مصدر التشريع الإسلامي :

ولا يخفى أنّ مصدر التشريع الإسلامي ومنبع مفاهيم الإسلام هو الله سبحانه وتعالى العالم بما خلق، وإنّ إرادته تتجلّى في كتابه الكريم والقرآن المجيد وفي السنة الشريفة، وإنّ استقراء آيات القرآن الكريم والسنة المطهّرة التي تعني قول المعصوم ـ النبيّ والإمام ـ وفعله وتقريره، وما أنتجه الفقه الإسلامي من دراسات وقواعد ونصوص فقهيّة تسوقنا وتقودنا إلى حقيقة حضارية وإنسانية هامّة، وهي أنّ الرسالة الإسلامية رسالة اجتماعية متطوّرة تواكب العصر في رؤيتها للحياة، فهي كما تنظر إلى الفرد في بعض المواقع كياناً مستقلاً وتتعامل معه بملكيّته الفردية مثلاً، تنظر إليه جزءاً من الكلّ الاجتماعي أيضاً، وتتعامل معه ليس فرداً منفصلاً كجزيرة في بحر، بل جزءاً من مجتمع كبير له كيانه ومصالحه العامّة والخاصّة، وشخصيّته المستقلة عن شخصيات الأفراد والمجموعات العامّة والخاصة، وشخصيّته المستقلة عن شخصيات الأفراد والمجموعات

فالرسالة الإسلامية اهتمّت ببناء الفرد ليكون عضواً صالحاً للمجتمع، كما اهتمّت ببناء المجتمع ليكون ظرفاً نظيفاً للفرد، ويتّضح اهتمام الإسلام العظيم في البناء الاجتماعي في كلّ مجال من المجالات التي قام بتأسيسها وتنظيمها حتّى العبادات والطوقس الدينية التي شرّعها كالصلاة والصيام والحجّ والدعاء، فإنّ لها آثارها الإيجابية ونتائجها الاجتماعية والتربوية الفردية ذات الطابع الاجتماعي. فالإسلام بمفاهيمه المتعالية له أحكامه وقوانينه في العقيدة وفي المجالات فالإسلام بمفاهيمه المتعالية، وفي سلطة الدولة والحكومة، وحركية القيم التعبّدية الفردية والاجتماعية، وفي سلطة الدولة والحكومة، وحركية القيم

الأخلاقية والمثل العليا بشكل متساوق ومتكامل ومتماسك بعضه مع بعض.

فعنده العناصر الإنسانية والفكريه من العقيدة الواحدة السليمة الجامعة بين أفراد المجتمع، فإنّ الفرد المسلم يشعر في مجتمعه الإسلامي بأنّ العلاقة بينه وبين الآخرين هي علاقة الأخوّة الإيمانية والمحبّة الإنسانية، فالناس صنفان: إمّا أخٌ لك في الدين أو نظيرٌ لك في الخلق.

﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ ﴾ (١).

فالعلاقة والترابط بين المؤمنين علاقة الولاء والمودّة، وإنّ مثلهم في توادّهم و تراحمهم و تعاطفهم كمثل الجسد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَانْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَــبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [7].

وبهذا الشكل الرائع يشكّل الإسلام المجتمع ويبني صرحه على الإنسانية المتعايشة والتي تهدف التقوى في الحياة.

ثمّ يتمسّك المجتمع الإسلامي بالقانون المنظّم لحقوق الأفراد وواجساتهم وسلوكهم ونشاطاتهم الفردية والاجتماعيه، فإنّ القانون في نظر الإسلام هو العنصر الفعّال بعد العقيدة في تنظيم المجتمع وتماسكه، ويحوي الفقه الإسلامي بعد العقائد السليمة على ثروة تشريعية ضخمة تمدّ المجتمع بما يحتاجه من قوانين وآداب تنظّم سلوك الأفراد وعلاقاتهم المختلفة، وتنظّم ما لهم من حقوق

<sup>(</sup>١) التوبة : ٧١.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٣.

٨ ....... اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية وما عليهم من واجبات، وما يرتبط بالسلطة والأسرة والأمن والقضاء وشؤون المال والمؤسسات والعلاقات الدولية والداخلية. ويشهد لذلك الآلاف من النصوص الفقهية والمئات من القواعد الفقهية والأصولية بالإضافة إلى ما هو مستودع في مصادر التشريع من الكتاب والسنة.

ومن هذا المنطلق والحجّة ثبتت القاعدة القائلة: (ما من واقعة إلّا ولله حكم فيها)، وقد اصطادوا هذه القاعدة من قول الإمام الصادق عُليًّا في «ما من شيء إلّا وفيه كتاب أو سنّة »(١).

فالعقيدة والقانون ركنان أساسيان في الإسلام، وكذلك الركن الثالث وهو الأخلاق الحسنة النابعة من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة، فإنّ البناء الإنساني في الإسلام يقوم على أساس الأخلاق، كما يوضح الرسول الكريم أهمّية العنصر الأخلاقي في بناء الحياة والشخصية وبيان فلسفة بعثته المباركة بقوله على الأخلاق».

ولا يخفى أنّ أمّهات العلوم الإسلامية \_كما ورد في الحديث النبوي الشريف: إنّما العلم ثلاث: آية محكمة وفريضة عادلة وسنّة قائمة \_إنّما هي: علم الكلام (العقائد)، وعلم الفقه وعلم الأخلاق، وهذه العلوم هي منطلقات تكوّن المجتمع الإسلامي (حكومة وشعباً) بما فيه من السلطات: القانونية والتنفيذية والقضائية، والتي يطلق على الجميع في تعقّلها النظري بالمفاهيم الإسلامية.

#### دور الأخلاق الحسنة في حياة المسلم :

الإسلام دين المحاسن والأخلاق الطيّبة، فإنّ الأخلاق الفاضلة تشكّل

<sup>(</sup>١) الكافي ١ : ٥٨.

مقدّمة ..... مقدّمة

الركن الأساس في بناء الشخصية الإسلامية وتنظيم المجتمع، وهي مصدر سعادة الإنسان واستقامة شخصيته وبناء الإنسان السوي السلوك والنزعة. لذا كانت التربية الأخلاقية من أهم عناصر التربية الإنسانية التي اعتنى بها الإسلام وأكد الاهتمام بها.

ونستطيع أن نعرف قيمة الأخلاق في الإسلام من ثناء الله على نبيّه الكريم على الله على الله على الله الكريم على الله عندما وصفه بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَلْمِيمٍ ﴾ (١).

وكان خلقه القرآن الكريم، فهو القرآن الناطق.

ومن قوله ﷺ : «إنّ أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خُلُقاً ».

وكما يقترن كمال الإيمان والسعادة النفسيّة في عالم الدنيا بحسن الخلق تقترن المعاناة النفسية وعذاب الضمير بسوء الخلق أيضاً. لذا يحّذر رسول الله عَلَيْكُ بقوله: «من ساء خلقه فقد عذّب نفسه».

إنّ هذا الحديث الشريف يشرح لنا العلاقة بين التكوين الداخلي للإنسان وبين السعادة والشقاء اللذين يحيطان بالإنسان، فالشخص الأحمق سريع الغضب والحسود والحقود والأناني والساخط يعاني من مرارة هذا السلوك ومردوداته، ويضرّ بنفسه أكثر من غيره، وبهذا يُحوّل حياته إلى شقاء وعذاب نفسي وقلق دائم وحياة مضطربة.

من ذلك نعرف أنّ قيمة الشخصية في الإسلام وسرّ السعادة في الحياة مرتبطان بمستوى ما يتمتّع به الإنسان من أخلاق سامية ونزعات نفسية سوية وصالحة، والتربية الأخلاقية تعنى ببناء المحتوى الداخلي والخارجي للإنسان على أساس الفضيلة والقيم الإنسانية من الصدق والرحمة والعدل والأمانة والمحبّة

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

• الإيثار والثقة الذف والحدّ في المناهيم الإسلامية

والإيثار والثقة بالنفس والجدّ في العمل... لتكوين الملكات الخيرة والنزعات الإنسانية الفاضلة التي توجّه سلوكه نحو الخير والاستقامة وتتفاعل مع قيم الحقّ والفضيلة.

وهنا ولكي يتّضح الأمر أكثر فأكثر، نتحدّث عن جانبين :

الجانب الأوّل: أنّ البيئة الاجتماعية والعلاقات الإنسانية المختلفة والتفاعل والتعامل الإنساني القائم بين الأفراد والأجواء التي تحتضن الشخص وتؤثّر على أدوار نموّه وتكامله الأخلاقي والعقائدي والفكري والعرفي، تتلخّص بالمجالات التالية:

المستوى الأوّل - الأسرة: تعتبر الأسرة هي المحيط الأوّل الذي يحتضن الشخص حيث ينمو ويترعرع في أوساطها ويتأثّر بأخلاقها ويكتسب نبذة من عقائدها وأفكارها. ولهذا ورد في الحديث الشريف: كلّ مولود يولد على الفطرة حتّى والديه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يمجّسانه.

وبهذا يكتسب كذلك صفاته وعاداته وتقاليده سواء كان ذلك بالقدوة أو الخبرة. والسلوك العملي الذي يعامل به أو بما يسمعه أو يشاهده أو يستوحيه من ظروف أسرته ... فللعائلة وبصورة خاصة السلوك الأبوي الأثر الكبير في صنع مستقبل الفرد ومكانته، فالعائلة إذا كانت طيّبة النفس مؤمنة الأخلاق صحيحة وسليمة العقائد تزرع روح الثقة بنفسه، وتعدّه لأن يكون إنساناً ذا شخصية قوية يملك روح العزيمة وتتفجّر في نفسه ينابيع العبقرية والخير والإحسان.

المستوى الثاني ـ المجتمع: يعتبر المجتمع هو المحيط الثاني للفرد حــيث يحتضنه بعد أبويه وأسرته، ويشيع في روحه وينقل إليه عاداته ومفاهيمه وسلوكه وعقائده وأخلاقه.

المجتمع هو ملتقي ما يعمله وينتجه الأفراد المعاصرون من أفكار وعادات

والفرد المسلم في المجتمع الإسلامي يجد البيئة الصالحة لنموّه ونشأته واستقامة شخصيته فيقوم بتوفير الأجواء اللازمة لنموّ الشخصية الإسلامية احتماعياً.

المستوى الثالث ـ المدرسة: والمدرسة تعتبر الحاضنة الثالثة بعد البيت والمجتمع الذي يحتضن الفرد ويؤثّر في تكوين شخصيّته وصياغة فكره وسلوكه وعقائده. وهنا أربعة عوامل أو عناصر أساسيّة في إخراج الأثر المدرسي إلى حيّز الوجود، وهي: (المعلّم ـ المنهج ـ المحيط الطلابي ـ والنظام والنشاطات والمظاهر المدرسية)، والشرح لهذه العناصر يفتقر إلى دراسة عميقة ومفصّلة نعرض عنها طلباً للاختصار.

المستوى الرابع -الدولة: صارت علاقة الإنسان بالدولة علاقة حيوية، فما من مجال من مجالات الحياة إلا وللدولة أثر أو علاقة به بصورة مباشرة أو غير مباشرة، مثلاً إنّ الدولة الإسلامية هي دولة عقيدية فكرية لها خط فكري متميّز المعالم، وفلسفة حياتيّة مستقلّة، لذا فهي مسؤولة عن توجيه التربية والتخطيط لكلّ عناصرها وأجهزتها.

هذه هي نظرة إجمالية للجانب الأوّل.

الجانب الثاني : توجد مجموعة من الأسس الأخلاقية والتي منها :

المقصد الأوّل - التربية العبادية والإيمانية : يتحدّث القرآن الكريم في العديد من آياته عن علاقة الموجودات العبادية بالله سبحانه. والارتباط العبودي بينه وبين الخلائق كلّها، ويقرّر القرآن هذا المبدأ، مبدأ العبادة والتسبيح والصلاة في العوالم كلّها، فيقول :

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلٌّ قَدْ

17 ..... اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ (١).

ويؤكّد القرآن في موارد أخرى أنّ العبادة هي غاية الخلق وســرّ الوجــود البشرى فيقول:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (٢).

إلّا أنّ هذه العبادة التكوينية والتشريعية يتقدّمها العلم والرحمة الإلهية كما هو مذكور في محلّه.

المقصد الثاني التربية القرآنية: القرآن هو الرسالة الإلهية الخالدة ومستودع الفكر والوعي ومنهج الاستقامة والهداية ومقياس النقاء والأصالة، القرآن يعمل على بناء شخصيته بناءً إيمانياً ويربّي في نفسه قيم الأخلاق والسلوك المستقيم ويشكّل شخصيته وطريقة تفكيره تشكيلاً يتّسم بالنقاء والأصالة كما يمنحه الفصاحة وحسن الخلق وسلامة المنطق، ويزوّده بالوعى والمعرفة.

المقصد الثالث ـ التربية البدنية : إنّ التربية السليمة هي التربية التي تراعي التكوين الإنساني بعناصره المادّية والجسمانية والعقلية والنفسية، وقد رفض الإسلام الرهبانية وحرمان الجسد ودعا في العديد من أحكامه وتشريعاته إلى رعايته والعناية به.

المقصد الرابع ـ التربية الاجتماعية : الإنسان كائن اجتماعي مفطور على الحياة الاجتماعية، فهو يحمل في أعماق نفسه غريزة حبّ الاجتماع والعيش ضمن الجماعة، وجاءت الرسالة الإلهيّة لبناء الفرد والمجتمع والموازنة بين حقوق الفرد والمجتمع، فإنّه يشرّع صلاة الليل في جوف الليل الدامس منفرداً يخلو بربّه

<sup>(</sup>١) النور : ٤١.

<sup>(</sup>۲) الذاريات : ٥٦.

مقدّمة .....۱۳ ....

مناجياً ، كما يشرّع صلاة الجماعة والجمعة .

واهتمّ الإسلام بتكوين البيئة الاجتماعية الصالحة وأوجب فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لإصلاح الوضع الاجتماعي بقوله تعالى :

﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَـنْهَوْنَ عَـنِ المُنْكَرِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ المُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ المُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ المُنْكَرِ وَالْوَلِيَالِيَّةُ المُفْلِحُونَ ﴾ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

المقصد الخامس ـ التربية الاقتصادية : يشكّل الاقتصاد الركن الأساس في بناء المجتمع المسلم الأخلاقي والعقائدي وتطويره وتنمية قابلياته، وللتربية الأخلاقية علاقة وثيقة باقتصاد الأمّة وبالتنمية الاقتصادية، كما لها علاقة بالتنمية الاجتماعية والبشرية. لذا فقد أدخل الإسلام في منهاجه التربوي كيفية تربية الإنسان وتنظيم علاقته بالمال والثروة، فالقرآن مثلاً حثّ على العمل والإنتاج بقوله:

﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ﴾ (٧).

وحرّم الاحتكار والربا واكتناز المال ليتحرّك ويحرّك الحياة الإقـتصادية ومجالات التنمية الاجتماعية كافّة، فقال تعالى:

﴿ وَأَخَلَّ اللهُ البَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا ﴾ <sup>(٣)</sup>.

هذه خمسة نماذج، وتوجد نماذج أخرى نعرض عن ذكرها طلباً للإيجاز. فالإسلام دين ودولة، علم وعمل، عقائد وأخلاق... وإنّه يعلو ولا يـعلى عليه.

<sup>~</sup> 

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الملك : ١٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٧٥.

١٤ ..... اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية بشائر النصر:

أجل: إنَّ أعلام بشائر النصر الإلهي الذي وعد الله عباده بقوله تعالى:

﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ نَهُ ﴾ (١).

ترفرف على المعمورة في ربوع البلاد الإسلامية لتسود العالم، شاء الأعداء والعملاء أم أبوا.

فإنّ أعداء الإسلام وأعداء البشرية \_أمريكا الشيطان الأكبر \_ وأذنابها الذين هالهم وأفزعهم انتصار الإسلام بثورته في إيران الإسلامية، وعوده إلى الحياة مرّة أخرى، لا زالوا وبضراوة وشراسة يعملون على عرقلة مسيرة الإسلام وتطوّر المسلمين ووعيهم، بكلّ وسائلهم الحربية، من الغزو الثقافي والسياسي والاقتصادي والهجوم العسكري، فهم وإن كشّروا عن أنيابهم الدموية \_وعرفتهم الشعوب المضطهدة \_ وأبرزوا عدائهم السافر عبر الحرب المفروضة على إيران الإسلام، واستنفروا قواهم وعملاءهم في المنطقة كصدّام القذر لحمل السلاح في وجه الإسلام والصحوة الإسلامية المنطقة من ثورة الإمام والأمّة المسلمة والمؤمنة، إلّا أنّهم لم يغفلوا \_ لا سيّما بعد فشلهم في الحرب المفروضة \_عن مواصلة الحروب النفسية والثقافية في التشويه والكذب والافتراء المتعمّد على الإسلام ومثله القيّمة وآراءه الرائدة، لهذا يلزم على كلّ مسلم ومسلمة أن يحملا غيرة الإسلام والقرآن الكريم بالوقوف أمامهم والتصدّي لمخطّطاتهم، ومن موضع غيرة الإسلام والقرآن والسنّة، وتسهيل مواردها للبشرية وتسليح الاُمّة بهذه المفاهيم المستوحاة من القرآن والسنّة، وتسهيل مواردها للبشرية كافّة.

.....

<sup>(</sup>١) القصص : ٥.

مقدّمة ......

#### دعوة الحقّ :

وكان بحمد الله استجابة مباركة لدعوة الحقّ من علماء الأمّـة الإسلامية ومثقّفيها الرساليين ...

ومن أولئك الأفاضل أخي المرحوم حجّة الإسلام السيّد عـــامر العـــلوي، أسكنه الله فسيح جنانه، وأنزل على رمسه شآبيب رحمته.

فإنّه ﷺ ولد سنة ١٣٣٧ ه ش، واستشهد سنة ١٣٥٧ ه ش ٢٢ بهمن، في عنفوان شبابه.

كان من أهل العلم ومن الشباب المتحمّس، قد سجن في أواخر أيام شاه إيران البهلوي المقبور، وأدمي جسده، وكانت الأسرة تحتفظ بقميصه الملطّخ بدمه الزكى.

وفي إبّان انتصار الثورة الإسلامية أُطلق سراحه مع مجموعة من إخوته في الجهاد.

في ليلة انتصار الثورة الإسلامية في إيران ( ٢٢ بهمن ١٣٥٧ هش) أراد أن يشترك في المظاهرات المليونية الثائرة في طهران عاصمة إيران، إلا أن الوالدة الحنونة الصابرة \_ جزاها الله خيراً \_ طلبت منه أن يذهب بإخوته الصغار إلى مسجد جمكران \_ جامع صاحب الزمان عليه \_ وكان \_ آنذاك \_ عصر الجمعة، ليدعو بانتصار الإمام الخميني تؤي والثورة الإسلامية، فإن الدعاء سلاح المؤمن ومفتاح كل صلاح. فذهب في سيارته الصغيرة ومعه أخي الصغير السيد عقيل وكان عمره ( ١٥ سنة ) دخل الحوزة العلمية تواً، ومعهما أختي السيدة بنت العلى العلوي صاحبة كتاب (پيرامون زن = حول المرأة) باللغة الفارسية وهو مطبوع، وكان عمرها ( ١٦ سنة ) وأختي الأخرى بنت الإيمان العلوي وكان عمرها ( ١٦ سنة ).

١٦ ..... اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية

وبقرب المسجد في أوّل الليل في حادث اصطدام فاضت أرواحهم الطاهرة، ورجعت إلى ربّهم الكريم راضية مرضيّة، وما أعظم المصيبة في تلك الليلة العصيبة حيث تفقد الأسرة أربعة من شبّانها، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، ولاحول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم.

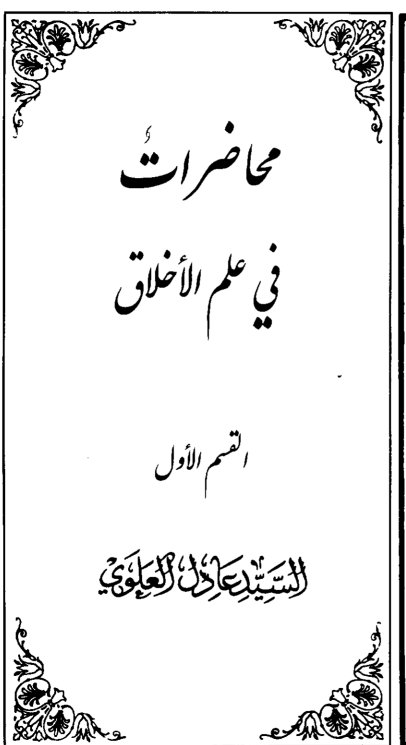
وكان والدي العلّامة آية الله السيّد على العلوي مَوَّئُ يعتقد \_باعتبار القرائن الحالية والمقالية \_إنّ حادث السيّارة كانت خطّة مدبّرة من قبل السافاك البهلوي حيث كان أخى ملاحقاً من قبلهم.

كان ﷺ يدرس الرسائل والمكاسب، وقد تزيّا بزيّ أهل العلم، وعرف بأخلاقه الرفيعة وحنانه وخدمته للناس وعبادته، وقد حضر عندي: مختصر المعاني ومنطق مظفّر وحاشية ملّا عبد الله واللمعة الدمشقية مع زميله في الدرس فضيلة حجّة الإسلام السيّد علي رضا التكيهاي دام عزّه، كما كان من طلاب مدرسة آية الله العظمى السيّد الكلبايكاني تيّئ .

وها هو بين يديك الكريمتين، أرجو القبول والدعاء.

وما توفيقنا إلّا بالله، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

العبد عادل العلوي ١٤٢٢





### موسوعة رسالات إسلامية

رسالة

محاضرات في علم الأخلاق تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٣٣ هجري قمري الطبعة الأولى ـ ١٤٢٣ التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٤ ـ ٧٢ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤

شابك ۱۸ ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۴ (دورة ۱۰۰ جلد)

ISBN 964 - 5915 - 72 - 4

EAN 9789645915726

ای. ای. ان. ۲۲۷ه ۹۷۸۹۹۱

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## آيات في الأخلاق السيد الأولاق المسلم الله الرفي المسلم الله الرفي المسلم الله الرفي المسلم ا

إنَّ الله سبحانه وتعالى قد صرّح في كتابه الكريم بعظمة الأخلاق الحسنة والصفات الحميدة في آيات عديدة. تذكر منها نموذجاً :

- ﴿ وَنَهْسِ وَمَا سَوَّاهَا \* فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَنَـقُواهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَنْ دَشَّاهَا ﴾ (النسس: ١٠٠٧).
  - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَـنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَوْلَئِكَ هُمْ خَـيْرُ البّريَّةِ ﴾ (البنه: ٧).
- ﴿ جَرَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً رَضِيَ اللهُ عَـنْهُمْ وَرَضُوا عَـنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ﴾ (البند: ٨).
  - ﴿ وَأَخْسِنُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (النزه: ١٩٥).
  - ﴿ مَنْ عَيِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا زَبُّكَ بِظَـلَّام لِلْعَبِيدِ ﴾ (متلت: ١٦).
  - ﴿ أَتَأْمُونَ النَّاسَ بِالبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَثْلُونَ الكِتَابُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (البرز: ٤٤).
    - ﴿ أَذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّسَةَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِغُونَ ﴾ (فنوسرن: ٦٦).
  - ﴿ أُوْلَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَوَّتَيْن بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَأُونَ بِالْحَسَنَةِ الشَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُسْفِقُونَ ﴾ (النصص: ٥٥).
- ﴿ وَلا تَسْتَوى الْعَسَنَةُ وَلا الشِّيئَةُ ٱذْفَعْ بِالَّتِي مِنَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَسِيْنَكَ وَيَسِيْنَهُ عَذَاوَهُ كَأَنَّهُ وَلِي خَبِيمٌ ﴾ (معلت: ٢١).
- ِ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلا يَوْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرَ وَلا ذِلَّةٌ أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (يونس: ٢٦).
- ﴿ وَلِكُنَّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا بَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهُ عَلَى كُلٌّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (البزة: ١٤٨).
- ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الْآَيْوَةِ خَسِيْرٌ وَلَـنِهُمْ دَارُ المُتَّقِينَ ﴾ (العل: ٣٠).
  - ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْماً وَلا هَضْماً ﴾ (طه: ١١٢).
- ﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثَ لا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِداً كَذَلِكَ نُصَرَّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَشْكُوونَ ﴾ (الأعراب: ٨٥).
  - ﴿ وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقر: ١٥٨)
- ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَسَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَاءَ مَوضَاةِ اللهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ (الساء ١١٤).
  - ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُرَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيراً ﴾ (الساء: ١٦٤).
- ﴿ وَالَّذِينَ صَبَوُوا ٱبْتِغَاءَ وَجُهِ وَلُهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْغَفُوا مِمَّا وَزَقْنَاهُمْ سِرَأَ وَعَلائِيَةٌ وَيَدُوَأُونَ بِالحَسَنَةِ السَّيِّــ ثَمَّا أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الذَّار ﴾ (ارعد: ٢٢).
- ﴿ مَنْ عَبِلَ صَالِعاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنفَى وَهُوَ مَرُّمِنَّ فَلَـنُحْبِيَـنَٰهُ حَيَاةً طَيئَبَةً وَلَـنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْدَهُمْ بِأَحْسَنِ مَـا كَـانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (فعل: ١٧).
- ﴿ قُلْ هَلْ نَنَبُّ تُكُمُّ بِالْأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي العَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ أولَئِكَ اللهُ نَيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يَحْسَنُونَ صُنْعاً ﴾ أولَئِكَ اللهُ اللهُ عَلَى العَيَامَةِ وَزُناً ﴾ ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوا وَٱ تَّخَذُوا لَيَامِ وَرُسُلِي هُرُواً ﴾ (الكهد: ١٠٦ ١٠٠).
- ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّـنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوًا الرَّكَاةَ وَأَمَـرُوا بِـالمَعْرُوفِ وَنَسَهَوًا عَـنِ المُسَنَّكَرِ وَهُو عَـاقِبَةُ

## الأخلاق علم الأخلاق ..... محاضرات في علم الأخلاق

- الأُمُورِ ﴾ (العنج 🔞)
- ﴿ ثُمَّ أَوْرَتُنَا الكِتَابَ الَّذِينَ أَصْطَ فَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقَ بِالخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الفَصْلُ الكَبِيرُ ﴾ (ماط: ٣٢)
- ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالخَقُّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ (المعر: ١-٢).
  - ﴿ يَا أَيُّهَا ۚ الَّذِينَ آمَنُوا أَرْكُمُوا وَأَشْجُدُوا وَأَغْبُدُوا رَبَّكُمْ وَأَفْعَلُوا الغَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِخُونَ ﴾ (السج. ٧٧).
    - ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ (البغر. ١٨٨٠)
    - ﴿ فَإِلَهُكُمْ إِلَٰهُ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِّرِ المُخْبِتِينَ ﴾ ١٦١٠ج: ٢١٠
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَـنُوا هَلْ أَذُكُمُ عَلَى تِجَارَةٍ تُسْتِحِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* تُـؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِالْمَوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (الصف: ١٠ ـ ١١).
- ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُسْكَرِ وَيُغِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الوَّكَاةَ وَيُعْلِمُونَ الثَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الوَّكَاةَ وَيُغْلِمُونَ اللهِ وَيُعْلِمُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَوْلَئِكَ سَيَوْحَمُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (الوبد: ٧٧)
- ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لِتَسْكُسُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَسِيْنَكُمْ مَوَدَّةٌ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِسقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (الروء: ٢١)
  - ﴿ وَتَعَاوَثُوا عَلَى البُّو وَالتَّقْوَى وَلا تَعَاوَثُوا عَلَى الإثْم وَالْعُدُوان ﴾ (فيانده: ٢٠).
    - ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ﴾ (النعل: ١٠)
  - ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي الشَّوَّاءِ وَالكَاظِمِينَ الغَيْظَ وَالعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ (آل عمران: ١٣٤).
    - ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ (البنرة: ٨٣)
    - ﴿ الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالتَّانِتِينَ وَالمُنْفِقِينَ وَالمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ (أل عبران: ١٧).
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَجْتَنِبُواكَيِيراً مِنَ الظَّنَّ إِنَّ يَعْضَ الظَّنَّ إِنْمَ وَلا تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيْحِبُ أَحَدُ كُمْ أَنْ يَأْلُونَ وَاللَّهِ إِنَّ اللهَ وَقَالًا وَهُمْ وَاللَّهِ إِنَّ اللهَ وَقَالًا وَجِيمٌ ﴾ (المحرك: ١١)
  - ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَادِهِمْ وَيَخْفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَذْكَى لَهُمْ إِنَّ اللهَ خَبِيرَ بِمَا يُصْنَعُونَ ﴾ (الدر: ٣٠).
    - ﴿ وَإِذَا كُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ حَسِيباً ﴾ (الساء: ٨٦).
  - ﴿ وَقُلْ لِعِبَادِي يَسْقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلإنسَانِ عَدُوّاً مُبِيناً ﴾ (الإسراه: ٥٠).
    - ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصْلِحُوا بَسِينَ أَخَوَيْكُمْ وَأَ تَسْقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُوْحَمُونَ ﴾ (العمرات: ١٠٠)
      - ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (النومنون: ١).
    - ﴿ وَيَشْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ العَقْرَ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ الآيَاتِ لَمَلَّكُمْ تَتَفَكُّرُونَ ﴾ (البزء: ٢٦٩)
    - ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي الأَرْضِ وَلا فَسَاداً وَالعَاقِبَةُ لِلْمُستَّقِينَ ﴾ (تفسس: ٨٣).
      - وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُنْسِطِينَ ﴾ (السرات ١)
      - ﴿ وَأَصْبِوْ عَلَى مَا يَسْتُولُونَ وَأَهْجُوْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ (الدِّمل ١٠٠).
        - ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُـلُقٍ عَـظِيمٍ ﴾ (المثلم: ٤)

## بِشِيْرِلْنَا لَا يَحْزَلُ الْحِيْرُا

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد و آله الطاهرين.

أمّا بعد :

فمن الواضح لدى الجميع أنّ علم الأخلاق في المجتمعات البشرية يعدّ من أهم العلوم والفنون، وقد بالغ الإسلام في الاهتمام به، حتّى عدّه من أهم العلوم الإسلامية، ومن العلوم الثلاثة الأولى، أي علم الكلام وعلم الفقه وعلم الأخلاق، انطلاقاً من الحديث النبوي الشريف: «إنّما العلم ثلاثة: آية محكمة إشارة إلى علم الكلام وسنّة قائمة إشارة إلى علم الأخلاق وفريضة عادلة إشارة إلى علم الفقه فتدبّر.

وقد تصدّى العلماء \_أسوة بالأنبياء والأوصياء عليهَيِّا يُؤ \_على مـرّ العـصور والأحقاب، وبلغات مختلفة في آلاف مـن المـصنّفات والمـؤلّفات بـبيان عــلم الأخلاق وضرورة مباحثه القيّمة وتطبيقه في المجتمع الإنساني.

واقتداءً بنهجهم القويم أردنا أن نضع رسالة مختصرة فـي عـلم الأخـلاق

٦ ..... محاضرات في علم الأخلاق

لتكون موادّ درسيّة لطلبة العلوم الدينية \_غير الإيرانيين \_في حوزة قم العـلمية، ومن الله الهادي التوفيق والتسديد.

والمقصود أوّلاً: هو (التخلية من الرذائل وترك المحرّمات، والتحلية بالفضائل وإتيان الواجبات، مع رعاية الآداب الإسلامية الفردية والاجتماعية)، هذا باعتبار أجواء الطلبة غير الإيرانيين.

وثانياً: إعطاء العناوين الأولى بيد أساتذة هذا الفن لقيم، ابتداءً من الفصل الأوّل (١٠) (وفي ١٧ ساعة)، والبحث فيه يكون حول (كلّيات علم الأخلاق).

ثمّ في الفصول الأخرى يبحث عن أهمّ المواضيع الأخلاقية، وذلك باعتبار علاقة الإنسان وارتباطه، وأنّه على أنحاء أربعة :

١ \_مع النفس.

٢ ــ مع الله .

٣\_مع الغير.

<sup>(</sup>۱) دراسات الحوزات الشيعية إنّما هي في مراحل ثلاثة: المقدّمات والسطوح والخارج، وبعد الثورة الإسلامية في إيران في حوزات إيران قرّروا أن تكون هذه المراحل الثلاثة في عشر (پايات) أي (درجات)، وتقرّر أن تكون دروس الطلاب غير الإيرانيين في المركز العالمي للدراسات الإسلامية في ثلاث مقاطع، كلّ مقطع في أربع سنوات، والمقطع الأوّل بمنزلة الدبلوم، والثاني: الماجستير، والثالث: الدكتوراه، ثمّ كلّ سنة في فصلين، فوضعتُ مع مجموعة من الإخوة الأفاضل هذا البرنامج لدرس الأخلاق للمقطع الأوّل وفي شمان فصول، ومن الله التوفيق والتسديد.

مقدّمة ...... ....... ٧

٤ \_ مع الطبيعة .

وإنَّما نهجنا هذا المنهج دون غيره لجامعيَّته وباعتبار الفطرة والعقل.

والفصول السبعة كما يلي :

الفصل الثاني: معرفة النفس.

الفصل الثالث: إصلاح النفس بمعرفة الموانع ومعرفة العوامل.

الفصل الرابع : مع الله سبحانه وتعالى.

الفصل الخامس: الإمام المعصوم علي ومن ينوب منابه والوالدان والأرحام.

الفصل السادس: الزوجة والأولاد.

الفصل السابع: المجتمع العامّ والخاصّ.

الفصل الثامن: العالم العِلوي والجمادات والنباتات والحيوانات.

وأمّا الفصل الأوّل: كلّيات علم الأخلاق، وهي كما يلي:

١ ــ تعريف علم الأخلاق لغةً واصطلاحاً، وتعريف علمه، وبيان سمته ــ أي
 وجه التسمية ــ وفرقه مع الآداب الاسلامية والعلوم الأخرى.

٢\_موضوع علم الأخلاق.

٣\_الغرض من علم الأخلاق.

٤\_بيان منافع(١) وفوائد علم الأخلاق.

<sup>(</sup>١) الفرق بين الغرض والمنفعة أنّ الغرض قبل تدوين العلم وتعليمه باعتبار الفاعل والواضع، والمنفعة بعد تدوينه وباعتبار القابل والمتعلّم.

٥ ـ واضع علم الأخلاق حقيقةً وتدويناً وسير تأريخه على مرّ العصور.

٦ ـ من أيّ علم وفي أيّ مرتبة.

٧ ـ تقسيم و تحليل علم الأخلاق.

٨-بيان المبادئ التصوّرية والتصديقية في علم الأخلاق، أي بيان المباني والأدلّة، بمعنى بيان التصوّر الصحيح من المفاهيم الأخلاقية كالزهد والتواضع، وبيان الأدلّة من القرآن الكريم والسنّة الشريفة والعقل والفطرة.

٩ ـ معرفة الأسوة الصالحة والنماذج الأخلاقية وتأثيرها في الفرد
 والمجتمع كالأنبياء والأولياء والعلماء الصالحين.

١٠ ـ فلسفة الأعمال والأفعال وتأثيرها على الأخلاق.

#### بيان ذلك إجمالاً:

ولكي يقف الأستاذ الكريم على بعض النماذج من شرح وبيان هذه النقاط العشرة، فإنّا نضرب له مثالاً، وعليه التفصيل وتقسيم المباحث في ١٧ ساعة بذوقه وإبداعه وحسب الظروف.

#### تعريف علم الأخلاق:

الأخلاق لغةً: جمع الخلق \_بضم الخاء المعجمة \_وهي تعني الصفة الباطنية \_وبفتحها \_ تعني الصفة الظاهرية، ثمّ الخلق بالضمّ هي ملكة راسخة تصدر الفعل منه بسهولة من دون رويّة وتأمّل.

وتعريف علم الأخلاق \_كما عند العلّامة الطباطبائي في تـفسيره القبيّم

فنّ باحث عن الملكات النفسانية وأسبابها وآثـارها وعـلاجها وتـمييز الفضائل منها من الرذائل.

ثمّ يتعرّض الاُستاذ إلى بيان تعاريف أُخرى في الباب من أجل التوسّع في المطالب وتكميل المباحث، والوصول إلى تعريف كامل جامع للأفراد ومانع من الأغيار.

ثمّ يبيّن الفرق بين الأخلاق والآداب، وأنّ الأدب يعني ظرافة العمل وهيئة الفعل الحسن وأنّه من منشآت علم الأخلاق (١)، وفرقه مع علم الفقه والنفس والاجتماع والعرفان والتربية وغيرها.

#### وأمّا موضوع علم الأخلاق :

فهو الملكات النفسانية من حيث الاكتساب والاجتناب أي الفضائل والرذائل أو قل: نفس الإنسان باعتبار الملكات الراسخة.

#### وأمّا الغرض:

فهو تربية الإنسان تربية صحيحة ووصوله إلى قمّة الكمال كالخلافة الإلهية إنّي جَاعِلٌ فِي الأرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (٢). هذا في الفكر الإسلامي.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) تعرّضنا لبيان ذلك بالتفصيل في رسالة (طالب العلم والسيرة الأخلاقية) في المنجلّد الثالث من موسوعة (رسالات إسلامية)، مطبوع، فراجع.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٣٠.

#### وأمَّا المنافع والفوائد المترتَّبة على علم الأخلاق:

#### فمن أهمّها :

١ ـ فعليّة القوى الإنسانية والاستعدادات المكنونة في النفس.

٢ ـ تعديل قوى النفس و تهذيبها .

٣-صمّام وضمان لإجراء القوانين الفردية والاجتماعية.

٤\_حافظ الإيمان.

٥ - يوجب إصلاح الأعمال والأفعال.

٦ ـ تعدّ الملكات موادّ الصور البرزخية \_كما عند صدر المتألهين \_.

#### وأمّا واضع علم الأخلاق :

فحقيقة الواضع هو الله سبحانه بواسطة الأنبياء والرسل وأوصيائهم والكتب السماوية المهيمنة لا سيّما القرآن الكريم. وأمّا تدويناً فينسب ذلك إلى حكماء اليونان لا سيّما أرسطوطاليس المعلّم الأوّل \_باصطلاح الفلاسفة \_.

ثمّ يذكر الأستاذ تفصيل ذلك وبيان السير التأريخي لعلم الأخلاق ويشير إلى بعض المصنّفات والمؤلّفات الأوّلية في هذا العلم الشريف وبعض المـؤلّفات المعاصرة.

#### وأمّا مرتبة علم الأخلاق :

فإنّه بعد علم الكلام \_علم العقائد \_وقبل علم الفقه، ويسمّى بالفقه الأكبر.

مقدّمة .....٠١٠ مقدّمة ....

وعلم الفقه بالفقه الأصغر.

وقيل: علم الأخلاق في عرض علم الفقه، فهو عبدله، كالقرآن الكريم والعترة الطاهرة، فإنهما الثقلان إلاّ أنّ أحدهما أكبر من الآخر، وكلّ واحد عدل الآخر.

#### وأمّا تقسيم علم الأخلاق:

فالمصطلح منه باعتبار كتاب أخلاقي يذكر المقدّمة والفصول والأبواب والخاتمة، إلا أنّه يمكن تقسيم علم الأخلاق فعلاً إلى أقسام عديدة من جهات مختلفة.

مثلاً تقسيمه إلى الأخلاق الإلهية التي تبتني على الدين والشريعة المقدّسة، والأخلاق الطبيعية التي تبتني على الوجدان والرأي العامّ.

أو تقسيمه إلى الأخلاق العملي باعتبار ما يـنبغي أن يـعمل، والأخـلاق النظرى باعتبار ما ينبغي أن يعلم.

أو تقسيمه إلى الأخلاق بالمعنى الأعمّ فيشمل الآداب كما في كثير من الروايات الشريفة والأخلاق بالمعنى الأخصّ.

وما اخترناه إنّما هو تقسيم باعتبار الارتباطات.

#### وأمّا في الأسوة :

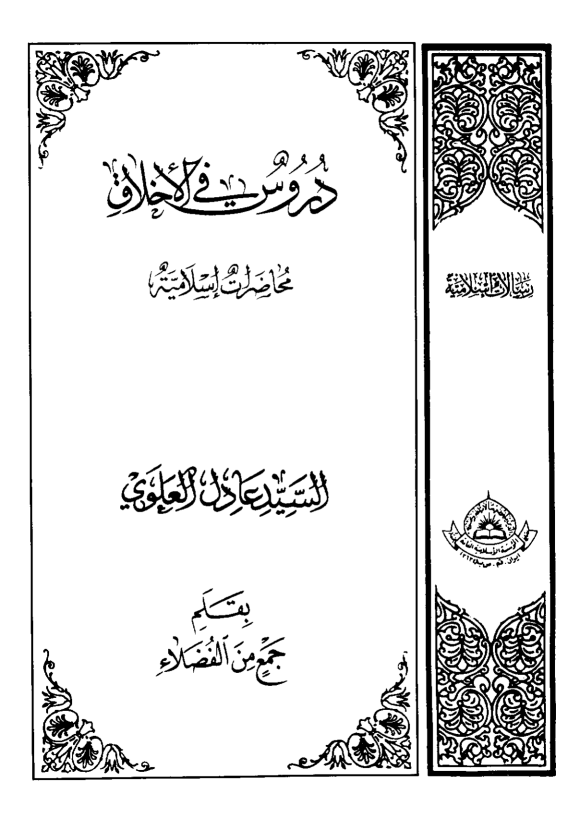
فيبحث عن علم الأخلاق الإسلامي، وأنّه عملي وتطبيقي ويتجسّد في المجتمع، وذكر الشواهد والمصاديق على ذلك وتأثير القدوة الصالحة والأُسوة ۱۲ ..... محاضرات في علم الأخلاق الحسنة وشرائطها.

### وأمّا النقطة العاشرة :

فإنّ الأخلاق يُصلح العمل، كما أنّ العمل يؤثّر في الملكات النفسانية، وأنّ العمل نفس الجزاء، كقوله عَلَيْقٌ : «الغيبة أدام كلاب أهل النار»، وكما يبحث في علم الأخلاق وكتبه عن الأعمال والأفعال.

هذا غيض من فيض ما يبحث في كليات علم الأخلاق.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



# موسوعة رسالات إسلامية

كتاب ِ

دروس في الأخلاق محاضرات إسلامية لسماحة الأستاذ السيّد عادل العلوي حرّرها ـ جمع من الأفاضل في مدرسة الإمام الخميني ـ قم

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامّة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى ـ ١٤٢٣ هـ = ٢٠٠٢ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم الكمية ـ ١٠٠٠ نسخة

شابك ٦ \_ ٤٥ \_ ٥٩١٥ \_ ٤٦٤

ای. ای. ان. ۲۵۵۲۹۵۶۹۹۵۲۹۸۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۲ (دورة ۲۰۰ جلد)

## بِسِ مِاللَّهِ الزَّهُمِينِ الزَّعِيدِ مِ

# المر تكزات الأساسية التي يتقوم بها الإسلام

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد وآله الطاهرين.

قال الله تعالى :

﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِيناً ﴾ (١).

إنّ من أهمّ المقدّمات والمقوّمات الأساسيّة التي يتقدّم بها الإسلام ويزدهر ، كدين وشريعة أنزلها الله تعالى للبشريّة كافّة هي ثلاث مقوّمات :

الأوّل الفكر: وهو النظرة الكونية الشاملة والرؤية الفلسفية المتوازنة لمبدأ الكون والحياة والإنسان، وتمثّل العقيدة في الفكر الإسلامي حجر الزاوية ومنطلق الوعي والإيمان في حركة الإنسان نحو الله تعالى، وتعبّر حقيقة التوحيد بأبعادها المتنوّعة في الذات والصفات والأعمال والتشريع والعبادة عن جوهر العقيدة الإسلامية، وقاعدتها الصلبة في عمق وامتداد حركة الإنسان المسلم في واقع الحياة.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٣.

الثاني ـ التشريع: وهو مجموعة النظم والقوانين التي تنظم الحقوق والواجبات والمسؤوليات في حياة الفرد والمجتمع وفي مختلف المجالات الشخصيّة والعائليّة والاجتماعية والسياسية والعسكرية وغيرها.

وللتشريع الإسلامي ثروة غنية مثّلتها الموسوعات الفقهية الضخمة لفقهائنا الأجلّاء على امتداد حركة الاجتهاد والاستنباط للأحكام الشرعية من مصادرها الأساسية، من أجل مواكبة تطوّر الحياة، وإشباع الحاجات الإنسانية المتجدّدة.

الثالث \_ الأخلاق: وهي المرتكز الأساسي الذي يمثّل روح الإسلام وهدفه الأسمى حيث قال فيها رسول الله ﷺ: «إنّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

فالأخلاق ليست مجرّد وصايا ومواعظ متناثرة، يتلقّاها الإنسان في محطّات مسيرته الحياتية.

إنّما هي القيم الحيّة والتعاليم السامية في بناء الشخصية الإسلامية المستقيمة المنسجمة مع ذاتها ومبادئها من خلال عملية الإعداد والتزكية للنفس من كلّ شوائب الأدران والشرور، وهي عملية الجهاد الأكبر الذي يمثّل الميدان الأوّل والخندق المتقدّم في معركة الإنسان المسلم، وهو يكدح نحو الله تعالى في مسيرته التكاملية التي لا تتوقّف.

﴿ يَا أَيُّهَا الإنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ ۞ ﴾ (١).

إنّ هذه المقوّمات والمرتكزات التي يرتكز عليها الإسلام في الفكر والاجتماع والسلوك تحتاج إلى دراسةٍ واعية دائمية في تفاصيلها واستيعابها بطريقةٍ علمية دقيقة، من أجل أن تؤثّر أثرها المعنوي والمطلوب في حياة الإنسان، الفرد والمجتمع.

<sup>(</sup>١) ألانشقاق: ٦.

ثمّ يمكن أن نجعل مقارنة بين المميّزات العامة للأخلاق الإسلامية وبـين غيرها، وهي كما يلي:

أُوَّلاً ــ إنَّ الأخلاق الإسلامية تقوم على التحلّي بمكارم الأخلاق والتخلّي عن مساوئ الأخلاق، يقول الرسول ﷺ: «إنَّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

ثانياً \_الشمول: ونعني به استيعاب الأخلاق الإسلامية لكل مجالات الحياة، فهي تدخل في علاقتنا مع الله تعالى، أو مع بعضنا البعض، أو مع مظاهر الكون والطبيعة، وفي مختلف المجالات الأخرى.

ثالثاً \_الثبات: فالأخلاق الإسلامية معايير ومبادئ وقيم لا تبتغيّر تبعاً للزمان أو المكان أو الإنسان، كما في الصدق والظلم، حيث إنّ لهاتين الصفتين قيماً ثابتة ومفهوماً مُحدّداً.

رابعاً \_ الواقعيّة: ويُراد بها انسجام وتناسب الأخلاق الإسلامية مع فطرة الإنسان، وما منحه الله من قابليات وطاقات، وبهذا فهي بعيدة عن الخيال أو تحميل ما لا يطاق.

خامساً \_المقياس الأسمى: وهو تحقيق مرضاة الله، وتتحقّق مرضاة الله في فعل الفضائل وترك الرذائل والنذائل، وهذا المقياس يحقّق للفرد والجماعة السعادة في الدارين ويبعدهم عن القلق والضياع والحرمان.

سادساً ـ الوحي والفطرة: أيّ إنّ الأخلاق والقيم والمبادئ الإسلامية مرتبطة بالوحي والفطرة، فهي إمّا صادرة من الله أو رسوله أو أحد أوليائه.

قال رسول الله عَيَّلِيَّةُ : «أَدّبني ربّي فأحسن تأديبي».

أدّب الله تعالى نبيّه على الصدق، فكان خير الصادقين.

أدَّبه على الأمانة، فكان الوفيّ الأمين.

أدَّبه على التقوى، فكان إمام المتَّقين.

أدَّبه على الإخلاص، فكان قائد المخلصين.

أدَّبه على الصبر، فكان قدوة الصابرين.

أدّبه على الشكر، فكان يعسوب الشاكرين.

سابعاً \_ العقل والضمير: أي إنّ الحاكم على الأخلاق الإسلامية التي تصدر من الإنسان إمّا العقل وإمّا الضمير، الذي هو صوت الله داخل الإنسان، والعقل الذي هو الشجرة المثمرة أو كالجوهرة عند الإنسان، لا يحكم عن طريق شهواته الحيوانية أو مصالحه الدنيوية والمادّية.

ثامناً \_حقيّة الشمول: وأقصد بذلك أنّ الأخلاق الإسلامية حـق مشاع لا يختصّ بطائفة من البشر دون طائفة أخرى، ولا يـحتكره فـريق دون فـريق. بما أنّه صدر من الله وهو الحقّ المطلق فهو إلى الجميع.

تاسعاً ـ الفرديّة والاجتماعية: إنّ الأخلاق الإسلامية فردية اجتماعية، وهي في اجتماعيّتها فردية أيضاً، تنظر الأخلاق الإسلامية في سعادة الفرد كما تنظر في سعادة الأمّة، وتسعى لتهذيب الشخص كما تسعى لتنظيم المجتمع.

أقول: وإذا كان صلاح الأُمّة مشروطاً بصلاح أفرادها كان اهتمام الدين بسعادة وتهذيب أخلاق الفرد من ناحيتين:

أُوِّلاً ـ تهمّه أخلاق الفرد وسعادته وتهذيبه، لأنّه ممّن يـجب إيـصاله إلى الكمال.

ثانياً \_ تهمّه اخلاق الفرد وسعادته وتهذيبه؛ لأنّها شرط في تهذيب وسعادة وحسن أخلاق الأمّة.

أقول: ثمّ إنّ كلتا هاتين الغايتين يدعو إلى الدين الجامع، إذاً فلابدّ للإسلام أن يكون (دين أخلاق) ولا بدّ لقادة الدعوة فيه من بثّ روح الأخلاق، والأئمة المعصومون الأطهار علم المُؤلِدُ هم أولئك القادة وحملة ذلك المصباح المنير، ومن ثمّ

العلماء الصلحاء الذين هم ورثة الأنبياء. وهنا جدير بالدين الجامع وجدير بالمصلح المهذّب أن يتكفّل إتمام النقص في الأخلاق، ليكوّن من الفرد عضواً نافعاً لمكانته من الأمّة، ويجعل من الأمّة مجتمعاً قابلاً للعلم في سبيل الخير.

وأخيراً ما أحلى كلام أمير المؤمنين (عليه أفضل صلوات المصلّين) في الأخلاق والآداب.

قال عَلَيْكُ : «إنّ الناس إلى صالح الأدب أحوج منهم إلى الفضّة والذهب». وقال عَلَيْكُ : «حسن الأدب أفضل نسب وأشرف سبب».

قال الشُّلِير : «كلُّ شيء يحتاج إلى العقل، والعقل يحتاج إلى الأدب».

وقال (روحي له الفداء): «النفس مجبولة على سوء الأدب، والعبد مأمور بملازمة حسن الأدب، والنفس تجري في ميدان المخالفة، والعبد يجهد بردها عن سوء المطالبة، فمتى أطلق عنانها فهو شريك في فسادها، ومن أعان نفسه في هوى نفسه فقد أشرك نفسه في قتل نفسه »(١).

ثم إن أهل البيت علم الله الم يعتمدوا في أخلاقهم على نظرية استفادوها من فيلسوف، ولا قاعدة أخذوها من حكيم، ولكن استقوها من ينبوع الوحي، واستفادوها من هدي القرآن، نعم لم ينتسب إلى مدارس الفلسفة في (أثينا) ولم يخضع لبيوت الحكمة في (الهند)، ولكن الفلسفة بعض ما تخرج فيهم من جامعة القرآن الكريم، والحكمة وبعض الفروع التي تلقّوها من مدرسة أبيهم محمد على وأنهم تمت شبيبتهم في بيت محمد ملك القرآن الكريم، واحانية كتاب محمد ملك المناه عدير أن يكونوا أغنياء عن وامتزجت بأرواحهم روحانية كتاب محمد المناه عدير أن يكونوا أغنياء عن

<sup>(</sup>١) نقلنا هذه الكلمات القِصار من موسوعة رسالات إسلامية (الجزء ٣: الصفحة ٢٧)، تأليف العلّامة السيّد عادل العلوي.

فلسفة أفلاطون وحكمة أرسطو ومعتصرات العقول ونسائج الأفكار، ولعل أثر هذه التربية يظهر جليّاً في أحاديث أئمة أهل البيت علمَ أن معيث يجد الباحث الأثر مرويّاً عن أكثر من إمام واحد، وإذا استقصى في بحثه وجد الحديث بلفظه ومعناه مروياً عن جدّهم الأكبر عَلَيْهُ ، فمنه يقتبسون وإليه ينتهون، كالأشعّة من النور، وكالثمرة من الشجرة.

علم الأخلاق حق إنساني مشاع لا يختص بطائفة من البشر دون طائفة، ولا يحتكره فريق دون فريق، وإذا كانت الخاصة هي التي أسست قواعده وشرعت نظامه، فإن العامّة تشابهها في الحاجة وتشترك معها في الغاية، ما دامت للجميع ملكات يجب تعاهدها بالإصلاح، وغرائز يلزم إخضاعها للتوازن، فهم مشتركون بهذا العلم معاً، ولست أذهب بعيداً حين أقول: حاجة العامّة إلى علم الأخلاق أكثر، فهو بهم ألصق، لأنّ الأمراض الخلقيّة عند العامّة من الناس أكثر شيوعاً وأعظم تفشياً.

وحاجة المريض إلى الطبّ أشدّ من حاجة الطبيب.

وأهل البيت عَلَمْتِكُمْ يعلمون بذلك، وعلموا أنّ لهؤلاء العامّة أفهاماً لا تقبل المصطلحات الغريبة، وتستسيغ ما يدركون، وأن يترجمها لهم بما يفهمون، فكانوا أبرع من أوضح، وأدقّ من ترجم.

والعلماء الأعلام هم ورثة الأنبياء وأمناء الرسل وسفراء الله فسي الأرض، نهجوا مناهج الأنبياء والأوصياء في تعليم الناس وتسربيتهم وتهذيب نـفوسهم وترجمة الأخلاق الإلهيّة علماً وعملاً وسلوكاً...

ومن أولئك سماحة السيّد عادل العلوي، فقد عُرف في الأوساط العلمية والاجتماعية بأخلاقه العقلي والعملي وبمحاضراته الأخلاقية ومؤلفاته المتنوّعة ومصنّفاته القيّمة، والتي طبع منها أكثر من مئة كتاب ورسالة، ربعها في الأخلاق

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

في أكثر من ثلاثة آلاف صفحة ١١١، وربعها الآخر في العقائد، وربعها الثالث فـي

\_\_\_\_\_

(١) وأمّا الكتب المطبوعة في علم الأخلاق لسيّدنا الأستاذ الفقيه دامت إفاضاته. فهي كما يلي: ١ ـ رسالة في العشق، ٣٢ صفحة كتبها في السنة الأُولي من العقد الثاني من عمره الشريف. ٢ ـ السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين، ١٦٨ صفحة. ٣ ـ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة، ٤٠٨ صفحات. ٤ ـ المؤمن مرآة المؤمن، ٤٨ صفحة. ٥ ـ مقام الأنس بالله، ٤٠ صفحة. ٦ ـ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة، ٣٢ صفحة. ٧ ـ السؤال والذكر في رحباب القرآن والعبترة، ٥٦ صفحة. ٨ ـ كيلمة التبقوي فيي القبرآن الكبريم، ٦٤ صفحة. ٩ ـ رسالتنا، ٥٤ صفحة. ١٠ ـ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي، ١١٢ صفحة. ١١ ـ مواعظ ونصائح، ٣٢ صفحة. ١٢ ـ دور الأخلاق المحمّدية في تسحكيم مباني الوحدة الإسلامية، ٣٠ صفحة. ١٣ ـ حبّ الله نماذج وصور، ٨٠ صفحة. ١٤ ـ النـبوغ وسرّ النجاح في الحياة، ٢٢ صفحة. ١٥ \_كيف أكون مـوفّقاً فـي الحـياة ؟ ٨٨ صـفحة. ١٦ ـ على أبواب شهر رمضان المبارك، ٣٨ صفحة. ١٧ ـ شـهر رمـضان ربـيع القـرآن، ٢٢ صفحة. ١٨ ـ الإخلاص في الحجّ، ٢٤ صفحة. ١٩ ـ حقيقة القلوب في القرآن الكريم، ٢٥٥ صفحة. ٢٠ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية، ١٧٦ صفحة. ٢١ ـ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم، ١٢٨ صفحة. ٢٢ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام، ١٧٦ صفحة. ٢٣ ـ من وحي التربية والتعليم، ٨٠ صفحة. ٢٤ ـ حقيقة الأدب على ضوء المذهب، ٤٠ صفحة. ٢٥ ـ قبس من أدب الأولاد على ضوء المذهب الإمامي، ١٢ صفحة. ٢٦ ـ تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة، ٣٦٠ صفحة. ٢٧ ـ الشيطان على ضوء القـرآن، ١٥٢ صفحة. ٢٨ \_ معالم الصديق والصداقة، ١١٢ صفحة. ٢٩ \_ فيضيلة العبلم والعبلماء، ٦٤ صفحة. ٣٠ ـ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين، ٦٤ صفحة. ٣١ ـ إشراقيات نبويّة، ٣٠ صفحة. ٣٢ ـ تحفه فدوي، ١١٢ صفحة. ٣٣ ـ بهجة المؤمنين، ٨٨ صفحة. ٣٤ ـ بــيان المحذوف في تتمَّة الأمر بالمعروف. وأخيراً وليس بآخر إن شاء الله تعالى، هذا الكـتاب

الفقه، وهذه هي أُمّهات العلوم الإسلامية كما ورد في الأحاديث الشريفة، وربعها الرابع متنوّعات، وعنده العشرات من المخطوطات أيضاً.

والكتاب الذي بين يديك: محاضرات إسلامية ودروس أخلاقية ألقاها سماحة السيّد العلوي على مجموعة من الفضلاء من جاليات إسلامية مختلفة في مدرسة الإمام الخميني مَتِرُّ التي هي من أكبر المدارس الحديثة في قم المقدّسة.

والشيء الملاحظ أنّ الدروس لمحاضر واحد، إلّا أنّ من حرّرها قد أخذ كلّ واحد منهم جانب منها، فوجدنا مجموعها يتكوّن منها كتاب قيّم، جدير به أن يطبع وينشر لينتفع منه الجميع، لا سيّما أهل العلم والفضيلة، فبادرنا إلى جمع مجموعة منها، وقدّمناها إلى سيّدنا الأستاذ، فبعد التهذيب والتصحيح وافق على طبعها ونشرها جزاه الله خيراً...

فها هو بين يديك الكريمتين، لتنهل منه وتروي عطشك...

حيدر محسن الناصري

الذي بين يديك : ٣٥\_دروس في الأخلاق، ١٢٠ صفحة.

# أضواء في طريق الأخلاق

## میرنو بو بکر بارو مدیر مدرسة ومکتبة عامة / مالي

الحمد لله ربّ العالمين، رافع قدر العلماء إلى أعلى علّيين، ومفضّل مدادهم على دم المستشهدين، وجاعلهم نوّاب الأئمة الطاهرين، ومذل من شكّ في فضلهم إلى تحت الثرى في الأرضين، وجاعل من عظم قدرهم معهم في الرفيق الأعلى مع الملائكة المقرّبين، وصلّى الله على رسوله ونبيّه وحبيبه وصفيّه وخليله محمّد خاتم النبيّين، وسيّد الأوّلين والآخرين، وعلى ابن عمّه ووصيّه ووارث علمه عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين، وعلى قرّة عين الرسول فاطمة سيّدة نساء العالمين، وعلى سبطيهما الحسن والحسين سيّدي شباب فاطمة من الخلق أجمعين، وعلى الأئمة الطاهرين، والحجج الميامين.

فهذه رسالة موجزة تتضمّن دروساً في الأخلاق، قام بجمعها وكتابتها العبد الضعيف الحقير الكثير الذنوب والمعاصي: ميرنو بو بكر حامد بارو.

وهي ملخّص ما جاء في دروس الأستاذ الأفضل العالم الأكمل العلّمة الفقيه السيّد عادل العلوي (أدام الله ظلّه العالي)، وقد ألقى علينا تـلك الدروس الأخلاقيّة من نوع خاصّ وبأسلوب خاصّ كان يأخذ بمجامع القلوب وهواجس

١٢ ..... دروس في الأخلاق

النفوس وراحة الأرواح، جزاه الله عن الإسلام خيراً وأطال بـقاءه للأجـيال القادمة.

لا يشك أحد من ذوي العقول من أنّ الأخلاق الحسنة هي المنجية، وفي المقابل الأخلاق السيّئة هي المهلكة.

والقول المشهور عن الرسول الأكرم ﷺ:

«بعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

يُنبئ عن عظمة الأخلاق وأهميّتها في حياة المسلم.

وفي الحديث: جاء رجل إلى النبيّ عَيَّقَ فجلس بين يديه فقال: يا رسول الله، الله، ما الدين؟ فقال: عسن الخلق. ثمّ أتاه من قبل يمينه، فقال: يا رسول الله ما الدين؟ فقال: حسن الخلق. ثمّ أتاه من قبل شماله، فقال: ما الدين؟ فقال: أما تنقه! حسن الخلق. ثمّ أتاه من ورائه، فقال: ما الدين؟ فالتفت إليه فقال: أما تنقه! هو أن لا تغضب.

وقيل: يا رسول الله، ما الشؤم؟ فقال: سوء الخلق.

وقال بعض العرفاء: سوء الخلق سيّئة لا ينفع معها كثرة الحسنات، وحسن الخلق حسنة لا يضرّ معها كثرة السيّئات.

ويقول المولى جلّ وعلا :

﴿ لَـقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةً ﴾ (١).

وقد وصف نبيَّه الأعظم بحسن الخلق في قوله تعالى :

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُملُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٢) القلم: ٤.

أضواء في طريق الأخلاق .....١٣ ....١٣

والطريق إلى تحصيل الأخلاق الحسنة حمل النفس على الأعـمال التـي يقتضيها الخلق المطلوب.

وكلّما طال العمر وكثرت الأعمال والعبادات حصل الرسوخ والكمال في النفس، وقيل: هو السرّ في طلب الأنبياء طول العمر.

#### النور والظلمات :

قال سبحانه وتعالى في محكم كتابه العزيز :

﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّـلُمَاتِ وَالنُّـورَ ثُـمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ (١).

إذا أمعنّا النظر إلى هذه الآية وآيات أخر مثلها نجد أنّ هناك تضادّ وتنافس بين النور والظلام، وبعبارة أخرى: بين الحقّ والباطل.

إمّا أن يكون الإنسان تابعاً لهوى نفسه في الباطل فهو مع الظلمة، فيكون حينذاك إنساناً ظلمانيّاً شيطانيّاً، أو يكون مع عقله تابعاً للحقّ مع الصالحين، فيكون إنساناً رحمانيّاً، فالإنسان في نزاع بين الحقّ والباطل، بين النور والظلمات، وقد خلق الله الإنسان للكمال، وكمال الإنسان هو كونه خليفة الله في الأرض.

قال الله تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٣٠.

﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَسَيْنَ النَّاسِ بِالحَقِّ ﴾ (١). وغير هذا من الآيات والأحاديث.

وهناك ثلاثة عناصر للوصول إلى الكمال:

١ \_العلم.

٢ \_ العبادة .

٣\_الرحمة.

وعن الإمام الصادق عليُّلا :

تخلَّقوا بأخلاق الله.

العلم والعبادة جناحا الإنسان للطيران إلى الله والوصول إلى مقام الفناء في الله عزّ وجلّ.

والرحمة قلب العبادة.

العلم عبارة عن التعليم، والعبادة عبارة عن التربية، وهدف البعثة هو التربية والتعليم.

وفي الحديث القدسي :

«خلقتك من أجلى، وخلقت الأشياء لأجلك».

والإنسان عقل وقلب.

فالعقل: يجب تعليمه وتربيته بالفكر والدراسة.

والقلب: يجب تشغيله بالذكر والدعاء والمناجاة والتلاوة.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) ص: ۲٦.

والإنسان يحتاج إلى كليهما : الفكر والذكر .

عن نبيّ الله عيسى (على نبيّنا و آله وعليه الصلاة والسلام): ليس العلم في السماء فينزل إليكم، ولا في الأرض فيخرج إليكم، إنّما العلم في قلوبكم، تخلّقوا بأخلاق الروحانيّين يظهر لكم، وطريقته الإخلاص.

في الحديث: «من أخلص لله أربعين يـوماً تـفجّرت مـن قـلبه يـنابيع الحكمة».

وجاء فيه أيضاً: «ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه»، والإنسان بين دعوتين: الدعوة النورانية، والدعوة الظلمانية الشيطانية.

### ولقلب الإنسان أذنان :

١ \_أذن رحماني : يسمع به الدعوة الإلهيّة، وتسمّى بالإلهام.

٢ ـ وأذن شيطاني : يسمع به الوسوسة الشيطانية، وتسمّى بالوسواس.

فالإلهام إلهي:

﴿ فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُواهَا ﴾ (١).

وهو المعجون الإلهي الأوّل للأخلاق، ثـمّ يـحتاج الإنسـان إلى التـربية والتعليم، فأنزل الله الكتب وأرسل الرسل من أجل ذلك.

### الإنسان فرد ومجتمع :

الهدف من خلق الإنسان هو الوصول إلى ربّه ليكون سعيداً في الداريـن،

(١) الشمس : ٨.

11 ..... دروس في الأخلاق لأنّ للإنسان بُعدان : بُعد شخصي وبُعد شخصيّة .

١ ـ البعد الشخصي : هو الذي يقبل التشخص ويأخذ حـيّزاً من المكان
 وله الأبعاد الثلاثة \_أى الطول والعرض والعمق \_.

٢ ـ الشخصيّة: مثل قولك: أنا، بتمام معناها، وهي: عبارة عن نفسيّة الإنسان، روحه، أخلاقه، علمه، كماله الجانب الروحي، وهو نفس قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١). تصل الشخصية عند الإنسان إلى درجة أنّه لا يعود يفكّر في نفسه، فتراه ينتهز الفرص في الليالي المباركة ويدعو للآخرين ويترك نفسه.

ويقولون في معرفة الأنانية وحبّ الذات ثلاث علامات، فإنّك إذا أردت أن تعرف صاحبك وبأيّ مقدار يحبّ ذاته، وتتغلّب عليه الأنانية، فإنّك تعرفه في موارد ثلاث:

١ \_على المائدة والأكل.

٢ ـ في السفر.

٣\_في التجارة.

هذه أهم مظاهر الأنانية، وفي هذه الأُمور ينعرف الشخص هل هو ذا شخصيّة أو لا؟

والشخصيّة على قسمين:

فر دية.

واجتماعية.

<sup>(</sup>۱) الشمس : ۹ ـ ۱۰ ـ

أضواء في طريق الأخلاق ...... الله المراد المراد الله المراد الله المراد الله المراد الله المراد المراد المراد ا

وذهب الرأسماليون إلى أصالة الفرد، وهي الحرّية المطلقة، ولذلك تـبتني حياتهم على الاستعمار والاستثمار.

بينما ذهب الشيوعيون إلى أصالة المجتمع، بمعنى ليس للإنسان شخصية، فهو كآلة ميكانيكية ومسمار في عجلة الاقتصاد الاشتراكي.

أمّا الإسلام فذهب إلى أصالة الفرد والمجتمع على حدٍّ سواء، لا شيوعية، ولا رأسمالية.

فالعقل والعقيدة يربيان الفرد والمجتمع معاً، وبـذلك يـصل الإنسـان إلى الهدف المطلوب، وهو الكمال.

#### أقسام المخلو قات:

المخلوقات على ثلاثة أقسام :

١ ـ الملائكة : وهم من النور والعقل.

٢ \_ الحيوانات : من الجسم فقط بدون عقل.

٣ \_ الإنسان: من الجسم والعقل والنور.

إذن الإنسان وحده الذي جمع ما للملائكة والحيوانات، وبذلك يستطيع أن يتفوّق عملى الملائكة بعمله وجمهده، ويتمكّن معاذ الله \_أن ينزل تحت الحيوانات، فهو إمّا أن يختار النور ويكون فوق الملائكة :

﴿ يَوْمَ تَرَى المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ بُشُرَاكُمُ اليَوْمَ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٢.

دروس في الأخلاق وفي المقابل إذا اختار الانسان النار، وهو الشهوة الحنسية.

﴿ يَوْمَ يَـقُولُ المُنافِقُونَ وَالمُنافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا ٱنظُرُونَا نَــقْتَبِسْ مِـنْ نُوركُمْ قِيلَ أَرْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالتَّمِسُوا نُوراً فَضُرِبَ بَــيْنَهُمْ بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قَبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ (١).

فيسقط إلى حضيض الجهل وأسفل السافلين، ويكون كالأنعام بــل أضــلّ سبيلاً.

## إلهى هب لى كمال الانقطاع إليك:

ولا يوجد وسيلة أسرع إلى الله من العلم والإيسمان، والإنسسان ذو عـقل وقلب، والفرق بينهما هو أنَّ العقل يعرف الله، والقلب يرى الله، فــبالعقل يــتفكّر الإنسان في الله، بل وفي كلّ شيء، بينما بالقلب يذكر الله سبحانه وتعالى، إذن سعادة الانسان بهما.

> العقل: ويعني عقد المحمول بالموضوع، أي العلم والفكر. القلب: عقد العلم بالقلب ، وهو عبارة عن الإيمان والذكر.

#### هدف الخلقة:

هدف خلقة الإنسان هو التكامل، وأدوات التكامل ثلاث:

١ ـ الفطرة، وهي اللبنة الأولى والأساس، وتنقسم إلى قسمين: العاشقة، والعالمة.

(١) الحديد: ١٣.

والعاشقة : حقيقي ومجازي.

والعالمة: الحواس الخمس.

٢\_العقل، وهو لغةً من عقال البعير، والعقل نظري وعملي.

العقل النظري على أربعة أقسام:

أ\_الهيولاني.

ب \_العقل بالملكة.

ج \_العقل بالفعل.

د \_ العقل المستفاد.

وتفصيل ذلك في الكتب الفلسفية كالشفاء والأسفار وغيرهما.

والعقل العملي على ثلاث أقسام:

أ \_ التخلية .

ب \_التحلية.

ج ــالتجلية، ومعناها الفناء في الله عزّ وجلّ.

٣ ـ الضمير الوجداني، وهو الضمير الأخلاقي، على أقسام ثلاث:

أ\_النفس الأمّارة.

ب \_النفس اللوّامة.

ج \_النفس المطمئنّة.

وروي عن عالم غربي يعترف بأنّ هناك ميول عند الإنسان، والضمير الضابط هو المسمّى بالنفس.

وجاءت كلُّها في كتاب الله العزيز .

أ ـ الأمّارة بالسوء:

٢٠ ..... دروس في الأخلاق

﴿ وَمَا أَبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةً بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ (١١).

ب \_النفس اللوّامة:

﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ القِيامَةِ ۞ وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ (٢).

ج ـ النفس المطمئنة:

﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ القُلُوبُ ﴾ ٣١.

﴿ يَسَا أَيَّسَتُهَا النَّسَفْسُ المُطْمَئِنَةُ ۞ آرْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَوْضِيَّةً ۞ أَرْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَوْضِيَّةً ۞ ﴾ (٤).

نسأل الله سبحانه التوفيق لما يحبّ ويرضاه، وأن يخلّقنا بأخلاقه، وأخلاق أنبيائه ورسله وأوليائه والصالحين من عباده، ويسعدنا في الدارين بطلب العلم النافع والعمل الصالح والتحلّي بالأخلاق الحسنة، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) يوسف: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) القيامة : ١ \_ ٢ .

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ألفجر: ٢٧ ـ ٢٨.

# مكارم الأخلاق

## عبد الماجد ناصر مبلّغ ومعلّم / تنزانيا

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على المصطفى محمّد، وعلى آله الطاهرين.

وبعد:

قال رسول الله عَيْجَالَةُ:

«إنّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

الأخلاق لها دور مهم في حياة الإنسان، بالأخلاق يستطيع الإنسان أن يقود أحاسيسه وعواطفه، والحيلولة دونها من أن تفرط أو تفرّط. ومن أهمّ الأمور الأساسيّة في حياة الإنسان، هو الأخلاق الحسنة وحسن الخُلق.

والإسلام جاء من أجل التربية والتعليم: تربية الإنسان وتعليمه بما يوصله إلى الكمال، إلى أن يكون خليفة الله في أرضه، كما قال تعالى في كتابه:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

\_....

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٠.

ولا يستطيع الإنسان أن يبلغ إلى هذا الكمال إلّا بثلاثة أمور:

١ \_بالرحمة.

٢ ـ بالعلم.

٣\_بالعبادة.

وهذا هو هدف البعثة، لأنّ الله تعالى لم يبعث الأنبياء إلّا لأجلل التربية والتعليم، بعثهم ليعلّموا الناس الأخلاق الحسنة والعبادة، ويتحلّوا بالفضائل ليصلوا إلى الكمال.

والأنبياء لم يأتوا إلّا بعد أن حصلوا على التربية والتعليم بأعلى درجاتها بالعلم اللدنّي والعصمة الذاتية. وإنّما بعث خاتم الأنبياء ليتمّم مكارم الأخلاق وكانت أخلاقه تجسيداً وتجسيماً لكتاب الله الكريم.

كما سئلت عائشة عن أخلاق الرسول ﷺ فقالت : كان خلقه القرآن.

وكما قال النبيِّ ﷺ : أُدّبني ربّي فأحسن تأديبي.

وهو معنى التربية والتعليم والأخلاق، لا يحصل إلَّا بالعلم والعبادة.

كما أنّ الكمال كلّ الكمال لا يحصل إلّا بالأخلاق السعيدة.

كما قال الإمام الصادق للنُّلِلِّ : تخلُّقوا بأخلاق الله.

وأخلاق الله تتجلَّى في أسمائه الحسني وصفاته العليا.

ونصل إليها ونحصل عليها بالعلم والعبادة.

والإنسان مشتمل على قلب وعقل.

تربية القلب بالذكر، بقراءة القرآن، بالدعاء، بصلاة الليل، وغير ذلك.

أمّا العقل، تربيته بالدرس والفكر.

والعقل يجب أن يربّى بالدرس، كما قال النبيّ ﷺ: «العلم في الصغر

مكارم الأخلاق ......

كالنقش على الحجر ، والعلم في الكبر كالنقش على البحر ».

وقال أيضاً :

«العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة».

وقال:

«اطلب العلم من المهد إلى اللحد».

يعني: لا بدّ أن نتعلّم للحصول على تكامل الفكر، حتّى لو كان في مكانٍ بعيد وبلاد نائية، كما قال:

«اطلب العلم ولو بالصين».

وهذا العلم لا يحصل إلّا إذا كان الإنسان شابّاً، أمّا في الشيخوخة فلا يمكن الحصول عليه إلّا بشق الأنفس.

والعلم ينقسم إلى قسمين:

١ \_علم الدرس.

٢ \_ العلم الإلهي.

علم الدرس يعني الفكر. والعلم الإلهي يعني الذكر.

وعلم الذكر أو الإلهي يبدأ من المهد، لأنّ من المسنون أن يؤذّن للولد في أذنه اليمنى ويقام في أذنه اليسرى بعدما يولد، وهذه هي أوّل مرحلة لهذا العلم الإلهي، وحتّى في آخر لحظة من حياته فيستحبّ تلقين الميّت، فمن العلم الإلهي الدعاء، قراءة القرآن، صلاة الليل، وما شاكل ذلك.

وقال عيسى للنُّالِهِ :

«ليس العلم في السماء فينزل إليكم، ولا في الأرض ليخرج إليكم، إنّـما العلم في قلوبكم، تخلّقوا بأخلاق الروحانيين يظهر لكم».

هذا هو العلم الإلهي، هو الذكر الذي يجلب إلى القلب النور. فإذا ظهر هذا العلم في قلب الإنسان عندئذ تكون حياته كلّها نـور. والروحـانيون هـم: الله، الأنبياء، الأوصياء، الملائكة، العلماء الصالحين، وغيرهم، ومعناه أنّنا يجب أن نتخلّق بأخلاق الله التي هي أسماؤه وصفاته، كما أنّه رحيم عفو غـفور عـطوف صادق، كذلك يجب أن نتّصف بهذه الصفات، لأنّها صفات الكمال.

وأوّل رمز هذا العلم هو الإخلاص، كما قال النبيّ عَبَّلُهُ :

«من أخلص لله أربعين يوماً تفجّر ينابيع الحكمة من قلبه».

وقال أيضاً :

«ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه».

ولذلك جعل الله في هذا الوجود الظلمات والنور، النور آدم، والظلام الشيطان، وجعل الحق والباطل والخير والشرّ وجعل الإنسان بين دعوتين:

١ ـ نفس أمّارة بالسوء، تدعوه إلى الشيطان وإلى الأخلاق السيّئة.

٢ ـ عقل نوراني يدعوه إلى الخير وإلى الأعمال الحسنة.

النفس الأمَّارة تدعوه إلى الشيطان، والعقل النوراني يدعوه إلى الله.

وفي قلب الإنسان جعل فيه أذنين : أذن رحماني، وإذن شيطاني.

الأذن الرحماني يسمع به الدعوة الإلهيّة ويسمّى بالإلهام، والأذن الشيطاني يسمع به الدعوة الشيطانية، ويسمّى بالوسوسة.

فالإنسان بين إلهام إلهي يدعوه إلى الخير، وبين إلهام شيطاني يدعوه إلى الشرّ. ومنه يتعوّذ الإنسان الذي له إلهام إلهي، كما قال تعالى:

﴿ مِنْ شَرِّ الوَسْوَاسِ الخَـنَّاسِ ۞ الَّذِي يُوَسْوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ۞ مِنْ

والله سبحانه ألهم الإنسان كلّ ما يحتاجه من كماله ونقصه، ومن سعادته وشقائه، فقال:

﴿ فَأَ لَهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُواهَا ۞ قَدْ أَ فَلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَـدْ خَـابَ مَـنْ دَسَّاهَا ﴾ (٢).

#### فلسفة الحياة وسرّ الخليقة:

الإنسان لكي يحصل على معرفة فلسفة الحياة، أي لماذا يعيش ولماذا وجد في هذه الكرة الأرضية، ولكي يعرف سرّ الخلقة يجب أن يفكّر، ومن خلال تفكيره يسأل نفسه السؤال التالي: لماذا خُلق الإنسان؟ ولمذا وجد؟ هل خلق ووجد ليعيش في هذه الكرة الأرضية ثمّ بعد ذلك يموت بلا هدف؟ أم هناك هدف وغاية من أجلها خُلق؟ كذلك يجب أن يسأل: لماذا خلق الله السماوات والأرض؟ لماذا خلق النباتات والحيوانات والمعادن وكلّ ما في الأرض؟

إذا تأمّلنا في هذه الأسئلة نجد أنّ كلّ الأشياء الموجودة في الأرض والسماء يرجع منفعته إلى الإنسان، مثل السماء وما فيها من الشمس والقمر والنجوم والمطر وغيرها، كلّها ترجع منفعتها إلى الإنسان وتنتهي إليه، كذلك ما في الأرض من الحيوانات والنباتات والمعادن وغير ذلك كلّها لفائدة الإنسان، وهذا

<sup>(</sup>١) الناس: ٤ ـ ٦.

<sup>(</sup>۲) الشمس : ۸ ـ ۸۰.

٢٦ ..... دروس في الأخلاق

يطابق قوله تعالى في الحديث القدسي: «خلقت الأشمياء لأجلك، وخلقتك لأجلى».

كما في قوله تعالى :

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ (١).

كذلك إذا نظرنا إلى الإنسان نتساءل: لماذا خلق وزُوِّد بالعلم والعقل وسخّر الله له كلّ شيء ثمّ نجده يعيش في أحوال مختلفة، يعيش بين الجبرين: جبر الولادة وجبر الموت. الإنسان ليس له اختيار في ولادته، فهو مجبور، ولا له إرادة في الموت فهو مجبور. لأنّ الولادة والموت من امر الله وضعهما لحكمته. وفي نفس الوقت نجد الإنسان في حياته مختاراً، كما قال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ (١٣) النَّجْدَيْنِ ﴾ (١٣). وقال أيضاً: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ (١٣) فهل الله خلق الإنسان مع هذه الأشياء بلا غاية، فقط يولد ويعيش في الأرض ثمّ يموت وينتهى ؟

فإذا أجبنا على هذه الأسئلة نستطيع أن نكشف فلسفة الخليقة أو فلسفة الخلق والحياة، ثمّ لا بدّ أن نسأل: لماذا خلق الله هذه الأشياء؟ لماذا أرسل الأنبياء بالآلاف؟ لماذا أتى الله بالكتب السماوية؟ لماذا يتعب الإنسان في العمل ليلاً ونهاراً؟ لماذا تتعب المرأة في الحمل والولادة؟

والجواب لهذه الأسئلة في حديث الإمام الصادق عَلَيْلًا حيث يقول:

<sup>(</sup>١) الجاثية : ١٣.

<sup>(</sup>۲) البلد : ۱۰ .

<sup>(</sup>٣) الدهر: ٣.

مكارم الأخلاق ..... ٧٧

«جمع علم الأوّلين والآخرين في أربع كلمات: من أيـن أنـا؟ إلى أيـن أذهب؟ ماذا يراد منّى؟ ماذا يُخرجني من الدين؟».

وإذا أجبنا على هذه الأسئلة نكون قد كشفنا سرّ الخلقة وفلسفة الحياة.

الله خلقنا لنعرفه؛ لأنّه هو الكمال المطلق، والرحمن الرحيم، ومطلق الخلق لنا، خلقنا لنعرفه، كما أنّه هو الكمال المطلق، وهو المحيط ونحن محاطون، والمحيط يدرك حقيقة المحيط. كما أنّه هو الخلاق يعرف خلقه بتمامه، ولا يمكن للمخلوق أن يدرك الخالق بتمام المعرفة لأنّه الكمال المطلق ومطلق الكمال، وكماله في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، ومن كماله ظهور الكمال، الله هو الكمال المطلق، ومن كماله ظهر قدرته في خلق الإنسان وغيره، كما قال في الحديث القدسى:

«كنت كنزاً مخفيّاً فخلقت الخلق لكي أعرف».

لذا يظهر أنَّ سرَّ الخليقة هو معرفة الله تعالى.

ولا يمكن أن نعرفه بذاته، بل من خلال كماله في الخلق وفي صفاته، لأنّ ذاته أتمّ وأكمل من أن يدركه المخلوق الذي هو مخلوق.

الإنسان لا يستطيع أن يحيط على نفسه علماً، فكيف يعلم بذات الخالق وهو الذي فشل في معرفة نفسه، وقد ظهر على الإنسان أنّه كلّما يزداد تعمّقه في معرفة نفسه زاد الجهل في إنسانيته وذاته وحقيقته، لأنّ الأسرار الموجودة في الإنسان لا يستطيع أن يحيط بها علماً إلّا الخالق سبحانه، وما أروع ما يقوله أإد العلماء الأعلام: «لو وضعت جهلى تحت قدمى لنطح رأسى السماء».

وأمّا السؤال الثاني: لماذا خُلق الإنسان؟ الجواب هو أنّ الإنسان خـلق لثلاثة أمه ر:

٢٨ ..... دروس في الأخلاق

١ ـ خُلق للرحمة : ليرحمه الله .

٢ ـ خُلق للعلم: أي ليعلم خالقه.

٣ ـ خُلق للعبادة : أي ليعبد ربّه وخالقه، كما قال في كتابه :

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِـيَعْبُدُونِ ﴾ (١٠.

ما هو العلم المقصود والمراد هنا؟ إعلم أنّ المراد من العلم هو العلم النافع وهو المذكور في الحديث الشريف عن أبي الحسن موسى عليُّلا ، قال : دخل رسول الله عَلَيْلاً في المسجد فإذا جماعة قد أطافوا برجل فقال : ما هذا؟ قيل : علامة. فقال : وما هو العلامة ؟ فقالوا له : أعلم الناس بأنساب العرب ووقائعها وأيام الجاهلية والأشعار العربية. قال : فقال النبيّ عَلَيْلاً : ذلك علم لا يضرّ من جهله ولا ينفع من علمه، ثمّ قال النبيّ عَلَيْلاً : إنّما العلم ثلاثة : آية محكمة ، أو فريضة عادلة ، أو سنّة قائمة ، وما خلاهن فهو فضل .

فقسم العلم إلى ثلاث أقسام:

١ \_ آية محكمة، يعنى العقائد.

٢ ـ فريضة عادلة، يعنى الفقه.

٣ ـ سنّة قائمة، يعنى الأخلاق.

والأخلاق لها مراحل ثلاث :

١ ـ التخلية.

٢ \_ التحلية .

٣\_التحلية.

<sup>(</sup>۱) الذاريات : ٥٦.

مكارم الأخلاق ..... مكارم الأخلاق والمستملق المستمين المحالم المتعلق ا

فالإنسان في مقام تهذيب النفس وتزكية الروح وتربية القلب لا بدّ أوّلاً من تخليته من الصفات الذميمة كالحسد والرياء، ثمّ تحليته بالصفات الحميدة كالتواضع والإخلاص، ثمّ تجلية تلك الصفات حتّى يصل الإنسان إلى مقام الفناء في الله سبحانه.

### حقيقة الإسلام:

الإسلام هو الدين السماوي كما صرّح بذلك تبارك وتعالى في كتابه الحكيم، والأنبياء جميعاً كانت دعوتهم إلى الإسلام، إلى التوحيد والإخلاص لله سبحانه، آدم كان مسلماً، إبراهيم وغيرهم كلّهم كانوا مسلمين، لذلك الإسلام هو التوحيد، وهذا هو معنى الاسلام، بالمعنى الأعمّ، كما قال تعالى:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيعُ الحِسَابِ ﴾ (١).

واختلف الأنبياء في الشرائع السماوية حيث تطوّر الإنسان زمنياً ، كما قال إنّ الأنبياء يكلّمون القوم حسب عقولهم ، نحن معاشر الأنبياء أمرنا لنكلّم القوم على قدر عقولهم ، لذا حتى الشرائع كانت تأتي مطابقة لاستعداد القوم بتلك الشرائع ، لكنّ أساس الشرائع كان التوحيد .

فنبيّ الإسلام محمّد ﷺ هو الذي جاء ليتمّم دين الله بعدما كانت أمّته في طبقة التكامل كما وصفه:

﴿ كُلُّنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِللَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ

(١) آل عمران : ١٩

٣٠ ...... دروس في الأخلاق المُنكَر ﴾<sup>(۱)</sup>.

بعدما صارت الأمّة كاملة أنزل الله الشريعة الكاملة وآخر الشرائع، ونبيّها آخر الأنبياء، فجاء بالإسلام وختم به الشرائع السماويّة، وهو بالمعنى الأخصّ، وقال تعالى:

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرةِ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ (١).

والنبيّ ﷺ عندما جاء بالإسلام جاء بسعادتين:

١ ـ سِعادة دنيويّة.

٢ ــ سعادة أخرويّة.

لذلك إذا تصفّحت سيرة وتاريخ النبي عَلَيْلًا تراه مملوءاً بالفضائل والأخلاق الكريمة، فهو كان صادقاً عابداً تقيّاً رحيماً كريماً، فعرف الناس من النبي عَلَيْلًا هذه الفضائل الخلقيّة، وهذه الطبيعة كانت تجذبهم إلى النبي عَلَيْلًا فيسلمون، فهذا هو ما عبّر عنه سبحانه:

﴿ إِذَا جَاءَ نَـصْرُ اللهِ وَالفَــتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ النَّـاسَ يَـدْخُـلُونَ فِـي دِيـنِ اللهِ أَفْوَاجاً ﴾ (٣).

دخل الناس في الإسلام بأخلاق النبيّ ﷺ وبشجاعة عليّ عليُّ وبسمال خديجة سلام الله عليها، وهذا هو الإرث الذي يرثه العلماء من النبيّ ﷺ، يرثون

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٣) النصر : ١ ـ ٢.

مكارم الأخلاق ......

منه أخلاقه وعلمه كما قال في حديثه الشريف.

عن أبي عبد الله عليّه ، قال : قال رسول الله عَيَاتَة ، من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً إلى الجنّة ، وإنّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً به ، وإنّه يستغفر لطالب العلم من في السماوات ومن في الأرض حتّى الحوت في البحر ، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر ، وإنّ العلماء ورثة الأنبياء ، وإنّ الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً ، ولكن ورّثوا العلم ، فمن أخذ منه أخذ بحظّ وافر .

من خلال هذا الحديث نجد أنّ العالم وارث النبيّ في أيّ شيء ؟ إنّما هـ و وارث علم النبيّ وأخلاقه، لذلك فالعالم الذي يوصف بأنّه وارث النبيّ في الحقيقة هو الذي يمتثل كلّ ما يمتثل به النبيّ عَيِّنَهُ من أخلاق وتقوى وصدق وأمانة وحلم وزهد، والذي يطابق قوله عمله، وعمله قوله. كما قال عليه عن أبي عبد الله عليه في قوله عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله مِن عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (١)، قال : يعني بالعلماء من صدق فعله قوله، ومن لم يصدق فعله قوله فليس بعالم.

هذا هو العالم الربّاني، والنظر إليه عبادة حسب تعبير النبيّ عَيَّلُهُ، قال: «النظر إلى العالم عبادة»، لأنّ نطقه علم ونظره علم، مشيه مشي علم، جلوسه جلوس علم، بل كلّ ما يفعله فهو علم. إذا نظر الناس إليه يذكرهم بالله، يذكّرهم بأخلاق الله، كما قال النبيّ عَيَّلُهُ: «تخلّقوا بأخلاق الله»، ليس العلم في السماء فينزل إليكم ولا في الأرض فيخرج إليكم، إنّما العلم في قلوبكم، تخلّقوا بأخلاق الله يظهره لكم.

<sup>(</sup>١) فاطر : ٢٨.

فالعالم إذا تخلّق بأخلاق الله، بأخلاق النبيّ، بأخلاق أمير المؤمنين عليّ وأهل بيته عليّ إلى مار نوراً في المجتمع ومصباحاً في الأمّة، الناس كلّهم يتوجّهون إليه، لأنّهم يلتقطون منه الرحمة، ومن أجله يدخلون في دين الله بأخلاقه، كما قال الإمام الصادق: «كونوا دعاة لنا بغير ألسنتكم ليروا منكم الورع، ليروا منكم الاجتهاد»، أمّا إذا كان العالم لا يتخلّق بأخلاق الله فيكون سبباً لخروج الناس عن دين الله، سأل الحواريون عيسى بن مريم عليّه إذا يا روح الله، من نعاشر؟ قال: من يذكركم الله رؤيته ويزيد في علمكم منطقه، ويُرغّبكم في الآخرة عمله.

لذلك الناس ينظرون إليكم وإذا رأوا أعمالكم تخالف أقوالكم سرعان ما يسيئوا الظنّ بكم، بل ربما يشكّون في دينهم، وإذا رأوا منكم أعمالاً حسنة وأخلاق طيّبة مثل أخلاق النبيّ يلتفّون حولكم لأنّكم تذكرّونهم الله، فهذا العالم إذا تخلّق بأخلاق الله عندئذ تتجلّى فيه صفات الكمال فيكون في عالم الكشف والشهود، يكون في محضر الله، يكون عالماً ربّانياً، ولا يصل إلى هذا الكمال إلا إذا كان مخلصاً في العلم، كما قال النبيّ عَيَيْنَ : «من أخلص لله أربعين يوماً تفجّر ينابيع الحكمة على لسانه من قلبه» فيصير في أعلى درجات الكمال.

فتتجلّى عنده أسرار الله وأسرار الخلقة، فيكون عينه عين الله، ولسانه لسان الله، كما قال النبيّ عَلَيْلاً : إنّ الله قال : «من عادى لي وليّاً فقد آذنته بالحرب، وما تقرّب إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ ممّا افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني أعطيته، وإن استعاذني أعذته».

لذلك إذا كان العالم يتعلّم بدون هذه الملكة فلا ينفعه علمه، إلّا إذا هـذّب أخلاقه وعمل بما تعلّم، والعلماء يعتقدون أنّ المتعلّم ما لم يهذّب أخلاقه لا تنفعه سائر العلوم، كما أنّ البدن الذي ليس نقيّاً كلّما غذّيته فقد زدته شـرّاً، فكذلك النفس التي ليست تقيّة عن ذمائم الأخلاق لا يزيدها تعلّم العلوم إلّا فساداً.

وقد يطلق على هذه الملكة الأخلاقية اسم الملكة إن كانت من فضائل الأخلاق أو فواضل الأعمال، واسم الشيطان إن كانت من أضدادها، وقد يطلق على الأولى اسم الغلمان والحور وأمثالها، والثانية اسم الحيّات والعقارب وأشباهها، ولا فرق بين الإطلاقين في المعنى، وإنّما الاختلاف في الاسم... وقد روي عن قيس بن عامر عن النبيّ عَيَّاتُهُ أنّه قال: يا قيس، إنّ مع العزّ ذلّاً، ومع الحياة موتاً، ومع الدنيا آخرة، وإنّ لكلّ شيء رقيباً، وعلى كلّ شيء حسيباً، وإنّ لكلّ أجل كتاباً، وإنّه لا بدّ لك من قرين يدفن معك وهو حيّ وتدفن معه وأنت ميّت، فإن كان كريماً أكرمك وإن كان لئيماً ألأمك، ثمم لا يحشر إلّا معك، ولا تحشر إلّا معه، ولا تسئل إلّا عنه، فلا تجعله إلّا صالحاً، فإنّه إن صلح أنست به، وإن فسد لا تستوحش إلّا منه وهو فعلك»، ومنه قوله تعالى:

﴿ وَلا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

وفي الأخبار: «ستعرض لك أفعالك وأقوالك وأفكارك، وسيظهر لك من كلّ حركة فكريّة أو قوليّة أو عمليّة صورة روحانيّة، فإن كانت الحركة غضبية أو شهوية صارت مادّة الشيطان، يؤذيك في حياتك، ويحجبك عن ملاقاة النور بعد وفاتك، وإن كانت الحركة عقلية صارت ملكاً تلتذّ بمنادمته في دنياك وتستهدي

<sup>(</sup>۱) يسي : ٥٤.

٣٤ ..... دروس في الأخلاق به في أخراك، إلى جوار الله وكرامته».

وكشف عن بصره غشاوة الطبيعة، فوقع بصره على وجه ذاته والتفت إلى صفحة باطنه وصحيفة نفسه ولوح قلبه، وهو المراد بقوله:

- ﴿ وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴾ ١١٠.
- و ﴿ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَّوْمَ حَدِيدٌ ﴾ (١٠.

فیشاهد ثمرات أفكاره وأعماله ویسری نبتائج أنظاره وأفعاله ویطّلع علی جزاء حسناته وسیّئاته ویحضر عنده جمیع حركاته وسكناته ویدرك حقیقة قوله:

﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَ لَزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ كِـتَاباً يَــلْقَاهُ مَنشُوراً ۞ أَقْرَأَ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ اليَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ (٣).

من كان في غفلة عن أحوال نفسه ومضيّعاً لساعات يومه وأمسه يقول:

﴿ مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (٤٠).

﴿ يَوْمَ تَجِدُكُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) التكوير : ١٠.

را) معطویو ،

<sup>(</sup>۲) ق : ۲۲.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٤٩.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ٣٠.

مكارم الأخلاق .....مكارم الأخلاق .....

الإنسان إن لم يدرك ذلك مات علماً حسرة وندامة، قال تعالى: ﴿ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ ﴾ ١٠٠.

لذلك الأخلاق المذمومة هي الحجب المانعة عن المعارف الإلهيّة والنفحات القدسيّة، وكيف والقلوب كالأواني فإذا كانت مملوءة بالماء لا يدخلها الهواء، فالقلوب المشغولة بغير الله لا تدخلها معرفة الله ولا أنسه، وإلى ذلك أشار النبيّ عَلَيْنًا بقوله:

«لولا أنّ الشياطين يهيمون على قــلوب بــني آدم، لنــظروا إلى مــلكوت السماوات والأرض».

فيجب تطهير القلوب، وعندئذٍ يظهر لها من المزايا الإلهيّة والآفاق الرحمانية ما لم يكن إلّا لأعاظم العلماء، كما قال سيّد المرسلين.

«إنّ لي مع الله حالات لا يحتملها ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل».

وقال: إنّما هو نور يقذفه الله في قلب من يشاء، ومنه أشار الإمام علميّ: «إنّ من أحبّ عباد الله إليه عبداً أعانه الله على نفسه فاستشعر الحزن وتجلبب الخوف فزهر مصباح الهدى في قلبه».

فيجب على الإنسان أن يسعى لتحصيل هذه الملكة وإزالة نقائضها وتحصيل فضائلها، وعجباً لأقوام يبالغون في إعادة الصحّة الجسمية الفانية ولا يجتهدون في تحصيل الصحّة الروحيّة الباقية يطيعون قول الطبيب المجوسي في شرب الأشياء الكريهة ومزاولة الأعمال القبيحة لأجل الصحّة الزائلة، ولا يطيعون أمر الطبيب الإلهى لتحصيل السعادة الدائمة.

<sup>(</sup>١) الزمر : ٥٦.

وإن أدركته الرحمة الأزليّة، فيصرف همّه في إزالة النبقائص واكتساب الفضائل، فلا يزال يتصاعد من مرتبة هي الكمال إلى فوقها حبتى يبصير من أهل مشاهدة الجلال والجمال ويبتشرّف بجوار الربّ المتعال ويبصل إلى السرور الحقيقي الذي لاعين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، وقال تعالى:

﴿ فَلا تَعْلَمُ نَـفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾ (١).

### دعوة الأنبياء إنّما هي دعوة التوحيد:

من آدم إلى النبيّ ﷺ كذلك الأوصياء والأولياء والعلماء يبدعون إلى التوحيد، نبيّ الله إبراهيم كان يدعو إلى التوحيد كما همو مذكور فمي الآيمة، والتوحيد على قسمين:

۱ ـ قولي.

٢\_عملي.

أمّا القولي فكلمة لا إله إلّا الله، فمن قالها دخل في الإسلام وصار مسلماً، وأمن له ماله ودمه وعرضه إلّا بحقها، كما قال النسبيّ عَيَّاتُهُ: «قولوا لا إله إلّا الله تفلحوا» تسلمون من الشرك، مالك دمك عرضك يسلم. وإذا قال أي واحد هذا القول يكون مسلماً ولا يكون مؤمناً، لأنّ الإيمان يثبت إذا ظهر أثر هذا القول في العمل، فإذا ثبت هذا القول في النفس صار مؤمناً، فعند تلذّ يظهر التوحيد على فعل الإنسان، فيصبغ بصبغة الله التي صبغ الناس عليها، يتلوّن بالتوحيد، يكون في

<sup>(</sup>١) السجدة : ١٧.

عمله مصلياً صائماً تالياً لكتاب الله، دائماً يرى نفسه في حضرة الله، فلا يعصي الله لأنّه من يرى جمال الله فإنّه يحبّه ويعشقه، ومن عشقه وأحبّه لا يعصيه، فيظهر التوحيد في سلوكه وأخلاقه، فيتحلّى بآداب خير ميراث الأنبياء، لأنّنا لا نرث من الأنبياء المال، بل نرث منهم العلم والأخلاق، وآداب الإسلام سرّه في التوحيد، أمّهات الأخلاق وآداب الإسلام عبارة عن تطبيق سورة التوحيد:

١ \_الخوف من الله.

٢ ـ التكامل بين الإنسان والإيمان والتقوي.

وللإنسان قوى أربع، إذا اعتدلت فإنّه يعتدل في حياته، وإذا طغت تجاوز الإنسان وأفرط أو فرّط في سلوكه، وهي :

١ \_القوّة العاقلة.

٢ \_ القو"ة الغضبيّة.

٣ ـ القوّة الشهويّة.

٤ ــ القوّة الوهميّة .

وينتج من هذه القوى الأربعة الأخلاق التالية التي هـي أُمّـهات الصفات الحميدة والأخلاق الحسنة، وهي:

١ \_الحكمة.

٢ \_ العفّة

٣-الشجاعة.

٤ \_ العدالة.

فالإسلام حدّد هذه الغرائز في نطاق العدل، وهو التعديل في القوى والحدّ الوسط بلا إفراط ولا تفريط. ٣٨ ..... دروس في الأخلاق

### النفس وأسماؤها وقواها الأربع:

النفس هي حقيقة الإنسان، والأعضاء والقوى آلاته التمي يستوقّف فعله عليها، ولها أسماء مختلفة بحسب الاعتبارات:

١ ـ فتسمّى (روح) لتوقّف حياة الإنسان عليه:

٢ ـ و تسمّى (عقلاً) لإدراك المعقولات.

٣\_وتسمّى (قلباً) لتقلّبه في الخواطر.

وله قُوى أربع:

١ \_ قوّة عقلية ملكية.

٢ ـ قوّة غضبية سبعية.

٣ ــ وقوّة شهوية بهيمية.

٤ ـ قوّة وهميّة شيطانية.

والأولى: شأنها إدراك حقائق الأمور والتمييز بين الخيرات والشرور، والأمر بالأفعال الجميلة، والنهي عن الصفات الذميمة.

والثانية: موجبة لصدور أفعال السباع من الغضب والبغضاء والتعدّي على الناس بأنواع الأذى.

والثالثة: لا يصدر عنها إلا أفعال البهائم من عبودية الفرج والبطن والحرص على الجماع والأكل وشهوة الكلام وما شابه ذلك.

والرابعة: شأنها استنباط وجوه المكر والحيلة والتـوصّل إلى الأغـراض والمقاصد بالتلبيس والخداع. والفائدة في وجود القوّة الشهويّة بقاء البدن الذي هو آلة لتحصيل كمال النفس، وفي وجود القوّة الغضبيّة أن يكسر قوّة الشهويّة والشيطانية ويقهرهما عند انغمازهما في الخداع والشهوات وإصرارهما عليها، لأنّهما لتمرّدهما لا تطيعان العاقلة بسهولة بخلاف الغضبية، فإنّهما تطيعانها وتتأدّبان بتأديبها بسهولة.

ثمّ مثل اجتماع هذه القوى في الإنسان كمثل اجتماع ملك أو حكيم وكلب وخنزير وشيطان في مربط واحد، وكان بينهما منازعة وأيّهما كان غالباً كان الحكم له، ولم تظهر من الأفعال والصفات إلّا ما تقتضيه جبلته، فكان أهاب الإنسان وعاء اجتماع فيه هذه الأربع.

الحكيم هو القوّة العاقلة، والكلب هو القوّة الغضبية، فإنّ الكلب ليس كلباً ومذموماً للونه أو صوته بل لأجل الروح الكلبية، والسبعية أعني الضراوة والتكلّب على الناس بالعقر والجرح، وقوّة الغضبية موجبة لذلك، فمن غلب عليه هذه القوّة هو الكلب حقيقة وإن أطلق عليه اسم الإنسان.

والخنزير هو القوّة الشهوية، والشيطان هو قوّة وهميّة، والتقريب بينهما كما ذكر، والنفس لا تزال محلّ تنازع هذه القوى وتدافعها إلى أن يغلب أحدهما.

فالغضبية تدعوه إلى الظلم والإيذاء والعداوة والبغضاء، والبهيمية تـدعوه إلى المنكر والفواحش والحصر على المآكل والمناكح.

والشيطانية تهيّج غضب السبعية وشهوة البهيمية وتنزيد فعلها وتغري إحداهما الأخرى.

والعقل شأنه أن يدفع غيظ السبعية وتسلّط الشهوية عليها ويكسر سورة الشهوة بتسلّط السبعيّة عليها، ويردّ كيد الشيطان ومكره بالكشف عن تلبّسه

ببصيرته النافذة ونوارنيّته الباهرة.

فإن غلب على الكلّ يجعلها مقهورة تحت سياسة غير مقدمة على فعل إلّا بإشارته، جرى الكلّ على المنهج الوسط، وظهر العدل في مملكة البدن، ولمّا كانت القوّة العاقلة من سنخ الملائكة والوهميّة من حزب الأبالسة والغضبية من أفق السباع أو الشهويّة من عالم البهائم، فبحسب غلبة واحدة منها تكون النفس مالكاً أو شيطاناً أو كلباً أو خنزيراً.

قال أمير المؤمنين: «إنّ الله خصّ الملك بالعقل دون الشهوة والغضب، وخصّ الحيوانات بهما دونه، وشرّف الإنسان بإعطاء الجميع، فإن انقادت شهوته وغضبه لعقله صار أفضل من الملائكة لوصوله إلى هذه المرتبة مع وجود المنازع، والملائكة ليس لهم مزاحم».

والمراد من التغيير ليس رفع الغضب والشهوة مثلاً وإماطتها بالكلّية، فإن ذلك محال، لأنهما مخلوقات لفائدة ضرورية في الجبلة، إذ لو انقطع الغضب عن الإنسان بالكليّة لم يدافع عن نفسه ما يهلكه ويؤذيه، وامتنع عن جهاد الكفّار، ولو انعدمت شهوة الطعام لم تبق حياته، ولو بطل عنه شهوة الوقاع بالمرأة لضاع النسل، بل المراد ردّهما من الإفراط والتفريط إلى الوسط، فالمطلوب في صفة الغضب خلوّ النفس عن الجبن والتهوّر والاتّصاف بحسن الحميّة، وهو أن يحصل ما استحسن حصوله شرعاً وعقلاً، ولا يحصل إذا استحسن عدمه كذلك، ويسمّى الحدّ الوسط بالشجاعة، وحدّ الإفراط بالتهوّر، وحدّ التفريط بالجبن. وكذلك الحال في صفة الشهوة، ويسمّى الحدّ الوسط بالعفّة، وحدّ الإفراط بالشهرة، وحدّ التفريط بالخمول، وكذلك الحال في القوى الأخرى.

| ٤١ | <br>مكارم الأخلاق |
|----|-------------------|
|    |                   |

والحكمة تنقسم إلى:

۱ \_ نظرية .

٢\_عملية.

والمراد من الحكمة التي هي إحدى الفضائل الأربعة، استعمال العقل على الوجه الأصلح، وهذه هي العدالة في العقل والعمل.

ونسأل الله أن يوفّقنا لبلوغ الكمال.

والحمد لله ربّ العالمين.

# دعوة التوحيد

عبد الله مصطفی دیم مدیر واُستاذ / مالی

اللهمّ صلّ على محمّد و آل محمّد.

اعلم أنّ دعوة التوحيد وأنّ الله سبحانه واحد أحد هي دعوة الأنبياء، من آدم إلى خاتمهم محمّد ﷺ، فبكلمة التوحيد وتوحيد الكلمة يدعون.

وكذا الأولياء والأوصياء، الكلّ في سلوك وسعي لإيصال كلمة التـوحيد، ابتداءً من الأسرة :

﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١).

ثمّ المجتمع الكبير.

ثمّ دعوة التوحيد تارةً قوليّة، قولوا لا إله إلّا الله تفلحوا. والقول هنا بمعنى ما وراءه عقيدة واعتقاد.

واُخرى عملية :

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٣٨.

فالعبادة لله إنّما هي من التوحيد العملي، كما أنّه من التوحيد أن يتخلّق الإنسان بأخلاق ربّه أى تتجلّى فيه الصفات الإلهيّة.

قال الإمام الصادق للثيلا: تخلّقوا بأخلاق الله. ومن ثَمّ يشعر المرء نفسه دائماً في حضرة الله فلا يعصيه، لأنّ من يرى جمال الله يحبّه، فيظهر التوحيد على حركاته وسكناته و آدابه وسلوكه وفي كلّ أبعاد حياته.

#### التكامل:

المقصود من خلق الإنسان هو تكامله، تكامل الإنسان إنّما هو بالأخلاق، والعلم والأدب، وبالعمل الصالح، إنّه لهدف مشروع وبه ركّزت الدعوة النبويّة تذكير الناس بربّهم، وإرشادهم إليه وتعليمهم كيف يتقرّبون إليه زلفى، وينبغي ألّا نشكّ أنّ سعادة الإنسان إنّما هي بالتقرّب إلى الله والتخلّق بأخلاقه.

دائماً ينبغي أن يكون الطالب في سعي وإخلاص لأنّه حامل أمانة إلهية وإنّه خليفة الرسل، وهذا من الصعب المستصعب.

أقول لكم هذه القصّة عن بعض المجتهدين في العصر المتأخّر، كان في حالة الاحتضار، واشتدّ عليه الأمر، دخل عليه زميله في الدراسة، فأخذ الأخير يلقّنه التوحيد، قل لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله، وأنّ عليّاً وليّ الله. فلم يقل، ثمّ قال: عليّ بالقرآن وقال: يا هذا، تتذكّر عندما كنّا نقرأ أيّنا أسرع فهما وذكاءً؟ وجعل يذكر له أدوار الدراسة آنذاك.

ثمّ قال: كيف أنت وصلت إلى المرجعيّة وأنا لم أصل، إنّ الله ظلمني. ثـمّ أهان القرآن ومات كافراً، إنّه وإن كان من المجتهدين ولكن لمّا لم يهذّب نفسه ولم يتخلّق بأخلاق الله فإنّه كانت عاقبته على سوء، ومات كافراً.

إنّ على المرء أن يحاسب نفسه وأن يكون مخلصاً لله دينه، ومحسناً مسلكه في جميع أموره، لأنّ نفس الإنسان عجيبة تحتاج إلى التربية والمراقبة، لأنّ القوى تدور بين الإفراط والتفريط، القوى العقلية والغضبية والشهويّة والوهميّة، فلا بدّ أن يربّيها في حدّ الوسط.

#### الظلام والنور :

أمران متنازعان منذ بدء الخلق وإلى الأبد، وهكذا في الإنسان، فأن له النفس الأمّارة بالسوء وإنّها من الظلمة، كما له العقل وإنّه نور وحجّة باطنة، فأمّا الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمة، وأمّا الباطنة فالعقل.

إنّ العقل أوّل هادٍ، وبه يدرك الإنسان سبيل سعادته.

خلق الإنسان للكمال، وذلك بالرحمة والعلم والعبادة، كمال الإنسان أن يكون خليفة الله في الأسماء والصفات.

هدف البعثة التزكية والتعليم، في الحديث القدسي: خــلقتك مــن أجــلي، وخلقت الأشياء من أجلك.

الإنسان هو المقصود لخلق الله وإنّ له العقل والقلب : والعقل تربيته وتعليمه بالفكر والدعاء والمناجاة.

سئل نبيّ الله عيسى عليُّلِا عن العلم فقال: ليس العلم في السماء فينزل اليكم، ولا في الأرض فيخرج إليكم، إنّما العلم في قلوبكم، تـخلّقوا بأخـلاق الروحانيين ـالله، الملائكة، القرآن، الأنبياء، الأوصياء، العلماء، الصلحاء ـيظهر لكم ... الحديث.

ثمّ من أخلص لله أربعين يوماً تفجّر ينابيع الحكمة من قلبه.

في الحديث القدسي:

«ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء».

الإنسان بين دعو تين : إلهيّة وشيطانيّة.

قلب الإنسان له أذنان: رحماني يسمع بها الدعوة الإلهية، ويسمّى بالإلهام، وشيطاني يسمع بها الدعوة الشيطانية.

﴿ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُواهَا ﴾ (١).

لا تجلسوا عند كلّ عالم إلّا عالم يدعوكم من الخمس إلى الخمس:

من الشكّ إلى اليقين، ومن الكبر إلى التواضع، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الرغبة إلى الزهد، ومن العداوة إلى النصيحة.

الحواريون قالوا لعيسي:

يا روح الله، مَن نعاشر ؟

قال:

من يذكّركم الله رؤيته، ويرغّبكم في الآخرة عمله، ويزيدكم في عــلمكم منطقه.

<sup>(</sup>١) الشمس : ٨.

# علم الأخلاق

# ماچینگ یونس مبلّغ إسلامی /الصین

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء محمّد وآله الطّبين الطّاهرين.

### ميل الإنسان إلى الكمال:

إنّ كلّ واحد من الناس، في أيّ وعض من الأوضاع والأحوال، الفردية والاجتماعية، يحبّ الكمال لنفسه، بحكم فطرته ومقتضى عقله، فهو ممّن يهوّن على نفسه الآلام والأتعاب بأمل المستقبل الأفضل، يتّجه من نقطة البداية الناقصة ومن الصفر إلى النهاية ونحو الكمال، ويحاول أن يقتنص كلّ خطوة يتكامل فيها، وهو بما يحمل من أبعاد مختلفة ومتفاوتة في أفكاره وروحه فإنّه سوف يكون تكامله جذرياً وقوياً وسريعاً بحيث يحاول التقدّم نحو الأبدية.

إنّ غريزة حبّ الكمال ليست قويّة في الإنسان فقط، بل هي مودعة حتّى في وجود الحيوانات، فهي أيضاً تحاول طرد جميع الموانع عن طريقها نحوه، ومن ذلك فرارها عمّا يضرّها لتصل نحو هدفها الغريزي لها، بل إنّ جميع ظواهر الحياة الطبيعية من الذرّة الصغيرة جدّاً إلى عالم الكواكب والمجرّات، كلّها أعضاء

لهذه القافلة الكونية العظيمة وإنّها تسير نحو الكمال، فهي تعشق كمالها المنشود في جبلّتها.

إنّ التكامل المادّي للإنسان خارج عن حدود اختياره، بينما الكمال النفسي في اختياره، وعلى هذا فلا ينبغي للبشر أن ينحرف عن سنّة التكامل في هذه الحياة المتكاملة، فيبقى ناقصاً في نظام تكامل العالم، ومن البديهي أنّ كمال النفس أمر غير مادّي، وإنّ الإنسان يتوقّف إلى الاكتشافات المادّية بوسيلة التجربة والدراسة، ولكنّه لا يستطيع أن يجعل نفسه على سبيل الكمال فيرتقي بها إلى أوج الرقيّ بأساليب مادّية فقط، بل لا بدّ من المادّيات والمعنويات سويةً، لا بدّ من استجابة النزعات المادّية والإلهيّة المكنونة في جبلته.

#### تزكية النفس عامل الكمال:

لا ريب في أنّ الإنسان إذ يريد أن يتبع في حياته أصولاً خاصة، سواءً أكانت أصولاً دينية أو غيرها، لزم أن يكون له خطّ سير معيّن، ولازم اتّخاذه لذلك الخطّ هو أن يسير إلى جهة الهدف، وأن يبتعد عن الأمور التي توافق أهواءه الزائلة ولكنّها تباين الأصول التي اتّخذها وهدفه في الحياة.

وعلى هذا فإن تزكية النفس وامتلاك زمامها من لوازم وضروريات حياة الإنسان الذي يريد أن تكون له حياة إنسانية معقولة، إن الإنسان موجود له ميول لا نهاية لها، وهو معها مجهّز بقوّة الفكر، فلو لم يعترف لنفسه في حياته بضوابط وقيود لأصبح وحشاً مفترساً سفّاكاً، بل مصّاصاً للدماء يورث الدمار والضياع.

إنّ كلّ الأفكار والعقائد والنظريات المختلفة بشأن التربية، تـدور حـول محور النفس الإنسانية، إذ هي التي تتقبّل التهذيب، تتعالى وتكـتسب الصـفات

الإنسانية السامية ومبادئ الفضائل، وتعشق الكمال المعنوي، وأخيراً فـالروح الإنسانية هي التي وضعت للإنسان سلسلة من القواعد الأخلاقية التـي لا حـظّ لسائر الحيوانات فيها، ولا حاجة لها فيها.

يجب أن نرتقي في كسب العلم والفضائل لنكون كما نعرف النور من الظلمة والصوت من السكوت بكل دقة، أن نميّز الخير عن الشرّ أيضاً، ثمّ نلتزم بفعل الخير وترك الشرّ، ولكنّ ترك الشرّ يستلزم نظاماً جسمانياً ونفسياً خيراً، ولا يمكن الكمال الأسمى للجسم والروح إلّا بمساعدة تزكية النفس، فلا يسجوز أيّ إفراط في قضاء أوطار النفس على من يريد تكاملها، إنّ هذا الوضع النفسي هو ما يبتنى عليه الركن الأسمى للشخصية الإنسانية، وهو كقاعدة أو مطار لتسامى الروح الإنسانية منها.

## أسمى تكاليف الإنسان:

إنّ أهم وأقوم وظيفة للإنسان هي التربية، وقد أدرك قيمتها منذ بدء فجر الحياة، ولهذا فهو بنسبة إدراكه لحقيقة وظيفته ورسالته في الحياة اتّـخذ لنفسه أهدافاً وقواعد متناسبة مع جوّه النفسي الذي يعيش فيه، مهما كانت أهدافه تلك أو قواعدها صحيحة أو باطلة.

نحن نشاهد اليوم جيداً ما أوجدته المدارس المختلفة في العالم من تحويلات وتغييرات عجيبة في طول الزمان وفي تاريخ البشر، والتي قد غيرت صورة حياتهم، والذي نجده في الواقع الخارجي بالدراسة والمطالعة هو أنّ البشر لم يخلق في ذاته شريراً وشيطاناً، ولو كان في أصل خلقته مخلوقاً شريراً لكانت كلّ المساعي التربويّة باطلة وبلا ثمر، ولذهبت مساعي جميع الأنبياء الإلهيّين،

علم الأخلاق ...... علم الأخلاق ...... ٤٩

والقادة التربويين أدراج الرياح، ولو كان القتل وسفك الدم قد عجن بطينة الناس في جزيرة العرب، فكيف كان يمكن لرسول الإسلام عَيْنِيَّةُ أن يحدث ثورة شاملة في روحيّات الناس هناك، وأن يغيّر ذواتهم وماهيّاتهم ؟!

والقرآن الكريم يرسم للإنسان ـبوصفه أكرم مخلوق ـمسـار خـطاه إلى التكامل، بقوله سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ ﴾ ١١٠.

والقرآن الكريم يشير إلى حقيقة أنّ الإنسان إن لم يكن تحت تربية أساسية تقدّمت عليه القوى الجيّاشة وأضعفت وجدانه وضميره والقوّة العقليّة فيه وسخّرت سائر أحاسيسه النفسية واستخدمتها لأغراضها ومقاصدها، إنّ أكبر معجزة جرت في تكوين الإنسان هي أنّه ذو طبيعة ذات جانبين، ولهذا فلا ينبغي أن نغفل عن طاقته لتقبّل ألوان مختلفة وإمكانيّة قيادته في مسيرةٍ خاصّة.

قال أمير المؤمنين عليّ للتُّيلْةِ :

«إنّ بذوي العقول من الحاجة إلى الأدب كما يظمأ الزرع إلى المطر».

إنّ أسس التربية إن لم تبتن على أساس عناصر تقوم بتعديله، بل كانت قوى الإنسان متحرّرة عن كلّ لون من ألوان التربية والتعديل، لبقي الإنسان وللأبد تحت وطأة الضرورات البدائية.

من هنا فإن كلّ أعمال الإنسان إمّا هي صالحة أو طالحة سيّئة، فهو إمّا يثاب عليها أو يجازي ويعاقب، والقرآن الكريم يقول:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الانشقاق : ٦.

<sup>(</sup>٢) الشمس : ٩ ـ ١٠.

٥٠ ..... دروس في الأخلاق

#### الفطرة الطاهرة غير الملوّثة:

قال رسول الإسلام ﷺ:

«كلّ مولود يولد على الفطرة، حتّى يكون أبواه يهوّدانه أو ينصّرانه ».

إنّ الإنسان لا يولد مجرماً وجانياً بالفطرة، بل هناك في نظام وجود أيّ إنسان قوّة مودعة يجرّه إلى جانب الخير والصلاح، وكلّما انحرف عن مساره الأصلي ردّته إلى حالته الأولى، وكما يصطلح الفلاسفة: كلّ طبيعة تبتلى بما يقهر ما يقوى فيها ميل شديد للعودة إلى الحالة الطبيعية.

والقرآن الكريم يعلن: إنّ حبّ الإيمان، وكذلك كراهية الكفر والفسوق والعصيان، مستودع في ضمير الإنسان، وإنّ الله تعالى لم يخلق طينة الإنسان مختمراً بالعقيدة بالمبدأ ومعرفته سبحانه فحسب، بل زيّن قلوب البشر بحبّ الخير والصلاح، وأبلغه أنّ كراهيّته للكفر والفسوق والعصيان والشرور من فطرته، بحيث تنجذب روحه لا شعوريّاً إلى سلسلة من الفضائل الإنسانية:

﴿ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّـنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الكُــفْرَ وَالفُسُوقَ وَالعصْيَانَ ﴾ (١).

#### الحرّية والقيود :

لا معنى للتفاضل بين الحرّية والقيود، بل التفاضل إنّما هو بين قـيد وقـيد آخر، وليس الحرّية في كفّة ميزان والقيد في كفّة أخرى من الميزان، بل يمكن أن

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٧.

نقول إنّما هي حرّية وحرّية أخرى، فالبشر حرّ أن يختار بين الحرّية الإنسانية والحيوانية أو أحدهما. نعم قيود الإنسان هي العقيدة والأخلاق والفضائل، وقيود الحيوان هي الغرائز والشهوات غير المتناهية، فالذي يستجيب لنداء الأهواء النفسانية فيطيعها أو ينقاد لها دون الالتفات إلى عواقب الأمر، يكون قد توصل إلى حرّية بمعنى أنّه قد تحرّر من أزمة الضوابط الإنسانية، وتحرّر من قيود الدين والأخلاق، إنّه قد فقد قدرة المقاومة أمام مغريات النفس، ولا يتمكّن من المقاومة أمام قوى الغرائز، ولكن ضدّ المنطق المغري أي التحرّر من كلّ القيود من أجل تحقيق شهوات الغريزة ليس منطقاً حقيقياً، بل إنّ الإنسان بفعله هذا يكون قد نقض وجوده من دون التفات وشعور، فإنّه يكون قد انحرف عن الغاية المنطقية لوجوده، وسوف لا يكون مصيره في نهاية الطريق سوى السقوط والهلاك.

أمّا الإنسان الذي يعقد مع الله عقداً وميثاقاً ثمّ لا يفكّر مدى حياته في نقضه وحلّه، يكون قد صرف قواه في مسار صحيح، قد أراده بعزم راسخ وفكر صائب وقلب قوي، وكلّما كان الإيمان فيه راسخاً وثابتاً كان أشدّ ثباتاً على عهده وميثاقه، وهو يحسّ بالحرّية الواقعية أمام أقوى الدوافع وأغراها، أي يكون محرّراً من ضغط الأهواء، محرّراً من الانقياد والاستسلام أمام جاذبيّتها، وإذا أراد الإنسان أن يعمل جاهداً في سبيل الحصول على شرف حرّيته الواقعية والحقيقية، كي يصبح قوّة فاعلة في عالم الوجود، فيبلغ بسيره على طريق الكمال إلى ما يليق به، فإنّه سوف لا يخضع لمنطق لا ينسجم مع المكانة الواقعية للإنسان.

### النظام التربوي في الإسلام:

مع أنَّ العادة في فطرة الإنسان موهبة إلهيَّة تنفذ شطراً مهمّا من مساعيه في

الإبداع والاختراع، فإنّه حينما طلع الإسلام في الحياة الجاهلية، كانت تحكمها أنواع من العادات الضارّة، ممّا كان يعدّ كلّ واحد منها لوحدها سبباً لضياع أمّة وسقوطها وهلاكها وانحرافها عن المسيرة الإنسانية.

فأراد الإسلام عزّة الناس ترك ذلك المجتمع الذي كان يسبح في أنواع الموهومات والسنن الجاهليّة، كلّ تلك المراسم والعادات والتقاليد البالية التي دأب عليها آباؤه وأجداده، واتّخذ طريقة جديدة تخلو من كلّ تلك السنن والبدع الاجتماعية الباطلة، وتحفل بكلّ ما فيه سعادته، وذلك على أثر تلقيه لتعاليم رسول الإسلام عَلَي الذي كان قد تربّى بعيداً عن استيلاء أيّ نوع من أنواع العادات الاكتسابية، حرّاً من قيود تلك السنن الباطلة التي لا أساس لها.

وكان أسلوب قائد الإسلام العظيم في إنقاذه لذلك المجتمع من أسر المراسم والسنن الباطلة، والذي كانت قد مُسخت حواسّه الظاهرة والباطنة وذلك باعتياده بتلك العادات الباطله، بحيث كانت قد انسدّت في وجوههم طرق الكمال، كان أسلوبه أن رفع عن أعينهم تلك الحجب والموانع التي كانت تمنع اندفاع نفوسهم، واجتذب التفاتهم إلى ما في المحسوسات والمشاهدات من دلائل.

أمّا الإسلام فإنّه وقبل أن يبدأ ببناء مجتمع سعيد، اتّخذ تكتيكاً خاصّاً، فقد بدأ بالعادات \_سواء ما كان يرتبط منها بأساس الفكر والعقائد أو التي كانت تتعلّق بالأعمال والسلوك \_ فذوّبها وأفناها، وقطع جذورها بنسبة ما كانت تحمل من مخاطر وأضرار، فبدأ ببعضها بضربة قاضية كالشرك بالله وما يتعلّق به من آثار.

وليس الأصل الأوّل في ذلك تربية القوى العقليّة، بل همو إحكمام نسبيج العاطفة في النفس لحمةً وسدى، فإنّ العواطف هي التي تستند إليها سائر العوامل النفسانية الأخرى، وإنّ ضرورة الحسّ الخلقي في الإنسمان ليست بأقملٌ من

علم الأخلاق ..... ٥٣

ضرورة حواسّ السمع والبصر.

ويقول أمير المؤمنين على عَلَيْكُ :

«غالبوا أنفسكم على ترك المعاصى، يسهل لكم مقادتها إلى الطاعات».

### أثر العقل والإيمان في بناء الإنسان :

إنَّ الإسلام يرى للقوّة العقليَّة أصالة في بناء كيان الإنسان، ويـؤكّد عـلى اتّباعها في السلوك العملي والتفكير الحرّ في هذه الطرق العنيفة في الحياة، كـي يكتسب الإنسان نوراً من قوّة إدراكه فيحقّق به الإنسانية في وجوده ومجتمعه.

ويجب أن يكون دور العقل في تحوّلات الحياة بعيداً عن الجمود، قـادراً على أن يصعد بالإنسان من مستوى الحياة الحيوانية إلى فـوق سـلطة الأهـواء وحكومة الغرائز.

للإيمان بالله قيمة ذاتية في حياة الإنسان، وله آثار إيجابية وافرة، وهـو منبع الحرية الفردية والرقيّ الإنساني، وله دور حسّاس في تـطوّر الشخصيّة الإنسانية.

وحينما تبدو آثار الإيمان بالله في جميع شؤون الحياة، فإنها تحدّ من ضغط الغرائز الحيوانية بصورة قطعيّة، وتنقذ الإنسان من المخالب المهولة للنفس الأمّارة، فإنّ نتائج الإيمان بالربّ تقود إلى الثبات والصبر والمقاومة في مواجهة اللذائذ المادّية الفانية، وتقود إلى انبساط النفس في حين أنّ الإعراض عن الله والمعنوية والاتجاه إلى اللذّات، يستتبع الجمود العاطفي وهبوط الشخصيّة المعنوية، ويهبط بالبشر عن المرتبة السامية للفضيلة والإنسانية، إلى المرحلة الدانية من الغفلة والوحشيّة.

إنّ القرآن الكريم يقول من ناحية : إنّ الانغماس في أمواج الأهواء العاتية والغطّ في نوم الغفلة عن واقعيات الحياة والتفكير المحدود بالمادّة فقط ليس ممّا يناسب ساحة الإنسانية السامية :

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالبَنِينَ وَالقَنَاطِيرِ المُـقَنْظَرَةِ مِـنَ النَّسَاءِ وَالبَنِينَ وَالقَنَاطِيرِ المُـقَنْظَرَةِ مِـنَ النَّهُ الذَّهَبِ وَالفِضَّةِ وَالخَيْلِ المُسَوَّمَةِ وَالأَنْعَامِ وَالحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ المَآبِ ﴾ (١٠).

ولكنّه من ناحية أخرى لا ينفي أثر المادّة في حياة الإنسان ولا يـراهـا غير مقبولة أي لا يراها مرفوضة بالكلّية، بل يرفض الانطوائية السلبية والحرمان من اللذائذ المشروعة:

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُـلْ هِـيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَـوْمَ القِـيَامَةِ كَـذَلِكَ نُـفَصِّلُ الآيَـاتِ لِـقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

فالإسلام هو دين العدالة والأخلاق الفاضلة، والمجتمع المدني الذي يسوده الحكمة والحرّية الإنسانية والتوحيد الإلهي.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٢.

# العلم والإيمان

## رمزي شمص مبلّغ إسلامي / لبنان

من الواضح أنّ ضرورة علم الأخلاق في حسياة الإنسان مـمّا لا يـمكن إنكاره، فإنّ الوجدان والعقل يشهدان بذلك، الإنسان خلقه الله تعالى، من جسد وروح، وجعله عالم برزخي بين النور والظلمة، بين الحقّ وبين غيره، وجعله عالم برزخي بين الملائكة والحيوانات، الملائكة من النور ومن العقل، الفلاسفة والحكماء الأوائل يقولون بالعقول، وإنّ الصادر من الله هو العقل، ثمّ يقولون إمّا بأرباب العقول كما في فلسفة الإشراق، أو بالعقول العشرة كما في فلسفة المشاء، وهم يعتقدون بأنَّ العقول هي المدبّرة لهذا العالم بإذن من الله تعالى، كما يقولون العقل الفعّال هو العقل العاشر، وهو عبارة عن النشأة الإنسانية الأولى والنشأة الطبيعية الأولى لهذا العالم، ما ورد في الأحاديث الشـريفة بأنّ المـدبّرات لهـذا الكون، والمدبّرات كما في الآيات القرآنية إنّما هم الملائكة، ويمكن الجمع بين التفسير القرآني والروائي وبين ما يقوله الفلاسفة، حيث كلاهما يعتقدان بأنّ شيئاً نورانياً هو الذي يدير هذا العالم بعقله، فالملائكة هم من النور، والعقل من نور الله، الروح أيضاً عالم نوراني، من عالم الملكوت، من عالم الجبروت، من عالم اللاهوت، هذه العوالم العلمية، هذه العوالم التي هي من وراء الطبيعة، هذه العوالم ٥٦ ..... دروس في الأخلاق

الغيبية إنَّما هي عوالم نورية، فالروح من تلك العوالم، فالروح من الله :

- ﴿ وَيَسْأَ لُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ (١).
  - ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾(١٠.

وأوّل ما خلق الله العقل، كما ورد أوّل ما خلق الله هو نور محمّد عَبَيْنَةُ، والكلّ قابل للجمع بتأويل وتفسير كما هو مذكور في محلّه (٢٠).

ــوأمّا الجسم فهو من الطبيعة، الجسم عبارة عن تركيب بين الماهيّة والوجود، والماهيّة ظلمانية محضة، بناءً على أنّها اعتباريّة وهي التي تقع في جواب ما هو؟ أي حدود الشيء وذاتية الشيء، (التعريف بالجنس القريب والفصل القريب يسمّى بالماهيّة: مثال: الإنسان ما هو؟ فيقال: حيوان ناطق).

\_فإنّما هذه الماهية هي تـتركّب بـالوجود، فـيكون الشيء المـوجود، فالموجود عبارة عن الذات التي ثبت لها الوجود، يعني الماهيّة التـي ثبت لهـا الوجود، الجسم عالم ظلماني باعتبار ماهيّته، والإنسان مخلوق من جسم مـن ظلماني ومن روح روحاني نوراني، فهو برزخ بين أن يكون من المـلائكة فـي أعلى علّيين، وبين أن يكون في أسفل سافلين:

﴿ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَـقُوِيمٍ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) راجع المجلّد الأوّل من كتاب الأنوار النعمانيّة، وكذلك تفسير الكافي لصدر المتألّـهين، وتفسير الميزان للعلّامة الطباطبائي، وبحار الأنوار.

<sup>(</sup>٤) التين : ٤.

عندما خلقنا الإنسان خلقنا السماوات والأرض ولم نتمدّح بخلقهما، ولكن عندما خلقنا الانسان تمدّحنا به، وقلنا:

### ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾ (١١.

الله يتمدّح بخلق الإنسان، يبارك لنفسه بخلق الإنسان، هذا إن دلّ على شيء إنّما يدلّ على عظمة الإنسان، فهذا الإنسان الكائن الصغير المجهول عظيم جدّاً، أنت الكتاب لله، كتاب الله هو الإنسان الكامل، فهو إمّا أن يكون في أعلى علين ويتفوّق على الملائكة وملك الملائكة جبرائيل.

يقول الرسول الأكرم ﷺ (لجبرائيل في المعراج وعند وصوله إلى قاب قوسين أو أدنى): لِمَ لَم تأتِ معي ؟ (عند وصوله إلى سدرة المنتهى).

فقال جبرائيل: إذهب أنت وحدك، لو دنوت أنملة واحدة لاحترقت.

فالإنسان بإمكانه أن يصل إلى مرحلة ليس بإمكان الملائكة الوصول إلى تلك المرحلة، يعنى أنّ الإنسان قادر أن يصل إلى قاب قوسين أو أدنى:

## ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ المُّنْتَهَى ﴾ (٢).

فيمكن للإنسان أن يكون في عداد الملائكة أو أعلى، ويمكن أيضاً أن يكون أسفل من الحيوان كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، إذن الإنسان إمّا أن يكون في عالم نوراني أو يكون في عالم ناري، فالإنسان عالم برزخي بين النار وبين النور، وعلم الأخلاق إنّما هدفه هو تربية هذا الإنسان، ونجاته من عالم النور ليمزّق الحجب الظلمانية حتى يصل إلى معدن النور

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١٤.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٤٢.

٥٨ ..... دروس في الأخلاق والكرامة، معدن العظمة:

«وهبني كمال الانقطاع إليك حتّى تخرق أبصار قلوبنا حجب النور وتصل إلى معدن العظمة » (المناجاة الشعبانية).

الذي يحقّق لنا سلامة الإنسان وسعادته، عظمة الإنسان وسيره وسلوكه إلى الله سبحانه، إنّما هو العقل والإيمان، وبعبارة أخرى (العلم والإيمان).

#### \_ما هو العلم ؟

يقال هو عبارة عن عقد المحمول بالموضوع، كما يقال: زيد قائم، فعقدنا بين زيد وبين القيام فعلمنا بقيام زيد، فالعقدة هي العلم، (يعني التصورات الثلاث: تصور المحمول والموضوع والنسبة في الذهن، فهذه إنّما يكون علم)، فالعلم هو عبارة عن عقد المحمول بالموضوع.

هذا العلم إنّما يتألّف بالعقل، بتعقّلات الإنسان، المعقولات الأولى والمعقولات الثانية (كما في الفلسفة وفي المنطق)، ثمّ عندنا علم، كما عندنا عقيدة، فالعقيدة بمعنى هذا المعلوم وهذا العلم وعقده بقلب الإنسان، (الإنسان عنده العقل والقلب)، ما يوجب سلامة العقل وتقدّمه هو الفكر، وما يوجب سلامة القلب و تنشيطه وسلوكه إلى الله ولكونه عرش الرحمن وحرم الله هو الذكر، فالإنسان يحتاج إلى فكر وذكر الفكر في العقل والذكر في القلب فكما يحتاج إلى استدلالات عقلية فإنّه يحتاج إلى أذكار قلبية أيضاً، فنحن نحتاج إلى العشق، فالعشق الإلهي في القلوب، ولا جدال ونزاع بين العقل والقلب، لكنّ دائرة العقل أضيق من دائرة القلب (إنّه بالنسبة إلى معرفة الله لا تكتنفه العقول)، باعتبار كلّ ما تتصوّره في الله، إنّما هو مخلوق لذهنك وليس الخالق، فالعقل لا يحيط ما تتصوّره في الله، إنّما هو مخلوق لذهنك وليس الخالق، فالعقل لا يحيط ولا يمكن أن يدرك ربّ العالمين، يعني العقل يعجز عن الإحاطة (لأنّه هو

العلم والايمان .......... ٥٩

مُحاط)، فالعقل لا يمكن أن يـدرك الله، وإنّـما يـعرفه بأوصـافه ومـن خـلال مخلوقاته، فالعقل ناقص، ولكنّه حجّة الله الباطنية.

\_فالعقل له أهمية بالغة في الأحاديث، نجد إشادة عالية للعقل مع أنّه ناقص يحتاج إلى من هو أوسع، وهو القلب وهو الذي يسع الله سبحانه كما في الحديث الشريف: «سمائي وأرضي لا تسعني، ولكن قلب عبدي المؤمن يسعني».

\_ أين نجد الله، الله في كلّ مكان، بيته المعمور في مكّة إنّما هو إشارة إلى الله، كتابه إشارة إليه، أين نجدك يا ربّ، لو أصغيت إلى نداء الله لسمعت: تجدني في قلب عبدي المؤمن.

ــالعقول لا تكتنف الله، ولكن القلب يسع الله، وهو حرم الله، وهو عرشه المسمّى في الأرض، كما له العرش المسمّى في السماء، كما له العروش الإسميّة. استوى الله في قلب المؤمن، فالعقل يعرف الله والقلب يرى الله، بالعقول نعرف الله، بقانون العلّة والمعلول وبغيره من البراهين العقلية ومن القوانين (العشرة) بالنسبة إلى إثبات الصانع، ولكنّ الذي يسع الله سبحانه وتعالى ويكون حرمه، إنّما هو القلب، والقلب يسع الله سبحانه وتعالى.

\_ لذا الإسلام والقرآن يهتمّان بالقلب غاية الاهتمام كما يهتمّان بالعقل أيضاً، فهناك الكثير من الآيات تتحدّث عن القلوب، قلوب ممدوحة وسليمة، وقلوب مريضة، كافرة، كما يذكر العقل في نفس الوقت، فكما يهتمّان بالقلب يهتمّان بالعقل و تربية العقل من خلال الفكر، ويهتمّان بالقلب و تربية العقل من خلال الفكر، ويهتمّان بالقلب و تربية القلب من خلال الذكر، فيحتاج الإنسان إلى فكر وإلى ذكر، لكي يحلّق و تربية القلب من خلال الذكر، فيحتاج الإنسان إلى فكر وإلى ذكر، لكي يحلّق (الإنسان) في فضاء مكارم الأخلاق، يحلّق في الله ويفنى فيه، إذن يحتاج إلى

٦٠ ...... دروس في الأخلاق العلم والإيمان.

#### ــما هو الإيمان؟

- هو عبارة عن زيد قائم، عبارة عن العلم، عبارة عن عقد المحمول بالموضوع، ولكن عندما تعقد ذلك بالقلب فيسمّى بالإيمان كما يسمّى بالعقيدة، ذلك عندما تؤمن بأنّ زيداً قائم بقلبك، لذلك يسمّى بالعقيدة، فالعقيدة مأخوذة من العقدة، يعني عقد العلم في القلب، ويسمّى بالإيمان القلبي (أيضاً).

العلم ربما يزول، فعندما تأتي بعلم آخر، مثلاً: كزيد ليس بقائم، ولكن العلم إذا دخل في القلب وعُقد في القلب فإنه لا يزول، لذا العقائد التي تكون سليمة إذا انعقدت في القلب لا يمكن أن تزول لأنها تتلاءم مع فطرة الإنسان، (لأن الفطرة السليمة هي من أدوات التكامل)، وكل شيء لا يتلاءم مع الفطرة السليمة ولو انعقد في القلب فإنه يزول، لا سيّما لو حكم القرآن والإسلام ببطلانه فإنه سرعان ما يزول ويتلاشى لأنه لا يتلاءم مع العقل الإنساني ومع الفطرة الإنسانية، لأنه يعلم عندها بأن العلم الذي عنده ليس بعلم، وإنّما هو من الجهل المركّب عنده.

ولا يخفى أنّ سعادة الإنسان إنّما هي بالعقل والإيمان، وسرّ الخليقة هو تكامل الإنسان، وإنّما يتكامل الإنسان لو كان عنده أهداف مقدّسة، فيسير عن علم وحكمة وعقل، والسير هو وسيلة، وسلامة وقداسة الوسيلة إنّما هي بقداسة وسلامة الأهداف، فإذا كان الهدف مقدّساً، فالوسيلة مقدّسة، وكان الطريق مقدّساً، كما لا يُطاع الله من حيث يُعصى، فعندنا الأهداف لا تبرّر الوسيلة، فلا بدّ أن تكون الأهداف مقدّسة لتكون الوسيلة مقدّسة.

العلم والإيمان ......العلم والإيمان ...... العلم والإيمان .....

### الشخصية الإسلامية

﴿ قَدْ أَ فُلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١٠).

فهذه الآية تعد المعجون الأوّل لعلم الأخلاق، وعلم الأخلاق يعد من الأهداف المقدّسة في قاموس الإسلام، حيث نجد الرسول الأعظم عَلَيْ كأنّما يذكر فلسفة بعثته إنّما هي لإتمام مكارم الأخلاق، كما في قوله: «بعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

\_علم الأخلاق علم رشيد وسديد وضروري في حياة الإنسان وبالأخصّ المسلم، وإن كان الأخلاق من ضروريات البشر، فإنّا نجد كلّ الملل والنحل تبحث عن الأخلاق، وتهتم بها، على الصعيدين الفردي والاجتماعي.

ثمّ الإسلام هو دين الله القويم، وإنّه يركّز على الأخلاق في كتاب الله وسنّة نبيّه عَيَّاتُهُ، وكما مرّ معنا سابقاً المقصود من خلق الإنسان أن يصل إلى كماله، وكمال الإنسان هو الله تعالى، فالمفروض في الإنسان أن يتخلّق بأخلاق الله، وتتجلّى الصفات الحسنى في الإنسان، يعني أن يكون الإنسان مظهراً لأسماء الله وصفاته، وخليفته في الأرض، وليكون يوم القيامة في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، فبالتقرّب إلى الله يُسعد في الدنيا والآخرة، والإسلام جاء لسعادة الناس.

<sup>(</sup>۱) الشمس: ۹ ـ ۱۰.

٦٢ ..... دروس في الأخلاق

## شخصية الإنسان:

للإنسان بُعدان : بُعد شخصي ، وبُعد شخصيّتي ، وما الفرق بينهما ؟

الشخص: يعني الشيء الذي يقبل التشخّص، مثال: القلم = شخصي، لأنّه يتشخّص عن غيره، بمعنى أنّه ياخذ حيّزاً في الوجود، وله أبعاد ثلاثة، الطول والعرض والعمق، بعبارة أخرى الحجم يتشخّص بجسميّته وجوهريّته، كما يتشخّص بأعراضه، بالكمّ، بالكيف، بالأين وغيره من الأعراض التسعة كما في علمي المنطق والفلسفة.

٢ ـ الشخصيّة: للإنسان شخصيّة يُعبّر عنها بـ (أنا)، فالشخصية لها دور في
 أفعالك وإرادتك، فكلمة أنا = كلمة الشخصية (أنا = شخصيّة).

\_كلامنا في الأخلاق ليس باعتبار شخص الإنسان، الشخص إنّما يبحث عنه علماء الطبيعة والطبّ... الطبيب يبحث عن الأمراض التي تتعرّض بشخص الإنسان، الرياضي يفكّر بشخص الإنسان، بجمال شخص جسم الإنسان، ... مسابقات الجمال يبحثون على أشكال الأجسام ... في الملاكمة ...

\_ فكذلك نحن في (علم الأخلاق) نبحث عن جسم الإنسان (العقل السليم في الجسم السليم) ولكن ليس بشكل مباشر، إنّما باعتبار روحه.

الأنبياء الأوصياء العلماء المرشدون... يبحثون عن شخصية الإنسان.

\_الشخصية ما هي ؟

الشخصية عبارة عن نفسية الإنسان، روحية الإنسان، الشخصية عبارة عن أخلاق الإنسان، قلب الإنسان، عقائد الإنسان، المعاني التي يحملها الإنسان، هذه كلّها تكوّن شخصية الإنسان، عندنا

العلم والإيمان ......العلم والإيمان .....

شخصية في الإنسان، يعني عندنا الجانب الروحي في الإنسان.

إذن: الشخصية عبارة عن كلمة أنا أو الجانب الروحي في الإنسان، الجانب القلبي في الإنسان، الجانب النفسي في الإنسان.

والمقصود من علم الأخلاق هو الجانب الروحي، فقد أفلح من زكّاها، زكّى الذات والروح، زكّى شخصية الإنسان، وخاب من دسّى هذه الشخصية، هذه الشخصية التي هي عبارة عن كلمة (أنا) تارةً يتغلّب حبّ الذات على الإنسان، بحيث لا يفكّر إلا بنفسه، تكون له أنانية.

\_أنانية مأخوذة من كلمة (أنا) \_ يعني أنا ولا غيري \_.

وتارة أُخرى : يقول أنا مع غيري فيكون كريماً .

وأخرى: سخيّاً يقول غيري ولا أنا (فيفكّر بغيره قبل نفسه أو لا يفكّر بنفسه) مثاله: الأنبياء والأولياء والمؤمنون، فإنّ المؤمن بدنه منه في تعب والناس منه في راحة، فهو كالشمعة يحرق نفسه من أجل إنارة وإضاءة طريق الآخرين.

وإليكم المثال التالي من حياة علمائنا الأعلام، فإنّ السيّد ابن طاووس المتوفّى قبل سبعمائة عام في ليلة من ليالي القدر، أراد أن يدعو ربّه، ففكّر لمن يدعو أوّلاً، فهل لنفسه ؟ فقال : هناك من هو أحوج من نفسي للدعاء، فهل يدعو لوالديه، فرأى أنّ هناك من هو أحوج، فهل للأقرباء ... للعشيرة ... للجيران ... للمؤمنين ... للمسلمين ؟ فوصل أخيراً إلى أنّ أحوج الناس إلى الدعاء هم الكفّار، فإنّهم من الأشقياء والهالكين في الدارين، فدعا لهم بالإيمان والتوفيق للتوبة والرجوع إلى الحقّ والإسلام.

وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدلّ على الروح الكبيرة للإنسان، ونكران الذات، وحبّ الخلق والخير لهم، حتّى الكفّار منهم.

فهذه شخصيات عالمية سخية تفكّر بالناس وبالمصلحة العامّة.

وهناك شخصية أنانية تفكّر بنفسها فقط، تعرف هذه الشخصية (الأنانيّة) في مواضع معيّنة، هي ثلاثة: السفر، والمائدة، والبيع والشراء، تعرف ماذا يحمل من أخلاق، أخلاق إسلاميّة، أم أخلاق أنانيّة.

فحديثنا في علم الأخلاق إنّما هو من أجل تربية هذه الشخصية، فـنربّي شخصيّتنا أوّلاً ثمّ نربّى شخصية المجتمع.

\_ الشخصيّة لها أبعاد أيضاً، إمّا فرديّة، وإمّا اجتماعيّة، الشخصية الفرديّة يبحث عنها في مذاهب ثلاث:

— المذهب الرأسمالي، والمذهب الشيوعي، والمذهب الإسلامي (أو الديني) يعني كلّ الأديان بالمعنى العامّ.

### الشخصية الفردية للإنسان:

المالية) شخصية الفردية للإنسان في الرأسمالية: في الواقع تعطي (الرأسمالية) شخصية فردية أنانية، لأنّ الرأسمالي كالغربي يقول أنت حرّ أن تملك كلّ شيء، حتّى على حساب الآخرين، كيف تشاء وبما تشاء، يعطيك الحرّية ويتصوّر أنّ هذا من كمال الإنسان، أن يعطيه حرّية حيوانيّة مطلقة ... فيستطيع أن يستثمر ويستعمر ويستحمر العالم، الأنانيّة المطلقة، يعني حكومة (أنا)، فهذه (أنا) أو الأنانيّة تتعارض مع المذهب الديني، ففي المذهب الديني لا توجد الأنانيّة، لك ما تشاء ولكن للآخرين حقّ عندك، فإنّه وإن تملك ولك حقّ الملكيّة الفرديّة، إلّا أنّ في مالك حقّ للسائل والمحروم، فيه الحقوق الشرعيّة من الخمس والزكاة وما شابه. فلا توجد رأسمالية مطلقة في الدين.

٢ ــالمذهب الشيوعي: يقول: أنت لا تملك شيئاً، وأنت لست حرّاً، أنت تكون في خدمة الدولة الاشتراكية، في الشيوعية لا يوجد ملكية فردية، وإنّـما المالك هي الدولة، وكلّنا نأكل من خلال الدولة، شخصية الإنسان يفقدها الإنسان في المذهب الشيوعي، لا يشعر بكونه الإنسان لأنّه لا يملك شيئاً، إنّـما يكون بمنزلة أدوات ووسائل للتوليد، هنا يفقد الإنسان شخصيّته، وهذا يتنافى مع فطرة وشخصية الإنسان، وأخيراً سقطت لأنّها لا تتلاءم مع شخصيّته وكرامته كما سينهار المذهب الرأسمالي لأنّ الأنانيّة لا تتلاءم مع فطرة وشخصية الإنسان.

٣\_المذهب الديني : ونحن نعتقد أنّ الدين عند الله هو الإسلام ومن يبتغي ديناً غير الإسلام فلن يُقبل منه.

- \_المذهب الرأسمالي يقول: أصالة الفرد ( يعني: الأصل هو الفرد).
  - \_المذهب الشيوعي يقول بأصالة المجتمع.
- \_المذهب الإسلامي يقول بأصالة الفرد والمجتمع معاً، يهتم بالفرد كما يهتم بالفرد كما يهتم بالمجتمع، المذهب الإسلامي يهتم ويرتبي الفرد... كيف ؟
- ـ يربّي الفرد بصلاة الليل، عليك بسصلاة الليل، عليك أن تناجي ربّك وحدك في جوف الليل، وترتبط مع ربّك، هذه حالة فرديّة، ارتباط مع الله تعالى، التربية الفردية، يعني تربية الشخصية الفردية بالمذهب الإسلامي، بصلاة الليل، ثمّ يربّيه تربية اجتماعية (أيضاً)، وعليك أن تصلّي صلاة الجماعة، في كلّ يوم، كلّ يربّيه ني كلّ الأسبوع، وفي كلّ اليوم، وفي كلّ السنة تحضر مع الجمع والجماعة في الحجّ.

ـــ الشخصية الفردية والشخصية الاجتماعية في الإسلام إنّما ينظر إليــهما بنظرة واحدة، يعني كما يربّي الفرد ويعتقد بأصالة الفرد، كذلك يــربّى ويــعترف

بأصالة المجتمع، فالإسلام يعتقد بشخصيّة الإنسان الفردية والاجتماعية، ويهتمّ بالجانبين، فلا يعتني بالفرد فقط لتكون الأنانية (والرأسمالية)، ولا يعتني فقط بالمجتمع حتّى يكون فقد الشخصية على حساب المجتمع، إنّما يعتني بالفرد والمجتمع على حدّ سواء.

ــبأي شيء يعتني ؟

\_ يعتني باعتبار تكوّن هذه الشخصية في الطفولة، فالإسلام يربّي الصغار كما يربّي الكبار، بل يبدأ بالتربية قبل انعقاد النطفة، فيقول: كيف تتزوّج وممّن تتزوّج وابتخاب المرأة من أين ؟ لماذا ؟ لأنّ الخال له تأثير في أخلاق الولد، ولأنّ الإنسان يتربّى في المدرسة، في البيئة، في المحيط، وبالوراثة، قانون الوراثة له تأثير كبير على شخصية الإنسان، لذا الإسلام يهتمّ قبل الزواج، وإيّاك وخضراء الدمن ... يعني مثل الذي يتربّى على مزبلة أو مكان مزرب الحيوانات (فيكثر الروث وتنبت النبتة فتكون خضراء جميلة ... تسرّ الناظرين ...).

ولذا يأمر الإسلام قبل الزواج وقبل الاختيار بدراسة العائلة وأخلاقهم ... فيهتم بتربية الشخصية قبل الاختيار وقبل المقاربة وعند انعقاد النطفة، وفي بطن الأم وبعد الزواج ... فكل هذا من أجل تربية شخصية إسلامية صحيحة حتى يتكون الإنسان بتكون صحيح وسليم.

ومن الأمثلة الرائعة: قصّة الشيخ الأنصاري ووالدته... وكيف ربّت ولدها وأرضعته دائماً وهي متوضّئة، وحين أخبروها أنّ ولدها الشيخ الأعظم صار مرجعاً للتقليد، لم تتعجّب، بل قالت: أتوقّع أكثر من هذا، فإنّي لم القمه ثديي إلّا وكنت طاهرة ومتوضّئة.

فالإسلام يهتم بالإنسان من الطفولة وما قبل الطفولة ...

فالعالم الغربي يفكّر بجسد الطفل فقط، يفكّر بشخص الطفل، بينما الإسلام يفكّر بشخص الطفل وشخصيّته معاً.

مثال: المرأة لا تأكل الحامض في أيام عرسها حتّى لا تكون عقيمة ...

فالإسلام يفكّر بشخصية الإنسان أكثر من الجانب الجسماني، لأنّ الجسد إنّما هو مركب للروح، فبعد سنوات من الركوب ينتهي دور (المركب) ويذهب ليفنى تحت التراب، وبينما الروح ترجع إلى ربّها، فيعني أنّنا ننتفع من هذا المركب لفترة قصيرة، وبعد ذلك تكون الروح لتبقى إلى الأبد.

فلذا الإسلام يهتمّ بالشخص والشخصيّة، ويُربّي الشخصية بأمرين :

١ \_العقل.

٢ \_ الايمان (العقيدة).

في التربية الدينية الفردية والاجتماعية على السواء.

### الإمام الحسين علي الله

النبيّ يقول الله وليّي في الدنيا والآخرة، وهذه سبيلي أدعو إلى الله عــلى بصيرة من أمري أنا ومن تبعني.

ـــالولاية لغة : من وَلِيَ ، بمعنى أن يكون الشيء خلف الشيء ، مماسة ومن دون واسطة ، كما يردف شخصاً خلفه على فرسٍ ، لو أردف شخص خلفه بحيث يتصل معه ، وتكون بينهما المماسة ، من دون أن يكون بينهما فاصل بشيء ، يسمّى بالولاية ، وَليَّهُ يعنى تبعه .

ــوالولاية (بكسر الواو) بمعنى الإمارة والسلطنة.

وبفتح الواو (الوَلاية): بمعنى المحبّة والإطاعة.

وهناك أهل الولاية، يعني أهل الإمارة والسلطنة، وهم الأنبياء والأوصياء والأولياء، والعلماء ورثة الأنبياء الأمثل فالأمثل ... فمن حقهم أن يحكموا في الأرض، الولاية لله، فمن كان وكي لله ومن أهل الولاية (الإمارة) والسلطنة بإذن من الله، لأنّ الأمر لله كما له حقّ الطاعة، فالولاية وحقّ الولاية ابتداءً تكون لله، الله ولي الذين آمنوا، الله ولي الخلق، يعني هو الذي يتولّى الخلق، أمر الخلق، لله أسماء وصفات، هذه الأسماء والصفات التي وردت في القرآن الكريم، وبقية الصفات والإسماء العليا، كلّها تجتمع في الولاية، يعني الولاية في باطنها: العلم، القدرة، الحياة، الإدراك، الإرادة، الكلام، الصدق، السخاء، ...، إنّما هي في بطن الولاية، فالله يتولّى الخلق بعلمه، الله يتولّى الخلق بقدر ته ...، هذه تسمّى بالصفات الثبوتية الذاتية والفعليّة.

— هذه الولاية الإلهيّة تسمّى بالولاية الإلهيّة العظمى، التي تجمع الصفات والأسماء، ثمّ هذه الولاية تتجلّى، الله يتولّى الأمر والخلق، له الأمر وله الخلق، إلّا أنّه أعطى هذه الولاية لنبيّه محمّد عَلَيْ معالم عنه أوّل مخلوق لله، أوّل ما خلق الله نوري، فأعطى هذه الولاية للنبيّ عَلَيْ بأمر الله وإذن الله، لأنّ الله ليس بجسم حتّى يتولّى الأمور الجسمانيّة، فلا بدّ هناك أشرف مخلوق لله هو الذي يتولّى العالم العلوي والعالم السّفلي، يتولّى الأفلاك والعقول والخلق والمصنوعات، ... بإذن من الله، وإنّما يتولّى هذا الأمر هو النبيّ الأكرم عَلَيْ ، وتسمّى هذه الحقيقة وهذه الولاية بالحقيقة المحمّديّة، وهذه الحقيقة لها شؤونات ومظاهر، تتجلّى تارة بأمير المؤمنين في الحقيقة العلويّة، وتارة في الأنبياء، وتارة في فاطمة الزهراء تسمّى الحقيقة الفاطميّة، تارة في الإمام الحسن (الحقيقة الحسنيّة)، تارة في الإمام الحسن المرتوز المرتو

الحسين تسمّى الحقيقة الحسينية، وفي الإمام زين العابدين، وهكذا إلى كلّ الأئمة عُلِيَكِ تتجلّى الحقيقة المحمّدية، التي هي عبارة عن الولاية الإلهية العظمى، في الحقيقة المحمّدية خلاصة الولاية الإلهيّة، الله يتولّى الأمر والخلق، ومن بعده يتولّى الأمر والخلق النبيّ ونفسه هو الذي يتولّى يتولّى الأمر (حسين منّي وأنا من حسين)، هذا الوليّ (كان النبيّ أو المعصوم من أوليائه) الله يتولّى أمره، يتولّى سياسته، يتولّى حياته الدنيوية والأخرويّة كما قال الله تعالى: الله وليّي في الدنيا والآخرة، فالنبيّ يَتَّفِلُهُ يقول الله هيو الذي يتولّى، عبد يتولّى مباشرة، فهو الذي أدّبني، وعلّمني، وأحسن تأديبي وتعليمي، شمّ بعد ذلك كلّ من كان في خطّ النبيّ وخطّ الوليّ، فهو وليّ الله، فالله يتولّى سياسته وأمره، وهذا هو سبيل الله، والنبيّ يدعو إلى سبيل الله، بحكمة ويجادل مجادلة حسنة، وإنّه على بصيرة من أمره، ولم يكن عن عميّ، لم يكن عن شكّ إنّما عن الإلهيّة والحقيقة المحمّدية تتجلّى في الإمام الحسين عليّه الله المحمّدية تتجلّى في الإمام الحسين عليّه .

وقد ورد عن النبيّ الأكرم ﷺ : إنّ لقتل الحسين حرارة في قلوب المؤمنين لن تبرد أبداً.

هذه تعتبر من عيون الأخبار النبوية الشريفة، تعتبر من المغيّبات، لأنّ النبيّ عَلَيْ يَخبر عن قتل سيّد الشهداء عليه أوّلاً، ويخبر بأنّ لهذا القتل في قلوب المؤمنين حرارة لن تبرد أبداً (ثانياً)، هذه الحرارة تبقى أبدية خالدة بخلود المخلّدات، بخلود القرآن الكريم، متى ما كان القرآن تكون قضيّة عاشوراء، متى ما يكون القرآن تكون قضيّة الحسين عليه وشهادة الإمام الحسين عليه هناك بالدلالة الالتزامية بين القرآن وبين الحسين وجوه عديدة، لأنّ القرآن الصامت له

قرآن ناطق يترجمه ويبيّن آياته، لا بدّ من ذلك، كما هو ثابت في محلّه، فإذا كان القرآن مُخلَّد ومحفوظ وفي قلوب المؤمنين، وإنَّ الله يقول : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١)، وإنَّما يحفظه بأيدي المؤمنين، إنَّما ينصر نبيَّه بالمؤمنين، ويحفظ القرآن بالمؤمنين، وإلَّا هذه الحروف بـما هـي حـروف قــابلة للــزوال، الأوراق بما هي أوراق قابلة للزوال لم تحفظ، إنَّما الآيات القـر آنـية والمـفاهيم القرآنية وعظمة القرآن نفس القرآن حقيقة، إنَّما يحفظ بـالمؤمنين. يـعني هـناك رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، هناك رجال يحبّون أن يتطهّروا، عدل القرآن، شريك القرآن، القرآن الناطق، الثقل الثاني للقرآن الكريم هـو كـلمات الأئمة عَلَمْتِكُمُ ، هم العترة الطاهرة، فإذا كان القرآن يحفظ، كذلك السنّة الشريفة لابدّ أن تحفظ إلى يوم القيامة (السنّة الشريفة التي تعني فعل المعصوم، أعمّ من أن يكون نبيًّا أو إماماً معصوماً، فالسُّنَّة فعل المعصوم، قول المعصوم، تـقرير المعصوم)، فهذا يبقى ببقاء القرآن الكريم، نجد الإمام الحسين الذي يُجسّد ويمثّل القرآن في عصره، وحتّى يوم القيامة نجد لقتله حرارة في قلوب المؤمنين، لن تبرد هذه الحرارة، كالقرآن الكريم، إذا كان القرآن يسأل الإمام لماذا هذا القرآن غض جديد دائماً نجده جديداً، آياته جديدة، الإمام الصادق يقول لأنّه لم يكن لزمان خاصٌ، ولقوم خاصٌ، إنَّما هو كتاب الحياة لكلِّ الأزمنة، ولكلِّ الناس، إنَّما كتاب حياتهم وكتاب سعادتهم، كذلك كلمات أهل البيت المُتَلِيمُ أيضاً غض جديد، نهج البلاغة غض جديد، الصحيفة السجّادية أيضاً غضّ جديد، كالقرآن القرآن بالولاية الالتزامية، قتل الإمام الحسين بالخصوص، شهادته، أيضاً غضّ جديد،

<sup>(</sup>١) الحجر : ٩.

كلّ سنة تجد تجدّد العزاء الحسيني يشتد أكثر فأكثر، ممّا يدعو للتعجّب، حتّى من غير المسلمين يبكون على الحسين، يلطمون على الحسين التيّلا ، لماذا ولماذا ؟؟ لأنّ النبيّ عَيَّلاً أخبر عن هذه الحقيقة بأنّ لقتل سيّد الشهداء حرارة في قلوب المؤمنين، هذه الحرارة لن تبرد، هذه الحرارة في كلّ عاشوراء تتجدّد، لا تخمد هذه الحرارة شعلة وهّاجة في قلوب المؤمنين، قلوب المؤمنين عرش الله، قلوب المؤمنين حرّم الله، إذن في هذا الحرم الإلهي، في هذا العرش الإلهي، تجد هذه الحرارة موجودة، لماذا ؟

لأنّ النبيّ عَنَى عندما ذهب إلى المعراج رأى وقد كتب بلون أخضر على ساق العرش: «إنّ الحسين مصباح هدى وسفينة نجاة»، يعني على العرش الإلهي مكتوب الحسين مصباح هدى وسفينة نجاة، يسأل الإمام الصادق عليه الستم سفن النجاة ؟ لأنّ النبيّ الأكرم ذكر: مثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها هلك وهوى، فأجاب: نعم، ولكن سفينة جدّي الحسين أوسع وأسرع، لذا تجد في هذه السفينة قد دخلها الجميع حتّى شارب الخمر، وإنها تكون سبباً لتوبته، فيسعد في آخر حياته، لأنّه سفينة النجاة أوسع وأسرع إلى المقصود، إلى الله تعالى، إنّك كادح الى ربّك كدحاً فملاقيه، ففي هذا القوس الصعودي تجد هذه السفينة أسرع، لذا قضية الحسين تتجدّد وإنها حرارة لن تبرد، فالسيّد القائد يقول: إنّ قضيّة الإمام الحسين لم تكن حادثة حدثت وانتهت، كلّا، بـل إنّ قضيّة الحسين عبر ودروس عرفانيّة، أخلاقيّة، علوم قرآئيّة.

فالإمام الحسين من وقت خروجه من عند جدّه ﷺ كان يجسّد الدروس الأخلاقية النبويّة والعلويّة والقرآنية، وأساس الأخلاقيات (هو الصبر)، فنجد

آيات الصبر تتجلّى في قضيّة عاشوراء، يقول الراوي: كلّما قتل من أصحابه ومن أهل بيته يتهلّل وجه سيّد الشهداء ويبتهج نوراً، ينبسط وجهه نوراً، ولسانه يترنّم بذكر الله ورضىً بقضائه، فإنّه الصبور حقّاً، هذا آية الصبر.

ثمّ من الدروس الأخلاقية في قضيّة الإمام الحسين عليُّلِا وفي عاشوراء: الرحمة الرحمة، الرحمة الإلهيّة الرحمة الرحمة الإلهيّة تتجلّى في الإمام الحسين عليُّلا .

يقال: كان شخص من جيش بني أميّة برز للإمام الحسين عليّة وأخذ يقاتله، فالإمام الحسين عليّة ضربه فسقط صريعاً، ثمّ كان لهذا الشخص أخ ثان في عسكر بني أميّة اللعناء، صرخ هذا الشخص وأراد أن يقتل الإمام الحسين انتقاماً لأخيه، فهجم مسرعاً بفرسه على الإمام الحسين، فما أن وصل إلى الإمام الحسين عليّة فتعثّر فرسه فسقط صاحبه أمام الإمام الحسين عليّة إليه وسأله: هل لك من حاجة أقضيها لك؟ فقال الرجل: نعم، ادع لي قومي ليأتوا وليأخذوني، فدعا الإمام الحسين عليّة قومه فجاؤوا وأخذوه.

هذه الرحمة الحسينية، وإنّك لتجد العشق الإلهي، في الإمام وأصحاب الإمام الحسين عليّه من ترى الإيمان بالمعاد، فهذه الدروس نأخذها من الإمام الحسين عليّه ، من ثورته عليّه ، دروس أخلاقية، أنّه كيف الحبّ الإلهي يتجلّى في ثورة الإمام الحسين عليّه ، على ما يقال إنّه كان الإمام الحسين عليّه صريع، قد ضرب بالرماح، بالأحجار... من قبل المسلمين، هذا كلام صعب مستصعب، كيف بالمسلمين يقتلون إمامهم، وهم يعرفون بأنّه ابن فاطمة الزهراء علي الت ريحانة بالمسلمين يقتلون إمامهم، وهم يعرفون بأنّه ابن معافية في مجلسه، مع من أس الإمام ويوضع الخمر على شفتيك، كما فعل يزيد بن معاوية في مجلسه، مع رأس الإمام ويوضع الخمر على شفتيك، كما فعل يزيد بن معاوية في مجلسه، مع رأس الإمام

الحسين، يعرفون رأس من هذا، وابن من هو؟ ويصلّي الناس خلفهم ويـقولون الشهادتين بألسنتهم، ومع ذلك فعلوا ما فعلوا ممّا يندي جبين الإنسانية خـجلاً، فشمر يقول للإمام عليًّا عندما أراد الإمام عليًّا أن يعرّفهم نـفسه، فـقال شـمر: نعرفك ونعرف أنّك ابن فاطمة الزهراء وابن بنت رسول الله، فقال عليًّا : إذن لماذا تحاربونني؟ قالوا: حقداً لأبيك، لأنّه قتل آباءنا، جعل في قلوبهم أحقاداً بدريّة، وحُنينية وخيبريّة...

فهذا الإمام الحسين للنِّلِ صريع على الرمضاء، وإذا به يترنّم قائلاً:

تركت الخلق طرّاً في هواكما وأيستمت العيال لكي أراكما

فسلو قطعتني في الحبّ إرباً لما مال الفؤاد إلى سواكما

هذا الحبّ الإلهي يتجلّى في ثورة الإمام الحسين عليُّلاٍ، الحبّ الإلهي يتجلّى في أولاد الإمام الحسين عليًّلاً.

طفل صغير في ظاهره، وكبير في واقعه، هو القاسم بن الحسن عليه عمره ١٣ منة، عندما يسمع في ليلة عاشوراء عمّه يقول: الرجال يُقتلون غداً، في نفسه، كأنّه يقول: أنا لست رجلاً، أنا دون سنّ البلوغ، إذن هذا القول لا يشملني، قال: عمّاه، الرجال يقتلون، وأنا أقتل أيضاً، أراد الإمام الحسين عليه أن يعلّم البشريّة أنّ منطق أبناء ثورة الإمام الحسين منطق الشهادة والتضحية والفداء من البشريّة أنّ منطق أبناء ثورة الإمام الحسين منطق الشهادة والتضحية والفداء من أجل المبادئ والقيم، فقال له: ولدي وابن أخي، كيف عندك الموت؟ قال: من أجلك أحلى من العسل، أي في سبيل الإمام الحسين عليه أحلى من العسل، فقال عليه سيُقتل.

يقال إنّ القاسم غاظ لمّا سمع وحتّى الطفل الرضيع يُقتل، فإنّ هذا يعني أنّه يهجم على النساء أيضاً وتحرق الخيام بعد مقتلهم، هذا درس في الغيرة الحسينية. لذا الإمام الحسين عليه عندما جاء إلى وداع أهل بيته عليه في آخر ساعات عاشوراء، صاح: سكينة، زينب، رباب، عليكن مني السلام، أنا ذاهب إلى لقاء ربّي، النسوة خرجن، والإمام ينظر إليهن، وكان الحسين عليه يقول من قبل: أحبّ بيتاً فيه رباب وسكينة، له علاقة ببنته سكينة، فلم يجدها مع النسوة، فقالت له أخته زينب بعد السؤال، (هي) سكينة جالسة في الخيمة تبكي، فجاءها الإمام عليه وأخذ يُسلّيها وقال لها: لا تحرقي قلبي، ثم وصّى بوصيّة أخرى:

شيعتي مهما شربتم عذب ماء فاذكروني

أو سمعتم بـقتيلٍ أو غـريب فـاندبوني

العطش، في قضية الإمام الحسين عليَّا إلى مصيبة العطش مصيبة عظيمة جدّاً، حتى جبرائيل عندما قرأ المصيبة مصيبة الإمام الحسين لآدم عليًّا ، قرأ مصيبة العطش، لذا الإمام الحسين يقول: سأقتل عطشاناً، لست أنا لوحدي، كلّ أهل بيتي، وحتى طفلى الصغير الرضيع (٢ أشهر).

شيعتي مهما شربتم عذب ماءٍ فاذكروني

أو ســمعتم بـقتيلٍ أو شــهيدٍ فــاندبوني

ليتكم في يوم عاشوراء جميعاً تنظروني

كيف أستسقي لطفلي فأبوا أن يرحموني

ــ نجد كلّ الشقاء يتجلّى بمعسكر يـزيد، ونـجد كـلّ السـعادة تــتجلّى في معسكر الإمام الحسين عليَّلا ، فـهذه دروس أخــلاقية نأخــذها مــن الإمــام الحسين عليَّلا لتكون دروس فــي حــياتنا اليــوميّة، ولكــلّ الأزمــان والأمــصار والمجتمعات.

وكلُّ واحد منَّا إمَّا أن يكون في المعسكر الحسيني أو المعسكر اليزيدي،

**العلم والإيمان ......... ٥٠** و هديناه السيل امّا شاكراً و امّا كفوراً.

#### فلسفة الحياة

إنّ الله سبحانه وتعالى لم يخلق الخلق عبثاً، إنّما لهدف سام، والسرّ في ذلك أنّ الله هو الكمال المطلق ومطلق الكمال، فلا يصدر منه العبث، وما يتنافى مع الكمال، وصدور ما ينافي الكمال منه مستحيل، إنّما يصدر العبث ممّن كان غير عالم، اللهو واللعب للأطفال لأنّهم لا يعلمون، وأنّه لو علموا لما لعبوا، حتّى الكبار لو علموا بحقيقة الأمر لما لعبوا، لاشتغلوا بما يجب عليهم، ويلزم عليهم، بل ما يتبادر إلى الذهن حتّى أنّه الحيوانات، لو علمن لما لعبن.

يقال في الحديث الشريف: إنّه كانت شاة في قطيعة غنم توذي الشياه الأخرى وتلعب وتمرح أكثر من غيرها، فمرّت الشياه بالإمام الهادي عليّه فاشتكت للإمام من هذه الشاة التي تؤذي الآخرين، فالإمام قال في إذنه شيئاً، من باب علّمناه منطق الطير، ومنطق الحيوانات، فالأنبياء وأوصياء الأنبياء يتكلّمون مع الحيوانات، فالإمام حدّث الشاة بشيء، فيقال إنّ الشاة طأطأت رأسها إلى آخر حياتها وصارت هادئة، فسئل الإمام عليّه عمّا قال لها؟ فأجاب إنّه ذكّرها بالموت.

\_ فكلّ واحد إذا علم علماً حسّياً وجدانياً (كلّنا يعلم بالموت) فإنّه يزهد في هذه الدنيا... كذلك في عهد الإمام العسكري عليّلًا كان شابّ عند الإمام عليّلًا وهو يضحك، فقال له الإمام عليّلًا: عجباً لمن أيقن بالموت كيف يضحك، فيقولون إنّ الشابّ تأثّر من كلام الإمام ولم يعد يضحك بعدها...

— فالذي يعلم لا يلعب، فكلّما ازداد علماً وازداد معرفة ازداد وقاراً، المؤمن وقور عند الهزائز، لا يلعب، لا يضحك، في كربلاء في يوم عاشوراء، أخذ أحد الأصحاب يتمازح مع الآخر، وكان كلاهما من شيبة الأصحاب، فقال الآخر للأوّل: الآن أنت تمزح في هذه الساعة الحرجة... قال: والله لقد عَلِمَ قومي أنّني لست بمزّاح ولم أمزح في حياتي، ولكن الآن أرى بيني وبين الجنّة ليس إلّا هذه الأسنّة، وتيقنت بأنّي من أهل الجنّة، الآن يحلو لي المزاح، باعتبار أنّ الإمام الحسين عليّلًا قد أراهم الجنّة، فإذا علم أنّه من أهل الجنّة فيمكن أن يمزح وإلّا كيف يمزح ولم يعلم مصيره.

\_هذا لا يعني أن يبقى الإنسان عبوساً، بل المؤمن هش بش، المؤمن بشره في وجهه، وحزنه في قلبه، المؤمن دائماً يبتسم، كان رسول الله عَلَيْ دائم الابتسامة، ولا بدّ للعالم أن يكون في وجهه شيئاً من البشاشة لجذب الناس حتى لا يتصوّره أنّه فظ غليظ القلب، ولكنّ الضحك يعني القهقهة، وفي الحديث الشريف أنّها من الشيطان، وقد ورد في سيرة النبيّ عَلَيْ أنّ غاية ضحكه كانت تُبان ثناياه، عند ذلك يعلمون بأنّ النبيّ عَلَيْ قد ضَحِك كثيراً.

هذا وإنّما تعرّضنا لهذا البحث لنبيّن بأنّ الله لم يخلق الخلق عبثاً، لأنّه هو الكمال المطلق ومطلق الكمال، فخلق هذه الطبيعة، وجمعها كلّها في الإنسان، لذا كان الإنسان هو كتاب الحياة، كتاب الطبيعة.

كما ورد في الشعر المنسوب إلى أمير المؤمنين عليُّلا :

أتـــزعم أنّك جــرمٌ صـعنير وفــيك انــطوى العـالم الأكبرُ ـــيني تتصوّر في نفسك أنّك جرم صغير لا قيمة لك، وانطوى فيك العالم الأكبر، فالعالم الكبير: هو عالم الطبيعة والمادة، والعالم الأكبر: هو عالم الأرواح،

العلم والإيمان ...... ٧٧

ما وراء الطبيعة، فإنَّك تحمل الروح الإلهيَّة، كما في قوله تعالى :

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١).

\_ فلا يوجد في هذا العالم، الروح الإلهي كما يوجد في الإنسان، فعظمة الإنسان بروحه وعقله، فلا تتصوّر أنّك جرم صغير لا قيمة لك، أنت عظيم، لقد كرّمنا بني آدم، على أيّ شيء كُرَّم، كرّم على تسمام المخلوقات، لذا يبقال إنّ الإنسان أشرف المخلوقات، طوبي لمن عرف قدر نفسه، فلو عرفنا أنفسنا وقدرها وحتى الأبدان، فلا تبيعوا أبدانكم وأرواحكم بأقلّ من الجنّة، اشترى الله من المؤمنين أنفسهم بأنّ لهم الجنّة، فهذه الأرواح والأبدان هي ثمينة وغالية جداً، فلا تبيعوها بشيء بخس، بل ولو بأقلّ شيء (كما عن الأمير عليم الخينة) وهي الجنّة، بل الهدف هو الجنّة. وأمّا الذين سعدوا ففي الجنّة، فمن أعتق من النار وأدخل الجنّة فقد سعد وفاز فوزاً عظيماً.

فلا ثمن للجنّة إلّا هذه الروح (وتسمّى نفساً، قلباً، عقلاً، وإنّـما الأسماء هي بالاعتبارات والمصطلحات الخاصّة، كما هو مذكور في جامع السعادات، المجلّد ١، فراجع.

فالله تعالى خلق في الإنسان روحاً (نفساً)، هذه النفس إن كانت غير الروح، فإنها تأمر بالفحشاء وتُعين الشيطان على الفحشاء والمنكر، كما أنّ الشيطان يأمر بالفحشاء (عدوّ خارجي، الشيطان، والنفس الأمّارة بالسوء عدوّ داخلي)، ولكن يمكن للإنسان أن يهذّب هذه النفس، يهذّبها ويفلح في تهذيبها و تزكيتها ﴿ قَدْ أَ فَلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ تهذيبها و تزكيتها ﴿ قَدْ أَ فَلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ وقد يعني

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢٩.

<sup>(</sup>۲) الشمس : ۹ ـ ۱۰.

دفنها فلا يُظهر حقيقتها، فإنّه يخيب حينئذٍ، وأمّا الذي يفلح هو الذي يُزكّي هذه النفس.

فالله سبحانه خلق هذه الطبيعة وجعل مجموع هذه الطبيعة من الأجسام والعوالم العِلوية والسِّفلية مجموعة في الإنسان، فصار الإنسان جامعاً للطبيعة، والله أودع في الإنسان قوى تتعلَّق ببدنه، بكونه جسم نامي، وكل جسم نامي لا بد له من قوى ثلاث من:

١ ـ القوّة الغاذية : هي القوّة التي تتغذّى (النبات والحيوانات ـ الإنسان).

٢ ـ القوّة النامية : تنمو ، لذا تسمّى بالأجسام النامية (النبات والحيوانات ـ الإنسان).

٣ ـ القوّة المولّدة: التي تولد لبقاء النسل والمثل (النبات والحيوانات ـ الإنسان).

- ثمّ الحيوان يمتاز عن النبات بأنّ له القوّة الحسّاسة، وإنّه متحرّك بالإرادة الجزئيّة. فأصبح الحيوان في تعريفه المنطقي: جسم نامٍ حسّاس متحرّك بالإرادة.

\_ والإنسان يمتاز عن الحيوانات بأنّ له النفس الناطقة، فهو صاحب العقل، فهو صاحب درك الكلّيات، عنده قوّة درّاكة، فيمتاز بهذه القوّة، وله نفس ناطقة يدرك بها كلّ الكلّيات، وبهذا يمتاز الإنسان عن الحيوان والنبات، فالإنسان حيوان ناطق. بل عندنا: الإنسان: حيّ إلهي. وحينتُذٍ يمتاز بعظمة الخلق وشرافته، وإنّما كان هذا الخلق كلّه من أجل الإنسان، كما ورد في الحديث القدسي: «خلقت الأشياء من أجلك، وخلقتك من أجلي».

فالإنسان خُلق ليكون مظهراً لأسماء وصفات الله تعالى، لكي يخلف الله في

العلم والإيمان ...... العلم والإيمان .... العلم والإيمان العلم والإيمان الماسان الماسا

خَلقه، فكان الإنسان خليفة الله: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيقَةً ﴾ (١)، إنّي جاعل على نحو الاستمرارية إلى يوم القيامة، وهذا الخليفة أوّلاً هو الحجّة، لولا الحجّة لساخت الأرض بأهلها، ثمّ من يحذو حذوه، الأمثل فالأمثل، الذين يأخذون بنهجه ويقتدون به، ويتبعون نهجه، فالحجّة يكون قطب عالم الإمكان، وبعد ذلك الحركة باعتبار القطب هي التي تكون السبب لحركة الرحى، فالرحى تتحرّك كما قال أمير المؤمنين: « يعلمون أنّي في الخلافة كالقطب من الرحى».

فالإنسان الكامل هو قطب عالم الإمكان، يعني هـو الذي يكـون بـبركته وبوجوده ثبتت الأرض والسماء، كما ورد في صفة صاحب الزمان للنيال : بوجوده ثبتت الأرض والسماء، وبيمنه رزق الورى.

فعليه، هذا الإنسان الكامل، ومن يحذو حذوه إنّما هو هدف الخلقة وفلسفة الحياة، ونحن لقد وفقنا الله تعالى لنهج هذا المنهاج، لأنّ العلماء ورثة الأنبياء، فالنبيّ هو حجّة الله، ومن بعد ذلك الحجّة على الخلق هو العالم، لذا يُسمّى العلماء بحجّة الإسلام، يعني يحتج الله بوجود هذا العالم الربّاني يوم القيامة، الله يحتج على الناس بهذا العالم، بعثت إليكم من كان قدوة لكم، أسوة لكم، إلّا أنّه لم تهتدوا بهداه، ولم تنهجوا نهجه، فعلينا أن نتخلّق بأخلاق الله، كما قال الامام الصادق عليه الله .

والأخلاق عبارة عن طريق التكامل، والكمال هو عبارة عن فلسفة الحياة (كما مرّ) (التكامل الإنساني بالعلم وبالرحمة الإلهيّة وبالعبادة، كما ورد في القرآن الكريم بثلاث آيات).

<sup>.....</sup> 

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠.

-فالإنسان هو الهدف الأسمى (إن صح التعبير) في هذا الخلق، وهو علة الخلق تقريباً، باعتبار أنّ الله خلق الخلق من أجل الإنسان الكامل لكي يتقرّب إليه، ليكون في مقعد صدق عند مليك مقتدر، يقترب إليه قاب قوسين أو أدنى، وإنّك كادح إلى ربّك كدحاً فملاقيه، وإلى الله تصير الأمور، وإنّا إليه راجعون، فإذن الإنسان يتّجه في حياته إلى الكمال، وهذا الكمال لا ينحصر بالإنسان، هذا الكمال موجود في كلّ الخلق، يعني كلّ الخلق يسبح ويتحرّك إلى كماله المنشود وهو الله، فكل هذا الخلق عاشق لله تعالى وإنّه يسير نحوه في حركته الجوهرية، وما من شيء إلّا ويسبّح بحمد وجمال ربّه. وعظمة الإنسان أنّه مع هذا الخلق في حركته، إلّا أنّه هو الإمام وأنّه هو الهدف من هذا الخلق، لكي يكون خليفة الله، فكلّ شيء نحو الكمال، كمال ظاهري وكمال واقعي، فالإنسان الكامل في ضرورة السنة التكوينيّة هو إمام الكلّ بالكلّ.

النواة تكون متحرّكة نحو كمالها، فعندما يضعها الفلّاح في الأرض ويسقيها وتعطي الشمس أشعّتها ... كلّها عوامل داخليّة وخارجية تكمل لنا كمال النواة، وكمال النواة أن تكون شجرة باسقة مثلاً ...

ــالإنسان (أيضاً) من نطفة (في العالم الظاهري) يتكامل فيكون جنيناً، يكون طفلاً شابّاً كهلاً عجوزاً ثمّ يرجع إلى أرذل العمر، وأمّـا فــي روحــه فــإنّه يتكامل ولا يرجع، في جسده يتكامل ثمّ يتراجع:

﴿ وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُــنَكِّسْهُ فِي الخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

فيعود فيصبح صبيًّا ضعيفاً، لأنَّ الله أراد في عالم الطبيعة هذا الأمر أنَّ كلُّ

<sup>(</sup>۱) یس: ۸۸.

شيء يتكامل، ولكن ينتهي إلى الموت إلى العدم، إلاّ الروح، فتتكامل فتذهب إلى الله لأنها من الله ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١)، فتذهب بتكاملها إلى الله، ولذا الروح تتكامل حتى في عالم البرزخ، يعني من كان طالباً للعلم في هذه الدنيا (هذا في الأخبار الشريفة... فإنّك تطلب العلم أيضاً في عالم البرزخ و تزداد علماً وردجةً... وهكذا).

وهذا الكمال لا يتم إلا بتزكية النفس، تزكية النفس لها مراحل ثلاث، كل تزكية يتوقّف على مراحل: (كالفلاح في زرعه وفلاحته يحتاج إلى مراحل ثلاث: حرث الأرض، تنظيف الأرض، بذر البذور...).

— فهذا (أيضاً) يكون في الروح، فلا بدّ أوّلاً أن نخرج للمعقل الصفات الذميمة من نفوسنا، (الوجود الباطني) ويسمّى عند علماء الأخلاق (بالتخلية)، لا بدّ أن نُخَلي روحنا من الصفات السيّئة، التكبّر، الحسد، النميمة،... في الحديث الشريف: للعقل سبعون جندياً، لا بدّ لها من إخراجها، ثمّ يأتي دور التحلية، نحلّي القلب بالصفات الحميدة، فعندما نخرج (مثلاً) الكِبر من النفس فإنّها نحليها بالتواضع، فإنّه من جنود العقل كما أنّ التكبّر من جنود الجهل، ثمّ اعلم أنّ الجنّة دار الإنسان الكامل، وإنّ المرء مع مَن أحبّ، وإنّه مع إمامه.

فنخلّي الحسد من القلب والروح، ونحلّي مكانه الحبّ، راجع قصّة: حمل إبليس على الإبل العشرة الحسد، تسعة للعلماء، وواحدة للناس بشراكة العلماء.

فلا بدّ ان نزكّي النفس، وأن نعرف الجرائم وعوالم وعوامل الجرائم، لماذا الإنسان يعمل الجريمة، لأنّه يحمل النفس الأمّارة بالسوء، إلّا عباد الله

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢٩.

المخلصين، فإنّهم فازوا بسعادة الدارين بتهذيب أنفسهم بالعلم النافع والعمل الصالح.

#### سرّ الخالق وسرّ المخلوق

﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُـلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفْوَاجاً ﴾ (١).

ــ الدين الإسلامي هو خاتم الشرائع السماوية، والإسلام فسي القرآن الكريم، يأتي بمعنيين: الإسلام بمعنى الأعمّ، والإسلام بمعنى الأخصّ.

فالأعمّ هو التسليم لله تعالى، وهذا المعنى جارٍ في كلّ الشرائع السماوية، فإنّ الأنبياء كما ورد في الأحاديث والآيات إنّما بعثهم لهداية الناس، وهم ١٢٤ ألف نبيّ ورسول، هؤلاء الأنبياء والرسل كلّهم دعوتهم دعوة التوحيد لله والتسليم له، وكلّ واحد من هؤلاء ومن أتباعهم هم من المسلمين، آدم أبو البشر كان مسلماً... فالإسلام بمعنى التوحيد لله ومعنى التسليم لله تعالى، هي أوّل دعوة الأنبياء، فكلّ الأنبياء من المسلمين، والدين عند الله دين واحد، وهو الإسلام، هذا الإسلام بالمعنى العامّ، لكلّ الأنبياء، إلّا أنّه جعلنا لكلّ نبيّ ورسول منهجاً وشريعة، فالله جعل لكلّ نبيّ ورسول شريعة، ومنهاج، وذلك باعتبار تكامل وشريعة، فالله جعل لكلّ نبيّ ورسول شريعة، ومنهاج، وذلك باعتبار تكامل الإنسان، فإنّ الإنسان في فطرته وطبيعته مدني، إلّا أنّه كان في بدايته يعيش في الكهوف والغابات، ثمّ تطوّر الدين مع تطوّر الإنسان وجاء لتطوّره، فالشرائع السماوية السماوية اختلفت باعتبار تطوّر وتكامل الإنسان، وقد ختمت الشرائع السماوية السماوية اختلفت باعتبار تطوّر وتكامل الإنسان، وقد ختمت الشرائع السماوية السماوية اختلفت باعتبار تطوّر وتكامل الإنسان، وقد ختمت الشرائع السماوية السماوية اختلفت باعتبار تطوّر وتكامل الإنسان، وقد ختمت الشرائع السماوية المناوية اختلفت باعتبار تطوّر وتكامل الإنسان، وقد ختمت الشرائع السماوية التحييد الله وسلمية المناوية المناو

<sup>(</sup>١) النصر: ٢.

العلم والإيمان ...... العلم والإيمان ..... ۸۳

بخاتم الأنبياء محمّد ﷺ ودينه، الإسلام الحنيف (بالمعنى الخاصّ)، وذلك في قوله تعالى:

## ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلام دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١).

ففي قوله تعالى «إنّ الدين عند الله هو الإسلام»، الإسلام بالمعنى الأعمّ، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسلام دِيناً فَلَنْ يُـقْبَلَ مِنْهُ ﴾ همو الدين الإسلامي الذي أكمله الله، بولاية أمير المومنين في يوم الغدير ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (٢) فبهذا الدين الإسلامي ختم الشرائع السماوية، وبهذا الدين نسخ الشرائع السماوية السابقة، وكان القرآن مهيمن على الكتب السماوية السابقة.

وإنّما جاء هذا الإسلام من أجل كمال الإنسان، وإنّه أبدي وخالد إلى يوم القيامة، وهو لسعادة الإنسان، على الصعيدين الفردي والاجتماعي، الدنيوية والأخرويّة، وهذا الإسلام هو الذي أخرج الناس من الظلمات إلى النور أفواجاً أفواجاً.

والمفروض أن نقول في حواراتنا بدلاً من كلمة (الأديبان): (الشرائع السماوية)، لأنّه عندنا دين واحد وليس عندنا أديان سماوية، وإنّما عندنا شرائع سماوية مختلفة باختلاف الأزمان والأمكنة.

وإنّما دخل الناس الإسلام بشجاعة أمير المؤمنين عليُّل إوبأموال خديجة، وأخلاق النبيّ ﷺ، والكثير ممّن دخل في الإسلام إنّما يـعود إلى مــا رأوا مــن

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣.

أخلاق النبيّ عَيَنيّ ، وهذا يسري إلى يوم القيامة ، فعندما نرث النبيّ عَيَنيّ باعتبار «العلماء ورثة الأنبياء » إنّما نرثه في أخلاقه ، في تبليغه ، فالعالم الصالح يسرث الأنبياء في مقامات الأنبياء ، فعندهم مقامات عديدة ، مقام الهداية والتبليغ ، مقام إقامة الحكومة ، تر تبط بالسماء ، إذن الناس دخلوا في دين الله بأخلاق النبيّ عَيَنيّ أيضاً ، وأولى الناس بالأخلاق واليوم أيضاً يدخلون في دين الله بأخلاق النبيّ عَيَنيّ أيضاً ، وأولى الناس بالأخلاق هم العلماء ليدخلوا الناس في دين الله بالأخلاق الطيّبة قولاً وعملاً ، لأنّ العلماء ورثة الأنبياء ، وهذا يدلّ على خطورة علم الأخلاق وأهـميته ، (رجل الدين الذي يلبس لباس النبوّة ويصعد على المنبر والناس ينظرون إليه على أنّه وريث النبيّ عَيَنيّ ، ورث النبيّ في علومه ، في أخلاقه ، فإذا صدر وخرج من رجل الدين ما ينافي الأخلاق فإنّهم سينفرون منه ويخرجون من دين الله بدلاً من أن يدخلوا) .

في زمن الحجّاج بن يوسف الثقفي لعنة الله عليه، كان شخص يقرأ سورة الفتح، وعندما يصل إلى قوله تعالى: ﴿ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ ﴾ (١)، كان يقول: يخرجون من دين الله أفواجاً، فقيل له: الآية تقول: ﴿ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفُواجاً ﴾، قال: نعم، ذلك في عصر النبي عَيْنَيْنَ وأمّا في عصر هذا الطاغية الحجّاج، فإنّ الناس من ظلمه وجوره يخرجون من دين الله أفواجاً.

فإذا كان الحاكم والعالم لا يتخلّقان بأخلاق النبيّ ﷺ فالناس سيخرجون من دين الله ... فعلينا أن نهذّب الناس بأقوالنا وأفعالنا ونسوقهم ونقودهم إلى دين الله.

<sup>(</sup>١) النصر : ٢.

العلم والإيمان ...... ١٨٥

\_قصّة: الحواريون والنبيّ عيسى عَلَيْلًا: قالوا: يا روح الله من نعاشر؟ قال عَلَيْلًا: من يذكّركم الله رؤيته (في الحديث: النظر إلى وجه العالم عبادة). \_\_ما معنى النظر إلى وجه العالم عبادة؟

ـــ عندما تنظر إلى وجه العالم تكون تتقرّب إلى الله تعالى بالنظر إلى وجه العالم.

يعني كأنّنا في الصلاة، والصلاة هي آية العبادة وجوهرها، وفي خطبة المتقين: وشغلهم في صلاة، لأنّ حقيقة الصلاة هي معراج المؤمن، يعرج الإنسان إلى الله بصلاته، والمؤمن في حركاته وسكناته إنّما يعرج إلى ربّه بروحه، وهو جالس مع الناس وقلبه مع الله، كن مع الناس ولا تكن معهم، كن مع الناس بجسدك ولا تكن مع الناس بروحك وقلبك، فإنّ قلبك لله، فقلب المؤمن عرش الله، حرم الله، فالمؤمن في حضرة الله، في عين الله، يشهد أن لا إله إلّا الله، كلّه شهود، يشهد بالنبوّة، يشهد بالولاية، فالعالم الذي يكون النظر إلى وجهه عبادة إنّما هو العالم الذي صدّق قوله فعله، وفعله قوله، يعني قوله وفعله واحد. وبلا شكّ مثل هذا العالم النظر إليه عبادة، لأنّ العبادة من يعني قوله وفعله واحد. وبلا شكّ مثل هذا العالم النظر إليه عبادة، لأنّ العبادة من الطريق، فمثل هذا العالم كلّ حركاته وسكناته إنّما تذكّرك بالله و تمهد لك

فأمير المؤمنين عليُّا يقول: «يا أيّها الناس، ما أمرتكم بشيء إلّا وائتمرت به أوّلاً ثمّ أمرتكم به، وما نهيتكم عن شيء إلّا وانتهيت به أوّلاً ثمّ نهيتكم عنه».

فابدأ بنفسك، كن معلّم وإمام نفسك، ثمّ يكون لك حقّ إمامة الناس، إذن النظر إلى وجه العالم عبادة إذا كان هذا العالم حامل صفات الله تعالى ومطبّقها على نفسها أوّلاً ثمّ على الناس، فهذا هو العالم الربّاني الذي يكون النظر إلى وجهه

۸٦ ..... دروس في الأخلاق عادة.

فقال الحواريون: يا روح الله من نعاشر؟

فقال عَلَيْكُ : من يذكّركم الله رؤيته، يعني لا يوجد فرق بين قول العالم وفعله يعنى يكون قد طبق قوله فعله، وفعله قوله.

وقد قال أصحاب رسول الله يوماً: يا رسول الله يَتَلِيَّة، عندما نجلس عندك ونستمع إليك ننسى الدنيا وما فيها ونعرج إلى الله... ولكن عندما نرى الأهل والأولاد ننسى ذلك، فهلكنا من النفاق، فقال عَلَيَّة : لولا هيام الشياطين على قلوبكم لرأيتم ما أرى ولسمعتم ما أسمع، يعني إذا بقيت هذه الروحانية عندكم بحضوري، فتصلون إلى مرحلة أنّه ترونه ما لا يراه غيركم...

عن الله سبحانه وتعالى: يتقرّب إليَّ العبد بالنوافل حتَّى أُحبّه، فإذا أحببته أكون بصره الذي يبصر به وسمعه الذي يسمع به ...

الله مَن يحبّ ؟ إنّما يحبّ المتّقين، المتواضعين، فيصل إلى درجة يحبّه الله، فيجعله الله مَثَله، فتكون يده، يد الله، وعينة عين الله، ...،

مثال: قصّة شابّ صفعه أمير المؤمنين في السوق، وذهاب الشاب إلى خليفته عمر، وشكايته على أمير المؤمنين، فبعد سؤال وجواب الإمام عليّلًا ... فقال عمر: عين الله رأت، ويد الله ضربت.

فالسميع البصير يتجلّى بالعبد، فعبده يكون بصره بصر الله، يكون شهيداً على الخلق بعباده المكرّمين، بعباده على الخلق بعباده المكرّمين، بعباده المقرّبين، الأنبياء والأوصياء هم عباده المقرّبون، فهم شهداء الخلق، يشهدون لأنّهم يرون.

ورد في الحديث: النظر إلى القرآن عبادة، لأنَّه عندما أفتح القرآن (يعني

أُعبّد الطريق) فأُعبّد طريقاً بيني وبين ربّي بتلاوة القرآن، (العبادة بمعنى التعبيد)، فإذا قرأت القرآن وعملت بما فيه فقد عبدت ربّي، (وربما تالٍ للقرآن والقرآن يلعنه)، يعني فإذا قرأت القرآن وكان حجاباً بيني وبين ربّي، فحينئذٍ يكون القرآن بضرري، وبهذا يكون تلاوته سبباً للّعن، ولا يزيد الظالمين إلّا خساراً.

تكملة : يا روح الله ، من نعاشر ؟ قال : ... ويرغّبكم في الآخرة عمله .

فالعالم الربّاني لا يصدر منه إلّا خيراً، فيكون كلّ ما يصدر منه هو لله، فتذكر الناس بالله فتعود إليه و تعمل له، فالعالم هو وريث الأنبياء، ومن صفات الأنبياء البركة.

البركة، هو الخير المستقرّ والمستمرّ، فهذه البركة تتجلّى بالمؤمن، برجـل الدين، وبحضوره تنزل البركات.

\_مثلاً: عندما أخذ رسول الله عَيَنِيَ لترضعه حليمة السعدية (في بني سعد) فحلّت البركة في كلّ المدينة، فتعجّب الناس من أين كلّ هذه البركة، فعرفوا أنها من هذا الطفل الرضيع، فاطمة الزهراء كان من أسمائها (المباركة)، فكان يرغب الناس بعلم العالم الرباني المبارك فيعملون لآخرتهم،... ثمّ قال عليّه : ويزيدكم في علمكم منطقه. فلا يتكلّم شيئاً لغواً، بل يتكلّم بما يفيد الناس، يعرف لكلّ كلمة عليها حسيب رقيب، إذا أخلص لله أربعين يوماً تفجّرت ينابيع الحكمة من قلبه، فلا يحتاج إلى كتاب، إلى دراسة، ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب المؤمن، قلب الذي يخلص لله أربعين يوماً وصباحاً، فيكون قلب إلهي، في قلب المؤمن، قلب الذي يخلص لله أربعين يوماً وصباحاً، فيكون قلب إلهي، يتكلّم بكلام الله، وبمثل هذا العالم يدخل الناس في دين الله أفواجاً.

قال عيسى روح الله علي الله العلم في السماء فينزل إليكم، ولا في الأرض فيخرج إليكم، فالعلوم التي نتعلّمها الآن هـو مـصطلحات، وهـذه هـي

مقدّمات للعلوم النورانية الإلهية ... إنّما العلم في قلوبكم... وللحصول على العلوم النورانية الإلهيّة علينا أن نتخلّق بأخلاق الروحانيين التي هي أخلاق الله عزّ وجلّ. قال الإمام الصادق عليُّلا : تخلّقوا بأخلاق الله.

فإذا تخلّقنا بأخلاق الله، فهذا القلب يكون ينبوع الخير والبركة، تظهر العلوم من القلب، فيتكلّم علماً، وهذا الكلام النوراني إنّما أتاه من بركات صلاة الليل، من الإخلاص أربعين يوماً لله، فتفجّرت ينابيع الحكمة من قلبه،... ويرغّبكم في الآخرة عمله...

ثمّ سرّ الخالق هو سرّ المخلوق، لكي نفهم فلسفة الحياة وسرّ الخليقة، لا بدّ أن نعرف سرّ الخالق، إلّا أنّ سرّ الخالق لا نعرفه إلّا من الله سبحانه وتعالى، هــو الذي يُعرّفنا سرّ الخالق وكذلك سرّ المخلوق، المعرفة كلّها بيد الله، العلم كلّه بيد الله، ولكن اتَّقوا فيعلَّمكم الله، إذا اتَّقينا فالحركة منَّا والبـركة مـن الله، التـقوي والإخلاص هذه الصفات الطيّبة، لو تمسّكنا بها وتمثّلنا بها عند ذلك يظهر العلم الإلهي من القلوب، وإنَّما أوعية، خيرها أوعاها. عند ذلك نعرف سرِّ الخالق وسرِّ المخلوق، إنَّه سرّ الخالق هو عبارة عن الكمال المطلق ومطلق الكمال، مطلق الكمال والكمال المطلق، من كماله ظهور الكمال، من كمال الكمال ظهور الكمال، فالله الكمال لا بدّ أن يظهر كماله، فخلق الخلق كي يظهر جماله وكماله وجلاله، كنت كنزاً مخفيّاً فخلقت الخلق لكي أعرف، لكي يظهر لكي يُعرف، لأنّــه كــمال مطلق، فإذا لم يظهر كماله لكان ناقصاً، لأنّه غنيّ فمن غناه ينفيض، لأنّه هو الفيّاض، هو الغني، وإلّا لو لم يفض ولم يظهر غناه كيف نعرف أنّه غـنـي (كـمن يحمل صوت جميل، فما أن يجد شخص جميل إلّا ويحاول أن يقرأ له... حستّى يظهر صوته الجميل...). فالخالق الصانع واجب الوجود لذاته المستجمع لجميع صفات الجمال والجلال هو الكمال المطلق ومطلق الكمال، فمن جبلة الكمال ومن ذات الكمال ظهور الكمال (فكنت كنزاً مخفياً...) فبهذا المقدار يمكن أن نقف على سرّ الخالق.

وأمّا سرّ المخلوق فهو عبارة عن الرحمة الإلهية والعلم الإلهي والعبادة، وهناك ارتباط بين هذه المعاني الثلاث في فلسفة حياة الإنسان وخلقته وفي تكامله، كمال الإنسان هو فلسفة الحياة، خلقت الأشياء كلّها من أجلك، وخلقتك من أجلي، وسخّر ما في السماوات والأرض وسُخرتم لله، ولكي يكون الإنسان خليفة الله في الأرض، بصفاته وأخلاقه، بأسمائه، فيكون الإنسان مظهراً لله ولعلمه ولقدرته، إذا أراد الشعب يوماً الحياة فلا بـد للقدر أن يستجيب... لأن القدرة الإلهية تتجلّى بذلك الشعب، فالفرد، والشعب، يكون مقتدراً، ويتقرّب العبد بالنوافل حتى تكون عينه عين الله، فعين الله رأت، ويد الله ضربت، ويد الله فوق أيديهم.

### التوحيد في حياة الإنسان:

﴿ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَــيْــتِى مُؤْمِناً ﴾ (١).

دعوة الأنبياء إنّما هي دعوة التوحيد، فكلّ نبيّ من آدم إلى الخاتم ﷺ يدعون إلى توحيد الله عزّ وجلّ، وكذلك الأوصياء والأولياء والعلماء، الذين هم ورثة الأنبياء يدعون الناس إلى توحيد الله، ومن هذا المنطلق نجد القرآن الكريم

<sup>(</sup>۱) نوح : ۲۸.

٩٠ ..... دروس في الأخلاق

عندما يذكر الأنبياء، يذكر النبيّ إبراهيم عليُّلا ، يذكر ما كان عليهم من مسؤولية الهداية ودعوة الناس إلى التوحيد، ابتداءً من الأسرة.

# ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١).

فيبتدئ إبراهيم بعمّه، وعند العرب يطلق على العم الأب أيضاً، والأب غير الوالد، الوالد الذي يكون سبباً في ولادته، والأب يكون أعمّ من الوالد الحقيقي، والعم الذي يكون بمنزلة الوالد، والدليل على هذا أنّ إبراهيم كما في آية أخرى يدعو لوالديه بالغفران، فإذا كان الأب الذي يعبد الأصنام وأنّه يدعوه إلى عبادة الله سبحانه، هذا يعني أنّه لا يستحقّ الدعاء بالمغفرة، على كلّ حال فدعوة الأنبياء إنّما هي دعوة التوحيد.

— فدعوة التوحيد تارة تكون قوليّة، وتارةً تكون عمليّة، القولية (قولوا لا إله إلّا الله تفلحوا)، ومن الفلاح الأثر في الدنيا، فمن قال الشهادة فيحقن دمه وماله وعرضه، يكون مسلماً، والدعرة التوحيدية العمليّة قلبية، فيكون في قلبه معتقداً بالله وهو الإيمان الحقيقي، قولوا أسلمنا ولا تقولوا آمنّا، فهناك فرق بين الإسلام وبين الإيمان، فإنّ الإيمان هو الإقرار باللسان والعمل بالأركان، والاعتقاد بالجنان، فهذا هو المؤمن حقّاً، فالتوحيد العملي يظهر واقعاً على فعل الإنسان، تجده متمثلاً، صبغة الله فمن أحسن صبغة من الله، فيتصبّغ بصبغة الله، يتلوّن بلون الله، يتصف بصفات الله، يتخلّق بأخلاق الله، تخلّقوا بأخلاق الله، يعني يكون موحّداً في عمله، مصلّياً، مجاهداً،.. دائماً يجد نفسه في حضرة الله، فمن يرى جمال الله يحبّه ويعشقه، فمن عشقه وأحبّه لا يعصيه، فيظهر التوحيد على

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦.

العلم والإيمان ...............................

أفعاله وحركاته وسكناته، ويتأدّب بالأدب التوحيدي وهو الأدب الإسلامي.

والأدب عبارة عن الهيئة الحسنة، أمضاها العرف أو أمضاها الشرع المقدّس، والأدب عبارة عن ظرافة العمل ولطافته، فهذا الأدب يختلف من حيث المصاديق، ولكن من حيث المفهوم هو حُسن العمل، حسن هيئة فعل من الأفعال الاختيارية، مثل: التحيّة، أحياناً ترفع اليد، وأحياناً القبّعة، وأحياناً تقول السلام عليكم...

والكلّ متّفق على أن يكون مؤدّباً، والأدب خير ميراث، وخير حلّة يتحلّى بها الإنسان، ولكنّ الاختلاف في المصاديق، الأدب الإسلامي خلاصته في التوحيد، أي تطبيق التوحيد في حياة الإنسان المسلم، والأدب الإسلامي هو الخوف من الله، ونحن أمرنا بهذا الأدب الإسلامي، لأنّ تكامل الإنسان إنّما هو بالأخلاق، وبالعلم النافع، والعمل الصالح، فدعوة الأنبياء دعوة توحيد، فأيّها الوريث للأنبياء عليك أن تقتدي بالأنبياء وبدعوتهم إلى توحيد الله، عليك أن تتصف بهذه الصفات، صادق الوعد، لا تكن غليظ القلب...

فحديثنا عن الأخلاق، أخلاق الأنبياء والأوصياء والأولياء كيف عـاشوا وكيف ماتوا.

حدّ ثنا سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد الكلپايگاني تَبِيّنُ : قبل سنين كان من العلماء المجتهدين في حالة الاحتضار، فدخل عليه زميله في الدراسة، وأراد أن يلفّنه الشهادات الثلاث (التوحيد والنبوّة والولاية) إلّا أنّ المحتضر أبى عن ذلك، ثمّ قال لصاحبه : عندما كنّا ندرس الكتاب الفلاني هل كنت أنا أفهم منك أو أنت ؟ فقال هذا العالم الذي وصل إلى المرجعية وكان مرجعاً في زمانه : كنت أنت أفهم وأكثر استيعاباً منّى. فقال المجتهد المحتضر مرّة أخرى : وعندما كنّا نقرأ

الكتاب الفلاني من كان الأعلم من الآخر ؟ فقال المرجع : كنت أنت أعلم وأفهم. وهكذا المجتهد يذكّر صاحبه بأيّام الدراسة، وأخيراً قال له : ولكن أنت وصلت إلى المرجعيّة وأنا لم أصل، وهذا يعني أنّ الله ظلمني، ثمّ بصق في القرآن ومات،... مات كافراً ولم ينفعه علمه واجتهاده، لأنّه درس من اليوم الأوّل للوصول إلى المرجعيّة وإلى الدنيا وحطامها، ولم يدرس لله، ولم يهذّب نفسه ويربّي أخلاقه، فكانت عاقبته سيّئة، وظهر عند الاحتضار ما كان يبطنه خلال سنين ... والعاقبة للمتّقين.

ثمّ علماء الأخلاق يقولون: للإنسان أربع قوى، القوى الباطنية في الإنسان، (هذه من قواعد بدايات علم الأخلاق) فهذه القوى الأربعة في الإنسان، فلو اعتدلت يعتدل الإنسان، وأمّا إذا طغت قوّة على قوّة فيكون الإنسان منحرفاً، إذن لا بدّ أن نعرف هذه القوى الأربعة، ونعرف الانحراف في هذه القوى الأربعة، والانحراف يكون إمّا بالإفراط أو التفريط، وهو من الجهل.

عن أمير المؤمنين عليّ عليّ الجاهل إمّا مفرط وإمّا مفرّط (العالم لا يكون مفرط أو مفرّط، والإفراط والتفريط هي الخطوط الشيطانية المنحرفة عن الطريق المستقيم).

فالإنسان عنده قوى أربع :

ا ـ القوى العاقلة، وهي الحدّ الوسط بين الإفراط والتفريط، فمنهم من يفرط في القوى العاقلة، وعندنا القوى الغضبية ولها أيضاً حال إفراط وتفريط، وعندنا القوى الشهويّة، وعندنا القوى الوهميّة، كلّها فيها إفراط وتفريط، طبعاً قسم منها ما يتصوّر أنّ لها حال إفراط وتفريط ويمكن أن يكون له اسم خاصّ وبعضها غير ذلك.

العلم والإيمان ...... العلم والإيمان ..... ٩٣

\_القوى الغضبية والشهويّة:

القوى الغضبية، فالإنسان يغضب، وكذلك يشتهي، والشهوة ميل باطني نحو مشتهيات البطن والفرج،... وآية الشهوة (أي أكبر عنوان للشهوة) هي الغريزة الجنسية، فيكون فيها الإفراط وتارة التفريط، تارة الإنسان يترك كلّ المشتهيات كالمرتاضين في الهند، فيتركون وهذا المعنى من باب التفريط، من كلّ ما للشهوة من مصاديق، وهناك إفراط بحيث يرتكبون المحرّمات... وتـوغّلوا فسي المـلاذ والمادّة ... تغلّبت عليهم النزعة المادّية، قوى شهوية إفراطية، فبين تفريط وبين إفراط، الإسلام جاء وحدّد وبين الحدّ الوسط بأنّه لا إفراط ولا تـفريط، فـجعل مسألة النكاح في استجابة القوّة الشهويّة، وجعل للنكاح آداباً وأخلاقاً وثـقافة خاصّة، والحدّ الوسط في الشهوة يسمّي العفّة، وهناك شره في شهوة الإفراط، وخمود وخمول في شهوة التفريط، والإسلام أراد العفّة للإنسان، أن يكون عفيفاً في كلامه، وملبسه لا يلبس ما تشتهي نفسه ويخالف في ذلك اللباس المعقول، غريب عن المجتمع أي لباس الشهرة وهو حرام في الإسلام، لأنّه إفراط في شهوة اللباس، وكذلك في النكاح تحديد وتعديل للشهوة الحيوانية، وكذلك في الأكل ... فلا يكون عنده شره ولا يكون عنده خمول، القوى الغضبية الحدّ الوسط لها هـ و الشجاعة، وحدّ الإفراط لها هو التهوّر، وحدّ التفريط لها هو الجُبن.

وكذلك القوى العاقلة، فالحدّ الوسط هو الحكمة، وهناك إفراط وتفريط. فالحكمة والعفّة والشجاعة عبارة عن الأخلاقيات، وهي أُمّهات الأخلاق، والجمع بين هذه القوى كلّها هو العدل والعدالة.

والعدل لا يوجد إفراط ولا تفريط فيه، لأنّه ما يقابل العدل هـو الظلم، فالإنسان إمّا أن يكون عادلاً وإمّا أن يكون ظالماً.

فالصفات الأربعة وكل الصفات الأخلاقية ترجع إلى هذه الأمهات الأخلاقية التي هي عبارة عن الحكمة (للقوى العاقلة) والشجاعة (للقوى الغضبية) والعفة (للقوى الشهويّة) والعدل (لاعتدال القوى).

والقوى الوهميّة هي القوى الشيطانية، الذي يكون فيه المكر والحيلة.

فالحديث عن هذه القوى وعن هذه الأمهات الأخلاقية، وما يرجع إلى هذه الأخلاقيات من الصفات الأخرى، عفّة الكلام، وآفات اللسان، مثلاً عندنا في الأخلاقيات للسان مأتان آفة من الآفات، الكذب، الافتراء، الفحش، اللعن في غير مورده، هذه كلّها تكون من آفات اللسان، وآفات اللسان يرجع إلى عفّة اللسان، وعفّة اللسان يرجع إلى العفّة، والعفّة يرجع إلى القوى الشهويّة، وهكذا ... وهذا ما نجده (مفصّلاً) في جامع السعادات والمحجّة البيضاء وإحياء العلوم وغيرها من كتب الأخلاق.

### شخصية الإنسان

إلياس حسن محمّد علي تيكانا إمام جماعة ومرشد ديني / ساحل العاج

الحمد لله وصلَّى الله على محمَّد وآله الطاهرين.

قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه على لسان أكرم خلق عنده : ﴿ قَدْ أَ فُلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١).

هذه الآية الشريفة تعدّ بمنزلة المعجون الأوّل لعلم الأخلاق، وعلم الأخلاق يعدّ من المفاهيم المقدّسة في قاموس الإسلام، أي لأنّه نجد الرسول الأعظم عَلَيْكُ يذكر فلسفة بعثته في قوله: «بعثت لأتمّم مكارم الأخلاق».

علم الأخلاق علم عظيم جدّاً وضروري في حياة المسلم بالخصوص، وإن كانت الأخلاق من ضروريات البشر لذا نجد كلّ الملل والنحل تبحث عن الأخلاق وتهتم بمسئلة الأخلاق على بعدين: الأخلاق الفرديّة والأخلاق الاجتماعية.

ما أكثر علماء الإصلاح، ما أكثر علماء التربية والتعليم، ما أكثر علماء الأخلاق في المجتمعات البشرية في كلّ مصر وفي كلّ عصر، نـجد أنّ عـلماء

<sup>(</sup>١) الشمس : ٩ ـ ١٠.

المجتمع يهتمون بجانب الأخلاق، فالإسلام الذي من يبتغ ديناً غيره لن يقبل منه، نجد أنّه يركّز على مسألة الأخلاق غاية التركيز سواء في القرآن أو في الأحاديث الشريفة الواردة عن الرسول الأكرم ﷺ وعن الله، وكذلك أقوال الأئمة الأطهار علميكل نجدهم يركّزون على مسألة الأخلاق.

إنّ المقصود من خلق الإنسان هو أن يصل إلى كماله، وكماله بوصوله إلى الله سبحانه وتعالى، فالمقصود من الإنسان أن يتخلّق بأخلاق الله وتتجلّى الأسماء الحسنى وصفات العليا في الإنسان بمعنى أن يكون الإنسان مظهراً لله في أسمائه وصفاته، وخليفة الله في الأرض، المقصود والهدف من خلق الإنسان هو أن يصل إلى ربّه قاب قوسين أو أدنى، يكون يوم القيامة في مقعد صدق عند مليك مقتدر يتقرّب إلى الله بسعد في الدنيا وفي الآخرة أي يكون سعيداً، فالإسلام جاء يتقرّب إلى الله بسعد في هذا الوادي من نال العشق الإلهي وجمال الله وجلاله، الإنسان له بعدان البعد الشخصي وبعد الشخصية، أي الإنسان الشخص والإنسان الشخصية.

والشخص هو الشيء الذي يتشخّص عن غيره بالحدود أو الأبعاد الثلاثة والامتدادات الثلاثة من الطول والعرض والعمق، فيكون له الشخص كمثل الجسم هو شيء المتشخّص فإنّه يتشخّص بجسميّته بجوهريّته الجسمية كما يستشخّص بالأعراض، بالكميّة، بالكيفية، بالأين، بالوضع، بالفعل والانفعال.

فكل موجود في الخارج هو جسم ومتشخّص وشاخص، وعندما نريد أن نعرف زوال الشمس إنّما نعرفه بوجود شاخص يـوضع عـلى الأرض شاخصاً فيكون له ظلاً ينحل من جهة إلى الجهة الأخرى تعرف به بأنّ الشمس قد زالت.

فالإنسان له شخص كبقيّة الأشخاص وكبقية الأجسام لأنّه جسم، وله

شخصية الإنسان ...... الشخصية بكلمة (أنا).

عندما يقول الإنسان أنا أفعل ليس شخصه يفعل فقط، إنّما شخصيّته لها دور في فعله وإرادته، لأنّ إرادة الإنسان من الأمور التي تتعلّق بشخصيّة الإنسان في قوله أنا أفعل فكلمة (أنا) تساوى الشخصية للإنسان.

فإنّ كلامنا في الأخلاق ليس باعتبار شخص الإنسان، فالشخص إنّ ما يبحث عنه علماء الطبيعة، كعلماء الطبّ فإنّهم يبحثون عن شخص الإنسان، فإنّ الطبيب يبحث عن الأمراض التي تتعلّق بشخص الإنسان، كرياضي عندما يلعب الرياضة لكي يربّي جسمه ليكون كمال جسماني إنّما يفكّر في شخص الإنسان، عندما نبحث عن الإنسان في علم الأخلاق، لا نبحث عن الشخص مباشرة كما يفعله الغربيّون في أوروبا وأمريكا وغيرهما من القارات العالمية.

ولكن نبحث عن الشخص باعتبار شخصيته لأنّ العقل السليم في الجسم السليم، والعلماء الذين هم ورثة الأنبياء إنّما يبحثون عن شخصية الإنسان وهي عبارة عن نفسية الإنسان وروحيّاته وأخلاقه وعقائده وأفكاره وقلبه ... والمعاني التي يحملها الإنسان، العلوم التي يحملها الإنسان، هذه كلّها تقويم شخصية الإنسان إلى جانب الروح فبحثنا في الأخلاق إنّما هو جانب الروح في الإنسان ابتداءً، قد أفلح من زكّاها، زكّى جانب الروح، زكّى شخصية الإنسان، وقد خاب من دسّاها، الشخصية هذه شخصية الذي يعبّر عنها الإنسان بكلمة أنا، تارةً تتغلّب كلمة أنا على الإنسان فيجعل الإنسان لا يفكّر إلا بنفسه فتكون له الأنانيّة، وهي موجودة من أنا يعني أنا ولا غير، ويقول آخر أنا مع غير وهو الكريم، ويقول غيرهما غيري ولا أنا فهو يفكّر بغيره قبل أن يفكّر بنفسه، وهي مرحلة الأنبياء فيرقول إلا فيكّر ون بالناس.

فالشخصية نوعان: إمّا شخصية فردية وإمّا شخصية اجتماعية، فإنّ الشخصية الفردية يبحث عنها في المذاهب الثلاث العالمية:

- ١ ـ المذهب الرأسمالي.
- ٢ ـ المذهب الشيوعي.

٣ ـ المذهب الديني: الإسلامية، اليهودية، النصرانية، وكلّ الأديان بصورة عامّة.

الفردية في تربية الشخصية للإنسان في مذاهب ثلاثة :

الرأسمالية تقول للإنسان أنت حر أن تملك كلّ شيء حتّى على حساب الآخرين، الرأسمالية تقول للإنسان أنت حر أن تملك كلّ شيء حتّى على حساب الآخرين، أنت حرّ أن تملك الحرية مطلقاً افعل ما شئت، حتّى يـقول لك أن تفعل فـعل الحيوانات في الشارع، أنت حر أن تملك الدنيا ولو كان باستعمار الناس أو استثمارهم فأنت حرّ، فإنّ مذهب الرأسمالية مطلقة العنان يقول بأصالة الفرد دون المجتمع، وشعارهم هو (الغاية تبرّر الوسيلة).

٢ ـ مذهب الشيوعية يقول إنّ شخص الفرد لا يملك شيئاً وإنّه ليس حـرّاً وليس له ملكية فردية إنّما المالك هو الدولة، وهي اشتراكية كلّنا نشترك في تملّك المال، والدولة هي التي تملك ونحن نأكل من خلال الدولة، فإنّ شخصية الإنسان يفقدها الإنسان في مذهب الشيوعية، إنّه لا يشعر بنفسه، لأنّه لا يملك شيئاً، إنّما يكون الإنسان في مذهب الشيوعية بمنزلة الأدوات الكهربائية أو الميكانيكية في يكون الإنسان في مذهب الشيوعية بمنزلة الأدوات الميكانيكية تمشي السيّارة وتكون المجتمع، كما أنّه في السيّارة يوجد الأدوات الميكانيكية تمشي السيّارة وتكون سبر السيّارة، كذلك الإنسان إنّما هو أدوات في مجتمع الشيوعية لا قيمة إنسانية له، فيفقد الإنسانية في مذهب الشيوعية الاشتراكية، مذهب الشيوعية النسيوعية الشيوعية المنانية له، فيفقد الإنسانية في مذهب الشيوعية الاشتراكية، مذهب الشيوعية المنانية له، فيفقد الإنسانية في مذهب الشيوعية الاشتراكية، مذهب الشيوعية المنانية له، فيفقد الإنسانية في مذهب الشيوعية الاشتراكية، مذهب الشيوعية الاستراكية المنانية له، فيفقد الإنسانية له، فيفتد الإنسانية له، فيفتد الإنسانية له المنانية له المنانية له المنانية له المنانية المنانية له المنانية المنا

شخصيّة الإنسان ..... في المنان المنان

يقول: بأصالة المجتمع دون الفرد.

٣ ـ مذهب الدين، وكما نعتقد أنّ الدين عند الله الإسلام، ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه، رضيت لكم الإسلام ديناً، مذهب دين الإسلام يقول بأصالة الفرد والمجتمع، لذا نرى أنّ مذهب الإسلام يهتمّ بالفرد كما يهتمّ بالمجتمع، فيربّي الفرد بالصلاة ليلاً لكي يربّي نفسه عندما يصلّي في الليل وحده، ثمّ يربّيها التربية الاجتماعية بالصلاة مع الجماعة في الصلوات الخمس، وصلاة الجمعة وصلاة الأعياد، فالإسلام ينظر إلى شخصية الفرد وشخصية المجتمع، وإنّما يهتمّ بهما جميعاً في آن واحد، وعلى حدّ سواء بحيث يبدأ الإسلام بتكوين الإنسان وشخصيته من طفولته، ونرى أنّ الإسلام يربّي الأطفال كما يربّي الكبار، فيبدأ بتربية الطفل بل حتّى قبل انعقاد النطفة، وهذا من عظمة الإسلام، فيعلّمك كيف بتربية الطفل بل حتّى قبل انعقاد النطفة، وهذا من عظمة الإسلام، فيعلّمك كيف حتّى الأخوال، فيقول لك الإسلام: إيّاك والمرأة من منبت غير حسن، وبعد حتّى الأخوال، فيقول لك الإسلام؛ إيّاك والمرأة من منبت غير حسن، وبعد الزواج يعلّمك الإسلام كيف تباشرها في المضاجع، فالإسلام يربّي الشخص بالعقل والإيمان سواء كان الإنسان فرداً أو الاجتماع.

والله العالم بحقائق الأمور، والحمد لله ربّ العالمين.

# حول الأخلاق الإسلاميّة

### صباح على البيّاتي محقّق ومؤلّف / العراق

علم الأخلاق: هو العلم الباحث في محاسن الأخلاق ومساوئها، والحثُّ على التحلّي والتخلّي.

فالأخلاق الفاضلة هي التي تحقّق في الإنسان معاني الإنسانية الرفيعة وتحيطه بهالة وضّاءة من الجمال والكمال، وشرف النفس والضمير، وسمو العزّة والكرامة، كما تمسخه الأخلاق الذميمة، وتحطّه إلى مستوى الهمج والوحوش.

وليس أثر الأخلاق مقصوراً على الأفراد فحسب، بل يسري إلى الأمم والشعوب، وعظمة الأخلاق أنّ النبيّ كَلَيْتُكُ أولاها عناية كبرى وجعلها الهدف والغاية من بعثته ورسالته، فقال: «بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق»، وهذا هو ما يهدف إليه علم الأخلاق، بما يرسمه من نظم وآداب، تهذّب ضمائر الناس وتقوّم أخلاقهم، وتوجّههم إلى السيرة الحميدة والسلوك الأمثل.

وهو المنهج الفريد الأمثل الذي يستطيع بفضل خصائصه وميزاته أن يسمو بالناس فرداً ومجتمعاً، نحو التكامل الخلقي، والمثل الأخلاقية العليا، بـأسلوب شيّق محبّب يستهوي العقول والقلوب ويحقّق لهم ذلك بأقرب وقت وأيسر طريق.

هو منهج يمثّل سمو آداب الوحسي الإلهي، وبلاغة أهل البيت علمَيْلاً وحكمتهم، وهم يسيرون على ضوئه ويستلهمون مفاهيمه، ويستقون من معينه ليحيلوها إلى الناس حكمة بالغة، وأدباً رفيعاً، ودروساً أخلاقية فذّة تشعّ بنورها وطهورها على النفس، فتزكّيها وتنيرها بمفاهيمه الخيّرة وتوجيهها الهادف البنّاء.

وحسن الخلق هو حالة نفسيّة تبعث على حسن معاشرة الناس ومجاملتهم بالبشاشة وطيب القول، ولطف المداراة وملاك الفضائل ونظام عقدها، ومحور فلكها، وأكثرها إعداداً وتأهيلاً لكسب المحامد والأمجاد، ونيل المحبّة والإعزاز.

كما عرّفه الإمام الصادق النُّل حينما سئل عن حدّه، فقال:

«تلين جناحك، وتطيب كلامك، وتلقى أخاك ببشر حسن».

وقال النبيُّ ﷺ:

«أفاضلكم أحسنكم أخلاقاً، الموطئون أكنافاً، الذيب يألفون ويـؤلفون وتوطأ رحالهم».

وقال الصادق عَلَيْكِلْمِ :

«ما يقدم المؤمن على الله تعالى بعمل بعد الفرائض، أحبّ إلى الله تعالى من أن يسع الناس بخلقه».

وقال عَلَيْكُو :

«إنّ الله تعالى ليعطي العبد من الثواب على حسن الخلق، كما يعطي المجاهد في سبيل الله، يغدو عليه ويروح».

وكفي بحسن الخلق شرفاً وفضلاً، أنّ الله عزّ وجلّ لم يبعث رسله وأنبيائه

دروس في الأخلاق

إلى الناس إلّا بعد أن حلّاهم بهذه السجيّة الكريمة، وزانهم بها، فهي رمز فضائلهم، و عنو ان شخصيًا تهم.

نقول: أنَّ الله هو النور، وكلَّما عليه اسم الله فهو النور.

خلق الإنسان للكمال، الرحمة: لقوله تعالى: ﴿ فَبَمَا رَحْمَةٍ مِـنَ اللهِ لِـنْتَ لَهُمْ ﴾ (١١).

والعلم: لقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ (٢).

والعبادة : لقوله تعالى : ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِسَيَسَعُبُدُوا اللَّهَ ﴾ (٣).

فثمرة العلم: العبادة.

التعليم والتربية: عبارة عن التزكية والتعليم، وهو هدف البعثة، بدليل قوله تعالى : ﴿ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ﴾ (٤).

وكمال الإنسان: هو أن يكون الإنسان خليفة الله سبحانه وتعالى فيي الأسماء والصفات الإلهيّة، قال الصادق عليُّل : تخلّقوا بأخلاق الله، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ ﴾ (٥)، وقوله أيضاً: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالعَدْلِ ﴾ (١٦)، ومن كان مظهراً لصفات الله وأسمائه الحسني فإنّه يتخلّد في مـقعد صدق عند مليك مقتدر.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) النقرة: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) البيّنة : ٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) النحل: ٩٠.

<sup>(</sup>٦) النساء : ٨٥.

ا ـ أنّ الإنسان خليفة الله في الأرض؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِسِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾(١).

٢ ـ إنّه مظهر الأسماء والصفات كلّها؛ قال الله تعالى : ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾ (٢).

٣ ـ إِنَّه روح الله تعالى؛ قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَـوَّيْتُهُ وَنَـفَخْتُ فِـيهِ مِـنْ رُوحِي ﴾ (٣).

٤ ـ إنّه مسجود الملائكة؛ قال الله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ المَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ (٤).

٥ - إنّه حامل أمانة الله تعالى؛ قال تعالى: ﴿ إنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأ بَسْئِنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (٥).

فالإنسان يطير إلى الله سبحانه وتعالى بالعلم والعبادة.

قال الله عزّ وجلّ في حديث قدسي: «خلقت الأشياء لأجلك، وخلقتك لأجلى».

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٣١.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٢٩.

<sup>(</sup>٤) الحجر: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٧٢.

١٠٤ ..... دروس في الأخلاق

والإنسان ثمرة شجرة الوجود، لقد كرّمه الله سبحانه، وتمدّح بخلقه وسخّر له كلّ شيء وجعله خليفته في أرضه.

#### الإنسان بين العقل والقلب:

العقل: يكون تعليمه وتربيته بالفكر (أي بالدراسة)، فلا بلد من علم الأخلاق والحكمة العملية.

والأخلاق عبارة عن تنزكية النفس وطنهارتها من الرذائل والذمائم والسجايا السيّئة وتحلّيها بالأخلاق الحميدة والمكارم والمنحاسن والكنمالات الخلقية، وتجليتها لنيل سعادتها الأبديّة.

والأخلاق جمع الخُلق وهو بمعنى الفطرة والخلقة والطبيعة: ﴿ فِيطْرَةَ اللهِ النَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ (١)، وعن النبيّ الأكرم محمّد وَ النَّيُ : «كلّ مولود يولد على الفطرة، إلاّ أبواه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يسمجّسانه»، وموضوع الأخلاق نفس الإنسان الذي بعث الأنبياء من أجل تكميل مكارم أخلاقها وهدايتها إلى فلسفة خلقتها ومبدئها ومعادها...

القلب: يكون تعليمه وتربيته بالذكر (أي بتلاوة القرآن وبالدعوات والمناجاة والأذكار و... و...)، ولا يخفى على المؤمنين ما للأدعية والأذكار والمناجات من أهمية وفضائل في حياة البشريّة جمعاء في حالات الشدّة والرخاء للارتباط بالحقّ سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا

<sup>(</sup>١) الروم : ٣٠.

دُعَاوُكُمْ ﴾ (١)، وكما جاء في الأحاديث الشريفة عن المعصومين عَلَمَاكُو قولهم: «الدعاء أفضل العبادة ومخها»، والأذكار والأدعية وهمي من أهم الوظائف الروحيّة الإسلامية إنّما هي سبل التوجّه إلى الله تعالى وتوثيق الصلة بالله عزّ وجلّ، وتوحى للنفس الجري في مسالك الخير والسداد...

قال عيسى بن مريم عليُّلإ :

ليس العلم في السماء فينزل إليكم، ولا في الأرض فيخرج إليكم، إنّما العلم في قلوبكم، تخلّقوا بأخلاق الروحانيين فيظهر لكم. (فيظهر العلم: بالإخلاص). وقال علينا المناطئة :

من أخلص لله أربعين يوماً تفجّرت ينابيع الحكمة من قلبه.

قال الله تعالى في حديث قدسي :

ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء.

الروحانيّون:

١ \_الله.

٢ \_ القرآن.

٣\_الأنبياء.

٤\_الأوصياء.

٥ \_الملائكة.

٦ \_العلماء الصلحاء.

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٧٧.

قال الله عزّ وجلّ : ﴿ الْعَمْدُ للهِ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَـعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾ (١).

(الظلمات الجهل = في الشيطان) (النور العلم = في آدم) الإنسان بين نفس وعقل.

نفس أمّارة بالسوء: تدعوه إلى الأخلاق السيّئة.

وعقل نوراني : يدعوه إلى الخير والأخلاق الفاضلة.

أو بعبارة الخواطر المحرّكة، قسمان :

قسم يدعو إلى الخير، وهو ما ينفع الإنسان في العاقبة.

وقسم يدعو إلى الشرّ وهو ما يضرّه في العاقبة، والخاطر المحمود إلهام والمذموم وسوسة، وسبب الخاطر الداعي إلى الخير في الغالب هو الملك، وإلى الشرّ هو الشيطان، أو يقال الإنسان بين دعوتين: دعوة إلهيّة ودعوة شيطانيّة، قلب الإنسان له أذنان:

ا ـرحماني التي يسمع الدعوة الإلهيّة وتسمّى بالإلهام، فالإنسان بين إلهام إلهي يدعوه إلى النور، أوّل الإلهام إلهي ﴿ فَأَ لَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُواهَا ﴾ (١٠)، وهو المعجون الإلهي للأخلاق، وهذا الإلهام يعدّ الرأس المال الأوّل لعلم الأخلاق «ومن عمل بما علم أورثه الله علم ما لا يعلم»، والآية ﴿ وَنَـفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَ لُهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُواهَا ﴾ (١٠)، أي أقسم بالنفس ومن خلقها وصنعها وأفهمها

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١ .

<sup>(</sup>٢) الشمس : ٨.

<sup>(</sup>٣) الشمس : ٨ ـ ٧ .

حول الأخلاق الإسلامية ......................

عصيانها وطاعتها، فالآية تشير إلى أنّ هنا موجوداً مسمّى بالنفس صنعه الله تعالى وأنشأه، ومن شؤونه وأحواله أنّ الخالق أعلمها قبائح الأمور التي تخرجها عن الاستقامة، وألهمها طريق تحفظها واتقائها عن القبائح.

وهذا الإلهام إمّا بإعطاء العقل المدرك للحسن والقبح، أو إرسال الرسل والكتب والشرائع، أو بكلا الأمرين كما قال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ (١) أي الطريقين، طريق الخير وطريق الشرّ، فهداه إلى الطريقين بحجّتين.

عن الصادق المنظل : «ما من مؤمن إلّا لقلبه أذنان في جوفه : أذن ينفث فيها الوسواس الخنّاس، وأذن ينفث فيها الملك، فيؤيّد الله المؤمن بالملك، وذلك قوله تعالى ﴿ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (٢)، وورد في النصوص : أنّ للقلب أذنين، فإذا همّ العبد بذنب قال له روح الإيمان لا تفعل، وقال له الشيطان افعل.

وأنّ للقلب أُذنين الملك وروح الإيمان يسارّه ويأمره بالخير، والشيطان يسارّه ويأمره بالشرّ، فأيّهما ظهر على صاحبه غلب.

٢ ـ شيطانيّة : التي يسمع الدعوة الشيطانية وتسمّى بالوسوسة، ووسوسة الشيطانيّة تدعوه إلى الشرّ، وهو أمّارة بالسوء، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةُ بِالسُّوءِ ﴾ (٣)، ووصف النفس بأنّها كثيرة الأمر بالسوء وذلك لأجل اقتضاء طبعها ووجود غرائز مختلفة فيها فتدلّ الآية على أنّ هنا موجوداً متسلّطاً على الإنسان يأمره وينهاه.

..\_...

<sup>(</sup>١) البلد : ١٠.

<sup>(</sup>٢) المجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) يوسف : ٥٣.

١٠٨ ..... دروس في الأخلاق

فالآمر هو النفس باعتبار اقتضاء غرائزها المودعة فيها والمأمور هو النفس أيضاً باعتبار جريها على طبق اقتضاء غرائزها.

وورد أيضاً: إنّ قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن، أي بين خلقين مقهورين بإرادة الله التكوينية كالإصبع من صاحبها، وهما: الملك والشيطان ومعنى كونه بينهما أنّ الله يخلّي بينه وبين أيّ منهما أراد حسب اقتضاء عمل الإنسان ورغبته.

# دعوة الأنبياء للتيلية

# محمّد كوني مدير وإمام جمعة وجماعة /ساحل العاج

﴿ وَاَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيّاً ۞ إِذْ قَالَ لأبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ
تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُسْبِصِرُ وَلا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً ۞ يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ العِلْمِ
مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً ۞ يَا أَبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ
مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً ۞ يَا أَبَتِ لا تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيّاً ۞ يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلِيًا ﴾ (١).

لِلشَّيْطَانِ وَلِيًا ﴾ (١).

دعوة الأنبياء إنّما هي دعوة التوحيد، فكلّ نبيّ من آدم عليَّالِج إلى النبيّ الخاتم عليَّالِج يدعو الناس إلى توحيد الله تعالى، وكذلك الأوصياء والأولياء والعلماء الذين هم ورثة الأنبياء، فكلّهم يدعون الناس إلى توحيد الله.

ومن هذا المنطلق نجد القرآن الكريم يذكر إبراهيم الخليل على نبيّنا وآله وعليه السلام، يذكر ما كان عليه من مسؤولية الهداية ودعوة الناس إلى التوحيد، ابتداءً من الأسرة، لقوله تعالى: ﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (٢).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) مريم: ٤١ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) التحريم : ٦.

ابتدأ إبراهيم عُلَيُّا بعمّه ـ وعند العرب يطلق الأب على العمّ ـ فـ دعاه إلى عبادة الله سبحانه، ونهاه عن عبادة الأصنام التي لا تسمع ولا تبصر ولا تغني عنه شيئاً.

ودعوة التوحيد تارة تكون قوليّة، وأخرى تكون عملية.

الدعوة التوحيدية القولية هي: «قولوا لا إله إلّا تفلحوا»، فالفلاح الدنيوي في الدعوة التوحيدية القولية، أنّه من نطق بالشهادة فيحقن دمه وماله ويكون مسلماً.

والدعوة التوحيدية الباطنية العملية: أن يكون الإنسان في قبلبه معتقداً بوحدانية الله سبحانه وتعالى، وهو الإيمان الحقيقي.

فهناك فرق بين الإسلام والإيمان.

الإسلام هو الإقرار باللسان، أمّا الإيمان: هو الإقرار باللسان والاعتقاد بالجنان والعمل بالأركان.

هذا هو الإيمان حقّاً.

فالتوحيد العملي هو أنّه يظهر في فعل المؤمن، تجده واقعاً بمثل التوحيد الإلهي، يتصبّع بصبغة الله، ويتلوّن بلونه، فهو يتّصف بصفات الله ويتخلّق بأخلاق الله.

ورد عن الإمام الصادق عليَّا لله : «تخلّقوا بأخللق الله »، يعني أن يكون الإنسان موحّداً في كلّ حركاته، دائماً يرى نفسه في حضرة الله.

فلا يعصي الله تعالى، لأنّه يرى جمال الله، فهو يحبّ الله تعالى لأنّ الله جميل وكلّ من يرى جمال الله فإنّه لا يعصيه، وكيف يعصي الله من يدّعى حبّه

فالمحبّ لله تعالى يظهر التوحيد وآثاره على أفعاله وحركاته وسكــناته. ويتأدّب بالأدب التوحيدي، فالأدب حلّة يتحلّى بها الإنسان.

والأدب خير ميراث للأولاد.

وزبدة المخاض: إنّ الأدب الإسلامي هو تطبيق التوحيد في حياة الإنسان المسلم.

فدعوة الأنبياء طَلِمَكِلِثُ تأمر الإنسان بأن يتخلّق بالأخلاق الإسلامية، فسبها يتكامل الإنسان ويصل إلى ربّه.

إنّ الآية القرآنية تكشف لنا وتعلّمنا أنّ إبراهيم عليُّلِا كان نبيّاً صادقاً أي يتحلّى بالصدق، والصدق من الأخلاق الإسلامية.

ونفهم من هذه الآية أنّ وارث النبيّ لا بدّ له أن يتخلّق بأخلاق الأنبياء عللهَيْلِيُّا ويتحلّى بصفات الصدق والأمانة والرحمة والرأفة.

الداعي إلى الله لا بدّ له أن يطهّر باطنه من كلّ الذمائم والرذائل ويتعطّر بعطر الإسلام والتوحيد، يكون مخلصاً في كلّ أفعاله وحركاته وأقواله، وأن يرى الله تعالى في كلّ ما يقوم به.

تهذيب النفس واجب في حياة كلّ واحد من الناس، وخصوصاً أهل العلم، ورجال الدين، فعلى العالم أن يهذّب نفسه من البداية، من القدم الأوّل.

ففي المثل يقال: «الخطوة الأولى هي مسيرة ألف ميل»، فإذا كانت هـذه الخطوة الأولى صحيحة فالمسيرة تكون صحيحة إن شاء الله.

وأمّا إذا كانت الخطوة الأولى ـوالعياذ بالله ـ منحرفة وغير صحيحة يبقى

هذا الانحراف شيئاً فشيئاً حتى يصير قويّاً جدّاً فتظهر آثار هذا الانحراف عيند

هذا الانحراف شيئاً فشيئاً حتى يصير قويّاً جدّاً فتظهر آثار هذا الانحراف عـند الموت.

فمسألة الأخلاق مسألة خطيرة جدّاً في حياة الناس، ولا سيّما في حياة أهل العلم، قال مؤلف منية المريد في آداب المستفيد: «الناس أدنى من أهل العلم بدرجة»، إذا كان أهل العلم يأتون بالمستحبّات ويتركون المكروهات، فإنّ الناس يأتون بالواجبات، ويتركون المحرّمات، فإذا رأى الناس أنّ صاحب العلم يأتي بالصلوات الواجبة مع النوافل فإنّهم يجتهدون في صلواتهم اليومية، وأمّا إذا يأتي بالصلوات الواجبات فقط ويترك المستحبّات، فالناس حوله يتركون الواجبات، وإذا كان يكتفي بالواجبات فقط ويترك المستحبّات، فالناس عقومون بارتكاب المحرّمات والجرائم، ومع الأسف، هذا ما نجده في حياتنا حتّى الآن.

الشيخ جعفر التستري \_رحمة الله عليه \_ من كبار العلماء، وكان خطيباً، فكلّما دخل بلدة وخطب فيها، فآثار خطبته تظهر على تلك البلدة وتستمرّ تلك الآثار إلى مدّة طويلة، فالناس يشعرون بمرور الشيخ جعفر بـ تلك البلدة، ولماذا ؟

لأنّ الوضع يتغيّر في تلك البلدة، فالناس في كلّ حركاتهم يتوجّهون إلى الله، فالمساجد تمتلئ، والتوحيد الإلهي يتجلّى في حياتهم اليومية، وأنديتهم مملوءة بالقرآن وبذكر الله.

فهم مرتبطون مع الله سبحانه وتعالى.

فالعمدة أن يهذّب أهل العلم نفوسهم وأرواحهم، وكن إمام نفسك أوّلاً ثمّ إمام الناس. دعوة الأنبياء ﷺ .....١١٣

يقول علماء الأخلاق أنّ للإنسان أربع قوى، الإنسان يحمل أربع قوى الإنسان يحمل أربع قوى باطنية، فإذا اعتدلت هذه القوى في حياة الإنسان فإنّه يكون معتدلاً مهذّباً، وأمّا إذا طغت قوّة على قوّة فحينئذ يكون الإنسان منحرفاً.

فالاعتدال في هذه القوى، إنّما يكون بالحدّ الوسط، لقوله عَلَيْ : «خير الأمور أوسطها»، الحدّ الوسط هو الصراط المستقيم لقوله تعالى : ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١)، وهو من العلم. أمّا الانحراف فيكون عن اليمين أو عن اليسار، الانحراف يكون بالتفريط أو بالإفراط، وهو من الجهل.

عن أمير المؤمنين للطُّلام ، يقول في نهج البلاغة : «الجاهل إمّا مفرط أو مفرّط».

الرسول الأعظم \_ يوماً ما \_ رسم خطّاً مستقيماً على الأرض، وخطوطاً أخرى يميناً وشمالاً، فسأله الصحابة حوله عن معنى هذه الخطوط وعن الخطّ الوسطي، فقال الرسول الأعظم عَنَيَّ : «اعلموا أنّ الخطّ المستقيم الوسطي هو صراط الله المستقيم، وهذه الخطوط الأخرى عن اليمين وعن الشمال هي خطوط شيطانية»، لأنّ الشيطان يعدكم الفقر، الفقر الاقتصادي، الفقر العلمي، الفقر الأخلاقي، يعدكم كلّ أنواع الفقر، والغنى هو من الله، كما يقول جلّ وعلا، و فضل هو أنه من الله من الخطوط يميناً ويساراً هو الإفراط والتفريط، والقوى الأربعة هي :

<sup>(</sup>١) الفاتحة : ٦.

<sup>(</sup>٢) النور: ٣٣.

١ ـ القوّة العاقلة.

٢ ـ القوّة الغضبية.

٣ ـ القوّة الشهوية.

٤ \_ القوّة الوهمية.

هذه القوى الأربعة فيها تفريط وإفراط.

القوّة الشهويّة: إنّ الإنسان يشتهي ويميل كلّ الميل نحو مشتهيات البطن ومشتهيات اللسان، ومشتهيات الفرج يعني الغريزة الجنسية، فيفرّط غاية الإفراط، فير تكب المحرّمات من أكل الحرام وشرب الخمور والمخدّرات وير تكب الزنى ويفعل ما تشتهي نفسه، فيتوغّل في الملذّات والمحارم وهذه هي الإفراطية في القوّة الشهويّة.

وتارة يترك الإنسان الشهوة الجنسية ويتباعد عن كلّ المشتهيات والملذّات حكمثل المرتاضين في الهند يتركون الطعام والشراب والغريزة الجنسية ويعذّبون أجسادهم بالجوع والعطش، معتقدين أنّهم من خلال هذه الرياضة والتعذيب الجسدي باختيارهم \_ يصلون إلى الروح الأبديّة وهذا هو التفريط في القوّة الجنسيّة.

فالإسلام حدّد الحدّ الوسط بأنّه لا إفراط ولا تفريط، فجعل مسألة النكاح وجعل للنكاح آداباً وأخلاقاً \_وأباح الأكل من الحلال \_والشرب ممّا لا يسكر، وحدّد القوّة الشهويّة، فالحدّ الوسط \_في القوّة الشهويّة \_هو العفّة.

فالإسلام أراد العفّة للإنسان، ليكون عفيفاً في كلامه، وملبسه، وفي غريزته الجنسية، يكون وسطاً في كلّ هذه المعمولات.

قال بعض الأصحاب للرسول ﷺ: نحن سلّمنا أن نترك الدنيا ونصوم النهار دائماً ونصلّي الليل كلّها، فقال الرسول ﷺ: «أنا أصوم يوماً لأذكر الفقراء، وآكل يوماً لأشكر ربّي » فبين الصوم والأكل تعديل.

فالأخلاق الإسلامية تعنى تعديل القوى الإنسانيّة وأخذ الحدّ الوسط:

- ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ (١).
- ﴿ وَكَذَٰ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ ﴾ (٢).

والحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٤٣.

# الإنسان خلق للكمال

# طاهر أمين راحي مبلّغ إسلامي / نيجيريا

خلق الإنسان للوصول إلى الكمال، وهو لا يصل إلّا إذا أخذ طريق الوصول بالعلم والعبادة.

الكمال: العلم والعبادة.

قال تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ (١).

خلق الإنسان ليكون خليفة الله على الأرض، الإنسان لا يكون خليفة الله إلّا إذا تخلّق بأخلاقه تعالى في أسمائه وصفاته.

قال الإمام الصادق للثيلا: «تخلّقوا بأخلاق الله»، لأجل ذلك بعث الأنبياء والرسل عَلَمْتِكِلا ، الهدف من إرسالهم هو التربية والتعليم.

قال تعالى:

﴿ يَــثُلُو عَلَـيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِــنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينِ ﴾ (٢).

(١) البقرة : ٢٨٢.

(٢) الجمعة : ٢.

وفي حديث قدسي، قال تعالى: «خلقتك لأجلي، وخلقت الأشياء لأجلك».

لأجل الوصول إلى الكمال أودع الله في الإنسان العقل والقلب، يتعلم ويفكّر بالعقل فيعرف الله سبحانه، ثمّ يهذّب القلب بالدعاء والأخلاق وقراءة القرآن فيرى الله سبحانه.

الإنسان من يوم ولد يبدأ بالتعليم والتربية، إذا ولد المولود يؤذّن ويقام في أُذنيه حتّى يكون أوّل التربية يتعلّم.

وفي الحديث قال عَيْنَا اللهُ :

«اطلبوا العلم من المهد إلى اللحد».

وقال عَلَيْلَا فِي حديث آخر :

«العلم في الصغر كالنقش في الحجر ».

قال نبيّ الله عيسى بن مريم للتُّالِخ : ليس العلم في السماء فـينزل إليكـم، ولا في الأرض فيخرج إنّما العلم في قلوبكم.

تخلّقوا بأخلاق الروحانيين تظهر لكم العجائب، والروحانيّون هم الله والأنبياء والرسل والعلماء والملائكة.

وفي الحديث قال عَلَيْهُ: « من أخلص لله أربعين يوماً تفجّرت ينابيع الحكمة من قلبه».

وقال عليُّه : «ليس العلم بكثرة التعلُّم إنَّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء».

الله تعالى عندما خلق آدم للتللج علَّمه الأشياء وجعل نور الأنبياء في صلبه، وجعل الظلمات في الشيطان لتكبّره.

١١٨ ..... دروس في الأخلاق

الدين يهتم بالعقل:

إنّ الإنسان مركّب من الجسم والروح، والجسم يحتاج إلى المادّيات، وهكذا الروح فإنّها تحتاج إلى الروحيّات والمعنويّات، ويستمّ ذلك بالأخلاق الطّنة.

الإنسان:

أ ـ الجسم : الطعام والشراب.

ب ـ الروح : الذكر والفكر .

الفكر يوجب فعالية العقل وكذلك الذكر يوجب فعالية القلب، والعقل هـو الحجّة الباطنية وبه يثاب ويعاقب الإنسان.

قال تعالى في الحديث القدسي: «السماء والأرض لا تسعني، أمّا قلب المؤمن يسعني» قلب المؤمن، عرش الله وحرمه، القلب الذي يسع الله هو قلب المؤمن، وأمّا قلب غير المؤمن فإنّ الشيطان يعشّش فيه ويفرّخ.

لذلك سعادة الإنسان بالقلب المملوء بالإيمان، والعقل السليم الذي يقوده من الظلمات إلى النور.

فالإنسان ذو بُعدين : شخصي وشخصّيتي.

بُعد الشخص هو ما يقبل التشخيص مثل الجسميّة والكم والكيف، وبُعد الشخصية هو ما لا يقبل التشخيص، وقال تعالى: ﴿ ﴿ قَدْ أَ فَلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) الشمس : ۹ ـ ۲۰

الإنسان خلق للكمال .....الإنسان خلق للكمال المرابع

الشخصية تنقسم إلى فردية واجتماعية.

١ ـ الرأسمالية، يرون أنّ الإنسان يحقّ له أن يفعل ما يشاء.

٢ ــ الشيوعية، يرون أنّ الإنسان مثل الأدوات أو الآلة، هم ملك للدولة، إذا
 شاءت تتركه.

٣ ـ الدين الإسلامي جمع بين الأصالتين : أصالة الفرد وأصالة المجتمع.

إنّ الله تعالى خلق الطبيعة كلّها لأجل الإنسان، فهو كتاب الله كما ورد عن الإمام لطيُّلا : «أتزعم أنّك جرمٌ صغير ولا قيمة لك وفيك انطوى العالم الأكبر»، فيه روح إلهى، فعظمة الإنسان بالروح وبالعقل.

قال الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

وقال الرسول ﷺ : «من عرف نفسه فقد عرف ربّه » فلا تبيعوا أنفسكم بأقلّ من الجنّة.

إنّ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأنّ لهم الجنّة.

لذلك فلا تطع نفسك الأمّارة، بل خالفها حتّى لا تجرّك إلى ما هو أقلّ من الجنّة: ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأمَّارَةُ بِالسُّوءِ إلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ (٢).

الإنسان خلق للكمال، ولا يصل إلى الكمال إلّا بثلاث: العلم والرحمة والعبادة.

﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٧٠.

<sup>(</sup>۲) بوسف: ۵۳.

<sup>(</sup>٣) ألبقرة: ٢٥٧.

الولاية لغة : ولي شيء خلف شيء من الأشياء، ولي = تبع. الوليجة : المحيّة.

الولاية: السلطنة، الله وليّ الخلق له السلطنة على الخلق، كـلّ الصفات الإلهية مجموعة في الولاية الإلهيّة.

الولاية الإلهية العظمى قد فوضها الله إلى رسوله محمد عَلَيْهُ ، فكان نبيّاً وآدم بين التراب والطين، وإنّه يتولّى تدبير العالم العلوي والعالم السّفلي بإذن الله سبحانه، وهكذا تتجلّى هذه الولاية من الرسول إلى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وإلى فاطمة الزهراء سلام الله عليهم أجمعين، إلى الحسن ثمّ الحسين طَلِيَكِ ، ويقول رسول الله عَلَيْهُ : «إنّ لقتل الحسين حرارة في قلوب المؤمنين لن تبرد أبداً».

في هذا الحديث أخبر النبيّ يَنْ الله أوّلاً أنّ ابنه الحسين عليه سوف يُمقتل، وثانياً أنّ لقتله هذا حرارة في قلوب المؤمنين ولن تبرد أبداً، هذه الحرارة تخلد وتبقى مع القرآن، لذلك ترى متى يكون يوم عاشوراء يكون تجديد لأمر الإسلام والقرآن، لأنّ الحسين عليه هو عدل القرآن، وهو القرآن الناطق، ما دام أمر عاشوراء حيّاً بين الناس، فإنّ القرآن والإسلام يكونان حيّين، إذا قرأت القرآن ترى كلّ مرّة أنّه غضّ جديد لا يبلى، وكذلك قضيّة الإمام الحسين عليه كلّ عام يتجدد.

قضية عاشوراء مملوءة بالدروس الأخلاقية، أوّلها الصبر، إذ يرى المؤمن كيف صبر الإمام الحسين عليه وأصحابه في يوم عاشوراء، حقيقة يتعجب فكيف يواجه سبعون نفراً ليس معهم إلّا الأسلحة البسيطة ثلاثين ألف نفر كلّهم مدجّجين بالأسلحة الكافية للقتال.

يقول الراوي: كلّما قتل من أصحاب الحسين في يوم عاشوراء كان يتوهّب وجهه نوراً ولسانه يترنّم بذكر الله، رضاً بقضائك يا ربّي، هذا غاية الصبر، وليلة الحادي عشر من محرّم سنة ٦١ ه تصلّي زينب الكبرى صلاة الليل جالسة، ويسألها الإمام عليّلا : لماذا تصلّي جالسة، قالت : من شدّة الجوع والعطش لا يمكنني أن أقف، ودعا لها الإمام عليّلا وقال : اللهم ألهمها الصبر، الإمام يعرف ما أمامها من الشدائد والمحن.

وفي يوم عاشوراء واحد من رجال ابن سعد بارز الإمام فقتله، وكان معه في الجيش أخ له، عندما رأى مصرع أخيه ثارت غيرته وتوجّه نحو الحسين علي الإيلا يريد قتله، ثمّ قبل أن يصل إلى الإمام عثر فرسه وسقط أمام الإمام، فقال له الإمام: ماذا تريد؟ قال: قل لأصحابي أن يحملوني، ونادى الإمام أصحاب ابن سعد فحملوه، هذا أيضاً درس أخلاقي جيّد.

قبل يوم عاشوراء لقي الإمام الحرّ بن يزيد وهو وأصحابه عطاشا وسقاهم الأيلام عليُّلام.

#### سرّ المخلوق:

قال تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ ﴾ (١)

﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ المُنْتَهَى ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الانشقاق: ٦.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٤٢.

۱۲۲ ..... دروس في الأخلاق وقال تعالى:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا رَبَّ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١١).

سر الخلق:

أ\_الرحمة.

ب \_العلم.

ج ـ العبادة.

الله تعالى خلق الإنسان للوصول إلى الكمال، وهكذا كلّ الخلق يسبحون إلى الكمال المناسب لهم، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَقْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (٢).

والحيوانات يسعون إلى الكمال المناسب لهم، كلّ شيء يسبح نـحو ربّــه ونحو الكمال، الإنسان بوسيلة العلم والعبادة والرحمة يصل إلى الكمال.

العلم لتنمية العقل، والعبادة والرحمة لتنمية الروح التي هي مجرّدة، وإنّـها باقية وخالدة، ويعود الجسد معها يوم القيامة ليـثاب المـحسن عـلى إحسانه، ويعاقب المسىء على إساءته.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) الشمس : ٩ ـ ١٠ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٤٤.

# كلمة في التربية وعلم الأخلاق

لافر مدني مدير واُستاذ جامعة / سريلانكا

هدف الخليقة: تكامل الإنسان (الإيصال إلى الله وأنَّــه خــليفته فــي الأرض).

أدوات التكامل كما يلي :

١ \_ الفطرة :

أ\_العالمة (كلّ مولود يولد على الفطرة...) حديث.

ب \_العاشقة.

٢ \_ العقل :

أ\_النظري:

رب ـــالهيولاني.

\_بالملكة .

ـــ بالفعل.

ــبالمستفاد.

ب ـ العملي :

\_التخلية.

١٢٤ ..... دروس في الأخلاق

\_التجلية.

ــالتحلية.

ــالفناء في الله.

٣ ـ الوجدان (النفس اللوّامة) أو الضمير الأخلاقي.

٤ \_النفس:

أ\_الأمّارة.

ب \_اللوامة.

ج\_المطمئنّة، راضية مرضيّة.

ما هو الفرق بين العقل والقلب، هل هما سواء؟ العقل للفكر والقلب للذكر. العقل ما عُبد به الرحمن واكتسب به الجنان \_حديث.

جئت لأتمّم مكارم الأخلاق \_حديث.

الكمال هو تجلّي أسماء الله وصفاته في الإنسان بأنّه خليفته في الأرض وبالتقرّب إلى الله يسعد في الدنيا والآخرة، والإسلام جاء لسعادة الناس.

للإنسان بعدان:

شخصي : ذو الطول والعرض والعمق، ويتشخّص عن غيره بالجسم.

شخصيّة: أنا، الأخلاقيون يبحثون عن شخصية الإنسان، إنّها عبارة عن عقائد الإنسان وعلومه وقلبه وأخلاقه وإنسانيّته وجانبه الروحي أو جانبه النفسي، الكلام في الأخلاق هو عن جانبه النفسي.

الشخصيّة:

أ ـ تتمّ تربيتها بالعقل والإيمان.

البيت والأسرة والوراثة والمدرسة والمجتمع، لكلٌّ أثرٌ بالغ في تكوين

كلمة في التربية وعلم الأخلاق ..... المحمدة في التربية وعلم الأخلاق ..... المحمدة الإنسان و تربيته.

ب فردية، المذهب الرأسمالي يعطي الإنسان أنانية : أنت حرّ مطلق حتّى على حقوق الآخرين، وهذا يسمّى بأصالة الفرد.

ج \_اجتماعية، المذهب الشيوعي: الإنسان في خدمة الدولة ولا يـملك ملكية فردية وأنّه أداة من أدوات الدولة والمجتمع وهو أصالة المجتمع.

المذهب الديني : يجمع بين أصالة الفرد والمجتمع .

الجسم: طبيعية تتركّب بالماهيّة:

(لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم).

(فتبارك الله أحسن الخالقين).

العقل من نور الله.

سعادة الإنسان:

أ ـ بالعقل وتلقيحه بالعلم، وهو عقد المحمول بـ الموضوع، ومـن نــتائجه الفكر.

ب \_ الإيمان، القلب عقد العلم بالقلب، الذكر.

التربية:

أ ــ للروح.

ب \_والبدن.

وهدف الأنبياء والأولياء والعلماء الصالحين إنّما هو تربية الإنسان في كلّ أبعاده :

﴿ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ ﴾ (١).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٢.

# الفهرس

| أضواء في طريق الأخلاق               |
|-------------------------------------|
| النور والظلمات                      |
| الإنسان فرد ومجتمع                  |
| أقسام المخلوقات                     |
| إلهي هب لي كمال الانقطاع إليك       |
| هدف الخلقة                          |
| مكارم الأخلاق                       |
| فلسفة الحياة وسرّ الخليقة           |
| حقيقة الإسلام                       |
| دعوة الأنبياء إنّما هي دعوة التوحيد |
| النفس وأسماؤها وقواها الأربع        |
| دعوة التوحيددعوة التوحيد            |
| التكامل                             |
|                                     |

| ۱۲۷ | الفهرسالفهرس                       |
|-----|------------------------------------|
| ٤٤  | الظلام والنور                      |
| ۲٤  | علم الأخلاق                        |
| ٤٦  | ميل الإنسان إلى الكمال             |
| ٤٧  | تزكية النفس عامل الكمال            |
| ٤٨  | أسمى تكاليف الإنسان                |
| ۰۰  | الفطرة الطاهرة غير الملوّثة        |
| ٥٠  | الحرّية والقيود                    |
| ٥١  | النظام التربوي في الإسلام          |
| ٥٣  | أثر العقل والإيمان في بناء الإنسان |
| ٥٥  | العلم والإيمان                     |
| ۲۲  | الشخصيّة الإسلامية                 |
| 77  | شخصيّة الإنسان                     |
| ٦٤  | الشخصية الفردية للإنسان            |
| ٦٧  | الإمام الحسين عليًا                |
| ۷٥  | فلسفة الحياة                       |
| ۸۲  | سرّ الخالق وسرّ المخلوق            |
| ٨٩  | التوحيد في حياة الإنسان            |
| 90  | شخصيّة الإنسان                     |
| ١., | حول الأخلاق الإسلاميّة             |
| ١., | الإنسان بين العقل والقلب           |

| دروس في الأخلاق | \\                           |
|-----------------|------------------------------|
| 1.9             | دعوة الأنبياء ﷺ              |
|                 | الإنسان خلق للكمال           |
| \\ <b>\</b>     | الدين يهتمّ بالعقل           |
| 171             | سرٌ المخلوق                  |
| 177             | كلمة في التربية وعلم الأخلاق |
| \YV             | الفهرس                       |

.



# موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

كلمة التقوى في القرآن الكريم تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدّمة(١)

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

قال تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه :

﴿ وَأَ لُزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّـقُوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾ (٢).

لطالما وصى الله سبحانه وتعالى بالتقوى، وأمر الإنسان أن يتّني الله في حياته حقّ تقاته، فإنّه قد جُمعت جميع خيرات الدنيا وحسنات الآخرة في كلمة واحدة، ألا وهي التقوى، وما أدراك ما التقوى؟ ما أروعها وأجملها وأثقلها، فقد حوت وانطوت على سعادة الدارين، وقد حثّت عليها الكتب السماوية والشرائع الإلهية والرسل والأنبياء لا سيّا خاتمهم عليم في أحاديثهم القدسية، وكذلك أهل بيت العترة الطاهرة في أخبارهم الربّانية، فإنّهم أمروا الناس بأن يتحلّوا بهذه الصفة

<sup>(</sup>١) مقالة منشورة في مجلّة (نور الإسلام)، العدد ٥١ ـ ٥٢، السنة الخنامسة. وتسرجمت إلى الإنجليزية وطبعت في مجلّة (الكوثر)، العدد ؟؟؟، السنة ؟؟؟.

<sup>(</sup>٢) الفتح : ٢٦.

كلمة التقوى في القرآن الكريم المباركة الجامعة للأخلاق الحسنة والصفات الكريمة، ومن ثمّ ليتجلُّوا ويحلَّقوا في سهاء الفضائل والمكارم مكلّلين بتاج التقوي.

ولو نظرنا بإمعان ودقَّة في كتاب الله الكريم الذي يهدي للتّي هي أقوم لرأينا الشيء العجاب، في ما علَّقه عليها، وبيِّن آثارها ومعالمها من خير وثواب وشموخ ورفعة، وما أضاف عليها من كرامات ومقامات عليّة، وسعادات دنيوية وأخروية، بمعطياتها الأبدية الخالدة، وأثرها البالغ في النفوس والمجتمع في تمام حقوله، وشــتّي نواحيه، وجميع طبقاته، ما يكلّ اللسان عن بيانه والقلم عن تحريره.

ثُمَّ إِنَّ التَّقوى مفهوم كلَّى مشكَّك له مراتب طولية وعرضية، إلَّا أنَّ جذورها ثلاثةٌ كما ورد ذلك في الخبر الشريف(١).

١ ـ التقوى من خوف النار والعقاب، وتستمثّل بـإتيان الواجـبات وتــرك المحرّمات، وهي تقوى العامّة من الناس الذين هم مكلّفون بتحصيل هذه المرحلة، وإن لم يتحلُّوا بها فهم في عداد الفاسقين.

٢ ـ التقوى من الله، وهي ترك الشبهات فضلاً عن الحـرام، وهـي تـقوى الخواصّ من الناس الذين يتورّعون عن الشبهات، ولا يقتحمونها فضلاً عن ترك الحرمات.

٣-التقوى في الله سبحانه وتعالى، وهي تتمثّل بـ ترك الحــ لال فــضلاً عــن الشبهات، وهي تقوى خواصّ الخيواصّ، حيث إنّ حسنات الأبرار سيتّات المقرّبين، فالمقرّب ووليّ الله يترك ما يحلّ له من الملاذ والشهوات، ويزهد في الدنيا فضلاً عن اقتحام الشبهات، ولا يلقّاها إلّا ذو حظٌّ عظيم، ولله الحجّة البالغة:

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ٢ : ١٣٨.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

- ﴿ وَنَـ فْسِ وَمَا سَوًّاهَا \* فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَـ قُوَاهَا ﴾ ١٠٠.
- وإلى هذه المراتب الثلاث أُشير في الكتاب الإلهي بقوله تعالى :
- ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا أَتَّقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اَتَّقَوْا وَآمَنُوا ثُمَّ ٱتَّقَوْا وَأَحْسَنُوا وَاللهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ﴾ (٢).

وقد وردت كلمة التقوى ومشتقّاتها في القرآن الكريم في ٢٥٧ آية (٣)، أذكر نبذة منها تحت عناوين خاصّة تشير إلى عظمة التقوى ومقامها الشامخ، وعلى القارئ العزيز أن يروي ظمأه من مناهل التحقيق والتنقيب والتفسير والبيان، بل وعليه بالتفكّر والتأمّل والتدبّر في هذه الآيات، فإنّه ينفتح له آفاق جديدة، ومعاني سامية عندما يقرأ موضوع التقوى من خلال القرآن الكريم في مطالعة واحدة، فإنّه يربط الآيات بعضها مع بعض، فإنّ القرآن الكريم يفسّر بعضه بعضاً.

<sup>(</sup>١) الشمس : ٧ ـ ٨ .

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) راجع في ذلك المعجم المفهرس، وإذا أردت أن تـعرف صـفات المـتّقين فـراجـع في ذلك الروايات لا سيّا كتاب نهج البلاغة وخطبة الإمام لمثيّلا لهمام.

# الفصل الأوّل

### مصاديق التقوي

نتعرّض أوّلاً إلى بعض مواردها ومصاديقها التي منها :

- ١ \_ إقامة الصلاة:
- ﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَٱتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (١).
- ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَ تَــَقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ المُشْرِكِينَ ﴾ (٢).

وهذا يعني أنّ من يترك الصلاة هو من المشركين في العمل، فإنّ الشرك إمّا أن يكون في العقيدة بأن يشرك مع سبحانه كالثنوية، وإمّا أن يكون في العمل كالمرائي فإنّه مشرك في مقام العمل. فالمؤمن العالم يخشى الله سبحانه وتعالى ويتقيه، إلاّ أنّك تجد أكثر الناس للحق كارهون، وإنّهم قد فسقوا عن أمر ربّهم وغرّتهم الحياة الدنيا وملاذها، فطغوا في البلاد وأكثروا فيها الفساد والجور والفواحش ما ظهر منها وما بطن:

﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْ

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٧٢.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٣١.

الحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ المَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ المَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ ﴾ (١).

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اَ تَتِي اللهَ وَلَا تُطعِ الكَافِرِينَ وَالمُنَافِقِينَ إِنَّ اللهَ كَـانَ عَـلِيماً حَكِيماً ﴾(٢).

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ الحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ يُخْرِجُ الحَيِّ مِنَ الحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلًا تَسَتَّقُونَ ﴾ (٣).

﴿ وَقَالَ اللهُ لا تَتَّخِذُوا إِلَهَيْنِ اَ ثُنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ فَإِيَّايَ فَارْهَـبُونِ \* وَلَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَلَهُ الدِّينُ وَاصِباً أَفَغَيْرَ اللهِ تَـتَّـقُونَ ﴾ (٤).

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيــاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّـلُونَ ﴾ (١٠).

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّــتَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الفَصْل العَظِيم ﴾ (٦).

﴿ فَاتَّـقُوا اللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْراً لاَ نَفُسِكُمْ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) النقرة: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ١.

<sup>(</sup>٣) يونس : ٣١.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٥١\_٥١.

<sup>(</sup>٥) الأنفال : ٢.

<sup>(</sup>٦) الأنفال : ٢٩.

<sup>(</sup>V) التغاين : ١٦.

- . كلمة التقوى في القرآن الكريم
- ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ أَتَّقَوْا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَـذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ المُتَّقِينَ ﴾ ١٠٠.
- ﴿ وَيُسْنَجِّى اللهُ الَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَيُسْنَعُهُمُ السُّوءُ وَلا هُمْ ىَحْدَ نُه بنَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَمَنْ يَتَّقَ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَـنْهُ سَيِّـنَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ (٣).
- ﴿ يَسَا أَيُّنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّنقُوا اللهَ حَتَّ تُقَاتِهِ وَلا تَسمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلَمُونَ ﴾ (٤).
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ٱ تَّـقُوا اللهَ وَلَـتَنْظُرُ نَـفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَٱ تَّـقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٥).
  - ﴿ فَلا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن أَتَّـقَى ﴾ (١).
  - ﴿ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةِ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٧).
  - ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ ﴾ (٨).

واعلم أنَّ الدعوة إلى التقوى هي دعوة الله ودعوة أنبيائه ورسله وأوصيائهم

<sup>(</sup>١) النحل: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الزمر: ٦١.

<sup>(</sup>٣) الطلاق : ٥.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) الحشر : ١٨.

<sup>(</sup>٦) النجم: ٣٢.

<sup>(</sup>٧) البقرة : ٦٣.

<sup>(</sup>٨) البقرة: ١٩٧.

مصادیق التقوی ...... مصادیق التقوی ..... ۹

وأولياء الله والعلماء الصالحين الذين هم ورثة الأنبياء.

- ﴿ فَقَالَ يَا قَوْمِ أَعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلا تَـتَّقُونَ ﴾ (١٠).
  - ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللهَ وَأَتَّـقُوهُ ﴾ (٢).
    - ﴿ سَيَقُولُونَ للهِ قُلْ أَفَلا تَتَّـقُونَ ﴾ ٣١.
    - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلا تَشَقُونَ ﴾ (٤).
    - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلا تَتَّـقُونَ ﴾ (٥).
    - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أُخُوهُمْ صَالِحٌ أَلا تَشَقُونَ ﴾ (١).
      - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أُخُوهُمْ لُوطٌ أَلا تَتَّـقُونَ ﴾ (٧).
        - ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبٌ أَلا تَتَّـ قُونَ ﴾ (١٨).
  - ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ المُرْسَلِينَ \* إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلا تَتَّــٰقُونَ ﴾ (٩).
- ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلُّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّـ قُونَ ﴾ (١٠).

(١) المؤمنون : ٢٣.

(٢) العنكبوت: ١٦.

(٣) المؤمنون : ٨٧ .

(٤) الشعراء : ١٠٦.

(٥) الشعراء : ١٢٤.

(٦) الشعراء : ١٤٢.

(٧) الشعراء : ١٦١.

(٨) الشعراء : ١٧٧ .

(٩) الصافّات: ١٢٣ \_ ١٢٤.

(١٠) التوبة : ١١٥.

- ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).
  - ﴿ فَاتَّقُوا اللهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١٠).
- ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَ لَنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَأَتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٣).

#### ٢ - إيتاء الزكاة:

- ﴿ فَسَأَكْتُ بُهَا لِلَّذِينَ يَتَّ قُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ ﴾ (٤).
- ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الأَتْقَى \* الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ (١٥).

والزكاة إمّا واجبة أو مستحبّة، وأحكامها مذكورة في الكتب الفقهية.

#### ٣ ـ ترك الربا:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنْ الرِّبَا ﴾ (٦).

وقد ذمّ الله الرباحتيّ جعله حرباً مع الله سبحانه.

## ٤ \_ أداء الأمانة:

﴿ فَلْيُوَّدِّ الَّذِي اوْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ ﴾ (٧).

فإنّ أداء الأمانة من علامة المؤمن ، كما أنّ الخيانة من علامة المنافق وإن صلّى

#### وصام.

(١) البقرة: ٢٢٣.

(٢) المائدة: ١٠٠٠.

(٣) الأنعام : ١٥٥.

(٤) الأعراف: ١٥٦.

(٥) الليل: ١٧ ـ ١٨.

(٦) البقرة : ٢٧٨.

(٧) البقرة : ٢٨٣.

#### ٥ \_ صلة الرحم :

﴿ وَأَتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾ ١٠٠٠.

وما أكثر الآيات الكريمة والروايات الشريفة في استحباب صلة الرحم وحرمة قطعه.

#### ٦ ـ ابتغاء الوسيلة :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَٱبْتَغُوا إِلَيْهِ الوَسِيلَةَ ﴾ (٢).

ومن الوسيلة الولاية العظمى وحبّ أهـل البـيت اللَّهُ والصـلاة عـلـهم والاستغفار وغيرها.

#### ٧\_اتباع القرآن:

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٣).

فاتباع القرآن يعني سعادة الدارين ونيل الخيرات.

#### ٨ ـ إطاعة النيّ عَيْبُولاً:

- ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ \* فَاتَّــقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُون ﴾ (٤).
- ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَآ تَّـقُوا اللهَ ﴾ (٥). فإطاعة النبيّ من إطاعة الله، وهي من الواجبات العقلية والشرعية.

<sup>(</sup>١) النساء: ١.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) الشعراء : ١٠٧ ـ ١٠٨.

<sup>(</sup>٥) الحشر: ٧.

١٢ .....١٢ القرآن الكريم

#### ٩ ـ عدم إطاعة المسرفين:

- ﴿ فَاتَّـ قُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ \* وَلا تُطِيعُوا أَمْرَ المُسْرِفِينَ ﴾ (١).
  - فإنّه يوجب الندامة والهلاك والضلال.
    - ١٠ \_ الإصلاح:
  - ﴿ فَأَصْلِحُوا بَسِيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَٱ تَّسَقُوا اللهَ ﴾ [١٠].
- ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (٣).

فإنّ الله يحبّ الصلح، فإنّه من الخير، والله هو الخير المطلق، وإنّ الشيطان يلقي بينكم العداوة والبغضاء.

#### ١١ ـ الصبر:

﴿ إِنَّهُ مَنْ يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَّ اللهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

والصبر أساس الأخلاق، ومن صبر ظفر، وإنّه صبر على ترك المعصية وصبر على الطاعة، وصبر على المصائب، والله بشّر الصابرين بالجنّات والمغفرة.

#### ١٢ ـ القول السديد:

﴿ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ (٥).

فإنّ القول السديد والرشيد يوجب قوام الفرد والجـتمع وصلاحها وسعادتها.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٥٠ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>۲) الحجرات : ۱۰.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ١ .

<sup>(</sup>٤) يوسف : ٩٠.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٩.

#### ١٣ ـ الترابط في الله :

﴿ اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١).

فإنَّ الترابط في الله من الجهاد، وإنَّ الله يحبُّ المجاهدين.

## ١٤ ـ عدم التعاون على الإثم :

﴿ وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالغُدُوَانِ وَأَتَّقُوا اللَّهَ ﴾ (٢).

فإنّ التعاون على التقوى يوجب خير الفرد والمجتمع، كما أنّ التعاون على الإثم والعدوان يوجب هلاك الفرد.

#### ١٥ ـ متاع بالمعروف :

﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى المُتَّقِينَ ﴾ (٣).

فإنّ الحياة الزوجية إمّا إمساك بإحسان وكرامة، وتسريح بمعروف، وبهذا فلا يكون تضييع للحقوق مطلقاً، وكذلك باقي الآيات التي تشير إلى مصاديق التقوى، فإنّ في كلّ مورد وموضع حكمة علمية وعملية، فردية واجتاعية، يقف عليها القارئ النبيه، فتدبّر، وإليك الآيات الأخرى في هذا الباب من ذون تعليق وبيان.

#### ١٦ ـ النجوى بالبرّ والتقوى :

﴿ وَتَمْنَاجَوْا بِالبِرِّ وَالتَّـ قُوى وَا تَّـقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۲۰۰

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) الجادلة : ٩.

١٤ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم

#### ١٧ ـ العفو :

﴿ وَأَنْ تَغْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ﴾ ١٠٠

#### ١٨ \_ إقامة العدل:

﴿ أَعْدَلُوا هُوَ أَقْرَتُ لِلتَّقْوَى ﴾ (١٠).

#### ١٩ \_الجهاد:

﴿ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالمُتَّقِينَ ﴾ (٣).

### ٢٠ ـ الغلظة مع الكفّار:

﴿ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ (٤).

# ٢١ ــ التواضع مع المؤمنين :

﴿ نَـجْعَلُهَا لِـلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُـلُوّاً فِـي الأَرْضِ وَلا فَسَـاداً وَالعَـاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ (٥).

## ٢٢ ـ الكون مع الصادقين:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّـقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٦).

## ٢٣ ـ تعظيم الشعائر:

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) النقرة: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٨.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ٤٤.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) القصص : ٨٣.

<sup>(</sup>٦) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>V) الحجّ : ٣٢.

#### ٢٤ ـ الوفاء بالعهد:

- ﴿ بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ ﴾ (١).
  - ٢٥ \_أكل الحلال الطبّب:
  - ﴿ فَكُلُوا مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلالاً طَيِّباً وَأَتَّـقُوا اللهَ ﴾ (٧).

#### ۲٦ ـ الذكرى:

فإنّ التقوى تصون الإنسان من الغفلات، وإذا غفل بإغواء من الشيطان فإنّه سرعان ما يتذكّر :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ٱتَّـفَوْا إِذَا مَسَّـهُمْ طَـائِفٌ مِـنَ الشَّـيْطَانِ تَـذَكَّـرُوا فَـإِذَا هُـمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (٣).

# ٢٧ ـ وأخيراً أساس كلّ شيء في الحياة التقوى :

﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ وَرضُوانِ خَيْرٌ ﴾ (٤).

ولو يدري الإنسان ما أعدّ لمن ترك التقوى فإنّ بعض الناس:

- ﴿ إِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ أَخَذَتْهُ العِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ ﴾ (٥).
  - ﴿ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحِجَارَةُ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧٦.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٠٦.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٢٤.

١٦ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم

- ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ١٠٠
- ﴿ وَاتَّقُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئاً ﴾ (٢).
  - ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ (٣).
    - ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (٤).
    - ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاقُوهُ وَبَشِّرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١٠).
      - ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٦).
      - ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (٧).

هذا لمن لم يتّق الله سبحانه، فيرتكب الذنوب والمعاصي، ويعمل المحرّمات ويترك الواجبات ويقتحم الشبهات، وأمّا من اتّق، وخاف مقام ربّه، ونهى النفس عن الهوى، فإنّ الجنّة هي المأوى.

(١) آل عمران : ١٣١.

۱۱۱ ال عمران : ۱

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٤٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٠٣.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٢٣١.

<sup>(</sup>V) البقرة: ٢٣٣.

## الفصل الثاني

## جزاء المتقين

إنَّ الله لا يضيع عمل عاملٍ من ذكرٍ أو أُنثى، فمن يتَّقيه، فإنَّه يجازيه على تقواه.

وإليك بعض الجزاء، ممَّا أعدَّه الله للمتَّقين:

١ \_ حسن المآب:

﴿ هَٰذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبٍ ﴾ (١).

﴿ وَالآخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُـتَّـقِينَ ﴾ (١).

٢ \_ المقام الأمين :

﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ \* فِي جَنَّاتٍ وَعُـيُونٍ ﴾ (٣).

٣\_حسن العاقبة :

﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ (٤).

(١) ص: ٤٩.

(٢) الزخرف: ٣٥.

(٣) الدخان: ٥١ ـ ٥٢.

(٤) طه: ۱۲۲.

﴿ إِنَّ الأَرْضَ للهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُـتَّقِينَ ﴾ (١١.

٤ ــ و لا ية الله :

﴿ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ وَاللَّهُ وَلِيُّ المُتَّقِينَ ﴾ (٢).

٥ \_ زيادة الهداية :

﴿ وَالَّذِينَ آهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُديَّ وَآ تَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ (٣).

٦ \_ هداهم بكتاب الله :

﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٤).

٧ ـ النجاة من النار وحرّها وسعيرها:

﴿ ثُمَّ نُنجِّى الَّذِينَ آتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴾ (٥).

٨ ـ ينالون ثواب الله :

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرٌ ﴾ (٦).

٩ ـ النصر والتأييد الإلهي ومعونته وتوفيقه :

﴿ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ آتَّقَوْا ﴾ (٧).

(١) الأعراف: ١٢٨.

(٢) الجاثية: ١٩.

(٣) محمّد ﷺ : ١٧.

(٤) البقرة : ٢.

(٥) مريم : ٧٢.

(٦) البقرة : ١٠٣.

(٧) النحل: ١٢٨.

- ١٠ ـ الأمن وعدم الخوف :
- ﴿ فَمَنِ أَتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ١٠٠.
  - ١١ ـ اليسر في الحياة:
- ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَٱ تَّـقَى \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَى \* فَسَنُ يَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ (٢).
  - ﴿ وَمَنْ يَـــتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرِأً ﴾ ٣٠.
    - ١٢ ـخير الآخرة :
  - ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن اَ تَّقَى ﴾ (٤).
    - ﴿ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (٥٠.

١٣ ـ الصيانة والحفظ من الأعداء والماكرين وأضرارهم في الفكر

- ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْنَاً ﴾ (١٠).
  - ١٤ ـ وقد مدح الله التقوى وأثنى علمها :
- ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٥.

<sup>(</sup>Y) الليل: ٥ \_ V.

<sup>(</sup>٣) الطلاق : ٤.

<sup>(</sup>٤) النساء : ٧٧.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ١٠٩.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٢٠.

<sup>(</sup>٧) آل عمران : ١٨٦.

٢٠ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم

#### ١٥ ـ والبرّ هو التقوى :

﴿ وَلَيْسَ البِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا البُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ اتَّقَى ﴾ (١٠).

### ١٦ ـ الأجر العظم :

- ﴿ لِلَّذِينَ أَخْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).
  - ﴿ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَّقُوا فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ ("".
  - ﴿ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَشَقُوا يُؤْتِكُمْ أُجُورَكُمْ ﴾ (٤).

#### ١٧ \_ التكفير عن السيّئات:

- ﴿ وَلَمْ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ آمَنُوا وَآتَّقَوْا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ ﴾ (٥).
  - ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرْ عَـنْهُ سَيِّـئَاتِهِ وَيُغْظِمْ لَهُ أَجْراً ﴾ (٦).

### ١٨ ـ الفوز عند الله :

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللهَ وَيَتَّقِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ (٧).

١٩ ـ نيل محبّة الله عزّ وجلّ :

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ ﴾ (^).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) محمّد ﷺ : ٣٦.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) الطلاق: ٥.

<sup>(</sup>٧) النور : ٥٢.

<sup>(</sup>٨) آل عمران : ٧٦.

## ٢٠ ـ الحصول على العلم الإلهي النوراني :

فإنّه يقذفه الله في قلب من يشاء، إذا كان من أهل التقوى:

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ١٠٠.

٢١ ـ كون الله معه فالله مع المتَّقين :

﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَّقِينَ ﴾ ``.

٢٢ ـ الخلاص من مشاكل الحياة، والنجاة من الشدائد والمصاعب، ونيل
 الرزق الواسع الحلال الطيّب من حيث لا يحتسب:

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ (٣). ٢٣ ـ نزول الخبرات:

﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْراً ﴾ (٤).

٢٤ ـ وبركات من السهاء والأرض:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَٱتَّقَوْا لَـفَتَحْنَا عَـلَيْهِمْ بَـرَكَـاتٍ مِـنَ السَّـمَاءِ وَالأَرْضَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

وهذا من فضل تقوى المجتمع، كما هو من آثار تقوى الفرد.

٢٥ ـ قبول الأعمال :

﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ (١٠).

(١) البقرة : ٢٨٢.

(٢) النقرة: ١٩٤.

(٣) الطلاق : ٢ ـ ٣.

(٤) النحل: ٣٠.

(٥) الأعراف : ٩٦.

(٦) المائدة : ٢٧.

٢٢ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم

٢٦ ـ إبعاد السوء بعد التقوى:

﴿ وَيُسْنَجِّي اللهُ الَّذِينَ آتَّقُوا بِمَفَازَتِهِمْ لا يَمَسُّهُمُ السُّوءُ ﴾ (١).

٢٧ ـ إصلاح العمل واز دهاره:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَــَقُوا اللهَ وَقُــولُوا قَــوْلاً سَــدِيداً \* يُــصلِح لَكُـمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ (١).

٢٨ ـ دخول الجنّة وسعادة الدارين :

فإنّ السعيد من يدخل الجنّة، والشقّ من كان مصيره النار، لقوله تعالى :

﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيًّ وَسَعِيدٌ \* فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَا مَا مَا مَا مَا رَبُّكَ إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ ﴾ (٣).

وإنَّما يدخل الجنَّة من كان تقيًّا، فهو السعيد حقًّا:

- ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٤).
- ﴿ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴾ (٥).
- ﴿ لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الزمر: ٦١.

<sup>(</sup>۲) الأحزاب: ۷۰ ـ ۷۱.

<sup>(</sup>۳) هود: ۱۰۸ ـ ۱۰۸.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٣٣.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٥.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٩٨.

- ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ آتَّـقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الجَنَّةِ زُمَراً ﴾ ١٠٠٠.
- ﴿ إِنَّ المُّـتَّـ قِينَ فِي مَقَام أَمِينٍ \* فِي جَنَّاتٍ وَعُـيُونِ ﴾ [٧].
- ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُميُونِ \* آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ (٣).
  - ﴿ إِنَّ المُتَّ قِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيم \* فَاكِهِينَ بِمَا آ تَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ (٤).
- ﴿ إِنَّ المُتَّ قِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيك مُقْتَدِرٍ ﴾ (٥).
  - ﴿ إِنَّ لِلْمُسَّقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ ١٦٠.
  - ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي ظِلالِ وَعُـيُونِ \* وَفَوَاكِهَ مِمَّا يَشْتَـهُونَ ﴾ (٧).
    - ﴿ إِنَّ لِلْمُــَّـَقِينَ مَفَازاً \* حَدَائِقَ وَأَعْنَاباً ﴾ (^^.

#### ٢٩ \_وراثة الجنّة:

- ﴿ تِلْكَ الجَنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا ﴾ (١٠).
  - ٣٠ ـ الإكرام والإعزاز الإلهي :

إذ التقوى هي المقياس في التفاضل والتقدّم:

(١) الزمر: ٧٣.

(٢) الدخان: ٥١ ـ ٥٢.

(٣) الذاريات : ١٥ ـ ١٦.

(٤) الطور : ١٧ ـ ١٨.

(٥) القمر: ٥٤ ـ ٥٥.

(٦) القلم: ٣٤.

(V) المرسلات: ٤١\_٢٤.

(٨) الناً: ٣١\_٣١.

(٩) مريم : ٦٣.

٧٤ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ ' '.

٣١ ـ البشري للمتَّقين:

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَـتَّقُونَ \* لَـهُمُ البُشْـرَى فِـي الحَـيَاةِ الدُّنْـيَا وَفِـي الآخِرَةِ ﴾ (٢).

#### ٣٢ ـ معرفة الإنسان للحق من الباطل:

ومعرفة الخير من الشرّ، والحسن من القبيح، والصالح من الطالح، والجيّد من الرديء، والمعروف من المنكر، والصحيح من السقيم، والسالم من المعيب، فالتقوى هي الفرقان:

﴿ إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقَاناً ﴾ (٣).

٣٣ ـ إنَّ المتَّقين ضيوف الله والوافدون عليه :

﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المُستَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفَداً ﴾ (٤).

٣٤ - الالتزام بوصية الله لكلٌ من آمن به :

وذلك لما في تقوى الله من الخصال الحميدة والخير المطلق:

﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنْ اتَّقُوا اللهَ ﴾ (٥٠).

٣٥ ـ ونهاية المطاف ونتيجة الكلام أنّ على كلّ واحد أن يتّق الله حقّ تقاته :

﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٣.

<sup>(</sup>۲) يونس : ٦٣ \_ ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٩.

<sup>(</sup>٤) مريم : ٨٥.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٣١.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٠٢.

- ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ``.
- ﴿ وَٱتَّقُوا اللهَ وَٱسْمَعُوا وَاللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ ```.
- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَتَّـ قُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣.
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَ تَـ قُوا اللهَ وَلْـتَـنْظُرْ نَـفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَا تَـقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (اللهُ .

إنّها دعوة الإيمان إلى إخوان الصفا، للتمسّك بعروة التقوى، لنيل خير الأولى والعُقى، أليس الصبح بقريب، حيث :

- ﴿ وَأَزْلِفَتِ الجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ (٥).
- و ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ \* آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ (١٠).
- و ﴿ إِنَّ المُــَّةَ قِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمٍ \* فَاكِهِينَ بِمَا آ تَاهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ (٧).
- و ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيك مُقْتَدِرٍ ﴾ (٨).
  - و ﴿ إِنَّ لِلْمُـٰتَّ قِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ (١٠).

(١) المائدة: ١٠٠.

(۲) المائدة : ۱۰۸.

(٣) الحجة: ١.

(٤) الحشر : ١٨.

(٥) ق: ۲۱.

(٦) الذاريات : ١٥ ـ ١٦.

(٧) الطور : ١٧ ـ ١٨.

(٨) القمر : ٥٤ ـ ٥٥ ـ

(٩) القلم : ٣٤

كلمة التقوى في القرآن الكريم

و ﴿ إِنَّ المُتَّ قِينَ فِي ظِلالِ وَعُيُونِ \* وَفَوَاكِهَ مِمَّا يَشْتَـهُونَ ﴾ ١٠٠٠.

و ﴿ إِنَّ لِلْمُـنَّـ قِينَ مَفَازاً \* حَدَائِقَ وَأَعْنَاباً ﴾ [1].

فهلمٌ ندعُ الله سبحانه بلسان خالص وقلب خاشع ونفس مطمئنَّة أن: ربَّنا يا غفّار الذنوب ويا ستّار العيوب ويا كشّاف الكروب ويا حبيب القلوب:

﴿ هَبْ لَـنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (٣٪.

(١) المرسلات: ٤١\_٢٤.

<sup>(</sup>٢) النبأ : ٣١\_٣٢.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٧٤.

## الفصل الثالث

## خطبة أمير المؤمنين عليَّ في صفات المتَّقين

من أبلغ الخطب الجامعة في صفات المتقين وأحوالهم في الدنيا والآخرة، هي خطبة أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب للنَّالِخ لمّا سأله همام عن حالات المتقين، فأجابه الإمام للنُّلِخ بأروع ما يجاب.

وإليك الخطبة الشريفة كما في نهج البلاغة :

« أُمَّا بَعْدُ ،

فَإِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ خَلَقَ الْخَلْقَ حِينَ خَلَقَهُمْ، فَأَ لْزَمَهُمْ عِبَادَتَهُ، وَكَلَّفَهُمْ طَاعَتَهُ، غَنِيًّا عَنْ طَاعَتِهِمْ، آمِناً مِنْ مَعْصِيَتِهِمْ، لأنَّهُ لا تَضُرُّهُ مَعْصِيَةُ مَنْ عَصَاهُ، وَلا تَنْفَعُهُ طَاعَةُ مَنْ أَطَاعَهُ.

فَقَسَمَ بَيْنَهُمْ مَعَايِشَهُمْ ، وَوَضَعَهُمْ مِنَ الدُّنْيَا مَوَاضِعَهُمْ .

فَوَصَفَهُمْ فِي الدِّينِ حَيْثُ وَصَفَهُمْ، لَكِنَّهُ تَعَالَىٰ عَلِمَ قُصُورَهُمْ عَمَّا تَصْلُحُ عَلَيْهِ شُؤُوهُمْ، وَيَسْتَقِيمُ دَاءَ أَوْدَهُمْ فِي عَاجِلِهِمْ وَآجِلِهِمْ، فَأَدَّبَهُمْ بِأَدَبِهِ فِي أَمْرِهِ ٢٨ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم وَنَهْيه مَ يَسِيراً ، وَأَثَابَهُمْ كَثِيراً ، وَأَمَازَ سُبْحَانَهُ بِعَدْلِ حُكْمِهِ وَنَهْيه ، فَأَمَرَهُمْ تَخْيِيراً ، وَكَلَّفَهُمْ يَسِيراً ، وَأَثَابَهُمْ كَثِيراً ، وَأَمَازَ سُبْحَانَهُ بِعَدْلِ حُكْمِه وَحِكْمَتِهِ بَيْنَ المُنْظِئِ عَنْها وَحِكْمَتِهِ بَيْنَ المُنْظِئِ عَنْها وَحِكْمَتِه بَيْنَ المُنْظِي عَنْها وَالمُسْتَظْهِرِ عَلَىٰ نِعْمَتِه مِنْهُمْ بِمَعْصِيَتِه ، فَذَلِكَ قَوْلُ الله عَنزَ وَجَلَّ : ﴿ أَمْ حَسِبَ وَالمُسْتَظْهِرِ عَلَىٰ نِعْمَتِه مِنْهُمْ بِمَعْصِيَتِه ، فَذَلِكَ قَوْلُ الله عَنزَ وَجَلَّ : ﴿ أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَواءً مَحْيَاهُم وَمَا تُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ .

فَالْمُتَّقُونَ فِيهَا هُمْ أَهْلُ الفَضَائِلِ: مَنْطِقَهُمُ الصَّوَابُ، وَمَلْبَسُهُمُ الاقْتِصَادُ، وَمَشْيهُمُ التَّوَاضُعُ.

بَخَعُوا للهِ تَعَالَىٰ بِطَاعَتِهِ، وَخَضَعُوا لَهُ بِعِبَادَتِهِ، رَاضِينَ عَنْهُ فِي كُلِّ حَالاتِهِ، غَضُّوا أَبْصَارَهُمْ عَمَّا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِمْ، وَوَقَفُوا أَسْمَاعَهُمْ عَلَى العِلْمِ بِدِينِهِ النَّافِعِ لَهُمْ.

نُزِّلَتْ أَنْفُسُهُمْ مِنْهُمْ فِي البَلاءِ كَالَّتِي نُزِّلَتْ فِي الرَّخَاءِ، رِضى بِاللهِ عَنِ القَضَاءِ، وَلَوْلا الأَجَلُ الَّذِي كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمْ لَمْ تَسْتَقِرَّ أَرْوَاحُهُمْ فِي أَجْسَادِهِمْ طَرْفَةَ عَيْنِ، شَوْقاً إِلَى الثَّوَاب، وَخَوْفاً مِنَ العِقَاب.

عَظُمَ الخَالِقُ فِي أَنْفُسِهِمْ فَصَغُرَ مَا دُونَهُ فِي أَعْيُنِهِمْ، فَهُمْ وَالجَنَّةُ كَمَنْ قَدْ رَآهَا، فَهُمْ فِيهَا مُعَذَّبُونَ.

قُلُوبُهُمْ مَحْزُونَةٌ ، وَشُرُورُهُمْ مَأْمُونَةٌ ، وَأَجْسَادُهُمْ نَحِيفَةٌ ، وَحَاجَاتُهُمْ خَفِيفَةٌ ، وَ وَأَنْفُسُهُمْ عَفِيفَةٌ ، وَمَعُونَتُهُمْ لِلإِسْلام عَظِيمَةٌ .

صَبَرُوا أَيَّاماً قَصِيرَةً فَأَعْقَبَتْهُمْ رَاحَةً طَوِيلَةً. تِجَارَةٌ مُرْبِحَةٌ، يَسَّـرَهَا لَـهُمْ

أرَادَتِهُمُ الدُّنْيَا فَلَمْ يُرِيدُوهَا ، وَأَسَرَتْهُمْ فَفَدَوْا أَنْفُسَهُمْ مِنْهَا .

أمَّا اللَّيْلَ فَصَافُونَ أَقْدَامَهُمْ، تَالِينَ لأَجْزَاءِ القُرْآنِ يُرَتِّلُونَهُ تَرْتِيلاً. يُحَرِّنُونَ بِهِ أَنْفُسَهُمْ، وَيَسْتَثِيرُونَ بِهِ دَوَاءَ دَائِهِمْ، وَمَا يُهَيِّجُ أَحْزَانَهُمْ بُكَاءً عَنْ ذُنُوبِهِمْ وَجِرَاحِهِمْ وَوَجَعِ كُلُومِهِمْ. فَإِذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا تَشْوِيقٌ رَكَنُوا إلَيْهَا طَمَعاً، وَتَطَلَّعَتْ نُفُوسُهُمْ إلَيْهَا شَوْقاً، وَظُنُّوا أَنَّهَا نُصْبَ أَعْيُنِهِمْ. وَإِذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا تَخْوِيفَ أَصْغَوْا إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ، وَأَقْشَعَرَّتْ مِنْهَا جُلُودُهُمْ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا قُلُوبُهُمْ، وَظَنَّوا أَنَّ إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ، وَأَقْشَعَرَّتْ مِنْهَا جُلُودُهُمْ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا قُلُوبُهُمْ، وَظَنَّوا أَنَّ إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ، وَأَقْشَعَرَّتْ مِنْهَا جُلُودُهُمْ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا قُلُوبُهُمْ، وَظَنَّوا أَنَّ إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ، وَأَقْشَعَرَّتْ مِنْهَا جُلُودُهُمْ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا قُلُوبُهُمْ، وَظَنَّوا أَنَّ إلَيْهَا مَسَامِعَ قُلُوبِهِمْ، وَأَقْشَعَرَّتْ مِنْهَا جُلُودُهُمْ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا قُلُوبُهُمْ، وَظَنَّوا أَنَّ فَيْرَهُمُ وَلَا إلَيْهِمْ مَنَ النَّارِ، مَفْتَرِشُونَ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وَشَهِيقَهَا فِي أُصُولِ آذَانِهِمْ، فَهُمْ حَانُونَ عَلَىٰ أَوْسَاطِهِمْ (١٦) مَفْتَرِشُونَ إلَى اللهِ تَعَالَىٰ فِي فَكَاكِ رِقَابِهِمْ مِنَ النَّارِ، قَدْ حَلَىٰ فَي أَفْواهِمْ مَنَ النَّارِ، قَدْ حَلَىٰ في أَفْواهِمْ، وَحَلَىٰ فِي قُلُوبِهِمْ طَعْمُ مُنَاجَاتِهِ وَلَذِيذُ الخَلُوةَ بِهِ، قَدْ أَقْسَمَ الللهُ عَلَىٰ في مَقْعَدِ صَدْقٍ عِنْدَهُ.

وَأَمَّا النَّهَارَ فَحُلَمَاءُ عَلَمَاءُ، أَبْرَارٌ أَتْقِيَاءُ. قَدْ بَرَاهُمْ الخَوْفَ بَرْيَ القِدَاحِ (٣)، يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ النَّاظِرُ فَيَحْسَبُهُمْ مَرْضَىٰ، وَمَا بِالقَوْمِ مِنْ مَرَضٍ؛ وَيَقُولُ: لَقَدْ خُولِطُوا! وَلَقَدْ خَالَطَهُمْ أَمْرٌ عَظِيمٌ! إِذَا ذَكَرُوا عَظَمَةَ اللهِ تَعَالَىٰ رَبَّهُمْ وَشِدَّةَ سُلْطَانِهِ مَعَ مَا

<sup>(</sup>١) راكعون.

<sup>(</sup>٢) ساجدون.

<sup>(</sup>٢) نحت السهام.

٣٠ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم يُخَالِطُهُمْ مِنْ ذِكْرِ المَوْتِ وَأَهْوَالِ القِيَامَةِ ، أَفْزَعَ ذَلِكَ قُلُوبَهُمْ ، وَطَاشَتْ لَهُ حِلُومُهُمْ ، وَطَاشَتْ لَهُ حِلُومُهُمْ ، وَذَهَلَتْ مِنْهُ عَقُولُهُمْ ، فَإِذَا أَسْتَقَامُوا مِنْ ذَلِكَ بَادَرُوا إلَى اللهِ تَعَالَىٰ بَالأَعْمَالِ الزَّاكِيَة .

لا يَرْضَوْنَ مِنْ أَعْمَالِهِمُ القَلِيلَ، وَلا يَسْتَكْثِرُونَ الكَثِيرَ. فَهُمْ لأَنْفُسِهِمْ مُتَّهِمُونَ، وَمِنْ أَعْمَالِهِمْ مُشْفِقُونَ.

إِذَا زُكِّيَ أَحَدٌ مِنْهُمْ خَافَ مِمَّا يُقَالُ لَهُ، فَيَقُولُ: أَنَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنْ غَيْرِي، وَرَبِّي أَعْلَمُ بِنَفْسِي إِنَا اللَّهُمَّ لا تُؤَاخِذْنِي بِمَا يَقُولُونَ، وَأَجْعَلْنِي أَفْضَلَ مِمَّا يَظُنُّونَ، وَأَغْفِرْ لِي مَا لا يَعْلَمُونَ، فَإِنَّكَ عَلَّامُ الغُيُوب، وَسَتَّارُ العُيُوب.

فَمِنْ عَلاَمَةِ أَحَدِهِمْ أَنَّكَ تَرَىٰ لَهُ قُوَّةً فِي دِينٍ ، وَحَزْماً فِي لِينٍ ، وَإِيْمَاناً فِي يَقِينٍ ، وَحِرْصاً فِي عِلْمٍ ، وَعِلْماً فِي حِلْمٍ ، وَكَيْساً فِي رِفْقٍ ، وَرِفْقاً فِي كَيْسٍ ، وَشَفَقَةً فِي نَفَقَةٍ ، وَفِهْماً فِي فِقْهٍ ، وَقَصْداً فِي غِنى ، وَخُشُوعاً فِي عِبَادَةٍ ، وَتَجَمُّلاً فِي فَاقَةٍ ، وَفَهْماً فِي فِقْهٍ ، وَقَصْداً فِي غِنى ، وَخُشُوعاً فِي عِبَادَةٍ ، وَرَحْمَةً لِلْمَجْهُودِ ، وَإِعْطاءً فِي حَقِّ ، وَطَلَباً فِي حَلالٍ ، وَنَشَاطاً فِي هُدى ، وَ تَحَرُّجاً عَنْ طَمَع ، وَآعْتِصَاماً فِي شَهْوَةٍ ، وَبِرَّا فِي آسْتِقَامَةٍ .

لا يَغُرُّهُ ثَنَاءُ مَنْ جَهَلَهُ، وَلا يَدَعُ إحْصَاءَ مَا عَمِلَهُ، مُسْتَبْطِئاً لِنَفْسِهِ فِي الْعَمَلِ، قَدْ أَحْيىٰ عَقْلَهُ، وَأَمَاتَ شَهْوَتَهُ، وَأَطَاعَ رَبَّهُ، وَعَصَىٰ نَهْسَهُ، حَسَّىٰ دَقَّ جَلِيلُهُ، وَلَطُفَ غَلِيظُهُ، وَبَرَقَ لَهُ لامِعٌ كَثِيرُ البَرْقِ، فَأَبَانَ لَهُ الطَّرِيقَ، وَسَلَكَ بِهِ السَّبِيلَ، وَلَطُفَ غَلِيظُهُ، وَبَرَقَ لَهُ لامِعٌ كَثِيرُ البَرْقِ، فَأَبَانَ لَهُ الطَّرِيقَ، وَسَلَكَ بِهِ السَّبِيلَ، وَتَدَافَعَتْهُ الأَبْوَابُ إلىٰ بَابِ السَّلامَةِ، وَدَارِ الإقَامَةِ، وَثَبَتَتْ رِجْلاهُ لِطَمَأْنِينَةِ بَدَنِهِ وَتَدَافَعَتْهُ الأَبْوَابُ إلىٰ بَابِ السَّلامَةِ، وَدَارِ الإقَامَةِ، وَثَبَتَتْ رِجْلاهُ لِطَمَأْنِينَةِ بَدَنِهِ فِي قَرَارِ الأَمْنِ وَالرَّاحَةِ بِمَا آسَتَعْمَلَ قَلْبَهُ، وَأَرْضَىٰ رَبَّهُ، يَعْمَلُ الأَعْمَالَ الصَّالِحَة

خطبة أمير المؤمنين ﷺ في صفات المتَقين .....٣١ وَهُوَ عَلَىٰ وَجَل.

يُمْسِى وَهَمُّهُ الشُّكْرُ ، وَيُصْبِحُ وَهَمُّهُ الذِّكْرُ .

يَبِيتُ حَذِراً، وَيُصْبِحُ فَرِحاً؛ حَذِراً لِمَا حُذِّرَ مِنَ الغَفْلَةِ، وَفَرِحاً بِمَا أَصَابَ مِنَ الفَصْل وَالرَّحْمَةِ.

نِيَّتُهُ خَالِصَةً ، وَأَعْمَالُهُ لَيْسَ فِيهَا غِشٌ وَخَدِيْعَةٌ .

نَظَرُهُ عِبْرَةً ، وَسُكُوتُهُ فِكْرَةً ، وَكَلامُهُ حِكْمَةً .

إِنِ ٱسْتَصْعَبَتْ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فِيَّمَا تَكْرَهُ لَمْ يُعْطِهَا سُؤْلَهَا فِيَمَا تُحِبُّ.

قُرَّةُ عَيْنِهِ فِيَما لا يَزُولُ ، وَزَهَادَتُهُ فِيما لا يَبْقىٰ .

يَمْزُجُ الحِلْمَ بِالعِلْمِ، وَالعِلْمَ بِالعَقْلِ، وَالعَقْلَ بِالصَّبْرِ، وَالقَوْلَ بِالعَمَلِ.

تَرَاهُ بَعِيداً كَسَلُهُ، قَرِيباً أَمَلُهُ، قَلِيلاً زَلَلهُ، دَائِماً نَشَاطُهُ، مُتَوَقَّعاً أَجَلهُ، كَثِيراً فِكُرُهُ، مَعْدُوماً كِبْرُهُ، مَتِيناً صَبْرُهُ، ذَاكِراً رَبَّهُ، خَاشِعاً قَلْبُهُ، عَازِباً جَهْلُهُ، قَانِعَةً نَفْسُهُ وَبِالَّذِي قُدِرَ لَهُ، مَنْزُوراً أَكْلُهُ، سَهْلاً أَمْرُهُ، حَرِيزاً دِيْنُهُ، مَيِّتَةً شَهْوَتُهُ، مَكْظُوماً عَيْظُهُ، صَافِياً خُلْقُهُ، آمِناً مِنْهُ جَارُهُ، ناصِحاً فِي السِّرِّ وَالعَلانِيَةِ، مُنَاصِحاً مُتَباذِلاً مُتَواضِعاً، لا يَهْجُرُ أَخَاهُ، وَلا يَعْتَابُهُ، وَلا يَمْكُرُ بِهِ، لا يُحَدِّثُ الأصدِقاءَ بِاللَّذِي يُؤْتَمَنُ عَلَيْهِ، وَلا يَكْتُمْ شَهَادَةَ الأَعْدَاءِ، وَلا يَعْمَلُ شَيْئاً مِنَ الحَقِّ رِئاءً، وَلا يَتْرُكُهُ عَلَا الخَيْرُ مِنْهُ مَأْمُولُ، وَالشَّرُّ مِنْهُ مَأْمُولٌ، وَالشَّرُّ مِنْهُ مَأْمُولٌ.

إِنْ كَانَ فِي الغَافِلِينَ كُتِبَ فِي الذَّاكِرِينَ ، وَإِنْ كَانَ فِي الذَّاكِرِينَ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الغَافلينَ .

يَعْفُو عَمَّنْ ظَلَمَهُ، وَيُعْطِي مَنْ حَرَمَهُ، وَيَصِلُ مَنْ قَطَعَهُ، لا يَعْزِبُ حُلْمُهُ، وَيَصِلُ مَنْ قَطَعَهُ، لا يَعْزِبُ حُلْمُهُ، وَلا يَعْجَلُ فِيما يُرِيْبُهُ، وَلا يَأْسَفُ عَلَىٰ مَا فَاتَهُ، وَلا يَحْزَنُ عَلَىٰ مَا أَصَابَهُ، وَيَصْفَحُ عَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ، وَلا يَرْجُو مَا لا يَجُوزُ لَهُ الرَّجَاءَ، وَلا يَفْشَلُ فِي الشِّدَّةِ، وَلا يَبْطُرُ فِي الرَّخَاءِ. وَلا يَفْشَلُ فِي الشِّدَّةِ، وَلا يَبْطُرُ فِي الرَّخَاءِ.

بَعِيداً فُحْشُهُ، لَيِّناً قَوْلُهُ، غَائِباً مُنْكَرُهُ، حَاضِراً مَعْرُوفُهُ، صَادِقاً قَوْلُهُ، حَسَناً فَعْلُهُ، مُقْبِلاً خَيْرُهُ، مُدْبِراً شَرُّهُ.

حَيَاؤُهُ يَعْلُو شَهْوَ تَهُ، وَوِدَّهُ يَعْلُو حَسَدَهُ، وَعَفْوُهُ يَعْلُو حِقْدَهُ.

فِي الزَّلازِلِ وَقُورٌ ، وَفِي المَكَارِهِ صَبُورٌ ، وَفِي الرَّخَاءِ شَكُورٌ .

لا يَحِيفُ عَلَىٰ مَنْ يُبْغِضُ، وَلا يَأْثَمُ فِيْمَنْ يُحِبُّ، وَلا يَدَّعِي مَا لَـيْسَ لَــهُ، وَلا يَجْحَدُ حَقَّاً هُوَ عَلَيْهِ، وَيَعْتَرَفُ بِالحَقِّ قَبْلَ أَنْ يُشْهَدَ عَلَيْهِ.

هَشَّاشٌ، بَشَّاشٌ، لا بِعَابِسٍ وَلا بِجَسَّاسٍ، صَلِبٌ كَظِم بَسَّامٍ، دَقِيقُ النَّظَرِ، عَظِيمُ الحَذَرِ، لا يَبْخَلُ، وَإِنْ بُخِلَ عَلَيْهِ صَبَرَ، لا يُضِيعُ مَا ٱسْتُحْفِظَ، وَلا يَنْسَىٰ مَا ذُكِّرَ، وَلا يُنَابِزُ بِالأَلْقَابِ، وَلا يَبْغِي عَلَىٰ أَحَدٍ، وَلا يُهِمُّ بِالحَسَدِ، وَلا يُضَارُّ بِالجَارِ، وَلا يَشْمَتُ بِالمَصَائِبِ.

مُؤَدِّ لِلأَمَانَاتِ، سَرِيعٌ إلَى الخَيْرَاتِ، بَطِيءٌ عَنِ المُنْكَرَاتِ، يَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ
وَ يَفْعَلُهُ، وَ يَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ وَ يَجْتَنِبُهُ، وَلا يَدْخُلُ فِي البَاطِلِ، وَلا يَخْرُجُ مِنَ الحَقِّ،
عَقِلَ فَاسْتَخْيَا، وَقَنَعَ فَاسْتَغْنَىٰ.

إِنْ صَمَتَ لَمْ يَعْمُهُ صَمْتُهُ، وَإِنْ نَطَقَ لَمْ يَعْلُو لَفْظَهُ، وَإِنْ ضَحِكَ لَمْ يَعْلُ

خطبة أمير المؤمنين ﷺ في صفات المتّقين ......٣٣ صَهْ تُهُ.

لا يَجْمَحُ بِهِ الغَيْظُ ، وَلا يَغْلِبُهُ الهَوىٰ ، وَلا يَقْهَرُهُ الشُّحَّ ، وَلا يَطْمَعُ فِيَما لَيْسَ لَهُ .

يُخَالِطُ النَّاسَ بِعِلْمٍ، وَيُفَارِقُهُمْ بِسَلْمٍ، يَتَكَلَّمُ لِيَغْنَمَ، وَيَصْمِتُ لِيَعْلَمَ، وَيَسْأَلُ لِيَغْنَمَ، وَيَصْمِتُ لِيَعْلَمَ، وَيَسْأَلُ لِيَتَجَبَّرَ بِهِ عَلَىٰ مَنْ سِواهُ، لِيَنْجَبَّرَ بِهِ عَلَىٰ مَنْ سِواهُ، وَإِنْ بُغِيَ عَلَيْهِ صَبَرَ حَتَّىٰ يَكُونَ اللهُ جَلَّ ذِكْرُهُ هُوَ المُنْتَصِرُ الَّذِي يَنْتَقِمُ لَهُ.

نَفْسُهُ مِنْهُ فِي عَنَاءٍ ، وَالنَّاسُ مِنْهُ فِي رَاحَةٍ .

أَتْعَبَ نَفْسَهُ لآخِرَتِهِ ، وَأَرَاحَ النَّاسَ مِنْ نَفْسِهِ .

بُعْدُهُ عَمَّنْ تَبَاعَدَ عَنْهُ زُهْدٌ وَنَزَاهَةٌ ، وَدُنُوُّهُ مِمَّنْ دَنَا مِنْهُ لِينٌ وَرَحْمَةٌ .

لَيْسَ تَبَاعُدُهُ بِكِبْرٍ وَعَظَمَةٍ ، وَلا دُنُوَّهُ بِمَكْرٍ وَخَدِيعَةٍ ، بَلْ يَقْتَدِي بِمَنْ سَلَفَ مِنْ أَهْلِ الخَيْرِ قَبْلَهُ ، وَهُوَ إِمَامٌ لِمَنْ خَلَفَ مِنْ أَهْلِ البِرِّ بَعْدَهُ .

يَا هُمَامُ، المُؤْمِنُ هَوَ الكَيِّسُ الفَطِنُ، بِشْرَهُ فِي وَجْهِدِ، وَحُزْنَهُ فِي قَلْبِهِ.

أَوْسَعَ شَيْءٍ صَدْراً، وَأَذَلَّ شَيْءٍ نَفْساً، وَأَرْفَعَ قَدْراً.

زَاجِرٌ عَنْ كُلِّ فَانِ ، حَاضِرٌ عَلَىٰ كُلِّ حَسَنِ .

لا حَقُودٌ وَلا حَسُودٍ ، وَلا وَثَّابٌ وَلا سَبَّابٌ ، وَلا عَيَّابٌ وَلا مُغْتَابٍ .

يَكْرَهُ الرِّفْعَةَ، وَيَشْنَأُ السَّمْعَةَ، طَوِيلٌ غَمَّهُ، بَعِيدٌ هَمُّهُ، كَثِيرٌ صَمْتُهُ، مَشْغُولٌ وَقْتَهُ بِمَا يَنْفَعُهُ، وَقُورٌ ذَكُورٌ، شَكُورٌ مَغْمُورٌ بِفِكْرَتِهِ، ظَنِينٌ بِخِلَّتِهِ، سَهْلُ الخَلِيقَةِ، لَيِّنُ العَرِيكَةِ، رَصِينُ الوَفَاءِ، قَلِيلُ الأذىٰ، لا مُتَأَفِّكٍ وَلا مُتَهَتِّكٍ، كَثِيرٌ عِلْمُهُ، عَظِيمٌ لَيِّنُ العَرِيكَةِ، رَصِينُ الوَفَاءِ، قَلِيلُ الأذىٰ، لا مُتَأَفِّكٍ وَلا مُتَهَتِّكٍ، كَثِيرٌ عِلْمُهُ، عَظِيمٌ

٣٤ ..... كلمة التقوى في القرآن الكريم حلْمُهُ.

لا يَبْخَلُ، وَلا يَـعْجَلُ، وَلا يَـضْجِرُ، وَلا يَـبْطَرُ، وَلا يَـجِيفُ فِـي حُكْـمِهِ، وَلا يَجُورَ فِى عِلْمِهِ.

نَفْسُهُ أَصْلَبُ مِنَ الصَّلْدِ، وَهُوَ أَذَلُّ مِنَ العَبْدِ، وَمُكَادَحَتُهُ أَحْلَىٰ مِنَ الشَّهْدِ.

لا جَشِعٌ ، وَلا هَلِعٌ ، وَلا عَنِفٌ ، وَلا صَلِفٌ ، وَلا مُتَكَلِّفٌ ، وَلا مُتَعَمِّقٌ ، جَميلُ المُنَازَعَةِ ، كَرِيمُ المُرَاجَعَةِ ، عَدْلٌ إِنْ غَضِبَ ، رَفِيقُ إِنْ طُلِبَ ، لا يَتَهَوَّرُ ، وَلا يَتَجَبَّرُ ، خَالِصُ الوِدِّ، وَثِيقَ العَهْدِ، وَفِيِّ العَـقْدِ، شَـفِيقٌ وَصُـولٌ، حَـلِيمٌ، خَـمُولٌ، قَـلِيلُ الفُضُولِ، رَاضِ عَنِ اللهِ، مُخَالِفٌ لِهَوَاهُ، لا يَغْلِظُ عَلَىٰ مَنْ يُـوَذِيهِ، وَلا يَخُوضُ فِيَما لا يَعْنِيهِ ، نَاصِرٌ لِلدِّينِ ، مُحَام عَنِ المُؤْمِنِينَ ، كَهْفُ لِلْمُسْلِمِينَ ، لا يَخْرِقُ الثَّنَاءَ سَمْعُهُ، وَلا يَنْكِي الطَّمَعُ قَلْبَهُ، وَلا يَصْرِفُ اللَّعِبُ حُكْمَهُ، وَلا يَطَّلِعُ الجَاهِلُ عِلْمَهُ، قَوَّالٌ فَعَّالٌ، عَالِمٌ حَازِمٌ، لا بِفَحَّاشٍ، وَلا بِطَيَّاشٍ، وَصُولٌ بِغَيْرِ غُنْج، بَذُولٌ بِـغَيْرِ سَرْدٍ، لا بِخَتَّارٍ وَلا بِغَدَّارٍ، لا يَقْتَفِي أَثَراً، وَلا يَحِيفُ بَشَراً، رَفِيقٌ بِالخَلْقِ، سَاع فِي الأرْضِ، عَوْنٌ لِلضَّعِيفِ، غَوْثٌ لِلَّهِيفِ، لا يَهْتِكُ سِتْراً، وَلا يَكْشِفُ سِـرًّا، كَـثِيرُ البَلْويْ، قَلِيلُ الشَّكُويْ، إِنْ رَأَىٰ خَيْراً ذَكَرَهُ، وَإِنْ عَايَنَ شَرًّا سَتَرَهُ، يَسْتُرُ العَيْبَ، وَيَحْفِظُ الغَيْبَ، وَيُقِيلُ العَثْرَةَ، وَيَغْفِرُ الزَّلَّةَ، لا يَطَّلِعُ عَلَىٰ نُصْح فَيَذَرَهُ، وَلا يَـدَعُ حَيْفاً فَيُصْلِحَهُ، أَمِينٌ رَصِينٌ، تَقِيٌّ رَضِيٌّ، يَقْبَلُ العُذْرَ، وَيُجْمِلُ الذِّكْرَ، وَيُحْسِنُ بِالنَّاسِ الظَّنَّ، وَيَتَّهِمُ عَلَى العَيْبِ نَفْسَهُ، يُحِبُّ فِي اللهِ بِفِقْدٍ وَعِلْم، وَيَقْطَعُ فِي اللهِ بِحَزْمٍ وَعَزْمٍ، لا يَخْرِقُ بِهِ فَرَحٌ، وَلا يَطِيشُ بِهِ قَرْحٌ، مُذَكِّرٌ لِلْعالِم، مُعَلِّمٌ لِلْجاهِلِ، خطبة أمير المؤمنين ﷺ في صفات المتَقين ......٣٥

لا يَتَوَقَّعُ لَهُ بَائِقَةٌ ، وَلا يَخَافُ لَهُ غَائِلَةٌ ، كُلُّ سَعْيٍ عِنْدَهُ أَخْلَصُ مِنْ سَعْيِهِ ، وَكُلَّ نَفْسٍ عِنْدَهُ أَصْلَحُ مِنْ نَفْسِهِ ، عَالِمٌ بَعَيْهِ ، شَاغِلٌ بِغَمِّه ، لا يَثِقُ بِغَيْرِ رَبَّهِ ، غَرِيبٌ وَحِيدٌ عَزِينٌ ، يُحِبُّ فِي اللهِ ، وَيُجَاهِدُ فِي اللهِ لِيَتْبَعَ رِضَاهُ ، وَلا يَنْتَقِمُ لِنَفْسِهِ بِنَفْسِهِ بِنَفْسِهِ ، وَلا يُولِي فِي اللهِ بِنَفْسِهِ ، وَلا يُولِي فِي سَخَطِ رَبِّهِ ، مُجَالِسٌ لأَهْلِ الفَقْرِ ، مُصَادِقٌ لأَهْلِ الصَّدْقِ ، مُوازِرٌ وَلا يُولِي فِي سَخَطِ رَبِّهِ ، مُجَالِسٌ لأَهْلِ الفَقْرِ ، مُصَادِقٌ لأَهْلِ الصَّدْقِ ، مُوازِرٌ لأَهْلِ الحَقِّ ، عَوْنٌ لِلْغَرِيبِ ، أَبٌ لِلْيَتِيمِ ، بَعْلٌ لِلأَرْمَلَةِ ، حَفِيٌّ بِأَهْلِ المَسْكَنَةِ ، مَرْجُولٌ لِكُلِّ كَرِيهَةٍ ، مَامُولٌ لِكُلِّ شِدَةٍ ، أَوْلَئِكَ شِيْعَتُنَا وَأَحِبَّتُنَا وَمِنَّا وَمَعَنَا .

فصعق همام صعقة كانت نفسه فها.

فقال أمير المؤمنين للثَّلِهِ :

أَمَا وَاللهِ لَقَدْ كُنْتُ أَخَافُهَا عَلَيْهِ .

شمّ قال:

أَهَكَذَا تَصْنَعُ المَوَاعِظُ البَالِغَةُ بِأَهْلِهَا ؟

فقال له قائل: فما بالك أنت يا أمر المؤمنن؟

فقال عليُّلْهِ :

وَيْحَكَ، إِنَّ لِكُلِّ أَجَلٍ وَقْتاً لا يَعْدُوهُ، وَسَبَباً لا يَتَجَاوَزُهُ. فَمَهْلاً، لا تَعُدْ لِمِثْلِهَا، فَإِنَّمَا نَفَثَ الشَّيْطَانُ عَلَىٰ لِسَانِكَ!

#### تعقيب:

آثرت أن أنقل خطبة أمير المؤمنين المُثَلِّا لما فيها من المـوعظة والإرشـاد،

وما وضعه الأمير علي لله بهجاً لحياة المؤمن المتقى، لا سيًا ونحن نعيش في هذا العصر حياة مادّية تخلّى فيها أكثر الناس عن المبادئ السامية والمثل العليا التي جاء بها الإسلام تحقيقاً لسعادة الإنسان وخلاصه من الظلم والاستبداد، وتجلّى هذا في خطبة قائدنا وصيّ رسول الله عَلَيْ عليّ بن أبي طالب عليه في وصف المتقين لأحد أصحابه همام عليه في .

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

## الفهرس

| ٣          | المقدّمة _أقسام التقوى  |
|------------|-------------------------|
|            |                         |
| تتقوى ٦    | الفصل الأوّل _مصاديق ال |
| <i>r</i>   | ١ _ إقامة الصلاة        |
| <b>Y•</b>  |                         |
| <b>y</b> • | ٣ ـ ترك الربا           |
| ١٠         | ٤ ـ أداء الأمانة        |
| 11         | ٥ ـ صلة الرحم           |
| 11         | ٦_ابتغاء الوسيلة        |
| <i>11</i>  | ٧_اتّباع القرآن         |
| <b>11</b>  | ٨ ـ إطاعة النبيُّ ﷺ     |
| نن         | ٩ ـ عدم إطاعة المسرفير  |
| 17         |                         |
| 11         | ١١ ـ الصبر              |
| <b>17</b>  | ٠٠٠                     |

| كلمة التقوى في القرآن الكريم | <b>Y</b> A                    |
|------------------------------|-------------------------------|
| 17                           | ١٢ ــ القول السديد            |
| 17                           | ١٣ ــالترابط في الله          |
| ١٣ ٢                         | ١٤ ـ عدم التعاون على الإثم    |
| 17                           | ١٥ ـ متاع بالمعروف            |
| 17                           | ١٦ ـ النجوي بالبرّ والتقوي    |
| ١٤                           | ١٧ ــ العفو                   |
| ١٤                           | ١٨ _ إقامة العدل              |
| ١٤                           | ١٩_الجهاد                     |
| ١٤                           | ٢٠_الغلظة مع الكفّار          |
| 18                           | ٢١_التواضع مع المؤمنين        |
| ١٤                           | ٢٢ ــ الكون مع الصادقين .     |
| ١٤                           | ٢٣_تعظيم الشعائر              |
| 10                           | ٢٤_الوفاء بالعهد              |
| 10                           | ٢٥ ـ أكل الحلال الطيّب        |
| 10                           | ۲٦_الذكرى٢٦                   |
| 10                           | ۲۷ _أساس كلّ شيء              |
|                              |                               |
| \ <b>Y</b>                   | الفصل الثاني _جزاء المتّقين . |
| \Y                           | ١ ـ حسن المآب                 |
| \ <b>V</b>                   | ٢_المقام الأمين               |
| \Y                           | ٣_حسن العاقبة                 |

| 49 | الفهرس الفهرس المستمام المستمالة المستم |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸ | ٤ ـ و لا ية الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۸ | ٥ ــزيادة الهداية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۸ | ٦_هداهم بكتاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸ | ٧_النجاة من النار٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸ | ٨_ينالون ثواب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸ | ٩ ــالنصر والتأييد الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۹ | ١٠ ـ الأمن وعدم الخوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 19 | ١١ ـ اليسر في الحياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۹ | ١٢ _خير الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۹ | ١٣ ـ الصيانة والحفظ من الأعداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 19 | ١٤ ـ مدح الله التقوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲. | ١٥ ـ البرّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲. | ١٦_الأجر العظيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲. | ١٧ ـ التكفير عن السيّئات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲. | ۱۸ ـ الفوز عند الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲. | ١٩ ــ نيل محبّة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۱ | PSEC SECTOR STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۱ | 1 11 1/21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۱ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٧, | ٢٤ ـ يو كات من الساء والأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ٤٠ كلمة التقوى في القرآن الكريم                     |
|-----------------------------------------------------|
| ٢٥ ـ قبول الأعمال                                   |
| ٢٦ ـ إيعاد السوء                                    |
| ٢٧_إصلاح العمل                                      |
| ٢٨_سعادة الدارين ودخول الجنّة                       |
| ٢٩ ــ وراثة الجنّة                                  |
| ٣٠ ـ الإكرام الإلهي                                 |
| ٣١_البشرى                                           |
| ٣٢_معرفة الحقّ من الباطل                            |
| ٣٣ ـ وفد الله                                       |
| ٣٤ _ وصيّة الله                                     |
| ٣٥ ـ تقى الله حقّ تقاته                             |
|                                                     |
| الفصل الثالث _خطبة أمير المؤمنين ﷺ في صفات المتّقين |
| تعقیب                                               |
| الفهرس                                              |

## المؤلّف في سطور

سماحة العلّامة الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطلوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥م، ويتّصل نسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة من عبد الله الباهر \_أخ الإمام الباقر علي وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى علي ابن الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي .

والده العلامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي رُمُّ ، من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة ، دفن في المكتبة في (مسجد علوي) بقم ، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية .

تلقى دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد على يد والده المرحوم وعلى غيره، وفي قم المقدّسة على يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النجفي في والسيّد الكلهايكاني في والشيخ فاضل اللنكراني دام ظلّه والشيخ جواد التبريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خارج الفقة والأصول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التفسير والأخلاق، شهد بعض الآيات العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار في نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حوزة قم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعى إلى تأسيس موسوعة إسلامية كبرى بقلمه المبارك في شتّى الفنون والعلوم الإسلامية (١) في أكثر من ١٥٠ كتاب ورسالة، وقد

<sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٠ مجلّداً حتى سنة ١٤٢٢، والمقصود من الرسالة ما تزيد عن عشر صفحات إلى مئة صفحة، والكتاب ما يزيد عن المئة.

طبع منها ١٠٥ ما بين كتاب ورسالة. فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلّات.

وقد عُرف بخدماته الثقافية والاجتماعية، منل: تأسيس مستوصف الإمام السجّاد على الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحقّقين ومكتبة الإمام الصادق على بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين عليه في مشهد الإمام الرضا على وحسينية الإمامين الكاظمين عليه ، ومدرسة الإمامين الجوادين عليه العلمية بقم المقدّسة، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وحسينية أمّ البنين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وغير ذلك.

وقد أجازه في الرواية ما يقرب من العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الكُلپايگاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم (١).

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عَلَيْكُ : (إنّما العلم ثلاث: آية محكمة، وسنّة قائمة، وفريضة عادلة، وما سواهن فضل)، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة: العقائد (آية محكمة)، والأخلاق (سنّة قائمة)، والفقه (فريضة عادلة)، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الاُستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يلى حسب الحروف الهجائيّة:

<sup>(</sup>۱) اقتباس من كتاب (عظمة أمير المؤمنين علي عَيُلاً) بقلم الأستاذ فاضل الفراتي، فنشكره على ذلك، وكتاب (القصاص على ضوء القرآن والسنّة \_المجلّد الثالث). وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر = من حياتي) الناشر.

# موسوعة رسالات إسلامية قسم العقائد

| السنة | <b>d</b> | صفحة | الكتاب                                    | ت  |
|-------|----------|------|-------------------------------------------|----|
| 1274  | ١        | 17.  | أثار الصلوات في رحاب الروايات.            | 1  |
| ١٤٢١  | ١        | ٣٠٠  | الإمام الحسين في عرش الله .               | ۲  |
| 1271  | ١        | ۱۲۸  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.   | ٣  |
| 1271  | ۲        | ۸٥   | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. | ٤  |
| 1271  | ۲        | 97   | الأنوار القدسيّة.                         | ٥  |
| 1271  | ۲        | 97   | أهل البيت سفينة النجاة.                   | ٦  |
| 121   | ۲        | 44   | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة.     | ٧  |
| 1811  | ١        | ۲٠٠  | تحفة الزائرين.                            | ٨  |
| 1219  | ۲        | ٣٢   | جلوة من ولاية أهل البيت.                  | ٩  |
| 1847  | ١        | ۱۳۰  | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.        | ١. |
| 1271  | ۲        | ١٦   | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.       | 11 |
| 1818  | ١        | ٤٥٤  | دروس اليقين في معرفة أصول الدين.          | ١٢ |
| 1271  | ۲        | ۲٠   | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.       | ۱۳ |
| 1271  | ۲        | ١٦   | زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ.           | ١٤ |
| 1271  | ۲        | ٧٢   | السرّ في آية الاعتصام.                    | ١٥ |

| 1278 | ۲ | ٣٢  | سهام في نحر الوهابيّة.              | ١٦ |
|------|---|-----|-------------------------------------|----|
| ١٤١٨ | ۲ | 71  | السيف الموعود في نحر اليهود.        | ١٧ |
| 1878 | ١ | 17. | شهد الأرواح.                        | ١٨ |
| 1278 | ۲ | ۸٠  | عصمة الحوراء زينب.                  | ۱٩ |
| 1811 | ١ | 777 | عقائد المؤمنين.                     | ۲٠ |
| 1271 | ۲ | ١٢٤ | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة.      | ۲۱ |
| 1278 | ۲ | ٩٦  | فاطمة الزهراء سرّ الوجود.           | 44 |
| 1271 | ۲ | ٣٢  | فاطمة الزهراء ليلة القدر.           | 74 |
| 1278 | ١ | ٤٥٠ | في رحاب حديث الثقلين.               | 72 |
| 1278 | ۲ | ٦٤  | في رحاب وليد الكعبة.                | ۲٥ |
| 1278 | ١ | ١٤٤ | القرآن الكريم في ميزان الثقلين.     | ۲٦ |
| 1874 | ١ | ١٦  | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار. | ۲۷ |
| 1874 | ١ | ٤٨  | ماذا تعرف عن الغلق والغلاة .        | ۲۸ |
| 1877 | - | ۱۲۸ | المأمول في تكريم ذرية الرسول.       | 49 |
| 1278 | 1 | 198 | النجوم المتناثرة.                   | ٣٠ |
| ١٤٢١ | ۲ | ١٦  | وميض من قبسات الحقّ.                | ۳۱ |
| 1874 | ١ | ۸٠  | الهدى والضلال في ميزان الثقلين.     | ٣٢ |
| 1874 | ١ | ۱۸٤ | هذه هي البراءة.                     | 44 |
| 1819 | ١ | ٤٧٠ | هذه هي الولاية .                    | ٣٤ |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الأخلاق

| السنة | ط | صفحة | الكتاب                                                 | ت  |
|-------|---|------|--------------------------------------------------------|----|
| 1878  | ۲ | 7 ٤  | الإخلاص في الحجّ.                                      | ١  |
| ١٤١٨  | ١ | ۱۷٦  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲  |
| 1271  | ١ | ٣٠   | إشراقات نبويّة.                                        | ٣  |
| 1878  | ۲ | ۸۸   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | ٤  |
| 1811  | ١ | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٥  |
| 121.  | ۲ | 117  | تحفهٔ فدوی یا نیایش مؤمنان (فارسي).                    | ٦  |
| 1877  | ١ | ٣٦.  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٧  |
| 1818  | ١ | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٨  |
| 1271  | ۲ | ۸۰   | حبّ الله نماذج وصور.                                   | ٩  |
| 1278  | Ņ | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | ١. |
| 1277  | ۲ | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم.                         | 11 |
| ١٤١٨  | ۲ | ١٢٨  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | ۱۲ |
| 1274  | ١ | 17.  | دروس في الأخلاق.                                       | ۱۳ |
| ١٤١٨  | ۲ | ٣٠   | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | ١٤ |
| 1271  | ۲ | ۱۱۲  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | ١٥ |
| ١٤١٨  | ۲ | ٥٤   | رسالتنا.                                               | 17 |
| 1897  | ١ | 44   | رسالة في العشق.                                        | ١٧ |

| 1275 | ۲ | 77  | سرّ الخليقة وفلسفة الحياة.               | ١٨ |
|------|---|-----|------------------------------------------|----|
| 18.0 | ١ | ۱٦٨ | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين. | 19 |
| 1274 | ۲ | ٥٦  | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة.    | ۲٠ |
| 1271 | ۲ | ٤٨  | السيرة النبوية في السطور العلوية.        | ۲۱ |
| 1271 | ۲ | 77  | شهر رمضان ربيع القرآن.                   | 77 |
| 1878 | ١ | ٥٦  | الشيطان على ضوء القرآن.                  | 74 |
| ١٤١٨ | ١ | ۱۷٦ | طالب العلم والسيرة الأخلاقية .           | 72 |
| 1871 | ۲ | ٣٨  | على أبواب شهر رمضان المبارك.             | ۲٥ |
| 1874 | ١ | ٦٤  | فضيلة العلم والعلماء.                    | ۲٦ |
| 1878 | ١ | ١٢  | قبس من أدب الأولاد.                      | ۲۷ |
| 1884 | ۲ | ٦٤  | كلمة التقوى في القرآن الكريم.            | ۲۸ |
| 1271 | ۲ | ۸۸  | كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟.            | 49 |
| 127. | ١ | ١٢  | محاضرات في علم الأخلاق _القسم الأوّل _   | ٣. |
| 1271 | ١ | ۱۱۲ | معالم الصديق والصداقة .                  | ٣١ |
| 1878 | ۲ | ٤٠  | مقام الأنس بالله.                        | ٣٢ |
| 1874 | ١ | 77  | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.           | ٣٣ |
| 1271 | ١ | ۸٠  | من وحي التربية والتعليم.                 | ٣٤ |
| ١٤١٨ | ١ | ٣٢  | مواعظ ونصائح.                            | 30 |
| 1274 | ۲ | ٤٨  | المؤمن مرآة المؤمن.                      | ٣٦ |
| 1271 | ۲ | 77  | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة .           | ٣٧ |
| 1844 | ۲ | ٦٤  | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.         | ٣٨ |
| 1275 | ١ | ١٦  | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.  | ٣٩ |

# **موسوعة رسالات إسلامية** قسم الفقه

| السنة         | ط  | صفحة         | الكتاب                                     | ت  |
|---------------|----|--------------|--------------------------------------------|----|
| 1899          | ۲  | ١٢٨          | احكام دين اسلام (فارسي).                   | ١  |
| 1217          | ۲  | Y 1 A        | التقيّة بين الأعلام.                       | ۲  |
| ١٤١٧          | ۲  | ۳۷           | التقيّة في رحاب العلمين.                   | ٣  |
| ١٤٠١          | ٣  | 771          | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).             | ٤  |
| 1278          | ٦  | 128          | رسالة التكليف والمكلّف.                    | ٥  |
| ١٤١٧          | ١  | 777          | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار.    | 7  |
| 1219          | ١  | 1298         | القصاص على ضوء القرآن والسنّة (٣ أجزاء).   | ٧  |
| 1277          | 1  | ۸۹٦          | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (جزءان). | ٨  |
| 1277          | ۲  | 77           | القول المحمود في القانون والحدود.          | ٩  |
| 1888          | 1  | ٤٨           | من آفاق أوّليات أصول الفقد (القسم الأوّل). | 1. |
| 18.7          | 1  | 77.          | منهاج المؤمنين (جزءان).                    | 11 |
|               |    |              |                                            | ١٢ |
| <del></del>   |    |              |                                            | ١٣ |
|               |    | + - +        |                                            | 12 |
| . <u>.</u> .  | -  | +-+          |                                            | ١٥ |
|               |    |              |                                            | ١٦ |
| - <del></del> | +- | <del> </del> |                                            | ۱۷ |
|               | +- |              |                                            | 1/ |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الثقافة العامّة

| السنة | ط | صفحة | الكتاب                                               | ت  |
|-------|---|------|------------------------------------------------------|----|
| ١٤٠٠  | ١ | 44   | امام و قيام (فارسي).                                 | ١  |
| 1274  | ~ | ٣٢   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                     | ۲  |
| 1874  | ١ | ۷۲   | أيّام في الثابتيّة.                                  | ٣  |
| 1219  | ۲ | 7 £  | بيوتات الكاظمية.                                     | ٤  |
| 1274  | ۲ | 72   | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                | ٥  |
| 1817  | ١ | ۱۲۸  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                       | ٦  |
| 184.  | ١ | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة .                      | ٧  |
| 1874  | ۲ | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة .            | ٨  |
| 1814  | ١ | 11   | الشاكري كما عرفته.                                   | ٩  |
| ١٤١٥  | ١ | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين.                       | ١. |
| 1817  | ١ | 101  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق.                   | 11 |
| 181.  | 1 | ١    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طبع في صحيفة صوت الكاظمين). | ١٢ |
| 1878  | ۲ | ١٦   | فنّ الخطابة في سطور.                                 | ۱۳ |
| 1810  | ١ | ٤٠   | في رحاب الحسينيات ـ القسم الأوّل.                    | ١٤ |
| 121.  | ١ | ٦٢   | في رحاب الحسينيات _ القسم الثاني.                    | ١٥ |
| 1810  | ١ | ۲۲   | في رحاب علم الرجال.                                  | ١٦ |

| <del></del> -1 |                                                             |                                                  |              |              |
|----------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------|--------------|
| ١٧             | قبسات من حياة سيّدنا الاُستاذ.                              | 177                                              | ۲            | 1211         |
| ١٨             | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                        | 77                                               | 1            | 18.7         |
| ١٩             | الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.                  | 70                                               | 1            | 1219         |
| ۲٠             | لماذا الشهور القمريّة ؟                                     | 17                                               | 1            | 1277         |
| ۲١             | لمحات عن الشعر والشعراء.                                    | ۱۲۰                                              | ۲            | 1278         |
| 77             | لمحة من حياة الإمام القائد.                                 | 107                                              | ١            | ١٤٠٠         |
| 74             | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                               | ٦٤                                               | 1            | 1278         |
| 7 &            | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                          | ٩.                                               | ١            | 1817         |
| ۲٥             | من حياتي (أوراق من العمر).                                  | ١٠٤                                              | ١            | 1277         |
| ۲٦             | منهل الفوائد ــ القسم الأوّل ــ .                           | <b>797</b>                                       | ١ ١          | 1878         |
| ۲۷             | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                    | ٤٦٤                                              | ١            | 1819         |
| ۲۸             | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار (من حياة السيّد الخوثي). | ١٢                                               | ۲            | ۱٤۲۰         |
| 79             |                                                             |                                                  | -            |              |
| ٣٠             |                                                             |                                                  | -            |              |
| ٣١             |                                                             |                                                  | ļ            |              |
| ٣٢             |                                                             | <del> </del>                                     |              |              |
| ٣٢             |                                                             |                                                  |              | <del></del>  |
| ٣٤             |                                                             |                                                  | <del> </del> |              |
| ٣٥             |                                                             | <del>                                     </del> | +            | <del> </del> |
| ٣٦             |                                                             | <del>                                     </del> | +            |              |

## المخطوطات

| الكتاب                                | ت  |
|---------------------------------------|----|
| إعراب سورة الحمد.                     | ١  |
| الإسلام وعلم النفس.                   | ۲  |
| الأصل حبّنا أهل البيت.                | ٣  |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٤  |
| الآمال في القرآن الكريم.              | ٥  |
| الجرائم والانحرافات الجنسيّة.         | ٦  |
| الخصائض الفاطمية في رحاب الروايات.    | ٧  |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | ٨  |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              | ٩  |
| الشعب يسأل.                           | ١. |
| العقل والعقلاء.                       | 11 |
| العمرة المفردة في سطور.               | ١٢ |
| القول الحميد في شرح التجريد.          | 18 |
| أحكام السرقة على ضوء القرآن والسنّة.  | 18 |
| داية الفكر في شرح الباب الحادي عشر .  | ١٥ |
| سهيل الوصول إلى شرح كفاية الأُصول.    | 17 |
| قريرات أصول الجواد.                   | ۱۷ |
| قريرات أصول الفاضل.                   | ۱۸ |
| قريرات كتاب الطهارة.                  | ۱۹ |
| قريرات كتاب القضاء.                   | ۲۰ |

| _ , ,,   ,          |                                       |
|---------------------|---------------------------------------|
| ۲۱ دروس الهداية     | روس الهداية في علم الدراية .          |
| ٢٢ روضة الطالب      | وضة الطالب في شرح بيع المكاسب.        |
| ٢٣ زبدة الأسرار.    | بدة الأسرار.                          |
| ۲٤ سؤال وجواب ا     | ؤال وجواب (بداهة الأجوبة).            |
| ٢٥ الشهيد عقل التا  | شهيد عقل التاريخ المفكّر.             |
| ٢٦ عزّة المسلمين    | زَة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.     |
| ٢٧ غريزة الحبّ.     | ريزة الحبّ.                           |
| ۲۸ فاطمة الزهراء م  | طمة الزهراء مشكاة الأنوار.            |
| ٢٩ فن التأليف.      | رَ التأليف.                           |
| ۳۰ کیف تکون مفسّ    | بف تكون مفسّراً للقرآن الكريم ؟       |
| ٣١ لباب كفاية الأُم | ب كفاية الأصول.                       |
| ۳۲ لحظات مع شهی     | نظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.    |
| ٣٣ لمعات من حياة    | عات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. |
| ٣٤ ماذا تعرف عن     | ذا تعرف عن علم الفلك ؟                |
| ٣٥ ما هي السياسة    | هي السياسة الإسلامية ؟                |
| ٣٦ محاضرات في .     | عاضرات في علم الأخلاق _القسم الثاني   |
| ٣٧ مختصر دليل ال    | فتصر دليل الحاج.                      |
| ٣٨ معالم الحرمين ،  | الم الحرمين مكّة ومدينة.              |
| ٣٩ مقتطفات في عل    | طفات في علم الحساب.                   |
| ٤٠ مقتل الإمام الحد | نل الإمام الحسين عليلاً .             |
| ٤١ ملك الله وملكوت  | ك الله وملكوته في القرآن الكريم.      |
|                     | , آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة .        |
|                     | هل الفوائد ــالقسم الثاني ــ.         |

```
صدر من الموسوعة الكبرى
   (رسالات إسلامية)
```

١ \_ المحلّد الأوّل (عقائد)

١ ــ دروس اليقين في معرفة أصول الدين

٢ ـــ المجلَّد الثاني ( فقه أستدلالي )

٢ \_ زبدة الأفكار في طهارة أُو نجاسة الكفّار

٣ ــ التقيّة بين الأعلام

٤ - التقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)

٣ \_ المحلِّد الثالثُ (أخلاق)

٥ \_ طالب العلم والسيرة الأخلاقيّة

7 \_ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم

٧ ــ أخلاق الطبيب في الإسلام
 ٨ ــ الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية

٩ \_ رسالتنا

٤ \_ المجلّد الرابع (أخلاق)

١٠ ــ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة

٥ \_ المجلَّد الخامس (عقائد)

۱۱ ــ هذه هي الولاية

١٢ ــ جلوة من ولاية أهل البيت

٦ ... المجلّد السادس (عقائد)

١٣ ــ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

١٤ \_ وميض من قبسات الحقّ

١٥ ــ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين

١٦ \_ على المرتضى نقطة باء البسملة

١٧ ــ فاطمة الزهراء ليلة القدر

١٨ ــ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

١٩ ــ الإمام الحسين في عرش الله

٢٠ ــ زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ

٧ ــ المجلّد السابع (عقائد)

٢١ ــ إشراقات نبويّة

٢٢ ــ السيرة النبويّة في السطور العلويّة

٢٣ \_ الأنوار القدسيّة

٢٤ \_ أهل البيت سفينة النجاة

٢٥ \_ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ ـــ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة
                   ٢٧ ـــ الأنفاس القدسيّة في أسرار الزّيارة الرضويّة
                                      ٢٨ ــ السرّ في آية الاعتصام
 ٨ ــ المجلّد الثامن ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
              ٢٩ ــ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الأوّل)
 ٩ ـ المجلَّد التاسع ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيَّد المرعشي النَّجفي )
              ٣٠ _ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الثاني)
١٠ ــ المجلَّد العاشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المَّرعشي النجفي )
             ٣١ ــ القصاص على ضوء القرآن والسُّنَّة (الجزء الثالث)
                                   ١١ ــ المجلَّد الحادي عشر (أخلاق)
                              ٣٢ ــ على أبوات شهر رمضان المبارك
                                    ٣٣ ـــ من وحي التربية والتعليم
                                       ٣٤ ــ حبُّ اللهُ نماذج وصور
                            ٣٥ ــ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي
                      ٣٦ ـــ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة
                                     ٣٧ _ شهر رمضان ربيع القرآن
                                ٣٨ ـــ النبوغ وسرّ النجآح في الحياة
                                ٣٩ ــ كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟
                  ٤٠ ـــ مِعالم الصديق والصّداقة في رحاب الروايات
                       ١٢ ــ المجلَّد الثاني عشر ( ثقافة عامَّة ــ تراجم )
                   ٤١ _ النفحات القدسيّة في تراجم أعلام الكاظميّة
                                   ٤٢ ــ بيوتات الكاظمية المقدسة
                                     ١٣ ــ المجلّد الثالث عشر (أخلاق)
                        ٤٣ ــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة
                             ٤٤ ـ حقيقة الأدب على ضوء المذهب
                                        ٤٥ ــ قيس من أدب الأولاد
                        ٤٦ ـ اليقظة الإنسانيّة في المفاهيم الإسلاميّة
                   ٤٧ ــ محاضرات في علم الأخلاق (القسم الأوّل)
                                         ٤٨ ـــ دروس في الأخلاق
                               ٤٩ ــ كلمة التقوى في القرآن الكريم
                                 ١٤ ــ المجلَّد الرابع عشر ( ثقافة عامّة)
                    ٥٠ ــ منهل الفُّوائد في تتمَّة الرافد (القسم الأُوّل)
                               ٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
                                        ٥٢ ـــ فنّ الخطابة في سطور
```

# مُنْجُكِنَّ الْمُنْجُولُ اللَّهِ الْمُنْجُولُ اللَّهِ عَلَيْكُولُ اللَّهِ الْمُنْجُولُ اللَّهِ الْمُنْجُولُ اللَّهِ الْمُنْجُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُولُ اللَّهِ اللّ

ـــ ساده الشهور القمريّة ؟ التسرّيّال ٥٤ ـــ لمحات عن الشعر والشعراء الشرّيّة ٢٦٠هـ ١٩١٠ م ٥٥ ــ رفض المساومة في نشيد المقاومة ٥٦ ــ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة ١٥ ... المجلَّد الخامس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المرعشي النجفي ) ٥٧ ـــ القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (الجزء الأوّل) ١٦ ــ المجلَّد السادس عشَّر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي) ٥٨ ــ القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (الجّزء الثاني) ١٧ ــ المجلّد السابع عشر (أخلاق) (طبع المؤسسة المجلّد الثامن) ٥٩ ـــ فضيلة العَّلم والعلماء ٦٠ \_ حقيقة القلوب في القرآن الكريم ٦١ ــ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين ٦٢ ـــ المؤمن مرآة المؤمّن ٦٣ \_ الإخلاص في الحجّ ٦٤ نه مقام الأنس بالله ٦٥ \_ الشيطان على ضوء القرآن ١٨ \_ المجلَّد الثامن عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلَّد التاسع) ٦٦ \_ القرآن الكريم في ميزان الثقلين ٦٧ \_ في رحاب حديث الثقلين ٦٨ ـــ الهدى والضلال على ضوء الثقلين ١٩ ــ المجلّد التاسع عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد العاشر) ٦٩ \_ عقائد المؤمنين ٧٠ \_ سر الخليقة وفلسفة الحياة ٧١ ــ في رحاب وليد الكعبة ٧٢ \_ فاطمة الزهراء سرّ الوجود ٧٣ ــ عصمة الحوراء زينب ٧٤ ـــ المأمول في تكريم ذرّية الرسول ٢٠ ــ المجلّد العشرون (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد الخامس عشر) ٧٥ ــ شهد الأرواح ٧٦ ـــ النجوم المتنآثرة ٧٧ ـــ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة ٧٨ \_ ماذا تعرف عن الّغلوّ والغلاة ؟ ٧٩ ــ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار ٨٠ ــ السيف الموعود في نحر اليهود

٨١ ــ سهام في نحر الوهابيّة (القسم الأوّل)