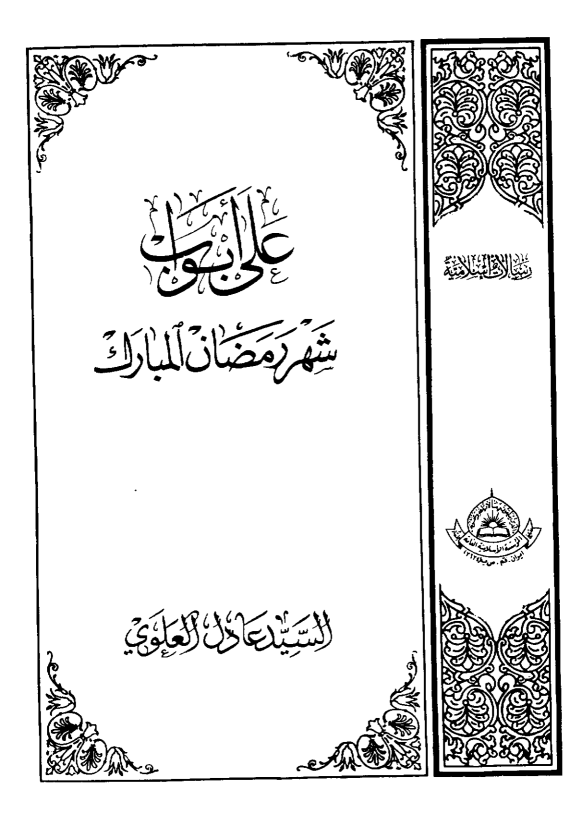


|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       | 1      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------|
| <u>e</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | هوية الكتاب<br>هوية الكتاب                            |        |
| a the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الكتاب : رسالات إسلامية ( موسوعة )                    | Lieg-  |
| <b>P</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المؤلف السيّد عادل العلوي                             | l      |
| N)<br>T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المجلّد : الحادي عشر                                  | l      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الموضوع أخلاق وعرفان (٢)                              | I      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الصفحات ۲۰۹ صفحة                                      | l      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المطبعة : النهضة ـ قم                                 | l      |
| ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الطبعة : الأولى                                       | l      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سنة الطبع : ١٣٧٩ هش = ١٤٢١ هق = ٢٠٠٠ م                | ,      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نشر : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد       | 5      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الشابك شابك X_14 _ ٥٩١٥ _ ٩٦٤ ( دورة ١٠٠ جلد )        | 1      |
| l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | يحتوي المجلّد الحادي عشر على الرسائل والكتب التالية : |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱ ـ على أبواب شهر رمضان المبارك ( رسالة )             |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٢ ـ من وحي التربية والتعليم ( رسالة )                 |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ ـ حبَّ الله نماذج وصور ( رسالة )                    | I      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤ ـالذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي (كتاب )           |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥ ـالسؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة ( رسالة )     |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٦ ـ شهر رمضان ربيع القرآن ( رسالة )                   | I      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧ ـ النبوغ وسرّ النجاح في الحياة ( رسالة )            | ,      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨ ـكيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟ ( رسالة )            | هـــــ |
| Real Property of the second se | ٩ ـ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات (كتاب )    | S.     |
| 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       | A CO   |



علري، عادل، ١٩٥٥ \_ على أبواب شهر رمضان المبارك / تأليف السيّد عادل العلوي. ـــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢٠ ق. = ١٣٧٩. ٣٨ ص . ... ( موسوعة رسالات إسلامية ) ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5915 - 23 - 6 فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيبا. عربى . کتابنامه به صورت زیرنویس. ١ . رمضان. ٢ . روزه . الف . عنوان . ب . عنوان : رسالة على أبواب شهر رمضان المبارك . BP ۱۸۸ / ۲۷۷ و۸ 19V / 40E كتابخانة ملى ايران 49 \_ 294.

موسوعة

رسالات إسالمية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

على أبواب شهر رمضان المبارك تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ــ ١٤٢٠ هجري قمري صفّ الحروف ــ حكمت، قم المطبعة ــ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 23 - 6 EAN 9789645915238 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شابك ۲ ـ ۲۳ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۲٤ ای. ای. ان. ۹۷۸۹۶۵۹۱۵۲۳۸ شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۲۶ ( دور ۶ ۱۰۰ حاله )

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدّمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خــلق الله محــمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد :

فإنَّ الله سبحانه وتعالى في كتابه المجيد قد قسّم الأشهر إلى اثني عشر شهراً، وذلك من بدء الخلقة في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ثمّ جعل من الأشهر الاثني عشر أربعة منها أشهر الحرم، حيث يُحــرم فــيها القتال، وهو شهر رجب وذي القعدة وذي الحجّة ومحرم الحرام، كما شُمــي ـــعضها بأشهر الحج، ولم يذكر اسم كل شهر بالخصوص إلّا شهر رمضان المبارك، وهذا إن

 ٤ .....٤ .... دمضان المبارك ..... دلّ على شيء فإنّه يدلّ على عظمة هذا الشهر المبارك.

ومن ثمم في تعريف شهر رمضان، لم يكن كتعريف أشهر الحج كما في قوله تعالى : ﴿ الحَجَّ أَشْهُرُ مَعْلُومَات ... ﴾<sup>(١)</sup> حيث عرف الأشهر بحكم إسلامي، وبفرع من فروع الدين وهو الحج، بمعنى أنّ هذه الأشهر لها علاقة وطيدة بمناسك الحج، وأنَّ الاستطاعة التي هي شرط لوجوب الحج تتم في هذه الأشهر، فلم يعرف شهر رمضان بالصيام، مع أنه شهر الصيام، ويتاز عن باقي الشهور بهذا الحكم وبهذا الفرع الديني، بل عرّف شهر رمضان بالقرآن الكريم ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الذِي أُنَّزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾<sup>(٢)</sup>. والقرآن الكريم ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الذِي أُنَّزِلَ فِيهِ معاء إلى شاطئ السعادة في الدنيا والآخرة، فيه أحكام شرعية، ومنها الصوم. فشهر القرآن الكريم يدلّ على شهر الصيام أيضاً فهو من التعريف التام، ولو قبيل شهر الصيام لكان من الرّسم الناقص<sup>(٣)</sup>، إذ لا يدلّ على نزول القرآن فيه، وبين الحدّ التام والرسم الناقص بون واسع كما في علم المنطق.

- (١) البقرة : ١٩٧.
- (٢) البقرة : ١٨٥.
- (٣) الحدّ التام : ما فيه تمام ماهية الشيء من ذكر الجنس القريب والفصل القريب كما يمقال : الإنسان (حيوان ناطق)، فهذا من الحدّ والتعريف التام، والرسم التام : ما كمان بالجنس والعرض الخاصة كما يقال : الإنسان حيوان ضاحك.

## رمضان من أسهاء الله

ثمّ رمضان من أسماء الله، كما ورد ذلك في بعض الروايات عن أهل البيت للمَكْلُمْ، فلا يقال رمضان إلّا مع ذكر المضاف، أي شهر رمضان، وقد يذكر معانٍ أخـرى لتسمية شهر رمضان، فقيل : إنّه علم للشهر كرجب وشعبان.

ومنع من الصرف للعلمية والألف والنون، واختلف في اشتقاقه، فعن الخليل: إنّه من الرمض \_بتسكين الميم \_ وهو مطر يأتي في وقت الخريف، يطهّر وجمه الأرض من الغبار، سمّي الشهر بذلك لأنّه يطهّر الأبدان عن الأوضار والأوزار، وقيل : من الرمض بمعنى شدّة الحر من وقع الشمس؛ وقال الزمخشري في الكشاف : الرمضان مصدر رمضَ، إذا احترق من الرمضاء، سمّي بذلك إمّا لارتماضهم فيه من حرّ الجوع كما سمّوه نابقاً، لأنّه كان ينبقهم أي يزعجهم بشدّته عليهم، أو لأنّ الذنوب ترمض فيه أي تحترق، وقيل : إنّما سمّي بذلك إمّا لارتماضهم فيه من وقيل : إنهم لمّا يقار المقور منها أوطارهم في شوال قبل دخول الأشهر الحرم، وقيل : إنّهم لمّا نقلوا أسماء الشهور عن اللغة القديمة سمّوها بالأزمنة التي وقعت فيها وقيل : إنّهم لمّا نقلوا أسماء الشهور عن اللغة القديمة سمّوها بالأزمنة التي وقعت فيها فوافق هذا الشهر أيّام رمضي الحر فسمّيت بذلك . وهناك وجوه أخرى. ۲ ..... معلى أبواب شهر رمضان المبارك قال : قال أمير المؤرب شهر رمضان المبارك قال : قال أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) : لا تقولوا رمضان ولكن قولوا شهر رمضان فإنّكم لا تدرون ما رمضان<sup>(۱)</sup>.

وعن أبي جعفر الإمام الباقر للنظلِ قال : كنّا عنده ثمانية رجال فذكرنا رمضان فقال : لا تقولوا رمضان، ولا ذهب رمضان، ولا جاء رمضان، فإنّ رمضان اسم من أسماء الله عزّ وجلّ، لا يجيء ولا يذهب وإنّما يجيء ويذهب الزائل، ولكن قولوا شهر رمضان، فإنّ الشهر مضاف إلى الاسم والاسم اسم الله عزّ ذكره، وهو الشهر الذي أنزل فيه القرآن، جعله مثلاً وعيداً.

وإلى.هذا المعنى يشير الرسول الأكرم ﷺ في خطبته في الجمعة الأخيرة من شعبان : قد أقبل عليكم شهر الله.

وفي كتاب الإقبال من كتاب الجعفريات بسند سيّد ابن طاووس عن أمير المؤمنين للنَّلِلا : لا تقولوا رمضان، فإنّكم لا تدرون ما رمضان، فمن قاله فليتصدّق، ويضمر كفّارة لقوله، ولكن قولواكما قال الله تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانٍ ﴾ .

قال العلّامة الطباطباني في تفسيره القيّم (٢) :

«والأخبار الواردة في عدّ أسماء الله تعالى خالٍ عن ذكر رمضان، على أنّ لفظ رمضان من غير تصديره بلفظ شهر، وكذا رمضانان بصيغة التثنية كثير الورود في الروايات المنقولة عن النبيّ وعن أئمّة أهل البيت طلمَيَّلِمُ بحيث يستبعد جـدًاً نسبة التجريد إلى الراوي» انتهى كلامه رفع الله مقامه.

والظاهر عدم الاستبعاد، ولتكن هذه الأخبار التي ذكرناها ممّا تدلّ على أنّ رمضان من أسهاء الله أيضاً. والله العالم بحقائق الأمور.

(۱) الكافي ٤ : ٦٩، باب في النهي عن قول رمضان بلا شهر .
 (۲) تفسير الميزان ۲ : ۲٤ .

## لماذا شهر رمضان شهر الله ؟

فشهر رمضان يعني شهر الله، وإنّما سمّي شهر الله وإن كان كل شيء لله، لما فيه من خصائص لله، واختصّت بالإضافة التشريفية، كبيت الله بالنسبة إلى المكـان، وشهر الله بالنسبة إلى الزمان.

ومن أتم الخصائص وأبرزها، ما نجد من جهة اشتراك بين الكعبة المشرّفة وبين شهر رمضان، فالقدر المشترك بينهما هو نزول الوحي والقرآن الكريم، فشهر رمضان زمان نزول الوحي، والكعبة المشرّفة مكان النزول، ثم زادت الكعبة شرفاً، فتشرّفت مكّة وأطرافها، وصارت حرم الله، وكلّ من أراد الدخول إلى هذا الحرم المبارك، في أي زمان، حتى ولو كان للقاء صديق داخل الحرم، فلا بدّ له من أن يلبس ثوبي الإحرام، ويحرّم على نفسه محرمات الحج من الملاذ والشهبوات كالنساء والعطر، ويأتي بالمناسك، ثمّ بعد خروجه من الإحرام حيننذ يقصد صديقه، فعظمة الوحي أثّر في شرافة محدودة الحرم. وكذلك شهر رمضان فقد نزل والقرآن بتمامه في ليلة القدر ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ ولكن سرت الشرافة والقداسة والعظمة إلى كلّ أيام وليالي الشهر، بل تشرف ذلك العصر الذي نزل فيه والقداسة والعظمة إلى كلّ أيام وليالي الشهر، بل تشرف ذلك العصر الذي نزل فيه القرآن، فأقسم سبحانه بذلك العصر، في سورة العصر، كما أقسم بالمكان الذي نزل ٨ ..... على أبواب شهر رمضان المبارك فيه الواب شهر رمضان المبارك فيه الوحي، في قوله ﴿ لا أُقْسِمُ بِهَذَا البَلَدِ وَأَنْتَ حِلُّ بِهَذَا البَلَدِ ... ﴾ فالحرم تشرّف بالنبي الأكرم على أبواب شهر رمضان النبوّة، بالنبي الأكرم على أوالعصر تشرّف بالوحي . وعصر الولاية والإمامة كعصر النبوّة، فقسماً بعصر صاحب الزمان خاتم الأوصياء وقسماً بعصر النبيّ المصطنى خاتم الأنبياء عليكي إنّ الإنسان لني خسر، إلّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات، فشعاع الوحي من الله سبحانه، قد نوّر منطقة وسيعة في المكان والزمان.

ثمّ شرف شهر رمضان، إنّما هو لاستقباله القـرآن الكـريم كــها في الأخــبار الشريفة، والفضائل الواردة كشهر رمضان، كما في خـطبة النــبي ﷺ، وإنّمـا هــي باعتبار الموصوف، فالرحمة والبركـة والغـفران للـقرآن الكـريم بــالأصالة وأوّلاً وبالذات، وللمتزّمن أي شهر رمضان ثانياً وبالعرض.

وفي الخبر : شهر رمضان غرّة الشهور ، والغرّة بمعنى البياض في الجــبين ، أو الأوّل ، فرمضان بياض ناصع في جبين الشهور ، وهو رأس الشهور ، وقلب شهـر رمضان هو ليلة القدر ، كها ورد في الخبر الشريف .

ونحن الإماميّة نعتقد أنَّ نزول القرآن في بدايته وحتَّى يوم رحلة النـبيّ ﷺ كان على نحو التدريجي، فبدايته في شهر رجب، يوم المبعث، وقد نزل القرآن بنحو الدفعي الكلّي أيضاً مرّة أخرى في ليلة القدر، يفرّق فيها كلّ أمرٍ حكيم، ومقدّمات هذا النزول الدفعي المبارك، كان من أوّل شهر رمضان، فاستقبل القرآن الكـريم الذي فيه هدىً للمتّقين.

فأقبل علينا شهر الله شهر رمضان المبارك بالقرآن الكريم، ولكلّ شيء ربيع، وربيع القرآن رمضان<sup>(۱)</sup>، فتتفتّح أزهار المعارف القرآنية، في مثل هذا الربيع كما تتفتّح

(١) ذكر تفصيل ذلك في ( شهر رمضان ربيع القرآن )، فراجع .

| ۹     | لماذا شهر رمضان شهر الله ؟                                     |
|-------|----------------------------------------------------------------|
|       | الزهور والورود في ربيع الطبيعة.                                |
| وا في | شهر رمضان شهر تجلية الأرواح والنفوس، فإنَّ علماء الأخلاق ذكـرو |
| -     | تهذيب النفوس مراحل ثلاثة :                                     |
|       | ١ -التخلّي من الصفات الذميمة.                                  |
|       | ٢ ـ والتحلية بالصفات الحميدة .                                 |
|       |                                                                |

٣ ـ وتجلية تلك الصفات وتبلورها، وإلى الله المنتهى قاب قـوسين أو أدنى وإنّك كادح إلى ربّك كدحاً فملاقيه، وسقاهم ربّهم شراباً طهوراً.

ويبدو لي : شهر رجب \_كما في الأخـبار \_شهـر الاسـتغفار مـن الذنـوب والمعاصي، وهو شهر أمير المؤمنين علي للظِّلا .

فغي شهر رجب أصحاب السير والسلوك، أصحاب اليمين، يطهّرون أنفسهم من الذنوب والغفلات وذلك بالاستغفار والتوبة والإنابة، ويناديهم الملائكة : أين الرجبيّون ؟

وفي شهر شعبان، شهر رسول الله ﷺ يتحلّون بسنن رسوله وآدابه كها ورد في أعمال شهر شعبان ( وهذا شهرُ نبيّك سيّدُ رسلك شعبان الذي حففته منك بالرحمة والرضوان الذي كان رسول الله ﷺ يَدأَبُ في صيامه وقيامه في لياليه وأيامه بخوعاً لك في إكرامه وإعظامهِ إلى محل حمامِه اللّهم فأعنّا على الاستنان بسنّته فيه ونـيل الشفاعة لديه اللّهم واجعله لي شفيعاً مشفّعاً وطريقاً إليك مهيعاً واجعلني له متّبعاً حتى ألقاك يومَ القيامةَ عنيّ راضياً وعن ذنوبي غاضياً قد أوجبت لي منك الرحمة والرضوان وأنزلتني دار القرار ومحل الأخيار ).

شهر شعبان شهر مناجاة الأئمَّة اللمَّكْلُا تلك المناجاة المعروفة التي جاء فيها : (إلهي هب لي كمال الانقطاع إليك، وأنِر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك، حتّى تخرق ١٠ ..... ١٠ أبواب شهر رمضان العبارك أبصار القلوب حُجُب النور فتصل إلى معدن العظمة، وتصير أرواحنا معلّقةً بعزً قدسك، إلهي واجعلني ممّن ناديته فأجابك، ولاحظته فصعق لجلالك، فناجيته سرّاً وعمل لك جهراً).

فشعبان شهر التحلي بالصفات الحميدة، وشهر رمضان شهر التسجلي لتسلك الصفات، شهر الضيافة والورود على الله سسبحانه، تسلك الضسيافة العسامّة لجسميع المكلّفين، ومن راع آدابها يوفّق لحضور الضيافة الخاصّة في شهر ذي الحجّة في مكّة المكرمة مهبط الوحي، وفي طواف حول الكعبة المشرّفة، وفي أرض عرفة، ومناسك مقرّبة إلى الله تعالى.

وضيافة الله إنّما هي ضيافة الأسماء الحسنى والصفات العليا، وإنّ المؤمن يكون على موائد القرآن الكريم فيها من نمير العلوم وطعام المـعارف مـا تشـتهي الأنفس الروحانيّة.

فنأتي إلى علم الله سبحانه، وندخل مدينة العلم من بابها، فمن علي وأهل بيته المَبْكَلُمُ إلى النبي محمّد تمَيَّلُهُ ومنه إلى الله سبحانه، فاجعله لي شفيعاً مشفّعاً، وهذا هو الصراط المستقيم، وهي الولاية العظمى المتمثّلة بـ الله سبحانه وبرسوله تمَيَّلَهُ وبأوليائه الأئمة الأطهار المبكَلِمُ ، وهذا هو الصراط الذي نسأل الله في كلّ صلاة أن يهدينا إليه، صراط الذين أنعمت عليهم من الأنبياء والأولياء والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً، غير المغضوب عليهم ولا الضالين.

وقد ورد في الخبر الشريف من لم يغفر في شهر رمضان، لم يغفر له إلى قابل، أو يشهد عرفة لتشمله الرحمة الخاصة والضيافة الخاصة وقبل أن أقرأ على مسامعكم خطبة النبي ﷺ ، أذكر لكم هاتين الروايتين :

الأولى : في الكافي عن أبي جعفر للظُّلا ، قال : كان رسول الله ـ يعلم من كلمة

| ۱۱ | ش ؟ . | شهر ا | رمضان | شهر | لعاذا |
|----|-------|-------|-------|-----|-------|
|----|-------|-------|-------|-----|-------|

كان استمرار هذا الفعل في كلّ سنة ولكن الخطبة كانت في سنة واحدة \_فكان رسول الله يقبلُ بوجهه إلى الناس فيقول : يا معشر الناس إذا طلع هلال شهر رمضان، غُلّت مردة الشياطين \_أي الشيطان الذي مرد عن أمر ربه وخرج وفسق تُغلّ يده بالسلاسل والأقفال العديدة، إذ غلّت من التغليل وهو يفيد الكثرة، فغلّت مردة الشياطين \_وفتحت أبواب السماء، وأبواب الجنان، وأبواب الرحمة، وغلّقت أبواب النار، واستجيب الدعاء وكان لله فيه عند كل فطر عتقاء، يعتقهم الله من النار، وينادي مناد كلّ ليلةٍ : هل من سائل ؟ هل من مستغفر ؟ اللّهم اعط كلّ منفق خلفاً، واعط كلّ ممسك تلفاً، حتّى إذا طلع هلال شوّال، نودي المؤمنون أن اغدوا إلى جوائزكم فهو يوم الجائزة. ثمّ قال أبو جعفر طلّيًلا : أما والذي نفسي بيده ما هي بجائزة الدنانير ولا الدراهم<sup>(۱)</sup>.

أجل كلَّ هذا ببركة القرآن الكريم، وإذا عصى الإنسان ربّه في شهر رمضان فإنَّه هو الذي يفتح يد الشيطان على نفسه، وهو الذي يدفع باب جهنّم لفتحه، وإلَّا فالشياطين قد غلّت أيديهم وغلّقت أبواب جهنّم، فتأمّل وتـدبّر ولا ينغرّك بـالله الغرور.

الثانية : عن ابن مروان قال : سمعت أبا عبد الله طلَيَّالِج يقول : إن لله عزّ وجلّ في كلّ ليلة من شهر رمضان عتقاء وطلقاء من النـار، إلّا مـن أفـطر عـلى مسكـر ـوالظاهر أنّ هذا من باب التمثيل، وإلّا فكلّ المعاصي كذلك ـفإذا كان في آخر ليلة منه أعتق فيها مثل ما أعتق في جميعه.

(١) الكافي ٤ : ٧٠.

#### الخطبة الشعبانية

وأمَّا الخطبة الشريفة، فاختلف فيها في مجامعنا الروائية، فقيل: في آخر جمعة من شعبان، وقيل: ثلاثة أيام بقيت من شعبان، وقيل: آخر شـعبان، أي أواخـر شعبان، فيمكن الجمع بين الأقوال، والشيخ البهائي (عليه الرحمة) ينقل الخطبة في كتابه الأربعين، في الحديث التاسع، قائلاً:

وروى الصدوق (في عيون أخبار الرضا ١: ٢٩٧) بسند معتبر عن الرضاطلِّلا عن آبائه عن أمير المؤمنين (عليه وعلى أولاده السلام) قال : إن رسول الله ﷺ خطبنا ذات يوم فقال : (أيّها الناس إنّه قد أقبل إليكم شهر الله بالبركة والرحمة والمغفرة، شهرٌ هو عند الله أفضل الشهور، وأيّامه أفضل الأيّام، ولياليه أفضل الليالي، وساعاته أفضل الساعات، هو شهر دُعيتم فيه إلى ضيافة الله، وجعلتم فيه من أهل كرامة الله، أنفاسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة، وعملكم فيه مقبول، ودعاؤكم فيه مستجاب، فسلوا الله ربّكم بنيّات صادقة، وقلوب طاهرة، أن يوفّقكم لصيامه، وتلاوة كتابه، فإنّ الشقيّ من حُرمَ غفرانَ الله في هذا الشهر العظيم، واذكروا بجوعكم وعطشكم فيه جوع يوم القيامة وعطشه، وتصدّقوا على فقرائكم ومساكينكم، ووقّروا كباركم، وارحموا صغاركم، وصلوا

| ۱۳ |  | الشعبانية | الخطبة |
|----|--|-----------|--------|
|----|--|-----------|--------|

أرحامكم، وأحفظوا ألسنتكم، وغضّوا عمّـا لا يحلّ النظر إليه أبصاركم، وعمّــا لا يحلِّ الاستماع إليه أسماعكم، وتحنَّنوا على أيتام الناس، يتحنَّن على أيتامكم، وتوبوا إليه من ذنوبكم، وارفعوا إليه أيديكم بالدعاء في أوقات صلواتكم، فإنَّها أفضل الساعات، ينظر اللهُ عزَّ وجلَّ فيها بالرحمة إلى عباده، يجيبهم إذا ناجوه، ويلبِّيهم إذا نادوه، ويستجيب لهم إذا دعوه، أيَّها الناس : إنَّ أنفسكم مرهونة بأعبالكم، ففكَّوها باستغفاركم، وظهوركم ثقيلة من أوزاركم، فخفَّفوا عنها بطول سجودكم، واعلموا أنَّ الله تعالى ذكره، أقسم بعزَّته أن لا يعذَّب المصلِّين والساجدين، وأن لا يروعهم بالنار يوم يقوم الناس لربّ العالمين. أيّها الناس؛ من فطّر صائماً مؤمناً في هذا الشهر، كان له بذلك عند الله عتق رقبة، ومغفرةٌ لما مضى من ذنوبه، قيل : يا رسول الله، وليس كلُّنا يقدر على ذلك، فقال ﷺ : اتَّقوا النار ولو بشقٌّ تمرة، اتَّقوا النار ولو بشريةٍ من ماء، فإنَّ الله يهب ذلك الأجر لمن عمل هذا اليسير، إذ لم يقدر على أكثر منه، يا أيُّها الناس من حسَّن منكم في هذا الشهر خلقة، كان له جواز على الصراط يوم تزل فيه الأقدام، ومن خَفَّف في هذا الشهر عمّــا ملكت يمينه، خفَّفْ الله عليه حسابه، ومن كفٌّ فيه شرَّه، كفٌّ الله عنه غضبه يوم يلقاه، ومن أكرم فيه يـتيماً. أكرمه الله يوم يلقاه، ومن وصل فيه رحمه، وصله الله برحمته يوم يلقاه. ومن قطع فيه رحمه، قطع الله عنه رحمته يوم يلقاه، ومن تطوّع فيه بصلاةٍ، كتب الله له براءة من النار، ومن أدّى فيه فرضاً، كان له ثواب من أدّى سبعين فريضة فيا سواه من الشهور، ومن أكثر فيه من الصلاة علىّ، ثقّل الله ميزانه يوم تخفّ الموازين، ومن تلا فيه آية من القرآن، كان له مثل أجر من ختم القرآن في غيره من الشهــور. أيّهــا الناس إنَّ أبواب الجنان في هذا الشهر مفتِّحة، فسلوا ربِّكم أن لا يغلقها عـليكم، وأبواب النيران مغلقةٌ، فسلوا ربَّكم أن لا يفتحها عـليكم، والشـياطين مـغلولة، ۱٤ ..... ۱٤ يسلّطها عليكم.

قال أمير المؤمنين للمؤلج : فقمت فقلت : يا رسول الله ما أفضل الأعمال في هذا الشهر ؟ فقال : يا أبا الحسن أفضل الأعمال في هذا الشهر الورع عن محارم الله عزّ وجلّ، ثمّ بكى، فقلت : يا رسول الله ما يبكيك ؟ فقال : يا علي أبكي لما يُستحلّ منك في هذا الشهر ، كاني بك وأنت تصلي لربّك، وقد انبعث أشق الأوّلين والآخرين، شقيق عاقر ناقة ثمود، فضربك ضربةً على قرنك، فخضب منها لحيتك، قال أمير المؤمنين لليَّلا فقلت : يا رسول الله وذلك في سلامة من ديني ؟ فقال : في سلامة من دينك، ثمّ قال : يا علي من قتلك فقد قتلني، ومن أبغضك فقال : في ومن سبّك فقد سبّني، لأنّك مني كنفسي وروحك من روحي ، وطينتك من طينتي، إنّ الله تبارك وتعالى خلقني وإيّاك، واصطفاني وإيّاك، واختارني للنبوّة واختارك لإمامة، فن أنكر إمامتك فقد أنكر نبوّتي، يا علي أنت وصيّي، وأبو ولدي، وزوج ابنتي، وخليفتي على أمّتي في حياتي وبعد موتي، أمرك أمري ، ونهيك نهيم، أقسم بالذي بعثني بالنبوّة ، وجعلني خير البريّة، إنّك لحجّة الله على من

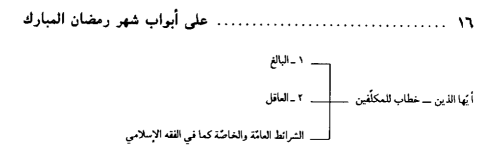
ثمّ سأل النبي أمير المؤمنين : كيف صبرك على القتل ؟ فقال للظِّلا : القتل مع سلامة في ديني ليس ممّـا يصبر عليه، إنّما يشكر الله عليه)، أي من نعم الله مثل هذه الشهادة المباركة فيشكر عليها.

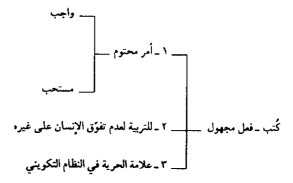
هذا موجز ما أردنا بيانه في فضيلة شهر رمضان المبارك، نسأل الله أن يوفّقنا لدرك بركاته وصيامه وتلاوة كتابه والشهادة في سبيله مع وليّــه الإمــام المــنتظر الحجّة الثاني عشر صاحب الزمان عليه الصلاة والسلام وعجّل الله فرجه الشريف. الخطبة الشعبانيّة ..... ١٥

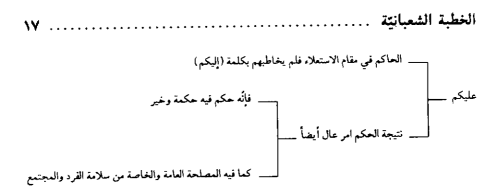
## مخطط آية الصيام في القرآن الكريم

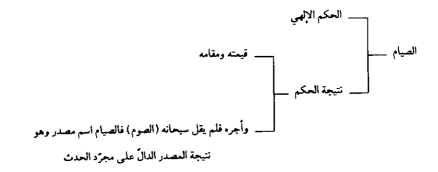
قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَـنوا كُـتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ، ﴾ <sup>(١)</sup>. اعلم أنّ في هذه الآية الشريفة مباحث قيّمة، وعلوم سامية، ومعارف إلهيّة رفيعة، ووجوه علميّة لطيفة تستحقّ أن يتكلّم عنها الباحث في محاضرات إسلامية خلال شهر رمضان المبارك، نشير إلى بعضها، ونتعرّض لها إجمالاً، ليكون منطلقاً لمن أراد التحقيق والتدقيق، وتكون المحاور في البحث كـلمات الآيـة الشريفة، وذلك

- (١) البقرة : ١٨٣.
- (٢) استلهمتُ هذا المخطَّط من الشيخ محمّد علي قاضي زاده جزاء الله خيراً.









.. على أبواب شهر رمضان المبارك ..... \_\_\_ ۱ \_المعنى اللغوي والاصطلاحي للتقوى \_ ۲ \_ شرائط التقوى وموارد. \_ ۳\_مراحل التقوى ومراتبه ... ٤ ـ آثار التقوى على الفرد والمجتمع \_ ٥ \_جزاء وأجر المتَّقين تتُقون \_ \_ ٦ \_ صفات المتِّقين كما في خطبة همام في نهج البلاغة \_ ۷\_درجات المتّقين . ٨ ـ التقوى في القرآن الكريم ومشتقًاته ١٩ مورد وتعداده ٢٣٤ مرَّة \_ ٩ \_ التقوى في رحاب الأحاديث الشريفة \_ ١٠ \_قصص المتَّقين

...

قال رسول الله ﷺ : من أراد علم الأوّلين والآخرين فليثوّر بالقرآن . فلا بدّ من إثارة القرآن لاستخراج العلوم والمعارف، وهذا غيض من فيض آية الصيام. والحمد لله أوّلاً وآخراً.

## ضيافة الله سبحانه لعباده المؤمنين

قال رسول الله ﷺ في الخطبة الشعبانية في فضائل شهر رمضان المـبارك : (وفي هذا الشهر دعيتم إلى ضيافة الله، نفسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة).

من باب مناسبة الحكم مع الموضوع تختلف الضيافة الإلهيّة عن بـاقي الضيافات السهاوية والإرضيّة، والضيافة من المعاني الإضافية، ففيها عنوان المضيّف والضيف ومتعلّق الضيافة، فالضيافة في الأرض متعلّقها الأكل والشرب، أمّا ضيافة الله سبحانه، فالمضيف هو الله جلّ جلاله، والضيف هو العبد الصالح المؤمن، وتبق مائدة الضيافة ومأدبتها، فما هي المأدبة الإلهيّة،؟

من خلال الروايات الشريفة وقفت على أنَّ لله ضيافات ثلاثة :

١ ـ الضيافة العامّة : وهي في شهر رمضان المبارك، فقد دعانا الله سبحانه إلى ضيافته المباركة، فكلَّ مسلم ومؤمن وجب عليه الصوم من آدم إلى يوم القيامة هو مدعو إلى ضيافة الله سبحانه وتعالى، إلاّ أنّ الموائد الإلهية تختلف باختلاف الشرائع السماوية.

والمأدبة الإلهية في الإسلام هو القرآن الكريم، هو أسهاء الله وصفاته العـليا. وهي ضيافة روحية معنوية مـثالية، ولذّتهــا فــوق لذّة الجســد واللــذات المــادية ۲۲ ..... ۲۲ شهر رمضان المبارك

والحسّية، بل من أراد أن يقف على اللذّة الروحية أن يمنع جسده من الملاذ المادية، فيصوم ويمسك عن المفطرات ويمتنع عن الأكل والشرب والجماع وما شابه، فيكفّ بطنه وفرجه، ومن ثمّ يكفّ سمعه وبصره وكلّ جوارحه عمّـا حرّم الله، بل ويكفّ قلبه عمّـا سوى الله سبحانه، فيصوم بكلّ وجوده، حتّى يتشرّف بالضيافة الإلهية، ويجلس على مائدة الله، على كتاب الله الكريم وسنّة نسبيّه عَلَيْكُ، ومنهاج عـترته الأطهار علبَنَكْمُ، فيروي عطشه ويشبع جوعه من غير علومهم ومعارفهم الربانية، وحينئذ ينال السكر والنشوة الروحيّة : ﴿ ،وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً،﴾.

ثمّ إذا راعى الضيف الآداب ورسوم الضيافة، والتزم بها في الضيافة العامّة، فإنّه يُدعى في ليلة القدر إلى ضيافة خاصّة، إذ في ليلة القدر يكـتب أسهاء الذيـن يدعون إلى الضيافة الخاصّة، يكتب صكّ الحاجّ.

٢ ـ الضيافة الخاصّة : وهي في شهر الحجّ وأيامه ومناسكه، فـ إنّ الحـجّاج ضيوف الرحمن، ليطوفوا بيت الله الحرام، فصارت الضيافة زمانية ومكانية، بعدما كانت زمانية في الضيافة العامة. فيضيفهم الله ليـغفر لهـم ويـنزل عـليهم الرحمـة الرحيمية الخاصّة والتي هي قريبة من المحسنين، وما أعظم منافع وبركات الحجّ كما في الآيات والروايات : ﴿ ،لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ،﴾.

٣ ـ الضيافة الخاصّة الخاصّة : فهناك ضيافة للخواصّ من المؤمنين من شيعة أمير المؤمنين للخلّة ، والتي تعادل ألف ألف حجّة مقبولة وألف ألف عمرة مقبولة ، فكلّ ما يقال في الضيافة الخاصّة من بركات المأدبة الإلهيّة، فإنّ في هذه الضيافة بألف ألف مرّة، فالمأدبة الإلهية العلمية والروحية في هذه الضيافة بأضعاف ما في الضيافة العامّة والخاصّة التي يشترك فيها كلّ المسلمين، فني هذه المأدبة ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين. ضيافة الله سبحانه لعباده المؤمنين ..... ٢٣

وقد ورد في الحديث الشريف : منهومان لا يشبعان : طالب عـلم وطـالب دنيا، فعلى المائدة العلمية يتناول العلماء ما تشتهي أرواحهم وأنفسهم من بـركات أسهاء الله الحسنى وصفاته العليا ما لم يخطر على قلب بشر، فيستأنسون بالله سبحانه ويستوحشون من غيره، وهذا لا يكون إلاّ للـخواصّ مـن الشـيعة في ضـيافتهم الخاصّة الخاصّة، وهي زيارة ثامن الحجج مولانا الإمام عليّ بن موسى الرضا عليًّلاً .

وإذا كان سبحانه قد فضّل بعض الرسل على بعض، فكـذلك فـضّل بـعض ضيوفه على بعض، فمن أكرم وفوده وضيوفه يوم القيامة زوّار الإمام الرضا طلِّلْا وليّ الله الأعظم للتِّلاٍ .

«عن الهروي قال : سمعت الرضا للله يقول : إنّي سأقتل بـالسمّ مسموماً ومظلوماً، وأقبر إلى جنب هارون، ويجعل الله عزّ وجلّ ترتبتي مختلف شيعتي وأهل بيتي، فمن زراني في غربتي وجبت له زيارتي يوم القيامة، والذي أكرم محمّداً عَلَيْهُ بالنبوّة واصطفاه على جميع الخليقة، لا يصلّي أحد منكم عـند قـبري ركـعتين إلّا استحقّ المغفرة من الله يوم يلقاه، والذي أكرمنا بعد محمّد عَلَيْهُ بـالإمامة وخصّنا بالوصيّة إنّ زوّار قبري لأكرم الوفود على الله يوم القيامة، وما من مؤمن يزورني فتصيب وجهه قطرة من السهاء إلّا حرّم الله عزّ وجلّ جسده على النار»<sup>(۱)</sup>. وفـدت عـلى الكـريم بـغير زاد وفـدت عـلى الكـريم بـغير زاد مـن الحسنات والقـلب السـليم فحمل الزاد أقـبح كـلّ شيءٍ إذا كـان الوفـود على الكـريم وهذه الضيافة الخاصّة الخاصّة تتحقّق لكلّ الأئمة الأطهار وللرسول الأعظم طبيَّنٍ، فكلّهم نور واحد.

 البحار ٩٩ : ٣٦، عن العيون ٣ : ٢٥٦، وقد تعرّضت لأسرار الزيارة الرضويّة في رسالة (الأنفاس القدسيّة في أسرار الزيارة الرضويّة )، مطبوع، فراجع . ٢٤ .....٢٤ شهر رمضان المبارك

فالضيافة الأولى زمانية أي مختصّ بزمان خاصّ، وهو شهر رمضان المبارك، وإنّها عامّة لجميع المكلّفين، والضيافة الثانية زمانية مكانية أخصّ من الأولى، والثالثة لا تنحصر بالزمان إنّما هي مكانية، فهي أخصّ من الأولى والثانية، فتدبّر.

والمائدة الإلهية إنما هي مائدة الأسهاء والصفات، مائدة الولاية العظمى المتجلّية بالكائنات، مائدة القرآن الصامت والناطق، العلمي والغيبي، يتلذّذ بها الضيوف بنعم الله الرحمانية وآلائه الرحيمية، من العلوم الربانية، والمعارف القدسية والفيوضات الإلهية. فإنّ الله من حبّه لعباده وأوليائه المؤمنين يدعوهم في ضيافات ثلاثة، ليكونوا ضيوفاً عليه، فما أروع هذه الضيافة الإلهية، وما أسعد العبد أن يكون ضيفاً على مولاه العالم بكلّ شيء والقادر على كلّ شيء، وهو الحيّ القيّوم المستجمع لجميع صفات الكمال والجلال، وما أجمل المائدة الجمالية والجلاليّة،!! مائدة الفيوضات والرحمات العامة والخاصّة، ولمثل هذا فليتنافس المتنافسون.

# فضيلة صيام شهر رمضان في القرآن والسنَّة

إنّ منبع التشريع الإسلامي ومصدره القيوم، هو القرآن الكريم والسنّة الشريفة المتمثّلة بقول المعصوم النبيّ والإمام طليّتِظ وفعلهما وتقريرهما، وهما الثقلان اللذان خلّفهما رسول الله خاتم الأنبياء محمّد عَبَّلَةُ، فقد قـال في مـواطـن كـثيرة -كما اتّفق عليه الفريقان السنّة والشيعة ــ: «إنّي تـارك فـيكم الثـقلين كـتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي وإنّهما لن يفترقا حتّى يـردا عَلَيَّ الحوض».

فصحّة العقيدة والعمل والسلوك إنّما تتمّ لو استقيناها واستنبطناها من مصادر التشريع، أي الكتاب والسنّة.

كما يرغب المؤمن للالتزام بالأحكام الدينية والشرعية، ويحتّم على نـفسه ذلك، حتّى يكون راسخ الإيمان كالجبل لا تحرّكه العواصف والتـيّارات الفكـريّة المضادّة والأفكار الضالّة والمضلّة عندما يعلم بالأحكام ويقف عليها مـن خـلال النصّ القرآني الكريم، وما ورد في الأخبار النبويّة والولويّة المأثورة عن أهل بيت العصمة والوحي عليمَيْلِيُ ، فيُقبل على الأعمال الصالحة والالتزامـات الشرعـيّة من ٢٦ ..... ٢٦ أوامر الله ونواهيه بكل قوّة وثبات وتصميم، لا سيّا في بداية الأمر ولمن يعبد الله أوامر الله ونواهيه بكلّ قوّة وثبات وتصميم، لا سيّا في بداية الأمر ولمن يعبد الله خوفاً من نار وطمعاً في جنّته كما هو دأب أكثر الناس حندما يسمع أو يقرأ ثواب الأعمال وعقابها ويُعدّ هذا من الفطريات. ولمثل هذا نجد في لسان الروايات ذكر الجنان ونعيمها، والنيران وعذابها.

فإليك مجموعة مختصرة جدّاً من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة في فضل وعظمة الصيام وشهر رمضان المبارك وصومه، من دون تفسير وشرح، نأمل من علماء بلدتك وخطبائها تفسيرها وشرحها في أيام شهر رمضان ولياليه المباركة، ومن الله التوفيق والتسديد.

القرآن الكريم : قال الله تبارك وتعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَـبْلِكُمْ

لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ \* أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَنَ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ أَيَّامٍ لَحَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ فَنَ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرُ لَهُ وَأَنْ تُصُومُوا خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدىً تَصُومُوا خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنْ الْهُدى وَالفُرْقَانِ فَنَ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَريضاً أوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ أيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللسَّيْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ العُسْرَ وَلِتُحْمِلُوا العِدَةَ وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

البقرة : ١٨٣ - ١٨٥، راجع تفسير الميزان بداية المجلّد الثاني.

فضيلة صيام شهر رمضان في القرآن والسنَّة .....٧

أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَتُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسُ هَٰنَ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَنفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنْ الخَيْطِ الأُسْوَدِ مِنْ الفَجْرِ ثُمَّ أَيْتُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ يَتَقَوُن فِي المَسَاجِدِ يَلْكُ حُدُودُ اللهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُون فِي المَسَاجِدِ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

إنَّ المُسْلِمِينَ وَالمُسْلِمَاتِ وَالمُوْمِنِينَ وَالمُوْمِنَاتِ وَالقَانِتِينَ وَالقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالخَاشِعِينَ وَالخَاشِعَاتِ وَالمُتُصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّافِينَ وَالصَّاغِمَاتِ وَالحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً ﴾<sup>(٢)</sup>.

السنّة الشريفة :

١ ـعن الأئمّة المعصومين علمَتَكْمُ : «بني الإسلام على خمسة أشياء : على الصلاة والزكاة والحجّ والصوم والولاية ، وما نودي بمثل ما نودي بالولاية »<sup>(٣)</sup>.

٢ ـ في الحديث القدسي كما رواه الفريقان على اختلاف يسير : «الصوم لي وأنا أجزي به»<sup>(٤)</sup>.

- (١) البقرة : ١٨٧.
- (٢) الأحزاب : ٣٥.
- (٣) الوافي ٣: ٢٠.
- (٤) تفسير الميزان ٢ : ٢٥، وبحار الأنوار ٩٦ : ٢٥٥.

٢٨ ..... ٢٨ .... ٢٨ .... على أبواب شهر رمضان المبارك ٣ ـ في الكافي بسنده عن الإمام الصادق عليّك : «كان رسول الله أوّل ما بعث يصوم حتى يقال : ما يفطر ، ويفطر حتى يقال : ما يصوم ، ثمّ ترك ذلك وصام يوماً وأفطر يوماً وهو صوم داود ، ثمّ ترك ذلك وصام ثلاثة الأيام الغُرّ ، ثمّ تـرك ذلك وفرّقها في كلّ عشرة يوماً ، خميسين بينهما أربعاء ، فقبض تَبَيْلَة وهـو يـعمل ذلك» وهذا من الصوم المسنون وهو غير صوم شهر رمضان الواجب.

٤٠ - عن حفص بن غياث النخعي قال : سمعت أبا عبد الله عليَّة يقول : إنّ شهر رمضان لم يفرض الله صيامه على أحد من الأمم قبلنا ، فقلت له : فقوله الله عز وجلّ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا كُتِبَ ... ﴾ ؟ قال : إنّما فسرض الله صيام شهر رمضان على الأنبياء دون الأمم ، ففضّل الله به هذه الأمّة ، وجعل صيامه فرضاً على رسول الله تيتي وعلى أمّته (<sup>(1)</sup>).

٥ ـ وكان من دعاء عليّ بن الحسين طليَّكْمَ في وداع شهر رمضان : ... ثمّ آثرتنا به على سائر الأمم واصطفيتنا دون أهل الملل، فصمنا بأمرك نهاره وقسنا بعونك ليله(٢).

٦ \_ قال الإمام الصادق للجَلَةِ ؛ أمَّا العلَّة في الصيام ليستوي به الغنيَّ والفقير ،

- (١) الفقيد ٢ : ٦٢.
- (٢) الصحيفة، دعاء ٤٥.

٧-عن الإمام الرضا للله : فإن قال : فَلِمَ أُمروا بالصوم ؟ قيل : لكي يعرفوا ألم الجوع والعطش فيستدلوا على فقر الآخرة ، وليكون الصائم خاشعاً ذلي لأ مستكيناً مأجوراً محتسباً عارفاً صابراً لما أصابه من الجوع والعطش ، فيستوجب الثواب ، مع ما فيه من الانكسار عن الشهوات ، وليكون ذلك واعظاً لهم في الثواب ، مع ما فيه من الانكسار عن الشهوات ، وليكون ذلك واعظاً لهم في العاجل ، ورائضاً لهم على أداء ما كلفهم ودليلاً في الآجل ، وليعرفوا شدة مبلغ ذلك أمم الموا على أم المواب ، مع ما فيه من الانكسار عن الشهوات ، وليكون ذلك واعظاً لهم في الثواب ، مع ما فيه من الانكسار عن الشهوات ، وليكون ذلك واعظاً لهم في العاجل ، ورائضاً لهم على أداء ما كلفهم ودليلاً في الآجل ، وليعرفوا شدة مبلغ ذلك على أهل الفقر والمسكنة في الدنيا ، فيؤدوا إليهم ما افرض الله تعالى لهم في أموالهم (<sup>٢)</sup>.

٨ عن مولاتنا فاطمة الزهراء غليمًا في خطبتها المشهورة قالت : فرض الله الصيام تثبيتاً للإخلاص<sup>(٣)</sup>.

٩-عن الإمام الباقر عليَّة : الصيام والحجّ تسكين القلوب<sup>(٤)</sup>.

- (١) البحار ٣٧١:٩٦.
- (٢) البحار ٩٦: ٢٧٠.
- (٣) البحار ٩٦. ٣٦٨.
- (٤) البحار ٧٨: ١٨٣.

۳۰ ..... شهر رمضان المبارك

ا \_قال رسول الله ﷺ : عليك بالصوم، فإنّه جُنّة من النار، وإن استطعت أن يأتيك الموت وبطنك جائع فافعل.

١١ \_ وقال ﷺ : لكلِّ شيء زكاة ، وزكاة الأبدان الصيام .

١٢ \_وقال ﷺ : صوموا تصحّوا<sup>(١)</sup>.

الا ـ عن أمير المؤمنين عليّ للظِّلَا : نوم الصـائم عـبادة، وصـمته تسـبيح، ودعاؤه مستجاب، وعمله مضاعف، إنّ للصائم عند إفطاره دعوة لا تردّ.

١٤ ـ قال رسول الله ﷺ : الصائم في عبادة الله وإن كان نائماً على فـراشــه ما لم يغتب مسلماً، وقال : إنّ للجنّة باباً يدعى الريّان لا يدخل منه إلّا الصائمون.

ال ـ وقال ﷺ : من منعه الصوم من طعام يشتهيه، كان حقّاً عـلى الله أن يطعمه من طعام الجنّة ويسقيه من شرابها.

١٦ \_قال الإمام الصادق للَّلَلَا ؛ للصائم فرحتان : فرحة عند إفطاره، وفرحة عند لقاء ربّه.

(١) البحار ٩٦: ٢٥٥.

فضيلة صيام شهر رمضان في القرآن والسنّة ................ ٣١ ١٧ ــوقال عليَّلا : إنّ رسول الله ﷺ كان إذا أفطر قال : «اللهمّ لك صـمنا وعلى رزقك أفطرنا فتقبّله منّا، ذهب الظهاء وابتلّت العروق وبقي الأجر »<sup>(۱)</sup>.

١٨ ـ قال الإمام عليّ طليَّةِ : الصيام اجتناب المحارم كما يمـتنع الرجـل مـن الطعام والشراب.

١٩ ـ قال رسول الله ﷺ : ربّ صائم حظّه من صيامه الجـوع والعـطش، وربّ قائم حظّه من قيامه السهر<sup>(٢)</sup>.

٢٠ ـ قال أمير المؤمنين عليَّ طليَّلا : صيام القلب عن الفكر في الآثام، أفضل من صيام البطن عن الطعام.

٢١ ـقالت مولاتنا فاطمة الزهراء عَلِيَكُل : ما يصنع الصائم بصيامه إذا لم يصن لسانه وسمعه وبصره وجوارحه ؟ !<sup>(٣)</sup>

٢٢ - عن الإمام الباقر علي الله تعلي الله علي الله عليه بالم بن عبد الله : يا جابر،

- (١) الكافي ٤: ٩٥.
- (٢) البحار ٩٦: ٢٨٩.
- (٣) البحار ٩٦: ٢٩٥.

٣٢ ..... ٩٢ المبارك مضان المبارك

هذا شهر رمضان من صام نهاره وقام ورداً من ليله، وعفّ بطنه وفرجه وكفّ لسانه خرج من ذنوبه كخروجه من الشهر، فقال جابر : يا رسول الله ما أحسن هذا الحديث ؟ فقال رسول الله تَبْلِلا : يا جابر ما أشدّ هذه الشروط (۱).

٢٣ ـ قال الإمام الباقر عليَّة : سمع رسول الله ﷺ امرأة تسابّ جارية لهـ وهي صائمة فدعا رسول الله بطعام فقال لها : كلي ! فقالت : أنا صائمة يا رسول الله ! فقال : كيف تكونين صائمة وقد سببت جـاريتكِ ؟ ! إنّ الصـوم ليس مـن الطـعام والشراب، وإنّما جعل الله ذلك حجاباً عن سواهما من الفواحش من الفعل والقول يفطر الصائم، ما أقلّ الصوّام وأكثر الجوّاع.

٢٤ ـ قال الإمام الصادق للنكلا : إذا أصبحت صائماً فليصم سمعك وبصرك من الحرام وجارحتك وجميع أعضائك من القبيح، ودع عـنك الهـذي وأذى الخـادم، وليكن عليك وقار الصيّام، والزم ما استطعت من الصمت والسكوت إلّا عن ذكر الله، ولا تجعل يوم صومك كيوم فطرك، وإيّـاك والمـباشرة ـ في النهـار ـ والقُـبل والقهقهة بالضحك فإنّ الله مقت ذلك.

٢٥ ـكان من دعاء الإمام السجّاد للظِّلَا إذا دخل شهر رمضان : اللهمّ صلّ على محمّد وآله، وألهمنا معرفة فضله وإجلال حرمته والتحفّظ ممّا حـظرت فـيه،

(۱) البحار ۳۷۱:۹٦.

٢٦ ـ قال الإمام الصادق للنَّلْلَا : من صام لله عزّ وجلّ يوماً في شـدّة الحـرّ فأصابه ظمأ وكّل الله به ألف ملك يمسحون وجهه ويبشّرونه حتّى إذا أفطر ، قال الله عزّ وجلّ : ما أطيب ريحك وروحك، ملائكتي اشهدوا أنّي قد غفرت له<sup>(٢)</sup>.

٢٧ ـ وقال للنُّلْخ : الصوم في الشتاء هو الغنيمة الباردة .

٢٨ ـ وفي حديث المعراج عن رسول الله ﷺ قال : يا ربّ، ما ميراث الصوم ؟ قال : الصوم يورث الحكمة ، والحكمة تورث المعرفة ، والمعرفة تورث اليقين، فإذا استيقن العبد لا يبالي كيف أصبح بعسر أم بيسر<sup>(٣)</sup>.

- (١) الصحيفة : دعاء ٤٤.
- (٢) فروع الكافي ٤ : ٦٥.
  - (٣) البحار ٧٧: ٢٧.

۳٤ ..... ۳٤ .... معلى أبواب شهر رمضان المبارك ٣٤ ..... على أبواب شهر رمضان المبارك ٢٩ ... قال الإمام الباقر للتَظْلُا ؛ لا يسأل الله عبداً عن صوم بعد شهر رمضان.

ولكن يستحبّ الصيام تطوّعاً، وما أعظم أجره وثوابه. ٣٠\_قال رسول الله ﷺ : من صام يوماً تطوّعاً فلو أعطي مِلاً الأرض ذهباً ما وفيٍّ أجره دون يوم الحساب.

٣١ ـ وقال ﷺ : من صام يوماً تطوّعاً ابتغاء ثواب الله وجبت له المغفرة .

٣٢ ـ قال الإمام الصادق للنَّلِلَا : إيّاكم والكسل، إنّ ربّكـم رحـيم يشكـر القليل، إنّ الرجل ليصوم اليوم تطوّعاً يريد به وجه الله فيدخله الله به الجنّة.

٣٣ ـ وعن أمير المؤمنين علي للخلِّلا قال : إنَّ الله أتمَّ صلاة الفريضة بـ صلاة النافلة، وأتمّ صيام الفريضة بصيام النافلة<sup>(١)</sup>.

٣٤ ـ قال رسول الله ﷺ : شهر رمضان شهر فرض الله عليكم صيامه، فمن صامه إيماناً واحتساباً خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمّه<sup>(٢)</sup>.

٣٥ في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا كُتِّبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ ﴾ قال

(١) الروايات من البحار ٩٦ : ٢٤٩ .

(٢) الوافي ٧: ٥٥.

٣٦ ـ وقال ﷺ : ما من مؤمن يصوم شهر رمضان احتساباً إلاّ أوجب الله له سبع خصال : أوّلها : يذهب الحرام من جسده . والثانية : يقرب من رحمة الله . والثالثة : يكون كفّر خطيئة أبيه آدم عليّك . والثالثة : يهوّن الله عنه سكرات الموت . والحامسة : أمان من الجوع والعطش يوم القيامة . والسادسة : يعطيه الله براءة من النار . والسابعة : يطعمه الله من طيّبات الجنّة<sup>(٢)</sup>.

٣٧ ـ وقال ﷺ : من صام شهر رمضان فحفظ فرجه ولسانه وكَفَّ أذاه عن الناس، غفر الله له ذنوبه ما تقدّم منها وما تأخّر، وأعتقه من النــار، وأحــلّه دار القرار، وقبل شفاعته في عدد رمل عالج من مذنبي أهل التوحيد<sup>(٣)</sup>.

٣٨ ـ وقال ﷺ : ولله تعالى في كلّ يوم من شهـر رمضان عـند الإفـطار

- (١) مجمع البيان : تفسير الآية .
  - (٢) علل الشرائع ٢: ٣٧٩.
- (٣) روضة الواعظين ٢ : ٣٥٤.

٣٦ ..... ٣٦ ألف عتيق من النار، وإذا كان ليلة الجمعة أو يوم الجمعة أعتق في كلّ ساعة منها ألف ألف عتيق من النار، وإذا كان ليلة الجمعة أو يوم الجمعة أعتق في كلّ ساعة منها ألف ألف عتيق من النار، كلّهم قد استوجبوا النار، فإذا كان آخر يوم من شهر رمضان، أعتق في ذلك اليوم بعدد ما أعتق من أوّل الشهر إلى آخره<sup>(١)</sup>.

٣٩ ـ وقال ﷺ : أعطيتْ اُمّتي في شهر رمضان خمساً لم يُعطها اُمّة نبيّ قبلي : إذاكان أوّل يوم منه نظر الله عزّ وجلّ إليهم، فإذا نظر الله عزّ وجلّ إلى شيء لم يعذّبه بعدها، وخلوق أفواههم حين يمسون أطيب عند الله من ريح المسك، وتستغفر لهم الملائكة في كلّ يوم وليلة منه، ويأمر الله عزّ وجلّ جنّته فيقول : تـزيّني لعـبادي المؤمنين، يوشك أن يستريحوا من نصب الدنيا وأذاها إلى جنّتي وكرامتي، فإذاكان آخر ليلة منه غفر الله عزّ وجلّ لهم جميعاً<sup>(٢)</sup>.

٤٠ ـ قال الإمام الصادق للﷺ : من أفطر يوماً في شهر رمضان خرج روح الإيمان منه<sup>(٣)</sup>.

«اللهمّ قد حضر شهر رمضان وقد افترضت علينا صيامه، وأنـزلت فـيه القرآن هديَّ للناس وبيّناتٍ من الهدي والفرقان، اللهمّ أعنّا على صيامه، اللهمّ تقبّله

- (١) روضة الواعظين ٢ : ٣٤٧.
- (٢) فضائل الأشهر الثلاثة : ١٤١.
  - (٣) عقاب الأعمال : ٢٣٦.

ومن الدعاء عند رؤية هلال شهر رمضان : «اللهمّ أهلّه علينا بالأمن والإيـان والسـلامة والإسـلام والعـافية الجـلّلة ودفاع الأسقام والعون على الصلاة والصيام وتلاوة القرآن . اللـهمّ سـلّمنا لشهـر رمضان وتسلّمه منّا وسلّمنا فيه حتّى ينقضي عنّا شهر رمضان وقد عـفوت عـنّا وغفرت لنا ورحمتنا»<sup>(٢)</sup>.

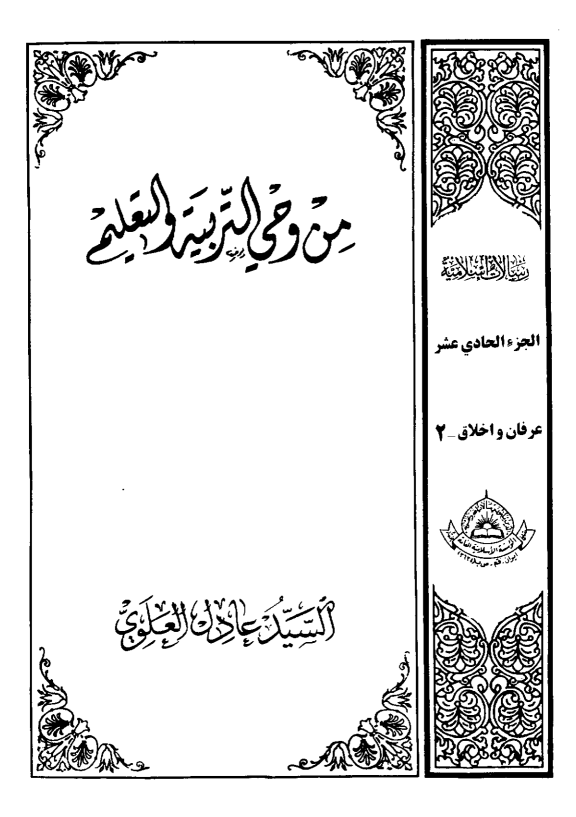
وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

(٢) مفاتيح الجنان : أدعية شهر رمضان المبارك .

<sup>(</sup>۱) الوافی ۷: ۸۵.

| Ϋ        | المقدّمة                                 |
|----------|------------------------------------------|
| o        | رمضان من أسماء الله                      |
| <b>v</b> | لماذا شهر رمضان شهر الله ؟               |
| ۱۲       | الخطبة الشعبانيّة                        |
| ۱٥       | مخطط آية الصيام في القرآن الكريم         |
| ۲۱       | ضيافة الله سبحانه لعباده المؤمنين        |
| ۲٥       | فضيلة صيام شهر رمضان في القرآن والسنّة . |
|          | الفهر س                                  |

## الفهرس



علوى ، عادل ، ١٩٥٥ ... من وحي التربية والتعليم / بقلم السيّد عادل العلوي . ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد ، ١٣٧٨ . • ٨ ص . ... (موسوعة رسالات إسلامية ) قهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها . عربي . عربي . كتابنامه به صورت زيرنويس . ٩ م م م / ٨ / ٤٢٢ حال الف . عنوان . كتابخانة ملي ايران

موسوعة

# رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

من وحي التربية والتعليم تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولىٰ ـ ١٤١٨ هجري قمري الكية المطبوعة ـ ١٠٠٠ نسخة المطبعة ـ النهضة، قم

 ISBN 964 - 5915 - 05 - 8
 ٩٦٤ \_ ٥٩١٥ \_ ٥٠ ٥

 EAN 9789645915054
 ٩٧٨٩٦٤٥٩١٥٠٥٤

 10. ان. ان. ١٥٠٥٥ \_ ٢٩١٥ ـ ٤٢٦ (دور: ١٠٠٠ جلد)
 ٩٦٤ - ١٥٩٥ \_ ٢٩٢٢

## بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدّمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام علىٰ أشرف المـرسلين محــمّد وآله الطيّبين الطاهرين.

لك الحمد يا إلهي الكريم علىٰ ما أنعمت وأوليت وخلقت وهديت وربّيت، فأنت ربّ العالمين. ولك الشكر والمنّة علىٰ آلائك الجمّة التي لا تعدّ، ونعمك اللامتناهية التي لا تحصىٰ، فالحمد لله الذي خلق الخلق ليعرفوه، وجعل معرفة النفس أنفع المعارف وسبيلاً لمعرفته، وألهم النفس فجورها وتقواها، وأنار طريق الإنسان وهداه الصراط المستقيم بالكتب والرسل، وختم النبوّة بمحمّد عَلَيْوَلْهُ والكتب الساويّة بالقرآن الكريم، فالصلاة والسلام علىٰ أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين.

كثرة المحن تغيّر الأحوال، وفي تقلّب الحال يعرف جواهر الرجال، فـخطر علىٰ بالي حينما تغيّر حالي، وتلاقفتني أيدي المشاكل، وضمّتني أحضان المسائل إلىٰ صدرها الخوّان، وقلبها الفتّان، وقلّدتني من شغفها أساور المصائب، وزيّنتني من حبّها قلائد المتاعب، وطوّقتني بأطواق البلايا، وأرضعتني من ثدي الرزايا، فـلا سرور ولا مرح ولا طرب ولا فرح، فهي الدنيا الفانية والأيّام البالية، تغرّ الرجال وتريك الأهوال، فلا تدري ما ضمّ لك الدهر الخوّان، ولا تعلم ما يجري عليك في هذا الزمان، فالناس حيارى وما هم بسكارى، غرّتهم الدنيا بابتسامتها القاتلة، ووعودها الخادعة.

فطوبي لمن عرف حقيقتها ووقف على عيوبها، فتحذّرها وطلّقها وخلّ سبيلها، طوبي لمن فهم الحياة واستعدّ لما بعد المهات وتزوّد بخير الزاد وما فيه السداد وبه الرشاد... فهيّا يا إخوان الصفا وخلّان الوفا، هبّوا لمعرفة أنفسكم وإضاءة سبلكم، واطرقوا أبواب علم النفس قبل التسويف والآمال وحلول الرمس وانقضاء الآجال. وعليكم بتربية النفوس وتكيلها، وتزكية الأرواح وتهذيبها، ولا تغرّنكم الدنيا الدنيّة بزينتها، ولا الشهوات والملاذ بطغيانها، بل تزوّدوا، فإنّ العمر قصير والسفر طويل، وإنّ خير الزاد التقوى، ومخالفة النفس والهـوى، رحمـنا الله وإيّاكم وأسعدنا لما فيه الخير والصلاح والكمال والفلاح.

هذا وحينها كنت في حيص وبيص الزمان ومشكلات الحدثان، توكلّت على الله الحنّان ذي المواهب والإحسان، أن أكتب ما يفيد الإنسان، معتذراً من سوء البيان وزلّة البنان، وإنّ الله سبحانه لا يكلّف النفس إلّا وسعها ولا يحمّلها إلّا ما آتاها، فسامحوني من العثرات، واعفوني في الهفوات، ولا تؤاخذوني بالشهوات، وجزاكم الله خير الجزاء على ما تفضّلتم من الإغماض والإعفاء<sup>(۱)</sup>.

(١) لقد رأيت هذه الكلمات في قصاصات أوراقي الماضية، وأظنّها ترجع إلى العقد الثاني من عمري، وإنّها مقدّمة لكتاب أردت تحريره في علم الأخلاق والمعرفة، وكنت ـ آنذاك ـ أعيش مع علمائنا الماضين في مصنّفاتهم القيّمة ومؤلفاتهم الثمينة، وبطبيعة الحال يتأثّر المطالع بأسلوبهم القديم من السجع والنثر الخاصّ، فكنت أحذو منهجهم في التأليف والكتابة من السبك القديم.

## التربية والتعليم

التربية دواء ناجح للأسقام والأمراض البشريّة، وشفاء للأجيال، وإنّه بالتربية يرتقي الإنسان إلى أوج الرفعة ويطوي مدارج الكمال المنشود في جبلّته، والتربية بمنزلة الأكسير الأعظم لتبديل الأرواح وتعديلها وتهذيبها، حتّىٰ تشعّ في ميدانها بكواكب درّيّة وتتجلّىٰ بأنوار باهرة، فإنّها العامل المهمّ في سعادة البشر، وإنّها الفنّ المتمّ للقوى الإنسانيّة وغرائزها المتأصّلة تحرّك الرجال نحو الأهداف المقدّسة وتتطّلع إلىٰ قم الفضائل، وتؤمّن حياة الأجيال بقوانينها الرّصينة، فإنّها عين الحياة ورمز النجاة، وإنّها تنظّم الغرائز والأحاسيس والعواطف في الإنسان، مع تأمين سعادته ورفاه عيشه.

فالتربية كوكبة درّيّة توقد من أصل مبارك، تنير الدروب، وتـعلّم النـاس كيف يعيشوا وكيف يوتوا.

التربية تكشف رموز الحياة والأسرار الطبيعية، وتبيّن الحقائق والدقائق في العوالم الخلقيّة، توقظ الاستعدادات الروحيّة والمعنويّة في النفوس، وتـكمّل نهـج السعادة في الأرواح المستعدّة.

ومن الواضح أنّ كثير من الآلام والمصائب والبيلايا والمتاعب والشقاء

٢ ..... من وحي التربية والتعليم والأمم، إنّما كان من أثر الجهل وسوء التربية والتعليم والمعليم والأسقام الروحيّة وانحطاط المجتمعات والأمم، إنّما كان من أثر الجهل وسوء التربية وفسادها.

فالتربية في قمّة الشموخ، وفي أفق الرفعة والجلال، يقول أفلاطون الحكيم في شأنها : «لا فنّ أغلىٰ وأثمن من التربية».

والتربية غير التعليم، وإنّه فرق بين المعلّم والمربّي، فإنّ المعلّم يعلّم العلوم والفنون بالأقوال والألفاظ، والمربّي يربّي وينمّي القوى والاستعدادات بأحسس وجه وأتمّ صورة، وأنّه كيف يستعمل العلم، ليكون من العلم النافع، فالمربّي يساعد طلّابه على إظهار تلك القوى التي في الروح من دائرة القوّة والإمكان إلى ساحة الفعل والعمل والوجود الوجوبي، كما أنّ التربية أعمّ من العلم، فإنّها تعمّ الجمادات والنباتات والحيوانات، لا سيّا الإنسان، والتعليم يختصّ بالحيوانات والإنسان، فالتعليم أحد أجزاء قوانين التربية، والتربية من عمل العباقرة، وإنّها فعلّ جبّار.

وإنّ من أسماء الله الحسنىٰ (الربّ)، فهو المربّي الأوّل لما سواه جلّ جـلاله، فإنّه ربّ العالمين وربّ الأرباب.

يقول الفارابي<sup>(۱)</sup> ـ المعلّم الثاني ـ في التربية والتعليم : إنّ التعليم هـو إيجـاد الفضائل النظرية في الأمم والمدن، والتأديب هو طـريق إيجـاد الفـضائل الخـلقيّة والصناعات العلمية في الأمم، والتعليم يكون بالقول واللفظ فقط، والتأديب هو أن يعوّد الأمم والشعوب الأفعال المتبلورة عن الملكات العلميّة، بأن تنهض عزائمهم نحو فعلها، وأن تصير تلك وأفعالها مستولية علىٰ نفوسهم ويكونوا كالعاشقين لهـا والمخلصين في تقبّلها والتفاعل معها.

(١) تحصيل السعادة : ٢٩.

#### العقل والقلب

ثَمَّ الإنسان الذي كرّمه الله علىٰ مخلوقاته، وتمدَّح بخلقه في قوله تعالىٰ : ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخالِقينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

امتاز عن الكائنات الحيّة بعقله وقلبه، وكمال العقل وتبلوره بالفكر، كما أنّ كمال القلب وتربيته وتهذيبه بالذكر، وطريق الوصول إلى الأوّل بالدراسة والمطالعة والتثقيف العامّ، كما أنّ بداية التعلّم والدرس إنّما تكون من أيّام الصبا إلى أواسط العمر، ومن هذا الباب (العلم في الصغر كالنقش على الحجر، والعلم في الكبر كالنقش على البحر)، بمجرّد أن تكتب حرف الألف وتنتقل إلى حرف الباء، فإنّ الألف ينمحي وكأنّه لم يكتب، كما لوكتب على البحر المتلاطم والموّاج، فلا ثبوت له ولااستقرار فيه.

وأمّا الطريق إلى الثاني فهو بالانكشاف والشهود، وذلك بالموعظة والذكر والمناجاة والدعاء، وإنّه من المهد إلى اللحد (إطلبوا العلم من المهد إلى اللحد)، فلا يكسل الإنسان في طلبه حتّىٰ آخر لحظة من حياته، فهو يتشوّق إلى الدعاء والذكر

(١) المؤمنون : ١٤.

٨ ..... من وحي التربية والتعليم والمناجاة، وإن كان يمل من الدرس والتعليم والتعليم والنعليم والنعليم والنعليم والمناجاة وإن كان يمل من الدرس وأقاويل المدارس.

فالروايات التي تشير إلى طلب العلم من المهد إلى اللحد، وأنّ الجنين يستحبّ الأذان في أذنه اليمنى والإقامة في اليسرى ناظرة إلى هذا العلم في طريق القلب، ومثل هذا العلم لا يحقّ أن يؤخذ من أيّ عالم كان، بل (فلينظر إلى طعامه) أي إلى عمله ممّن يأخذه، (وإذا رأيتم العالم مقبلاً على دنياه فاتّهموه)، أي لا تأخذوا دينكم وعلمكم هذا منه، فإنّه مفتون بدنياه، فهو متّهم في قوله وفعله، فكيف يتبع أثره، كما أنّه يعاشر من يذكره الله رؤيته، ويرزيد في علمه منطقه، ويرغّبه في الآخرة عمله، وأمّا الروايات التي تقول : الحكمة ضالّة المؤمن يأخذها ولو من رأس مجنون، أو أنّه (اُنظر إلى ما قال لا إلى من قال)، أو قوله تعالى :

فهذا ناظر إلىٰ طريق العـقل والتـفكّر ، فـيحقّ للإنسـان أن يسـتمع الآراء والأقوال ليتّبع أحسنه وما فيه الفائدة والمنافع .

فأهمّ عنصرين في الإنسان هما : العقل والقلب ، و تربية الأوّل بالفكر ، و تربية الثاني بالذكر .

وبعبارةٍ أخرى :

الرؤية الكونيّة ومشاهدة هذا الكون والعالم الوسيع والرحب، إمّا أن تكون بنزعةٍ مادّية هيولانية، أو بنزعة روحيّة إلهيّة، فالإنسان إمّا أن يكون ملحداً كافراً ومن زاوية إلحاده وفكره وحكومة المادّة والماديّات في وجوده وعقله وأنّه لا يؤمن إلّا بالحسّيّات، فمن هذا المنطلق ينظر إلى الدنيا وما حوله والعالم الطبيعي، فلا يؤمن

(۱) الزمر : ۱۸.

العقل والقلب ..... ٩

بما وراء الطبيعة وما وراء الكون والمغيبات. وإمّا أن يكون مـؤمناً مـوحّداً ومـن منطلق إلهي وإيماني واعتقاده بالغيب وبما وراء الطبيعة بالميتافيز يقيّات ينظر إلىٰ هذا الكون الرحب.

فالأوّل تفكّراته تكون مادية وإنّها سـير مـن الخـلق إلى الخـلق بـالخلق، والسالك إنّما يدور في عالم المادّة المحضة الهيولانية الظلماء العمياء، فضعف الطالب والمطلوب. وأمّا الثاني فإنّه يحمل تفكّر إلهي نوراني، وإنّه:

> ۱ - سير من الحقّ إلى الحقّ. ۲ - ومن الحقّ إلى الخلق. ۳ - ومن الخلق إلى الحقّ.

٤ \_ ومن الخلق إلى الخلق .

كلَّ ذلك بمعونة الحقّ ولطفه العامّ والخاصّ، برحمانيّته ورحيميّته. فهذه أسفار أربعة، وهي إمّا بمركب العقل وزاد الفكر، وإمّا بمركب القلب وزاد الذكر، فـالأوّل يتلقّ المعارف والعلوم بالعقل والفكر وبالنظر والبراهـين العـقليّة والاسـتدلالات المنطقيّة، والثاني يتلقّاها بالقلب وصيقلته حتّىٰ يكون كـالمرآة وانـطباع الأشـياء والحقائق الكونيّة وما وراءها فيها، وبالشهود والمكاشفة.

والأوّل مسلك الحكماء والفلاسفة، والثاني مسلك العرفاء وأصحاب الكشف والشهود، وفرق بين المسلكين كالسماء والأرض، فالحكيم يـفكّر ويـفهم ويـعلم، والعارف يبصر فيشاهد ويعلم.

والأوَّل سير غيبي، والثاني سير شهودي، ويقال : ما يصل إليه العارف وما يقدّمه من نتائج أهمّ وأبلغ ممّـا عند الفيلسوف.

وربما الإنسان بلطف من الله يجمع بين المسلكين، فيكون عارفاً حكيماً، وهو

١٠ ..... من وحي التربية والتعليم الذي يسمّى بالكون الجرامع ، في وحي التربية والتعليم الذي يسمّى بالكون الجامع ، فيجمع بين الفلسفة والعرفان ، وبين البرهان والشهود ، وهو كمال الإيمان ، وكلّه فى السنّة الشريفة والقرآن .

والسلوك العرفاني تارةً بالأسباب والعلل الظاهريّة، أي بمـظاهر أسهاء الله الحسنىٰ، صغارها كالرحيم تحت الكبار كالرحمن، وكبارها تحت الإسم الأعظم وهو اسم الجلالة (الله) الجامع لكلّ الأسهاء الحسنىٰ والمستجمع لجـميع صفات الجـمال والجلال والكمال، وأخرىٰ بالقلب، والأوّل طريق عامّ، والثـاني طـريق خـاصّ للخواصّ<sup>(۱)</sup>.

(١) اقتباس من (كيف أكون موفَّقاً في الحياة ) للمؤلف، وللبحث صلة، فراجع.

## الواصل وطفيلي الوجود

قيل : من آلاف آلاف الذرّات الجماديّة واحدة تكون تـراباً، ومن آلاف آلاف ذرات التراب واحد يتكوّن منها النبات الذي يحمل النفس النباتيّة من القوى الثلاثة التعذية والرشد وتوليد المثل، ومن آلاف النباتات جزء منها يـتكوّن مـنه الحيوان الذي يحمل الحياة الحيوانيّة من القوى الثلاثة بأنّه جسم نامي وأنّه حسّاس متحرّك بالإرادة، ومن آلاف الحيوانات جزء منها يتكوّن الإنسان الذي يحمل النفس الإنسانية الناطقة الدرّاكة للكلّيّات، فهذه أطوار أربعة : الجماد ثمّ النبات ثمّ الحيوان ثمّ الإنسان.

ثمّ من ألف أجزاء وأعضاء وجوارح الإنسان جزء منها يكون المني، ومن آلاف ذرات المني جزء يكون منه النطفة، ومن آلاف أجزاء النطفة جزء يكون منه المولود، ومن آلاف المتولّدين واحد منهم يعيش، ومن آلاف الذين يعيشون واحد يكون من المسلمين، ومن آلاف المسلمين واحد يؤمن بالله حقّاً كاملاً، ومن آلاف المؤمنين واحد يكون طالباً لله سبحانه، ومن آلاف الطالبين واحد يكون من أهل العلم، ومن آلاف العلماء واحد يكون سالكاً، ومن آلاف السالكين واحد يكون واصلاً إلى الله عزّ وجلّ بعد طيّ منازل السير والسلوك الوعرة ذات الأشواك ١٢ ..... من وحي التربية والتعليم الخطرة، فالناس كلّهم هالكون إلاّ العاملين، والتعليم والتعليم والتعليم والغطرة، فالناس كلّهم هالكون إلاّ العاملين، والمخلصون على خطر عظيم.

والمقصود من جملة الكائنات والمخلوقات العلوية والسفليّة، السماوية والأرضيّة هو ذلك الواصل إلى الحقّ جلّ جلاله، وهو الإنسان الكامل الذي أصبح مظهر أسماء الله الحسنى وصفاته العليا، ذلك الإنسان الذي خاطبه الله في حديثه القدسيّ : «خلقت الأشياء من أجلك، وخلقتك من أجلي»، وأمّا ما سواه فهو طفيلي الموجودات.

وقد دعا الله سبحانه كلّ إنسان إلى هذا المقام العظيم الشامخ ( مقام الوصل والفناء في الله سبحانه ) .

وهذا يعني أنّ كلّ واحد منّا بإمكانه وباختياره وجهده وجهاده ـ الأصغر والأكبر \_ يتمكّن من الوصول إلى هذا المقام الرفيع والمنزلة السامية، لأنّ الله كلّفنا بذلك، ولا يكلّف الله نفساً إلّا وسعها. والوسع بمعنى أنّه لو كان لنا قدرة حمل خمسين كيلو حنطة فأمرنا الله أن تحمل نصفها فهذا من الوسع، فلمّا كلّفنا الله عزّ وجلّ بمثل هذا المقام الشامخ، فإنّه يدلّ على أنّه بقدرتنا أكثر من ذلك، فتدبّر. فإنّه بوسعنا أن نصل في القوس الصعودي إلى جنّة الله في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، مع الذين أنعم الله عليهم من الأنبياء والأولياء (إنّا لله وإنّا إليه راجعون)، وإلى ربّك المنتهى...

«إلهي هب لي كهال الانقطاع إليك، وأنِر أبصار قلوبنا بضياء نظرها إليك حتّىٰ تخرق أبصار القلوب حجب النور، فتصل إلىٰ معدن العظمة وتصير أرواحنا معلّقة بعزّ قدسك، إلهي واجعلني ممّن ناديته فأجابك، ولاحظته فصعق لجلالك، فناجيته سرّاً وعمل لك جهراً...»<sup>(۱)</sup>.

# العلم النافع والعمل الصالح

ومن أحسن من الله قولاً مِّن دعا إلى الله. أعتقد أنّ الحوزات الدينية هي التي تحفظ رسالات الأنبياء، فعلماء الدين هم الذين يبلّغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحـداً، وخـلاصة الرسـالات السماوية السمحاء هو صنع الإنسان وتكامله، ووصوله إلى غايته، والعـالم اليـوم متعطّش إلى العلماء الصالحين الواعين.

فإنّ هذا العالم الذي نعيش فيه، وإنّا علىٰ مائدته لأيام قلائل، يريد الإنسان سعادتها فيها، وإنّه يفرّ من الشقاء، ويبحث عن العيش الرغيد والحياة السعيدة، ويريد أن يعرف نفسه ويعرف وظائفه، وارتباط الإنسان مع نفسه ومع ربّه ومع الآخرين فيه كلام كثير ومباحث طويلة وعريضة، فهناك المذاهب والعقائد والآراء في ذلك، وكلّ يدّعي الوصل بليليٰ، إلّا أنّهم لم يتمكّنوا من معرفة الوجود، وما هو دور الإنسان في ذلك ؟ إ

وأخيراً لم يتّضح الجواب الأخير، وبقيت أمّـهات الأسـئلة يسـلّط عـليها الأضواء، ويبحث عن أجوبتها، فبقيت الأسئلة : من أين أتيت ؟ وإلىٰ أين أذهب ؟ ومع من ؟ وماذا يراد منّي ؟ وما هو المصير ؟ وكيف الخلاص ؟ ١٤ ..... من وحي التربية والتعليم

والأجوبة إنّما هي عند الأنبياء أصحاب الوحي ورسالات السماء، لأنّهم أشرفوا على الطبيعة، ووقفوا علىٰ أسرارها، لارتباطهم مع الوحي، فيحقّ لهم أن يقولوا للناس : هكذا تكون الحياة، وهكذا كونوا أيّها الناس، والأنبياء خلفاء الله في الأرض.

والعلماء ورثة الأنبياء وأمناء الله في الأرض، يحقّ لهم إرائة الطريق وهداية الناس أيضاً، فإنّهم تخلّقوا بأخلاق الله، فحكمة الخلق وفلسفة الحياة والجواب الأخير لأمّهات السؤالات إنّما يكون في الدين، إلّا أنّ البشر لا يسمع ذلك ولا يعقل، فلا بدّ أن نصنع شيئاً يكون الإنسان به ذا سمع وبصر، يرى الحقّ حقّاً فيتّبعه، ويسمع نغاته ويصلح سريرته وطبيعته، ويهذّب فطرته ونفسه، وإلّا فإنّ أيّ شيء يقع بيد الإنسان لو حكمته الأنانية وحبّ الذات وجرّ النار إلى قرصه، فإنّه يحرّف موارد استعاله الصحيح.

والمذهب اليوم بيد العلماء الصلحاء الأخيار الأبرار الأتقياء، فهم الذين يأخذون بيد الإنسان ليصعد إلى الأعلىٰ، ويريه ما وراء الطبيعة من الملكوت والجبروت، وإنما فعل العلماء ذلك بعد كمالهم وإيمانهم الراسخ بما فعلوا، فإنّهم ائتمروا أوّلاً ثمّ أمروا، وانتهوا ثمّ نهوا، فبدأوا بأنفسهم إصلاحاً وصلاحاً وتهذيباً وتكميلاً، فطبّقوا الأحكام الإلهيّة في حياتهم الفردية والاجتماعية الظاهرية والباطنيّة، واطمأنّوا بذكر الله، بعد جهادهم الأكبر ومحاربة أنفسهم الأمّارة بالسوء، والغلبة على الهوىٰ، ولو لا هذا كلّه لأنكر البشر نفسه، ووقع في حضيض الجهالة والتعاسة.

فالتقوى والعمل الصالح والعلم النافع يوجب نفوذ الكلام وتصحيح المسير وسعادة الدارين.

# من عيون الأخبار في العلم والعلماء

- (۱) الزمر : ۹.
- (٢) المجادلة : ١١.
- (٣) البحار ٢٠٣.

من وحي التربية والتعليم قال الإمام الباقر عليَّة : قال أبو ذرّ : إنّ قلباً ليس فيه شيء من العلم كالبيت الخراب الذي لا عامر له. قال الإمام الصادق علي علي : العلم أصل كلَّ حال سنيٍّ، ومنتهىٰ كلَّ منزلةٍ رفيعة. قال أمير المؤمنين للنُّلْج : إنَّ العلم حياة القلوب ونور الأبصار من العميٰ، وقوَّة الأبدان من الضعف. وعنه عليك ، قال: سمعت رسول الله عَلَيْنُ يقول : طلب العلم فريضة على كلَّ مسلم ... به يطاع الربّ، وبه توصل الأرحام، وبه يعرف الحلال والحرام، العلم أمام العمل، والعمل تابعه، بلهمه السعداء ويحرمه الأشقياء. عن سعيد بن الأوس الأنصاري، قال : سمعت الخليل بن أحمد يقول : أحتَّ كلمة على طلب العلم قول على بن أبي طالب للنا الله التكر : «قدر كلّ امرءٍ ما يحسن». «أكثر الناس قيمةً أكثرهم علماً، وأقلَّ الناس قيمةً أقلَّهم علماً» (الرسول الأكرم). قال الامام الصادق عليًّة : إعرفوا منازل شيعتنا بقدر ما يحسنون من رواياتهم عنًّا، فإنَّا لا نعدَّ الفقيه منهم فقيهاً حتّى يكون محدّثاً، فقيل له : أو يكون المؤمن محدّثاً ؟ قال : يكون مفهماً، والمفهم محدّث. قال النبي عَلَيْهِوْلَهُ :

«النظر في وجوه العلماء عبادة». سئل جعفر بن محمّد الصادق للنَّلْج عـنه، فقال : هو العالم الذي إذا نظرت إليه ذكّرك الآخرة، ومن كان خلاف ذلك فالنظر من عيون الأخبار في العلم والعلماء ..... ١٧ ..... ١٧ إليه فتنة.

قال الإمام زين العابدين للظلي : لو علم الناس ما في طلب العلم لطلبوه ولو بسفك المهج وخوض اللجج. عن الإمام الكاظم للظلي : طلب العلم فريضة على كلّ مسلم، ألا إنّ الله يحبّ بغاة العلم. عن أمير المؤمنين للظلي : لطالب العلم عزّ الدنيا وفوز الأخرى. لاومن جاءته منيّته وهو يطلب العلم فبينه وبين الأنبياء درجة» (الرسول الأكرم).

«إنّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم حتّى يطأ عليها رضاً به». «من غدا في طلب العلم أضلّت عليه الملائكة، وبورك له في معيشته، ولم ينقص من رزقه». (الرسول الأكرم). عن الامام الصادق للتللا :

«طالب العلم يستغفر له كلّ شيء حتّى الحيتان في البـحار والطـير في جـوّ السماء».

٢ ..... من وحي التربية والتعليم وعن الإمام الصادق للنَّلْلَا : من تعلّم لله عزّ وجلّ وعمل لله وعلّم لله، دُعي في ملكوت السماوات عظيماً. وقيل : تعلّم لله وعلّم لله. قال أمير المؤمنين للنَّلْلا :

تعلّموا العلم فإنّ تعلّمه حسنة، ومدارسته تسبيح، والبـحث عـنه جـهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وهو أنيس في الوحشة وصاحب في الوحدة، وسلاح على الأعداء، وزين الأخلّاء، يرفع الله به أقواماً يجعلهم في الخير أئمة يقتدىٰ بهم، ترمق أعمالهم، وتقتبس آثارهم.

وقال للظِّلْخِ :

لو أنَّ حملة العلم حملوه بحقّه لأحبّهم الله وملائكته وأهل طاعته من خلقه. ولكنّهم حملوه لطلب الدنيا فمقتهم الله، وهانوا على الناس. قال رسول الله عَلَيْظِالُم:

علماء هذه الأمّة رجلان : رجلٌ آتاه الله علماً فيطلب بيه وجيه الله والدار الآخرة وبذله للناس ولم يأخذ عليه طمعاً ولم يشتر به ثمناً قليلاً، فذلك يستغفر له من في البحور ودوابّ البحر والبرّ والطير في جوّ السماء ويقدم على الله سيّداً شريفاً. ورجلٌ آتاه علماً فبخل به علىٰ عباده وأخذ عليه طمعاً، واشترى به ثمناً قليلاً فذلك يلجم يوم القيامة بلجام من نار.

وقال عَلَيْهِا :

من طلب العلم لله لم يصب مـنه بــاباً إلّا ازداد في نـفسه ذلاً، وفي النــاس تواضعاً، ولله خوفاً، وفي الدين اجتهاداً، وذلك الذي ينتفع بعلمه فليتعلّمه، ومن طلب العلم للدنيا والمنزلة عند الناس والحظوة عند السلطان، لم يصب منه باباً إلّا

«من تعلَّم العلم رياءً وسمعةً يريد به الدنــيا نــزع الله بــركته وضــيّق عــليه معيشته، ووكّله الله إلىٰ نفسه، ومن وكله الله إلىٰ نفسه هلك».

عن الإمام الباقر للنُّلْلِ ، عن رسول لله عَلَيْهِ :

أوحى الله تعالى إلى بعض أنبيائه : قل للذين يتفقّهون لغير الدين ويتعلّمون لغير العمل، ويطلبون الدنيا لغير الآخرة، يلبسون للناس مسوك الكِباش، وقلوبهم كقلوب الذئاب، ألسنتهم أحلىٰ من العسل، وأعلمهم أمرّ من الصبر : إيّـاي يخادعون ؟ وبي يستهزؤون، لاُتيحنّ لهم فتنة تذر الحكيم حيراناً. قال أمر المؤمنين للظّلا :

- قال أمير أكمو منين عليه
  - ثمرة العلم العمل به .
  - ثمرة العلم العبادة.

ثمرة العلم إخلاص العمل.

رأس العلم التواضع ... ومن ثمراته التقوىٰ واجتناب الهوىٰ واتّـباع الهـدىٰ ومجانبة الذنوب ومودّة الإخوان والاستماع من العلماء والقبول منهم، ومن ثمـراتــه ترك الانتقام عند القدرة، واستقباح مقارفة الباطل، واستحسان متابعة الحقّ وقول الصدق، والتجافي عن سرور في غفلة، ومن فعل ما يعقب ندامة.

العلم يزيد العاقل عقلاً، ويورث متعلَّمه صفات حمدٍ، فيجعل الحليم أميراً، وذا مشورة وزيراً، ويقمع الحرص، ويخلع المكر، ويميت البخل، ويجـعل مـطلق الوحش مأسوراً، وبعيد السداد قريباً». ٢٠ عن الإمام الصادق عليم العلم معاع المعرفة وقلب الإيمان، ومن حرم الخشية عن الإمام الصادق عليم العلم، والعلم معاع المعرفة وقلب الإيمان، ومن حرم الخشية لا يكون عالماً، وإن شقّ الشعر في متشابهات العلم، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّمَا يَحْشَىٰ الله مِنْ عِبادِهِ العَلَمَاءُ ﴾.
 وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فمن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فمن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعلم يهـتف العلم، فال الله عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّا يَحْشَىٰ والعَلَمَاءُ ﴾.
 وقال عليم العربي العمل، فمن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فمن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـتف وقال عليم الحم العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـقال وقال العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن مـمل عـلم، والعـلم يهـقال وقال العلم مقرون إلى العمل، فن علم عمل، ومن عـمل، ومن عـمل عـلم، والعـلم يهـقال زسول الله عَشَرْ العلم العلم التارك ليتأذ ومن ربي العالم التارك لعلمه».

<sup>(</sup>١) الروايات من ميزان الحكمة ٦ : ٥٣٤.

#### من حياة العظماء

حقّاً حياة العظماء والعلماء مدارس وعبر، ونبراس هداية وصمود للأجيال. وما أروع العالم الذي يصدّق قوله فعله وفعله قوله، ومـن أولئك العـباقرة سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي النجفي نتِّيّْ .

والتمسته يوماً أن يحدّثني عن شمّة مـن حـياته التي انـطبعت بـطابع الآلام والمتاعب من أجل العلم وطلبه.

فقال دامت بركاته :

ماذا أقول من حياتي، وكيف تحمّلت العناء والصعاب في طلب العلم، وأتعجّب من طلّاب العلم في هذا العصر كيف لا يشكرون الله بالعمل وطلب العلم علىٰ ما تفضّل عليهم من وسائل الرفاهيّة والراحة ؟ وكيف لا يجدّون في طلب العلم ؟ فأين الكهرباء في أيام شبابي، وكنت أعيش في غرفة صغيرة رطبة للغاية، وكنت أكثر من ثلاثين عاماً مستأجراً، وبين آونة وأخرى أتنقّل من دار إلىٰ دار، وأذكر بعد عشرين يوماً من زواجي لم يكن لي طعام وإدام، فأعطاني أحد المؤمنين أجرة صلاة الوحشة لميّته، فصلّيتها والشتريت بالنقود كأساً من لبن وقرص خبز وذلك في شهر رمضان وأتيت أهلي العروس فأعطيتها اللبن والخبز وقلت لها : إنيّ ٢٢ ..... من وحي التربية والتعليم

في هذه الليلة ضيف ونويت أن أكون ضيف السيّدة المعصومة كـريمة أهـل البـيت البَيَّلِامُ ، فأتيت الحرم الشريف وبعد ساعة أتيت الدار ونمت جائعاً ، وكثير من أيامي قضيتها بهذا الحال ، وما أكثر الكتب التي اشتريتها من أجرة صلاة الاستئجار .

ولا زلت أذكر، فني أيام شبابي في النجف الأشرف كانت أدرس في النهار وأعمل في الليل من أجل لقمة العيش، وكان عملي تهبيش الأرز وتنظيفه، وذلك لمدّة ستّة أشهر.

ثمّ حكيٰ لي بعض الحكايات الأخرى.

فقلت في نفسي : هنيئاً لكم يا أبطال العلم بمثل هذا تنالون شرف المرجـعيّة وقيادة الأمّة، ولا يأتي العلم إلّا بالفقر والغربة .

فأنتم أهل الخشوع والخشية والولاية الحقّة.

روي عن الإمام الصادق للظِّلِا قال: الخشية ميزان العـلم، والعـلم شـعاع المعرفة، وقلب الإيمان، ومن حـرم الخشـية لا يكـون عـالماً، وإن يشـق الشَـعْر لمتشابهات العلم.

في محضر شيخ

من شيوخ الأخلاق

فطرة الإنسان من نعومة أظفاره ومنذ البداية في تأريخ البشرية تطلب الكمال المطلق ومطلق الكمال، فهو بطبيعته وجبلّته وما أودع الله فيه من أسراره توّاق إلىٰ نيل تلك الغاية القصوىٰ وإلى الله المنتهىٰ، ويحلّق الإنسان في آفاق التكامل في سيره الآفاقي والأنفسي بجناحي العلم النافع والعمل الصالح، بالعلوم المفيدة والأخلاق الحميدة، بالمعرفة والإيمان، والسالك إلى الله سبحانه وطالب العالم، لا بـدّ له في مسيرة حياته العلمية والعمليّة من حكيم يرشده، ويريه الطريق والسبيل الصحيح والمنهاج القويم، إذ هلك من لم يكن له حكيم يرشده.

ومنذ الصبا برعاية سماحة الوالد الحنون دخلت سلك أهل العلم، وفي اليوم الأوّل من بلوغي بالسنة الهلالية (٦ شهر رمضان ١٣٩١ ه) في حفلة جماهيرية في الجامع العلوي \_بغداد \_ ألبسني زيّهم \_العمّة والقباء والعـباءة \_وامـتثالاً لأمـره الشريف إرتقيت المنبر في الجامع، ودرّست الناس في ليالي شهر رمضان المـبارك المسائل الشرعيّة (أحكام الصوم من منهاج الصالحين)، كما كنت أدرس عند الوالد قدّس سرّه الشريف المقدّمات من دروس الحوزة.

وبعد الهجرة إلى مدينة قم المقدّسة \_إيران \_اشتغلت بـدروسها الحـوزوية.

| من وحي التربية والتعليم |  | 45 |
|-------------------------|--|----|
|-------------------------|--|----|

وقد منّ الله عليَّ إذ وفّقني أن أتشرّف بحضور محافل علماء الأخلاق والعرفان، وقبل إكمال العقد الثاني من عمري، حالفني التوفيق أن أحضىٰ مع مجموعة من إخوان الصفا وخلّان الوفا شرف الحضور بمحضر شيخ كبير كريم حامد، من أولياء الله وأوتاد الأرض، بجوار مولانا ثامن الحجم الإمام عليّ بن موسى الرضا عليه أشرف الصلاة والسلام، وكان الحفل القدسي والمجلس الأنسي يعقد في كلّ ليلة من وافاه الأجل، فسلام عليه يوم ولد ويوم مات ويوم يبعث حياً ـ. وما أروع تلك السمرات واللحظات الملكوتية، حيث كنّا ننسى الدنيا وما أروع تلك روحانيّة وفضاء ملكوتي قلّ نظيره، قد فقدناها مع رحلة الأستاذ إلى جوار ربّسه الكريم، قدّس الله سرّه وعظر الله رمسه وأسكنه فسيح جنانه، وحشره مع أوليائه محمّد وآله عليهم السلام.

وقد كتبت مقتطفات من تلك المحافل المحفوفة بهالة من القدس والكرامة، ولكن هيهات أن تنقل الألفاظ حلاوة المعاني، لا سيمّا مـن عـالمٍ عـامل، تخـرج الكلمات من قلبه لتدخل في القلب، لا من مـثلي وقـد ضـيّعت عـمري بـالآمال والتسويف، وسوّدت صحيفة أعمالي بالغفلات والذنوب، وجاوزتني قافلة الأبرار والصالحين.

اُحبّ الصـــالحين ولست مـــنهم لعــــلّ الله يـــرزقني الصــلاحا ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم.

وإليك نبذة يسيرة من جلسة واحدة من جلسات مذاكرة العلم التي قال في فضلها النبيّ الأكرم لأبي ذرّ : يا أبا ذرّ ، الجلوس ساعة عند مذاكرة العلم أحبّ إلى الله من قيام ألف ليلة يصلّي في كلّ ليلة ألف ركعة ، والجلوس ساعة عند مذاكرة العلم

فإليك أيّها القارئ الكريم مقتطفات من كلامه في جلسة واحدة، حيث قال سماحته:

أثر الزهد :

عليكم بالزهد، فما زَهِدَ عبدُ إلاّ أسلك الله الحكمة علىٰ قلبه، وأجرىٰ بها لسانه، وبصّره بعيوب نفسه، وخرج منها إلى الآخرة سالماً، فالعمدة في السير والسلوك الزهد في الدنيا، ولا يكون ذلك إلاّ بمدد ومعونة من الله سبحانه، وفي زيارة أمين الله الزيارة الثانية لأمير المؤمنين عليَّالاً كما في مفاتيح الجنان ـ « وسبل الراغبين إليك شارعة »؛ فالقصد إلى الله يوجب فتح الباب ولو في الليلة الأولىٰ، وأعلام القاصدين إليك واضحة »؛ فمن سلك طريقاً ويريد أن تكون فيه علامة وعلماً يهتدىٰ به، فما كان لله سبحانه فهو من الأعلام الواضحة، فالمقصود هو العمل لله سبحانه.

وفي هذه الزيارة معارف ومطالب مهمّة، كقوله : اللّهم اجعل نفسي مطمئنّة بقضائك، محبوبةً في أرضك وسمائك \_ولكن إنّما يطلب من الله أن تكون محبوبة في الأرض عند الناس وفي السماء عند الملائكة لا لنفسه، بل لله سبحانه \_ مشتاقةً إلىٰ فرحة لقائك \_أي الموت وما بعده، فستمنّوا المـوت إن كـنتم صـادقين، أي غـاية

(١) البحار ١ : ٣٠٣.

٢٦ من وحي التربية والتعليم أعالكم هو الموت، ولكن لا يتمنّونه بما قدّمت أيديهم، قيل لأبي ذرّ: لماذا نكره أعالكم هو الموت، ولكن لا يتمنّونه بما قدّمت أيديهم، قيل لأبي ذرّ: لماذا نكره الموت ؟ فقال : عمرتم الدنيا وأخربتم الآخرة، فلا بدّ من كثرة الدعاء والتوسّل بالله وبالرسول وأهل بيته لكي يصل الإنسان إلى هذه المقامات الربّانيّة، فإنّ الدعاء مخ العبادة، ولكن لا يدعو لنفسه بل لله سبحانه، فإنّ المؤمن حتى في دعائه يرى رضا العبادة، ولكن لا يدعو الغسين عليّا عندما يمان الله العبادة، ولكن لا يدعو لنفسه بل لله سبحانه، فإنّ المؤمن حتى في دعائه يرى رضا العبادة، فإنّ الإمام الحسين عليّا عندما يسأل الله الحور العين لا شوقاً وشعفاً بهن، فإنّ الحور خلقت من نوره الكريم، بل لأنّ الله يحبّ مثل هذا الدعاء، فهو يدعو حبّاً لله سبحانه.

قيمة المرء بعقله :

العاقل من عرف قدره، وكنى بالمرء جهلاً أن لا يعرف قدره، والعاقل من وضع الأشياء في مواضعها، وإنّما نعرف قدرنا لو وضعنا أنفسنا في طاعة الله، فإنّ مسير العقل إلى الله سبحانه وتعالىٰ، وأوّل ما خلق الله العقل، فقال له : أقبل فأقبل، فهو مطبع محض، ولكنّ النفس تميل إلى مشتهياتها ورغباتها، ومن الصعب أن نجعل هذه النفس الأمّارة بالسوء أن تميل إلى الله، وفي مناجاة الزاهدين للإمام زيس العابدين للظّلا \_ وأخرج حبّ الدنيا من قلبي ... واغرس أشجار محبّتك \_ فلا بدّ من إخراج حبّ الدنيا من القلب أوّلاً حتى يحلّ من عله مع اللله، وهذا ما يسمّى عند علماء الأخلاق بمرحلة التخلية ثمّ التحلية، أي يخرج من قلبه الصفات الذميمة ثمّ يعليه بالصفات الحميدة، ثمّ يجلّيها في مرحلة التجلية، والله جبّار يجبر العظم الكسير ويبدل السيّئات حسنات، ومن تقدّم إلى الله خطوة فإنّه سبحانه يتقدّم إليه بخطوات، فإنّه يحبّ عبده ويحبّ هدايته ويريد له الخير والصلاح والكمال، وإنّى أرسل الرسل وأنزل الكتب من أجل ذلك فهو اللطيف الخبير. في محضر شيخ من شيوخ الأخلاق ..... ٢٧

المقصود والكمال :

من تساوى يوماه فهو مغبون، فلا بدَّ أن يكون كلَّ يوم نحو الكمال، ومن لم ير الزيادة في نفسه فهو إلى النقصان، فدوماً لا بدّ من الزيادة وإلَّا ف إلى النقصان، والزيادة في النفس بمعنى زيادة الأخلاق الحسنة وإبعاد الأخلاق الذميمة عن نفسه، لا الزيادة في الأعمال، ومن كان إلى النقصان فالموت خيرٌ له من الحياة، إذ النفس قاشها هكذا، إذا لم تكن في كمال وزيادة فهي في انحطاط وخسارة.

### كلمة التوحيد :

من قال : لا إله إلاّ الله صادقاً فقد فاز وفلح، قولوا لا إله إلاّ الله تـفلحوا، والمراد من القول العمل، فالمؤمن يكون موحّداً في كلّ أعماله لا يشرك بعبادة ربّه أحداً، وكلّ من يشغلك عن ربّك فهو صنمك، أفرأيت من اتخذ إلهه هواه، فمن قال : لا إله إلاّ الله صادقاً فقد فلح، وعلامة صدقه الورع عن محارم الله، ونتيجة صدقه التقرّب من الله سبحانه، وبهذا أمرنا الله أن نكون مع الصادقين المقرّبين، وإلاّ فلا يكون في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، بل يكون من الكاذبين \_في الدرك الأسفل من الجحيم \_.

#### التوبة الصادقة :

من السارقين الماهرين فضيل بن عياض، رجع إلى الله سبحانه عندما سمع الآية الشريفة ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُو بُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾، فقال : نعم آن ذلك، فرجع إلى الله صادقاً، ومن صدق الرجوع أن يرضي خصائه، فأرضاهم، وبـقي عليه ما سرقه من رجل يهوديّ، فجائه ليرضيه، فقال له : لا أرضىٰ عليك حتّىٰ تحفر لي هذه الأرض، فهنا كَنزاً، فحفر عياض وأخرج كنزاً، فقال له اليهودي : لم يكن في هذه البقعة كنزاً، ولكن سمعت : من تاب صدقاً وقبلت توبته، فلو حفر الأرض لأخرج كنزاً، فأردت أن أمتحن توبتك.

في الخبر الشريف : أنين المذنبين أحبّ إليَّ من تسبيح المسبّحين، فمن كان له ربّ جميل هكذا، فلو لم نكن معه فقد خسرنا وذلك هو الخسران المبين.

طوبي لك أيّها الشابّ :

قال عيسىٰ بن مريم روح الله للحواريّين : يوجد في مدينة كذا كنراً، فذهب وذهب معه الحواريّون ، وفي الطريق وجد الحواريّون كنراً، فأناخوا رحلهم عنده، فقال لهم المسيح : لم أقصد كنراً خارج المدينة بل هو في المدينة ، فذهب وحده، وحلّ ضيفاً عند امرأة عجوز ، ولها ولد شابّ حطّاب قابع في زاوية الدار عليه علائم الحزن والكآبة ، فقال له المسيح : ما بالك ، وماذا بك ؟ فقال له الشابّ : أنت ضيفنا ، ولا يسرّني أن أزعجك ، فقال المسيح : لعلّي أصلح أمرك . فقال له الشابّ : أنت فيفنا ، ولا يسرّني أن أزعجك ، فقال المسيح : لعلّي أصلح أمرك . فقال له الشابّ : لقد رأيت بنت الملك ، فأشغفني حبّها وعشقها ، ولا حيلة لي وأنا حطّاب إلّا الموت . فقال له المسيح : غداً أزوّجها لك . وفي غد ، عندما أسفر الصبح ، قال المسيح للشابّ : إذهب واخطب من الملك بنته . فذهب ، وما أن وصل قصر الملك ، فطلبه البوّاب بحاجته ، إلّا وعلا الضحك واستهزئ به ، حتّى وصل خبره إلى الملك ، فطلبه البوّاب بحاجته ، وليقضي وقته بالسخرية من هذا الشاب ، وما أن دخل الشاب إلّا ليضحك عليه ، وليقضي وقته بالسخرية من هذا الشاب ، وما أن دخل الشاب إلّا والملك قال له ، لو تخطب بنتي فهرها سبعة أطباق من الجواهر واللآلئ ، كلّ طبق بلون . فخرج الشابّ وجاء إلى المسيح وأخبره بذلك . فقال له روح الله عيسى بن

في محضر شيخ من شيوخ الأخلاق 44 مريم : عليَّ بالأطباق. وجعل في كلَّ طبق حصىٰ رفعها من الأرض ونظر إليها بنظرة ربّانية، فانقلبت بإذن الله إلى جواهر في كلّ طبق لون. فجاء بها إلى الملك. وما أن رأى الملك ذلك إلَّا وقال له : قد استخرجت كنزاً، فقال الشاب : ليس كذلك، إنَّما عندنا ضيف فعل هذا، فقال الملك : لعلَّه كلمة الله المسيح، فجئني به. فجاء مع عيسي المسيح، وزوّج الملك ابنته، ثمّ قال : ليس لي ولد ليخلفني، فهذا الشـــاب صهــري ووليٍّ عهدي، فوضع التاج علىٰ رأسه، ثمّ مات الملك، فتربّع الشابّ علىٰ عـرش الملوكيَّة بين ليلةٍ وضحاها. وعند وداع المسيح سأله الشابِّ : أنت الذي دفعتني إلى هذا المقام، فلماذا أنت هكذا تعيش بزهد ؟ فقال المسيح : نحن خلقنا لشيء آخر . وأخذ يحدّثه عن التوحيد والمعارف الإلهية. فقال الشاب: عجباً، أخذت الأصل وأعطيتني الفرع، لا يكون هذا أبداً، بل اتّبعك وأكون معك في الحياة والمات. فترك المُلك الدنيوي لينال الشرف الأخروي، وخرج مع عيسىٰ وأصبح من حواريــه، وترك الدنيا لأهلها، وعند خروجها من المدينة التقيا بالحواريّين، فقال عيسيٰ لهم: إنما قصدت من الكنز هذا الشاب.

فقال الأستاذ ـ نقلاً عن شيخه في السير والسلوك، وكان من المقرّبين ومن أوتاد الأرض ــ: إنّه عندما سمع هذه القصّة كان ذكره القلبي لمدّة شهرين : (طوبى لك أيّها الشابّ) فرآه في عالم المكاشفة قائلاً : (طوبى لكم أنتم أمّة محمّد عَلَيْتِلْهُ ، نحن نتمنّى مقامكم). فقال له : وأنتم أمّة عيسى لليَّلا ، فقال : أين نحن من أمّة محمّد عَلَيْتِلْهُ .

حلاوة الإيمان : نعم، لا بدّ من الصدق، ولا يجد المؤمن حلاوة الإيمان حتّىٰ يدع الكذب جِدّه وهَزله، في قوله وعمله وسلوكه، بل وفي فكره وأحاسيسه، والتملّق من الكذب، وإذا ٣٠ ..... من وحي التربية والتعليم قيل لشخص في مجلس : تريد الشاي ؟ فقال : لا، خجلاً، وهو يريده، فهذا من الكذب أيضاً.

الأنس بالله : يا أبا ذرّ، لا تصاحب إلّا مؤمناً. يا أبا ذرّ، لا تأكل طعام الفاسقين، ولا يأكل منك إلّا تقيّ، وكل طعام من يحبّك في الله، وأطعم طعامك مَن تحبّه في الله. لو أردنا أن نعمل بهذه الرواية النبويّة الشريفة، فإنّه تضيق الدنيا علينا قهراً، وحينئذٍ يكون رفيقنا ومؤنسنا هو الله سبحانه، يا رفيق من لا رفيق له، ويا مؤنس من لا مؤنس له، ويا صديق من لا صديق له.

كان أحد العرفاء جالساً في بيت فدخل عليه تلميذه، فقال : أراك وحدك، فقال الاُستاذ : بل الآن أصبحت وحدي، إذ كنت من قبل اُناجي ربيّ . وقال الإمام العسكري للَّلِلِّ : من استأنس بالله استوحش من الناس .

الرفيق الحيّ : بكىٰ شخص علىٰ موت رفيقه، فمرّ عليه حكيم، فقال له : منك السبب، لماذا اخترت رفيقاً يموت ؟ فقال : وهل هناك من لا يموت ؟ قال : نعم، هـو الله، وهـو رفيق من لا رفيق له، وأسفاً علىٰ عبدٍ لا يكون مع هذا الربّ الرحيم الودود.

رحمة الله وصلة الرحم : حينما ناجىٰ موسىٰ ربّه، جاء الخطاب : لا تكثر في كلامك يــا ابــن لاوي . فغُشي علىٰ موسىٰ إلىٰ ثلاث مرّات . فقال ربّه : يا موسىٰ، قد ناداك قارون ثلاث مرّات : يا موسىٰ، ــحينما كانت الأرض تبتلعه ــوأنت لم تكترث بقوله، ولو سألني في محضر شيخ من شيوخ الأخلاق .....٣١ ......٣١ مرّة لأجبته.

ولمّا قبضته الأرض وكانت الملائكة تهوي به إلى قعرها، سمع في يوم مناجاةً، فسأل الملائكة عن صاحبها، فقالوا : إنّه يونس في بطن الحوت فسأل من الملائكة الموكلين بعذابه أن يلتقي به، فأذن الله، والتقىٰ به، فسأله عن هارون، فقال له : قد مات، فسأل عن الغيور موسىٰ بن عمران، فقال له : قد مات، وأخذ يسأل عن أرحامه ويونس يخبره بموتهم، فرقّ قلبه عليهم، فجاء الخطاب للملائكة أن ارفعوا عنه العذاب إلىٰ يوم القيامة؛ لرقّة قلبه على أرحامه.

حبّ الله : القرآن الكريم هدىً للمتّقين، والهداية لها مراتب، ف النازلة منها أن يأتي المؤمن بالواجبات ويترك المحرّمات، والعالية أن يواظب على قلبه، ويجلس على بابه، ولا يدخل فيه غير الله، فإنّ قلب المؤمن حرم الله وعرش الله، والقلب السليم النافع يوم القيامة، ذلك القلب الذي لا يكون فيه سوى الله سبحانه، وما فيه اسم الله (اللهمّ إنيّ أسألك حبّك وحبّ من يحبّك وحبّ كلّ عمل يوصلني إلى قربك)، فما نعمة أعظم على العبد من أن لا يجعل في قلبه إلاّ حبّ الله، فإنّ حبّه نور للهداية ونار لهو الذنوب.

التقرّب إلى الله :

الشيطان اللعين يقسم على الله بمحمّد وعترته الطاهرين للمَهَكِّ أن ينجو من عذاب الله، فسُئل الرسول الأكرم عَلَيْطَلَّهُ : وهل يـنفعه ذلك ؟ فـقال : يخـفّف عـنه العذاب. فيا هذا أمن الأنصاف أن يكون لنا مثل هذا الربّ الرحيم، ومثل هذا النبيّ العظيم، ومثل أهل بيته الأطهار، ولا نتقرّب إلى الله سبحانه ونعبده حبّاً وشوقاً. ٣٢ ..... من وحى التربية والتعليم

المؤمنون الكُلَّل : لو لم يكن في الأرض مؤمنون كاملون لرفعنا الله إليه، فبقينا من أجلهم، لو خُليت لانقلبت. وفي الخبر الشريف : اطلبوهم، فإن وجدتموهم فزتم. المؤمن أعزّ من الكبريت الأحمر، فمن منكم وجد الكبريت الأحمر، والمؤمنة أعزّ من المـؤمن، فنادراً ما يجد الإنسان المؤمن الكامل.

مناجاة المريدين :

عليكم بتلاوة المناجاة الخمس عشرة لمولانا زين العابدين لليَّلِّ ، لا سيَّا عليكم في كلّ ليلة قراءة مناجاة المريدين، وفيها : قرّب علينا البعيد، وسهّل علينا العسير الشديد. والحقّ أنّ المناجاة ليست إلّا بحكم النسخة الطبّية، فتارةً يسبتلى الإنسان بمرض الذنوب فعليه بمناجاة التائبين، وأخرى بشكوك النفس الأمّارة فعليه بمناجاة الشاكّين، وهكذا. وإذا قرأ ذلك لله فإنّ الله يجبر الضرر، وإذا أراد نفسه فليس له ذلك.

حسن الظنّ بالله : عندما سمع الأعرابي أنّ الحساب يوم القيامة بيد الله فرح بذلك، وقـال : لو كان بيد غيره للبثنا خمسين ألف سنة، فإنّ الله سريع الحساب، وعلينا أن نحسن الظنّ بالله سبحانه، وحسن الظنّ بالله أن لا نرجو إلّا الله ولا نخاف إلّا من ذنبنا، فخيره إلينا نازل، وشرّنا إليه صاعد، فأنت نعم الرّ وأنا بئس العبد، فاجعلني كما تحبّ يا ربّ، فكفيني عزّاً أن أكون لك عبداً، وكفى بي فخراً أن تكون لي ربّاً، أنت كما أحبّ فاجعلني كما تحبّ، برحمتك يا أرحم الراحمين .

### من كرامات

#### الطالب والمطلوب

شيخي هذا في السير والسلوك كان من حواري الشيخ رجب علي الخسياط وأصحاب سرّه، فإنّه رافقه أكثر من خمسة وعشرين عاماً، وكان شيخي ابن تاجر معروف في طهران، إلّا أنّه ترك تجارة والده ودنياه، وواكب جناب الشسيخ الذي كان يمتهن الخياطة، وتتلمذ عنده في العلم والعمل.

كان جناب الشيخ رجب علي الخياط الملقّب بـ(نكوگويان) ـ أي حسن الكلام ـ من أوتاد الأرض صاحب الكرامات والبركات والمقام الشايخ، قد فح الله بصره وبصيرته، وسمعه وقلبه، حتّى كان يرى ما لا يرى غيره ويسمع ما لا يسمع غيره، كان يرى عالم المعنى وعالم البرزخ، وتعلّقت روحه بما وراء الطبيعة، وكسر قشور العالم المادّي ليرتبط بالعالم العِلويي والغيبي التجرّدي.

ومن حكم العالم الطبيعي المادّي أنّ فرخ البيض، ما دام لم يتكامل جسده ولم يبلغ رشده، فإنّه يبقىٰ محبوساً في قفص البيضة، وربما تفسد ويموت الفرخ فيها، ولو يتمكّن من قفسها حتّىٰ يخرج إلىٰ فضاء رحب ووسيع.

وكذلك الإنسان الذي انطوىٰ فيه العالم الأكبر ، وكرّمه الله علىٰ خلقه، فإنّه في بيضة دنياه الدنيّة ، وإنّه ما دام لم يتكامل في روحه ويبلغ رشده العقلي ، يبقىٰ محبوساً ٣٤ ..... من وحى التربية والتعليم

بين جدران بيضة الدنيا، وإذا تكامل ووصل إلى مرحلة البلوغ والنضوج العقلي \_ذلك العقل الذي يعبد به الرحمن ويكتسب به الجنان \_ فإنّه يكسر جدار بيضة الحياة الماديّة، ويفقس قشر الدنيا، ويخرج إلى العالم الغيبي التجرّدي ويحلّق في أجواء ما وراء الطبيعة وفي سماء الميتافيزيقية، فيرى هناك عالماً آخراً يختلف تماماً عن هذه النشأة المادية والحضيض الهيولاني، ويشاهد عالماً يحكمه النور، ولا يقاس بهذا العالم الهيولاني السفلي، وإذا خرج من بيضة العالم الدنيوي، فإنّه حينئذٍ بإمكانه أن يتصوّر بقلبه الذي هو حرم الله وعرش الرحمن ويفسّر الآيات الكريمة والروايات الشريفة الواردة عن الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار طبيكي الذين هم أركان وسادات ذلك العالم التوحيدي العلوي والغيبي، كما هم أرباب وسادات السماوات والأرضين وما فيهن".

حينئذٍ يدرك قول الإمام الصادق للتَيْلَا في الجبر والتفويض، وأنّه لا جبر ولا تفويض بل أمرٌ بين الأمرين، لا يعني أنّه الأمر البيني المركّب والمخلوط من الجـبر والتفويض وأنّه جزء من هذا وشقص من ذاك، بل هو عالم آخر ومقولة أخرىٰ غير المقولتين بلا جبر ولا تفويض ولا المركّب منهما.

وكذلك الكلام في كلّ ما ورد عنهم للمَنَكِّ في مثل هـذه المـعارف السـامية والمطالب العالية والموضوعات الدقيقة، فتنكشف له الحقائق وتتّضح عنده سلسلة العلل والمعاليل في الوجود، فيعرف فلسفة الحياة وسرّ الخليقة.

ثمّ إنّما يتمكّن الإنسان الكامل من كسر قشور البيض الدنيوي، حينما يصل إلىٰ مقام المضطرّيّة ثمّ الدعاء .

أمَّنْ يُجِيبُ المُضْطَرَ إذا دِعاهُ وَيَكْشِفَ السُّوءَ ﴾.

من كرامات الطالب والمطلوب ..... ۳۵

وذلك البلوغ والوصول يكون بالصبر ، فإنّ (الصبر مفتاح الفرج) وإنّه ( من صبر ظفر )، كما إنّ من أهمّ وسائله الموصلة إلى ذلك المقام الرفيع هو التقوى والورع عن المحارم والعمل بما علم :

﴿ أَتَّقُوا اللهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللهُ ﴾ .

﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ .

(ومن عمل بما علم أورثه الله عـلم مـا لم يـعلم)، و (ليس العـلم بكـثرة التعلّم، إنّما العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشـاء أن يهـديه)، و (ليس العـلم في السماء).

فهذا كلَّه من العلم اللدنِّي والوراثي الإلهي الذي به يفتح أقفال أسرار الكون المعقّد.

وشيخنا الخيّاط سَيَّلَ كان من أولئك القلائل الأفذاذ الذين وصلوا إلى مقام الولاية بتهذيبهم وتزكية أنفسهم وتربيتها تربية إلهية وقدسيّة رحيميّة، حتّى كان من المقرّبين.

وإنيّ تعلّقت بهذا الشيخ قلباً وروحاً وطلبته سيراً وسلوكاً مـن خـلال أساتذتي الذين أدركوا فيض حضوره.

فوددت أن أدوّن ما سمعته أو قرأته عنه، عسىٰ أن أكون مـسرجاً ومـنوّراً بضوء نوره طريق السالكين إلى الله سبحانه، وأتقرّب إلى الله بذلك.

وكنت في بداية الأمر أبحث عن سبب رفعته وعلوّه في هذا المسلك والمرام، وكيف بلغ هذه الدرجة من الروحانيّات، مع أنّه لم يحضر عند أستاذ أو يدرس في مدرسة، أو يدخل حوزة... ٣٦ ..... من وحي التربية والتعليم

١ - فحدّثني أستاذي يوماً : إنّه لمّا كان جناب الشيخ صبيّاً وقبل بلوغه<sup>(١)</sup>, كان والده في فراش الاحتضار وحوله إخوته وأقاربه، فنظر إليهم ثمّ نظر إلى ولده الصغير، فقال له : ولدي رجبعلي، إنّي على فراش الموت وذاهب إلى ربي، نظرت إلى أعهامك وأخوالك وأردت أن أوصيهم بكَ خيراً ويتكفّلوا أمرك، ولكن امتنعت إلى أعهامك وأخوالك وأردت أن أوصيهم بكَ خيراً ويتكفّلوا أمرك، ولكن امتنعت عن ذلك لأني أريد أن أوصي الله بكَ خيراً، فجعلته عليك وكن المرك، فأنت في عن ذلك لأني أريد أن أوصيهم بكَ خيراً، ويتكفّلوا أمرك، ولكن المتنعت يا أعهامك وأخوالك وأردت أن أوصيهم بكَ خيراً ويتكفّلوا أمرك، ولكن المتنعت عن ذلك لأني أريد أن أوصي الله بكَ خيراً، فجعلته عليك وكيلاً ووليّاً، فأنت في عن ذلك لأني أريد أن أوصي الله بكَ خيراً، فجعلته عليك وكيلاً ووليّاً، فأنت في عن الله، ثمّ فاضت روحه الطاهرة من ساعته، ومن ذلك اليوم كان الله سبحانه يأخذ بيد الشيخ ويباريه ويهديه إلى الصراط المستقيم، حتى بلغ الكمال الإنساني.

٢ ـكما أنّ الشيخ كان يقول : ومن أسباب توفيقي في السير والسلوك أنّي يوماً عملتُ عملاً مستحبّاً وأهديته إلىٰ أحد الأمـوات، فـدعا لي ذلك المـيّت المـؤمن فاستجاب الله دعاءه فهداني بعناية خاصّة.

٣-كما إنّه في أيّام شبابه \_الظاهر كان عمره ٢٢ سنة \_اختلت به امرأة جميلة قد عشقته، فحبسته في دار وطلبت منه ما طلبت زليخا من يوسف، فامتنع عن ذلك خوفاً من الله، وكان يقول : قلت في نفسي : يا رجبعلي، إلى يومك هذا كان الله يمتحنك، واليوم تعال وامتحن ربّك، فقلت : يا إلهي، أترك لك هذا الذنب وأنت تكفّل بتربيتي، فأخذ الله بيدي وفتح بصري البرزخي، فرأيت \_ آنذاك \_ما لا يراه غيري وسمعت ما لا يسمعه غيري.

 (۱) كان عمره أنذاك ١٢ سنة وهو الوحيد لوالده المرحوم مشهدي باقر، أسكنها الله فسيح جنانه. من كرامات الطالب والمطلوب ..... ٣٧

كان الشيخ يوصي دائماً بالذكر والإخلاص والإحسان إلى الخلق، فإنّه من ذكر الله سبحانه أحيا قلبه ونوّر عقله ولبّه، ومداومة الذكر قوّة الأرواح، والذكر مفتاح الأنس، ومن أكثر ذكر الله أحبّه.

ومن أخلص لله أربعين يوماً جرت ينابيع الحكمة من قلبه، والإخلاص سرّ من أسرار الله، وليكن لك في كلّ شيء نيّة صالحة حتّىٰ في النوم والأكل، أخــلص تنل، ومن كان لله كان الله له.

خير الناس من نفع الناس وانتفع الناس منه.

فكان يوصي بالإحسان على الخلق وعلى المؤمنين، لا سميًّا كـان يـوصي بالإطعام والضيافة.

كان قلب الشيخ مرآة الحقّ تنطبع فيه الحقائق الربانية، فإنّه وصل إلىٰ ربّة عارفاً به في بحر جوده وفيضه وعظمته.

كان يعمل ويأكل بعرق جبينه، فاحترف الخياطة واشتهر بها، فإنّ الكاسب حبيب الله، والكادّ لعياله كالمجاهد في سبيل الله، فكان يقنع بما يكفيه وعياله، ويوزّع الزائد على الفقراء والمساكين، ولم يدّخر لنفسه شيئاً، ويرىٰ كلّ ذلك من فضل ربّه.

سرّ توفيقه كان في حبّه لله وإخلاصه في جميع أعماله، ومن خلال الأدعـية والأوراد والأذكار وقف علىٰ بواطن الأشياء وحقائقها.

٤- في يوم من الأيام سأله شخص عن سبب موت ولده الشاب، فأطرق رأسه ثمّ قال له : هل كان عندكم في البيت بقرة ، فأجاب : نعم ، فقال : قـد ذبحـتم عجلها أمام عينها . فقال : نعم ، فقال : إنّها دعت عليكم بفقد ولدكم كما أفقتم عجلها فاستجاب الله لها . ٣٨ ..... من وحي التربية والتعليم

٥ كان الشيخ يعرف لسان النباتات وقد علّمه الله منطق الحيوانات، يقول: عندما كنت مريضاً واستعملت الأقراص الطبّيّة للتداوي رأيتها تستأذن وليّ الله عليَّلا في تأثيرها لإزالة المرض.

٦ - وفي يوم : يأتيه صاحب مطعم يشكو كساد عمله بعدما كان ناجحاً، فأجابه الشيخ : ومنك السبب . فقال : وكيف ذلك وأنا أداري زبائني حتى الأطفال ؟ فقال له الشنيخ : أتذكر يوماً دخل عليك سيّد وأكل عندك ولم يكن عنده مال وإلى ثلاثة أيام، فني اليوم الثالث دفعته من حانو تك فانكسر قلبه، فابتلاك الله بنقص في الأموال ، فتذكّر صاحب المطعم ذلك فتاب إلى ربّه وأرضى السيّد وتعاهد مع نفسه بإكرام الفقاء في مطعمه، وكان يقدّم الطعام إلى المحتاجين بالنسيئة والدين، فتحسّن أمره وزاد رزقه.

عرفه الناس بالتواضع وحسن الخلق والخير للناس، وقد أخذ العلم من أفواه الرجال، من العلماء الأعلام والخطباء الكرام، وعمل بما علم فأورثه الله علم ما لم يعلم، فكان يجاهد نفسه ويزكّي قلبه، ويصيقلها حتّى كان وعاءً لفيوضات الله وللعلوم والمعارف الإلهية والنبويّة والولويّة، فكان قلبه مرآة الحقائق.

زهد في دنياه وأخلص في عمله وأحبّ الله وعشقه واعتقده في كلّ وجوده وناجاه في سرّه وسريرته كان ناصحاً واعظاً متّعظاً آمراً بالمعروف مؤتمراً، نــاهياً عن المنكر منتهياً، متّقياً ورعاً متوكّلاً علىٰ ربّه في كلّ الأمور .

٧ ـ وحينما يذهب مع أصحابه إلىٰ زيارة قبر من قبور الصالحين يخبرونه أنّ

من كرامات الطالب والمطلوب ...... ٣٩ الجسر في الطريق غير صالح ولا يمكن العبور فيقول لهم : توكّلوا على الله، فيذهبون ويرون الجسر قد عمّروه وأصلحوه.

كان معلّماً لأفاضل أهل العلم، يعلّمهم حبّ الله، والإخلاص له، وأنّهم لو أخلصوا لفتح الله عليهم أبواب السهاوات والأرض مدراراً، فكان خلاصة كلامه : «العمل لله فقط».

كان يدعو الناس إلى الخيرات والمبرّات والأعمال الصالحة، وكان يخـبرهم عن بعض الأسرار الكونيّة ليجذبهم إلى الله سبحانه، حتّىٰ كان يبيح بما يجري عليه وتظهر علىٰ يديه بعض الكرامات لهداية الناس.

٨-قال يوماً : كنت في السوق فخطر على ذهني ذنب، فاستغفرت الله سريعاً ، ثم مرّت عليَّ قافلة جمال فأراد أحدها أن يصيبني بركلة فتنحّيت عنها ونجوت منها ، فأتيت المسجد مصلياً ففكّرت في ركلة البعير أنّه لماذا حدث هذا الأمر ، فأخبروني في عالم المعنى أنّك فكّرت بذنب، فقلت : ولم أفعله ، فقالوا : ولم يصبك من البعير أذى أيضاً . فكان يقصد من هذه الحكايات تربية السامعين لا أن يمدح نفسه ويزكّيها.

٩-وفي ضيافة يرئ اضطراب إخوانه من قلّة الطعام (الأرز) فيقول لهم : لا تخافوا، ويقول : إن شاء الله لم ينقص . وإذا به يطعم خلقاً كثيراً ويبارك فيه فيأكل الجميع حتى من كان في الباب واقفاً .
إنّه كان ينصح من يستنصحه فيرئ باطنه فيو عظه بما فيه من النقص .
كان يرئ خير الأفعال في السير والسلوك أربعة أشياء :

٤٠ ...... من وحي التربية والتعليم أ\_الطلب من الله والاستغناء عمّـا في أيدى الناس.

ب ـ الدعاء والتوسّل بالأئمّة الأطهار المُتَّلِثُوْ ، فهم باب الله الذي منه يـوْتَىٰ وإليهم يتوجّه الأولياء.

ج \_الإحسان إلى الخلائق فخير الناس من نفع الناس وانتفعوا به ومنه. د \_التخلّق بأخلاق الله عزّ وجلّ.

كان يدعو الناس دائماً إلىٰ محبّة الله والإخلاص له، وقد ربّى في هذا الوادي مجموعة من الصالحين والعلماء العاملين من خيرتهم أسـتاذنا الحــامد قــدّس سرّه الشريف:

١٠ ــ في يوم من الأيّام استدعىٰ خطيباً وقال له: يا سيّد، خدمة الحسـين عليَّلا لا يؤخّرون صلاتهم إلىٰ آخر الوقت، فلا بدّ أن تصلّي في أوّل وقتها.

كان الشيخ يحيي اسم الله في قلوب سامعيه ومخاطبيه، فكان يتأثّر به كلّ من يسمع كلامه ويتزوّد به في حياته العملية، فكان يدعو الناس إلى أن يتحلّوا بصفات الله العليا وأسمائه الحسنى ويتخلّقوا بأخلاقه ويتأدّبوا بآدابه، فكان يقول للـناس حسناً يدعوهم إلى ربّهم وأن يعرفوا أنفسهم، ولا يرافقوا الأشرار والفسّاق حتّى يفتح لهم سرادق الغيب وحضيرة الملائكة وساحات الأخيار، فإنّ قطيعة الجاهل تعدل صلة العاقل.

ثمّ كان محور دعوته هو الإخلاص وحبّ الله، وإنّه لو كنّا نخاف من عقاب الله جلّ جلاله بمقدار خوفنا من العقرب ولذعته لا نصلح أمرنا وتحسّنت أحوالنا.

ثم لا بد من تغيير وتبديل كلمة (أنا) الدالة على الأنانية وحب الذات إلى نكرانها وربّانيّتها، وإنّ من أراد غير الله فإنّه أصم عن الحقّ وأعمىٰ عن الحقيقة، وإنّ القلب حرم الله جلّ جلاله، فصاحب القلب هو ربّ العالمين، فلا تسكن غير الله فيه، والقلب مرآة علم الله، فلا يطبع فيه سوى الله، ولا تعملوا للثواب أو خوفاً من العقاب، بل عليكم بعبادة الأحرار والشاكرين. ومن أراد الراحة فعليه أن يعطي عمره لله سبحانه، وكمال الإنسان في أن يكون مظهراً لصفات الله، ومن أراد الدنيا وزبرجها فإنّه يصل إليها، ولكن لا تنفعه بل تكون وبالاً عليه، وإذا أردت أن يناجيك ربّك في سرّك ويأخذ بيدك فعليك أن تعرفه و تتفاعل معه، ولو وقفتم على باب قلوبكم ولم تدخلوا غير الله فيها، فإنّكم ترون عالم الملكوت، ترون ما لا يراه غيركم و تسمعون ما لا يسمعه غيركم، ومن عمل لله انفتح عين قلبه، وإنّ الله لطيف بعبده، حتّى يرد العبد وكأنّه هو العبد الوحيد لله من كثرة لطفه وإحسانه وهدايته، ٤٢ ..... من وحي التربية والتعليم فإنّه في كلّ لحظة وكأنّه يرى الله يكلّمه ويهديه قائلاً : افعل هذا ولا تفعل هذا، حتّىٰ يصلح أمره.

من أراد الدنيا فإنّه في عالم المعنىٰ والباطن يكون كلباً، ومن أراد الآخرة، فإنّه بحكم الخنثىٰ، ومن أراد المولىٰ جلّ جلاله فهو الرجل حقّاً. ومن عمل عـملاً عليه أن يتقنه ويحكمه، فإنّ الخياط عليه أن يستعمل الإبرة الجيّدة والخيط الجسيّد ويخيّط جيّداً، وهكذا في كلّ عمل وفعل فإنّ الرسول الأكرم عَلَيْهِمْ يقول : ولكن الله يحبّ عبداً إذا عمل عملاً أحكمه.

من أحبّ شخصاً صرف عليه المال، ونحن لو أحببنا الله سبحانه لا بـدّ أن نصرف المال في سبيله، كما على المؤمن في كلّ صغيرة وكبيرة أن يكون عمله باسم الله، فإن لو لم يبدأ باسم الله فهو أبتر غير مبارك، مقطوع الأثر، وعلى المؤمن أن تكون أعماله عليها صبغة الله وسمته. وكلّ ما عملتموه فانسبوه إلىٰ ربّكم، فمنه وإليه، وإنّه من فضل الله عزّ وجلّ. هذا من فضل ربيّ.

قبل رحيلكم من دنياكم اعملوا ما تتمنّاه الأموات فإنّهم يتمنّون الرجوع إلىٰ هذه الدنيا ليعملوا الصالحات :

﴿ رَبَّ أَرْجِعُونِي لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا ﴾.

الدين هو ما يقال على المنابر من قبل العلماء والخطباء، إلاّ أنّه ينقصه حبّ الله والإخلاص له.

فعليكم بحبّ الله والعمل الخالص والنيّة الخالصة، ومن عمل لله وكان لله كان الله له، فيدخل في ملكه وملكو ته وسلطنته.

كلّنا نتصوّر بأنّا مؤمنين، ولكن عند الامتحان يكرم الرجل أو يهان، وتعرف

من كرامات الطالب والمطلوب ..... ٤٣

جواهر الرجال، فكل نَفَس يتنفّسه الإنسان هو في استحان ربّـه، فــانظروا هــل أنفساكم للرحمن وإنّها أنفاس إلهيّة، أو أنّها مرتع للشيطان وأنفاس شيطانية تحفّها نوايا ونفحات شيطانية إبليسيّة.

كلَّ واحد عند موته وبعده يقول : صدق الله ورسوله لما يعاين من الحقائق، ولكن الذي ينفعه قوله ذلك قبل الموت وفي حياته قولاً وعملاً.

لا تهتمّوا ولا تحزنوا لرزقكم فإنّه مكتبو لكلّ واحد ما له من سهم.

طلبت من الله أن يوقفني علىٰ سرّ خلقته، فعرفت أنّه الإحسان إلى الخلق، فلا تغفلوا عن ذلك.

أشتى الناس من ابتلي ببليّة وغفل عن ربّه، وعليكم بتقدير واحترام ذراري رسول الله عَلِيَوْلُهُ .

هذا الدين ليس للنتائج، إنَّما هو للمحبّة وعشق الله سبحانه، خالفوا أنفسكم واعلموا أنّ لقمة الحلال والحرام لها تأثير بالغ حتّىٰ كاد أن يكون ابن الحلال من أثر لقمة الحرام أن يفعل ما يفعله ابن الحرام وكذلك العكس.

لا تعتمدوا علىٰ مكاشفاتكم، ولا تتيقّنوا بها، فمنها ما هـي شـيطانية، إنّمــا قادتكم وأُسوتكم أئمّتّكم الأطهار للمَيَّلِمُ

الملعقة للأكل، والفنجان للشاي، والإنسان إنَّما خلق ليكون إنساناً كاملاً.

كان الشيخ يأمر إخوانه بمدّ موائد الأطعمة في بيوتكم لما فيها من البركات والخيرات وإنّها من أهمّ مصاديق الإحسان.

كان يقول: التقوىٰ هو الاجتناب عن غير الله سبحانه، فلا محبّة في سويداء القلب سوىٰ محبّته جلّ جلاله، وعلى العارف بالله أن يجلس في بــاب قــلبه ويمــنع الأغيار عن دخوله، وسيّد الأغيار النفس الأمّارة بالسوء، فلا بدّ من مخالفتها، فقد ٤٤ ..... من وحي التربية والتعليم أفلح من زلمًا وقد خاب من دسّها.

كما أنّ الحيلة والمكر لا يتلاءم مع روح التقوىٰ، ولكن من المؤسف أنّ أكثر تجّارنا وكسبتنا اليوم يحاولون تحليل القضايا بحيل شرعيّة، كـبني إسرائسيل حـين منعهم الله عن الصيد يوم السبت، فإنّهم كانوا يتحيّلون في جمع السمك يوم السبت لصيدها في اليوم الآخر.

من يصل إلى مرتبة العقل فإنّه لا يخالف ربّه ولا يعصيه، فإنّ العقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان.

نحن.لا ندري ماذا أعدّ وراء الستار وماذا يكون وراء الغيب، فربّ قول أو فعل يوجب سخط الله وله آثار وضعيّة خطرة نغفل عنها فتؤثّر في حياتنا وتزداد محننا ومشاكلنا ومصائبنا وحتّىٰ تؤثّر في أولادنا، فلا بدّ من الاستغفار كثيراً، ليل نهار.

من كان موحّداً ويتجلّىٰ فيه كلمة التوحيد (لا إله إلّا الله ) فإنّه لا يعبد سواه ولا يتعلّق قلبه بغيره، ولا تقدر النفس والشيطان حينئذٍ عليه.

من زهد في الدنيا فإنّه يدخل في حظيرة الله وقدسه، ويسير المعرفة يوجب الزهد، والقلب حرم الله وعرشه، فلا يمليه ولا يطمئنّ إلّا بذكر الله.

ألابِذِكْرِ اللهِ تطْمَئِنُ القُلوبُ ﴾ (١).

ومن كان ربّه في قلبه، فإنّه يتمكّن أن يجعل جميع أعماله لله سبحانه، وإلّا فإنّ من تعلّق بغيره، فإنّه يتشكّل به في عالم البرزخ والمعنىٰ، فالمرء مع من أحبّ، فلا بدّ لمن أراد الوصول إلىٰ صانعه أن يكون مريده، ويطيعه شوقاً وحبّاً، وإنّ الله يأمـر

(۱) الرعد : ۲۸.

من كرامات الطالب والمطلوب ..... ٤٥

بالعدل والإحسان، والإحسان هي المرتبة العالية في المعاملات والأفعال. وقد تكفّل الله رزق العباد :

وَما مِنْ دابَّةٍ إِلَّا عَلىٰ اللهِ رِزْقُها ﴾<sup>(١)</sup>.

فليس المطلوب منّا ذلك، إلّا أنّه نركض وراءه وكأنّ الله لم يتكفّل، ونسينا أنّه خلقنا للآخرة والوصول إلى الله سبحانه، وإلىٰ ربّك المنتهىٰ، وإنّك كـادحٌ إلىٰ ربّك كدحاً فملاقيه.

> الإنسان تجلّى فيه روح الله : ﴿ وَنَفَخْتُ فيهِ مِنْ روحى ﴾ .

فعليه أن يفعل فعل الله، فإنّ روح البقرة تفعل فعل البقرة من الخوار، وروح الديك يفعل فعل الديك من الصياح، وروح الإنسان الذي هو من روح الله لا بدّ أن يفعل فعل الله ويقول بقول الله، ومن أحسن من الله صبغة ومن أصدق من الله قيلاً. هذه جملة وصايا<sup>(٢)</sup> شيخنا الأجلّ في مجالسه الروحانية، ومن أخلاقه الرفيعة كرمه وجوده واحترامه الضيوف كثيراً، وأكثر من ذلك احترامه وتقديره لذرية رسول الله عَبَيَنَالَهُ، وكان يراعي آداب الضيافة غاية المراعاة. كان يهتم بالنوافل والمستحبّات حتى صار مصداق قوله تعالىٰ: في سَيَجْعَلْ هُمُ الوَّحْنُ ودًا في <sup>(٢)</sup>.

(۱) هود : ٦.

 (٢) اقتباس من كتاب (تنديس اخلاص) حياة الشيخ رجبعلي الخيّاط باللغة الفارسية، بمقلم الشيخ ريشهري.
 (٣) مريح : ٩٦. ٤٦ ..... من وحي التربية والتعليم فدخل في القلوب فملكها وأحبّه الجميع. إنّه كان في خدمة الناس، يريهم ما فيه الخير والصلاح بفراسة من الله ونوره.

١٢ – حينما شكى بعض الفلاحين في مازندران قلّة المطر والجدب، يأمرهم أن يذبحوا بقرة ويطعموا الناس والفقراء، فلمّا فعلوا ذلك، وقبل أن يجمعوا المائدة، نزلت الأمطار الغزيرة برحمة الله الواسعة.

أفتح الله بصر الشيخ في رؤية المغيّبات وسلسلة العلل والمعاليل في هذا الكون الرحب الونسيع، وانكشفت له بعض الأسرار الكونيّة، وما وراء الطبيعة، كـلّ ذلك لكفّ نفسه عن الحرّمات والورع حتّىٰ عن المكروهات، وعشقه لله وإخـلاصه في العمل، فكان يقرأ الضمائر ويرى البواطن.

١٣ ـ يحدّث أحد المؤمنين أنّي كنت في حضرة الشيخ فخطر علىٰ ذهني أنّه هل يمكن أن يكون للإنسان الدنيا والآخرة معاً ؟ فالتفت إليَّ الشيخ وقــال : إقـرأ كثيراً :

﴿ رَبَّنا آتِنا فِي الدُّنْيا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنا عَذابَ النَّارِ ﴾ .

١٤ ـ وعندما يلتقي بأحد العلماء الذين توغّلوا في المنهج العقلاني والفلسفيات، ويطلب من الشيخ النصيحة، فيقول له : ماذا أقول لمن يعتمد على علومه أكثر ممّا يعتمد على فضل ربّه.

فيطرق العالم رأسه غارقاً في نفسه، وبعد برهة يرفع عمامته ويضرب رأسه بالحائط باكياً متأثّراً بكلام الشيخ.

١٥ ـ وعندما يدخل عليه الخطيب والشيخ في مناجاته مع إخوانه فيقول الخطيب في نفسه : لو كان الشيخ من المقرّبين عند الله لتحسّن حالي ومجالسي في هذه السنة ، وكان يقصد الجانب المادي والاقتصادي ، وإذا بالشيخ وهو في وسط تلاوة الدعاء يقول : أنا أقول له دع المال ، وهو يمتحنني بالمال ، ثمّ استمرّ في دعائه .

١٦ – وعندما يدخل مقبرة كاشان مع أصحابه يشمّ رائحة الوردة الحمراء، فيسأل صاحب المقبرة عمّن دُفن في هذا اليوم، فيشير إليه بـقبرٍ جـديد، فـيأتيه الشيخ ويقول : لقد جاء سيّد الشهداء لليَّلاً لرؤية صاحب هذا القبر، وهذه الرائحة الطيّبة إنَّا هي منه لليَّلاً ، وقد رفع الله العذاب عن أهل هـذه القـبور بـبركة سـيّد الشهداء لليَّلاً .

١٧ ـوعندما يرى الشيخ شاباً في شبّاك الإمام الرضا للظِّلَا يبكي ويدعو ربّه في طلب حاجة، يقول الشيخ لأحد أصحابه : إذهب وأخبر هذا الشابّ أنّه قضيت حاجتك. فيسألون الشيخ عن القصّة فيجيبهم أنّه يطلب زواج بنت امتنع أهلها عن تزويجه إيّاها، فرأيت الإمام علىكْلاً يقول بقضاء حاجته.

١٨ - ولشخص آخر يخبره أنَّك أردت ولداً من الإمام الرضا عليَّالاً ، فــإنَّه يعطي لكَ ذلك بفضل الإمام وسمّه (رضا).

١٩ ـ وفي يوم من الأيام يعطي مالاً لأحد أصحابه ليوصله إلىٰ إمام جماعة

٤٨ ..... من وحي التربية والتعليم

مسجد في طهران، وبعد ذلك يسألونه فيقول إمام الجهاعة : في ذلك اليوم أتاني ضيفً ولم يكن لديّ شيّ أقري به الضيف، فتوسّلت بصاحب الزمان للظِّلْإ، فأتاني المال المطلوب من قبل الشيخ نتِيْحٌ .

٢٠ ـ وحينا يسأله أحد أصحابه أن يدعو له بولد طالباً ذلك من الإمام الرضا للله فيقول له : سيولد لك مولدان ، فاذبح لكلّ واحد منها بقرة لله سبحانه واطعم الناس منها . ففعل للأوّل بعد ولادته ، ولكن للثاني اعترض عليه الناس على أنّه من يقول بأنّ كلام الشيخ صحيح ، فلم يذبح ، فمات الولد الثاني ، ولمّا أخبروا الشيخ بذلك قال : على المسلم أن يف بوعده وعهده .
 أوفوا بِعَهْدي أوف بِعَهْدِكُمْ ﴾ .

٢١ - وعندما يسرق مال كثير من شخص قد أعدّه لشراء دار، وكلّما يبحث عنه لم يجده، حتّى توسّل بصاحب الزمان عليَّا فأشير عليه بأن يذهب إلى الشيخ، فيأتيه، فيدلّه على دار في كرج وأنّ المال بجنب تنّور في منديل أحمر من حرير، يأخذه ويخرج سريعاً من الدار، ويدعوه إلى شرب الشاي فلا يستجب لهم، فكان يأخذه ويخرج سريعاً من الدار لخادم صاحب المال.
الأمر كما قال الشيخ، وكانت الدار لخادم صاحب المال.
وهذه كرامات أراد الله سبحانه لأوليائه وخصّها بهم.
في ويكم المات المال بعنب تنور في منديل أحمر من حرير، ويأخذه ويخرج سريعاً من الدار، ويدعوه إلى شرب الشاي فلا يستجب لهم، فكان وأخذه ويخرج سريعاً من الدار لخادم صاحب المال.

(۱) يس : ۲۷.

الذي يديم خطِّ الأنبياء وشرائعهم السهاوية، وهو يرث العلماء في علومهم وأخلاقهم وبركاتهم، فهو الأمين والشهيد الشاهد على المجتمع في رعايتهم المبادئ القـيّمة والعقائد السليمة، فمن سنن الله جلّ جلاله أن تظهر النبل والكرامات على يد أوليائه لتكون الحجّة البالغة لله سبحانه، وتـظهر آثـار الأمـانة والثـقة والمسـؤولية من الكرامات على يد الصلحاء الأخيار ليهتدي من يهتدي على بيّنة من أمره وبصيرة تامّة في حياته.

فظهرت الكرامات علىٰ يد هذا الرجل العظيم الذي أوقف نفسه لله، فأحـبّه وقرّبه وقدّم له الذكر العليّ والثناء الجليّ.

٢٢ – عندما يدخل داراً ليبارك صاحبها بعرس ولده، وقد فتح الشاب الطائش الكرامافون ليرقصوا حوله، فينهرهم صاحب الدار احتراماً للشيخ، إلا أنّهم لم يرتدعوا، فيخرج الشيخ، فيعطل الكرامافون، فيبدّلوه بآخر، فكذلك يعطّل، فعرفوا أنّ هذا من كرامات الشيخ.

٢٣ –وحينما يخبروه أنَّ أحد أولاد أقربائه قد أصيب بحادث سيّارة، وهو في المستشغٰ في حالة خطرة، يأمر أهله أن يذبحوا شاة ويطعم بها الفقراء، وأربعين نفراً من عمّـال الفواكه، ويدعون له، فيفعلون، وإذا بالولد سريـعاً مـا يشــغٰ بـبركة الإحسان إلى الناس.

٢٤ ـ ولمّا يدخل عليه أحد أصحابه وقد رأى في الطريق امرأة جميلة أخذت قلبه، فيقول له الشيخ : يا هذا، أرى فيك الظلمة، فيقول الرجل في نفسه : ٥٠ ..... من وحي التربية والتعليم
 ( يا ستّار العيوب )، فيضحك الشيخ ويقول : ماذا فعلت ؟ فإنّه محي عنك ما كـنت أراه.

٢٥ ـ وفيا يطلب منه أحد أصحابه أن يرزقه الله ولداً، فيأمره بإطعام الطعام، وإذا ولد له مولوداً يسمّيه (مهدي)، ففعل ذلك الرجل وجمع إخوانه في وليمة وقرأ مجلس عزاء سيّد الشهداء الإمام الحسين للكلة ، وفي اليوم التسالي لمّسا أتى الشسيخ أخبره الشيخ بكلّ ما جرى في المجلس حتّى قال له : وكان بيدك إناء أخضر تصبّ فيه الماء وسط المائدة، ففي تلك اللحظة كان سيّد الشهداء للكلة بجنب المنبر جالساً وقد دعا لك بالولد، وبعد زمان قصير رزقه الله ولداً سمّاه (مهدي).

٢٦ ـ وعندما يطلب منه صاحب منصب عالٍ في الحكومة أن يـدعو له في شفاء رجله، فيقول له : كانت لك سكر تيرة كتبت لك يوماً خطّاً غير جيّد، فوبختها، فانكسر قلبها وبكت، وكانت تلك المرأة من العلويّات من ذرّية رسول الله، فـإذا أردت الشفاء والصحّة فعليك أن تطيّب خاطرها وتعتذر منها، فبحث عنها حـتّىٰ وجدها فأرضاها واعتذر فشافاه الله سبحانه.

٢٧ ـ ولمّـا يدخل عليه سائق سيّارة يخاطبه الشيخ : ماذا فعلت بالأمس ، فإني أرى فيك نوراً. وكان السائق في أمسه أعان أعمىٰ علىٰ عبور الشارع وأركبه سيّارته وأوصله إلىٰ مقصده مجاناً.

٢٨ ـوامرأة تضرب ولدها ضرباً مبرحاً لخطأ صدر منه، فـتبتليٰ بـالحمّى

٢٩ ـوأحد أصحابه في رجوعه من زيارة أمير المؤمنين علي طلِّلا يسأل عن سبب عدم توفيقه الدخول في يوم إلى الحرم الشريف حيث أنّ الكيشوان لم يستلم حذاءه ولثلاث مرّات حتّىٰ يبكي تحت الميزاب فيتوفّق للدخول. فيقول الشيخ : إنّما السبب منك، فإنّك كنت تذهب إلىٰ عطّار المحلّة عصراً وتجلس عنده، فأنت زائر الإمام فلهاذا هذا الجلوس ؟

٣٠ ـ وشخص قد أُصيب برأسه جرحاً، فيسأل الشيخ عن السبب، فـيقول له : لقد آذيت طفلاً في مصنعك، فما دام لم يرضَ عنك فإنّ عقابك يتكرّر، فيصدّقه ويرضي الطفل، فيرتفع عنه البلاء.

٣١ ـ وحكم علىٰ شابّ بالأعدام، فيطلب منه الشيخ خلاصه، فيقول: عليكم بأمّه، فإن رضت فإنّه ينجو، فيأتون بأمّه، فتقول: وأنا أدعو له بالخلاص أيضاً، إلّا أنّهم يحفّونها بالسؤال فتقول: نعم، لقد انكسر قلبي منه يوماً، في بداية زواجه، كنت وزوجته وهو علىٰ مائدة الطعام، وبعد الأكل جمعت المائدة وسلّمتها إلىٰ زوجته لتأخذها إلى المطبخ، فقام ولدي وأخذها من يدها وقال مغضباً: إنّي لم آتٍ لكِ بخادمة، فتألّت كثيراً، ولكن الآن رضيت عنه، فني اليوم الثاني نجا الشابّ من الإعدام وخرج من السجن علىٰ أنّه وقع اشتباه بالنسبة إليه.

| من وحي التربية والتعليم | <br>٥٢ |
|-------------------------|--------|
| -                       |        |

كلَّ هذه الكرامات إنَّما هي من تـقوى الشـيخ وإخـلاصه وإيمـانه الراسـخ وإطاعته لله سبحانه.

في الحديث القدسي الشريف : «عبدي أطعني أجعلك مثلي، أقول للـشيء : كُن فيكون، و تقول للشيء : كُن فيكون».

٣٢ حدّ ثني أستاذي : إنّه كان مع الشيخ في ضيافة أحد إخوانه في طهران، وقبل الحديث قال لصاحب الدار : أحسّ بضعف، فأتي له بنصف قرصة خبز صغيرة تصنع في الدار فأكلها الشيخ، وكان من دأبه أنّه بعد صلاته يسلّم على الأعمَّة الأطهار للبَرَلام ، وكان يسمع الجواب \_كما جاء في زيارة الإمام الرضا لليَللام : (أشهد أنّك تسمع كلامي وتردّ سلامي ) إلّا أنّ الذنوب هي التي تحجب ذلك \_ وفي ذلك اليوم سلّم بعد الصلاة فلم يسمع جواباً، فعلم أنّه صدر منه ما منعه من الجواب، فكلّما حاسب نفسه لم يهتدِ إلى السبب، فتوسّل بالأعمة للميلية فأعلموه في عالم المعنى أنّه : يا شيخ، لقد أكلت كلّ القرصة وكان نصفها يرفع الضعف، فلهاذا أكلت كلّها ؟ وهذا معنى قولهم للميلية : «وفي حلالها حساب، وفي حرامها عقاب، وفي الشبهات عتاب»، وإنّ حسنات الأبرار سيّتات المقرّبين، فربما أكل القرصة لا مانع فيه لعامّة الناس، ولكن مثل الشيخ يعاتب على ذلك ويحاسب، فإنّه من أولياء الله وأوتاه الأرض.

٣٣ ـ وفي يوم يسرق حذاؤه، فأراد الشيخ أن يعرف السبب، فــقالوا له في عالم المعنىٰ : إنّك وضعت قصاصة القماش الذي تخيطه للناس في حذائك ـ وكانت هذه القصاصات لا قيمة لها وترمىٰ في المزبلة ـ إلّا أنّه مثل الشيخ يحاسب عليها . من كرامات الطالب والمطلوب ...... ٥٣

٣٤ ـ وفي يوم في القطار يحسّ بظلمة القلب والباطن، فيتوسّل بالله ليعرف السبب، فيقال له : إنّ الشاي الذي شربته في القطار إنّما هو من مال الحكومة الظالمة .

٣٥ ـ ولمّـا يسأله أحد إخوانه عن سبب فقد حالاته الروحانيّة والمـعنويّة يقول في جوابه : السبب هو الكباب الذي أكلته، فإنّه من مال فلان التاجر الذي أعدّه من أموال عجوزة قد غصبها.

٣٦ ـ وحينما يشيّع جنازة آية الله العظمى السيّد البروجردي تتَّئُ يسأله في عالم البرزخ عن سبب كثرة المشيّعين، فيقول له السيّد تتَّئُن : لأنيّ درّست طـلّاب العلم كلّهم لله سبحانه.

٣٧ ـ ويحدّث الشيخ عن نفسه لهداية الناس قائلاً : لمّا أراد ولدي أن يدخل الجنديّة أردت أن أسعىٰ له لخلاصه، إلّا أنّه جاءني في ذلك اليوم رجل وامرأة في حاجة فبقيت معها حتى قضيتها، ولم أوفّق لخلاص ولدي، فرجع وأخبرني بتسريحه وقال : إنّه قبل أن يصل إلى المعسكر أصيب بصداع شديد وورم عجيب في رأسه، فلمّا فحصه الدكتور أعفاه عن الجنديّة، فما أن خرج إلّا وذهب الورم والصداع وكأن لم يكن شيئاً مذكوراً، فقال الشيخ : نعم واحدة بواحدة، قضياً.

٣٨\_قال يوماً : كانت لي حاجة عند الله، كنت أدعو ليل نهار في قضائها ولم

٥٤ ..... من وحي التربية والتعليم أوفق، فقلت في نفسي : ندعو للناس بهذا الدعاء فيستجاب، ولكن لنا لم يستجب الله فكأنّه حتى رسول الله وعترته الطاهرين عليكُم في يفكّروا بنا، يقول الشيخ : فرأيت رسول الله عَلَيْكُمْ عليه الغبار قائلاً : ما بك يا شيخ ؟ نحن قبل ألف سنة من خلقة آدم كنّا نفكّر بكم...

٣٩ – يقول الشيخ : كنت أقول : أفدي نفسي لمن كان قلبه ولسانه واحداً، فأراني الله سلمان رضوان الله عليه، وقالوا لي : هذا لسانه وقلبه واحد، ونريد أن نفديك إيّاه، فامتنعت عن ذلك، لأني أريد أن أفدي نفسي لمحمّد وآله، وعملمت مراداك \_أنّ كلّ ما نقوله نحاسب عليه، فقلت من بعد هذا : أنا خادم لمن كان لسانه وقلبه واحد، لأني أريد خدمة سلمان المحمّدي رضوان الله عليه.

# من وصايا جناب الشيخ

كان يوصي قدّس الله نفسه الزكيّة وأسكنه فسيح جنانه مع محمّد وآله : بتلاوة سورة الحشر ودعاء عديلة لرفع المشاكل وقضاء الحوائج.

كما كان يوصي بدعاء (يستشير)، ومناجاة أمير المؤمنين على في مسجد الكوفة (مولاي يا مولاي)، والمناجاة الخمسة عشر لزين العابدين على لا سيمًا مناجاة المريدين. وكان يرى أنّ سورة الصافّات في الصباح والحـشر في اللـيل يوجب صفاء الباطن، كما أنّ لسورة الواقعة آثاراً كثيرة.

كان يوصي للغلبة على النفس الأمّارة بالسوء بهذا الذكر : (يا دائم يا قائم)، ولحبّة الله ألف مرّة الصلاة على النبيّ وآله (اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد) إلى أربعين ليلة، ولمخالفة النفس ثلاثة عشر مرّة كلّ يوم (اللهمّ لك الحمد وإليك المشتكى وأنت المستعان)، وللغلبة على النفس الأمّارة بالسوء يداوم على هدذا الذكر (لا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم)، ومن المؤثّرات في تهذيب النفس ذكر (يا غنيّ ياكريم) بعد كلّ صلاة مئتي مرّة، وكذلك ممّا يوجب التوفيق في الحياة قراءة زيارة عاشوراء في كلّ يوم، وكذلك ذكر (يا زاكي الطاهر من كلّ آفة بقدسه)، فإنّ الشيخ كان يقول بهذا الذكر دخلت وادي السير والسلوك حتىّ ماتت النفس الأمّارة. ٥٦ ..... من وحي التربية والتعليم

ولمن أراد أن يتشرّف بلقاء الحجّة المنتظر للظَّلَا يكرّر في الليل ( ربّ أدخلني مدخل صدق وأخرجني مخرج صدق واجعل لي من لدنك سلطاناً نصيراً )، مئة مرّة إلىٰ أربعين ليلة.

٤ ٦ ـ وقد علّم الشيخ هذا الذكر لأحد مريديه، فبعد أن عمله أتى عند الشيخ وأخبره أنّه لم يرَ صاحب الزمان عليّك الله الشيخ : ألست كـنت تـصلّي في المسجد وبجنبك سيّد، فقال لك : يكره التختّم باليسار ، فقلت له : كلّ مكروه جائز ؟ قال : نعم . قال الشيخ : ذلك هو صاحب الزمان عليَّا ولم تعرفه .

٤٢ - وأعطى الذكر لشخص آخر صاحب حانوت (عطّار)، فقبل الأربعين ليلة، جاءه طفل من أسرة علويّة يطلب منه صابوناً، فقال له : كأنّ أمّك لا تعرف غيرنا عطّاراً ترسلك دائماً إلينا لتأخذ بالدَّين ... فسمع في منتصف الليل صوتاً من فناء داره، فكان يخرج من غرفته فلم يرَ أحداً، وإلىٰ ثلاث مرّات، وفي الثالثة فتح باب الدار فوجد سيّداً أدار ظهره عليه وقال : نحن بإمكاننا أن ندبّر أمور أولادنا إلا أنّه أردنا أنّه أردنا أنتم تصلون إلىٰ درجة، ثمّ ذهب.

ولا يخفىٰ أنّ الإجازة في الأذكار لها تأثير خاصّ، فإنّي سألت سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد النجني المرعشي عن سند أخذ الإجازة في الأوراد والأذكار، فقال : لم يكن عندنا نصّ في ذلك، إلّا أنّه ثبت بالتجربة أنّها مع الإجازة (ممّن له وتصل إلىٰ صاحب الأمر عليَّلا ) لها تأثير خاصّ.

وأخيراً : ولد الشيخ سنة ١٣٠٣ هجري، وتوفّي ١٠ ربيع الثاني سنة ١٣٨٢

| ٥٧ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | من وصايا جناب الشيخ . |
|----|-----------------------------------------|-----------------------|
|    |                                         | هجري قري.             |

فكان عمره ثمانين عاماً إلّا سنة، وكانت كلماته الأخيرة دعاء اليوم الذي فيه وقوله : العفو يا عظيم العفو ، العفو يا كريم العفو . ودُفن في صحن مزار المحدّث الكبير ابن بابويه في ري \_ طهران .

عاش سعيداً عالماً متّقياً خدوماً محسناً محبّاً خالصاً، ومات سعيداً شهـيداً. وخلّف لسان صدق في الآخرين.

فسلام عليه يوم ولد ويوم مات ويوم يبعث حيّاً.

ورزقنا الله من أنفاسه القدسيّة ودعائه المستجاب وروحه الطاهرة زاداً في سيرنا وسلوكنا إلى الله عزّ وجلّ، وحشرنا وإيّاه مع أوليائنا الأطهار وآله الأبرار، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

من أدب

### محافل العلماء

العلماء ورثة الأنبياء في علومهم ومعارفهم وسلوكهم ومسؤوليّاتهم وهدايتهم الناس إلى الخير والصلاح والتقوىٰ والعلم والعمل به، فـهم أمـناء الله في الخــلق، وسفراء الرحمن في الأرض، وهداة الدين، وقادة الأمم في مناهل الإحسان والعدل والخير، عليهم سياء الصالحين. يتذكّر الإنسان ربّه في محـيّاهم، ويـزداد عــلماً في منطقهم، ويرغب في الآخرة في عملهم.

وما أروع الأحاديث الشريفة عن النبيّ الأكرم عَنَيْتَلَمْ وأهل بيته الأطـهار المَنْكَلُمُ التي تحتّ الناس على طلب العلم ومحالسة الحكماء والعلماء وحضور محافلهم القيّمة، فربّ علمٍ لا تجده بين السطور، إنّما يؤخذ من أفواه الرجال وصدور العلماء فإنّه من دقائق العقول.

ومن هذا المنطلق جاء في الحديث الشريف : زاحم العلماء ولو بركبتك . وهذا يدلّ بوضوح علىٰ مدى اهتمام الإسلام في معاشرة العلماء الأعلام، والطواف حول كعبة علومهم وفنونهم ورشحات أفكارهم الظريفة، التي قلّــما نجدها بين طـيّات الكتب والأسفار، وفي رفوف وزوايا المكتبات.

وقد ورد في الخبر النبويّ الشريف في فضل زيارة العلماء : زيارة العلماء أحبّ إلى الله تعالىٰ من سبعين طوافاً حول البيت، وأفضل مــن ســبعين حــجّة وعــمرة من أدب محافل العلماء ..... ٥٩

مبرورة مقبولة، ورفع الله تعالىٰ له سبعين درجة، وأنزل الله عليه الرحمة، وشهدت له الملائكة أنّ الجنّة وجبت له<sup>(۱)</sup>.

وقد ورد عن أمير المؤمنين للنَّيْلَا : العالم كالكعبة يزار ولا يزور. وهذا يعني أنّ الناس عليهم أن يزوروا العلماء ويطوفوا حولهم كالكعبة، وإذا كان النظر إلى الكعبة عبادة، بمعنى أنّه يوجب تعبيد الطريق إلى الله والتقرّب منه، ويستذكّر الله بالكعبة فكذلك النظر إلى وجه العالم عبادة، بل إلى باب داره عبادة، لأنّه منظهر الزهد في الدنيا، حتى داره، فيتذكّر الإنسان بذلك ربّه، ويعرف خساسة الدنيا ورذالتها، فإنّه مثل هذا العالم العاقل تركها، وهذا يدلّ على دناءتها وانحطاطها في عين الله وأوليائه المقرّبين، فزيارة العالم أفضل من سبعين طوافاً، أي زيارته تعادل في التقرّب إلى الله بسبعين طوافاً وأكثر، بل بسبعين حجّة وعمرة مقبولة، بل ويرفع الرحمة الإلهية ويكون من أهل الجنّة كما تشهد الملائكة بذلك، فا أعظم محافل العلماء وزيارتهم، ولماذا كلّ هذا الثواب والفضل ؟ أليس إلّا من أجل السعادة النشودة والكمال المطوب والهداية المقورة.

ومن سعادتي وألذّ ساعات حياتي، تلك السويعات التي أحضى فيها بمجالسة العلماء الربّانيّين والعرفاء الإلهيّين، وأجثو على الركب أمامهم لأستلهم المعرفة من مناهلهم الرويّة، وأضيء طريق حياتي بمصابيح كلامهم، وأحيي قـلبي بـنفحاتهم القدسية، ومواعظهم الملكوتية، وكثيراً ما ينسى الإنسان الدنيا وما فيها، غارقاً في بحار أنوارهم، ومجالس أنسهم.

ومن تلك الجالس التي تعطي للقلب نشاطاً وحيوية، وللعقل نوراً وهداية،

(١) عدّة الداعي : ٦٦.

٦٠ ..... من وحي التربية والتعليم حينا نالني الشراع التربية والتعليم حينا نالني الشرف وأسعفني الحظّ بلقاء شيخ كريم من المشايخ الكرام سماحة الحجّة العارف بالله الشيخ محمد باقر المحسني دامت بركاته، فحدّثنا بأحاديث شيّقة من دقائق الآيات ولطائف الروايات وأحوال العلماء والعرفاء ونبذ من أشعارهم العرفانيّة، ودار الحديث حول رجال الدين الذين هم بركات الأرض.

زهد الشيخ المؤسس :

فقال دام عزّه : كنت في حضرة شيخنا الأستاذ مؤسّس الحوزة العلمية في قم آية الله العظمى الشيخ عبد الكريم الحائري نتيخٌ ، وذلك عندما حطّ الرحال في قم المقدّسة عشّ آل محمد عَلَيْكَوْلَهُ ، فدخلت علينا امرأة من الأشراف ، فـقالت لشـيخنا الأستاذ : هل عليك قرض ؟ فأجابها بالإثبات ، وهو ستّة آلاف تومان استقرضها لخبز فقراء قم لمدّة عام ، فدفعت إليه اثني عشر ألف تومان ، ستّة للـقرض وستّة أخرىٰ للعام الثاني .

ثمّ قالت : أيّ مقدار تصرف من المال لمعيشتك مع العائلة في كلّ شهر ؟ فقال الشيخ : ستّين تومان .

فتعجّبت المرأة وقالت : ستّين تومان، أي في كلّ يوم تومانان ( درهمان ) ؟ قال : نعم.

فقالت : أريد أن أقدّم لسماحتكم لكلّ شهر ثلاثمائة تومان ولمدّة ستّة سنوات . فتعجّب الشيخ من قولها وقال لها : لا بل ستّين تومان لكلّ شهر ولمدّة ستّة أشهر فقط .

فأعطت المرأة ذلك ودموعها جارية متعجّبة من زهد الشيخ، فقال لها الشيخ العظيم : لقد فرّجتِ عنّا فرّج الله عنكِ، فقد أرحتينا من سهم الإمام للظِّلاً لمدّة ستّة أشهر.

مراعاة الفقراء :

ثمّ حكى الشيخ دام مجده حكايةً أخرى، فقال : كنت أنزل من السلّم في مدرسة الفيضية وأنا أرتدي القباء والجبّة الصوفية الثمينة، وكان الشيخ المؤسّس يصعد السلّم، فلمّا رآني أخذ كمّي بيده وقال متعجّباً : شيخ محمّد باقر، شيخ محمد باقر ! فذهب، فعلمت بعدم استئناسه من هذه الملابس، فذهبت ليلاً واشتريت قماشاً كلّ متر بثلاث قرانات (القران يساوي الفلس) وأعطيته الخيّاط فخاطه في نفس الليلة بأربع قرانات، وصباحاً ارتديته وحضرت درس الأستاذ، فلمّا رآني تبسّم، وبعد برهة قال : عليك أن تراعي فقراء الطلبة في ملبسك (ومأكلك) فهناك من الطلّاب ما ليس له أن يشتري ويلبس كما تلبس، فلا بدّ من مراعاتهم.

كرامة الإمام الرضا للظل :

ثمّ دار الحديث عن العرفاء وولائهم لأهل البيت للمَيَّلَمُ ، فاغتنمت الفرصة إذ سمعت من قبل إنّه تشرّف بلقاء مولانا الإمام الرضا للظِّلَمُ في عالم المكاشفة، فسألته عمّـا حدث له في السنين الغابرة من ألطاف وعنايات لا سيّم الاستخارة \_فإنّه معروف ومشهور بذلك \_فأجابني مبتسماً : سأذكر لك ذلك إجمالاً ممّـا يجوز لي نقله وأترك بعض المواقف.

قبل سنين \_وكنت في ريعان الشباب، ولم أتجاوز الخمسة والعشرين من عمري \_سكنت خراسان مشهد مولانا الرضا عليَّلاً ، وكان بجنب الصحن الشريف (ولا يزال) مدرسة علميّة باسم (مدرسة بالا سر = مدرسة فوق الرأس) وفـيها حجرة معروفة باسم ملّا هادي السبزواري صاحب المنظومة في الحكمة والمنطق،

| ىن وحى التربية والتعليم |  | ٦٢ |
|-------------------------|--|----|
|-------------------------|--|----|

ويذكرون لها خصائص روحانيّة، وفيها نافذة مدوّرة تطلّ على الحرم الشريف، وكانت الغرفة مقفلة، فأعطيت الخادم مئتي تومان وأخذت منه مفتاح الحجرة، وكنت في كلّ ليلة أسهر وأجلس أمام الحرم الشريف، ولم أتوسّد ولم أمدّ رجلي، بل وبكلّ أدب وتعظيم أجلس أمام ضريح مولانا الإمام الرضا عليَّلاً ، ومن النافذة تشعّ الغرفة بأنوار الحرم الشريف ومصابيحها المضيئة، وطال هذا الأمر والحال لمدّة ثلاث سنوات وثمان أشهر، وبعد هذه المدّة يوماً ما دخلت الحرم الشريف، وعند الباب المقدّس رأيت رجلاً عليه العمّة الخضراء صبيح الوجه أسمر اللون وبيده صحن فيه الأرز، ونظرت داخل الحرم الشريف فرأيت من الذوات المقدّسة بنفس الهيئة جالسين حول الضريح المقدّس، فسلّمت على ذلك السيّد الجليل فأعطاني الصحن، فأكلت ما فيه، فأفاض الله عليَّ من ذلك ما أفاض، ومنها الاستخارة.

ثم ابتليت بمرض الرعاف لمدّة أربعة أشهر، وكان شديداً للغاية، حتى منعني من الكلام الجهوري، ومن المشي وأكل الخبز، وسلب منّي الراحة بـتمام المـعنى، فآل الأمر إلىٰ أن أتداوىٰ في همدان عند دكتور أخصّائي معروف آنـذاك، فـقبل ركوبي السيّارة خطر علىٰ بالي الأبيات التي كتبها الحقّق خاتم الحدّثين الشيخ عبّاس القمّي في مفاتيح الجنان مخاطباً مولانا أمير المؤمنين عليّالا ، ومطلعها : إذا متّ فـادفني إلىٰ جـنبِ حـيدرٍ أبي شــــبَرٍ أكــرم بــه وشـبيرِ فلستُ أخـاف النـار عـند جـوارهِ ولا أتّـــقي مــن مــنكرٍ ونكـيرِ فعارً علىٰ حامي الحمىٰ وهو في الحمىٰ إذا ضـلاّ في البــيدا عـقال بـعيرِ وأخذت أناجي ربّي وأندب مولاي الرضا عليّالاً وأني بحماك وأخرج من بلدتك الطيّبة وأنا مبتلىٰ بهذا الداء العضال، وعند المسير ارتجّت السيّارة، حـيث

كان الانتظار أن أقذف دماً، ولكن لم أرَ شيئاً من الدم، فتعجّبت وتعجّب الركّاب معي، وعند الغداء أكلت الخبز ولم يكن ذلك بمقدوري من قبل، فأدركت أنّ الإمام

ثمّ حدّثنا الشيخ دام علاه بأحاديث شيّقة أخرىٰ، ولمّـا حان موعد صـلاة الظهر خرجنا منه وكلّنا شوق وسرور واطمئنان، ألا بذكر الله تطمئنّ القلوب.

نعم، أهل البيت للمتكلم أنوار زاهية في دياجي حياة البشر، ومشاعل وضّاءة لمن أراد السعادة والعيش الرغيد، ويبذل الجهد من أجل هناء المجتمع، فإنّهم سفينة النجاة للمذنبين ومصباح الهدى للمتّقين، وجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء، وباب الله الذي يطرقه الأتقياء، وقد بقروا العلوم، وفتحوا أبوابهما، وبيّنوا مما يسعد الإنسان، وتعرّضوا لكلّ جوانب الحياة الفردية والاجتماعيّة بتمام مظاهرها من الثقافة والسياسة والأخلاق والاقتصاد وغير ذلك، فهم دعاة الخلق إلى طاعة الله وساسة العباد إلى الخير، فقولهم : (زاحم العلماء ولو بركبتيك) فيه أسرار وفوائد مجمّ، سيّا للذين آلوا على أنفسهم أن يسيروا بنهجهم، ويستنيروا بنورهم، ويقتدوا بسيرتهم، فإنّهم أسوة حسنة وقدوة صالحة، فخير المجالس مجالس العلم والعماء العاملين بعلمهم، الذين لا فرق بين قولهم وعملهم، وهم حكّام على الناس وعلى الملوك، وهم أمناء الله على الدين والدنيا، وهم ورثة الأنسياء في مسؤولياتهم العظمى.

## رؤيا صالحة فيها منقبة للعلامة المجلسي

جاءً في الخبر الشريف : «من ورّخ مؤمناً فقد أحياه»، والتأريخ اشتقّ من ورّخ بعد القلب والإبدال.

وقال الله تعالىٰ في كتابه الجيد : ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَىٰ النَّـاسَ جَــيعاً ﴾ فتأريخ المؤمن حياة الأمّة، ومن قال أو كتب عن حياة مؤمن فقد أحياه ومن أحياه فكأنّما أحيى الناس جميعاً طوال الأحقاب والدهور جيلاً بعد جيل.

إذ الإنسان ذو بعدين : بعد جسمي وبعد زماني، والبعد الأوّل عند الأوائل عبارة عن الامتداد الثلاث، أي : الطول والعرض والعمق، وهو البعد المكاني، ولا يختصّ بالإنسان، بل كلّ جسم هو كذلك.

وعند المعاصرين للجسم بعداً رابعاً وهو البعد الزماني، والتأريخ عن حياة شخصيّة أو حياة مجتمع وأمّة ليس إلّا حديث البعد الزماني وحكايته، فهو أشـعّة الإنسان عبر الزمن، ليس إلّا ذكرى حياة إنسان صنع التأريخ بـعبقريّته ونـبوغه ونصاله وجهاده وعلمه وأدبه، أو حياة شعب فاق الشـعوب أو انحـطّ وسـقط في الهاوية.

وإحياء المؤمن بالثناء عليه وجعل لسان صدق في الآخىرين بمكـارمه

فالبعد الزماني هو الذي يكوّن للمؤمن شخصيّة خالدة بين الناس وفي المجتمع الإنساني طوال السنين والدهور .

ومن ذكر أو كتب عن حياة المؤمن ونشاطه وجهوده وتضحياته فقد أحياه، ومن ذكر العلماء بخير وكشف القناع عن آثارهم العلميّة والعمليّة فقد أحياهم.

ومن هذا المنطلق علينا أن نذكر علماءنا الأعلام، ونترجم حياتهم، فــاِنّهم نبراس هدىً ومشاعل حقّ في طريق الأمّة والجـــهاهير، فــاِنّهم القـدوة الصــالحة والأسوة الحسنة لمن أراد سعادته وسعادة المجتمع، وكان يفكّر في إصلاح نفسه، وفي إصلاح الآخرين، ويكون كالشمعة يحترق ليضيء الطريق.

ومن أعاظم علمائنا الأبرار ومن المؤمنين الأخيار وحيد عصر، وفريد زمانه، العلم العلّامة فخر الأمّة الفيض القدسي الشيخ محمّد باقر المجلسي نتِّئًّ ، الذي ذاع صيته في الآفاق واشتهر بتصانيفه القيّمة، وفي طليعتها بحار الأنوار، الجـامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار.

ولد عام ١٠٣٧ هو توفي ١١١١ هجري، في ٢٧ رمضان، وقد أجمع العلماء علىٰ جلالة قدره و تبرّزه في العلوم النقليّة والعقليّة والحديث والرجال والأدب، فهو من أكابر الرجال في علوم الدين والشريعة الإسلاميّة، والقلم يعجز عن بيان مآثره، واللسان يكلّ عن ذكر محاسنه ومفاخره، فإنّه باب الأئمة الأطهار للميّليّني ، وإنّه قدوة العلماء الأخيار، فسلام عليه يوم ولد ويوم مات ويوم يبعث حيّاً، وإنّا علىٰ دربه ونهجه وعلمه لسائرون.

حدّثني سيّدنا الأُستاذ آية الله العظمى السيّد النجغي المـرعشي قـدّس سرّه

٦٦ ..... من وحى التربية والتعليم

الشريف : إنّه في العقد الثالث من عمره في ليلة رأى في عالم الرؤيا قد قامت القيامة ، وحشرت الخلائق، واجتمع الناس في الحشر الرهيب، وكان كما ورد في أخمباره وعوالمه في الآيات القرآنية والروايات الشريفة، يوم تـذهل كـلّ مـرضعةٍ عـمّــا أرضعت، ويفرّ المرء من أخيه وأمّه وبنيه وفحصيلته التي تـؤويه، وتـري النـاس حياريٰ سكاريٰ وما هم بسكاريٰ، لكلّ امرءٍ يومئذٍ شأنٌّ يغنيه، ثمّ سمعت نداءً بأنّ العلماء يحشرون في مكان خاصّ، وعلمت في المنام أنَّ الله يفعل ذلك رحمة ورفقة بهم حفظاً لماء وجههم، لم يجعل حسابهم أمام الناس الذين كانوا يعتقدون بهم في الدنيا، بل حسابهم حساب خاصّ وفي مكان خاصّ، فدخلنا في مثل صالون كبير جدّاً، فرأيت صفوفاً واقفة، فسألت ما هذه الصفوف فقالوا : كلّ صفّ عبارة عن قرن من القرون، فأوقفوني في الصفّ الرابع عشر علىٰ أنّي من علماء قرنه، ثمّ رأيت رسول الله هو الذي يحاسب العلماء وبجنبيه عن اليمين واليســار رجــلان جــليلان أمامهما كتب، وكان أحدهما أكثر من الآخر، ولمَّا كان النبيِّ يحاسب عالماً، فإذا تلعثم عندما يُسأل عن فتوى أفتاها أو عمل عمله، كنت أرى الرجلين يشفعان له، وكان صاحب الكتب الأكثر يشفع أكثر من الآخر، فقلت في نـفسي : لا بأس أن أعرفهما حتّى إذا ما احتجت إلىٰ شفاعتهما أتوسّل بهما، فسألت من كان بجنبي عنهما فقال: أحدهما شيخ الطائفة الشيخ الطوسي وهو صاحب الكتب القليلة، والآخر باب الأئمة للمَبْكِلُ العلَّامة المجلسي، فاستيقظت من النوم وعلمت أنَّ للشيخ مـنزلة عظيمة عند رسول الله وأهل بيته الأطهار علبتكلُّ .

ثمّ حدّثني سيّدنا الأستاذ بخلق من أخلاق العلّامة المجلسي، بأنّــه وجــد في كتاب خطّي قديم من زمن العلّامة المجلسي أنّه كتب علىٰ جلده من الداخل : مــن أخلاق العلّامة المجلسي، ثمّ حكىٰ لي هذه القصّة : إنّه يوماً أراد بعض شباب إصفهان

رؤيا صالحة فيها منقبة للعلّامة المجلسي ٦٧ ...... من شقاواتها أن يمتحنوا حلم العلَّامة وأنَّه كعلمه في الغزارة، فاتَّفقوا علىٰ أن يبعثوا إليه أجرأهم، فجاء إلى الشيخ بعد منتصف الليل في ليلة ينزل فيها الثلج من ليالي الشتاء القارسة، فدقَّ الباب فخرج إليه الخادم، وسأله عن حاجته إلَّا أنَّ الشاب طلب العلَّامة بنفسه فخرج إليه علىٰ كبر سنَّه ورحبَّ به، ثمَّ قال: سل حاجتك يا ولدى، فقال الشابّ : وكان يقصد إثارته : هيبتك يا شيخ أنستني الحاجة والمسألة . فقال له العلّامة متلطَّفاً ببشر وابتسامة : إذهب ومتىٰ ما تـذكّرتها فـارجـع واسأل حاجتك. فذهب الشابّ وبعد سويعة رجع ودقّ الباب فخرج العلَّامة إليه مرَّة أُخرى، فقال الشابّ : إنّي نسيتها مرّة أُخرى، فقال العلّامة : لا بأس عليك اذهب ومتىٰ تذكّرتها فارجع واسأل. فذهب وقريب السحر رجع الشـابّ وخـرج إليـه العلَّامة بكلِّ رحابة صدر فقال الشابِّ : لقد تذكَّرت مسألتي، فقال العلَّامة : هاتها، فقال الشابّ بكلّ وقاحة : يا شيخ، أخبرني عن طعم العذرة ؟ فقال العلّامة : أوَّله حلو، ثمّ يكون حامضاً، ثمّ يصبح مرّاً، فانذهل الشابّ من علمه وحلمه وزاد في وقاحته قائلاً : يا شيخ، كيف عرفت ذلك، فإنَّ هذا الإخبار كإخبار من تذوَّقه في مرّات ثلاثة. فقال العلّامة : ليس كذلك، إنَّما عرفت هذا من الآثار، فإنَّ الأثر يدلّ على المؤثّر، فإنّى رأيت لمّا يضع الإنسان غائطه يجتمع حوله الذباب، فعلمت أنَّ طعمه حلو، لأنَّ الذباب إنَّما يجتمع حلو الحلويَّات، ثمَّ بعد مدَّة رأيت حشرات الخلَّ تجتمع حول العذرة، فعلمت أنَّ طعمها أصبح حامضاً، وبعد برهة من الزمن رأيت خروج الدود من العذرة، والدود إنَّما يتولَّد في مكان مرّ، فعلمت أنَّ طعمها صار مرًّا. فتعجّب الشابّ من هذا الحلم الرفيع والعلم الوسيع، وأخبر أصحابه بذلك، فاجتمعوا بالشيخ بتوبة نصوحة وأصبحوا من مردة الشيخ الفدائيين، وهذا معنىٰ: «العلم أمير ووزيره الحلم»، فاعتبروا يا أهل العلم النافع والعمل الصالح.

# كرامة لمولانا أبي الفضل العباس ﷺ

قال سماحة العارف بالله سيّدنا الأجلّ السيّد عبد الكـريم الكشــميري دام ظلّه:

كنت أزور أمير المؤمنين علي لللله في النجف الأشرف، وقبل قدومي إلى إيران رأيت في إحدى الأيام داخل الحرم الشريف امرأة عربيّة قرويّة معصّبة الرأس تأخذ للناس الاستخارة، وتأخذ لكلّ استخارة درهماً من المستخير، وكانت تخبر بنيّة السائل بالتفصيل، فتعجّبت من أمرها، فدنوت منها وطلبت منها وكانت تغبر بنيّة السائل بالتفصيل، فتعجّبت من أمرها، فدنوت منها وطلبت منها الاستخارة، وكانت في نيّتي الهجرة إلى إيران، فأجابت بالتفصيل وأخبرتني بكلّ ما يجري عليَّ في سفرتي هذه بالأرقام، فعلمت أنّ هذا من معدن خاصّ، فاستخبرتها الحال، ومن أين لها هذا العلم، فامتنعت في بداية الأمر، إلاّ أني أقسمت عليها وبعد الإلحاح أجابت قائلةً : لقد مات زوجي ولم يكن لي من يكفلني، ومن عاداتنا العربية في القرئ أن لا تتزوّج الرأة بعد طلاقها أو فوت زوجها، فضاقت بي الأمور ولم يكن لي حيلة، فتوجّهت إلى حرم أبي الفضل العبّاس عليّلاً ، وتوسّلت بجاهه عند الله سبحانه فإنّه باب الحوائج، وشكوت له أحوالي، وفي أثناء التسوسّل تمثّل لي العباس عليّلاً وقال : كلّ يوم اجلسي في الحرم وخذي من الناس درهماً لمن أراد كرامة لمولانا أبي الفضل العباس ﷺ ......

منكِ الاستخارة لإمرار معاشكِ، وأنا أخبركِ بنوايا الناس وحوائجهم، ما يكون لهم في المستقبل، فكلّ من يأخذ عندي الاستخارة أرىٰ أبا الفضل للظِّلاً ويخبرني بالوقائع والحوادث ونيّة المستخير، وأنا أخبر السائل، كما أخبرتك عندما استخرت عندي، وهذا من عناية أبي الفضل العباس للظِّلاِ ، لا يخيّب من رجاه ولا يقطع أمل من قصده صادقاً، فإنّه الوجيه عند الله سبحانه وتعالىٰ.

في يوم السبت؟؟؟ محرّم الحرام سنة ١٤١٨ هقرأت ماكتبته علىٰ سماحة سيّدنا الأجلّ السيّد الكشميري دام ظلّه بحضور جماعة من تلامذته، فسمعت قـصص وكرامات أخرىٰ جرت لسماحته، كما سمعت بعض أحواله وكثرة أذكاره، فـإنّه في يوم واحدكان يذكر اسماً من أسماء الله سبعين ألف مرّة.

ومن طريف ما سمعت أنّه \_دامت إفاضاته \_التقىٰ به آية الله الشهيد السيّد مصطفى الخميني تليِّزُ في النجف الأشرف، فأخبر والده السيّد الإمام الخميني تليَّزُ أنّه التقىٰ بوليّ من أولياء الله وتعرّف عليه، وأخذ يذكر أحواله وخصائصه وفضائله، فقال السيّد الإمام : تعلم أنيّ لا أقبل هذا الادّعاء بسهوله ومن دون دليل وبرهان، فلو كان كها تقول، فإنّه عندي حاجة هلّا أخبرني بها ؟ إ

جاء السيّد مصطفىٰ إلىٰ سيّدنا الأجلّ وأخبره بمقولة أبيه، فـقال له السـيّد : أمهلني هذه الليلة، وغداً سأخبرك بحاجته. وبعد الأدعية والأذكـار في السـحر، صباحاً جاءه السيّد مصطفىٰ، فقال له سيّدنا الأجلّ : أخبر أباك أنّ حاجته أنّه قد رأىٰ مناماً من قبل ولا يزال يقلقه، فـقل له : لا تخـف، إنّك لا تمـوت في النـجف الأشرف، بل ستذهب إلىٰ إيران منتصراً.

وقل لوالدك : لقد رأيتَ في المنام أنَّك نائم وتحت يدك حجارة تؤذيك، فمرّ عليك أمير المؤمنين علي للظِّلْج ، فسأل عن راحتك وقال : كيف أنت يا روح الله ؟ ٧٠ ..... من وحي التربية والتعليم فأجبته : سيّدي هذه الحجارة تؤذيني، فرفعها لك واسترحت حينئذٍ، وكنت تفسّر هذه الرؤيا بأنّك ستموت في النجف الأشرف وتدفن فيها، ولكن ستذهب إلى إيران.

وقد صدق الله وعده، ومن ذلك اليوم كان السيّد الإمام علَّى يستخير عـند السيّد الأجلّ، فإنّه كان ولا يزال معروفاً بالاستخارة.

وقد كتب فضيلة الشيخ جعفر الناصري دام عزّه ـوهـو مـن حـواريـه ـ مقتطفات عن حياته وسيرته الذاتيّة، ولا زالت مخطوطة، نسأل الله أن يـوفّقه في طبعها ونشرها خدمةً للدين والعلم والعلماء الصالحين.

نصائح عامّة

#### لعامّة الناس

أيا إخوان الصفا وخِلَّان الوفا إليكم :

وإلى الطليعة المؤمنة، إلى الشباب المسلم المثقّف، إلى من يحبّ أن يعيش حرّاً وإنساناً كاملاً، إلى من يبغي الحياة الطيّبة والعيش السليم، إلى من يسعىٰ منذ نعومة أظفاره وراء سعادته، إلى المجتمع الإنساني والبشرية جمعاء، وإلى القارئ الكريم، أقدّم هذه المواعظ القرآنية، والوصايا النبويّة، والحِكَم العلوية، والنصائح الولويّة، والدرر العلميّة، والجواهر الأخلاقيّة، وزبدة الأفكار، وخلاصة الأثمار، جعلتها تذكرة لمن شاء ذكره.

إَنما أعظكم بواحدة : أن تقوموا لله مـثنيَّ وفـراديٰ، فـاتّقِ الله حـقّ تـقاته ولا تكُ من عصاته، واعمل الصالحات، وتجـنّب الشهـوات، واعـتصم بحـبل الله المتين، وتمسّك بعروة أهل اليقين.

وأقم الصلاة، وآتِ الزكاة، واقتصد فما عال من اقتصد، فخذ مـن الأمـور أوسطها، فخيرها أوسطها.

وأحبب لأخيك ما تحبّ لنفسك، واكره له ما تكره لنفسك. وكن في الحديث صادقاً، وفي الأمانة أميناً، وفي الوعد موفياً، وفي الشدائد ٢٢ ..... من وحي التربية والتعليم

وقوراً، وفي المكاره صبوراً، وفي الرخاء شكوراً.

و تفضّل علىٰ من شئت تكن أميره، واستغنِ عمّن شئت تكن نظيره، واسأل من شئت تكن أسيره.

وكن عند الله خير الناس، وعند نفسك شرّ الناس، وعند الناس واحداً منْ الناس.

ولا تؤذِ جارك، ولا تخن من استشارك، ولا تفشي سرّك، واسكت عمّـا لا يعنيك، وأحسن إلىٰ من يؤذيك، واشكر من يعطيك.

من أتاك معروفاً فكافئه، ومن دعاك فأجبه، ومن سألك بالله فاعطه. وأحسن خُلقك، وجاهد نفسك، واعبد ربّك. وكن عالماً أو متعلّماً أو محبّاً لهما، ولا تكن الرابع فتهلك.

وكن حليماً كريماً جواداً دائم الابتسام، قليل الكلام، راحم الأيتام، واصل الأرحام، مفشي السلام، قليل الطعام.

ولا تكون حسوداً بخيلاً مرائياً متكبّراً، واجعل العلم لك شـعاراً ودثـاراً. واتّخذ الحلم زينة ووقاراً، وطالع الكتب ليلاً ونهاراً.

واصبر على الشدائد والمصائب، واستقم في المشاكل والمتاعب.

وكن سليم القلب والجوارح، عفيف اللسان والجوانح، زاهداً في الدنيا، راغباً في الآخرة، آمراً بالمعروف، ناهياً عن المنكر، مجاهداً في سبيل الله، موالياً لأولياء الله، معادياً لأعداء الله.

واحترم الكبير ووقّره، واعطف على الصغير ولاطفه، وتواضع فلا تــتكبّر، وبالحسب والمال لا تتفاخر.

وليكن العقل قائدك، والتقوىٰ زادك، والدنسيا حسانو تك، والقسر منزلك،

نصائح عامّة لعامّة الناس ...... ۳۳ والليل والنهار رأس مالك، والجنّة مأواك.

فاعمل ما شئت فإنَّك ملاقيه، واحبب من شئت فإنَّك مفارقه، وعِش ما شئت فإنَّك ميّت.

واعمل لدنياك كأنّك تعيش أبداً، واعمل لآخرتك كأنّك تموت غداً. وإذا صنعت المعروف فاستره، وإذا اصطنع إليك فانشره. واستكثر الإساءة منك، واستصغر الإساءة عليك.

ولا تقل ما لا ينبغي فإنّك تسمع مــا لا تشــتهي، وأكــثر عــوارفك تكــثر معارفك.

ولا تطمع فإنّ الحرّ عبد إذا طمع، والعبد حرّ إذا قنع. ولا تضيّع الفرصة فإنّها غصّة، وهي سريعة الفوت بطيئة العود. ولا تجالس السفهاء، ولا تعاشر الأغبياء، ولا ترافق الأشرار، ولا تصادق الفجّار، بل جالس العلماء، وعاشر الحكماء، ورافق الأخيار، وصادق الأبرار. واستغن عمّـا في أيدى الناس تكن عزيزاً، واعمل الخـبرات والصـالحات

تكن مفلحاً .

وفكّر قبل العمل ودع عنك الضجر والكسل. ولا تحزن علىٰ ما فات، ولا تفرح بما هو آت، واغتنم الساعة التي أنت فيها. وازرع الجميل والإحسان أينما نزلت، واعمل الخيرات أينما حللت. ولا تكن ظالماً أو ناصراً له، بل كن للظالم خصماً وللمظلوم عوناً. وعليك بالاتحاد، وسلوك طريق الرشاد، والتقوىٰ وقول السداد. وانصف الناس من نفسك، وكن ذا مروّة، فلا تغتب ولا تكن ذا لئامة. وابتعد عن القيل والقال، واذكر الله علىٰ كلّ حال، واستعن به، وتوكّل عليه، ٧٤ ..... من وحي التربية والتعليم واعمل لمرضاته.
واعمل لمرضاته.
وزكَّ نفسك فقد أفلح من زكَّاها، وقد خاب من دسّاها، ونجح من تحلَّىٰ
بالسجايا الحميدة بعد التخلية من الأخلاق الرذيلة.
فطب نفساً، وعش سعيداً.
والسلام علىٰ من اتّبع الهدىٰ، وخالف النفس والهوىٰ، فإنّ الجنّة هي المأوىٰ.

نصائح عامّة

# لطلاب العلوم الدينية

طالب علوم الأنبياء والأولياء يسعد في الدارين، ويـنال السـبق في كـمال الإنسانية، ويصل القمّة في الفضائل والمعارف، فيرث الأنبياء في علومهم، وتكون مسؤوليّته هداية الناس إلى الخير والرشاد والسعادة، ويبلغ المقام الشـامخ ويـنال كالأنبياء وسام رُبّان سفينة نجاة البشرية من الظلمات والجهل، إلى شـاطئ العـلم والسلامة، وساحل الأمن والعيش الرغيد، ويكون سفير الله في الأرض، ونجـوم يهتدى بهم في ظلمات الحياة وشموع وضّاءة في دروب العقيدة والجهاذ، فطوبي له،

ولكن يا طلّاب العلم والعمل الصالح، لا ينال ذلك إلّا بالمثابرة والجماهدة. وإليكم هذه النصائح العامّة :

١ – عليكم بالتقوى؛ لقوله تعالىٰ : ﴿ أَتَّقوا اللهَ وَيُحَلِّمُكُمُ اللهُ وَاللهُ بِكُـلٍ شَيْءٍ عَلَيْمُ ﴾ (١).

(١) البقرة : ٢٨٢.

٧٦ ..... من وحي التربية والتعليم في فَاتَّقوا اللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمو تُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمونَ ﴾ (١).

٢ ـ عليكم بالأخلاق السامية وحسن الخلق مع الصديق والعدوّ، وبسين الأحباب تسمو الآداب، ويسقط التكلّف، فإنّ شرّ الإخوان من تُكلّف له.

٣\_عليكم بالفصاحة والبلاغة وقوّة البيان للخطابة، والقلم للكتابة، فكثيراً ما يحتاجها طالب العلم، إذ مسؤوليّته هداية الناس، ووعظهم وإرشادهم وخلاصهم من الموبقات الفردية والاجتماعية، ونشر الفضائل والمكارم بينهم، فسلاحهم وأدوات دعوتهم الكلمة والكلام، وجاءت الأنبياء بكلمة الله العليا، والعلماء ورثة الأنبياء.

٤ ـ علىٰ طالب العلم أن يكون وجوده منشأ الخيرات والبركات، ويكون زهرة المجتمع أينما حلّ، فإنّه يعطّر الأجواء والفضاء وينتفع منه الناس على اختلاف طبقاتهم، فعليكم بتأسيس المدارس وبناء المستشفيات والمراكز الثقافية، وكلّ ما ينتفع منه الناس.

٥ – علىٰ طالب العلم أن يكون يقظاً فطناً ذكيّاً واعياً، يعرف أهل زمانه، ويأخذ من جميع العلوم والفنون الحظّ الوافر، فيتعلّم العلوم جميعاً منهما أمكن، وإلّا فلباب العلوم وجواهرها، وعليه في هذا العصر، أن يتعلّم العلوم الثلاثة : علم السياسة والاقتصاد والاجتماع، ليعرف كيف يدير دفّة المجتمع، ويسوق الناس إلىٰ ما هو الأصلح والأولىٰ، ويهديهم إلى الله وإلى الخيرات والحسنىٰ.

٦ ـ يا إخواني في العلم، الله الله بالدعاء، فعليكم بالتوسّل بالله وشفاعة رسوله وأهل بيته عليتَ في العلم، الله الله يعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْ لا دُعائكُمْ وَأَبْتَغوا إلى اللهِ رسوله وأهل بيته عليتَ في القوله تعالى : ﴿ ما يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْ لا دُعائكُمْ وَأَبْتَغوا إلى اللهِ رسوله وأهل بيته عليتَ في الموله تعالى : ﴿ ما يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْ لا دُعائكُمْ وَأَبْتَغوا إلى اللهِ رسوله وأهل بيته عليتَ في العلم، الله الله الله بيته عليت الله وشيفاعة رسوله وأهل بيته عليت إلى الله وشيفاعة رسوله وأهل بيته عليت الله والله معالى الله والله الله والله والل والله وله والله والله والله والله والله والله والله وا

(۱) آل عمران : ۱۰۲.

نصائح عامّة لطلّاب العلوم الدينية ..... ٧٧ الوَسيلَةَ ﴾ ، والدعاء يخّ العبادة ، وخلقنا لها ، وإنّما يصل الإنسان إلىٰ ما يتمنّاه بالعمل والدعاء والشفاعة.

٧-العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء، والملائكة لا يدخلون بيتاً فيه تماثيل وكلاب، فقلب طالب العلم لو كان فيه تماثيل وأصنام، وفيه الكلاب الضارية، وهي الصفات الذميمة والأخلاق السبعيّة الهمجيّة، فكيف تدخل الملائكة في ذلك القلب ؟ وكيف تحمل نور الله ؟ وتحمل نور العلم إلى ذلك القلب ؟ فعليكم بترك المعاصي والذنوب. وممّا يحكىٰ أنّ شاباً كان كثير الحفظ والمطالعة، ويوماً وقع بصره على امرأةٍ جميلة، فتشتّت فكره، وفقد حافظته، فشكىٰ ذلك إلىٰ أستاذه وكيع، فأشار إليه بترك المعاصي :

شكوتُ إلىٰ وكيع سوء حظّي فأرشدني إلىٰ تـرك المـعاصي وأخــــبرني بأنَّ العـــلم نــورٌ ونــور الله لا يُهـدىٰ لعــاصي

٨-عليكم يا أحبّائي الكرام بتدوين العلم وتقييده بالكتابة، فما حُفظ فـرّ، وما كُتب قرّ، وقيّدوا العلم بالكتابة، فإنّها تنفعكم وتنفع الأبناء والأجيال القادمة، وإنّ العلم وحشيّ إن تركته يمشي، فلا بدّ من تقييد العلم بالكتابة، ومن ثمّ يكون طالب العلم من المصنّفين والمؤلفين.

٩ – أغلىٰ وأثمن شيء للإنسان حياته وعمره، وهو عرّ كمرّ السحاب، فيا طالب العلم والعمل الصالح، عليك أن تستغلّ عمرك العزيز، ولا تضيّعه بالقيل والقال والبطالة والكسل، الله الله في عمرك الغالي، لا سيّم أيام شبابك، فمن أتعب نفسه في شبابه فقد نال الراحة في شيبته، فاغتنم شبابك قبل هرمك، وصحّتك قبل سقمك، وحياتك قبل موتك، وإنّ العلم إذا أعطيته كلّك أعطاك بعضه، فلا بدّ أن تكون في طلب العلم ليل نهار، فإنّه يطلب من المهد إلى اللحد \_هـذا من حيث ۷۸ ..... من وحى التربية والتعليم

الزمان ـ وإنّه يطلب ولو كان في الصين \_ وهذا من حيث المكان، فإنّه إشارة إلى البلاد النائية \_ وإنّه يطلب ولو بسفك المهج وخوض اللجج، كما ورد في الأخـبار \_ وهذا من حيث الكمّ والكيف \_ فإنّ طالب العلم يبذل النفس والنـفيس ومـا في وسعه من أجل طلب العلم.

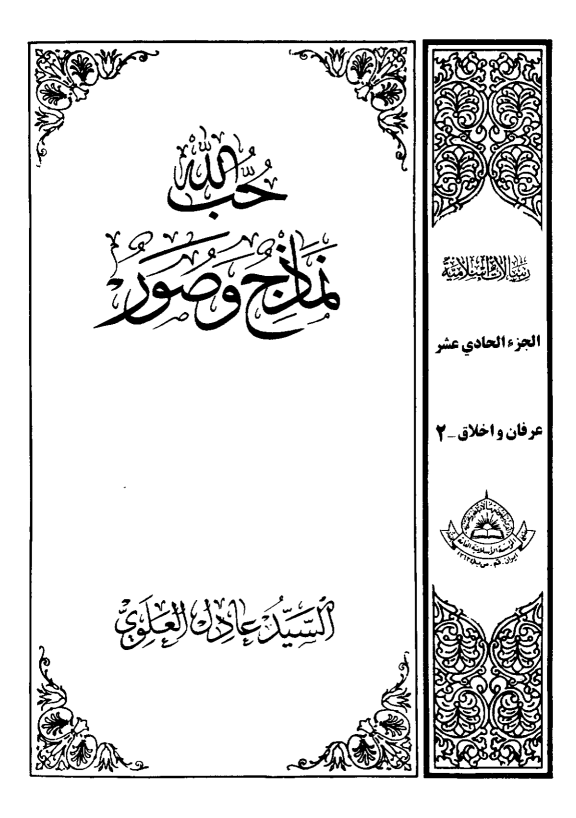
١٠ - الله الله في الإخلاص والنيّة الخالصة (أخلص تــنل)، وإنّما الأعــال بالنيّات، وللمرء ما نوى، فاطلب العلم لله وفي الله ومن الله وإلى الله، ولا يغرّنك زهرة الحياة الدنيا، ودع الدنيا لأهل الدنيا، وكن من أهل الديـن، ومـن الذيـن يريدون حزث الآخرة، ولا يُلقّاها إلّا ذو حظٍّ عظيم.

١١ – الله الله في الإصلاح، فعليك أن تصلح السريرة، فإنّ من أصلح سريرته أصلح الله علانيته، وعليك أن تصلح بينك وبين الله، فإنّ من أصلح بينه وبين الله أصلح الله علانيته، وعليك أن تصلح بينك وبين الله، فإنّ من أصلح بينه وبين الله أصلح الله بينه وبين الله وبين الله أصلح الله بينه وبين الله أصلح الله ينه وبين الله وبين الله وملح الله بينه وبين الله وبين الله وبين الله وبين الله وبين الله علانيته، وعليك أن تصلح بينك وبين الله، فإنّ من أصلح بينه وبين الله أصلح الله علانيته، وعليك أن تصلح بينك وبين الله من أصلح الله علانيته، وعليك أن تصلح أخرتك، فإنّ من أصلح آخرته أصلح الله بينه وبين الناس، وعليك أن تصلح آخرتك، فإنّ من أصلح آخرته أصلح الله وملح أخرته وبين الله وبين الله وبين الله بينه وبين الناس، وعليك أن تصلح أورته، ومن من أصلح أوليك أن تصلح وبين الله، فإنّ من أصلح أخرته وبين الله الله بينه وبين الناس، وعليك أن تصلح آخرتك، فإنّ من أصلح الله وبين الله وملح أورته وبين الله وبين الله وبين الله وبين الله وبين الله وبين الله وملح أورته وبين الله وبين الله وبين أورته وبين أورته وبين الله ومن أم تحد ولما وليه وبين الله ومن أم تكن بعهدتك إمامة الناس وهداية الأمة، ومن لم يتمكن على غيره ؟ إلى أورته وهداية الأمة، ومن لم يتمكن على نفسه كيف يتكن على غيره ؟ إلى الله وهداية الأمة، ومن لم يتمكن على نفسه كيف يتكن على أورته وبين إلى الله ومن أورته وبي أورته وله يتمكن على نفسه كيف يتكن على أورته وبين أورته وبينا إلى الم وليه وبين أورته وبينا إلى الله ومن أورته وبينا إلى الماله وبينا إلى الله وبينا إلى الله وبينا إلى الله وبينا إلى الله وبينا أورته وبينا إلى الماله وبينا إلى الماله وبينا إلى الله وبين إلى الله وبينا إلى الماله وبينا إلى الماله وبينا إلى الله وبينا إلى الله وبين أورته وبينا إلى الله وبينا من أورته وبينا إلى الماله وبينا إلى الله وبيه وبينا إلى الله وبي الله وبينا إلى الله وبينا إلى ال

١٢ ـبركة العلم في تعظيم الأستاذ، فوقّر العلماء واحترم أساتذتك وعظّمهم واخدمهم، لتنال بركات العلوم، وتسعد في طلب العلم والعمل به. ومن تواضع لله رفعه الله، ولا رافع لمن وضعه الله، ولا واضع لمن رفعه، فـتعامل مـع الله في كـلّ حالاتك وحركاتك وسكناتك، وتوجّه إليه، فإنّه يكفيك الوجوه، وليكـن كـلّ عمرك وقفاً لله، وفي خدمة دين الله وخلقه، فخير الناس من نفع الناس.

### شرائط المتعلّم

إِنَّمَا يتمَّ الشيء ويكتمل ويتحقَّق بناؤه بوجود المقتضي وعدم المانع وتحسقَّق الشرائط والمعدَّات، كما في وجود المعلول بوجود علَّته التامّة، فلا تخلو الأشياء في حدوثها وبقائها من شرائط. والناس علىٰ ثلاث : إمّا عالم ربّاني، أو متعلّم علىٰ سبيل النـجاة، أو همـج

والناس على نلاك : إما عالم رباني، او متعلم على سبيل النـجاة، او هميج رعاع ينعقون مع كلّ ناعق ويميلون مع كلّ ريح. المتعلّم شرائط، يشار إليها بما يلي : المتوكية النفس. ٢ متوليل العلائق الدنيويّة. ٣ متول المعلائق الدنيويّة. ٤ متول الجهد لنيل المعالي. ٥ مبذل الجهد لنيل المعالي. ٦ مأن يوطّن نفسه على طلب العلم والتعلّم إلى آخر حياته. ٧ مأن يختار من المعلّم من هو ناصح عاقل أمين ورع تقي عادل. ٨ مأن لا يدع المتعلّم فنّاً من فنون العلم، ونو عاً من أنواعه، إلّا وينظر فيه 

علوی، عادل، ١٩٥٥ ــ حبّ الله نماذج وصور / السيّد عادل العلوي. ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٣٧٨ ٨٠ ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية ) ١٤ م ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية ) ١٤ م ص. ـــ ( موسوعة رسالات إسلامية ) ١٤ م م م يو السان ( اسلام ). ٢٠ خدا و انسان ــ جنبه های قرآنی. ٣. دوستی ( اسلام ). الف. عنوان. ٢ م م م / ٨ / ١٧ BP ٢ م م م / ٨ / ١٧ م ٢ تابخانة ملی ايران

\*\*\* \*\*\*

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولىٰ \_ ١٤١٨ هجري قمري الكمية المطبوعة \_ ١٠٠٠ نسخة

صفَّ الحروف ـ محمّد الخازن الزنك والألواح الحساسة ـ مطبعة أهل البيت ﷺ، قم توزيع ـ مكتبة بصيرتي، قم، شارع إرم

شابك ٢ ـ ٢ ـ ٥٩١٥ ـ ٦٦٤ ـ ١٥٤ ـ ٤٤٤ EAN 9789645915023 ای. ای. ان. ٧٢ ـ ١٥، ١٥ ـ ١٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد) VA٩٦٤ ٥٩١٥ ـ ٢٤٢ - ١٤ - ١٤٤ - ٤٩١٤ ـ ٤٩٤ - ٩٥٤ ع٩٦ جلد)

الإهداء

إلىٰ : عشّاق سيّد الشهداء الإمام الحسين للظِّلَا . إلىٰ : أبناء المواكب الحسينية وبلابل بساتين الولاء ـخطباء الطفّ والشعراء الرساليّين ـ. أهدي هذه الرسالة (حبّ الله نماذج وصور) علىٰ أمل القبول والشفاعة .

> العبد عادل العلوي

حبّ الله **نماذج** وصور<sup>(1)</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله اللطيف الذي يلهم العباد حبّه وشوقه، وينعم عليهم بالتوفيق إلىٰ ما يحبّ ويرضيٰ.

والصلاة والسلام علىٰ حبيب الله ورسوله المصطغىٰ خماتم النسبيّين وسميّد المرسلين محمّد بن عبد الله .

وعلىٰ آله وعترته أحبّاء الله وأوليائه الأطهار ، الأئمة الميامين الهداة الأبرار . واللعن الدائم علىٰ أعدائهم ومنكري فضائلهم ، وغاصبي حقوقهم أجمعين من بدء الخليقة إلىٰ قيام يوم الدين .

طبعت خلاصة الموضوع في مجلّة (نور الإسلام) البيروتية، سنة ١٤١٥ هـ.

## الحبّ في ثورة الإمام الحسين للظِ<sup>(۱)</sup>

ثورة الإمام أبي عبد الله الحسين بـن عـلي طليَّكِ مـدرسة إنسـانية إلهـيّة، ذات معالم وشعائر تتجدّد عبر العصور والأجيال، فإنّ فيها دروس قيّمة، ومفاهيم سامية، ومعارف راقية، وحضارة زاهية، كـلّ واحـد يـنظر فـيها ويـتطلّع إليهـا من زاويته الخاصّة، وثقافته واخـتصاصه. فـإنّها كـالقرآن الكـريم، بـل تجسـيد للقرآن ومعانيه ومفاهيمه ومعارفه الربّانيّة، التي لا تبلى ولا تُخـلق، فـإنّها غـضّ جديد.

فإنّ الحسين للظِّلَا هو القرآن الناطق وثورته منطق القرآن الصامت، وإذاكان للقرآن بطون، ولكلّ بطن بطون، وإنّه يحمل وجوهاً، كما ورد في الأخبار الشريفة، فكذلك ثورة الحسين للظِّلا ، فإنّ كلّ عالم وعارف وباحث ومحقّق يجد ضالّته المنشودة في القرآن الكريم، كذلك يجدها في ثورة الحسين وحياته المقدّسة، والكلّ

(١) بداية هذا الموضوع كانت محاضرة دينيّة ألقاها المؤلف في حسينية أهل البيت ﷺ لأهالي العبارة بقم المقدّسة سنة ١٤١٢ في عشرة محرّم الحرام، ومن وحي المناسبة كان مطلع الحديث عن ثورة الإمام الحسين ﷺ الخالدة، والإشارة إلىٰ جانب الحبّ الإلهي فيها. ٢ ..... حبّ الله نماذج وصور يقف بخضوع وخشوع أمام قداسة القرآن الكـريم وعـظمة ثـورة الحسـين للظِّلا ، ويغترف منهما ما يروي الظمأ ، ويشغي الغليل ، وينال بهما سعادة الدارين والحـياة الطيّبة والعيش الرغيد .

والمقصود من هذه العجالة أن نستلهم درساً من دروس ثورته عليَّلاً ، ونستنشق نسيماً عذباً من ريساحينه العطرة، ونستنير في دروب الحياة بشعلة وهّاجةٍ من مشاعله الخالدة، ألا وهو الحبّ والشعق الحسيني، وهذا وإن كمان كتاباً قطوراً يصعب ترجمته وبيانه، وبحراً عميقاً يستحيل غوره وعبوره، ولكن مسيرة ألف ميل خطوة، وأوّل المطر الوابل قطرة، عسىٰ يكون ما نقدّمه مفتاحاً لآفاق جديدة في دراسة ثورة الإمام الحسين عليَّالاً ، ومن الله سبحانه التوفيق والسداد.

> قال الله تبارك وتعالىٰ في محكم كتابه ومبرم خطابه : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبِّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (١).

لغة الحبّ من أجمل وأروع اللغات في قاموس القرآن الكريم، والسنّة النبويّة المقدّسة، والأحاديث الشريفة المرويّة عن أهل بيت العصمة علمَيَّلاً، فهناك المئات من الآيات الكريمة، والأخبار الشريفة، تتحدّث لنا عن الحبّ بصوره ونماذجه المختلفة والرائعة. وحبّذا أن نستعرض أوّلاً بعض المفاهيم عن الحبّ، ثمّ نـعرّج إلى واقعة الطفّ الأليمة في كربلاء المقدّسة، لتصوير بعض الوقائع والحوادث التي هي آية في الحبّ والشعق الحقيقي الخالص، ونماذج حيّة وصور واقعيّة في حبّ الله سبحانه وتعالىٰ.

(١) المائدة : ٥٤.

الحبّ في القرآن والروايات ......٧ الحبّ في القرآن والروايات الحبّ لغةً وإصطلاحاً : الحبّ لغةً :

هو الوداد والميل الشديد ويقابله البغض والتنفّر، ويأتي على معانٍ. فيقال : أحببت الشيء فهو محبّ واستحببته مثله، ويكون الاستحباب بمعنى الاستحسان، وحاببته حباباً من باب قاتل، والحِبّ اسمٌ منه، فهو محبوب وحبيب وحِبّ، والأُنثى حبيبة، وجمعها حبائب، وجمع المذكّر أحبّاء، وحباب الماء تكمّر الموج الصغار، والحبّاب ضرب من الحيّات، ويقال أحبّ البعير إحسباباً إذا لصق بالأرض فلم يبرح، والحبّة بذر والحَبُّ معروف من الحنطة والشعير، والحَبُّ بزور الرياحين ومن هذا الباب : حبّة القملب سويداءه، ويقال ثمرته، ويأتي وصف القِصَر، فالحبحباب الرجل القصير، والحبَبُ بتنضّد الأسنان، والحبّاب من الماء النفاخات، والحبّة أبلغ من الإرادة، والاستحباب أن يستحرّى الإنسان في الشيء أن يحبّه.

والحبّ مجرّداً : اسـتعماله الصـحيح في الفـصيح أن يكـون لازماً ، كـالتعب والبغض، يقال : تَعِبَ وبَغُض وحَبَّ أي صار تعباً وبغيضاً وحبيباً. وبهـذا المـعنى استعملت في الآيات الكريمة ، كقوله تعالىٰ :

رَبَّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ ﴾<sup>(١)</sup>.

وَمَسَاكِنَ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُّ إِلَيْكُمْ ﴾
 (٢)
 .

(۱) يوسف : ۳۳.

(٢) التوبة : ٢٤.

حبّ الله نماذج وصور ﴿ لَيُوسُفُ وَأَخِوهُ أَحَبُّ إِلَىٰ أَبِينَا مِنًّا ﴾ (١). أي أشدّ في كونه حبيباً. 

 </ أي قد شغفها الفتيٰ من كونه حبيباً لها. وَتُحَبَّونَ المَالَ حُبَّاً جَمَّاً ﴾ ("). أي من جهة كونه حبيباً. ويأتى الحبّ بمعنى الإحباب، فهو متعدٍّ بمعنى جعله حبيباً، ومـيله إليـه مـع العلاقة، والإحباب من الله تعالىٰ لطف وتوجّه وإحسان وإكرام وإفضال، وعدمه منه تعالىٰ قطع تلك الألطاف والمراحم، نعوذ به منه. إِنَّ اللهَ لا يُجِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾<sup>(٤)</sup>. وَاللهُ لا يُحتُ الفَسادَ ﴾<sup>(٥)</sup>. أَاللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَارِ أَثيم ﴾<sup>(1)</sup>. أَنَّ اللهُ لا يُحِبُّ الكافِرِينَ ﴾ (٧).

- (۱) يوسف : ۸.
- (۲) يوسف : ۳۰.
- (٣) الفجر : ٢٠.
- (٤) البقرة : ١٩٠.
- (٥) البقرة : ٢٠٥.
- (٦) البقرة : ٢٧٦.
- (۷) آل عمران : ۳۲.

الحبّ في القرآن والروايات ...... ٩ وَاللهُ لا يُحِبُّ الظَّالِلِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.
إنَّ اللهَ لا يُحِبُّ مَنْ كانَ مُخْتَالاً فَخوراً ﴾<sup>(٢)</sup>.
إنَّ اللهَ لا يُحِبُّ مَنْ كانَ خَوَّاناً أثيماً ﴾<sup>(٣)</sup>.
لا يُحِبُّ اللهُ الجَهْرَ بالسُّوءِ ﴾<sup>(٤)</sup>.

وأمّا التحبيب فهو إحباب إذا كان النظر إلىٰ جهة الوقوع. وأمّا الحَبّ فهو من ذلك المعنىٰ، من جهة كونه حبيباً للزارع، ونتيجة عمله، ومنتهىٰ مقصده، وميله وتوجّهه. وأمّا اللزوم والثبات واللصوق فمن لوازم الحـبّة، وسـائر المـعاني كـلّها مجازات بمناسبات مخصوصة<sup>(٥)</sup>.

وأمّا الحبّ اصطلاحاً :

فهو الميل الباطني والقلبي نحو المحبوب، ويقابله البغض والكراهة.

وقيل: الحبّ عبارة عن ميل الطبع إلى الشيء الملذّ، فإن تأكّد ذلك المـيل وقوىٰ سمّى عشقاً.

وقيل : ميل الطبع إلى الملائم الملذَ، ولا يتصوّر حبّ إلَّا بعد معرّفةٍ وإدراك، وكذلك لا يتّصف بالحبّ جماد. ولا يحبّ الإنسان ما لا يعرفه ولم يدركه، فالحبّ من خاصّية الحيّ الدرّاك، بعد حصول الإدراك بالفعل.

- (۱) آل عمران : ۱٤۰.
  - (٢) النساء : ٣٦.
  - (٣) النساء : ١٠٧
  - (٤) النساء : ١٤٨.
- (٥) مقتبس من (لسان العرب) و (تاج العروس) و (مجمع البحرين) و (مفردات الراغب).

۱۰ ..... حبّ الله نماذج وصور

ثمّ لمّا كانت المدركات منقسمة إلىٰ ما يوافق طبع المدرك ويملذّه، وإلىٰ ما يخالفه ويؤلمه، وإلىٰ ما لا يؤثّر فيه بإلذاذ وإيلام، فالقسم الأوّل يكون مرغوباً عند المدرك، ويسمّىٰ رغبة، وميله إليه حبّاً، والقسم الثاني يكون منفوراً عـنده، وتسمّىٰ نفرته عنه كراهة وبغضاً، والثالث لا يوصف بميل وكراهة، فملا يموصف بكونه محبوباً ولا مكروهاً.

ثمّ اللذّة لمّا كانت عبارة عن إدراك الملائم الملذّ ونيله، فالحبّ هو الميل والرغبة إليه، لا يخلو عن لذّة محقّقة أو خياليّة، وعلىٰ هذا فيمكن أن تعرف المحبّة بأنّها ابتهاج النفس بإدراك الملائم ونيله، ثمّ المدرك إن كان ممّا يستحسن حبّه شرعاً وعقلاً، كان كراهته وبغضه من الرذائل وحبّه من الفضائل، وإن كان ممّا يذمّ حبّه، كان بالعكس من ذلك.

ثم الحبّ والكراهة لمّ كانا تابعين للإدراك، فإنّهما ينقسمان بحسب انقسام القوّة المدركة \_ التي هي الحواسّ الخمسة الظاهرة \_ والحواسّ الب اطنة، والقوّة العاقلة، فن الأوّل الصور الجميلة المرئيّة والنغمات الموزونة والروائح الطيّبة والملبوسات الليّنة وما شابه ذلك، ومن الثاني كالصور الملائمة الخيياليّة والمعاني الجزئيّة الملائمة بالنسبة إلى المتخيّلة والواهمة، ومن الثالث كالمعاني الكلّية والذوات المجرّدة، ولا ريب أنّ الثالث منها أقوى اللذات وأبلغها، فإنّ البصيرة الباطنة أقوىٰ وأنفذ من البحال الظاهرة، والعقل أشدّ إدراكاً من الحسّ، فالجمال الباطني أكثر لذّةً من الجمال الظاهري، والمعرفة الباطنيّة أقوىٰ من الظاهريّة.

ومن هذا المنطلق جعل رسول الله عَنَيْظَهُ الصلاة أبلغ المحبوبات عنده في الدنيا حيث قال : «حُبّب إليّ من دنياكم ثلاث : الطيب والنساء، وجعلت قمرّة عميني في الصلاة»، فالالتذاذ بالطيب لذّة شمّية، وبالنساء نـظرية ولمسيّة، وهما من

ثمَّ الحبِّ بحسب مباديه المتعدّدة ينقسم علىٰ أقسام: كحتِّ الإنسان وجود نفسه وبقاءه وكماله، وكحبِّه لغيره لأجل أنَّه يلتذَّ منه لذَّة حيوانيَّة، كـحتّ الرجل للمرأة وبالعكس لأجل المقاربة، وحبّ المأكولات والملبوسات وهو سريع الحصول وسريع الزوال، وكحبِّه للغير لأجل نـفعه وإحسانه، والإنسان عبد الإحسان، قال رسول الله عَلَيْهِمْ : «اللهمّ لا تجعل لفاجر عليّ يدأً فيحبّه قلبي»، وهو قابل للزيادة والنقصان بمقدار الإحسان، وكحبّ الشيء لذاته، لا لحظٍّ يناله منه وراء ذاته، كحبّ الجمال والحسن، فإنَّ كلَّ جمال محسبوب عـند مـدركه وذلك لعين الجمال( ()، ومن هذا القسم حبّ الناس للأنبياء والأوصياء وبذل النفس والنفيس من أجل دينهم ومذهبهم، وكمحبَّة بعض لبعض لمناسبة خفيَّة أو مجانسة معنويَّة، فإنَّ الأرواح جنود مجنَّدة، فما تعارف منها ائـتلف، ومـا تـناكـر مـنها اختلف \_كما ورد في الخبر النبويّ الشريـف \_وكـالحبّ لمـن حـصل بـينه وبـينه الألفة والاجتماع في بعض المـواضـع، وكـالمحبّة لمـن يشـاركه في وصـف ظـاهر، كميل الصبيّ إلى الصبيّ لصباه، والتاجر إلى التاجر لتجارته، ووجب كـلّ سبب وعلَّة لمسبِّبه ومعلوله وبالعكس، كحبَّ الأب لولده وبـالعكس، وكـحبَّ المـعلَّم لتلميذه وبالعكس، وكمحبَّة المتشاركين في سببٍ واحـد بـعضهم لبـعض، كـمحبَّة الإخوان والأقارب، وكلّما كان السبب أقـرب كـانت الحـبّة أوكـد، وقـد يجـتمع بعض أسباب الحبّة أكثرها في شخص واحد فيتضاعف الحبّ، وقد تكون قوّة الحبّ

(١) مقتبس من جامع السعادات ٣ : ١٣٦ ، ولكلام المصنّف تفصيل ، فراجع .

۱۲ ..... حبّ الله نماذج وصور بقدرة قوّة السبب<sup>(۱)</sup>.

هذا «وقد أنكر بعض العلماء إمكان محبّة الله عزّ وجلّ، وذلك لندرة الإيمان بها، وقال : لا معنىٰ لها إلّا المواظبة علىٰ طاعة الله عزّ وجلّ، وأمّا حقيقة المحبّة فمحال إلّا مع الحسن والمثال، ولمّا أنكروا المحبّة أنكروا الأنس والشـوق ولذّة المـناجاة وسائر لوازم الحبّ وتوابعه»<sup>(٢)</sup>.

يقول الحقّق الفيض الكاشاني في محجّته البيضاء :

ونحن نذكر في هذا الكتاب بيان شواهد الشرع في الحبّة، ثمّ بيان حقيقتها وأسبابها، ثمّ بيان أن لا مستحقّ للمحبّة إلّا الله عزّ وجلّ، ثمّ بيان أنّ أعظم اللذّات، لذّة النظر إلى وجه الله تعالى، ثمّ بيان سبب زيادة لذّة النظر في الآخرة على المعرفة في الدنيا، ثمّ بيان الأسباب المقوّية لحبّ الله تعالى، ثمّ بيان السبب في تفاوت الناس في الحبّ لله، ثمّ بيان السبب في قصور الأفهام عن معرفة الله عزّ وجلّ، ثمّ بيان معنى الشوق، ثمّ محبّة الله عزّ وجلّ للعبد ثمّ القول في علامات محبّة العبد لله تعالى، ثمّ بيان معنى الأنس بالله عزّ وجلّ، ثمّ بيان معنى الانبساط في الأنس ... ثمّ بيان حكايات الحبّين وكلهات للمحبّين منفرّقة. راجع كلامه رفع الله مقامه.

إنَّ الحبّ من المعاني الإضافيّة فـهو رابـط بـين الحبّ وحـبيبه، والإنسـان يمتلك غرائز، منها غريزة الحبّ، ويـتجلّىٰ هـذا الحبّ وهـذه الغـريزة في سـلوكه وحركاته وسكناته، وبهذا المعنىٰ ومن هذا المنطلق يـنقسم بـاعتبار مـتعلّقاته إلى الحبّ المذموم والحبّ المـمدوح، كـما يـنقسم إلى الحبّ الجـازي والحبّ الحـقيقي،

(١) جامع السعادات ٣ : ١٤١، وراجع في تفصيل ذلك المحجَّة البيضاء، المجلَّد الثامن.

(٢) المحجّة البيضاء ٨: ٥.

الحبّ في القرآن والروايات ..... ١٣

وله مراتب طوليّة وعرضيّة، فإنّ مفهومه كلّي مشكّك كالنور، فإنّ بـدايـة النـور الحسّي ما يتبقّى من رأس عود الكبريت بعد إخماده، ونهايته نور الشمس في رائعة النهار، فبداية الحبّ هو المـيل البـاطني الجـزئي الذي يـوجد في تمـام المخـلوقات المتكاملة، فكلّها محبّة في ذاتها تتحرّك بحركة جوهريّة للوصول إلى كماها المـنشود فيها، فالنواة تطوي مراحل كماها، لتكون نخلة باسقة، والنطفة تسبح في تكـاملها لتكون إنساناً سميعاً بصيراً، فكلّ ما في الكون يسبح ويسبّح بحـمد ربّه، ليصل إلى الكمال المودع في ذاته.

ونهاية الحبّ إلى الحبيب الذي لا نهاية له في ذاته وصفاته وأسمائه، (فـإلى الله المنتهىٰ، وإليـه تـصير الأمـور، وإنّك كـادحٌ إلىٰ ربّك كـدحاً فــلاقيه، وإليـه راجعون).

> ويدلّ علىٰ مراتب الحبّ \_حتّىٰ حبّ الله \_قوله تعالىٰ : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا للهِ ﴾ (١).

فهو دليل علىٰ إثبات الحبَّ لله، وإثبات التفاوت فيه.

فكمال المحبوب هو الله سبحانه مطلق الكمال والكمال المطلق، وإله من وَلَـهَ بمعنى العشق والحبّ، وإنّه المعشوق والمحبوب. فالمؤمن ولهان في عبادة ربّه وحبّه، ولا يرىٰ معبوداً وإلهاً وحبيباً سوى الله سبحانه وتعالىٰ: (فـقولوا لا إله إلّا الله تفلحوا) فإنّ النجاح والفلاح والصلاح في الحبّ الإلهي والعشق المقدّس، لا العشق المجازي المذموم في الآيات والروايات، فإنّ الإمام الصادق عليَّالِا لمّا سئل عن العشق المجازي ـكعشق قيس العامري وليلىٰ ـ قال عليَّالِا : «قلوب خَلَت عن ذكر

(١) البقرة : ١٦٥.

۱٤ ..... ح**بّ الله نماذج وصور** الله فأذاقها الله حبّ غيره»<sup>(۱)</sup>.

فالحبّ ميل باطني وقلبي نحو المحبوب، ويستولّد منه الشوق، وهو الميل والرغبة إلى الشيء المحبوب عند غيبته، وهو يكون فيا أدرك الشيء من وجه ولم يدرك من وجه آخر، فما لا يدرك أصلاً لا يشتاق إليه، إذ لا يتصوّر أن يشتاق أحد إلى شخص لم يره ولم يسمع وصفه، وما أدركه بكماله لا يشتاق إليه أيضاً : فالشوق يختصّ تعلّقه بما أدرك من وجه دون وجه، وذلك فيا يتّضح الشيء اتّضاحاً ما ولم يستكمل الوضوح، فاحتاج إلى استكماله، فيكون الشوق إلى ما بيق من المطلوب ممّا لم يحصل، هذا وجه، والوجه الآخر أن يسدرك بعض كمالات المحبوب، ووصل إليه وعلم إجمالاً أنّه له كمالات أخر، فيكون له شوق إلى إدراك تلك الكمالات.

وأفضل مراتب الشوق هو الشوق إلى الله سبحانه وإلى لقائه وهي المظنّة إلى الوصول إليه، وإلى حبّه وأنسه والتقرّب إليه، وهو رأس مال السالكين، ومفتاح أبواب السعادة للطالبين، الوجهان الموجبان للشوق متصوّران في حقّ الله سبحانه، بل هما ثابتان وملازمان لجميع العارفين، فلا يخلو عمارف من الشوق إلى الله عزّ وجلّ، ولا يسكن قطّ شوقه، وما من عبدٍ إلّا ويرى فوق درجـته، درجـات كثيرة لا نهاية لها :

أورُهُمْ يَسْعىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقولونَ رَبَّنَا أَتْمِ لِنا نورنا ﴾<sup>(٢)</sup>.

 ميزان الحكمة ٦ : ٢١٤ . وقد تعرّضت لهذا المعنىٰ بالتفصيل في (رسالة في العشق)، وهـو مطبوع، فراجع .
 (٢) التحريم : ٨ . الحبّ في القرآن والروايات ..... ١٥

وفي بعض الكتب السماوية : «طال شوق الأبرار إلىٰ لقائي، وأنا إلىٰ لقـــائهم لأشدّ شوقاً».

وفي أخبار داود للظلام : «إنّي خلقت قلوب المشتاقين مـن نـوري ونـعّمتها بجلالي».

وفيها أيضاً : «أنّه تعالىٰ أوحىٰ إلىٰ داود : يا داود ، إلىٰ كم تـذكر الجـنّة ولا تسألني الشوق إليَّ؟ قال : يا ربّ ، من المشتاقون إليك ؟ قال : إنّ المشتاقين إليَّ الذين صفيتهم من كلّ كدر ، ونتّهتهم بالحذر ، وخرقت من قلوبهم إليّ خرقاً ينظرون إليّ ، وإنيّ لأحمل قلوبهم بيدي فأضعها علىٰ سهائي ، ثمّ أدعو بملائكتي ، فإذا اجتمعوا سجدوا لي ، فأقول : إنيّ لم أجمعكم لتسجدوا لي ، ولكن دعوتكم لأعرض عليكم قلوب المشتاقين إليّ ، وأباهي بهم إيّاكم ، فإنّ قلوبهم لتضيء في سهائي لملائكتي معروا في ، ونعّمتها بنور وجهي ، فاتخذتهم لنفسي محدّثين ، وجعلت أبدانهم رضواني ، ونعّمتها بنور وجهي ، فاتخذتهم لنفسي محدّثين ، وجعلت أبدانهم موضع نظري إلى الأرض ، وقطعت من قلوبهم طريقاً ينظرون به إليّ ، يزدادون في كلّ يوم شوقاً».

وأوحى الله إليه أيضاً : «يا داود، لو يعلم المدبورون عنّي كـيف انــتظاري لهم ورفقي بهم وشوقي إلىٰ ترك معاصيهم، لماتوا شـوقاً إليّ، وتـقطّعت أوصــالهم عن محبّتي».

وفي بعض الأخبار القدسيّة : إنّ لي عباداً يحبّونني وأحبّهم، ويشـتاقون إليّ وأشتاق إليهم، ويذكرونني وأذكرهم، وأوّل مـا أعـطيهم أن أقـذف مـن نـوري في قــلوبهم، فـيخبرون عـنيّ كــا أخـبر عـنهم، ولو كـانت السماوات والأرض وما فيهما في موازينهم لاستعدبها لهـم، وأقـبل بـوجهي عـليهم، ولا يـعلم أحـد ۱۲ ..... حبّ الله نماذج وصور ما أريد أن أعطيه لهم»<sup>(۱)</sup>.

ثمّ حقيقة الدين والإيمان هو الحبّ كما ورد في الخبر الشريف: «هل الإيمان إلّا الحبّ والبغض»<sup>(٢)</sup> فسبحانه وتعالىٰ هو المحبوب الأصيل والأوّل، ونحبّ كـلّ شيء عليه اسم الله عزّ وجلّ بالتبع، كما جاء في المناجاة: «اللّـهم ارزقـني حـبّك وحبّ من يحبّك وحبّ كلّ عمل يوصلني إلىٰ قربك».

فالحبّ الحقيقي حبّ أويس القرني قد مدحه الله ورسوله، ويعطي للإنسان حركةً ونشاطاً نحو الإيمان الكامل والعمل الصالح.

قال الإمام الصادق للظلا : المشتاق لا يشتهي طعاماً، ولا يـلتذّ شراباً، ولا يستطيب رقـاداً، ولا يأنس حمـيماً، ولا يأوي داراً، ولا يسكـن عـمراناً، ولا يلبس ثياباً، ولا يقرّ قـراراً، ويـعبد الله ليـلاً ونهـاراً، راجـياً بأن يـصل إلىٰ ما يشتاق إليه، ويناجيه بلسان الشوق معبّراً عمّـا في سريرته، كما أخبر الله تعالىٰ عن موسىٰ بن عمران في ميعاد ربّه بقوله :

وَعَجَلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وفسّر النبيّ عَلَيْظُهُ عن حاله : «أنّه ما أكل ولا شرب ولا نام». فإذا دخلت ميدان الشوق فكبر علىٰ نـفسك ومـرادك مـن الدنـيا، وودّع جمـيع المألوفـات، واصرفه عن سوىٰ مشوّقك، ولبّ بين حياتك وموتك، لبّيك اللهمّ لبّيك، أعظم الله أجرك، ومثل المشتاق مثل الغريق ليس له همّة إلّا خلاصه، وقد نـسي كـلّ شيء

- (١) جامع السعادات ٣: ١٢٦.
  - (۲) ميزان الحكمة ۱ : ۳۳۰.

. AE : 26 (m)

**الحبّ في القرآن والروايات** ...... الحبّ في القرآن والروايات ...... ١٧ دونه. وما ورد في الأدعية من المعصومين علمي<sup>تيلي</sup> من طلب الشـوق أكـثر مـن أن يحصىٰ، والظواهر القرآنية والروائية المثبتة للمحبّة والأنس الإلهي تـثبت الشـوق أيضاً<sup>(۱)</sup>.

فالحبّ تارةً يكون عاملاً هدّاماً من ورائه الانحطاط والرذالة والهلاك والنار، كما هو أساس الذنوب والآثام في العالم علىٰ مرّ العصور والأحقاب، ويعلم ذلك من هذه الرواية الشريفة :

عن أبي عبد الله طلي قال رسول الله عَلَيْكُمْ : أوّل ما عُصي الله تبارك وتعالى بستّ خصال : حبّ الدنيا وحبّ الرياسة وحبّ الطعام وحبّ النساء وحبّ النوم وحبّ الراحة<sup>(٢)</sup>.

وأخرىٰ يكون الحبّ عاملاً للتكامل والاعتلاء والتقدّم والازدهار، وذلك لوكان لله سبحانه وفي الله عزّ وجلّ ومن الله وإلى الله وبالله جلّ جلاله.

قال الله تعالىٰ :

وَالَّذِينَ آمَنوا أَشَدُّ حُبًّا للهِ ﴾ (<sup>m</sup>).

وعن مولانا الإمام الصادق للظِّلَةِ : لا يمحض رجـلُ الإيمـان بــالله حـتّىٰ يكـون الله أحبّ إليه مـن نفســه وأبيــه وأمّه وأولاده وأهله وماله ومـن النــاس كلّهم.

وفي الدعاء الشريف : أنت الذي أزلت الأغيار عن قلوب أحبَّائك حسَّىٰ

- (١) جامع السعادات ٣ : ١٣٣ ، والمحجَّة البيضاء ٨ : ٥٥.
  - (٢) المواعظ العددية : ١٧٥.
    - (٣) البقرة : ١٦٥.

۸۸ ..... حبّ الله نماذج وصور لم يحبّوا سواك... ماذا وجد من فقدك، وما الذي فقد من وجدك، لقد خـاب مـن رضى دونك بدلاً.

وفي الخبر الشريف : إنّ موسىٰ ناجىٰ ربّه بالوادِ المقدّس فقال : يــا ربّ إنّي أخلصت لك المحبّة منّي، وغسلت قلبي عمّن سواك ــوكان شديد الحبّ لأهله ــفقال الله تبارك وتعالىٰ :

(۱)

أي انزع حبّ أهلك من قلبك إن كانت محبّتك لي خالصة، وقلبك من الميل إلىٰ من سواي مغسولة.

وعن الإمام الصادق للتَّلِلَا : القلب حرم الله، فلا تسكن حرم الله غير الله. وما أجمل وأروع هذا الحديث الشريف، فإنّه من جوامع الكلم، فإنّ الله يـقول في حـديث قـدسيّ : «لا تسـعني سمائي ولا أرضي، ولكـن يسـعني قـلب عبدي المؤمن»، فـا أعـظم الإنسـان هـذا الكـائن الذي لا زال مجـهولاً، والذي يزعم أنّه جرم صغير، ولكن انطوىٰ فيه العـالم الأكـبر، وكـان قـلبه عـرش الله وحرمه ـالله أكبر ـ.

طوبيٰ لمن عرف قدر نفسه، وقيمة كلّ امرئ ما يحسنه، فقيمه الإنسان في الدنيا والآخرة بمعرفته وعلمه، وإنّه بطاعته يمكن أن يصل إلىٰ هذا المقام العظيم، والمنزلة الرفيعة، حتىٰ يكون قلبه حرم الله سبحانه وتعالىٰ يـناجيه ربّــه في سرّه \_أي في نفسه وقلبه \_ يتكلّم مع ربّه.

**ف**ما أجمل الدنيا حينئذٍ، وإنَّها والله مزرعة الآخرة ومتجر أولياء الله سبحانه.

(۱) طه : ۱۲.

فلا بدّ أن نجلس علىٰ أبواب قلوبنا، ونمنع غير الله، فإنّ القـلب حــرم الله، ولا تسكن حرم الله غير الله، اللّهم اجعل قلبي بحبّك ميتّماً.

ومن دعائه للَّلِلَا : صلَّ علىٰ محمَّدٍ وآلِ محمَّد واشـغل قــلبي بـعظيم شأنك وأرسل محبَّتك إلَيَّ حتّىٰ ألقاك وأوداجي تشخب دماً.

وفي الخبر : من طلبني وجدني، ومن وجدني عشقني، ومن عشقني قــتلته، ومن قتله فأنا ديته.

وأيضاً في الدعاء الشريف : اللّهم إنّي أسألك أن تملأ قلبي حبّاً لك وخشسيةً منك، وتصديقاً لك، وإيماناً بك، وفرقاً منك، وشوقاً إليك. اللّهم اجعل حبّك أحبّ الأشياء إليّ، واجعل خشيتك أخوف الأشياء عندي، واقطع عنّي حاجات الدنيا بالشوق إلىٰ لقائك.

والأدعية والأوراد والأذكار من الرسول المخستار والأثمـة الأطـهار علمَمَيْكُمُ المشحونة بالحبّ الإلهي، وطلب حبّه منه سبحانه، فإنّه من النعم التي يختصّ به الله أوليائه من عباده.

هذا غيض من فيض في جلالة وعظمة حبّ الله سبحانه، وأمّا ما يورث حبّه وكيف لنا أن نصل إلى محبّته، فقد جاء في الأخبار عن الأثمـة الأبـرار طليَّبْكُمُ ذلك، وإليكم بعض النماذج :

قيل لعيسىٰ للظِّ علَّمنا عملاً واحداً يحبَّنا الله عليه، فقال: أبـغضوا الدنـيا

۲۰ ..... حبّ الله نماذج وصور يحببكم الله.

وفي حديث المعراج، قال الله تعالىٰ مخاطباً نبيّه الأكرم وحبيبه الأعظم : يا محمّد، وجبت محبّتي للمتحابّين فيّ، ووجبت محبّتي للمتعاطفين فيّ، ووجبت محبّتي للمتواصلين فيّ، ووجبت محـبّتي للـمتوكّلين عـليّ، وليس لمحـبّتي عَـلَم ولا غـاية ولانهاية، وكلّما رفعت لهم علماً وضعت لهم علماً.

وعن الرسول الأكرم ﷺ : من أكثر ذكر الموت أحبِّه الله.

وعن الإمام الصادق للظِّلا : طلبت حبّ الله عزّ وجلّ فوجدته في بغض أهل المعاصي. ·

وعنه للنَّلِلَا : إذا تخلَّى المؤمن عن الدنيا سما، ووجد حـلاوة حبّ الله وكـان عند أهل الدنيا، كأنّه قد خلولط، وإنَّما خالط القوم حلاوة حبّ الله، فلم يشتغلوا بغيره.

قال رجل للنبيّ مَلَيَّةً! يا رسول الله، علّمني شيئاً إذا فعلته أحبّني الله مـن السهاء، وأحبّني الناس من الأرض فقال له : ارغب فيما عند الله عزّ وجلّ، يحبّك الله، وازهد فيما عند الناس يحبّك الناس.

وأمّـا مـن يحبّهم الله سبحانه فقـد قــال في كتابه الكـريم في مـبرم خـطابه الجيد :

- < إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُحْسِنينَ ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.
  - (١) البقرة : ١٩٥.

(٢) البقرة : ٢٢٢.

الحبّ في القرآن والروايات ..... ٢١

- - إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ ﴾<sup>(٤)</sup>.
- إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقاتِلونَ في سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنْيانَ مَرْصوصٌ ﴾ (٥).
  - قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعونَي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنوبِكُمْ ﴾
     (١)
     ...

لقد تكرّرت لفظة ( يحبّ ) في القرآن كثيراً، فما معنىٰ حبّ الله تعالىٰ ؟ لا يخفىٰ أنّ المولىٰ ليس بجسم ولا يمكن أن تطرأ عليه سبحانه ما يطرأ على الأجسام من صفات وخصوصيّات، فحبّه تعالىٰ عبارة عن إيجاده لآثار ذلك الحبّ، لا حصول صفة في ذاته كما تحصل للإنسان صفة نفسانيّة، فالمولىٰ عندما يحبّ فإنّه يوجد ويخلق آثاراً لذلك الحبّ لتدلّ عليه، وهكذا في الغضب، فإنّ الانتقام والبطش والبلاء دليل علىٰ غضبه، كما أنّ الهناء والرخاء والسعادة والاطمئنان دليل علىٰ حبّه، وهكذا... ولذا قالوا في هذا المورد : «خذ الغايات واترك المبادئ» فالقرآن ينعدّد صفات كثيرة يحبّها الله ويحبّ من يتّصف بها مثل :

- (١) آل عمران : ٧٦.
- (٢) آل عمران : ١٤٦.
- (٣) آل عمران : ١٥٩.
  - (٤) المائدة : ٤٢.
  - (٥) الصفّ : ٦٤.
  - (٦) آل عمران : ٣١.

۲۲ ..... حبّ الله نماذج وصور

يحبّ المقسطين<sup>(۱)</sup>، يحبّ التوّابين والمـتطهّرين<sup>(۲)</sup>، يحبّ المـتّقين<sup>(۳)</sup>، يحبّ المحسنين<sup>(٤)</sup>، يحبّ الصابرين<sup>(٥)</sup>، يحبّ المتوكّلين<sup>(١)</sup>، يحبّ الذين يقا تلون في سبيله<sup>(٧)</sup>، وغيرها كثير، كما ذكرنا نماذج منها.

وهذه الصفات كلّها نجدها في المحبّين لله سبحانه، وفي ساداتهم الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار للمتلكم ، فهذه الصفات تتجلّى كلّها في أمير المؤمنين للكلم بل وأكثر. الأمر الذي دعا رسول الله تَتَبَيَّنَهُ أن يقول عن فضائله أنّها لا تحصى أبداً، وإذا كان عليّ محبوباً عند الله تعالى لأنّه جسّد الصفات التي يحبّها الله تعالى فيكون أمير المؤمنين على للكلم مورد حصول آثار الحبّ الإلهي، فلا غرابة أن نجد صفة الشجاعة والقوّة الخارقة للعادة في الإمام عليّ للكلمي ، فلا غرابة القرب وفي مقام العندية وفي مقام الحبّ الإلهي ، ولا غرابة أن نجده جامع الأضداد، فذلك كلّه من آثار الحبّ الإلهي له. لأنّ عليّاً سيّد المحبّين وعشّاق الله قد وضع نفسه في دائرة يحبّ ما يحبّه الله ويبغض ما يبغضه الله تعالى ، فـن جـهة نـراه قد جسّد الصفات التي يحبّها الله تعالى ، وأنكر وابتعد وأبعد أصحابه عن تلك الصفات

- (١) المائدة : ٤٢.
- (٢) البقرة : ٢٢٢.
- (٣) آل عمران : ٧٦.
  - (٤) المائدة : ١٣.
- (٥) آل عمران : ١٤٦.
- (٦) آل عمران : ١٥٩.
  - (٧) الصفّ : ٤.

الحبّ في القرآن والروايات ..... ٢٣

التي لا يحبّها الله تـعالىٰ كـالإثم والخـيانة والكـفر والإسراف والعـدوان والظـلم والاستكبار ... فكان لا بدّ من ظهور آثار الحبّ الإلهـي عـليه لوجـود المـقتضي وارتفاع المانع ...

ولا يخفىٰ أنّ لكلّ صفة يحبّها الله أثراً خاصّاً بها وليست هي كلّها متساوية الرتبة في الآثار فبعض الآثار ما يتّصل بجانب الروح والقـلب والعـقل، وبـعضها يتّصل بجانب البدن وإلىٰ غير ذلك. فيظهر أنّ وجـود الأمـور العـجيبة والغـريبة والخارقة للعادة في شخصيّة الإمام عليّ أمر طبيعي جدّاً، لأنّه مورد عناية الله تعالىٰ بفضل ما حقّقه وأنجزه في طريق الكمال<sup>(۱)</sup>.

وفي حديث الإمام الباقر عليَّلا : «إنَّ الله يحبَّ المداعب بالجماعة بـلا رفث، المتوحّد بالفكرة، المتحلّي بالصبر، المساهر بالصلاة».

وقال للظِّلا : إنَّ الله يحبَّ كلَّ قلبٍ حزين، ويحبَّ كلَّ عبدٍ شكور.

وعن رسول الله ﷺ : ثلاثة يحبّهم الله عزّ وجلّ : رجلٌ قام من الليل يتلو كتاب الله، ورجلٌ تصدّق بيمينه يخفيها عن شماله، ورجل كان في سريّــة، فــانهزم أصحابه فاستقبل العدوّ.

> وأمّا الذين لا يحبّهم الله، فقال سبحانه في كتابه الجيد: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>. ﴿ وَاللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أُثيمٍ ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (١) عظمة أمير المؤمنين علي : ٥٣ ـ ٥٥.
  - (٢) البقرة : ١٩٠.
  - (٣) البقرة : ٢٧٦.

- (١) آل عمران : ٥٧.
  - (٢) النساء : ٢٦.
  - (٣) المائدة : ٦٤.
  - (٤) الأنعام : ١٤١.
  - (ە) الأتقال : ٥٨.
  - (٦) النحل : ٢٣.
  - (۷) القصص : ۷٦.
    - (٨) الروم : ٤٥.
  - (٩) النساء : ١٤٨.

# علىٰ أبواب الحبّ

إعلم أنّ في روايات النبيّ الأكرم وأهل بيته الأطهار طليكم أبواب عديدة في الحبّ وأقسامه وأبعاده، وفي كلّ باب مفاهيم قـيّمة ومطالب مـتنوّعة سـامية، لا يستغني عنها الباحث الإسلامي، حبّذا أن يشار إلىٰ بعض هذه الأبواب، ونبذة يسيرة جدّاً من الروايات المرويّة في كلّ باب.

۱ ـ باب ( أحبّ الناس إلى الله )

عن الإمام الصادق للظلا : ألا وإنّ أحبّ المؤمنين إلى الله من أعان المـوّمن الفقير من الفقر في دنياه ومعاشه، ومن أعان ونفع ودفع المكروه عن المؤمنين.

قال رسول الله ﷺ : أحبَّ عباد الله إلى الله جـلَّ جـلاله أنـفعهم لعـباده وأقومهم بحقّه، الذين يحبّب إليهم المعروف وفعاله.

يقول الله تعالىٰ : إنّ أحبّ العـباد إليَّ المـتحابّون بجـلالي المـتعلّقة قـلوبهم بالمساجد المستغفرون بالأسحار ، أولئك إذا أردت بأهل الأرض عقوبة ذكـرتهم فصرفت العقوبة عنهم.

| اذج وصور | حبّ الله نما | • • • • • | • • • • | • • • • • |    | • • • • • |      |   |         | ۲٦ |
|----------|--------------|-----------|---------|-----------|----|-----------|------|---|---------|----|
| . %.     |              |           | - 11    | •         | •• |           | ±1 1 | 1 | -11 - 1 |    |

أحبَّ المؤمنين إلى الله من نصب نفسه في طاعة الله ونصح لأمّة نبيّه، وتفكّر في عيوبه، وأبصر وعقل وعمل.

قال الإمام الصادق للظِّلا : أحبّ العباد إلى الله عزّ وجلّ رجلٌ صـدوق في حديثه، محافظ علىٰ صلواته وما افترض الله عليه مع أدائه الأمانة.

٢ \_ باب ( أحبّ الأعمال إلى الله )

سئل رسول الله ﷺ : أيّ الأعمال أحبّ إلى الله ؟ قال : اتباع سرور المسلم . قيل : يا رسول الله، وما اتباع سرور المسلم ؟ قال : شبعة جوعه، وتنفيس كُربته، وقضاء دينه.

أحبّ الأعمال إلى الله عزّ وجلّ في الأرض الدعاء.

قال الإمام الصادق للظِّلا : من أحبّ الأعمال إلى الله عزّ وجلّ زيارة قـبر الحسين للظِّلا .

الذكر أحبّ الأعمال إلى الله سبحانه.

قال رسول الله تَنْتِبْلُهُ : ثلاثة يحبِّها الله : قلَّة الكلام، وقلَّة المنام، وقلَّة الطعام. ثلاثة يبغضها الله : كثرة الكلام، وكثرة المنام، وكثرة الطعام.

ثلاثـة يحبّها الله سبحانه : القيام بحقّه، والتـواضـع لخــلقه، والإحسـان إلى عباده.

إنّ الله جميل ويحبّ الجمال، إنّ الله يحبّ الرفق، إنّ الله يحبّ إطعام الطعام. وإذا أردت التفصيل في أحبّ الأعمال إلى الله سبحانه فراجع بحار الأنوار، كما يلي:

على أبواب الحبّ ..... ΥΥ ..... ١- ثلاث خصال هنّ أحبّ الأعمال. ٧٤: ٣٦٥ / ١٢ + ٧٤: ٢٠ / ٣٦ 1A / EOT : VA + 10 / T9E : 1T +.11/ 777: 77+ ٢ ـ إنَّ أحبَّ الأعمال إدخال السرور. ٧٤: ٢٩٠ / ١٢ + ٧٤: ٢٩٧ / ١٨ 11 / TIT : VE + 9 / TIO : VE + .14 / 279 : 45 + ٣-من أحبِّ الأعمال إشباع جوعة المؤمن. Y. / TT9:VE 19/ 779: 42 + ٤ \_ أحبّ الأعمال إلى الله الدعاء. ٩٣: ٢٩٥ / ١ + ٩٣: ٢٩٧ / ٥. ٥ - أحبّ الأعبال إلى الله الصلاة. ٢٠٢ / ٢٠٢ / ٥ + ٨٢ : ٢٠٦ / ١٢ .0/11:1..+ ٦ \_ أحبَّ الأعمال إلى الله انتظار الفرج. ١٠: ٩٤ / ١٤ + ٥٢ : ١٢٣ / ١٦. ٧ \_ أحبِّ الأعبال إلى الله ذكره. .17/ 700 :11 ٨\_أحبّ الأعمال إلى الله زيارة قبر الحسين عليُّلا . ١٠٠ . ٤٩ / ١١ . ٩ - أحبّ الأعبال إلى الله ما دام عليه. ٢ . ٨٢ + ٨٧ + ٢٧ / ١٢ / ٢٢ .17/119:41+ راجع في الحبّ ومشتقًّاته كتاب (المعجم المفهرس لألفياظ أحياديث بجيار الأنوار، المجلّد السابع، من الصفحة ٤٥٣٣ إلىٰ ٤٦٢٨، وفي كلّ صفحة ١٥٠ كسلمة (حبب) ومشتقًّاتها تقريباً.

وقد تكرّرت مادّة الحبّ في بحار الأنوار أكثر من أربعة عشر ألف مرّة، وفي القرآن الكريم ٨٥ مرّة، فراجع.

#### ٣ ـ باب (عبادة المحبّين)

عن رسول الله تَتَمَيَّرَالُهُ : بكىٰ شعيب للنَّلَا من حبّ الله عزّ وجلّ حتّىٰ عمي، فردّ الله عزّ وجلّ عليه بصره، ثمّ بكىٰ حتّىٰ عمي فردّ الله عسليه بصره، ثمّ بكىٰ حتّىٰ عُمي فردّ الله عليه بصره، فلمّا كانت الرابعة أوحى الله إليه : يا شعيب، إلىٰ متىٰ يكون هذا أبدأ منك ؟ إن يكن هذا خوفاً من النار فقد آجرتك، وإن يكن شوقاً إلى الجنّة فقد أبحتك. فقال : إلهي وسيّدي، أنت أعلم إنيّ ما بكيت خوفاً من نارك ولا شوقاً إلىٰ جنّتك، ولكن عقد حبّك علىٰ قلبي فلست أصبر أو أراك. فأوحى الله جلّ جلاله إليه : أمّا إذا كان هذا هكذا فن أجل هذا سأخدمك كليمي موسىٰ بن عمران.

وهذا يعني أنّ القائد يخدم الجندي، فإنّ موسىٰ كان من أنبياء أولي العـزم. وشعيب من أمّته ورعيّته ومن جنده، وهكذا يفعل الحبّ بأهله.

وممّـا جاء في صحيفة إدريس : طوبىٰ لقوم عبدوني حبّاً، واتّخذوني إلهاً وربّاً وسهروا الليل، ودأبوا النهار طلباً لوجهي، ومن غير رهـبةٍ ولا رغـبة، ولا لنـار ولا جنّة، بل للمحبّة الصحيحة والإرادة الصريحة والانقطاع عن الكلّ إليَّ.

فيا أوحى الله تعالى إلى داود : يا داود ، أبلغ أهل أرضي أني حبيب من أحبّني ، وجليس من جالسني ، ومؤنسّ لمن آنس بذكري ، وصاحبّ لمن صاحبني ، ومختارٌ لمن اختارني ، ومطيعٌ لمن أطاعني . وما أحبّني أحد أعلم ذلك يقيناً من قلبه ، إلاّ قبلته لنفسي ، وأحببته حبّاً لا يتقدّمه أحد من خلقي ، من طلبني بالحقّ وجدني ، ومن طلب غيري لم يجدني ، فارفضوا يا أهل الأرض ما أنتم عليه من غيرورها ، علىٰ أبواب الحبّ ...... ٢٩ وهلمّوا إلىٰ كرامتي ومصاحبتي ومجالستي ومؤانستي، وآنسوني أونسكم وأُسـارع إلىٰ محبّتكم.

قال الإمام الصادق للظلِّلا : إنّ الناس يعبدون الله عزّ وجلّ علىٰ ثلاثة أوجه : فطبقة يعبدونه رغبةً إلىٰ ثوابه، فتلك عبادة الحرصاء، وهو الطمع. وآخرون يعبدونه خوفاً من النار، فتلك عبادة العبيد، وهي الرهبة. ولكنّي أعبده حـبّاً له، فتلك عبادة الكرام، وهو الأمن لقوله تعالىٰ :

﴿ وَهُمْ مِنْ فَنَعَ يَوْمَئِذٍ آمِنونَ ﴾ (١).
﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ نَحْبَتُونَ اللهَ فَاتَّبِعوني يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَنْفِرْ لَكُمْ ذُنوبَكُمْ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
فمن أحبّ الله عزّ وجلّ أحبّه الله، ومن أحبّه الله عزّ وجلّ كان من الآمنين.

## ٤ \_ باب ( إذا أحبّ الله عبداً )

عن النبيّ عَلَيْكُمْ أَنّه قال : يا ربّ، وددت أن أعـلم مـن تحبّ مـن عـبادك فأحبّه ؟ فقال : إذا رأيت عبدي يكثر ذكري، فأنا أذنت له في ذلك وأنا أحبّه، وإذا رأيت عبدي لا يذكرني، فأنا حجبته وأنا أبغضته.

وقال أمير المؤمنين علي للنَّلِلَا : إذا أحبّ الله عبداً ألهمه حسن العبادة ... حبّب إليه الأمانة ... زيّنه بالسكينة والحلم ... ألهمه الصدق ... ألهمه رشده ووفّقه لطاعته ... خطر عليه العلم ... بغّض إليه المال وقصّر منه الآمال ... رزقه قلباً سليماً وخـلقاً

- (١) التمل : ٨٩ .
- (٢) آل عمران : ٣١.

۳۰ ..... حبّ الله نماذج وصور قويماً... ابتلاه فإذا أحبّه الحبّ البالغ افتناه. قالوا : وما افتنائه ؟ قال : لا يـترك له مالاً ولا ولداً. إذا أكرم الله عبداً أشغله بمحبّته.

وقال الإمام الصادق للخَلَّةِ : من سرّه أن يعلم أنّ الله يحبّه، فليعمل بطاعة الله وليتبعنا، ألم يستمع قول الله عزّ وجلّ لنبيّه ﷺ :

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعوني ... ﴾ (١).

وقال لليُلَا : إذا أحبّ الله عبداً ألهمه الطاعة، وألزمه القناعة، وفقّهه في الدين وقوّاه باليقين، فاكتنى بالكفاف واكتسى بالعفاف. وإذا أبغض الله عبداً حبَّب إليه المال وبسط له وألهمه دنياه ووكله إلى هواه، فركب العناد وبسط الفساد وظلم العباد.

لكلّ شيء علامة، ومحبّ الله له علامات، وإمّّا يقف عليها ويعلمها من كان منهم، ورسول الله وأهل بيته الأطهار علميك هم سادة الحبّين وأسوتهم، ومن إمامة أثمة الهدى علميك أنّهم أشاروا إلى علامات كلّ طائفة، كعلامات المؤمنين والمتّقين والمنافقين والمخلصين والمحبّين، حتّى لا يلتبس ويشتبه الأمر علىٰ من يبحث عنهم ليقتدي بهم كالمتّقين، أو ليتجنّبهم ويحذرهم كالمنافقين.

واعلم أنّ المحبّة يمكن أن يتصوّر كلّ واحد من نفسه ويـدّعيها، فمـا أسهـل الدعوىٰ، وما أعزّ المعنىٰ، فلا يغترّ الإنسان بــتلبيس الشــياطين وخــدع النـفس

(۱) آل عمران : ۳۱.

علىٰ أبواب الحبّ .....٣١

مهما ادَّعت محبَّة الله عزَّ وجلَّ ما لم يمتحنها بالعلامات ولم يطالبها بالبراهين والأدلَّة، والمحبَّة شجرة طيَّبة، أصلها ثابت وفرعها في السماء، وثمـارها تـظهر عـلى القـلب واللسان والجوارح، وتدلَّ تلك الآثار الفائضة منها على القلب والجوارح على المحبَّة دلالة الدخان على النار، ودلالة الثمار على الأشجار، فهي كثيرة، منها :

١ حجب لقاء الحبيب بطريق الكشف والمشاهدة في دار السلام، فيحب ما يوصله إلى لقاء حبيبه كالموت، فلا يفرّ منه، وعنه عَلَمَوْنَالَهُ : «من أحبّ لقاء الله أحبّ الله أحبّ الله أحبّ الله لقائه»، وإذا كره الموت فهو من باب فراق الأحبّة في الدنيا وهو لا ينافي حبّ الله، وربما يكره الموت لعدم الاستعداد الكامل للقاء الله سبحانه.

٢ - أن يكون مؤثراً ما أحبّه الله عزّ وجلّ علىٰ ما يحبّه في ظاهره وباطنه، فيجتنب اتّباع الشهوات، ويترك الكسل والضجر ويتقرّب إلى الله بالطاعات والنوافل، ويقدّم إرادة الله علىٰ إرادته:

أريد وصاله ويريد هجري فأترك ما أريد لما يريد وقال آخر :

ت حصي الإله وأنت تـظهر حـبّه هــذا لعــمري في الفـعال بـديع لوكــان حـبّك صـادقاً لأطـعته إنّ المحبّ لمـــــن يحبّ مـــطيع فعلامة المحبّ إيثاره من أحبّه علىٰ نفسه، فمن أحبّ الله عمل بطاعته وترك المناهي، فيحبّه الله ويعينه علىٰ أعدائه، فهو وليّه : ﴿ وَاللهُ أَعْلَمُ بِأَعْدائِكُمْ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَلِيَّاً وَكَفَىٰ بِاللهِ نَصيراً ﴾<sup>(1)</sup>.

فينصره علىٰ عدوّه، وأعدىٰ عدوّ الإنسان نفسه التي بين جنبيه، فيعينه علىٰ

(١) النساء : ٤٤.

نفسه، بإتيان الواجبات والمستحبّات وترك المحرّمات والمكروهات، وإنّ المعصية تخرج المحبّ عن كمال حبّه.

٣ ـ من أحبّ الله فإنّه ينشغل دائماً بذكره، فلا يفتر عنه لسانه، ولا يخلو عنه قلبه : «واجعل لساني بذكرك لهِجاً، وقلبي بحبّك متيّماً»، فيحبّ محبوب الله كالقرآن والعترة الطاهرة والرسول الأعظم للمَيَّلِاثِ .

فمن أحبّ من يحبّ الله فاِنَّما أحبّ الله عزّ وجلّ، ومن أكرم مــن يكــرم الله تعالىٰ فإنَّما يكرم الله جلّ جلاله.

٤ ـ يأنس المحبّ بخلوة حبيبه ومناجاته في السرّ والعلن، وفي الليل والنهار، فيواظب على التهجّد، لا سيّم في الأسحار، ومن أحبّ الله لا يسكن إلّا إليه، وعلامة المحبّة كهال الأنس بمناجاة المحبوب وكهال التنعّم بالخلوة به «وقد خلا كسلّ حبيب بحبيبه، وقد خلوت بك أنت المحبوب إليّ» فتقرّ عين المحبّ بخلوة حبيبه «وإذا جنّهم الليل فروا ويقولون سنخلو بحبيب قلوبهم»، وأوحى الله إلى داود للتَّلِلَا : «قد كذب من ادّعىٰ محبّتي إذا جنّه الليل نام عنيّ، أليس كلّ محبوب يحبّ لقاء حبيبه ؟ فها أنا ذا موجود لمن يطلبني».

٥ ــالزهد في الدنيا، فلا يتأسّف علىٰ ما يفوته ممّـا سوى الله، وإنّمـا يــعظم تأسّفه علىٰ فوت كلّ ساعة خلت عن ذكـر الله سـبحانه، فـيرجـع إليــه بـالتوبة والاستغفار والإنابة.

٦ - أن ينعّم بالطاعة ولا يستثقلها، فإنّ العاشق لا يستثقل السعي في هوى معشوقه، بل يستثقل السعي في موى معشوقه، بل يستلذّ خدمته بقلبه وروحه، وإن كان شاقاً علىٰ بدنه، فالمحبّ يبذل كلّ ما عنده، يبذل النفس والنفيس من أجل محبوبه، كما فعل ذلك الأنبياء والأولياء ومنهم سيّد الشهداء الإمام الحسين بن علي عليني للميني أ.

علىٰ أبواب الحبِّ ..... ٣٣

٧-أن يكون مشفقاً علىٰ جميع عباد الله، رحيماً بهم، شديداً علىٰ جميع أعداء الله :

أشِدَّاءُ عَلىٰ الكُفَّارِ رُحَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾<sup>(١)</sup>.

ولا تأخذه فی الله لومة لائم، فيبغضون لمحارم الله ومعاصيه، كها يغضب النمر إذا حرد وغضب.

٨ ـ أن يكون في حبّه خائفاً، فإنّ إدراك العظمة يوجب الهيبة، كما أنّ إدراك الجمال يوجب الحبّ، فالحبّ يخاف إعراض محبوبه، والحجاب بينه وبينه، وخوف الإبعاد، وشيّبت سورة هود سيّد المرسلين، ففيها :

- ألا بُعُداً لِعادٍ قَوْم هو د ٤<sup>(٢)</sup>.
  - ألا بُعْداً لِـتَمود ﴾<sup>(٣)</sup>.
- ألا بُعْداً لِلَدْيَنَ كَما بَعُدَتْ تَمود )<sup>(2)</sup>.

فحديث البعد في حقّ المبعدين يشيّب سماعه أهل القرب في القرب، ثمّ خوف الوقوف وسلب المزيد، فإنّ «من استوىٰ يوماه فهو مغبون، ومن كان يومه شرّاً من أمسه فهو ملعون»، ويقول الله سبحانه : «إنّ أدنىٰ ما أصنع بالعالم إذا آثر شهـوة الدنيا علىٰ طاعتي أن أسلبه لذيذ مناجاتي»، ثمّ خوف فوت ما لا يدرك بعد فوته، ثمّ خوف السلوّ عنه، فالمحبّ لا يتسلّىٰ إلّا بلطف جديد، ثمّ خوف الاسـتبدال بـه

- (۱) الفتح : ۲۹
  - (۲) هود : ۲۳.
  - (۳) هود : ۷۱.
  - (٤) هود : ۹۷.

بانتقال القلب من حبّه إلى حبّ غيره، فمن أحبّ شيئاً خاف لا محالة فقده.

٩ ـكتمان الحبّ، واجتناب الدعوىٰ، والتوقّي مـن إظـهار الوجـد والمحـبّة، تعظيماً للمحبوب وإجلالاً له. والحبّ سرّ من أسرار الحبيب.

١٠ ـ الأنس والرضا من آثار الحبّ<sup>(١)</sup>، وبالجملة جميع محاسن الدين ومكارم الأخلاق ثمرة المحبّة، وما لا يثمره الحبّ فهو اتّباع الهوىٰ، وهو من رذائل الأخلاق.

قيل: والناس في محبّة الله عامّ وخاصّ، فالعوامّ نالوا ذلك بمعرفتهم في دوام إحسانه وكثرة نعمه، فلم يتمالكوا أن أحبّوه، إلاّ أنّه تقلّ محبّتهم وتكثر علىٰ قدر النعم والإحسان، وأمّا الخاصّة فنالوا المحبّة بعظم القدر والقدرة والعلم والحكمة والتفرّد بالملك، فلمّـا عرفوا صفاته الكاملة وأسماءه الحسنىٰ لم يمتنعوا أن أحـبّوه، إذا أنّـه استحقّ عندهم بذلك المحبّة لأنّه أهلّ لها، فعبدوا الله حبّاً له لا خـوفاً من نـاره، ولا طمعاً في جنّته، بل عبادة الأحرار حبّاً وشوقاً وشكراً وأنّه أهل لذلك، ولو أزال عنهم جميع النعم.

- لا تُخدعن ف للمحبّ دلائسل ولديه من تحف الحبيب وسائل مسنها تسنعّمه بجسرّ بلائه وسروره في كسلّ ما هو ف اعل فسالمنع مسنه عسطيّة مسبذولة والفسقر إكسرام وبسرّ عساجل ومن الدلائل أن يرى في عزمه طسوع الحسبيب وإن ألحّ العاذل ومن الدلائل أن يرى متبسّماً والقلب فيه من الحسبيب بلابل ومن الدلائل أن يرى متفهّماً لكلام من يحظىٰ لديه السائل<sup>(۲)</sup>
  - (۱) لقد ذكرت تفصيل الأنس بالله في رسالة ( مقام الأنس بالله )، وهو مطبوع، فراجع.
     (۲) خلاصة واقتباس من المحجّة البيضاء ٨: ٦٨ ـ ٧٩.

علىٰ أبواب الحبِّ ..... ۳۵

وأمّا علامات المحبّين في الروايات، فمنها :

عن رسول الله عَلَيْظِلْهُ : علامة حبّ الله تعالىٰ حبّ ذكر الله، وعلامة بغض الله تعالىٰ بغض ذكر الله عزّ وجلّ.

وعن أمير المؤمنين علي للظِّلَةِ : القلب المحبّ لله يحبّ كثيراً النصب لله، والقلب اللاهي عن الله يحبّ الراحة، فلا تظنّ يا بن آدم أنّك تدرك رفعة البرّ بغير مشقّة، فإنّ الحقّ ثقيل مرّ ...

حبّ الله نار لا يمرّ عـلىٰ شيء إلّا احـترق، ونـور الله لا يـطلع عـلىٰ شيء إلّا أضاء.

وعن الإمام الصادق للملية : حبّ الله إذا أضاء علىٰ سرّ عبدٍ أخلاه عن كلّ شاغل وكلّ ذكرٍ سوى الله عند ظلمة، والمحبّ أخلص الناس سرّاً لله، وأصدقهم قولاً، وأوفاهم عهداً، وأزكاهم عملاً، وأصفاهم ذكراً، وأعبدهم نـفساً، تـتباهى الملائكة عند مناجاته، وتفتخر برؤيته، وبه يعمر الله تعالىٰ بلاده، وبكرامته يكرم عباده، يعطيهم إذا سألوا بحقّه، ويدفع عنهم البلاء برحمته، فلو علم المخلق ما محلّه عند الله ومنزلته لديه ما تقرّبوا إلى الله إلّا بتراب قدميه<sup>(۱)</sup>.

فيا أوحى الله تعالىٰ إلىٰ موسىٰ للللهِ :كذب من زعم أنّه يحبّني فإذا جنّه الليل نام عني، أليس كلّ محبّ يحبّ خلوة حبيبه ؟ ! ها أنا ذا يا بن عمران مطّلع عـلىٰ أحبّائي، إذا جنّهم الليل حوّلت أبصارهم من قلوبهم، ومثّلت عقربتي بين أعينهم، يخاطبوني عن المشاهدة، ويكلّموني عن الحضور.

فيا أوحى الله تعالىٰ إلىٰ داود للظُّلا : يا داود، من أحبّ حبيباً صدّق قوله،

(١) بحار الأنوار ٦٧ : ٢٣.

ومن رضي بحبيبٍ رضي فعله، ومن وثق بحبيب اعتمد عليه، ومن اشتاق إلى حبيب جدّ في السير إليه...

سأل أعرابي أمير المؤمنين للتَنْلِا عن درجات الحبّين ما هي ؟ قال للنَّلَا ؛ أدنى درجاتهم من استصغر طاعته، واستعظم ذنبه، وهو يظنّ أن ليس في الدارين مأخوذ غيره، فغشي على الأعرابي، فلمّـا أفاق قال : هل درجة أعلىٰ منها ؟ قـال للنَّلَا ؛ نعم، سبعون درجة...

قال الإمام الصادق للظِّلا : أجري القلم في محبّة الله فمن أصفاه الله بالرضا فقد أكرمه، ومَن ابتلاه بالسخط فقد أهانه، والرضا والسخط خلقان من خلق الله، والله يزيد في الخلق ما يشاء.

وقال للحَيَّلا : إنَّ أولي الألباب الذين عملوا بالفكرة حتَّىٰ ورثوا منه حبّ الله –إلىٰ أن قال –: فإذا بلغ هذه المنزلة جعل شهوته ومحبّته في خالقه، فإذا فعل ذلك نزل المنزلة الكبرى فعاين ربّه في قلبه، وورث الحكمة بغير ما ورثه الحكماء، وورث العلم بغير ما ورثه العلماء، وورث الصدق بغير ما ورثه الصدّيقون، إنّ الحكماء ورثوا الحكمة بالصمت، وإنّ العلماء ورثوا العلم بالطلب، وإنّ الصدّيقين ورثوا الصدق بالخشوع وطول العبادة.

أوحى الله إلىٰ بعض الصدّيقين أنّ لي عباداً من عـبيدي يحـبّوني وأحـبّهم ويشتاقون إليَّ وأشتاق إليهم، ويذكروني وأذكرهم، أوّل ما أعطيهم ثلاثاً : الأوّل : أقذف من نوري في قلوبهم فيخبرون عنّي كها أخبر عنهم. والثاني : لو كانت السهاوات والأرضون وما فيها من مواريثهم لاسـتقللتها لهم.

والثالث : أُقبل بوجهي عليهم، أفترىٰ من أقبلت عليه بوجهي يـعلم أحـدٌ

**علیٰ أبواب الحبّ ..... ۳۷** ..... ۳۷ ما اُرید أن اُعطی**ه** ؟ !

عن النبيّ عَلَيْظَةٍ : قال الله : ما تحبّب إليَّ عبدي بشيء أحبّ إليَّ ممّـا افترضته عليه، وإنّه ليتحبّب إليَّ بالنافلة حتّىٰ أحبّه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع بـه، وبصره الذي يبصر به، ولسانه الذي ينطق به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، إذا دعاني أجبته، وإذا سألني أعطيته.

قال الإمام الصادق لللَّلِي : نجوى العارفين تدور على ثلاثة أصول : الخوف والرجاء والحبّ، فالخوف فرع العلم، والرجاء فرع اليقين، والحبّ فرع المعرفة، فدليل الخوف الهرب، ودليل الرجاء الطلب، ودليل الحبّ إيـثار المحبوب على ما سواه، فإذا تحقّق العلم في الصدر خاف، [فإذا كثر المرء في المعرفة خاف ] وإذا صعّ الخوف هرب، وإذا هرب نجا، وإذا أشرق نور اليقين في القلب شاهد الفضل، ومع الخوف هرب، وإذا هرب نجا، وإذا أشرق نور اليقين في القلب شاهد الفضل، وإذا تمكّن من رؤية الفضل رجا، وإذا وجد حلاوة الرجاء طلب، وإذا وفّق للطلب وجد، وإذا تجلّى ضياء المعرفة في الفؤاد هاج ريح المحبّة، وإذا هاج ريح الحبّة استأنس واختارهما على كلّ شيء غيرهما، وإذا استقام على بساط الأنس بالحبوب مع أداء أوامره واجتناب نواهيه ] وصل إلى روح المناجاة والقرب، ومثال هذه الأصول الثلاثة كالحرم والمسجد والكعبة، فن دخل الحرم أمن من الخلق، ومن دخل المسجد أمنت جوارحه أن يستعملها في المحسية، ومن دخل الكعبة أمن قلبه من أن يشغله بغر ذكر الله.

فانظر أيّها المؤمن، فـإن كـانت حـالتك حـالة تـرضاها لحـلول المـوت، فاشكر الله علىٰ توفيقه وعصمته، وإن تكن الأخرىٰ فانتقل عنها بصحّة العـزيمة، واندم علىٰ ما سلف من عمرك في الغفلة، واستعن بالله عـلىٰ تـطهير الظـاهر مـن

الذنوب، وتنظيف الباطن من العيوب، واقطع زيادة الغفلة عن نفسك، واطفِ نار الشهوة من نفسك.

وعنه للتَلِلَا : لا يمحض رجلٌ الإيمانَ بالله حتّىٰ يكون الله أحبّ إليه من نفسه وأبيه وأمّه وولده وأهله وماله ومن الناس كلّهم.

٦ ـ باب ( من شرائط الإيمان حبّ الله )

لقد جعل رسول الله تَتَقَبَّقُلُهُ الحبّ لله من شروط الإيمان في أخبار كثيرة، إذ قال أبو رزين العقيلي : يا رسول الله، ما الإيمان ؟ «قال : أن يكون الله ورسوله أحبّ إليك ممّـا سواهما». وفي حديث آخر : «لا يؤمن أحدكم حتّى يكون الله ورسوله أحبّ إليه ممّـا سواهما». وفي حديث آخر : «لا يؤمن العبد حتّى أكون أحبّ إليه من ماله وأهله والناس أجمعين». وفي رواية «ومن نفسه».

كيف، وقد قال الله تعالىٰ:

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوانُكُمْ ﴾ إلى قوله : ﴿ أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِسَ اللهِ

وَرَسُولِهِ ﴾<sup>(١)</sup> الآية.

وإنما جرىٰ ذلك في معرض التهديد والإنكار، وقد أمر للظِّلَا بالمحبّة فــقال: «أحبّوا الله لما يغدوكم به من نعمة، وأحبّوني لحبّ الله إيّاي».

وقد يروىٰ أنّ رجلاً قال : يا رسول الله، إنّي أُحبّك. فقال : استعدّ للـفقر . فقال : إنّي أُحبّ الله، فقال : استعدّ للبلاء.

(١) التوبة : ٢٣.

| 34 |  | الحبّ | أبواب | على |
|----|--|-------|-------|-----|
|----|--|-------|-------|-----|

وعن عمر، قال : نظر النبيّ طلِّلا إلىٰ مصعب بن عمير مقبلاً وعـليه إهـاب كبش قد تنطّق به، فقال النبيّ عَلَيْتُلْهُ : «انظروا إلىٰ هذا الرجل الذي قد نوّر الله قلبه، لقد رأيته بين أبويه يغذوانه بأطيب الطعام والشراب، فدعاه حبّ الله وحبّ رسوله إلىٰ ما ترون».

وفي الخبر المشهور : «إنّ إبراهيم عليَّلا قال لملك الموت إذ جاءه لقسبض روحه : هل رأيت خليلاً يميت خليله ؟ فأوحى الله عزّ وجلّ إليه : هل رأيت محبّاً يكره لقاء حبيبه ؟ فقال : يا ملك الموت ، الآن فاقبض ». وهذه لا يجدها إلّا عسبّ يحبّ الله عزّ وجلّ بكلّ قلبه ، فإذا علم أنّ الموت سبب اللقاء انه زعج قسلبه إليه ، ولم يكن له محبوب غيره ، حتى يلتفت إليه ، وقد قال نبيّنا عَلَيْتُولُهُ في دعائه : «اللهمّ ارزقني حبّك وحبّ من يحبّك ، وحبّ ما يقرّبني إلى حبّك ، واجعل حبّك أحبّ إليّ من الماء البارد»<sup>(۱)</sup>.

٧\_باب ( حبّ الله وحبّ الدنيا لا يجتمعان )

يا تُرىٰ أو تدري أنَّ حبّ الدنيا وحبّ الله لا يجتمعان في قلب عبدٍ، فإنَّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة، وحبّ الله رأس كلّ طاعة، ويستحيل اجتماعهما في جوفٍ واحد في آنٍ واحد، فهما متضادّان ومتناقضان، فالقلب إمّـا أن يكـون حـرم الله وعرشه، لا يدخل الحرم إلّا من كان طاهراً متطهّراً تقيّاً نقيّاً كـالملائكة، وإمّـا أن يكون عشّ الشيطان قد عشعش فيه وباض وفرّخ ـكما ورد في نهج البلاغة عـن

(١) المحجّة البيضاء ٨: ٥-٦.

أمير المؤمنين للظلِّلا \_ فيكون القلب دار سلطنة الشيطان \_ والعياد بالله \_ وإذا كان الشيطان سلطان القلب فإنّه يأمر بالفحشاء والمنكر، وبداية دخوله القلب بالوسوسة \_ الذي يوسوس في صدور الناس \_ ونهايته السلطنة والحكومة وحينئذٍ يأمر عبيده \_ جوارح الإنسان وجوانحه \_ بالفحشاء والمنكر والفساد في الأرض، وأمّا إذا كان الحاكم في القلب هو الله سبحانه فإنّه يأمر بالعدل والإحسان والخير، وهذا يعني أنّ الإنسان لا بدّ أن يكون على حذرٍ تامّ، وإنّما يستجيب لدعوة ربّه الكريم الحكيم، فإنّه بين دعو تين : دعوة ربّانية إلهية نورانيّة، كالدعوة إلى الخير والفسق والإيمان والغمل الصالح، ودعوة شيطانيّة رذيلة ناريّة، كالدعوة إلى الشرّ والفسق والإيمان والغلم والكفر والفرقة والتخاصم . والله سبحانه قد خلق الإنسان مختاراً ليكون مظهراً لاختياره، وهداه النجدين : نجد الخير ونجد الشرّ، وعملامة نجد وطريق الخير حبّ الله، وعلامة نجد وطريق الشرّ حبّ الدنيا، فلا يجتمعان في قلب أبداً.

وقال الإمام الصادق للنَّلْجُ : والله ما أحبَّ الله من أحبَّ الدنيا ووالي غيرنا.

| <u>۶</u> ۱ |                                         | الم ت | 1.1   | 16  |
|------------|-----------------------------------------|-------|-------|-----|
| 61         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الحب  | ابواب | سکی |

إِنَّ سُواهد القرآن متظافرة علىٰ أَنَّ الله عزَّ وجلَّ يحبَّ عبده، كقوله تعالىٰ : ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (').وقال عزَّ وجلّ :﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقاتِلونَ في سَبيلِهِ صَفًا ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقاتِلونَ في سَبيلِهِ صَفًا ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ الَّذِينَ يُقاتِلونَ في سَبيلِهِ صَفًا ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ النَّذِينَ يُقاتِلونَ في سَبيلِهِ صَفًا ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ النَّذِينَ يَقاتِلونَ في سَبيلِهِ صَفًا ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ النَّقَوَابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهَرِينَ ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ النَّقَوَابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهَرِينَ ﴾ (').﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ النَّقَوَابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهَرِينَ ﴾ (').﴿ قُلْ فَلِمَ يُعِذِّبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ فَلِمَ يُعِذِّبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قَلِمَ يُعِذِّبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قَلِمَ يُعِذِّبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قَلْمَ يُعذِبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قُلْمَ يُعذّبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قَلْمَ يُعَذِبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (ع).﴿ قُلْ قَلْمَ يُعَذِبُكُمْ بِذُنوبِكُمْ ﴾ (عالم من الذنب كمن لا ذنب له »، ثمّ تلا :﴿ إِنَّ اللَهُ عَبِنَ التَّوَابِينَ ﴾.﴿ إِنَّ اللَهُ يُحِبُ النَّقَوْبِينَ ﴾.

ومعناه أنه إذا أحبّه تاب عليه قبل الموت قلم تضره الدنوب الماضية، وإن كثرت وزادت، كما لا يضرّ الكفر الماضي بعد الإسلام، فإنّ الإسلام يجبّ عمّـا قبل.

- (١) المائدة : ٥٩.
  - (٢) الصفّ : ٤.
- (٣) البقرة : ٢٢٢.
  - (٤) المائدة : ٢١.

وقد اشترط الله للمحبّة غفران الذنوب، فقال :

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنوبَكُمْ ﴾ (١).

وقال زيد بن أسلم : إنَّ الله ليحبّ العبد حتَّىٰ يبلغ من حبّه له أن يقول : إعمل ما شتت فقد غفرت لك.

ومعلوم أنّ العبد المحبّ لا يعمل إلّا بطاعة الله وما يوجب رضوانـه وقسربه وجنانه، فيتقرّب إليه بالنوافل، حتّىٰ يصل إلىٰ درجة الحبّ، فيكون تقرّبه بالنوافل سبباً لصفاء باطنه وارتفاع الحجاب عن قلبه وحصوله في درجة القرب من ربّـه، فينبسط في خضرته القدسيّة، ويرتع في رياض قدسه، ويكون كالعبد والملك، حينه يتقرّب إليه حتّىٰ يكون بين يديه، ولا يكون ذلك إلّا بالبعد عـن صفات البهـائم والسباع والشياطين، والتـخلّق بمكـارم الأخـلاق الإلهيّة، فـهو قـريب بـالصفة لا بالمكان، فقرب كلّ واحد بقدر كماله ومعرفته وحبّه وطاعته وشوقه، وعـلامة حبّ الله للعبد أن يوحشه من غيره، حتّىٰ يأنس بـه، فـإنّ مـن اسـتأنس بـالله استوحش من الناس، ويحول بينه وبين غـيره، وفي الخـبر : «إذا أحبّ الله عـبداً ابتلاه، فإن صبر اجتباه، وإن رضي اصطفاه».

وقال للنَّلِلَا : «إذا أحبّ الله عبداً جعل له واعظاً من نفسه وزاجراً من قبله يأمره وينهاه». «وإذا أراد الله بعبدٍ خيراً بصّره بعيوب نفسه».

ومن أخصّ علامات الحبّ أن يحبّ الإنسان ربّه، ومن عــلامات حبّ الله لعبده بعد غفران ذنبه أن يتولّىٰ أمره وصلاحه، ويــدبّر ظــاهره وبــاطنه، ويــزيّن أخلاقه ويحييه حياة طيّبة، راضية مرضيّة، ويناجيه في سرّه، ويحبّب إليه طــاعته

(۱) آل عمران : ۲۹.

علىٰ أبواب الحبّ ...... علىٰ أبواب الحبّ ..... ٤٣ ومعرفته، وغير ذلك من عنايته وألطافه العامّة والخاصّة، الظاهرة والباطنة، في السرّ والعلن، ولمثل هذا فليعمل العاملون، وليتنافس المتنافسون.

### ٩ ـ باب (كيف يعرف العبد أنَّ الله يحبُّه )

هذا من الأمور المهمّة والصعبة، فعندنا في الروايات : إذا أردت أن تعرف من أخيك المؤمن أنّه يحبّك، فارجع إلىٰ قلبك، فإنّه يحكي عمّـا في قلب صاحبك، فإذا كنت تحبّه فإنّه يحبّك أيضاً، فإنّ القلب يهدي إلى القلب، وأنّ القلوب سواقي، وإذا شعرت النفرة فإنّ أحدكما أحدث ما لا يرضي الآخر، وفي مثل هذا المورد عليك أن تسأله عن السبب، حتّىٰ لا يصل الأمر إلىٰ سوء الظنّ وسوء التفاهم، ومن ثمّ التفاقم والقطعيّة، وغير ذلك من السلبيات التي بنيت علىٰ شيء لا أصل له، هذا مع الناس .

يا ترى هل هناك علامة يمكن للإنسان أن يعرف مقدار، عند ربّه، وأنّ الله سبحانه وتعالى يحبّه، أو يبغضه، فإنّه عنز وجلّ مريد وكاره، محبّ ومبغض، وربما يحبّ ذات الشيء، وربما يحبّ صفته، كما ورد في الخبر الشريف : «إنّ الله يحبّ الكافر السخيّ، ويبغض المؤمن البخيل»، ومعلوم إنّما يحبّ صفة السخاء لأنّه هو السخيّ، فيحبّ ذلك حتّى من الكافر، كما إنّه يبغض صفة البخل حتّى من المؤمن الذي يحبّ إيمانه وذاته، فيكون وليّه ليخرجه من ظلمات الصفات الذميمة إلى نور حسن الأخلاق والسجايا الحميدة، كما إنّ الطاغوت أولياء الذين كفروا يخرجونهم من النور إلى الظلمات، من نور السخاء مثلاً على أنّه لا ينفع وأنّ الناس لا يستحقّون أن يسخىٰ عليهم، ولماذا هذا الكرم والجود فعانّه الإسراف والتبذير وما شابه، فيخرجونهم من نور السخاء إلى ظلمة البخل، وهكذا باقي الصفات.

فيا ترىٰ هل العبد يمكنه أن يعرف مقامه عند ربّه.

عن رسول الله عَلَيْكُوْلُهُ في الأربعيائة، قال لأمير المؤمنين علي للخلَّلا : «من أراد منكم أن يعلم كيف منزلته عند الله، فلينظر كيف منزلة الله منه عند الذنوب، كذلك منزلته عند الله تبارك وتعالىٰ»<sup>(۱)</sup>.

فإنّ المحبّ لمن يحبّ مطيع، فمن أطاع الله فإنّه يدلّ ذلك علىٰ حبّه ومعرفته، وإنّ الله يحبّه أيضاً ﴿ يُحِبَّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾، فيكون الحبّ بسين العسبد وربّـه مستبادلاً، وما أجمل مثل هذا الحبّ والعشق ؟ ! اللهمّ ارزقنا ذلك بحقّ محمّد وآله.

وعن الإمام الصادق للثَلَّة : من أحبّ أن يعلم ما له عند الله، فليعلم مـــا لله عنده<sup>(٢)</sup>.

قال أمير المؤمنين علي للنَّلَلا : من أحبّ أن يعلم كيف مزلته عند الله ؟ فلينظر كيف منزلة الله عنده، فإنّ كلّ من خيّر له أمران : أمر الدنيا وأمر الآخرة، فاختار أمر الآخرة على الدنيا، فذلك الذي يحبّ الله، ومن اختار أمر الدنيا، فذلك الذي لا منزلة لله عنده.

روي أنّ موسىٰ للْلِلَا قال : يا ربّ، أخبرني عن آية رضاك عــن عــبدك، فأوحى الله تعالىٰ إليه : إذا رأيتني أهيّئ عبدي لطاعتي، وأصرفه عــن مـعصيتي، فذلك آية رضاي.

وفي رواية أخرى : إذا رأيت نفسك تحبّ المساكين، وتسبغض الجسبّارين، فذلك آية رضاي<sup>(٣)</sup>.

> (١) البحار ٦٧ : ١٨، عن معاني الأخبار : ٢٣٦، والخصال ٢ : ١٥٩، والمحاسن ٢٥٢. (٢) البحار ٦٧ : ١٨، عن معاني الأخبار : ٢٣٦، والخصال ٢ : ١٥٩، والمحاسن ٢٥٢. (٣) البحار، عن أعلام الدين للديلمي.

علىٰ أبواب الحبّ ..... ٤٥

#### ۱۰ \_ باب ( الناس يحبّون حبيب الله )

لقد حدث في حياتك ولو لمرّة، أنّه ترىٰ شخصاً لم تره من قبل، ولكن تشعر من قلبك أنّك تحبّه، حتّىٰ تقول لآخر : لا أدري لماذا أحبّ هذا الشخص مـع أنّي لم ألتقِ به من قبل ؟ !

هذا يرجع إلى أمر غيبي، فإنّ من كان حبيب الله، فإنّه سبحانه يلتي محبّته ووده في قلوب المؤمنين ﴿ سَيَجْعَلُ هَمُ الرَّحْمَنُ وُدًا ﴾ <sup>(١)</sup>، وحتى ورد في الخبر الشريف : إنّ محبّة المؤمن تلتى في الماء، فمن شرب من ذلك الماء، فإنّه يحبّ المؤمن . وكأنّه هذا من الأمور التكوينيّة، وورد «أنّ الكاسب حبيب الله» و «أنّ المحاهد في سبيل الله حبيب الله»، فكلّ واحد منّا يحبّ الكاسب والكادّ لعياله، الذي يبذل ما في وسعه ويتعب نفسه من أجل راحة وترفيه عائلته وأسرته، كما إنّ كلّ واحد منّا يحبّ المجاهد، حتى ولو لم يعرفه، وهذا من الأسرار الغيبيّة، كما أنّه يحبّ المحبوب عند الله عزّ وجلّ.

والعجيب أنّ محبّ الله يحبّه من في السهاوات والأرض من الطيبّين الأخيار . قال رسول الله ﷺ : إذا أحبّ الله عبداً من اُمّتي قذف في قلوب أصفيائه وأرواح ملائكته وسكّان عرشه محبّته، ليحبّوه، فذلك المحبّ حقّاً، طوبيٰ له ثمّ طوبيٰ له، وله عند الله شفاعة يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

- (۱) مريم : ۹۲.
- (٢) البحار ٦٧ : ٢٤ ، عن مصباح الشريعة : ٦٤ .

١١ \_باب (كيف ندعو الناس إلى حبّ الله )

فإنّ معرفة أُسلوب الدعوة إلى الله سبحانه وإلىٰ حبّه، لها تأثير بالغ في نجاح العمل وسلامته وديموميّته.

والله سبحانه هو المعلّم الأوّل يهدينا من خلال أنبيائه الكـرام وأوصـيائهم الأطهار والعلماء الأبرار .

> فعن رسول الله عَلَيْتِلْلَهُ : قال الله عزّ وجلّ لداود عليَّلا : أحبّني وحبّبني إلىٰ خلقي . قال : يا ربّ، نعم أنا أحبّك، فكيف أحبّبك إلىٰ خلقك ؟

قال : أذكر أياديّ \_أي نعمي وآلاتي وفضلي \_عندهم، فإنّك إذا ذكرت ذلك لهم أحبّوني .

وعن الإمام الباقر للظِّ :

أوحى الله تعالىٰ إلىٰ موسىٰ للظِّلا : أحببني وحبّبني إلىٰ خلقي. قال مـوسىٰ : يا ربّ، إنّك لتعلم أنّه ليس أحد أحبّ إليَّ منك، فكيف لي بقلوب العباد؟ فأوحى الله إليه : فذكّرهم نعمتي وآلائي، فإنّهم لا يذكرون منّي إلّا خيراً.

ثمّ العلماء ورثة الأنبياء، فمن مسؤولياتهم الخطيرة دعوة الناس إلى حبّ الله سبحانه وتعالى وطاعته وطاعة أنبيائه وأوصيائهم الأطهار للبَيْلاي . وإلّا فكما جاء فى دعاء عرفة عن الإمام الحسين للَيْلِلا :

عميت عين لا تراك عليها رقيباً، خسرت صفقة عبدٍ لم تجعل له من حـبّك نصيباً... علىٰ أبواب الحبّ ..... ٤٧

حبّ الله له جلوات ومظاهر، ومن أعظمها وأجلاها الحبّ في الله سـبحانه وتعالىٰ، وهو من روح الدين ومن أوثق عـرى الإسـلام كــا ورد في الروايـات الشريفة.

والمتحابّين في الله في ظلّ عرشه، يغبطهم بمنزلتهم كلّ ملكٍ مقرّب، وكلّ نبيّ مرسل. وإنّهم يذهبون إلى الجنّة بغير حساب، وإنّهم يسمّون في القيامة جيران الله، ويدخلون الجنّة بغير حساب<sup>(۱)</sup>.

عن رسول الله عَلَيْتُلْهُ : أوثق عُرى الإسلام أن تحبّ في الله وتبغض في الله . عن أبي عبد الله عليك :

إنّ من أوثق عرى الإيمان أن تحبّ في الله وتبغض في الله وتعطي في الله وتمنع في الله<sup>(٢)</sup>.

عنه للظِّلا : من أحبّ كافراً فقد أبغض الله، ومن أبغض كافراً فقد أحبّ الله، ثمّ قال : صديق عدوّ الله عدوّ الله.

عنه للظِّلا : من أحبّ لله وأبغض عدوّه، لم يبغضه لو ترٍ و تره في الدنيا، ثمّ جاء يوم القيامة بمثل زبد البحر ذنوباً، كفّرها الله له.

عن الإمام الصادق للتَّلْخ : وهل الإيمان إلَّا الحبِّ والبغض، ثمَّ تلا هذه الآية :

- (١) سفينة البحار ٢ : ١١.
- (٢) سفينة البحار ٢ : ١٢ ، عن البحار ٦٩ : ٢٤٣ .

٤٨ ..... حبّ الله نماذج وصور حبّباً إلَيْكُمُ الإيمانَ ﴾ (١).
وعنه عَنْدَ المُعانَ ﴾ (١).
وعنه عَنْدَ المُعانَ الحبّ في الله والبغض في الله تعالى.
الحبّ في الله فريضة، والبغض في الله فريضة.
وبمثل هذه الروايات القدسية الشريفة يكون التـولّي والتـبرّي مـن فـروع

وبين هذه الروايات الفدشية السريفة يكون السوبي والشبري من فسروح الدين.

قال الإمام الباقر للظِّلا : إذا أردت أن تعلم أنّ فيك خيراً فانظر إلىٰ قلبك، فإن كان يحبّ أهل طاعة الله عزّ وجلّ، ويبغض أهل معصيته فـفيك خـير، والله يحبّك، وإذا كان يبغض أهل طاعة الله ويحبّ أهل معصيته فليس فيك خير، والله يبغضك، والمرء مع من أحبّ.

قال الإمام الصادق للنَّلْةِ : إنَّ المتحابَّين في الله يوم القيامة على منابر من نور ، قد أضاء نور أجسادهم ونور منابرهم كلَّ شيء، حتّى يعرفوا به فـيقال : هـؤلاء المتحابّون في الله .

عن الإمام الصادق للنَّلَلَة : إنّ رسول الله عَلَيْتُلْلُهُ كان يقول : إنّ لله خلقاً عـن يمين العرش بين يدي الله وعن يمين الله، وجوههم أبيض من الثلج، وأضوء مس الشمس الضاحية، يسأل السائل : ما هؤلاء؟ فـيقال : هـؤلاء الذيـن تحـابّوا في جلال الله.

عن الإمام الجواد للجُلْةِ : أوحى الله إلىٰ بعض الأنبياء : أمّا زهدك في الدنيا فتعجلك الراحة، وأمّا انقطاعك إليَّ فيعزّزك بي، ولكـن هـل عـاديت لي عـدوّاً أو واليت لى وليّاً.

(١) الحجرات : ٧.

| ٤٩ | •••••• |  | علىٰ أبواب الحبّ |
|----|--------|--|------------------|
|----|--------|--|------------------|

إنّ الله تعالىٰ قال لموسىٰ للنَّلِلَا : هل عملت لي عملاً؟ قمال : صلّيت لك وصمت وتصدّقت وذكرت لك، قال الله تبارك وتعالىٰ : أمّا الصلاة فلك بسرهان، والصوم جُنّة، والصدقة ظلّ، والذكر نور، فأيّ عمل عملت لي ؟ قال موسىٰ للنَّلِلا : دُلّني على العمل الذي هو لك. قال : يا موسىٰ، هل واليت لي وليّاً، وهل عاديت لي عدوّاً قطّ ؟ فعلم موسىٰ أنّ أفضل الأعمال الحبّ في الله والبغض في الله . قال رسول الله عَنْيَتْنَالُهُ :

ودّ المؤمن للمؤمن في الله من أعظم شعب الإيمان، ألا ومـن أحبّ في الله وأبغض في الله وأعطىٰ في الله ومنع في الله، فهو من أصفياء الله.

وقال لبعض أصحابه : يا عبد الله، أحبّ في الله وأبغض في الله، والِ في الله، فإنّه لا ينال ولاية الله إلّا بذلك، ولا يجد الرجل طعم الإيمان وإن كـثرت صـلاته وصيامه، حتّىٰ يكون كذلك، وقد صارت مؤاخاة الناس يومكم هـذا أكـثرها في الدنيا، عليها يتوادّون وعليها يتباغضون.

وقل الإمام الصادق للظِّلَا : كلّ من لم يحبّ على الدين ولم يبغض على الدين، فلا دين له.

وقال أمير المؤمنين علي للتَّلَّةِ : المحبّة لله أقرب نسب، المحبّة في الله آكد مـن وشيج الرحم.

قـال رجـلٌ لعـليّ بـن الحسـين للمَتَكْظ : إنّي لأحـبّك في الله حـبّاً شـديداً، فنكس للمَلِلِا رأسه، ثمّ قال : اللّهم إنّي أعوذ بك أن أحبّ فيك وأنت لي مبغض، ثمّ قال له : أحبّك للذي تحبّني فيه.

في مكتوب للإمام الرضا للنَّلْلَا : كن محبًّا لآل محمّد للبَيْلِمُ وإن كنت فساسقاً. ومحبّاً لمحبّيهم وإن كانوا فاسقين.

۱۳ ـ باب ( حبّ النبيّ المصطنىٰ وأهل بيته الأطهار )<sup>(۱)</sup>

ومن مظاهر حبّ الله حبّ حبيبه النبيّ الأعظم محمّد عَلَيْتُوْلُهُ وعترته الطاهرين وذرّيته الأبرار .

فعنه ﷺ : لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبّ إليه من ولده ووالده والناس أجمعين.

لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه وأهلي أحبّ إليه من أهله، وعترتي أحبّ إليه من عترته، وذرّيتي أحبّ إليه من ذرّيته.

أحبّوا الله لما يغدوكم به من نعمة، وأحبّوني لحبّ الله عزّ وجلّ، وأحبّوا أهل بيتي لحبّي.

قال الإمام الباقر للظِّلَا : من أحبّنا أهل البيت فليحمد الله علىٰ أوّل النِّـعَم. قيل : وما أوّل النعم ؟ قال : طيب الولادة ، ولا يحبّنا إلّا من طابت ولادته.

قال رسول الله ﷺ : حبّي وحبّ أهل بيتي نافع في سبعة مواطن أهوالهـنّ عظيمة : عند الوفاة، وفي القبر، وعند النشور، وعند الكتاب، وعند الحساب، وعند الميزان، وعند الصراط.

وقال : من لم يحبّ عترتي فهو لإحدىٰ ثلاث : إمّا منافق، وإمّا لزنية، وإمّا امرئ حملت به أمّه في غير طهر .

 (١) لقد كتبت الشيء الكثير عن حبّ الرسول ﷺ وأهل بيته الأطهار ﷺ في (الأصل حبّنا أهل البيت ﷺ)، و (هذه هي الولاية)، فراجع. علىٰ أبواب الحبِّ .....٥١

وقال : الأئمة من ولد الحسين هم العروة الوثقي، وهم الوسيلة إلى الله تعالى . وقال : من أحبّ أن يركب سفينة النجاة ويستمسك بالعروة الوثقي ويعتصم

بحبل الله المتين، فليوالِ عليّاً بعدي وليعادِ عدوّه وليأتمّ بالأئمة الهداة من ولده.

عن حارث الأعور قال : أتيت أمير المؤمنين للظِّلَا ذات يوم نصف النهار ، فقال : ما جاء بك ؟ قلت : حبّك والله . قال للظِّلا : إن كنت صادقاً لتراني في ثلاث مواطن : حيث تبلغ نفسك هذه \_وأوماً بيده إلىٰ حنجرته \_وعند الصراط ، وعند الحوض .

عن أصبغ بن نباتة، قال : كنت مع أمير المؤمنين للنظل فأتاه رجلٌ فسلّم عليه ثمّ قال : يا أمير المؤمنين، إني والله لأحبّك في الله وأحبّك في السرّكما أحبّك في العلانية وأدين بولايتك في السرّكما أدين بها في العلانية \_وبيد أمير المؤمنين عود \_ فطأطاً رأسه ثمّ نكث بالعود ساعة في الأرض ثمّ رفع رأسه إليه فقال : إنّ رسول الله عَيَيَوَلَهُ حدّثني بألف حديث، لكلّ حديث ألف باب، وإنّ أرواح المؤمنين تلتقي فتشمّ وتتعارف، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف، وبحقّ الله لقد كذبت، فما أعرف في الوجوه وجهك، ولا اسمك في الأسماء .

ثمّ دخل عليه رجل آخر فقال : يا أمير المؤمنين، إنّي لأحبّك في الله وأحبّك في السرّ كها أحبّك في العلانية. فقال : فنكت الثانية بعوده في الأرض، ثمّ رفع رأسه إليه فقال له : صدقت، إذهب فاتّخذ للفقر جلباباً، فـإنّي سمـعت رسـول الله عَلَيْتِلْهُ يقول : يا عليّ بن أبي طالب، الفقر أسرع إلى محبّينا من السيل إلى بطن الوادي.

قال الإمام الصادق للَّلَلَّةِ في صفة محبّيهم : ... وطبقة يحبّونا في السرّ والعلانية، هم النمط الأعلىٰ، شربوا من العذب الفرات، وعلموا بأوائل الكتاب وفصل الخطاب وسبب الأسباب، فهم النمط الأعلىٰ، الفقر وأنواع البلاء أسرع إليهــم مــن ركـض

الخيل، مسّتهم البأساء والضرّاء وزلزلوا وفتنوا، فمن بين بحروحٍ ومذبوح متفرّقين في كلّ بلادٍ قاصية.

قال الإمام الباقر للظِّلا لجابر الجعني الصحابي الجليل: يا جابر، بلّغ شـيعتي عنّي السلام وأعلمهم أنّه لا قرابة بيننا وبين الله عـزّ وجـلّ، ولا يـتقرّب إليـه إلّا بالطاعة.

يا جابر، من أطاع الله وأحبّنا فهو وليّنا، ومن عصى الله لم ينفعه حبّنا. وقال أمير المؤمنين علي للنِّلَا : أنا مع رسول الله تَلْتِلْنُهُ ومعي عـترتي عـلى الحوض، فمن أرادنا فليأخذ بقولنا وليعمل بعملنا.

قال رسول الله تَنَكِنَّ أَنَّه في الجنّة، وإنّ في حبّ الأثمة من أهل بيتي فقد أصاب خير الدنيا والآخرة فلا يشكّن أنّه في الجنّة، وإنّ في حبّ أهل بيتي عشرين خصلة، عشر منها في الدنيا، وعشرً في الإخرة، أمّا في الدنيا فالزهد والحرص على العلم والعمل، والورع في الدين، والرغبة في العبادة، والتوبة قبل الموت، والنشأة في قيام الليل، واليأس ممّا في أيدي الناس، والحفظ لأمر الله ونهيه عزّ وجلّ، والتاسعة بخض الدنيا، والعاشرة السخاء. وأمّا في الآخرة : فلا ينشر له ديوان، ولا ينصب له ميزان، ويعطى كتابه بيمينه، ويكتب له برائة من النار، ويبيّض وجهه، ويكسى من حلل الجنّة، ويشفع في مئة من أهل بيته، وينظر الله عزّ وجلّ إليه بالرحمة، ويتوّج من تيجان الجنّة، والعاشرة يدخل الجنّة بغير حساب، فطوبي لمجيّي أهل بيته<sup>(1)</sup>.

الكافي : عن الحكم بن عتيبة، قال : بينا أنا مع أبي جعفر عليَّالِا والبيت غاصّ بأهله، إذ أقبل شيخ يتوكّا علىٰ عنزة له، حتّىٰ وقف علىٰ باب البيت فقال : السلام

(١) المواعظ العددية : ٢٦٩.

| ٥٣ |  | الحبّ | أبواب | علىٰ أ |
|----|--|-------|-------|--------|
|----|--|-------|-------|--------|

قال أبو جعفر لليَّلَا : إِنَّمَا يحبّنا من العرب والعجم أهل البيوتات وذو الشرف، وكلَّ مولود صحيح، وإِنَّا يبغضنا من هؤلاء كلَّ مدنّس مطرد<sup>(١)</sup>.

العلوي للظِّلا : لا يحبّنا مخنّت ولا ديّوت ولا ولد زنا ولا من حمــلته اُمّــه في حيضها.

وقد وردت روايات كثيرة في أنَّ حبَّ أمير المؤمنين للظِّ عـلامة الإيمـان،

- (١) سفينة البحار ٢ : ١٤.
- (٢) بحار الأنوار ٢٧ : ١٤٩ ، باب أنَّ حبَّهم علامة طيب الولادة .

٥٤ ..... حبّ الله نماذج وصور وبغضه علامة النفاق<sup>(۱)</sup>.

المناقب : معاوية بن عمّـار عن الصادق للتَّلَّةِ : قال : قال رسول الله عَلَيْكِلَهُ : إنّ حبّ عليّ للتَّلَةِ قذف في قلوب المؤمنين ، فلا يحـبّه إلّا مـؤمن ، ولا يـبغضه إلّا منافق ، وإنّ حبّ الحسن والحسـين للتَّلَيْهِ قـذف في قـلوب المـؤمنين والمـنافقين والكافرين ، فلا ترى لهم ذامّاً.

تفسير الفرات : النبويّ عَلَيْطَلَهُ : والذي بعثني بالحقّ، لحبّنا أهل البيت أعزّ من الجوهر ومن الياقوت الأحمر ومن الزمرّد.

بجالس المفيد : بإسناده عن ابن فضّال، عن عاصم بن حميد، عن التمالي، عن جيش بن المعتمر، قال : دخلت علىٰ أمير المؤمنين عليَّلاً وهو في الرحبة متّكناً، فقلت : السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، كيف أصبحت ؟ قـال : فرفع رأسه وردّ عليّ وقال عليَّلا : أصبحت محبّاً لمحبّينا، ومبغضاً لمن يبغضنا، إنّ محبّنا ينتظر الروح والفرج في كلّ يوم وليلة، فإنّ مبغضنا بنى بناءً فأسّس بنيانه على شفا جرفٍ هارٍ فكان بنيانه هار، فانهار به في نار جهنّم، يـا أبـا المعتمر : إنّ محبّنا لا يستطيع أن يبغضنا، قال : فبغضنا لا يستطيع أن يحبّنا، إنّ الله تبارك وتعالى جبل قلوب العباد على حبّنا، وخذل من يبغضنا، فلن يستطيع محبّنا بغضنا، ولن يستطيع مبغضنا يحبّنا، ولن يجتمع حبّنا وحبّ عدوّنا في قلب أحد، ما جعل الله لرجلٍ من قلبين في جوفه، يحبّ بهذا قوماً ويحبّ بالآخر أعدائهم<sup>(٢)</sup>.

- (١) سفينة البحار ٢ : ١٦، عن البحار .
- (٢) السفينة ٢ : ١٨، عن البحار ٦٨ : ٣٨.

علىٰ أبواب الحبِّ ...... ٥٥

رضي الله عنه، ومن رضي عنه كافأه الجنّة، ألا ومن أحبّ علياً لا يخرج من الدنيا حتّىٰ يشرب من الكوثر، ويأكل من طوبيٰ، ويرىٰ مكانه في الجنّة، ألا ومن أحبّ عليّاً فتحت له أبواب الجنّة الثمانية، يدخلها من أيّ بابٍ شاء بغير حساب<sup>(۱)</sup>.

قال العلَّامة الحلَّى في كتاب كشف الحقَّ : وقال الرازي في تفسيره الكـبير : روى الكلبي عن ابن عباس : قال : إنَّ النبي عَنْزَيْلُهُ لمَّا قدم المدينة ، كانت تنوبه نوائب وحقوق وليس في يده سعة، فقال الأنصار : إنَّ هذا الرجل قد هداكم الله تعالىٰ علىٰ يده، وهو ابن أختكم وجاركم في بلدكم، فاجمعوا له طائفة من أموالكم، ففعلوا، ثمّ ّ أتوه به فردٌه عليهم ونزل قوله تعالىٰ : ﴿ قُـلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَـلَيْهِ أَجْـراً إِلَّا الْمَـوَدَّة في التُوبى ﴾، أي على الإيمان إلّا أن تودّوا أقاربي، فحتَّهم على مودّة أقاربه، ثمّ قال : نقل صاحب الكشّاف عن النبيُّ عَلَيْتُهُ أَنَّه قال: من مات علىٰ حبّ آل محمّد عَقِيلُهُ مات شهيداً، ألا ومن مات علىٰ حبِّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا ومن مات علىٰ حبِّ آل محمّد مات تائباً، ألا ومن مات علىٰ حبِّ آل محمّد مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد بشّر، ملك الموت بالجنّة، ثمّ منكر ونكير، ألاومن مات علىٰ حبّ آل محمّد يُزفّ إلى الجنَّة كما تزفَّ العروس إلىٰ بيت زوجها ، ألا ومن مات علىٰ حبّ آل محمّد فتح له في قبره بابان إلى الجنّة، ألا ومن مات علىٰ حبَّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات علىٰ حبّ آل محمّد مات على السنَّة والجماعة، ألا ومن مات علىٰ بغض آل محمَّد جاء يموم القيامة مكتوب بين عينيه آيس من رحمة الله، ألا ومن مات علىٰ بغض آل محمّد لم يــشمّ رائحة الجنّة (٢).

- (١) المصدر، عن البحار ٧: ٢٢١.
- (٢) السفينة ٢ : ٢٠، عن البحار ٢٣ : ٣٣٢.

تفسير العياشي : عن بريد بن معاوية العجلي ، قال : كنت عند أبي جعفر عليَّلًا إذ دخل عليه قادم من خراسان ماشياً ، فأخرج رجليه وقد تفلّقتا ، قال : أما والله ما جاء بي من حيث جئت إلّا حبّكم أهل البـيت ، فـقال أبـو جـعفر عليَّلًا : والله لو أحبّنا حجر حشره الله معنا ، وهل الدين إلّا الحبّ<sup>(۱)</sup>.

عن الإمام الرضا لليَّلا : لا تدعوا العمل الصالح والاجتهاد في العبادة اتّكالاً علىٰ حبّ آل محمّد للمَيَّلِيْ ، لا تدعوا حبّ آل محمّد عَلَيْنَالُهُ والتسليم لأمرهم اتّكالاً على العبادة ، فإنّه لا يقبل أحدهما دون الآخر<sup>(٢)</sup>.

وفي محبّة أهل البيت وأمير المؤمنين للمَتَلِّفُو أبـواب كــثيرة يــذكرها العـلّامة المجلسي في موسوعته القيّمة بحار الأنوار ، كالأبواب التالية :

١ - باب وجوب طاعة النبي عَلَيْوَالَهُ وحبّه والتفويض إليه (البحار ١٧ / ١)
 ٢ - فضل حبّ آل محمّد (٢٦ / ٢٦٣) (٢٢ / ١٥٤)
 ٢ - فضل حبّ آل محمّد (٢٦ / ٣٦٣) (٢٢ / ١٠٤)

٣-باب أن حبّهم علامة طيب الولادة وبغضهم علامة خبث الولادة
٣ / ١٤٥) (١٤٥ / ٢٧)

٤-باب حبّ أمير المؤمنين للظِّلَا علامة الإيمان، وبغضه علامة النفاق (طبعة قديمة ٨ / ١٥ / ١٨٢) ٥-باب ما ينفع حبّهم فيه من المواطن (٢٧ / ١٥٧) (٣٦ / ٨٨) (٣٦٢ / ٤٦)

- (١) المصدر، عن البحار ٢٧ : ٩٥.
- (٢) المصدر، عن البحار ٧٨: ٣٤٧.

على أبواب الحت ..... ٥٧ ..... ٦\_باب فيه أنَّه يسئل عن حبَّهم وو لا يتهم في يوم القيامة (٢٧ / ٣١١).  $(Y \neg 1 / Y \vee)$ ٧\_باب ما يحبّهم من الدوابّ والطيور ٨\_باب في أنَّه لا ينفع مع عداؤهم عمل صالح، ولا يضرَّ مع محبَّتهم وولا يتهم.  $(\lambda) / \lambda)$ ذنب غير الكبائر ٩ \_باب في أنَّ محبِّبهم ثلاث طبقات : من أحبِّهم في العلانية، ومن أحبِّهم في (1T1 / 7A)السرّ، ومن أحبّهم في السرّ والعلانية ١٠ \_باب فضل حبٍّ أمبر المؤمنين للنَّلْإِ (YVV/TQ)(YY)/V)(XTY / YT)(NE / YV)(NE / JA)١١ \_باب ثواب حبّهم ونصرهم وولايتهم وأنّها أمان من النار ( ٢٧ / ٧٣)  $(1 \forall \forall / \exists A)(1) \land / \forall \forall)$ ١٢ \_باب أنَّ عليًّا عليًّا لا أخصَّ الناس برسول الله وأحبَّهم إليه (Y9E / TA) ١٣ \_ باب خبر الطبر وأنَّ عليّاً أحبَّ الخلق إلى الله (TEA / TA)١٤ ـ باب قوله تعالىٰ : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ في عليّ طليُّ لا ١٤ ـ باب قوله تعالىٰ : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ في عليّ طليُّ لا (TT / T1)١٥ ـباب فى بيان أنّ جميع أنبياء الله ورسله وجميع الملائكة وجميع المؤمنين (192/79) كانوا لعليٍّ بن أبي طالب للنُّلْإِ مُحبِّين ١٦ ـ باب أنَّه لو اجتمع الناس علىٰ حبَّ أمير المؤمنين على عَلَيْكُم ما خلق الله (111 / 111) (111 / 111)النار وهناك أبواب كثيرة يقف علها الباحث الحقّق، وقد ذكرت ما يقرب من مئة باب ونيَّف في كتاب (الأصل حبَّنا أهل البيت عليَّةٍ)، فراجع.

١٤ \_باب (المرء مع من أحبّ)

وأخيراً يحشر الإنسان مع من أحبّ، وهذه بشرىٰ عظيمة للمتحابّين في الله ولله.

قال الله سبحانه وتعالىٰ في محكم كتابه الكريم :

وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسولَ فَأُولَــٰ بِكَ مَعَ الَّـذِينَ أَنْـعَمَ اللهُ عَـلَيْهِمْ مِـنَ النَّـبِيِّينَ وَالصَّدِّيقينَ وَالشُّهَداءُ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَـٰ بِكَ رَفِيقاً ﴾ <sup>(١)</sup>.

جاء رجل إلى النبيّ تَنَبَّرَالُهُ فقال : يا رسول الله، إنّك لأحبّ من نفسي وإنّك لأحبّ من ولدي، وإنيّ لأكون في البيت فأذكرك فما أصبر حتّى آتي فأنظر إليك، وإذا ذكرت موتي وموتك عرفت أنّك إذا دخلت الجنّة رفعت مع النبيّين، وإنيّ إذا دخلت الجنّة خشيت أن لا أراك. فلم يزد عليه النبي عَلَيْوَالُهُ شيئاً حتّى نزل جبر ثيل بهذه الآية :

﴿ وَمَنْ يُطِع اللهَ وَالرَّسولَ ... ﴾ .

أتى رجلً النبيّ عَلَيْتُهُ فقال : يا رسول الله، رجلٌ يحبّ من يصلّي ولا يصلّي إلّا الفريضة، ويحبّ من يستصدّق ولا يستصدّق إلّا بسالواجب، ويحبّ مـن يسصوم ولا يصوم إلّا شهر رمضان؟ فقال رسول الله عَلَيْتُهُمْ : المرء مع من أحبّ.

عن أنس قال : جاء رجل من أهل البادية \_وكان يعجبنا أن يأتي الرجل من أهل البادية يسأل النبيَّ ﷺ \_فقال : يا رسول الله، متىٰ قيام الساعة ؟ فحضرت

(١) النساء : ٦٩.

علىٰ أبواب الحبّ ...... ٥٩ الصلاة ، فلمّـا قضىٰ صلاته قال : أين السائل عن الساعة ؟ قال : أنا يا رسول الله ؟ قال : فما أعددت لها ؟ قال : والله ما أعددت لها من كثير عمل صلاة ولا صوم ، إلّا أنيّ أحبّ الله ورسوله . فقال له النبيّ عَلَيْهِمْ أَهُ : المرء مع من أحبّ . قــال أنس : فما رأيت المسلمين فرحوا بعد الإسلام بشيء أشدّ من فرحهم بهذا<sup>(۱)</sup>.

زبدة المخاض :

المقصود من خلق السماوات والأرض والكون الرحب هو الإنسان، والمقصود من الإنسان أن يكون خليفة الله في أرضه، والخلافة بالمعرفة، ويتولّد من المعرفة الحبّ والشوق والطاعة والقرب، فبالمقصود هو القرب إلى الله ببالمعرفة والحبّ والطاعة.

يروىٰ أنَّ عيسىٰ علَيْلَا مِرَّ بثلاثة نفر قد نحلت أبدانهم وتغيّرت ألوانهم، فقال لهم : ما الذي بلغ بكم ما أرىٰ ؟ فقالوا : الخوف من النار . فقال : حقّ عـلى الله أن يؤمن الخائف . ثمّ جاوزهم إلىٰ ثلاثة أخرىٰ، فإذا هم أشدّ نحولاً وتغيّراً، فـقال : ما الذي بلغ بكم ما أرىٰ ؟ قالوا : الشوق إلى الجنّة . قال : حقّ على الله أن يعطيكم ما ترجون . ثمّ جاوزهم إلىٰ ثلاثة أخرىٰ، فإذا هم أشدّ نحولاً وتغيّراً كأنّ عـلىٰ ما ترجون . ثمّ جاوزهم إلىٰ ثلاثة أخرىٰ، فإذا هم أشدّ نحولاً وتغيّراً كأنّ عـلىٰ عاروهم المرايا من النور ، فقال : ما الذي بـلغ بكـم مـا أرىٰ ؟ قـالوا : حبّ الله عزّ وجلّ. فقال : أنتم المقرّبون، أنتم المقرّبون.

 (۱) نقلت روایات هذه الرسالة من کتاب میزان الحکمة ۲ : ۲۱۱ ـ ۲٤۳، ینقلها عن بحار الأنوار الأجزاء ٥، ١٦ ـ ١٨، ٦١، ٦١، ٧٠، ٧٣ ـ ٧٥، ٧٧، ٨٢، ٩٣، ٩٥، ٩٧ و ٩٨، ومن كتاب کنز العمّال ومستدرك الوسائل وغرر الحكم وغیرها، فراجع. ٦٠ ..... حبّ الله نماذج وصور

وقال عبد الواحد بن زيد : مررت برجلٍ قائم في الثلج، فقلت له : أما تجـد البرد ؟ فقال : من شغله حبّ الله لم يجد البرد.

عن سري المسقطي أنّه قال : تُدعى الأمم يوم القيامة بأنبيائها، فيقال : يا أُمّة موسىٰ، ويا أُمّة عيسىٰ، ويا أُمّة محمّد، غير الحبّين لله تعالىٰ فإنّهم ينادون : يا أولياء الله، هلمّوا إلى الله سبحانه وتعالىٰ، فتكاد قلوبهم تنخلع فرحاً.

وقال هرم بن حيّان : المؤمن إذا عرف ربّه عزّ وجلّ أحبّه، وإذا أحبّه أقبل إليه، وإذا وجد حلاوة الإقبال إليه، لم ينظر إلى الدنيا بعين الشهوة، ولم يـنظر إلى الآخرة بعين الرغبة، وهو بجسده في الدنيا وروحه في الآخرة.

وقال يحيىٰ بن معاذ : عفوه يستغرق الذنوب، فكيف رضوانه، ورضـوانــه يستغرق الآمال فكيف حبّه؟ وحبّه يــدهش العـقول فكــيف ودّه؟ وودّه يــنسي ما دونه فكيف لطفه.

وفي بعض الكتب : عبدي أنا وحقَّك لك محبَّ، فبحقِّي عليك كن لي محبًّا.

وقال يحييٰ بن معاذ : مثقال خردلة من الحبّ أحبّ لله من عبادة سبعين سنة بلا حبّ .

عن الإمام أمير المؤمنين للنَّلَةِ : «حبّ الله نار لا تمرّ علىٰ شيء إلّا احترق، ونور الله لا يطّلع علىٰ شيء إلّا أضاء، وسماء الله ما ظهر من تحته من شيء إلّا غطّاه، وريح الله ما تهبّ في شيء إلّا حرّكته، وماء الله يحيىٰ به كلّ شيء، وأرض الله ينبت منها كلّ شيء، فمن أحبّ الله أعطاه كلّ شيء من الملك والملك».

قال النبيّ عَلَيْكَالَهُ : «إذا أحبّ الله عبداً من أُمّـتي قـذف في قـلوب أصفيائه وأرواح ملائكته وسكّان عرشه محبّته ليحبّوه، فذلك المحبّ حقّاً، طوبي له ثمّ طوبي له، وله عند الله شفاعة يوم القيامة». علىٰ أبواب الحبّ ........

قيل : وقد ورد في حبّ الله من الأخبار والآثار ما لا يدخل حصر حاصر ، وذلك أمر ظاهر <sup>(۱)</sup>.

فالمستحقّ للمحبّة الخالصة والتامّة هو الله سبحانه وحده، وأمّا محـبوب الله كالأنبياء والأولياء وما هو محبوب لله، فهو عين حبّ الله، فــإنّ محـبوب المحـبوب محبوب، فلا محبوب بالحقيقة عند ذوي البصائر إلّا الله سبحانه، ولا مستحقّ للمودّة والشوق سواه، بأيّ سبب من الأسباب التي ذكرناها.

فكلَّ ما سوى الله قائم به، ومن عرف نفسه عرف ربّه، ومن أحبّ نفسه أحبّ ربّه، فهو منبع الإحسان والخير، وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها، فهو المحسن حقيقة، وما سواه فهو بالمجاز، وهو الجميل والجمال المطلق ومطلق الجمال والجميل، وإنّ العبد يتخلّق بأخلاق الله عزّ وجلّ باكتساب محامد الصفات التي هي من صفات الله سبحانه من العلم والبرّ والإحسان والرحمة وغير ذلك من مكارم الشريعة، فصار خليفة الله في الأرض، ولا يزال يتقرّب العبد بالنوافل حتّى يحبّه الله فيكون سمعه وبصره ويده ولسانه، فالمعقول المقبول هو حبّ الله تعالى فقط، وما كان في خطّ الله فهو منه.

فعلى العبد المحبّ أن يشتغل بربّه، ومن كان مشغولاً اليوم بربّه، فسهو غــداً مشغولاً به.

قيل لرابعة : ما حقيقة إيمانكِ ؟ قالت : ما عبدته خوفاً من ناره، ولا رجـاءً لجنّته، فأكون كالأجير السوء، بل عبدته حبّاً له وشوقاً إليه، وقالت في معنى المحبّة نظماً :

(١) الحجّة البيضاء ٨: ٧\_٨.

| حبّ الله نماذج وصور | •••••• | ٦٢ |
|---------------------|--------|----|
|---------------------|--------|----|

أحــبتك حـبتين : حبّ الهـوىٰ وحــبتاً لأنّك أهــل لذاكـا فأمّــا الذي هـو حبّ الهـوىٰ فشــغلي بـذكرك عـمّن سـواكـا وأمّـــا الذي أنت أهــلٌ له فكشفك لي الحـجب حـتىٰ أراكـا فـــلا الحــمد في ذا ولا ذاك لي ولكــن لك الحــمد في ذا وذاكـا

ولعلّها أرادت بحبّ الهوىٰ حبّ الله تعالىٰ لإحسانه إليها وإنعامه عليها بحظوظ العاجلة، وبحبّها لما هو أهل له الحبّ لجماله وجلاله الذي انكشف لها وهو أعلى الحبّين، وأقواهما، ولذّة مطالعة جمال الربوبيّة هي التي عبّر عنها ﷺ : حيث قال \_حاكياً عن الله تعالىٰ \_: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عينّ رأت ولا أذنّ سمعت، ولا خطر علىٰ قلب بشر»، وقد يتعجّل بعض هذه اللذات لمن انتهىٰ صفاء قلبه إلى الغاية... فمقصد العارفين كلّهم وصله ولقاؤه، فهي قرّة العين التي لا تـعلم نفس ما أخفي لها منها، وإذا حصلت انمحقت الهموم والشهوات كلّها، فصار القلب مستغرقاً بنعيمها، فلو ألتي في النار لم يحسّ بها لاستغراقه، ولو عرض عليه نعيم الجنّة لم يلتفت إليه، لكمال نعيمه، وبلوغه الغاية التي ليس فوقها غاية.

وليت شعري من لا يفهم إلاّ حبّ المحسوسات كيف يؤمن بلذّة النظر إلىٰ وجه الله تعالىٰ، وما له شبه وصورة وشكل، وأيّ معنىٰ لوعد الله تعالىٰ به عباده وذكره أنّه أعظم النعم، بل من عرف الله عرف أنّ اللذّات المقرونة بالشهوات المختلفة كلّها تنطوي تحت هذه اللذّة، كما قال بعضهم :

كــــانت لقــــلبي أهــواءٌ مــفرّقةٌ فاستجمعت مـذ رأتك العـين أهـوائي فــصار يحسـدني مـن كـنت أحسـده فصرت مولى الورى مذصرت مولائي تــركت للــناس دنــياهم وديــنهم شــغلاً بــذكرك يــا ديـني ودنـيائي ولذلك قال بعضهم : وهجره أعظم من ناره، ووصـله أطـيب مـن جـنّته. علىٰ أبواب الحبّ ...... ٦٣ وما أرادوا بهذا إلّا إيثار لذّة القلب في معرفة الله تعالىٰ علىٰ لذّة الأكل والشرب والنكاح، فإنّ الجنّة معدن تمتّع الحواسّ، فأمّا القلب فلذّته في لقاء الله عزّ وجلّ فقط، ومثال أطوار الخلق في لذّاتهم، ما نذكره وهو أنّ الصبيّ في أوّل حركته وتمييزه تظهر فيه غريزة بها يستلذّ اللعب واللهو حتّىٰ يكون ذلك عنده ألذّ من سائر الأشياء، ثمّ تظهر بعده لذّة الزينة ولبس الثياب وركوب الدوابّ، فيستحقر معها لذّة اللعب، ثمّ تظهر بعده لذّة الوقاع وشهوة النساء، فيترك بها جميع ما قبلها في الوصول إليها، ثمّ تظهر بعده لذّة الرئاسة والعلوّ والتكاثر وهي أحبّ لذّات الدنيا وأغلبها وأقواها،

أَعْلَموا أَنَّا الحَياةُ الدُّنيا لَعِبٌ وَلَمَوْ وَزِينَةُ وَتَفَاخُرُ ﴾ (١).

ثم بعد هذا تظهر غريزة أخرى يدرك بها لذّة معرفة الله تعالى، ومعرفة أفعاله، فيستحقر معها جميع ما قبلها، وكلّ متأخّر فهو أقوى، وهذا هو الأخير، إذ يظهر حبّ اللعب في سنّ الصبيّ، وحبّ الزينة في سنّ التمييز، وحبّ النساء في سنّ البلوغ، وحبّ الرئاسة بعد العشرين، وحبّ العلوم بقرب الأربعين، وهي الغاية العليا، وكما أنّ الصبيّ يضحك علىٰ من يترك اللعب ويشتغل بملاعبة النساء وطلب الرئاسة، فكذلك الرؤساء يضحكون علىٰ من يترك الرئاسة ويشـ على بعرفة الله تعالىٰ، والعارفون يقولون :

إنْ تَسْخَروامِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَما تَسْخَرونَ فَسَوْفَ تَعْلَمونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

(١) المحجَّة البيضاء ٨: ٣٢ ـ ٣٤. والآية في سورة الحديد : ٢٠.

(۲) هود : ۳۸.

٦٤ ..... حبّ الله نماذج وصور

ازدادت اللذّة، وإنّما يكتسب العبد أصل الحبّ من الدنيا فهي مزرعة الآخرة ومتجر أولياء الله، وإنّما يحصل بالمعرفة، وهي بقطع العلائق الدنيوية وإخراج حبّ غير الله من القلب، فإنّ القلب كالإناء لا يتّسع للماء ما دام الهواء :

﴿ وَمَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْتَبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾.

وكهال الحبّ أن يحبّ الله جلّ جلاله بكلّ قلبه، وما دام يـلتفت إلىٰ غـيرِه فزاويته من قلبه مشغولة بغيره، وبقدر ما يشتغل بغير الله ينقض منه حبّ الله. وإلىٰ هذا التجريد والتوحيد الإشارة بقوله تعالىٰ :

- < قُلْ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ ﴾<sup>(١)</sup>.
- وبقوله : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قالوا رَبُّنا اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقاموا ﴾<sup>(٢)</sup>.

بل هو معنىٰ وروح قولك كلمة التوحيد التي توجب الفلاح (لا إله إلّا الله) أي لا معبود ولا محبوب سواه.

وكلَّ محبوب فإنَّه معبود، فإنَّ العبد هو المتعبَّد، والمعبود هو المتعبَّد له، وكلَّ محبّ فهو يعبد لما يحبّه، ولذلك قال تعالىٰ :

< أَفَرَأَيْتَ مَنِ أَتَخَذَ إِلَهَهُ هَواهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال للظِّلَةِ : أبغض إلهٍ عُبد في الأرض الهوىٰ. ولذلك قال للظِّلَةِ : «من قال لا إله إلّا الله مخلصاً دخل الجنّة»، ومعنى الإخلاص أن يخلّص قلبه لله عزّ وجـلّ

- (١) الأنعام : ٩١.
- (۲) فصّلت : ۳۰.
- (٣) الجاثية : ٢٢.

علىٰ أبواب الحبّ ..... ٦٥

فلا يبقى فيه شركة لغير الله، فيكون الله محبوب قلبه ومعبود قلبه ومقصود قلبه فقط، ومن هذا حاله فالدنيا سجنه، فإنّها تمنعه عن مشاهدة محبوبه، وموته خلاصه من السجن وقدومه على المحبوب، فمن أسباب ضعف حبّ الله في القلوب حبّ الدنيا، ومنه حبّ الأهل والمال والولد والأقارب والعقارات والبساتين والسيارات والمتنزّهات، وحتّى الالتذاذ بروح نسيم الأسحار، فبمقدار ما يأنس بالدنيا يحرم من أنسه بالله سبحانه، والدنيا والآخرة ضرّتان، كالمشرق والمغرب، فمن قرب من أحدهما ابتعد عن الآخر.

وفي أخبار داود النبيّ أنّ الله تعالىٰ أوحىٰ إليه : يــا داود، إنّك تــزعم أنّك تحبّني، فإن كنت تحبّني فأخرج حبّ الدنيا عن قلبك، فإنّ حبّي وحبّها لا يجتمعان في قلب،... ضعني بين عينيك وانظر إليّ ببصر قلبك، ولا تنظر بعينك التي في رأسك إلى الذين حجبت عقولهم عنّي فامزجوها وسمحت بانقطاع ثوابي عنها<sup>(۱)</sup>.

فلابدّ من تطهير القلب من جميع شواغل الدنيا وعلائقها، حتّىٰ تستولي محبّة الله على القلب، ولا يكون ذلك إلّا بالمعرفة والعلم فهو الأوّل وهو الآخز، ولا يكون ذلك إلّا بالفكر الصافي والتفكّر الدائم في آيات الآفاق والأنفس حتّىٰ يستبيّن لهـم الحقّ :

أو لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهيد ﴾ <sup>(٢)</sup>.
شُرِيَهُمْ آياتِنا في الآفاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

- (۱) المحجّة ۸: ۲۱.
  - (٢) فصّلت : ٥٣.
  - (٣) فصّلت : ٥٢.

٦٦ ..... حبّ الله نماذج وصور أوَلَمْ يَنْظُروا في مَلَكوتِ الشَّهاواتِ وَالأَرْضِ ﴾<sup>(١)</sup>.

< قُلْ أَنْظُروا ماذا في السَّماواتِ وَالأَرْضِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فمن الناس الأوحد يعرف الحقّ بالحقّ، كما يعرف الخلق بالحقّ، ومنهم من يعرف الحقّ بالخلق، والناس مشتركون في أصل الحبّة لاشتراكهم في أصل الإيمان، ولكنّهم يتفاوتون لتفاوتهم في المعرفة وفي حبّ الدنيا، وتفاوت أهل المعرفة في الحبّ لا حصر له، وكلّ العالم هو تصنيف الله تعالىٰ، يدلّ علىٰ قدرته وعـلمه وحـياته وجميع أسمائه الحسنىٰ وصفاته العليا.

فمن نظر إليه من حيث أنّه فعل الله، وعرفه من حيث أنّه فعل الله، وأحبّه من حيث أنّه فعل الله، لم يكن ناظراً إلّا في الله، ولا عارفاً إلّا بالله، ولا محبّاً إلّا لله، فكان هو الموحّد الحقّ الذي لا يرى إلّا الله، فلا يرى الأشياء إلّا ويرى الله قبلها ومعها وبعدها، بل لا ينظر إلى نفسه من حيث نفسه، بل من حيث إنّـه عبد الله، فهذا هو الذي يقال فيه : أنّه فنى في التوحيد، وأنّه فنى في نفسه، وإليه الإشارة بقول من قال : كنّا بنا، ففينا عنّا، فبقينا بلا نحن، فهذه أمور معلومة عند ذوي البصائر<sup>(٣)</sup>.

وختاماً : هلمّ معي لنحلّق في سماء الحبّ الإلهي وعشق الله سبحانه في صحيفة إمام الحبّين وزين العابدين وسيّد الساجدين الإمـام عـليّ بــن الحســين طلِّيَلِطْ في مناجاة الحبّين والمريدين من المناجاة الخمسة عشر المعروفة :

- (١) الأعراف : ١٨٤.
  - (۲) يونس : ۱۰۱.
  - (٣) المحجّة ٨: ٥٤.

| ٦٧  | <br>الحبّ | أبواب | على  |
|-----|-----------|-------|------|
| • • | •         |       | ت کب |

#### المناجاة الثامنة مناجاة المريدين

سُبْحانَكَ ما أُضْيَقَ الطَّرُقُ عَلىٰ مَنْ لَمْ تَكُنْ دَليلَهُ، وَما أَوْضَعَ الحَقُّ عِنْدَ مِنْ هَدَيْتَهُ سَبِيلَهُ، إلنهى فَاسْلُكْ بِنا سُبُلَ الوصولِ إلَيْكَ، وَسَيِّرْنا في أَقْرَب الطُّرُق لِلوُفودِ عَلَيْكَ، قَرِّبْ عَلَيْنا البَعيدَ، وَسَهِّلْ عَلَيْنا العَسيرَ الشَّديدَ، وَأَلْحِقْنا بِعِبادِكَ الَّذينَ هُمْ بِالبِدارِ إِلَيْكَ يُسارِعونَ وَبابَكَ عَـلىٰ الدَّوام يَـطْرُقونَ، وَإِيَّـاكَ في اللَّـيْل وَالنَّهـارِ يَعْبُدُونَ، وَهُمْ مِنْ هَيْبَيِّكَ مُشْفِقُونَ، الَّذِينَ صَفَّيْتَ لَهُمُ المَشارِبَ وَبَلَّغْتَهُمُ الرَّغائِبَ، وَأَنْجَحْتَ لَهُمُ المَطالِبَ، وَقَضَيْتَ لَهُمْ مِنْ فَضْلِكَ المَآرِبَ وَمَلأَتَ لَهُمْ ضَمَائِدَهُمْ مِـنْ حُبِّكَ، وَرَوَّيْتَهُمْ مِنْ صافى شِرْبِكَ، فَبِكَ إلى لَذيذٍ مُناجاتِكَ وَصَلوا وَمِنْكَ أَقْصِيْ مَقَاصِدِهِمْ حَصَّلُوا، فَيا مَنْ هُوَ عَلَىٰ الْمُقْبِلِينَ عَلَيْهِ مُقْبِلٌ، وَبِالعَطْفِ عَـلَيْهِمْ عائِدً مُفَضِل، وَبِالغافِلينَ عَنْ ذِكْرِهِ رَحِم رَوُوفٌ، وَبِجَذْبِهِمْ إلى بابِهِ وَدودٌ عَطوفٌ، أَسْأَلك أَنْ تَجْعَلَني مِنْ أَوْفَرِهِمْ مِنْكَ حَظاً، وَأَعْلاهُمْ عِنْدَكَ مَنْزِلاً، وَأَجْزَهُمْ مِنْ وُدِّكَ قِشماً. وَأَفْضَلَهُمْ فِي مَعْرِفَتِكَ نَصِيباً، فَقَدْ أَنْقَطَعَتْ إِلَيْكَ هِمَّتِي، وَأَنْصَرَفَتْ نَحْوَكَ رَغْبَتِي، فَأَنْتَ لا غَيْرَكَ مُرادي، وَلَكَ لا لِسِواكَ سَهَري وَسُهادي، وَلِـقاؤُكَ قُـرَّة عَـيْنى، وَوَصْلُكَ مُنىٰ نَفْسي، وَإِلَيْكَ شَوْقي، وَفِي مَحَبَّتِكَ وَلَهى، وَإِلىٰ هَواكَ صَبابَتى، وَرِضاكَ بُغْيَتِي، وَرُؤيَتُكَ حاجَتِي، وَجِوارُكَ طَلَبِي، وَقُرْبُكَ غايَةُ سُؤْلِي، وَفِي مُناجاتِكَ رَوْحِي وَراحَتِي، وَعِنْدَكَ دَواءُ عَلَّتِي، وَشِفاءُ غُلَّتِي، وَبَرْدَ لَوْعَتِي، وَكَشْفَ كُـرْبَتِي، فَكُنْ أَنيسي في وَحْشَتي، وَمُقيلَ عَثْرَتي، وَغافِرَ زَلَّتي، وَقابِلَ تَوْبَتي، وَمُحيبَ دَعْوَتي، وَوَلِيَّ عِصْمَتِي، وَمُغْنِي فاقَتِي، وَلا تَقْطَعْنِي عَنْكَ، وَلا تُبْعِدْنِي مِنْكَ، يا نَعيمي وَجَنَّتي، وَيا دُنْيايَ وَآخِرَتِي.

٦٨ ..... حبّ الله نماذج وصور

#### المناجاة التاسعة \_مناجاة المحبّين

إلـٰهي مَنْ ذا الَّذي ذاقَ حَلاوَةَ مَحَبَّتِكَ فَرامَ مِنْكَ بَدَلاً، وَمَـنْ ذا الَّـذي أَنِسَ بِقُرْبِكَ فَابْتَغِيٰ عَنْكَ حِوَلاً، إلـٰهِي فَاجْعَلْنا مِتَّنْ ٱصْطَفَيْتَهُ لِقُرْبِكَ وَوِلايَتِكَ وَأَخْلَصْتَهُ لِوُدِّكَ وَعَبَّتِكَ، وَشَوَّقْتَهُ إلىٰ لِقَائِكَ، وَرَضَّيْتَهُ بِقَضَائِكَ، وَمَنَحْتَهُ بِالنَّظَرِ إلىٰ وَجْهِكَ، وَحَبَوْنَهُ بِرِضاكَ، وَأَعَذْتَهُ مِنْ هَجْرِكَ وَقَلاك، وَبَوَّأَتَهُ مَقْعَدَ الصِّدْق في جِـوارِكَ، وَخَصَصْتَهُ بِمَعْرِفَتِكَ، وَأُهَّــلْنَهُ لِعِبادَتِكَ، وَهَــيَّمْتَ قَــلْنَبُهُ لإرادَتِكَ، وَأَجْـتَبَيْتَهُ لِمُشاهَدَتِكَ، وَأَخْلَيْتَ وَجْهَهُ لَكَ، وَفَرَّغْتَ فُؤَادَهُ لِحُبِّكَ، وَرَغَّبْتَهُ فيما عِنْدَكَ، وَأَلـْهَمْتَهُ ذِكْرَكَ، وَأَوْزَعْتَهُ شُكْرَكَ، وَشَغَلْنتَهُ بِطَاعَتِكَ، وَسَيَّرْ تَهُ مِنْ صَالِحِي بَرِيَّتِكَ، وَأَخْتَرْ تَهُ لِمُناجاتِكَ، وَقَطَعْتَ عَنْهُ كُلَّ شَيْءٍ يَقْطَعْهُ عَنْكَ، اللَّهُمَّ أَجْعَكْنا مِنَّنْ دَأَبُهُمُ الازتِياحُ إِلَيْكَ وَالْحَنِينَ، وَدَهْرُهُمُ الزَّفْرَةُ وَالأَنِينُ، جِباهُهُمْ ساجِدَةٌ لِعَظَمَتِكَ، وَعُيونُهُمْ ساهِرَةٌ في خِدْمَتِكَ، وَدُموعُهُمْ سَائِلَةٌ مِنْ خَشْيَتِكَ، وَقُلوبُهُمْ مُـتَعَلِّقَةٌ بِمَحَبَّتِكَ، وَأَفْ بِدَتْهُمْ مُنْخَلِعَةٌ مِنْ مَهابَتِكَ، يا مَنْ أَنُوارُ قُدْسِهِ لأَبْصارِ مُحِبِّيهِ رائِقَةٌ، وَسُبُحاتُ وَجْههِ لِقُلوب عارِفيهِ شائِقَةٌ، يا مُنىٰ قُلوب المُشتاقينَ، وَيا غايَةَ آمال الْحِبِّينَ، أَسْأَلُكَ حُبَّكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ وَحُبَّ كُلِّ عَمَلٍ يوصِلُني إلى قُرْبِكَ، وَأَنْ تَجْعَلَكَ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا سِواكَ، وأن تَجْعَلَ حُبِّي إِيَّاكَ قائِداً إلىٰ رِضُوانِكَ، وَشَوْقَ إَلَيْكَ ذائِداً عَـنْ عِـضيانِكَ، وَالأُنْسَ بِالنَّظَرِ إِلَيْكَ عَلَيَّ، وَأَنْظُرْ بِعَيْنِ الوُدِّ وَالعَطْفِ إِلَيَّ، وَلا تَصْرِفْ عَنِّي وَجْهَكَ، وَٱجْعَلْنِي مِنْ أَهْلِ الأَسْعَادِ وَالْحَظُوَةِ عِنْدَكَ، يَا مُجِيبُ، يَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِنَ.

## لقطات ونماذج

# من الحبّ والعشق الإلهي

يجفّ القلم ويكلّ اللسان لو أراد أن يرسم للقرّاء الكرام شخصيات المحبّين في الله ولله سبحانه، والمتفانون في هواه وعشقه، وأكمل خلق الله في حبّه وأتمّهم هـو الرسول المختار وعترته الأئمة الأطهار للمتمَّلًا ، فحياتهم المقدّسة وأرواحهم الزكـيّة النورانيّة كلّها في محبّة الله وولهه، فهم سادة المحبّين وعشّاق الله جلّ جلاله.

ومن أولئك الأطياب الأخيار الأبرار سيّد الشهداء مولانا الإمام الحسين بن علي للهَيَّلا ، فثورته الخالدة ــفصل من حـياته ــآيـات في الحبّ الإلهـي الحـقيقي وبراهين ساطعة في عشق الله سبحانه وتعالى.

يخبرنا عن ذلك ما ورد عن مولانا أبي جعفر الإمام الباقر للظلام، عن أبيه الإمام السجّاد علي بن الحسين للظلام، قال : مرّ عليّ للظلام بكربلاء فقال لمّا مرّ بـه الصحابة وقد اغرورقت عيناه يبكي ويقول : هذا مناخ ركابهم ... إلىٰ أن قال للظلام حتّىٰ طاف بمكان يقال له المقدّمات فقال : قُتل فيها مائنا نبيّ ومائنا سبط كلّهم شهداء ومناخ ركاب ومصارع عشّاق، شهداء لا يسبقهم من كان قبلهم ولا يلحقهم من بعدهم<sup>(۱)</sup>.

(١) سفينة البحار ٢ : ١٩٧.

۷۰ ..... حبّ الله نماذج وصور

فكربلاء المقدّسة رمز الثورة الخالدة، رمز البطولة والتـضحية والشهـادة، ومناخ ركاب العاشقين، ومصارع عشّاق الله ومحبّيه والمتفانين في صفاته وأسمائـه الحسنىٰ، والمستشهدين من أجل دينه القويم الإسلام العظيم.

وستبقى كربلاء العشق مناراً لعشّاق أهل البيت للمَنكِلاً وشعلة وهمّاجة في دروب الأحرار والجماهدين الشوّار، الذين لا تأخذهم في الله لومة لائم. وستبقى كربلاء المعلّى قرآن المحبّين، ويسبق عاشوراء الحسين باب الهدى وطريق سفينة النجاة، وتبتى ملحمة الطفّ نـبراس الحبّ الإلهي الذي يستجلّى في حبّ رسول الله وأهل بيته عترته الطاهرين وسبطه سيّد الشهداء الإمام الحسين ابن على للمُنكِلاً.

عابس الشاكري آية من آيات الحبّ :

ومن اللقطات الجميلة التي تُعدّ آية من آيات الحبّ الحسيني قتال الشهـيد البطل عابس بن شبيب الشاكري (رضوان الله تعالىٰ عليه)، حتّىٰ أصبحت مقولته المشهورة «حبّ الحسين أجنّني» رمزاً لعشّاق أهل البيت للميكِّلِمُ ومن يتفانىٰ في حبّ الحسين للميلِّةِ ويبذل النفس والنفيس في هواه وعشقه.

يذكر أبو المؤيّد الموفّق بن أحمد المكّي أخطب خوارزم المتوفّى سنة ٥٦٨ ه<sup>(١)</sup> :

«وجاء عابس بن شبيب الشاكري ومعه شوذب مولى شاكر ، فـقال : يا شوذب ، ما في نفسك أن تصنع ؟ قال : وما أصنع ! أقاتل حتّى أقتل . فـقال له : ذلك الظنّ بك ، فتقدّم بين يدي أبي عبد الله ، أحتسبك ويحتسبك كما احتسب غيرك ،

(١) في كتابه (مقتل الحسين ) ٢ : ٢٢.

ثمّ تقدّم فسلّم على الحسين، وقال له : يا أبا عبد الله، أما والله ما أمسىٰ علىٰ ظهر الأرض قريبٌ ولا بعيد أعزّ عليّ ولا أحبّ إليَّ منك، ولو قدرت علىٰ أن أدفع عنك الضيم والقتل بشيء أعزّ عليّ من نفسي ودمي لفعلت ــ أنـظر أيّهــا القـارئ الكريم ما أروع منطق العشّاق، فإنّ العاشق يكون موحّداً لا يرىٰ إلّا معشوقه، وبمثل هذه الروح الخالصة والقلب الواله والفؤاد العـاشق يخـاطب عـابس سيّده وحبيب قلبه قائلاً : (أما والله ما أمسىٰ علىٰ ظهر الأرض قريبٌ ولا بعيدٌ أعزّ عليّ ولا أحبّ إليِّ منك ) ثمّ يصدّق قوله ببذل نفسه ودمه الذي هو أعزّ شيء عنده، وهذا منطق عشّاق الحسين عليَّلاً ، وكفاهم بهذا شرفاً وكرامة وعزّة، ثمّ قـال عـابس : ـ السلام عليك يا أبا عبد الله، أشهد أنيّ علىٰ هداك وهدىٰ أبيك. ثمّ مشىٰ بالسيف نحوهم.

قال ربيع بن تميم : فلمّا رأيته مقبلاً عرفته \_وقد كنت شاهدته في المغازي \_ فكان أشجع الناس فقلت للقوم : أيّها الناس ! هذا أسد الأسود، هذا ابن شبيب، لا يخرجنّ إليه أحدً منكم، فأخذ ينادي : ألا رجل ! ألا رجل ! فقال عمر بن سعد : ارضخوه بالحجارة، فرمي بالحجارة من كلّ جانب، فلمّا رأى ذلك ألق درعمه ومغفره، ثمّ شدّ على الناس \_ويقال هنا ناداه القوم : أجننت يا عابس، فقال : إي والله أجنّني حبّ الحسين \_ فوالله لقد رأيته يطرد أكثر من مئتين من الناس، ثمّ تعطّفوا عليه من كلّ جانب فقتل \_رضوان الله تعالى عليه \_فرأيت رأسه في أيدي رجال ذوي عدّة، هذا والله لم يقتله إنسان واحد، ففرق بينهم بهذا القول». ٧٢ ..... حبّ الله نماذج وصور هذا منطقهم كما يحدّثنا بذلك العلّامة السيّد عبد الرزّاق الموسوي المقرّم<sup>(١)</sup> في حديث ليلة عاشوراء:

«ثمّ دخل الحسين خيمة زينب ووقف نافع بـإزاء الخـيمة يـنتظره، فسـمع زينب تقول له: هل استعلمت من أصحابك نـيّاتهم، فــإنّي أخــشىٰ أن يســلموك عند الوثبة.

فقال لها : والله لقد بلوتهم فما وجدت فيهم إلّا الأشوس الأقعس يستأنسون بالمنيّة دوني، استيناس الطفل إلىٰ محالب اُمّه.

قال نافع : فلمّـا سمعت هذا منه بكيت، وأتيت حبيب بن مظاهر، وحكيت ما سمعت منه ومن اُخته زينب.

قال حبيب : والله لولا انتظار أمر، لعاجلتهم بسيغي هذه الليلة. قـلت : إنّي خلّفته عند أخته، وأظنّ النساء أفقن وشـاركنها في الحـسرة، فـهل لك أن تجـمع أصحابك وتواجهوهنّ بكلام يطيّب قلوبهنّ. فقام حبيب ونـادىٰ : يـا أصـحاب الحميّة وليوث الكريهة. فتطالعوا من مضاربهم كالأسود الضارية، فقال لبني هاشم : ارجعوا إلىٰ مقرّكم لاسهرت عيونكم.

ثمّ التفت إلىٰ أصحابه وحكىٰ ما شـاهده وسمـعه نـافع، فـقالوا بأجمـعهم: والله الذي منّ علينا بهذا الموقف، لولا انتظار أمره لعاجلناهم بسيوفنا السـاعة ! فطب نفساً وقرّ عيناً. فجزّاهم خيراً، وقال: هلمّوا معي لنواجه النسـوة ونـطيّب خاطرهنّ. فجاء حبيب ومعه أصحابه وصاح: يا معشر حرائر رسول الله، هـذه صوارم فتيانكم، آلوا ألّا يغمدوها إلّا في صدور من يفرّق ناديكم.

(١) في كتابه (مقتل الحسين) : ٢١٩.

لقطات ونماذج من الحبّ والعشق الإلهي ......٧٣

فخرجن النساء إليهنّ ببكاء وعويل، وقلن : أيّهـا الطـيّبون، حـاموا عـن بنات رسول الله وحرائر أمير المؤمنين. فـضجّ القـوم بـالبكاء حـتّىٰ كأنّ الأرض تميد بهم.

وفي يوم عاشوراء عندما خطب زهير بن القين ونصح قوم عمر بن سعد، فرماه الشمر بسهم وقال : اسكت أسكت الله نامتك، أبرمتنا بكثرة كلامك. فقال زهير : يا ابن البوّال علىٰ عقبيه، ما إيّاك أخاطب، إنّا أنت بهيمة، والله ما أظـنّك تحكم من كتاب الله آيتين فابشر بالخزي يوم القيامة والعذاب الأليم. فقال شمر : إنّ الله قاتلك وصاحبك عن ساعة. فقال زهير : أفبالموت تخوّفني ؟ فوالله للموت معه أحبّ إليّ من الخلد معكم ...<sup>(۱)</sup>.

وحينما صرع مسلم بن عوسجة مشىٰ إليه الحسين ومعه حبيب بن مـظاهر، فقال له الحسين : رحمك الله يا مسلم، منهم من قضىٰ نحبه ومنهم من ينتظر وما بدّلوا تبديلاً. ودنا منه حبيب وقال : عزّ عليَّ مصرعك يا مسلم، أبـشر بـالجنّة. فـقال بصوت ضعيف : بشّرك الله بخير. قال حبيب : لو لم أعلم أنيّ في الأثر لأحببت أن توصي إليَّ بما أهمتك. فقال مسلم : أوصيك بهذا \_وأشار إلى الحسين \_أن تمـوت دونه. قال : أفعل وربّ الكعبة. وفاضت روحه بينهما ...<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يفعل العشق والحبّ بأهله، فلو طالعنا ثورة الحسين ثورة العسّـاق والمحبّين لاتّضح لنا ما كان عليه أولئك الأبرار الأخـيار مـن الثـبات والتـضحية والفداء، وأنّهم غير مكترثين بما لاقوه من ألم الجراح والرماح والسيوف والسهام،

(١) مقتل الحسين؛ للمقرّم : ٢٣٢.

(٢) المصدر : ٢٤١.

٧٤ ..... حبّ الله نماذج وصور

ولعاً منهم بالغاية، وحبّاً لهم بمولانا الحسين ودينه، وشوقاً إلىٰ جوار جدّه المصطفىٰ، وعشقاً لحضورهم بين يدي الله، في مقعد صدقٍ في الحضيرة القدسيّة، ويا لها مـن سعادة لا توصف.

«ولا يستغرب هذا من يعرف حالة العشق وأنّه عند توجّه مشاعره نحو المحبوب لا يشعر بما يلاقيه من عناء وكبد. ولقد حكى المؤرّخون أنّ كُثيراً الشاعر كان في خبائه يبري سهاماً له، فلمّـا دخلت عليه عزّة (مـعشوقته) ونـظر إليهـا أدهشه الحال، فأخذ يبري أصابعه، وسالت الدماء وهو لا يحسّ بالألم»<sup>(۱)</sup>.

كما خدَّثنا بذلك القرآن الكريم في قصَّة النسوة ﴿ قَطَّعْنَ أَيْسِدِيَهُنَّ ﴾ عـندما شاهدن جمال يوسف لحظات :

وَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حاشا للهِ ما هٰذا بَشَراً إِنْ هُوَ إِلّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكيف بأصحاب سيّد الشهـداء الحسـين للظِّلَا وقـد شـاهدوا جمـاله يـوم عاشوراء، وهو جمال الله جلّ جلاله.

«وإذا لم تشعر النسوة بمضض الجراح، فليس من الغريب ألّا يجد أصحاب الحسين للظِّلِ وهم زبدة العالم كلّه ألم مسّ الحـديد عـنه، نهـاية عشـقهم لمـظاهر الجمال الإلهي، ونزوع أنفسهم إلى الغاية القصوى من القداسة بعد التكهرب بولاء سيّد الشهداء للظِّلِه »<sup>(٣)</sup>.

- (١) مقتل الحسين؛ للمقرّم : ٧١.
  - (۲) يوسف : ۳۱.
  - (٣) المصدر : ٧٣.

لقطات ونماذج من الحبّ والعشق الإلهي ..... ٧٥

ويقول العلّامة الشيخ محمّد جواد مغنية (١) في ذيل الآية الشريفة :

لَّ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْناؤُكُمْ وَإِخْوانُكُمْ وَأَزْواجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوالُ أَقْنَرَفْتُموها وَتِجارَة تَخْشَوْنَ كَسادَها وَمَساكِنَ تَرْضَوْنَها أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسولِهِ وَجِهادٍ في سَبيلِهِ فَتَرَبَّصوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللهُ بِأَهْرِهِ وَاللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الفاسِقينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

إنّ هذه الآية الكريمة نصّ صريح في صفات عمر بن سعد، حتّىٰ كأنّها نزلت فيه بالذات. فلقد دعاه الحسين إلىٰ أن يكون معه ويدع ابن زياد، فقال ابن سعد : أخاف أن تهدم داري. وهذا مصداق قوله تعالىٰ :

- وَمَساكِنَ تَرْضَوْنَها ﴾.
  - قال الحسين : أنا أبنيها لك .
- قال ابن سعد : أخاف أن تؤخذ ضيعتي . وهذا ما دلّ عليه قوله سبحانه : ﴿ وَأَمُو الُ ٱقْتَرَفْتُموها ﴾ .
  - قال الحسين : أنا أخلف عليك خيراً منها .

قال ابن سعد : إنّ لي بالكوفة عيالاً أخاف عليهم ابن زياد. وهذا ما أشار إليه قوله تعالىٰ :

﴿ وَأَبْناؤُكُمْ وَأَزْواجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ ﴾.

هذا هو مبدأ ابـن سـعد الذي عـليه يمـوت ويحـيا : ضـيعته وداره وأهـله وعشيرته، أمّا الدين والضمير، أمّا الله ورسوله، فألفاظ يجترّها ما دامت تحفظ له الضيعة والدار والأبناء والأقارب.

(١) في كتابه (الحسين وبطلة كربلاء) : ٤٨.

(٢) التوبة : ٢٣.

٧٦ ..... حبّ الله نماذج وصور

حارب ابن سعد حسيناً بدافع المنفعة الشخصيّة وحبّ الدنيا .

وكلّ من آثر المال والأهل علىٰ طاعة الله والرسول، فإنّه علىٰ مبدأ ابن سعد ودينه. وإن بكىٰ على الحسين حتّىٰ ابيضّت عيناه، ولعن ابن سعد في اليوم ألف مرّة، ما دام لا يفعل إلّا بنفس الباعث الذي بعث ابن سعد علىٰ قتل الحسين. قال النبي عَبَيْوَلَهُ :

والذي نفسي بيده لا يؤمن عبد حتّىٰ أكون أحبّ إليه من نفسه وأبويه وأهله وولده والناس أجمعين.

وإذا عطفنا هذا الحديث الشريف على الحديث الذي رواه السنّة والشـيعة : «حسين منّي وأنا من حسين» تكون النتيجة الطبيعية أنّ العبد لا يؤمن حتّىٰ يكون الحسين أحبّ إليه من نفسه وأبويه وأهله وولده والناس أجمعين.

وقد وجد بين المسلمين من الرجال والنساء من أحبّ النبيّ هذا الحبّ وفدوه بالأرواح والأولاد.

وتجمّع الناس مع الحسين وهو سائر في طريقه إلى العراق، ولمّا جـدّ الجـدّ تفرّقوا عنه، كما تفرّقوا عن جدّه في يوم أحد إلّا قليل القليل، ولم يبقَ معه إلّا صفوة الصفوة من الذين أحبّوا الله والرسول وآله، وآثروا الموت من أجلهم على الأهل والمال، كما قالها عابس الشاكري وحبيب بن مظاهر ومسلم بن عوسجة وأبطال كربلاء المقدّسة...

وكان غلام مع أمّه في كربلاء قُتل أبوه في المعركة، فـقالت له أمّـه : إخـرج يا بنيّ وقاتل بين يدي الحسين، فخرج، ولمّـا رآه الحسين للظِّلا قال : هــذا شـابّ قُتل أبوه، ولعلّ أمّه تكره خروجه، فقال الغلام : أمّي أمرتني بذلك، فـبرز وهـو يقول : لقطات ونماذج من الحبّ والعشق الإلهي ..... ٧٧

أمــيري حســينٌ ونـعم الأمـير سرور فـــؤاد البشــير النــذير عــــــليِّ وفــــاطمةٌ والداه فــهل تــعلمون له مــن نــظير وقاتل حتّىٰ قُتل. فأخذت أمّه رأسه وقالت : أحسنت يا بني، يا سرور قلبي ويا قرّة عيني.

أرأيت إلىٰ هذه !... أمّ لا ترضىٰ عن ولدها وأعزّ من كـبدها، إلّا أن تـراه مضرّجاً بدمائه، جثّة بلا رأس.

ولا عجب، إنّه حبّ الله ورسوله وعترته، وليس كمثل الله ورسوله وعترته شيء. فكذلك حبّهم عند المؤمنين حقّاً لا يعادله شيء، حتّى الأرواح والأبناء.

بهذا الحبّ، بهذا الإخلاص لأهل البيت، بهذه التضحية، بهذه الروح وحدها يستعدّ المؤمنون الخلّص لما بعد الموت.

وبهذا الزهد في العاجل يقفون غداً مرفوعي الرؤوس أمام جبّار السهاوات والأرض. لقد ترك الحسين وأصحابه الدنيا وما فيها لله وفي الله سبحانه وتعالى، وضحّوا بالأرواح والأزواج والأبناء والأموال في حبّ الله وفي حبّ الحسين طلِّلًا ومودّة القربي وإعلاء كلمة الحقّ وإدحاض كلمة الباطل. فكانوا مع الحسين وجدّه في الآخرة، كها كانوا معه في الدنيا، وحسن أولئك رفيقاً.

قال الإمام الباقر للظلخ :

إذا أردت أن تعلم أنّ فيك خيراً فانظر إلىٰ قلبك، فإن كان يحبّ أهل طاعة الله عزّ وجلّ، ويبغض أهل معصيته، فإنّ فيك خيراً. وإن كان يحبّ أهل معصية الله ويبغض أهل طاعته، فليس فيك خيراً، والله يبغضك. والمرء مع من أحبّ. عجباً لقـلبي وهـو يألف حـبّكم لِمَ لا يـــــذوب بحـــرقة الأرزاء وعجبت من عيني وقد نظرت إلىٰ ماء الفـرات فـلم تسـل في المـاء تــبكيك عـيني لا لأجـل مـثوبةٍ لكــنمّا عــيني لأجــلك بـاكـية

| نماذج وصور | ů, | حبّ |  | ¥٨ |
|------------|----|-----|--|----|
|------------|----|-----|--|----|

هذا والنفس الإنسانية في جوهرها عاشقة بالفعل للكمال المطلق ومطلق الكمال، فلا بدِّ أن يكون المعشوق فعليًّا كذلك، كما يكون العشق الرابط بينهما فعليًّا. فيتّحد العاشق والمعشوق والعشق، ثمّ عشق الكمال في وجود الإنسان من جـبلّته وفطرته، ولا يشبعه ولا يملى فراغـه، ولو مـلك مـا مـلك مـن أقـطار السهاوات والأرض، إلَّا حبَّ الله سبحانه وتعالىٰ، فيرجع الإنسان إلىٰ ربِّه، ويفنىٰ فيه، وتصل نفسه المطمئنة بذكر الله إلى غايتها، فيأتيه الخطاب من مصدر الجلالة ﴿ فَادْخُل في عِبادٍ ﴾ أي العباد المنسوب إلى ( هو ) إليه سبحانه، فيختلف عن خطاب عـباد الله وعباد الرحمن، كما يأتيه خطاب ﴿ وَأَدْخُلِي فِي جَنَّتِي ﴾ لا في جنَّة عرضها السماوات والأرض بل في جنّة ( هو ) فيقف على الأسرار والعلوم الإلهـية التي هــي في جُـنّة وحصن عن الغير، فيدخل في جَنّته اللامتناهية، بعد أن يخرق حُجب النور والظلام، فيصل إلىٰ معدن العظمة ومصدر الجلالة، ومن حجب النور وجود الإنسان نفسه، فإنَّ الوجود نور، كما أنَّ من حجب النور الصفات الحميدة، فلا بدَّ للإنسان المتكامل أن يتجاوز عن وجوده وعن صفاته الجيدة، فيتجاوز عن الإخلاص ليصل إلى مقام المخلِّصين \_بفتح اللام \_الذين انتهت مجاهداتهم مع النفس، وتجاوزوا مراحل الإخلاص، وكذلك باقي الصفات الكريمة بعد تخلّيهم من الصفات الذميمة وحجب الظلام، بعد نزع لباس الماهية الظلمانية من وجودهم النوراني، ووصولهم إلىٰ قاب قوسين أو أدنى، فلا يرون إلا الحقّ وأنّ ما سواه باطل، وإنّ وجوده من وجود ربّه، فيتصبّخ بصبغة الله، ولا يرى في الدير ديّاراً إلّا هو، ولا يرى شيئاً إلّا ورأى الله قبله ومعه وبعده، فإنَّه داخـلٌ في الأشـياء لاكـدخول شيء في شيء، وخـارج عـنها لا كخروج شيء عن شيء، فيرى الإنسان وجوده حقًّا بعد سيره في القوس النزولي والصعودي، وظهوره إلىٰ ميدان الموجودات بعدما لم يكن شيئاً مـذكوراً، فـتأمّل وتفكّر فلا ينالها إلّا ذو حظٍّ عظيم.

### خاقة المطاف

## الإمام الحسين الله سيّد المحبّين

الأئمة الأطهار كجدّهم المختار أسوة لنا في كلّ شيء، نهتدي بهداهم، ونسير علىٰ خطاهم، ونستنير بأنوارهم القدسيّة، فهم القدوة في كلّ المكـارم والفـضائل، وهم الأسوة في فضيلة حبّ الله. ومولانا الحسين إمام عشّاق الله سبحانه.

جاء في مقتل الخوارزمي بسنده : إنّ الحسين للظِّلَا خطب أصحابه \_ يـوم عاشوراء \_ فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال : أيّها الناس خُطَّ الموت عـلى بـني آدم كمخطَّ القلادة على جيد الفتاة، وما أولعني بالشوق إلى أسلافي اشتياق يعقوب إلى يوسف، وإنّ لي مصرعاً أنا لاقيه، كأنيّ أنظر إلى أوصالي تقطعها وحوش الفلوات غبراً وعفراً، قد ملأت منيّ أكراشها، رضى الله رضانا أهل البيت، نصبر على بلائه ليوفّينا أجور الصابرين، لن تشذّ عن رسول الله وَلَمَوْتُ مَا عينه، و تنجز له فيهم عدته. أعضاؤه، وهي مجموعة له في حضيرة القدس، تقرّ بها عينه، و تنجز له فيهم عدته.

لقد ضرب الإمام الحسبين للتَنْجُو أروع الأمثلة في حبّ الله وعشقه يوم عاشوراء، فإنّه قدّم كلّ ما يملك، قدّم الأهل والأصحاب والأقرباء، وآل الأمر إلى سبي الحرائر بنات رسول الله عَنَيْتَنَالُهُ، كلّ ذلك من أجل الولع والشوق والحبّ الإلهي، حتى هوىٰ على الأرض صريعاً مفضوخ الهامة، قد نبت السهم المثلّث في قىلبه المقدّس، ظمآن عطشان ولسان حاله يترنّم :

تــركت الخــلق طـرّاً في هـواكـا وأيـــتمت العــيال لكــي أراكـا فــــلو قـــــطّعتني في الحبّ إرباً لمــا مــال الفــؤاد إلى سـواكـا

| سور | حبّ الله نماذج وص                       | A•                                        |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
|     | ست                                      | الفهر                                     |
| ۳.  |                                         | الإهداء                                   |
| ٤.  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | حبّ الله نماذج وصور                       |
| ο.  |                                         | الحبّ في ثورة الإمام الحسين ﷺ             |
| ۷.  |                                         | الحبّ في القرآن والروايات                 |
| ۷.  |                                         | الحبّ لغةً واصطلاحاً                      |
| ۲٥  |                                         | علىٰ أبواب الحبّ                          |
| ۲٥  |                                         | ۱ ــ أحبّ الناس إلى الله                  |
| ۲٦  |                                         | ۲ ـ أحبّ الأعمال إلى الله                 |
| ۲۸  |                                         | ٣ ـ عبادة المحبّين ٢                      |
| 29  |                                         | ٤ ــ إذا أحبّ الله عبداً                  |
| ٣.  |                                         | ٥ ـ علامة حبّ الله                        |
| ۳۸  |                                         | ٦ ـ من شرائط الإيمان حبّ الله             |
| ۳٩  |                                         | ۷ ـ حبّ الله وحبّ الدنيا لا يجتمعان       |
| ٤١  | •••••                                   | ۸ ـ محبّ الله يغفر له                     |
| ٤٣  |                                         | ٩ - كيف يعرف العبد أنّ الله يحبّه         |
| ٤٥  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ۱۰ _ الناس یحتون حبیب الله                |
| ٤٦  |                                         | ۱۱ ـ کيف ندعو الناس إلىٰ حبّ الله         |
| ٤٧  | ••••••                                  | ١٢ ــ الحبّ في الله                       |
|     |                                         | - <b>M</b> <sup>-</sup>                   |
| ٥٨  |                                         | ١٤ ــ المرء مع من أحبّ                    |
|     |                                         |                                           |
| ٦٧  |                                         | مناجاة المريدين                           |
| ٦٨  |                                         | مناجاة المحبّين                           |
| ٦٩  |                                         | لقطات من العشق الإلهي                     |
| ۷٩  | لمحبّين                                 | خاتمة المطاف ـ الإمام الحسين للطِّ سيّد ا |



موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

كتاب الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـــ ١٤١٩ هجري قمري المطبعة \_ النهضة، قم

شابك ٣\_٨\_ ٩٦٤ ٩١٩٠٧ ـ ٩٦٤ ISBN 964 - 91907 - 8 - 3 شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹٦٤ (دورة ۱۰۰ جلد) 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

### الأهداء :

إلى الذاكرين والذاكرات إلى الصالحين والصالحات إلى المخلصين والمخلصات إليكم أقدّم هذا الجهد المتواضع برجاء القبول والدعاء والشفاعة

العبد

•

عادل العلوي

بسم الله الرحمن الرحيم

# الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

#### المقدّمة

الحمد لله الذي جعل ذكره شرف للذاكرين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه المذكّر بالله محمّد وآله الطيّبين الطاهرين.

حقيقة الذكر وشرف الذاكرين : قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم ومبرم خطابه الحكيم : ( الَّذِينَ آمَنوا وَتَطْمَنِنَ قُلوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ الا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَنِنَ القُلوبُ ) (<sup>(1)</sup>. الذكر من المفاهيم الإسلاميّة الأصليّة الذي ورد في النصوص الدينيّة من الآيات القرآنيّة والروايات الشريفة، وتعرّض علماء الإسلام لبيان حدوده ومعالمه في علم الأخلاق والعرفان، كما بُحث عنه في علم التفسير وعلم الحديث، فما أكثر الآيات والأحاديث التي تنصّ على عظمة الذكر وأهمّيته البالغة في حياة المسلم وفي المجتمع الإسلامي . فينبغي لكلّ مؤمن ومؤمنة أن يكثرا من الذكر والدعاء، وقد ورد في فضلهما ٦ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي من الآيات والأخبار ما لا يكن إحصاؤه، كما سنذكر نماذج منها.

والذكر لغة(١) : مصدر من ذكر \_بفتح الذال المعجمة \_ يذكر ذكراً بمعنى الحفظ

(١) جاء في معجم المفردات لألفاظ القرآن للراغب الإصفهاني، الصفحة ١٨١ :

ذكر : الذكر تارة يقال ويراد به هيئة للنفس بها يمكن للإنسان أن يحفظ ما يقتنيه من المعرفة وهو كالحفظ، إلَّا أنَّ الحفظ يقال باعتبار إحرازه والذكر يقال اعتباراً بـاستحضاره، وتارة يقال لحضور الشيء في القلب أو القول، ولذلك قيل الذكر ذكران : ذكر بالقلب وذكر باللسان، وكلِّ واحد منهما ضربان، ذكر عن نسيان وذكر لا عن نسيان بل عن إدامة الحفظ، وكلِّ قول يقال له ذكر ، فمن الذكر باللسان قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنُنَا إِلَيْكُمْ كِتاباً فيهِ ذِكْركُمْ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَهٰذا ذِكْرُ مُبارَكُ أَنْزَلْنْنَاهُ ﴾ ، وقوله : ﴿ هٰذا ذِكْرُ مَنْ سَعِيَ وَذِكْبُو مَسْن قَبْلى ﴾ ، وقوله : ﴿ أَأَنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنا ﴾ أي القرآن ، وقوله تعالى : ﴿ ص وَالقُرْآنِ ذى الذِّكْرِ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ أي شرف لك ولقومك ، وقوله : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ أي الكتب المتقدّمة ، وقوله : ﴿ قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً رَسولاً ﴾ فقد قيل الذكر ها هنا وصف للنبيَّ ﷺ كما أنَّ الكلمة وصف لعيسي ﷺ من حيث إنَّه بشَّر بـه في الكــتب المتقدّمة ، فيكون قوله رسولاً بدلاً منه ، وقيل رسولاً منتصب بقوله ذكراً ، كأنَّه قال : لقد أنزلنا إليكم كتاباً ذكراً رسولاً يتلو نحو قوله : ﴿ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةْ يَتِيماً ﴾ فيتيماً نصب بقوله إطعام ومن الذكر عن النسيان قوله : ﴿ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَما أَنْسانِيهُ إِلَّا الشَّيْطانُ أَنْ أَذْكُرُهُ ﴾ ، ومن الذكر بالقلب واللسان معاً قوله تعالى : ﴿ فَاذْكُرُوا اللهَ كَذِكُرِكُمْ آبَاءَكُمْ أو أَشَدُّ ذِكْراً ﴾ ، وقوله : ﴿ فَاذْكُرُوا اللهَ عِنْدَ المَشْعَرِ الحَرَامِ وَأَذْكُرُوهُ كَمَا هَداكُمْ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا في الزَّبورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ ﴾ أي من بعد الكتاب المتقدّم، وقوله : ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ الإنسانِ حينُ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكوراً ﴾ أي لم يكن شيئاً موجوداً بذاته، وإن كان موجوداً في علم الله تعالى، وقوله : ﴿ أَوَ لا يَذْكُرِ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي أوَ لا يذكر الجاحد للبعث أوّل خلقه، فيستدلّ بذلك على إعادته، وكذلك قوله تعالى : ﴿ قُلْ يُحْيِبِها الَّذِي أَنْشَأَها المقدّمة ...... ۷ في الذهن وتفطّن الأمر ويقابَله السهو والغفلة والنسيان مع اعتبارات خاصّة تمـيّز بعضها عن بعض.

واصطلاحاً : بمعنى ذكر الله سبحانه على كلّ حال وفي جميع الأحوال من الصلاة والدعاء وغيرهما باللسان وغيره، فإنّ الذاكر لا يكون غافلاً عـن ربّـه، ولا ساهياً عن معبوده، ولا ناسياً لصانعه وخالقه، بل يرى نفسه دائماً في حضرته القدسيّة، وحرمه الشريف وساحته المقدّسة.

أوَّلَ مَرَّةٍ > ، وقوله : ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الخَلَتْقَ ثُمَّ يَعِيدَهُ > ، وقوله : ﴿ وَلَذِكُرُ اللهِ أَكْبَرُ > أَي ذكر الله لعبده أكبر من ذكر العبد له ، وذلك حتّ على الإكثار من ذكره ، والذكرى كثرة الذكر وهو أبلغ من الذكر ، قال تعالى : ﴿ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرىٰ لأولي الألبابِ \* وَذَكَرْ قَبَانَّ الذَّكْرىٰ تَنْفَعَ المُؤْمِنِينَ > في آي كثيرة ، والتذكرة ما يتذكّر به الشيء وهو أعمّ من الدلالة والأمارة ، قال المُؤْمِنِينَ > في آي كثيرة ، والتذكرة ما يتذكّر به الشيء وهو أعمّ من الدلالة والأمارة ، قال تعالى : ﴿ فَمَاهَمُ عَنِ التَّذُكْرَةِ مُعْرِضِينَ \* كَلَّا إنَّها تَذَكَرَة ﴾ أي القرآن ، وذكّرته كذا قال تعالى : ﴿ فَمَاهُمْ عَنِ التَّذُكْرَةِ مُعْرِضِينَ \* كَلَّا إنَّها تَذَكَرَة ﴾ أي القرآن ، وذكّرته كذا قال وقد قيل تجعلها ذكراً في الحكم ، قال بعض العلياء في الفرق بين قوله ﴿ فَاذَكُرونِي أَذَكُرُكُمْ ﴾ وبين قوله : ﴿ أَذْكُروا نِعْمَتي ﴾ أي قوله اذكروني عاطبة لأصحاب النبي يَتَلْقَ الذين حصل لهم فضل قوَّة بعرفته تعالى فأمرهم بأن يذكروه بغير واسطة وقوله تعالى ﴿ أَذُكُروا نِعْمَتي ﴾ إلى معرفته ، والذكر وانغمتي أي أي قوله اذكروني عاطبة لأصحاب النبي يتَعْلَقُ الذين حصل لم عاطبة لبني إسرائيل الذين لم يعرفوا الله إلا بالائه ، فأمرهم أن يتبصروا نعمته ، فيتوصلوا بها فضل قوَّة بعرفته تعالى فأمرهم بأن يذكروه بغير واسطة وقوله تعالى ﴿ أَذْكُروا نِعْمَتي ﴾ الى معرفته ، والذكر ضد الأنثي قال تعالى : ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرَ كَالأَنْشَيْنِي الذكروا يعقوله ، وقاله : ﴿ أَنْكُروا نِعْمَتي ﴾ مؤمر أو المُنْقَيْئُو بي عموله ، والذي أي يعرفوا الله إلا بائه، فأمرهم أن يتبصروا نعمته ، فيتوصلوا بها فضل قوَّة بعرفته ، والذكر عد الأنثي فال تعالى : ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرَ كَالأَنْقَ أَنْ أَنْ أَنْ يَرْعَمُوا بها مؤطبة الذي يتبصروا ، وقال ذكروا وذكروا الله الآن معمله ، وقاله وذكروا أوانائا أي وجعل الذكروكرناية عن مؤترة مؤترة مؤلاني إلا ذكر في عظم خلتها ، وولدت ذكوراً ، والذكار التي عادتها أن تذكر، وناقة مُذكرة تشبه الذكر في عظم خلتها ، وسيف ذو ذكر ومذكر صارم تشبيها بالذكر ، وذكور البغل، ما غلظ مند. ٨ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي ومن كان هذا حاله، وإنّه بعين الله ورحمـته الواسـعة، فـإنّه يـعيش الحـياة ومن كان هذا حاله، وإنّه بعين الله ورحمـته الواسـعة، فـإنّه يـعيش الحـياة الطيّبة ﴿ مَنْ عَمِلَ صالحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْـثَىٰ وَهُـوَ مُـؤْمِنُ فَـلَنُحْييهِ حَـياةً طَـيّبَة ﴾ (١)، والعيش الرغيد، ودنيا السعادة وسعادة الدنيا، التي تـتبعها السـعادة الأبـديّة في جنّات عرضها السماوات والأرض أعدّت للمتّقين الذاكرين في مقعد صدقٍ عـند مليك مقتدر.

فيعيش حينئذٍ اللذائذ المعنوية والحياة الحقيقية. قال أمير المؤمنين علي للجَلْةِ : الذكر لذّة المحبّين<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمام زين العابدين للظلا : وأستغفرك من كلّ لذّة بغير ذكرك \_وهذا يعني أنّ ما ليس فيه ذكر الله يكون من الذنوب عند أولياء الله وأنّه بحكم الميتة التي يقسي القلب وينسي الربّ، فتدبّر \_، ومن كلّ راحة بغير أُنسك، ومن كـلّ سرور بغير قربك، ومن كلّ شغل بغير طاعتك.

وقال للظِّلَا : «إلهي ما ألذّ خواطر الإلهام بذكرك على القلوب، ومــا أحــلى المسير إليك بالأوهام في مسالك الغيوب».

وقال لليَّلَا : واجعلنا من الذين اشتغلوا بالذكر عـن الشهـوات، وخــالفوا دواعي العزّة بواضحات المعرفة، وقطعوا أستار نار الشهوات بنضح مـاء التـوبة، وغسلوا أوعية الجهل بصفو ماء الحياة.

(۱) النحل : ۹۷.

(٢) الروايات في هذه الرسالة نقلتها من كتاب (ميزان الحكمة ٣: ٤٠٥ ـ ٤٣٧) وهو ينقل عن
 بحار الأنوار، الجزء ٩٣، كتاب الذكر والدعاء، الصفحة ١٤٨، والجزء ٨٦، الصفحة ٢٤٠،
 وكنز العمّـال ١ : ٤١٣، والوسائل ٤ : ١١٧٧.

المقدّمة .....٩

وقال لللله الله عن ذكره شرف للذاكرين، ويا من شكره فوز للشاكرين، ويا من طاعته نجاة للمطيعين، صلّ على محمّد وآله، واشغل قـلوبنا بـذكرك عـن كلّ ذكر.

«فطوبى لمن صمت إلَّا بذكر الله، فإنَّ في الذكر مجالسة المحبوب والأنس به، فهو أفضل الغنيمتين، وإنَّه شيمة المتّقين، وسجيّة كلَّ محسن، وشـيمة كـلَّ مـؤمن، ومسرّة كلِّ متّقٍّ، ولذّة كلِّ مؤمن، وأحبّ الأعمال إلى الله :

< وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾<sup>(١)</sup>.

عن رسول الله ﷺ : ليس عمل أحبّ إلى الله ولا أنجى لعبدٍ من كلّ سيّئة في الدنيا والآخرة من ذكر الله، قيل : ولا القتال في سبيل الله ؟ قال : لولا ذكر الله لم يؤمر بالقتال.

وقال ﷺ : «ألا أخبركم بخير أعمالكم وأزكاها عـند مـليككم، وأرفـعها في درجاتكم، وخير لكم من الدينار والدرهم، وخير لكم من أن تلقوا عدوّكم، فتقتلونهم ويقتلونكم ؟ قالوا : بلى يا رسول الله، قال : ذكر الله عزّ وجلّ كثيراً».

وهذا يعني أنَّ ذكر الله سبحانه وتعالى خير الأعمال وأزكاها، توجب رفع الدرجات في الجنان كالإيمان والعلم، بل هو منهما :

إِنَّ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتوا العِكْمَ دَرَجاتٍ ﴾ (٢).

وإنَّ الذكر أفضل من الدنيا ومن الثروة، بل خـير مـن الجـهاد الذي يـعدَّ أفضل الفضائل، فإنَّ الله سبحانه يرفع المجاهدين عـلى القـاعدين درجـات، وأنَّ

(١) العنكبوت : ٤٥.

(٢) المجادلة : ١١.

١٠ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي لهم أجراً عظيماً.

ولمثل هذه المقامات العظيمة، والدرجـات الرفـيعة، والمـراتب السـامية، والمدارج الشامخة، نجد الإسلام في مصدره التـشريعي المـقدّس \_القـرآن الكـريم والسنّة الشريفة \_ يحتّ المسلمين على ذكر الله، ويأمر بكثرته والدوام عليه حـتّى الموت:

﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتَيَكَ اليَقِينُ ﴾ (١) \_ أي الموت \_.
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا أَذْكُروا اللهَ كَثِيراً وَسَبِّحوهُ بُكْرَةً وَأُصِيلاً ﴾ <sup>(٢)</sup>.

قسال المحسقّق المسولى محسمد مسهدي النراقي تتركُّ في كستابه القسيّم (جسامع السعادات)<sup>(1)</sup>:

أمّا الذكر : فالنافع منه هو الذكر على الدوام، أو في أكثر الأوقات، مع حضور القلب، وفراغ البال، والتوجّه الكلّي إلى الخالق المتعال، حتّى يستمكّن المسذكور في القلب، وتتجلّى عظمته الباهرة عليه، وينشرح الصدر بشروق نوره عسليه، وهسو غاية ثمرة العبادات. وللذكر أوّل وآخس، فأوّله يسوجب الأنس والحبّ، وآخس يوجبه الأنس والحبّ، والمطلوب منه ذلك الحبّ والأنس. فإنّ العبد في بداءة الأمر يكون متكلّفاً بصرف قلبه ولسانه من الوسواس والفضول إلى ذكر الله، فإن وُفّق

- (١) الحجر : ٩٩.
- (٢) الأحزاب : ٤١.
  - .re : 16 (r)
- (٤) جامع السعادات ٣ : ٣٦٢.

| مة ۱۸ متر ۲۰ |
|----------------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------|

للمداومة أنس به وانغرس في قلبه حبّ المذكور، ومن أحبّ شيئاً أكثر ذكره، ومن أكثر ذكر شيء، وإن كان تكلّفاً، أحبّه، ومن هنا قال بعضهم : (كـائدت القـرآن عشرين سنة، ثمّ تنعّمت به عشرين سنة) ولا تصدر النعم إلّا من الأنس والحبّ، ولا يصدر الحبّ إلّا من المداومة على المكائدة والتكلّف مدّة طويلة، حتّى يصير التكلّف طبعاً، وكيف يستبعد هذا وقد يتكلّف الإنسان تناول الطعام يستبشعه أوّلاً، ويكائد أكله، ويواظب عليه، فيصير موافقاً لطبعه حتّى لا يصبر عليه ؟ فـالنفس تصير معتادة متحمّلة لما تكلّفت (هي النفس ما عوّدتها تتعوّد).

ثمّ إذا حصل الأنس بذكر الله انقطع عن غير الله، وما سوى الله يفارقه عند الموت، ولا يبقى إلّا ذكر الله، فإن كان قد أنس به تمتّع به وتلذّذ بانقطاع العوائـق الصارفة عنه، إذ ضرورات الحاجات في الحياة تصدّ عن ذكر الله، ولا يـبق بـعد الموت عائق، فكأنّه خليّ بينه وبين محبوبه، فعظمت غبطته، وتخلّص من السـجن الذي كان ممنوعاً فيه عمّـا به أنسه، وهذا الأنس يتلذّذ به العبد بعد مـوته إلى أن ينزل في جوار الله، ويترقّى من الذكر إلى اللقاء.

قال الصادق عليَّالا : من كان ذاكراً لله على الحقيقة فهو مطيع، ومن كان غافلاً عنه فهو عاص، والطاعة علامة الهداية، والمعصية علامة الضلالة، وأصلهما من الذكر والغفلة فاجعل قلبك قبلةً للسانك، ولا تحرّكه إلّا بإشارة القلب، وموافقة العقل، ورضا الإيمان، فإنّ الله تعالى عالم بسرّك وجهرك، وكن كالنازع روحه، أو كالواقف في العرض الأكبر، غير شاغل نفسك عمّا عناك ممّا كلّفك به ربّك في أمره ونهيه، ووعده ووعيده، ولا تشغلها بدون ما كلّفك به ربّك، واغسل قلبك بما الحزن، واجعل ذكر الله تعالى من أجل ذكره تعالى إيّاك، فإنّه ذكرك وهو غنى عنك، فذكره لك أجلّ وأشهى وأثنى وأتمّ من ذكرك له وأسبق، ومعرفتك بدكره لك ١٢ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

تورثك الخشوع والاستحياء والانكسار، ويتولّد من ذلك رؤية كرمه وفضله السابق، وتصغر عند ذلك طاعتك وإن كثرت في جنب منته، وتخلص لوجهه، ورؤيتك ذكرك له، يورثك الرياء والعجب والسفه والغلظة في خلقه، واستكثار الطاعة ونسيان فضله وكرمه، ولا تزداد بذلك من الله تعالى إلاّ بعداً، ولا تستجلب به على مضيّ الأيام إلاّ وحشة. والذكر ذكران : ذكر خالص بموافقة القلب، وذكر صارف لك ينفي ذكره غيره، كما قال رسول الله تيك : «أنا لا أحصي ثناء عليك أنت علمه بحقيقة سابقة ذكر الله عزّ وجلّ من قبل ذكره الله عزّ وجلّ مقداراً عند يذكر الله تعالى، فليعلم أنّه ما لم يذكر الله العبد بالتوفيق لذكره، لا يقدر العبد على يذكر الله تعالى، فليعلم أنّه ما لم يذكر الله العبد بالتوفيق لذكره، لا يقدر العبد على ذكره – انتهى كلامه رفع الله مقامه ...

أقول : من الطبيعي والوجداني إذا تعلّق القلب بمحبوب واحد فإنّه لا يتعب من ذكره بل يأنس به ويفرّ ويستوحش من غيره، كما ورد في الخبر الشريف : من استأنس بالله استوحش من الناس ، فمن يستأنس بالله يستأنس بكلّ ما فيه اسم الله ، يستأنس بتلاوة القرآن الكريم ومجالس الذكر والدعاء ومحافل العلم والوعظ والإرشاد وما شابه ذلك ، ونجد هذا المعنى يصدق في العشق الجازي والعشق الحقيقي ، فإنّ قيس العامري مجنون ليلى كتب في الصحراء اسمها ، ولمّا سئل عن عمله أجاب : أسلّي قلبي بذكراها ، وما كان يفيق من جنونه إلا عندما يسمع اسم ليلى وهكذا يفعل الحبّ والعشق بأهله ، فإنّ العاشق موحّد في قوله وفعله ، لا يرى إلا أحب ذكره ، واستأنس به ، ولا يهذكره ، ولا ينعب من ذلك ، فإنّ من أحبّ شيئاً أحبّ ذكره ، واستأنس به ، ولا يهذكره ، ولا ينعب من ذلك ، فإنّ من أحبّ شيئاً أحبّ ذكره ، واستأنس به ، ولا يهذا بلقاء حبيبه ، ولا يستعمل قاعد إلا بذكر مجوبه . أمّا إذا كان قلب الإنسان متعلّقاً بألف محبوب فإنّه يستعمل قاعدة (عنّي بعيد تكن المقدّمة .....۱۳

سعيد) وسرعان ما يتعب بذكر محبوبه الأوّل فينتقل إلى الثاني وهكذا، ومثل هذا لا يستأنس بذكر المحبوب.

وإذا أردت أن تعرف عظمة الذكر وقيمته، وأثر دوامه، فاسمع لقوله تــعالى ولأحاديث رسوله الأعظم ﷺ وأهل بيته الأطهار للميﷺ .

اللَّذِينَ آمَنوا لا تُلْعِكُمُ أَمُوالُكُمُ وَلا أَوْلادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَل ذٰلِكَ فَأُوْلَـٰ يَلْكَ هُمُ الخاسِرونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فالدنيا بمفاتنها ومظاهرها الخلّابة، ومنها الأموال والأولاد، ربما تلهي المؤمن عن ذكر الله، ونتيجة الغفلة عن الذكر الإلهي هو الخسران في الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

قال رسول الله ﷺ : عليك بتلاوة القرآن وذكر الله كثيراً، فإنّه ذكر لك في السهاء، ونورٌ لك في الأرض.

وقال الإمام العسكري للظلم : أكثروا ذكر الله وذكر الموت وتلاوة القـرآن والصلاة على النبيّ.

ولا يخفى أنّ الله سبحانه واجب الوجود لذاته، مستجمع لجميع صفات الكمال والجمال بلا نهاية، فهو مطلق العلم والعلم المطلق، وقدرة وحياة سرمدية بلا نهاية ولا بداية، فهو الأوّل وهو الآخر، وهو الظاهر وهو الباطن جلّ جلاله وعظم شأنه، فأسهاؤه الحسنى وصفاته العليا كلّها من دون بداية ونهاية، وكذلك ذكره الجـميل، فلا نهاية له.

عن الإمام الصادق للظِّلَة قال : ما من شيء إلَّا وله حدَّ ينتهي إليه، إلَّا الذكر

(١) المنافقون : ٩.

١٤ ..... ١٤ .... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

فليس له حدّ ينتهي إليه، فرض الله عزّ وجلّ الفرائض، فمن أدّاهنّ فهو حدّهنّ، إلّا الذكر فإنّ الله عزّ وجلّ لم يرض منه بالقليل، ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه، ثمّ تلا هذه الآية :

إِنَّا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا أَذْكُروا اللهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾.

قال عليَّلا : أكثروا ذكر الله ما استطعتم في كلّ ساعة مـن سـاعات اللــيل والنهار، فإنّ الله أمر بكثرة الذكر له.

وقال ﷺ : إذا ذكر العبد في اليوم مئة مرّة كان ذلك كثيراً.

وعنه للظُّلا : تسبيح فاطمة الزهراء للظُّلا من الذكر الكثير الذي قــال الله عزّ وجلّ :

﴿ أَذْكُروا اللهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾ .

فلا بدّ من الذكر الكثير والدوام عليه، وإن كان المئة من مصاديقه، وكذلك تسبيح سيّدة النساء فاطمة الزهراء تلاكَلُ ، إلّا أنّه أكثروا ذكر الله ما استطعتم في كلّ ساعة من ساعات الليل والنهار ، وإنّه سبحانه لم يرضَ منه بالقليل ، ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه.

> والعجيب أنّ العلم الذي بيد الناس إنّما هو من القليل : ﴿ وَما أُوتيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلاَ قَليلاً ﴾ . وإنّ الدنيا التي يتكالب عليها أهلها إنّما هو من القليل : ﴿ مَتاعُ الدُّنْيا قَليلُ ﴾ .

ولكن فوق العلم البشري وفوق الدنيا، هو الذكر الإلهي، فإنّه من الكــثير، ولذكر الله أكبر، ومن لم يذكر الله في ساعات حياته فإنّه يتحسّر يوم القيامة على ما فرّط. المقدّمة ......٥

قال رسول الله ﷺ : «ما من ساعة تمرّ بابن آدم لم يذكر الله فيها إلّا حَسر عليها يوم القيامة»، أي يتحسّر عليها لضياعها وإتلافها، حتّى ولو كسب فيها الدنيا وما فيها.

ومن دعاء علَّمه أمير المؤمنين على لله لنوف البطالي :

«إلهي من لم يشغله الولوع بذكرك، ولم يزده السفر بـقربك، كـانت حـياته عليه ميتة، وميتته عليه حسرة»، أي لا حياة له في الدنيا وإن كان يمشي ويأكل، فإنّه بحكم الأموات، وأمّا آخرته، فإنّه يتحسّر على ما فرّط في جنب الله وذكـره الجميل.

وفي المناجاة الشعبانيّة : «إلهي وألهمني ولهاً بذكرك إلى ذكرك \_أي يصل إلى مقام الوله والعشق ومن خصائصه أن يديم ذكر المحبوب \_وهمّتي إلى روح نجـاح أسمائك ومحلّ قدسك».

«أسألك أن تصلّ على محمّد وآل محمّد وأن تجعلني ممّن يديم ذكرك ولا ينقض عهدك».

وفي دعاء كميل عن أمير المؤمنين طلِّلا : «اللهمّ إنّي أتقرّب إليك بذكرك... وسكنت إلى قديم ذكرك لي ومنّك عليّ... يا من بدأ خلتي وذكري وتربيتي وبرّي وتغذيتي...

أتراك معذّبي بنارك بعد توحيدك وبعدما انطوى عليه قلبي من معرفتك ولهج به لساني من ذكرك واعتقده ضميري من حبّك... أتسلّط النار على وجوهٍ خرّت لعضمتك ساجدة وعلى ألسنٍ نطقت بتوحيدك صادقة وبشكرك مادحة... أسألك بحقّك وقدسك وأعظم صفاتك وأسمائك أن تجعل أوقاتي من الليل والنهار بذكرك معمورة وبخدمتك موصولة... واجعل لساني بذكرك لهجاً وقلبي بحبّك متيّماً ومن ١٦ ..... ١٦ .... يا من اسمه دواء وذكره شفاء...»<sup>(١)</sup>.

وقال للتلل : «لسان البرّ مستشهد بدوام الذكر، ومداومة الذكر خلصان الأولياء».

«المؤمن دائم الذكر كثير الفكر».

قال الإمام الصادق للَّلِّلَا ؛ أفضل الوصايا وألزمها أن لا تـنسى ربّك، وأن تذكره دائماً ولا تعصيه، وتعبده قاعداً وقائماً.

في وصيّة لأمير المؤمنين للظِّلا حين شهادته : وكن لله ذاكراً على كلّ حال. قال الله تعالى :

إنَّ في خَلْقِ السَّماواتِ وَالأَرْضِ وَأَخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ لآياتٍ لأولى الأَلْبابِ
الَّذِينَ يَذْكُرونَ اللهَ قِياماً وقُعوداً وَعلىٰ جُنوبِمِ \*<sup>(٢)</sup>.

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُروا الله قِياماً وَقُعوداً وَعلىٰ جُنوبِكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup>.
ومن الواضح أنَّ الصلاة اليومية من الذكر أيضاً:
﴿ وَأَقِم الصَّلَاةَ لِذِكْرِى ﴾<sup>(3)</sup>.

فمن كان مشغولاً بذكر الله قولاً، أو فعلاً، أو حالاً، فإنّه كان في صلاة دائماً، ومن هذا المنطلق ورد في الخبر الشريف في صفات المؤمنين والمتّقين : «وشغلهم في صلاة » أي حين التجارة التي فيها معرفة الحلال والحرام وكانت لله سبحانه، وحين

- (١) مفاتيح الجنان : ٦٢.
  - (۲) آل عمران : ۱۹۱.
    - (۳) النساء : ۱۰۳.
      - (٤) طه : ١٤.

المقدّمة ..... ١٧

العمل الذي يقصد به التقرّب إلى الله عزّ وجلّ، فإنّه يكون مشغولاً بذكر الله، مطيعاً له عارفاً بالحلال والحرام في كسبه، وكان حينئذٍ في صلاة لربّه.

قال الإمام الباقر عليَّلا : لا يزال المؤمن في صلاة ما كان في ذكر الله قائماً كان أو جالساً أو مضطجعاً، إنّ الله تعالى يقول :

﴿ الَّذِينَ يَذْكُرونَ اللهَ قِياماً... ﴾ .

عن رسول الله ﷺ : « لا تزال مصلّياً قانتاً ما ذكرت الله قائماً وقاعداً، أو في سوقك، أو في ناديك، أو حيثما كنت».

وهذا يعني أنَّ الذكر ليس القول اللساني وأفـعال الصـلاة الظـاهريّة، بـل ربما الإنسان يصلّي وله النار، كمن كان غاصباً لحقوق الناس، أو كـان سـاهياً في صلاته:

وَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ ساهونَ )<sup>(۱)</sup>، أو كان مرائياً في ركوعه وسجوده وقراءته وأذكاره.

فليس الذكر سبحان الله والحمد لله وحسب، بل هذا وكلّ قول وفعل وحال يكون في خدمة الله سبحانه.

قال رسول الله ﷺ : من أطاع الله عزّ وجلّ فقد ذكر الله، وإن قلّت صلاته وصيامه وتلاوته للقرآن، ومن عصى الله فقد نسى الله وإن كثرت صلاته وصيامه وتلاوته»، فالملاك هو الإطاعة والعصيان.

عن الحسين البزّاز قال : قال لي أبو عبد الله للظِّلَا : ألا أحدَّثك بأشدَّ ما فرض الله عزَّ وجلَّ على خلقه، قلت : بلي، قال : إنصاف الناس من نفسك ومـواسـاتك

(١) الماعون : ٥.

قال الإمام الرضا للظُّل : من ذكر الله ولم يستبق إلى لقائه فقد استهزأ بنفسه.

فمن علامات قبول الذكر الإلهي أنَّ الذاكر يشتاق إلى لقاء محبوبه ومونسه، وإلَّا مجرّد لقلقة اللسان ليس إلَّا من الاستهزاء بالنفس.

قال الإمام الصادق ﷺ في قوله تعالى ﴿ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾ ذكـر الله عــند ما أحلّ وحرّم.

قال أمير المؤمنين للظِّلْخ : الذكر ذكران : ذكر الله عند المعصية حسن جمــيل، وأفضل من ذلك ذكر الله عند ما حرّم الله، فيكون ذلك حاجزاً.

وقال لللله على الحقيقة فهو مطيع، ومن كان غافلاً عنه فهو عاص، والطاعة علامة الهداية، والمعصية عـلامة الضـلالة، وأصـلهما مـن الذكـر والغفلة.

قال الإمام الباقر للظّلِلا : ثلاث من أشدّ ما عمل العباد : إنصاف المرء من نفسه، ومواساة المرء أخاه، وذكر الله على كلّ حال، وهو أن يذكر الله عزّ وجلّ عند المعصية، يهمّ بها فيحول ذكر الله بـينه وبـين تـلك المـعصية، وهـو قـول الله عزّ وجلّ :

إِنَّ الَّذِينَ أَتَّقَوْا إذا مَسَّهُمْ طائِفٌ مِنَ الشَّيْطانِ تَذَكَّروا فَإِذا هُمْ مُبْعِرونَ ﴾.

فالمؤمن الواقعي من أبرز خصائصه ذكره لله جـلّ وعـلا دائماً وكـثيراً وفي كلّ الأحوال، فلا يفتر عن تسبيحه وتحميده وتهليله وتكبيره، وإنّــه دائماً يـطرق باب الله في أدعيته ومناجاته وأوراده وأذكاره، يتقرّب إليه بالنوافل حتّى يـصل المقدّمة ..... ۱۹

إلى مقام الحبّ الإلهي<sup>(۱)</sup>، وحينئذ ينظر بنور الله، ويكون الله سمـعه الذي يسـمع به، وبصره الذي يبصر به، فتتجلّى فيه أسماؤه الحسنى، ويكـون مـظهراً لصـفاته عزّ وجلّ.

فني الحديث القدسي : «عبدي أطعني أجعلك مثلي، أقول للشيء كن فيكون وتقول للشيء كن فيكون»، و «العبودية جوهرة كنهها الربوبيّة»، ومن يصل إلى مثل هذا المقام العظيم والمنزلة الشامخة كيف يغفل عن ذكر الله :

وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثيراً وَالذَّاكِراتِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذه الآية الشريفة تعني أنَّ الذكر الإلهي وأثره الشامخ إنَّما هو باعتبار النفس الإنسانيَّة التي ترجع بعد كمالها وتهذيبها إلى ربِّها راضية مرضيَّة، فهي تعمّ الرجال والنساء كمقام الولاية، فكلّ من الرجل والمرأة بإمكانهما أن يكونا وليّاً لله، وأن يكونا من الذاكرين والذاكرات.

ومن المعلوم أنّ متعلّق الذكر هو الله سبحانه، ثمّ كلّ ما ينسب إليه ويذكّرنا به. كالأيّام التي تتجلّى فيها قدرة الله وتدبيره :

﴿ فَذَكَّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَٱذْكُرُوا إِذْكُنْتُمُ تَلْيلاً فَكَنَّتُرَكُمْ اللهُ ﴾<sup>(٤)</sup>.

والنظر إلى وجه علي بن أبي طالب للظلِّ عبادة، لأنَّه يـذكِّر النــاظر بــالله،

- تعرّضت لبيان هذا المقام في (حبّ الله غاذج وصور)، مطبوع، فراجع.
  - (٢) الأحزاب : ٣٥.
    - (٣) إبراهيم : ٥.
  - (٤) الأعراف : ٨٦.

وكذلك النظر إلى الكعبة والقرآن الكريم ووجــه العـالم وبــاب داره، كــا ورد في الأخبار الشريفة.

ولَّـا سأل الحواريّون عيسي بن مريم : يا روح الله، من نعاشر ؟

قال : من يذكّركم الله رؤيته، ويـزيدكم في عــلمكم مــنطقه، ويـرغّبكم في الآخرة عمله.

هذا وممّـا يوجب سعادة الإنسان في الدارين هو الذكر الإلهي، وذلك في كلّ الأحوال، إلّا أنّ هناك مواقف يبتلي الإنسان فيها بالغفلة والسهو والنسيان أكثر من غيرها، فلا بدّ أن يتلفت أنّ في تلك المواقف عليه أن يذكر الله كثيراً، حتّى لا يكون مع الغافلين في تلك المواقف.

## زيادة الذكر في هذه المواقف

١ ـعند دخول الأسواق : فإنّ السوق يعدّ من أتمّ مظاهر الدنيا، وكثيراً ما ينسى الإنسان نفسه ويغفل عن ربّه عند البيع والشراء، وهمهمة المتبايعين . قال أمير المؤمنين بلظّلا :

«أكثروا ذكر الله عزّ وجلّ إذا دخلتم الأسواق وعند اشتغال النـاس فــإنّه كفّارة للذنوب وزيادة في الحسنات، ولا تكتبوا في الغافلين».

قال رسول الله ﷺ : «من ذكر الله في السوق مخلصاً عند غفلة الناس وشغلهم بما فيه كتب الله له ألف حسنة ويغفر الله له يوم القيامة مغفرة لم تخـطر عـلى قـلب بشر».

| 21 |  | المقدّمة |
|----|--|----------|
|----|--|----------|

٢ \_عند اللذّات وفي الخلوات : أكثر الناس لا يعصي الله في محضر الآخرين حياءً وخوفاً من الفيضيحة، ولكن لقلّة معرفته ولجهله يعصي الله في خلواته وفي محضر الله سبحانه، فني مثل هذه المواقف من الطبيعي أن يحتاج الإنسان إلى الذكر الإلهي والمذكّر الإلهي، ليعصمه عن الغفلة والسهو.

قال أمير المؤمنين علي للﷺ : «أسـخن الخـلوة بـالذكر، وأصـحب النـعم بالشكر».

وقال الإمام الصادق للظِّلْة : «شيعتنا الذين إذا خلوا ذكروا الله كثيراً».

وقال الإمام الباقر ظلِّلا : «في التـوراة مكـتوب : يـا مـوسى، اذكـرني في خلواتك وعند سرور لذّاتك، أذكرك عند غفلاتك».

الغضب على نحوين : رحماني وشيطاني، فالغضب في غير محلّه، وما لم يكن نله سبحانه فهو من الشيطان الرجيم . والمؤمن لا يغضب إلاّ لله وفي الله ، فلا تأخذه في الله لومة لائم . إلاّ أنّه في كثير من الأحيان تتغلّب القوّة الغضبيّة في مقام الانـتقام وما شابه على القوّة العاقلة، فيكون غضبه من الغضب الشـيطاني الذي لا يحمد عقباه، ويحضره الشيطان مسروراً به، ليضلّه عن الصراط المستقيم ويـغويه عمن الحقّ، فيصمّ سمعه ويعمى بصره، ويتبع الباطل، متخبّطاً في ظلام الجهل والعصبيّة التي هي ضرب من الجنون. في مثل هذا الموقف الخطير على الإنسان أن يذكر ربّه :

٣\_عند الغضب :

قال رسول الله ﷺ : «أوحى الله إلى نبيّ من أنبيائه : ابن آدم اذكرني عند غضبك أذكرك عند غضبي فلا أمحقك فيمن أمحق»، وهذا من بساب ﴿ أَذْكُمروني أَذْكُرْكُمْ ﴾.

٤ ـ عن همتك إذا هممت :

العمل الذي يصدر من الإنسان اختياراً تتقدّمه الإرادة التي هي عبارة عن تصوّر الفعل، والتصديق بفائدته، والشوق، فالشوق المؤكّد المحرّك للعضلات الذي يصدر منه الفعل مباشرة، فيهمّ الفاعل على العمل، في مثل هذا الموقف عليه أن يذكر الله سبحانه ويحاسب نفسه في أفعاله وأعماله فإنّها لله أو لغيره، وكذلك إذا ابتلى بالهمّ والغمّ ـ الغمّ على ما مضى والهمّ على المستقبل المجهول ـ فعليه أن يذكر الله، وهكذا في كلّ موقف خطر كحضور القسمة والحكم بين المتخاصمين وما شابه ذلك.

قال رسول الله ﷺ : «اذكر الله عـند همّك إذا همـمت، وعـند لسـانك إذا حكمت، وعند يدك إذا قسمت».

## ٥ ـ عند لقاء العدوّ :

من المواقف الصعبة ساحات الوغى، فإنّ الشيطان يخوّف المؤمنين بكثرة الأعداء، فعليهم أن يذكروا الله كثيراً ويتخلّصوا من شروره وأحزابه وأعوانه من الجنّ والإنس، ووساوسهم وتثبيطهم العزائم.

إِذَا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا إذا لَقِيتُمْ فِنَةً فَاثْبُتوا وَآذْكُروا اللهَ كَثيراً ﴾<sup>(1)</sup>.

(١) الأنفال : ٤٥.

المقدّمة ..... ۲۳

قال أمير المؤمنين علي للظَّلا : «إذا لقيتم عدوّكم في الحرب فأقلّوا الكـلام، وأكثروا ذكر الله».

٦ ــعند الطعام : عن أمير المؤمنين للظِّلَة : أكثروا ذكر الله على الطعام ولا تطغوا، فإنّها نعمة من نعم الله ورزق من رزقه، يجب عليكم فيه شكره وحمده.

٧ ـ عند حَلَق الذكر :

عن الحسن بن علي طليَّكْ : قال رسول الله ﷺ : بادروا إلى رياض الجــنَّة. فقالوا : وما رياض الجنَّة ؟ قال : حَلَق الذكر .

وهذا لا يعني كها عند بعض الصوفيّة أن يتركوا الواجبات ويكتفوا بحلقات ذكريّة بحركات خاصّة من الدروشة الباطلة الضالّة المضلّة.

وروي أنّ رسول الله تمليمًة خرج على أصحابه فقال : ارتعوا في رياض الجنّة . قالوا : يا رسول الله ، وما رياض الجنّة ؟ قال : محالس الذكر ، اغدوا وروحوا واذكروا ، ومن كان يحبّ أن يعلم منزلته عند الله ، فلينظر كيف منزلة الله عنده ، فإنّ الله تعالى ينزل العبد حيث أنزل العبد الله في نفسه ، واعلموا أنّ خير أعمالكم عند مليككم وأزكاها وأرفعها في درجاتكم وخير ما طلعت عليه الشمس ذكر الله تعالى ، فإنّه تعالى أخبر عن نفسه فقال : أنا جليس من ذكرني . وقال سبحانه : ﴿ فَاذْكُرونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ يعني اذكروني بالطاعة والعبادة أذكركم بالنعم والإحسان والرحمة والرضوان<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار ٩٠ : ١٦٣ ، عن عدَّة الداعي : ١٨٦ .

٢٤ ..... الذكر يعني مجالس العلم النافع والعمل الصالح. ومجالس الذكر يعني مجالس العلم النافع والعمل الصالح. قال لقهان لابنه : يا بني، احذر الجالس على عينيك، فإن رأيت قوماً يذكرون الله عزّ وجلّ فاجلس معهم، فإنّك إن تكن عالماً يزيدوك علماً، وإن كنت جاهلاً علّموك، ولعلّ الله أن يطلعهم برحمة فيعمّك معهم، وإذا رأيت قوماً لا يذكرون الله فلا تجلس معهم، فإنّك إن تكن عالماً لا ينفعك علمك، وإن تكن جاهلاً يزيدوك جهلاً، ولعلّ الله أن يظلّهم بعقوبة فيعمّك معهم.

## آثار الذكر وثمراته

الذكر من المعاني الإضافيّة التي يتوقّف تعقّلها وتصوّرها على تصوّر مـعانٍ أخرى، فالذكر واسطة بين الذاكر والمذكور، كالعلم بين العالم والمعلوم.

والإنسان المؤمن هو الذاكر لله، فالمذكور هو الله سـبحانه، والذكـر حـالة الحضور واليقظة في خدمة ربّ العالمين بقولٍ أو فعل.

وللذكر الإلهي آثار وثمـرات كـلّية وجــزئيّة، روحـيّة وجــديّة، فـرديّة واجتماعيّة، في الدنيا والآخرة. فالمجتمع الذاكر لله عزّ وجلّ يمتاز عن غَيره بحكومة الفضائل الأخلاقيّة وتسوده السجايا الكريمة، حتّى تكون الدنيا مزرعة الآخـرة، فيعيش الإنسان تلك الحياة الطيّبة التي وعدها الله سبحانه.

وإنما نعرف ثمرات الذكر ممّن يسعلم بهسا، من خلال الآيسات القسر آنيّة والأحاديث الشريفة الصادرة عن الرسول الأعظم ﷺ وأهل بيته الأبرار الأئمة المعصومين الأطهار للبيﷺ.

فإليك تماذج من تلك الآثار التي لا تعدّ ولا تحصى، فإنّ الذكر من نِعَم الله، و ﴿ إِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لا تُحْصوها ﴾ نعمة واحدة لا يمكن إحصاؤها، فكيف بالنعم الإلهيّة الأخرى ؟ !

۱ ـ التفاعل بين الذاكر والمذكور :

ما يلفت النظر في الذكر الإلهي خاصّة أنّه هناك تفاعل بين الذاكر والمذكور كالحبّ والعشق والأنس بين الحبيبين، فربما في الناس من يذكر الآخرين إلّا أنّـه يهمل من قبلهم، ولا يعتنى به، حتّى يبيت وذكره لا ذكر، ولكن الذكر مع الله كها وعدنا سبحانه وتعالى يختلف، فإنّ من يذكر الله عزّ وجلّ فإنّ الله يذكره أيضاً، بل ويزيد برحمته الرحمانيّة والرحيميّة، وبلطفه الخاصّ.

قال عزّ من قائل : فَاذْكُروني أَذْكُرْكُمْ وَآشْكُروا لي وَلا تَكْفُرُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.
وليس هذا في الذكر الإلهي وحسب بل في النصرة الإلهيّة وغيرها كذلك :
إِنْ تَنْصُروا اللهَ يَنْصُرْكُمْ وَيُنَبَّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup>.
أَوْفُوا بِعَهْدي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup>.
فَالحركة أولاً من الإنسان ، فهو الذي يقبل على ربّه ، فإن تقدّم إليه خطوة فإنّ الله يتقدّم إليه بخطوات بل وأميال.

وَلَئِنْ شَكَرْتُمُ لأَزِيدَنَّكُمْ ﴾<sup>(٤)</sup>.

- (١) البقرة : ١٥٣.
  - (۲) محمّد : ۷.
  - (٣) البقرة : ٤٠.
  - (٤) إبراهيم : ٧.

آثار الذكر وثمراته ..... ۲۷

ومن يذكر الله فإنّه يذكره ويضاعف له، فينقلب الأمر تفاعلاً بين العبد وربّه فيكون المذكور ذاكراً والذاكر مذكوراً، فما أعظم هذه المنزلة الرفيعة ؟ وكأنّها من اتّحاد العقل والعاقل والمعقول.

عن الإمام الصادق للظِّلْج :

قال الله تعالى : يا ابن آدم، اذكرني في نفسك أذكرك في نـفسي ــفـيكون الإنسان مذكور الله جلّ جلاله ــابن آدم اذكرني في الخلاء أذكرك في خلاء، ابن آدم اذكرني في ملاء أذكرك في ملاء خير ملائك.

قال الله تعالى :

لا يذكرني عبد في نفسه إلّا ذكرته في ملاء من ملائكتي، ولا يذكرني في ملاء إلّا ذكرته في الرفيق الأعلى.

قال الله تعالى :

عبدي إذا ذكرتني خالياً، ذكرتك خالياً، وإن ذكرتني في ملاءٍ ذكرتك في ملاء خير منهم وأكثر.

هذا كلّه من فضل الله ورحمته الواسعة ولطفه العميم وربوبيّته القدسيّة، فذكره لعبده أن يجعله مَثله \_بفتح الميم \_كما ورد في الخبر الشريف (عبدي أطعني حتّى أجعلك مَثلي ...) فالعبد الذاكر المطيع لمولاه المخالف لهواه، الصائن لنفسه، يصل إلى قاب قوسين أو أدنى من رحمة الله جلّ جلاله. كلّ ذلك تشريفاً لبني آدم وتكرياً له:

﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنا بَنِي آدَمَ ﴾ (١).

(١) الإسراء : ٧٠.

وفي مناجاة الذاكرين للإمام زين العابدين : «وقلت وقولك الحقّ ف فَاذْكُروني أَذْكُرْكُمْ ﴾ فأمرتنا بذكرك ودعوتنا عليه أن تذكرنا تشريفاً لنا وتفخيماً وإعظاماً، وها نحن ذاكروك كما أمرتنا، فأنجز لنا ما وعدتنا يا ذاكر الذاكرين».

فربّنا الكريم يذكر عبده المؤمن المطيع بالرحمة والبركة وخير الدنيا والآخرة، وأمّا من كان من الطغاة الجبابرة الجائرين، فإنّه إن ذكر الله، فلا ينزيده ذلك إلّا خسراناً، ويكون بحكم القرآن الكريم الذي هو من مصاديق الذكر الأتمّ.

إنَّا نَحْنُ نَزَّلْنا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحافِظونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿ وَنُنَزَّلُ مِنَ القُرْآنِ ما حُموَ شِعَاءً وَرَحْمَةً لِللْمُؤْمِنِينَ وَلا يَرْدُ الظَّالِينَ إلا خَساراً ﴾ (٢).

فمثل هؤلاء العصاة إن ذكروا الله، فإنّه يذكرهم بـاللعنة والعـذاب وبـئس المصير.

قال الإمام الصادق للَّلِلَا : أوحى الله تسبارك وتـعالى إلى داود للَّلِلا : قسل للجبّارين لا يذكروني، فإنّه لا يذكرني عـبد إلّا ذكـرته، وإن ذكـروني ذكـرتهم فلعنتهم.

والجبّارية وإن كان المصداق الأتمّ لها فرعون وأمثاله، إلّا أنّها مــن الكـلّي ذات التشكيك ذات مراتب طولية وعرضية، وكلّ من يعصي الله فهو جبّار بالنسبة، فلا تغفل.

(١) الحجر : ٩.

(٢) الإسراء : ٨٢.

آثار الذكر وثمراته ..... ۲۹

٢ ـ يذكر الذاكر في السهاء :

الإنسان الأرضي الترابي لو ذكر الله سبحانه، فإنّه يحلّق في سماء الفـضائل والمكارم حتّى يذكر في السماء بين ملائكة الله عزّ وجلّ، وربما يكمون في الأرض مجهولاً مغموراً لا يعرف، ولكن تعرفه ملائكة السماء ويكون من أهـل النـور في الأرض، فلا يعيش في ظلام الجهل والشقاء.

قال رسول الله ﷺ : عليك بتلاوة القرآن وذكر الله كثيراً، فإنّه ذكر لك في السهاء ونورٌ لك في الأرض.

ومن يعيش والنور يسعى بين يديه، فإنّه يأمن السقوط في الحُفَر، ولا ير تطم بالجدار، وهذا أمر واضح البرهان.

٣\_الاحتراس عن غضب الله :

المؤمن يخاف الله ويرجوه، فالرجاء والخوف نوران في قلبه، فلا يأمن مكر الله وغضبه، ويحترس من نقمته بلطفه وكرمه ورحمته، فيهرب منه إليـه، كـالطفل الذي يلتي بنفسه في حضن أمّه، وإن كان تضربه تأديباً. قال أمير المؤمنين للظّلا : احترسوا من الله عزّ ذكره بكثرة الذكر. وربما المعنى : اجعلوا لأنفسكم حارساً يحرسكم من البلايا والمصائب، وذلك بذكر الله سبحانه، فهو خبر حارس.

٤-خواصّ العباد : الناس مع الله سبحانه على نوعين : منهم من عامّة الناس ، ومنهم من خواصّ ٣٠ ..... ٣٠ يعاد الله عنه المعلم الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي عباد الله ، وكلّ واحد بفطر ته السليمة ﴿ فِطْرَةَ اللهِ الَّتي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾ (١)، يجب أن يكون من خاصّة أولياء الله ، وهناك عوامل تقرّبه إلى هذا المقام الشامخ، ومنها ذكر الله سبحانه.

قال النبيّ ﷺ عندما سأله رجل أن يكون أخصّ الناس إلى الله تعالى : «أكثر ذكر الله تكن أخصّ العباد إلى الله تعالى».

قيل له ﷺ : من أكرم الخلق على الله ؟ قال : أكثرهم ذكراً لله وأعـلمهم بطاعته.

٥ \_الار تواء عند الموت :

الذاكر يرتوي بشراب طهور عند موته. إنّ في الجنّة شراباً طهوراً ولبناً وعسلاً، وإذا مات المرء قامت قيامته، وإنّ القبر إمّا روضة من رياض الجنّة أو حفرة من حفر النيران، وعند الاحتضار يفتح عين الإنسان البرزخيّة، كما يفتح سمعه، فيرى عوالم الآخرة من الثواب والعقاب، فمن كان ذاكراً لله سبحانه طيلة حياته، فإنّه لا يصاب بالعطش، بل يرتوي من كأسٍ دهاقاً، فيه لذّة للشاربين، ويحلو له الموت ونزع الروح، وأمّا من كان غافلاً عن ذكر الله، وكان من الفاسقين، فإنّه من شدّة هول المطّلع يصاب بالعطش الشديد ويلهت عطشاً، فيسق من ماء كالغسلين.

قال رسول الله ﷺ : كلّ أحد يموت عطشان إلّا ذاكر الله.

ومن لطف الله ما ذكرته في شرح الرواية مقدّمة كان مـن الإلهـام أوّلًا، ثمّ

(١) الروم : ٣٠.

آثار الذكر وثمراته ..... ٢٦ أخيراً سألني أحد<sup>(١)</sup> الإخوة العاملين في مكتبة آية الله المرعشي النجني العامّة بقم المقدّسة عن رواية وجدها في كتاب خطّي بأنّه ورد في الحديث الشريف أربعة يشربون من الكوثر قبل موتهم وفي آخر لحظة من حياتهم، وقد ذكر في الكتاب ثلاثة وكان يسألني عن الرابع وأمّا الثلاثة فهم : من برّ والديه، وأن لا يردّسائلاً من بابه، وقرض الحسن.

وأمَّا الرابع فلم يكتب عنه، فقلت له : لعلَّه الذاكر لله لأنَّه ورد في الخبر النبويّ الشريف «كلّ أحد يموت عطشاناً إلَّا ذاكر الله»، فإنَّه قبل موته يشرب من الكوثر حتَّى لا يموت عطشاناً، ثمّ شكرت الله على ما تفضّل عليّ أن جعل ما خطر في ذهني مطابقاً للرواية.

٦ - سلامة الموت : الإنسان كما يحبّ أن يعيش بسلامة وصحّة وعافية ، فإنّه يودّ أيضاً أن يكون موته بسلام :

سَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَموتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّاً ﴾ (٢).

والمؤمن يموت بعافية وبسلامة الموت وحسن الميتة، ومن يتعسّر في موته من المؤمنين فإِنّما ذلك كفّارة لذنوبه، فإنّ الله من حبّه له، وليدخله الجنّة، يـطهّره قبل موته بالمصائب والمتاعب والحياة الصعبة في الماديات من الفسقر والأمـراض وما شابه ذلك، وإذا لم يغفر له، فإنّه يبتلي بعسر الموت، حتّى لا يخرج من الدنـيا

(١) الأخ طالبي.

(۲) مريم : ۱۵.

- إلّا والله سبحانه راضٍ عنه :
- وَرِضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ ﴾<sup>(١)</sup>.
- ( زَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضوا عَنْهُ ذَٰلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظيمُ ﴾
   (٢).

فمن يذكر الله فإنّ الله يتفضّل عليه بالنعم الجسيمة في الدنيا وفي الآخرة فمن آثار الذكر الدنيوية، أنّه لا يموت بصاعقة سماوية من الرعد والبرق.

قال الإمام الصادق ﷺ : الصاعقة تصيب المؤمن والكافر، ولا تمصيب ذاكراً.

۷\_لسان الصدق :

من أدعية إبراهيم الخليل لللله أن ﴿ أَجْعَلْ لِي لِسانَ صِدْقٍ فِي الآخرينَ ﴾ <sup>(٣)</sup> فالمرء يحبّ أن يذكر من بعد موته بالخير والإحسان وصدق الأقوال والأفعال، فمن غرائزه (غريزة حبّ الخلود)<sup>(٤)</sup>، والإسلام بنهجه القويم هدى هذه الغرائىز إلى كمالها وجمالها، فجعل قوام غريزة حبّ الخلود في العلم النافع والولد الصالح والصدقة الجارية التي يتركها من بعد موته، فعلّم الإنسان كيف يعيش صادقاً، وكيف يموت صادقاً، ويترك من بعده ثروة من الثناء الجسميل والذكر الحسن ولسان صدق في الآخرين، وكيف يكون اسمه في عداد الطيّبين الأخيار، الذين

- (١) التوبة : ٧٢.
- (۲) المائدة : ۱۱۹.
- (٣) الشعراء : ٨٤.
- (٤) لقد ذكرت تفصيل الغرائز في ( علم النفس الإسلامي )، فراجع .

آثار الذكر و ثمراته ..... ٣٣ خدموا لله بخدمة دينه و خدمة خلقه .

قال أمير المؤمنين علي لمليَّلا : «من اشتغل بذكر الله طيِّب الله ذكره».

- (۱) آل عمران : ۸۵.
- (٢) الأحزاب : ٧١.
  - (٣) المائدة : ١١٩.
    - (٤) التوبة : ٧٢.
  - (٥) التوبة : ١١١.
    - (٦) غافر : ٩.
  - (٧) الدخان : ٥٧.
  - (٨) الجاثية : ٣٠.

- ﴿ وَمَسَاكِنَ طَيَّبَة فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ ذَلِكَ الفَوْزُ العَظيم ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ خالِدينَ فيها أبتداً ذٰلِكَ الفَوْزُ العَظيم ﴾ <sup>(٢)</sup>.
   ﴿ يا لَيْتَني كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفوزَ فَوْزاً عَظيماً ﴾ <sup>(٣)</sup>.
   ﴿ إِنِّي جَزَيْنَهُمُ التَوْمَ عِاصَبَروا أَنَّهُمْ هُمُ الفائِزونَ ﴾ <sup>(8)</sup>.
   ﴿ إِنِّي جَزَيْنَهُمُ التَوْمَ عِاصَبَروا أَنَّهُمْ هُمُ الفائِزونَ ﴾ <sup>(8)</sup>.
   ﴿ وَيَحْشَ اللَهُ وَيَتَقْدٍ فَأُولَنبْكَ هُمُ الفائِزونَ ﴾ <sup>(9)</sup>.
   ﴿ أَصْحابُ الجَنَّةِ هُمُ الفائِزونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ إِنَّ لِلسُمْتَقِينَ مَعَازاً ﴾ <sup>(9)</sup>.
   ﴿ أَمَّ اللَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ أَمَّ اللَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ أَمَّ اللَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ أَمَّا الَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ أَمَّا الَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   ﴿ أَمَّا الَّذِينَ سَعدوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيها ﴾ <sup>(1)</sup>.
   كا هناك الماتات من الروايات السَريفة، ومنها :
   كا هناك المات من الروايات السَريفة، ومنها :
   فذكر اللَّهُ يَعِعلَ الإِنسان المَومَن من السَعداء المَتقين المَعْذِي الْحُمْعَانِ اللَّعَانِ الْحَرْبُ مَنْ الْعَنْذَى الْحَانِ مَنْ الْحَرْبُ مَالَهُ مَنْ الْحَرْبُ مَنْ الْحَدْنَ مَنْ الْحَدْنَ مَالْهُ مَنْ أَنَّ مَنْ الْحَدْنُ مَالُهُ مَنْ الْحَدْنُ مَنْ الْحَدْنُ مَالْحَدْنَ مَنْ الْحَدْمَا مَنْ الْحَدْنَا مَنْ الْحَدْمَا الْحَدْنُ مَالُنُ مَا الْحَدْنُ مَالَمُ مَالْحَدْنُ مَالْحَدْنُ مَا أَلْحَدْنَ مَا أَنْ أَنْ أَنَّ مَا أَلُهُ مَا أَنْهُ مَا أَلُولُ مَا أَلْحَدْ مَا أَنْ أَنَا أَنُنُ أ
  - (١) الصف : ١٢.
  - (٢) التغابن : ٩.
  - (٣) النساء : ٧٣.
  - (٤) المؤمنون : ١١١.
    - (٥) النور : ٥٢.
    - (٦) الحشر : ٢٠.
    - (V) النساء : ۳۱.
    - (۸) هود : ۱۰۸.

**آثار الذكر وثمراته** ..... **٣٥** ..... الداخل في جنّات عدن خالدين فـيها الداخل في رحمة ربّه وفضله، ليسكن مساكن طيّبة في جنّات عدن خالدين فـيها

أبدأ، وذلك هو الفوز العظيم.

۹ \_الذکر جهاد :

الحياة عقيدة وجهاد، شعور وشعار، فالمؤمن الرسالي من يحمل المبادئ والعقائد الصحيحة، ويجاهد من أجل تشبيتها ورسوخها ودوامها في المحتمع وفي نفسه، وإنَّ الله ليحبّ المحاهدين في سبيله، وإنَّه ليبغض من يهرب من ساحات الوغسى جبناً وخوفاً، فإنَّه يحبّ المؤمن القويّ، ويبغض المؤمن الضعيف.

والغالب على المجتمعات البشريّة في نواديها ومحافلها الغفلة والنسيان : ﴿ وَلا تَكونوا كَالَّذينَ نَسوا اللهَ فَأَنْساهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾<sup>(١)</sup>.

فيخوضون في الملاهي والملاذّ، وتغرّهم الدنيا بمفاتنها الكـاذبة وزخـارفها الخادعة. إلّا أنّ الذاكر لله فيهم يعدّ كالمجاهد في سبيل الله سبحانه بل:

> قال رسول الله ﷺ : ذاكر الله في الغافلين، كالمقاتل عن الهاربين. بل يكون الذكر حينئذٍ من أحبّ الأعمال لله.

> > قال ﷺ :

أحبّ الأعمال إلى الله سبحة الحديث، قيل : وما سبحة الحديث ؟ قال : يكون القوم يحدّثون والرجل يسبّح.

(۱) الحشر : ۱۹.

١٠ \_الذكر مفتاح الصلاح :

أخبرنا أمير المؤمنين للمللة في نهجه البليغ : أنّ العلماء كمانوا في كتابتهم الرسائل بعضهم لبعض يصدرونها من باب التذكّر والموعظة وأنّها تنفع المؤمنين م بهذه الكلمات الثلاثة : «من أصلح بينه وبين الله أصلح الله بينه وبين النماس، ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته، ومن أصلح آخرته أصلح الله دنياه»، فإنّ الله يتكفّل بإصلاح حال الإنسان المؤمن ويدبّر أمره ويدبّر شأنه، فيصلح حياته في الدارين، وفي الدنيا سواء الحياة الفرديّة بينه وبين ربّه، أو الحياة الاجتماعية بينه وبين الناس، فيحييه حياة طيّبة، ويسعده في الدنيا والآخرة، وذلك هو الفوز العظيم.

ولكلّ شيء بداية ومفتاح لفتح الأبواب، ومفتاح باب الصلاح والإصلاح هو الذكر الإلهي.

قال أمير المؤمنين للكلَّةِ : دوامة الذكر قوت الأرواح ومفتاح الصلاح . وقال لملكِّةِ : أصل صلاح القلب اشتغاله بذكر الله.

وإذا صلح القلب صلحت الجوارح والجوانح الأخرى، فإنّ القـلب سـلطان البدن، والناس على دين ملوكهم، فصلاح الجوارح بصلاح القلب وعمارته بـذكر الله.

قال للَّلَلَة : «من عمّر قلبه بدوام الذكر حسنت أفعاله في السرّ والجهر». وفي الحديث القدسي : «أكيّا عبد اطّلعت على قلبه فرأيت الغالب عليه التمسّك بذكري تولّيت سياسته، وكنت جليسه ومحادثه وأنيسه». الله أكبر ما هذه المنزلة العظيمة ؟ الله خالق الكون الحيّ الحكيم، العالم بكلّ

| راته ۳۷ | لذكر وثم | آ <b>ثا</b> ر ا |
|---------|----------|-----------------|
|---------|----------|-----------------|

شيء، والقادر على كلّ شيء، يكون جليس العبد المسكين الضعيف العاجز الجاهل، فيحادثه ويناجيه في سرّه ويستأنس به، ومن استأنس بـالله اسـتوحش مـن الناس<sup>(۱)</sup>.

فيا أوصى الإمام للظِّلا إلى ابنه الحسن المحتبى للطِّلا : «أُوصيك بـتقوى الله يا بنيّ، ولزوم أمره وعمارة قلبك بذكره».

١١ ـ الذكر حياة القلوب :

لقد مدح الله سبحانه في كتابه الكريم قلوباً<sup>(٢)</sup>كالقلب السليم والمطمئنّ، كما ذمّ قلوباً كالمريض والقاسي.

والقلب المعنوي الذي يمثّله القلب الصنوبري يحيى ويموت، فإنّ موته بالذنوب والآثام والمعاصي والفواحش ما ظهر وما بطن، فإنّها ممّا تميت القملب. كما أنّ العلم والمعرفة والأذكار والأوراد والأدعية وتلاوة القرآن وغيرها، من قالها خالصاً مخلصاً، فإنّها تحيي القلوب، وتنير العقول، وتـزكّي الألبـاب، وتـشرح الصدور، فيعيش الإنسان حينئذٍ أفضل حياة، وتكون حياته حياة طيّبة، وإنّـه يسلك سبل النجاة، حتّى يفوز بسعادة الدارين.

قال أمير المؤمنين للظِّلْخ : اذكروا الله ذكراً خالصاً، تحيوا به أفـضل حــياة، وتسلكوا به طرق النجاة.

- كتبت بالتفصيل عن الأنس بالله في ( مقام الأنس بالله ) ، وهو مطبوع ، فراجع .
- (٢) لقد كتبت عن هذا بالتفصيل أيضاً في (حقيقة القلوب في القرآن الكريم)، وهـو مـطبوع، فراجع.

٣٨ ..... الذكر حياة القلوب. وقال للظلا : في الذكر حياة القلوب. وقال للظلا : من ذكر الله سبحانه أحيا قلبه، ونوّر عقله ولبّه. وقال : «الذكر نور العقول وحياة النفوس وجلاء الصدور». قال رسول الله ﷺ : بذكر الله تحيى القلوب، وبنسيانه موتها.

١٢ ـ الذكر نور القلوب :

من لم يكن له نور يمشي به فإنّه لا محالة يتخبّط في الظلام الدامس، وسرعان ما يقع في حفرة أو يصطدم بجدار، أو يعثر بحجر، أو يضلّ الطريق، فيخسر ويهلك، وهذا أمر بديهي، يقرُّ به الوجدان.

فكلَّ واحد في حياته يبحث عن نور يستضيء به في دهاليزها ودروجـها، ومن الواضح أنَّ النور ظاهر بنفسه ومظهر لغيره، والنور الأتمّ هو الله سبحانه : ﴿ اللهُ نورُ السَّماواتِ وَالأَرْضَ ﴾.

ثمّ يتمثّل هذا النور الإلهي في رسله وأنبيائه فيكون خاتم النبيّين محمّد ﷺ : ﴿ مَثَلُ نُورِهِ كَمِصْباحٍ ﴾ .

فيكون الرسول الأعظم ﷺ هـو السراج المـنير، ثمّ مـن بـعده أوصياؤه وخلفاؤه أئمّة الحقّ للميكلِّ : «وكنتم أنواراً بعرشه محدقين»<sup>(۱)</sup>، ويكون القرآن الكريم من مصاديق النور الإلهي كما يكون أحاديث النبيّ وأهل بيته كـذلك «وكـلامكم نور»<sup>(۲)</sup>.

ومن مصاديق النور في حسرم الله وعسرش الرحمسن، أي في قسلب المـوَّمن،

(١) و (٢) من زيارة الجامعة الكبيرة في كتاب مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمّي عليه الرحمة.

آثار الذكر وثمراته ..... آثار الذكر وثمراته .....

«دوام الذكر ينير القلب والفكر».

١٣ ــالذكر جلاء القلوب : من الأصول الأوّلية في علمي الأخلاق والعرفان لمن أراد السير والسـلوك إلى الله سبحانه، أن يهذّب نفسه ويزكّ قلبه بطيّ مراحل ثلاثة :

١ ــ التخلية : بمعنى أن يطهّر قلبه من الأوساخ، ويخلي نفسه مــن الصـفات الذميمة والأخلاق السيّئة، كحبّ الدنيا والتكبّر والحسد والرياء.

٢ ــوالتحلية : بمعنى أن يحلّي قلبه ويزيّنه بأثواب إيمانيّة، وحلل مطهّرة، من الأخلاق الفاضلة والسجايا الكريمة، كحبّ الله والتواضع والإخلاص ومــا شــابه ــكها هو مذكور في كتب الأخلاق والعرفان ــ.

٣ ـ التجلية : لا توقّف في السير إلى الله بل بعد مجاهدة النفس بالجهاد الأكبر، وبعد التخلية والتحلية لا بدّ للسائر السالك أن يجلّي هذه الصفات الحميدة ومكارم الأخلاق، فيصيقلها، وإلى ربّك المنتهى، ولا نهاية في ذات الله وفي أسمائه وصفاته، فيكون السالك مجاهداً وكادحاً إلى ربّه كدحاً فملاقيه، في مقعد صدقٍ عند مليك مقتدر.

فلا بدّ للقلب من جلاء، فإنّه يعلوه غبار الغـفلات والسهـوات بـارتكاب المكروهات والشهوات، فجلاءه بذكر الله عزّ وجلّ.

وإنّ القلب ليصدأ كالحديد، فجلاءه بالذكر، ومن الذكر القرآن، والأحاديث الصادرة عن رسول الله ﷺ وعن أهل بيته الأطهار، فإنّ حديثهم جلاء القلوب، وبالذكر تفتح القلوب والمسامع والأبصار، فينظر بنور الله، ويكون سبحانه سمىعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، فيرى ما لا يرى غيره، ويسمع ما لا يسمعه غيره.

قال أمير المؤمنين للطِّلْخِ :

«إنّ الله سبحانه جعل الذكر جلاء للقلوب، تسمع به بعد الوقرة، وتبصر به بعد العشوة، وتنقاد به بعد المعاندة».

«إنّ الله سبحانه لم يعطِ أحداً بمثل هذا القرآن، فإنّه حبل الله المتين، وسببه الأمين، وفيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاء غيره».

١٤ - الذكر شفاء القلوب :

لا ينكر أنّ الإنسان ذو بعدين، فإنّه مـركّب مـن روح وجسـد، وللـروح ما للجسد، وتزيد عليه من البقاء والخلود وما شـابه، فـكما أنّ الأجسـاد تـبتلي آثار الذكر وثمراته .....٤١

بالأمراض والأسقام، كذلك الأرواح ( ) والقلوب والعقول ( ).

وإذا كان القلب الصنوبري المادي يبتلى بأمراض كسدّ الشرايين، ممّـا يوجب الجلطة والسكتة القلبيّة وموت الفجأة، كذلك القلب المعنوي يبتلى بأمراض روحيّة من الصفات الذميمة، كالحسد والحقد والبغض وما شابه.

وإذا كان شفاء القلب الصنوبري يتمّ بمراجعة الطبيب واستعمال نسخته والوقاية والمعالجة، كذلك القلب المعنوي، بلا فرق بل ويزيد المعنى عملى الممادة لبقاءها وخلودها وفناء المادّة.

فلابدٌ من المراجعة إلى أطباء الروح، وهم أنبياء الله ورسله وأوصيائهم للمَهَكِلُّ ومن ثمّ ورثتهم من العلماء الصالحين. ثمّ استعمال العـلاجات الطـبّية، ولا يكـتنى بالنسخة والوصفة، فإنّها لو كرّرها ألفاً لا تنفع، ولا توجب الشفاء، ما لم تستعمل كما يقوله الطبيب، ويتحمّل مرارة الأدوية وصعوباتها.

والذكر الإلهي فيه شفاء القلوب، وإنَّ القرآن من الذكر فيه شفاء للمؤمنين، لأنّهم يطبّقون آياته في حياتهم، ولكن لا يزيد الظالمين إلّا خساراً، فإنّهم كتبت لهم الوصفات الطبّية، إلّا أنّهم لم ينجعهم ذلك، لتركهم الاستعمال.

في دعاء كميل لأمير المؤمنين للللالا : « يا من اسمه دواء وذكره شفاء»، أي أنّ أسماء الله من الدواء، ولكن إنَّما ينفع عند الاستعمال فذكره شفاء.

قال رسول الله ﷺ : «ذكر الله شفاء القلوب».

- (١) ذكرت ذلك بالتفصيل في كتاب (أخلاق الطبيب في الإسلام)، مطبوع في المجلّد الثالث من موسوعة (رسالات إسلامية)، فراجع.
  - (٢) في الكتب الأخلاقية المراد من الروح والقلب والعقل معنى ومفهوماً واحداً.

٤٢ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي « عليكم بذكر الله فإنّه شفاء، وإيّاكم وذكر الناس فإنّه داء». قال أمير المؤمنين للظِّلا : «ذكر الله دواء إعلال النفوس».

١٥ - الذكر اطمئنان القلوب :

العالم اليوم يعيش القبلق والاضطراب، فالمجتمعات البشرية الصغيرة والكبيرة مع ما عندها من التقدّم التكنولوجي والحضارة الصناعية، إلّا أنّها تعيش الدمار والدعارة والانحطاط، فما تفتح المذياع إلّا وتسمع الحروب الدامية والقتل والنهب والتكالب على جيفة الدنيا الدنيّة، فأصبح العالم البشري يحكمه قانون الغابات، فإنّ القويّ يأكل الضعيف في كلّ شيء، في السياسة والاقتصاد والشقافة وغير ذلك، وكادت الدنيا تكون المستشفى الكبرى التي يسكنها أناس ابتلوا بأنواع الأمراض، فلا تجد الصاحي إلّا النادر، والنادر كالمعدوم.

والحياة أيامها قصيرة، لها بداية ونهاية، إلاّ أنّه من الناس من كان بـوعي كامل، عرف كيف يعيش في متن الحياة، وعرف قيمتها وأنّها مـتجر أوليـاء الله، ومزرعة الآخرة، ومنهم من عاش في هامشها، ولم يـفهم مـن الحـياة إلاّ الأكـل والشرب واتباع الملاذّ الحيوانيّة، فكانت حياته حياة حيوانية كالأنعام، بل أضلّ سبيلاً.

فتعال لنبدأ الحياة من جديد، ونستغلّ الساعة التي نحن فيها، فــندع القــلق لنعيش برغد وسعادة، وأمن وأمان واطمئنان القلوب وانشراح الصدور. قال الله تعالى : ﴿ الَّذِينَ آمَنوا وَتَطْمَنِيُّ قِلوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ القُلوبُ ﴾<sup>(۱)</sup>.

(١) الرعد : ٢٨.

آثار الذكر وثمراته ...... ٤٣

قال أمير المؤمنين للظلة : ذكر الله جلاء الصدور وطمأنينة القلوب.

في دعاء للإمام زين العابدين للظِّلَا : إلهي بك هامت القلوب الوالهة، وعلى معرفتك جمعت العقول المتباينة، فلا تطمئنَّ القلوب إلّا بذكراك، ولا تسكن النفوس إلّا عند رؤياك.

ورؤية الله إنما تكون بالقلوب التي في الصدور مطلقاً، في الدنيا والآخرة ، فإنّه عزّ وجلّ لا يرى بالأبصار والعيون التي في الرؤوس ، فــإنّه يــلزمه الجســميّة التي تتنافى مع واجبيّة الوجود لذاته .

وأيضاً في الدعاء : «إلهي فاجعلنا من الذين توشّحت [تـرسّخت ـخل] أشجار الشوق إليك في حدائق صدورهم، واطمأنّت بالرجوع إلى ربّ الأربـاب أنفسهم، وتيقّنت بالفوز والفلاح أرواحهم. قال أمير المؤمنين للكلٍ في غرره : «بالذكر يشرح الصدر». «الذكر يشرح الصدر».

١٦ ـ الذكر مفتاح الأنس : والإنسان بطبعه المدني يألف ويؤلف، وسرعان ما يستأنس بـشيء، فـ إنّه اشتقّ من الأنس فسمّي إنساناً، وربما يأنس بما لا قيمة له، من الوهميّات والأمور الزائلة، أو يأنس بصديق فيبيح له سرّه، فينقلب يوماً عدوّاً له، فيندم على أنسـه وحبّه الذي كان في غير محلّه.

والأنس الواقعي الذي لا ندامة فيه، لا في الدنيا ولا في الآخرة، هو الأنس بالله سبحانه، ومن كان الله مؤنسه وأنيسه، فأيّ شيء يفقد حينئذٍ، فماذا فقد مـن وجده، وماذا وجد من فقده؟

فمن سعادة العبد أن يأنس بحضور مولاه، ويكون بخدمته يناجيه ويلاطفه، والعبد المؤمن إذا اشتاق أن يتحدّث مع ربّه قام فصلّى وناجاه في الخلاء والملاء، وإذا اشتاق أن يسمع كلامه عزّ وجلّ، فتح كتابه الكريم القرآن الحكيم، فيتلو آياته مستبشراً برحمة ربّه وكلامه المقدّس.

وربما المرء بذنوبه وآثامه يغلق على نفسه باب المؤانسة مـع ربّــه، فــيعيش الضياع والبؤس والحرمان، فيبحث عن مفتاح يفتح به الأقفال التي وضعها عــلى قلبه :

أمْ عَلىٰ قُلوبٍ أَقْفَالُهُا ﴾<sup>(١)</sup>.
فأغلق أبواب الأنس بالله، بعد أن كان قلبه حرم الله جلّ جلاله، وفيه عرش الرحمن عزّ وجلّ، فكان يناجيه في سرّه وقلبه، حينما يدخل فيه، ويرجع إلى نفسه.
الرحمن عزّ وجلّ، فكان يناجيه في سرّه وقلبه، حينما يدخل فيه، ويرجع إلى نفسه.
الرحمن عزّ وجلّ، فكان يناجيه في سرّه وقلبه، حينما يدخل فيه، ويرجع إلى نفسه.

«ذكر الله ينير البصائر ويؤنس الضائر». «الذكر يؤنس اللبّ». «ذكر الله مؤانسة».

«إذا رأيت الله يؤنسك بذكره فـقد أحـبّك، وإذا رأيت الله يـؤنسك بخـلقه ويوحشك من ذكره فقد أبغضك».

«كن مطيعاً لله سبحانه، وبذكره آنساً، وتمثّل في حـال تـولّيك عـنه إقـباله عليك».

(۱) محتد ﷺ : ۲٤.

آثار الذكر وثمراته ...... ٤٥ قال الإمام العسكري للظِّلا : «من استأنس بالله استوحش من الناس».

- (١) البقرة : ١٦٥.
  - (٢) التوبة : ٢٤.
  - (٣) الفجر : ۲۰.
- (٤) آل عمران : ١٤.
  - (٥) إبراهيم : ٢.

- جلّ جلاله والحبّ في الله، فإنّه باقٍ ومخلّد ليسعد به الإنسان في الدارين : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنوا أَشَدُ حُبَّاً لله ﴾<sup>(١)</sup>.
  - فَسَوْفَ يَأْتِي اللهِ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَىٰ المُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).
    - ﴿ وَآتِي المَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي القُرْبِيٰ وَالتِتَامِيٰ وَالمَساكِينَ ﴾ (٣).

فهناك عوامل تـوجب حبّ الله وحبّ مـا يحبّه وحبّ مـا يـوصل إليـه، كما توجب زيادة الحبّ وأوّلها الطاعة، فإنّ الحبّ لمن يحبّ مطيع، ومنها الذكر الإلهي.

قال رسول الله ﷺ : «من أكثر ذكر الله أحبّه». وفي مناجاة الإمام زين العابدين عليك : «اللهمّ صلّ على محمّد وآله ونتّبهني لذكرك في أوقـات الغـفلة، واسـتعملني بطاعتك في أيام المهلة، وانهج لي إلى محبّتك سبيلاً سهلة، أكمل لي بها خير الدنيا والآخرة».

عن النبيّ ﷺ أنّه قال : يا ربّ، وددت أن أعلم من تحبّ من عبادك فاُحبّه ؟ فقال : إذا رأيت عبدي يكثر ذكري فأنا أذنت له في ذلك وأنا أحبّه، وإذا رأيت عـبدي لا يـذكرني فأنـا حجبته وأنا أبغضه.

- (١) البقرة : ١٦٥.
  - (٢) المائدة : ٥٤.
- (٣) البقرة : ١٧٧.

آثار الذكر و ثمراته ..... ٤٧

## ۱۸ ـ الذكر مطردة الشيطان :

إنّ الشيطان عدوّ للإنسان<sup>(۱)</sup> منذ اليوم الأوّل، وقد أقسم بعزّة الله أن يغوي جميع الناس ويضلّهم عن السبيل ويصدّهم عن الصراط المستقيم، إلّا عباد الله المخلصين. فالشيطان لبالمرصاد لإغواء الإنسان، والله لطيف بعباده، فأكرمهم بالعقل (الحجّة الباطنيّة) وأرسل إليهم الرسل والأنبياء (الححجّة الظاهريّة) وأنـزل لهم الكتب السماوية، لهدايتهم ونجاتهم من وساوس الشـياطين مـن الجـنّة والنـاس، كما جعل ذكره الأقدس يطرد الشيطان ويدحره:

وَإِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّروا فَإِذَا هُمْ يُبْعِرونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال رسول الله ﷺ :

«إنَّ الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم، فإذا ذكر الله خــنس، وإذا نسي التقم، فذلك الوسواس الخنّاس».

وعن أمير المؤمنين علي للَّلِلَا : «ذكر الله مطردة الشيطان». «ذكر الله رأس مال كلّ مؤمن، وربحه السلامة من الشيطان». «ذكر الله دعامة الإيمان وعصمة من الشيطان». «وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، شهادة ممتحناً إخلاصها... فإنّها عزيمة الإيمان، وفاتحة الإحسان، ومرضاة الرحمن، ومدحوة الشيطان».

لقد تحدّثت عن الشيطان بالتفصيل في كتاب (الشيطان على ضوء القرآن)، فراجع.
 الأعراف : ٢٠١.

في صحيفة الإمام السجّاد للتَّلَا : «وجعلت لنا عدوّاً يكيدنا ... فاقهر سلطانه عنّا بسلطانك، حتّى تحبسه عنّا بكثرة الدعاء لك فنصبح من كيده في المعصومين بك».

١٩ -الذكر أمان من النفاق :

النفاق بمعنى إبطان الباطل وإظهار الحقّ، يعني في بـاطنه يكـفر بـالله، وفي الظاهر يظهر الإيمان، وهو يعيش في المجتمع الإسلامي والإيماني، ويخدعون المؤمنين بالظاهر المقدّس، إلّا أنّ لهم علامتان :

﴿ إِنَّ الْمُنافِقِينَ يُخادِعونَ اللهَ وَهُوَ خادِعُهُمْ وَإِذا قاموا إِلَىٰ الصَّلاةِ قاموا كُسالىٰ وَلا يَذْكُرونَ اللهَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ <sup>(١)</sup>.

- أَمَّ تَرَ إِلَىٰ الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخُوانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾<sup>(٢)</sup>.
  - وَمِنْ أَهْل المَدينَةِ مَرَدوا عَلىٰ النَّفاقِ ﴾
     <sup>(٣)</sup>.
  - ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلوبِهِمْ إلىٰ يَوْمِ القِيامَةِ ﴾
    <sup>(1)</sup>.
    - الأعراب أشد كفراً ونفاقاً ؟ (٥).
  - المُنافِقونَ وَالمُنافِقاتِ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾<sup>(1)</sup>.
    - (١) النساء : ١٤٢
    - (۲) الحشر : ۱۱.
    - (٣) التوبة : ١٠١.
      - (٤) التوبة : ٧٧.
      - (٥) التوبة : ٩٧.
      - (٦) التوبة : ٦٧.

آثار الذكر وثمراته ..... ٤٩

وَعَدَ اللهُ المُنَافِقِينَ وَالمُنَافِقاتُ وَالكُفَّارُ نارَ جَهَنَّمَ ﴾<sup>(١)</sup>.

- إِنَّهُ المُنافِقِينَ وَالمُنافِقات وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكَات ﴾ (٢).
- إذْ يَقُولُ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ غَرَّ هُؤَلاءِ دِينَهُمْ ﴾ (<sup>٣)</sup>.

وإذْ يَقُولُ المُنافِقُونَ وَالَّذِينَ في قُـلوبِهِمْ مَـرَضٌ مـا وَعَـدَنا اللهُ وَرَسـولُهُ إلَّا غُروراً ﴾<sup>(٤)</sup>.

إذا جاءَكَ المُنافِقونَ قـالوا نَـشْهَدُ إنَّكَ لَـرَسولُ اللهِ وَاللهُ يَـشْهَدُ إنَّ المُـنافِقينَ لَكَاذِبونَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

- إِنا أَيُّها النَّبِيُّ جاهِدِ الكُفَّارَ وَالمُنافِقِينَ وَأَغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾<sup>(1)</sup>.
- وَتَدِّ ما فِي السَّاواتِ وَالأَرْضِ وَلَكِنَّ المُنافِقينَ لا يَفْقَهون ﴾ <sup>(٧)</sup>.
- ﴿ وَشَٰ العِزَّةُ وَلِلوَّسولِ وَلِلسُمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنافِقِينَ لا يَفْقَهونَ ﴾ (٨).

- (١) التوبة : ٦٨.
  - (۲) الفتح : ٦.
- (٣) الأنفال : ٤٩.
- (٤) الأحزاب : ١٢.
  - (٥) المنافقون : ١.
  - (٦) التوبة : ٧٣.
  - (٧) المنافقون : ٧.
  - (٨) المنافقون : ٨.

٥٠ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي الَّذِينَ أَشْتَرَوا الضَّلالَةَ بِالهُدَىٰ فَمَا رَبِحَتْ تِجارَتُهُمْ وَما كانوا مُهْتَدِينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

هذا كلّه من النفاق في العقيدة، وهناك نـفاق في العـمل كـما ورد في الخـبر الشريف عن الأئمة الأطهار : «إنّ للمنافق ثلاث علامات وإن صـلّى وصـام : إذا أوعد أخلف، وإذا اؤتمن خان، وإذا حدّث كذّب».

ومن أراد أن يتخلّص من النفاق بـقسميه، ويـامن شروره فـعليه بـالذكر الإلهي.

> قال أمير المؤمنين علي للظِّلَا : «من أكثر ذكر الله فقد برئ من النفاق».

«أفيضوا في ذكر الله جلّ جلاله، فإنّه أحسن الذكر وهو أمان من النـفاق، وبراءة من النار، وتذكير لصاحبه عندكلّ خير يقسمه الله جلّ وعزّ، وله دويّ تحت العرش».

٢٠ \_ الذكر يورث العصمة :

إنَّ العصمة على نحوين : فتارة عصمة ذاتية كليّة، وهي مختصّة بـالأنبياء والأوصياء للميَّلِيُّ بلطف خاصٌ من الله سبحانه وتعالى، فلا يـفعل المـعصوم لليَّلِا ذنباً، لعلمه بمبدء الذنوب ونتائجها، واخرى عصمة جزئية فعلية، بمعنى أنّه يعصم نفسه من البلوغ عن الذنوب والمعاصي في أفعاله وأقواله، وربما يصدر مـنه ذنـباً وسرعان ما يتوب إلى ربّه، فغير المعصوم غير معصوم، وإذا مستهم طـائف من الشيطان تذكّروا، فيرجعون إلى خالقهم، ويتوبون مـن صـغائر ذنـوبهم، فكـيف

(١) البقرة ١٣ ـ ١٦.

آثار الذكر وثمراته ..... آثار الذكر وثمراته .....

بالكبائر ؟ ! حتّى يصل بهم الأمر إلى أن يبغضوا الذنوب والدنيا، ويزهدوا فـيها، فإنّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة.

والمؤمن المتّقي في جهاده الأكبر مع نفسه الأمّارة بالسوء، يحاول أن يعتصم من كلّ ما لا يرضي الله سبحانه، ويوجب سخطه وغضبه، فـيترك الذنـوب، بـل يبغض المعاصي ويفرّ منها كما يفرّ من الأسد، ويبحث عمّـا يعصمه مـن الخـطايا والفواحش ما ظهر منها وما بطن، وممّـا يوجب العصمة الذكر الإلهي.

قال الله سبحانه في الحديث القدسي عن رسول الله ﷺ : «إذا عــلمت أنّ الغالب على عبدي الاشتغال بي نقلت شهو ته في مسألتي ومناجاتي، فإذاكان عبدي كذلك فأراد أن يسهو حلت بينه وبين أن يسهو، أولئك أولياتي حقّاً، أولئك الأبطال حقّاً».

وقال ﷺ : يقول الله عزّ وجلّ : «إذا كان الغالب على العـبد الاشــتغال بي جعلت بغيته ولذّته في ذكري، فإذا جعلت بغيته ولذّته في ذكري عشقني وعشقته، فإذا عشقني وعشقته رفعت الحجاب فيا بيني وبينه، وصيّرت ذلك تــغالباً عـليه، لا يسهو إذا سها الناس، أولئك كلامهم كلام الأنبياء، أولئك الأبطال حقّاً».

٢١ ـ الذكر يثمر انشراح الصدر : انشراح الصدر من النِّعَم العظيمة، لا يلقّاه إلّا ذو حظّ عظيم، ومـن دعـوة الأنبياء وطلبهم من الله سبحانه انشراح الصدر : ﴿ قالَ رَبِّ أَشْرَحْ لي صَدْري ﴾<sup>(١)</sup>.

(۱) طه : ۲۵.

04 الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي وهو علامة الهداية الالهيّة : أَنَ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهْديَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلام ﴾ (١). والله تفضّل على نبيّه الأكرم بذلك : أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ (<sup>٢)</sup>. فالناس على قسمين : منهم من شرح صدره للكفر : وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهُمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ ﴾ ("". ومنهم من شرح الله صدره للإسلام : أَفَنَ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلى نورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾<sup>(٤)</sup>. فضيق الصدر إنَّما يحدث أوَّلاً من الكفر في العقيدة أو العمل، وعاقبته غضب من الله ونار جهنَّم، وأمَّا انشراح الصدر فهو بالإسلام في العقيدة والعسمل أيـضاً. ونتيجته يسعى نورهم بين أيديهم، فهم على نور من ربّهم، ولهم جنّات عـرضها السماوات والأرض خالدين فيها أبدأ. فكلِّ إنسان واع متفهِّم للحياة يتحسَّس عمَّا يـوجب سـعادته وانـشراح

فكل إنسان واع متفهم للحياة يتحسّس عمّا يسوجب سعادته وانسراح صدره، ليعيش بهدوء وطمأنينة وأمن وأمان وحياة طيّبة وعيش رغيد، وممّا يثمر الانشراح الذكر الإلهي.

قال أمير المؤمنين للظلة : «الذكر يشرح الصدر».

- (١) الأنعام : ١٢٥.
  - (۲) الشرح : ۱.
- (٣) النحل : ١٠٦.
  - (٤) الزمر : ۲۲.

آثار الذكر وثمراته ..... آثار الذكر وثمراته .....

۲۲ \_ الذكر يثمر مجالسة الله :

إنّ الله سبحانه من لطفه وجوده يجالس عبده، فإنّه أقرب إليـه مـن حـبل الوريد، ويحول بين المرء وقلبه، ومجالسة الله تعني الحضور القلبي والأنس الروحي والانشراح الصدري والاطمئنان النفسي والحياة الطـيّبة، فـيسمع العـبد النـغمات الإلهيّة من مخلوقات مولاه، ولا يرى شيئاً إلّا ورأى الله قبله ومعه وبعده، لا تراه العيون، بل القلوب التي في الصدور، فيأنس بالله، ويرى نفسه حاضراً في حضرته القدسيّة، وإنّ العالم محضره، فلا يعصيه، بل يعشقه ويتغازل معه في صلواته ودعائه ومناجاته وأذكاره.

قال أمير المؤمنين علي للظُّل : «ذاكر الله مجالسه».

وقال رسول الله ﷺ : «إنّ موسى بن عمران ﷺ لمّا ناجى ربّه عزّ وجلّ، قال : يا ربّ، أبعيد أنت منّي فأناديك، أم قريب فأناجيك ؟ فأوحى الله جلّ جلاله : أنا جليس من ذكرني».

وعنه أيضاً ﷺ : «قال موسى : يا ربّ، أقريب أنت فـأناجيك ؟ أم بـعيد فأناديك ؟ فإني أحسّ صوتك ولا أراك، فأين أنت ؟ فقال الله : أنا خلفك وأمامك وعن يمينك وعن شمالك، يا موسى، أنا جليس عبدي حين يذكرني، وأنا مـعه إذا دعاني».

٢٣ \_ الذكر جذبة من الله :

من مقامات العارفين الجذبة، فإنّ تعب العماشق لا يمنفع إذا لم يكمن ممن المعشوق جذبة تجذبه، وجذوة تشعل في قلبه نيران اشتياق اللقاء. والذكر الإلهمي ٥٤ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي كما ذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي كما ذكرنا إنّما هو تفاعل متبادل بين الذاكر والمذكور ، وإن كانت الحركة من الإنسان

باختياره، إلاّ أنّ لله بركة ولطف وجذبة روحانيّة توفّق العبد على الذكر ودوامه، وهو الذي يعلّم العبد الواله العاشق كيف يذكره بحبّ وشوق وعشق.

قال أمير المؤمنين علي للظِّلا : «الذكر ليس من مراسم اللسان، ولا من مناسم الفكر ، ولكنّه أوّل من المذكور ، وثانٍ من الذاكر » .

قال الإمام الصادق للظلم : «اجعل ذكر الله من أجل ذكره لك، فإنّه ذكرك وهو غنيّ عنك، فذكره لك أجلّ وأشهى وأتمّ من ذكرك له وأسبق، فمن أراد أن يذكر الله تعالى فليعلم أنّه ما لم يذكر الله العبد بالتوفيق لذكره لا يقدر العبد على ذكره». فتعالوا يا إخوان الصفا لنكون من الرجال الأبطال :

أسألوا أهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمونَ ﴾ (٢).

قال رسول الله ﷺ في قوله تسعالى : ﴿ فَسَاسُلُوا أَهْسُ الذَّكْسِ ﴾ الذكس أنسا والأئمة عليميًا أهل الذكر<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَـوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ عـن الإمـام الصادق للجلا : «الذكر : القرآن، ونحن قومه ونحن المسؤولون».

عن الإمام الباقر للظَلَّة : «الذكر رسول الله وأهل بـيته أهـل الذكـر، وهـم المسؤولون».

- (۱) النور : ۳۷.
- (٢) النحل : ٤٣.
- (٣) تحدَّثت عن هذا المعنى بالتفصيل في رسالة ( السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة ) .

**آثار الذکر و ثمراته ...... ۵۵** 

وعن الصادق للظلخ :

«الكتاب الذكر وأهله آل محمّد».

فتعالوا لنكون مثل سـلمان المحمّدي «منّـا أهل البيت» فنكون مـن أهـل الذكر .

قال أمير المؤمنين للظلخ :

«وإنَّ للذكر لأهلاً أخذوه من الدنيا بدلاً، فلم تشغلهم تجارة ولا بيع عنه، يقطعون به أيام الحياة».

وفي حديث المعراج في صفة أهل الخير :

إذا كتب الناس من الغافلين كتبوا من الذاكرين، لا يشغلهم عــن الله شيء طرفة عين، الناس عندهم موتى والله عندهم حيّ قيّوم كريم، لا أرى في قلبهم شغلاً للخلوق.

وقال للظلة : «أهل الذكر أهل الله وحامته».

وقال الإمام الباقر للطِّلا في صفة أبناء الآخرة : «لا يمُّلُون من ذكر الله».

وقال لللله : «وكأنَّ المؤمنين هم الفقهاء أهل فكرة وعبرة ولم يصمّهم عــن ذكر الله ما سمعوا بآذانهم، ولم يعمهم عن ذكر الله ما رأوا من الزينة».

وفي حديث المعراج : «ودم على ذكري، فقال : يا ربّ، وكيف أدوم عـلى ذكرك ؟ فقال : بالخلوة عن الناس، وبغضك الحلو والحامض، وفراغ بطنك وبيتك من الدنيا».

> وقال أمير المؤمنين للنَّلِلَا : «من أحبّ شيئاً لهج بذكره». وفي دعاء كميل : «واجعل لساني بذكرك لهجاً، وقلبي بحبّك متيّماً».

٥٦ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

٢٤ ـ الذاكر في ظلّ العرش : المقصود من العرش علم الله سبحانه<sup>(١)</sup> وتمام أسهائه وصفاته، ومــن ثمــرات الذكر الإلهي أن يكون الذاكر في ظلّ عرش الله . فممّــا ناجى به موسى لليَّلِّ ربّه عزّ وجلّ : إلهي ما جزاء من ذكرك بلسانه وقلبه ؟ قال : يا موسى، أظلّه يوم القـيامة بظلّ عرشي وأجعله في كنفي<sup>(٢)</sup>. أي يكون في رحمة الله الرحيمية.

٢٥ ـ الذكر جُنّةٌ من النار : من زحزح عن النار وأدخل الجنّة فقد فاز فوزاً عظيماً، وممّــا يـوجب الخلاص من النار الذكر الإلهي، فهو جنّة واقية وقلعة حصينة. عن رسول الله عَبَلَةٌ قال : قراءة القرآن في الصلاة أفضل من قـراءة القـرآن في غـير الصـلاة، وذكـر الله كثيراً أفضل من الصدقة، والصـدقة أفـضل مـن الصـوم والصـوم جـنّة مـن النار.

ومع حذف الوسائط \_الصدقة والصوم \_ تكون النتيجة : ذكر الله كثيراً جنّة من النار .

(۱) ذكرت هذا المعنى بالتفصيل في (الإمام الحسين في عرش الله )، فراجع.
 (۲) البحار ۹۰: ١٥٦.

آثار الذكر وثمراته ..... ٥٧

يقرأ منّا، ومن كان لا يقرأ منّا أمره بالذكر، والبيت الذي يقرأ فيه القرآن ويذكر الله فيه تكثر بركته، وتحضره المـلائكة، وتهـجره الشـياطين، ويـضيء لأهـل السهاء

- ذكرت هذا المعنى بالتفصيل في كتاب ( قبسات )، مطبوع، فراجع.
  - (۲) مريم : ۳۱.
  - (٣) الإسراء : ١.
  - (٤) الدخان : ٣.

٥٨ ..... ٥٨ .... ٩٨ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ .... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ ..

٢٧ - تبديل السيّئات بالحسنات :

الذين يعملون السوء والذنىوب بجمهالة، عمندما تسصيبهم الرحممة الإلهمية لما عندهم من الصفات الحميدة كالجود والعفو عن الناس وما شمابه ذلك، فمانتهم يزدادون معرفة بالله عزّ وجلّ، ويتوبون إلى خالقهم، ويندمون على ما فعلوا من الآثام، فيبحثون عمّما يبدّل سيّتاتهم حسنات من الأعمال الصمالحة التي تموجب رضوان الله سبحانه.

فني عدّة الداعي بسنده عن النبيّ ﷺ قال : مـا جـلس قـوم يـذكرون الله عزّ وجلّ إلّا ناداهم منادٍ من السهاء : قوموا فقد بدّلت سيّتاتكم حسنات وغفرت لكم جميعاً<sup>(۱)</sup>.

## عوائق الذكر

لقد وقفنا ولو إجمالاً، وفي نبذة يسيرة جدًّا من الآيات الكريمة والروايات الشريفة على فضيلة الذكر وثماره وآثاره، وشموخ مقام الذاكرين وشرفهم وقربهم من الله سبحانه، وأمّا من أعرض عن ذكره الأقدس فإنّ حياته ستكون تعيسة، يبتلى بالبؤس والحرمان المعنوي، وإن كان يملك الدنيا وما فيها، فإنّ له معيشة ضنكاً ومو تاً سوءاً.

قال الله تعالى :

وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيامَةِ أَعْمىٰ قالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيراً قالَ كَذٰلِكَ أَتَـتْكَ آياتي فَـنَسِيتَها وَكَـذٰلِكَ اليَـوْمَ تُنْسىٰ ﴾<sup>(١)</sup>.

وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ (٢).

فالشيطان يكون ملازماً له كالصديق في الحضر، والرفيق في السفر، فهو له

- (۱) طه ۱۲۲\_۲۲۱ (۱)
- (٢) الزخرف ٣٦\_٣٨.

قرين، يوسوس في صدره، ويضلّه عن سواء السبيل، ويصدّه عن الحقّ ومتابعته، حتّى يلازمِ الباطل في كلّ شيء، ويحسب أنّه يحسن صنعاً، وإنّه من المهتدين.

إِنَّا يُرِيدُ الشَّيْطانُ أَنْ يوقِعَ بَيْنَكُمُ العَداوَةَ وَالبَغْضاءَ فِي الخَمْرِ وَالمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ ﴾<sup>(١)</sup>.

قال الإمام الرضا للظِّلا : كلُّما ألهي عن ذكر الله فهو من الميسر.

وقال أمير المؤمنين للظُّلَا : «كلَّما ألهى عن ذكر الله فهو إبليس»، ومن هـذا الباب مسجد ضرار، فتدبّر.

قال الله تعالى :

الله عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ وَلا أَوْلادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ فَأَوْلَـٰ يَكَ هُمُ الخاسِرونَ ﴾ (٢).

عن الرسول الأعظم ﷺ في تفسير هذه الآية الشريفة : هم عباد من أمّتي، الصالحون منهم، لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكـر الله وعـن الصـلاة المـفروضة الخمس.

قال أمير المؤمنين للَّلِلَا : «ليس في الجوارح أقلَّ شكراً من العين، فلا تعطوها سؤلها، فتشغلكم عن ذكر الله».

«ليس في المعاصي أشدّ من اتّباع الشهوة، فلا تطيعوها، فتشغلكم عن ذكر الله».

«من اشتغل بذكر الناس، قطعه الله سبحانه عن ذكره».

(۱) المائدة : ۹۱.

(٢) المنافقون : ٩.

عوائق الذكر ...... ٦١

يقول الإمام زين العابدين للنَّلْلَةِ : «إنّ قسوة البطنة، وفترة المـيلة، وشكـر الشبع، وغَوّة الملك، ممّــا يثبط ويبطئ عن العمل وينسي الذكر ».

فيا ناجى الله تعالى موسى : يا موسى، لا تنسني على كلّ حال، ولا تــفرح بكثرة المال، فإنّ نسياني يقسي القلب، ومع كثرة المال كثرة الذنوب.

أجل، من نسي الله فإنّه ينسى نفسه، فلا يدري من أيـن أتى ؟ وإلى أيـن يذهب ؟ وماذا يراد منه ؟ وما هي فلسفة الحياة وسرّ الخليقة ؟<sup>(١)</sup>. ﴿ وَلا تَكونوا كَالَّذِينَ نَسوا اللهَ فَأَنْساهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾<sup>(٢)</sup>.

مر ود معرور معنين لللو الله منسم المسهم » . قال أمير المؤمنين للظلا : «من نسي الله أنساه نفسه» . «من نسي الله سبحانه أنساه نفسه وأعمى قلبه» .

ومثل هذا النسيان ممّــا يوجب ابتلاء الإنســان بــالحياة الصـعبة والمـعيشة الضنكة.

يقول العلّامة الطباطبائي تتَوَنَّ في تفسيره القيّم : قوله تعالى : ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً ﴾ أي ضيّقة، وذلك أنّ من نسي ربّه وانقطع عن ذكره لم يبقَ له إلّا أن يتعلّق بالدنيا ويجعلها مطلوبه الوحيد الذي يسعى له ويهتمّ بإصلاح معيشته والتوسّع فيها والتمتّع منها، والمعيشة التي اُوتيها لا تسعه سواء كانت قليلة أو كثيرة، لأنّـه كـلّها حصل منها واقتناها لم يرضَ نفسه بها، وانتزعت إلى تحصيل ما هو أزيد وأوسع من غير أن يقف منها على حدّ، فهو دائماً في ضيق صدر وحنق عمّـا وجد متعلّق القلب بما وراءه، مع ما يهجم عليه من الهمّ والغمّ والحزن والقلق والاضطراب والخـوف

(۱) كتبت هذا الموضوع بالتفصيل في (فلسفة الحياة وسرّ الخليقة)، وهو مطبوع، فراجع.
 (۲) الحشر : ۱۹.

٦٢ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

بنزول النوازل وعروض العوارض من موت ومرض وعاهة وحسد حاسد وكيد كائد وخيبة سعي وفراق حبيب.

ولو أنّه عرف مقام ربّه ذاكراً غير ناس، أيقن أنّ له حياة عند ربّه، لا يخالطها موت، ومُلكاً لا يعتريه زوال، وعزّة لا بهاً ذلّه، وفرحاً وسروراً ورفعة وكـرامـة لا تقدّر بقدر، ولا تنتهي إلى أمد، وإنّ الدنيا دار محـاز ومـا حـياتها في الآخـرة إلّا متاع، فلو عرف ذلك قنعت نفسه بما قدّر له من الدنيا، ووسعه ما أوتـيه مـن المعيشة من غير ضيق وضنك<sup>(۱)</sup>.

وقال في قوله تعالى ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقَيِّض لَهُ شَيْطاناً ﴾ أي من تعامى عن ذكر الرحمن ونظر إليه نظر الأعشى جئنا إليه بشيطان ﴿ فَهُوَ لَهُ قَرين ﴾ أي مصاحب لا يفارقه. قوله تعالى ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبيلِ وَيَحْسَبونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدون ﴾ والمعنى : وإنّ الشياطين ليصرفون العاشين عن الذكر ويحسب العاشون أنّهم \_أي العاشين أنفسهم \_مهتدون إلى الحقّ.

وهذا \_أعني حسبانهم أنّهم مهتدون عند انصدادهم عن سبيل الحقّ \_أمارة تقييض القرين ودخولهم تحت ولاية الشيطان، فإنّ الإنسان بطبعه الأوّلي مفطور على الميل إلى الحقّ ومعرفته إذا عرض عليه، ثمّ إذا عرض عليه فأعرض عنه اتباعاً للهوى ودام عليه، طبع الله على قلبه وأعمى بصره، وقيّض له القرين، فلم يرَ الحقّ الذي تراءى له، وطبّق الحقّ الذي يميل إليه بالفطرة على الباطل الذي يدعوه إليه الشيطان، فيحسب أنّه مهتدٍ وهو ضالّ، ويخيّل إليه أنّه عسلى الحسقّ وهمو عسلى الباطل<sup>(٢)</sup>.

(١) الميزان ١٤ : ٢٤٣.

(٢) الميزان ١٨ : ١٠٢.

**عوائق الذ**کر ...... ۳۳

هذا ومن عوائق الذكر كثرة الكلام، فإنّه قد أفلح التتيّ الصموت.

وفي قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ فَهِيَ كَالحِجارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ ورد في الخبر الشريف عن النبيّ ﷺ أنّه قال : لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله، فإنّ كثرة الكلام بغير ذكر الله يقسي القلب، وإنّ أبعد الناس من الله القاسي القلب.

وعنه ﷺ أنّه قال : كلام ابن آدم كلّه عليه لا له، إلّا أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر ، أو ذكراً لله تعالى .

وقال للظلام: إنَّ ربّي أمرني أن يكون نطقي ذكراً، وصمتي فكـراً، ونـظري عبرة.

وقال 職 : الكلام ثلاثة : فرابح وسالم وشاجب، فأمّا الرابح الذي يذكر الله، وأمّا السالم فالساكت، وأمّا الشاجب فالذي يخوض في الباطل<sup>(۱)</sup>.

قال زيد بن صوحان لأمير المؤمنين للنَّلِلَا ؛ أيَّ الكلام أفضل عند الله ؟ قال : كثرة ذكر الله والتضرّع إليه والدعاء، قال : فأيّ القول أصدق ؟ قال : شهـادة أن لا إله إلّا الله<sup>(٢)</sup>.

هذا وعوائق الذكر الإلهي وموانعه كثيرة، إلّا أنّها ترجع كلّها إلى الشيطان، فهو المانع الأوّل والأخير، وهو عدوّ الإنسان، فإنّه أقسم بعزّة الله ليغويه ويـضلّه عن السبيل والصراط المستقيم، فاتّخذوه عدوّاً، ولا تتّبعوا خـطواتـه ووسـاوسه وأحزابه وأعوانه، عليهم لعائن الله أبد الآبدين.

وخلاصة الكلام: من يذكر الله ذكراً حقيقياً، فلا ريب أنَّـه يـعيش حـالة

- (١) البحار ٩ : ١٦٥، عن مشكاة الأنوار : ٥٦.
- (٢) البحار ٩٠: ١٥٦، عن معاني الأخبار : ١٩٩.

ألابِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ القُلوب ﴾ (١).

وتقديم الجار والمجرور يدلّ على حصر الاطمئنان القلبي بـذكر الله، وإذا اطمئنّ القلب اطمئنّت جميع الجوارح والجوانح، فإنّ القلب سلطان البدن، وأمّا من لم يذكر الله ويعش ويعمى عن ذكره تعالى فسوف يكون قرينه الشيطان ثمّ يتولّى أمره وسياسته ومن كان وليّه الشيطان فإنّه يخيفه لأنّه عدوّه : ﴿ إِنَّا ذَلِكُمُ الشَّيْطانُ يُخَوِّفُ أَوْلِياءَهُ ﴾<sup>(٢)</sup>. بينا يقول سبحانه : ﴿ ألا إِنَّ أَوْلِياءَ اللهِ لاخَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

فغير المؤمن الذاكر يعيش حالة الخوف والاضطراب.

- (١) الرعد : ٢٨.
- (۲) آل عمران : ۱۷۵.
  - (۳) يونس : ۲۲.

## الذكر الإلهي في القرآن الكريم

هذه موعظة حسنة ونصيحة بليغة : لَنْ كَانَ يَرْجو اللهُ وَاليَوْمَ الآخِرَ وَيَذْكُرَ اللهُ كَثيراً ﴾<sup>(٢)</sup>.
أَنَّه :
قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَ أَسْمَ رَبِّهِ فَصَلًى ﴾<sup>(٣)</sup>.
وقد خسر من :
إذا ذَكَرْتَ رَبَّكَ في القُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفوراً ﴾<sup>(٤)</sup>.

 (١) نقلت الآيات الكريمة من المعجم المفهرس على الترتيب الوارد فيه، والعجيب أنّك تجد وكأنّه هناك ارتباط وثيق بين الآيات في موضوع واحد وهو الذكر، فتدبّر.
 (٢) الأحزاب : ٢١.
 (٣) الأعلى : ١٥.
 (٤) الإسراء : ٤٦.
 (٥) المدَّقَر : ٥٥.

- (۱) آل عمران : ۱۲۵.
- (٢) الشعراء : ٢٢٧.
  - (٣) البقرة : ١٥٢.
  - (٤) الكهف : ٦٢.
    - (0) طه : ٣٤.
    - (٦) مريم : ٦٧.
  - (۷) آل عمران : ۱۹۱.

- (۱) النساء : ۱٤۲.
- (٢) الأنعام : ١٣٨.
  - (٣) الحجّ : ٢٨.
  - (٤) الحجّ : ٣٤.
- (٥) الصافًات : ١٣.
- (٦) آل عمران : ٤١.
- (٧) الأعراف : ٢٥.

٦٨ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي و وَأَذْكُرُ رَبَّكَ إذا نَسيتَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فاذكر الأنبياء وحياتهم وسيرتهم وخذ العبر والدروس من حياة الصالحين والصالحات :

- (١) الكهف : ٢٤.
  - (۲) مريم : ۱۲.
  - (۳) مريم : ٤١.
  - (٤) مر<u>ی</u>م : ٥٤.
  - (٥) مريم : ٥٤.
  - (٦) مريم : ٥٦.
  - (۷) ص : ۱۷.
  - (۸) ص : ٤١.
  - (٩) ص : ٤٥.
  - (۱۰) ص: ٤٨.

•

- (١) الأحقاف : ٢١.
  - (٢) المرسل : ٨.
- (٣) الإنسان : ٢٥.
- (٤) الأحزاب : ٣٤.
  - (٥) البقرة : ٦٣.
  - (٦) البقرة : ١٩٨.
  - (٧) البقرة : ٢٠٠.
  - (٨) البقرة : ٢٣١.
  - (٩) البقرة : ٢٣٩.
- (۱۰) آل عمران : ۱۰۲.

٧٠ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

- أَذِا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُروا اللهَ قِياماً وَقُعوداً وَعَلىٰ جُنوبِكُمْ ﴾<sup>(١)</sup>.
  - وَأَذْكُروا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي واتْقَكُمْ بِهِ ﴾ (٢).

إِذَا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا أَذْكُروا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذَا هَمَ تَقَوْمُ أَنْ يَـبْسُطوا إِلَـ يُكُمْ أَدُد يَهُمْ ﴾ (\*).

- - (۱) النساء : ۱۰۳
    - (٢) المائدة : ٧.
    - (٣) المائدة : ١١.
    - (٤) المائدة : ٢٠.
  - (٥) الأعراف : ٦٩.
  - (٦) الأعراف : ٦٩.
  - (٧) الأعراف : ٧٤.
  - (٨) الأعراف : ٧٤.
  - (٩) الأعراف : ٨٦.
  - (١٠) الأنفال : ٢٦.

الذكر الإلهي في القرآن الكريم ......٧١

فهذه كلّها من نعم الله وآلائه، وعلى كلّ مؤمن أن يذكر نعمة الله، فإنّها تذكّره بلطف الله وعنايته ورحمته الواسعة، فيتوب العبد ويرجع إلى ربّه، ويجـاهد في الله بالجهاد الأصغر والأكبر :

- إِنَا أَنَّهَا الَّذِينَ آمَنوا إِذَا لَقَيتُمْ فِئَةً قَائَبْتوا وَآذْكُروا اللَّهَ كَثَيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.
   إِنَا أَنَّهَا الَّذِينَ آمَنوا آذْكُروا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جاءَتْكُمْ جُنودٌ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   إِنَا أَنَّها الَّذِينَ آمَنوا آذْكُروا اللَّهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.
   إِنَا أَنَّها الَّذِينَ آمَنوا آذْكُروا اللَّهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.
   إِنَا أَنَّها الَّذِينَ آمَنوا آذْكُروا اللَّهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.
   إِنَا أَنَّها اللَّذِينَ آمَنوا آذْكُروا اللَّهَ ذِكْراً كَثيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.
   أَنَّها النَّاسُ آذْكُروا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ <sup>(2)</sup>.
   أَنَّها النَّاسُ آذْكُروا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ <sup>(3)</sup>.
   أَنَّه النَّاسُ آذْكُروا اللَّهُ وَآذْكُروا اللَّهُ كَثيراً لَعَلَّكُمْ تُقْلِحونَ ﴾ <sup>(0)</sup>.
   أَنَّه فَانَ كُروا اللَّهُ عِنْدَ المَسْعَرِ الحَرامِ وَآذْكُروهُ كَمَا هَداكُمْ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   فَكُلوا عِنا ذَكُر اللَّهُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   فَكُلوا عِمًا ذُكُرَ أَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   فَكُلوا عِمًا ذَكَرَ أَسْمُ اللَهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
   فَكُلوا عِمًا ذُكْرَ أَسْمُ اللَهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
  - (١) الأنفال ٤٥.
  - (٢) الأحزاب : ٩.
  - (٣) الأحزاب : ٤١.
    - (٤) فاطر : ٣.
    - (٥) الجمعة : ١٠.
    - (٦) البقرة : ١٩١.
    - (۷) الأنعام : ۱۱۸.
  - (٨) الأنعام : ١١٩.
    - (٩) الأنفال : ٢.

٧٢ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي ( الَّذينَ إذا ذُكرَ اللهُ وَجِلَتْ تُلوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلىٰ ما أَصابَهُمْ ﴾ (١). وندعو الله سبحانه أن لا نكون من الذين : وَإذا ذُكرَ اللهُ وَحْدَهُ ٱشْمَازَتْ تُلوبُ الَّذينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ ﴾ (٢). وَإذا ذِكرَ اللَّذينَ مِنْ دونِهِ إذا هُمْ يَسْتَبْشِرونَ ﴾ (٣).

ولا يخفى لمما كان الذكر الإلهي بالمعنى الأعمّ يشمل كلّ ما يـذكّر الإنسـان بــالله وكــان مـن مـصاديقه الأتمّ الأنـبياء والأوصـياء وسـيّدهم رسـول الله وأمير المؤمنين طليّتِظ، فإذا ذكر اسم عليّ طليّلاً عند بعض يشمترّ ويمتعض ويحاول أن ينكر مناقبه وفضائله، وأمّا إذا ذكر دونه من أعدائـه فـإذا هـم يسـتبشرون ويبهجون في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً، ولهم عذاب أليم. فعلينا أن نوالي الله ونوالي أنبياءه ورسله وأوصياءهم ونعادي أعـداء الله وأعـداء نـبيّه وأوصيائه الأطهار طليميُّ ، بل نترك كلّ ما لم يكن عليه اسم الله، فإنّه من الفسق والفجور :

وَلا تَأْكُلُوا مِتَّا لَمْ يُذْكَرِ أَسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾<sup>(٤)</sup>.

بل ندخل تلك البيوت التي رفع الله بيوت الأنبياء وإنّ بيت عليّ وفاطمة لمن أفضلها، كما ورد عند السنّة والشيعة :

فِ بُيوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرُ فِيها آسْمُهُ ﴾ (0).

- (١) الحجّ : ٣٥.
- (۲) الزمر : ٤٥.
- (۳) الزمر : ٤٥.
- (٤) الأنعام : ١٢١.
  - (٥) النور : ٢٦.

٠

- (۱) ق : ٤٥.
- (٢) الذاريات : ٥٥.
  - (٣) الطور : ٢٩.
  - (٤) الأعلى : ٩.
  - ٥) الغاشية : ٢١.
    - (٦) إبراهيم : ٥.
    - (V) المائدة : ١٢.
  - (۸) الکهف : ۵۷.
  - (٩) السجدة : ۲۲.

- (۱) يس : ۱۹.
- (٢) الأعراف : ١٦٥.
  - (٣) الصافات : ١٣.
    - (٤) الفرقان : ٧٣.
  - (٥) السجدة : ١٥.
- (٦) الأعراف : ٢٠١.
  - (V) الأنعام : ۸۰ .
  - (٨) السجدة : ٤.
    - (٩) غافر : ٥٨.

- الذكر الإلهي في القرآن الكريم ..... ٧٥
  - وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفوا ذٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).
- أَتَبِعوا ما أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلا تَتَبِعوا مِنْ دونِهِ أَوْلِياءَ قَليلاً ما تَذَكَّرونَ ﴾ (٢).
  - كَذٰلِكَ نُحْرِجُ المَوْتِىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾ (").
  - أَذَٰلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدوهُ أَفَلا تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

مَثَلُ الفَريقَيْنِ كَالأَعْمىٰ وَالأَصَمّ وَالبَصيرُ وَالسَّميع هَلْ يَسْتَوِيانِ مَـثَلاً أَفَـلا
 تَذَكَرُونَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

- لا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرْنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   قَيَنْهِىٰ عَنِ الفَحْشاءِ وَالمُنْكَرِ وَالبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   سَيَقولونَ الله قُلْ أَفَلا تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(٨)</sup>.
   سورَةُ أَنْزَلْنَاها وَفَرَضْنَاها وَأَنْزَلْنَا فِيها آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
  - ذٰلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾ (١٠).
    - (١) الأنعام : ١٥٢.
    - (٢) الأعراف : ٣٠.
    - (٣) الأعراف : ٥٧.
      - (٤) يونس : ٣.
      - (٥) هود : ٢٤.
      - (٦) هود : ۳۰.
      - (٧) النحل : ٩٠.
    - (٨) المؤمنون : ٨٥.
      - (٩) النور : ١.
      - (١٠) التور : ٢٧.

الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي ﴿ أَالَنَّهُ مَعَ الله قَلِيلاً ما تَذَكَّرُونَ ﴾ (١). أُصْطَف البّناتَ عَلى النّن ما لَكُمْ كَيفَ تَحْكُونَ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢). وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشاوَةً فَمَنْ مَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(٣)</sup>. وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾<sup>(٤)</sup>. وَلَقَدْ عَلَمْتُمُ النَشْأَةَ الأَوْلَىٰ فَلَوْ لا تَذَكَّرُ وِنَ ﴾ (٥). فهذه دعوة الله إلى التذكّر بكلَّ شيء يوجب الذكر والذكـرى، ولكـن إنَّــا ىتذكَّر العقلاء: ﴿ أَفَنَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَـقَ كَـمَنْ هُـوَ أَعْسَىٰ إِنَّا يَـتَذَكَّوُ أُولو الألئباب € (1). وما علينا إلَّا البلاغ المبين حتَّى لمثل فرعون اللعين : فَقولا لَهُ قَوْلاً لَيُّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشِيٰ ﴾ (٧). فما أروع هذا القرآن الكريم كتاب الحياة والسعادة : إِنَّ كِتابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبارَكُ لِيَدَّبَّروا آياتِهِ وَلِيَتَذَكَّر أُولو الألنباب ﴾ (٨).

- (١) النمل : ٦٢.
- (٢) الصافًات : ٥٥.
  - (٣) الجائية : ٢٣.
- (٤) الذاريات : ٤٩.
  - (٥) الواقعة : ٦٢.
  - (٦) الرعد : ١٩.
    - (۷) طه : ٤٤.
    - (۸) ص : ۲۹.

الذكر الإلهي في القران الكريم ..... ٧٧

أولئك العقلاء أصحاب الحجى تنفعهم الذكرى، ولا مساواة بسينهم وبين الجهلاء :

فُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّا يَتَذَكَّرُ أُولُو الألْبابِ ﴾<sup>(1)</sup>.

 هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آياتِهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّهاءِ رِزْقاً وَما يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُنيبُ ﴾<sup>(1)</sup>.

 وكلّ هذا يعلم يوم القيامة، يوم تبلى السرائر، ويرى الإنسان ما قددّمت

 uch :

 uch :

- (۱) الزمر : ۹.
- (٢) غافر : ١٢.
- (٣) النازعات : ٣٥.
  - (٤) الفجر : ٢٣.
  - (٥) البقرة : ١٢١.
  - (٦) إبراهيم : ٢٥.
  - (۷) القصص : ٤٣.

٧٨ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

- لِتُنْذِرَ قَوْماً ما أتاهُمْ مِنْ نَذيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرونَ ﴾<sup>(١)</sup>.
  - وَلَقَدْ وَصَّلْنا إِلَيْهِمُ القَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.
- وَلَقَدْ ضَرَبْنا لِلنَّاسِ في هٰذا القُرْآنَ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرونَ ﴾ (<sup>(٣)</sup>.
  - ﴿ فَإِنَّمَا يَشَّرْناهُ بِلِسانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

فهذا كلَّه من الحكمة الإلهيَّة التي تنير القلب والدرب، أي تنير الحياة الفردية والاجتماعية الباطنية والظاهرية :

﴿ وَمَنْ يُؤْتَ الحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثيراً وَما يَتَذَكَّرُ إِلَّا أُولو الألثبابِ ﴾ (٥).

وَإِلرَّاسِخونَ في العِلم يَقولونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا وما يَـذَّكَّرُ إِلَّا أُولو الألثباب ﴾<sup>(1)</sup>.

- وَلِيَعْلَمُوا أَنَّما هُوَ إِلَّهُ واحِدٌ وَلِيَذَكَرَ أُولُو الأَلْسُبابِ ﴾<sup>(w)</sup>.
   فن واجبنا الديني والاجتماعي أن نذكر أنفسنا ونذكر الناس بالله سبحانه:

   وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهارَ خِلْفَةً لَنْ أُرادَ أَنْ يَذَكَرَ ﴾

   وَمُو الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهارَ خِلْفَةً لَنْ أُرادَ أَنْ يَذَكَرَ ﴾
  - (١) القصص : ٤٦.
  - (٢) القصص : ٥١.
    - (۳) الزمر : ۲۷.
    - (٤) الدخان : ٥٨.
  - (٥) البقرة : ٢٦٩.
  - (٦) آل عمران : ٧.
  - (٧) إبراهيم : ٥٢.
  - (٨) الفرقان : ٦٢.
    - (۹) عبس : ٤.

الذكر الإلهي في القرآن الكريم ..... ٢٩ شيَنَ كَوْ مَنْ يَخْشَىٰ ﴾ <sup>(1)</sup>.
وَ وَلَقَدْ صَرَقْنا في هٰذا القُرْآنَ لِيَدً كَرُوا ﴾ <sup>(٢)</sup>.
وَ وَلَقَدْ صَرَقْناهُ بَيْنَهُمْ لِيَدً كَرُوا فَأْبِى أَكْثَرُ النَّاسِ إلا كُفوراً ﴾ <sup>(٣)</sup>.
وَ وَلَقَدْ صَرَقْناهُ بَيْنَهُمْ لِيَدً كَرُوا فَأْبِى أَكْثَرُ النَّاسِ إلا كُفوراً ﴾ <sup>(٣)</sup>.
و وَلَقَدْ صَرَقْناهُ بَيْنَهُمْ لِيَدً كَرُوا فَأْبِى أَكْثَرُ النَّاسِ إلا كُفوراً ﴾ <sup>(٣)</sup>.
و وَلَقَدْ صَرَقْناهُ بَيْنَهُمْ لِيَدً كَرُوا فَأْبِى أَكْثَرُ النَّاسِ إلا كُفوراً ﴾ <sup>(٣)</sup>.
و وَلَقَدْ فَصَلْنا الآياتِ لِقَوْمٍ يَذَكَرُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
و يَخْلُون يوم الوعيد فيتقون الله حقّ تقاته :
و وَلِباسُ التَقُوىٰ ذٰلِكَ خَيْرُ ذٰلِكَ مِنْ آياتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
و وَ إِنَا أَصَابَ الإِنسانَ مُصِيبَةُ فَنِيْ عِنْدِ نَفْسِهِ عِما كَسَبَتْ يَداهُ لَعَلَّهُ مَ يَذَكَرُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

أَخَذْنا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنينِ وَنَقْصٍ مِنْ الَّثَمَراتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

أو لا يَرَوْنَ أُنَّهُمْ يُفْتَنونَ في كُلِّ عامٍ مَرَّةً أوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لا يَستوبونَ وَلا هُمْ يَذَكَرُونَ ﴾ (٧).

- (١) الأعلى : ١٠.
- (٢) الإسراء : ٤١.
- (٣) الفرقان : ٥٠.
- (٤) الأنعام : ١٢٦.
- (٥) الأعراف : ٢٦.
- (٦) الأعراف : ١٣٠.
  - (٧) التوبة : ١٢٦.

٨٠ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي إنَّ في ذَلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَذَكَرونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

ذٰلِكَ نَتْلوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآياتِ وَالذِّكْرِ الحَكيم ﴾ (٢).

فالله سبحانه يذكّر الإنسان رحمةً به، إلّا أنّ الشيطان عدوّ الإنسان يصدّه عن ذكر الله :

إِنَّا يُريدُ الشَّيْطانُ أَنْ يوقِعَ بَيْنَكُمُ العَداوَةَ وَالبَغْضاءَ فِي الخَمْرِ وَالمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

أَنْساهُ الشَّيْطانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنينَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

أخي المسلم، إنّ في قصص الأنبياء لعبرة لمن اعتبر، فـتعال لنـعتبر بـقصّة يوسف للنِّلام، فإنّه ترك الأولى في نسيانه فلبث في السجن بضع سنين سبعة سنوات أو أكثر، فهذا لمن يغفل عن ذكر الله طرفة عين، فكيف بمن يكن غافلاً طيلة حياته، أليس هذه الحياة تكون جهنّمه ويعيش البؤس والشقاء والضنك، فتعال لنذكر الله كثيراً ليل نهار :

الأذينَ آمَنوا وَتَظْمَنِنَ قُلوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَظْمَنِنُ القُلوبُ ﴾ (٥).

والذكر هو القرآن الصامت والقرآن الناطق، فعليك بتلاوة القـرآن الكـريم واتّباع سنّة رسول الله وأهل بيته الأطهار وأصحابه الأبرار، ولا تكون من أولئك

- (١) النحل : ١٣.
- (٢) آل عمران : ٥٨.
  - (٣) المائدة : ٩١.
  - (٤) يوسف : ٤٢.
  - (٥) الرعد : ٢٨.

الذكر الإلهي في القرآن الكريم ..... ٨١ .... الذكر الإلهي في القرآن الكريم ....

الدايا أيُّها الَّذي نَزَلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ إِنَّكَ نَجْنون ﴾<sup>(١)</sup>.

فإنَّ القرآن من الله الحافظ :

إنَّا نَحْنُ نَزَّلْننا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ خَافِظونَ ﴾ (٢).

وَما أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجالاً نوحي إلَّ بِمِ فَ اسْأَلوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

فإنّ علينا السؤال وعليهم البيان إن شاؤوا : وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ ما نَزَلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرونَ )<sup>(3)</sup>.
ولا نكون من أولئك :
ما يَأْتيهم مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ إِلَّا آسْتَمَعوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ )<sup>(6)</sup>.
ما يَأْتيوم مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهم مُحْدَثٍ إِلَّا آسْتَمَعوهُ وَهُمْ يَلْعَبونَ )<sup>(6)</sup>.
أم أَتَخذوا مِنْ دونِهِ آفَة قُلْ هاتوا بُرْهانَكُمْ هٰذا ذِكْرُ مَنْ مَعي )<sup>(1)</sup>.
وَذِكْرُ مَنْ قَبْلي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمونَ الحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضونَ )<sup>(1)</sup>.
أم أَتَخذوا مِنْ دَونِهِ آفَة قُلْ هاتوا بُرْهانَكُمْ هٰذا ذِكْرُ مَنْ مَعي )<sup>(1)</sup>.
أم أَتَخذوا مِنْ دَونِهِ آفَتَكُمْ وَهُمْ بِذِكْرِ الرَّحْنِ اللَّاسَةِ مَعْرِضونَ )<sup>(1)</sup>.

- (١) الحجر : ٦.
- (٢) الحجر : ٩.
- (٣) النحل : ٤٣.
- (٤) النحل : ٤٤.
- (٥) الأنبياء : ٢.
- (٦) الأنبياء : ٢٤.
- (٧) الأنبياء : ٢٤.
- (٨) الأنبياء : ٣٦.

٨٢ ...... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي
 قُلْ مَنْ يَكْلَؤُ كُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَا مِمِنَ الرَّحْمَٰنِ بَلْ هُمْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِمْ مُعْرِضونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
 ﴿ وَهٰذا ذِكْرُ مُبارَكُ أَنْزَكْناهُ أَفَانْتُمْ لَهُ مُنْكِرونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
 ﴿ وَهٰذا ذِكْرُ مُبارَكُ أَنْزَكْناهُ أَفَانْتُمُ لَهُ مُنْكِرونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
 ﴿ وَهٰذا ذِكْرُ مُبارَكُ أَنْزَكْناهُ أَفَانْتُمُ لَهُ مُنْكِرونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
 ﴿ وَالله الذيا أَنَّ حكومة الأرض تكون بيد الصالحين، هذا ما وعدنا الله به :
 ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا في الزَّبورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبادي الصَّالحِونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
 ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا في الزَّبورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبادي الصَّالحِونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
 ﴿ وَلَقَدْ مَتَعْتَهُمْ عَبَارَةً وَلا بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
 ﴿ وَلَقَدْ مَتَعْتَهُمْ وَآباءَهُمْ حَتَىٰ نَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبادي الصَّالحِونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
 ﴿ وَعَالَ لا تُلْعَمِيمْ تِجَارَةً وَلا بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
 ﴿ وَحَالَ لا تُلْعَمْهُمْ عَتَى أَنْ أَنْ أَنْ وَحَوْرَ أَهُ أَنْ كُرُ اللَهُ وَاعَامِ الصَّلَاةِ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
 ﴿ وَتَلْكَنْ مُتَعْتَهُمْ وَآبَاءَهُمْ حَتَى نَعْدَا الذَّ كُرَ وَكَانُوا قَوْماً بوراً ﴾ <sup>(٥)</sup>.
 ﴿ وَلَنْكَنْ مَتَعْتَهُمْ وَآبَاءَ الْمَالَين المَعْلَهُ عَنْ الذَّ كُرَ وَكَانُوا قَوْماً بوراً ﴾ <sup>(٥)</sup>.

وفي مثل هذا العصر المكفهرّ الظلوم الجهول لا حيلة لنــا إلّا الذكـر الإلهــي وإقامة الصلاة :

إنَّ الصَّلاةَ تَنْهىٰ عَنِ الفَحْشاءِ وَالمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾<sup>(٧)</sup>.
أو تدري أيّها القارئ الكريم من يتّعظ بموعظتي هذه ويتّخذ إلى ربّه سبيلًا.

- (١) الأنبياء : ٤٢.
- (٢) الأنبياء : ٥٠.
- (٣) الأنبياء : ١٠٥.
  - (٤) النور : ۲۷.
  - (٥) الفرقان : ١٨.
  - (٦) الفرقان : ٢٩.
- (٧) العنكبوت : ٤٥.

الذكر الإلهي في القرآن الكريم ..... ٢٣ فيخاف يوم القيامة : ﴿ إِنَّا تُنْذِرُ مَنِ آتَبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْنَ بِالغَيْبِ ﴾ (<sup>1</sup>). ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَ ذِكْرُ وَقُرْآنَ مُبِينَ ﴾ (<sup>1</sup>). ﴿ ص وَالقُوآنُ ذي الدِّكْرِ بِلِ الَّذِينَ كَفَروا في عِزَّةٍ وَشِقاقٍ ﴾ (<sup>11</sup>). ﴿ أَوْ نَزَلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنا بَلْ هُمْ في شَكًّ مِنْ ذِكْرِي ﴾. ﴿ هٰذا ذِكْرُ وَإِنَّ لِلمُتَّعِينَ كَسْنُ مَآبٍ ﴾ (<sup>11</sup>). ﴿ هٰذا ذِكْرُ وَإِنَّ لِلمُتَّعِينَ كَسْنُ مَآبٍ ﴾ (<sup>11</sup>). ﴿ هٰذا ذِكْرُ وَإِنَّ لِلمُعَلِّمِنْ بَيْنِنا بَلْ هُمْ في شَكًّ مِنْ ذِكْرِي ﴾. ﴿ أَنْ مَوَ إِلاَ ذِكْرُ وَإِنَّ لِلمُتَعِينَ كَسْنُ مَآبٍ ﴾ (<sup>11</sup>). ﴿ أَنْ نَزَلَ عَلَيْهِ الذِّكْرِ مِنْ بَيْنِنا بَلْ هُمْ في شَكًّ مِنْ ذِكْرِي ﴾. ﴿ أَنْ تَوَيْلُ لِلْعَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهُ أَنْ كُنْتُمُ قَوْماً مُنْذِكْرَ مِنْ اللَّالِ

- (۱) یس : ۱۱.
- (۲) بس : ٦٩.
  - (۳) ص : ۱ .
- (٤) ص : ٤٩.
- (٥) ص : ٨٧.
- (٦) الزمر : ۲۲.
- (۷) فصّلت : ٤١.
- (٨) الزخرف : ٥.
- (٩) الزخرف : ٣٦.

٨٤
٨٤
٩ إِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ فهذا كلَّه من القرآن الكريم :
٩ وَلَقَدْ يَشَرْنا القُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِوْ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ وَلَقَدْ يَشَرْنا القُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِوْ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ وَلَقَدْ يَشَرْنا القُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِوْ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ العزيز :
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمنوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ إلىٰ ذِكْرِ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آلشَيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَمْ تَلْعَرْضَ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعْداً ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ أَمْ يَأْنِ رُنْنَا إلَيْكُمْ وَتَلُوبُهُمْ إلىٰ ذِكْرَ اللهِ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ إنْ هُوَ مَنْ يَغْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعْداً ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ إنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَ لِلْعَالَمَة أَذَلا تَعْقِلُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.
٩ إنْ هُوَ إِلَا ذِكْرَ لِلْعَالَمَينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

- (١) الزخرف : ٤٤.
- (٢) القمر : ١٧ + ٢٢ + ٢٢ + ٤٠.
  - (٣) الحديد : ١٦.
    - (٤) الزمر : ٢٣.
  - (٥) المجادلة : ١٩.
  - (٦) الجنّ : ١٧.
  - (۷) الأنبياء : ۱۰.
  - (۸) التکویر : ۲۷.
  - (٩) الكهف : ٨٣

٠

- (۱) طه : ۹۵.
- (۲) طه : ۱۱۳.
- (٣) الأنبياء : ٤٨.
- (٤) الصافًات : ١٦٨.
  - (٥) الصافّات : ٣.
  - (٦) المرسلات : ٥.
  - (٧) الأحزاب : ٤١.
    - (٨) البقرة : ۲۰۰.
    - (٩) الكهف : ۲۸.
    - (۱۰) النجم : ۲۹.
- (١١) المؤمنون : ٧٠.

- (١) المؤمنون : ٧١.
- (٢) الكهف : ١٠١.
  - (۳) طه : ۱۱.
  - (٤) طه : ٤٢
  - (٥) طه : ١٢٤.
- (٦) المؤمنون : ١١٠.
  - (۷) ص:۸.
  - (٨) الأتعام : ٢٨.
  - (٩) الأتعام : ٦٩.
  - (١٠) الأنعام : ٩٠.

الذكر الإلهي في القرآن الكريم ..... ١٨
( فَلا يَكُنْ في صَدْرِكَ حَرَمٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرىٰ لِل مُؤْمِنِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
فعلينا أن نتذكر ونتوب إلى الله ونعمل الصالحات، فإنّه بلطفه ورحمته يبدّل العاصي خيرات:
( إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئاتِ ذٰلِكَ ذِكْرىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِبْنَ السَيِّئاتِ ذٰلِكَ ذِكْرىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِبْنَ السَيِّئاتِ ذٰلِكَ ذِكْرىٰ لِلنَّاكِرِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِ بْنَ السَيِّئاتِ ذٰلِكَ ذِكْرىٰ لِلنَّاكِرِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِ الحَقَّ وَمَوْعِظَةً وَذِكْرىٰ لِلنَّعُوْمِنِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( ورجع مرّة أخرى إلى حياة الأنبياء لتأخذ من الذكريات الذكسرى، فهذا أيوب المبتلى عافاه الله :
( وراجع مرّة أخرى إلى حياة الأنبياء لتأخذ من الذكريات الذكسرى، فهذا أيوب المبتلى عافاه الله :
( ورا المبتلى عافاه الله :
( ورا أهْلَكُنا مِنْ قَرْيَةِ إلا لَمَا مُثْنُرِونَ ذِكْرىٰ وَمَاكُنَّا طَلِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( ورا أهْلَكُنا مِنْ قَرْيَةٍ إلا لَمَا مُثْنِرونَ ذِكْرىٰ وَمَاكُنَّا طَلِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( ورا أمْلَكُنا مِنْ قَرْيَةِ إلا لَمَا مُثْنِونَ وَرَى لِنْهُ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنا وَذِكْرىٰ لِلْعَابِدِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( ورا أمْلَكُنا مِنْ قَرْيَةٍ إلا لَمَا مُثْنِونَ وَرَى وَمَاكُنًا طَلِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).
( ورا أمَّذُلُكُ لَرَحْمَةً وَدِينَاهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ وَذِكْرىٰ وَرَى وَمَاكُنَا طَلِينَ ﴾ (<sup>(1)</sup>).

- (١) الأعراف : ٢.
- (۲) هود : ۱۱٤.
- (۳) هود : ۱۲۰.
- (٤) الأنبياء : ٨٤.
- (٥) الشعراء : ٢٠٩.
- (۴) العنكبوت : ۵۱.
  - (۷) ص : ٤٣.
  - (۸) ص : ٤٦.
  - (٩) الزمر : ۲۱.

- (۱) غافر : ۵٤.
- (۲) الدخان : ۱۳.
  - (۳) ق : ۸ .
  - (٤) ق : ۳۷.
- (٥) الذاريات : ٥٥.
  - (٦) المدَّقر : ٣١.
    - (V) طه : ۳۰.
  - (٨) الواقعة : ٧٣.
  - (٩) الحاقّة : ١٢.
  - (١٠) الحاقة : ٤٨
  - (١١) المدتّر : ٤٩.

أَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَّهُ حَياةً طَيِّبَة ﴾<sup>(٩)</sup>.

- (۱) المدَّثَّر : ٥٤، عبس : ١١.
  - (۲) يونس : ۷۱.
  - (٣) الإنسان : ١.
  - (٤) الغاشية : ٢١.
  - (٥) المزَّمّل : ١٩.
  - (٦) الأحزاب : ٣٥.
  - (۷) آل عمران : ۱۹۵.
    - (٨) النساء : ١٢٤.
      - (٩) النحل : ٩٧.

٩٠ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنَّتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَــٰئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ ﴾ (<sup>(1)</sup>). فهذه مو عظة القرآن الكريم : ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنا القُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنا أَشْياعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنا أَشْياعَكُمْ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
﴿ وَلَقَدْ تَرَكْناها آيَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ﴾ (<sup>(Y)</sup>).
وأخيراً :

- (۱) غافر : ٤٠.
- (٢) القمر : ١٧.
- (٣) القمر : ٥١.
- (٤) القمر : ١٥.
- (٥) الإنسان : ٢٩.

## أسهاء الله الحسني

قال الله تعالى :

وَللهِ الأُسْماءُ الحُسْنىٰ فَادْعوهُ بِها وَذَروا الَّذِينَ يُسلُحِدونَ في أَسْمائِهِ سَسيُجْزَوْنَ ما كانوا يَعْمَلونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

من الواضح والمعلوم أنَّ لله سبحانه وتعالى أسماءً تدلّ على ذاتـه وصفاته وأفعاله، وهذه الأسماء توقيفيّة، متوقّفة على إذن من الشارع المقدّس، وقد ورد منها ألفاً وواحد في دعاء جوشن الكبير<sup>(٢)</sup>، ومن هذه الأسماء ورد تسعة وتسعون اسماً في القرآن الكريم، تسمّى بالأسماء الحسنى.

في الدرّ المنثور للسيوطي عن أبي نعيم بإسناده عن محمد بن جعفر قال : سألت أبا جعفر بن محمّد الصادق عن الأسماء التسـعة والتسـعين التي مـن

أحصاها دخل الجنّة ؟

فقال : هي في القرآن :

(١) الأعراف : ١٨٠.

(٢) راجع مفاتيح الجنان لخاتم المحدَّثين الشيخ عباس القمّي ﷺ .

الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي .... 94 فني الفاتحة خمسة أسماء: يا الله، يا ربّ، يا رحمان، يا رحيم، يا مالك. وفي البقرة ثلاثة وثلاثون اسماً هم : يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليّ، يا عظيم، يا توَّاب، يا بصير، يا وليّ، يا واسع، يا كـافي، يـا رؤوف، يا بديع، يا شاكر، يا واحد، يا سميع، يا قابض، يـا بـاسط، يا حتى، يا قيّوم، يا غنيّ، يا حميد، يا غفور، يا حليم، يا إله، يا قريب، يا مجيب، يا عزيز، يا نصير، يا قوي، يا شديد، يا سريع، يا خبير. وفي آل عمران : يا وهّاب، يا قائم، يا صادق، يا باعث، يا منعم، با متفضّل. وفي النساء : يا رقيب، يا حسيب، يا شهيد، يا مقيت، يا وكيل، يا عـليّ، باكبر. وفي الأنفال : يا نعم الوليّ، ويا نعم النصير . وفي هود : يا حفيظ، يا مجيد، يا منّان، يا وارث. وفي الحجر : ىا خلّاق.

أسماء الله الحسني ..... ٩٣ ..... وفي مريم : ي مرد. وفي طه : يا غفًار. وفي قد أفلح : ياكريم. وفي النور : يا حقّ، يا مبين. وفي الفرقان : يا هادي. وفي سبأ : يا فتّاح. وفي الزمر : يا عالم. وفي غافر : يا غافر، يا قابل التوب، يا ذا الطول، يا رفيع. وفي الذاريات : يا رزّاق، يا ذا القوّة، يا متين. وفي الطور : يا برّ. وفي اقتربت : يا مقتدر، يا مليك.

.... 92 الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي وفي الرحمين: يا ذا الجلال والإكرام، يا ربّ المشرقين وربّ المغربين، يا باقي، ىا معىن. وفي الحديد : يا أوّل، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن. وفي الحشر : يا ملك، يا قدّوس، يا سلام، يا مؤمن، يا مهيمن، يا عزيز، يا جبّار، يا متكبّر، يا خالق، يا بارئ، يا مصوّر. وفي البروج : يا مېدئ، يا معيد. وفي الفجر : يا و تر . وفي الإخلاص : با أحد، با صمد<sup>(۱)</sup>. وقد شرحها الأعلام بشروح وافية، وبيّنوا فيضائلها وآثبارها، لا سيّا بأعدادها \_كالحساب بالحروف الأبجديّة \_ وتعدّ هذه الأسماء الحسني من الأذكار الإلهيَّة المجرَّبة ـ لا سيًّا لو كانت مع إجازة الذكر العامَّ أو الخاصّ، كما هو معلوم عند أهلم وقد استجزت سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي

(١) بحار الأنوار ٩٠ : ٢٧٢، عن الدرّ المنثور ٣ : ١٤٨.

أسماء الله الحسنى ...... ۹۵

النجني تَنْتُخ في ذلك وفي غيرها مطلقاً من الأوراد والأذكار والختومات<sup>(١)</sup>... يقول المحقّق النراقي معلّم الأخلاق الشهير في كتابه القيّم<sup>(٢)</sup>:

«الأذكسار كثيرة : كمالتهليل والتسبيح والتحميد والتكبير والحوقلة والتسبيحات الأربع وأسهاء الله الحسنى، وغير ذلك، وقد وردت في فضيلة كلّ منها أخبار كثيرة، والمواظبة على كلّ منها توجب صفاء النفس وانشراح الصدر، وكلّما كانت أدلّ على غاية العظمة والجلال والعزّة والكمال، فهي أفضل، ولذا صرّحوا بأنّ أفضل الأذكار التهليل، لدلالته على توحّده في الألوهيّة، واستناد الكلّ إليه، وربما كان بعض أسهاء الله تعالى في مرتبته أدّل، والعارف السالك إلى الله يعلم : أنّه قد ينبعث في القلب من عظمة الله وجلاله وشدّة كبريائه وكماله ما لا يكن التعبير عنه باسم.

فلذكر الله أنواع، فعن بعض الصادقين علبكَ :

«ذكر اللسان الحمد والثناء، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الخوف والرجاء، وذكر القلب الصدق والصفاء، وذكر العقل التعظيم والحياء، وذكر المعرفة

- (١) لقد سلكت في مؤلفاتي المنهج النظري والعملي معاً، فلا أكتني بالجانب العلمي أو النظري، بل أردفه ولو بنبذة يسيرة بالجانب العملي أيضاً، حتى يكون ما أمليه من العلم النافع والعمل الصالح إن شاء الله تعالى، فيكون ذخراً لمعادي يوم لا ينفع مال ولا بنون إلاّ من أتى الله بقلب سليم، فهذا الفصل من الرسالة استليتها من كتابي (زبدة الأسرار) مخطوط في الختومات والعلوم الغريبة، ليكون ختاماً وهمو مسك، وفي ذلك فىليتنافس المتنافسون العاملون المخلصون، وقد أجزت كلّ مؤمن ومؤمنة في إتيان هذه الأذكار الشريفة مع أعدادها الخاصّة تقرّباً إلى الله تعالى.
  - (٢) جامع السعادات ٣ : ٣٦٤.

٩٦ ..... ٩٦ النسر المفهوم الإسلامي الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي التسليم والرضا، وذكر السرّ الرؤية واللقاء».

وإِنَّا يكون الذاكر لله ذاكراً حقّاً عندما تتجلّى فيه كلّ هذه الحالات، وتتوحّد فيه هذه الأذكار، حتّى يكون مظهراً لذكر الله، ويجسّد الذكر في وجوده :

وَأَذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَحَيفَةً وَدونَ الجَهْرِ مِنَ القَوْلِ بِالغُدُوِّ وَالآصالِ

عن الإمامين الصادقين لللهَيْلِط :

لا يكتب الملك إلّا ما يسمع، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ أَذْكُرْ رَبِّكَ فِي نَـفْسِكَ ﴾ قال : لا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس العبد غير الله تعالى .

قال رسول الله ﷺ لأبي ذر :

«يا أبا ذرّ، اذكر الله ذكراً خاملاً. قال أبو ذرّ : قلت : وما الخامل ؟ قال : الخبي».

«خير الذكر الخفيّ».

« يفضّل الذكر الخفيّ الذي لا تسمعه الحفظة على الذي تسمعه سبعين ضعفاً».

وفي الدعاء : «إلهي فألهمنا ذكرك في الخلاء والملاء، والليل والنهار، والإعلان والإسرار، وفي السرّاء والضرّاء، وآنسنا بالذكر الخفيّ».

وعظمة الذكر بالمعرفة، فكلّما ازداد الإنسان معرفة الله سبحانه ازداد تعظيماً لذكره وأسمائه.

(١) الأعراف : ٢٠٥.

| ٩٧ |  | أسماء الله الحسنى |
|----|--|-------------------|
|----|--|-------------------|

قال رسول الله ﷺ :

يا أبا ذرّ، ليعظم حلال الله في صدرك فلا تذكره كما يذكره الجاهل عند الكلب اللهمّ أخزه، وعند الخنزير اللهمّ أخزه.

وكلَّ شيء لم يذكر عليه اسم الله فهو بحكم الميتة يقسي القلب، ويكون مــن رزق الشيطان وحظّه.

«قال إبليس : يا ربّ، ليس أحد من خلقك إلّا جعلت لهم رزقاً ومعيشة فما رزقي ؟ قال : ما لم يذكر عليه اسمي».

وهذا يعني أنَّ كلَّ ما لم يذكر عليه اسم الله فهو من حصّة الشيطان، وما كان للشيطان فليس فيه البركة، وإنَّــه يــقسي القــلب، فــيحرم ذلك عــلى أوليــاء الله، كالذبيحة التي لم يذكر عليها اسم الله، فإنّها ميتة ويحرم أكلها.

فلنذكر الله على كلّ شيء وفي كلّ الأحوال، كما علّمنا الإسلام بذلك، حتّى المرافق الصحّية والحمّـامات عندما يدخلها الداخل، فإنّه يستحبّ له أن يذكر الله، حتّى حين التخلّي، بل يستحبّ له عندما يرى غـائطه أن يـقول : الحـمد لله الذي أطعمنيه في عافية وأخرجنيه في عافية، «اللهمّ ارزقني الحلال وجـنّبني الحـرام»، وعندما يغسل الموضع ويرى الماء يقول : الحمد لله الذي جعله طاهراً، ولم يجـعله نجساً، وعندما يرفع ثوبه يسلّم، وعندما يقضي حاجته يمسح على بطنه ثلاث مرّات قائلاً : «الحمد لله الذي أماط عنّي الأذى»، وهناك مستحبّات أخرى مذكورة في الرحة.

وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدلّ على كمال الدين الإسلامي، وإنّه قد جعل لكلّ أبعاد حياة الإنشسان وتمام حقوله وفي كلّ لحظاته وأعماله وحالاته وحركاته ٩٨ ..... ٩٨ وي المفهوم الإسلامي وسكناته برامج تربويّة توجب السعادة والحياة الطيّبة، وبهذا يبقى الإسلام هو الدين الحاكم، ومن يبتغِ غير الإسلام ديناً فلن يُقبل منه.

هذا وفي بعض الأماكن عندما يأمن الذاكر من الرياء ينبغي له أن يذكر الله جهراً، حتّى يذكّر غيره بالله، بل قال أمير المؤمنين عـلي للظّيلا : «سـامع ذكـر الله ذاكر»، فيجعل المحفل محفلاً نورانياً يفوح منه عطر الذكر الإلهي. أمّا أسهاء الله الحسنى وبعض آثارها فهي كما يلي : أسماء الله الحسنى ......

| 181          | وعدده | الاسم (منّان) | ۱ ـ في سورة إبراهيم  |
|--------------|-------|---------------|----------------------|
| ٧٤٤          | عدده  | (مقتدر)       | ۲ ـ في سورة كهف      |
| ٥٢٣          | وعدده | (باعث)        | ٣_في سورة الحجّ      |
| ۳.٦          | عدده  | (قهّار)       | ٤_في سورة طه         |
| ۲۷.          | وعدده | (كريم)        | ٥ في سورة المؤمنين   |
| ۲.           | عدده  | (هادي)        | ٦ ـ في سورة الفرقان  |
| ٤٨٩          | عدده  | (فتّاح)       | ٧ ـ في سورة سبأ      |
| 077          | عدده  | (شكور)        | ٨_في سورة ملائكة     |
| <b>\ \ \</b> | عدده  | (كافي)        | ٩ ـ في سورة زمر      |
| ۲ - ۲        | عدده  | (برّ)         | ١٠ ـ في سورة طور     |
| ۱۰۰          | عدده  | ( مليك )      | ١١ ـ في سورة اقترب   |
| 1.02         | عدده  | (ذي المعارج)  | ١٢ ـ في سورة معارج   |
| ۱. ۱         | عدده  | (أعلى)        | ١٣ ـ في سورة أعلى    |
| 771          | عدده  | (أكرم)        | ١٤ ـ في سورة قلم     |
| 77           | عدده  | ( الله )      | ١٥ ـ في سورة الفاتحة |
| ۲۹۸          | عدده  | (الرحمن)      | ١٦ ـ وكلمة           |
| ۲٥٨          | وعدده | (رحيم)        | ١٧ ـ في سورة الفاتحة |
| ٩١           | عدده  | ( مالك )      | ۱۸ ـ وکلمة           |
| ۲ ۰ ۲        | عدده  | (ربٌ)         | ۱۹ ـ وكلمة           |
| ٥٧           | عدده  | ( محيط )      | ٢٠ ـ في سورة البقرة  |
| ۱۲.          | عدده  | ( قدّوس )     | ۲۱ ــوكلمة           |
|              |       |               |                      |

| ١٠٠ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي |      |            |             |
|--------------------------------------|------|------------|-------------|
| ۱٥٠                                  | عدده | (عليم)     | ۲۲ ـ وكلمة  |
| ٧٨                                   | عدده | (حکيم)     | ۲۳ _وکلمة   |
| ٤٠٩                                  | عدده | ( توَّاب ) | ٢٤ ــوكلمة  |
| ۳.۲                                  | عدده | (بصير)     | ٢٥ _وكلمة   |
| ١٢٧                                  | عدده | (واسع)     | ٢٦ _وكلمة   |
| ٨٦                                   | عدده | ( بد يع )  | ۲۷ _وکلمة   |
| 777                                  | عدده | (رؤوف)     | ۲۸ ـ وکلمة  |
| ٣٦                                   | عدده | ( إلد )    | ۲۹ _وکلمة   |
| ۲١                                   | عدده | (واحد)     | ۳۰_وکلمة    |
| 1771                                 | عدده | ( غفور )   | ۳۱_وکلمة    |
| ۳۱۲                                  | عدده | ( قريب )   | ۳۲ ــوكلمة  |
| X1X                                  | عدده | (خبير)     | ٣٣ ـ وكلمة  |
| ٧٨                                   | عدده | (حليم)     | ٣٤_وكلمة    |
| 9.7                                  | عدده | (قابض)     | ۳۵_وکلمة    |
| ۸۲                                   | عدده | (باسط)     | ٣٦_وكلمة    |
| ١٨                                   | عدده | ( حتّى )   | ۳۷_وکلمة    |
| 107                                  | عدده | (قيّوم)    | ۳۸_وکلمة    |
| ۱۱۰                                  | عدده | (عليّ)     | ۳۹ _وکلمة   |
| ۱۰۲۰                                 | عدده | (عظيم)     | ٤٠_وكلمة    |
| ٣٦                                   | عدده | (وليّ)     | ٤١ ـ وكلمة  |
| 1.7.                                 | عدده | (غنيّ)     | ٤٢ ــ وكلمة |

| ۱۰۱     |        |               | أسماء الله الحسني      |
|---------|--------|---------------|------------------------|
| ٦٢      | عدده   | (حميد)        | ٤٣ ـ وكلمة             |
| 071     | عدده   | (شاكر)        | ٤٤_وكلمة               |
| ١٤      | عدده   | (وهّاب)       | ٤٥ ـ وفي سورة آل عمران |
| 101     | عدده   | (قائم)        | ٤٦_وكلمة               |
| 777     | عدده   | (سميع الدعاء) | ٤٧ _وكلمة              |
| 319     | عدده   | ( شهيد )      | ٤٨ ـ وكلمة             |
| ۳۱۲     | عدده   | (رقيب)        | ٤٩ ـ وفي سورة النساء   |
| 187     | عدده   | ( عفوّ )      | ٥٠ ــوكلمة             |
| ٦٦      | عدده   | (وكيل)        | ٥١ _وكلمة              |
| 00.     | عدده   | ( مقيت )      | ٥٢ ـ وكلمة             |
| 17./110 | عدده   | (نعم المولى)  | ٥٣ ـ وفي سورة الأنفال  |
| 241/120 | عدده   | (نعم النصير ) | ٥٤ ـ وكلمة             |
| ١١٦     | عدده . | ( قو يّ )     | ٥٥ _وكلمة              |
| ٥٨      | عدده   | ( محيي )      | ٥٦ ـ وفي سورة الأعراف  |
| ٤٩٠     | عدده   | (مميت)        | ٥٧ ــوكلمة             |
| ۹۹۸     | عدده   | ( حفيظ )      | ٥٨ ـ وفي سورة هود      |
| 00      | عدده   | (مجيب)        | ٥٩ _وكلمة              |
| ٥٩      | عدده   | ( بحيد )      | ٦٠ _وكلمة              |
| ٦١      | عدده   | (ودود)        | ٦١ ـ وكلمة             |
| ١٠٣٣    | عدده   | (غالب)        | ٦٢ ــوفي سورة يوسف     |
| 171     | عدده   | (مستعان)      | ٦٣ ـ وكلمة             |

| وم الإسلامي | ي في المفهر | الذكر الإلهم         |                        |
|-------------|-------------|----------------------|------------------------|
| ۳۰٦         | عدده        | ( قهّار )            | ٦٤ ـ وكلمة             |
| ٩٨٩         | عدده        | (حافظ)               | ٦٥ ـ وكلمة             |
| 777         | عدده        | (کبیر)               | ٦٦ ـ وفي سورة الرعد    |
| 051         | عدده        | (متعال)              | ٦٧ ـ وكلمة             |
| ٧.٧         | عدده        | (وارث)               | ٦٨ ـ وفي سورة الحجر    |
| 190         | عدده        | (صادق)               | ٦٩ _ وكلمة             |
| VTI         | عدده        | (خلّاق)              | ۷۰_وکلمة               |
| ۱۰۸         | عدده        | ( حقّ )              | ۷۱ ـ وکلمة             |
| 11Y         | عدده        | ( مبين )             | ۷۲ _ وكلمة             |
| 507         | عدده        | (نور)                | ۷۳ ـ وكلمة             |
| 1.7٣        | عدده        | (غافر الذنب)         | ٧٤ ـ وفي سورة المؤمن   |
| 1887        | عدده        | (قابل التوب)         | ۷۵ ـ وكلمة             |
| 017         | عدده        | (شديد العقاب)        | ٧٦ _ وكلمة             |
| <b>V</b> V٦ | عدده        | (ذو الطول)           | ٧٧ ـ وكلمة             |
| 1777        | عدده        | ( ذا القوّة المتين ) | ٧٨ ـ وفي سورة الذاريات |
| ۳.۸         | عدده        | (رزّاق)              | ۷۹ ـ وكلمة             |
| 117         | عدده        | (باقي)               | ٨٠ ـ وفي سورة الرحمن   |
| ۷۹٤         | عدده        | (ذا الجلال)          | ۸۱_وکلمة               |
| ۳۷          | عدده        | (أوّل)               | ٨٢ ـ وفي سورة الحديد   |
| ٧٠١         | عدده        | ( آخر )              | ۸۳_وکلمة               |
| 11.7        | عدده        | (ظاهر)               | ٨٤_وكلمة               |
|             |             |                      |                        |

| ۱۰۳ |        | ••••••    | أسماء الله الحسني     |
|-----|--------|-----------|-----------------------|
| ٦٢  | عدده   | (باطن)    | ۸۵_وکلمة              |
| ۱۷. | عدده   | ( قدّوس ) | ٨٦_وفي سورة الحشر     |
| ۱۳۱ | عدده   | (سلام)    | ۸۷_وکلمة              |
| ١٣٦ | عدده   | (مۇمن)    | ۸۸ ـ وکلمة            |
| ١٤٠ | عدده   | (مهيمن)   | ۸۹_وکلمة              |
| ٩٤  | عدده   | ( عزيز )  | ۹۰ _وکلمة             |
| ۲۰٦ | عدده   | (جبّار)   | ۹۱ _وکلمة             |
| זרר | عدده   | (متكبّر)  | ۹۲ _وکلمة             |
| ۷۳۱ | عدده   | (خالق)    | ۹۳ _وکلمة             |
| ۲۱۳ | عدده   | (بارئ)    | ٩٤ ـ وكلمة            |
| ۳۲٦ | عدده   | (مصوّر)   | ۹۵ ـ وکلمة            |
| ٤٦  | عدده   | ( مبدئ )  | ٩٦ ـ وفي سورة البروج  |
| 172 | عدده ' | ( معيد )  | ۹۷ ـ وکلمة            |
| ١٣  | عدده   | (أحد)     | ٩٨ ـ وفي سورة الإخلاص |
| 132 | عدده   | (صمد)     | ۹۹ _وکلمة             |

ولهذه الأسماء الشريفة آثار وأسرار عجيبة، كما إنّ لكلّ اسم أثـر خـاصّ، فلا تغفل وابحث عنه عند أهله وفي مصادره، واغتنم خمساً قبل خمس : شبابك قبل هرمك، وحياتك قبل مماتك، وصحّتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وغناك قبل فقرك.

فمن قال اسم الجلالة (الله) جلٌّ جلاله من دون (ياء النداء) عند زوال

١٠٤ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي الشمس و آخر ثلث الليل ( ٢٥٦٠ ) مرّة بعدد ما كرّر في القرآن الكريم، فإنّه تقضى حوائـجه الشرعـيّة، بـشرط الطـهارة واستقبال القبلة.

ومن قال (الرحمن الرحيم) بعد الفرائض مئة مرّة، تشمله الرحمة ولطف الله الخاصّ.

ومن قال (الملك) ( ٦٤) مرّة مداوماً عليه لم تذهب عزّته وماله.

ومن قال (القدّوس) ( ١٧٠) مرّة يوم الجمعة فإنّه يتخلّص من الوسـاوس والشرك وضغي قلبه.

ومن قال (السلام) مئة مرّة على المريض فإنّه يبرأ من مرضه بإذن الله . ومن قال (المؤمن) ( ١٣٦) مرّة فإنّه يحفظ من شرّ الجنّ والإنس .

ومن قال (المهيمن) ( ١٢٥) مرّة فإنّه يـصفو بـاطنه ويـقف عـلى حـقائق الأشياء.

ومن قال (العزيز) ( ٩٤) مرّة بعد الفرائض فإنّه يطّلع على الأسرار، ومن قاله أربعين مرّة في أربعين يوم فإنّه لا يحتاج إلى الخلائق. ومن قال (الجبّار) ( ٢١) مرّة كلّ يوم أمن من شرّ الظالمين. ومن قال (المتكبّر) عند ملاقاة الظالم فإنّه يأمن من شرّه. ومن قال (الخالق) مداوماً عليه فإنّه يتنوّر قلبه. ومن قال (البارئ) مع الدوام فإنّه لا يبلى جسده في القبر. واسم (المصوّر) للمرأة التي لم تلد تصوم سبعة أيام متوالية وتكـتب هـذا الإسم المبارك في إناء نظيف، وتقول حين الكتابة (١٣) مرّة (المصوّر) ثمّ تخسل المكتوب بماء المطر وتشربه صباحاً فإنّها ترزق مولوداً بإذن الله تعالى.

| ۱٠٥ |  | أسماء الله الحسنى |
|-----|--|-------------------|
|-----|--|-------------------|

ومن قال عند صلاة الجمعة مئة مرّة (اللهمّ اغفر لي يا غفّار ) فإنّه يغفر له. ومن أدام على اسم (القهّار ) يخرج حبّ الدنيا من قلبه.

ومن قال ( يا وهّاب ) ( ١٤ ) مرّة في سجدة الشكر بعد كلّ صلاة بنفس واحد فإنّه يصبح غنيّاً، وفي قواميس الدرر من ذكر ( الوهّاب ) فإنّه لا يسأل من أحد شيئاً إلّا أعطاه، ولا يسأل الله حاجة إلّا نالها، وهو كبريت أحمر (وقد جـرّبت كـلمة الوهّاب ).

ومن داوم على كلمة (الرزّاق) فإنَّه يزاد في رزقه. ومن قال ( يا فتّاح ) ( ٧٠) مرّة بعد صلاة الصبح كلّ يوم ترفع أستار الغفلة من قلبه، ولو وضع يده على صدره وقال ذلك فإنَّه يزيد في رزقه. ومن داوم على (العليم ) تفتح له أبواب العلم في قلبه. ودوام (الحكم) لقضاء الحوائج المشروعة. و (الحليم) لتسهيل الأمور. و (الباسط) في السحر عشر مرّات رافعاً يده إلى السماء لزيادة الرزق. (عالم الغيب) بعد الصلاة مئة مرّة يلهم العلوم الغريبة. (الخافض) ( ٧٠) مرّة للحفظ من شرّ الظالم. (الرافع) مئة مرّة بعد صلاة الظهر للجاه ورفع المنزلة. (المعزّ) مع الدوام للهيبة والعزّة بين الناس. (المذلّ) في ظلمة الليل ساجداً على التراب يقول (ألف مرّة يا مذّل) ثمّ يقول: ( يا مذلَّ الجبَّارين ومبير الظالمين إنَّ فلاناً \_ يذكر اسم الظالم \_ أذلَّني فخذ لي حتّى منه) فإنّه يجزى بظلمه سريعاً. (السميع) من قال بعد صلاة سبع مـرّات (فسـيكفيكهم الله وهـو السـميع

١٠٦ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

العليم) فإنّه تقضى حوائجه وتكفى مهمّاته.

ومع المداومة على كلمة (البصير) يوم الجمعة، يكون سبباً لنـيل عــناية الله وحسن ألطافه.

(الحكيم العدل) بعدده في الليالي طاهراً في خلوة، فإنّه يصبح قلبه خـزانــة أسرار الله عزّ وجلّ.

(اللطيف) عند المصائب والشدائد من داوم منادياً ( يا لطيف) فإنَّه ينفع.

(الخبير) عند اليقظة من النوم ويكون جائعاً لو قال (الهادي الخبير المبين) فإنّه يقف على الأسرار المكنونة، وكذا قوله (النور الهادي) ثمّ يقول (يا هادي أخبر يا خبير بيّن لي يا مبين).

(الحكيم) يكتب في إناء ثمّ يغسل فيرشّ ماءه على الزرع فإنّه ينفع في زيادة البركة.

(الجيب القريب) مع المداومة ينفع للمسرّة ودفع المكروهات. (الواسع) ينفع لزيادة الرزق مع الدوام. (الودود) لو كتب على طعام أو قرئ عليه ونفخ فيه، فإنّه ينفع للصلح بـين اثنين.

(الشافي) مع الاستدامة عليه ينفع للشفاء من الأمراض والأسقام.

(الباعث) من قاله وقت النوم (مئة مرّة) ثمّ يمسح يده على صدره، نوّر الله قلبه، ورزقه الحياة الباطنيّة.

(الشهيد الحقّ) من كتبه في أربعة أطراف ورقة، ويكتب اسم الغائب أو المفقود في الوسط، ثمّ يقف نصف الليل تحت السماء وينظر إلى الورقة ويقول (الشهيد الحقّ) (سبعين مرّة) فإنّه يطّلع على الغائب أو المفقود. أسماء الله الحسنى .....

(الوكيل) مع المداومة يحرّر من الحرق والغرق.

(القويّ) من كان له عدوّ لا يقدر عليه، يأخذ عجيناً من الحنطة ثمّ يجـعلها (ألف حبّة) مثل الحمّصة، ويقرأ على كلّ حبّة (القويّ) ويـنفخ عـليها، ثمّ يـطعم الحبّات طيوراً، فإنّه يأمن عدوّه.

(المعيد) في منتصف الليل في زوايا البيت (الحجرة) من وقف وقال (يا معيد ردّ عليّ كذا) ـويذكر اسم الغائب ـ يقولها سبعين مرّة فإنّه يصل إليه خبراً من غائبه عاجلاً.

(المحيي المميت) ينفع لإحياء القلب ورغبته للعبادة إذا قالها عند النوم واضعاً يده على صدره.

(الحيّ) نافع مع المداومة لشفاء المريض. (القيّوم) من اشتغل آخر الليل بذكر (الحيّ القيّوم) فإنّه يحصل على مـنافع كثيرة وكبيرة.

(الماجد) من قاله بعدده في الخلوات فإنّه يصفو قلبه. (الواحد) من قاله على كلّ لقمة نوّر الله قلبه. (الأحد) ألف مرّة في خلوة أربعين يوماً، يرى الملائكة بصور نورانيّة في المنام أو المكاشفة. (القادر) من قاله عند وضوئه فانّه بناد في توفيقه وحسن عاقبته

١٠٨ ..... الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي (الربّ) من قاله كثيراً فهو في حصار أمان الله سبحانه.
(مالك الملك) مع الدوام عليه ينفع في الاستغناء عن الخلق.
(النور الباسط القاهر) من قاله عند النوم يطّلع في منامه على أمره المجهول.

(يا معطي السائلين) من قاله كثيراً يوجب الغناء. (المانع) من قاله عند النوم كثيراً فإنّه يوجب قضاء دينه. (النور) من قاله ألف مرّة في مجلس واحد يهتدي إلى الحقّ. (الهادي) مع المداومة يوجب زيادة المعرفة. (يا الله يا هو) ألف مرّة كلّ يوم ينفع لزيادة اليقين، ويصبح من الموحّدين ويفاض عليه ما يزيده ويستجاب دعاؤه.

هذا وخير ما نختتم به المقال ما ورد عن مولانا وجدّنا الأعظم زين العابدين وسيّد الساجدين الإمام عليّ بـن الحسـين طلّيّلاً مـن المـناجاة التـاسعة \_مـن المناجيات الخمسة عشر \_مناجاة الذاكرين<sup>(١)</sup>:

مفاتيح الجنان، المناجاة الخامسة عشر، مناجاة الذاكرين.

| 1.9 |  | أسماء الله الحسني |
|-----|--|-------------------|
|-----|--|-------------------|

## المناجاة التاسعة \_مناجاة المحبّين بسم الله الرحمن الرحيم إلهي، من ذا الذي ذاق حلاوة محبّتك فرامَ منك بــدلاً، ومــن ذا الذي أنس بقربك فابتغي عنك حوَلاً.

إلهي، فاجعلنا ممّن اصطفيته لقربك وولايستك، وأخلصته لودّك ومحبّتك، وشوّقته إلى لقائك، ورضّيته بقضائك، ومنحته بالنظر إلى وجهك، وحَبَوْته برضاك، وأعذته من هجرك وقلاك، وبوّأته مقعد الصدق في جوارك، وخصصته بمعرفتك، وأهلته لعبادتك، وهيّمت قلبه لإرادتك، واجتبيته لمشاهدتك، وأخليت وجهه لك، وفرّغت فؤاده لحبّك، ورغّبته فيا عندك، وأهمته ذكرك، وأوزعته شكرك، وشغلته بطاعتك، وسيّرته من صالحي بريّتك، واخترته لمناجاتك، وقطعت عنه كلّ شيءٍ يقطعه عنك.

اللهمّ اجعلنا ممّن دأبهم الارتياح إليك والحنين، ودهرهم الزفرَة والأنـين، جباههم ساجدةٌ لعظمتك، وعيونهم ساهرة في خـدمتك، ودمـوعهم سـائلة مـن خشيتك، وقلوبهم متعلّقة بمحبّتك، وأفندتهم منخلعة من مهابتك.

يا من أنوار قدسه لأبصار محبّيه رائقة، وسُبُحات وجسهه لقىلوب عـارفيه شائقة، يا منى قلوب المشتاقين، ويا غاية آمال الحبّين، أسألك حـبّك وحبّ مـن يحبّك وحبّ كلّ عمل يوصلني إلى قربك، وأن تجعلك أحبّ إليّ ممّـا سـواك، وأن تجعل حبّي إيّاك قائداً إلى رضوانك، وشوقي إليك ذائداً عن عصيانك، وامنُن بالنظر إليك عليَّ، وانظر بعين الودّ والعطف إليَّ، ولا تصرف عنيّ وجهك، واجعلني مـن أهل الإسعاد والحظوة عندك، يا مجيب، يا أرحم الراحمين.

| الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي |  | ۱۱۰ |
|----------------------------------|--|-----|
|----------------------------------|--|-----|

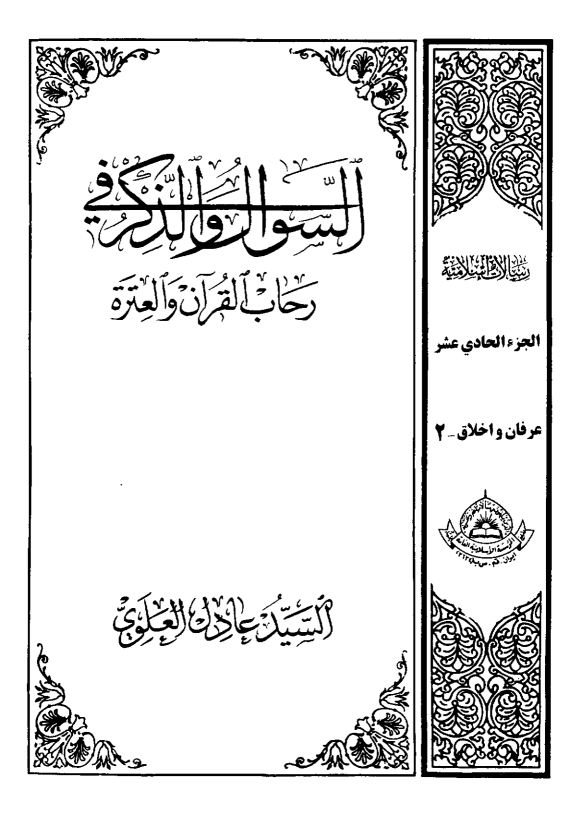
فهرس

## الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي

| ۳    | الإهداء                     |
|------|-----------------------------|
| o    | المقدّمة                    |
| ٥    | حقيقة الذكر وشرف الذاكرين   |
| ۲    | زيادة الذكر في هذه المواقف  |
| ۲.   | ١ ــعند دخول الأسواق .      |
| ت    | ٢ ـ عند اللذّات و في الخلوا |
| ۲۱   | ٣ _ عند الغضب               |
| ۲۲   | ٤ ــ عن همتك إذا هممت       |
| ۲۲   | ٥ ـ عند لقاء العدوّ         |
| ۲۳   | ٦ _عند الطعام               |
| ۲۳   | ٧_عند حَلَق الذكر           |
| ۲٥   | آثار الذكر وثمراته          |
| ذکور | ١ ــالتفاعل بين الذاكر والم |
| ۲۹   | ٢ ــ يذكر الذاكر في السماء  |

| ••••       | الفهرست                       |
|------------|-------------------------------|
| ۲۹         | ٣_الاحتراس عن غضب الله        |
| ۲۹         | ٤ ـ خواصّ العباد٤             |
| ۳۰         | ٥ ـ الارتواء عند الموت        |
| ۳۱         | ٦_سلامة الموت                 |
| ۳۲         | ۷_لسان الصدق                  |
| ۳۳         | ٨_الفوز في الدارين            |
| ۳٥         | ٩ _الذكر جهاد٩                |
| ۳٦         | ١٠ _الذكر مفتاح الصلاح        |
| ۳۷         |                               |
| ۳۸         | ١٢ ــالذكر نور القلوب         |
| ٣٩         |                               |
| ٤          |                               |
| ٤٢         |                               |
| ٤٣         |                               |
| ٤٥         | ١٧ ــالذكر يثمر الحبِّ الإلهي |
| ٤٧         | ۱۸ ـ الذكر مطردة الشيطان      |
| ٤٨         | ۱۹ _الذكر أمان من النفاق      |
| <b>0 •</b> | ٢٠ ـ الذكر يورث العصمة        |
| ٥١         |                               |
| ٥٣         | ۲۲ _ الذكر يثمر مجالسة الله   |
| ٥٣         | ۲۳ ـ الذكر جذبة من الله       |

| الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي |                                             |
|----------------------------------|---------------------------------------------|
| ٥٦                               | ٢٤ ــ الذاكر في ظلّ العرش                   |
| ٥٦                               | ٢٥ ــالذكر جُنَّةٌ من النار                 |
|                                  | ٢٦ ـ الذكر يورث البركة                      |
| ٥٨                               | ۲۷ ـ تبديل السيِّئات بالحسنات               |
| ٥٩                               | عوائق الذكر                                 |
| ٦٥                               | الذكر الإلهي في القرآن الكريم               |
|                                  | أسماء الله الحسني                           |
| ۱۰۸                              | المناجاة التاسعة للإمام زين العابدين عليُّة |
| ۱۰۹                              | الفهرست                                     |



موسوعة

رسالات إسلامية \*\*\*

\*\*\*

رسالة السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة تأليف ــ السيّد عادل العلوي

الله ۲ ـ ۲ ـ ۵۹۱۵ ـ ۵۹۲۵ ـ ۱۵۶۲ ISBN 964 - 5915 - ۵۵ - ۵ ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۰۱۱ (مورت ۱۰۰ یاد). ای. ای. ای. ای. ای. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۰۱۲ (مورت ۱۰۰ جلد) شابك ۲ ـ ۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۱۹۶ (دورت ۱۰۰ جلد)

الإهداء

فاسألوا أهل الذكر

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام علىٰ أشرف خـلق الله محـمّد وآله الطاهرين.

أمّا بعد، فقد قال الله تعالىٰ في محكم كتابه ومبرم خطابه : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>. خلق الله سبحانه الإنسان مفطوراً على التفكير وطلب العلم والكمال : ﴿ خَلَقَ الإِنْسانَ عَلَّمَهُ البَيانَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

إِقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الذي خَلَقَ خَلَقَ الإِنْسانَ مِنْ عَلَقٍ أَقْرَأُ وَرَبِّكَ الأَكْرَمُ عَلَّمَ الإِنْسانَ ما لَمْ يَعْلَمْ ﴾<sup>(٤)</sup>.

فقد افتتح ربّنا الكريم كتابه المجيد بالعلم والقراءة، فقد ذكر في صدر الآيات خلق الإنسان من علق ثمّ تعليمه ما لم يعلم، إذ :

(١) طبع هذا الموضوع في مجلة «نور الإسلام» البيروتية في عددين سنة ١٤١٢، فجدّد طبعه مع إضافات جديدة.
 (٢) النحل : ٤٣. الأنبياء : ٧.
 (٣) الرحمن : ٢ ـ ٣.
 (٣) العلق : ٥.

٦ .....٦ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

﴿ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لا تَعْلَمونَ شَيْئاً ﴾ (<sup>()</sup>).
﴿ وَفَوْقَ كُلِّ ذي عِلْمٍ عَلَيمٌ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
﴿ وَقُلْ رَبِّ زُدْنِي عِلْماً ﴾ <sup>(٣)</sup>.

فذكر في سورة العلق أوّل حال الإنسان، وهو كونه علقة، وهي أخسّ الأشياء، ثمّ ذكر آخر حاله، وهو صيرورته عالماً، وهو أجلّ المراتب، فكأنّه قيل للإنسان : لقد كنت في غاية الخساسة وصرت في آخر حالك في هذه الدرجة العالية التي هي الغاية في الشرف والكرامة، بل جعل سبحانه العلم هو السبب الكلي لخلق هذا العالم في قوله تعالىٰ :

﴿ اللهُ الذي خَلَقَ سَبْعَ سَماواتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ بَـيْنَهُن لِـتَعْلَموا أَنَّ اللهَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرُ وَأَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلـْماً ﴾<sup>(٤)</sup>.

- والعلم ميزانه الخشية والعبادة : ﴿ ما خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدونِ ﴾<sup>(٥)</sup>. أي ليعرفون كما ورد في الخبر الشريف. فالإنسان منذ نعومة أظفاره يطلب العلم<sup>(٦)</sup>، ولكن العلم خـزائــن وكــنوز،
  - (١) النساء : ٢٣.
  - (٢) يوسف : ٧٦.
    - (٣) طه : ١١٤.
  - (٤) الطلاق : ١٣.
  - (٥) الذاريات : ٥٦.
- (٦) لقد ذكرت تفصيل ذلك في «طالب العــلم والســيرة الأخــلاقية» و «خــصائص القــائد الإسلامي» و «رسالتنا»، وكلّها مطبوعة، فراجع.

وجُعل مفتاحه السؤال، والسؤال من المعاني الإضافية، يـتوقّف تـعقّله وتـصوّره علىٰ معانٍ أخرىٰ، فإنّ السؤال رابط بين السائل والمسؤول، وهو باعتبار المسؤول علىٰ نحوين :

١ \_طلب العلم.

٢\_طلب الحاجة.

ودراستنا هذه في القسم الأوّل، فإنّ طلب العلم فريضة عـلىٰ كـلّ مسـلم، واطلبوا العلم ولو في الصين، واطـلبوا العـلم مـن المـهد إلى اللـحد، ولو عـلمتم ما في طلب العلم لطلبتموه ولو بخوض اللجج وسفك المهج، و :

﴿ هَلْ يَسْتَوِي الذينَ يَعْلَمونَ وَالذينَ لا يَعْلَمونَ ﴾<sup>(١)</sup>.
﴿ يَرْفَع اللهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتوا العِلْمَ دَرَجاتٍ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولقد حُثّ الإسلام واهتمّ غاية الاهتمام بطلب العلم وآداب المعلّم والمتعلّم، وأنّه أيّ العلوم تنفع وأيّها لا تنفع... وعشرات المباحث الأخرى في هذا الجمال. والذي نقصده من هذه العجالة هو مفتاح العملوم، وهمو السؤال، فماناذا نسأل ؟ وماذا نسأل ؟ وبأي مقدار نسأل ؟ وما قيمة السؤال ؟ وما آداب السائل والمسؤول ؟ إضافةً إلىٰ آداب المتعلّم والمعلّم التي ذكرها عملهاء الأخماق في مصنّفاتهم ؟ ثمّ ممّن نسأل ؟

فالجواب : إنّما نسأل لأنّا أمرنا بطلب العــلم الذي في الصـدور والقـلوب ، فإنّ العلم ليس بكثرة التعلّم ، إنّما العلم نور يـقذفه الله في قــلب مــن يشــاء ، ذلك

- (۱) الزمر : ۹.
- (٢) المجادلة : ١١.

۸ ..... ۸ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

القلب<sup>(١)</sup> الذي يكون حرم الله وعرشه، بتهذيبه وصفائه وتخليته مـن الصفات الذميمة، وتحليته بالصفات الحـميدة، وتجـليتها، فـيزكّي النـفس التي خـلقها الله وسوّاها :

وَنَفْسٍ وَما سَوَّاها فَأَلَّهَمَها فُجورَها وَتَقُواها قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاها وَقَـدْ خـابَ مَنْ دَسَّاها ﴾<sup>(٢)</sup>.

﴿ قَدْ أَفْلَحَ المُؤْمِنُونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
فنأخذ العلم من أفواه الرجال ومن صدورهم :
﴿ بَلْ هُوَ آياتٌ بَيِّناتٌ في صُدورِ الَّذينَ أُوتو العِلْمَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

ومن قلوبهم وعقولهم، فإنّ الكلام إذا خرج من القـلب دخـل في القـلب. وإذا خرج من اللسان لم يتجاوز الآذان.

وحينئذٍ ورد في غرر الحكم عن أمير المؤمنين علي للظُّلا : «القلوب أقـفال، ومفاتيحها السؤال»<sup>(٥)</sup>.

ولمثل هذا، ولدرك سعادة الدارين، والوصول إلى الكمال المطلق المستجمع لجميع صفات الجلال والجمال، لا بدّ لنا في الحياة من السؤال وأخذ العلم من أفواه

- (١) لقد ذكرت تفصيل ذلك في كتاب «حقيقة القلوب في القرآن الكريم »، وهمو مطبوع، فراجع.
  - (۲) الشمس : ۸ــ۹.
    - (٣) المؤمنون : ١.
  - (٤) العنكبوت : ٤٩.
  - (٥) ميزان الحكمة ٤ . ٣٣٠.

فاسألوا أهل الذكر ...... الثمينة ومؤلَّفاتهم القيّمة.

وأمّا قيمة السؤال : فقد قال الإمام الرضا عليَّلا : العلم خزائـن ومفتاحها السؤال، فاسألوا يرحمكم الله فإنّه يؤجر فيه أربعة : السـائل والمـعلّم والمسـتمع (والسامع)، والحبّ لهم<sup>(۱)</sup>.

وقال الإمام الصادق للَّلِلَا ؛ العلم خزائن ومفاتيحه السؤال، فاسألوا رحمكم الله فإنّه يؤجر أربعة : السائل والمتكلّم والمستمع والمحبّ لهم<sup>(٢)</sup>. وقال للَّلِلَا : هلك كثير من الناس بتركهم السؤال.

وناهيك عن هذا الحديث الشريف في أجر وأهميّة السؤال والجواب :

حضرت امرأة عند ف اطمة الصدّيقة عليك ف قالت : إنّ لي والدة ضعيفة ، وقد لبس عليها في أمر صلاتها شيء ، وقد بعثتني إليك أسألك ؟ فأجابتها عن ذلك ، فثنّت فأجابت ، ثمّ تلّثت فأجابت إلى أن عشّرت فأجابت ، ثمّ خجلت من الكثرة وقالت : لا أشقّ عليك يا بنت رسول الله ، قالت فاطمة عليك : هاتي سلي عمّا بدا لكِ ، أرأيت من اكترى يوماً يصعد إلى سطح بحمل ثقيل ، وكراه مائة ألف دينار أيثقل عليه ذلك ؟ فقالت : لا ، فقالت : اكريت أنا لكلّ مسألة بأكثر من مل ء ما بين الثرى إلى العرش لؤلؤاً ، فأحرى ألّا يثقل عليّ ، سمعت أبي علي أو : إنّ علماء شيعتنا يحشرون فيخلع عليهم من خلع الكرامات على قدر كثرة علومهم وجدّهم في إرشاد عباد الله ، حتى يخلع على الواحد منهم ألف ألف حلّة من نور »<sup>(٣)</sup>.

- (١) بحار الأنوار ١ : ١٩٦.
- (٢) بحار الأنوار ١ : ١٩٦.
- (٣) المحجّة البيضاء ٢٠ .

۱۰ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

فطلباً للعلم، ولكي لا نهــلك عــلينا أن نسأل. ولكــن مــاذا نسأل ؟ وبأيّ مقدار ؟

ورد في الخبر الشريف : سل عن أُمـور ديـنك حـتّىٰ يـقال عـنك محـنون، وهذا كناية عن كثرة السؤال، وقال أمير المؤمنين عليّ اللَّيْلَا : «سل عمّــا لا بدّ لك من علمه ولا تُعذر في جهله»<sup>(۱)</sup>.

أي العلم الذي ينفع من علمه، ويضرّ من جهله، وهو علم العقائد الصحيحة والفقه السليم والأخلاق الطيّبة، بدليل الحديث النبويّ الشريف :

دخل رسول الله المسجد، فإذا جماعة قد أطافوا برجلٍ، فقال : ما هذا ؟ فقيل : علّامة. قال : وما العلّامة ؟ قالوا : أعلم الناس بأنساب العرب ووقائعها وأيّام الجاهلية وبالأشعار والعربية. فقال النبي تَلْيَبُوْلُهُ : ذاك علمٌ لا يضرّ من جهله، ولا ينفع من علمه، إنّما العلم ثلاثة : آيةٌ محكمة، أو فريضةٌ عادلة، أو سنّة قائمة، وما خلاهنّ فهو فضل<sup>(٢)</sup>.

وعن الصادق للَّلَلَا ، قال : عليكم بالتفقّه في ديـن الله تـعالىٰ، ولا تكـونوا أعراباً \_أي لا تكونوا كالأعراب جاهلين بـالدين غـير مـتعلّمين، غـافلين عـن أحكامه، معرضين عنها وعن تعلّمها \_فإنّ من لم يتفقّه في دين الله تعالىٰ لم ينظر الله تعالىٰ إليه يوم القيامة، ولم يزك له عملاً<sup>(٣)</sup>.

وعن أمير المؤمنين عليُّه أنَّه قال : «أيَّها الناس، اعلموا أنَّ كمال الدين طلب

- (١) ميزان الحكمة ٤: ٣٣٠.
  - (٢) الكافي ١ : ٣٢.
  - (٣) المحجّة ٢ : ٢٧.

فاسألوا أهل الذكر ......

العلم والعمل به، ألا وإنَّ طلب العلم أوجب عليكم من طلب المال، إنَّ المال مقسوم مضمون لكم، قد قسمه عادل بينكم، وقد ضـمنه وسـيَفي لكـم، والعـلم مخـزون عند أهله وقد أمرتم بطلبه من أهله فاطلبوه»<sup>(۱)</sup>.

«فلا تزهد في مراجعة الجهل وإن كنت قد شهـرت بخـلافه»، و «السـؤال نصف العلم»، ولكن :

إا أيَّها الَّذينَ آمَنوا لا تَسْألوا عَنْ أَشْياءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ <sup>(1)</sup>.
 أمْ تُريدونَ أَنْ تَسْألوا رَسولَكُمْ كَما سُئِلَ موسىٰ مِنْ قَبْلُ ﴾ <sup>(1)</sup>.
 إنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صالح فَلا تَسْألىنِ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِكْمٌ ﴾ <sup>(1)</sup>.
 قالَ رَبِّ إِنِي أعوذُبِّكَ أَنْ أَسْألْكَ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِكْمٌ ﴾.
 ي قالَ رَبِّ إِنِي أعوذُبِّكَ أَنْ أَسْألْكَ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِكْمٌ ﴾.
 ي قالَ رَبِّ إِنِي أعوذُبِّكَ أَنْ أَسْألْكَ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِكْمٌ ﴾.
 ي قالَ رَبِّ إِنِي أعوذُبِّكَ أَنْ أَسْأَلْكَ ما لَيْسَ لِكَ بِهِ عِكْمٌ ﴾.
 ي قالَ رَبِّ إِنِي أعوذ بَيكَ أَنْ أَسْأَلْكَ ما لَيْسَ لِي بِهِ عِكْمٌ ﴾.
 ي قالَ رَبِّ إِنِي أعوذ أَبِكَ أَنْ أَسْأَلْكَ ما لَيْسَ لِي بِهِ عِكْمٌ ﴾.

وفي قصّة نوح قال لله تعالىٰ :

﴿ قالَ يا نوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صالِح فَلا تَسْأَلْنِ ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكونَ مِنَ الجاهِلينَ قالَ رَبَّ إِنِّي أَعودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ ما لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَنِي أَكُنْ مِنَ الخاسِرِينَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

- (١) المحجّة ١ : ٢٥، عن الكافي ١ : ٣٠.
  - (٢) المائدة : ١٠١.
  - (٣) البقرة : ١٠٨.
    - (٤) هود : ٤٦.
  - (٥) هود : ٤٦ و ٤٧.

١٢ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة فإنّ الله يسأل عن أعمال عباده :

﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ .

فهو سبحانه يسأل ولا يُسأل عن أمره وخلقه، فهو العالم بكلّ شيء والقادر علىٰ كلّ شيء العـزيز المـدبّر الحكـيم العـليم اللـطيف الخـبير، سـبحانه وتـعالىٰ عمّـا يصفون، فإنّه لا يفعل إلّا عن حكمة تامّة، فإنّ المؤمن لو يسأل عن فعل الله فيا شاء الله، فكأنّه يشمّ منه رائحة الاعتراض علىٰ أمر الله، وعدم التسليم التـامّ لحكم الله وقضائه وقدره:

﴿ فَلا تَسْأَلْن ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ .

﴿ وَلا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْياءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُ كُمْ ﴾.

فهناك أُمور لا بدَّ أن تبقىٰ مخزونة محفوظة، لا يسعلمها إلَّا الله، والراسـخون في العلم.

وقد خطب رسول الله ﷺ فقال : إنَّ الله كتب عليكم الحجّ، فقام عك اشة ابن محصن، ويروىٰ سراقة بن مالك، فقال : أفي كلّ عام يا رسول الله ؟

فأعرض عنه حتى عاد مرّتين أو ثـلاثاً، فـقال رسـول الله عَلَيْوَلَهُ : ويحك وما يؤمنك أن أقول : نعم، والله لو قلت : نعم، لوجبت، ولو وجبت، ما استطعتم، ولو تركتم لكفرتم. فاتركوني ما تركتكم، فإنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهسيتكم عن شيء فاجتنبوه<sup>(۱)</sup>.

والكليني بإسناده عن عليٍّ بن الحسين عليُّلا ، قال : «جاء رجل إليـه فسأله

(١) ميزان الحكمة ٤ : ٣٣٣.

فاسألوا أهل الذكر ...... ١٣ عن مسائل فأجاب، ثمّ عاد ليسأل عن ممثلها، فقال علي بن الحسين عليَّلا : مكتوب في الإنجيل : لا تطلبوا علم ما لا تعلمون، ولمّا تعملوا بما علمتم، فإنّ العلم إذا لم يعمل به لم يزدد صاحبه إلّا كفراً، ولم يزدد من الله إلّا بُعداً»<sup>(۱)</sup>.

فعليه : إنَّا نسأل لنعلم، وإنَّا نعلم لنعمل، ولا بدّ من الإخلاص في العـمل، والمخلصون علىٰ خطرٍ عظيم.

فالمقصود من السؤال هو الفهم والعلم وزيادة اليقين والمعرفة، ومثل هذا السؤال له أجرً عظيم وثوابٌ جسيم. ووردت النصوص الدينية تحقّنا علىٰ ذلك. أمّا السؤال عمّا لا يزيدك علماً، ولا نفع فيه ديناً ودنياً، فإنّه لا خير فيه.

وأمّا آداب السائل والمسؤول والسؤال : فعن أمير المؤمنين علي عليَّلاً : من أحسن السؤال علم، ومن علم أحسن السؤال<sup>(٢)</sup>.

وقال لللَّلِادِ : إذا سألت فسل تفقّهاً، ولا تسأل تعنّتاً، فإنّ الجاهل المتعلّم شبيه بالعالم، وإنّ العالم المتعنّت شبيه بالجاهل<sup>(٣)</sup>.

«فالناس منقصون مذهولون إلاّ من عصم الله، سـائلهم مـتعنّت ومجـيبهم متكلّف»<sup>(٤)</sup>.

وقال عليَّلا : «إنَّ من حقَّ العالم أن لا تكثر عليه بالسؤال، ولا تـعنَّته

- (١) المحجّة البيضاء ١ : ١٢٧
  - (٢) ميزان الحكمة ٤: ٣٣١.
- (٣) الإرشاد؛ للشيخ المفيد : ١١١.
  - (٤) بحار الأنوار ٢ : ١١٩.

١٤ .....١٤ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

في الجواب، ولا تلحّ عليه إذا كسل، ولا تأخذه بثوبه إذا نهض، ولا تفشِ له سرّاً، ولا تغتابنَ عنده أحداً، ولا تطلبنّ عثرته، وإن زلّ قبلت معذرته، وعليك أن توقّره وتعظّمه لله ما دام حفظ أمر الله، ولا تجلس أمامه، وإن كانت له حاجة سبقت القوم إلى خدمته»<sup>(۱)</sup>.

فإنما يسأل إذا أذن له، فإنّ السؤال عمّا لم يبلغ رتبته إلىٰ فـهمه، لا يمـدح عقباء، ولمثل هذا منع الخضر موسىٰ طلِيَّلِه عـن السـؤال قـبل أوانـه، وقـال له: إنّك لا تستطيع معي صبراً.

هذا، وأمّا المسؤول : قال أمير المؤمنين عليَّلا : لا يسـتحي العـالم إذا سـئل عمّــا لا يعلم أن يقول : لا علم له به<sup>(٢)</sup>.

وعن الصادق للي : من أجاب في كلّ ما يسأل عنه لجنون. ومن ترك قول : لا أدرى، أصيب مقاتله، وقول لا أعلم، نصف العلم.

عن قاسم بن محمد بن أبي بكر \_أحد فقهاء المدينة المتّفق على علمه وفقهه بين المسلمين \_أنّه سئل عن شيء فقال : لا أحسنه، فقال السائل : إنّي جئت إليك لا أعرف غيرك ! فقال القاسم : لا تنظر إلى طول لحيتي، وكثرة النـأس حولي، والله ما أحسنه. فقال شيخ من قريش جالسٌ إلى جنبه : يا ابن أخي ألزمها ! فقال : فوالله ما رأيتك في مجلس أنبل منك اليوم ! فقال القاسم : والله لأن يـقطع لساني أحبّ إليَّ أن أتكلّم بما لا علم لي به ! !<sup>(٣)</sup>.

- (١) ميزان الحكمة ٤ : ٣٣٥، عن بحار الأنوار ٢ : ١١٩.
  - (٢) المصدر نفسه.
- (٣) ميزان الحكمة ٤ : ٣٣٥، عن بحار الأنوار ٢ : ١٢٣.

فاسألوا أهل الذكر ...... ما المناطق الما المناطق الما المناطق الما المناطق المناطق المناطق الما المناطق الما الم

ومن وصايا النبيّ ﷺ لأبي ذرّ الغفاري ﷺ قال: يا أبا ذرّ، إذا سـئلت عن علم لا تعلمه فقل: لا أعلم، تنجُ من تبعته، ولا تفتِ بما لا علم لك به. تــنجُ من عذاب الله يوم القيامة.

وعن الصادق طليًّة : إذا سئل الرجل منكم عمّا لا يعلم فليقل : لا أدري، ولا يقل : الله أعلم، فيوقع في قلب صاحبه شكّاً، وإذا قـال المسؤول : لا أدري فلا يتّهمه السائل<sup>(۱)</sup>.

فمن الأدب : ١ ـحسن السؤال وحسن الجواب. ٢ ـالسؤال للتفهّم والعمل، لا للتعنّت والإعجاز والأذى والاستهانة. ٣ ـلا تكثر السؤال إلّا إذا أذن لك. ٤ ـلكلّ مقام مقال، وإنّما يُسأل في أوانه. ٥ ـلا يخجل من لا يدري أن يقول : لا أعلم، فإنّ لا أدري نصف العلم. ٦ ـأن تكلّم الناس علىٰ قدر عقولهم.

هذا بعض ما يستنبط من الروايات الشريفة التي مرّت، وهناك آداب اُخرىٰ ذكرها العلماء في كتبهم القيّمة، فراجع في مظانّه.

وأخيراً إلىٰ من نرجع في أسئلتنا ؟ وممّن نسأل ؟

إنما نرجع إلى أهل الخبرة، ويسأل في كلّ فنّ أهله، وفي كلّ علم أصحابه، وربّنا الله العالم بكلّ شيء سبحانه وتعالىٰ، أمرنا في كتابه الذي لا يأتــيه البــاطل من بين يديه ولا من خلفه، وفيه فرقان كلّ شيء، هديّ للمتّقين ورحمةً للمؤمنين،

(١) الميزان والبحار.

١٦ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة أن نسأل فيا لا نعلم أهل الذكر، في قوله تعالىٰ : ف فَاسْألوا أهْلَ الذِّكْرِ إنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمونَ ﴾.

آداب المعلّم والمتعلّم في درسهما

هذا، ويا حبّذا أن تتحلّى هذه الرسالة المختصرة بما قاله آية الحقّ الشهيد الثاني تترَّخ في كتابه القيّم (منية المريد في أدب المفيد والمستفيد)، حينما يذكر آداب المعلّم والمتعلّم في أنفسهما، وذلك في القسم الأوّل، وفي الثاني : آدابهما في درسهما، وهي أمور : فيقول :

الأوَّل : أن لا يزال كلَّ منهما مجتهداً في الاشتغال قـراءةً ومـطالعةً وتـعليقاً ومباحثةً ومذاكرةً وفكراً وحفظاً وإقراءً<sup>(١)</sup> وغيرها، وأن تكون ملازمة الاشتغال بالعلم هي مطلوبه ورأس ماله، فلا يشتغل بغيره من الأمور الدنيويّة مع الإمكان، وبدونه يقتصر منه على قدر الضرورة. وليكن بعد قضاء وظيفته من العلم بحسب أوراده، ومن هنا قيل : أعطِ العلم كُلَّك يُعطِك بعضه<sup>(٢)</sup>.

- (١) «إذا قرأ الرجل القرآن والحديث على الشيخ، يقول : أقرأني فلان، أي حملني علىٰ أن أقرأ عليه» (لسان العرب ١ : ١٣٠، قرأ).
- (٢) في (محاضرات الأدباء ١ : ٥٠) : «قال الخليل : العلم لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كلّك» : ومثله في (إحياء علوم الدين ١ : ٤٤)؛ و (ميزان العمل : ١١٦)، ونسبه إلى القيل.

فاسألوا أهل الذكر ..... ١٧ وعن أبي عبد الله عليَّلا ، قال : قال رسول الله عَيَيَوَلله : إنّ الله عزّ وجلّ يقول : تذاكُر العـلم بـين عـبادي ممّـا تحيا عليه القلوب الميّتة إذا هم انتهوا فيه إلىٰ أمري<sup>(١)</sup>. وعن الباقر عليَّلا : رحِمَ الله عبداً أحيا العلم. فقيل : وما إحياؤه ؟ قال : أن يذاكَر به أهل الدين وعنه عليَّلا : تذاكُر العلم دراسة ، والدراسة صلاة حسنة<sup>(٣)</sup>.

الثاني : أن لا يسأل أحداً تعنّتاً وتعجيزاً، بل سؤال متعلّمٍ لله أو معلّمٍ له منبَّهٍ على الخير، قاصدٍ للإرشاد أو الاسترشاد، فهناك تظهر زبدة التعليم والتعلّم وتثمر شجرته.

فأمّا إذا قَصَد مجرّد المراء والجدل، وأحبّ ظهور الفلَج والغلبة فإنّ ذلك يثمر في النفس ملَكَةً رديَّةً وسجيّةً خبيثة، ومع ذلك يستوجب المـقت مـن الله تـعالى'. وفيه مع ذلك عدّة معاصي : كإيذاء المخاطب وتجهيل له وطعن فـيه، وثـناء عـلى النفس وتزكية لها، وهذه كلّها ذنوب مؤكّدة، وعيوب منهيٍّ عنها في محالمًا من السنّة المطهّرة، وهو مع ذلك مشـوِّش للـعيش، فـإنّك لا تمـاري سفيهاً إلّا ويـؤذيك،

- (١) الكافي ١ : ٤٠ ـ ٤١، كتاب فضل العلم، باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٦.
  - (٢) الكافي ١ : ٤١، كتاب فضل العلم، باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٧.
  - (٣) الكافي ١ : ٤١، كتاب فضل العلم، باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٩.

السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة .... ١٨ . . . . . . . . . . . . . . . . . . ولا حليماً إلّا ويقليك. وقد أكَّد الله سبحانه عـلىٰ لسـان نـبيَّه وأنَّـته علِّهَكِمْ تحريم المِراء، قـال النبيّ عَلَيْهِوْالَهُ : لاتمار أخاك ولاتمازحه، ولا تَعِده موعداً فتُخلِفه. وقال عَنْبُوْلَهُ: ذروا المراء، فإنَّه لا تُفهم حكمته، ولا تُؤمن فتنته. وقال عَلَيْهُ: من ترك المراء وهو محقٌّ بُني له بيت في أعلى الجنَّة، ومن ترك المِراء وهو مبطلٌ بُني له بيتٌ في رَبَض الجنّة. وعن أمَّ سلمة رضي الله عنها، قالت : قال رسول الله عَنْهُالُم : إنَّ أوَّل ما عَهِد إليَّ ربِّي، ونهاني عنه \_بعد عبادة الأوثان وشرب الخــمر \_ ملاحاة الرجال. وقال عَدْمَالُهُ: ما ضلٌّ قومٌ [بعد أن هداهم الله ] إلَّا أو توا الجَدَل. وقال عَلَيْهُ إِنَّهُ: لا يستكمل عبدٌ حقيقة الإيمان حتّى يدع المراء وإن كان محقًّا. وقال الصادق للنُّلْج :

المِراء داءٌ دويّ، وليس في الإنسان خـصلةٌ شرُّ مـنه، وهـو خُـلق إبـليس ونسبته، فلا يماري في أيّ حالٍ كان إلّا مَن كان جاهلاً بـنفسه وبـغيره، محـروماً من حقائق الدين. فاسألوا أهل الذكر .....

وروي أنّ رجلاً قال للحسين بن علي بن أبي طالب المُتَكِنُزُ : إجـلس حـتّىٰ نتناظر في الدين. فقال :

يا هذا، أنا بصير بديئي مكشوفٌ عليَّ هُداي، فإن كـنت جـاهلاً بـدينك فاذهب فاطلبه، ما لي وللمهاراة ؟ وإنّ الشيطان ليوسوس للرجل ويناجيه ويقول : ناظِر الناس لئلا يظنّوا بك العجز والجهل. ثمّ المـراء لا يخـلو مـن أربـعة أوجـه : إمّا أن تتمارى أنت وصاحبك فيا تـعلمان، فـقد تـركتما بـذلك النـصيحة، وطـلبتما الفضيحة، وأضعتما ذلك العـلم؛ أو تجـهلانه، فأظـهرتما جـهلاً وخـاصمتما جـهلاً؟ وإمّا تعلمه أنت فظلمت صاحبك بطلب عثرته؛ أو يعلمه صاحبك فتركت حرمته، ولم تُنزله منزلته. وهذا كلّه محال، فمن أنصف وقَبِل الحقّ وترك المهاراة، فقد أوتق إيمانه وأحسن صُحبة دينه وصان عقله<sup>(١)</sup>.

هذا كلُّه (٢) من كلام الصادق عليُّه .

واعلم أنّ حقيقة المراء الاعتراض علىٰ كلام الغير بإظهار خللٍ فيه لفظاً أو معنىً أو قصداً لغير غرضٍ ديني أمر الله به، وترك المراء يحصل بترك الإنك ار والاعتراض بكلّ كلام يسمعه، فإن كان حقّاً وجب التصديق به بالقلب وإظهار صدقه حيث يطلب منه، وإن كان باطلاً ولم يكن متعلّقاً بأمور الدين، فاسكت عنه ما لم يتمحّض النهي عن المنكر بشروطه.

والطعن في كلام الغير إمّا في لفظه بإظهار خللٍ فيه من جهة النحو أو اللـغة أو جهة النظم والترتيب بسبب قصور المعرفة أو طغيان اللسـان: وإمّــا في المـعنى'

- (۱) بحار الأنوار ۲ : ۱۳۵، الحديث ۳۲.
- (٢) أي : من قوله : «قال الصادق 提緣 » إلىٰ هنا.

۲۰ ..... ۲۰ یقول، وقد أخطأت فیه لکذا والذکر في رحاب القرآن والعترة بأن يقول: ليس کما تقول، وقد أخطأت فيه لکذا وکذا؛ وإمّــا في قـصده مــثل أن يقول: هذا الكلام حقّ ولكن ليس قصدك منه الحقّ، وما يجري مجراه.

وعلامة فساد مقصد المتكلّم تتحقّق بكراهة ظهور الحقّ علىٰ يد غير يـده ليتبيَّن فضله ومعرفته للمسألة؛ والباعث عـليه الترفّع بـإظهار الفـضل والتهسجّم على الغير بإظهار نقصه، وهما شهوتان رديّتان للنفس : أمّا إظـهار الفـضل فـهو تزكية للنفس، وهو من مقتضىٰ ما في العبد من طغيان دعـوى العـلوّ والكـبرياء، وقد نهى الله تعالىٰ عنه في محكم كتابه، فقال سبحانه : ﴿ فَلا تُزَكُّوا أَنْـفُسَكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>؛ وأمّا تنقيص الآخر فهو مقتضىٰ طبع السبعيّة، فإنّه يقتضي أن يمزق غيره ويصدمه ويؤذيه، وهي مُهلكة.

والمراء والجدال مقوّيان لهذه الصفات المهلكة، ولا تنفكّ المهاراة عن الإيذاء وتهييج الغضب وحمل المعترض علىٰ أن يعود فينصر كـلامه بمـا يمكمنه مـن حـقًّ أو باطل، ويقدح في قائله بكلّ ما يتصوّر، فيثور التشاجر بين المتاريّين، كما يثور التهارش بين الكلبين، يقصد كلّ منهما أن يعضّ صاحبه بما هو أعظم نكايةً وأقوىٰ في إفحامه وإنكائه.

وعلاج ذلك أن يكسر الكبر الباعث له علىٰ إظهار فضله والسبعيّة الباعثة له علىٰ تنقيص غيره، بالأدوية النافعة في علاج الكِبر والغضب من كتابنا المتقدّم ذكره في أسرار معالم الدين<sup>(٢)</sup> أو غيره من الكتب المؤلّفة في ذلك. ولا ينبغي أن يخدعك الشيطان، ويقول لك : أظهر الحقّ ولا تداهــن فــيه.

(١) سورة النجم : ٣٢.

(٢) يعني : كتاب ( منار القاصدين في أسرار معالم الدين ) .

فاسألوا أهل الذكر ...... ۲۱

فإنّه أبداً يستجرّ الحمق إلى الشرّ في معرض الخير ، فلا تكن ضُحكة الشيطان يسخر بك . فإظهار الحقّ حسن مع من يقبل منه ، إذا وقع علىٰ وجه الإخـلاص ، وذلك من طريق النصيحة بالتي هي أحسن لا بطريق المهاراة .

وللنصيحة صفة وهيأة، ويُحتاج فيها إلى التـلطّف، وإلّا صـارت فـضيحة، فكان فسادها أعظم من صلاحها.

ومن خالط متفقّهة هذا الزمان، والمتّسمين بالعلم غلب عـلىٰ طـبعه المـراء والجدال، وعسر عليه الصمت إذا ألقىٰ عليه قـرناء السـوء أنّ ذلك هـو الفـضل. ففِرَّ منهم فرارك من الأسد.

الثالث : أن لا يستنكف من التعلّم والاستفادة ممّن هو دونه في منصب أو سنّ أو شهرة أو دين أو في علم آخر، بل يستفيد ممّن يمكن الاستفادة مـنه، لا يـنعه ارتفاع منصبه وشهرته من استفادة ما لا يـعرفه، فـتخسر صـفقته ويـقلّ عـلمه ويستحقّ المقت من الله تعالى، وقد قال النبيّ عَلَيْكِلْهُ :

الحكمة ضالَّة المؤمن، فحيث وجدها فهو أحقّ بها(').

وقال سعيد بن جبير ﷺ : لا يزال الرجل عالماً ما تعلّم، فإذا تسرك التـعلّم وظنّ أنّه قد استغنىٰ واكتفى بما عنده، فهو أجهل ما يكون.

وأنشد بعضهم في ذلك :

وليس العـمىٰ طـول السـؤال وإنمـا تمام العمىٰ طول السكوت على الجهل ومن هذا الباب أن يترك السؤال استحياءً، ومن هـنا قـيل : مـن اسـتحيا

(١) بحار الأنوار ٢ : ٩٩، الحديث ٥٨.

٢٢ ..... ٢٢ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

من المسألة لم يستحي الجهل منه. وقيل أيضاً : من رقّ وجهه رقّ علمه<sup>(١)</sup>. وقيل أيضاً : لا يتعلّم العلم مستحي ولا مستكبر . وروى زرارة ومحمّد بن مسلم وبُريد العِجلي ، قالوا : قال أبو عبد الله طلّيَّلا : إنّا يهلك الناس ، لأنّهم لا يسألون<sup>(٢)</sup>. وعنه طليَّلا : إنّ هذا العلم عليه قُفل ، ومفتاحه المسألة<sup>(٣)</sup>.

الرابع : وهو من أهمّها، الانقياد للحقّ بالرجوع عند الهفوة، ولو ظهر علىٰ يد من هو أصغر منه، فإنّه مع وجوبه من بركة العلم، والإصرار علىٰ تركه كبر مذموم عند الله تعالىٰ، موجب للطرد والبُعد، قال النبيّ عَلَيْمَالُهُ :

لا يدخل الجنّة من في قلبه مثقال حبّةٍ من كِبر. فقال بعض أصحابه : هلكنا يا رسول الله ! إنّ أحدنا يحبّ أن يكون نعله حسناً وثوبه حسناً. فقال النبيّ عَلَيْوَالُهُ : ليس هذا الكِبر ، إنّا الكِبر بطَر الحقّ وغمص الناس<sup>(٤)</sup>.

والمراد ببطر الحقّ ردّه علىٰ قائله، وعدم الاعتراف به بعد ظهوره، وذلك أعمّ من ظهوره علىٰ يدي الصغير والكبير والجليل والحقير، وكفىٰ بهذا زجراً وردعاً.

- (١) الكافي ٢ : ٨٧، كتاب الإيمان والكفر، باب الحياء، الحديث ٣.
- (٢) الكافي ١ : ٤٠، كتاب فضل العلم، باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٢.
- (٣) الكافي ١ : ٤٠، كتاب فضل العلم، باب سؤال العالم وتذاكره، الحديث ٣.
  - (٤) الكافي ٢ : ٣١٠، كتاب الإيمان والكفر ، باب الكبر ، الحديث ٩.

| کر ۲۳ | فاسألوا أهل الذ |
|-------|-----------------|
|-------|-----------------|

الخامس : أن يتأمّل ويهذّب ما يريد أن يورده أو يسأل عـنه قـبل إبـرازه والتفوّه به ليأمن من صدور هفوة أو زلّة أو وهم أو انعكاس فهم، فيصير له بذلك ملكةٌ صالحة، وخلاف ذلك إذا اعتاد الإسراع في السؤال والجواب فيكثر سـقطه ويعظم نقصه ويظهر خطاؤه، فيُعرف بذلك، سيّما إذا كان هناك من قـرناء السـوء مَن يخشىٰ أن يُصيِّر ذلك عليه وصمة، ويجعله له عند نظرائه وحسَدَته وسمة.

السادس : أن لا يحضر مجلس الدرس إلّا متطهّراً من الحدث والخبث متنظّفاً متطيّباً في بدنه وثوبه، لابساً أحسن ثيابه، قـاصداً بـذلك تـعظيم العـلم وتـرويح الحاضرين مـن الجـلساء والمـلائكة، سـيّا إن كـان في مسـجد. وجمـيع مـا ورد من الترغيب في ذلك لمطلق الناس، فهو في حقّ العالم والمتعلّم آكد.

هذا ما بيّنه شهيدنا الثاني قدّس الله سرّه وأسكنه فسيح جنانه، في كتابه القيّم (منية المريد)، وإنّي لأنصح إخوتي الكرام بمطالعة هذا الأثر العظيم، ليس للـمرّة الواحدة، بل تكراراً ومراراً، لما فيه من الفوائد الثمينة والأخلاق الطـيّبة والآداب الرفيعة.

ثمّ يا ترىٰ بعد أن عرفنا أثر السؤال وأهميّته البـالغة في حـياة الإنسـان، ووقفنا ولو إجمالاً علىٰ بعض آداب السؤال، وعلمنا أنّ الله أمرنا في كتابه الكريم بقوله تعالىٰ:

﴿ فَاسْأَلُوا أَهُلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ .
فحينئذٍ لنا أن نسأل : ومَن هم أهل الذكر ؟
والجواب إنّا يكون من نفس القرآن الجيد، ومَن عنده علم الكتاب.
فن هم أهل الذكر ؟

هؤلاء أهل الذكر

قال الله سبحانه : ﴿ الَّذِينَ آمَنوا وَتَطْمَنِنَ قُلوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهَ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَنِنُ القُلوبُ ﴾<sup>(١)</sup>. والدنيا سوق ربح فيها قوم وخسر آخـرون، والله بـلطفه وعـنايته حـذّر المؤمنين من الخسران، وبيّن أسبابه في قوله تعالىٰ:

الله عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ اللهُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ أَوُلادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ أَوُلادُكُمُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ فَاوُلْنَئِكَ هُمُ الخاسِرونَ ﴾ (٢).

فأولىٰ صفات أهل الذكر : الإيمان، ثمّ التقوىٰ، لقوله تعالىٰ :

إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إذا مَسَّهُمْ طائِفُ مِنَ الشَّيْطانِ تَذَكَّروا فَإِذا هُمْ مُبْصِرونَ ﴾ (<sup>٣)</sup>.

فالتذكّر هو الحدّ الوسط، مقدّماته التقوىٰ، ونــتيجته البـصيرة والإبـصار، فالمتّقي أهل الذكر صاحب البصيرة، يقف علىٰ حقائق الأشــياء كــما هــي، بحسب

- (١) الرعد : ٢٨.
- (٢) المنافقون : ٩.
- (٣) الأعراف : ١ ـ ٢ .

الطاقة البشرية.

أهل الذكر هم أولو الألباب والفكر والدعاء :

الأذينَ يَذْكُرونَ اللهَ قِياماً وَقُعوداً وَعلىٰ جُنوبِهمْ وَيَتَفَكَّرونَ فِي خَلْتِ السَّهاواتِ وَالأَرْضَ رَبَّنا ما خَلَقْتَ هٰذا باطِلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّار ﴾ (١).

- هم أهل الصلاة :
- ﴿ فَإِذا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُروا اللهَ قِياماً وَقُعوداً وَعَلىٰ جُنوبِكُمْ ﴾ (٢).
  - أَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ (<sup>٣)</sup>.
  - أجل، الشيطان الرجيم هو الذي يصدّ عن ذكر الله :

﴿ إِنَّا يُرِيدُ الشَّيْطانُ أَنْ يوقِعَ بَيْنَكُمُ العَداوَةَ وَالبَغْضاءَ فِي الخَمْرِ وَالمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاةِ ﴾<sup>(٤)</sup>.

أتدري ماذا يقطف من يعرض عن ذكر الله ويغفل عن ربّه وينساه ؟ ﴿ نَسوا الله فَأَنْساهُمْ أَنْفُسَمُهُمْ ﴾<sup>(٥)</sup>. أتعلم ماذا يكون عاقبة المعرضين عن ذكر الرحمن ؟ قال الله تعالى :

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضِنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيامَةِ أَعْمِي قالَ رَبّ

- (١) آل عمران : ١٩١.
  - (٢) النساء : ١٠٣.
    - (۳) طد : ۱٤ .
    - (٤) المائدة : ۹۱.
    - (٥) الحشر : ١٩.

هؤلاء أهل الذكر ..... ۲۷

لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصيراً قالَ كَذٰلِكَ أَتَـتْكَ آياتِي فَـنَسيتُها وَكَـذٰلِكَ اليَـوْمَ تُنْسىٰ ﴾<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ... ﴾ (<sup>٢)</sup>.

وَأَذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخيفَةً وَدونَ الجَهْرِ مِنَ القَوْلِ بِالعُدُوِّ وَالآصالِ وَلا تَكُنْ مِنَ الغافِلينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وعلينا أن ننزّه أنفسنا من النفاق، إذ قال الله تعالىٰ :

﴿ إِنَّ المُنافِقينَ يُخادِعونَ اللهَ وَهُوَ خادِعُهُمْ وَإِذا قاموا إلى الصَّلاةِ قاموا كُسالىٰ يُواؤونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرونَ اللهَ إِلاّ قَليلاً ﴾ <sup>(٤)</sup>.

فالعبد والحبّ حقّاً من كان يذكر معبوده ومعشوقه ومحبوبه دوماً، ولا يغفل عن ذكره طرفة عين، وقد وعدنا الله سبحانه أن يذكرنا لو ذكرناه في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاذْكُرونِي أَذْكُرْكُمْ وَٱشْكُروا لي وَلا تَكْفُرُونَ ﴾<sup>(ه)</sup>.

وإنَّا يذكر الله من كان يرجو لقاء الله ويؤمن بالمعاد :

﴿ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَاليَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثيراً ﴾ (٢).

- (۱) ص: ۱۲٤ ـ ۱۲۱.
- (٢) الزخرف : ٣٦\_ ٣٨.
  - (٣) الأعراف : ٢٠٥.
    - (٤) النساء : ١٤٢.
    - (٥) البقرة : ١٥٣.
    - (٦) الأحزاب : ٢١.

> ونتيجة الذكر الفلاح : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّىٰ وَذَكَرَ أَسْمَ رَبِّهِ فَصَلًىٰ ﴾<sup>(١)</sup>. ويكون من المتّقين الذين جاء في وصفهم في قوله تعالىٰ :

وَسارِعوا إلى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُها السَّهاواتُ وَالأَرْضُ أَعِدَّتْ لِلسُمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُنْفِقونَ في السَّرَّاءِ وَالطَّرَّاءِ وَالكاظِمينَ الغَيْظَ وَالعافينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْحُسِنينَ \* وَالَّذِينَ يُنْفِقونَ في السَّرَّاءِ وَالطَّرَّاءِ وَالكاظِمينَ الغَيْظَ وَالعافينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْحُسِنينَ \* وَالَّذِينَ يُنْفِقونَ في السَّرَّاءِ وَالطَّرَّاءِ وَالكاظِمينَ الغَيْظَ وَالعافينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْحُسِنينَ \* وَالَّذِينَ يُنْفِقونَ في السَّرَّاءِ وَالطَّرَّاءِ وَالكاظِمينَ الغَيْظَ وَالعافينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْحُسِنينَ \* وَالَّذِينَ إذا فَعَلوا فاحِشَةً أَوْ ظَلَموا أَنْفُسَهُمْ ذَكَروا اللَّهَ فَاسْتَغْفَروا لِذُنو بِهِمْ وَمَنْ يَغْفِوُ الذَّنوبَ إلاّ اللَّهَ وَلَمَ يُصِرُّوا عَلَىٰ ما فَعَلوا وَهُمْ يَعْفِو الذَّنوبَ إلا اللَّهُ وَلَمَ يُعَرُوا عَلَىٰ ما فَعَلوا وَهُمْ يَعْلَمونَ \* أولالينِكَ لِذُنو بِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذَّنوبَ إلا الله وَلَمَ يُصِرُّوا عَلَىٰ ما فَعَلوا وَهُمْ يَعْلَمونَ \* أولالينِكَ جُراؤُولَ اللَّذُومَ إلا أَنْهُ وَلَمَ يُعْفَرُوا اللَّهُ وَلَنْ يَعْفَوُ الذَّيْنَ مِنْ وَتَنْ يَعْفَوُ الذَّيْ وَالَةُ وَلَهُ مَا عَلَى ما فَعَلوا وَهُمْ مَ مَنْفَيْرَةُ مِنْ رَبِّهِمُ وَمَنْ يَغْفِو الذَّيْوَا أَنْ عَبْرَة وَلَنْ اللَّهُ وَالْمَالَةُ وَلَا عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلَيْ عَلَى ما فَعَلوا وَهُمُ مَعْفِيرَةَ مِنْ رَبِيمُ وَنِعْمَ أَحْدَى إلَى مَا مُولاليَ وَاللَّهُ مَا عَلَى إلَيْ مَ وَاللَّهُ وَا اللَّالَةِ وَلَهُ مَا عَلَيْ عُلَيْ مَا مُولازًا مَنْ عَلَيْ وَلَا عَلَيْ مَا مُولِي مَا واللَّهُ وَاللَّهُ وَعَنْ مَا مَا مَنْ عَلَيْ مَا مُولانَهُ وَاللَّهُ الْحُولِي مَا مَا مَنْ مَا عَنْ عَلَى مَا مُنْتَ عَامَ مَا مُنْهُ مُولَةَ مَا مَاللَهُ وَالْنَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَعْنُ وَ مَعْ مَا مَا مَا مَا مُعَا وَالْمَا مُولَى مَا مَا مَا مَا مَا مَ مُعْ مَا مَا مُولانَ مُواللَّا مُولِي مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُعْنُ مَا مُولا مَا مُولا مُعْنُ مَا مُولا مَا مُولا مَا مَا مَا مُولا مَا مُولا مَا مُولا ما مَا مُولا مَا مَا مَعْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُولا مَا مُولا مُولَا

كما أنَّ الشاعر المبدئي والفقيه الرسالي من استثناه الله عن الشـعراء الذيـن يتبعهم الغاوون، فقال سبحانه :

﴿ وَالشَّعَراءُ يَتَبِعُهُمُ الغاوونَ ( أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمونَ \* وَأَنَّهُ مُ يَـقولونَ ما لا يَفْعَلونَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنوا وَعَمِلوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَروا اللهَ كَثيراً ﴾ <sup>(٣)</sup>.

فلا بدّ من الذكر الكثير بكرةً وأصيلاً، ولمثل هذا يـطلب مـوسىٰ كـليم الله من ربّه وزيراً :

وَأُشْرِكْهُ فِي أَمْرِي كَيْ نُسَبِّحُكَ كَثيراً وَنَذْكُوُكَ كَثيراً ﴾<sup>(٤)</sup>.

- (١) الأعلىٰ : ١٥.
- (۲) آل عمران : ۱۳۲\_۱۳۲.
  - (٣) الشعراء : ٢٣٤ ـ ٢٣٧.

. TE : eb (E)

ومن فلسفة العبادات هو ذكر الله سبحانه فهذا الحجّ في قوله تعالىٰ : ﴿ لِيَشْهَدوا مَنافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُروا آسْمَ اللهِ في أَيَّامٍ مَعْلوماتٍ ﴾ <sup>(١)</sup>. ﴿ فَإِذا قَضَيْتُمْ مَناسِكَكُمْ فَاذْكُروا ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وما أكرم أولئك الذين وهبهم الله العقل فاستعملوه في موضعه ( العقل ما عُبد به الرحمن واكتسب به الجنان )، وقال الله عنهم :

﴿ إِنَّ فِي خَلْتِي السَّهاواتِ وَالأَرْضِ وَٱخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ لآياتٍ لأولي الأَلْسُبابِ
الَّذِينَ يَذْكُرونَ اللهَ قِياماً وَقُعوداً وَعَلىٰ جُنوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرونَ فِي خَلْتِي السَّهاواتِ وَالأَرْضِ رَبَّنا
ما خَلَقْتَ هٰذا باطِلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

- وَأَذْكُرِ اللهَ كَثيراً وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْحَارِ ﴾<sup>(٤)</sup>.
  - وَأَذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً ﴾<sup>(٥)</sup>.
    - وَأَذْكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتيلاً ﴾<sup>(1)</sup>.
      - أَذْكُر أَسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾<sup>(٧)</sup>.
- أَذا قَضَيْتُمُ الصَّلاةَ فَاذْكُروا اللهَ قِياماً وَقُعوداً وَعَلىٰ جُنوبِكُمْ ﴾ (^).
  - (١) الحبخ : ٢٨.
  - (٢) البقرة : ٢٠٠.
  - (٣) آل عمران : ۱۹۰ ۱۹۱.
    - (٤) آل عمران : ٤١.
    - (٥) الأعراف : ٢٠٥.
      - (٦) المزَّمَّل : ٨.
      - (٧) الإنسان : ٢٥.
      - (٨) النساء : ١٠٣.

وزبدة المخاض : أهل الذكر هم أولياء الله الكرام البررة، هم أهـل القـرآن الكريم، إذ من أسماء القرآن الذكر، لقوله تعالىٰ :

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّائنا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.
﴿ كَلَّا إِنَّا تَذْكِرَةُ فَنَ شاءَ ذَكَرَهُ ﴾ <sup>(٥)</sup>.
﴿ أَوْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنا ﴾ <sup>(١)</sup>.
﴿ أَوْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنا ﴾ <sup>(١)</sup>.
﴿ أَوْ أُنَّذِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنا ﴾ <sup>(١)</sup>.

وآيات أخرى تدلّ على ذلك، كما إنّ من مصاديق الذكر الرسول الأعظم

- (١) الأنفال : ٢
- (٢) الحجّ : ٣٥.
- (٣) الرعد : ٢٨.
- (٤) الحجر : ٩.
- (٥) المدَّثَّر : ٥٥ + وعبس : ١٢.
  - (٦) ص : ١.
  - (۷) فصّلت : ۷۱.
    - (٨) القلم : ٥١.

وكذلك أهل الذكر هم الأئمة الأطهار عترة النبيّ المختار، ومن كمان منهم يحذو حذوهم كسلمان المحسمّدي، الذي قمال في حقّه النبيّ تَتَبَعَلْهُ : سلمان منّا أهل البيت، ودليلنا علىٰ أنّ أتمّ مصداق لأهل الذكر هم أئمة الحقّ المعصومون من عترة النبيّ الأعظم تَتَبَعُلْهُ آيات من القرآن الكريم والروايات الكثيرة من النبيّ وأهل بيته عليمينا في كتب الفريقين مالسنّة والشيعة من الآيات قوله تعالىٰ :

في بُيوتٍ أذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرُ فيها أَسْمُهُ ﴾<sup>(١)</sup>.

ولقول النبيّ الأكرم محمّد عَلَيْهِلْهُ في حديث الثقلين المتواتـر بـين الفـريقين : «إنيّ تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتّىٰ يردا عـليَّ الحوض»<sup>(1)</sup>، فكلّ ما في القرآن مـن العـلوم والمـعارف فـهو عـند أهـل البـيت، وكلّ ما عندهم فهو في القرآن إلىٰ يوم القيامة، إذ لن يفترقا في كلّ شيء.

أخرج ابن مردويه عن أنس بن مالك وبريدة، قالا : قرأ رسول الله عَلَيْهُوْلَهُ هذه الآية : ﴿ في بُيوتٍ أذِنَ اللهُ أَنْ تُوْفَعُ ﴾ فقام إليه رجل فـقال : أيّ بـيوُتٍ هـذه يا رسول الله ؟ قال : بيوت الأنبياء. فقام إليه أبو بكر فقال : يا رسول الله، هـذا البيت منها ـلبيت علي وفاطمة \_؟ قال : نعم من أفاضلها<sup>(٣)</sup>.

في بيوت نزل فيهم القرآن الكريم، وما هي بيوت حجارة ولا طين، إنَّا هي

(٢) لقد ذكرت مصادر الرواية عند الفريقين والمقارنة بين القرآن والعترة بالتفصيل في كـتاب
 « في رحاب حديث الثقلين » ، فراجع .
 (٣) منزان الحكمة ٣ : ٤٣٦ .

<sup>(</sup>۱) النور : ۳۲.

٣٣ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة بيوت الأنبياء والمرسلين، والعـلماء ورثـة الأنـبياء، وأتمّ مـصاديق العـلماء هـم أهل البيت للميكيم في من يحذو حذوهم ويهتدي بهداهم ويقتدي بآثارهم ويتأسّىٰ بهم، ولكم في رسول الله أسوة حسنة.

عن أبي حمزة الثمالي، قال : قال أبو جعفر عليَّهُ لقمتادة : من أنت ؟ قمال : أنا قتادة بن دعامة البصري .

فقال له أبو جعفر الصادق عليَّهُ ؛ أنت فقيه أهـل البـصرة ؟ قـال : نـعم... فسكت قتادة طويلاً، ثمّ قال : أصلحك الله، والله لقد جلست بـين يـدي الفـقهاء وقدّامهم، فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم كما اضطرب قدّامك ؟ ! !

فقال له أبو جعفر عليُّلا : أتـدري أيـن أنت ؟ بـين يـدي ﴿ بُـيوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ ﴾ ، فأنت ثَمَّ . ونحن أولئك .

فقال له قتادة : صدقت والله، جعلني الله فداك، والله ما هي بيوت حجارة ولا طين<sup>(۱)</sup>.

وأمّا الروايات الواردة في خصوص الآية الشريفة : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾. فإليك جملة منها من كتب الفريقين \_السنّة والشيعة \_ حـتّى لا يكـون بـعد الحـقّ إلّا الضلال.

فمن يرى هذه الروايات الشريفة وأمثالها، هل ينتجو لو ذهب إلى زيـد وعمرو ؟ ! !

وهل يصحّ أن يطلب الإنسان العلم من غير أهل البيت للمُنَّلِمُ ، وهم معدن العلم الصافي والمعارف الصحيحة ؟ !

(١) منزان الحكمة ٣: ٤٣٧.

| ۳۳ | ·····                                   | هؤلاء أهل الذكر |
|----|-----------------------------------------|-----------------|
| TT | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | بؤلاء أهل الدقر |

ولماذا نحتار مذهب أهل البيت للمَتَلَمَةِ ، وإنَّ أتباعهم هم الفرقة الناجية. وهم أهل القرآن والسنّة، وهم أصحاب الحقّ والحقيقة.

وقفوهم إنّهم مسؤولون، فهل سألوا وحقّقوا في دينهم ومذهبهم ؟ أم قلّدوا آباءهم، وكانوا علىٰ آثارهم من دون علم وتحقيق. فهل سألوا أهل الذكر الواقعيّين ؟ كماً أمرنا الله سبحانه وأراد ! أم سألوا أحبارهم الضالّين المضلّين \_ضعف الطالب والمطلوب \_. فمن هم أهل الذكر ؟

أنقل هذه الأحاديث الشريفة من كتاب « تعليقات إحقاق الحسقّ» لسيّدنا الأستاذ آية الحقّ السيّد النجني المرعشي قدّس سرّه الشريف.

قال المصنّف رفع الله درجته :

الثالثة والتمانون ـروى الحافظ محمّد بن موسى الشيرازي من علماء الجمهور، واستخرجه من التفاسير الاثنىٰ عشر<sup>(١١)</sup> عن ابن عباس في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾<sup>(١)</sup>، قال : هو محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين عليكِثْمُ ، هم أهـل

(١) المراد من التفاسير الاثنى عشر على ما صرّح به بعد مطاعن معاوية «تفسير أبي يوسف يعقوب بن سفيان» و «تفسير ابن حجر جريح» و «تفسير مقاتل بن سليان» و «تفسير وكيع بن حبراح» و «تفسير يوسف بن موسى القطّان» و «تفسير قتادة» أبي علي بن عبيدة القاسم بن سلام و «تفسير حرب الطائي» و «تفسير السدي» و «تفسير بحاهد» و «تفسير مقاتل بن سلام و «تفسير حرب الطائي» و «تفسير السدي» و «تفسير بحاهد» و «تفسير مقاتل بن سلام و «تفسير أبي عالم بن موسى القطّان» و «تفسير مقاتل بن سليان» و «تفسير مقاتل بن سليان» و «تفسير (١) القاسم بن حراح» و «تفسير على معالم» و «تفسير السدي» و «تفسير أبي عالم بن حيان» و «تفسير أبي صالح» و «تفسير معان معاوية (١) النحل : ٤٣.

أورده من حفّاظ القوم وأعيانهم عدّة، ونحن نشير إلىٰ بعضٍ منهم فنقول : منهم : العلّامة الطبري في تفسيره ( ١٤ : ٦٩، طبعة الميمنية بمصر ) حدّثنا ابن وكيع ، قال : ثنا ابن يمان عن اسرائيل عــن جــابر عــن أبي جــعفر : ﴿ فَــاسْأَلُوا أَهْـلَ الذِّكْـرِ إِنْ كُــنْتُمُ أهل الذكر في كتب العامّة ...... وهو الفاحة .....

الذكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة وتُحتَلف الملائكة،

لا تَعْلَمونَ ﴾ ، قال : نحن أهل الذكر .

ومنهم : العلّامة الثعلبي، كما في العمدة للعلّامة ابن بطريق ( الصفحة ١٥٠، طبعة تبريز ) في تفسير قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، قال : قال جابر الجعفي : لمّا نزلت هذه الآية قال على عليها : نحن أهل الذكر .

ومنهم : العلّامة ابن كثير في تفسيره ( ٢ : ٥٧٠، طبعة مصطنى محمد بمـصر ) نـقل عـن أبي جعفر الباقر ﷺ ، قال : نحن أهل الذكر .

ومنهم : العلّامة القطان في تفسيره (كما في كفاية الخصام : ٣٣٨، طـبعة طـهران ) روى عن الوكيع عن الثوري عن السدي نزول الآية في علي ﷺ .

ومنهم : الحافظ محمّد بن مؤمن الشيرازي في كتاب المستخرج من التفاسير الاثني عشر (كما في كفاية الخصام ٣٣٨، طبعة طهران)، قال في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ : أي فاسألوا عن أهل البيت، والله ما سمّي المؤمن مؤمناً إلّا بسبب حبّ عليّ بن أبي طالب .

ومنهم : العلّامة أبو الثناء الآلوسي في روح المعاني ( ١٤ : ١٣٤، طبعة المنيرية بمصر )، أورد عن جابر ومحمد بن مسلم، عن أبي جعفر، اختصاص أهل الذكر بأغّـة أهـل البـيت . روىٰ ابن مردويه عن أنس قال : سمعت رسول الله يقول : إنّ الرجل ليصلّي ويصوم ويحجّ ويعتمر وإنّه لمنافق. قيل : يا رسول الله، بماذا دخل عليه النفاق ؟ قال : يطعن علىٰ إمـامه، وإمامه من قال الله تعالىٰ في كتابه : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

ومنهم : العلّامة الشيخ السيّد سليان القندوزي في ينابيع المودّة (الصفحة ١١٩، طبعة إسلامبول)، أخرج الثعلبي عن جابر بن عبد الله، قال : قال علي بن أبي طالب : نحن أهل الذكر، بكلا معنييه، فقول تعالىٰ : ﴿ وَأَنْزَلْنَنا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيَّنَ لِلنُنَّاسِ ما نَزَلَ إِلَـيْهِمْ ﴾، وقوله تعالىٰ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾، وأمّا معناه محمد فالآية في سورة الطلاق، فاتقوا الله يا أولي الألبابِ، إلىٰ آخرها. ٣٦ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة والله ما سمّي المؤمن مـؤمناً إلّا كـرامـةً لأمـير المـؤمنين. ورواه سـفيان النـوري عن السدي عن الحارث، انتهىٰ.

قال الناصب خفضه الله :

أقول: ليس هذا من روايات تفاسير أهل السنّة، وهي أشـياء تــدلّ عــلىٰ فضيلة آل العباء، وهذا أمر لا ريب فـيه، ولا يــنكرها إلّا المــنافق ولا يـعتقدها إلّا المؤمن الخالص، ولكن لا يبتّ به النصّ. انتهىٰ.

أقول :

لا يخفىٰ أنّ الحافظ المذكور من مشاهير أهل السنّة والتفاسير التي استخرج منها من تفاسيرهم، فالقول بأنّ هذا ليس من روايات تفاسير أهل السنّة لا وجه له، وكأنّه إنّما أنكر كون تلك التفاسير من تفاسير أهل السنّة؛ لأنّه لكمال عداوته مع الأئمة الاثنىٰ عشر ظلمَيَّلاُ ، لمّا رأى لفظ التفاسير في كلام المصنّف مضافاً إلىٰ اثني عشر توحّش طبعه وانتشر كذي نابٍ أهرّه الشرّ، أو عاصٍ أحضر في الحشر، فتوهم أنّ تلك التفاسير تفاسير الأئمة الاثني عشر أو الاثني عشرية القائلين بإمامة ذلك المعشر، ومن كرامات المصنّف تقريح أنّه ألهم بأنّ مثل هذا الناصب الجاهل ربما يأتي بمثل هذا الإنكار، ففصّل فيا بعد عند ذكر مطاعن بعض الصحابة أسامي مؤلّني تلك التفاسير ليعلم أنّهم من أهل السنّة والجهاعة، ولا يبقىٰ مجال للإنكار والمنازعة.

وأمّا وجه الاستدلال بالآية فظاهر جدّاً؛ لأنّ من سمّاه الله تعالىٰ بأهل الذكر وأمر سائر الاُمّة بالسؤال عنه لا يكون إلّا إماماً. أهل الذكر في كتب العامّة ..... ٣٧

قال المصنّف رفع الله درجته :

الرابعة والثمانون ـ عن الحافظ<sup>(۱)</sup> في قوله تعالىٰ : ﴿ عَمَّ يَتَساءَلونَ عَـنِ النَـبَرِّ العَظيمِ ﴾<sup>(۲)</sup>، بإسناده إلى السدّي عن رسول الله عَلَيَّالَهُ أنّه قـال : ولاية عـليّ، يتساءلون عنها في قبورهم، فـلا يـبق ميّت في شرق ولا في غـرب، ولا في بـرّ ولا في بحر، إلّا ومنكر ونكير يسألانه عـن ولاية أمـير الـؤمنين بـعد المـوت، يقولان للميّت : مَن ربّك ؟ وما دينك ؟ ومَن نبيّك ؟ ومَن إمـامك ؟ وعـنه، عـن ابن مسعود، قال : وقعت الخلافة من الله تعالىٰ لثلاثة نـفر، آدم في قـوله تـعالىٰ : ﴿ إِنِّي جاعِلٌ في الأَرْضِ خَلِفَةً ﴾، وداود : ﴿ إِنَّـا جَـعَلْناكَ خَـلِفَةً في الأَرْضِ ﴾<sup>(۲)</sup>، وأمـير الـؤمنين : ﴿ لَـيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ في الأَرْضِ كَـها ٱسْتَخْلَفَ الَّـذينَ مِـنْ قَـبْلِهِمْ ﴾، داود وسليان : ﴿ وَلُبِمَكِنَ هَمْ دينَهُمُ الَّذي أَرْتَضىٰ هَمْ ﴾ يعني الإسلام ﴿ وَلِـيُبْدِلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ ﴾ من أهل مكّة ﴿ أَمْـناً ﴾ يـعني في المدينة ﴿ يَعْبُدُونَنِي ﴾ يعني

(١) هو أبو بكر بن مؤمن الشيرازي في رسالة الاعتقاد (كما في مناقب الكاشي ، الخطوط ) ، قال : روى عن عبد الخير ، عن علي على الله ، قال : سأل صخر بن حرب عن رسول الله عن الأمر بعده ، قال : سأل صخر بن حرب عن موسى ، ف تزلت ﴿ عَمَمَ بعده ، قال : يا صخر ، الأمر بعدي لمن هو مني بمنزلة هارون من موسى ، ف تزلت ﴿ عَمَمَ يَتَساءَلونَ عَنِ النَبَأ العظيم اللَّذي هُمْ فيه مُخْتَلِفونَ كَلَّا سَيَعْلَمونَ ثُمَّ كَلًا سَيَعْلَمونَ ثُمَ كَلًا سَيعْلَمونَ ثُمَ تكلّ متيع على يتن الأمر بعدي الذي في من موسى ، ف تزلت ﴿ عَمَمَ يَتَساءَلونَ عَنِ النَبَأ العظيم الَّذي هُمْ فيه مُخْتَلِفونَ كَلَّا سَيعْلَمونَ ثُمَ تكلّ سَيعْلَمونَ ثُمَ تكلّ سَيعْلَمونَ ثُمَ تكلّ متيعْلَمونَ ثُم عن الأومنين ميت النبق أولا ينتي النبق الما في عرولا برالا منكر ونكير يسألانه عن ولاية أمير المومنين وخلابين وخلابين المومنين الما من موسى ، ف تزلت ﴿ عَمَمَ اللهُ عَنْ النبق الما من موسى ، ف تزلت ﴿ عَمَمَ اللهُ من موسى ، ف ترك إلا منكر ونكير يسألانه عن ولاية أمير المومنين إلى من موسى ، في تن الما من موسى ، ف ترك من موسى ، ف ترك من موسى ، ف ترك إلى من موسى ، في أومن إلى منه موسى ، ف تنه من منه من موسى ، ف تن من موسى الما مولا عن من موسى من موسى من موسى مولان المي ما الله من مولا بي مولان المي المومنين مولان المي الموسى الما مولا أومن إلى مولا بي مولا إلى مولا إلى ما مولى إلى مامل ؟

والنبأ محرّ كة الخبر، والنبي الخبر عن الله تعالى من نبأ وترك الهمزة . (٣) يعني أرض بيت المقدس، كذا في شواهد التأويل . ۳۸ ۲۸ ۲۸ ۲۸ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

يوحّدونني ﴿ وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ لولاية عليّ ﴿ فَأُولَـٰـئِكَ هُــمُ الفـاسِقونَ ﴾ يــعني العاصين لله تعالىٰ ولرسوله، وهذا كلّه نقله الجمهور واشتهر عنهم وتواتــر عــنهم، انتهىٰ.

> وجاء في المجلّد التاسع، الصفحة ١٢٥ : ومنها : قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ . رواه جماعة من أعلام القوم :

منهم : العلّامة محمد بن مؤمن الشيرازي في كتابه «المستخرج من التـفاسير الاثني عشر » (كما في كفاية الخصام : ٣٣٨، طبعة طهران).

قال في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، أي : فاسألوا عن أهل البيت . والله ما سمّي المؤمن مؤمناً إلّا بسبب حبّ عليّ بن أبي طالب .

ومنهم : العلّامة الطبري في تفسيره ( ١٤ : ٦٩، طبعة الميمنية بمـصر ) قـال : حدّثنا ابن وكيع، قال : ثنا ابن يمان، عن اسرائيل، عن جـابر، عـن أبي جـعفر : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾، قال : نحن أهل الذكر .

ومنهم : العلّامة الثعلبي في تفسيره كما في «العمدة» لابن بطريق (الصفحة ١٥٠، طبعة تبريز )، في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال جابر الجـعفي : لمّـا نزلت هذه الآية قال علي : نحن أهل الذكر .

ومنهم : العلّامة ابن كثير في تفسيره ( ۲ : ٥٧٠، طبعة مصر )، روى الحديث بعين ما تقدّم عن «تفسير الطبري».

ومنهم : العلّامة الآلوسي في «روح المعاني» ( ١٤ : ١٣٤، طبعة مصر )، ورد عن جابر ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ، اختصاص أهل الذكر بأئمة أهل البيت. أهل الذكر في كتب العامّة ...... ٣٩ ومنهم : العـلّامة القـندوزي في «يـنابيع المـودّة» (الصـفحة ١١٩، طـبعة إسلامبول)، روىٰ عن الثعلبي بعين ما تقدّم عن «العمدة».

وجاء في المجلّد الرابع عشر، الصفحة ٣٧١: الآية السابعة والخـمسون، قـوله تـعالىٰ ﴿ فَـاسْأَلُوا أَهْـلَ الذِّكْـرِ إِنْ كُـنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾.

قد تقدّم ما ورد في نزولها في شأنه ﷺ في ٣: ٤٨٢، و ٩: ١٢٥، عن جماعة من العامّة في كتبهم، ونستدرك النقل هاهنا عمّن لم ننقل عنهم. وفيه أحاديث:

الأوّل \_ ما رواه السدي . رواه القوم : منهم : العلّامة الثعلبي في «الكشف والبيان» ( مخطوط )، قال : روى في تفسير يوسف القطّان، عن وكيع، عن الثوري، عن السدي، قال : كنت عند عمر بن الخطّاب إذ أقبل عليه كعب بن الأشرف ومالك بن الصيف وحيّ بن أخطب، فقالوا : إنّ في كتابك ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُها السَّماواتُ وَالأَرْضُ ﴾ إذا كانت سعة جنّة واحدة بسبع سماوات وسبع أرضين، فالجنان كلّها يوم القيامة أين تكون ؟ فقال عمر : لا أعلم. فبينما هم في ذلك إذ دخل علي ّ عليّلًا ، فقال : أفي شيءٍ كنتم ؟ فألق اليهوديّ المسألة عليه، فقال لهم : خبر وني أنّ النهار إذا أقبل الليل أين يكون ؟ قالوا له : في علم الله تعالىٰ. فقال علي عليّلًا : كذلك الجنان، تكون في علم الله. فجاء عليّ عليّلًا إلى النبيّ عَلَيْقَالُهُ وأخبره بذلك. فنزل : ﴿ فَاسْأَلُوا ٤٠ ..... ٤٠ القرآن والعترة أهْلَ الذِّكْر إنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمونَ ﴾.

ومنهم الحاكم الحسكاني في «شواهد التنزيل» (١: ٣٣٤. طبعة بيروت). قال:

حدَّثنا عبدويه بن محمد بشيراز، حدَّثنا سهل بن نوح بن يحييٰ، حدَّثنا أبو الحسن الحبابي، حدَّثنا يوسف بن موسى القطَّان، عن وكيع، عن سفيان، عن السدي، عن الحرث، قال : سألت علياً عن هذه الآية : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : والله إنّا لنحن أهل الذكر، نحن أهل العلم، ونحن معدن التأويل والتـنزيل، ولقد سمعت.رسول الله عَلَبَوَلَهُ يقول : أنا مدينة العلم وعليّ بابها، في أراد العلم فليأته من بابه.

الثاني \_ ما رواه جابر . رواه جماعة من أعلام القوم : منهم العلّامة الشيخ عبيد الله الحنفي الأمر تسري من المعاصرين في «أرجح المطالب» (الصفحة ٨٥، طبعة لاهور)، قال : عن جابر بن عبد الله ظليّ ، قال : قال عليّ بن أبي طالب : نحن أهل الذكر \_ غن جابر بن عبد الله ظليّ ، قال : قال عليّ بن أبي طالب : نحن أهل الذكر \_ أخرجه الثعلبي في تفسيره وصاحب «معالم التنزيل» . ومنهم العلّامة الخثعمي السميلي في «التكملة» (الصفحة ١٣١، مخطوط) : روى الحديث عن عليّ بعين ما تقدّم عن «أرجح المطالب». ومنهم : الحاكم الحسكاني في «شواهد التنزيل» (١٠ ٣٣٥، طبعة بيروت)، قال :

أخبرنا أبو بكر الحرشي، أخبرنا أبو منصور الأزهري، أخبرنا أحمد بن نجدة

| ٤١ | أهل الذكر في كتب العامّة |
|----|--------------------------|
|----|--------------------------|

ابن العريان، أخبرنا عثان بن أبي شيبة، أخبرنا يحيىٰ بـن يمـان، عـن إسرائـيل، عن جابر، عن أبي جعفر، في قوله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : نحن أهل الذكر .

أخبرنا أبو سعد المعادي، أخبرنا أبو الحسين الكهيلي، أخبرنا أبـو جـعفر الحضرمي، أخبرنا إسماعيل بن أبي الحكم الثقني، أخبرنا يحيىٰ بن يمان به لفظاً سواء، وأخبرنا أبو الحسن الأهوازي، أخبرنا أبو بكر القاضي بن الجعابي، أخبرنا أبو بكر محمد بن أحمد بن هلال، أخبرنا أبو هشام بن يمان به لفظاً سواء.

ورواه أيضاً سفيان بن وكسيع، عسن يحسين في العستيق، ورواه أيسضاً أبسان ابن تغلب، عن أبي جعفر .

أخبرنا أبو عبد الله الشيرازي، أخبرنا أبو بكر الجرجراني، أخبرنا أبو أحمد البصري، أخبرنا أحمد بن عمّار، أخبرنا عبد الرحمين بين صالح، عين موسىٰ ابن عثمان الحضرمي، عن جابر، عن محمد بن علي، قال: لمّا نزلت هيذه الآية: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ قال عليّ اللييٰ : نحن أهل الذكر الذي عنانا الله جلّ وعلا في كتابه.

أخبرنا أبو الحسين (الحسن «خ») الفارسي، أخبرنا أبو بكر الفارسي ببيضاء فارس، أخبرنا محمد بن القاسم، أخبرنا أبو نعيم إبراهيم بـن مـيمون، عـن عـليّ ابن عابس، عن جابر، عن أبي جعفر في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : نحن هم.

وأخبرنا أبو الحسن، أخبرنا أبو بكر عبد الله بن زيدان، أخبرنا محمد ابن ثواب الهبازي، كذا أخبرنا عبد الله بن الزبير، أخبرنا أبو موسىٰ، عن سعد الإسكاف، عن محمد بن علي في قوله عزّ ذكره : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : نحن هم.

أخبرنا أبو العباس الفرغاني، أخبرنا أبو المفضّل الشيباني، أخبرنا أبو زيد محمد بن أحمد بن سلام الأدسي بـالمراغـة، أخـبرنا السري بـن خـزيمة الرازي، أخبرنا منصور بن أبي مويرة كذا عن محمد بن مروان، عن السدي، عن الفـضيل ابن يسار، عن أبي جعفر في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : هم الأئمة من عترة رسول الله، وتلا : ﴿ وَأَنْزَلْنَنَا عَلَيْكُمْ ذِكْراً رَسُولاً ﴾ (الطلاق : ١٠).

الثالث \_ما رواه ابن عباس .

رواءالقوم:

منهم : العلّامة علي بن عبد العالي المحقّق الكرخي المتوفّى سنة ٩٤٠ في كتابه «نفحات اللاهوت» (الصفحة ٤١)، قال :

ونقل أنّ الحافظ محمد بن موسى الشيرازي وهو من علماء أهل السنّة روى واستخرجه من اثني عشر تفسيراً عن ابن عباس في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ ، قال : هم محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين، هم أهل الذكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بسيت النسوّة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّي المؤمن مؤمناً إلّا كرامةً لأمير المؤمنين. أهل الذكر في كتب الخاصّة ..... ٤٣

## أهل الذكر في كتب الخاصّة

يُعدَّ بحار الأنوار لشيخنا الأجلّ العلّامة الجـلسي مَتِّئً مـن أنـفس وأوسع الموسوعات الروائية لأصحابنا الكرام، لجامعيّته وسعته، وإنّه اسمٌ عـلىٰ مسـمّىً، وإن كان فيه الضعاف من الأحاديث، إلّا أنّ كثرة الروايات في كلّ بـاب، يـغنينا عن المراجعة إلى المصنّفات الأخرىٰ، ولمثل هذا أكـتني بـذكر الروايـات المـتعلّقة بالموضوع من هذا السفر القيّم والكتاب العظيم.

١ - في قوله تعالىٰ: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، قال عالي عليَّ التَّل الذكر (``.

٢ في قوله تعالىٰ: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قــال ؛ آل محـمّـد هـم أهـل الذكر<sup>(٢)</sup>.

٣\_في قوله تعالىٰ: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، أي أهل العلم بأخباز من مضىٰ من الأمم ، أو أهل الكتاب، أو أهل القرآن، لأنّ الذكر القرآن<sup>(٣)</sup>. ويـقرب منه ما رواه جابر ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر لماليًا لا أنّه قـال : نحـن أهـل الذكـر،

- (۱) البحار ۹: ۱۲۵.
- (٢) المصدر ٩: ٢٢٤.
- (٣) قد استعمل الذكر يهذا المعنىٰ في مواضع كثيرة من القرآن، منها : في آل عمران : ٥٨، ٦٣ و ٦٩، وسورة الحجر : ٥ و ٩، ويس : ٦٩، وفصّلت : ٤٠، والقمر : ٢٥، والطـلاق : ١٠، والقلم : ٥١.

- إن والقُرْآنِ الحكيمِ إِنَّكَ لَمَنَ المُرْسَلِينَ عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾.
  - ﴿ نْ وَالقَلَمِ وَما يَسْطُرونَ ما أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنونٍ ﴾ .
    - المزمل 4.
    - ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴾.

﴿ إِنَّا أَنْزَلْمُنا إِلَـ يُكُمْ ذِكْـراً رَسـولاً ﴾ ، فـالذكر اسم مـن أسماء محـمد عَلَيْوَالُهُ ، ونحن أهل الذكر ، فسل يا كلبي عمّـا بدا لك . قال : فـ أُنسبت والله القـرآن كـلّه، فما حفظت منه حرفاً أسأله عنه<sup>(٣)</sup>.

٦ - عن أبي جعفر عليَّه في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمُ

- (۱) البحار ۱۱: ۱۷.
- (٢) البحار ١٦ : ٩٠.
- (٣) البحار ١٦: ١٠١.

أهل الذكر في كتب الخاصّة ...... ٤٥

لا تَعْلَمونَ ﴾، قال رسول الله عَلَيْبَوْلُهُ : الذكر أنا، والأئمة عليَّ أهل الذكر، وقـوله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ وَسَـوْفَ تُسْأَلونَ ﴾، قـال أبـو جـعفر عليَّلا : نحن قومه ونحن المسؤولون<sup>(۱)</sup>.

٧ - عن شعيب قال : كنت عند الصادق للمنظير إذ دخل عليه يونس فسأله
 وذكر الحديث، وهو مفصّل، فراجع - إلا أنّه يقول في حديث شعيب عند قوله
 ليونس : إذا أردت العلم الصحيح فعندنا، فنحن أهل الذكر الذي قال الله تعالى :
 ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

٨ - عن جابر الجعني في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، قال : قال عليَّ عليَّ عليَّ عليًا عليَ عليًا عليَ عليًا الذكر<sup>(٣)</sup>.

٩ ـ عن الإمام الرضا للنّيْلا في حديث طويل في احتجاجه مع المأمون حول الآية الشريفة : ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ ٱصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ أنّ المراد هم العترة ، في الشريفة : ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ ٱصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ أنّ المراد هم العترة ، في الشريفة : ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ ٱصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ أنّ المراد هم العترة ، في الشريفة : ﴿ ثُمَ أَوْرَثْنا الكِتابَ الَّذِينَ آصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ أنّ المراد هم العترة ، في الشريفة : ﴿ ثُمَ أَوْرَنْنا الكِتابَ الَّذِينَ آصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ أنّ المراد هم العترة ، في مندن أهل الذكر الذين قال الله عز وجلّ : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذَّخْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ ، فنحن أهل الذكر الذين قال الله عز وجلّ : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّخْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ ، فنحن أهل الذكر الذين قال الله عز وجلّ : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّخْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ ، فنحن أهل الذكر ، فاسألونا إن كنتم لا تعلمون . فقالت العلماء \_ الذيس كانوا مع المامون \_ -: إنّما عنى بذلك اليهود والنصارى ! فقال أبو الحسن عليّاتِ ! سبحان الله ، وهم المامون \_ -: إنّما عنى بذلك اليهود والنصارى ! فقال أبو الحسن عليّاتِ ! سبحان الله ، وهم المامون \_ -: إنّما عنى بذلك اليهود والنصارى ! فقال أبو الحسن عليّاتِ ! سبحان الله ، وهم المامون \_ -: إنّما عنى بذلك اليهود والنصارى ! فقال أبو الحسن عليّاتِ ! سبحان الله ، وهم يجوز ذلك ؟ إذاً يدعونا إلى دينهم ويقولون : إنّه أفضل من ديس الإسلام !

- (۱) البحار ۱۲ : ۳۵۹.
- (٢) البحار ٣٦: ٤٠٥.
- (٣) البحار ٣٦: ١٧٧.

١٠ – بحار الأنوار ٢٣ : ١٧٢، الباب ٩ : «إنّهم على الذكر وأهمل الذكر وإنّهم المسؤولون، وإنّه فرض على شيعتهم المسألة، ولم يفرض عليهم الجمواب»، وفي الباب ٦٥ رواية، منها :

في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ ، تفسير : قيل : المراد بأهل الذكر أهل العلم، وقيل : أهل الكتاب، وستعلم من الأخبار المستفيضة أنّهم الأئمة عليَّلِهُ لوجهين : الأوّل : أنّهم أهل القرآن لقوله تعالىٰ بعد تلك الآية في سورة النحل : ﴿ وَأَنْزَلْنَا إَلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيَّنَ لِلسْنَّاسِ ما نَزَلَ إِلَيْهِمْ ﴾ ، والثاني : أنّهم أهل الرسول، وقد سمّاه الله ذكراً في قوله : ﴿ ذِكْراً رَسولاً ﴾ ، وهذا ممّا روته العامّة أيضاً . روى الشهرستاني في التفسير المسمّىٰ بفاتيح الأسرار عن جعفر بن محمد عليَّلا أنّ رجلاً سأله فقال : من عندنا يقولون : قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمُ والله إذاً يدعوننا إلى دينهم ، بل نحن والله أهل الذكر عام علياء المالية المُول المُول المالية والله إذاً يدعوننا إلى دينهم ، بل نحن والله أهل الذكر هم علياء اليهود . في قال عليَّلاً : إلى الله إذا يدعوننا إلى دينهم ، بل نحن والله أهل الذكر الذين أمر الله تعالىٰ بردّ المسألة المالة إذاً يدعوننا إلى دينهم ، بل نحن والله أهل الذكر الذين أمر الله تعالىٰ برد المسألة المالة إلى المالة بن عنهم ، بل نحن والله أهل الذكر الذين أمر الله تعالىٰ برد المسألة المالة المالي المالة المالة المالية إلى المالية المالي المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية إلى المالية المالية الذكر إلى المالية الذكر الذين أمر الله تعالى المالية المالة المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالة الذكر الذين أمر الله تعالى المالية المالية الله إلى المالية المالية من علي عليه أله الذكر الذين أمر الله تعالى المالية المالية المالية إليه إلى المالية المالية المالية الذكر الذين أمر الله تعالى المالية المالية إلينه إلى المالية المالة الذكر الذين أسمالية ألمالية المالية المالية المالية المالية إليه المالية المالية المالية الله إلى المالية المالية مالية مالية ألها الذكر الذين أمر الله الذكر المالية الله إلى المالية الم

١١ ـ في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْـرِ ﴾ ، قــال الإمــام البــاقر عليَّلَاٍ : نحن أهل الذكر .

(١) البحار ٢٥ : ٢٣٢.

أهل الذكر في كتب الخاصّة ...... ٤٧

١٢ ــقال أبو جعفر الطوسي : سمّىٰ الله رسوله ذكراً، قوله تعالىٰ : ﴿ قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً رَسولاً ﴾، فالذكر رسول الله، والأئمة أهله، وهو المروي عن البــاقر والصادق والرضا عَلِمَيَّلِهُ .

١٣ - قال سليان الصهرشتي : الذكر القرآن ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْننا الذِّكْرَ ﴾ وهم حافظوه والعارفون بمعانيه، تفسير يوسف القطّان ووكيع بن الجرّاح واسهاعيل السدّي وسفيان الثوري إنه قال الحارث : سألت أمير المؤمنين عليًّا عن هذه الآية، قال : والله إنّا لنحن أهل الذكر ، نحن أهل العلم، نحن معدن التأويل والتنزيل.

١٤ ـ عن زرارة، عن أبي جعفر للنظلا في قوله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ من المعنون بذلك ؟ قال : نحن. قلت : فأنتم المسؤولون ؟ قال : نحم. قلت : ونحن السائلون ؟ قال : نعم. قلت : فعلينا أن نسألكم ؟ قال : نحم. قال : وعليكم أن تجيبونا ؟ قال : لا، ذاك إلينا، وإن شئنا فعلنا وإن شئنا تركنا، ثمّ قال : هذا عطاؤنا فامنن او أمسك بغير حساب.

١٥ – عن البرنطي، فيا كتب إليه الرضا طليُّلاً، قـال الله تـبارك وتـعالى: ﴿ فَاسْأَلوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾، وقال : ﴿ وَما كَانَ المُؤْمِنونَ لِيَنْفِروا كَـافَةً فَلَوْ لاَنفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةً لَيَتَفَقَهوا في الدّينِ وَلِيُنْذِروا قَوْمَهُمْ إذا رَجَعوا إلَيْهمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرونَ ﴾، فقد فرضت عليكم المسألة، والردّ علينا، ولم يفرض علينا الجواب.

١٦ ـعن الفضيل، عن أبي عبد الله لَلَيْكِلا ، في قول الله تعالىٰ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ، قال : الذكر القرآن، ونحن قومه، ونحـن المسـؤولون. ومثله عن أبي جعفر عليَّلا ، وعن زرارة مثله.

١٧ - عن عمر بن يزيد، قال : قال أبو جعفر عليَّا : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَقَوْمِكَ مَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾، قال : رسول الله عَلَيْمَوْلُهُ ، وأهل بيته الذكر ، وهم المسؤ ولون.

٤٨ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

قال العلّامة في بيان ذلك : فسّر المفسّرون الذكر بالشرف، والسؤال بأنّهـم يسألون يوم القيامة عن أداء شكر القرآن والقيام بحقّه، وعلىٰ هذه الأخير المـعنىٰ أنّكم تسألون عن علوم القرآن وأحكامه في الدنيا.

١٨ ـ عن أبي بصير في قول الله تعالىٰ : ﴿ وَإِنَّهُ لَـذِكْرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ وَسَـوْفَ تُسَوْفَ مُسَالُونَ ﴾ ، قال : رسول الله عَلَيْتِالَهُ ، وأهل بيته هم المسؤولون، وهم أهل الذكر .

١٩ ـ عن صفوان عن الرضا للنَّارِ ، في قول الله : ﴿ وَإِنَّهُ لَـذِكْرٌ لَكَ وَلِـقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ، قال : نحن هم .

٢٠-بالإسناد عن الرضا ظلي ، قال : قال الله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾ وهم الأئة ، ﴿ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾ فعليهم أن يسألوهم وليس عليهم أن يجيبوهم ، إن شاؤوا أجابوا وإن شاؤوا لم يجيبوا.

٢١ – عن أبي بكر الحضرمي، قال : كنت عند أبي جعفر للله ودخل عليه الورد أخو الكميت، فقال : جعلني الله فداك، اخترت لك سبعين مسألة وما يحضرني مسألة واحدة . قال : بلى قد حضرني واحدة . قال : مسألة واحدة منها، قال : ولا واحدة يا ورد ؟ قال : بلى قد حضرني واحدة . قال : وما هي ؟ قال : قول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمُون ﴾ ، قال : يا ورد ، أمركم الله تبارك وتعالى : أن تسألوا أهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾ ، قال : يا ورد ، أولا إذ يا ورد ؟ قال : بلى قد حضرني واحدة . قال : قول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾ ، قال : يا ورد ، أمركم الله تبارك وتعالى أن تسألونا ، ولنا إن شئنا أجبناكم ، وإن شئنا لم نجبكم .

٢٢ ـ عن الوشّاء، عن أبي الحسن الرضا عليُّلاً، قال : سمعته يقول : قمال علي بن الحسين عليَّلاً : على الائمة من الفرض ما ليس على شيعتهم، وعلى شيعتنا ما ليس علينا، أمرهم الله أن يسألونما، فقال : ﴿ فَمَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾، فأمرهم أن يسألونا وليس علينا الجواب، إن شننا أجبنا، وإن شننا أمسكنا. أهل الذكر في كتب الخاصّة ......

٢٣ \_ عن هشام بن سالم، قال : سألت أبا عبد الله عليَّا عن قول الله تعالى : فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمُون ﴾ من هم ؟ قال : نحن. قال : قلت : علينا أن نسألكم ؟ قال : نعم، قلت : عليكم أن تجيبونا ؟ قال : ذلك إلينا. ومثله عن ابن أبي عمير.

٢٤ ـ عن زرارة، عن أبي جعفر للله في قول الله تعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمُون ﴾ من هم ؟ قال : نحن . قلت : فمن المأمورون بالمسألة ؟ قال : أنتم . قال : قلت : فإنّا نسألك كما أمرنا، وقد ظننت أنّه لا يمنع عني إذا أتيته من هذا الوجه . قال : فقال : إنّما أمرتم أن تسألونا، وليس لكم علينا الجواب ، إنّما ذلك إلينا .

٢٥ ـ عن معلى بن خنيس، عن أبي عبد الله للنَّلا ، في قول الله عزّ وجل : فاسألوا أهْلَ الذِّكْرِ إن كُنْتُم لا تَـعْلَمون ﴾ ، قال : هم آل محمّد، فعلى الناس أن يسألوهم، وليس عليهم أن يجيبوا، ذلك إليهم، إن شاؤوا أجابوا، وإن شاؤوا لم يجيبوا.

٢٦ ـ عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر عليَّةٍ ، قال : قلت له : إنّ مَن عندنا يزعمون أنّ قول الله ﴿ فَسَاسُأَلُوا أَهْسَلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَسْعُلَمُون ﴾ أنّهـ م اليهـ ود والنصاري. قال : إذاً يدعونهم إلى دينهم، ثمّ أشار بيده إلى صدره فقال : نحن أهل الذكر ونحن المسؤولون.

٢٧ ـ عن عمّـار الساباطي، عن أبي عبد الله عليَّا ، أنّه سئل عن قـول الله عز وجلّ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾، قال : هم آل محمّد، وأنا منهم.

٢٨ ـ عن عبد الحميد، عن أبي عبد الله عليَّة ، في قول الله تعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾ ، قال : كتاب الله الذكر ، وأهله آل محمد الذين أمر الله بسؤالهم ، ولم يؤموا بسؤال الجهّال ، وسمّى الله القرآن ذكراً فقال : ﴿ وَأَنْزَكْنَا إِلَـيْكَ

٥٠ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة الذِّرْ لِنُبَيِّنَ لِلننَّاسِ ما نَزَلَ إلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرونَ ﴾.

٢٩ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليَّلاٍ ، في قول الله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾ ، قال : الذكـر القـرآن، وآل رسـول الله أهـل الذكـر، وهم المسؤولون.

٣٠ ـ عن عبد الله بن عـجلان، في قـوله : ﴿ فَـاسْأَلُوا أَهْـلَ الذِّكْـرِ إِن كُـنْتُم لا تَعْلَمون ﴾، قال : رسول الله عَلَيْهِوْلَهُ ، وأَهل بيته من الأئمة هم أهل الذكر .

٣١ ـ عن حمّـاد بن بريد، عن أبي جعفر ﷺ ، في قـوله : ﴿ فَـاسْأَلُوا أَهْـلَ الذِّكْرِ ﴾ ، قال : الذكر القرآن، ونحن أهله.

٣٢ ـ عن عبد الله بن جعفر، بسنده، وعـن عـبد الله بـن عـطا، عـن أبي عبد الله عليه الله ، قال : نحن أولو الذكر، وأولو العلم، وعندنا الحلال والحرام.

٣٣ ـ عن حمزة بن محمد الطيّار، قال : عرضت علىٰ أبي عبد الله عليَّة بعض خطب أبيه حتّىٰ انتهىٰ إلىٰ مـوضع، فـقال : كـفّ فـاسكت، ثمّ قـال لي : اكـتب، وأملىٰ عليَّ : إنّه لا يسعكم فيا نزل بكم ممّـا لا تعلمون إلّا الكفّ عنه والتشبّث فيه، وردّه إلىٰ أئمّة الهدىٰ حتّىٰ يحملوكم فيه على القـصد، ويحـلّوا عـنكم فـيه العـمىٰ، قال الله : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُمُ لا تَعْلَمون ﴾.

٣٤ ـ عن أحمد بن محمد، قال : كتب إليَّ أبو الحسن الرضا علَيُّلا : عافانا الله وإيّاك أحسن عافيته، إنّا شيعتنا من تابعنا ولم يخالفنا، وإذا خفنا خاف، وإذا أمنّا أمن، قال الله : ﴿ فَاسْألوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمون ﴾، وقال : ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِنْ كُلَّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةً لَيَتَفَقَّهوا في الدِّينِ وَلِيُنْذِروا قَوْمَهُمْ ﴾ الآية. فـقد فـرضت عـليكم المسألة، والردَ إلينا، ولم يفرض علينا الجواب أو لم تنهوا عن كثرة المسائل فأبيتهم أن تنتهوا ؟ إيّاكم وذاك، فإنّه إنّما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم لأنبيائهم، ٣٥ ـ عن أبان بن تغلب، عن جعفر بن محمد اللهَ في قوله تعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : نحن .

٣٦ في تفسير الثعلبي، قال علي النَّالَج في قوله : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ : نحن أهل الذكر.

٣٧ ـ عـــن أبـــانة أبي العـباس الفـلكي، قــال عـلي للمُثْلا : ألا إنّ الذكـر رسول الله عَلَيْبَالله ، ونحن أهله، ونحن الراسخون في العلم، ونحن منار الهدى وأعلام التقيٰ، ولنا ضربت الأمثال.

٣٨ ـ ﴿ الَّذِينَ آمَنوا وَتَطْمَئِنُّ قُلوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ ﴾، قــال : ﴿ الَّـذينَ آمَــنوا ﴾ الشيعة، و ﴿ ذِكْرِ اللهِ ﴾ أمير المؤمنين والأئمة عليَنَكْرُ ، ثمّ قال : ألا بذكر الله تــطمئنّ القلوب.

٣٩ - قال العلّامة نتِنَخُ في كتاب كشف الحقّ، روى الحافظ محمد بن موسى الشيرازي من علماء الجمهور، واستخرجه من التفاسير الاتنى عشر عن ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : هو محمد وعلي وف طمة والحسن والحسين عليكي ، وهم أهل الذكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّي المؤمن مؤمناً إلّا كرامةً لأمير المؤمنين عليك . ورواه سفيان الثوري عن السدّي عن الحارث، انتهى.

٤٠ ـ عن ابن نباتة، عن أمير المؤمنين عليُّلا ، في قوله عزّ وجلّ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾، قال : نحن أهل الذكر .

٤ ١ ـ عن سليم بن قيس ، عن علي عليَّلا ، قال : قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ، فنحن قومه ونحن المسؤولون . ٥٢ .....٥٢ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

٤٢ ـ عن محمد الحلبي، قال : قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ ، فرسول الله وأهل بيته صلوات الله عليهم أهل الذكر ، وهم المسؤولون ، أمر الله الناس أن يسالوهم فهم ولاة الناس وأولاهم بهم، فليس يحلّ لأحدٍ من الناس أن يأخذ هذا الحقّ الذي افترضه الله لهم .

٤٣ ـ عن صفوان، عن أبي عبد الله عليَّلَا ، قال : قلت له : قوله عزّ وجـلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ من هم ؟ قال : نحن هم .

٤٤ ـ عن عبد الله، عن أبي عبد الله عليَّلا في قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾، قال : قوله ﴿ وَلِقَوْمِكَ ﴾ يعني عليّاً أمير المؤمنين عليَّلاٍ ، وسوف تسألونَ عن ولايته.

٤٥ ـ عن خالد بن نجيح، عن جعفر بن محمد عليَّهِ ، في قوله تعالىٰ : ﴿ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْــمَئِنُّ القُـلوبُ ﴾ ، قــال : بمــحمّــد عَلَيْكِوْلَهُ تــطمئنّ القـلــوب، وهــو ذكـر الله وحجابه.

٤٦ ـ عن الحسين بن سعيد، بإسناده، عن أبي جعفر عليُّلًا ، في قوله تعالىٰ : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنْتُم لا تَعْلَمُون ﴾ ، قال : نحن أهل الذكر <sup>(۱)</sup>.

٤٧ - وفي تعقيبات الصلوات، جاء في الدعاء : «... اللهم صلِّ عـلىٰ محمّد و آله، و تقبّلها متي بأحسن قبولك، ولا تؤاخذني بنقصانها وما سها عنه قلبي منها، فتممه لي برحمتك يا أرحم الراحمين، اللهم صلّ علىٰ محمد و آل محمد، أولي الأمر الذين أمرت بطاعتهم، وأولي الأرحـام الذيبن أمرت بـصلتهم، وذوي القـربىٰ الذين أمرت عودتهم، وأهل الذكر الذين أمرت بمسألتهم، والموالي الذين أمرت

(١) البحار ٢٣ : ١٧٢ - ١٨٨.

**أهل الذكر في كتب الخاصّة** ...... ٥٣ بموالاتهم ومعرفة حقّهم، وأهل البيت الذين أذهب الله عـنهم الرجس وطـهّرهم تطهيراً»<sup>(۱۱)</sup>.

٤٨ - عن جابر، عن أبي جعفر ظليلا ، أنّه قال أمير المؤمنين عليلا في خطبة له : ولئن تقمّصها \_ أي الخلافة \_ دوني الأشقيان ، ونازعاني في ليس لها بحق ، وركباها ضلالة ، واعتقداها جهالة ، فلبئس ما عليه وردا ، ولبئس ما لأنفسهما مهّدا ، يتلاعنان في دورهما ، ويتبرّأ كلّ من صاحبه ، يقول لقرينه إذا التقيا : (يا ليت بيني وبينك بُعد المشرقين فبئس القرين ) ، فيجيبه الأشقى على رثوته : يا ليتني لم أتّخذك خليلاً ، لقد أضللتني عن الذكر بعد إذ جاءني وكان الشيطان للانسان خذولاً ، فأنا الذكر الذي عنه ضلّ ، والسبيل الذي عنه مال ، والإيمان الذي به كفر ، والقرآن والقرآن الذي إيّاه هجر ، والدين الذي عنه مال ، والإيمان الذي به كفر ، والقرآن الذي إيّاء هجر ، والدين الذي منه مال ، والإيمان الذي عام الخطبة الذي إيّاء هجر ، والدين الذي منه مال ، والإيمان الذي أم الخطبة الذي الذي الذي أنه الذي أنه ينه مال ، والإيمان الذي أنه الخطبة الذي أيّاء هجر ، والدين الذي ما مال ، والإيمان الذي أم الخطبة الذي أيّاء هجر ، والدين الذي أنه كرب ، والصراط الذي عنه نكب ... إلى تمام الخطبة المنقولة في روضة الكافى (<sup>7)</sup>.

٤٩ ـ في قوله تعالىٰ : ﴿ ذِكْراً رَسولاً ﴾ ، عـن الرضــا علىٰٰ : أَنَّ الذِكـر هــنا هو الرسول، ونحن أهل الذكر<sup>(٣)</sup>.

٥٠ ـ عن هارون بن حمزة، عن أبي عـبد الله للحَظِّهُ ، قــال : سمـعته يــقول : ﴿ بَلْ هُوَ آياتٌ بَيِّناتٌ في صُدورِ الَّذينَ أُوتو العِكْمَ ﴾ ، قال : هي الأئمة خاصّة<sup>(٤)</sup>.

- (۱) البحار ۸۳: ۱۵.
- (٢) البحار ٢٤ : ١٩، عن روضة الكافي : ٢٧ و ٢٨.
  - (٣) البحار ٢٤ : ٥٦.
- (٤) البحار ٢٣ : ٢٠١، الباب ١٠ أنَّهم عليها أهل علم القرآن والذين أوتوه والمنذرون بـه والراسخون في العلم، وفي الباب ٥٤ رواية، وكذلك الأبواب، يدلّ على المراد، فراجع.

٥٤ · · · · · · · · · · · · · · · · السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

نستنتج من الروايات التي مرّت وإنّها متواترة معنىً وبالإجمال، أنّ الذكر هو القرآن الكريم والرسول الأكرم عَلَيْوَلَهُ ، وأهل الذكر هـم أهـل العـلم والقـرآن آل النبيّ الأطهار الأئمة الأبرار للمَيَّلِيُ ، فكلّهم نـور واحـد، ومـن أصـل واحـد، في بيوتهم نزل الكتاب، وبهم يـعرف الصـواب، فـنرجـع إليهـم في كـلَّ شيء في حضورهم، وفي عصر غيبتهم نرجع إلى من أرشدونا وأمرونا أن نـرجـع إليهـم، وهم الفقهاء العظام والعلماء الكرام.

وهذا هو الحقّ، وهل بعد الحقّ إلّا الضلال ؟ !

أكرّر لزيادة التقرير :

إنما نسأل أهل الذكر، وهم أهل القرآن وأهل بيت رسول الله يَتَعَقَّلُهُ، فإنما يعرف القرآن من خوطب به ونزل في بيته، ثمّ نيرجع إلى رواة أحاديثهم ومن يحمل علومهم، من فقهائهم الكرام، من صان نفسه وحافظ على دينه، وأطاع مولاه وخالف هوى، وأحيى سنّة النبيّ في زهده وورعه وتقواه، أصحاب الإيمان والتوحيد والبكاء والخشوع والخشية، كما ذكرهم الله في كيتابه الكريم، الذي يدعو إلى الله بإخلاص ويعمل لله بإخلاص، فإنّ من استمع إلى ناطقٍ فقد عبده، فإن نطق عن الله فقد عبد الله، وإن نطق عن الهوى وعن الشيطان فقد عبد هواه وأطاع شيطانه، فنأخذ العلم ونسأل العلماء الذين مدادهم أفضل من دماء الشهداء.

نحضر مجالس العلم والذكر كما أمرنا رسول الله ﷺ في قوله : «إذا مـررتم في رياض الجنّة فارتعوا، قالوا : يا رسول الله، وما رياض الجـنّة ؟ قـال : حـلق الذكر ، فإنّ لله سيّارات من الملائكة يطلبون حلق الذكر ، فإذا أتـوا عـليهم حـفّوا

بهم»<sup>(۱)</sup>. وحلق الذكر مجالس الحلال والحرام والعلم مخزون عند أهله، وقــد قــال أمير المؤمنين علي للخِّلاج : «أيّها الناس اعلموا أنّ كمال الدين طلب العلم والعمل به، ألا وإنّ طلب العلم أوجب عليكم من طلب المال، إنّ المال مقسوم مضمون لكـم قد قسّمه عادل بينكم وقد ضمنه وسيني لكم، والعلم مخزون عند أهله، وقد أمرتم بطلبه من أهله فاطلبوه»<sup>(۱)</sup>.

وعنه عليَّلا : «لمجلسٌ أجلسه إلىٰ من أثق بـه أوثـق في نـفسي مـن عـمل سنة»<sup>(٣)</sup>.

ومن الحكمة القديمة : قال لقمان لابنه : «يا بني، اختر المجالس علىٰ عـينك، فإن رأيت قوماً يذكرون الله تعالىٰ فاجلس معهم، فإن تكن عالماً ينفعك عـلمك وإن تكن جاهلاً علّموك، ولعلّ الله تعالىٰ أن يظلّهم برحمةٍ فتعمّك معهم، وإذا رأيت قوماً لا يذكرون الله تعالىٰ فلا تجلس معهم، فإن تكـن عـالماً لا يـنفعك عـلمك، وإن تكن جاهلاً يزيدوك جهلاً، ولعلّ الله أن يظلّهم بعقوبة فتعمّك معهم»<sup>(٤)</sup>.

فنجالس ونسأل من زهر مصباح الهدىٰ في قلبه، وخلع سرابيل الشهوات، وخرج من صفة العمىٰ ومشاركة أهل الهوىٰ، وصار من مفاتيح أبـواب الهـدىٰ، ومغاليق أبواب الردىٰ، قد أبصر طريقه، وسلك سبيله، وعـرف مـناره، وقـطع غهاره، واستمسك من العرىٰ بأوثقها، ومن الحبال بأمتنها، فهو من اليقين علىٰ مثل

- (١) المحجّة ١ : ٢٣.
- (٢) الكافي ٢ : ٣٠.
- (٣) الكافي ١ : ٣٩.
- (٤) المحجّة ١ : ٣٣.

٥٦ ......... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة ضوء الشمس، أحيا قلبه وأمات نفسه الأمّارة بالسوء، حتّىٰ دقّ جليله، ولطف غليظه، وبرق له لامع كثير البرق، فأبان له الطريق، وسلك به السبيل، وتدافعته الأبواب إلىٰ باب السلامة ودار الإقامة.

قال النبيّ ﷺ : لا تجلسوا عند كلّ داعٍ مدّعٍ يدعوكم من اليقين إلى الشكّ، ومن الإخلاص إلى الرياء، ومن التواضع إلى الكِبر، ومن النصيحة إلى العداوة، ومن الزهد إلى الرغبة، وتقرّبوا إلى عالمٍ يدعوكم من الكِبر إلى التمواضع، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الشكّ إلى اليقين، ومن الرغبة إلى الزهد، ومن العداوة إلى النصيحة»<sup>(۱)</sup>.

فنرجع إلى الفقيه كلّ الفقيه : ذلك الذي لم يقنط الناس من رحمة الله سبحانه، ولم يؤمنهم من مكر الله عزّ وجلّ، ولم يؤيّسهم من روح الله عزّ وجلّ، ولم يـدع القرآن رغبةً عنه إلىٰ ما سواه، كما ورد في الخبر الشريف.

ولا نطلب العلم ممّن طلبه ليباهي به العلماء، أو يماري به السفهاء، أو يصرف وجوه الناس إليه، فإنّه يتبوّء مقعده من النار، وإنّ الرئاسة لا تصلح إلّا لأهلها.

ولا نأخذ ديننا ممّن أقبل على الدنيا، فـقد قـال الإمـام الصـادق عليَّلاً : «إذا رأيتم العالم محبّاً لدنياه فاتّهموه علىٰ ديـنكم، فـإنّ كـلّ محبٍّ للـشيء يحـوط ما أحبّ»<sup>(١)</sup>.

وعنه عليَّا : «قال رسول الله عَلَيْرَالَهُ : الفقهاء أُمناء الرسل ما لم يـدخلوا في الدنيا، قيل : يا رسول الله، وما دخـولهم في الدنـيا ؟ قـال : اتّـباع السـلطان،

- (١) المحجّة ١ : ٦٩.
- (٢) المحجّة ١ : ١٢٧.

أهل الذكر في كتب الخاصّة ...... ٥٧ فإذا فعلوا ذلك فاحذروهم علىٰ دينكم »<sup>(١)</sup>.

روى الشيخ الصدوق في كتابه الخصال بإسناده إلى أبي عبد الله الإمام الصادق للمنظير ، قال : إنّ من العلماء من يحبّ أن يجمع علمه ولا يحبّ أن يؤخذ عنه ، فذاك في الدرك الأوّل من النار . ومن العلماء من إذا وُعظ أنف وإذا وَعَظ عنّف ، فذاك في الدرك الثاني من النار . ومن العلماء من يرى أن يضع العلم عند ذوي الثروة والشرف ولا يرى له في المساكين وضعاً ، فذاك في الدرك الثالث من النار . ومن العلماء من يذهب في علمه مذهب الجبابرة والسلاطين ، فإن ردّ عليه من قوله أو قصّر في شيء من أمره غضب ، فذاك في الدرك الثالث من النار . من يطلب أحاديث اليهود والنصارى ليغزر به علمه \_ أي ليكثر به علمه ـ ويكثر به من يطلب أحاديث اليهود والنصارى ليغزر به علمه \_ أي ليكثر به علمه ـ ويكثر به ويقول : سلوني ، ولعلّه لا يصيب حرفاً واحداً ، والله لا يحبّ المتكلّفين ، فذاك في الدرك السادس من النار . ومن العلماء من يضع نفسه للفتيا أو يقول : سلوني ، ولعلّه لا يصيب حرفاً واحداً ، والله لا يحبّ المتكلّفين ، فذاك في الدرك السادس من النار . ومن العلماء من يضع نفسه للفتيا أو يقول : سلوني ، ولعلّه لا يصيب حرفاً واحداً ، والله لا يحبّ المتكلّفين ، في اك أو يشرك السادس من النار . ومن العلماء من يضع نفسه للفتيا

أجل من طلب العلم لله سبحانه، وعمل به مخلصاً، وعلّمه متواضعاً، دُعـي في الساوات عظيماً، ويستغفر له كلّ شيء حتّى الحوت في البحر.

كما وردت النصوص الكثيرة في هذا المعنىٰ، ويتبادر إلىٰ ذهـني، أنَّ العـالم والكون كلَّه مجموعة واحدة مـرتبطة بـعضها مـع بـعض، فـوقائع الأرض تـؤثَّر في السماء، وسير الكواكب وحـوادثـها تـؤثَّر في الأرض، وكـلّ شيء له دور في هذه المجموعة الكونيّة، وحتىٰ أفعال الناس تؤثّر في هذه المجموعة، فإنّ كثرة الزنا

(۱) المحجة ۱ : ۱۲۸.

٥٨ ..... ملو الماء وبركاتها.

والقوّة المحرّكة والمسيّرة لهذا الكون الرّحب بنظم دقيق وحكمة متقنة هو العلم، وجميع صفات الله سبحانه ترجع إلى العـلم، وكأنّ العـلم هـو كـلّ شيء، فهو الأساس وهو النتيجة، وهو الأوّل وهو الآخر، وهو الظـاهر وهـو البـاطن، وإنّ الله يحبّ بغاة العلم وأهله، فإنّهم يحملون القوّة الأساسيّة في حـركة الكـون، ومن هذا المنطلق (إذا صلح العالم صلّح العالم، وإذا فسد العالم فسد العالم)، وكما أنّ الدماغ هو الحاكم والمختار والمـدبّر في البـدن، ولولاه لاخـتلّ النظام الجسـدي، فكذلك العالم فإنّه الماس، وهو المظهر لعلم الله سبحانه، فإذا أذنب، فـإنّ ذنيبه فكذلك العالم فإنّه الأساس، وهو المظهر لعلم الله سبحانه، فإذا أذنب، فـإنّ ذنيبه ينحصر به، بل يعمّ المحلوقات الأخرى في هلاكها، وهذا يغفر للجاهل سبعين ذنباً تبل أن يغفر للعالم ذنباً واحداً، فإنّ ذنبه عظيم جدّاً، ويؤثّر على هلاك نفسه وهلاك غيره، فالكلّ يدعون له في صلاحه وعدم هلاكه، حتىّ الحوت في البحر يستغفر لطالب العلم، حتى يتوفّق في حياته ويتكامل وينصلح، وإذا صلح فقد أصلح العالم والكون معه، وإذا هلك فإنّه يهلك معه حتى الحوت في البحر؛ للـوحدة الحاكم في الجموعة الكبري.

فما أعظم العالم مقاماً ؟ ! وما أعظم العلم شأناً ؟ ! وما خطر العالم والعلم ؟ !

وربما من هذا المنطلق يقول الإمام السجّاد زين العبّاد علي بن الحسين طلِمَتَلَظ : «لو علمتم ما في طلب العلم لط لبتموه ولو بخوض اللـجج وسفك المـهج»، أي لو يخوض الإنسان البحار ويسفك دمه ومهجة حياته في طلب العلم، لما كان ذلك كثيراً، لجلالة العلم وعظمته.

والله سبحانه ورسوله ﷺ وعترته الطاهرين للمتلك أوضحوا لنا الطـريق

قال الإمام الصادق للللاغ : أوحى الله إلىٰ داود للللاغ : لا تجعل بيني وبـينك عالماً مفتوناً بالدنيا، فيصدّك عن طريق محبّتي، فإنّ أولئك قطّاع طـريق عـبادي المريدين، إنّ أدنىٰ ما أنا صانع بهم ـمن باب العقوبة ـأن أنزع حلاوة مـناجاتي عن قلوبهم»<sup>(۱)</sup>.

هذه الرواية الشريفة من تلك الروايات التي ترتعد الفرائص منها، فكثيراً ما نسأل : لماذا طالب العلم في بداية طلبه يحسّ بروحانية خاصّة وقـرب إلى الله ويستلذّ من عباداتـه، ويـتوفّق إلى صـلاة اللـيل والأعـال الصـالحة والأدعـية والأوراد، ولكن كلّما ازداد علماً، كأنّما يحسّ أنّه يـزداد بـعداً مـن الله سـبحانه، ويفقد تلك الروحانيات والمعنويّات الأوّلية، والمفروض أنّه بزيادة العـلم يـزداد عملاً وقربةً وروحانيّة.

فلماذا هذا الانتكاس والتراجع إلى القهقري ؟

فالجواب يعلم من هذه الرواية الشريفة «إنّ أدنىٰ ما أنا صانع بهم أن أنزع حلاوة مناجاتي من قلوبهم».

فإنّ طالب العلم كلّما ازداد علماً، ازدادت مسئولياته الفردية والاجتماعية. إلّا أنّه لمّـا لا يقوم بها وأمام مجتمعه كما هو المطلوب، وتغرّه الدنيا الدنيّة بزخرفها وزبرجها، وتحوطه الماديات من كلّ صوب، فإنّه من سنّة العلم أن يفقد المعنويّات، وينزع من قلبه حلاوة المناجاة \_والعياذ بالله \_.

(١) المحجّة ١ : ١٢٨.

٦٠ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

فعن مولانا الصادق عليَّلَا : أوحى الله عزّ وجـلّ إلىٰ داود عليَّلا : إنّ أهـون ما أنا صانع بعالم غير عامل بعلمه أشدّ من سبعين عقوبة باطنيّة، أن أخرج من قلبه حلاوة ذكري.

وفي مصباح الشريعة عنه لليَّلا : «إنّه قال : العالم حقّاً هو الذي ينطق عـنه أعماله الصالحة، وأوراده الزاكية، وصدقه وتـقواه، لا لسـانه وتـطاوله ودعـواه، ولقد كان يطلب هذا العلم في غير هذا الزمان من كان فيه عـقل ونسك وحـكمة وحياء وخشية، وإنّا نرى طالبه اليوم من ليس فيه من ذلك شيء، والعالم يحـتاج إلىٰ عقل ورفق وشفقة ونصح وعلم وصبر وبذل، والمتعلّم يحتاج إلىٰ رغبة وإرادة وفراغ ونسك وخشية وحفظ وحزم».

فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون، وهم في زماننا هذا العلماء العاملون المخلصون، لا علماء السوء والدنيا الذين هم شرّ الناس، كما ورد في الخبر الشريف، بل علماء الآخرة والإصلاح والخير، فإنّ الأخلاق التي ورد بها القرآن لا يـنفكّ عنها علماء الآخرة، لأنّهم يتعلّمون القرآن والسنن للعمل، لا للدراسة والمـباحثة ولقلقة اللسان وحسب، وأهل البيت أدرى بما في البيت، وحتّى القرآن الكريم يذكر العلامات والصفات لكلّ طائفة، كصفات المنافقين وصفات المؤمنين، حتّى لا يتيه طالب الحقّ والحقيقة، ويكون على بصيرة من أمره في معاشرته ومجالسته ورجوعه وطلبه العلم وغير ذلك.

فإليكم خصال خمسة من الأخلاق الإسلامية، هي من عـلامات عـلماء الآخرة، يفهم مـن خمس آيـات كـريمة، وهـي : الخشـية والخشـوع والتـواضـع وحسن الخلق وإيثار الآخرة على الدنيا وهو الزهد. أمّا الخشية، فمن قوله تعالىٰ :

ي الملب السرح له الصدر والفسط. فيل . فهل لدلك عارمه ! قال : نعم، الشجار عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نز وله<sup>(٧)</sup>.

- (۱) فاطر : ۲۸.
- (۲) آل عمران : ۱۹۹.
  - (٣) الشعراء : ٢١٥.
- (٤) آل عمران : ١٥٩.
  - (٥) القصص : ۸۰ .
  - (٦) الأنعام : ١٢٥.
- (٧) الدرّ المنثور ٣ : ٤٤.

٦٢ ..... السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة

روي عن رسول الله عَلَيْكَانَهُ أَنَّه قيل له : يا رسول الله ، أيّ الأعمال أفضل ؟ قال : اجتناب المحارم ، ولا يزال فوك رطباً من ذكر الله تعالى . قيل : فأيّ الأصحاب خير ؟ قال : صاحبٌ إن ذكرت الله أعانك وإن نسيته ذكّرك . قيل : فأيّ الأصحاب شرّ ؟ قال : صاحب إن نسيت لم يذكّرك وإن ذكرت لم يعنك . قيل : فأيّ الناس أعلم ؟ قال : أشدّهم لله خشية . قالوا : فأخبرنا بخيارنا نج السهم ؟ قبال : الذين إذا رُؤوا ذكر الله عزّ وجلّ برؤيتهم ، وإذا ذكر الله اقشعرّ جلودهم . قبالوا : فأيّ الناس شرّ ؟ قال : اللهمّ غفراً . قبالوا : أخبرنا ينا رسول الله . قبل : العلماء إذا فسدوا<sup>(1)</sup>.

فتعالوا يا إخوان الصفا، أيّها المؤمنون والمسلمون، وكلّ من يبحث عن الحقّ ويطلب الحقيقة، ويريد النجاة في الدارين، تعالوا إلى كلمة الحقّ، إنّما نسأل في أمور ديننا ودنيانا أهل الذكر، أولئك الذين أمرنا الله سبحانه بمودّتهم وإطاعتهم واتّباعهم والاقتداء بهم، وهم النبيّ المختار محمّد عَلَيْوَالْهُ، والأثمة الأطهار عليميّلاً، وعسلماؤنا الأبرار الصلحاء الأخيار، وهذا ما يحكم به العلم والدين، ويدلّ عليه النقل والعقل،

هذا ولنا عشرات الآيات ومئات الروايات في هذا المجال، إنّما نصفح عنها طلباً للاختصار، ونستنتج منها : إنّه أمرنا بطلب العلم النافع، والعالم خىزائىن، ومفتاحها السؤال، وإنّما نسأل من أهل الذكر، وهم في عصرنا هذا علماء الآخرة، علماء الخير والصلاح، العاملون المخالصون الزاهدون الخاشعون المتواضعون، أولئك الذين قذف الله العلم في قلوبهم، وناجاهم في سرّهم، الذين صانوا أنفسهم،

(١) المحجة ١ : ١٥٨.

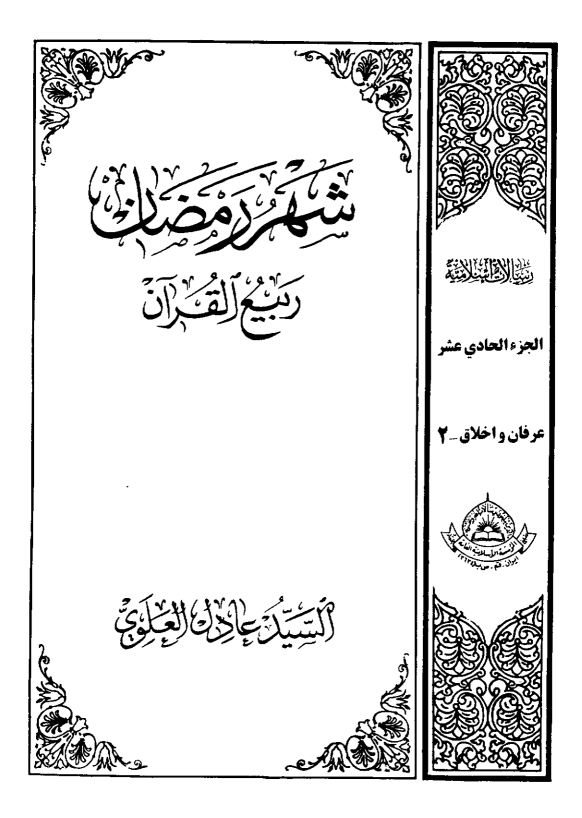
| ٠٠٠٠                                      | أهل الذكر في كتب الخاصّة               |
|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| دهم، وخالفوا أهواءهم، وخافوا مقام رتبههم، | وحافظوا علىٰ دينهم، وأطاعوا مولا       |
| لية<br>الله -                             | رواة الأحاديث، فقهاء آل محمّد عَلَيْهِ |
| لي ولكم، وأخـر دعـوانـا أن الحـمد لله ربّ | أقول قولي هذا وأستغفر الله             |
|                                           | العالمين.                              |

العبد عادل العلوي ۹ شهر رمضان ۱٤۱۲

•

الفهرست

| ۳. |   | الإهداء                          |
|----|---|----------------------------------|
| ٥. |   | فاسألوا أهل الذكر                |
| ۱٦ |   | آداب المعلّم والمتعلّم في درسهها |
| ۲٥ | · | هؤلاء أهل الذكر                  |
| ٣٤ |   | أهل الذكر في كتب العامّة         |
| ٤٣ |   | أهل الذكر في كتب الخاصّة         |
| ٥٦ |   | الفهرست                          |



```
علوى، عادل، ١٩٥٥ ...
شهر رمضان ربيع القرآن / إعداد السيّد عادل العلوي. ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليخ
والإرشاد، ١٤٢٠ ق. = ١٣٧٨.
٢٠ ص. ... (موسوعة رسالات إسلامية)
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات قيبا.
عربي.
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات قيبا.
عربي.
تعربي.
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات قيبا.
٢٠ م م ع / ٤ / ٢٨٥ / ٢٨٥ ...
```

موسوعة

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة شهر رمضان ربيع القرآن تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر – المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى – ١٤١٩ هجري قمري المطبعة – النهضة، قم

شابك ISBN 964 - 5915 - 04 - X ای. ای. ان. ۷۷۸۹٦٤۵۹۱۵۰۰ ۲ 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) (دورت ۱۰۰ جلد) ۹۲٤ - 18- X

## بسم الله الوحمن الرحيم

الحمد لله الذي أنزل القرآن في شهر رمضان، والصلاة والسلام عـلى سـيّد الأكوان قطب عالم الإمكان محمّد وآله الطاهرين، واللعن على أعدائهم أجمعين.

لا شكّ ولا ريب أنّ القرآن الكريم كتاب الله الحكيم، ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه هدىً للمتّقين، وفرقان للمؤمنين، إنّه كتاب الله المجسيد الذي حفظه بقدرته وعلمه من الضياع والتحريف، وإنّه معجزة النبيّ الأعظم محمّد عَلَيْ الخالدة، وإنّه واضح في ذاته وجوهريّته، وبيان لكلّ شيء في نفسه، وفيه التبيان الأكمل، والسلوك الأفضل، إلّا أنّ التالي للقرآن ربما يكون بعيداً عن رحمة ربّه، فإنّ الرحمة قريبة من المحسنين، فيحرم من فهمه، والغور في بحر معانيه، ودرك لطائفه وإشاراته ونكاته الظريفة والعميقة، (وربّ تالٍ للقرآن والقرآن يلعنه)<sup>(١)</sup> لعدم تمسّكه بآياته الشريفة في مقام العمل والتطبيق، فيحجب حينئذٍ عن معانيه السامية، وحقائقه

(١) حديث نبوي شريف، البحار ٩٢ : ١٨٤، وقد ورد في الخبر الشريف إنّه يوم القيامة يأتي الخطاب للمؤمن: إقرأ وارقا، فالرقيّ يكون لمن يقرأ القرآن الكريم، والمراد من القسراءة همنا ليس التلاوة بلا عمل بالقرآن. فاقرأ أي اقرأ ما عملت من الآيات الكريمة وارقاً.

| شهر رمضان ربيع القرآن |  | ٤ |
|-----------------------|--|---|
|-----------------------|--|---|

الرفيعة، ومطالبه الشامخة، لأنّه كما في الأوامر الإلهية التشريعيّة والدساتير التدوينيّة، والأحكام الظاهريّة، يحرم كتابة القرآن الكريم على جلد الميتة، كما يحرم أن يكتب بدواة ومركّب نجس، أو قلم متلوّث بالنجاسة والقذارة ـ كما أجمع عليه فقهاء الإسلام ـ فإنّه يلزمه هتك حرمة القرآن الكريم وهو محرّم، فكذلك في الأحكام الواقعيّة، فإنّه من كان قلبه ميّتاً بالذنوب والمعاصي والآثام، هيهات أن يقف على أسرار القرآن، فإنّه يحرم من فهمه ودركه ومعرفته الكماليّة والجماليّة والحقيقيّة والواقعيّة، وإن كان يفسّر القرآن، ويكشف القناع عن وجهه الظاهري، ويعرفه بالمغرفة الجلاليّة والصوريّة والشكليّة والبلاغة الظاهريّة واللسانيّة، كأكثر الفسّرين للقرآن الحكيم، فإنّهم إنّها يفهموا حسن القرآن في بلاغته اللفظيّة، ويسبروا في أعماق المستقّات، وعالم الألفاظ من دون أن يكون لهم نصيب من المعاني التي أراد الله سبحانه من تلك الألفاظ القدسيّة، فإنّهم في معزل عنها بعداء عن درك لطائفها، فن كان ميّت القلب بالذنوب، وأنكر الحقّ وقفل قلبه :

أفَلا يَتَدَبَّرونَ القُرْآنَ أَمْ عَلىٰ قُلوبٍ أَقْفاها ﴾<sup>(١)</sup>.

فإنّه بلا شكّ يمنع ويحرم عن كتابة القرآن على قلبه، وإنّه لا يمسّ جـواهـره الباطنيّة، إذ :

في كِتابٍ مَكْنونٍ لا يَسّهُ إلّا المُطَهَّرون ﴾<sup>(٢)</sup>.

وفرق بين اللمس الذي هو عبارة عن محاذاة مادّية وتماس جسدي كــما في قوله تعالى :

- (۱) محمّد : ۲٤.
- (٢) الواقعة : ٧٩.

المقدّمة ...... المقدّمة .....

- أز لامَشتَمُ النِّساءَ ﴾ (١).
- وبين التماسّ الروحي واللقاء المعنوي، كما في قوله تعالى :
- إِنَّ الَّذِينَ أَتَّقَوْا إذا مَسَّبُهُمْ طائِفٌ مِنَ الشَّيْطانِ تَذَكَّروا فَإذا هُمْ يُبْصِرون ﴾ (٢).

فلا يمسّ حقائق القرآن الكريم، إلّا من كان مطهّراً عن الدنس والأرجاس والخبائث والفواحش ما ظهر منها وما بطن، ومن كان معصوماً من الذنوب والجهل والنسيان، وكلّ ما به شين ونقص، وهم أهل البيت الأئمة الهداة الأطهار، من عترة الرسول المختار عليكيلاً :

إِنَّا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تُطْهِيراً ﴾ (").

ومن يحذو حذوهم، في عقائدهم وسلوكهم ومعارفهم، وكان مـن شـيعتهم الأبرار العلماء الأخيار، كسـلمان المحــمّدي، فــإنّه كــان مـن العـلماء فـصار مـن أهل البيت المَهْيَلِثُ ــكما ورد في الخبر الشريف عن الإمام الصادق النَيْلَا ــ.

وهذه المعرفة الجماليّة والكماليّة والنوريّة ليست منحصرة بمالقرآن الكريم وحسب، بل تجري في كلام الثقل الثاني للقرآن الكريم ـكما في حديث الشقلين المتواتر عند الفريقين ـوهم عترة النبيّ الهادي عليَّكْمُ ، فإنّهما لن يفترقا في كلّ شيء إلى يوم القيامة، فكلّ ما في القرآن فهو عندهم، وكلّ ما عندهم ولديهم، فهو في القرآن الكريم إلى يوم الدين، فهم لسان الله وقرآنه الناطق، وهم ترجمان القرآن الصامت وتطبيقه وتجسيده ونزوله إلى الواقع العملي.

- (۱) النساء : ٤٢
- (٢) الأعراف : ٢٠١.
- (٣) الأحزاب : ٣٣.

٦ ..... شهر رمضان ربيع القرآن

وإذا كان القرآن يحمل وجوهاً وسبعين بطناً، وأنّه غضّ جديد لا يبلى، وأنّه للبشريّة جمعاء، فيه سعادة الدارين، وهداية الإنسان وصلاحه وإصلاحه، وأنّـه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وأنّه لا يمسّه إلّا المطهّرون، وأنّه شفاء للمؤمنين، ولا يزيد الظالمين إلّا خساراً، وهدىً للمتّقين وفرقان وتبيان وبيان لكلّ شيء، وأنّه نور الله أنزله لهداية الناس، فكذلك كلمات النبيّ المصطفى يَتَلَيَّهُ وأهل بيته الأطهار علميَّلُمُ ، وإنّما يعرف القرآن حقّ معرفته وكمالها، من خوطب بسه، ونزل الكتاب في بيوتهم الرساليّة، وهبط الوحي في منازلهم المقدّسة، وإنّما يحرف كلام أهل البيت علمَيَلُمُ من خوطب به، طابق القُذّة بالقُذّة.

وإذا كان هناك من يعرف حقائق القرآن الكريم، وهم الأربعة عشر معصوم علميًا لله المعلمة الزهراء وأبيها وبعلها وبينها الأئمة الأحد عشر علميًا له فكذلك هم الذين يعرفون أنفسهم وحقيقتهم، ومن أراد أن يعرف القرآن ويعرفهم، إنّما يكنه ذلك من خلالهم، فهم باب الله الذي منه يسؤتى، والسبب المتّصل بين الأرض والسماء، ووجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء.

هذا كلّه في المعرفة الجماليّة الحقيقيّة والنوريّة، أمّا المعرفة الجلاليّة والظاهريّة فما من وضيع ولاشريف، ولاصالح ولاطالح، ولا عالم ولاجاهل، إلّا عرف جلالة أمرهم، فطأطأوا لهم الرؤوس ـكما في زيارة الجامعة الكبيرة ـ «حتّى لا يبقى ملكٌ مقرّب، ولا نبيُّ مرسل، ولا صدّيق ولا شهيد ولا عالم ولا جاهل ولا دنيّ ولا فاضل ولا مؤمن صالح، ولا فاجر طالح، ولا جبّار عنيد ولا شيطان مريد، ولا خلق فيا بين ذلك شهيد، إلّا عرّفهم جلالة أمركم».

وإذا كانت القلوب الميَّنة، والتي عليها الأقفال الغليظة جرّاء اتَّـباع الهـوى والأباطيل والمُنى، وحبّ الدنيا الذي رأس كلّ خطيئة، وإنّه يُعمي عن الحقّ، ويصمّ المقدّمة .....٧

عن الحقيقة، والذنوب التي توجب رين القلوب : ﴿ بَلْ رانَ عَلىٰ قُلوبِهِمْ بِماكانوا يَكْذِبون ﴾<sup>(١)</sup>. تمنع عن معرفة الحقّ والحقيقة المتجسّدة في القرآن الكريم. وإذا كانت العجلة التي هي من الشيطان، ومن مظاهر الدنيا الدنيّة، تحجب عن فهم القرآن، بل :

وَرَتِّل القُرْآنَ تَرْتيلاً ﴾<sup>(٢)</sup>.

بتدبّر وتعمّق وتفكّر، فإنّه خير من عبادة سبعين سنة، وبذلك يفتح له أبواب إشارات القرآن ولطائفه ودقائقه، وإذا كانت مثل هذه القلوب العجولة والميّتة، تُعيى بالتدبّر والتوبة والتوجّه إلى الله سبحانه وتعالى، وتفهم القرآن وتتفتّح أزهاره ووروده لا سيّم في ربيعه، و (لكلّ شيء ربيع وربيع القرآن شهر رمضان \_كما في الخبر النبويّ الشريف \_)<sup>(٢)</sup>، فكذلك معرفة الأئمّة عليكي<sup>6</sup> ودرك مقامهم والإذعان ها، وقبول ولايتهم، وسلوك منهجهم، والاقتداء بهم في سيرتهم وكلامهم الذي هو من كلام الله سبحانه، إنّا يكون ذلك، والانصياع لمذهبهم وودّهم وحبّهم لمن طابت وطهرت نطفته، وتزكّى قلبه وتنوّر باطنه، فإنّ الطيّبين للطيّبين، وأمّا من خبث بالذنوب والمعاصي فلا يخرج منه إلّا نكداً، ولا يحسّ الحقائق ولا يقف على الدقائق، وإنما يعرف بالمعرفة الجلاليّة والمندليّة والشكليّة والظواهر، من دون الكال والجهال والحقيقة والبواطن.

- (١) المطفِّفين : ١٤.
  - (٢) المزَّمّل : ٤.
    - . ??? (٣)

| بهر رمضان ربيع القرآر |  |
|-----------------------|--|
|-----------------------|--|

أجل : إذا كان بصر يعقوب للتَنْلَا ، يردّ إليه، ويفتح وينظر الأشياء كما هـي بقميص يوسف بعد أن وضعه على عينيه، فكيف لا يفتح بصيرة مـن يمسّ بـصره ويمسحه بضريح نبيّه وأوليائه المقرّبين ؟ ! إلّا أنّه لا بدّ من معرفة يعقوبيّة نبويّة، حتّى تنال مثل هذه الآثار والكرامات الإلهيّة.

ثمّ من المفروض المحتّم في مجتمعنا الإسلامي، في كلّ أبعاده ومجالاته وحقوله ــلا سيّا الحوزات العلميّة والجامعات الإسلاميّة ــ مــن محــورية القـرآن الكــريم، وتطبيق آياته في حياتنا الفرديّة والاجتماعيّة، ومعرفة القرآن وتـفسيره كــها هـو المطلوب، من منابعه الصافية ومناهله العذبة.

كما أنَّ التفسير وعلمه ـوعلوم القرآن بصورة عامّة ـ لا بدَّ أن يكون من أهمّ الأصول في الحوزة، ولا تكون دراسة التفسير من الدروس الهامشيّة والجانبيّة.

وما أعجب ما يقال بأنّ القرآن ظنّي الدلالة قـطعيّ السـند، وذلك لوجـود بعض المتشابهات التي نرجعها إلى المحكمات، بل القرآن أصل وبرهان ونور وفرقان وشفاء وهداية، وإرشاد ووقاية من الأمراض الاجتماعيّة والانحطاط الخلقي، فكيف يكون ظنّي الدلالة ؟ فتأمّل.

وإنّ بالقرآن الحكيم، صار سلمان المحمّدي، صاحب رسول الله ﷺ، سلمان منّا أهل البيت.

وممّـا يحرق قلب كلّ مسلم رسالي غيور هجران المسلمين قرآنهم الكـريم : ﴿ يا رَبِّ إِنَّ قَوْمي آتَخَذوا هٰذا القُوْآنَ مَــهْجوراً ﴾<sup>(١)</sup>، وعـدم دخـوله في مـدارسـنا وجامعاتنا، وهذا من مخطّط الاستعمار ، كــما لم تـدخل الصـلاة ولا نهــج البـلاغة

(١) الفرقان : ٢٠.

المقدّمة .....٩

والدعاء والصحيفة السجّادية ! !

ولا يخفى أنّ ثمرة العلم العبوديّة، وحقيقة العبوديّة في القرآن الكريم والسنّة الشريفة، وكلّ العلم فيهما، فلا بدّ من الإيمان بهما، وتطبيقهما في الحياة حتّى يكون العلم في الجامعات والمعاهد والمدارس الأكادييّة من العلم النهافع للـمتعلّم نـفسه وللبشريّة.

ثمّ لغة القرآن الكريم، لغة العلوم والآداب والفنون، ولسانه لسان الهداية والإرشاد إلى شاطئ السلام والسعادة، إضافة إلى الفرائض والسنن والأخـلاق، وإنَّ المسلمين ليسودوا العالم بقرآنهم، كما يشهد لهم ماضيهم التـليد، ومـا دامـوا يترغُون بالقرآن ويتعبّدون به ويتّخذونه وسيلة لإظهار ما يكنّون وما يـسرّون، وازدادوا به لصوقاً وتفاعلاً مع سوره وآياته، ازدادوا كـرامـة وعـلوّاً وسـعادةً وشرفاً، كما كان في صدر الإسلام يوم كان خُلق المسلمين القرآن، وكانوا في واقعهم ترجمان له، مندفعين لإقامة دولة الحقّ والعدالة، فأصبحوا سادة الأمم وقمادة المجتمعات، وبين أضلعهم وجوانحهم خفقات أشواق وخـلجات أشـتياق للسـور والآبات، يحنُّون إلما حين يُريحون وحين يسرحون، ويستلذُّون بـترتيلها حـينا يرحلون ويحلُّون، يوم كانوا بعروته الوثق متمسَّكين، ولأوامره مطبِّقين، وعـلى ربِّهم يتوكِّلون، يوم تدرّعوا لبوس الحرب للجهاد، وامتطوا الصافنات الجياد، وامتشقوا الأسنَّة والسيوف، باذلين المهج للرماح والحتوف، من أجل نشر الإسلام ودعوته الخالدة بين المشرقين، ولا يخافون غير الله فأخاف منهم كلَّ شيء، فسحقوا حصون كسرى المترامية الأطراف، وكسّروا قلاع قيصر المشيّدة الأطناب.

ولكن سرعان ما انقلبوا على أعقابهم، وخلَّفوا من بعدهم خــلف، حــليت الدنيا وزبرجها في أعينهم، فتقاعسوا عن نصرة الحقّ وأداء واجباتهم، ونسوا الله ١٠ سهر رمضان ربيع القرآن فأنساهم أنفسهم، ونزغ الشيطان بينهم، فشتّتهم شيعاً وأحزاباً وثـلاث وسبعين فرقة وطرائق قِدَداً، يطمع بهم الشريف والوضيع، ويـقتطع أراضيهم القريب والبعيد، قد تداعت عليهم الأمم كتداعي الآكلة على قصعتها، فتسلّط عليهم مس لا يرحمهم، ممّن قست قلوبهم، فهي كالحجارة أو أشدّ قسوةاً من أولئك المـنافقين الذين وصفهم الله بقوله :

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آَمَنُوا قَالُوا آَمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَياطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّا غَنْ مُسْتَهْزِئُون ﴾ <sup>(۱)</sup>.

وقد انتخبتهم دوائر المستعمرين لتطبيق مخطّطاتها الصليبيّة، لتهـديم وإزالة أيّ أثر للشريعة المحمّدية السمحاء، بأسـاليب شرسـة، وعـلى مخـتلف الأصـعدة والميادين، في محاربة القرآن الكريم، والسنّة الشريفة.

ولكن أنّى للمستكبرين والاستعمار بمعسكريه الشرقي والغربي مـن الزلزال الذي زعزع عروش الطغاة، والبركان الثائر والمتفجّر والصحوة الإسلامية العارمة، والنهضات والثورات الدينية المتتالية في بقاع العالم بين حينٍ وحين، (أليس الصبح بقريب).

أجل حكومة القرآن هي حكومة الله في الأرض، وإنَّ الأرض سير ثها عباد الله الصالحون.

وإذا حدث في فرنسا حادث للقضاء على القرآن الكريم عند الجزائريين، فقد انتقت فرنسا عشر فتيات جزائريات أدخلن المدارس الفرنسية، وألبستهن الثياب والزيّ الفرنسي، ولقّنتهن الثقافة واللغة الفرنسية، ليصبحن فرنسيات، وبعد جهود

(١) البقرة : ١٤.

المقدّمة .....۱

مضنية وسنين عشرة، هيّات حفلة تخريج رائعة لهن، دعي إليها الوزراء والمفكّرون والصحفيّون، ليروا ما حقّقوه، ولكن فوجئوا بدخول الفتيات بلباسهن الإسلامي، فضجّت الصحف الفرنسية وثارت، ثمّ تساءلت ماذا فعلت فرنسا بالجزائر بعد قرن تقريباً ؟ فأجابهم وزير المستعمرات لاكويت : ( ماذا أصنع إذاكان القرآن أقوى من فرنسا ؟ ).

نعم، القرآن أقوى من كلَّ قويّ، لأنَّه الكتاب المهيمن على كلَّ الكتب والعلم الحاكم على كلَّ العلوم والمعارف والفنون، لأنَّه نزل من العليم القويّ القدير الحكيم العزيز.

وعلى كلّ مسلم ومسلمة أن يعي الديـن ويـفهم القـرآن المـبين كـتاب الله الحكيم، كما يدرك معالم السنّة الشريفة كما هـي، فـ إنّهما مـصدر المـعارف الإلهـيّة الإنسانيّة، والتشريع الإسلامي الحنيف، وإنّ أشدّ داء المسلمين، والذي هوى بهم إلى الذلّة والانحطاط، بعدما كانوا أعزّة العالم، وإنّ أهمّ عـامل في كـسر شـوكتهم وانحطاطهم وتأخّرهم هو جهلهم بدينهم وقرآنهم.

يقولون في الإسلام ظلماً بأنّه يصدّ ذويه عن سبيل التقدّم فإن كان ذا حقّاً فكيف تقدّمت أوائـله في عـصرها المــتقدّمِ؟ وإن كان ذنب المسلم اليوم جهله فماذا على الإسلام من جهل مسلم

فلا بدّ لنا أن نرجع إلى إسلامنا العزيز وكتابه الكريم، ونبذل النفس والنفيس، ونجاهد ونكافح ونعدّ ما استطعنا من قوّة، من أجل نشر دعوته السمحاء في كلّ ربوع الأرض، فإنّ الدين عند الله الإسلام، ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يُقبل منه، وإنّ الله متمّ نوره ولو كره المشركون، وما النصر إلّا من عند الله. ١٢ ..... شهر رمضان ربيع القرآن

وَلَقَدْ يَسَمَّرْنا القُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرْ ( <sup>(1)</sup>.

فالقرآن الكريم كتاب الذكرى والموعظة والحياة الطيّبة والأخلاق الكـريمة والمعارف الربّانيّة.

ثمّ سبحانه وتعالى دعا المؤمنون إلى ضيافته المباركة في شهر رمضان، فالعباد كلّهم ضيوف الرحمن، وهذه ضيافة عامّة لكلّ مكلّف من الرجال والنساء، ومن راعى آدابها وأدرك سعادتها، فإنّه يُدعى لضيافة خاصّة، ويكتب له الدعوة في ليلة القدر، ليحجّ بيت الله الحرام، ليكون ضيفاً على الله سبحانه مرّةً أخرى.

والضيافة الإلهيّة إنمّا هي ضيافة الأسهاء الحسنى والصفات العليا، فهي مأدبة الله وطعامه، في مائدته الرمضانيّة الروحانيّة، فإنّ الجسد يمنع عنه المفطرات من الأكل والشرب، ليجرّد روحه من المادّة والعالم العنصري، ليـفرح عـند إفـطاره (للمؤمن فرحتان : عند الإفطار وعند لقاء ربّه)، فيكون المؤمن في شهر رمضان ضيف الله سبحانه على موائده الكريمة، وعلى كتابه المقدّس القرآن الجيد.

وإذا كان لكلّ شيء ربيع، يحكي عن طراوته ونشاطه، وتُفتح فيه أزهـاره ووروده، فإنّ للقرآن الكريم ربيع أيضاً، فإنّ شهر رمضان هو ربيع القرآن، وهذا يعني أنّ العارف بالله إنّما يقف على أسراره، وتتفتّح له عبائق من أرائجه، ويفهم من القرآن في شهر رمضان المبارك غير ما يفهمه في أيّام أخرى، فإنّه غـضّ جـديد، تتجدّد علومه في ليالي القدر، فربيعه شهر الصيام والتقوى وتربية الروح وتـنوير العقل.

عن أبي عبد الله للنُّلْخِ عن آبائه المَبْكَلْ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: أَيُّها الناس

(١) القمر : ١٧.

المقدّمة ..... ١٣

إِنَّكُم في دار هدنة وأنتم على ظهر سفر، والسير بكم سريع، وقد رأيتم الليل والنهار والشمس والقمر يبليان كلّ جديد، ويقرّبان كلّ بـعيد، ويأتـيان بكـلّ مـوعود، فأعدّوا الجهاز لبعد الجاز.

قال : فقام المقداد بن أسود فقال : يا رسول الله، وما دار الهدنة ؟ قال : دار بلاغ وانقطاع فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن ف إنّه شافع مشفّع وماحل مصدّق، ومن جعله أمامه قاده إلى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار، وهو الدليل يدلّ على خير سبيل، وهو كتاب فيه تفصيل وبيان وتحصيل، وهو الفصل ليس بالهزل، وله ظهر وبطن، فظاهره حكم وبطنه علم، ظاهره أنيق وباطنه عميق، له نجوم وعلى نجومه نجوم، لا تحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى ومنار الحكمة، ودليل على المعرفة لمن عرف الصفة، فليجل جالٍ بصره، وليبلغ الصفة نظره، ينج من عطب، ويتخلّص من نشب، فإنّ التفكّر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور، فعليكم بحسن التخلّص وقلّة التربّص<sup>(۱)</sup>.

فعلينا أن نرجع إلى كتاب الله في كلّ شيء، فخذ منه كلّ شيء لكلّ شيء، سيًّا أيام الفتنة.

عن الحارث الأعور قال : دخلت على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب لللله فقلت : يا أمير المؤمنين، إنّا إذا كنّا عندك سمعنا الذي نسدّ به ديننا، وإذا خرجنا من عندك سمعنا أشياء مختلفة مغموسة، لا ندري ما هي ؟ قال : أوَ قد فعلوها ؟ قـال : فقلت : نعم. قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : أتاني جبرئيل فـقال : يـا مـمّد،

<sup>(</sup>١) البحار ٩٢ : ١٧، و ٧٧ : ١٣٤ ، وكنز العمّــال : خ ٤٠٢٧ عن أمير المؤمنين عليَّ ﷺ .

١٤ ..... شهر رمضان ربيع القرآن سهر رمضان ربيع القرآن سيكون في أمّتك فتنة ، قلت : فما المخرج منها ؟ فقال : كتاب الله فيه بيان ما قبلكم من خبر ، وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم<sup>(١)</sup>.

عن الإمام الحسن بن عليّ طليَّظ قال : قيل لرسول الله ﷺ : إنّ أُمّتك ستفتن، فسئل ما المخرج من ذلك ؟ فقال : كتاب الله العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بـين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، من ابتغى العلم في غيره أضلّه الله.

ولا يخفى أنّ الرجوع إلى عدل القرآن الكريم وهم عترة النبيّ علبَيْلاً كسما في حديث الثقلين المتواتر عند الفريقين هو رجوع إلى القرآن نفسه، فإنّهها في كلّ شيء لن يفترقا، منذ البداية وإلى يوم القيامة، وكلّ ما جاء في وصف القرآن فهو جـارٍ بعينه في عدله أهل البيت علمهَيَلاً .

وعن أمير المؤمنين عليَّ للنَّلِا في وصف القرآن : جعله الله ريّاً لعطش العلماء، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاجّ لطرق الصلحاء، ودواء ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة.

اعلموا أنّ هذا القرآن هو الناصح الذي لا يغشّ، والهادي الذي لا يـضلّ، والمحدّث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحـد إلّا قــام عــنه بــزيادة أو نقصان : زيادة في هدى، أو نقصان من عمى.

إنّه سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن، فإنّه حبل الله المتين وسببه الأمين. وفيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاء غيره. س

فالقرآتُن آمر زاجر، وصامت ناطق، حجّة الله عـلى خـلقه، أخـذ عـليهم ميثاقه، وارتهن عليهم أنفسهم.

(۱) تفسير العيّاشي ۱ : ۳.

البقدّمة ..... ١٥

أفضل الذكر القرآن به تشرح الصدور وتستنير السرائر. فتجلّى له سبحانه في كتابه من غير أن يكونوا رأوه بما أراهم من قدرته. القرآن أفضل الهدايتين.

وقال زين العابدين للظلا ؛ لو مات من بين المشرق والمغرب لما استوحشت بعد أن يكون القرآن معي<sup>(۱)</sup>.

وقال الإمام الصادق للظِّلا : من لم يعرف الحقِّ من القرآن، لم يتنكَّب الفتن.

وَمِنْ قَبْلِهِ كِتابُ موسىٰ إماماً وَرَحْمَةً وَهٰذا كِتابٌ مُصَدِّقٌ لِساناً عَرَبِيَّاً لِتُنْذِرَ الَّذينَ ظَلَموا وَبُشْرىٰ لِلسُمُحْسِنينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : عليكم بالقرآن فاتَّخذوه إماماً وقائداً.

وقال عليّ للظِّلا : إنّه سيأتي عليكم من بعدي زمان ليس فيه أخنى من الحقّ، ولا أظهر من الباطل، فالكتاب وأهله في الناس وليسا فيهم، ومعهم وليسا معهم، لأنّ الضلالة لا توافق الهدى، وإن اجتمعا فاجتمع القوم على الفرقة، وافترقوا على الجماعة كأنّهم أئمة الكتاب وليس الكتاب إمامهم، فلم يبقَ عندهم منه إلّا اسمه، ولا يعرفون إلّا خطّه وزبره<sup>(٣)</sup>.

قال الله تعالى :

اللهُ أُنْزَلَ أَحْسَنَ الحَديثِ كِتاباً مُتَشابِهاً مَثانِيَ تَقْشَعِرٌ مِنْهُ جُلودُ الَّذينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينَ جُلودُهُمْ وَقُلوبُهُمْ إِلىٰ ذِكْرِ اللهِ ﴾<sup>(٤)</sup>.

- (۱) البحار ٤٦ : ۱۰۷
  - (٢) الأحقاف : ١٢.
- (٣) نهج البلاغة، الخطبة ١٤٧.
  - (٤) الزمر : ۲۳.

١٦ ..... شهر رمضان ربيع القرآن قال رسول الله عَلَمَهُ الله عَلَمَ الله عَلَمَ الله عَلَمَ أَنْهُ أَحسن الحديث كتاب الله وخير الهـدى هـدى محمّد عَلَمُ الله أُو شرّ الأمور محدثاتها <sup>(١١)</sup>.

(أصدق القول وأبلغ الموعظة وأحسن القصص كتاب الله).

قال أمير المؤمنين لليَّلِا : تعلّموا كتاب الله تعالى فإنّه أحسن الحديث وأبلغ الموعظة، وتفقّهوا فيه فإنّه ربيع القلوب، واستشفوا بنوره فإنّه شفاء لما في الصدور، وأحسنوا تلاوته فإنّه أحسن القصص.

(أحسنوا تلاوة القـرآن فـإنّه أنـفع القـصص، واسـتشفوا بـه فــإنّه شــفاء الصدور )<sup>(٢)</sup>.

والقرآن في كلّ زمان جديد، قال أمير المؤمنين للظِّلا : لا تخـلقه كـثرة الردّ وولوج السمع<sup>(٣)</sup>.

وعن الإمام الصادق لمّــا سئل : ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدرس إلّا غضاضة ؟ قال : لأنّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لنــاس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قوم غضّ إلى يوم القيامة.

قال الإمام الرضا لللله في وصف القرآن الكريم : هو حبل الله المتين، وعروته الوثق، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمنجي من النار، لا يخلق على الأزمنة، ولا يغتّ على الألسنة، لأنّه لم يجعل لزمان دون زمان، بل جعل دليـل البرهـان، والحجّة على كلّ إنسان، لأنّه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تـنزيل

- (١) البحار ٧٧: ١٢٢.
- (٢) غرر الحكم : ٢٥٤٣.
- (٣) نهج البلاغة : ١٥٦.

- المقدّمة ..... ١٧
  - من حكيمٍ حميد<sup>(١)</sup>. وفي القرآن شفاء من أكبر الداء : قال الله تعالى :

وَنُنَزَّلُ مِنَ القُرْآنِ ما هُوَ شِيغاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَبزيد الظَّالِمِينَ إلّا خَساراً ﴾ (٢).

لِأُمَّها النَّاسُ قَدْ جاءَتْكُمْ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفاءً لِمَا فِي الصُّدورِ وَهُدىً وَرَحْمَة لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وَلَوْ جَعَلْناهُ قُرْآناً أَعْجَمِيًّا لَقَالوا لَوْلا فُصِّلَتْ آياتُهُ أَأَعْجَمِيًّ وَعَرَبِيًّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنوا هُدىً وَشِفاء وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنونَ في آذانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمىً أُولَئِكَ يُنادَوْنَ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾<sup>(٤)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : القرآن هو الدواء.

قال أمير المؤمنين للنَّلْخ : إنَّ فيه شفاء من أكبر داء وهو الكفر والنفاق، والغيَّ والضلال.

وعن الإمام الحسن للظِّلا : إنّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشقاء الصدور، فليجل جال بضوئه، وليلجم الصفة، فإنّ التلقين حياة القـلب البـصير كـما يـشي المستنير في الظلمات بالنور<sup>(٥)</sup>.

- (١) عيون أخبار الرضا ﷺ ١ : ١٣٠.
  - (٢) الإسراء : ٨٢.
    - (٣) يونس : ٥٧.
    - (٤) فصّلت : ٤٤.
  - (٥) البحار ٧٨: ١١٢.

۸۰ ..... شهر رمضان ربیع القرآن

وقال أمير المؤمنين للمللة : اعلموا أنّه ليس على أحد بعد القرآن من فساقة، ولا لأحد قبل القرآن من غسنى، فساستشفوه مسن أدوائكـم واسـتعينوا بــه عــلى لأوائكم<sup>(۱)</sup>.

وعليكم بكتاب الله، فإنّه الحبل المتين والنور المبين والشفاء النافع، من قال به صدق ومن عمل به سبق.

قال الإمام الصادق للتلخ : من قرأ القرآن فهو غنيَّ لا فقر بعده.

قال رسول الله ﷺ : إذا أحبّ أحدكم أن يحدّث ربّه فليقرأ القرآن.

عليك بقراءة القرآن، فإنّ قراءته كفّارة للذنوب وستر في النار وأمان من العذاب.

> قال الإمام عليّ للَّئِلَا : لقاح الإيمان تلاوة القرآن. قال الله تعالى :

إَنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتابَ اللهِ وَأَقاموا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مِتًا رَزَقْناهُمْ سِرَّاً وَعَـلانِيَةً يَرْجونَ تِجارَةً لَنْ تَبورَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : حَمَلَة القرآن هم الحفوفون برحمة الله الملبوسون بنور الله عزّ وجلّ.

> «حَمَلَة القرآن عرفاء أهل الجنّة يوم القيامة». «أشراف أمّتي حملة القرآن وأصحاب الليل». قال أمير المؤمنين عليّ طلِّلْا : أهل القرآن أهل الله وخاصّته<sup>(٣)</sup>.

- (١) نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.
  - (٢) فاطر : ٢٩.
- (٣) الروايات من ميزان الحكمة، حرف القاف : القرآن .

المقدّمة .....١٩

هذا والآيات الكرية والروايات الشريفة في القرآن الكريم لكثيرة جدّاً، ولها مداليل متعدّدة، وموضوعات مختلفة وجهات عديدة وأبحاث متفاوتة، لم نعرّض لها طلباً للاختصار، وإنّها خارجة عن موضوع الرسالة، فالمقصود أنّ الشيء الجديد من القرآن الكريم باعتبار أنّه غضّ ويتماشى مع كلّ عصر، يتحلّى لأهله أكثر فأكثر في شهر رمضان المبارك، فهو ربيع القرآن، كها نزل فيه القرآن.

وأخيراً قال صهر الرسول وزوج البتول سيّد الوصيّين وإمام المتّقين وأمير المؤمنين أسد الله الغالب مولانا وإمامنا خليفة رسول الله عليّ بن أبي طالب طلِّيَكْظ : الله الله في القرآن، لا يسبقكم بالعمل به غمركم<sup>(۱)</sup>.

ويستحبّ ختم القرآن في شهر رمضان تكراراً ومراراً، فمن السلف الصـالح من كان يختمه في كلّ يوم، ومنهم من كان يختمه أربعين مرّة، ومنهم من يزيد على ذلك، ولابدّ من مراعاة آداب التلاوة كها هو مذكور في محلّه.

وكان للنَّلِّلا يقول عند ختمه القرآن : اللهمّ اشرح بالقرآن صدري، واستعمل بالقرآن بدني، ونوّر بـالقرآن بـصري، وأطـلق بـالقرآن لسـاني، وأعـنيّ عـليه ما أبقيتني، فإنّه لا حول ولا قوّة إلّا بك<sup>(٢)</sup>.

(٢) البخار ٩٢: ٢٠٩.

ميزان الحكمة ١ : ٦٧، عن نهج البلاغة في خطب عديدة.

موسوعة رسالات اسلمية

مائة وأربعون كتاباً ورسالة في مائة مجلد طبع من الموسوعة الكبري : العجلد الأول - عقائد ١، دروس اليقين في معرفة أصول الدين . المجلد الثاني - هقه استدلالي ١، ١ - زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفار . ٢ - التقية في رحاب العلمين. ٣ \_ التقية بين الأعلام. **المجلد الثالث ـ اخـلاق ا** ، ١ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية . ٢ ـ خصائص القائد الإسلامي في ا القرآن الكريم. ٣ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام. ٤ ـ دور الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني ا الوحدة الإسلامية. ٥ ـ رسالتنا. المجلد الرابع . اشلاق ٢ . التوبة والتائبون على ضوء القر أن والعترة . المجلد الخامس - ولاليات ١، ١ - هذه هي الولاية. ٢ - جلوة من ولاية أهل البيت عليه ٢ المجلد السادس - ولانيات ٢، ٢ - وميض من قبسات الحق. ٢ - الدر الثمين. ٣ - على المرتضى نقطة باء البسملة. ٤ ـ فاطمة الزهراء ليلة القدر. ٥ ـ الدرة البهية في الأسرار الفاطمية. ٦ ـ الإمام الحسين في عرش الله. ٧ ـ زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ. العجلة السابع - ولانيات ٣، ١ - السيرة النبوية في السطور العلوية. ٢ - الأنوار القدسية. ٣ - أهل البيت سفينة النجاة. ٤ ـ آثار الصلوات في رحاب الروايات. ٥ ـ الإمام المهدي للظِّلا وطول العمر في نظرة جديدة. ٦ ــالأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. ٧ ـالسر في آية الاعتصام. العجلد الثامن - فقه استدلالي ٢، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأوّل. المجلد التاسع \_ فقه استدلالي ٣ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلد العاشر مقع استدلالي ٤ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثالث. المجلد العادي عشر ـ عرفان ـ اخلاق ٢، ٢ ـ من وحي التربية والتعليم. ٢ ـ حب الله نماذج وصور. ٣ ـ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي. ٤ ـ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة. ٥ ـ شهر رمضان ربيع القرآن. ٦ ــ النبوغ وسر النجاح في الحياة. ٧ ــكيف أكــون مــوفقاً فــى الحــياة. ٨\_معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات. **المجلد الثاني عشر ـ تراجم ١ ، ١ \_ ا**لنفحات القدسية في تراجـم أعـلام الكـاظمية. ٢ \_ بـيو تات الكاظمية المقدسة.

#### In all the conducted

إعلان علمي :

### جمعية السؤال والجواب

من أجل إنارة الفكر وزيادة المعلومات العامة وتصعيد ثقافة الشباب وجميع الناس

#### تعلن

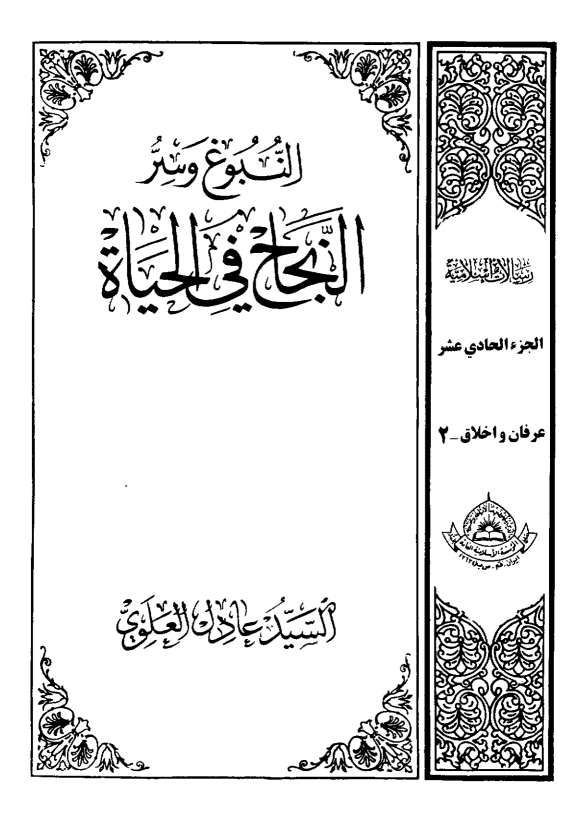
# المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد

عن إجابتها عن كلّ سؤال يرد إليها في شتّى العلوم والفنون من المعارف الإسلامية والمذهبية كالتفسير وعلوم القرآن والفلسفة والمنطق والطبّ والهندسة والجبر والفيزياء والكيمياء والتأريخ والجغرافية واللغة والأدب والأخلاق والسياسة وغير ذلك. مع مراعاة الشرائط التالية : 1 – الاسم الثلاثي واسم العائلة. 2 – ميزان الدراسة المدرسية ونوع المهنة والحرفة. 7 – العمر . 4 – الخطّ الواضح مع العنوان الكامل . 4 – الخطّ الواضح مع العنوان الكامل . 1 إيران -قم – المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد - ص. ب ٣٢٣٣ - جمعية السؤال والجواب. 9 إيران -قم – المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد - ص. ب ٣٢٣٣ - جمعية السؤال والجواب. 1 مرسل إليكم الجواب ، وفي المستقبل نأمل أن نجمع الأسئلة والأجوبة وتطبع في 2 متب لتنفع عامّة الناس ، ودمتم بخير وعافية .



«(مؤسسة اسلامي تبليغ وارشاد \_ ايران)» قم ص پ ۳۶۳۴

The Public Islamic Institution Propagation and Guidance, p.O.Box: 3634, Ghom - Iran



```
علوى، عادل، ١٩٥٥ ــ
النبوغ وسر النجاح في العياة / السيّد عادل العلوي. ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ
والإرشاد، ١٣٧٨.
٢٤ ع. ــ (موسوعة رسالات إسلامية)
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها.
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها.
عربي.
كتابنامه به صورت زيرنويس.
١٨ م الف. عنوان.
كتابنانة ملي المران له للام. الف. عنوان.
كتابنانة ملي الران له لام
```

موسوعة

# رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

النبوغ وسرّ النجاح في الحياة تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـــ ١٤١٩ هجري قمري المطبعة ـــ النهضة، قم

شابك ٠ ـ ١٢ ـ ٥٩١٥ ـ ٢٦٤ ـ ١٥٤٥ ـ ١٤٤ منابك ٠ ـ ٢١ ـ ٥٩١٥ ـ ٢٤٤ منابك ٩٦٤ ـ ١٥٤٥ ـ ١٤٤ منابك ٩٢٤ ـ ٤٩٤٥ EAN 9789645915122 ای. ای. ان. ١٢٠ ـ ٥٩١٥ ـ ١٢٤ (دورة ١٠٠ جلد) 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شابك X ـ ٨١ ـ ٥٩١٥ ـ ١٦٤ (دورة

# بسم الله الرحمن الرحيم النبوغ وسرّ النجاح في الحياة<sup>(۱)</sup>

ما هو النبوغ<sup>(٢)</sup> ومن هو النابغة ؟ في كلّ عصر ومصر، ومنذ الصدر الأوّل للتأريخ البشري، يظهر على صفحة الوجود شخصيّة بارعة يشار إليها بالبنان، ويفوق أقرانه وأترابه، ويُخلّد في تأريخ العلم والأدب والفنّ والصناعة، بعد ما كان في بـدايـة حـياته مـغموراً مـطموراً لا يعرف عنه شيء، فيتلألأ كوكبه في سماء الحضارة والتمدّن، ويصل إلى قمّة الشهرة والخلود، فيترجم حياته، ومن بين السطور يشعّ هذا الوسام بأنّه (نابغة).

- (۱) رسالة طبعت في مجلّة الذكر الصادرة بقم المقدّسة، العدد ١٦، السنة الثانية ١٤١٥ هـ.
- (٢) النبوغ لغةً : من نبغ بمعنى خرج وظهر ، ونبغ الرجل نبغاً لم يكن في إرثه الشعر ثمّ قال وأجاد ومنه سمّي النوابغ من الشعراء نحو الجعدي والذبياني وغيرهما ، ونبغ فيهم النفاق إذا ظهر بعدما كانوا يخفونه منه . (لسان العرب ١١ / ٢٤) و (لغت نامه دهخدا ٤٣ / ٣١٩).

ويقال : نبغ في العلم وفي كلّ صناعة إذا أجاد، ونبغ في الدنيا اتسع، والنبوغ بمعنى الجديد تفوّق المرء في العلم والأدب والفنّ، وبمعنى الذكاء المفرط والاستعدادات العجيبة، والنــابغة الرجل العظيم الشأن ( دائرة معارف وجدي ١٠ : ٣٠ ). ٤ ..... ٤ النبوغ وسرّ النجاح في الحياة

ويُسئل حينئذٍ ما هو النبوغ ؟

وقد بحث العلماء في الشرق والغرب ذلك، واختلفوا في تعريفه وبيان حدّه، بعدما وضع النبوغ والنابغة على طاولة التشريح، وسلّط عليهما أضواء التحقيق. والتعاريف لم يكن من الحدّ التامّ المنطقي المطرد المنعكس الجامع للأفراد والمانع من الأغيار، وذلك بالجنس القريب والفصل القريب، بل هي من باب شرح الاسم، والإشارة إلى ما هو مركوز في النفس من قبل، والمتكفّل لبيانها معاجم اللغة، فتدبّر. فن علماء الغرب قال (استفن تسوابك): النبوغ : شعلة في وجود النابغة

تحرق أعماق وجوده .

وقال (كارلايل) : النبوغ : قبل كلّ شيء تحمّل المشاقّ والصعاب في الحياة علىٰ نحو خارق للعادة.

وقال (أديسون) : النبوغ : واحد بالمائة إلهام، وتسعة وتسعين بالمائة عرق الجبين.

وعند بعض : النبوغ : استعداد عجيب لتمركز الحواسّ في مـوضوع وهـدف واحد.

و (زان بول) يقول: التفكّر والتعقّل جوهر النبوغ، فـالنابغة مـن يـفكّر في الموضوعات العلميّة والفنيّة.

وعند (هلوسيوس) : النبوغ : نتيجة الدقّة الممتدّة . ويعتقد (مايتو آونولد) إنّ النبوغ : يتعلّق بالقوّة الخارقة للعادة . و (بوفون) يقول : لم يكن النبوغ سوى الصبر العجيب . و (راسكن) يرى النبوغ : نفوذ في جذور وأعماق الأشياء . و (ميل) يذهب إلىٰ أنّ النبوغ : موهبة إدراك الحقائق أعمق ممّسا يراه المقدّمة .....٥

الآخرون.

و (كلريج) يراه : الاستعداد في الرشد والتكامل. و ( جان فاستر ) : القدرة على اشتعال النفس.

و ( فلورانس ) : الرشد والتكامل في القوى العاقلة الإنسانيّة بحظّ وافر ، وعند بعض : قدرة إدراك الشيء الذي يكون أساس في كلّ شيء ، وقبل أن يخلق النابغة المجتمع ، لا بدّ للمجتمع من أن يخلق النابغة ، وكلاهما مؤثّران في تمدّن البشر .

وعند بعض : النبوغ : جلوة القوّة العصيبة ، والحيط هو المؤثّر الأوّل في إيجاد النوابغ . وبعض يرى النبوغ : تجليّات الغرائز المكنونة في بواطـن النـابغة ، وقـيل : الفرق بين النابغة والشخص العادي هو حـدّة النـظر ، فـالنابغة يـتأثّر بـالحوادث والوقائع ، ولا زال الشخص العادي في رؤياه وغفلته .

والدكتور ( آدلر ) يرى النبوغ نتيجة وجود نـقص في التركـيب الجـسماني، ويثبت أنّ من به نقص فإنّه يحاول رفعه بتشغيل قوى الدماغ بحدّ وافر في العلم أو الفنّ، فهذه (كهلن كلر ) العمياء الصمّاء الخرساء نبغت في عصرها، وهذا (بتهوفن ) نبغ في الموسيق وهو أصمّ، وما أكثر العلماء والفنّانين الذين نبغوا مع ما عندهم من نقص في التركيب.

ولم يكن النبوغ وراثياً، ولكن للوراثة تأثير في تحقّقها وتبلورها، كما نشاهد ذلك في أُسر وعوائل نبغوا في العلوم والفنون، وربما ينضج ويطبخ النبوغ قبل أوانه، كما نرى ذلك في كثير من نوابغ العالم كالشيخ الرئيس ابن سينا.

وكثيراً ما يبتلى النوابغ بالأمراض العصبيّة كالصرع، كسا يـظهر النـبوغ في الرجال أكثر من النساء، وفيهم الخبط الدماغي أكثر .

و (باسكال) يصرّ علىٰ أنَّ النبوغ مثل الجنون، وأنَّ النابغة أقرب الناس إلى

٦ ..... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة الأمراض الروحيّة، وإصابتهم بالماليخوليا الجنونيّة.

والنوابغ منذ الصغر ينجذبون إلى مكنونات بواطنهم من النبوغ، وربما يتأخّر النبوغ بعد أوانه مثل ما نجد ذلك في (بلزاك) و (كولد سميث)، ويعتقد البـعض أنّ سبب ذلك عدم اعتناء المربّين، أو من تأثير المحيط الفاسد، أو الفقر المقيت المدقع.

ويقال إنّ للنابغة دماغين : دماغ في خدمة نفسه، ودماغ في خدمة نبوغه، وربما يمنع الأوّل الثاني أو بالعكس، وإنّما يتولّد النبوغ من البواطن وبعوامل خارجيّة، ويعيش النوابغ حالة الانعزال عن الناس، وكثيراً ما لا يعرف قدرهم في حياتهم، ولكن عدم اعتناء الآخرين لم يزلزل ويثبط عزمهم، بل دائماً هم في بوتقة العمل، وبكلّ شوق وإخلاص، فإنّهم يعيشون للأجيال القادمة لا لمعاصريهم، ولم ينحصر ذلك في قوم أو شعب ووطن خاصّ، بل هو للعالم أجمع، ويسمع نداءهم جيلاً بعد جيل، ولم يدرك المعاصرون نوابغهم.

ويختلف النابغة في حياته العلمية والعملية عن الناس، فإنّ الناس يفكّرون بالمقام والمال واللذائذ الشهوانيّة، ولكن النابغة يستغلّ الفرص وساعات الفراغ من أجل نبوغه ونشاطه العلمي أو الفنّي أو الصناعي، يتعمّق في الفكر وإن لم يكن فيه المنافع المادّية بخلاف الآخرين، فنوره من نفسه، ومنار الآخرين منه، فهو كالظاهر بنفسه والمظهر لغيره.

وأمّا الفرق بين العالم والنابغة : فإنّ العالم يُتعلّم منه ما تعلّم واكتسب، والنابغة إِنَّما يكسب منه ما ترشّح من فيض وجوده، ولم يتعلّمه من الآخرين.

والعالم كرامي السهم فإنّه يعلّم الهدف والرمي، فيكرم عند الناس، والنابغة أهدافه غير جليّة فهي في خبايا وجوده، فلا يعرف قيمته، ولا يجلّل ويحترم من قبل الناس إلّا بعد ظهور رميته وأهدافه. المقدِّمة .....٧

ويختلف النابغة مع الناس في كلّ شيء حتّى الأخلاقيّات، ويبقىٰ عمله جديداً وطريّاً متىٰ ما كان وأينما كان.

والمطالعة المستمرّة للنوابغ موادّ أوّليّة لمكنوناتهم الباطنيّة وبنائهم الفكري، ومجمل القول : أنّ النابغة عمله كنحلة العسل، وباقي الناس كالنمل، فهو يصنع وينتج بعد ما يجمع، وهم يحافظون علىٰ ما يجمعون . فالنابغة يقدّم الشيء الجديد، وباقي الناس يقدّمون ما كان قديماً، فهو ذو بصيرة نافذة وحدّة نظر ، يرىٰ ما لا يراه غيره، فيكشف الستار عن المجهولات في لوحته الغنيّة، وشعره الموزون وكتابه القـيّم، وغير ذلك.

وإنّ إدراك العلوم والفنون يفتقر إلىٰ بصيرة وقّادة يفقدها العوامّ، والنابغة يدرك بعد ما ينسىٰ نفسه ويدخل في عالم المثل والصور، فعنده قدرة العقل والتفكّر أقوىٰ وأعظم من قدرة النفس، والناس عقولهم في خدمة نفوسهم وملذّاتهم، والنابغة كلّ شيء في خدمة عقله، ويضحّي بكلّ شيء من أجل عقله، ولا يرىٰ منافعه الشخصيّة، ويعيش في العالم الأكبر المتبلور في وجوده، النوابئ خلصت آثارهم من الماديّات فتلقاهم في عالم الوجود والانجذاب ولو في لحظات، فهو كالشجرة اليانعة الخضراء تسرّ الناظرين، وتنبسط النفوس في عالم الوجد والانجذاب ولو في لحظات، وتنبسط النفوس في دولهم.

الناس يعيشون من أجل أهدافهم الشخصيّة، ولهم أغراض في منافعهم وأعمالهم، والنوابغ لما عندهم من العقل الكبير والفكر العملاق كأنّهم في حياتهم المعاشيّة بلا غرض، ويصابون بالعجز في إدارة أنفسهم حتىّ في أعمالهم الفرديّة والشخصيّة، وقد يصدر منهم ما يضحك الآخرون حتىّ ينسب إليهم الجنون، إذ هم في كشف أسرار الكون، وينسون أنفسهم، وينكرون الذات، وعندهم العلم والفنّ ٨ ..... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة المدف، وباقي الناس كلّهم يعتبرونها وسيلة لتحصيل الثروة والمقام والملاذ، فالنوابغ عشّاق الفكر والعلم والتجربة والوصول إلى أسرار الخليقة والمعاني، وربما يصل إلى مرحلة العجز في حياته الطبيعية، ونجدهم قد حلّقوا في أجواء العلم وآفاق الأدب وسماء الفنّ، ويستلذّون بذلك غاية اللذة، ولا ينتظر مدح الآخرين وإطرائهم وثنائهم.

النابغة كالطفل يعيش في الوداعة والبساطة وعدم الاغـترار بـزينة الدنـيا وزخرفها، إذ تغلب علىٰ نفسه قوّة العقل، وينمو عنده الجهاز العصبي أكثر من غيره، ويعيش في عزلة، وربما يصاب بالجنون، وقد قال أرسطو المعلّم الأوّل : من نبغ في الفلسفة والسياسة والشعر والفنّ فإنّ له طبع ماليخوليائي، ومن يراجـع مسـتشنى الجمانين يجد كثيراً منهم لديهم نوعاً من النبوغ، وكثير منهم يصابون بعقدة الانتحار .

النبوغ تربية القوّة الدرّاكة فوق الإرادة، والنابغة يفكّر دائماً بما هو الأساس والخالد في الكون، وغيره يفكّر بأمور آنية سريعة الزوال، فهو ابن الوقت، والنابغة ابن الزمن، ولذّة النابغة من نبوغه، وتجبر عزلته وتنسي همّه وغمّه، فالناس سكون بلا حركة، إرتجاع وتقليد من غير حجّة، والنوابغ في حركة متواصلة من الاكتشافات والاختراعات والإبداعات، وتزيد عندهم الإرادة والتصميم والعزم والعمل الدؤوب مع نفوذ البصيرة.

فسقوط التفّاحة من الشجرة عند الناس لا تحكي عن شيء، وعند النابغة، تحكي عن جاذبيّة الأرض، وينظر إلى الكونيّات معتبراً متعلّماً، وينتفع ما يـنتفع غيره، فالقصّاب ينظر إلى جسد الشاة ينتفع منها المنافع الماديّة، والنابغة ينظر إليها ليكشف أسرارها، ويغفل عن نفسه في خضمّ تجاربه، كما له قوّة التمركز على موضوع واحد ساعات وأيام وشهور وسنين، وهو جديد في كلّ جـديد، ويـطير في سهاء المقدّمة .....

التفكير حتّى يصل القمّة، ولا قمّة في الأفكار، وهذا الحبّ الدفين يدفعه بكلّ جـدّ وإخلاص إلى الاكتشافات والاختراعات والتصنيف، وينظر إلى العالم بـإعجاب ودقّة، فهو كالشمس نوره من نفسه، وباقى الناس كالقمر نورهم من غيرهم.

النابغة ينبوع الحياة، ويتفجّر منه ما فيه الحياة والتـطوّر، ويـطوي المسـير الكوني والتأريخ البشري قبل غيره بقرون وسنين، فـهو وإن عـاش مـنعزلاً عـن المجتمع، ولكن يعيش في خضمّ الكون وأسراره وحـقائقه المسـتورة، فـهو قـوي الإحساس ومرهف الشعور، ويعيش في حزن وكآبة ويتمنّى خلاص روحه مـن جسده الضيّق.

وقيل : أكثر النوابغ من قصيري القامة ، كأرسطو وبانكور وأرخميدس وآتيلا وبتهوفن ونابليون وغيرهم ، والغالب على النابغة أنّه نحيف الجسم يتألّم من محيط المدرسة في بداية عمره ، كآينشتاين وروسو وديكارت وفرويد وكالريج ، حتّى بعضهم ترك المدرسة كبرناردشو وهتلر وأديسون ، وحتّى برناردشو عندما كتب عن حياته رسم مدرسته خلف قضبان الحديد كناية عن السجن ، وقال : قضيت أفضل عمري في هذا السجن ، والغالب على أولاد النوابغ البلاهة ، فأرسطو له خمسة أولاد اشتهروا بالبلاهة ، وابن سيسرون كان دائم الخمر ، وابن والتركان يفتخر أنّه لم يقرأ مزخرفات أبيه ، وعندما سألوا ابن موزارت أتحبّ الموسيق ؟ ألق مجموعة من النقود على الطاولة وقال : الموسيق الوحيدة المفضّلة عندي هذه النقود ، وحتّى بعض أقارب النوابغ ابللوا بالحياقة والجنون كصبية فيكتور هيغو .

وكثيراً ما يورث النبوغ من الاُمّهات، كسيسرون وكندرسه وبوفون كمونة ونابليون وشوبنهاور ولامارتين وكنت والشيخ الرئيس، وبعض من الآباء كشيللر وميلتون وبيكون وثاسو. ويندر نبوغ النساء، إذ شرط النبوغ الابتكار، وشرط الابـتكار الشـجاعة والتهوّر، والنساء يفقدون ذلك في الغالب، وشوبنهاور يعتقد أنّ المـرأة ذاتاً تـفقد النبوغ.

والغالب على النوابغ التضحية والفداء من أجل الشعوب والأوطان وإصلاح المجتمعات. وهم غالباً في سفر ورحلات كثاسوا الشاعر والناو وادكار الن بو وروسو، ويشتغلون بأشغال مختلفة ومهن عديدة، كسويفت وروسو وكاردان وليوناردو دافنشي احترفوا الهندسة والتحقيق والرسم والعلم، وابن سينا طبيب وفيلسوف وسياسي، وأبو ريحان فيلسوف وأديب وطبيب، ويغلب عليهم الحزن والغمّ، حتى أنّ (فلوبر) يكتب : إنّي لم أخلق للفرح، وشوبان حسّاس إلى درجة تبكيه الوردة الذابلة والذبابة الميّتة، وكثيراً ما يبتلى النوابغ بالانتحار ويفكّرون بذلك.

هذا خلاصة ما يقال في النبوغ والنوابغ وخصائصهم، وإنّهـم في الأعـصار والأمصار يعدّون بالأصابع، والمطلوب منّا أن نكشف سرّ النجاح ورموز الموفّقيّة في الحياة لجميع الناس على حدّ سواء. فما هي عوامل النجاح في الحياة ؟ سرّ النجاح في الحياة

كلّ واحد من الناس يحاول منذ نعومة أظفاره في جميع حقول حياته، أن يكون ناجحاً في أعماله، موفّقاً في أفعاله، متفوّقاً على أقرانه، متميّزاً بين أصحابه، سعيداً في حياته، رغيداً في عيشه، فمنذ الصغر يفكّر الإنسان كيف ينجح في عمله وحياته الفردية والاجتماعية، فيبذل ما في جهده وطاقته ليحوز على النجاح الباهر، وربما يخسر المعركة وربما يفوز، فهو دائماً بين اليأس والأمل، وربما يستلىٰ بالقلق والاضطراب، وأخيراً: الخيبة والرسوب، وربّما يُقدم على الانتحار لضعف همّته، ولكن النجاح الأكيد يكمن في عوامل لو التزم بها الإنسان، وجعلها نصب عينيه، لنجح في حياته، ولنال ورقة النجاح وضمن ذلك منذ البداية، وأهمّ عوامل النجاح في حياتك، كما في علم النفس، فهو كما يلي :

أوَّلاً : أن تعرف ذوقك واستعدادك الذي أودعه الله في جـبلتك وبـاطنك، ولا بدّ لك أن تكشف ذلك مهما كلّف الأمر، فلو ملكت قـوّة الرسم ووجـدت في نفسك أنّه يمكنك أن تكون رسّاماً قديراً، وعندك موهبة (فنّ الرسم) واستعداده، فحينئذٍ لا تتعب نفسك في الدخول في سلك الأدباء والشعراء، لو لم تمـلك القـريحة الشعرية، فإنّه ضياع للجهود، ولن تنال السبق في وادي الشعر. وإذا كنت تملك في ١٢ ..... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة نفسك حرفة صناعية، أو وجدت ذلك في ولدك أو تلميذك، فلا تتعب النفس حينئذٍ بتعليمها الفلسفة والمفاهيم العقلية الثقيلة، فإنّك وإن تـعلّمتها، إلّا أنّك لا تـفوق الآخرين ولا تنال النجاح الباهر، فإنّك خلقت لشيء آخر، كما نقف علىٰ هذا المعنىٰ دليلاً وشاهداً وشهوداً من خلال مطالعة حياة عظماء العالم، وعباقرة الناس، ونوابغ العلوم والفنون.

ثانياً : العمل الكثير الدؤوب والمستمرّ، فليس للإنسان إلّا ما سعىٰ، وبقاء ناموس الحياة علىٰ قانون الجهد والعمل، فما أروع مقولة (الكسندر هاميلتين) نابغة عصره حينا قال : «يقولون إنّك نابغة، ولكن لا أعلم من نبوغي شيئاً، إنّما أنا رجلً أعمل».

وعظماء الدنيا على الإطلاق إنما حازوا السبق، وتربّعوا على عرش النجاح بعملهم وجهدهم المتواصل إلى آخر لحظة من حياتهم، فهذا أبو ريحان البيروني يتعلّم مسألة فقهيّة في آخر لحظة، ويقول: أموت عالماً بهذه المسألة أفضل من أن أموت جاهلاً بها، وإليك ابن سينا وابن رشد، وهذا أديسون، وذاك باستور، ومئات من الشخصيّات الاجتماعية الفذّة في الشرق والغرب، كمانوا أهل عمل وتفكير وتخطيط في الحياة، حتى في السجون والظروف الصعبة والحرجة، فالسعادة والنجاح تطرق باب الساعي المجدّ والمجتهد، وعلى المرء أن يسعى فإنّ اليوم يوم عمل وغداً الحساب.

ثالثاً : الإيمان بالهدف، فإنّه المحرّك الباطني الذي يدفع الإنسان نحو التـقدّم والازدهار ، والمؤمن بالهدف يسهل عليه تحمّل المصاعب والمشاكـل في مسـيره ، ولا تعيقه العوائق ، ولا يخاف من قول حذار ، ولا يبالي بما قيل ويقال من الافتراء والكذب والتهمة ، فإنّه يعتقد بسير عربته وأنّه في الشارع المستقيم والطريق القويم ، سرّ النجاح في الحياة .....

فلا يهمّه نباح الكلاب كما جاء في المثل : «عربته تسير والكلاب تــنبح» ويـفدي النفس والنفيس من أجل الوصول إلى المـراد والمـقصود، وحــتّىٰ نهـاية المـطاف والهدف، وربما تكون الأهداف مقطعيّة لابدّ أن يطويها حتّىٰ يصل إلىٰ قمّه أهدافه في الحياة، ولكلّ امرءٍ ما نوىٰ، وقُل : كلّ يعمل علىٰ شاكلته.

رابعاً : الصبر والاستقامة، فإنَّ ذلك من أهمّ عوامل النجاح، وهو رمز الموفّقية في العمل، وإنَّ الصبر أساس الأخلاق الحميدة، وإنّ التوفيق في الحياة والنجاح في العمل، منه قريب ومنه بعيد وطويل المدىٰ، فلا بدّ من المقاومة والصبر، كما أنَّ النبوغ علىٰ قسمين : سريع وبطيء، فكذلك التوفيق والنجاح بعيد وقريب، فإنّ السكّاكي معلّم البلاغة صاحب كتاب مفاتيح العلوم، لولا استقامته وصبره في طلب العلم لما فاق أقرانه وشاع صيته، فالاستقامة عنصر مهمّ لمن طلب النجاح سيّا من كان في مقام إصلاح المجتمع وقيادته، فقد قال الله تعالىٰ لنبيّه الأكرم في القرآن الكريم :

< أَسْتَقِمْ كَما أُمِرْتَ ﴾<sup>(١)</sup>.

خامساً : التمركز الفكري، فإنّ قطرات المطر لو انضمّت بعضها مع بـعض، وجمعت في مكان، لجرى الماء وأصبحت نهراً، ثمّ شطّاً، ثمّ بحراً، وإلّا فإنّ الأرض تبتلع القطرات المتناثرة.

كذلك الأفعال الفكريّة والأعمال البدنيّة، فإنّ التمركز الفكري يـفتح آفـاقاً جديدة للإنسان في ميادين العمل، ويحلّ المشاكل، ويـزيل العـوائـق في طـريق الموفّقية.

(۱) هود : ۱۱۲.

فالدقّة من أهمّ العوامل في حياة النحترعين والمكتشفين، وإنّ الاختلال الفكري ممّـا يحطّم المرء في حياته، وقد سئل نيوتن المكتشف الكبير : كيف وصلت إلىٰ تلك الاكتشافات الجمّة ؟ فأجاب : بالتأمّل المستمرّ .

سادساً : النظم والانضباظ في الحياة ، فإنّ العالم الناسوتي بل الوجود كلّه يتأطّر بإطار النظم ، فالنظام هو الحاكم على الكون ، فمن الجرّات السماويّة وإلى الكواكب السيّارة ، وحتّى الذرّات الصغيرة ، مسوّرة بالنظم ، ونظام العالم أعظم معلّم ومربيّ لحياتنا اليومية . وعن أمير المؤمنين عليّ للظّلّا في آخر وصيّته لولديه الحسن والحسين للفَيْلِلا : أوصيكما بتقوى الله ونظم أمركما<sup>(١)</sup>. ومن عدلامة النظم تقسيم أعمالنا (لساعاتنا) اليوميّة ، فإنّ العاقل الذي يضع الأشياء في مواضعها ، فنظّم أمرك وحياتك لتنجح وتسعد ، فإنّ الوقت من ذهب ، وإضاعة الفرصة غُصّة ، وقد ف إز باللذات من كان منظّماً في حياته وعيشه .

سابعاً : الشروع في العمل من الصفر، فإنَّ أوَّل الغيث قطرة، وأوَّل مسيرة ألف ميل خطوة، فإنَّ العمل الناجح والعامل الناجح : من يبدأ من الصفر ومن الشيء الضئيل، فالنجاح حليف من كان له همم شامخة، فإنّ همم الرجال تزيل الجبال، ونجح من خطَّط في حياته، يبدأ بالمسير الطويل بخطوة، وهي من أصعب الخطوات، فإذا رفع القدم الأوَّل، فإنّ القدم الثاني يكون خلفه بسهولة، فيشرع من مكان صغير، وعمل ضئيل، ثمّ يواصل حتّى النهاية، راجع سيرة الرسول الأعظم عَلِيَوْنَهُ وطالع حياة العظام لتقف علىٰ ما أقول.

ثامناً : عدم التقليد الأعمىٰ والأصمّ، فمن قلَّد الآخرين من دون وعي وعلم،

(١) نهج البلاغة.

سرّ النجاح في الحياة ...... فعليك أن تكون ذا فكر وقّاد، وعمل مستقلّ، فإنّه لن ينال النجاح المطلوب، فعليك أن تكون ذا فكر وقّاد، وعمل مستقلّ، ولا تميل مع كلّ ريح، ولا يحقّ ان ينعق الإنسان مع كلّ ناعق، بل عليك بكسب المعرفة والعلم، ثمّ العمل بإيمان وصبر وحكمة وتمركز فكري، ونظم، والشروع من المعرفة ومن الصفر، وإيّاك والتقليد المحض، وكن خلّاقاً في حياتك، واسلك الطريق الجديد الذي لم يفتح، كما فعل كبارنا ذلك، فإنّهم فكّروا أحراراً، وعاشوا أحراراً، وماتوا أحراراً.

وقد خلقك الله حرّاً فلا تكن عبد غيرك، فإنّه لا يستحقّ الخضوع والخشوع والعبوديّة إلّا الله سبحانه وتعالىٰ :

قولوا لا إلـه إلّا الله تُغْلِحوا 
 .

ومن الله التوفيق والسداد، أي منك الحركة ومن الله البركة، فاستعن بــالله عزّ وجلّ، وقم وطبّق هذه العوامل الأساسيّة لتكون نــاجحاً في حــياتك العــلميّة والعمليّة، فاستقم كما أمرت.

كيف تكون عاملاً وصانعاً () ناجحاً في عملك ؟

إنّ الله يحبّ الشابّ الذي يعمل، ويكره من كان ف ارغاً لا شخل له، ف إنّ الرسول الأكرم عَنَيَّوَلَهُ لمّـا رأى شابّاً وأعجبه فسأل عن عمله فقالوا : لا شخل له. فقال : «سقط من عيني»، وهذا يعني أنّ رسول الاسلام يحتّ المسلمين على العمل، ولا بدّ من شغل شاغل، فلا كسل ولا ضجر، فإنّهها يضيّعان الحقّ، فمن الإنسان الحركة ومن الله البركة، وهذا أصل أصيل يقرّ به العقل الذي الباطني، كما يحتّ عليه الدليل النقلي أي الرسول الظاهري، فالحُجّتان الظ اهرية والب اطنية متعاضدتان ومتّفقتان على أنّ الإنسان لا بدّ له من شغل وعمل متواصل، وأنّ الكاسب حبيب الله، والساقط من لا عمل له، ويقضي نهار، وساعاته عاطلاً باطلاً، يذرع ويهندس أشه، والساقط من لا عمل له، ويقضي نهار، وساعاته عاطلاً باطلاً، يذرع ويهندس مُتَّ الاعبال مختلفة ومتفاوتة، ولمّا كان المقصود بقاء النوع الإنساني،

 (١) المراد من الصانع هنا أي العامل الذي يعمل في حانوت أو معمل أو ما شابه ذلك، فالصانع على اللهجة العراقية، وقد طبع هذا الموضوع في صحيفة ( صوت الكاظمين )، العدد ؟؟؟ ، سنة ١٤١٩ هـ. ١٨ ..... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة

وحكومة النظام والقانون البشري، وإنّ الانسان مدني الطبع، وكلّ واحد يحتاج إلى الآخر، وأنّ المقاصد مختلفة، والاحتياجات متعدّدة، لتعدّد جوانب الحياة وتركّب الانسان من روح وجسد، واختلاف مقتضياتهما، وإنّ المجتمع يحتاج إلى طبيب كما يحتاج إلى عالم ديني، ليكون الأوّل معالج الجسد في أمراضه وأسقامه، والثاني معالج الروح في صفاتها الذميمة ورذائل الأخلاق وكلاهما يسعيان في سعادة الإنسان، كما يحتاجان إلى البنّاء والقصّاب والبقّال وغيرهم، وكذلك هم يحتاجون إليهما، فكلّ واحد يفتقر إلى شغل الآخر، وهذه سنّة الحياة وضرورة العيش التي لا يحن

ثمّ الناس في حِرَفهم وأشغالهم وفنونهم بين مدير وعامل، وتاجر وصانع، وربّ عمل ومربوب، وأستاذ وتلميذ، وعالم ومتعلّم، وطبيب ومريض، فسليس الكلّ سواسية، بل اقتضت الحكمة الإلهية أن يكون الاختلاف في العقول والنفوس والاستعدادات والنشاطات والتقدّم والازدهار، إلّا أنّ الطريق مفتوح أمام الجميع على حدّ سواء.

وأن ليس للإنسان إلّا ما سعى <sup>(۱)</sup>.

وهو الذي يقرّر مصيره بلا جبر ولا قسر، بل بيده الاختيار، وبيده مفتاح التوفيق في الحياة، وإنّه هو الذي يسعد نفسه، أو يجعلها من الأشقياء والتعساء.

إنّا هديناه السبيل إمّا شاكراً وإمّا كفوراً (<sup>(٢)</sup>.

والتوفيق إنمًا هو خير رفيق في حياة الانسان بشرط أن يكون هو من أهل

(١) النجم : ٣٩.

(٢) الإنسان : ٣.

هذا وهناك عوامل أساسيّة للتوفيق والتقدّم والسعادة، وكأنّهـا قـوانـين رياضيّة وحسابات جبريّة غير قابلة لتخلّف، فإنّ الواحد زائـد واحـد يسـاوي إثنان، وهذا لا يمكن تغيّره وتبدّله، لأنّه قانون رياضي حاكم على الكـون كـلّه، وكذلك هناك عوامل في نجاح الانسان في حياته العلمية والعملية، يفوز وينجح من طبّقها وعمل بها وجعلها نصب عينيه في حياته الفرديّة والاجتماعيّة.

ومقصودنا من هذه المقالة القصيرة أن نذكر أهم العوامل التي توجب تـقدّم العامل الصانع في عملٍ ما أو معمل أو دكان في حرفة أو مهنة، بل في أيّ مجال من مجالات الحياة العتـاليَّة، كصانع التاجر أو صانع النجّار أو بائع الأحذية أو الذي يشتغل في طبع الكتب أو الصحافة أو ما شابه ذلك، فإنّ من لم يوفّق في إكبال دراسته أو أراد أن يتّجه إلى عمل من الأعبال لضرورة الحياة وصعوبتها ومشاكلها التي ربما تمنع طالب المدرسة أن يكمل دراسته، فتسوقه المشاكل وصعوبتها ومشاكلها التي ربما يدخل في حرفة أو يختار مهنة، ليزاول صنعة وفنّ وعمل، فعليه أوّلاً أن لا يضجر ولا يكسل ولا ييأس، بل بإمكانه أن يعوّض دراسته بهنته الجديدة بعد أن يتفوّق بها، ويتقدّم وتزدهر حياته العمليّة والصناعية أو التجارية أو ما شابه ذلك، ولا بدً لمن أراد النجاح في مهنة وصنعة أن يكون صانعاً أوّلاً حتّى يكسب الخبرة والتجربة لمن أراد النجاح في مهنة وصنعة أن يكون صانعاً أوّلاً حتّى يكسب الخبرة والتجربة في تلك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي يعترف به الوجدان، وكنى به دليلاً وشاهداً، ثمّ إذا أراد أن يسعد في عمله ويتقدّم ويتفوّق ويتوفّق، فعليه أن يراعي في ملك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي عارف به الوجدان، وكنى أن يراعي في ملك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي عرف به الوجدان، وكنى أن يراعي في ملك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي عارف به الوجدان، وكنى أنه درايري في ملك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي عائرف به الوجدان، وكنى أنه يراعي في ملك الصنعة وفي ذلك العمل، وهذا أمر طبيعي عرف به الوجدان، وكنى أنه يراعي ۲۰ ..... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة

١ - الاخلاص في العمل (أخلص تنل - قالها أمير المؤمنين على على المخلَّة ) وهذا من أهم الأصول في نجاح الإنسان، فإنّه إنّما ينال ويصل ويحلّق في آفاق الفلاح والصلاح والنجاح بالإخلاص، من دون أن يسرق من العمل أو ربّ العمل، ويستعمل الحيلة والمكر والخديعة والغشّ ويتصوّر ذلك أنّه من الشطارة والكياسة، فإنّه بهذا يحفر قبره بنفسه ليسقط فيه، وإنّ الموت أولى له من الحياة، وبطن الأرض خير له من ظهرها.

٢ ـ غنى الطبع، فالعامل الناجح لابدّ أن يكون غنيّاً في طبعه، فلا ينظر إلى يد أستاذه، ويركض وراء لقمته، ويطمع في ماله، فإنّ الطمّاع لا قيمة له في الحساة، وهو مهان في المجتمع، حتّىٰ عند من يشتغل عـنده، والمدير أو صـاحب المعمل أو التاجر يمتحن ويختبر العامل، فإن وجده غنيّ الطبع عزيز النفس، أمين، صائن النفس عن الهوى، فإنّه يكبر بعينه، ويرتاح إليه، ويصل الأمر بـه إلى أن يـقلّده مقادير الأمور ومفاتيح العمل.

٣ ـ الابداع في العمل، فالعامل الموفّق من يفكّر بإخلاص وغنيَّ أن يبدع في عمله ويطوّره، ويفكّر في خدمة أستاذه ومديره وتقدّمه ونجاحه، ويرى أنّ نجاحه في نجاح أستاذه ومن يشتغل عنده.

٤ - نسيان النفس، بعد أن يختار العامل الأستاذ الجيّد والنظيف والموفّق في عمله وتجارته وصنعته ومعمله ومهنته، فبعد أن يرى ربّ العمل الصالح والناجح، فعلى الصانع والعامل أن ينسى نفسه أمامه، ولا يرى لنفسه وجوداً أمام وجود أستاذه، بل كأنّه يفنى في الأستاذ ويكون كالعاشق والمعشوق، يتّحدان روحاً، ويختلفان جسداً.

٥ \_الأخلاق الطيّبة في العمل، وهذا أيضاً من أهمّ العوامل التي توجب الرضا

٦ ـ شعور الأستاذ بوجود الصانع، أي لا يكون وجود الصانع وعدمه بالنسبة إلى أستاذه واحداً، فإنّ من كان كذلك فلا خير فيه، بل لا بدّ للصانع والعامل أن يثبت وجوده وضرورة العمل إليه، كأن يكون مفتاح العمل بيده، ولولاه لاختلت الأعبال، وتوقّفت ولو برهة من الزمن، ومن كان يومه أفضل من أمسه فهو الناجح، ومن ساوى يوماه فهو مغبون، ومن كان أمسه أفضل من وهو ملعون بعيد عن رحمة ربّه، والموت خير له من الحياة.

٧ ـ بناء الشخصيّة قبل المال، يعني على من يريد أن يوفّق في حياته أن يبني شخصيّته أوّلاً قبل أن يفكّر بالثروة وجلب المال، فمن كان له شخصيّة إجتماعية كلّ حسب شأنه ومقامه وظروفه، فإنّه سيخلص في عمله، ولا يطمع في مال مديره وربّ عمله، كما أنّه يبدع في العمل، ويحسّس الأستاذ بوجوده، ويفوح منه نسيم الأخلاق الطيّبة، والسجايا الحميدة، فيأنس به من يجاوره، ويشمّ عطره وطيبه.

٨ ـ التخطيط في العمل ليلاً ليطبّق ذلك في نهار عمله، فلا تكون تـ صرّفاته وحركاته وسكناته عفويّة وخلق الساعة، بل لا بدّ له من الحذاقة واللباقة والتأمّل والتدبّر والتخطيط في الليل علىٰ أنّه كيف يبدع ؟ وكيف يعمل ؟ وكيف يـتحدّث ؟ وكيف يتعامل مع فلان وفلان ؟ وهكذا، وكلّما كبر العـمل زاد التـخطيط، وزادت ساعاته كما هو واضح.

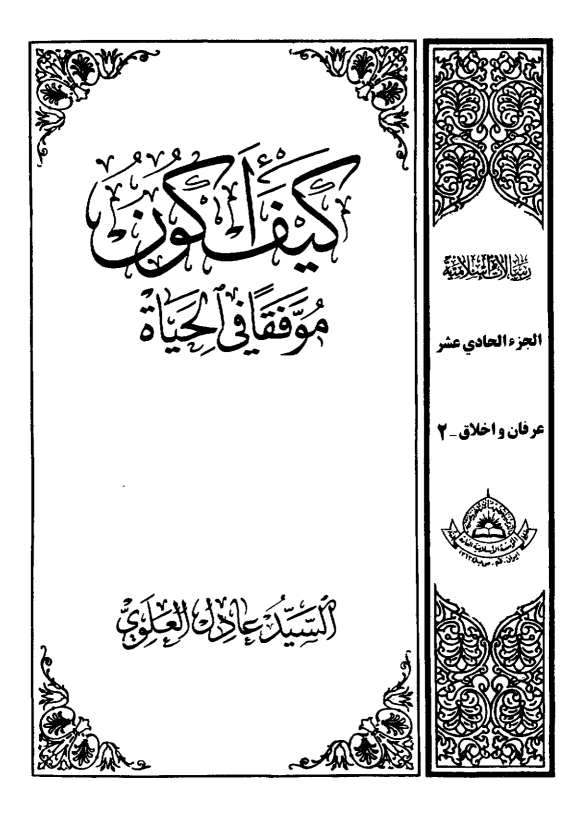
٩ ــ الصبر الجميل مع الأستاذ الناجح، فإنّ الصانع بعد اختياره ربّ العمل والأستاذ الناجح، لا بدّ أن يصبر معه صبراً جميلاً، ويتحمّل ذلّ التـعلّم ومسكــنة العمّــاليّة، فلا يتبطّر ولا يغترّ، فإنّ التبطّر والعجب والغرور من العوامل المهدّمة في ۲۲ ...... النبوغ وسرّ النجاح في الحياة تقدّم الإنسان، بل عليه أن يصبر ولو لسنين وسنين، حتّى يتعلّم كلّ أطراف العمل وجوانبه وخفاياه وأسراره، ويتسلّط على الصنعة والمهنة والحرفة كاملاً، ولا يفوته شيء ولو كان صغيراً، فربّ مسمار صغير يوقف ماكنة جبّارة وكبيرة عن العمل.
٩٩ البه وخفاياه وأسراره، ويتسلّط على الصنعة والمهنة والحرفة كاملاً، ولا يفوته شيء ولو كان صغيراً، فربّ مسمار صغير يوقف ماكنة جبّارة وكبيرة عن العمل.
٩٩ البه وخفاياه وأسراره، ويتسلّط على الصنعة والمهنة والحرفة كاملاً، ولا يفوته وجوانبه وخفاياه وأسراره، ويتسلّط على الصنعة والمهنة والحرفة كاملاً، ولا يفوته شيء ولو كان صغيراً، فربّ مسمار صغير يوقف ماكنة جبّارة وكبيرة عن العمل.
٩٩ اله من ولو كان صغيراً، فربّ مسمار صغير يوقف ماكنة جبّارة وكبيرة عن العمل.
٩٩ من ماين بركة العلم في تعظيم الاستاذ.
وعترمه، فإنّ بركة العلم في تعظيم الاستاذ.
ومن لم يشكر الخلوق لم يشكر الخالق<sup>(٢)</sup>.
والحمد لله ربّ العالمين.

- (۱) إبراهيم : ۷
- (٢) حديث نبويٍّ شريف.

## الفهرست

| ۳. |         | •••••         | و النابغة ؟ | ي النبوغ ومن ه   | ما هو |
|----|---------|---------------|-------------|------------------|-------|
| ۱۱ | ••••••  | •••••••       |             | النجاح في الحياة | سر ا  |
| ۱۷ | ····· § | حاً في عملك ا | وصانعاً ناج | ، تکون عاملاً    | کيف   |

.



```
علوى، عادل، ١٩٥٥ ــ
كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ / السيّد عادل العلوي. ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد،
١٣٧٨ -
١٣٧٨ ص. ــ (موسوعة رسالات إسلامية)
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيپا.
عوبي.
١. موفقيت ــ جنبه هاي مذهبي ــ اسلام. الف. عنوان.
٨ع ٤ع / ١٦٢٨ B
كتابخانة ملي ايران
```

```
موسوعة
```

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة كيف أكون موقّقاً في الحياة ؟ تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـــ ١٤١٨ هجري قمري الكية المطبوعة ـــ ١٠٠٠ نسخة المطبعة ـــ النهضة، قم

شابك ١ ـ ـ ٥٩١٥ ـ ٤٩٦٤ ـ ١٩٦٤ ـ ١٩٢٤ EAN 9789645915030 ای. ای. ان. ٩٧٨٩٦٤٥٩١٥٠٣٠ (دور: ١٠٠ جلد) 964 - 5915 - ١٦ - ١٥ - ٧٥١. Set) شابك ٢ ـ ١٩ - ١٩٦٤ دور: ١٩٠٩ جلد)

بسم الله الرحمن الرحيم

تمهيد

الحمد لله الذي خلق الإنسان وعلَّمه البيان ووفَّقه لمعرفته بلطفه وإحسانه. والصلاة والسلام علىٰ أشرف خلقه محمّد وآله الأطهار. أمّا بعد :

فاعلم أنّ الإنسان ذلك الكائن المجهول، الذي هو أشرف المخلوقات، ومن أجله خُلقت الأرض والسماوات، يمتاز عن الكائنات الحيّة بعقله وقلبه، ويتبلور ويزدهر العقل بالفكر، وأمّا القلب فإنّما يتصيقل ويتهذّب بالذكر. والطريق إلى ذلك بالعلم والانكشاف والشهود، إلّا أنّه طريق الفكر هو الدراسة والمطالعة والتثقيف العامّ، وبداية التعليم والتعلّم الدرسي إنّما يكون من أيام الصبا إلى أواسط العمر، ولكن طريق القلب إنّما هو بالموعظة والذكر والمناجاة، وذلك من المهد إلى اللحد، فلا يكسل الإنسان في طلبه وممارسته حتّى سنّ الكهولة، فهو يتشوّق إلى الدعاء ولكن طريق القلب إنّما هو بالموعظة والذكر والمناجاة، وذلك من المهد إلى اللحد، المهد إلى اللحد، وأنّ الجنين بعد ولادته يؤذن في أذنه اليمنى، ويقام في اليسرى المهد إلى اللحد، وأنّ الجنين بعد ولادته يؤذن في أذنه اليمنى، ويقام في اليسرى هذا العلم من أيّ كان، بل فلينظر إلى طعامه، أي إلى علمه ممّن يأخذه، وإنّما يعاشر إلى هذا العلم من أيّ كان، بل فلينظر إلى طعامه، أي إلى علمه ممّن يأخذه، وإنّما يعاشر ٤ ..... كيف أكون موققاً في العياة ؟ من يذكّره الله رؤيته، ويزيد في علمه منطقه، ويرغّبه في الآخرة عمله. وقد ورد في الأخبار : من أصغىٰ إلىٰ ناطق فقد عبده، فإن نطق عن الله فقد عبد الله، وإن نطق عن الشيطان فقد عبد الشيطان. وأمّا الروايات التي تقول : انظر إلىٰ ما قال لا إلىٰ من قال. وقوله تعالىٰ : ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعونَ القَوْلَ فَيَتَبِعونَ أَحْسَـنَهُ ﴾ (١)، ناظرة إلىٰ من قال. وقوله تعالىٰ : ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعونَ القَوْلَ فَيَتَبِعونَ أَحْسَـنَهُ ﴾ (١)، ناظرة إلىٰ وإنّه يتعوّذ من العلم الذي لا ينفع، وإذا كانت الحكمة ضالة المؤمن يأخذها ولو من رأس مجنون، إنّما هي ناظرة إلىٰ هذا المعنىٰ، فتدبّر.

الرؤية الكونيّة، ومشاهدة هذا العالم، إمّا أن تكون بنزعة ماديّة أو بـنزعة إلهيّة، والتفكّر المادي سير من الخلق إلى الخلق بالخلق، فالسائر يدور في عالم المادّة المحضة والهيولانيّة المظلمة. وأمّا التفكّر الإلهي النوراني فهو سير من الحقّ إلى الحقّ، ومن الحقّ إلى الخلق ومن الخلق إلى الحقّ ومن الخلق إلى الخلق، كلّ ذلك بالحقّ، فهذه أسفار أربعة، وهي إمّا من طريق العقل، أو من طريق القلب، فالأوّل يتلقّى المعارف والعلوم بالعقل والفكر والنظر، وبالحركة من المراد إلى المبادي ومنها إليه. والثاني يتلقّاها بالقلب والمكاشفة، وطريق الأوّل مسلك الحكماء والفلاسفة، والثاني مسلك العرفاء وأصحاب الكشف والشهود، وفرقّ عميق بين المسلكين، فالحكيم يفكّر فيفهم، والعارف يبصر فيشاهد، فالأوّل سير غيبي، والثساني سير من الله سبحانه يجمع بين المسلكين ويصبح عارفاً حكيماً، وهو الذي يسمّى بالكون من الله سبحانه يجمع بين المسلكين ويصبح عارفاً حكيماً، وهو الذي يسمّى بالكون

(۱) الزمر : ۱۸.

| ٥ |  | تمهيد |
|---|--|-------|
|---|--|-------|

الجامع، فيجمع بين الفلسفة والعرفان وبين البرهان والشهود.

والسلوك العرفاني : تارةً بالأسباب والعلل الظاهريّة، أي بمظاهر أسهاء الله الحسنىٰ، صغارها تحت الكبار، وكبارها تحت الإسم الأعظم، وأخـرىٰ بـالقلب. والأوّل طريق عامّ، والثاني طريق خاصّ للخواصّ.

وبالأوّل يصل الإنسان إلى مقام يفيض عليه سرّاً، فيلهم القلب الذي هو حرم الله وعرش الرحمن. وعنده مفاتح الغيب، والمفتاح بيد القلب، والله يكلّم الناس من وراء حجاب أو من الوحي والإلهام، ويناجيهم في سرّهم، ولكنّ الإنسان يتكلّم مع ربّه من دون واسطة فيناديه : يا ربّاه، وتجاب دعوته. وهذا طريق الغيب وهو مفتوح دائماً ولا يُغلق، وبه القلب يطمئن في كلّ الأحوال والظروف، وحينئذٍ لا حجاب بين الإنسان وبين ربّه إلّا الذنوب والمعاصي، وأقرب الطرق إلى الله هو الحبّ والعشق القلبي، وعزم الإرادة القلبيّة إلى الله سبحانه، جامعاً بين الشريعة والطريقة والحقيقة، وذلك العارف بالله حقّاً. ويعبد الله مخلصاً، فإنّ العبادة بعد المعرفة، ولمّا لم يكن معرفة كنه الذات الربوبيّة، فلا يكن أن يعبد الله حقّ عبادته، سواء النبيّ أو الوليّ أو العارف أو الحكم، فشعارهم ما عبدناك حقّ عبادتك، وأن عبدوا الله حتى أتاهم اليقين.

بعد بيان هذه المقدّمة الموجزة التي تشير إلىٰ أهـمّ العـنصرين في الإنسـان وهما : العقل والقلب، وإشارة عابرة وخاطفة إلىٰ لوازمهما وكيفيّة تربيتهما لمن ألقى السمع وهو شهيد، وتكفي الإشارة لمن يعقل ويريد.

نذكر أهمّ العوامل والأسباب التي لا بدّ من مراعاتها والالتزام بها لمن أراد أن يكون موفّقاً في حياته العلمية أو العملية، الفردية أو الاجتماعيّة. كلّ حسب حاله وما تقتضيه حياته الخاصّة والعامّة. ٦ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟

ولا يخفى أنّ كلمة (التوفيق) مشتّقة من الوِفْق، وهي لغة : بمعنى أن تكون الظروف والأعمال على وفق ومرام ما يبغيه المرء في حياته، أي : كان الأمر صواباً موافقاً للمراد. مثلاً : لو أراد الإنسان أن يسافر ، فإن تهيّأت الراحلة والزاد بسهولة وكما يرام، فما أن خرج من داره إلّا وحصل على سيّارة، ثمّ رافيقه في الطيريق مصاحب أريحياً فاهماً، ولم يعترضه ما يسيئه في السفر، ووصل إلى مقصوده، ونال ما ينتظره ويبغيه، ورجع بسلامة، فإنّه يقول : كنت موفّقاً في سفرتي هذه. ولكن إذا داهمته المصاعب، وفشل في الوصول إلى مقصوده، ورجع خائباً، فيانّه يتأقف ويتأسّف على أنّه لم يكن موفّقاً في سفره.

والتوفيق اصطلاحاً بهذا المعنى اللغوي، إلّا أنّه مع نظرة إلهيّة ويـد غـيبيّة ولطف خاصّ من الله سبحانه، فإنّ أمير المؤمنين علي عليّك يقول : «عـرفت الله بفسخ العزائم ونقض الهمم»، وهذا يعني أنّ هناك قدرة حكيمة مدبّرة، هـي أولى بالتدبير، وربما يعزم الإنسان على أمر فيفسخ، ويهمّ بشيء فينقض، وعسىٰ أن تحبّوا شيئاً وهو كره لكم، وأن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم، فـن فـوّض أمـره إلى الله سبحانه فإنّه يتوفّق في حياته وينجح في مسعاه، وتتسهّل له طرق الخير، فإنّ الله إذا أراد بعبدٍ خيراً هيّاً له الأسباب، فيسعد في نجاح سؤله ومأموله ويرشد في أمـره، ويسدّد خطاه، ويصيب الخير، ويكون مظهراً لتوفيق الله سبحانه وتعالىٰ.

والإنسان في حياته إنّما هو في رحلة وسفر، يحاول أن يكون موفّقاً في عمله، وناجحاً في أُسرته ومجتمعه، ولكن على المرء أن يسعىٰ ليكون من أهل الخير حتّىٰ تتاح له الظروف وتتهيّأ له الأسباب ويكون موفّقاً وناجحاً.

مع هذا هناك أسباب عامّة اتّفق عليه العقلاء أنّ مـن التزم بهـا، مـع حـقّ المراعاة، فإنّه يتوفّق في الحياة، نشير إلىٰ أهمّها، وهي كما يلي :

## الأوّل

### اغتنام الوقت والفرصة

المعروف أنّ كلّ شيء عند ضياعه وتلفه، يمكن أن يعوّض ويُجبر، إلّا الوقت والزمان، فهيهات للمرء أن يعوّض الوقت الضائع، وقد يتصوّر الشباب أنّهم خالدون في الحياة، وتبقىٰ لهم قوّة الشباب والنشاط، فلا يشمّنون وقتهم الغالي وحيويّة نشاطهم، ولكن من عرف الوقت وعرف قيمته وأنّه يرّ كها يرّ السحاب فإنّه يغتنمه، فأنطوان تشيخوف الكاتب الشهير قد كتب أكثر من ألف قصّة، وخلّف من ورائه العدد الكبير من المؤلّفات، والعدد الكثير يتألّف من الصغار، فالعمر من السنين، والسنون من الشهور، والشهور من الأيّام، والأيّام من الساعات، والساعات من الدقائق، والدقائق من الثواني من الأنات، والآنات من اللحظات، واللحظات كلمح البصر أو هو أقرب.

فاغتنم لحظات عمرك وشبابك قبل هرمك، وسلامتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك. والوقت كالسيف إذا لم تقطعه قـطعك، ورأس المـال عـمرك الغـالي، فلا تضيّع وقتك فيضيع عمرك، ولا تضيّع عمرك فتندم، يوم لا ينفع الندم، فحاسب وقتك أشدّ الحساب، ولا تبطله بالأباطيل والقال والقيل، واللهو واللعب، فما خلق الإنسان لذلك، وخير الأوقات وقت الشباب، وفاز ونجح من نظّم وقته، وقسّمه كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ علىٰ أعماله، وإنَّما حاز السبق ووصل إلىٰ قَنَّه المجد والخلود من نظَّم وقته، كابن سينا وباسكال وشوبرت، فعرف العظماء قيمة وقتهم، فنظَّموا أعمالهم، وما أروع مقولة أمير المؤمنين للظِّلا موصياً ولديه الإمام الحسن والإمـام الحسـين للِهَنِّكْنا في آخـر لحظات حياته الشريفة : «اتَّقوا الله، وعليكما بنظم أمركما»، فـلا بـدّ مـن تــنظيم الوقت، ومن ثمّ نحاسب أنفسنا، ونضع علامة الزائد ( +) للساعات التي استفدنا منها، وعلامة الناقص ( \_) لتلك التي ذهبت من أيدينا هدراً، ثمّ نسعىٰ في المستقبل أن نُبدِّل النواقص بالزوائد، فإنَّ بعض الساعات تـسرق مـنًّا، وبـعضها تـؤخذ، وبعضها تفرّ، فالتي تفرّ لا سبيل لنا في قيدها، ولكن يكن الوقوف أمام سرّاق الوقت بكلِّ بسالة، فإنَّهم شرّ السرّاق: فزان الرسّام الكبير الفرنسي كان يفرّ من الناس ليغتنم الفرص، فإنَّه كان يعتقد أنَّهم علائق وعوائق من اغتنام الفرص، وتـضييع الفرصة غُصّة، فلا بدّ أن نتحذّر ممّن يريد أن يملي ساعات فراغه باللعب واللـهو، ويسرق أوقاتنا الغالية، فلا نفتح لهم الجمال ليعثوا في ساعات الحياة، ويفسدوا عُمرنا الغالي العزيز، وأخيراً من أتعب نفسه في شبابه استراح في شيبته.

### الثانى

# الأمل والرجاء في الحياة

من يئس من حياته فقد خسر، وانهوىٰ من شموخ إنسانيّته، والموت الحقيقي للإنسان هو موت اليأس، فإنّه السيف البتّار، واليأس إنّما هو القدم الأوّل إلى القبر، وأنّ الأمل والمنى في الحياة كجناحي الطائر، لولاهما لما حمّلق الإنسان في ساءً العظمة والخلود، فإنّ الأمل القوّة الحرّكة نحو الأهداف السامية، والدنيا قامت على الآمال المعقولة، وستبقىٰ على الآمال الصحيحة. وإنّما ينفع الأمل لو كمان صادقاً مستقيماً نابعاً من الحقائق والواقعيات، لا ما كان كاذباً منسوجاً بخيوط الأوهام والخيالات، فإنّ مثل هذا الأمل كمثل سراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءً، وكمثل نقش ورسم الخبز بعين البؤساء الجياع، فإنّه لا يُغني ولا يُسمن من جموع. والأمل الصادق ما يتعقّبه السعي والعمل المتواصل، ولا تيأس في حياتك، فلعلّ آخر مفتاح لا زال في جيب فكرك، ليفتح لك أقفال مشاكل الحياة. ولا تيأس من روح الله، فتوكّل على الله و تأمّل به، وإلّا فن ضاع منه الأمل سينتني أمام مشاكل الحياة وصعابها ويفشل في مقاومتها ومكافحتها، ويصاب بالانهيار وضعف الأعصاب، وأخيراً الانتحار، أو يعيش على هامش الحياة تافهاً عاطلاً كلاً على الم

#### الثالث

## الهدف في الحياة والصبر من أجله

كلَ واحدٍ منّا لا بدَ أن يكون له هدف في حياته، يبريج أوقاته بروح الأمل ليصل إلى الهدف المنشود، والأهداف تختلف باختلاف الهمم والنفوس، ومن لم يكن له هدف مقدّس في حياته، فإنّه ضائع حيران في ألوان الإرادة والتصميم، ومن يبغي القمّة والعظمة في حياته العلمية أو العملية، فلا بدّ أن يكون له هدف واحد، وتصميم واحد، وأمل واحد، ولا يصل الإنسان إلى ما يبغيه بالتمنيّ والترجّي وبلعلّ وليت، إنّما بالسعي المتواصل والعمل الدؤوب والجهود المستمرّة، ولا ينال وسام الموفّقية بسهولة، بل بالجهد والنصب، ولا بدّ من تربية الحواسّ الخمسة الظاهرية لكسب العلوم والفنون، وكلّ من عظمت روحه، فشعاره في الحياة إمّا الموت دون الهدف والرجل الواقعي من كان له شجاعة القول، ومن قدُر أن يقتل اليأس في نفسه، فإنّه لا يؤخّر عمل اليوم إلى غده، فإنّ عمل اليوم لهذا اليوم، وللغد أعماله، ولا بدّ من الإرادة والتصميم والصدق والشجر والشجاعة.

فإنَّ طارق بن زياد حين فتح الأندلس، أحرق السفن من خلفه، خاطباً في عسكره، هاتفاً : «أيّها الناس أين المفرّ، البحر من ورائكم، والعدوّ من إمامكم، ١٢ ..... ١٢ والله إلا الصدق والصبر»، ومن طلب العلىٰ سهـر اللـيالي، واشـترى الآلام بنفسه ووجوده.

الحيوان ابن الدبّ حين مشيه أخذ يتفلسف مع أمّه قائلاً : أبغي المشي ولكن لا أدري هل أضع رجلي اليسرىٰ على الأرض أو الرجلين الخلفية أو أمشي عـلى الأربع ؟ فقالت له أمّه : دع عنك التفلسف وسر. إن كــنت تــرقىٰ سـلّم الإكـبار فاختر لنـفسك مـركب الأخـطارِ

سِر لا تعيق في المسير عوائق سر فلا يُجديك قـول حـذارِ (١)

 <sup>(</sup>١) من أشعار والدي العلّامة المرحوم السيّد على بن الحسين العلوي قـدّس سرّه وأسكنه الله فسيح جنانه وحشره مع أجداده محمّد وآله.

الرابع

معرفة الطريق ووضوح المسلك

بعد تشخيص الهدف في الحياة لا بدّ من معرفة طريقة وكيفيّة السلوك والوصول إليه، فمن عرف الطريق السليم، وعمل وسار حتّى النهاية، بكلّ نظم واستغلالاً للفرص والوقت الثمين، فإنّه يفوز وينجح في حياته، فالحذر من تضييع الوقت والتبذير فيه، وإنّ الحياة تعلّمنا كيف نعيش وكيف نموت، وما دورنا في الحياة، على الهامش، أو من السطور وفي متن الحياة، فإنّها تظهر المكنونات والاستعداد الباطني من القوّة إلى الفعل، وإنّ الرجل مولود أفكاره و آماله وأمانيّه الصادقة، التي يَجدّ بكلّ إخلاص ودقّة، أن ينالها بعدما عرف صوابها وسلامتها، وطوبي لمن عرف قدر نفسه، كني المكاء على الماضي، ولا تغفل عن يومك هذا، فإنّ الوقت أعزّ الأملاك، وكم نغفل عن زراعة هذه الأرض الخصبة، ونفلحها بالعمل والصالح والعلم النافع، فلا بدّ لنا من اغتنام الوقت والأمل والرجاء ونصب الهدف والصبر ومعرفة الطريق. ولا بدّ من مراعاة هذه النقاط التالية :

١ ــالعمل الفوري، فخير البرّ عاجله. ٢ ــلا ندع عمل اليوم إلىٰ غدٍ، فإنّ غداً له أعماله وأفعاله. ٣ ــما نستطيع إتيانه لا نكلّف الآخرين بإتيانه.

| كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ |  | 12 |
|------------------------------|--|----|
|------------------------------|--|----|

٤ ـ لا بدّ من الطمأنينة في سرعة العمل، فإنّ عدم الطمأنينة والعجلة، ربمــا تورث الندم، ويوجب تكرار العمل، فلا بدّ لك أن تعتمد علىٰ نفسك بعد التوكّل على الله سبحانه وتعالىٰ. وهذا أمر مهمّ جدّاً الاعتماد على النفس والتوكّل على الله، فهما معاً، والأوّل في طول الثاني، والثاني مدبّر الأوّل، فلا تغفل.

٥ ـكلَّ وقت له عمله الخاصّ، فلا بدَّ من وحدة العمل حتَّىٰ نها يته.

٦ ـ لا تذبذب ولا ترديد بعد معرفة سلامة الطريق وقداسة الهـدف، فـ إنّ التذبذب علامة ضعف الأخلاق، والتصميم على العمل وإن كان ضعيفاً، فإنّه أنجح ممّن لا تصميم له.

٧ ـ لا تخف من الأمر العظيم، فإنّ طلب ما هو عـظيم، يـولّد فـيك القـوّة العظيمة.

٨ ــ لا بدّ من معرفة مكانة العمل ومحاسبة كلّ شيء، فكثير من هوىٰ وسقط في حياته إثر العجلة أو التأخير، وفي التأخير آفات.

٩ ــانتهاز الفرص فإنّها زهور الحياة، لولاها لذبلت، ويمكن للمرء أن ينال ثروته المفقودة بالعمل، وعلمه المـنسي بـالمطالعة، ولكـن لا سـبيل له إلى الوقت المنقضي، فإنّه مفقود الأثر في عالم الأبد. وإنّ الوقت يمرّ كما تمرّ السحاب.

١٠ ـ لا بدّ من إحساس اللذّة والشوق في العمل، فمن لم يستلذّ بعمله، فقد سدّ
 علىٰ نفسه طريق تقدّمه وازدهاره، والتـ ذمّر والكسـل سمّ قـا تل لسـلامة الروح
 والجسد، وربما يتعب الإنسان من كسله أكثر من عمله، وممّـا يضيع الحقّ التضجّر
 والكسل.

١١ ـ لا تنتظر الفرص، بل عليك بخلقها، ولا تيأس، فإذا يئست فأدم العمل، فالرجل العظيم من كان قويّ الإرادة، سالم الفكر، سريع العمل، قادر علىٰ تمـركز معرفة الطريق ووضوح المسلك ..... ١٥

قواه الدماغيّة، معتمداً علىٰ نفسه، متوكّلاً علىٰ ربّه، ينتفع من تجارب الآخـرين، يعيش بكلّ أمل وثقة. وأمّا ضعيف النفس فإنّه ينتظر الخوارق والمعاجز، وقـويّ النفس من يخلق المعاجز والخوارق، والناجح في الحياة يعمل ثمّ ينتظر، وغيره ينتظر ولا يعمل.

والتسليم إلى التقدير والحظّ حجّة من يفرّ من الجهد والعمل، لا يسعىٰ من أجل رفع الأخطاء في حياته، والرجل الواقعي من يفكّر برفع مشاكله الحاضرة، منتفعاً من الاشتباهات الماضية، وليكن الفشل جسر النصر، والعلم بالخطر قبل حلوله، بمنزلة السلاح لرفعه، وضعيف النفس إنّما يفرش طريق سقوطه بمثل (لو) و (إذا) و (لعلّ) و (ربما)، وقويّها من يتسلّق سلّم الصعود، ولا يبالي بالانكسار، فإنّ الكسر الكبير للرجل الكبير، وإنّما الانكسار الواقعي عند قسوله الانكسار، وإنهاك القوى أمامه. فلا بدّ من تحجيم وتحديد الانكسار، فإنّه مثل باقي الأمور من النسبيّات، يمكن التغلّب عليها بالمثابرة والاستقامة والتفكّر السليم، ومن ثمّ من العقل حفظ التجارب، ويكون الانكسار تجربة الانتصار.

١٢ ـ الحذر من التقليد الأصمّ الأبكم الأعمىٰ، فالرجل ذو الفكر السليم وقويّ التصميم، لا يتحكّم في كيانه قيو د الناس، إذ القانون ينبع من فطرته، ويتفجّر في أعماقه، والتوفيق في الحياة ليس الذكاء الخارق، بل استثمار الذكاء، كالتاجر إنّما يربح في تجارته، لو عرف كيف يستغلّ رأس ماله، وإن كان قليلاً، فالتفكير الصحيح مفتاح الرُّقي، فمن أراد العمل لا بدّ أن يعرف ما العمل، وكيف العمل، وماذا يعمل، وما الهدف من العمل؟ حتّى يتسلّق سُلّم الشموخ والعظمة والموفّقية، ومن انكساره في الحياة يصنع جسراً ليعبر عليه ليصل إلى النصر المنشود، والعظماء إنّما جنوا ثمار النصر من الانكسار في حياتهم، فإنّهم كسبوا التجارب وخطّطوا في ١٦ ..... كيف أكون موفقاً في الحياة ؟ الزنزانات والسجون، والعاقل من يحفظ التجارب ويستخدمها، والطفل إنّما يتعلّم المشي على القدم بعد السقوط والعثرات عشرات المرّات.

فلا بدّ أن نقف أمام رياح المِحَن، كالجبل الراسخ، وأمام سيل البلاء كــالسدّ الرصين. ولا يحكم في وجودك التقليد الأعمىٰ، كما لا تخاف السقوط، بــل بكــلّ شهامة وبسالة نقاوم ونجاهد.

وإنّ التأريخ ليشهد أنّ آثار العظماء إنّما هي حصيلة السجون والمنفىٰ والمهجر، فتصنيف كتاب البؤساء إنّما كان في المنفىٰ، وتأريخ العالم كُتب في السجن، وترجمـة الإنجيل كان في قلعة وارتبورغ.

ويحقّ لنا أن نقلّد الآخرين في نتاجهم مع وعي وبصيرة. ولا نتوقّف في فلكها بل نتجاوزها للإبداع والخلق الجديد.

### الخامس

### الانتصار على الأتعاب الكاذبة

كلّ يعلم أنّ العمل متعب، وربما يصاب المرء بالكسل والتضجّر والتعب، وربما يكون ذلك كاذباً. فلا تلقي نفسك في أحضان التعب، لا سيّم الكاذب منه، ولا تنتظر منه العطوفة، بل لا بدّ من مصارعة مثل هذه الأتعاب حتّى الوصول إلى النهاية المقصودة، وعلينا أن نفكّر بالانتصار دائماً، فإنّ نابليون قبل انتصارات في الحروب كان يفكّر في النصر ويخطّط لذلك، إذ علم أنّ النصر لمن فكّر بالنصر، والفكر إمّا من مقولة الفعل وذلك ما نخلقه، وإمّا من مقولة الانفعال وذلك ما نتأثّر به من الآخرين، والأوّل أفضل من الثاني، والعاقل من يفكّر في أعماله ليل نهار، ويعجز منه التعب، ويملّ الصبر من صبره، لقوّة إرادته وحدّة نشاطه وديموميّة عمله، وضعيف النفس يبرء نفسه في كسله وانحطاطه، بمثل هذه الكلمات : (أتصوّر أنّ الحظّ لا يكون حليفي)، (الأحوال ليست على ما يُرام)، (لا وقت لي)، (ما الفائدة من العمل في مثل هذه الظروف)، (ما الفائدة من السعي والجهود إذا لم يكن التوفيق)، وأمثال ذلك.

ومن اعتقد أن التقدير هو الحاكم المطلق في حياته، فــإنّه اعــترف بــضعف إرادته. فلا جبر ولا تفويض، إنّما هو أمرٌ بين الأمرين. ١٨ ..... كيف أكون موفقاً في الحياة ؟ أديسون المخترع امتحن اختراع الكهرباء أربعين مرّة، حتى أضاء الدنسيا بصبره وضوئه.

وكبلر بعد تسعة عشر مرّة من إصلاح نظريّته أثبت حركة السيّارات، وهذا بمعنىٰ أنّه انتصر بعد سقوطه ثمانية عشر مرّة. وأخيراً لا بدّ من الفوز على الأتعاب بكلّ حيلة ووسيلة.

### السادس

# تلقين النفس بالنجاح

من العوامل المؤثّرة في حياة من يبغي الكمال وفوز العمل وأن يكون موفّقاً، هو تلقين النفس بالنجاح والانتصار، فهو من مقوّمات الإرادة الفولاذيّة، والإنسان مخلوق إرادته، وتأريخ التمدّن البشري يشهد أنّ النجاح لمن قال في نفسه (أقدر)، وغُلب من غلَبَته نفسه، وأشجع الناس من غلب هواه، والساقط من كان متزلزل الإرادة، وعاشق الهدف تبقيٰ شعلة العشق وهّاجة في وجوده، وتنضطرم بنفخها بأنفاس تلقين النجاح، ويبقى الشعار : الإرادة ثمّ السعي ثمّ الوصول، وهيهات منّا التسليم للانكسار والسقوط. وبيدك عزّتك وشرفك، والعاقل غرائزه في خدمة إرادته، والجاهل إرادته في خدمة غرائزه.

السابع الإخلاص في العمل

فإنّ من أخلص في حياته في فكره وسلوكه مع ربّه ونفسه وأمّته، فقد نـال المُنىٰ وفاز بالمقصود، ومن غُرر الكلمات (أخلص تنل)، ومن عاش بالحيلة والمكر والخديعة يموت بالفقر والهلاكة والخيبة. وأمّا من أخلص في علمه وعمله فإنّه ينال ما يبغيه من كماله وسعادته، ويُحلّق في سماء الفضائل بجناحي التـقدّم والازدهـار، حتّىٰ يصل إلىٰ إنسانيّته العلياء، وتتجلّىٰ فيه أسماء الله الحسناء، ويقترب من ربّـه قاب قوسين أو أدنىٰ...

وأخيراً طوبيٰ لمن عرف قدر نفسه وحياته، عاش سعيداً ومـات سـعيداً. ودخل الجنّة سعيداً.

﴿ وَما تَوْفِيقِ إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ <sup>(١)</sup>.

(۱) هود : ۸۸.

#### الخاتمة

لا يخفى أنّ ما ذكرناه من عوامل التوفيق، وأنّه كيف يكون الإنسان موفّقاً في حياته، إنّما هو باعتبار ما ثبت صحّته في علم النفس واتّفق عليه العقلاء، كما دلّت عليه التجارب، وأنّه يتماشىٰ مع فطرة الإنسان، ولا يختصّ بقوم دون قوم، أو فرد دون فرد، أو دين دون دين، أو عمل دون عمل، أو حرفة ومهنة دون غيرهما، بل أسباب سيّالة لكلّ الأشغال والمهن، ولكلّ الملل والنحل، حتّى الدهريين والمادّيين بمثل هذه الأمور يتوفّقون في حياتهم المادّية، فإنّ مثل ماركس وليـنين يـعتبران موفّقين في حياتهما الدنيوية، فإنهما وصلا إلىٰ ما يبغيان، وإن كان ذلك باطلاً ومزيّفاً وشيطانياً. فالكلّ يوفّق لو استعمل هذه العوامل السبعة، عا يراه من معنى التوفيق.

ولكن في خاتمة المطاف حبّذا أن ننظر إلى التوفيق بمنظار ديني ومن خلال الإسلام وعلىٰ ضوء مذهب أهل البيت للمتكلمِ ، لما نعتقده من أنّ العلم الصافي والمنهل العذب إنّما هو عندهم، فهم معدن العملم وأسماسه وأركمانه ودعمائمه وحمقيقته وجوهره، فمن أراد الحقّ والحقيقة والسعادة في الدنيا والآخرة إنّما عليه أن يطرق أبوابهم مأبواب الله جلّ جلاله مويلج وليجتهم ويتمسّك بعروتهم وبحبلهم محبل الله مفهم الصراط المستقيم، وفي بيوتهم نزل الكتاب الكريم. ٢٢ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟

فن هذا المنطلق الإسلامي نسلّط الأضواء مرّة أخرىٰ علىٰ مفهوم التوفيق وعوامله، وذلك مـن خـلال القـرآن الكـريم والسـنّة الشريـفة التي تـعني قـول المعصوم للحَيَّلا \_النبيّ والإمام لللمَيَّلا \_وفعله وتقريره، وما توفيقنا إلّا بالله المـوفّق للصواب.

قال الله تعالى في كتابه الكريم عن لسان نبيّه : ﴿ قالَ يا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيَّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَرَزَقَني مِنْهُ رِزْقاً حَسَناً وَما أُرِيدُ أَنْ أُخالِفَكُمْ إلىٰ ما أَنْها كُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الإصلاحُ ما أَسْتَطَعْتُ وَما تَوْفيقِ إِلَّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنيبُ ﴾ (١).

وصريح هذه الآية يدلّ علىٰ أنّ التوفيق إِنّما هو من الله سبحانه، ومن هـذه الزاوية نرىٰ أولياء الله سبحانه يدعون ربّهم بتضرّع وخفية، أن يوفّقهم، ويزيد في توفيقاتهم.

(۱) هود : ۸۸.

| ۲۳ | يمة | الخاة |
|----|-----|-------|
| 11 |     | 1001  |

إنَّ الله إذا أراد بعبدٍ خيراً وفَقه لإنفاذ أجله في أحسن عمله، ورزقه مبادرة مهله في طاعته قبل الفوت.

قال الإمام الباقر للظِّلا \_لما سئل عن ( لا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بالله )، معناه :

لا حول لنا عن معصيه الله إلّا بعون الله، ولا قوّة لنا علىٰ طاعة الله إلّا بتوفيق الله عزّ وجلّ.

وقال الإمام الكاظم للنَّلْإ :

إنَّ أيوب النبيِّ طَلِّلاً قال : يا ربَّ، ما سألتك شيئاً من الدنيا قطَّ وداخـلني شيء، فأقبلت إليه سحابة حتَّىٰ نادته : يا أيوب، من وفَّقك لذلك ؟ قـال : أنت يا ربّ.

قال أمير المؤمنين للنكل : نحمده علىٰ ما وفّق له من الطاعة، وذاد عنه من المعصية. عنه للنكل في وصيّته لابنه الحسن للنكل في الاجتناب عن الشبهات \_: وابدأ قبل نظرك في ذلك بالاستعانة بإلهك، والرغبة إليه في توفيقك، وترك

شائبة أولجتك في شبهة، أو أسلمتك إلى ضلالة. كان الإمام زين العابدين والإمام الباقر للِلْمَظِّى يدعوان بهذا الدعاء في كلّ

يوم من شهر رمضان المبارك :

«اللهمّ صلٍّ علىٰ محمد وآله، ووفّقني فيه لليلة القدر علىٰ أفضل ما تحبّ أن يكون أحد من أوليائك وأرضاها لك».

وفي دعائم مكارم الأخلاق لزين العابدين للَّالَا : «اللهمّ وأنطقني بالهدىٰ وألهمني التقوىٰ، ووفّقني للتي هي أزكىٰ، واستعملني بما هو أرضىٰ». ٢٤ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟

وعن أمير المؤمنين علي للتَّلا في ختام كتابه للأشتر :

«وأنا أسأل الله بسعة رحمته وعظيم قدرته علىٰ إعطاء كلّ رغبة أن يوفّقني وإيّاك لما فيه رضاه من الإقامة على العذر الواضح إليه وإلىٰ خلقه». وفي ختام كتابه إلىٰ قثم بن العباس قال للنَّلِلَا : وفّقنا الله وإيّاكم لمحابّه.

وعن الإمام الكاظم عليَّة لرجلٍ سأله : أليس أنا مستطيع لما كلّفت ؟ ما الاستطاعة عندك ؟ قال : القوّة على العمل. قال له عليَّة : قد أعطيت القوّة إن أعطيت المعونة. قال له الرجل : فما المعونة ؟ قال : التوفيق. قال فلم إعطاء التوفيق ؟ قال : لو كنت موفّقاً كنت عاملاً، وقد يكون الكافر أقوىٰ منك ولا يعطى التوفيق فلا يكون عاملاً. ثمّ قال عليَّة : أخبرني عنك من خلق فيك القوّة ؟ قال الرجل : الله تبارك وتعالىٰ. قال العالم : هل تستطيع بتلك القوّة دفع الضرّ عن نفسك وأخذ النفع إليها بغير العون من الله تبارك وتعالىٰ ؟ ثمّ قال : أين أنت عن قول العبد الصالح ﴿ وَما تَوْفِيقِ إلاّ بِاللهِ ﴾.

وعن الإمام الصادق للمُنكِلا : ما علم رسول الله عَلَيْوَلَهُ أن جبر ئيل من قبل الله عزّ وجلّ إلّا بالتوفيق<sup>(۱)</sup>. وفي دعاء يوم السبت :

«اللهمّ إنّ هذا يوم قد أقبل... أن تجعلني فيه ممّـن اسـتعصمك فـعصمته... واستوفقك فوفّقته...»<sup>(٢)</sup>.

(۱) الروايات نقلتها عن ميزان الحكمة ١٠ : كلمة التوفيق فراجع.
 (۲) المحار ۸۷ : ۲۸۳.

الخاتمة ..... ٢٥

وفي مناجاة أمير المؤمنين للظِّلا :

«إلهي خلقت لي جسماً، وجعلت لي فيه آلات أطيعك بها وأعصيك وأغضبك بها وأرضيك، وجعلت لي من نفسي داعية إلى الشهوات، وأسكنتني داراً قد ملئت من الآفات، ثمّ قلت لي : انزجر، فبك أنزجر، وبك أعتصم، وبك أستجير، وبك أحترز، وأستوفقك لما يرضيك، وأسألك يا مولاي، فإنّ سؤالي لا يحفيك»<sup>(۱)</sup>. وقال عليَّلاً في وصيّته لولده الإمام الحسن عليَّلاً :

«واعلم يا بنيّ، إنّ أحبّ ما أنت آخذ به من وصيّتي تقوى الله والاقتصار علىٰ ما افترضه الله عليك، والأخذ بما مضىٰ عليه الأوّلون من آبائك والصالحون من أهل بيتك \_إلىٰ أن يقول : \_وابدأ قبل نظرك في ذلك بالاستعانة عليه بإلهك، والرغبة إليه في توفيقك...»<sup>(٢)</sup>.

وعن الإمام الصادق للظلَّة في بيان خلق العقل والجهل وجنودها، يقول في آخر الحديث الشريف : «وفّقنا الله وإيّاكم لطاعته ومرضاته»<sup>(٣)</sup>.

وفي حديث عنوان البصري لما يحدّثه ويوصيه بوصايا لمريدي الطريق، فيقول للظلام : «والله أسأل أن يوفّقك لاستعماله ثلاثة منها في رياضة النفس، وثلاثة منها في الحلم، وثلاثة منها في العلم، فاحفظها وإيّماك والتهماون بهما مالي آخر الحديث الشريف ما<sup>(٤)</sup>.

- (۱) البحار ۹۱: ۱۰۷.
  - (٢) البحار ١ : ٢٢٣.
- (٣) المصدر : ١١١ و ١٥٩.
  - (٤) المصدر : ٢٢٦.

٢٦ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟

وقال الإمام علي بن الحسين للتَنظ لرجل : أيّهما أحبّ إليك : استنقاذك أسيراً مسكيناً من أيدي الكافرين ، أو استنقاذك أسيراً مسكيناً من أيدي الناصبين ؟ قال : يا ابن رسول الله ، سل الله أن يوفّقني للصواب في الجواب . قال : اللهمّ وفّقه . قال : بل استنقاذي المسكين الأسير من يدي الناصب ، فإنّه توفير الجنّة عليه وإنقاذه من النار ، وذلك توفير الروح عليه في الدنيا ، ودفع الظلم عنه فيها ، والله يعوّض هذا المظلوم بأضعاف ما لحقه من الظلم ، وينتقم من الظالم بما هو عادل بحكمه . قال : وفقت لله أبوك ، أخذته من جوف صدري لم تخرم ممّا قاله رسول الله عَنَيْوَالُهُ حرفاً واحداً<sup>(1)</sup>.

وفي خبر اليهودي لممّـا سئل رسول الله عن فائدة حروف الهجاء، فقال النبيّ لعلي للمُثِلاً : أجبه. وقال : اللهمّ وفّقه وسدّده. فقال علي بن أبي طالب للمُثِلاً : ما من حرف إلاّ وهو اسم من أسماء الله عزّ وجلّ، ثمّ قال : ألف فالله الذي لا إله إلّا هو الحيّ القيوم، وأمّا الباء فباقٍ بعد فناء خلقه، وأمّا التاء فالثواب يقبل الثوبة عن عباده \_إلىٰ آخر الخبر، فراجع»<sup>(1)</sup>.

وعن الإمام العسكري لل<sup>ي</sup>لِالِّ لمَّـا سئل عن الجبر والتفويض، قال بعد بيانهها : «ونحن نسأل الله أن يوفّقنا للثواب ويهدينا للرشاد»<sup>(٣)</sup>. وعن الإمام الصادق في كتاب في التوحيد : «بسم الله الرحمن الرحيم، أمّا بعد، وفّقنا الله وإيّاك لطاعته وأوجب بـذلك

- (١) البحار ٢: ٩.
- (٢) المصدر : ٣٢٠.
- (٢) المصدر : ٢٢٦.

«الحمد لله الذي منّ علينا ووفّقنا لعـبادته، الأحـد الصـمد، الذي لم يـلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد»<sup>(٢)</sup>.

هذا ولكي أجمل لك القول مع تعميم الفائدة أكتني بذكر الجملة التي فيها كلمة التوفيق بصيغة الدعاء المأثور عن الأئمة الأطهار أهل بيت رسول الله المختار عليك ، ناقلاً ذلك عن بحار الأنوار كما جاء في (المعجم المفهرس لألف اظ أحداديثه ٢٩: ٢١٧٠٢):

| س  | ص   | こ  |                                                 |
|----|-----|----|-------------------------------------------------|
| ٣  | ۲۸۳ | ٩٠ | ۱ ــاستوفقك فوفّقته                             |
| ١٠ | ۱۰۷ | ٩٤ | ٢ ـ بك أحترز وأستوفقك لما يرضيك                 |
| ۱. | ۲۲  | ٥  | ٣ ـ بالله العصمة والتوفيق                       |
| ٨  | ۴V٩ | 22 | ٤ ـ ألهمني حسن اليقين والتوفيق                  |
| ٩  | ۲۲  | ۲۸ | ٥ ـ يا ربّ، سلّمت وقبلت ومنك التوفيق            |
| 21 | 1.7 | ٣٢ | ٦ ـ لأجهدنَّ أن أُبَيَّن لك والله وليَّ التوفيق |
| ٥  | ۲۸۲ | ٤٩ | ٧ ـ سل وأسأل الله العصمة والتوفيق               |
| ۱۱ | ٧٦  | ٥. | ٨_الحمد لله علىٰ هذه النعمة والتوفيق            |
| ۱۷ | ٦٩  | ٧٠ | ٩ _ما أنعم _بمثل ما أنعم به من التوفيق          |

(۱) البحار ۳: ۱۵۲.

(٢) المصدر : ٢٢٥.

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون | ····· YA                                   |
|----------|------------|----------|--------------------------------------------|
| ۱.       | 194        | ٧V       | ١٠ ـارغبوا إليه في التوفيق                 |
| ٥        | ٦.         | ٨٢       | ١١ ـ إن شاء الله تعالىٰ وبه التوفيق        |
| ١٣       | 307        | ٨٦       | ١٢ ـ أسألك شكر نعمتك في التوفيق            |
| 35       | ٦٥         | ٨٧       | ١٣ ـ أسألك التواضع واليسر والتوفيق         |
| ۲.       | 1.9        | ٨٧       | ١٤ ـ من الله القوّة والتوفيق               |
| ٩        | ٣٤ ٠       | ٨٧       | ١٥ ـ إن لم تبتدئني الرحمة منك بحسن التوفيق |
| ۲۲       | ۳٩         | ٩٤       | ١٦ ـ اللهمّ ـ واملأ ـ عزمي نور التوفيق     |
| ۲۱       | 252        | ٩٤       | ١٧ _إلهي الرحمة منك بحسن التوفيق           |
| 10       | ١٤٠        | ٩٧       | ١٨ ــاللهمّ منّ علينا بالتوبة والتوفيق     |
| ٦        | ۱٦.        | ٩٧       | ١٩ ـ الرغبة والإنابة إليك والتوبة والتوفيق |
| ۱.       | ٥٦         | ٩٨       | ۲۰ ـ ارزقني يا ربّ التوبة والتوفيق         |
| ۱.       | ۲۷۱        | ٩٨       | ٢١ ـ ترزقني حسن التوفيق                    |
| ۲        | ٨٤         | ۱        | ٢٢ ـ عصمه الله بنور التأييد وحسن التوفيق   |
| ٤        | ۱۷۱        | ۱        | ٢٣ ـ فاشفع لي بالرحمة والتوفيق             |
| ۲۱       | 418        | ۱        | ٢٤ ـ اللهمّ وأحسن لي التوفيق               |
| ۱۸       | ٩٥         | 1.7      | ٢٥ ـ إملأ عزمي نور التوفيق                 |
| ۱٩       | ٥٧         | ٩٨       | ٢٦ _اللهمّ أسألك التوفيق أن أطيعك          |
| 21       | 322        | ۱۰۱      | ٢٧ _ أسأل الله التوفيق بحسن العمل          |
| ١٢       | ٢٨٤        | ٩٧       | ٢٨ ـ ارزقني التوفيق في جميع أموري          |
| ١.       | ۲۹۸        | ٨٧       | ٢٩ ـ التوفيق في جميع أموري كلُّها للآخرة   |
| ٢٥       | ۱۸٦        | ٩+       | ٣٠_العلم والحكم والتوفيق في قلوبنا         |

| ۲۹ |         |             | الخاتمة                                          |
|----|---------|-------------|--------------------------------------------------|
| ١٨ | 101     | ٩٠          | ٣١ ـ نسألك أن تجعل التوفيق لرضوانك               |
| ١٧ | ٧٤      | ٧٤          | ٣٢ ـ إليه أرغب في التوفيق لطاعته                 |
| 17 | 170     | ۱           | ٣٣ ـ لك الحمد والتوفيق للحمد منك                 |
| ۱. | ٥٢      | ¥١          | ٣٤ ـ التوفيق للشكر نعمة يجب الشكر عليها          |
| ١٥ | 377     | ٩٤          | ٣٥ ـ أسألك التوفيق لما تحبّ ربّنا وترضيٰ         |
| ۲١ | 102     | ٩٨          | ٣٦ ـ ارزقني التوفيق لما تحبّه وترضاه             |
| ١٥ | TIV     | ۱           | ٣٧ ـ التوفيق لما دعا إليه من سبيله               |
| ۱۸ | ٥٨      | ٩٨          | ۳۸ ـ التوفيق لما وفّقت <b>له شيعة آل محمّ</b> د  |
| ٤  | 252     | ٩٥          | ٣٩ ـ أنلتني من الدفاع عنّي والتوفيق لي           |
| ١٢ | ٢٥٣     | ٩٥          | ٤٠ _ أحسنت إليَّ من التوفيق لي                   |
| ١٩ | Yov     | ٩٥          | ٤١ ـ لم أذكر من إحسانك إلّا التوفيق لي           |
| ۲۱ | ١٠٣     | 1.7         | ٤٢ ـ حسن التوفيق لي وإسباغ النعمة عليَّ          |
| ١٥ | ٤١٥     | 90          | ٤٣ ـ فكمَّل بالعون والتوفيق ما قصر عنه عملي      |
| ۷  | ٦٣      | ۲۸          | ٤٤ ـ منك التوفيق والرضا والعون على الصبر         |
| ٦  | ٦٢      | ۲۸          | ٤٥ ـ يا ربّ قبلت ومنك التوفيق والصبر             |
| ١٦ | ۲۲      | ۲۸          | ٤٦ ـ سلَّمتُ ومنك التوفيق والصبر                 |
| ٥  | ٦٨      | ٩٨          | ٤٧ ـ ارزقني فيه التوفيق والعصمة                  |
| ٤  | ۱.۲     | ٩٨          | ٤٨ ـ ارزقنا فيه الإنابة والتوفيق والقربة         |
|    | استهزاء | أشياء من ال | ٤٩ ـ عن الإمام الرضا للظلِّ سبعة أشياء بغير سبعة |
| ١٧ | 307     | ٧٨          | ومن سأل الله التوفيق ولم يجتهد فقد استهزأ بنفسه  |
| ۹  | ٨٥      | ٦           | ٥٠ _ الله الموفّق                                |

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون | ۳۰                                               |
|----------|------------|----------|--------------------------------------------------|
| ٣        | ۱.         | 25       | ٥١ ـ اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق       |
| ١.       | 307        | ٥١       | ٥٢ ـ عرّفه الله الخير كلّه وأسعده بالتوفيق       |
| ١٧       | 342        | ٣٣       | ٥٣ ـ إنَّ للحقَّ أهلاً أصابوه بالتوفيق           |
| ١٣       | 178        | ٩٤       | ٥٤ ـ ممّن سهّلت له طريق الطاعة بالتوفيق          |
| ۲.       | ۳۸۳        | ٩٤       | ٥٥ ـ اللهمّ اقرن اختياري بالتوفيق                |
| ۲۳       | ١٦٢        | 1.7      | ٥٦ ـ اللهمّ صِل نيّتي بالتوفيق                   |
| ۷        | ١٧٦        | ٥٣       | ٥٧ ـ والله يلطف لكم بالتوفيق برحمته              |
| ٦        | 17.        | ٩٤       | ٥٨ ـ حتّىٰ بادرتني بالتوفيق رأفتك                |
| 17       | ٩          | ٩١       | ٥٩ ـ فأعنّي بالتوفيق علىٰ بلوغ رضاك              |
| ۱۸       | ٧٨         | ٦٨       | ٦٠ ــ أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك          |
| ١٨       | 301        | ٨٦       | ٦١ ـ امتحن فعضدته بالتوفيق والصواب               |
| ١٩       | ۱۸۸        | ١٣       | ٦٢ ـ أنعم الله عليهما بالتوفيق والعصمة           |
| 18       | ١٦٧        | ٣        | ٦٣ ــ تصديقاً لما أدركته العقول بتوفيق الله      |
| ٨        | ٩٥         | ٥        | ٦٤ ـ قولوا الخير بتوفيق الله                     |
| ٨        | ٩٥         | ٥        | ٦٥ ـكان تركه لها بتوفيق الله                     |
| 11       | ۲۰۳        | ٥        | ٦٦ ـ لا قوّة لنا علىٰ طاعة الله إلّا بتوفيق الله |
| ١        | 370        | ٥.       | ٦٧ ـ منهم من ثبت علىٰ دينه بتوفيق الله           |
| ۱.       | 311        | ٦٧       | ٦٨ ـ مشمولاً بحفظ الله مؤيّداً بتوفيق الله       |
| ٣        | 31         | ٥        | ٦٩ _ذلك بتوفيق الله لهم                          |
| ۲۳       | 221        | ٥        | ۷۰_فكانوا مؤمنين بتوفيق الله لهم                 |
| ٦        | 252        | ۱        | ٧١_فقل ذلك بتوفيق الله واحمده عليه               |

| ۳۱ |      |     | الخاتمة                                      |
|----|------|-----|----------------------------------------------|
| ٥  | 222  | ٨٥  | ٧٢_اللهمّ لا تنال طاعتك إلّا بتو فيقك        |
| ١٢ | ٥١   | ٩٠  | ٧٣ ـ لم يبلغ ذلك إلَّا بِك وبتوفيقك          |
| ١٣ | 312  | ٩٦  | ٧٤ ـ اللهمّ لك صُمنا بتوفيقك                 |
| ٤  | ٤١   | ٩٨  | ٧٥ ـ أمَّا إيماني فلا يضيع عندك وهو بتوفيقك  |
| ١  | ٧٠   | ٩٨  | ٧٦ ـ إقبالي بالثناء عليك فهو بتوفيقك         |
| ۲  | 251  | 1.7 | ٧٧ ـ عرفت من ضعفي عن عبادتك إلّا بتوفيقك     |
| 22 | 777  | ٩٥  | ٧٨ ـ اللهمّ بتوفيقك أحضر تني النجاة          |
| 11 | ۱۷۵  | ٩٨  | ۷۹ ـ تولّينا بتوفيقك صيامه وقيامه علىٰ تقصير |
| ١  | 201  | ٩١  | ٨٠_اشدد بتوفيقك عزمي وسدّد فيه رأيي          |
| ٣  | 209  | ٩٥  | ٨١_ما قدّرت لي من أمرٍ بتوفيقك فتمّمه        |
| ١٨ | 252  | ٩٥  | ٨٢ ـ اللهمّ بتوفيقك قد أحضر تني الرغبة       |
| ٥  | ٤٣   | ٩٨  | ٨٣ ـ تُعبد بتوفيقك وتُجحد بخذلانك            |
| ٣  | .112 | ٩٧  | ٨٤ ـ <b>آثرتهم بتوفيقك ورعايتك</b>           |
| ١٩ | 271  | ۹١  | ٨٥ ـ اللهمّ أسعدني بتوفيقك وعصمتك            |
| 25 | 107  | ٩٤  | ٨٦_اللهمّ فزهّدنا فيها بتوفيقك وعصمتك        |
| ١٥ | ۱۷۲  | ۱۰۰ | ٨٧_أقمتني بتوفيقك وعونك وإحسانك              |
| ١٣ | ١٨٧  | ٩١  | ۸۸ ـ بتوفيقك يفوز الفائزون                   |
| ٨  | 355  | ۱۰۱ | ٨٩ ـ بتوفيقك يفوز المتّقون ويتوب التائبون    |
| ١٨ | 222  | ٥.  | ۹۰ ـ سدّدكم جميعاً بتوفيقه                   |
| ٩  | ۳۰۸  | ٨٥  | ٩١ ـ لا وسيلة إلىٰ طاعته إلّا بتوفيقه        |
| 11 | ٤٥   | ٩٨  | ٩٢ _الحميد المجيد نحمده بتوفيقه              |

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون |                                                |
|----------|------------|----------|------------------------------------------------|
| ۲.       | ٣٤٧        | ٩٩       | ٩٣ ـ توفّق لنا ما وفّقت لهم من عبادك           |
| ١        | ١٦.        | ٩٧       | ٩٤ _ اجعلني من أفضل _ عمل صالح توفّق له        |
| ١٩       | ۲۷۰        | ٩٥       | ٩٥ ـ توفّق لي صحبتهم مع أنبيائك المرسلين       |
| ٥        | 878        | ٩٨       | ٩٦ _أسألك أن توفّقنا وتخلّصنا بحجّتنا عندك     |
| ١٤       | 80.        | ٨٦       | ٩٧ ـ توفّقني لابتغاء الزلفة بموالاة أوليائك    |
| ۲        | ۱۷۰        | 1.7      | ۹۸ ـ توفّقني لتأديتها كها فرضت وأمرت به        |
| ۲        | 808        | ۲۸       | ٩٩ ـ توفّقني لسلوك محبّتك ومرضاتك              |
| ۲١       | 171        | ٩.       | ١٠٠ ـ توفّقني لصالح العمل                      |
| ۷        | 808        | ٨٦       | ١٠١ ـ توفّقني للاعتراف بأياديك ونعمك           |
| 11       | ٦٢٢        | ٩٧       | ١٠٢ ــ إنّي أسألك ـ أن توفّقني للأعمال الصالحة |
| ٨        | 317        | ٨٧       | ۱۰۳ ـ توفّقني للرشد و ترشدني إلي <b>ه</b>      |
| ۲        | 777        | ٩٨       | ١٠٤ ـ توفّقني لما يرضيك عنّي                   |
| ١٣       | ١٦٤        | ۱        | ١٠٥ ـ تطيل عمري وتوفّقني لما يرضيك عنّي        |
| ٥        | ١٥٣        | ٩٠       | ١٠٦ ـ توفّقني لما ينفعني ما أبقيتني            |
| ۱.       | 197        | ٧٧       | ١٠٧ ـ توفَّقهم علىٰ ما وافق الحقَّ والعدل      |
| ۲۱       | ۲۸۰        | ٨٩       | ۱۰۸ ـ توفّقها لطاعتك ـ وتنجيها من عذابك        |
| ۲        | 193        | ۳٩       | ۱۰۹ ـاسترشدوه توفّقوا وترشدوا                  |
| ۱۸       | ٤١٥        | ٩٥       | ١١٠ ـ نفسي ــ أعنّي عليها بعصمة منك وتوفيق     |
| ١٢       | ۳۲٦        | ۲۸       | ١١١ ـ اللهمّ إنّي أسألك ـ توفيق الحمد          |
| ۱۸       | ٥٦١        | ٣        | ١١٢ _ أدركته القلوب _ توفيق الله إيّاها        |
| ۲۳       | ۲۲۷        | ٨٥       | ١١٣ ـ اللهمّ إنّي أسألك لهم توفيق أهل الهديٰ   |

الخاتمة .....

| ۱۱٤ - اللهمّ إني أسألك توفيق أهل الهدى         | ۹١ | ۱۹۸   | ۲١ |
|------------------------------------------------|----|-------|----|
| ١١٥ ـ المؤمن يحتاج إلى ـ توفيق من الله ٧٥      | ۷٥ | ٥٦    | ۱۷ |
| ۱۱ _ یہب لنا في سفرنا _ فقهاً و توفيقاً        | ۷٦ | 201   | ٦  |
| ١١١ _فكان توفيقاً من ربّي أن غمضت عيني         | ۳٦ | 171   | ١٥ |
| ۱۱۷ ـ ارزقني شكراً وتوفيقاً وعبادة وخشية       | ٩٨ | ۲٤٧   | ١٤ |
| ۱۱۹ _فقلت : أحسن الله توفيقك ٤٥                | ٤٥ | 777   | ٨  |
| ١٢- الحمد لله علىٰ توفيقك ٢٩                   | ٤٩ | ۷۹    | ۲۱ |
| ١٢ ـ ـ بالاستعانة بإلهك عليه _ وفي توفيقك 🛛 ٧٧ | ٧٧ | ۲ • ٤ | ٨  |
| ۱۲۱ _أرني مصاديق إجابتك بحسن توفيقك            | ۷۸ | 108   | ۱۸ |
| ۱۲۱ ـ تسدّ فاقتي لهداك و توفيقك                | ٨٧ | ٦٨    | ١٥ |
| ۱۲۶ _افتح لي أبواب تو فيقك                     | ٨٩ | ۳۷٦   | ٥  |
| ١٢ ـ ـ تمنّ عليّ ـ تسميل أسباب توفيقك ٩١       | ٩١ | ۲.    | ۲۲ |
| ۱۲ _أدم لنا توفيقك ۹۲                          | ٩٢ | 207   | ۷  |
| ۱۲۱ ـ إن لم تؤدّيني بصحبة توفيقك               | ٩٤ | ١٦.   | 21 |
| ۲۲ _ أدم لنا تو فيقك الذي به أطعناك            | ٢٤ | ٩     | ۱۲ |
| ۲۴ ـ إلهي ـ إن قطعت توفيقك خذلتني              | ٩٤ | 177   | ٥  |
| ۱۳۰ ـ سيّدي لولا توفيقك ضلّ الحائرون           | ٩٤ | ۱۷۰   | ٤  |
| ۲۳ ـ عجّل توفيقك فإني أسعد الناس بذلك          | ٣٣ | ۷۹    | ۱۱ |
| ۱۳۱ ـ ولو لا توفيقك لم أهتد إلى معرفة التأويل  | ٩٤ | ١٦١   | ۲  |
| ١٣١ ـ اللهمّ فأذقني من توفيقك ورفدك            | ٩٤ | 177   | ٣  |
| ۱۳۱ ـ أنلني من توفيقك وهداك ما نسلك به         | ٩٨ | 171   | ۱۸ |

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون | Ψε                                                   |
|----------|------------|----------|------------------------------------------------------|
| ١٢       | ١٦٨        | 1+7      | ١٣٥ ـ حسن توفيقك ويسرك موفوراً عليّ                  |
| ٤        | ١٥١        | ٥٣       | ١٣٦ ـ والله جلَّ ثناؤه وليَّ توفيقكم                 |
| ٥        | ١٤٧        | ٥١       | ١٣٧ ـ من الله أسأل توفيقكم وإرشادكم                  |
| ۱.       | ۱۷۹        | ٤        | ١٣٨ ـ الله عوننا وعونك في إرشادنا وتوفيقنا           |
| ١٤       | 401        | ١٢       | ١٣٩ ـ لا نجد على الصبرة قوّة إلّا بمعونته وتوفيقه    |
| ١٢       | 302        | 17       | ١٤٠ ـ قتل الشطر ـ بمعونة الله ـ وتوفيقه              |
| ٩        | ١٢٣        | 21       | ١٤١ ـ فلن يخليه من توفيقه                            |
| ١٣       | ٣          | ۲٦       | ١٤٢ ـ ساُبيّن ذلك بعون الله و توفيقه                 |
| ٩        | ٥٧         | ٤٦       | ١٤٣ ـ کلّما ذکر ته من تأییده و توفیقه                |
| ۱١       | 309        | ٥١       | ١٤٤ ــزاد الله في توفيقه                             |
| ٩        | ٩٥         | ٥٩       | ١٤٥ ـ الحوائج ـ تقضىٰ كلها بمشيئة الله و توفيقه      |
| ٨        | ٧٠         | ٧٠       | ١٤٦ ـ حمد الله عزّ وجلّ وكبّره علىٰ توفيقه           |
| 11       | 341        | ٧٠       | ١٤٧ ـ إنَّ ما تأتيه من خير فبفضل الله و توفيقه       |
| ٨        | ٦          | ٧٤       | ١٤٨ ـ لا تطيق شكرها إلّا بعون الله و توفيقه          |
| Ô        | ٤١٩        | ۷۷       | ١٤٩ ـ يا كميل أنا أحمد الله علىٰ توفيقه              |
| ٩        | TOV        | ٩٨       | ١٥٠ ـ يستحبّ صيامه شكراً لله علىٰ توفيقه             |
| ١٣       | 172        | ٩٩       | ١٥١ ـ إنَّه ليس له قوَّة ـ إلَّا بعصمة الله و توفيقه |
| ۲۲       | ۲۸۳        | ۱        | ١٥٢ ــالحمد لله علىٰ هدايته وتوفيقه                  |
| ١.       | 808        | 1+1      | ١٥٣ ـ امضِ علىٰ بركة الله _وحسن توفيقه               |
| ٤        | ١٥٨        | 1.7      | ١٥٤ ـفائزاً برضوان الله ـوكلاءته وتوفيقه             |
| ٥        | ۲۸۹        | ۲٦       | ١٥٥ ــإحمدوا الله علىٰ توفيقه إيّاكم                 |

الخاتمة ١٥٦ \_ أسأله توفيقه لإرشاد أمري ۲. ١٥٧ \_ زاد الله تو فيقه للناس ١V ۱۵۸ ـ رحمته توفيقه لمولاه محمد و آله ١٥٩ ـفاشكر الله علىٰ توفيقه وعصمته ٧. ١٦٠ ـ ربّي الله وما توفيق إلّا بالله ١٦١ \_نقش خاتمه \_وما توفيقي إلّا بالله ١٦٢ \_ وما توفيق إلّا بالله عليه توكّلت ١٦٣ \_ وما توفيق إلّا بك فلا تكلني إلىٰ نفسي ١٦٤ \_فأسألك توفيق لما يوجب ثوابك ١٦٥ \_فإنّك وليّ توفيقي وبيدك أمري وناصيتي ኘለሞ 1.1 ١٦٦ \_ بك \_ ثقتي و توفيقي وحولي وقوّتي ١٦٧ \_فبتو فيقه قام القائمون بطاعته ١٦٨ \_وقتلاً في سبيلك مع وليّك فوفّق لنا ١٦٩ \_ استو فقك فو فّقته ٩. ١٧٠ \_عرفت \_أصل الدين فو فَّقك الله ١٧١ ـ لمحاسن الأخلاق فوفّقني ١٧٢ \_اللهمّ فوفَّقني بما سبق لي من الحسنيٰ ۱۷۳ ـ اللهمّ وماكتبت عليّ من خير فوفّقني فيه ١. ١٧٤ ـ فوفَّقني لإقامة دينك وإحياء سنّة نبيّك ١٧٥ \_إلهي أنت لما أحبّ فوفّقني لما تحبّ ١٧٦ \_اللهمّ فوفّقني لما يؤمنني مكرك ٩. 

| الحياة ؟ | ، موفّقاً في | كيف أكون | ····· ٣٦                                         |
|----------|--------------|----------|--------------------------------------------------|
| ۲۲       | ۱۸۲          | ٩٥       | ١٧٧ ـ لعبادتك فوفّقني وفي الفقه فاستعملني        |
| ١٢       | ۳۳.          | 27       | ١٧٨ ـ فوفَّقه الله فقال : يا ربّ لا إله إلّا أنت |
| ۱.       | 1.9          | ٩٧       | ١٧٩ ـ أُخرج من الجنَّة فوفَّقه الله للتوبة       |
| ١٦       | 275          | ٩٥       | ١٨٠ ـ فإنيّ ـ لتوفيقك إيّاي بحمدك شاكر           |
| ١٣       | 220          | ١٣       | ١٨١ ــ سألني بعضهم ــ لو قُقتهم وعصمتهم          |
| ٤        | 27           | ٤٢       | ١٨٢ ـ أدعو الله بمحمّد و آله الطيّبين ليوفّقه    |
| ٧        | ۲۲۷          | ٩٧       | ١٨٣ ــاللهمّ يا موفّق يا حيّ يا قيّوم            |
| ١٨       | 777          | ٨٩       | ١٨٤ ـ اكتبئي عندك سعيداً موفّقاً للخير           |
| ۲۱       | ١٣٥          | ٩٠       | ١٨٥ ـ اكتبني عندك مرزوقاً موفّقاً للخيرات        |
| ١٣       | ۲۲           | ۳۸       | ١٨٦ ــبل هادياً موفّقاً مهديّاً                  |
| ٤        | ١٧٧          | ٥٣       | ۱۸۷ ـ والله موفّقك لذلك برحمته                   |
| ١.       | ۲۳۲          | ٩٥       | ۱۸۸ _ألحقنا بهم _عابدين موفّقين مسدّدين          |
| ۲        | ۲۸۹          | ٩        | ۱۸۹ ـ يا سلمان إنَّ الله صدق قيلك ووفَّق رأيك    |
| v        | ٦٨           | ٦        | ١٩٠ ـ شكر لما وفّق عبده للخير                    |
| ١        | 575          | ۱        | ١٩١ ـ اللهمّ ـ اعفِ عنّي وسدّدني ووفّق لي        |
| ١٨       | ۲۳           | ٩١       | ١٩٢ ـ اللهمّ ووفّق لي إجابتك                     |
| ۱٩       | 401          | ٩٤       | ١٩٣ ـ ووفَّق لي بأسماءك الحسنيٰ                  |
| ۲۳       | 212          | ۱۰۱      | ١٩٤ ــوفّق لي بمنّ منك صلاح ما أؤمّل في نفسي     |
| ٩        | Yov          | ٩١       | ١٩٥ ـ اللهمّ وفّق لي فيه الخيرة في عافية         |
| ١.       | 777          | ٧٦       | ١٩٦ ـ وفّق لي يا ربّ جميع قضائك                  |
| ١٢       | ٧١           | ٩٨       | ١٩٧ ـ وفَّق لي ليلة القدر علىٰ أفضل ما رآها أحد  |

الخاتمة ..... ٣٧

| ۱۱ | 272 | ۲۷    | ١٩٨ ــاللهمّ وفّق لي ماكان فيها من يسر         |
|----|-----|-------|------------------------------------------------|
| ١٣ | ۲۸  | ٩٢    | ۱۹۹ ـ لك الشكر والمنّة علىٰ ما قدّرت ووفّقت    |
| ٥  | ٦٧  | ٩٨    | ٢٠٠ ـارزقني التوفيق لما وفّقت آل محمّد         |
| ٩  | ٥٣  | ٩٨    | ۲۰۱ ـ التوفيق لما وفّقت له شيعة آل محمّد       |
| ۲۲ | ٥٨  | ٩٨    | ۲۰۲ ـ وفّقني لما وفّقت له محمّداً و آل محمّد   |
| ۲٤ | ٢٥  | ٩١    | ٢٠٣ ــاللهمّ لا تضلَّنا بعد أن وفَّقتنا        |
| ١٥ | ۲۵۷ | ٩٨    | ٢٠٤ ـ لك الحمد بما وفّقتني                     |
| ۱٥ | 00  | 1.7   | ٢٠٥ ـكلّما وفّقتني بخير فأنت دليلي عليه        |
| ٨  | ۳۱۳ | ٩٥    | ٢٠٦ ـ وفّقتني بعلمك لرضاك ومحبّتك              |
| ۱۹ | ۲۰۷ | ٩٨    | ٢٠٧ ـ اللهمّ ـ وفَّقتني لدعائك فصلّ علىٰ محمّد |
| ١  | 299 | ٩٨    | ٢٠٨ ـ وفَّقتني لذلك في مبتدأ خلتي تفضَّلاً منك |
| ۱۹ | 222 | ۱     | ٢٠٩ ـ لك المنّ عليّ إذ وفّقتني لذلك وهديتني له |
| ١٢ | ۳٤٠ | ١     | ٢١٠ ـكما وفّقتني لزيارتي ـفاعطني مناي          |
| ۲  | 181 | 1.7   | ٢١١ ـ اللهمّ ـ وفّقني للإيمان بنبيّك           |
| ٤  | 317 | ٩٧    | ٢١٢ ـ وفَّقتني لما يزلفني لديك                 |
| ۲۲ | ۷   | ۹١    | ٢١٢ ـ وفّقتني لمعرفة وحدانيّتك                 |
| ۱۸ | 131 | ٩٤    | ٢١٤ ـ كلّما وفّقتني له من خير أحمله وأطيقه     |
| ٤  | ۱۷۸ | ٩٠    | ٢١٥ ـ رزقتني ووفّقتني له وسترتني               |
| ١٣ | ۳   | ۱     | ٢١٦ ـكما ونّقتني لوفادتي فاعطني سؤلي           |
| ۲۱ | ۲۰۳ | ۱     | ٢١٧ ـ لك المنّ بما وفّقتني وعرفتني أئمّتي      |
| ١٦ | ۱۸۹ | ۱ • ۱ | ٢١٨ ـ أنت الذي بلّغتني ووفّقتني وكفيتني        |

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون | ۳۸                                               |
|----------|------------|----------|--------------------------------------------------|
| ۲۳       | ۳۷۱        | ٩٢       | ٢١٩ ـ لا تدع لنا كبيراً إلّا وفّقته              |
| ۲        | 521        | ٩٥       | ٢٢٠ ـ لا يعرف من نعتك إلّا ما وفّقته إليه        |
| ١٩       | 7£V        | ٩٨       | ۲۲۱ ـ استجبت له دعو ته ووفّقته واصطفيته          |
| 10       | ٤٣٧        | ٩٥       | ۲۲۲ ـ وفّقتهم لطاعتك وجنّبتهم معصيتك             |
| ٨        | ۱۸۲        | ٩٧       | ٢٢٣ ـ وفَّقني لما وفَّقتهم له                    |
| ١        | ۲۸۰        | 22       | ٢٢٤ ـ فقال رسول الله ـ سدّدك الله ووفّقك         |
| ١١       | 311        | ٨٨       | ٢٢٥ ـ يسّرك للخير ووفّقك لطاعته                  |
| 11       | ۳۷٤        | ٨٣       | ۲۲٦ ـ وفَّقك لما يحبّ ويرضى فإنَّه كريم          |
| ١٣       | ٤٥٥        | ۲۲       | ٢٢٧ ـ قال ـ وفَّقكم الله سلَّمكم الله قبلكم الله |
| ١٩       | ٨١         | ٥        | ۲۲۸ ـ وفَّقنا الله ـ لما يحبّ ويرضىٰ             |
| ١٥       | ۲۰٤        | ٩٦       | ۲۲۹ ـ وفَّقنا الله وإيّاك                        |
| ١٣       | 021        | ٣٣       | ٢٣٠ ـ وفَّقنا الله وإيَّاكم لصالح العمل          |
| ۲.       | 117        | ٨٣       | ٢٣١ ـ اللهمّ وفّقنا في يومنا هذا                 |
| ٥        | ۳۳۹        | ٩.       | ٢٣٢ ـ وفَّقنا لصالح الأعمال والصواب              |
| ٦        | 272        | ۱        | ٢٣٣ ـاللهمّ وفَّقنا لكلّ مقام محمود              |
| ٢٤       | ۲۷۰        | ٩٧       | ٢٣٤ ــاللهمّ وفّقني لعمل الأبرار                 |
| 10       | 118        | ٩٨       | ٢٣٥ ـ وفّقني لقراءة كتابك                        |
| ١٣       | ١٦٣        | ۱۰۲      | ٢٣٦ ــالحمد لله الذي وفّقني لقصد وليّه           |
| 18       | ٨٤         | ۹١       | ٢٣٧ ــاللهمّ وفّقني لكلّ شيء يرضيك عنّي          |
| ١٦       | ٨٤         | ٩١       | ۲۳۸ ـ وفّقني لکلّ مقام محمود تحبّ أن تدعیٰ فيه   |
| ۲        | ۳۱۲        | ٩.+      | ٢٣٩ ـ وفَّقني للاستعداد للموت قبل أن ينزل بي     |

| ۳۹         | ••••• |     | الخاتمة                                        |
|------------|-------|-----|------------------------------------------------|
| ۲۲         | ۲٦٣   | ٩٧  | ٢٤٠ ـ وفَّقني للأعمال الصالحة                  |
| ٣          | 229   | ٨٧  | ٢٤١ ـ وفّقني للأمر الرشيد                      |
| ٤          | ٦٢٢   | ۱   | ٢٤٢ ـ الحمد لله الذي وفَّقني للإيمان           |
| ٥          | ۳۷۹   | ٨٩  | ٢٤٣ ـ وفّقني للحمد علىٰ نعمتك                  |
| ۲          | ۳٦    | ٩٨  | ٢٤٤ ـ وفَّقني للعمل بما يقضي حقَّ يدك في هبته  |
| ۱.         | 222   | 1.1 | ٢٤٥ ـ اللهمّ وفّقني للقيام بأداء حقّك          |
| ٢          | 191   | ٩٧  | ٢٤٦ ـ وفَّقني للقيام بأداء فرائضك وأوامرك      |
| <b>N</b> N | 22.   | ٩٣  | ٢٤٧ ـ وفَّقني لما أوجبت عليَّ من كلَّ ما يرضيك |
| ۲۲         | ۲٦.   | ٩٨  | ٢٤٨ ـ اقضِ عنّي ديني ووفّقني لما يرضيك عنّي    |
| ١٣         | 252   | ٨٦  | ٢٤٩ ـ وفَّقني لما يقرّبني إليك                 |
| ٩          | 211   | ٩٠  | ٢٥٠ ــوفّقني لما ينفعني                        |
| ٩          | 289   | ٤٦  | ٢٥١ ـ وفّقني لموالاة أوليائكم                  |
| ۲١         | 510   | ٩٥  | ٢٥٢ ـ أريد الخير ـ فأعني عليه ووفّقني له       |
| ۸          | 77V   | ۹١  | ۲۵۳ _فيسّره وسهّله ووفّقني له ووفّقه لي        |
| ١٤         | 521   | 90  | ٢٥٤ ـ وفَّقني من منافع الدنيا والآخرة          |
| ۲۳         | 341   | ٩٤  | ٢٥٥ ـ يا من وفّقني وهداني                      |
| ٣          | 707   | ٨٧  | ٢٥٦ ـ وفّقني يا ربّ أن أستقيم                  |
| ۱۱         | 222   | ٥.  | ۲۵۷ ـ وفَّقه الله أن يعمل بما ورد عليه         |
| ١٣         | ۲۷۰   | ٣٣  | ۲۵۸ ـ من وفّقه الله ـ کان سعیداً               |
| ٩          | 1.5   | ۷۸  | ٢٥٩ ـ وفَّقه الله للرشاد وسدّده للحسنيٰ        |
| ١٥         | ۱     | ٤٤  | ٢٦٠ ـ من وفَّقه الله ومنَّ عليه نوَّر قلبه     |

| الحياة ؟ | ، موفّقاً في | كيف أكون | ٤٠                                                |
|----------|--------------|----------|---------------------------------------------------|
| ۱۸       | ٩            | ۲        | ٢٦١ ـ اللهمّ وفّقه ـ في الدنيا                    |
| ۱۳       | ۱.           | ٩٦       | ٢٦٢ ـ وفَّقه لأداء ما افترض الله عليه             |
| ١٧       | ٦.           | ٣        | ٢٦٣ ـ وفَّقه لتأمَّل التدبير في صنعة الخلائق      |
| ١.       | ١٢           | ۷۱       | ٢٦٤ ـ وفّقه لجواب يسلم معه دينه وعرضه             |
| ۱٩       | ۳۸۲          | ٩٤       | ٢٦٥ ـ فمن قرأه وفّقه لصالح الأعمال                |
| ۷        | ۳.٦          | ١٧       | ٢٦٦ ـ يسعد الله من يسعد إذا وفَّقه لقبول موعظته   |
| ٥        | 127          | ٩٣       | ٢٦٧ ـ قال ومن يطيق ذلك ؟ قال : من وفَّقه له       |
| ٦        | 11           | ٧٤       | ۲٦٨ ـ فطوبيُ لمن وفَقه وسدّده                     |
| ١٧       | ١٧٧          | ٥٣       | ٢٦٩ ـ لو أنَّ أشياعنا وفَّقهم الله لطاعته         |
| 11       | ٤٥٣          | ٩٥       | ۲۷۰ ـ وفَّقهم بمنَّه لأداء ما فرض عليهم           |
| ١٤       | 459          | ٩٧       | ٢٧١ ـ لا يوفّق الخير للخير إلّا هو                |
| ٩        | 222          | ٧V       | ٢٧٢ ـ فليس يوفّق للخير إلّا الله                  |
| ۲١       | ١٦٢          | ٩٧       | ٢٧٣ ــ لا يوفّق للخير إلّا أنت                    |
| ٥        | ۲٤٣          | ۱        | ٢٧٤ _أجل إنَّ الله يوفَّق من يشاء ويؤمن عليه      |
| ١٤       | ۲۰۳          | VV       | ۲۷۵ ـ رجوت أن يوفّقك الله فيه لرشدك               |
| ٥        | 777          | ١        | ٢٧٦ ـ الله أسأل أن يوفّقك لاستعماله               |
| ١٢       | ٣٤١          | ٩٦       | ٢٧٧ ـفسلوا الله أن يوفّقكم فيه لطاعته             |
| ۲.       | ١٦٢          | ٩٧       | ٢٧٨ _ أسأل الله أن يوفّقنا أبدأً للأعمال الصالحات |
| ۲        | 227          | ۲        | ٢٧٩ ــ نسأل الله أن يوفّقنا للثواب                |
| ٣        | 41           | ٥        | ٢٨٠ ـ نسأل الله أن يوفّقنا للصواب                 |
| ۱۸       | ٩            | ۲        | ٢٨١ ـ يا ابن رسول الله سل الله ـ يوفّقني          |

الخاتمة .....٤١ ۲۸۲ ـ استقدر الله أن يوفّقني لرضاه ۹١ 777 27 ٢٨٣ ـ له على الله أن يوفّقه لكلّ خبر ٨ 177 ۲۷ ٢٨٤ ـ إنَّ الأنبياء والأئمَّة يوفِّقهم الله N 177 ۲0 ٢٨٥ ـ لا يو فّقهم إلّا أنت ٤ 3.5 ٩٧ ٢٨٦ \_ وفَّقنا الله وإيَّاكم لمحابَّه والسلام ۲١ ٤٩٧ ٣٣ هذا غيض من فيض ممَّا يدلُّ علىٰ أنَّ التوفيق من الله سبحانه، ولا بدَّ من

طلبه ومن الدعاء والتوسّل بالله وبأوليائه أن يوفّقنا في الحياة ويزيد في توفيقاتنا بكلّ ما للتوفيق من معنىٰ ومصاديق.

٤٢ ...... كيف أكون موققاً في الحياة ؟
كيف يتمتّع بالعبادة من لم يعنه التوفيق.

لا ينفع اجتهاد بغير توفيق.

لا نعمة كالعافية، ولا عافية كمساعدة التوفيق.

قال الإمام الصادق للنَّلْجُ ، في قوله تعالىٰ : ﴿ وَما تَوْفيقي إِلَّا بِاللهِ ﴾ ، وقوله : ﴿ إِنْ يَنْصُرُ كُمُ اللهُ فَلا غالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَنَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُ كُمْ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ :

إذا فعل العبد ما أمره الله عزّ وجلّ به من الطاعة كان فعله وفيقاً لأمر الله عزّ وجلّ وسمّى العبد به موفّقاً، وإذا أراد العبد أن يدخل في شيء من معاصي الله فحال الله تبارك وتعالىٰ بينه وبين تلك المعصية فتركها، كان تركه لها بـتوفيق الله تعالىٰ ذكره، ومتىٰ خلّىٰ بينه وبين تلك المعصية فلم يحل بينه وبينها حتّىٰ ير تكبها فقد خذله ولم ينصره ولم يوفّقه.

وقال أمير المؤمنين علي للمللة : من التوفيق حفظ التجربة. من التوفيق الوقوف عند الحيرة. إنّ من النعمة تعذّر المعاصي. كما أنّ الجسم والظلّ لا يفترقان، كذلك الدين والتوفيق لا يفترقان. أيّها الناس إنّه من استنصح الله وفّق، ومن اتّخذ قوله دليلاً هدي للتي هي أقوم، فإنّ جار الله آمن، وعدوّه خائف. من استنصح الله حاز التوفيق. من كان له من نفسه يقظة، كان عليه من الله حفظة. وعنه طليَّلاً ، من كتابه إلىٰ عثمان بن حنيف مخاطباً للدنيا : هيهات، من وطئ دحضك زلق، ومن ركب لجُجك غرق، ومن ازورّ عن حبائلك وفّق.

| ٤٣ |  | لخات | jt | j |
|----|--|------|----|---|
|----|--|------|----|---|

التوفيق والخذلان يتجاذبان النفس، فأيّهما غلب كانت في حيّزه. التوفيق ممدّ العقل، الخذلان ممدّ الجهل<sup>(١)</sup>. وعن الإمام الصادق طليَّلاً ، في تعريف الجهل \_إلى أن قال \_: ومفتاح العلم الاستبدال مع إصابة موافقة التوفيق<sup>(١)</sup>. يقول العلّامة المجلسي متيَّزٌ في بيانه :

ومفتاح الجهل الرضاء بالجهل والاعتقاد به وبأنّه كمال لا يـنبغي مـفارقته، ومفتاح العلم طلب تحصيل العلم بدلاً عن الجهل، والكمال بدلاً عن النقص، وينبغي أن يعلم أنّ سعيه مع عدم مساعدة التوفيق لا ينفع فيتوسّل بجنابه تعالى ليوفّقه. وعن النبيّ عَلَيْوَالَهُ، في حديث لقاء موسى الخضر عليكيّلا :

فقال موسىٰ : أوصني ـ فقال الخضر : يا طالب العلم، إنّ القائل أقلّ ملالة من المستمع، فلا تملّ جلساءك إذا حدّثتهم ــإلىٰ أن يقول ــ: ولا تكوننّ مكثاراً بالمنطق مهذاراً، إنّ كثرة المنطق تشين العلماء وتبدي مساوي السخفاء، ولكـن عـليك بذي اقتصاد، فإنّ ذلك من التوفيق والسداد<sup>(٣)</sup>.

وعن الإمام الكاظم للَّثَّلا ، في خبر طويل مع هشام :

«يا هشام، مجالسة أهل الدين شرف الدنيا والآخرة، ومشاورة العاقل الناصح يمن وبركة ورشد وتوفيق من الله، فإذا شدّ عليك العاقل الناصح فإيّاك والخلاف، فإنّ في ذلك العطب»<sup>(٤)</sup>.

- (١) الروايات نقلتها من ميزان الحكمة ١٠ : ٥٩٠.
  - (٢) البحار ١ : ٩٣.
  - (٣) البحار ١ : ٢٢٧.
  - (٤) البحار ١: ١٥٥.

وفي علم الأئمة الأطهار للبَيْلَمُ ، عن سورة بن كليب، قال : قلت لأبي عبد الله لليَّلِحُ : بأي شيء يفتي الإمام ؟ قال : بالكتاب. قلت : فما لم يكن في الكتاب ؟ قال : بالسنّة. قلت : فما لم يكن في الكتاب والسنّة ؟ قال : ليس شيء إلّا في الكتاب والسنّة. قال : فكرّرت مرّة أو اثنتين. قال : يسدّد ويوفّق، فأمّا ما تظنّ فلا.

وعن خيثم، عن أبي عبد الله للظِّلا ، قال :

قلت له : يكون شيء لا يكون في الكتاب والسنّة ؟ قال : لا. قال : فإن جاء شيء ؟ قال : لا، حتّىٰ أعدت عليه مراراً. فقال : لا يجيء، ثمّ قال \_بإصبعه \_: بتوفيق وتسديد، ليس حيث تذهب، ليس حيث تذهب.

قال العلّامة المجلسي في بيان الخبر :

بتوفيق وتسديد، أي : بإلهام من الله وإلقاء من روح القـدس، كـما يأتي في ِ كتاب الإمامة، وليس حيث تذهب من الاجتهاد والقول بالرأي<sup>(۱)</sup>.

قال رسول الله ﷺ في شأن أمير المؤمنين عليّ ظلّلا : أحبّوه لحبّي، وأكرموه لكرامتي، وأطيعوه لله ورسوله، واسترشدوه توّفقوا وترشدوا، فإنّه الدليل لكم على الله بعدى<sup>(٢)</sup>.

- التوفيق من السعادة ١٢ V٨ ٣ العبادات توجب التوفيق من الله ٦٩ ١٢ 317 مشاورة العاقل الناصح توفيق من الله 1.1 ٤ ۷٥ من وفّقه الله ـكان سعيداً ١٣ 11. ٣٣ من وفَّقه الله ومنَّ عليه \_نوّر قلبه 1 . . ٤٤ 10
  - (١) البحار ٢ : ١٧٥.
  - (٢) تفسير فرات الكوفي : ٣١٩.

| ٤٥ |  | الخاتمة |
|----|--|---------|
|----|--|---------|

زبدة الكلام :

خلاصة ما يستفاد من هذه الأدعية والروايات الشريفة : أنّ التوفيق الإلهي منه ما هو عامّ من مظاهر الرحمانية الإلهية العامّة التي تعمّ وتشمل المؤمن والكافر، وذلك من العدل الإلهي، والإنسان باختياره إذا أحسن حسن الاستعال من هذا التوفيق العامّ، فإنّه يحوز على التوفيق الخاصّ الذي هو من مظاهر الرحيميّة الخاصّة بالمؤمنين في دنياهم وآخرتهم، فتشمله التوفيقات الخاصّة التي تجذبه إلى قاب قوسين أو أدنى، حتّى يدخل في حضيرة القدس في مقعد صدقٍ عند مليك مقتدر، فيه ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين، ورضوان الله أكبر. ويشير إلى ذلك مثل قوله للتَيْلا : «اللهمّ إنيّ أسألك توفيق أهل الهدى»، فهذا من التوفيق الخاصّ، فمن كان من أهله يدرك ذلك ويسعد في حياته وبعد مماته، والتوفيق سعادة، إلا أنّه لابدً من إرادة ذلك كما ورد «أريد الخير فأعنيّ عليه ووفّقني له»، ثمّ الاجـتهاد بعد الدعاء وطلب ذلك من الله سبحانه لما ورد عن الإمام الرضا عليّلاً : «من سأل الله التوفيق ولم يجتهد فقد استهزأ بنفسه»<sup>(۱)</sup>.

وكان مع رسول الله خلق يوفّقه ( ٢٥ / ٦٨ / ١٥)، وروح يوفّقه ( ٢٥ / ٦٨ / ١٥)، الروح هو مع الأتمة يوفّقهم ويسدّدهم ( ٢٥ / ٦٧ / ٨) وهذا من التوفيق الخاصّ.

وأمّـا مـصاديق التـوفيق في مـنطق الإسـلام وعـلىٰ لسـان الله ورسـوله وأهل بيته للمَيَّلِمُ ، فنستخرجها إجمالاً من الأدعية التي ذكرناها، كـما فـيها كـنوز

(۱) البحار ۷۵: ۳۵۲.

٤٦ ...... كيف أكون موققاً في الحياة ؟ ومباحث مختلفة يقف عليها الذكيّ الألمعيّ، فنحيل ذلك إلى القرّاء الكرام، ومن الله التوفيق والسداد.

وأمّا المصاديق فمنها : حسن اليقين، التسليم والقبول والعصمة، النعمة، شكر النعمة، نور، رحمة، الإطاعة، حسن العمل، جميع الأمور للآخرة، قرين العلم والحكم في القلوب، رضوان الله، حمد الله، ما يجبِّه الله ويرضاه، لما دعا إليه مـن سبيله، ما وفَّق له شيعة آل محمد للمتكلِّ ، دفاع الله، إحسان الله، إسباغ النعمة، تكميل النواقص، الرضا والعون على الصبر، الإنابة والقـربة، الصراط المسـتقيم، معرفة الخير كلُّه، السعادة تسميل طريق الطاعة، النيَّة الصالحة، رأفة الله، بلوغ رضا الله، نعمة الدين والطاعة، الصواب، الإدراك، ترك الحرّمات، الإثبات على الدين، حفظ الله وتأييده، الإيمان، نيل الطاعة، الصوم، عدم إضاعة الإيمان، حمد الله والثناء عليه، القوّة على العبادة، النجاة، القيام، شدّة العزم وسداد الرأى، تمام العمل، حضور الرغبة، عبادة الله، رعاية الله، الزهد في الدنيا، الفوز، التوبة، صحبة الأنبياء والمرسلين، الخلاص، ابتغاء الزلفة بموالاة أولياء الله، أداء الصلاة كما هي مفروضة، سلوك محبَّة الله ومرضاته، الأعمال الصبالحة، الاعتراف بأيادي الله ونعمه، الرشد والإرشاد، إطالة العمر، النفع في الحياة، مـوافـقة الحـقّ والعدل، النجاة من العذاب، توفيق الحمد، تـوفيق أهـل الهـديٰ، الفـقه، الشكـ والخشية، مصاديق الإجابة، سدّ الفاقة والفقر، فتح الأبواب، تسهيل الأسباب، إدامة التوفيق، مصاحبة التوفيق، الهداية، معرفة التأويل، رفد الله، وفور النعمة، العون الإلهي، قوّة الصبر، زيادة التـوفيق، قـضاء الحـوائـج، الخـير، بـركة الله، كلاءة الله، إرشاد الأمر، التوكّل على الله، الثواب، الشقة بالله، القيام بالطاعة، القتل في سبيل الله مع وليَّ الله، معرفة أصل الدين، محاسن الأخلاق، سبق الحسنيٰ، الخاتمة ..... ٤٧

إحياء سنَّة النبيُّ عَلَيْهُمْ الأمان من مكر الله، استعمال الفقه، الذكر، التوفيق للـتوبة والخيرات، الهداية، صواب الرأي، عفو الله، إجمابة الدعماء، صلاح مما يؤمِّله الإنسان، الخيرة في عافية، درك ليلة القدر، اليُسر، تـوفيقات آل محـمد عليَّكْمُ ، توفيقات الشيعة، عدم الضلال، دلالة الله على الخبر، فضل الله، زيارة أولياء الله، إعطاء المني، الإيمان بالنبيّ، معرفة الوحدانية، تحمّل الخمر وطاقته، ستر الله، الوفادة على الله، معرفة الأئمة الأطبهار عليَتَكْمُ ، كفاية الله، معرفة صفات الله، اصطفاء الله واستجابة الدعاء، اجتناب المعاصي والآثام، اليسمر للمخير، صالح العمل، المقام المحمود، عمل الأبرار، قراءة القرآن الكريم والتدبّر فيه، زيارة الأئمة المتكلمُ ، كلَّ ما يرضى الله، الاستعداد للموت قسبل حسلوله، الأسر الرشسيد، الحمد على النعم الإلهيَّة، وأداء شكر النعم عملاً وقـولاً، أداء حـقَّ الله وفـرائـضه وأوامره، قضاء الدين، ما فيه النفع والقربة إلى الله سبحانه، موالاة أولياء الله، إرادة الخير، تسهيل الأُمور، منافع الدنيا والآخرة، الاستقامة، العمل بما ورد عليه من الله سبحانه، التسديد للحُسني، نورانية القلب، التأمِّل في صنع الخلائق، صحّة الجواب وسلامته، قبول الموعظة، فهذه جملة ما ورد في مصاديق التموفيق الإلهي وعلائمه، نسأله أن يوفَّقنا وإيّاكم لمحابِّه وما يرضاه ويسعدنا في الداريس، ويرزقنا خبر الدنيا والآخرة، إنَّه حميد مجيد.

هذا إجمال ما أردنا بيانه في أصل التوفيق ومعناه من منظار الإسلام، وأمّا أسبابه فنشير إليها بكلّ إيجاز وإشارة، بذكر بعض الآيات الكويمة والروايات الشريفة، وعلى المطالع أن يرجع إلى المطوّلات من الكتب الروائية في هذا الباب، كبحار الأنوار لشيخنا الأجل العلّامة المجلسي قدّس سرّه الشريف، والله الموفّق للصواب.

۱ ـ اغتنام الفرصة :

جاء الإسلام ليكوّن للمسلم حياة سعيدة، ف دعاه إلى النشاط والحيوية والفرح المعقول، ونهاه عن التضجّر والكسل والحزن الم ذموم، الذي يُعدّ من وساوس الشيطان وتسويلاته، وأمره أن يغتنم الفرص وينتهزها، كما يغتنم خمساً قبل خمس، كما ورد في الحديث النبويّ الشريف لأبي ذرّ الغفاري، فقال عَلَيْتِكُمُ : «يا أبا ذرّ، اغتنم خمساً قبل خمس : اغتنم شبابك قبل هرمك، وفراغك قبل

شغلك، وصحّتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وحياتك قبل مماتك».

وأمّا اغتنام الفرصة، فقد قال أمير المؤمنين علي للكلِّ : «انتهزوا فُرص الخير فإنّها تمرّ مرّ السحاب». «الفرصة تمرّ مرّ السحاب، فانتهزوا فرص الخير». «الفرصة سريعة الفوت بطيئة العود».

- «الفرصة خلسة».
- «الفرصة غُنم». «أسّرالارا الآرالة

«أيّها الناس، الآن الآن من قبل الندم، ومن قبل أن تقول نفس : يا حسرتي علىٰ ما فرّطت في جنب الله، وإن كنت لمن الساخرين، أو تقول : لو أنّ الله هداني لكنت من المتّقين، أو تقول حين ترى العذاب : لو أنّ لي كرّة فأكون من المحسنين». قال الإمام الحسين للبَيْلا :

«يا ابن آدم، إنّك لم تزل في هدم عمرك منذ سقطت من بطن أمّك، فخذ ممّــا في يديك لما بين يديك، فإنّ المؤمن يتزوّد، والكافر يتمتّع». «الأمس موعظة، اليوم غنيمة، وغداً لا تدري»<sup>(۱)</sup>.

(١) الروايات من ميزان الحكمة ٧: ٤٤٢.

| الخاتمة٤٩                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| قال رسول الله عَلَيْوَالَهِ :                                                  |
| «كن علىٰ عمرك أشحّ منك علىٰ درهمك ودينارك».                                    |
| «إنَّ العمر محدود لن يتجاوز أحد ما قدَّر له، فبادروا قبل نفاد الأجل».          |
| وقال أمير المؤمنين علي عليَّلا :                                               |
| «لو اعتبرت بما أضعت من ماضي عمرك لحفظت ما بتي».                                |
| «إنَّ المغبون من غبن عمره، وإنَّ المغبوط من أنفذ عمره في طاعة ربِّه».          |
| «إنّ ماضي عمرك أجل، وآتيه أمل، والوقت عمل».                                    |
| «إنّ ماضي يومك منتقل، وباقيه متمّ، فاغتنم وقتك بالعمل».                        |
| «إنَّ الليل والنهار يعملان فيك فاعمل فيهما، ويأخذان منك فخذ منهما».            |
| «ما أسرع الساعات في اليوم، وأسرع الأيام في الشهر، وأسرع الشهور في              |
| السنة، وأسرع السنين في العمر !».                                               |
| «رحم الله امرءاً علم أنَّ نفسه خُطاه إلىٰ أجله، فبادر عمله، وقصَّر أمله».      |
| «إعمل لكلّ يوم بما فيه ترشد»(١).                                               |
| فن كان يرى حياته وعمره هكذا، وينظر بهـذه الرؤيـة الإلهـية، كـيف                |
| لا يستغلُّ دقائق عمره، ولم يغتنم فرص حياته ؟ ! ولا يجعلها غصَّة بضياعها، فإنَّ |

إضاعة الفرصة غصّة، فإنّها تمرّ كما تمرّ سحاب الربيع، فهي سريعة الزوال وإن كان يتصوّرها الناظر كثيرة وفيها المطر الغزير، فتدبّر فما أروع هـذا التمـثيل في لسـان الروايات الشريفة.

> قال أمير المؤمنين للظِّلا : «بادر الفرصة قبل أن تكون غصّة».

> > (١) الروايات من ميزان الحكمة ٦ : ٥٣٩.

قال الإمام الباقر للنَّلْهِ :

«بادر بانتهاز البغية عند إمكان الفرصة، ولا إمكان كالأيام الخالية مع صحّة الأبدان».

وقال رسول الله عَلَيْهُوْالَهُ :

«والله ما يساوي ما مضىٰ من دنياكم هذه بأهداب بُردي هذا (الأهداب جمع هدب وهو خمل الثوب وطرّته)، ولما بقي منها أشبه بما مضىٰ من الماء بالماء، وكلّ إلىٰ لقاء وشيك وزوال قريب، فبادروا العمل وأنتم في مهل الأنفاس، وجدّة الأحلاس (الأحلاس جمع حلس : ما يوضع علىٰ ظهر الدابّة تحت السرج)، قبل أن تأخذوا بالكَظَم (مخرج النفس) فلا ينفع الندم».

> «من فتح له باب من الخير، فلينتهز، فإنَّه لا يدري متى يغلق عنه». قال الإمام الصادق للظلاج :

> > « ترك الفرص غصص » .

«من انتظر بمعاجلة الفرصة مؤاجلة الاستقصاء سلبته الأيام فرصته، لأنّ من شأن الأيام السلب، وسبيل الزمن الفوت».

ما أروع هذه الكلمة الحكمية التي تخبرك عن واقع الأيام والزمان، فمن الناس، من لم يغتنم الفرصة المتاحة له في عمل من الأعمال، فلا يعجل في الاستفادة منها، بل يؤجّل العمل ويؤخّر الفرصة على أمل أن يستقصي أطراف العمل كلّه، مثلاً لو أتيحت له الفرصة بأن يتزوّج ولو ببناء عشّ ذهبيّ متواضع، تجده لا يقدم ويدّعي أنّه لابدّ لي من قصر فخم وسيارة آخر موديل وعمل تجاري ناجح وأثاث منزلية رائعة حتّى يتزوّج، فمثل هذا الشخص تسلبه الأيام تلك الفرصة، لأنّ من شأن الأيام السلب، وطريقة الزمن الفوت.

| ٥١ |  | الخاتمة |
|----|--|---------|
|----|--|---------|

وقال أمير المؤمنين عليُّ الجابج : «من أُخِّر الفرصة عن وقتها، فليكن علىٰ ثقة من فوتها». «إذا أمكنت الفرصة فانتهزها، فإنَّ إضاعة الفرصة غصَّة». «أشدَّ الغصص فوت الفرص». «أفضل الرأى ما لم يفت الفرص، ولم يوجب الغصص». «من ناهز الفرصة أمن الغصّة». «الصبر على المضض يؤدّي إلى إصابة الفرصة». «الأمور مرهونة بأوقاتها». «من الخُرق \_أي الحماقة \_المعاجلة قبل الإمكان، والإناءة بعد الفرصة »( ' ). نتيجة الأحاديث الشريفة : أنَّ العاقل من يستغلَّ الفرص ويبادر إليها، وذلك بعد التمكُّن، فلا يعجل قبل الإمكان، فإنَّه من مصاديق العجلة من الشيطان، بل عليه أن ينتظر، وبمجرّد أن تتاح له الفرصة فلا يتأنّى، كلاعب كرّة القدم فإنَّه يستحيَّن وينتظر الفرصة، حتّىٰ يهجم علىٰ مرمى الحارس، ويسجّل هدفاً، ومثل هذا يـعدّ لاعباً ناجحاً وموقّقاً. فالمسلم يبادر إلى الفرصة، ويعمل ولا يقضي حياته بالبطالة والفراغ.

قال رسول الله عَلَيْتِلْهُ : «إنّ الله يُبغض الصحيح الفارغ لا في شغل الدنيا ولا في شغل الآخرة». وقال الإمام الكاظم عليَّلا : «إنّ الله ليبغض العبد النوّام \_أي الذي ينام كـشيراً \_إنّ الله ليـبغض العـبد

الفارغ».

(١) الروايات من ميزان الحكمة ٧: ٤٤٤.

كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ .... 04 وقال أمير المؤمنين عليَّلْإ : «إن يكن الشغل مجهدة، فاتّصال الفراغ مفسدة». وفي أدعية الأثمَّة الأطهار عليَّكْثُ ورد عن الإمام زين العابدين عليَّلْإ : «واشغل قلوبنا بذكرك عن كلَّ ذكر، وألسنتنا بشكرك عـن كـلَّ شكـر، وجوارحنا بطاعتك من كلٌّ طاعة، فإن قدّرت لنا فراغاً من شغل، فاجعله فراغ سلامةٍ لا تدركنا فيه تبعة ولا تحلقنا فيه سأمة، حتّىٰ ينصرف عنّا كتاب السيئات بصحيفة خاليةٍ من ذكر سيَّناتنا، ويتولّى كتَّاب الحسنات عنَّا مسرورين». وقال.في دعاء مكارم الأخلاق : «اللهمّ صلّ علىٰ محمد وآله، واكفني ما يشخلني الاهـتمام بـه، واسـتعملني بما تسألني غداً عنه، واستفرغ أيّامي فيما خلقتني له». «وارزقني صحّة في عبادة، وفراغاً في زهادة». «وأذقني طعم الفراغ لما تحبّ بسعةٍ من سعتك، والاجتهاد فيا يـزلف لديك وعندك، وأتحفنى بتحفة من تحفاتك، واجعل تجارتي رابحة، وكرّتي غير خــاسرة، وأخفني مقامك، وشوّقني لقاءك». ونتيجة الأحاديث الشريفة : إنَّ الفراغ للمؤمن مذموم، إلَّا إذا كان في طاعة

الله من التفكّر والتأمّل والتدبّر في خلق الله، فإنّ المؤمن يحتاج إلىٰ مثل هذه الساعة في حياته، كما قال أمير المؤمنين علي طليّلة : « ما أحقّ الإنسان أن تكون له ساعة لا يشغله عنها شاغل»<sup>(۱)</sup>. فيخلو بنفسه وربّه لمحاسبة النفس ومناجاة الربّ عزّ وجلّ، فتدبّر.

(١) الروايات من ميزان الحكة ٧: ٤٥٨.

الخاتمة ..... ٥٣

قال الله سبحانه وتعالى مخاطباً نبيّه الأكرم عَلَيْكَالَهُ : ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾ (١).

٢ \_ الأمل :

كلّ واحد منّا يعرف الأمل والتمنّي، إلّا أنّه ماكلّ ما يتمنّى المرء يدركه، تجري الرياح بما لا تشتهي السَّفَن، فكم أمنية في الحياة لم يتوفّق لها الإنسان، إلّا أنّه على المرء أن يسعىٰ وليس عليه أن يكون موفّقاً، فربما يتوفّق في حصول أمنياته وبلوغ آماله، وربما يصاب بالحرمان والخذلان. ولكن من المفروض أن يبذل ما في وسعه في بلوغ ما يتأمّله في حياته، فإنّه إذا لم يتوفّق للوصول والحصول، فإنّه يبيت مرتاح الوجدان والضمير، علىٰ أنّه سعىٰ ولم يتوفّق، بخلاف من لم يسعَ ولم يتوفّق، فـإنّ ضميره يؤنّبه، بأنّه لوكان ساعياً ربماكان موفّقاً.

ثمّ الأمل ينقسم إلىٰ قسمين : أمل مذموم وأمل ممدوح ، والأوّل ما كان عليه صبغة شيطانية وأنّه غير معقول وباطنه الكذب والكسل . والثاني أمل رحماني يقرّه العقلاء ، كأمل الزارع من زرعه بأن يحصد نتاجه في المستقبل ، والطالب من دراسته بأن يحوز شهادة التفوّق . وأنّه من مصاديق الرحمة الإلهية ومن الأماني الصادقة . قال رسول الله عَنْيَوْلَهُ :

الأمل رحمة لأمّتي، ولولا الأمل، ما رضعت والدة ولدها، ولا غرس عارس شجراً<sup>(٢)</sup>.

- (١) الانشراح : ٧\_٨.
- (٢) ميزان الحكمة ١ : ١٤٠، عن البحار ٧٧ : ١٧٣.

| فَّقاً في الحياة ؟ | كيف أكون مو |  | ٥٤ |
|--------------------|-------------|--|----|
|--------------------|-------------|--|----|

بينما عيسىٰ للنظلِ جالس وشيخ يعمل بمسحاة يثير الأرض، قال للظِّلِ : اللهمّ انزع منه الأمل، فوضع الشيخ المسحاة واضطجع، فلبث ساعة فقال عيسىٰ : اللهمّ اردد إليه الأمل، فقام فجعل يعمل<sup>(١)</sup>.

قال الله تعالىٰ : ﴿ وَالباقِياتُ الصَّالِحاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ تَواباً وَخَيْرُ أَمَلاً ﴾ <sup>(٢)</sup>. وأمّا الأمل المذموم وأنّه من مصاديق الباطل، فقد قال الله سبحانه وتعالىٰ :

- أَنْ ذُرُهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُكْبِهُمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.
  - قال أمير المؤمنين عليَّلَةٍ :

اتّقوا باطل الأمل، فربّ مستقبل يوم ليس بمستدبره، ومغبوط في أوّل ليل قامت بواكيه في آخره.

## وقال لْظَلَّةٍ :

اتَّقوا خداع الآمال، فكم من مؤمّل يوم لم يدركه، وباني بـناء لم يسكـنه، وجامع مالٍ لم يأكله. وقال للَّلَلَا :

وى عيد . الأمل كالسراب، يغرّ من رآه، ويخلف من رجاه . وقال لليَّلِا : الأمل خادع غارّ ضارّ.

## (١) البحار ١٤: ٣٢٩.

(٢) الكهف : ٤٦.

(٣) الحجر : ٣.

| تمة ٥٥ |
|--------|
|--------|

(١) ميزان الحكمة ١ : ١٤٢ ، من غرر الحكم.

كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ . 07 «الأمل يفسد العمل، ويفنى الأجل». «إنّى محارب أملى ومنتظر أجلى». « لا تخلو النفس من الأمل حتّى تدخل في الأجل». «إنّ المرء يشرف على أمله فيقطعه حضور أجله». كمن يبنى قصراً علىٰ أمل أن يسكن فيه فيأتيه الأجل بغتةً فيحرم منه. قال أمير المؤمنين عليَّ للظِّلَا : «ألا وإنَّكم في أيام أمل من ورائه أجل، فمن عمل في أيام أمله قبل حضور أجله، فقد نفعه عمله ولم يضرّه أجله». عن النبيُّ عَلَيْهُمْ أَنَّه أَخَذ ثلاثة أعواد، فغرس عوداً بين يديه، والآخر إلى جنبه، وأمَّا الثالث فأبعده وقال : هل تدرون ما هذا ؟ قالوا : الله ورسوله أعـلم. قال : هذا الإنسان، وهذا الأجل وهذا الأمل، يتعاطاه ابن آدم ويختلجه الأجــل دون الأمل». قال أمير المؤمنين للكلُّ : «إذا بلغتم نهاية الآمال فاذكروا بغتات الآجال». قال رسول الله عَنْظَلْهُ : إِنَّ آدم قبل أن يصيب الذنب كان أجله بين عينيه وأمله من خلفه، فــلمَّــا أصاب الذنب جعل الله أمله بين عينيه وأجله خلفه، فلا يزال يؤمّل حتّىٰ يموت. «ما أطال عبدٌ الأمل إلّا أساء العمل». «أكثر الناس أملاً أقلّهم للموت ذكراً». «من اتّسع أمله قصر عمله». «أمّا طول الأمل فينسي الآخرة».

0V ..... الخاتمة «من يأمل أن يعيش غداً فالِّنَّه يأمل أن يعيش أبداً، ومن يأمل أن يعيش أبداً يقسو قلبه ويرغب في الدنيا». «فما ناجى الله تعالى موسى للتُّلْج : يا موسى، لا تطل في الدنيا أملك فيقسو قلبك، والقاسي القلب منّى بعيد». قال أمير المؤمنين على للظِّلا : من أيقن أنّه يفارق الأحباب، ويسكن التراب، ويواجه الحساب، ويستغنى عمّا خلق، ويفتقر إلىٰ ما قدّم، كان حريّاً بقصر الأمل وطول العمل. قال الإمام الباقر عليُّ الج استجلب حلاوة الزهادة بقصر الأمل. قال رسول الله عَلَيْظِلْهُ لابن مسعود : قصّر أملك، فإذا أصبحت فـقل: إنّى لا أمـسي، وإذا أمسـيت فـقل: إنّى لا أصبح، واعزم علىٰ مفارقة الدنيا، وأحبب لقاء الله. وقال عَلَيْهِ :

خذ بالثقة من العمل، وإيّاك والاغترار بالأمل، ولا تدخل عليك اليوم همّ غد... ولو أخليت قلبك من الأمل لجددت في العمل، والأمل المثّل في اليوم، غداً أضرّك في وجهين : سوّفت به العمل، وزدت في الهمّ والحزن. وقال عَيَرَ للهُ : يقول الله تعالى : لأقطعنّ أمل كلّ مؤمن أمل دوني الأناس. قال أمير المؤمنين عليَّلا : انقطع إلى الله سبحانه، فإنّه يقول : وعزّتي وجلالي لأقطعنّ أمل كلّ من يؤمّل غيري باليأس.

نتيجة الأحاديث الشريفة : أنّ الأمل الذي يبتني على الأوهام، ويمنع عن العمل، وينسي الأجل، ولم يكن بالله سبحانه، ويوجب حبّ الدنيا والرغبة فيها، ويوجب قسوة القلب والتكالب على الدنيا الدنيّة، فإنّه من الشيطان، وإنّه مذموم عقلاً ونقلاً. وأمّا إذا كان يوجب العمل والتوكّل على الله سبحانه، ورجاء الآخرة والعمل الصالح وصلاحه، ولا يسهي العقل، فإنّه من الأمل المدوح الذي ندعو إليه، ونعدّه من عوامل التوفيق في الحياة، وإلّا فإنّ من الأوّل التسويف والآمال التي يتعوّذ منها أئمتنا الأطهار عليَّكِلْ في مناجاتهم وأدعيتهم مع الله سبحانه «وأعوذ بك من الآمال والتسويف»، فلا تغفل وتدبّر.

٣ - الهدف في الحياة والصبر عليه :
 قال الله تعالىٰ :
 ﴿ وَلِكُلٍّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيها فَاسْتَبِقوا الخَيْراتِ أَيْنَمَا تَكونوا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهَ
 عَلىٰ كُلٌ شَيْءٍ قَديرٍ ﴾<sup>(١)</sup>.
 وقال سيحانه :

كلّ واحد من الناس له هدف وجهة في الحياة هو مسؤول عنها، ويعمل علىٰ ما ينويه من وصوله إلىٰ أهدافه وجهاته، فكلّ يعمل علىٰ شاكلته وهدفه. وهذا من غرائز الإنسان وجبلته، والإسلام إنّما عليه أن يهدي الغرائز ويسوقها إلى العـدل

(١) البقرة : ١٤٨.

(٢) الإسراء : ٨٤.

الخاتمة ..... ٥٩

والقسط، بلا إفراط ولا تفريط، ليحقّق في حياة المسلم الحدّ المتوسّط والمعتدل، فإنّه من الأُمَّة الوسطىٰ، فيعلمه أوّلاً ما هي الأهداف المقدّسة في الحياة، ثمّ يدعوه إلى الصبر عليها والمثابرة في إحقاقها وبقائها وسلامتها، ثمّ مراعاة شرائط الكمّ والكيف في الوصول إليها ليحقّق العدالة الفردية والاجتماعية في المجتمع الإسلامي، ولكلّ وجهة هو مولّيها، فإنّ هذه الآية نزلت في تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة المشرّفة، فلكلّ نبيّ قبلة، ولكن القبلة إنّا هي جهة المصلّي وهدفه الذي يتوجّه إليه في صلاته وعبادته.

فالمسلم من أهدافه المقدّسة التوجّه إلىٰ بيت الله الحرام والكعبة المجيدة، ولا بدّ من تقديس هذا الهدف والصبر عليه، وبذل النفس والنفيس من أجل إقامته وتشييده وسلامته وديمومته، وهذا جارٍ في كلّ هدف مقدّس وممدوح فيه رضا الله سبحانه وتعالىٰ.

وأمّا الصبر فما أكثر النصوص الدينية الدالّة علىٰ فـضله ولزومـه في حـياة المسلم.

قال الله تعالىٰ :

وَكَأَيَّنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبَيُّونَ ﴾ \_ والجهاد من الأهداف المقدّسة \_ ﴿ كَثيرٌ فَمَا وَهَنوا لِما أَصابَهُمْ في سَبيلِ اللهِ وَما ضَعُفوا وَما ٱسْتَكانوا وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرينَ ﴾ (١).

وَأَطِيعوا اللهَ وَرَسولَهُ وَلا تَنازَعوا فَتَفْشَلوا وَتَذْهَب رِيحُكُمْ وَأَصْبِروا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

(۱) آل عمران : ۱٤٦.

(٢) الأنفال : ٤٦.

٦٠ ..... كيف أكون موققاً في الحياة ؟
﴿ وَجَعَلْنا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدونَ بِأَمْرِنا لَمَّا صَبَروا وَكانوا بِآياتِنا يوقِنونَ ﴾ <sup>(١)</sup>.
﴿ وَما يُلَقَاها إلّا الَّذِينَ صَبَروا وَما يُلَقَّاها إلّا ذو حَظٍّ عَظيمٍ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
﴿ فَاصْبِرْ كَما صَبَرَ أُولوا العَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

وَلَـنَبْلُوَنَّكُمْ بِـنَيْءٍ مِـنَ الخَـوْفِ وَالجَـوعِ وَنَـقْصٍ مِـنَ الأَمْـوالِ وَالأَنْـفُسِ وَالَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ... أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَـلَواتٌ مِـنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَـةٌ وَأُولَـئِكَ هُـمُ المُهْتَدونَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

قال رسول الله عَلَيْتُوالُهُ :

من أقلّ ما أوتيتم اليقين، وعزيمة الصبر، ومن أعطي حظّه منهما لم يسبال ما فاته من قيام الليل وصيام النهار، ولئن تصبروا على مثل ما أنتم عليه أحبّ إليّ من أن يوافيني كلّ امرئٍ منكم بمثل عمل جميعكم. في الصبر على ما يكره خير كثير. الصبر خير مركب، ما رزق الله عبداً خيراً منه، ولا أوسع من الصبر. وقال المسيح بن مريم للظِّلا : إنّكم لا تدركون ما تحبّون إلّا بصبركم على ما تكرهون.

- (١) السجدة : ٢٤.
- (٢) فصّلت : ٣٥.
- (٣) الأحقاف : ٣٥.
  - (٤) النحل : ٢٧.
- (٥) البقرة : ١٥٥ ـ ١٥٧.

الخاتمة ٦١ ..... وعن الإمام الصادق للظِّلْج : لا ينبغي ... لمن لم يكن صبوراً أن يعدّ كاملاً. وما أروع ما يقوله سيَّدي أمير المؤمنين على طَلْئُهُ : الصبر شجاعة. الشجاعة صبر ساعة. الصبر أعون شيء على الدهر . الصبر جنَّة من الفاقة. الصبر مطيّة لا تكبو . الصبر زينة البلوي. الصبر على المضض يؤدّى إلى إصابة الفرصة. (وهذا تعبير جميل عن الصبر وأثره في نيل التوفيقات، فإنَّ الموفِّق يصير على المصائب والمتاعب علىٰ مضض حتّىٰ يـنتهى بـذلك إلىٰ أن يـصيب الفـرصة التي لو أضاعها لكانت غصّة)، فقال على إ الصبر علىٰ مضض الغصص يوجب الظفر بالغرض. وقال رسول الله عَنْ الله : الصبر ستر من كلِّ الكروب وعون على الخطوب. وقال الإمام الصادق عليَّ الله :

وقال الإمام الصادق للتيلي : من لا يعدّ الصبر لنوائب الدهر يعجز . وهذا يعني أنّه لا يتوفّق في الحياة . وقال لليَّلا : من جعل له الصبر والياً لم يكن لما يحدث مبالياً . ٦٢ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟ وقال لملتلخ : الصبريوغم الأعداء. الصبر عدّة الفقى الصبر عون كلَّ أمر . الصبر يحص الرزيّة. الصبر أدفع للبلاء. الصبر أدفع للضرر. الصبز يهوّن الفجيعة. الصبر أفضل العُدد. الصبر على البلاء أفضل من العافية في الرخاء. بالصبر تخفّ المحنة. بالصبر يناضل الحدثان. العقل خليل المرء، والحلم وزيره، والرفق والده، والصبر من خير جنوده، فصبراً علىٰ دنيا تمرّ بلوائها كلَيْلَةٍ بأحلامها تنسلخ. بالصبر تدرك الرغائب \_فكلٌّ ما يرغبه الإنسان من التموفيق إنَّما يناله بالصبر \_. بالصبر تدرك معالى الأمور. من صبر على الله وصل إليه. الصبر في الأمور بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا فارق الرأس الجسد فسد الجسد، وإذا فارق الصبر الأمور فسدت الأمور . وقال الإمام الصادق للظُّلْج :

الخاتمة ..... ٦٣

لم يستزد في محبوب بمثل الشكر، ولم يستنقص من مكروه بمثل الصبر. المؤمن يطيع على الصبر وعلى النوائب. الصبر رأس الإيمان. وقال أمير المؤمنين للخلالا : أيّها الناس، عليكم بالصبر، فإنّه لا دين لمن لا صبر له. فالصابر المتّقي المؤمن هو المنتصر والموفّق المسدّد، بتوفيق الله سبحانه، والنصر مع الصبر، هذا ما يقرّبه العقل والفطرة والدين.

إنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرونَ صابِرونَ يَغْلِبوا مَانَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِـنْكُمْ مِـنَةٌ يَـغْلِبوا ألفاً

- (۱) الأنفال : ۲۵.
- (٢) البقرة : ٢٤٩.
- (٣) آل عمران : ١٢٠.

حلاوة الظفر تمحو مرارة الصبر. الصبر مفتاح الدرك، والنجع عقبیٰ من صبر. من صبر ساعة حمد ساعات. عن رسول الله عَلَيْوَالَهُ : بالصبر يتوقّع الفرج، ومن يدمن قرع الباب يلج. عن الصادق لمليَّلا : الصبر يعقب خيراً، فاصبروا تظفروا. عن الكاظم لليَّلا لهشام :

يا هشام، اصبر علىٰ طاعة الله، واصبر عـن مـعاصي الله، فــإنّها سـاعة، فما مضىٰ منها فليس تجد له سروراً ولا حزناً، وما لم يأتِ منها فليس تعرفه، فاصبر علىٰ تلك الساعة التي أنت فيها كأنّك قد اغتبطت.

وفي تفسير الصبر ومعناه، عن النبيِّ عَلَيْهِمُهُمُ أَنَّه قال :

يا جبرئيل، فما تفسير الصبر ؟ قال : تصبر في الضرّاء كما تصبر في السرّاء. وفي الفاقــة كــما تصبر في العــافية، فلا يشـكو حاله عنــد الخلق بمــا تــصيب مــن البلاء.

> وعن أمير المؤمنين للنَّلْخ : الصبر أن يحتمل الرجل ما ينويه ويكظم ما يغضبه.

«الذين يصبرون علىٰ طاعة الله وعن معصيته، الذين كسبوا طيباً، وأنفقوا قصداً، وقدّموا فضلاً، فأفلحوا وأنجوا».

«الصبر صبران : صبر عند المصيبة حسن جميل، وأحسن من ذلك الصـبر عند ما حرّم الله عليك».

الخاتمة ٦٥ «الصبر صبران : صبر عليٰ ما تكره، وصبرٌ عليٰ ما تحتّ». «الصبر عن الشهوة عفَّة، وعن الغضب نجدة، وعن المعصية ورع». «من آتاه الله مالاً فليصل بـ القرابة ... وليصبر نفسه على الحقوق والنوائب». «أفصل الصبر الصبر على الحبوب». قال الله تعالى: فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ (١). أَصَرْحَالُ ﴾<sup>(1)</sup>. وأمّا علامة الصبر، فعن رسول الله عَنْ الله : علامة الصابر في ثلاث : أوَّها : أن لا يكسل، والثانية : أن لا يضجر، والثالثة : أن لا يشكو من ربّه عزّ وجلّ، لأنّه إذا كسل فقد ضيّع الحقّ، وإذا ضجر لم يؤدّ الشكر، وإذا شكا من ربّه عزّ وجلّ فقد عصاه. وقال أمير المؤمنين عليك : إنَّك إن صبرت جرت عليك المقادير وأنت مأجور، وإنَّك إن جزعت جرت عليك المقادير وأنت مأزور. «من لم يصبر علىٰ كدّه صبر على الإفلاس». «إن صبرت صبر الأحرار، وإلّا سلوت سلو الأغبار». «إن صبرت صبر الأكارم، وإلاّ سلوت سلو البهائم».

(١) المعارج : ٥.

(۲) يوسف : ۸۳.

قال الإمام الصادق للظِّلْ :

اتّقوا الله واصبروا، فإنّه من لم يصبر أهلكه الجزع، وإنّما هلاكه في الجزع أنّه إذا جزع لم يؤجر .

فالعاقل يعمل ما فيه ربحه، فيصبر علىٰ كلّ حال صبراً جميلاً، ومن كان هكذا كيف لا يتوفّق.

ثمّ النكبات في الحياة ليست دائمة، بل أيام وتزول، فما أحلى الصبر حينئذٍ. فعن أمير المؤمنين للثِّلا :

إنّ للنكبات غايات لابدّ أن ينتهيٰ إليها، فإذا حكم علىٰ أحدكم بها فليتكأكأ لها، ويصبر حتّىٰ يجوز، فإنّ إعمال الحيلة فيها عند إقبالها زائد في مكروهها». وقال للتِّلِا لقيس بن سعد، وقد قدم عليه من مصر :

يا قيس، إنَّ للمحسن غايات لا بدَّ أن تنتهي إليها، فيجب على العاقل أن ينام لها إلى إدبارها، فإنَّ مكابدتها بالحيلة عند إقبالها زيادة فيها.

حقّاً أهل البيت للمتكلِّ أعرف وأعلم بما في البيت، فسإنّهم يـعرفون حـقائق الأمور وواقع الأشياء، فما أكثر من أراد أن يستعمل الحيل والوسائط والشفاعات في رفع محنة كتبها الله في لوحه المحفوظ كخلاص سجين، فإنّه يزيد فيها ؟ ! فلا بدّ من الصبر أو التصبّر، فقد قال رسول الله عَلَيْكَنَّهُ : من يتصبّر يصبّره الله، ومن يستعفف يـعفّه الله، ومـن يستغن يـغنه الله، وما أعطىٰ عبد عطاء هو خير وأوسع من الصبر. وقال أمير المؤمنين عليًا : عوّد نفسك التصبّر على المكروه، ونعم الخُلق التصبّر في الحقّ.

عوّد نفسك التصبّر على المكروه فنعم الخُلق التصبّر.

الخاتمة ..... ٧٢

٤ ـ معرفة طريق الهدف :

لقد اهتمّ الإسلام بالمعرفة غاية الاهتمام، فجعلها أصل الدين وأساسه، وإنّ قيمة الإنسان بمعرفته وعرفانه.

والمعرفة كلّي ذات تشكيك لها مراتب طولية وعرضيّة، ولها مصاديق متعدّدة ومتعلّقات مختلفة، وشرف المعرفة بمتعلّقها، وأنبل المعارف معرفة الله سبحانه، ثمّ معرفة النفس، ومن ثمّ معرفة الحياة وفلسفتها والهدف من الخلقة وغايتها، ومعرفة الأهداف المنشودة في حياة المسلم، وطريق تلك الأهداف، وما أكثر النصوص الدينية من الآيات الكرية والأحاديث الشريفة وأقوال العلماء الأعلام في هذا الوادي المقدّس \_وادي المعرفة والعرفان والعرفاء الصادقين \_.

- (١) الروايات من ميزان الحكمة ٥ : ٢٥٥.
  - (٢) البقرة : ٢٥٠.
  - (٣) الأعراف : ١٢٦.

قلىە.

وفي معرفة الهدف ومنتهى الغاية يقول الإمام الصادق عليَّلا : من كانت له حقيقة ثابتة لم يقم علىٰ شبهة هامدة ، حتّىٰ يعلم منتهى الغاية ، ويطلب الحادث من الناطق عن الوارث ، بأي شيء جهلتم ما أنكرتم ، وبأيّ شيء عرفتم ما أبصرتم إن كنتم مؤمنين ؟ ! وعن أمير المؤمنين علي عليَّلا : المعرفة نور القلب . المعرفة فوز بالقدس . وعن الإمام الباقر عليَّلا ، في قوله تعالىٰ : ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ الحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَتْبِراً ﴾ : المعرفة .

> وعن رسول الله عَلَيْوَالَهُ : أفضلكم إيماناً أفضلكم معرفة.

كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ وقال للظلج : عجبت لمن ينشد ضالَّته وقد أضلَّ نفسه فلا يطلبها. كَفْ بِالمرء جهلاً أن يجهل نفسه. من لم يعرف نفسه بعد عن سبيل النجاة، وخبط في الضلال والجهالات. أعظم الجهل جهل الانسان أمر نفسه. من شغل نفسه بغير نفسه تحيَّر في الظلمات وارتبك في الهلكات. من عرف نفسه فهو لغيره أعرف. من عرف قدر نفسه لم يهنها بالفانيات. من عرف نفسه جاهدها، ومن جهل نفسه أهملها. من عرف نفسه فقد انتهيٰ إلىٰ غاية كلّ معرفة وعلم. من عرف نفسه عرف رگه. وفي دعاء الإمام زين العابدين عليَّة : واجعلنا من الذين عرفوا أنفسهم، وأيقنوا بمستقرّهم، فكانت أعمارهم في طاعتك تفنى (١).

وفي قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ، قــال لِلَخِلَا : أي ليعرفون.

وهذا يعني أنّ من أسرار خلقة الخلق وفلسفة الحياة هو المعرفة التي هــي مخّ العبادة وجوهرها وقيمتها، فحريّ بالمسلم المؤمن أن يــبذل النــفس والنــفيس في كسب المعارف والعلوم والفنون، ومن كان هكذا كيف لا يتوفّق ؟ إ

(١) الروايات من ميزان الحكمة ٦ : ١٣٠.

الخاتمة .....٧١

٥ ـ الانتصار على الأتعاب الكاذبة :

الإسلام في مبادئه السامية وجهاده المقدّس، لا يرضى للمسلم بـالهزيمة في ساحات الوغى وميادين الصعاب والمتاعب والمشاكل، بل يصرخ في وجه المؤمن، بأنّ الله يحبّ المؤمن القويّ ويبغض المؤمن الضعيف :

﴿ وَأُعِدُّوا لَهُمْ ما أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ .

ودائماً يدعوه إلى الفوز بإحدى الحسنيين : إمّا الانتصار وإمّا الشهادة والقتل في سبيل الله، فمن كان هذا منطقه من المستحيل أن يتراجع أمام الأتعاب الصادقة فكيف بالكاذبة، بل يعمل ليل نهار ويرى أنّ ذلك بعين الله وثوابه وأجره، فيتنافس في نيل المكارم والمحامد، ويستبق الخيرات، ويستقيم كما أمره الله سبحانه، فاإنّه يتأسّى بنبيّه الأكرم محمّد عَلَيْ لا

لَكُمْ في رَسولِ اللهِ أَسْوَةُ حَسَنَةً ﴾.
 وأنّ الله أمر نبيّه في مقام الدعوة والتبليغ والرسالة أن يستقيم :
 ( اسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾.

حتّىٰ قال : شيّبتني سورة هود، لما فيها من الأمر بـالاستقامة والانـتصار وتحمّل المصاعب والمتاعب من أجل إنقاذ الناس من براثن الجهل والفساد والضلال وهدايتهم إلى الصراط المستقيم والدين القويم والسعادة الأبديّة.

عن أمير المؤمنين علي للمُنْلاً ، قلت : يا رسول الله أوصنيي . قال : قل : «ربّي الله»، ثمّ استقم . قلت : رّبي الله وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أُنيب . قال : ليهنيك العلم أبا الحسن ، لقد شربت العلم شرباً ونهلته نهلاً.

قال الإمام الصادق لللله : المؤمن له قوّة في دين وبرّ في استقامة. ٧٢ ..... كيف أكون موفقاً في الحياة ؟ وعن أمير المؤمنين لمائيلاً :

اعلموا أنّ الله تبارك وتعالىٰ يبغض من عباده المتلوّن ــوهذا معنىٰ لطيف، فإنّ هناك من الناس من يـتلوّن كـلّ يـوم بـلون، بـل كـلّ سـاعة، ولا إرادة له ولا تصميم، وإنّه ضعيف المزاج، لم يكن صاحب كلمة في حياته ـفلا تزولوا عـن الحقّ وولاية أهل الحقّ، فإنّ من استبدل بنا هلك.

وقال للظِّلْج :

العمل العمل، ثمّ النهاية النهاية، والاستقامة الاستقامة... ألا وإنّ القدر السابق قد وقع، والقضاء الماضي قد تورّد، وإنّي متكلّم بعدّة الله وحجّته، قال الله تعالىٰ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قالوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقاموا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾، وقد قلتم : (ربّنا الله ) فاستقيموا علىٰ كتابه وعلىٰ منهاج أمره، وعلى الطريقة الصالحة من عسادته (طاعته)، ثمّ لا تمرقوا منها ولا تبتدعوا فيها، ولا تخالفوا عنها.

وقال علية : أفضل السعادة استقامة الدين. كيف يستقيم من لم يستقم دينه. وقال رسول الله عَنَيْزَالَهُ : لو صلّيتم حتّى تكونوا كالحنايا، وصمتم حتّى تكونوا كالأوتار، ثمّ كان لو صلّيتم حتى تكونوا كالحنايا، وصمتم حتى تكونوا كالأوتار، ثمّ كان وقال أصر المؤمنين في صفات المتقين : «من علامة أحدهم أنّك ترى له قوّة في دين وحزماً في لين، وإيماناً في يقين، وحرصاً في علم، وعلماً في حلم»<sup>(۱)</sup>.

(١) نهج البلاغة، الخطبة ١٩٣، خطبة همام.

| تمة ٧٣ | الخا |
|--------|------|
|--------|------|

هذا في أصل الاستقامة والانتصار والحزم، وأمّا ثمرات الاستقامة فمنها كما في قوله تعالىٰ:

- وَأَنْ لَوِ ٱسْتَقاموا عَلىٰ الطَّريقَةِ لأَسْقَيْناهُمْ ماءً غَدَقاً ﴾<sup>(1)</sup>.
- إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللهُ ثُمَّ أَسْتَقَامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنونَ ﴾ (<sup>٢)</sup>.

إِنَّ الَّذِينَ قالوا رَبُّنا اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقاموا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَنْ لا تَخافوا وَلا تَخَزَنوا وَأَبْشِروا بِالجَنَّةِ الَّي كُنْتُمْ توعَدونَ ﴾ (٢).

- من لزم الاستقامة لم يعدم السلامة <sup>(٤)</sup>.
  - (١) الجنَّ : ١٦.
  - (٢) الأحقاف : ١٣.
    - (۳) فصّلت : ۳۰.
  - (٤) الروايات من ميزان الحكمة ٨ : ٢٨٥.

## ٦ ــ تلقين النفس بالنجاح :

الإسلام يدعو معتنقيه إلى النجاح في كلّ عمل، ولا يرضيٰ مـنهم الكسـل والفشل، بل يعلّمهم أنّه لا بدّ أوّلاً من تخطيط كامل الأطراف، ودراسة الموضوع المقدم عليه دراسة تامة الجوانب، ثمّ الحزم والعزم، وأن ينظر إلى القمّة حتّى يهون عليه صعود الجبل، وأن ينظر إلى أقصى القوم حتّى يسهل عليه بداية الأمر، ويفكّر بالنجاح ويلقّن نفسه بذلك، وما أروع النصوص الدالَّة علىٰ هذه المفاهيم القيّمة، التي تفتح للمسلم آفاقاً جديدة في حياته السعيدة التي يسودها العمل الدؤوب والنشاط والحيوية والتقدّم المستمرّ والازدهار والتطوّر، ويجعل من انكساره جسراً لنجاحه، فالتلقين له أثر بالغ في الحياة، بل في نظر الإسلام حتّى الموت وبعده، فإنَّه يستحبُّ تلقين المحتضر الشهادتين \_شهادة التوحيد وشهادة النبوَّة \_وكذلك الولاية، وكذا الميِّت في قبره يستحبَّ تلقينه، وإنَّ الملقِّن الأوَّل هو الله سبحانه كما ورد في الأخبار، وكذلك جبرئيل كان ملقَّناً، بل يقال: إنَّ الأذكار والأوراد وتكرارها وتكرار الأدعية فيها فوائد دنيوية وأخروية، منها : تلقين النفس بالشيء المدعوّ بـه، بـل يقال: تكسرار الحسمد في الصلوات اليـومية، وقـول المـصلّى: ﴿ أَهْـدِنا الصِّراطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ هو من مصاديق التلقين، بأن يكون على الصراط المستقيم، ويفكّر بهذا الأمر في كلّ يوم خمس مرّات على أقلَّ تقدير في الصباح وظهراً وفي المساء، وهذا يعني أنَّ المسلم يلقَّن نفسه بالنجاح، فإنَّ النجاح والفـلاح والصـلاح إنَّــا هــو في الصراط المستقيم.

ولا بأس أن نذكر نماذج من الأخبار الواردة بلفظ التلقين بالخصوص فضلاً عن المعنىٰ والمحتوىٰ والمفهوم، فهناك روايات كثيرة وآيات كريمة تدلّ علىٰ أهميّة دور التلقين في حياة المسلم.

| مة۷۵ | الخات |
|------|-------|
|------|-------|

من كلام أمير المؤمنين للظِّلْإ :

إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور، فـليجل جـالٍ بـضوئه، ولينجم الصفة، فإنَّ التلقين حياة القلب البصير، كـما يمـشي المسـتنير في الظـلمات بالنور<sup>(۱)</sup>.

قال أبو محمّد الحسن العسكري للظِّلْا :

إِنَّ رجلاً جاء إلى علي بن الحسين عليمَ لله برجل يزعم أنَّه قاتل أبيه. فاعترف، فأوجب عليه القصاص، وسأله أن يعفو عنه ليعظم الله ثوابه، فكأنَّ نفسه لم تطب بذلك، فقال علي بن الحسين عليُّ للمدّعي للدم الوليّ المستحقّ للقصاص : إن كنت تذكر لهذا الرجل عليك فضلاً فهب له هذه الجناية واغفر له هـذا الذنب. قال : يا ابن رسول الله، له عليّ حقّ، ولكن لم يبلغ أن أعفو له عن قتل والدي . قال : فتريد ماذا؟ قال: أريد القود، فإن أراد لحقه على أن أصالحه على الدية صالحته. وعفوت عنه. فقال علي بن الحسين المُنْتَلَظ : فماذا حقَّه عليك ؟ قال : يا ابن رسول الله، لقّنني توحيد الله ونبوّة محمّد رسول الله وإمامة عليّ والأئمة للهَّكِلْ . فقال عليّ بن الحسين اللهَيْكِ : فهذا لا يغي بدم أبيك ؟ بلي والله هذا يغي بدماء أهل الأرض كلُّهم من الأوّلين والآخرين سوىٰ الأنبياء والأئمّة المتكلِّ إن قتلوا، فإنّه لا يفي بدمائهم شيء أن يقنع منه بالدية . قال : بلي . قال عليَّ بن الحسين للقاتل : أفتجعل لي ثواب تلقينك له حتّى أبذلك لك الدية فتنجو بها من القتل ؟ قال : يا ابن رسول الله ، أنا محــتاج إليها، وأنت مستغنِ عنها، فإنَّ ذنوبي عظيمة، وذنبي إلىٰ هذا المقتول أيـضاً بــيني وبينه، لا بيني وبين وليَّه هذا. قال عليَّ بن الحسين طلِّيَنُّك : فتستسلم للـقتل أحبَّ

(١) بحار الأنوار ٧٥: ١١٢.

إليك من نزولك عن هذا التلقين ؟ قال : بلى يا ابن رسول الله . فقال عليّ بن الحسين لوليّ المقتول : يا عبد الله ، قابل بين ذنب هذا إليك وبين تطوّله عليك ، قـتل أبـاك حرّمه لذّة الدنيا وحرّمك التمتّع به فيها ، على أنّك إن صبرت وسلّمت فرفيقك أبوك في الجنان ، ولقّنك الإيمان فأوجب لك به جنّة الله الدائمة وأنقذك من عذابه الدائم ، فإحسانه إليك أضعاف جنايته عليه ، فإمّا أن تعفو عنه جزءاً على إحسانه إليك لأحدّثكما بحديث من فضل رسول الله عَنَيَاتُهُ خيرٌ لك من الدنيا بما فيها ، وإمّـا أن تأبى أن تعفو عنه حتى أبذل لك الدية لتصالحه عليها ، ثمّ أخبرته بالحديث دونك فما يفو تك من ذلك الحديث خير من الدنيا بما فيها لو اعتبرت به . فقال الفتى : يا ابن فع يفو تك من ذلك الحديث خير من الدنيا بما فيها لو اعتبرت به . فقال الفتى : يا ابن معا يفو تك من ذلك الحديث خير من الدنيا بما فيها لو اعتبرت به . فقال الفتى : يا ابن بسول الله ، لقد عفوت عنه بلا دية ولا شيء إلاّ ابتغاء وجه الله ولمسألتك في أمره، فما يفو تك من ذلك الحديث . قال علي بن الحسين للمؤلم : إنّ رسول الله عَنَيَوَاتُهُ لم بعث إلى الناس كافّة بالحق بشيراً ونذيراً ... إلى آخر ما سيأتي في أبواب معجزاته عَنَيَوَاتُه عَنَيَوَاتُهُ

وفي قصّة يوسف ويعقوب للمَنْكَلا ، ورد في تفسير قوله : ﴿ أَحْـافُ أَنْ يَأَكُـلَهُ الذِّنْبُ ﴾ ، إنّ يعقوب لقّن أولاده العلّة وكانوا لا يدرون . وروي عن النبيّ عَلِيَوْلَهُ أَنّه قال :

لا تلقّنوا الكذب فتكذبوا، فإنّ بني يعقوب لم يعلموا أنّ الذئب يأكل الإنسان حتّى لقّنهم أبوهم (٢).

ونستنتج من هذا الخبر النبويّ الشريف أنَّ التـلقين عـلىٰ نحـوين : إيجـابي

- (١) البحار ٢ : ١٣.
- (٢) البحار ٢٢ : ٢٢١.

وسلبي، مثبت ومنني، ممدوح ومذموم.

والذي ندعو إليه هو التلقين الصادق النساجح في نساجح الأعسال ليستوفّق الإنسان في حياته، ويسعد في أموره.

وهذا التلقين عــامّ يشـمل الفـرد والجـمع الصـغير ـكـالأسرة ـ والكـبير ـكالأمّة ـ. فالتلقين الصادق ناجح حتّى في الأمور السياسية التي هي في إصـلاح الأمّة ورعاية شؤونهم وتدبير أمورهم بما يقتضيه الحال والمقام. ولا بأس أن نذكر من الروايات ما ورد بلفظ التلقين ومشتقّاته :

| س  | ص   | き  |                                                |
|----|-----|----|------------------------------------------------|
| ۱۳ | ۲۳. | ٨. | ١ ـ لا تحضر الحائض والجنب عند التلقين          |
| ۱۷ | 39  | ٨٢ | ۲ ـ تعيَّن عليه التلقين مرّة أُخرى             |
| ۱۸ | ٤٠٥ | ۷٥ | ٣ ـ أجب عمّـا ألقّنك                           |
| ١  | 272 | 30 | ٤ _ فادع بدعوات أنا اُلقّنك إيّاها             |
| ١  | 310 | ٧٤ | ٥ _ أنا اليوم _ اُلقَّنك حجّتك                 |
| ۱۷ | ۳۷۰ | ٩٢ | ٦ _ تلقّننا به الحجج البالغة إذا سألنا الملكان |
| ۱۳ | YOV | ٧٩ | ٧_إنيّ أسألك رحمة _ تلقّنني بها رشدي           |
| ٦  | ١٣٣ | ٩. | ٨_تلقّنني بها عند فراق الدنيا حجّتي            |
| ٥  | ٧٦  | ٩. | ٩ _اكتب لي هذه حتّىٰ تلقّننيها يوم القيامة     |
| ۲  | 217 | ٩٤ | ١٠ ـ أدعاء كنت تلقّنه عند الدخول ؟             |
| ۲. | ۲۰۰ | ٦  | ١١ ـ عند المساءلة في القبور وأنت ـ تلقّنهم     |
| ۲. | ٤٠  | ٦٨ | ١٢ ـ أنت هناك تلقّنهم عند العرض الأكبر         |
| ۱۸ | ۲۸۷ | ٩٨ | ١٣ _اكتب لي هذه الشهادة عندك حتّىٰ تلقّنيها    |
| ۱۸ | 777 | ٨٦ | ١٤ ـ اللهمّ ـ حتّىٰ تلقّنيها وأنت عنّي راض     |

| الحياة ؟ | موفّقاً في | كيف أكون | ····· ••• ••• ••• ••• ••• ••• ••• ••• •           |
|----------|------------|----------|---------------------------------------------------|
| ١٥       | 220        | 14       | ١٥ ـ لقَّنه الله من غير تلقين                     |
| ۷        | 111        | ٨٨       | ١٦ ـ رخّص في تلقين الإمام القرآن                  |
| ١٤       | 220        | ١٧       | ١٧ ــالأنبياء وأولادهم ــأوتوا العلم تلقيناً      |
| ١٥       | 252        | ۱.       | ١٨ ـ لا يقولون ذلك إلا تلقيناً و تأديباً و تسمية  |
| 71       | ١٢         | ۲        | ۱۹ ـ تلقينك ـ من فضل رسول الله                    |
| ١٤       | ۳۸۸        | ١٦       | ٢٠ _فلقّنت أن تقول _أعوذ بالله منك                |
| ٣        | 450        | ٤٤       | ۲۱ _فلقّنه جبرئيل قل : يا حميد بحقّ محمّد         |
| ٧        | ۲۱         | ۷٥       | ٢٢ _فلقَّنه خجَّته علىٰ خصم الدين                 |
| ١٤       | ۲۳۳        | ٨١       | ٢٣ _إذا حضرت الميّت الوفاة فلقّنه شهادة           |
| ١        | 101        | ٦٣       | ٢٤ ـ فلقّنه كلمات الفرج                           |
| ١٤       | ١٩         | ٥٨       | ٢٥ ـ فلقَّنوا ألَّا حول ولا قوَّة إلَّا بالله     |
| ١٣       | ۳۳۳        | ٤٦       | ٢٦ ـ فلقّنوا موتاكم عند الموت                     |
| ٣        | 172        | ٩٦       | ٢٧ _إذا أعطيتموهم فلقّنوهم الدعاء                 |
| ١٦       | 190        | ٦        | ٢٨ ـ فلقَّنوهم شهادة أن لا إله إلَّا الله         |
| 22       | ۲۷۷        | ٦        | ٢٩ ـانطلق فما يقعدنا عند هذا وقد لقّن حجّته       |
| ٥        | ۲.0        | ۳٦       | ٣٠ ـ لقد لقّن دعوات ما يدعو بهنّ مخلوق إلّا       |
| ۷        | 220        | ٩٧       | ٣١ ـ لقِّنِّي الكلمات التي لقَّنت آدم             |
| ۲        | 197        | ۱۰۲      | ٣٢ ـ لقّنت فصل الخطاب                             |
| ١٧       | ١٦         | ٧١       | ٣٣ ـ عرضوا علي وحلَّفوني فقلت كما لقَّنتني        |
| ٦        | ۷۲         | ٤٣       | ٣٤ ـ لقَّنك الله ـ قول شهادة أن لا إله إلَّا الله |
| ٣        | 190        | ٩٥       | ٣٥ ـ لقّنني علي بن أبي طالب للظُّ كلمات الفرج     |

الخاتمة .....٧٩

| ٣٦ ـ من قوّىٰ مسكيناً في دينه ـ لقّنه الله    | ۲  | ٧     | ۲١                |
|-----------------------------------------------|----|-------|-------------------|
| ٣٧ ـ ما أنبأ تكم بخبر طفل لقّنه الله          | ۱. | 450   | ٤                 |
| ٣٨ _فقال الناس : لقَّنه جبر ئيل _شيئاً        | ٣٦ | ٣٣    | ۱٩                |
| ٣٩ ـ قولوا : اللهمّ لقّنه حجّته وصعّد روحه    | ٨٢ | 21    | ۱۷                |
| ٤٠ ــ اللهمّ ــ ولقّنه منك برهاناً            | ٨٢ | ٥٤    | ٣                 |
| ٤١ ـ اللهمّ اغفر لأمّي فاطمة ـ ولقّنها حجّتها | 30 | ۱۷۹   | ١٧                |
| ٤٢ ـ لقَّنهم حكمته                            | ۲٦ | ۲٥٨   | ١٦                |
| ٤٣ ـ عظّموا أمرهم ـ ولقّنوا التسبيح           | ۳۷ | ٦٣    | ٣                 |
| ٤٤ ـ لقَّنوا مو تاكم بلا إله إلَّا الله       | ٩٣ | ۲ - ۳ | ۱٩                |
| ٤٥ ـ آمن روعتي ـ ولقّنّي حجّتي                | ٩٠ | 120   | ۱۸                |
| ٤٦ ـ اللهمّ لقّني حجّتي عند المهات            | ٩٠ | ١٦٦   | ۷                 |
| ٤٧ ــاللهمّ لقّنّي حجّتي يوم ألقاك            | ٦٩ | ٤٩    | ۲١                |
| ٤٨ ـ لقّنّي عند المسألة حجّتي                 | ٩٥ | 229   | ١٤                |
| ٤٩ _ اللهمّ إنّي أسألك باسمك _ يا ملقّن       | ٩٤ | ፖለጓ   | ١٣                |
| ٥٠ ـ يلقّنه ما أنتم عليه                      | ۸١ | ۲۳٦   | <sup>(\)</sup> \9 |
|                                               |    |       |                   |

هذه بعض الروايات التي وردت فيها كلمة التلقين ومشتقّاتها، وهي بمـعنى التعليم، إلّا أنّه يمكن أن يستفاد منها المعنى العامّ الذي يعني تكرار الفعل وترسيخه في النفس حتّىٰ تكون ملكة، ويكون من العوامل ذات الأهميّة البـالغة في تـوفيق الإنسان في حياته العلميّة والعملية، فتدبّر.

(١) المعجم المفهرس لألفاظ أحاديث بحار الأنوار ٢٤ : ١٨١٧٨.

٨٠ ..... كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟

۷ \_ الإخلاص :

أهمّ أمر في حياة المسلم المؤمن هو الإخلاص في النيّة والعمل، فما أكثر النصوص الدينية من القرآن الكريم والسنّة الشريفة التي تحتّ المسلم على الإخلاص، وأنّه لا قيمة للعمل لولا الإخلاص، وأنّه إنّما يصعد إلى الله الكلم الطيّب، وهو العمل الخالص، وأنّ الرياء هو الشرك الأصغر، وأنّه يوجب بطلان العمل.

والإخلاص هنا يأتي بمعنيين :

فتارة بمعنى العمل الذي لا غشّ فيه، ولا تـقصير ولا تهـاون ولا تـضييع ولا إجحاف في الوقت والعـمل والشيء والمـصنوعات والمـنتوجات ومـا شـابه ذلـك. وقـد دعا الإسـلام إلىٰ هذا الأمر كثيراً، وأنّه من غشّ المسـلمين فـليس بمسلم.

وأخرىٰ يأتي بمعنى العمل الخالص لله وحده لا شريك له، فلا يشرك بعبادة ربّه أحداً، ودعا إلىٰ هذا الأمر أيضاً۔

> قال الله تعالى على لسان الشيطان الرجيم : قال فَبِعِزَّتِكَ لأُغْوِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ إلا عِبادَكَ مِنْهُمُ الْحُلَصِينَ ﴾ (<sup>()</sup>).
> إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
> وقال رسول الله عَلَيْرَاللهُ :
> ثلاث لا يغلّ عليهن قلب مسلم : إخلاص العمل لله عزّ وجلّ...

> > (۱) ص : ۸۳.

(٢) الفاتحة : ٤.

المخاتمة .... وقال عَبَيْوَلَةُ : وقال عَبَيْوَلَةُ : إنّما نصر الله هذه الأمّة بضعفائها ودعوتهم وإخلاصهم وصلاتهم . وقال عَبَيْوَلَهُ : قال الله تعالىٰ : الإخلاص سرّ من أسراري استودعته قلب من أحببت من عبادي . «بالإخلاص تتفاضل مراتب المؤمنين » . «إعمل لوجه واحد يكفيك الوجوه كلّها » . «اخلص قلبك يكفك القليل من العمل » . «اخلص قلبك يكفك القليل من العمل » . « وقال أمير المؤمنين علي عليمًا : « الإخلاص أشرف نهاية » . « الإخلاص غاية الدين » .

> «الإخلاص ملاك العبادة». «الإخلاص أعلى الإيمان». «الإخلاص شيمة أفاضل الناس». «في إخلاص الأعمال تتنافس أولي النهيٰ والألباب». «كلَّما أخلصت عملاً بلغت من الآخرة أملاً».

«الإخلاص عبادة المقرّبين».

«إنَّ لله عباداً عاملوه بخالص من سرّه فشكـر لهـم بخـالص مـن شكـره، فأولئك تمرّ صحفهم يوم القيامة فرّغاً، فإذا وقفوا بـين يـديه مـلأها لهـم مـن سرّ ما أسرّوا إليه». كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ .... ٨٢ «العمل كلَّه هباء إلَّا ما أُخلص فيه». «أضاع من كان له مقصد غير الله». قال الإمام الصادق للظُّل : «ولا بدّ للعبد من خالص النيّة في كلّ حركةٍ وسكون، لأنّه إذا لم يكن هذا المعنىٰ يكون غافلاً، والغافلون قد وصفهم الله تعالىٰ فقال : ﴿ أُولَـٰئِكَ كَالأَنْعَام بَلْ هُمْ أُضَلُّ ﴾ ، وقال : ﴿ أُولْـٰئِكَ هُمُ الغافِلونَ ﴾ . «ما أنعم الله عزّ وجلّ علىٰ عبد أجلّ من أن لا يكون في قلبه مع الله غيره». وقال أمير المؤمنين على للظِّلْا : «طوبي لمن أخلص لله عمله وعلمه، وحبَّه وبغضه، وأخذه وتركه، وكلامه وصمته، وفعله وقوله». «طوبيٰ لمن أخلص لله العبادة والدعاء، ولم يشغل قـلبه بمـا تـريٰ عـيناه، ولم ينسَ ذكر الله بما تسمع أذناه، ولم يحزن صدره بما أعطيٰ غيره». وقال زين العابدين للطلة في مناجاته : «واجعل جهادنا فيك، وهمَّنا في إطاعتك، وأخلص نيَّاتنا في معاملتك». يقول أمير المؤمنين للظِّلْج : «أين الذين أخلصوا أعمالهم لله، وطهّروا قلوبهم لمواضع نظر الله». يقول الإمام الهادي للظِّلْخ : «لو سلك الناس وادياً وشعباً لسلكت وادي رجل عبد الله وحده خالصاً». وقال رسول الله عَلَيْتِالَة : «العلماء كلُّهم هلكيٰ إلَّا العاملون، والعاملون كلُّهم هـلكيْ إلَّا المخـلصون، والمخلصون في خطر عظيم».

| سة ٨٣                                                                  | الخات  |
|------------------------------------------------------------------------|--------|
| وقال عَلَيْتُوْلَهُ :                                                  |        |
| «إذا عملت عملاً فاعمل لله خالصاً لأنَّه لا يقبل من عباده الأعمال إلَّا |        |
| ن خالصاً».                                                             | ما کار |
| «أخلصوا أعمالكم لله، فإنَّ الله لا يقبل إلَّا ما خلص له».              |        |
| «ليست الصلاة قيامك وقعودك، إنَّما الصلاة إخلاصك وأن تريد بها وجــه     |        |
|                                                                        | الله». |
| قال الإمام الصادق عليَّا في :                                          |        |

«قال الله : أنا خير شريك، من أشرك بي في عمله لم أقبله إلّا ما كمان لي خالصاً».

قال عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ وَأُمِرْتُ لأَنْ أَكونَ أَوَّلَ المُسْلِمينَ ﴾ <sup>(١)</sup>. قال رسول الله عَيْضِيَّالَهُ :

«أيّها الناس، إنّه من لتي الله عزّ وجلّ يشهد أن لا إله إلّا الله مخلصاً لم يخلط معها غيرها دخل الجنّة»، فقام علي بن أبي طالب صلوات الله عليه، قال : يا رسول الله، بأبي أنت وأمّي، كيف يقولها مخلصاً لا يخلط معها غيرها، فسّر لنا هذا حتّى نعرفه ؟ فقال : نعم، حرصاً على الدنيا وجمعاً لها من غير حلّها، ورضىً بها، وأقوام يقولون أقاويل الأخيار ويعملون أعمال الجبابرة، فمن لتي الله عزّ وجلّ وليس فيه شيء من هذه الخصال وهو يقول : لا إله إلّا الله فله الجنّة، فإن أخذ الدنيا وترك الآخرة فله النار».

(۱) الزمر : ۱۱ و ۱۲.

. كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ .... XE . . . . . . . . . . . . . وقال عَدْ اللهُ : «تمام الإخلاص تجنّب المعاصي». وقال أمير المؤمنين للظُّلْخ : «تمام الإخلاص اجتناب المحارم». فهذا كلَّه من قيمة الإخلاص ومقامه الشامخ في حياة المؤمن، وأمَّا حقيقته، فقد قال رسول الله عَلَمُ الله : «إنَّ لكلَّ حقَّ حقيقة، وما بلغ عبد حقيقة الإخلاص حتَّىٰ لا يحبُّ أن يحمد علىٰ شيء من عمل لله ». قال الحواريُّون لعيسي عليُّة : يا روح الله، من المخلص لله ؟ قال : الذي يعمل لله لا يحبّ أن يحمده أحد علىٰ شيء من عمل الله عزّ وجلّ. وقال رسول الله عَنْ الله : أمّا علامة المخلص فأربعة : يسلم قلبه، وتسلم جوارحه، وبذل خيره، وكفّ شرّه. قال أمير المؤمنين على للظِّلا : «من لم يختلف سرّه وعلانيته، وفعله ومقالته، فقد أدى الأمانة وأخــلص العبادة». «الزهد سجيّة المخلصين». «العبادة الخالصة أن لا يرجو الرجل إلا ربّه، ولا يخاف إلا ذنبه». قال الإمام الباقر علظ : «لا يكون العابد عابداً لله حقّ عبادته حتّىٰ ينقطع عن الخلق كلَّه إليه، فحينتذِ يقول هذا خالص لي فيتقبِّله بكر مه».

| Λο | الخاتمة |
|----|---------|
|----|---------|

قال الإمام الصادق للنكلج : «العمل الخالص الذي لا تريد أن يحمدك عليه أحد إلّا الله عزّ وجلّ».

وفي الحجّة البيضاء للمحقّق الفيض الكاشاني عن الغزالي، قال في بيان حقيقة الإخلاص بعد ذكر أقاويل المشايخ : الأقاويل في هذا كثيرة، ولا فائدة في تكمثير النقل بعد انكشاف الحقيقة، وإنَّما البيان الشافي بيان سيِّد الأوَّلين والآخرين، إذ سئل عن الإخلاص فقال : «هو أن يقول ربّي الله ثمّ تستقيم كما أمرت» أي لا تعبد هواك ونفسك، ولا تُعبد إلّا ربّك، وتستقيم في عبادته كما أمرك، وهذه إشارة إلى قطع كلّ ما سوى الله عزّ وجلّ من مجرى النظر وهو الإخلاص حقّاً. وأمّا ما يورث الإخلاص فقد قال أمير المؤمنين على عليُّلاٍ : سبب الإخلاص اليقين. الإخلاص ثمرة اليقبن. إخلاص العمل من قوّة اليقين وصلاح النيّة. الإخلاص ثمرة العبادة. إنَّ إخلاص العمل اليقين. علىٰ قدر قوّة الدين يكون خلوص النتة. ثمرة العلم إخلاص العمل. قلُّل الآمال تخلص لك الأعبال. أوّل الإخلاص اليأس مممّا في أيدى الناس . من رغب فيما عند الله أخلص عمله. قال الإمام الباقر على : إدفع عن نفسك حاضر الشرّ بحاضر العلم، واستعمل حاضر العلم بخالص

كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟ العمل، وتحرّز في خالص العمل من عظيم الغفلة بشدّة التـيقّظ، واستجلب شـدّة التيقّظ بصدق الخوف. وأمّا ما يمنع الإخلاص، فقال للنَّلْة : كيف يستطيع الإخلاص من يغلبه هواه. وأمّا آثار الإخلاص، فقد قال رسول الله عَلَيْوَاللهُ : ما أخلص عبد لله عزّ وجلّ أربعين صباحاً إلّا جرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه. قال الله عزّ وجلّ : لا أطَّلع علىٰ قلب عبد فأعلم منه حبّ الإخلاص لطاعتي لوجهي وابتغاء مرضاتي إلّا تولّيت تقويمه وسياسته. وقال أمير المؤمنين على للظِّلْإ : غاية الإخلاص الخلاص. المخلص حريّ بالإجابة. بالإخلاص ترفع الأعمال. لو خلصت النيّات لزكت الأعمال. عند تحقّق الإخلاص تستنير البصائر. من أخلص النيَّة تنزَّه عن الدنيَّة. في إخلاص النيّات نجاح الأمور. أخلص تنل. من أخلص بلغ الآمال. ثمرة العلم إخلاص العمل.

وقال الإمام زين العابدين عليُّ في رسالة الحقوق :

| ٨Y | <br>الخاتمة |
|----|-------------|
|    |             |

فأمّا حقّ الله الأكبر عليك، فأن تعبده لا تشرك به شيئاً، فإذا فـعلت ذلك بإخلاص، جعل لك على نفسه أن يكفيك أمر الدنيا والآخرة. قال المسيح عليَّلا :

يا عبيد السوء، نقّوا القمح وطيّبوه وأدقّوا طحنه تجدوا طعمه ويهنئكم أكله، كذلك فأخلصوا الإيمان وأكملوه تجدوا حلاوته وينفعكم غبّه.

وفي الدعاء عند زين العابدين للظُّلا :

اللهمّ صلّ علىٰ محمد وآل محمد واجعلنا ممّن جاسوا خلال ديار الظالمين، واستوحشوا من مؤانسة الجاهلين، وسعوا إلى العلم بنور الإخلاص.

فهذا معنى الإخلاص وحقيقته وآثاره في النفس والمجتمع، وإنّ الموفّق العاقل المصيب من كان مخلصاً في نواياه وأعماله، ومن قلّة العقل أن يعمل الإنسان لغير ربّه، كما قال الإمام الباقر للظِّلا : ما بين الحقّ والباطل إلّا قلّة العقل. قيل : وكيف ذلك يا ابن رسول الله ؟ قال : إنّ العبد يعمل العمل الذي هو لله رضيَّ فيريد به غير الله، فلو أنّه أخلص لله لجاءه الذي يريد في أسرع من ذلك<sup>(۱)</sup>.

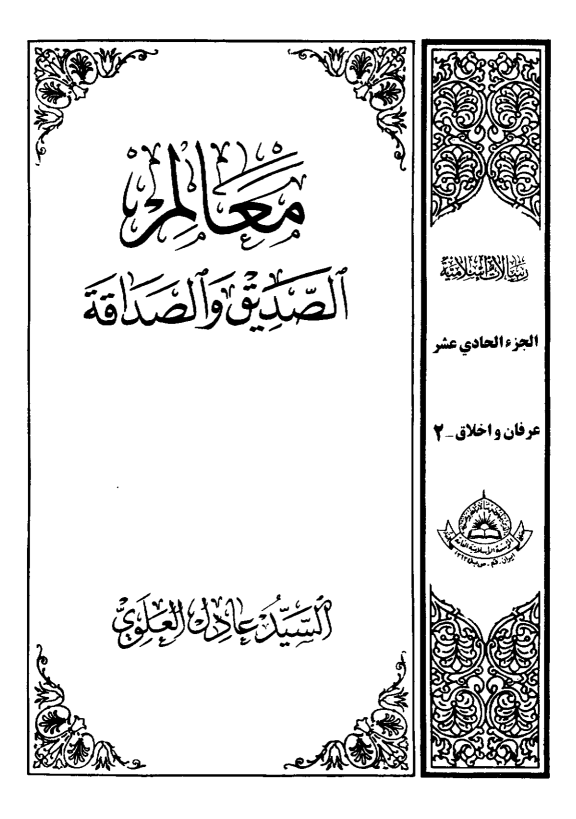
اللهمّ ارزقنا الإخلاص واليقين، وخير الدنيا والديــن، ووفَّـقنا للــتوفيق، واجعله لنا خير رفيق، وما توفيقي إلّا بالله عليه توكّلت وإليه أُنيب.

(١) الروايات من ميزان الحكمة ٣ : ٥٦.

| كيف أكون موفّقاً في الحياة |  | ** |
|----------------------------|--|----|
|----------------------------|--|----|

الفهرس

| ۳  | ······                     | التمهيد |
|----|----------------------------|---------|
| Υ  | م الوقت والفرصة            | أغتنا   |
| ٩  | والرجاء في الحياة          | الأمل   |
| 11 | ، في الحياة والصبر من أجله | الهدف   |
|    | الطريق ووضوح المسلك        | معرفة   |
| ۱۷ | سار على الأتعاب الكاذبة    | الانتص  |
| ۱٩ | النفس بالنجاح              | تلقين   |
| ۲. | ص في العمل                 | الإخلا  |
| 21 |                            | الخاتمة |
| ٤١ | ار التوفيق ومعناه          | آژ      |
| ٤٥ | دة الكلام                  | زبا     |
| 77 |                            | الفهرء  |



موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

شابك ١ \_ ٩ \_ ٩١٩٠٧ \_ ٩٦٤ ISBN 964 - 91907 - 9 - 1 شابك X \_ ١٨ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد) ( Vol. Set) (دورة ١٠٠ جلد) ٩64 - 5915 - 18 - X

الاهداء

إلىٰ كلّ من يبحث عن الصديق الصادق، والشفيق الحاذق، والأخ الموافق. إلىٰ من يطلب خير الأخلاق في دنيا الأصدقاء. إلىٰ كلّ أصدقائي وأحبّائي أقدّم هذه العجالة وميض من معالم الصديق والصداقة في رحاب أحاديث أهل البيت للميتينين سائلاً العليّ القدير أن يوفّقهم ويسدّد خطاهم ويسعدهم في الدارين ونلتقي معهم في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، علىٰ سُررٍ متقابلين. مع فائق التحيّات، وسلامٌ من ربّ العالمين. أخوكم في الدين العبد

بسم الله الرحمن الرحيم

## قهيد

الحمد لله الذي أمرنا لنكون مع الصادقين، والصلاة والسلام علىٰ أشرف خلق الله محمّد الصادق الأمين، وعلىٰ آله الأئمة الصادقين الهداة المهديّين، لا سيّمّ بقيّة الله في الأرضين، عجّل الله فرجه الشريف.

«يا صديق من لا صديق له »<sup>(۱)</sup>.

وردت هـذه المـقطوعة النـورانـية في كـثيرٍ مـن مـناجاة وأدعـية الأئمـة الأطهار للمَجَلِّهُ، هي تشير إلىٰ أنّ الصديق الأوّل الذي يسـتحقّ كـلّ الصـداقـة، وتتجلّى معه مفاهيمها وحقيقتها، وإنّها لا يقاس بها في حسنها وفضلها وضرورتها وتقدّمها، هو الله سبحانه وتعالىٰ.

فإنَّه خير رفيق لمن لا رفيق له، وخير صديق لمن لا صديق له، خير مؤنس لمن لا مؤنس له، عماد من لا عماد له، ذخر من لا ذخر له، سند من لا سند له...

فهو الواجب الوجود المستجمع لجميع صفات الكمال والجمال، فإنّه مطلق الكمال والكمال المطلق، ومن عظمته ورحمته وشفقته، أن يكون صديقاً لعبده

(١) من كتاب «مفاتيح الجنان»، في دعاء جوشن الكبير.

الذي لا يملك شيئاً، الجاهل العاجز، فما أكرمه وأعـظمه ؟ ! ومـا أروع صـداقـته ورفاقته ؟ !

وهل يفتقر الإنسان إلىٰ صديق آخر بعد صداقته ؟ إلّا إلىٰ أولئك الذين هم مظهر صدق الله، فإنّ صداقتهم من صداقة الله، كالأنبياء والأوليـاء ومـن يحـذو حذوهم من العلماء والصلحاء.

أجل : ماذا يقصد ويراد من الصداقة ؟ وما هي أهدافها ؟ أليس المؤانسة ورفع الهمّ والغمّ وقضاء الحاجة، والدفاع عند مداهمة العدوّ، ورفع المشاكل ودفع المصاعب، وتمشية الأمور، وتبطوير العمل والتبحدّث والمذاكرة وغبير ذلك من القضايا الفردية والاجتماعية التي يتوخّاها الإنسان من الصداقة ؟

وكلّ هذا يصل إليه المؤمن ويحصل عليه لو صادق ربّه الكريم، فإنّه ينال كلّ ذلك على النحو الأتمّ والأفضل، بل لا يقاس به شيء، فمن كان ربّه العالم بكلّ شيء، القادر على كلّ شيء، صديقه ورفيقه في الحياة، فإنّ ذلك يعني أنّ العلم المطلق والقدرة المطلقة والحياة المطلقة، وباقي الصفات العليا والأسماء الحسنى، على نحو الأبدية والأزلية والسرمدية، وبلا نهاية تواكبه وتسايره في حياته الروحية الدنيوية والأخروية، حتى يصل إلى قاب قوسين أو أدنى، في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، صادق في وعده وكرمه وجوده، فماذا يحتاج الإنسان بعد هذا ؟ إ أليس من كان شه له ؟ وهل بعد هذا المقام العظيم مقام ودرجة ورفعة ؟ هيهات هيهات، ولا يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم.

فالصديق الأوّل هو الله سبحانه وتعالىٰ، وهو أحقّ بالصداقة، ثمّ يستحقّها كلّ من عليه اسم الله عزّ وجلّ، فإنّه موضع الصداقة حقّاً. وإنّها أحقّ بـالموافـاة والبذل، كصداقة الأنبياء والأوصياء والأولياء، ومن يسـلك مسـلكهم، ويـنهج تمهيد .....۷

منهجهم، فإنّه أولى بالصداقة، ولا بأس لو سمّيناها بالصداقة الدينية أو الأخرويّة، فإنّ بدايتها وأساسها على الدين، ونهايتها وغايتها الآخرة، فمثل هذه الصداقة تدوم إلى يوم القيامة، يوم يكون الأخلّاء والأصدقاء بعضهم لبعض عدوّاً إلّا المتّقين، فإنّهم أسّسوا صداقتهم من اليوم الأوّل على التقوى، فهي أحقّ أن تقام وتبق، وتؤتي أكلها، وتعطي ثمراتها في الدنيا والآخرة، فصداقتهم صداقة تقوائية إلهيّة ربّانية، تحوطها هالات قدسية ونفحات سبحانية، خلافاً لأهل الدنيا وصداقتهم الماديّة الدنيوية، التي تؤسّس على المطامع والمصالح المزيّفة والزائلة، وعلى المال والجاه والرئاسة وحبّ الدنيا والوسوسات الشيطانية، فمثل هذه الصداقة بنيت على جرفٍ هارٍ، نهايتها نار جهنّم وبئس المصير.

فلا بدّ أن نعرف من هو الصديق الصادق المـصدّق في حـياتنا الدنـيويّة. الذي تتمثّل فيه الصداقة الإلهيّة، والتي تصاحبنا إلى يوم القيامة، يوم لا ينفع فيه مالٌ ولا بنون إلّا من أتى الله بقلبٍ سليم.

فلا بدّ أن نعرف من نعاشره في حـياتنا، فـإنّ الطـبع يكسب في الصـفات والأخلاق، وأنّ المرء يُعرف بخليله وصاحبه وصديقه، فمن هـو الصـديق حـقاً ؟ وما هي الصداقة الواقعيّة ؟

هذا ما أردنا أن نصل إليه مـن خـلال هـذه الرسـالة الجـملة والخـتصرة، وقد صغت مباحثها في مقدّمة وفصول ستّة وخاتمة :

> المقدّمة : ضرورة الصديق في حياة الإنسان. الفصل الأوّل : نماذج ممّن تضرّ معاشرتهم. الفصل الثاني : كيفية كسب الأصدقاء ومودّتهم. الفصل الثالث : أفضل صاحب وأكمل صديق.

٨ ..... معالم الصديق والصداقة وأرضيّتها. الفصل الرابع : أجواء الصداقة وأرضيّتها. الفصل الخامس : من آداب الصداقة. الفصل السادس : المؤثّرات في عالم الصداقة. الخاعة : حقوق الأسرة والأقرباء. كلّ ذلك من خلال الآيات القرآنية وفي رحاب أحاديث أئمّة أهـل البـيت الأطهار عليَتِلام.

ومن الله التوفيق والسداد.

## المقدّمة

ضرورة الصديق في حياة الإنسان

الحياة الإنسانية تمـتاز عـن العـجماوات بـالعقل وبـالألفة وروح التـفاهم والعلاقات الاجتماعية والصداقات الحميمة.

واعلم أنّ عالم الأصدقاء الذي له دعائم وأُسس خاصّة لا تقوم ولا تـدوم إلّا بتوافرها وتعضّدها بسنن وآداب خاصّة، وقد اهتمّ عـلماء الاجـتماع والنـفس والأخلاق بتشييدها وبيانها ودراستها في كلّ جوانبها وحقولها، وإن كـان القـدر الجامع لتلك الأسس هو عبارة عن الحـبّة والتمسّك بـالأخلاق الحـميدة والآداب الجيدة.

فصنّف العلماء في وادي الصداقة والأصدقاء مصنّفاتهم القيّمة ومؤلّفاتهم الثمينة، كلّ واحد ينظر إليها من منظاره الخاصّ، ولما يحمل من خلفيّات شقافيّة، ربما تنحرف عن الحقائق والواقع، لعدم إحاطتهم بمكنونات الإنسان وزوايا ضميره وجوانحه، فيحسب أنّه عرف الإنسان، وقدّم له ما يصلحه ويعالج أمراضه الفردية والاجتماعيّة، ولكن كالظمآن الذي يحسب السراب ماءً.

ولكن من ارتبط بالوحي، وكان علمه من الله جلّ جـلاله العـالم بـالخفايا والسرائر، كـالأنبياء وأوصـيائهم، فـإنّهم في تـربية الإنسـان يـصيبون الهـدف

ولم ينحر فوا عن الصواب والحقيقة، لما يحملونه من العلم اللَّدنَّي المطابق للواقع.

ومن هذا المنطلق إنما نذكر في هذه العجالة التي تدور مباحثها حول الصديق والصداقة بعض الأحاديث<sup>(١)</sup> الشريفة الواردة عن الرسول الأكرم وأهل بسيته الأطهار طبيكي لنقف بكلّ صدق وإخلاص على معالم الصداقة والأصدقاء، فإنّ من نهج وسار على كتاب الله القرآن الكريم، وسنّة الرسول الأكرم عَلَيْوَالْهُ ومنهاج الأئمة المعصومين طبيكي فقد سعد في الدنيا والآخرة، ونال شرف الإنسانية، وتسلّق قم الكمال، وحلّق في آفاق الحياة الطيّبة والعيش الرغيد.

قال أمير المؤمنين علي عليَّلاٍ ناصحاً ولده : «بُــنيّ : الصــديق ثمّ الطــريق»، فمن أراد أن يسلك طريق الحياة بزاد وراحلة وأمان وسلامة، لا بدّ له من الصديق الذي يكنّ لأخيه الصدق والصفاء والحبّة والوفاء، فيعينه في حلّ مشاكل الحــياة

(١) نقلت الأحاديث من كتاب «الصداقة والأصدقاء» للسيد هادي المدرسي، ونهجت في هذه الرسالة منهج كتابه، وقد جاء معظم الروايات في كتاب «مصادقة الإخوان» للشيخ الصدوق عليه الرحمة، وكتاب «كيف تكسب الأصدقاء» للسيد الحيدري، و «ميزان الحكمة» للشيخ ريشهري ٥ : ٢٩٢ ـ ٢١٥ و ١ : ٤٢ ـ ٢٤ ـ ٢٤ باب الأخوة، وجار الأنوار ٧٧ و ٧٤ : ١٧٣ باب فضل الصديق وحدود الصداقة والصفحة ١٨٢ باب من ينبغي مجالسته ومصادقته ومصاحبته، وكتاب «الصحبة» من كنز العمّال ٩ : ٣ وقد كتب علياء الغرب في هذا المضار أيضاً، منهم الكاتب الشهير ديل كارنجي وكتاب وقد كتب علياء الغرب في هذا المضار أيضاً، منهم الكاتب الشهير ديل كارنجي وكتابه المعروف «كيف تكسب الأصدقاء»، فراجع الروايات الشريفة، وقد ذكرت كثيراً منها في هذه الرسالة لتقف على الحقيقة التي قالها أئمة أهل البيت عليمي قبل أرسعة عشر قرناً، في هذه الرسالة لتقف على الحقيقة التي قالها أئمة أهل البيت عليمي في أفن يُتَبَعَ أمن لا يَحْدي إلاً أنْ يُمْدى في (القرآن الكريم، يونس : ٣٥) قال رسول ﷺ : «أبى الله عـزّ وجـل لصـاحب الخـلق السيّء بـالتوبة، فقيل له : وكيف ذلك يا رسول الله ؟ فقال : إذا تاب من ذنب وقع في ذنب أعـظم منه»، وهذا يصدق في الجماعات والمجتمعات أيضاً. وأمّا حسن الخلق فـبه يـعمر البلاد.

كما قال الرسول الأكرم : «أكثر ما تلج به أمّتي الجنّة : تـقوى الله وحسـن الخلق، وهما يعمران البلاد ويزيدان في الأعمار».

ولقد كانت دعوة الأنبياء هي إصلاح الناس وهدايتهم نحو الله، وما فيه الخير والسعادة، قال النبيّ الأعظم : «إنّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق»، كما إنّ روح العبادات والطقوس الدينية، إنّما هي الإصلاح الأخلاقي، فعندما تمدح امرأة عند الإمام الصادق عليَّلاً بالصوم والصلاة يسأل عليَّلاً عن كيفيّة معاملتها مع جيرانها، فيذمّوها، فيقول عليَّلاً : «إذن لا خير في صلاتها وصيامها».

ويقول الحديث الشريف : «كم من صائم ليس له مـن صـومه إلّا الجـوع والعطش، وكم من قائم ليس له من قيامه إلّا السهر والتعب» وكم من إنسانٍ جرّه حسن خلقه إلى جنّات النعيم .

فلا بدَّ لنا من حسن الخلق، وعلينا أن نستخب ونختار الصديق الجسيّد، فإنَّ الجليس يؤثَّر في طباع الإنسان (لا تسربط الجسرباء حسول صحيحةٍ خسوفي علىٰ الصحيحة أن تجرب)، ويقول أمير المؤمنين عليَّلاٍ : «إيّاكم ومجسالسة المسلوك وأبناء الدنيا، فني ذلك ذهاب دينكم ويعقبكم نفاقاً، وذلك داء دويّ لا شفاء له، ويورث قساوة القلب ويسلبكم الخشوع، وعليكم بالأشكال من الناس والأوساط منهم فعندهم تجدون معادن الجواهر».

ويقول لقمان الحكيم لولده : «يا بني، صاحب العلماء واقرب منهم وجالسهم وزرهم في بـيوتهم، فـلعلّك تشـبههم فـتكون مـعهم، واجـلس مـع صـلحائهم فربما أصابهم الله برحمة فتدخل فيها فيصيبك، وإن كنت صالحاً فابعد من الأشرار والسفهاء فربما أصابهم الله بعذاب فيصيبك معهم»<sup>(۱)</sup>.

(١) وقال أمير المؤمنين علي ﷺ : «صحبة الأشرار تكسب الشرّ كالريح إذا مرّت بالنتن حملت نتناً»

قال للله : «مصاحب الأشرار كراكب البحر إن سلم من الغرق لم يسلم من الفرق »، و «إيّاك ومصاحبة الشرّير، فإنّه كالسيف المسلول يحسن منظره ويقبح أثره ». ويقول الإمام الصادق للله : «اصحب من تتزيّن به، ولا تصحب من يتزيّن بك ». وقال الأمير لله : «أكثر الصواب والصلاح في صحبة أولي النُهيٰ والألباب »، ( صاحب الحكماء وجالس الحلماء، وأعرض عن الدنيا تسكن جنّة المأوىٰ »، « صاحب العقلاء وجالس العلماء واغلب الهوىٰ ترافق الملأ الأعلىٰ »، « صحبة اللبيب حسياة الروح »، « عـجبت لمـن العلماء واغلب الهوىٰ ترافق الملأ الأعلىٰ»، «

| ۱۳                              | المقدّمة / ضرورة الصديق في حياة الإنسان |
|---------------------------------|-----------------------------------------|
| علىٰ دين خيليله، فيلينظر أحيدكم | ويقول الرسول الأعظم عَتَوْلَهُ : «المرء |

يرغب في التكثّر من الأصحاب كيف لا يصحب العلماء الألبّاء الأتقياء الذين يغنم فضائلهم وتهذّبه علومهم وتزيّنه صحبتهم»، «من دعاك إلى الدار الباقية وأعانك عـلى العـمل فـهو الصديق الشفيق».

وقال الإمام الصادق للخلَّة : « أنظر كلَّ من لا يفيدك منفعة في دينك فلا تعتدنَّ به ولا ترغبنَّ في صحبته ، فإنَّ كلَّ ما سوى الله تبارك وتعالىٰ مضمحلٌ وخيم عاقبته » .

وقال الأمير عليه الله عنه الم يصحبك معيناً على نفسك فصحبته وبال عليك إن علمت ». .

ويقول الرسول عَلَيْوَاللَّهُ : «من لم تنتفع بدينه ودنياه فلا خير لك في مجالسته، ومن لم يوجب لك فلا توجب له ولا كرامة »، «احذر مصاحبة الفسّاق والفجّار والمجاهرين بمعاصي الله »، «احذر من الناس ثلاثة : الخائن والظلوم والنّام، لأنّ من خان لك خانك، ومن ظلم لك سيظلمك، ومن نمّ إليك سينم عليك »، «إذا سمعت أحداً يتناول أعراض الناس فاجتهد أن لا يعرفك فإنّ أشق الأشخاص به معارفه »، «لا خير لك في صحبة من لا يرى لك مشل الذي يرى لنفسه »، «اتقوا من تبغضه قلوبكم »، «إيّاك ومعاشرة متتبّعي عيوب الناس فإنّه لم يسلم مصاحبهم منهم »، «لا تصاحب همّازاً فتعد مرتاباً »، «صديق الجاهل متعوب منكوب »، «عدوً عاقل خيرً من صديقٍ أحمق »، «ألا كلّ خلّةٍ كانت في الدنيا في غير الله عزّ وجلّ فإنّها تصير عداوة يوم القيامة »، «توقّوا مصاحبة كلّ ضعيف الخير قوي الشرّ خبيث النفس، إذا خاف خنس وإذا أمن بطش »، «إيّاك ومعائلة السفلة فإنّ خالطة السفلة لا تودّي إلى خير »، «إيّاك وصحبة من ألهاك وأغراك في عندك في عدار الناس

قال الإمام السجّاد : « يا بني ، إيّاك ومصاحبة القاطع لرحمه ، فإنّي وجدته ملعوناً في كتاب الله في ثلاث مواضع »، « إيّاك ومصاحبة الكذّاب ، فإن اضطررت إليه فلا تصدّقه ولا تعلمه أنت تكذّبه ، فإنّه ينتقل عن ودّك ولا ينتقل عن طبعه » . راجع ميزان الحكمة ٥ : ٣٠٥.

من يخلل».

ويقول الإمام الحسن للنَّلْهِ : «لا تواخٍ أحداً حتّى تعرف موارده ومصادره، فإذا استطبت الخبرة ورضيت العشرة فأخه على إقالة العثرة والمواساة في العُسرة».

وقال الله سبحانه : ﴿ وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْنِ نُقَيِّضُ لَـهُ شَـيْطاناً فَـهُوَ لَـهُ قَرِينٌ ﴾<sup>(١)</sup>، ويقول سبحانه : ﴿ وَقَيَّضْنا لَهُمْ قُرَناءَ فَزَيَّنوا لَهُمْ ما بَيْنَ أَيْديهمْ وَما خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ القَوْلُ فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الجِنِّ ﴾<sup>(١)</sup>، ومـا أروع هـذه الآيـة الشريفة التي تبيّن مصير قرين السوء ومن يتركه في الدنيا، فـيقول عـلى لسانه : ﴿ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنَّهُ كَانَ لِي قَرِينٌ يَقُولُ إِنَّكَ لَمِنَ الصَّادِقِينَ أَإِذَا مِتْنا وَكُنَّا تُراباً وَعِـظاماً إِنَّا لَمَدينونَ قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَلِّعُونَ فَاطَّلَكَ فَرَآهُ في سَواءِ الجَحِمِ قَالَ تاللهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدينِ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِي لَكُنْتَ مِنَ المُحْمِونَ فَاطَّلَكَ فَرَآهُ في سَواءِ الجَحِمِ قَالَ تاللهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدينِ وَلَوْلا نِعْمَةُ رَبِي لَكُنْتَ مِنَ المُحْمَدينَ ﴾<sup>(٢)</sup>، ومثل هؤلاء الأصدقاء الذين يشكّكون بالعاد وبفاهم الذين ومعالمه ليردوا بأصحابهم عاقبتهم سوء الذين يشكّكون أن لا نخاطهم إلا من أجل هذا يتهم وإصلاحهم، وإصلاحهم ما قَلْهُ ما يُعْوَى أَنْ يَعْمَ

قال رسول الله ﷺ : «خياركم أحسنكم أخلاقاً الذين يألفون ويؤلفون»؛ فــالإسلام يـدعو إلى التـحابب والتآلف والصـداقـة التي تـبتنىٰ عـلى التـقوىٰ، فإنّ الأخلاء كما قال الله تعالىٰ : ﴿ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ إِلّا المُتَّقِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

وقال النبيّ محمّد ﷺ : «إنّ المؤمن يسكن إلى أخيه ما يسكن الظمآن إلى الماء البارد».

- (١) الزخرف : ٣٦.
- (٢) فصّلت : ٢٥.
- (٣) الصافًات : ٥٣.
- (٤) الزخرف : ١٧.

وقال الإمام الصادق للتَّلَا : «لكلَّ شيء شيء يستريح إليه، وإنَّ المؤمن يستريح إلىٰ أخيه ما يستريح الطير إلىٰ شكله».

وود المؤمن للمؤمن من أفضل شعب الإيمان، فلا بدّ من صديق وخليل مؤمن في الحياة، بل الله سبحانه اتّخذ لنفسه خليلاً، حيث يقول سبحانه في كتابه الكريم : ﴿ وَٱتَّخَذَ اللهُ إِبْراهيمَ خَليلاً ﴾<sup>(۱)</sup>.

ويقول الرسول الأكرم : «ما استفاد امرئ مسلم فائدة بعد فائدة الإسلام مثل أخٍ يستفيده في الله».

ويقول الأمير للنَّلِلا : «خير الإخوان من كانت في الله مودّته»، «على التواخي في الله تخلص المحـبّة»، «إخـوان الديـن أقـرب للـمودّة»، فـالصداقـة في الإسلام ليست من أجل المصالح الشخصيّة والدنيا الدنيّة، وإنّما هي مـن أجـل المبادئ الدينية، والقيم الأخلاقية، ونعيم الجنّة.

وعلينا أن نعاشر الناس خير معاشرة فيقول الأمير عليَّلا : « خالطوا الناس مخالطة إن عشتم معها حنّوا إليكم وإن متّم معها بكوا عليكم».

ويقول الرسول عَلَيْطَالُهُ : «أحبّكم إلى الله الذين يألفون ويؤلفون، وأبـغضكم إلى الله المشّاؤون بالنميمة المفرّقون بين الإخوان».

كلَّ ذلك إيماء إلى المسلم بالحياة الجماعية والابتعاد عـن العـزلة المـذمومة : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْـتَعينُ أَهْـدِنا الصِّراطَ المُسْـتَقيمَ صِراطَ الَّـذينَ أَنْـعَمْتَ عَـلَيْهِمْ غَيْرِ المَغْضوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) النساء : ١٢٥.

(٢) الحمد: ٤ - ٧.

ويقول الأمير عليَّلا : «لقاء الإخوان مغنم جسيم وإن قلّوا»، «أعجز الناس من عجز عن اكتساب الإخوان، وأعجز منه من ضيّع من ظفر به منهم»، «المرء كثيرٌ بإخوانه».

يقولون إنّ الموت صعبٌ على الفتىٰ مفارقة الأحباب والله أصعب

\* \* \*

تكثر من الإخوان ما استطعت إنّهم كنوز إذا ما استنجدوا وظهور وليس كثيراً ألفُ خـلٍّ وصـاحبٍ وإن عـــدوّاً واحـــداً لكـــثيرُ

وقال الإمام الصادق للتَّلَّةِ : «أكثروا من الأصدقاء فإنّهم ينفعون في الدنيا والآخرة، أمّا الدنيا فحوائج يقومون بها، وأمّا الآخرة فأهل جهنّم قالوا : فما لنــا من شافعين ولاصديقٍ حميم».

ويقول الرسول الأكرم عَلَيْظَالَةُ : «ما أحدث عبد أخاً في الله إلّا وأحدث الله له درجة في الجنّة ».

ويقول الإمام الرضا طلِّلَةِ : «من استفاد أخاً في الله فقد استفاد بيتاً في الجنّة». ويقول الإمام الباقر طليَّةِ : «من استفاد أخاً في الله علىٰ إيمان الله ووفاء بلقائه طالباً لمرضاة الله فقد استفاد شعاعاً من نور الله وأماناً من عذاب الله وحجّة يفلح بها».

فالصديق والأخ في الله، فيه فوائـد جمّـة في الدنـيا والآخـرة، والاعـتزال الممدوح ما كان عن القوم الفاسقين، كما فعل إبراهيم الخليل وأصحاب الكـهف، ويقول الرسول الأكرم عَنَيْوَالَهُ : «الوحدة خير من قرين السـوء»، ويـقول عَنَيْوَالَهُ : «من كان يؤمن بالله واليوم الإخر فلا يجلس في مجلس يُسبُّ فيه إمام ويعاب فيه مسلم، إنّ الله يقول : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخوضونَ في آياتِنا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ يَخوضوا المقدّمة / ضرورة الصديق في حياة الإنسان ..... ١٧

في حَديثٍ غَيْرٍهِ فَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطانُ فَلا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرِىٰ مَعَ القَوْمِ الظَّالِمِنَ ﴾ <sup>(١)</sup>. ويقول الأمبر عليَّلاٍ : «إيّاك ومصاحبة الفُسّاق، فإنّ الشرّ بالشرّ سلحق».

ويقول الامير عليه ؛ «إياك ومصاحبه الفساق، فإن الشر بالشر يلحق». فالعاقل يأنس بذكر الله ويستوحش من الناس ومن مجتمع مضمحلّ، ويسمودها الرذالة والخباثة، والمكر والحيلة، والتكالب كالحيوانات الضارية.

وأمّا مع إخوان الثقة فيسعىٰ إلىٰ معاشرتهم ومرافقتهم بكلّ ما في وسعه<sup>(٢)</sup>، فإنّ الحياة تحلو مع إخوان الصفا والمحبّة، ويقول أمير المؤمنين للكِّلا : «من لانت عريكته وجبت محبّته، من خشنت عريكته أفـقرت حـاشيته»، فـليس بأخ من ضيّعت حقوقه»، فعلىٰ كلّ واحد أن يراعي حقوق الصداقة بكلّ اتّزان واعتّدال، بلا تفريط ولا إفراط، كما جاء في الحديث الشريف : «أحبب حـبيبك هـوناً مـا، عسىٰ أن يكون بغيضك يوماً ما، وأبغض بغيضك هوناً ما، عسىٰ أن يكون حبيبك يوماً ما».

ثمّ الأصدقاء علىٰ نوعين، كما صنّف ذلك أمير المؤمنين عـليّ للنَّلِّا ، فـقال : «الإخوان صنفان : إخوان الثقة وإخوان المكاشرة، فإخوان الثقة كالكفّ والجناح والأهل والمال،: فإذا كنت في أخيك علىٰ ثقة، فـابذل له مـالك ويـدك، وصـافِ

- (١) الأنعام : ٦٨.
- (٢) عن أمير المؤمنين علي عليه عليه : «الصديق أقرب الأقارب»، «الصديق أفسطل الذخرين»، «من لا صديق له لا ذخر له»، «الأصدقاء نفس واحدة في جسوم متفرّقة». ويقول الإمام الصادق عليه : «لقد عظمت منزلة الصديق حتى أهل النار ليستغيثون به ويدعون به في النار قبل القريب الحميم، قال الله مخبراً عنهم : ﴿ فَمَا لَنا مِنْ شافِعينَ وَلا صَديقٍ مَميم ﴾ (ميزان الحكمة ٥ : ٢٩٦).

من صافاه وعادِ من عاداه واكتم سرّه، وأظهر منه الحسن، واعملم أنّهم أقملً من الكبريت الأحمر ! وأمّا إخوان المكاشرة فإنّك تصيب منهم لذّتك ولا تمقطعنّ ذلك منهم ولا تطلبنّ ما وراء ذلك من ضميرهم، وابذل لهم ما بذلوا لك من طلاقة الوجه وحلاوة اللسان».

والإمام الصادق للتَّلِّهِ يقسَّم الأصدقاء إلىٰ ثلاثة أقسام : «الإخوان ثلاثة : واحد كالغذاء الذي يحتاج إليه في كلَّ وقت وهو العـاقل، والثـاني فيمـعنى الداء وهو الأحمق، والثالث في معنى الدواء وهو اللبيب».

وإذا أردت أن تعرف إخوانك ومن أيّ صنفٍ هم فاختبرهم، فيقول الأمير عليه الله بعرف الناس إلاّ بالاختبار»، و «لا تثق بالصديق قبل الخبرة»، و «لا ترغبنّ في مودّة من لم تكتشفه»، و «من قـلّب الإخـوان عـرف جـواهـر الرجال»، فتختبره بقلبك أوَّلاً: فهل تحبُّه وتهواه، فـ إنَّ «الأرواح جــنود مجــنَّدة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف». فالقلوب شواهد، وجاء في الحديث الشريف : «إعرف المودّة لك في قلب أخيك بما له في قلبك»، و «انبظر قلبك فإن أنكر صاحبك فإنَّ أحدكما قد أحدث شيئاً»، وثانياً : الاختبار بالمال ومقدار نصرته المالية عند احتياجك، فقد جاء في الحديث الشريف: « ثلاثة لا تعرف إلَّا في ثلاثة : لا يعرف الحليم إلَّا عند الغضب، ولا الشجاع إلَّا عند الحرب، ولا الأخ إلَّا عند الحاجة»، ومن أبرز الحاجات بذل الروح والمال، فالأخ المواسى في الفاقة والحاجة هو الصديق حقًّا، وقد ضرب أصحاب الإمام الحسين أروع مثال في معالم الصداقة والفداء وذلك ليلة عـاشوراء حـينما أيـقنوا بـالشهادة والمـوت فـقالوا: «أبا عبد الله أكلتنا السـباع أحـياء إن فـارقناك، ووالله لو كـانت الحـياة بـاقية، وما كان بعد الموت شيء، لآثرنا الموت معك على الحياة مع هؤلاء». المقدّمة / ضرورة الصديق في حياة الإنسان .....

ثمّ الصديق المحبّ له علامات، فقد قال رسول الله عَلَيْكُولُهُ : «صديق المحبّة في ثلاثة : يختار كلام حبيبه على كلام غيره، ويختار مجالسة حبيبه على مجالسة غيره، ويختار رضى حبيبه على رضى غيره»، وعليك أن تمتحن صديقك في الشدائد كما تمتحن فيها، وفي الحديث الشريف : «يمتحن الصديق في ثلاثة، فإن كان مؤاتياً فيها فهو الصديق المصافي، وإلّا كان صديق رخاء لا صديق شدّة : تبتغي منه مالاً أو تأمنه على مال أو مشاركة في مكروه»، و «اختبر صديقك في مصيبتك».

ويقول الأمير عليُّهِ : «في الضيق يظهر حسن مواساة الصديق».

ما أكثر الإخوان حين تعدّهم لكتّم في النائبات قسليلُ

ويقول للنّيّلا : «لا تعدّنّ صديقاً من لم يواسِ بماله»، كما من طرق الاختبار : الإغضاب، فني الحديث الشريف : «إذا أردت أن تعلم صحّة ما عند أخيك فاغضبه فإن ثبت لك على المودّة فهو أخوك وإلّا فلا»، وفي آخر : «من غضب عليك من إخوانك ثلاث مرّات ولم يقل فيك مكروهاً فأعدّه (أي ادّخره) لنفسك»، كما من عوامل الامتحان : السفر، فقد جاء في الحديث الشريف : «لا تسمّي الرجل صديقاً حتّىٰ تختبره بثلاثة خصال : حين تغضبه فتنظر غضبه أيخرجه من حقّ إلى باطل ؟ وحين تسافر معه، وحتىٰ تختبره بالدينار والدرهم».

ثمّ علينا أن نختار من بين الناس أصدقاء، ومن بين الأصدقاء إخواناً تجتمع فيهم الصفات التالية:

العلم: فإنّه ورد في الحديث: «خـذ العـلم مـن أفـواه الرجـال»، ويـقول الأمير للظِّلا : «خير من صاحبت ذوو العلم والحــلم»، و «عـجبت لمـن يـرغب في التكثّر من الأصحاب كيف لا يصحب العلماء»، ويقول للظِّلا : «ينبغي للـعاقل ۲۰ ..... معالم الصديق والصداقة أن يكثر من صحبة العلماء والأبرار»، وفي آخر : «اعلموا أنّ صحبة العالم واتبّاعه دين يدان به وطاعته مكسبة للحسنات، ممحاة للسيتئات، وذخيرة للمؤمنين، ورفعة في حياتهم وفي مماتهم، وجميل الأحدوثة عند موتهم»، وفي آخر : «من مشى إلى العالم خطوتين وجلس عنده لحظتين، سمع منه مسألتين، بنى الله له جنّتين، كلّ جنّة أكبر من الدنيا مرّتين».

ولقهان الحكيم ينصح ولده قائلاً : «من يحالس العلماء يغنم »، «يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك فإنّ القلوب لتحيا بالحكمة كما تحيا الأرض الميتة بـوابـل المطر».

وقال النبيّ عَلَيْهُمْ : زيارة العـلماء أحبّ إلى الله تـعالىٰ مـن سـبعين طـوافاً حول البيت، وأفضل من سبعين حجّة وعمرة مبرورة مقبولة، ورفع الله تـعالىٰ له سبعين درجة، وأنزل الله عليه الرحمة، وشهدت له الملائكة أنّ الجنّة وجبت له.

وقال عَلَيْكُولُهُ : ما من مؤمن يقعد ساعة عند العالم إلّا ناداه ربّه عـزّ وجـلّ : جلست إلى حبيبي، وعزّتي وجلالي لأسكنتك الجنّة معه، ولا أبالي.

وقال عَلَيْهِمْ : يا أبا ذرّ، الجلوس ساعة عـند مـذاكـرة العـلم أحبّ إلى الله من قيام ألف ليلة يصلّى في كلّ ليلة ألف ركعة، والجلوس ساعة عند مذاكرة العلم أحبّ إلى الله من ألف غَزوة، وقراءة القرآن كلّه.

كما عـلينا أن نـعاشر الحـكماء ومـن صـقلته التـجارب، يـقول الرسـول الأكرم ﷺ : «سائلوا العلماء وخاطبوا الحكماء وجالسوا الفقراء».

ويقول الأمير لليَّلَةِ : «صاحب الحـكماء وجـالس العـلماء وأعـرض عـن الدنيا»، فالحكيم يهديك المشورة الصالحة والمفيدة في حياتك، وهلك من لم يكـن له حكيم يرشده، فإنّ نصائح الحكـيم تـعدّ بمـنزلة المشـاعل الوهّـاجة في دروب المقدّمة / ضرورة الصديق في حياة الإنسان ..... ٢١

الحياة. كما علينا أن نصادق من كان عاقلاً، فني الحديث الشريف : «عدوّ عاقل خير من صديق جاهل»، فإنّ الجاهل الأحمق يريد أن ينفعك فيضرّك، فيفسد عليك العمل وإن كان طيّب القلب، وقد جاء في الحديث الشريف : «فساد الأخلاق معاشرة السفهاء، وصلاح الأخلاق معاشرة العقلاء»، وفي آخر : «لا تصحب إلاّ عاقلاً تقيّاً، ولا تخالط إلاّ عالماً زكيّاً، ولا تودع سرّك إلاّ مؤمناً وفياً». والأئمة الأطهار طبيكي ركّزوا علىٰ هذه العلامات : العاقل التق والعالم الزكي والمؤمن الوفي، وهدوا الناس إلىٰ من يحسن معاشرته وحذّروهم عمّن يشين مصادقته، فإنّ الصديق يؤثّر علىٰ قلب الإنسان، ويقول الأمير عليكة : «عارة القلوب في معاشرة ذوي العقول»، ويقول للينية : «من صاحب العقلاء وقر»، وفي آخر : ويذكّرنا بعمله عوالم الآخرة ويشوقنا إلىٰ نعيم الجائة، في الحديث الشريف : «ليكن جلساؤك الأبرار وإخوانك الأتقياء والزهّاد؛ لأنّ الله تعالىٰ يقول في كتابه : «ليكن جلساؤك الأبرار وإخوانك الأتقياء والزهّاد؛ لأنّ الله تعالىٰ يقول في كتابه :

ويقول الإمام الصادق عليَّهُ : «إحذر أن تواخي من أرادك لطمع أو خوف أو فشل أو أكل أو شرب، واطلب مؤاخاة الأتقياء ولو في ظلمات الأرض، وإن أفنيت عمرك في طلبهم، فإن الله عزّ وجلّ لم يخلق على وجه الأرض أفضل منهم بعد النبيّين، وما أنعم الله على العبد بمثل ما أنعم به من التوفيق لصحبتهم»، وفي حديث آخر : «إذا رأيتم الرجل قد أعطي الزهد في الدنيا فاقتربوا منه فإنّه يلقي الحكمة»، وفي آخر : «مجالسة أهل الدين شرف الدنيا والآخرة، ومجالسة الصالحين داعية إلى الصلاح، وآداب العلماء زيادة في العقل» فعلينا أن نبحث عن الأتسقياء الزهّاد لنعاشرهم ونتكامل في مصادقتهم ومراودتهم، وليس الزهد أن لاتملك شيئاً،

بل أن لا يملكك شيء، وقد جمع الزهد في هاتين الكلمتين : ﴿ لِكَنْ لا تَأْسَوْا عَلَىٰ ما فاتَكُمْ وَلا تَفْرَحوا بِما أتاكُمْ ﴾.

وإذا كنت تبحث عن السعادة فقد جاء في الحديث الشريف : «أسعد الناس من خالط كرام الناس»، وفي آخر : «من عاشر أهل الفضائل تنبّل»، أي يكون نبيلاً فاضلاً، وفي الحديث الشريف : «قارن أهل الخير تكن منهم، وبائن أهل الشرّ تبن عنهم»، وفي آخر : «عليك بإخوان الصدق فإنّهم زينة في الرخاء وعصمة في البلاء»، وفي آخر : «أخوك من لا يخذلك عند الشدّة، ولا يقعد عنك عند الجريرة، ولا يخدعك حين تسأله»، وفي آخر : «من عامل الناس فلم يظلمهم، وحدّثهم فلم يكذبهم، ووعدهم فلم يخلفهم فهو ممّن كملت مروءته وظهرت عدالته ووجبت أخوته».

ويقول الإمام الكاظم لليَّلَا : «إيّاك ومخالطة الناس والأنس بهم، إلّا أن تجد منهم عاقلاً ومأموناً فأنس به، واهرب من سائرهم كهربك من السباع الضارية». وفي الحديث النبويّ الشريف : «لا تجالسوا إلّا عند من يدعوكم من خمس إلى خمس : من الشكّ إلى اليقين، ومن الكبر إلى التواضع، ومن العداوة إلى الحبّة، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الرغبة في الدنيا إلى الزهد»، وصديقك : «من إن سألته أعطاك، وإن سكتّ عنه ابتداك»، ففتّش عن الصديق الذي تجـتمع فيه المكارم والفضائل لتسعد في الدارين، فإنّ من سعادة الرء الصديق المؤمن الوفي.

## الفصل الأوّل

## نماذج ممتن تضرّ معاشرتهم

لقد مرّ علينا في المقدّمة ضرورة الصديق في حياة الإنسان، وذكرنا أبرز معالمه الحسنة من الأخلاق القيّمة، وبعض حدود المعاشرة، ومن تـنفع مـصادقته في الدارين. وإليك في هذا الفصل بعض النماذج من أولئك الذين تضرّ مـعاشرتهم ولا تنفع، ثمّ نذكر أهمّ الحقوق التي يجب علينا أن نراعيها في عالم الصداقة.

فأمّا من لا تصحّ معاشرته، ويوجب عزله إصلاحه، أو سلامة الجستمع من التلوّت به، فهم : الأحمق، والبخيل، والفاجر، والكذّاب. فإنّ من أراد أن يكون صالحاً، عليه أن يعاشر الصلحاء، فإنّ الإنسان يكتسب ممّن يعيش معهم، فسعلينا أن نعرض عن الجاهلين. قال الله تعالىٰ : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخْوضونَ في آيساتِنا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ يَخوضوا في حَديثٍ غَيْرَهُ ﴾<sup>(١)</sup>، ويقول سبحانه : ﴿ يَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلىٰ يَدَيْهِ يَقولُ يا لَيْتَني أَتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسولِ سَبيلاً ﴾<sup>(٢)</sup>، ﴿ يا وَيْلَتِي لَيْتَني لَمُ أَتَخِذْ فُلاناً

(١) الأنعام : ٦٧.

(٢) الفرقان : ٢٧.

سبحانه : ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الذَّينَ يَدْعونَ رَبَّهَمْ بِالغَداةِ وَالعَشِيِّ يُريدونَ وَجْهَهُ ﴾<sup>(١)</sup>. ويقول الرسول الأكرم عَلَيْتَوَلَّهُ : «أحكم الناس من فرّ من جهّال الناس ».

وإنّ المرء يعرف بقرينه، يقول الأمير لللَّلَّلَا : «من اشتبه عليكم أمره لم تعرفوا دينه فانظروا إلى خلطائه»، ومن لم يجد الصديق العاقل الذي يجتمع فيه مواصفات الصديق حقاً، فعليه أن يعتزل الجهّال والفسّاق ورجال السوء، فإنّ «الوحدة خيرً من صديق السوء»، ويقول الأمير للَيَّلَا ناصحاً ولده : «يا بني، إيّـاك ومـصادقة الأحمق، فإنّه يريد أن ينفعك فيضرّك».

ويقول الإمام الصادق للنَّلْجَ : «من لم يتجنّب مصادقة الأحمق يوشك أن يتخلّق بأخلاقه»، ويقول للنَّلَج : «إيّاك وصحبة الأحمق فإنّه أقرب ما تكون منه أقرب ما يكون من مساءتك»، وفي آخر : «إيّاك وصحبة الأحمق الكذّاب فإنّه يريد نفعك فيضرّك ويقرّب منك البعيد، ويبعّد عنك القريب، إن ائتمنته خانك، وإن ائتمنك أهانك، وإن حدّثك كذبك، وأنت منه بمنزلة السراب الذي يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً».

ويقول الرسول الأعـظم ﷺ : «أربـع يــــّن القــلب : الذنب عــلى الذنب، وكثرة مناقشة النساء، ومماراة الأحمق، ومحالسة الموتى فقيل : وما الموتى يا رسول الله ؟ فقال : كلّ غنيّ مترف هذا ميّت الأحياء».

ويقول الأمير للظلة : «العـافية عـشرة أجـزاء، تسـعة مـنها في الصـمت، وواحد في ترك مجالسة السفهاء».

وأمّا البخيل، فقد قال الأمير ظيَّلا : «إيّاك ومصادقة البخيل، فإنّه يقعد عنك

(١) الفرقان : ٢٨.

الفصل الأوّل / نماذج ممّن تضرّ معاشرتهم ...... ٢٥ أحوج ما تكون إليه».

والله سبحانه يقول : ﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخَـلَ وَأَسْـتَغْنَىٰ وَكَـذَّبَ بِـالحُسْنَىٰ فَسَـنُيَسِّرُهُ لِلْـعُسْرِىٰ وَما يُغْنِي عَنْهُ مالُهُ إذا تَرَدَّىٰ ﴾<sup>(١)</sup>، وقال سبحانه : ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَـفْسِهِ فَاُولَـٰئِكَ هُمُ المُفْلِحونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فالمفلح من طهّر نفسه من البخل، ولقد سمع أمير المؤمنين علي للله الخراب يقول : إنّ الشحيح أعذر من الظالم، فالتفت إليه الإمام وقال : «كذبت، إنّ الظالم قد يتوب ويستغفر ويردّ الظلامة على أهلها، ولكنّ الشحيح إذا شحّ منع الزكاة والصدقة وصلة الرحم والنفقة في سبيل الله وإقراء الضيف وأبواب البرّكلّها، وحرام على الجنّة أن يدخلها الشاحّ».

ويكفينا شاهداً قصّة ثعلبة بن حاطب، حيث قال لرسول الله تَنَبَرُونَهُ : ادعُ الله أن يرزقني مالاً، والذي بعثك بالحقّ لإن رزقني الله مالاً لأعطين كلّ ذي حقّ حقّه، فدعا له النبيّ ورزق مالاً كثيراً، ولمّا أرسل إليه النبيّ جباة الزكاة أنكر عليهم ذلك، فنزلت الآية تصرّح بنفاقه إلى يوم القيامة في قوله تعالى : ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عساهَدَ اللهُ فَرُلْتَ الآيا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ فَلَمَّا آتاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخلوا بِهِ وَتَوَلَّوْا وَهُمْ مُعْرِضُونَ فَأَعْقَبُهُمُ نِفَاقاً في قُلوبِهِمْ إلىٰ يَوْمَ يَلْقَوْنَهَ بِمَا أَخْلَفُوا الله ما وَعَدوهُ وَبِما كانوا يَكْذِبونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

ويقول الإمام الصادق للتَّلْج : « ثلاثٌ إذا كنَّ في الرجل فلا تحرج أن تسقول

- (۱) الليل : ۸ ـ ۱۱ ـ
  - (٢) الحشر : ٩.
  - (٣) التوبة : ٧٥.

إنّه في جهنّم : الجفاء والجبن والبخل»، ويقول لملتَخِلاً : «خياركم سمحاؤكم وشراركم بخلاؤكم»، وفي آخر : «البخل جامع لمساوئ العيوب، وهو زمام يقاد بـه إلى كلّ سوء».

ويقول الرسول الأكرم ﷺ : «السخيّ قريب من الله قـريب مـن النّـاس قريب من الجنّة، والبخيل بعيد من الله بعيد من الناس قريب من النار».

وأمّا مصادقة الفاجر فيقول الأمير عليَّةٍ : «وإيّاك ومصادقة الفـاجر فــإنّه يبيعك بالتافه»، فإنّ معاشرة الفجّار يمنعك عن مصاحبة الأبرار.

يقول الرسول الأعظم ﷺ : «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يواخينً كافراً ولا يخالطنّ فاجراً، ومن آخيٰ كافراً أو خالط فاجراً كان كافراً فاجراً».

ويقول الأمير عليَّة : «مجالسة الأشرار تورث سوء الظنَّ بالأخيار».

كما إنّ الفاجر يشين بصاحبه، كما قال الإمام الصادق للمليَّلا : «لا تسصحب الفاجر فيعلّمك من فجوره»، ولا يرى لك حرمة، كما قال الإمام الصادق لليَّلا : «خمس من خمس محال : النصيحة من الحاسد، والشفقة من العدوّ، والحرمة من الفاسق، والوفاء من المرأة، والهيبة من الفقير». ويقول لليَّلا : «كان أبي يقول : قم بالحقّ، ولا تعرض لما نابك، واعتزل عمّا لا يعنيك، وتجنّب عدوّك، واحذر صديقك من الأقوام، إلّا الأمين الذي يخشى الله، ولا تصحب الفاجر ولا تطلعه علىٰ سرّك».

وقال الإمام السجّاد للنَّلْةِ : «إيّاك ومصاحبة الفاسق فإنّه يبيعك بأقلّه وبأقلّ من ذلك».

ويقول الإمام الجواد عليَّلاً : «إيّاك ومصاحبة الشرّير، فإنّه كالسيف المسلول يحسن منظره ويقبح أثره». الفصل الأوّل / نماذج ممّن تضرّ معاشرتهم ..... ٢٧

ويقول الإمـام الصـادق عليَّةٌ : «لا يـنبغي للـمسلم أن يـواخـي الفـاجر ولا الأحمق ولا الكذّاب».

وأمّا معاشرة الكذّاب، فيقول أمير المؤمنين للظَّلا : «وإيّاك ومصادقة الكذّاب، فإنّه كالسراب يقرّب عليك البعيد ويبعّد عليك القريب».

ويقول الإمام الصادق عليَّا : «إنَّ الكذَّاب يهلك بالبيّنات ويهلك أتـباعه بالشهات».

ويقول الأمير عليُّلاً : «ليس لكذوب أمانة وصيانة»، وفي آخر : «لا خـير في الكذّابين ولا في العلماء الأفّاكين».

ويقول الإمام الصادق عليَّالَام : «إنَّ الله عزَّ وجلَّ جعل للشرّ أقـفالاً وجـعل مفاتيح تلك الأقفال الشراب، وأكثر من الشراب الكذب».

وقال رسول الله عَلَيْبَوْلَهُ : «إنّ لإبليس كحلاً ولعوقاً وسعوطاً ، فكحله النعاس ولعوقه الكذب وسعوطه الكبر » .

وقال الإمام العسكري للنَّلْهِ : «جعلت الخبائث في بـيت، وجـغل مـفتاحه الكذب».

ويقول الإمام الصادق للتَّلَيُّةِ : «كان أمير المؤمنين علي علَيُّة إذا صعد المنبر قال : ينبغي للمسلم أن يتجنّب مواخاة ثـلاثة : المـاجن والأحمـق والكـذّاب، أمّا الماجن : فيزيّن لك فعله ويحبّ أن تكون مثله، ولا يـعينك عـلىٰ أمـر ديـنك ومعادك ومقارنته جفاء وقسوة، ومدخله ومخرجه عـليك عـار، وأمّـا الأحمـق : فإنّه لا يشير عليك بخير، ولا يرجىٰ لصرف السوء عنك ولو أجهد نفسه، وربما أراد منفعتك فضرّك، فموته خير من حياته، وسكوته خير من نطقه، وبعده خـير من قربه، وأمّا الكذّاب فإنّه لا يهنئك معه عيش ينقد حـديثك ويـنقل إليك الحـديث ۲۸ ..... معالم الصديق والصداقة كلما أفنىٰ أحدوثة، مطلها بأخرىٰ، حتىٰ يحدّث بالصدق فما يصدّق، ويغري

بين الناس بالعداوة، فينبت السخائم في الصدور، فاتّقوا الله وانظروا لأنفسكم».

وأمّا الحقوق الأوّلية في عالم الصادقة حيث يجب علىٰ كلّ مسلم أن يلتزم بها ويراعيها ولا يضيّعها.

إليك جملةً منها : مداراة الصديق. فقد جاء في الحديث الشريف : «مداراة الإخوان من العقل»، وقـال رسـول الله عَلَيْوَلَلَهُ : «رأس العـقل بـعد الإيمـان بـالله عزّ وجلّ التحبّب إلى الناس»، وفي آخر : «لا يكون الصديق صديقاً حتّىٰ يحفظ أخاه في ثلاث : في غيبته ونكبته ووفـاته»، وقـال رسـول الله عَلَيْرَالَهُ : «للـمؤمن على المؤمن سبعة حقوق واجـبة مـن الله تـعالىٰ : أن يجـلّه في عـينه، وأن يـودّه في صدره، وأن يواسيه في ماله، وأن يحـرم له في غـيبته، وأن يـعوده في مرضه، وأن يشيّع جنازته، وأن لا يقول عنه بعد الموت إلاّ خيراً».

و يقول الإمام الباقر للظَّلَا : «من خالطت فإن استطعت أن تكون يدك العليا عليه فافعل».

ويقول الرسول الأكرم : «أجيبوا الداعي وعودوا المريض واقـبلوا الهـديّة ولا تظلموا المسلمين ».

ويقول الإمام الصادق للَّيْلَا : «عودوا مرضاهم واشهدوا جنائزهم وصلَّوا معهم في مساجدهم حتّى ينقطع النفس وحتّى يكون المباينة».

ويقول الإمام السجّاد في رسالة الحقوق : «وأمّــا الصـاحب فــإن تـصحبه بالفضل ما وجدت إليه سـبيلاً، وأن تكـرمه كــها يكـرمك وتحـفظه كــها يحـفظك ولا يسبقك فيا بينك وبينه إلىٰ مكرمة، فإن سبقك كــافأته، ولا تــقصر بــه عــمّــا يستحقّ من المودّة، تلزم نفسك نصيحته وحياطته ومعاضدته عـلىٰ طـاعة ربّـه، الفصل الأوّل / نماذج ممّن تضرّ معاشرتهم ..... ٢٩

ومعونته على نفسه فيا يهم به من معصية ربّه، ثمّ تكون عليه رحمة ولا تكون عليه عذاباً»، وجاء في الحديث الشريف : «إن كان أخوك عليك عاتباً فلا تفارقه حتى تسل سخيمته» أي تنزع من قلبه الحقد والضغينة. يقول رسول الله : «حسن البشر يذهب بالسخيمة»، وفي حديث شريف : «أحبب أخاك وأحبّ له ما تحبّ لنفسك واكره له ما تكره لنفسك، وإذا احتجت فسله، وإذا سألك فاعطه، ولا تدّخر عنه خيراً فإنّه لا يدّخره عنك، وإن شهد فزره وأجلّه وأكر مه فإنّه منك وأنت منه»، ويقول الإمام الصادق للنيلا : «الصداقة محدودة فمن لم تكن فيه تلك الحدود فلا تنسبه إلى كمال الصداقة، أوّلها : أن تكون سريرته وعلانيته واحدة، والثانية : أن يرى زينك زينه وشينك شينه، والثالثة : أن لا يغيّره مال ولا ولد. والرابعة ; أن لا يسك شيئاً ممّا تصل إليه مقدرته. والخامسة : أن لا يسلمك عند النكبات».

قال رسول الله تَتَكَلَّلُهُ : «للمسلم علىٰ أخيه المسلم ثلاثون حقّاً، لا براءة له منها إلاّ بأدائها أو العفو : يغفر زلّته، ويرحم عبرته، ويستر عورته، ويقيل عثرته، ويردّ غيبته، ويقبل معذرته، ويديم نصيحته، ويحفظ خلّته، ويسرعىٰ دعوته، ويشهد ميتته، ويجيب دعوته، ويقبل هديّته، ويكافي صلته، وأن يشكر نعمته، ويصن نصرته، ويحفظ حليلته، ويقضي حاجته، ويستنجح مسألته، ويسمّت عطسته، ويرشد ضالّته، ويردّ سلامه، ويطيّب كلامه، ويوالي وليّه، ولا يعاديه، وينصره ظالماً ومظلوماً، ولا يسلمه، ويحبّ له من الخير ما يحبّ لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه»، ويقول الإمام الباقر عليَّلا : «من حقّ المؤمن علىٰ أخيه المؤمن : أن يشبع جوعته، ويواري عورته، ويفرّج عن كربته، ويقضي دينه، فإذا مات خلفه في أهله وولده».

وقال النبيُّ عَلَيْهُوْلَهُ : «من اغتاب مؤمناً بأمر هو فيه لم يجمع الله بينهما في الجنَّة،

| معالم الصديق والصداقة |  | ۳۰ | • |
|-----------------------|--|----|---|
|-----------------------|--|----|---|

ومن اغتاب مؤمناً بما ليس فيه انقطعت العصمة بينهما، وكان المغتاب في النار خالداً فيها وبئس المصير»، وعن سليان بن جابر قال : جئت إلى رسول الله فقلت له : علّمني خيراً ينفعني الله به يوم القيامة، فقال رسول الله : «لا تحقّرن من المعروف شيئاً ولو أن تصبّ من دلوك في إناء المستسقى، وأن تملقي أخاك بمبشر حسن، وإذا أدبر فلا تغتابه»، ويقول رسول الله : «كذب من زعم أنّه ولد من حلال وهو يأكل لحوم الناس بالغيبة»، «الغيبة أشدّ من الزنا، فقيل : وكيف يا رسول الله ؟ فقال : لأنّ الرجل يزني ثمّ يتوب فيتوب الله عليه، وإنّ صاحب الغيبة لا يغفر له ولا وخرب»، وقال الله تعالى : ﴿ يا أيمًا الَّذِينَ آمنوا أَجْتَنِبوا كَثيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ مَوالاً الظَّنَ إِنْمُ وَلا تَجَسَسوا وَلا يَغْتَبْ بَعْضَكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأَكُل لَحْمَ أَخَديهِ مَيْتاً فَكَرِ هُمُوهُ وَأَتَقوا الله إذَا الله تعالى : ﴿ يا أَيمُا الَّذِينَ آمنوا أَجْتَنِبوا كَثيراً مِنَ الظَّنَ إِنَّ

وقال أمير المؤمنين علي عليَّة : «لا تضيّعنّ حقّ أخيك اتّكالاً علىٰ ما بينك وبينه، فإنّه ليس لك بأخ من ضيّعت حقّه، ولا يكن أهلك أشقىٰ الناس بك، إقبل عذر أخيك، وإن لم يكن له عذر فالتمس له عذراً، لا يكلّف أحدكم أخاه الطلب إذا عرف حاجته، لا ترغبنّ فيمن زهد فيك، ولا تزهدنّ فيمن رغب فيك، إذاكان للمحافظة موضعاً، لا تكثرنّ العتاب، فإنّه يورث الضغنة ويجرّ إلى البغضة، وكثرته من سوء الأدب»، وعلينا أن ننصح إخواننا بكلّ إخلاص، فإنّه قال الأمير عليّه : «النصح يثمر الحبّة»، «النصيحة من أخلاق الكرام».

(١) الحجرات : ١٢.

الفصل الأوّل / نماذج ممّن تضرّ معاشرتهم .....٣١

والروايات ذكرها يخرجنا عن إطار العجالة والخلاصة المقصودة في هذه الرسالة. ففي حسن نصرة أخيك المؤمن، يـقول الرسـول الأكـرم ﷺ : «مـن ردّ عن عرض أخيه المؤمن وجبت له الجنَّة»، ويقول الإمام الصادق عليَّةٍ : «ما من امرئ يخذل أخاه المؤمن وهو يقدر علىٰ نصرته إلَّا خذله الله»، وجاء في الحديث الشريف : «إن نصرت أخاك كان أفضل من صيام شهر واعتكافه في المسجد الحرام»، ويقول الأمير عليَّة : «شرّ الإخوان الخاذل»، ويقول الرسول الأكرم : «من نصر أخاه بظهر الغيب نصره الله في الدنيا والآخرة»، ويقول الأمير عليَّة : «في الشدّة تتبيّن مودّة الصديق»، وفي الحديث الشريف : «من قضي لأخيه المؤمن حاجة قضى الله له حوائج كثيرة إحداها الجنَّة، ومن كسىٰ أخاه المؤمن من عرى كساه الله من سندس الجنّة واستبرقها وحريرها ولم يزل يخـوض في رضـوان الله ما دام على المكسوّ من ستره، ومن ستىٰ أخاه من ظمأ سقاه الله من رحيق مختوم. ومن أخدم أخاه خادمه أخدمه الله من الولدان الخـلَّدين، وأسكـنه مـع أوليائه الطاهرين، ومن حمل أخاه المؤمن علىٰ رحلة في الطريق حمله الله علىٰ نوْق الجنَّة». هذا كلُّه بشرط النيَّة الخالصة لله سبحانه : «ومن زوَّج أخاه المؤمن امرأة يأنس بها وتشدّ عضده ويستريح إليها زوّجه الله من الحور العين، ومن أعان أخاه علىٰ سلطان جائر أعانه الله على جواز الصراط عند مزلَّة الأقدام». ويقول الرسول الأعظم : «المؤمنون إخوة يقضي بعضهم حوائج بعض وأقضى حوائـجهم يـوم القــيامة»، وقال الإمام الكاظم عليَّةٍ : «إعلم أنَّ لله تحت عرشه ظلالاً سكينة، لا يظلَّ فـيها إلَّا من أسدىٰ إلىٰ أخيه معروفاً، أو نفَّس عنه كربة، أو أدخل علىٰ قلبه سروراً»، ويقول الإمام الحسين للنُّلْة : «إنَّ حوائج الناس من نعم الله عليكم فلا تملُّوا النِعَم»، ثمّ هذه الحدود والحقوق لا تنحصر عـلى الصـديق بـل تـعمّ صـديق الصـديق، ٣٢ ..... معالم الصديق والصداقة

فإنّ الأصدقاء ثلاثة كما قال أمير المؤمنين علي عليَّلا : «صديقك وصديق صديقك وعدوّ عدوّك، وأعداؤك ثلاثة : عدوّك وصديق عدوّك وعدوّ صديقك»، ويقول الإمام الصادق عليَّلا : «المؤمن أخو المؤمن لا يظلمه ولا يخذله ولا يغشّه ولا يغتابه ولا يخونه ولا يكذبه»، ويقول الأمير عليَّلا : «كفىٰ بك أدباً أن تكره لنفسك ماكر هته لغيرك»، وأن تحبّ لغيرك ما تحبّه لنفسك، فيا صاحبي الكريم، ويا أخي العـزيز : بالله عليك، هل أدّيت حقوق الصداقة مع إخوانك وأصدقائك ؟

ولا تنتظر من صديقك أن يحمل هذه الصفات، بل كن أنت الذي تحمل هذه الصفات له، فكن له كما تريد أن يكون لك، فإنّ من يزرع الجميل يحصد جميلاً، كمن يزرع الحنطة فإنّه يحصد الحنطة. والدنيا دار مكافاة، وكما تعطي تأخذ، وكما تتعامل مع الناس يتعاملون معك، فلنبدأ بأنفسنا أوّلاً، ثمّ نسأل الله سبحانه التوفيق والتسديد، وأن يجعلنا للمتّقين إماماً.

## الفصل الثانى

#### كيفية كسب الأصدقاء ومودّتهم

كلام أهل بيت رسول الله للمَيَّلَمُ نورٌ يُضاء به درب السالكين والعارفين، وأمرهم رشد، ووصيّتهم التقوى، وفعلهم الخير، وعادتهم الإحسان، وسجيّتهم الكرم، وشأنهم الحقّ والصدق والرفق، وقولهم حُكم وحتم، ورأيهم عـلم وحـلم وحزم، فهم عدل القرآن الكريم لن يفترقا في كلّ شيء إلى يوم القيامة، فني بيوتهم نزل الكتاب، وهم أدرى بما في البيت، وبحقيقة الإنسان، وما يصلحه وما يشينه، ولم يتركوا شيئاً، فما من صغيرة وكبيرة إلّا في كتاب وإمام مبين.

وقد مرّ علينا بعض أحاديثهم الشريفة وأخبارهم المقدّسة، حول أهمّ معالم الصداقة والأصدقاء، وحقوقهم وحدودهم، وضرورة الأخوّة في حياة الإنسان، وفي هذا القسم نتعرّض إلى كيفية كسب الأصدقاء ومودّتهم، فإنّ كسب الأصدقاء فنّ لا يحسنه كلّ واحد، فلا بدّ من استذواقه والتشوّق إليه أوّلاً، ثمّ التمرين المداوم عليه، حتّى تكون ملكة في نفس الإنسان.

فأوّل ما يكسب الصديق هو الاحترام، فلا يحقّ لشخص أن يحقّر النـاس. فأمير المؤمنين عـلي للحَلِّلا يـقول : «النـاس : إمّـا أخٌ لك في الديــن أو نـظير لك في الخلق»، وفي الحديث الشريف : «لا تحقّروا المـؤمنين فــإنّ صـغيرهم عــند الله

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٣ | Ł |
|---------------------------------------|---|---|
|---------------------------------------|---|---|

كبير»، فاحترام الجميع هو الخطوة الأولىٰ لكسب الأصدقاء، ثمّ لا تعظِّم نفسك وتضخُّم شخصيَّتك أمامهم، بل كما جاء في الحكمة : (كن أحكم الناس إذا استطعت، ولكن لا تقل للـناس ذلك»، ثمّ لا تـبخس النـاس أشـيائهم، قـال الله تـعالى: ﴿ وَلا تَبْخَسوا النَّاسَ أَشْياءَهُمْ وَلا تُفْسِدوا في الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاحِها ذٰلِكُمْ خَـيْرُ لَكُـمْ إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، فلا بدّ من تكريم الصديق وتقديره والتواضع له وإعطاء حقّه، واحبب لأخيك ما تحبّه لنفسك، واكره له ما تكره لنفسك، فإنَّ هذا أدنى مراحل الصداقة، وإلَّا فإنَّ الصديق الوفيِّ يضحّى بنفسه وأهله وماله، من أجل حفظ مودَّة الصديق وحرمة صداقته، و (كما تدين تدان). وفي الحديث الشريف : «ضع يدك علىٰ رأس من شئت، وأحبب له ما تحبّ لنفسك»، وامدح محاسن صديقك، وافتح لسان الثناء علىٰ ألطافه، واشكر خدماته أمام الآخـرين. يـقول أمـير المـؤمنين على للنَّلْإ في رسالته إلى مالك الأشتر لمَّـا كـان والياً عـلى مصر : «وأخـصّ أهل النجدة في أملهم إلىٰ منتهىٰ غاية آمالك من النصيحة بالبذل وحسـن الثــناء عليهم، ولطيف التعهّد لهم رجلاً رجلاً، وما أُبلى في كلّ مشهد، فــإنّ كــثرة الذكــر لحسن فعالهم تهزَّ الشجاع وتحرَّض الناكل». ويقول الإمام الحسن عليَّلاٍ في وصف الأخ : «وإن رأى منك حسنة عدَّها». ويقول الإمام السجَّاد عَلَيْهُمْ : «إيَّاك أن تعجب من نفسك، وإيّاك أن تتكلّم بما يسبق القلوب إنكاره، إنّ عليك أن تجعل المسلمين بمنزلة أهل بيتك، فتجعل كبيرهم بمنزلة والدك، وتجعل صغيرهم بمـنزلة ولدك، وتجعل تربة بمنزلة أخيك، فأيّ هؤلاء تظلم ؟». فلا أحد يظلم أباه وابـنه وأخاه ولا من يحبّه.

(١) الأعراف : ٨٥.

ويقول الإمام الصادق للتللا : «لا يلتى المؤمن أحداً إلّا قال : هو خيرٌ منيّ وأتقىٰ، فإذا التتى الذي هو خيرٌ منه تواضع له ليلحق به، وإذا لتي الذي هو شرّ منه وأدنى قال : لعلّ شرّ هذا ظاهر وخيره باطن، فإذا فعل ذلك علا وساد أهل زمانه». وفي الحديث الشريف : «من غشّ أخاه وحقّره وناوأه جعل الله النار مأواه»، وفي آخر : «إنّ الذي يستخفّ بدينه هو ذلك الذي يحقّر إخوانه».

وكان النبيّ الأكرم يبسط رداءه لمن صاحبه، وإذا صافحه أحد لا يسحب يده منه، إلَّا إذا سحب الآخر يده، ولم يلتفت إلىٰ من يكلِّمه بوجهه قطٌّ، بل بكلّ مقاديم بدنه، وإذا أشار إلىٰ شخص أشار بكلّ كفِّه لا بإصبعه، وكان يؤثر الداخل عليه بالوسادة التي تحته، وكان يقسّم لحظاته ونظراته بين الناس بالسويّة، وكـان لا يدع أحد يمشى معه إذا كان راكباً حتّى يحمله معه، وإذا لتي أحد من أصحابه قام معه، ولا ينصرف عنه حتّى ينصرف الرجل منه، وقد أتي إليـه بـشيء مـن قـبل أصحاب الصفة \_وهم مجموعة كانوا فقراء لا يملكون شيئاً يبيتون في المسجد، وكان إذا حصل رسول الله علىٰ شيء قسمه بينهم بالتساوى فقسمه عليهم ولم يسعهم جميعاً فخصّ أناساً منهم، فخاف أن يكون دخل قلوب الآخرين شيء فخرج إليهم قائلاً : «المعذرة إلى الله عزّ وجلّ وإليكم يا أهل الصفّة ، إنّا أو تينا بشيء فأردنا أن نقسمه بينكم فلم يسعكم فأعطيناه أناساً منكم خشينا جزعهم وهلعهم»، وبهذا بيّن لهم أنّ عدم عطائهم لم يكن بسبب نقص فيهم بل لأنّهــم لا يجـزعون، وهكذا كان الرسول الأكرم يتعامل مع الناس، ولنا في رسول الله أسوة حسنة، فنحترم الآخرين لا سيًّا الأصدقاء، ونقدَّر مشاعرهم وأحاسيسهم، نمدح فضائلهم ومحاسنهم، ونشكر خدماتهم، فني الحديث الشريف : «من لم يشكر الخلوق لم يشكر الخالق»، وقال رسول الله عَلَيْظَهُ : «يؤتىٰ بعبد يوم القيامة فـيوقف بـين يـدي الله

| معالم الصديق والصداقة | 27 |
|-----------------------|----|
|-----------------------|----|

عزّ وجلِّ فيؤمر به إلى النار، فيقول: أي ربٍّ، أمرت بي إلى النار وقيد قيرأت القرآن؟ فيقول الله عزّ وجلٌّ : أي عبدي، إنَّى أنعمت عـليك ولم تشكـر نـعمتي، فيقول العبد : أي ربّ، أنعمت عليّ بكـذا فشكـرتك بكـذا وأنـعمت عـليَّ بكـذا فشكرتك بكذا، فلا يزال يحصي النعم ويعدّد الشكر، فيقول الله تــعالىٰ : صــدقت عبدي، إلَّا أنَّك لم تشكر من اجريت لك نعمتي علىٰ يديه، وإنَّى آليت علىٰ نفسي أن لا أقبل شكر عبد لنعمة أنعمتها عليه حتّى يشكر من ساقها من خــلق إليــه». ويقول أمير المؤمنين لمالك الأشتر لمّــا ولّاه مصر : «ولا يكوننّ المحسن والمـسىء عندك بمنزلة سواء»، فمن لم يشكر الآخرين فإنَّه يدلُّ علىٰ جهله وأنــانيَّته وحــبَّه لذاته، وكلَّ واحد يحبَّ أن يذكر ويشار إليه، فإنَّ ذلك من غرائز الإنسان، فلمإذا لاننشر الفضيلة ونذكرها مادحين أصحابها والمتحلّين بها؟! ومن يـقدّر جـهود الآخرين يملك قلوبهم، ويقول رسول الله : « خير إخوانك من ذكر إحسانك إليك »، إلا أنَّه بلا إفراط ولا تفريط، بل كلَّ علىٰ حسب ما عنده، وبمقدار مـا يسـتحقّ، فإنَّ أمير المؤمنين على عليُّلا يقول : «الثناء بأكثر من الاستحقاق ملق، والتـقصير عن الاستحقاق عيّ وحسد»، فالمطلوب هو التقدير، لا التملُّق وحــلاوة اللســان بنفاق، ومن قصّر، فإنّ ذلك إمّا من عجزه وعيّه أو من حسده، وعلينا أن نشجّع الآخرين على العمل بالتشويق والمدح المعقول والثناء الممدوح، فكثير من العظهاء والعباقرة إنَّما تسلَّقوا سلَّم التكامل والشهرة من مدح مادح، وثناء مثنَّى، في بداية حياتهم الاجتماعية. فالتشجيع المناسب ينمّى المواهب، فالاحترام وتقدير عواطف الأصدقاء من الكلمة الطيّبة، وقال الله سبحانه : ﴿ مَثَلُ كَلِمَةٍ طَـيِّبَةٍ كَشَـجَرَةٍ طَـيَّبَةٍ أَصْلُها ثابتٌ وَفَرْعُها في السَّماءِ تُؤْتى أُكُلَها كُلَّ حينٍ بِـإِذْنِ رَبِّهــا ﴾ (١)، وأمــير المـؤمنين

(١) إبراهيم : ٢٤.

الفصل الثاني / كيفية كسب الأصدقاء ومودّتهم ..... ٣٧

علي للملي يحدم أصحابه قائلاً : «أنتم الأنصار على الحـقّ، والإخـوان في الديـن، والجنن (الوقاية) يوم البأس، والبطانة دون الناس، بكم أضرب المدبر، وأرجـو طاعة المقبل، فأعينوني بمناضحة خالية من الغشّ، سليمة مـن الريب، فـوالله إنّي لأولى الناس بالناس»، فعلينا أن نخلص في مدح الإخوان، وإلّا فقد قال الإمـام العسكري للمليج : «بئس العبد عبد يكون ذا وجهين وذا لسانين، يُطري أخاه شاهداً ويأكله غائباً، إذا أعطي حسده، وإذا ابتلي خذله».

ثمّ علينا أن نتعلّم فنّ الإصغاء لكلام الآخرين، فإنّه من العوامل المهمّة لكسب الأصدقاء، فكثير منّا يملك فنّ الخطابة، ويفقد فنّ الإصغاء والاستماع للآخرين، فقد قال رسول الله يَنَكَرَنَنَهُ : «من تحدّث في كلام أخيه فكأتّما شرخ وجهه»، وفي آخر : «من المروءة أن ينصت الأخ لأخيه إذا حدّثه، وحسن الماشاة أن يقف الأخ لأخيه إذا انقطع شسع نعله»، وبمثل هذه الأخلاق الطيّبة تشتد أواصر الصداقة، وقد مدح الله أناساً ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعونَ أَحْسَنَهُ ﴾ <sup>(١)</sup>. وأمرنا أن نستمع للقرآن : ﴿ وَإذا قُرِيءَ القُوْآنُ فَاسْتَمِعونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعونَ أَحْسَنَهُ ﴾ <sup>(١)</sup>. وأمرنا فكثير من أولئك الناجحين في حياتهم الاجتاعية كان بسبب حسن الإصغاء لحديث فكثير من أولئك الناجحين في حياتهم الاجتاعية كان بسبب حسن الإصغاء لحديث فكثير من أولئك الناجعين في حياتهم الاجتاعية كان بسبب حسن الإصغاء لحديث والآخرين، وفي بعض المواقف أفضل سلاح لمن يشتمك أن تنصت إليه، ثمّ تخصّ عنه، كما قال الله سبحانه : ﴿ وَإذا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُّوا كِراماً ﴾، ويقول الشاعر : وأكثر الناس يذهبون إلى الطبيب لا ليفحصهم، وإنّا ليستمع إليهم، ومن وأكثر الناس يذهبون إلى الطبيب لا ليفحصهم، وإنّا ليستمع إليهم، ومن

- (۱) الزمر : ۱۸.
- (٢) الأعراف : ٢٠٤.

٣٨ ..... معالم الصديق والصداقة يتكلّم عن نفسه دوماً فإنّه يصغر في أعين الناس، ففنّ الإصغاء هو نصف المحادثة والحوار، ويقول الإمام الصادق للظّلَة : «ممّـا يستدلّ به على إصابة الرأي حسن اللقاء وحسن الاستاع»، وقال للظّلة : «من أخلاق الجاهل الإجابة قبل أن يسمع، والمعارضة قبل أن يفهم، والحكم بما لا يـعلم»، «وإذا كـان الكـلام من فضّة، فإنّ السكوت من ذهب». ويقول الإمام الكاظم للظّلة : «لكلّ شيء دليل، ودليل العاقل التفكّر، ودليل التفكّر الصمت»، ثمّ الإصغاء مهارة عـقلية يكـن تـنميتها بالتدريب العملي، وإذا كنّا من أولئك الذين لا يحسنون الإصغاء فسرعان ما ينفذ صبرنا، ومن ثمّ تضيع الفكرة والموضوع المستهدف من الكلام والخطاب، فنخسر الصفقة في عالم الصداقة والأملة.

ومن أهم العوامل الناجحة في كسب الأصدقاء : ترك مجادلتهم في النقاش، فإنّ الجدال جذوره من حبّ الذات والأنانيّة المقوتة والشيطانية، وعلينا أن يكون النقاش في جوّ هادئ معطّر بالمحبّة والصفاء والوصول إلى الصواب والحقّ، لا فرض الرأي وإن كان مخطئ على الآخرين، فإن الله أدّب نبيّه أن يجادل الكفّار ولكن ﴿ وَجادِكْهُمْ بِالَّتي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَة كَأَنَّهُ وَلَيَّ حَمّ ﴾ <sup>(۱)</sup>، ولكن ﴿ وَجادِكْهُمْ بِالَّتي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَداوَة كَأَنَّهُ وَلَيَّ حَمّ ﴾ <sup>(1)</sup>، ولكن ﴿ وَجادِكْهُمْ بِالَّتي هِيَ أَحْسَنُ فَإذا الَّذي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَداوَة كَأَنَّهُ وَلَيَّ حَمْ واحسم الجدال بتركه فني الحديث النبويّ الشريف : «لا يستكمل عبد حقيقة الإيمان واحسم الجدال بتركه فني الحديث النبويّ الشريف : «لا يستكمل عبد حقيقة الإيمان في أعلى الجنّة، ومن ترك المراء وهو مسطل يبني له بيت في ربض الجنّة»، في أعلى الجنّة، ومن ترك المراء وهو مسطل يبني له بيت في ربض الجنّة»، ويقول الإمام الحسن عليَّلاً : «لا تمارينّ حليماً ولا سفيهاً، فإنّ الحليم يقنيك، والسفيه يؤذيك»، فالحليم يترك من كان محاداً، والسفيه يحاول أن ينتقم.

(۱) فصّلت : ۳٤.

| ۳٩ | •••••• | لأصدقاء ومودّتهم | کسب ا | /كيفية | الفصل الثاني |
|----|--------|------------------|-------|--------|--------------|
|----|--------|------------------|-------|--------|--------------|

وفي الحديث الشريف : «إيّاكم والخصومة فإنّها تشغل القلب وتورث النفاق وتكسب الضغائن». وقال الأمير عليّلاً : «إيّاكم والمراء والخصومة، فإنّهما يرضان القلوب على الإخوان وينبت عليهما النفاق»، «إيّاك والمراء، فإنّك تغري بنفسك السفهاء»، «لا تماري فيذهب بهاؤك». وقال الإمام الصادق عليّلاً : «إن أردت أن يصفو لك ود أخيك فلا تمازحنّه ولا تمارينّه ولا تباهينّه ولا تشادّنّه». ويقول الإمام الهادي عليّلاً : «المراء يفسد الصداقة القديمة ويحلّل العقدة الوثيقة، وأقسلّ ما فيه أن تكون فيه المغالبة، والمغالبة أسّ أسباب القطيعة». والجدال السليم ما كان المقصود منه الحق، وبلا إهانة الطرف الآخر، ولا بذائة في الحوار، وإثبات ما نؤمن بصحّته من دون تمزيق آراء الآخرين، فإنّ من أثبت أنّ لبنه حلو، فإنّه يغنيه عن أن يثبت أن لبن الآخرين حامض، فإنّ من يذوق لبنه ينجذب إليه لا محالة بالفطرة والطبيعة.

ومن أجل كسب الأصدقاء علينا أن نترك اللوم والعتاب فيا يكن الإغماض عنه، فإنّ من كان عسلاً في أخلاقه يستذوقه الجميع، وأمّا من كان خنظلاً ومرّاً في سلوكيّاته وحالاته، فمن الصعب أن يلتفّ حوله الناس، بل نكون مع الصديق كالمرآة<sup>(۱)</sup>، فإنّها كما تحكي حسن المشاهد فيها كذلك تذكر عيون المتطلّع إليهما إلّا أنّها لا تصغر المعيب حتّىٰ لا يبالي بإزالته ويصاب بعقدة اللامبالاة، ولا تكبّره وتضخّمه حتّىٰ ييأس من إصلاحه ويصاب بعقدة الحقارة، بل بنفس الحجم

(١) لقد ورد في الخبر النبوي الشريف : «المؤمن مرآة المؤمن»، وقد ذكسرت ٥٥ مسعنى لهـذا
 الحديث الشريف، وطبع في مجلّة (نور الإسلام) البيروتية ومجلّة (الكوثر) المـطبوعة بـقم،
 العدد الثاني، فراجع.

٤٠ ..... معالم الصديق والصداقة

والمقدار، يقول أمير المؤمنين على طلِّلْهِ : «عاتب أخاك بالإحسان إليه واربط شرِّه بالإنعام عليه»، وفي آخر : «احتمل أخاك علىٰ ما فيه، ولا تكثر العـتاب فـإنَّه يورث الضغينة»، و «من عاتب أخاه علىٰ كلّ ذنب كثر عدوّه»، ويـقول الإمـام الباقر المنالج : «العتاب مفتاح التقالي» أي التباغض والتشاحن، بل علينا أن نقبل عذر الصديق، علينا أن نلتمس له عذراً إن لم يكن له ما يبرّر خطأه. فني الحديث الشريف : «اقبل عذر أخيك وإن لم يكن له عذر فالتمس له عــذراً»، وفي آخــر : «لا يعتذر إليك أحد إلّا قبلت عذره وإن علمت أنَّه كاذب»، فما أروع هذا المنطق الذي يشعّ منه المحبّة والصفاء والأخوّة والتنازل من أجل خلق الأجـواء المـريحة التي يحسّ الإنسان فيها بالسعادة، ويقول الشاعر بشأن اللوم والعتاب : إنَّى ليهــجرني الصـديق تجــنَّباً فأراه أنَّ لهـــــجره أســــبابا وأراه إن عميماتبته أغمسريته فأرى له تمرك العمتاب عمتابا وإذا ابــــتليت بجـــاهلِ مــتحلّم يجــد الحـال في الأمـور صـوابــا أوليـــته مــنّى السكــوت وربمـا كان السكوت على الجواب جوابا فالصمت وترك العتاب أفضل طريقة للعتاب والردّ عـلى الكـلام المـزيّف في حقِّك، فكن في حياتك كالزهرة والوردة، يعطِّ منها الطيب والروح ويشتاق إليها الجميع، وعلينا أن نعالج أخطاء الآخرين كما يعالج الطبيب مـريضه بكـلّ شـفقة وحنان، وعلينا أن نبدأ بأنفسنا بـإصلاح العـيوب والأخـطاء التي تـصدر مـنّا، فني الحديث الشريف : «كني بالمرء عيباً أن يبصر من الناس ما يعميٰ عن نـفسه، وأن يعيّر الناس بما لا يستطيع تركه، وأن يؤذي جليسه بمــا لا يــعنيه»، «طـوبي لمن شغله عيبه عن عيوب الناس»، «من نظر عيب نفسه انشغل عن عيب غيره». ويقول الإمام السجّاد للظِّلْخ : «وإنَّك لعلىٰ يقين مـن ذنـبك وفي شكّ مـن ذنـوب

| ٤١. |  | سب الأصدقاء ومودّتهم | الفصل الثاني /كيفية ك |
|-----|--|----------------------|-----------------------|
|-----|--|----------------------|-----------------------|

غيرك». ويقول أمير المؤمنين علي للنُّلا : «معرفة المرء بـعيوبه أنـفع المـعارف». وفي الحديث الشريف : «استقبح من نفسك ما تستقبحه من غيرك». وقال الأمير للنَّلْج : «إذا تمَّت همَّتك لإخلاص الناس فابدأ بنفسك، فإنَّ تعاطيك صلاح غيرك وأنت فاسد أكبر العيوب»، وحذاري أن نكون مصداقاً للآية الكرية : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ اللهَ أَخَذَتْهُ العِزَّةُ بِالإِثْمَ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المَصيرِ ﴾ (١). وإذا كنت خاطئاً في شيء فلا بدّ من الاعتراف به، فإنّ الاعتراف بالخطأ فيضيلة، وعلينا أن نكون في حياتنا إيجابيين، ننظر إلىٰ ما حولنا من خلال رؤية سليمة ومـنصفة، ونقيم العلاقات الاجتماعية مع الناس والأصدقاء عـلى الطـيب وحسـن الظـنّ. يقول الأمير الحالجة : «أعقل الناس من كان بعيبه بصيراً وعن عيوب غيره ضريراً». وفي آخر : « تتبّع العورات من أعظم السوءات». و يقول الرسول الأكرم : « من تتبّع عثرات أخيه تتبّع الله عثراته». وقال الإمام الباقر عليُّهُ : «أقرب ما يكون العسبد إلى الكفر أن يواخي أخاه فيفحص عليه عثراته وزلَّاته ليـعنَّفه بهــا يــوماً مــا»، بل علينا أن نحسن الظنّ مع إخو تنا وأصدقائنا، فني الحديث الشريف : «إحمل فعل أخيك المؤمن علىٰ سبعين محملاً من الصحّة»، وفي آخر : «كذّب سمـعك وبـصرك سبعين مرّة »، و «كذّب سمعك وبصرك وصدّق أخاك »، أو تدرى من يحبّ أن ينشر عيوب الآخرين؟ فني الحديث الشريف : «ذوو العيوب يحبّون إشاعة معايب الناس ليشعّ القذر في معايبهم». ويقول الأمير للجُّلا : «من تتبّع خفيات العـيوب حرمه الله مودّات القلوب»، وفي الحديث الشريف: «ليكن أبغض النباس إليك وأبعدهم أطلبهم لمعايب الناس»، وكان موسى بن عمران نبيّ الله يشتكي إلى الله

(١) البقرة : ٢٠٦.

| بعالم الصديق والصداقة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٤٢ |
|-----------------------|-----------------------------------------|----|
|-----------------------|-----------------------------------------|----|

تعالىٰ معاصى العباد، فأوحى الله إليه ذات مرّة : (أن يا موسىٰ حبّب إليَّ عـبادى وحبّبني إليهم». وعلينا أن لا نجرح مشاعر وكبرياء الأصدقاء إذا ارتكبوا الخطأ، بل بكلّ حكمة وقول سديد، نذكره للإصلاح، فإذا رأينا الخطأ منه فين الأفضل أن يقال له : وهناك رأي آخر، وربما أكون مخطئاً فيه، فحبذا أن نصحّح الإخطاء ونختبر الحقائق، وبهذا تكسب ود صديقك، وسرعان ما ينصاع إلى الحق، ويذعن إلى الحقيقة من دون أن تأخذه العزّة بالإثم، والقرآن الكريم يعلّمنا إلى مثل هذا الحوار المنصف ويؤدّب رسوله الأكرم في حديثه مع الكفّار حفكيف مع الأصدقاء - في قوله تعالىٰ : ﴿ وَإِنَّا وَإِيَّاكُمْ لَـعَلَىٰ هُـدِيَّ أَوْ فِي ضَـلالِ مُـبين ﴾ (١). ويقول الأمير عليُّة : «يا عبد الله، لا تعجل في عيب أحد بذنب فلعلَّه مـغفور له، ولا تأمن علىٰ نفسك صغيرة معصية فلعلَّك معذَّب عليه»، «ليكفف من علم منكم عيب غيره لما يعلم من عيب نفسه، وليكن الشكر شاغلاً له علىٰ معافاته عمَّا ابتلى به». وعلينا أن نشكر ونحترم من يهدي إليـنا عـيوبنا، فـــــى الحــديث الشريــف: «أحبّ الإخوان إليّ من أهدىٰ إليَّ عيوبي»، وفي آخر : «ليكن أحبّ الناس إليك من هداك إلىٰ مراشدك وكشف لك عن معايبك»، وفي آخير : «من كماشف في عيبك حفظك في غيبك»، «ومن داهـنك في عـيبك عـابك في غـيبك». ويـقول رسول الله عَلَيْظِهُ : «وإنَّما سُمَّى الصديق صديقاً لأنَّه يصدقك في نـفسك ومـعايبك، فمن فعل ذلك فاستلم إليه، وإنَّما سُمَّى العدوَّ عدوًّا لأنَّه يعود عمليك ويستجاوزك، فمن داهنك في معايبك فهو العدوّ العادي عليك»، وقال الله تعالىٰ : ﴿ وَقُلْ لِعِبادى يَقولوا الَّتي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطانَ يَنْزَعُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيطانَ كانَ لِلإِنْسانِ عَدُوًّا مُبيناً ﴾ (٢).

- (۱) سبأ : ۲٤.
- (٢) الإسراء : ٥٣.

| ٤٣ |  | الأصدقاء ومودّتهم | کسب ا | /كيفية | الثاني | الفصل |
|----|--|-------------------|-------|--------|--------|-------|
|----|--|-------------------|-------|--------|--------|-------|

وهناك ما يفسد الصداقة، فعلىٰ من أراد أن يكسب الأصدقاء، وتبقى العلاقة الحميمة معهم، أن يتجنَّب ما تفسد عليه روح الأخوَّة وتهدَّم أركـان الصـداقـة. قال الإمام الكاظم عليَّة : «لا تذهب الحشمة بينك وبين أخيك، وابق منها، فـإنَّ ذهابها ذهاب الحياء». وقال الأمير عليُّلا : «إذا احتشم الرجل أخاه فقد فارقه». وقال الإمام الصادق للجُّلا : «إن أردت أن يصفو لك ودّ أخيك فـ لا تمــازحـنَّه ولا تمارينَّه ولا تباهينَّه ولا تشارَّنَّه». وقال أمير المؤمنين على للثَّلِهُ : «من أطاع الواشي ضيّع الصديق»، وفي آخر : «حسد الصديق من سقم المودّة». ومن وصاياه للهُلا لابنه محمد بن الحنفيّة : «إيّاك والعجب وسوء الخــلق وقـلّة الصـبر، فإنَّه لا تستقيم لك علىٰ هذه الخصال الثلاث صاحب، ولا يزال لك عليها من الناس مجانب»، و «لا يغلبنَّ عليك سوء الظنَّ فإنَّه لا يدع بينك وبين صـديق صـفحاً». وقال الإمام الصادق للنُّلْج : «الاستقصاء فـرقة، الانـتقاد عـداوة»، وفي أخـر: «لا يطمعنّ الخبّ في كثرة الصديق». وقال الأمير عليُّة : «من استقصىٰ علىٰ صديقه انقطعت مودّته»، وفي آخر : «من ناقش الإخوان قـلّ صديقه». وقـال الإمـام العسكري للعلم : «من كان الورع سجيَّنه، والكرم طبيعته، والحـــلم خــلَّنه، كــثر صديقه، والثناء عليه، وانتصر من أعدائه بحسن الثناء فيه». ومن الواضح تعرف الأشياء بأضدادها، فمن لم يكن ورعاًولاكرياً ولا حليماً فإنَّه يقلَّ أصدقائه، وقال الأمير للعلى الله عن لانت عريكته وجبت محبّته، من لان عوده كثفت أغصانه».

وأخيراً وليس بآخر : جاء في مواعظ<sup>(١)</sup>الإمام السجّاد علي بن الحسين لل<sup>ظّلِّل</sup>ِ للزهري، وقد رآه حزيناً ممّــا رأىٰ من جهة الحسّاد ومن أحسن إليه : «أما عليك

مرّ هذا الحديث الشريف إجمالاً، فأعدناه للتفصيل وللتركيز.

٤٤ ..... معالم الصديق والصداقة

أن تجعل المسلمين منك بمنزلة أهل بيتك، فتجعل كبيرهم بمنزلة والدك، وتجعل صغيرهم بمنزلة ولدك، وتجعل تربك بمنزلة أخيك، فأيّ هؤلاء تحبّ أن تنظلم ؟ ! وإن عرض لك إبليس لعنه الله، أنّ لك فضلاً على أحد من أهل القبلة، فانظر إن كان أكبر منك فقل قد سبقني بالإيمان والعمل الصالح فهو خيرٌ منيّ، وإن كان أصغر منك فقل قد سبقته بالمعاصي والذنوب فهو خير منيّ، وإن كان تربك فقل : أنا على يقين من ذنبي وفي شكّ من أمره، فما أدع يقيني لشكّي، وإن كان تربك فقل : أنا على يقين ويوقّرونك ويبجّلونك فقل : هذا فضل أخذوا به، وإن رأيت المسلمين يعظمّونك عنك، فقل هذا لذنب أحدثته ومعنى ذلك أنّك دوماً تسيء الظنّ بنفسك وتحسن الظنّ بالآخرين \_فإنّك إن فعلت ذلك سهّل الله عليك عيشك، وكثر أصدقاؤك، وقلّ أعداؤك».

ولا يخفى أنَّ أحاديث أهل البيت للمَنَكِّلاً ينابيع العلوم ومناهل الفضائل، فهم عدل القرآن الكريم، والثقل الثاني الذي خلَّفه رسول الله، ما إن تمسّك الإنسان بهما لن يضلَّ أبداً، وكما أنَّ للقرآن وجوه وبطون ومناهل عـذبة، يـرتوي منه كلَّ ظمآن، في أيَّ علم من العلوم، وأدب من الآداب، وفنّ مـن الفـنون، كـذلك الأخبار الواردة عن الرسول الأكرم وأهـل بـيته الأطـهار، الأثمـة المعصومين الأبرار علميكَلُّ ، فيمكن للقارئ النبيل أن يستخرج من حـديث شريف عـشرات اللالي والجواهر، ويستخيء بنوره، ويشعل مئات المشاعل الوهّاجة، لتنير دروب البشرية، وتسوق الناس إلى شاطئ السعادة الأبديّة، فارجع البصر كـرّة أخـرئ لتقف على الحقيقة، ودمت موفّقاً ومسدّداً.

#### الفصل الثالث

## أفضل صاحب وأكمل صديق

أليس الإنسان العاقل يبحث دائماً في كلّ شيء عمّــا هو الأجود والأحسن والأضل والأرقىٰ؟

فهذه مسألة فطريّة يقرّ ويعترف بها كلّ واحد من ذوي الألبـاب والنهــيٰ، وفي عالم الصحبة والصداقة، لا بدّ أن نبحث أيضاً عن أفــضل صــاحب، وأكــمل صديق، وخير الإخوان.

فقيل للنبيّ الأكرم محمد عَيَيْظُهُ : أيّ الأصحاب أفـضل؟ قـال : إذا ذكـرت أعانك، وإذا نسيت ذكّرك».

وقي الحديث النبويّ الشريف علي للنَّلِلَا : «المعين على الطاعة خير الأصحاب». وفي الحديث النبويّ الشريف : «خير الأصحاب من قلّ شقاقه وكثر وفاقه». و «إذا أراد الله بعبدٍ خيراً جعل له وزيراً صالحاً، إن نسي ذكّره وإن ذكر أعانه». وقال الأمير للنَّلِلَا في غرر حكمه : خير الإضوان : أقـلّهم مصانعة في النصيحة، من عنّفك في طاعة الله سبحانه، من واساك، وخير منه من كفاك، من إذا احتجت إليه كفاك، وإذا احتاج إليك أعفاك، من واساك بخيره، وخير منه من كانته من إذا فقدته عن غيره، من كانت في الله مودّته، ومن لم تكن على الدنيا أخوّته، من إذا فقدته ٤٦ ..... معالم الصديق والصداقة

لم تحبّ البقاء بعده، من سارع إلى الخير وجذبك إليه وأمرك بالبرّ وأعانك عليه، من دعاك إلى صدق المقال بصدق مقاله، وندبك إلى أفضل الأعمال بحسن أعماله، من أعانك على طاعة الله وصدّك عن معاصيه وأمرك برضاه، من دلّك على هديً وأكسبك تقيَّ وصدّك عن اتّباع الهوى، المساعد على أعمال الآخرة، من أعمان على المكارم، من لم يكن على اخوّته مستقصياً، من كثر إغضابه لك في الحقّ، من لا يحوج إخوانه إلى سواه، من أهدى إليكم عيوبكم.

وما أروع ما يقوله الإمام الحسن عليه في وصف الأخ، فقال عليه : أيّها الناس، إنَّما أخبركم عن أخ لي كان من أعظم الناس في عيني وكان رأس ما عظم به في عيني صغر الدنيا في عينه، كان خارجاً من سلطان بطنه، فلا يشتهي ما لا يجد، ولا يكثر إذا وجد، كان خارجاً من سلطان فرجه، فلا يستخفُّ له عقله ولا رأيه، كان خارجاً من سلطان الجهالة، فبلا يمدّ يده إلاّ عبليٰ ثبقة لمنفعة، كان لا يتشمّى ولا يتسخّط ولا يتبرّم، كان أكثر دهره صمَّتاً، فإذا قال بذّ القائلين، كان لا يدخل في مراء ولا يشارك في دعوىٰ، ولا يدلي بحجّة حتّىٰ يرىٰ قـاضياً، وكان لا يغفل عن إخوانه، ولا يخصّ نفسه بشيء دونهم، كان ضـعيفاً مســتضعفاً فإذا جاء الجدّ، كان ليثاً عادياً. كان لا يلوم أحداً فيا يقع العذر في مثله، حتّى يرى اعتذاراً، كان يفعل ما يقول ويفعل ما لا يقول، كان إذا ابتزَّه أمران لا يدري أيِّهما أفضل، نظر إلى الهوىٰ فخالفه، وكان لا يشكو وجعاً إلَّا عند من يرجو عنده البرء، ولا يستشير إلَّا من يرجو عنده النصيحة، كـان لا يـتبرَّم، ولا يـتسخُّط، ولا يتشكّىٰ، ولا يتشهّىٰ، ولا ينتقم، ولا يغفل عـن العـدوّ، فـعليكم بمـثل هـذه الأخلاق الكريمة إن أطقتموها، فإن لم تطيقوها كلُّها، فأخذ القليل خيرٌ من تسرك الكثىر».

الفصل الثالث / أفضل صاحب وأكمل صديق ..... ٤٧

وهذا يعني أنّه نحاول في كسب الفضائل والمكارم أوّلاً، كما نبحث مهما أمكن عن الأخ والصديق الذي تجتمع فيه هذه الصفات أو بعضها، وإلّا فإنّ الأصدقاء طبقات كما قاله الإمام الصادق للظّلاً : «إنّ الذين تراهم لك أصدقاء إذا بلوتهم وجدتهم على طبقات شتّى، فمنهم كالأسد في عظم الأكل وشدّة الصولة، ومنهم كالذئب في المضرّة، ومنهم كالكلب في البصبصة، ومنهم كالثعلب في الروغان والسرقة، صورهم مختلفة والحرفة واحدة، ما تصنع غداً إذا تركت فرداً وحيداً، لا أهل لك ولا ولد، إلّا الله ربّ العالمين».

ويقول لللله : «إذا كان الزمان زمان جور، وأهله أهل غـدر، فـالطمأنينة إلى كلَّ أحد عجز»، وفي حديث : «الطمأنينة إلى كلَّ أحد قبل الاختبار عـجز»، و «لا تثق بالصديق قبل الخبرة».

ويقول الإمام الباقر للنَيْلَا : «تجنّب عدوّك واحذر صديقك مـن الأقـوام، إلّا الأمين من خشي الله».

ويقول الأمير طليَّلا : «إيذل لصديقك كلّ مودّة، ولا تبذل له كلّ الطمأنينة، وأعطه من نفسك كلّ المواساة، ولا تسفضي إليسه بكسلّ أسرارك». وقسال طليَّلا : «لا يعرف الناس إلّا بالاختبار، فساختبر أهسلك وولدك في غسيبتك، وصديقك في مصيبتك، وذا القرابة عند فراقك، وذا التودّد والملق عند عطلتك، لتعلم بـذلك منزلتك عندهم»، وقسال طليَّلا : «قسدّم الاخستيار وأجسدّ الاسستظهار في اخستيار الإخوان، وإلّا ألجأك الاضطرار إلى مقارنة الأشرار».

ويقول الإمام الصادق للتَّلِلَا : «اختبروا إخوانكم بخصلتين، فإن كانتا فيهم وإلَّا فاعزب ثمّ اعزب : المحافظة على الصلوات في مواقـيتها، والبرّ بـالإخوان في العسر واليسر». ٤٨ ..... معالم الصديق والصداقة

وقال الرسول الأكرم : «إذا رأيت من أخيك ثلاث خصال فارجه : الحياء والأمانة والصدق، وإذا لم ترها فلا ترجه».

أجل علينا أن نبحث عن الأخ الكامل والصديق الوفي، ولكن لا يعني هذا العزلة عن الناس إذا لم نجدهم، فإنّ الإمام الصادق للتَّلْخ يقول: «من لم يواخ إلّا من لا عيب فيه قلّ صديقه»، و «لا تفتّش الناس عن أديانهم فتبقى بلا صديق».

ويقول الأمير لليَّلَا : «من حاسب الإخوان علىٰ كلّ ذنب قلّ أصدقائه». وقال الرسول الأكرم : « يأتي على الناس زمان إذا سمعت باسم الرجل خيرٌ من أن تلقاه، فإذا لقيته خير من أن تجرّبه، ولو جرّبته أظهر لك أحوالاً».

فعلينا بالاختبار إذا أردنا من الصديق، أن يكون لنا أخ في الشقة، فإنّ الرسول الأكرم عَنَيَنَالُهُ يقول : «أقلّ ما يكون في آخر الزمان أخ يوثق به أو درهم من حلال»، « يأتي على الناس زمان ليس فيه شيء أعزّ من أخ أنيس». ويقول الإمام الصادق عليَّلاً : «إحذر أن تواخى من أرادك لطمع أو خوف

أو ميل أو للأكل والشرب، واطلب مواخاة الأتقياء، وإن أفنيت عمرك في طلبهم».

ويقول الإمام الباقر للَّثِلَّةِ : «بئس الأخ أخ يرعاك غنياً، ويقطعك فقيراً». ويقول الأمير للَّثِلَةِ : «ليس لك بأخ من احتجت إلىٰ مداراته»، و «لا ترغبنّ فيمن زهد فيك، ولا تزهد فيمن رغب فيك»، و «لا خير في صحبة من لم يرَ لك مثل الذي يرىٰ لنفسه»، و «لا تواخٍ من يستر مناقبك وينشر مثالبك».

ثمّ احفظ قديم الإخوان والأصدقاء، فقال الأمير للظِّلا : «إختر من كلّ شيء جديده، ومن الإخوان أقدمهم»، و «من كرم المرء بكائه علىٰ ما مضىٰ من زمانه، وحنينه إلىٰ أوطانه، وحفظ قديم إخوانه».

ويقول النبيّ الأكرم عَلَيْظَةُ : «إنَّ الله تعالىٰ يحبّ المداومة على الإخاء القديم

الفصل الثالث / أفضل صاحب وأكمل صديق ...... ٤٩ فداوموا عليه».

وقال أمير المؤمنين للنَّظِلَا : «إنّ أخاك حقّاً من غفر زلّــتك، وسـدّ خــلّتك، وقبل عذرك، وستر عورتك، ونغىٰ وجلك، وحقّق أملك»، «أخوك الذي لا يخذلك عند الشدّة، ولا يغفل عنك عند الجريرة ولا يخدعك حين تسأله».

وخلاصة الكلام كما مرّ أنّ الإخوان صنفان : إخوان الثقة وإخوان المكاشرة ، فإذا كنت من صديقك وأخيك على ثقة ، فابذل له مالك وبدنك ، وصافِ من صافاه وعادِ من عاداه واكتم سرّه وعيبه وأظهر منه الحسن .

ويقول أمير المؤمنين علي لللله : «من لم تكن مودّته في الله فاحذره، فإنّ مودّته لئيمة، وصحبته مشؤومة »، و «كلّ مودّة مبنيّة على غير ذات الله سبحانه ضلال، والاعتهاد عليها محال »، و «من آخى في الله غنم، ومن آخى للدنيا حُرم »، و «على قدر التواخي في الله تخلص المحبّة »، و «إخوان الدين أبق مودّة، و «على قدر التواخي في الله تخلص المحبّة »، و «إخوان الدين أبق مودّة، و إخوان الصدق أفضل عدّة »، و «الإخوان في الله تدوم مودّتهم لدوام سببها »، و «الأخ المكتسب في الله أقرب الأقرباء، وأرحم من الأمّهات والآباء»، و «لكلّ إخاء منقطع، إلّا إخاء كان على غير الطمع »، و «كلّ مودّة عقدها الطمع حلّها اليأس »، و «مودّة أبناء الدنيا تزول لأدنى عارض »، و «الناس إخوان، عند انقضائه »، و «أسرع المودّات انقطاعاً مودّات الأشرار »، و «الناس إخوان، فن كانت أخوّته في غير ذات الله فهي عداوة، وذلك قوله عزّ وجلّ : ﴿ الأخِلَا يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ إلّا المُتّقينَ ﴾ ».

وبهذا أيّها القارئ الكريم تعرف لماذا تكون علاقة حميمة بين اشنين، أو يصادقك شخص أو تصادقه، ثمّ سرعان ما ينقلب الأمر وينعكس وتنقطع المودّة، بل في بعض الموارد \_والعياذ بالله \_يكون الصديق عدوّاً، وربما من ألدّ أعدائك.

| معالم الصديق والصداقة  |                                         | ٥. |
|------------------------|-----------------------------------------|----|
| معالم الصلايق والصداحة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | _  |

فالعمدة أن يكون الإخاء والصداقة في الله سبحانه، يـقول أمـير المـؤمنين علي للخِّلا : «بالتواخي في الله تثمر الأخوّة»، و «من فقد أخاً في الله فكأنّمـا فـقد أشرف أعضاءه».

ويقول الإمام الباقر للَّئِلَا : «من استفاد أخاً في الله عـلىٰ إيمــان الله ووفــاء بإخائه، طلباً لمرضاة الله، فــقد اســتفاد شــعاعاً مــن نــور الله». ويــقول الإمــام الرضا لِلَئِلا : «من استفاد أخاً في الله عزّ وجلّ، استفاد بيتاً في الجنّة».

وقال الرسول الأكرم : «النظر إلى الأخ تودّه في الله عزّ وجلّ عبادة».

فعلينا بإخوان الصدق، لله وفي الله، قال أمير المؤمنين علي طليَّلا : «عليك بإخوان الصدق، فأكثر من اكتسابهم فإنّهم عدّة عند الرخاء، وجنّة عند البلاء»، وقال الإمام الصادق لللَّلا : «من لم يسرغب في الاستكثار من الإخوان ابستلي بالخسران»، «المرء كثير بأخيه»، وقال الرسول الأكرم : «من جدّد أخاً في الإسلام بنى الله له برجاً في الجنّة»، وقال الأمير للليّلا : «أعجز الناس من عجز عن اكتساب الإخوان، وأعجز منه من ضيّع من ظفر به منهم»، وقال لليّلا : «أخ من تستفيده خير من أخ تستزيده»، ويقول النبيّ : «استكثروا من الإخوان، فإنّ لكلّ مؤمن شفاعة يوم القيامة».

وهذا يعني بكلّ وضوح، أنّه لا بدّ من كثرة الأصدقاء والإخوان، ولكن بشرطها وشروطها -كما وقفت علىٰ جملة منها من خلال الفصول التي مرّت، فراجع كرّة اخرىٰ، فإنّ في كلام أهل البيت نـور، وفي أمـرهم رشـد، ووصيّتهم التقوىٰ، وفعلهم الخير -وعلينا أن نودّ الإخوان بكلّ صفاء وإخلاص، فقد قال أمير المؤمنين علي عليَّلاٍ : «إذا لم تحبّ أخاك فلست أخاه»، و «لا يكوننّ أخوك أقوىٰ منك على المودّة»، «أحبب الإخوان علىٰ قدر التقوىٰ». الفصل الثالث / أفضل صاحب وأكمل صديق ......

وقال الرسول الأكرم عَلَيْظَالَهُ : «ألا وإنّ المؤمنين إذا تحابّا في الله عـزّ وجـلّ وتصافيا في الله كانا كالجسد الواحد، إذا اشتكىٰ أحدهما من جسده وجد الآخر ألم ذلك».

وقال الإمام الصادق للتَّلْغ : «من حبّ الرجل دينه حبّه أخاه».

وعلينا أن نراعي حقوق الأخوّة، وأدب الإخاء وحدود الصداقة كــما مـرّ ذلك، ويقول أمير المؤمنين عليّ للتَّلا : «لا تضيعنّ حقّ أخيك اتّكالاً علىٰ ما بينك وبينه، فإنّه ليس لك بأخ من أضعت حقّه».

ويقول الإمام الصادق للتَّلَةِ : «تحتاج الأخوّة فيا بينهم إلىٰ تــلاثة أشــياء، فإن استعملوها وإلّا تباينوا وتباغضوا، وهي : التناصف والتراحم ونفي الحسد».

ويقول الإمام الحسين للظِّلْإ : «احفظ عليك لسانك تملك به إخوانك».

وقال الحارث الأعور لأمير المؤمنين للظِّلَا : « يا أمير المؤمنين أنا والله أحبّك، فقال له : يا حارث، أمّا إذا أحببتني فلا تخـاصمني ولا تـلاعبني ولا تجـاريني<sup>(۱)</sup> ولا تمازحني ولا تواضعني ولا ترافعني».

وقال الرسول الأكرم تَتَلَيْنَكَمَةَ : «إذا أخىٰ أحدكم رجلاً، فليسأله عن اسمه، واسم أبيه، وقبيلته ومنزله، فإنّه من واجب الحقّ وصافي الإخاء، وإلّا فهي مودّة حمقاء»، وقال : «إلقَ أخاك بوجه منبسط»،

وقال الإمام الصادق للظِّلا : «لا يسيء محضر إخـوانـه إلَّا مـن ولد عـلىٰ

(١) هي أن يجري الإنسان مع غيره في المناظرة ليظهر علمه إلى الناس ريباءً وسمعة وتسرقعاً،
 وفي بعض النسخ «ولا تحاربني»، وفي ثالث : «ولا تجازيني»، وفي رابع : «ولا تجساربني».
 ( ميزان الحكمة ١ : ٤٥).

٥٢ ..... معالم الصديق والصداقة غير فراش أبيه». كان رسول الله عَلَيْظَةُ إذا فقد الرجل من إخوانه ثلاثة أيام سأله عنه، فإن كان غائباً دعا له، وإن كان شاهداً زاره، وإن كان مريضاً عاده.

ولنا في رسول الله وأهل بيته الأطهار أسوة حسنة وقدوة صـالحة. وعـلينا أن نسعىٰ في خدمة الصديق الوفيّ والأخ المؤمن، نعم، إذا رأيت أخاك يستخدمك فلا تخدمه، كما ورد في الحديث الشريف.

وأمّا فضيلة قضاء حاجة الإخوان فقال الإمام الصادق للظِّلْإ : «من قـضيٰ لأخيه المؤمن حاجة قضي الله له يوم القيامة مئة ألف حاجة». وقال طلَّيْلًا : «إذا ضاق أحدكم فيُعلم أخاه ولا يعين علىٰ نفسه»، وقال : «الله في عون المؤمن ما كان المؤمن في عون أخيه»، و «كني بالمرء اعتماداً علىٰ أخيه أن ينزل به حاجته»، «أيَّما مؤمن أوصل إلىٰ أخيه المؤمن معروفاً فقد أوصل إلىٰ رسول الله ﷺ ». وقسال الإمام الكاظم للجُّلْج : «من قصد إليه رجل من إخوانه مستجيراً به في بعض أحواله فلم يجره، بعد أن يقدر عليه، فقد قطع ولاية الله عزّ وجلّ»، وقال ظلُّه : «إنّ لله حسنة ادّخرها لثلاثة : إمام عادل، ومؤمن حكّم أخاه في ماله، ومن سعىٰ لأخيه المؤمن في حاجته». وقال أمير المؤمنين على لمليُّة : «قضاء حقوق الإخوان أشرف أعمال المتّقين». وقال الرسول الأكرم في إكرام الإخوان : «من أكرم أخاه المسلم بكلمة يلطفه بها ومجلس يكرمه به لم يزل في ظلَّ الله عزَّ وجلَّ ممدوداً عليه بالرحمة ما كان في ذلك». وقال الإمام الصادق للنُّلج : «من أتاه أخوه المؤمن فأكرمه فإَنَّما أكرم الله عزَّ وجلَّ»، «من قال لأخيه مرحباً كـتب الله له مـرحـباً إلى يـوم القيامة»، «لا يعظِّم حرمة المسلمين إلَّا مـن عـظِّم الله حـرمته عـلى المسـلمين، ومن كان أبلغ حرمةً لله ورسوله كان أشدّ حرمة للمسلمين»، «من عظّم دينه عظّم إخوانه، ومن استخفّ بدينه استخفّ بإخوانه». وقال الرسول الأكرم : «ما في أمّتي

عبد ألطف أخاه في الله بشيء من لطف، إلّا أخدمه الله من خدم الجنّة»، جعلنا الله وإيّاكم من أهل الجنّة، وذلك نهاية السعادة كما قال الله تعالىٰ : ﴿ وَأَمَّا الَّذينَ سُعِدوا في الجنَّةِ خالِدينَ فيها ﴾<sup>(۱)</sup>.

وأخبراً وليس بآخر، قبال الإمام الحسين عليه : «أمّا حيقّ الصاحب فأن تصحبه بالتفضّل والإنصاف، وتكرمه كما يكرمك، ولا تدعه يسبق إلى مكرمة، فإن سبق كافأته، وتودَّه كما يودَّك، وتزجره عمَّا يهمَّ به من معصية، وكن عـليه رحمة، ولا تكن عليه عذاباً». وقال للنَّلْج : «وحقَّ الخليط أن لا تـغرَّه ولا تـغشُّه ولا تخدعه وتتَّقى الله تبارك وتعالىٰ في أمره». وقال أمير المؤمنين ﷺ : «لا تقطع صديقاً وإن كفر» ربما كفران النعمة والفضل الذي بدرته بهما، فليكن ما فعلته لله سبحانه وتعالى، ولا تنتظر من صديقك الشكر والمكافأة، وإن كان جزاء الإحسان إحساناً، فمن وظيفته الدينية والأخلاقية والإنسانية أن يعوّض ما فعلته من الفضل والنعمة بالشكر والإحسان، لا بالكفر والخذلان، ولكن كن في ما قدّمته إليه مخلصاً لله سبحانه \_ لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً \_ فلا تقطع صديقاً وإن كفر في مـقام العمل، ولم يجازى معروفك وإحسانك. وعن المفضل قال: دخلت على أبي عبد الله للظِّلْخ فقال لي : من صحبك ؟ فقلت : رجل من إخواني. قال : فما فعل ؟ فقلت : منذ دخلت المدينة لم أعرف مكانه. فقال لي : أما علمت أنَّ من صحب مؤمناً أربعين خطوة ، سأله الله عنه يوم القيامة ؟

فماذا تقول يا صاحبي الكريم أيّها القارئ الجليل ؟ لعلّك تقول ما ذكر في مثل هذه الأحاديث الشريفة، إنّما نلمسها ونراها في مثل المدينة الفاضلة التي يدعو إليها

(۱) هود : ۲۰۸.

30 ..... معالم الصديق والصداقة الفلاسفة، ولكن ليس كذلك، فإنّ ما جاء في الأخبار لم يكن من التكليف الفلاسفة، ولكن ليس كذلك، فإنّ ما جاء في الأخبار لم يكن من التكليف بما لا يطاق، بل صفات جميلة، لا بدّ لنا أن نتحلّى بها، ونبحث عن أصحابها للصداقة والمعاشرة، وليس ذلك بعزيز، فمن جدّ وجد، ومن طرق الباب ولجّ، ولج \_ أي دخل بعد كثرة الطروقة \_ فاطلب الأتقياء، فإنّهم أحقّ بالإخاء، وابحث عن سعادتك وعمّن فيه نجاتك في الدارين.

# الفصل الرابع

### أجواء الصداقة وأرضيّتها

لقد وقفنا في الحلقات والفصول السابقة ولو إجمالاً، على ضرورة الصديق والصداقة في حياة الإنسان، وعرفنا أهمّ معالم الصداقة والأصدقاء، وحقوقهم، وحدود الأخوّة وآدابها، وقدسيّتها، وأبرز الفنون لكسب الأصدقاء، وفي هذا الفصل نبغي أن نعيش أجواء الصداقة، وأرضيّتها ومصاديقها، ثمّ كيف نتعامل مع الناس، والصداقة إنّما تنمو في محيطها وأجوائها الخاصّة، لولاها لفسدت وماتت.

فلا بدَّ أوَّلاً في عالم الأخوّة والصداقة من الثقة المتبادلة، والاحترام المتقابل، كما مرّ ذلك، فإنّ سوء الظنّ بين الصديقين يوجب العداء والنكد والفرقة والتشاحن، والثقة إنّما تكون بالشكل المتعارف، والحدّ المعتدل، بلا إفراط ولا تفريط، قال الله تعالىٰ : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا اَجْتَنِبوا كَثيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمَ ﴾<sup>(1)</sup>. نعم ورد في الحديث الشريف : إذا صلح الزمان فأحسن الظنّ أوّلاً، وإذا فسد فإنّ «سوء الظنّ من حسن الفطن»، كما عن أمير المؤمنين. والجمع بين المعنيين : من ناحية يقال : (بعض الظنّ إثم) ومن ناحية أخرىٰ يقال : (سوء الظنّ من حُسن الظنّ)،

(١) الحجرات : ١٢.

| معالم الصديق والصداقة |  | ٥٦ |
|-----------------------|--|----|
|-----------------------|--|----|

هو : أن نتعامل مع الحذر والحزم من دون أن نرتّب أثراً عمليّاً علىٰ سوء الظنّ، وقد جاء في الحديث الشريف : «أحبب حبيبك هوناً عسىٰ أن يكون بغيضك يوماً ما، وابغض بغيضك هوناً ما، عسىٰ أن يكون حبيبك يوماً ما»، وهذا المعنىٰ جربّناه كثيراً، فما من واحد، إلّا وله عشرات من الأمثلة والنماذج التي جسرت عليه، أو علىٰ غيره من الأصدقاء، الذين كنت تودّهم وتبذل كلّ شيء من أجلهم، وإذا به بمرور الزمان لأمور تافهة، ينقلب عليك ويكون عدوّك، والسعيد من اتّعظ بغيره.

فبعد اختبار صديقك، واختياره عن علم، عليك أن تترك سوء الظنّ معه، فقد جاء في الحديث الشريف : «احمل فعل أخيك على سبعين محمل»، و «ضع أمر أخيك على أحسنه حتى يأتيك ما تقبله منه»، «ولا تظنّ بكلمة خرجت من أخيك. سوءاً، وأنت تجد لها في الخير محملاً»، والشيطان هو الذي يزرع بذرة سوء الظنّ في قلب الإنسان : ﴿ إِنَّما يَرِيدُ الشَّ يُطانُ أَنْ يوقِعَ بَيْنَكُمُ العَداوَة وَالبَغْضاءَ ﴾<sup>(1)</sup>، وقال الله تعالى : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا إنْ جاءَكُمْ فاسِقُ بِنَبَأٍ فَتَبَيَّنوا أَنْ تُسصيبوا قَـوْماً بجهالَةٍ فَتَصْبَحوا عَلى ما فَعَكْتُمْ نادِمينَ ﴾<sup>(1)</sup>، ويقول الإمام السجّاد للتي يا المؤمن أخ المؤمن لا يشتمه ولا يحرمه ولا يسيء الظنّ به»، وقال أمير المؤمنين على عليماً وثيقة دين وسداد طريق، فلا يسمعت فيه أقاويل الرجال، أما إنّه قد يرمي الرامي وتيقة دين وسداد طريق، فلا يسمعت فيه أقاويل الرجال، أما إنه قد يرمي الرامي وتغطي السهام ويحيل الكلام»، وفي آخر : «من أطاع الواشي ضيّع الصديق»، فالأصل في الصداقة والأصدقاء، هو الثقة المتبادلة، وحسن الظنّ، ولا تسمعن فيهم

(۱) المائدة : ۹.

(٢) الحجرات : ٦.

الفصل الرابع / أجواء الصداقة وأرضيّتها ..... ٥٧

واشياً ولا تصغي عليهم لفاسق، وعلينا أن لا نعرض أنفسنا في مـواضـع التهـمة، فني الحديث الشريف : «من عرّض نفسه للتهمة فلا يلومنّ من أساء بـه الظــنّ»، وفي آخر : «اتّقوا مواضع التهم».

ثمّ من أرضيّة الصداقة : التواضع ولين العريكة وخفض الجناح ، والتواضع فنّ، كسائر الفنون التي تحتاج إلى التدريب والتمرين حتّىٰ تكون مـلكة للإنسـان، ويعنى التواضع : الذلَّة واللَّين من موضع القـوَّة للـمؤمنين، كــما في قــوله تــعالىٰ : ﴿ أَذِنَّةٍ عَلَىٰ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، لا التصاغر المصحوب بـالشعور بـالدناءة والاحــتقار والخسّة والنقص، بل التواضع الممدوح يعنى احترام الآخرين، ف لمؤمن كما في وصف أمير المؤمنين عليَّة : «سهل الخليقة لين العريكة لنفسه، أصلب من الصلد وهو أذلَّ من العبد» فالمؤمن صلب ولكن مع ذلك هو ذليل للحقّ، وهذا هو جوهر التواضع وحقيقته، ومن تـواضـع لله رفـعه الله، ولنأخـذ درساً قــتّماً مـن أئمـة أهل البيت للمتكلِّ في طريقة التواضع، فقد جاء في الأثر أنَّ الإمام الكاظم عليَّةٍ مرّ برجلٍ من أهل السواد ذميم المنظر، وكان الإمام راكباً، فنزل من فرسه وجـلس عنده، وحاوره في حديث طويل، ولمَّــا أراد الانـصراف للطُّلِخ قــال له بـعض الحاضرين مستغرباً : يا ابن رسول الله، أتنزل إلىٰ هذا المستوىٰ رغم منزلتك وشرفك وعلمك؟ فقال للظِّلا : ولم لا؟ إنَّه «عبد من عبيد الله، وأخ في كتاب الله، وجارٌ في بلاد الله، يجمعنا وإيّاه خبر الآباء آدم وأفضل الأديان الإسلام». وإنَّ الإمام الرضا عليُّه دعا إلى مائدة في خراسان فجمع عليها مواليه والعبيد فقال له أحد المدعوّين : جـعلت فـداك، لو عـزلت هـؤلاء ـ يـعنى المـوالي والعـبيد ـ

(١) المائدة : ٥٤.

٨٨ ..... معالم الصديق والصداقة فقال للنَّابِ : «مه يا هذا، إنّ الربّ تبارك و تعالىٰ واحـد، والأب واحـد، والأب واحد، والجزاء بالأعمال». فالتواضع أن تبسط جناح الذلّ من الرحمة، وأن ترضىٰ بالجلوس في أيّ مكان ينتهي بك المجلس.

عن عباد بن عبد الله الأسدى قال : كنت جالساً يـوم الجـمعة وعـلى عليَّالإ يخطب علىٰ منبر من أجر، وابن صوحان جالس، فجاء الأشعث فجعل يستخطّى الناس وهو يريد الجلوس في الصفوف الأولى، فقال: يا أسير المؤمنين، غـلبتنا هذه الحمراء على وجهك، فغضب الإمام من كلامه فقال ابن صوحان : ليبيَّن اليوم أمير المؤمنين من أمر العرب ما كان يخفي، فقال على المُثْلًا : «من يعذرني من هؤلاء الضياطرة، يتقلُّب أحدهم علىٰ حشاياه، ويهجِّر قوم لذكر الله ؟ ! فيأمرني أن أطردهم فأكون من الظالمين، الذي فلق الحبَّة وبرأ النسمة، لقد سمعت محـمَّد عَلَيْتِوْلَم يقول : ليضربنَّكم والله على الدين عوداً، كما ضربتموهم عليه بدءاً»، ويقول الإمام الصادق للتُّلا : «من التواضع أن يجلس الرجل دون شرفه»، وفي آخر : «أن تحمل حاجاتك بين يديك»، وكان أمير المؤمنين على لما الله حاكماً على خمسين دولة، وكان يمشى في الأزقّة، حاملاً متاعه علىٰ كتفيه ويقول: «صاحب العيال أحقّ بحمله»، «لا ينقص الرجل الكامل من كماله ما يحمله من شيء إلى عماله»، ومن التواضع «أن تقوم بما يقوم به الناس»، قال الرسول الأكرم : «مـن اعـتقل البعير ولبس الصوف فقد برء من الكبر»، والمقصود من عقل البعبر أن يقوم الناس بواجباته الشخصيّة بنفسه، فإنّ الرسول الأكرم كان يقول : «إِنَّما أنا عـبد أكـل من الأرض وألبس الصوف وأعقل البعير وألعق أصابعي وأجيب دعوة المملوك، فمن رغب عن سنّتي فليس منّى»، ومن التواضع أن لا يتميّز الإنسان بين أصدقائه وأصحابه، فمن أخلاق النبيّ الذي مدح الله خلقه، أنَّه كان في أصحابه كأحـدهم،

| ٥٩ |  | / أجواء الصداقة وأرضيّتها | الفصل الرابع / |
|----|--|---------------------------|----------------|
|----|--|---------------------------|----------------|

حتى الداخل عليهم لا يميّزه من بينهم «كُلُّكُمْ مِنْ آدَمْ، وَآدَمُ مِنْ تُرابٍ»، قال أمير المؤمنين علي للظِّلا : «من أراد أن ينظر إلىٰ رجلٍ من أهل النار فلينظر إلىٰ رجـلِ جالس وبين يديه (أُناس) قيام»، و «هلك من يخفق النعال خلفه»، و «من أخفق النعال خلفه فهو ضالٌ ومضلٌ»، ومن التواضع كما ورد عـن أبي الحسـن ﷺ : «أن تعطى للناس ما تحبّ أن تُعطىٰ»، ولنا في رسول الله أسوة حسنة، فإنَّه تَلْيَعُوَّالُهُ : «كان يعقل البعير، ويكنس البيت، ويجلب الشاة، ويصلح النعل، ويرقع الشوب بيديه، ويأكل مع خادمه، ويطحن عنه إذا تعب، ويشتري من السوق، ولا يمـنعه الحياء أن يلعق أصابعه من الطعام بعده، وكـان يـصافح الغـنى والفـقير والكـبير والصغير والأسود والأبيض، ويبادر بالسلام، ولم يسبقه أحد، وإذا دعى أجــاب الدعوة ولو كانت من مملوك أو فقير، كان هيّن المؤونة ليّن الخلق كريم الطبع جميل المعاشرة طلق الوجه دائم البشر، حازماً في لين، متواضعاً من غير صغار، حليماً من غير استسلام»، والله سبحانه كما قاله في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّهُ لا يُحَبُّ المُسْتَكْبِرِينَ ﴾ (١) والتكبّر مع المتكبّرين عبادة، والكبرياء رداء الله، فمن سازع الله في ردائمه، أكبّه الله علىٰ منخريه في النار ٢٠ ما ورد في الحديث الشريف -ويقول الإمام الصادق للنُّلا : «ما من رجل تكبّر أو تجبّر إلّا لذَّلَّة وجدها في نفسه»، وفي آخر : «من حقّر الناس وتجبّر عليهم فذلك الجسبّار»، ويقول للنُّلْج : «لا يدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال حبّة من خردل من كبر»، و يقول الرسول الأعظم عَلَيْظُهُ : «بئس العبد عبد تجبّر واعتلى ونسى الجباء الأعلى ... تبختر واحتال ونسي الكبير المتعال، غفل وسهىٰ ونسى المقابر البليٰ... وعتىٰ وبغيٰ ونسى المـبدأ

(١) النحل : ٢٣.

٦٠ ..... معالم الصديق والصداقة

والمنتهىٰ»، ويحشر المتكبّرون يوم القيامة بصور الذرّ، أذلّاء حقراء تطؤهم الناس لهوانهم على الله \_كما في الخبر الشريف \_ ويقول الأمير عليَّلا : «كنىٰ بالمرء غروراً أن يثق بكلّ ما تسوّل له نفسه، وكنىٰ بالمرء منقصة أن يعظم نفسه»، وفي آخر : «من تكبّر على الناس ذلّ»، «شرّ آفات العقل الكبر»، «ما دخل قلب امرئ شيء من الكبر، إلّا نقص من عقله مثل ما دخله من ذلك، قلّ أو كثر»، ويقول الأمير عليَّلا : «اعتبروا بما كان من فعل الله بإبليس إذ أحبط عمله الطويل وجهده الجهيد، وقد كان عبد الله ستّة آلاف سنة لا يُدرىٰ أمن سنيّ الدنيا أم من سنيّ الآخرة ؟

ومن كان أوّله نطفة ندرة، وآخره جيفة قذرة، وما بينهما يحمل العذرة، كيف يتكبّر على الناس، فمن الحماقة والجنون من أدرك هذه الحقيقة، وعرف الواقع ولا يزال يتكبّر على الناس، فإنّه يروى أنّ الرسول الأكرم عَلَيَوْلَهُ مرّ برجل مصروع وقد اجتمع الناس حوله، فقال النبيّ : على ما اجتمع الناس ؟ فقيل : على مجنون مصروع، فقال عَلَيَوَالَهُ : «ما هذا مجنون، وإنّا هذا المبتلى، ألا أخبركم بالجنون حقّاً ؟ قالوا : بلى يا رسول الله. فقال : إنّ المجنون حقّاً المتبختر في مشيه، الناظر في عطفه، المحرّك جنبيه بمنكبيه، الذي يسرجو من الله رحمته وهو مقيم على معصيته، فذاك المجنون حقّاً»، فيا هذا هل للتكبّر بعد هذا من مجسار ؟ وهل سعد الحقّ إلّا الضلال.

وأمّا كيفيّة التعامل مع الناس ولا سيّما الأصدقاء، فأفضل سلوك هو أن تحبّ لهم ما تحبّ لنفسك. قال رسول الله : «لا يؤمن أحدكم حتّىٰ يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه»، فالناس لهم مشاعر وأحاسيس وعواطف ورغبات كما لك ذلك، وكما تحبّ أن يتعامل معك من الإحسان والمعاشرة الطيّبة والبذل والعطاء والتـنازل وكـلّ الفصل الرابع / أجواء الصداقة وأرضيّتها ......

شيء، فكذلك عليك أن تراعى الآخرين، والناس يحبّون من يبجّلهم ويعطيهم الثقة بقدارتهم وقواهم، وإذا كان صيّاد السمك، إنَّما يصطاد بما يحبّه السمك من الديدان لا بما يحبّه الصيّاد، فلماذا لا نستخدم هذه الطريقة في كسب الأصدقاء واصطيادهم. ولنتكلُّم عمَّا يجبّه الصديق لا عـمّا نحبّه، فهناك سرّ للنجاح، وهـو القـدرة علىٰ إدراك وجهة نظر الشخص الآخر، والنظر إلى الأشياء بالمنظار الذي ينظر به إليها، وإنَّما يرتاح الناس إلى من يعبَّر عن ضائرهم وأحاسيسهم، وبهذا الأسلوب الرصين في القرآن الكريم يجذب الناس إلى الإيمان بقيم السهاء ورسالات الأنبياء كما فى قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرِيٰ آمَنوا وَاتَّقوا لَفَتَحْنا عَـلَيْهِمْ بَـرَكـاتٍ مِـنَ السَّاءِ وَالأَرْضِ ﴾ (١)، فكلِّ واحد يريد البركة من السماء والأرض ويحبِّ ذلك، فــالقرآن يدعوه إلى الإيمان من خلال من يحبِّه، وقد جاء في الحديث القدسي عن الله سبحانه : «يا عبادى، إنَّى لم أخلقكم لأربح عليكم بل لتربحوا عليَّ»، والربح هنا في الدنيا والآخرة، أمَّا في الدنيا فقوله تعالىٰ : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجٍ؛ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبْ ﴾ (٢)، وأمَّا الآخرة فقوله سبحانه وتعالىٰ : ﴿ وَسادِعوا إلىٰ مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةُ عَرْضُها السَّماواتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلسْمُتَّقِينَ ﴾ (٣)، وأسلوب الأنبياء في هدايــة الناس أوَّلاً بالتبشير وإذا لم ينفع فبالإنذار كما قال عزَّ وجلَّ : ﴿ كَانَ النَّـاسُ أُمَّــةً واحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرينَ وَمُنْذِرينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الكِتابَ بِالحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فيا أَخْتَلَفُوا فيهِ ﴾<sup>(٤)</sup>. ويقول أمير المؤمنين عملي عليُّةٍ : «أحسن إلىٰ من شمَّت

- (١) الأعراف : ٩٦.
  - (٢) الطلاق : ٣.
- (٣) آل عمران : ١٣٣.
  - (٤) البقرة : ٢١٣.

٦٢ ..... معالم الصديق والصداقة تكن أميره، وارغب إلى من شئت تكن أسيره، واستغنِ عمّن شئت تكن نظيره»، وقد وصف أمير المؤمنين عليَّةِ الرسول الأكرم عَلَيْهِمُ : «كان فينا كأحدنا».

ويقول عليُّة لولده الحسن عليَّة : «يا بني، اجعل نـفسك مـيزاناً فـيا بـينك وبين غيرك فأحبب لغيرك ما تحبّ لنفسك، واكره له ما تكره لها، ولا تـظلم كـما لا تحبُّ أن تُظلم، وأحسن كما تحبُّ أن يحسن إليك، واستقبح من نفسك ما تستقبح من غيرك»، والإسلام لا يطالب بأن نحبّ للآخرين كما نحبّ لأنفسنا وحسب، بل يحتُّنا على أن نؤثر الآخرين على أنفسنا، وهذه من الروح السامية، ومن يضحَّى من أجل الآخرين، يكون بالطبع سيّدهم وعظيماً فيهم، كما خملّد التأريخ كمثير من العظاء من أجل تضحيتهم لشعوبهم وجماهيرهم، والله سبحانه يقول: ﴿ وَيُؤْثِرونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَة ﴾ (١)، أي حتّى لو كان الشيء يخصّهم ومن حقَّهم، ولكن مع ذلك يتنازلون للآخرين، ويؤثرونهم علىٰ أنفسهم، وهـذه من آيات الرفعة وسموّ الروح وتعاليها، ويقول أمير المؤمنين عـلى للنَّلْإ : «ذلَّـلوا أخلاقكم بالمحاسن، وقودوها إلى المكارم، وعوّدوها الحلم، وصبّروا على الإيثار أنفسكم»، وفي الحديث الشريف : «إنَّ لله جنَّة لا يدخلها إلَّا ثلاثة : رجل حكم ا علىٰ نفسه بالحقّ، ورجل زار أخاه في الله، ورجل آثر أخاه المؤمن»، وأهل البيت هم القدوة في الإيثار، كما جاء قصّتهم في سورة الدهر : ﴿ وَيُطْعِمونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأُسيراً إِنَّما نُـطْعِمُكُمْ لِـوَجْهِ اللهِ لا نُـرِيدُ مِـنْكُمْ جَـزاءً وَلا شُكـوراً ﴾ (٢) فباتوا ثلاثة أيام جياع بعد أن صاموا نهارها \_عليهم صلوات الله \_.

- (۱) الحشر : ۹.
- (٢) الإنسان : ٨.

الفصل الرابع / أجواء الصداقة وأرضيّتها .......

ثمّ إنَّما تدوم الصداقة وتنفذ في أعماق قسلب الصديق بــالأخلاق الحســـنة وبدوافع الخير عند الناس، يقول رسول الله مخاطباً عشيرته: « يا بني عبد المطلب، إنَّكم لن تسعوا الناس بأموالكم فسعوهم بأخـلاقكم». فـعلينا أن نـتعامل مـع الآخرين بخلق رفيع فيشاطرك بذلك، فمن يخاطب الناس بكلام لطيف وسلوك جميل فكذلك، الناس يتعاملون معه، فإنَّ الفطرة السليمة تسـتدعى ذلك، وحـينما تبني لشخص في قلبك قصراً من زجاج شفَّاف، فإنَّه لن يحاول أن يرميه بالحجر، ومن تقول له إنّي أتوسّم فيك الخير، وأنت من أهل الإحسان والصلاح، فإنَّه يعمل الخير، ويستجيب لطلباتك، ولا يردّك خائباً، لأنَّك توسَّلت بدافع النـبل والخـير التي أودعها الله في وجوده ونفسه ﴿ فَأَلْهَمَها فُجورَها وَتَقُواها ﴾ (١)، والقرآن الكريم إِنَّمَا يخاطب الناس علىٰ أنَّهم عظماء مكرمون، ويثير فيهم الدوافع النبيلة من الرحمة والإنسانيَّة والكرم والشجاعة والفطرة السليمة وإيمانهم بـالخالق فـيقول تـعالىٰ: وَلَقَدْ كَرَّمْنا بَنى آدَمَ ﴾<sup>(٢)</sup>, وقوله سبحانه: ﴿ وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>, فمن قدر عواطف الناس وخاطبهم بكلمات الأدب والعفة والعظمة فإتهم يستجيبون لنداءاته برغبة ورحابة صدر، يقول الأمير على الله : «قلوب الناس وحشية فمن تألفها أقبلت عليه»، ويقول الله سبحانه : ﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ ﴾<sup>(٤)</sup>، فالرفق واللين والحسنان والشفقة والعطف والاحترام تكسب لك الأصدقاء،

- (۱) الشمس : ۱۱.
- (٢) الإسراء : ٧٠.
- (٣) آل عمران : ١٣٩.
  - (٤) البقرة : ٢٥٦.

وتكون ناجحاً في عالم الصداقة: قال الله تعالىٰ: ﴿ قمولوا لِـكُنَّاسٍ حُسْماً ﴾ (١)، ويقول عزّ وجلّ مخاطباً نبيّه الأكرم: ﴿ وَلَـوْ كُـنْتَ فَـظَّأَ غَـليظَ القَـكْبِ لانْـفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (٢). فلا بدّ من العطاء قبل الأخذ فإنَّه كما قال الأمير عليَّهُ : «من منع عن الناس يده منع عنهم يداً واحدة ومنعت عنه أيادي كثيرة»، وعلينا بالرفق والمسامحة فإنَّ رسول الله يقول : «من حرم الرفق حرم الخير كلَّه»، و «من استعمل الرفق لان له الشديد»، «الرفق مفتاح النجاح»، و «إن شئت أن تكرم فلِن. وإن شئت أن تهان فاخشن»، «الرفق عنوان النبل»، «ارفق توفّق»، «أكبر البرّ الرفق»، «ألرفق بالأسباع من كرم الطباع»، «الرفق تـيسير للمصعاب»، و «إذا عاقبت فارفق»، «من لانت كلمته وجبت محبّته»، وقال رسول الله : «أوَ أُخبركم من تحرم النار عليه غداً ؟ تحرم عـلىٰ كـلَّ ليَّن»، و «مـن أعـطي الخـلق والرفـق فقد أعطى الخيرة والراحة، وحسن حاله في دنياه و آخرته، ومن حبرم خبلق الرفق كان ذلك سبيلاً إلىٰ كلَّ شيء، وبليَّة إلَّا مـن عـصمه الله تـعالىٰ»، ويـقول أمير المؤمنين عليَّلا : «المؤمنون هيّنون ليّنون»، ولكن «كن ليّناً من غـير ضـعف، وشديداً من غير عنف».

ثمّ علينا في عالم الصداقة أن نقدّر وجهة نظر الآخرين، وإذا دخـلنا مـعهم في نقاش لا يكون المقصود الغلبة والتفوّق والانـتصار عـليه، بـل الهـدف تحـرّي الحقائق، ومعرفة الواقع، والتمسّك بالحقّ، فنحاول في إثبات الحـقيقة أن لا يـتّخذ الطرف المقابل موقفاً مضادّاً منذ البداية، فإنّ كلمة (لا) عقبة كأداء يصعب التغلّب

- (١) البقرة : ٨٣.
- (٢) آل عمران : ١٥٩.

| ٥٢ |  | فصل الرابع / أجواء الصداقة وأرضيّتها | JI |
|----|--|--------------------------------------|----|
|----|--|--------------------------------------|----|

عليها، فإنَّ كلمة (لا) إنَّا هي مكوَّنة من حرفين لا أكثر، ولكن إنَّا يكون خلفها كيان إنساني بأسره باتّجاه الرفض، فلا بدّ أن نقتل الاختلاف في كونه الاستدائي ونطفته الأولى، يقول أمبر المؤمنين عليَّةٍ : «مع الخسلاف والاخــتلاف لا يكـون ائتلاف»، «الخـلاف يهـذَّب الأبـرار»، وفي آخـر : «الأمـور المـنظَّمة يـفسدها الخلاف»، ويقول الإمام الجواد عليَّة : «من عبلامة المحبَّة كبثرة الموافقة وقبَّة المخالفة»، ويقول الإمام الحسن عليَّة : «الشرف موافقة الإخوان وحفظ الجبران، حسب المرء من صداقته كثرة موافقته وقلَّة مخالفته»، وعلينا أن نأخذ في ما كان الاختلاف ما هو القدر المشترك ونركّز عليه، حتّىٰ يتغلّب علىٰ نــقطة الاخــتلاف والشقاق، فإنَّ كلٌّ ما فيه عنوان الاثنينية والكثرة والاختلاف، إنَّما يتكوَّن ممَّا به الاشتراك وما به الامتياز، فإذا أخذنا ما به الاشتراك وتغلُّبنا علىٰ ما به الامتياز، فإِنَّه يلزمه الوحدة والاتِّحاد والموافقة وهذا من سبيل الوحدة. وأنَّ فهم وجهة نظر الطرف الآخر يساعد الإنسان على النجاح في معاملة الآخرين، ومن الجهل معارضة الآخرين قبل دركهم وفهمهم، يقول الإمام الصادق لللله : «من أخلاق الجاهل : الإجابة قبل أن يسمع، والمعارضة قبل أن يفهم، والحكم بما لا يسعلم»، وما أروع ما لو قيل للصديق : قد أخالفك في الرأي، ولكنِّي مستعدَّ للقتال دفـاعاً عن وجهة نظرك الصائب، ومعاشر الأنبياء ـكما ورد في الخبر ـ أمرهم الله أن يكلّموا الناس علىٰ قدر عقولهم، ويقول رسول الله : «رأس العقل بعد الدين : التودّد إلى الناس والاستماع الخيّر إلى كلّ أحد بـرّ أو فـاجر». وقـال الله تـعالى وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ (١)، وعلينا أن لا نجرح صديقنا أمام الآخرين، بل لو كنَّا

(١) البقرة : ٨٣.

| معالم الصديق والصداقة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٦٦ |
|-----------------------|-----------------------------------------|----|
|-----------------------|-----------------------------------------|----|

في مقام الوعظ والإرشاد والنصيحة، فينبغي أن نخلو به ونسرّه بذلك، قـال أمـير المؤمنين علي للميلالي : «النصح بين الملأ تقريع»، وقال للميلي : «من وعظ أخـاه سرّاً فقد زانه، ومن وعظه علانية فقد شانه»، وفي آخر : «تلويح زلّة العاقل له أمضىٰ عقاب»، وفي آخر : «العبد يقرع بالعصىٰ، والحـرّ تكفيه الإشـارة»، و «عـقوبة العقلاء التلويح لا التصريح»، «من اكتفىٰ بالتلويح استغنىٰ عـن التـقريع»، ويـقول الإمام الرضا للميلاي : «إذا لوّحت فقد أوجعته عتاباً».

فلا تقرع صديقك أمام الآخرين، وإذا أردت أن تذكّره في السرّ فلوّح له واكتني بالإشارة، إلّا إذا كان الأمر يقتضي التصريح، ولولاه ما نفعت النصيحة والموعظة والإرشاد، فحينئذٍ لا بأس به، إلّا أنّه مهما أمكن عليك أن تراعي حسن القول ولطائف الكلام، فإنّه أبلغ في التأثير، وإذا أردت منه شيئاً حتىّ مع أسرتك وأولادك، فحاول أن تطلب ذلك في صورة التمنيات، من دون إصدار الأوامر، حتىّ لو أردت الماء من ولدك، فما يمنعك أن تقول له : لطفاً تفضّل عليّ يا ولدي بالماء، أو أرجوك أو ما شابه ذلك، كما أدّبنا القرآن الكريم بذلك، فبدلاً أن يصدر الأوامر، يذكر صفات المتقين وما لهم من النعيم الخالد «فالتمنيات تدفع الآخرين إلى الاستجابة لها في إطار (العطاء) بينما الأوامر تدفعهم إلى تنفيذها بقدار ما يقدر العذر، وفرق كبير بين العطاء وبين التنفيذ».

ثمّ حاول أن لا تُرق ماء وجه الصديق بل كلّ واحد من الناس، فإنّ كرامة الإنسان ملك الله، لا يحقّ لأحد أن يتنازل عنها بإراقة ماء وجهه، يقول الحديث الشريف : «إنّ الله أوكل إلىٰ عبده المؤمن كلّ شيء ولم يوكل إليه أن يذلّ نفسه»، فلا يجوز لنا أن نجرح مشاعر الآخرين ونؤذيهم بكلمات جارحة.

جراحات السنان لها التيام ولا يلتام ما جرح اللسان

الفصل الرابع / أجواء الصداقة وأرضيّتها ..... ٢٧

فلا تفرط في الملامة، فإنّ أمير المؤمنين علي عليَّلاٍ يقول : «الإفراط في الملامة يشبّ نيران اللجاج»، وفي آخر : «إيّاك أن تكرّر العتب فإنّ ذلك يغري بـالذنب ويهوّن العتب».

وعندما دخلت سفانة ابنة حاتم الطائي على النبيّ محمد بعد أسرها، فـفكّها من الأسر وقومها، كرامة لها، ثمّ أمر النبيّ بحمر النعم (الإبل والبقر) فأعـطىٰ لهـا حقّها حتىٰ سدّ ما بين جبلين، فقالت : يا محمد، هذا عطاء من لا يخاف الفقر ! فقال رسول الله عَلَيْكَالُهُ : «هكـذا أدّبـني ربيّ فأحسـن تأديـبي»، ثمّ قـال عَلَيْكَالُهُ قـولته المشهورة : «ارحموا ثلاثة، وحقّ أن يرحموا : عزيزاً ذلّ من بعد عزّه، وعالماً ضاع بين جهّال، وغنيّاً افتقر من بعد غناه».

ثمّ علينا أن نذكر حسنات الأصدقاء والناس، ونشجّعهم عـلى أعـمال البرّ والخيرات، يقول الأمير للظّلِّلا : «لكلّ مسلم علىٰ من أثنىٰ عليه مثوبة مـن جـزاء وعارفة من عطاء»، ويقول في عهده لمالك الأشتر : «ولا يكوننّ المحسن والمسيء عندك بمنزلة سواء، فإنّ في ذلك تزهيداً لأهل الإحسان في الإحسان، وتـدريباً لأهل الإساءة في الإساءة، وألزم كلاً منهم مـا ألزم نـفسه»، فـأسلوب التشـجيع والتكريم والتعظيم من أنجح الأسـاليب في إصـلاح المجـتمع والصـديق والأسرة، وكان النبيّ الأكرم إذا رأى خطأ من شخص لم يقرعه مباشرة، بل كان يصعد المنبر ويقول : «ما بال أقوام...» ثمّ يذكر الخطأ علىٰ نحو كلّي وعامّ.

ثمّ أعط للناس ثقتك بأنّهم قادرون على الإصلاح، فلا تـبخل في كـلامك بزرع الثقة في نفوسهم، فإنّ إعطاء الثقة للطرف الآخر، لا سيّا الصديق والتظاهر بقدرته علىٰ تحقيق أمرٍ ما، سيدفعه إلىٰ محاولة الاحتفاظ بهـذه الشقة، وإلىٰ عـدم تخييب ظنّك فيه، فإذا أردت أن تجعل من إنسان خطيباً، فأخـبره بأنّ له مـوهبة ٦٨ ..... معالم الصديق والصداقة عظيمة في الخطابة، فهذا ما سيدفعه إلى التمرين والتدريب حتى يجيدها كما هو المطلوب.

وعلينا أن نتظاهر في بداية الأمر بالفضائل، يقول أمير المؤمنين لللله «إن لم تكن حليماً فتحلّم، فإنّه قلّ من تشبّه بقوم، إلّا أوشك أن يكون منهم»، «خير الحلم التحلّم»، «من لم يتحلّم لم يحلم»، «من تحلّم حلم»، «إن لم تكن حليماً فتحلّم»، وهكذا في جميع مكارم الأخلاق والصفات الحميدة، فمن تـزهّد يـزهد، ومن تعلّم يتعلّم، ومن تكرّم يكن كريماً، والحكمة تقول : « تظاهر بفضيلة إن لم تكن فيك»، وكذلك مع الآخرين، فأعطهم عنواناً حسناً، يقومون على الاحـتفاظ بـه وتشييده، ويبذلون كلّ ما في جهدهم، حتّى لا تخيب الظنون بهم.

ثمّ اعطِ للطرف الآخر مسؤولية، فإنّ الرئاسة تصنع الرئيس، ويوجب ذلك أن يترك ما لا يليق بالرئيس، حتّى في عالم الأطفال تشاهد ذلك بكـلّ وضـوح، وهذا يعني أنّه من غرائز وفطرة الإنسان ذلك.

فهذه نصائح عامة، وقواعد مهمّة، في إصلاح الصديق والجــتمع، وسـوقهم نحو السعادة والعيش الرغيد والحياة الطيّبة، والله المعين والموفّق.

## الفصل الخامس

#### من آداب الصداقة

«قال الإمام الصادق للنظل لجميل : خياركم سمحاؤكم، وشراركم بخلاؤكم، ومن صالح الأعمال البرّ بـالإخوان، والسعي في حـوائـجهم، وفي ذلك مـرغمة للشيطان، وتزحزح عن النيران، ودخـول الجـنان، ثمّ قـال : يـا جمـيل ! أخـبر بهذا الحديث غرر أصحابك، قلت : ومن غرر أصحابي ؟ قال للنظل : هم البـارّون بالإخوان في العسر واليسر».

لقد ذكرنا في الفصول السابقة بعض الأخبار المرويّة عن أهل البسيت علميًا في حدود الصداقة، وقضاء حوائج المؤمنين، وبتي علينا أن نشير إلى بعض آداب الصداقة، فإنّ لكلّ شيء حريم وإطار وحدود، من يستعدّها يسفقد ذلك الشيء المقصود، وكذلك عالم الصداقة والأصدقاء، له حريم وآداب خاصّة، لا بـدّ من مراعاتها، حتىّ تدوم الصداقة، ويدوم الصفاء والمحبّة والوفاء والإخاء والخلّة.

وقد اشتهر علىٰ لسان الناس المثل المعروف : (بين الأحباب تسقط الآداب)، فإذا كان يعني ذلك كما هو الظاهر الكلفة والتكلّف، فهذا صحيح «فإنّ شرّ الإخوان من تكلّف له» كما ورد في الحديث الشريف، ولكن إذا كان بمعنىٰ سقوط الاحترام والحشمة، فهذا من الكلم القبيح، لأنّ الآداب الحميدة من الحسن، فإذا كـان ذلك

حسناً من الغرباء، فلماذا تبخل به على الأصدقاء، فـهم أولىٰ بـذلك، فـإنّ بـين الأحباب تسمو الآداب، وتنمو وتعين علىٰ قوّة الارتباط، وشـدّ أواصر العـلاقة الأخويّة والخلّة المبدئية والصداقة الإيمانية.

ثمّ هناك مجموعة من الآداب القيّمة قد شرّعـها الإسـلام لسـعادة النـاس، ولتؤتي الصداقة ثمارها، ويعيش الجـميع في أجـواء هـادئة، تسـودها الطـمأنينة والإخاء، متعاضدين ومتلاحمين في الحياة.

فنها : الاستئذان للدخول، فإنّ الدخول على الصديق في داره أو حجرته من دون الاستئذان أو الإخبار بالقدوم، فيه استهانة بالآخرين وإهانة للنفس، فربما يسمع منه تقريعاً في ذلك، وقال الله سبحانه في كتابه الكريم : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا لا تَدْخُلوا بُيوتاً غَيْرَ بُيوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسوا وَتُسَلِّموا عَلىٰ أَهْلِها ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ (<sup>11</sup>). وقال عزّ من قائل : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا لِيَسْتَأذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَبُانُكُمْ وَالَّذِينَ وقال عزّ من قائل : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا لِيَسْتَأذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَبُانُكُمْ وَالَّذِينَ وقال عزّ من قائل : ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنوا لِيَسْتَأذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَبُوانُكُمْ وَالَّذِينَ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العُلُمَ مِنْكُمْ نَلاتَ عَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلاةِ الفَجْرِ وَحِينَ تَضَعونَ ثِيابَكُمْ مِنَ الظَّهيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِسَاءِ تَلات عَوْراتٍ لَكُمْ وَإذا بَلَغَ الأَطْفالُ مِنْكُمُ اللهُ لَمُ قَلْكَمْ مِنَ الظَّهيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلاةِ العِسَاءِ تَلات عَوْراتٍ لَكُمْ وَإذا بَلَغَ الأَطْفالُ مِنْكُمُ اللهُ مِنْكُمُ اللهُ عَن وَمِنْ بَعْدِ مَاتَ اللَّذِينَ مَا يَعْتَاءٍ مَنْ عَوْراتٍ لَكُمْ وَإذا بَلَغَ الطُفالُ مِنْكُمُ اللهُ مَا فَ اللهُ وَاللَّه يَا اللَّه يَا أَنْكُمْ وَ اللَّهُ يَا أَنْ يَنْعُوا الحُلُمُ عَذَينَ مَنْ عَيْرَ بَعْذِينَ مَعْ وَالْتَعْتَنْ الْعَرْ مَنْ عَنْ عَلْمَ اللهُ الله عَنْ الْعَانِ مَنْ عُنْ اللهُ عَالَ مِنْ عَالَة عَالَهُ مِنْ عَاذِينَ الْعَانُ مِنْتُكُمُ اللهُ اللَينَة يَكُمُ اللهُ اللَينَ أَنْ اللهُ عَالَ مَنْ عَنْ اللهُ عان اللهُ اللهُ عن اللهُ اللهُ عان اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عالَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عالَ اللهُ عالَينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عان اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ما أَحْدَى من وراء الباب قبل أن ينظر إلى قيل المُوالِ عان المُ ما اللهُ عان اللهُ اللهُ اللهُ عال اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

(١) النور : ٢٧.

(٢) النور ٥٧ ـ ٥٨.

الفصل الخامس / من آداب الصداقة ...... ٧١

وفي الحديث عن جابر بن عبد الله الأنصاري، قال : خرج رسول الله عَنَى عليه يريد فاطمة عليك وأنا معه، فلمّا انتهينا إلى الباب وضع يده الشريفتين عليه ثمّ قال : السلام عليكم، قالت فاطمة : وعليكم السلام يا رسول الله ؟ قال : أدخل ؟ قالت : إدخل يا رسول الله، قال : أأدخل أنا ومن معي ؟ قالت : يا رسول الله ليس على رأسي قناع. فقال : يا فاطمة خذي فضلاً من مدحتك، فغطّي به رأسك، ففعلت، وبدأ رسول الله يستأذن من جديد، ثمّ قال : السلام عليكم. فقالت : وعليكم السلام يا رسول الله، قال : أأدخل أنا ومن معي ؟ قالت اله فعظّي به رأسك، أنا ومن معي ؟ قالت : ومن معك، ودخل رسول الله ودخلت معه».

ويقول الإمام الصادق للظِّلَا : «ليستأذن الرجل علىٰ بنته وأخــته إذا كــانتا متزوّجتين».

ومنها : السلام قبل الكلام، فإنّ قولك : (السلام عليكم) لمن تلقّاه إنّما هو دعاء له بالسلامة والصحّة والعافية وإعلان الحبّ والصداقة والأخوّة، وقـد قـال رسول الله تَتَبَيَّنَهُ : «من بدأ بالكلام قـبل السـلام فـلا تجـيبوه». ويـقول الإمـام الباقر للخُلاج : «إنّ الله يحبّ إفشاء السلام»، فإنّ السلام من أسمائه جـل جـلاله، ويحبّ الله أن تظهر لأسمائه مظاهر، فهو السلام ويحبّ إفشاء السلام، ويقول الإمام الصادق للخُلاج : «من التواضع أن تسلّم علىٰ من لقيت»، ويقول للخُلاج : «ليسلّم المار على القاعد، والراكب على الجالس، والعدد القليل على الكثير».

وفي الحديث الشريف: «من تـواضع لله رفعه»، وفي آخـر : «لا رافـع لمن وضعت ولا واضع لمن رفعت»، ومن التواضع أن تسلّم علىٰ كلّ مـن تـلقاه، والنتيجة أنّ الله يرفعك ويعزّك بين النـاس، ولا يمكـن لأحـد أن يـضعك ويـقلّ من شأنك، فإنّ الله يرفعك، ولا واضع لمن رفـعه الله سـبحانه، فـاغتنم السـلام، ٧٢ . . . . . . معالم الصديق والصداقة

وانشره في المجتمع الإسلامي ليسوده السلام.

ومنها : احترام الصديق إذا دخل في مجلس، فإنَّه ورد في الحديث الشريف : «المؤمن أعظم حرمةً من الكعبة»، ويقول الإمام الكاظم عليَّة : «لا تذهب الحشمة بينك وبين أخيك، وابقَ منها، فإنَّ ذهابها ذهاب الحياة»، وقال الرسول الأكرم: «إذا أتاكم سيّد قوم فاعرفوا سؤدده»، فاحترام القادم لازم، لا سيّا الصديق فيقام له إجلالاً وإكباراً، إلَّا أنَّه ورد في مكارم الأخلاق للمرحوم الطبرسي : أنَّ النبيَّ كان يكره القيام له، وكان يقول: «لا يقومنَّ بعضكم لبعض كما يـقوم العـجم بل تزحزحوا عن مكانكم»، ولكن ورد في الخبر أيضاً : «من قام لأخيه المؤمن سلخه الله من ذنوبه كما تسلخ الحيّة جلدها»، والجمع بـين الروايـتين كـما يـظهر من التعليل في الأولىٰ والتشبيه بالعجم، أنَّه تارة يقام لشخص لمكانته الدنوية، كالغنى وإن كان فاسقاً، أو السلطان وإن كان جائراً، أو العالم وإن كـان سموءاً، فهذا من قيام العجم، كما يحدّثنا التأريخ به فهو مذموم، وكــان النــبيّ يكــره ذلك، ولنا في رسول الله أسوة حسنة، وأخرى نقوم للشخص لإيمانه وتـقواه، وإن كــان فقيراً وأسوداً حبشياً، فإنَّ النار لمن عـصي الله وإن كــان سـيّداً قـرشياً، والجــنَّة لمن أطاعه وإن كان عبداً حبشياً، فمثل هذا القيام الذي يكون لله سبحانه، وتعظيماً لمقام العلم المقرون بالحلم والعمل الصالح، وتكريماً للإيمان المقرون مع التقوىٰ، فإنَّه ممدوح ويوجب غفران الذنوب، فتأمَّل.

ومنها : التوسّع في المجلس، فإنّ من حقّ الداخل إلى المجلس، لا سيّا الصديق والأخ علىٰ أخيه، أن يكرمه بـالتوسّع له في المجـلس، قـال رسـول الله عَلَيْوَالَهُ ب «ثلاث يصفين ودّ المرء لأخيه المسلم : يلقاه بالبشر إذا لقيه، ويوسع له في المجلس إذا جلس إليه، ويدعوه بأحبّ الأسماء إليه»، وفي آخر : «إذا أخذ القوم مجالسهم

| ۷۳ |  | / من آداب الصداقة | الفصل الخامس |
|----|--|-------------------|--------------|
|----|--|-------------------|--------------|

فإذا دعا رجل أخاه فأوسع له في مجلسه، فليأتِ، فإنمّا هي كرامة أكرمه بها أخوه، وإن لم يوسع له أحد، فلينظر أوسع مكان يجده فليجلس فيه»، وقال : «لئن يوسع أحدكم لأخيه في المجلس خير من عتق رقبة»، ولقد سئل الإمام الصادق طليَّلاً عن السبب الذي دعى جماعة إلى أن يقولوا لنبيّهم : إنّا نسراك من المحسنين، فقال طليَّلاً : «كان يوسع للجليس ويستقرض للمحتاج ويعين الضعيف». وقال الله سبحانه وتعالى : ﴿ يا أيُّها الَّذينَ آمنوا إذا قيلَ لَكُمْ تَفَسَّحوا في الجَالِسِ فَافْسَحوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>، كان رسول الله إذا دخل منز لاً، قعد في أدنى المجلس حين يدخل، وقال الإمام العسكري طليَّلاً : «من رضي بدون الشرف من المحلس لم يرل الله وملائكته يصلّون عليه حتى يقوم»، «إذا أخذ القوم في مجالسهم فإن دعا رجل أخاه، وأوسع له في مجلسه فليأته، فإنّا هي كرامة أكرمه بها أخوه، وإن لم يوسع له أحد فلينظر أوسع مكان يجده فليجلس فيه».

ومنها : أن تذكره بكنيته في حضوره، وتسمّه في غيابه، فإنّ في الكنية احتراماً للصديق. يقول الإمام الرضا طليَّلا : «إذا كان الرجل حاضراً فكنّه، وإذا كان غائباً فسمّه»، فإنّك عندما تذكر صديقك في حضوره بكنيته وتناديه ( يا أبا فلان ) فإنّ ذلك يدلّ علىٰ تقديرك له واحترامك إيّاه، ولكن لو كان غائباً وأردت تعريفه، فتذكره بالإسم.

ومنها : مراعاة أدب الجلوس والحضور معه، فإنّه ينمّ ويخبر عن الاحــترام والتقدير له، ويكون الجلوس بكلّ تــواضـع ولين، ولا يــتخطّى الرقــاب لأجــل أن يجلس في صدر المجلس، فإنّ الإمام الصادق عليَّلاً يـقول : لا يــنبغي للــمؤمن

(١) المجادلة : ١١.

أن يجلس إلاّ حيث ينتهي به الجلوس، فإنّ تخطّي أعناق الرجال سخافة»، «أمّا حقّ جليسك، فأن تلين له جانبك، وتنصفه في مجاراة اللفظ، ولا تقوم من مجلسك إلاّ بإذنه، ومن يجلس إليك يجوز له القيام عنك بغير إذنه، وتنسى زلاّته وتحفظ خيراته، ولا تسمعه إلاّ خيراً». ومن أوصاف النبيّ أنّه ما رئي مقدّماً رجله بين يدي جليسٍ له قطّ.

ومنها : أن يسمّى عطسته، فإنَّ العطسة علامة الصحَّة والارتياح والنشاط، وهو من الله سبحانه، كما أنَّ التثاؤب من الشيطان، وهو علامة الكسل والنـوم، فإذا عطس أخيك المؤمن فهنَّنه بالعافية والصحَّة، وادعو له قائلاً : ( يـرحمك الله ) أو ( يغفر الله لك ) والعاطس يجيبه (أثابكم الله ). وعن الإمام الباقر علىَّلْهِ : كان إذا عطس فقيل له : يرحمك الله، كان يقول : يغفر الله لكم ويرحمكم، وإذا عطس عنده إنسان قال له: يرحمكم الله، ولمَّـا كان النبيِّ وأمير المؤمنين علي يعطس أحـدهما، كان يقول الآخر : (رفع الله شأنك علىٰ كعابك)، والعطسة إنَّما تــنبيَّ عــن العــافية والسلامة كما في علم الطبّ، وقـد ورد في الحـديث الشريـف: لو عـطس ثـلاث عطسات فإنَّها عافية وعلامتها، وأمَّا إذا عطس أربعة فـإنَّه يخـبر عـن المـرض، كما ورد من عطس لا يموت إلىٰ سبعة أيام، ولمثل هذا يشكر الإنسبان ربّه عـلى السلامة والعافية والرحمة، فيسمت السامع العاطس قــائلاً: ( يـرحمك الله ) يـعنى أنَّ الرحمة الإلهية شملتك، وأنَّ الغفران الإلهي عمَّك، فيجيبه العـاطس: الله يــثيبك علىٰ ما تفضَّلت قائلاً : (أثابك الله)، وسعيد حقًّا ذلك المجـتمع الذي يسـوده الودّ والمحبّة والدعاء، وما أسعد الصديقان اللذان يدعو أحدهما للآخر بالسلامة والعافية والصحّة .

ومنها : ترك المزاح الجارح، وأصل المزاح بمـعنىٰ إدخـال السرور في قـلب

الفصل الخامس / من آداب الصداقة ..... ٧٥

المؤمن والدعابة المريحة، فإنّه مباح بل يستحبّ ذلك، لا سيّم في السفر كما ورد في الخبر، كما جاء في الحديث الشريف : «منزاح المؤمن عبادة»، وفي آخر : «إنّ هذه الأرواح تملّ كما تملّ الأجساد، فروّحوا عنها بطرائف الحكم». وهذا يعني أنّه في عين أنّه بتمازج لا بدّ أن يكون في ذلك أيضاً طريفة حكية، لا مجرّد اللقلقة والقهقهة، بل لا يتجاوز في مزاحه الحقّ. وقال رسول الله : «إنّي لأمزح ولا أقول إلّاحقاً»، «المؤمن دعب لعب، والمنافق قطب غضب»، «ما من مؤمن إلّا وفيه دعابة \_أي مزاح \_».

ولكن إذا كان المزاح بمعنى كثرة الضحك والسفاهة وجرح مشاعر الآخرين وإهانتهم، فإنّه لم يكن مذموماً وحسب، بل يكون محرّماً، وما لم يصل إلى درجة الحرام وخرج عن الاستحباب، فإنّه يكون مكروهاً، وربما الروايات التي تـذمّ المزاح من هذا المنطلق، فني الحديث الشريف : «كثرة الضحك تميج الإيمان بحّاً»، وفي آخر : «إيّاكم والمزاح فإنّه يذهب بماء الوجه»، وفي آخر : «إذا أحببت رجلاً فلا تمازحه ولا تماريه»، وفي آخر : «إذا أردت أن يصفو لك ودّ أخيك فلا تمازحنه وهو السبّ الأصغر»، وفي آخر : «إذا أردت أن يصفو لك ودّ أخيك فلا تمازحنه وهو السبّ الأصغر»، وفي آخر : «إذا أردت أن يصفو لك ودّ أخيك فلا تمازحنه وهو السبّ الأصغر»، ويقول الإمام الصادق عليَّلاً : «إيّاكم والمزاح فإنّه يذهب بماء ويتحدّثون ويضحكون، حتّى أنزل الله قوله : ﴿ أَمَ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنوا أَنْ تَخْشَعَ قُلوبُهُمْ وهناك روا الله يجلسون فيلهون

(۱) الحديد : ١٦.

يحبّ المداعبة بـ الجماعة بـ لا رفث »، أي بـ لا فسـوق وجـدل وجـرح المشـاعر. وفي الحديث الشريف : «ما من مؤمن إلا وفيه دعابة »، وكان النبيّ كثير التـبسّم، بشره في وجهه، وهذا يعني مدح التبسّم، ولكـنّ الضـحك والقـهقهة بـ الخصوص فـ إنّه مـذموم، كـما ورد في الخـبر الشريف : «القـهقهة مـن الشـيطان »، وقـال الأمير عليّاً : «إحذر الهزل واللعب وكثرة الضحك والمزح والترّهات »، «من قلّ عقله كثر هزله »، «الكامل من غلب جدّه هزله »، «كـثرة الهـزل آيـة الجـهل »، «غلبة الهزل تبطل عزيمة الجدّ»، «لا تهزل فتحقر »، «من كثر مزاحه قلّ وقاره»، «الإفراط في المزاح خرق ».

ومنها : ترك التناجي أمام الآخرين ، فيا كان المجلس خاصّاً يضمّ عدداً قليلاً من الأصدقاء والأحبّاء ، قال الله تعالىٰ : ﴿ إِنَّا النَّجُوىٰ مِنَ الشَّيْطانِ ليحْزن الَّذينَ آمَنوا ﴾<sup>(١)</sup> ، ويقول أمير المؤمنين عليَّلاً : «إذا كان القوم ثلاثة من المؤمنين فلا يتناج منهم اثنان دون صاحبهما ، فإنّ ذلك ممّا يحزنه ويؤذيه » ، وقال رسول الله عَلَيَوْلَهُ : «إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجىٰ رجلان دون الآخر حتىٰ يختلطوا بالناس ، فإنّ ذلك يحزنه » ، قال الله تعالىٰ : ﴿ أَلَمْ يَسْعَلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجْسُواهُمْ وَأَنَّ اللهَ عَلَيْهِ

والنجوىٰ بين الإثنين مع حضور ثالث كإِنَّمَا يخمش وجهه، والخمش من فعل الحيوانات الضارية، فيدلّ على الروح السبعيّة التي لم تهـذّب، وتسـلّطت القـوّة الغضبيّة السبعيّة علىٰ باقي القوىٰ، فمثل هذا يكـون في حـدّ الحـيوانـية، ولم يـصل

(١) المجادلة : ١٠.

(٢) التوبة : ٧٨.

الفصل الخامس / من آداب الصداقة ..... ٧٧

إلىٰ جوهر، وحقيقته وحدَّه الإنساني الملاكي، فإنّ الإنسان بين أن يعلو ويصل إلىٰ قاب قوسين أو أدنىٰ، وتخدمه الملائكة وتفرش له أجنحتها كطالب العلم كما ورد في الخبر الشريف، وبين أن يكون في الهاوية كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، وذلك لما يحمل الإنسان من الروح الإلهيّة ﴿ وَنَفَخْتُ فيهِ مِنْ روحي ﴾<sup>(١)</sup> من جانب، ولما يحمل من النفس الحيوانية من جانبٍ آخر، وحينئذٍ لو لم يصل إلىٰ كالاته المكنونة في جبلته، ولم تنتهي تلك الروح إلىٰ مفيضها الأوّل سبحانه وتعالىٰ، بل تغلّبت عليه النفس الحيوانية من الروح الإنسان والوهميات، فإنّه يكون أضلّ من الأنعام، في النفس الحيوانية من جانبٍ آخر، وحينئذٍ لو لم يصل إلىٰ كالاته المكنونة في النفس الحيوانية من جانبٍ آخر، وحينة إلى الأوّل سبحانه وتعالىٰ، بل تغلّبت عليه أنفس الحيوانية من الروح النهوات والوهميات، فإنّه يكون أضلّ من الأنعام، أضبح كالأنعام لم تكن لها الروح الإنسانية والنفس الناطقة، وهذا كان له، ومع ذلك أصبح كالأنعام، فلا ريب يكون أضلّ سبيلاً، فتدبّر.

ومنها : الزيارة في الحضر، فإنّه من زار أخاه المؤمن، كأمّّا زار الله في عرشه كما ورد في الخبر الشريف، وقال رسول الله يَتَقَلَّهُ : «من زار أخاه المؤمن إلى منزله، لا حاجة منه إليه، كتب من زوّار الله، وكان حقيقاً على الله أن يكرم زائره»، وقال الإمام الصادق عليّكُم : «من زار أخاه في الله عزّ وجلّ قال الله : (إيّاني زرت، وتوابك عليّ، ولست أرضى لك ثواباً دون الجنّة)». وقال الإمام الكاظم عليّك : «ليس شيء أنكى لإبليس وجنوده عن زيارة الإخوان في الله بعضهم»، وقال الإمام الصادق عليّك : «من زار أخاه في الله عزّ وجلّ قال الله : (إيّاني زرت، من نور، لا يمرّ بشيء إلاّ أضاء له»، «ما زار مسلم أخاه في الله بعضهم»، وقال من نور، لا يمرّ بشيء إلاّ أضاء له»، «ما زار مسلم أخاه في الله بعظهم »، وقال الإمام عمّر وجلّ : أيّها الزائر طبت وطابت لك الجنّة» ، وقال الأمير عليّك : «لقاء أهل الخير عمارة القلوب»، وقال الإمام الباقر عليّك : «تزاوروا في بيوتكم فإنّ ذلك حياة

(١) الحجر : ٢٩.

لأمرنا، رحم الله عبداً أحيا أمرنا». ولازم مثل هذا التزاور أن يذكر فيه فـضائل ومناقب أهل البيت ومثالب أعدائهم، حتى يتم معنى إحياء أمر الأئمة الأطهار طلم وولايتهم الكبرى التي هي من ولاية الله ورسوله، والتي لا تتم إلا بالتولي والتبري. ومنها : المكاتبة في السفر، فـإنّها من أسـباب المـودّة والعـلاقة الو ثـيقة

بين الصديقين، فإنّ من يكتب لأخيه وصديقه، إنّما يسجّل له حبّه وتقديره للتأريخ، فعلينا أن نعوّد أنفسنا علىٰ كتابة الرسالة، كما علينا أن نجيب الرسائل، يقول الإمام الصادق لليّلا : «ردّ جواب الكتابة واجب كوجوب ردّ السلام»، وقال لليّلا : «يستدلّ بنكتاب الرجل علىٰ عقله وموضع بصيرته، وبرسوله علىٰ فهمه وفطنته»، قال الأمير لليّلا : «كتابك أبلغ ما ينطق عسنك»، وقال الإمام الصادق لليّلا : «التواصل بين الإخوان في الحضر التزاور، والتواصل في السفر المكاتبة».

ومنها : ترك خيانة الصديق، فإنّ علاقة الصداقة من العلائق المقدّسة، والخيانة تضرم النار فيها وتحرقها وتفنيها، والخيانة في عالم الصداقة تعني أن يبطن الصديق لصديقه عكس ما يظهره، فني الوجه كالمرآة، ولكن في الخلف خنجر قتّال. قال الإمام الصادق عليَّلاً : «المسلم أخ المسلم، لا ينظلمه ولا يخذله ولا ينغشّه ولا يغتابه ولا يخونه ولا يكذبه»، فالصديق حقّاً من يصدق معك في كلّ الحالات، في الغيبة والحضور، في الظاهر والباطن، سرّاً وعلناً، في السرّاء والضرّاء، في الفقر والغنىٰ، عنه عليَّلاً : «لا تغشش الناس فتبقىٰ بغير صديق»، وقال رسول الله عَلَيْوَالَهُ : «من غشّنا فليس منّا».

وعلينا أن نكتم أسرار الصديق، فــــفي الحـــديث الشريــف : «سرّك في دمك فلا يجر في غير أوداجك»، وقال الإمام الصادق للظّلا : «من الخيانة أن تحدّث بسرّ أخيك»، ولا تخون الصديق عند الاستشارة، يقول رسول الله عَلَيْهِمْهُمُ : «من أشــار

ولا نضمر السوء للأصدقاء، يقول الإمام الباقر للمَّلَّةِ : «عليكم بتقوى الله، ولا يضمرنّ أحدكم لأخيه أمراً لا يحبّه لنفسه، فإنّه ما من عبد يضمر لأخيه أمـراً لا يحبّه لنفسه، إلّا جعل الله ذلك سبباً للنفاق في قلبه»، يقول الشاعر :

يعطيك من طرف اللسان حـ لاوة ويروغ عنك كـما يـروغ الشعلبُ

والنفاق ثقيل على النفس، فلماذا لا نتعامل مع الناس ومع الأصدقاء بصدق، فلنحبّ بصدق ولنكره بصدق، ومن صدق الصداقة أن لا يحفظ على الصديق زلاته، يقول رسول الله : «أدنى الكفر أن يسمع الرجل من أخيه الكلمة فيحفظها عليه يريد أن يفضحه بها، أولئك لا خلاق لهم»، ومن الصدق أن لا تكذب على الصديق، يقول الإمام الصادق للنظير : «كبرت خيانة أنّ تحدّث أخاك حديثاً هو لك بـه مصدّق، وأنت له به كاذب». ومن الصدق حفظ الصديق أن لا يسقط، قال الإمام الصادق عليني : «من رأى أخاه على أمر يكرهه ولم يردعه فقد خانه، وله الحقّ غداً عليه».

والصداقة تنمو برعايتها وسقايتها بماء الحبّ والإخلاص، فأخبر من تحـبّه بذلك كما وردت الروايات في ذلك، بل قال رسول الله عَلَيْوَلَهُ : «من كـان لأخـيه المسلم في قلبه مودّة، ولم يعلمه فقد خانه».

وتحرم الغيبة بأن يـذكر في الطـرف الآخـر مـا لو سمـعه كـرهه، ويـقول الرسول تَنْتِوْلُهُ : «من روىٰ عن أخيه رواية يريد بها هدم مروءته وسلبه، أوبقه الله بخطيئته حتىٰ يأتي بمخرج ممّـا قال، ولن يأتي بالمخرج أبداً»، ويقول الله سبحانه : ﴿ وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيْحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُموهُ ﴾<sup>(١)</sup>.

(۱) الحجرات : ۱۱.

ثمّ علينا أن نغتنم فرصة إقبال الناس علينا، فإنّه ورد في الحديث الشريف : «ما اكتسب العبد بعد الإيمان أفضل من أخ في الله»، فلا تزهد فيمن رغب فـيك، يقول أمير المؤمنين علي عليًّا : «زهدك في راغب فـيك نـقصان حظّ ، ورغـبتك في زاهد فيك ذلّ نفس»، والمؤمن عزيز بعزّة الله سبحانه، ولا يحقّ له أن يذلّ نفسه مهما كانت الظروف، فلا يرضى بالذلّ والهوان والخنوع، فمن يزهد فيك ولا يرغب في صداقتك كيف ترغب إليه ؟ ! !

وعلينا أن لانفرّط بالأصدقاء القدامىٰ، يقول رسول الله عَلَيْرَالله عَلَيْ الله يحبّ المداومة على الإخاء القديم فداوموا عليه»، ويقول أمير المؤمنين عليّ عليّلا : «إختر من كلّ شيء جديده، ومن الأخوان أقدمهم»، وقال عليّلا : «من علامة كرم النفس بكاؤه علىٰ ما مضىٰ من زمانه، وحنين إلىٰ أوطانه، وحفظه قديم إخوانه»، وجاء في وصيّة النبيّ داود لولده سليان قائلاً : «يا بني لا تستبدلنّ أخاً قديماً مستفاداً ما استقام لك، ولا تستقلنّ أن يكون لك عدوّ واحد ولا تستكثرنّ أن يكون لك ألف صديق»، «عدوّ واحد كثير وألف صديق قليل»، بل علينا أن نراعي حقوق أصدقاء الوالد أيضاً، فقد قال رسول الله عليه عليه، بل علينا أن نراعي حقوق أصدقاء الوالد أيضاً، فقد قال رسول الله عليه عليه، بل علينا أن نراعي حقوق حوائجهم ويكرمهم ويعزّهم، وورد في الحديث الشريف : «يفظ المرء في ولده».

ولا نصادق من يكون ملولاً، فيقول الإمام الصادق للخلَّلا : «لا تثق بمودّة ملول، فإنّه أوثق ما كانت به خذلك وأوصل ما كنت قسطعك»، وقـال للخلَّلا : «ليس لملول علم ولا لملول صديق ولا لملول حظّ في هذه الحياة»، وقـال للخلَّلا : «الملل يفسد الأخوّة»، فلا بدّ مـن المحـافظة عـلى الأصـدقاء القـدماء، ولا نمسلّ من كسب الصداقة الجديدة. الفصل الخامس / من آداب الصداقة .......

وإذا قطع الصديق علاقته لسوء تفاهم مثلاً، فعلينا أن نسبادر في صلته، يقول أمير المؤمنين للظِّلا : «إحمل نـفسك مـن أخـيك عـند صرفـه عـلى الصـلة إذا قطعك، وعند جموده على البذل، وعند تباعده على الدنوّ، وعند شدّته على اللين، وعند جرمه على العذر، حتّىٰ كأنّك له عبد».

وقال للمليم المعاتب أخاك بالإحسان إليه واردد شرّه بالإنعام عليه»، «عجبت لمن يشتري العبيد بأمواله، كيف لا يشتري الأحرار بإحسانه»، صحيح ما ورد في الحديث الشريف : «إنّ الله أوكل إلى عبده المؤمن كلّ شيء ولم يوكل إليه أن يذلّ نفسه»، فالمؤمن عزيز لا يذلّ نفسه، وهيهات منه الذلّة، فكيف يكون لصديقه عبداً ؟ فأجاب أمير المؤمنين على ذلك قائلاً : «وإيّاك أن تضع ذلك في غير موضعه، أو أن تفعله لغير أهله»، فالتواضع والتذلّل لأهله ممدوح، كما قال سبحانه وتعالى : ﴿ أَذِلَّة عَلىٰ المُؤْمِنِينَ أُعِرَّة عَلىٰ الكافِرِينَ ﴾، فلا بدّ من معرفة كميّة المحاملة والتذلّل وكيفيّتها، ومع من يكون ذلك ؟ فإنّ الصديق لو كان متكبّراً ؟ فقد ورد في الحديث الشريف : «التكبّر على المتكبّر عبادة»، فالتواضع والصديق مواليداً

وجاء في دعاء مكارم الأخلاق للإمام السجّاد لليَّلا : «اللَّـهم سـدَدني لأن أُعارض من غشّني بالنصح وأجزي من هجرني بالبرّ، وأُصيب مـن حـرمني بالبذل، وأكافئ من قطعني بالصلة، وأُخالف من اغتابني إلىٰ حسن الذكر، وأن أشكر الحسنة وأغضي عن السيّئة».

وقال أمير المؤمنين علي للَيْلَةِ : «أطع أخاك وإن عصاك، وصله وإن جفاك». وقال للَيْلَةِ : «من المروءة احتمال جنايات الإخوان».

وعلى المرء أن يكون متواضعاً كالبحر، فيلمّ بـين طـيّاته الكـنوز واللآلي.

ثمّ إذا شاءت الظروف قطيعة الصديق، فحاول أن تجعل لنفسك خطأً للـرجـوع، ولا تكسر كلّ الجسور خلفك، يقول أمير المؤمنين علي طليُّلاٍ : «إن أردت قـطيعة أخيك فاستبقِ له من نفسك بقيّة، يرجع إليها إن بدا له ذلك يوماً ما».

ثمّ علينا أن نصافي بين صديقين متنازعين، قال أمير المؤمنين في أواخر لحظات حياته الشريفة في وصيّة لولديه الحسن والحسين للميَّلِيّ : «أوصيكما وجميع أهلي وولدي ومن بلغه كتابي هذا بتقوى الله ونظم أمركم... الله الله في إصلاح ذات بينكم فإني سمعت جدّكما رسول الله عَلَيْوَالُهُ يقول : إصلاح ذات البين أفضل من عامّة الصلاة والصيام».

وقال الإمام الصادق للنظل : «صدقة يحبّها الله : الإصلاح بين الناس إذا تفاسدوا، والتقريب بينهم إذا تباعدوا»، وقال : «كلّ كذب مسؤول عنه يوم القيامة إلّا ثلاثة : رجل كائد في حربه، فهو موضوع عنه، ورجل أصلح بين اثنين يلق هذا بغير ما يلق هذا، ورجل وعد أهله شيئاً ولا يريد أن يتمّ لهم عمليه، يريد بذلك دفعاً». فكن أيّها الأخ الكريم حاملاً لوردة الإصلاح، حينها يكون الخلاف بين صديقين وقريبين، وسوف تلمس وتحسّ بلذة عملك هذا، فسارعوا إلى مغفرة من ربّكم وجنّةٍ عرضها السهاوات والأرض.

## الفصل السادس

# المؤثّرات في عالم الصداقة

ربما يزعم الإنسان أنّه جرم صغير حينما يرى سعة الكون ورحبه، ولكنّ أمير المؤمنين علي لليُّلا يقول في الديوان المنسوب إليه :

أتسسزعم أنّك جسرمٌ صسغير وفسيك انسطوى العالم الأكبر ومثل الإنسان في عالم الإمكان لكثير، ممّا يتصوّره الإنسان أنّه ذو حجم صغير لا قيمة له، ولكن يرى أنّه يصنع العجائب والغرائب، وكذلك الأمر في عالم الصداقة، فهناك أمور صغيرة في بداية الأمر، ربما يتصوّر أن لا أثر لها ولا قسمة، ولكن يمكنها أن تصنع المعجزات في أواصر العلاقة مع النساس، وتكسب المزيد من الأصدقاء، وتوطّد العلاقة الحميمة معهم.

فمنها : الهدية فإنّها رمز المحبّة، فإنّ الصدقة تحرم على النبيّ الأكرم وأهل بيته، ولكن يستحبّ أن يهدي له بهدية، ويقول عَلَيْوَلَهُ : «لو أهدي لي كمراع لقسلت»، ويقول الإمام الكاظم طليَّلا : «لو حمل إلينا زكاة وعسلمنا أنّها زكاة رددناها، وإذا كانت هديّة قبلناها»، فتكرم أخاك وصديقك بالهديّة وليست في قيمتها المادية بل في قيمتها المعنوية.

ومن حقّ الأخوّة قبول الهدايا، فقد قال رسول الله في حقوق الأخ :

| معالم الصديق والصداقة |  | ١٤ |
|-----------------------|--|----|
|-----------------------|--|----|

«أن يقبل تحفته، ويتحفه بما عنده، ولا يتكلّف له شي،»، فإنّ الهديّة أقصر الطرق إلىٰ قلوب الناس، فإنّك تعقد حبل المودّة بينك وبـينهم، قـال رسـول الله عَلَيْوَالَهُ: «الهدية تورث المحبّة»، كما إنّ الهديّة تجدّد العلاقة بـين الأصـدقاء، يـقول النـبيّ الأكرم: «الهديّة تجدّد الأخوّة وتذهب بالضغينة»، وقال: «تهـادوا فـإنّ الهـدية تغسل السخائم (الأحقاد) كـما إنّهـا تـقضي الحـاجات»، قـال النـبي الأعـظم: «نعمت الهدية عند الحاجة». «الهدية مفتاح الحـوائـج»، «الهـدية تـفتح البـاب المصمت».

فإذا انغلقت الأبواب فعليك بالهدايا، فإنّها خير مفتاح، وهي تخالف الرشوة فإنّها لفتح الباب عليك من دون أن تغلق أبواب الآخرين، ولكنّ الرشوة تعني غلق باب الآخرين، وهضم الحقوق، ومخالفة الحقوق. ثمّ الهدية ردّ جميل على الهدايا، والرسول الأكرم يقول: «تهادوا وتحابّوا»، فتردّ الهدية بهدية، وهذا ممّـا يريد في الحبّة، وجاء في الحديث الشريف: «إنّ التهادي من عمل حور العين».

ويقول أمير المؤمنين علي للَّيْلَةِ : «ما استعطف السلطان ولا استسلّ سخيمة الغضبان، ولا استميل المهجور، ولا استنجح صعاب الأمور، ولا استدفعت الشرور بمثل الهدية»، وليس المطلوب أن تكون الهدايا مادية، فربما تكون كلمة طيّبة وقول معروف، والله يقول : ﴿ قَوْلٌ مَعْروفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُها أَذِيّ ﴾<sup>(1)</sup>.

ويقول الرسول الأكرم : «ما أهدى المرء المسلم إلىٰ أخـيه هـدية أفـضل من حكمة يزيده الله بها هدىً أو يردّ عنه ردىٰ»، «إنّ هذه القلوب تملّ كـما تمـلّ الأبدان، فاهدوا إليها طرائف الحكم»، وقال جبرئيل لرسول الله : إنّ الله أرسلني

(١) البقرة : ٢٦٣.

**الفصل السادس / المؤثّرات في عالم الصداقة** ............. ٨٥ إليك بهديّة لم يعطها أحداً قبلك، فقال النبيّ : وما هي ؟ فقال جـبر ئيل : الصـبر ، وأحسن منه الرضيٰ.

ومنها : زيارة الأصدقاء والأحبّة، فإنّ الابتعاد يجعل الإنسان منسيّاً، كما في الزيارة ثواب وأجر، قال رسول الله عَلَيْوَاللهُمُ : «سر سنتين برّ والديك، وسر سنة صل رحمك، وسر ميلاً عد مريضاً، وسر ميلين شيّع جنازة، وسر ثلاثة أميال أجب دعوة، وسر أربعة أميال زر أخاك لله، وسر خمسة أميال أنصر مظلوماً، وسر ستّة أميال أغث ملهوفاً، وعليك بالاستغفار»، وقال : «من زار أخاه في بيته قال تعالى : أنت ضيغي وزائري وقد أوجبت لك الجنّة لزيارتك إيّاه».

ويقول الإمام الصادق للنَّلْلِا : «تزاوروا فـإنّ زيـارتكم إحـياء لقـلوبكم، وإحياء القلوب وذكر الأحاديث يعطف بعضكم علىٰ بعض، فإن أخذتم بها رشدتم ونجوتم، فإن تركتموها ظلمتم وهلكتم، فخذوا بها وأنا بنجاتكم زعيم»، وقال للنَّلْلِا لبعض أصحابه : «أبلغ من ترىٰ من مواليي السلام، وأوصهم بتقوى الله العظيم، وأن يعود صحيحهم علىٰ مريضهم، وأن يعطف غنيّهم علىٰ فـقيرهم، وأن يـشهد حيّهم جنازة ميّتهم، وأن يتلاقوا في بيوتهم، فإنّ لقاء بعضهم لبعض حياة لأمرنا، فرحم الله عبداً أحيا أمرنا».

ويقول أبو الحسن للثَّلْةِ : «ليس شيء أنكىٰ لإبليس وجـنوده مـن زيـارة الإخوان في الله بعضهم لبعض».

وقال الإمام الصادق للتللا : «ملاقاة الإخوان نشرة العقل وإن كان نـزراً قليلاً»، وقال للتلا ي : «إنّ من روح الله تعالى ثلاثة : التعبّد في الليل، وإفطار الصائم، ولقاء الإخوان»، وفي آخر : «زر أخاك في الله فإنّما منزلة أخيك منزلة يديك تزور هذه عن هذه».

| معالم الصديق والصداقة |  | ٨٦ |
|-----------------------|--|----|
|-----------------------|--|----|

وعن رسول الله : «إنّ ملكاً لتي رجلاً قائماً على باب دار فقال له : يا عبد الله ، ما حاجتك في هذه الدار ؟ قال : أخّ لي فيها أردت أن أسلّم عليه، قال الملك : هل بينك وبينه رحم ماسّة ؟ أو نزعتك إليه حاجة ؟ فقال لرجل : ما لي إليه حاجة غير أني أتعهّده في الله ربّ العالمين . فقال له الملك : إني رسول الله إليك، وهو يقرأك السلام ويقول : إيّاي زرت فقد أوجبت لك الجنّة، وقد عافيتك من غضبي ومن النار لحبّك إيّاه فيّ»، وفي حديث آخر : «إنّ الله يوم القيامة يعاتب بعض الناس قائلاً لهم : مرضت فلم تعودوني واحتجت فلم تعطوني ؟ فيقولون : كيف مرضت وأنت ربّ العزّة ؟ وكيف احتجت وأنت خالق السهاوات والأرض ؟ فيقول تعالى : عبدي المؤمن صار مريضاً، إنّ زيارته زيارتي، وقضاء حاجته قضاء حاجتي، فلِمَ لم تزوروه ولم تقضوا حاجته ؟ ».

ويقول الإمام الصادق للنَّلِلَا : ثلاثة من خاصّة الله عزّ وجلّ يوم القيامة : رجل زار أخاه في الله فهو زائر الله، وعلى الله أن يكرمه ويعطيه ما سأل، ورجل دخل المسجد فصلّى ثمّ عقّب فيه انتظاراً للصلاة الأخرى، والثالث الحاجّ والمعتمر فهما وفد الله وحقّ على الله أن يكرم وفده». ويقول لمُنْكَلا : «إنّ العبد ليخرج إلى أخيه في الله ليزوره، فما يرجع حتّى تغفر له ذنوبه، وتقضى له حوائج الدنيا والآخرة».

وقال الإمام السجّاد للظِّلاِ : «نظر المؤمن في وجه المــوَمن للــمودّة والمحــبّة عبادة»، وفي آخر : «النظر إلىٰ وجه المؤمن عبادة».

وإنّما تكون الزيارة واللقاء معتدلاً بلا إفراط ولا تفريط. فإذا رأينا الإحراج في زيارة الصديق فلنقلّل منها، قال رسول الله : «زر غُبّاً تزدد حبّاً». وقال أمير المؤمنين عـلي عليَّلاً : «مـن كـثرت زيـارته قـلّت بشـاشته». الفصل السادس / المؤثّرات في عالم الصداقة ..... ٨٧ وقال عليه : «إغباب الزيارة أمان من الملالة».

ومنها : المصافحة والمعانقة، قال رسول الله عَلَيْوَالله : «مصافحة المؤمن أفضل من مصافحة الملائكة » فمن يسبتسم في وجه الآخرين ويصافحهم بحرارة، ويعانقهم بمودّة ، ويقبّلهم بإخلاص ، يكون ناجحاً مع الناس وفي عالم الصداقة ، والمصافحة من رموز المحبّة ، قال رسول الله : «إذا لتي أحدكم أخاه فمليصافحه وليسلّم عليه ، فإنّ الله أكرم بذلك الملائكة »، وقال : «تصافحوا فانّه يذهب بالسخيمة »، وفي آخر : «المصافحة تذهب الغلّ »، «مصافحة المؤمن بألف حسنة ».

وقال الإمام الصادق للنَّلَجُ : «إنّ المؤمن ليلق أخاه فيصافحه فينظر الله إليهما والذنوب تحات عنهما حتّى يفترقا كما تحتّ الريح الشديد الورق عـن الشـجر»، وقال للنيَّجُ : «إنّ المؤمنين إذا التقيا فتصافحا أنـزل الله بـينهما مـئة رحمـة، تسـعة وتسعون منها لأشدّهما حبّاً لصاحبه، وإذا اعتنقا غمرتهما الرحمة».

وقال الإمام الباقر لليَّلَا : «إنَّ المؤمن إذا صافح المؤمن تفرّقا من غير ذنب»، فحيِّي أصدقاءك بابتسامة مشرقة، وبثَّ فيهم روح الصداقة في كلَّ مصافحة، ويقول المثل الصيني القديم : (إنَّ الرجل الذي لا يعرف كيف يبتسم لا ينبغي له أن يفتّح متجراً)، فالابتسامة والمصافحة والمعانقة لا تكلّف شيئاً، ولكن تعود عليك بالخير الكثير في الدنيا والآخرة، وأمّا تقبيل الصديق كما لو كان في سفر، فإنّ المصافحة في الحضر والتقبيل في السفر، كما ورد في الخبر الشريف، فله أثر بالغ في تعميق الحبّة، وأفضل موضع لتقبيل المؤمن هو بين عينيه، أي موضع النور من جبهته.

قال أمير المؤمنين علي للنَّالِ لولده الحسن للنَّلَلَا : «بني، إذا رأيت مؤمناً، فقبّل موضع النور من جبهته»، فهو موضع السجود لله فلِمَ لا يقبّل.

| معالم الصديق والصداقة |  | 77 |
|-----------------------|--|----|
|-----------------------|--|----|

ومنها : إطعام الطعام، ﴿ فَلَمْيَعْبُدُوا رَبَّ هٰذا البَيْتِ الَّذي أُطْعَمَهُمْ مِنْ جَوَعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ ﴾<sup>(١)</sup>، فالإطعام من خلق الله، وقد ورد في الحديث الشريف : «تخلّقوا بأخلاق الله»، فإنّ الإطعام له أثر كبير في توطيد دعائم الصداقة والأخوّة في المجتمع، كما عليه الأجر والثواب الكثير، قال أمير المؤمنين علي عليّها : «لئن أصنع صاعاً من طعام وأجمع عليه إخواني في الله أحبّ إليَّ من أن أعتق رقبة».

قال أبو بصير : قلت للإمام الصادق عليَّلا : لا أتغدّىٰ ولا أتعشّىٰ إلّا ومعي اثنان أو ثلاثة أو أقلّ أو أكثر، فقال عليَّلا : فضلهم عليك أعظم من فضلك عليهم. فقلت : جعلت فداك كيف وأنا أطعمهم طعامي وأنفق عليهم من مالي ويخدمهم خدمي وأهلي وهم أصحاب الفضل عليّ ؟ ! فقال الإمام عليَّلا : «إنّهم إذا دخلوا عليك دخلوا برزقٍ كثير وإذا خرجوا خرجوا بالفقر ، فالضيف يدخل برزقه ويذهب بذنوب أهل الدار ، فهو صاحب الفضل عليك ، وهذا الرزق ليس من عندك بل هو من عند الله عزّ وجلّ وفي بيتك على كلّ لقمة مكتوب : هذا لفلان بن فلان لا يأكل رزقك غيرك ولن تأكل رزق الآخرين ».

ويقول الإمام الرضا عليَّلا : «إنَّهم يأكلون أرزاقهم ويخرجون بـ ذنوبك وذنوب عيالك».

ويقول رسول الله يَكْتَلْهُ : « من أطعم مؤمناً من جوع أطعمه الله من ثمار الجنّة ، ومن سقاه من ظمأ سقاه الله من الرحيق المختوم » .

وقال الإمام الصادق للألم بالثلثة من أفضل الأعمال : شبعة جوعة المؤمن وتنفيس كربته وإكساء عورته»، «المنجيات التي تنجي الإنسان مـن العـذاب :

(۱) قریش : ۳.

الفصل السادس / المؤتّرات في عالم الصداقة ...... ٨٩ إطعام الطعام وإفشاء السلام والصلاة بالليل والناس نيام».

وقال رسول الله عَلَيْظَلَمْ : «ما من مسلمٍ أكرم أخاه المسلم بتكرمة، يريد بها وجه الله إلاّ نظر الله إليه».

وقال الإمام الصادق على الله عنهم مؤمناً لقمة حلاوة صرف الله بها عنهما مرارة يوم القيامة».

وقال الرسول الأكرم تَتَكَرَّالُهُ : «والذي نفس محمّد بيده، لا يؤمن بي عبد يبيت شبعاناً وأخاه المسلم جائع»، وقال : «من لم يجب الدعوة فقد عصى الله ورسوله».

وقال الإمام الصادق للمَثْلَةِ : «إنَّ أَشدَّكم حبًّا لنا أحسنكم أكلاً عندنا».

ومنها : الدعاء للصديق، فإنّ الصداقة في الإسلام علاقة حقيقية وحمسيمة بين المؤمنين، فالدعاء جزء من حقّ الأخ علىٰ أخسيه والصديق علىٰ صديقه : «اللّهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات»، والدعاء بظهر الغيب وللآخرين أقرب للاستجابة، يقول أمير المؤمنين علي عليّها : «لا تستحقروا دعوة أحد فإنّه يستجاب للمهودي فسيكم، ولا يستجاب له في نفسه».

ويقول الإمام الصادق عليَّلا : «الدعاء يردّ القيضاء بعد ما أبرم إبراماً، فأكثروا من الدعاء إنّه مفتاح كلّ رحمة ونجاح كلّ حاجة ولا يـنال ما عـند الله إلّا بالدعاء»، قال الله تعالى : ﴿ قُلْ ما يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلادُعاؤُكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>.

ويقول رسول الله ﷺ : «من قدّم أربعين رجلاً من إخوانه قبل أن يـدعو لنفسه، استجيب له فيهم وفي نفسه»، «دعوة الرجل لأخيه في ظاهر الغيب لا تردّ».

| معالم الصديق والصداقة | ••••• | ٩٠ |
|-----------------------|-------|----|
|-----------------------|-------|----|

وقال الإمام الصادق لللله : «أربعة لا تردّ لهم دعوة : الإمام العادل لرعيّته، والأخ لأخيه بالغيب، ويوكل له ملك يقول : ولك مثل ما دعوت لأخيك، والوالد لولده، والمظلوم»، وقال لللله : «من دعا لأخيه المؤمن رفع الله عنه البلاء وردّ عليه الرزق».

ومنها : إخبار الصديق بحبّك إيّاه، فإنّ ذلك ممّـا يثير مشاعر الحبّ المتبادل، فإنّ كلمة (أُحبّك) وإن كانت صغيرة إلّا أنّها تترك أثراً كبيراً في النفس والقـلب، قال رسول الله : «إذا أحبّ أحدكم أحداً فليخبره»، وقال : «من كان له في قلب أخيه المؤمن مودّة ولم يعلنه فقد خان»، وقال رسول الله : «إذا أحبّ أحدكم أخاه فليعلمه، فإنّه أصلح لذات البين».

وقال الإمام الباقر عليَّلا : «فإنَّه أبـق للـمودَّة وخـير في الأنـفة وأكـثر في الاجتماع».

ومنها : المبادلة بين الأصدقاء، فالتحيّة يبادلها بتحيّة مثلها أو أحسن منها، والهدية بهدية، والحبّ بالحبّ، والكلمة بالكلمة الطيّبة، والاحترام بالاحترام، وهكذا في كلّ شيء، فلا تعني الصداقة الأخذ فقط، بل أخذ وعطاء وعطاء وأخذ، ويقول أمير المؤمنين علي عليَّكُم : «فليس بأخٍ من ضيّعت حقوقه».

ويقول رسول الله عَلَيْهِيلَهُ : «من صاحب الناس كالذي يحبّ أن يـصاحبوه، كان عدلاً».

وقال الأمير الثلا : «لأخيك عليك مثل الذي لك عليه»، «إن لم تحبّ أخاك فلست أخاه».

وقال الإمام السجّاد للظِّلا : «وأن تكرمه كما يكرمك وتحفظه كما يحفظك». وقال الإمام الصادق للطِّلا : «لا خير في صحبة من لم يرَ لك مثل الذي يرىٰ الفصل السادس / المؤثّرات في عالم الصداقة ......

لنفسه»، «ما أقبح رجل أن يعرف أخوه حقّه، ولا يعرف حقّ أخيه»، وقال للخّلا : «أيسر حبّ المؤمن ما تحبّه له وما تحبّه لنفسك، وأن تكره له ما تكره لنفسك»، والمؤمن مرآة أخيه المؤمن، يهب له نفسه، ويعيره ماله، ويتبع رضاه، ويستجنّب سخطه، ما دام في طاعة الله سبحانه.

ومنها : إدخال السرور في قلب الصديق، فيملأ قلبه غبطة وثقة وانشراحاً، ذات مرّة أوحى الله عزّ وجلّ إلى داود النبي عليَّلاٍ قائلاً : يا داود إنّ العبد من عبادي ليأتيني بالحسنة فأبيح له جنّتي وأحكّمه فيها، قال داود : وما تلك الحسنة ؟ قال : يدخل علىٰ عبدي المؤمن السرور . فقال داود : يا ربّ، حقّ لمن عرفك أن لا يقطع رجاءه منك».

ويقول الإمام الصادق للتَّلَّةِ : «إذا بعث الله المؤمن من قبره خرج (مثال) يقدم أمامه، وكلَّما رأى المؤمن هولاً من أهوال يوم القيامة، قال له المثال : لا تفزع ولا تخف ولا تحزن وأبشر بالسرور والكرامة من الله عزّ وجلّ، فما يـزال يـبشّره بالكرامة من الله عزّ وجلّ حتّى يقف بين يدي الله، ويحاسبه الله حساباً يسـيراً، ويؤمر به إلى الجنّة، والمثال أمامه، فيقول له المؤمن : رحمك الله نعم الخارج معي أنت من قبري ما زلت تبشّرني بالسرور والكرامة من الله عزّ وجلً أوصلتني إلى الجنّة فن أنت ؟ فيقول له المثال : أنا السرور الذي أوصلته إلى قـلب المؤمن في دار الدنيا».

ويقول رسول الله عَلِيُواللهُ : «أفضل الأعمال أن تدخل عـلىٰ أخـيك سروراً، أو تقضي عنه دينه».

ويقول الإمام الصادق عليَّلاً : «يا بـن جـندب، مـن سرّه أن يـزوّجه الله من الحور العين ويتوجّه بالنور فليدخل علىٰ أخيه المؤمن السرور».

وقال الرسول عَلَيْهُ : «من لتي أخاه المؤمن بما يسوؤه، أساءه الله، وبعّده الله يوم القيامة».

ومنها : أن تتحدّث معه فيا يهمّه ويخصّه، فإنّ التكلّم فيا يتّصل بـاهتهاماته سوف تجده ينساق إليك ويرتاح من مجلسك، فابدأ في ما يهتمّ بـه ثمّ عـرّج عـلىٰ ما تهتمّ به أنت، فالسبيل المؤدّي إلى القلب أن تتحدّث فيا يسرّه، ثمّ تبلّغه رسالتك، ثمّ عليك أن تكتم سرّه. يقول رسول الله عَلَيَرَالَهُ : «إنّما المجالس بالأمانة، ولا يحـلّ لأحد أن يفشي علىٰ صاحبه سرّه»، وقال لأبي ذرّ الغفاري : «يا أبا ذرّ : المجالس بالأمانة، وإفشاء سرّ أخيك خيانة».

وقال الأمير عليَّلا : «لا تثق بمن يضيّع سرّك، ومن الخيانة أن تحدّث بـسرّ أخيك»، وقال عليَّلا ، وما أروع ما قال : «ولا تطلع صديقك من سرّك، إلّا عـلىٰ ما لو اطّلع عليه عدوّك لن يضرّك»، وقال عليَّلا : «لا تودع سرّك إلّا مؤمناً وفيّاً».

ويقول الإمام الباقر للظلم : «قم بالحقّ، والتزم ما لا يعنيك، وتجنّب عدوّك، واحذر صديقك من الأقوام إلّا المؤمنين».

ثمّ عليك بمصادقة أصدقاء صديقك ومعاداة أعدائه، فإنّ أمير المؤمنين عليَّالِا يقول : «أصدقاؤك ثـلاثة، واعـداؤك ثـلاثة : فأصـدقاؤك : صـديقك وصـديق صديقك وعدوّ عدوّك، وأعداؤك ثلاثة : عدوّك وعدوّ صديقك وصديق عدوّك».

ومن الأدب حسفظ اسم الصديق، ولنذكر أحبّ الأسماء إليه، يقول رسول الله عَلَيْهِالله : «إذا جاءك الرجل ف اسأله عن اسمه واسم أبيه وممّن هو، فإنّه أوصل للمودّة»، وقال : «ثلاثة يصفّين ودّ المرء لأخيه المسلم : يلقاه ب البشر وطلاقة الوجه، ويوسع له في المجلس إذا جلس إليه، ويذكره بأحبّ الأسماء إليه»، فإنّ بعض المجتمعات يكون الاحترام فيها للإسم الأوّل، وبعضها فيها للكنية ثمّ علينا أن نفي بالوعد مع الله ومع أنفسنا ومع الصديق، فإنّ للمؤمن ثلاث علامات : إذا أوعد لم يخلف، وإذا حدّث لم يكذب، وإذا ائتمن لم يخن، وللمنافق ثلاث علامات وإن صلّى وصام : إذا أوعد أخلف، وإذا حدّث كذب، وإذا ائتمن خان، وهذا من الصحيح في الخبر الشريف عن الصادقين لليُؤَلِّي ، ولا يخفي أنّ المراد من المنافق في العمل، كما عندنا منافق في العقيدة والإيمان، وبينهما عموم من وجه، فتأمّل.

وقال أمير المؤمنين علي للمثلج : «ولا تعتمد على مودّة من لا يوفي بعهده»، وقال للجلج : «الوفاء توأم الأمانة وزين الأخوّة»، وقال رسول الله : «مىن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليفي إذا وعد»، ويقول الأمير للجلج : «سبب الائستلاف الوفاء»، وقال للجلج : «من أحسن الوفاء استحقّ الاصطفاء».

وقال الإمام الصادق للنَّلْةِ : «عدة المؤمن أخاه نذر ، لا كفَّارة له ، فمن أخلف ، بخلف الله بدأ ولنقمته تعرّض » .

ثمّ إنّ الله سبحانه كما ورد في الخبر الشريف : «جميل ويحبّ الجمال»، فقال للنّيُلا : «إنّ الله عزّ وجلّ يحبّ الجمال والتجمّل، ويبغض البؤس والتباؤس»، وفي آخر : «إنّ الله يحبّ الجمال والتجمّل، فإنّ الله إذا أنعم علىٰ عبده بنعمة أحبّ أن يرىٰ عليه أثرها، قيل : كيف ذلك ؟ قال : ينظّف ثوبه ويطيّب ريحه ويجصّص داره ويكنس أفنيته، حتىٰ أنّ السراج قبل مغيب الشمس ينفي الفقر وينزيد في الرزق». فمن الأولىٰ أن يتزيّن الإنسان لأصدقائه وأصحابه ويتجمّل وينعطّر، فإنّ ذلك يوجب الراحة ودوام الصداقة.

كمان رسول الله يسنظر في المرآة أو في المماء ويسرجهل جمَّته ويستمشَّط،

وكان يتجمّل لأصحابه فضلاً علىٰ تجمّله لأهله، ويقول: «إنّ الله يحبّ من عـبده إذا خرج إلىٰ إخوانه أن يتهيّأ لهم ويـتجمّل»، وقـال أمـير المـؤمنين عـلي للخِلاِ : «التجمّل من أخلاق المؤمن»، «التجمّل مروءة ظاهرة»، وفي سيرة النبيّ الأكرم كان ينفق أكثر من نصف ماله الشخصي في شراء الطيب، وإذا مشىٰ في زقاق مـلاً المكان رائحة طيّبة، ولنا في رسول الله حبيبنا وطبيب نفوسنا أسوة حسنة.

وأخيراً عليك أن تتعرّف علىٰ مكان الصديق، وأسرته، وعنوان داره، وعمله، وهاتفه، فإنّ من صحب مؤمناً أربعين خطوة سأله الله عنه يموم القيامة، ويقول رسول الله عَنَيْبَوْلَهُ : «إذا آخىٰ أحدكم رجلاً فليسأله عن اسمه واسم أبيه وقبيلته ومنزله، فإنّه من الحقّ الواجب وصدق الإخاء، وإلّا فهي مودّة حمقاء»، وبمثل هذه الأخلاق العالية والآداب السامية تدوم الصداقة والخلّة، وتتجذّر في النفوس والأرواح المؤتلفة، وتنفع في الدنيا والآخرة، ولمثلها فليتنافس المتنافسون.

#### الخاتمة

## حقوق الأسرة والأقرباء

(الأقربون أولىٰ بالمعروف).

ومن هذا المنطلق الإسلامي كلّما تحدّثنا عن حدود الصداقة و آدابها ومعالمها، فإنّ الأقربين أولىٰ بها، فإذا تقيّدنا والتزمنا بقواعد الصداقة مع الغرباء عـلىٰ أنّــه كما ورد في الخبر الشريف : «ربّ أخ لك لم تلده لك أمّك »، ولكنّ الأسرة والعائلة والعشيرة والجيران أولىٰ بهذه القواعد والأسس والسنن الإسلامية الصحيحة، وهذا ما يشهد عليه الوجدان والبرهان، من العقل والسنّة والقرآن.

فالعلاقة مع الأبوين، ثمّ الزوجة والأولاد، ومع الإخوة والأعمام والأخوال وأبنائهم، ليست علاقة نسبيّة وسببيّة ميكانيكية خالصة، بل علينا أن نكون أصدقاء معهم، تربطنا إضافة إلى العلاقة النسبية والسببية، علاقات إنسانية شامخة، وصداقات حميمة، تسرفل عليها رايات الحبّ والمودّة والتفادي والإخلاص والالتزام بكلّ ما تتطلّبه الصداقة مع الأغراب، فقد ورد في الحديث الشريف : «القرابة إلى المودّة أحوج من المودّة إلى القرابة»، فالمودّة والعبّة فوق القرابة وأهمّ منها، فإنّ القرابة تحتاج إلى المودّة ولا عكس.

وإذا أردنا أن نراعي حقوق الأسرة والعائلة من الأبوين والزوجة والأولاد،

فما أروع ما يقوله الإمام السجّاد زين العبّاد علي بن الحسين طلّيَّكْ في رسالة الحقوق قائلاً : «وأمّا حقّ أمّك : فأن تعلم أنّها حملتك حيث لا يحتمل أحد أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها ما لا يعطي لأحدٍ أحداً، ووقتك بجوارحها، ولم تبالِ أن تجوع وتطعمك، وتعطش وتسقيك، وتعرى وتكسوك، وتضحي وتطلّك، وتهجر النوم لأجلك، ووقتك الحرّ والبرد لتكون لها، فإنّك لا تطيق شكرها إلّا بعون الله وتوفيقه.

وأمّا حقّ أبيك : فتعلم أنّه أحبّك وأنّه لولاه لم تكن، فمهما رأيته في نـفسك ممّــا يعجبك، فاعلم أنّ أباك أصل النعمة عليك، فاحمد الله واشكره علىٰ قدر ذلك .

وأمّا حقّ ولدك : فأن تعلم أنّه منك ومضاف إليك في عاجل الدنيا بخيره وشرّه، إن عمل ابنك عملاً حسناً قال له الناس : رحم الله أباك، وإن عمل سوءاً قال الناس : لعن الله أباك، وأنّك مسؤول عمّا وليّته به، من حسن الأدب والدلالة علىٰ ربّه عزّ وجلّ والمعونة علىٰ طاعته، فاعمل في أمره عمل من يعلم أنّه مثاب على الإحسان، معاقب على الإساءة إليه».

ويقول رسول الله عَلَيَوَالَهُ : «لا يلعنن أحدكم أباه، قالوا : يا رسول الله، وهل يلعن أحد منّا أباه ؟ قال : نعم، يصنع عملاً سيّتاً فيلعن الناس أباه، فكأنّه هو الذي لعنه»، فعلى الآباء رعاية حسن آداب أبنائهم بمصادقتهم وتربيتهم وتعليمهم أصول الأخلاق والدين، وإرشادهم إلى الحقّ والصواب، فإنّ الآباء يشاركون أبنائهم في الثواب والعقاب، ويقول رسول الله عَلَيَوَاللهُ : «لعن الله والدين مملا ولدهما على عقوقها»، ثمّ القاعدة العامّة في الإسلام تجاه الوالدين هي قاعدة الإحسان لا قاعدة العدل، والقول الكريم لا قاعدة البرهان والدليل . قال الله تعالى : ﴿ قُلْ تَعالوا أَثْلُ ما حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ لا تُشْرِكوا بِهِ شَيْئاً وَبِالوالِدَيْنِ إحْسانا الخاتمة / حقوق الأُسرة والأقرباء ..... ٩٧

وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ مِنْ إِمْلاقٍ نَحْنُ نَوْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴾ <sup>(١)</sup>، وقال عزّ من قائل : ﴿ وَوَصَّيْنا الإِنْسانَ بِوالِدَيْدِ حُسْناً ﴾ <sup>(٢)</sup>، وقال سبحانه : ﴿ وَقَضىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالوالِدَيْنِ إِحْساناً ﴾ <sup>(٣)</sup>، فإنّه سبحانه قارن بين عبادته والإحسان إلى الوالدين، وهذا يدلّ علىٰ عظمة الإحسان إليها، فإنّ فلسفة الحياة هي عبادة الله لقوله تعالىٰ : ﴿ ما خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ <sup>(٤)</sup>، فالإحسان إلى الأبوين يضاهي فلسفة الحياة، وقال عزّ وجلّ : ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الكِبَرُ أَحَدُهُما أَوْ كِلاهُما فَلا تَقُلْ هَا أَنْ وَلا تَنْهَرُهُما وَقُلْ هَمَا قَوْلاً كَرِيماً وَآخُفِضْ هَمَا جَناحَ الذَّلِ الذَي الرَّعْنِ أَوْ عَلَى الله كَمَا رَبِيانِ مَعْبِراً ﴾ <sup>(٥)</sup>.

ولقد سئل الإمام الصادق للنَّلِنج : ما معنى الإحسان ؟ فقال : «الإحسان أن تحسن صحبة والديك، وأن تكون صحبتك معهما وثيقة ومتينة، وأن لا تكلّفهما أن يسألاك شيئاً ممّا يحتاجان إليه، وأضاف للنَّلج : وأمّا قوله ﴿ إمَّا يَبْلُغَنَّ عِـنْدَكَ الكِبَرُ أَحَدُهُما أَوْ كِلاهُما فَلا تَقُلْ هُما أُفِّ وَلا تَنْهَرُهُما ﴾ يعني : إن أضجراك فلا تقل لهما أفٍّ، ولا تنهر والدك حتى ولو ضربك، ولا تملّ عينيك من النظر إليهما إلا بسرحمة ورأفة، ولا ترفع صوتك فوق أصواتهما، ولا يدك فوق أيديهما، ولا تتقدّم أمامهما، وهذا هو الإحسان»، وقال الإمام الباقر للنَّلِخ : «ثلاث لم يجعل الله لأحمد فيهنّ

- (١) الأنعام : ١٥١. -
- (٢) العنكبوت : ٨.
  - (٣) البقرة : ٨٣.
- (٤) الذاريات : ٥٦.
  - (٥) الإسراء : ٢٣.

| الصديق والصداقة | معالم الصديق والصداقة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٩٨ |
|-----------------|-----------------------|-----------------------------------------|----|
|-----------------|-----------------------|-----------------------------------------|----|

رخصة : أداء الأمانة إلى البرّ والفاجر ، والوفاء بالعهد للبرّ والفاجر ، وبرّ الوالدين برّين كانا أو فاجرين »، نعم كما قال الله تعالىٰ : ﴿ وَإِنْ جاهَداكَ عَلىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُما وَقُلْ هَما قَوْلاً مَعْروفاً ﴾ ، فلا بدّ من إطاعة الوالديس إلّا إذا كان يوجب تحريم الحلال ، أو تحليل الحرام ، فإنّه من الشرك المنهي عنه ، وقل لهما قولاً معروفاً وكريماً وبالتي هي أحسن . يقول رسول الله عَلَيْوَلَهُ : « أربع من كنّ فيه نشر الله عليه كنفه وأدخله الجنّة في رحمته : حسن خلق يعيش به في الناس ، ورزقاً بالمكروب ، وشفقة على الوالدين ، وإحساناً إلى الملوك ».

ثمّ لا يخفىٰ أنَّ الله تارةً يأمر أن نقول للناس قولاً حسناً، ولكن مع الوالدين نقول قولاً كريماً، والفرق بينهما أنَّ الكلام الحسن ما كان فيه المنطقية والاستدلال والبرهان، فمع الناس لا بدَّ أن يكون كلامنا مبتنياً على الاستدلال والبرهان. فإنَّه كما يقال : نحن أبناء الدليل، أينا مال نميل، ولكن مع الأبوين يختلف لحين الكلام، فإنَّ الله يأمرنا أن نتكلَّم معهم بقولٍ كريم، بمعنىٰ أن نقبل قولهما ونرضخ لهما ونخفض جناح الذلّ لهما، حتّى ولو لم يكن كلامهما منطقياً. فلا يقال ـكـما نشـاهد من بعض الشباب في محاورتهم مع الآباء \_ أنَّ كلامهما لا يسبتني عسلي الاستدلال والبرهان العقلي، فلا بدّ من مخالفتهما والوقوف أمامهما ومعارضتهما، حـتّىٰ يـصل الأمر إلى عقوقهما الذي يوجب النار والخسران والحرمان من التوفيقات الإلهـية، فهذا من المنطق الشيطاني وليس من الكلام الإلهي الرحماني، فإنَّ الله أمرنا أن نتكلُّم معهما بقولٍ كريم ونتعامل معهما بلطفٍ وخضوع وأن نتصاغر أمامهما ونستواضع، فكلُّما ازددنا تواضعاً لهما زادنا الله رفعة، ووفِّـقنا في حــياتنا العــلمية والعــمليَّة. كما جرّبنا ذلك تكراراً ومراراً، وما أكثر أولئك الذين فشلوا في حياتهم لا سيّم مع أبناءهم لسوء معاملتهم مع آباءهم، فإنَّ الدنيا دار المكافاة، فتدان كما تـدين، الخاتمة / حقوق الأُسرة والأقرباء ......

وبالعكس. فلا تغفل وليكن ديدنك مع الوالدين القول الكريم والمعاشرة الكريمة، وقبولهما بكرامة، وإطاعتهما في كلّ شيء، حتّىٰ ولو قالا للأبيض أسوداً أو بالعكس، ما دام لم يصل إلىٰ حدّ الشرك، فإنّه إن جاهداك علىٰ أن تشرك بالله فلا تسطعهما، ومفهومه عليك بإطاعتهما مطلقاً إلّا الشرك، فتدبّر.

وأمّا أهلك وأقرباءك وأحبّاءك وعشيرتك التي ورد في نهج أمير المؤمنين عليَّلا إنّهم بمنزلة جناحيك التي تطير بهما، فعليك أن تبرّهم، وتؤدّي حقوقهم وتواسيهم وتصلهم، حتى لو آذوك وقطعوك وحرموك، فكن في حياتك كالنخلة، كلّما ضربها الأطفال بالحجارة ألقت عليهم رطباً شهياً حلواً، والإنسان أعظم الخلوقات وأشرفها فهو أكرم من النخلة، فما من أحدٍ آذاك إلا وأحسنت إليه وألقيت عليه من رطبك الشهيّ وكلماتك الحلوة وأخلاقك الحسنة، فلا ترفض الأقرباء والأهل إلاّ فيا أمرك الله بذلك، وذلك في موارد خاصّة، كما لو كان الإنسان القاطع في مقام إصلاحهم وتربيتهم تربية إسلامية صحيحة، وإلاّ فلا يحقّ لك الرفض حتى ولو يصل أذاهم إليك.

وجاء في الحديث الشريف : جاء رجل إلىٰ رسول الله وقال : إنّ لي أهلاً قد كنت أصلهم وهم يؤذوني، وقد أردت رفضهم. فقال له رسول الله : إذن يرفضكم الله جميعاً ! فقال : فكيف أصنع ؟ فقال له رسول الله : « تعطي من حرمك، وتصل من قطعك، وتعفو عمّن ظلمك، فإذا فعلت ذلك كان الله لك ظهيراً».

وأمّسا الآيسات والروايسات في صلة الرحم فسانّها كشيرة جدّاً، قسال رسول الله عَلَيْتُولَةُ : «من سرّه أن يمدّ الله في عمره، ويبسط في رزقه، فليصل رحمه، فإنّ الرحم تقول : يا ربق، صِل من وصلني واقطع من قطعني، والرجل يرىٰ بسبيل خير إذا أتته الرحم التي قطعها فتهوي به إلىٰ أسفل قعر في النار».

| عالم الصديق والصداقة | • | 1 |
|----------------------|---|---|
|----------------------|---|---|

فعلىٰ كلّ واحد أن يصل أرحامه بالصداقة ومراعاة حقوق الأخوّة والرحم بإيصال المعروف إليهم، ولا يصح أن تكون علاقة الإنسان بالناس جيّدة، ولكن مع أهله سيئة، قال أمير المؤمنين علي عليَّلا لولده الحسن عليَّلا : «لا يكونن أهلك أشق الخلق بك»، وقال رسول الرحمة محمد تَبَيَرَالا : «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي»، وقال الأمير عليَّلا : «الاستهتار بالنساء حمق»، وقال : «الزوجة الصالحة أحد الكسبين»، ومن سعادة المرء الزوجة الصالحة المطيعة إذا نظر إليها سرّته لأمانتها وأخلاقها وتدبيرها الحسن، وقال الرسول الأكرم : «ما زال جبرئيل يوصيني بالنساء حتى ظننت أنّه سيحرّم طلاقهن»، وفي آخر : «ما أطن رجلاً يزداد في الإيمان خيراً إلّا ازداد حبّاً للنساء»، و «كلّ من اشتد لنا حبّاً اشتد للنساء حبّاً»، و «كلّها ازداد المرء إيماناً ازداد حبّاً بالنساء»، و «المرأة ريمانية وليست قهرمانة»، فإنّها وردة الحياة وزهرتها وريحانتها، مرهفة ريمانية وليست قهرمانة»، فإنّها وردة الحياة وزهرتها وريحانتها، مرهفة الأحاسيس والعواطف كالقوارير والزجاج البلورن سرعان ما تنكسر وتجرر الأيري

وأمّا الحديث عن الزوجة وتربية الأولاد فهو من الأحاديث التي يصعب الإلمام به ولو في مصنّفات قطورة، ولكن إنّما نذكر كجرعة من ذلك البحر الموّاج، وكخطوة أولىٰ لمن أراد أن يسير ألف ميل، فالزوجة إنّما هي شريكة الحياة وزميلة الرجل في العيش، كلّ واحد يكمّل الآخر، وخير صاحب في الدنيا لو كانت تفهم وتدرك زوجها، كما يدركها الزوج، ولو قدّم للجائع الأكل في مزبلة فإنّه لا يطيقه، ويفضّل الجوع على الأكل، لأنّه لا ينسجم مع روحه، وإن كان بدنه يشتاق إلى الطعام، فالإنسان مركّب من روح وجسد، وآداب الروح أقوىٰ من الجسد، فالرجل يبحث عن الجنس، ولكن لا بأيّ شكل من الأشكال، بل يبغي الجـنس

| ۱۰۱ | / حقوق الأُسرة والأقرباء | الخاتمة |
|-----|--------------------------|---------|
|-----|--------------------------|---------|

الذي يتلائم مع روحه، كما يشبع شبقه الجنسي، فهو يريد أن يشبع رغباته المادية والمعنوية ضمن الإطار الإنساني، وكذلك المرأة من دون تفاوت في هـذا المـضمار أصلاً، وهذه من سنن الحياة، من تلك السنن الإلهية التي لن تجد لسنَّة الله تحسويلاً ولا تبديلاً، هكذا خلق الله الذكور والإناث، فعلىٰ كلَّ واحد أن يساهم في عـقد المودّة والصداقة ويكون الاحترام المتبادل بينهما، قال رسول الله عَلَيْهُمَّهُ : «لو كان السجود لغير الله لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها»، وقال الله تعالىٰ : ﴿ وِمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزُواجاً لِتَسْكُنوا إِلَيْها وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَوَدَّةً وَرَحْمَة ﴾ (١)، فما أسعد الحياة لو كان يسودها الرحمة والعطف والحنان، والزوجة الناجحة هي التي تـقدّر منجزات زوجها ضمن الإطار الشرعي، وكذلك الزوج، وعليه أن يمـنح التـقدير. المخلص لها، وأن تثق بـنفسها، ويشكـر خـدماتها، ولا يسـتعمل الزوج الغـلظة والفضاضة والغضاضة، بل يستعين بالكياسة واللين وحسن الكلام ومراعاة الآداب والرفق، فلا نجرح مشاعرها بكلمات جارحة، ولا نقاطعها في الحديث، ونعطى لها تمام شخصيتها، ونحترم كيانها، وكلَّ واحد يسعد بالآخر، وما أروع ما قاله أمـير المؤمنين على المليَّة : «ولا يكوننَّ أهلك أشبق الخلق بك»، فكيف يكون العبطف والرفق للغريب، ولا يكون للقريب؟! وعلينا أن نخلع همومنا وأحزاننا التي نبتلي بها خارج الدار عند دخولها، كما نخلع أحذيتنا عند عتبة الدار، فلا نؤذى الأسرة بمشاكلنا الخارجية، ثمّ لو أثنينا ومدحنا أزواجنا على الخيرات والأعمال الصالحة فإنَّ ذلك يكون دافعاً قويّاً للإلتزام بها، ويقول الإمام زين العابدين عليَّا في رسالة الحقوق : «وأمّا حقّ زوجتك فأن تعلم أنَّ الله عزّ وجلّ جعلها لك سكناً وأنساً».

(١) الروم : ٢١.

| ١ معالم الصديق والصداقة | • | ۲ |
|-------------------------|---|---|
|-------------------------|---|---|

فهي نعمة عظيمة من نعم الله الجسام، فواجبك أن تشكر هذه النعمة بالقول والعمل، وإن شكرتم لأزيدنَّكم بحياةٍ سعيدةٍ وهانئة، وعيشة راضية مـرضيَّة، «وإن كـان حقِّك عليها أوجب»، كما قاله الإمام السجّاد عليُّه ، ثمَّ قال : «إنَّ عليك أن ترحمها لأنَّها أسيرتك، ولا بدَّ أن تطعمها وتكسوها وإذا جهلت عـفوت عـنها». وقـال رسول الله عَلَيْهُوْلَهُ : «اتَّقوا الله في النساء، فإنَّهن عوان (أي أسيرات) بين أيديكم، أخذتمو هنّ علىٰ أمانات الله لما استحللتم من فروجهنّ بكلمة الله وكتابه، فإنّ لهنّ عليكم حقًّا واجباً، كما استحللتم من أجسامهنَّ، وبما واصلتم من أبدانهـنَّ، ويحملن أولادكم في أحشائهنٍّ، فأشفقوا عليهنّ وطيّبوا قـلوبهنٍّ»، وقـال الإمـام الصادق عليَّلا : «لا غنيَّ لزوج عن ثلاثة فيما بينه وبين زوجته : الأوَّل : الموافـقة، الثاني : حسن الخلق معها واسَتَالة قلبها بالهيئة الحسنة، الثالث : توسعته عـليها»، وهذا ممّا يزيد في الرزق كما ورد في الأخبار الشريفة، وأمّا حـقّ الزوج فـيقول رسول الله عَلَيْهِوْلَهُ : «أَمَّيَّا امرأة لم ترفق بزوجها، وحمـلته عـلىٰ مـا لا يـقدر عـليه وما لا يطيق لم تقبل منها حسنة، وتلقى الله وهو عـليها غـضبان». فـلا بـدّ مـن الانسجام الكامل بين الزوجين كلَّ واحد يراعي حقوقه تجاه الآخر ، ويعمل بحسب الموازين الشرعية والإنسانية، والظروف الزمانية والمكانية، والعاقل تكفيه الإشارة، فدع زوجتك تنطلق على سجيّتها لتشعر بالسعادة، ما دام لم تخالف الشرع المقدّس، ودعى زوجك ينطلق علىٰ سجيّته، فإنَّ لكلَّ واحد أسبابه الخاصّة للشعور بالسعادة، فلا نحاول أن نكون عقبة كمؤودة في طريق الآخرين، ودع التـوافـه فإنَّها تجدها في قرارة كلَّ شقاء زوجــى كــما قــيل، وإيّــاك والنكــد فــإنَّه يــؤدِّي إلى الشعور بالشقاء، فدع القلق وابدأ الحياة وعش سعيداً رغيداً نشـيطاً، واعـلم أنَّ الإسلام دين الله القويم قد اهتمَّ وبكلَّ تأكسيد بـالنوعيَّة والكـيفيَّة، وبـالزمان والمكان، وبالأمور المرتبطة بالعلاقات الزوجية العامّة والخاصّة، بمـا فـيها أمـور الخاتمة / حقوق الأُسرة والأقرباء .....

الجنس وقضايا التمتّع بين الزوجين، ولقد أثبتت التجارب أنّ كثيراً من أسباب هدم صرح البيت والعشّ الذهبي الزوجي، إنّما هو نتيجة جهل الزوجين، فعليهما ببذل الجهد والسعي لتكاملهما بالعلم والعمل الصالح.

ثمّ قال رسول الله عَلَيْظُهُ : «أعظم الناس حقّاً على المرأة زوجها، وأعظم الناس حقّاً على الرجل أمّه»، وقال الإمام الباقر عليّه : «لا شفيع للمرأة أنجح عند ربّها من رضا زوجها، ولمّا ماتت فاطمة عليّه قام عليها أمير المؤمنين عليّه وقال : اللّهم إنّي راضٍ عن ابنة نبيّك، اللّهم إنّها قد أوحست فآنسها »، وفي الحديث النبوي الشريف : «ويلٌ لامرأة أغضبت زوجها، وطوبي لامرأة رضي عنها زوجها»، وقال الإمام الصادق عليه : «لا غني بالزوجة فيا بينها وبين زوجها الوافق لها عن ثلاث خصال، وهنّ : صيانة نفسها عن كلّ دنس حتّى يطمئن قلبه إلى الثقة بها في حال المحبوب والمكروه، وحياطته ليكون ذلك عاطفاً عليها عند زلّة تكون منها، وإظهار العشق له بالخلابة والهيئة الحسنة لها في عينه»، وأمّا حق الزوجة فقد قال رسول الله : «حقّ المرأة على زوجها يسدّ جوعتها وأن يستر عورتها ولا يقبّع لها وجهاً»، وقال الإمام الحسين عليه : « وأمّا حق الزوجة فقد قال رسول الله : «حقّ المرأة على زوجها يسدّ جوعتها وأن يستر عورتها ولا يقبّع لها وجهاً»، وقال الإمام الحسين عليه : « وأمّا حق فأن تعلم أنّ الله عزّ وجلّ جعلها لك سكناً وأنساً، فتعلم أنّ ذلك نعمة من الله عليك فأن تعلم أنّ الله عرّ وجله عليها له ماكناً وأنساً، فتعلم أن ذلك نعمة من الله عليك فتكرمها وترفق بها وإن كان حقّك عليها أوجب، فإنّ ها عليك أن ترحمها».

وقال الإمام الصادق للنَّلَلَا : «إنّ المرء يحتاج في منزله وعياله إلىٰ ثـلاث خلال يتكلّفها وإن لم يكن في طبعه ذلك : معاشرة جميلة، وسعة بـتقدير، وغـيرة بتحصّن»، وقال نبي الرحمة محمد عَقَيْرَالَهُ : «قول الرجل للمرأة إنّي أحبّك لا يذهب من قلبها أبداً»، ما أروع هذا الأسلوب في التعامل الزوجي، فإنّه انطلاقاً من كلمة الحبّ، يكفيك أن تملك مشاعر زوجتك إلىٰ آخر الحـياة لو قـلت لهـا بـإخلاص وصدق : (إنّي أحبّكِ)، فإنّها أجمل كلمة عند المرأة، كما إنّ أمرّ كلمة وأشق كـلمة ١٠٤ ..... معالم الصديق والصداقة (كلمة الطلاق) (أُطلَقكِ)، فإنَّ الدنيا تسودٌ في عينيها، إسألوا نساءكم في حقيقة ها تين الكلمتين : كلمة الحبّ والوفاق، وكلمة البغض والفراق...

وعن إسحاق بن عمّـار قال : قلت لأبي عبد الله للظِّلْج : «ما حقّ المرأة علىٰ زوجها الذي إذا فعله كان محسناً ؟ قال : يشبعها ويكسوها وإن جهلت غفر لها».

ولا بدّ من الخدمة المتبادلة بين الزوجين، سألت أمّ سلمة رسول الله عَلَيْهَا عن فضل النساء في خدمة أزواجهنّ، فقال : أيّا امرأة رفعت من بيت زوجها شيئا من موضع إلى موضع تريد به صلاحاً إلا نظر الله إليها، ومن نظر الله إليه لم يعذّبه»، وقال الإمام الكاظم عليّلاً : «جهاد المرأة حسن التبعّل»، وقال عليّلاً : «ما من امرأة تسقي زوجها شربة من ماء إلّا كان خيراً لها من عبادة سنة»، وقال رسول الله : «إذا سق الرجل امرأته أجر»، وقال : «لا يخدم العيال إلّا صدّيق أو شهيد أو رجل يريد الله به خير الدنيا والآخرة»، «اتّ قوا الله في الضعيفين : اليتيم والمرأة، فإنّ خياركم خياركم لأهله»، وقال الإمام الصادق عليّلاً : «من حسن برّه بأهله فإنّ خياركم خياركم لأهله»، وقال الإمام الصادق عليّلاً : «من حسن برّه بأهله من اعتكافه في مسجدي هذا»، و وال الإمام الصادق عليّلاً : «من حسن برّه بأهله من اعتكافه في مسجدي هذا»، و هال الإمام المادة عند عياله أحبّ إلى الله تعالى من اعتكافه في مسجدي هذا»، و هال الإمام الصادق عليّلاً : «من حسن برّه بأهله من اعتكافه في مسجدي هذا»، و من الرجل ليؤجر في رفع اللقمة إلى فم امرأته»، وهناك كثير من الروايات تبيّن ثواب وأجر الخدمة، وإذا كمان للخدمة مثل هذا الثواب والآثار الأخرويّة، فا ظنّك بالآثار الوضعيّة في الدنيا، فيا أسعد هذا الثواب والآثار الأخرويّة، فا ظنّك بالآثار الوضعيّة في منديا، فيا أسعد الزوجين اللذين يلقم أحدهما الآخر لقمة الحبّ والمودة، وما أسعد الأولاد الذين يعيشون في مثل هذه الأجواء التي تسودها الصفاء والصداقة والحنان والشفقة.

ويقول الإمام الصادق للتللج : «ملعونة ملعونة امرأة تؤذي زوجها وتـغمّه، وسعيدة سعيدة امرأة تكرم زوجها ولا تؤذيه، وتطيعه في جميع أحـواله»، وقـال رسول الله عَلَيْمَالُهُ : «من كان له امرأة تؤذيه لم يقبل الله صلاتها، ولا سنة من عملها حتّىٰ تعينه وترضيه، وإن صامت الدهر، وعلى الرجل مثل ذلك الوزر إذا كان لها **الخاتمة / حقوق الأسرة والأقرباء** ..... المخاتمة / حقوق الأسرة والأقرباء ..... ١٠٥ مؤذياً ظالماً»، «ألا وإنّ الله ورسوله بريئان ممّن أضرّ بامرأة حتّى تخستلع مـنه»، وقال لمليَّلاً : «إني أعجب ممّن يضرب امرأته وهو بالضرب أولى منها».

هذا تقريع من الإمام المعصوم عليَّة لأولئك الرجال الذين يرون رجولتهم إنّما تتكامل لا سيّا أمام النساء والضعيفات، ولا سيّا زوجته الأسيرة بين يديه، إنّما تتجلّى بالخشونة والضرب والإهانة والغلظة، فكلّما ضرب زوجته يحسّ باللذّة، ويتصوّر أنّه الرجل حقّاً، وأنّه أدرك حقيقة الرجولة، ووصل إلى قرّة الكمال والسعادة.

مسكين مثل هذا الرجل الغافل الشقيّ، فإنّه أولىٰ بـالضرب مـن زوجــته، فهو الذي يستحقّ التربية الإنسانية، لأنّه يعيش في نطاق حيواني، وتغلّبت عـليه القوّة السبعيّة والكلبيّة، فهو أولىٰ بها من التربيّة. فتدبّر ثمّ عليك بالصبر عند سوء خلق الزوجة.

قال رسول الله ﷺ : «من صبر علىٰ سوء خلق امرأته واحتسبه أعطاه الله بكلّ مرّة يصبر عليها من الثواب ما أعطىٰ أيّوب عليَّلاً علىٰ بـلائه، وكــان عــليها من الوزر في كلّ يوم وليلة مثل رمل عالج، ومن صبرت علىٰ سوء خلق زوجــها أعطاها مثل ثواب آسية بنت مزاحم».

وما أجمل الحياة وأسعد الرجل لو كانت شريكة حسياته زوجة صالحة، قال رسول الله تَنْتَنْتُنْهُمُ : «ما استفاد المؤمن بعد تقوى الله عزّ وجلّ خيراً له من زوجة صالحة»، «خير متاع الدنيا المرأة الصالحة»، «من سعادة المرء الزوجة الصالحة»، «الدنيا متاع وخير متاعها الزوجة الصالحة، وقال الإمام الباقر عليَّلا : «ما أفاد عبد فائدة خيراً من زوجة صالحة، إذا رآها سرّته، وإذا غاب عنها حفظته في نفسها وماله»، «شرّ الأشياء المرأة السوء»، «أغلب الأعداء للمؤمن زوجة السوء»، وقال الإمام الصادق عليَّلا : «كان من دعاء رسول الله عَلَيْتَنْهُمُ : أعوذ بك من امرأة ١٠٦ ..... معالم الصديق والصداقة

تشيّبني قبل مشيبي »، وفي تفسير قوله تعالىٰ : ﴿ رَبَّنَا آتِنا في الدُّنْيا حَسَنَةً وَفي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنا عَذابَ النَّـارِ ﴾ قــال أمـير المـؤمنين : حسـنة الدنـيا المـرأة الصـالحة، وقنا عذاب النار : المرأة السيّئة الخلق.

ثم على الزوج أن يفيض الخير والإحسان على أهله وعياله، ويكون مظهراً تامّاً لربوبيّة الله، فإنّ الرجل ربّ البيت والأسرة، فلا بدّ أن تظهر أسماء الله الحسنى في مقام تربية الأسرة، فإنّه يقال : لله سبحانه ألف وواحد من الأسماء، فالتي تدلّ على الغضب كالفهّار والمنتقم تعدّ بالأصابع، وأمّـا بـاقي أسمائـه الكـريمة كـالجواد والودود والشفيق والرحيم والبصير والسميع والعليم واللطيف والرحمـن والغـقّار والستّار وغيرها كما في (دعاء جوشن) فإنّها تدلّ على الرحمة العـامّة والخـاصّة، فيا من سبقت رحمته غضبه، وخيره إلينا نازل وشرّنا إليـه صـاعد، ولا بـدّ لربّ الأسرة أن يتّصف بهذه الصفات الإلهيّة والأخلاق الربّانية (تخلّقوا بأخلاق الله)، فلا بدّ من التفضيل والإسباغ والتكرّم على الأسرة.

وقال الإمام الحسين لللَّلِا : «إنّ أرضاكم عند الله أسبغكم على عياله»، وقال رسول الله : «إنّ المؤمن يأخذ بأدب الله إذا أوسع الله عليه اتسع، وإذا أمسك عنه أمسك»، و «من دخل السوق فاشترى تحفة فحملها إلى عياله، كان كحامل صدفة إلى قوم محاويج، وليبدأ بالإناث قبل الذكور»، وهذا يسعني أنّه يسراعي العواطف والأحاسيس، ثمّ يستعين بالله تعالى على تربية أولاده كما قسال الإمام زين العابدين للَيَّلا : «اللّهم أعنّي على تربية أولادي»، فإنّ التربية من الصعب المستصعب، لها آدابها وحدودها ومعالمها الخاصّة، طرق أبوابها لا يسعها مثل هذه الرسالة الموجزة، إنّا نرجع القرّاء الكرام إلى عسلماء الأخلاق والنفس والتربية والتعليم، ومصنّفاتهم القيّمة، ومؤلّفاتهم الثمينة.

وما توفيقنا إلَّا بالله العليَّ العظيم، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.

المحتويات

| ٣        | ۱ ـ الإهداء                              |
|----------|------------------------------------------|
| <b>0</b> | ۲ ـ عهيد                                 |
| ٩        | ٣ _ المقدّمة                             |
|          | ٤ ـ الفصل الأوّل :                       |
| 22       | غاذج ممّن تضبرٌ معاشرتهم                 |
|          | ٥ ـ الفصل الثاني :                       |
| 44       | كيفية كسب الأصدقاء ومودّتهم              |
|          | ٦ _ الفصل الثالث :                       |
| ٤٥       | أفضل صاحب وأكمل صديق ممسم                |
|          | ۷ ــ الفصل الرابع :                      |
| 00       | أجواء الصداقة وأرضيتها                   |
|          | ۸ _ الفصل الخامس :                       |
| 79       | من آداب الصداقة                          |
|          | ٩ ـ الفصل السادس :                       |
| ٨٣       | المؤثّرات في عالم الصداقة                |
|          | ۱۰ _ الخاتمة                             |
| 9.0      | حقوق الأسرة والأقرباء مسمعه معقوق الأسرة |
| ١        | ۱۱ _ المحتويات                           |
|          |                                          |

موسوعة رسالات اسلامية

## مائة وأربعون كتاباً ورسالة في مائة مجلد

طبع من الموسوعة الكبري : المجلد الأول ـ عقائد ١، دروس اليقين في معرفة أصول الدين. المجلد الثاني - هقه استدلالي ١، ١ - زبدة الأفكار في ظهارة أو نجاسة الكفار. ٢ - التقية في رحاب العلمين. ٣ \_ التقية بين الأعلام. العجلة الثالث ـ أشلاق ١ ، ١ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية. ٢ ـ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم. ٣ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام. ٤ ـ دور الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني ا الوحدة الإسلامية. ٥ \_ رسالتنا. العجلد الرابع - اخلاق ٢ ، التوبة والتائبون على ضوء القرآن والعترة. المجلد الخامس ـ ولاليات ١، ١ ـ هذه هي الولاية. ٢ ـ جلوة من ولاية أهل البيت ﷺ . العجلة السادس - ولانيات ٢ ، ١ - وميض من قبسات الحق. ٢ - الدر الثمين. ٣ - على المرتضى نقطة باء البسملة. ٤ ـ فاطمة الزهراء ليلة القدر. ٥ ـ الدرة البهية في الأسرار الفاطمية. ٦ ـ الإمام الحسين في عرش الله. ٧ ـ زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ. العجلد السابع - ولاليات ٣ ، ١ - السيرة النبوية في السطور العلوية. ٢ - الأنوار القدسية. ٣ - أهل البيت سفينة النجاة. ٤ ـ آثار الصلوات في رحاب الروايات. ٥ ـ الإمام المهدي ﷺ وطول العمر في نظرة جديدة. ٦ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. ٧ ـ السر في آية الاعتصام. المجلد الثامن - فقه استدلالي ٢ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأوَّل. العجلد التاسع ـ همه استدلالي ٣ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلد العاشر - هقه استدلالي ٢، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثالث. العجلد الحادي عشر ـ عرفان ـ أخلاق ٢، ٢ ـ من وحي التربية والتعليم. ٢ ـ حب الله نماذج وصور. ٣ ــ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي. ٤ ــ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة. ٥ ــ شهر رمضان ربيع القرآن. ٦ ـ النبوغ وسر النجاح في الحياة. ٧ ـ كيف أكـون مـوفقاً فـي الحـياة. ٨ \_ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات. العجلة الثانئ عشر - تراجم ١، ١ - النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية. ٢ - بيوتات الكاظمية المقدسة.

### In all the contractor

إعران علمي .

### جمعية السؤال والجواب

من أجل إنارة الفكر وزيادة المعلومات العامة وتصعيد ثقافة الشباب وجميع الناس

#### تعلن

# المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد

عن إجابتها عن كلّ سؤال يرد إليها في شتّى العلوم والفنون من المعارف الإسلامية والمذهبية كالتفسير وعلوم القرآن والفلسفة والمنطق والطبّ والهندسة والجبر والفيزياء والكيمياء والتأريخ والجغرافية واللغة والأدب والأخلاق والسياسة وغير ذلك. مع مراعاة الشرائط التالية : 1 ـ الاسم الثلاثي واسم العائلة. 2 ـ ميزان الدراسة المدرسية ونوع المهنة والحرفة. 7 ـ الخطّ الواضح مع العنوان الكامل. 4 ـ الخطّ الواضح مع العنوان الكامل. 1 ـ الخطّ الواضح مع العنوان الكامل. 9 ـ يرسل بهذا العنوان : 1 ـ يرسل بهذا العنوان :



«(مؤسسة اسلامي تبليغ وارشاد \_ ايران)» قم ص ب ۳۶۳۴

The Public Islamic Institution Propagation and Guidance, **p**.O.Box : 3634, Ghom - Iran