

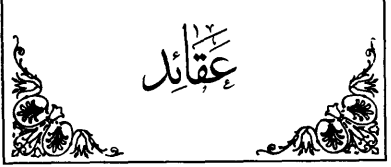






النتييزع وكالعافي

الجيني ألجانيع





الكتاب: رسالات إسلامية (موسوعة )
الكتاب: رسالات إسلامية (موسوعة )
المؤلف: السيّد عادل العلوي
المؤلف: التاسع
الموضوع: عقائد
الموضوع: عقائد
الصفحات: ١٠٧ صفحة
الصفحات: النهضة - قم
المطبعة: النهضة - قم
الطبعة: الأولى
الطبعة: الأولى
الطبعة: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد
السعر: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد
السعر: شابك × - ۱ ۸ - ۱ ۹ ۵ - ۱ ۹ ۹ (دورة ۱۰۰ جلد)

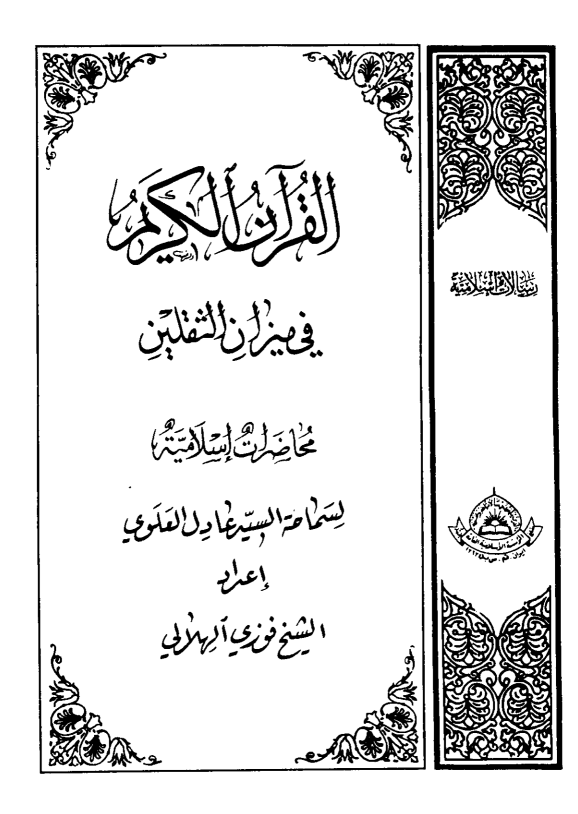
#### يحتوي المجلَّد التاسع على الرسائل والكتب التالية :

١ ـ القرآن الكريم في ميزان الثقلين ( ١٤٤ صفحة )

٢ ـ في رحاب حديث الثقلين ( ٤٤٠ صفحة )

٣ ـ الهدى والضلال على ضوء الثقلين ( ١٠٤ صفحة )

إضافات الناشر (١٦ صفحة)



العلوى، عادل، ١٩٥٥ ـــ

القرآن الكريم في ميزان الثقلين / تأليف السيّد عادل العلوي. ـ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والارشاد، ١٤٢٣ ق. = ١٣٨٠.

١٤٤ ص.

(دوره) ISBN 964 - 5915 - 18 - X ISBN 964 - 5915 - 49 - X

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات نییا.

عربی .

کتابنامه به صورت زیرنویس.

۱. قرآن سدبررسی و شناخت. ۲. چهارده معصوم سدجنبههای قرآنی. الف. عنوان.

٤ ت ٧٦ع / ٤ / ه٦ BP

كتابخانة ملى ايران

محل لگهداري :

444/104

# موسوعة رسالات إسلامية

كتاب

القرآن الكريم في ميزان الثقلين محاضرات لا السيّد عادل العلوى حرّرها ـ الشيخ فوزي الهلالي ً

نشر المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى ــ ١٤٢٣ هـ = ٢٠٠٢ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم الكمية \_ ١٠٠٠ نسخة

ISBN 964 - 5915 - 49 - X

EAN 9789645915498

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

976 - 0910 - 29 - X طالق ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۲۴۸

شابك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹٦٤ (دورة ۱۰۰ جلد)

### لِسُــِمِ الْلَهِ الزَّكُمٰنِ الزَّكِيكِ

## القرآن الكريم في ميزان الثقلين

بدعوةٍ كريمة من فضيلة الأستاذ الحاج عباس الكعبي (۱) دام موفقاً ألقى سماحة سيّدنا الأستاذ الفقيه الحجة السيّد عادل العلوي دام ظلّه مجموعة محاضرات قرآنية تناول فيها القرآن الكريم من خلال القرآن نفسه وروايات المعصومين عليكي ، حيث أوضح ما للقرآن المجيد من موقعيّة مؤثّرة في حياة الفرد والمجتمع، داعماً ذلك بالآيات والنصوص الروائية التي يتبلور ويشع منها ثقافة مميّزة وخاصة عن القرآن الكريم لا يوجد مثلها في غير هذين المنبعين الثريّين. والمقصود من الثقلين الذي ورد في عنوان الكتاب: هو القرآن والعترة والمقصود من الثقلين الذي ورد في عنوان الكتاب: هو القرآن والعترة عن رسول الله علي قال في مواطن عديدة: «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً، وإنهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض».

<sup>(</sup>١) أُستاذ في علم التجويد، تخرّج من مدرسته مجموعة من القرّاء الكرام، واستفدنا من مكتوباته القرآنية أيضاً، فجزاه الله خيراً.

ولمّا كانت هذه المحاضرات التي ألقاها سماحته في حسينية النجف الأشرف في قم المقدّسة برعاية موكب أبي الفضل العبّاس تنفع طلّاب الشقافة والمعرفة وحَمَلة القرآن الكريم، فقد آثرنا أن تكون في كتابٍ ليكون بمتناول الجميع، لتعمّ الفائدة وتشيع المنفعة بين المؤمنين.

هذا والروايات الشريفة في هذا الكتاب القيّم إنّما نقلها سيّدنا الأستاذ دامت إفاضاته من مجاميع الأخبار من الكتب الأربعة \_المجاميع الروائية الأولى \_ لأعاظم المحدّثين والفقهاء، المحامد الثلاث الأوّليين: الشيخ محمّد الكليني صاحب (الكافى)، والشيخ محمّد الصدوق صاحب (مين لا يحضره الفقيه)، والشيخ محمّد الطوسي صاحب (التهذيب) و (الاستبصار)، ومن المجاميع الروائية الثانية للمحامد الثلاث الآخرين أصحاب بحار الأنوار ووسائل الشيعة والوافي، ومن غيرها كميزان الحكمة، سائلين المولى القدير التوفيق وسعادة الدارين، فإنّه المسدّد للصواب بمنّه وكرمه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

الشيخ فوزي الهلالي

#### المقدّمة

الحمد لله الذي جعل القرآن مفتاحاً لذكره، ووسيلةً لبلوغ أشرف منازل الكرامة عنده، وجعله سلّماً يُعرَج به إلى محلّ السلامة في جنّته، ونيل جزيل ثواب ما عنده، وسبباً نرجو به النجاة في عرصة يوم القيامة، لأنّ القرآن سراج أفئدة المخلصين من عباده، وربيع قلوب المؤمنين من أوليائه وخلصائه، وجنّة المتمسّكين به عند لقائه.

ثمّ الصلاة والسلام على سيّد خلقه وخاتم رسله وأنبيائه محمّد المصطفى، وعلى عترته الطاهرين سادات الخلق من بريّته، لأنّهم الثقل الأصغر بعد كهتابه، والحبل الممدود بينه وبين عباده، فجعلهم موضحين لكلامه وقرآنه، ومبيّنين المتشابه والمحكم من آياته، فشرحوا للأمّة الدين حين ضاق بالباطل متسّع فنائه، ففاز الذين اتبعوهم بسوابغ آلائه، ونالوا بذلك عظيم جزائه ونعمائه، أوّلهم الإمام عليّ بن أبي طالب عليه الذي علّمه رسول الله عليه ألف باب من العلم، يفتح له من كلّ باب ألف باب من علومه وحكمته وأنبائه، وجعل ولايته وودّه عنوان صحيفة كلّ مؤمن ومؤمنة من أمّته، وهم يسألون عند الصراط عن حبّه وولائه، وآخرهم محيى الشريعة والدين، آخر أوصياء رسول ربّ العالمين، والمنتقم من

٦ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

أعداء الله ورسوله، ومحيي شريعة سيّد المرسلين، ومجدّد الالتزام بأحكام القرآن المبين، ومفرّج الكرب عن وجوه شيعته وشيعة جدّه أمير المؤمنين، الحجّة بسن العسكري عجّل الله تعالى فرجه الشريف.

اعلموا أيها الأعزّاء أنّ القرآن ليس كبقية الكتب السماوية وغير السماوية التي تطرح سلسلة من مسائل غامضة وأمور خارقة، يمجّها العقل، ويرفضها الذوق، والتي تحدّثت عن الخليقة والكون وما فيهما، إضافة إلى إلقاء بعض المواعظ الجوفاء الخالية الفارغة من أيّ محتوى قد يفيد الإنسان ديناً ودنياً وآخرةً.

بل القرآن الكريم إنّما هو خلاصة ما جاء به الأنبياء والرسل السابقون من عند الله تبارك وتعالى كما قال رسول الله ﷺ:

«القرآن هو النور المبين، والحبل المتين، والعروة الوثقى ... من استضاء به نوّره الله، ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله ... ومن طلب الهدى في غيره أضلّه الله ... ».

وقال تعالى:

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (١٠.

فالقرآن بحرُّ زاخر، لا يدرك له قرار، ولا يمكن الوصول إلى سواحل فهم معانيه، واستقصاء مراميه، واستنباط أحكامه وشرائعه، إلا بعد الاستماع والإصغاء إليه بكلَّ الجوانح وبجميع الجوارح، ودراسته دراسة شاملة كاملة من جميع وجوهه ونواحيه، لأنَّ الله تبارك وتعالى قد أودع فيه كلّ شيء، وأبان فيه

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٩.

المقدّمة ..... الله المقدّمة ا

أسباب كلِّ هديُّ وضلال، قال الإمام محمّد الباقر عليُّل :

«إنّ الله لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأُمّة إلى يوم القيامة، إلّا وأنزله في كتابه، وبيّنه لرسوله، وجعل لكلّ شيء حدّاً، وجعل عليه دليلاً يدلّ عليه».

القرآن الكريم محلّ تجلّي الله تعالى، لأنّ الله تعالى تجلّى لعباده بكلامه كما جاء في الرواية الشريفة :

«فتجلّي سبحانه لعباده في كتابه».

وهذا من التجلّي الخاصّ الذي يقابله التجلّي العام، حـيث إنّ الله تـعالى تجلّى لعباده مرّةً أخرى في خلقه:

«الحمد لله المتجلّى لخلقه بخلقه».

وقطعاً هكذا كتاب تنزل من علياء اللامتناهي :

﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ ١٠٠٠.

لابدٌ له من ترجمان، وقد عيّن الله تعالى ترجـمانه عـلى لسـان رسـوله الكريم ﷺ حيث قال:

«إنّي تاركٌ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبداً وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض ».

أجل، إذا كان في النهاية لن يفترقا فكذلك في البداية، وكل ما في القرآن بالمطابقة عند العترة بالالتزام، وكل ما عند الأئمة بالمطابقة فهو في القرآن بالالتزام.

وإنَّ هذا الحديث الشريف وصيَّةٌ من رسول الله عَيَّةٌ قيِّد بها رقاب المسلمين

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٤.

٨ ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

إلى يوم القيامة، ثمّ ضمن لهم بعد الالتزام بها عدم الضلال الأبدي، بل مطلق الضلال «لن تضلّوا» سواء الفكري أو العقائدي، الاقتصادي أو الاجتماعي، السياسي أو العسكري، و (لن) كما هو المستفاد من اللغة تفيد التأبيد، وهذا يعني أنّ الأمّة لو التزمت بهذه الوصيّة لن يصيب مسيرتها الضلال، ولا يمسّها الخسران.

واعلموا إنَّ هذا القرآن محجوب، ومفتاح هذا الحجاب هو الطهارة :

﴿ إِنَّهُ لَـقُزُ آنُ كَرِيمٌ ﴾ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ۞ لا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ ١١١.

وبناءً على أنّ الضمير في «يمسّه» راجع إلى الكتاب المكنون، فيكون المراد من الطهارة حيئة هي الطهارة الواقعية العقلية والقلبية وليست المائية أو الترابية، إذن المطهّرون وحدهم هم الذين يقفون على معاني ومعارف القرآن، لأنهم صنو القرآن وهم الذين خصّهم الله في محكم آياته لقوله تعالى:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١). ثمّ دعا الناس إلى اتّباعه:

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٣).

ومن المعلوم أنّ هـذا الاتّباع لا يـتمّ ولا يـتوفّر إلّا لمـن التـزم بـوصيّة رسول الله عَيْنَة ويستحيل الظفر بما يريده القرآن لمن لم يمتثل أمر رسول الله والله تعالى يقول:

﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (اللهِ

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٧٧ ــ ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) الحشر : ٧.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

أيّها الإخبوة الكرام، إنّ القرآن منبع العلوم ومصدرها، ومفجّرها ومستودعها، ومحور قطب دائرتها، فمن أراد بلوغ أيّ علم لا بدّ له من الرجوع إليه:

وحصحص الحقّ وانجابت به الظلمُ بها الهداية والإرشاد والحكمُ وما به ازدانت الأخلاق والشيمُ

ومن رام العلم عن غير طريق القرآن لا يجد إلّا الضلال، لأنّ القرآن يهدي للتي هي أقوم:

﴿ إِنَّ هَٰذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ (١٠. وغير القرآن لا قوام فيه، بل متاهات في لجج الأهواء والأحقاد.

قال عَنْتُولَةُ :

فهو الكتاب الذي أنواره سطعت

آياته محكمات لا تضل بها

بالدين والعقل والأعمال بأميرنا

«من ابتغى العلم في غيره \_غير القرآن \_أضلّه الله تعالى ».

مبتغي العلم في غير القرآن لن يجد سبيلاً ينير له طريق الحقّ والمعرفة، طريق الهدى والرشاد، طريق الخير والعدالة، ويخرجه عن جادة الصواب والحكمة، فيصبح عمله هذا وبالاً عليه، فيجرّه نحو الظلم والاستبداد والطغيان والتجبّر، ويجرّه نحو الفساد في سيرته وأخلاقه ومعاملاته مع كلّ من حوله حتى مع نفسه:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ '''.

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩.

<sup>(</sup>۲) طد: ۱۲٤.

١٠ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

عن أمير المؤمنين عليُّلا ، عن رسول الله ﷺ :

«من طلب العلم لله لم يصب منه باباً إلّا ازداد في نفسه ذلاً، وفي النــاس تواضعاً، ولله خوفاً، وفي الدين إجتهاداً».

فالدين الإسلامي هو الدين الوحيد الذي يدعو وينادي قرآنـــه إلى العـــلم والتعلّم، والسعى لتحصيل المعرفة والبحث العلمي والتحقيق :

﴿ اَ قُرَأَ بِسُمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿ خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَـلَقٍ ۞ اَ قُـرَأَ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ ۞ الَّذِي عَلَّمَ بِالقَـلَم ۞ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَـعْلَمْ ﴾ (١).

نعم، فأوّل العلم القرآن، ورأس كلّ علم دراسة القرآن.

قال عَلِيلًا :

« تعلُّموا القرآن بعربيَّته، وإيَّاكم والنبز فيه».

إي إيّاكم وقراءته قراءة مغلوطة ملحونة قبيحة يشمئزٌ منها المستمع.

وقال الإمام البَّاقر لِمُلْكِلِّةِ :

«تعلُّموا العربيَّة، فإنَّها كلام الله الذي تكلُّم به خلقه، ونطق به الماضين».

وقال للثِّلْةِ بعد حديث طويل:

«وبقراءة القرآن كما أنزل، ودعائه من حيث لا يلحن، فإنّ الدعاء الملحون لا يصعد إلى الله ».

لقد اهتم المسلمون والشيعة منهم خاصّة بالقرآن الكريم منذ نــزوله عــلى قلب الرسول ﷺ وتعاهدوه قراءة وحفظاً وتفسيراً ونشراً ــولم يكن هذا الاهتمام بالشيء العجيب ــ لأنّ القرآن هو الذي أنقذهم من الجــهالة والحــيرة والضــلالة،

<sup>(</sup>١) العلق : ١ ـ ٥.

المقدّمة 11

وأحيا قلوبهم القاسية التي ماكانت تعرف الرحمة والرقّة والشفقة، وهي تئد أفلاذ أكبادها وتدسّها تحت أطنان التراب. لقد خبّمت على الجزيرة العربية جماهلية مقيتة ألقت بظلالها وضلالها عبلي كبل جبوانب حبياة العبرب الاجتماعية والاقتصادية والعسكرية والعلمية والدينية، فكانت العلائق الاجتماعية مبنيّة على أساس الطبقية، السيّد هو القوي والغني، والفقير مأكول إلى أخمص قدميه، والمرأة فيها دون الحيوان، فكانت تعانى البؤس والشقاء والابتذال، ولم تكن سوى موضع لإفراغ الضغوط الجنسية. وأمّا الاقتصاد فقد قيام عيلي الربيا الفياحش لصيالح الأثرياء وأصحاب رؤوس الأموال أمثال أبي سفيان وأبي جهل وغيرهم. وأمَّــا الجانب العسكري فكان السيف والنهب والغزو والسلب، وأمّا الجانب العلمي فلم يتجاوز حدّ الخرافة والأساطير ولم يتجاوز الذين عرفوا القراءة والكتابة عدد أصابع اليدين في كلِّ الجزيرة العربية، أمَّا الدين فحدَّث ولا حرج حيث النـاس نتيجة الظلمات المتراكمة والجهل وعـدم الوعــى، عـبدوا الأصــنام والكــواكب والنجوم.

وفي حلكة هذا الظلام الدامس بزغ نور القرآن فـتهاوت أركـان الشــرك والضلال، وتبدُّدت ظلمات الجهل، وتزلزلت عروش الاستبداد والطغيان، وساد الجزيرة الوئام والسلام، وتساوى السيّد والعبد ومُحق الربا، وأعطيت للمرأة منزلتها اللائقة بها، وصنع القرآن الكريم من مجتمع الجزيرة المتهرّئ المتسافل:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ (١).

لقد أعطى القرآن لهذا المجتمع الميّت الحياة، لأنّ القرآن سبيل الحياة

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۰.

السعيدة، وأطفأ ظلمات الجهل لأنّه الشعاع الذي لا يظلم ضوؤه، والفرقان الذي لا يخمد برهانه، وينابيع العلم وبحوره، ورياض العدل وغدرانه، والهادي الذي لا يضلّ، والمحدّث الذي لا يكذب، فإذا كان هكذا فإنّه حتماً يملك قدرة التغيير ولو بوقت قصير كالذي حدث في الجزيرة العربية، حيث حوّل حياتهم وبزمنٍ قياسي من ذلك الوضع المتسافل إلى وضع قال عنه القرآن مادحاً:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ . ثمّ امتدّ شعاع القرآن إلى أبعد الأصقاع \_ إلى الصين شرقاً وأسبانيا غرباً \_ فاهتمّ به المسلمون لأنّهم وجدوا فيه عزّهم ووجودهم، وحقّقوا في ظلّه سعادتهم، انتشلهم من حياة الترحّل والبداوة وجعل لهم أرقى مدنيّة عرفها التاريخ، فجعلهم سادة الأرض، لذا انطلقوا في حفظه وقراءته واستظهار آياته، وحثّوا على تعليمه وتعلّمه أبناءهم منذ نعومة أظفارهم، فعلّموهم قراءة القرآن وحفظه وقراءة الأدعية وحفظها، وجميع الأحاديث، وحثّوهم على نشره وتجديده.

وصار القرآن الكريم \_كصنوه السنّة الشريفة \_ مصدراً للشريعة الإسلامية في استنباط أحكامها من التكاليف كالحلال والحرام، كما أصبح مصدراً لمعارف الإسلام وعلومه وفنونه.

فهلمّوا إلى القرآن العظيم تعلّماً وتعليماً ودرساً ودراسةً واعتقاداً وقبولاً وعملاً، والله خير ناصرٍ ومعين.

# أمّ القرى في القرآن الكريم

مكّة المكرّمة هي أمّ القرى الإسلامية، وإنّ أوّل بيت وضع للناس للذي ببكّة مباركاً وهدى للعالمين، وأوّل من بنى البيت هو آدم صفيّ الله المسلامية، وإبراهيم الخليل المشللاء أسكن أهله في وادٍ غير ذي زرع ليبني المدينة الفاضلة، ولتكون يوماً أمّ القرى، ليحجّ إليها الناس من أقطار العالم ليشهدوا منافعهم الدنيوية والأخروية، وليقيموا مناسك الحجّ ويقيموا الصلاة، فتهوى إلى ذرّية إبراهيم المشللة أفئدة من الناس.

وقد بنى إبراهيم خليل الرحمن مدينته الفاضلة ومدنيّتها الزاهرة عملى أسس، أهمّها:

- ١ \_العمران.
- ٢ \_الأمان (الأمن العام).
  - ٣\_الاقتصاد السليم.
- ٤\_حكومة التوحيد والأخلاق.
- كلّ ذلك بطلب من الله سبحانه، كما في قوله تعالى :
- ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ الثَّمَرَاتِ مَـنْ

12 ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين آمَنَ مِنْهُمْ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ ﴾ (١).

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَجْعَلُ هَـذَا البَـلَدَ آمِـناً وَأَجْـنُبْنِي وَبَــنِيَّ أَنْ نَــغُبُدَ الأَصْنَامَ ﴾ [1].

﴿ رَبَّنَا إِنِّي أَشْكَنتُ مِنْ ذُرِّيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلاةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْدِي إِلَيْهِمْ وَآرْزُوَّقُهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَـعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ "".

فالركن الأوّل: العمران، لقوله: (بلداً)، والبلد إنّما يكون بمعد عمرانه، لا سيّما ومكّة المكرّمة كانت وادٍ غير ذي زرع.

والركن الثاني: الأمن العام، لقوله: (آمناً)، ولقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾ (المرابعة على الله الله الله الله العدل والقانون والدين والأخلاق والحقّ.

والركن الشالث: الاقتصاد السالم، كما في قوله: ﴿ وَأَرْزُفْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ ﴾ ، كما في قوله: ﴿ وَأَرْزُفْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ ﴾ ، كما في قوله: ﴿ أَوَ لَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَماً آمِناً يُخْبَى إلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (نا .

وأمّا الركن الرابع: حكومة التوحيد والأخلاق، لقوله: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدُ الأَصْنَامَ ﴾، فيكون الحبّ نَعْبُدُ الأَصْنَامَ ﴾، فيكون الحبّ

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٢٦.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم: ۳۵.

<sup>(</sup>٣) إيراهيم: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٩٧.

<sup>(</sup>٥) القصص : ٥٧.

هو الحاكم على المجتمع الديني والمدنيّة الإسلامية ﴿ وَإِذْ بَوَّأَنَا لَإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ البَيْتِ أَنْ لا تُشْرِكْ بِي شَيْئاً وَطَهَّرْ بَـئِتِي ﴾ (١٠).

ثمّ الجامع لهذه الأركان الأربعة هو القيادة الحسنة التي تعني الإمامة الصالحة والمرجعيّة الرشيدة للأمّة الإسلامية، فيسأل إبراهيم ربّه أن يبعث فيهم قائداً منهم وإليهم ومعهم، فيحمل هذه الأوصاف الثلاثة كما في القرآن الكريم: (فيهم، ومعهم) كما في قوله تعالى:

﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَـاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ (٢).

﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًّاءُ عَلَى الكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَـيْنَهُمْ ﴾ (٣).

فهذه هي المدينة الفاضلة الإسلامية التي هي نتيجة الحكمة الإلهيّة والعزّة الإلهيّة، وهذا يعني أنّ هذه المدينة تحكمها الحكمة وتحوطها العزّة في كلّ جوانبها وأبعادها وحقولها من ثقافتها واقتصادها وسياستها ومسائلها الاجتماعية والعسكرية وغير ذلك.

فلكلّ مدينة حكومتها ودولتها، ولكلّ حكومة قائدها ورائدها، لكلّ شعب وأمّة قيادتها، ولكلّ قيادة مكارمها وفضائلها.

وإبراهيم خليل الله قد بني مدينته الفاضلة على أركان أربعة وجعل نـقطة المركز الإمامة الحقّة والقيادة الصالحة.

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) الفتح : ٢٩.

١٦ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

قال أمير المؤمنين على التُّللِم :

«ليس بلدٌ بأحقّ بكّ من بلد، خير البلاد ما حملك»(١٠).

فأفضل البلاد البلد الذي يمكنك أن تسكن فيه باطمئنان وراحة وأمان وتقدّم وازدهار ونشاط وحيوية، ولا يتمّ ذلك إلّا بالأركان الأربعة، ونقطة الانطلاق والمركزية، فيعيش الإنسان في حرّبته الكاملة في ظلّ العدل الاجتماعي والرحمة الإلهية والتربية السماوية والتعليم الربّاني، بتزكية النفوس وتهذيبها، وتطوّر المجتمع وتقدّمه في كلّ المجالات العلمية والعملية، تتجلّى هذه المعالم في مكّة المكرّمة وفي الحجّ المبارك.

﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَـٰئِنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِثُـٰنْذِرَ أُمَّ القُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَتُـنْذِرَ يَوْمَ الجَمْع لا رَئِبَ فِيهِ ﴾ (١).

فمكّة أمّ القرى كما أنّ الأرض دحيت من تحت الكعبة، وسمّيت الكعبة كعبة لا تها في وسط الأرض.

وفي الخبر الشريف: ووضع البيت في وسط الأرض لأنّه الموضع الذي من تحته دُحيت الأرض، وليكون الغرض لأهل الشرق والغرب في ذلك سواء (٣٠).

كما أنّه في علم الجغرافية ثبت أنّ مكّة هي وسط الربع المسكون، وبهذا تكون أمّ القرى أيضاً.

فهي منطلق دعوة التوحيد في كلّ أرجاء المعمورة، فكانت مكّة مـرجـعاً

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٤٤٢.

<sup>(</sup>۲) الشوري : ۷.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيد ٢ : ١٢٤.

أمّ القرى في القرآن الكريم ..... ١٧

ومثابة وأمناً للناس، وأتم مظهر لذلك في أيام الحجّ والمؤتمر العالمي السنوي للمسلمين، ليشهدوا منافع لهم في إعلاء كلمة الله وكلمة الإسلام والمسلمين ودحض الباطل والمشركين والمنافقين.

والكعبة بيت الله العتيق استعبد به خلقه ليختبر طاعتهم في إتيانه، فـحتّهم على تعظيمه وزيارته وجعله قبلة للمصلّين له، فهو شعبة من رضوانه ويؤدّي إلى غفرانه...

وانطلقت الدعوة الإسلامية من مكّة المكرّمة، فقد بزغ نور الإسلام بمحمّد خاتم النبيّين وسيّد المرسلين عَلِينًا، ومعجزته الخالدة (القرآن الكريم)، فهو مصدر التشريع والمعارف والعلوم الإسلامية، وهو كتاب الحياة الطيّبة.

﴿ ٱسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ ﴾ (١).

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُخْبِيَنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ (١). وأنا وإيّاكم على مائدة (القرآن الكريم) وحكومة الإسلام والحياة الطيّبة،

بتعاليمه وتطبيقه والانتهال من مناهله العذبة، والله المستعان.

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٩٧.

## ربط الحاضر بالماضي والمستقبل

لا شك إن التاريخ هو مستودع لكل العلوم والفنون ولجميع المفاخر والتجارب والأبحاث التي أجرتها البشرية كي تستفيد هي منها أو تستفيد منها الأجيال القادمة والتالية لها، وتشجّعهم على دراسة تلك المفاخر وإشاعتها لكي تتمكّن من تحقيق ما تصبو إليه وتتمنّى أن تحقّقه، والتي لم تاح لها الفرص لتحقيقه وأخذ العبر والدروس من أمجاد أفعالها وأقوالها وعلومها وسيرتها.

إنّ لأجدادنا نحن أتباع مذهب أهل البيت المنظم الله الطولى والسهم الأوفر في تلك المفاخر والنشاطات، لذا ينبغي علينا بل من أوجب واجباتنا الأساسية \_ أن نتدارس تلك المفاخر والنشاطات ونحققها لنستفيد منها \_من تجاربها \_ والسعي الجدّي لتطويرها وإشاعتها بين الأمم لما فيها من اهتمامات وابتكارات جمّة في العلوم عامّة والقرآن خاصّة.

لقد بالغ أجدادنا \_الشيعة الإمامية \_في العناية بالقرآن الكريم والاهتمام به على كلّ الأصعدة، فكتبوا ونشروا وحثّوا على دراسته وقراءته وحفظه و تجويده ونشره على رغم الصعوبات التي كانوا يعيشونها أو يلاقونها من طواغيت وحكّام زمانهم الظلمة الجائرين والغاصبين، لكن رغم كلّ تلك المعاناة والضغوط

والإرهاب أوصلوا لنا مئات الكتب والأبحاث وجميع تجاربهم، أوصلوا لنا هذا التراث الخالد الذي عطّر وما زال يعطّر تاريخنا نصن الشيعة الذهبي المحمد.

إذن من الضروري \_ بل من الواجب علينا \_ ربط تراثنا الحاضر بـ تراث سلفنا الصالح الخالد، والسعي الدؤوب لأجل أن نـ وصل تـراثـنا \_ الحـاضر والماضي \_ لأجيالنا القادمة المتعاقبة، لأنّ ذلك سوف يوفّر لتلك الأجيال الآتية الأرضية الخصبة والملائمة والمناسبة كي تشـدّ نـ فسها بـ منهج قـ و يم مـدروس وراسخ، وتوثّق في أعماقها عرى الإيمان والاعتقاد.

ونحن اليوم في ظلّ العلوم الحديثة وإمكانياتها الضخمة التي هي بمتناول أيدينا، يجب علينا إيصال تراثنا الزاخر وما توصّلت إليه تجاربنا وتجارب غيرنا إلى الأجيال القادمة من أحفادنا وما بعدهم بكلّ أمانة وإخلاص، لأنّنا مسؤولون عنهم وعن أنفسنا «كلّكم راعٍ وكلّكم مسؤولٌ عن رعيّته»، أمام الله والتاريخ لأنّه من الممكن أن لا تتاح لهم الفرص والإمكانيات التي توافرت لنا.

#### اهتمام المسلمين بالقرآن:

إنَّ سبب اهتمام المسلمين بالقرآن الكريم بالدرجة الأُولى هو القرآن نفسه، لأنَّه دستور الإسلام الخالد والمخبر عن الماضي والحاضر والمستقبل.

#### قال تَبَيِّنُهُ :

- «كتاب الله فيه بيان ما قبلكم من خبر ، وخبر ما بعدكم ».
  - وقال أمير المؤمنين عائيلًا :
- «ألا إنَّ فيه \_القرآن \_علم ما يأتي والحديث عن الماضي».

۲۰ ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين
 وقال الامام الصادق عليه :

«إنّ العزيز الجبّار أنزل عليكم كتابه \_وهو الصادق البارّ \_فيه خبركم وخبر من بعدكم وخبر من بعدكم وخبر السماء والأرض ».

القرآن الكريم هو الكتاب الإسلامي الوحيد ودستور المسلمين الذي كان العمل به والاستماع والإنصات له وتطبيق أحكامه وتعاليمه سبباً لرقيّ المسلمين وارتفاع شأنهم (بالأمس) وهو الذي جاء بهم من البدو والجهل ومن ظلمات الأحقاد والعصبيات الجاهلية، وأجلسهم على عروش أباطرة الغرب وأكاسرة الشرق. ولكن منذ أن ترك المسلمون الاستماع والإنصات وتطبيق تعاليم القرآن وعلومه، ضعفت شوكتهم، وعفي أثرهم من تاريخ الأمم المتقدّمة، وأصبحوا أذلاء تتحكّم فيهم أتباع الديانات الباطلة والمحرّفة، بعدما كانوا سادة الأرض وباتوا يعطون الجزية عن يدٍ وهم صاغرون، بعدما كانوا يأخذونها وهم أعزة كرام، أراد لهم القرآن العزّة فباعوها بدنيا غيرهم:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (١١.

لقد تسلّط عليهم من لا يرحمهم، وذهبت شوكتهم، وتهاوت عزّتهم، وعادوا جاهلية، بل وأجهل، حيث صاروا مستعبدين للأجنبي أعوان له على محاربة القرآن بكلّ ما أوتوا من قوّة ومعرفة وعلم، قال كفّار مكّة يوماً:

﴿ لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَٱلغَوَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (٢).

ومن حيث يدري أو لا يدري المسلمون اليوم يطبّقون هذه المقولة الظالمة

<sup>(</sup>۱) طد: ۱۲٤.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٢٦.

ربط الحاضر بالماضي والمستقبل ........

قولاً وفعلاً، وعلى سبيل المثال، هذه التعازي ومجالس الفواتح للأمسوات التي تتكرّر بين الحين والآخر، ترى الناس يتكلّمون ويتحدّثون فيما بينهم منشغلين لاهين عن القرآن الذي يتلى عليهم وكأنّ غيرهم المأمور بقوله تعالى:

﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١٠.

يتحدّثون ويتكلّمون بصوتٍ عالٍ إلى الحدّ الذي لا يكاد يسمع صوت القارئ، رغم أنّه يذاع من خلال مكبّرات الصوت.

أين نحن من تعليم القرآن وحفظه وقراءته؟ هل قمنا بواجبنا تجاه القرآن؟ هل يهتم شيوخنا وشبابنا بالقرآن؟ هل حرصنا على تطبيق القرآن في حياتنا العملية؟ هل نملك الاستعداد لأن نطبّق آية واحدة من كتاب الله على أنفسنا؟

﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾.

قال الإمام الصادق عَلَيْلًا :

«وقد أمر رسول الله ﷺ أن يقتدى بالقرآن وبآل محمّد ﷺ حيث قال: إنّي تاركٌ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي».

روى مسلم بسنده عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال:

«قال لي ربّي: قم \_إنّ ربّي قال لي: قم \_في قريش فأنذرهم، فقلت له: ربّ إذاً يلتفوا رأسي \_ينتفوا شعر رأسي \_حتّى يدعوه خبراً! قال جلّ جلاله: إنّي مبتليك ومبتلي بك ومنزل عليك كتاباً لا يغسله الماء تقرؤه نائماً ويقظاناً».

ولهذا الحديث معانٍ متعدّدة آخرها وأقربها للواقع أنّه تعالى أخبر نبيّه على أُنّ القرآن ليس كالتوراة والإنجيل اللذان كتبتهما أيدي اليهود والنصاري فحرّفا

<sup>(</sup>۱) الأعراف : ۲۰۶

٢٢ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

وضاع جميع ما فيها من أحكام الله تمالى، القرآن الكريم محفوظ ومصان ومحامله صدور الرجال المؤمنين المخلصين:

«أناجيلهم في صدورهم».

فهو لكي يحفظ لا يحتاج لصحيفة أو قرطاس حتّى يغسل بالماء.

﴿ بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّـنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ﴾ [ا.

ولهذا لم تتمكّن بنو أميّة ولا غيرهم من تحريف القرآن أو تغييره، لأنّه كان محفوظاً في الصدور، فكان القرآن في حصن حصين من التحريف والتنزوير والتلاعب، ولكن عندما تناسا المسلمون هذا الكتاب العظيم ولم يكترثوا به ولا بأحكامه، فإنّهم وفّروا الفرصة لأعداء الإسلام من اليهود والنصارى كي يطبعوا مليون نسخة محرّفة من القرآن الكريم ونشيرها في البلدان الإسلامية كأندونيسيا وأفريقيا ولبنان والكويت وغيرها من بلدان العالم الإسلامي.

ولو أنّنا تمكّنا من الاستفادة من البحوث والدراسات القرآنية التي كيتبها ويكتبها علماء الإسلام قديماً وحديثاً دون تعييز لمكان ذلك إغناءً للفكر الإسلامي والعقيدة الإسلامية، ولاستطعنا الوقوف أمام التيّار الصهيوني والصليبي والشيوعي، ولأصبح بوسعنا مواجهة تيارات الشرق الملحدة وتيارات الغرب الفاسدة. فإذا أردنا عيشاً سعيداً مريحاً علينا بالرجوع إلى هذه اللوحة الإلهية التي انعكست عليها عوالم التكوين، فالرجوع إلى القرآن الكريم يمكّن الإنسان من أن يقرّر مصيره، ويعرف حقيقته وحقيقة روحه وبدنه وحقيقة الارتباط بالله تعالى، ويرى سبيل التعامل مع الحياة ومظاهرها وحركاتها وأهدافها. القرآن الكريم ويرى سبيل التعامل مع الحياة ومظاهرها وحركاتها وأهدافها. القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٤٩.

ربط الحاضر بالماضي والمستقبل ...... ٢٣

بالإضافة إلى أنّه نور مبين فإنّه يخرج الإنسان من الظلمات إلى النور من ظلمات اليأس والجهل إلى نور الإيمان والعلم والأمل، ويُخرجه من السكون والجمود إلى العركة والنشاط والعمل، ومن الذلّ إلى العزّ:

«من أراد عزّاً بلا عشيرة، وهيبةً بلا سلطان، فليخرج من ذلّ معصية الله إلى عزّ طاعته».

بالقرآن يتمكن الإنسان من معرفة مقدار عبوديّته لله تعالى، وبه يقوّم مسيرته التكاملية اتجاه خالقه واتجاه المجتمع الذي يعيش فيه. القرآن الكريم مدرسة حيّة تمنح طالبها القوّة والعزّة والمتعة، وهذا ما صرّح به القرآن نفسه:

﴿ إِنَّ العزَّةَ للهِ جَمِيعاً ﴾ (١).

وإذا تمكن المجتمع من السير خلف القرآن الكريم وجعله إماماً له وقائداً وأسوةً، فإن ذلك المجتمع سيتحوّل إلى وحدة متراصّة البنيان، لا يصيبها الوهين ولا يتسرّب إليه اليأس والحَزَن، لأنّ فيه المعين الذي لا ينضب يهبه الحياة والبقاء والعزّ والسموّ والرفعة، وأمّا إذا جُعِلَ القرآن مهجوراً، ولم يكن نافذاً في حياة المجتمع، ولم يعمل به، وأقصي عن ساحة الحياة الفردية والاجتماعية \_كما هو حالنا اليوم \_ فإنّ مصير مجتمع هكذا يتعامل مع القرآن ليس إلّا التشرذم والوهن والضعف، بل الذلّ وتسلّط الأشراط، وغياب الإرادة المقدّسة، وتنفيذ إرادة السلطويين وعبّاد الدنيا. للأسف إنّنا نرى هذه الأيام أنّ القرآن الكريم قد قبلب ظهراً لبطن وبطناً لظهر، دراسةً وتمحيصاً لأجل معرفة عدد حروفه وكملماته وآياته، وتركت محتوياته الإصلاحيّة، وجعل القرآن ذريعة للارتزاق ووسيلة

<sup>(</sup>١) يونس: ٦٥.

۲۲ ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين للسمعة و الحاه.

إنّ الحديث عن القرآن لا ينتهي ولكنّ الأمر ليس هيّناً، فنحن مسؤولون عن نشر القرآن وبيان علومه وتعليمه وعلى نطاقٍ واسع، لأنّه كلّما توسّعت دائرة تفعيل القرآن الكريم تضيق في مقابلها دوائر العلوم الباطلة والآراء الفاسدة وتضمحل أمام نوره ظلمات الخرافات والأساطير والانحرافات التي يروّج لها أعوان الشياطين ودوائر الاستكبار العالمي التي تسعى لأن تفصل المسلم والمؤمن عن عقائده الحقّة التي يزخر بها القرآن، وبالتالي استبدالها بعقائد أشبه شيء بالأساطير والخرافات، لكن شيوع ثقافة القرآن الكريم بالخصوص بين الشبّان والأشبال فإنّ ذلك يعني أنّنا حصّنّاهم بسورٍ منيع، وأرشدناهم إلى الخير والصلاح والنجاة، إذن يجب علينا نبيّن أحكام القرآن، وتشجيع الناس على حفظه ووعيه والعمل به، فإنّه أخرج الله تعالى الأمّة من ظلمات العبودية للطواغيت والجهل ووضعها على شاطئ الأمن والأمان والسعادة، ومدحها بقوله تعالى:

﴿ كُـنْتُمْ خَـيْرَ أُمَّـةٍ أُخْرِجَتْ لِـلنَّاسِ تَأْمُـرُونَ بِـالمَعْرُوفِ وَتَـنْهَوْنَ عَـنِ المُنكَر ﴾ (١).

لنعرض أنفسنا اليوم على هذه الآية المباركة، ونرى هل نستحقّ هذا المدح أم لا؟ فإذا أردنا أن نكون مصداقاً للذين نالوا مدح ربّ العالمين، ونالوا هذا التفضيل العظيم على سائر الأمم، فإنّه يستحتّم علينا الالسزام بأحكام القرآن وتوفيرها وتطبيق شريعة سيّد المرسلين، وتفعيلها في كلّ جوانب حياتنا.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۱۰.

﴿ وَقَالَ اللهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنَ أَقَمْتُمُ الصَّلاةَ وَآتَئِتُمُ الزَّكَاةَ وَآمَـنْتُمْ بِـرُسُلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ (١).

إنّ ورثة الكتاب السابقين أدّوا ما عليهم من حقوق وواجبات تجاه القرآن الكريم، فنالوا السعادة في ظلّه في الدنيا حيث أصبحوا ملوك الدنيا بعدما كانوا بدواً رحّل يجوبون الصحاري والوديان لقد حفظوه وتلوه واستظهروا آياته حتّى كان لحفّاظ القرآن وقرّائه شأن خاصّ ومنزلة رفيعة، وكانوا يدرّسون أبناءهم منذ نعومة أظفارهم القرآن والصلاة والأدعية المأثورة قبل أن يقدّموا لهم أيّ علم آخر.

#### الشيعة والقرآن:

لا شكّ أنّ التاريخ مستودع لكلّ العلوم والفنون والتجارب والأبحاث التي أجرتها الأجيال السالفة، والأمم إنّما تودع تجاربها وعلومها وفنونها وأبحاثها التاريخ، لكي يصل بأمانة للأجيال القادمة كي تستفيد منه وتفيد الآتين بعدهم، كي يعملوا على نشر وإشاعة مفاخر أجدادهم. وكان للشيعة الإمامية الباع الطويل والحظ الأوفر في فتح باب التاريخ وتحميله أعظم تراث، ألا وهو علوم القرآن الكريم، لقد بالغوا في العناية بالقرآن والاهتمام به على كلّ الأصعدة، فكتبوا ونشروا وحثّوا أيّما حثّ على قرائته وتدارسه وحفظه ونشره وتجويده، ويشهد لهم بذلك مؤلّفاتهم حول القرآن وفضله وتفسيره نذكر منها على سبيل المثال:

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٢.

٢٦ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

ا ـكتاب فضل القرآن، ليونس بن عبد الرحمن، وهو من أصحاب الإمام الرضا علي الله .

٢ ـ كتاب فضل القرآن، لمحمّد بن الحسن (متوفّي سنة ٢٩٠).

٣ ـ كتاب نوادر القرآن في القرن الثالث الهجري.

٤ ـ كتاب فضل القرآن في القرن الثالث الهجري.

٥ \_ فضائل القرآن، ت ٣٤٦.

ثمّ إنّ علماء الشيعة الإمامية عقدوا أبواباً خاصّة حول القرآن الكريم في كتب الحديث، منها:

١ ـ فضل القرآن : في الجزء الثاني من أصول الكافي.

٢ \_كتاب فضل القرآن: في الجزء الثاني من ( من لا يحضره الفقيه ).

٣ ـ كتاب القرآن : في الجزء الرابع من موسوعة وسائل الشيعة .

٤ ـ كتاب القرآن : في الجزء الأوّل من مستدرك الوسائل.

٥ ـكتاب القرآن : في الجزء الثاني والتسعين من البحار .

وأمّا في تفسير القرآن الكريم فقد سطّرت أقلامهم تراثاً عظيماً، وكتبوا ما لا يحصى عدداً. إنّ اهتمام الشيعة بالقرآن الكريم إنّما هـو استجابة لوصيّة نبيّهم عَيْنَ والأئمة الأطهار المُنْكُلُمُ .

#### إيران والقرآن :

لا شكّ أنّ الضعف والهوان دبّ في نعش المسلمين منذ زمان تركهم القرآن الكريم، وإيداعهم له على الرفوف تحت زحام الغبار والأتربة، فغطّتهم مقابل ذلك زحامٌ من الويلات والابتلاءات، وذهبت شوكتهم وانهارت عزّتهم، وعادوا بعد

ربط الحاضر بالماضي والمستقبل ........

العلم جهلاء، بل سادتهم أجواء الجاهلية الأُولى وأصبحوا عبيداً للشرق والغرب بعدما كانوا يأخذونها أعزّاء:

## ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (١).

لكنّ الأمّة أدركت أنّ وسيلة الخلاص من مآسيها، وما آل إليه أمرها من تسلُّط الطواغيت وغيبة مجدها وعزّها، إنّما هو بالعودة إلى عزّ القـرآن، لأنّ بــه تستردّ كرامتها المهدورة، وبه يسترجع مجدها المصادر وسعادتها الضائعة، وهذا الإدراك لم يأتِ في ذهن الأُمّة اعتباطاً، وإنّما هو تمرة بجهادٍ طويل قدّمه علماؤها وصلحاؤها على مرّ العصور المظلمة، وتحمّل من أجله القتل والتعذيب والنفي والسجون علماء الأُمَّة الذين وصفهم رسول الله ﷺ أنَّهم ورثة الأنبياء، لقد جدُّوا وجاهدوا في سبيل توعية الأُمَّة وتعريفها بدينها وقرآنها وشريعتها المقدَّسة، وهذا ما سجَّله التاريخ على مرّ العصور، حتّى إذا جاء القرن العشرين المبلادي وإذا بحاملِ جديد لراية أهل البيت وعلومهم فيفتح في الأُمّة روح القرآن ويفجّر فيهم الأمل ويزيح الغبار عن الوجه الناصع للإسلام، فيشير إلى عليائه وتتحرّك الجماهير آلافاً مؤلّفة حيثما أشار الإمام الخميني العزيز قدّس الله نفسه الزكيّة غير آبهة بالموت الذي حاول أعوان الكفر العالمي عرقلة حسركة الجسماهير بـــه وإعاقة مسيرتهم، لكنّ الإمام الذي حمل الإسلام بروحه ووجدانه علماً وعملاً. قوَّض كلُّ مكائد ومصائد الشياطين، واستطاع أن يعيد للأمَّة عـزَّها ومـجدها. فانتشرت ثقافة القرآن، وتعدّدت مدارس حفظه وتلاوته وبـدأ المـجتمع يـولى

<sup>(</sup>١) طه: ١٢٤.

۲۸ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

عناية خاصة بالقرآن الكريم على كلّ الأصعدة وبمختلف المستويات، فأقيمت محافل تعليم القرآن وتجويده في جميع المساجد والحسينيات، وتشكّلت هيئات دورية تعقد لتلاوة القرآن والأنس والاستمتاع ببيانه وتفسيره يحضرها الكبير والصغير، مَن عمره ناهز السنين إلى مَن هو لا زال دون الأربعة يسوقهم للاشتراك الشوق والحبّ والأنس بالقرآن المجيد، وتحدوهم الرغبة إلى ذلك، فتحت ثقافة القرآن إلى مستوى جيّد حتّى أنّ هناك أرقام مفرطة عن الذين يتمكّنون من قراءة القرآن صوتاً ولحناً ولغة حيث تجاوز عدد قريّاء القرآن الد (٩٠/٠٠٠) القرآن صوتاً ولحناً ولغة حيث تجاوز عدد قريّاء القرآن الد (٩٠/٠٠٠) القرآن فلا شكّ أنّ هذا الرقم قد تضاعف إلى مرات عديدة فتعدّدت مراكز ودور القرآن الكريم في كلّ البلاد ينتمي لها أعداد غفيرة من الشباب من أعمار مختلفة.

أوربا والقرآن الكريم ..........

### أوروبا والقرآن الكويم

لقد انتبه الأوروبيون إلى حواليهم فرأوا كتاباً واحداً يلتف حوله أكثر من نصف العالم آنذاك من الأندلس في أسبانيا إلى الصين، ومن روسيا إلى مجاهيل أفريقيا ولم تقف اختلافات الجنس واللغة حائلاً دون ذلك. إنها دولة أسسها النبيّ الأكرم عَلَيْ كان منهجها الأساسي وقانونها المدني هو القرآن الكريم، وقد انضوت تحت لواء هذه الدولة شعوب مختلفة، لكلّ منهم لغته الخاصة، كلّ منهم يدافع عن حريم هذه الدولة ويصون وجودها المبارك، وهناك جمهرة من يدافع عن حريم هذه الدولة ويصون وجودها المبارك، وهناك جمهرة من المسلمين عرب وغير عرب، كانوا يحفظون القرآن عن ظهر قلب، ومنهم من يحفظ قسم منه، فيقيمون به صلواتهم اليومية تجاه قبلة واحدة، ويوحدون ربّاً واحداً دون أن يشركوا به شيئاً، أو يجعلوه ثالث ثلاثة كما فعلت النصرانية واليهودية، فكانوا أمّة واحدة يعبدون ربّاً واحداً:

﴿ إِنَّ هَذِهِ اُمَّتُكُمْ اُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ (١).

إنّ أوروبا الصليبية لم تتمكّن من استساغة وجود أمّة مسلمة بهذا الشكل، لذلك بدأت تحشد جلّ إمكاناتها وطاقاتها باتجاه إيقاف توسّع ثقافة القرآن والإسلام، ونبيّه الأكرم محمّد عَلَيْتُ إنّ أوروبا الصليبية لم تكن تتخوّف من ولاة أمر المسلمين آنذاك، وإنّما كان يرهبها القرآن واسم الرسول الأكرم محمّد عَلَيْتُ لهذا قاد نابليون بونابرت أولى حملات الصليبية ضدّ المسلمين عام ١٢١٣ ه

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٩٢.

١٧٩٨ م، لأنّ أوروبا كانت تعتقد أنّها إن لم توقف زحف المسلمين و توسّعهم، فإنّ الفاتيكان ستنهار حصونه، وتتلاشى كلّ دفاعاته، وظلّ الغرب يكيد بالإسلام والمسلمين من ذلك الحين إلى أن انتهى الأمر إلى إيجاد إسرائيل الغدّة السرطانية التي استمرّت تستفحل يوماً بعد آخر، وكان قبل ذلك تقسيم بلاد المسلمين إلى دويلات حدّوها بحدود جغرافية، ما أنزل الله بها من سلطان، وزرعوا فيما بنيها العداوة والإحن، ولم يكفهم ذلك بل جاؤوا على رأس كلّ دويلة بعميل مكنوه من التسلّط على المسلمين، وليمرّروا من خلاله سياسة حذف الإسلام من ذاكسرة المسلمين، حيث جعلوا البلدان الإسلامية مسرحاً تُلعبُ على خشبته ألوان التقافات المبتذلة، والتي تلتقي جميعها بهدف واحد، هو إقصاء الإسلام عن حياة المسلمين. وهذه أميركا المجرمة تقف اليوم علناً وبكلّ وقاحة ضدّ الإسلام والقرآن، وتعلن الحرب ضدّ المسلمين بشتّى أشكالها وألوانها، وتحت عناوين متعدّدة رامية إلى القضاء على العقيدة والدين الحنيف.

وقد مارس الغرب الماكر إلى جانب كلّ ذلك لوناً آخر من ألوان التبجنّي على القرآن والإسلام، ألا وهو تهجين اللغة العربية وسلب أصالتها من خلال استعمار بلاد المسلمين، حيث عمدوا \_الغربيون \_إلى تشجيع اللغات واللهجات المحليّة، وترك التعامل باللغة العربية الفصحى لغة القرآن الكريم:

﴿ قُرآناً عَرَبِيّاً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ ١٠١.

ثمّ سعوا إلى إسكان العوائل الصليبية واليهودية بــين أوســاط المســلمين ومحلّاتهم، ومكّنوا تلك العوائل اللقيطة مــن ابــتياع أراضــي المســلمين، وذلك

<sup>(</sup>١) الزمر: ٢٨.

أوربا والقرآن الكريم ........ التحريم ..... ٣١

ما فعلته فرنسا في الجزائر ١٨٨١ م ـ ١٢٩٧ ه، حيث فرضت على الأخيرة إنهاء وجود اللغة العربية وإعلان اللاتينية لغة رسمية للبلاد، وهدفهم من ذلك إضاعة سبيل التعرّف على القرآن. ثمّ جاؤوا إلى آسيا المركزية وأسسوا كياناً صليبياً آخر باسم الجمهورية الأرمنية ـ أرمينيا ـ ، كلّ تلك المحاولات كانت نتاجات جهود دؤوبة ، يبذلها الغربيون لأجل القضاء على القرآن الكريم ، ولكنّه خسئوا في كلّ محاولاتهم تلك ، لأنّهم ما أدركوا يوماً وما فقهوا القرآن الكريم القائل :

- ﴿ كِتَابُ أُخْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصَّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١).
  - ثمّ يبيّن معنى هذا التفصيل في آيات أخرى ويقول:
    - ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (٢).

ثمّ تكفّل ربّ العـزّ والجـلال بـحفظ جـميع آيــات كــتابه مــن التــضليل والانحراف بقوله :

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ٣٠.

فسلب سبحانه وتعالى من أعداء القرآن قدرة التدخّل في القرآن والتصرّف في آياته، فلم يجدوا بديلاً لسدّ عجزهم سوى إعمال سلاح آخر هدفهم إيقاف تأثير القرآن، ذلك هو إيجاد الضجيج واللغو واللغط والتصفير والتصفيق أثناء ما يقرأ القرآن الكريم، حتّى يفقدوا المستمع الاستفادة المطلوبة من آيات القرآن،

<sup>(</sup>۱) هود : ۱.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٣.

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٩.

٣٧ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين وبذلك يبعدوا القرآن عن التأثير:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَ ٱلغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (١). وهم بعملهم هذا غير خافين على الله تعالى، وهم على موعدٍ سينالهم منه عذاب عسير:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ القِيَامَةِ آعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ '''.

﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدىً وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَنيً ﴾ "".

وقال ﷺ:

«أهل القرآن في أعلى درجات الآدميين ما خلا النبيين والمرسلين، فلا تستضعفوا حقوقهم، فإنّ لهم عند الله العزيز الجبّار لمكاناً عليّاً ».

<sup>(</sup>١) فصّلت : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٤٠.

<sup>(</sup>٣) فصّلت : ٤٤.

## ماهيّة القرآن

قال تعالى:

﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِهاً مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِدِ مَنْ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِدِ مَنْ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ لَكُ مِنْ هَادٍ ﴾ (١).

وقال تعالى :

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الجِنِّ يَسْتَمِعُونَ القُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْوِلَ أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ ﴿ قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أَنْزِلَ مَنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١). وقال تعالى:

﴿ كِتَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٣٠.

<sup>(</sup>١) الزمر : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ٢٩ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) فصّات : ٣.

٣٤ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدئَ وَشِفَاءُ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَىً ﴾(١).

القرآن الكريم ليس كبقيّة الكتب تطرح أسئلة أو سلسلة من المسائل الغامضة والأمور الخارقة التي لا يستوعبها العقل ويحجّها الذوق السليم عن الخليقة والكون وما وراء الكون، ولا يلقي أموراً ومواعظاً جوفاء خالية وفارغة من أيّ محتوى قد تفيد الإنسان من بعيد أو قريب ديناً ودنياً و آخرة، وإنّما القرآن خلاصة ما جاءت به الأنبياء والرسل السابقون من عند الله تعالى، كما قال عَلَيْنَ :

«القرْآن هو النور المبين والحبل المتين والعروة الوثقى ... من استضاء بـــه نوّره، ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله، ومن طلب الهدى في غيره أضلّه الله ...».

وقال الشاعر:

وحصحص الحقّ وانجابت به الظلمُ
بها الهداية والإرشاد والحكم
وما به ازدانت الأخلاق والشيمُ
في كلّ عصرٍ مع الأحداث ينسجمُ

«ولو أنّ الآية نزلت في قوم ثمّ مات أُولئك القوم ماتت الآية، لما بقي من القرآن شيء، ولكنّ القرآن يجري أُوّله على آخره ما دامت السماوات والأرض ولكلّ قوم آية يتلونها هم منها في خيرٍ أو شرّ ...».

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٤٤.

ماهيّة القرآن ...... ماهيّة القرآن ..... المناهبة القرآن المناهبة المناهبة القرآن المناهبة المناهبة

تحقيق مختصر عن ماهيّة القرآن:

قال تعالى:

﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً ﴾ ١١٠.

وقال تعالى:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَغْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (٣).

وقال تعالى :

﴿ كِتَابُ أُخْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (٣).

إنّ من خلال نظرة فاحصة للآيات المباركة أعلاه يتبيّن للناظر مراحل نشوء القرآن الكريم، حيث كان في أصله كتاب محكم الآيات عالى القدر رفيع المنزلة ﴿ كِتَابُ أُخْكِمَتْ آيَاتُهُ ﴾ وهو في أمّ الكتاب \_اللوح المحفوظ \_ ﴿ لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾، والمراد بعليّ وحكيم: رفيع القدر وعالي المنزلة من أن ترتقي له العقول وتناله، لأنّه محكم غير مفصّل وغير مجزّاً إلى سور وآيات وجمل وكلمات، إنّ هذين الوصفين أوجبا لهذا الكتاب المحكم أن يكون فوق العقول البشرية، لأنّ العقل في فكره لا ينال إلّا ما كان من قبيل المفاهيم والألفاظ أوّلاً، ومؤلّفاً من مقدّمات تصوّرية تصديقية يترتّب بعضها على بعض ثانياً، كما في الآيات والجمل مقدّمات تصوّرية تصديقية يترتّب بعضها على بعض ثانياً، كما في الآيات والجمل

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٣ ـ ٤.

<sup>(</sup>٣) هود : ١.

القرآنية، أمّا إذا كان الأمر وراء المفاهيم والألفاظ، وغـير مـتجزّئ إلى فـصول وأجزاء، فلا سبيل أمام العقل لنيل شيء منه.

فهذا الكتاب في اللوح المحفوظ ذو مقام رفيع، وإحكام تعجز عن إدراكه العقول.

والمراد من الإحكام هو في مقابل التفصيل: والتفصيل ﴿ ثُمَّ فُصِّلَتَ ﴾ هو إيجاد الفصل بين أجزاء الشيء المتصل بعضه ببعض والتفريق بينها بعدما كانت مندمجة في بعضها، ومن هنا يتضح أنّ المراد بالإحكام ربط بعض الشيء ببعضه الآخر، وإرجاع كلّ طرف إلى طرف آخر بحيث يعود الجميع ـ جميع الأبعاض والأطراف ـ شيئاً واحداً بسيطاً غير ذي أجزاء، لكن هذا المعنى للإحكام إنّ ما يأتي في الأعيان الخارجية التي لها ما بإزاء ما في الخارج. أمّا المراد من إحكام المعاني، وإحكام المعاني المتكثرة يعني إرجاعها إلى معنى واحد، وهذا الواحد هو الأصل المحفوظ في الجميع.

وبكلمة أخرى إنّ الآيات الكريمة على اختلاف مضامينها وتشتّت مقاصدها وأغراضها، ترجع جميعها إلى أصل واحد بسيط، وغرض فارد أصلي، لا تكثّر فيه ولا تشتّت، بحيث لا تروم آية من الآيات الكريمة مقصداً من المقاصد ولا ترمي إلى هدف من الأهداف إلّا والغرض الأصلي هو الروح السارية فيه. فليس للكتاب إلّا غرض واحد متوحّد، فإذا فصل كان في مورد أصلاً دينياً، وفي مورد أمراً خلقياً، وفي ثالث حكماً شرعياً، وهكذا، كلّما نزل وتنزّل من الأصول إلى الفروع ومن الفروع إلى فروع أخرى، فاينّه لم يخرج من معناد الواحد المحفوظ في الجميع ولا يتخطّى غرضه.

وهذا الأصل الواحد بتركّبه يصير كلّ واحد واحد من تفاصيل العقائد والأخلاق والأعمال، وهي بتحلّيها وإرجاعها إلى الروح السارية فيها الحاكمة على أجسادها تعود إلى ذلك الأصل الواحد.

فتوحيده تعالى بما يليق بساحة عزّه وكبريائه، مثلاً في مقام الاعتقاد هو إثبات أسمائه الحسني وصفاته العليا.

وتوحيده في مقام الأخلاق هو التخلّق بـالأخلاق الكـريمة مـن الرضـا والتسليم والشجاعة والعفّة والسخاء ونحو ذلك والاجتناب عن الصفات الرذيلة.

وتوحيده في مقام الأعمال والأفعال، الإتيان بالأعمال الصالحة والورع عن محارم الله.

فالتوحيد الخالص هو: ما يموجب في كل مراتب العقائد والأخلاق والأعمال ما بينه الكتاب الإلهي من ذلك، كما أنّ هذه المراتب أجزاؤها لا تتمّ من دون توحيد خالص.

إنّ الله تعالى بلطفه ويمنه على عباده أراد لهذا الكتاب أن يكون في متناول عقول البشرية، فنزّله من تلك المراحل العليا :

﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (١٠.

إلى مراحل يتمكّن معها الإنسان من تعقّل مطالبه :

﴿ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزيلاً ﴾ (٢).

بعد أن فصَّله وجعله مقروءاً، لأنَّ المراد بكلمة قرآن: مقروء، يـعني اســم

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء : ١٠٦.

٣٨ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

مفعول، ثمّ تلطَّف ربّنا الكريم وجعل هذا المقروء عربياً:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْ آناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١).

وخلاصة المطلب: إنّ القرآن الكريم في مراحله العليا كان فوق إدراكات البشر وتعقّلاتهم، لكنّ الله عزّ وجلّ نزّله ونزّله حتّى أخرجه من حال كونه محكماً إلى التفصيل، وجعل ذلك التفصيل عبارة عن موادّ تتمكّن منها العقول ﴿ لَـعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ \_أي ألفاظ ومفاهيم \_ ثمّ جعله عربياً (٢).

لأنّ العربية أفضل لغة تملك السعة والشمولية التي بهما تتمكّن مـن بـيان مطالب القرآن الكريم.

وبالرغم من هذا التنزّل في مراتب القرآن من تلك العلياء إلى هذه الألفاظ المكتوبة التي هي بين أيدينا اليوم، فإنّه بالرغم من ذلك لم يتضاءل غرضه فهو باق على نفس القوّة والقدرة ويحقّق نفس الهدف فهو يوصل من ارتبط به إلى تلك العليا، يوصله إلى الله تعالى، فهو حبل ممدود له طرفان أحدهما بين أيدي الناس والآخر إلى عند الله تعالى، من تمسّك به يجذبه إلى هناك، وينتشله من عالم الكثرة والتفاوت إلى عوالم الغبطة والسرور ومقام الوحدة، وكلّما ارتقى على أدراجه تتلاشى عنده التعدّدات وتتجلّى له الوحدة.

وهناك أمر مهم بل هو في غاية الأهمية، وهو أنّ الله تعالى من تلك العلياء التي نزّل منها القرآن للبشر، نزّل معه عباداً هم أساتذة وترجمان لهذا القرآن

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٣.

<sup>(</sup>٢) إلى هنا كان مأخوذاً من تفسير (الميزان) للعلّامة السيّد محمّد حسين الطباطبائي قدّس الله نفسه الزكيّة.

الكريم، رافقوا كلّ مراحل نشوئه ووعـوه ووعـته أرواحـهم، فـحملوه مـحكماً ومفصّلًا، مجملًا ومبيّناً، فلا يتمكّن الإنسان العادي تخطّى هؤلاء الأساتذة الكرام الذين أنزلهم الله تعالى كاختصاصيين بالقرآن، فلا بدّ لمن يريد أن يمسك بالقرآن، عليه أن يأتي الأستاذ أوّلاً \_أستاذ القرآن \_ وبدون ذلك يستحيل عليه الارتباط بالقرآن لأنّه كما جعله الله تعالى عربياً، جعل الهادي والمرشد والمبيّن له هؤلاء الثلَّة المصطفاة والمنتخبون من البشر أيضاً عُرُباً. إنَّ هؤلاء هم الأئـمة الأطـهار عليهم أفضل الصلوات والتسليم، وإنّ هؤلاء الثلّة الطاهرة في كلّ زمان موجود منهم واحد، ولا يمكن أن يخلو منهم زمان، فما دام القرآن موجوداً فهم موجودين، ولا يمكن الأخذ بالقرآن دونهم، ولا يمكن ترك القرآن والأخذ بهم، بل لا بدِّ من الاثنين معاً، فهما لا يفترقان في كلِّ شيء، ومن أخذ بالاثنين معاً وعمل بما أخذ، فإنّه يتمكّن من السير على مدارج القرآن صعوداً. حتّى يصل إلى الدرجة التي يقال له عندها اقرأ وارقأ. وكان آخر ما يوصي به رسول الله ﷺ هو التمسّك بهذين الثقلين القرآن والعترة الطاهرة ـالأئمة المعصومون ـعليهم أفضل صلوات ربّي وتسليمه ... إنّها وصيّة قيّد بها رقاب الجميع، وضمن لمن تمسّك بها عدم الضلال وعدم التيه مطلقاً وفي جميع الأحوال ولكلّ الأفراد، للعربي والهندي والغيني، وفي جميع أحواله الاقتصادية والسياسية والتجارية والعسكرية، أفراداً و مجتمعات.

قال على السنة والشيعة -: «إنّي تاركٌ فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً ».

والحكيم يدرك أنّ العرب لو أدخلوا (لن) على المضارع فـ إنّهم يــريدون

بذلك التأبيد، فالرسول الكريم أراد للأُمّة عدم الضلال الأبدي، وقد وردت كلمة (أبداً) في بعض الروايات، وهو تأكيد لقوله ﷺ.

لكنّ الآن للأسف الشديد نقولها وبقلوب تتوجّع بالألم، رُفضت الوصية وصودرت مضامينها، وقال قائلهم: (إنّ الرجل ليهجر)، تجرّؤاً على رسول الله على أنّ يتألّم قلب الرسول الكريم لهذا القول بعد أن أثار الجدل واللغط في ما بين المسلمين، فطردهم الرسول من مجلسه وأخرجهم، وبلا حياء يعود هذا القائل الأحمق ويقول: (حسبنا كتاب الله)، والأمر الذي يدمي القلوب أن لا أحد من المسلمين يفض هكذا فاه يجرؤ بهكذا كلام على شخصية الرسول المقدّسة، فآل الأمر إلى ما نراه اليوم من انحطاط المسلمين وانتكاساتهم يوماً بعد يوم.

ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم.

القرآن يشير إلى الطريق الصحيح ....... ٤١

# القرآن يشير إلى الطريق الصحيح

إنّ بالقرآن يستطيع الإنسان أن يختار لنفسه الطريق الصحيح والسبيل القويم نحو الحياة الأفضل. فبالاقتداء والاهتداء به يبصل الإنسان إلى رشد الإنسانية المطلوب ويخرج هو ومجتمعه من ظلمات الوهم والجهل إلى الحياة والسعادة، ويتلاشى اليأس ويحلّ محلّه الرجاء، ويبضمحلّ الكسل والجمود الفكري وتحلّ محلّه الحركة المنطلقة من مبادئ واقعيّة حقيقية محكمة ومبنيّة، فيصبح عمل الإنسان دؤوباً مثمراً ناتجاً عن وعي وإدراك، ومسدّداً من قدرة غالبة غير مغلوبة.

## العمل بالقرآن عزّ للإنسان:

قال الإمام الحسين عليُّا :

«إذا أردت عزّاً بلا عشير ، وهيبةً بلا سلطان ، فاخرج من ذلّ معصية الخالق إلى عزّ طاعته ».

وأيّ طاعة أفضل من العمل بالقرآن، وقد أمرنا الله ورسوله والأئمة الأطهار بها.

## القرآن هو النور الهادي:

القرآن الكريم هو النور الهادي الذي يخرج المجتمع الإنساني \_إذا امتثل لأوامره ونواهيه \_ من التفرّق والتشتّت، ويقوّم الحركة الاجتماعية ويقودها إلى

٤٢ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

النموّ والتكامل، ويثمر العدالة في جميع حالات المجتمع.

قال ﷺ:

«إذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن».

وقال عَلَيْكُمْ :

«القرآن هدىً من الضلالة، وتبيان من العمى، واستقامة من العثرة، ونـور من الظلمة، وضياء من الأحداث، وعصمة من الهلكة، ورشد من الغواية، وبيان من الفتن، وبلاغٌ من الدنيا إلى الآخرة، وفيه كمال دينكم، وما عـدل أحـد مـن القرآن إلاّ إلى النار».

إذن هو النور الهادي، ينير الطريق أمام المصلحين لنشر تعاليم الإسلام والدين الحنيف، ونشر السنّة النبويّة الشريفة الحقّة، ويمكّنهم من تحقيق الأهداف التي ضحّى من أجلها جميع الأنبياء والأئمة الأطهار عليهم أفضل الصلوات والتسليم.

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّـلُمَاتِ إِلَى النُّـورِ بِاذْنِهِ وَيَـهْدِيهِمْ إِلَى صِـرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١).

في القرآن كلّ العلوم:

قال تعالى :

﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٥ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٣٨.

القرآن يشير إلى الطريق الصحيح ....... ٤٣

في القرآن علم العقائد، وفيه علم الأخلاق، وعلم السلوك.

فمن أراد تلك العلوم عليه بالكتاب المبين تدبّراً وتلاوةً وحفظاً وعملًا.

وقد قيل: إنّ علم الناس في أربع مسائل: أن تعرف ربّك، وأن تعرف ماذا أراد منك، وأن تعرف نفسك، وأن تعرف كيف تخرج من ذنبك. وكلّ ذلك في كتاب الله، وكلّ أمر طلبه الله منك، وفيما بستعلّق بالعبادات أو المعاملات أو الأحكام أو العقود، وكلّ ما نهاك الله تعالى عنه تجده في كتاب الله، وقد أجمل ذلك كلّه في آيةٍ مباركة واحدة:

﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغَوْا ﴾ (١).

وقال أيضاً جلّ وعلا:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُوا تَــَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلا تَخْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُـنْتُمْ ثُوعَدُونَ ﴾ (٢).

إذن أيّها المؤمنون:

﴿ أَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُم وَأُسْلِمُوا لَـهُ مِـنْ قَـبْلِ أَنْ يَأْتِـيَكُمُ الغَـذَابُ ثُـمَّ لا تُـنْصَرُونَ ﴾ (٣).

و ﴿ وَالتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِسَكُمُ العَدَابُ بَغْتَةً وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ۞ أَنْ تَـقُولَ نَـفْسٌ يَا حَسْرَتِي عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ۞ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ المُسَّقِينَ ۞ أَوْ

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۱۲.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٥٤.

٤٤ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

تَقُولَ حِينَ تَرَى العَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴿ بَلَى قَدْ جَاءَتُكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَٱسْتَكْبَرْتَ وَكُسْتَ مِنَ الكَافِرِينَ ﴾ (١).

أيها المؤمنون، يا من ترومون الخير والسعادة، إنّ السعادة والعيش الرغيد في الدنيا والآخرة أنزله الله تعالى بين يديكم في كتابٍ كريم، فهو سفير النجاة لكم من الله وفاتح الخير والرحمة، ومعبّد الطريق لكم إلى الخلود في الآخرة وإلى نعيم الدنيا، ويعلّمكم أنّ لكم نفساً لا مؤدّب لها سوى الذي خلقها، وقد وضح لكم في الكتاب سبل أدبها، وأنّ لكم أبوين أبان لكم كيفيّة برّهما، وأنّ لكم جيراناً بين لكم كيفية التعامل معهم، وأنّ لكم إخواناً وضّح لكم كيفية احترامهم وإجلالهم، وأنّ لكم مجتمعاً وضّح لكم كيفية التعامل معهم، وأن لكم أبوين أو نظير لكم في الخلقة، وأبّكم في ما بين خلق الله، والخلق إمّا أخ لكم في الدين أو نظير لكم في الخلقة، وبيّن لكم سبل التعامل مع الفريقين.

#### القرآن صائن لحياة الناس من التلف:

حياة الناس متى ما ضبطت بنصوص القرآن وسنّة وسيرة أهل البيت عَلَيْتُكُمُّ كانت حياة راشدة صالحة زكيّة يسعد فيها الجميع، ويأمنون على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم، وتتحقّق بينهم المودّة والأخوّة التي أرادها الله تعالى للمؤمنين:

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ (١).

ويتحقّق بينهم التعاون والإيثار والفداء :

<sup>(</sup>١) الزمر: ٥٥ ـ ٥٩.

<sup>(</sup>۲) الحجرات : ۱۰.

القرآن يشير إلى الطريق الصحيح ............... 20

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِرِّ وَالتَّقُورَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالعُدُوانِ ﴾ (١٠).

إنّ نصوص القرآن تحقّق لنفس الإنسان طهارتها وتؤدّي بها إلى إحسان الصلة الوثيقة بالله، والصلة بالله تعني الاتصال بالقدرة المطلقة النافذة بجميع الاتجاهات والتي بيدها أكسير الحياة، والتي تمنح المتّكل عليها معرفة كلّ سبل الصلاح والإصلاح، إنّ الإنسان متى ما كان مصداقاً لقوله تعالى:

﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَخْيَاي وَمَمَاتِي للهِ رَبِّ العَالَمِينَ ﴿ لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمُونَ وَأَنَا أُوَّلُ المُسْلِمِينَ ﴾ (١٠).

فإنّه ليس فقط سينعم باليُمن والخير وحسب، وجوده يتحوّل خير وبسركة للجميع، إنّ حياة كتلك التي يريدها القرآن لهي حياة مشرقة مشرَّفة ومشرِّفة باطناً وظاهراً، وتستحقّ السعي نحو إيجادها، بل والجهاد من أجلها، فإنّ الحياة عقيدة وجهاد، شعار وشعور.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٦٢\_ ١٦٣.

# أثر حفظ وتلاوة القرآن الكريم في إصلاح الفرد والمجتمع

قال.تعالى:

﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ البَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ ۞ وَأَنْ أَتْلُوَ القُرْآنَ فَمَنِ آهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ ۞ (١).

وقال رسول الله عَيْنِيَّةُ :

«إنّ القرآن لوحة إلهية انعكست فيها عوالم التكوين».

وقال أمير المؤمنين عليُّلًا :

«فیه بیان ما قبلکم من خبر وخبر ما بعدکم»(۲).

القرآن الكريم كلام الله الذي حكى ما وقع وما جرى في هذا الكون الوسيع وما يقع ويجري فيه، من هنا فإنّ معرفة القرآن تعطي للإنسان خارطة الحركة التكاملية الشخصية والنوعية، وترسم له طريق الكمال المنشود للإنسان بالإضافة

<sup>(</sup>١) النمل: ٩٢\_٩١.

<sup>(</sup>۲) العيّاشي ۱ : ۳.

أثر حفظ وتلاوة القرآن الكريم في إصلاح الفرد والمجتمع ...... ٤٧ إلى أنّ القرآن باعتبار أنّ حقيقته نور:

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينُ ﴿ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ أَتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُبُلَ السَّلام ﴾ (١٠).

فإنَّه يهدي إلى النور، إلى الله تعالى الذي هو نور السماوات والأرض، فهو نور ويهدى إلى النور، فإذا تمكّن الإنسان مـن الانسـجام مـع القـرآن الكـريم والتفاعل معه، فإنّ النتيجة الطبيعية لهذا التفاعل والأثر الحتمي له مع توفّر الشروط هو التسامي عن كلّ الظلمات إلى عالم النور والمعرفة والحقيقة، عالم العبودية لله وحده لا شريك له، والتي لازمها التحرّر من قيود الهدى والأنّا وسائر الطواغيت، وهذا ما لا يملك قدرة توفيره للإنسان غير القرآن من الكتب الأخرى، بالقرآن يصل الإنسان إلى ما يناسبه من موقع في هذا الوجود ويعرف المقصود من أصل وجوده في نفس هذا الوجود. القرآن يعرّف الإنسان حقيقة نفسه بـاعتباره نــور كاشف لا يحجب عنه شيء بل هو مبدّد الحجب كما بالقرآن يعرف الانسان حقيقة جسده الحامل لروحه ويُعرفه طبيعة التكامل مع هذا الجسد ونسبة الجســـد إلى الروح، إضافة إلى أنَّ القرآن يعرَّف الإنسان هذا الكون الذي هو ظرف وجوده. ويعرّفه الدنيا والآخرة والترابط بينهما ومتطلّباتهما. وبـالقرآن يـعرف الإنسـان أسلوب التعامل مع أبناء نوعه وجنسه من البشر ، ويعرّفه الروابط التي على أساسها يتشكّل المجتمع الصالح.

هذه المعارف كلّها تنبع من القرآن الكريم، وهو قادر على إفاضتها على من يتّبعه ويتبنّاه وينسجم معه؛ لأنّ القرآن يتّصل مع مصدر ومنبع فيّاض، وبالتالي

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٥ ـ ١٦.

٤٨ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

نور السماوات والأرض:

﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١).

لأجل هذا كلّه دعا القرآن الإنسان إلى حمله فكراً وعقيدة، علماً وعملاً، وإلى حفظه \_حفظ حدوده ومراعاتها \_وقراءته، وبالخصوص تدبّر آياته، ورغّب في ذلك أيّما ترغيب:

﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِك لِيَدَّ بَّرُوا آيَاتِهِ ﴾ ١٦٠.

وقال أيضاً سبحانه وتعالى:

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَـيْرِ اللهِ لَـوَجَدُوا فِـيهِ أَخْـتِلافاً كَثيراً ﴾ (٣٠.

ثمّ بيّن آداب تلك التلاوة وسنن القراءة :

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القُرُ آنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (٤٠.

وقال عزّ وجلّ :

﴿ وَرَتِّلِ القُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ (٥).

وهناك أُمر مهم يجب أن يلتفت إليه المؤمن، وهو أنّ علوم ومعارف القرآن الكريم ليست من سنخ المعارف والعلوم الطبيعية التي يسمكن أن تسنال بالحسّ

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۹.

<sup>(</sup>٣) النساء : ٨٢ .

<sup>(</sup>٤) النحل: ٩٨.

<sup>(</sup>٥) المزّمّل: ٤.

### قال رسول الله ﷺ:

«إنّ هذا القرآن هو النور المبين والحبل المتين والعروة الوثقى، من استضاء به نوّره الله، ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله، ومن لم يفارق أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه الله، ومن آثره على سواه هداه الله، ومن طلب الهدى في غيره أضلّه الله، ومن جعله دثاره وشعاره أسعده الله، ومن جعله إمامه الذي يقتدي به ومقوّله الذي ينتهي إليه، آواه الله إلى جنّات النعيم والعيش السليم».

#### وقال تَبْلِيْنَا :

«أهل القرآن أعلى درجةً من الآدميين، ما خلا النبيّين والمرسلين».

وعلى هذا الأساس ينبغي أن يكون التعامل مع القرآن بأنّه مدرسة حيّة متكاملة تعمّ آحاد أفراد المجتمع، وتشدّ بعضهم إلى بعضٍ، وتجعل منهم أمّة حيّة بحياة القرآن وحيوية القرآن، ومتوحّدة الصفوف كأنّها بنيان مرصوص متماسك الأبعاد والأطراف.

## معطيات المدرسة القرآنية

إن مدرسة القرآن الكريم ترشد المجتمع المتمسّك بمنهجها القويم إلى الحياة الحرّة المتسامية، وتمنحه السيادة والاستقلالية في جميع الاتجاهات، وتجعله بالإضافة إلى تماسكه الداخلي، وقوّة ومتانة بنيانه، تجعله مجتمعاً رائداً صالحاً لأن يكون النموذج والقدوة الصالحة لسائر المجتمعات.

إنّ مدرسة القرآن الكريم قادرة على أن تعطي للبشرية في كلّ أطوارها وأزمانها ما به ضمان سعادتها وصلاح أجيالها، وترسم لها سبل الخلاص من النزعات الطاغوتية وآفات القومية والفئوية، فهي تجعل الناس جميعاً سواء أمام خالقهم لا تفاوت بينهم في اللون أو الهويّة، وإذا كان لا بدّ من التفاوت فهو في الدين، وإنّ ذلك عند الله تعالى، وليس عند الناس:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَـقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَالْنَثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُـعُوباً وَقَــبَائِلَ لِتَـعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (١).

فالمتقي هو الأفضل وهو الذي أحرز ملاك التكريم، ولا يسراد بالتكريم إحراز المزيد من الماديات، وإنّها المسراد أوسع وأشمل من ذلك، لأنّ ﴿ إنّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ ومفهوم ﴿ عِنْدَ اللهِ ﴾ عامّ وشامل لكلّ ما من شأنه أن يكون تكريماً، لا تكريساً للامتيازات المادية.

والتقوى التي جعل القرآن الكريم المدار عليها في التكريم إنّما هي التقوى

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٣

معطيات المدرسة القرآنية

الحقيقية المتأتّية من الإيمان الراسخ بالله تعالى، وعملي هذا الأساس تكون الكرامة لازم لحدوث التقوى، فهي \_أي الكرامة \_ تحدث بحدوث التقوى وتبقى ببقائها. ومن لم يتمكّن من التقوى فهو بالحقيقة محروم من جميع معطياتها لاسيّما الكرامة والإكرام، وقد صرّح القرآن بذلك :

﴿ وَمَنْ يُهِنِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِم ﴾ (١).

وللتقوى مراتب ومعطيات أشار إليها القمرآن الكريم'' ، كما جماء في الأحاديث الشريفة، لم نتعرض لها طلباً للاختصار.

<sup>(</sup>١) الحجّ : ١٨.

<sup>(</sup>٢) لقد ذكرت تفصيل ذلك في رسالة (كلمة التقوى في القرآن الكريم)، مطبوع في (موسوعة رسالات إسلامية)، فراجع.

٥٢ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

# تعلّم القرآن والتفقّه فيه

لا سبيل إلى تحقيق إيديولوجية القرآن التاريخية وتطبيق رسالته الإنسانية إلا بتعلّمه، والتفقّه في متونه، والاطّلاع الكامل والتامّ على تراكيبه ومفرداته، وإنّ هذا إنّما يتمّ بتعلّم قراءته، لأنّ لسان القرآن مخصوص غير متيسّر لكلّ إنسان، فلا بدّ من تعلّمه، فهو المفتاح إلى كنوزه العظيمة وخزائنه الكريمة، ومن هنا جاءت أهمية القرآن حتى أنّ القرآن أمر بذلك:

﴿ فَاقْرَأُوا مَا تَــيَسَّرَ مِنَ القُــرُآنِ ﴾ "ا.

ولا ينبغي التوقف عند حدود تعلّم القرآن وإجادة تلاوة آياته الشريفة لكي تزيّن بها المحافل وتُشنّف بها الأسماع، بل لا بدّ من الرجوع إليه دائماً وتطبيقه فكراً وعملاً.

قال أمير المؤمنين للثُّلِّا :

«الله الله في القرآن، لا يسبقكم بالعمل به غيركم».

قال عبد الله بن حبيب أبو عبد الرحمن السلمي \_راوي القرآن الذي بين أيدينا \_: حدَّثنا من كان يقرئنا \_القرآن \_من الصحابة : أنّهم كانوا يأخذون من رسول الله عَيْنَ عشر آيات فلا يأخذون في العشر الأخر حتى يتعلّموا ما في هذه من العلم والعمل.

لقد اهتمّ المسلمون السابقون بالقرآن وعلومه وفنونه منذ نزوله وحياً على

<sup>(</sup>١) المزّمّل: ٢٠.

تعلّم القرآن والتفقّه فيه ..... تعلّم القرآن والتفقّه فيه ....

خاتم الأنبياء والمرسلين عَلَيْ وتعاهدوه قراءة وحفظاً وتعليماً وتنفسيراً وكتابة ونشراً وتطبيقاً. فخرجت أمّة الإسلام بالقرآن الكريم من الجهالة وحيرة الضلالة، لأنّه أحيا قلوب أبنائها، ونفض عنها غبار الجهل والشرك والتيه، وهذّب نفوسهم من الوحشية والحيوانية، وانتزع منهم كلّ صفةٍ لا تمتّ إلى الإنسانية بصلة، كسنة الوأد المقيتة.

لقد امتد شعاع القرآن الكريم ليشمل أبعد أصقاع العالم، فأذهل العقول بعلومه وفنونه وإعجازه، واكتسح أعظم الحضارات وأقدوى الامبراط وريات، وأبان للعالم زيف بنائها وخواء أركانها، لأنها ما قامت على أساس حفظ وصيانة الإنسان كما يريد الله تعالى، وأقام دولة لن ترتقي لها سائر الدول، وبنى حضارة لم يعرف لها التاريخ مثيلاً. ومن هناكان من الطبيعي أن يهتم المسلمون بقرآنهم، لذلك حملته قلوبهم قبل قراطيسهم، حتى لا يتمكن ذوو القلوب المريضة وأعوان الشياطين من أعداء الإنسانية والبشرية والإسلام العزيز من تحريفه وتزييفه، كما فعلوا بالكتب السماوية الأخرى التوراة والإنجيل وقد مدحهم القرآن الكريم قوله:

# ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ﴾ (١١).

إنّ الحركة الصهيونية العالمية التي أوجدت غدّتها السرطانية إسرائيل فسي جسد الوطن الإسلامي طبعت ملايين المصاحف، وقد غيّرت وبـدّلت وحـرّفت ١٥٨ آية شريفة، ثمّ وزّعتها في البلدان الإسلامية، ولم نواجه ردّ فعل معقول من جانب حكّام الشعوب الإسلامية، والأمر واضح، لأنّهم ليس أكثر من كونهم عملاء

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٩.

02 ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين ومطايا للاستعمار والصهبونية.

نعم، يجب علينا أن نركز على تعلّم قراءة القرآن وإشاعة توصياته وتوجيهاته، وأن نطبّقها على حياتنا الفردية والاجتماعية، عسانا بذلك أن نتمكن من جعل حياتنا التي نعيشها طيّبةً حرّةً عزيزة خالية من عقد الأفكار المنحرفة والمذاهب الفاسدة، مبنيّة على العدالة الاجتماعية والسياسية تناغمها نسائم الحرية المتأتية من علياء الإسلام العزيز، ويكون الجميع شركاء رعاةً ورعيّةً، كلّ يعمل بحسب وظيفته وتكليفه، فنكون مصداقاً أتمّ لقول الرسول الكريم عَيْنَيْهُ: «كلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيّته».

لقد كُنّا بالقرآن سادة الأرض، وكلٌ ما موجود من علوم وفنون يتمشدق بها الغرب اليوم، ويدّعي أنّها من ابتكاراته إنّما هي إسلامية الأصل، جاءت لخدمة الإنسانية، إنّها جميعاً صادرة من أجدادنا بالخصوص نحن الشيعة الذين جعلوا القرآن الأساس في العمل تجاه كلّ المحاور التي وردوها فحدثت بذلك تحوّلات لا نظير لها لا تزال آثارها تعطّر تاريخنا الذهبي.

## توقير القرآن الكريم

### قال رسول الله ﷺ:

«من وقر القرآن فقد وقر الله، ومن لم يوقر القرآن فقد استخفّ بحرمة الله، حرمة الله على ولده».

إنّ من يريد أن يحضى بحبّ الله ورسوله وأهل بيته، عليه أن يوقّر القرآن الكريم ويحبّ القرآن، ولا يقف الحبّ عند حدود الاحترام الروتيني وحسب، وإنّما الإنصات للقرآن بالقلب والروح وسماع آياته بإذن القلب والعقل، ومن ثمّ التدبّر بها وإعمال السلوك والعمل وفق متطلّباتها وأحكامها وتوصياتها.

وبالجملة، العمل بما تأمر به والانتهاء بنهيها.

فيجب توقير القرآن الكريم بكل ما للتوقير والاحترام والتقديس من معنى، فلا يجوز أن يمس حروفه من دون الطهارة، كما لا يجوز أن يكتب بدواة نجسة أو على موضع نجس، ولا يجوز بيعه لكافر، إلا فيما استثني كما في الفقه الإسلامي.

## أنصار كربلاء حفاظ القرآن

كانت كربلاء أبي الأحرار وسيد الشهداء امتحان إلهي لحفّاظ وقرّاء القرآن الكريم، فمن مكّنه الله تعالى من يترجم القرآن إلى عمل بحيث سار على هديه فقد وقف إلى جانب الإمام الحسين عليه أفضل الصلاة والسلام، ومن اكتفى بالحفظ والقراءة ولم يُعمِلُ القرآن في نفسه وسلوكه، فقد زلّت به قدمه، ووقف إلى جانب عمر بن سغد عليه وعلى أسياده وأتباعه لعائن الله ورسله وأنبيائه وملائكته والناس أجمعين إلى قيام يوم الدين.

إنّ قوم عمر بن سعد كثيرٌ منهم قد حفظ القرآن، لكنّهم خسروا الصفقة وقتلوا القرآن مرّتين في أنفسهم وفي الخارج، لأنّهم لو كانوا حقّاً قد وعوا القرآن وتدبّروا معانيه لرأوا أنّ الحسين عليّا الوجه الناطق الحيّ للقرآن، لأنّ الكتاب المحكم الذي فصّله ربّ العالمين حسب ما بيّن ذلك القرآن نفسه بقوله:

﴿ كِتَابٌ أَخْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١٠).

له وجهان قارئ ومقروء، والقارئ هو للرسول والأئمة الأطهار عليهم جميعاً أفضل صلوات الله وسلامه، والمقروء هو القرآن المكتوب بين أيدينا، وكل منهما \_القارئ والمقروء \_ يهدي إلى صاحبه، ولهذا قال رسول الله علي الله علي مع القرآن، والقرآن مع علي »، لكن أولئك القرّاء والحفّاظ لم يزدهم القرآن إلا عمى وضلالاً وتيهاً، إلى حدٍّ أنّهم قاتلوا نفس القرآن وطعنوا قلب القرآن و:

<sup>(</sup>۱) هود: ۱.

أنصار كربلاء حفّاظ القرآن .........انصار كربلاء حفّاظ القرآن .....

﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ (١٠).

إنّهم كفروا بالإيمان وإن كان ظاهرهم مسلمين، وكربلاء كانت الكاشف عن ذلك الكفر، ولهذا از دادوا ضلالاً:

﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدىً وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمىً ﴾ (١).

قال رسول الله عَلَيْنَ :

«من تعلّم القرآن ولم يعمل به، وآثر عليه حبّ الدنيا وزينتها، استوجب سخط الله، وكان في الدرجة مع اليهود والنصارى الذيهن نبذوا الكتاب وراء ظهورهم».

وقال ﷺ:

«كم قارئِ للقرآن والقرآن يلعنه».

وقال عَنْ إِنَّهُ:

«من قرأ القرآن ثمّ شرب عليه حراماً وآثر عليه حبّ الدنيا وزينتها استوجب سخط الله، إلّا أن يتوب، ألا وإنّه إن مات على غير توبةٍ حاجّه الله يوم القيامة...».

أمّا أولئك الذين وجدوا طريقهم بالقرآن واستناروا بهديه، وجعلوا منه دواء لداءاتهم، وجلاءً لأبصارهم، فقد انضمّوا لمعسكر أبي الأحرار عليُّلا ، لأنّهم رأوا بتلك القلوب المستنيرة بالقرآن والمتشافية بشفاه، أنّه معسكر القرآن، إنّهم

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٨٦.

<sup>(</sup>٢) فعسّلت: ٤٤.

المصداق الأبرز والأتمّ لقول الإمام الباقر لمائيًا: :

«فرجل قرأ القرآن فوضع دواء القرآن على داء قلبه فأسهر به ليله، وأظما به نهاره، وأقام به في مساجده، وتجافى عن فراشه، فبأولئك يدفع الله الجبار البلاء، وبأولئك يذل الله الأعداء، وبأولئك ينزل الله الغيث من السماء، فوالله لأولئك في قرّاء القرآن أعزّ من الكبريت الأحمر».

لقد عرف الباقر عليه أحوال أصحاب جدّه الشهيد عليه الدين قال عنهم حميد بن مسلم: «كان لهم دوي كدوي النحل فكانوا بين راكع وساجد وقائم وتالي للقرآن»، فهذا حبيب بن مظاهر كان حافظاً للقرآن وكان يختمه كلّ ثلاث أيام، وهذا زهير بن القين حافظاً ومعلّماً للقرآن كانت تبعقد له جلسات تبعليم القرآن في مسجد الكوفة، وقد شهد له بذلك أعداؤه قبل أصدقائه، أمّا أبو الفضل العباس فقد وظف كلّ وجوده للقرآن بكلا وجهيه، وعلى أتمّ وأحسن ما يسرام، ولا غرابة في ذلك، فإنّ سبب وجود أبي الفضل العباس سلام الله عليه في هذه الدنيا كان لأجل ذلك.

ورد في الحديث ما معناه أنّ أمير المؤمنين بعد شهادة الزهراء عليها أفضل الصلاة والسلام استدعى أخيه (عقيل) قائلاً: اختر لي امرأة ولدتها الفحول من العرب، تلد لي فارساً ينصر ولدي الحسين يوم عاشوراء مضمون الحديث هكذا من ولهذا عندما رأى أبو الفضل استشهاد جميع من وقف مع أبي عبد الله عليه ما فيهم أفلاذ أكباد الإمام عليه تراكم الغضب المقدّس في صدره، ودنا رويداً من أبي الأحرار، وكما يذكر أحد العلماء الأعلام أنّ أبي الفضل كان يروم أخذ الإذن من إمامه مالقرآن الناطق مل بأجل أن يبيد كلّ أولئك الذين اصطفّوا في معسكر الكفر والضلال جزاءً لما ارتكبوه من جريمة شنعاء شوهّت وجه البشرية إلى يوم

أنصار كربلاء حفّاظ القرآن ....... ٥٩

الدين، ويضيف هذا الرجل الجليل : إنّ عزيمة أبي الفضل تساعد على ذلك، وهو قادر على إبادة كلّ من يقف أمامه، وذلك لسبيين :

الأوّل: أنّه ابن حيدر، وهو الذي ما دخل معركة إلّا وانتصر فيها، وما تمكّنت حشود الجيوش من الصمود أمام صولاته لحظات، فتلك بدر، وتلك أحد، ناهيك عن صفّين والنهروان.

ف اسأل بسدراً واسأل أحداً وسل الأحزاب وسل خبير من دبَّسر فيها الأمير ومن أردى الأبطال ومن وسير من هند حصون الشرك ومن عير

ذلك هو الأب حيدر، وهذا الابن من ذاك الأب، ورث منه الشجاعة والفروسية، فمن يجرؤ على مواجهته، وهو فارس العرب وفتاها.

وثانياً: إنّ أبا الفضل العباس للثيلا ارتبط بمولاه أشدّ ما يكون الارتباط، ودنا منه فتلقّى الفيض بلا واسطة، فلم يكن بينه وبين الله تعالى سوى المعصوم \_ إمامه أبي عبد الله للثيلا \_ وطبيعي لمن يكون إيمانه وارتباطه بالله تعالى بهذا الحدّ وبهذه الدرجة العليا التي أحرز بها مقام العصمة الكسبية، طبيعي جدّاً أن يكون مظهر لتجلّى قدرة ربّ العالمين، القدرة المطلقة التي تقهر كلّ شيء.

إذن مع هذين الأمرين كان أبو الفضل متمكّن من إبادة جيش الشرك، وحينما يطلب ذلك ويستأذن أخاه الحسين ويقول: «أريد أن آخذ ثأري من هؤلاء»، والحال أنّ أولئك جميعهم قتلة، يستحقّون القتل لاشتراكهم في إراقة تلك الدماء الزكيّة فإنّه صادق بقوله ولا مبالغة، وهنا يتجلّى دور القرآن الناطق أبي عبد الله الحسين وضوح، فإنّ الإمام الحسين عليه عندما رأى أخاه أبا الفضل عليه بهذه الحالة وبهذه الكيفية أدرك أنّه لو برز إلى الميدان فإنّه سينهي

كلّ أولئك المجرمين، لكنّ الإمام الحسين عليه باعتباره يرى إرادة الله تعالى في بقاء هؤلاء، واستشهاده وجميع أهل بيته، وذلك أمرٌ استحقّته الأمّة \_أي أنّ الأمّة وصلت لدرجة من التسافل والسقوط بحيث تستحق أن ترتكب عار قبتل ابن بنت نبيها \_لذلك بادر أبو الأحرار وباعتباره الإمام المعصوم المفروض الطاعة إلى سلب إرادة أبي الفضل من خلال طلبه منه عليه بجلب الماء وسقي الأطفال المتهالكين من العطش، وباعتبار أن أبا الفضل يسمع قول أخيه من قلبه وأعماق وجوده ويرضى به، لأنّه يدرك أنّه إمامه ومولاه، لذلك امتثل أمر أخيه الحسين عليه وأصبح همّه جلب الماء مهما كلّف الأمر، وسقى العطاشى.

لقد كان أبو الفضل العباس محبّاً لأخيه الحسين بأعلى درجات الحبّ حتّى يقال إنّه حينما أقحم جواده الفرات، ومدّ يده الشريفة ليملأ القربة ماءً لأطفال الحسين عليم الله بدأت كفّه المقدّسة تستشعر برودة الماء، الأمر الذي أزعج قبلب أبى الفضل، لذلك أرخاهما للقطع وأذن بأن يقطعا.

لقد نشر أبو عبد الله الحسين عليه القرآن يوم عاشوراء أمام القوم عدة مرّات، وأقسمهم به، وهو بذلك يريد أن يثير فيهم ولو قليلاً من الإحساس أن لا فرق بينه وبين القرآن، إلا أنّه ناطق والآخر صامت. لكنّهم قوم عمت قلوبهم وآثروا الضلالة على الهدى، ولمّا رآهم على تلك الحالة آثر أن يستشهد الجميع بما فيهم الرضيع قرابيناً للقرآن وحفاظاً على الدين، وليبيّن للأجيال أنّ التضحية من أجل القرآن لا تقف عند حدّ، حتّى لو تطلّب ذلك سبي العرض والناموس، وأيّ ناموس أشرف من الحوراء زينب سلام الله عليها، وتركها أبو الأحرار عليه لأجل القرآن سبيّة بين يدي أقذر خلق الله، لكنّها شرف الدين والرسالة مصانة ومحفوظة بحفظ القرآن والدين والرسالة.

أنصار كربلاء حفّاظ القرآن ...... أنصار كربلاء حفّاظ القرآن

إنّها عَبرة تركها أبو عبد الله الحسين عليَّا للبشرية كي تحافظ على حدود الله وكتابه العزيز، وبالخصوص لشيعة الإمام السائرين على طريقه، فأحمد أركمان الانتماء إلى التشيّع هو تلاوة القرآن والعمل به.

قال الإمام الباقر علي :

«إنّما شيعة علىّ كثيرة صلاتهم، كثيرةٌ تلاوتهم للقرآن».

فلنكن جميعاً كما قال باقر أهل البيت عليه ، ولنتّبع تعاليم القرآن والنسبيّ وأهل بيته الأطهار ، قال تعالى :

> ﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١). وقال الامام الصادق للثَيْلِا :

«إذا قرئ عندك القرآن وجب عليك الإنصات والاستماع».

فإذا استمعنا القرآن وتدبّرنا ما يقصده ويبغيه، نجد أنّ سفير السعادة والعيش الرغيد يطرق أبواب حياتنا من جميع الجهات، وأنّ فيوضات الخير والبركة ستنهال علينا، وتتلاشى كلّ الصعوبات والمشاكل، لأنّ القرآن كتاب فيه كلّ ما يصدق عليه عنوان الشيئية في الدنيا والآخرة، فيه الأدب الذي ينبغي أن يتحلّى به المسلم تجاه ربّه ونفسه وأبويه وأسرته ومجتمعه، والأهم تجاه أولياء الأمر الذين فرض الله طاعتهم وجعلهم ورثة الأنبياء والأئمة الأطهار علمين لله ولو قدّر الله \_لا سامح الله تعالى بذلك \_أنّ أحداً تساهل بأمر القرآن أو اكتفى بالقراءة دون العمل، فإنّه سيكون عمى عليه، وسيحشر مع العميان \_عميان القلوب \_ يوم القيامة:

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠٤.

٦٢ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَـنكاً وَلَـخَشُرُهُ يَـوْمَ القِـيَامَةِ أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً ﴿ قَالَ كَذَلِكَ أَتَـتُكَ آيَاتُنَا فَعَمى ﴿ فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ اليَوْمَ تُنسَى ﴾ ١١٠.

إخواني وأحبّائي : إنّ ورثة الكتاب قد أدّوا أدوارهم وواجباتهم تـجاه القرآن بكلّ دقّة وإخلاصٍ وجدارة وعلى أحسن ما يرام. فلنكن لهم خير خلف، لأنَّهم كانوا لنا خير سلف، ولنترك العادات التي لا تتناسب وآداب القرآن الكريم، بل الكثير منها تتنافى مع نفس القرآن الكريم، ولنكن حقّاً شيعة مـتراحـمين، فيما بيننا متآخين، ألسنا أتباع أمير المؤمنين على بن أبعي طالب عليَّه ؟ أليس أسد الله الغالب على عزيز عملي قلوبنا؟ فكرامةً لهذا العزيز نتناسي تملك الاختلافات التي اختلقناها بأنفسنا، ونتنازل عن بعض مصالحنا كرامة لعيون حبيب القلوب حيدر الكرّار عليُّا ، وقد قالت العرب منذ قرون: ألف عين لأجل عين يكرمون، وأيّ عين تستحقّ الكرامة أكثر من عيون أبي الحسن عليُّلا ؟ فهو أبونا وجامعنا المشترك وموئلنا وكهفنا حينما تفرّقنا المذاهب وتداهمنا المحن، فإلى القرآن وإلى عليّ أيّها الشيعة المحبّين، فإنّ القرآن مع عليّ وعليّ مع القرآن، ومن وقّر القرآن فقد وقّر الله، ومن وقّر الله استحقّ رحــمته وفــضله فــى الدنــيــا والآخرة، ثمَّ نطلب منكم أن تنصتوا للقرآن أثناء قرائته استجابةً لأوامر أنمَّتكم، فإنَّ امتثال تلك الأوامر فيها الرحمة والخير والبركة إضافةً إلى ما في سماع القرآن من الخير والرحمة والسعة في الأموال والأرزاق، والأهمّ من ذلك الهــدايــة إلى سواء السيل.

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۲۶\_۲۲۱.

متطلّبات تلاوة القرآن واستماعه ........ ٣٣

# متطلبات تلاوة القرآن واستماعه

تلاوة القرآن الكريم في صميمها وماهيّتها تتطلّب أن يكون القارئ واعياً وفاهماً لكلمات القرآن الكريم وآياته الشريفة قبل أن ينطق بها، كذلك المستمع، فكلّ منهما لابد أن يُعمِلا الفهم والإدراك والوعي لآيات القرآن أثناء الاستماع أو النطق وقبلهما.

عن الجامع الصغير (بسنده) عن الإمام عليّ بن أبي طالب عليُّلاٍ ، قال : «قال رسول الله ﷺ : عليكم بالقرآن فاتّخذوه إماماً وقيائداً ، فيإنّه كـلام ربّ العزّة الذي هو منه وإليه يعود ، فآمنوا بمتشابهه واعتبروا بأمثاله ».

ولذا نجد أنّ القرآن يصرّح ويقول:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (١٠.

فإذا لم نستمع ولم نصغ ولم ننصت لما يتلى علينا من القرآن الكريم الذي ما من كلامٍ أعظم منه قطعاً، سنتخلّف عن السائرين إلى الحياة الحرّة الكـريمة، وسنحرم من معطيات تلك الحياة في الدنيا والآخرة.

قال النبيّ ﷺ:

«ما من كلام أعظم عند الله من كلامه، وما تقرّب العباد إلى الله كلاماً أحبّ الله من كلامه».

وعن ابن عمر ، عن النبيِّ ﷺ ، قال :

«القرآن أحبّ إلى الله من السماوات والأرض ومن فيهن ».

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٤.

وعن أبي ذرّ الغفاري ﴿ فَيْكُ ، عن النبيّ ﷺ :

« لأن تغدوا فتتعلّم آيةً من كتاب الله خيرٌ لك من أن تصلّي مائة ركعة ».

وعن الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُم :

«ومن حقّ الولد على الوالد أن يحسن أدبه ويعلّمه القرآن ...».

وعن الإمام المجتبى عَلَيُّكُم :

«من قرأ القرآن كانت له دعوة مجابة إمّا معجّلة أو مؤجّلة ، قال رسول الله عنه عنه المتمع قوم في بيت من بيوت الله تعالى يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلّا ونزلت عليهم السكينة ، وغشيتهم الرحمة ، وحفّتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده ».

وقال تعالى:

﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُزْحَمُونَ ﴾ (١).

#### حملة القرآن :

إنّ حملة القرآن الكريم كما أنّ لهم عند الله تعالى شأن عظيم، فبالرغم من تلك المنزلة الرفيعة فإنّهم محفوفون بمخاطر جمّة، لذا ينبغي لهم التحلّي بمحاسن الأخلاق وفضائلها ومكارمها، لأنّهم المعلنون لنداء الله والمجاهرون بتلاوة آيات كتابه، والموصلون ذكره إلى الأسماع في كلّ مكان وزمان، وعلى رؤوس الأشهاد في عامّة المحافل والنواحي وفي سائر البلاد.

قال رسول الله ﷺ:

«حملة القرآن هم المحقوقون برحمة الله، الملبّسون بنور الله».

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠٤

«يا حملة القرآن، تحبّبوا إلى الله بتوقير كتابه، يزدكم حـبّاً ويـحببكم إلى خلقه».

إنّني أعتقد جازماً أنّ جملة (حملة القرآن) تعمّ سائر المسلمين ولا تقتصر فقط على الحفّاظ، لأنّ المسلمين أيضاً حملة للقرآن ولو قليلاً منه.

قال رسول الله الله الله الله

«يدفع عن مستمع القرآن شرّ الدنيا، وعن تاليه \_قارئه \_ شـرّ الآخـرة، ولمستمع آية من كتاب الله خير مـن تحت العرش إلى تخوم الأرض السفلى».

إنّ القرآن كلام الله عزّ وجلّ، فهو محبوب لديه، كذلك قيارته وحيافظه، فهما مقرّبين عند الله. إذن ينبغي على حملة القرآن صيانة هذه الدرجات والحفاظ عليها، ولا بدّ لهم أن يتميّزوا عن سائر الناس بصفات رسّخها بوجودهم القرآن وزيّنهم بها.

قال النات

«إنَّ أحقَّ الناس بالتخشّع لَحامل القرآن».

قال رسول الله ﷺ:

«يا معشر قرّاء القرآن، اتّقوا الله عزّ وجلّ فيما حمّلكم من كــتابه، فــإنّي مسؤول وأنتم مسؤولون، إنّي مسؤول عن تبليغ الرســالة، وأمّــا أنــتم فستُسألون عمّا حملتم من كتاب الله وسنّتى».

وقال رسول الله عَلَيْوَلَدُ :

«إنّ أهل القرآن في أعلى درجة من الآدميين ما خلا النبيّين والمرسلين، فلا تستضعفوا أهل القرآن حقوقهم، فإنّ لهم من الله العزيز الجبّار لمكاناً عليّاً». ٦٦ .... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

## آداب التلاوة

لكلّ شيء أدبه وحدوده الخاصّة، والأدب يعني حسن الهيئة في الفعل، أو ظرافة العمل.

والشريعة الإسلامية السمحاء قد بيّنت حدود الله، ودعت الناس إلى رعاية الآداب والأخلاق الحسنة، وأعطتهم موازين خاصّة في كلّ مجالات الحياة، العبادية والسياسية والاقتصادية والثقافية وغيرها، وعلّمت الآداب في كلّ هذه الحقول والمجالات، فذكرت آداب الصلاة وآداب الصيام، كما ذكرت آداب المعاشرة والصداقة، وهكذا حتّى آداب الجماع والمرافق الصحيّة والحمّام، فلكلّ شيء آدابه، حتّى آداب المائدة والأكل، وحقّاً إنّ الإسلام العظيم هو دين السعادة والحياة الطبّبة والعيش الرغيد، فمن عمل بأحكامه فإنّه يسعد لا محالة في الدنيا والآخرة.

وقد جعل لكتاب الله الكريم آداباً، ينبغي للمسلم المعتقد أن يراعي هذه الآداب عند تلاوة القرآن، فإنّه من تقوير واحترام كتاب الله، ومن وقره فقد وقر الله، ومن وقر الله فقد أحبّه الله فقد ينفتح له أبنواب السماوات والأرض، كما ورد في الأخبار الشريفة.

وإليك جملة من الآداب إجمالاً ثمّ التفصيل فهي: النيّة الصادقة، وتنظيف الفم، والاستعاذة، والترتيل، والتدبّر، والخشوع، والحزن، والبكاء، والذكر المناسب، والإنصات، والتجويد، والصوت الحسن....

آداب التلاوة ..... ١٥٠

#### ١ \_النيّة الصادقة:

فإنّ الأعمال بالنيّات ولكلّ امريّ ما نوى، فلا بدّ أن يكون صادقاً في تلاوته، متقرّباً بذلك إلى الله سبحانه، فإنّ الرياء وحبّ السمعة والإطراء وما شابه من الأمراض النفسيّة ممّا يوجب بطلان العمل، ولا يزيد في القارئ إلّا بعداً من الله سبحانه.

#### ٢ ـ تنظيف القم:

عن رسول الله ﷺ، قال: نظّفوا طبريق القبرآن. قبيل: يها رسول الله، وما طريق القرآن؟ قال: أفواهكم، قيل: بماذا؟ قال: بالسواك.

وعن عَيَّاتُهُ : إنَّ أفواهكم طرق القرآن، فطيّبوها بالسواك.

عنه ﷺ : طبّبوا أفواهكم، فإنّ أفواهكم طرق القرآن (١١٠

#### ٣\_الاستعاذة ، والبسملة :

قال تعالى :

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعِدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (٢٠).

في احتجاج الإمام موسى بن جعفر طَلِيَّالِيْ مع هارون العبّاسي أنّه لمّا أراد أن يستشهد بآية قال: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم، ثمّ

<sup>(</sup>١) البحار ٩٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٩٨.

٦٨ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين قرأ الآية ١٠٠٠.. ... قرأ الآية ١٠٠٠..

قال الصادق لمُنْيُلًا: أغلقوا أبواب المعصية بـالاستعادة، وافـتحوا أبـواب الطاعة بالتسمية.

عنه علي لم الله عن التعود عند افتتاح سورة : نعم فتعود بالله من الشيطان الرجيم، وذكر أنّ الرجيم أخبث الشياطين.

وعنه عليُّ في صفة المتقين: أمَّا الليل فصافّون أقدامهم، تـالين لأجـزاء القرآن يرتّلونها ترتيلًا، بحزّنون به أنفسهم ويستشيرون به دواء دائهم (٢).

### ٤ \_ الدعاء عند أخذ القرآن و عند الفراغ منه:

كان أبو عبد الله عليه إذا قرأ القرآن قال قبل أن يقرأ حين يأخذ المصحف: «اللهم إنّي أشهد أنّ هذا كتابك المنزل من عندك على رسولك محمد بن عبدالله على أنهد أنّ هذا كتابك المنزل من عندك على رسولك محمد بن عبدالله على الناطق على لسان نبيك، جعلته هادياً منك إلى خلقك وحبلاً متصلاً فيما بينك وبين عبادك، اللهم إنّي نشرت عهدك وكتابك، اللهم فاجعل نظري فيه عبادة، وقراء تي فيه فكراً، وفكري فيه اعتباراً، واجبعلني ممن اتّعظ ببيان مواعظك فيه واجتنب معاصيك، ولا تطبع عند قراء تي على سمعي، ولا تجعل على بصري غشاوة، ولا تجعل قراءة لا تدبّر فيها، بل اجعلني أتدبّر آياته وأحكامه، آخذاً بشرائع دينك، ولا تجعل نظري فيه غفلة ، ولا قراء تي هذراً، إنّك أنت الرؤوف الرحيم».

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة : القرآن.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.

آداب التلاوة ...... الله التلاوة .... المناسبة المناسبة التلاوة المناسبة ال

والدعاء عند الفراغ من قراءة القرآن: «اللهم إنّي قد قرأت ما قضيت من كتابك الذي أنزلت فيه على نبيّك الصادق على فلك الحمد ربّنا، اللهم اجعلني ممّن يحلّ حلاله، ويحرّم حرامه، ويؤمن بمحكمه ومتشابهه، واجعله لي أنساً في قبري وأنساً في حشري، واجعلني ممّن ترقيه بكلّ آية قرأها درجة في أعلى عليين، آمين ربّ العالمين» "أ.

وقال أمير المؤمنين على عليه عند ختمه القرآن:

«اللهم اشرح بالقرآن صدري واستعمل بالقرآن بدني، ونور بالقرآن بصري، وأطلق بالقرآن لساني، وأعني عليه ما أبقيتني، فإنّه لا حول ولا قوة إلّا بك».

#### ٥ \_ الترتيل:

قال تعالى :

﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ القُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ [١].

عن رسول الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَرَتَّلِ القُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ بيّنه تبياناً، ولا تنثره نثر البقل، ولا تهذّه هذّ الشعر، قفوا عند عجائبه، حرّكوا بــه القــلوب، ولا يكون همّ أحدكم آخر السورة.

قال أمير المؤمنين عليّ عليّ الله : بيّنه تبياناً ولا تهذّه هذّ الشعر، ولا تنثره نثر الرمل، ولكن افزعوا قلوبكم القاسية، ولا يكن همّ أحدكم آخر السورة (٣٠٠).

<sup>(</sup>١) النجار ٩٢: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المرِّمَل : ٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢ : ٦١٤.

#### ٦ ـ رعاية التجويد وإعراب القرآن:

في تفسير القمّي في قوله تعالى: ﴿ وَرَتُّلِ القُرْآنَ تَــرْتِيلاً ﴾، قـــال : بــيّنه تبياناً، ولا تنثره نثر الرمل، ولا تهذّه هذّ الشعر، ولكن اقرع به القلوب القاسية.

#### ٧ ـ الصوت الحسن:

قال رسول الله يَهُنَّهُ: اقرأوا القرآن بلحون العرب وأصواتهم، وإيّاكم ولحون أهل الفسنق وأهل الكتابّين، وسيجيء قوم من بعدي يرجّعون بالقرآن ترجيع الغناء والرهبانيّة والنوح لا يجاوز حناجرهم، مفتونة قلوبهم وقلوب الذين يعجبهم شأنهم.

وعنه عليُّلا : زيَّنوا القرآن بأصواتكم، وقال : لكلّ شيء حلية، وحلية القرآن الصوت الحسن.

في مجمع البيان: في قوله تعالى: ﴿ وَرَتِّلِ القُرْآنَ تَــرْتِيلاً ﴾، روي عــن أبي عبد الله عليُّلاٍ ، قال: هو أن تتمكَّث فيه وتحسن به صوتك.

قال رسول الله عَيْنَالَة :

«إنّ حسن الصوت زينة للقرآن».

«لكلّ شيء حلية، وحلية القرآن الصوت الحسن ».

ولمّا سئل ﷺ عن أحسن الناس صوتاً بالقرآن ؟ قال :

«من إذا سمعت قراءته رأيت أنّه يخشي الله ».

«إنَّ من أحسن الناس صوتاً بالقرآن الذي إذا سمعتموه يسقرأ حسبتموه يخش الله».

عن الإمام الصادق عَلَيْلًا:

«كان عليّ بن الحسين صلوات الله عليه أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان السقّاؤون يمرّون فيقفون ببابه يسمعون قراءته، وكان أبو جعفر عليّا أحسن الناس صوتاً».

واعلم أنّ أوّل من وضع ألحان القرآن \_كما قيل \_ هو عبيد الله بن أبي بكرة الثقفي (أبو حاتم) في القرن الأوّل من الطبقة الثالثة من التابعين، وكان قاضي البصرة.

والنغمة الصوتية تسمّى باللحن، والألحان في القرآن \_كما هو معروف عند أهله \_ سبعة: بيان وهو أمّ المقامات والنغمات، ثمّ رَسْت، وسكّاه (سيبكّاه)، ثمّ حجاز، فصبا، ثمّ چارگاه (جهار كاه)، ونهاوند (نهوند)، وكلّ لحن له مراحل ثلاث: القرار والجواب وجواب الجواب، وكلّها سماعية، وإنّها شبيهة بالأقدام الصوتية الثلاث (التحتاني والوسط والأوج).

عن رسول الله ﷺ قال:

«إنّي أخاف عليكم استخفافاً بالدين ... وأن تتّخذوا القرآن مزامير ».

عن أبي بصير ، قال : قلت لأبي جعفر للتُّلِخ :

«إذا قرأت القرآن فرفعتُ به صوتي جاءني الشيطان، فقال: إنّما تراني بهذا أهلك والناس، قال: يا أبا محمّد: اقرأ قراءة بين القرائتين تُسمع أهلك، ورجّع بالقرآن صوتك، فإنّ الله تعالى يحبّ الصوت الحسن يُرجّع به ترجيعاً ».

#### ٨ ـ النظر في المصحف الشريف:

قال رسول الله تَبَيِّقُ : ليس شيء على الشيطان أشد من القراءة في المصحف نظراً.

وقال لمن شكى له من رمده : أدم النظر في المصحف.

وعن الصادق عليُّه : من قرأ في المصحف نظراً مُتَّع ببصره، وخفَّف بوالديه \_أى خفّف الله عنهم العذاب \_وإن كانا كافرين (١٠).

#### ٩ \_ الذكر المناسب عند الآيات:

في العيون بسنده عن رجاء بن أبي الضحّاك، قال: كان الرضاعيُ في طريق خراسان يكثر بالليل في فراشه من تلاوة القرآن، فإذا مرّ بآية فيها ذكر جنّة أو نار بكي وسأل الله الجنّة، وتعوّذ به من النار، وكان المثيل يجهر بدا بسم الله الرحمن الرحيم)، في جميع صلاته بالليل والنهار، وكان إذا قرأ (قل هو الله أحد) قال سرّاً: «الله أحد»، فإذا فرغ منها قال: «كذلك الله ربّنا» (ثلاثاً)، وكان إذا قرأ وديني الإسلام» (ثلاثاً)، وكان إذا قرأ (والتين والزينون) قال عند الفراغ منها: «ربّي الله وديني الإسلام» (ثلاثاً)، وكان إذا قرأ (والتين والزينون) قال عند الفراغ منها: «لبلي وأنا على ذلك من الشاهدين»، وكان إذا قرأ (لا أقسم بيوم القيامة) قال عند الفراغ منها: «سبحانك اللهم وبلي»، وكان يقرأ في سورة الجمعة «قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة» للذين اتّقوا «والله خير الرازقين»، وكان إذا فرغ من الفاتحة قال: «الحمد لله ربّ العالمين»، وإذا قرأ (سبّح اسم ربّك الأعلى) قال سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم سرّاً: «سبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ (يا أيّها الذين آمنوا) قال: «لبّيك اللهم النكك» سرّاً؛ «

<sup>(</sup>١) البحار ٢٠٢:٩٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٢: ٢١٧.

آداب التلاوة ......٠٠٠٠ آداب التلاوة .....

#### ١٠ ـ التديّر:

قال تعالى :

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ ١٠٠٠.

﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَك لِيَدَّ بَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَـتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (١٠.

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُّرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَـيْرِ اللهِ لَـوَجَدُوا فِـيهِ أَخْـتِلافاً كَثيراً ﴾ "".

قال رسول الله عَلَيْنَة :

لا يفقه من قرأ القرآن في أقلّ من ثلاث \_أي ثلاث أيّام \_.

وعن أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ ، قال :

ألا لا خير في قراءة ليس فيها تدبّر، ألا لا خير في عبادة ليس فيها تفقّه. وقال عليه :

تدبّروا آيات القرآن واعتبروا به فإنّه أبلغ العِبَر.

قال الإمام الصادق عليُّل لمّا سئل عن قراءة القرآن في ليله:

لا يعجبني أن تقرأه في أقلٌ من شهر.

وقال الإمام زين العابدين عَلَيْلًا :

آيات القرآن خزائن العلم، فكلّما فتحت خزانة فينبغي لك أن تنظر فيها.

. .

<sup>(</sup>۱) محمّد: ۲۲.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۹

<sup>(</sup>۳) النساء : ۸۲.

١١ \_ الخشوع والحزن والبكاء :

قال سبحانه و تعالى :

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (١).

قال رسول الله عَلَيْقَةُ :

إنّي لأعجب كيف لا أشيب إذا قرأت القرآن.

وقال:

اقرأوا القرآن بالحزن، فإنّه نزل بالحزن.

وقال:

اقرأوا القرآن وابكوا، فإن لم تبكوا فتباكوا، ليس منّا من لم يتغنّ بالقرآن ـأي يستغنى به ــ.

وقال ﷺ:

ما من عينِ فاضت من قراءة القرآن إلا قرّت يوم القيامة.

ولمّا سئل عن أحسن الناس قراءةً قال ﷺ:

إذا سمعت قراءته رأيت أنَّه يخشي الله .

كان الإمام الرضا عليُّلا في طريق خراسان يكثر بالليل في فراشه من تلاوة الفرآن، فإذا مرّ بآية فيها ذكر جنّة أو نار بكي وسأل الله الجنّة وتعوّذ به من النار (١٠٠٠).

(١) الحديد: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الروايات من ميزان الحكمة (حكمة القرآن).

آداب التلاوة ..... ٥٧

### ١٢ \_استماع القرآن وأدبه :

قال تعالى:

﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١١.

﴿ قُلْ آمِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا إِنَّ الَّذِينَ ٱُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَـمَفْعُولاً ﴿ وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَـبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعاً ﴾(٢).

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَآجْتَبَيْنَا إِذَا تُسْتَلَى عَسَلَيْهِمْ آيَسَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُّوا سُجَّداً وَبُكِيًا ﴾ (١٣).

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِللَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُسلُوبُهُمْ لِلذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ ﴾ (١٤).

قال رسول الله ﷺ:

من اشتاق إلى الله فليستمع كلام الله.

وقال ﷺ :

من استمع آية من القرآن خيرٌ له من تُبير ذهباً، والثبير اسم جـبل عـظيم

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٠٧ ـ ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) مريم: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) الحديد: ١٦.

٧٦ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين في ميزان الثقلين في اليمن.

وقال ﷺ :

يدفع عن قارئ القرآن بلاء الدنيا، ويدفع عن مستمع القرآن بلاء الآخرة. وقال عَلَيْلَةُ:

من استمع إلى آية من كتاب الله كتبت له حسنة مضاعفة، ومن تلا آية من كتاب الله كانت له نوراً يوم القيامة.

وعن الإمام الصادق للتَّلِدِ لمَّا سأله زرارة عن وجوب الإنصات والاستماع على من يسمع القرآن، قال للتَّلِدِ:

نعم إذا قرئ القرآن عندك فقد وجب عليك الاستماع والإنصات.

وعن الإمام الباقر عليُّلًا ، قال :

إِنَّ الله يقول للمؤمنين ﴿ إِذَا قُرِئَ القُرْآنُ ﴾ يعني في الفريضة خلف الإمام ﴿ فَاسْتَمعُوا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الروايات من البحار ٩٢ : ٢٢٢.

ثواب القرآن الكريم ....... واب القرآن الكريم ....

### ثواب القرآن الكريم

من الأمور الفطريّة \_والفطريات من البديهيات \_أنّ الإنسان إنّ ما يعتزّ بشيء ويعافظ عليه لو عرف قيمته وثمنه وفضائله، وكلّما ازداد معرفة ازداد شوقاً ورغبة وعملاً.

فمن هذا المنطلق لا بأس أن نذكر جملة من الروايات التي تشير إلى ثواب القرآن الكريم.

عن الشيخ الصدوق في ثواب الأعمال(١)، بسنده، قال النبيّ عَيَّاقًا:

أهل القرآن أعلى درجة من الآدميين ما خلا النبيّين والمرسلين، فلا تستضعفوا أهل القرآن وحقوقهم، فإنّ لهم من الله لمكاناً.

وبسنده عن أبي جعفر لطَيُّلًا ، قال :

من ختم القرآن بمكّة من جمعة إلى جمعة، أو أقلّ من ذلك وأكثر، وختمه في يوم الجمعة يكتب الله له من الإجر والحسنات من أوّل جمعة كانت في الدنيا إلى آخر جمعة تكون فيها، وإن ختمه في سائر الأيام فكذلك.

وبسنده عن الصباح بن سبابة، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: من شدّد عليه القرآن كان له أجران، ومن يسّر عليه كان مع الأبرار. وبسنده عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال:

من قرأ القرآن وهو شابٌ مؤمن اختلط القرآن بلحمه ودمه، وجعله الله مع

 <sup>(</sup>۱) ثواب الأعمال: ۱۲۵ \_ ۱۲۷.

السفرة الكرام البررة، وكان القرآن حجيزاً عنه يوم القيامة، ويقول: يا ربّ، إنّ كلّ عامل قد أصاب أجر عمله غير عاملي، فبلّغ به كريم عطاياك، فيكسوه الله عزّ وجلّ حلّتين من حلل الجنّة، ويوضع على رأسه تاج الكرامة، ثمّ يقال: هل أرضيناك فيه ؟ فيقول القرآن: يا ربّ، قد كنت أرغب له فيما هو أفضل من هذا، قال: فيعطى الأمن بيمينه، والخلد بيساره، ثمّ يدخل الجنّة فيقال له: اقرأ آية واصعد درجة. ثمّ يقال له: بلغنا به وأرضيناك فيه، فيقول: اللهمّ نعم، قال: ومن قرأه كثيراً وتعاهده بمشقّة من شدّة حفظه، أعطاه الله أجر هذا مرّتين.

وعن أبي جعفر للنَّالِج ، قال :

من قرأ القرآن قائماً في صلاته كتب الله له بكلّ حرف مائة حسنة، ومن قرأه في غير قرأه في غير صلاته كتب الله له بكلّ حرف خمسين حسنة، ومن قرأه في غير صلاته كتب الله له بكلّ حرف عشر حسنات.

وعن أبي عبد الله عليُّلا ، قال :

من قرأ مائة آية يصلّي بها في ليله، كتب الله له بها قنوت ليلة، ومن قـرأ مائتي آية في ليلة من غير صلاة الليل، كتب الله له في اللوح قنطاراً من الحسنات، والقنطار ألف ومائتا اوقية، والاوقية أعظم من جبل أحد.

وعن أبي عبد الله للتُّلَّا ، قال :

الحافظ للقرآن والعامل به مع السفرة الكرام البررة.

وعن الفضيل بن يسار، قال: سمعت ابا عبد الله عَلَيْكُ يقول:

إنّ الذي يعالج القرآن ليحفظه بمشقّة منه وقلّة حفظٍ، له أجران، وقال: ما يمنع التاجر منكم المشغول في سوقه إذا رجع إلى منزله أن لا ينام حتّى يقرأ

وعن أبي عبد الله علي الله ، قيل: يا رسول الله ، أيّ الرجال خير ؟ قال: الحال المرتحل ؟ قال: الفاتح الخاتم الحال المرتحل ؟ قال: الفاتح الخاتم الذي يفتح القرآن ويختمه \_كما جاء بأوّله ارتحل في آخره، أي ختم القرآن وابتدأ بأوّله ولم يفصل بينهما بزمان \_فله عند الله دعوة مستجابة.

وعن معاوية بن عمّار، قال: قال أبو عبد الله للتُّلِخ:

من قرأ القرآن فهو غنيّ ولا فقر بعده وإلّا ما به غني.

وقال أبو عبد الله عليُّلِغ :

من قرأ في المصحف نظراً متّع ببصره، وخفّف عن والديه، وإن كانا كافرين. وعن النبيّ عَلَيْظِهُ :

ليس شيء أشدّ على الشيطان من القراءة في المصحف نظراً.

وعن جعفر بن محمّد عن أبيه عَلَيْكِلْنِ ، قال :

إنّي ليعجبني أن يكون في البيت مصحف يطرد الله به الشيطان.

عن أبي جعفر عَلَيْكُلِّ : قال رسول الله ﷺ :

من قرأ عشر آيات في ليلة لم يكتب من الغافلين، ومن قرأ خمسين آية كتب من الذاكرين، ومن قرأ مائة آية كتب من القانتين، ومن قرأ مائتي آية كتب من الفائزين، ومن قرأ خمسمائة آية كتب من الفائزين، ومن قرأ ثلاثمائة آية كتب من الفائزين، والقنطار خمسمائة ألف كتب من المجتهدين، ومن قرأ ألف آية كتب له قنطار، والقنطار خمسمائة ألف مثقال ذهبا، والمثقال أربعة وعشرون قيراطاً، أصغرها مثل جبل أحد، وأكبرها ما بين السماء والأرض.

وعن أبي جعفر عَلَيْلًا أنَّه قال:

لكلِّ شيء ربيع، وربيع القرآن شهر رمضان.

وعن أمير المؤمنين عليُّلةِ ، قال :

من قرأ مائة آية من القرآن من أيّ القرآن شاء، ثمّ قال: (يا الله) سبع مرّات، فلو دعا على الصخرة لقلعها إن شاء الله.

ثمّ يذكر شيخنا الصدوق ثواب قراءة سور القرآن، فراجع.

وقال النبيُّ عَلَيْلًا :

القرآن مأدبة الله، فتعلموا مأدبته ما استطعتم، إنّ هذا القرآن هو حبل الله، وهو المنذر المبين، والشفاء النافع، فاقرأوه، فإنّ الله عـنرّ وجـل يأجـركم عـلى تلاوته كلّ حرف عشر حسنات، أما إنّي لا أقول (الم) حرف واحد ولكـن ألف ولام وميم ثلاثون حسنة.

وعن أبي الحسن للطُّلْدِ :

إذا خفت أمراً فاقرأ مائة آية من القرآن حيث شئت ثمّ قل: (اللهمّ اكشف عنّى البلاء) ثلاث مرّات.

وفي قسم العقاب، بسنده عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليُّه ، قال : سمعته يقول : من نسى سورة من القرآن مثّلت له في صورة حسنة ودرجة رفيعة، فإذا رآها قال : من أنت، ما أحسنك ليتك لي ؟ فتقول : أما تعرفني ؟ أنا سورة كذا وكذا، لو لم تنسنى لرفعتك إلى هذا المكان (١٠).

وللعلَّامة المجلسي في بحاره تحقيق في ذلك ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال وعقابها : ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) النجار ٧: ٣١٩.

ثواب القرآن الكريم قال رسول الله ﷺ:

نوّروا بيوتكم بتلاوة القرآن ولا تتّخذوها قبوراً كما فعلت اليهود والنصاري، صَلُّوا في البِيَع والكنائس وعطَّلوا بيوتهم، فإنَّ البيت إذا كثر فيه تلاوة القرآن كثر خيره، وأمتع أهله وأضاء لأهل السماء كما تضيء نجوم السماء لأهل الدنيا.

#### عن النبيّ بَيْنَ ، قال :

عرضت على الذنوب فلم أصب أعظم من رجل حمل القرآن ثمّ تركه (١٠).

عن يعقوب الأحمر قال: قلت لأبي عبد الله عليَّا الله عليَّا : جُعلت فداك، إنَّ له قد أصابني هموم وأشياء لم يبقَ من الخير إلَّا وقد تفلُّت منَّى منه طائفة، حتَّى القرآن لقد تفلَّت منَّى طائفة منه \_أي نسيت منه شيئاً \_قال: ففزع عند ذلك حين ذكرت القرآن، ثمّ قال: إنّ الرجل لينسي السورة من القرآن فيأتيه يــوم القــيامة حـــتّـي تشرف عليه من درجة من بعض الدرجات فيقول : السلام عليك، فيقول : وعليك السلام من أنت؟ فيقول: أنا سورة كذا وكذا، ضيّعتني وتركتني، أما لو تمسّكت بي ىلغتُ ىك هذه الدرجة ...

عن الإمام العسكري عليه ، في قوله تعالى : ﴿ وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ١٢٠. وذلك أن يأتي يوم القيامة بالرجل الشابّ فيقال: هذا بتعليمكما ولدكما القـرآن وبرياضتكما إيَّاه على حبّ رسول الله تَبَيُّ وعلىّ وليّ الله عَلِيٌّ ، لأنَّهما اللَّـذان لا يقبل الله لأحد عملاً إلّا بولايتهما ومعاداة أعدائهما (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٩٢: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) المستدرك ٤: ٢٤٦.

﴿ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُوراً ﴾ (١٠).

في الخبر الشريف: يعني أمير المؤمنين للنُّلِّا.

عن الرسول الأكرم ﷺ، قال:

أنا أوّل وافد على العزيز الجبّار يوم القيامة، وكتاب الله وأهل بــيتي، تــمّ أمّتى، ثمّ أسألهم ما فعلتم بكتاب الله وأهل بيتى.

قال أمير المؤمنين على عليُّلا :

هذا القرآن إنّما هو خطّ مسطور بين الدفّتين لا ينطق بلسان ولا بدّ له من ترجمان (۲):

وقال الصادق عَلَيْكُلْخ :

إنّ الله جعل ولايتنا أهل البيت قطب القرآن وقطب جميع الكتب عمليها يستدير محكم القرآن، وبها نُوهّت الكتب، ويستبين الإيمان.

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٨٦.

### أصناف القرّاء

لقد اهتم الإسلام ورسوله الأكرم محمد على والعترة الطاهرة بتلاوة القرآن الكريم، وذكروا ما يترتب عليها من الأجر والثواب والدرجات يوم القيامة حكما ذكرنا جملة من الروايات وهذا ممّا لا شكّ فيه، فإنّ قارئ القرآن و تاليه يثاب عليه، إلّا أنّه بشرطها وشروطها، وليس كلّ من قرأ فاز، بل الناس في القراءة على عليه، إلّا أنّه بشرطها وشروطها، وليس كلّ من قرأ فاز، بل الناس في القراءة على أصناف، كما ورد في الأخبار الشريفة، وأعطى الأثمة الأطهار علي علامة كلّ صنف حتى لا يضيع الإنسان ويضل الطريق، ولا يغتر الناس بالمظاهر والأشكال، ويعرف كلّ واحد نفسه كما يعرف غيره، والإنسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره، فليس كلّ من يدّعي الوصل بليلي قد حاز السبق ونال شرف العشق، وأقرّت له ليلي بذلك، بل هناك حساب وكتاب، والناس في نواياها وأعمالها ومقاصدها أطوار وأشكال، وإليك جملة من الروايات الشريفة التي تبدل على المطلوب وبيان الأصناف.

عن إياس بن عامر، قال: قال لي علي المُثَلِّة : يا أخا عكٍ، إنّك إن بـقيت فستقرأ القرآن ثلاثة أصناف ـ وهذا يعني أنّه من الصدر الأوّل كان هذا التقسيم ـ : صنف لله عزّ وجلّ، وصنف للدنيا، وصنف للجدال، فإن استطعت أن تكون ممّن يقرأه لله عزّ وجلّ فافعل.

وكأن هذه العبارة العلوية الشريفة تشير إلى صعوبة القراءة لله سبحانه، فإن الإخلاص من الصعب المستصعب، وإن الناس كلهم هلكي إلا العلماء، والعلماء كلهم هلكي إلا العاملون، والعاملون كلهم هلكي إلا المخلصون، والمخلصون على

خطر عظيم، والرياء والشرك الخفي كدبيب نملة سوداء على صخرة صمّاء في ليلة ظلماء، فمن يحسّ بذلك الدبيب ؟!

#### قال الإمام الصادق عُلَيُّكُم :

القرّاء ثلاثة: قارئ قرأ ليستدرّ به الملوك ويستطيل به على الناس، فذاك من أهل النار، وقارئ قرأ القرآن فحفظ حروفه وضيّع حدوده فذاك من أهل النار، وقارئ قرأ فاستتر به تحت بُرنسه، فهو يعمل بمحكمه ومتشابهه، ويقيم فرائضه، ويحلّ حلاله ويحرّم حرامه، فهذا ممّن ينقذه الله من مضلّات الفتن، وهو من أهل الجنّة، ويشفغ فيمن شاء.

#### وقال عليُّلْإ :

إن من الناس من يتعلّم ليقال فلان قارئ، ومنهم من يتعلّمه ويطلب به الصوت، ليقال : فلان حسن الصوت، وليس في ذلك خير، ومنهم من يتعلّمه فيقوم به في ليله ونهاره، ولا يبال من عَلِم ذلك ومن لم يعلمه.

#### وقال عليُّلْإ :

من قرأ القرآن يريد به السمع والتماس شيء، لقي الله عز وجل يوم القيامة ووجهه مظلم ليس عليه لحم، ومن قرأ القرآن ولم يعمل به حشره الله عز وجل يوم القيامة أعمى فيقول: ﴿ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى ﴾ (١).

### يقول الإمام الباقر عَلَيْكِ :

قرّاء القرآن ثلاثة: رجل قرأ القرآن بضاعة فاستحرمه الملوك \_أي صار من أهل الحرم الملكي \_ واستمال به الناس \_أي يميل إليه الناس \_ ورجل قرأ

<sup>(</sup>١) طه: ١٢٥.

القرآن فأقام حروفه وضيّع حدوده كثر هؤلاء من قـرّاء القـرآن، لاكـثرهم الله تعالى، ورجل قرأ القرآن فوضع دواء القرآن على داء قلبه، فأسهر به ليله وأظمأ به نهاره ـأي قام الليل بالعبادة والصلاة وصام النهار خوفاً ورغبةً وحبّاً ـ.

قال رسول الله ﷺ:

ومن قرأ القرآن يريد به سمعة والتماس الدنيا لقي الله يوم القيامة ووجمه عظم ليس عليه لحم \_وهذا يعني الهيكل العظمي ممّا يوجب الوحشة والتوحّش وفرار الناس منه \_.

وقال لَمُنْكِنَاتُهُ :

من تعلم القرآن ولم يعمل به، وآثر عليه حبّ الدنيا وزينتها، استوجب سخط الله، وكان في الدرجة مع اليهود والنصارى الذين ينبذون كتاب الله وراء ظهورهم، ومن قرأ القرآن ولم يعمل به حشره الله يوم القيامة أعمى، فيقول: يا ربّ لم حشرتني أعمى، وقد كنت بصيراً؟ قال: كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى، فيؤمر به إلى النار، ومن تعلم القرآن يريد به رياءً وسمعة ليماري به السفهاء ويباهي به العلماء ويطلب به الدنيا، بدد الله عظامه يوم القيامة، ولم يكن في النار أشد عذاباً منه.

#### قال الإمام الصادق عليُّ :

إنّ الرجل لينسى السورة من القرآن فتأتيه يوم القيامة حتّى تشرف عليه من درجة من بعض الدرجات فتقول: السلام عليك، فيقول: وعليك السلام، فتقول: أنا سورة كذا وكذا ضيّعتني وتركتني، أما لو تمسّكت بي لبلغت بك هذه الدرجة.

وهذه الرواية تدلّ على حفظ السور وعدم نسيانها والمداومة عليها، كما تدلّ على العمل بآيات الله، وأنّ الرقيّ والعلوّ في قوله: (اقرأ وارقأ) لمن عمل

بما قرأ، وإلّا فربّ تالِ للقرآن والقرآن يلعنه.

قال الرسول الأكرم ﷺ:

صنفان من أمّتي إذا صلحا صلحت أمّتي، وإذا فسدا فسدت أمّتي: الأمراء والقرّاء.

والأمراء باعتبار الناس على دين ملوكهم، والقرّاء باعتبار أنّهم بمنزلة القدوة الصالحة في المجتمع كما هو واضح.

# واجبات المسلم تجاه القرآن

إنّ في أعماق الإنسان العديد من الغرائز، منها: غريزة الحبّ والعماطفة والعقل والفكر والإدراك والحفظ والتقليد والعقيدة والشهوة والدين وغيرها.

وهناك بعض الغرائز تولد في الإنسان، وكثيراً ما يقع الصراع والصدام بين غريزتين أو أكثر، مثلاً يقع الصراع بين العاطفة والعقيدة، أو بين العقيدة والعقل، فإذا تغلّبت العاطفة يصاب العقل بالشلل فيتعطّل هو والعقيدة عن العمل، ولذا نجد أنّ الله سبحانه وتعالى يكرّر قوله تعالى: (ولكنّ أكثرهم، أكثر الناس لا يعقلون، لا يؤمنون، لا يتفكّرون، لعلّهم يتفكّرون).

فإذا لم يتدارك الإنسان جماح عقله وعاطفته، فإنّه سبنتهي إلى الانحراف عن جادّة العقل والصواب والرشاد، ويترسّخ الانحراف في أعماقه، ويصعب حينئذ تقويمه، ويصبح عرضة وغرضاً للأمراض والمبادي المتقاطعة والمتنافية مع الدين، وبدلاً من أن يتبلور في أعماقه الإسلام، وينضج ليفجّر عملاً في جوارحه عن جوانحه، نراه يفرغ عن إلحاد وكفر وفسق ونفاق، ويصبح مادّة قابلة لأي صورة من صور هذه الأمراض المهلكة. إذن يجب أن تنمّى عاطفة وعقل الإنسان، ويوجّه إدراكه نحو الدين والتديّن منذ طفولته وتبقى التنمية والمداراة

ترافقه طيلة مراحل حياته حتى مماته. فنفسه مادة خام، وصفحة بيضاء، وأرض خصبة غير مزروعة، فإن تركت وشأنها تغلّبت عليها الأملاح وأفسدتها، وعشّست فيها الأشواك والحشائش غير النافعة والضارّة، وتبدأ جذورها تمتد في عمق تلك التربة الطيّبة والأرض الخصبة، بكلّ سهولة ويسر لأنّه لا يوجد ما يعيق نموها وتطفّلها، ولا يوجد من يصلح هذه الأرض المفيدة، أمّا إذا بذرت فيها من أوّل الأمر أصول الخير ومبادئ الدين والأخلاق والعقيدة، فإنّها حتماً ستنبت أشجار المحبّة والسعادة، وكلّما حرّكت أغصانها نسائم الصيف أو الشتاء، فإنّها ستمطر المجتمع بثمار لذيذة الطعم كبيرة الفائدة.

وإليك أن تنظر إلى أولئك الشبّان والأشبال اليافعين الذين لا زالوا وهم في عمر الزهور لكنّهم حفظوا القرآن عن ظهر قبلب، وحفظوا الأشعار العرفانية والحاملة للمفاهيم العقائدية والتاريخية، وحفظوا كلام أهل البيت، فترى في كلّ منهم رغم صغر سنة، أنّه مدرسة متجوّلة تحيي القلوب و ترهف الأحاسيس، حتّى أنّه مؤخّراً عقد في مدينة كرمانشاه -إيران - مؤتمراً عظيماً للقرآن يتبارى فيه حفّاظ القرآن فيما بينهم ويتسابقون، وعدد يربو على الألف وقد استمرّ لمدّة ثلاثة أيام حضر جمع غفير من الناس، وقد أعطى هذا المؤتمر وجها جديداً للمحافظة، وهو لا يشبه سائر المؤتمرات. وكلّ العالم رأى كيف أنّ الشابّ القارئ (كريم المنصوري) عندما تلى آيات القرآن الكريم في صالة اجتماعات رؤساء الدول الإسلامية في مؤتمر منظمة الدول الإسلامية، كيف أنّه أبكى الجميع، وجذبهم إلى علياء القرآن من أعماق قلوبهم، رغم الكمّ الهائل من الركام على قلوب الكثير منهم، لكنّ الدموع فضحتهم جميعاً، وبيّنت لهم أنّ القرآن فوق الجميع، فوق العواطف والعقول والأحاسيس.

إذن تنمية روح الطفل دينياً منذ نعومة أظفاره، تكوّن المادّة الحيّة في نفسه، بهيئةٍ إيمانية راسخة، بحيث لا تتأثّر بالمضادّات الفاسدة والمنحرفة.

قال أمير المؤمنين عليه أفضل السلام وأتمّه:

«ولقد علمتم موضعي من رسول الله والقرية القريبة والمنزلة الخصيصة، وضعني في حجره وأنا وليد، يضمّني إلى صدره، ويكنفني إلى فراشه، ويمسّني جسمه (جسده)، ويشمّني عرفه ريحه وكان يمضغ الشيء ثمّ يلقمنيه».

وهدف رسول الله عَنْيَ من هذه الأعمال مع عليّ عليه أفضل الصلاة والسلام في طفولته، هو أن تكون روح النبوّة الطاهرة غذاءً لروح الإمامة والوصاية، ولكي تنتقل الملكات النبويّة الكريمة والزكية الطاهرة إلى روح وجسم الإمام عليّه لذا ظلّت تلك اليد الكريمة، تغذّي أمير المؤمنين عليه وتشرف عليه قائماً وقاعداً ونائماً ويقظاً، حتى صار عليّ عليه لا «روح النبيّ التي بين جنبيه، وكان منه كنفسه».

قال عَلَيْهُ وَلَهُ:

«عليّ روحي»، «عليّ نفسي».

وقال ذلك القرآن مؤكّداً بيان النبيّ في آية المباهلة :

﴿ فَسَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ (١).

والمراد بالأنفس هو أمير المؤمنين، خليفة الرسول على المُثِّلْا ، فنفس الإمام

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٦١.

هي نفس رسول الله عَلَيْنَ جسماً وروحاً ويقيناً، وفد فعلها النبيّ مع الحسين اللهِ على الله على الله على المؤمنين عليهم جميعاً آلاف التحيّة والسلام، فوضع إبهامه في فم أبي عبد الله ليمتصّ روح النبوّة الشريفة، وليكون الابن نفس الجدّ ونفس الأب، ولكي تستمرّ الإمامة في صلبه، ولم يقل رسول الله عَلَيْ لعلىّ جزافاً:

«أنت أخي ووصيّي ووارثي، لحمك لحمي، ودمك دمي، والإيمان مخالط لحمك ودمك كما خالط لحمى ودمى».

وقال ﷺ العبارة نفسها بحقّ الحسين للسُّلَّةِ :

«حنسين منّي وأنا من حسين، لحمه لحمي، ودمه دمي، من آذاه فقد آذاني، ومن برّه فقد برّني».

لقد أثمرت تربية الرسول ﷺ قد أثمرت الحسن والحسين ومحمّد بـن الحنفيّة والعباس وزينب الكبرى.

العبّاس الذي عندما قطعت يمينه يقولها بملء فمه:

والله إن قسطعمتوا يسميني إنّسي أحسامي أبداً عن ديني وعسن إمامٍ صادق اليسقين نسجل النسبيّ الطاهر الأمين

وإذا كان القول المشهور: «الإسلام محمّدي الوجود، حسينيّ البقاء»، فإنّي أضيف له: «حسيني وزينبي البقاء». فلولا تضحيات الحوراء زينب التي أهدت كربلاء ولدين غيورين، ذبحا بين يدي أخيها أبي عبد الله، ثمّ صبرها العظيم وعقلها وتفكّرها، إنّها تضحيات كتضحيات الزهراء البتول التي وصفتها بأنّها لو وضع على الأيام لصرن لياليا، ولو وضعت على الجبال لصرن رواسيا، فلم يكن للإسلام اسم لولا تضحيات زينب غليظًا، لقد أهّلها الخالق جلّ وعلا بقدرات لم تكن لنبيّ أو وصيّ، ووهبها قابليات تكوينية بحيث أومأت على الناس

في الكوفة أن اسكتوا، فخمدت الأنفاس وسكتت الأجراس، إنَّــه غــذاء النــبوّة المنتقل بفيض على عليُّلًا.

وقد أثمرت التربية المحمدية للحسين المثالية على الأكبر الذي وهب شبابه الزاهر لشجرة الإسلام الطيّبة، وأثمرت كذلك زين العابدين \_على الأوسط متداد النبوّة والخلافة الإلهية على وجه الأرض، ولولاه \_أي لو قتله يزيد لعنه الله في تلك المعركة \_ لانتهت البشرية وساخت الأرض وانتهى كلّ شيء، بوجوده كان يقيم ما يعوّجه بني أميّة عليهم لعائن الله، وأشمرت أيضاً لأبي عبد الله الحسين المثيلة رضيعاً \_عليّ الأصغر (عبد الله) \_ ذبح يوم عاشوراء، ويرتفع دمه الطاهر إلى السماء دون أن تسقط منه قطرة واحدة، بل وشّح الإمام بحمرة تتكلّم كلّ يوم وتنادي «أين الطالب بدم المقتول بكربلاء»، وتأتي ثمار التربية المحمدية والغذاء النبوي لأبي عبد الله الحسين عليه فتكون تلك الثمار الأئمة الأطهار الغرق الميامين آخرها «الطالب المندوب، وغياث المستغيثين، صاحب العدل، ومقيم القسط، ومبيد العتاة والمردة، الحجّة بين الحسن العسكري» إمامنا ومولانا ومقدانا ومطوبنا ومعموقنا عجّل الله تعالى فرجه الشريف، ليملأ الله تعالى به الأرض عدلاً وقسطاً، ويمحو الظلم والشقاء.

إذن التربية الدينية منذ الصغر لها من الأهمية ما ليس له نظير، بل همي الأصل والأساس المرسّخ للإيمان والعلم النافع والعمل الصالح «العلم في الصغر كالنقش على الحجر»، ويكون هذا العلم لازم غير مفارق لذلك الإنسان ما دام على قيد الحياة. فتنمية روح الطفل وقلبه قرآنيا ودينيا يكون المادّة الحيّة في جسمه وقلبه وعقله وتمنحه مناعة إيمانية قوية وراسخة غير متزعزعة أمام الأهوال والعواصف، وبمختلف الظروف وتقلّبات الأمور، لأنّ جذورها تمركزت

٩٢ ...... القرآن الكريم في ميزان الثقلين
 في القلب.

قال الإمام الباقر عَلَيُّكُ :

«القلوب ثلاثة:

١ ـ قلب منكوس لا يعثر فيه على شيء من الخير ، وهو قلب الكافر .

٢ ـ وقلب فيه نكتة \_ نقطة \_ سوداء ، فالخير والشرّ فيه يعتلجان ، فما كان منه أقوى غلب عليه .

٣ ـ وقلب مفتوح، فيه مصباح يزهر لا يطفأ نوره إلى يوم القيامة، وهو قلب المؤمن ».

وقال الإمام الصادق لِمُنْكُلُّا :

«إزالة الجبال أهون من إزالة قلب عن موضعه \_أي إزالة الإيمان عن قلب مؤمن \_».

ولمّا كنّا شيعة النبيّ وعليّ والحسن والحسين صلّى الله عليهم أجمعين، يجب علينا أن نتأسّى بهم ونسير وفق مسيرهم ومنهجهم المبارك، للتخلّص من هذه التيارات الإلحادية الفاسدة، شرقيّها وغربيّها، والتي تهبّ من هنا تارة ومن هنا أخرى، وأخرى ثالثة تهبّ في جميع الجهات، فلكي نصون أنفسنا وأولادنا وذرّياتنا من سموم الفلسفات المادية الفاسدة، ونحفظهم من شرّها وغدرها، يلزم أن نعد النفسية والأرضية الطيّبة لتقبّل كلّ ما هو صالح ومفيد، ونبتعد عن كلّ ما هو دني، وردي، وبذلك ستثمر لنا الخلق الحسن والمسلك القويم، وتكون لنا غيثاً يسقي ربيع قلوبنا، ومصباحاً ينير ويرشد أنفسنا وعقولنا وعواطفنا إلى شاطئ السلام والكرامة والأمان.

يقول صادق أهل البيت عليهم جميعاً آلاف التحيّة والسلام:

واجبات المسلم تجاه القرآن ...... ٩٣ .... ٩٣ ... ٩٣

«من قرأ القرآن وهو شابّ مؤمن اختلط القرآن بلحمه ودمه، وجعله الله مع السّفَرَة الكرام، وكان عنه \_القرآن \_مجيزاً وحجيجاً يوم القيامة».

فالله تعالى أعطانا دستور عمل لو سرنا بموجبه وعلى هديه، لسلمنا نحن وأجيالنا من شرّ كلّ فاسد ومفسد:

﴿ وَهَٰذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ``.

وفي مكان آخر قال تعالى :

﴿ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ ﴾ (٢).

إذن الجدير بنا أن نغرس في قلوبنا وقلوب أطفالنا أوّلاً وقبل كل شيء معاني كتاب الله، ونعوّد عليه أطفالنا ونشجّعهم مادياً ومعنوياً على تعلّم تلاوته وحفظه والنطق به، حتّى ينطلقوا به رويداً رويداً إلى تحكيمه عملياً في حياتهم، وليس من شكّ أنّ مجرّد نطق الطفل بكلمات الله تعالى وتقديسه لها، وتصوّرها لها، له الأثر الفعّال والطيّب في ذات الطفل، وذاك ما نراه بوضوح على سيماء محمّد حسين الطباطبائي علم الهدى ومحمّد باقر المنصوري وغيرهم من أشبال القرآن.

وعلينا أيضاً واجب آخر تجاه المجتمع الذي نعيش فيه، فالإسلام حمّلنا مسؤولية ذلك بقوله:

«كلُّكم راع، وكلُّكم مسؤول عن رعيِّته».

فلا بدّ من أن نسعى جاهدين كي نحوّل مجتمعنا إلى أُمّة قرآنية حاملة

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٥٣.

للقرآن منجبة للمئات بل الآلاف من أمثال علم الهدى ومحمّد بــاقر، ولا نــدير للقرآن أظهرنا، فنكون بذلك مصداقاً لقوله:

﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (١).

ويحلّ بنا غضب الجبّار والعياذ بالله.

لقد راعى الإسلام جميع الجوانب والطرق المؤدّية إلى ازدهار التربية والتعليم لدى المسلمين، وقد أمر بالخصوص والاختصاص في جميع أنواع العلوم والمعارف، خصوصاً تلك التي تطوّر أو تسعى إلى تطوير الحياة الفكرية والاجتماعية لدى الشخص، وقد أوجب الإسلام بعض هذه العلوم وجعل تعلّمها واجب التحصيل، وحتّم على المسلمين تحصيله والعمل به كعلوم العقيدة والفقه والأخلاق ومقدّماتها كعلوم الطبّ والصيدلة والهندسة وكثير من العلوم الحديثة.

(۱) طه: ۱۲۶.

# القرآن في القرآن

نقصد من هذا العنوان بيان ما جاء في القرآن الكريم مــن جــهة تــوصيف سـه.

قال تعالى في محكم كتابه الكريم ومبرم خطابه العظيم، واصفأ القـرآن ومبيّناً عظمته:

﴿ الم ﴿ فَالِكَ الكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).

لقد بين تعالى أن هذا الكتاب العظيم إنّما هو مجموعة كلمات مكتوبة بهذه الحروف التي صغتم منها أيها العرب أروع القصائد وأبلغها وجعلتموها ذروة مجدكم وعلّقتموها على جدران الكعبة، فمن هذه الحروف صاغ ربّ العالمين كتاباً خالي من الشكّ ومطلق الريب، ويهدي بذاته من اتّقى الله تعالى وآمن به. لقد عبّر عنه عندما أراد أن يعرّفه فقال (ذلك) ولم يقل (هذا)، وهيو إشارة إلى المرتبة الرفيعة التي نزل منها القرآن العظيم -كما مرّ بيانه -، فهو:

﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ۞ كِرَامٍ بَـرَرَةٍ ﴾ (١٠)

<sup>(</sup>١) البقرة : ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>۲) عبس: ۱۵ ـ ۱٦.

ومراحله العليا عند الله تعالى :

﴿ وَإِنَّكَ لَـ تُلَقَّى القُرْآنَ مِنْ لَدُن حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ (١١).

فهو أصله لدى الله تعالى، وطرفه نازل إلى الناس، فالتعبير بـ (ذلك) إشارة إلى مرحلة العندية واللدنية، وأمّا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ [1] إشارة إلى القرآن الذي هو بين أيدي الناس، فإنّه يهدي للتي هي أقوم، كذلك قوله: ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [1] يعني أنزلنا ثمّ أشار إليه بـ (هذا).

وحقيقة هذا الكتاب حقيقة القرآن (لا ريب فيها)، لا شكّ فيه. وكلمة (لا) في قوله: (لا ريب) هي لنفي الجنس، أي جنس الريب. والريب: هو الشكّ الشديد، فمن شكّ فيه فهو بالحقيقة أعمى، أي من يشكّ بشىء هو بطبيعته خالٍ عن الشكّ فهو أعمى، كمن يشكّ بالنهار أثناء وجوده، هل هو نهار أم ليل، حيث إنّ هكذا شكّ لا يصدر من مبصر له عينين، وإنّما يمكن صدوره من الأعمى الذي استوى عليه الليل والنهار فيسأل في النهار: أليلٌ هو أم نهار. أضف إلى ذلك إنّ الشكّ إنّما يأتي إذا كان هناك حقّ إلى جانبه باطل والقرآن لا يأتيه الباطل لا من بين يديه ولا من خلفه:

﴿ تَنزِيلُ الكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) النمل : ٦.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٩.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) السجدة : ٢.

القرآن في القرآن ...... القرآن .... القرآن في القرآن في القرآن في القرآن القرآن

﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَاذْعُــوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ''.

#### ١ ـ القرآن هديَّ للناس:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدىً لِلنَّاسِ وَبَـيَّنَاتٍ مِـنَ الهُـدَى وَالفُرْقَانِ ﴾ ٢٠٠.

#### ٢\_القرآن موعظة :

﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الكِتَابِ وَالحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ (٣).

#### ٣\_لا اختلاف في القرآن :

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَـيْرِ اللهِ لَـوَجَدُوا فِـيهِ ٱخْــتِلافاً كَثِيراً ﴾ (٤).

### ٤ ــالقرآن نور وهادي:

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَكِتَابُ مُبِينٌ ﴾ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَسَهْدِيهِمْ إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٨٢.

<sup>(</sup>٥) المائدة : ١٥ ـ ١٦.

٥ \_القرآن ميارك:

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ ﴾ (١١.

والبركة هو الخير المستقرّ والمستمرّ.

٦ ـ هديّ ورحمة :

﴿ وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتَابِ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْم هُدىً وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢٠.

٧ ـ القرآن عند المطهّرين:

﴿ إِنَّهُ لَـقُرُآنُ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتَابِ مَكْنُونِ ﴿ لا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ (٣). ٨ ـ القرآن لا بأتبه الباطل:

﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴿ لَا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَسَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ

مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ (٤). ٩ ـ القرآن مسر:

﴿ وَلَـقَدْ يَسَّوْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (أنا.

١٠ ــ القرآن يصائر:

﴿ هَٰذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدئَ وَرَحْمَةً لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾ (٦٠.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٩٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) الواقعة: ٧٧ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٤) فصّلت: ٤١ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٥) القمر : ١٧.

<sup>(</sup>٦) الجاثبة: ٢٠.

١١ ـ القرآن قويم ومقوّم:

﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ (١١.

١٢ \_ في القرآن من كلّ مثل:

﴿ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ ﴾ (١٠.

١٣ \_القرآن بتحدّى:

﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُسوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٣).

١٤ \_ في القرآن أحسن القصص :

﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القَصَص بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا القُرْآنَ ﴾ (٤).

١٥ \_ القرآن قابل للتعقّل:

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١٥).

١٦ \_ آيات القرآن محكم ومتشابه:

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَـرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾ (١٦).

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩.

<sup>(</sup>٢) الاسراء: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) يوسف : ٣.

<sup>(</sup>٥) يوسف : ٢.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ٧.

١٧ \_القرآن عظيم:

﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَـرَأَيْتَهُ خَـاشِعاً مُــتَصَدِّعاً مِـنْ خَشْـيَةِ الله ﴾ ''.

١٨ ـ القرآن منذر :

﴿ وَالْوحِيَ إِلَىَّ هَذَا القُرْآنُ لِأُنذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (١٠.

١٩ \_ القرآن مصدِّق لما قبله من الكتب:

﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (١٣.

۲۰ ـُ القرآن ذكري للمؤمنين:

﴿ المص ﴿ كِتَابُ الزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ١٤١.

٢١ \_القرآن إنذار لمن كان حيّاً:

﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَـنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ۞ لِـيُـنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيَّاً وَيَحِقَّ القَوْلُ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ (٥).

٢٢ \_ القرآن علم الله:

﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاغْلَمُوا أَنَّمَا أُنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَنْ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهَلْ أَنْتُمُ

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٩.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٩٢.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>۵) پس: ۲۹ ـ ۷۰ ـ

٢٣ ـ القرآن الطهر والقلب الطاهر:

﴿ وَإِنَّهُ لَتَـنْزِيلُ رَبِّ العَالَمِينَ ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ ﴾ وإنَّهُ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ ﴾ إلى المُنذِرِينَ ﴾ إلى المُنذِرِينَ ﴾ إلى المُنذِرِينَ ﴾ إلى المُنذِرِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

٢٤ ـ قدرة القرآن:

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً سُيِّرَتْ بِهِ الجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ المَوْتَى بَلْ للهِ الأَمْرُ جَمِيعاً ﴾ (٣).

٢٥ \_القرآن تثبيت للذين آمنوا:

﴿ قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ لِسِيُثَبَّتَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدىً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٤).

٢٦ \_ اقرأوا القرآن وأديموا القراءة :

- ﴿ وَاَ ثُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابِ رَبِّكَ ... ﴾ (٥).
- ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ ۞ وَأَنْ أَتْلُوَ القُوْآنَ ﴾ (١).
  - ﴿ اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الكِتَابِ ﴾ (٧).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) هود : ۱٤.

<sup>(</sup>۲) الشعراء: ۱۹۲\_۱۹۵.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٣١.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) الكهف: ٢٧.

<sup>(</sup>٦) النمل: ٩١\_٩٢.

<sup>(</sup>٧) العنكبوت: ٤٥.

- ﴿ فَاقْرَأُوا مَا تَسَيَّرَ مِنَ القُرْآنِ ﴾ ".
- ٢٧ ـ استعيذوا بالله عند تلاوة القرآن:
- ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (١٠٠.
  - ٢٨ ـ الرحمن معلَّم القرآن :
- ﴿ الرَّحْمَنُ ﴿ عَلَّمَ القُرْآنَ ﴿ خَلَقَ الإنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ البِّيَانَ ﴾ (٣٠.

#### زبدة الكلام:

وخلاصة القول أنّه قد ورد في القرآن الكريم أسماءه وأوصافه الدالّة على أهدافه المقدّسة، وحقائقه الناصعة، ومنازله الرفيعة، وإليك جملة منها:

| ٣ ـ القرآن المجيد   | ٢_القرآن الكريم    | ١ _القرآن       |
|---------------------|--------------------|-----------------|
| ٦ ــ قرآن مبين      | ٥ ــ القرآن العظيم | ٤_القرآن الحكيم |
| ٩ ـ الكتاب الحكيم   | ٨ ـ كتاب الله      | ٧ ــ كلام الله  |
| ۱۲ _ذکر حکیم        | ۱۱ ـکتاب مبین      | ۱۰ ـکتاب عزیز   |
| ١٥ ــ إمام مبين     | ١٤ ـ أحسن الحديث   | ۱۳ ــ ذكر مبارك |
| ۱۸ ــ العروة الوثقى | ١٧ _ أحسن القصص    | ١٦ _ حقّ اليقين |
| ۲۱_ذکر              | ۲۰ ـ تذکرة         | ١٩ ــذي الذكر   |
| ۲٤ ـ بيّنة          | ۲۳ ـ تبيان         | ۲۲ ــ بيان      |
|                     |                    |                 |

<sup>(</sup>١) المزَّمّل: ٢٠.

<sup>(</sup>۲) النحل : ۹۸.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ١ ـ ٤.

#### القرآن في القرآن . . . . ۲۷\_بلاغ ٢٦ ـ برهان ۲۵ ـ بشر ی ۳۰\_تنزيل ۲۹ ــ تبصرة ۲۸ \_ بصائر ٣٣ ـ آيات ۳۲ ـ فصل ٣١ ـ تفصيل ٣٥ \_ آمر ٣٦\_نور ٣٤\_إيمان ۲۸ ـ نذ بر ٣٩\_صدق ٣٧ \_ نعمة ٤٠ \_ مصدّق ٤٢ \_ مفصّل ۱ غ ـ مهيمن ٤٤ ـ صحف مطهّرة ٤٥ ــ مرفوعة ٤٣ \_ مو عظة ٤٨ \_مثاني ٤٧ ـ متشابه ٤٦\_مكر"مة ٤٩\_مبارك ۵۱\_قیم ٥٠ ـ قول 0٤ ـ حديث ٥٢ \_ حكمة ٥٣\_حکم ٥٧ ـ شفاء ٥٥ ـ حيل الله ٥٦ \_ حق ٥٩ ـ هادي ٦٠\_روح ۵۸ ـ هدی ۳۰ \_ عربی ٦٢ ـ. فرقان ٦١\_وحي ٦٥ \_ عليّ ٦٤\_علم ٦٦ ـ عزيز

# القرآن في كلام المعصومين الميكا

لا يخفى أنَّ ما نذكره في هذا الفصل إنَّما هو من باب النماذج والشواهد لا على نحو الاستقراء والاستقصاء، فهذا ما سيفعله (الحاسوب) فسي المستقبل العاجل.

## القرآن على لسان النبيّ الأعظم محمّد على

قال رسول الله ﷺ:

«أنّا أوّل وافدٍ على العزيز الجبّار يوم القيامة، وكتاب الله وأهل بيتي، ثـمّ أُمّتي، ثمّ أسألكم ما فعلتم بكتاب الله وأهل بيتي».

وقال ﷺ:

«لا خير في العيش إلّا لمستمع واعٍ أو عالمٍ ناطق.

أيّها الناس، إنّكم في زمان هدنةٍ ، وإنّ السير بكم سريع، قد رأيتم الليل والنهار يبليان كلّ جديد، ويقرّبان كلّ بعيد، ويأتيان بكلّ موعود، فأعدّوا الجهاد لبعد المضمار ».

القرآن في كلام المعصومين ﷺ ..........

فقال المقداد: يا نبيّ الله، ما الهدنة ؟

قال: «بلاء وانقطاع، فإذا التبست الأمور عليكم كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن، فإنّه شافع مشفّع، وماحل مصدّق، ومن جعله أمامه قاده إلى الجنّة، ومن جعله خلفه قاده إلى النار، وهو الدليل إلى خير سبيل، وهو الفصل ليس بالهزل، له ظهر وبطن، فظاهره حكم، وباطنه علم عميق، بحره لا تحصى عجائبه، ولا يشبع منه علماؤه، وهو حبل الله المتين، وهو الصراط المستقيم ... فيه مصابيح الهدى ومنار الحكمة ودال على الحجّة »(١).

ولمّا قيل لرسول الله عَيَّا : أُمّتك ستفتن، فسُئل : ما المخرج من ذلك ؟ قال : «كتاب الله العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيلٌ من حكيم حميد، من ابتغى العلم في غيره أضلّه الله ».

«القرآن ذو وجوه، فاحملوه على أحسن وجوهه».

وقال:

«عليكم بالقرآن، فاتّخذوه إماماً وقائداً».

«إنّ أحسن الحديث كتاب الله ، وخير الهدى هدى محمّد ﷺ ، وشرّ الأُمور محدثاتها ».

«أصدق القول وأبلغ الموعظة وأحسن القصص كتاب الله».

وقال:

« فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه ».

«القرآن غنيَّ لا فقر بعده، ولا غنيَّ دونه».

<sup>(</sup>١) بجار الأنوار ٩٢ : ١٧.

«من أعطي القرآن فظنّ أنّ أحداً أعطي أكثر ممّا أعطي فقد عظّم صغيراً وصغّر كبيراً».

«من أراد علم الأوّلين والآخرين فليقرأ القرآن».

«القرآن مأدية الله، فتعلُّموا من مأديته ما استطعتم».

«إن أردتم عيش السعداء وموت الشهداء والنجاة يوم الحسرة والظلّ يوم الحرور والهدى يوم الضلالة فادرسوا القرآن، فإنّه كلام الرحمن وحرز من الشيطان ورجحان في الميزان».

«خياركم من تعلّم القرآن وعلّمه».

«خيركم من قرأ القرآن وأقرّه».

«عليكم بتعلّم القرآن وكثرة تلاوته».

«من علّم رجلاً القرآن فهو مولاه، لا يخذله ولا يستأثر عليه، فإن هو فعله قصم عروةً من عرى الإسلام».

«ألا من تعلّم القرآن وعلّمه وعمل بما فيه فأنا له سائق إلى الجنّة ودليل إلى الجنّة ».

«من علّم ولداً له القرآن قلّده الله قلادة ً يعجب منها الأوّلون والآخرون يوم القيامة ».

«من قرأ القرآن قبل أن يحتلم، فقد أُوتي الحكم صبيّاً » \_إشارة إلى يحيى النبيّ عليه الله عليه النبيّ النبيّ النبيّ عليه النبيّ النبيّ النبيّ عليه النبيّ الن

«من أعطاه الله حفظ كتابه فظن أن أحداً أعطي أفضل ممّا أعطي فقد غمط أفضل النعمة».

«لا يغرّنكم هذه المصاحف المعلّقة، إنّ الله تعالى لا يعذّب قبلباً وعسى

«إنّ الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب».

« تعاهدوا هذا القرآن، فإنّه وحشي، فهو أسرع تفصّياً من صدور الرجال من عُقُلها، ولا يقولنّ أحدكم نسيت آية كيت وكيت، بل نُسِّيَ ».

«مثل القرآن إذا عاهد عليه صاحبه فقرأه بالليل والنهار كمثل رجل له إبل، فإن عقلها حفظها، وإن أطلق عقالها ذهبت، فكذلك القرآن».

«أنت تقرأ القرآن ما نهاك، فإذا لم ينهك فلست تقرأه».

«الغرباء في الدنيا أربعة: قرآن في جوف ظالم، ومسجد في نادي قـوم لا يصلّى فيه، ومصحف في بيت لا يُقرأ فيه، ورجل صالح مع قوم سوء».

«إنّ في جهنّم رحاءً من حديد تطحن بها رؤوس القرّاء والعلماء المجرمين».

«ليس القرآن بالتلاوة، ولا العلم بالرواية، ولكنّ القرآن بالهداية، والعلم بالدراية».

«القرآن ذو وجوه، فاحملوه على أحسن وجوهه».

«أعظم آية في القرآن آية الكرسي، وأعدل آية في القرآن ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهَ اللهُ عَلَمُ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَمُ وَالإِحْسَانِ ﴾ (١)، وأخوف آية في القرآن ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَسَرَه ﴾ (١)، وأرجى آية في القرآن ﴿ قُلْ يَا عِبَادِ يَسَرَه ﴿ قُلْ يَا عِبَادِ

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الزلزال: ٧ ـ ٨.

١٠٨ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين الذين أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لا تَـقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ ﴾ (١)».

### اقرأ وارقاً:

قال رسول الله عَلِينَا:

«يقال لصاحب القرآن إذا دخل الجنّة: اقرأ واصعد، فيقرأ ويصعد بكلّ آية درجة، حتّى يقرأ آخر شيء منه».

وقال نَتَوْلِيُّة :

« يقال لصاحب القرآن : اقرأ وارقَ ورتّل كما كنت ترتّل في دار الدنيا، فإنّ منزلتك عند آخر آية كنت تقرأها ».

## قارئ القرآن محفوف بالرحمة والسكينة والملائكة:

قال رسول الله ﷺ :

«ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله و يتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده».

### دواء عدم نسيان القرآن:

قال رسول الله تَنْهُمُ :

«أُعلَّمك دعاءً لا تنسى القرآن، قل: اللهمّ ارحمني بـترك معاصيك أبـدأ

(١) الزمر : ٥٣.

القرآن في كلام المعصومين ﷺ ......

ما أبقيتني، وارحمني من تكلّف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النظر فيما يرضيك، والزم قلبي حفظ كتابك كما علّمتني، وارزقني أن أتلوه على النحو الذي يرضيك عنّي، اللهمّ نوّر بكتابك بصري، واشرح به صدري، وأطلق به لساني، واستعمل به بدني، وقوّني به على ذلك، وأعنّي عليه، إنّه لا يعين عليه إلّا أنت، لا إله إلّا أنت».

### حملة القرآن :

قال رسول الله عَلِيلًا:

«حملة القرآن هم المحفوفون برحمة الله، الملبّسون نمور الله عمرٌ وجمل، أشراف أمّتي حملة القرآن وأصحاب الليل».

«من جمع القرآن متّعه الله بعقله حتّى يموت».

«حامل القرآن حامل راية الإسلام، من أكرمه فقد أكرم الله، ومن أهـانه فعليه لعنة الله عزّ وجلّ ».

«حملة القرآن هم المعلّمون كلام الله والمتلبّسون بنور الله، من والاهم فقد والى الله، ومن عاداهم فقد عادى الله».

«بعث النبيّ ﷺ وفداً إلى اليمن، فأمّر عليهم أميراً وهو أصغرهم، فمكث أيّاماً لم يَسِرْ... فقال له رجل: يا رسول الله، أتؤمّره علينا وهو أصغرنا؟ فـذكر النبيّ قراءته القرآن».

«إنّ أحقّ الناس بالتخشّع في السرّ والعلانية لحامل القرآن، وأحقّ الناس في السرّ والعلانية بالصلاة والصوم لحامل القرآن».

«عنه ﷺ إذ خرج ذات يوم وهو ينادي بأعلى صوته: يا حامل القرآن،

١١٠ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

أكحل عينيك بالبكاء إذا ضحك البطّالون، وقم بالليل إذا نام النائمون، وصم إذا أكل الآكلون، واعفُ عمّن ظلمك، ولا تحقد فيمن يحقد، ولا تجهل فيمن يجهل ».

### تحدّث مع ربّك :

قال رسول الله ﷺ:

«إذا أحبّ أحدكم أن يحدّث ربّه فليقرأ القرآن ».

«ألا من اشتاق إلى الله فليستمع إلى كلام الله ».

وقال ﷺ:

«عليك بتلاوة القرآن، فإنّ قراءته كفّارة للذنوب، وستراً من النار، وأمان من العذاب».

«يدفع عن قارئ القرآن بلاء الدنيا، ويدفع عن مستمع القرآن بلاء الآخرة».

وقال عَبْنَةُ : « إنّ هذه القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد ». قيل : يا رسول الله . فما جلاؤه ؟ قال : « تلاوة القرآن ».

«إذا قرأ القارئ القرآن ما خطأ أو لحن أو كان أعجميّاً كتبه الملك كما نزل».

«من قرأ القرآن فقد استدرج النبوّة من جنبيه، غير أنّه لا يوحىٰ إليه». وقال:

«لا تغفل عن القرآن، فإنّ القـرآن يـحيي القـلب ويـنهى عـن الفـحشاء والمنكر».

## تعلّم القرآن واعمل به :

#### قال مَنْدُولَة :

«من تعلّم القرآن ولم يعمل به وآثر عليه حبّ الدنيا وزينتها استوجب سخط الله، وكان في الدرجة مع اليهود والنصارى، الذين ينبذون كتاب الله وراء ظهورهم، ومن قرأ القرآن ولم يعمل به حشره الله يوم القيامة أعمى، فيقول: يا ربّ لِمَ حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً؟ قال: كذلك أتبتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى. فيؤمر به إلى النار، ومن تعلّم القرآن يريد به رياءً وسمعةً، ليماري به السفهاء، ويباهي به العلماء، ويطلب به الدنيا، بدد الله عنظامه يوم القيامة، ولم يكن في النار أشد عذاباً منه».

# أمير المؤمنين عليّ ﷺ والقرآن

#### قال لَمْظِيْلِا :

«كتاب ربّكم مبيّناً حلاله وحرامه، فرائضه وفضائله، وناسخه ومنسوخه، ورخصه وعزائمه، وخاصّه وعامّه، وعِبَره وأمثاله، ومرسله ومحدوده، ومحكمه ومتشابهه، مفسِّراً مجمله، ومبيّناً غوامضه».

وقال عليُّلًا في صفة القرآن:

«جعله الله ريّاً لعطش العلماء، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاج لطرق الصلحاء، ودواءً ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة».

«واعلموا أنّ هذا القرآن هو الناصح الذي لا يغشّ، والهادي الذي لا يُضلّ،

والمحدّث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحدٌ إلّا قام عنه بـزيادة فـي هدئ أو نقصان من عمي».

«إنّ الله سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن، فإنّه حبل الله المتين، وسببه الأمين، وفيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاء غيره».

«فالقرآن آمر زاجر وصامت ناطق، حجّة الله عملي خملقه، أخمذ عمليه ميثاقهم وارتهن عليهم أنفسهم».

«أفضل الذكر القرآن، به تشرح الصدور، وتستنير السرائر».

«فتجلّى لهم سبحانه في كتابه من غـير أن يكـونوا رأوه بـما أراهـم مـن قدر ته».

«القرآن أفضل الهدايتين».

«الله الله في القرآن، لا يسبقكم بالعمل به غيركم ».

«كتاب الله تبصرون به، وتنطقون به، وتسمعون به، وينطق بعضه بسبعض، ويشهد بعضه على بعض، ولا يختلف في الله، ولا يخالف بصاحبه عن الله».

«إنَّ أحسن القصص وأبلغ الموعظة وأنفع التذكّر كتاب الله جلّ وعزٌّ».

« لا تُخلقه كثرة الردّ وولوج السمع ».

«إنَّ فيه شفاءٌ من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق، والغيَّ والضلال».

«اعلموا أنّه ليس على أحدٍ بعد القرآن من فاقةٍ، ولا لأحدٍ قبل القرآن من غنى، فاستشفوه من أدوائكم، واستعينوا به على لأوائكم».

« في القرآن نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم».

«ألا إنّ فيه علم ما يأتي، والحديث عن الماضي، ودواء دائكم، ونـظم ما بينكم». ولمّا سمع ضجّة أصحابه في المسجد وهم يقرأون القرآن، قال عليُّ : «طوبي لهؤلاء، كانوا أحبّ الناس إلى رسول الله يَجَانِيُّ ».

عن الحارث الأعور، قال: دخلت على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب على فقلت: يا أمير المؤمنين، إنّا إذا كنّا عندك سمعنا الذي نسدّ (نشدّ) به ديننا، وإذا خرجنا من عندك سمعنا أشياء مختلفة مغموسة، لا ندري ما هي ؟ قال: «أو قد فعلوها ؟ »، قلت: نعم. قال: «سمعت رسول الله عَنِينَ يقول: أتاني جبرئيل فقال: يا محمّد، سيكون في أمّتك فتنة، قلت: فما المخرج منها ؟ فقال: كتاب الله، فيه بيان ما قبلكم من خبر، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم ».

- «حقّ الولد على الوالد أن يُحسّن اسمه، ويحسّن أدبه، ويعلّمه القرآن».
- «اقرأوا القرآن واستظهروه، فإنّ الله تعالى لا يعذّب قلباً وعاء القرآن».
  - «أهل القرآن أهل الله وخاصّته».
    - «لقاح الإيمان تلاوة القرآن».
  - «من أنس بتلاوة القرآن لم توحشه مفارقة الإخوان».
    - « تدبّروا آيات القرآن واعتبروا به، فإنّه أبلغ العِبر ».
      - قال للظِّلْمُ :
  - «ذلك القرآن، فاستنطقوه، ولن ينطق، ولكن أخبركم عنه».
  - فعلىّ عَلَيُّكُ وَالأَنْمَةُ الأَطْهَارِ عَلِمَتِكُ مِن بعده هم القرآن الناطق.
  - وقال التُّيَّةُ لعبد الله بن العبّاس لمّا بعثه للاحتجاج على الخوارج:
- «لا تخاصمهم بالقرآن، فإنّ القرآن حمّال ذو وجوه، تقول ويقولون، ولكن حاججهم (خاصمهم) بالسنّة، فإنّهم لن يجدوا عنها محيصاً».
- لا يخفى أنّه نرجع في كلّ شيء إلى القرآن الكريم، لا سيّما في الفتن كقطع

١١٤ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

الليل المظلم كما دلّت الأخبار، إلاّ أنّه من مثل مخاصمة الخوارج الحمقاء الذين يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً، يتخاصمون بالسنّة، وهو من القرآن أيـضاً بـقوله تعالى: ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (١)، فتدبّر.

#### وقال عَلَيْلًا :

"والله سبحانه يقول: (ما فرّطنا في الكتاب من شي،) وفيه تسبيان لكلّ شي، وذَكَرَ أَنَ الكتاب يصدّق بعضه بعضاً، وأنّه لا اختلاف فيه، فقال سبحانه (ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً)، وإنّ القرآن ظاهره أنسيق وباطنه عميق، لا تفنى عجائبه، ولا تنقضي غرائبه، ولا تكشف الظلمات إلّا به».

«وتعلّموا القرآن فإنّه أحسن الحديث، وتفقّهوا فيه ف إنّه ربيع القلوب، واستشفوا بنوره فإنّه شفاء الصدور، وأحسنوا تلاوته فإنّه أنفع القصص».
وقال علظة :

«وليس عند أهل ذلك الزمان سلعة أبور من الكتاب إذا تلي حق تلاوته، ولا أنفَق منه إذا حرّف عن مواضعه، ولا في البلاد شيء أنكر من المعروف ولا أعرف من المنكر، فقد نبذ الكتاب حَمَلته وتناساه حَقَظَته، فالكتاب يـومئذ وأهله طريدان منفيّان، وصاحبان مصطحبان في طريق واحد، لا يؤويهما مؤوء فالكتاب وأهله في ذلك الزمان في الناس وليسا فيهم، ومعهم وليسا معهم، لأنّ الضلالة لا توافق الهدى وإن اجتمعا، فاجتمع القوم على الفرقة وافترقوا على الجماعة، كأنّهم أئمة الكتاب وليس الكتاب إمامهم، فلم يبق عندهم منه إلاّ اسمه، ولا يعرفون إلاّ خطّه وزبره، ومن قبلُ ما مثلوا بالصالحين كلّ مثلة، وستوا صدقهم

<sup>(</sup>١) الحشر: ٧.

القرآن في كلام المعصومين ﷺ .....١١٥

على الله فِرية، وجعلوا في الحسنة عقوبة السيّئة».

#### وقال عَلَيْكُم :

«البيت الذي يقرأ فيه القرآن ويذكر الله عزّ وجلّ فيه، تكثر بركته، وتحضره الملائكة، وتهجره الشياطين، ويضيء لأهل السماء كما تضيء الكواكب لأهل الأرض، وإنّ البيت الذي لا يقرأ فيه القرآن ولا يذكر الله عزّ وجلّ فيه تقلّ بركته وتهجره الملائكة وتحضره الشياطين».

وفي وصيّة لولده محمّد بن الحنفيّة ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

«وعليك بتلاوة القرآن والعمل به، ولزوم فرائضه وشرائعه وحلاله وحرامه وأمره ونهيه، والتهجّد به وتلاوته في ليلك ونهارك، فإنّه عهد من الله تعالى إلى خلقه، فهو واجب على كلّ مسلم أن ينظر كلّ يوم في عهده ولو خمسين آية، واعلم أنّ درجات الجنّة على قدر آيات القرآن، فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن: اقرأ وارق، فلا يكون في الجنّة بعد النبيّين والصيّديقين أرفع درجةً منه».

وقال للنُّلْخِ:

«نزل القرآن آثلاثاً: ثلث فينا وفي عدوّنا، وثلثل سُنن وأمـثال، وثـلث فرائض وأحكام».

## الزهراء سيدة النساء عليك والقرآن

قالت عليها أفضل الصلاة وأتمّ التسليم في وصف القرآن الكريم وما فيه من العظمة من خطبتها المشهورة في أمر فدك:

«لله فيكم عهدٌ قدّمه إليكم، وبقيّة استخلفها عليكم: كتاب الله، بيّنة بصائرها وآى منكشفةٌ سرائرها، وبرهانٌ متجلّية ظواهره، مديم للبريّة استماعه، وقـائداً

١١٦ .... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

إلى الرضوان اتباعه، ومؤدّياً إلى النجاة أشياعه، فيه تبيان حبج الله المنيرة، ومحارمه المحرّمة، وفضائله المدوّنة، وجمله الكافية، ورخصه الموهوبة، وشرائطه المكتوبة، وبيّناته الجالية».

## الإمام المجتبى كلي والقرآن

قال الإمام المجتبى سبط رسول الله ، الحسن بن عليّ عليهم أفضل الصلاة وأتمّ التسليم في وصف مقامات القرآن الشامخة :

«إنّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور، فليجلِ جالٍ بصره، وليلمم الصفة فكره، فإنّ التفكّر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور».

وقال للنُّلَّةِ :

« من قرأ القرآن كانت له دعوة مجابة؛ إمّا معجّلة أو مؤجّلة ».

وقال عَلَيْكُةِ :

«اعلموا علماً يقيناً أنّكم ... لن تتلوا الكتاب حقّ تلاوته حتّى تعرفوا الذي حرّفه، فإذا عرفتم ذلك عرفتم البدع والتكلّف ».

## السبط الشهيد للثيلإ والقرآن

قال ريحانة الرسول وسبط البتول الإمام الحسين بن عليّ عــليهم جــميعاً سلام الله وبركاته وصلواته وتحيّاته في وصف القرآن :

«القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق».

«كتاب الله عزّ وجلّ على أربعة أشياء: على العبارة، والإشارة، واللطائف، والحقائق. فالعبارة للعوام، والإشارة للخواصّ، واللطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء».

### وقال لِمُثَيَّلَةِ :

«من قرأ آية في كتاب الله عزّ وجلّ في صلاته قائماً، يُكتَب له بكلّ حرفٍ مائة حسنة، فإذا قرأها في غير صلاة كتب الله له بكلّ حرفٍ عشر حسنات، وإن استمع القرآن كتب الله له بكلّ حرفٍ حسنة، وإن ختم القرآن ليلاً، صلّت عليه الملائكة حتى يصبح، وإن ختمه نهاراً، صلّت عليه الحفظة حتى يمسي، وكانت له دعوة مجابة، وكان خيراً له ممّا بين السماء إلى الأرض. قلت: هذا لمن قرأ، فمن لم يقرأ؟ قال: با أخا بني سعد، إنّ الله جواد ماجد كريم، إذا قرأ ما معه أعطاه الله ذلك».

## الإمام السجّاد ﷺ والقرآن

قال الإمام السجّاد زين العبّاد عليّ بن الحسين عليه أفضل الصلاة والسلام في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَاذْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١)، قال :

« وإن كنتم ــ أيّها المشركون واليهود وسائر النواصب ــ من المكذّبين لمحمّد

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٣.

في القرآن في تفضيله علياً أخاه المبرز على الفاضلين، الفاضل على المجاهدين، الذي لا نظير له في نصرة المتّقين، وقمع الفاسقين، وإهلاك الكافرين، وبثّ دين الله في العالمين، ﴿ إِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ في أبطال عبادة الأوثان من دون الله، وفي النهي عن موالاة أعداء الله ومعاداة أولياء الله، وفسي الحث على الانقياد لأخي رسول الله تَنْبَيُّ واتَّخاذه إماماً واعتقاده فاضلاً راجِعاً. لا يقبل الله عزَّ وجلَّ إيماناً ولا طاعة إلَّا بموالاته، وتظنُّون أنَّ محمَّداً تقوُّله من عنده، ونسبه إلى ربّه ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ مثل محمّد أمّى لم يختلف قطّ إلى أصحاب كتب وعلم وتتلمذ لأحد ولا تعلُّم منه، وهو من قد عرفتموه في حضره وسفره، لم يفارقكم قطِّ إلى بلد ليس معه منكم جماعة يراعون أحواله، ويعرفون أخباره، ثمّ جاءكم بعد بهذا الكتاب المشتمل على هذه العجائب، فإن كان منقولاً كما تزعمونه فأنتم الفصحاء والبلغاء والشعراء والأدباء الذين لانظير لكم في سائر الأديان ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم، وطبعه طبعكم، وسيتَّفق لجماعتكم أو بعضكم معارضة كلامه هذا بأفضل منه أو مثله، لأنَّ ما كان من قبل البشر لا عن الله، فلا يجوز إلَّا أن يكون في البشر من يتمكَّن من مثله، فأتوا بذلك لتعرفوه، وسائر النظار إليكم في أحوالكم، أنَّه مبطل مكذَّب على الله ﴿ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ الذين يشهدون بزعمكم أنَّكم محقُّون وأنَّ ما تجيئون به نظير لما جاء به محمّد ﷺ وشهداؤكم الذين يزعمون أنّهم شهداؤكم عند ربّ العالمين لعبادتكم لها وتشفع لكم إليه ﴿ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ في قولكم أنّ محمّداً تقوّله، ثمّ قال الله عزّ وجلّ ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ (١) هذا الذي تحدّيتكم بـــه

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٤.

﴿ وَلَنْ تَفْعَلُوا ﴾ أي ولا يكون ذلك منكم ولا تنقدرون عليه، فاعلموا أنّكم مبطلون وأنّ محمّداً الصادق الأمين، المخصوص برسالة ربّ العالمين، المويّد بالروح الأمين، وأخيه أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين، فصدّقوه فيما يخبر به عن الله من أوامره ونواهيه، وفيما يذكره من فضل عليّ وصيّه وأخيه ﴿ فَاتّقُوا ﴾ بذلك عذاب ﴿ النّارَ الّتِي وَقُودُهَا ﴾ وحطبها ﴿ النّاسُ وَالحِجَارَةُ ﴾ حجارة الكبريت أشد الأشياء حرّاً ﴿ أعِدَتُ ﴾ تلك النار ﴿ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بمحمّد والشاكين في نبوّته والدافعين لحق أخيه على والجاحدين لإمامته ».

#### وقال عَلَيْكُةٍ :

«لو مات ما بين المشرق والمغرب لما استوحشت بعد أن يكون القرآن معى».

ومن دعائه لمائيلًا عند ختمه القرآن:

«اللهم فإذا أقدتنا المعونة على تلاوته، وسهّلت جواسي أنفسنا بحسن عبارته، فاجعلنا ممّن يرعاه حقّ رعايته، ويدين لك باعتقاد التسلّيم لمحكم آياته».

وقال عليُّلاِ :

«آيات القرآن خزائن، فكلّما فتحت خزانةً ينبغي لك أن تنظر ما فيها».

## باقر العلوم ﷺ والقرآن

ورد في بصائر الدرجات بسنده عن سعد الإسكافي، قال: سألت أبا جعفر عليُّلًا عن قول النبيّ ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعـــترتي

أهل بيتي فتمسّكوا بهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض»، قال: فـقال أبو جعفر عليُّلًا:

« لا يزال كتاب الله والدليل منّا يدلّ عليه حتّى يردا على الحوض ».

وجاء في الاحتجاج بسنده عن أبي جعفر عليُّلًا في خطبة الرسول عَلِيًّا في مسجد الخيف في يوم الغدير، قال: قال عَلِيًّا:

«معاشر الناس، إنّ عليّاً والطيّبين من ولدي هم الثقل الأصغر والقرآن الثقل الأكبر، فكلّ واحد منبئ عن صاحبه وموافق له، لن يفترقا حبتّى يردا عليَّ الحوض، هم أمناء الله في خلقه، وحكماؤه في أرضه، ألا وقد أدّيت، ألا وقد بلّغت، ألا وقد أسمعت، ألا وقد أوضحت، ألا وإنّ الله عزّ وجلّ قال، وأنا قلت عن الله عزّ وجلّ».

وورد عن أبي جعفر للثُّلِلا أيضاً في بصائر الدرجات، عن جابر، قال : قال أبو جعفر للثِّلا :

«دعا رسول الله أصحابه بمنى فقال: يا أيّها الناس، إنّي تاركٌ فيكم الثقلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، ثمّ قال: يا أيّها الناس، إنّي تاركٌ فيكم حرمات الله كتاب الله وعترتي والكعبة البيت الحرام. ثمّ قال أبو جعفر عليُلِا : أمّا كتاب الله فحرّفوا، وأمّا الكعبة فهدّموا، وأمّا العترة فقتلوا، وكلّ ودائع الله فقد تبروا \_أهلكوا\_».

وقال لِمُلْئِكُةِ :

«من دخل على إمامٍ جائر فقرأ عليه القرآن يريد بذلك عرضاً من عرض

القرآن في كلام المعصومين ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

الدنيا, لعن القارئ بكلّ حرف عشر لعنات، ولعن السامع بكلّ حرف لعنة».

وقال لقتادة بن دعامة: «يا قتادة، أنت فقيه أهل البصرة»؟ فقال: هكـذا يزعمون.

فقال أبو جعفر عليُّلةٍ : «بلغني أنَّك تفسّر القرآن»، قال له قتادة : نعم.

فقال أبو جعفر عليه : «بعلم تفسّر أم بجهل ؟ » قال : لا بعلم \_ إلى أن قال : \_ « يا قتادة ، إنّما يعرف القرآن من خوطب به ».

وقال عَلَيْكُةٍ :

« تعلّموا القرآن فإنّ القرآن يأتي يوم القيامة في أحسن صورة نـظر إليـها الخلق...».

وقال للكلخ :

«يجيء القرآن يوم القيامة في أحسن منظور إليه صورة ، فيمرّ بالمسلمين فيقولون: هذا رجل منّا، فيجاوزهم إلى النبيّين فيقولون: هو منّا، فيجاوزهم إلى النبيّين فيقولون: هو منّا، فيقولون: هو منّا، حتّى ينتهي إلى ربّ العزّة جلّ وعزّ فيقول: يا ربّ، فلان بن فلان أظمأتُ هواجره، وأسهرت ليله في دار الدنيا، وفلان بن فلان لم أظمي هواجره ولم أسهر ليله، فيقول تعالى: أدخلهم الجنّة على منازلهم، فيقوم، فيتبعونه، فيقول للمؤمن: اقرأ وارقه، قال: فيقرأ ويرقأ حتّى يبلغ كلّ رجل منهم منزلته التى هى له فينزلها».

وقال لِمُلْئِلًا:

«إنّ القرآن واحد، نزل من عند واحد، ولكنّ الاختلاف يجيء من قِبل الرواة».

## الإمام الصادق ك الله والقرآن

قال الإمام أبو عبد الله الصادق عليُّلًا في عظمة القرآن في الكافي بسنده، قال أبو عبد الله عليُّلة :

«إذا جمع الله عزّ وجلّ الأوّلين والآخرين، إذا هم بشخصٍ قد أقبل لم يُرّ قطّ أحسن صورة منه، فإذا نظر إليه المؤمنون \_وهو القرآن \_قالوا : هذا منّا، هذا أحسن شيء زأينا، فإذا انتهى إليهم جازهم، ثمّ ينظر إليه الشهداء، حتّى إذا انتهى إلى آخرهم جازهم، فيقولون : هذا القرآن، فيجوزهم كلّهم، حتّى إذا انتهى إلى المرسلين فيقولون : هذا القرآن، فيجوزهم، حتّى ينتهي إلى الملائكة فيقولون : هذا القرآن، فيجوزهم، ثمّ ينتهي حتّى يقف عن يمين العرش، فيقول الجببّار : وعزّتي وجلالي وارتفاع مكاني، لأكرمن اليوم من أكرمك، ولأهينن من أهانك»، وهذا يعني أنّ القرآن الكريم يتمثّل يوم القيامة كما ورد ذلك في نصوص كثيرة، ويُجازئ من أكرمه بالعمل به، وبكلّ ما يصدق عليه عنوان الإكرام والتقدير والاحترام، كما يهان من أهانه.

ولمّا سئل الإمام الصادق لطيُّلا : ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدرس إلّا غضاضة \_أى كان غضّاً جديداً \_؟ قال لطيُّلا :

« لأنّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قومِ غضّ إلى يوم القيامة ».

وقال عَلَيْكِهِ :

«من لم يعرف الحقّ من القرآن لم يتنكّب الفتن ».

«فيه خبركم وخبر من قبلكم وخبر من بعدكم وخبر السماء والأرض، ولو آتاكم من يخبركم عن ذلك لعجبتم».

«وما من أمر يختلف فيه اثنان إلاّ وله أصل في كتاب الله عزّ وجلّ، ولكن لا تبلغه عقول الرجال».

«ينبغي للمؤمن أن لا يموت حتّى يتعلّم القرآن، أو يكون في تعلّمه».

«من مات من أوليائنا وشيعتنا ولم يحسن القرآن علّم في قبره ليرفع الله فيه درجته، فإنّ درجات الجنّة على قدر آيات القرآن، فيقال لقارئ القرآن: اقرأ وارقَ».

«من فسّر القرآن برأيه فأصاب لم يؤجر، وإن أخطأ كان إثمه عليه».

«إنّ الله جعل ولايتنا أهل البيت قطب القرآن، وقطب جميع الكتب، عليها يستدير محكم القرآن، وبها يوهب الكتب ويستبين الإيمان».

«إنّ الله بعث نبيّه بإيّاكِ أعنى واسمعي يا جارة ».

«ما عاتب الله نبيّه فهو يعني به من قد مضى في القرآن مثل قوله: (ولو لا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليه شيئاً قليلاً) عنى بذلك غيره».

«إنّ هذا القرآن فيه منار الهدى ومصابيح الدجى، فَـليجلُ جـالٍ بَـصَره، ويفتح للضياء نظره، فإنّ التفكّر حياة قلب البـصير، كـما يـمشي المسـتنير فـي الظلمات بالنور».

#### وعنه لمائلًا :

«شكا رجل إلى النبي ﷺ وجعاً في صدره فقال: استشفِ بالقرآن، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: (وشفاء لما في الصدور)».

«كان في وصيّة أمير المؤمنين للطّل أصحابه: اعلموا أنّ القرآن هـدى النهار، ونور الليل المظلم على ماكان من جهد وفاقة».

#### وقال عَلَيْكُهُ :

«لا والله لا يرجع الأمر والخلافة إلى آل أبي بكرٍ وعمر أبداً، ولا إلى بني أميّة أبداً، ولا في ولد طلحة والزبير أبداً. وذلك أنّهم نبذوا القرآن وأبطلوا السنن وعطّلوا الأحكام».

وقال رسول الله عَيْنِينَ :

«القرآن هدى من الضلالة، وتبيان من العمى، واستقالة من العثرة، ونور من الظلمة، وضياء من الأجداث \_القبر \_وعصمة من الهلكة، ورشد من الغواية، وبيان من الفتن، وبلاغ من الدنيا إلى الآخرة، وفيه كمال دينكم، وما عدل أحدٌ عن القرآن إلا إلى النار».

«إنَّ القرآن زاجر وآمر، يأمر بالجنَّة، ويزجر عن النار».

وقال عَلَيْلَةِ :

«الناس أربعة: رجل أوتي الإيمان ولم يؤت القرآن، ورجل أوتي القرآن ولم يؤت القرآن، ورجل أوتي القرآن ولم يؤت الإيمان، ورجل لم يؤت القرآن وأوتي الإيمان، ورجل لم يؤت القرآن فمثله كمثل الشمرة ولم يؤت الإيمان، أمّا الذي أوتي الإيمان ولم يؤت القرآن فمثله كمثل المحمها حُلو ولا ربح لها، وأمّا الذي أوتي القرآن ولم يؤت الإيمان فمثله كمثل الآس ريحها طيّب وطعمها مرّ، وأمّا الذي أوتي القرآن والإيمان فمثله كمثل الأترجّة ريحها طيّب وطعمها طيّب، وأمّا الذي لم يؤت الايمان ولا القرآن فمثله كمثل الحنظلة طعمها مرّ ولا ربح لها».

القرآن في كلام المعصومين لينك .....١٢٥ ..... ١٢٥ وعنه لمنتلخ :

«قال النبيّ عَبَيْتَة ؛ إنّ الرجل الأعجميّ من أُمّتي ليقرأ القرآن بعجمته فترفعه الملائكة على عربيّته ».

#### وقال لِمُلَيِّلًا :

«القرآن عهد الله إلى خلقه، فقد ينبغي للمرء المسلم أن ينظر في عهده، وأن يقرأ منه في كلّ يوم خمسين آية».

#### وقال للطُّلْخِ :

«من استمع حرفاً من كتاب الله من غير قراءة كَتَبَ الله تعالى له به حسنة، ومحا عنه سيّئة، ورفع له درجة، ومن قرأ نظراً من غير صوت ثبّت الله له بكل حرف حسنة، ومحا عنه سيّئة، ورفع له درجة، ومن تعلّم منه حرفاً ظاهراً كتب الله عشر حسنات، ومحا عنه عشر سيّئات، ورفع له عشر درجات، قال: لا أقول بكل آية ولكن بكل حرف باء أو ياء أو شبههما، قال: ومن قرأ حرفاً وهو جالس في صلاة كتب الله له به خمسين حسنة، ومحا عنه خمسين سيّئة، ورفع له خمسين درجة، ومن قرأ حرفاً وهو قائم في صلاته، كتب الله له مئة حسنة، ومحا عنه مئة سيّئة، ورفع له مئة درجة، ومن ختمه كانت له دعوة مستجابة مؤخّرة أو معجّلة»، قال: قلت: جعلت فداك، ختمه كلّه؟ قال: «ختمه كلّه».

عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : قلت له : جعلت فداك ؟ إنّي أحفظ القرآن على ظهر قلبي ، فأقرأه عن ظهر قلبي أفضل أو أنظر فني المصحف ؟ قال : فقال لي : «لا ، بل اقرأه وانظر في المصحف فهو أفضل ، أما علمت أنّ النظر في المصحف عبادة ».

«من قرأ القرآن في المصحف مُتّع ببصره وخُفّف عن والديه ـ العذاب ـ وإن

۱۲٦ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين كانا كافرين ».

«لا بأس أن يقرأ في المصحف على غير وضوء، ولا يمس الكتاب».

«ليعجبني أن يكون في البيت مصحف يطرد الله به الشياطين ».

«ثلاثة يشكون إلى الله العزيز الجبّار: مسجد خراب لا يصلّي فيه أهـله. وعالم بين جُهّال، ومصحف معلّق قد وقع عليه الغبار لا يُقرأ فيه».

عن يعقوب الأحمر، قال: قلت لأبي عبد الله عليُّلا: جعلت فداك، إنّه قـد أصابني هموم وأشياء لم يبقَ من الخير إلّا وقد تفلّتَ منّي منه طائفة، حتّى القرآن لقد تفلّت منّى طائفة منه، قال: ففزع عند ذلك حين ذكرت القرآن، ثمّ قال:

«إنّ الرجل لينسى السورة من القرآن فيأتيه يوم القيامة حتّى تشرق عليه في درجة من بعض الدرجات فيقول: السلام عليك، فيقول: وعليك السلام، من أنت؟ فيقول: أنا سورة كذا وكذا، ضيّعتني وتركتني، أما لو تمسّكت بي بلغت بك هذه الدرجة».

## الإمام الكاظم الله والقرآن

قال الإمام الكاظم موسى بن جعفر عَلِيْتِالِيْهِ في القرآن الكريم :

«عدد درجات الجنّة عدد آي القرآن، فإذا دخل صاحب القرآن الجنّة، قيل له: ارقأ واقرأ لكلّ آية درجة، فلا تكون فوق حافظ القرآن درجة».

وله عليَّة مناظرات مع هارون العباسي، منها أنّ هارون يسأله عليَّة أنّه لِمَ يقول الناس لهم: ( يا بني رسول الله ) وهم بنو عليّ عليًّة، ويطلب منه أن يجيبه من القرآن، فيقول: أوّ تخبرني بحجّتكم فيه يا ولد علي؟ وأنت يا موسى يـعسوبهم القرآن في كلام المعصومين ﷺ .....

وإمام زمانهم، كذا أُنهيَ إليَّ، ولست أعفيك في كلّ ما أسألك عنه، حتَّى تأتيني فيه بحجّة من كتاب الله، فأنتم تدَّعون معشر ولد عليّ أنّه لا يسقط عنكم منه شيء، ألف ولا واو، إلّا وتأويله عندكم، واحتججتم بقوله عزّ وجلّ: (ما فـرّطنا فـي الكتاب من شيء)، وقد استغنيتم عن رأي العلماء وقياسهم... فيجيبه الإمام عليُّلاً من كتاب اللهاً.

# الإمام الرضا ك والقرآن

قال الإمام الرضا عُلِيُّا في وصف القرآن الكريم:

«هو حبل الله المتين وعروته الوثقى، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمنجي من النار، لا يُخلق من الأزمنة، ولا يعث على الألسنة، لأنّه لم يجعل لزمانٍ دون زمان، بل جعل دليل البرهان، وحجّة على كلّ إنسان، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد».

وفي عيون أخبار الرضا عَلَيْلًا ، بسنده عن الرضا عَلَيْلًا في كتابه إلى المأمون قال :

«محض الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله ... إلى أن قال : والتصديق بكتابه الصادق ... إلى أن قال : وإنّه حقّ كلّه من فاتحته إلى خاتمته ، نؤمن بمحكمه ومتشابهه ، وخاصّه وعامّه ، ووعده ووعيده ، وناسخه ومنسوخه ، وقصصه وأخباره ، لا يقدر أحد من المخلوقين أن يأتي بمثله ، وإنّ الدليل بعده ، والحجّة

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ١: ٨١. وبحار الأنوار ٤٨: ١٢٥. والاحتجاج ٢: ١٦١.

القرآن الكريم في ميزان الثقلين على المؤمنين، والقائم بأمر المسلمين، والناطق عن القرآن والعالم بأحكامه أخوه وخليفته ووصيّه ووليّه، الذي كان منه بسمنزلة هارون من موسى، عليّ بن أبي طالب عليّه وذكر الأئمة عليميّه أن ثمّ قال: وإنّ كلّ من خالفهم ضالً مضلّ باطل، تارك للحقّ والهدى، وإنّهم المعبّرون عن القرآن، والناطقون عن الرسول عليه بالمان».

وقال في قوله تعالى: (عفا الله عنك لِمَ أذنت لهم): «هذا ممّا نزل، بإيّاك أعني واسمعي يا جارة...»، وكذلك قوله عـزّ وجـلّ: (لئـن أشـركت ليـحبطنّ عملك)، وقؤله عزّ وجلّ: (ولو لا أن ثبّتناك لقد كدت تركن إليهم).

وعن معمّر بن خلّاد، عن الإمام الرضا عليُّلًا، قال: سمعته يقول: «ينبغي للرجل إذا أصبح أن يقرأ بعد التعقيب خمسين آية».

## جواد الأئمة لله والقرآن

وروي بسندٍ معتبر أنّه كان أبو جعفر الثاني للتَّلِلِ إذا دخل شهر جديد يصلّي أوّل يوم منه ركعتين، يقرأ في الركعة الأولى الحمد وقل هو الله أحد لكلّ يوم إلى آخره مرّة، وفي الركعة الأخرى الحمد مرّة وإنّا أنـزلناه مـثل ذلك، ويـتصدّق بما يسهل، يشتري به سلامة ذلك الشهر كلّه.

وروى الشيخ المفيد بسنده عن جعفر بن محمّد الصوفي، قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ الرضا لللهُولاً، قلت له: يا بن رسول الله، لم سمّي رسول الله عَلَيْ الأُمّي؟ فقال: «وما يقول الناس؟» قلت: جعلت فداك، يقولون: إنّما سمّي الأُمّي لأنّه لم يكن يكتب. فقال المُليّلاً: «كذبوا، عليهم لعنة الله، أنّى

يكون ذلك ويقول الله عزّ وجلّ في كتابه: (هو الذي بعث في الأُميّين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة)، فكيف كان يعلّمهم ما لا يحسن؟ والله لقد كان رسول الله يَيْنِينَ يقرأ ويكتب باتنين وسبعين أو ثلاثة وسبعين لساناً، وإنّما سمّي الأُمّي، لأنّه من أهل مكّة، ومكّة من أمّهات القرى، وذلك قول الله في كتابه: (لتنذر أمّ القرى ومن حولها)».

وعن أبي جعفر الثاني لِمُثِّلَةٍ ، قال :

«بعث رسول الله عَبَيْق سلمان إلى فاطمة عَلِيَكُ لحاجة، قال سلمان: فوقفت بالباب وقفة حتى سلّمت، فسمعت فاطمة تقرأ القرآن خفاءً، والرحى تدور من برّ، ما عندها أنيس، قال: فعدت إلى رسول الله عَلَيْة فقلت: يا رسول الله، رأيت أمراً عظيماً، فقال: وما هو يا سلمان؟ تكلّم بما رأيت، قلت: وقفت بباب ابنتك يا رسول الله فسمعت فاطمة تقرأ القرآن من خفاء والرحى تدور من برّ، وما عندها أنيس ! قال: فتبسّم عَلَيْ وقال: يا سلمان، إنّ ابنتي فاطمة ملاً الله قلبها وجوارحها إيماناً ويقيناً إلى ما شاء، ففر غت لطاعة ربّها، فبعث الله مؤونة الدنيا روفائيل وفي موضع آخر: رحمة وأدار لها الرحى، وكفاها الله مؤونة الدنيا والآخرة».

وقال عَلَيْلًا :

«وكلّ أمّة قد رفع الله عنهم علم الكتاب حين نبذوه، وولّاهم عدوّهم حين تولّوه، وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه وحرّفوا حدوده، فهم يروونه، ولا يرعونه، والجهّال يعجبهم حفظهم للرواية، والعلماء يحزنهم تركهم للرعاية». لا يخفى أنّ المقصود أن نذكر نماذج من روايات أهل البيت عليه في تكريمهم للقرآن الكريم، والأخذ منه وتلاوته والعمل به، وكيف أنّ القرآن الكريم

١٣٠ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين يؤثّر في حياتنا، وحتّى في أرزاقنا وحفظنا من الآفــات والبــليّات، ومــا أكــثر الأخـبار والروايات في هذا الباب، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

# الإمام النقي ﷺ والقرآن

روي بسندٍ معتبر عن أبي الحسن الثالث عليه أنّه قال: دخل أشجع السملي على الصادق عليه وقال: يا سيّدي، أنا كثير الأسفار وأحصل في المواضع المفزعة فتعلّمني ما آمن به على نفسي ؟ قال: فإذا خفت أمراً فاترك يمينك على أمّ رأسك واقرأ برفيع صوتك ﴿ أفّغير دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السّمَاوَاتِ وَالأرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (١٠)، قال أشجع: فحصلت في وادٍ فيه الجنّ، فسمعت قائلاً يقول: خذوه، فقرأتها، فقال قائل: كيف نأخذه وقد احتجز بآيةٍ طبّبة».

# الإمام العسكري الله والقرآن

وروي بسندٍ معتبر عن علي بن عمر العطّار، قال: دخلت إلى أبي الحسن العسكري عليه يوم الثلاثاء، فقال: لم أركَ بالأمس؟ قال: كرهت الحركة في يوم الاثنين. قال: يا علي، من أحب أن يقيه الله شرّ يوم الاثنين فليقرأ في أوّل ركعة صلاة الغداة ﴿ هَلُ أَتَى عَلَى الإنسَانِ ﴾ "، ثمّ قرأ أبو الحسن عليه ﴿ فَوَقَاهُمُ اللهُ

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) الدهر : ١ .

القرآن في كلام المعصومين عيلا شَرَّ ذَلِكَ السَيَوْم وَلَسَقًّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً ﴾ [ال.

## الامام الحجّة المنتظر على والقرآن

وروى بسند صحيح أنّه كتب محمّد الحميري إلى القائم عجّل الله فـرجـه الشريف: روي في ثواب القرآن في الفرائض وغيرها أنَّ العالم عَلَيْلٌ قال: عجباً لمن لم يقرأ في صلاته: ﴿ إِنَّا أَنرَلْنَاهُ فِي لَئِلَةِ القَدْرِ ﴾ (٢)، كيف لم تقبل صلاته؟ وروي : ما زكت صلاة من لم يقرأ فيها ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾"ً، وروى : إنَّ من قرأ في الفريضة (الهمزة) أعطى من الثواب قدر الدنيا، فهل يجوز أن يقرأ الهمزة ويدع هذه السور التي ذكرناها مع ما روي أنّه لا تقبل صلاته ولا تزكو إلّا بهما ؟

### التوقيع:

«الثواب في السور على قدر ما روي، وإذا ترك سورة ممّا فيها الثواب وقرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ و ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ ﴾ لفضلهما أعطى ثـواب مـا قـرأ وثـواب السورة التي ترك، ويجوز أن يقرأ هاتين السورتين وتكون صلاته تامّة، ولكن بكون قد ترك الفضل».

(١) الدهر ١١٠.

<sup>(</sup>٢) القدر : ١.

<sup>(</sup>٣) الإخلاص: ١.

#### الخاتمة

من كمال العلم وجماله العمل به، والعلم بلا عمل كليلةٍ بلا قـمر، وشـجرة بلا ثمر، فيكون الظلام، ويكون العلم حينئذٍ هو الحجاب الأكبر، فإنّ هكذا علم ليس فقط لا يُنتفع به، بل يكون حطباً للنار كالأشجار اليابسة التي تفقد الثمار.

العلم يهتف بالعمل، فإن وجده بقي وإلّا ارتحل، لأنّ العلم وحشي إن تركته يمشي، ولكي يبقى لا بدّ من تقييده بالعمل، والعلم النافع هو ما كان مقروناً بالعمل الصالح. وإذا أراد الإنسان ولوج سماء المعالي وآفاق الفضائل والمعارف ولكي يحلّق على قمم المكارم والمحامد لا بدّ له من جناحي العلم والعمل معاً، وإلّا أحدهما دون الآخر لا ينتج نفعاً ولا دفعاً، إن لم يشكل بحدّ ذاته وبالاً يبورث الهدم والانحطاط والشقاء... وكم من عالم متهتك لم يعمل بما علم، فأخلّ بشرف الدين وخان أمانة ربّ العالمين، فأضلّ وضلّ، وكم من جاهل متنسّك شوّه سمعة الدين وأساء إلى رسالة سيّد المرسلين، فقد اغتر وأغير النياس بظاهرٍ من يف فساقهم إلى مجاهيل الظلام ومهاوي مهلكة.

إنّ القرآن كتاب الله الذي لا ريب فيه، إنّما ينتفع منه بـالعلم والعـمل بـه، وحتّى هذا الأصل والمنطلق ركّزت النصوص واهتمّت بذلك غاية الاهتمام ومن

الخاتمة

لسان الروايات تبيّن خطورة الموقف وأهمّيته.

قال رسول الله ﷺ:

«إنَّ أحقَّ الناس بالتخشّع في السرّ والعلانية لَـحامل القـرآن، وإنَّ أحـقّ الناس بالصلاة والصيام في السرّ والعلانية لحامل القبرآن، أليس ينبغي لحامل القرآن أن يسفّه في من يسفّه \_أي يكون سفيهاً وجاهلاً مع السفهاء والجهّال \_أو يغضب فيمن يغضب، أو يحتلُّ فيمن يمتدُّ، ولكن يعفو ويصفح لفضل القرآن».

قال الامام الصادق عليُّلا :

«الحافظ للقرآن العامل به مع السفرة الكرام البررة».

وقال الامام الحواد عليُّلا:

«وكلِّ أمَّة قد رفع الله عنهم علم الكتاب حين نبذوه، وولاهم عدوَّهم حين ا تولُّوه، وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه وحرَّفوا حدوده، فهم يـروونه ولا يرعونه، والجهّال يعجبهم حفظهم للرواية، والعلماء يحزنهم تركهم للرعاية».

وقال أمير المؤمنين عَلَيْلًا:

«من قرأ القرآن فمات فدخل النار فهو ممّن كان يتّخذ آيات الله هزوأً».

وقال الامام الباقر عليُّلْخِ:

«قرّاء القرآن ثلاثة... ورجل قرأ القرآن فوضع دواء القرآن على داء قلبه، فأسهر به ليله وأظمأ به نهاره، وقام به في مساجده، وتجافي بــه عــن فــراشــه، فبأولئك ينزل الله الغيث من السماء، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعزّ من الكبريت. الأحمر 11 ـ

١٣٤ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

### صدر للمؤلف

١ \_ كلمة في عظمة الحجّ (طبع سنة ١٣٩٠ ويُؤْن هيوي المُعَالَى المعالمة الحجّ المعالمة المعالمة

٢ \_الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.

٣\_احكام دين اسلام (الطبعة الثانية).

٤\_لمحة من حياة الإمام القائد (الطبعة الثانية).

٥ \_ راهنماي قدم بقدم حجاج (الطبعة الثالثة).

٦\_السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين.

٧\_الكوكب الدرّى في حياة السيّد العلوي تَنْبَقُ.

٨ عقائد المؤمنين (ترجم إلى لغة الأردو).

٩ ـ تحفة الزائرين.

١٠ \_قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ (الطبعة الثالثة وترجم إلى الأردو).

١١ ـ دليل السائحين إلى سورية ودمشق.

١٢ \_عبقات الأنوار في تراجم أعلام من دمشق.

١٣ \_المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.

١٤ ـ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة (ج ٤ من الموسوعة )١١٠.

<sup>(</sup>١) لقد جمعت المطبوعات والمخطوطات في موسوعة كبرى (رسالات إسلامية) تضمّ مـــئة مــئة مجلّد طبع منها ١٣ مجلّداً والحمد لله.

- ١٥ \_ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (ج ٨ \_ ٩ \_ ١٠ من الموسوعة).
  - ١٦ ـ تحفة فدوى يا نيايش مؤمنان ( فارسى الطبعة الثانية ).
    - ١٧ \_ فقهاء الكاظمية المقدّسة.
  - ١٨ ـ دروس اليقين في معرفة أُصول الدين (ج ١ من الموسوعة).
    - ١٩ ـ التقيّة بين الأعلام (ج ٢ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية ).
- ٢٠ ـ على المرتضى نقطة باء البسملة (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
  - ٢١ ــ رسالة في العشق.
  - ۲۲ \_امام و قيام (فارسي).
  - ٢٣ ـ وميض من قبسات الحقّ (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
    - ٢٤ ـ في رحاب الحسينيات القسم الأوّل.
    - ٢٥ ـ بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.
      - ٢٦ ـ في رحاب علم الرجال.
        - ٢٧ ــالمؤمن مرآة المؤمن.
      - ٢٨ ـ القول المحمود في القانون والحدود.
    - ٢٩ ـ بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين (الطبعة الثانية).
      - ٣٠ ـ مقام الأنس بالله.
      - ٣١\_الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.
      - ٣٢ ـ السيرة النبويّة في السطور العلويّة (ج ٧ من الموسوعة).

- ١٣٦ .... القرآن الكريم في ميزان الثقلين
  - ٣٣ ـ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة (الطبعة الثانية).
- ٣٤ ــ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة (ج ١١ مـن المـوسوعة ــ الطبعة الثانية).
- ٣٥ ـ الأنوار القدسيّة (ج ٧ من الموسوعة ـ تـرجـم إلى الأردود الطبعة الثانية).
  - ٣٦ \_كلمة التقوى في القرآن الكريم (ترجم إلى الإنجليزية).
    - ٣٧ ـ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهية.
    - ٣٨\_رسالتنا (ج ٣ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
  - ٣٩\_بيوتات الكاظمية (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
    - ٤ ـ التقيّة في رحاب العلمين (ج ٢ من الموسوعة).
      - ٤١ ـ مواعظ ونصائح (عربي واُردو).
- ٤٢ \_ دور الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية (ج ٣ من الموسوعة \_ الطبعة الثانية).
  - ٤٣ ـ سهام في نحر الوهابيّة.
  - ٤٤ ـ حبّ الله نماذج وصور (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
- ٤٥ ـ الحبّ في ثورة الإمام الحسين (ج ١٢ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).
  - ٤٦ ـ طلوع البدرين في ترجمة العلمين.
    - ٤٧ ـ لماذا الشهور القمريّة ؟

٤٨ ــ النبوغ وسرّ النجاح في الحياة (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٤٩ ـ كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٥٠ \_الإخلاص في الحجّ.

٥١ ـ على أبواب شهر رمضان المبارك (ج ١١ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٥٢ \_ حقيقة القلوب في القرآن الكريم.

٥٣ \_ في رحاب الحسينيات \_القسم الثاني.

٥٤ ـ أهل البيت سفينة النجاة (ج ٧ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٥٥ ـ جلوة من ولاية أهل البيت (ج ٥ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٥٦ ـ فاطمة الزهراء ليلة القدر (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثالثة).

٥٧ \_الشاكري كما عرفته.

٥٨ \_ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم (ج ٣ من الموسوعة \_ الطبعة الثانية).

٥٩ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية ( ج ٣ من الموسوعة ).

٦٠ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام (ج ٣ من الموسوعة).

٦١ ـ من حياتي.

٦٢ ـ منهاج المؤمنين.

٦٣ ـ السرّ في آية الاعتصام (ج ٧ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

الثانية ).

٦٥ ـ السيف الموعود في نحر اليهود (الطبعة الثانية).

٦٦ \_الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.

٦٧ ـ حقيقة الأدب على ضوء المذهب (ج ١٣ من الموسوعة).

٦٨ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية (ج ٦ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٦٩ ـ من وحي التربية والتعليم (ج ١١ من الموسوعة).

٧٠ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات (ج١١ من الموسوعة).

٧١ المأمول في تكريم ذرّية الرسول.

٧٢ \_ الشيطان على ضوء القرآن.

٧٣ ـ تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة (ج ١٣ من الموسوعة).

٧٤ \_ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة (ج 7 من الموسوعة ).

٧٥ ـ شهر رمضان ربيع القرآن (ج ١١ من الموسوعة).

٧٦ ـ النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية (ج ١٢ من الموسوعة).

٧٧ ـ الإمام الحسين في عرش الله (ج ٦ من الموسوعة).

٧٨\_هذه هي الولاية (ج ٥ من الموسوعة).

صدر للمؤلف ...... ١٣٩

٧٩\_زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ (ج ٦ من الموسوعة \_ ترجم إلى الأردو).

٨٠ ـ آثار الصلوات في رحاب الروايات (ج ٧ من الموسوعة).

٨١ ـ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٨٢\_ رفض المساومة في نشيد المقاومة.

٨٣ ـ فنّ الخطابة في سطور .

٨٤ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة؟

٨٥ ـ عصمة الحوراء زينب.

٨٦ فاطمة الزهراء سرّ الوجود.

٨٧ ـ لمحات عن الشعر والشعراء.

٨٨ \_إشراقات نبويّة (ج ٧ من الموسوعة).

٨٩ ـ قبس من أدب الأولاد (ج ١٣ من الموسوعة).

٩٠ ـ البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة (ج ٦ من الموسوعة).

٩١ ـ في رحاب وليد الكعبة.

٩٢ \_ فضيلة العلم والعلماء.

٩٣ ـ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.

٩٤ ـ أيّام في الثابتيّة.

١٤٠ ..... القرآن الكريم في ميزان الثقلين

٩٥ \_القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد في مجلّدين.

٩٦ \_ الأسئلة والأجوبة عبر شبكة الانترنيت.

٩٧ ـ دروس في الأخلاق.

٩٨ \_ القرآن الكريم في ميزان الثقلين ١١١).

(١) توجد معظم هذه الكتب في مكتبة (الشهابيّة) لبيع الكتب بجوار ضريح آية الله العظمى السيّد النجفي المرعشي \_قم المقدّسة \_شارع إرم.

# الفهرست

|            | مقدّمة المحرّرمانية المحرّر                          |
|------------|------------------------------------------------------|
|            | المقدّمة                                             |
| ۳          | اُمّ القرى في القرآن الكريم                          |
| ۸۸         | ربط الحاضر بالماضي والمستقبل                         |
| ١٩         | اهتمام المسلمين بالقرآن                              |
| 10         | الشيعة والقرآن                                       |
| ۲٦         | إيران والقرآن                                        |
| ۲٩         | أوروبا والقرآن الكريم                                |
| ٣          | ماهيّة القرآن                                        |
| ٥ "        | تحقيق مختصر عن ماهيّة القرآن                         |
| . 1        | القرآن يشير إلى الطريق الصحيح                        |
| 1          | العمل بالقرآن عزّ للإنسان                            |
| . 1        | القرآن هو النور الهادي                               |
| <b>.</b> Y | في القرآن كلّ العلوم                                 |
| ٤٤         | القرآن صائن لحياة الناس من التلف                     |
| 7          | أثر حفظ وتلاوة القرآن الكريم في إصلاح الفرد والمجتمع |

| ين  | ريم في ميزان الثقلي                     | القرآن الك                              | ······ \                        | ٤٢ |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------|----|
| ٥٠  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | معطيات المدرسة القرآنية         |    |
| 0 7 |                                         | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | تعلُّم القرآن والتفقُّه فيه     |    |
| ٥٥  |                                         | ••••••••                                | توقير القرآن الكريم             |    |
| 70  | ·                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أنصار كربلاء حفّاظ القرآن       |    |
| 75  | •                                       | ····                                    | متطلّبات تلاوة القرآن واستماعه  |    |
| ٦٤  |                                         |                                         | حملة القرآن                     |    |
| 77  |                                         |                                         | آداب التلاوة                    |    |
| 77  | ,<br>                                   | ••••                                    | ١ _أُلنيَّة الصادقة             |    |
| ٧٢  |                                         | ••••                                    | ٢ _ تنظيف الفم٢                 |    |
| ٧٢  |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٣_الاستعاذة، والبسملة           |    |
| ٨٢  |                                         | لفراغ منه                               | ٤_الدعاء عند أخذ القرآن و عند ا |    |
| ٦٩  |                                         |                                         | ٥ ـ الترتيل                     |    |
| ٧٠  | •••••••                                 | *********                               | ٦ ـ رعاية التجويد وإعراب القرآن |    |
| ٧٠  |                                         | ······                                  | ٧_الصوت الحسن                   |    |
| ۷١  |                                         |                                         | ٨_النظر في المصحف الشريف        |    |
| ٧٢  | ••••••                                  | •••••                                   | ٩ _ الذكر المناسب عند الآيات    |    |
| ٧٣  |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ١٠ ـ التدبّر                    |    |
| ٧٤  |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ١١ _الخشوع والحزن والبكاء       |    |
| ٧٥  |                                         |                                         | ١٢ _استماع القرآن وأدبه         |    |
| ٧٧  |                                         |                                         | ثواب القرآن الكريم              |    |

| لفهرست                                       | 11  |
|----------------------------------------------|-----|
| أصناف القرّاء                                |     |
| اجبات المسلم تجاه القرآن                     | و   |
| قرآن في القرآن                               | ] [ |
| قرآن في كلام المعصومين ﷺ                     | JI  |
| القرآن على لسان النبيّ الأعظم محمّد ﷺ        |     |
| اقرأ وارقأ                                   |     |
| قارئ القرآن محفوف بالرحمة والسكينة والملائكة |     |
| دواء عدم نسيان القرآن                        |     |
| حملة القرآن                                  |     |
| تحدّث مع ربّك                                |     |
| تعلّم القرآن واعمل به                        |     |
| أمير المؤمنين عليّ الحِنْ والقرآن            |     |
| الزهراء سيّدة النساء ﷺ والقرآن               |     |
| الإمام المجتبى ﷺ والقرآن                     |     |
| السبط الشهيد ﷺ والقرآن                       |     |
| الإمام السجّاد ﷺ والقرآن                     |     |
| باقر العلوم ﷺ والقرآن                        |     |
| الإمام الصادق الله والقرآن                   |     |
| الإمام الكاظم ﷺ والقرآن                      |     |
| 1 Vale 11 at 1984 all a T                    |     |

| ن الثقلين | ١٤٤ القرآن الكريم في ميزار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٢٨       | جواد الأئمة ﷺ والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣٠       | الإمام النقي ﷺ والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|           | "<br>الإمام العسكري ﷺ والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۳۱       | الإمام الحجّة المنتظر ﷺ والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۰۰۰ ۱۳۲   | الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٣٤       | الفهرستالفهرست المستانين المستان المستانين المستانين المستانين المستانين المستانين المستان |

## المؤلّف في سطور

سماحة العلّامة الأستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

ولد في الكاظمية المقدّسة بين الطلوعين في السادس من شهر رمضان المبارك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٥٥ م، ويتّصل نسبه الشريف بالإمام السجّاد بـ ٣٨ واسطة من عبد الله الباهر \_أخ الإمام الباقر عليّة وأمّهما السيّدة فاطمة بنت الإمام الحسن المجتبى عليّة \_ابن الإمام زين العابدين على بن المومنين على بن أبي طالب عليية .

والده العلامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي يُؤُخ، من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة، دفن في المكتبة في (مسجد علوي) بقم، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية.

تلقّىٰ دروسه في العراق في النجف الأشرف وبغداد على يد والده المرحوم وعلى غيره، وفي قم المقدّسة على يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النجفي للله والسيّد الكلبايكاني للله والشيخ فاضل اللنكراني دام ظلّه والشيخ جواد التبريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خارج الفيقه والأصول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التفسير والأخلاق، شهد بعض الآيات العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار في نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حوزة قم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعىٰ إلىٰ تأسيس موسوعة إسلامية كبرى بقلمه العبارك في شتّى الفنون والعلوم الإسلامية (١) في أكثر من ١٥٠ كتاب ورسالة، وقد

<sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٠ مجلّداً حتّى سنة ١٤٢٢، والمقصود من الرسالة ما تزيد عن عشر صفحات إلى مئة صفحة، والكتاب ما يزيد عن المئة.

طبع منها ١٠٥ ما بين كتاب ورسالة. فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلّات.

وقد عُرف بخدماته الثقافية والاجتماعية، مثل: تأسيس مستوصف الإمام السجّاد الله الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحققين ومكتبة الإمام الصادق عليه بقم المقدّسة، ومكتبات عامّة، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين عليه في مشهد الإمام الرضا عليه وحسينية الإمامين الكاظمين عليه ، ومدرسة الإمامين الجوادين عليه العلمية بقم المقدّسة، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وحسينية أم البنين في قرجك، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وغير ذلك.

وقد أجازه في الرواية ما يقرب من العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الكلپايگاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم (١٠).

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عَيْنَا : (إنّما العلم ثلاث: آية محكمة، وسنّة قائمة، وفريضة عادلة، وما سواهن فضل)، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة: العقائد (آية محكمة)، والأخلاق (سنّة قائمة)، والفقه (فريضة عادلة)، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسبيدنا الأستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يلي حسب الحروف الهجائيّة:

<sup>(</sup>۱) اقتباس من كتاب (عظمة أمير المؤمنين علي الله ) بقلم الأستاذ فاضل الفراتي، فنشكره على ذلك، وكتاب (القصاص على ضوء القرآن والسنّة \_المجلّد الثالث). وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر = من حياتي) الناشر.

# موسوعة رسالات إسلامية قسم العقائد

| السنة | <b>d</b> | صفحة | الكتاب                                    | ت           |
|-------|----------|------|-------------------------------------------|-------------|
| 1874  | 1        | ۱۲۰  | آثار الصلوات في رحاب الروايات.            | ١           |
| 1271  | `        | ٣٠٠  | الإمام الحسين في عرش الله .               | ۲           |
| 1271  | ١        | ۱۲۸  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.   | ٣           |
| 1271  | ۲        | ٥٨   | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. | ٤           |
| 1271  | ۲        | ٩٦   | الأنوار القدسيّة.                         | ٥           |
| 1271  | ۲        | 97   | أهل البيت سفينة النجاة.                   | ٦,          |
| 1271  | ۲        | ٣٢   | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة.     | <b>&gt;</b> |
| 1811  | ١.       | ۲٠٠  | تحفة الزائرين.                            | ۸           |
| 1819  | ۲        | 44   | جلوة من ولاية أهل البيت.                  | ٩           |
| 1897  | ١        | 14.  | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.        | ٠.          |
| 1271  | ۲        | ١٦   | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.       | 11          |
| 1818  | ١        | ٤٥٤  | دروس اليقين في معرفة أُصول الدين.         | ۱۲          |
| 1271  | ۲        | ۲٠   | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.       | ۱۳          |
| 1871  | ۲        | ١٦   | زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ.           | ١٤          |
| 1271  | ۲        | ٧٢   | السرّ في آية الاعتصام.                    | ١٥          |

|    |                                     | 1    |    |       |
|----|-------------------------------------|------|----|-------|
| ١٦ | سهام في نحر الوهابيّة.              | ۲    | 22 | 18    |
| ۱۷ | السيف الموعود في نحر اليهود.        | ۲    | ١٨ | 18    |
| ١٨ | شهد الأرواح.                        | ,    | 78 | 18    |
| 19 | عصمة الحوراء زينب.                  | ۲    | 77 | 12    |
| ۲. | عقائد المؤمنين.                     | ١ ١  | 11 | ١٤    |
| 71 | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة.      | ۲ ۱  | ۲۱ | ١٤    |
| 77 | فاطمة الزهراء سرّ الوجود.           | ۲    | 14 | 12    |
| 74 | فاطمة الزهراء ليلة القدر.           | 4    | ۲١ | 18'   |
| 45 | في رحاب حديث الثقلين.               | ١٤   | 14 | 121   |
| 10 | في رحاب وليد الكعبة.                | ۲    | 14 | 121   |
| 77 | القرآن الكريم في ميزان الثقلين.     | ) )  | ۳  | 121   |
| ۲۷ | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار. | \    | ۳  | 127   |
| ۲۸ | ماذا تعرف عن الغلق والغلاة .        | 1    | ٣  | 127   |
| 44 | المأمول في تكريم ذرية الرسول.       | ) )  | ٣  | 127   |
| ٣. | النجوم المتناثرة.                   | ) )  | ٣  | 127   |
| ۳۱ | وميض من قبسات الحقّ.                | ۲    | \  | 127   |
| 77 | الهدى والضلال في ميزان الثقلين.     | ١ ,  | ٣  | 127   |
| 77 | هذه هي البراءة.                     | 1 1  | ٣  | 1 E Y |
| 72 | هذه هي الولاية .                    | ١ ٤٠ | ٩  | 1 2 1 |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الأخلاق

| السنة | ь | صفحة | الكتاب                                                 | ن  |
|-------|---|------|--------------------------------------------------------|----|
| 1884  | ۲ | 72   | الإخلاص في الحجّ.                                      | ١  |
| 1814  | 1 | ۱۷٦  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲  |
| 1271  | 1 | ٣٠   | إشراقات نبويّة .                                       | ٣  |
| 1874  | ۲ | ۸۸   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | ٤  |
| 1811  | ١ | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٥  |
| 181.  | ۲ | ۱۱۲  | تحفهٔ فدوی یا نیایش مؤمنان (فارسي).                    | ٦  |
| 1874  | ١ | ٣٦٠  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٧  |
| 1212  | ١ | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٨  |
| 1271  | ۲ | ۸۰   | حبّ الله نماذج وصور.                                   | ٩  |
| 1874  | i | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | ١. |
| 1275  | ۲ | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم.                         | 11 |
| 1814  | ۲ | ۱۲۸  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | ١٢ |
| 1274  | ١ | ۱۲۰  | دروس في الأخلاق.                                       | ۱۳ |
| 1814  | ۲ | ٣٠   | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | ١٤ |
| 1271  | ۲ | 111  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | ١٥ |
| 1814  | ۲ | ٥٤   | رسالتنا.                                               | ١٦ |
| ١٣٩٨  | ١ | ٣٢   | رسالة في العشق.                                        | ۱۷ |

| [    |   |     | 1 1/ 1 1. 11                             |     |
|------|---|-----|------------------------------------------|-----|
| 1888 | ۲ | ٣٢  | سرّ الخليقة وفلسفة الحياة.               | ١٨  |
| 18.0 | ١ | ۱٦٨ | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين. | 19  |
| 1884 | ۲ | ۲٥  | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة.    | ۲٠  |
| 1271 | ۲ | ٤٨  | السيرة النبوية في السطور العلوية.        | ۲۱  |
| 1541 | ۲ | 77  | شهر رمضان ربيع القرآن.                   | 77  |
| 1888 | 1 | ۲٥  | الشيطان على ضوء القرآن.                  | 74  |
| ١٤١٨ | ١ | ۱۷٦ | طالب العلم والسيرة الأخلاقية .           | 7 £ |
| 1271 | ۲ | ٣٨  | على أبواب شهر رمضان المبارك.             | 40  |
| 1874 | 1 | ٦٤  | فضيلة العلم والعلماء.                    | ۲٦  |
| 1884 | ١ | ۱۲  | قبس من أدب الأولاد.                      | ۲۷  |
| 1274 | ۲ | ٦٤  | كلمة التقوى في القرآن الكريم.            | ۲۸  |
| 1271 | ۲ | ۸۸  | كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟.            | 49  |
| 127. | ١ | ۱۲  | محاضرات في علم الأخلاق _القسم الأوّل _   | ٣٠  |
| 1271 | 1 | ١١٢ | معالم الصديق والصداقة .                  | ۲۲  |
| 1274 | ۲ | ٤٠  | مقام الأنس بالله .                       | ٣٢  |
| 1274 | 1 | ٣٢  | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.           | 77  |
| 1271 | 1 | ۸٠  | من وحيي التربية والتعليم.                | ٣٤  |
| ١٤١٨ | 1 | ٣٢  | مواعظ ونصائح.                            | ۳٥  |
| 1274 | ۲ | ٤٨  | المؤمن مرآة المؤمن.                      | ٣٦  |
| 1271 | ۲ | 44  | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة.            | ٣٧  |
| 1874 | ۲ | ٦٤  | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.         | ٣٨  |
| 1874 | ١ | 17  | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.  | ٣٩  |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الفقه

| السنة    | ط | صفحة                                             | الكتاب                                     | ت  |
|----------|---|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|----|
| 1499     | ۲ | ١٢٨                                              | احكام دين اسلام (فارسي).                   | ١  |
| 1814     | ۲ | 717                                              | التقيّة بين الأعلام.                       | ۲  |
| 1814     | ۲ | 44                                               | التقيّة في رحاب العلمين.                   | ٣  |
| 18.1     | ٣ | 771                                              | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).             | ٤  |
| 1278     | 1 | 122                                              | رسالة التكليف والمكلّف.                    | ٥  |
| 1814     | 1 | 777                                              | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار.    | ٦  |
| 1819     | \ | 1898                                             | القصاص على ضوء القرآن والسنَّة (٣ أجزاء).  | ٧  |
| 1888     | \ | ۸۹٦                                              | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (جزءان). | ٨  |
| 1277     | ۲ | 44                                               | القول المحمود في القانون والحدود.          | ٩  |
| 1274     | 1 | ٤٨                                               | من آفاق أوليات أصول الفقه (القسم الأوّل).  | ١. |
| 18.7     | \ | 77.                                              | منهاج المؤمنين (جزءان).                    | 11 |
|          |   |                                                  |                                            | ١٢ |
| <b>-</b> |   | 1                                                |                                            | ۱۳ |
|          | 1 | †                                                |                                            | 18 |
| ļ        |   | † †                                              |                                            | 10 |
|          |   |                                                  |                                            | ١٦ |
|          |   | <del>                                     </del> |                                            | ۱۷ |
|          | + |                                                  |                                            | ١٨ |

## موسوعة رسالات إسلامية قسم الثقافة العامّة

| السنة | Ь | صفحة | الكتاب                                               | ت  |
|-------|---|------|------------------------------------------------------|----|
| 18    | ١ | ٣٢   | امام و قيام (فارسي).                                 | ١  |
| 1884  | ١ | ٣٢   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                     | ۲  |
| 1874  | ١ | ٧٢   | أيّام في الثابتيّة.                                  | ٣  |
| 1819  | ۲ | 72   | بيوتات الكاظمية .                                    | ٤  |
| 1274  | ۲ | 72   | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                | ٥  |
| 1817  | ١ | ۱۲۸  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                       | ۲  |
| 124.  | ١ | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة .                      | >  |
| 1844  | ۲ | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.             | ٨  |
| ١٤١٨  | ١ | ۱۲   | الشاكري كما عرفته.                                   | ٩  |
| 1810  | ١ | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين.                       | ١٠ |
| 1817  | ١ | ١٥٢  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق.                   | 11 |
| 181.  | ١ | ١    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طبع في صحيفة صوت الكاظمين). | ۱۲ |
| 1274  | ۲ | ١٦   | فنّ الخطابة في سطور .                                | ۱۳ |
| 181.  | ١ | ٤٠   | في رحاب الحسينيات ـ القسم الأوّل.                    | ١٤ |
| 181.  | ١ | ٦٢   | في رحاب الحسينيات _ القسم الثاني .                   | ١٥ |
| 181.  | 1 | ٣٢   | في رحاب علم الرجال.                                  | ١٦ |

| ۱۷  | قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ.                               | ١٦٢ | ۲ | 1811 |
|-----|-------------------------------------------------------------|-----|---|------|
| ۱۸  | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                        | 47  | ١ | 18.4 |
| ۱٩  | الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.                  | ۲٥  | ١ | 1819 |
| ۲.  | لماذا الشهور القمريّة ؟                                     | ١٦  | ١ | 1277 |
| ۲۱  | لمحات عن الشعر والشعراء.                                    | 17. | ۲ | 1278 |
| 77  | لمحة من حياة الإمام القائد.                                 | 107 | ١ | ١٤٠٠ |
| ۲۳  | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                               | ٦٤  | ١ | 1278 |
| 7 & | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                          | ٩.  | ١ | 1217 |
| ۲٥  | من حياتي (أوراق من العمر).                                  | ١٠٤ | ١ | 1277 |
| ۲٦  | منهل الفوائد _القسم الأوّل                                  | 497 | ١ | 1874 |
| ۲۷  | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                    | ٤٦٤ | ١ | 1219 |
| ۲۸  | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار (من حياة السيّد الخوتي). | ۱۲  | ۲ | 1840 |
| 44  |                                                             |     | • |      |
| ٣٠  |                                                             |     |   |      |
| ۳۱  |                                                             |     |   |      |
| ٣٢  |                                                             |     |   |      |
| ٣٣  |                                                             |     |   |      |
| ٣٤  |                                                             |     |   |      |
| ٣٥  |                                                             |     |   |      |
| ٣٦  |                                                             |     | - |      |

## المخطوطات

| الكتاب                                | ت  |
|---------------------------------------|----|
| إعراب سورة الحمد.                     | ١  |
| الإسلام وعلم النفس.                   | ۲  |
| الأصل حبّنا أهل البيت.                | ٣  |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٤  |
| الآمال في القرآن الكريم.              | ٥  |
| الجرائم والانحرافات الجنسيّة.         | ٦  |
| الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات.    | ٧  |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | ٨  |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              | ٩  |
| الشعب يسأل.                           | ١. |
| العقل والعقلاء.                       | 11 |
| العمرة المفردة في سطور .              | ١٢ |
| القول الحميد في شرح التجريد.          | ۱۳ |
| أحكام السرقة على ضوء القرآن والسنّة.  | ١٤ |
| بداية الفكر في شرح الباب الحادي عشر.  | 10 |
| تسهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول.    | ۲٦ |
| تقريرات أصول الجواد.                  | ۱۷ |
| تقريرات أصول الفاضل.                  | ١٨ |
| تقريرات كتاب الطهارة .                | ١٩ |
| تقريرات كتاب القضاء.                  | ۲٠ |

| <del></del> |                                         |
|-------------|-----------------------------------------|
| 71          | دروس الهداية في علم الدراية.            |
| 77          | روضة الطالب في شرح بيع المكاسب.         |
| 77          | زبدة الأسرار.                           |
| 7 £         | سؤال وجواب (بداهة الأجوبة).             |
| 70          | الشهيد عقل التاريخ المفكّر.             |
| 77          | عزّة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.      |
| 77          | غريزة الحبّ.                            |
| ۲۸          | فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار.            |
| <b>Y9</b>   | فنّ التأليف.                            |
| ٣٠          | كيف تكون مفسّراً للقرآن الكريم ؟        |
| ۲۱          | لباب كفاية الأصول.                      |
| ٣٢          | لحظات مع شهيد الإسلام السيد الصدر.      |
| ۲۳          | لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. |
| ٣٤          | ماذا تعرف عن علم الفلك ؟                |
| ٣٥          | ما هي السياسة الإسلامية ؟               |
| ٣٦          | محاضرات في علم الأخلاق _القسم الثاني    |
| ٣٧          | مختصر دليل الحاج.                       |
| ٣٨          | معالم الحرمين مكّة ومدينة.              |
| ٣٩          | مقتطفات في علم الحساب.                  |
| ٤٠          | مقتل الإمام الحسين علية.                |
| ٤١          | ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.      |
| ٤٢          | من أفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.          |
| ٤٣          | منهل الفوائد _القسم الثاني              |
|             |                                         |

```
صدر من الموسوعة الكبرى
(رسالات إسلاميّة)
```

```
١ ـــ المجلّد الأوّل (عقائد)
```

١ ـــ دروس اليقين في معرفة أُصول الدين

۲ \_\_ المجلّد الثاني (فقه آستدلالي)

٢ \_ زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار

٣ \_ التقيّة بين الأعلام

٤ ... التقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)

٣ \_ المجلِّد الثالث ( أخلاق)

٥ \_ طالب العلم والسيرة الأخلاقيّة

٦ \_ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم

٧ \_ أخلاق الطبيب في الإسلام

٨ \_ الأخلاق المحمديّة في تحكيم مباني الوحدة الإسلاميّة

۹ \_ رسالتنا

#### ٤ \_ المجلّد الرابع (أخلاق)

١٠ \_ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة

٥ \_ المجلّد الخامس (عقائد)

١١ ــ هذه هي الولاية

١٢ ــ جلوة من ولاية أهل البيت

٦ \_ المجلَّد السادس (عقائد)

١٣ ــ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

١٤ ـــ وميض من قبسات الحقّ

١٥ \_ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين

١٦ \_ على المرتضى نقطة باء البسملة

١٧ \_ فاطَّمة الزهراء ليلةِ القدر

١٨ \_ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

١٩ \_ الإمام الحسينُ في عرش الله

٢٠ ـــ زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ

٧ ــ المجلَّد السابع (عقائد)

۲۱ ـــ إشراقات نبويّة

٢٢ ــ السيرة النبويّة في السطور العلويّة

٢٣ \_ الأنوار القدسيّة

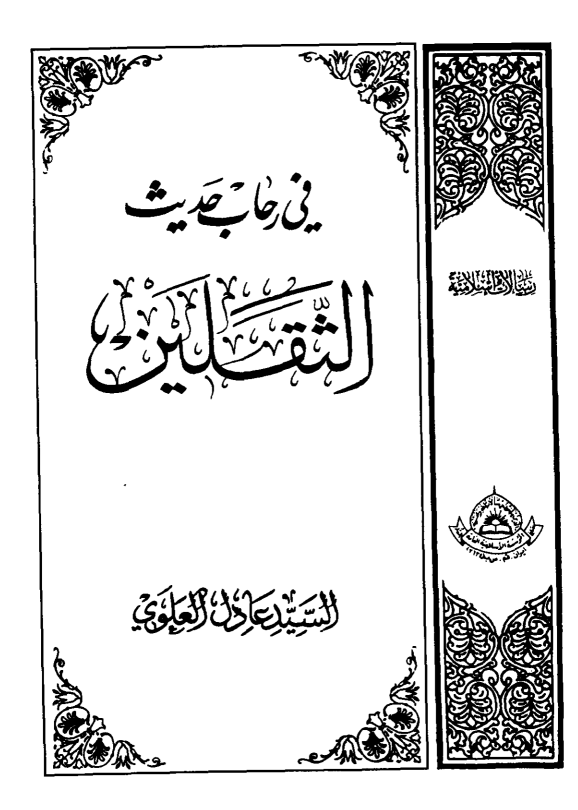
٢٤ \_ أهل البت سفينة النجاة

٢٥ \_ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ ـــ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة
                   ٢٧ ــ الأنفاس القدسيّة في أسرار الزّيارة الرضويّة
                                     ٢٨ _ السرّ في آية الاعتصام
 ٨ ــ المجلّد الثامن ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
             ٢٩ بِ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الأوّل)
 ٩ ــ المجلَّد التاسع ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المرعشي النجفي )
             ٣٠ _ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الثاني)
١٠ ــ المجلّد العاشر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)
             ٣١ ــ القصاص على ضوء القرآن والسُّنَّة (الجزء الثالث)
                                   ١١ ــ المجلّد الحادي عشر ( أخلاق )
                             ٣٢ ـ على أبواب شهر رمضان المبارك
                                    ٣٣ ــ من وحي التربية والتعليم
                                       ٣٤ ــ حبّ الله نماذج وصور
                           ٣٥ ـــ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي
                      ٣٦ _ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة
                                     ٣٧ ــ شهر رمضان ربيع القرآن
                                ٣٨ ـــ النبوغ وسرّ النجآح في الحياة
                                ٣٩ ــ كيف أكون موفَّقاً في الحياة ؟
                  ٤٠ _ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات
                       ١٢ ــ المجلّد الثاني عشر ( ثقافة عامّة _ تراجم )
                   ٤١ ــ النفحات القدسيّة في تراجم أعلام الكاظميّة
                                   ٤٢ _ بيوتات الكاظميّة المّقدّسة
                                    ١٣ _ المجلّد الثالث عشر (أخلاق)
                        ٤٣ ــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة
                             ٤٤ ــ حقيقة الأدب على ضوء المذهب
                                       ٤٥ _ قبس من أدب الأولاد
                        ٤٦ _ اليقظة الإنسانيّة في المفاهيم الإسلاميّة
                   ٤٧ _ محاضرات في علم الأخلاق (القسم الأوّل)
                                        ٤٨ ـــ دروس في الأخلاق
                                ٤٩ ــ كلمة التقوى في القرآن الكريم
                                 ١٤ - المجلَّد الرابع عشر ( ثقافة عامَّة )
                    ٥٠ ــ منهل الفوائد في تتمّة الرافد (القسم الأوّل)
                               ٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
                                        ٥٢ ـــ فنّ الخطابة في سطور
```

```
٥٥ ــ رفض المساومة في نشيد المقاومة
                              ٥٦ - جول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة
١٥ ... المجلّد الخامس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
                    ٥٧ ــ القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد (الجزء الأوّل)
١٦ ــ المجلّد السادس عشر (فقه استدلالي) (طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي)
                    ٥٨ ـــ القول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجزء الثاني)
              ١٧ ــ المجلَّد السابع عشر (أخلاق) (طبع المؤسسة المجلَّد الثامن)
                                               ٥٩ ــ فضيلة العلم والعلماء
                                    ٦٠ ــ حقيقة القلوب في القرآن الكريم
                                    ٦١ ـــ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين
                                                ٦٢ ــ المؤمن مرآة المؤمن
                                                ٦٣ _ الإخلاص في الحجّ
                                                    ٦٤ _ مقام الأنس بالله
                                           ٦٥ ــ الشيطان على ضوء القرآن
               ١٨ ــ المجلّد الثامن عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد التاسع)
                                      ٦٦ ــ القرآن الكريم في ميزان الثقلين
                                           ٦٧ _ في رحاب حديث الثقلين
                                    ٦٨ ـــ اليهدي والضلال على ضوء الثقلين
               ١٩ ــ المجلّد التاسع عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد العاشر)
                                                    ٦٩ ــ عقائد المؤمنين
                                          ٧٠ ــ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة
                                               ٧١ ــ في رحاب وليد الكعبة
                                           ٧٢ ـــ فاطمة الزهراء سرّ الوجود
                                                ٧٣ _ عصمة الحوراء زينب
                                     ٧٤ ــ المأمول في تكريم ذرّية الرسول
           ٢٠ ــ المجلَّد العشرون (عقائد) (طبع المؤسسة المجلَّد الخامس عشر)
                                                       ٧٥ ــ شهد الأرواح
                                                    ٧٦ ــ النجوم المتنآثرة
                              ٧٧ ـــ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة
                                        ٧٨ ـــ ماذا تعرف عن الّغلوّ والغلاة ؟
                                  ٧٩ ــ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار
                                        ٨٠ ــ السيف الموعود في نحر اليهود
                                 ٨١ ــ سهام في نحر الوهابيَّة (القسم الأوِّل)
                                 (12)
```

٥٣ ـــ لماذا الشهور القمريّة ؟ ٥٤ ـــ لمحات عن الشعر والشعراء



العلوى، السيّد عادل، ١٩٥٥ سام، شارح،

.... في رحاب حديث الثقلين / تأليف السيّد عادل العلوي. ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد. ١٤٨٣ ق. = ٢٠٠٢ م. = ١٣٨١.

٤٤٠ ص. \_ (موسوعة رسالات إسلامية)

. . . . . ۲۰ ریال : 9 - 61 - 5915 - 61 - 5915 (دوره): ISBN 964 - 5915 - 61 - 9

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عربی

کتابنامه به صورت زیرنویس.

ب. عنوان. ج. عنوان : احادیث خاص ( ثقلین )، شرح

۷۰۲۱۷ ث / ۱٤٥

كتابخافة ملى ايران

محل نگهداري

**797/71**A

<u>'----</u>-----

### موسوعة رسالات إسلامية

کتاب في رحاب حديث الثقلين تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامّة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى \_ ١٤٣٣ هـ = ٢٠٠٢ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم الكمية \_ ١٠٠٠ نسخة

ISBN 964 - 5915 - 61 - 9

EAN 9789645915610

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك ٩ ـ ٦١ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤

ای. ای. ان. ۱۰ ۱۵۲۱ ۹۷۸۹

شابك ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۵ (دورة ۱۰۰ جلد)

### لِسُـــمِ اللهِ الزَّيْمِيٰ الرِّي ٢

## الفصل الأوّل

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمد وآله الطاهرين عدل القرآن المبين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين.

أمّا بعد :

فإنَّه لم يخلق الله الكون عبثاً :

﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَسْنَةُهُمَا لاعِبِينَ ﴾ (١).

ولم يترك الناس سدى ومن دون اختبار وامتحان :

﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُسْتُرَكُوا أَنْ يَسْقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾ (٢).

بل :

﴿ خَلَقَ المَوْتَ وَالحَيَاةَ لِيسَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٣).

(١) الأنبياء: ١٦.

(٢) العنكبوت: ٢.

(٣) الملك : ٢.

الثقلين الثقلين الثقلين عديث الثقلين الثقل ال

فالدنيا إنَّما هي دار الامتحان والابتلاء، وبلطف من الله سبحانه:

﴿ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ (١).

جاءت الرسل والأنبياء، وأنزل الكتب ليقوم الناس بالقسط.

وقد ختمت النبوّة والرسالات السماوية بنبيّنا \_نبيّ الرحمة \_محمّد بن عبد الله عَلَيْلًا، لينقذ البشرية من حضيض الجهل والشقاء إلى حياة طيّبة، وعيش رغيد، ومعاش سعيد، ومعاد حميد.

وبعد رحلة رسول الله محمّد ﷺ ترك فينا حبل الله الممدود الذي أمرنا الله الاعتصام به في قوله تعالى:

﴿ وَٱعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا ﴾ (٢) (٣).

ليتمّ الحجّة على خلقه:

﴿ فَللَّهِ الحُجَّةُ البَالغَةُ ﴾ (٤).

و :

﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾ (٥).

فبيّن رسول الله تكليف أمّنه بعد رحلته، ولم يـتركهم سـدىً فـي فـوضى وغوغائية، وحتّى يقول أحدهم: منّا أمير ومنكم أمير، بـل بـيّن لهـم السـبيل،

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) ذكرت تفصيل ذلك في رسالة (السرّ في آية الاعتصام)، مطبوع، فراجع.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٦٥.

وأتمّ الحجّة عليهم بتعابير مختلفة، ومقامات متعدّدة، تعدّ بالألوف، ومن أبرزها وأتمّها حجّة وبرهاناً، وأقواها سنداً، وأوضحها دلالة، (حديث الثقلين) المتواتر عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_ لفظاً ومعنىً عند جميع المسلمين على اختلاف مذاهبهم وطوائفهم، وقد امتلئت الكتب والصحاح بحديث الشقلين، وإنّ النبيّ المختار على قد قاله في مواقف شتّى ومواطن عديدة، في مثل يوم الغدير ويوم عرفة وفي حجّة الوداع وبعد انصرافه من الطائف، ومرّة على منبره في المدينة وفي جموع حاشدة، وفي حجرته المباركة في مرضه، والحجرة غاصة بأصحابه، إذ قال على قد الكون الحجّة أتم وأبلغ:

«أيّها الناس، يوشك أن أُقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي، وقد قدمت إليكم القول معذرةً إليكم، إلّا أنّي مخلّف فيكم كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي». ثمّ أخذ بيد على عليّه فرفعها فقال:

«هذا عليّ مع القرآن، والقرآن مع عـليّ، لا يـفترقان حـتّى يـردا عـليّ الحوض».

وطلب من الحضور أن يأتوه بكتفٍ ودواة ليكتب لهم، إلّا أنّ الرجــل قــد خالف رسول الله.

فهذا ما قاله الرسول الأعظم عَيَالِيًّا.

﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ۞ وَمَا يَـنْطِقُ عَنِ الهَوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَخَيٌ يُوحَى ﴾ (١).

.....

<sup>(</sup>١) النحم: ٢ ـ ٤.

٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

- ﴿ إِنَّهُ لَـقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ إِنَّ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ ﴾ (١١.
  - ﴿ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنِ ﴾ ١٦٠.
  - ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوَى ﴾ (١٣.
    - ﴿ مُطَاعِ ثَمَّ أَمِينٍ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

فما أعظم مقولة القائل الضال والمضل : (إنّ الرجل ليهجر)؟!! ويقصد به رسول الله رسول الإسلام والإنسانية؟!!

وما فعلها الضالّ إلّا لعلمه أنّ الرسول قد عبّر بهذا التعبير من قبل:

«إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي».

وإنّ القرآن بين المسلمين فلم يبقَ إلاّ أنّ يعيّن الثقل الثاني كتابةً حتّى يأخذ طبعاً رسمياً، بعدما عيّنه من قبل تكراراً ومراراً، قولاً وفعلاً.

والعجب بعد قوله: (إنّ الرجل ليهجر)، ومن هذيان المرض فلا يوخذ بقوله، وقال: (حسبنا كتاب الله)، لِمَ لا يقولها عند نصب أبي بكر (الثاني) للخلافة، فكيف إنّ النبيّ يهجر، وحسبنا كتاب الله، وإنّ أبا بكر لم يهجر ولم يكفنا كتاب الله بل لا بدّ لنصب الخليفة من بعده، ويعني هذا أنّ أبا بكر كان أعقل من رسول الله، وإنّه أخوف على الإسلام من الضياع والانحراف؟!

فكيف باؤكم تجرّ وباؤنا لا تجرّ ؟ ما لكم كيف تحكمون ؟! أم على قلوبٍ

<sup>(</sup>١) الحاقّة: ٤٠ ــ ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحاقّة: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٥.

<sup>(</sup>٤) التكوير : ٢١.

الفصل الأوّل ...... v ..... ... ... ... ... v ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ...

﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (١٠).

وقد اعترف بهذا جماعة من أعلام الجمهور، كما سنذكر ذلك.

فإنّ العلّامة السيّد محمّد تقي الحكيم في أصوله العامّة يقول: وما أظن حديثاً يملك من الشهرة ما يملكه هذا الحديث (حديث الثقلين)، وقد أوصله ابن حجر في (الصواعق المحرقة) إلى نيّف وعشرين صحابياً، وفي (غاية المرام) وصلت أحاديثه من طرق السنّة إلى تسعة وثلاثين حديثاً، ومن طرق الشيعة إلى ثلاث و ثمانين حديثاً.

### وإليك فهرست مختصر للحديث الشريف في الصحاح الستّة:

| حديث      | الكتاب           | الم <i>صدر</i> |   |
|-----------|------------------|----------------|---|
| 1707      | الجنائز          | البخاري        | ١ |
| ١٢٨٥      | الجنائز          | البخاري        | ۲ |
| 4.45      | الجنائز          | النسائي        | ٣ |
| 5713      | السنّة           | أبو داود       | ٤ |
| £ \ T \ Y | السنّة           | أبو داود       | ٥ |
| 0978      | مسند المكثرين من | أحمد           | 7 |
|           |                  |                |   |

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأُصول العامّة : ١٦٥.

| باب حديث الثقلين<br>٦٥٥١ | مسند المكثرين من           | أحمد             | ٧      |
|--------------------------|----------------------------|------------------|--------|
| 7787                     | مسند المكثرين من           | أحمد             | ٨      |
| V#7Y                     | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ٩      |
| \.c\\                    | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ١.     |
| 1.7.7                    | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | 11     |
| 1. V . V                 | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ١٢     |
| 1. VV9                   | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | 14     |
| 11170                    | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ١٤     |
| 11874                    | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ١٥     |
| 14970                    | باقي مسند المكثرين         | أحمد             | ١٦     |
| \ <b>V</b> \ <b>V</b> Y  | مسند الكوفيين              | أحمد             | ۱۷     |
| ١٨٥٠٨                    | مسند الكوفيين              | أحمد             | ١٨     |
| Y • V Y A                | مسند الأنصار               | أحمد             | ١٩     |
| 07777                    | باقي مسند الأنصار          | أحمد             | ۲.     |
| 7117                     | فضائل القرآن               | الدارمي          | ۲١     |
| والمراجع السنية          | حديث الشريف من بعض المصادر | وهذا فهرس آخر لل |        |
|                          |                            | ىية :            | والشيه |

|   | العوضوغ                          | المصدر<br>       | الجزء | الصفحه        |
|---|----------------------------------|------------------|-------|---------------|
| ١ | أجمع أهل الإسلام على حديث القلمن | كنز الفوائد      |       | 127           |
| ۲ | أحاديث الثقبين                   | الفضائل الخمسه   | ۲     | ۲۵ و ۲۰ و ۱۲۷ |
| ٣ | أحاديث الثقلين عن زيد            | المعرفه والناريخ |       | 770, Y70, A70 |
|   |                                  |                  |       |               |

| الفصل الأوّل     |    |                  |                                          |     |  |  |
|------------------|----|------------------|------------------------------------------|-----|--|--|
| 707              | ٩  | مجمع الزوائد     | حادث النقاس                              | ż   |  |  |
| 171              |    | جواهر العقدين    | أحاديت الثقلبن طرقه ومواطنه              | 3   |  |  |
| ۲۲۲ و ۱۲۲        |    | جواهر العقدين    | المراد بآل محمّد في التقلين العلماء منهم | ٦   |  |  |
| ٧٦               |    | تفسير آبة المودة | المعنى اللغوي للثقلين                    | ٧   |  |  |
| ۷۸۰ ۲ ۱۸۷        | ١  | كنز العمال       | أحاديث النفلين / باب كامل                | ٨   |  |  |
| 171_17.          |    | الصواعق          | نكرار حادثة الثقلين                      | ٩   |  |  |
| 17               |    | الإنافة          | حديث الثقلين                             | ١.  |  |  |
| ٦٢ و ٧٨ أبو سعيد | ١  | تلخيص المتشابه   | حديث الثقلين                             | 11  |  |  |
| 72.              |    | إحياء الميَّت    | حديث الثفلين                             | ١٢  |  |  |
| ۲۵۷ و ۲۵۸        |    | إحياء الميُّت    | حديث الثقلين                             | 14  |  |  |
| ۱۷۹ و ۱۷۹        | ٤  | التدوبن للقزويني | حديث الثقلين                             | ١٤  |  |  |
| ۲۱۶۷۰ ح۱۱۲       | ٦  | كتاب المصنّف     | حديث الثقلين                             | 10  |  |  |
| ۸۵۲ ح ۲۵۸        | ٧. | مجمع الزوائد     | حدبث الثقلين                             | 11  |  |  |
| ۱YY              |    | الإيضاح ش        | حديث الثقلين                             | ١٧  |  |  |
| 77               |    | غيبة النعماني    | حديث النقلين                             | 14  |  |  |
| ٣٥٥              | ١  | ينابيع المودة    | حديث الثفلين                             | 19  |  |  |
| ٥٣٦              | ۲  | ينابيع المودة    | حديث النقلين                             | ۲.  |  |  |
| \o.              | ۲  | الطبقات          | حديث الثقلين                             | 11  |  |  |
| ۸۷ و ۹۱ و ۱۳۷    |    | كفاية الأثر      | حدبث الثقلين                             | 7 7 |  |  |
| ۱۲۸ و ۱۲۲ و ۱۲۲  |    | كفاية الأثر      | حديث الثقلين                             | ۲۲  |  |  |
|                  | ١٦ | ذخائر العقبى     | حديت الثقلين                             | ۲٤  |  |  |

| ب حديث الثقلين  | في رحام |                |               | ١.  |
|-----------------|---------|----------------|---------------|-----|
| 1.4             | ١       | الجامع الصغبر  | حديث الثقلين  | ۲.5 |
| ١٨٠             | ١       | الجامع الصغير  | حديث الثقلين  | 7.7 |
| 1110 - 128      | ١       | الطرائف        | حديث الثقلين  | ۲γ  |
| 117             | ١       | الطرائف        | حديث الثقلين  | ۲۸  |
| ١٠١ و ٢٠٢       | ١       | الفضائل الخمسة | حدبث الثقلين  | 79  |
| ۲۷ و ۲۸         |         | فضل أل ـ م     | حديث الثقلين  | ۲.  |
| ۹۸ و ۱۰۵ و ۱۱۲  | ۲       | مناقب الكوفي   | حديث الثقلين  | ۲۱  |
| ۱۱۱ و ۱۱۱ و ۱۳۵ | ۲       | مناقب الكوفي   | حديثُ الثقلين | ۲۲  |
| ۱۵۰ و ۱۵۰       | ۲       | مناقب الكوفي   | حديث الثقلين  | 44  |
| ۱۷۷ و ۱۷۰ و ۱۷۱ | ۲       | مناقب الكوفي   | حديث الثقلين  | ٣٤  |
| ٥٧٤ و ٢٠٧       | ۲       | مناقب الكوفي   | حديث الثقلين  | ۳٥  |
| ٤٤٠ و ٤٤٥       | ۲       | مناقب الكوفي   | حديث الثقلين  | ٣٦  |
| 191             | ١       | شواهد التنزيل  | حديث الثقلين  | ۲۷  |
| ٥١ و ١٦         | ٣       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | ۲۸  |
| ۷۷ و ۱۸۰        | ٣       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | ٣٩  |
| ۱۵۳ و ۱۵۶       | Ó       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | ٤٠  |
| ۱۱۷ و ۱۱۷       | ٥       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | ٤١  |
| ۱۷۰ و ۱۸۲       | ô       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | 27  |
| ۱۸۳ و ۱۸۲       | ٥       | المعجم الكبير  | حديث الثقلين  | ٤٣  |
| ٨٥              |         | خصائص النسائي  | حديث الثقلين  | ٤٤  |
| ١١٤ و ١١٤       | ١       | مقتل الخوارزمي | حديث الثقلين  | ٤٥  |
|                 |         |                |               |     |

تفسير آية المودّة

75,09

حديث الثقلين

 $r_{\mathcal{F}}$ 

| ب حديث الثقلين | <br>في رحا |                   |              | ١٢          |
|----------------|------------|-------------------|--------------|-------------|
| ۱۶ و ۷۱        |            | نفسير آية المودّة | حديث الثقلين | ٧٢          |
| ۱۱۸ و ۱۱۸      | ٤          | تفسير ابن كثير    | حديث الثملين | ٦٨          |
| 40.            | ١          | تفسير العياشي     | حديث الثقلين | 7.5         |
| ۱۹۰ رقم ۱۱۵۰   | ٣          | تلخيص المتشابه    | حديث الثقلين | ٧.          |
| ۱۲۱ عن زید     |            | جلاء الأفهام      | حديث الثقلين | ٧١          |
| 3.5            | ٩          | حلية الأولياء     | حديث الثقلين | VY          |
| ١٤             | ۲.         | ذيل تاريخ بغداد   | حديث الثقلين | <b>V</b> T  |
| ٧.             |            | رشفة الصادي       | حديث الثقلين | ٧٤          |
| זדר            | ٥          | سنن الترمذي       | حديث الثقلين | ٧٥          |
| 775            | ٥          | سنن الترمذي       | حديث الثقلين | 77          |
| ۳۰ و ۲۲        | ۲          | عيون الأخبار _ ر  | حديث الثقلين | <b>VV</b> . |
| 1441 - 1441    | ۲          | فضائل الصحابة     | حديث الثقلين | ٧٨          |
| ۵۳ و ۲۵۹       |            | كفاية الطالب      | حديث الثقلين | Y1          |
| 101            |            | كنز الفوائد       | حديث الثقلين | ٨٠          |
| ۲۷.            |            | كنز الفوائد       | حديث الثقلين | ٨١          |
| 124            |            | مائة منقبة        | حديث الثقلين | ΑY          |
| ۲۷۱ح ۱۱۶۰      | ۲          | مسند أبو يعلى     | حديث الثقلين | ۸۳          |
|                | ۲٦.        | مسند الإمام زيد   | حديث الثقلين | ٨٤          |
| ۸۹ ح ۸٦٤ علي   | ٣          | مسند البزار       | حديث الثقلين | ٨٥          |
| ۲۲۱ و ۱۲۷      | ١          | مسند الأخبار      | حديث الثقلين | 7.4         |
| 7181 - 1888    | ٢          | مشكاة المصابيح    | حديث الثقلين | AY          |

| ١٣               |   |                 | ، الأوّل                                 | الفصل |
|------------------|---|-----------------|------------------------------------------|-------|
| ۱۷۲۵ ح ۱۵۲۶      | ٢ | مشكاة المصابيح  | حديب النفلين                             | ۸۸    |
| ١٥٤ و ٢٠٠        |   | مناهب الخوارزمي | حديث الثقلين                             | ۸٩    |
| ١.               |   | مناقب القلعجبي  | حديث الثقلين                             | ٩.    |
| ۲۸۱ ۲۲۲۶         |   | مناقب المفازلي  | حديث الثقلين                             | 11    |
| ۲۳, ۵۲           |   | نزل الأبرار     | حديث الثقلين                             | 9.1   |
| ۳۹۲ و ۳۹۲        |   | نهج الحقّ       | حديث الثقلين                             | 94    |
| 187, 77, 771     | ١ | ينابيع المودة   | حديث الثقلين                             | 9.5   |
| ۱۳۱لی ٤٢         | ١ | ينابيع المودة   | حديث الثقلين                             | 90    |
| ۲۸۲ <i>و</i> ۲۴۲ | ١ | ينابيع المودة   | حديث الثقلين                             | ٩٦    |
| 777 . 377        | ۲ | فرائد السمطين   | حديث الثقلين                             | 14    |
| ٥٤ البجلي        |   | خصائص الرضي     | حديث الثقلين                             | 14    |
| ۸۷۶ کو ۱۸۸       | ١ | مجمع الزوائد    | حديث الثقلين _ابن ثابت _                 | 11    |
| ורזכיור          |   | إحياء الميَّت   | حديث التقلين بالجحفة                     | ١     |
| Y0A              | 1 | مجمع الزوائد    | حديث الثقلين بالجحفة                     | 1.1   |
| 72.,789          |   | جواهر العقدين   | حديث الثقلين بألفاظ جديدة                | 1-4   |
| ٤١               | ۲ | الفتوح          | حديث التقلين بألفاظ مختلفة               | 1.7   |
| 727              |   | إحياء الميت     | حديث الثقلين بتعبير «كتاب الله وسنَّتني» | ١.٤   |
| ۱۸۵ ح ٤٨٠٠ زيد   | ٤ | مصابيح السنكة   | خديث الثقلين بخم                         | 1.0   |
| 777              |   | جواهر العقدين   | حديث الثقلين برواية خليفتين / رجاله ثقات | 1.1   |
| ٣٤               | * | كشف الغمّة      | حديث الثقلين بزيادة : خليفتان            | 1.4   |
| ٣٨.              | c | المعجم الأوسط   | حديث الثقلين بعرفة                       | ۸.۸   |

| ب حديث الثقلين                        | في رحا                                  |                                                                                                |                                                                                                                                                                                | 18                                     |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ۲۵۰ رقم ۸۰۱                           | 7                                       | الضمفاء                                                                                        | حديث الثقلين بلفظ : فإنَّهما لن يزالا جميعاً                                                                                                                                   | 1.1                                    |
| 2009 5 123                            | ۲                                       | سنن الدارقطني                                                                                  | حديث الثقلين بلفظ : كتاب الله وسنَّتي                                                                                                                                          | 11.                                    |
| ۲۲۰ و ۲۳۲                             |                                         | جواهر العقدين                                                                                  | حديث الثقلين بمرض الوفاة                                                                                                                                                       | 111                                    |
| 405                                   | ٥                                       | مجمع الزوائد                                                                                   | حديث الثقلين جديد                                                                                                                                                              | 117                                    |
| ٥٦                                    | ۲                                       | الفضائل الخمسة                                                                                 | حديث الثقلين : خليفتين                                                                                                                                                         | 115                                    |
| ٣.                                    | Y                                       | السنن                                                                                          | حديث الثقلين ــزيد ــ                                                                                                                                                          | 112                                    |
| ۲۳۶و ۲۵۰ و ۲۲۸                        | ۲                                       | فرائد السمطين                                                                                  | حديث الثقلين ــزيد ــ                                                                                                                                                          | 110                                    |
| 1357 - 1544                           | ١٣                                      | كنز العمال                                                                                     | حديث التقلين _زيد _                                                                                                                                                            | 1117                                   |
| 124                                   | ٣                                       | المستدرك                                                                                       | حديث التقلين (زيد) صحيح                                                                                                                                                        | 114                                    |
| ۱٤۲ باب ۲۳                            | ۲                                       | فرائد السمطين                                                                                  | حديث الثقلين / عدّة                                                                                                                                                            | 114                                    |
| ۵۵۳ے ۱۲۷۱                             | ٣                                       | السلسلة الصحيحة                                                                                | حديث الثقلين على ناقته القصواء / صحيح                                                                                                                                          | 111                                    |
| 4۱/ ۲ ۱۷۹                             | ٤                                       | - n .                                                                                          | * ( - / ( .=1) .=21;                                                                                                                                                           | ١٢.                                    |
| _                                     | -                                       | مصابيح السنّة                                                                                  | حديث التقلين على ناقته القصواء / عدة                                                                                                                                           | 17.                                    |
| 4814 C 4.14                           | ٤                                       | مصابيح السنه<br>المعجم الأوسط                                                                  | حديث الثقلين عن أبي سميد                                                                                                                                                       | 171                                    |
|                                       |                                         |                                                                                                |                                                                                                                                                                                |                                        |
| 4814 C 4.14                           | ٤                                       | المعجم الأوسط                                                                                  | حديث الثقلين عن أبي سميد                                                                                                                                                       | 171                                    |
| 4516 C 414                            | ٤                                       | المعجم الأوسط<br>المعجم الأوسط                                                                 | حديث الثقلين عن أبي سعيد<br>حديث الثقلين عن أبي سعيد                                                                                                                           | 171                                    |
| 7677 _ 777<br>7077 _ 778<br>169 , 167 | ٤                                       | المعجم الأوسط<br>المعجم الأوسط<br>أمالي الشجري                                                 | حديث الثقلين عن أبي سعيد<br>حديث الثقلين عن أبي سعيد<br>حديث الثقلين عن أبي سعيد                                                                                               | \Y\<br>\YY<br>\YT                      |
| 7877                                  | ٤                                       | المعجم الأوسط<br>المعجم الأوسط<br>أمالي الشجري<br>أمالي الشجري                                 | حديث الثقلين عن أبي سعيد                                                   | \Y\<br>\Y\<br>\\\<br>\\\               |
| 777                                   | £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | المعجم الأوسط المعجم الأوسط أمالي الشجري أمالي الشجري مسند أبو يعلى                            | حديث الثقلين عن أبي سعيد                          | \T\<br>\TT<br>\TT<br>\TE               |
| 7877                                  | £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | المعجم الأوسط المعجم الأوسط أمالي الشجري أمالي الشجري مسند أبو يعلى مسند أبو يعلى              | حديث الثقلين عن أبي سعيد                          | 171 177 177 371 371 177                |
| 777                                   | £ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | المعجم الأوسط المعجم الأوسط أمالي الشجري أمالي الشجري مستد أبو يعلى مستد أبو يعلى تذكرة الخواص | حديث الثقلين عن أبي سعيد | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |

|     | -                                            |                 |   |                |
|-----|----------------------------------------------|-----------------|---|----------------|
| ۱۳. | حديث الثفلين عند إنكار اسام أنَّ عليَّ مولاه | البيان والتعريف | ۲ | 179. ZVE       |
| 171 | حديث الثقلين عن زيد                          | الاتحاق         |   | 7.7            |
| 177 | حديث الثقلين عن زيد                          | السنن الكبرى    |   | ۵۱ ح ۸۱۷۸      |
| ١٣٣ | حديث الثقلين عن زيد بن أرقم                  | المنتخب         |   | 3115 057       |
| 18  | حديث الثقلين عن زيد بن أرقم                  | أسد الغابة      | ۲ | 14             |
| ١٣٥ | حديث الثقلين عن زيد بن ثابت                  | المنتخب         |   | ۸۰۱ ح ۱۰۸      |
| 177 | حديث الثقلين عن زيد عن مسلم                  | غرر البهاء      |   | ٤٧٢ فصل ٦      |
| 144 | حديث الثقلين عن ناقته القصواء                | مشكاة المصابيح  | ٣ | ۱۷۲۵ ح ۱۷۲۳    |
| ۱۳۸ | حديث الثقلين ( فانظروا كيف تخلفوني فيهما )   | مصابيح السنّة   | ٤ | ۱۹۰ ح ۲۸۱۱ زید |
| 189 | حديث الثقلين (في أخر ساعات الرسول)           | إرشاد القلوب    | ۲ | ٣٤.            |
| ١٤. | حديث الثقلين في كلّ الأوصياء الأثمة          | فرائد السمطين   | ١ | ۲۱۸ و ۲۱۸      |
| ١٤١ | حديث التقلين في مرض رسول الله                | الاحتجاج        | ١ | 10.            |
| 121 | حديث الثقلين في يوم المناشدة                 | مناقب المفازلي  |   | ۱۱۷خ ۱۰۰       |
| 124 | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ٢٢٨ و ٢٢١      |
| 188 | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ٤٠١ و ٤٠٢      |
| ١٤٥ | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ۱۲۳ و ۲۱۱      |
| 127 | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ٤٢٨ و ٤١٧      |
| ٧٤٧ | جديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | 173 و 1 • 3    |
| 124 | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ۲۰۲و ۱۳۳       |
| 129 | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ١ | ٤١٧ و ٤١٧      |
| ١٥٠ | حديث الثقلين مع الغدير                       | الفضائل الخمسة  | ۲ | ٥٤ ٥٠ ٥٥       |
|     |                                              |                 |   |                |

| ب حديث الثقلين | في رحاد |                  |                                              | . 17         |
|----------------|---------|------------------|----------------------------------------------|--------------|
| ۹۹ و ۲۰۵       | ١       | نسرح الأخباد     | حديث الثقلين مع القدير                       | 101          |
| ١٤٩            | ١       | الاحنجاج         | حديب الثقلين من أخر خطبه للرسول              | 101          |
| ٤١/١١٩         |         | إسعاف الراغبين   | حديث الثقلين من طرق                          | 107          |
| ۲٦٤٤١ ح ١٤٠    | 14      | كنز العمال       | حديث التقلبن والغدير                         | 108          |
| ۲٩.            |         | تذكرة الخواص     | حديث الثقلين ـ ورجاله ثقاة                   | 100          |
| ۳۱۷            | ١       | فرائد السمطين    | حديث الثقلين وشهادة الصحابة في عهد عثمان     | 101          |
| <b>/</b> 1     |         | أهل البيت _ ت    | حديث التقلين يدلُّ أنَّ الزمان لا يخلو منهم  | \ <b>o</b> Y |
| YA             |         | أهل البيت        | حديث التقلين يدلً على خروج النساء            | 101          |
| 1/3            | ٧       | كتاب المصنّف     | حديث الثقلين يوم الطائف                      | 101          |
| ١٨٣            | ٩       | مجمع الزوائد     | حديث الثقلين يوم الطائف                      | ١٦.          |
| 177            |         | الذرية الطاهرة   | حديث الثقلين يوم الغدير                      | 171          |
| ه ځ ح ۱۱۵۸     |         | السنن الكبري     | حديث الثقلين يوم الغدير                      | 177          |
| ٥٣٣            | ٣       | المستدرك         | حديث الثقلين يوم الغدير (ابن ارقم) صحيح      | 175          |
| ه٤٤ زيد        | ١       | أمالي الشجري     | حديث الثقلين يوم الغدير ( ثقلين بتعبير جديد) | 178          |
| 184            | ۲       | السنن            | حديث الثقلين يوم الغدير _زيد _               | 170          |
| 1.9            | ٣       | المستدرك         | حديث الثقلين يوم الغدير (زيد)                | ווו          |
| ۲۷۷ ے ۱۵ و ۱۲  | •       | جامع الاُصول     | حديث الثغلين يوم عرفة                        | ארו          |
| ۲٦٦ جابر       | ۲       | التدوين للقزويني | حديث الثقلين يوم عرفة على القصواء            | 17.4         |
| 701            | ١       | ـ نوادر الأُصول  | حديث الثقلين يوم عرفة وحجَّة الوداع ــ حذيفة | 179          |
| ۲۵۸ رقم ۲۳۲۸   | 19      | تاريخ دمشق       | حديث الثقلين عن زيد                          | ١٧.          |
| 102            | ٢       | الإلمام          | حديث الثقلين والتطهير                        | 141          |

| <b>\Y</b>       |   |                   | ىل الأوّل                                     | الفص |
|-----------------|---|-------------------|-----------------------------------------------|------|
| 297             | o | مستد أحمد         | حديث الثعلين                                  | 141  |
| ۲۶۱ و ۲۶۲       |   | الصواعق           | حديث التقلبن                                  | ۱۷۲  |
| 777             |   | روضة الواعظين     | حديث الثقلين                                  | ١٧٤  |
| ۲۱۷ و ۲۱۷       | ١ | ينابيع المودة     | حديث الثفلين                                  | 140  |
| ٥٨٥ ح ٩٩٠       | ۲ | فضائل الصحابة     | حديث الثقلين                                  | TVI  |
| 1.87 27.1       | ۲ | فضائل الصحابة     | حديث الثقلين                                  | 177  |
| 140 Z NEP E EVA | ۲ | فضائل الصحابة     | حديث الثقلين / ابن أرقم _صحيح                 | 144  |
| ٦٥              | ٤ | المطالب العالية   | حديث الثقلين في الغدير                        | 171  |
| ٥٥              | ٤ | العقد الفريد      | حديث الثقلين في حجَّة الوداع                  | ١٨٠  |
| 177             | ۲ | مسند أبي يعلىٰ    | حديث الثقلين يوم الطائف                       | 141  |
| ٣٦              |   | أهل البيت _ ت     | خبر الثقلين متواتر ومجمع على صحته             | 144  |
| ٧٨              |   | أهل البيت         | دلالة حديث الثقلين على العصمة ظاهرة جلية      | 184  |
| . 14            |   | تفسير آية المودّة | كلام السندي في معنى الثقلين                   | ۱۸٤  |
| ٧١              |   | تفسير آية المودّة | كلام المصنّف أنّه لا بدّ في كلّ زمان من أحدهم | ۱۸٥  |
| ۸۷ و ۹۷         |   | أهل البيت         | معنى حديث الثقلين                             | FA/  |
| 709             | ١ | نوادر الأُصول     | معنى حديث الثقلين                             | ٧٨٧  |
| 727             |   | جواهر العقدين     | معنى المقلين                                  | ۱۸۸  |
| ۷۷ و ۷۹         |   | تفسير آية المودّة | معنى حديث الثقلين الدلالي                     | 181  |
| ££٢ و ٢٥٧       |   | جواهر العقدين     | من حديث الثقلين يفهم أنَّهم يوجد منهم في      | 11-  |
| ۷۲ و ۷۳ و ۷۶    |   | تفسير أية المودّة | نصّ آخر للثقلين                               | 141  |
| ۷۷و ۷۲          |   | تفسير آية المودّة | نصٌ للثقلين                                   | 145  |
|                 |   |                   |                                               |      |

١٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

### عودٌ على بدء :

وإنّما كرّر الرسول الأعظم محمّد على هذه الدعوة المباركة وهذا النداء المرتبط بالسماء، وبيّنها في أماكن حسّاسة، وأيّام خاصّة، في جموع عظيمة من المسلمين، لتكون أبلغ في النفوس، والبلوغ إلى أكبر عدد من المسلمين - آنذاك - فلا تغفل.

كما أنّ اختيار هذا الحديث دون غيره يدلّ على عظمة هذا الأمر وخطورته بين المسلمين، لتصحيح المسيرة والموكب الإسلامي في التاريخ.

كما يدل على أنه لا أهم في الإسلام بعد التموحيد والمعاد والنبوة من التمسك بالكتاب الكريم والعترة الطاهرة، فهما حبل الله المعتصم، وهما العروة الوثقى، من استمسك بهما نجى وفاز بسعادة الدارين، ومن تخلف عنهما ضل وغرق وهوى إلى الجحيم.

فهناك ملازمة من الأزل وإلى يوم القيامة بين القرآن الكريم وأهل بيت رسول الله صلوات الله عليهم أجمعين، ولا يمكن الاستغناء بأحدهما عن الآخر، وإلا لما أوصى النبي الأعظم بهما معاً، فالوصول إلى الحق وإلى الصراط المستقيم والهداية التامّة والابتعاد عن الضلال والميتة الجاهلية، إنّه عايمة من خلال الاعتصام والتمسّك بالقرآن الكريم وأهل البيت الأطهار علمينيا من دون أن يفرّط بأحدهما على حساب الآخر.

ثم كل ما يتصف به القرآن الكريم من صفات ومقامات ومنازل وعلوم فهي بذاتها في أهل البيت علميالي ، وهذا مقتضى عدم الانفكاك بينهما \_كما هو واضح \_،

«لن تضلُّوا بعدى أبداً ».

فأهل البيت يدلون على القرآن بسنتهم ـقولهم وفعلهم وتقريرهم ـوالقرآن يدل عليهم بآياته وسوره، إمّا بالمباشرة والدلالة المطابقيّة، كآية التطهير، أو بالدلالة الالتزامية وبصورة غير مباشرة بالصفات والعلائم كما في كثير من الآيات.

فعدل وشريك القرآن الكريم هو أهل البيت المَهَالِيُّ ، وكما يُسجب التـمسّك بالقرآن في كلّ شيء من أمر ونهي فكذلك أهل البيت المِهَالِيُّ .

وهم يعلمون بما في الكتاب الكريم، ولا يخالفونه طرفة عين، وهذا يدلّ على فضلهم وعصمتهم، فهم أحقّ بالإمامة من غيرهم.

فالقرآن المجيد كتاب الله الصامت التدويني التشريعي، وأهل البيت كتاب الله الناطق العيني التكويني، فهما صادران من ذات وحقيقة واحدة، وهو الله جلّ جلاله، واجب الوجود لذاته، المستجمع لجميع صفات الجلال والجمال والكمال، ويجوز في النظام التكويني ما لا يجوز في النظام التشريعي كخرق السفينة في قصّة موسى والخضر عليقيلًا، فتدبّر.

فصفات القرآن هي نفسها صفات أهل البيت المُهَلِّئُ وكذلك العكس، للتلازم الوثيق بينهما، ولأنَّ كلَّ واحد عدل الآخر، وللمعية الدائمة التي لا تنفك أبداً منذ الأزل وإلى يوم القيامة.

وكما أنّ القرآن معجز ولا يقاس به كتاب آخر، فكذلك أهل البيت عَلَمْكِلْكُمُ كما ورد عنهم: ٢٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

«نحن أهل البيت لا يقاس بنا أحد» أنا.

وكما أنّ النظر إلى القرآن عبادة، كذلك النظر إليهم عبادة:

«النظر إلى وجه علىّ عبادة».

وكما أنّ تلاوة القرآن فيه ثواب عظيم، و:

«أنّ الرجل الذي ليس في جوفه شيء من القرآن كالبيت الخرب».

كذلك ذكر أهل البيت المُهَلِّئُ وذكر فضائلهم فيه ثواب جزيل وأجر عظيم، ومن لم يكن في قلبه محبّة وولاية أهل البيت فهو في تيه وضلال وظلام وخراب. قال رسول الله ﷺ:

«فمن ذكر فضيلةً من فضائل عليّ مقرّاً بها غفر الله له ما تنقدّم من ذئبه وما تأخّر، ومن نظر إلى كتاب من فضائله غفر الله له الذنبوب التنبي اكتسبها بالنظر »(٢).

وإذا كان لا يجوز هجر القرآن الكريم وأنّ الرسول يشكو اُمّته في هجرهم القرآن الكريم:

﴿ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُوراً ﴾ (٣).

فكذلك لا يصح هجر أهل البيت وعدم الأخذ بقولهم وأحكامهم، والمشي على نهجهم وسننهم، بل وعدم زيارتهم وحضور مشاهدهم، فإنّه من مصاديق الهجران المحرّم أو المذموم.

<sup>(</sup>١) ذخائر العقبي: ١٧.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواصّ : ٢.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٣٠.

#### حديث الثقلين

هذا وإليكم \_أ يّها القرّاء الأعزّاء \_نصّ الحديث الشريف (حديث الثقلين) بعبائره المختلفة، نذكره إجمالاً، كما سنذكر تفصيل ذلك في الفصول الآتية.

#### نصّ الحديث بعبائره المختلفة

«أيها الناس إنّما أنا بشرٌ أوشك، أو (يوشِك)، أو (إنّي لأظن أن أدعى فأجيب)، أو (أن يأتيني)، أو (يأتي رسول ربّي، فأجيب)، أو (فأجيبه)، أو (كأنّي قد دُعيت فأجبت، وإنّي)، أو (أنا تاركٌ)، أو (تركت)، أو (قد تركت)، أو (خَلَفت)، أو (مخلف فيكم، الثقلين)، أو (شَقلين)، أو (أمرين)، أو (الشقلين خليفتين)، أو (اثنين)، أو (ما إن تمسّكتم به)، أو (ما إن أخذتم به)، أو (ما إن تضلّوا أبداً)، أو (لن تضلّوا، إن اتبعتموهما)، أو (وإنّكم لن تضلّوا بعدهما، وهما كتاب الله، وأهل بيتي عترتي، أحدهما أثقل من الآخر)، أو (كتاب الله، حبلٌ ممدود)، أو (كتاب الله فيه الهدى والنور)، أو (الصدق)، أو (كتاب ربّي وعترتي أهل بيتي)، أو (وعترتي وهم أهل بيتي)، أو (وعترتي أهل بيتي)، أو (وعترتي وهم أهل بيتي)، أو (وعترتي أهل بيتي)، أو (نسبي؛ وإنّهما لن يفترقا، حتّى يردا عبليَّ الحوض، فانظروا)، أو (فاتقوا الله، وانظروا كيف تخلفوني)، أو (تحفظوني فيهما)، أو (فانظروا كيف تلحقوا بي فيهما)، أو (بما)، أو (ماذا)، أو (ما تخلفوني فيهما)، أو (أن اللطيف الخبير أخبرني)،

٢٢ ..... في رحاب حديث الثقلين

أو (نبّأني)، أو (أنبأني، أنّهما لن يفترقا حتّى يلقياني، سألت ذلك ربّي فأعطاني، فلا تسبقوهم فنهلكوا، ولا تعلَّموهم فإنَّهم أعلم منكم)، أو (فاستمسكوا بهما ولا تضلُّوا)، أو (إنَّهما لن ينقضيا حتَّى يردا عليَّ الحوض)، أو (سألتـهما ربّــي فوعدني أن يوردهما عليَّ الحوض)، أو (سألته ذلك لهما والحوض عرضه ما بين بُصرى إلى صنعاء، فيه من الآنية عدد الكواكب)، أو (إنّ اللطيف الخبير عَهد إليَّ أنَّهما لن يفترقا حتَّى يَردا عليَّ الحوض كهاتَين، وأشار بـالسبّابتين)، أو (إنَّــى فرطكم، وإنَّكم تبعي، وتوشكون أن تبردوا عمليَّ الحوض، وأسألكم)، أو (سائلكم، حين تلقوني عن ثَقَلَيَّ)، أو (إنِّي سائلكم حين تردون عليَّ عن الثقلين : كيف خلفتموني فيهما )، أو (وإنّ الله سائلي وسائلكم فماذا أنتم قائلون). أو (إنَّى لكم فَرَط، وإنَّكم واردون عليَّ الحوض فـانظروا كـيف تـخلفونى فـى الثقلين، قيل)، أو (قلنا)، أو (قالوا: وما الثقلان؟ قال صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: كتاب الله طرفه بيد الله ، وطرفه بأيديكم ) ، أو (قال : الأكبر ) ، أو (الثقل الأكبر ) ، أو (الأكبر منهما)، أو (أوّلهما)، أو (أحدهما، كتاب الله، والأصغر)، أو (الشقل الأصغر)، أو (والآخر عترتي، فمن استقبل قبلتي، وأجاب دعوتي، فليستوص بهما خيراً)، أو (أوصيكم بكتاب الله وعترتي)، أو (حسبكم كتاب الله وعترتي، أحدهما أعظم من الآخر)، أو (قال إنّي سائلكم عن اثنين : عـن القـر آن وعـن عترتي)، أو (إنَّ الله سائلكم كيف خلفتموني في كتابه وأهل بيتي)، أو (إنِّي تاركٌ فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا)، أو (ما إن أخذتم به لن تضلّوا بعدى: أمرين أحدهما أكبر من الآخر، سبب موصول من السماء إلى الأرض)، أو (إنّي تاركٌ فيكم الثقلين خلفي : كتاب الله وعترتي )، أو (قد تركت فيكم ما لم تضلُّوا بعده)، أو (إنّي تركت فيكم التقلين: الثقل الأكبر والثقل الأصغر، وأمّــا الشقل الأكــبر

فبيد الله طرفه والطرف الآخر بأيديكم، وهو كتاب الله، إن تمشكتم به لن تضلّوا ولن تذلّوا أبداً)، أو (فاستمسكوا به فلا تضلّوا ولا تبدلوا)، أو (فتمسكوا به لن تزالوا ولن تضلّوا، وأمّا الثقل الأصغر فعترتي أهل بيتي)، أو (ألا وعترتي)، أو (أذكركم الله في أهل بيتي، قالها مرّة)، أو (مرّتين)، أو (ثلاث مرّات)، أو (إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إليّ أنّي مقبوض، أقول لكم قبولاً إن عملتم بمه نجوتم، وإن تركتموه هلكتم، إنّ أهل بيتي وعترتي هم خاصّتي وحامّتي، وإنّكم مسؤولون عن الثقلين: كتاب الله وعترتي، إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا)، أو (إنّكم لن تضلّوا إن اتبعتم واستمسكتم بهما)، أو (إنّي تارك فيكم كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فهما خليفتان بعدي، أحدهما أكبر من الآخر)، أو (إنّي تارك فيكم الثقلين: كلام الله وعترتي، ألا فتمسكوا بهما، فإنّهما حبلان لا ينقطعان إلى يوم القيامة)».

وقال :

«أيّها الناس، يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي وقد قدمت إليكسم القول معذرة إليكم، ألا إنّي مخلف فيكم كتاب ربّي عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي، ثمّ أخذ بيد عليّ فقال: هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لا يفترقان حتّى يردا عليّ الحوض، فاسألوهما ما خلفت فيهما».

## الفصل الثاني

من الواضح والواجب المؤكد أنّ على كلّ مسلم معتقد بإسلامه ودينه أن يطيع ربّه، ويتبع رسول الإسلام محمّد عَلَيْ ، فمن كان من أمّته ومعتقداً به، وبكتاب الله القرآن الكريم، لا بدّ له من إطاعة أوامره ونواهيه، والانتقياد له، والتسليم لأقواله:

﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (١).

والعقل السليم كما في نصوص القرآن الكريم يأمرنا بـالانقياد والإطـاعة المحضة لرسول الله عَلَيْنُ :

﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ (٢).

﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ (٣).

.....

<sup>(</sup>١) النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۸۰.

<sup>(</sup>٣) النور : ٥٤.

- ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ (١٠.
  - ﴿ وَمَنْ يُطِعَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (٧٠.
    - ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزَأً عَظِيماً ﴾ (٣).
      - ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا ﴾ (٤).

وليس من العقل السليم ولا من سنّة الرسول الأعظم ﷺ أن يترك أمّته من بعده من دون ملجاً ومرجع يرجع إليه، فهل أمر ﷺ أن تأخذ أمّته معالم دينهم في الأصول والفروع من أحد من بعده ؟

وقد أخبر النبي ﷺ في حديث مستفيض، بل كاد أن يكون متواتراً أنّ أمّته ستفترق إلى ثلاث وسبعين فرقة، وأنّ الناجية واحدة منها<sup>(٥)</sup>.

سنن أبي داود ٤: ١٩٩، ١٩٩، كتاب السنّة، الحديث ٤٥٩٦ و ٤٥٩٦، بـاب شـرح السنّة. سنن ابن ماجة ٢: ١٩٢١، حديث ٢٩٩١. سنن الترمذي ٥: ٢٦، ٢٦، كتاب الفتن، حديث ٢٩٩١، باب افتراق الأُمم. سنن الدارمي ٢: ٢٤١. مسند أحمد بن حنبل ٢: ٣٢، ٣٤، حديث ١٢٥، ٣٢، ٣٢، مستدرك الحاكم النيسابوري ١: ٦، ١٢٨. صحيح ابن حبّان، حديث ١٨٢، كما في ترتيبه الإحان ٨: ٢٥٨، كتاب السنّة لابن أبي عاصم ١: ٧. الجامع الصغير للسيوطي ١: ١٨٤. الدرّ المنثور له ٢: ٢٠٨. السنن الكبرى للبيهقي ١٠: ٢٠٨. شـرح

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) النساء: ١٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٦٩.

٣) الأحزاب: ٧١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال : ٤٦.

<sup>(</sup>٥) لقد جاء هذا الحديث بشكل مستفيض في كتب العامّة والخاصّة، بـل كـاد أن يكـون متواتراً، فمن كتب القوم:

الفصل الثاني ..... الفصل الثاني ..... الفصل الثاني .... الفصل الثاني المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم الم

السنّة للبغوي ١: ٢١٣. مشكاة المصابيح للخطيب التبريزي ١: ٦١. المطالب العليّة لابن حجر ٣: ٨٦، ٨٨. مجمع الزوائد ٧: ٢٥٧. المقاصد الحسنة للسخاوي : ١٥٨. العقد الفريد ٢ : ٤٠٤. إحياء علوم الدين ٣: ٢٣٠. وغيرهم كثير .

وقد صحّحه غالب من أدرجه وأخرجه كالذهبي والسيوطي والترمذي وغميرهم، بمل ادّعى السيوطي تواتره كما في فيض القدير ٢: ٢١، والكتابي فسي نظم المتناثر: ٥٧، وغيرهما. كما جاء في تاريخ بغداد ٢١: ٢١٦.

كما ورد في كتبنا أيضاً، ففي كتاب سليم بن قيس عن أمير المؤمنين طلاً، وفي أمالي الشيخ الطوسي ٢: ١٣٧، والاحتجاج ١: ٣٩١، وخصال الشيخ الصدوق ٢: ٥٨١، وفي البحار ٢٨: ٥٠٤، وغيرها.

وفي الفضائل لشاذان بن جبرئيل: ١٤٠، والصراط المستقيم ٢: ٣٧، وفي الخصال، باب ٧٠، حديث ٢، وإكمال الدين ١: باب ٧٠، حديث ٢، وإكمال الدين ١: ٢٠، والكافي ١: ١٩١، حديث ٥، وغيره الكثير. راجع (إلزام النواصب) تحقيق الشيخ عبد الرضا النجفي: ٧٣.

ولا يخفى أنَّ أصل الاختلاف في الخلافة بعد رسول الله عَلَيْلُمَّ ، فالشيعة تـقول لأمـير المؤمنين عليَّ لللهِ بنصّ من الله ورسوله عَلَيْلُمَّ ، وجمهور العامّة تقول لأبي بكر بن أبي قحافة ، لاختيار بعض الناس له في السقيفة .

يقول صاحب كتاب (إلزام النواصب بإمامة عليّ بن أبي طالب عليّ ) في ديباجته : فعلمت أنّ هذا الاختلاف هو أصل افتراق أمّة محمّد تَكَلِيّ لا نّهم لو اتّبعوا إماماً واحداً يهديهم إلى الحقّ ويردّهم عن الضلالة لم يفترقوا ولم يهلكوا ، فأشغلت الفكر في معرفة أنّ الحقّ مع أيّ الفريقين ، والفرقة الناجية مع أيّ الحزبين ؟ وعلمت أنّ كلّ قوم يدّعون أنّهم هم الناجون لقوله تعالى : ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ (المؤمنون : ٥٣)، فلا بدّ من النظر الصحيح لقوله تعالى : ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ (المؤمنون : ٥٣)، فلا بدّ من النظر الصحيح

المؤدّي إلى الحقّ الصريح، وذلك يقتضي عدم الاعتماد على دليل لم يوافق الخصم عليه، لأنّ ما انفرد به أحد الخصمين لا يجب على الآخر التسليم له، ولا الرجوع إليه، فما جعلت اعتمادي على ما أورده الشيعة من الأخبار الدالّة على خلافة عليّ بسن أبسي طالب عليه ولم يوافقهم السنّة، ولا على ما أورده السنّة بما يدلّ على خلافة أبي بكر ولم يوافقهم عليه الشيعة، لحصول التهمة فيما أورده الصاحب دون ما أورده الخصم، بمل اعتمدت على ما يكون مجمعاً عليه فيجب العمل به والرجوع إليه.

ثمّ نظرت أخبار السنّة وتتبّعت آثارهم فلم أجد لهم خبراً واحداً يبدلٌ عبلى خلافة أبي بكر وصاحبيه، ولا وجدت خبراً واحداً يبدلٌ عبلى الطبعن عبلى أحد من الأثبعة الاثنى عشر بشيء من الرذائل، بل يعتقدون عصمتهم ووجوب طاعتهم.

ثمّ نظرت أخبارهم وتتبّعت آثارهم، فوجدت أكثرها تدلّ على إمامة عليّ بن أبي طالب على إمامة عليّ بن أبي طالب على الله و تضمن مدحه نظماً ونثراً وتذكر فضائله شفعاً ووتراً، ووجدت لهم أخباراً كشيرة تتضمّن الطعن على أثمّتهم والقدح في إمامتهم، ووجدت مذاهبهم في المعقول والمنقول مخالفة لحكم القرآن ونصّ الرسول عليه وآله السلام، ووجدت أصولهم تتضمّن ظلم الباري تعالى و تكذيب القرآن وتتضمّن حدوثه تعالى و حلوله في المكان، وتتضمّن إبطال الشرائع والأحكام وإفحام الأنبياء عليها من ردّ جواب الخصام.

ووجدت أخبارهم تتضمّن تكذيب أنمّتهم وتفسيقهم ومع ذلك يعتمدون خلافتهم ويسلكون طريقتهم ... ووجدتهم يقرّون على أنفسهم بتغيير الشريعة معاندة للشيعة .. فتعوّذت بالله من هذه المذاهب الفاسدة ، ومن اتباع هذه الفرق المعاندة . فلمّا ظهر لي الحقّ الصريح بالنظر الصحيح ، علمت أنّ الفرقة الناجية هم أتباع عليّ بن أبي طالب عليه والفرق الهالكة من عداهم من مذاهب الإسلام ، ولا بدّ من إيراد رسالة وجيزة من طرق الأخصام تتضمّن جميع ما ادّعيناه في هذا المقام ، وليس بحمد الله خلاص من هذا الالتزام ، بما ذكرناه

لك من الكلام إلا بتكذيب ما أوردوه في صحاحهم، أو بالتبرّي من أنسمّتهم وإطراحهم، ونقتصر على إيراد اليسير دون الكثير، لأنّ وجود البعرة تدلّ على وجود البعير، وسميّت هذه الرسالة (إلزام النواصب بإمامة عليّ بن أبي طالب علي وهي مشتملة على مقدّمة وأبواب وفصول...

والكتاب قيم ويذكر نماذج وشواهد على معتقداته وآرائه مـن كـتب القـوم أنـفسهم، فراجع.

فوقوع الافتراق لا بدّ منه، وأدلّ الدليل على إمكان الشيء وقوعه، وما يدلّ على صحّة الخبر وأنّه من الإخبار بالمغيّبات والحوادث المستقبلة وقوع الافتراق في أمّة محمّد رسول الله عَبَيْنَا ، لا يصحّ عقلاً ونقلاً أن يكون الجميع على الحقّ والصحّة، بل فرقة واحدة هي الناجية والباقية من الهالكين يوم القيامة. فيجب عقلاً ونقلاً على كلّ عاقل أن ينظر في معتقداته وصحّة عقيدته ومعرفة المذاهب، وأيّها على الحقّ ؟ والحقّ مع من ؟ وفيمن ؟ ولمن ؟ وأن يعرض عن التعصّب لدين الآباء والأمّهات، فيإنّ ذلك يوجب الوقوع في الهلكات، كما لا يصحّ تقديم أحدها دون الآخر من دون مرجّح وبرهان، كما لا يصحّ التقليد فيه ، فإنّ الله ذمّ التقليد في الاعتقاد في كثير من الآيات.

والحقّ يقال: الفرقة الوحيدة التي تمتاز عن كلّ الفرق في معتقداتها هي فرقة الشيعة الاثنى عشرية، فإنّهم في أصولهم وفروعهم يقولون بإمامة اثنى عشر إماماً بالنصّ الجلي من الله ورسوله، ومن الإمام المنصوص عليه وهو أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّلاً، ثمم ولده الحسن الزكي المجتبى، ثمّ أخوه السبط الحسين الشهيد، ثمّ عليّ بن الحسين، ثمم محمّد الباقر، ثمّ جعفر الصادق، ثمّ موسى الكاظم، ثمّ عليّ بن موسى الرضا، ثمّ محمّد بن عليّ العسكري، ثمّ القائم المهدي عليّ العسكري، ثمّ القائم المهدي الحجة بن الحسن العسكري صلوات الله عليهم أجمعين.

ثمّ المصنّف يذكر بيان ذلك من طريق العقل فيقول: أنّه لمّا أخبر النبيّ عَلَيْهُ أنّ الناجي من أمّته فرقة واحدة من ثلاث وسبعين فرقة، دلّ العقل على أنّ الفرقة الناجية لا يشاركها غيرها من الفرق الهالكة في الاعتقاد من جميع الوجوه والاعتبارات، لأنّه لو شاركها غيرها من كلّ الوجوه لحصل الاتحاد وكان الناجي أكثر من فرقة، وهو باطل للخبر المجمع عليه، ولم أرّ فرقة من فرق الإسلام متّحدة باعتقاد ـ لا يشاركها فيه غيره من جميع الوجوه عير الشيعة الاثنى عشرية، وهم القائلون بإمامة الاثنى عشر، فهم يفارقون جميع الفرق في الأصول والفروع.

ولا بدّ من إشارة خفيفة إلى بيان اختلاف المذاهب وبيان أصولهم وفـروعهم، ليـعتبر المنصف العاقل ويفرّق بين الحقّ والباطل. فيذكر شواهد فراجع ( إلزام النواصب : ٨٥).

إذا شئت أن ترضى لنفسك مذهباً فسدع عنك قول الشافعيّ ومالكٍ ووالِ أنساساً قسولهم وحديثهم ولاية أهل البيت فرضٌ على الورى ولا فرق بين الجاحدين لحقهم ومن لا يسوالي حيدراً فهو كافرٌ وقال الشافعي:

ولتا رأيت الناس قد ذهبت بهم ركبت على اسم الله في سفن النجا وأمسكت حسبل الله وهدو ولائسهم إذا افترقت في الدين سبعون فرقة ولم يكُ نساج منهم غير فرقة

يسنجيك يموم البعث من لهب النارِ وأحمد والمرويّ عن كعب أحبارِ روى جدّنا عن جبرئيل عن الباري ومن لم يؤدّ الفرض عُذّب بالنارِ ومن عبد الأوثان أو جحد الباري كمن عبد الأصنام أو جحد الباري

مسذاهبهم في أبحر الغيّ والجهلِ
وهم أهل بيت المصطفى خاتم الرسلِ
كسما قد أمرنا بالتمسّك بالحبلِ
ونيف كما قد جاء في محكم النقلِ
فقل لي بها يا ذا الرجاحة والعقل

فالنبي أحرص الناس وأولى بهم على بقاء الدين الإسلامي واستداده إلى يوم القيامة، وضمان حفظه من كلّ شذوذ وانحراف وتضييع، وما أكثر النصوص النبويّة والأفعال والأقوال في سيرة النبيّ التي صرّحت بأنّ النبيّ نصب وعيّن القائم من بعده والحافظ لدينه ولرسالته، ولم يترك الأمّة من دون وصيّ وخليفة، بل نصب ونصّ على الخلف والحقّ من بعده إلى يوم القيامة، فإنّه من لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية، ميتة الكفر والضلال، فأرجعنا النبيّ إلى من إذا تمسكنا به لن نضلّ بعده أبداً.

ويعتبر حديث الثقلين من أصح الأحاديث سنداً عند الفريقين: السنّة والشيعة، وأكثرها تواتراً، حتّى أنّه ورد في كتب السنّة بكيف وعدد لا نظير لهما،

أفسي الفِرق الهُلك آل محمد فإن قلت في الناجين فالقول واحد إذا كان مولى القوم منهم فإنني فلسخل علياً لي إماماً ونسله وقال الصاحب:

لا عــــذّب الله أمّـــي إنّـــها رضــعت وكـــان لى والدّ يـــهوى أبـــا حســـن

أم الفرقة اللائي نجت منهم قبل لي ؟ !
وإن قلت في الهُلاك حِدت عن العدلِ
رضيت بهم لا زال في ظلّهم ظلّي
وأنت من الباقين في أوسع الحِلّ

حبٌ الوصيعيّ وغسندّتنيه بساللبنِ فصرت من ذا وذي أهموى أبها حسنِ ولم يكتف رسول الله بذكر الحديث مرّة واحدة وفي مجلس واحد، بل قاله تكراراً ومراراً وفي مواطن عديدة واختلاف يسير في كلمات الحديث كما مرّ وهذا إن دلّ على شيء فإنّه يدلّ على أهمية الموضوع وحسّاسيّته، فإنّه قلب الإسلام النابض، فإنّه مصدر التشريع الإسلامي، والضامن والصمّام للأمّة الإسلامية من كلّ ضلال واختلاف من بعد رسول الله عَلَيْق ، وامتداد للحقّ الذي لا يشوبه الباطل أبداً، وإرشاد إلى الصراط المستقيم.

والمفروض أنّ الحديث الشريف ينقله آلاف من الصحابة، إلّا أنّه تـقلّص حتّى وصل إلى نيّف وثلاثين صحابياً، وذلك إنّما كان من فعال السلطة الغاصبة والحاكمة آنذاك التي حكمت على ذلك الحديث وعلى أمثاله الكثير بالإعدام الجماعي وبالخنق والدفن والسجن المؤبّد. وما تناقله الأصحاب من الأحاديث في هذا الباب إنّما هو من الأحاديث الهاربة التي فرّت من ذلك الحكم القاسي أو المتحدّية للنظام، فالأحبّاء أخفوها خوفاً، والأعداء حنقاً وبغضاً، ومع هذا ظهرت الشيء النزير إلّا أنّه ملأت الخافقين.

فبعد رحلة رسول الله انقلبت الأمور والموازين، فصار الباطل حقاً، وارتدّ الناس عن الحق، ومالوا إلى دنياهم ونسوا آخرتهم، فأحرقوا أحاديث الرسول ومنعوا من تدوين الحديث الشريف وأحرقوا الكتب، وكتبوا إلى الأمصار: من كان عنده شيء فليمحه، والعجب من أولئك الذيبن يدّعون خلافة رسول الله ويمنعون حديثه وتدوين سنّته، فهل تبقى كرامة لرسول الله ؟! وكيف منعوا عن الحديث وتدوينه لكي لا يختلط بالقرآن، ولم يعرف النبيّ ذلك فحدّثهم بأحاديثه ؟! ولماذا لم يحدث هذا الالتباس في عصر النبيّ نفسه ؟! ومعجزة القرآن بلاغته، وإنّ كلام الخالق فوق كلام المخلوق فكيف يلتبس الأمر، ثمّ كيف القرآن بلاغته، وإنّ كلام الخالق فوق كلام المخلوق فكيف يلتبس الأمر، ثمّ كيف

عندهم يترك ويخلّف النبيّ من بعده القرآن والسنّة، وهم منعوا من تدوين السنّة -كما فعله الثاني -؟! وهل بعد الحقّ إلّا الضلال؟!

أجل إنّ حديث الثقلين يعتبر من الأحاديث الصحيحة التي لا ريب فيها، وإنّه مروي عن أهل البيت عليمًا ، كما هو مروي في كتب العامّة، فإنّ مصادره سواء في الصحاح أو كتب الحديث أو اللغة أو التفسير وغيرها كثيرة جدّاً.

لقد جمع ما تيسر من تلك المصادر المحقّق العظيم السيّد مير حامد حسين الهندي اللكنهوي تيّئ في موسوعته الكبرى (عبقات الأنوار)، كما لخّص تلك المصادر العلّامة السيّد علي الميلاني في مجلّدين، وتعرّض إلى ذلك بشيء من التفصيل العلّامة الخطيب السيّد محمّد كاظم القزويني على في موسوعته (الإمام الصادق) المجلّد الأوّل، كما ذكره سيّدنا الاستاذ السيّد النجفي المرعشي نتيئ في تعليقاته على إحقاق الحقّ (۱۱)، وقد أجاد في جمع طائفة منها العلّامة المجلسي نتيئ في بحار الأنوار (۱۱).

وقيل: إنّ النبيّ الأعظم صدر منه هذا الحديث الشريف في خمسمائة مرّة، وفي مواضع عديدة كيوم عرفة، وفي مسجد الخيف في منى، وفي خطبته يـوم الغدير في حجّة الوداع، ويوم قبض فيه في خطبته على منبره، وفي حـجرته، ومواطن أخرى.

<sup>(</sup>۱) راجع إحقاق الحقّ وتعليقاته ٤: ٣٦٦\_٤٤٦، و ٥: ٧، ٢٨، ٢٧، ٥٢، ٨٦، و ٦: ٣٣٢. ٣٤٢\_ ٣٤٢، و ٩: ٣٠٩\_٣٧، و ٦١: ٥٠٥، و ١٦: ٢٦١\_ ٢٦٩، ٥٤١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار للعلّامة المجلسي ٥ : ٦٨، و ٢٢ : ٤٧٥، و ٣٦ : ٣٢٩، و ٣٧ : ١٩١، و ٤٥ : ٣١٣، و ٦٨: ٢٢، و ٢٣ : ٢٠٤.

ولا بأس أن نذكر رواة الحديث ونصوصهم على نحو الإجمال والنموذج، فقد روى الحديث أئمة أهل البيت علم الله وكثير من الصحاب. إليك الأسماء إجمالاً، ثمّ يأتيك التفصيل، فروى الحديث الشريف:

- ١ \_أمير المؤمنين علىّ لِمُثِّلًا .
  - ٢ ـ و فاطمة الزهراء غليتك .
- ٣\_والإمام الحسن المجتبى.
  - ٤\_وأبو أيوب الأنصاري.
    - ٥ ـ وأبو ذرّ الغفاري.
      - ٦\_وأبو رافع.
    - ٧\_وأبو سعيد الخدري.
    - وغيرهم، وهم كما يلي:

### رواة الحديث ونصوصهم

ا ـ الإمام أمير المؤمنين عليّ عليّ الدولابي بسنده: أنّ النبيّ عَلَيْهُ حضر الجرة بخم، قال: فخرج آخذاً بيد عليّ فقال: يا أيّها الناس، ألستم تشهدون أنّ الله ورسوله أولى بكم من أنفسكم، وأنّ الله ورسوله مولاكم؟ قالوا: بلى. قال: فمن كنت مولاه فإنّ عليّاً مولاه \_أو قال: هذا مولاه \_، إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا: كتاب الله وأهل بيتي (١).

٢ ـ سيّدة النساء فاطمة الزهراء عليه : روى القندوزي في كـتابه (يـنابيع المودّة) بسنده عن فاطمة الزهراء عليه ، قالت : سمعت أبي عَلَيْه في مرضه الذي قبض فيه يقول وقد امتلأت الحجرة من أصحابه :

أيها الناس، يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً، وقد قدّمتُ إليكم القول معذرةً الليكم: ألا إنّي مخلّف فيكم كتاب ربّي عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي. ثمّ أخذ بيد عليّ فقال: هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لا ينفترقان حستّى يسردا عليّ الحوض، فأسألكم ما تخلفوني فيهما(٢).

٣- الإمام الحسن المجتبى للثيلا في خطبة بعد بيعة الناس بالخلافة، قال: نحن حزب الله الغالبون، ونحن عترة رسوله الأقربون، ونحن أهل بيته الطيّبون، ونحن أحد الثقلين الذين خلّفهما جدّي تَنْكُلُهُ في أُمّته، ونحن ثاني كتاب الله، فيه

<sup>(</sup>١) موسوعة الإمام الصادق علا ١ : ٤٢.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودّة : ٤٠.

٣٦ ..... في رحاب حديث الثقلين تفصيل كلّ شيء ... إلى آخره (١).

٤ \_ أبو أيوب الأنصاري: عن رسول الله في حديث قال: أيّها الناس، إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، نبّأني بذلك اللطيف الخبير.

0 - أبو ذر الغفاري، آخذاً بحلقة باب الكعبة وهو يقول: يا أيّها الناس، أنا أبو ذر، فمن عرفني، ألا وأنا أبو ذر الغفاري، لا أحدّ ثكم إلّا ما سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول سمعته وهو يقول: أيّها الناس، إنّي قد تركت فيكم الثقلين: كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي، وأحدهما أفضل من الآخر، كتاب الله عزّ وجلّ، ولن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، وإنّ مثلهما كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تركها غرق (٢).

7 \_ أبو رافع، مولى رسول الله، عنه ﷺ، قال: أيّها الناس، إنّي تركت فيكم الثقلين: الثقل الأكبر والثقل الأصغر، فأمّا الأكبر هو حبل الله فبيد الله طرفه، والطرف الآخر بأيديكم وهو كتاب الله إن تمسّكتم به لن تضلّوا ولن تذلّوا ابداً، وأمّا الأصغر: فعترتي أهل بيتي، إنّ الله اللطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وسألت ذلك لهما فأعطاني، والله سائلكم كيف تخلفوني في كتاب الله وأهل بيتي "".

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة : ٢١.

<sup>(</sup>٢) المعرفة والتاريخ ١ : ٥٣٨.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودّة : ٣٧.

الفصل الثاني ...... الفصل الثاني .....

٧ ـ أبو سعيد الخدري، قال: قال رسول الله عَلَيْلَةُ: تـركت فـيكم مـا إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي (١).

٨\_أبو شريح الخزاعي، ممّن نقل حديث الثقلين.

٩ ـ أبو قدامة الأنصاري، فهو أحد رواة الحديث.

١٠ - أبو هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي خلّفت فيكم اثنين لن تضلّوا بعدهما أبداً: كتاب الله وعترتي، لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض (٢).

١١ ـ أبو الهيثم بن التيهان، من رواة الحديث الشريف أيضاً.

النبيّ عَلَيْهُ أَنّه خطب في يوم عرفة فقال في خطبته: قد تركت فيكم ما لن تضلّوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله وأنتم مسؤولون عنّي، فما أنتم قائلون ؟ قالوا: نشهد أنّك قد بلّغت وأدّيت ونصحت، فقال بإصبعه السبّابة يرفعها إلى السماء ويكبّها إلى الناس: اللهمّ اشهد. وفي آخر: أيّها الناس إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتى (٢٠).

١٣ ـ جبير بن مطعم، قال: قــال رســول الله ﷺ: إنّــي أوشك أن أدعــى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب ربّنا وعترتي أهل بيتي، فانظروا كــيف تحفظوني فيهما؟

<sup>(</sup>١) فضائل على: لأحمد بن حنبل: ٤.

<sup>(</sup>٢) مسند البزّاز: ١، الرقم ٥٧٨.

<sup>(</sup>٣) نظم درر السمطين : ٢٣٢.

١٤ حذيفة بن أسيد الغفاري، قال: قال رسول الله ﷺ: أيّها الناس، إنّي فرط لكم وإنّكم واردون عليَّ الحوض، حوض أعرض ما بين الصنعاء وبُصرى، فيه عدد النجوم قدحان من فضّة، وإنّي سائلكم حين تردون عليَّ عن الشقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهما: السبب الأكبر كتاب الله عزّ وجلّ، طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فاستمسكوا به ولا تضلّوا ولا تبدّلوا، وعترتي أهل بيتي، فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير إنّهما لن ينقضيا حتّى يردا عليَّ الحوض.

10 حذيفة بن اليمان، قال : صلّى بنا رسول الله عَلَيْلَةُ الظهر ثمّ أقبل بوجهه الكريم إلينا فقال : معاشر أصحابي، أوصيكم بتقوى الله والعمل بطاعته، وإنّى أدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي، إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض، فتعلّموا منهم ولا تعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم (١).

١٦ ـ خزيمة بن ثابت، ممّن روى الحديث الشريف أيضاً.

۱۷ ــزید بن أرقم، یقول: قام فینا رسول الله ﷺ فحمد الله وأثنی علیه، ثمّ قال: أمّا بعد، أیّها الناس، فإنّما أنا بشر یوشك أن یأتینی رسول ربّی فأجیبه، وإنّی تارك فیكم الثقلین، أوّلهما كتاب الله، فیه الهدی والنور، فــتمسّكوا بكــتاب الله وخذوا به، فحت علی كتاب الله ورغّب فیه، ثمّ قال: وأهل بیتی، أذكركم الله فی أهل بیتی، ثارت مرّات...(۲).

١٨ ـ زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله ﷺ: إنِّي تارك فيكم خليفتين:

<sup>(</sup>١) ينابيع المودّة : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سنن الدارمي ٢ : ٣١٠، الحديث ٣٣١٩.

الفصل الثاني ...... الفصل الثاني المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم المس

كتاب الله عزّ وجلّ، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يتفرقا حتّى يردا عليَّ الحوض (١).

١٩ ـ سعد بن أبي وقاص، قال: هل تعلمون أنّ رسول الله ﷺ قال: إنّبي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وإنّكم لن تضلّوا إن اتّبعتم واستمسكتم بهما؟ قالوا: نعم.

٢٠ ـ سلمان الفارسي، من رواة حديث الثقلين.

٢١ ـ سهل بن سعد، حدّث بحديث الثقلين.

٢٢ \_ ضمرة الأسلمي، قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض، فانظروا كيف تخلّفوني فيهما(٢).

٢٣ ـ طلحة بن عبد الله التيمي، قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي.

٢٤ ـ عامر بن أبي ليلى، قال: قال النبيّ ﷺ: أيّها الناس، إنّ الله مولاي وأنا أولى يكم من أنفسكم، ألا ومن كنت مولاه فهذا مولاه، وأخذ بيد عليّ فرفعها، حتى عرفه القوم أجمعون. ثمّ قال: اللهمّ والإ من والاه وعاد من عاداه، ثمّ قال: وإنّي سائلكم حين تردون عليَّ الحوض عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهما ؟ قالوا: وما الثقلان؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، والأصغر عترتي، وقد نبّأني اللطيف الخبير أن لا يفترقا حتى

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٥ : ١٨١.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودَّة ١ : ٣٧.

٤٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

يلقياني، سألت ربّي لهم ذلك فأعطاني، فلا تسبقوهم فتهلكوا، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم (١١).

٢٥ ـ عبد الله بن حنطب، قال: خطبنا رسول الله ﷺ بالجحفة فقال: ألست أولى الناس بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: إنّي سائلكم عن اثنتين: عن القرآن وعن عترتى.

٢٦ \_ عبد الرحمن بن عوف، قال: هل تعلمون أنّ رسول الله ﷺ قال: إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي ؟ قالوا: نعم (٢).

المؤمنين، إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إليّ أنّي مقبوض، أقول لكم قولاً إن عملتم به المؤمنين، إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إليّ أنّي مقبوض، أقول لكم قولاً إن عملتم به نجوتم، وإن تركتموه هلكتم: إنّ أهل بيتي وعترتي هم خاصّتي وحامتي، وإنّكم مسؤولون عن الثقلين: كتاب الله وعترتي، إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا، فانظروا كيف تخلفوني فيهما.

٢٨ عبد الله بن عمر، قال: آخر ما تكلّم به رسول الله ﷺ: اخلفوني في أهل بيتي.

٢٩ ـ عدي بن حاتم الطائي، إنه أحد السامعين من رسول الله حديث الثقلم...

٣٠\_عقبة بن عامر، متن حدّث بحديث الغدير والثقلين.

٣١\_عمرو بن العاص، قال: قال رسول الله ﷺ: إنِّي مخلَّف فيكم الثقلين:

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ٣: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) ينابيع المودّة : ٣٥.

٣٢ \_ أمّ سلمة ، قالت : قال رسول الله في مرضه الذي قبض فيه ، وقد امتلأت الحجرة من أصحابه ، قال : أيّها الناس ، يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي ، وقد قدّ مت القول معذرة إليكم . ألا إنّي مخلف فيكم كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي . ثمّ أخذ بيد عليّ فقال : هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ لا يفترقان حتّى يردا على الحوض ، فأسألهما عمّا خلّفت فيهما (٢).

٣٣ - أمّ هانئ بنت أبي طالب، قالت: رجع رسول الله عَلَيْ من حجّته حتى نزل بغدير خم، ثمّ قام خطيباً بالهاجرة فقال: أيّها الناس، إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وقد تركت فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا أبداً: كتاب الله حبل طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، وعترتي أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، ألا إنّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض (٣).

هذه جملة من النصوص ورواة حديث الثقلين من الصحاح وكتب الرجال والتفسير واللغة وغيرها التي روت الحديث الشريف، وتجاوزت ما ثتي كتاب من القرن الثاني الهجري إلى القرن الرابع عشر، وهي مذكورة في الجزء الأوّل والثاني من تلخيص (عبقات الأنوار)، كما ذكر جملة منها سيّدنا الاستاذ النجفي المرعشي في تعليقاته على (إحقاق الحقّ)، وكذلك المحقّق الشيخ محمّد حسين آل مظفّر

<sup>(</sup>١) المناقب للخوارزمي : ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) موسوعة الإمام الصادق علي ١: ٦٧، عن وسيلة المآل.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودّة : ٤٠.

**٤٢** ...... في رحاب حديث الثقلين في رسالته (الثقلان).

فلا غبار ولا ريب ولا شكّ في سند الحديث واستفاضته، بـل وتــواتــره، فإنّا نقطع جزماً وعلماً أنّ النبيّ الأكرم محمّد ﷺ قد خلّف مــن بـعده (القــرآن والعترة) لترجع أمّته إليهما إلى يوم القيامة، لعدم افتراقهما في كلّ شيء حتّى يردا الحوض.

«وقد بلغ هذا الحديث الشريف من الشهرة ما أغنى عن استطراد مصادره، فإنّه قد رواه الفريقان واعترفت به الفرقتان، وعرفه العامّ والخاصّ، بـل حفظه الصغير والكبير، والعالم والجاهل، فهو فاكهة الأندية، وفي مذاق الأفواه، حـتّى كاد أن يتجاوز حدّ التواتر، ولولا الوجازة والإشارة المقصودة من هذه الرسالة لذكرنا الطرق والمصادر، لا سيّما ويذكر الحديث في طيّ حديث الغدير أيضاً، وما أكثر من روى حديث الغدير، فدونك الكتب المبسوطة ويغنيك منها كتاب (العبقات) و (الغدير للعلّامة الأميني) و (إحقاق الحقّ وتعليقاته) و (موسوعة الإمام الصادق المنظيلة) وغيرها.

فيجب على كلّ مسلم من أيّ مذهب كان أن يأخذ بهذا الحديث الشريف ويعمل به بعد أن أصبح حجّةً في سنده، وأنّه لا إجمال ولا إغلاق ولا لبس ولا تعقيد فيه، فإنّه سلس الألفاظ منتظم السبك واضح البيان بليغ الكلام، ولولا التعصّب المذهبي وتقليد الآباء والأمّهات في العقائد لرأى كلّ منصف واع ما هو المقصود من الكتاب والعترة بعد رسول الله عَبَيْلاً، فإنّ الحديث يشير إلى الإمامة والخلافة، وجعل القيّم على الشريعة المستودع لعلم الكتاب الذي فيه هداية الناس لو تمسّكت به، والأمّة الإسلامية اليوم وقبل اليوم بحاجة ماسّة إلى

توحيد الكلمة والرجوع إلى الهداة الذين تجتمع بهم الكلمة ويموحّد المذهب، فالحديث الشريف على إيجازه يقودنا إلى الوحدة سياسياً ومذهبياً، وتلك من معاجز بيانه وحججه البالغة.

فحديث الثقلين من ذلك البيان البليغ الذي عني بـ إعـ لام النـاس عـامّة عن أمر فيه حياة الأمّة السياسية والدينية، بل إنّ في الإمامة حياة الأمّة من كلّ ناحية. أليس الإمام قائماً بوظائف الرسول الأعظم عَلَيْلَةً، ولا تفوته إلّا النبوّة، تلك المنزلة الخاصّة ؟ فالإمام المرجع لهاتيك المقاصد السامية التي بشر بها الرسول الأكرم عَلَيْلَةً في دعوته، ودعا بها الناس إلى اقتطاف ثمار السعادة عاجلة و آجلة، وهذه المقاصد هي كلّ شيء في حياتي الأمّة، فالأمّة في حاجة لا مناص عنها إلى ذلك الإمام المصلح في جميع شؤون الحياتين \_الدنيا والآخرة \_.

فلمّا كان هذا الحديث الشريف معنيّاً به الأُمّة جمعاء حقّ أن يكون من فصاحة البيان وسلالة التعبير حاكياً عن واقع الأُمّة وسعادتها، وصالحاً كلّ الصلاح لأن تقوم به الحجّة عليهم جميعاً، ويقوى الكلّ على فهم القصد منه من دون عناء وكلفة.

فالحديث الشريف في الواقع والحقيقة يعد من أقوى الأدلة التي تدل على الاعتقاد بإمامة أولئك الفئة من أهل البيت عليك الأثراء وإنه لا بد من القول بعصمتهم وطهارتهم ولزوم ولايتهم وإطاعتهم في كل شيء، كما كان يطاع النبي في كل شيء، وإن الفرقة الناجية كما أخبر بها النبي من كانت على كتاب الله وسنة نبيه المتمثلة بعترته المعصومين الأئمة الهداة الطيبين.

فقول رسول الله ﷺ : ( إنَّى تارك فيكم ) إنَّما الخطاب لجميع الأُمَّة جيلاً بعد

جيل، وفي كلّ عصر ومصر، فإنّه من التبليغ العامّ والشامل للحاضر والبادي والشاهد والغائب، وحينئذٍ تنقطع عنده المعاذير ممّن يزعم أنّ البلاغ لم يصل إليه، وأنّ الرسول ارتحل إلى جوار ربّه من دون أن يخلّف وينصّ على الخلافة، وإنّه ترك الأمّة سدى وفي الغو غائية والفوضاوية، بل نصب للأمّة علماً يوضّح لها ما أشكل من الكتاب، ويعرّفها ما تجهل من معالم الشريعة وتحفظ الرسالة من الضياع والانحراف، وإماماً يخلف النبيّ في أداء وظائفه ومسؤولياته السماوية عدا شعار النبوّة وطابعها الخاصّ.

والنبيّ الأعظم يعرف من يصلح للأمّة من بعده في إرشادهم وهدايتهم، فأرجعهم إلى ما يصلح معاشهم ومعادهم وهو (الكتاب والعترة)، فلل بدّ من الالتفاف حولهما والرجوع إليهما في كلّ صغيرة وكبيرة، وفي كلّ أبعاد الحياة ممّا يقود الأمّة إلى سبل السعادة والخير وساحل الطمأنينة والسلام، ويصدّهم عن مهاوي الشقاء والشرّ، من كلّ النواحي الدينية والسياسية والاقتصادية وغيرها في الدنيا والآخرة، فإنّ الخلافة كالنبوّة (رياسة عامّة في الدين والدنيا بنصّ ونصب من الله جلّ جلاله).

فقوله على النص على التقلين المحلية هذه النص على الخليفة من بعده الذي يقوى على القيام بوظائفه بعد غيابه والتحاقه بالرفيق الأعلى، وعلى النهوض بأعباء مسؤوليته، فرضاً لا رخصة فيه، وتعييناً لا خيار به، وإماماً وخليفة كما ورد في بعض نصوص الحديث لا بدل عنه، وأنّه هو الجاعل بأمر من الله دونهم، فهو المعيّن لخليفته ووصيّه دون رأي منهم، فإن الخلافة ليست من أمور الدنيا وحسب حتى تكون بيد الشورى.

فما فعله النبيّ من الكتاية التي هي أبلغ من التصريح، باعتبار أنّ هذه الخلافة خلافة عامّة بعد وفاته، وعلى الأمّة جمعاء إلى يوم القيامة، وما عملى الرسول إلّا البلاغ المبين، وما عليه إذا لم تسمع الأمّة قوله وتطع أمره، وتختلف إلى ثلاث وسبعين فرقة، فتهلك كلّها يوم القيامة إلّا فرقة واحدة التي امتازت بعقائدها في أصول دينها وفروعه عن جميع الفرق والمذاهب.

وإذا كان النبي على لا يترك المدينة أياماً قليلة بغير خليفة وأمير، فكيف يترك الأمّة كلّها عمر الدنيا بغير قائد وراثد وإمام معصوم وخليفة على الحق يجمعهم على الهدى والرشاد، ويدلّهم على الخير والصلاح، ويعرّفهم ما جهلوه من معاني التنزيل وأحكام الشريعة، ويصرفهم عن الجهل والشقاء والفساد مع حاجتهم إلى تلك الدلالة وذلك التعليم وإلى هذا الصرف والصدّ والابتعاد.

فما على الرسول إذا خالفت الأُمّة وأساءت في الإطاعة وحادت عن الطريق الذي هداهم إليه ووجب عليهم السلوك فيه، فليس عليه ولا على الخلف بعده غضاضة إذا عمد الناس على خلافهما وتركوا الائتمام بهما ؟!!

والثقل لغة بمعنى متاع المسافر وحشمه وكلّ شيء نفيس مصون، ومنه الحديث الشريف، فالكتاب والعترة أنفس النفائس في عالم التكوين، فتعبير النبيّ عَلَيْهُ بالثقلين دليل واضح على نفاسة ما خلّف وقداسته، ولا بدّ من العناية الفائقة بأخذ التعاليم منهما وتطبيق أحكامهما والعمل بنصائحهما وإعظامهما وإكرامهما والامتثال لكلّ أمر ونهي فيهما، والاهتداء بهديهما والاقتداء بهما في كلّ شيء، والارتواء من مناهلهما وينابيع معارفهما وعلومهما، فمن فعل فائه يشقى، لا محالة يكون سعيداً في دنياه وآخرته، ومن تركهما أو أحدهما، فإنّه يشقى،

وكان من الخاسرين في الدارين. فبهما يهتدي الإنسان عمر الدنيا والآخرة، فالقرآن تبيان لكل شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ودلّنا القرآن على وجود العلماء بتأويله، وما يعلم تأويله إلاّ الله والراسخون في العلم، وقد عرّفهم النبيّ عَيَّا من يكونوا من بعده، فهم العترة الطاهرة الأثمة المعصومون الذين كانوا أنواراً بعرش الله محدقين، فمن الله علينا بهم، فجعلهم في بيوتٍ أذن الله أن ترفع ويُذكر فيها اسمه، وجعلهم أثمة يهدون بأمره، وأفاض عليهم من علمه ﴿ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ ﴾ (١)، ولو لا ذلك لاختلط الحابل بالنابل واشتبه الحق بالباطل، ولم نعرف الخطأ من الصواب والغث من السمين، فهناك أثمة يدعون إلى النار واتباع الأهواء والأباطيل والخرافات والظلم والجور والضلال، في قلوبهم زيغ، يتبعون ما تشابه من آيات كتاب الله ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله واختلاف الناس حتى يسودوا عليهم (فرق تسد) فعلمهم قائم على شفا جرفٍ هارٍ مشوب بالشكوك والشبهات والزيغ والضلال.

فالحذار الحذار منهم ومن خدعم وألاعيبهم الشيطانية، ولا يستم ذلك إلا بالتمسّك بالثقلين كتاب الله الكريم والعترة النبويّة الطاهرة. ولا مندوحة عقلاً ونقلاً عن الخليفة لاثاني من الثقلين في النيابة عن صاحب الرسالة محمّد المصطفى عَلِيَّةً، فلا بدّ من يحمل أبعاد النبيّ في رسالته من الحكومة الإدارية والعلوم الإرشادية والقيضاوة الفياصلة والقيادة المحتّكة والسياسة الخبيرة والزعامة الدنيوية والدينية، ولا يتمّ هذا إلّا في مثل نفس النبيّ ومن كان بمنزلته

<sup>(</sup>۱) هود : ۱.

ومن أهله وبابه وعيبة علمه، ولا غنى عن خليفة لرسول الله يحمل أعباء الرسالة وثقلها بعلمه وطهارته وعصمته، وأن يكون علمه من نفسه من غير تعليم غيره من الناس الذي لا ينسى ولا يسهو ولا يغفل ولا يخطئ، والذي انتهى إليه علم صاحب الرسالة وصفاته، فإنه الحقيق بتلك النيابة والوصاية والجدير بتلك الخلافة الحقة، وما ذاك إلا العترة الطاهرة، وكان بنص من الله ورسوله، وإلى مثل هذا أشار عَلَيُ أنّ الهداية لا تتم إلا بالتمسك بهم، وأنّ الضلال والشقاء لمن خالفهم، ولولا صفاتهم التي هي من صفات النبوة إلا النبوة لما كان تقديمهم على الأمّة راجحاً، فيلزم تقديم المرجوح على الراجح ولا يقرّ به العقلاء فكيف يفعله المرسلون؟

﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَى ﴾ (۱). ما لكم كيف تحكمون ؟!!

وما شقاء الأُمّة وانحطاط المسلمين إلّا نتيجة الابتعاد عن كتاب الله في العمل والتطبيق، وترك العترة الطاهرة الله المسلمين إلى نتيجة الابتعاد عن كتاب الله في العمل والتطبيق، وترك العترة الطاهرة الله المصلح الأكبر عليهم، إنّما فعلوا ما فعلوا حبّاً بالدنيا وزخرفها وزبرجها، واتباعاً لأهوائهم ورغباتهم، فصيرتهم طرائق قدداً، وافترقوا إلى ثلاث وسبعين فسرقة، وما هم بضائرين إلا أنفسهم.

فقد أتم الله ورسوله الحجّة على الناس إلى يـوم القـيامة، إنّ الهـدى فـي التمسّك بالقرآن والعترة، وهـم أهـل بـيت النـبيّ عَلِمَيْكِمُ الذيـن عـيّنهم بـعددهم

<sup>(</sup>١) يونس: ٣٥.

٤٨ ..... في رحاب حديث الثقلينالاثنى عشر وأسمائهم المباركة.

قال الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم:

- ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ آبَاؤُهُم لا يعلمون شيئاً ولا يهتدون \* يَا أَيّهَا الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضرّكم من ضلَّ إذا اهتديتم إلى الله مرجعكم جميعاً فينبَّنكم بما كنتم تعملون ﴾(١).
  - ﴿ فَمَن اهتدى فإنَّما يهتدي لنفسه ومن ضلَّ فإنَّما يضلُّ عليها ﴾ (٢).
    - ﴿ وَمَنْ يَعْضِ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضُلَّ ضَلَالًا مَبِيناً ﴾ <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المائدة: ١٠٥\_٥٠١.

<sup>(</sup>۲) يونس: ۱۰۸.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣١.

# عترتي أهل بيتي

واعلم أنّ أهل البيت في التاريخ والروايات والآيات يطلق ويراد به أحد المعانى الأربعة :

فإنّه تارة بـمعنى الأعــمّ، وهــو مــن يــتبع الله والرســول ويــحمل عــلوم آل محمّد عُلِيَكِيْرُ ،كسلمان الفارسي، فإنّه منّا أهل البيت.

وأخرى بمعنى العامّ، ويقصد منه ذرّية الرسول الأعظم ﷺ من أبناء عليّ وفاطمة للهيّلينيّ .

وثالثة بالمعنى الخاص، ويقصد به فاطمة الزهراء والأثمة الاثنا عشر أمير المؤمنين عليّ وأولاده الأحد عشر الحسن والحسين والأثمة التسع من ولد الحسين عليمًا الله المسين الميمًا المسين عليمًا المسين الميمًا ا

ورابعة بالمعنى الأخص، ويقصد منه خصوص أصحاب الكساء، أي فاطمة الزهراء وبعلها وبنوها الحسن والحسين علم المسلم المسلم

فالمراد من (أهل بيتي) في حديث الثقلين خصوص المعنى الثالث، كما هو ثابت في محلّه من الأدلّة العقلية والنقلية، فإنّ الرسول أراد أن ينصب علماً لهداية الأمّة وإرشادها، وعالماً يدلّها على تأويل الكتاب حسب نزوله، وإماماً يجمعها على الخير والهدى ويصدّها عن الشرّ والضلال، يحملون علم النبيّ وعصمته، فإنّهم خلفاؤه وامتداد نبوّته، وأين نساؤه وعامّة الهاشميين من هذه الصفات

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (المأمول في تكريم ذرّية الرسول)، مطبوع، فراجع.

والملكات القدسية التي لا تكون إلاّ للأنبياء وأوصيائهم عَلَيْكُمْ ؟ فلا بدّ أن يكون المقصود من أهل البيت الذين هم عدل القرآن في كلّ شيء ولن يفترقا إلى يـوم القيامة، أن يكون رهطاً خاصاً لهم الكفاية والقدرة الكاملة على النهوض بـتلك الأعباء الباهظة والمسؤوليات العظمى.

ثمّ لا بدّ أن يكون هذا الرهط معلوماً للأُمّة، وإلّا للزم الاختلاف في تعيّنهم بعد رسول الله ﷺ، وهذا يتنافى مع الغرض النبوي، ولزعم كلّ واحد أنّه الأجدر بالخلافة.

والعجيب أنّ النبيّ قد فعل كلّ ذلك، مع هذا نجد قد اختلفوا من بعده، وانقلبوا على أعقابهم، فكيف لو لم يعيّن ولم ينصب، فلو لم يفعل ذلك لقامت الحجّة من الناس عليه، ولكنّه حين فعل قامت الحجّة منه عليهم، ولله ولرسوله الحجّة البالغة.

ولو كانت إشارة الرسول ﷺ إلى الخلف من بعده إشارة إجمالية من دون تعيين لنفر خاص، لما كان ثمّة دافع عن التنافس، أو رادع عن دعوى العلم بالكتاب.

إيه إيه، إنّ الناس ارتدّوا بعد رسول الله إلّا نفر قليل، فجاهروا بالجحد لأولئك المنصوص عليهم مع تظافر النصوص وتبصديق آثـارهم لهـا، فكـيف لو أهمل الرسول أو أجمل أو لم يكن أثر يشفع للخبر.

فلا بدّ للناس أن تعرف من بعد الرسول من هم أهل البيت، حتّى تتمّ الحجّة بحديث الثقلين، ولو لا التعيين كيف يحتجّ النبيّ بحديثه على أمّته ؟!

فالحديث نفسه حين عبّر عن العترة الطاهرة بالثقل وقرنه بالقرآن الكريم وكان عدله، دلّنا بوضوح على أنّ هذا الخليفة الثاني له ما لعديله من رفعة الشأن وشموخ المنزلة وثقل الميزان والعلم بما كان وما يكون، ورسوخ العلم الذي لا يعتريه الشكّ والارتياب، والعصمة من الذنوب والخطايا والانحراف والضلال والبطلان، وإنّه منزّه عن النقائص والعيوب، به الهدى من الضلال والانتشال من الجهل. فأين هذه الصفات من نساء النبيّ وعامّة الهاشميين حتّى يقال أنّ المراد من أهل بيته علم المنافية أو الهاشميين عامّة، بل المراد رهط خاصّ عيّنهم النبيّ بأوصافهم وأسمائهم.

وما أكثر النصوص التي دلّت بوضوح على ذلك، وأنّ المقصود من أهل بيته في عصر النبيّ خصوص أمير المؤمنين عليّ لللّلِ وفاطمة الزهراء والحسن والحسين المُهَلِيُّا، وذلك بالحصر الوجداني والحكم العقلي ليس فيه ارتبياب ولا دونه حجاب، ولو كان في بني هاشم من يبلغ شأو أمير المؤمنين وولديه في الفضائل والمعارف والعلوم لظهر أمره، وبان خبره، وأرشدتنا إليه الأخبار والآثار.

فمن تسمّك بالكتاب والعترة لن يضلّ أبداً ولن لنه التأبيد و تكرار (أبداً) يفيد التأكيد، فيستفاد من الحديث الشريف التأبيد الدائم لعدم الضلالة بهما، فالهدى الأبدي الذي لا يحول ولا يزول هو بالتمسّك بهذين الثقلين، فلا يحصر عنهما قيد شعرة، فإنّه يوجب الضلال والهلاك ولا ثقل ثالث في البين، للحصر والتأكيد، والتمسّك هو الاعتصام بهما علماً وعملاً، والأخذ بما أرشدا إليه ودلا عليه، واتباع أوامرهما والاجتناب عن نواهيهما، ومن خالف سيرهما اجتيازاً أو تخلّف عنهما نكوصاً، اعتصاماً برأيه وقياساته أو اتباعاً لغيره، لم يكن من المتمسّكين بهما، بل كان من الضالين المضلّين، المنحرفين الزائغين.

وكيف يمكن الرجوع إلى أصحابه الذين يدّعي في حقّهم أنّهم كـالنجوم

(بأيّهم أخذتم اهتديتم) على أن يكونوا ثقلاً ثالثاً مع أنّ بعضهم يكفّر بعضهم، واعترفوا بذنوبهم، وإنّه حتّى في المخدّرات أعلم منهم، وما أكثر النفاق في حياة النبيّ عَيَالاً، فكيف يرجع إليهم بعد رحلته إلى جوار ربّه، وإذا كان بين المسلمين وأصحاب النبيّ من أبطن الكفر وأظهر الإسلام، فكيف يُقتدى به ويرجع إليه، وإنّه كالنجم يهتدى به، بل لا بدّ من تمييز الصحابة والأخذ ممّن كان من المهتدين ولم يحدث بعد رسول الله، ولا يأتيه الخطاب يوم القيامة مسحقاً سحقاً ولم يبق منهم إلاّ كالطعام المتساقط من أكل الدابّة، أي القليل، كما يدلّ عليه آية الانقلاب وأحاديث الذود عن الحوض.

فمن الذي دحرج للنبي الدباب ليلة العقبة ؟ ومن الذي بنى مسجد الضرار ؟ ومن دعاه إلى الصلاة في مسجده ليقتله ؟ ومن الذي قال (ليخرجن الأعز منها الأذل) ؟ إلى غير هذا من كيد المنافقين وسعيهم ضد الإسلام والنبي، فهل يرجع إليه بعد النبي ؟ وهل يكون خليفته ؟! عجباً ما لكم كيف تحكمون ؟!

ثمّ النبيّ أخبرنا أنّه سيكثر من بعده الكذّابون الوضّاعون للحديث، فكيف نرجع إلى سنّنه وحسب، لولا الخلفاء المعصومون من بعده، الذين يـحفظون لنا السنّة من الوضع والزيغ والانحراف ؟

ثمّ ما أكثر من روى من العامّة فضلاً عن الخاصّة عن النبيّ الأعظم ﷺ أنّ الخلفاء من بعده اثنا عشر خليفة كلّهم من قريش.

روى البخاري في صحيحه في موضعين بطريقين عن جابر وابن عيينة: قال رسول الله ﷺ: ما يزال أمر الناس ماضياً وهذا يشير إلى أنّه إلى يـوم القيامة، لا أنّه ينقطع ـما ولّاهم اثنا عشر رجلاً كلّهم من قريش (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٤: ٢٤٨.

وفي صحيح مسلم (١٠ أيضاً في موضعين عن النبيّ : إنّ هذا الأمر لا ينقضي حتّى يمضى فيهم اثنا عشر خليفة كلّهم من قريش.

وفيه أيضاً: لا يزال هذا الدين قائماً حتّى تقوم السباعة ويكون عليهم اثنا عشر خليفة كلّهم من قريش.

(۱) صحيح مسلم ٣: ١٤٥٢، مسند أحمد ٥: ٩٢، الصواعق المحرقة: ١١٣، مجمع الزوائد ١: ٥٠: ٥

وقد أخرج حديث الخلفاء اثنا عشر \_ باختلاف ألفاظه \_ جمع من حـفّاظ العـامّة وأعلامهم، منهم :

البخاري في صحيحه ١٠١٩، كتاب الأحكام، باب ٥١، ومسلم في صحيحه ١٠٥٠ ركتاب الأمارة بعدّة طرق، والترمذي في سننه ١٠٥٠ بطريقين صحّحها، (كتاب الفتن، باب ٤٦، حديث ٢٢٢٣)، وأبو داود في سننه ١٠٦٠ بثلاث طرق صحّحها، والألباني في صحيح سنن أبي داود ٣: ٨٧، وأحمد بن حنبل في مسنده ١: ٨٩، ٥: ٨٨، والحاكم في مستدركه ٣: ١٦٧، وأبو داود الطيالسي في مسنده ١: ١٨٠، وأبي نعيم والحاكم في مستدركه ٣: ١٩٧، وأبي عونة في مسنده ٤: ٣٩٦، وابن أبي الحاجم في كتاب السنة ٢: ٨١٥، وتاريخ الخلفاء ١٠٠، وفتح الباري ١٣٠: ١٨١، والمطالب العالية ٢: كتاب السنة ٢: ٨١٥، وتاريخ الخلفاء ١٠٠، وفتح الباري ١٣٠: ١٨١، والمطالب العالية ٢: ١٩٧، ومسند أبي يعلى الموصلي ١٣٠: ١٥٥، عن عدّة مصادر في هامشه، وكذا في ٩: ٢٢٢، والبيهقي في دلائل النبوّة ٦: ١٩٥ – ٢٢٠، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ٢: ١٦٠، والهيثمي في مجمع الزوائد ٥: ١٠٠، وابن حجر العسقلاني في المطالب العليّة ٢: ١٩٠، وابن حبان في صحيحه كما في الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان أد ١٢٢، وسلسلة والبغوي في شرح السنة ١٥: ٣٠، والألباني في صحيح الجامع الصغير ٢: ١٢٧، وسلسلة الأحاديث الصحيحة ١: ١٥٠، الحديث ٢٦٦، و ٢٠، الحديث ١٩٠، نقلاً عن كشف الحقائق : ٣٨ ـ ٨٤، راجع (إلزام النواصب : ٣٢٠).

٥٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

فهذه الأخبار الواردة عن علماء ومحدّثي السنّة في صحاحهم دالّة على انحصار الخلافة في اثني عشر خليفة لا في أربع، ولا قائل من فرق المسلمين بانحصار الخلافة في اثنى عشر إلّا الشيعة الإمامية الاثنا عشرية، فتكون لا محالة هي الفرقة الناجية، وذلك واضح كوضوح الشمس في راثعة النهار، وهل بعد الحقّ اللّا الضلال.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَّـ قُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١).

نزلت في أمير المؤمنين عليّ لليُّلاِ<sup>(۲)</sup> والأئمة الهداة المعصومين، فمن ركب سفينتهم نجا، ومن تخلّف عنهم غرق وهوى.

وما أروع ما يقوله العلامة المظفّر في رسالته (التقلان) بعد نقل ما روته العامّة: (إنّ أصحابي كالنجوم بأيّهم أخذتم اهتديتم)، ومناقشة الحديث سنداً ودلالة، وظلم وجور كثير من الأصحاب، ثمّ قال: إنّك لو سبرت سيرة الأصحاب بعد رسول الله عَلِيَّة إلى يوم انقراضهم لما وجدت عصراً لم تتخالف فيه الصحابة، بل ولم تتحارب ويكفّر بعضهم بعضاً، ودونك أخبارهم فاسبرها، وآثارهم فانظرها. وما كان الخلاف بينهم في الزعامة والإمامة فحسب، بل اختلفوا في الهداية والإرشاد، وفيما سوى هذا، وهاتيك أحوالهم تقرئك إيّاها كتب السيرة والترجمة والتاريخ. ولو ضعف إيماننا بهاتيك الكتب لكفتنا عن سبر أحوالهم آية

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>۲) النور المشتعل: ۱۰۲، وفرائد السمطين ۱: ۳۱۹، والدرّ المنثور ۳: ۲۹۰، وفتح القدير للشوكاني ۲: ۱۱٤، وكفاية الطالب: ۲۳۹، وتفسير الآلوسي ۱۱: ۵۵، وتذكرة الخواصّ: ۲۵، وينابيع المودّة ۱: ۱۱۸، وشواهد التنزيل ۱: ۵۹، وغيرها.

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَـلَى أَعْـقَابِكُمْ وَمَـنْ يَـنْقَلِبْ عَـلَى عَـقِبَيْهِ فَـلَنْ يَـضُرَّ اللهَ شَـيْناً وَسَـيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ (١).

## ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وأحاديث الذود عن الحوض (صحيح البخاري ٧: ١٥٠ عن رسول الله عن يرد علي يوم القيامة رهط من أصحابي، فيحلقون على الحوض فأقول: يا ربّ أصحابي، فيقول: إنّك لا علم لك بما أحدثوا بعدك، فإنّهم ارتدّوا بعدك على أدبارهم القهقرى)، وأحاديث الافتراق (عن رسول الله ستفترق أمّتي إلى ثلاث وسبعين فرقة، فرقة في الجنّة، والباقون في النار \_سنن ابن ماجة \_)، وما ماثلها، ومن كانت تلك حاله كيف يصلح للهدى والرشد؟!

هذا إذا نظرنا إلى الأصحاب وسيرتهم فحسب، وأمّا لو نظرنا إلى مواقفهم مع أهل البيت طبيّ الذين أذهب الله عنهم الرجس، وأمرنا بمودّتهم والتمسّك بهم، لأيقنّا بأنّ القوم قد أنستهم الأضغان والأحقاد ما لأهل البيت من حقّ وفضل، وما لهم على الأمّة من فرض: فأين آية التطهير؟ وأين آية المودّة، وأين سورة هل أتى؟ وأين حديث السفينة؟ وأين حديث حطة؟ وأين حديث الثقلين؟ وأين حديث حربهم حربي وحربي حرب الله، وسلمهم سلمي وسلمي وسلمي سلم الله؟ وأين من ذلك العداء الذي نصبوه لهم، والحرب التي شنّوها عليهم؟!!

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) سبأ : ۱۳.

فكأنَّ هاتيك الآيات ما نزلت، وهذه الأحاديث ما وردت إلاّ لمقاومة أهل البيت وحربهم والخلاف عليهم.

وما أصبح مذهب أهل البيت مستطيلاً إلاّ بنفسه يخالفه الكثير من مذاهب الصحابة وآرائهم، وجرى الخلف على سيرة أولئك السلف، فالناس الذين أمرهم الرسول بمتابعة الثقلين ساروا حتى الساعة على المخالفة والمعارضة.

بلى كان زمرة من الأصحاب لا يشكّ بإيمانهم وهداهم واجتهادهم في النصح والإرشاد أمثال سلمان وأبي ذر والمقداد وعمّار وابن مسعود وحذيفة وخزيمة وجابر وأبي أيوب وكثير سواهم ساروا على خطّهم، ولا يرتاب ذو مسكةٍ بأنّ الاقتداء بمثل هؤلاء رشد واهتداء، ولكنّ هؤلاء لم يقفوا مع أهل البيت موقف حرب وعداء، ولا موقف انعزال وحياد، وإنّما وقفوا معهم موقف اتباع وتمسّك، فهم تبع للثقلين، وأنصار للخليفتين، فلا يكون الاقتداء بهم انحيازاً إلى ثقل ثالث غير الكتاب والعترة.

وأين هذا من الاقتداء بجميع الأصحاب وإن كان المقتدى به من أهل النفاق والارتياب والكذب والخيانة ؟ فمن هاهنا يتضح لك أنّه لا يمكن الأخذ بعموم هذا الحديث (أصحابي كالنجوم) لكثرة من خرج عن عمومه.

ولو تسالمنا على صحّة هذا الحديث وأردنا أن نأخذ بعمومه، فهل يسريد النبيّ عَلَيْ به أن يجعل من الصحابة ثقلاً ثالثاً في قبال الكتاب والعسرة ؟ وكيف ينصب للأمّة أعلاماً تتضارب وأئمة تتحارب، وكلّ واحد منها يحارب الآخر خدمة للدين ونصرة للحقّ ؟

بل يريد أن يجعل منهم قُدوة صالحة لمن كان من الصالحين لا المنافقين

فنصب الرسول الأعظم على من بعده خليفة وإماماً لا يشك كل مسلم بصلاحه وهداه، وهو الكتاب الكريم والعترة الطاهرة، فهما المحك للتمييز بين الأصحاب، فمن سار على نهجهما القويم وأخذ عنهما العلم والتعليم، فذلك القدوة المتبع دون سواه، فمن اختلف معهما أو خالفهما أو خالف أحدهما فهو في ضلال مبين.

فليس هناك غير الثقلين \_كتاب الله والعترة \_قدوة ومتبع وميزان، وكلّ من على وجه الأرض يجب عليه التمسّك بهما والاقتداء بهديهما، ولا فرق في ذلك بين الأصحاب وغيرهم من معتنقي دين الإسلام ومن أمّة محمّد عَلَيْقَ، وإنّهما لن يفترقا في البداية والنهاية، وفي كلّ شيء، فإنّ ما يدلّ عليه القرآن بالمطابقة يدلّ عليه العترة بالالتزام، وكذلك العكس.

ولمّا كان الإمام رسالته أبدية مدى الزمن ومستديمة عمر الدنيا، فلا بدّ لكتابه الكريم من بقاء ببقاء الدهر وبقاء البشر، فإنّه معجزة النبيّ الخالدة وحجّنه على العالم كلّه، ولمّا كان الكتاب صامتاً، وكان أساس الشريعة الباقية وتبياناً لكلّ شيء، وفيه ما يحتاج إلى التأويل والإبانة، وجب أن يكون له قرين وهو القرآن الناطق يصحبه طيلة بقائه ليكون ناطقاً بتأويله، كاشفاً عن غوامضه، ولا بدّ أن يكون عالماً بجميع تأويله على حسب تنزيله، ولا يجوز عليه الخطأ والنسيان يكون عالماً بجميع تأويله على حسب تنزيله، ولا يجوز عليه الخطأ والنسيان والغفلة والسهو، فإنّه يوجب وقوع الناس في الهلكة ومخالفة التنزيل، فلا بدّ إذن من أن يكون ذلك العالم معصوماً من العوارض التي لا يسلم منها عامّة البشر.

فبقاء الرسالة المحمّدية السمحاء قاضِ ببقاء كتابه الكريم، وخلود الكتاب

۸۵ ..... في رحاب حديث الثقلين
 كفيل بوجود قرينه وعدله وشريكه واستدامة وجوده وهو الإنسان الكامل

ولا يصدق هذا المعنى حقيقةً إلا على مذهب الشيعة الإمامية الاثنى عشرية، فإنهم الفرقة الناجية. وهذا ما دلّ عليه الآثار والأخبار الصحيحة، كما قام عليه البراهين العقلية الساطعة.

وبهذا الحديث (حديث الثقلين) نستدلّ على وجود الإمام المهدي للطُّلِا وحياته، كما هو ثابت في محلّه.

فلكَلّ زمان إماماً، ومن مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية، وإنّ الله ليسألنا عن إمام زماننا ووليّ أمرنا وإطاعته، فإنّه قد أمر سبحانه بقوله:

﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (١).

فالخطاب لم يكن لقوم بخصوصهم، فإذا عمّ أهل الإسلام كافّة وأبناء الأجيال عامّة، عرفنا أنّ لكلّ زمان والياً وإماماً يسألنا الله عن طاعته كما يسألنا عن طاعة نفسه وطاعة رسوله عَلَيْكُ.

ومن يكن هذا الإمام المفروض طاعته على كلّ البشرية غير الحجّة بن الحسن العسكري للتيلا ، ولولاه لخلت الأرض من الحجّة فساخت ، ولولاه لخلت الأرض اليوم من الثقل الثاني ، وخلوّها منه مستحيل عقلاً ونقلاً . فلا بدّ من شريك للقرآن وإمام للناس ، إمّا أن يكون ظاهراً مشهوراً أو غائباً مستوراً ، معروفاً بالاسم والنعت والصفة ، وهذا لا ينطبق إلّا باعتقاد ولادة الإمام المهدي عليها

المعصوم إلى قيام الساعة.

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٩.

وطول عمره معجزة أو غيرها، وإنّ وجوده لطف وتصرّفه لطف آخر، وغيبته من الناس، فهو كالشمس خلف السحاب، وإنّه سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلثت ظلماً وجوراً، وإنّ أفضل الأعمال انتظار فرجه الشريف. اللهمّ سَهّل وعجّل في فرجه وظهوره، واجعلنا من خُلّص شبعته وأنصاره والمستشهدين بين يديه.

ثمّ يدلّنا حديث الثقلين على أمور مهمّة جدّاً كالقول بالرجعة الثابت إمكانه عقلاً ووقوعه نقلاً، إنّ أهل البيت علمهم الدني وإنّهم أعلم الناس، فلا يعلّمونهم، وإنّهم علماء بكلّ شيء بإذن الله وعلمه، وإنّهم أغنياء عن علم الناس، وإنّ الناس يحتاجون إلى علمهم وهدايتهم كما يحتاجون إلى علم القرآن وهدايته، ولا إمام عليهم، كما ليس على القرآن إماماً، وأن لا خلافة قبلهم ولا بعد خلافتهم إلى يوم القيامة، ولا مقارنة لخلافتهم إلى القرآن الكريم، فالتمسّك بهما معاً طريق الهدى، والصراط المستقيم والدين القويم، وإنّ العترة الطاهرة المعصومة هادون مهديّون، وإلّا فكيف يكون التمسّك بهما موجباً للهداية وعدم الضلال؟!

فالهدى باتباعهم والرشد بأخذ الأحكام عنهم، كما أنّ الضلال بالانحراف عنهم وأخذ معالم الدين من غيرهم، فطلب الهداية من غيرهم مساوغ لإنكارهم. قال رسول الله ﷺ لعمّار بن ياسر: «يا عمّار، إن سلك الناس كلّهم وادياً وسلك عليّ وادياً، فاسلك وادي عليّ، فإنّه لا يضلّك عن هدى، ولا يدلّك على ردى». فالهدى والحقّ مع عليّ وآله، والضلال والباطل مع من خالفهم وغصب حقّهم وأنكر فضائلهم ومناقبهم، وحربهم حرب الله ورسوله، كما في سلمهم سلم لله ولرسوله.

٦٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

فانظر التاريخ لترى كيف فعل الأُمّة بأهل البيت عَلِمَتَكِثُو من الظلم والجـور والقتل والسجن والهتك والفجائع التي يندى لها جبين الإنسانية، و:

- ﴿ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا أَهْتَدَيْتُمْ ﴾ (١).
  - وأنّ :
  - ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ (٢).
    - و :
- ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ (٣) ﴿

وما الله بغافل عمّا يعمل الظالمون، وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون.

وقفوهم إنّهم مسؤولون...

(١) المائدة: ١٠٥.

<sup>. 1 0 . 122 22 . (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) المدِّثّر : ٣٨.

<sup>(</sup>٣) فصّلت : ٤٦.

<sup>(</sup>٤) راجع موسوعة الإمام الصادق عليها ١٤٥٣٥٠.

## الفصل الثالث

## متون حديث الثقلين في مصادر الفريقين

## حديث الثقلين في مصادر أتباع مذهب أهل البيت المنكلي

ا ـ عيون أخبار الرضا عليُلا ، بالأسانيد الثلاثة عن الإمام الرضا عليُلا ، عن آبائه عليَمُلا ، قال رسول الله ﷺ :

«كأنّي قد دُعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الشقلين أحــدهما أكــبر مــن الآخر: كتاب الله تبارك وتعالى حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعــترتي أهل بيتي، فانظرواكيف تخلفوني فيهما »(١).

وفي العيون في الحسن بإبراهيم، عن ابن أبي عمير، عنه، عن الصادق، عن آبائه، عن أمير المؤمنين علمين عن معنى قول الرسول الشيئة : (إنّي مخلف فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي) من العترة ؟ فقال :

«أنا والحسن والحسين والأئمة التسعة من ذرّية الحسين تاسعهم مهدّيهم

<sup>(</sup>١) البحار ٨٩: ١٣، عن عيون الأخبار ٢: ٣١، والبحار ٢٣: ١٠٤\_ ١٦٦.

٦٢ ..... في رحاب حديث الثقلين وقائمهم، لا يفارقون كتاب الله ولا يفارقهم حتّى يردا عليَّ الحوض»(١).

## (باب۲)

وفيه رسالة أبي الحسن الثالث صلوات الله عليه في الردّ على أهل الجـبر والتفويض وإثبات العدل والمنزلة بين المنزلتين بوجه أبسط ممّا مرّ.

١ ـ ف : من على بن محمّد : سلام عليكم وعلى من اتّبع الهدى ورحمة الله وبركاته، فإنّه ورد عليَّ كتابكم وفهمت ما ذكـرتم مـن اخــتلافكم فــي ديـنكم وخوضكم في القدر، ومقالة من يقول منكم بالجبر، ومن يتقول بالتفويض، وتفرّقكم في ذلك وتقاطعكم، وما ظهر من العداوة بينكم، ثمّ سألتموني عنه وبيانه لكم وفهمت ذلك كلُّه، اعلموا رحمكم الله أنَّا نظرنا في الآثار وكثرة ما جاءت به الأخبار فوجدناها عند جميع من ينتحل الإسلام متن يعقل عن الله جـلّ وعـزّ لا تخلو من معنيين : إمّا حقّ فيتّبع، وإمّا باطل فيجتنب، وقد اجتمعت الأمّة قاطبة لا اختلاف بينهم أنّ القرآن حقّ لا ريب فيه عند جميع أهل الفرق، وفسى حال اجتماعهم مقرّون بتصديق الكتاب وتحقيقه مصيبون مهتدون، وذلك بقول رسول الله عَلَيْنَةُ : «لا تجتمع أمّتي على ضلالة » فأخبر أنّ جميع ما اجتمعت عليه الاُمّة كلُّها حقّ، هذا إذا لم يخالف بعضها بعضاً، والقرآن حقّ لا اختلاف بينهم في تنزيله وتصديقه، فإذا شهد القرآن بتصديق خبر وتحقيقه وأنكر الخبر طائفة من الأُمّة لزمهم الإقرار به ضرورة، حين اجتمعت في الأصل على تصديق الكتاب، فإن هي جحدت وأنكرت لزمها الخروج من الملَّة، فأوَّل خبر يعرف تحقيقه من

<sup>(</sup>١) البحر الزخّار للسيّد محسن الأمين ١ : ٤٥٨، عن عيون الأخبار ١ : ٤٦.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ..... الكتاب وتصديقه والتماس شهادته عليه خبر ورد عن رسول الله ﷺ، ووجــد بموافقة الكتاب وتصديقه، بيحث لا تخالفه أقاويلهم حيث قال: «إنِّسي مخلَّف فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن تضلُّوا ما تمسّكتم بهما وأنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض» فلمّا وجدنا شواهد هذا الحديث في كـتاب الله نصّاً مثل قوله جلّ وعزٌ : ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ۞ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الغَالِبُونَ ﴾(١) وروت العامّة في ذلك أخباراً لأمير المؤمنين عليُّلاٍ أنّه تصدّق بخاتمه وهو راكع فشكر الله ذلك له وأنزل الآية فيه، فوجدنا رسول الله ﷺ قد أتى بقوله: «من كنت مولاه فعليٌّ مولاه». وبقوله: «أنت منَّى بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي». ووجدناه يقول: «عليٌّ يـقضى دَيـنى ويـنجز موعدي وهو خليفتي عليكم من بعدي». فالخبر الأوّل الذي استنبط منه هذه الأخبار خبر صحيح مجمع عليه لا اختلاف فيه عندهم، وهنو أيبضاً منوافيق للكتاب، فلمّا شهد الكتاب بتصديق الخبر وهذه الشواهد الأخر لزم على الأمّة الإقرار بها ضرورة، إذ كانت هذه الأخبار شواهدها من القرآن ناطقة، ووافقت القرآن والقرآن وافقها، ثمَّ وردت حقائق الأخبار عن رسول الله عَيْلًا، عن الصادقين علميِّكِ نقلها قوم ثـقاة مـعروفون فـصار الاقـتداء بـهذه الأخـبار فرضاً وإجباً على كلّ مؤمن ومؤمنة، لا يتعدّاه إلّا أهل العناد، وذلك أنّ أقــاويل آل رسول الله ﷺ متَّصلة بقول الله ، وذلك مثل قوله في محكم كتابه : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) المائدة : ٥٥ ـ ٥٥.

يُؤذُونَ الله وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَـهُمْ عَـذَاباً مُـهِيناً ﴾ (١) ووجدنا نظير هذه الآية قول رسول الله ﷺ: «من آذى عليّاً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذاني فقد آذاني فقد آذي الله ومن آذى الله يوشك أن ينتقم منه وكذلك قوله ﷺ: «من أحبّ عليّاً فقد أحبّ عليّاً فقد أحبّ الله » ومثل قوله ﷺ في بني وليعة : «لأبعثن إليهم رجلاً كنفسي يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله قم يا عليّ فسِر إليهم » وقوله ﷺ يوم خيبر : «لأبعثن إليهم غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، ويحبّه الله ورسوله، كرّاراً غير فرّار، لا يرجع حتّى يفتح الله عليه »(٢).

٢ ـ جا: عمر بن محمد الصيرفي، عن العبّاس بن المغيرة الجوهريّ، عن أحمد بن منصور الرمادي، عن أحمد بن صالح، عن عتيبة، عن يونس، عن ابن شهاب، عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبّاس قال : لمّا حضرت النبيّ عَيِّلاً الوفاة وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطّاب فقال رسول الله عَيَّلاً : «هلمّوا أكتب لكم كتاباً لن تضلّوا بعده أبداً» فقال : لا تأتوه بشيء فإنّه قد غلبه الوجع، وعندكم القرآن، حسبنا كتاب الله، فاختلف أهل البيت واختصموا، فمنهم من يقول : قرّبوا يكتب لكم رسول الله، ومنهم من يقول ما قال عمر، فلمّا كثر اللغظ والاختلاف قال رسول الله عَيَّلاً : قوموا عنّي، قال عبيد الله بن عبد الله بن من أن يكتب لنا ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٥ : ٦٨ ـ ٦٩ .

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ........... ٦٥

قال العلامة المجلسي عليه الرحمة: بيان: أقول خبر طلب رسول الله ﷺ الدواة والكتف ومنع عمر عن ذلك مع اختلاف ألفاظه متواتـر بـالمعنى، وأورده البخاري ومسلم وغيرهما من محدّثي العامّة في صحاحهم، وقد أورده البخاري في مواضع من صحيحه، منها في الصفحة الثانية من مفتتحه، وكفى بذلك له كفراً وعناداً، وكفى به لمن اتّخذه مع ذلك خليفةً وإماماً جهلاً وضلالاً، وسيأتي تمام القول في ذلك في باب مثالب الثلاثة إن شاء الله تعالى (۱).

٣ ـ جا : عمر بن محمّد الصيرفي، عن جعفر بن محمّد الحسني، عن عيسى بن مهران، عن يونس بن محمّد، عن عبد الرحمن بن الغسيل، عن عبد الرحمن بن خلاب الأنصاري، عن عكرمة، عن عبد الله بن عبّاس قال : إنّ عليّ بن أبي طالب عليه والعبّاس بن عبد المطّلب والفضل بن العبّاس دخلوا على رسول الله عَيْنَةُ في مرضه الذي قبض فيه، فقالوا : يا رسول الله هذه الأنصار في المسجد تبكي رجالها ونساؤها عليك، فقال : وما يبكيهم ؟ قالوا : يخافون أن تموت، فقال : أعطوني أيديكم فخرج في ملحفة وعصابة حتّى جلس على المنبر فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال : «أمّا بعد أيّها الناس فما تنكرون من موت نبيّكم ؟ ألم أنع إليكم وتنع إليكم أنفسكم، لو خلّد أحد قبلي ثمّ بعث إليه لخلّدت فيكم، ألا إنّي لاحق بربّي، وقد تركت فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله تعالى بين أظهركم تقرؤونه صباحاً ومساء، فلا تنافسوا ولا تحاسدوا ولا تباغضوا، وكونوا إخواناً كما أمركم الله، وقد خلّفت فيكم عترتى أهل بيتى، وأنا أوصيكم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٢ : ٤٧٤.

٦٦ ..... نعي رحاب حديث الثقلين

بهم، ثمّ أوصيكم بهذا الحيّ من الأنصار، فقد عرفتم بلاءهم عند الله عنز وجلّ وعند رسوله وعند المؤمنين ألم يوسّعوا في الديار، ويشاطروا الثمار، ويوثروا وبهم الخصاصة ؟ فمن ولّى منكم أمراً يضرّ فيه أحداً أو ينفعه فليقبل من محسن الأنصار، وليتجاوز عن مسيئهم » وكان آخر مجلس جلسه حتى لقبي الله عزّ وجلّ (١).

٤ ـ نص: محمّد بن وهبان، عن محمّد بن عمر الجعابي، عن إسماعيل ابن محمّد بن شيبة، عن محمّد بن أحمد بن الحسن، عن يحيى بن خلف، عن عبد الرحمان، عن يزيد بن الحسن، عن معاوية بن خرّبوذ، عن أبي الطفيل، عن حذيفة بن أسيد قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول على منبره: معاشر الناس إنّي فرطكم وأنتم واردون عليّ الحوض، حوضاً أعرض ما بين بصرى وصنعاء، فيه عدد النجوم قدحان من فضّة، وإنّي سائلكم حين تردون عليّ عن الشقلين، فانظروا كيف تخلّفوني فيهما؛ الثقل الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فاستمسكوا به لن تضلّوا ولا تبدّلوا؛ وعترتي أهل بيتي فإنّه قد نبّاني بأيديكم، فاستمسكوا به لن تضلّوا ولا تبدّلوا؛ وعترتي أهل بيتي فإنّه قد نبّاني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، معاشر الناس كأنّي على الحوض أنتظر من يرد عليّ منكم، وسوف يؤخّر أناس من دوني فأقول: يا ربّ مني ومن أمّتي، فيقال: يا محمّد هل شعرت بما عملوا؟ إنّهم ما بسرحوا بعدك متي ومن أمّتي، فيقال: يا محمّد هل شعرت بما عملوا؟ إنّهم ما بسرحوا بعدك برجعون على أعقابهم.

ثمّ قال: أُوصيكم في عترتي خيراً \_ثلاثاً أو قال: في أهل بيتي \_فقام إليه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٢: ٤٧٤ ـ ٤٧٥.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....٧٠٠

سلمان فقال: يا رسول الله ألا تخبرني عن الأئمة بعدك ؟ إنّهم من عترتك ؟ فقال: نعم الأئمة من بعدي من عترتي، عدد نقباء بني إسرائيل، تسعة من صلب الحسين، أعطاهم الله علمي وفهمي، فلا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم، فاتّبعوهم فإنّهم مع الحقّ والحقّ معهم (١١).

٥ \_أقول: روى الحافظ أبو نعيم في كتاب ما نزل من القرآن في علي بإسناده عن الأعمش عن عطية قال: نزلت هذه الآية على رسول الله ﷺ في علي بن أبي طالب علي ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٢). علي بن أبي طالب علي ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (٢). وروى في كتاب منقبة المطهّرين عن جابر الجعفي، عن أبي الطفيل، عن زيد بن أرقم قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ حجّاجاً، حتّى إذا كنّا بالجعفة بغدير خمّ على الظهر ثمّ قام خطيباً فينا فقال: أيّها الناس هل تسمعون؟ إنّي رسول الله إليكم إنّي أوشك أن أدعى وإنّي مسؤول وإنّكم مسؤولون، إنّي مسؤول: هل بلّغتكم؟ وأنتم مسؤولون: هل بلّغتم؟ فماذا أنتم قائلون؟ قال: قلنا يا رسول الله إليكم وإنّي مخلّف فيكم الثقلين، فانظر واكيف تخلفون فيهما، قال: قلنا: يا رسول الله وما الثقلان؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله سبب بيدي الله وسبب يا رسول الله وما الثقلان؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله سبب بيدي الله وسبب بأيديكم، فتمسّكوا به لن تهلكوا أو تضلّوا، والآخر عترتي وإنّه قد نبّاني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض. قال أبو نعيم: رواه عن أبي الطفيل الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض. قال أبو نعيم: رواه عن أبي الطفيل الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض. قال أبو نعيم: رواه عن أبي الطفيل

<sup>(</sup>١) محار الأنوار ٣٦: ٣٢٨\_ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦٧.

٦٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

من التابعين حبيب بن أبي تابت وسلمة بن كهيل، ومن الأعلام حكيم بن جبير ووهب الهناني، ورواه عن زيد بن أرقم يزيد بن حيّان وعليّ بن ربيعة ويحيى بن جعدة وأبو الضحى ابن امرأة زيد بن أرقم، ورواه غير زيد من الصحابة عليّ بن أبي طالب وعبد الله بن عمر والبراء بن عازب وجابر بن عبد الله وحذيفة بن أسيد وأبو سعيد الخدري<sup>(۱)</sup>.

٦ ـ ما : المفيد، عن ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، غن أبي محمّد الأنصاري، عن معاوية بن وهب قال : كنت جالساً عند جعفر بن محمّد طين إذ جاء شيخ قد انحنى من الكبر فقال : السلام عليك ورحمة الله فقال له أبو عبد الله : وعليك السلام ورحمة الله يا شيخ أدن مني، فدنا منه، وقبّل يده وبكى فقال له أبو عبد الله طين : وما يبكيك يا شيخ ؟ قال له : يا ابن رسول الله أنا مقيم على رجاء منكم منذ نحو من مائة سنة أقول : هذه السنة، وهذا الشهر، وهذا اليوم، ولا أراه فيكم فتلومني أن أبكي، قال : فبكى أبو عبد الله عليا لله ثمّ قال : يا شيخ إن أخرت منيتك كنت معنا وإن عجّلت كنت يوم القيامة مع ثقل رسول الله تقلل الشيخ : ما أبالي ما فاتني بعد هذا يا ابن رسول الله، فقال له أبو عبد الله : يا شيخ إن رسول الله قال : إنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلّوا : كتاب الله المنزل، وعترتي أهل بيتي تجيء وأنت معنا يوم القيامة (۱).

<sup>(</sup>١) بلحار الأنوار ٣٧: ١٩٠ ـ ١٩١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٤٥ : ٣١٣.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ................... ٦٩

٧ ـ يف: روي عن أحمد بن حنبل في مسنده باسناده إلى أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي قد تركت فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي، وأحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض. وقد روى أنّ أبا بكر قال: عترة النبيّ عليّ (١).

٨\_ومن ذلك في المعنى رواية أحمد بن حنبل أيضاً في مسنده بإسناده إلى إسرائيل بن عثمان بن المغيرة بن ربيعة قال: لقيت زيد بن أرقم وهو داخل على المختار أو خارج من عنده، فقلت له: ما سمعت رسول الله على يقول: إنّي تارك فيكم الثقلين؟ قال: نعم(٢).

9 ـ ومن ذلك ما رواه أيضاً أحمد بن حنبل في مسنده بإسناده إلى زيد بن ثابت قال: قال رسول الله عَلَيْهُ إنّي تارك فيكم الثقلين خليفتين: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۲۳ : ۱۰۸ ـ ۱۰۷.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٧.

١٠ ـ ومن ذلك في المعنى ما رواه مسلم في صحيحه من طرق، فمنها من البجزء الرابع منه من أجزاء في أواخر الكرّاس الثانية من أوّله من النسخة المنقول منها بإسناده إلى يزيد بن حيّان قال: انطلقت أنا وحصين بن سيرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم فلمّا جلسنا عنده قال له حصين: لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله على وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصلّيت معه خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً يا زيد ما سمعت من رسول الله على قال: يا ابن أخي يا زيد حيرت سنّي وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله على فما حدّ ثتكم فاقبلوه، وما لا أذكره فلا تكلّفوني.

ثمّ قال: قام رسول الله ﷺ فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكّر، ثمّ قال: أمّا بعد أيّها الناس أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أوّلهما كتاب الله فيه النور فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به.

فحتٌ على كتاب الله تعالى ورغّب فيه. ثمّ قال : وأهل بيتي، أُذكّركم الله في أهل بيتي

ورواه أيضاً مسلم في صحيحه بهذه المعاني في الجزء الرابع المذكور على حدّ ثماني عشر قائمة من أوّله من تلك النسخة(١).

١١ \_ ومن ذلك في المعنى من كتاب الجمع بين الصحاح الستّة من الجزء

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٧ ـ ١٠٨.

السماء إلى الأرض. وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حـتّى يـردا عـليَّ الحـوض، فانظرواكيف تخلفوني في عترتي (١).

١٢ \_ ومن ذلك في هذا المعنى ما رواه الشافعي ابن المغازلي من عدّة طرق في كتابه بأسنادها، فمنها قال: إنّ رسول الله ﷺ قال: إنّي أوشك أن أدعس فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّ اللطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عمليّ

قال عبد المحمود: لقد أثبت في عدّة طرق، وقد تركت من الحديث بالمعنى مقدار عشرين رواية لئلا يطول الكتاب بتكرارها مستندة من رجال الأربعة المذاهب المشهور حالهم بالعلم والزهد والدين.

قال عبد المحمود: كيف خفي عن الحاضرين مراد النبيّ بأهل بيته عَلَيْهُ وقد جمعهم لمّا أنزلت آية الطهارة تحت الكساء، وهم عليّ وفاطمة والحسسن والحسين عَلَيْهِ وقال: اللهمّ هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس، وقد وصف أهل بيته الذين قد جعلهم خلفاً منه بعد وفاته مع كتاب الله تعالى بأنّهم لا يفارقون كتاب الله تعالى في سرِّ ولا جهر ولا في غضب ولا رضى ولا غنى ولا فقر،

الحوض، فانظروا ماذا تخلفوني فيهما.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٨.

VY ..... في رحاب حديث الثقلين ولا خوف و لا أمن فأولئك الذين أشار البهم جلّ حلاله (۱).

١٣ ـ ومن ذلك بإسناده إلى ابن أبي الدنيا من كتاب فضائل القرآن قـال: قال رسول الله ﷺ: إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي وقرابتي قال: آل عقيل وآل جعفر وآل عبّاس(٢).

14 \_ ومن ذلك بإسناده إلى عليّ بن ربيعة قال: لقيت زيد بن أرقم وهـ و يريد أن يدخل على المختار فقلت: بلغني عنك شيء، فقال: مـا هـ و؟ قــلت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّي قد تركت فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتى، قال: اللهمّ نعم (٣).

10 ـ ومن ذلك بإسناده أيضاً قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي فرطكم على الحوض فأسألكم حين تلقوني عن الثقلين كيف خلفتموني فيهما، فاعتلّ علينا لا ندري ما الثقلان، حتّى قام رجل من المهاجرين فقال: يا نبيّ الله بأبي أنت وأمّي ما الثقلان؟ قال: الأكبر منهما كتاب الله، طرف بيد الله تعالى، وطرف بأيديكم فتمسّكوا به، ولا تزلّوا وتضلّوا، والأصغر منهما عنرتي، من استقبل قبلتي وأجاب دعوتي فلا تقتلوهم ولا تعزوهم، فإنّي سألت اللطيف الخبير فأعطاني أن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣: ١٠٨ ...١٠٩

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٩.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....٧٣

يردا عليَّ الحوض كهاتين \_وأشار بالمسبّحة والوسطى \_ناصرهما ناصري، وخاذلهما خاذلي، وعدوّهما عدوّي، ألا وإنّه لن تهلك أمّة قسلكم حـتّى تـدين بأهوائها، وتظاهر على نبيّها، وتقتل من يأمر بالقسط فيها.

قال عبد المحمود: فهذه عدّة أحاديث برجال متّفق على صحّة أقوالهم، يتضمّن الكتاب والعترة، فانظروا وأنصفوا هل جرى من التمسّك بهما ما قد نصّ عليهما وهل اعتبر المسلمون من هؤلاء من أهل بيته الذين ما فارقوا الكتاب؟ وهل فكّروا في الأحاديث المتضمّنة أنّهما خليفتان من بعده ؟ وهل ظلم أهل بيت نبيّ من الأنبياء مثل ما ظلم أهل بيت محمّد عَلَيْقٌ، بعد هذه الأحاديث المذكورة المجمع على صحّتها ؟ وهل بالغ نبيّ أو خليفة أو ملك من ملوك الدنيا في النصّ على من يقوم مقامه بعد وفاته أبلغ ممّا اجتهد فيه محمّد رسول الله ؟ لكن له أسوة بمن خولف من الأنبياء قبله، وله أسوة بالله الذي خولف في ربوبيّته بعد هذه الأحاديث المذكورة المجمع على صحّتها (١).

۱٦ ــوروى ابن بطريق الله في العمدة من مسند أحمد بن حنبل بإسناده إلى على بن ربيعة قال: لقيت زيد بن أرقم وهو داخل على المختار أو خارج من عنده فقلت له: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إنّى تاركٌ فيكم الثقلين» ؟ قال: نعم (٢).

١٧ \_ وبإسناده أيضاً عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: إنِّي

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٩ ـ ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٣.

٧٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

قد تركت فيكم الثقلين، وأحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنهما لن يفترقا حبتى يسردا عمليً الحوض.

قال ابن نمير : قال بعض أصحابنا عن الأعمش قال : انظروا كيف تخلفوني فيهما(١).

١٨ ــ وبإسناده أيضاً عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله ﷺ : إنّي تارك فيكم خليفتين : كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، أو ما بين السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض (٢٠).

١٩ ـ ومن صحيح مسلم في الجزء الرابع منه من أجزاء ستة في آخر الكرّاسة الثانية بإسناده عن يزيد بن حيّان قال: انطلقت أنا وحصين بن سيرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم فلمّا جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله عَيْلاً وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله عَيْلاً، قال: يا بن أخي والله لقد كبرت سنّي، وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله عَيْلاً فما حدّثتكم فاقبلوه، وما لا أحدّثكم فلا تكلّفونيه، ثمّ قال: قام رسول الله عَلَا يوماً فينا خطيباً بماء يدّعي خمّاً بين مكّة والمدينة، فحمد الله قام رسول الله عَلَا يوماً فينا خطيباً بماء يدّعي خمّاً بين مكّة والمدينة، فحمد الله

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٤.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....٧٥

وأثنى عليه ووعظ ثمّ ذكّر، وقال: أمّا بعد ألا أيّها الناس، إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وإنّي تارك فيكم ثقلين: أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحثّ على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال: وأهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيته، أذكّركم الله عصين: ومن أهل بيته يا زيد، أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته، من حرّم عليه الصدقة بعده.

ثمّ ذكر والله أبي سعيد الخدري بأسانيد من تنفسير الشعلبي، ومن مناقب ابن المغازلي، ومن الجمع بين الصحاح الستّة من سنن أبي داود السجستاني، ومن صحيح الترمذي فلا نعيدها حذراً من التكرار(١١).

٢٠ وفي رواية نحوه غير أنّه قال: «ألا وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله هو حبل الله من اتّبعه كان على الهدى، ومن تركه كان على ضلالة» وفيه: «فقلنا من أهل بيته ؟ نساؤه ؟ قال: لا» إلى آخر ما مرّ (٢).

٢١ \_ يف: روى التعلبي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَغْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً ﴾ (٣) بأسانيد قال: قال رسول الله ﷺ: يا أيّها الناس إنّي قد تركت فيكم الثقلين خليفتين، إن أخذتم بهما لن تضلّوا بعدي، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٤ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٠٣.

٧٦ ..... في رحاب حديث الثقلين الله عبل ممدود ما بين السماء والأرض، أو قال: إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض (١١).

۲۲ ـ وروى الحميدي في الجمع بين الصحيحين في مسند زيد بن أرقم من عدة طرق، فمنها بإسناده إلى النبي عَلَيْهُ قال: قام رسول الله عَلَيْهُ فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعد ووعظ وذكر، ثمّ قال: أمّا بعد أيّها الناس فإنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب وإنّي تارك فيكم الثقلين: أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحث على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال: وأهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي.

وفي إحدى روايات الحميدي: فقلنا من أهل بيته؟ نساؤه؟ قال: لا، أيم الله إنّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر ثمّ يطلّقها فـترجـع إلى أبـيها وقومها الخبر(٢).

٢٣ \_ أقول : قال ابن الأثير في جامع الأصول : جابر بن عبد الله قال : رأيت رسول الله في حجّة الوداع يوم عرفة وهو على ناقته العضباء يخطب فسمعته يقول : إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٧.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۲۳ : ۱۱۷ ـ ۱۱۸.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......٧٧ أخرجه الترمذي (١).

٢٤ ـ زيد بن أرقم قال: قال رسول الله عَبَالِيَّةَ: إنِّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي: أحدهما أعظم من الآخر، وهو كتاب الله حبل ممدود من الأرض إلى السماء، وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حـتى يـردا عـليّ الحـوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما. أخرجه الترمذي (٢٠).

٢٥ ـ قال ابن الأثير في النهاية: في الحديث: إنّي تارك فيكم الشقلين:
 كتاب الله وعترتي، سمّاهما ثقلين، لأنّ الأخذ بهما والعمل بهما ثقيل، ويقال لكلّ خطير نفيس: ثقيل، فسمّاهما ثقلين إعظاماً لقدرهما، وتفخيماً لشأنهما انتهى.

أقول: ستأتي أخبار الثقلين وغيرها في باب الغدير، وأبـواب النـصوص وغيرها من كتاب تاريخ أمير المؤمنين للئلة، وقد مضى كثير منها في باب حجّة الوداع وباب ما خصّ الله به رسوله ﷺ وغيرهما(٣).

٢٦ - ج: قال سليم بن قيس: بينما أنا وحميش بن معتمر بمكّة إذ قام أبو ذرّ وأخذ بحلقة الباب ثمّ نادى بأعلى صوته في الموسم: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن جهلني فأنا جندب أنا أبو ذرّ، أيّها الناس إنّى سمعت نبيّكم يقول: إنّ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٨.

٧٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

مثل أهل بيتي في أمّتي كمثل سفينة نوح في قومه، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، ومثل باب حطّة في بني إسرائيل، أيّها الناس إنّي سمعت نبيّكم يقول: إنّي تركت فيكم أمرين لن تضلّوا ما تمسّكتم بهما: كتاب الله وأهل بيتي، إلى آخر الحديث.

فلمّا قدم المدينة بعث إليه عثمان فقال: ما حملك على ما قدمت به في الموسم؟ قال: عهد عهده إليّ رسول الله عَلَيْ وأمرني به، فقال: من يشهد بذلك؟ فقام عليّ عَلَيْلًا والمقداد فشهدا، ثمّ انصرفوا يمشون ثلاثتهم فقال عثمان: إنّ هذا وصاحبية يحسبون أنّهم في شيء(١).

الحمد بن أبي حازم، عن عبيد الله بن موسى، عن عيسى بن محمد العلوي، عن أحمد بن أبي حازم، عن عبيد الله بن موسى، عن شريك، عن الركين بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله عزّ وجلّ، وعترتي أهل بيتي، ألا وهما الخليفتان من بعدي، ولن يفترقا حتى يردا على الحوض.

بيان: المراد بعدم افتراقهما أنّ لفظ القرآن كما نزل وتفسيره وتأويله عندهم، وهم يشهدون بصحّة القرآن والقرآن يشهد بحقّيتهم وإمامتهم، ولا يؤمن بأحدهما إلّا من آمن بالآخر(٢).

<sup>(</sup>١) بجار الأنوار ٢٣ : ١١٩ .

<sup>(</sup>٢) محار الأنوار ٢٣ : ١٢٦.

۲۸ \_ فس : قال رُسول الله في حجّة الوداع في مسجد الخيف : إنّي فرطكم وإنّكم واردون عليّ الحوض : حوض عرضه ما بين بصرى وصنعاء ، فيه قدحان من فضّة عدد النجوم ، ألا وإنّي سائلكم عن الشقلين ، قالوا : يا رسول الله وما الثقلين ؟ قال : كتاب الله الثقل الأكبر ، طرف بيد الله وطرف بأيديكم فتمسكوا به لن تضلّوا ولن تزلّوا ، وعترتي وأهل بيتي ، فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض ، كاصبعي هاتين \_وجمع بين سبّابته \_ولا أقول : كهاتين \_وجمع بين سبّابته والوسطى \_فتفضل هذه على هذه .

بيان : هذا لا ينافي ما مرّ من التشبيه بالسبّابة والوسطى ، لأنّ المنظور هناك كان التشبيه في عدم المفارقة ، والتشبيه بهاتين الإصبعين من اليد الواحدة كان أنسب والمقصود ها هنا التشبيه في عدم التفاضل والتوافق في الفضل ، والتشبيه بالسبّابتين ها هنا أوفق مع احتمال السقط من النسّاخ (١).

٢٩ \_ك، مع، ل: الحسن بن عبد الله بن سعيد العسكري، عن محمد بن حمدان القشيري، عن المغيرة بن محمد بن المهلّب، عن أبيه، عن عبد الله بن داود، عن فضيل بن مرزوق، عن عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: إنّي تارك فيكم أمرين أحدهما أطول من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٢٩ \_ ١٣٠.

٨٠ ..... في رحاب حديث الثقلين الحوض، فقلت لأبي سعيد: من عترته؟ قال: أهل بيته (١).

٣٠ ـك، مع، ن: عليّ بن الفضل البغدادي قال: سمعت أبا عمر صاحب أبي العبّاس تغلب يسأل عن معنى قوله: «إنّي تارك فيكم الشقلين» لِمَ سمّيا بثقلين؟ قال: لأنّ التمسّك بهما ثقيل(٢).

٣١ ـ ك : محمّد بن عمر البغدادي، عن محمّد بن الحسن بن حفص، عن محمّد بن عبيد، عن صالح بن موسى، عن عبد العزيز بن رفيع، عن أبي صالح، عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : إنّي قد خلّفت فيكم شيئين لن تضلّوا بعدي أبداً ما أخذتم بهما وعملتم بما فيهما : كتاب الله وسنّتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (٣).

٣٢ محمد بن عمر، عن القاسم بن عبّاد، عن سويد، عن عمر بن صالح، عن زكريّا، عن عطيّة، عن أبي سعيد قال: قال رسول الله عَلَيْةُ: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله عزّ وجلّ حبل ممدود، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتى يردا على الحوض (٤).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣١ ـ ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٢.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ............. ٨١

٣٣ ـ ك : الحسن بن عبد الله بن سعيد، عن محمّد بن أحمد بن حمدان، عن الحسين بن حميد، عن أخيه الحسين، عن عليّ بن ثابت، عن سعاد بسن أبي إسحاق، عن الحارث، عن عليّ عليّ قال : قال رسول الله عَلَيّ : إنّي مقبوض، وأوشك أن أدعى فأجيب، وقد تركت فيكم الثقلين أحدهما أثقل من الآخر : كتاب الله وعترتى أهل بيتى، فإنهما لن يفترقا حتّى يردا الحوض (١١).

٣٤ ـ ك : القطّان، عن العبّاس بن الفضل، عن محمّد بن ...، عن عمرو ابن عون، عن خالد، عن الحسن بن عبد الله، عن زيد بن أرقم : قال : قال رسول الله ﷺ : إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٢ \_ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٣.

٣٦ ـك: الحسن بن عبد الله بن سعيد، عن محمّد بن أحمد، عن المغيرة بن محمّد، عن عبد الغفّار بن محمّد، عن حريز بن عبد الحميد، عن الحسن بن عبد الله ، عن أبي الضحى، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (١١).

٣٧ ـ ك : محمّد بن عمر، عن عبد الله بن يزيد، عن محمّد بن طريف، عن ابن فضيل، عن الأعمش، عن عطيّة، عن أبي سعيد، عن حبيب بن أبي ثابت، عن زيد بن أرقم قال : قال رسول الله عَلَيْلًا : كأنّي قد دعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أعظم من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يزالا جميعاً حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما(١).

٣٨ ـ ك : محمد بن عمر، عن محمد بن حسين بن حفص، عن عباد بن يعقوب، عن أبي مالك عمرو بن هاشم الجبّي، عن عبد الملك، عن عطيّة أنّه سمع أبا سعيد يرفع ذلك إلى النبيّ عَلَيْهُ قال : أيّها الناس إنّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا من بعدي : الثقلين، وأحدهما الأكبر من الآخر كتاب الله عزّ وجلّ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٣ ـ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٤.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين معدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (١).

٣٩ ـ ك : جعفر بن نعيم، عن عمّه محمّد بن شاذان، عن فضل بن شاذان، عن عبيد بن موسى، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن حبيش بن المعتمر قال : رأيت أبا ذرّ الغفاري و المعتمر المعتمر بل المعتمر وهو يقول : ألا من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ جندب بن جنادة سمعت رسول الله و الله و الله و عترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، ألا وإنّ مثلهما كسفينة نوح، من ركب فيها نجا، ومن تخلّف عنها غرق (٢).

عند الله بن موسى، عن شريك، عن الركين بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن عبيد الله بن موسى، عن شريك، عن الركين بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله عَلَيُهُ : إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتى، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (٣).

١٤ ـ ك : ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل، عن إسحاق بن إبراهيم.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣: ١٣٤ ـ ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٥ \_١٣٦.

٨٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

عن عيسى بن يونس، عن زكريًا بن أبي زائدة، عن عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَبَيْلَةً: إنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(۱)</sup>.

21\_ك: أبي، عن ابن قتيبة، عن الفضل، عن إسحاق بن إبراهيم، عن حريز، عن الحسن بن عبد الله، عن أبي الضحى، عن زيد بن أرقم، عن النبي علي قال: إنّي. تارك فيكم كتاب الله وأهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض (٢٠).

27 ـ ير: محمد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن عبد القاهر، عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله عليه الله الله عن من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت ميتتي ويدخل جنّة عدن قضيب غرسه ربّي فليتول عليّ بن أبي طالب وأوصياءه من بعدي، فإنهم لا يدخلونكم في باب ضلال ولا يخرجونكم من باب هدى، ولا تعلّموهم فإنهم أعلم منكم، وإنّي سألت ربّي أن لا يفرّق بينهم وبين الكتاب حتى يردا عليّ الحوض معي هكذا \_ وضمّ بين إصبعيه \_ وعرضه ما بين صنعاء إلى أبّ فيه قدحان فضة وذهب عدد النجوم.

بيان : قال الفيروز آبادي : الأبّ : عين باليمن، وبالكسر قرية باليمن.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٦.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ....... ٨٥

أقول: قد أوردنا بعض أسانيد تلك الأخبار في باب نصّ الرسول عليه وعليهم السلام، وبعضها في باب إخبار الرسول بشهادة الحسين(١٠).

21 ـ ير: محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن ذريح بن يزيد، عن أبي عبد الله عليه على الله على عبد الله على عبد الله عليه على الله على عبد الله على الله عبد الله على الله عبد الله عبد الله على الله عبد الله عبد

20 ـ ير: محمد بن الحسين، عن النضر بن شعيب، عن القلانسي، عن رجل، عن أبي جعفر، عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: قال رسول الله بَيْنَا : يا أيها الناس إنّي تارك فيكم الثقلين: الثقل الأكبر، والثقل الأصغر، إن تمسّكتم بهما لا تضلّوا، ولا تبدّلوا، وإنّي سألت اللطيف الخبير أن لا يتفرّقا حتّى يردا علي الحوض فأعطيت ذلك، قالوا: وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأصغر؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله، وسبب طرفه بأيديكم، والثقل الأصغر عترتي وأهل بيتي (٣).

٤٦ ـ ير: إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بـن أبـي عـمران، عـن يـونس، عن هشام بن الحكم، عن سعد الإسكاف، قال: سألت أبا جعفر للتَّالِد عن قـول

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٠.

٨٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

النبيّ ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين فتمسّكوا بهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض» قال: فقال أبو جعفر عليّه : لا يزال كتاب الله والدليل منّا يدلّ عليه حتّى يردا على الحوض (١٠).

24 ـ ير: عليّ بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود، عن يحيى بن أديم، عن شريك، عن جابر قال: قال أبو جعفر عليّه : دعا رسول الله عَهْم أصحابه بمنى فقال: «أيّها الناس إنّي تارك فيكم الثقلين، أما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض» ثمّ قال: «أيّها الناس إنّي تارك فيكم حرمات الله: كتاب الله، وعترتي، والكعبة البيت الحرام» ثمّ قال أبو جعفر عليّه : أمّا كتاب الله فحرّفوا، وأمّا الكعبة فهدموا، وأمّا العترة فقتلوا، وكلّ وداتع الله فقد تبروا.

بيان : تبّره تتبيراً، أي كسر وأهلكه (٢).

24 ـ شي: عن أبي جميلة المفضّل بن صالح، عن بعض أصحابه قال: خطب رسول الله عَلَيْهُ يوم الجمعة بعد صلاة الظهر انصرف عملى النماس فقال: يا أيّها الناس إنّي قد نبّاني اللطيف الخبير أنّه لن يعمر من نبيّ إلّا نصف عمر الذي يليه ممّن قبله وإنّي لأظنّني أوشك أن أدعى فأجيب وإنّي مسؤول وإنّكم مسؤولون، فهل بلّغتكم، فماذا أنتم قائلون ؟ قالوا: نشهد بأنّك قد بلّغت ونصحت

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٠ ـ ١٤١.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ............ ٨٧

وجاهدت، فجزاك الله عنّا خيراً، قال: اللهمّ اشهد، ثمّ قال: أيّها الناس ألم تشهدوا أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الجنّة حقّ، وأنّ النارحق، وأنّ البعث حقّ من بعد الموت؟ قالوا: نعم، قال: اللهمّ اشهد، ثمّ قال: يا أيّها الناس إنّ الله مولاي، وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ألا من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهمّ والرمن والاه، وعاد من عاداه، ثمّ قال: أيّها الناس إنّي فرطكم وأنتم واردون عليّ الحوض، وحوضي عرضه ما بين بصرى وصنعاء فيه عدد النجوم قدحان من فضّة، ألا وإنّي سائلكم حين تردون عليّ عن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما حتى تلقوني، قالوا: وما الثقلان يا رسول الله؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرف في أيديكم فاستمسكوا به لا تنظلوا ولا تذلّوا، ألا وعترتي أهل بيتي، فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أن لا يتفرّقا حتى يلقياني، وسألت الله لهما ذلك فلأعطانيه فلا تسبقوهم فتهلكوا ولا تعلّموهم فهم أعلم منكم.

شي : عن زرارة عن أبي جعفر للثلا مثله(١٠).

٤٩ ـ ن : بــالأسانيد الشلائة عـن الرضا عـن آبـائه علمي قال : قـال رسول الله ﷺ : كأنّي قد دعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله تعالى حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهــل بيتي فانظرواكيف تخلفوني فيهما.

صح : عنه عليَّلا مثله<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤١ \_ ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٤ ـ ١٤٥.

٥٠ ن : بهذا الإسناد عن النبي ﷺ قال : لا يحل لأحد يجنب في هذا المسجد إلا أنا وعلي وفاطمة والحسن والحسين ومن كان من أهلي فإنهم منّى (١).

٥١ \_ ك ، ن : بهذا الإسناد عن النبي ﷺ قال : إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي ، ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض (٢).

قال الصدوق قدّس الله روحه: حكى محمّد بن بحر الشيباني، عن محمّد بن عبد الواحد صاحب أبي العباس تغلب في كتابه الذي سمّاه كتاب الياقوتة أنّه قال: حدّثني أبو العبّاس تغلب قال: حدّثني ابن الأعرابي قال: العبرة قطاع المسك الكبار في النافجة، وتصغيرها عتيرة، والعترة: الريقة العذبة، وتصغيرها: عتيرة، والعترة: شجرة تنبت على باب وجار الضبّ.

وأحسبه أراد وجار الضبع، لأنّ الذي للضبّ مَكو، وللضبع وجار.

ثمّ قال: وإذا خرجت الضبّ من وجارها تمرّغت على تلك الشجرة فهي لذلك لا تنمو ولا تكبر، والعرب تضرب مثلاً للذليل والذلّة فيقولون: «أذلّ من عترة الضبّ» قال: وتصغيرها عتيرة، والعترة: ولد الرجل وذرّيته من صلبه فلذلك سمّيت ذرّية محمّد تمالي من عليّ وفاطمة طليّي عترة، قال تغلب: فقلت

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٥.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....٨٩

لابن الأعرابي: فما معنى قول أبي بكر في السقيفة: نحن عترة رسول الله والديل قال: أراد بلدته وبيضته، وعترة محمّد على لا محالة ولد ف اطمة عليها، والدليل على ذلك ردّ أبي بكر وإنفاذ علي عليها بسورة بسراءة، وقوله على الأهرت أن لا يبلغها عني إلّا أنا أو رجل مني » فأخذها منه ودفعها إلى من كان منه دونه، فلو كان أبو بكر من العترة نسباً دون تفسير ابن الأعرابي أنّه أراد البلدة لكان محالاً أخذ سورة براءة منه، ودفعها إلى علي عليها وقد قيل: إنّ العترة: الصخرة العظيمة يتّخذ الضبّ عندها حجراً يأوي إليه، وهذا لقلّة هدايته، وقد قيل: إنّ العترة في غير العترة: أصل الشجرة المقطوعة التي تنبت من أصولها وعروقها، والعترة في غير هذا المعنى قول النبي عليها: «لا فرعة ولا عتيرة» قال الأصمعي: كان الرجل في الجاهليّة ينذر نذراً على أنّه إذا بلغت غنمه مائة أن يذبح رجيّه وعتايره، فكان الرجل ربما بخل بشاته فيصيد الظباء ويذبحها عن غنمه عن آلهتهم ليوفي بها نذره، وأنشد الحارث بن حلزة:

عـــناً بـاطلاً وظــلماً كــما تعتر عن حجرة الربيض الطّباء يعني يأخذونها بذنب غيرها كما يذبح أولئك الظباء عـن غـنمهم، وقـال الأصمعي: والعترة: الريح، والعترة أيضاً: شجرة كثيرة اللبن، صغيرة يكون نحو القامة ويقال: العتر: الذكر، عتر يعتر عتراً: إذا نعظ.

وقال الرياشي : سألت الأصمعي عن العترة فقال : هو نبت مثل المرزنجوش ينبت متفرّقاً.

ثمّ قال الصدوق على الله على بن أبي طالب وذرّيته من فاطمة وسلالة النبي عَلَيْة ، وهم الذين نصّ الله تبارك وتعالى عليهم بالإمامة على لسان نبيّه عَلَيّ ، وهم اثنا عشر أوّلهم عليّ ، وآخرهم القائم علميّلاً ، على جميع ما ذهبت

إليه العرب من معنى العترة، وذلك أنَّ الأئمة عَلِمَيْكُمْ من بين جميع بني هاشم ومن بين جميع ولد أبي طالب كقطاع المسك الكبار في النافجة، وعلومهم العذبة عند أهل الحكمة والعقل وهم الشجرة التي رسول الله ﷺ أصلها وأمير المؤمنين عليُّالإ فرعها، والأثمة من ولده أغصانها، وشيعتهم ورقها، وعلمهم تسمرها وهسم اللَّمَالِكُمُّ أصول الإسلام على معنى البلدة والبيضة، وهم عَلَمْكِلْ الهداة على معنى الصخرة العظيمة التي يتَّخذ الضبُّ عندها حجراً يأوي إليه لقلَّة هدايته، وهم أصل الشجرة المقطوعة، لأنَّهم وتروا وظلموا وجفوا وقطعوا ولم يوصلوا فنبتوا مــن أُصــولهم وعروقهم، لا يضرّهم قطع من قطعهم، وإدبار من أدبر عنهم، إذ كانوا من قبل الله منصوصاً عليهم على لسان نسبيّ الله ﷺ، ومنن معنى العشرة هم المظلومون المؤاخذون بما لم يجرموه، ولم يذنبوه، ومنافعهم كثيرة، وهم ينابيع العلم عملي معنى الشجرة الكثيرة اللبن، فهم المُنَكِلاً ذكران غير أناث على معنى قول من قال: إنَّ العترة هو الذكر، وهم جند الله عزَّ وجلَّ وحزبه على معنى قول الأصمعي : إنَّ العترة الربح، قال النبيّ : «الربح جند الله الأكبر» في حديث مشهور عنه عليُّلًا، والربح عذاب على قوم ورحمة لآخرين، وهم اللَّمَالِيُّ كذلك، كالقرن المقرون إليهم بقول النبيّ : «إنّي مخلّف فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بـيتي» قـال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَاراً ﴾ (١) وقال عزّ وجلّ : ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَـقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إِيمَاناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٨٢.

وهم عليه الله على المشاهد المتفرّقة على المعنى الذي ذهب إليه من قال : إنّ العترة هو نبت مثل المرزنجوش ينبت متفرّقاً، وبركاتهم منبثّة في المشرق والمغرب.

توضيع: قوله: «لأنّ الذي للضبّ مكو» أقول: الذي يظهر ممّا عندنا من كتب اللغة هو أنّ الوجار لا يختصّ بالضبع، وإن كان فيه أكثر استعمالاً، وذكروا أنّ المكو جحر الثعلب والأرنب، وقال الجزري: الفرّعة \_بفتح الراء \_: أوّل ما تلد الناقة كانوا يذبحونه لآلهتهم، وقال الجوهري: عنّ لي كذا عنناً، أي ظهر وعرض، وقال: حجرة القوم: ناحية دارهم، وقال: الربيض الغنم برعاتها المجتمعة في مربضها. وقال الجوهري: عترة الرجل: نسله ورهطه الأدنون، وقال: العتر أيضاً: العتيرة، وهي شاة كانوا يذبحونها في رجب لآلهتهم، يقال: «هذه أيام ترجيب وتعتار» وربما كان الرجل ينذر نذراً إن رأى ما يحبّ يذبح كذا وكذا من غنمه، فإذا وجب ضاقت نفسه عن ذلك فيعتر بدل الغنم ظباء، وهذا أراد الحارث بين حلزة بقوله: عنناً باطلاً البيت.

وقال في النهاية: «فيه خلّفت فيكم الثقلين: كتاب الله وعـترتي» عـترة الرجل: أخصّ أقاربه، وعترة النبيّ بنو عبد المطّلب، وقيل: أهل بيته الأقـربون وهم أولاده وعليّ وأولاده، وقيل: عترته الأقربون والأبعدون منهم، والمشهور المعروف أنّ عترته أهل بيته الذين حرّمت عليهم الزكاة.

وفيه : إنَّه أهدى إليه عتر، العتر : نبت ينبت متفرَّقاً، فإذا طال وقطع أصله

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٤ ـ ١٢٥.

٩٢ ..... في رحاب حديث الثقلين
 خرج منه شبه اللبن، وقيل: هو المرزنجوش (١٠).

٥٢ \_ وأقول: روى السيوطي في الدرّ المنثور عن أحمد بإسناده عن زيد ابن ثابت قال: قال رسول الله ﷺ: إنّي تارك فيكم خليفتين: كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض (١٠).

٥٣ ـ وروى أيضاً عن الطبراني بإسناده عن زيد بن أرقم قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : إنّي لكم فرط ، وأنتم واردون عليّ الحوض ، فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين ، قيل : وما الثقلان يا رسول الله ؟ قال : الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله ، وطرفه بأيديكم ، فتمسّكوا به لن تزلّوا ولا تضلّوا ، والأصغر عترتي ، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض ، وسألت لهما ذلك ربّي فلا تقدّموهما فتهلكوا ، ولا تعلّموهما فإنّهما أعلم منكم (٣).

٥٤ ـ وروى أيضاً عن سعيد وأحمد والطبراني عن أبي سعيد الخدري قال:
 قال رسول الله ﷺ: أيّها الناس إنّي تارك فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا بعدي:
 أمرين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣: ١٤٨ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٥١ ــ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٥٢.

00 - أقول: روى البرسي في مشارق الأنوار عن ابن عبّاس قال: خطب رسول الله عَلَيْ فقال: معاشر الناس إنّ الله أوحى إليّ أنّي مقبوض، وأنّ ابن عمّي هو أخي ووصيّي ووليّ الله وخليفتي، والمبلّغ عنّي، وهو إمام المتّقين، وقائد الغرّ المحجّلين، ويعسوب الدين، إن استرشد تموه أرشدكم، وإن تبعتموه نجوتم، وإن أطعتموه فالله أطعتم، وإن عصيتموه فالله عصيتم، وإن بايعتموه فالله بايعتم، وإن نكتتم بيعته فبيعة الله نكتتم، إنّ الله عزّ وجلّ أنزل عليّ القرآن وعليّ سفيره، فمن خالف القرآن ضلّ، ومن تبع غير عليّ ذلّ، معاشر الناس ألا إنّ أهل بيتي خاصّتي وقرابتي وأولادي وذرّيتي ولحمي ودمي ووديعتي، وإنّكم مجموعون غداً، ومسؤولون عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهم، فمن آذاهم فقد آذاني، ومن ظلمهم فقد ظلمني، ومن نصرهم فقد نصرني، ومن أعزّهم فقد أعزّني، ومن طلب الهدى من غيرهم فقد كذّبني، فاتقوا الله وانظروا ما أنتم قائلون غداً، فإنّي خصم لمن كان خصمهم ومن كنت خصمه فالويل له (١).

تتميم : قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب الشافي حاكياً عن الناصب الذي تصدّى فيه لردّ مزخرفاته وخرافاته : قال صاحب الكتاب : دليـل لهم آخر ، وربما تعلّقوا بما روي عنه ﷺ من قوله : «إنّى تارك فيكم ما إن تمسّكتم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٥٣ ــ ١٥٤.

به لن تضلُّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتَّى يردا عليّ الحـوض» وإنَّ ذلك يدلُّ على أنَّ الإمامة فيهم، وكذلك العصمة، وربما قوَّوا ذلك بـما روى عنه ﷺ : «إنّ مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلُّف عنها ـ غرق» وأنّ ذلك يدلّ على عصمتهم، ووجوب طاعتهم، وحظر العـدول عـنهم، قالوا: وذلك يقتضي النصّ على أمير المؤمنين للنِّلا ، ثمّ قال : وهذا إنّما يدلّ على أنَّ إجماع العترة لا يكون إلَّا حقًّا، لأنَّه لا يخلو من ان يريد عَلَيْلِا بذلك جملتهم أو كلِّ واحدِ منهم، وقد علمنا أنَّه لا يجوز أن يريد بذلك إلَّا جملتهم، ولا يجوز أن يريد كلّ واحدٍ منهم، لأنّ الكلام يقتضي الجمع، ولأنّ الخلاف قد يقع بسينهم على ما علمناه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقّاً، لأنّ الحقّ لا يكون في الشيء وضدّه، وقد ثبت اختلافهم في ما هذا حاله ولا يـجوز أن يقال: إنَّهم مع الاختلاف لا يفارقون الكتاب، وذلك يبيِّن أنَّ المراد به أنَّ ما أجمعوا عليه يكون حقّاً حتّى يصحّ قوله : «لن يفترقا حتّى يردا على الحوض» وذلك يمنع من أنَّ المراد بالخبر الإمامة لأنَّ الإمامة لا تصحَّ في جميعهم، وإنَّما يختصّ بها الواحد منهم، وقد بيّنا أنّ المقصد بالخبر ما يرجع إلى جميعهم، ويبيّن ما قلناه : إنَّ أحداً ممَّن خالفنا في هذا الباب لا يقول في كلِّ واحد من العترة : إنَّه بهذه الصفة، فلا بدّ من أن يتركوا الظاهر إلى أمر آخر يعلم به أنّ المراد بعض من بعض، وذلك الأمر لا يكون إلّا ببيّنة، وليس لهم أن يقولوا: إذا دلّ على شبوت العصمة فيهم ولم يصح إلّا في أمير المؤمنين المثلِّ ثمّ في واحد واحد من الأئمة فيجب أن يكون هو المراد، وذلك أنّ لقائل أن يتقول: إنّ المراد عصمتهم في ما اتَّفقوا عليه، ويكون ذلك أليق بالظاهر، وبعد فـالواجب حـمل الكـلام عـلى ما يصحّ أن يوافق العترة فيه الكتاب، وقد علمنا أنّ في كتاب الله تعالى دلالة على

الامور، فيجب أن يحمل قوله على العترة على ما يفتضي كونه دلاله، ودلك لا يصح إلا بأن يقال: إنّ إجماعها حقّ ودليل، فأمّا طريقة الإماميّة فمباينة لهذا الفصل والمقصد، وقد قال شيخنا أبو علي: إنّ ذلك إن دلّ على الإمامة فقوله: «اقتدوا بالذين من بعدي أبي بكر وعمر» يدلّ على ذلك، وقوله: «إنّ الحقّ ينطق على لسان عمر وقلبه» يدلّ على أنّه الإمام، وقوله عليّه : «أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم» كمثل ذلك.

ثمّ قال في جواب هذه الكلمات يقال له : أمّا قوله : «إنّى تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا علىّ الحوض» فإنّه دالٌ على أنّ إجماع أهل البيت حجّة على ما أقررت به ودالٌ أيضاً على ثبوت هذه الرتبة على إمامة أمير المؤمنين للتُّلِلِّ بعد النبيّ بغير فيصل وعلى غير ذلك ممّا أجمع أهل البيت عليه، ويمكن أيضاً أن يجعل حجّةً ودليلاً على أنّه لا بدّ في كلّ عصر في جملة هذا البيت من حجّة معصوم مأمون يقطع على صحّة قوله، وقوله: «إنّ مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح» يجري مجرى الخبر الأوّل في التنبيه على أهل البيت والإرشاد إليهم، وإن كان الخبر الأوّل أعمّ فائدة وأقوى دلالة، ونحن نبيّن الجملة التي ذكرناها، فإن قيل: دلُّوا على صحّة الخبر قبل أن تتكلَّموا في معناه، قلنا : الدلالة على صحَّته تلقَّى الأُمَّة له بـالقبول، وإنّ أحداً منهم مع اختلافهم في تأويله لم يخالف في صحّته، وهذا يدلّ على أنّ الحجّة قامت به في أصله، وأنَّ الشكِّ مرتفع فيه ومن شأن علماء الأُمَّة إذا ورد عليهم خبر مشكوك في صحّته أن يقدّموا الكلام في أصله، وإنّ الحجّة بــه غــير ثــابتة، ثــمّ يشرعوا في تأويله، فإذا رأينا جميعهم عدلوا عن هذه الطريقة في هـذا الخـبر وحمله كلَّ منهم على ما يوافق طريقته ومذهبه، دلَّ ذلك على صحَّة ما ذكرناه.

فإن قيل: فما المراد بالعترة فإنّ الحكم متعلّق بهذا الاسم الذي لا بدّ من بيان معناه ؟

قلنا : عترة الرجل في اللغة : هم نسله كولده وولد ولده، وفي أهل اللغة من وسّع ذلك فقال : إنّ عترة الرجل هم أدنى قومه إليه في النسب، فعلى القول الأوّل يتناول ظاهر الخبر وحقيقته الحسن والحسين وأولادهما المُتَكِينُ ، وعــلى القــول الثاني يتناول من ذكرناه، ومن جرى مجراهم في الاختصاص بالقرب من النسب، على أنّ الرسول قد قيّد القول بما أزال به الشبهة، وأوضح القول بـقوله: «عترتي أهل بيتي» فوجّه الحكم إلى من استحقّ هذين الاسمين، ونحن نعلم أنّ من يوصف من عترة الرجل بأنَّهم أهل بيته هو ما قدَّمنا ذكره من أولاده وأولاد أولاده، ومن جرى مجراهم في النسب القريب، على أنَّ الرسول عَلَيْلًا قد بيِّن من يتناوله الوصف بأنَّه من أهل البيت، وتظاهر الخبر بأنَّه ﷺ جمع أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين عَلِيَكِنُمُ في بيته وجلَّلهم بكسائه ثمَّ قال: «اللهمِّ هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً» فنزلت الآية فقالت أمّ سلمة : « يا رسول الله ألست من أهل بيتك ؟ فقال : لا، ولكنُّك على خير » فبخصّ هـذا الاسم بهؤلاء دون غيرهم، فيجب أن يكون الحكم متوجّهاً إليهم وإلى من ألحق بهم بالدليل، وقد أجمع كلّ من أثبت فيهم هذا الحكم أعنى وجوب التمسّك والاقتداء على أنّ أولادهم في ذلك يجرون مجراهم، فقد ثبت توجّه الحكم إلى الجميع .

فإن قيل: على بعض ما أوردتموه يجب أن يكون أمير المؤمنين للنَّالِج ليس من العترة إن كانت العترة مقصورة على الأولاد وأولادهم ؟

قلنا: من ذهب إلى ذلك من الشيعة يقول: إنَّ أمير المؤمنين عليُّلا وإن لم

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ....... المتون حديث الثقلين في مصادر القريقين يتناوله هذا الاسم على الحقيقة كما لا يتناوله اسم الولد فهو عليه أبو العترة وسيدها وخيرتها، والحكم في المستحق بالاسم ثابت له بدليل غير تناول الاسم المذكور في الخبر.

فإن قيل: فما تقولون في قول أبي بكر بحضرة جماعة الأُمّة: «نحن عترة رسول الله ﷺ وبيضته التي انفقأت عنه» وهو يقتضي خلاف ما ذهبتم إليه ؟

قلنا : الاعتراض بخبر شاذّ يردّه ويطعن عليه أكثر الأُمّة على خبر مجمع عليه مسلّمة روايته لا وجه له، على أنّ قول أبي بكر هذا لو كان صحيحاً لم يكن من حمله على التجوّز والتوسّع بُدّ، لأنّ قرب أبي بكـر إلى رسـول الله ﷺ فـى النسب لا يقتضي أن يطلق عليه لفظة عترة على سبيل الحقيقة، لأنَّ بني تيم بن مرّة وإن كانت إلى بني هاشم أقرب ممّن بعد عنهم بأب أو بأبوين فكذلك من بعد منهم بأب أو بأبوين أو أكثر من ذلك هو أقرب إلى بنى هاشم متن بعد أكثر من هذا البعد وفي هذا ما يقتضي أن يكون قريش كلُّهم عترة واحدة، بل يقتضي أن يكون جميع ولد معد بن عدنان عترة، لأنَّ بعضهم أقرب إلى بعض من اليمن، وعملي همذا التدريج حتّى يجعل جميع بني آدم عترة واحدة، فصحّ بما ذكرناه أنّ الخبر إذا صحّ كان مجازاً، فيكون وجه ذلك ما أراده أبو بكر من الافتخار بالقرابة من نسب رسول الله ﷺ، فأطلق هذه اللفظة توسّعاً ، وقد يقول أحدنا لمن ليس بابن له على الحقيقة : إنَّك ابني وولدي، إذا أراد الاختصاص والشفقة، وكذلك قد يقول لمن لم يلده : أنت أبي، فعلى هذا يجب أن يحمل قول أبي بكر وإن كانت الحقيقة يقتضي خلافه، على أنّ أبا بكر لو صحّ كونه من عترة الرسول على سبيل الحقيقة لكان خارجاً عن حكم قوله: «إنِّي مخلِّف فيكم» لأنَّ الرسول ﷺ قيد ذلك بـصفة معلومة إنّها لم تكن في أبي بكر وهي قوله : «أهل بيتي» ولا شبهة في أنّه لم يكن

من أهل البيت الذين ذكرنا أنّ الآية نزلت فيهم، واختصّتهم، ولا ممّن يطلق عليه في العرف أنّه من أهل بيت الرسول عليه أنّ من اجتمع مع غيره بعد عشرة آباء أو نحوهم لا يقال: إنّه من أهل بيته، فإذا صحّت هذه الجملة التي ذكرناها وجب أنّ إجماع العترة حجّة، لأنّه لو لم يكن بهذه الصفة لم يجب ارتفاع الضلال عن التمسّك بالعترة على كلّ وجه وإذا كان قد بيّن أنّ المتمسّك بالعترة لا يضلّ ثبت ما ذكرناه.

فإن قيل: ما أنكرتم أن يكون ﷺ إنّما نفي الضلال عن المتمسّك بالكتاب والعترة معاً، فمن أين أنّ المتمسّك بالعترة وحدها بهذه الصفة ؟

قلنا: لو لا أنّ المراد بالكلام أنّ المتمسّك بكلّ واحد من الكتاب والعترة لا يضلّ لكان لا فائدة في إضافة ذكر العترة إلى الكتاب، لأنّ الكتاب إذا كان حجّة فلا معنى لإضافة ما ليس بحجّة إليه، والقول في الجميع أنّ المتمسّك بهما محقّ لأنّ هذا حقيقة العبث، على أنّ إضافة العترة إذا لم يكن قولهم حجّة كإضافة غيرهم من سائر الأشياء فأيّ معنى لتخصيصهم، والتنبيه عليهم، والقطع على أنّهم لا يفترقون حتّى يردوا القيامة ؟ وهذا ممّا لا إشكال في سقوطه، وإذا صحّ أنّ إجماع أهل البيت حجّة قطعنا على صحّة كلّ ما اتفقوا عليه، وممّا اتفقوا عليه القول بإمامة أمير المؤمنين عليم الإبعد النبيّ بلا فصل، مع اختلافهم في حصول ذلك بنصّ جليّ أو خفيّ أو بما يحتمل التأويل وبما لا يحتمله.

فإن قيل : كيف تدّعون الإجماع من أهل البيت على ما ذكرتم وقد رأينا كثيراً منهم يذهب مذهب المعتزلة في الإمامة ؟

قلنا: أمّا نحن فما رأينا أحداً من أهل البيت يذهب إلى خلاف ما ذكرناه وكلّ من سمعنا عنه في ما مضى بخلاف ما حكيناه فليس أوّلاً إذا صحّ ذلك عنه

مين يعترض بقوله على الإجماع لشذوذه، وأكثر من يدّعي عليه هذا القول الواحد والاثنان، وليس بمثل هذا اعتراض على الإجماع، ثمّ إنّك لا تجد أحـداً مـمّن بدّعي عليه هذا من جملة علماء أهل البيت، ولا من ذوى الفضل منهم، ومتى فتَّشت عن أمره وجدته متعرِّضاً بذلك لفائدة مولعاً به على بعض أغراض الدنيا، ومتى طرقنا الاعتراض بالشذوذ والآحاد على الجماعات أدّى ذلك إلى بطلان استقرار الإجماع في شيء من الأشياء، لأنّا نعلم أنّ في الغلاة والإسماعيليّة من يخالف في الشرائع وأعداد الصلاة وغيرها، ومنهم من يذهب إلى أنَّه كـان بـعد الرسول عدَّة أنبياء، وأنَّ الرسالة ما انختمت به، ومع ذلك فلا يمنعنا هذا من أن ندّعي الإجماع على انقطاع النبوّة، وتقرّر أصول الشرائع، ولا يعتدّ بخلاف من ذكرناه، ومعلوم ضرورة أنّهم أضعاف من أظهر من أهل البيت خلاف المـذهب الذي ذكرناه في الإمامة، على أنّا قد شاهدنا وناظرنا بعض من يعدّ في جملة الفقهاء وأهل الفتيا على أنَّ الله تعالى يعفوا عن اليهود والنصاري وإن لم يــؤمنوا ولا يعاقبهم وعلى غير ذلك ممّا لا شكّ في أنّ الإجماع حـجّة فـيه، عـلى أنّــا لو جعلنا القول بذلك معترضاً على أدَّلتنا على إجماع أهل البيت وقلنا بقول مـن يحكى ذلك عنه لم يقدح في ما ذكرناه، لأنَّ في المعلوم أنَّ أزمنة كثيرة لا يعرف فيها قائل بهذا المذهب من أهل البيت كزماننا هذا وغيره، وإنّا لم نشاهد في وقتنا قائلًا بالمذهب الذي أفسدناه ولا أخبرنا عتن هذه حاله فيه، والمعتبر في الإجماع كلّ عصر فثبت ما أوردناه فأمّا ما يمكن أن يستدلّ بهذا الخبر عليه من ثبوت حجّة مأمون في جملة أهل البيت في كلّ عصر فهو أنّا نعلم أنّ الرسول ﷺ إنَّما خاطبنا بهذا القول على جهة إزاحة العلَّة لنا، والاحتجاج في الديـن عــلينا، والإرشاد إلى ما يكون فيه نجاتنا من الشكوك والريب والذي يوضح ذلك أنّ في

رواية زيد بن ثابت هذا الخبر : «وهم : الخليفتان من بعدي » وإنَّما أراد أنَّ المرجع إليهما بعدي في ما كان يرجع إليَّ فيه في حياتي، فـلا يـخلو مـن أن يـريد أنّ إجماعهم حجّة فقط، دون أن يدلّ القول على أنّ فيهم في كلّ حال من يرجع إلى قوله ويقطع على عصمته، أو يريد ما ذكرناه فلو أراد الأوّل لم يكن مكمّلاً للحجّة ولا مزيحاً لعلَّتنا، ولا مستخلفاً من يقوم مقامه فينا لأنَّ العترة أوَّلاً قد يـجوز أن يجمع على القول الواحد، ويجوز أن لا يجمع بل يختلف، فما هــو الحـجّة مــن إجماعها ليس بواجب، ثمّ ما اجتمعت عليه هو جزء من ألف جزء من الشريعة، وكيف يحتجّ علينا في الشريعة بمن لا نصيب عنده من حاجتنا إلّا القليل مـن الكتير، وهذا يدلُّ على أنَّه لا بدُّ في كلُّ عصر من حجَّة في جملة أهــل البـيت، مأمون مقطوع على قوله، وهذا دليل على وجود الحجّة على سبيل الجملة، وبالأدلَّة الخاصَّة يعلم من ابلذي هو حجَّة منهم على سبيل التفصيل، عـلى أنَّ صاحب الكتاب قد حكم بمثل هذه القضيّة في قوله : إنّ الواجب حمل الكلام على ما يصبح أن يوافق فيه العترة للكتاب، وأنّ الكتاب إذا كان دلالة على الأُمور وجب في العترة مثل ذلك. وهذا صحيح ليجمع بينهما في اللفظ والإرشاد إلى التـمسّك بهما ليقع الأمان من الضلال، والحكم بأنّهما لا يفترقان إلى القيامة، وإذا وجب في الكتاب أن يكون دليلاً وحجّة وجب مثل ذلك في قولهم : أعنى العترة ، وإذا كانت دلالة الكتاب مستمرّة غير منقطعة وموجودة في كلّ حال وممكنة إصابتها في كلّ زمان وجب مثل ذلك في قول العترة المقرون بها، والمحكوم له بـمثل حكـمها، وهذا لا يتمّ إلّا بأن يكون فيها في كلّ حال من قوله حجّة، لأنّ إجـماعها عـلى الأمور ليس بواجب على ما بيّناه، والرجوع إليهما مع الاختلاف وفقد المعصوم لا يصح، فلا بدّ ممّا ذكرناه.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٠١

وأمّا الأخبار الثلاثة التي أوردها على سبيل المعارضة للخبر الذي تعلّقنا به فأوّل ما فيها أنّها لا تجري مجرى خبرنا في القوّة والصحّة، لأنّ خبرنا ممّا نقله المختلفون، وسلّمه المتنازعون، وتلقّته الاُمّة بالقبول، وإنّما وقع اختلافهم فسي تأويله، والأخبار التي عارض بها لا يجري هذا المجرى، لأنّها ممّا تفرّد المخالف بنقله، وليس فيها إلاّ ما إذا كشفت عن أصله وفتّشت عن سنده ظهر لك انحراف من راويه، وعصبيّة من مدّعيه، وقد بيّنا في ما تقدّم سقوط المعارضة بما يجري هذا المجرى من الأخبار.

فأمّا ما رواه من قوله: «اقتدوا بالذين من بعدي» فقد تقدّم الكلام عليه عند معارضته بهذا الخبراستدلالنا بخبر الغدير واستقصيناه هناك فلا معنى لإعادته(١).

<sup>(</sup>١) فذكر بعد بيان أنَّ هذا الخبر لا يداني خبر الغدير لأنَّه من الأخبار الآحاد، وخبر الغدير من الأخبار المتواترة، وممَّا أجمعت الأمَّة على قبوله وجوهاً في تضعيفه وعدم دلالته :

منها أنّ راوي الخبر عبد الملك بن عمير وهو من شيع بني أُمّية وممّن تولَّى القضاء لهم وكان شديد النصب والانحراف عن أهل البيت ظنيناً في نفسه وأمانته، وروي أنّه كان يمرّ على أصحاب الحسين على وهم جرحى فيجهز عليهم فلمّا عوتب قال : أريد أن أريحهم.

ومنها أنّ الأمر بالرجلين يستحيل لأنّهما مختلفان في كثير من أحكامهما وأفـعالهما. والاقتداء بالمختلفين والاتّباع لهما متعذّر غير ممكن.

ومنها أنَّ ذلك يقتضي عصمتهما وليس هذا بقول لأحد فيهما.

ومنها أنّه لو كان ثابتاً لاحتجّ به أبو بكر لنفسه في السقيفة ولما يعدل إلى رواية أنّ الأثمة من قريش، ولاحتجّ به أيضاً على طلحة لمّا نازعه على نصبه لعمر ، ولمّا احتجّ بقوله : أقول، يا ربّ ولّيت عليهم خير أهلك، وأيضاً لو كان الخبر صحيحاً لكان حاظراً مخالفة الرجلين وموجباً لموافقتهما في جميع أقوالهما وأفعالهما مع أنّ كثيراً من الصحابة قد خالفهما في كثير

وأمّا ما رواه من قوله: «إنّ الحقّ لينطق على لسان عمر» فهو مقتضٍ إن كان صحيحاً عصمة عمر، والقطع على أنّ أقواله كلّها حجّة، وليس هذا مذهب أحد في عمر، لأنّه لا خلاف في أنّه ليس بمعصوم، وأنّ خلافه سائغ، وكيف يكون الحقّ ناطقاً على لسان عمر، ثمّ يرجع في الأحكام من قول إلى قول، ويشهد على نفسه بالخطأ ويخالف في الشيء ثمّ يعود إلى قول من خالفه فيوافقه عليه، ويقول: «لو لا عليّ لهلك عمر ولو لا معاذ لهلك عمر»؟ وكيف لم يحتجّ بهذا الخبر هو لنفسه في بعض المقامات التي احتاج فيها؟ ولم يقل أبو بكر لطلحة لمّا قال له: «ما تقول في بعض المقامات التي احتاج فيها؟ ولم يقل أبو بكر لطلحة لمّا قال له: «ما تقول

من أحكامهما، وكان يجب أن ينبّها المخالفين على مقتضى هذا الخبر أنلا مخالفتهما محظور وممنوع، على أنّ ذلك لو اقتضى النصّ بالإمامة لاقتضى ما رووه عنه عَبَّوْلُهُ من قوله: «أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم» إمامة الكلّ، وكذلك ما رووه من أنّه قال: (اهتدوا بهدى عمّار، وتمسّكوا بعهد ابن أمّ عبد) ولو جاوزنا ذلك وسلّمنا صحّة الخبر لم يكن فيه تصريح بنصّ لأنّه مجمل لم يبيّن في أيّ شيء يقتدى بهما، كما أنّ قوله: بعدي أيضاً مجمل ليس فيه دلالة على أنّ المراد بعد وفاتي، أو بعد حال أخرى من أحوالي، ولهذا قال بعض أصحابنا إنّ سبب هذا الخبر أنّ النبيّ عَبَيْلُهُ كان سالكاً بعض الطريق وهما متأخّرين عنه فقال عَبْدُهُ لبعض من سأله عن الطريق الذي يسلكه في اللحوق به: اقتدوا باللذين من بعدى.

أقول: ويبطله أيضاً أحاديث رووها في عدم استخلاف النبي عَلَيْكُ كقوله: (لوكنت مستخلفاً أحداً لاستخلفت أبا بكر) ويبطله أيضاً إحالة أبي بكر يوم السقيفة إلى أبي عبيدة وعمر، وتخلّف بني هاشم ووجوه من الصحابة كأبي ذرّ وسلمان وعمّار ومقداد وسعد بسن عبادة وجماعة من الأنصار عن بيعته، وإقرار عمر بعدم استخلاف النبي عَلَيْكُ في مواضع متعددة.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......... المتون حديث الثقلين في مصادر القريقين الحق لربّك إذ ولّيت من شهد الرسول ﷺ بأنّ الحق ينطق على لسانه.

وليس لأحد أن يدّعي في الاستناع من الاحتجاج بدلك سبباً مانعاً كما ندّعيه في ترك أمير المؤمنين المُثَلِّةِ الاحتجاج بالنصّ، لأنّا قد بيّنا في ما تقدّم أنّ لتركه المُثِلِّةِ ذلك سبباً ظاهراً، وهو تأمّر القوم عليه، وانبساط أيديهم، وأنّ التقيّة والخوف واجبان ممّن له سلطان، ولا تقيّة على عمر وأبي بكر من أحد، لأنّ السلطان فيهما ولهما، والتقيّة منهما ولا عليهما، على أنّ هذا الخبر لو كان صحيحاً في سنده ومعناه لوجب على من ادّعى أنّه يوجب الإمامة أن يبيّن كيفيّة إيجابه لذلك، ولا يقتصر على الدعوى المحضة، وعلى أن يقول: إذا جاز أن يدّعى في كذا وكذا أنّه يوجب الإمامة جاز في هذا الخبر، لأنّا لمّا ادّعينا في الأخبار التي ذكرناها ذلك لم نقتصر على محض الدعوى، بل يهمّنا كيفيّة دلالة ما تعلّقنا به على ذكرناها ذلك لم نقتصر على محض الدعوى، بل يهمّنا كيفيّة دلالة ما تعلّقنا به على الإمامة، وقد كان يجب عليه إذا عارضنا بأخباره أن يفعل مثل ذلك.

فأمّا ما تعلّق به من الرواية عنه ﷺ بأنّه قال: «أصحابي كالنجوم بأيّهم اقتديتم اهتديتم» فالكلام في أنّه غير معارض لقوله: «إنّي مخلّف فيكم الثقلين» وغيره من أخبارنا جارٍ على ما بيّناه آنفاً، فإذا تجاوزنا عن ذلك كان لنا أن نقول: لو كان هذا الخبر صحيحاً لكان موجباً لعصمة كلّ واحد من الصحابة. ليصح ويحسن الأمر بالاقتداء بكلّ واحد منهم، ومنهم من ظهر فسقه وعناده وخروجه على الجماعة وخلافه للرسول ﷺ، ومن جملة الصحابة معاوية وعمرو بن العاص وأصحابهما، ومذهب صاحب الكتاب وأصحابه فيهم معروف، وفي جملتهم طلحة والزبير ومن قاتل أمير المؤمنين ﷺ في يوم الجمل، ولا شبهة في فسقهم، وإن ادّعى مدّعون أنّ القوم تابوا بعد ذلك، ومن جملتهم من قعد عن بيعة أمير

المؤمنين عليه ولم يدخل مع جماعة المسلمين في الرضا بإمامته، ومن جملتهم من حصر عثمان ومنعه الماء وشهد عليه بالردة ثمّ سفك دمه، فكيف يجوز مع ذلك أن يأمر الرسول عليه بالاقتداء بكلّ واحد من الصحابة ؟ ولا بدّ من حمل هذا الخبر إذا صحّ على الخصوص إذ لا بدّ في من عنى به وتناوله من أن يكون معصوما لا يجوز الخطأ عليه في أقواله وأفعاله، ونحن نقول بذلك ونوجّه بهذا الخبر لو صحّ إلى أمير المؤمنين عليه والحسن والحسين عليه الله وأفعاله من ثبتت عصمته، وعلمت طهارته، على أنّ هذا الخبر معارض بما هو أظهر منه وأثبت رواية مثل ما روي عن النبي عليه من قوله: إنّكم محشورون إلى الله يوم القيامة حفاة عراة وإنّه سيجاء برجال من أمّتي فيؤخذ بهم ذات الشمال فأقول: يا ربّ أصحابي، فيقال: إنّك لا تدري ما أحدثوا بعدك، إنّهم لا يزالوا مرتدّين على أعقابهم منذ فارقتهم.

وما روي من قوله ﷺ : إنّ من أصحابي لمن لا يراني بعد أن يفارقني. وقوله : أيّها الناس بينا أنا على الحوض إذ مرّ بكم زمراً فتفرّق بكم الطرق فأناديكم : إليّ هلمّوا إلى الطريق، فينادي منادٍ من قبل ربّي : إنّهم بدّلوا بـعدك،

فأقول: ألا سحقاً سحقاً.

وما روي من قوله ﷺ: ما بال أقوام يتقولون: إنّ رحم رسول الله ﷺ لا ينفع يوم القيامة، بلى والله إنّ رحمي لموصولة في الدنيا والآخرة، وإنّي أيها الناس فرطكم على الحوض، فإذا جئتم قال الرجل منكم: يا رسول الله أنا فلان بن فلان، وقال الآخر: أنا فلان بن فلان، فأقول: أمّا النسب فقد عرفته ولكنّكم أحدثتم بعدى، وارتددتم القهقرى.

وقوله لأصحابه: لتقيمن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بـذراع

وقال في حجّة الوداع لأصحابه: ألا إنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا وبلدكم هذا، ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب، ألا لا عرفتكم ترتدون بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا إنّي قد شهدت وغبتم.

فكيف يصح ما ذكره من الأمر بالاقتداء على ما ذكرناه بمن تناوله اسم الصحابة، على أن هذا الخبر لو سلم من كل ما ذكرناه لم يقتض الإمامة على ما ادّعاه صاحب الكتاب، لأنّه لم يبيّن في لفظه الشيء الذي يقتدى بهم فيه، ولا أنّه ممّا يقتضي الإمامة دون غيرها، فهو كالمجمل الذي لا يمكن أن يستعلّق بظاهره، وكلّ هذا واضح (۱).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣: ١٥٥ \_ ١٦٦، عن الشافي: ١٧٧.

١٠٦ .... في رحاب حديث الثقلين

# حديث الثقلين في كتب أبناء العامّة

قال سيّدنا الأستاذ السيّد النجفي المرعشي تَشِيُّ في كتابه القيّم: إحقاق الحقّ وتعليقاته (١):

قوله ﷺ : إنّي تاركٌ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي (لن تضلّوا ما إن تمسّكتم بهما) (لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض)

اعلم أنّ ما يستفاد من تضاعيف أحاديث الباب تعدّد موارد صدور كلامه على هذا، والذي نصّ به في حديث على على ما سيجيء، أنّه قد صدر منه على أربع مواضع: يوم عرفة على ناقته القصوى، وفي مسجد خيف، وفي خطبة يوم الغدير في حجّة الوداع، ويوم قبض في خطبته على المنبر، ولمّا كان أكثر الأحاديث الواردة في الباب قد أهمل فيها ذكر مورد الصدور وإن كان في بعضها ما يمكن أن يستفاد منه ذلك، لم نفصّل بينهما بحسب موارد الصدور، وإنّما فصّلناه بحسب من رواه من الصحابة فنقول:

الأحاديث المرويّة في الباب كثيرة :

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ وتعليقاته ٩: ٣٠٩ ـ ٣٧٥.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين

## الأول ما رواه أبو سعيد الخدري

#### روى عنه جماعة من أعلام القوم:

١ ـ منهم المؤرّخ الشهير أبو عبد الله محمّد بن سعد بـن مـنبع المشـهور. بابن سعد في (الطبقات الكبرى) (ج ٢ ص ١٩٣ ط دار الصارف بمصر) قال:

أخبرنا هاشم بن القاسم الكناني، أخبرنا محمّد بن طلحة، عن الأعمش، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدري، عن النبيّ ﷺ قال: إنّـي أوشك أن أدعمي فأجيب وإنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي(١) كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي (٢)، وإنّ اللطيف الخبير أخبرني أنّهما

(۱) قال العلّامة الزبيدي الحنفي في كتابه « تاج العـروس » (ج ٣ ص ٣٨٠ فـي مـادة عــتر ط القاهرة).

العترة: نسل الرجل.

وقال العلّامة المعاصر القاضي بهجت أفندي في « تاريخ آل محمّد » ( ص ٤٦ ط آفتا ). اتَّفقت الأُمَّة على أنَّ مراد رسول الله من العترة التي استأمنهم عبليها عبليٌّ وفياطمة والحسن والحسين.

(٢) قال الزبيدي في «الإتحاف بحبِّ الأشراف» (ص ٦ ط مصر):

قال ابن حجر في الصواعق: سمّى النبيّ القرآن والعترة ثقلين لأنّ الثقل كملّ نفيس خطير ممنون به وهذا كذلك إذ كلّ منهما معدن للعلوم الدينية والأسرار العقليّة الشرعيّة ولهذا حتَّ على الاقتداء والتمسُّك بهما وقيل: سمّيا ثقلين لثقل وجوب رعاية حقوقهما ثمّ الذي

١٠٨ ..... في رحاب حديث الثقلين
 لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما.

٢ ـ ومنهم العلامة أحمد بن حنبل في كتاب «المناقب» (المخطوط) قال: حدّ ثنا عبد الله بن أحمد، قال: حدّ ثني أبي، قال: حدّ ثنا ابن نمير قال: حدّ ثنا عبد الملك بن أبي سليمان، عن عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على : إنّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا بعدي الثقلين، وأحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، قال ابن نمير: قال بعض أصحابنا: عن الأعمش، قال: انظروا كيف تخلّفوني فيهما.

٣٦ ومنهم الحافظ الطبراني المتوفّى سنة ٣٦٠ في «المعجم الصغير»
 (ص ٧٢ ط الدهلي) قال:

ثنا الحسن بن محمّد بن مصعب الأشناني الكوفي، ثنا عباد بن يعقوب الأسدي، ثنا أبو عبد الرحمان المسعودي، عن كثير النوّاء، عن عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم التقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله عزّ وجلّ حبل معدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل

وقع عليهم الحثّ منهم إنّما هم العارفون بكتاب الله والمستمسكون بسنّة رسوله إذ هم الذين لا يفارقون الكتاب إلى الحوض وما أحقّهم بقول من قال :

هم القوم إن قالوا أصابوا وإن دعوا أجابوا وإن أعطوا أجابوا وأجزأوا هم القوم إن قالوا أحابوا وأجزأوا الماكين منزلُ

٤ ـ ومنهم الحافظ المذكور في «المعجم الكبير» ( ص ١٣٧ نسخة جامعة طهران):

حدّثنا محمّد بن عبد الله الحضرمي، نا سنجاب بن الحارث، نا عليّ بسن مسهر، عن عبد الملك بن أبي سليمان، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدري على الله قال : قال النبي على اليها الناس إنّي تارك فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا بعدي أمرين أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض وعترتى أهل بيتى، وإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا على الحوض.

وقال: حدّ تنا محمّد بن عبد الحضرمي، نا عبد الرحمان بن صالح، نا صالح ابن أبي الأسود، عن الأعمش، عن عطيّة، عن أبي سعيد رفعه قال: كأنّي قد دعيت فأجبت فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «الطبقات الكبرى» أسقط قوله: وإنّ اللطيف إلى قوله: إنّهما.

٥ ـ ومنهم الفقيه أبو الحسن الشافعي المعروف بابن المغازلي في «مناقب أمير المؤمنين» قال:

أخبرنا أبو غالب محمّد بن أحمد بن سهل النحوي، قال: حدّثنا أبو عبد الله محمّد بن عليّ السقطي قال: حدّثنا أبو محمّد عبد الله بو شوذب قال: حدّثنا محمّد بن أبي العوام الرياحي قال: حدّثنا أبو عامر الغفّاري، عن عبد الملك بن عمرو، قال: حدّثنا محمّد بن طلحة. فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «الطبقات» سنداً ومتناً، إلّا أنّه ذكر بدل كلمة تارك: قد تركت، وأسقط قوله: كتاب الله

١١٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

وعترتي قبل قوله :كتاب الله حبل ممدود.

وروى عن الحسن بن أحمد بن موسى الفندجاني يسرفعه إلى أبسي سعيد الخدري بعين ما تقدّم عنه أوّلاً.

٦ ـ ومنهم الحافظ أبو المظفّر منصور بن محمد السمعاني النيسابوري
 المتوفّى سنة ٤٨٩ في «الرسالة القوامية في مناقب الصحابة» (المخطوط).

روى الحديث عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات» إلى قوله: عليَّ الحوض.

٧\_ومنهم العلّامة أبو المـؤيّد مـوفّق بـن أحـمد فـي «مـقتل الحسـين» (ص ١٠٤ ط الغري) قال:

وأنبأني الحافظ أبو العلاء هذا أخبرنا زاهر بن طاهر، أخبرنا محمد بن عبد الرحمن، أخبرنا محمد بن محمد الحيري، أخبرنا محمد بن الموصلي، حدّثنا بشر بن الوليد عن محمد بن طلحة، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «الطبقات» إلّا أنّه أسقط قوله: كتاب الله وعترتي،

٨ ـ ومنهم العلامة محب الدين الطبري في «ذخائر العقبي» (ص ١٥
 ط مكتبة القدسي بمصر)

روى الحديث عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

٩ .. ومنهم العلّامة الشيخ إبراهيم بن محمّد بن أبي بكر الحمويني في « فرائد

أخبرتنا الشيخة الصالحة زينب بنت القاضي عماد الدين أبي صالح نصر بن عبد الرزّاق ابن الشيخ قطب وقته عبد القادر سماعاً عليها بمدينة السلام بغداد عصر يوم الجمعة السادس والعشرين من صفر سنة اثنتين وسبعين وستمائة قيل لها: أخبرتك الشيخة أبو الحسن علي بن محمّد بن علي بن السقّا قرائةً عليه وأنت تسمعين في خامس رجب سنة سبع عشرة وستمائة بالمدرسة القادرية قالت: نعم، قال: أنبأنا أبو القاسم سعيد بن أحمد بن البنّاء وأبو محمّد بن المبارك بن أحمد بن بركة الكندي في جمادى الأولى سنة اثنتين وأربعين وخمسمائة قالا: أنبأنا أبو نصر محمّد بن محمّد بن الريسي قال: أنبأنا أبو طاهر محمّد بن عبد الرحمان بن العبّاس بن المخلص قال: أنبأنا أبو القاسم عبد الله بن محمّد بن عبد العزيز البغوي أنبأنا بشر بن الوليد الكندي، أنبأنا محمّد بن طلحة فـذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «مقتل الحسين».

وروى بإسناده عن الحسن بن عبد الله بن سعيد، قال : أنبأنا القشيري، قال : نبأنا المغيرة بن محمّد بن المهلّب، قال : حدّثني أبي، قال : حدّثني عبد الله بن داود عن فضيل بن مرزوق، عن عطيلاة العوفي، عن أبي سعيد الخدري، قال : قال رسول الله عليه : إنّي تارك فيكم أمرين أحدهما اطول من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض طرف بيد الله وعترتي ألا وإنّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض فقلت لأبي سعيد : من عترته ؟ قال : أهل بيته.

وروى بإسناده عن عبد الواحد بن محمّد بن عبدوس العطّار النيسابوري قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قتيبة، عن الفضل بن شاذان، قال: حدّثنا إسحاق بن إبراهيم قال: حدّثنا عيسى بن يونس، قال: حدّثنا زكريا بن أبي زائده، عن

۱۱۲ ..... في رحاب حديث الثقلين عطيّة العوفى، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «المعجم الصغير».

١٠ ــ ومنهم العلّامة جمال الدين الزرندي في «نظم درر السمطين»
 (ص ٢٣٢ ط مطبعة القضاء)

روى الحديث عن أبي سعيد الخدري بعين ما تقدّم عن «مناقب أحمد».

١١ ــومنهم الحافظ نور الدين الهيتمي في «مجمع الزوائد» (ج ٩ ص ١٦٣ ط مكتبة القدسي في القاهرة)

روى الحديث من طريق الطبراني في «الأوسط» عن أبي سعيد الخدري بعين ما تقدّم عن «المعجم الصغير».

١٢ ـ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» «المطبوع بـ هامش الإتحاف ص ١١١ ط مصطفى الحلبي بمصر»

روى الحديث من طريق أحمد وأبي يعلى عن أبي سعيد الخــدري بــعين ما تقدّم عن «الطبقات».

وفي (ص ١١٦، الطبع المذكور)

أخرج الباوردي، عن أبي سعيد ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنّي تارك فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض.

١٣ ـ ومنهم الحافظ المذكور في «الدرّ المنثور» (ج ٢ ص ٦٠ ط مصر)

روى الحديث من طريق ابن سعد وأحمد والطبراني، عن أبي سعيد الخدري بعين ما تقدّم عن «مناقب أحمد» إلا أنّه ذكر بدل كلمة ثقلين: أمرين.

١٤ ـ ومنهم العلّامة المولى علي المتّقي الهندي في «كـنز العـمّال» (ج ١ص ٣٤٢ ط حيدر آباد) قال:

روى من طريق ابن جرير عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: أيّها الناس إنّي تارك فيكم أمرين إن أخذتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً وأحدهما أفضل من الآخر كتاب الله هو حبل الله الممدود من السماء إلى الأرض وأهل بيتي عترتى ألا وإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا على الحوض (ابن جرير).

١٥ ـ ومنهم الحافظ العسقلاني في «المواهب اللدنيّة» (ج٧ص ١المطبوع
 مع شرحه بمصر)

روى الحديث عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

١٦ \_ومنهم العلامة البدخشي في «مفتاح النجا» (المخطوط)
روى الحديث من طريق أبي يعلي والطبراني في «الكبير» عن أبي سعيد
بعين ما تقدم عن «الدرّ المنثور».

١٧ ــومنهم العلامة الشيخ محمد الصبّان في «إسعاف الراغبين» (المطبوع بهامش نور الأبصار ص ١٢٢ ط مصر)

روى الحديث من طريق أحمد عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

١٨ ـ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي في «ينابيع المودّة»
 (ص ٣١ ط اسلامبول)

روى الحديث نقلاً عن مسند أحمد بعين ما تقدّم عنه في «المناقب» سنداً ومتناً لكنّه زاد قبل قوله ﷺ إنّي قد تركت: إنّي أوشك أن أدعى فأجيب وذكر بدل كلمة تمسّكتم: أخذتم.

وفي (ص ١٩١، الطبع المذكور)

رواه عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

وفي (ص ٣٢، الطبع المذكور)

رواه نقلاً عن الثعلبي عن أبي سعيد الخدري بعين ما تقدّم عن «المناقب» إلّا أنّه قال: إنّى تركت فيكم الثقلين إن اخذتم بهما.

وفي (ص ٣٦، الطبع المذكور)

رواه من طريق أحمد عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

وفي (ص ٢٤٥، الطبع المذكور)

رواه ملخّصاً.

وفي (ص ٢٤١، الطبع المذكور)

عن أبي سعيد الخدري قال: خطب رسول الله ﷺ فقال: أيلاها الناس إنّي تركت فيكم الثقلين خليفتي إن أخذتم بها لن تضلّوا بعدي حدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبلممدود من السماء إلى الأرض وعترتي وهم أهل بيتي لن يـفترقا

١٩ ـ ومنهم العلامة السيد أحمد زيني دحلان مفتي مكّة المشـرّفة فـي
 «السيرة النبويّة» (المطبوع بهامش السيرة الحلبيّة ج ٣ ص ٣٣٠ ط مصر)
 روى الحديث عن أبى سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

٢٠ ــ ومنهم العلّامة المحدّث الشيخ أحمد ضياء الدين الحنفي النقشبندي الكمشخانوي فسي كــتابه «رامــوز الأحــاديث» (ص ١٤٤ ط قشــله هــمايون بالاستانة)

روى الحديث عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

٢١ ـ ومنهم العلّامة الشيخ عبيد الله الحنفي الاسترسري فمي «أرجح المطالب» (ص ٣٣٦ ط لاهور)

روى الحديث من طريق أحمد والطبراني وأبي يعلي بعين ما تـقدّم عـن «الطبقات».

٢٢ ــ ومنهم العلّامة النبهاني في «الأنوار المحمّديّة» (ص ٤٣٥ ط الأدبيّة في بيروت)

روى الحديث عن أبي سعيد بعين ما تقدّم عن «الطبقات».

١١٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

### الثاني حديث أبي سعيد أيضاً

روى عنه القوم :

٢٣ \_ منهم العلّامة المحدّث الميرزا محمّد خان بن رستم خان المعتمد الدخشي في «مفتاح النجا» (ص ٥١ مخطوط) قال:

وأخرج الحافظان أبو بكر عبد الله بن محمّد بن عبيد الأموي البغدادي المعروف بابن أبي الدنيا وأبو الحسين محمّد بن العظفّر البغدادي، عن أبي سعيد الخدري والحقي قال: خرج علينا رسول الله والله والله على عرضه الذي توفّي فيه ونحن في صلاة الغداة فقال: إنّي تركت فيكم كتاب الله عزّ وجلّ وسنّتي فاستنطقوا القرآن بسنّتي فإنّه لن تعمى أبصاركم ولن تزلّ أقدامكم ولن تقصّرا أيديكم ما أخذتم بهما ثمّ قال: أوصيكم بهذين خيراً وأشار إلى عليّ والعبّاس ـ لا يكفّ عنهما أحد ولا يحفظهما عليّ إلّا أعطاه الله نوراً حتّى يرد به عليّ يوم القيامة.

### الثالث حديث زيد بن أرقم

رواه جماعة من أعلام القوم:

٢٤ ــ منهم العلامة الدارمي في «سننه» (الجزء الثاني ص ٤٣١ ط دمشق) قال: متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١١٧

حدّثنا جعفر بن عون، ثنا أبو حيّان، عن يزيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ يوماً خطيباً فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: يا أيّها الناس إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيبه وإنّي تارك فيكم الثقلين أوّلهما كتاب الله كتاب فيه الهدى والنور فتمسّكوا بكتاب الله وخذوا به فحث عليه ورغّب فيه، ثمّ قال: وأهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي ثلاث مرّات.

٢٥ \_ ومنهم الحافظ مسلم بن الحجّاج في «صحيحه» (ج ٧ ص ١٢٢ طبع محمّد على صبيح بمصر) حيث قال:

حدّثنا إسماعيل بن إبراهيم، حدّثني أبو حيّان، حدّثني يزيد بن حيّان، قال: حدّثنا إسماعيل بن إبراهيم، حدّثني أبو حيّان، حدّثني يزيد بن حيّان، قال: انطلقت أنا وحصين بن سبرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم فلمّا جلسنا إليه قال له حصين: لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله ﷺ وسمعت حديثه وغزوت معه وصلّيت خلفه لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله ﷺ قال: يا ابن أخي والله لقد كبرت سنّي وقدم عهدي ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله ﷺ فما حدّثتكم فاقبلوا وما لا فلا تكلّفونيه ثمّ قال: قام رسول الله ﷺ يوماً فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكر ثمّ قال: أمّا بعد ألا أيّها الناس فإنّما أنا بشر يوشك أن يأتي رسول ربّي فأجيب وأنا تارك فيكم ثقلين أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به فحث على كتاب الله ورغّب فيه ثمّ قال: وأهل ببتي أذكّركم الله في أهل ببتي أذكّركم الله في أهل ببتي.

١١٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

وفي (ص ١٢٤، الطبع المذكور)

حدّثنا محمّد بن بكار بن الريّان، حدّثنا حسّان (يعني ابن إبراهيم) عـن سعيد (وهو ابن مسروق) عن يزيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم، عن النـبيّ ﷺ وساق الحديث بنحوه بمعنى حديث زهير.

حدّثنا أبو بكر بن أبي شيبة، حدّثنا محمّد بن فضيل ح وحدّثنا إسحاق بن إبراهيم، أخبرنا جرير كلاهما، عن أبي حيّان بهذا الإسناد نحو حديث إسماعيل وزاد في حديث جرير: كتاب الله فيه الهدى والنور من استمسك به وأخذ به كان على الهدى ومن أخطأه ضلّ.

حدثنا محمد بن بكّار بن الريّان، حدّثنا حسّان (يعني ابن إبراهيم) عن سعيد (وهو ابن مسروق) عن يزيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم قال: دخلنا عليه فقلنا له: لقد رأيت خيراً لقد صاحبت رسول الله على وصلّيت خلفه وساق الحديث بنحو حديث أبي حيّان غير أنّه قال: ألا وإنّي تارك فيكم ثقلين أحدهما كتاب الله عزّ وجلّ هو حبل الله من اتّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على ضلالة وفيه فقلنا: من أهل بيته ؟ نساءه ؟ قال: لا وأيم الله إنّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر ثمّ يطلّقها فترجع إلى أبيها وقومها، أهل بيته أصله وعصبته الذين حرموا الصدقة بعده.

٢٦ \_ ومنهم العلامة أبو بكر أحمد بن حسين البيهقي الشافعي في
 «الاعتقاد» (ص ١٦٤ ط القاهرة) قال:

أخبرنا أبو محمّد جناح بن نذير بن جناح القاضي بالكوفة، ثنا أبو جـعفر محمّد بن عليّ بن دحيم، ثنا إبراهيم بن إسحاق الزهري، ثنا جعفر يعني ابن عون

٢٧ \_ ومنهم الحافظ الترمذي في «صحيحه» (ج ١٣ ص ٢٠٠ ط الصاوي بمصر ) قال :

حدّثني عليّ بن المنذر الكوفي، حدّثنا محمّد بن فضيل، قال: حدّثنا الأعمش عن عطيّة، عن أبي سعيد والأعمش، عن حبيب بن أبي ثابت، عن زيد ابن أرقم رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عليه إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، ولن يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما.

٢٨ ــ ومنهم الحاكم أبو عبد الله النيشابوري في «المستدرك» (ج ٣
 ص ١٤٨ ط حيدر آباد الدكن) قال:

حدّثنا أبو بكر محمّد بن الحسين بن مصلح الفقيه بالريّ، ثنا محمّد بن أيّو ب ثنا يحيى بن المغيرة السعدي، ثنا جرير بن عبد الحميد، عن الحسن بن عبد الله النخعي عن مسلم بن صبيح، عن زيد بن أرقم على قال: قال رسول الله على النخعي عن مسلم بن عبيع، عن زيد بن أرقم على قال: قال رسول الله الله الله تارك فيكم الثقلين كتاب الله وأهل بيتي وإنّهما لن يتفرّقا حتى يردا عليّ الحوض. هذا حديث صحيح الإسناد.

وفي (ج ٣ ص ١٠٩، الطبع المذكور)

حدّ ثنا أبو الحسين محمّد بن أحمد بن تميم الحنظلي ببغداد، ثنا أبو قلابة

عبد الملك بن محمّد الرقاشي، ثنا يحيى بن حمّا (وحدّثني) أبو بكر محمّد بن أحمد بن بالويه وأبو بكر أحمد بن جعفر البزّار (قالا) ثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل حدّثني أبي، ثنا يحيى بن حمّاد (وثنا) أبو نصر أحمد بن سهل الفيقه ببخارى، ثنا صالح بن محمّد الحافظ البغدادي، ثنا خلف بن سالم المخزومي، ثنا يحيى بن حمّاد، ثنا أبو عوانة، عن الأعمش، ثنا حبيب بن أبي ثابت، عن أبي الطفيل، عن زيد بن أرقم قال: لمّا رجع رسول الله عليه من حجّة الوداع ونزل غدير خم أمر بدوحات فقمن فقال: كأنّي قد دعيت فأجبت إنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله وعترتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض ثمّ قال: إنّ الله عزّ وجلّ مولاي وأنا مولى كلّ مؤمن ثمّ أخذ بيد عليّ فقال: من كنت مولاه فهذا وليّه الحديث.

حدّثنا أبو بكر بن إسحاق، ودعلج بن أحمد السجزي (قالا) أنبأ محمّد بن سلمة أيّوب، ثنا الأزرق بن عليّ، ثنا حسّان بن إبراهيم الكرماني، ثنا محمّد بن سلمة ابن كهيل، عن أبيه، عن أبي الطفيل، عن أبي واثلة أنّه سمع زيد بن أرقم يقول: نزل رسول الله عَلَيّ بين مكّة والمدينة عند شجرات خمس دوحات عظام فكنس الناس ما تحتهن ثمّ راح رسول الله عَلَيّ عشية فصلّى ثمّ قمام خطيباً فحمد الله ووعظ ثمّ قال: أيّها الناس إنّي تارك فيكم أمرين لن تضلّوا إن اتبعتموهما وهما كتاب الله وأهل بيتي عترتي ثمّ قال: تعلمون أنّي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ثلاث مرّات قالوا: نعم قال: من كنت مولاه عليٌ مولا (خم).

٢٩ ـ ومنهم الحافظ أحمد بن حنبل في كتاب «المناقب» (مخطوط) قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثنا أسود بن عامر

٣٠\_ومنهم الحافظ الطبراني فـي «المـعجم الكـبير» (ص ١٣٧ النسـخة المصوّرة)

حد ثنا محمد بن عبد الله الحضرمي، نا جعفر بن حميد، نا عبد الله بن بكير الغنوي، عن حكيم بن جبير، عن أبي الطفيل، عن زيد بن أرقم والله قلم الغنوي، عن حكيم بن جبير، عن أبي الطفيل، عن زيد بن أرقم والله وسول الله وسول الله والني الكم فرط وإنّكم واردون عليّ الحوض عرضه ما بين صنعاء إلى بصرى فيه عدد الكواكب من قدحان الذهب والفضّة، فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين، فقام رجل فقال: يا رسول الله وما الثقلان؟ فقال رسول الله والأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فتمسكوا به إن تزالوا ولا تظلوا، والأصغر عترتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض وسألت لهما ذاك ربّي، فلا تقدّموهما، فتهلكوا ولا تعلّموهما، فإنّهما أعلم منكم.

٣١\_ ومنهم الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي في «السنن الكبرى» (ج ١٠ ص ١١٣ ط حيدر آباد الدكن) قال :

أخبرنا أبو محمّد جناح بن نذير بن جناح القاضي بالكوفة، أنبأ أبو جعفر محمّد بن عليّ بن دحيم الشيباني، ثنا إبراهيم بن إسحاق الزهري، ثنا جعفر يعني ابن عبيد، عن أبي حيّان التميمي، عن يزيد بن حيّان فذكر

١٢٢ .... ١٧٢

الحديث بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» سنداً ومتناً من قوله أيّها الناس إنّما أنا بشر إلخ.

وفي (ج ٢ ص ١٤٨، الطبع المذكور)

أخبرنا محمّد بن عبد الله الحافظ، أنبأ أبو الفضل الحسن بن يعقوب العدل، ثنا محمّد بن عبد الوهاب الفرّاء، أنبأ جعفر بن عون، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عنه أوّلاً سنداً ومتناً.

٣٢ ـ ومنهم الفقيه أبو الحسن عليّ بـن مـحمّد الشـافعي المـعروف بـابن المغازلي الواسطي في «مناقب أمير المؤمنين» (مخطوط)

روى الحديث عن أبي طالب محمّد بن عثمان الأزهري يرفعه إلى زيد بن أرقم بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» وقال أيضاً:

عن أبي طالب محمّد بن أحمد بن عثمان الأزهري يرفعه إلى عليّ بن ربيعة فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «مناقب أحمد» سنداً ومتناً.

٣٣ \_ ومنهم الحافظ أبو عبد الله محمد بن أبي نصر الحميدي الأندلسي في «الجمع بين الصحيحين» (المخطوط)

روى الحديث الحديث من إفراد مسلم عن مسند ابن أبي أوفى، عن يزيد ابن حيّان بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» سنداً ومتناً ثمّ قال:

قال الحميدي: زاد في حديثه جرير: كتاب الله فيه الهدى والنور من استمسك به وأخذ به كان على الهدى ومن أخطأه ضلّ.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٢٣

وفي حديث سعيد بن مسروق، عن يزيد بن حيّان نحوه غـير أنّـه قـال: ألا وإنّي تارك فيكم ثقلين أحدهما كتاب الله وهو حبل الله من اتّبعه كان عـلى الهدى ومن تركه كان على ضلالة.

٣٤ ـ ومنهم العلّامة البغوي في «مصابيح السـنّة» (ص ٢٠٥ ط الخــيرية بمصر)

روى الحديث عن زيد بن أرقم من قوله قام خطيباً «الخ» بعين ما تقدّم عن « صحيح مسلم ».

وفي (ص ٣٠٦، الطبع المذكور)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٣٥ ـ ومنهم الحافظ أبو الحسن رزين بن معاوية العبدري الأندلسي فـي «الجمع بين الصحاح» (المخطوط)

روى الحديث عن صحيح أبي داود وصحيح الترمذي بعين ما تقدّم عـن الأخــ .

٣٦ــومنهم العلّامة رضي الدين حسن بن محمّد الصغاني فــي «مشـــارق الأنوار» (ط الاستانة)

روى الحديث عن زيد بن ارقم بعين ما تقدّم عن «الجمع بين الصحيحين» مع ما فيه من زيادة الثقلين.

٣٧ \_ ومنهم العلّامة مجد الدين ابن الأثير الجزري في «جامع الأُصول» (ج ١ ص ١٨٧ ط مصر)

روى الحديث نقلاً عن الترمذي بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة.

٣٨ ـ ومنهم العلّامة عزّ الدين ابن الأُتير الجزري في «أُسد الغابة» (ج ٢ ص ١٢ ط مصر) قال:

أخبرنا أبو الفرج بن أبي الرجاء الثقفي بإسناده إلى مسلم بن الحجّاج أخبرنا محمّد بن بشّار قال: وحدّثنا عليّ بن المنذر، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» سنداً ومتناً.

٣٩ \_ ومنهم العلّامة محبّ الدين الطبري في «ذخــائر العــقبى» (ص ١٥ ط القدسي بالقاهرة)

روى الحديث نقلاً عن الترمذي بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

٤٠ ومنهم المؤرّخ أبو مروان حيّان بن خلف المالكي الشهير بابن حيّان
 في «المقتبس في أحوال الأندلس» (ص ١٦٧ ط باريس)

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» لكنّه قال: قام رسول الله على فينا خطيباً بمكان يدعى حصائن بين مكّة والمدينة إلخ.

٤١ ــ ومنهم العلّامة الحمويني في كتابه «فرائد السـمطين» (المـخطوط)

أنبأني الإمام مفيد الدين أبو جعفر محمّد بن عليّ بن أبي العنايم والإمام سديد الدين يوسف بن عليّ بن العطهّر الحلّيان في ما كتباه لي رحمة الله عليهما قالا: أنبأنا الشيخ مهذّب الدين الحسين بن أبي الفرج بن ردة النيلي بروايته عن محمّد بن الحسين بن عليّ بن محمّد بن عبد الصمد، عن والده، عن جدّه محمّد، عن أبيه، عن جماعة منهم السيّد أبو البركات عليّ بن الحسن الخوزي العلوي وأبو بكر محمّد بن أحمد بن عليّ المعمّري والفقيه أبو جعفر محمّد بن إبراهيم القايني قال: أنبأنا الشيخ الفقيه أبو جعفر محمّد بن عليّ بن بابويه الله قال: حدّثنا القايني قال: أنبأنا الشيخ الفقيه أبو جعفر محمّد بن الفضل المقري، قال: نبأنا محمّد ابن عليّ بن عبيد الله، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله عليّ الحوض. الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض.

قال: وأخبرني الإمامان ابن عمّي الشيخ الزاهد نظام الدين محمّد بن عليّ الساكني ثمّ ابن المؤيّد الحمويني والقاضي نصير الدين محمّد بن محمّد بن عليّ الساكني ثمّ الاسفرائيني إجازة قال: أنبأنا شيخ الشيوخ تاج الدين عبد السلام بمدينة رها قال: أنبأنا أبي شيخ الشيوخ عماد الدين عمر بن شيخ الإسلام نجم الدين أبي الحسن محمّد بن حمويه قال: أنبأنا الإمام الأجلّ قطب الدين مسعود بن محمّد النيسابوري قال: أنبأنا عبد الجبّار بن محمّد الحواري، قال: أنبأنا الإمام الحافظ شيخ السنّة أبو بكر أحمد بن الحسين بن عليّ البيهقي، قال: أنبأنا أبو محمّد جناح بن نذير بن جناح القاضي بالكوفة قال: نبأنا أبو جعفر محمّد بن عليّ بن رحيم، قال: نبأنا إبراهيم بن إسحاق الزهري قال: نبانا جعفر يعني ابن عون ويعلي، عن أبي حيّان التيمي، عن يزيد بن حيّان قال: سمعت زيد بن

أرقم، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام خطيباً إلخ. قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمّد بن عبد الله الحافظ، أنبأنا عبد الله الحافظ أنبأنا عبد الله بن محمّد بن جعفر الحافظ، أنبأنا محمّد بن يحيى بن منده، نبأنا حميد بن مسعود نبّأنا حيّان الكرماني، عن سعيد بن مسروق، عن يزيد ابن حيّان قال: دخلنا على زيد بن أرقم فقال: خطبنا رسول الله على فقال: ألا ما تركت فيكم الثقلين أحدهما كتاب الله عزّ وجلّ من تبعه كان على الهدى ومن تركه كان على ضلالة ثمّ أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي ثلاث مرّات.

٤٢ ـ ومنهم العلامة الشيخ سعيد بن محمد بن مسعود الشافعي في «المنتقى في سيرة المصطفى» (ص ١٩٨ والنسخة محفوظة في خزانة كتبنا)
روى الحديث نقلاً عن صحيح الترمذي بعين ما تقدم عنه بلا واسطة.

٤٣ \_ ومنهم العلامة الشيخ علاء الدين عليّ بن محمد البغدادي الشهير بالخازن في «التفسير» (ج ١ ص ٤ ط القاهرة)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام خطيباً إلخ. ثمّ قال: وفي رواية: كتاب الله حبل الله من اتّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على ضلالة، ثمّ رواه نقلاً عن الترمذي بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

وفي (ج ٦ ص ١٠٢، الطبع المذكور)

رواه عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قـوله : إنّـي تارك فيكم إلخ.

٤٤ ـ ومنهم العلّامة أبو العبّاس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحنبلي في «منهاج السنّة» (ج ٤ ص ١٠٤ ط القاهرة)

روى الحديث نقلاً عن «صحيح مسلم» بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة مـن قوله: قام فينا خطيباً إلخ.

20 ـ ومنهم العلّامة السيّد خواجة الحنفي الهندي المتخلّص (بـدرد) فسي «علم الكتاب» (ص ٢٥٤ ط مطبعة الأنصاري في دهلي)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام فينا خطيباً إلخ.

وفي (ص ٢٦٤، الطبع المذكور)

روى الحديث عنه أيضاً بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٤٦ ــ ومنهم العلّامة جمال الدين محمّد بن يوسف الزرنــدي الحــنفي فــي «نظم درر السمطين» (ص ٢٣١ ط مطبعة القضاء)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

ورواه عن زيد بن أرقم أيضاً بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» من قوله : قام فينا خطيباً إلخ، ثمّ قال : وفي رواية : كتاب الله هو حبل الله من اتّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على الضلالة، الحديث.

وفي (ص ٢٣٣، الطبع المذكور)

وروى زيد بن أرقم ﷺ قال: أقبل رسول الله ﷺ يوم حجّة الوداع، فقال:

إنّي فرطكم على الحوض وإنّكم تبعي، وإنكم توشكون أن تردوا عليّ الحوض فأسألكم عن ثقليّ كيف خلفتموني فيهما، فقام رجل من المهاجرين، فقال: ما الثقلان ؟ قال: الأكبر منهما كتاب الله سبب طرفه بيد الله وسبب طرفه بأيديكم فتمسّكوا به، والأصغر عترتي فمن استقبل قبلتي وأجاب دعوتي فليستوص لهم خيراً أو كما قال رسول الله عليه : فلا تقتلوهم ولا تقهروهم، ولا تقصروا عنهم وإنّي سألت لهم اللطيف الخبير، فأعطاني أن يردوا عليّ الحوض كهاتين وأشار بالمسبّحتين ناصرهما إلى ناصر، وخاذلهما إليّ خاذل، ووليّهما إليّ والي، وعدوّهما للى عدوّ.

٤٧ ــ ومنهم العلّامة الذهبي فــي « تــلخيص المســتدرك» (ج ٣ ص ١٤٨ ط حيدر آباد)

روى الحديث عن «المستدرك» بعين ما تقدّم عنه أوّلاً بتلخيص السند.

وفي (ج ٣ ص ١٠٩، الطبع المذكور)

رواه بعين ما تقدّم عنه ثانياً وثالثاً بتلخيص السند.

٤٨ ـ ومنهم العلامة الشيخ عبد القادر الدمشقي في «منتخب تاريخ ابن عساكر» (ج ٥ ص ٤٣٦ ط الترقي بدمشق)

روى عن يزيد بن حيّان قال: انطلقت فذكر الحديث بعين ما تـقدّم عـن «صحيح الترمذي».

٤٩ ــ ومنهم العلّامة الشيخ خضر بن عبد الرحــمان الأزدي فــي تــفسيره

قال: في ذيل قوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْسِراً إِلاَّ المَودَّةَ فِي القُرْبَى ﴾ (١) عن زيد بن أرقم عن النبيّ ﷺ قال: إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وأهل بيتى أذكّركم الله فى أهل بيتي.

٥٠ ــ ومنهم الحافظ أبو الفداء بن كثير الدمشقي فــي «تــفسير القــرآن»
 (المطبوع بهامش فتح البيان ج ٩ ص ١١٤ ط بولاق) قال:

وقال الإمام أحمد: حدّثنا إسماعيل بن إبراهيم فذكر الحديث بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» سنداً ومتناً.

وروى الحديث من طريق الترمذي بعين ما تقدّم عن «صحيحه» سـندأ ومتناً.

٥١ ـ ومنهم العلّامة الخطيب العمري التبريزي في «مشكاة المنصابيح»
 (ص ٥٦٨ ط الدهلي)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم أوّلاً عن «صحيح مسلم» ثمّ قال: وفي رواية كتاب الله هو حبل الله من اتّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على الضلالة، رواه مسلم.

وفي (ص ٥٦٩، الطبع المذكور)

روى الحديث أيضاً من طريق الترمذي عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن

<sup>(</sup>١) الشورى : ٢٣.

۱۳۰ ..... في رحاب حديث الثقلين «صحيحه».

٥٢ \_ومنهم العلّامة الميبدي اليزدي في «شرح ديـوان أمـير المـؤمنين» (ص ١٨٨ المخطوط)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «سنن الدارمي».

٥٣ \_ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» (المطبوع بهامش الإتحاف ص ١١٠ ط مصطفى الحلبي بمصر)

روى الحديث من طريق صحيح الترمذي والحاكم عـن زيـد بـن أرقـم ملخّصاً.

٥٤ \_ ومنهم العلّامة المذكور في «الخـصائص الكـبرى» (ج ٢ ص ٢٦٦ ط حيدر آباد الدكن).

روى الحديث عن زيد بعين ما تقدّم عن «المستدرك» إلى قـوله: وأهــل بيتي.

٥٥ ــ ومنهم العلّامة المذكور في «الدرّ المنثور» (ج ٢ ص ٦٠ ط مـصر) قال:

٥٦ \_ ومنهم العلامة المذكور في «الجامع الصغير» (ص ١١٢ ط مصر) روى الحديث عن زيد بعين ما تقدّم عن صحيح الترمذي من قوله: أمّا بعد وزاد فيه ما رواه بالطريق الثالث.

٥٧ \_ومنهم العلامة المذكور في «الإكليل» (ص ١٩٠ ط مصر) روى الحديث من طريق الترمذي وابن الأنباري في «المصاحف» عن زيد ابن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٥٨ ـ ومنهم العلامة الشيخ محمد بن طولون الدمشقي في «الشذورات الذهبيّة» (ص ٦٦ ط بيروت)

روى الحديث بعين ما تقدّم عن زيد من قوله: تارك فيكم ثـقلين. بـعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم».

ورواه في ( ص ٥٣ عنه أيضاً بعينه.

٥٩ ـ ومنهم العلّامة الشيخ علي بـن عـبد العـال الكـركي فـي «نـفحات اللاهوت» (ص ٥٥ ط الغرى)

روى الحديث من طريق الترمذي عن زيد بعين ما تـقدّم عـن «صـحيم

۱۳۲ ..... في رحاب حديث الثقلين الترمذي ».

وروى الحديث عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام رسول الله إلخ.

٦٠ ـ ومنهم العلامة ابن حجر الهيتمي في «الصواعق المحرفة» (ص ٢٢٦ ط عبد اللطيف بمصر)

روى الحديث نقلاً عن «صحيح مسلم» بعين ما تقدّم عنه ملخّصاً.

٦١ \_ ومنهم العلّامة الشهير بابن الدبيع الشيباني فـــي «تــيسير الوصــول»
 (ج ١ ص ١٦ ط نول كشور)

روى الحديث من طريق الترمذي عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيحه». وفي (ج ٢ ص ١٦١، الطبع المذكور)

رواه عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» ثالثاً.

٦٢ \_ ومنهم العلامة المولى علي المتّقي الهندي في «كنز العـمّال» (ج ١ ص ١٥٣ ط حيدر آباد الدكن)

روى الحديث من طريق الترمذي عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

٦٣ ــ ومنهم العلّامة المذكور في «منتخب كنز العمّال» (المطبوع بــهامش المسندج ٥ ص ٩٥ ط الميمنية بمصر).

رواه فيه أيضاً عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام فينا

٦٤ ــ ومنهم العــلّامة الشــيخ سـعدي الآبــي الشــافعي فــي «أرجــوزته» (ص ٣٠٧المخطوط)

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٦٥ ــ ومنهم العلّامة المفسّر البغوي في «معالم التــنزيل» (ج ٥ ص ١٠١ ط القاهرة) قال:

روينا عن يزيد بن حيّان عن زيد بن أرقم عن النبيّ ﷺ قال: إنّي تـــارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتني أهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي.

٦٦ ــومنهم العلّامة المولى محمّد صالح الكشفي في «المناقب المرتضويّة» . (ص ٩٧ ط بمبئي)

روى الحديث نقلاً عن «صحيح مسلم» و «المصابيح» و «المشكاة» و «مشارق الأنوار» و «هداية السعداء» بعين ما تقدّم أخيراً عن «صحيح مسلم».

٦٧ ــ ومنهم العلّامة المعاصر الشيخ منصور بن علي المصري في «التــاج الجامع للأصول» (ج ٣ ص ٣٠٨ ط القاهرة)

روى الحديث نقلاً عن «صحيح مسلم» بعين ما تقدّم عنه أوّلاً، ثمّ رواه نقلاً عن «صحيح الترمذي» بعين ما تقدّم عنه. ٦٨ ــ ومنهم العلّامة نقيب مصر والشام السيّد إبراهيم بن محمّد المشــتهر
 بابن حمزة الحسيني الحــنفي الدمشــقي فــي كــتابه «البــيان والتــعريف» (ج ١
 ص ١٦٤ ط حلب)

روى الحديث من طريق أحمد ومسلم وعبد بـن حـميد بـن عـزيد بـن أرقم ﷺ، بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» وضمّ إليه ما رواه فيه بطريق آخر ثالثاً.

٦٩ ــ ومنهم العلامة البدخشي في «مفتاح النجا» (ص ٨ مخطوط) روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» مــن قوله: قام رسول الله خطيباً إلخ.

٧٠ ومنهم العلامة العارف الشهير عبد الغني بن إسماعيل النابلسي
 الدمشقى في «ذخائر المواريث» (ج ١ ص ٢١٥ ط القاهرة)

روى الحديث من طريق مسلم بعين ما تقدّم عن «صحيحه» وأشــار إلى رواية الترمذي أيضاً لهذا الحديث.

٧١ ومنهم العلّامة الشيخ عبد الله بن محمّد بن عامر الشبراوي الشافعي
 المصرى في كتابه «الإتحاف بحبّ الأشراف» (ص ٦ ط مصر)

روى الحديث من طريق مسلم والترمذي عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام فينا رسول الله إلخ.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين . . . . . . . . . . . . . . . . . ١٣٥

٧٢ ـ ومنهم الحافظ الشيخ محمّد المشتهر بشاه ولى الله الحنفي في «إزالة الخفاء» (ج ٢ ص ٤٤٥ ط كراتشي)

روى الحديث من طريق مسلم بعين ما تقدّم عن «صحيحه» سنداً ومتناً.

٧٣ ـ ومنهم العلَّامة الشيخ محمَّد الصبّان في «إسعاف الراغبين» (المطبوع بهامش نور الأبصار ص ١٢١ ط مصر)

روى الحديث من طريق مسلم عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

٧٤ ـ ومنهم العلّامة الشريف السمهودي المصري في «جواهر العـقدين» (على ما في ينابيع المودّة ص ٣٦ ط اسلامبول)

روى الحديث من طريق الترمذي عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

٧٥ ــ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي في «ينابيع المــودّة» (ص ٣٠ و ۳۵و ۱۹۱ط اسلامبول)

روى الحديث نقلاً عن الترمذي عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيحه». وفي (ص ١٩١، الطبع المذكور)

رواه عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: قام فينا

النبي ﷺ إلخ.

١٣٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

وفي (ص ٣٢، الطبع المذكور)

رواه نقلاً عن زيادات «مسند أحمد» بعين ما تقدّم عنه فــي «المــناقب» سنداً ومتناً.

وفي (ص ١٨٣، الطبع المذكور)

رواه نقلاً عن «الجامع الصغير» بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة، من قوله : أيّها لناس.

> وفي (ص ٢٩، الطبع المذكور) رواه نقلاً عن «صحيح مسلم» بعين طرقه ومتونه.

٧٦ ــ ومنهم العلّامة الشيخ عبد النبي بن أحمد القدوسي الحنفي في «سنن الهدى» (ص ٥٦٥ مخطوط)

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «سنن الدارمــي» بــتغيير يســير لا يــضرّ بالمعنى وفي (ص ٣٨) رواه ملخّصاً.

٧٧ ـ ومنهم العلّامة حسن بن المولوي أمــان الله الدهــلوي فــي « تــجهيز الجيش» (المخطوط ص ١٤١ و ٣٠٤)

روى الحديث نقلاً عن «المشكاة» عن زيد بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة.

٧٨ ـ ومنهم العلّامة السيّد أحمد زيني دحلان الشافعي مفتي مكّة المكرّمة في «السيرة النبويّة» (المطبوع بهامش السيرة الحلبيّة ج ٣ ص ٣٣٠ ط مصر) روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله:

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ........... ١٣٧ قام فينا إلخ.

٧٩ ــ ومنهم العلّامة السيّد محمّد صديق حسن خان الهندي البهوبالي في «حسن الأسوة» (ص ٢٩٣ ط الاستانة)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» بسنده الرابع.

٨٠ ومنهم العلامة المعاصر السيد ابن سودة الحسني الإدريسي خطيب
 الحرم في «رفع اللبس والشبهات» (ص ٥٢ ط مصر)
 روى الحديث عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٨١ ــ ومنهم العلّامة النبهاني البيروتي في «الفتح الكبير» (ج ١ ص ٢٥٢ ط مصر )

روى الحديث من طريق أحمد وعبد بن حميد ومسلم عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله: أيّها الناس إلخ.

وفي (ص ٤٥١، الطبع المذكور)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٨٢\_ومنهم العلّامة المذكور في «الأنوار المحمّديّة» (ص ٤٣٥ ط الأدبية في بيروت)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» مـن

 ١٣٨
 ١٣٨

 قوله: قام فينا رسول الله إلخ.

٨٣ ـ ومنهم العلّامة المذكور في «الشرف المؤبّد» (ص ١٧ ط مصر) روى الحديث من طريق مسلم عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

٨٤\_ومنهم العلّامة المذكور في «جواهر البحار في فضائل النبيّ المختار» (ج ١ ص ٣٦١ ط القاهرة) روى الحديث.

٨٥ ــ ومنهم العلّامة المحدّث السيّد أبو بكر العلوي الحضرمي في «رشفة الصادى» (ص ٧٠ ط مصر)

روى الحديث عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «الصحيح».

٨٦\_ ومنهم العلّامة السيّد علوي الطاهر الحدّاد في «القول الفصل» (ص ٤٦٢ ط جاوا) قال:

حدّثنا فهد بن سليمان، قال: ثنا أبو غسّان مالك بن إسماعيل النهدي، ثنا إسرائيل بن يونس، فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «مناقب أحمد» سندأ ومتناً. ثمّ قال:

حدّ ثنا ابن أبي داود، ثنا عبد الله بن نمير الهمداني، ثنا محمّد بن فضيل بن غزوان، ثنا أبو حيّان يحيى بن حيّان التيمي، عن يزيد بن حيّان قال: انطلقت أنا وحصين بن عقبة إلى زيد بن أرقم. فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح

مسلم» ثمّ قال: قال أبو جعفر: وطلبنا من روى عن ينزيد بن حيّان سوى أبي حيّان التيمي ليكون قد حدّث عنه سوى أبي حيّان من هو كأبي حيّان في العدل قد حدّث عنه عدلان، فوجدنا الأعمش قد روى عنه كما قد حدّثنا عليّ بن أبي شيبة، ثنا أبو نعيم، ثنا الأعمش عن يزيد بن حيّان قال: كان عنبس بن عقبة يسجد حتّى أنّ العصافير يقعن على ظهره وينزلن ما يحسنه إلّا جذم حائط وما قد حدّثنا فهد، ثنا أبو نعيم فذكر بإسناده مثله.

٨٧ ــومـــنهم العـلّامة الامـرتسري فـي «أرجــع المـطالب» (ص ٣٣٥ ط لاهور)

روى الحديث من طريق أحمد، وسملم، والترمذي، والحاكم عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» من قوله : قام فينا إلخ.

وفي (ص ٣٣٦، الطبع المذكور)

روى الحديث من طريق أحمد في «المسند» والطبراني عن زيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

٨٨\_ومنهم العلّامة المشهور بالقلندر في «الروض الأزهر» (ص ٣٥٨) روى الحديث نقلاً عن مسلم بعين ما تقدّم عن «صحيحه» من قوله: قام رسول الله ﷺ يوماً فينا إلخ.

٨٩ ــ ومنهم العلّامة المعاصر الشيخ عبد الحفيظ الفهري الفــاسي المــالكي النسّابة من مشايخنا في الرواية في «رياض الجنّة» (ج ١ ص ٢ ط بلدة فاس)

**١٤٠** ..... في رحاب حديث الثقلين قال:

أخرجه (أي حديث الثقلين) الإمام أحمد في «مسنده» والطبراني في «الكبير» عن زيد بن أرقم قال: خطبنا رسول الله ﷺ فقال: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي إنّ اللطيف الخبير نبّأني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض.

٩٠ ــ ومنهم العلّامة محمّد بن يــوسف التــونسي فــي «الســيف اليــماني» (ص ١٠ ط الترقّي بالشام)

روى الحديث عن زيد بن أرقم من قوله قال رسول الله إلخ بعين ما تقدّم عن «صحيح مسلم» ثمّ قال:

وفي رواية كتاب الله هو حبل الله من اتّبعه كان على الهدى ومن تركه كان على الضلالة.

ورواه أيضاً عن زيد بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

### الرابع حديث حذيفة

رواه جماعة من أعلام القوم :

٩١ \_ منهم الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (ص ١٥٧ النسخة المصوّرة من النسخة المخطوطة)

حدَّثنا محمّد بن عبد الله الحضرمي وزكريّاء بن يـحيي السـاجي، قـالا:

وفي (ص ١٣٧، مخطوط)

حدّثنا محمّد بن الفضل السقطي، نا سعيدبن سليمان وحدّثنا محمّد بن عبد الله الحضرمي وزكريّاء بن يحيى السباحي قالا: نا نصر بن عبد الرحمان الوشّا، نا زيد بن الحسن الأنماطي، نا معروف بن خربوذ، عن أبي الطفيل، عن

فانظروا كيف تخلفوني فيهما : الثقل الأكبر كتاب الله عزّ وجلّ سبب طرفه بيد الله

وطرفه بأيديكم، فاستمسكوا به لا تضلُّوا ولا تبدُّلوا، وعتر تي أهل بيتي، فإنَّه قد

نبَّأني اللطيف الخبير أنّهما لن ينقضا حتّى يردا عليِّ الحوض.

١٤٢ ..... في رحاب حديث الثقلين

حذيفة بن أسيد الغفاري أنّ رسول الله على قال: يا أيّها الناس إنّي فرطكم وإنّكم واردون عليّ الحوض، حوض أعرض ما بين صنعاء وبصرى فيه عدد النجوم قدحان من فضّة وإنّي سائلكم حين تردون عليّ عن الشقلين، فانظروا كيف تخلفوني فهيما السبب الأكبر كتاب الله عزّ وجلّ سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فاستمسكوا به ولا تضلّوا ولا تبدّلوا، وعترتي أهل بيتي. فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير إنّهما لن ينقضيا حتى يردا عليّ الحوض.

٩٢ ـ ومنهم الحافظ البغداي في «تاريخ بغداد» (ج ٨ص ٤٤٢ ط القاهرة) أخبرنا الحسين بن عمر بن برهان الغزال، حدّثنا محمّد بن الحسن النقّاش إملاءً أخبرنا المطين حدّثنا نصر بن عبد الرحمان، حدّثنا زيد بن الحسن فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «المعجم الكبير» سنداً ومتناً إلى قوله: ولا تبدّلوا لكنّه ذكر بدل قوله فرطكم وإنّكم: فرط عليكم وأنتم وأسقط قوله حوض أعرض إلى قوله من فضّة وذكر بدل قوله الثقل الأكبر: السبب الأكبر.

٩٣ \_ ومنهم الحافظ نور الدين علي بن أبسي بكر الهسيتمي فسي «مسجمع الزوائد» (ج ٩ ص ١٦٤ ط مكتبة القدسي بالقاهرة)

روى الحديث من طريق الطبراني عن حـذيفة بـعين مـا تـقدّم أوّلاً عـن «المعجم الكبير».

٩٤ \_ ومنهم العلّامة الحمويني في كتابه «فرائد السمطين» (المخطوط) قال:

أخبرنا العدل الصالح رشيد الدين محمّد بن أبي القاسم بن عمران المقري البغدادي بقرائتي عليه بها قال: أنبأنا الأمير السيّد أبو محمّد الحسن بن عليّ بن المرتضى الحسني إجازة أنبأنا الحافظ أبو الفضل محمّد بن ناصر السلامي إجازةً ح وأخبرني العدل أبو طالب على بن الحبّ إذناً قال: أنبأنا عبد الوهاب بن على ابن على إجازة وأنبأنا شيخ الإسلام جمال السنّة معين الدين أبو عبد الله محمّد بن حمويه الحمويني إجازةً قال: أنبأنا القاضي أبو محمّد عبدالملك بن كعب قال: أنبأنا أبو العبّاس عطاء بن أحمد بن إدريس وأبو زكريّا الحسين بن زكريا بن معاد الترمذي، قالا: أنبأنا الشيخ أبو عبد الله محمّد بن على بن الحكم الترمذي، قال: أنبأنا الشيخ أبو نصر، قال: أنبأنا يزيد بن الحسين، قال: أنبأنا معروف بن خربوذ المكَّى، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة، عن حذيفة بـن أسـيد الغـفاري. قــال: لمّا صدر رسول الله ﷺ من حجّة الوداع خطب، قال: أيّها الناس إنّه قد نـبّأني اللطيف الخبير أنَّه لن يعمّر نبيّ إلّا مثل نصف عمر الذي يليه من قبل وإنَّى أظنَّ أنَّى موشك أن أدعى فأجيب وإنّى فرطكم على الحوض فإنّى مسائلكم حين تردون عليَّ عن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما : الثقل الأكبر كتاب الله طرف بيد الله وطرف بأيديكم فاستمسكوا ولا تضلُّوا ولا تبدُّلوا وعترتى أهل بيتى فــإنَّى قــد نبَّأني اللطيف الخبير إنَّهما لن يفترقا حتَّى يردا عليَّ الحوض.

٩٥ ــ ومنهم الحافظ نور الدين عليّ بن أبسي بكــر الهــيتمي فــي «مــجمع الزوائد» (ج ١٠ ص ٣٦٣ ط مكتبة القدسي في القاهرة)

روى الحديث عن حذيفة بعين ما تقدّم عن «المعجم الكبير» لكنّه قسال: قدحان من ذهب وفضّة وقال في آخره: رواه الطبراني بإسنادين.

٩٦ \_ومنهم العلّامة ابن كــثير الدمشــقي فــي «البــدايــة والنــهاية» (ج ٧ ص ٣٤٨ ط حيدر آباد)

روى الحديث عن معروف بن خربوذ، عن أبي الطفيل، عن حذيفة بن أسيد فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «مجمع الزوائد» لكنّه ذكر في الخطبة بدل قوله نصف عمر الذي قبله وكذا أسقط قوله: وأنّ البعث حقّ وذكر بدل كلمة فرط: فرطكم وذكر قبل قوله: ما بين بصرى إلخ: أعرض ممّا، وقال بعد نقل الحديث: رواه ابن عساكر بطوله من طريق معروض كما ذكرنا.

٩٧ ــومنهم العلّامة القندوزي في «يــنابيع المــودّة» (ص ٣٠ وص ٣٧٠ ط اسلامبول) قال :

وفي نوادر الأصول: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا زيد بن الحسين، قال: حدّثنا معروف بن خربوذ المكّي، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة، عن حذيفة بن أسيد الغفاري والحي قال: لمّا صدر رسول الله والله عن حجّة الوداع فقال: أيّها الناس: إنّه قد أنبأني اللطيف الخبير أنّه لم يعتر نبيّ إلّا مثل نصف عمر النبيّ الذي يليه من قبل وإنّي أظنّ أنّي يوشك أن أدعى فأجيب وأنّي فرطكم عن الحوض وإنّي سائلكم حين تردون عليّ عن الثقلين فانظروني كيف تخلفوني فيهما: الثقل الأكبر كتاب الله عزّ وجلّ سبب طرفه بيد الله تعالى وطرف بأيديكم فاستمسكوا به ولا تضلّوا ولا تبدّلوا، وعترتي أهل بيتي فإنّه قد أنبأني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

وفي (ص ٣٥، الطبع المذكور)

وفي المناقب عن أحمد بن عبد الله بن سلام، عن حذيفة بن اليمان عليه الله ،

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......١٤٥

قال: صلّى بنا رسول الله ﷺ الظهر ثمّ أقبل بوجهه الكريم إلينا فقال: معاشر أصحابي أوصيكم بتقوى الله والعمل بطاعته وإنّي أدعى فأجيب وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا وأنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض فتعلّموا منهم ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم.

٩٨ ــ ومنهم العلّامة الشيخ يوسف النبهاني في «الشرف المؤبّد» (ص ١٨ ط مصر) قال :

وعن حذيفة بن أسيد الغفاري على قال: لمّا صدر رسول الله على من حجّة الوداع خطب فقال: أيّها الناس أنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أنّه لن يعمّر نبيّ إلّا مثل نصف عمر الذي يليه من قبل وإنّي أظنّ أن يوشك أن أدعى فأجيب وإنّي فرطكم على الحوض وإنّي سائلكم حين تردون عليَّ عن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما: الثقل الأكبر كتاب الله تعالى سبب طرفه بيد الله وطرف بأيديكم فاستمسكوا فلا تضلّوا ولا تبدّلوا، والثقل الأصغر عترتي أهل بيتي فإنّي قد نبّأني اللطيف الخبير أنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليَّ الحوض.

## الخامس حدیث زید بن ثابت

رواه جماعة من أعلام القوم :

٩٩ ـ منهم الحافظ أحمد بن حنبل في «المناقب» (المخطوط) قال: حدّثنا عبد الله بن أحمد، قال: حدّثنا أسود بن عــامر

الثاني الماريك عن الركين عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثـابت، عـن النبي النبي المارواه عن أبى سعيد الخدرى).

# ١٠٠ ـ ومنهم العلّامة الحمويني في «فرائد السمطين» (المخطوط)

روى بإسناده عن الحسن شعيب الجوهري أبو محمّد، قال : حدّثنا عيسى ابن محمّد العلوي، قال : حدّثنا أبو عمرو وأحمد بن أبي حازم الغفاري، قال : حدّثنا عبد الله بن موسى، عن شريك، عن الدكني بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله على : إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي ألا وهما الخليفتان من بعدي ولن يفتر قاحتى يردا على الحوض.

١٠١ ـ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» (المطبوع بـ هامش الإتحاف ص ١١٦ ط مصطفى الحلبي بمصر ) قال :

أخرج أحمد والطبراني عن زيد بن ثابت ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم خليفتين : كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، وعسرتي أهل بيتي وأنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا علىّ الحوض.

وفي (ص ١١٠، الطبع المذكور)

أخرج عبد بن حميد في مسنده عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله ﷺ : إنّي تارك فكيم ما إن تمسّكتم به بعدي لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بــيتي أنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا علىّ الحوض. متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٤٧

روى الحديث من طريق أحمد والطبراني عن زيد بعين ما تقدّم عنه أوّلاً في «إحياء الميّت».

١٠٣ ــ ومنهم العلّامة المذكور في «الدرّ المنثور» (ج ٢ ص ٦٠ ط مصر) روى الحديث من طريق أحمد عن زيد بعين ما تقدّم عنه أوّلاً في «إحياء الميّت».

١٠٤ ـ ومنهم الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر في «منجمع الزوائد»
 (ج ٩ ص ١٦٢ ط مكتبة القدسى في القاهرة)

روى الحديث من طريق أحمد عن زيد بعين ما تقدّم أوّلاً عــن «إحــياء متّت».

وقال في (ص ١٧٠، الطبع المذكور)

وعن زيد بن ثابت عن رسول الله على قال: إنّي تركت فيكم خليفتين: كتاب الله وأهل بيتي وأنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض، رواه الطبراني في الكبير، ورجاله ثقات.

١٠٥ ــ ومنهم العلّامة المولى علي المتّقي الهندي في «كنز العمّال» (ج ١ ص ٣٤٥ ط حيدر آباد الدكن) روى الحديث نقلاً عن ابن جرير عن زيد بعين ما تقدّم أوّلاً عن «مجمع الزوائد» إلّا أنّه ذكر بدل قوله حتّى يردا عليَّ الحوض جميعاً.

١٠٦ \_ ومنهم العلامة البدخشي في «مفتاح النجا» (ص ٩ المخطوط)
 روى الحديث من طريق الطبراني عن زيد بعين ما تقدّم أوّلاً عن «إحياء العبّت».

وروى عن الحافظين أبي محمّد عبد حميد الكسي وأبي بكر محمّد بن القاسم المعروف بابن الأنباري عن زيد بن ثابت بعين ما تقدّم عنه ثانياً، وقال:

وأخرج الحاكم عن زيد بن أرقم والطبراني في الكبير عنه وعن زيد بن ثابت رضي الله عنهما أنّ رسول الله على قال: إنّي تارك فيكم الثقلين من بعدي كتاب الله وعترتي أهل بيتي وأنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض.

١٠٧ \_ومنهم العلّامة القندوزي في « ينابيع المودّة » ( ص ٣٨ ط اسلامبول ) قال :

وأخرج ابن عقدة في الموالاة من طريق محمّد بن كثير عن فطر وأبي الجارود كليهما عن أبي الطفيل عن زيد بن ثابت فذكر الحديث بعين ما تقدّم أوّلاً عن «إحياء الميّت».

وفي (ص ١٨٣) رواه عن زيد بعينه أيضاً.

١٠٨ ــومنهم العلّامة النبهاني في «الفتح الكبير» (ج ١ ص ٤٥١ ط مصر )

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٤٩

روى الحديث من طريق الطبراني عن زيد بعين ما تقدّم أوّلاً عن «إحياء الميّت».

١٠٩ \_ ومنهم العلّامة الامرتسري في «أرجح المطالب» (ص ٣٣٥ ط لاهور)

روى الحديث عن زيد بعين ما تقدّم عن «مفتاح النجا» ثمّ رواه من طريق الطبراني في مسند زيد بن ثابت بعين ما تقدّم أوّلاً عن «إحياء الميّت».

### السادس حديث جابر

رواه جماعه من أعلام القوم :

۱۱۰ \_ منهم العلّامة الحافظ الترمذي فــي «صــحيحه» (ج ۱۳ ص ۱۹۹ ط التازي بمصر ) قال :

حدّثنا نصر بن عبد الرحمان الكوفي، حدّثنا زيد بن الحسن هو الأنماطي عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جابر بن عبد الله قال: رأيت رسول الله في حجّته يوم عرفة وهو على ناقته القصواء يخطب فسمعته يقول: يا أيّها الناس إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي. قال: وفي الباب عن أبي ذرّ، وأبي سعيد، وزيد بن أرقم، وحذيفة بن أسيد.

١١١ ـ ومنهم العلّامة البغوي في «مصابيح السنّة» (ص ٢٠٦ ط القاهرة)

۱۵۰ ..... في رحاب حديث الثقلين .... روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» إلّا أنّه أسقط

١١٢ ــ ومنهم العلّامة محمّد بن يوسف الزرندي في «نظم درر السمطين» (ص ٢٣٢ ط القضاء بالقاهرة)

روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «مصابيح السنّة».

في الخطبة كلمة قد قبل قوله: تركت.

۱.۱۳ \_ومنهم العلامة ابـن كـثير الدمشـقي فـي «تـفسير القـرآن» (ج ٩ ص ١١١٥ طـ بولاق)

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» سنداً ومتناً إلّا أنّه ذكر بدل قوله قد تركت: تارك.

١١٤ \_ ومنهم العلّامة مجدّ الدين بن الأثير الجزري في «جامع الأُصول» (ج ١ ص ١٨٧ ط مصر)

روى الحديث نقلاً عن «صحيح الترمذي» بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة.

١١٥ \_ ومنهم الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (ص ١٣٧) حدّثنا محمّد بن عبد الله الحضرمي، نا نصر بن عبد الرحمان فذكر الحديث بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» سنداً ومتناً.

١١٦ ــومنهم العلّامة الخطيب التبريزي في «مشكاة المصابيح» ( ص ٥٦٩

روى الحديث من طريق الترمذي عن جابر بعين ما تقدّم عن «مصابيح السنّة».

۱۱۷ ــ ومنهم العلّامة السيّد خواجه المتخلّص (بدرد) في «علم الكتاب» (ص ۲٦٤ ط دهلي)

روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «مصابيح السنّة».

١١٨ \_ ومنهم العلّامة خواجه محمّد پارسا البخاري في «فصل الخطاب» (المخطوط)

روى الحديث نقلاً عن «نوادر الأُصول» بعين ما تـقدّم عـن «صـحيح الترمذي» سنداً ومتناً.

١١٩ \_ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» (المطبوع بـهامش الإتحاف ص ١١٤ ط الحلبي بمصر)

روى الحديث من طريق الترمذي عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيحه» إلّا أنّه أسقط كلمة : أهل بيتي.

۱۲۰ ــ ومنهم العلّامة العولى علي المتّقي الهندي في «كنز العمّال» (ج ١ ص ١٥٣ ط حــدر آباد)

روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» ومن طريق

۱۲۱ ــ ومنهم العلامة البدخشي في «مفتاح النجا» (ص ٩، المخطوط)
روى الحديث من طريق الترمذي عن جابر بعين ما تقدّم عن «مصابيح
السنّة» ثمّ قال: واخرج ابن أبي شيبة والخطيب في المتّفق والمفترق عنه بـلفظ
تركت فيكم ما لن تضلّوا بعدي إن اعتصمتم به كتاب الله وعترتي أهل بيتي.

۱۲۲ \_ومنهم العلّامة الكركي في «نفحات اللاهوت» (ص ٥٥ ط الغري) روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي» إلّا أنّه ذكر بدل كلمة قد تركت: تارك، وبدل كلمة القصواء: الغضباء.

١٣٣ \_ومنهم العلّامة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٤٠ ط اسلامبول) قال :

وأخرج السيّد أبو الحسن يحيى بن الحسن في كتابه «أخبار المدينة» عن محمّد بن عبد الرحمن بن خلّد، عن جابر بن عبد الله قال أخذ النبي على بيد علي والفضل بن عبّاس في مرض وفاته فيعتمد عليهما حتّى جلس على المنبر فقال: أيّها الناس قد تركت فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي فلا تنافسوا ولا تعاسدوا ولا تبغضوا وكونوا إخواناً كما أمركم الله ثمّ أوصيكم بعترتي وأهل بيتي ثمّ أوصيكم بهذا الحيّ من الأنصار.

وفي (ص ٤١، الطبع المذكور)

أخرج ابن عقدة عن جابر بن عبد الله قال : كنّا مع النبي على في حجّة الوداع

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......١٥٣

فلمّا رجع إلى الجحفة نزل ثمّ خطب الناس فقال: أيّها الناس إنّي مسؤول وأنتم مسؤولون فما أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنّك بلّغت ونصحت وأدّيت قال: إنّي لكم فرط وأنتم واردون عليَّ الحوض وإنّي مخلّف فيكم الثقلين إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، ثمّ قال: ألستم تعلمون أنّي أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى. فقال آخذاً بيد على : من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهمّ والِ من والاه وعادِ من عاداه.

ثمّ روى الحديث نقلاً عن الترمذي بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

وفي (ص ٣٠ من الطبع المذكور)

رواه نقلاً عن الترمذي بعين ما تقدّم عن «صحيحه» سنداً ومتناً.

١٢٤ ــ ومنهم العلّامة النبهاني في «الفتح الكــبير» (ج ٣ ص ٣٨٥ و ج ١ ص ٥٠٣ ط مصر) قال :

روى قوله ﷺ نقلاً عن الترمذي عن جابر بعين ما تقدّم عنه بلا واسطة.

١٢٦ ــ ومنهم العلّامة أمان الله الدهلوي في «تجهيز الجـيش» (ص ٣٠٤ المخطوط).

روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «مصابيح السنّة».

۱۲۷ ـ ومنهم العللامة الأمر تسري في «أرجع المطالب» (ص ٣٢٦ ط لاهور).

روى الحديث نقلاً عن الترمذي عن جابر بعين ما تـقدّم عـن «مـصابيح السنّة».

١٢٨ ــ ومنهم العلّامة السيّدأحمد بن سودة الحسني الإدريسي في «رفع اللبس والشبهات» (ص ١١ و ١٥ ط مصر).

روى الحديث نقلاً عن الترمذي عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيحه».

١٢٩ ـ ومنهم العلّامة السيّد محمّد بن يوسف التونسي في «السيف اليماني المسلول» (ص ١٠ ط الترقي بالشام).

روى الحديث عن جابر بعين ما تقدّم عن «صحيح الترمذي».

### السابع ما رواه جابر أيضاً

#### روى عنه القوم:

١٣٠ \_ منهم الخطيب العمري التبريزي في «مشكاة المصابيح» (ج ٣ ص ٢٥٨ ط دمشق)، قال:

عن جابر قال: رأيت رسول الله ﷺ في حجّته يوم عرفة وهو على نــاقته

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ........... ١٥٥

القصواء يخطب، فسمعته يقول: «يا أيّها الناس، إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا:كتاب الله وعترتي أهل بيتي». رواه الترمذي.

## الثامن ما رواه علىّ للتَّلِلاً

#### رواه جماعة من أعلام القوم:

١٣١ \_ منهم الحافظ السيوطي في «إحسياء المسيّت» (المطبوع بـ هامش الاتحاف ص ١٦٢ ط مصطفى الحلبي بمصر) قال :

أخرج البزّار، عن عليّ على قال : قال رسول الله على : إنّي مقبوض وإنّي قد تركت فيكم الثقلين، كتاب الله وأهل بيتي، وإنّكم لن تضلّوا بعدهما.

۱۳۲ ـ ومنهم الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر في «مـجمع الزوائـد» (ج ٩ ص ١٦٣ ط مكتبة القدسي في القاهرة).

روى الحديث من طريق البزّار عن عليّ اللَّيُّ بعين ما تقدّم عن «إحـياء المــّت».

١٣٣ ـ ومنهم العلّامة الحمويني في «فرائد السمطين».

روى بإسناده عن ابن بابويه قال: حدّثنا محمّد بن عمر. قال: حـدّثني الحسن بن عبيد الله بن محمّد بن عليّ التميمي، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني سيّدي عليّ بن موسى بن جعفر، قال: حدّثني أبي، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن

أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه عليّ بن أبي طالب عليّه قال : قال رسول الله عليه النّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتى ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

١٣٤ ــ ومنهم العلّامة المولى علي المتّقي الهندي في «كنز العمّال» (ج ١ ص ٣٤٠ ط حيدر آباد الدكن) قال :

عن محمّد بن عمر بن علي، عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالب، أنّ النبيّ ﷺ قال : إنّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا : كتاب الله سبب بيد الله وسبب بأيديكم، وأهل بيتي (ابن جرير) وصحّحه.

١٣٥ ـ ومنهم العلّامة أبو اليقظان الشيخ أبو الحسن الكازروني في «شرف النبي» (ص ٢٨٨ مخطوط) قال:

بلغنا عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ في وصيّته للمسلمين الذين حضروا حين ثقل من الضربة. ومن جملة ما قال: وفيكم من تخلّف من نبيّكم عليه ما تمسّكتم به لن تضلّوا، هم الدعاة، وهم النجاة، وهم أركان الأرض، وهم النجوم بهم يستضاء، من شجرة طاب فرعها، وزيتونة طاب أصلها، نبتت من حرم وسقيت من كرم، من خير مستقرّ إلى خير مستودع، من مبارك إلى مبارك، صفت من الأقذار والأدناس، ومن قبيح ما يأتيه شرار الناس، لها فروع طوال لا تنال، حصرت عن صفاتها الألسن وقصرت عن بلوغها الأعناق، وهم الدعاة، وهم النجاة، وبالناس إليهم الحاجة، فاخلفوا رسول الله على الحوض، فالزموهم أخبركم أيّها إنّهما لن تفترقا هم والقرآن، حتى يردا على الحوض، فالزموهم

١٣٦ \_ومـنهم العـلّامة الخـوارزمـي فـي «مـقتل الحسـين» (ص ١١٤ ط الغرى) قال:

وأخبرني الشيخ الإمام سيف الدين أبو جعفر محمّد بن عمر كتابة، أخبرنا الإمام زيد بن الحسين البيهقي، أخبرنا النقيب عليّ بن محمّد الحسيني، أخبرنا السيّد الإمام أبو جعفر محمّد بن جعفر الحسيني، أخبرنا السيّد الإمام أبو طالب يحيى بن الحسين الحسين الحسني، حدّثنا أحمد بن محمّد البغدادي، حدّثنا عبد العزيز بن إسحاق، حدّثنا عليّ بن محمّد النخعي، حدّثني سليمان بن إبراهيم، حدّثني نصر ابن مزاحم، حدّثني إبراهيم بن الزبرقان، حدّثنا أبو خالد الواسطي، حدّثني زيد ابن عليّ، عن أبيه، عن جدّه الحسين، عن أبيه عليّ بن أبي طالب عليّلاً، قال: الما ثقل رسول الله عليّ في مرضه والبيت غاصّ بمن فيه، قال: ادعوا لي الحسن والحسين فجاءا فجعل بلثمهما حتّى أغمي عليه، فجعل عليّ يرفعهما عن وجه رسول الله، ففتح عينيه، وقال: دعهما يتمتّعا منّي وأتمتّع منهما، فستصيبهما بعدي أثرة ثمّ قال: أيّها الناس قد خلّفت فيكم كتاب الله وسنّتي وعترتي أهل بيتي، فالمضيّع لكتاب الله تعالى كالمضيّع لسنّتي، والمضيّع لسنّتي كالمضيّع لعترتي، أما إنّ ذلك لن يفترقا حتّى اللقاء على الحوض.

١٣٧ ــ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٣٩ ط اسلامبول) قال :

وأخرج ابن عقدة من طريق سعد بن ظريف عن الأصبغ بن نباتة عن عليّ

وعن أبي رافع مولى رسول الله على ما لفظه: أيّها الناس إنّي تركت فيكم التقلين الثقل الأكبر والثقل الأصغر، فأمّا الأكبر هو حبل فبيد الله طرفه، والطرف الآخر بأيديكم، وهو كتاب الله، إن تمسّكتم به لن تضلّوا ولن تذلّوا أبداً، وأمّا الأصغر فعترتي أهل بيتي إنّ الله اللطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وسألت ذلك لهما فأعطاني، الله سائلكم كيف خلّفتموني في كتاب الله وأهل بيتي.

## وفي (ص ٣٨، الطبع المذكور)

وعن علي الله أن رسول الله على قال: قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا، كتاب الله سبب طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، وأهل بيتي.

أخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده من طريق كثير بن زيد عن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب عن أبيه عن جدّه وهو سند جيّد.

وفي (ص ٤٩، الطبع المذكور)

وكذا روى الدولابي في الذرّية الطاهرة، وروى الحافظ الجعابي عن عبد الله بن الحسن بن الحسن عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ رضي الله عنهم ولفظه: إنّي مخلّف فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله حبل طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض.

### وفي (ص ٣٤، الطبع المذكور)

وفي المناقب في كتاب سليم بن قسيس قال علي عليه إلى الذي قال رسول الله على عليه النه يوم عرفة على ناقته القصوى، وفي مسجد الخيف، ويوم الغدير ويوم قبض في خطبة على المنبر: أيها الناس إني تركت فيكم التقلين لن تضلّوا ما تمسّكتم بهما: الأكبر منهما كتاب الله، والأصغر عترتي أهل بيتي، وإنّ اللطيف الخبير عهد إليّ أنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض كهاتين، أشار بالسبّابتين

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٥٩

ولا أنّ أحدهما أقدم من الآخر، فتمسّكوا بهما لن تنضلّوا ولا تنقدّموا منهم ولا تخلّفوا عنهم، ولا تعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم.

وفي (ص ١١٤؛ الطبع المذكور)

الحمويني بسنده عن سليم بن قيس الهلالي روى عن علي في حديث قال:
وفي آخر خطبته (أي خطبة النبي ﷺ) يوم قبضه الله عز وجل إليه إنسي
تركت فيكم أمرين لن تضلّوا بعدي، إن تمسّكتم بهما: كتاب الله عز وجل،
وعترتي أهل بيتي، فإنّ اللطيف الخبير قد عهد إليّ أنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ
الحوض، كهاتين، وجمع مسبحتيه، ولا أقول كهاتين وجمع مسبحته والوسطى،
فتمسّكوا بهما، ولا تقدّموهم فتضلّوا.

۱۳۸ ـ ومنهم العـ للأمـ الأمـر تسري فـي «أرجـح المـطالب» (ص ۳۳٦ ط لاهور)

روي الحديث من طريق البزّار، والدولابي بعين ما تـقدّم ثـانياً عـن «الينابيع».

ورواه أيضاً من طريق راهويه في «المسند» عن عليّ أيضاً بعين ما تقدّم ثالثاً عن «الينابيع».

### التاسع ما روته فاطمة غليظ

روى عنها القوم :

١٣٩ ـ منهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي المتوفّى سنة ١٢٩٣

١٦٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

في «ينابيع المودّة» (ص ٤٠ ط اسلامبول) قال:

أخرج ابن عقدة من طريق عروة بن خارجة عن في اطمة الزهراء عليه الله على المعت أبي على في مرضه الذي قبض فيه يقول وقد امتلأت الحجرة من أصحابه: أيها الناس يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً وقد قدّمت إليكم القول معذرة إليكم، ألا إنّي مخلف فيكم كتاب ربّي عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي، ثمّ أخذ بيد عليّ فقال: هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع علي لا ينفترقان حتّى يردا عليّ الحوض فأسألكم ما تخلّفوني فيهما.

### العاشر ما رواه ابن عباس

رواه القوم :

١٤٠ \_ منهم العلّامة الشهير ابن المغازلي الشافعي في «المناقب» ( ص ١٥ المخطوط) قال :

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين فأقول كيف خلَّفتموني في عترتي وكتاب ربّي؟ فيقولون: أمَّا الكتاب فـضيّعنا. وأمّا عترتك فحرصنا على أن نبيدهم، فأولّى وجهي عنهم فيصدرون عطاشاً قد اسودّت وجوههم، ثمّ ترد راية أخرى أشدّ سواداً من الأولى، فأقول لهم : من أنتم؟ فيقولون كالقول الأوِّل: نحن من أهل التوحيد، فإذا ذكرت اسمى قــالوا: نحن من أُمّتك، فأقول : كيف خلّفتموني في الثقلين كتاب الله وعترتي ؟ فيقولون : أمَّا الكتاب فخالفنا وأمَّا العترة فخذلنا ومزَّقناهم كلُّ ممزَّق، فأقول لهم : إليكم عنَّي فيصدرون عطاشاً مسودّة وجوههم، ثمّ ترد راية أخرى تلمع نوراً، فأقول: مـن أنتم؟ فيقولون : نحن أهل كلمة التوحيد والتقوى، نحن أمّة محمّد ونحن بقيّة أهل الحقّ حملنا كتاب ربّنا وأحللنا حلاله وحرّمنا حرامه، وأحبينا ذرّية محمّد ﷺ فنصرناهم من كلّ ما نصرنا به أنفسنا، وقاتلنا معهم وقتلنا من ناواهم، فأقول لهم : ابشروا فأنا نبيّكم محمّد ولو كنتم كما وصفتم ثمّ أسقهم من حيوض فسيصدرون رواء، ألا وإنّ جبر ثيل أخبرني بأنّ أمّتي تقتل ولدي الحسين بأرض كرب وبلاء، ألا ولعنة الله على قاتله وخاذله أبد الدهر، ثمّ ينزل ولم يبقَ أحد إلّا وتُسيقّن أنّ الحسين مقتول.

### الحادي عشر ما رواه ابن عباس أيضاً

روى عنه القوم :

١٤١ \_منهم العلّامة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٣٥ ط اسلامبول)

قال:

عن عطاء بن السائب، عن أبي يحيى، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: خطب رسول الله عَلَمً فقال: يا معار المؤمنين إنّ الله عزّ وجلّ أوحى أنّي مقبوض أقول لكم قولاً إن عملتم به نجوتم، وإن تركتموه هلكتم: إنّ أهل بيتي وعترتي هم خاصّتي وحامتي، وإنّكم مسؤولون عن الثقلين: كتاب الله وعترتي إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا، فانظر واكيف تخلّفوني فيها.

## الثاني عشر ما رواه الحسن بن علي للليَّلِكُلُّ

روى عنه القوم :

١٤٢ \_ منهم العلامة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٢٠ ط اسلامبول) قال:

وفي المناقب عن عبد الله بن الحسن المثنّى بن الحسن المجتبى بن عليّ المرتضى عليم المنتقلين عن أبيه، عن جدّه الحسن السبط، قال: خب جدّي الله يوماً فقال بعدما حمد الله وأثنى عليه: معاشرالناس إنّي اذدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا علي الحوض، فتعلّموا منهم، ولا تعلّموهم، فإنّهم أعلم منكم، ولا تخلو الأرض منهم، ولو خلت لانساخت بأهلها، ثمّ قال: اللهمّ إنّك لا تخلي الأرض من حجّة على خلقك لئلا تبطل حجّتك ولا تضلّ أولياؤك بعد إذا هديتهم، أولئك الأقلون عدداً والأعظمون قدراً عند الله عزّ وجلّ، ولقد دعوت الله تبارك وتعالى أن يجعل العلم والحكمة في عقبي وعقب عقبي، وفي زرعي، وفي زر

> الثالث عشر ما رواه أنس

#### روى عنه القوم :

١٤٣ ــ مــنهم العـــلّامة القــندوزي فــي «يـنابيع المـودّة» (ص ١٩١ ط اسلامبول) قال.

عنه (أي أنس) قال: قام فينا النبي على خطيباً فحمد الله وأثنى عليه ثمة قال: أمّا بعد أيّها الناس إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي عزّ وجلّ فأجيبه وإنّي تارك فيكم الثقلين أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنور فتمسّكوا بكتاب الله وخذوا به حثّ فيه ورغّب فيه، وقال: وأهل بيتي أذكرّكم الله في أهل بيتي ثلاث مرّات.

### الرابع عشر ما رواه أبو رافع

روى عنه القوم :

١٤٤ \_ منهم العلّامة الأمر تسري في «أرجم المطالب» (ص ٣٢٧ ط لاهور) قال:

عن أبي رافع مولى رسول الله ﷺ قال: نزل رسول الله ﷺ غدير خمّ عن

حجّة الوداع قام خطيباً بالناس بالهاجرة، فقال: أيّها الناس إنّي تركت فيكم الثقلين: الثقل الأكبر، والثقل الأصغر، فأمّا الثقل الأكبر فبيد الله طرفه والطرف الآخر بأيديكم، وهو كتاب الله إن تمسّكتم به لن تضلّوا أبداً، وأمّا الثقل الأصغر، فعترتي أهل بيتي، إنّ الله هو الخبير أخبرني أنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليَّ الحوض، أخرجه ابن عقدة.

# الخامس عشر ما رواه ابن أبي الدنيا

روى عنه القوم :

180\_منهم العلامة ابن المغازلي في «مناقب أمير المؤمنين» (المخطوط). روى بإسناده إلى ابن أبي الدنيا من كتاب فضائل القرآن قال: قال رسول الله على: إنّى تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، الحديث.

# السادس عشر ما رواه جبير بن مطعم

روى عنه القوم :

١٤٦ \_ منهم العلمة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٤١ و ٢٤٦ ط اسلامبول) قال:

وفي «مودّة القربي» عن جبير بن مطعم ﷺ، قال: قال رسول الله ﷺ:

### السابع عشر ما رواه عبد الله بن حنطب

#### رواه جماعة من أعلام القوم :

١٤٧ \_منهم العلّامة عزّ الدين ابن الأثير في «أسد الغابة» (ج ٣ ص ١٤٧ ط مصر سنة ١٢٨٥) قال :

روى عنه (أي عبد الله بن حنطب) ابنه أنّه قـال: خـطبنا رسـول الله ﷺ بالجحفة فقال: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: إنّي سائلكم عن اثنتين: عن القرآن وعن عترتي.

١٤٨ ـ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» (المطبوع بمهامش الاتحاف ص ١١٥ ط مصطفى الحلبي مصر).

روى الحديث من طريق الطبراني عن عبد الله بن حنطب بعين ما تقدّم عن «أُسد الغابة ».

١٤٩ \_ ومنهم الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر في «مـجمع الزوائـد» (ج ٥ ص ١٩٥ ط مكتبة القدسي في القاهرة).

روى الحديث من طريق البرّار عن عبد الله بن حنطب بعين ما تقدّم عـن

١٦٦ ..... في رحاب حديث الثقلين«أسد الغابة».

# الثامن عشر ما رواه حمزة الأسلمي

روى عنه جماعة من أعلام القوم :

١٥٠ \_منهم العلّامة القندوزي المتوفّى سنة ١٢٩٣ في «يـنابيع المـودّة»
 (ص ٣٨ ط اسلامبول) قال:

في الطبراني عن ضمرة الأسلمي ولفظه: إنّي تارك فيكم خليفتين: كتاب الله وأهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما.

١٥١ \_ ومنهم العللامة الأمر تسري في «أرجح المطالب» (ص ٥٦٣ ط لاهور) قال:

عن حمزة الأسلمي، قال: لمّا انصرف رسول الله على من حجّة الوداع أمر بشجرات فقمن بوادي «خم» و «هجر» فخطب الناس، فقال: أمّا بعد، أيّها الناس فإنّي مقبوض أوشك أن أدعى فأجيب، فما أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنّك قد بلّغت، ونصحت، وأدّيت، قال: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله، وأهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض فانظرواكيف تخلفوني فيهما، أخرجه ابن عقدة في «الموالاة» والسمهودي في «جواهر العقدين».

### التاسع عشر ما رواه عبد بن حميد

روى عنه جماعة من أعلام القوم :

١٥٢ \_ منهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي المتوفّى سنة ١٢٩٣ في « ينابيع المودّة » (ص ٣٨ ط اسلامبول) قال :

أخرج أحمد في مسنده عن عبد بن حميد بسند جيّد ولفظه : إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله ، وعتر تي أهل بيتي ، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

> متمّم العشرين ما رواه أبو ذرّ

> > روى عنه جماعة من أعلام القوم:

١٥٣ \_ منهم العلّامة القندوزي في « ينابيع المودّة » (ص ٣٩ ط اسلامبول) قال :

عن أبي ذرّ أنّه أخذ بحلقة باب الكعبة، فقال: إنّي سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله، وعترتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظرواكيف تخلّفوني فيهما، أخرجه الترمذي في «جامعه».

١٥٤ \_ ومنهم العلّامة الأمرتسري في «أرجع المطالب» (ص ٣٣٧ ط ط لاهور).

روى الحديث من طريق الترمذي عن أبي ذرّ بعين ما تقدّم عن «ينابيع المودّة».

١٥٥ \_ ومنهم العلّامة السيّد أبو التيسير عثمان مدوخ الحسني المصري في «العدل الشاهد» (ص ١٢٣ ط القاهرة) قال :

عن سليم بن قيس الهلالي، قال : بينا أنا وجيش المعتمر بمكة إذ قام أبو ذرّ وأخذ بحلقة باب الكعبة، وقال : من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا جندب بن جنادة أبو ذرّ، فقال : أيّها الناس إنّي سمعت نبيّكم على يقول فساق الحديث إلى أن قال : ويقول : إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي، ولن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض.

١٥٦ ـ ومنهم العلّامة الحمويني في «فرائد السمطين» (مخطوط). روى الحديث عن أبي ذرّ بعين ما تقدّم عن «العدل الشاهد».

١٥٧ ــ ومنهم العلّامة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ج ١ ص ٢٧ ط دار العرفان).

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «فرائد السمطين».

> الحادي والعشرون ما رواه أبو هريرة

#### رواه جماعة من أعلام القوم:

١٥٨ \_منهم الحافظ نور الدين علي بن أبي بكر في «مجمع الزوائد» (ج ٩ ص ١٦٣ ط مكتبة القدسي في القاهرة) قال :

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : إنّي خلّفت فيكم اثنين لن تضلّوا بعدهما أبداً: كتاب الله ونسبي ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، رواه البزّار.

١٥٩ \_ ومنهم الحافظ السيوطي في «إحياء الميّت» (المطبوع بهامش الاتحاف ص ١٢٢ ط مصطفى الحلبي بمصر).

روى الحديث من طريق البزّار، عن أبي هريرة بعين ما تقدّم عن «مجمع الزوائد».

١٦٠ ــومنهم العلّامة القندوزي في « ينابيع المودّة » ( ص ٣٩ ط اسلامبول ) قال :

وأخرج ابن عقدة من طريق محمّد بن عبد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جدّه وعن أبي هريرة ما لفظه : إنّي خلّفت فيكم الثقلين إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا أبداً : كتاب الله وعترتي أهل بيتي ولن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض. ١٦١ \_ ومنهم العـ للآمة الأمـرتسري فـي «أرجـح المـطالب» (ص ٣٣٧ ط لاهور).

روى الحديث من طريق البزّار عن أبي هريرة، بعين ما تقدّم عن «مجمع الزوائد».

# الثاني والعشرون ما روته أمّ هاني

روى عنها القوم:

١٦٢ \_منهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي المتوفّى سنة ١٢٩٣ في «ينابيع المودّة» (ص ٤٠ ط اسلامبول) قال:

أخرج البزّار في مسنده عن أمّ هاني بنت أبي طالب قالت: رجع رسول الله على من حجّته حتّى نزل بغدير خمّ ثمّ قام خطيباً بالهاجرة فقال: أيّها الناس إنّي أوشك أن أدعى فأجيب وقد تركت فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا أبداً كتاب الله حبل طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، وعترتي أهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي ألا إنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

١٦٣ \_ ومنهم العللامة الأمر تسري في «أرجح المطالب» (ص ٣٣٧ ط ط لاهور).

روى الحديث من طريق البزّار عن أمّ هاني بعين ما تـقدّم عـن «يـنابيع

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......١٧١ المودّة».

### الثالث والعشرون ما روته أمّ سلمة

روى عنها القوم :

١٦٤ ــ منهم العلّامة الأمر تسري في «أرجع المطالب» (ص ٣٣٨ ط لاهور).

عن أمّ سلمة قالت: أخذ رسول الله ﷺ بيد عليّ بغدير خمّ، فرفعا حـتّى رأينا بياض إيطيه، فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، ثمّ قال: أيّها الناس إنّـي مخلّف فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي، ولن يتفرّقا حتّى يردا عليَّ الحـوض ـ أخرجه ابن عقدة.

الرابع والعشرون ما رواه محمّد بن فلاد

روى عنه القوم :

١٦٥ ـ منهم العلّامة الأمرتسري في «أرجع المطالب» (ص ٣٤١ ط ط لاهور) قال:

عن محمد بن عبد الرحمان بن فلاد، وكان من رهط جابر بن عبد الله حيث أخذ رسول الله علي بيد علي، والفضل بن عباس في مرض وفاته، قال: فخرج

يعتمد عليهما حتى جلس على المنبر وعليه عصابة ، فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال : أمّا بعد ، أيّها الناس فماذا تستنكرون من موت نبيّكم ألم تبع إليكم نفسه وتبع إليه أنفسكم (۱) ، أم هل خلّد أحد من بعث قبلي ، فأخلد بكم ، فإنّي لاحق بربّي ، وقد تركت فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي : كتاب الله بين أيديكم تبقرؤونه صباحاً ومساء فيه ما تلقون وما تدّعون ألّا تنافسوا ، ولا تحاسدوا ولا تباغضوا ، وكونوا إخواناً كما أمركم الله ، ألا ثمّ أوصيكم بعترتي أهل بيتي - أخرجه السيّد أبو الحسن يحيى بن الحسن في كتابه «أخبار المدينة».

# الخامس والعشرون ما روى عن جماعة

#### رواه القوم :

177 \_منهم العلّامة المعاصر الشيخ أحمد بن عبد الرحمن البنّاء الشهير بالساعاتي المصري الشافعي في كتابه «بلوغ الأماني» (المطبوع في ذيل الفتح الربّاني، ج ١ ص ١٨٦ ط القاهرة).

قال في تخريج حديث الثقلين (مذ) وفيه: وانظروا كيف تخلفوني فيهما قال الترمذي: حديث حسن غريب، وفي الباب عن أبي ذرّ وجابر وحذيفة بن أسيد وأورد السيوطي في «الجامع الصغير» مثله عن زيد بن ثابت وعزاه أيضاً للطبراني في «الكبير» وبجانبه علامة الصحّة قال المناوي: ورجاله موثّقون.

<sup>(</sup>١) في هذه الجملة غلط صريح لكنَّ النسخة كما أوردناه.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٧٣

١٦٧ \_ ومنهم أحمد بنحجر الهيتمي في «الصواعق المحرقة» ( ص ٢٢٦ ط عبد اللطيف بمصر ) قال :

وفي رواية صحيحة : كأنّي قد دعيت فأجبت إنّي قد تركت فيكم الشقلين أحدهما آكد من الآخر : كتاب الله عزّ وجلّ وعترتي، فانظر واكيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض. وفي رواية وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، سألت ربّي ذلك لهما فلا تتقدّموهما فتهلكوا ولا تقصروا عنهما فتهلكوا ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم. ولهذا الحديث طرق كثيرة عن بعض وعشرين صحابياً لا حاجة لنا ببسطها.

١٦٨ ـ ومنهم العلّامة إسماعيل بن كثير الدمشقي في «البدايـــة والنــهاية» (ج ٧ ص ٣٤٨ ط حيدرآباد) قال:

وقد رواه أحمد بن غندر عن شعبة بن ميمون بن أبي عبد الله عن زيد بن أرقم وقد رواه عن زيد بن أرقم جماعة، منهم أبو إسحاق السبيعي، وحبيب الأساف، وعطية العوفي، وأبو عبد الله الشامي، وأبو الطفيل عامر بن واثلة، وقد رواه معروف ابن خربوذ عن أبي الطفيل عن حذيفة.

وفي (ج ٧ ص ٣٤٩، الطبع المذكور).

وقد روى هذا الحديث (حديث الموالاة) عن سعد وطلحة بن عبيد الله وجابر بن عبد الله وله طرق عنه وأبي سعيد الخدري وحبشي بن جنادة وجرير بن عبد الله وعمر بن الخطّاب وأبي هريرة، وله عنه طرق منها \_وهي أغربها \_الطريق الذي قال الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي: ثنا عبد الله بن علي بن محمّد بسن

١٧٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

بشران، أنا عليّ بن عمر الحافظ، أنا أبو نصر حبشون بن موسى بن أيوب الخلّال، ثنا عليّ بن سعيد الرملي، ثنا صخرة بن ربيعة القرشي، عن ابن شوذب، عن مطر الورّاق، عن شهر بن حوشب، عن أبي هريرة.

١٦٩ ــومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٢٦ ط اسلامبول) قال :

وروى حديث الثقلين أمير المؤمنين عليّ والحسن بن علي اللهُ وجابر ابن عبد الله الأنصاري وابن عباس وزيد بن أرقم وأبو سعيد الخدري وأبو ذرّ وزيد بن ثابت وحذيفة بن اليمان وحذيفة بن أسيد وجبير بسن مطعم وسلمان الفارسي رضى الله عنهم.

وفي (ص ٣٥).

وعن أبي ذرّ ﷺ قال: قال عليّ ﷺ لطلحة وعبد الرحمن بـن عـوف وسعيد بن أبي وقّاص: هل تعلمون أنّ رسول الله ﷺ قــال: إنّـي تــارك فــيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي؛ وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض وإنّكم لن تضلّوا إن اتّبعتم واستمسكتم بهما؟ قالوا، نعم.

وفي (ص ٤، الطبع المذكور) قال:

وفي «الصواعق المحرقة» روى هذا الحديث (أي حديث الثقلين) ثلاثون صحابيًا وإنّ كثيراً من طرقه صحيح وحسن.

١٧٠ ــ ومنهم العلّامة السيّد حدّاد الحضرمي في «القــول الفــصل» (ج ١
 ص ٤٩ ط جاوا) قال:

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ...... ١٧٥

قد روي (أي حديث الثقلين) عن بضعة وعشرين صحابيّاً وورد من طرق صحيحة مقبولة وهو من الأحاديث المتواترة أجمع الحفّاظ على القول بـصحّته، وإليهم المرجع في ذلك.

السادس والعشرون ما ذكر مرسلاً وقد ذكر الحديث في جملة من الكتب مرسلاً بإهمال ذكر رواتها وهو على أقسام أحدها

ما اقتصر فيه على ذكر قوله ﷺ : إنّي تارك فيكم الشقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي (١).

۱۷۱ \_ فمتن ذكره بالنحو المذكور الحافظ أبو محمّد حسين بـن مسـعود الفرّاء البغوي الشافعي في تفسيره «معالم التنزيل» (ج ٧ ص ٦ ط القاهرة).

۱۷۲ ــ ومنهم العلّامة جار الله محمود بـن عــمر الزمـخشري فــي كــتابه «الفائق» (ج ١ ص ١٥١ ط القاهرة).

<sup>(</sup>١) ولم يذكر قوله : أهل بيتي بعد قوله وعترتي، إلّا في الثالث، والخامس والحادي عشـر، والثاني عشر، والثالث عشر، والسابع عشر.

۱۷۳ \_ومنهم العلّامة الشيخ عبد الحقّ بن أبي بكر بن عبد الملك الغرناطي ابن عطيّة في مقدّمة تفسيره «الجامع السحرّر الصحيح الوجيز» (ص ۲۵۷ ط القاهرة)(۱).

ومنهم العلّامة مجدّ الدين ابن الأثير الجزري في «النهاية» (ج ١ ص ١٥٥ ط الخيريّة بمصر).

١٧٤ \_ ومنهم العلّامة عزّ الدين ابن أبي الحديد المعتزلي في «شرح نهج البلاغة» (ج ٢ ص ١٣٠ ط القاهرة).

١٧٥ ـ ومنهم علّامة اللغة والأدب جمال الدين محمّد بن مكرّم بن منظور المصري في «لسان العرب» (ج ١١ ص ٨٨ ط دار الصادر في بيروت) في مادّة ثقل.

١٧٦ ـ ومنهم العلّامة الشيخ عليّ بن محمّد البغدادي الشهير بالخازن فـي

<sup>(</sup>١) قال : روي عن النبي المنظ أنّه قال في آخر خطبة خطبها وهو مريض : «يا أيّها الناس إنّي تارك فيكم الثقلين، أنّه لن تعمى أبصاركم، ولن تنضل قلوبكم، ولن تنزل أقدامكم، ولن تقصر أيديكم : كتاب الله بسبب بينكم وبينه طرفه بأيديكم فاعملوا بحكمه، وآمنوا بمتشابهه وأحلّوا حلاله، وحرّموا حرامه، ألا وعترتي وأهل بيتي هم الشقل الآخر فلا تسبّوهم فتهلكوا».

۱۷۷ ــ ومنهم العلّامة النسّابة الشيخ شهاب الدين أحمد بن عبد الوهـــاب النويري في «نهاية الأرب» (ج ۱۸ ص ۳۷۷ ط القاهرة).

١٧٨ ـ ومنهم العلّامة القسطلاني في «المواهب اللدنيّة» (ج ٧ ص ٦ ط مع شرحه بالأزهريّة بمصر).

۱۷۹ ـ ومنهم المحدّث الشهير الشيخ محمّد طاهر بن علي الصديقي الفتني في «مجمع بحار الأنوار» (ج ١ ص ١٥٨ ط نول كشور في لكهنو).

١٨٠ ــ ومنهم العلّامة محمّد أمين بن فضل المحبّي في «جنى الجنّتين في تمييز نوعي المثنيين» (ص ٣١ ط مكتبة القدسي بمصر).

۱۸۱ ـ ومنهم العلّامة المعاصر الشيخ حسن النجّار المصري في كـتابه «الأشراف» (ص ۱۸ ط مصر ).

۱۸۲ ــ ومنهم العلّامة النسّابة السيّد محمّد مرتضى الحسيني الزبيدي فسي كتابه «تاج العروس» (ج ٧ ط القاهرة ص ٢٤٥ في مادّة ثقل).

١٨٣ ــومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي في «ينابيع المودّة» (ص ٢٨٥ و ص ٢٩٥ ط اسلامبول).

١٨٤ \_ ومنهم العلّامة المشهور بالقلندر في «الروض الأزهر» (ص ٣٧٩ ط حيدرآباد).

١٨٥ ـ ومنهم العلّامة المعاصر الشيخ أحمد بن عبد الرحمن البنّاء الساعاتي المصري في «بلوغ الأماني» المطبوع في ذيل «الفتح الربّاني» (ج ٤ ص ٢٦ ط مصر).

١٨٦ \_ومنهم الحمزاوي في «مشارق الأنوار» (ص ٩ ط الشرقيّة بمصر).

١٨٧ \_ ومنهم العلّامة المعاصر المنصف الشيخ محمود أبو ريّة المصري في كتابه « أضواء على السنّة المحمّديّة » (ص ٣٤٨ ط القاهرة ).

١٨٨ \_ ومنهم العلّامة النبهاني في «الشرف المؤبّد» (ص ٢٤ ط مصر).

١٨٩ \_ ومنهم العلّامة السيّد أبو بكر الحضرمي في «رشفة الصادي» (ص ١٧ ط مصر ).

الثاني

ممّا ذكر مرسلاً

ما اشتمل على قوله: إنّي تارك فيكم الثقلين وإنّهما لن يفترقا حتّى يـردا

#### فممّن أورده على النحو المذكور :

١٩٠ \_ العلّامة الشيخ عزّ الدين ابن أبي الحديد المعتزلي في «شرح نهج البلاغة» (ج ٢ ص ٤٣٧ ط القاهرة).

۱۹۱ ـ ومنهم العلّامة العارف السيّد خواجه محمّد المتخلّص بـ «درد» في «علم الكتاب» (ص ۲۵۷ ط دهلي).

١٩٢ ــ ومنهم العــ لامة ابـن حــجر الهــيتمي فــي «الصــواعــق المـحرقة» (ص ٢٢٦ ط عبد اللطيف بمصر ).

۱۹۳ ــ ومنهم العلّامة العيرزا محمّد خان المعتمد البدخشي فــي «مــفتاح النجا» (ص ۱۰۹ و ۸ مخطوط).

١٩٤ ـ ومنهم العلّامة المولى محمّد صالح الحسيني الكشفي الحنفي الترمذي في «المناقب المرتضوية» (ص ٩٩ ط بمبئي).

<sup>(</sup>١) وزاد في الخامس، والسادس، والثامن، والتاسع، والعاشر، والثاني عشر، والأخير: « فانتظروا كيف تخلفوني فيهما ».

١٨٠ .... في رحاب حديث الثقلين

١٩٥ \_ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ١٩٥ ط اسلامبول).

۱۹۲ \_ ومنهم العلّامة بهجت أفندي في «تناريخ آل محمّد» (ص ٤٥ ط آفتاب).

١٩٧ \_ ومنهم العلّامة الشيخ يوسف النبهاني البيروتي المعاصر في «الشرف المؤبّد» (ص ١٨ ط مصر).

١٩٨ \_ ومنهم العلامة المعاصر السيّد محمّد عبد الغفّار الهاشمي الأفغاني في «أثمة الهدي» (ص ١٤٨ ط القاهرة).

١٩٩ \_ ومنهم العلامة عماد الدين إسماعيل بن كثير الدمشقي في «التفسير» (ج ٩ ص ١١٣ ط بولاق مصر).

٢٠٠ ومنهم العلّامة السيّد أبو بكر الحضرمي العلوي من مشايخ مشايخنا
 في الرواية في «رشفة الصادي» (ص ٧٠ ط مصر).

٢٠١ \_ ومنهم العلّامة السيّد علوي الطاهر الحدّاد الحضرمي في «القول الفصل» (ص ٣ ط جاوا).

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٨١

٢٠٢ ـ ومنهم العلامة أبو التيسير عثمان مدوخ الحسيني في «العدل الشاهد» (ص ١٤٣ ط القاهرة).

#### الثالث

#### ممّا ذكر مرسلاً

ما اشتمل على قوله: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لم تضلّوا: كتاب الله وأهل بيتي (١).

٢٠٣ ـ فممّن أورده على النحو المذكور العلّامة المؤرّخ شهاب الديسن ابن عبد ربّه في «العقد الفريد» (ج ٢ ص ١١١ ط الشرقيّة بمصر).

٢٠٤ ـ ومنهم العلّامة المحدّث أبو الحسن الشهير بابن المغازلي في «المناقب» (ص ١٩ مخطوط).

٢٠٥ ـ ومنهم العلّامة القاضي عياض اليحصبي المغربي في «الشفاء بتعريف حقوق المصطفى» (ج ٢ ص ٤٠ ط الاستانة).

٢٠٦ ــ ومنهم العلّامة تقي الدين ابن تيمية الحنبلي الحراني فــي «مــنهاج

<sup>(</sup>١) ذكر كلمة : الثقلين، في الرابع وفي الموضع الثاني من الأخير.

۱۸۲ ..... في رحاب حديث الثقلين السنّة » (ج ٢ ص ٢٥٠ ط القاهرة).

٢٠٧ ــ ومنهم العلّامة العارف السيّد عبد الوهاب المعروف بالشيخ الشعراني في «لواقح الأنوار القدسيّة» (ج ١ ص ٢٧٢).

٢٠٨\_ومنهم العلّامة الشيخ محمّد طاهر الصديقي الحنفي الهندي الفتني في «مجمع بحار الأنوار» (ج ٣ ص ٣٠١ ط نول كشور في لكهنو).

٢٠٩ ــ ومنهم العلّامة الشيخ سـعدي آلايــي الشــافعي فــي «أرجــوزته» (ص ٣٠٧ مخطوط).

٢١٠ ــ ومنهم العلّامة العارف السيّد شاه تقي الشهير بالقلندر في «الروض الأزهر» (ص ٢٩٥ و ص ٣٥٠ و ص ٣٥٨ و ٢ ٢٠١ ط حيدر آباد).

### الرابع ممّا ذكر مرسلاً

ما يشتمل على قوله: إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وأهل بيتي وقوله: أذكّركم الله في أهل بيتي ثلاثاً.

۲۱۱ ــ فممّن أورده على النحو المذكور العلّامة القاضي أبـو المـحاسن يوسف بن موسى الحنفي في «المعتصر من المختصر للقاضي أبي الوليد البـاجي

٢١٢ ــ ومنهم العلّامة العارف السيّد شاه تقي القلندر في «الروض الأزهر» (ص ٣٤٥ ط حيدرآباد).

٢١٣ ــومنهم العلّامة النبهاني في «الأنوار المحمّدية» (ص ٥٧٨ ط الأدبية ببيروت).

#### الخامس

# متّا ذكر مرسلاً

ما اشتمل على قوله : إنِّي تارك فيكم خليفتين كتاب الله وأهل بيتي.

٢١٤ \_ منهم العلّامة محمّد أمين بن فضل المحبّي في «جنى الجنّتين» (ص ٤٧ ط مكتبة القدسي بمصر).

٢١٥ \_ ومنهم العلّامة المحدّث الحافظ المعتمد البدخشي في «مفتاح النجا» (ص ٣ مخطوط).

٢١٦ \_ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي في «ينابيع المودّة» (ص ٣٨ ط اسلامبول).

٢١٧ ــ ومنهم العلّامة الأمر تسري في «أرجح المطالب» (ص ٥٧٦ و ٣٣٩ ط لاهور).

عن أبي الطفيل إنّ عليّاً قام فحمد الله ، ثمّ قال : أنشد بالله من شهد يـوم «غدير خمّ» إلّا قام ولا يقم رجل يقول: نبّئت أو بلغني إلّا رجل سمعت أذناه ووعاه قلبه، فقدم سبعة عشر رجلاً منهم خزيمة بن ثابت، وسهل بن سعد، وعديّ ـ ابن حاتم، وعقبة بن عامر، أبو أيوب الأنصاري، وأبو ليلي، والهيثم بن التيهان، وأبو سعيذ الخدري، وشريح الخزاعي، وأبو قـدّامـة الأنـصاري، ورجـال مـن قريش، فقال على : ها توا ما سمعتم، فقالوا : نشهد إنَّا أُقبلنا مع رسول الله ﷺ، فأمر بشجرات فشدّين وألقى عليهنّ ثوبه، ثمّ نادي بالصلاة، فخرجنا فصلّينا، ثمّ قام، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: أيّها الناس ما أنتم قائلون، قالوا: قد بلّغت، قال: اللهم اشهد ثلاث مرّات، فقال: إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وإنّي مسؤول، وأنتم مسؤولون، ثمّ قال: اللهمّ إنّ دماءكم وأموالكم حرام كحرمة يومكم هـذا. وحرمة شهركم هذا، أوصيكم بالنساء، وأوصيكم بالجار، وأوصيكم بالصعاليك، وأُوصيكم بالعدل والإحسان، ثمّ قال: أيّها الناس إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحـوض، نـبّأني بـذلك اللطيف الخبير، ثمَّ أخذ بيد عليَّ فقال: من كنت مولاه فعليَّ مولاه، فقال عليَّ : صدقتم وأنا على ذلك من الشاهدين. أخرجه ابن عقدة، وأبو حاتم محمّد بـن حيّان السبتي، ومحبّ الدين الطبري في «رياض النيضرة»، وابين عسياكر، والسمهودي في «جواهر العقدين».

روى الحديث من طريق ابن أبي حاتم، والنسائي، وابن حبّان، وابن عقدة عن أبي الطفيل بعين ما تقدّم عن «المعتصر»(١).

٢١٨ \_ ومنهم العلّامة نقيب مصر والشام السيّد إسراهم بن محمّد بمن كمال الدين الشهير بابن حمزة الحسيني الحنفي الدمشقي المتوفّى سنة ١١٢٠ في كتابه «البيان والتعريف» (ج ٢ ص ٣٦ ط حلب).

قال ما لفظه: كأنّي قد دعيت فأجبت؛ إنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر؛ كتاب الله وعترتي اهل بيتي؛ فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليَّ الحوض؛ إنّ الله مولاي وأنا مولى كلّ مؤمن؛ من كنت مولاه فعلىّ مولاه؛ اللهمّ والى من والاه وعاد من عاداه.

أخرجه الطبراني في الكبير والحاكم عن أبي الطفيل عن زيد بن أرقم علي (١٠).

٢١٩ ــ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي المتوفّى ١٢٩٣ في « ينابيع المودّة » (ص ٣٢ ط اسلامبول) قال :

روى ابن المغازلي الشافعي بسنده عن ابن امرأة زيد بن أرقم عن زيد بن أرقم عن زيد بن أرقم قال : أقبل النبي ﷺ من مكّة في حجّة الوداع حتّى نزل بغدير الجحفة وخطب قال : أيّها الناس أسألكم على ثقليّ كيف خلّتموني فيهما الأكبر منهما كتاب الله

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٦: ٣٣١\_٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحقّ ٤: ٤٤٢.

١٨٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

سبب طرفه بيد الله تعالى وطرفه بأيديكم فتمسّكوا به ولا تضلّوا، والآخر منهما عترتي، ثمّ أخذ بيد عليّ فرفعها فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهمّ والِ من والاه وعادِ من عاداه قالها ثلاثاً.

وقال في (ص ٤٠ ط اسلامبول):

وأخرج ابن عقدة من طريق عمرو بن سعيد بن عمرو بن جعدة بن هبيرة عن أبيه عن جدّه عن أمّ سلمة قالت: أخذ رسول الله علي بيد علي بغدير خم فرفعها حتى رأينا بياض إبطه فقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، ثمّ قال: أيّها الناس إنّي مخلّف فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي ولن يفترقا حتى يردا علي الحوض (١٠).

٢٢٠ ومنهم الحافظ نور الدين عليّ بن أبي بكر الهيتمي المتوفّى ١٠٧ في «مجمع الزوائد» (ج ٩ ص ١٦٣ ط مكتبة القدسي في القاهرة) قال:

وعن زيد بن أرقم قال: نزل رسول الله على الناس فحمد الله وأتنى عليه ثقال: إنّي لا أجد لنبيّ إلا نصف عمر الذي قبله وإنّي أوشك أن أدعى فأجيب فما أنتم قائلون؟ قالوا نصحت، قال: أليس تشهدون أن لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله وأنّ الجنّة حقّ وأنّ النار حقّ، قالوا نشهد، قال: فرفع يده فوضعها على صدره ثمّ قال: وأنا أشهد معكم ثمّ قال: فرفع يده فوضعها على صدره ثمّ قال: وأنا أشهد معكم ثمّ قال: الا تسمعون؟ قالوا: نعم، قال: فإنّي فرط على الحوض وأنتم واردون على الحوض وأن عرضه ما بين صنعاء وبصرى فيه أقداح عدد النجوم من فضّة فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين، فنادى منادٍ وما الثقلان يا رسول الله؟ قال: كتاب الله

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤:٢٤٤ ـ ٤٤٣.

٢٢١ ـ ومنهم العلّامة المحدّث الشيخ عليّ بن برهان الدين إبراهيم الشامي الحلبي الشافعي المتوفّى سنة ١٠٤٤ في «إنسان العيون الشهير بالسيرة الحلبيّة» (ج ٣ ص ٢٧٤ ط القاهرة) قال:

رسول الله ﷺ ؟ فقال : ما كان في الدوحات أحد إلّا رآه بعينه وسمعه بأُذنيه ﷺ ،

قلت : في الصحيح طرف منه وفي الترمذي منه من كنت مولاه فعليّ مولاه (١٠).

في حجّة وداع النبيّ : ولمّا وصل ﷺ إلى محلّ بين مكّة والمدينة يقال له غدير خم بقرب رابع جمع الصحابة وخطبهم خطبة بيّن فيها فضل عليّ كـرّم الله وجهه إلى أن قال : فقال ﷺ : أيّها الناس إنّما أنا بشر مثلكم يـوشك أن يأتـيني رسول ربّي فأجيب، أي وفي لفظ في الطبراني فقال : يا أيّها الناس أنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أنّه لم يعمر نبيّ إلّا نصف عمر الذي يليه من قبله، وإنّى لأظنّ أن

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٤٠ ـ ٤٤١.

يوشك أن أدعى فأجيب، وإنّي مسؤول وإنّكم مسؤولون فما أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنّك قد بلّغت وجهدت ونصحت فجزاك الله خيراً، فقال على اليس تشهدون أن لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله وأنّ جنّته حقّ وناره حقّ، وأنّ الموت حقّ وأنّ الموت، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها وأنّ الله ببعث من في القبور، قالوا: بل نشهد بذلك، قال: اللهمّ اشهد «الحديث» إلى أن قال: فقال: أنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ولن تتفرّقا حتّى تردا على الحوض وقال في حقّ عليّ كرّم الله وجهه لمّا كرّر عليهم ألست أولى بكم من أنفسكم ثلاثاً وهم يجيبونه عليّ بالتصديق والاعتراف ورفع علي يد عليّ كرّم الله وجهه وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهمّ والي من والاه وعاد من عاداه وأحبّ من أحبّه وأبغض من أبغضه وانصر من نصره وأعن من أعانه واخذل من خذله وأدر الحقّ معه حيث دار.

وأورد بعد كلام له: إنّ هذا حديث صحيح ورد بأسانيد صحاح وحسان إلى أن قال: بلغ الحرث بن النعمان الفهري فقدم المدينة فأناخ راحلته عند باب المسجد فدخل والنبي على جالس وحوله أصحابه فجاء، حتى جثا بين يديه ثم قال: يا محمد إنّك أمرتنا أن نشهد أن لا إله إلاّ الله وأنّك رسول الله على فقبلنا ذلك منك وأنّك أمرتنا أن نصلي في اليوم والليلة خمس صلوات ونصوم شهر رمضان ونزكي أموالنا ونحج البيت فقبلنا ذلك منك ثمّ لم ترضَ بهذا حتى رفعت بضبعي ابن عمّك ففضلته وقلت: من كنت مولاه ... إلخ إلى أن قال: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك ... الآية فوالله ما بلغ باب المسجد حتى رماه الله بحجر من السماء فوقع على رأسه فخرج من دبره فمات وأنزل الله تعالى: سأل سائل ... الآية (۱).

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٤١ ـ ٤٤٢.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ............. ١٨٩

٢٢٢ ـ ما رواه جماعة من أعلام القوم.

منهم الحافظ النسائي المتوفّى سنة ٣٠٣ في «الخصائص» (ص ٢٠ ط التقدّم بمصر) قال:

أخبرنا أحمد بن المثنى قال حدّ ثنا يحيى بن معاذ قال أخبرنا أبو عوانه عن سليمان قال حدّ ثنا حبيب بن أبي ثابت عن الطفيل عن زيد بن أرقم قال لمّا دفع النبي النبي من حجّة الوداع ونزل غدير خم أمر بدوحات فقممن ثمّ قال كأنّي دعيت فأجبت وإنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله وعترتي أهل بيتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض ثمّ قال إنّ الله مولاي وأنا وليّ كلّ مؤمن ثمّ إنّه أخذ بيد عليّ اللهم والي من والاه وعاد من عاداه فقلت لزيد سمعته من رسول الله عليه وابّه ما كان في الدرجات أحد إلّا رآه بعينه وسمعه بأذنيه (۱).

٢٢٣ ــ ومنهم الحاكم أبو عبد الله النيشابوري المتوفّى سنة ٣٠٥ في «المستدرك» (ج ٣ ص ١٠٩ ط حيدرآباد الدكن) قال :

حديث سلمة بن كهيل عن أبي الطفيل أيضاً صحيح على شرطهما، حدّتنا أبو بكر بن إسحاق ودعلج بن أحمد السجزي (قالا): أنبأ محمّد بن أيـوب، ثنا الأزرق بن علي، ثنا حسان بن إبراهيم الكرماني، ثنا محمّد بن سلمة بن كهيل عن أبيه عن أبي الطفيل عن ابن واثلة أنّه سمع زيد بن أرقم رضي الله يقول: نـزل

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٣٦ \_ ٤٣٧.

١٩٠ .... في رحاب حديث الثقلين

رسول الله على الشهرات، ثمّ راح رسول الله على عشيّة فصلّى ثمّ قام خطيباً فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ فقال ما شاء الله أن يقول: ثمّ قال: أيّها الناس إنّي تارك فيكم أمرين لن تضلّوا إن اتبعتموهما وهما كتاب الله وأهل بيتي عترتي، ثمّ قال: أتعلمون أنّي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ثلاث مرّات؟ قالوا: نعم، فقال رسول الله علي عن كنت مولاه فعليّ مولاه وحديث بريدة الأسلمي صحيح على شرط الشيخين.

وفي (ج ٣ ص ١٠ أيضاً)

حدّثنا أبو الحسين محمّد بن أحمد بن تميم العنظلي ببغداد، ثنا أبو قلابة عبد الملك بن محمّد الرقاشي، ثنا يحيى بن أحمد (وحدّثني) أبو بكر محمّد بن أحمد بن بابويه وأبو بكر أحمد بن جعفر البرّار قالا: ثنا عبد الله بن أحمد بن حمّاد، وثنا أبو نصر أحمد بن سهل الفقيه حنيل، حدّثني أبي، ثنا يحيى بن حمّاد، وثنا أبو نصر أحمد بن سالم المخزومي، ببخارى، ثنا صالح بن محمّد الحافظ البغدادي، ثنا خلف بن سالم المخزومي، ثنا يحيى بن حمّاد، ثنا أبو عوانة عن سليمان الأعمش قال: ثنا حبيب بن أبي ثابت عن أبي الطفيل عن زيد بن أرقم والله عليه قال: لمّا رجع رسول الله الله عن من حجّة الوداع ونزل غدير خم أمر بدوحات فقممن فقال: كأنّي قد دعيت فأجبت، إنّي قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله تعالى وعترتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض، ثمّ وعترتي فانظروا كيف تخلفوني وأنا مولى كلّ مؤمن ثمّ أخذ بيد علي الحوض، ثمّ قال: إنّ الله عزّ وجلّ مولاي وأنا مولى كلّ مؤمن ثمّ أخذ بيد علي الحديث بطوله.

(أخبرني) محمّد بن علي الشيباني بالكوفة، ثنا أحمد بن حازم الغفاري، ثنا أبو نعيم، ثنا كامل أبو العلاء قال: سمعت حبيب بن أبي ثابت يخبر عن يحيى ابن جعدة عن زيد بن أرقم علي قال: خرجنا مع رسول الله الشيئ انتهينا إلى غدير خم فأمر بودح فكسح في يوم ما أتى علينا يوم كان أشدّ حرّاً منه فحمد الله وأثنى عليه وقال: يا أيها الناس إنه لم يبعث نبيّ قط إلّا ما عاش نصف ما عاش الذي كان قبله وإنّي أوشك أن أدعى فأجيب وإنّي تارك فيكم ما لن تضلّوا بعده كتاب الله عزّ وجلّ ثمّ قام فأخذ بيد علي علي فقال: يا أيها الناس من أولى بكم من أنفسكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم قال: من كنت مولاه فعليّ مولاه أسل.

٢٢٤ ــ ومنهم الفقيه أبـو الحسـن عــليّ بـن مـحمّد الشــافعي المـعروف بابن المغازلي الواسطي المتوفّى سنة ٤٨٣ في كتابه «مـناقب أمــير المـؤمنين» مخطوط.

بإسناده إلى الوليد بن صالح عن ابن امرأة زيد بن أرقم قال أقبل نبيّ الله على حجّة الوداع حتّى نزل بغدير خم الجحفة بين مكّة والمدينة فأمر بالوحات فقم ما تحتهن من شوك ثمّ نادى الصلاة جامعة فخرجنا إلى رسول الله في يوم شديد الحرّ ومنّا لمن وضع رداءه على رأسه وبعضه تحت قدميه من شدّة الحرّ حتّى انتهينا إلى رسول الله وصلّى بنا الظهر ثمّ انصرف بوجهه الكريم ثمّ ذكر تحميده لله تعالى وتوحيده وشهادته برسالته ثمّ قال أيّها الناس إنّه لم يكن لنبيّ من العمر إلّا

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٣٧ ـ ٤٣٨.

نصف ما عمر من قبله وإنّ عيسى بن مريم الطُّلِّ لبث في قومه أربعين سنة وإنّني قد أشرعت في الستين ألا وإنِّي يـوشك أن أفـارقكم إلّا وإنِّي مسؤول وأنـتم مسؤولون فهل بلّغتكم فما أنتم قائلون فقام من كلّ ناحية من القوم مجيب يقول نشهد أنَّك عبد الله ورسوله قد بلُّغت رسالته وجاهدت في سبيله وصدَّقت بأمره وعبدته حتَّى أتاك اليقين جزاك الله عنَّا خير ما جزى نبيًّا عن أمَّته، ثمَّ ذكر تفصيل ما بلغ إليه من الوحدانيّة والرسالة والجنّة والنار وكتاب الله ثمّ قال ألا وإنّي فرطكم وأنتم تبعى توشكون أن تردوا على الحوض فأسألكم عن ثقلتي كيف خلفتموني فيهما قال فاعتل علينا ما ندرى ما الشقلان حتى قام رجل من المهاجرين والأنصار فقال بأبي أنت وأُمّى يا نبيّ الله ما الثقلان قال الأكبر منهما كـــتاب الله عزّ وجلّ سبب طرفه بيد الله تعالى وطرف بأيديكم فتمسّكوا به ولا تزلّوا ولا تضلُّوا والأصغر منهما عترتي ثمّ ذكر وصيَّته بعترته ثمّ قال فإنّي سألت لهما اللطيف الخبير فأعطاني ناصرهما نــاصري وخــاذلهما خــاذلي ووليّــهما وليّــي وعدوّهما عدوّى ألا وإنّه لم تهلك أمّة قبلكم حتّى تدين بأهوائها وتظاهر عــلى نبيّها ويقتل من قام بالقسط منها ثمّ أخذ بيد عليّ بن أبي طالب فرفعها فقال من كنت مولاه فعليّ مولاه ومن كنت وليّه فهذا وليّه اللهمّ وال من والاه وعادٍ من عاده قالها ثلاثاً آخر الخطبة.

وأورد هذه الرواية بإسناده صاحب غاية المرام في الصفحة ٢١٣ بعينه لمناسبة(١).

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٣٨ \_ ٤٣٩.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين ......١٩٣

٢٢٥ ـ ومنهم العلّامة أبو المؤيّد الموفّق بن أحمد أخطب خوارزم المتوفّى سنة ٥٦٨ في «المناقب» (ص ٩٣ ط تبريز).

وبهذا الإسناد (أي الإسناد المتقدّم في كتابه) عن أحمد بن الحسين هذا أخبرني أبو عبد الله قال وحدّثنا أبو نصر فذكر الحديث بعين ما تقدّم ثانياً عن (المستدرك) لكنّه ذكر بدل قوله وأنا مولى كلّ مؤمن : وأنا ولى كلّ مؤمن ومؤمنة (١).

ما رواه جماعة من أعلام القوم.

٢٢٦ ـ منهم الحافظ أبو المؤيّد الموفّق بن أحمد أخطب خوارزم المتوفّى سنة ٥٦٨ في «المناقب» (ص ٢٤٦ ط تبريز) قال:

وأخبرني الشيخ الإمام شهاب الدين أفضل الحقاظ أبو النجيب سعد بن عبد الله بن الحسن الهمداني المعروف بالمروزي في ما كتب إليَّ من همدان، أخبرني الحافظ أبو على الحسن «الحسين خ» بن أحمد بن الحسين «حسن خ» فيما أذن لي في الرواية عنه، أخبرني الشيخ الأديب أبو يعلى عبد الرزّاق بن عمر ابن إبراهيم الطهراني سنة ٤٧٣ ثلاث وسبعين وأربعمائة أخبرني الإمام الحافظ طراز المحدّثين أبو بكر أحمد بن موسى بن مردويه الإصبهاني حدّثني قال الشيخ الإمام شهاب الدين أبو النجيب سعد بن عبد الله الهمداني وأخبرنا بهذا الحديث عالياً الإمام الحافظ سليمان بن إبراهيم الإصبهاني في كتابه من إصبهان سنة ٤٨٨ عن أبي بكر أحمد بن موسى بن مردويه، حدّثني سليمان بن محمّد بن أحمد،

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٤: ٤٣٩.

حدّتني يعلى بن سعد الرازي، حدّثني محمّد بن حميد، حدّثني رافر بن سليمان الحرث بن محمّد، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة قال: كنت على الباب يموم الشورى مع عليّ في البيت يوم الشوري وسمعته يقول لهــم: لأحــتجّن عــليكم بما لا يستطيع عربيَّكم ولا عجميَّكم بغير ذلك ثمَّ قال: أُنشــدكم الله أيُّــها النــفر جميعاً أفيكم أحد وحّد الله قبلي ؟ قالوا : لا، قال : فأنشدكم الله هل منكم أحد له أخ مثل جعفر الطيّار في الجنّة مع الملائكة ؟ قالوا: اللهمّ لا، قــال: أُنشــدكم الله هل فيكم أحد له عمّ كعمّى حمزة أسد الله وأسد رسوله سـيّد الشــهداء غــيرى؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: أُنشدكم بالله هل فيكم أحد له زوجة مثل زوجـتى فـاطمة بنت محمّد ﷺ سيّدة نساء أهل الجنّة غيري؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: أنشدكم بالله هل فيكم أحد له سبطان مثل سبطى الحسن والحسين سيّدا شـباب أهـل الجـنّة غيرى ؟ قالوا: اللهم لا، قال : فأنشدكم بالله هل فيكم أحد ناجي رسول الله ﷺ مرّات قدّم بين يدي نجواه صدقة قبلي ؟ قالوا : اللهمّ لا، قــال : فــأنشدكم بــالله هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ من كنت مولاه فعليّ مولاه اللهمّ والي من والاه وعادِ من عاداه وانصر من نصره ليبلغ الشاهد الغائب غيري ؟ قالوا : اللهمّ لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ اللهمّ ائتنى بأحبّ خلقك إليك وإلىَّ وأشدَّهم لك حبّاً ولى حبّاً يأكل معى من هذا الطير فأتاه وأكل معه غيري؟ قالوا : اللهمّ لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ : لأعطين رايةً غداً رجلاً يحبّ الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله لا يرجع حتّى يفتح الله على يده إذ رجع غيري منهزماً غيري؟ قالوا: اللهم لا، قال: فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال فيه رسول الله ﷺ لوفدي ربيعة لتؤمنن أو لأبعثن إليكم رجلًا نـفسه كنفسي وطاعته كطاعتي ومعصيته كمعصيتي يـقتلكم بـالسيف غـيري؟ قـالوا:

اللهم لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال رسول الله على كذب من زعم أنّه يحبّني ويبغض هذا غيري؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: فأنشدكم بالله هل فيكم أحد مسلّم عليه في ساعة واحدة ثلاثة آلاف ملك من الملائكة منهم جبر ثيل وميكائيل وإسرافيل حيث جئت بالماء إلى رسول الله للنُّلِخ من القليب غيرى ؟ قالوا: اللهم لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له جبر ثيل : هذه هي المواساة فقال رسول الله ﷺ : إنَّه منَّى وأنا منه وقال جبر ئيل وأنا منكما غيري ؟ قالوا : اللهمّ لا، قال: فأنشدكم الله هل فيكم أحد نودي من السماء لا سيف إلّا ذو الفقار ولا فتى إلَّا على غيرى ؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: فأنشدكم بالله هل فيكم أحد يقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين على لسان النبي ﷺ غيري ؟ قالوا : اللهم لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ إنِّي قاتلت على تنزيل القرآن وتقاتل على تأويل القرآن غيري ؟ قالوا : اللهمّ لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد ردّت عليه الشمس حتّى صلَّى العصر في وقتها غيري؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: فأنشدكم بالله هل فيكم أحد أمره رسول الله ﷺ أن يأخذ براءة من أبي بكر فقال أبـو بكـر : يا رسول الله علي نزل في شيء ؟ فقال : إنّه لا يؤدّي عنّى إلّا على غيري ؟ قالوا : اللهمّ لا، قال: فأنشدكم بالله هل فيكم أحد قال له رسول الله ﷺ: لا يحبّك إلّا مؤمن ولا يبغضك إلّا كافر غيري ؟ قالوا: اللهم لا، قال: فأنشدكم بالله أتعلمون أنَّه أمر بسدَّ أبوابكم وفتح بابي فقلتم في ذلك، فقال رسول الله ﷺ : ما ســـدت أبوابكم ولا فتحت بابه، بل الله سدّ أبوابكم وفتح بابه غيري؟ قالوا: اللهمّ نـعم، قال: فأنشدكم بالله أتعلمون أنّه ناجاني يوم الطايف دون النــاس فأطــال ذلك، فقلتم : ناجاه دوننا، فقال : ما انتجيته بل الله انتجاه غيري ؟ قالوا : اللهمّ نعم، قال : فأُنشدكم الله أتعلمون أنّ رسول الله ﷺ قال: الحقّ مع علىّ وعليّ مع الحقّ يدور

الحقّ مع على عليّ المثِّلِ كيف ما دار ؟ قالوا : اللهمّ نعم، قال : فأنشدكم بالله أتعلمون أنّ رسول الله ﷺ قال: إنِّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن تضلُّوا ما إن تمسّكتم بهما ولن يفترقا حتّى يردا على الحوض؟ قالوا: اللهمّ نعم، قال: فأنشدكم الله هل فيكم أحد وقي رسول الله ﷺ من المشركين بنفسه واضطجع في مضجعه غيري؟ قالوا: اللهمّ لا، قال: فأنشدكم الله هل فيكم أحد بارز عمرو بن عبد ودّ العامري حيث دعاكم إلى البراز غيري ؟ قالوا : اللهمّ لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد أنزل الله فيه آية التطهير حيث قال: إنّما يريد ... إلخ، غيرى ؟ قالوا: اللهم لا، قال: فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله: أنت سيّد العرب غيرى ؟ قالوا : اللهم لا، قال : فأنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله على: ما سألت شيئاً إلا سألت لك غيرى ؟ قالوا: اللهم لا، فارتفعت الأصوات بينهم، فسمعت عليّاً عليَّا للسلام يقول: بايع الناس أبا بكر وأنا والله أولى وأحقّ به منه، فسمعت وأطعت مخافة أن يرجع الناس كفّاراً يضرب بعضهم رقاب بعض بالسيف ثمّ بايع أبو بكر لعمر وأنا والله أحقّ بالأمر منه فسمعت وأطعت مخافة أن يرجع النــاس كفَّاراً ثمَّ أنتم تريدون أن تبايعوا لعثمان إذاً لا أسمع ولا أُطيع إنَّ عمر جعلني في خمس نفر أنا سادسهم لا يعرف لي فضل في الصلاح ولا يعرفونه لي كما نحن فيه شرع سواء، وأيم الله لو أشأ أن أتكلُّم ثمَّ لا يستطيع عربهم ولا عجمهم ولا المعاهد فيهم ولا المشرك أن يردّ خصلةً منها ثمّ قال: أنشدكم الله أيّـها الخـمسة أمـنكم أخو رسول الله علي غيري ؟ قالوا: لا، قال: أمنكم أحد له عمّ مثل عمّى حمزة ابن عبد المطّلب أسد الله وأسد رسوله غيري، قالوا: لا، قال: أمنكم أحد له ابن عمّ مثل ابن عمّى رسول الله ﷺ ؟ قالوا : لا، قال : أمنكم أحد له أخ مثل أخى المزيّن بالجناحين يطير مع الملائكة في الجنّة ؟ قالوا : لا، قال : أمنكم أحد له زوجة مثل

٢٢٧ \_ومنهم العلّامة المذكور في كتابه «المناقب» قال :

وأنبأني الإمام الحافظ أبو العلاء الحسن بن أحمد العطارد الهمداني، والإمام الأجللا نجم الدين أبو منصور محمّد بن الحسين البغدادي قالا: ونبّأني الشريف الإمام الأجلّ نور الهدى أبو طالب الحسين بن محمّد بن عليّ الزينبي، عن الإمام محمّد بن أحمد بن الحسن بن علي بن شاذان، فذكر الحديث

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٥ : ٢٦ ـ ٢٩.

۱۹۸ ..... في رحاب حديث الثقلين بعين ما تقدّم عن «مقتل الحسين» سنداً ومتناً إلّا أنّه ذكر بدل قوله: جرّد السيف (جلّد)(١).

٢٢٨ ـ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي المتوفّى سنة ١٢٩٣ في « ينابيع المودّة ».

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «مقتل الحسين » بتلخيص في الجملة (٢٠).

7۲۹ منهم العلامة أبو المؤيد الموفق بن أحمد أخطب خوارزم المتوفي ٥٦٨ في كتابه «مقتل الحسين» (ص ٤٧ ط الغري) قال: وذكر ابن شاذان هذا، أخبرنا عبد الله بن يوسف، عن حامد بن محمد الهروي، عن علي بن محمد بن عيسى، عن محمد بن عكاشة، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن سلمة، عن خصيف، عن مجاهد، قال: قيل لابن عبّاس: ما تقول في علي بن أبي طالب؟ فقال: ذكرت والله أحد الثقلين، سبق بالشهادتين، وصلّى القبلتين، وبايع البيعتين، وأعطى السبطين، الحسن والحسين، وردّت عليه الشمس مرّتين بعدما غابت عن المقلتين، وجرّد السيف تارتين، وهو صاحب الكرّتين، فمثله في الأمّة مثل ذي القرنين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه الشمس مرّتين، فمثله في الأمّة مثل ذي القرنين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه الله مولاي على بن أبي طالب عليه الشمس مرّتين، فمثله في الأمّة مثل ذي القرنين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه الله مولاي على بن أبي طالب عليه الله مولاي على بن أبي طالب عليه الشمس مرّتين بعدما على المقانين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه السبطين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه الشمس مرّتين بعدما على المقانين، ذلك مولاي على بن أبي طالب عليه المؤلدي على بن أبي طالب عليه المؤلدي المؤلدي على بن أبي طالب عليه المؤلدي على المؤلدي على بن أبي طالب عليه المؤلدي على المؤلدي على بن أبي طالب عليه المؤلدي على المؤلدي المؤلدي المؤلدي على المؤلدي المؤل

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٥ : ٨ .

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحقّ ٥ : ٨ .

<sup>(</sup>٣) إحقاق الحقّ ٥ : ٧ ـ ٨.

متون حديث الثقلين في مصادر القريقين .....١٩٩

٢٣٠ \_ منهم العلّامة الشيخ محمّد بن إبراهيم الحمويني المتوفّى سنة ٧٢٢ في «فرائد السمطين» مخطوط قال:

عن سليم بن قيس الهلالي قال: بينا أنا وجيش بن العتم بمكّة إذ قام أبو ذرّ وأخذ بحلقة باب الكعبة فقال: من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا جندب ابن جنادة أبو ذر فقال: أيّها الناس إنّي سمعت نبيّكم ﷺ يقول: مثل أهل بيتي فيكم فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تركها غرق، ويقول: مثل أهل بيتي فيكم مثل باب حطة في بني إسرائيل من دخله غفر له، ويقول: إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض (١).

٢٣١ ــ ومنهم العلّامة الشيخ سليمان البلخي القندوزي المتوفّس ١٢٩٣ في «ينابيع المودّة» (ج ١ ص ٢٧ ط دار العرفان).

روى الحديث بعين ما تقدّم عن «فرائد السمطين »(٢).

٢٣٢ ـ... نبيّاً عن أمّته، فقال: ألستم تشهدون أن لا إله إلّا الله لا شريك له وأنّ محمّداً عبده ورسوله وأنّ الجنّة حقّ وأنّ النار حقّ تؤمنون بالكتاب كلّه، قالوا: بلى. قال: فإنّي أشهد أن قد صدقتم وصدّقتموني، ألا وإنّي فرطكم وإنّكم تبعي توشكون أن تردوا عليّ الحوض، فأسألكم حين تلقونني عن ثـقليّ كـيف

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٥ : ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحقّ ٥ : ٨٦.

خلفتموني فيهما، قال: فأعيل علينا ما ندري الشقلان، حتى قام رجل من المهاجرين فقال: بأبي أنت وأمّي يا نبيّ الله ما الثقلان؟ قال: الأكبر منهما كتاب الله تعالى سبب طرف بيد الله وطرف بأيديكم فتمسّكوا به ولا تضلّوا، والأصغر منهما عترتي، من استقبل قبلتي وأجاب دعوتي، فلا تمقتلوهم، ولا تمقهروهم، ولا تقصروا عنهم، فإنّي قد سألت لهم اللطيف الخبير فأعطاني، ناصرهما لي ناصر، وخاذلهما لي خاذل، ووليّهما لي وليّ، وعدوّهما لي عدوّ، ألا فإنّها لم تهلك أمّة قبلكم حتى تتديّن بأهوائها وتظاهر على نبوّتها، وتقتل من قام بالقسط، ثمّ أخذ بيد عليّ بن أبي طالب عليّه فرفعها وقال: من كنت مولاه فهذا مولاه، من كنت وليّه فهذا وليّه، اللهم والِ من والاه، وعادِ من عاداه، قالها ثلاثاً (۱).

٢٣٣ \_ومنهم العلّامة البدخشي في «مفتاح النجا» (المخطوط).

روى الحديث نقلاً عن الحكيم في «نوادر الأصول» والطبراني في «الكبير» بسند صحيح عن أبي الطفيل، عن حذيفة بن أسيد، بعين ما تقدّم عن «الفصول المهمّة» من قوله: أيّها الناس إنّي قد نبّأني اللطيف الخبير ... إلخ. إلّا أنّه ذكر بدل كلمة لأظنّ: قد يوشك أن أدعى. وبعد قوله وإنّ البعث حقّ بعد الموت: إنّ الساعة آتية لا ربب فيها. وذكر بدل قوله وأنا أولى بكم من أنفسكم: وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم وزاد في آخر الخطبة:

ثمّ قال: يا أيّها الناس إنّي فرطكم وإنّكم واردون عليّ الحوض، حوض أعرض ممّا بين بصرة إلى صنعاء، فيه عدد النجوم قدحان من فضّة، وإنّي سائلكم

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٦: ٣٤٢.

٢٣٤\_ومنهم العلامة القندوزي في «ينابيع المودّة» (ص ٧ ط اسلامبول): روى الحديث من طريق الطبراني في «الكبير»، والضياء في «المختارة» عن حذيفة بعين ما تقدّم عن «مفتاح النجا»، إلاّ أنّه ذكر بدل قوله فاستمسكوا به: لا تضلّوا ولا تبدّلوا، وعترتي أهل بيتي.

وقال:

أخرج ابن عقدة في الموالاة، عن عامر بن ليلى بن حمزة وحذيفة بن أسيد، قالا: قال النبي عَلَيْهُ : أيها الناس إنّ الله مولاي، وأنا أولى بكم من أنفسكم، ألا ومن كنت مولاه فهذا مولاه وأخذ بيد عليّ فرفعها حتّى عرفه القوم أجمعون، ثمّ قال : وإنّي سائلكم حين تردون ثمّ قال : وإنّي سائلكم حين تردون عليّ الحوض عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، قالوا : وما الشقلان ؟ قال : الثقل الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، والأصغر عترتي، وقد نبّأني اللطيف الخبير أن لا يفترقا حتّى يلقياني، سألت ربّي لهم ذلك فأعطاني فلا تسبقوهم فتهلكوا ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم (٢).

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٦: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحقّ ٦ : ٣٤٣ ـ ٣٤٤.

٢٣٥ \_ ومنهم العللامة الأمر تسري في «أرجح المطالب» (ص ٥٦٠ ط لاهور):

روى الحديث من طريق الطبراني والحافظ أبي الفتوح السعدي الشافعي عن عامر بن ليلي بعين ما تقدّم عن «الفصول المهمّة».

وفي (ص ٣٣٨، الطبع المذكور)

روى الحديث من طريق ابن عقدة ، وأبي موسى المدائني والطبراني في «الكبير» عن عامر بن أبي ليلى ، وحذيفة بن أسيد ، وزيد بن أرقم بعين ما تقدّم عن «مفتاح النجا» إلّا أنّه زاد في آخر الخطبة : وسألت الله ربّي بسهم ذلك فأعطاني ، فلا تستبقوا بهم فتهلكوا ، ولا تعلّموهم فهم أعلم منكم .

وفي (ص ٥٦١، الطبع المذكور)

روى الحديث من طريق الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» والطبراني في «المسند» بعين ما تقدّم عن «مفتاح النجا» من قوله: قد نبّأني اللطيف الخبير (١٠).

٢٣٦ ـ ومنهم العلّامة عطاء الله بن فضل الله الحسيني الهروي في «الأربعين حديثاً » (مخطوط):

روى الحديث عن حذيفة بن أسيد بعين ما تقدّم عن «مفتاح النجا»(٢).

<sup>(</sup>١) إحقاق الحقّ ٦: ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) إحقاق الحقّ ٦: ٣٤٥ ـ ٣٤٥.

# الفصل الرابع

#### المقارنة بين القرآن والعترة

إعلم أن كل ما للقرآن الكريم من خصائص وأوصاف، كما ورد بيانها في كتاب الله سبحانه، وأحاديث الرسول الأعظم على وفي روايات أهل بيته وعترته الأطهار المنكل وما جاء على لسان العلماء والعباقرة في العصور والأمصار، فهو ثابت لقرينه ونظيره وعدله ومضارعه أيضاً، أي هو في العترة الطاهرة من آل محمد المنكل ، فهما الثقلان بعد رسول الله تركهما للأمة لهدايتهم ورشدهم، فلن يضلوا أبداً إن تمسكوا بهما، كما نص على ذلك حديث الشقلين المتواتر عند الفريقين.

ولا يخفى كلّ ما ثبت للقرآن الكريم بالدلالة المطابقيّة فهو ثـابت للـعترة بالدلالة الالتزامية، وكذلك العكس، ولنا مقارنة ومقايسة بينهما، نقف عليها مـن خلال أوصافهما المذكورة في الكتاب والسنّة.

مثلاً : إذا اتّخذ القوم هذا القرآن مهجوراً ، فإنّهم فعلواكذلك بالعترة الطاهرة ، وهكذا في الحالات والمنازل الأُخرى .

يقول أمير المؤمنين عليّ للثِّلِةِ في وصف العترة الطاهرة في نهج البلاغة : «فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن».

فنشير إلى جملة مختصرة من هذه الأوصاف والمنازل.

#### ١ عصمة القرآن الكريم

لا شكّ أنّ القرآن الكريم معصوم من كلّ شين وخطأ وانحراف وتحريف وبطلان، فقد حفظه الله من الأزل وإلى يوم القيامة:

﴿ نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١).

وإنّه لا يأتيه الباطل:

﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ۞ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَـيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (٢).

فلا يتطرّق إليه الباطل بأيّ شكل من الأشكال، فليس فيه أيّ خلل أو نقص أو عيب، وهذا معنى العصمة.

والعترة الطاهرة كذلك قد عصمت من الأدناس والأرجاس، وإنهم الحق الذي لا يأتيه الباطل مطلقاً، فهم عدل القرآن، ولا يفترقون عنه، فلو تطرّق الباطل النهم لافترقوا عن الكتاب، وحيث إنّ الافتراق باطل لحديث الثقلين (لن يفترقا) فكذلك لا يتطرّق الباطل إليهم، وهذا معنى العصمة، فإنّ المعاصي صغيرها وكبيرها والاشتباه والخطأ والسهو والنسيان والشكّ كلّها من مصاديق الباطل، فلمّا لم يتطرّق الباطل إلى القرآن فكذلك أهل البيت عالميّلاً، وآية التطهير لهي خير

<sup>(</sup>١) الحجر : ٩.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٤١ ـ ٢٤.

- ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١). والرجس أعمّ من المادّي والمعنوي لقوله:
  - ﴿ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

ولم يقل أحد أنّ الذي لا يعقل نـجس، بـل المـراد الخـبث المـعنوي، فأهل البيت عليميا المحمرون من كلّ عيب ورجس.

هذا ولم يدّع العصمة لأحد من بني هاشم أو أزواج النبيّ غيرهم، بل قرع الله بعض أزواج النبيّ بقوله تعالى :

﴿ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا العَذَابُ ضِغْفَيْنِ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

فالآية تحذّر من وقـوع المـعصية لزوجـات النـبيّ، فكـيف يكـون مـن المعصومين.

فالعصمة إنّما تنحصر بأمير المؤمنين عليّ عليّ الله وفاطمة الزهراء سِيّدة نساء العالمين، والحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة، والأثمة التسع من ولد الإمام الحسين عليمًا أن بنصّ من الله ورسوله في الأخبار المتواترة عند الفريقين، كأحاديث الغدير والمنزلة والسفينة والدار والطائر المشوي وحديث جابر وابن مسعود وغير ذلك.

يقول ابن أبي الحديد المعتزلي المتوفّى سنة ٦٥٥ في شرح الخطبة ( ٨٥)

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٣.

<sup>(</sup>۲) يونس: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٠.

من نهج البلاغة حيث يـقول أمـير المـؤمنين عـليّ للنِّلِةِ فـي التـمسّك بـالأئمة الأطهار طليَّلِلهُ من آل محمّد ﷺ: «بل كيف تعمهون وبينكم عترة نبيّكم، وهـم أزمّة الحقّ وأعلام الدين وألسنة الصدق، فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن وردّوهم ورود الهيم العطاش...».

فقال: «فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن»، تحته سرّ عظيم وذلك أنّه أمر المكلّفين بأن يجروا العترة في إجلالها وإعظامها والانقياد لها، والطاعة لأوامرها مجرى القرآن.

قال: فإن قلت: فهذا القول منه يشعر بأنّ العترة معصومة، فما قول أصحابكم في ذلك؟ قلت: نصّ أبو محمّد بن متويه في كتاب الكفاية: عملى أنّ عليّاً معصوم، وأدلّة النصوص قد دلّت على عصمته، وأنّ ذلك أمر اختصّ هو به دون غيره من الصحابة.

ا ـ ن [عيون أخبار الرضا عليه عن محمّد بن علي التميمي قال حدّ ثني سيّدي وابن تاتانة جميعاً عن عليّ عن أبيه عن محمّد بن علي التميمي قال حدّ ثني سيّدي عليّ بن موسى الرضا عليه عن آبائه عن عليّ عن النبيّ عَبَيه أنّه قال من سرّه أن ينظر إلى القضيب الياقوت الأحمر الذي غرسه الله عزّ وجلّ بيده ويكون متمسّكاً به فليتولّ علياً والأئمة من ولده ف إنّهم خيرة الله عز وجلّ وصفوته وهم المعصومون من كلّ ذنب وخطيئة (٢).

٢ ــ كنز الفوائد للكراجكي، حدّثني القاضي أسيد بن إبراهيم السلمي عـن

<sup>(</sup>١) نشكر فضيلة الشيخ سهيل الكرعاوي على استخراج بعض الروايات الشريفة.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٥ : ١٩٣.

المقارنة بين القرآن والعترة مستسمين المقارنة بين القرآن والعترة مستسمين

عمر بن علي العتكي عن أحمد بن محمّد بن صفوة عن الحسن بن علي العلوي عن الحسن بن حمزة النوفلي عن عمّه عن أبيه عن جدّه عن الحسن بن عليّ بن فاطمة ابنة رسول الله عنه على أنهما لم يكتبا على على ذنباً مذ صحباه.

٣-وحد السلمي عن العتكي عن سعيد بن محمد الحضرمي عن الحسن ابن محمد بن عبد الرحمن الصدفي عن محمد بن عبد الرحمن عن أحمد بن إبراهيم العوفي عن أحمد بن أبي الحكم البراجمي عن شريك بن عبد الله عن أبي الوفاء عن محمد بن عمار بن ياسر عن أبيه قال: سمعت النبي على يقول: إن حافظي على ليفخران على سائر الحفظة بكونهما مع على المنظي وذلك أنهما لم يصعدا إلى الله عز وجل بشيء منه فيسخطه (١).

٤ ـ ك ، [إكمال الدين] ن ، [عبون أخبار الرضا عليه ] الورّاق عن سعد عن النهدي عن ابن علوان عن عمرو بن خالد عن ابن طريف عن ابن نباتة عن ابن عباس قال : سمعت رسول الله عليه يُقول : أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون معصومون (٢٠).

٥ ـ تفسير البرهان عن علي بن الحسين بن محمد قال : حدّ ثنا هارون بن موسى التلعكبري قال : حدّ ثنا عيسى بن موسى الهاشمي بســــ مـــن رأى قـــال : حدّ ثني أبي عن أبيه عن آبائه عن الحسين بن علي عن علي عليكي قال : دخلت على رسول الله ﷺ في بيت أمّ سلمة وقد نزلت عليه هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ على رسول الله ﷺ في بيت أمّ سلمة وقد نزلت عليه هذه الآية : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٥: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٥: ٢٠١.

لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١) فقال رسول الله تَبَلَيْهُ: يا علي هذه الآية فيك وفي سبطي والأئمة من ولدك، فقلت: يا رسول الله، وكم الأئمة بعدك ؟ قال: أنت يا علي ثمّ ابناك الحسن والحسين وبعد الحسين علي ابنه وبعد علي محمّد ابنه، وبعد محمّد جعفر ابنه، وبعد جعفر موسى ابنه، وبعد علي الحسن موسى عليّ ابنه، وبعد عليّ الحسن ابنه، والحجّة من ولد الحسين عليني وهكذا أسماؤهم مكتوبة على ساق العرش، فسألت الله تعالى عن ذلك فقال: يا محمّد هذه الأئمة بعدك مطهرون معصومون وأعداءهم ملعونون (١).

٦ ـ وعنه قال : حدّ ثني أبي، قال : حدّ ثني سعد بن عبد الله عن الحسن بن المعوسى الخشّاب عن عليّ بن حساب الواسطي عن عمّه عبد الرحمن بن كثير قال : قلت لأبي عبد الله عليّلا : ما عنى الله عزّ وجلّ بقوله : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (٣)؟ قال : نزلت في النبيّ وأمير المؤمنين والحسين وفاطمة صلوات الله عليهم أجمعين، فلمّا قبض الله عزّ وجلّ نبيّه عَلَيْ كان أمير المؤمنين عليّلا إماماً ثمّ الحسن عليّلا ثمّ الحسين عليّلا إماماً ثمّ الحسن عليّلا ثمّ الحسين عليّلا إماماً ثمّ الحسن عليّلا ثمّ الحسين عليّلا إماماً ثمّ حرت في الأثمة من ولد الله إلى عليّ بن الحسين عليّلا إماماً ثمّ جرت في الأثمة من ولد الأوصياء عليميّلاً فطاعتهم طاعة الله ومعصيتهم معصية الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ٣: ٣١٠، وكذلك الروايات الأخرى.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب : ٣٣.

<sup>(</sup>٤) الأنفال : ٥٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٠٩

٧ ـ وعنه عن عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدّب وجعفر بن محمّد بن مسرور رضي الله عنهما قالا: حدّثنا محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميري عن أبيه عن الريّان بن الصلت عن الرضا عليّه في حديث المأمون والعلماء وسؤالهم الرضا عليّه فكان فيما قال عليّه : فصارت الوراثة للعترة الطاهرة لا لغيرهم. فقال المأمون: مَن العترة الطاهرة؟ فقال الرضا عليّه : الذين وصفهم الله تعالى في كتابه فقال عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ البَسِيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطهيراً ﴾، وهم الذين قال رسول الله عَليه الله عنى عردا عليّ الحوض، فانظروا كيف وعترتي أهل بيتي، ألا وإنهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، يا أيّها الناس لا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم.

هذا وما ذكرناه إنّما هو غيض من فيض، ومقصودنا الإشارة والخلاصة وأن تكون الخطوة الأولى لألف ميل لمن أراد التحقيق والتنقيب، والله المستعان.

# ٢ الوحدة والتماسك في كلام القرآن

لمّا كان القرآن من الواحد الأحد جلّ جلاله، فإنّه في سياق آياته وسوره تشاهد وحدة وتماسكاً يدلّ على حقّانيّته وصدقه، فإنّ الكاذب يبتلى بالنسيان والتناقض في كلامه، أمّا الصادق فإنّه لا تجد في كلامه تهافت وتناقض، كما يشهد بذلك الفطرة والوجدان، وتلمس من كتاب الله هذه الحقيقة الساطعة، أي الوحدة والتماسك في السياق والكلام:

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَـنْدِ اللهِ لَــوَجَدُوا فِــيهِ أَخْــتِلافاً كَثِيراً ﴾(١).

فإنّه لم يجدوا ولا اختلاف في مورد واحد، فكيف بالاختلاف الكثير، فإنّه بالأولوية لا يكون ذلك.

فالقرآن الكريم من باء بسملته وإلى سين الناس في سورة الناس -أي القرآن الكريم وبس ـ لا تجد فيه اختلافاً وتهافتاً وتناقضاً، بل كلام واحد وحقيقة واحدة من الواحد الأحد جلّ جلاله.

وكذلك كلام أهل البيت عَلَيْكِلْمُ ، فما يقوله أوّلهم يقوله آخرهم ، وبالعكس ، فأوّلهم محمّد وأوسطهم محمّد وآخرهم محمّد وكلّهم محمّد ، فإنّهم تتجلّى فيهم الحقيقة المحمّدية التي هي بلورة الولاية الإلهية العظمى (٢).

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (هذه هي الولاية)، المجلّد الخامس من (رسالات إسلامية)، فراجع

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢١١

الختصاص] عن أحمد بن عمر الحلبي قال: قال أبو جعفر عليه الله الإيمان حتى يعرف أنّه يجري لآخرنا ما يجري لأوّاننا وهم في الطاعة والحجّة والحلال والحرام سواء ولمحمّد وأمير المؤمنين عليه فضلهما(۱).

٢ \_ أقول روى أبو الحسن محمّد بن أحمد بن علي بن الحسن بن شاذان في كتاب المناقب بإسناده عن حبة العرني عن أمير المؤمنين عليه قال : قال رسول الله عليه : أنا سيّد الأوّلين والآخرين وأنت يا علي سيّد الخلائق بعدي أوّلنا كآخرنا وآخرنا كأوّلنا.

٣ ـ ومنه عن زيد الشحّام قال: قلت لأبي عبد لله عليّا إذا يما أفضل الحسن أم الحسين فقال: إنّ فضل أوّلنا يلحق بفضل آخرنا وفضل آخرنا يلحق بفضل أوّلنا وكلّ له فضل، قال: قلت له: جعلت فداك وسّع عليّ في الجواب فإنّي والله ما سألتك إلّا مرتاداً، فقال: نحن من شجرة طيّبة برأنا الله من طينة واحدة فضلنا من الله وعلمنا من عند الله ونحن أمناؤه على خلقه والدعاة إلى دينه والحجاب في ما بينه وبين خلقه أزيدك يا زيد؟ قلت: نعم، فقال: خلقنا واحد وعلمنا واحد وفضلنا واحد وكلّنا واحد عند الله تعالى. فقال: أخبرني بعدّتكم، فقال: نحن اثنا عشر هكذا حول عرش ربّنا عزّ وجلّ في مبتدأ خلقنا، أوّلنا محمّد وأوسطنا محمّد وآخرنا محمّد وأخرنا محمّد وأحرنا محمّد وأوسطنا محمّد

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٥ : ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٥ : ٣٦٣.

#### ۳ القرآن بنصّ من الله و تنزيله

القرآن الكريم كتاب أنزله الله لهداية الناس، وقد نص على ذلك:

﴿ لَكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالمَلاثِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً ﴾ (١).

- ﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ٱ ثُتِ بِقُرْآنِ غَيْرِ هَذَا أُوْ بَدِّلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ (٢).
- ﴿ أَمْ يَسَقُولُونَ اَ فَتَرَاهُ قُلْ فَأَ تُوا يِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَاَذْعُوا مَنِ اَسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٣).
  - ﴿ تَنزِيلُ الكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (٤).
    - ﴿ تَـنْزِيلُ الكِتَابِ مِنَ اللهِ العَزِيزِ الحَكِيمِ ﴾ (٥٠.
  - ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالحَقِّ فَاعْبُدِ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>۱) النساء: ١٦٦.

<sup>(</sup>۲) يونس: ۱۵.

<sup>(</sup>٣) هود : ١٣.

<sup>(</sup>٤) السجدة : ٢.

<sup>(</sup>٥) الزمر : ١.

<sup>(</sup>٦) الزمر : ٢.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢١٣

﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِهاً مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَخْشَوْنَ رُبَّهُمْ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (١٠).

العلماء هم الذين تقشعرٌ جلودهم وتلين قلوبهم لذكر الله، لقوله تعالى :

- ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (٢).
- ﴿ تَنزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۞ كِتَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُـرْآناً عَـرَبِيًّا لِـقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).
  - ﴿ تَنزيلُ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (٤).
  - ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ تَسْنُرِيلاً ﴾ (°).
- ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ المُغترينَ ﴾ (٦).
- ﴿ أَتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيهَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٧).
- ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَـيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَـيْنَ ذَلِكَ وَمَا

<sup>(</sup>١) الزمر : ٢٣.

<sup>(</sup>٢) فاط : ٢٨.

<sup>(</sup>٣) فصّلت : ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٤) الواقعة : ٨٠.

<sup>(</sup>٥) الدهر: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) الأنعام : ١١٤.

<sup>(</sup>٧) الأعراف : ٣.

كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ (١).

﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً ﴾ (٢).

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَـيْرِ اللهِ لَـوَجَدُوا فِـيهِ أَخْـتِلافاً كَثِيراً ﴾(٣).

﴿ وَمَاكَانَ هَذَا القُرْآنُ أَنْ يُقْتَرَى مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ
وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا
بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَآدْعُوا مَنِ آسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۞ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ
يُجِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ
عَاقبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ (3).

﴿ قُلْ لَئِنِ ٱجْنَمَعَتِ الإِنسُ وَالجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْ تُوا بِمِثْلِ هَذَا القُرْآنِ لا يَأْ تُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً ﴾ (٥).

﴿ قُلْ فَأَ ثُوا بِكِتَابٍ مِنْ عَندِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَبِغهُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ۞ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِثَنِ أَتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدئ مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ۞ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ القَوْلَ لَعَلَّهُمْ مَتَذَكَّهُونَ ﴾ (1).

<sup>(</sup>۱) مريم: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) يونس : ٣٧\_٣٩.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٨٨.

<sup>(</sup>٦) القصص: ٤٩ ـ ٥١.

- ﴿ وَإِنَّهُ لَتَسْنُزِيلُ رَبِّ العَالَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِدِينَ ﴾ (١).
  - ﴿ وَمَا تَـنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ ۞ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (٢).
- ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ لِسِيئَشَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدىً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ (٤).
    - ﴿ تَنزيلاً مِمَّنْ خَلَقَ الأرْضَ وَالسَّمَوَاتِ العُلَى ﴾ (٥).
- ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ۞ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الهَوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَخِيٌ يُوحَى ۞ عَلَّمَهُ شَديدُ القُوَى ﴾ (١).
  - ﴿ إِنَّ عَلَـٰ يَنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ (٧).
  - ﴿ لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (٨).
- ﴿ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَسِيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الشعراء : ١٩٢ ـ ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٢١٠ ـ ٢١١.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) طد: ٤.

<sup>(</sup>٦) النجم: ٢ ـ ٥ ـ

<sup>(</sup>٧) القيامة : ١٧ .

<sup>(</sup>٨) الأنبياء : ١٠.

<sup>(</sup>٩) قصّلت : ٤٢.

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالحَقِّ فَمَنِ آهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ (١).

﴿ أَفَقَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكَماً وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمْ الكِتَابَ مُـفَطَّلاً وَالَّـذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ المُمْتَرِينَ ﴾ (١٠). ﴿ وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ (١٣).

وآيات أخرى تدل أن القرآن الكريم من الله سبحانه، فكذلك العترة الطاهرة لابد أن يكونوا بنصب وتنزيل من الله عز وجل، كما حدث ذلك في واقعة الغدير الكبرى، فإن الله سبحانه أمر نبيّه بتبليغ الوصاية والإمامة والولاية من بعده بعد حجّة الوداع، وصار تبليغ الإمامة من تمام الرسالة، حتّى لو لم يبلغها لما بلّغ النبيّ رسالة ربّه كما في قوله تعالى:

يَا أُ يُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ
 وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ (٤).

وبعد نصب أمير المؤمنين بغدير خم بقوله على اللهم والمؤمنين بغدير خم بقوله على اللهم والمؤمنين بغدير من عاداه، وانتصر من نصره، واخذل من خذله »، نزلت الآية الشريفة :

﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ

<sup>(</sup>١) الزمر : ٤١.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١١٤

<sup>(</sup>٣) مريم: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٦٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ۲۱۷ ..... ديناً ﴾ (١).

وما أكثر النصوص الدالّة على نصب الإمامة والخلافة من قبل رسول الله بنصّ من الله سبحانه.

١ ـ عليّ بن إبراهيم عن محمّد بن عيسى عن يونس وعليّ بن محمّد عن سهل ابن زیاد أبی سعید عن محمّد بن عیسی عن یونس عن ابن مسكان عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله لطُّنِلِا عن قول الله عزَّ وجلَّ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم فعقال: نزلت في عليّ بن أبي طالب والحسن والحسين اللَّيْكِلُّمُ . فقلت له : إنَّ الناس يقولون فما له لم يسمٌّ عليًّا وأهل بيته اللَّهِ اللَّه في كتاب الله عزّ وجلّ ؟ قال : فقال : قولوا لهم إنّ رسول الله عَلَيْ نزلت عليه الصلاة ولم يسمّ الله لهم ثلاثاً ولا أربعاً حتّى كان رسول الله ﷺ هو الذي فسّر ذلك لهم ونزلت عليه الزكاة ولم يسمّ لهم من كلّ أربعين درهما درهم حتّى كان رسول الله ﷺ هو الذي فسّر ذلك لهم ونزل الحجّ فلم يقل لهم طوفوا أسبوعاً حتّى كان رسول الله ﷺ هو الذي فسّر ذلك لهم ونزلت أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ونزلت في على والحسن والحسين فقال رسول الله علي في على من كنت مولاه فعليّ مولاه وقال ﷺ أوصيكم بكتاب الله وأهل بيتي فإنّي سألت الله عزّ وجلّ أن لا يفرّق بينهما حتّى يوردهما عليَّ الحوض فأعطاني ذلك وقال لا تعلُّموهم فهم أعلم منكم وقال إنَّهم لن يخرجوكم من باب هدي ولن يدخلوكم في باب ضلالة فلو سكت رسول الله ﷺ فلم يبيّن مَن أهل بيته لادّعها آل فلان ولكنَّ الله عزَّ وجلَّ أنزله في كتابه تصديقاً لنبيَّه ﷺ إنَّما يريد الله ليذهب عــنكم

<sup>(</sup>١) المائدة : ٣.

الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرأ فكان على والحسن والحسين وفاطمة علميلا فأدخلهم رسول الله عَلَيْ تحت الكساء في بيت أمّ سلمة ثمّ قال اللهمّ إنّ لكلّ نبيّ أهلاً وثقلاً وهؤلاء أهل بيتي وثقلي فقالت أمّ سلمة ألست من أهلك فقال إنّك إلى خير ولكنّ هؤلاء أهلي وثقلي فلمّا قُبض رسول الله ﷺ كان عليّ أولى النــاس بالناس لكثرة ما بلّغ فيه رسول الله ﷺ وإقامته للناس وأخذه بيده فلمّا مضي عليّ لم يكن يستطيع على ولم يكن ليفعل أن يدخل محمّد بن عليّ ولا العبّاس بن عليّ ولا واحداً من ولده إذاً لقال الحسن والحسين إنَّ الله تبارك وتعالى أنــزل فــينا كما أنزل فيك فأمر بطاعتناكما أمر بطاعتك وبلّغ فينا رسول الله عَلَيْكُ كما بلّغ فيك وأذهب عنَّا الرجس كما أذهبه عنك فلمَّا مضى عليٌّ عَلَيْلِا كَانِ الحسن عَلَيْلِا أُولَى بها لكبره فلمّا توفّى لم يستطع أن يدخل ولده ولم يكن ليفعل ذلك والله عزّ وجلّ يقول وأُولو الأرحام بعضهم أولى ببعضٍ في كتاب الله فيجعلها في ولده إذاً لقال الحسين أمر الله بطاعتي كما أمر بطاعتك وطاعة أبيك وبلّغ فــيّ رســول الله ﷺ كما بلّغ فيك وفي أبيك وأذهب الله عنّى الرجس كما أذهب عنك وعن أبيك فلمّا صارت إلى الحسين عليُّا لم يكن أحدٌ من أهل بيته يستطيع أن يدّعي عليه كما كان هو يدّعي على أخيه وعلى أبيه لو أرادا أن يصرفا الأمر عنه ولم يكونا ليفعلا ثمّ صارت حين أفضت إلى الحسين عليُّل فجرى تأويل هذه الآية وأُولُو الأرحام بعضهم أُولَى ببعضِ في كتاب الله ثمّ صارت من بعد الحسين لعليّ ابن الحسين ثمّ صارت من بعد علىّ بن الحسين إلى محمّد بن علىّ عُلَيْلًا وقــال الرجس هو الشكّ والله لا نشكّ في ربّنا أبداً (١).

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٢٨٦ ـ ٢٨٨.

٢ ـ محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد بن عيسى عن أبيه عن عبد الله بن المغيرة عن ابن مسكان عن عبد الرحيم بن روح القصير عن أبي جعفر عليه في قسول الله عن وجل النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعضٍ في كتاب الله في من نزلت؟ فقال: نزلت في الإمرة إنّ هذه الآية جرت في ولد الحسين عليه من بعده فنحن أولى بالأمر وبرسول الله على من المؤمنين والمهاجرين والأنصار. قلت: فولد جعفر لهم فيها نصيب؟ قال: لا. قلت: فلولد العبّاس فيها نصيب؟ فقال: لا. فعددت عليه بطون بني عبد المطّلب كلّ ذلك يقول لا. قال: ونسيت ولد الحسن عليه فدخلت بعد ذلك عليه فقلت له: هل لولد الحسن عليه فيها نصيب؟ فقال: لا والله يا عبد الرحيم ما لمحمّديّ فيها نصيب غيرنا(١).

٣-الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن أحمد بن محمّد عن الحسن ابن محمّد الهاشمي عن أبيه عن أحمد بن عيسى عن أبي عبد الله عليه في قول الله عزّ وجلّ إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا، قال: إنّما يعني أولى بكم آي أحق بكم وبأموركم وأنفسكم وأموالكم الله ورسوله والذين آمنوا يعني علياً وأولاده الأثمة عليه إلى يوم القيامة ثمّ وصفهم الله عزّ وجلّ فقال الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون وكان أمير المؤمنين عليه في صلاة الظهر وقد صلّى ركعتين وهو راكع وعليه حُلّة قيمتها ألف دينار وكان النبي عليه كله وأولى بالمؤمنين من النجاشي أهداها له فجاء سائل فقال السلام عليك يا وليّ الله وأولى بالمؤمنين من أنفسهم تصدّق على مسكين فطرح الحُلّة إليه وأوماً بيده إليه أن احملها فأنزل الله أنفسهم تصدّق على مسكين فطرح الحُلّة إليه وأوماً بيده إليه أن احملها فأنزل الله

<sup>(</sup>١) الكافي ١ : ٢٨٨.

عزّ وجلّ فيه هذه الآية وصيّر نعمة أولاده بنعمته فكلّ من بلغ من أولاده مبلغ الإمامة يكون بهذه الصفة مثله فيتصدّقون وهم راكعون، والسائل الذي سأل أمير المؤمنين عليُّلًا من الملائكة والذين يسألون الأثمة من أولاده يكونون من الملائكة.

الملائكة(١).

٤ ـ على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن عمر بن أذينة عن زرارة والفضيل بن يسار وبكبير بن أعين ومحمّد بن مسلم وبريد بن معاوية وأبي الجارود جميعاً عن أبي جعفر للهلا قال: أمر الله عزّ وجلّ رسوله بولاية علىّ وأنزل عليه إنّما وليّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويـؤتون الزكاة وفرض ولاية أولى الأمر فلم يدروا ما هي فأمر الله محمّداً ﷺ أن يفسّر لهم الولاية كما فسر لهم الصلاة والزكاة والصوم والحجّ فلمّا أتاه ذلك من الله ضاق بذلك صدر رسول الله على وتخوّف أن يرتدّوا عن دينهم وأن يكذّبوه فضاق صدره وراجع ربّه عزّ وجلّ فأوحى الله عزّ وجلّ إليه يا أيّها الرسول بلّغ ما أنــزل إليك من ربّك وإن لم تفعل فما بلّغت رسالته والله يعصمك من الناس فصدع بأمــر الله تعالى ذكره فقام بولاية على للنُّالِدِ يوم غدير خم فنادى الصلاة جامعة وأمر الناس أن يبلّغ الشاهد الغائب قال عمر بن أذينة قالوا جميعاً غير أبي الجارود وقال أبو جعفر عليُّلِ وكانت الفريضة تنزل بعد الفريضة الأخرى وكانت الولايــة آخــر الفرائض فأنزل الله عز وجل اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي قال أبو جعفر عَلَيْلِا : يقول الله عزّ وجلّ لا أنزل عليكم بعد هذه فريضة قد أكملت لكم الفرائض (۲).

<sup>(</sup>١) الكافي ١ : ٢٨٨ ـ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١ : ٢٨٩.

٥ ـ عليّ بن إبراهيم عن صالح بن السندي عن جعفر بن بشير عن هارون ابن خارجة عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه قال: كنت عنده جالساً فقال له رجل حدّ ثني عن ولاية عليّ أمن الله أو من رسوله؟ فغضب ثمّ قال: ويحك كان رسول الله عَلَيه أخوف لله من أن يقول ما لم يأمره به الله بل افترضه كما افترض الله الصلاة والزكاة والصوم والحجّ (١).

٢ - محمد بن يعقوب عن عليّ بن إبراهيم عن أبيه وعبد الله بن الصلت جميعاً عن حمّاد بن عيسى عن حريز بن عبد الله عن زرارة عن أبي جعفر عليًا الله عن حمّاد بن عيسى عن حريز بن عبد الله عن زرارة عن أبي جعفر عليًا قال: ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه وباب الأشياء ورضى الرحمن طاعة الإمام ومعرفته، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ (١) أما لو أنّ رجلاً قام ليله وصام نهاره وتصدّق بجميع ماله وحجّ جميع دهره، ولم يعرف وليّ الله فيواليه ويكون جميع أعماله بدلالته إليه ماكان له على الله حقّ في ثوابه، ولاكان من أهل الإيمان، ثمة قال: أولئك المحسن منهم يدخله الجنّة بفضل منه (٣).

٧ ـ عن أبي إسحاق النحوي، قال: سمعت أبا عبد الله للتُلِيدِ يقول: إنّ الله أدّب نبيّه على محبّته فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٤)، قال: ثمّ فوّض إليه الأمر فقال: ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (٥)، وقال:

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٢٨٩ ـ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٨٠.

<sup>(</sup>٣) البرهان ٣: ٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٥) الحشر: ٧.

﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ ﴾ ، وإنّ رسول الله ﷺ فوّض إلى عليّ ﷺ والأثمة ، فسلّمتهم وجحد الناس، فوالله لنحبّكم أن تقولوا إذا قلنا وأن تصمتوا إذا صمتنا، ونحن فيما بينكم وبين الله ، والله ما جعل لأحدٍ من خبر في خلاف أمره.

٨ - البحار بسنده قال : قلت للرضا عليه : الإمام إذا أوصى إلى الذي يكون من بعده بشيء ففوّض إليه فيجعله حيث يشاء أو كيف هو ؟ قال : إنّما يوصي بأمر الله عزّ وجلّ، فقال له : إنّه قد حكي عن جدّك قال : أترون أنّ هذا الأمر إلينا نجعله حيث نشاء ؟ لا والله ما هو إلّا عهد من رسول الله عَلَيْهُ رجل فرجل مسمّى، فقال : فالذي قلت لك من هذا (١).

٩\_عن أبي عبد الله عليه قال: عرج بالنبي عَبَه السماء مئة وعشرين مرة، ما من مرة إلا وقد أوصى الله عز وجل فيها إلى النبي بالولاية لعلي والأئمة من بعده عليه أكثر ممّا أوصاه بالفرائض (٢).

المنفل عن الصادق عليه قال: قلت له: يا بن رسول الله، كيف صارت الإمامة في ولد الحسين عليه دون الحسن وهما جميعاً ولدا رسول الله عليه وسبطاه وسيّدا شباب أهل الجنّة ؟ فقال عليه الله المنافع : إنّ موسى وهارون عليه كانا نبيّين مرسلين أخوين فجعل الله النبوّة في صلب هارون دون صلب موسى ولم يكن لأحد أن يقول: لِمَ فعل الله ذلك؟ وإنّ الإمامة خلافة الله عزّ وجلّ ليس لأحد أن يقول: لِمَ جعل الله في صلب الحسين دون صلب الحسن، لأنّ الله هو الحكيم في يقول: لِمَ جعل الله في صلب الحسين دون صلب الحسن، لأنّ الله هو الحكيم في

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٦٨، باب ٣ أنّ الإمامة لا تكون إلّا بالنصّ ويجب على الإمام النصّ على من بعده، وفي الباب ٢٥ رواية فراجع، عن قرب الإسناد: ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، عن الخصال ٢: ١٤٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة .... المقاله، لا يسأل عمّا يفعل وهم يسألون (١١).

الأوصياء وذكرت عمر بن أبان قال: ذكر أبو عبد الله طَلِيَةِ الأوصياء وذكرت إسماعيل وقال: لا والله يا أبا محمّد ما ذاك إلينا، ما هو إلّا إلى الله ينزل واحد بعد واحد (٢).

هذا غيض من فيض ...

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٧٠، عن الخصال ١: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، عن بصائر الدرجات: ١٣٩.

# ٤ القرآن محفوظ

قال الله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١).

ما نعتقده وهو الحقّ الذي لا ريب فيه أنّ القرآن الكريم قد حفظه الله تعالى من كلّ شين وصائه من كلّ تحريف، فلا زيادة فيه ولا نقص، إنّما هو بين الدفّتين حفظه الله بعلمه وقدرته وصائه من أيادي التلاعب والتحريف، فلم ينقص منه حرفاً ولا زاد فيه حرفاً، فإنّ منزله القويّ العزيز القادر العليم قد حفظه بعينه التي لا تأخذها سِنَةٌ ولا نوم.

وكذلك عدل القرآن الكريم عترة الرسول الأعظم عَلَيْ فإنّ الله قد حفظهم ورعاهم بكمال رعايته.

في تفسير العيّاشي بسنده عن سليمان بن هارون قال: قلت له: إنّ بعض هذه العجليّة يقولون: إنّ سيف رسول الله عَلَيْ عند عبد الله بن الحسن، فقال: والله ما رآه هو ولا أبوه بواحدة من عينيه، إلّا أن يكون رآه أبوه عند الحسين عليّا وإن صاحب هذا الأمر \_أي الإمامة والولاية الحقّة \_ محفوظ محفوظ له، فلا تذهبنّ يميناً ولا شمالاً، فإنّ الأمر والله واضح، والله لو أنّ أهل السماء والأرض اجتمعوا على أن يحوّلوا هذا الأمر من موضعه الذي وضعه الله فيه ما استطاعوا، ولو أنّ الناس كفروا جميعاً حتّى لا يبقى أحد لجاء الله لهذا الأمر بأهل يكونون من

<sup>(</sup>١) الحجر: ٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

أهله، ثمّ قال: أما تسمع الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَسوْفَ يَأْتِي اللهُ بِسَقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى السُّوْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ (١)، حتى فرع من الآية، وقال في آية أُخرى: ﴿ فَإِنْ يَكْفُرْ بِهَا هَوُلاءِ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ﴾ (١)، ثمّ قال: إنّ أهل هذه الآية هم أهل تلك الآبة (٣).

وقد ورد أنّ من مصاديق الذكر في القرآن الكريم الرسول الأعظم ﷺ، وأنّ أهله وعترته أهل الذكر كما في قوله تعالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ (٤)، فكما أنّ الله حفظ القرآن الكريم، كذلك حفظ نبيّه المرسل في نبوّته، كما حفظ خلفاءه بالحقّ في خلافتهم وولايتهم، للإطلاق في الآية الشريفة، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الأُتعام : ٨٩ .

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٧: ٤٩، عن تفسير العيّاشي ١: ٣٢٦.

<sup>(</sup>٤) النحل: ٤٣.

#### ه القرآن معدن العلم الإلهي

إنَّ الله سبحانه وصف كتابه بالعلم في آيات عديدة كقوله تعالى :

- ﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (١).
- ﴿ وَنَزَّ لٰنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢).
- ﴿ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلٌّ شَيْءٍ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ كِتَاباً ﴾ (١).
  - ﴿ وَلا رَطْبِ وَلا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (٥).
- وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا
   كُلُّ فِي كِتَابٍ مُبِين ﴾ (١٠).
- ﴿ وَمَا يَغُزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَ لا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>۳) یوسف: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٤) النبأ : ٢٩.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) هود : ٦.

<sup>(</sup>۷) يونس: ٦١.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٢٧

فمثل هذه الأوصاف تحيّر العقول والألباب فيما جعل الله سبحانه للقرآن الكريم من عظمة وشموخ ومقام علمي رفيع، فكذلك عدل القرآن المقرآن الكريم من عظمة وشموخ ومقام علمي، وعندهم تبيان كلّ شيء، وعندهم تفصيل كلّ شيء فما فرّط الله فيهم من شيء، ولا يعزب عن علمهم مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء، ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، وكلّ شيء أحصاه فيهم، ولولا هذا لافترقوا عن القرآن وهذا ما يتنافى مع حديث الثقلين. فعندهم العلوم كلّها:

- ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَام مُبِينِ ﴾ (١).
- ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّـنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ﴾ (٣).
  - ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَفْقَهُونَ ﴾  $^{(n)}$ .
  - ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٤).
  - ﴿ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٥).
  - ﴿ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمُ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١٠).
    - ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمِ يَذُّكَّرُونَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) يس: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ٧٧.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٣٢.

<sup>(</sup>٦) يونس: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) الأنعام : ١٢٦.

- ﴿ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾ (١).
- ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٢).

فعند الأُثمة الهداة تفصيل كلّ شيء، وتبيان كلّ شيء، تفصيل الكتاب الذي فيه تفصيل كلّ شيء.

أمّا الأنبياء عَلِيمُ فعندهم بعض العلم والحكم فلم يؤتوا العلم كله، فالإمام عنده علم الكتاب بتمامه:

﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَـيْنِي وَبَـيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الكِتَابِ ﴾ (٣).

فكِلٌ واحد من أئمة أهل البيت المُنكِيُّةُ عنده علم الكتاب لا علم من الكتاب كما كان لآصف وزير سليمان:

﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الكِتَابِ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

ومن كان عنده علم من الكتاب فعل ما فعل من الأمور الخارقة للعادة، وإنّه يتصرّف في الكون بتصرّف جزئي، فله الولاية التكوينية الجزئية، وكذلك من عنده العلم الكلّي يكون متحلّياً بالولاية التكوينية الكلّية، فيشق القمر ويرد الشمس، وليس ذلك بعزيز على الله سبحانه.

فإذا كان ما فعله آصف بإتيان عرش بلقيس إلى سليمان قبل أن يرتد طرفه، ممّا يوجب عجب الناس، وكان عنده علم بعض الكتاب، فما بالك بمن عنده علم الكتاب كلّه، ماذا يفعل من ولايته التكوينية الكبرى ... وكلّما ازداد العلم ازدادت

<sup>(</sup>١) الروم : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المجادلة: ١١.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٤٣.

<sup>(</sup>٤) النمل: ٤٠.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٢٩

الولاية والقدرة على المعجزات والكرامات، ومن كان عنده علم الرطب واليابس، ولا ذرّة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلّا ويعلمه، فإن له الولاية الكبرى التكوينية بإذن الله تعالى على كلّ مثقال ذرّة في الأرض وفي السماء، فجلّت قدرة الله التي أراد إظهارها لخلقه بخلقه، فكان أهل البيت علم المظهر الأتم والأعظم لبيان القدرة الإلهيّة، ومن كان له علم كلّ شيء بإذن الله فعنده علم كلّ الأنبياء وما يترتّب على علمهم من المعاجز، فيقول سبحانه في حق نبيّه يوسف:

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ خُكُماً وَعِلْماً وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ ﴾ (١).

فتنكير العلم والحكم في الآية يدلّ على التبعيض، وأهل البيت عندهم العلم كلّه، فهم أفضل.

وفي الخضر يقول الله :

﴿ فَوَجَدَا عَبْداً مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَـدُنَّا عِلْماً ﴾ (٢).

وفي لوط يقول سبحانه:

﴿ وَلُوطاً آتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً ﴾<sup>(٣)</sup>.

وفي داود وسليمان يقول سبحانه:

﴿ وَلَـٰقَدْ آ تَٰئِنَا دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ عِلْماً وَقَالا الحَمْدُ للهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ

<sup>(</sup>١) يوسف : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٧٤.

مِنْ عِبَادِهِ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَاُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الفَصْلُ المُبِينُ ۞ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾(٢).

لقد أعطى الله بعض العلم لنبيين فقالا: الحمد لله الذي فضّلنا على كثير من عباده المؤمنين، وعلمهما إنّما كان علم منطق الطير والإتيان من كلّ شيء لاكلّ شيء، ولكنّ الأثمة علم علم الله كلّ شيء لأنّهم عدل القرآن الذي فيه تبيان كلّ شيء، فعندهم علم منطق الطير، بل كلّ الحيوانات، وتحشر لهم كلّ الذرات في عالم الإمكان جنوداً مسخّرة بأمر من الله وإذنه وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

وقال سبحانه في حقّ داود وسليمان :

﴿ وَدَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَخَكُمَانِ فِي الحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ القَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ ۞ فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلاً آتَـيْنَا حُكُماً وَعِلْماً وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الجَّبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ۞ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِن الجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ ۞ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِن بَاسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ۞ وَلِسُلَيْمَانَ الرَّيحَ عَاصِفَةً تَجْدِي بِأَمْرِهِ إِلَى الأَرْضِ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ۞ وَلِسُلَيْمَانَ الرَّيحَ عَاصِفَةً تَجْدِي بِأَمْرِهِ إِلَى الأَرْضِ التَّي بَارَكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلُّ شَيْءٍ عَالِمِينَ ۞ وَمِنْ الشَّيَاطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً ﴾ (٣).

والعلم والحكم في الآية نكرتان تفيدان التبعيض كـما فــى اللـغة والأدب

<sup>(</sup>١) النمل: ١٥.

<sup>(</sup>٢) النمل : ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ٧٨\_ ٨٢.

العربي، فكان لهما ما كان، فكيف بالأثمة الأطهار الذين عندهم كلّ العملم، وإذا كان ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرَّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ إِلَى الأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا ﴾، فبالأولوية يكون أعظم من ذلك للأثمة الأبرار المُتَكِلِّا، فولايتهم أعظم من ولايتهما، فولايتهم شاملة وعامّة مطلقة، لأنّ علمهم لا تبعيض فيه. فهم أولو العلم الذين شهدوا بالتوحيد الحقّ في قوله تعالى:

< شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالمَلائِكَةُ وَأُولُوا العِلْمِ قَائِماً بِالقِسْطِ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ العَذِيزُ العَكِيمُ ﴾ (١).

ذلك الفضل من الله، وكفى بالله عليماً.

ولا يخفى أنّ الله سبحانه يعلم الغيب كلّه على نحو الاستقلال وبالذات، فعلمه بلا نهاية وإنّه ذاتي وعين ذات الله عزّ وجلّ، إلّا أنّه يطلع على علمه وغيبه من ارتضى من رسول، فيكون الرسول عالماً بالغيب وبما سوى الله سبحانه بإذن منه جلّ جلاله، على نحو التبعيّة والإمكان الذاتي، وبهذا يفترق علمه عن علم الله عزّ وجلّ، وأنّه لا يقاس بالله أحد، فعلم الله بلا نهاية وعلم غيره بإدّنه وإنّه محدود، فيكون إمكانيًا تبعيّاً وبحكم الصفر مقابل اللانهاية، وبهذا نخرج عن الغلوّ في الصفات، فتدبّر.

ا \_ما، [الأمالي للشيخ الطوسي] أبو القاسم بن شبل عن ظفر بن حمدون عن إبراهيم بن إسحاق عن عليّ بن مهزيار وجماعة من رجاله وغيرهم عن داود ابن فرقد عن الحارث النضري قال: قلت لأبي عبد الله المثيلا : الذي يسأل عنه الإمام المثيلا وليس عنده فيه شيء من أين يعلمه ؟ قال: ينكت في القلب نكتاً أو

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٨.

ينقر في الاذن نقراً، وقيل لأبي عبد الله للتَّلِلَا : إذا سئل الإمام كيف يجيب؟ قال : إلهام أو إسماع وربما كانا جميعاً (١).

٢ ــن، [عيون أخبار الرضا عَلَيْلَا ] بالأسانيد الثلاثة إلى الرضا عَلَيْلاً عـن آبائه عَلَمَالِيمُ قال : قال رسول الله عَلَمَالًا : ما ينقلب جناح طائر في الهواء إلّا وعندنا فيه علم (٢٠).

٣ ـ ير، [بصائر الدرجات] محمد بن عبد الحميد عن يونس بن يعقوب عن منصور بن حازم عن أبي عبد الله عليه قال: قلت: إن الناس يذكرون أن عندكم صحيفة طولها سبعون ذراعاً فيها ما يحتاجون إليه الناس وأن هذا هو العلم، فقال أبو عبد الله عليه الله الله عن رسول الله عليه إن العلم الذي يحدث في كل يوم وليلة (٣).

٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] إيراهيم بن هاشم عن البرقي عن ابن سنان أو غيره عن بشر عن حمران بن أعين قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عندكم التوراة والإنجيل والزبور وما في الصحف الأولى صحف إيراهيم وموسى؟ قال: نعم. قلت: إنّ هذا لهو العلم الأكبر، قال: يا حمران لو لم يكن غيير ما كان ولكن ما يحدث بالليل والنهار علمه عندنا أعظم.

٥ \_ قب، [المناقب لابن شهر آشوب] صفوان بن يحيى عن بعض رجاله عن الصادق للتَّلِيدِ قال: والله لقد أعطينا علم الأوّلين والآخرين. فقال له رجل من

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٨ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦: ١١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٦: ٢٠.

أصحابه: جعلت فداك أعندكم علم الغيب؟ فقال له: ويحك إنّي لأعلم ما في أصلاب الرجال وأرحام النساء ويحكم وشعوا صدوركم ولتبصر أعينكم ولتع قلوبكم فنحن حجّة الله تعالى في خلقه ولن يسع ذلك إلاّ صدر كلّ مؤمن قـوي قوّته كقوّة جبال تهامة إلاّ بإذن الله والله لو أردت أن أحصي لكم كلّ حصاة عليها لأخبر تكم وما من يوم وليلة إلاّ والحصى تلد إيلاداً كما يـلد هـذا الخـلق والله لتتباغضون بعدي حتّى يأكل بعضكم بعضاً (۱).

آ \_ قب، [المناقب لابن شهرآسوب] بكير بن أعين قال: قبض أبو عبد الله عليه على ذراع نفسه وقال: يا بكير هذا والله جلد رسول الله وهذه والله عروق رسول الله وهذا والله لحمه وهذا عظمه والله إنسي لأعلم ما في السماوات وأعلم ما في الأرض وأعلم ما في الدنيا وأعلم ما في الآخرة، فرأى تغير جماعة فقال: يا بكير إنبي لأعلم ذلك من كتاب الله تعالى إذ يتقول ونرّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء (٢).

٨ ختص، [الاختصاص] ابن هشام عن النضر عن هشام بن سالم عن الحسن بن يحيى قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إنّا أهل بيت عندنا معاقل العلم وآثار النبوّة وعلم الكتاب وفصل ما بين الناس (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ٢٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٦ : ٣٢.

٩ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمد عن عمر بن عبد العزيز عن محمد بن الفضيل عن الثمالي عن علي بن الحسين قال: قلت له: جعلت فداك الأثمة يعلمون ما يضمر؟ فقال: علمت والله ما علمت الأنبياء والرسل، ثمّ قال لى: أزيدك؟ قلت: نعم، قال: ونزاد ما لم تزد الأنبياء (١).

الهيثم النهدي عن اللؤلؤي عن صفوان بن المعلى عن اللؤلؤي عن صفوان بن يحيى عن اللؤلؤي عن صفوان بن يحيى عن ابن مسكان عن يزيد بن فرقد النهدي عن أبي عبد الله عليه الله على الإمام إذا شاء أن يعلم علم (٢).

المحسن عن البزنطي عن المرجات] محمد بن الحسين عن البزنطي عن عبد الله عليه عبد الكريم عن سماعة بن سعد الخثعمي أنّه كان مع المفضل عند أبي عبد الله عليه القال له المفضل: جعلت فداك يفرض الله طاعة عبد على العباد ثمّ يحجب عنه خبر السماء، قال: الله أكرم وأرأف بعباده من أن يفرض عليهم طاعة عبد يحجب عنه خبر السماء صباحاً أو مساء (٢).

المحمد بن الفضيل عن الثمالي قال: سمعت أبا جعفر عليه المؤيز عن على الفضيل عن الثمالي قال: سمعت أبا جعفر عليه الله يقول: لا والله لا يكون عالم جاهل أبداً عالم بشيء جاهل بشيء، ثم قال: الله أجل وأعز وأعظم وأكرم من أن يفرض طاعة عبد يحجب عنه علم سمائه وأرضه، ثم قال: لا يحجب ذلك عنه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ٥٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ٥٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٦ : ١٠٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٣٥

١٣ ـ ير، [بصائر الدرجات] علي بن إسماعيل عن محمد بن عـمر عـن إسماعيل الأزرق قال: سمعت أبا عبد الله يقول: إنّ الله أحكم وأكرم وأجل وأعلم من أن يكون احتج على عباده بحجة ثمّ يغيب عنه شيئاً من أمرهم (١١).

١٤ \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن خالد الكيّال عن عبد العزيز الصائغ قال: قال أبو عبد الله التيّلا : أترى أنّ الله استرعى راعباً واستخلف خليفة عليهم يحجب عنه شيئاً من أمورهم.

الورّاق عن عليّ بن هارون الحميري عن عليّ بن محمّد بن سليمان عن أحمد بن محمّد الورّاق عن عليّ بن هارون الحميري عن عليّ بن محمّد بن سليمان عن أبيه عن علي بن يقطين عن موسى بن جعفر لليّلِة قال: والله أو تينا ما أو تي سليمان وما لم يؤت سليمان وما لم يؤت أحد من العالمين قال الله عزّ وجلّ في قصّة سليمان هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب وقال في قصّة محمّد على الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا(٢).

١٦ \_ يد، [التوحيد] الدقّاق عن الأسدي عن النخعي عن النوفلي عن زيد المعدّل وعبد الله بن سنان عن جابر عن أبي جعفر عليّا قال: إنّ لله لعلماً لا يعلمه غيره وعلماً يعلمه ملائكته المقرّبون وأنبياؤه المرسلون ونحن نعلمه.

ابن المتوكّل عن الحميري عن ابن عيسى عن عن العرب عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن عبد الله بن سنان عن جعفر بن محمّد عن أبيه الله الله الله الله الله الله الله عن عليه ملائكته علماً خاصًا وعلماً عامّاً فأمّا العلم الخاصّ فالعلم الذي لم يطّلع عليه ملائكته

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٥٩.

٢٣٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

المقرّبين وأنبياؤه المرسلين وأمّا علمه العامّ فإنّه علمه الذي أطلع عليه ملائكته المقرّبين وأنبياءه المرسلين وقد وقع إلينا من رسول الله عَلَيْهُ (١).

١٨ \_ ختص، [الاختصاص] ير، [بصائر الدرجات] موسى بن عمر عن الميثمي عن سماعة عن شيخ من أصحابنا عن أبي جعفر عليه قال: جئنا نريد الدخول عليه فلمّا صرنا بالدهليز سمعنا قراءة بالسريانيّة بصوت حسن يقرأ ويبكى حتّى أبكى بعضنا (٢).

۱۹ \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد بن عيسى عن يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير عن إبراهيم بن عبد الحميد عن الشمالي قال : قال علي علي الله الله : لو ثنيت لي وسادة لحكمت بين أهل القرآن بالقرآن حتّى يزهر إلى الله ولحكمت بين أهل التوراة بالتوراة حتّى يزهر إلى الله ولحكمت بين أهل الإنجيل بالإنجيل حتّى يزهر إلى الله ولحكمت بين أهل الإنجيل بالإنجيل حتّى يزهر إلى الله ولحكمت بين أهل الزبور بالزبور حتّى يزهر إلى الله ولولا آية في كتاب الله لأنباتكم بما يكون حتّى تقوم الساعة (٣).

٠٠ ـن، [عيون أخبار الرضا عليه إلله الهمداني عن علي عن أبيه عن الهروي قال: كان الرضا عليه لله الناس بلغاتهم وكان والله أفصح الناس وأعلمهم بكل لسان ولغة فقلت له يوماً يا ابن رسول الله إنّي لأعجب من معرفتك بهذه اللغات على اختلافها فقال: يا أبا الصلت أنا حجّة الله على خلقه وماكان ليتّخذ حجّة على قوم وهو لا يعرف لغاتهم أو ما بلغك قول أمير المؤمنين عليه أو تينا فصل الخطاب

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٦ : ١٨٢.

المسلمان عن عبيد الله بن محمّد اليماني عن مسلم بن الحجّاج عن يونس عن الحسين بن علوان عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: إنّ الله خلق أولي العزم من الرسل وفضّلهم بالعلم وأور ثنا علمهم وفضّلنا عليهم في علمهم وعلم رسول الله عليهم ألم يعلموا وعلمنا علم الرسول وعلمهم (٢).

٢٢ ـ ير، [بصائر الدرجات] اليقطيني عن محمّد بن عمر عن عبد الله بن الوليد السمّان قال قال لي أبو جعفر عليّه : يا عبد الله ما تقول الشيعة في علي وموسى وعيسى عليكي قال قلت جعلت فداك ومن أيّ حالات تسألني قال : أسألك عن العلم فأمّا الفضل فهم سواء، قال قلت جعلت فداك فما عسى أقول فيهم فقال : هو والله أعلم منها ثمّ قال يا عبد الله أليس يقولون إنّ لعليّ ما للرسول من العلم قال قلت بلى قال : فخاصمهم فيه قال إنّ الله تبارك وتعالى قال لموسى عليّه وكتبنا له في الألواح من كلّ شيء فأعلمنا أنّه لم يبيّن له الأمر كلّه وقال الله تبارك وتعالى الكتاب تبياناً لكلّ وتعالى لمحمّد عَمَا الله على هؤلاء شهيداً ونزّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلّ شيء.

٢٣ \_ فس، [تفسير القمّي] أبي عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن أبي عبد الله عليه الذي عنده علم الكتاب هو أمير المؤمنين عليه وسئل عن الذي عنده علم من الكتاب أعلم أم الذي عنده علم الكتاب فقال: ما كان علم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٩٤.

٢٣٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

الذي عنده علم من الكتاب عند الذي عنده علم الكتاب إلا بقدر ما تأخذ البعوضة بجناحها من ماء البحر وقال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ألا إن العلم الذي هبط به آدم من السماء إلى الأرض وجميع ما فضّلت به النبيّون إلى خاتم النبيّين في عترة خاتم النبيّين (١).

٢٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] ابن معروف عن حمّاد بن عيسى عن عمر بن يزيد قال قال أبو جعفر طلط : إنّ عليّاً طلط كان عالم هذه الأمّة والعلم يـ توارث ولا يهلك أحد منّا إلّا ترك من أهله من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله (٢).

٢٥ ـ ير، [بصائر الدرجات] ابن يزيد عن ابن فضال عن ابن بكير عن أبي عبد الله عليه الله عن ابن بكير عن أبي عبد الله عليه الله عن العلم وما أوتي من العلم فقال لي: وما أعطي سليمان بن داود إنّما كان عنده حرف واحد من الاسم الأعظم وصاحبكم الذي قال الله قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب وكان والله عند على علم الكتاب فقلت صدقت والله جعلت فداك.

٢٦ ـ ير، [بـصائر الدرجـات] أحـمد بـن مـوسى عـن الخشـاب عـن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله علي قال: ﴿ قَالَ اللَّذِي عِـنْدَهُ عِـلْمٌ مِـنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ (٣) قال ففرج أبو عبد الله علي الكتاب أن يَرْتَدَّ إلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ (٣) قال ففرج أبو عبد الله علي بين أصابعه فوضعها على صدره ثم قال عندنا والله علم الكتاب كله.

٢٧ ـ ير، [بصائر الدرجات] بعض أصحابنا عن الحسن بن مـوسى عـن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٤٠.

عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عليُّلِا في قول الله عزّ وجلّ قل كـ فى بـالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب قال إيّانا عنى وعليّ أوّلنـا وأفـضلنا وخيرنا(١).

٢٨ ــ ير، [بصائر الدرجات] عبد الله بن أحمد بن الحسن بن موسى عن ابن أبي نجران عن مثنى قال سألته عن قول الله عزّ وجلّ ومن عنده علم الكتاب قال نزلت فى على طَيْلًا بعد رسول الله عَيْلًا وفى الأئمة بعده.

ولا يخفى أنّ الروايات في علم الأثمة الأطهار كثيرة جدّاً، راجع بحار الأنوار المجلّد ٢٦ أبواب علومهم المهيليني ، فالباب الأوّل: (جهات علومهم المهيليني وما عندهم من الكتب وأنّه ينقر في آذانهم وينكت في قلوبهم)، وفي الباب (١٤٩) رواية، وأمّا الباب الثاني: (أنّهم المهيليني محدّثون مفهّمون وأنّهم بمن يشبهون ممّن مضى، والفرق بينهم وبين الأنبياء المهيليني ) وفي الباب (٤٧) رواية، وأمّا الباب الثالث: (أنّهم المهيليني يزادون ولولا ذلك لنفد ما عندهم وأنّ أرواحهم تعرج إلى السماء في ليلة الجمعة) وفي الباب (٣٧) رواية، وأمّا الباب الرابع: (أنّهم المهيليني لا يحجب عنهم علم السماء والأرض والجنّة والنار (أنّهم المهيليني لا يحجب عنهم علم السماء والأرض والجنّة والنار وأنّه عرض عليهم ملكوت السماوات والأرض ويعلمون علم ما كان وما يكون وأنّه عرض عليهم ملكوت السماوات والأرض ويعلمون علم ما كان وما يكون الناس بحقيقة الإيمان وبحقيقة النفاق وعندهم كتاب فيه أسماء أهل الجنّة وأسماء الناس بحقيقة الإيمان وبحقيقة النفاق وعندهم كتاب فيه أسماء أهل الجنّة وأسماء شيعتهم وأعدائهم وأنّه لا يزيلهم خبر مخبر عمّا يعلمون من أحوالهم) وفي الباب

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٢.

( ٤٠) رواية، وأمّا الباب الثامن : ( أنّ الله تعالى يرفع للإمام عموداً ينظر بــــــ إلى أعمال العباد) وفي الباب (١٦) رواية، وأمّا الباب التاسع: (أنَّه لا يحجب عنهم شيء من أحوال شيعتهم وما تحتاج إليه الأُمَّة من جميع العلوم، وأنَّهم يـعلمون ما يصيبهم من البلايا ويصبرون عليها ولو دعوا الله في دفعها لأجميبوا، وأنَّـهم يعلمون ما في الضمائر وعلم المنايا والبلايا وفصل الخطاب والمواليد) وفي الباب (٤٣) رواية، وأمّا الباب العاشر: (في أنّ عندهم كتباً فيها أسماء الملوك الذيـن يملكون في الأرض) وفي الباب (٧) روايات، وأمّا الباب الحادي عشــر: (أنّ مستقى العلم من بيتهم وآثار الوحي فيها) وفي الباب ( ٥) روايات، وأمّا الباب الثاني عشر : (أنَّ عندهم جميع علوم الملائكة والأنبياء وأنَّهم أعطوا ما أعطاه الله الأنبياء اللَّمَيِّلْةُ وأنَّ كلَّ إمام يعلم جميع علم الإمام الذي قبله، ولا يسبقي الأرض بغير عالم) وفي الباب (٦٣) رواية، وأمّا الباب الثالث عشر: (أنّ عندهم صلوات الله عليهم كتب الأنبياء للجَيْلِكُ يقرؤونها على اختلاف لغاتها) وفي البــاب (٢٧) رواية، وأمَّا الباب الرابع عشر : (أنَّهم يعلمون جميع الألسن واللغات ويتكلَّمون بها) وفي الباب (٧) روايات، وأمّا الباب الخيامس عشير: (أنَّهم أعيلم مين

الأنبياء للمُثَلِثُةُ إِلَّا الرسول الأعظم ﷺ) وفي الباب (١٣) رواية، وأبواب أخرى.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٤١

# ٦ عدم الاعوجاج في القرآن الكريم (كتاب قيّم ومستقيم)

إنّ القرآن الكريم من أبرز مصاديق الصراط المستقيم، الذي لا انحراف فيه ولا اعوجاج:

﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوْجًا ﴾ (١).

فالقرآن قيم بما يتضمّنه من قوانين رصينة، ودين قيّم على النـاس، فـ إنّه يقوم على مصالحهم في الدنيا والآخرة، بـما فميه مـن الاعـتقادات الصـحيحة والسلوك السليم والعمل الصالح:

﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ القَيِّم ﴾ (٢).

فلا عوج في القرآن، فهو مبرّاً من أيّ انحراف عن الحقّ.

وكذلك أئمة أهل البيت علم المستقيم شريك القرآن وأنّهم حسجة الله عملى الخلائق، لا عوج فيهم بل هم الصراط المستقيم كما ورد أنّ الصراط صراطان صراط في الآخرة وصراط في الدنيا وهو الإمام المعصوم عليم أله منها العقائد الناس وسلوكهم.

ا ـ وروي عنه أنّه سئل أين ذكر علي للطِّلِا في أمّ الكتاب فقال في قـوله سبحانه اهدنا الصراط المستقيم هو على للطِّلا (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>١) الكيف: ١.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٤٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٢١١.

٢ - م، [تفسير الإمام عليه ] مع، [معاني الأخبار] المفسّر بإسناده إلى محمّد العسكري عليه في قوله اهدنا الصراط المستقيم قبال يبقول أدم لنا توفيقك الذي به أطعناك في ماضي أيامنا حتّى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا والصراط المستقيم هو صراطان صراط في الدنيا وصراط في الآخرة فأمّا الصراط المستقيم في الدنيا فهو ما قصر عن الغلو وارتفع عن التقصير واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل وأمّا الطريق الآخر فهو طريق المؤمنين إلى الجنّة الذي هو مستقيم لا يعدلون عن الجنّة إلى النار ولا إلى غير النار سوى الجنّة قال وقال جعفر بن محمّد الصادق عليه في قوله عز وجلّ اهدنا الصراط المستقيم قال يقول أرشدنا إلى الصراط المستقيم أرشدنا للزوم الطريق المؤدّي إلى محبّتك والمبلّغ إلى دينك والمانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب أو نأخذ بآرائنا فنهلك(١٠).

٣-مع، [معاني الأخبار] القطّان عن عبد الرحمن بن محمّد الحسني عن أحمد بن عيسى العجلي عن محمّد بن أحمد بن عبد الله العرزمي عن عليّ بن حاتم عن المفضل قال سألت أبا عبد الله المليّلا عن الصراط فقال هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ وهما صراطان صراط في الدنيا وصراط في الآخرة فأمّا الصراط الذي في الدنيا فهو الإمام المفروض الطاعة من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنّم في الآخر ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة فتردّى في نار جهنّم (٢).

٤ \_ مع، [معانى الأخبار] أحمد بن علي بن إبراهيم بن هاشم عن أبيه عن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤ : ٩ - ١٠ .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤: ١٠.

جدّه عن حمّاد عن عيسى عن أبي عبد الله في قول الله عزّ وجلّ اهدنا الصراط المستقيم قال هو أمير المؤمنين للتَّلِلا ومعرفته والدليل على أنّه أمير المؤمنين للتَّلِلا قوله عزّ وجلّ وإنّه في أمّ الكتاب لدينا لعليّ حكيم وهو أمير المؤمنين في أمّ الكتاب في قوله اهدنا الصراط المستقيم (١١).

٥ \_ مع، [معاني الأخبار] أبي عن أبيه عن محمّد بن سنان عن الفضل عن الثمالي عن عليّ بن الحسين عليًّا قال ليس بين الله وبين حجّته حجاب فلا لله دون حجّته ستر نحن أبواب الله ونحن الصراط المستقيم ونحن عيبة علمه ونحن تراجمة وحيه ونحن أركان توحيده ونحن موضع سرّه.

بحار الأنوار ( ٢٤: ١٣)

٦ \_ مع، [معاني الأخبار] الحسن بن محمّد بن سعيد عن فرات بن إيراهيم عن محمّد بن الحسن بن إيراهيم عن علوان بن محمّد عن حنان بن سدير عسن جعفر بن محمّد عليه قال قول الله عزّ وجلّ في الحمد صراط الذين أنعمت عليهم يعنى محمّداً وذرّيته صلوات الله عليهم.

٧ ـ فس، [تفسير القمّي] وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه قال الصراط المستقيم الإمام فاتّبعوه ولا تتّبعوا السبل يعني غير الإمام فتفرّق بكم عن سبيله يعني تفترقوا وتختلفوا في الإمام.

٨ \_ أخبرنا الحسن بن عليّ عن أبيه عن الحسين بن سعيد عن محمّد بسن سنان عن أبي خالد القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليّاً في قوله هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه ولا تتّبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله قال نحن السبيل فمن أبى

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤: ١٠ ـ ١١.

٧٤٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

فهذه السبل ثمّ قال ذلكم وصّاكم به لعلَّكم تتَّفون يعني كي تتَّقوا.

٩ فس، [تفسير القمي] إن الله لهاد الذين آمنوا إلى صراط مستقيم يعني إلى الإمام المستقيم.

١٠ \_ فس، [تفسير القمّي] إلى صراط العزيز الحميد الصراط الطريق الواضع وإمامة الأثمة عليكا .

١١ \_ فس، [تفسير القمّي] أبي عن ابن محبوب عن ابن رئاب قال نحن والله الذين أمر الله العباد بطاعتهم فمن شاء فليأخذ هنا ومن شاء فليأخذ هنا ولا يجدون عنّا والله محيصاً ثمّ قال نحن والله السبيل الذي أمركم الله باتّباعه ونحن والله الصراط المستقيم (١).

١٣ \_شي، [تفسير العيّاشي ] عن سعد عن أبي جعفر للتَّلِيرِ وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه قال آل محمّد عَيِّلِيرُ الصراط الذي دلّ عليه.

١٤ \_ فر، [تفسير فرات بن إبراهيم] جعفر بن محمّد الفزاري معنعناً عن أبي مالك الأسدي قال قلت لأبي جعفر التيلي أسأله عن قول الله تعالى وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل إلى آخر الآية قال فبسط أبو جعفر التيلي يده اليسار ثمّ دوّر فيها يده اليمنى ثمّ قال نحن صراطه المستقيم فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله يميناً وشمالاً ثمّ خطّ بيده (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤: ١٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤: ١٥.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٤٥

١٥ \_ فر، [تفسير فرات بن إبراهيم] جعفر بن محمّد الفزاري معنعناً عن حمران قال سمعت أبا جعفر للتَّلِهِ يقول في قول الله تعالى وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل قال عليّ بن أبي طالب والأثمة من ولد فاطمة هم صراط الله فمن أباهم سلك السبل(١١).

17 \_قب، [المناقب لابن شهر آشوب] من تفسير وكيع بن الجرّاح عن سفيان الثوري عن السدّي عن أسباط ومجاهد عن عبد الله بن عباس في قوله اهدنا الصراط المستقيم قال قولوا معاشر العباد أرشدنا إلى حبّ النبيّ عَلَيْهُ وأهل بيته (٢).

١٧ ــ تفسير الثعلبي، وكتاب ابن شاهين، عن رجاله عن مسلم بن حبان
 عن أبى بريدة في قول الله اهدنا الصراط المستقيم قال صراط محمد و آله.

١٨ ـ الأعمش عن أبي صالح عن ابن عباس في قبوله فستعلمون من أصحاب الصراط السوي والله هو محمد وأهل بيته ومن اهتدى فهم أصحاب محمد.

١٩ ـ الخصائص، بالإسناد عن الأصبغ عن عليّ للطُّلِّة وفي كتبنا عن جابر عن أبي جعفر للتَّلِّة في قوله وإنّ الذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون قال عن ولايتنا.

٢٠ أبو عبد الله طليلة في قوله أفمن يمشي مكبّاً على وجهه أهدى أي أعداؤهم أمّن يمشي سويّاً على صراط مستقيم قال سلمان والمقداد وعمّار

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤: ١٥ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤ : ١٦.

٢٤٦ ..... في رحاب حديث الثقلين وأصحابه.

٢١ ـ وفي التفسير وأنّ هذا صراطي مستقيماً يعني القرآن وآل محمّد.

٢٢ \_كشف، [كشف الغمّة] ممّا أخرجه العزّ المحدّث الحنبلي في قـوله تعالى اهدنا الصراط المستقيم قال بريدة صاحب رسول الله عَلَيْكُ هو صراط محمّد و آله عليمًا (١).

يف، [الطرائف] التعلبي عن مسلم بن حيّان عن أبي بريدة مثله (٢).

٢٣ \_ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة ] عليّ بن إبراهميم عن أبيه عن النظر عن يحيى الحلبي عن أبي بصير عن أبي جعفر عليُّا في قوله وأنّ هذا صراطي مستقيماً فاتّبعوه قال طريق الإمامة فاتّبعوه، ولا تتّبعوا السبل، أي طرقاً غيره.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤ : ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤ : ١٧ .

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٤٧

# القرآن الكريم ينطق بالحق

إنّ القرآن المجيد نزل من الحقّ سبحانه وتعالى، فهو الحقّ، ولا يتكلّم إلّا بالحقّ.

﴿ وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ ﴾<sup>(١)</sup>.

فكذلك أهل البيت عَلَيْكِلِمُ هم الحقّ الحقيق لا ينطقون إلّا بالحقّ، فسهم مع الحقّ والحقّ معهم، يدور الحقّ بهم أينما داروا (عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ)، (عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ)، ولولا ذلك للزم الافتراق بينهم وبين عدلهم القرآن الكريم.

فالحقّ إذاً هو الله جلّ جلاله: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَسَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقُّ ﴾ (٢)، ومن أسماء الحسنى الحقّ، وقد تجلّى الحقّ المطلق ومطلق الحقّ في رسول الله وفي أمير المؤمنين عليّ طَلِيَّكُ فهما مرآة الحقّ الربوبي السرمدي، إلّا أنّ أكثر الناس للحقّ كارهون، فمنهم من كره رسول الله كالمشركين والكافرين واليهود والنصارى، كما كره الناس من بعده عَلَيً أبن عمه أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب المُنكِ فغصبوا حقّه وخلافته، وفلقوا هامته، وقتلوا أولاده، وحليلته، وسبوا بناته وحريمه، فجاءهم النبيّ بالحقّ، إلّا أنّ أكثرهم وقتلوا أولاده، وحليلته، وسبوا بناته وحريمه، فجاءهم النبيّ بالحقّ، إلّا أنّ أكثرهم

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٦٢.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٥٣.

في رحاب حديث الثقلين

للحقّ كارهون، ولو اتّبع الحقّ أهواءهم لفسدت السماوات والأرض و من فيهزّ. .

قال على بن إبراهيم في تفسيره القيّم، الحقّ رسول الله عَيَّاتُهُ وأمير المؤمنين عَلَيْكِ ، والدليل على ذلك قوله : ﴿ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالحَقِّ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (١) يعنى بولاية أمير المؤمنين للنُّالِا ، وقوله : ﴿ وَيَسْتَنْبِثُونَكَ ﴾ يا محمّد أهل مكّة في عليّ عَلَيْكِ ﴿ أَحَقُّ هُوَ ﴾ أي إمام ؟ ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ ﴾ (٢) أي لإمام، ومثله كثير، والدليل على أنَّ الحقِّ رسول الله وأمير المؤمنين طَلِهَوْ الله عزَّ وجلَّ : لو اتَّبع رسول الله وأمير المؤمنين عليهما الصلاة والسلام قبريشاً لفسدت السماوات والأرض.ومن فيهنّ، ففساد السماء إذا لم تـمطر وفسـاد الأرض إذا لم تـنبت، وفساد الناس من ذلك، وقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَـتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣) قال: قال إلى ولاية أمير المؤمنين للتَلِلُّ قال: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ لا يُسْؤُمِنُونَ بِـالْآخِرَةِ عَـن الصِّرَاطِ لَـنَاكِبُونَ ﴾ (٤) قال: عن الإمام لحائدون (٥).

١ - نص، [كفاية الأثر] أحمد بن محمّد بن عبيد الله بن الحسن العطاردي عن جدّه عبيد الله بن الحسن عن أحمد بن عبد الجبّار العطاردي عن محمّد بين عبد الله الرقاشي عن جعفر بن سليمان الضبعي عن يزيد الرشك ويقال قيس عن مطرف بن عبد الله عن عمران بن حصين قال خطبنا رسول الله ﷺ فقال معاشر

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۷۰

<sup>(</sup>٢) يونس: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون : ٧٣.

<sup>(</sup>٤) المؤمنون: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير البرهان ٣: ١١٧.

الناس إنّي راحل عن قريب ومنطلق إلى المغيب أوصيكم في عترتي خيراً فقام إليه سلمان فقال يا رسول الله أليس الأئمة بعدك من عترتك فقال نعم الأئمة بعدي من عترتي بعدد نقباء بني إسرائيل تسعة من صلب الحسين ومنّا مهديّ هذه الأمّة فمن تمسّك بهم فقد تمسّك بحبل الله لا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم واتّبعوهم فإنّهم مع الحقّ والحقّ معهم حتّى يردوا عليّ الحوض (۱).

٢ \_ أبو الورد عن أبي جعفر التيلال افمن يعلم أنّما أنزل إليك من ربّك الحق قال علي بن أبى طالب التيلا(٢).

٣ ـ وقد ذكر السمعاني في فضائل الصحابة ألا إنّه قال علي مع الحقّ والحقّ مع علىّ الخبر (٣).

اعتقاد أهل السنّة روى سعد بن أبي وقّاص عن النبيّ ﷺ عليّ مع الحـقّ والحقّ مع عليّ والحقّ يدور حيثما دار علي.

الخطيب في تاريخه عن ثابت مولى أبي ذر قال دخلت على أمّ سلمة فرأيتها تبكي وقالت سمعت رسول الله ﷺ يقول عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض يوم القيامة.

الأصبغ سمعت أمير المؤمنين للتَيْلِا يقول ويل لمن جهل معرفتي ولم يعرف حقى ألا إنّ حقّ الله ألا إنّ حقّ الله هو حقّى.

٤ \_ كشف، [كشف الغمّة] نقلت من المناقب للخوارزمي عن أبي ليلي قال

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٦: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣٨: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٣٨: ٢٩.

۲۵۰ ..... في رحاب حديث الثقلين

قال رسول الله سيكون من بعدي فتنة فإذا كان ذلك فالزموا عليّ بن أبي طالب فإنّه الفاروق بين الحقّ والباطل(١).

٥ ــ ومن مناقب ابن مردويه عن عبد الرحمن بن أبي سعيد قال كنّا جلوساً عند النبيّ ﷺ في نفر من المهاجرين ومرّ عليّ بن أبي طالب عليّاً فــقال الحــقّ مع ذا.

٦\_ومنه عن عائشة أنَّ النبيِّ ﷺ قال الحقُّ مع ذا يزول معه حيثما زال.

٧\_ومنه عن أبي ذرّ عن أمّ سلمة قالت سمعت رسول الله ﷺ يقول إنّ عليّاً
 مع الحقّ والحقّ معه لن يزولا حتّى يردا علىّ الحوض.

٨\_ومنه عن أمّ سلمة قالت كان عليّ مع الحقّ من اتّبعه اتّبع الحقّ ومن تركه
 ترك الحقّ عهداً معهوداً قبل يومه هذا.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٨: ٣٢.

المقارنة بين القرآن والعترة ....... ٢٥١

# ۸ لا ريب ولا شكّ في القرآن « لا ريب فيه »

فإنّ القرآن من الله العلميّ الأعلى، فلا شكّ يعتريه، ولا ريب فيه: ﴿ ذَلِكَ الكتَابُ لا رَيْبَ فيه ﴾ (١).

فكذلك أثمة أهل البيت المُهَيِّكُمُ لاريب فيهم ومن ارتاب فيهم فإنّه يرتاب في القرآن الكريم أو يجهله. فهما نوران ينطقان بالحقّ، ومن شكّ فيهما فقد كفر، ومن كفر فإنّ له العذاب الأكبر، يومئذٍ أين المفرّ، وجوه يومئذٍ ضاحكة مستبشرة بولاية القرآن والعترة، ووجوه يومئذٍ عليها غبرة تقتلها القترة لإيمانها بالطواغيت الفجرة، وكفرها بالله والرسول وأهل بيته البررة.

١ \_ك، [إكمال الدين] أبي عن سعد عن محمّد بن عيسى عن صفوان عن ابن مسكان عن أبي عبد الله للتلا قال من أنكر واحداً من الأحياء فقد أنكر الأموات (٢).

٢ \_ك، [إكمال الدين] المظفّر العلوي عن ابن العيّاشي عن عمليّ بن محمّد عن عمران بن محمّد بن عبد الحميد عن محمّد بن الفضيل عن الرضا عن آبائه عليميّا قال قال رسول الله عَلَيْهُ يا علي أنت والأئمة من ولدك بعدي حجج الله

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٩٥.

| في رحاب حديث الثقلم | <br>404 |
|---------------------|---------|
|                     |         |

على خلقه وأعلامه في بريّته فمن أنكر واحداً منهم فقد أنكرني ومن عصا واحداً منهم فقد عصاني ومن جفا واحداً منهم فقد جفاني ومن وصلكم فقد وصلني ومن أطاعكم فقد أطاعني ومن والاكم فقد والاني ومن عاداكم فقد عاداني لأنّكم منّي خلقتم من طينتي وأنا منكم (۱).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ٩٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٥٣

## ۹ القرآن الكريم كتاب هداية « هدىً للمتّقين »

فإنّ القرآن يهدي للتي هي أقوم، وإنّه كتاب هداية البشر لما فيه صلاحهم وخيرهم وسعادتهم:

- ﴿ ذَلِكَ الكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).
- ﴿ قُلْ مَنْ أَنزَلَ الكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُوراً وَهُدَى لِلنَّاسِ تَنجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَغْلَمُوا أَنْتُمْ وَلا آبَاؤُكُمْ قُلْ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (٢).
- ﴿ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَـيْنَ يَـدَيْهِ وَهُـدى وَبُشْـرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).
- ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي اُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدئ لِلنَّاسِ وَبَـيِّنَاتٍ مِـنْ الهُـدَى وَالفُرْقَانِ ﴾ (٤).
  - ﴿ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدئ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٩١.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٩٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٣٨.

- ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ (١).
- ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ لِسِيُ ثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا وَهُدىً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢).
  - ﴿ يَهْدِي إِلَى الحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾<sup>(٣)</sup>.
- ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً ۞ يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أُحَداً ﴾ (١).
  - ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَاهُمْ بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدىً وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٥٠.

فكلٌ من يطلب الهدى ويتجنّب الضلال، عليه أن يتمسّك بالقرآن الكريم، فإنّ آياته الشريفة تقوده إلى أقوم السبل في الصراط المستقيم وفي طريق الهداية والكمال.

وكذلك أئمّة أهل البيت المُقَلِينُ ، فهم الأثمة الهداة إلى الخير والسعادة ، ولكلّ قومٍ هاد ، فإنّها نزلت في أمير المؤمنين على الله وحبّه جواز من النار ، وإنّه الصراط المستقيم ، فهو ميزان الأعمال يوم القيامة ، وهو قسيم الجنّة والنار ، وإنّ حبّه علامة الإيمان ، وإنّها حسنة لا تضرّ معها سيّئة ، والمودّة لأهل البيت أجر

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ۱ . .

<sup>(</sup>٢) النحل : ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: ٣٠.

<sup>(</sup>٤) الجنّ : ١ ـ ٢ .

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٥٢.

المقارنة بسن القرآن والعترة ...... ٢٥٥

الرسالة، ويستتبعها العمل والطاعة، ومن ثمّ الهداية والنجاة ونيل خبير الدنيا والآخرة.

#### ١ ـ قال رسول الله عَيْلِكُم :

«يا عليّ، لو أنّ أمّتي صاموا حتّى يكونوا كالحنايا، وصلّوا حتّى يكـونوا كالأوتار، ثمّ أبغضوك، لأكبّهم الله في النار»(١).

فمن ينحرف عن ولاية عليّ وأهل بيته اللهُكِلِثُّ ، فإنّه سيكون من الضالّين غير المهتدين، وعاقبته النار، وبئس المصير.

فولايتهم روح الدين وأصل الإسلام وسبب الهداية، ويقول النبيّ المختار في ولاية علىّ للنِّلةِ :

٢-«إن وليتموها \_ يعني الإمارة \_علياً ، وجدتموه هادياً مهدياً يسلك بكم
 الطريق المستقيم ».

فهو خير البشر وأفضلهم وأكملهم بعد رسول الله عَلَيْكُم، فهو أحق بالمتابعة والطاعة، ومن أبى فقد كفر وضل ضلالاً بعيداً، ومن آمن فقد اهتدى ورشد وأصاب خير الدارين وسعادتهما، كما عليه النصوص الكثيرة عند الفريقين السنة والشعة ...

وكذلك الأثمة هم منطلق الهدى وختامها:

- ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيْمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (٢).
- ﴿ وَإِنَّهُ لَهُدِي وَرَخْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) عظمة أمير المؤمنين لفاضل فرات : ٢١، عن ترجمة الإمام على ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٧٧.

﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ المُـُوْمِنِينَ الَّـذِينَ يَـعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً كَبِيراً ﴾ (١).

٣ ـ سن، [المحاسن] بعض أصحابنا رفعه في قول الله عز وجل ولتكبّروا
 الله على ما هداكم قال التكبير التعظيم لله والهداية الولاية (٢).

٤ ـ ب، [قرب الإسناد] ابن عيسى عن البزنطي في ما كتب الرضا عليَّا قال الله عزّ وجلّ فإن لم يستجيبوا لك فاعلم أنّما يتّبعون أهواءهم ومن أضلّ ممّن اتّبع هواه بغير هدىً من الله يعني من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام من أثمة الهدى الخبر.

كا، [الكافي] العدّة عن أحمد بن محمّد عن البزنطي مثله.

٥ ـ فس، [ تفسير القمّي ] والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا.

في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر للثِّلَا قال هذه الآية لآل مـحمّد ﷺ وأشياعهم.

٦ ـ. فس، [تفسير القمّي] وممّن خلقنا أمّةً يهدون بالحقّ وبه يعدلون فهذه الآية لآل محمّد ﷺ وأتباعهم (٣).

٧ ـ شي، [تفسير العيّاشي] عن حمران عن أبي جعفر للشِّلِة فـ قـول الله وممّن خلقنا أُمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون قال هم الأئمة.

٨ ـ وقال محمّد بن عجلان عنه نحن هم.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤ : ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤: ١٤٤.

٩ ـ شي، [تفسير العيّاشي] عن يعقوب بن يزيد قال قال أمير المؤمنين عليَّا وممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون قال يعنى أمّة محمّد عَلَيْهَ .

١٠ ـ فس، [تفسير القمّي] في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر طَيْلًا في قوله أفمن يهدي إلى الحقّ أحقّ أن يتبع أمَّن لا يهدي إلّا ان يُهدى فما لكم كيف تحكمون فأمّا من يهدي إلى الحقّ فهو محمّد و آل محمّد من بعده وأمّا من لا يهدي إلّا أن يهدى فهو من خالف من قريش وغيرهم أهل بيته من بعده (١).

١١ \_كا، [الكافي] الحسين بن محمد عن المعلّى عن الوشّاء عن عبد الله ابن سنان قال سألت أبا عبد الله عليّال عن قول الله عزّ وجلّ وممّن خلقنا أمّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون قال هم الأثمة صلوات الله عليهم (٢).

١٢ ـ وعن علي بن عبد الله قال سأل أبا عبد الله طَيْلَا رجل عن قوله تعالى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى قال من قال بالأثمة طَهْمَا في واتبع أمرهم ولم يجز عن طاعتهم (٣).

۱۳ - كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] محمد بن العباس عن علي بن عبد الله بن راشد عن إبراهيم بن محمد الثقفي عن إبراهيم بن محمد بن ميمون عن عبد الكريم بن يعقوب عن جابر قال سئل الباقر المثل عن قول الله عز وجل فستعلمون من أصحاب الصراط السوي ومن اهتدى قال اهتدى إلى ولا بتنا (٤).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤ : ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤ : ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٤ : ١٥٠.

١٤ \_ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة ] محمد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل بن بشّار عن عليّ بن جعفر الحضرمي عن جابر عن أبي جعفر الليّلا في قبوله تبعالى فستعلمون من أصحاب الصراط السويّ ومن اهتدى قال عليّ صاحب الصراط السوي ومن اهتدى أي إلى ولايتنا أهل البيت.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٢٢، عن إكمال الدين: ١٣٤.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٥٩

## ۱۰ کتاب رحمة

﴿ وَإِنَّهُ لَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

﴿ أَوَ لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِـي ذَلِكَ لَـرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

وأنّ رسول الله رحمة للعالمين، وكذلك أئمة أهل البيت عترة النبيّ المختار هم الرحمة الإلهيّة في الكائنات، بوجودهم ثبتت الأرض والسماء، وبيّمنهم رُزق الورى.

١ ـ شي، [تفسير العيّاشي ] عن زرارة عن أبي جعفر للتيّلا وحسران عن أبي عبد الله للتيّلا في قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ (٣) قال: فضل الله رسوله، ورحمته ولاية الأئمة الميّلان (٤).

٢ ـ كا، [الكافي] العدّة عن ابن عيسى عن عمر بن عبد العزيز عن محمّد ابن الفضيل عن الرضا عليّا قال: قلت: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَقْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمًّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٥)، قال: بولاية محمّد وآل محمّد عليميّا في خير ممّا يجمع

<sup>(</sup>١) النمل: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٥١.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٤ : ٦٠.

<sup>(</sup>٥) يونس : ۸۵.

۲٦٠ ..... في رحاب حديث الثقلين ..... هؤ لاء من دنياهم (۱).

٣ ـ شي، [تفسير العياشي] عن ابن نباتة عن أمير المؤمنين عُلَيْلَةٍ في قول الله : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا ﴾ ، قال : فليفرح بنا شيعتنا هو خير ممّا اعْطى عدوّنا من الذهب والفضّة.

٤ - قب، [المناقب لابن شهرآشوب] قالوا: الفضل ثلاثة: فضل الله قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ (١)، وفضل النبيّ قوله: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ ﴾ قال ابن عباس: الفضل رسول الله والرحمة أمير المؤمنين عليّه وفضل الأوصياء قال أبو جعفر: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِه ﴾ (٣) قال: نحن الناس ونحن المحسودون وفينا نزلت.

٥ ــوعن أبي الورد عن أبي جعفر عليًا في قوله تعالى : ﴿ وَيَزِيدُهُمْ مِـنْ
 فَضْلِهِ ﴾ (٤)، قال : الولاية لآل محمد عليميًا أ.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤: ٦١.

<sup>(</sup>٢) النساء : ٨٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٥٤.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٠٥.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٦١

رحمة عنده مذخورة لمحمّد ﷺ وعليّ الله وعترتهما ورحمة واحدة مبسوطة على سائر الموجودين (١).

٧ ــ شي، [تفسير العيّاشي] عن زرارة عن أبي جعفر للتَّلِيْ وحــمران عــن أبي عبد الله للتَّلِيْ قالا: ﴿ فَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ (٢) قــالا: فــضل الله رسوله، ورحمته ولاية الأثمة علميَّلِيْنُ .

٨ ـ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] محمد بن العبّاس عن أحمد بن محمد النوفلي عن ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن مرازم عن أبي عبد الله عليّالِا قال: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَفْتَح اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾ (٣)، قال: هي ما أجرى الله على لسان الإمام (٤).

٩ ـكنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة ] محمّد بن العبّاس عن عليّ بن العبّاس عن حسن بن محمّد بن عبّاد بن يعقوب عن عمر بن جبير عسن جعفر بن محمّد عليّ في قدوله عزّ وجدلّ: ﴿ وَلَكِمنْ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ (٥)، قال: الرحمة ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المرحمة ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المرحمة ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمة ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمة ولاية عليّ بن أبي طالب عليه المحمد المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليه المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليه المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليه المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا إلى المحمد ولاية عليّ بن أبي طالب عليّا المحمد المحم

١٠ \_ك، [إكمال الدين] لي، [الأمالي للصدوق] السناني عن ابن زكريا القطّان عن ابن حبيب عن الفضل بن الصقر عن أبي معاوية عن الأعـمش عـن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٤ : ٦٦ ـ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٦٤.

<sup>(</sup>٣) فاطر : ٢.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٤ : ٦٦.

<sup>(</sup>٥) الشورى : ٨.

٧٦٧ ..... في رحاب حديث الثقلين

الصادق النّيلِ عن أبيه عن عليّ بن الحسين النيلِ قال: نحن أئمة المسلمين وحجج الله على العالمين وسادة المؤمنين وقادة الغرّ المحجّلين وموالي المؤمنين ونحن أمان أهل الأرض كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء ونحن الدين بنا يحسك الله السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه وينا يمسك الأرض أن تميد بأهلها وبنا ينزّل الغيث وبنا ينشر الرحمة ويخرج بركات الأرض ولولا ما في الأرض منّا لساخت بأهلها، ثمّ قال عليّلًا: ولم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجّة لله فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجّة الله فيها ولولا ذلك لم يعبد الله. قال سليمان: فقلت للصادق عليّلًا: فكيف ينتفع الناس بالحجّة الغائب المستور؟ قال عليّلًا: كما ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب(۱).

١١ \_ع، [علل الشرائع] ابن الوليد عن ابن أبان عن الحسين بن سعيد عن النضر عن يحيى الحلبي عن شعيب الحدّاء عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر النظر قال: إنّ الأرض لا تبقى إلّا ومنّا فيها من يعرف الحقّ فإذا زاد الناس قال قد زادوا وإذا نقصوا منه قال قد نقصوا ولولاأنّ ذلك كذلك لم يعرف الحقّ من الباطل(١٠).

ابن الفضيل عن أبي الحسن الرضا عليًّا قال: قلت له: تكون الأرض ولا إمام فيها ؟ فقال: إذاً لساخت بأهلها (٣).

١٣ \_ب، [قرب الإسناد] هارون عن ابن صدقة عن جعفر بن محمّد عن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ٥ ـ ٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٢٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٢٨.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٦٣

آبائه أنّ النبيّ ﷺ قال: في كلّ خلف من أمّتي عدل من أهل بيتي ينفي عن هذا الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجهّال وإن أثمّتكم وفدكم إلى الله فانظروا من توفدون في دينكم وصلاتكم (١).

١٤ \_ك، [إكمال الدين]

أبي عن الحسن بن أحمد المالكي عن أبيه عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قال الرضا علي الله : نحن حجج الله في أرضه وخلفاؤه في عباده وأمناؤه على سرّه ونحن كلمة التقوى والعروة الوثقى ونحن شهداء الله وأعلامه في بريّته بنا يمسك الله السماوات والأرض أن تزولا وبنا ينزّل الغيث وينشر الرحمة لا تخلو الأرض من قائم منّا ظاهر أو خافٍ ولو خلت يوماً بغير حجّة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله (٢).

10 \_ عن الحارث الأعور قال: دخلنا على عليّ بن أبي طالب عليّ فقال: ما جاء بك يا أعور ؟ قال: قلت: حبّك يا أمير المؤمنين، قال: الله. قسلت: الله. فناشدني ثلاثاً ثمّ قال: أما إنّه ليس عبد من عباد الله ممّن امتحن الله قلبه بالإيمان إلّ وهو يجد مودّتنا على قلبه فهو يحبّنا، وليس عبد من عباد الله ممّن سخط الله عليه إلّا وهو يجد بغضنا على قلبه فهو يبغضنا. فأصبح محبّنا ينتظر الرحمة فكأن أبواب الرحمة قد فتحت له، وأصبح مبغضنا على شفا جرفٍ هار فانهار به في نار جهنّم فهنيئاً لأهل الرحمة رحمتهم، وتعساً لأهل النار مثواهم (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٧: ٨١، عن مجالس المفيد: ١٥٨.

| في رحاب حديث الثقلير |  | Y7. |
|----------------------|--|-----|
|----------------------|--|-----|

١٦ \_ خصال الصدوق بسنده قال: قال أمير المؤمنين عليُّه : من تمسَّك بنا لحق، ومن سلك غير طريقنا غرق، لمحبّينا أفواج من رحمة الله، ولمبغضينا أفواج من غضب الله(١).

(١) البحار ٢٧: ٨٨، عن الخصال ٢: ١٦٤.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

# ۱۱ کتاب نور

- ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ (١).
- ﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ (٢).
  - ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ (٣).
- ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (٤).

لقد عرّف علماء الطبيعة النور الحسّي بأنّه (الظاهر بنفسه والمظهر لغيره)، وكذلك النور المجرّد والمعنوي، ونورية القرآن الكريم من الأنوار المعنوية تشرق على قلوب الموحّدين، فيهديها إلى الصراط النيّر والمحجّة البيضاء.

كذلك أهل البيت عَلِيَكُون ، فهم أنوار الله كانوا في عرشه منذ البداية : «فجعلكم أنواراً محدقين بعرشه »(٥).

فهم النور التامّ من رسول الله النور الأتمّ والسراج المنير:

<sup>(</sup>١) النساء: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ١.

<sup>(</sup>٣) التغابن : ٨.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) زيارة الجامعة الكبيرة.

٢٦٦ .... في رحاب حديث الثقلين

﴿ وَسِرَاجاً مُنِيراً ﴾<sup>(١)</sup>.

فهم مهديّون في أنفسهم وهادون العباد بالتربية والتعليم، وأمير المــؤمنين اشتقّ نوره من نور رسول الله، وقال ﷺ: «أنا وعلىّ من نور واحد»(٢).

فهما كنفس واحدة بصريح آية المباهلة وقول النبيّ : «عليّ منّي وأنا منه» (٢)، و «عليّ بن أبي طالب هو نفسي وأنا نفسه » (٤).

فأهل البيت وسيّدهم أمير المؤمنين عليّ النَّلِةِ أنوار بذاتهم، ولمثل هذا أمر الله ورسوله بمتابعة هذه الأنوار القدسيّة (٥)، فإنّها الهادية إلى الرشاد.

ا \_ فس، [تفسير القتي] محمّد بن همام عن جعفر بن محمّد عن محمّد بن الحسن الصائغ عن الحسن بن علي عن صالح بن سهل الهمداني قال: سمعت أبا عبد الله المثلِّلا يقول في قول الله: ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ ﴾ المشكاة فاطمة عَلِيَّالا ﴿ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ الحسن ﴿ المِصْبَاحُ ﴾ الحسين ﴿ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيًّ ﴾ كأنّ فاطمة كوكب درّي بين نساء أهل الدنيا ونساء أهل الجنّة ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ يوقد من إبراهيم ﴿ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا نصرانيَّة ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد العلم ينفجر منها في وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام منها بعد إمام ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ فَرَوْ مَنْ

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الخواصّ : ٤٦.

<sup>(</sup>۳) سنن الترمدي ۱۹۹۰.

<sup>(</sup>٤) المناقب: ٩٠.

<sup>(</sup>٥) لقد ذكرت الخلق النوري لرسول الله وعترته الأطهار في كتاب (الأنوار القدسيّة) مطبوع في موسوعة (رسالات إسلاميّة) المجلّد السابع.

يَشَاءُ ﴾ يهدي الله للأثمة من يشاء ﴿ وَيَضِرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١) ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾ (١) فلان وفلان ﴿ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ يعني نعثل ﴿ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ ﴾ طلحة والزبير ﴿ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية وفتن بني أُميّة ﴿ إِذَا أَخْرَجَ ﴾ المؤمن ﴿ يَدَهُ ﴾ في ظلمة فتنتهم ﴿ لَمْ يَكُذُ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ (١) من إمامٍ يمشي بنوره. وقال في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ (٤) قال : أَنْ مَة المومنين يوم القيامة نورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم حتّى ينزلوا منازلهم في الجنّة (٥).

٢ ـ فس، [تفسير القتي] أبي عن عبد الله بن جندب عن الرضا طليًا أنّه كتب إليه: مثلنا في كتاب الله كمثل المشكاة والمشكاة في القنديل فنحن المشكاة وفيها مِضبَاحٌ ﴾ المصباح محمد رسول الله عَيْلِيَّ ﴿ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَا نَها كَوْكَبٌ دُرَّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾ لا دعيّة ولا منكرة ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ ﴾ القرآن ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ ولا منكرة ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ ﴾ القرآن ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام بعد إمام ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١٠)، فالنور على يهدي الله لولايتنا من أحبّ وحق على الله أن يبعث وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه خاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا مشرقاً وجهه نيّراً برهانه خاهرة عند الله حجّته حق على الله أن يجعل وليّنا مثورة أنه وحقة على الله أن يجعل وليّنا مثورة وحقة على الله أن يجعل وليّنا مثورة وحقة على الله أن يجعل وليّنا مثورة عند الله حجّته حق على الله أن يكفئ إله أن يتعث الله حبّه عنه الله أن يتعث الله عنه الله المؤرّة عند الله عنه اله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) النور : ٤٠.

<sup>(</sup>٣) النور : ٤٠.

<sup>(</sup>٤) التحريم : ٨ .

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠٥\_٣٠٥.

<sup>(</sup>٦) النور : ٣٥.

٢٦٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

مع ﴿ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقاً ﴾ (١) (٢).

٣\_فس، [تفسير القمّي] عليّ بن الحسين عن البرقي عن ابن محبوب عن أبي أيوب عن أبي خالد الكابلي قال: سألت أبا جعفر عليّه عن قوله: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ الّذِي أَنزَلْنَا ﴾ (٣) فقال: يا أبا خالد النور والله الأئمة من آل محمّد إلى يوم القيامة هم والله نور الله الذي أنزل وهم والله نور الله في السماوات والأرض والله يا أبا خالد لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار وهم والله ينوّرون قلوب المؤمنين ويحجب الله نورهم عمن يشاء فتظلم قلوبهم والله يا أبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولّانا حتى يطهر الله قلبه ولا يطهر الله قلب عبد حتى يسلم لنا ويكون سلماً لنا فإذا كان سلماً لنا سلّمه الله من شديد الحساب وآمنه من فزع يوم القيامة الأكبر (٤).

٤ - فس، [تفسير القتي] ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَاخْيَيْنَاهُ ﴾ قال: جاهلاً عن الحق والولاية فهديناه إليها ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَهْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ قال: النور الولاية ﴿ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ﴾ يعني في ولاية غير الأثمة طَلِيَةً ﴿ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا يَغْمَلُونَ ﴾ (٥) (١).

٥ \_ فس، [تفسير القبتي] ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ ﴾ يعني بسرسول الله

<sup>(</sup>١) النساء : ٦٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) التغابن : ٨ .

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠٨.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٢٢.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٦٩

﴿ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَآتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ ﴾ يعني أمير المؤمنين ﴿ أُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (١) فأخذ الله ميثاق رسول الله على الأنبياء أن يخبروا أممهم وينصروه فقد نصروه بالقول وأمروا أممهم بذلك وسيرجع رسول الله عَلَيْلًا ويرجعون وينصرونه في الدنيا(٢).

٦-كا، [الكافي] علي بن إبراهيم بإسناده عن أبي عبد الله عليًا في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَٱتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ ﴾ (٣) قال : النور في هذا الموضع أمير المؤمنين والأثمة عليتَيْلاً .

٧ ـ قب، [المناقب لابن شهر آشوب] أبو خالد الكابلي عن الباقر علي في قوله: ﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ (٤) يا أبا خالد النور والله الأثمة من آل محمد على قوله: ﴿ أَتْمِمْ لَـنَا نُورَنَا ﴾ (٥) ألحق بنا شيعتنا (١).

٨ـكا، [الكافي ] عليّ بن محمد عن بعض أصحابنا عن الحسن بن محبوب عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن الماضي عليّا قال: سألت عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَ فْوَاهِهِمْ وَاللهُ مُسْتِمُ نُسُورِهِ ﴾ (٧) قال:

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠٩\_٣١٠.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) التغابن : ٨.

<sup>(</sup>٥) التحريم : ٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٣ : ٣١٥.

<sup>(</sup>٧) الصف : ٨.

۲۷۰ ..... في رحاب حديث الثقلين

يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عليُّة بأفواههم. قلت: ﴿ وَاللهُ مُسِمُّ نُورِهِ ﴾ ؟ قال عليَّة ؛ والله متم الإمامة لقوله عزّ وجلّ ؛ الذين آمنوا ﴿ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ اللّهِ عَنْ أَنْوَلْنَا ﴾ (١) والنور هو الإمام. قلت : ﴿ هُوَ الّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدَى وَدِينِ الْحَقّ ﴾ (١) قال : هو الذي أمر الله رسوله بالولاية لوصيّه والولاية هي دين الحقّ. قلت : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ ﴾ ؟ قال : ليظهره على الأديان عند قيام القائم لقول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَاللهُ مُسِمُّ نُورِهِ ﴾ (١) بولاية القائم ﴿ وَلَوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ ﴾ بولاية عليّ عليّه في الدّروف فتنزيل وأمّا غيره فتأويل (١).

٩ \_ كنز، [كنز جامع الفوائد و تأويل الآيات الظاهرة ] محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن زكريا عن أحمد بن عبسى بن يزيد عن الحسين ابن زيد قال : حدّثني شعيب بن واقد قال سمعت الحسين بن زيد يحدّث عن جعفر بن محمّد النّالج عن أبيه عن جابر بن عبد الله عليه عن النبي عليه في قوله تعالى : ﴿ يُوْتِكُمْ كِفُلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ قال : الحسن والحسين المِهَيْكِ، ﴿ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ (٥) قال : على النالج (١).

<sup>(</sup>١) التغابن : ٨.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الصف : ٨.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ٣١٨.

<sup>(</sup>٥) الحديد: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٣ : ٣١٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

## ۱۲ کتاب حکمة

- ﴿ ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الحِكْمَةِ ﴾ (١).
- ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الكِتَابِ الحَكِيمِ ۞ هُدىً وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٠.

الحكمة بمعنى العدل والعقل، وهما بمعنى وضع الشيء في موضعه، فإنّ الله الحكيم بحكمته دبّر الكون على أدقّ نظام، وجعل الأشياء في مواضعها بحكمة بالغة، وقرآنه الكريم حكمة وسعادة.

وأثمة أهل البيت العترة الهادية هم الأوصياء المعصومون الحكماء الطاهرون، وإن سيرتهم وكلماتهم وحياتهم كلّها من آيات الحكمة والعقل السليم والفطرة الصادقة.

التمالي قال: خطب أمير المؤمنين للثيلا فحمد الله وأثنى عليه شمّ قال: إنّ الله الثمالي قال: خطب أمير المؤمنين للثيلا فحمد الله وأثنى عليه شمّ قال: إنّ الله اصطفى محمّداً بالرسالة وأنبأه بالوحي فأنال في الناس وأنال وفينا أهل البيت معاقل العلم وأبواب الحكمة وضياء الأمر، فمن يحبّنا منكم نفعه إيمانه ويقبل منه عمله، ومن لم يحبّنا منكم لم ينفعه إيمانه ولا يقبل منه عمله (٣).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) لقمان : ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٧: ١٨١.

٢ ـ عن ابن عمر قال : قال رسول الله ﷺ : من أراد التوكّل على الله فليحبّ أهل بيتي ، ومن أراد أن ينجو من عذاب القبر فليحبّ أهل بيتي ، ومن أراد الحكمة فليحبّ أهل بيتي ، ومن أراد دخول الجنّة بغير حساب فليحبّ أهل بيتي ، فوالله ما أحبّهم أحد إلاّ ربح في الدنيا والآخرة (١).

٣\_بصائر الدرجات بسنده قال: خطب أمير المؤمنين للظّل فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: إنّ الله اصطفى محمّداً بالرسالة وأنبأه بالوحي فأنال في الناس وأنال وفينا أهل البيت معاقل العلم وأبواب الحكمة وضياء الأمر، فمن يحبّنا منكم نفعه إيمانه ويقبل منه عمله، ومن لم يحبّنا منكم لم ينفعه إيمانه ولا يقبل منه عمله،

٤ ـ المحاسن بسنده عن أبي عبد الله للتللج قال : من أحبّ أهل البيت وحقّق حبّنا في قلبه جرى ينابيع الحكمة على لسانه، وجدّد الإيمان في قلبه، وجدّد له عمل سبعين نبيّاً وسبعين صدّيقاً وسبعين شهيداً وعمل سبعين عابداً عبد الله سبعين سنة (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ١٨١، عن البصائر : ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٧: ٩٠، عن المحاسن: ٦١.

### ۱۳ القرآن شفاء

القرآن نسخة طبّية من الطبيب الأوّل وهو الله سبحانه، لكلّ مرض وسـقم على الصعيدين الفردي والاجتماعي :

- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِـمَا فِـي الصُّدُورِ وَهُدئ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).
- ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدئَ وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُـنَادَوْنَ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ (٢).
- ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إلَّا خَسَاراً ﴾ (٣).

إنَّ القرآن الكريم يعبَّر عن واقعه بأنّه شفاء ورحمة للمؤمنين، وذلك بتقديم الدواء الشافي لأمراض الإنسان الروحيّة، كالشكّ والشرك والشبهة والنفاق والانحراف، فإنّ آيات الله القرآنية تزيل هذه الظلمات الروحيّة، من خلال ما تحمله من مواعظ وعبر وقصص وأمثال ووعد ووعيد وترهيب وترغيب وإنذار وتبشير وأحكام وشرائع ومناهج رصينة، فتوضّع للإنسان ما هو الصحيح

<sup>(</sup>۱) بوئس: ۷۵.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٨٢.

والسليم من العقائد والأفكار والسلوك والصراط المستقيم الموصل إلى السعادة الأبدية وإلى جنّات الله سبحانه، فالقرآن شفاء من الشكّ باليقين، ومن رغبة الدنيا بالزهد، ومن الكبر بالتواضع، ومن الضلال بالهدى، ومن العمى بالبصيرة، ومن الصفات الذميمة بالأخلاق الحميدة، ويعيد للإنسان سلامته وصحّته.

يقول أمير المؤمنين عليّ للتَّلِيّ : «إنّ فيه شفاء من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق والغيّ والضلال»(١).

وإنّما ينتفع من دواء القرآن المؤمن، فهو الذي يرجع إليه، ويعمل بآباته ونسخته الطبّية بخلاف الظالم، فإنّه لا يزداد بالقرآن الكريم إلّا خساراً، فالمؤمنون يزدادون صحّة وسلامة واستقامة على ما عندهم من الإيمان والصحّة والاستقامة، ولكنّ الظالمين لا يزدادون إلّا نقصاً وخسراناً وبئس المصير.

ثمّ الإنسان مركّب من روح وجسد، وهو حلقة وصل بين السماء والأرض، ولمّا كانت الأمراض تعتري جسد الإنسان نتيجة تقلّبات الهواء وعدم مراعاة المنهجيّة في الغذاء وغير ذلك من الأعراض والأسباب، فيحتاج لاعتدال مزاجه ورجوع صحّته إلى دواء ليزيل العلل والأسقام، فكذل الروح تـصاب بأمراض روحية من مفاسد الأخلاق وسيّتات الصفات والعقائد الفاسدة، وعلاجها إنّما يكون من سنخها، يكون بالجانب الروحي والمعنوي أيضاً، والقرآن الكريم أساس الشفاء، وكتابه الطبّي في المعالجات الروحية والعقلية كالشرك والانحلال الخلقي وفساده والذنوب والمعاصي والقبائح المؤثّرة على سلوكه ونمط تفكيره وحياته.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٧٥

فيأتي القرآن الكريم ليعالج هذه الأمراض الروحية وليغذّي الروح بالتوحيد والإيمان واليقين والعمل الصالح، ويعطي القلب الطهارة والنقاء والسلامة، ويعلم الإنسان طريق الخير والإحسان، ويأخذ بيده ليوصله إلى وادي السعادة والعيش الرغيد والحياة الطيّبة.

وكذلك أهل البيت للمُتَكِّلُةُ فَـذَكرهم شَـفاء مَـن كَـلٌ ريب وشكّ وأمـراض وأسقام، فقولهم نور وشفاء، ومواعظهم ونصائحهم دواء.

فهم المُتَكِينُ شفاء للقلوب المريضة ورحمة للقلوب المؤمنة، وهم أوصياء النبيّ المختار المُتَكِينُ .

والتوسّل بهم بإذن الله يزيل الأسقام والأمراض الجسدية والروحيّة، الفرديّة والاجتماعيّة، بل يتجلّى هذا بجوار قبورهم وأضرحتهم المقدّسة أيضاً، وكم لنا آيات وشواهد من الكرامات والمعاجز، قد ذكرها التاريخ ولا يزال.

١ ـ في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْ نَاكُمْ مَ الشَيْرَةِ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَاشْكُرُوا للهِ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ۞ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المَيْنَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ بِدِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنْ اضْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلا إثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

عن الإمام العسكري للنيلا : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بـــتوحيد الله ونــبوّة محمّد رسول الله وبإمامة عليّ وليّ الله ﴿ كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُــرُوا للهِ ﴾ على ما رزقكم منها بالمقام على ولاية محمّد وعليّ ليقيكم الله بذلك شرور الشياطين المردة على ربّهما عزّ وجلّ فإنّكم كلّما جدّدتم على أنــفسكم ولايــة

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٢ ـ ١٧٣.

محمد وعلي تجدد على مردة الشياطين لعائن الله وأعاذكم من نفخاتهم ونفثاتهم. فلمّا قال رسول الله على الرسول الله وما نفخاتهم؟ قال: هي ما ينفخون به عند الغضب في الإنسان الذي يحملونه على هلاكه في دينه ودنياه وقد ينفخون في غير حال الغضب بما يهلكون به، أتدرون ما أشدّ ما ينفخون به هو ما ينفخون بإذنه، ويوهموه أنّ احداً من هذه الأمّة فاضل علينا أو عدل لنا أهل البيت، كلّا والله، بل جعل الله تعالى محمّداً عَلَيْظِيَّةُ ثمّ آل محمّد فوق جميع هذه الأمّة، كما جعل الله تعالى السماء فوق الأرض، وكما زاد نور الشمس والقمر على السماء، قال رسول الله عَلَيَّةُ: وأمّا نفثاته فإن يرى أحدكم أنّ شيئاً بعد القرآن أشفى له من ذكرنا أهل البيت ومن الصلاة علينا، فإنّ الله عزّ وجلّ جعل ذكرنا أهل البيت شفاء للصدور، وجعل الصلاة علينا ماحية للأوزار والذنوب، ومطهّرة من العبوب ومضاعفة للحسنات (۱).

٢ ـ عن الإمام الصادق طلي عن آبائه طليك أن أمير المؤمنين طلي علم علم الصحابه في مجلس واحد أربعمائة باب ممّا يصلح للمؤمن في دينه ودنياه.

وممّا جاء في الحديث الطويل قال عليّه الله : ذكرنا أهل البيت شفاء من العِلل وفي التحف : من الوغل والأسقام ووسواس الذنب والأسقام ووسواس الريب، وجهتنا رضى الربّ عزّ وجلّ، والآخذ بأمرنا معنا غداً في حظيرة القدس، والمنتظر لأمرنا كالمتشخّط بدمه في سبيل الله (٢).

٣ \_ قال أمير المؤمنين عليُّه ! ذكرنا أهل البيت شفاء من الوعك والأسقام

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٢٣٣.

<sup>(</sup>۲) البحار ۱۰: ۱۰۶.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٧٧ ..... ووسواس الرب وحتنا رضى الربّ تبارك و تعالى (١).

بيان: الوعك: أذى الحمّى ووجعها ومغثها في البدن، ووســواس الريب: الوساوس النفسانيّة أو الشيطانيّة التي توجب الشكّ.

٤ ـ وقد ورد في أحاديثنا الكثيرة أنّ في تربة سيّد الشهداء الإمام الحسين الشفاء (طين قبر الحسين ـ شفاء من كلّ داء)(٢).

٥ كما ورد عنهم اللَّبِيَّالُا : (قائمنا \_ يشفي صدور قوم مؤمنين من شيعته )<sup>(٣)</sup>.
 ٦ وفي الزيارة الرجبية : فبكم يُجبر المهيض ويُشفى المريض (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦، ٢٢٧، ٦٢: ٩٧، ٦٨: ١٢، ٨١: ٢٠٣، ٢: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٥: ٣٩٩، ٦٠: ١٥١، ٤٤: ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣٦: ٣٤٦، ٣٩١، ٣٠٣.

<sup>.190:1-7 (2)</sup> 

## ۱٤ کتاب موعظة

- ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (١).
- ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَاتٍ مُبَيِّنَاتٍ وَمَثَلاً مِنْ الَّـذِينَ خَـلَوْا مِـنْ قَـنْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُـتَّقِينَ ﴾ (٢).
- ﴿ وَٰاذَكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الكِتَابِ وَالحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ ﴾ (٣).

والأثمة وجودهم وسيرتهم وكلماتهم كلّها عبر ودروس ومواعظ ونصائح، وما أكثر الأقوال المأثورة عنهم في المواعظ والأخلاق والسنن والآداب. فـإنّ الكتب منهم في هذا المضمار بلغت المئات.

فهم اللَّهُ يَجَسَّدُونَ المُوعَظَةُ قُولاً وَفَعَلاً، بِلَ وَلاَيَةً أُمِيرِ الْمُؤْمَنِينَ عَلَيَّ اللَّيُلِا هي الموعظة في قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ (٤).

ا ــالكافي بسنده عن أبي حمزة الثمالي قال : سألت أبا جعفر للتَّالِخ عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أُعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ فقال : إنّما أعظكم بولاية علي للتَّلِخ

<sup>(</sup>١) يونس: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) سبأ: ٤٦.

٢ - كنز جامع الفوائد بسنده عن أبي عبد الله علي قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَتَقُومُوا للهِ مَتْنَى وَفُرَادَى ﴾ (٢) قبال: بالولاية، قلت: وكيف ذاك؟ قال: إنّه لمّا نصب النبي على أمير المؤمنين علي للناس فقال: (من كنت مولاه فعلي مولاه) اغتابه رجل وقال: إنّ محمّداً ليدعو كلّ يوم إلى أمر جديد، وقد بدأ بأهل بيته يملّكهم رقابنا، فأنزل الله عزّ وجلّ على نبيّه على بذلك قرآناً فقال له: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ فقد أدّيت إليكم ما افترض ربّكم عليكم، قلت: فما معنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَقُومُوا للهِ مَثْنَى وَفُرَادَى ﴾ ؟ فقال: أمّا مثنى يعني طاعة رسول الله على وطاعة أمير المؤمنين ما عنى غير ذلك (٢).

٣-المناقب بسنده عن الإمام الباقر والإمام الصادق طِلْتَكْ في قوله تعالى:
 قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ قال: الولاية ﴿ أَنْ تَقُومُوا اللهِ مَثْنَى وَفُرَادَى ﴾ قال:
 الأثمة من ذرّيتهما(٤).

ثمّ حياة الأثمة كلُّها مواعظ ونصائح كآيات القرآن، إلَّا أنَّ الناس اتَّخذوا

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٣٦، ٣٦: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) سيأ: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٣: ٣٩١.

 <sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، عن مناقب آل أبي طالب ٣: ٣١٤. وقد ذكرت تفصيل الولاية في كتاب
 (هذه هي الولاية) مطبوع في موسوعة (رسالات إسلاميّة) المجلّد الخامس، فراجع.

القرآن مهجوراً، ولم يتعظوا بكلام الأئمة الأطهار اللَّمَيِّكُ فهذا أمير المؤمنين عليًا للهُ كَيْكُ فهذا أمير المؤمنين عليًا للهُ كيف يشكو أصحابه قائلاً:

٤ - أما والذي نفسي بيده ليظهرن هؤلاء القوم عليكم، ليس لأنسهم أولى بالحق منكم، ولكن لإسراعهم إلى باطل صاحبهم، وإبطائكم عن حقي، ولقد أصبحت الأمم تخاف ظلم رُعاتها، وأصبحت أخاف ظلم رعيتي، استنفرتكم للجهاد فلم تنفروا وأسمعتكم فلم تسمعوا، ودعوتكم سرّاً وجهراً فلم تستجيبوا، ونصحت لكم فلم تقبلوا، أشهود كغيّاب وعبيد كأرباب ؟ أتلو عليكم الحِكم فتنفرون منها وأعظكم بالموعظة البالغة فتتفرّقون عنها...(۱).

٥ ـ أيّها الناس إنّي استنفر تكم لجهاد هؤلاء القوم فلم تنفروا، وأسمعتكم فلم تجيبوا، ونصحت لكم فلم تقبلوا شهوداً كالغيّب أتلوا عليكم الحكمة فتعرضون عنها، وأعظكم بالموعظة البالغة فتنفرون عنها...(٢).

٦ - أيّها الناس إنّي قد بثثت لكم المواعظ التي وعظ بها الأنبياء أممهم، وأدّيت إليكم ما أدّت الأوصياء من بعدهم، وأدّبتكم بسوطي فلم تستقيموا، وحدو تكم بالزواجر فلم تستوثقوا، لله أنتم أتتوقّعون إماماً غيري يطأ بكم الطريق ويرشدكم السبيل ؟ إ

٧\_إنّه ليس على الإمام إلا ما حمّل من أمر ربّه، الإبلاغ في الموعظة
 والاجتهاد في النصيحة والإحياء للسنّة وإقامة الحدود على مستحقّيها...(٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٣٤: ٨١، عن نهج البلاغة.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه : ۱۳۵ و ۱۵٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣٤: ١٢٦، عن نهج البلاغة.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه : ٢٣٧.

٨ ـ عن الإمام الرضا عليه في حديث طويل في صفات الإمام وشرائط الإمامة: والإمام يحلّل حلال الله ويحرّم حرام الله، ويقيم حدود الله ويذبّ عن دين الله، ويدعو إلى سبيل ربّه بالحكمة والموعظة الحسنة والحجّة البالغة ...(١).

٩ ـ وتقول في زياراتهم عَلَيْكُمُ : دعوت إلى الله بالحكمة والموعظة ...(٢).

١٠ ـ في زيارة الإمامين العسكريّين طَلِقَتِظ : وصلٌ على الحسن بن علي الهادي إلى دينك والداعي إلى سبيلك علم الهدى ومنار التقى ومعدن الحجى ومأوى النهى وغيث الورى، وسحاب الحكمة، وبحر الموعظة ووارث الأثمّة والشهيد على الأمّة، المعصوم المهذّب والفاضل المقرّب والمطهّر من الرجس الذي ورّثته علم الكتاب وألهمته فصل الخطاب، ونصبته علماً لأهل قبلتك وقرنت طاعته بطاعتك وفرضت مودّته على جميع خليقتك ...(٣).

وخلاصة الكلام: إنّ أبلغ الموعظة وأحسن الحديث وأصدق القول كتاب الله والعترة الهادية طَهُمُ فَهُم بحار المواعظ، والموعظة كهف لمن لجأ إليها ولمن وعاها، إلّا أنّها تشقّ على السفيه، فاتّعظوا بمواعظ الله ومواعظ رسوله وأهل بيته الأطهار طَهْمَا في وافهموا ما توعظون.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٥: ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) البحار ۱۰۰: ۳۲۵ و ۲۲۱، ۱۰۱: ۱۰۱، ۱۹۹، ۱۹۲۱، ۱۷۱، ۱۸۲، ۱۸۲، وغیر ذلک الکثیر .

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٩: ٦٨.

#### ۱۵ کتاب تثبیت

﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ لِيئَ مَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (١١).

القرآن العظيم فيه روح الثبات والصمود والمقاومة، وإنَّ الله يثبّت الذيب آمنوا بالقول الثابت، بالإيمان وبالقرآن الكريم، وكذلك بأثمة الحقّ من أهل بيت رسول الله عَلَيْ فإنّهم أيّدهم الله بروح القدس كما أيّد المؤمنين بهم.

ا ـ عليّ بن إبراهيم قال: قال: إذا نسخت آية قالوا لرسول الله: أنت مفترٍ، فردّ الله عليهم فقال: قل لهم يا محمّد نزّله روح القدس من ربّك بالحقّ ـ يعني جبر ثيل ـ ليثبّت الذين آمنوا وهدى وبشرى للمسلمين. قال: وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليّا في قوله: روح القدس. قال: هو جبر ثيل والقدس الطاهر ليثبّت الذين آمنوا هم آل محمّد وهدى وبشرى للمسلمين.

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير البرهان ٢ : ٣٨٤.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٨٣

### ۱٦ کتاب حق

﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الحَقُّ وَيَهْدِي إِلَى صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ (١).

- ﴿ المر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْعَقُّ ﴾ (٢).
- ﴿ وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ (٣).

لمّا كان القرآن من عند الله العزيز فهو حقّ وثابت غير قابل للتغير، وكذلك الأمر في أهل البيت المُنْكِلُمُ فإنّهم الحقّ، فإنّ إمامتهم وولايتهم وخلافتهم مستمدّة من الله سبحانه، فهذا سيّد الأوصياء أمير المؤمنين عليّ عليّه يقول الرسول الأعظم في حقّه: «الحقّ مع علىّ، وعليّ مع الحقّ»(٤)، بل الحقّ يدور بمداره، لقول النبيّ عَلَيّهُ: «اللهمّ أدر الحقّ معه حيث دار»(٥)، فيلا انفكاك بين الحقّ وبين عليّ عليّه فهو أصل الحقّ وقطب دائرته، يدور معه أينما دار. وهو محور الهدى، كما أنّ عداءه وبغضه محور الضلال والشقاء (١).

<sup>(</sup>۱) سبأ : ٦.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ١.

<sup>(</sup>٣) يونس : ٥٣.

<sup>(</sup>٤) المناقب: ٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ٥ : ٢٩٧.

<sup>(</sup>٦) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (الهدى والضلال)، فراجع.

الحسين بن جبير في نخب المناقب، قال روينا حديثاً مسنداً عن أبي الورد عن العسين بن جبير في نخب المناقب، قال روينا حديثاً مسنداً عن أبي الورد عن أبي جعفر طليُلا قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُ ﴾ (١) هو عليّ بن أبي طالب، والأعمى هنا هو عدوّه، وأولو الألباب شيعته الموصوفون بقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلا يَمنقُضُونَ المِيثَاقَ ﴾ (١) المأخوذ عليهم في الذرّ بولايته ويوم الغدير (١).

ونقل ابن مردويه عن رجاله بالإسناد إلى ابن عبّاس أنّه قسال: إنّ قسوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الحَقُّ ﴾ هو عليّ بن أبي طالب عليّه (٤٠).

٣ ـ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] روى الحسين بـن جبير في نخب المناقب بإسناده عن الباقر طلط في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَنْبِثُونَكَ أَخَقُ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ (٥) قال: يسألونك يا محمّد أعليّ وصيّك؟ قل: إي وربّي إنّه لوصيّي (١).

<sup>(</sup>١) الرعد: ١٩.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤ : ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٣٦: ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) يونس: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٤ : ٣٥١.

# ۱۷ القرآن كتاب صدق وحقيقة وواقع

فإنّه من الصادق جلّ جلاله:

﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلاً ﴾<sup>(١)</sup>.

فكتابه الكريم صادق مصدّق:

﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (٣).

وكذلك أهل البيت عَلَمْتَكِيْ ، فهم الصادقون والصدّيقون ، ولسان صدق ، فهم بين يدى القرآن الكريم ، كلّما نطقوا صدّقهم القرآن :

- ﴿ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَـيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (٣٠.
  - ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَسِيْنَ يَدَيْدٍ ﴾ (٤).

وقد أمرنا الله أن نكون مع الصادقين في قوله تعالى :

﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٥).

فنكون مع القرآن وترجمانه أهل البيت عَلِمَيَكِثُمُ .

<sup>(</sup>١) النساء: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٩٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٩٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٢.

<sup>(</sup>٥) التوبة : ١١٩.

وطلب الهداية من غيرهم مساوغ لإنكارهم:

﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّاً ﴾ (١).

وهم الصادقون في قوله :

﴿ وَيَسْنُصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (٣).

وهم الذين جاؤوا بالصدق:

﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ المُـتَّـقُونَ ﴾ (٣).

وهم الذين صدقوا في قوله:

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُوْلَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ ﴾ (4).

وهم الصدّيقون حقّاً في قوله:

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ ﴾ (٥).

﴿ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ﴾ (٦).

﴿ وَهُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) مریم: ۵۰.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٨.

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٣٣.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٦) النساء: ٦٩.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٩١.

- ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ ﴾ (١).
- ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ اُمَّ القُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَى صَلاتِهمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢).
- ﴿ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَــيْءٍ وَهُدئ وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الكِتَابِ هُوَ الحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ (٤).
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ۞ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَـيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (٥).

كتاب الله كتاب صدق وإنه لصادق من الصادق جلّ جلاله، فليس من شأنه أن يكون مفترى من عند غير الله لما فيه من الخصائص الإعجازية، ولما فيه من المعارف الإلهية والعلوم الحقّة، فليس لأحد أن يأتي بمثله ولو في آية، ولو كان بعضهم لبعضٍ ظهيراً ومعيناً، فهو صادق لأنّه معجز، فالصدق من لوازم الإعجاز.

وأهل البيت للمُتَلِّئُ صدرت منهم المعاجز مع ادّعائهم الإمامة والخلافة، وهذا يدلّ على صدقهم، فإنّهم من الصادقين، وقد أمرنا الله سبحانه في قوله:

﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الأُنعام : ٩٢.

<sup>(</sup>٣) يوسف : ١١١.

<sup>(</sup>٤) فاطر : ٣١.

<sup>(</sup>٥) فصّلت: ٤١\_٢٤.

<sup>(</sup>٦) التوبة : ١١٩.

۲۸۸ .... نی رحاب حدیث الثقلین

أن نكون معهم في كلّ شيء، لا في المودّة والمحبّة كما عند القوم، بل فيهما وفي الإطاعة والسلوك وفي كلّ شيء، صغيرة وكبيرة.

ا ـ ير، [بصائر الدرجات] الحسين بن محمّد عن الحسن بن علي عن أحمد بن عائذ عن ابن أذينة عن بريد العجلي قال: سألت أبا جعفر علي عن قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّـقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١) قال: إيّانا عنى (٢).

٢ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] جابر الأنصاري عن الباقر عليَّا في قوله: ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ أي مع آل محمّد عليميّا في .

٣ ـ قب، [المناقب لابن شهر آشوب] تفسير أبي يوسف يعقوب بن سفيان عن مالك بن أنس عن نافع عن ابن عمر قال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّـقُوا الله ﴾
 قال: أمر الله الصحابة أن يخافوا الله ثمّ قال: ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ يعني مع محمد وأهل بيته طَهْنَاكِمُ (٣).

٤ ـ أقول جماعة بإسنادهم عن جابر بن عبد الله الأنصاري في قوله تعالى ﴾ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ قال: مع محمّد وأهل بيته طَلِيَكِلْمُ .

٥ - أبو بصير عن الصادق للتَّلِةِ في خبر أنَّ إبراهيم للتَّلِةِ كان قد دعا الله أن يجعل له لسان صدقٍ في الآخرين فقال الله تعالى : ﴿ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَغْقُوبَ وَكُلًا جَعَلْنَا نَبِيًا ۚ ۞ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًا ﴾ (٤) يعني

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٤ : ٣١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤ : ٣٣.

<sup>(</sup>٤) مريم: ٤٩ ـ ٥٠.

٦ ـ وفي مصحف ابن مسعود : حقيق على عليّ أن لا يـ قول عـ لى الله إلّا
 الحقّ .

٧ - قب، [المناقب لابن شهرآشوب] علي بن الجعد عن شعبة عن قتادة عن الحسن عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ ﴾ قال: صدّيق هذه الأُمّة عليّ بن أبي طالب عليّه هو الصدّيق الأكبر والفاروق الأعظم، ثمّ قال: ﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ قال ابن عبّاس: وهم عليّ وحمزة وجعفر فهم صدّيقون وهم شهداء الرسل على أممهم أنهم قد بلّغوا الرسالة ثمّ قال: ﴿ لَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ عند ربّهم على التصديق بالنبوّة ﴿ وَنُورُهُمْ ﴾ "ا عملى الصراط (").

٨ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] علماء أهل البيت الباقر والصادق والكاظم والرضا علمين ألله زيد بن علي في قوله تعالى: ﴿ وَالَّـذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ ﴾ (٤) قالوا: هو على علين الله (٥).

٩ ـ وروت العامّة عن إبراهيم بن الحكم عن أبيه عن السدّي عن ابن عبّاس
 وروى عبيدة بن حميد عن منصور عن مجاهد وروى النطنزي في الخصائص عن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٥: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحديد : ١٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٣٨: ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) الزمر : ٣٣.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٥: ٤٠٧\_٨٠٤.

ليث عن مجاهد وروى الضحّاك أنّه قال ابن عبّاس فرسول ﷺ جـاء بـالصدق وعلى صدّق به.

١٠ ـ الرضا علي النبي عَلَي وكذَّب بالصدق الصدق علي بن أبي طالب علي .

١١ \_الصادق والرضا قالا إنّه محمّد وعلىّ صلوات الله عليهما.

١٢ \_ وقال أمير المؤمنين للنِّلِة : فنحن الصادقون عترته وأنا أخوه في الدنيا
 والآخرة.

١٣ـ وروي عن أبي نعيم بإسناده عن ليث عن مجاهد في قوله عزّ وجلّ :
 ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾ جاء بالصدق محمّد ﷺ وصدّق به عليّ بن أبي طالب عليّا إ(١).

١٤ \_ وبإسناده عن عباد بن عبد الله قال: سمعت عــليّاً طَلِيّاً لِلسَّالِيَّ يـقول: أنــا الصدّيق الأكبر لا يقولها بعدي إلّا كذّاب صلّبت قبل الناس سبع سنين.

١٥ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] قيس بن أبي حازم عن أمّ سلمة قال: قال رسول الله عَلَيْهِمْ مِنَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ اللهِ إِللهَ عَلَيْهِمْ مِنَ أَوْلَـئِكَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَالصَّالِحِينَ ﴾ حمزة ﴿ وَحَسُنَ أُولَـئِكَ رَفِيقًا ﴾ (١) الأثمة الاثنا عشر بعدى (١).

١٦ ـ وعن الباقر عَلَيْلِا : المراد بالنبيّين المصطفى، وبالصدّيقين المرتضى،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٥: ٤١١ـ٤١٢.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) محار الأنوار ٢٣ : ٣٣٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

وبالشهداء الحسن والحسين للمُنْكِلاً ، وبالصالحين تسعة من أولاد الحسين لليُنْلاً ، وبالصالحين تسعة من أولاد الحسين لليَلاِ (١) .

١٧ \_ فس، [تفسير القتي ] ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهُ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَـئِكَ رَفِيقاً ﴾ (٢) قال: النبيين رسول الله تَظَيَّلُهُ، والصديقين علي عليًا للهُ ، والشهداء الحسن والحسين، والصالحين الأثمة، وحسن أولتك رفيقاً القائم من آل محمد علهمَ المُنْكُمُ (٣).

<sup>(</sup>١) محار الأنوار ٢٣ : ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤ : ٣١.

### ۱۸ کتاب بیان

﴿ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدئ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).

لا غموض في القرآن، وإنّ لسانه الكريم لسان الفطرة الصادقة والعقل السليم، فهو بيان للناس كافّة، كما أنّه هدى وموعظة للمؤمنين والمتّقين، وكذلك أنّة أهل البيت المُتَلِّمُ فإنّهم بيان للناس عامّة وهدىً للمتّقين.

ا \_ أقول: قال العلامة تليَّخُ في كتاب كشف الحقّ: روى الحافظ محمّد بن موسى الشيرازي من علماء الجمهور واستخرجه من التفاسير الاثني عشر عن ابن عبّاس في قوله تعالى: ﴿ فَاشَا لُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾ (٢) قال: هو محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين عليكي وهم أهل الذكر والعلم والعقل والبيان وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة والله ما سمّي المؤمن مؤمناً إلا كرامةً لأمير المؤمنين عليك (٢).

٢ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] أبو عبد الله طليًا في خبر ونحن كعبة
 الله ونحن قبلة الله قوله تعالى: ﴿ بَـقِيَّةُ اللهِ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ نزلت فيهم علميًا إلى (٤٠).

٣ ـ قال رسول الله ﷺ في حديث عن أمير المؤمنين عـ لميّ الشلخ : سـبق

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۳۸.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٨٥ ـ ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٤: ٢١١. والآية من سورة هود : ٨٦.

الناس إلى الإيمان فتقدّمهم إلى رضا الرحمن وتفرّد دونهم بـقمع أهـل الطـغيان وقطع بحججه وواضح بيانه معاذير أهل البهتان(١).

٤ ـ عن أبي ذرّ الغفاري قال: كنت جالساً عند النبيّ عَبَلَيْهُ ذات يوم في منزل أمّ سلمة ورسول الله عَلَيْهُ يحدّ ثني وأنا أسمع، إذ دخل عليّ بن أبي طالب عليه فأشرق وجهه نوراً فرحاً بأخيه وابن عمّه، ثمّ ضمّه إليه وقبّل بين عينيه، ثمّ التفت إليّ فقال: يا أبا ذرّ، أتعرف هذا الداخل علينا حقّ معرفته ؟ قال أبو ذرّ: فقلت: يا رسول الله، هذا أخوك وابن عمّك وزوج فاطمة البتول وأبو الحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة، فقال رسول الله عَلَيْهُ: يا أبا ذرّ، هذا الإمام الأزهر، ورمح الله الأطول، وباب الله الأكبر، فمن أراد الله فليدخل الباب، يا أبا ذرّ، هذا القائم بقسط الله والذابّ عن حريم الله والناصر لدين الله وحجّة الله على خلقه، إنّ الله تعالى لم يزل يحتج به على خلقه في الأمم كلّ أمّة يبعث فيها نبيّاً، يا أبا ذرّ، إنّ الله تعالى جعل على كلّ ركن من أركان عرشه سبعين ألف ملك ليس لهم تسبيح ولا عبادة إلاّ الدعاء لعليّ وشيعته والدعاء على أعدائه، يا أبا ذرّ، لولا عليّ ما بان الحقّ من الباطل ولا مؤمن من الكافر، ولا عبد الله ...(٢).

٥ ـ وجاء في زيارة الأثمة الأطهار المُثَلِّدُ وأوصافهم: (حرّم حرامك وبيّن شرائعك وفرائضك) (١٠)، (بيّن حكمك ووفي بعهدك) (١٠)، (فيتلا وبيّن ودعا وأعلن) (١٠).

<sup>(</sup>١) البحار ٩٧: ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٤٠:٥٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٤: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) البحار ٩٧: ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) البحار ١٠٠: ٣٤٧.

## ۱۹ تبیان کلّ ش*ي*ء

كما أنَّ القرآن الكريم يفصّل الأشياء، فإنّه يبيّن كلُّ شيء ويوضحه :

﴿ وَنَزَّ لٰنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِـبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١).

ويقول أمير المؤمنين في وصف القرآن الكريم: كتاب الله ينطق بعضه ببعض ويشهد بعضه على بعض، فالقرآن كما يفسّر ويبيّن كلّ شيء، فإنّه بطريق أولى يفسّر نفسه، ويبيّن آياته، فإنّ القرآن يفسّر بعضه بعضاً \_ تفسير القرآن بالقرآن ...

- ﴿ وَلَقَدْ آتَ يُنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِي وَالقُرْآنَ العَظِيمَ ﴾ (٣).
  - ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِها مَقَانِي ﴾ (٣.

ومعنى المثاني هو انعطاف الطريق ودورانه، فعندما يدور فإنّ الضلع الأوّل قبل الانعطاف يثني الضلع الثاني بعد الانعطاف، فهو نظيره وشبيهه، وكذلك القرآن العظيم بعضه مع بعض.

وعن الرسول الأعظم ﷺ: «ما من حرف من حروف القرآن إلا وله سبعون ألف معنى »(٤).

<sup>10 1 11 /13</sup> 

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) مجمع البحرين :كلمة (ج م ع).

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٩٥

- ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَـنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جَنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ (١).
- ﴿ وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَالبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٣).

والأثمة الأطهار لهم هذا المقام الشامخ، فإنّ كلامهم نور ويفسّر بعضه بعضاً، كما يفسّر القرآن الكريم.

﴿ سُورَةُ أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (٣٠. فالقرآن الكريم كتاب حياة وسعادة، ففيه كلّ ما من شأنه أن ينظّم حياة المجتمع الإنساني، من سياسة ودولة وشرائع وأحكام وأخلاق وسلوك ومعاشرة وغير ذلك، ففيه تبيان لكلّ شيء، لا سيّما ما يتعلّق بكمال الإنسان وتحليقه في آفاق المعرفة وسماء الآداب.

والتبيان أشد من البيان، فالقرآن بيان وتبيان لبناء الإنسان بناء إلهيّاً ينصب في المصبّات الربّانية المقدّسة، والهداية إلى الصراط المستقيم، ودرك سعادة الدارين.

وكذلك أهل البيت عَلَيْكُمُ فهم بيان وتبيان لكلّ شيء وبكلّ ما له ارتباط وعلاقة وثيقة بعالم المعرفة والهداية الإنسانية.

فهم الهداة إلى الصراط المستقيم، ولولاهم لما عرف الله بكمال المعرفة،

<sup>(</sup>١) الكهف: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) لقمان : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) النور : ١.

وطلب الهداية من غيرهم مساوق لإنكارهم، فلا علم ينفع من مناهل صافية إلا من عندهم، فهم ورثوا العلوم كلها من لدن حكيم، فعندهم علم ما كان وما هيو كائن وما سيكون، علم الدنيا والآخرة فهم أبواب العلم ومدينة الحكمة، كجدهم أمير المؤمنين على عليم المؤلفة المؤمنين على عليم المؤلفة المؤلفة

١ \_كما قال النبيّ ﷺ: «أنا مدينة العلم وعليّ بابها، فـمن أراد الحكـمة \_المدينة \_فليأتها من بابها».

٢\_وقال أمير المؤمنين للتَّلِلا : «علَّمني رسول الله ألف باب من العلم ينفتح لي من كلِّ باب ألف باب».

٣ ـ قال رسول الله ﷺ : «عليّ باب علمي، ومبيّن لاُمّتي ما أُرسلت به من بعدى »(١).

٤ ـ وقال عليّ عَلَيْلًا: «لو ثنيت لي الوسادة لحكمت بين أهل التسوراة بتوراتهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الزبور بزبورهم، وبين أهل الفرقان بفرقانهم».

وإنّه الصادق المصدّق لعصمته، ولأنّه نفس النبيّ، ولحديث الثقلين، فعنده تبيان كلّ شيء، وكذلك أهل البيت علميّليّا .

٥ ـ عن أبي عبد الله طلط يقول لعدة من أصحابه: إنّي لأعلم ما في السماوات، وأعلم ما في الأرضين، وأعلم ما في الجنّة، وأعلم ما في النار، وأعلم ما كان وما يكون، ثمّ مكث هنيئة فرأى أنّ ذلك كبر على من سمعه، فقال: علمت من كتاب الله إنّ الله يقول: ﴿ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) كنز العمّال ١: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٨٩.

المقارنة بين القرآن والعثرة .......... ٢٩٧

٦ \_ وقال طُلِيًا إِن والله إنّي الأعلم ما في السماوات وما في الأرض وما في الله الجنّة وما في النار وما كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة، ثمّ قال: أعلمه من كتاب الله، أنظر إليه هكذا، ثمّ بسط كفّيه ثمّ قال: إنّ الله يقول: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ اللهُ يَتَابَ اللهُ مَا لَكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١).

م \_ وفي البحار عن تفسير القمّي بسنده عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه والاثمة عليه وهو المؤمنين عليه الله عليه والاثمة عليه وهو وقو المؤمنين عليه والمؤمنين، وهو ردّ على من ينكر أنّ في كلّ زمان إمام هادٍ مبيّن، وهو ردّ على من ينكر أنّ في كلّ عصر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حجّة، كما قال أمير المؤمنين عليه الله علو الأرض من قائم بحجّة الله، إمّا ظاهر مشهور، وإمّا خاتف مغمور، لئلا تبطل حجج الله وبيّناته (٤٠).

٩ \_ يقول أمير المؤمنين علي عليًا اللهم لا تخلو الأرض من حجّة لك على خلقك ظاهراً أو خافى مغمور لئلًا تبطل حججك وبيّناتك.

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٧٥.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٣: ٢٠، عن تفسير القمّي: ٣٣٦.

الأرض عن إسحاق بن عمّار قال: سمعت أبا عبد الله عليَّة يقول: إنّ الأرض لن تخلو إلّا وفيها عالم كلّما زاد المؤمنون شيئاً ردّهم، وإذا نقصوا أكمله لهم، فقال: خذوه كاملاً، ولولا ذلك لالتبس على المؤمنين أمورهم ولم يسفر قوا بين الحق والباطل.

المالي الطوسي بسنده عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: قال أبي: دفع النبيّ ﷺ الراية يوم خيبر إلى عليّ بن أبي طالب عليه الله عليه، وأوقفه يوم غدير خمّ فأعلم الناس (إنّه مولى كلّ مؤمن ومؤمنة)، وقال له: (أنت منّي وأنا منك)، وقال له: (تقاتل على التأويل كما قاتلت على التنزيل)، وقال له: (أنت منّي بمنزلة هارون من موسى)، وقال له: (أنا سلم لمن سالمت وحرب لمن حاربت)، وقال له: (أنت إمام كلّ مؤمن ومؤمنة ووليّ كلّ مؤمن ومؤمنة بعدي)، وقال له: (أنت الذي أنزل الله فيه: ﴿ وَأَذَانٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الحَجّ الأَخْبَرِ ﴾ (١)، وقال له: (أنت تبيّن لهم ما اشتبه عليهم بعدي)...(١).

١٢ \_ وفي زيارة مولانا صاحب الأمر عليه الله : (زيارة آل يس) جاء فيها : السلام عليك حين تقرأ وتبيّن ...(٣).

١٣ ـ عن أبي الجارود قال: قلت لأبي جعفر المُثَلِّةِ: إذا مضى الإمام القائم من أهل البيت فبأيّ شيء يعرف من يجيء بعده ؟ قال: بالهدى والإطراق وإقرار

<sup>(</sup>١) التوبة : ٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٨: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) النجار ٥٢ : ١٧١.

١٤ ـ الكليني بسنده عن أبي عبد الله المَيْلِةِ في خطبة له يـذكر فـيها حـال الأئمة طَبْيَكِمْ وصفاتهم فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى أوضح بأئمة الهدى من أهـل بيت نبيّه على عن دينه، وأبلج بهم عن سبيل منهاجه، وفتح لهم عن باطن ينابيع علمه. فمن عرف من أمَّة محمَّد ﷺ واجب حقَّ إمامه وجد طعم حلاوة إيمانه، وعلم فضل طلاوة إسلامه. إنَّ الله نصب الإمام علماً لخلقه وجعله حجَّة على أهل طاعته، ألبسه الله تاج الوقار، وغشّاه من نور الجبّار، يمدّ بسبب من السماء لا ينقطع عنه موادَّه ولا ينال ما عند الله إلَّا بجهة أسبابه، ولا يقبل الله الأعــمال للعباد إلّا بمعرفته، فهو عالم بما يرد عليه من مشكلات الوحى ومعمّيات السنن ومشبّهات الدين لم يزل الله يختارهم لخلقه من ولد الحسين صلوات الله عليه من عقب كلّ إمام فيصطفيهم لذلك ويجتبيهم ويرضى بهم لخلقه ويرتضيهم لنفسه، كلّما مضى منهم إمام نصب عزّ وجلّ لخلقه من عقبه إماماً علماً بيّناً وهادياً منيراً وإماماً قيِّماً وحجَّة عالماً، أَنْمَة من الله يهدون بالحقِّ وبه يعدلون، حجج الله ودعاته على خلقه، يدين بهداهم العباد، وتستهلُّ بنورهم البلاد، وتنمي ببركتهم التلاد، وجعلهم الله حياة الأنام ومصابيح الظلام، ودعاتم الإسلام، جرت بذلك فيهم مقادير الله على محتومها ...(۲).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٥: ١٥٧، عن غيبة النعماني: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٥: ١٥٢، عن غيبة النعماني: ١١٩.

### ۲۰ إنّه مبين

قال الله تعالى :

﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشُّعْرَ وَمَا يَـنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ ﴾ (١٠).

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).

لمّاكان القرآن الكريم بيان وتبيان، فهو الظاهر بنفسه المظهر لغيره، لا بدّ أن يكون مبيّناً بمعنى شدّة البيان والبالغ في الوضوح والظهور، حتّى لا يحتاج إلى برهان واستدلال على وجوده أو وجود خصائصه، ولشدّة ظهوره بحيث لا يمكن أن ينكر، نرى الله سبحانه يستنكر على الكفّار في قوله تعالى:

﴿ أَفَلا يَتَدَبَّـرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (٣).

وهذا يعني أنّ من يرجع إلى القرآن ويتدبّر آياته فإنّه يقف على حقّانيّته وصدقه، لوضوح بلاغته، وتماميّة إعجازه في أحكامه وقوانينه الموافقة للفطرة الإنسانية السليمة، فلا يمكن إنكار ذلك إلّا من كان على قلبه أقفال الذنوب والمعاصي والآثام، فإنّه لا تدخل رحمة التدبّر عند انغلاق الباب، فكيف لو كان مقفولاً؟!

<sup>(</sup>۱) يس: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ١٥.

٣) محمّد ﷺ : ٢٤.

فالقرآن الكريم مبيّن في ذاته وجوهره وحقيقته، لا ينكره إلّا مــن عــمي بصيرته وصمّ سمعه، وقفل قلبه.

وكذلك أهل البيت المُتَلِينِ ، فهم كالقرآن في البيان والتبيين والمبيّنة في ذواتهم وكمالاتهم وعلومهم وحياتهم، فإنّهم كالكعبة في الوضوح والدلالة والظهور، كما قال رسول الله عَلَيْ للله علي عليّه ! «يا عليّ، أنت بمنزلة الكعبة»، فإنّها لا تخفى على أحد منذ البداية وحتّى النهاية.

فالنبيّ الأكرم كان يبرز أهل البيت وأمير المؤمنين المُهَالِيُ للأُمّة الإسلامية بشكل يكونوا بياناً ومبيّناً لا شكّ فيهم ولا ريب، إلّا من كان على قلبه أقفال الذنوب والنفاق، أو كان ابن حيض أو زنا.

١ ـ تفسير القمّي : ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (١) ، أي في كتاب مبين فهو محكم، وذكر ابن عباس عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال : أنا والله الإمام المبين ، أبيّن الحقّ من الباطل، ورثته من رسول الله ﷺ (٢).

٢ ـ معاني الأخبار بسنده عن الإمام الباقر عليّه عن أبيه عن جدّه عليم قال : لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله عَلَيْ ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ قام أبو بكر وعمر من مجلسهما فقالا : يا رسول الله هو التوراة ؟ قال : لا. قالا : فهو الإنجيل ؟ قال : لا. قالا : فهو القرآن ؟ قال : لا. قال : فأقبل أمير المؤمنين عليّه فقال رسول الله عَبَيْه : هو هذا إنّه الإمام الذي أحصى الله تبارك وتعالى فيه علم كلّ شيء (٣).

<sup>(</sup>۱) يس: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٥: ٤٢٧، عن التفسير: ٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، عن المعانى: ٩٥.

٣\_ في خطبة الغدير قال رسول الله ﷺ: معاشر الناس، ما من علم إلّا وقد أحصاه الله فيّ، وكلّ علم علمته فقد أحصيته في المتّقين من ولده، وما من علم إلّا وقد علّمته عليّاً وهو الإمام المبين (١).

٤ ـ عن عليّ بن سويد، قيال: سألت العبد الصيالح عليّه عن قيول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيّاتِ ﴾ (٢) قال: البيّنات هم الأثمة عليميّا في (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٣٥: ٤٢٨، عن الاحتجاج: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المؤمن: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٣: ٢٠٩، عن تفسير القمّي: ٦٨٣.

## ۲۱ إنّه فرقان

﴿ اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ ۞ نَزَّلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ بِالحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأُنْزَلَ القُرْفَانَ ﴾ (١). بين يَدَيْهِ وَأُنْزَلَ القُرْفَانَ ﴾ (١).

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً ﴾ (٢٠).

وقد ورد في الأخبار (٣)، بأنّ القرآن هو جملة الكتاب، والفرقان هو المحكم الواجب العمل به، وكلّ محكم فهو فرقان.

فالكتب السماوية كالتوراة لموسى للظلة والإنجيل لعيسى للظلة وزبور داود وصحف إبراهيم للظلة وقرآن محمد على كلها من الفرقان، فإنها من الفارق بين الحق والباطل، إلا أن القرآن امتاز عن الكتب الأخرى بأنه جامع لجميع حقائق الكتب المنزلة، كما أن رسول الله على أوتبي جوامع الكلم، وكذلك عترته الأبرار الملكلين.

وفى آخر النفحة الثالثة من نفحات صدر الدين القرنوي :

القرآن صورة حكم العلم المحيط بالأشياء على اختلاف طبقات الموجودات ولوازمها من الأحوال والنسب والإضافات في كلّ عالم، فافهم.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢ ـ ٤.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٨٩: ١٥.

وفي الباب ٣٤١ من الفتوحات المكيّة :

اعلم أنّ الحقّ هو على الحقيقة أم الكتاب، والقرآن كتاب من جملة الكتب، إلّا أنّ له الجمعيّة دون سائر الكتب.

وفي تفسير العياشي عن الإمام أبي عبد الله الصادق للطُّلِة : ما من نبيّ من ولد آدم إلى محمّد عَلِيَّةً .

ويقول القيصري في شرح الفصّ الشيشي من فصوص الحكم:

وهو ﷺ خاتم الرسل وخاتم الأولياء، أمّا خاتم الرسل فلكون غيره من الأنبياء لا يشاهدون الحقّ ومراتبه إلّا من مشكاته الممتدّة لهم من الباطن، وأمّا خاتم الأولياء فلأنّ غيره من الأولياء لا يأخذون مالهم إلّا منه، حتّى أنّ الرسل أيضاً لا يرون الحقّ إلّا من مشكاته ومقامه (١١).

فالقرآن الكريم فرقان بين الحقّ والباطل، فإنّه يمثّل الحقّ، وكلّ من يقف خلافه فهو يمثّل الباطل، فمن لم يؤمن به وأبغضه وحاربه فهو مع الباطل.

وكذلك أهل البيت المُهَيِّلِيُ فإنَّهم الفرقان يستكشف ويُعرف من خلالهم : المؤمن من المنافق، والصالح من الطالح، والمطيع من العاصي، والحق من الباطل، فلا يحبّ عليّ بن أبي طالب بنصّ النبيّ المختار إلّا المؤمن، ولا يبغضه إلّا المنافق، وابن الحيض، وابن الزنا(٢).

١ ــوعن أبي سعيد الخدري، قال: «كنّا نعرف المنافقين ببغضهم عليّاً».
 ٢ ــ ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُــوسَى الكِــتَابَ وَالفــُـرْقَانَ لَــعَلَّكُمُ

<sup>(</sup>۱) هزار و یک حکمه ۱: ۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٥ : ٢٩٦، وسنن ابن ماجة ١ : ٤٢.

تَهْتَدُونَ ﴾(١) قال الامام علي : واذكروا إذ آتينا ميوسي الكتاب وهيو التيوراة الذي أُخذ على بني إسرائيل الإيمان به، والانقياد لما يوجبه، والفرقان آتيناه أيضاً فرق به [ما] بين الحقّ والباطل، وفرق [ما] بين المحقّين والمبطلين، وذلك أنَّه لمَّا أكر مهم الله تعالى بالكتاب والإيمان به، والانقياد له، أو حيى الله بعد ذلك إلى موسى علي الله يا موسى هذا الكتاب قد أقرّوا به، وقد بقى الفرقان، فرق ما بين المؤمنين والكافرين، والمحقّين والمبطلين، فجدّد عليهم العهد به، فإنّي قد آليت على نفسى قسماً حقّاً لا أتقبّل من أحد إيماناً ولا عملاً إلّا مع الإيمان به. قال موسى للتُّلِلا : ما هو يا ربِّ ؟ قال الله عزَّ وجلَّ : يا موسى تأخذ على بني إسرائيل أنَّ محمَّداً خبر البشر وسيَّد المرسلين، وأنَّ أخاه ووصيلاه عليًّا خبر الوصيِّين وأنَّ أولياءه الذين يقيمهم سادة الخلق، وأنّ شبعته المنقادين له المسلمين لأوامره له ولأوامره ونواهيه ولخلفائه، نجوم الفردوس الأعلى وملوك جنّات عدن. قـال: فأخذ عليهم موسى للتُّللِّ ذلك، فمنهم من اعتقده حقًّا، ومنهم من أعطاه بــلسانه دون قلبه، فكان المعتقد منهم حقّاً يلوح على جبينه نور مبين، ومن أعظى بلسانه دون قلبه ليس له ذلك النور. فذلك الفرقان الذي أعطاه الله عزّ وجلّ موسى عَلَيْكُمْ وهو فرق [ما] بين المحقّين والمبطلين. ثـمّ قـال الله عـزّ وجـلّ : ﴿ لَـعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ أي لعلَّكم تعلمون أنَّ الذي [به] يشرَّف العبد عند الله عزَّ وجـلَّ هـو اعتقاد الولاية، كما شرّف به أسلافكم (٢).

٣\_ج. [الاحتجاج] روي عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال لعليَّ بن أبي طالب لِلنَّلِةِ :

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الإمام العسكري: ٢٥٢ ـ ٢٥٣.

يا عليّ لا يحبّك إلّا من طابت ولادته ولا يبغضك إلّا من خبثت ولادته ولا يواليك إلّا مؤمن ولا يعاديك إلّاكافر(١).

٤ ـ لي، [الأمالي للصدوق] ابن مسرور عن ابن عامر عن عمّه عن محمّد ابن زياد عن إبراهيم بن زياد الكرخي عن الصادق جعفر بن محمّد عليه قال: علامات ولد الزنا ثلاث: سوء المحضر والحنين إلى الزنا وبغضنا أهل البيت.

0-ع، [علل الشرائع] مع، [معاني الأخبار] لي، [الأمالي للصدوق] أبي وابن الوليد معاً عن سعد عن البرقي عن عبد الرحمن الكوفي ويعقوب بن ينزيد الأنباري معاً عن عبد الله بن محمد الغفاري عن الحسين بن زيد عن الصادق عن آبائه طلك قال: قال رسول الله على أدر النعم. قيل: وما أوّل النعم؟ قال: طيب الولادة ولا يحبّنا إلّا من طابت ولادته (١٠).

7 ع، [علل الشرائع] مع، [معاني الأخبار] لي، [الأمالي للصدوق] ابن البرقي عن أبيه عن جدّه عن اليقطيني عن أبي محمد الأنصاري عن غير واحد عن أبي جعفر الباقر علي قال: من أصبح يجد برد حبّنا على قلبه فليحمد الله على بادئ النعم؟ قال: طيب المولد (٣).

٧ ع، [علل الشرائع] مع، [معاني الأخبار] لي، [الأمالي للصدوق] ابن ناتانة عن عليّ عن أبيه عن ابن أبي عمير عن أبي زياد النهدي عن عبيد الله بن صالح عن زيد بن على عن أبيه عن جدّه عن أمير المؤمنين المُنْالِةُ قال: قال

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٧ : ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٧ : ١٤٥ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٧ : ١٤٦.

رسول الله ﷺ: يا عليّ من أحبّني وأحبّك وأحبّ الأئمة من ولدك فسليحمد الله على طيب مولده فإنّه لا يحبّنا إلّا من طابت ولادته ولا يبغضنا إلّا من خبثت ولادته.

٨ مع ، [معاني الأخبار] ابن مسرور عن ابن عامر عن عمّه عن الأزدي عن سيف بن عميرة عن الصادق المثل قال: إنّ لولد الزنا علامات أحدها بغضنا أهل البيت وثانيها أن يحنّ إلى الحرام الذي خلق منه وثالثها الاستخفاف بالدين ورابعها سوء المحضر للناس ولا يسيء محضر إخوانه إلّا من ولد على غير فراش أبيه أو من حملت به أمّه في حيضها (١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٧ : ١٥٢.

# ۲۲ القرآن مخرج من الظلمات إلى النور

قال الله تعالى :

﴿ الركِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّـلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ (١).

﴿ هُوَ الَّذِي يُسَنِّلُ عَلَى عَسْدِهِ آيَاتٍ بَيِّسَنَاتٍ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّـلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَوُوفُ رَحِيمٌ ﴾ (٢) .

القرآن الكريم لمّا كان نوراً بنصّ من الله سبحانه ينطق بالحق لا ريب فيه هدى ورحمة وشفاء وحكمة وموعظة وبيان وتبيان وشاهد وشهيد بصائر من الله، فإنّه يخرج الإنسان من ظلمات الجهل إلى نور العلم، ومن ظلمات الصفات الذميمة إلى نور الصفات الحميدة، ومن ظلمات الذنوب والآثام والانحرافات العقائدية والسكوكية إلى نور التوحيد والإيمان والطاعة والصفاء والتزكية.

فالقرآن ينوّر القلوب ويشفي الصدور ويخرج الناس من الظلمات إلى النور من الشرك إلى التوحيد، من الضلال إلى الهدى، فينهل المؤمن من آياته أنواراً في درب الحياة، ويستهلّ منها منهجيّة سليمة في السير والسلوك.

فالقرآن نور على كلِّ الأصعدة الفردية والاجتماعية، الروحية والجسدية،

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ١٠

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٩.

وكذلك أهل البيت عليم الله يخرجون الناس من الظلمات إلى النــور،

وددلك أهل البيت عبقيم المورة الناس من الطنعات إلى السورة فمسؤوليّتهم كالقرآن الكريم، فإنّهم أنوار الله في أرضه، يخرجون الخلائق من الفتن المدلهمّة الظلماء إلى نور الحقّ الأبلج، ومن ظلمات حبّ الدنيا وزخارفها إلى نور الجنّة ونعيمها.

يقول عمر بن الخطّاب لعليّ أمير المؤمنين للنِّلِلّا : «بأبي أنتم، بكم هدانا الله وبكم أخرجنا من الظلمات إلى النور»(١).

قال رسول الله ﷺ: «من أحبّ أن يحيى حياتي ويموت ميتتي، ويدخل الجنّة التي وعدني ربّي، فليتولّ عليّ بن أبي طالب وذرّيته وأهل بيته الطاهرين أئمة الهدى ومصابيح الدجى من بعدي، فإنّهم لن يخرجوكم من باب الهدى إلى باب الضلالة »(۲).

١ ـ فس، [تفسير القتي] ﴿ الركِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِسَتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ يعني من الكفر إلى الإيمان ﴿ إِلَى صِرَاطِ العَزِيزِ الحَمِيدِ ﴾ (٣) والصراط الطريق الواضح وإمامة الأثمة عَلِيَكِكُمُ . قبوله ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (٤) الآية قال : من لم يقرّ بولاية أمير المؤمنين عَليَّلِا بطل عمله مثل الرماد الذي تجيء الربح فتحمله (٥).

<sup>(</sup>١) عظمة أمير المؤمنين : ٢٥، عن المناقب : ٥٢.

<sup>(</sup>٢) المناقب : ٣٤.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم : ١ .

<sup>(</sup>٤) إبراهيم: ١٨.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٩ : ٢١٧.

٢ ـ زيد بن أرقم قال : قال رسول الله ﷺ : إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي أحدهما أعظم من الآخر وهو كتاب الله حبل ممدود من الأرض إلى السماء وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما أخرجه الترمذي (١١).

٣\_ما، [الأمالي للشيخ الطوسي] جماعة عن أبي المفضل عن محمد بن جرير الطبري عن عيسى بن مهران عن مخول بن إبراهيم عن عبد الرحمن بن الأسود عن عليّ بن الحزور عن أبي عمر البزّاز عن رافع مولى أبي ذرّ قال: قال صعد أبي ذرّ على على درجة الكعبة حتّى أخذ بحلقة الباب ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ سمعت رسول الله على يقول: إنّما مثل أهل بيتي في هذه الأمّة كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تركها هلك، وسمعت رسول الله على الجعلوا أهل بيتي منكم مكان الرأس من الجسد ومكان العينين من الرأس فإنّ الجسد لا يهتدي إلّا بالرأس ولا يهتدى الرأس إلّا بالعينين (٢).

٤ ـ ما، [الأمالي للشيخ الطوسي] جماعة عن أبي المفضل عن محمد بن محمد بن سليمان عن سويد بن سعيد عن المفضل بن عبد الله عن أبي إسحاق الهمداني عن جيش بن المعتمر قال: سمعت أبا ذرّ الغفاري على وهو يقول: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ جندب بن جنادة الغفاري سمعت رسول الله على يقول: إنّما مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح من دخلها

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١١٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٢١.

٥ ـ فر، [تفسير فرات بن إبراهيم] جعفر بن محمّد الفزاري باسناده عـن قبيصة بن يزيد الجعفي قال: دخلت على الصادق جعفر بن محمّد عليه وعنده الدوس بن أبي الدوس وابن ظبيان والقاسم الصيرفي فسلَّمت وجلست وقـلت: يا ابن رسول الله قد أتيتك مستفيداً. قال : سل وأوجز. قلت : أين كنتم قـبل أن يخلق الله سماء مبنيّة وأرضاً مدحيّة أو ظلمة ونوراً؟ قال: يا قبيصة لِمَ سألتنا عن هذا الحديث في مثل هذا الوقت أما علمت أنّ حبّنا قد اكتتم وبغضنا قد فشا وإنّ لنا أعداء من الجنّ يخرجون حديثنا إلى أعدائنا من الإنس وإن الحيطان لهــا آذان كآذان الناس. قال : قلت : قد سألت عن ذلك. قال : يا قبيصة كنّا أشباح نور حول العرش نسبِّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام فلمّا خلق الله آدم فرغنا في صلبه فلم يزل ينقلنا من صلب طاهر إلى رحم مطهّر حتّى بعث الله محمّداً عَلَيْهُ فنحن عروة الله الوثقي من استمسك بنا نجا ومن تخلُّف عنَّا هوى لا ندخله فــى باب ضلال ولا نخرجه من باب همدي ونحن رعماة شمس الله ونخن عمرة رسول الله ﷺ ونحن القبّة التي طالت أطنابها واتّسع فناؤها من ضوى إلينا نجا إلى الجنّة ومن تخلّف عنّا هوى إلى النار. قلت: لوجه ربّى الحمد(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٥ : ٢ ـ ٣.

#### ٢٣ القرآن بصائر من الله

فإنّ من يراجع القرآن ويتدبّر آياته الكريمة يزداد بــه بــصيرة فــي ديــنه وأمره:

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ ﴾ (١).

﴿ قُلْ إِنَّمَا أُتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَيَّ مِنْ رَبِّي هَذَا بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).

وكذلك العترة الهادية، فمن يغور فيهم وينهج مناهجهم ويتمسّك بحبلهم ويسلك صراطهم، فإنّه يزداد بصيرة في دينه ودنياه وفي معاشه ومعاده، فيكون نافذ البصيرة، فالأثمة الأطهار علم المجيّل بصائر الله حقّاً، قولاً وفعلاً وتقريراً. فاز من اتبعهم ونجا من صدّقهم، وأمن من لجأ إليهم، وسعد من قَبِلَ ولايتهم، وما أكثر النصوص والأدلّة القاطعة من القرآن الكريم والسنة الشريفة والعقل السليم الدالة على ذلك، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار، وما ذكرناه من الروايات في كلّ عنوان إنما هو من باب النموذج والشاهد، وإلّا فهناك المئات بل ألوف من الروايات إيكون الدالّة على ما ذهبنا إليه في هذا الكتاب وفي ظلّ حديث الثقلين، وعسى أن يكون الدالّة على ما ذهبنا إليه في هذا الكتاب وفي ظلّ حديث الثقلين، وعسى أن يكون

<sup>(</sup>١) الأُتعام : ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٢٠٣.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة المقارنة بين القرآن والعترة المسترة المس

ما نهجته في هذا المضمار منطلقاً للمحققين الكرام أصحاب الغيرة على مذهب الحق، فيشمّروا عن سواعد الجدّ ليخوضوا بحار الأنوار والمعارف لاستخراج البعواهر واللآلئ، وصياغتها بأسلوب جديد يتلاءم مع لغة العصر، وسبك ظريف يتطلّع منه آفاقاً مشرقة يحلّق فيها المؤمن ليزداد هدىً وإيماناً وعلماً ومعرفة، فما فعلته إنّما هي الخطوة الأولى لألف ميل...

## ۲٤ القرآن كتاب مبارك

البركة بمعنى الخير المستقرّ والمستمرّ، وكتاب الله فيه البركات:

﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ القُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (١).

والعقل والنقل يحكمان على اتباع ماكان مباركاً:

- ﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَهَذَا ذِكُرُ مُبَارَكُ أَنزَلْنَاهُ أَفَأَ لٰتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
- ﴿ كِتَابُ أَنزَ لْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَك لِيَدَّ بَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٤).

فالقرآن الكريم كتاب ثابت إلى يوم القيامة، كثير الخيرات والبركات لكلّ البشرية، فإنها تنتفع به على السواء الكافر والمؤمن والمقرّ والجاحد، فإنّ كلّ رشد وصلاح يرجع إلى عصر ختم النبوّة ونزول القرآن الكريم، فهو الذكر لما مضى، وإنّه مبارك لمن يسترشد به ويهتدى إليه.

يقول أمير المؤمنين عَلَيْلِهِ : «الله الله في القرآن لا يسبقكم بـالعمل بــه

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٩٢.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ٥٠.

<sup>(</sup>٤) ص : ۲۹.

وشريك القرآن العترة الطاهرة أئمة الحقّ والهدى المِنْكِلا من أبرز مصاديق البركة في عالم الوجود والإمكان، فهم المباركون حقّاً، كما أنّ أمّهم فاطمة الزهراء المباركة، كما أنّ قبورهم تحفّها البركة الإلهيّة بقضاء الحوائج واستجابة الدعاء والمدد الإلهي.

١ \_ فس، [تفسير القمّي] ﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكَ لِيَدَّ بَّـرُوا آيَـاتِهِ ﴾
 أمير المؤمنين والأثمة المُنكِلِيُّ ﴿ وَلِيَـتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٢) فهم أهل الألباب (٣).

٢ ـ وبهذا الإسناد عن عبد الرحمن قال: سألت الصادق عليًا عن قوله ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللَّهِ مِنْ المَسْوَا الصَّالِحَاتِ ﴾ قال: أمير المؤمنين وأصحابه ﴿ كَالمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ حبتر وزريق وأصحابهما ﴿ أَمْ نَجْعَلُ المُتَّقِينَ ﴾ أمير المؤمنين وأصحابه ﴿ كَالفُجَّارِ ﴾ حبتر ودلام وأصحابهما ﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبْارَكُ لِيَدَّ بَرُوا آيَاتِهِ ﴾ هم أمير المؤمنين والأثمة عليَكِمُ ﴿ وَلِسيَتَذَكَّسَ أُولُوا الأَلْبَا، قال: وكان أمير المؤمنين عليه يفتخر بها ويعول ما أعطى أحد قبلي ولا بعدي مثل ما أعطيت (٥).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الكتاب ٤٧.

<sup>(</sup>٢) ص: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) ص: ۲۸ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٥: ٣٣٦.

#### ۲۵ کتاب کریم

﴿ إِنَّهُ لَـقُرْآنُ كَرِيمٌ ۞ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ۞ لا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ (١٠). وكذلك أثمة أهل البيت شريك القرآن الكريم، فإنهم أصل الكرم والجود ومنبع العلم والحلم والسخاء، فهم عباد الله المكرمون المقدّسون.

البحار بسنده قال عليّ بن الحسين صلوات الله عليهما: حدّثني أبي عن أبيه عن رسول الله عليهما وقال: يا عباد الله، إنّ آدم لمّا رأى النور ساطعاً من صلبه إذ كان الله قد نقل أشباحنا من ذروة العرش \_أعلاه \_إلى ظهره رأى النور ولم يتبيّن الأشباح \_ظلّ النور \_فقال: يا ربّ ما هذه الأنوار؟ قال الله عزّ وجلّ: أنوار أشباح نقلتهم من أشرف بقاع عرشي إلى ظهرك ولذلك أمرت الملائكة بالسجود لك إذ كنت وعاءً لتلك الأشباح. فقال آدم: يا ربّ لو بيّنتها لي، فقال الله تعالى: أنظر يا آدم إلى ذروة العرش، فنظر آدم \_ودفع نور أشباحنا من ظهر آدم \_ على ذروة العرش فانطبع فيه صور أنوار أشباحنا كما ينطبع وجه الإنسان في المرآة الصافية، فرأى أشباحنا فقال: ما هذه الأشباح يا ربّ؟ فقال الله: يا آدم هذه الأشباح أفضل خلائقي وبريّاتي، هذا محمّد وأنا الحميد والمحمود في أفعالي شققت له اسماً من اسمي، وهذا عليّ وأنا العليّ العظيم شققت له اسماً من اسمي، وهذا عليّ وأنا العليّ العظيم شققت له اسماً من اسمي، وهذه فاطمة أعدائي عن رحمتي يوم فصل

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٧٧ ـ ٧٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة

قضائي، وفاطمة أوليائي عمّا يعتريهم ويشينهم فشققت لها اسماً من اسمي، وهذا الحسن وهذا الحسين وأنا المحسن المجمل شققت لهما اسماً من اسمي، هـؤلاء خيار خليقتي وكرام بريّتي، بهم آخذ وبهم أعطي وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسّل إليّ بهم يا آدم، وإذا دهتك داهية فاجعلهم إليّ شفعاءك فإنّي آليت عملى نفسي قسماً حقّاً لا أخيب بهم آملاً، ولا أردّ بهم سائلاً فلذلك حين نزلت منه الخطيئة دعا الله عزّ وجلّ بهم فتاب عليه وغفر له (١).

٢ ـ وفي زيارة صاحب العصر والزمان في يوم الجمعة تقول: يا مولاي، يا صاحب الزمان، صلوات الله عليك وعلى آل بيتك، هذا يـ وم الجمعة، وهـ و يومك المتوقع فيه ظهورك والفرج فيه للمؤمنين عـلى يـدك، وقـ تل الكافرين بسيفك، وأنا يا مولاي فيه ضيفك وجارك، وأنت يا مولاي كريم من أولاد الكرام ومأمور بـالإجارة فأضفني وأجـرني صـلوات الله عـليك وعـلى أهـل بـيتك الطاهرين (٢).

٣ ـ وفي زيارة الجامعة الكبرى: السلام عليكم يا أهل بيت النبوّة وموضع الرسالة ... ومنتهى الحلم وأصول الكرم ... أشهد أنّكم الأثمة الراشدون المهديّون المعصومون المكرّمون المقرّبون المتّقون ... الفائز ون بكرامته ... (٣).

٤ ـ قال أمير المؤمنين علي الثيلة : ونحن عباد الله المكرمون الذين
 لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون وجعلنا معصومين مطهّرين وفضّلنا على كثير

<sup>(</sup>١) النجار ١١: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٩: ٢١٦، ومفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ١٢٨.

من عباده المؤمنين، فنحن نقول الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله وحقّت كلمة العذاب على الكافرين أعني الجاحدين بكلّ ما أعطانا الله من الفضل والإحسان (١).

وفي الحديث: أهل بيته الأئمة جلّلتهم بكرامتك(٢).

0 ـ بشارة المصطفى بسنده عن الإمام الباقر طليًة قال: أيها الناس إنّ أهل بيت نبيّكم شرّفهم الله بكرامته واستحفظهم سرّه واستودعهم علمه، فهم عماد لدينه شهداء علمه، برأهم الله قبل خلقه، وأظلّهم تحت عرشه واصطفاهم فجعلهم علم عباده، ودلّهم على صراطه، فهم الأثمة المهديّة والقادة البررة والأمّة الوسطى، عصمة لمن لجأ إليهم ونجاة لمن اعتمد عليهم، يغتبط من والاهم ويبهلك من عاداهم ويفوز من تمسّك بهم، فيهم نزلت الرسالة وعليهم هبطت الملائكة وإليهم نفت الروح الأمين وآتاهم الله ما لم يؤتِ أحداً من العالمين. فهم الفروع الطيّبة والشجرة المباركة ومعدن العلم وموضع الرسالة ومختلف الملائكة، وهم أهل بيت الرحمة والبركة الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً (٣).

(١) البحار ٢٩: ٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٥٢: ٢١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٦: ٢٥٣، عن بشارة المصطفى: ١٩٨.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة

#### ۲٦ کتاب مجيد

# ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنُ مَجِيدٌ ۞ فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ ﴾ (١).

وكذلك شركاء القرآن الكريم عترة النبيّ المصطفى المُتَكِّلُيُّ ، فإنّهم أصل المجد والعظمة والكرامة والشرف والعزّة ، وإنّهم الأمجاد عند الله وعند رسوله.

اليمام الصادق عليه الله ترشدون وبقوله تحكمون، لم تنالوا أسهد أنكم يا ساداتي إلى الله تدعون وإليه ترشدون وبقوله تحكمون، لم تنالوا بعينه وعنده في ملكوته تأمرون وله تخلصون وبعرشه محدقون وله تسبّحون وتقدّسون وتمجّدون وتهلّلون وتعظّمون وبه حافّون حتّى منَّ علينا فجعلكم في بيوتٍ أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه، فتولّى جلّ ذكره تطهيرها وأمر خلقه بتعظيمها فرفعها على كلّ بيت طهّره في الأرض، وعلاها على كلّ بيت قدّسه في السماء، لا يوازيها خطر ولا يسمو إليها الفكر، يتمنّى كلّ أحد منكم ولا تتمنّون أنتم أنكم من غيركم، إليكم انتهت المكارم والشرف وفيكم استقرّت الأنوار والمجد والسؤدد فليس فوقكم أحد إلاّ الله، ولا أقرب إليه منكم ولا أكرم عليه منكم ولا أحظى لديه، أنتم سكّان البلد ونور العباد وعليكم الاعتماد في يوم المعاد، كلّما غاب منكم حجّة أو أفل منكم نجم أطلع الله خلقه منكم خلقاً نيراً ونوراً بيّناً خلفاً عن سلف لا تنقطع عنكم موادّه، ولا يسلب منكم أمره، سبب

<sup>(</sup>١) البروج : ٢١\_٢٢.

موصول من الله وجعل ما خصّنا به من معرفتكم تطهيراً لذنوبنا وتزكية لأنفسنا إذ كنّا عنده معترفين بحقّكم فبلغ الله بكم يا ساداتي نهاية الشرف...(١).

٢ ـ وفي الزيارات الجامعة عن الإمام الباقر المنتجة تقول: اللهم وصل على الأثمة الراشدين والقادة الهادين والسادة المعصومين والأتقياء الأبرار مأوى السكينة والوقار وخزّان العلم ومنتهى الحلم والفخار ساسة العباد، وأركان البلاد، وأدلة الرشاد، الألبّاء الأمجاد، العلماء بشرعك الزهّاد، ومصابيح الظلم وينابيع الحكم، وأولياء النعم وعصم الأمم، قرناء التنزيل وآياته، وأمناء التأويل وولاته، وتراجمة الوحي ودلالاته، أثمة الهدى ومنار الدجى وأعلام التقى وكهوف الورى وحفظة الإسلام، وحججك على جميع الأنام الحسن والحسين سيدي شباب أهل الجنّة، وسبطي نبي الرحمة، وعليّ بن الحسين السجّاد زين العابدين، ومحمّد بن عليّ باقر علم الدين، وجعفر بن محمّد الصادق الأمين، وموسى بن جعفر الكاظم الحليم، وعليّ بن موسى الرضا الوفي، ومحمّد بن عليّ البرّ التقيّ، وعليّ بن محمّد المنتجب الزكيّ، والحسن بن عليّ الهادي الرضيّ، والحجّة بن الحسن صاحب العصر والزمان وصيّ الأوضياء وبقيّة الأنبياء المستتر عن خلقك، والمؤمّل العصر والزمان وصيّ المنتظر والقائم الذي به ينتصر ...(٢).

٣ ـ وجاء في الأدعية المأثورة: أتقرّب إليك... وبالإمام الأمجد والبـاب الأقصد والطريق الأرشد والعالم المؤيّد ينبوع الحكم ومصباح الظلم سيّد العرب والعجم الهادي إلى الرشاد مولانا محمّد بن علىّ الجواد...(٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٩٧: ٣٤٥.

<sup>(</sup>۲) البحار ۹۹: ۱۸۰.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٢: ٣٨٥.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة

#### ۲۷ کتاب عزیز

﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ۞ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَـيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ (١).

فالقرآن بسبب صيانته من التحريف ومناعته من أن يغلب وينفذ الساطل إليه، لا يكون في آياته باطلاً، ولا تصير حقائقه ومعارفه غير صحيحة، ولا تلغى أحكامه وشرائعه منذ نزوله إلى يوم القيامة، فإنّه نزل من حكيم في فعله محمود في عمله.

وإنّ العزّة كلّها لله، وتتجلّى في من ينسب إليه، وأولى الناس بـــه الأنــبياء والأوصياء وكتب السماء، وأئمة أهل البــيت المُجَيِّلُمُ فــابِنّهم أعــزّاء عــند الخــالق والخلق.

ا ـ قال الإمام الصادق التلل : ... والذي أكرم محمّداً علي بالنبوّة وأعـز علياً عليه بالوصيّة والولاية ... (٢).

٢ ـ في كتاب مناقب آل أبي طالب: تـذاكـروا الفـخر عـند عـمر فأنشأ
 أمير المؤمنين على عليها :

الله أكرمنا بسنصر نسبيه وبنا أقسام دعمائم الإسلام

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٤١\_٤١.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٨: ٢٣.

وبسسنا أعسن نسبيّه وكستابه وأعسزّنا بسالنصر والإقسدام (۱) فالعزيز من أعزّه الله، وإنّما تكون العزّة بالتقوى والطاعة، فسمن أحبّ أن يكون أعزّ الناس فليتّقِ الله، ومن أراد أن يكون له هيبة بلا سلطان وعزّة بلا عشيرة فليخرج من ذلّ معصية الله إلى عزّ طاعته. وأئمة الحقّ من أهل بيت رسول الله هم أتقى الأتقياء، فإنّهم القدوة والأسوة في الورع والتقوى وطاعة الله عزّ وجلّ.

٣\_أمالي الصدوق بسنده عن ابن عبّاس قال: صعد رسول الله ﷺ المنبر فخطب واجتمع الناس إليه فقال: يا معشر المؤمنين، إنَّ الله عزَّ وجلَّ أوحى إليَّ أنَّى مقبوض وأنَّ ابن عمَّى عليًّا مقتول، وإنَّى أيّها الناس أخبركم خبراً إن عملتم به سلمتم وإن تركتموه هلكتم، إنَّ ابن عمّى عليّاً هو أخى وهو وزيري وهو خليفتي وهو المبلّغ عنّى وهو إمام المتّقين وقائد الغرّ المحجّلين، إن استرشدتموه أرشدكم، وإن تبعتموه نـجوتم، وإن خـالفتموه ضـللتم، وإن أطـعتموه فـالله أطـعتم، وإن عصيتموه فالله عصيتم، وإن بايعتموه فالله بايعتم، وإن نكثتم بيعته فبيعة الله نكثتم، إِنَّ الله عزَّ وجلَّ أنزل عليّ قرآن، وهو الذي من خالفه ضلَّ، ومن ابتغي علمه عند غير علىّ هلك، أيّها الناس اسمعوا قولي واعرفوا حتّ نصيحتي ولا تخلفوني في أهل بيتي إلّا بالذي أمرتم به من حـفظهم، فـ إنّهم حـامّتي وقـرابـتي وإخــوتي وأولادي، وإنَّكم مجموعون ومساءلون عن الشقلين، فــانظروا كــيف تــخلَّفوني فيهما، إنَّهم أهل بيتي فمن آذاهم آذاني، ومن ظلمهم ظلمني، ومن أذلُّهم أذلُّني، ومن أعزُّهم أعزُّني، ومن أكرمهم أكرمني، ومن نصرهم نصرني، ومن خــذلهم خذلني، ومن طلب الهدى في غيرهم فقد كذّبني، أيّها الناس اتّقوا الله وانــظروا

<sup>(</sup>١) البحار ٣٩: ٣٤٧، عن المناقب ١ : ٣٥٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٣٣

ما أنتم قائلون إذا لقيتموه، فإنّي خصم لمن آذاهم، ومن كنت خصمه خصمته، أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم (١٠).

٤ ـ وعن الإمام الباقر عَلَيْكِ في حديث قال: نحن شجرة أصلها رسول الله وفرعها أمير المؤمنين علتي وأغيصانها فباطمة بنت محمد وشمرتها الحسن والحسين عَلِيَتِكُمُ ، فإنَّها شجرة النبوَّة وموضع سرَّ الله ووديعته والأمانة التي عرضت على السماوات والأرض وحرم الله الأكبر وبيت الله العتيق وحرمه. عندنا علم المنايا والبلايا والوصايا وفصل الخطاب ومولد الإسلام وأنساب العرب، كانوا نوراً مشرقاً حول عرش ربّهم فأمرهم فسبّحوا فسبّح أهل السماوات بتسبيحهم ... هم ولاة أمر الله وخرّان وحي الله وورثة كـتاب الله وهـم المـصطفون بسـرّ الله والأمناء على وحى الله ... هؤلاء أهل بيت أكرمهم الله بسرّه وشرّفهم بكرامته وأعزّهم بالهدى وثبّتهم بالوحى وجعلهم أثمة هدى ونـوراً فـى الظــلم للــنجاة، واختصّهم لدينه وفضّلهم بعلمه وآتاهم ما لم يؤتِ أحداً من العالمين... هـؤلاء الذين افترض الله مودَّتهم وولايتهم على كلُّ مسلم ومسلمة فقال في محكم كتابه لنبيّه ﷺ : ﴿ قُلْ لَا أَسْأَ لُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبَي وَمَنْ يَـفْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾(٢)، فقال أبو جعفر محمّد بن علميّ للليُّكا : اقتراف الحسنة مودّتنا أهل البيت (٣). فكتاب الله وأهل البيت المِهَا أعرّاء عند الله وعند خلقه.

<sup>(</sup>١) البحار ٣٨: ٩٤، عن الأمالي : ٤٠.

<sup>(</sup>۲) الشورى : ۲۳.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٦: ٢٥٢، عن اليقين: ٩٨.

### ۲۸ کتاب عظیم

﴿ وَلَقَدْ آتَـٰ يُنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِيَ وَالقُرْآنَ العَظِيمَ ﴾ (١).

إنّ وصف القرآن بالعظمة والجلالة أمر بين لا يحتاج إلى استدلال وبرهان، فإنّه توضيح الواضحات، فالقرآن عظيم في ذاته وخصائصه، فإنّه يحمل أكمل المعاني وأتمّ المفاهيم وأسمى المطالب، وإنّه كتاب شامل لنظام تامّ فيه سعادة الدارين، فلا يأتيه الباطل، ولا اعوجاج فيه، وإنّه مبارك فيه كلّ الخير المستقرّ والمستمرّ، وإنّه ثقيل بنوره وشرفه وعلوّ رتبته فكان عظيماً، وفي قمّة العظمة:

﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَـرَأَيْتَهُ خَـاشِعاً مُــتَصَدَّعاً مِـنْ خَشْـيَةِ اللهِ ﴾ (٢).

وهذا كلُّه من عظمة القرآن الكريم.

وكذلك أهل البيت عَلَمْتِكُمْ ، فهم عظماء في السماوات والأرض، ولم يخلق مثلهم في العظمة.

أليس أمير المؤمنين عليّ عليّ الله هو النبأ العظيم، كما عند المفسّرين في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الحجر: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٢١.

﴿ يَتَسَاءَلُونَ ۞ عَنِ النَّبَإِ العَظِيمِ ۞ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ﴾ (١).

الحسن بن خالد عن أبسي العسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحسن الحضا عليه في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ۞ عَنِ النَّبَإِ العَظِيمِ ۞ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ﴾ (٢) قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ما لله نبأ أعظم مني وما لله آية أكبر مني وقد عرض فضلي على الأمم الماضية على اختلاف ألسنتها فلم تقرّ بفضلي ").

وإنّما سبب نجاة الأمّة وسلامتها، وحفظ شريعة سيّد المرسلين وديموميّتها، إنّما كان بالأئمة الهداة، وهذا ممّا يدلّ على عظمتهم وعلوّ مقامهم:

﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسْمُهُ ﴾ (٤).

في بيوتهم نزل الكتاب، فهم مهبط الوحي ومعدن الرسالة وأساس العلوم، وأمان أهل الأرض: «النجوم أمان لأهل السماء وأهل البيت أمان لأمتى»(٥).

يقول الشيخ محمّد بن علي الصبّان في قول النبيّ الأكرم ﷺ: «أهل بيتي أمان لأهل الأرض، فإذا هلك أهل بيتي جاء أهل الأرض من الآيات ما كانوا يوعدون»، قد يشير إلى هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ

<sup>(</sup>١) النبأ : ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) النبأ: ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٣٦: ١.

<sup>(</sup>٤) النور : ٣٦.

<sup>(</sup>٥) إسعاف الراغبين: ١٤١.

٣٢٦ ..... في رحاب حديث الثقلين في الأمان، لأنهم منه وهو منهم (٢).

٢ ـ فر، [تفسير فرات بن إبراهيم] جعفر بن أحمد بإسناده عن سماعة قال: سألت أبا عبد الله عليًا عن قول الله تعالى ﴿ وَلَقَدْ آتَىيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المَثَانِيَ وَاللّهُ آنَ العَظِيمَ ﴾ (٣) قال: فقال لي: نحن والله السبع المثاني ونحن وجه الله نزول بين أظهركم من عرفنا ومن جهلنا فأمامه اليقين (٤).

٣\_يد، [التوحيد] العطّار عن أبيه عن سهل عن ابن يزيد عن محمد بن سنان عن أبي سلام عن بعض أصحابنا عن أبي جعفر عليّا قال: نحن المثاني التي أعطاها الله نبيّنا على ونحن وجه الله نتقلّب في الأرض بين أظهركم عرفنا من عرفنا ومن جهلنا فأمامه اليقين (٥).

٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] محمّد بن الحسين عن موسى بن سعدان عن عبد الله بن القاسم عن هارون بن خارجة قال: قال لي أبو الحسن عليه المثاني التي أوتيها رسول الله عَلَيه ونحن وجه الله نتقلّب بين أظهركم فمن عرفنا ومن لم يعرفنا فأمامه اليقين.

٥ \_كا، [الكافي] الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن محمّد الله عن عليّ بن حسّان عن عبد الله بن كثير عن

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٣٣.

<sup>(</sup>٢) إسعاف الراغبين؛ للصبّان: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٤: ١١٥ ـ ١١٦.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٤ : ١١٦ .

المقارنة بين القرآن والعترة فيرير بالمقارنة بين القرآن والعترة فيرير بالمتارنة بين القرآن والعترة فيرير بالمتار

٦ فس، [تفسير القمّي] ثمّ قال عزّ وجلّ: يا محمّد ﴿ قُلْ هُو نَبَأُ عَظِيمٌ ﴾
 يعنى أمير المؤمنين عليّلًا ﴿ أَنْتُمْ عَنْهُ مُغْرِضُونَ ﴾ (٤) (٥).

٧ ـ فس، [تفسير القمّي] أبي عن الحسين بن خالد عن أبسي الحسن الرضا ﷺ في قوله تعالى ﴿ عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ۞ عَنِ النَّبَإِ العَظِيمِ ۞ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ﴾ (١) قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ما لله نسباً أعظم مني وما لله آية أكبر مني وقد عرض فضلي على الأمم الماضية على اختلاف ألسنتها فلم تقرّ بفضلي.

٨-كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآبات الظاهرة] محمد بن العبّاس عن المنذر بن محمد القابوسي عن أبيه عن عمّه عن أبيه عن أبان بن تغلب عن نفيع بن المنذر بن محمد القابوسي عن أبيه عن عمّه عن أبيه عن أبيه عن أنس بن مالك وعن بريدة قالا: قرأ رسول الله عَيْلِياً ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوِّ وَالآصَالِ ﴾ (٧) فقام إليه رجل الله أن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوِّ وَالآصَالِ ﴾ (٧) فقام إليه رجل

<sup>(</sup>١) النبأ: ١ ـ ٢ ـ

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٤ : ٣٥٢.

<sup>(</sup>٤) ص: ٦٧ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٦: ١.

<sup>(</sup>٦) النبأ : ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٧) النور : ٣٦.

فقال: أيّ بيوتٍ هذه يا رسول الله؟ فقال: بيوت الأنبياء. فقام إليه أبو بكر فقال: يا رسول الله هذا البيت منها ـ وأشار إلى بيت عليّ وفاطمة طلِهُوَلِك ـ قال: نعم من أفضلها (١).

(١) يجار الأنوار ٢٣ : ٣٢٥.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

## ۲۹ القرآن شاهد وشهید

فإنّ القرآن يوم القيامة يشهد على الناس، بل ويشكوهم هجرانه، وكذلك أهل البيت علمي الله عندهم علم الكتاب كما أسلفنا، وسبحانه يقول:

﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الكِتَابِ ﴾ (١).

فكلّ إمام منهم شهيد وشاهد، فقرنت شهادتهم بشهادة الله، وكفي بذلك علوّاً ومقاماً :

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (٢).

فهم من رسول الله ولهم يقسم الله في قوله:

﴿ وَالَّـيَوْمِ الْعَوْعُودِ ۞ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ (٣).

وهم الأشهاد يوم القيامة في قوله :

﴿ وَيَقُولُ الأشْهَادُ هَوُلاءِ اللَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلا لَغَنَهُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (٤).

وهم في كلَّ أُمَّة :

<sup>(</sup>١) الرعد: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) هود : ۱۷.

<sup>(</sup>٣) البروج : ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٤) هود : ۱۸ .

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُّلاءِ شَهِيداً ﴾ (١٠. وعلى هؤلاء إشارة لمن حضر، فلا بدّله من شهيد لا يغيب عن علمه شيء

حتّى يكون شهيداً، كما كان عيسى بن مريم:

﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ (١).

فهم الشهداء على الناس:

﴿ لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ (٣٠.

﴿ وَنَزَعْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ (٤).

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (٥٠).

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ (١٠).

﴿ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاءِ وَقُضِيَ بَـٰ يَنْهُمْ بِالحَقِّ وَهُمْ لا يُـظْلَمُونَ ﴾ (٧).

فلهم نورهم وأجرهم في قوله تعالى:

﴿ وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ (^).

فهم مفاتيح الغيب:

(١) النساء : ٤١.

(۲) المائدة : ۱۱۷.

(٣) البقرة : ١٤٣.

(٤) القصص : ٧٥.

(٥) ألبقرة : ١٤٣.

(٦) النحل: ٨٩.

(٧) الزمر : ٦٩.

(٨) الحديد: ١٩.

## ﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ (١).

٢ ـ وروى بريد عن الباقر طَلِيَا قال: نحن الأمّة الوسط ونحن شهداء الله
 على خلقه وحجّته في أرضه (٥).

٣\_وفى رواية أخرى قال للتُّلِلْا : إلينا يرجع الغالي وبنا يلحق المقصّر.

٤ ـ وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني في كتاب شواهد التنزيل بإسناده
 عن سليم بن قيس عن علي عليًا إن الله تعالى إيّانا عنى بقوله ﴿ لِتَكُونُوا شُهدَاءَ
 عَلَى النَّاسِ ﴾ (١)، فرسول الله شاهد علينا ونحن شهداء الله على خلقه وحجّته في

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٦ : ١٦٠.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٣٤.

<sup>(</sup>٦) البقرة: ١٤٣.

٣٣٧ ..... في رحاب حديث الثقلين أرضه ونحن الذين قال الله ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾ (١).

٥ \_ كا، [الكافي] عليّ بن محمد عن سهل بن يزيد عن زياد القندي عن سماعة قال: قال أبو عبدالله عليّال في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَ يَفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَ يَفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيداً ﴾ (١)، قال: نزلت في أمّة محمد عَلَيْ في كلّ قرن منهم إمام منّا شاهد عليهم ومحمد عَلَيْ شاهد علينا (١).

٦ ـ كا، [الكافي] الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشّاء عن ابن عائذ عن ابن أذينة عن بريد قال: سألت أبا عبد الله للنظالِ عن قبول الله عن وجلّ : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (٤) فقال النظالِ : نحن الائمّة الوسطى ونحن شهداء الله على خلقه وحججه في أرضه، قلت : قبول الله عزّ وجلّ : ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ قال : إيّانا عنى خاصة ﴿ هُوَ سَمَّاكُمُ المُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ في الكتب التي مضت ﴿ وَفِي هَذَا ﴾ القرآن ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ ﴾ (٥) فرسول الله عَلَى الشهيد علينا بما بلّغنا عن الله عزّ وجلّ ونحن الشهداء على الناس فمن صدّق صدّقناه يوم القيامة ومن كذّب كذّبناه يوم القيامة (١).

٧ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] عن الكاظم عليُّه في قـوله تـعالى

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٣٥\_ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) الحجّ : ٧٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٣٦.

﴿ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (١) قال: نحن هم نشهد للرسل على أممها.

٨ - فس، [تفسير القمّي] ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ يعني من الأثمة، ثمّ قال لنبيّه ﷺ: ﴿ وَجِثْنَا بِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ شَهِيداً عَلَى هَوُلاءِ ﴾ (٢) يعني على الأثمة فرسول الله شهيد على الأثمّة وهم شهداء على الناس (٣).

٩ \_ فس، [تفسير القمّي] ﴿ وَنَزَعْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ (٤) يقول: من كلّ فرقةٍ من هذه الأمّة إمامها.

١٠ ـ فس، [تسفسير القسمي] ﴿ وَوُضِعَ الكِستَابُ وَجِسيءَ بِالنَّبِيِّينَ
 وَالشُّهَدَاءِ ﴾ (٥) قال: الشهداء الأثمة عليَّكِلْمُ .

۱۱ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن حمّاد عن إبراهيم بن عمر عن سليم بن قيس عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه قال: إنّ الله طهّرنا وعصمنا وجعلنا شهداء على خلقه وحجّته في أرضه وجعلنا مع القرآن وجعل القرآن معنا لا نفارقه ولا يفارقنا (١).

١٢ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن موسى عن يعقوب بن يـزيد عـن

<sup>...</sup> 

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٧٥.

<sup>(</sup>٥) الزمر: ٦٩.

<sup>(</sup>٦) محار الأنوار ٢٣: ٣٤٣\_٣٤٣.

ابن أبي عمير عن حفص بن البختري عنه للنلط قال: تعرض الأعمال يوم الخميس على رسول الله على وعلى الأثمة على الأثمة على المرابع ال

١٣ \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن الأهوازي عن النضر ابن سويد عن يحيى الحلبي عن أديم بن الحرّ عن معلّى بن خنيس عن أبي عبد الله عليًا في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) قال: هو رسول الله عَلَيْ والأثمة عليم تعرض عليهم أعمال العباد كلّ خميس.

١٤ ـكا، [الكافي] محمّد بن يحيى عن سلمة بن الخطّاب عن عليّ بـن حسّان عن عبد الله عليّا في قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَشَاهِدٍ ﴾ (٣) قال: النبيّ ﷺ وأمير المؤمنين عليّا (٤).

10 ــكنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] روى الحسن بن أبي الحسن الديلمي بإسناده عن جابر عن أبي عبد الله طلط في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَـفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ (٥)، قال: السائق أمير المؤمنين علي والشهيد رسول الله ﷺ.

١٦ \_ حدَّثني أبي عن يحيى بن أبي عمران عن يـونس عـن أبـي بـصير

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) البروج : ٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٥٢.

<sup>(</sup>٥) ق: ۲۱.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٣٥

والفضيل عن أبي جعفر للظُّلِا قال: إنّما أنزلت ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّـهِ ﴾ يعني رسول الله ﷺ ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) يعني أمير المؤمنين إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى أولئك يؤمنون به فقدّموا وأخّروا في التأليف(٢).

١٧ ـ وهذا الإسناد عن الوشاء عن أحمد بن عمر الحلال قال: سألت أبا الحسن عليَّةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ أَبا الحسن عليَّةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ فقال: أمير المؤمنين عليًّا الشاهد على رسول الله عَلَيْهُ ورسول الله عَلَيْهُ على بيّنة من ربّه (٣).

١٨ ـ وعن عطاء بن ثابت عن الباقر الثيل في قبوله تبعالى: ﴿ وَيَـقُولُ الأَشْهَادُ ﴾ (٤) قال: نحن الأشهاد (٥).

١٩ - فس، [تفسير القمّي] ﴿ وَنَزَعْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ (١) يقول: من كلّ فرقة من هذه الأمّة إمامها (٧).

٢٠ - فس، [تسفسير القسمي ] ﴿ وَوُضِعَ الْكِستَابُ وَجِسيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِيِّينَ وَالشَّهَدَاءِ ﴾ (٨) قال: الشهداء الأثمة علي الله

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۷ ـ

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٩ : ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١٦ : ٣٥٨\_٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) هود : ۱۸.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٥١.

<sup>(</sup>٦) القصص : ٧٥.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٤١.

<sup>(</sup>٨) الزمر : ٦٩.

## ۳۰ القرآن له مقام مكنون

المكنون ما كنّ ، أي استتر ، وليس عن الأعين فحسب بل عن عالم المادّة والمقدار ، وإنّ القرآن الكريم له مقام مكنون :

﴿ إِنَّهُ لَـ قُرْآنٌ كَرِيمٌ ۞ فِي كِتَابِ مَكْنُونٍ ﴾ (١).

والكتاب المكنون هو اللوح المحفوظ في قوله تعالى:

﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ ۞فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ ﴾ (٢).

ولا ريب إنّ القرآن الموجود بين الدفّتين الذي يشير إليـــه الضــمير فـــي قوله:

﴿ إِنَّهُ لَـقُرْآنُ كَرِيمٌ ﴾ (٣).

هو القرآن ولكن له حقيقة أخرى إنّه في كتاب مكنون في اللوح المحفوظ فله مقام خاصّ في عالم الغيب.

وكذلك أهل البيت المُهَيِّكُمُ لهم مقام الظهور والشهود والجانب البشري والناسوتي، وإنّهم يأكلون ويمشون في الأسواق وتظهر لهم حقائق في هذا العالم

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٧٧ ـ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) البروج : ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٧٧.

الشهودي، كما لهم مقام مكنون في عالم الغيب لا يمسّه إلاّ المطهّرون، ولولا ذلك لوقع الافتراق الباطل بينهم وبين القرآن الكريم، وحديث الشقلين مطلق وعامّ فيشمل المقام.

ا \_قال أمير المؤمنين عليّ للطّلِة في حديث: إنّي لأعرف بطرق السماوات من طرق الأرض، نحن الاسم المخزون المكنون، نحن الأسماء الحسنى التي إذا سئل الله عزّ وجلّ بها أجاب، نحن الأسماء المكتوبة على العرش، ولأجلنا خلق الله عزّ وجلّ السماء والأرض والعرش والكرسي والجنّة والنار، ومنّا تعلّمت الملائكة التسبيح والتقديس والتوحيد والتهليل والتكبير ونحن الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه فتاب عليه...(۱).

٢\_قال الإمام الصادق للتللخ في رواية قضاء الصلوات: وهمو من سرّ آل محدد المكنون(٢).

٣\_من كتاب الدلائل لأبي جعفر ابن رستم الطبري بإسناده إلى عبد الله بن عباس قال: مرّت بالحسن بن عليّ طلِيَرُكِل بقرة فقال: هذه حبلى بعجلة أنثى لها غرّة في جبينها ورأس ذنبها أبيض، فانطلقنا مع القصّاب حتى ذبحها فوجدنا العجلة كما وصف على صورتها فقلنا: أو ليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَام ﴾ (٣) فكيف علمت؟ فقال: ما يعلم المخزون المكنون المجزوم المكتوم

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٨٥: ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) لقمان : ٣٤.

۳۳۸ ..... في رحاب حديث الثقلين الذي لم يطّلع عليه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل غير محمّد وذرّيته (۱).

٤ ـ وتقول في زيارة مولانا صاحب الأمر عليّا : السلام عليك يا وارث كنز
 العلوم الإلهيّة، السلام عليك يا حافظ مكنون الأسرار الربّانية ...(٢).

٥ ـ وفي مروج الذهب للمسعودي عن أبي عبد الله جعفر بن محمّد عـن آبائه عن أمير المؤمنين المُنْكِيْرُ قال: إنَّ الله حين شاء تقدير الخليقة وذرء البركة. وإيداع المبدعات، نصب الخلق في صور كالبهاء قبل دحو الأرض ورفع السماء، وهو في انفراد ملكوته، وتوحّد جبروته، فأتاح نوراً من نوره فلمع، وقبساً مـن ضيائه فسطع، ثمّ اجتمع النور في وسط تلك الصور الخفيّة، فوافق ذلك صورة نبيّنا محمّد ﷺ فقال الله عزّ من قائل: أنت المختار المنتجب وعندك أستودع نــورى وكنوز هدايتي ومن أجلك أُسطِّح البطحاء وأرفع السماء، وأمزج المــاء وأجــعل الثواب والعذاب، والجنَّة والنار، وأنصب أهل بيتك بالهداية وللهداية، وأوتيهم من مكنون علمي ما لا يخفي عليهم دقيق، ولا يغيبهم خفيّ، وأجعلهم حـجّة عــلى بريّتي والمنبّهين على علمي ووحدانيّتي، ثمّ أخذ الله سبحانه الشــهادة للــربوبيّة والإخلاص للوحدانيّة فبعد أخذ ما أخذ من ذلك شاء ببصائر الخلق انتخاب محمّد (انتخب محمّداً وآله) وأراهم أنّ الهداية معه والنور له والإمامة في أهله تقديماً لسنّة العدل، وليكون الإعذار متقدّماً، ثمّ أخفى الله الخليقة في غيبه، وغيّبها في مكنون علمه... ثمّ انتقل النور إلى غرائزنا ولمع مع أثمّتنا فسنحن أنسوار السماء

<sup>(</sup>١) البحار ٤٣ : ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٩: ٩٨.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ....

وأنوار الأرض، فينا النجاة ومنّا مكنون العلم وإلينا مصير الأمور وبنا تقطع الحجج، ومنّا خاتم الأثمة ومنقذ الأمّة وغاية النور ومصدر الأمور، فنحن أفضل المخلوقين وأكمل الموجودين وحجج ربّ العالمين، فلتهنأ النعمة من تمسّك بولايتنا وقبض عروتنا(١).

<sup>(</sup>١) البحار ٥٤: ٢١٤، عن المروج ١: ١٧.

## ٣١ القرآن ميزان الأعمال

فإنّ بالميزان يعرف الحقّ من الباطل، وإنّ القرآن ميزان :

- ﴿ اللهُ الَّذِي أَ نُزَلَ الكِتَابَ بِالحَقِّ وَالمِيزَانَ ﴾ (١٠).
- ﴿ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالمِيزَانَ لِيَـتُّومَ النَّاسُ بِالقِسْطِ ﴾ (٣).

فأهل البيت المُتَكِينُ كذلك ميزان الأعمال، وإلاّ للزم الافتراق بينهم وبين القرآن، وهو باطل بحديث الشقلين، فبهم توزن أعمال الناس يوم القيامة:

﴿ وَنَضَعُ المَوَازِينَ القِسْطَ لِيَوْم القِيَامَةِ ﴾ (٣).

والآية قد ذكرت موازين، والحال كتاب الله واحد، فأرادت الأئمة الأطهار على فلا بد أن نفي حقوقهم بالقسط، فلا نخسرهم حقهم ولا نبخسهم:

- ﴿ وَأُوْفُوا الكَيْلَ وَالمِيزَانَ بِالقِسْطِ ﴾ (<sup>٤)</sup>.
- ﴿ فَأُوْفُوا الكَيْلَ وَالمِيزَانَ وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ ﴾ (٥).

···

<sup>(</sup>١) الشوري : ١٧.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٨٥.

المقارنة بين القرآن والعترة مستسمست المقارنة بين القرآن والعترة مستسمست

- ﴿ أَلَّا تَطْغَوْا فِي المِيزَانِ ﴾ (١).
- ﴿ وَأَقِيمُوا الوَزْنَ بِالقِسْطِ وَلا تُخْسِرُوا العِيزَانَ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَلا تَنقُصُوا المِكْيَالَ وَالمِيزَانَ ﴾ (٣).
    - ﴿ وَزِنُوا بِالقِسْطَاسِ المُسْتَقِيمِ ﴾ (٤).

فهم عَلِيَكِ الميزان والقسطاس المستقيم، فنزن الأشياء الصحيحة من السقيمة بهم.

١ ـ فس، [تفسير القتي] ﴿ اللهُ الَّذِي أُنْزَلَ الكِتَابَ بِالحَقِّ وَالمِيزَانَ ﴾ (٥)
 قال: الميزان أمير المؤمنين عليًا ﴿ والدليل عملى ذلك قموله فمي سورة الرحمن
 ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَانَ ﴾ (١) قال: يعنى الإمام (٧).

٢ ـ فس، [تفسير القمّي] ﴿ وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾ (٨) قال: النجم رسول الله ﷺ وقد سمّاه الله في غير موضع فقال: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَـوَى ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) الرحمن: ٨.

<sup>(</sup>٢) الرحمن : ٩.

<sup>(</sup>٣) هود : ٨٤.

<sup>(</sup>٤) الشعراء : ١٨٢.

<sup>(</sup>٥) الشورى : ١٧.

<sup>(</sup>٦) الرحمن: ٧.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار ٣٥: ٣٧٣.

<sup>(</sup>٨) ألرحمن: ٦.

<sup>(</sup>٩) النجم: ١.

وقال: ﴿ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ (١) فالعلامات الأوصياء والنجم رسول الله عَلَيْهُ، قلت: ﴿ يَسْجُدَانِ ﴾ قال: يعبدان، قبوله: ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَانَ ﴾ (١) قبال: السماء رسول الله عَلَيْهُ رفعه الله إليه والميزان أمير المؤمنين عليه نصبه لخلقه، قبلت: ﴿ أَلَّا تَسْطَغُوا فِي المِيزَانِ ﴾ (١) قبال: لا تعصوا الإمام، قبلت: ﴿ وَأَقِيمُوا الوَزْنَ بِالقِسْطِ ﴾ قبال: أقيموا الإمام حقّه المعدل، قبلت: ﴿ وَلا تُخْسِرُوا المِيزَانَ ﴾ (٤) قبال: لا تبخسوا الإمام حقّه وتظلموه (٥).

٣ \_كا، [الكافي] عليّ بن محمّد عن عليّ بن العبّاس عن عليّ بن حمران عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر عليّا لا في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾ (١) قال : أقسم بقبض محمّد إذا قبض الخبر.

٤ \_ فس، [ تفسير القمّى ] ﴿ وَالعِيزَانَ ﴾ (٧) قال: الميزان الإمام (٨).

٥ \_ مع، [معاني الأخبار] القطّان عن عبد الرحمن بن محمّد الحسني عن

<sup>(</sup>١) النحل: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الرحمن: ٧.

<sup>(</sup>٣) الرحمن : ٨.

<sup>(</sup>٤) الرحمن : ٩.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ١٦ : ٨٨ .

<sup>(</sup>٦) النجم : ١ .

<sup>(</sup>٧) الشورى : ١٧.

<sup>(</sup>٨) بحار الأنوار ١١: ٢٨.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٧: ٢٤٩.

### ۳۲ کتاب ثقیل

﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُـتَصَدَّعاً مِـنْ خَشْـيَةِ اللهِ
وَتِلْكَ الاَمْفَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَـتَـفَكَّـرُونَ ﴾ (١).

القرآن الكريم ثقيل في محتواه ومفاهيمه، فإنّه يحمل عــلم الله ســبحانه، ولثقله لو أُبزل على جبل لرأيته يتصدّع ويتناثر كالعهن المنفوش، فإنّه لا تــحمل ما فيه من الثقل.

وكذلك شركاء القرآن أئمة الحقّ من أهل بيت رسول الله ﷺ، فإنّهم الثقل الثانى بكلّ ما للثقل من معنى ومفهوم ومصداق.

ا \_ومن ذلك ما رواه أيضاً أحمد بن حنبل في مسنده بإسناده إلى زيد بن ثابت قال: قال رسول الله ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين خليفتين كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض»(٢).

٢ ـ ومن ذلك في هذا المعنى ما رواه الشافعي ابن المغازلي من عدّة طرق في كتابه بأسنادها فمنها قال: إنّ رسول الله ﷺ قال: «إنّسي أوشك أن أدعسى فأجيب وإنّى تارك فيكم الثقلين كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض

<sup>(</sup>١) الحشر : ٢١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٧.

وعترتي أهل بيتي وإنّ اللطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يــردا عــليّّ الحوض فانظروا ماذا تخلفوني فيهما »(١).

٣\_حدّ ثنا عليّ بن الفضل البغدادي قبال: سمعت أبا عمرو صاحب أبي العباس تغلب يقول: سمعت أبا تغلب يسأل عن معنى قوله ﷺ: «إنّي تارك فيكم الثقلين» لِمَ سُمّيا بثقلين؟ قال: لأنّ التمسّك بهما ثقيل (٢).

٤ حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني الله قال: حدّ ثنا عليّ بن ابراهيم بن هاشم عن أبيه عن محمّد بن أبي عمير عن غياث بن إبراهيم عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد عن أبيه محمّد بن عليّ عن أبيه عليّ بن الحسين عن أبيه الحسين عليّة قال: سئل أمير المؤمنين عليّة عن معنى قول رسول الله عليّة: «إنّي الحسين عليّة قال: سئل أمير المؤمنين عليّة عن معنى قول رسول الله عليّة: «إنّي مخلّف فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي» من العترة ؟ فقال: أنا والحسن والحسين والأئمة التسعة من ولد الحسين تاسعهم مهديّهم وقائمهم لا يـفارقون كـتاب الله ولا يفارقهم حتّى يردوا على رسول الله علي حوضه (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار : ٩٠.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار : ٩٠\_٩١.

## ۳۳ القرآن کتاب علم و تفصیل

القرآن كتاب قانون فيه علم وعمل، فيه تفصيل كلّ شيء ولو على نحو الكلّيات والقوانين العامّة، وأنّها تفسّرها السنّة والأحاديث الشريفة، فالحكم الحقّ هو الله سبحانه الذي أنزل الكتاب مفصّلاً:

- ﴿ إَفَغَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكَماً وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمْ الكِتَابَ مُنفَصَّلاً وَالَّـذِينَ اللهُ أَتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالحَقِّ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ المُعْتَرِينَ ﴾ (١).
- ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا القُرْآنُ أَنْ يُفْتَرَى مِنْ دُونِ اللهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (٢).
- ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ (٣).
- ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ لا يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالمُفْسِدِينَ ﴾ (١).
- ﴿ وَمَا يَغُزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاءِ وَ لا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١١٤.

<sup>(</sup>۲) يونس: ۳۷.

<sup>(</sup>٣) يونس : ٣٩.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٤٠.

<sup>(</sup>۵) يونس: ٦١.

- ﴿ كِتَابُ أَخْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيم خَبِيرٍ ﴾ (١).
- ﴿ مَا كَانَ حَدِيثاً يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَــيْءٍ وَهُدئَ وَرَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمْ الكِتَابَ مُفَصَّلاً ﴾ (٣).

فالقرآن الكريم كتاب علم، إلا أنّه من العلم التدويني والتشريعي والعلمي، وعدله أهل البيت علم الكتاب التكويني والعيني، فعندهم ما فسي الكتاب الكريم، وكلّ واحد منهما يؤيّد الآخر، وإذا كان القرآن الكريم كتاب شهود وغيب، كذلك أهل البيت علم عندهم علم الشاهد والغائب، فإنّهم يعلمون الغيب بشهادة القرآن الكريم.

فقوله تعالى :

﴿ إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُـنَزَّلُ الغَيْثَ وَيَغلَمُ مَا فِي الأَزْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مِأْيً أَرْضِ تَعُوتُ ﴾ (٤).

فإنّ الآية الشريفة تؤكّد على العلم المختصّ بالله سبحانه، ولكن لوجود آية أخرى تجعلنا نقول إنّ هناك علم هو من ذلك العلم المختصّ بالله سبحانه، ولكنّه أطلع عليه بعض عباده، وهو قوله تعالى:

﴿ فَلا يُنظِهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلَّا مَن أَرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) هود: ۱.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١١٤.

<sup>(</sup>٤) لقمان: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) الجنّ : ٢٦ ـ ٢٧.

وإذا أردنا أن نحصر الشخص الذي له هذه المكانة من الرسل لقلنا وبضرس قاطع إنّه الرسول الأكرم محمّد عَلَيْ باعتباره سيّد الأنبياء والمرسلين وأشرف خلائق الله أجمعين.

وهنا نجد أنّ رسول الله يصف أحد الأشخاص بأنّه لديه علم الكتاب:

﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَنْنِي وَبَنْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الكِتَابِ ﴾ (١٠).

والذي يمتلك علم الكتاب، أي أنّه يعلم كلّ شيء، لأنّ آصف وزير سليمان كان يملك شيء من علم الكتاب، واستطاع به أن يفعل المعجز:

﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمُ مِنَ الكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَنْ فُكَ ﴾ (٢):

وهناك آية أخرى من خلالها نعرف من هذا الشاهد الذي قال عنه رسول الله أنّه يعلم الكتاب في قوله تعالى:

﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (٣).

فلفظة (منه) تدلّ على أنّه من أقرباء الرسول وأهل بيته عَلِمَكِلِيْمُ، فهذا الشاهد لا بدّ أن يكون من الرسول، ولا يوجد أحد هو نفس الرسول إلّا أمير المؤمنين على بن أبى طالب للمُثِلِةِ لقوله تعالى في آية المباهلة :

﴿ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الرعد : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) النمل: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) هود : ۱۷.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٦١.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة

كما يدل عليه قصة تبليغ آية البراءة من المشركين، فإذا كان الرسول الأعظم يطلع على علم الغيب بصريح القرآن الكريم وأنّه يملك علم الكتاب، فإن نفس ذلك العلم يكون عند أمير المؤمنين علي المثلل والأئمة الميامين من آل الرسول عليميلي الأمنة إلا أنّه ليس بنبي، فله ما للنبيّ ومنه العلم الكامل، وكما أنّ النبيّ شاهد على أمّته، كذلك الإمام يكون شاهداً على أعمال الأمّة:

- ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ <sup>(١)</sup>.
- ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (٢).

فإذا كان شاهداً فلا بدّ أن يكون عالماً بكلّ صغيرة وكبيرة وبكلّ تفاصيل أفراد الأُمّة حتّى تتمّ شهادته، فعنده علم كلّ شيء وفيه تفصيل كلّ شيء، كما أنّ هناك روايات كثيرة أنّ الأئمة المُنْكِلاً ورثوا علم النبيّ الأعظم ﷺ.

ا ـ قال الإمام الرضا للثِّلِةِ: أمّا بعد، فإنّ محمّداً كان أمين الله في خــلقه، فلمّا قُبض كنّا أهل البيت ورثته، فنحن أمناء الله في أرضه، عــندنا عــلم البــلايا والمنايا.

٢ ـ عن الإمام الصادق المثلا : إنّ سليمان ورث داود، وإنّ محمداً ورث سليمان، وإنّا ورثنا محمداً، وإنّ عندنا علم التوراة والإنجيل والزبور وتبيان ما في الألواح.

فقال المفضّل بن عمر : إنّ هذا لهو العلم ؟ فقال عليُّل : ليس هذا هو العلم ، إنّ

<sup>(</sup>١) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧١.

العلم الذي يحدث يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة.

وعلم الإمام عليه إمّا من رسول الله أو من إمام سابق أو من الإلهام في القلب أو نقرٍ في الأسماع، فإنّ الإمام إذا شاء أن يعلم علم، وإذا أراد أن يعلم شيئاً أعلمه الله ذلك \_كما ورد في الخبر الشريف الصادقي \_وأمّا النقر في الأسماع، ففي الخبر الصادقي عليه بعدما سئل عن معنى (المحدّث) قال: إنّه يسمع حالإمام \_الصوت ولا يرى الشخص، فقلت: جعلت فداك، كيف يعلم أنّه كلام الملك؟ قال: إنّه يعطى السكينة والوقار حتّى يعلم (أنّه كلام الملك)، راجع الكافى المجلّد الأوّل.

٣ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد عن الأهوازي عن ابن أسباط عن أبيه عن سورة بن كليب قال: قال لي أبو جعفر للتَلِلا : والله إنّا لخزّان الله في سمائه وأرضه لا على ذهب ولا على فضّة إلّا على علمه.

بيان : أي خزّان علم السماء وعلم الأرض<sup>(١)</sup>.

٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] إبراهيم بن هاشم عن أبي عبد الله البرقي عن خلف بن حمّاد عن ذريح المحاربي عن الشمالي عن أبي جعفر للظّيالة قال: إنّ منّا لخزنة الله في الأرض وخزنته في السماء لسنا بخرّان على ذهب ولا فضّة.

٥ ـ ير، [بصائر الدرجات] محمّد بن الحسين عن البزنطي عن عبد الكريم عن سماعة بن سعد الخثعمي أنّه كان مع المفضّل عند أبي عبد الله عليّه فقال له المفضّل: جعلت فداك يفرض الله طاعة عبد على العباد ثمّ يحجب عنه خبر السماء؟ قال: الله أكرم وأرأف بعباده من أن يفرض عليهم طاعة عبد يحجب عنه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٠٥.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة .... المقارنة بين القرآن والعترة .... المقارنة بين القرآن والعترة ... المقارنة المقارنة ... المقارنة المقارنة ... المقارن

٦ ـ ير، [بصائر الدرجات] ابن معروف عن حمّاد عن حريز عن أبي بصير عن أبي بصير عن أبي بعضر عن أبي جعفر عليه قال: سئل علي عليه عن علم النبي على فقال: علم النبي على جميع النبيّين وعلم ما كان وعلم ما هو كائن إلى قيام الساعة، ثمّ قال: والذي نفسي بيده إنّي لأعلم علم النبيّ عَلَيْهُ وعلم ما كان وعلم ما هو كائن في ما بيني وبين قيام الساعة.

٧ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن ابن أبي نجران عن بونس ابن يعقوب عن الحارث بن المغيرة عن عبد الأعلى وعبيدة بن بشير قال: قال أبو عبد الله المثلِلِ ابتداءً منه: والله إنّي لأعلم ما في السماوات وما في الأرض وما في الجنّة وما في النار وما كان وما يكون إلى أن تقوم الساعة، ثمّ قال: أعلمه من كتاب الله أنظر إليه هكذا، ثمّ بسط كفّيه ثمّ قال: إنّ الله يقول وأنزلنا إليك الكتاب فيه تبيان كلّ شيء (٢).

٨ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن إسحاق عن عبد الله بن خمّاد عن سيف التمّار قال: كنّا مع أبي عبد الله عليّلا جماعة من الشيعة في الحجر فقال: علينا عين؟ فالتفتنا يمنةً ويسرة فلم نرّ أحداً فقلنا: ليس علينا عين. قال: وربّ الكعبة وربّ البيت ـ ثلاث مرّات ـ لو كنت بين موسى والخضر لأخبرتهما أنّسي أعلم منهما ولأنبأتهما ما ليس في أيديهما لأنّ موسى والخضر أعطيا علم ما كان ولم يعطيا علم ما هو كائن وإنّ رسول الله عَلَيْ أعطي علم ما كان وما هو كائن إلى

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١١٠ \_ ١١١.

يوم القيامة فورثناه من رسول الله ﷺ وراثة (١٠).

9 ـ ير، [بصائر الدرجات] محمّد بن عبد الجبّار عن محمّد بن إسماعيل عن علميّ بن النعمان عن سـويد القـلاء عـن أبـي أيـوب عـن أبـي بـصير عـن أبي عبد الله عليه الله قال: إنّ لله علمين علم لا يعلمه إلّا هو وعلم يـعلمه مـلائكته ورسله فنحن نعلمه (٢).

الحسين عن محمّد عن محمّد بن الحسين عن عن محمّد بن الحسين عن عثمان بن عيسى عن سماعة عن أبي عبد الله للتللة قال: إنّ لله علماً علمه ملائكته وأنبياءه ورسله فنحن نعلمه وعلماً لم يطّلع عليه أحد من خلق الله.

11 \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن الأهوازي عن حمّاد عن ربعي عن الفضيل عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: إنّ لله علمين علم علمه ملائكته ورسله وعلم عنده لا يعلمه إلّا هو فما كانت الملائكة والرسل تعلمه فنحن نعلمه أو ما شاء الله من ذلك.

١٢ \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن ابن رئاب عن سدير قال: سمعت حمران بن أعين يسأل أبا جعفر علي عن قول الله تبارك وتعالى ﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (٣) قال أبو جعفر علي : إنّ الله ابتدع الأشياء كلها على غير مثالٍ كان وابتدع السماوات والأرض ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون أما تسمع لقوله تعالى ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المّاءِ ﴾ (٤) فقال له

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١١١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١١٧.

<sup>(</sup>٤) هود : ٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٣٥٣

حمران بن أعين: أرأيت قوله ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ فَلا يُنظِهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ﴾ (١) فقال له أبو جعفر عليُّةٍ: ﴿ إِلَّا مَنِ اَرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ (٢) وكان والله محمّد عَلِيًّا ممّن ارتضاه، وأمّا قوله ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ ﴾ فإنّ الله تبارك وتعالى عالم بما غاب عن خلقه بما يقدر من شي ؟ ويقضيه في علمه فذلك يا حمران علم موقوف عنده إليه فيه المشيّة فيقضيه إذا أراد ويبدو له فيه فلا يمضيه فأمّا العلم الذي يقدّره الله ويقضيه ويمضيه فهو العلم الذي انتهى إلى رسول الله عَلَيًا ثمّ إلينا (٣).

المن البي عمير عن ربعي عن الفضيل قال: سمعت أبا عبد الله الله الله يقول: إنّ العلم الذي هبط مع آدم لم يرفع وإنّ العلم يتوارث وما يموت منّا عالم حتّى يخلفه من أهله من يعلم علمه أو ما شاء الله (٤).

ابن معروف عن حمّاد بن عيسى عن حريز ابصائر الدرجات ] ابن معروف عن حمّاد بن عيسى عن حريز عن زرارة عن أبي جعفر لليُّلِيِّ قال: إنّ العلم الذي لم يزل مع آدم لم يرفع والعلم يتوارث وكان عليّ لليُّلِيِّ عالم هذه الأمّة وإنّه لن يهلك منّا عالم إلّا خلفه من أهله من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله.

١٥ ـ ير، [بصائر الدرجات] ابن يزيد عن ابن فضّال عن ابن بكير عـن

<sup>(</sup>١) الجنّ : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الجن: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٦: ١٦٥ ـ ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٦ : ١٦٧.

أبي عبد الله عليه الله عليه الله عنده فذكروا سليمان وما أعطي من العلم وما أوتي من العلل وما أوتي من الملك فقال لي: وما أعطي سليمان بن داود إنّما كان عنده حرف واحد من الاسم الأعظم وصاحبكم الذي قال الله ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الكِتَابِ ﴾ (١) وكان والله عند عليّ علم الكتاب، فقلت: صدقت والله ععلت فداك (١).

17 \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن موسى عن الخشّاب عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله عليّا قال: ﴿ قَالَ الَّـذِي عِنْدَهُ عِنْمٌ مِنَ الكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ (٣) قال ففرج أبو عبد الله عليّا الله الكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ (٣) قال ففرج أبو عبد الله عليّا الكتاب كله. أصابعه فوضعها على صدره ثمّ قال: عندنا والله علم الكتاب كله.

الحارث عن أبي عبد الله عليه عليه قال: قلت: أخبرني عن علم عالمكم، قال: وراثة من رسول الله عليه ومن علي بن أبي طالب عليه الله عليه ومن علي بن أبي طالب عليه الله قله قلوبهم وينكث في قلوبهم وينكث في آذانهم، قال: ذاك وذاك (٤).

۱۸ \_ ير، [بصائر الدرجات] إيراهيم بن هاشم عن ابن فضّال عن علىّ بن عقبة عن أبي كهمش عن الحارث بن المغيرة عن أبي جعفر عليّ الله قال: لن يهلك منّا اهل البيت عالم حتّى يرى من يخلفه يعلم مثل علمه او ما شاء الله، قال: قلت:

<sup>(</sup>١) الرعد : ٤٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٤.

ما هذا العلم؟ قال: وراثة من رسول الله ﷺ ومن عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهما يستغنى عن الناس ولا يستغني الناس عنه.

١٩ \_ ير، [بصائر الدرجات] إبراهيم بن هاشم عن يحيى بن أبي عمران عن يونس عن رجل قال: سمعته يقول: إن الله لا يترك الأرض بغير عالم يحتاج الناس إليه ولا يحتاج إليهم يعلم الحلال والحرام، فقلت: جعلت فداك بماذا يعلم؟ قال: وراثة من رسول الله وعلى بن أبى طالب صلوات الله عليهما(١).

٢٠ ـ ختص، [الاختصاص] ابن أبي الخطّاب عن عبد الرحمن بن أبي هاشم عن عنبسة بن بجاد عن المغيرة الحواري مولى عبد المؤمن الأنصاري عن ابن طريف عن ابن نباتة قال: سمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً على المنبر: سلوني قبل أن تفقدوني فوالله ما من أرض مخصبة ولا مجدبة ولا فئة تضلّ مائة أو تهدي مائة إلّا وعرفت قائدها وسائقها وقد أخبرت بهذا رجلاً من أهل بيتي يخبر بها كبيرهم صغيرهم إلى أن تقوم الساعة (٢٠).

٢١ ـ بصائر الدرجات بإسناده عن المفضّل قال: قال لي أبو عبد الله عليَّا إلى الله على الله على الله على الله خالة الله وما ذاك ؟ قال: إنّه إذا كان ليلة الجمعة وافى رسول الله عَلَيْظُ العرش ووافى الأئمة على المنظيم معه، ووافسينا معهم، فلا تردّ أرواحنا إلى أبداننا إلّا بعلم مستفاد، ولولا ذلك لنفد ما عندنا (٣).

٢٢ \_ البصائر بسنده عن أبي عبد الله للثُّلِلْ قال: يا أبا يحيى لنا في ليالي

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٦ : ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٥١: ١٥١.

الجمعة لشأن من الشأن، قال: فقلت له: جعلت فداك، وما ذلك الشأن؟ قال: يؤذن لأرواح الأنبياء الموتى، وأرواح الأوصياء الموتى، وروح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم، يعرج بها إلى السماء حتّى توافي عرش ربّها، فتطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوام العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها، فتصبح الأنبياء والأوصياء قد ملئوا وأعطوا سروراً، ويصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم، وقد زيد في علمه مثل جمّ الغفير(۱).

<sup>(</sup>١) البحار ١٧: ١٥٢، عن بصائر الدرجات: ٣٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٢٥٧

## ٣٤ إنّه لقول فصل

القرآن الكريم هو الذي يفصل بين الحقّ والباطل، ويحيّز بـين الصـحيح والسقيم، والصالح والطالح، والشرّ والخير :

﴿ إِنَّهُ لَـقَوْلٌ فَصُلُّ ۞ وَمَا هُوَ بِالهَزْلِ ﴾ (١).

وكذلك شريك القرآن أئمة أهل البيت علىمَلِكُمُ فقولهم قول الفصل، وإنّهم علىمَلِكُمُ فصل الخطاب.

١ ـ قال النبي عَلَيْ فيه: إنّ الحق لا يفارقه، وإنّه الفاروق بين الحق والباطل،
 وإنّ من اتّبعه اتّبع الحقّ ومن تركه ترك الحقّ (٢).

٢ ـ ما، [الأمالي للشيخ الطوسي] المفيد عن الحسن بن حمزة عن نصر بن الحسن الوراميني عن سهل عن محمّد بن الوليد الصير في عن سعيد الأغراج قال: دخلت أنا وسليمان بن خالد على أبي عبد الله جعفر بن محمّد عليّه فابتدأني فقال: يا سليمان ما جاء عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّه يؤخذ به وما نهى عنه ينتهى عنه جرى له من الفضل ما جرى لرسول الله عليه ولرسوله الفضل على جميع من خلق الله العائب على أمير المؤمنين في شيء كالعائب على الله وعلى رسوله على حدّ الشرك بالله كان رسوله على حدّ الشرك بالله كان

<sup>(</sup>١) الطارق: ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٩: ٣٤٣.

أمير المؤمنين للنبلخ باب الله الذي لا يؤتى إلا منه وسبيله الذي من تمسّك بغيره هلك كذلك جرى حكم الأثمة للهنبل بعده واحد بعد واحد جعلهم أركان الأرض وهم الحجّة البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الشرى أما علمت أن أمير المؤمنين للنبلخ كان يقول: «أنا قسيم الله بين الجنّة والنار وأنا الفاروق الأكبر وأنا صاحب العصا والميسم ولقد أقر لي جميع الملائكة والروح بمثل ما أفروا لمحمّد على ولقد حملت مثل حمولة محمّد وهو حمولة الربّ وأن محمّداً عليت يدعى فيكسى فيستنطق فينطق وأدعى فأكسى وأستنطق فأنطق ولقد أعطيت خصالاً لم يعطها أحد قبلى علمت البلايا والقضايا وفصل الخطاب»(١٠).

٣ ـ عن هشام بن سالم قال: قلت لأبي عبد الله عليُّ الله عليُّ : جعلت فداك، عند العامّة من أحاديث رسول الله عَلَيْ شيء يصح ؟ قال: فقال: نعم إنّ رسول الله عَلَيْ أنال وأنال، وعندنا معاقل العلم وفصل ما بين الناس (٢).

٤\_عن الحسن بن يحيى قال: سمعت أبا عبد الله عليّا لله يقول: إنّا أهل البيت عندنا معاقل العلم، وآثار النبوّة، وعلم الكتاب، وفصل ما بين الناس (٣).

٥ ـ عن الثمالي قال: خطب أمير المؤمنين عليَّة بالناس ثم قال: إنّ الله اصطفى محمّداً عَلَيْة بالرسالة وأنبأه بالوصيّ، وأنال في الناس وأنال، وفينا أهل البيت معاقل العلم وأبواب الحكمة وضياؤه وضياء الأمر، فمن يحبّنا منكم نفعه إيمانه ويقبل عمله، ومن لم يحبّنا منكم لم ينفعه إيمانه ولا يتقبّل عمله.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٥: ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢: ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

٦ - عن محمد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله علي الله الله علي الله علي الله علي الله علي الناس. قال: فقال لي: لعلك لا ترى أن رسول الله على أنال وأنال، ثم أوما بيده عن يمينه وعن شماله ومن بين يديه ومن خلفه، وإنّا أهل البيت عندنا معاقل العلم وضياء الأمر وفصل ما بين الناس (١).

٧ - عن زياد بن المنذر قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن علي المنظر وهو يقول: نحن شجرة أصلها رسول الله عَلَيْ وفرعها عليّ بن أبي طالب المليّة وأغصانها فاطمة بنت النبيّ عَلَيْ وثمرتها الحسن والحسين عليهما السلام والتحيّة والإكرام، وإنّا شجرة النبوّة وبيت الرحمة، ومفتاح الحكمة، ومعدن العلم، وموضع الرسالة ومختلف الملائكة وموضع سرّ الله ووديعته، والأمانة التي عرضت على السماوات والأرض والجبال، وحرم الله الأكبر، وبيت الله العتيق، وذمّته وعندنا علم المنايا والبلايا والقضايا والوصايا وفصل الخطاب ومولد الإسلام وأنساب العدين. (١٠).

٨ ـ عن أبي عبد الله للتَّلِيرِ قال : قال أمير المؤمنين للتَّلِيرِ : علّمتُ علم المنايا والبلايا وفصل الخطاب (٣).

٩ ـ قال عليّ بن الحسين المُثَلِّة : عندنا علم المنايا والبلايا وفصل الخطاب
 وأنساب العرب ومولد الإسلام.

١٠ ــ عن عبد الله بن جندب أنَّه كتب إليه أبو الحسن عليُّلِا : أمَّا بعد، فــإنَّ

<sup>(</sup>١) البحار ٢:٢١٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٦: ١٤٦.

محمّداً كان أمين الله في خلقه، فلمّا قبض كنّا أهل البيت ورثته أمناء الله في أرضه، عندنا علم المنايا والبلايا وأنساب العرب ومولد الإسلام.

المعن أبي بصير عن أبي عبد الله طلط قال: يا أبا بصير إنّا أهل بيت أوتينا علم المنايا والبلايا والوصايا وفصل الخطاب، وعرفنا شيعتنا كعرفان الرجل أهل بيته.

١٢ \_ عن سلمان الفارسي قال: قال أمير المؤمنين للتَّلِيدِ: عندي علم المنايا والبلايا والوصايا والأنساب وفصل الخطاب(١).

<sup>(</sup>١) الروايات من المصدر نفسه.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

### ٣٥ القرآن مهيمن على الكتب

إنّ الله كرّم كتاب الخاتم أنّه جعله في كلّ شيء مهيمناً عـلى كـلّ الكـتب السماوية والأرضية، فلا يدانيه كتاب ولا يرقى إليه كتاب:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الكِتَابَ بِالحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الكِتَابِ وَمُسهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلا تَتَّبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدةً ﴾ (١).

وقد أجمع المسلمون أنّ القرآن الكريم مهيمن على جميع الكتب السماوية وأنّه نسخ ما قبله من أحكام وشرائع، فله مقام الحجّة على الناس جميعاً، فهو المهيمن في عالم التشريع، وإنّ فيه مفاتيح جميع العلوم والرسالات الإلهيّة، فهو معجزة النبيّ ويوضح طريق الهداية للإنسان إلى يوم القيامة، ففيه كلّ ما يحتاجه الإنسان من أجل سعادته في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٤٨.

معضلة ليس فيها أبو الحسن لطَيْلُا (١).

وكان عليّ عليّ القضى الصحابة، فهو أعلمهم، فهو أفضلهم، فهو المقدّم عليهم.

وإذا كان القرآن الكريم والرسول الأعظم مهيمنان على الكتب والأنسياء وعلى الخلق، فكذلك على أمير المؤمنين، لمثل حديث المنزلة، ولآية المباهلة، وغيرها المئات، وكذلك أهل البيت المُهَالِينُ لمثل حديث السفينة وحديث الشقلين وغيرهما المئات من الآيات والروايات.

ثمّ سبحانه وتعالى يتجلّى بأسمائه الحسنى وصفاته العليا في أشرف خلقه محمّد وآله، فإذا كان هو السلام المؤمن المهيمن، فإنّ مرآة هيمنته محمّد وأهل بيته عليميلاً، كما أُطلق هذا الاسم العبارك على الرسول والأئمة عليميلاً في زياراتهم في موارد كثيرة.

السلام على رسول الله أمين الله على وحيه وعنزائم أمره، الخاتم لما سبق والفاتح لما استقبل والمهيمن على ذلك كله ورحمة الله وبركاته...(٢).

٢ ــاللهم صلِّ على أمير المؤمنين عبدك وأخي نبيّك الذي انتجبته بعلمك ...
 والمهيمن على ذلك كلّه ....

٣\_اللهم صلّ على عليّ بن الحسين عبدك وابن رسولك، والدليل على من بعثته برسالاتك وفصل قضائك بين خلقك والمهيمن على ذلك كلّه...(٣).

<sup>(</sup>١) تاريخ الخلف؛ للسيوطي، عن الطبراني والترمذي والمناقب.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٧: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٨ : ٢٦٤.

وكذلك في تتمّة الزيارة أطلق على كلّ إمام هذا الاسم المبارك، فراجع.

٤ - السلام عليك يا أحمد، السلام عليك يا حجة الله على الأوّلين والآخرين السابق إلى طاعة ربّ العالمين، والمهيمن على رسله والخاتم لأنبيائه الشاهد على خلقه الشفيع إليه والمكين لديه والمطاع في ملكوته، الأحمد من الأوصاف، المحمد لسائر الأشراف...(١).

٥ \_ اللهم صلِّ على القائم بالحق الحجّة بن الحسن عبدك وابن رسولك وابن وصيّ رسولك، الذي انتجبته بعلمك وجعلته هادياً مهديّاً لمن شئت من خلقك والدليل على من بعثته برسالاتك، وديّان الدين بعدلك وفصل قضائك بين خلقك والمهيمن على ذلك كلّه والسلام عليه ورحمة الله وبركاته (٢).

ولمّا كان الإمام عليّا قطب عالم الإمكان وحجّة الله على الخلائق وهادياً مهديّاً للخلق فلا بدّ أن يكون مهيمناً عليهم حتّى تتمّ الحجّة البالغة، وهذا ما أراده الله وهو من البرهان القاطع.

7 \_ في حديث المفضّل عن الإمام الصادق علي الله قال: يا مفضّل، إنّ الله كان ولا شيء قبله، وهو باق ولا نهاية له، فله الحمد على ما ألهمنا، وله الشكر على ما منحنا، وقد خصّنا من العلوم بأعلاها، ومن المعالي بأسناها، واصطفانا على جميع الخلق بعلمه، وجعلنا مهيمنين عليهم بحكمه (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٩٧: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٩٨: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣: ٥٩.

#### ٣٦ كتاب أمثال

﴿ وَلَـٰقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ ﴾ (١٠).

﴿ وَلَـقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞ قُرآناً عَرَبِيًا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَّـقُونَ ﴾ (٢).

المراد من المثل هو المثول والانتصاب، لذلك سمّيت الحكم أمثالاً لانتصاب صورها في العقل، وإذا ترك المثل أثراً في النفوس يسمّى (عبرة).

والمِثل: هو النظير والشبيه، وصيغة المثل وما يشتق منها تنفيد التصوير والتوضيح، وعندما يذكر القرآن الكريم الأمثال، فالمراد منها إمّا توضيح الفكرة القرآنية أو جعل الفكرة واضحة كالعَلَم الواضح، فالهدف منها اتخاذ العبرة والاستفادة من الماضي وما أشبه ذلك، وقد ذكر القرآن أمثالاً مختلفة شخصية ونوعيّة، ومثّل بالإنسان كما مثّل بالحيوان (۳).

وأهل البيت هم من الأمثال المنتصبة الواضحة كالأعلام، ينهل منهم العِبر، ومن سيرتهم الدروس، ويضرب بهم المثل في كمالاتهم وكلماتهم النورانية، فقد جمعوا كمالات الأنبياء، وكانوا عدل القرآن في جامعية الأسثال أي النظائر

<sup>(</sup>١) الروم : ٥٨.

<sup>(</sup>۲) الومر: ۲۷ ـ ۲۸.

<sup>(</sup>٣) عظمة أمير المؤمنين : ٣٥، عن الأمثال لابن الجوزي.

ا \_قال رسول الله عَيْنِيْنَ : من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى موسى في شدّته، وإلى عيسى في شدّته، وإلى عيسى في زهده، فلينظر إلى هذا المقبل، فأقبل علي عليه الله وقال عَبْلَا : «من عانق عليّاً فكأنّما عانقنى، ومن عانقنى فكأنّما عانق الأنبياء كلّهم»(١).

وأهل البيت علام النور، فكلهم نور واحد، وتجد في كمالاتهم وكلماتهم أمثالاً من كل شيء، فهم العبر والدروس والإرشادات، ومنهم يعرج الإنسان إلى الكمال المطلق ومطلق الكمال، فبهم عرف الله سبحانه، وهم باب الله الذي منه يؤتى، ووجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء، والسبب المتصل بين الأرض والسماء.

٢ ــ إبانة أبي العبّاس الفلكي قال عليّ عليّ الله إنّ الذكر رسول الله عليه ونحن أهله ونحن الراسخون في العلم، ونحن مدار الهدى وأعـــلام التــقى، ولنــا ضويت الأمثال (٢).

<sup>(</sup>١) المناقب؛ للخوارزمي : ٢٢٠ ـ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٨٥.

### ٣٧ أحسن الحديث

﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِهاً مَثَانِيَ تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ الَّـذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُلُو اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (١).

وأهل البيت هم أحسن الحديث وحديثهم من أحسن الأحاديث، كلامهم نور وأمرهم رشد ووصيّتهم التقوى وفعلهم الخير وعادتهم الإحسان.

ا \_وقال المفضّل: قال أبو جعفر عليّلًا : إن حديثنا صعب مستصعب ذكوان أمّا أجرد لا يحتمله ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد امتحن الله قلبه للإيمان، أمّا الصعب فهو الذي لم يركب بعد، وأمّا المستصعب فهو الذي يهرب منه إذا رأى، وأمّا الذكوان فهو ذكاء المؤمنين وأمّا الأجرد فهو الذي لا يتعلّق به شيء من بين يديه ولا من خلفه وهو قول الله ﴿ الله و الكفر (١٠) المحديث الحديث المحديث المحدي

٢ \_ نهج، [نهج البلاغة] قال أمير المؤمنين عليُّلًا : إنَّ أمرِنا صعب مستصعب

<sup>(</sup>١) الزمر: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٢٣.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٢٤.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة للإيمان ولا تعي حديثنا إلّا صدور أمينة وأحلام رزينة (۱).

٣ \_ ج، [الاحتجاج] عن الرضا طلط أنه قال: إنّ في أخبارنا متشابها كمتشابه القرآن ومحكماً كمحكم القرآن فردّوا متشابهها دون محكمها (١٠).

٤ ـ ن، [عيون أخبار الرضا عليه عن علي عن أبيه عن حيون مولى الرضا عن الرضا عليه قال : من رد متشابه القرآن إلى محكمه ﴿ هُدِيَ إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣) ثم قال عليه القرآن في أخبارنا متشابها كمتشابه القرآن ومحكما كمحكم القرآن فردوا متشابهها إلى محكمها ولا تتبعوا متشابهها دون محكمها فتضلوا.

٥ ـ وبالإسناد عن جابر قال: قال أبو جعفر عليَّا إلى الله ولا على الله ولا على رسول ممّن كذّبنا أهل البيت أو كذّب علينا لأنّا إنّما نتحدّث عن رسول الله وعن الله فإذا كذبنا فقد كذب الله ورسوله (٤).

٦ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن ابن سنان عن منصور الصيقل قال: دخلت أنا والحارث بن المغيرة وغيره على أبي عبد الله طلي فقال له الحارث: إنّ هذا \_ يعني منصور الصيقل \_ لا يريد أن يسمع حديثنا فوالله ما يدري ما يقبل ممّا يرد، فقال أبو عبد الله علي الله عنه الرجل من المسلمين إنّ المسلمين هم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢ : ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٠١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢ : ١٩١.

۳٦٨ ..... في رحاب حديث الثقلين النجباء<sup>(۱)</sup>.

٧\_لي، [الأمالي للصدوق] ابن الوليد عن الصفّار عن ابن يـزيد عـن ابن أبي عمير عن خطاب بن مسلمة عن الفضيل قال: قال لي أبـو جـعفر التَّلِيُّةِ:

يا فضيل إنّ حديثنا يحيى القلوب(٢٠).

٨ ـ مع، [معاني الأخبار]ن، [عيون أخبار الرضا للله ] ابن عبدوس عن ابن قتيبة عن حمدان بن سليمان عن الهروي قال: سمعت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا عليه يقول: رحم الله عبداً أحيا أمرنا. فعقلت له: وكيف يحيي أمركم ؟ قال: يتعلّم علومنا ويعلّمها الناس فإنّ الناس لو علموا محاسن كلامنا لا تبعونا. قال: قلت: يا ابن رسول الله فقد روي لنا عن أبي عبد الله عليه الله قال: «من تعلّم علماً ليماري به السفهاء أو يباهي به العلماء أو ليقبل بوجوه الناس إليه فهو في النار» فقال عليه السفهاء أو يباهي العلماء أو ليقبل بوجوه الناس إليه لا يا ابن رسول الله. قال: هم قصاص مخالفينا و تدري من العلماء ؟ فقلت: لا يا ابن رسول الله. فقال: هم علماء آل محمّد عليم الله ين فرض الله طاعتهم وأوجب مودّتهم. ثمّ قال: و تدري ما معنى قوله «أو ليقبل بوجوه الناس إليه» ؟ قلت: لا. قال: يعني والله بذلك ادّعاء الإمامة بغير حقّها ومن فعل ذلك فهو في النار (").

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢ : ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢ : ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢: ٣٠.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ....

# ۳۸ القرآن ذكر و تذكرة للعالمين

من طبع الإنسان أنّه سرعان ما يغفل وينسى ويسهو، وربما سمّي الإنسان إنساناً لنسيانه، ومن هذا المنطلق يحتاج دائماً إلى مذكّر يذكّره بحقيقته وما يلزم عليه وما فيه نجاته وإنسانيّته، وذلك في القرآن الكريم، لعلّه يعقل ويصحو ويرجع إلى صوابه:

- ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الكِتَابِ المُبِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١٠).
  - ﴿ وَمَا تَسْأُ لُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).
- ﴿ كِتَابُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُنْ فِي صَـدْدِكَ حَرَجُ مِـنْهُ لِـتُنْذِرَ بِـهِ وَذِكْـرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).
- ﴿ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْ لِقُونَكَ بِأَ بْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذَّكْرَ وَيَسَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ ۞ وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٤).
  - ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُشْأَلُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۱ ــ ۲.

<sup>(</sup>۲) يوسف : ۱۰٤.

٣) الأعراف : ٢.

<sup>(</sup>٤) القلم: ٥١ ـ ٥٢.

<sup>(</sup>٥) الزخرف: ٤٤.

- ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).
- ﴿ وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةً لِلْمُشَّقِينَ ﴾ (٢).
- ﴿ ص وَالقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ ﴾<sup>(٣)</sup>.
- ﴿ وَلَـقَدْ يَسَّوْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّ كِر ﴾ (٤).
- ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآيَاتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيمِ ﴾ (٥).
- ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١٠).
  - ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَى ۞ إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَى ﴾ (٧).
- ﴿ كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ ۞ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ۞ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ هُوَ أَهْلُ المَغْفِرَةِ ﴾ (٨).
  - ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).
  - ﴿ وَلَـقَدْ يَسَّوْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) ص: ٨٧، والتكوير: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الحاقّة: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) ص: ١.

<sup>(</sup>٤) القمر : ١٧.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>٦) النحل: ٤٤.

<sup>(</sup>٧) طه: ۲ ـ ۳.

<sup>(</sup>٨) المدِّثر: ٥٤ ـ ٥٦.

<sup>(</sup>٩) التكوير: ٢٧.

<sup>(</sup>۱۰) القم : ۱۷.

﴿ سُورَةً أَنزَ لَنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّـنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١٠).

﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ ۞ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ لِلْمُعَالَمِينَ ۞ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ۞ وَمَا تَشَاوُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٢).

وعترة المصطفى شركاء القرآن الكريم هم الذكر، وذكرهم من ذكر الله سبحانه «ذكر على عبادة».

١ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] محمد بن مسلم وجابر الجعفي في قوله تعالى ﴿ فَاشَأْ لُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾ (٣) قال الباقر عليًا إلى : نحن أهل الذكر (٤).

٢ – ن، [عيون أخبار الرضا عليًا ] في ما بين الرضا عليًا عند المأسون من فضل العترة الطاهرة أن قال: وأمّا التاسعة فنحن أهل الذكر الذيبن قبال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لا تَسْعَلَمُونَ ﴾ (٥) فينحن أهبل الذكر فاسألونا إن كنتم لا تعلمون. فقالت العلماء: إنّما عنى بذلك اليهود والنصارى. فقال أبو الحسن عليه : سبحان الله وهل يجوز ذلك إذاً يدعوننا إلى دينهم ويقولون إنّه أفضل من دين الإسلام. فقال المأمون: فهل عندك في ذلك شرح بـخلاف

<sup>(</sup>١) النور : ١ .

<sup>(</sup>٢) التكوير : ٢٥ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ١٧٢. باب ٩ أنّهم ﷺ الذكر وأهل الذكر وأنّهم المسؤولون وأنّه فرض على شيعتهم المسألة لهم ولم يفرض عليهم الجواب، وفي الباب ٦٥ رواية، فراجع.

<sup>(</sup>٥) النحل: ٤٣.

ما قالوا يا أبا الحسن ؟ فقال عليه الله عليه على الذكر رسول الله على ونحن أهله وذلك بين في كتاب الله عزّ وجلّ حيث يقول في سورة الطلاق: ﴿ فَاتَ قُوا اللهَ يَهَا أُوْلِي اللهُ لِبَابِ اللهِ عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهِ مُبَيّنَاتٍ ﴾ (١) فالذكر رسول الله عَلَيْهُ ونحن أهله (٢).

٣ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن حمّاد عن ربعي عن الفضيل عن أبي عبد الله المنظل في قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ (٣) قال: الذكر القرآن ونحن قومه ونحن المسؤولون (٤).

٤ \_ أقول: روى في المستدرك بإسناده عن الحافظ أبي نعيم بإسناده عن النص قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَ تَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ القُلُوبُ ﴾ (٥) أتدري من هم يا ابن أمّ سليم ؟ قلت: من هم يا رسول الله ؟ قال: نحن أهل البيت وشيعتنا (١).

٥ \_ كا، [الكافي] بهذا الإسناد عن أبي جعفر طلي في قوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ مَا أَسْأَ لُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ السُتَكَلَّفِينَ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (٧)

<sup>(</sup>۱) الطلاق: ۱۰ ـ ۱۱.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) الرعد: ٢٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٣ : ١٨٤.

<sup>(</sup>٧) ص: ٨٦ ـ ٨٨.

قال: هو أمير المؤمنين للنبلا ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ ﴾ قال: القائم للنبيلا ، وفي قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ ﴾ قال: اختلفواكما اختلفت هذه الأمّة في الكتاب وسيختلفون في الكتاب الذي مع القائم الذي يأتيهم به حتى ينكره ناس كثير فيقدّمهم فيضرب أعناقهم وأمّا قبوله عزّ وجلّ : ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ الفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (٢) قال: لولا ما تقدّم فيهم من الله عزّ ذكره ما أبقى القائم منهم واحداً، وفي قبوله عزّ وجلّ : ﴿ وَالَّذِينَ يُصَدّ قُونَ بِيَوْمِ الدّينِ ﴾ (٣) قال: بخروج القائم عليّلا . وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَالّذِينَ يُصَدّ قُونَ بِيَوْمِ الدّينِ ﴾ (٣) قال: يعنون بولاية عليّ عليّلا . وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَاللّٰ جَاءَ الحَقُّ وَزَهَقَ البَاطِلُ ﴾ (٥) قال: إذا قام القائم عليّلا ذهبت دولة الباطل (٢).

٦ ـ قب، [المناقب لابن شهرآشوب] أبو صالح عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ (٧) أي من ترك ولاية على أعماه الله وأصمّه عن الهدى (٨).

<sup>(</sup>١) ص : ٨٨ .

<sup>(</sup>۲) الشورى: ۲۱.

<sup>(</sup>٣) المعارج: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ٢٣.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٨١.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار ٢٤ : ٣١٣.

<sup>(</sup>V) طد: ۱۲٤.

<sup>(</sup>A) بحار الأنوار ٣٥: ٣٠٣.

٧ \_ كتاب ابن رميح ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْر وَمَا أَنَا مِنَ السُّتَكَلِّفِينَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١) قال: هو أمير المؤمنين عليُّلا .

٨ ـ وقال ابن عبّاس في قوله ﴿ ذِكْراً ۞ رَسُولاً ﴾ (٢) النبيّ ذكر من الله وعلى ذكر من محمّد، كما قال: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>۱) ص: ۸۱ ـ ۸۷.

<sup>(</sup>٢) الطلاق: ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٤٤.

# ٣٩ القرآن بلاغ للناس

المبلّغ الأوّل هو الله سبحانه، بلّغ رسالاته السماوية بالأنبياء والكتب الحقّة وختم النبوّة بمحمّد عَمِّلَةً، كما ختم كتبه بالقرآن الكريم وجعله بلاغاً وتذكرة:

﴿ هَذَا بَلاغُ لِلنَّاسِ وَلِيُسنذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَلِيَذَّكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (١).

والذين يبلّغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً من النــاس هــم الأنبياء والأوصياء وورثتهم العلماء الأمثل فالأمثل، فأثمّة الحقّ الذين يــهدون بأمر الله، كلامهم بلاغ للناس وللبشريّة جمعاء.

١- كنز، [كنز جامع الفوائد و تأويل الآيات الظاهرة] روى السيخ أبو جعفر الطوسي بإسناده عن الفضل بن شاذان عن رجاله عن موسى بن جعفر طلي قال: إن الله تبارك و تعالى خلق نور محمد من اختراعه من نور عظمته وجلاله وهو نور لاهو تيته الذي تبدى و تجلّى لموسى طلي في طور سيناء فما استقر له ولا أطاق موسى لرؤيته ولا ثبت له حتى خرّ صعقاً مغشياً عليه وكان ذلك النور نور محمد ترا فلما أراد أن يخلق محمداً منه قسم ذلك النور شطرين فخلق من الشطر الأول محمداً ومن الشطر الآخر علي بن أبي طالب ولم يخلق من ذلك النور غيرهما خلقهما بيده ونفخ فيهما بنفسه لنفسه وصورهما على صورتهما ذلك النور غيرهما خلقهما بيده ونفخ فيهما بنفسه لنفسه وصورهما على صورتهما

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ٥٢.

وجعلهما أمناء له وشهداء على خلقه وخلفاء على خليقته وعيناً له عليهم ولساناً له اللهم قد استودع فيهما علمه وعلّمهما البيان واستطلعهما على غيبه وبهما فتح بدء الخلائق وبهما يختم الملك والمقادير ثمّ اقتبس من نور محمّد فاطمة ابنته كما اقتبس نوره من المصابيح هم خلقوا من الأنوار وانتقلوا من ظهر إلى ظهر وصلب إلى صلب ومن رحم إلى رحم في الطبقة العليا من غير نجاسة بل نقل بعد نقل لا من ماء مهين ولا نطفة خشرة كسائر خلقه بل أنوار انتقلوا من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات لأنهم صفوة الصفوة اصطفاهم لنفسه لأنه لا يرى ولا يدرك ولا تعرف كيفيّته ولا إنيته فهؤلاء الناطقون المبلغون عنه المتصرّفون في أمره ونهيه فبهم تظهر قدرته ومنهم ترى آياته ومعجزاته وبهم ومنهم عبادة نفسه وبهم يطاع أمره ولولاهم ما عرف الله ولا يدرى كيف يعبد الرحمن فالله يجري أمره كيف يشاء في ما يشاء ﴿ لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ (١) (٢).

٢ ـ... قال معاوية : يا حسن ويا حسين ويا ابن عبّاس ما يقول ابن جعفر ؟ فقال ابن عبّاس : إن كنت لا تؤمن بالذي قال فأرسل إلى الذين سمّاهم فاسألهم عن ذلك. فأرسل معاوية إلى عمرو بن أبي سلمة وإلى أسامة بن زيد فسألهما فشهدا أنّ الذي قال ابن جعفر قد سمعناه من رسول الله عبي كما سمعه. فقال معاوية : يا ابن جعفر قد سمعنا في الحسن والحسين وأبيهما فما سمعت في أمّهما \_\_ومعاوية كالمستهزئ والمنكر \_فقلت : سمعت رسول الله عبي يقول : «ليس في جنّة عدن منزل أشرف ولا أفضل ولا أقرب إلى عرش ربّى من منزلي ومعى ثلاثة

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٣٥: ١٨ ـ ٢٩.

عشر من أهل بيتي أوّلهم أخي عليه وابنتي فاطمة وابناي الحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً هداة مهتدون أنا المبلّغ عن الله وهم المبلّغون عنّي وهم حجج الله على خلقه وشهداؤه في أرضه وخزّانه على علمه ومعادن حكمه من أطاعهم أطاع الله ومن عصاهم فقد عصى الله لا تبقى الأرض طرفة عين إلّا ببقائهم ولا تصلح إلّا بهم يخبرون الأمّة بأمر دينهم حلالهم وحرامهم يدلّونهم على رضى ربّهم وينهونهم عن سخطه بأمرٍ واحد ونهي واحد...»(۱).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٣٣ : ٢٦٧ ، عن كتاب سليم .

## ٤٠ كتاب إنذار

- ﴿ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا القُرْآنُ لِأَنذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (١).
- ﴿ كِتَابُ أُنْذِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَـدْدِكَ حَـرَجُ مِـنْهُ لِـتُنذِرَ بِـهِ وَذِكْـرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ أَتَبِعُوا مَا أُنْذِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (٢).
- ﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُسْنَذَرُوا بِهِ وَلِيَغْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلِيَذَّكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٣).
- ﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِـوَجَاً ۞ قَـيِّماً لِيُسنذِرَ بَأْساً شَدِيداً مِنْ لَدُنْهُ ﴾ (٤).
  - ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ المُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدّاً ﴾ (٥).

الرسول الأعظم محمّد ﷺ هو المنذر البشير، ثمّ من بعده الخلفاء الاتسنى عشر كلّهم من قريش ينذرون عباد الله، وإنّ الإنذار القرآني يتجلّى فيهم قولاً وعملاً وسلوكاً وسيرةً.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٩.

<sup>(</sup>۲) الأعراف: ۲\_۳.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٥) مريم: ٩٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ....... ٢٧٩

ا \_ ير، [بصائر الدرجات] أحمد عن الحسين عن ابن محبوب عن الثمالي قال: سمعت أبا جعفر عليه الله يقول: دعا رسول الله تمالي بطهور فلمّا فرغ أخذ بيد على عليه فألزمها يده ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ ﴾ ثمّ ضمّ يده إلى صدره وقال: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (١) ثمّ قال: يا عليّ أنت أصل الدين ومنار الإيمان وغاية الهدى وقائد الغرّ المحجّلين أشهد بذلك (٢).

٢ ـ ير، [بصائر الدرجات] ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد العجلي عن أبي جعفر المثل في قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ مَا يَد بِهِ اللهِ عَلَى أَلْ أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قال: رسول الله ﷺ المنذر في كل زمان منّا هاد يهديهم إلى ما جاء به نبي الله ثمّ الهداة من بعده على المثل ثمّ الأوصياء واحداً بعد واحد.

٣ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد بن محمّد عن الحسين عن النضر وفضالة عن موسى بن بكر عن الفضيل قال: سألت أبا عبد الله عليّ عن قول الله تسبارك وتعالى ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلٌّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ قال: كلّ إمام هادٍ للـقرن الذي هـو فيهم.

٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] أحمد عن الحسين عن صفوان عن ابن حازم عن عبد الرحيم القصير عن أبي جعفر الثيلا في قول الله تبارك وتعالى ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فقال الثيلا : رسول الله تبلا المنذر وعلي الهادي والله ما ذهبت منّا وما زالت فينا إلى الساعة (٣).

<sup>(</sup>١) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٣ ـ ٤.

٦ ــ البصائر بسنده أيضاً عن أبي جعفر طليًا في قول الله تبارك وتعالى:
 ﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ (١) قال: هم الأثمة طلمَيَا اللهُ .

٧ - وفي الأمالي وإكمال الدين بسندهما عن الإمام الصادق للنالج عن أبيه عن علي بن الحسين للنالج قال: نحن أثمة المسلمين، وحجج الله على العالمين، وسادة المؤمنين وقادة الغرّ المحجّلين، ومولى المؤمنين، ونحن أمان أهل الأرض كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء، ونحن الذين بنا يمسك الله السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه، وبنا يمسك الأرض أن تميد بأهلها، وبنا ينزل الغيث، وبنا ينشر الرحمة، ويخرج بركات الأرض، ولولا ما في الأرض منّا لساخت بأهلها، شمّ قال علينه ولم تخلُ الأرض منذ خلق الله آدم من حجّة لله فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور، ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجّة لله فيها، ولولا ذلك لم يعبد الله، قال سليمان: فقلت للصادق علينه فكيف ينتفع الناس بالحجّة الغائب

<sup>(</sup>١) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٨١.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ..... المستور؟ قال عليه : كما ينتفعون بالشمس إذا سترها السحاب(١).

٨ ـ تفسير القمّي بسنده عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليّا قال: المنذر رسول الله عَلَيْ والهادي أمير المؤمنين عليّا بعده والأثمة عليميّا وهو قوله:
 ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٢) في كلّ زمان إمام هادٍ مبيّن.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٦، الباب الأوّل الاضطرار إلى الحجّة وأنّ الأرض لا تخلو من حجّة، وفي الباب ١٨٨ رواية، فراجع.

<sup>(</sup>٢) الرعد : ٧.

٣٨٢ ..... في رحاب حديث الثقلين

# ٤٦ القرآن بشارة المسلمين

مقصود القرآن هو سعادة الإنسان، فهو كتاب حياة، إلّا أنّ الأسلوب القرآني \_لما يحمل الإنسان من غرائز وعواطف \_يدور على محورين: (الإنذار والتبشير)، فإنّ الصادع بالقرآن النبيّ الأكرم كان منذراً وبشيراً:

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِسِبْيَاناً لِكُلِّ شَسِيْءٍ وَهُدىً وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١).

فالقرآن بعدما كان فيه بيان وتبيان كلّ شيء فإنّ الإنسان بطبيعته وفطرته وعقله يهتدي إليه فيدخل في رحمة الله الخاصّة فيبشّره الله لتسليمه وإسلامه:

﴿ الحَدْدُ لَهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِـوَجَاً ۞ قَـبِّماً لِيُسَادِرَ بَاساً شَدِيداً مِنْ لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَـهُمْ لِيُسَادِرَ بَاساً شَدِيداً مِنْ لَكُنْهُ وَيُبَشِّرَ المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ قَالُوا آ تَّخَذَ اللهُ وَلَداً ۞ مَا لَهُمْ يِهِ أَجْراً حَسَناً ۞ مَا كِثِينَ فِيهِ أَبَداً ۞ وَيُسنذِرَ الَّذِينَ قَالُوا آ تَّخَذَ اللهُ وَلَداً ۞ مَا لَهُمْ يِهِ مِنْ عِلْمِ وَلا لآبَائِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَسْقُولُونَ إِلَّا كَذِباً ﴾ (\*).

﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُسَبَشِّرَ بِهِ المُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدّاً ﴾ (٣٠.

﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّـقُونَ أَوْ

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ١ ـ ٥.

<sup>(</sup>٣) مريم : ٩٧.

- ﴿ هُدِيَّ وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).
- ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِسَاناً عَرَبِيًّا لِــيُنْذِرَ الَّـذِينَ ظَــلَمُوا وَبُشْـرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (٣).
- ﴿ طس تِلْكَ آيَاتُ القُرْآنِ وَكِتَابٍ مُبِينٍ ۞ هُدىً وَبُشْـرَى لِـلْمُؤْمِنِينَ ۞ اللَّذِينَ يُـقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٤).

فآ بات القرآن الكريم تبشّر الذين آمنوا وعملوا الصالحات والذين يقيمون الصلاة والمنفقين والمضحّين في سبيل الله والمتّقين والمحسنين والصابرين بجنّات تجري من تحتها الأنهار، وبرضوان من الله أكبر وعد الله تعالى عباده المؤمنين بذلك، وإنّه لا يخلف الوعد، فهذه بشرى إلهية لكلّ مؤمن ومؤمنة، ولكلّ من يتبع القرآن ويطبّقه في حياته.

وكذلك أهل البيت فإنّه من يتبعهم ويطيع أوامرهم، فإنّه يـنجو ويسـعد ويدخل الجنّة ويغفر له ذنبه ويصلح أمره، لعدم الافتراق بينهم وبين القرآن الكريم لحديث الثقلين.

ثمّ كلّ أمر لا يكون من القرآن الكريم ومن مفاهيمه القيّمة وأحكمامه الرصينة وكلياته الحقّة فهو باطل وبدعة، وإنّه من زخرف القول، وكذلك الأمر في

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) النمل: ٢.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف : ١٢.

<sup>(</sup>٤) النمل: ١ ـ ٣.

٣٨٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

ولاية أهل البيت عَلِمَتِكُلُمُ ، فكلّ عبادة وتقرّب إلى الله من دون الإيمان بـولايتهم، ومن دون متابعتهم تعتبر باطلة، وإنّها من البدع لا أثر لها عند الله عزّ وجلّ.

### ١ ـ قال رسول الله على:

«لو أنّ عبداً عبدالله عزّ وجلّ مثل ما قام نوح في قومه، وكان له مثل أحد ذهباً فأنفقه في سبيل الله، ومدّ في عمره حتّى حجّ ألف عام على قدميه، ثمّ قتل بين الصفا والمروة مظلوماً، ثمّ لم يـوالِكَ يـا عـليّ، لم يشـمّ رائـحة الجـنّة ولم يدخلها»(١).

#### ٢٠ـوقال ﷺ:

«من أحبّ علياً قبل الله منه صلاته وصيامه وقيامه واستجاب دعاءه».

## ٣\_وقال ﷺ:

«لا يقبل الله إيمان عبد إلّا بولايته والبراءة من أعدائه»(٢).

فحبّه وحبّ أهل بيته ومودّة العترة الطاهرة ومتابعتهم وإطاعتهم والعمل بمناهجهم والولاء لهم بشرى في الدنيا والآخرة.

٤ \_ سَعِدَ من والاكم وهلك من عاداكم وخاب من جـحدكم وضل من فارقكم وفاز من تمسّك بكم وأمن من لجأ إليكم وسلِم من صدّقكم وهُدي من اعتصم بكم من اتّبعكم فالجنّة مأواه ومن خالفكم فالنار مثواه ومن جحدكم كافر ومن حاربكم مشرك ومن ردّ عليكم في أسفل درك من الجحيم (٣).

<sup>(</sup>١) المناقب؛ للخوارزمي : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه : ٢.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان: الزيارة الجامعة.

٥ - كشف، [كشف الغمّة] من مناقب الخوارزمي عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق عن الإمام محمّد بن عليّ الباقر عن أبيه الإمام عليّ بن الحسين زين العابدين عن أبيه الإمام الحسين بن عليّ الشهيد عليّه قال: سمعت جدّي رسول الله عليه يقول: «من أحبّ أن يحيا حياتي ويموت ميتتي ويدخل الجنة التي وعدني ربّي فليتول عليّ بن أبي طالب وذرّيته الطاهرين أثمة الهدى ومصابيح الدجى من بعده فإنّهم لن يخرجوكم من باب الهدى إلى باب الضلالة »(١).

٦-ن، [عيون أخبار الرضا عليه عن العلوي عن علي عن أبيه عن علي عن أبيه عن علي بن معبد عن الحسين بن خالد عن الرضا عن آبائه عليم الله عليه الله الله عن أحب أن يركب سفينة النجاة ويستمسك بالعروة الوثقى ويعتصم بحبل الله المتين فليوال عليه بعدي وليعاد عدوه ولياتم بالهداة من ولده فإنهم خلفائي وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي وسادة أمتي وقادة الأتقياء إلى الجنة حزبهم حزبي وحزبي حزب الله عز وجل وحزب أعدائهم حزب الشطان (٢).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٤٤.

# ٤٢ كتاب المحكمات والمتشابهات

حكمة الله سبحانه اقتضت أن يكون كتابه الكريم فيه آيات محكمات وأخر متشابهات ترجع في بيانها إلى المحكمات، وذلك من الامتحان الإلهي.

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأَخَـرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (١).

وأثمة العترة الطاهرة يضاهون القرآن في كل سيء، فإن في حياتهم وسيرتهم المحكمات والمستشابهات، إلا أن معرفة المتشابه إنما يكون بالمحكمات، أمّا الذين في قلوبهم مرض يتبعون ما تشابه عليهم ابتغاء الفتنة، فالحق واضح كوضوح الشمس في رائعة النهار، أمّا الأرمد والأعمى فإنّه يسنكر وجود الشمس، وأثمة أهل البيت عَلَيْكُمُ شموس عالم الإمكان، وإذا كان في سيرتهم أو أقوالهم من المتشابهات، فإنّه نرجعها إلى المحكمات أو نردّها إليهم فهم أعرف بما قالوا، أو نعرضها على القرآن الكريم فما وافق كتاب الله فهو منهم، وما خالف كتاب الله فإنّه من زخرف القول ونضربه عرض الجدار، كما ورد في أخبارهم الشريفة.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

فنعمل بالمحكمات ونؤمن بالمتشابهات كما نفعل ذلك مع القرآن الكريم.

١ ــ عن الإمام الرضا للثلا أنّه قال: إنّ في أخبارنا متشابها كمتشابه القرآن، ومحكماً كمحكم القرآن، فردّوا متشابهها دون محكمها.

قال العلّامة المجلسي تتركي في بيانه: دون محكمها أي إليه، أي انظروا إلى محكمات الأخبار التي لا تحتمل إلّا وجها واحداً وردّوا المتشابهات التي تحتمل وجوها إليها، بأن تعملوا بما يوافق تلك المحكمات من الوجوه، أو المراد: ردّوا علم المتشابه إلينا ولا تتفكّروا فيه دون المحكم، فإنّه يلزمكم التفكّر فيه والعمل به، ويؤيّد الأوّل الخبر الذي بعده، بل الظاهر أنّ هذا الخبر مختصر ذلك(١).

٢ - عيون أخبار الرضا للتل بسنده عن الرضا للتل قال: من رد متشابه القرآن إلى محكمه هُدي إلى صراط مستقيم، ثم قال للتل : إن في أخبارنا متشابها كمتشابه القرآن، ومحكماً كمحكم القرآن، فردوا متشابهها إلى محكمها، ولا تتبعوا متشابهها دون محكمها فتظلوا.

٣ ـ عن داود بن فرقد قال: سمعت أبا عبد الله للثَّلِهِ يقول: أنتُم أفقه الناس إذا عرفتم معاني كلامنا، إنّ الكلمة لتنصرف على وجوه فلو شاء إنسان لصرف كلامه كيف شاء ولا يكذب.

٤ عن أبي عبد الله عليَّالِج أنّه قال: حديث تدريه خير من ألف تـرويه، ولا يكون الرجل منكم فقيهاً حتى يعرف معاريض كلامنا، وإنّ الكلمة من كلامنا لتنصرف على سبعين وجهاً لنا من جميعها المخرج.

٥ ـ عن أبي عبد الله عليُّلِخ قال: لا تكذَّبوا بحديث آتــاكــم أحــد، فــانِّكـم

<sup>(</sup>١) البحار ٢: ١٨٥.

٣٨٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

لا تدرون لعلَّه من الحقُّ فتكذُّبوا الله فوق عرشه.

٦ عن أبي الحسن طليَّا إنّه كتب إليه في رسالة: ولا تقل لما بلغك عنّا أو نسب إلينا هذا باطل وإن كنت تعرف خلافه، فإنّك لا تدري لِمَ قلنا ؟ وعلى أي وجهٍ وصفة ؟

٧ ـ عن أبي عبيدة الحدّاء عن أبي جعفر النّيلة قال: سمعته يقول: أما والله إنّ أحبّ أصحابي إليَّ أورعهم وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإنّ أسوأهم عندي حالاً وأمقتهم إليَّ الذي إذا سمع الحديث ينسب إلينا ويروى عنّا فلم يعقله ولم يسقبله اشمأز منه.وجحده، وكفر بمن دان به، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج وإلينا أسند فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا.

٨ عن سفيان بن السمط قال: قلت لأبي عبد الله طلط الله على السمط الله على الله على الله عبد الله على الرجل ليأتينا من قبلك فيخبرنا عنك بالعظيم من الأمر فيضيق بذلك صدورنا حتى نكذبه، قال: فقال أبو عبد الله علي الله عليه الله عليه عنى يحد ثكم ؟ قال: قلت: بلى، قال: فيقول لليل أنه نهار وللنهار أنه ليل ؟ قال: قلت: لا، قال: فقال: ردّه إلينا فإنك إن كذّبت فإنّما تكذّبنا.

ومن يكذّبهم فقد كذّب رسول الله ومن كذّبه فقد كذّب الله ومن كذب الله فقد كفر (١).

٩ ـ قال أبو جعفر الشيّل : قال رسول الله عَلَي : إنّ حديث آل محمد صعب
 مستصعب لا يؤمن به إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان ،

<sup>(</sup>١) الروايات من المصدر نفسه، الباب ٢٦ أنّ حديثهم ﷺ صعب مستصعب وأنّ كلامهم ذو وجوه كثيرة، وفي الباب ١١٦ رواية، فراجع.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة .....

فما ورد عليكم من حديث آل محمد صلوات الله عليهم فلانت له قلوبكم وعرفتموه فاقبلوه، وما اشمأزت قلوبكم وأنكرتموه فردوه إلى الله وإلى الرسول وإلى العالم من آل محمد عليم المناه الهالك أن يحدث بشيء منه لا يحتمله فيقول: والله ماكان هذا شيئاً، والإنكار هو الكفر.

الله ولا على رسوله ممّن كذّبنا أهل البيت، أو كذب علينا لأنّا إنّما نتحدّث عن رسول الله وعن الله، فإذا كذّبنا فقد كذّب الله ورسوله.

١١ ـ عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله للظلِة في قوله عزّ وجلّ:
 ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُخكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ ﴾ (١١، قال: أمير المؤمنين والأثمة ﴿ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ قال: فلان وفلان ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ ﴾ وهم أمير المؤمنين والأثمة عليمَيَاكِمُ (١١).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣ : ٢٠٩، عن أُصول الكافي ١ : ٤١٤.

• ٣٩ ..... في رحاب حديث الثقلين

# ٤٣ توالي الآيات

﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١).

﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزَّلُ قَالُوا إِنَّـمَا أَنْتَ مُـفَتَرٍ بَـلُ أَكْتَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الكِتَابِ ﴾ (٣).

وكذلك عدلاء القرآن الكريم وشركائه فما من إمام يرحــل مــن دنــياه إلّا ويخلفه إمام آخر، نور على نور، والله يهدي لنوره من يشاء.

الحسن الصائغ عن الحسن بن علي عن صالح بن سهل الهمداني قال: سمعت الحسن الصائغ عن الحسن بن علي عن صالح بن سهل الهمداني قال: سمعت أبا عبد الله عليم يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الله نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِثْكَاةٍ ﴾ فاطمة عليم ﴿ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ الحسين ﴿ المِصْبَاحُ ﴾ الحسين ﴿ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾ كأن فاطمة كوكب درّي بين نساء أهل الدنيا ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ يوقد من إبراهيم عليم ﴿ لا شَرْقِيمةٍ وَلا الدنيا ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ يوقد من إبراهيم عليم المنا ﴿ لا شَرْقِيمةٍ وَلا

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) النحل: ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٣٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة المسترد المسترد

غَرْبِيَّةٍ ﴾ لا يهوديّة ولا نصرانيّة ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد العلم ينفجر منها ﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام بعد إمام ﴿ يَمَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَسَنْ يَشَاءُ ﴾ (١) يهدى الله بالأثمة طَلِيَكِيْ من يشاء (١).

٢ ـ فس، [تفسير القمّي ] أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن معاوية ابن حكيم عن أحمد بن محمّد عن يونس بن يعقوب عن أبي عبد الله عليّة في قول الله ﴿ وَلَـقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ القَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكّرُونَ ﴾ (٣) قال عليّة : إمام بعد إمام (٤).

٣\_ك، [إكمال الدين] أبي عن سعد والحميري معاً عن إبراهيم بن مهزيار عن أخيه علي عن النضر عن عاصم بن حميد وفضالة عن أبان بن عـ ثمان عـن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر المثيلا قال: إن علياً المثيلا عالم هذه الأمّة والعلم يتوارث وليس يهلك منّا أحد إلّا ترك من أهل بيتي من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله(٥).

٤ ـك، [إكمال الدين] بهذا الإسناد عن عليّ بن مهزيار عن جـمّاد بـن عيسى عن ربعي عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله وأبا جـعفر عليتيّل قالا: إنّ العلم الذي أهبط مع آدم لم يرفع والعلم يتوارث وكلّ شيء مـن العـلم وآثار الرسل والأنبياء لم يكن من أهل هذا البيت وهو باطل وإنّ عليّاً عليّاً عالم

<sup>(</sup>١) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٤ : ١٨ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٣) القصص : ٥١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٠.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٩.

٣٩٢ ..... في رحاب حديث الثقلين هذه الأُمّة وإنّه لن يموت منّا عالم إلّا خلف من بعده من يعلم مثل علمه أو ما شاء الله.

<sup>(</sup>١) يحار الأنوار ٢٣ : ٤٤.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة المقارنة بين القرآن والعترة المتارة المتارنة بين القرآن والعترة المتارنة بين القرآن والعتران المتارنة بين المتارنة بين المتارنة المتارنة بين المتارنة المتارنة بين المتارنة المتار

# ٤٤ كتب قيّمة ومطهّرة ( طاهر مطهّر )

﴿ رَسُولٌ مِنَ اللهِ يَتَلُوا صُحُفاً مُطَهَّرَةً ۞ فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةً ﴾ (١).

وأئمة أهل البيت بنصّ آية التطهير مطهّرون من الأرجـاس والأنـجاس، فإنّهم أعيان الطهر والطهارة، وتتجلّى فيهم العصمة والقداسة الإلهيّة.

الورّاق عن سعد عن النهدي عن ابن علوان عن الدين ]ن، [عيون أخبار الرضا علي ] الورّاق عن سعد عن النهدي عن ابن علوان عن عمرو بن خالد عن ابن طريف عن ابن نباتة عن ابن عبّاس قال: سمعت رسول الله علي يقول: أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهّرون معصومون (٢٠).

٢ \_ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] في تفسير الشعلبي قال: قال جعفر بن محمد الصادق عليه الله و وجل ﴿ طه ﴾ (١) أي طهارة أهل البيت صلوات الله عليهم من الرجس، ثمّ قرأ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (٤) (٥).

<sup>(</sup>١) البيّنة : ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٠١: ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) طه : ١.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٥: ٢٠٩.

٣-كنز، [كنز جامع الفوائد و تأويل الآيات الظاهرة] محمّد بن العبّاس عن عبد الله بن علي بن جعفر بن محمّد عن الحسين بن زيد عن عمر بن عليّ الحيّلا قال: خطب الحسن بن علي الحيّلا قال الناس حين قتل عليّ الحيّلا فقال: قبض في هذه الليلة رجل لم يسبقه الأوّلون بعلم ولا يدركه الآخرون ما ترك على ظهر الأرض صفراء ولا بيضاء إلّا سبعمائة درهم فضلت من عطائه أراد أن يبتاع بها خادماً لأهله، ثمّ قال: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن علي وأنا ابن البشير النذير الداعي إلى الله بإذنه والسراج المنير أنا من أهل البيت الذي كان ينزل فيه جبرئيل ويصعد وأنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً (۱).

٤ ـ ير، [بصائر الدرجات] الحجّال عن صالح عن ابن محبوب عن مالك ابن عطيّة عن بريد العجلي قال: سألت أبا جعفر عليّا عن قول الله تعالى ﴿ صُحُفاً مُطَهّرةً مَن عَلَي فِيهَا كُتُبُ قَلِّمَةٌ ﴾ (٢) قال: هو حديثنا في صحف مطهّرة من الكذب(٢).

٥ ـ منية المريد، روى هشام بن سالم وحمّاد بن عثمان وغيرهما قالوا: سمعنا أبا عبد الله عليه يقول: حديثي حديث أبي وحديث أبي حديث جدّي وحديث الحسن وحديث الحسن وحديث الحسن وحديث الحسن وحديث أمير المؤمنين وحديث أمير المؤمنين وحديث أمير المؤمنين وحديث رسول الله عليه وحديث

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٥: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) البيّنة: ٢ ـ ٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢ : ١٧٨.

٦ ـ كنز، [كنز جامع الفوائد و تأويل الآيات الظاهرة] روى محمد بن خالد البرقي مرفوعاً عن عمرو بن شعر عن جابر عن أبي جعفر طلي في قوله عزّ وجلّ : ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ﴾ قال : هم مكذّبو الشيعة لأنّ الكتاب هو الآيات وأهل الكتاب الشيعة، وقبوله : ﴿ وَالمُشْوِكِينَ مُسنفَكِينَ مُسنفَكِينَ ﴾ يعني المرجنة ﴿ حَتَّى تَأْتِيهُمُ البَيِّنَةُ ﴾ (٣) قال : يتضع لهم الحقّ، وقوله : ﴿ رَسُولٌ مِنَ اللهِ ﴾ يعني محمداً عَلَي وهم الصحف المطهّرة، وقوله : ﴿ فِيها كُتُبٌ قَيِّمةً ﴾ (٤) الله على أولي الأمر من أي عندهم الحق المبين، وقوله : ﴿ وَمَا تَنَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ يعني مكذّبو أي عندهم الحق المبين، وقوله : ﴿ وَمَا تَنَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ يعني مكذّبو ومَا أُمِرُوا ﴾ هؤلاء الأصناف ﴿ إلّا لِسيَغبُدُوا الله مُسخلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ وقوله : ﴿ وَمَا أُمِرُوا ﴾ هؤلاء الأصناف ﴿ إلّا لِسيَغبُدُوا الله مُسخلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ والإخلاص الإيمان بالله وبرسوله عَلَيُكُ والأَثْمَة عَلَيْكُمُ ، وقوله : ﴿ وَيُقِيبُوا الصّلاةَ والزكاة أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب عَلَيُكُمُ ﴿ وَذَلِكَ وَينُ وَينُ النَّهُ مُعْفِولًا السَّلاةَ وَينُ اللّه عَبْولًا الوَّكَاةَ ﴾ فالصلاة والزكاة أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب عَلَيْكُمُ وَذَلِكَ وَينُ النَّهُ عَبْدُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَيَعْمِلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَيَعْمِلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلِوا وَعَمْلُوا وَعَلَا وَعَلَا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَالُوا وَعَمْلُوا وَعَلَا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا وَعَمْلُوا و

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢ : ١٧٨ ـ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) البيّنة : ١.

<sup>(</sup>٣) البيّنة : ٢.

<sup>(</sup>٤) البيّنة : ٣.

<sup>(</sup>٥) البيّنة : ٤.

<sup>(</sup>٦) البيّنة : ٥.

٣٩٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

الصَّالِحَاتِ ﴾ (١) قال: الذين آمنوا بالله وبسرسوله وباولي الأمر وأطاعوهم بما أمروهم به فذلك هو الإيمان والعمل الصالح، وقوله: ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنهُمُ وَرَضُوا عَنهُ ﴾ قال: قال أبو عبد الله للنظخ : الله راضٍ عن المؤمن في الدنيا والآخرة وإن كان راضياً عن الله فإنّ في قلبه ما فيه لما يرى في هذه الدنيا من التمحيص فإذا عاين الثواب يوم القيامة رضي عن الله الحقّ حقّ الرضا وهو قوله: ﴿ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ ، وقوله: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ (٢) أي أطاع ربّه (٢).

٧\_وروى ابن أسباط عن ابن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله في قوله عزّ وجلّ : ﴿ دِينُ القَــُيْمَةِ ﴾ (٤) قال : إنّما هو ذلك دين القائم التَّالُةِ (٥).

<sup>(</sup>١) البيّنة : ٧.

<sup>(</sup>٢) البيّنة : ٨.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٦٩ - ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) البيّنة : ٥.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٢٣: ٣٧٠.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

# ٤٥ القرآن عربيّ اللسان واضح البيان

القرآن الكريم عربيّ اللسان واضح البيان:

- ﴿ كِتَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).
- ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِيّاً لَـقَالُوا لَوْلَا فُصَّلَتْ آيَاتُهُ ٱأَعْجَمِيًّ وَعَرَبِيٍّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَـنُوا هُدىً وَشِفَاءُ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمىً اُوْلَئِكَ يُـنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ (٣).
  - ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (٣٠.
- ﴿ وَلَوْ نَدَّ لْنَاهُ عَلَى بَعْضِ الأَعْجَمِينَ ۞ فَعَرَأُهُ عَلَيْهِمْ مَا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٤).
  - ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَغْقِلُونَ ﴾ (٥).
    - ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ خُكُماً عَرَبيّاً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) فصّلت : ٣.

<sup>(</sup>٢) فصّلت: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٣.

<sup>(</sup>٤) الشعراء : ١٩٨ ـ ١٩٩.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٢.

<sup>(</sup>٦) الرعد : ٣٧.

٣٩٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

- ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً ﴾ (١).
  - ﴿ بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ <sup>(۲)</sup>.
- ﴿ تِلْكَ آيَاتُ الكِتَابِ وَقُرْآنٍ مُبِينٍ ﴾ (٣).
  - ﴿ قُرآناً عَرَبِيّاً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ (٤).
- ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (٥).

﴿ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَخْمَةً وَهَذَا كِتَابُ مُصَدِّقٌ لِسَـاناً عَـرَبِيّاً لِــيُـنْذِرَ الَّذِينَ ظَـلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١).

والرسول الأعظم أفصح من نطق بالضاد، فهو وأهل بسيته الأطهار علمَهَا عليهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ الله المرب والعجم، وإنّ سيرتهم وأقوالهم وأفعالهم واضحة البيان.

ا \_مع، [معاني الأخبار]ن، [عيون أخبار الرضا للله المنافع المنافع المنافع المن قتيبة عن حمدان بن سليمان عن الهروي قال: سمعت أبا الحسن علي بسن موسى الرضا لله يقول: رحم الله عبداً أحيا أمرنا. فقلت له: وكيف يحيي أمركم ؟ قال: يتعلم علومنا ويعلمها الناس فإن الناس لو علموا محاسن كلامنا لا تبعونا. قال: قلت: يا ابن رسول الله فقد روي لنا عن أبي عبد الله لله الله قال: «من تعلم علماً ليماري به السفهاء أو يباهي به العلماء أو ليقبل بوجوه الناس إليه

<sup>(</sup>۱) طه: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ١.

<sup>(</sup>٤) الزمر : ٢٨.

<sup>(</sup>٥) الدخان: ٨٥.

<sup>(</sup>٦) الأحقاف : ١٢.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ....

فهو في النار» فقال للنِّلِم : صدق جدّي للنِّلِم أفتدري من السفهاء ؟ فقلت : لا يا ابن رسول الله. قال : هم قصاص مخالفينا وتدري من العلماء ؟ فقلت : لا يا ابن رسول الله. فقال : هم علماء آل محمّد المُتَكِنَّةُ الذين فرض الله طاعتهم وأوجب مودّتهم. ثمّ قال : وتدري ما معنى قوله «أو ليقبل بوجوه الناس إليه» ؟ قلت : لا. قال : يعني والله بذلك ادّعاء الإمامة بغير حقّها ومن فعل ذلك فهو في النار(١).

٢ ـ وأصدق وعدكم كلامكم نور وأمركم رشد ووصيّتكم التقوى وفعلكم الخير وعادتكم الإحسان وسجيّتكم الكرم وشأنكم الحق والصدق والرفق وقولكم حكم وحتم ورأيكم علم وحلم وحزم (٢).

٣ ـ ووجدت بخط الشيخ محمد بن علي الجبائي نقلاً من خط الشهيد الله وهو نقل من خط الشهيد الله وهو نقل من خط قطب الدين الكيدري عن الصادق المثل قال : أعربوا كلامنا فإنّا قوم فصحاء (٣).

٤ ـ كنز، [كنز جامع الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة] قوله تعالى ﴿ عَلَّمَهُ البَيّانَ ﴾ (٤) تأويله ما رواه محمّد بن العبّاس عن الحسن بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن غير واحد عن أبي عبد الله عليّا قال: سورة الرحمن نزلت فينا من أوّلها إلى آخرها (٥).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢ : ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٩٩: ١٣١، باب ٨\_الزيارات الجامعة التي يزار بها.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢ : ١٥٠ \_ ١٥١.

<sup>(</sup>٤) الرحمن: ٤.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٣٦: ١٦٤.

## ٤٠٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

0 ـ ويؤيده ما رواه أيضاً عن أحمد بن إدريس عن محمد بن أحمد بن يحيى عن إبراهيم بن هاشم عن عليّ بن معبد عن الحسين بن خالد عن أبي الحسن الرضا للظّل قال: سألته عن قبول الله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ ۞ عَلَّمَ القُرْآنَ ﴾ قال: الله علّم القرآن. قلت: فقوله: ﴿ خَلَقَ الإنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ البَيَانَ ﴾ (١) قال: ذلك أمير المؤمنين علّمه الله تعالى بيان كلّ شيء يحتاج إليه الناس.

<sup>(</sup>١) الرحمن : ١ ـ ٤.

# 27 القرآن خالد بخلود الزمان

فإنّ القرآن معجزة الرسول الأعظم الخالدة، وإنّه في كلّ زمان ومكان فهو كتاب أبدي لسعادة البشر قد حفظه الله بقدرته، فهو غضّ وجديد لا يبلى:

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١).

كما أنَّ الفناء باطل ولا يتطرَّق الباطل إلى القرآن الكريم.

فكذلك أهل البيت المُهَلِّلُمُ فهم مع القرآن في البقاء والخلود فإنهما لن يفترقا، فلو كان الفناء يتطرّق إليهم لوقع الافتراق وهو باطل، فيلزم وجود من يسمثّل أهل البيت المُهَلِّمُ إلى يوم القيامة، فيلزم وجود الحجّة والإمام المعصوم في كـلّ زمان، ولولاه لساخت الأرض بأهلها، فلا بـدّ منه ظـاهراً ومشهوراً أو غـائباً ومستوراً، وإمام زماننا هو الحجّة الثاني عشر من أثمة أهل البيت خلقاء الرسول الأكرم محمّد عَلِيًة.

وفي زمن الغيبة الكبرى المرجعيّة الرشيدة هي التي تسمثّل خطّ الإسامة المعصومة، وإنّها لتبقى ببقاء الحبّة عليّه وإنّه ليبقى ببقاء القرآن الكريم. فالمرجعيّة في مذهب أهل البيت الميت الميّي أبديّة حتّى عصر الظهور المبارك، شاء الأعداء أم أبوا، فربما يخفت نورها في عصر إلّا أنّه سرعان ما يتجدّد ويكون شعلة وهاجة تضىء العالم بأنوارها المقدّسة وفقهائها العظام.

<sup>(</sup>١) الحجر : ٩.

ا \_كشف، [كشف الغتة] قال أبو ثابت مولى أبي ذر: سمعت أمّ سلمة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله على أله عنها قالت: سمعت رسول الله على أله عنها أن أقبض فيه، يتقول وقد امتلأت الحجرة من أصحابه: أيها الناس، يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي، وقد قدّمت إليكم القول معذرة إليكم. ألا إنّي مخلف فيكم كتاب الله ربّي عزّ وجلّ وعترتي أهل بيتي. ثمّ أخذ بيد عليّ المنالج فرفعها فقال: هذا عليّ مع القرآن والقرآن مع عليّ خليفتان نصيران لا يفترقا حستى يسردا عمليّ الحوض، فأسألهما ماذا خلّفت فيهما(١).

٣\_ك، [إكمال الدين] لي، [الأمالي للصدوق] الحسن بن علي بن شعيب عن عيسى بن محمّد العلوي عن أحمد بن أبي حازم عن عبيد الله بن موسى، عن شريك، عن الركين بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله عَلَيَّةَ : إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله عزّ وجلّ، وعترتي أهل بيتي، ألا وهما الخليفتان من بعدى، ولن يفترقا حتّى يردا على الحوض (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٢ : ٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢٣ : ١٢٦.

٤ ـ وعن جعفر بن محمّد عن أبيه عن جدّه عليّ بن الحسين عليّه قال: نحن أثمة المسلمين وحجج الله على العالمين وسادة المؤمنين وقادة الغرّ المحجّلين وموالي المؤمنين ونحن أمان لأهل الأرض كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء ونحن الدين بنا يمسك السماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه وينا يمسك الأرض أن تميد بأهلها وبنا ينزّل الغيث وينشر الرحمة وتخرج بركات الأرض ولولا ما في الأرض منّا لساخت الأرض بأهلها، ثمّ قال: ولم تخل الأرض منذ خلق الله آدم من حجّة لله فيها ظاهر مشهور أو غائب مستور ولا تخلو إلى أن تقوم الساعة من حجّة الله فيها ولولا ذلك لم يعبد الله (١).

0 - وأخبرني أبو الحسين محمد بن هارون بن موسى عن أبيه عن محمد بن همام عن عبد الله بن أحمد عن عمر بن ثابت عن أبيه عن أبي جعفر قال: سمعته يقول: لو بقيت الأرض يوماً واحداً بلا إمام منّا لساخت الأرض بأهلها ولعذّبهم الله بأشدٌ عذابه وذلك لأنّ الله جعلنا حجّة في أرضه وأماناً لأهلها لم يزالوا بأمان من أن تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين أظهرهم فإذا أراد أن يسهلكهم ولا يمهلهم ولا ينظرهم ذهب بنا من بينهم ثمّ يفعل الله ما يشاء (٢).

٦ - ج، [الاحتجاج] الكليني عن إسحاق بن يعقوب قال: سألت محمد بن عثمان العمري الله أن يوصل لي كتاباً سألت فيه عن مسائل أشكلت علي فورد التوقيع بخط مولانا صاحب الزمان عجّل الله تعالى فرجه: وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنّهم حجّتى عليكم وأنا حجّة الله ... الخبر (٣).

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ٢: ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة : ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٢ : ٩٠.

٧\_ن، [عيون أخبار الرضا عليًا ]ع، [علل الشرائع] أبي عن سعد عن الحسن بن علي الدينوري ومحمد بن أحمد بن أبي قتادة عن أحمد بن هلال عن سعيد بن جناح عن سليمان بن جعفر الجعفري قال: سألت الرضا عليًا فقلت: تخلو الأرض من حجّة ؟ فقال: لو خلت الأرض طرفة عين من حجّة لساخت بأهلها(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٣ : ٢٩.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة ....

# ٤٧ التفاعل مع القرآن الكريم

من الناس من يجادل في الله بغير علم، والله قد أتمّ الحجّة على الخلائق، ولله الحجّة البالغة، ومن حججه الساطعة أنّه يضرب لهم الأمثال في كتابه الكريم لعلّهم يتفكّرون:

- ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَـتَـفَكَّـرُونَ ﴾ (١).
  - ولكنّ الإنسان خلق عجولاً، ويجادل ويعاند ويكابر:
- ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا القُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الإنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً ﴾ (٢).
  - ﴿ وَلَـٰقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلٌّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (٣٠.
- ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفُنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ فَأَبَى أَكُـثَرُ النَّـاسِ إِلَّا كُفُهُ وَأَ ﴾ (٤).
- ﴿ أَأَنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَـيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِنْ ذِكْرِي بَلْ لَمَّا يَـذُوقُوا عَذَابِ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) ص : ٨.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهْوَ الحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَـنْ سَبِيلِ اللهِ بِـغَيْرِ عِـلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ۞ وَإِذَا تُـنْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَّى مُسْتَكْبِراً كَانْ لَمْ يَسْمَعْهَا كَأْنَّ فِى أُذُنَيْهِ وَقْراً فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١).

﴿ فَذَرْنِي وَمَنْ يَكَذَّبُ بِهَذَا الحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ۞ وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ (٢).

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

﴿ هُوَ الَّذِي أُنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِفَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّ إِلَّا أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٤٠).

﴿ إِنَّهُ لَـقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ۞ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ۞ تَنزِيلٌ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ ۞ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَغْضَ الاُقَاوِيلِ ۞ لاُخَذْنَا مِنْهُ بِاليَمِينِ ۞ ثُمَّ لَـقَطَعْنَا مِنْهُ الوَتِينَ ۞ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) لقمان: ٢ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) القلم: ٤٤ ـ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٧٨.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٧.

<sup>(</sup>٥) الحاقّة: ٤٠ ـ ٤٧.

﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آ يَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ هَذَا سِحْرُ مُبِينٌ ﴾ (١).

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكُ آ فَتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ آخَرُونَ فَـقَدْ جَاؤُوا ظُلْماً وَزُوراً ۞ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ آكْتَتَبَهَا فَسَهِيَ تُـمْلَى عَـلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ۞ قُلْ أُنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّـمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّـهُ كَـانَ غَـفُوراً رَحِيماً ﴾ (\*).

﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُوراً ۞ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا مِنَ المُجْرِمِينَ وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِياً وَنَصِيراً ﴾ (٣).

﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَتَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيًّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٍّ مُبِينٌ ﴾ (٤).

﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (٥).

﴿ حَتَّى إِذَا جَاؤُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَتَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٧.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٤ ـ ٦.

<sup>(</sup>٣) الفرقان: ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٤) النحل: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) الأنعام : ٧.

<sup>(</sup>٦) الأنعام : ٢٥.

- ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكَفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْ بِيَاءَ اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١).
- ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالحَقِّ فَمَنِ آهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهِمْ إِقَالُهُمْ بِوَكِيلٍ ﴾ (٢).
- ﴿ وَالَّــذِينَ يُسمَسِّكُونَ بِالكِتَابِ وَأَقَـامُوا الصَّلاةَ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ المُضلِحِينَ ﴾ (٣).
  - ﴿ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٤).
- ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا الكِتَابَ الَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الفَضْلُ الكَبِيرُ ﴾ (٥).

فهذه الآيات الكريمة تدلّ على التفاعل مع القرآن المجيد، وتبيّن أصناف الناس.

### الناس على صنفين:

هذه من سنّة الله سبحانه أنّ الناس في كلّ شيء على صنفين، فمنهم موافق

<sup>(</sup>١) البقرة: ٩١.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٤١.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٦٣.

<sup>(</sup>٥) فاطر: ٣٢.

المقارنة بين القرآن والعترة ................................. ٤٠٩

ومنهم مخالف، حتى بالنسبة إلى أصل الوجود وإثبات الصانع وواجب الوجود لذاته، وكذلك في الرسول وما أرسل به وبالنسبة إلى القرآن الكريم، فمنهم من يؤمن به ومنهم من ينكر، ونتيجة الإيمان والإنكار واضح ومعلوم، ويقول سبحانه إخباراً عن طائفة من الناس يتناجون فيما بينهم أمام الحوادث الإلهية والآيات الربانية:

﴿ وَإِذَا مَا اُنْزِلَتْ سُورَةً فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَاناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتُهُمْ مَرَضٌ فَزَادَتُهُمْ أَمَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَاناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ۞ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتُسهُمْ رِجْساً إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ (١٠).

فبعض الناس \_لكثرة ذنوبه وعدم التوبة والإصلاح \_واختار طريق الشرّ، حتى نكس قلبه واسود وابتلى بالمرض القلبي، فإنّه بآيات الله بدلاً من أن يهتدي تراه يزداد رجساً إلى رجس، وكانت عاقبته الكفر والنار. والله سبحانه يتمّ الحجّة على الناس ويبيّن لهم الحقّ، إلّا أنّ أكثر الناس باختيارهم طريق الشرّ، ينحرفون عن الصراط المستقيم، وافترقت بعد رسول الله عليه اللاث وسبعون فرقة، وإنّ ما ينجو منها فرقة واحدة، والباقي كلّهم من الهالكين يوم القيامة، وقليل من عباد الله من يشكر نعم الله سبحانه، وأعظمها إنّما هي نعمة النبوّة والإمامة بعد التوحيد:

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ فَأَبَى أَكُـثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوراً ﴾ (٢).

﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا القُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلٌّ مَثَلٍ وَكَانَ الإنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٤ ـ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٩.

﴿ وَلَـٰقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (٢).

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

فهؤلاء المجادلون في كتاب الله باسم الكتاب وبتحريف الكلم عن مواضعها، من صفاتهم أنّهم:

﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبُّكَ فِي القُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ (٤٠).

فإنهم يعادون القرآن الكريم بإلقاء الإشاعات والضوضائية حول آياته الكريمة على أمل الغلبة:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَٱلغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (٥٠. ولكنّ الغلبة إنّما هي لله سبحانه ولرسله وللمؤمنين:

﴿ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ (١).

﴿ وَلَٰهِ العِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الكهف: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٧٨.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) فصّلت : ٢٦.

<sup>(</sup>٦) المجادلة: ٢١.

<sup>(</sup>٧) المنافقون : ٨.

﴿ إِنَّا أَ نُزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالحَقِّ فَمَنِ آهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ ﴾ (١).

وكذلك الناس بعد رسول الله في الشقل الشاني الذي خلفه لهم، فإنهم على صنفين: فمنهم من آمن بولاية أهل البيت والبراءة من أعدائهم التسولي والتبرّي وأخذ من أثمة الحقّ معالم دينه ودنياه، فاتبع الشقلين: كتاب الله وعترة الرسول عليم المودّة والطاعة والقبول ولم ينزغ قلبه بما هذاه الله سبحانه، ومنهم من أنكر العترة في إطاعتهم، واختار فلان وفلان في غصب الخلافة الحقّة من أمير المؤمنين علي عليم المؤبناء على تقليد الآباء جيلاً بعد جيل، من دون وعي ومراجعة التاريخ ونصرة الحقّ وأهله، فإن عليم مع الحق والحقّ مع على وآل على عليم المؤبناء.

ا \_وبهذا الإسناد قال رسول الله عَلَيْهُ : كأنّي قد دُعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أعظم من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتى أهل بيتي، فانظرواكيف تخلفونى فيهم (٢).

٢ ـ ثمّ قال أبان: قال سليم: وسمعت عليّ بن أبي طالب طَلِيًا لا يقول: إنّ الاُمّة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة اثنتان وسبعون فرقة في النار وفرقة في الجنّة وثلاث عشرة فرقة من الثلاث والسبعين تنتحل محبّتنا أهل البيت واحدة منها في الجنّة واثنتا عشرة في النار وأمّا الفرقة الناجية المهديّة المؤمنة المسلمة

<sup>(</sup>١) الزمر : ٤١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١٠ : ٣٦٩.

الموفّقة المرشدة فهي المؤتمّة بي المسلمة لأمرى المطيعة لي المتبرّئة من عدوّي المحبّة لي المبغضة لعدوّي التي قد عرفت حقّي وإمامتي وفرض طاعتي من كتاب الله وسنَّة نبيَّه فلم ترتدُّ ولم تشكُّ لما قد نوَّر الله في قلبها من معرفة حقَّنا وعرَّفها من فضلنا وألهمها وأخذ بنواصيها فأدخلها في شيعتنا حـتّى اطـمأنّت قـلوبها واستيقنت يقيناً لا يخالطه شكّ أنّى أنا وأوصيائي بعدى إلى يسوم القسيامة هـداة مهتدون الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه في آي من كتاب الله كثيرة وطهّرنا وعصمنا وجعلنا شهداء على خلقه وحجّته في أرضه وخزّانه على علمه ومعادن حكمه وتراجمة وجيه وجعلنا مع القرآن والقرآن معنا لا نفارقه ولا يفارقنا حـتّى نـرد على رسول الله ﷺ حوضه كما قال وتلك الفرقة الواحدة من الثلاث والسبعين فرقة هي الناجية من النار ومن جميع الفتن والضلالات والشبهات هم من أهــل الجنّة حقّاً هم يدخلون الجنّة بغير حساب وجميع تلك الفرق الاثنتين والسبعين فرقة هم المتديّنون بغير الحقّ الناصرون دين الشيطان الآخــذون عــن إيــليس وأوليائه هم أعداء الله وأعداء رسوله وأعداء المؤمنين يدخلون النار بغير حساب برؤوا من الله ومن رسوله وأشركوا بالله وكفروا به وعبدوا غير الله من حيث لا يعلمون ﴿ وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ (١) يقولون يوم القيامة : ﴿ وَاللهِ رَبُّنَا مَاكُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ (٢) يحلفون لله ﴿ يَخْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءِ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ ﴾ (٣) قال : قيل : يا أمير المؤمنين أرأيت من قد وقف فلم يأتمّ

<sup>(</sup>١) الكهف: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٢٣.

<sup>(</sup>٣) المجادلة: ١٨.

بكم ولم يضاد كم ولم ينصب لكم ولم يتولّكم ولم يتبرّأ من عدو كم وقال لا أدري وهو صادق ؟ قال : ليس أولئك من الثلاث والسبعين فرقة إنّما عنى رسول الله على بالثلاث والسبعين فرقة الباغين النصّابين الذين قد شهروا أنفسهم ودعوا إلى دينهم ففرقة واحدة منها تدين بدين الرحمن واثنتان وسبعونتدين بدين الشيطان وتتولّى على قبولها وتتبرّأ ممّن خالفها (١)...

٤ ـ وبإسناده عن محمّد بن قيس وعامر بن السمط عن أبي جعفر عليه قال : قال رسول الله عَلَيْهُ : يأتي يوم القيامة قوم عليهم ثياب من نور على وجوههم نور يعرفون بآثار السجود يتخطّون صفّاً بعد صفلا حتى يصيروا بين يدي ربّ العالمين بغبطهم النبيّون والملائكة والشهداء والصالحون، فقال له عمر بن الخطّاب: مَن هؤلاء يا رسول الله الذين يغبطهم النبيّون والملائكة والشهداء

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٨ : ١٤ ــ ١٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٧: ١٧٩ ـ ١٨٠.

٤١٤ ..... في رحاب حديث الثقلين والصالحون ؟ قال : أولئك شيعتنا وعلى إمامهم (١).

٥ ـ وبإسناده عن مالك الجهني عن أبي عبد الله لطيُّلِةِ قال: ليس من قسوم اثتمّوا بإمام في دار الدنيا إلّا جاء يوم القيامة يلعنهم ويلعنونه إلّا أنتم ومن كان بمثل حالكم.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٧: ١٨٠.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... المقارنة بين القرآن والعترة

## ٤٨ استماع القرآن وشمول الرحمة

القرآن كتاب عمل وحياة ، ومقدّمة العمل الاستماع والإنصات : ﴿ وَإِذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١٠).

فمن يستمع إلى آيات الله وينصت فإنّ الرحمة تشمله فيهتدي إلى أنوار القرآن وحقائقه ويتأثّر بآياته وحكمه، إلّا أنّ الشيطان الذي قسم بعزّة الله أن يغويه جلس له بالمرصاد ويتحيّن الفرص لإضلاله وشقائه فيحاول أن يلهيه عند تلاوته، فأمرنا الله بقوله:

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (٣).

وكذلك الحال في عدل القرآن الكريم عترة الرسول الأكرم البَيَّالِيُّ ، فلا بدّ من استماع أقوالهم والأخذ بها وتطبيقها في الحياة لنسعد في الدنيا والآخرة .

(١) الأعراف: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٨٨.

### ٤٩ الافتراء على القرآن بالأسطورة والسحر

هناك من المعاندين للقرآن الكريم يحاول أن يطمس حقائقه ويحرّف مسيرته، فإنّ القرآن إنّما يذكر القصص للعبر والاعتبار وليس للمرح واللهو وانقضاء الوقت، إلّا أنّ الكافرين يستعملون أسلوب الافتراء وسياسة الكذب:

- ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ ۞ لِيَخْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ القِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمَ أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ (١).
- ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسٍ فَلْمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِخْرٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).
- ﴿ حَتَّى إِذَا جَاوُوكَ يُسجَادِلُونَكَ يَـ قُولُ الَّـذِينَ كَـفَرُوا إِنْ هَـذَا إِلَّا أَسَـاطِيرُ الْأَوْلِينَ ۞ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُوْنَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞ وَلَا تُكُونَ مِنَ وَلَا تُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبُّنَا وَنَكُونَ مِنَ النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكذِّب بِآيَاتِ رَبُّنَا وَنَكُونَ مِنَ النَّومِنِينَ ۞ بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُـهُوا عَـنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (٣).

وأعداء الإسلام منذ القديم ولا يزالوا يفترون على رسول الله وأهـل بـيته

<sup>(</sup>١) النحل: ٢٤ \_ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٧.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٢٥ ـ ٢٨.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٤١٧

الأطهار، ولا يزالون يثيرون الشبهات حولهم وحول شيعتهم وحوزاتهم العلميّة ومرجعيّاتهم الرشيدة، وهذا ليس بجديد.

ا ـ منها قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مَسْحُوراً ﴾ (١) تأويله

ذكره محمد بن العبّاس ولله في تفسيره قال: حدّتنا محمّد بن القاسم عن أحمد بن محمّد السيّاري عن محمّد بن خالد عن محمّد بن علي الصيرفي عن محمّد بن فضيل عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر محمّد بن علي الله الله و و قال الظّالِمُونَ ﴾ لآل محمّد حقّهم ﴿ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلّا رَجُلاً مَسْحُوراً ﴾ يعنون محمّداً عَلَيْ فقال الله عز وجل لرسوله ﴿ أَنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الأَمْثَالَ فَضَلُّوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ إلى ولاية علي ﴿ سَبِيلاً ﴾ (٢) وعلي هو السبيل (٣).

٢ - فس، [تفسير القتي] ﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾ قال: نزلت بمكّة لمّا أظهر رسول الله ﷺ الدعوة بمكّة اجتمعت قريش إلى أبي طالب فقالوا: يا أبا طالب إنّ ابن أخيك قد سفّه أحلامنا وسبّ آله تنا وأفسد شبابنا وفرق جماعتنا فإن كان الذي يحمله على ذلك العدم جمعنا له مالاً حتّى يكون أغنى رجل في قريش ونملّكه علينا، فأخبر أبو طالب رسول الله ﷺ بذلك فقال: لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري ما أردته ولكن يعطوني كلمة يملكون بها العرب ويدين لهم بها العجم ويكونون ملوكاً في الجنّة، فقال لهم

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٨.

<sup>(</sup>۲) الفرقان : ۸ ـ ۹.

<sup>(</sup>٣) تأويل الآيات الظاهرة : ٣٦٧.

٤١٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

أبو طالب ذلك فقالوا: نعم وعشر كلمات، فقال لهم رسول الله ﷺ: تشهدون أن لا إله إلاّ الله وأنّي رسول الله، فقالوا: ندع ثلاث مائة وستّين إلها ونعبد إلها واحداً، فأنزل الله سبحانه ﴿ وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَابٌ ﴾ (١) إلى قوله: ﴿ إلّا أَخْتِلاقٌ ﴾ (١) أي تخليط (٣).

٣ ـ قال عليّ بن الحسين عليّه : وكان نظيرها لعليّ بن أبي طالب عليّه مع جدّ بن قيس وكان تالي عبد الله بن أبيّ في النفاق، كما أنّ عليّاً تالي رسول الله على في الكمال والجمال والجلال، وتفرّد جدّ مع عبد الله بن أبي بعد هذه القصة التي سلّم الله منها محمّداً وصحبه وقلبها على عبد الله بن أبي فقال له إنّ محمّداً على ماهر بالسحر، وليس علي عليّه كمثله، فاتخذ أنت يا جدّ لعليّ دعوة بعد أن تتقدّم في تنبيش أصل حائط بستانك، ثمّ يقف رجال خلف الحائط بخشب يعتمدون بها على الحائط، ويدفعوه على على علي الميّا [ومن معه] ليموتوا تحته. فجلس على علي عليّه تحت الحائط فتلقاه بيسراه ودفعه وكان الطعام بسين أيديهم فقال على علي عليّه : كلوا باسم الله. وجعل يأكل معهم حتى أكلوا وفرغوا، وهو يمسك علي عليّه : كلوا باسم الله. وجعل يأكل معهم حتى أكلوا وفرغوا، وهو يمسك ذراعين غلظه فجعل أصحاب علي عليّه وهم يأكلون يقولون: يا أخا رسول الله أفتحامي هذا و [أنت] تأكل فإنّك تتعب في حبسك هذا الحائط عنّا. فقال عليّ عليّه : إنّي لست أجد له من المسّ بيساري إلّا أقلّ ممّا أجده من ثقل هذه

<sup>(</sup>١) ص: ٤.

<sup>(</sup>٢) ص : ٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ١٨ : ١٨٢.

اللقمة بيميني. وهرب جدّ بن قيس، وخشي أن يكون عليّ قد مات وصحبه، وإنّ محمّداً يطلبه لينتقم منه، واختبأعند عبد الله بن أبيّ، فبلغهم أنّ عليّاً قد أمسك الحائط بيساره وهو يأكل بيمينه، وأصحابه تحت الحائط لم يموتوا. فقال أبو الشرور وأبو الدواهي اللذان كانا أصل التدبير في ذلك: إنّ عليّاً قد مهر بسحر محمّد فلا سبيل لنا عليه. فلمّا فرغ القوم مال عليّ عليّ الحائط بيساره فأقامه وسوّاه، ورأب صدعه، ولأم شعبه، وخرج هو والقوم فلمّا رآه رسول الله عليه قال [له]: يا أبا الحسن ضاهيت اليوم أخي الخضر لمّا أقام الجدار، وما سهّل الله ذلك له إلاّ بدعائه بنا أهل البيت (١).

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري: ١٩٢ ـ ١٩٤.

. ٢٠ ..... في رحاب حديث الثقلين

### ٥٠ من يخالف القرآن فهو في شقاقٍ بعيد

فإنّ القرآن لمّا كان حقّاً ومن الحقّ سبحانه وإنّه كتاب ينطق بالصدق وإنّه ميزان، فمن يخالفه لفي شقاق وضلال بعيد:

﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ (١).

فكذلك أهل البيت المُهَلِّئُ من اختلف عنهم وتفرّق فيهم، فمهو فسي شمقاق سيد.

ا ـ ومن كتاب البصائر، عن أبي جبير عن ابن عباس أن رسول الله على قال: المخالف لعلي بعدي كافر، والشاك به مشرك مغادر، والمحب له مؤمن صادق، والمبغض له منافق، والمحارب له مارق، والراد عليه زاهق، والمقتفي لأثره لاحق (٢).

\* الراغب عنكم مارق واللازم لكم لاحق والمقصّر عنكم زاهق.

٢ \_ شي، [ تفسير العيّاشي ] عن سلام عن أبي جعفر عليّاً في قوله: ﴿ آمَنّا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إلَيْنَا ﴾ (٢) قال: عنى بذلك عليّاً وفاطمة والحسن والحسين وجرت بعدهم في الأثمة علميّاً إلى الله في الناس فقال:

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٧ : ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٣٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة

﴿ فَإِنْ آمَنُوا ﴾ يعني الناس ﴿ بِمِثْلِ مَا آمَنتُمْ بِهِ ﴾ يعني عليّاً وفاطمة والحسن والحسين والأثمة من بعدهم المِمَلِينُ ﴿ فَقَدْ اهْتَدَوا وَإِنْ تَـوَلَّوْا فَإِنَّمَا هُـمْ فِي شِفَاقِ ﴾ (١) (٢).

(١) البقرة : ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٢٣ : ٣٥٥\_٣٥٦.

# ٥١ من اعتدى على القرآن الكريم فهو من الظالمين

إنّ للعداء والبغض مراتب ومظاهر، كما أنّ اعتداء الكافرين على القــرآن يختلف في الأسلوب والأنحاء:

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ مِنْ الكِتَابِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَهُمْ يَغْلَمُونَ ﴾ (١).

وأمّا نتيجة الكذب فأخبر الله سبحانه بذلك:

﴿ قُلْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلا أَدْرَاكُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِفْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ۞ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لا يُقْلِحُ المُجْرِمُونَ ﴾ (١).

ومن أساليب الاعتداء على القرآن الكريم خلق الضوضائية وإلقاء الإشاعات حول آياته عسى أن يغلبوا بهذه السياسة، ويفوقوا على القرآن الكريم فيقولون:

﴿ لَا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَٱلغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (٣٠.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۷۸.

<sup>(</sup>۲) يونس : ۱۹ ـ ۱۷.

<sup>(</sup>٣) فصّلت : ٢٦.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

وأمّا في أهل بيت رسول الله أثمة الحقّ والصدق المَهَيَّكُ في ما أبشع الظلم والجور والاعتداء الذي ارتكبوه في حقّهم ؟! فما منهم المَهَيِّكُ إلّا وهو مقتول شهيد أو مسموم أو مسجون أو محارب ومطارد أو مضيق عليه، ففاطمة الزهراء عليهً كسروا ضلعها وأسقطوا جنينها وعصروها بين الجدار والباب، وأمير المومنين فلقوا هامته في المحراب، والحسن المجتبى فكافوا كبده بالسمّ القاتل، وسيد الشهداء نحروا رأسه الشريف وقتلوا أهل بيته وأصحابه، وسبوا عياله مخدرات الرسالة بنات بيت الوحي، وكذلك بقيّة الأثمة عليهي فبين مسموم ومقتول، وإذا أردنا كتابة ذلك فإنّه يعني تأليف كتب قطورة بالآلاف من الصفحات كما فعلها علماؤنا الأعلام في بيان ظلامات أهل البيت من قبل خصومهم وأعدائهم ومخالفيهم، وغاصبي حقوقهم ومنكري فضائلهم ومنازلهم فلم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

فالكفّار والمشركون أعداء القرآن الكريم قالوا: ﴿ لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَالْعَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (١)، ولكن هيهات، فإنّ الإسلام بقرآنه الكريم يعلو لا تُعلى علمه:

﴿ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ (٢).

وأمّا من يجحد بآيات الله فهو من الظالمين:

﴿ بَلْ هُوَ آیَاتُ بَیِّنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِینَ اُوتُوا العِلْمَ وَمَا یَجْحَدُ بِآیَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) فصّلت : ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المجادلة: ٢١.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٤٩.

وكذلك الناس في أئمة أهل البيت شركاء القرآن الكريم، فقد حاول أعداءهم بالافتراء والكذب تحطيم شخصيًاتهم والاستهانة بها، وإثارة الشبهات حولها، ولكن هيهات فإنهم الشموس الطالعة والأقمار المنيرة والبراهين الساطعة والدلالات الواضحة، يتعزّزون في كلّ زمان ومكان بعزّة الله العزيز، وفي كلّ عصر ومصر بعزة القرآن وخلوده.

ثمّ من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية والكفر والنفاق كما ورد في الحديث النبوي الشريف المتّفق عليه عند الفريقين السنّة والشيعة، فمن لم يعرف مات ميتة الجاهليّة، فما بالك بمن يكذّبهم ويفتري عليهم ؟!

الصادق التخيرة عن الحارث بن المغيرة قال: سمعت عثمان بن المغيرة يقول: حدّثني الصادق التيلا عن علي التيلا قال: قال رسول الله عليه الله عليه عليه عليه قال: مات ميتة جاهلية. قال الحارث بن المغيرة: فلقيت جعفر بن محمّد الميليه فقال: نعم، قلنا: فمات ميتة جاهلية ؟ قال: ميتة كفر وضلال ونفاق (١). وفي الباب عشرات الروايات يدل على ذلك.

٢ ـ قال رسول الله عَلَيْة : من مات وليس له إمام من ولدي مات ميتة
 جاهليّة ، يؤخذ بما عمل في الجاهلية والإسلام (٢).

فأهل البيت عترة الرسول المصطفى هم آيات الله الكبرى وبيّناته وكـتابه الناطق.

٣\_عن أبي حمزة قال: سألت أبا جعفر للطِّلا عن قول الله: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٧٧، عن محاسن البرقي : ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٩٢، عن كنز الكراجكي: ١٥١.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... ٢٥٥٠ ... ٤٢٥

بِآيَاتِنَا صُمُّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَاتِ مَنْ يَشَأُ اللهُ يُضْلِلْهُ وَمَنْ يَشَأُ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١)، قال أبو جعفر عليُّلِا: نزلت في الذين كذّبوا في أوصيائهم: ﴿ صُمُّ وَبُكُمُ ﴾ كما قال الله ﴿ فِي الظُّلْمَاتِ ﴾ من كان من وُلد إبليس فانه لا يصدّق بالأوصياء ولا يؤمن بهم أبداً وهم الذين أضلهم الله، ومن كان من ولد آدم آمن بالأوصياء وهم على صراط مستقيم، قال: وسمعته يقول: ﴿ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ﴾ كلّها في بطن القرآن: إن كذّبوا بالأوصياء كلّهم (١).

٤ ـ عن داود بن كثير الرقّي قال: سألت أبا عبد الله طَيُّ اللهِ عن قول الله ﴿ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٣) قال: الآيات الأثمة والنذر الأنبياء.

٥ ـ ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ۞ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا ﴾ قال: ولم يؤمنوا بـولاية أمـير المـؤمنين عليَّا والأثـمة علمَیَا ﴿ فَارُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٤).

٦ - ﴿ بَلْ هُوَ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِینَ أُوتُـوا العِـلْمَ ﴾ قال: هـم
 الأثمة طَبْتَكِيمُ ، قوله: ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِآیَاتِنَا ﴾ یعني ما یجحد أمیر المـؤمنین عَلَیْلًا و الأثمة طَبْتَكِمُ ﴿ إِلَّا الظَّالِمُونَ ﴾ (٥).

قال العلّامة المجلسي في بيانه: إنّما أطلق عليهم الآيات، لأنّهم علامات

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٣٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٢٠٦، عن تفسير القمّي.

<sup>(</sup>۳) یونس : ۱۰۱.

<sup>(</sup>٤) الحجّ : ٥٦ ـ ٥٧.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٤٩.

٤٢٦ ..... في رحاب حديث الثقلين

جليلة واضحة لعظمة الله وقدرته وعلمه ولطفه ورحمته<sup>(١)</sup>.

٧ ـ ﴿ فَأُوْلَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ (١) قال :
 بالأثمة يجحدون.

٨ـعن ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ
 قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثِيراً ﴾ (٣) أُنزلت في رسول الله وأهل بيته خاصة (٤).

٩ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر طليًا قال: نزل جبر نيل بهذه الآية هكذا على محمد. على الله فقال: ﴿ وَقُلِ الحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ
 إنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمد حقهم ﴿ نَاراً ﴾ (٥) (١).

١٠ عن أبي الحسن الماضي التيال في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ
 كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (٧) إنّ الله أعزّ وأمنع من أن يظلم، وأن ينسب نفسه إلى ظلم، ولكنّ الله خلطنا بنفسه فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته (٨).

١١ ـ عن أمير المؤمنين عليّ لِلنِّلِةِ في قوله تعالى: ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٩.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٤: ٢٢١، عن المناقب ٣: ١٧٠.

<sup>(</sup>٥) الكهف: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٥٧.

<sup>(</sup>٨) البحار ٢٤: ٢٢٢.

المقارنة بين القرآن والعترة ..... المقارنة بين القرآن والعترة ....

فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَآتَـقُوا اللهَ ﴾ وظلم آل محمّد ف﴿ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ (١) لمن ظلمهم (٢).

١٢ \_ قال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى : ﴿ وَقُلِ الحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ الآية، فقال أبو عبد الله عليًا إلا : نزلت هذه الآية هكذا : ﴿ وَقُلِ الحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ يسعني ولاية عليّ ﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمد ﴿ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا ﴾ (٣) (٤).

١٣ ـ تفسير القتّي ﴿ أَخْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ (٥)، قال: الذيسن ظلموا آل محمّد ﴿ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾ قال: وأشباههم.

١٥ ـ عن أبي حمزة عن أبي جعفر للثَّالِج قال: نزل جبر ئيل للثُّلِج بهذه الآية

<sup>(</sup>١) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، عن كنز الفوائد: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) الكهف : ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، عن تفسير القمّى : ٣٩٦.

<sup>(</sup>٥) الصافّات: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ٧٧.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

٤٢٨ ..... في رحاب حديث الثقلين

على محمّد عَلَيْ هكذا: ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَانْزَلْنَا عَلَى اللَّهَا ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ رِجْزاً مِنْ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ (١) (٢).

17 \_ وقال طليّة : نـزل جـبرئيل بـهذه الآيـة هكـذا \_ أي مـع تـفسيرها وتأويلها \_ : ﴿ إِنَّ اللّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَتأويلها \_ : ﴿ إِنَّ اللّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً ۞ إِلّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَـداً وَكَـانَ ذَلِكَ عَـلَى اللهِ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً ۞ إِلّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيها أَبَـداً وَكَانَ ذَلِكَ عَـلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ ثمّ قال : ﴿ يَا أَيُّهَا النّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرّسُولُ بِالحَقِّ مِنْ رَبّكُمْ ﴾ في يسيراً ﴾ ثمّ قال : ﴿ يَا أَيُّهَا النّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرّسُولُ بِالحَقِّ مِنْ رَبّكُمْ ﴾ في ولاية عليّ ﴿ فَإِنَّ للهِ مَا فِي السّمَاوَاتِ وَالأَرْض ﴾ (٣).

يقول العلّامة المجلسي تليّئ في بيانه: قوله: فبدّل الذين ظلموا آل محمّد، لعلّ المعنى أنّ ولاية آل محمّد في تلك الآية نظير مورد هذه الآية في بني إسرائيل، كما ورد في الأخبار المستفيضة أنّ النبيّ ﷺ قال: «مثل أهل بيتي مثل باب حطّة في بني إسرائيل» أو أنّ هذا من بطون الآية بمعنى أنّه المقصود منها لأنّه تعالى إنّما أورد القصص في القرآن للتذكير والتنبيه على ما هو نظيرها في تلك الائمة.

١٧ ـ عن عليّ بن جعفر قال: سمعت أبا الحســن عَلَيْلَةٍ يــقول: لمّــا رأى رسول الله تَبَلِيَةٌ تيماً وعديّاً وبني أميّة يركبون منبره أفظعه فأنزل الله تبارك وتعالى

<sup>(</sup>١) البقرة: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، عن أصول الكافي ١: ٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٦٨ ـ ١٧٠.

قرآناً يتأسّى به: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى ﴾ (١٠)، ثمّ أوحى إليه: يا محمّد، إنّي أمرت فلم أطع فلا تجزع أنت إذا أمرت فلم تطلع في وصيّتك (١٠).

١٨ ـ عن أبي الحسن موسى، عن أبيه طِلْمَوْ الله الله الله الله الله الآية القرار من القُرانِ مَا هُوَ شِفَاءُ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمد ﴿ وَنُنَزَّلُ مِنَ القُرارُ إِنَّ مَا هُوَ شِفَاءُ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمد ﴿ إِلَّا خَسَاراً ﴾ (٣) أ.

١٩ ـ بهذا الإسناد عنه عليُّلِا في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٌّ ﴾ (٥)، قال: نزلت فينا خاصّة، في أمير المؤمنين عليُّلِا وذرّيته وما ارتكب من أمر فاطمة عليكلاً.

٢٠ ـ وبهذا الإسناد عنه للثيلا في قوله عز وجل : ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَـلَمُوا ﴾ آل محمد حقهم ﴿ عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ ﴾ (١).

٢١ ـ وبهذا الإسناد عنه التَّلِلِا قال: ﴿ وَلَنْ يَنفَعَكُمْ اليَوْمَ إِذْ ظَـلَمْتُمْ ﴾ آل
 محمد حقهم ﴿ أَنَّكُمْ فِي العَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ (٧).

٢٢ ـ عن كنز الفوائد: قد جاءت الرواية أنّه لمّا تمّ لأبي بكر ما تمّ وبايعه

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ٢٤: ٢٢٦، عن الكنز : ١٤٠، راجع الباب ٥٨ من البحارج ٢٤ ففيه ٣٧ رواية.

<sup>(</sup>٥) الحجّ: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) الطور : ٤٧.

<sup>(</sup>٧) الزخرف: ٣٩.

من بايع جاء رجل إلى أمير المؤمنين عليه وهو يسوّي قبر حينئذ بمسحاة في يده وقال له: إنّ القوم قد بايعوا أبا بكر ووقعت الخذلة في الأنصار لاختلافهم وبدر الطلقاء للعقد للرجل خفواً من إدراككم الأمر، فوضع طرف المسحاة في الأرض ويده عليها ثمّ قال: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ الم ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُسْتَرَكُوا أَنْ يَسُورُوا آمَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ أَنْ يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعْمُمُونَ ﴾ (١٠ (٢) (١) .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ١ ـ ٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر تقسه.

### ٥٢ طلب حاقد القرآن هلاك نفسه

هناك من الحاقدين لبغضهم وعداوتهم يقدم على ما فيه هلاكه وضرره، ولا يبالى بذلك، بل وحتّى يطلب ذلك بنفسه:

﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا قَالُوا قَدْ سَمِغْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِنَّ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأُوَّلِينَ ۞ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوْ ٱثْتِنَا بِعَذَابِ ٱلِيم ﴾ (١).

وكذلك أهل البيت، فمن الحاقدين من يهلك نفسه لما في قلبه من البغض والعداة لهم، فإنّه سأل سائل بعذاب واقع، حينما نصب رسول الله بغدير خمم أمير المؤمنين علي عليه للخلافة والإمامة والولاية العظمى، فقال لرسول الله: إن كان هذا من عند الله فلينزل عليه صاعقة من السماء، فأنزلها وأحرقته وكان من وقود النار.

ا ـ عن أبي حمزة، عن أبي عبد الله طليلاً، قال: منّا الإمام المفروض طاعته، ومن جحده مات يهوديّاً أو نصرانيّاً، والله ما ترك الله الأرض منذ قبض الله عزّ وجلّ آدم إلّا وفيها إمام يهتدى به إلى الله، حجّة على العباد، ومن تركه هلك، ومن لزمه نجا، حقّاً على الله (٢).

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٣١\_٣٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣ : ٨٥ ، عن ثواب الأعمال : ١٩٨ .

٤٣٧ ..... في رحاب حديث الثقلين

### ٥٣ المكذّب بالقرآن فاسق وكافر

من خصائص القرآن الكريم أنّه يكفر بآياته من فسق عن أمر ربّه وخالفه. كما في قوله تعالى:

﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتٍ بَيُّنَاتٍ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلَّا الفَاسِقُونَ ﴾ (١٠).

فمنكر الآيات الدالّة على نبوّة النبيّ المختار ﷺ إنّما الفـاسقون، وعـاقبة الكافر بالقرآن كما في قوله تعالى:

- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ (٢٠).
- ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٣).
- ﴿ فَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بِآيَاتِ اللهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا شُوءَ العَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ ﴾ (٤).
- ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ أُولَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ فَأُولَتُكَ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٣٩.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٢١.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٤٣٣

﴿ وَأَنْزَلَ الفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَام ﴾ (١).

وكذلك أهل البيت المُلِيَّلِيُّ ، فمن يكذّبهم ولم يؤمن بإمامتهم وطاعتهم فقد كفر وجحد الحقّ ، والكفر تارةً في التوحيد وأخرى في ختم النبوّة وثالثةً في الإمامة ، فإنّ من لم يؤمن بإمامة العترة الطاهرة من أهل بيت رسول الله فقد ضلّ وأضلّ ، وكان من الكافرين والمنافقين ، وإنّ المنافقين لفي الدرك الأسفل من الجحيم .

المكذّب بالقرآن ضالٌ وفاسق وكافر، وكذلك من كذّب أهل البيت وأُتمة الحقّ عَلِمَيَكِيْ وإمامتهم وولايتهم، فهو كافر وفاسق يستحقّ العقاب يـوم القيامة.

ا ـ عن الرضا، عن آبائه طلقيك ، قال: قال رسول الله تلك : يا علي ، أنت والأثمة من ولدك بعدي حجج الله على خلقه وأعلامه في بريّته، فمن أنكر واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد جفاني، ومن وصلكم فقد وصلني، ومن أطاعكم فقد أطاعني، ومن والاكم فقد والاني، ومن عاداكم فقد عاداني، لأنّكم منّي خلقتم من طينتي وأنا منكم (٢).

أمالي ابن الشيخ بسنده عن أمير المؤمنين عليَّا قال: قال رسول الله ﷺ: حُرّمت الجنّة على من ظلم أهل بيتي وقاتلهم وعلى المتعرّض لهم والسابّ لهم

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٩٧، عن إكمال الدين: ٢٣٠.

٤٣٤ ..... في رحاب حديث الثقلين

أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلّمهم الله يوم القيامة ولا يزكّيهم ولهم عذاب أليم(١).

وقال عَبَالَةُ : الويل لظالمي أهل بيتي كأنّي بهم غداً مع المنافقين في الدرك الأسفل من النار.

بصائر الدرجات بسنده عن أبي جعفر عليه الله الدرجات بسنده عن أبي جعفر عليه الله الدرجات بسنده عن أبي جعفر عليه الله الدرجات با رسول الله الست و يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِم و (٢) قال : فقال المسلمون : يا رسول الله إلى الناس أجمعين المام الناس كلهم أجمعين ؟ فقال رسول الله على الناس من الله من أهل بيتي يقومون في الناس ولكن سيكون بعدي أثمة على الناس من الله من أهل بيتي يقومون في الناس فيكذّبون ويظلمهم أثمة الكفر والضلال وأشياعهم، ألا ومن والاهم واتّبعهم وصدّقهم فهو منّي وسيلقاني، ألا ومن ظلمهم وأعان على ظلمهم وكذّبهم فليس منى ولا معى وأنا منه بريء.

يا ترى من ذا الذي ظلم أهل بيت رسول الله بعد رحلته ؟ ومن ذا غصب حقّهم وكذّبهم ؟ ومن أحرق بابهم ؟ ومن قتلهم وسمّهم وسجنهم ؟ سل التاريخ وسل سقيفتهم ؟ ! ألا لعنة الله على القوم الظالمين، اللهمّ العن أوّل ظالم ظلم حقّ محمّد وآل محمّد وآخر تابع له على ذلك، الهلمّ العنهم جميعاً.

ربّنا آمنًا بكتابك المبيّن وصدّقنا بنبيّك الأمين في عـترته الطـاهرين وتمسّكنا بالثقلين مؤمنين، فتولّيناهم وأطعناهم راغبين، لا شاكّين ولا مرتابين،

<sup>(</sup>١) البحار ٢ : ٢٠٢، باب ٨ ما يجب من حفظ حرمة النبئ فيهم وعقاب من قاتلهم أو ظلمهم وخذلهم، وفي الباب ١٦ رواية.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٧١.

المقارنة بين القرآن والعترة ...... ٤٣٥

فارزقنا الشهادة في سبيلهم مجاهدين، وأمِتنا على ولايتهم آمنين، واغفر لنا يوم الدين واحشرنا معهم متنعمين، آمين يا ربّ العالمين.

ومن أفعالهم الشنيعة وظلمهم بأهل البيت المُنَكِّئُ أن كذبوا عليهم ووضعوا أحاديث مفتريات عنهم.

قال أبو جعفر الإمام الباقر طَلِيَلا : لم نزل أهل البيت منذ قبض رسول الله عَلَيْهُ نُذلٌ ونقصى ونحرم ونقتل ونطرد، ووجد الكذّابون لكذبهم موضعاً يستقرّبون إلى أوليائهم وقضاتهم وعمّالهم في كلّ بلدة يسحدّثون عدوّنا وولاتهم المساضين بالأحاديث الكاذبة الباطلة، ويحدّثون ويردونَ عنّا ما لم نقل، تهجيناً منهم لنا،

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٣٠.

وكذباً منهم علينا، وتقرّباً إلى ولاتهم وقضاتهم بالزور والكذب، وكان عظم ذلك وكثرته في زمن معاوية بعد موت الحسن لليّلا ، ثمّ قال لليّلا \_ بعد كلام تركناه \_: وربّما رأيت الرجل يذكر بالخبر ولعلّه أن يكون ورعاً صدوقاً، يحدّث بأحاديث عظيمة عجيبة من تفضيل بعض من قد مضى من الولاة لم يخلق الله منها شيئاً قطّ، وهو يحسب أنّها حقّ لكثرة من قد سمعها منه ممّن لا يعرف بكذب ولا بقلّة ورع، ويروون عن علي الميلا أشياء قبيحة، وعن الحسن والحسين الميلا ما يعلم الله أنّهم رووا في ذلك الباطل والكذب والزور. قلت له: أصلحك الله، سَمّ لي من ذلك شيئاً. قال: روايتهم هما \_الأول والثاني \_سيّداكهول أهل الجنّة، وأنّ عمر مُحدَّث وأنّ الملك يلقّنه، وأنّ السكينة تنطق على لسانه، وأنّ عثمان الملائكة تستحي منه، وأثبت حرى فما عليك إلّا نبيّ وصدّيق وشهيد، حتّى عدّد أبو جعفر عليها أكثر من مائتى رواية يحسبون أنّها حقّ، فقال: هي والله كلّها كذب وزور (١٠).

وختاماً، أسأل الله سبحانه وتعالى أن يسقيض لحمل هذا العبء الشقيل ما جاء في حديث الثقلين من المعاني والأسرار والرموز من يكون من أهله من أرباب التحقيق والتدقيق والعمق، والله المسدد والموفق والمستعان، فهو حسبنا ونعم الوكيل، نعم المولى ونعم النصير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) البحار ٢ : ٢١٨.

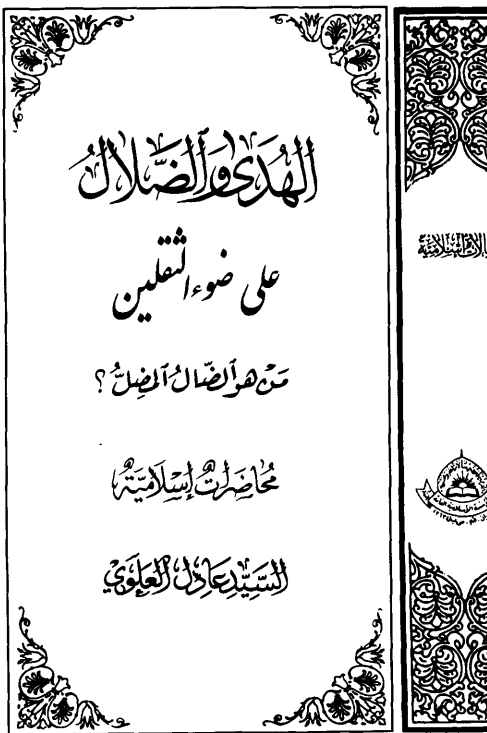
# الفهرست

| ٣                         | الفصل الأوّلالفصل الأوّل                  |
|---------------------------|-------------------------------------------|
| ۲۱                        | نصّ حديث الثقلين بعبائره المختلفة         |
| Yo                        | الفصل الثانيالفصل الثاني                  |
| To                        | رواة الحديث ونصوصهم                       |
| ٤٩                        | عترتي أهل بيتي                            |
| سادر الفريقين١٦           | الفصل الثالث ــمتون حديث الثقلين في مع    |
| ، أهل البيت المُتَلِّلُةُ | حديث الثقلين في مصادر أتباع مذهب          |
| ···                       | حديث الثقلين في كتب أبناء العامّة         |
| ۲۰۳                       | الفصل الرابع _المقارنة بين القرآن والعترة |
| ۲۰٤                       | ١ _عصمة القرآن الكريم١                    |
| ۲۱۰                       | ٢_الوحدة والتماسك في كلام القرآن          |
| rnr                       | ٣_القرآن بنصّ من الله وتنزيله             |
| rre                       | ٤_القرآن محفوظ                            |

| في رحاب حديث الثقلين | 27                                      |
|----------------------|-----------------------------------------|
| 777                  | ٥ _القرآن معدن العلم الإلهي             |
|                      | ٦_عدم الاعوجاج في القرآن الكريم (كتاب ق |
| 7£V                  | - ·                                     |
| Y01                  |                                         |
| TOT                  |                                         |
|                      | ١٠ _كتاب رحمة                           |
|                      |                                         |
| YY1                  | ۱۲ _کتأب حکم <b>ة</b>                   |
|                      | ۱۳ ــالقرآن شفاء                        |
|                      | ۱۶ _کتاب موع <b>ظة</b>                  |
|                      | ١٥ _كتاب تثبيت                          |
|                      | ١٦ _كتاب حقّ                            |
|                      | ۱۷ _القرآن كتاب صدق وحقيقة وواقع        |
|                      | ١٨ _كتاب بيان                           |
|                      | ۱۹ _ تبيان كلّ شيء١٩                    |
|                      | ۲۰ ــ اپنه مبين۲۰                       |
|                      | ۲۰ ــ إِنَّه فرقان٢٠                    |
|                      | ٢٢_القرآن مخرج من الظلمات إلى النور     |
| ٣١٢                  | <del>-</del>                            |
| ٣١٤                  | 3 .03                                   |

| £ <b>r4</b> | الفهرست                                                                                                       |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣١٦         | ٢٥ ـ كتاب كريم                                                                                                |
| <b>٣19</b>  | ٢٦ ـ كتاب مجيد                                                                                                |
| TT1         | ۲۷ ـ کتاب عزيز                                                                                                |
| ٣٢٤         | ۲۸ ـ کتاب عظیم                                                                                                |
| TT9         | ۲۹ ــ القرآن شاهد وشهيد                                                                                       |
| TT7         | ٣٠ــالقرآن له مقام مكنون                                                                                      |
| ٣٤٠         | ٣١ ـ القرآن ميزان الأعمال                                                                                     |
| TEE         | ۳۲ کتاب ثقیل                                                                                                  |
| ٣٤٦         | ٣٣ ـ القرآن كتاب علم وتفصيل                                                                                   |
| TOV         | ٣٤_ إنّه لقول فصل ٢٣٠_                                                                                        |
| ٣٦١         | ٣٥ ـ القرآن مهيمن على الكتب                                                                                   |
| ٣٦٤         | ٣٦ ـ كتاب أمثال                                                                                               |
| <b>דיז</b>  | ٣٧ ـ أحسن الحديث                                                                                              |
| ٣٦٩         | ٣٨ ـ القرآن ذكر وتذكرة للعالمين                                                                               |
| ٣٧٥         | ٣٩ ــ القرآن بلاغ للناس                                                                                       |
| TYA         | ٠٤٠ كتاب إنذار                                                                                                |
| ٣٨٢         | ٤١ ـ القرآن بشارة المسلمين                                                                                    |
| ٣٨٦         | ٤٢ ـ كتاب المحكمات والمتشابهات                                                                                |
| ٣٩٠         | ٤٣ ـ توالي الآيات                                                                                             |
| <b>79</b>   | ، د خاند ماله ۱ ماله ۱ ماله ماله ماله ۱ ماله ماله ۱ م |

| ثقلين      | <b>٤٤٠</b> في رحاب حديث ال                      |
|------------|-------------------------------------------------|
| <b>797</b> | ٤٥_القرآن عربتي اللسان واضح البيان              |
| ٤٠١        | ٤٦_القرآن خالد بخلود الزمان                     |
| ٤٠٥        | ٤٧ ــالتفاعل مع القرآن الكريم                   |
| ٤٠٨        | الناس على صنفين                                 |
| ٤١٥        | ٤٨ ــ استماع القرآن وشمول الرحمة                |
| ٤١٦        | ٤٩_الافتراء على القرآن بالأسطورة والسحر         |
| ٤٢.        | ٥٠ ــ من يخالف القرآن فهو في شقاقٍ بعيد         |
| ٤٢٢        | ٥ - الاعتداء على القرآن الكريم وكان من الظالمين |
| ٤٣١        | ٥٢ ـ طلب حاقد القرآن هلاك نفسه                  |
| ٤٣٢        | ٥٣ ـ المكذّب بالقرآن فاسق وكافر                 |
| ٤٣٧        | الفهرستا                                        |







العلوى ، السيّد عادل ، ١٩٥٥ —

ي. السيد عادل. ٢٠٥٠ — الهدى والضلال على ضوء الثقلين / تأليف السيد عادل العلوي. — قم: المؤسسة الإسلامية العامة .... للتبليغ والإرشاد. ١٤٢٢ ق. = ٢٠٠١م. = ١٣٨٠.

١٠٤ ص. \_ (موسوعة رسالات إسلامية) -

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دورة ) . - ISBN 964 - 5915 - 60 - 0

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا،

عربی .

کتابنامه : به صورت زیرنویس.

۲۰ هدایت ــ جنبههای قرآنی، ۲. گمراهی ــ جنبههای قرآنی، ۳. هدایت ـــاحادیث، ٤. گمراهی ــ یث. الف، مؤسسه اسلامی تبلیغ و ارشاد، ب، عنوان، ۵ هدایت ـــاحادیث، ۲۹۷ / ۱۵۹ خانهٔ ملر ادان احادیث. الف. مؤسسه اسلامی تبلیغ و ارشاد. ب. عنوان.

BP 1.2/ # 2 5 A

كتابخانة ملى ايران

محل نگهداري

# رسالات إسلامية

كتاب الهدى والضلال على ضوء الثقلين تأليف \_ السيد عادل العلوى

نشر بالمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى - ١٤٢٣ ه ق = ١٣٨١ ه ش = ٢٠٠٢ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم الكمية \_ ١٠٠٠ نسخة

ISBN 964 - 5915 - 60 - 0

شابك . ـ . ٦٠ ـ ٥٩١٥ ـ ١٦٤ ای ای ۱۷۸۹۹٤۵۹۱۵۲۰۳

EAN 9789645915603

شابك ١٨ ـ ٥٩١٥ ـ ٥٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

#### لِسُ مِاللَّهِ الزَّكُمْنِي الزَّكِيمِ مِ

### الهدى والضلال على ضوء الثقلين

الحمد لله هادي السُّبل، والصلاة والسلام على سيّد الأنبياء والرسل، محمّد المصطفى الأمين، وعلى آله الطيّبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

المقصود من هذا البحث (الهدى والضلال) وإثارته مرّة أخرى، هو زيادة العلم والمعرفة، وتسليط الضوء على الصفاهيم الإسلامية في ثنوبها الجديد، وتحديد المواقف تجاه الحوادث الواقعة والأحكام الصادرة.

فمن المهتدي ومن الضال ؟

قبل أن نقف على الجواب لا بدّ من إلقاء نظرة عامة حول مفهوم الهداية وما يقابلها من الضلال بلحاظ المعنى اللغوي أوّلاً، ثمّ المعنى الاصطلاحي الذي ورد في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة (السنّة: أي قبول المعصوم وفعله وتقريره)، فإنّهما مصدر ثقافتنا والتشريع الإسلامي، وبهما يتّضح المعنى المسراد من الهداية والضلال في قاموس الإسلام.

وقد جاءت كلمة الهداية ومشتقّاتها في القرآن الكريم في (٣١٦) موضعاً.

| ٤  | الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ                                |  |
|----|--------------------------------------------------------------------------|--|
|    | لمة الضلال في ( ١٨٩) موضعاً، نشير إلى نبذة منها من خــلال البــحث، والله |  |
| إل | ستعان.                                                                   |  |

## الهداية لغةً واصطلاحاً

الهداية مصدر هدى يهدي هُدىً وهَدياً وهِديةً، والهداية بمعنى الإرشاد، وهو ضدّ الضلال. وبمعنى البيان يقال: هداه الطريق وهداه إلى الطريق وللطريق، أي بيّنه له وعرّفه به، ويأتي بمعنى التقدّم فيقال: هداه فلاناً، أي تقدّمه، وبمعنى العرفان، فاهتدى الطريق أي عرف الطريق، وبمعنى الطريقة والسيرة، فيقال: ما أحسن هديه، أي سيرته، وهدى هديه: أى سار سيرته وطريقته، فالهدي: الرشاد والبيان والدلالة، يؤنّث ويذكّر فيقال هو على الهدى أي على الرشاد.

والهداية: دلالة بلطف، ومنه الهدية. فإذا كان بإعطاء يقال أهديت، وإذا كان بدلالة فيقال: هديت.

وإذا قيل: كيف جعلت الهداية دلالةً بلطف وقد قال الله تعالى:

﴿ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الجَحِيم ﴾ (١).

(١) الصافات : ٢٣.

فقيل : ذلك من باب المبالغة فاستعمل فيه استعمال اللفظ على التهكّم مبالغة في المعنى كقوله :

﴿ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ (٢).

ثمّ الهداية إمّا بمعنى إراءة الطريق أو الإيسال إلى المطلوب. توضيح ذلك بالمثال: إذا سألك شخص عن دار شخص وأردت هدايته، فإمّا أن تعطيه عنوان الدار، كما لو قلت: شارع كذا زقاق كذا رقم الدار كذا، وإمّا أن تأخذه بيده وتوصله إلى الدار، فالأوّل إراءة الطريق، والثاني الإيسال إلى العطلوب.

وتنقسم باعتبار آخر إلى الهداية التكوينية، ومنها الغرائز الحيوانية كأخذ الطفل ثدى أُمّه، وإلى الهداية التشريعية من الأوامر والنواهي الإلهيّة.

وهداية الله تعالى للإنسان على أربعة أوجه:

الأوّل: الهداية التي عمّ بجنسها كلّ مكلّف من العقل والفطنة والمعارف الضرورية، التي أعمّ منها كلّ شيء بقدرٍ فيه حسب احتماله، كما قال سبحانه:

﴿ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (٣).

الثاني: الهداية التي جعل للناس بدعائه إيّاهم على ألسنة الأنبياء وإنــزال

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٢١.

<sup>(</sup>٣) طد: ٥٠.

الهداية لغةً واصطلاحاً ..... ١١٠٠٠ الهداية لغةً واصطلاحاً المناطلاحاً المناطاحاً المناطلاحاً المناطلاحاً المناطلاحاً المناطلاحاً المناطلاح

القرآن ونحو ذلك، وهو المقصود بقوله تعالى:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ '''.

الثالث: التوفيق الإلهي الذي يختصّ به من اهـتدى وهـو المـعني بـقوله تعالم :

﴿ وَالَّذِينَ أَهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُديَّ ﴾ (١٠).

وقوله سبحانه:

﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ (٣).

وقوله:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ ﴾ (٤)، وقوله:

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَـنَا ﴾ (٥).

﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ آهْتَدَوْا هُدئَ ﴾ (١٠).

﴿ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (<sup>∨</sup>).

<sup>(</sup>١) السجدة : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) محمّد ﷺ : ١٧ .

<sup>(</sup>٣) التغابن : ١١.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٩.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت : ٦٩.

<sup>(</sup>٦) مريم: ٧٦.

<sup>(</sup>٧) البقرة : ٢١٣.

#### ۸ ..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ

﴿ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١٠.

الرابع : الهداية في الآخرة إلى الجنّة المعنى بقوله :

- ﴿ سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ ﴾ (٢).
- ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلٍّ ﴾ (٣٠.

إلى قوله تعالى :

﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا ﴾ (٤).

ثمّ لا يخفى أنّ الهداية كلّي مقول بالتشكيك، كالوجود والنور، فلها مراتب طوليّة وعرضيّة.

فهذه الهدايات الأربع مترتبة، فإنّه من لم تحصل له الأولى لا تحصل له الثانية، بل لا يصحّ تكليفه، فمن لا عقل له كيف يدعوه النبيّ إلى التكليف، ومن لم تحصل له الثانية لا تحصل له الثالثة والرابعة، فإنّ التوفيق الإلهي حليف من أطاعه واهتدى بهدي الأنبياء والأوصياء، ومن لم يوفّق كيف يدخل الجنّة، فإنّ السعيد من أصاب التوفيق الإلهي، والذين سعدوا ففي الجنّة هم فيها خالدون، ومن الواضح أنّ من حصل المرتبة الرابعة فإنّه قد حصل من قبل على المراتب الثلاث.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) محمّد ﷺ: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٤٣.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٤٣.

الهداية لغةً واصطلاحاً .....٩

ثمّ الإنسان لا يقدر أن يهدي أحداً إلّا بالدعاء وتعريف الطرق، أو بعبارة أخرى: بإراءة الطريق والإيصال إلى المطلوب، دون سائر أنواع الهدايات.

وإلى الأوِّل: أي الدعاء وتعريف الطرق أشار بقوله سبحانه:

- ﴿ وَإِنَّكَ لَسَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١).
  - ﴿ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾<sup>(۲)</sup>.
  - ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (٣).

أي داع.

وإلى الثاني: أي سائر الهدايات أشار بقوله تعالى:

﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبْتَ ﴾ (١).

وكلّ هداية منعها الله عن الظالمين والكافرين فهي من القسم الشالث، أي التوفيق الذي يختص به المهتدون، وكذلك الرابعة التي هي الجنّة ومقدّماتها من الثواب والأجر، ومنه قوله تعالى:

﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ  $(^{(0)}$ .

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّوا الحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الآخِرَةِ وَأَنَّ اللهَ لا يَسهدِي القَوْمَ

<sup>(</sup>١) الشورى : ٥٢.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٧.

<sup>(</sup>٤) القصص : ٥٦.

<sup>(</sup>٥) النقرة: ٢٥٨.

١٠ ..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ
 الكَافِرِينَ ﴾ (١٠).

والهداية التي نفاها الله عن النبيّ وعن البشر، وذكر سبحانه أنّهم غير قادرين عليها، فهي ما عدا الهداية المختصّة من الدعاء وتعريف الطريق، كإعطاء العقل والتوفيق وإدخال الجنّة، كقوله تعالى:

- ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدِّي ﴾ (٣).
  - ﴿ وَمَا أَنْتَ بِهَادِ العُنْيِ عَنْ ضَلالَتِهِمْ ﴾ (٤).
- ﴿ إِنْ تَحْرِصْ عَلَى هُدَاهُمْ فَإِنَّ اللهَ لا يَهْدِي مَنْ يُضِلُّ ﴾ (٥).
  - ﴿ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (٦).
  - ﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلٍّ ﴾ (٧).
- ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ (^).

وإلى هذا المعنى أشار بقوله تعالى :

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) القرة: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٣٥.

<sup>(</sup>٤) النمل: ٨١.

<sup>(</sup>٥) النحل: ٣٧.

<sup>(</sup>٦) الرعد : ٣٣.

<sup>(</sup>٧) الزمر : ٣٧.

<sup>(</sup>۸) القصص : ٥٦.

﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ (١٠.

وقوله تعالى:

﴿ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ المُهْتَدِي ﴾ (٢).

أي طالب الهدى ومتحرّيه هو الذي يوفّقه ويهديه إلى طريق الجنّة، لا من ضادّه فيتحرّى طريق الضلال والكفر كقوله:

﴿ وَاللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾ (٣).

وقوله:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (٤).

فالكاذب والكفّار هو الذي لا يقبل هداية الله، ومن لم يقبل هدايته كيف يهديه. فمن رغب عنّي لم أرغب فيه، ومن لم يقبل هديتي لم أهدِ له، وعلى هذا النحو قوله تعالى:

﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ <sup>(٥)</sup>.

وقوله:

﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَى ﴾ (٦).

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) يونس : ۹۹.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) الزمر : ٣.

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) يونس : ٣٥.

.... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت الكالله

ثمّ في قوله تعالى :

- ﴿ إِنَّا هَدَيْـنَاهُ السَّبِيلَ ﴾ (١٠.
- ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ (٢).
- ﴿ وَهَدَنْنَاهُمَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (٣).

إنَّما هو إشارة إلى ما عرَّف سبحانه وتعالى من طريق الخير والشرَّ، وطريق الثواب والعقاب بالعقل والشرع، وكذلك في قوله تعالى:

- ﴿ فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ ﴾ (٤).
- ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ (°).
  - ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ (٦).

فهو إشارة إلى التوفيق المُلقى في الروع فيما يتحرّاه الإنسان، وإيّاه عني بقوله عزّ وحلّ:

﴿ وَالَّذِينَ أَهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُديٌّ ﴾ (٧).

والهداية والتعليم يستلزم أمرين: تعريفاً من المعرّف والدالّ، وتعرّفاً وقبولاً

<sup>(</sup>١) الدهر: ٣.

<sup>(</sup>٢) البلد: ١٠.

<sup>(</sup>٣) الصافات: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ٣٠.

<sup>(</sup>ه) الق*صص* : ٥٦.

<sup>(</sup>٦) التغاير: ١١.

<sup>(</sup>٧) محمّد ﷺ : ١٧:

من المعرّف والقابل، وبعبارة أخرى تكون الهداية باعتبار الفاعل وأخرى باعتبار القابل، وبهما تتمّ الهداية والتعليم، فمتى ما حصل البذل من الهادي والمعلّم، ولم يحصل القبول صبح أن يقال لم يهدِ ولم يعلّم، باعتبار عدم قبول الهداية، كما يصح أن يقال هدى وعلّم اعتباراً ببذله وتعليمه، فإذا كان كذلك صبح أن يقال إنّ الله تعالى لم يهدِ الكافرين والفاسقين من حيث إنّه لم يحصل القبول الذي هو من تمام الهداية والتعليم، وصبح أن يقال هداهم وعلّمهم من حيث أنّه حصل البذل منه سبحانه الذي هو مبدأ الهداية، فيصح على الاعتبار الأوّل أن يحمل قوله تعالى:

﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

كما يحمل على الثاني قوله تعالى :

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا العَمَى عَلَى الهُدَى ﴾ (٢٠).

ثمّ الهدى والهداية لغةً بمعنى واحد، لكن قد خصصّ الله عـزّ وجـلّ لفظة (الهدى) بما تولّاه وأعطاه واختصّ هو به دون ما هو إلى الإنسـان ومـنه قـوله تعالى:

<sup>﴿</sup> هُدِي لِلْمُتَّقِينَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

<sup>﴿</sup> أُوْلَئِكَ عَلَى هُدئ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ١٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٥.

- ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُديَّ فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ ﴾ [ال.
  - ﴿ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الهُدَى ﴾ (¹¹.
    - ﴿ وَهُدِيٌّ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَى ﴾ (٤).
  - ﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوْا الضَّلالَةَ بِالهُدَى ﴾ (٥).

والاهتداء يختص بما يتحرّاه الإنسان على طريق الاختيار مطلقاً إمّا في الأمر الدنيو بة أو الأخروبة. قال تعالى:

﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا ﴾ (٦).

وقال:

﴿ إِلَّا المُسْتَضْقَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالوِلْدَانِ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴾ (٧).

ويقال ذلك لطلب الهداية نحو:

﴿ وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الكِتَابَ وَالفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (^^.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٣١.

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٩٧.

<sup>(</sup>٧) النساء : ٩٨.

<sup>(</sup>٨) البقرة: ٥٣.

الهداية لغةً واصطلاحاً ......١٥

#### وقال :

- ﴿ فَلا تَخْشَوٰهُمْ وَاخْشَوٰلِي وَلاَٰتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ ''.
  - ﴿ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوا ﴾<sup>(١)</sup>.
  - ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنتُمْ بِهِ فَقَدْ اهْتَدَوا ﴾ (٣٠.

ويقال في المحاورات العرفية (المهتدي) لمن يقتدي بعالم نحو:

﴿ أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْنَاً وَلا يَهْتَدُونَ ﴾ (اللهِ

تنبيهاً أنَّهم لا يعلمون بأنفسهم ولا يقتدون بعالم، وقوله تعالى :

﴿ فَمَنِ ٱهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ (٥٠).

فإنّ الاهتداء ها هنا يتناول وجوه الاهتداء من طلب الهداية ومن الاقتداء

بعالم، ومن تحرّيها. وكذا قوله تعالى :

﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لا يَهْتَدُونَ ﴾ (٦). وقوله:

﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَى ﴾ <sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٢٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٧٠.

<sup>(</sup>۵) يونس : ۱۰۸.

<sup>(</sup>٦) النمل: ٢٤.

<sup>(</sup>V) طه: ۲۸.

17 ...... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت على المعضاء ثمّ أدام طلب الهداية، ولم تفتر عن تحرّيه وطلبه، ولم يرجع إلى المعضية. وقوله تعالى:

﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ الْوَلَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةً وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ (١).

أي الذين تحرّوا هداية الله وقبلوها وعملوا بها(٢).

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥٦ ـ ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) اقتباس من مفردات الراغب: ٥٣٩.

### الهداية العامة والخاصة

ثمّ الهداية كما ذكرنا على نحوين: فإمّا أن تكون تكوينيّة تتعلّق بكلّ شيء خلقه الله سبحانه، فإنّه في جوهره وذاته يهديه إلى خالقه وبارئه، فإلى الله تصير الأمور، ويرجع إليه كلّ شيء، وما من شيء إلّا ويسبّح بحمده، فهذا التسبيح التكويني إنّما هو بهداية الله سبحانه بهداية تكوينية، وتسمّى بالهداية العامّة الإلهيّة، ومنها جواب كليم الله موسى بن عمران عليمًا في دعوته فرعون إلى الله سبحانه، فيسأل فرعون موسى وهارون قائلاً:

﴿ فَمَنْ رَبُّكُمًا ﴾ (١).

فأجاب موسى كما في قوله تعالى :

﴿ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (١٠).

وسياق الآية الشريفة (سؤال وجواب) يعطى أنّ (خلقه) بمعنى اسم

(١) طه: ٤٩.

(۲) طه : ۵۰.

والهداية بمعنى إراءة الطريق أو الإيصال إلى المطلوب، أي إراءة الشيء الطريق الموصل إلى مطلوبه، أو إيصاله إلى مطلوبه، ويعود المعنيان في الحقيقة إلى معنى واحد، وهو نوع من إيصال الشيء إلى مطلوبه، إمّا بإيصاله إليه نفسه أو إلى طريقه الموصل إليه.

وقد أطلق الهداية من حيث المهدي والمهدي إليه، ولم يسبق في الكلام إلا الشيء الذي أعطي خلقه، فالظاهر أنّ المراد هداية كلّ شيء \_المذكور قبلاً \_إلى مطلوبه المستودع فيه، وهو الغاية التي يرتبط بها وجوده وينتهي إليها، والمطلوب هو مطلوبه من جهة خلقه الذي أعطيه، ومعنى هدايته له إليها، تسييره نحوها، كلّ ذلك بمناسبة البعض للبعض.

فيؤول المعنى إلى إلقائه الرابطة بين كلّ شيء بما جهّز به واستودع في وجوده من القوى والآلات، وبين آثاره التي تنتهي به إلى غاية وجوده، بالجنين من الإنسان مثلاً وهو نطفة مصوّرة بصورته مجهّز في نفسه بقوى وأعضاء تناسب من الأفعال والآثار ما ينتهي به إلى الإنسان الكامل في نفسه وبدنه، فقد أعطيت النطفة الإنسانية بما لها من الاستعداد خلقها الذي يخصها وهو الوجود الخاصّ بالإنسان، ثمّ هديت وسيّرت بما جهزت به من القوى والأعضاء نحو مطلوبها، وهو غاية الوجود الإنساني والكمال الأخير الذي يختصّ به هذا النوع.

ومن هنا يظهر معنى عطف قوله: (هدى) على قوله ﴿ أَعْطَى كُـلَّ شَـيْءٍ خَلُقَهُ ﴾ بـ (ثمّ) وأنّ المراد التأخّر الرتبي، فإنّ سير الشيء وحركته بـعد وجـود

الهداية العامّة والخاصّة ....... الهداية العامّة والخاصّة

رتبة، وهذا التأخّر في الموجودات الجسمانية تدريجي زماني بنحو من الأنحاء.

وظهر أيضاً أنّ المراد بالهداية الهداية العامّة الشاملة لكلّ شيء دون الهداية الخاصّة بالإنسان ـ والتي تسمّى بالهداية الخاصّة ومنها الهداية التشريعية ـ وذلك بتحليل الهداية الخاصّة وتعميمها بإلقاء الخصوصيات، فإنّ حقيقة هداية الإنسان بإراءته الطريق الموصل إلى المطلوب، والطريق رابطة القاصد بمطلوبه، فكلّ شيء جهّز بما يربطه بشيء ويحرّكه نحوه فقد هدي إلى ذلك الشيء، فكلّ شيء مهديّ نحو كماله بما جهّز به من تجهيز، والله سبحانه هو الهادي.

فنظام الفعل والانفعال في الأسياء \_وإن شئت فقل: النظام الجزئي الخاص بكل شيء، والنظام العام الجامع لجميع الأنظمة الجزئية من حيث ارتباط أجزائها وانتقال الأشياء من جزء منها إلى جزء \_مصداق هدايته تعالى، وذلك بعناية أخرى مصداق لتدبيره، ومعلوم أن التدبير ينتهي إلى الخلق، بمعنى أن الذي ينتهي وينسب إليه تدبير الأشياء هو الذي أوجد نفس الأشياء، فكل وجود أو صفة وجود ينتهي إليه ويقوم به. وإنّما أثبت في الكلام الهداية دون التدبير مع كون موردهما متّحداً، لأن المقام مقام الدعوة والهداية، والهداية العامّة أشد مناسبة له.

ثمّ قوله تعالى: ﴿ الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ (١) يشتمل على البرهان بأنّ كونه تعالى ربّ كلّ شيء، ولا ربّ غيره جللّ جلاله، فإنّ خلقة الأشياء وإيجاده لها يستلزم ملكه لوجوداتها \_لقيامها به \_وملك تدبير أمرها،

<sup>(</sup>١) طه: ٥٠.

وعند هذا يظهر: أنّ الكلام على نظمه الطبيعي، والسياق جارٍ على مقتضى المقام، فإنّ المقام مقام الدعوة إلى التوحيد وطاعة الرسول، وقد أتى فرعون بعد استماع كلمة الدعوة بما حاصله التغافل عن كونه تعالى ربّاً له، وحمل كلامهما على دعوتهما إلى ربّهما، فسأل: من ربّكما يا موسى ؟ فكان من الحريّ أن يجاب بأنّ ربّنا هو ربّ العالمين ليشملهما وإيّاه وغيرهم جميعاً، فأجيب بما هو أبلغ من ذلك فقيل: ﴿ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمّ هَدَى ﴾ (١) فأجيب بأنّه ربّ كلّ شيء، وأفيذ مع ذلك البرهان على هذا المدّعى، ولو قيل: ربّنا ربّ العالمين أفاد المدّعى فحسب دون البرهان والدليل، فافهم ذلك (١).

واعلم أنَّ الهداية في القرآن تقع على وجوه:

أحدها \_أن تكون بمعنى الدلالة والإرشاد وهذا عـامٌ لجـميع المكـلّفين، ولو لم يفعل ذلك لكان كلّفهم بما لا يطاق، قال تعالى:

- ﴿ وَلَـقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الهُدَى ﴾ (٣).
  - ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ ﴾ (٤).
  - ﴿ أُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ هُدي ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) طه: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان؛ السيّد الطباطبائي ينتج ١٤ : ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) النجم: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) الدهر: ٣.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٨٥.

﴿ وَإِنَّكَ لَـتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ١١٠.

وما أشبه ذلك.

ثانيها \_زيادة الألطاف التي بها يثبت على الهدى:

﴿ وَالَّذِينَ ٱهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُديٌّ ﴾ (٢).

ثالثها \_الاثابة:

﴿ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ (٣). وهذه الوجوه الثلاثة خاصّة بالمؤمنين دون غيرهم...

رابعها \_الحكم بالهداية :

﴿ مَنْ يَهْدِ اللهُ فَهُوَ المُهْتَدِي ﴾ (١٤).

خامسها ـ جعل الإنسان مهتدياً بأن يخلق الهداية فيه (٥) كما يجعل الشيء متحرّكاً بخلق الحركة فيه، والله تعالى يفصل العلوم الضرورية في القلوب فذلك هداية منه تعالى، وهذا الوجه عام لجميع العقلاء كالوجه الأوّل، فأمّا للهداية التي كلّف الله تعالى العباد فعلها كالإيمان به وبأنبيائه وغير ذلك فإنّها من فعل العباد، ولذلك يستحقّون عليها المدح والثواب، وإن كان الله سبحانه قد أنعم عليهم بدلالتهم على ذلك وإرشادهم إليه، ودعاهم إلى فعله، وتكليفهم إيّاه وأمرهم به،

<sup>(</sup>۱) الشورى : ۵۲.

<sup>(</sup>٢) محمّد 跳: ١٧٠

<sup>(</sup>٣) يونس: ٩.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) سفينة البحار ٨: ٦٣٨.

🗠 .... ۲۲ .... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت 🕮

فهو من هذا الوجه نعمة منه سبحانه عليهم. ومنّة واصلة إليهم، وفضل منه وإحسان لديهم، فهو مشكور، على ذلك محمود، إذ فعله بتمكينه وألطافه وضروب تسهيلاته ومعوناته.

وفى قوله تعالى :

﴿ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١).

إنّ المراد به البيان والدلالة، أو يهديهم باللطف فيكون خاصًا بمن علم من حاله أنّه يصلح به، أو يهديهم إلى طريق الجنّة...(٢).

(١) البقرة: ٢١٣.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ٥ : ۱۷۲.

## الهداية في الأحاديث الشريفة

بعد أن وقفنا مختصراً على مفهوم الهداية لغة واصطلاحاً، وأشرنا إلى مجموعة من الآيات الكريمة في القرآن المجيد، وعرفنا مراتب الهداية وأقسامها، وبعض معالمها، فلا بأس أن نخوض فيها مرّة أخرى إلّا أنّه من خلال الأحاديث الشريفة والروايات المرويّة عن الرسول الأكرم محمّد على وعن أهل بيته الأثمة الأطهار عليه لنزداد بصيرة ووضوحاً، ثمّ نتعرّض إلى بحث الضلال أيضاً، لنعمّ الفائدة، ويتمّ المطلوب.

فما ورد في الأخبار الشريفة في الغالب إنّما يقصد منها الهداية الخاصّة والتشريعية والتي تتعلّق بالإنسان، فإنّه أشرف خلق الله، وقد تمدّح الله بخلقه في قوله تعالى: ﴿ فَـتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾ (١).

وإنّه يحمل الروح الإلهية : ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (٢٠.

فهو الكائن الحيّ الذي سخّر الله له ما في السماوات والأرض، ليكون خليفته ووليّه في الكائنات، ليحمل علمه، وليظهر قدرته، وتتجلّى فيه الأسماء

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١٤.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٩.

الحسني والصفات العليا، فهداه بكلِّ ما للهداية من معاني ومراتب.

لقد أنزل الكتب وأرسل الرسل وبعث الأنبياء وأعطى العقل، وهدى الإنسان في كلّ العوالم الملكوتية والناسوتية، ليكون خليفته وحجّته في الأرض. إلّا أنّ الإنسان باختيار: إمّا أن يشكر الله سبحانه على هذه النعم التي لا تعدّ ولا تحصى، وإمّا أن يكفر بالله و يجحد بنِعمه و آلاءه جلّ جلاله.

- ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ " ا
  - ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ (٢).

والطريقين: طريق الخير والجنّة، وطريق الشرّ والنار.

وأمير المؤمنين عليّ للتُّلْإِ يقول:

«هدى الله أحسن الهدى».

«أفضل الذخر الهدي».

«بالهدى يكثر الاستبصار».

«ليكن شعارك الهدي».

«ولقد بُصّرتم إن أبصرتم، وأسمعتم إن سمعتم، وهُديتم إن اهتديتم».

«واقتدوا بهدي نبيّكم فإنّه أفضل الهدى، واستنّوا بسنّته فإنّها أهدى السنن».

«رحم الله امرئً سمع حكماً فوعى، ودُعي إلى رشاد فدنا، وأخذ بحجرة هادِ فنجا».

«عباد الله إنّ من أحبّ عباد الله إليه عبداً أعانه الله على نفسه فاستشعر

<sup>(</sup>١) الدهر : ٣.

<sup>(</sup>٢) البلد : ١٠.

الحزن و تجلب الخوف، فزهر مصباح الهدى في قلبه... فخرج من صفة العمى ومشاركة أهل الهوى، وصار من مفاتيح أبواب الهدى ومغاليق أبواب الردى».

«أيّها الناس لا تستوحشوا في طريق الهدى لقلّة أهله، فإنّ الناس قد اجتمعوا على مائدة شبعها قصير، وجوعها طويل».

«اللهمّ إنّي أعوذ بك أن أفتقر في غناك أو أَضلّ في هداك ».

ويقول للنُّلِلْ في صفة النبيِّ الأعظم محمَّد نَيُّكُمُّ :

«فهو إمام من اتّقي، وبصيرة من اهتدي».

«بنا اهتديتم في الظلماء، وتسنّمتم ذروة العلياء».

«فاعلم أنّ أفضل عباد الله عند الله إمام عادل هُدي وهَدى، فأقام سنّة معلومة، وأمات بدعة مجهولة».

وقد خاطب الله سبحانه عباده المؤمنين أن يستجيبوا له ولرسوله لما يحييهم كما في قوله تعالى : ﴿ أَسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ ﴾ (١).

والهداية من الحياة، فإنّه لمّا سئل الإمام الصادق عليُّلِا عن قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ (٢)، قال عليُّلاا : من أخرجها من ضلال إلى هدى فكأنّما أحياها، ومن أخرجها من هدى إلى ضلال فقد قتلها.

وعن مولانا الباقر علي الله عليه الله عن عمرة أو غرق، قلت: فمن أخرجها من ضلال إلى هدى ؟ قال: ذاك تأويلها الأعظم.

وعن أبي بصير، عن أبي جعفر عليُّلا ، قال : سألته عن قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَخْيَاهَا ﴾ ؟ قال : من استخرجها من الكفر إلى الإيمان.

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٣٢.

فالعمدة في الحياة هي الهداية لمعرفة الحقّ واتّباعه والأخذ به على كلّ حال، وإنّما يعرف ثمن الهداية من الأجر والثواب الذي وضعه الله للهادي، فكيف بالمهتدى.

قال رسول الله ﷺ لعليّ لمّا بعثه إلى اليمن: يا عليّ، لا تقاتلنّ أحداً حتّى تدعوه، وأيم الله لأن يهدي الله على يديك رجلاً خير لك ممّا طلعت عليه الشمس وغربت، ولك ولاؤه يا على.

وعنه ﷺ لرجل سأله أن يوصيه: أوصيك أن لا تشرك بالله شيئاً... وادعُ الناس إلى الإسلام، واعلم أنّ لك بكلّ من أجابك عتق رقبة من ولد يعقوب.

وقال ﷺ: من يشفع شفاعة حسنة، أو أمر بمعروف، أو نهى عن منكر، أو دلّ على خير، أو أشار به فهو دلّ على خير، أو أشار به فهو شريك، ومن أمر بسوء أو دلّ عليه، أو أشار به فهو شريك.

وعن الإمام الصادق للتلل : لا يتكلّم الرجل بكلمة حقّ يؤخذ بها، إلّا كان له مثل أجر من أخذ بها، ولا يتكلّم بكلمة ضلال يؤخذ بها، إلّا كان عليه مثل وزر من أخذ بها.

روي أنّ داود عليُّلِا خرج مصحراً منفرداً \_أي خرج إلى الصحراء منفرداً \_ فأوحى الله إليه : يا داود، ما لي أراك وحدانياً ؟ فقال : إلهي اشتدّ الشوق منّي إلى لقائك، وحال بيني وبين خلقك، فأوحى الله إليه : ارجع إليهم، فإنّك إن تأتني بعبد آبق أثبتك في اللوح حميداً.

والهداية من الله سبحانه، كما قبال النبيّ الأعظم منحمّد عَبَّلِيَّة : قبال الله جلّ جلاله : عبادي كلّكم ضال إلّا من هديته، وكلّكم فقير إلّا من أغنيته، وكلّكم مذنب إلّا من عصمته.

والهداية وإن كانت من الله سبحانه إلّا أنّ الإنسان له دور مهمّ للتوفيق

الهداية في الأحاديث الشريفة ..... ٢٧

ولنيلها، فهو باختياره إمّا أن يكون شاكراً ومؤمناً بالله ومتّقياً، فهو من المهتدين، أو كافراً فهو من الضالين.

وأمّا الذين يهديهم الله سبحانه وتعالى فقد قال عزّ وجلّ : ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١١).

- ﴿ ذَلِكَ الكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدِيَّ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).
- ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا اُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ (٣).
- ﴿ وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ ثُنْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَغْتَصِمْ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (٤).
  - ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهَٰدِيَنَّهُمْ سُبُكَـنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴾ (٥).
    - عن أمير المؤمنين عليّ عليُّكالإ ، قال :
      - «من اهتدى بهدى الله أرشده».
      - «هُدي من أشعر التقوى قلبه».
    - «هُدي من تجلبب جلباب الدين».
    - « هُدى من ادّرع لباس الصبر واليقين ».
      - «هُدي من أخلص إيمانه».

<sup>(</sup>١) التغابن : ١١.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ٢٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٠١.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٦٩.

«هُدى من سلّم مقادته إلى الله ورسوله ووليّ أمرد».

«الاستشارة عين الهداية».

« لا هداية كالذكر ».

«من استرشد علم، من علم اهتدى، من اهتدى نجا».

« وإنّ لكم علماً فاهتدوا بعلمكم».

في أصناف المنكرين للمنكر: «ومن أنكره بالسيف لتكون كلمة الله همي العليا وكلمة الظالمين هي السفلي، فذلك الذي أصاب سبيل الهدى، وقام على الطريق، ونوّر في قلبه اليقين».

وقال الإمام الصادق للنُّلْإِ : من اعتصم بالله عزَّ وجلَّ هدي.

وعنه طليُّلا : إذا أراد الله بعبد خيراً نكت في قلبه نكتة بيضاء، فجال القلب طلب الحقّ، ثمّ هو إلى أمركم أسرع من الطير إلى وكره.

وأمّا الذين لا يهديهم الله بسوء اختيارهم وفعلهم فقد قال سبحانه وتعالى:

﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱ تَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدِيً مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١).

 « يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴾ (٢).

﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَاسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) القصص : ٥٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٦٧.

<sup>(</sup>٣) المنافقون : ٦.

الهداية في الأحاديث الشريفة ..... الهداية في الأحاديث الشريفة ....

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَ تَـ فَتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَـ فُولَ رَبِّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالبَيِّـنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُ كُمْ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ (١).

﴿ أَلَا للهِ الدِّينُ الخَالِصُ وَالَّذِينَ اَتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعَ لِيُهَ قَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (٢).

قال أمير المؤمنين عليّ عليُّلا : كيف يستطيع الهدى من يغلبه الهوى ؟!

وعنه عليًا حمن كتابه إلى معاوية .. أمّا بعد، فقد أتنني منك موعظة موصّلة ... وكتاب امرئ ليس له بصر يهديه، ولا قائد يرشده، قد دعاه الهوى فأحامه، وقاده الضلال فاتّبعه.

وقال عليه في صفات الفسّاق: وآخر قد تسمّى عالماً وليس به، فاقتبس جهائل من جهّال، وأضاليل من ضلّال... فالصورة صورة إنسان، والقلب قلب حيوان، لا يعرف باب الهدى فيتبعه، ولا باب العمى فيصدّ عنه، وذلك ميّت الأحياء.

أجل: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْدَمُ وَيُسَبَشِّرُ المُّؤْمِنِينَ الَّـذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً كَبِيراً ﴾ (٣).

قال أمير المؤمنين عليُّلا :

«القرآن أفضل الهدايتين ». «هدى الله أحسن الهدى ».

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الومر: ٣.

<sup>(</sup>٣) الإسراء : ٩.

«من انتصح لله واتّخذ قوله دليلاً، هداه للتي هي أقــوم، ووفّــقه للــرشاد، وسدّده ويسّره للحسني».

واعلم أنّ الهداية لها مظاهر وتجلّيات، ومرجعها إلى الله سبحانه فهو الهادي الحق، وهدايته تتجلّى تارة بكلامه المقدّس، وأخرى بأنبيائه وأوليائه، فالقرآن كتاب هداية، وكذلك القرآن الناطق الرسول الأعظم وعترته الأطهار المُلكِلان فكلّهم مصاديق بارزة للهداية، والذي يجمع الهدايات هو الولاية الإلهيّة المتبلورة بالحقيقة المحمّدية، والمتجلّية بولاية أهل البيت علم المؤلّان وإذا أراد الله بعبد خيراً هداه إلى ولايتهم علم المنافية المنافقة المحمّدية، والمتجلّية بولاية أهل البيت علم الله ولايتهم علم المنافقة المحمّدية، والمتجلّية بولاية أهل البيت علم الله ولايتهم علم الله الله ولايتهم علم الله الله الله ولايتهم علم الله الله الله ولايتها الله الله ولايتهم المنافقة المحمّدية الله ولايتها ولايتها الله ولايتها ولايتها الله ولايتها الله ولايتها الله ولايتها الله ولايتها الله ولايتها الله ولايتها ولايتها الله ولايتها ولايتها الله ولايتها الله ولايتها و

عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : إنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد بعبد خيراً أخـذ بعنقه فأدخله في هذا الأمر إدخالاً.

وعن نباتة بن محمّد، عن أبي عبد الله عليَّة ، قال : سمعته يـقول : إنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد بعبد خيراً وكّل به ملكاً ، فأخذ بعضده ، فأدخله فـي هـذا الأمر .

وعنه عليمًا إنّه قال: كمونوا دعاة الناس بأعمالكم، ولا تكونوا دعاة بألسنتكم، فإنّ الأمر ليس حيث يذهب إليه الناس، إنّه من أخذ ميثاقه أنّه منّا فليس بخارج منّا ولو ضربنا خيشومه بالسيف، ومن لم يكن منّا ثمّ حبونا أعطينا له الدنيا لم يحبّنا(۱).

قال العلّامة المجلسي في بيان الحديث الشريف. قوله عليُّلا : «ليس حيث يذهب إليه الناس» أي أنّهم لا يقدرون على هداية الناس بالاحتجاج عليهم، ولعلّ المقصود في تلك الأخبار زجر الشيعة عن المعارضات والمجادلات مسع

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٥ : ١٩٨.

الهداية في الأحاديث الشريفة ..... المداية في الأحاديث الشريفة ....

المخالفين بحيث يتضرّرون بها، فإنّهم كانوا يبالغون في ذلك ظنّاً منهم أنّهم يقدرون بذلك على هداية الخلق، وليس الغرض منع الناس عن هداية الخلق في مقام يظنّون النفع ولم يكن مظنّة ضرر، فإنّ ذلك من أعظم الواجبات.

قال أبو عبد الله الإمام الصادق للنبيلا: يا ثابت، ما لكم وللناس؟ كفّوا عن الناس ولا تدعوا أحداً إلى أمركم، فوالله لو أنّ أهل السماوات وأهل الأرضين اجتمعوا على أن يهدوا عبداً يريد الله ضلالته ما استطاعوا أن يهدوه، ولو أنّ أهل السماوات وأهل الأرضين اجتمعوا على أن يبضلّوا عبداً يريد الله هداه ما استطاعوا أن يضلّوه، كفّوا عن الناس ولا يبقل أحدكم: أخبي وابن عبي وجاري، فإنّ الله إذا أراد بعبد خيراً طيّب روحه، فلا يسمع معروفاً إلّا عرفه، ولا منكراً إلّا أنكره، ثمّ يقذف الله في قلبه كلمة يجمع بها أمره.

وقال عليه الله الله بعبد خيراً نكت في قلبه نكتةً بيضاء فجال القلب يطلب الحق، ثمّ هو إلى أمركم أسرع من الطير إلى وكره.

عن خيثمة بن عبد الرحمن الجعفي، قال: سمعت أبا جعفر عليًا إيقول: إنّ القلب ينقلب من لدن موضعه إلى حنجرته ما لم يصب الحقّ، فإذا أصاب الحقّ قرّ. ثمّ ضمّ أصابعه وقرأ هذه الآية: ﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسلامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضِلَّهُ بَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقاً حَرَجاً ﴾ (١).

عن معاذ بن كثير، قمال: قملت لأبي عميد الله عليه الله الته الله الله الله الله عمّا يعنيني \_ يهمّني \_ إنّ لي أولاداً قد أدركوا فأدعوهم إلى شيء من هذا الأمر؟ فقال: لا، إنّ الإنسان إذا خلق علوياً أو جعفرياً يأخذ الله بناصيته حتّى يدخله في هذا الأمر.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٥.

عن عليّ بن عقبة، عن أبيه، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: اجعلوا أمركم هذا لله، ولا تجعلوا للناس، فإنّه ما كان لله فهو لله، وما كان للناس فلا يصعد إلى الله، ولا تخاصموا الناس بدينكم، فإنّ الخصومة ممرضة للقلب، إنّ الله قال لنبيّه: يا محمّد، إنّك لن تهدي من أحببت ولكنّ الله يهدي من يشاء، وقال: أفأنت تكره الناس حتّى يكونوا مؤمنين، ذروا الناس، فإنّ الناس أخذوا من الناس، وإنّكم أخذتم من رسول الله وعليّ ولا سواء، إنّي سمعت أبي عليه وهو يقول: إنّ الله إذا كتب إلى عبد أن يدخل في هذا الأمر \_أي ولاية أهل البيت عليه عبد أن يدخل في هذا الأمر \_أي ولاية أهل البيت عليه ألم أسرع إليه من الطير إلى وكره.

فالهداية من الله، إذا كان العبد من أهلها بحسن فعله واختياره، بـلا جــبر ولا تفويض، بل أمر بين الأمرين (١)، والله الهادي للصواب.

في نهج البلاغة، لمّا سئل أمير المـؤمنين عـليّ لِمُثَلِّةِ عـن مـعنى قـولهم: (لاحول ولا قوّة إلّا بالله) قال لِمُثَلِّة : إنّـا لا نـملك مـع الله شـيئاً ولا نـملك إلّا ما ملّكنا، فمتى ملّكنا ما هو أملك به منّا كلّفنا، ومتى أخذه منّا وضع تكليفه عنّا.

وقال الإمام الصادق للتَّلِا: ما كلّ من نوى شيئاً قدر عليه، ولا كلّ من قدر على شيئاً قدر عليه، ولا كلّ من قدر على شيء وفق له، ولا كلّ من وفق لشيء أصاب له، فإذا اجتمعت النيّة والقدرة والتوفيق والإصابة، فهنالك تمّت السعادة (٢٠).

هذه نظرة موجزة عن الهداية ومفهومها لغةً واصطلاحاً، وبسيان أقسامها ومراتبها، وما ورد في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة.

<sup>(</sup>١) لقد تعرّضت إلى تفصيل ذلك في كتاب (الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض)، ورسالة (؟؟؟)، فراجع.

<sup>(</sup>٢) الروايات من بحار الأنوار ٥ : ٣١٠.

## نظرة في مفهوم الضلال

لقد ورد في النصوص الشريفة: أوّل ما خلق الله العقل، وقد خلقه من نوره على يمين عرشه، وجعل له جنوداً، ومن جنوده الهداية، كما خلق الجهل من الظلمة، وجعل له جنوداً، ومن جنوده الضلال، فالهداية والضلال متقابلان من الملكة وعدمها، أو من الضدّين.

فمن عرف الهداية عرف الضلال، فإنّه تعرف الأشياء بأضدادها، ولكن حبّذا أن نتعرّض لبحث الضلال لغة واصطلاحاً، ولحاظ ذلك من خلال القرآن الكريم والسنّة الشريفة، كما وعدنا القرّاء الكرام ذلك من قبل، لزيادة العلم والمعرفة.

#### الضلال لغةً واصطلاحاً :

الضلال من ضل ضلالاً وضلالةً ضد اهتدى أي جار عن دين أو حتق أو طريق، فهو ضال وجمعه ضلال وضالون، وضل عن الطريق أو ضل الطريق أي لم يهتد إليه، وضل الشيء ضاع وذهب. فالضلال ضد الهدى وهو الباطل، ويأتي بمعنى الهلاك أيضاً.

فالضلال العدول عن الطريق المستقيم ويضادّه الهداية، قال تعالى:

﴿ فَمَن اَهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ 🗥.

ويقال: الضلال لكل عدول عن المنهج عمداً كان أو سهواً، يسيراً كان أو كثيراً، فإن الطريق المستقيم الذي هو المرتضى صعب جدّاً، قال النبي الله السبقيموا ولن تحصوا» وقال بعض الحكماء: كوننا مصيبين من وجه، وكوننا ضالين من وجوه كثيرة، فإن الاستقامة والصواب يجري مجرى المقرطس من المرمى، وما عداه من الجوانب كلها ضلال.

ثمّ الضلال على نحوين:

الأوّل: ضلال في العلوم النظرية كالضلال في معرفة الله ووحدانيّته ومعرفة النبوّة، ونحوهما كالإمامة المشار إليها بقوله تعالى:

﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَـلالاً بَعِيداً ﴾(٢).

الثاني: ضلال في العلوم العملية كمعرفة الأحكمام الشرعية التي همي العبادات والمعاملات. والضلال البعيد هو الكفركما في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ قَدْ ضَلُّوا ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (٣).

وأمّا قوله تعالى: ﴿ أَإِذَا صَلَمْلُنَا فِي الأَرْضِ ﴾ (٤). فهو كناية عن الموت

<sup>(</sup>۱) يونس: ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) السجدة : ١٠.

نظرة في مفهوم الضلال ...... ٢٥ واستحالة البدن.

وقوله: ﴿ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ (١) عنى به النصاري.

وقوله: ﴿ فِي كِتَابٍ لا يَضِلُّ رَبِّي وَلا يَـنسَى ﴾(١٦، أي لا يضلّ عن ربّـي ولا يضلّ ربّى عنه، أي لا يغفله.

وقوله: ﴿ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ﴾ (٢)، أي في باطل وإضلال لأنفسهم.

والإضلال ضربان:

أحدهما: أن يكون سببه الضلال، وذلك على وجهين: إمّا أن يضلّ عنك الشيء كقولك: أضللت البعير، أي ضلّ عنّي، وأمّا أن تحكم بضلاله، والضلال في هذين سبب الإضلال.

والضرب الثاني: أن يكون الإضلال سبباً للضلال، وهو أن يزيّن للإنسان الباطل ليضلّ، كقوله:

﴿ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ ﴾ (١).

﴿ وَمَا يُضلُّونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ ﴾ (٥).

أي يتحرّون أفعالاً يقصدون بها أن تضلّ فلا يحصل من فعلهم ذلك، إلّا ما فيه ضلال أنفسهم، وقال عن الشيطان:

<sup>(</sup>١) الفاتحة : ٧.

<sup>(</sup>٢) طد: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) الفيل: ٢.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١١٣.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٦٩.

..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ

﴿ وَلاُضِلَّنَّهُمْ وَلاُمَنَّيَنَّهُمْ ﴾ ١١١.

وقال في الشيطان :

- ﴿ وَلَـقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبلًّا كَثِيراً ﴾ (١٠).
- ﴿ وَيُريدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (٣).
- ﴿ وَلا تَنتَّبِعِ الهَوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ (٤).

وإضلال الله تعالى للإنسان على وجهين:

أحدهما: أن يكون سببه الضلال وهو أن يضل الإنسان فيحكم الله عليه بذلك في الدنيا، ويعدل به عن طريق الجنّة إلى النار في الآخرة، وذلك إضلال هو حقّ وعدل. فالحكم على الضال بضلاله والعدول به عن طريق الجنّة إلى النار عدل وحقّ.

الثاني: من إضلال الله، هو أنّ الله تعالى وضع جبلة الإنسان على هيئة إذا راعى طريقاً محموداً كان أو مذموماً ألفه واستطابه ولزمه وتعذّر صرفه وانصرافه عنه، ويصير ذلك كالطبع الذي يأبى على الناقل، ولذلك قيل: العادة طبع ثان. وهذه القوّة في الإنسان فعل إلهي، وإذا كان كذلك وقد ذكر في غير هذا الموضع أنّ كلّ شيء يكون سبباً في وقوع فعل صح نسبة ذلك الفعل إليه، فصح أن ينسب ضلال العبد إلى الله من هذا الوجه، فيقال: أضلّه الله لا على الوجه الذي يتصوّره

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۱۹.

<sup>(</sup>۲) سی: ۲۲.

<sup>(</sup>۳) النساء : ٦٠.

<sup>(</sup>٤) ص : ٢٦.

نظرة في مفهوم الضلال ...... .... ... ... ٣٧

الجهلة، ولما قلناه جعل الإضلال المنسوب إلى نفسه للكافر والفاسق دون المؤمن، بل نفي عنه نفسه إضلال المؤمن فقال:

- ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ ﴾ (١٠).
  - ﴿ فَلَنْ يُضِلُّ أَعْمَالُهُمْ ۞ سَيَهْدِيهِمْ ﴾ (٢).

وقال في الكافر والفاسق:

- ﴿ فَـتَعْساً لَهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ﴾ (٣).
  - ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الفَاسِقِينَ ﴾ (٤).
  - ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللهُ الكَافِرِينَ ﴾ (٥).
    - ﴿ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ ﴾ (٦).

وعلى هذا النحو تقليب الأفئدة في قوله : ﴿ وَنُقَلِّبُ أُفْئِدَتَهُمْ ﴾ (٧).

والختم على القلب في قوله: ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ (٨).

وزيادة المرض في قوله: ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمْ اللهُ مَرَضاً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٥.

<sup>(</sup>٢) محمّد عَلَيْلَةُ : ٤ ـ ٥ .

<sup>(</sup>٣) محمّد عَلَيْنَة ٨٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٦ ـ

<sup>(</sup>٥) المؤمن : ٧٤.

<sup>(</sup>٦) إيراهيم: ٢٧.

<sup>(</sup>٧) الأنعام: ١١٠.

<sup>(</sup>٨) البقرة: ٧.

<sup>(</sup>٩) البقرة: ١٠.

٣٨ .... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ

وزبدة المخاض : كلّ من ينحرف عن الحقّ والصواب فهو ضالّ ، ومن عرف الحقّ و تبعه فهو المهتدي .

وأمّا من هو الحقّ وما هو الصواب؟ وكيف نعرفهما ونعرف صدقهما؟ فهذا يرجع إلى الله سبحانه، فإنّه هو الحقّ كما في قوله تعالى:

وما سواه لا محالة سيكون باطلاً وانحرافاً وضلالاً، فالحق هو الله، وكل ما فيه اسمه وحكمه، كالأنبياء والأوصياء ومن في خطّهم، والأحكام الشرعية والعقل وما شابه ذلك، فكل ما ينسب إلى الله سبحانه فهو الحق الحقيق، وما سواه فهو زيغ وباطل.

ثمّ الضلال أمر نسبي، وإنّه كلّي مقول بالتشكيك له مراتب طولية وعرضية، كالوجود والنور. فمن فَنى في الله كان حقّاً ومهتدياً، ومن ابتعد عن الله كان في ضلال، وكلّما ابتعد ازداد ضلالاً، فتختلف دائرة الضلال سعة وضيقاً باقترابها وابتعادها عن الحقّ والحقيقة.

وأساس الضلال الجهل، والجهل إمّا أن يكون بسيطاً فصاحبه يكون ضالاً، إلّا أنّه قابل للهداية، وإمّا أن يكون مركّباً بأنّه يجهل ويجهل بأنّه جاهل، فيتصوّر أنّه يعلم، ويريد أن يتبعه الآخرون في جهله وضلاله، فهذا يكون مضلاً.

فالكافر ضالٌ، وإذا دعا إلى كفره فهو مضلٌ، وكذلك المخالف والمنافق والمنحرف.

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٥٣.

فالهدى والهداية تتمثّل بالهادي المطلق ومطلق الهادي وهو الله سبحانه، ثمّ بالمنصوب والمبعوث من قبله، كالأنبياء والأوصياء، وبما أنزله من الكتب السماوية، فالتوحيد من الهداية والكفر من الضلال، ثمّ الموحد المؤمن بالله لو لم يؤمن بخاتم الأنبياء محمّد عَلَيْنَا فهو ضالٌ أيضاً كالنصارى واليهود، فإنّه:

﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١).

فالدين المرضيّ لله هو الإسلام الذي جاء به رسول الله محمّد ﷺ.

ثمّ المسلم لو لم يؤمن بخلفاء الرسول حقّاً، والأئمة الاثني عشر للبَيْكِمُ فإنّه ضالٌ أيضاً، كما ورد في الخبر الشريف:

في أصول الكافي، عن سفيان بن السمط، قال: سأل رجل أبا عبد الله للتي عن الإسلام والإيمان، ما الفرق بينهما؟ فلم يجب، ثمّ سأله فلم يجب، ثمّ التقينا في الطريق وقد أزف من الرجل الرحيل. فقال أبو عبد الله للتي الإيمان قد أزف منك الرحيل؟ فقال: نعم. فقال: فالقني في البيت. فلقيه فسأله عن الإسلام والإيمان وما الفرق بينهما؟ فقال: الإسلام هو الظاهر الذي عليه الناس شهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وحج البيت وصيام شهر رمضان. وقال: الإيمان معرفة هذا الأمر، أي ولاية أهل البيت عليم الأمركان مسلماً وكان ضالاً.

وهذا يعني بوضوح أنّ من لم يعرف ولم يعتقد بإمامة الأئمة الاثني عشر المهم يعرف أمر ولايتهم وأنّهم مفروضو المودّة والطاعة، فايّه وإن قال بالشهادتين، ويُحكم بإسلامه وطهارته، إلّا أنّه يعدّ ضالاً، وإذا أضلّ الآخرين

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٨٥.

٤٠ ..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ
 كعلماء المخالفين، فإنه يكون مضلاً أيضاً.

فالضلال هنا إنّما هو انحراف والردّة عن الخلافة الحقّة لرسول الله على وعن الإمامة والولاية من بعده على كما من الضلال الانحراف عن خاتم النبوّة كالنصارى، ومن الإضلال الانحراف عن النوحبد كالمشركين والمجوسيين والشيوعيين وغيرهم.

فمن عرف الحق وعرف أهله، وشايعهم علماً وعملاً، فكراً وسلوكاً، عقيدة وجهاداً، فهو من المهتدين، وإذا جهلهم أو جهل مقاماتهم ومنازلهم الخاصة بهم، أو أنكر علمهم أو عصمتهم، أو تولّى أعدائهم، فإنّه يكون ضالاً، وكذلك إذا زاد عن حدّهم ونسب إليهم الألوهية أو الصفات المختصة بالله سبحانه، فإنّه يكون ضالاً، حتّى لو كان شيعياً فالضلال أساسه الجهل، (والجاهل حكما ورد في نهج البلاغة \_إمّا مُفرط أو مفرّط) فالجاهل بالأئمة الأطهار علم المنهم المنافق المنافق ويقول بربوبيتهم \_والعياذ بالله \_فهذا من الشيعة الغلاة (١٠)، وإنهم بلا ريب من أهل الضلال، وإمّا أن يقصر في حقهم، فيسلب عنهم خصائصهم وعلو منزلتهم وكراماتهم، فهذا أيضاً يكون ضالاً عن الحق، فالجاهل إمّا في حدّ الإفراط وهو الغلو، أو التفريط وهو التقصير، وكلاهما انحراف عن جادّة الحق وصراطه، والأئمة الأطهار علي العقورة الوشقى وكلمة الله العليا.

وبهذا سوف تقف على ما يقوله بعض الأعلام من أساطين العلم والاجتهاد، عن الرجل بأنّه ضالٌ ومضلٌ، فإنّه قد قصّر في معرفة الأثمة الأطهار عليَكِلاً، وفي

<sup>(</sup>١) لقد ذكرنا تفصيل ذلك في رسالة (ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة)، مطبوع، فراجع.

مقام سيّدة النساء فاطمة الزهراء عَلِيْهُلاً ، وتبعه على ذلك جماعة، فــيكون ضــالاً ومضلاً.

والضلال ربما يكون في المعتقد وربما يكون في العمل والسلوك.

فقد ورد في الحديث الشريف: هلك من يخفق خلفه النعال، فــانّه ضــالّ ومضلّ.

فمثل هذا الشخص الذي يمشي خلفه الرجال ويتبختر بذلك فإنّه هالك وقد ضلّ الطريق كما أضلّ الذين يمشون خلفه، وتخفق نعالهم من وراءه.

فهذا من الضلال في السلوك والعمل.

ولمّا كانت الهداية بمعنى إراءة الطريق أو الإيصال إلى المطلوب، فكذلك الضلال فإنّه بمعنى الانحراف عن الطريق، أو التوقّف عن المسير فيه.

توضيح ذلك: لو كان المقصود من السفر الوصول إلى النجف الأشرف لزيارة أمير المؤمنين علي طليًلا. فالمهتدي من وصل إلى قبره وحرمه الشريف، أمّا من انحرف عن الشارع، ودخل شوارع أخرى، فإنّه ضلّ الطريق فهو ضال، وكذلك من توقّف في منتصف الطريق ويدّعي أنّ النجف الأشرف ها هنا، فإنّه ضلّ أيضاً، ومثل هذا لا يقال له قد اهتدى ووصل إلى حرم أمير المؤمنين طليًا لا ، كما هو واضح.

فيطلق الضال حينتنا على مثل المخالف والمنافق، لانحراف عن أصل الحق، كما يطلق على الموافق الذي قصر في معرفة الحق، ولم يعرفه كما هو المطلوب، فمن توقف عن معرفة الأئمة عليك ، فإنه ضال. إذ المطلوب من كل شيعي إمامي اثنا عشري أن يزداد علما وفهما في معرفة ربّه، ومعرفة رسوله، والأثمة الأطهار عليك ، فلو توقف أو انحرف عن الصواب وعن معرفة الحق، فإنه

٤٧ ..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت إينا

ضالً، لأنّ الحقّ يدعوه إلى الالتحاق به ومتابعته ومشايعته، وإنّه إلى ربّك المنتهى، فالحقّ يستلزمه الفناء في الله، فمن كان سائراً وسالكاً إلى الله فهو من المهتدين، وإن تحيّر في مسيره وسلوكه وتوقّف ولم يزدد هدئ، فإنّه ضال، وإن أوقف الآخرين فهو المضلّ.

فربما من أطلق عليه الضال والمضل كان بهذا الاعتبار، فمن يتشبّع أفكاره بالحضارة الغربية مثلاً، وينفتح على الشقافة الضالة والمصلّة، ومن أجل أن يكون عصريّاً ويواكب التمدّن والتعنصر بحسب تصوّره، فإنّه يتوقّف عن معرفة الأئمة على بل يثير الشبهات والشكوك حول المقدّسات والمسلّمات الشيعية (١١)، وهذا يعني بأنّه ضلّ الطريق، وأضلّ بعض الناس فهو ضالّ ومضلّ. فإنّه توقّف عن المسير إلى ربّه، ولجهله المركّب يحسب أنّه يحسن صنعاً، أو أنّه على الحقّ.

فمن كان أعلم منه وعرف الصواب ونهج الحقّ وسار فيه، فانه سيعرف انحراف الرجل وضلاله، وأنّه على غير بصيرة، وما يقوله من الجهل المركّب، فلا جرم من باب التكليف الشرعي لا بدّ من محاربة البدع وأصحابها، وإزهاق الباطل وأهله.

ففي الخبر الصحيح: «الكافي بسنده عن داود بن سرحان عن أبي عبد الله الإمام الصادق عليه قال: قال رسول الله عليه الله الله الله عليه والبدع من بعدى فأظهروا البراءة منهم، وأكثروا من سبّهم والقول فيهم والوقيعة، وباهتوهم

<sup>(</sup>۱) كما فعله كسروي في إيران وردّه السيّد الإمام الخميني في كتابه (الأسرار) وبـين آونـة وأخرى يظهر على الساحة أمثال كسروي ليكون فتنة للناس، ولتكون الهداية والضلال عن بيّنة، وتكون الحجّة البالغة لله سبحانه.

كيلا يطمعوا في الفساد في الإسلام ويحذرهم الناس ولا يتعلّموا من بدعهم، يكتب الله لهم بذلك الحسنات ويرفع لكم به الدرجات في الآخرة »(١).

وسئل الإمام الصادق عليه عن إيمان من يلزمنا حقّه وإخوته، كيف هو؟ وبما يثبت وبما يبطل؟ فقال عليه الإيمان قد يتّخذ على وجهين: أمّا أحدهما فهو الذي يظهر لك من صاحبك، فإذا ظهر لك منه مثل الذي تقول به أنت، حقّت ولايته وأخوّته، إلّا أن يجيء منه نقض الذي أظهر لك خرج عندك ممّا وصفت لك وأظهر، وكان لما أظهر لك ناقضاً، إلّا أن يدّعي أنّه إنّما عمل ذلك تقيّة، ومع ذلك ينظر فيه، فإن كان ليس ممّا يمكن أن تكون التقيّة في مثله لم يقبل منه ذلك، لأنّ للتقيّة مواضع، من أزالها عن مواضعها لم تستقم له ...(٢).

وجاء في الحديث الشريف أيضاً: «إذا ظهرت البدع فعلى العالم أن يظهر علمه» عليه أن يتصدّى لانحرافه وضلاله، حتّى لا يتصوّر أنّ ما يقوله يُعدّ من متون التشيّع وأصول المذهب، وإذا تصدّينا للباطل والانحراف والضلال، فإنّه بموت صاحب البدعة والضلال، يموت الضلال والباطل أيضاً.

وقد حدث هذا المعنى في عصرنا تكراراً ومراراً، فما دام الرجل المنحرف بين الناس، ويظهر في الساعة والساحة، فإنّه يتناقل كلامه وآراءه في الأوساط، ولكن إذا وقف المراجع العظام ومن يحذو حذوهم من العلماء والمحاضرين والخطباء والشعراء والمثقّفين والمؤمنين، أمام انحرافات الشخص، فإنّه بلا شكّ عند موته تموت معه أفكاره وآراءه الضالة، أمّا إذا سُكت عنه، وصال وجال في

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٣٧٥، والمكاسب المحرّمة للشيخ الأنصاري ٤: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٢ : ١٦٨.

الميدان بما يحلو له من غير رادع ومنكر ، فإنّه عند موته يتولّد مرّة أخرى ، وتنتشر أفكاره و آراءه بين الناس ، فيكون ضالاً ومضلاً في حياته وبعد موته ، خسر الدنيا والآخرة ، ذلك هو الخسران المبين .

فالضلال إمّا بمعنى الانحراف عن الصواب، والتيه في وادي الباطل، أو التوقّف دون السير إلى الحقّ المطلوب. ويقابله الهداية، فأمّا بمعنى إراءة الطريق كمن يسأل عن دار شخص فتدلّه عليها، وتريه الطريق أو تعطيه العنوان، وإمّا أن تكون الهداية بمعنى الإيصال إلى المطلوب، بأن تأخذ بيد السائل وتوصله إلى الدار، كما مرّ.

وهداية الأنبياء للناس إنّما هو من النحو الأوّل باعتبار النبوّة .. فالنبيّ يهدي الناس بإراءة الطريق إلى الله وإلى الجنّة، ولكنّ الإمام عليّه فهدايته من النحو الثاني أيضاً، فوجوده المبارك وبيمنه رُزق الورى ويستوجب هداية الناس وإيصالهم إلى المطلوب، كما أنّه يُريهم الطريق، فتدبّر.

هذا والمقصود بيان المهتدين من الناس الذين عرفوا بولايتهم للإمام العادل والبراءة من الإمام الجائر، وهم الداخلون ضمن دائرة التشيّع بالمعنى العامّ \_أي الفرقة الناجية \_وبالأولويّة يعمّ الخاصّ والأخصّ كما سيتّضح.

عن أبي يعفور، عن الصادق للنللاء قال: قال لأبي عبد الله للنلاء الله الناس فيكثر عجبي من أقوام لا يتوالونكم ويتوالون فلاناً وفالاناً... لهم أمانة وصدق ووفاء، وأقوام يتوالونكم ليس لهم تلك الأمانة ولا الوفاء ولا الصدق ! قال: فاستوى أبو عبد الله عليلا جالساً وأقبل علي كالمغضب، شمّ قال: لا دين لمن دان بولاية إمام جائر ليس من الله، ولا عتب على من دان بولاية إمام عادلِ من الله . قلت: لا دين لأولئك ولا عتب على هؤلاء ؟ ! قال: نعم،

لادين لأولئك ولا عتب على هؤلاء، ثمّ قال: ألا تسمع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ [[]، من ظلمات الذنوب إلى نور التوبة أو المغفرة فيموت مؤمناً مغفوراً له لولايتهم كلّ إمام عادل من الله، قال: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴾، فأي نور يكون للكافر فيخرج منه ؟ إنّما عنى بهذا وأنهم كانوا على نور الإسلام فلمّا توالوا كلّ إمام جائر ليس من الله خرجوا بولايتهم إيّاهم من نور الإسلام إلى ظلمات الكفر، فأوجب الله لهم النار مع الكفّار، فقال: ﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [[] فيموت كافراً ملعوناً ...

وقد اتّفق الفريقان \_السنّة والشيعة \_أنّه ورد في النبويّ الشريف: «من لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهليّة» ميت الكفر والشرك. فمن هو إمام زمانك؟ إمام عادل معصوم غير جائر ولا ظالم ولا فاسق؟

أمالي الطوسي: عن يعقوب بن ميثم التمّار مولى عليّ بن الحسين طليّ قال: دخلت على أبي جعفر عليّ فقلت له: جعلت فداك، يا بن رسول الله، إنّي وجدت في كتب أبي أنّ عليّاً عليّاً عليّاً قال لأبي ميثم: أحبب حبيب آل محمّد وإن كان فاسقاً زانياً، وأبغض مبغض آل محمّد وإن كان صوّاماً قوّاماً، فإنّي سمعت رسول الله عليّ وهو يقول: «الذين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خبير البريّة»، ثمّ التفت إليّ وقال: هم والله أنت وشيعتك يا عليّ، وميعادك وميعادهم الحوض غداً غرّاً محجّلين متوّجين، فقال أبو جعفر عليّ الله عكذا هو عياناً في

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٣: ٣٣٣، وغيبة النعماني: ٥.

27 ..... الهدى والضلال على ضوء القرآن وأهل البيت ﷺ كتاب عليًّ عليُّلًا ...'').

أقول: المقياس الأوّل في الشيعة بالمعنى العام \_كما سيأتي \_هو الولاية والبراءة، فلا بدّ من تولّي محمّد وآل محمّد وشيعتهم وإن كان أحدهم فاسقاً زانياً، ثمّ التبرّي من أعدائهم عليكي وبغض مبغضيهم، وإن كان صوّاماً قوّاماً، أي يصوم النهار ويقوم الليل، وهذا يعنى وإن كان من أهل الصلاة والصوم ...!!

عن كتاب (المحاسن) بسنده عن موسى بن بكر، قال: كنّا عند أبي عبد الله عليّالا فقال رجل في المجلس: أسأل الله الجنّة، فقال أبو عبد الله عليّالا : أنتم في الجنّة فاسألوا الله أن لا يخرجكم منها، فقال: جُعلنا فداك، نحن في الدنيا، فقال عليّالا : ألستم تقرّون بإمامتنا؟ قالوا: نعم، فقال: هذا معنى الجنّة، من الذي أقرّ به كان في الجنّة فاسألوا الله أن لا يسلبكم (٢).

أقول: من كان من أهل الجنّة فهو بلا ريب كان من المهتدين، إلّا أنّ الهدى كلّى تشكيكي قابل للزيادة والنقص، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٤: ٥٤٣، عن البحار ٦٨: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) السفينة ٤: ٥٤٦.

# الضلال في لسان الأخبار

لا يخفى أنّ ما نذكره من الأخبار الشريفة في هذه العجالة إنّما هو من باب النموذج والإشارة، وإلّا فإنّ أحاديث هذا الباب كثيرة، كما أنّ البحث حوله ذو فنون وشجون، فالمقصود أن نعرف الهداية والضلال أوّلاً، ثمّ كيف نحكم على أنفسنا أو غيرنا بالضلال أو الهداية ؟

قال الله تعالى :

﴿ فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمْ ٱتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١).

﴿ قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدَّاً حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا العَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَكَاناً وَأَضْعَفُ جُنداً ﴾ (٢).

﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الغَيِّ ثُمَّ لا يُقْصِرُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) مريم: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٢٠٢.

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوْا الضَّلالَةَ بِالهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِـجَارَتُهُمْ وَمَـاكَـانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ (١).

قال أمير المؤمنين عليّ للنِّلا في وصيّته لابنه الحسن للنُّلا : دع القول في ما لا تعرف، والخطاب في ما لم تكلّف، وأمسك عن طريق إذا خفت ضلالته، فإنّ الكفّ عند حيرة الضلال خير من ركوب الأهوال.

وعنه للنَّه إلى الله عليه ولم يفيء إلى الرشد.

وقال لِمُثَلِّلًا : لا ورع مع غيّ (الغيّ أشرّ).

وقال علي في ذكر النبيّ الأعظم محمّد ﷺ: اللهمّ أعل على بناء البانين بناءه... وأحشرنا في زمرته غير خزايا، ولا نادمين، ولا نـاكـبين ولا نـاكـثين ولاضائين ولا مضلّين ولا مفتونين.

وعنه عَلَيْلِة \_ في فضائل أهل البيت عَلِمَكِن وضلالة مخالفيهم \_ قد خــاضوا بحار الفتن وأخذوا بالبدع دون السنن، وأرز المؤمنون، ونطق الضالون المكذّبون. وأمّا مو حيات الضلالة :

قال سحانه:

﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا شُئِلَ مُوسَى مِنْ قَبْلُ وَمَـنْ يَـتَبَدَّلِ الكُفْرَ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيل ﴾ (٢).

﴿ إِنَّ اللهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (٣٠).

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) النساء : ١١٦.

﴿ وَمَنْ يَكُفُرْ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَــلالاً بَعِيداً ﴾(١).

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْـراً أَنْ يَكُــونَ لَــهُمُ اللهِ وَمَنْ يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ (٢).

﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٣).

فمن موجبات الضلال كما في القرآن الكريم: تبديل الكفر بـالإيمان، والشرك بالله، والكفر بالله وملائكته وكتبه ورسـله واليـوم الآخــر، أي بـأصول الدين، ومعصية الله ورسوله، وعبادة الهوى واتّباعه وغير ذلك.

وأمّا في الأحاديث الشريفة :

قال أمير المؤمنين على عليُّلا ؛ لكلِّ ضلَّة علَّة، ولكلُّ ناكث شبهة.

عنه عليَّلا : ألا وإنّ شرائع الدين واحدة وسبله قاصدة، من أخذ بها لحـق وغنم، ومن وقف عنها ضلّ وندم.

ومن كتابه عليمًا إلى معاوية الضال والمضل : أمّا بعد فقد أتتني منك موعظة موصّلة، ورسالة محبّرة، نمّقتها بضلالك، وأمضيتها بسوء رأيك، وكتاب امرى ليس له بصريهديه، ولا قائد يرشده، قد دعاه الهموى فأجابه، وقاده الضلال فاتّبعه، فهجر لاغطاً وضلّ خابطاً.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الجاثية: ٢٣.

وعنه للنظل : انظروا أهل بيت نبيّكم فالزموا سمتهم ... لا تسبقوهم فتضلّوا. ولا تتأخّروا عنهم فتهلكوا.

وقال عليُّا : من لا يستقيم به الهدى يجرّه الضلال إلى الردى.

وعنه للنلا : من كثر نزاعه بالجهل دام عماه عن الحقّ، ومن زاغ ساءت عنده السيّة، وسكر سكر الضلالة.

وقال للظُّل : ضلَّ من اهتدى بغير هدى الله.

من اهتدى بهدى الله أرشده، من اهتدى بغير هدى الله سبحانه ضلّ.

من استرشد غوياً ضلٌّ.

من استهدى الغاوي عمى عن نهج الهُدي.

قد ضلّ من انخدع لدواعي

من يطلب الهداية من غير أهلها ضلّ.

كما ورد عن صاحب الأمر للتلل : طلب الهداية من غيرنا مساوغ لإنكارنا. وإنكارهم هو عين الضلال.

ثمّ ما ورد في المضلّين :

قوله تعالى:

﴿ وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَ ۞ رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْن مِنَ العَذَابِ وَٱلعَنْهُمْ لَغَناً كَبِيراً ﴾ (١).

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحَقِّ وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيراً وَضَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٦٧ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٧٧.

الضلال في لسان الأخبار ......١٥١

- ﴿ وَمَا أَضَلَّنَا إِلَّا المُجْرِمُونَ ﴾ ''.
- ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَـفَرُوا ربَّـنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ الجِنِّ وَالإِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ ﴾ ``.
- ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَقُولُ أَأْنَتُمْ أَصْلَـٰلْتُمْ عِـبَادِي هَوُلاءِ أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيلَ ﴾ (٣٠.
  - ﴿ وَلا ضِلَّنَّهُمْ وَلا مُنِّينَّهُمْ وَلا مُرَّنَّهُمْ فَلَيْبَتِّكُنَّ آذَانَ الا نْعَام ﴾ (٤٠).
- ﴿ يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَـيْنَ النَّـاسِ بِـالحَقِّ وَلا تَـتَّبِـعِ الهَوَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَـهُمْ عَـذَابُ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الحِسَابِ ﴾ (٥).
- ﴿ وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنْ يَتَّبِغُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ (٦).

قال أمير المؤمنين عليّ للثيّلا : إنّ شرّ النــاس عــند الله إمــام جــائر ضــلّ وضُلّ به، فأمات سنّة مأخوذة، وأحيا بدعةً متروكة.

وعنه عَلَيْلًا : إنَّ أبغض الخلائق إلى الله رجلان : رجل وكله الله إلى نــفسه.

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ١٧.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١١٩.

<sup>(</sup>٥) ص: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١١٦.

فهو جائر عن قصد السبيل، مشغوف بكلام بدعة ودعاء ضلالة، فهو فتنة لمن افتتن به، ضالٌ عن هدى من كان قبله، مضلٌ لمن اقتدى به في حياته وبعد وفاته، حمّال خطايا غيره، رهين بخطيئته.

وقال في صفة المنافقين: أحذّركم أهل النفاق، فإنّهم الضالّون المـضلّون والزالّون المزلّون.

وعنه عليه الله : وآخر قد تسمّى عالماً وليس به، فاقتبس جهائل من جهّال، وأضاليل من ضلّال، ونصب للناس أشراطاً من حبائل غرور وقول زور.

ولمّا.مرّ بقتلى الخوارج يوم النهروان قال للثِّلِا : بؤساً لكم لقد ضرّكم من غرّكم، فقيل له : من غرّهم يا أمير المؤمنين ؟ فقال : الشيطان المضلّ، والأنفس الأمّارة بالسوء.

وقال علي : ضلال الدليل هلاك المستدلّ.

ومن كتابه إلى معاوية، قال للتَّلِلْمِ : فقد سلكت مدارج أسلافك بــادّعائك الأباطيل ... فراراً من الحقّ وجحوداً لما هو ألزم لك من لحمك ودمك، مــمّا قــد وعاه سمعك وملئ به صدرك، فماذا بعد الحقّ إلّا الضلال المبين، وبعد البيان إلّا اللبس.

وقال للطُّلِدِ في وجوه الضلالة: الضلالة على وجوه: فـمنه مـحمود ومـنه مذموم ومنه ما ليس بمحمود ولا مذموم، ومنه ضلال النسيان.

فأمّا الضلال المحمود وهو المنسوب إلى الله تعالى كقوله: ﴿ يُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (١)، هو ضلالهم عن طريق الجنّة بفعلهم.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) المدَّثَر : ٣١.

الضلال في لسان الأخبار ...... ٥٣

والمذموم هو قوله تعالى:

﴿ وَأَضَلُّهُمُ السَّامِرِيُّ ﴾ (١).

﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى ﴾ (١٠).

ومثل ذلك كثير.

وأمّا الضلال المنسوب إلى الأصنام، فقوله في قصّة إبراهيم:

﴿ وَأَجْـنُبُنِي وَبَسَنِيَّ أَنْ نَـعْبُدَ الأَصْـنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّـهُنَّ أَصْـلَلْنَ كَـثِيراً مِـنَ النَّاسِ ﴾ (٣).

والأصنام لا يضللن أحداً على الحقيقة، إنّما ضلّ الناس بها، وكفروا حين عبدوها من دون الله عزّ وجلّ.

وأمّا الضلال الذي هو النسيان، فهو قوله تعالى :

﴿ أَنْ تَضِلَّ إِخْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِخْدَاهُمَا الأُخْرَى ﴾ (٤).

وقد ذكر الله تعالى الضلال في مواضع من كتابه الكريم، فمنه ما نسبه إلى نبيّه على ظاهر اللفظ كقوله سبحانه:

﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًّا فَهَدَّى ﴾ <sup>(٥)</sup>.

معناه : وجدناك في قوم لا يعرفون نبوّتك فهديناهم بك.

ثمّ أدنى الضلالة يشير إليها أمير المؤمنين للسِّلا في قوله: أدنى ما يكون به

<sup>(</sup>١) طه: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) طه: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٣٦ - ٣٦.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥) الضحى: ٧.

العبد ضالاً، أن لا يعرف حجّة الله تبارك وتعالى، وشاهده على عباده الذي أمر الله عزّ وجلّ بطاعته وفرض ولايته.

فأدنى مراتب الضلالة عدم معرفة الإمام المفروض الطاعة. ومن مات ولم يعرف إمام زمانه فقد مات ميتة الجاهلية، أي مات على الجهل والضلال، كما عاش على الجهل والضلال، فكان في حياته وبعد وفاته ضالاً، لم يهتد إلى الحق بسوء اختياره وفعله، فأضله الله عن طريق الجنة أيضاً.

## الإسلام هادم الضلالات:

وإنّما تتم الهداية والمعرفة بالعلم النافع والعمل الصالح، وخير من يهدم أركان الضلالة الإسلام، ونبيّه الأعظم عَلَيْنَ والقرآن الكريم، والعبترة الطاهرة عليم المتقلان بعد رسول الله عَلَيْنَ ما إن تمسّكنا بهما لن نضل أبداً \_كما في حديث الثقلين المتواتر عند الفريقين السنّة والشيعة \_.

قال أمير المؤمنين عليّ عليُّلا : استعينوا به \_أي بالقرآن \_ على لأوائكـم، فإنّ فيه شفاء من أكبر الداء، وهو الكفر والنفاق، والغيّ والضلال.

وعنه للطُّلِه : إنَّ هذا الإسلام دين الله الذي اصطفاه لنفسه... وهدم أركــان الضلالة بركنه.

وقال في صفة النبيّ ﷺ: المعلن الحقّ بالحقّ، والدافع جيشات الأباطيل، والدامغ صولات الأضاليل.

وقال للتيلا : أقمت لكم على سنن الحقّ في جوادّ المضلّة، حـيث تـلتقون ولا دليل، وتحتفرون ولا تميهون (١١).

<sup>(</sup>١) نقلنا الروايات من كتاب (ميزان الحكمة : كلمة الهداية وكلمة الضلالة)، فراجع.

# دوائر التشيّع

(أشهد أنّ عليّاً وليّ الله)، هذا هو الحقّ الذي عليه تدور رحمى الهداية والضلال، فإنّه شعار يخبر عن شعور صادق وعقيدة حقّة، وأنّه يبتني على الأركان التالمة:

فالمؤمن عندما يقول: (أشهد) فإنّه يخبر الآخرين عن علمه بـما.يشـهد عليه.

الثاني: قوله (أنّ عليّاً) يشير إلى الإمامة والولاية الحقّة المـتمثّلة بأمـير المؤمنين عليّ للجّلا ، فهو الإمام والوصيّ بعد رسول الله وأنّه الوليّ في الكائنات، أي الولاية التكوينية، ومولى المؤمنين والمؤمنات، أي الولاية التشريعيّة.

الثالث: وبقوله (وليّ) فإنّه يعلن عن إيمانه بالنبوّة، فإنّ الخلافة والولاية والوصاية لأمير المؤمنين عليمًا إنّما هي باعتبار النبصّ عبلي ولايسته من قبل

الرسول الأعظم محمد عَلَيْهُ بنصب من الله جلّ جلاله، فهذه الولاية إنّما هي خطّ الإمامة المستمدّة شرعيّتها من النبوّة، فهي امتداد لخطّ النبوّة لحفظها ورعايتها عن الانحراف، ونشرها وتبليغها في الأعصار والأمصار، فهي رئاسة عامّة في الدين والدنيا بعد رسول الله عَلَيْهُ، بنصب من الله جلّ جلاله.

الرابع: وعندما يختم الشهادة بالله بقوله (وليّ الله) يعني أنّه يؤمن بالتوحيد الكامل الذي يتبلور بالنبوّة والإمامة، والجامع لهذه الأصول الشلائة (التوحيد والنبوّة والإمامة) إنّما هو الولاية الإلهية العظمى، كما أنّ الولاية الإلهية يعني حضور وتنجلّي الأسماء الإلهيّة الحسنى والصفات العليا في الكائنات وفي الإنسان.

فقولنا (عليّ وليّ الله) في الواقع جمعنا بين التـوحيد والنـبوّة والإمـامة، وهذا هو محور الحقّ ومقياسه، ومن هذا المنطلق كان رسول الله ﷺ يقول:
«عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ يدور معه أينما دار».

فالمعيار للحقّ هو أمير المؤمنين عليّ الطّلة ، فسهو الذي ينجسّد الحقّ بكلّ ما لكلمة الحقّ من مفاهيم ومعاني سامية ، وبه لططّة عُـرف الله ورسوله، وعُرف حقيقة الإسلام.

فالهداية كلّ الهداية في قطبها الحقّ وهو أمير المؤمنين عـلميّ عُلَيِّلًا، ومـن انحرف عنه فقد ضلّ سواء السبيل، فإنّه هو سبيل الله وصراطه وعـروته الوثـقى وكلمة التقوى وحبل الله وهداه.

ولا يخفى عندما نعتقد أنّ أمير المؤمنين للثِّلْةِ هو القطب والمحور، لا يعني التغافل عن النبيّ أو الله سبحانه، بـل الأمـير هـو نـفس رسـول الله، وإنّ النـبيّ

دوائر التشيّع ...... دوائر التشيّع .... دوائر التشيّع ... دوائر التشيّع ... دوائر التشيّع ... دوائر التشيّع

الأعظم على هو الإنسان الكامل جامع الجمع لأسماء الله وصفاته، فهو مرآة الحق جلّ جلاله. فكلّ من يؤمن بعلي عليه يؤمن برسول الله وبالله سبحانه ولا عكس. وحينئذ من شايع علياً عليه كان من المهتدين بالنسبة إلى من أنكره وأنكر خلافته بلا فصل لرسول الله عليه الآأنه يكون ضالاً إذا لم يعتقد بلوازم إمامته كالقول بالأثمة الأحد عشر من ولده عليه والبراءة من أعدائهم، وهذا يعني أن دائرة التشيّع تتوسّم بالسعة والضيق، وربعا يكون الرجل مهتدياً بالنسبة إلى شخص، وضالاً بالنسبة إلى آخر. وبهذا نقول: الهداية والضلال فيما سوى الله والأنبياء وأوصيائهم من المعصومين عليه المران نسبيّان مقولان بالتشكيك ذات المرات العمودية والأفقية.

### زيدة المخاض

أنّ المتلخّص من النصوص الدينية أقصدُ الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة، وكذلك من التاريخ الإسلامي والحوادث التي برزت في صدر الإسلام، وباعتبار الحكم الفقهي أيضاً، أنّ التشيّع والشيعة ذو مراتب، أو بالأحرى ذو دوائر تختلف سعة وضيقاً، إلّا أنّه يطلق على الجميع أنّهم من الشيعة، فالقاسم المشترك بينهم هو مشايعة أمير المؤمنين عليّ عليّه والإيمان به، إلّا أنّه بين دائرة وأخرى بون وسبع بسعة السماء والأرض. ويبدو لي أنّ أمّهات المراتب والدوائر إنّما هي أربع:

## الأولى \_الشيعة بالمعنى الأعمّ

ويطلق على كل من يقول بأنّ أمير المؤمنين عليّ المُثَلِّةِ همو خليفة رسول الله عَلَيُّةً بلا فصل، وهذا من التشيّع بحسب الحوادث التاريخية، ويشمل كلّ الطوائف والفرق الشيعية من الغلاة والزيدية والإسماعيلية وغيرهم.

وهؤلاء من الضالين كما ورد في النصوص ودلّت عليه البراهين القطعيّة والأدلّة العقليّة والنقليّة.

١ ـ البحار بسنده عن محمّد بن تمام قال : قلت لأبي عبد الله عليّاً إذ إنّ فلاناً
 مولاك يقرئك السلام ويقول لك : اضمن لى الشفاعة. فقال : أمن موالينا ؟ قلت :

نعم. قال: أمره أرفع من ذلك. قال: قلت: إنّه رجل يوالي عليّاً ولم يعرف من بعده من الأوصياء؟ قال: ضالّ. قلت: فأقرّ بالأئمة جميعاً وجحد الآخر؟ قال: هـو كمن أقرّ بعيسى وجحد بمحمّد عَلَيْلًا، أو أقرّ بمحمّد وجحد بعيسى عليّلًا، نعوذ بالله من جحد حجّة من حججه (۱).

٢ ـ وعن محمّد بن مسلم، قال: قلت لأبي عبد الله عليَّا لا : رجل قال لي: اعرف الأخير من الأئمة ولا يضرّك أن لا تعرف الأوّل، قال: فقال: لعن الله هذا، فإنّى أبغضه ولا أعرفه، وهل يُعرف الأخير إلا بالأوّل (٢).

٣\_عن أبي عبد الله عَلَيْلِا قال: بليّة الناس عظيمة إن دعوناهم لم يجيبونا، وإن تركناهم لم يهتدوا بغيرنا (٣).

٤ - الكافي بسنده عن ابن أبي يعفور قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: من ادّعى إمامة من الله ليست له، ومن جحد إماماً من الله، ومن زعم أنّ لهما \_ فلان و فلان \_ في الإسلام نصيباً (٤).

٥ ـ وعن سورة بن كليب، عن أبي جمعفر المثيلا قبال: قبلت له: قبول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ القِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ ﴾ (٥٠؟

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣: ٩٨، عن الغيبة للنعماني: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) البحار عن أمالي الصدوق : ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١ : ٤٣٤\_٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) الزمر: ٦٠.

قال: من قال: إنّي إمام وليس بإمام. قال: قلت: وإن كان علويّاً؟ قال: وإن كان علويّاً؟ قال: وإن كان علويّاً. قلت: وإن كان الله على بن أبي طالب عليُّلاً؟ قال: وإن كان الله على بن أبي طالب عليُّلاً؟ قال: وإن كان الله على بن أبي طالب عليُّلاً؟

٦ ـ وعن الحسين بن مختار، قال: قلت لأبي عبد الله عليُّالِا: جعلت فداك ﴿ وَيَوْمَ القِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ ﴾ ؟ قال: كلّ من زعم أنّه إمام وليس بإمام. قلت: وإن كان فاطميّاً علويّاً (٢).

فالإمامة إنّما هي بنصّ من الله سبحانه وتعالى وبتعيين من رسوله ﷺ، فمن يدّعيها وليس بإمام فهو ضالّ ومضلّ، ومن اتّبعه كان من الضالّين.

٧ عن أبي الحسن للثَّالِي في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱ تَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدئَ مِنَ اللهِ ﴾ (١)، قال : يعني من اتّخذ دينه رأيه، بغير إمام من أئـمّة الهدى (٤).

٨ ـ وعن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: كلّ من دان الله بعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من الله فسعيه غير مقبول، وهو ضال متحيّر، والله شانئ لأعماله، ومثله كمثل شاة ضلّت عن راعيها وقطيعها، فهجمت ذاهبة وجائية يومها، فلمّا جنّها الليل بصرت بقطيع من غير راعيها، فحنّت إليها واغترّتت بها، فباتت معها في ربطتها، فلمّا أن ساق الراعي قطيعه أنكرت راعيها وقطيعها، فهجمت متحيّرة تطلب راعيها وقطيعها، فبصرت بغنم مع راعيها، فحنّت

<sup>(</sup>١) الكافي ١ : ٤٣٤ ـ ٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١ : ٤٣٤ ــ ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) القصص : ٥٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١ : ٤٣٤ ـ ٤٣٧.

إليها واغترّت بها، فصاح بها الراعي الحقي براعيكِ وقطيعكِ، فإنّك تائهة متحيّرة عن راعيكِ وقطيعةِ، فهجمت ذَعِرةً نادّةً لا راعي لها يبرشدها إلى مسرعاها أو يردّها، فبينا هي كذلك إذ اغتنم الذئب ضيعتها فأكلها، وكذلك والله يا محمّد من أصبح من هذه الأمّة لا إمام له من الله عزّ وجلّ ظاهراً عادلاً أصبح ضالاً تائهاً وإن مات على هذه الحال مات ميتة كفر ونفاق، واعلم يا محمّد أنّ أئمة الجور وأتباعهم لمعزولون عن دين الله، قد ضلّوا وأضلّوا، فأعمالهم التي يعملونها كرماد اشتدّت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون ممّا كسبوا على شيء، ذلك هو الضلال البعيد (۱).

٩ ـ وعن أبي جعفر عليّالإ، قال: قال الله تبارك وتعالى: لأعذّبن كلّ رعيّة في الإسلام دانت بولاية كلّ إمام جائر ليس من الله، وإن كانت الرعيّة في أعمالها برّة تقيّة، ولأعفون عن كلّ رعيّة في الإسلام دانت بولاية كلّ إمام عادل من الله وإن كانت الرعيّة في أنفسها ظالمة مسيئة.

المنصوب الأعمال والأفعال إنّما يتمّ بولاية الإمام الحقّ المنصوب والمتعيّن من قبل الله سبحانه، فالمذاهب الإسلامية والتشيّع بالمعنى الأعمّ إن وصل إليهم الحقّ فأنكروه وجحدوه فهم من الضالين والمضلّين وإن كانوا في أعمالهم أصحاب البرّ، فإنّ عمل البرّ إنّما يقبل بشرطها وشروطها، وقطب الشرائط ولاية أئمة الحقّ من أهل بيت رسول الله عَيْلَةً.

١١ \_ عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه الله عن الله لا يستحيى أن

<sup>(</sup>١) الكافي ١ : ٤٣٤ ـ ٤٣٧.

يعذّب أمّة دانت بإمام ليس من الله ـ بل من قبل الناس وفي سقيفتهم \_ وإن كانت أعمالها برّة تقيّة، وإنّ الله ليستحيي أن يعذّب أمّة دانت بإمام من الله وإن كانت في أعمالها ظالمة مسيئة.

۱۲ ــ عن الفضيل بن يسار، قال: ابتدأنا أبو عبد الله عليه يوماً وقال: قال رسول الله عَلَيْة : من مات وليس عليه إمام فميتنه ميتة جاهليّة. فقلت: قال ذلك رسول الله عَلَيْة ؟ فقال: إي والله قد قال. قلت: فكلّ من مات وليس له إمام فميتنه ميتة جاهليّة ؟! قال: نعم.

١٣ ـ عن ابن أبي يعفور، قال: سألت أبا عبد الله للنه عن قول رسول الله علية. قال: قلت: ميتة كفر؟ قال: ميتة خلال. قلت: فمن مات اليوم وليس له إمام فميتته ميتة جاهليّة؟ فقال: نعم.

عن أبي عبد الله طلط ، قال: قال رسول الله تَتَلَيَّ : من مات ولا يعرف إمامه مات ميتة جاهليّة ؟ قال: نعم. قلت: جاهليّة أم جمهلاء أو جماهليّة ولا يعرف إمامه ؟ قال: جاهليّة كفر ونفاق وضلال(١).

وقال الشيخ الصدوق في كتاب الاعتقادات: اعتقادنا في الظالمين أنّهم ملعونون والبراءة منهم واجبة، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أُوْلَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَوُلاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلا لَيْنَ لَا شَهَادُ هَوُلاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ أَلا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ \* الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِـوَجاً وَهُـمْ أَلا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ \* الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِـوَجاً وَهُـمْ

<sup>(</sup>١) الروايات من الكافي ١ : ٤٣٩.

وقال ابن عباس في تفسير هذه الآية : إنّ سبيل الله عنز وجل في هذا الموضع هو عليّ بن أبي طالب عليّه الأثمة في كتاب الله عزّ وجلّ إمامان : إمام هدى وإمام ضلالة ، قال الله جلّ ثناؤه : ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَثِمَةً يَدْعُونَ إِلَى النّارِ وَيَوْمَ القِيَامَةِ لا يُسنصَرُونَ \* وَأَنْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَغْنَةً وَيَوْمَ القِيَامَةِ هُمْ مِنَ المَقْبُوحِينَ ﴾ (١٦) ، ولمّا نزلت هذه الآية : ﴿ وَآتَقُوا فِئنَةً لا تُصِيبَنَ الّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ فَا الله عليّاً مقعدي هذا بعد وفاتي فكأنّما جمعد خاصّةً ﴾ (١٦) ، قال النبيّ يَقِيلَهُ : من ظلم عليّاً مقعدي هذا بعد وفاتي فكأنّما جمعد نبوّتي ونبوّة الأنبياء من قبلي ، ومن تولّى ظالماً فهو ظالم ، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَالْ الله عزّ وجلّ : ﴿ وَالْ يَتَحَلُوا آوَهُمْ مُنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (١٤) ، وقال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَالْ تَتَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ الله عَلَيْهِمْ ﴾ (١٥) ، وقال عزّ وجلّ : ﴿ وَالْ تَرْكُمْ أَوْ لَوْنَ مَنْ خَاذً الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا فَي النّهِ وَالَيْوَمِ الآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادً الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا فَي النّهُ مَا أَوْ لَوْ كَانُوا فَي النّهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادً الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا إلَى الّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسّكُمُ النّارُ ﴾ (١٧) ، وقال عزّ وجلّ : ﴿ وَلا تَرْكَنُوا إلَى الّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسّكُمُ النّارُ ﴾ (١٧) ، والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه. إلى الّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النّارُ ﴾ (١٧) ، والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه.

<sup>(</sup>۱) هود: ۱۸ ـ ۱۹.

<sup>(</sup>٢) القصص : ٤١ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٢٥.

<sup>(</sup>٤) التوبة : ٢٣.

<sup>(</sup>٥) الممتحنة: ١٣.

<sup>(</sup>٦) المجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>۷) هود : ۱۱۳.

فمن ادّعى الإمامة وليس بإمام فهو الظالم المسلعون، ومن وضع الإمامة فسي غير أهلها فهو ظالم ملعون، وقال النبيّ ﷺ: من جحد عليّاً إمامته من بعدي فإنّما جحد نبوّتى، ومن جحد نبوّتى فقد جحد ربوبيّته.

وقال النبيّ ﷺ لعليّ: يا عليّ أنت المظلوم بعدي، من ظلمك فقد ظلمني، ومن أنصفك فقد أنصفني، ومن جحدك فقد جحدني، ومن والاك فقد والاني، ومن عاداك فقد عاداني، ومن أطاعك فقد أطاعني، ومن عصاك فقد عصاني.

واعتقادنا فيمن جحد إمامة أمير المؤمنين والأئمة من بعده طَلِيَكُمُ بِمَنزلة من جحد نبوّة الأنبياء طَلِيَكُمُ ، واعتقادنا فيمن أقرّ بأمير المؤمنين وأنكر واحداً من بعده من الأئمة طَلِيكُمُ أنّه بمنزلة من آمن بجميع الأنبياء ثمّ أنكر نبوّة محمّد ﷺ.

وقال الصادق للطُّلِّل ؛ المنكر لآخرنا كالمنكر لأوَّلنا.

وقال النبي ﷺ: الأئمة من بعدي اثنا عشر أوّلهم أمير المؤمنين عليّ بـن أبي طالب عليّلًا، وآخرهم القائم، طاعتهم طاعتي ومعصيتهم معصيتي، ومن أنكر واحداً منهم فقد أنكرني.

وقال الصادق للظُّلِخ : من شكَّ في كفر أعدائنا والظالمين لنا فهو كافر .

واعتقادنا في مَن قــاتل عــليّاً عليّاً كـقول النــبيّ ﷺ: مــن قــاتل عــليّاً فقد قاتلني، ومن حــاربني فقد حــارب الله عزّ وجلّ.

وقوله ﷺ لعليّ وفاطمة والحسن والحسين المُهَلِينُ : أنا حرب لمن حاربهم وسلم لمن سالمهم. وأمّا فاطمة صلوات الله عليها فاعتقادنا أنّها سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين، وإنّ الله عزّ وجلّ يغضب لغضبها ويسرضى لرضاها، وإنّها خرجت من الدنيا ساخطة على ظالمها وغاصبها ومانعي إرثها. وقال النبيّ ﷺ: فاطمة بضعة منّي مَن آذاها فقد آذاني، ومن غاظها فقد غاظني، ومن سرّها فقد سرّني.

وقال عَبَائِلًا: فاطمة بضعة منّي وهي روحسي التي بسين جنبَيَّ، يسـوؤني ما ساءها، ويسرّني ما سرّها.

واعتقادنا في البراءة أنّها واجبة من الأوثان الأربعة \_كما جاء في زيارة عاشوراء \_ والاناث الأربع \_كما في تهذيب الشيخ الطوسي في تعقيبات صلاة الظهر \_ ومن جميع أشياعهم وأتباعهم وأنّهم شرّ خلق الله عنز وجلّ، ولا يستم الإقرار بالله وبرسوله وبالأئمة المَهَيَّا إلّا بالبراءة من أعدائهم (١).

١٤ ـ من كتاب أنس العالم للصفواني، قال: إنّ رجلاً قدم على أمير المؤمنين الله فقال: يا أمير المؤمنين إنّي أحبّك وأحبّ فلاناً، وسنّى بعض أعدائه، فقال الله فأن أنت أعور، فإمّا أن تعمى وإمّا أن تبصر.

١٥ ـ وفي حديث آخر قال للثُّلِلْم :كذب من زعم أنّه يحبّني ويحبّ عدوّي، ما جعل الله لرجلٍ من قلبين في جوفه.

١٦ \_ وقيل للصادق للثُّلِّةِ : إنّ فلاناً يواليكم إلَّا أنّه يضعف عن البراءة من عدوّكم، فقال : هيهات كذب من ادّعى محبّتنا ولم ينبرّاً من عدوّنا (١٠).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧ : ٦٣، عن اعتقادات الصدوق عليه الرحمة : ١١١ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ٥٨، عن تفسير العيّاشي ٢: ١١٦.

١٧ \_ عن الإمام الرضا عليَّا أنّه قال: كمال الدين ولايتنا والبراءة من عدوّنا.

١٨ ـ عن أبي جعفر علي في قوله: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَـ لْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ (١) فيحبّ بهذا ويبغض بهذا، فأمّا محبّتنا فيخلص الحبّ لنا كما يتخلص الذهب بالنار لاكدر فيه، من أراد أن يعلم حبّنا فليمتحن قلبه فإن شاركه في حبّنا حبّ عدوّنا فليس منّا ولسنا منه، والله عدوّهم وجبرئيل وميكائيل، والله عدوّ للكافرين (٢).

هذا غيض من فيض من الروايات الشريفة الواردة في هذا الباب، فسمن لم يتولّ أمير المؤمنين عليّ عليّ الله سيّد الأوصياء ثمّ أولاده الأسمة الخلفاء من بعد رسول الله عَبَالَةُ، فإنّه ضال ومضلّ، إلّا أن يتوب ويدخل في دائرة الإيسمان والنجاة.

## الثانية -الشيعة بالمعنى العامّ

ويراد منه خصوص الإمامية الاثنني عشرية، والأثمة الأطهار علميك يخاطبونهم غالباً بقولهم: «يا معشر الشيعة»، وهمؤلاء يتعتقدون بتعصمة الأثمة علميك وبوجود صاحب الأمر عليه ، وأنّه مولود وحيّ يرزق، بيمنه رزق الورى وبوجوده ثبتت الأرض والسماء، كما يؤمنون بلوازم أخرى من الولاية

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ٥١، عن تفسير القمّى: ٥١٤.

**دوائر التشیّع .......** والر التشیّع ...... والر اعة و غیر هما .

ا ـعن عبد الله بن زياد، قال: سلّمنا على أبي عبد الله للطّيَلَا بمنى ثمّ قلت: يا بن رسول الله، إنّا قوم مجتازون لسنا نطيق هذا المجلس مـنك كـلّما أردنـاه فأوصنا؟ قال:

عليكم بتقوى الله، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وحسن الصحبة لمن صحبكم، وإفشاء السلام وإطعام الطعام، صلّوا في مساجدهم، وعودوا مرضاهم، واتبعوا جنائزهم، فإنّ أبي حدّ ثني أنّ شيعتنا أهل البيت كانوا خيار من كانوا منهم، إن كان فقيه كان منهم، وإن كان مؤذّن فهو منهم، وإن كان إمام كان منهم، وإن كان صاحب أمانة كان منهم، وإن كان صاحب وديعة كان منهم، وكذلك كونوا، أحبّونا إلى الناس ولا تبغّضونا إليهم.

فمثل هذا الحديث الشريف يدلّ على أنّ الشيعة الإمامية بالنسبة إلى الناس وباقي المسلمين لا بدّ أن يكونوا أعلى رتبة ودرجة من غيرهم في الإيمان والتقوى والأخلاق الطيّبة على الصعيدين الاجتماعي والفردي، حتّى يكونوا زيناً لأثمتهم الأطهار المُهَيَّالِيُّ .

## ٢\_قال الإمام الصادق عَلَيْكُم :

إنّما شيعتنا أصحاب الأربعة الأعين : عينان في الرأس، وعينان في القلب، ألا والخلائق كلّهم كذلك إلّا أنّ الله عزّ وجلّ فتح أبصاركم، وأعمى أبصارهم.

والملاحظ في مثل هذه الروايات أنّ الأثمة للهَيِّلِا عندما يقيسون شيعتهم بغيرهم، يراد منهم هذه الطبقة والدائرة الثانية، وعندما يـقصدون بـيان الشـيعي الحقيقي يقصدون الطبقة الثالثة كما يظهر من رواياتهم الشـريفة، ويـطلبون مـن

شيعتهم المزيد من التقوى والمعرفة والاستقامة في الولاية وفي تشيّعهم حتّى يهتدوا إلى الرتبة العالية والمقام السامي والمنزلة الرفيعة، يصلوا إلى حدّ المعاشرة مع الملائكة.

## ٣\_قال الإمام الصادق عَلَيْلُهِ:

لو أنّ شيعتنا استقاموا لصافحتهم الملائكة، ولأظلّهم الغمام، ولأشرقوا نهاراً، ولأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، ولما سألوا الله شيئاً إلّا أعطاهم.

وهذا يعني أنهم يصلون إلى المرحلة الثالثة وهي دائرة التشيّع بالمعنى الخاص \_كما سيأتي \_، فيكونون من الشيعة الكُمّلين، وإذا نفى الأثمة تشيّع بعض الشيعة، فالمراد لا النفي بتاتاً، والذي بمعنى الباطل كالكافر، بل المراد نفي الكمال، كما يقال: (لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد)، أي لا صلاة كاملة، لا نفي الصلاة أصلاً، وأنها باطلة، فهي صحيحة إلّا أنها غير كاملة، وكذلك الشيعي بالمعنى العام هو شيعي إلّا أنه غير كامل، فنفي الأئمة طلِيَّكُمُ التشيّع عنهم باعتبار نفى الكمال، لتحريضهم ودعوتهم إلى رتبة أعلى ممّا هم عليه.

٤\_ورد عن الإمام الصادق عَلَيْكِ قال:

ليس من شيعتنا من قال بلسانه، وخالفنا في أعمالنا وآثارنا.

### ٥\_وعنه عليُّلْخ :

يا شيعة آل محمّد، إنّه ليس منّا من لم يملك نفسه عند الغضب، ولم يحسن صحبة من صحبة من صحبة من رافقة، ومصالحة من صالحه، ومخالفة من خالفه.

ولا يخفى أنّ الإمام للتَّلِلِ عندما ينفي مثل هذا الرجل عن نـ فسه سـيكون ضالاً بمقدار عدم كونه من الأثمة للتَّلِيُّ ولو بنحو الكـمال، فـهو مـن المـهتدين

دوائر التشيّع ..... وائر التشيّع .... وائر التشيّع .... وائر التشيّع .... و ٦٩

باعتبار كونه من الشيعة بالمعنى العام، ولكن من الضالين باعتبار عدم كماله في التشيّع والمتابعة والإطاعة.

٦\_قال الإمام الصادق لِلنَّالَةِ:

ليس من شيعتنا من يكون في مصر \_أي بلدة \_يكون فيه آلاف ويكون في المصر أورع منه.

٧\_قال الامام الكاظم علي :

ليس من شيعتنا من خلا ثمّ لم يرع قلبه.

٨\_عن الإمام الصادق علي الله ، قال:

قوم يزعمون أنّي إمامهم، والله ما أنا لهم بإمام، لعنهم الله، كلّما سترت ستراً هتكوه، أقول: كذا وكذا، فيقولون: إنّما يعني كذا وكذا، إنّما أنا إمام من أطاعني.

٩ \_ عن الإمام العسكري للنَّلْخِ ، قال :

قال رجل لرسول الله عَلَيْنَا: فلان ينظر إلى حرم جاره، وإن أمكنه مواقعة حرام لم يرع عنه، فغضب رسول الله عَلَيْنَا وقال: إيتوني به، فقال رجل آخر: يا رسول الله، إنّه من شيعتكم ممّن يعتقد موالاتك وموالاة علي عليّه ويتبرّأ من أعدائكما! فقال رسول الله عَلَيْنَا: لا تقل من شيعتنا فإنّه كذب، إنّ شيعتنا من شيعنا و تبعنا في أعمالنا.

١٠ \_قال الإمام الصادق عليُّلا :

إنّ أصحابي أُولو النهي والتقى، فمن لم يكن من أهل النهى والتقى فليس من أصحابي.

وتجد في بعض الروايات أنَّ الأئمة يعرِّفون الشيعة (بالمعنى العامّ) ببعض

معتقدات الشيعة، وكأنّما يعطون مقياساً ومسطرةً لمعرفة الشيعي عن غيره، وفي بعضها يصنّفون الشيعة إلى أصناف.

١١ \_ قال الإمام الصادق عليُّلا :

ليس من شيعتنا من أنكر أربعة أشياء : المعراج، والمساءلة في القبر، وخلق الجنّة والنار، والشفاعة.

١٢ \_ عنه علية :

ما كان في شيعتنا فلا يكون فيهم ثلاثة أشياء: لا يكون فيهم من يسأل بكفّه، ولا يكون فيهم بخيل، ولا يكون فيهم من يؤتى في دُبره.

١٣ ـ وعنه علظ :

الشيعة ثلاث: محبّ وادّ فهو منّا، ومتزيّن بنا ونحن زيـن لم تـزيّن بـنا، ومستأكل بنا الناس، ومن استأكل بنا افتقر.

١٤ ـ قال الإمام الباقر علي :

شيعتنا ثلاثة أصناف: صنف يأكلون الناس بنا، وصنف كالزجاج يـنمّ ـ يعني لا يكتم السرّ ويذيع ما في باطنه من الأسرار ـ وصنف كالذهب الأحمر، كلّما أدخل النار ازداد جودةً.

10 ـ دخل رجل على الإمام الصادق للنبال وادّعى أنّي من محبّيكم ومواليكم، فقال: من أيّ محبّينا أنت؟ فسكت الرجل. فسأله سدير: كم محبّوكم يا بن رسول الله؟! فقال للنبيلا : على ثلاث طبقات: طبقة أحبّونا في العلانية ولم يحبّونا في السرّ، وطبقة يحبّونا في السرّ ولم يحبّونا في العلانية، وطبقة يحبّونا في السرّ والعلانية : النمط الأسفل أحبّونا في العلانية السرّ والعلانية : النمط الأسفل أحبّونا في العلانية

وساروا بسيرة الملوك، فألسنتهم معنا وسيوفهم علينا. والطبقة الشالثة: النمط الأسود، أحبّونا في السرّ ولم يحبّونا في العلانية، ولعمري لئن كانوا أحبّونا في السرّ دون العلانية فهم الصوّامون بالنهار القوّامون بالليل ترى أثر الرهبانية في وجوههم، هم أهل سلم وانقياد. قال الرجل: فأنا من محبّيكم في السرّ والعلانية. قال جعفر عليّه : إنّ لمحبّينا في السرّ والعلانية علامات يعرفون بها، قال الرجل: وما تلك العلامات؟ قال عليه : تلك خلال، أوّلها: أنّهم عرفوا التوحيد حق معرفته، وأحكموا علم توحيده...

### ١٦ ـ وقال لِمُلْئِلُةٍ :

يا معشر الشيعة، إنّكم قد نسبتم إلينا، كونوا لنا زيناً، ولا تكونوا علينا شيناً. ١٧ ـ عنه للئلة:

رحم الله عبداً حبّبنا إلى الناس ولا يبغّضنا إليهم، وأيم الله لو يرون محاسن كلامنا لكانوا أعرّ، وما استطاع أحد أن يتعلّق عليهم بشيء.

#### ١٨ \_عنه علظة :

يا عبد الأعلى ... فاقرأهم السلام ورحمة الله \_ يعني الشبعة \_ وقـل : قـال لكم : رحم الله عبداً استجرّ مودّة الناس إلى نفسه وإلينا ، بأن يظهر لهم ما يعرفون ، ويكفّ عنهم ما ينكرون .

### ١٩ ـ وقال عليُّلا :

معاشر الشيعة كونوا لنا زيناً ولا تكونوا علينا شيناً، قولوا للناس حسناً، احفظوا السنتكم، وكفّوها عن الفضول وقبيح القول.

وفي هذا المضمار روايات كثيرة لم نتعرّض لها طلباً للاختصار، كما هناك

ولا يخفى أنّ الشفاعة سارية في كلّ المراحل والدوائر، فلمّا كان المقصود هو الله سبحانه وأنّه الأوّل والآخر، الظاهر والباطن، فلا يسمكن الوصول إليه والفناء فيه إلّا بشفاعة منه، حتى الأنبياء والأولياء، وأشرف خلق الله سبحانه، فإنّه يفتقر إلى الغنى بالذات عزّ وجلّ، ويسحتاج إلى شفاعته ولطفه الخاص، فتدبّر.

ثمّ هؤلاء الشيعة الكرام يعبّر عنهم في كثير من الروايات الشريفة بالمحبّين والموالين، فإنّهم يمتازون بحبّ أهل البيت وبحبّ سيّدهم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الثيلاء ثمّ الإيمان بولايتهم التكوينيّة والتشريعيّة، والبراءة من أعدائهم وغاصبي حقوقهم ومنكري فضائلهم ومنازلهم الرفيعة، وهم من أهل النجاة يوم القيامة، فإنّهم لا يخلّدون في النار، وإن كان يصيبهم الأذى والآلام في حياتهم، حتى كادت أن تكون الدنيا سجنهم، كفّارة لذنوبهم و آثامهم، وربما ينالهم شيء من عذاب البرزخ والآلام في القبر، فإنّه إمّا روضة من رياض الجنّة أو حفرة من حفر النيران، وربما تصيبهم أهوال يوم القيامة من حرّها وعطشها وخوفها ورعبها تطهيراً لهم، فإنّهم بعد الحساب إن دخلوا النار للتطهير وتكفير الذنوب، فإنّهم يخرجون منها ويدخلون جنّات الله برحمته الواسعة وبشيفاعة رسوله الأعظم

هذا ما توصّلنا إليه جمعاً بين الأخبار الكثيرة والآيات الشريفة وما جاء في تفاسيرها وتأويلها في هذا المضمار، فالفرقة الناجية من عـذاب الآخـرة ومـن الخلود في نار جهنّم هي الفرقة التي توالي أمير المؤمنين عليّ للتَّالِمُ والأوصياء من بعده.

٠٠ ـ عن كتاب المناقب لابن شاذان، بإسناده عن ابن عبّاس، قال: قال رسول الله ﷺ: يا عليّ، إنّ جبر ئيل أخبرني فيك بأمرٍ قرّت به عيني وفسرح بسه قلبي، قال لي : يا محمّد، إنّ الله تعالى قال لي : اقرأ محمّداً منّي السلام، وأعلمه أنّ عليّاً إمام الهدى ومصباح الدجى والحجّة على أهل الدنيا، فإنّه الصدّيق الأكبر والفاروق الأعظم، وإنّي آليت بعزّتي أن لا أدخل النار أحداً تبولاه وسلم له وللأوصياء من بعده، ولا أدخل الجنّة من ترك ولايته والتسليم له وللأوصياء من بعده، وحق القول منّي لأملأن جهنّم وأطباقها من أعدائه، ولأملأن الجنّة من أوليائه وشبعته (١).

٢١ ـ عن سهل بن سعد، قال: بينا أبو ذرّ قاعد مع جماعة من أصحاب رسول الله عَلَيْهُ، وكنت يومئذٍ فيهم إذ طلع علينا عليّ بن أبي طالب عليّه فرماه أبو ذرّ بنظره، ثمّ أقبل على القوم بوجهه فقال: من لكم برجل محبّته تساقط الذنوب عن محبّيه، كما تساقط الربح العاصف الهشيم من الورق عن الشجر؟ سمعت نبيّكم عَلَيْهُ يقول له ذلك.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ١١٤.

قالواً : من هو يا أبا ذرّ ؟

قال: هو الرجل المقبل إليكم ابن عمّ نبيّكم سمعته يقول: عليّ باب علمي ومبيّن لأمّتي ما أرسلت به من بعدي، حبّه إيمان وبغضه نفاق والنظر إليه برأفة ومودّة عبادة. وسمعت رسول الله على يقول: مثل أهل بيتي في أمّتي مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن رغب عنها هلك(١).

٢٢ ـ عن ابن عباس، قال: قال رسول الله عَيْلِيَّة : من صافح عليّاً فكأنّه ما صافحني، ومن صافحني فكأنّها صافح أركان العرش، ومن عانقه فكأنّها عانق الأنبياء كلّهم، ومن صافح محبّاً لعليّ غفر الله له الذنوب وأدخل الجنّة بغير حساب (١).

المعت الرضا للحلي الحدث عن أبي الصلت الهروي، قال: سمعت الرضا للحلي يحدّث عن أبي الصلت الهروي، قال: سمعت رسول الله عليه الله عليه على الله عليه على الله عليه الله عليه على خلقي ونوري يقول: سمعت الله جلّ جلاله يقول: عليّ بن أبي طالب حجّتي على خلقي ونوري في بلادي وأميني على علمي، لا أدخل النار من عرفه وإن عصاني، ولا أدخل الجنّة من أنكره وإن أطاعني (٢).

٢٤ ـ عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: من أراد دخول الجنّة بغير حساب فليحبّ أهل بيتي، فوالله ما أحبّهم أحد إلّا ربح في الدنيا والآخرة (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ١١٣، عن كنز الكراجكي: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

٢٥ ـ عن سلمان الفارسي، قال: قال رسول الله عَيَّاتُهُ: يا سلمان، من أحبّ فاطمة ابنتي فهو في الجنّة معي، ومن أبغضها فهو في النار.

يا سلمان، حبّ فاطمة ينفع في مئة موطن أيسر تلك المواطن الموت والقبر والميزان والمحشر والصراط والمحاسبة، فمن رضيت عنه ابنتي فاطمة رضيت عنه، ومن رضيت عليه فاطمة غضبت عليه، ومن غضبت عليه غضب الله عليه.

يا سلمان، ويلٌ لمن يظلمها ويظلم ذرّيتها وشيعتها(١١).

٢٦ ـ قيل للصادق عُلَيُّلِا : إنّ فلاناً يواليكم إلّا أنّه بضعف عن البراءة من عدوّكم، فقال : هيهات، كذب من ادّعي محبّتنا ولم يتبرّأ من عدوّنا.

الباقر عليه الله عن أبي حمزة الثمالي، قال أبو جعفر الإمام الباقر عليه الله عن أبا حمزة، إنّما يعبد الله من عرف الله، وأمّا من لم يعرف كأنّما يعبد غيره هكذا (٢) ضالاً.

قلت: أصلحك الله، وما معرفة الله؟

قال: يصدّق الله ويصدّق محمّداً رسول الله ﷺ في موالاة عليّ والائتمام به وبأثمة الهدى من بعده، والبراءة إلى الله من عدوّهم، وكذلك عرفان الله.

قال: قلت: أصلحك الله أي شيء إذا عملته أنا استكملت حقيقة الإيمان؟

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) قال العلّامة المجلسي في بيانه: هكذا كأنّه الله أشار إلى الخلف أو اليمين أو الشمال أي حاد عن الطريق الموصل إلى النجاة فلا يزيده كثرة العمل إلّا بعداً عن المقصود، كمن ضلّ عن الطريق ...

قال: توالي أولياء الله وتعادي أعداء الله وتكون مع الصادقين كما أمرك الله.

قال: قلت: ومَن أولياء الله؟

فقال: أولياء الله محمد رسول الله وعليّ والحسن والحسين وعليّ بن الحسين ثمّ انتهى الأمر إلينا ثمّ ابني جعفر \_وأومأ إلى جعفر وهو جالس \_فمن والى هؤلاء فقد والى أولياء الله وكان مع الصادقين كما أمره الله \_في قوله تعالى: 
﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (١) \_\_.

قلت: ومَن أعداء الله أصلحك الله؟

قال : الأوثان الأربعة \_الذين ورد لعنهم بالخصوص في زيارة عاشوراء \_. قال : قلت : ومَن هم ؟

قال: أبو الفصيل - كناية عن الأوّل - ورمع ونعثل ومعاوية ومن دان بدينهم، فمن عادى هؤلاء فقد عادى أعداء الله(٢).

٢٨ ـ في خبر الأعمش عن الإمام الصادق لسان الله الناطق للمن قال: حبّ أولياء الله واجب، والولاية لهم واجبة، والبراءة من أعدائهم واجبة ومن الذين ظلموا آل محمد صلّى الله عليهم وهتكوا حجابه وأخذوا من فاطمة غليك فدك ومنعوها ميراثها وغصبوها وزوجها حقوقهما وهموا بإحراق بيتها وأسسوا الظلم وغيروا سنة رسول الله عليه والبراءة من الناكثين والقاسطين والمراقسين واجبة، والبراءة من الأنصاب والأزلام أئمة الضلال وقادة الجوركلهم أولهم

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ٥٨، عن تفسير العيّاشي ٢: ١١٦.

دوائر التشيّع ....... والبراءة من أشقى الأوّلين والآخرين شقيق عـاقر نـاقة ثـمود قاتل أمير المؤمنين لليُلاِ واجبة، والبـراءة مـن جـميع قـتلة أهـل البـيت للمُمَلِلاً

واجية.

والولاية للمؤمنين الذين لم يغيّروا ولم يتبدّلوا بعد نبيّهم ﷺ واجبة، مثل سلمان الفارسي وأبي ذرّ الغفاري والمقداد بن الأسود الكندي وعمّار بن ياسر وجابر بن عبد الله الأنصاري وحذيفة بن اليمان وأبي الهيثم بن التيهان وسهل بن حنيف وأبي أيّوب الأنصاري وعبد الله بن الصامت وعبادة بن الصامت وخزيمة ابن ثابت ذي الشهادتين وأبي سعيد الخدري ومن نحا نحوهم وفعل مثل فعلهم والولاية لأتباعهم والمقتدين بهم وبهداهم واجبة (۱).

ثمّ لا يخفى أنّ الأحاديث الشريفة في هذا المعنى كثيرة جدّاً بلغت حـدّ التواتر والقطع، فلا يناقش في سندها، فإنّها وإن كانت بعضها ضعيفة الإسناد، إلّا أنّ مجموعها من حيث المضمون الواحد يكون من الخبر المتواتر معنى وإجمالاً، فيفيد العلم والقطع واليقين.

راجع بحار الأنوار للعلّامة المجلسي تَقِيُّ من المجلّد ٢٣ إلى المجلّد ٢٨ كتاب الإمامة، وكذلك ما بعدها من المجلّدات، وراجع الباب الأوّل من أبواب ولايتهم وحبّهم وبغضهم صلوات الله عليهم، في وجوب موالاة أوليائهم ومعاداة أعدائهم، ففي الباب ( ٢٢) رواية، والباب الرابع في ثواب حبّهم ونصرهم وولايتهم، وأنّها أمان من النار، وفي الباب ( ١٥٥) رواية، وكذلك الأبواب

<sup>(</sup>١) البحار ٣: ٥٢، عن الخصال للشيخ الصدوق ٢: ١٥٣.

۷۸ ..... الهدى والضلال على ضوء الثقلين الأخرى.

٢٩ ـ وإليك الرواية الأخيرة من الباب الأوّل: عن الإمام الصادق عليًّا . عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليميّلاً ، قال : قال لي رسول الله عَلَيْمَا :

يا على، أنت أمير المؤمنين وإمام المتّقين.

يا عليّ أنت سيّد الوصيّين ووارث علم النبيّين وخير الصـدّيقين وأفـضل السابقين.

يا عليّ، أنت زوج سيّدة نساء العالمين وخليفة خير المرسلين.

يا عليّ، أنت مولى المؤمنين والحجّة بعدي على الناس أجمعين، استوجب الجنّة من تولّاك، واستوجب دخول الجنّة من عاداك.

يا عليّ، والذي بعثني بالنبوّة واصطفاني على جمعيع البريّة، لو أنّ عبداً عَبَدَ الله ألف عام ما قبل ذلك منه إلّا بولايتك وولايسة الأثمة من ولدك، وإنّ ولايتك لا تقبل إلّا بالبراءة من أعدائك وأعداء الأثمة من ولدك، ببذلك أخبرنى جبرئيل للنِّلاً، فعن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر (١).

ثمّ من كان في (دائرة الإيمان) أي التشيّع بالمعنى العامّ، فإنّه سيكون في دائرة الإسلام بالمعنى الأخصّ أيضاً (١)، فالتشيّع العامّ (أي الفرقة الناجية) يكون محور الإسلام وأساسه، ويمتاز معتنقه ومن كان في الدائرة بحبّ أهل البيت الأئمة المعصومين عليما والإيمان بولايتهم والبراءة من أعدائهم.

٣٠ ـ وبهذا ورد عن شيخنا المفيد تَهَيُّ بسنده عن جابر عن أبي جعفر الإمام

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ٦٣، عن كنز الكراجكي: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) راجع دوائر الهدى والضلال في آخر الكتاب.

٣١ \_ كنز الفوائد للكراجكي، بسنده عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن أمير المؤمنين المهرّ أقال: قال لي رسول الله عَلَيّ أنت أمير المومنين وخير الصدّيقين وإمام المتقين، يا عليّ، أنت سيّد الوصيّين ووارث علم النبيّين وخير الصدّيقين وأفضل السابقين، يا عليّ، أنت زوج سيّدة نساء العالمين وخليفة خير المرسلين، يا عليّ، أنت مولى المؤمنين والحجّة بعدي على الناس أجمعين، استوجب الجنّة من تولّاك، واستوجب دخول النار من عاداك. يا عليّ، والذي بعثني بالنبوّة واصطفاني على جميع البريّة لو أنّ عبداً عبد الله ألف عام ما قبل ذلك منه إلّا بولايتك وولاية الأئمة من ولدك، وأنّ ولايتك لا تقبل إلّا بالبراءة من أعدائك وأعداء الأئمة من ولدك، بذلك أخبرني جبرئيل عليمًا فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر (١٠).

وأمير المؤمنين عليّ لليُّلاِّ مع الحقّ والحقّ معه أينما دار يدور.

٣٢ \_ قال رسول الله عَلَيْهُ : من فارق جماعة المسلمين فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه، فقيل : يا رسول الله، وما جماعة المسلمين ؟ قال : جماعة أهل

<sup>(</sup>١) المصدر: ٨٢، عن أمالي ابن الشيخ: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٢٧: ٦٣.

۸۰ ..... الهدى والضلال على ضوء الثقلين الحقّ وإن قلّوا<sup>(۱)</sup>.

٣٣ ـ قال الله تعالى في دعاء إبراهيم الخليل عليه الرحمة: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَآرْزُتُهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ (١)، عن الإمام الباقر المُثَلِّةِ فيما رواه العيّاشي أنّه قال: لم يعنِ الناس كلّهم، أنتم أولئك ونظراؤكم، إنّما مثلكم في الناس مثل الشعرة البيضاء في الثور الأسود.

٣٤ ـ وفي الكافي، عنه عليُّلةٍ : ولم يعنِ البيت فيقول إليه، فنحن والله دعوة إبراهيم عليُّلةٍ .

٣٥ ـ وفي الاحتجاج: عن أمير المؤمنين لطيُّلا : والأفئدة من الناس تهوي إلينا، وذلك دعوة إبراهيم لطيُّلا حيث قال: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْـبُدَةً مِـنَ النَّـاسِ تَــهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾.

٣٦ ـ عن النعمان بن عمر والجعفي، عن محمّد بن إسماعيل الجعفي، قال: دخلت أنا وعمّي الحصين بن عبد الرحمن على أبي عبد الله عليّا فأدناه وقال: من هذا معك؟ قال: ابن أخي إسماعيل. فقال: رحم الله إسماعيل و تجاوز عنه سيّء عمله، كيف خلفتموه؟ قال: بخير ما أبقى الله لنا مودّتكم. فقال: يا حصين، لا تستصغروا مودّتنا، فإنّها من الباقيات الصالحات. قال: يا بن رسول الله ما استصغرتها ولكن أحمد الله عليها(٣).

٣٧ ـ قال رسول الله ﷺ: من أحبّ عليّاً في حياته وبعد مـوته كـتب الله

<sup>(</sup>١) البحار ٢٧: ٦٧، عن أمالي الصدوق: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٧: ٧٥، عن الاختصاص: ٨٥.

عزّ وجلّ له من الأمن والإيمان ما طلعت عليه شمس وغربت، ومن أبغضه فسي حياته بعد موته مات موتة جاهليّة وحوسب بما عمل(١٠).

٣٨ ـ عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عملي الباقر، عن آبائه عليم الباقر، عن آبائه عليم الله عليم الله عليم الله عليم الله عليم الله عليم الله عليم مؤمن فزلّت به قدم على الصراط إلّا ثبتت له قدم حتى يدخله الله عزّ وجلّ بحبّك الجنّة (٢).

٣٩\_قال أبو عبد الله عليًا الله عن أحبّنا نفعه الله بذلك ولو كان أسيراً في يد الديلم، ومن أحبّنا لغير الله فإنّ الله يفعل ما يشاء، إنّ حبّنا أهل البيت ليحطّ الدنوب عن العباد كما تحطّ الربح الشديدة الورق عن الشجر (٣).

عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ: من رزقه الله حبّ الأثمة من أهل بيتي فقد أصاب خير الدنيا والآخرة، فلا يشكّن أحد أنّه في الجنّة، فإنّ في حبّ أهل بيتي عشرين خصلة، عشر منها في الدنيا وعشر في الآخرة:

أمّا في الدنيا: فالزهد، والحرص على العمل، والورع في الدين، والرغبة في العبادة، والتوبة قبل الموت، والنشاط في قيام الليل، واليأس ممّا في أيـدي الناس، والحفظ لأمر الله ونهيه عزّ وجلّ، والتاسعة بغض الدنيا، والعاشرة السخاء.

وأمّا في الآخرة: فلا ينشر له ديوان، ولا ينصب له ميزان، ويعطى كــتابه بيمينه، ويكتب له براءة من النار، ويبيّض وجهه، ويكسى من حلل الجنّة، ويشفّع

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٥٩.

<sup>(</sup>۲) أمالي الصدوق : ۳٤۸.

<sup>(</sup>٣) ثواب الأعمال.

في مائة من أهل بيته، وينظر الله عزّ وجلّ إليه بالرحمة، ويتوّج من تيجان الجنّة، والعاشرة يدخل الجنّة بغير حساب. فطوبي لمحبّى أهل بيتي (١).

ا ٤ ـ عن الإمام الرضا، عن آبائه طَلِيَكُنُ ، قال : قال رسول الله ﷺ : من أحبّ أن يتمسّك بالعروة الوثقى فليتمسّك بحبّ على وأهل بيتى (٢).

21 ـ قال رسول الله ﷺ: يا عليّ، إنّ الله قد غفر لك ولأهلك ولشيعتك ومحبّي شيعتك محبّي شيعتك، فابشر فإنّك الأنزع البطين، منزوع من الشرك، بطين من العلم (٣).

٤٤ ـ عن أبي عبيد الحدّاء، قال: دخلت على أبي جعفر للتُّللِّ فقلت: بأبي

<sup>(</sup>١) الخصال ٢: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا : ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) العيون : ٢١١.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٣١.

<sup>(</sup>٥) الحشر: ٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير العيّاشي ١ : ١٦٧.

أنت ربما خلا بي الشيطان فخبثت نفسي ثمّ ذكرت حبّي إيّاكم وانقطاعي إليكم فطابت نفسي، فقال: يا زياد ويحك وما الدين إلّا الحبّ، ألا ترى إلى قـول الله تعالى: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ ﴾ (١).

20 ـ عن الحسين بن عليّ للله الله عليّ الله عليّ الله عليّ الزموا مودّتنا أهل البيت، فإنّه من لقي الله عزّ وجلّ وهو يحبّنا دخل الجنّة بشفاعتنا، والذي نفسي بيده لا ينتفع عبد بعمله إلّا بمعرفتنا (٢).

27 ـ وعن الحسن بن عليّ لللهميّلا ، قال : من أحبّنا بقلبه ونصرنا بيده ولسانه فهو معنا في الغرفة التي نحن فيها ، ومن أحبّنا بقلبه ونصرنا بلسانه فهو دون ذلك بدرجة ، ومن أحبّنا بقلبه وكفّ بيده ولسانه فهو في الجنّة (٣).

24 عن عبد الله بن مسعود، قال: كنّا مع النبيّ عَلَيْهُ في بعض أسفاره إذ هتف بنا أعرابي بصوت جهوري فقال: يا محمّد. فقال له النبيّ عَلَيْهُ: ما تشاء؟ فقال: المرء يحبّ القوم ولا يعمل بأعمالهم. فقال النبيّ عَلَيْهُ: المرء مع من أحبّ. فقال: يا محمّد، اعرض عليّ الإسلام. فقال: اشهد أن لا إله إلّا الله وأنّي رسول الله، وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة وتصوم شهر رمضان وتحج البيت. فقال: يا محمّد، تأخذ على هذا أجراً؟ فقال: لا إلّا المودّة في القربي. قال: قرباي أو قرباك؟ قال: بل قرباي. قال: هلم يدك حتّى أبايعك، لا خير في مَن يبودك ولا يود قرباك.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣١.

<sup>(</sup>٢) مجالس المفيد : ٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ٢٠.

يا رسول الله ، ونحن نبايعك على حبّ الله ومودّتك ومودة قُرباك وولاية الأئمة الأطهار من أهل بيتك عليَّكِلِم ، ونتبر أمن أعدائكم ، فإنّا علمنا وثبت عندنا أنّ النجاة في الدنيا والآخرة بموالاتكم والبراءة من أعدائكم وإطاعتكم ، فمعكم معكم لا مع عدوّكم . اللهم اشهد وثبّتنا بالقول الثابت على الحق والإيمان والعمل بالأركان ، وأمتنا على ولاية العترة والقرآن ، واحشرنا مع محمّد وآله الطاهرين .

هذا، وقد جعل الله والرسول الأكرم والعترة الطاهرة عَلَمْتِكُمْ عَلَائم ورموزاً ظَاهِرِيّة واعتقادية لتمييز هذه الفرقة الناجية عن غيرهم.

٤٨ ـ فمنها: قال رسول الله ﷺ: لمّا خلق الله تعالى إبراهيم الخليل للشيلا
 كشف عن بصره، فرأى نوراً إلى جنب العرش فقال: إلهي ما هذا النور؟

قال: يا إبراهيم، هذا نور محمّد صفوتي من خلقي.

\_وساق الخبر إلى أن قال: \_

فقال إبراهيم عليه التي أرى أنواراً قد أحدقوا بهم، لا يحصي عددهم الآ أنت ؟

قال: يا إبراهيم، هذه أنوار شيعتهم، شيعة أمير المؤمنين عليّ بن أبى طالب التلل المسلم .

فقال: فيما تعرف شيعته؟

قال: بصلاة إحدى وخمسين ـ ١٧ اليوميّة و ٣٤ النوافل ـ والجهر ببسم الله الرحمن ال

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل ٣: ٢٩٢، الحديث ١٣. البحار ٨٥: ٨٤.

وأمّا غيرهم، فعندهم صلاة التراويح، وإسقاط البسملة في حمد صلاتهم أو الإخفات بها، وعدم القنوت، وعدم السجود على التراب بل يسجدون على الفرش وما شابه، ويتختّمون بيسارهم إحياءً لبدعة سيّدهم معاوية بن أبي سفيان وما فعله عمرو بن العاص في قصّة التحكيم وتختّمه بالشمال، جعلنا الله وإيّاكم من أصحاب اليمين، المتمسّكين بولاية أمير المؤمنين عليّ سيّد الوصيّين وأهل بيته الطاهرين.

### الثالثة \_الشيعة بالمعنى الخاصّ

وهؤلاء هم المؤمنون الكمّلون العلماء الذين هم ورثة الأنبياء الأتقياء الأبرار، الذين ورد صفاتهم في الأحاديث الشريفة، أنّهم عمش العيون من البكاء، صفر الوجوه من السهر في طاعة الله، خمص البطون من الجوع، سيماهم في وجوههم من أثر السجود ... كأمثال سلمان المحمّدي رضوان الله تعالى عليه، فإنّه من أهل البيت والموالي والشيعي المتفاني في ولاء أمير المؤمنين عقلاً وروحاً وجسداً، والأثمة عليم المؤمنين عالمي المتفاني في نسبونهم إليهم بقولهم عليم الميمنان المسكري عليه الله العسكري عليه المناب العسكري عليه المناب العسكري عليه العسكري عليه العسكري عليه العسكري عليه العسكري عليه العسكري عليه المناب العسكري عليه المناب العسكري عليه العسكري المناب العسكري عليه العسكري الع

شيعة عليّ عليّ الذين لا يبالون في سبيل الله، أوقع الموت عليهم أو وقعوا على الموت، وشيعة عليّ عليّ هم الذين يؤثرون إخوانهم على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة، وهم الذين لا يراهم الله حيث نهاهم، ولا يفقدهم من حيث أمرهم، وشيعة على عليّ الله هو الذين يقتدون بعلي في إكرام إخوانهم المؤمنين.

٢ ـ وقال الإمام الصادق عُلَيُّلُم :

شيعتنا أهل الورع والاجتهاد، وأهل الوفاء والأمانة، وأهل الزهد والعبادة، أصحاب إحدى وخمسين ركعة في اليوم والليلة، القائمون بالليل، الصائمون بالنهار، يزكّون أموالهم، ويحجّون البيت، ويجتنبون كلّ محرّم.

٣\_وعنه علظ :

شيعتنا من قدّم ما استحسن وأمسك ما استقبح، وأظهر الجميل، وسارع بالأمر الجليل، رغبة إلى رحمة الجليل، فذاك منّا وإلينا ومعنا حيثما كنّا.

٤\_وقال الإمام الباقر عَلَيْلًا :

ما شيعتنا إلّا من اتّقى الله وأطاعه، وما كانوا يعرفون إلّا بالتواضع والتخشّع وأداء الأمانة وكثرة ذكر الله.

٥ ـ قال الإمام الصادق لِمُثَلِّخُ :

شيعتنا هم الشاحبون الذابلون الناحلون الذين إذا جنّهم اللـيل اسـتقبلوه بحزن.

: 魁k a.e\_ 7

إنّما شيعة عليّ من عفّ بطنه وفرجه، واشتدّ جهاده، وعمل لخالقه، ورجا ثوابه، وخاف عقابه، فإذا رأيت أولئك فأولئك شيعة جعفر.

٧\_وقال الإمام الباقر عَلَيْلًا:

لا تذهب بكم المذاهب، فوالله ما شيعتنا إلَّا من أطاع الله عزَّ وجل.

٨\_قال أمير المؤمنين عليّ للتَّلِلا :

شيعتى والله ، الحلماء العلماء بالله ودينه ، العاملون بطاعته وأمره ، المهتدون

دوائر التشيّع ..... ١٠٠٠ ... ١٠٠٠ دوائر التشيّع .... ١٨٠ ... ١٨٠

بحبّه، أنضاء عبادة، أحلاس زهادة، صفر الوجوه من التهجّد، عمش العيون من البكاء، ذبل الشفاه من الذكر، خمص البطون من الطوى، تعرف الربّانية في وجوههم، والرهبانية في سمتهم، مصابيح كلّ ظلمة... إن شهدوا لم يعرفوا، وإن غابوا لم يفتقدوا، أولئك شيعتي الأطيبون وإخواني الأكرمون، ألا هاه شوقاً إليهم.

#### ٩\_عنه عليَّلا :

شيعتنا المتباذلون في ولايتنا، المتحابّون في مودّتنا، المتزاورون في إحياء أمرنا، الذين إن غضبوا لم يظلموا، وإن رضوا لم يسرفوا، بركة على من جاوروا، وسلم لمن خالطوا.

#### · العنه على:

إنّ الله تعالى اطّلع إلى الأرض فاختارنا واختار لنا شبيعة ينصروننا، ويفرحون لفرحنا، ويحزنون لحزننا، ويبذلون أنفسهم وأموالهم فينا، فأولئك منّا وإلينا وهم معنا في الجنان.

١١ \_ عن الإمام الحسن للنَّلِيِّ في جواب رجل قال له: إنّي من شيعتكم قال:

يا عبد الله إن كنت لنا في أوامرنا وزواجرنا مطيعاً فقد صدقت، وإن كنت بخلاف ذلك، فلا تزد في ذنوبك بدعواك مرتبة شريفة لست من أهلها، لا تقل: أنا من شيعتكم، ولكن قل: أنا من مواليكم ومحبيكم ومعادي أعدائكم وأنت في خير وإلى خير.

## ١٢ ــقال أمير المؤمنين على عليُّلًا :

شيعتنا هم العارفون بالله، العاملون بأمر الله، أهمل الفيضائل، النياطقون

۸۸ ..... الهدى والضلال على ضوء الثقلين بالصواب، مأكولهم القوت، وملبسهم الاقتصاد، ومشيهم التواضع ... تحسبهم مرضى وقد خولطوا وما هم بذلك، بل خامرهم من عظمة ربّهم وشدّة عقولهم، فإذا اشتاقوا من ذلك بادروا إلى الله تعالى بالأعمال الزكيّة، لا يسرضون له بالقليل، ولا يستكثرون له الجزيل.

١٣ \_عن الإمام الكاظم لليُّل لموسى بن بكر الواسطى قال:

لو ميّزت شيعتي لم أجدهم إلّا واصفة ولو امتحنتهم لما وجدتهم إلّا مرتدّين، ولو تمحّصتهم لما خلص من الألف واحد، ولو غربلتهم غربلة لم يبق منهم إلّا ما كان لي، إنّهم طال ما اتّكوا على الأرائك فقالوا: نحن شيعة علي، إنّما شيعة على من صدّق قوله فعله.

١٤ ـ قال أمير المؤمنين المثيلة لنوف البكائي: أتدري يا نوف من شيعتي؟ قال: لا والله، قال: شيعتي الذبل الشفاه، الخمص البطون، الذين تعرف الرهبانية في وجوههم، رهبان بالليل أسد بالنهار.

وهؤلاء الشيعة الكاملون هم الفائزون، وإنّهم جميران رسول الله يموم القيامة.

١٥ ـ قال رسول الله ﷺ:

شيعة على هم الفائزن يوم القيامة.

١٦ ــوقال لعلىّ لِمُلْكِلْا ؛

ترد شیعتك یوم القیامة رواء غیر عطاش، ویردّ عدوّك عُطاشاً یستسقون فلا یُسقون.

وربما من فضائل الشيعة بالمعنى العام، وربما يكون من المعنى الخاصّ:

يا عليّ، هذا حبيبي جبرئيل يخبرني عن الله جلّ جلاله إنّه قد أعطى محبّتك وشيعتك سبع خصال: الرفق عند الموت، والأنس عند الوحشة، والنور عند الظلمة، والأمن عند الفزع، والقسط عند الميزان، والجواز على الصراط، ودخول الجنّة قبل سائر الناس من الأمم بثمانين عاماً.

#### ا .. عنه ﷺ :

توضع يوم القيامة منابر حول العرش لشيعتي وشيعة أهل بيتي المخلصين في ولايتنا. ويقول الله عزّ وجلّ : هلّموا يا عبادي إليّ لأنشرنّ عليكم كرامتي، فقد أوذيتم في الدنيا.

١٩ ـ وقال ﷺ وقد سأله ابن عباس عن قول الله عز وجل : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الله عَزْ وجل : ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ (١)، قال لي جبر ثيل : ذاك عليّ وشيعته، هم السّابقون إلى الجنّة، المقرّبون من الله بكرامته لهم (١).

## الرابعة \_الشيعة بالمعنى الأخص

ويطلق على كبار الأنبياء والملائكة المقرّبين، فإنّه كان إبراهيم الخليل عليّه من شيعة أمير المؤمنين، كما ورد في ذيل الآية الشريفة في تأويلها: ﴿ وَإِنَّ مِنْ

<sup>(</sup>١) ألواقعة : ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) نقلنا الروايات من ميزان الحكمة ، كلمة (الشيعة) ، فراجع .

٩٠ ..... الهدى والضلال على ضوء الثقلين شيعَتِهِ لَإِ بْرَاهِيمَ ﴾ (١١).

روى الشيخ الطوسي بأسانيده المفصّلة، قال: سأل جابر بن ينزيد الجعفي الإمام الصادق عُلِيُّلًا عن تفسير هذه الآية الشريفة ﴿ وَإِنَّ مِنْ شيعَتُهُ لَا بْرَاهِيمَ ﴾ ، فقال عليُّلا : إنَّ الله سبحانه لمّا خلق إبراهيم عليُّلا كشف له عن بصره فنظر فرأى نور إلى جنب العرش فقال: إلهي ما هذا النور؟ فـقيل له: هـذا نــور محمّد ﷺ صفوتي من خلقي، ورأى نوراً إلى جنبه فقال: إلهي، وما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور عليّ للنُّلِهِ ، ناصر ديني ، ورأى إلى جنبهما ثلاثة أنــوار فــقال : وما هذه الأنوار؟ فقيل له: هذا نور فاطمة عَلِيَّكُكُ ، فطمت محبّيها من النار، ونور ولديها الحسن والحسين للتَوْلِط ، فقال : إلهي ، وأرى تسعة أنوار قد حـفّوا بـهم ؟ قيل: يا إبراهيم، هؤلاء من ولد علىّ وفاطمة لللَّمِيكُ . فقال إبراهيم للنُّهُ : إلهي بحقّ هؤلاء الخمسة إلّا ما عرّفتني من التسعة ؟ فقيل : يا إبراهيم، أوّلهم على بن الحسين، وابنه محمّد، وابنه جعفر، وابنه موسى، وابنه عليّ، وابنه محمّد، وابـنه عليّ، وابنه الحسن، والحجّة القائم علمُيّلاً. فقال إبراهـيم: إلهــى وسـيّدي، أرى أنواراً قد أحدقوا بهم(٢) ولا يحصى عددهم إلّا أنت؟ قيل: يا إسراهيم، هؤلاء شيعتهم، شيعة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب للثِّلةِ. فقال إبراهيم للثُّلةِ : وبماذا تعرف شيعته ؟ فقال : بصلاة إحدى وخمسين، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم، والقنوت قبل الركوع، والتختّم باليمين. فعند ذلك قال إبراهيم: اللهمّ اجعلني من

<sup>(</sup>١) الصافّات: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) من قوله ﷺ : (قد أحدقوا بهم) ذهبنا إلى الدوائر واصطلحنا في العنوان (دوائر التشيّع). كما أنّ الدائرة أبسط الأشياء ولها مركز، ومركز الدوائر كلّها أمير المؤمنين عليّ ﷺ.

شيعة أمير المؤمنين. قال: فأخبر الله فسي كتابه فقال: ﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾ (١).

فهؤلاء خلقوا من فاضل طينتهم، ومن أرواحهم وأنوارهم كما ورد في الأحاديث الشريفة، ثمّ من نور هؤلاء وطينتهم خلق أصحاب الدائرة الثالثة، ومن الثانية ، ومن الثانية الأولى ... وهكذا.

ثمّ الطبقة الأولى بالنسبة إلى الثانية باعتبار بعدهم عن الحقّ ينسب إليهم الضلال بالمعنى الأعمّ، لو توقّفوا في تشيّعهم وقالوا بالإفراط (الغالي) أو التفريط (التالي)، وكذلك الطبقة الثانية بالنسبة إلى الرتبة والدائرة الثالثة. فالمقصود أن نكون في تشيّعنا كسلمان المحمّدي سلام الله عليه، إذ كلّفنا الله بذلك. ولا يكلّف نفساً إلّا وسعها، وهذا يعني أنّه بوسعنا أن نصل إلى مقام سلمان رضوان الله عليه، وإن كان من الصعب المستصعب.

فقد ورد عن رسول الله ﷺ:

الناس كلّهم هلكي إلّا العلماء، والعلماء كلّهم هلكي إلّا العاملون، والعاملون كلّهم هلكي إلّا المخلصون، والمخلصون على خطرِ عظيم.

ولكن من أخلص لله ووصل إلى درجة (المخلّصين) ـ بفتح اللام ـ كما في قوله تعالى على لسان الشيطان الرجيم:

﴿ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) القطرة في مناقب النبيّ والعترة؛ للسيّد أحمد المستنبط ١: ٤٠، وراجع البحار روايــات عديدة بهذا المضمون.

<sup>(</sup>٢) ص: ٨٢\_ ٨٢.

فهؤلاء لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فإنهم بعلمهم وزهدهم وصبرهم وصلوا إلى درجة العصمة، فإنّ ثمرة العلم العصمة، إلّا أنّها إمّا ذاتية كلّية كما في الأنبياء والأوصياء، أو أفعاليّة جزئيّة كما في العلماء والأولياء (١٠).

فأمير المؤمنين علي عليه هو المحور وقطب الحق والهداية، والدائرة التي تحدق به هي دائرة التشبّع بالمعنى الأخص، وهي دائرة الأنبياء والأوصياء، دائرة العصمة الذاتية. ثمّ الدائرة التي بعدها هي دائرة العلماء المخلصين، وهم الشيعة الكمّلون، دائرة أمثال سلمان المحمّدي سلام الله عليه، والدائرة الثالثة التي تلي دائرة التشبّع بالمعنى الخاص هي دائرة التشبّع بالمعنى العام، وهي الفرقة الناجية من الفرق والمذاهب التي حدثت بعد رسول الله عليه، كما ورد عنه على عند الفريقين السنة والشيعة أنه: قال على لعلي عليه الما المحسن، إنّ أمّة موسى افترقت على إحدى وسبعين فرقة، فرقة ناجية والباقون في النار، وإنّ أمّة عيسى افترقت على اثنين وسبعين فرقة، فرقة ناجية والباقون في النار، وإنّ أمّة عيسى ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة، فرقة ناجية والباقون في النار، وإنّ أمّتي يا رسول الله على ثلاث وسبعين فرقة، فرقة ناجية والباقون في النار، فقلت: يا رسول الله على من الفرقة الناجية ؟ فقال على المتمسّك بما أنت وأصحابك عليه (۱).

قال المحقّق الأعظم خواجة نصير الدين الطوسي تَشِيُّ : لقد اشترك جميع مذاهب المسلمين في الأصول المعتبرة في الإيمان، إلّا الفرقة الإمامية، فـإنّهم

 <sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في ( فاطمة الزهراء سرّ الوجود )، و ( عصمة الحوراء زينب )، و ( في رحاب وليد الكعبة )، و في غيرها، فراجع .

<sup>(</sup>٢) مقدَّمة الإيضاح : شرح القواعد لفخر المحقَّقين .

اختلفوا مع المذاهب الأخرى، فلو كان فرقة واحدة من أولئك المذاهب ناجية، لكانت كلّ الفرق والمذاهب ناجية لاشتراكها في أصول الإيمان، فيلزم أن تكون الفرقة الوحيدة الناجية، هي التابعة لمذهب أهل البيت عليمياً الم

ثمّ أجمع المسلمون: أنّ من قال الشهادتين (أشهد أن لا إله إلّا الله، أشهد أنّ محمّداً رسول الله) فهو من أهل النجاة، لما يروون عن النبيّ عَلَيْ أنّه من قال: لا إله إلّا الله دخل الجنّة. أمّا الإماميّة الاثنا عشرية فقد أجمعوا أنّه لا يكفي ذلك في النجاة، إلّا بو لاية أهل البيت الإثنا عشر علم الله الله إلّا الله عن مولانا الإمام الرضا عليّة : «لا إله إلّا الله حصني، في حديث سلسلة الذهب عن مولانا الإمام الرضا عليّة : «لا إله إلّا الله حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي»، ثمّ قال عليّة : «بشرطها وشروطها، وأنا من شروطها»، فالتوحيد الكامل ما كان فيه النبوّة والإمامة، فالفرقة الوحيدة الناجية هي أتباع أئمة أهل البيت عليم الله ورسوله عليه : الإيمان بإمامة الأثمة الاثنى عشر بعقائدهم الحقة بعد الإيمان بالله ورسوله عليه الإيمان بإمامة الأثمة الاثنى عشر الحسن العسكري عليه الله مي يرزق سيملاً الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، ويجب ولايتهم ومودّتهم وإنّهم مفروضوا الطاعة، كما يجب البراءة من أعدائهم، والإيمان بعلمهم اللدنّي، وعصمتهم الذاتية، وبشفاعتهم.

ولكي نكمل في الهداية لا بدّ من السير والسلوك لنصل إلى الدائرة الثانية التي تالي تلو الدائرة الأولى (دائرة العصمة الذاتية)، وكما ذكرنا، بإمكان كللّ واحد منّا أن يكون سلمان زمانه، لأنّ الله كلّفنا بما كلّف سلمان من الإيمان والأعمال، إلّا أنّه منّا من اتّبع هواه ومنّا من كانت قبلته نساءه، ودينه دنانيره، ولم

يحمل من الإسلام والتشيّع إلّا اسمه، فحجبت الذنوب والمعاصي أن نصل إلى دائرة سلمان المحمّدي رضوان الله تعالى عليه.

فمن توقّف عن المسير أو انحرف عن الجادّة، أو قصّر في معرفة الأئمة المُتَلِّلُ وطلب الهداية من غيرهم، أو مال إلى أعدائهم أو تبودد إليهم، أو أنكر فضائل أهل البيت المُمَلِّلُ وكراماتهم ومعاجزهم، فقد ضلّ، وإذا أشاع ما يجهله، وتبعه بعض، أو أثار الشبهات والشكوك حول مسلّمات الشيعة بحجّة الانفتاح غروراً وجهلاً فإنّه يكون من المضلّين أيضاً.

وهل بعد الحقّ إلّا الضلال المبين.

أعاذنا الله وإيّاكم من الضلال والإضلال.

﴿ رَبَّـنَا لا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَـنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْـمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَّابُ ﴾ (١).

- ﴿ الحَمْدُ للهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلا أَنْ هَدَانَا اللهُ ﴾ (٢٠.
- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا آهْتَدَيْتُمْ ﴾ (٣).
  - ﴿ قَدْ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَقْتَرُونَ ﴾ (٤).
  - ﴿ فَمَنِ ٱلْهَتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۸.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ٥٣.

<sup>(</sup>٥) يونس: ١٠٨.

- ﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَغَيُّهُمْ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (١٠).
- ﴿ قُلْ لا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذاً وَمَا أَنَا مِنَ المُهْتَدِينَ ﴾ (٢).

اللهم بحق محمد الأمين، وآله الطاهرين، وبحق القرآن الكريم ﴿ الهدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْ عَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَ غُضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ ﴾ (٣).

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين<sup>(٤)</sup>.

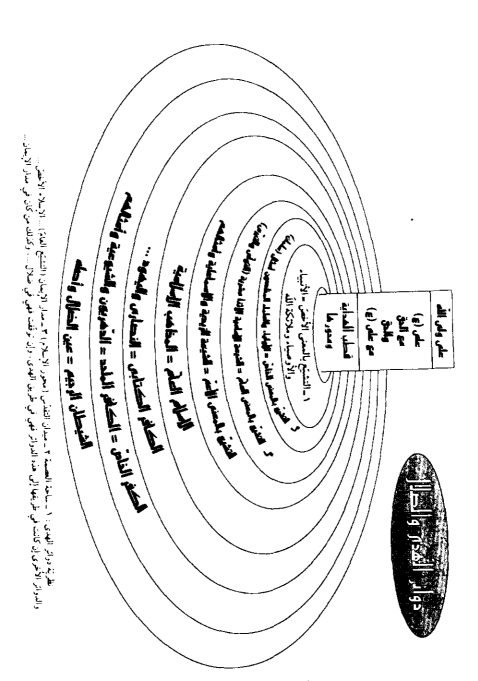
(١) الكهف: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الفاتحة : ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٤) ألتى الكاتب الاُستاذ الفقيه السيّد العلوي دام ظلّه خلاصة هذا البحث (محاضرات إسلاميّة) في حسينية النجف الأُشرف بقم المقدّسة، وفي حسينية الإمامين الجوادين اللّه لأهالي الكاظمية في طهران دولت آباد، وسجّلت على أشرطة الفيديو، والكاسيت يطلب من (المنتدى الحسيني) في دولت آباد طهران. (الناشر)

## دوائر الهدى والضلال



# الفهرس

| ٣  | الهدى والضلال على ضوء الثقلين            |
|----|------------------------------------------|
|    | <del>-</del>                             |
| ٥. | الهدى لغةً واصطلاحاً                     |
| ۱۷ | الهداية العامّة والخاصّة                 |
| ۲۳ | الهداية في الأحاديث الشريفة              |
| 30 | نظرة في مفهوم الضلالنظرة في مفهوم الضلال |
|    | الضلال لغةً واصطلاحاً                    |
| ٤٧ | الضلال في لسان الأخبار                   |
|    | الإسلام هادم الضلالات                    |
| ٥٥ | دوائر التشيّع                            |
| ٥٧ | زيدة المخاض                              |
| ٧٣ | دوائر الهدى والضلال                      |
| ٧٤ | الفهرسي                                  |

٩٨ .... الهدى والضلال على ضوء الثقلبن

## صدر للمؤلف

- -1 أثار الصلوات في رحاب الروايات (-7) من الموسوعة  $(1)^{(1)}$ 
  - ٢ ـ الإخلاص في الحجّ (الطبعة الثانية).
  - ٣ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام (ج ٣ من الموسوعة).
    - ٤ \_ احكام دين اسلام (الطبعة الثانية) (فارسي).
- ٥ الأسئلة والأجوبة عبر شبكة الانترنيت (طبع في مجلّة الكوثر وصحيفة صوت الكاظمين).
  - ٦ ـ إشراقات نبويّة (ج ٧من الموسوعة).
  - ٧ ـ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة (ج ٧ من الموسوعة).
    - ٨ ـ الإمام الحسين في عرش الله (ج ٦ من الموسوعة).
      - ۹ \_ امام و قيام (فارسي).
- ١٠ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية (ج ٧ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
  - ١١ ــ الأنوار القدسيّة (ج ٧ من الموسوعة ــ ترجم إلى الأردود الطبعة الثانية).
    - ١٢ ـ أهل البيت سفينة النجاة (ج ٧ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

<sup>(</sup>١) لقد جمعت المطبوعات والمخطوطات في موسوعة كبرى (رسالات إسلامية) تضمّ مئة مجلّد طبع منها ١٣ مجلّداً والحمد لله.

- ١٣ ـ أوراق من العمر (من حياتي).
  - ١٤ \_ أيّام في الثابتيّة.
- ١٥ \_ البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة (ج ٦ من الموسوعة).
- ١٦ \_ بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين (الطبعة الثانية).
  - ١٧ \_ بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.
- ١٨ \_ بيوتات الكاظمية المقدّسة (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
  - ١٩ \_ تحفة الزائرين.

الثانية).

- ٢٠ \_ تحفهٔ فدوى يا نيايش مؤمنان (فارسى الطبعة الثانية).
- ٢١ ـ تربية الأُسرة على ضوء القرآن والعترة (ج ١٣ من الموسوعة).
  - ٢٢ \_ التقيّة بين الأعلام (ج ٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
- ٢٣ \_ التقيّة في رحاب العلمين (ج ٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
- ٢٤ \_ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنَّة (ج ٤ من الموسوعة).
- ٢٥ \_ جلوة من ولاية أهل البيت (ج ٥ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
- ٢٦ \_ الحبِّ في ثورة الإمام الحسين (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
  - ٢٧ \_ حبّ الله نماذج وصور (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
    - ٢٨ \_ الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.
    - ٢٩ \_ حقيقة الأدب على ضوء المذهب (ج ١٣ من الموسوعة).
      - ٣٠ \_ حقيقة القلوب في القرآن الكريم (الطبعة الثانية).
    - ٣١ \_ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة (الطبعة الثانية).
- ٣٢ \_ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم (ج ٣ من الموسوعة \_الطبعة

- ١٠٠ ..... الهدى والضلال على ضوء الثقلين
- ٣٣ ـ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين الله (ج ٦ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).
  - ٣٤ ـ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
    - ٣٥ ـ دروس في الأخلاق.
    - ٣٦ ـ دروس اليقين في معرفة أصول الدين (ج ١ من الموسوعة).
      - ٣٧ ـ دليل السائحين إلى سورية ودمشق.
- ٣٨ ـ دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية (ج ٣ مـن الموسوعة ـ الطبعة الثانية).
- ٣٩ ـ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي (الطبعة الثانية \_ج ١١ من الموسوعة).
  - ٤٠ ـ راهنماي قدم بقدم حجاج (الطبعة الثالثة) (فارسي).
    - ٤١ ـ رسالتنا (ج ٣ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).
      - ٤٢ ـ رسالة في العشق.
- ٤٣ ـ رسالة في التكليف والمكلّف (تقرير فقه استدلالي بـقلم الشـيخ حسـين الصباح)
  - ٤٤ ـ رفض المساومة في نشيد المقاومة (الطبعة الثانية).
  - ٤٥ ـ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة (الطبعة الثانية).
  - ٤٦ ـ زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار (ج ٣ من الموسوعة).
- ٤٧ ـ زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ (ج ٦ مـن المـوسوعة ـ تـرجـم إلى الأردو).
  - ٤٨ \_ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة (الطبعة الثانية).

صدر للمؤلف ...... المراجعة الم

٤٩ \_ السرّ في آية الاعتصام (ج ٧ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٥٠ \_ السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين.

٥١ \_ سهام في نحر الوهابيّة (الطبعة الثانية).

٥٢ ـ شهر رمضان ربيع القرآن (ج ١١ من الموسوعة).

٥٣ \_ السيرة النبويّة في السطور العلويّة (ج ٧ من الموسوعة).

٥٤ \_ السيف الموعود في نحر اليهود (الطبعة الثانية).

٥٥ ـ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة (ج ١١ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٥٦ \_ الشاكري كما عرفته.

٥٧ \_ الشيطان على ضوء القرآن.

٥٨ \_ طالب العلم والسيرة الأخلاقية (ج ٣ من الموسوعة).

٥٩ ــ طلوع البدرين في ترجمة العلمين.

٦٠ \_ عبقات الأنوار في تراجم أعلام من دمشق.

٦١ \_ عصمة الحوراء زينب (الطبعة الثانية).

٦٢ \_ عقائد المؤمنين (ترجم إلى لغة الأردو) (الطبعة الثانية).

٦٣ \_ العلوم الغريبة ماذا تعرف عنها؟ (الطبعة الثانية).

٦٤ \_ على أبواب شهر رمضان المبارك (ج ١١ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٦٥ \_ علىّ المرتضى نقطة باء البسملة (ج ٦ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية).

٦٦ \_ فاطمة الزهراء ليلة القدر (ج ٦ من الموسوعة \_الطبعة الثالثة).

٦٧ \_ فاطمة الزهراء سرّ الوجود (الطبعة الثانية).

٦٨ \_ فضيلة العلم والعلماء.

٦٩ \_ فقهاء الكاظمية المقدّسة، طبع في صحيفة (صوت الكاظمين).

٧٠ ـ فنّ الخطابة في سطور.

٧١ ـ في رحاب حديث الثقلين.

٧٢ \_ في رحاب الحسينيات \_القسم الأوّل.

٧٣ \_ في رحاب الحسينيات \_القسم الثاني.

٧٤ \_ في رحاب علم الرجال.

٧٥ ـ في رحاب وليد الكعبة (الطبعة الثانية).

٧٦ \_ قبس من أدب الأولاد (ج ١٣ من الموسوعة).

٧٧ \_ قبسات من حياة سيّدنا الأُستاذ (الطبعة الثالثة وترجم إلى الأردو).

٧٨ \_ القرآن الكريم في ميزان الثقلين.

٧٩ \_ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (ج ٨\_ ٩ \_ ١٠ من الموسوعة).

٨٠ \_ القول المحمود في القانون والحدود.

٨١ \_ القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد في مجلّدين (فقه استدلالي).

٨٢ \_ كلمة التقوى في القرآن الكريم (ترجم إلى الإنجليزية) (الطبعة الثانية).

٨٣ \_ كلمة في عظمة الحجّ (طبع سنة ١٣٩٠ وكان عمر المؤلف آنذاك ١٥ سنة).

٨٤ \_ الكوكب الدرّى في حياة السيّد العلوي مَتِيُّّةً .

٨٥ \_ الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.

٨٦ \_ كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟ (ج ١٢ من الموسوعة \_الطبعة الثانية).

٨٧ \_ لماذا الشهور القمريّة؟ (الطبعة الثانية).

1.4 صدر للمؤلف

٨٨ ـ لمحات عن الشعر والشعراء (الطبعة الثانية).

٨٩ \_ لمحة من حياة الإمام القائد (الطبعة الثانية).

٩٠ ـ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار.

٩١ ــ ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟

٩٢ \_ المأمول في تكريم ذرية الرسول.

٩٣ ـ محاضرات في علم الأخلاق.

٩٤ ـ المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.

٩٥ ـ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات (ج ١١ من الموسوعة).

٩٦ \_ مقام الأنس بالله (الطبعة الثانية).

٩٧ ــ من آفاق أوليّات أُصول الفقه عند السنّة والشيعة ــالقسم الأوّل ــ.

٩٨ \_ من لطائف مناسك الحج (الطبعة الثانية).

٩٩ \_ منهاج المؤمنين، في مجلَّدين ( رسالة عمليَّة مطابقة لفتاوي سيِّدنا الأُستاذ ). ١٠٠ \_ منهل الفوائد في تتمّة الرافد.

١٠١ ــ من وحي التربية والتعليم (ج ١١ من الموسوعة).

١٠٢ ـ مواعظ ونصائح (عربي وأردو)، طبع في مجلّة (عشاق أهل بيت).

١٠٣ \_ المؤمن مرآة المؤمن (الطبعة الثانية).

١٠٤ ـ النبوغ وسرّ النجاح في الحياة (ج ١٢ من الموسوعة ـ الطبعة الثانية). ١٠٥ ـ نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار.

١٠٦ ـ النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية (ج ١٢ من الموسوعة). ١٠٧ ـ الهدى والضلال على ضوء الثقلين.



١٠٤ .... ١٠٠٠ ... القلين المتيسية الدين والضلال على ضوء الثقلين

١٠٨ ــ هذه هي البراءة.

١٠٩ ـ هذه هي الولاية (ج ٥ من الموسوعة).

١١٠ \_ وميض من قبسات الحقّ (ج ٦ من الموسوعة ــالطبعة الثانية).

۱۱۱ ـ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين (الطبعة الثانية) $^{(1)}$ .

١١٢ - اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.

<sup>(</sup>١) توجد معظم هذه الكتب في مكتبة (الشهابيّة) لبيع الكتب بجوار ضريح آية الله العظمى السيّد النجفي المرعشي ـقم المقدّسة ـشارع إرم. (الناشر)