







النتييزع إذن العائي

المجريح التائن





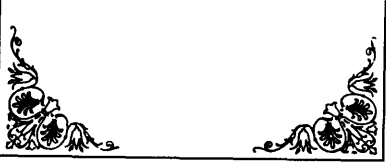
| اب ا                                               | هوية الكت                           |        |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------|--------|
| رسالات إسلامية (موسوعة ) كم                        | الكتاب:                             | 200    |
|                                                    | المؤلف :                            | 4      |
| الثامن                                             | المجلّد:                            |        |
|                                                    | الموضوع :                           |        |
| 30٤ صفحة                                           | الصفحات :                           |        |
| النهضة ـ قم                                        | المطبعة :                           |        |
| الأولى                                             | الطبعة :                            |        |
| ق = ۱۳۸۱ هش = ۲۰۰۲ م                               | سنة الطبع : ١٤٢٣ ه                  |        |
| نشر :                                              |                                     |        |
| ۲۵۰۰ تومان                                         | السعر :                             |        |
| الشابك : شابك × ـ ١٨ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ ( دورة ١٠٠ جلد ) |                                     |        |
| يحتوي المجلَّد الثامن على الرساثل والكتب التالية : |                                     |        |
| (۵۶ صفحة)                                          | ١ ـ فضيلة العلم والعلماء            | ];<br> |
| ( ۲۵٦ صفحة )                                       | ٢ ـ حقيقة القلوب في القرآن الكريم   |        |
| (۱۴ صفحة)                                          | ٣ ـ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين |        |
| ( ۱۸ صفحة )                                        | ٤ ـ المؤمن مرآة المؤمن              |        |
| (۲۶ صفحة)                                          | ٥ ـ الإخلاص في الحجّ                |        |
| (٤٠ صفحة)                                          | ٣ ـمقام الاُنس بالله                |        |
| ( ۱۵۲ صفحة )                                       | ٧ ـ الشيطان على ضوء القرآن          |        |
| (۱۲ صفحة)                                          | إضافات الناشر                       |        |
|                                                    |                                     | SOUTH  |

ייים ביים





النتييز عادن العافي





العلوي، عادل، ١٩٥٥ \_\_

قضيلة العلم والعلماء / تأليف السيّد عادل العلوي. ــقم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ٢٣٨.

٥٤ ص. ـــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره) . ISBN 964 - 5915 - 55 - 4

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیها.

عربی .

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. مجتهدان و علما ـــ أحاديث. الف. عنوان.

٦ف ٨٥ع / ٢ / ٥٥ BP

كتابخانة ملى ايران

محل تگهداري :

144/441

- A - \_\_ OTTV

### عوسوعة

# رسالات إسلامية

رسالة

فضيلة العلم والعلماء تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم

المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 55 - 4

EAN 9789645915559

But 81000 110 10001

ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤٥٩١٥۵۵۹ شایك ۲ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

شابك ٤ \_ ٥٥ \_ ٥٩ ١٥ \_ ٩٦٤

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

#### بسم الله الرحمن الرحيم

### فضيلة العلم والعلماء(١)

#### القسم الأول

الحمد لله الذي علم القرآن خلق الإنسان علمه البيان، والصلاة والسلام على أشرف خلقه وسيد رسله محمد الأمين وعلى آله الطاهرين الأثمة المعصومين.

#### الاسلام والدعوة إلى العلم:

قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه :

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسْلامُ ﴾ (٢).

وقال سيحانه:

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (٣).

فالإسلام هو دين الله القويم والصراط المستقيم من يبتغ غيره فـقد ضـلّ وأضلّ، ولا يقبل منه، فخسر الدنيا والآخرة وذلك هو الخسران المبين.

. (۲) آل عمران : ۱۹ .

(٣) آل عمران : ٨٥.

<sup>(</sup>١) محاضرتان لسماحة السيّد العلوي ألقاها لمؤسسة (السلام) الإسلامية (برنامج الحوزة العلمية العالمية على الكومبيوتر). «الناشر»

واعلم أنّ مصدر التشريع الإسلامي هو القرآن الكريم والسنّة الشريفة المتمثّلة بقول المعصوم عليًّا وفعله وتقريره وهو النبيّ الأعظم محمّد عَيَّالَةً وعترته الأثمة الأطهار عليَّاللهُ.

فالمعارف الإسلامية الغنيّة إنّما نأخذها من هذين المصدرين الثقلين كما ورد في حديث الثقلين المتّفق عليه عند الفريقين السنّة والشبيعة. إنّ الرسول الأعظم قال في مواطن كثيرة:

«إنّي تاركٌ فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض».

وحينما نرجع إلى الآيات الكريمة والروايات الشريفة نجد الاهتمام البالغ والحثّ الأكيد على العلم والعلماء وفضلهما، فما أعظم العلم والعلماء منزلةً ورفعةً في الإسلام وفي قاموسه وثقافته.

قال الله تعالى:

﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (١).

﴿ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ وَ فَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ (١). وقال عزّ وجلّ :

﴿ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١١.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٩.

القسم الأوّل ...... النَّالِين اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَل

وإنّه سبحانه قارن بينه وبين أولي العلم في مقام الشهادة على توحيده فقال سبحانه:

﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾ (١).

وقد أمر نبيَّه الأكرم ﷺ أن يسأل ربِّه في زيادة العلم بقوله تعالى :

﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (٢).

وقال في وصف عبد من عباده :

﴿ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي العِلْمِ ﴾ (٣).

﴿ وَلَـٰقَدْ آ تَیْنَا دَاوُودَ وَسُلَیْمَانَ عِلْماً وَقَالا الحَمْدُ للهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِیرٍ مِنْ عَبَادِه ﴾ (٤).

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكُماً وَعِلْماً ﴾ (٥).

وقال:

﴿ أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (١٠).

فغير العالم يكون من العميان.

﴿ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۸.

<sup>(</sup>۱) ال عمران : ۱۸

<sup>(</sup>۲) طه: ۱۱٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) النمل: ١٥.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) الرعد : ١٩.

<sup>(</sup>٧) الأعراف : ٣٢.

﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ أَنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَـيُؤْمِنُوا بِـهِ فَـتُخْبِتَ لَـهُ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١).

- ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ (١).
- ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيِّنَاتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ ﴾ (٣).
- ﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الحَقَّ ﴾ (٤).
  - ﴿ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ \* الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَـلَمِ ﴾ (\*).

عن الإمام الصادق عليه أنّ رسول الله عَلَيْهُ قال:

 $^{(1)}$  «أعلم الناس من جمع علم الناس إلى علمه

« وأكثر الناس قيمةً أكثرهم علماً ، وأقلّ الناس قيمةً أقلّهم علماً ».

وعنه عن أبيه عن آبائه عَلِمُتِكِلْمُ قال: قال رسول الله عَلِمَالِمُ :

«من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً إلى الجنّة».

و «إنّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاً به، وإنّه ليستغفر لطالب العلم من في السماء ومن في الأرض حتّى الحوت في البحر».

و « فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر ».

و در دو اس

<sup>(</sup>١) الحجّ : ٥٤.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) سيأ : ٦.

<sup>(</sup>٥) العلق: ٣ ـ ٤.

<sup>(</sup>٦) نقلنا هذه الروايات كلّها من بحار الأنوار المجلّد الأوّل، والكافي المجلّد الأوّل، وميزان الحكمة كلمة (العلم)، فراجع.

القسم الأوّل ..... النصم الأوّل ....

و «إنّ العلماء ورثة الأنبياء، إنّ الأنبياء لم يورّثوا ديناراً ولا درهماً ولكن ورثوا العلم، فمن أخذ منه أخذ بحظٍّ وافر ».

وقال أمير المؤمنين عليّ للنُّلَّا :

«ولاكنز أنفع من العلم».

«قيمة كلّ امرئ ما يحسنه».

قال الخليل بن أحمد: هذه أحثّ كلمةٍ على طلب العلم، فهي من غُـرر الحِكَم وجوامع الكَلِم، وطوبي لمن عرف قدر نفسه.

قال عليُّلِخ :

«تعلّموا العلم فإنّ تعلّمه حسنة، ومدارسته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وهو أنيس في الوحشة، وصاحب في الوحدة، وسلاح على الأعداء، وزين الأخلاء، يرفع الله به أقواماً يجعلهم في الخير أئمة يُقتدى بهم، تُرمق أعمالهم، وتقتبس آثارهم، ترغب الملائكة في خلّتهم، يمسحونهم بأجنحتهم في صلاتهم، لأنّ العلم حياة القلوب ونور الأبصار من العمى وقوّة الأبدان من الضعف، وينزل الله حامله منازل الأبرار، ويمنحه مجالسة الأخيار في الدنيا والآخرة، بالعلم يُطاع الله ويُعبد، وبالعلم يُعرف الله ويوحد، وبالعلم توصل الأرحام، وبه يعرف الحلال والحرام، والعلم إمام العقل والعقل تابعه، يلهمه الله السعداء ويحرّمه الأشقياء».

فالسعيد من يلهمه الله العلم، والشقيّ من يحرم من ذلك العلم، والعلم هـ و الأساس لكلّ عمل.

> قال أمير المؤمنين عليّ للتَّالِدِ : «رأس الفضائل العلم».

و «غاية الفضائل العلم».

و «إنّه يتفاضل الناس بالعلوم والعقول لا بالأموال والأُصول ».

و «معرفة العلم دين يدان به، به يكسب الإنسان الطاعة في حياته، وجميل الأحدوثة بعد وفاته».

قال الامام الصادق علي :

«إنّ خير ما ورّث الآباء لأبنائهم الأدب لا المال، فإنّ المال يذهب والأدب يبقى».

قال مسعدة: يعني بالأدب العلم.

فخير وريث العلم، وفي الأحاديث الشريفة :

« خير منجدٍ في الحياة العلم ».

وإنّه «حجاب من الآفات».

و «مصباح العقل».

و «أفضل هداية».

فهو «جمال لا يخفي، ونسيب لا يجفي».

«زين الأغنياء وغني الفقراء».

و «أفضل شرف من لا قديم له».

«أشرف الأحساب، يرفع الوضيع، كما أنّ ترك العلم يضع الرفيع».

«فالعلم ضالّة المؤمن ».

و «لاكنز أنفع من العلم ».

و «كفى به شرفاً أن يدّعيه من لا يُحسنه، ويفرح به إذا نسب إليه، وكـفى بالجهل ذمّاً يبرأ منه من هو فيه».

- و «من كساه العلم ثوبه اختفى عن الناس عيبه».
- « فلا شرف كالعلم، فإنّ الشريف كلّ الشريف من شرّفه علمه ».
- و «إنّ قلباً ليس فيه شيء من العلم كالبيت الخراب الذي لا عامر له».
- « فتعلُّموا وعلَّموا وتفقَّهوا ولا تموتوا جهَّالاً، فإنَّ الله لا يُعذِرُ على الجهل ».
  - فإنّ «العلم يهدي إلى الحقّ».

فما أعظم العلم:

- فإنّ «كلّ وعاء يضيق بما جُعل فيه إلّا وعاء العلم فإنّه يتّسع به».
  - وهذا يعني طلب العلم دائماً. فقد قال رسول الله ﷺ:

«إذا أتى علَيَّ يومٌ لا أزداد فيه علماً يقرِّبني إلى الله تعالى فلا بورك لي في طلوع شمس ذلك اليوم».

«فمن قاتل جهله بعلمه، فقد فاز بالحظّ الأسعد».

و «ذنب العالم واحد، وذنب الجاهل ذنبان، العالم يُعذّب على ركوب الذنب، والجاهل يُعذّب على ركوب الذنب وتركه العلم».

فهلمّوا إلى طلب العلم النافع والعمل الصالح:

«فما استرذل الله تعالى عبداً إلا حُرم العلم، من علامة بُغض الله تعالى للعبد أن يبغض إليه العلم».

أجل:

- «العلم رأس الخير كلّه، والجهل رأس الشرّ كلّه».
- «فهو أصل كلّ حالِ سَنيّ، ومنتهى كلّ منزلةٍ رفيعة ».

قال الشهيد الثاني قدّس سرّه الشريف في كتابه القيّم الأخلاقي الذي لا بدّ لكلّ طالب علم أن يقرأه، بل في كلّ عام مرّة، قال: إعلم أنّ الله سبحانه جعل العلم

هو السبب الكلّي لخلق هذا العالم العِلوي والسفلي طرّاً، وكفى بذلك جلالة وفخراً، قال الله تعالى في محكم الكتاب، تذكرةً وتبصرةً لأُولى الألباب:

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَشَنَزَّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِلشَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلِماً ﴾ (١).

وكفى بهذه الآية دليلاً على شرف العلم، لا سيّما علم التوحيد الذي هـو أساس كلّ علم ومدار كلّ معرفة. وجعل سبحانه العلم أعلى شرف وأوّل منّة امتنّ بها على ابن آدم بعد خلقه وإبرازه من ظلمة العدم إلى ضياء الوجود، فقال سبحانه في أوّل سورة أنزلها على نبيّه محمّد ﷺ:

﴿ اَ قُرَأَ بِسُمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ \* خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ \* اَ قُرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* اللَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَم \* عَلَّمَ الإنسَانَ مَا لَمْ يَسْعَلَمْ ﴾ (٢).

فتأمّل كيف افتتح كتابه الكريم المجيد الذي:

﴿ لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَسَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (٣)، بنعمة الإيجاد، ثمّ أردفها بنعمة العلم. فلو كان ثمّة منّة أو توجد نعمة بعد نعمة الإيجاد هي أعلى من العلم لما خصّه الله تعالى بذلك (٤). انتهى كلامه رفع الله مقامه.

هذا، والله سبحانه خلق الإنسان من جسد وروح، وكان الجسد من تراب فهو أرضي الوجود، يفنى وإنّه ضيّق الحدود جدّاً، فإنّه الذرّة في أبعادها الثلاث

<sup>(</sup>١) الطلاق : ١٢.

<sup>(</sup>٢) العلق : ١ ـ ٥.

<sup>(</sup>٣) فصّلت: ٤٢.

<sup>(</sup>٤) منية المريد : ٩٣.

قبال الكوكب الذي يعيش فيه، والكوكب الأرضي يعدّ ذرّة في مجرّة التبانة، وهي ذرّة في المجرّات المليونية، وإنّه الذرّة في الفضاء الذي لا يتناهى، وإنّه الذرّة في علم الله السرمدي الأبدي، هذا حال جسد الإنسان في خلقته العناصريّة، وأمّا روحه فإنّها من العالم الملكوتي، من الله سبحانه:

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١).

وإنّها باقية، ولها سعة وجوديّة ينطوي فيها العالم الأكبر، فـلا يـقاس بـها شيء، استخلفت الله في أسمائه وصفاته.

ولكن من العجب العجاب أنّ الإنسان يعتني بجسده غاية الاعتناء في مأكله ومشربه ولباسه وكلّ لوازم حياته المادّية، مع علمه بالموت وبفناء الجسد، فإنّه يأكل في اليوم مرّات ومرّات، ويتغذّى بألوان من الأطعمة والأشربة ليبقى حيّاً ولو لأيام معدودات، ويتلذّذ بالمأكولات والمشروبات، إلّا أنّه قد غفل عن روحه وإطعامها وغذائها وحياتها، وطعام الروح وحياتها إنّما هو بالعلوم والفنون، فكيف يتغذّى كلّ يوم لا أقلّ ثلاث مرّات صباحاً وظهراً ومساءً، ولا يستغذّى لروحه ولو لساعة في كلّ يوم بكسبها العلم ؟! أليس العلم طعاماً كما ورد عن الإمام الباقر عليّا في قوله: ﴿ فَسُلْيَنظُرِ الإنسَانُ إلَى طَعَامِهِ ﴾ (١)؛ قال عليه إلى علمه ممّن يأخذ».

قال أمير المؤمنين عليّ لطيُّلًا :

«العلم حياة».

<sup>(</sup>١) الحجر : ٢٩.

<sup>(</sup>۲) عبس: ۲٤.

وقال:

«العلم حياة الإسلام وعماد الدين والإيمان».

وإنّه «محيى النفس ومنير العقل ومميت الجهل».

«حياة القلوب ونور الأبصار من العمى وقوّة الأبدان من الضعف».

و «ما مات من أحيى علماً، فإنّ الناس هلكي إلّا العلماء، اكتسبوا العلم يكسبكم الحياة».

وبهذا أصبح طلب العلم من أهمّ الواجبات العقلية والدينية الشرعية، إذ به حياة الأرواح والقلوب.

قال رسول الله على:

«طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة».

«به يطاع الربّ ويُعبد، وبه توصل الأرحام، ويعرف الحلال من الحرام...».

«فتعلموا العلم فإنّ تعلّمه حسنة، وإنّه خيرٌ من المال، فإنّه العلم يـحرسك وأنت تحرس المال، والمال تنقصه النفقة، والعلم يزكو على الإنفاق، وصنيع المال يزول بزواله».

فهو «ميراث الأنبياء».

و «لا يحصل عليه إلّا المؤمن».

و «يقوّى الرجل على المرور على الصراط».

«فأكثر الناس قيمة أكثرهم علماً، وأقلّ الناس قيمة أقلّهم علماً».

«فالعلم والأدب ثمن نفسك فاجتهد في تعلّمهما، فما يـزيد مـن عــلمك وأدبك يزيد في ثمنك وقدرك».

«فإنّه بالعلم تهتدي إلى ربّك، وبالأدب تحسن خدمة ربّك، وبأدب الخدمة يستوجب العبد ولايته وقربه، فاقبل النصيحة كي تنجو عن العذاب».

« فأقرب الناس من درجة النبوّة أهل العلم والجهاد ».

«فطالب العلم ركن الإسلام ويُعطى أجره مع النبيّين ».

«فالعلماء كأنبياء بني إسرائيل».

فهم «مصابيح الأرض وخلفاء الأنبياء».

« فتفقّه في الدين، فإنّ الفقهاء ورثة الأنبياء».

و «إنّ مداد العلماء أفضل من دماء الشهداء».

و «قد هلك خزّان الأموال وهم أحياء، والعلماء باقون ما بـقي الدهـر، أعيانهم مفقودة وأمثالهم في القلوب موجودة».

«فالعالم حيّ وإن كان ميّتاً، والجاهل ميّت وإن كان حيّاً ».

و «العلم أفضل من العبادة».

«من خرج يطلب باباً من علم ليردّ به باطلاً إلى حقّ، أو ضلالةً إلى هدى كان علمه ذلك كعبادة متعبّد أربعين عاماً ».

« فقليل العلم خيرٌ من كثير العبادة ».

و «كلمة من الحكمة والعلم يسمعها الرجل فيقول أو يعمل بها خير من عبادة سنة».

و « تذاكر العلم ساعة خيرٌ من قيام ليلة ».

و «نوم مع علم خيرٌ من صلاة على جهل».

و «قليل العمل مع كثير العلم، خيرٌ من كثير العمل مع قــليل العــلم والشكّ والشبهة ». «فطلب العلم أفضل عند الله من الصلاة والصيام والحجّ والجهاد في سبيل الله تعالى».

ومن هذا المنطلق العظيم في فضل العلم والعلماء نجد التركيز البالغ من قبل الأئمة الأطهار عترة النبيّ المختار آل محمّد الأبـرار علميّكِ على طلب العـلم وفضله، وإنّ الشيعي والمتابع لهم لا يكون ولا يغدو ولا يمسي إلّا عالماً ربّانياً أو متعلّماً على سبيل النجاة، ولا يكون من الناس ومن الغثاء الهـالك، بـل الإمـام الصادق عليّ يقول:

«ليت السياط على رؤوس أصحابي حتّى يتفقّهوا في الدين».

قال الإمام الباقر عَلَيْكُ لابنه الإمام الصادق عَلَيْكُ :

« يا بنيّ ، اعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم ، فإنّ المعرفة هي الدراية للرواية ، وبالدرايات للروايات يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الإيمان ، إنّي نظرت في كتاب لعليّ عليّ المُؤلِلِا فوجدت في الكتاب : أنّ قيمة كلّ امرئ وقدره معرفته » .

قال الإمام الصادق عليُّك :

«اعرفوا منازل شيعتنا بقدر ما يحسنون من رواياتهم عنّا، فإنّا لا نعدّ الفقيه منهم فقيهاً حتّى يكون محدّثاً، فقيل له: أوّ يكون العؤمن محدّثاً؟ قال: يكون مفهّماً والمفهّم محدّث ».

لا يخفى أنّه في دراية هذه الرواية الشريفة قيل: المحدّث تارة يقرأ بالكسر، أي يكون من اسم الفاعل، ويعني به أنّه يحدّث الناس بأحاديث الله ورسوله وأهل بيته علميني أو أخرى بالفتح أي اسم مفعول بمعنى أنّ الملائكة تحدّثه بالعلم الإلهامي، كما ورد في الدعاء: «وارزقني إلهام الملائكة المقرّبين»، أي

القسم الأوّل ......ا

إلهام جبرئيل وميكائيل وأمثالهما من الملائكة المقرّبين، وهذا من العلم النوراني الذي يقذفه الله سبحانه في قلب من يشاء أن يهديه إلى الصراط المستقيم:

«ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه».

فالمؤمن ملهم ومفهم ومحدّث، يناجيه ربّه في سرّه، ويؤدّبه بأدبه، ويخلّقه بأخلاقه، ويعلّمه من علمه.

#### فضل العلم على العبادة:

وبمثل هذا ورد في الأحاديث الشريفة :

«عالم ينتفع بعلمه أفضل من سبعين ألف عابد».

و «فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر».

و «إن فضله على العابد كفضل الشمس على الكواكب، وفضل العابد على غير العابد كفضل القمر على الكواكب».

و «إنّ الركعة من عالم بالله خيرٌ من ألف ركعة من متجاهل بالله».

«فعالم واحد أفضل من ألف عابد وألف زاهد».

و «ساعة من عالم يتكئ على فراشه ينظر في علمه، خير من عبادة العابد سبعين عاماً ».

وأمّا فلسفة تقديم العالم على العابد، فمنها:

قال رسول الله عَيْلِيُّ :

« فضل العالم على العابد بسبعين درجة ، بين كلّ درجتين حضر \_أي عدو \_ الفرس سبعين عاماً ، وذلك إنّ الشيطان يضع البدعة للناس فيبصرها العالم فينهى

عنها، والعابد مقبل على عبادته لا يتوجّه لها ولا يعرفها».

قال الإمام الرضا عليلا :

«يقال للعابد يوم القيامة: نِعمَ الرجل كفت همتك ذات نفسك، وكفيت الناس مؤونتك فادخل الجنّة، ألا إنّ الفقيه من أفاض على الناس خيره، وأنقذهم من أعدائهم ... يقال له: يا أيّها الكافل لأيتام آل محمّد، الهادي لضعفاء محبّبيهم ومواليهم قف حتّى تشفع لكلّ من أخذ عنك أو تعلّم منك».

قال الإمام الصادق عليُّلا :

« إذا كان يوم القيامة بعث الله عزّ وجلّ العالم والعابد، فإذا وقفا بين يدي الله عزّ وجلّ وجلّ قيل للعابد : انطلق إلى الجنّة، وقيل للعالم : قف تشفّع للناس بحسن تأديبك لهم ».

قال رسول الله ﷺ:

«والذي نفس محمّدٍ بيده لَعالمٌ واحدٌ أشدٌ على إبليس من ألف عابد، لأنّ العابد لنفسه والعالم لغيره».

فهلمّوا لطلب العلم:

و «اطلبوه ولو كان بالصين».

يدلّ على بعد المسافة حين صدور الرواية،

ولو علم الناس ما في العلم من البركات والنور «لطلبوه ولو بخوض اللجج وسفك المُهج»، فهو «السبب بين العبد وربّه».

وما أروع نصيحة لقمان لولده :

«بنيّ، اجعل في أيّامك ولياليك وساعاتك نصيباً لك في طلب العلم، فإنّك لن تجد لك تضييعاً مثل تركه».

القسم الأوّل .....١٧

« فالعلم أثمن من كلّ ثمين، وأنفس من كلّ نفيس، ولا ضياع كضياعه ».

«فطلبه واجب في كلّ حال».

«ألا إنّ الله يحبّ بغاة العلم وطلّابه».

وهيهات أن يشبع الإنسان من طلب العلم، فإنَّه يطلبه:

«من المهد إلى اللحد».

«منهومان لا يشبع طالبهما: طالب العلم وطالب الدنيا، إلّا أنّ طالب الدنيا يقتله طلبه، وطالب العلم يحيى في طلبه، فيزداد رضى الرحمن، أمّا طالب المال والدنيا فيتمادى في الطغيان».

## ﴿ لَيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ أَسْتَغْنَى ﴾ (١).

« فالشاخص في طلب العلم كالمجاهد في سبيل الله ».

و «إذا جاءه الموت وهو على طلب العلم مات وهو شهيد».

و «ما من عبد يغدو في طلب العلم أو يروح إلّا خاض الرحمة الإلهيّة».

وإنّها قريبة من المحسنين.

« فطالب العلم له عزّة الدنيا وفوز الآخرة».

وذلك هو الفوز العظيم.

«فمن طلب العلم فهو كالصائم نهاره والقائم ليله، وإنّ باباً من العلم يتعلّمه الرجل خيرٌ له من أن يكون أبو قبيس \_جبل كبير في مكّة المكرّمة \_ذهباً فأنفقه في سبيل الله ».

و «من طلب العلم تكفّل الله برزقه».

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) العلق : ٦ ـ ٧ ـ

و «من تفقّه في الدين كفاه الله همّه ورزقه من حيث لا يحتسب».

و «من جاء أجله وهو يطلب العلم ليحيي به الإسلام لم يفضله النبيّون إلّا بدرجة»، أي يكون دون النبيّين بدرجة واحدة.

فما أعظم منزلة طالب العلم.

«فإنّه تبسط له الملائكة أجنحتها رضيً بما يطلب، وتستغفر له، وبورك في معيشته، ولم ينقص من رزقه».

قال رسول الله عَيْلًا:

«من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً من طرق الجنة، ويفتح له باب إلى الجنة، بل كانت الجنة في طلبه، ويستغفر له كلّ شيء حتى الحيتان في البحر»، فإنّ حياتهم ببقائه، وبقاؤه بتوفيقه وطاعته وطهارته وغفران ذنوبه وآثامه، فجميع دوابّ الأرض لتصلّي على طالب العلم حتّى الحيتان في البحر، و «من خرج من بيته يطلب علماً شيّعه سبعون ألف ملك يستغفرون له، وكانت الملاطكة معه يحفظونه».

#### فضل معلّم الخير:

عن عيسى بن مريم للطُّلْخِ :

«من عَلِمَ وَعمِلَ وعَلَّم، عُدَّ في الملكوت الأعظم عظيماً ».

فإنّ طالب العلم والعالم ربما يستضعفه الناس ويعدّ في الأرض من المستضعفين، إلّا أنّه في السماء يعدّ عظيماً، و «زكاة العلم وأفضل الصدقة تعليمه من لا بعلمه».

وما أروع ما يقوله الإمام الرضا عَلَيْكِ :

«رحم الله عبداً أحيى أمرنا، فقال الهروي له: فكيف يُحيي أمركم؟ قال: يتعلّم علومنا ويعلّمها الناس، فإنّ الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتّبعونا».

و «ما أخذ الله سبحانه على الجاهل أن يتعلّم حتّى أخذ على العالم أن يُعلّم».

قال رسول الله ﷺ:

«يجيء الرجل يوم القيامة وله من الحسنات كالسحاب الركام أو كالجبال الرواسي، فيقول: يا ربّ، أنّى لي هذا ولم أعملها? فيقول: هذا علمك الذي علّمته الناس يعمل به من بعدك. فمن علّم باب هدىً فله مثل أجر من عمل به، ولا ينقص أولئك من أجورهم شيئاً، وكلّ شيء ينقص على الإنفاق إلّا العلم».

قال الإمام الحسن عَلَيْلًا:

«علّم الناس، وتعلّم علم غيرك، فتكون قد أتقنت علمك وعلمت ما لم تعلم».

قال رسول الله عَلِيلًا:

«إنّ الله وملائكته حتى النملة في جُحرها وحتى الحوت في البحر يصلّون على معلّم الناس الخير. إنّ معلّم الخير يستغفر له دوابّ الأرض وحيتان البحر وكلّ ذي روح في الهواء وجميع أهل السماء والأرض، ولا يستخفّ بحقّ معلّم الخير إلّا المنافق».

قال رسول الله عَلِيلًا:

«ألا أخبركم عن الأجود والأجود؟ الله الأجود الأجود، وأنا أجود ولد آدم، وأجودكم بعدي رجل علّم علماً فنشر علمه، يبعث يوم القيامة أمّة وحده». فيكون مثل خليل الرحمن إبراهيم عليّاً إلى ، فإنّه كان أمّة.

#### شرائط تعلم العلم:

فلا بدّ لطالب العلم من الصبر على طلبه و تحمّل الأذى والمتاعب من أجله، فلا يضجر ولا يكسل.

قال رسول الله عَلَيْلَةُ:

«من لم يصبر على ذلّ التعلّم ساعة بقي في ذلّ الجهل أبداً. وما من متعلّم يختلف إلى باب العالم إلّا كتب الله له بكلّ قدم عبادة سنة. ومن صفات المتّقين : إنّك ترى لهم قوّة في دين وحزماً في لين وإيماناً في يقين وحرصاً في علم، وعلماً في حلم. ولا بدّ لطالب العلم من النيّة الصادقة والإخلاص في طلب العلم».

قال الإمام الصادق عَلَيْلُا:

«من تعلّم لله وعمل لله وعلّم لله دُعي في ملكوت السماوات عظمياً ، فقيل : تعلّم لله وعمل لله وعلّم لله ».

وقال رسول الله ﷺ:

«العالم إذا أراد بعلمه وجه الله تعالى هابه كلّ شيء، وإذا أراد أن يكنز به الكنوز هاب من كلّ شيء».

قال أمير المؤمنين على عليِّلا :

«لو أنَّ حملة العلم حملوه بحقّه لأحبّهم الله وملائكته وأهل طاعته من خلقه، ولكنّهم حملوه لطلب الدنيا فمقتهم الله وهانوا على الناس».

قال رسول الله عَيْلَةِ:

«علماء هذه الأُمّة رجلان: رجل آتاه الله علماً فطلب به وجــه الله والدار الآخرة وبذله للناس ولم يأخذ عليه طمعاً، وعلم يشتر به ثمناً قليلاً، وذلك يستغفر

له من في البحور، ودوابّ البرّ والبحر والطير في جوّ السماء، ويُقدم على الله سيّداً شريفاً، ورجلٌ آتاه الله علماً فبخل به على عباد الله، وأخذ عليه طمعاً، واشترى به ثمناً قليلاً، فذلك يلجم يوم القيامة بلجام من نار».

### علائم طلّاب العلم وأصنافهم:

فطالب العلم إنّما يتقرّب بعلمه إلى الله ويكون مهاباً وعزيزاً عند الناس فيما لو طلب وتعلّم لله سبحانه، ولكلّ شيء علامة وخصيصة، فمن علائم طلب العلم لله عزّ وجلّ وخصائص المتعلّم لله:

عن رسول الله عَلِينَ ، قال :

«من طلب العلم لله لم يصب منه باباً إلا ازداد به في نفسه ذلاً، وفي الناس تواضعاً، ولله خوفاً، وفي الدين اجتهاداً، وذلك الذي ينتفع بالعلم فليتعلّمه، ومن طلب العلم للدنيا والمنزلة عند الناس والحظوة عند السلطان \_أي يتقرّب به إلى الدولة والحكومة \_لم يصب منه باباً إلا ازداد في نفسه عظمةً وعلى الناس استطاعةً وبالله اغتراراً، ومن الدين جفاءً، فذلك الذي لا ينتفع بالعم فليكف وليمسك عن الحجّة على نفسه، والندامة والخزي يوم القيامة».

«فمن أخذ العلم من أهله وعمل به نجا، ومن أراد به الدنيا فهو حظّه».

و «من ابتغى العلم ليخدع به الناس لم يجد ريح الجنّة ».

و «من تعلّم العلم رياءً وسمعة يريد به الدنيا نزع الله بركته، وضيّق عـليه معيشته، ووكله الله إلى نفسه، ومن وكله الله إليه نفسه فقد هلك».

« فمن تعلُّم العلم لغير الله تعالى فليتبوَّأ مقعده من نار ».

و «من طلب العلم لغير العمل فهو كالمستهزئ بربّه عزّ وجلّ ».

«أوحى الله إلى بعض أنبيائه: قل للذين يتفقهون لغير الدين، ويتعلّمون لغير العمل، ويطلبون الدنيا لغير الآخرة، يلبسون للناس مسوك الكبائش وقلوبهم كقلوب الذئاب، ألسنتهم أحلى من العسل وأعمالهم أمر من الصبر: إيّاي يخادعون ؟! ولأتيحن لكم فتنة تذر الحكيم حيراناً».

فإنّه سبحانه يبتليه ببلاء صعب يتحيّر منه أولى الألباب.

قال أمير المؤمنين عليّ لِمُثَلِّلُا :

«خذوا من العلم ما بدا لكم، وإيّاكم أن تطلبوه لخصالٍ أربع: لتسباهوا به العلماء، أو تماروا به السفهاء، أو تراؤوا به في المجالس، أو تصرفوا وجوه الناس إليكم للتروّس».

فمن الناس من يطلب العلم بأمل الرئاسة على الناس، فلا بدّ أن يهذّب نفسه من اليوم الأوّل بأن يطلب العلم لله وللعمل لا رياءً وسمعةً وحبّاً للرئاسة.

«ومن طلب العلم لأربع دخل النار: ليباهي بــه العــلماء، أو يــماري بــه السفهاء، أو ليصرف به وجوه الناس إليه، أو يأخذ به من الأمراء».

أيّها الأحبّة والأعزّاء، يا إخوان الصفا وأخلّاء الوفا، إنّ طلبة العلم أصناف، فلينظر طالب العلم إلى نفسه وطلبه للعلم حتّى يعرف أنّه من أيّ صنفٍ هو ؟ قال أمير المؤمنين على عليّلًا:

«طلبة العلم على ثلاثة أصناف، ألا فاعرفهم بصفاتهم وأعيانهم: صنف منهم يتعلّمون للمراء والجدل (الجهل)، تراه مؤذياً ممارياً للرجال في أندية المقال، قد تسربل بالتخصّع، وتخلّى من الورع، فدق الله من هذا خيزومه وقطع منه خيشومه، وأمّا صاحب الاستطالة والختل فإنّه يستطيل على أشباهه من أشكاله ويتواضع للأغنياء من دونهم، فهو لحلوائهم هاضم ولدينه حاطم، فأعمى

الله من هذا بصره، وقطع من آثار العلماء أثره، وأمّا صاحب الفقه والعمل تراه ذا كآبةٍ وحزن، قد قام الليل في حندسه وقد انحنى في بُرنسه، يعمل ويخشى، خائفاً وجلاً من كلّ أحد إلّا من كلّ ثقة من إخوانه، فشدّ الله من هذا أركانه وأعطاه يوم القيامة أمانه».

### قال رسول الله ﷺ:

«العلماء ثلاثة: رجل عاش به الناس وعاش بعلمه، ورجل عاش به الناس وأهلك نفسه الذلم يعمل بعلمه ورجل عاش بعلمه ولم يعش به أحد غيره فلم يعلم الناس من علمه -».

#### اختيار المعلم الصالح:

ثمّ لا بدّ في طلب العلم من اختيار المعلّم الصالح والأستاذ النافع، فإذا رأيتم العالم مقبلاً على دنياه يدخل في زمرة السلاطين وعلى موائد الأغنياء فاتهموه في دينه، فلا يؤخذ منه الفقه والدين، وقد ورد عن الإمام الباقر عليّه في قوله تعالى: ﴿ فَ لَيَنْظُرِ الإنسَانُ إلَى طَعَامِهِ ﴾ (١)؛ قال: «فلينظر إلى علمه الذي يأخذه ممّن يأخذه».

« فلا تتعلّم العلم ممّن لم ينتفع به، فإنّ من لم ينفعه علمه لا ينفعك ».

« فلا علم إلا من عالم ربّاني ، ومعرفة العلم بالعقل ».

فمن آثاره وصُنعه وأعماله تعرف علمه وعمله.

«وعجباً لمن يتفكّر في مأكوله كيف لا يتفكّر في معقوله، فيجنّب بطنه ما

<sup>(</sup>١) عبس: ٢٤.

يؤذيه، ويودع صدره ما يزكّيه».

« فتعلّم علم من يعلم، وعلّم علمك من يجهل ».

#### حقوق العلم وحدوده :

ولا يخفى أنّ للعلم حدوداً وحقوقاً، لا بدّ من مراعاتها حتّى يتمّ المطلوب ونصل إلى المراد والمقصود، فإنّه لمّا سئل رسول الله عن العلم؟ قال: الإنصات، قال: ثمّ مه؟ قال: الاستماع له، قال: ثمّ مه؟ قال: الحفظ له، قال: ثمّ مه؟ قال: العمل به ، قال: ثمّ مه؟ قال: ثمّ نشره.

وقال أمير المؤمنين عَلَيْلًا: تواضعوا لمن تتعلّمون منه العلم ولمن تعلّمونه، ولا تكونوا من جبابرة العلماء فلا يقوم جهلكم بعلمكم.

وقال الإمام الصادق للتَّلِلا : تواضعوا لمن تعلَّمونه العلم، وتواضعوا لمـن طلبتم منه العلم، ولا تكونوا علماء جبّارين فيذهب باطلكم بحقّكم.

وقال عَلَيْلًا في قوله تعالى : ﴿ وَلا تُصَغِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ (١) : «ليكن الناس عندك في العلم سواء».

فالتواضع من الأصول الأساسية في طلب العلم عالماً أو متعلّماً.

وعن الإمام زين العابدين للشلا في رسالة الحقوق المرويّة عنه في حقوق المتعلّم على المعلّم قال:

«أمّا حقّ رعيّتك بالعلم : فأن تعلم أنّ الله عزّ وجلّ إنّما جعلك قيّماً لهم فيما آتاك من العلم، وفتح لك من خزائنه، فإذا أحسنت في تعليم الناس ولم تخرق بهم

<sup>(</sup>١) لقمان : ١٨.

ولم تضجر عليهم زادك الله من فضله، وإن أنت منعت الناس علمك أو خرقت بهم عند طلبهم العلم كان حقّاً على الله عزّ وجلّ أن يسلبك العلم وبهاء، ويسقط من القلوب محلّك ».

### وأمّا في حقوق المعلّم على المتعلّم، فقال:

«حقّ سائسك بالعلم: التعظيم له، والتوقير لمجلسه، وحسن الاسمتاع إليه، والإقبال عليه، وأن لا ترفع عليه صوتك، وأن لا تجيب أحداً يسأله عن شيء حتّى يكون هو يجيب، ولا تحدّث في مجلسه أحداً، ولا تغتاب عنده أحداً، وأن تدفع عنه إذا ذكر عندك بسوء، وأن تستر عيوبه به، وتظهر مناقبه، ولا تجالس له عدوّاً، ولا تعادي له وليّاً، فإذا فعلت ذاك شهد لك ملائكة الله بأنّك قبصدته وتعلّمت علمه لله جلّ اسمه لا للناس».

#### قال الإمام الباقر عَلَيْلًا :

«إذا جلست إلى عالم فكن على أنّ تسمع أحرص منك على أن تسقول، وتعلّم حسن الاستماع كما تتعلّم حسن القول، ولا تقطع على أحد حديثه».

### قال أمير المؤمنين علىّ عَلَيْكُ :

«من حقّ العالم عليك أن تسلّم على القوم عامّة وتخصّه دونهم بالتحيّة، وأن تجلس أمامه، ولا تشيرن عنده بيدك، ولا تغمزن بعينيك، ولا تقولن (قال فلان) خلافاً لقوله، ولا تغتابن عنده أحداً، ولا تسار في مجلسه، ولا تأخذ بثوبه، ولا تلح عليه إذا أمل، ولا تعرض من طول صحبته، فإنّما هو بمنزلة النخلة تنتظر متى يسقط عليك منها شيء، فإنّ المؤمن العالم لأعظم أجراً من الصائم القائم الغازي في سبيل الله، فإذا مات العالم انثلمت في الإسلام ثلمة لا يسدّها شيء إلى يوم القيامة».

و «ليس من أخلاق المؤمن التملّق ولا الحسد إلّا في طلب العلم».

و «إذا رأيت عالماً فكن له خادماً».

«فمن وقّر عالماً فقد وقّر ربّه».

و «من استقبل العلماء فقد استقبل رسول الله، ومن زارهم فقد زاره، ومن جالسهم فقد جالسه، ومن جالس رسول الله فكأنّه جالس الله سبحانه».

قال رسول الله ﷺ:

«من علّم شخصاً مسألةً فقد ملك رقبته، فقيل له: يا رسول الله، أيسبيعه؟ فقال: لا ولكن يأمره وينهاه».

وهذا من قولهم : (من علَّمني حرفاً فقد صيّرني عبداً).

فينبغي:

«عل المتعلّم أن يدأب نفسه في طلب العلم، ولا يملّ من تعلّمه ولا يستكثر ما علم».

«ولا يحرز العلم إلّا من يطيل درسه».

و «من أكثر الفكر فيما تعلُّم أتقن علمه، وفهم ما لم يكن يفهم».

«فلا فقه لمن لا يديم الدرس».

«فاطلب العلم تزدد علماً».

و « تفرّغ للعلم إن كنت تريده، فإنّ العلم لمن تفرّغ ».

«فلا تسأم من طلب العلم طول عمرك».

وإليكم هذا الحديث الجامع في طلب العلم:

العلامة المجلسي بسنده عن عنوان البصري \_وكان شيخاً كبيراً قد أتى عليه أربع وتسعون سنة \_قال: كنت أختلف إلى مالك بن أنس سنين، فلمّا قدم جعفر

الصادق المدينة اختلفت إليه، وأحببت أن آخذ عنه كما أخذت عن مالك، فقال لي يوماً : إنِّي رجل مطلوب ومع ذلك لي أوراد في كلِّ ساعة من آناء الليل والنهار، فلا تشغلني عن وردي، وخذ عن مالك واختلف إليه كـما كـنت تـختلف إليـه، فاغتممت من ذلك وخرجت من عنده وقلت في نفسى: لو تفرّس فيّ خيراً لمــا زجرني عن الاختلاف إليه والأخذ عنه، فدخلت مسجد رسول الله ﷺ وسلَّمت عليه ثمّ رجعت من الغد إلى الروضة وصلّيت فيها ركعتين وقلت : أسألك الله يا الله أن تعطف علىّ قلب جعفر وترزقني من علمه ما أهتدي به إلى صراطك المستقيم، ورجعت إلى داري مغتمًا ولم أختلف إلى مالك بن أنس لما أشرب قلبي من حبّ جعفر، فما خرجت من داري إلا إلى الصلاة المكتوبة حتّى عيل صبري، فلمّا ضاق صدري تنعّلت وتردّيت وقصدت جعفراً وكان بعدما صلّيت العمصر، فعلمّا حضرت باب داره واستأذنت عليه فخرج خادم له فقال: ما حاجتك؟ فـقلت: السلام على الشريف، فقال : هو قائم في مصلّاه، فجلست بحذاء بابه، فما لبثت إلّا يسيراً إذ خرج خادم فقال: ادخل على بركة الله، فدخلت وسلَّمت عـكيه، فــردّ السلام وقال: إجلس غفر الله لك، فجلست، فأطرق مليّاً ثمّ رفع رأسه، وقال: أبو من ؟ قلت : أبو عبد الله . قال : ثبّت الله كنيتك ووفّقك يا أبا عبد الله ، ما مسألتك ؟ فقلت في نفسي : لو لم يكن لي من زيارته والتسليم غير هذا الدعاء لكان كثيراً. ثمّ رفع رأسه ثمّ قال: ما مسألتك؟ فقلت: سألت الله أن يعطف قلبك على ويرزقني من علمك وأرجو أنَّ الله تعالى أجابني في الشريف ما سألته، فقال: يا أبا عبد الله ليس العلم بالتعلُّم، إنَّما هو نور يقع في قلب من يـريد الله تــعالى أن يهديه، فإن أردت العلم فاطلب أوَّلاً في نفسك حقيقة العبوديَّة، واطلب العلم باستعماله، واستفهم الله يفهمك، فقلت: يا شريف، فقال: قل يا أبا عبد الله، قلت:

يا أبا عبد الله، ما حقيقة العبوديّة ؟ قال: ثلاثة أشياء: أن لا يرى العبد لنفسه فيما خوّله الله ملكاً، لأنّ العبيد لا يكون لهم ملك، يرون المال مال الله يضعونه حيث أمرهم الله به، ولا يدبّر العبد لنفسه تدبيراً، وجملة اشتغاله فيما أمره تعالى ونهاه عند، فإذا لم يرَ العبد لنفسه فيما خوّله الله تعالى ملكاً هان عليه الإنفاق فيما أمره الله تعالى أن ينفق فيه، وإذا فوّض العبد تدبير نفسه على مدبّره هان عليه مصائب الدنيا، وإذا اشتغل العبد بما أمره الله تبعالي ونبهاه لا يبتفرّغ منهما إلى المراء والمباهاة مع الناس، فإذا أكرم الله العبد بهذه الثلاثة هان عليه الدنيا وإيليس والخلق، ولا يطلب الدنيا تكاثراً وتفاخراً، ولا يطلب ما عند الناس عزّاً وعلوّاً، ولا يدع أيامه باطلاً. فهذا أوّل درجة التقي، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِـرَةُ نَــجْعَلُهَا لِـلَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُـلُوّاً فِـى الأَرْضِ وَلا فَسَـاداً وَالعَـاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١)، قلت: يا أبا عبد الله أوصني، قال: أوصيك بـ تسعة أشـياء فـ إنّها وصيَّتي لمريدي الطريق إلى الله تعالى، والله أسأل أن يوفَّقك لاستعماله، ثلاثة منها في رياضة النفس، وثلاثة منها في الحلم، وثلاثة منها في العلم، فاحفظها وإيّاك والتهاون بها. قال عنوان: ففرّغت قلبي له.

فقال:

أمّا اللواتي في الرياضة :

ــفإيّاك أن تأكل ما لا تشتهيه، فإنّه يورث الحماقة والبله.

\_ولا تأكل إلّا عند الجوع.

\_وإذا أكلت فكل حلالاً وسمّ الله واذكر حديث الرسول ﷺ : ما ملأ آدمي

<sup>(</sup>١) القصص : ٨٣.

وعاءً شرًّا من بطنه، فإذا كان ولا بدّ فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه.

وأمّا اللواتي في الحلم:

\_ فمن قال لك: إن قلت واحدةً سمعت عشراً، فقل: إن قبلت عشراً لم تسمع واحدة.

\_ ومن شتمك فقل له: إن كنت صادقاً فيما تقول فأسأل الله أن يخفر لي، وإن كنت كاذباً فيما تقول فالله أسأل أن يغفر لك.

\_ومن وعدك بالخِنئ \_الفحش في الكلام \_فعده بالنصيحة والدعاء. وأمّا اللواتي في العلم:

ــ فاسأل العلماء ما جهلت، وإيّاك أن تسألهم تعنَّتاً وتجربة.

\_وإيّاك أن تعمل برأيك شيئاً، وخذ بالاحتياط في جميع مــا تــجد إليــه سبيلاً.

\_واهرب من الفتيا هربك من الأسد، ولا تجعل رقبتك للناس جسراً.

قم عنّي يا أبا عبد الله فقد نصحت لك ولا تفسد عليّ وردي، فَإِنّي امـروًّ ضنين بنفسى، والسلام على من اتّبع الهدى(١١).

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) البحار ١ : ٢٢٤.

### بسم الله الرحمن الرحيم

### فضيلة العلم والعلماء

#### القسم الثاني

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمّد وآله.

لا يخفى على ذوي النهى أنّ الإسلام بمصدره الغني في علومه ومعارفه القرآن الكريم والسنّة الشريفة ليحتّ معتنقيه حثيثاً بالغاً على طلب العلم النافع والعمل الصالح ويامر بذلك، وإنّ الإنسان لفي خسر إلّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

وأساس الإيمان العلم، وإنّه النور الذي يسعى بين يدي المؤمن في حياته الدنيوية والأخرويّة، وما أكثر النصوص الدينية من الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة الصادرة عن النبيّ المصطفى محمّد عَيْنَا وعن أهل بيته وعترته الأطهار الأثمة الأبرار عَلَيْنَا التي تذكر فضائل العلم والعلماء، وإنّ السعادة الأبدية تتبلور في حمل العلم الإلهى المقارن بالنوايا الصادقة والأعمال الصالحة.

وقد ذكرنا جملة منها في القسم الأوّل وكان المحور الأساس هو فـضيلة العلم وبركاته وآثاره في الدنيا والآخرة، وشمّة من آدابه ولوازمه.

والمقصود من هذا القسم بيان جوانب أخرى من مكارمه ومعالمه، ليزداد طالب العلم بصيرةً وشوقاً وعشقاً وهمّةً عالية وصبراً وحلماً في طلبه وتحمّله، فإنّ العلم إذا أعطيته كلّك أعطاك بعضه. ومن طلب العُلى سهر الليالي، لاسيّما في أيام الشباب، فإنّ من أتعب نفسه في شبابه استراح في شيبته، وتـعرف أواخـر الأشياء بأوائلها، فمن كان في بدايته مستقيماً وخالصاً يتعلّم لله ويعمل لله ويعلّم لله، سيكون على خير في عاقبة الأمور، فما كان لله ينمو، وما عند الله فهو الباق.

«فاغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وحياتك قبل مماتك، وصحّتك قبل مرضك، وفراغك قبل شغلك...».

#### شموخ مقام العلماء:

هذا وقد بين القرآن الكريم والرسول الأعظم والأثمة الأطهار عَلَيَكُمُ عظمة العلم وشموخ مقام العلماء.

قال الإمام الصادق عليُّلا :

«علماء شيعتنا مرابطون بالثغر الذي يلي إبليس وعفاريته، يمنعونهم عسن الخروج على ضعفاء شيعتنا، وعن أن يتسلّط عليهم إبليس وشيعته».

« فالعلماء أمناء والأتقياء حصون والأوصياء سادة ».

«العلماء قادة».

و «الملوك حكّام على الناس والعلماء حكّام على الملوك».

«العلماء حكّام على الناس».

يقول الإمام الهادي للتَيْلاِ :

«لولا من يبقى بعد غيبة قائمنا عليه من العلماء الداعين إليه، والدالين عليه، والذّاتين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إسليس ومردته، ومن فخاخ النواصب، لما بقي أحد إلّا ارتدّ عن دين الله».

«فالعلماء أطهر الناس أخلاقاً، وأقلّهم في المطامع أعراقاً».

«فهم أمناء الله على خلقه».

«العلم وديعة الله في أرضه، والعلماء أمناؤه عليه، فمن عمل بعلمه أدّى أمانته، ومن لم يعمل بعلمه كتب في ديوان الخائنين».

« فالعلماء أمناء الرسل ما لم يخالطوا السلطان ».

قال رسول الله عَلِينُ :

« فضل العالم على غيره كفضل النبيّ على أمّته ».

و «العالم يعرف الجاهل لأنّه كان قبلُ جاهلًا، والجاهل لا يعرف العالم لأنّه لم يكن قبلُ عالماً».

و «إنّه ينظر بقلبه وخاطره، والجاهل ينظر بعينه وناظره».

قال أمير المؤمنين على للثُّلُّةِ :

«إنّما العالم من دعاه علمه إلى الورع والتقى، والزهد فسي عــالم الفــناء، والتولّه بجنّة المأوى».

«فلا يكون العالم عالماً حتّى لا يحسد من فوقه، ولا يحتقر من دونه، ولا يأخذ على علمه شيئاً من حُطام الدنيا».

و «لا يعظ إلّا من يقبل عظته، ولا ينصح معجباً برأيه، ولا يخبر بما يخاف إذاعته».

«ألا أُنبَّكم بالعالم كلَّ العالم؟ من لم يـزيَّن لعـباد الله مـعاصي الله، ولم يؤمِّنهم مكر الله، ولم يؤيِّسهم من رَوحه».

و «للعالم ثلاث علامات: العلم والحلم والصمت».

و «العالم من عرف قدره، وكفي بالمرء جهلاً ألّا يعرف قدره».

«فالعالم الذي لا يملّ من تعلّم العلم».

و «من قال : أنا عالم، فهو جاهل».

«فلا تجعلوا علمكم جهلاً، ويقينكم شكّاً، إذا علمتم فاعملوا، وإذا تيقّنتم فأقدموا».

«فإنّ ثمرة العلم العمل به، وإخلاص العمل والعبادة».

#### ثمرات العلم:

ومن ثمراته:

«التقوى واجتناب الهوى واتباع الحقّ ومجانبة الذنوب ومودّة الإخوان والاستماع من العلماء والقبول منهم، ترك الانتقام عند القدرة، واستقباح مقاربة الباطل، واستحسان متابعة الحقّ، وقول الصدق والتجافي عن سرور في غفلة، وعن فعل ما يعقّب ندامة، والعلم يزيد العاقل عقلاً، ويورث متعلّمه صفات حمد، فيجعل الحليم أميراً، وذا المشورة وزيراً، ويقمع الحرص ويخلع المكر، ويميت البخل، ويجعل مطلق الفحش مأسوراً أي كلّ مصاديق الأعمال والأقوال الفاحشة يجعلها أسيرة لعقله وعلمه ويعيد السدّاد قريباً».

فالعلم النافع المقرون بالعمل يورث الخشية والخوف من الله سبحانه:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً \* وَيَخِرُّونَ لِللْأَذْقَانِ يَسَبْكُونَ وَيَوْرُونَ لِللَّذْقَانِ يَسَبْكُونَ وَيَوْرُدُهُمْ خُشُوعاً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٠٧ - ١٠٩.

٣٤ ..... فضيلة العلم والعلماء

«فالخشية ميراث العلم، والعلم شعاع المعرفة وقلب الإيمان، ومن حُرم الخشية لا يكون عالماً وإن شق الشعر بمتشابهات العلم».

قال الله تعالى:

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (١).

«ويعني بالعلماء من صدّق فعله قوله، ومن لم يصدّق فعله قـوله فـليس بعالم».

«فأعلم الناس بالله أخوفهم لله، وأخوفهم له أعلمهم بـه، وأعلمهم بـه أزهدهم في الدنيا».

فمن ثمرة العلم وعلائمه الزهد في هذه الدنيا بأن لا تملكه الدنيا ولا يفرح بما هو آت ولا يحزن على ما فات ويغتنم الساعة التي هو فيها، كما ورد جـمع الزهدكلّه في قوله تعالى:

﴿ لِكَيْلًا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَـفْرَحُوا بِمَا آ تَاكُمْ ﴾ (٣).

و «من أوتي من العلم ما لا يبكيه لحقيقٌ أن يكون قد أُوتي علماً لا ينفعه، لأنّ الله نعت العلماء فقال عزّ وجلّ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَـمَفْعُولاً \* وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً \* وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعاً ﴾ (٣)».

«فمن خشى الله كمل علمه».

<sup>(</sup>۱) فاطر: ۲۸.

<sup>(</sup>٢) الحديد : ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ١٠٧\_١٠٩.

القسم الثاني .....الله التعالي المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم الثاني المسلم التعالي

«أعلمكم أخوفكم».

قال رسول الله عَلِيلًا:

«لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلاً ولخرجتم إلى الصُّعُدات تجأرون إلى الله لا تدرون تنجون أو لا تنجون ».

أجل: للعلم النافع علامات وشعب وأشعّة نورانية تضيء العالم وتضفي عليه وعلى حامله جمالاً، ويحضى بالبركات والخيرات الفردية والاجتماعية.
قال رسول الله عَلَيْهُ:

«أمّا العلم فيتشعّب منه الغنى وإن كان فقيراً، والجود وإن كان بخيلاً، والمهابة وإن كان هيّناً، والسلامة وإن كان سقيماً، والقرب وإن كان قصيّاً، والحياء وإن كان صلفاً، والرفعة وإن كان وضيعاً، والشرف وإن كان رَذلاً، والحكمة والحظوة، فهذا ما يتشعّب للعاقل بعلمه».

#### العلم مقرون بالعمل :

نعم، إنّ مقام العلم لمقام عظيم وشامخ في الدنيا والآخرة، إلّا أنّه بشرطها وشروطها، وأوّل شرط هو العمل بالعلم، فإنّ:

«العامل على غير بصيرة كالسائر على غير الطريق، ولا يزيده سرعة السير من الطريق إلّا بعداً ».

و «من عمل على غير علم كان ما يفسد أكثر ممّا يصلح».

و «المتعبّد بغير فقه كالحمار في الطاحون يدور ولا يبرح».

و «مثل العابد الذي لا يتفقّه كمثل الذي يبني بالليل ويهدم بالنهار ».

بل قال أمير المؤمنين للتَّلِلِ :

«قصم ظهري اثنان عالم متهتّك لا يعمل بعلمه وجاهل متنسّك يعبد من غير علم».

«فالعلم مقرون إلى العمل، فمن علم عمل، ومن عمل علم، والعلم يهتف بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل».

«فيا حملة القرآن اعملوا به، فإنّ العالم من علم ثمّ عمل بما علم ووافـق عمله علمه».

«فليس بنافعك أن تعلم ما لم تعمل، إنّ كثرة العلم لا يزيدك إلّا جهلاً إذا لم تعمل به ».

- «فما علم من لم يعمل بعلمه».
- و «ما زكا العلم بمثل العمل به».
  - «فالعلم رشد لمن عمل به».
- «وما أكثر من يعلم العلم ولا يتّبعه».
- « فالعلم الذي لا يصلحك ضلال ، كما أنّ المال الذي لا ينفعك وبال » .

و «من لم يتعاهد علمه في الخلأ \_ أي لا يراعي علمه في الخلوات \_ فضحه في الملأ، فإنّه يفتضح بعلمه ويكون عليه نقمة ولا خير في علم لا ينفع ».

كان الرسول الأعظم يتعوّذ بالله من علم لا ينفع، وهو العــلم الذي يــضادّ العمل بالإخلاص:

« فالعلم الذي لا يعمل به كالكنز الذي لا ينفق منه، أتعب صاحبه نفسه في جمعه، ولم يصل إلى نفعه».

- و «ربّ عالمٍ قد قتله جهله وعلمه معه لا ينفعه».
  - «فعلم لا ينفع كدواء لا ينجع».

القسم الثاني ..... المسام الثاني ..... القسم الثاني المسام الثاني المسام الثاني المسام الثاني المسام الثاني المسام الثاني المسام المسام

ويصف أمير المؤمنين علميّ لطيُّلَّا زمانه بقوله:

«أيّها الناس إنّا قد أصبحنا في دهر عنود وزمن كنود (شديد) يُعدّ فيه المحسن مسيئاً، ويزداد الظالم فيه عـتوّاً، لا نـنتفع بـما عـلمنا، ولا نسأل عـمّا جهلنا».

سيّدي ومولاي، إذا كان زمانك هكذا فكيف بعصرنا الراهن.

و «الدنيا كلُّها جهل إلَّا مواضع العلم والعلم كلُّه حجَّة إلَّا ما عمل به».

«قال رجل: يا رسول الله، ما ينفي عنه حجّة الجهل؟ قال: العلم، قال: فما ينفي عنّي حجّة العلم فإنّ الله يحتجّ عليّ بعلمي فقال: العمل».

و «إنّ العالم العامل بغير علمه كالجاهل الحائر الذي لا يستفيق من جهله، بل الحجّة عليه أعظم، والحسرة له ألزم، وهو عند الله ألوم».

و «كلّ علم وبال على صاحبه يوم القيامة إلّا من عمل به».

«فالعلم بلا عمل ضلال».

والعالم غير العامل فتنة للناس.

قال أمير المؤمنين على للطُّلِّةِ :

«إيّاكم والجهّال من المتعبّدين، والفجّار من العلماء، فإنّهم فتنة كلّ مفتون، قطع ظهري رجلان من الدنيا: رجل عليم اللسان فاسق، ورجل جاهل القلب ناسك، هذا يصدّ بلسانه عن فسقه، وهذا بنسكه عن جهله، فاتّقوا الفاسق من العلماء، والجاهل من المتعبّدين، أولئك فتنة كلّ مفتون، فإنّي سمعت رسول الله يقول: يا على، هلاك أمّتى على يدي كلّ منافق عليم اللسان».

«فالجاهل يغشّ الناس بتنسّكه، والعالم ينفّرهم بتهتّكه».

٣٨ ..... فضيلة العلم والعلماء

«فتناصحوا في العلم \_أي ينصح بعضكم بعضاً ـ فإنّ خيانة أحــدكم فــي علمه أشدّ من خيانته في ماله، وإنّ الله سائلكم يوم القيامة».

### تأديب النفس بالعلم:

وينبغي للعالم في مقام الوعظ والإرشاد والنصيحة والتعليم أن يبدأ بنفسه أوّلاً، فإنّ الكلام إذا خرج من اللسان، فإنّه لم يتجاوز الآذان.

# قال أمير المؤمنين عليّ للتُّللِّ :

«من نصب نفسه للناس إماماً فعليه أن يبدأ بتعليم نفسه قبل تعليم غـيره، وليكن تأديبه بسيرته قبل تأديبه بلسانه، ومعلّم نفسه ومؤدّبها أحقّ بالإجلال من معلّم الناس ومؤدّبهم».

و «على العالم أن يعمل بما علم، ثمّ يطلب تعلّم ما لم يعلم».

و «إنَّكم إلى العمل بما علمتم أحوج منكم إلى تعلُّم ما لم تكونوا تعلمون».

و «على العالم إذا علم أن لا يعنف ..أي يستعمل العنف مع المتعلّمين من الناس أو التلامذة .. وإذا عُلم أن لا يأنف .. ممّن ذكّره بشيء لا يستنكف من ذلك ...».

### قال رسول الله ﷺ:

«ينبغي للعالم أن يكون قليل الضحك، كثير البكاء، لا يمازح ولا يصاخب ولا يماري ولا يجادل، إن تكلّم تكلّم بحقّ، وإن صمت صمت عن الباطل، وإن دخل برفق، وإن خرج خرج بحلم».

«فاعقلوا الخبر إذا سمعتموه عقل رعاية، لا عقل رواية، فإنّ رواة العلم

و «تعلّموا ما شئتم أن تعلّموا، فلن ينفعكم الله بالعلم حتّى تعملوا به، لأنّ العلماء همّتهم الرعاية والسفهاء همّتهم الرواية».

«فكونوا للعلم وعاةً ولا تكونوا رواةً».

« فإنّ همّة العلماء الوعاية، وهمّة السفهاء الرواية ».

و «علم المنافق في لسانه، وعلم المؤمن في عمله».

«فتعلّم ما تعلّم لتعمل به، ولا تعلّمه لتحدّث به، فيكون عليك بوره، ويكون على غيرك نوره».

و «إنّ أشدّ الناس حسرةً يوم القيامة الذين وصفوا العدل ثمّ خالفوه، وهو قول الله تعالى: ﴿ أَنْ تَـقُولَ نَـفُسٌ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ ﴾ (١)». وهل هذا إلّا من الجهل، ولا بدّ من طرده ورفعه بكلّ ما أوتى الإنسان من

وهل هذا إلا من الجهل، ولا بد من طرده ورفعه بحل ما اودي المرتشان الر قوّة ومثابرة.

#### منابع العلم:

وإذا كان العلم خزائن وكنوز فإنّ مفتاحه السؤال، وإنّما نسأل من أهل الذكر أي من العلماء الصالحين ومن ساداتهم محمّد وآل محمّد، في إنّ العلم الصافي والآيات البيّنات في صدور الذين أوتوا العلم، ولا يوجد هذا العلم إلّا من منابعه النورانية ومناهله العذبة، فشرّق أو غرّب لا تجد ما يشفي الغليل ويروي الظمآن، إلّا في القرآن وسنّة النبيّ وعترته الأطهار علينيك .

<sup>(</sup>١) الزمر : ٥٦.

ولا شيء أفضل \_ بعد المعرفة \_ من الصلاة ، وهذا يعني تقدّم العلم والمعرفة على الصلاة التي هي عمود الدين وإنّها أفضل الأعمال ، ركعتان يصلّيهما العالم خيرٌ من قيام الجاهل طيلة ليله بالعبادة ، وذلك فإنّ الجاهل ربما يتزلزل في عقائده وعبادته بورود شبهة عليه أو وسواس من الشيطان ، أو أوهام وانحرافات يترك بها العبادة ، ولكنّ العالم على علم ويقين في عبادته ، وأنّه كالجبل الراسخ لا تحرّكه العواصف من التيّارات الفكرية المنحرفة والشبهات العارمة ، فبالعلم يُعبد الله ويوحّد ، فإنّ الخوارج في حرب أمير المؤمنين عليّ عليّا كانوا يقيمون الصلاة وإنّهم أصحاب الجباه السود من كثرة السجود ، إلّا أنّهم لم يكن عندهم المعرفة والتامّة والعلم النافع ، فحاربوا إمام زمانهم وخرجوا عليه .

ورد في التاريخ كان أحد أصحاب أمير المؤمنين في إحدى الليالي يمشي معه في إحدى الليالي المؤمنين في إحدى الليالي يمشي معه في إحدى أزقة الكوفة فسمع من يقرأ القرآن بصوتٍ حنزين قوله تعالى:
﴿ أُمَّنْ هُو قَانِتُ آ نَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً ﴾ (١) فخطر على باله منزلة الرجل وقربه من الله، فقال له أمير المؤمنين: « لا يغرّنك الرجل إنّه من أهل النار »، ومرّت الأيّام، وإذا بقارئ القرآن مع قتلى الخوارج.

وفضل العالم بعلمه ما دام يـقترن بـعمله الصـالح، ويـتخلّق بأخـلاق الله ويخشى الله :

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وعنى بالعلماء من صدق قوله فعله، وبمثل هذا إذا صلح العالِم صلح العالَم،

<sup>(</sup>١) الزمر : ٩.

<sup>(</sup>۲) فاطر : ۲۸.

وبمثل هذا العالم الصالح تكون البركة، ويكون مباركاً على الخلق، فينقذ عباد الله من الجهل والشبهات والانحراف ويهدي الناس والمستضعفين إلى معرفة الله ورسوله وإمام زمانهم حتى تكون حياتهم ومماتهم على الحق والعلم.

«فمن لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية».

وإنّ الله ليرفع العذاب عن أمّة بحضور عالم ربّاني، ولمثل هذا إذا فقد العالم ثلم في الإسلام ثلمة لا يسدّها شيء إلّا بعالم آخر.

#### علماء الخير وعلماء السوء:

ولا ينال ما عند الله من القرب والثواب إلاّ بالعلم النافع والعمل الصالح. قال الامام الباقر عليمًا للخيثمة:

«أبلغ شيعتنا أنّه لا ينال ما عند الله إلّا بالعمل، وأبلغ شيعتنا أنّ أعظم الناس حسرة يوم القيامة من وصف عدلاً ثمّ خالفه إلى غيره».

قال رسول الله ﷺ :

«إنّ أشدّ أهل النار ندامةً وحسرةً رجل دعا عبداً إلى الله عنزّ وجلّ فاستحاب له، وقبِل منه وأطاع الله عزّ وجلّ فأدخله الله اللجنّة، وأدخل الداعسي النار بتركه علمه واتّباعه الهوى».

«أعظم الناس وزرأ العلماء المفرّطون».

«أشقى من هو معروف عند الناس بعلمه مجهول بعمله».

و «من تعلّم العلم ولم يعمل بما فيه حشره الله يوم القيامة أعمى».

« يؤتى بعلماء السوء يوم القيامة فيقذفون في نار جهنّم، فيدور أحدهم في جهنّم بقصبة كما يدور الحمار بالرحى، فيقال له : يا ويلك، بك اهتدينا، فما بالك؟

٤١ ..... فضيلة العلم والعلماء

قال: إنِّي كنت أخالف ما كنت أنهاكم».

قال رسول الله عَلَيْلُهُ :

« يطّلع قوم من أهل الجنّة على قوم من أهل النار فيقولون : ما أدخلكم النار وقد دخلنا الجنّة لفضل تأديبكم وتعليمكم ؟ فيقولون : إنّا كننّا نأمر بالخير ولا نفعله ».

#### وعنه ﷺ قال:

«أتيت ليلة أسري بي على قوم تُقرض شفاههم بمقاريض من نار، كلّما قُرضت وَفَت \_أي تمّت وطالت \_ فقلت : يا جبرئيل، من هؤلاء ؟ قال : خطباء أمّتك الذين يقولون ما لا يفعلون، ويقرأون كتاب الله ولا يعملون به ».

#### وقال ﷺ:

«الزبانية أسرع إلى فسقة حملة القرآن منهم إلى عبدة الأوثان، فيقولون: يُبدأ بنا قبل عبدة الأوثان؟ فيقال لهم: ليس من يعلم كمن لا يعلم».

«إنّه يغفر للجاهل سبعون ذنباً قبل أن يغفر للعالم ذنب واحد».

لأنّه يعلم وبما أنّ مقامه عظيم وله درجات العلى في الجنّات ويزيد على العابد بألف، فكذلك ذنبه بألف:

«لا يستوي عند الله في العقوبة الذين يعلمون والذين لا يعلمون، نفعنا الله وإيّاكم بما علمنا وجعله لوجهه خالصاً إنّه سميع مجيب».

« فأشدّ الناس عذاباً عالم لا ينتفع من علمه بشيء ».

«إنّ أهل النار ليتأذّون من ربح العالم التارك لعلمه».

و «وقود النار يوم القيامة كلّ غنيّ بخل بماله على الفقراء، وكلّ عالم باع الدين بالدنيا».

القسم الثاني .......

«إنّ في جهنّم رحيّ تطحن علماء السوء طحناً ».

قال الإمام الكاظم علظ:

«أوحى الله تعالى إلى داود عليه الله على العبادي لا يجعلوا بيني وبينهم عالماً مفتوناً بالدنيا، فيصدّهم عن ذكري وعن طريق محبّتي ومناجاتي، أولئك قطّاع الطريق من عبادي، إنّ أدنى ما أنا صانع بهم أن أنزع حلاوة محبّتي ومناجاتي من قلوبهم».

فالعمدة في الحياة ومن أهمّ فلسفتها أن يتعلّم الإنسان أوّلاً، ثمّ يعمل بعلمه ويصون نفسه من الخطأ والزلل.

قال أمير العؤمنين علىّ عَلَيُّلْا :

«زلَّة العالم كانكسار السفينة تَغرق وتُغرق».

«زلَّة العالم تفسد عوالم».

«إنَّ كلام الحكماء إذا كان صواباً كان دواءً، وإذا كان خطأً كان داءً».

«احذروا زلَّة العالم، فإنَّ زلَّته تكبكبه في النار».

«ألا إنّ شرّ الشرّ شرار العلماء، وإنّ خير الخير خيار العلماء».

«فشر الناس العلماء إذا فسدوا».

ولمّا سئل أمير المؤمنين عليّ عليّالله عن خير الخلق بعد الأثمة علميّاللهُ قال: «العلماء إذا صلحوا»، قيل: فمن شرار خلق الله بعد إبليس وفرعون ونمرود وبعد المتسمّين بأسمائكم؟ قال: «العلماء إذا فسدوا هم المظهرون للأباطيل الكاتمون للحقائق».

فالعالم الفاسد ينضح بما فيه من الفساد، فيظهر الأباطيل بين آونة وأُخرى باسم التجدّد والمدنيّة وما شابه ذلك ويكتم الحقائق.

٤٤ ..... فضيلة العلم والعلماء

عن الإمام العسكري للتُّللُّ في صفة علماء السوء، قال:

«وهم أضرّ على ضعفاء شيعتنا من جيش يزيد على الحسين بن عليّ عليُّهِ وأصحابه، فإنّهم يسلبونهم الأرواح والأموال، وهؤلاء علماء السوء... يدخلون الشكّ والشبهة على ضعفاء شيعتنا فيضلّونهم».

قال رسول الله ﷺ:

«أشرار علماء أمّتنا المضلّون عنّا، القاطعون للطرق إلينا، المسمّون أضدادنا بأسمائنا، الملقّبون أندادنا بألقابنا، يصلّون عليهم وهم للّعن مستحقّون».

«ويل لأُمّتي من علماء السوء».

و «من ازداد علماً ولم يزدد هدئ لم يزدد من الله إلّا بُعداً ».

و «من أحبّ الدنيا ذهب خوف الآخرة من قلبه، وما آتى الله عبداً علماً فازداد للدنيا حبّاً إلّا ازداد من الله تعالى بُعداً وازداد تعالى عليه غضباً ».

فالمقصود هو العلم النافع والعمل الصالح والتقرّب من الله لزيادة الهدايـة وحبّه والزهد في الدنيا وزخارفها وزبرجها ومظاهرها، وعـندئذٍ يكـون عـالمأ وفقيهاً حقّاً، وخليفة الله وأمينه في أرضه.

قال رسول الله ﷺ:

«الفقهاء أمناء الرسل ما لم يدخلوا في الدنيا ويتّبعوا السلطان، فإذا فعلوا ذلك فاحذروهم على أديانكم».

و «إذا رأيتم العالم محبّاً للدنيا فاتّهموه على دينكم، فإنّ كلّ محبّ يحوط بما أحبّ».

فطوبي لمن عرف قدر نفسه، وعرف قدر الحياة، وطوبي لطالب العلوم النافعة والعامل بالأعمال الصالحة، فإنّه قد سعد في دنياه وفي آخرته، ونال الحظّ القسم الثاني ....... الأوفر من حياته. الأوفر من حياته.

### أنواع العلوم وخيرها :

هذا وفي نهاية المطاف لا بدّ أن نعرف أيّ علم هو المراد والمقصود، فهل المقصود كلّ العلوم والفنون، وهذا من العسر والحرج بمكان، بل خارج عن طاقة الإنسان، فإنّه كما قال أمير المؤمنين على عليّا للهذ :

«العلم لا ينتهي».

فليس له غاية، وإنّ :

«العلم أكثر من أن يحاط به».

«شيئان لا تبلغ غايتهما : العلم والعقل».

و «من ادّعي من العلم غايته فقد أظهر من جهله نهايته».

فلا بدُّ أن يؤخذ من كلُّ علم وفنَّ لبَّه ولبابه:

«فخذوا من كلّ علم أحسنه».

قال رسول الله عللي:

«العلم أكثر من أن يحصى، فخذ من كلّ شيء أحسنه».

«فَإِنَّ النَّحَلِ يَأْكُلُ مِن كُلَّ زَهِرِ أَزِيَنَهِ، فَيَتُولَّدُ مِنْهُ جَوِهِرَانَ نَفْيَسَانَ : أَحَدُهُما فَيْهُ شَفَاءَ لَلْنَاسِ، والآخر يستضاء به \_أي الشمع \_فخذ مِن كُلِّ علم خيره».

قال رسول الله عَلَيْد :

«خير العلم ما نفع».

«خير العلم ما أصلحت به رشادك، وشرّه ما أفسدت به معادك».

«خير العلوم ما أصلحك».

«العلم بالله أفضل العلمين».

«أنفع العلم ما عمل به».

و «كلّ علم لا يؤيّده عقل مضلّة».

فالعلم النافع الذي يعمل به وما يؤيّده العقل السليم والفطرة السليمة.

« فرُبّ علم أدّى إلى مضلّتك ».

و «اعلم أنّه لا علم كطلب السلامة، ولا سلامة كسلامة القلب».

فالعلم النافع ما فيه سلامه قلبك من الذنوب والآثمام والصفات الذميمة والأخلاق السيّئة.

قال الإمام الكاظم علي :

«أولى العلم بك ما لا يصلح لك العلم إلا به، وأوجب العمل عليك ما أنت مسؤول عن العمل به، والزم العلم لك ما دلّك على صلاح قلبك وأظهر لك فساده، وأحمد العلم عاقبةً ما زاد في عملك العاجل، فلا تشتغلنّ بعلم ما لا يضرّك جهله، ولا تغفلنّ عن علم ما يزيد في جهلك تركه».

و «من عرف نفسه فقد عرف ربّه، ثمّ عليك من العلم بما لا يصحّ العمل إلّا به وهو الإخلاص».

وعن رسول الله عَلَيْهُ لمّا سأله رجل عن أفضل الأعمال؟ فقال عَلَيْهُ: «العلم بالله والفقه في دينه»، وكرّرهما عليه، فقال: يا رسول الله، أسألك عن العمل فتخبرني عن العلم؟ فقال: «إنّ العلم ينفعك معه قليل العمل، وإنّ الجهل لا ينفعك معه كثير العمل».

وما أروع ما يقوله أمير المؤمنين على عليُّل لمّا سئل عن العلم؟ فقال: هو أربع كلمات: «أن تعبد الله بقدر حاجتك إليه، وأن تعصيه بقدر صبرك على النار،

وأن تعمل لدنياك بقدر عمرك فيها، وأن تعمل لآخرتك بقدر بقائك فيها».

وفي هذا المضمار يقول الإمام الصادق للتُّلُّةِ :

«جمع علم الأوّلين والآخرين في أربع كلمات : أن تعلم من أيــن ؟ وإلى أين ؟ وماذا يراد منك ؟ وما الذي يخرجك عن ذنبك ؟ ».

«فتفقّهوا في دينكم وإلّا أنتم أعراب».

وإنَّ الأعراب أشدَّ كفراً ونفاقاً ومردةً على الحقّ.

ولا بدّ لكلّ مسلم ومؤمن أن يعرف ربّه ويتعلّم أحكام دينه مــن الحــلال والحرام في كتاب الله وسنّة نبيّه.

قال أمير المؤمنين علىّ لِمُثِّلِةٍ في وصيَّته لابنه الحسن لِمُثِّلِّةٍ :

«إنّ ابتداءك بتعليم كتاب الله عزّ وجلّ و تأويله، وشرائع الإسلام وأحكامه، وحلاله وحرامه، لا أجاوز ذلك بك إلى غيره».

قال الإمام الصادق عَلَيْكُمْ :

«حديث في حلال وحرام تأخذه من صادق خيرٌ من الدنيا ومأ فيها مـن ذهــ أو فضّة».

وعنه لِمُنْكِلُا :

«ليت السياط على رؤوس أصحابي حتّى يتفقّهوا في الحلال والحرام».

و «هل يسأل الناس عن شيء أفضل من الحلال والحرام ؟».

فالعلم وإن كان أكثر من أن يحصى إلّا أنّ أمّهات العلوم أربعة: (الفقه للأديان، والطبّ للأبدان، والنحو للسان، والنجوم لمعرفة الأزمان).

و «العلم علمان: مطبوع ومسموع، ولا ينفع المسموع إذا لم يكن المطبوع» في القلوب الذي يكون بإلهام من الله سبحانه، وذلك بالتقوى والإيمان الكامل.

«فالعلم علمان: علم في القلب، وذلك العلم النافع، وعلم على اللسان، فذلك حجّة الله على ابن آدم».

و «اعلم أنّه لا خير في علم لا ينفع، ولا ينتفع بعلم لا يحقّ تعلّمه».

و «ليس العلم بكثرة التعلّم إنّما هو نور يقع في قلب من يريد الله تبارك وتعالى أن يهديه، فإن أردت العلم فاطلب أوّلاً من نفسك حقيقة العبودية، واطلب العلم باستعماله واستفهم الله يفهمك ».

«فأشعِر قلبك بالتقوى تنل العلم».

· و «من اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم عَلِم » .

«فالعلم يرشدك إلى ما أمرك الله به، والزهد يسهّل لك الطريق إليه».

قال رسول الله ﷺ:

«لو خفتم الله حقّ خيفته لعلمتم العلم الذي لا جهل معه».

و «من عمل بما يعلم علَّمه الله علم ما لا يعلم».

« فمن تعلم فعمل علمه الله ما لم يعلم».

و «من عمل بما علم كُفي ما لم يعلم».

و «علم الباطن سرّ من أسرار الله عزّ وجلّ، وحكم من حُكم الله، يقذفه في قلوب من شاء من عباده».

وكلٌ هذا يكون بالتخلّق بأخلاق الروحانيين، كـما ورد عـن عـيسى بــن مريم:

«ليس العلم في السماء فينزل إليكم، ولا في الأرض فيخرج إليكم، إنّــما العلم فيكم، تخلّقوا بأخلاق الروحانيّين يظهر لكم».

وعن رسول الله ﷺ لمّا قيل له: لأحبّ أن أكون أعلم الناس، قال:

«اتّق الله تكن أعلم الناس».

و «لا يدرك العلم براحة الجسم».

بل لا بدّ من التعب والنصب وأخذ العلم الصافي من كلّ منبع طاهر :

«خذوا العلم من أفواه الرجال».

وفي الإنجيل:

«لا تقولوا: نخاف أن نعلم فلا نعمل، ولكن قولوا: نرجوا أن نعلم ونعمل». عن الامام الباقر عليه إ

«رحم الله عبداً أحيى الأمر، فقيل: وما إحياؤه؟ قال: أن يذاكر به أهل الدين والورع».

و «واضع العلم عند غير أهله كمقلّد الخنازير الجوهر واللؤلؤ والذهب».

و « آفة العلم النسيان، وإضاعته أن تحدّث به غير أهله».

و «يسير العلم ينفي كثير الجهل».

فيا إخوان الصفا، أيها المؤمنون، يا شباب الأمّة الإسلامية، هلم لنكون من أهل العلم، ولنطلبه من ينابيعه الصافية ومناهله الرويّة، من كتاب الله الكريم وسنّة نبيّه المصطفى محمّد عَلَيْلُا، ومنهاج عترته الأطهار الأثمة الأبرار عَلَيْكِلاً، فهم أصول العلم ومهبط الوحى، وفي أبياتهم نزل الكتاب، فعندهم العلم الصحيح.

قال الإمام الباقر علي السلمة بن كهيل والحكم بن عُتيبة:

«شرّقا وغرّبا لن تجدا علماً صحيحاً إلّا شيئاً يخرج من عندنا أهل البيت».

«أما إنّه ليس عندنا لأحدٍ من الناس حقّ ولا صواب إلّا من شيء أخذوه منّا أهل البيت».

وقال أمير المؤمنين على الطِّلَّةِ :

٥٠ ..... فضيلة العلم والعلماء

«إنّ العلم الذي هبط به آدم وجميع ما فصّلت به النبيّون إلى خاتم النبيّين في عترة محمّد ﷺ ».

وعنه عليُّلْخٍ :

«لو اقتبستم العلم من معدنه، وشربتم الماء بعذوبته، وادّخرتم الخير في موضعه، وأخذتم الطريق من واضحه، وسلكتم من الحقّ نهجه، لنهجت بكم الأعلام».

فالحقّ مع محمّد وعترته وفيهم ومنهم وإليهم، وإنّما ينجو المسرء لو ركب سفينتهم، أمّا من تخلّف فقد غرق وهوى، وكان حطب جهنّم ووقودها. وختاماً عن الإمام الكاظم عليّلاً:

«وجدت علم الناس في أربع: أوّلها: أن تعرف ربّك، والثانية: أن تعرف ما صنع بك، والثالثة: أن تعرف ما أراد منك، والرابعة: أن تعرف ما يخرجك من دنك».

وقال الإمام الصادق للخل يوماً لأحد تلامذته: «أيّ شيء تعلّمت منّي؟» قال له: يا مولاي ثمان مسائل، قال له للخل : «قصّها عليّ لأعرفها»، قال:

الأولى: رأيت كلّ محبوب يفارق عند الموت حبيبه، فصرفت همّتي إلى ما لا يفارقني بل يونسني في وحدتي، وهو فعل الخير، فقال: «أحسنت والله».

الثانية: قال: رأيت قوماً يفخرون بالحسب وآخرين بالمال والولد، وإذا ذلك لا فخر، ورأيت الفخر العظيم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (١)، فاجتهدت أن أكون عنده كريماً. قال: «أحسنت والله».

الثالثة : قال : رأيت لهو الناس وطربهم، وسمعت قوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا مَنْ

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٣.

خَافَ مَـقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّـفْسَ عَـنِ الهَـوَى # فَـإِنَّ الجَــنَّةَ هِـيَ المَأْوَى ﴾ (١٠)، فاجتهدت في صرف الهوى عن نفسي حتى استقرّت على طاعة الله تعالى. قال: «أحسنت والله».

الرابعة: قال: رأيت كلّ من وجد شيئاً يُكرم عنده اجتهد في حفظه، وسمعت قوله سبحانه يقول: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُتَقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَمُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ (١)، فأحببت المضاعفة، ولم أرَ أحفظ ممّا يكون عنده، فكلّما وجدت شيئاً يكرم عندي وجّهت به إليه ليكون لي ذخراً إلى وقت حاجتي إليه. قال: «أحسنت والله».

الخامسة : قال : رأيت حسد الناس بعضهم للبعض في الرزق وسمعت قوله تعالى : ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيًا وَرَحْمَةُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣)، فما حسدت أحداً ولا أسفت على ما فاتنى. قال : «أحسنت والله».

السادسة: قال: رأيت عداوة بعضهم لبعض في دار الدنيا والجزازات فسي صدورهم وسمعت قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوًّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا ﴾ (٤)، فاشتغلت بعداوة الشيطان عن عداوة غيره. قال: «أحسنت والله».

السابعة : قال : رأيت كدح الناس واجتهادهم في طلب الرزق، وسمعت قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ

<sup>(</sup>١) النازعات: ٤٠ ـ ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ١١.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) فاطر : ٦.

وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ # إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو القُوَّةِ المَتِينُ ﴾ (١)، فعلمت أنّ وعده وقوله صدق، فسكنت إلى وعده، ورضيت بقوله، واشتغلت بما له عليّ عممًا لي عنده، قال: «أحسنت والله».

الثامنة: قال: رأيت قوماً يتكلّمون على صحّة أبدانهم، وقوماً على كثرة أموالهم، وقوماً على خلق مثلهم، وسمعت قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَخْسَبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ (٢)، فاتّكلت على الله وزال اتّكالي على غيره، فقال له: «والله إنّ التوراة والإنجيل والزبود والفرقان وسائر الكتب ترجع إلى هذه الثمان المسائل».

عن الإمام الكاظم عليه قال: دخل رسول الله عليه المسجد فإذا جماعة قد أطافوا برجل، فقال: ما هذا؟ فقيل: علامة، قال: وما العلامة؟ قالوا: أعلم الناس بأنساب العرب ووقائعها وأيام الجاهلية وبالأشعار العربية، فقال النبي عليه الله : «ذاك علم لا يضر من جهله ولا ينفع من علمه»، ثم قال: «إنّما العلم ثلاثة: آية محكمة، أو فريضة عادلة، أو سنة قائمة، وما خلاهن فهو فضل».

أجل: يعدّ هذا الحديث النبويّ الشريف من غُرر الأحاديث ودُرر الكَلِم، وفيه خلاصة العلوم الإسلاميّة، وإنّها تنفع لمن علم بها، كما تـضرّ لمس جـهلها وأهملها، فعلى كلّ واحدٍ أن يلمّ بها ولو في أوّليّاتها والمسائل المبتلى بها.

ولا يخفى أنّ التاء في (العلّامة) للمصدريّة، فتفيد المبالغة والتأكيد، والعلّام (على وزن فعّال) صيغة مبالغة من عالم (اسم فاعل)، فالعلّامة يفيد المبالغة في المبالغة، أي من كان غزير العلم كثير المعرفة، وكان عند العرب آنذاك عبارة عمّن

<sup>(</sup>١) الذاريات : ٥٦ ـ ٥٨.

<sup>(</sup>٢) الطلاق : ٢ ـ ٣.

القسم الثاني ...... الناسم الثاني ..... التسم الثاني التسم الثاني التسم الثاني التسم الثاني التسم الثاني التسم الثاني التسم التسم الثاني التسم ا

يعرف التاريخ والأدب العربي من الوقائع والأشعار وما شابه ذلك، إلّا أنّ النبيّ الأعظم ﷺ صحّح المسير وبيّن الحقّ بأنّ العلم النافع ليس كما عندهم، وإن كان ذلك من الفضل، والفضل إمّا بمعنى الزيادة أو بمعنى الفضيلة.

فالعلوم النافعة والواجبة على كلّ مسلم ومسلمة، وإنّها تنفع في الدنيا والآخرة لمن علم بها، كما أنّها تضرّ لمن جهلها، هي عبارة عن (علم العقائد الصحيحة) المبتنية على البراهين المحكمة والأدلّة القاطعة، ويشير إليه قوله ﷺ: « آبة محكمة ».

و (عملم الفقه) الذي فيه معرفة التكاليف الشرعيّة من الواجمات والمحرّمات، ويلحق بهما المستحبّات والمكروهات، ويشير إليه قوله ﷺ: «أو فريضة عادلة».

و (علم الأخلاق) الذي هو عبارة عن الآداب والسنن القائمة في النفوس والأرواح والقلوب بتخلية الصفات الذميمة منها، وتحليتها بالصفات الحميدة ثمّ تجليتها، ويشير إلى ذلك قوله ﷺ: «أو سنّة قائمة».

وما سوى هذه العلوم فهي من الفضل بمعنى الزيادة أو الفضيلة، فالعلوم الأخرى إنّما تنفع لو كانت مقدّمة لهذه العلوم الضروريّة، كعلم الطبّ (علم الأبدان) وعلم النحو (علم اللسان) والعلوم الأكاديميّة المدرسية والجامعية التي يتمّ بها المعاش والحياة الدنيوية.

والحوزات العلمية المباركة كحوزة النجف الأشرف وحوزة قم المقدّسة إنّما بني أساسهما لبيان وتحكيم هذه العلوم الأساسيّة وتبيين مقدّماتها، ومن ثمّ ترويجها ونشرها في البلاد وفي أقطار العالم، وفي عصرنا هذا يسعى بمعض الأعلام مع التقدّم الصناعي وحضور الكومبيوتر في المنازل وسهولة حصول العلوم والفنون استغلال الموقف وتطوير العمل ونجاحه بأسلوب شيّق يتلاءم مع

0٤ ..... فضيلة العلم والعلماء

الحداثة والعصريّة، مع حفظ الأصالة والأُسس.

ومن أولئك الأفاضل الإخوة الكرام أصحاب مؤسسة (السّلام) العالمية، فإنّها تصدّت لنشر معارف الإسلام وعلومه وفنونه من منابعها الأصيلة ومصدر تشريعها القويم، من القرآن الكريم والسنّة الشريفة المتمثّلة بقول المعصوم \_النبيّ والإمام الله وتقريره انطلاقاً من الدروس الحوزوية لنخبة من الأساتذة الأفاضل جزاهم الله خيراً.

ونتمنّى لهم ولكم أوقاتاً طيّبةً وحياةً سعيدةً، يسودها العلم النافع والعمل الصالح، وعلى بركة الله بنيّةٍ صادقة وإيمانٍ وتقوى خالص، فليتوكّل المؤمنون والمؤمنات بطلب العلم والعمل به، ومن الله التوفيق والسداد إنّه خير ناصر ومعين، والسلام عليكم أبداً ورحمة الله وبركاته.

هذا ودمتم بخير وعافية وصحّة وسلامة، تـحوطكم وأهـليكم السـعادة الأبديّة والرحمة الإلهيّة، وتقبّلوا منّا خالص تحيّاتنا، ولا تـنسونا مـن خـالص دعواتكم كما لاننساكم.

قال مولانا الإمام الرضا للطّلة: «أحيوا أمرنا رحم الله من أحيا أمرنا»، قيل: وكيف نحيي أمركم؟ قال: بتعلّم علومنا ثمّ يُعلّمها الناس، فإنّ النـاس لو علموا محاسن كلامنا لاتّبعونا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

العبد

عادل العلوي

المؤسسة الإسلامية العامّة للتبليغ والإرشاد

قم ـ ص ب ٣٦٣٤









# موسوعة رمالات إسامية

\*\*\* \*\*\*

كتاب حقيقة القلوب في القرآن الكريم تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ــ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكت، قم المطبعة \_ النيضة، قم

شابك ٢ \_ ٣٩ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤

ISBN 964 - 5915 - 39 - 2

EAN 9789645915399

ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤٥٩١٥٣٩٩ شابك X ـ ۱۸ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

الإهداء:

إلى رسول الرحمة محمّد المصطفى ﷺ ...

إلى منقذ البشرية من الضلالة والجهالة ...

إلى خاتم الأنبياء والمرسلين ...

إلى حفيده الإمام الناطق جعفر بن محمّد الصادق للنِّلْةِ ...

إلى القلوب الولائية المؤمنة، المطمئنّة بذكر الله.

في ليلة ميلادكها المبارك (١٧ ربيع الأوّل)...

أهدي هذا الجهد المتواضع برجاء القبول والشفاعة والدعاء...

العيد

عادل العلوي

الحوزة العلمية ـ قم المقدّسة

# بسم الله الرحمن الرحيم

# حقيقة القلوب في القرآن الكريم(١)

#### مقدّمة

الحمد لله مقلّب القلوب والأبصار، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد النبيّ المختار، وآله الطيّبين الأبرار، واللعن الدائم على أعدائهم الكفّار ومنكري فضائلهم الأشرار.

من الواضح والمعلوم أنّ الحديث عن القلب إنّما هو حديث ذو شجون، فإنّ القلب أصل الإنسان ومنشأ حياته، وأساس كرامته وعظمته وشرافته.

أجل؛ إنّ القلب ذلك العضو الصنوبري الشكل الذي يضخ منه الدم بعد تصفيته ليعطي الإنسان حياة وقوّة، وعيشاً جديداً، وإذا توقّف عن العمل فإنّه يعني أنّ المرء قد جاء أجله وعليه أن يودّع الحياة الدنيوية، لينتقل إلى عالم آخر، فما دام القلب ينبض ويتحرّك فإنّه حيّ، وإنّ الحياة الدنيوية لا زالت تواكب أشواطها

<sup>(</sup>١) بحموعة دروس أخلاقية ألقاها الكاتب في مدرسة الحجّتية بقم المقدّسة في جمع غفير من طلبة العلوم الدينية غير الإيرانيين من مختلف البلاد الإسلامية وغيرها، كما ألقاها محاضرات إسلامية في مسجد الإمام الرضا (موكب النجف الأشرف) في ليالي شهر رمضان المبارك سنة 1219 \_الناشر.

ضيّق إلى دار أوسع.

نعم؛ هذا القلب الصغير الذي أودعه الله سبحانه من اليوم الأوّل في القفص الصدري من الجانب الأيسر، قد شبّه بالخير والشرّ والصلاح والفساد، فيقال: لفلان قلب صالح خير ونظيف، ولفلان قلب طالح شرور قاسي كالحجارة، كما ينسب إليه إدراك الحقائق والمعارف والعلوم والفنون. وهذا يعني أنّ هناك قلب آخر معنوي وراء هذا القلب المادّي.

والقرآن الكريم كتاب الله الحكيم فيه بيان وتبيان لكل شيء، فرقان وهدى، وإنّه كتاب حياة وسعادة، قد اهتم بالقلب غاية الاهتام، وإنّك لتجد في آياته الكريمة ما يفتح لك آفاقاً جديدة في الحياة، بأنّك كيف تعيش وكيف تموت ؟ وما هي العوامل التي تسعدك في الحياة، وتضمن لك النجاح والفوز في الدارين ؟ وذلك من خلال إصلاح القلب.

إنّ الإنسان ليسعد، وإنّ البشرية لتصل إلى ذروة كما لها وقمّة سعادتها لو طبّقنا القرآن الكريم في واقع الحياة، إلّا أنّ القوم اتّخذوا هذا القرآن مهجوراً، فأصابهم الذلّ والانحطاط والخذلان، ولا نعود إلى عزّتنا وبجدنا وأصالتنا إلّا إذا رجعنا إلى القرآن الكريم وترجمانه (العترة الطاهرة) في واقعنا وجميع حقول حياتنا، فيكون القرآن (حكومة الله) هو الحاكم والسائد في كلّ أبعاد الحياة وجوانبها على الصعيدين: الفردي والاجتماعي.

فهلم لنعرض قبلوبنا وأعمالنا وحياتنا على القبرآن الكريم (الصامت والناطق)، فإنّه الميزان وإنّه الفرقان لا ريب فيه هدئ للمتّقين، واضح في ذاته، وبيان في نفسه، وتبيان لكلّ شيء.

المقدّمة ..... المقدّمة المقدّ

وهلم يا إخوان الصفا وخلّان الوفا لنرجع إلى إسلامنا العزيز وكتابه الجيد، فإنّه المهيمن على كلّ الكتب السماوية والأرضية، وإنّه العلم الحاكم على كلّ العلوم والفنون، فإنّه نزل من العلىّ العليم، القدير الحكيم، العزيز الكريم.

وعلى كلّ مسلم ومسلمة أن يفهم الدين، ويفقه القرآن المبين، ويدرك السنّة الشريفة كما هي، فإنّهما مصدر المعارف الإلهية والإنسانية، وأساس التستريع الإسلامي الحنيف.

ومن المؤسف أنّ أعظم داء المسلمين وأكبر مصيبتهم، أنّهم بعدما كانوا أعزّة العالم، وأنّ حضارتهم الإسلامية غزت الدنيا وانتشرت العلوم الإسلامية وفنونها في ربوع الأرض، أصابهم الانحطاط وكسرت شوكتهم وبان الذلّ عليهم، وما ذلك إلّا نتيجة جهلهم بدينهم وقرآنهم.

﴿ وَلَـٰقَدُ يَسَّوْنَا القُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (١).

وفي الحديث الشريف: «فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن فإنّه شافع مشفع، وماحل مصدق، ومن جعله أمامه قاده إلى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار، وهو الدليل يدلّ على خير سبيل، وهو كتاب فيه تفصيل وبيان وتحصيل، وهو الفصل ليس بالهزل، وله ظهر وبطن، فظاهره حكم، وباطنه علم، ظاهره أنيق وباطنه عميق، له نجوم وعلى نجومه نجوم، لا تحصى عجائبه ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى ومنار الحكمة، ودليل على المعرفة لمن عرف الصفة»(٢).

<sup>(</sup>١) القبر : ١٧.

<sup>(</sup>٢) حديث نبوي شريف في البحار ٩٢: ١٧، و ٧٧: ١٣٤، وكنز العمّــال ــ حديث ٤٠٢٧.

وعن الإمام الحسن بن على المُتَلِينا ، قال : قيل لرسول الله عَلَيا : إنّ أمّـتك ستفتتن ، فسئل ما المخرج من ذلك ؟ فقال : كتاب الله العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد ، من ابتغى العلم في غيره أضله الله .

وقال أمير المؤمنين علي المؤللة في وصف القرآن: جعله الله ريّاً لعطش العلماء، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاج تطرق الصلحاء، ودواء ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة.

اعلموا أنّ هذا القرآن هو الناصح الذي لا يغشّ، والهادي الذي لا يـضلّ، والمحدّث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحــد إلّا قــام عـنه بـزيادة أو نقصان عمى.

إنّه سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن، فإنّه حبل الله المتين وسببه الأمين، وفيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاء غيره.

فالقرآن آمر زاجر وصامت ناطق، حجّة الله على خلقه، آخذ عليهم ميثاقه، وارتهن عليهم أنفسهم.

أفضل الذكر القرآن به تشرح الصدور، وتستنير السرائر.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٤٧.

المقدّمة .....٩

وقد ورد في الحديث الشريف: سيكثر في آخر الزمان قرّاء القرآن، إلّا أنّه رُبّ تالٍ للقرآن والقرآن يلعنه، لأنّه لا يعمل بآياته التي يقرأها ويتلوها، فالعمدة هو العمل بالقرآن الكريم كما أوصى بذلك أمير المؤمنين آخر وصيّته قائلاً:

«الله الله في القرآن، لا يسبقكم بالعمل به غيركم »(١).

وإنّ هذا القرآن غضّ جديد لا يُعلى، وإنّه كنتاب حياة لكلّ الأزمان والأجيال، ولكلّ الأمصار والأعصار، فهو أصدق القول، وأبلغ الموعظة، وأحسن القصص، وخير الهدى، والدواء النافع، وشفاء الصدور، ومصابيح النور، لا تخلقه كثرة الردّ وولوج السمع.

عن الإمام الصادق للسلط لله لله الله الله القرآن لا يبزداد على النشر والدرس إلّا غضاضة ؟ قال : لأنّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قوم غضّ إلى يوم القيامة.

قال الإمام الرضا عليه في وصفه: هو حبل الله المستين وعسروته الوشق، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمنجي من النسار، لا يخلق على الأزمسنة، ولا يغتّ على الألسنة، لأنّه لم يجعل لزمان دون زمان، بل جعل دليل البرهان والحجّة على كلّ إنسان، لأنّه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد(١).

فأهل القرآن أهل الله وخاصّته، وهم عرفاء أهل الجنّة يوم القيامة، وأشراف أمّة محمّد ﷺ المحفوفون برحمة الله، الملبوسون بنور الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ١: ٦٧، عن نهج البلاغة في خطب عديدة.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا ١ : ١٣٠.

١٠ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

فعليكم بكتاب الله، فإنّه الحبل المتين والنور المبين، من قال به صدق، ومن عمل به سبق.

هذا والمقصود من هذه الرسالة أن نعرف \_ولو إجمالاً \_حقيقة القلوب من خلال القرآن الكريم، وترجمانه أهل البيت طَهْمَيْكُمُ ، فإنّهم القرآن الناطق، ولسان الله الصادق.

ويقع الكلام بعد المقدّمة في فصول وخاتمة.

وما توفيقنا إلَّا بالله، إنَّه خير ناصر ومعين، وإنَّه المسدَّد للخير والصواب.

### الفصل الأوّل

# القلب لغةً واصطلاحاً

لا يخنى أنّه إذا أردنا أن نعرف الشيء بحدوده وماهيّته وبرسمه ومعانيه، لا بدّ أن نعرف ذلك باعتبار اللغة والمعنى المصطلح، ومن الواضح أنّ المتكفّل لبيان المعنى اللغوي هو معاجم اللغة وقواميسها، وقد ذكر فيها للقلب معانِ عديدة، منها:

١ ــالتحويل: ومنه قلب قلباً الشيء حوّله عن وجهه أو حالته، وجعل أعلاه أسفله.

٢\_الصرف: ومنه قلّب القوم صرفهم، وقلّب المعلّم الصبيان إذا صرفهم إلى
 بيوتهم.

٣ــالاختبار : ومنه قلب الأمر ظهراً لبطن، إذا اختبره وامتحنه.

٤ ـ الوسط: ومنه قلب الجيش وسطه.

٥ ــاللبّ : ومنه قلب كلّ شيء لبّه.

٦\_المحض: ومنه يقال: جئتك بهذا الأمر قلباً أي محضاً.

٨ ـ الخالص: ومنه يقال: رجل قلُّب، أي خالص النسب.

واصطلاحاً :

في علم الطبّ والتشريح: القلب عضو فعّال صنوبري الشكـل، مـودع في

الجانب الأيسر من الصدر، وهو أهمّ أعضاء الحركة الدموية والجهاز الدموي.

وهناك قلب معنوي وراء هذا القلب المادي الصنوبري، وذلك القلب همو المخاطب في حقيقة الإنسان، وهو الأصيل الذي يترتب عليه الشواب والعقاب شرعاً، والمدح والذم عقلاً، وهو الذي ورد في الآيات الكريمة والروايات الشريفة، وهو موضوع رسالتنا، وإنّه حرم الله وبيته الحرام في الإنسان المؤمن، كما أنّه عشّ الشيطان يفرّخ فيه ويبيّض، في الإنسان الكافر والفاسق.

والمادّيات إنّما تحكي المعنويات، وأنّ الظاهر عنوان الباطن، والدنيا مزرعة الآخرة، وأنّ النزعة المادّية والجسدية ورائها النزعة المثالية والروحية، والروحانيّات تنزل من السهاء، وإنّ الجسد ليفني وتبقى الروح، لتعود إلى البدن تارةً أخرى، ليتنعّما في الجنّة خالدين فيها أبداً.

فالقلب المادّي الجسمي الناري، يحكي ذلك القلب المعنوي النوري المجرّد في جوهريّته، والمتعلّق بهذا القلب في فعله وتأثيره، فبينهما علاقة وعلقة وثيقة.

ولولا الحجب الظلمانية من المعاصي والآثام على ذلك القلب الأصيل، ولولا ظلمته وانتكاسه بالذنوب والفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولولا هيام الشياطين حوله، لكان حرم الله وبيته، وإنّ السهاوات والأرض لا تسع الله، ولكن ذلك القلب يسعه، فهو عرش الرحمن، وإنّه بين إصبعي الرحمن يقلّبه كيف ما يشاء، وهو قلب المؤمن العارف بالله سبحانه و تعالى، وبقلبه هذا يسرى الله سبحانه كها ورد في الأحاديث الشريفة.

ومثل هذا القلب الطاهر بعد صيقلته وتهذيبه يكون مرآةً للحقائق الكونية، وتنعكس فيه أسرار الكون وما فيه، وتنطبع فيه ما وراء الطبيعة من المجردات، وتظهر فيه أسماء الله الحسني وصفاته العليا، حتى ينطوي فيه العالم الأكبر، ويكون

منبع الحِكَم، ومعادن العلوم الإلهية، ومخازن المعارف الربّانية، وتتفجّر منه يـنابيع الحكمة، وتجري على لسانه من ذلك القلب الطاهر والنيّر بعد أن يخلص لله أربعين صباحاً، فيستأنس بالله عزّ وجلّ، ويكون هو الحاكم فيه.

فقلب يستحقّ المدح والثناء، وإنّه يثاب المرء على إصلاحه وتقواه، ويكون سبباً لإصلاح جميع الجوارح، إذ أنّه سلطان البدن، والناس على دين ملوكهم، فإذا صلح القلب صلحت الجوارح والجوانح، وإذا فسد القلب فسدت الجوارح، كما تفسد الرعيّة بفساد الراعي، وهناك قلب يستحقّ الذمّ عقلاً والعقاب شرعاً، وهو القلب الفاسد.

فعمران البلاد والمجتمعات الإنسانية إنّما هـ و بحكـ ومة القـ لوب الصـالحة والسليمة، وخرابها إنّما هو بحكومة القلوب العليلة والسقيمة.

فمن القلوب ما تستحق العذاب واللعن والذمّ، ومنها ما تستحقّ المدح والثواب والأحر.

قال الإمام زين العابدين للتلل : عجبت لمن يحتمي من ضرر الأكل، كيف لا يحتمى من ضرر الذنوب.

أقول: سيّدي ومولاي، العجب كلّ العجب في عصرنا الراهن، فما أعجب الإنسان في عصر الذرّة والفضاء وهذا التقدم التكنولوجي الهائل، قد اهمة بقلبه الصنوبري غاية الاهتام، فما أكثر المستشفيات في العالم التي أعدّت لمعالجة القلب؟ وما أعظم العمليات الجراحية على القلب؟ وما أكثر موت الفجأة بالسكتة القلبية؟ وما أضخم التطوّر العلمي في الأجهزة الألكترونية لمعالجة القلب؟ وما أكثر الأطباء الأخصائيين لمعالجة القلب؟ وما أكثر الأموال الطائلة التي تسعرف من أجل القلب؟ كلّ هذا ليبق القلب لأيام معدودة ليس إلّا، والكلّ يعلم أنّ عاقبته الفناء،

وإنّه أخيراً من حظّ التراب وديدان القبر، ومع هذا فما أن أحسّوا بوجع في قلوبهم، سرعان ما ذهبوا إلى الأطباء وبذلوا ما بذلوا، والمؤمنون منهم يتوجّهون إلى الدعاء، والأسر والعوائل تبالغ بالاهتام وبالبكاء والنحيب، ورعاية حال المريض المبتلى بالجلطة أو السكتة القلبية التي هي ترسّبات في شرايين القلب، فكل هذا الاهتام لقلب صنوبري ميّت، ولكن ومع كلّ الأسف قد غفلوا عن القلب المعنوي الباقى، الساكن في الجنّة أو النار، وهذا من العَجب العجاب.

عن أبي عبد الله الإمام الصادق للظلاء قال: اعلم يا فلان إن منزلة القلب من الجسد بمنزلة الإمام من الناس الواجب الطاعة عليهم، ألا ترى أن جميع جوارح الجسد شرط للقلب وتراجمة له مؤدّية عنه: الأذنان والعينان والأنف والفم واليدان والرجلان والفرج، فإن القلب إذا هم بالنظر فتح الرجل عينه، وإذا هم بالاستاع حرّك أذنيه وفتح مسامعه فسمع، وإذا هم القلب بالشم استنشق بأنفه فأدّى تلك الرائحة إلى القلب، وإذا هم بالنطق تكلّم باللسان، وإذا هم بالحركة سعت الرجلان، وإذا هم بالشهوة تحرّك الذكر، فهذه كلّها مؤدّية عن القلب بالتحريك، وكذلك ينبغي للإمام أن يطاع للأمر به (۱).

قال أمير المؤمنين في نهج البلاغة: لقد علّق بنياط هذا الإنسان بضعة، وهي أعجب ما فيه، وذلك القلب وله موادّ من الحكمة، وأضداد من خلافها، فإن سنح له الرجا أذلّه الطمع، وإن أسعده الرضا نسي التحفّظ، وإن ناله الخوف شغله الحذر، وإن اتسع له الأمن (استلبته الغرّة، وإن جُدّدت له النعمة أخذته العزّة) وإن أصابته مصيبة فضحه الجزع، وإن أفاد مالاً أطغاه الغني، وإن عضّته الفاقة شغله البلاء، وإن

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٥٢، عن علل الشرائع ١٠٣: ١٠٣.

القلب لغةً واصطلاحاً ........ التلب لغةً واصطلاحاً

جهده الجوع قعد به الضعف، وإن أفرط به الشبع كظَّته البطنة، فكلِّ تقصير به مضرّ، وكلّ إفراط له مفسد(١).

روى أنس بن مالك، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: ناجى داود ربّه فقال: إلهي، لكلّ ملك خزانة، فأين خزانتك؟ قال جلّ جلاله: لي خزانة أعظم من العرش وأوسع من الكرسي وأطيب من الجنّة وأزين من الملكوت: أرضها المعرفة، وسهاؤها الإيمان، وشمسها الشوق، وقرها الحبّة، ونجومها الخواطر، وسحابها العقل، ومطرها الرحمة، وأثمارها الطاعة، وثمرها الحكمة، ولها أربعة أبواب: العلم والحلم والصبر والرضا، ألا وهي القلب(٢).

ممّا جاء في أدعية سحر شهر رمضان المبارك: اللهمّ امـلاً قـلبي حـبّاً لك وخشيةً منك وتصديقاً لك وإيمـاناً بك وفـرقاً مـنك وشـوقاً إليك يـا ذا الجــلال والإكرام<sup>(٣)</sup>.

«وبالجملة الذي يجب على العبد بذل غاية الطاقة فيه هو عبادة القلب بالمعرفة والذكر والشكر وغيرها من عباداته، وأمّا العبادة البدنية فالمرغوب شرعاً فيها الاقتصاد لا الجهد الشديد، وأمّا تلطيف القلب بالمعرفة وما يتبعها من كرائم صفاتها فالمرغوب فيه الإدمان بقدر الوسع والطاقة، حتى يصير حاله كما قال الصادق عليم في حتى العارف: «لوسها قلبه عن الله طرفة عين لمات شوقاً إليه»، وإذا انكشف عن قلبه أغشية الأوهام، وارتفعت عنه الحجب الظلمانية، وتجلّى فيه

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٦٠، عن نهج البلاغة تحت الرقم ١٠٨ من الحكم.

<sup>(</sup>۲) المصدر : ٥٩.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان : ٢٠١.

أنوار جمال الصفات، وسبحات جلال الذات، وبرق له لامع كثير البرق، لا يمكنه الغفلة والسهو، وينقلب أحوال قلبه بتجلّيات خصوص الصفات الجمالية والجلالية، والله جلّ جلاله يتولّى رياضة قلبه بالخوف والرجاء من هذا الطريق حتى يورده مقعد الصدق في جواره، ويسكنه في الفردوس الأعملى جننة النور مع النبيّين والشهداء والصدّيقين، وحسن أولئك رفيقاً»(١).

فاقبل على القلب يستكمل فضائله فأنت بالقلب لا بالجسم إنسانُ يا خادم الجسم كم تسعى لخدمته وتطلب الربح فسما فسيه خسرانً

وحبّذا أن نذكر الصفة التشريحية للقلب في القرآن الكريم كما جاء ذلك في كتاب (الطبّ في القرآن والسنّة)(٢):

«أوّلاً \_أوّل ما يخلق من أجزاء الإنسان:

للعلماء في ذلك ثلاثة آراء:

الرأي الأوّل: قال فريق من العلماء: إنّ أوّل ما يخلق من أجزاء الإنسان هو الرأس، واستدلّوا في ذلك على أنّه هو أوّل شيء يخرج من الإنسان إلى حيّز الوجود حال الوضع.

الرأي الثاني: وقيل: إنّه الكبد، واستدلّوا في ذلك على أنّه هـو الذي يـقوم بعملية هضم الطعام، وتحويل عصارته إلى كرات الدم بيضاء وحمراء، ثمّ يمدّ القلب بها، فوظيفته سابقة على وظيفة القلب.

الرأى الثالث: إنَّه القلب، واستدلُّوا على ذلك على أنَّه عباد الجــسم وقــالبه

<sup>(</sup>١) المراقبات : ٤٥.

<sup>(</sup>٢) الطبُّ في القرآن والسنَّة؛ محمَّد محمود عبد الله : ١٠.

القلب لغةً واصطلاحاً .....١٧ ....

وينبوع حياته بما أودع الله تعالى فيه من سرّ الحياة والحركة، وإنّه سلطان الجــسم والملك المسلّط على مملكته، وباقي الأعضاء خادمة له. وهذا الرأي هو الراجح، لأنّ الحقّ تعالى حين عاب على من جحدوا النعمة وأنكروا وجوده قال:

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (١).

فجاء القلب في المرتبة الأولى لما له من أهميّة حيث إنّه مقرّ العقل والتعقّل، ومقرّ البصيرة التي هي أرقى من البصر ...

ثمّ يقول المؤلّف: وقد جاءت الصفة التشريحيّة للقلب في القرآن الكريم ستّة أجزاء مقسّمة على ستّ مراتب دقيقة متتالية:

المامّة: هو ينبوع الحياة ومضخّة الدم التي لا تكلّ عن العمل، عدد ضرباته من ٦٠ العامّة: هو ينبوع الحياة ومضخّة الدم التي لا تكلّ عن العمل، عدد ضرباته من ٦٠ إلى ٨٠ ضخّة في الدقيقة الواحدة، وينبض يومياً ما يزيد على مائة ألف مرّة يضخّ خلالها ( ٨٠٠٠ ليتر من الدم توزّع على جميع أعضاء الجسم بالتساوي في آن واحد، وحوالي ٥٦ مليون جالون على مدى حياة إنسان وسطاً)، وقد ورد في الحديث القدسي في قوله تعالى: (لم تسعني أرضي ولا سمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن)، القلب يقوم بكتابة الاسم الأعظم (الله) أثناء عملية ضخ الدم هذه، ومن داخل القلب دائرة أصغر منه تسمّى الفؤاد.

٢ ـ المرتبة الثانية: الفؤاد، ووظيفته إدراك الأسور الظاهرية، أي الفهم
 العادي. وقد تحدّث الحقّ تعالى عنه في تعدّد الحواسّ المسؤولة عن حركة الإنسان،

<sup>(</sup>١) الحبّ : ٢٦.

١٨ ...... حقيقة القلوب في القرآن الكريمفقال:

﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالفُوَّادَكُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (١).

٣ ـ المرتبة الثالثة: اللباب، وهو دائرة أصغر بداخل الفؤاد، وظيفته فهم الأمور الخفيّة الدقيقة، أي الفهم فوق العادة، وقد خص الحق تعالى أصحاب الألباب بميزة التدبّر، وسرعة الإدراك في الاستدلال على عظمة الخلّاق دون غيرهم فقال عزّ ثناؤه:

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِـي الأَلْبَابِ ﴾ (٣).

أي أنّ هذه الأجرام العظام وما فيها من صنعة دقيقة تدلّ على عظمة الصانع وقدرته، واختلاف الليل والنهار أي تعاقبها، الأوّل بالظلمة والشاني بالضياء، لعلامات دالّة على وحدانية الله لا يعرفها إلّا أصحاب العقول الرشيدة، كما خصّهم الحقّ جلّ شأنه بميزة التذكّر، فقال سبحانه:

﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٣).

كها استحقُّوا أن يكونوا أهل التمييز بين الأشياء صالحها وطالحها.

٤ ــ المرتبة الرابعة: العقل، وهو دائرة أصغر بداخل اللباب وظيفته الترجيح والفصل والتعقّل، الترجيح بين ما يجب وما لا يجب، والفصل بين القضايا، والتعقّل في وضع الأمور في نصابها، وهو ميزان الجسم وموضع التكليف إذ لا تكليف إلّا

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۱۹۰.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ١٩.

القلب لغةً واصطلاحاً ....... التعلب لغةً واصطلاحاً ..... ١٩

على العقلاء، وقد أشار الحقّ تعالى إلى ذلك بقوله:

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ (١).

فبيّن سبحانه أنّ موطن العقل في القلب ومدى أهمّيته للإنسان.

أمّا الصفة التشريحية الطبّية للعقل فالسادة علماء الطب يعتبرونه في الرأس، ولا خلاف بين الطبّ والنصّ القرآني، إذ أنّ الرأس به المخّ، وهو يمثّل المجموعة الفكرية للإنسان، التي تتعامل مع العقل بداخل القلب في طريق الإشارات العصبية، حيث يوجد في الدماغ (١٣ مليار خليّة عصبية) و (١٠٠ مليار خلية دبـقية)، استنادية تشكّل سدّاً مانعاً لحراسة الخلايا العصبية من التأثّر بأيّ مادة. فكأنّ المجموعة الفكرية هي العقل، إذا بغير الفكر لا عقل.

٥ ـ المرتبة الخامسة: الوجدان، وهو دائرة أصغر بداخل العقل، ووظيفته الحزن والعاطفة، وقد نبّهنا الحقّ تعالى إلى خطر الإفراط في الحزن أو العاطفة فقال:
 ﴿ لِكَيْلًا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَـ فْرَحُوا بِمَا آ تَاكُمْ ﴾(٢).

٦ ــ المرتبة السادسة : الجنان من داخل الوجدان دائرة أصغر تستى الجنان،
 ووظيفة الجنان الذكر الصامت لله ربّ العالمين، لأنّ الذكر نوعان :

١ ـ منطوق باللسان.

٢ ـ صامت بالجنان ...

ثمّ يقول المؤلّف: بعد أن بيّنا أنواع الداء، إليك أنــواع الدواء، فــيذكر أوّلاً الدواء في القرآن وأنّه نوعان:

<sup>(</sup>١) الحيج : ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢٣.

٢٠ ..... طيعة القلوب في القرآن الكريم

١ \_حسّي، وهو ما يعالج البدن والأعضاء.

٢\_معنوى، وهو ما يعالج الروح والقلب والبدن.

أمّا الجانب الحسي الذي يعالج علل الجسم فيتمثّل في الأشسياء التي جاء التنزيل بها صراحة، وهي:

١ ـ الماء بوجه عامّ. ٢ ـ ماء السهاء. ٣ ـ ماء الأرض بوجه عامّ. ٤ ـ مساء الأرض في حالات خاصّة. ٥ ـ البقول والخضروات. ٦ ـ الحبّ والنوى. ٧ ـ الزيتون والرمّان. ٨ ـ اللحوم. ٩ ـ اللبن. ١٠ ـ ثمرات النخيل والأعناب. ١١ ـ عسل النحل.
 ٢ ـ زيت الزيتون. ١٣ ـ السمك. ١٤ ـ الخردل. ١٥ ـ القرع، وهـ و اليـ قطين.
 ١٦ ـ المـ وز. ١٧ ـ لحـم الطـيور. ١٨ ـ الكافور. ١٩ ـ الزنجـ بيل. ٢٠ ـ المسك.
 ٢١ ـ التين والزبتون.

ثم يذكر آيات هذه الأطعمة وما فيها من الآثار الطبية والمعالجات الصحية، ثم يذكر الشفاء المعنوي كالإيمان وصدق الاعتقاد واليقين في من بلّغ عن ربّه وهو الرسول الأعظم عَلَيْكُ، والذكر والتوكّل والقرآن وأنّه شفاء لما في الصدور من كلّ داء إلّا الموت، والرحمة العامّة والخاصّة. فراجع إذا أردت التفصيل.

# الفصل الثاني

# القلب في رحاب القرآن الكريم

لو رجعنا إلى القرآن الكريم في معرفة القلب، فإنّا نجد قد شُبّه القلب بأمور،

١ ـ شُبّه بالعقل الدرّاك لما فسيه الخسير والصلاح، والذي تسنفعه الذكسرى
 والموعظة كما في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ (١).

٢\_وإنّه مركز الخوف والرعب، كما في قوله سبحانه:

﴿ سَأُ لَقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ ﴾ (٢).

٣ ـ وإنّه بمعنى الروح، كما في قوله عزّ وجلّ :

﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الحَنَاجِرَ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

٤ ـ وإنَّه منطلق العواطف والأحاسيس، كما في قوله جلَّ جلاله:

(۱) ق : ۲۷.

منها:

(٢) الأنفال : ١٢.

(٣) الأحزاب: ١٠.

٢٢ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّأَ غَلِيظَ القَلْبِ ﴾ (١).

ثمّ إنّ في الإنسان لقوّة تسيّره في الحياة، وتواكبه منذ نعومة أظفاره وإلى يوم رحلته، وهذه القوّة التي تعطيه الحيوية والنشاط إنّا تنطلق من مركزين:

١ ـ مركز الإدراكات.

٢ ـ مركز العواطف.

وكلاهما نسب في القرآن الكريم إلى القلب. فركز الإدراكات والمدركات الحسية وغيرها، إنّا هو الدماغ والمخ، وهو من خدّام الروح، ومركز العواطف هو القلب الصنوبري، فإنّ الحزن والسرور يؤثّران عليه. والجامع لمركزي القوّة في الواقع والحقيقة إنّا هو روح الإنسان، إلّا أنّ الآثار الجسمية مختلفة ومتفاوتة، فإنّ الإدراك الفهمي تظهر آثاره ابتداءً على الدماغ، كما أنّ الحجبة والعداوة والخوف والأمن والسرور والحزن، إنّا تظهر آثارها أوّلاً على القلب.

ولا مانع أن تنسب القضايا الفكرية والعاطفية إلى القلب بعدما كان سلطان البدن وأميره، وإنّه من أهمّ الجوارح والجوانح (٢) التي تؤثّر في بقاء الإنسان حيّاً في الحياة الأولى.

ثمَّ القرآن كتاب الله الحكيم يذكر حالات مختلفة للقلب مثلاً:

١ ـ يران كما يران الحديد:

﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٣) من المعاصى والآثام.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الجوارح : الأعضاء الظاهرة التي يصدر منها الجروح ، والجوانح : البواطن .

<sup>(</sup>٣) المطفّفين : ١٤.

القلب في رحاب القرآن الكريم ...... القلب في رحاب القرآن الكريم

٢\_وإنّه يقسو ويكون كالحجارة أو أشدّ:

﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ (١).

٣\_وانّه يغلظ:

﴿ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّأَ غَلِيظَ القَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (٢).

٤ ـ وإنّه يمرض بأمراض معنوية ، كعدم استقرار الإيمان :

﴿ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ (٣).

فيتبع خطوات الشيطان، ويتّخذ إلهه هواه.

٥ ـ وإنّه يختم على القلب، فلا يفقه شيئاً ولا يشعر:

﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ (٤).

٦\_وربما يكون ظرفاً للخوف والرعب:

﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّغبَ ﴾ (٥).

٧\_وربما يكون آثماً بمعصية الله، كمن يكتم الشهادة :

﴿ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمُ قَلْبُهُ ﴾ (١).

٨\_ومن القلوب تجهل ولا تفهم ولا تفقه الحقّ:

<sup>(</sup>١) البقرة: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٧.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٥١.

<sup>(</sup>٦) البقرة : ٢٨٣.

٧٤ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

- ﴿ لَهُمْ تُلُوبُ لا يَفْقَهُونَ بِهَا ﴾ (١).
- ٩ ـ والله سبحانه يختبر ويمتحن القلوب:
- ﴿ إِنْ يَعْلَمُ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً يُؤْتِكُمْ خَيْراً ﴾ (٢).
- ١٠ ـ ويكون القلب موضع رحمة الله ورأفته وسكينته:
- ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ ٱ تَّبَعُوهُ رَأَفَةً وَرَحْمَةً ﴾ (٣).

كما هناك حالات كثيرة للقلب \_كما ستقف عليها \_و تعلم أنّ القلب في القرآن الكريم ليس مجرّد لحمة صنوبرية تصني الدم، بل يأتي بمعانٍ عديدة كالروح والصدر، ويحمل مغاني متضادّة كالخير والشرّ.

والقرآن يفسّر بعضه بعضاً، والتفسير هو كشف القناع عن الظاهر والباطن، وربط الآيات الشريفة في المحتوى العامّ في كلّ القرآن في الظواهر والبواطن.

فلو رجعنا إلى القلوب الواردة في القرآن ومقايستها بعضها مع بعض، لرأينا هناك ألفاظ قريبة المعنى، كالقلب والنفس والصدر والفؤاد، كما في قوله تعالى:

- ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (٤).
- ﴿ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ ﴾ (٥).
- ﴿ أَوَ لَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ العَالَمِينَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الحديد: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٥١.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ٢٥.

<sup>(</sup>٦) العنكبوت : ١٠.

القلب في رحاب القرآن الكريم ...... ٢٥

فالقلب والنفس والصدر كلَّ قد صار متعلَّقاً لعلم الله سبحانه، فإمّا أن يكون بمعنى واحد، وأنّها ألفاظ مترادفة، أو بمعنى (قسم من البواطن) الذي يكون مركزاً للإدراكات العقلية، والعواطف الروحية، والأحاسيس النفسية.

فَالله يعلم ما في القلوب، والعلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء:

﴿ فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (١٠).

ثمّ سمّى القلب قلباً لتقلّبه في الخواطر والحوادث، كما أشار إليه المحقّق النراقي في كتابه القيّم (جامع السعادات) (٢) تحت عنوان (النفس وأسماؤها وقواها الأربع) فقال:

ما عرفت من تجرّد النفس إنّما هو التجرّد في الذات دون الفعل، لافتقارها فعلاً إلى الجسم والآلة، فحدّها: أنّها جوهر ملكوتي يستخدم البدن في حاجاته، وهو حقيقة الإنسان وذاته، والأعضاء والقوى آلاته التي يتوقّف فعله عليها، وله أسهاء مختلفة بحسب اختلاف الاعتبارات، فيسمّى (روحاً) لتوقّف حياة البدن عليه و (عقلاً) لإدراكه المعقولات، و (قلباً) لتقلّبه في الخواطر، وقد تستعمل هذه الألفاظ في معان أخرى تعرف بالقرائن، وله قوى أربعة:

١ \_قوّة عقليّة ملكية.

٢ ــ وقوّة غضبية سبعية.

٣\_وقوّة شهوية بهيمية.

٤ ــ وقوّة وهميّة شيطانية.

<sup>(</sup>١) الحجّ: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) جامع السعادات ١: ٢٨.

٢٦ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

والأولى : شأنها إدراك حقائق الأمـور، والتمـييز بـين الخــيرات والشرور، والأمر بالأفعال الجميلة، والنهى عن الصفات الذميمة.

والثانية: موجبة لصدور أفعال السباع من الغضب والبغضاء والتوتّب على الناس بأنواع الأذى.

والثالثة: لا يصدر عنها إلّا أفعال البهائهم مـن عـبودية الفـرج والبـطن، والحرص على الجـاع والأكل.

والرابعة: شأنها استنباط وجوه المكسر والحِسيّل، والتسوصّل الى الأغسراض بالتلبيس والخدع.

ثمّ الإنسان جامع لجملة من القوى \_كما مسرّ \_ والغرائز والأحاسيس والعواطف، ولكلّ قوّة وغريزة لذّة واستمتاع، ولذّتها في نيلها وحصول مقصودها بمقتضى طبعها وسجيّتها التي خلقت له، فإنّ هذه الغرائز ما ركّبت في الإنسان هزلاً وشططاً، بل خلقت كلّ قوّة وغريزة لأمر من الأمور المودعة في سريس تها، هو مقتضاها بالطبع.

وفي القلب الإنساني غريزة تسمّى النور الإلهي لقوله تعالى:

﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ (١).

وقد تسمّى نور الإيمان واليقين والعلم الإلهي والمعرفة النورانية، ولا معنى للاشتغال بالأسهاء والألفاظ وإن كانت تنبئ عن مسمّيات ومعاني، إلّا أنّها من الاصطلاحات المختلفة، ولا مشاحّة في الاصطلاح، وربما الضعيف في ثقافته، يظنّ أنّ الاختلاف واقع في المعاني، لأنّه يطلب دائماً المعاني من نـفس الألفاظ، وهـو

<sup>(</sup>١) الزمر: ٢٢.

القلب في رحاب القرآن الكريم ...... ٢٧ عكس المطلوب.

فالقلب مفارق لسائر أجزاء البدن بصفة بها يدرك المعاني التي ليست متخيّلة ولا محسوسة، كإدراكه خلق العالم، أو افتقاره إلى خالق مدبّر حكيم موصوف بصفات إلهية، مستجمع لجميع صفات الكمال من الجمال والجلال.

ولا مانع أن تسمّى تلك الغريزة عقلاً، بشرط أن لا يفهم من لفظ العقل ما يدرك به طرق المجادلة والمناظرة، فإنّه اشتهر اسم العقل بهذا المعنى أيضاً، ولهذا ذمّه من ذمّه، وإلّا فالصفة التي بها يفارق الإنسان البهائم والعجاوات، وبها يدرك المعارف السامية كمعرفة الله سبحانه، فإنّها أعزّ وأنفس الصفات، فلا ينبغي أن يذمّ ويحارب كها عند الحشرية وأهل الظاهر والأخباريين.

وهذه الغريزة خلقت في الإنسان ليعلم بها حقائق الأمور، وواقع الأسياء كلّها، فقتضى طبعها المعرفة والعلم وهي لذّتها \_ومن هذا المنطلق عندما يحلّ للإنسان مشكلة علميّة، ويقف على حقيقتها، فإنّه يبتهج ويستر غاية السرور والبهجة حتى يصرخ أين الملوك وأبناء الملوك، لما يشعر آنذاك بلذّة خارقة لا يجدها الملوك \_كها أنّ مقتضى طبع سائر الغرائز هو لذّتها، فعرفة الله ألذّ الأشياء وأنّه لا لذّة فوقها، وإنّا يشعر بها من كان له قلب وألتى السمع وهو شهيد(١).

ولا يخنى أنَّ معرفة القلب وحقيقته وآثاره وصفاته ولوازمه ممّا خنى على كثير من الناس، وفي الأخبار والروايات الشريفة لم يبين المعصومون الأثمة الأطهار المُمَيِّلِيُّ ذلك إلاّ بإشارات وكنايات، فينبغي أن يكتنى ما يذكر من صلاحه وفساده وآفاته ودرجاته وحالاته وأخلاقياته، ونسعى في تهذيب وتكميل وتنوير

<sup>(</sup>١) اقتباس من الحجّة البيضاء ٨: ٢٧.

٢٨ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

هذه الخلقة العجيبة واللطيفة الربانية، وتخليتها من الصفات الذميمة، وتحليتها بالأخلاق الحميدة، وتجليتها بالأخلاق الحميدة، وتجليتها حتى تعرج بنا إلى مدارج الكمال، وإفاضة المعارف من الله جلّ جلاله.

ثمّ المشهور بين الحكماء ومن يسلك مسلكهم، أنّ المراد بالقلب هو النفس الناطقة، وهي جوهر روحاني متوسّط بين العالم الروحاني الصرف والعالم الجسماني، يفعل فيا دونه، وينفعل عمّا فوقه، وإثبات الأذن له \_ يقال للقلب أذنان كما سيأتي بيانه مفصّلاً \_إنّا هو على الاستعارة والتشبيه.

يذكر العلامة المجلسي في كتابه الشريف (بحار الأنوار)(١) عن بعض المحققين قوله: القلب شرف الإنسان وفضيلته التي بها فاق جملة من أصناف الخلق باستعداده لمعرفة الله سبحانه التي في الدنيا جماله وكماله وفخره، وفي الآخرة عدّته وذخره، وإنّما استعد للمعرفة بقلبه، لا بجارحة من جوارحه، فالقلب هو العالم بالله، وهو العامل لله، وهو الساعي إلى الله، وهو المتقرّب إليه، وإنّما الجوارح أتباع له وخدم وآلات يستخدمها القلب ويستعملها استعمال الملك للعبيد، واستخدام الراعى للرعية، والصانع للآلة.

والقلب هو المقبول عند الله إذا سلم من غير الله سبحانه، وهو المحجوب عن الله إذا صار مستغرقاً بغير الله، وهو المطالب والمخاطب وهو المثاب والمعاقب، وهو الذي يستسعد بالقرب من الله تعالى، فيفلح إذا زكّاه، وهو الذي يخيب ويشتى إذا دنّسه ودسّاه.

وهو المطيع لله بالحقيقة به، وإنَّما الذي ينتشر على الجـوارح مـن العـبادات

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٣٤.

القلب في رحاب القرآن الكريم .............

أنواره، وهو العاصي المتمرّد على الله، وإنّا الساري على الأعضاء من الفواحش آثاره، وبإظلامه واستتاره تظهر محاسن الظاهر ومساويه، إذ كلّ إناء يترشّح عافيه، وهو الذي إذا عرفه الإنسان فقد عرف نفسه، وإذا عرف نفسه فقد عرف ربّه، وهو الذي إذا جهله الإنسان فقد جهل نفسه، وإذا جهل نفسه فقد جهل ربّه، ومن جهل بقلبه فهو بغيره أجهل، وأكثر الخلق جاهلون بقلوبهم وأنفسهم، وقد حيل بينهم وبين أنفسهم، فإنّ الله يحول بين المرء وقلبه، وحيلولته بأن لا يحوفقه لمشاهدته ومراقبته ومعرفة صفاته، وكيفية تقلّبه بين إصبعين من أصابع الرحمن، وأنه كيف يهوى مرّة إلى أسفل السافلين، وينخفض إلى أفق الشياطين، وكيف يرتفع أخرى إلى أعلى علّين، ويرتقي إلى عالم الملائكة المقرّبين.

ومن لم يعرف قلبه ليراقبه ويراعيه ويترصد ما يلوح من خزائن الملكوت عليه وفيه، فهو ممّن قال الله تعالى فيه:

﴿ وَلا تَــكُــونُوا كَــالَّذِينَ نَسُــوا اللهَ فَأَنْسَــاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَـثِكَ هُــمُ الفَاسِقُونَ ﴾ (١).

فعرفة القلب وحقيقة أوصافه أصل الدين، وأساس طريق السالكين.

فإذا عرفت ذلك فاعلم أنّ النفس والروح والقلب والعقل ألفاظ متقاربة المعاني، فالقلب يطلق لمعنيين أحدهما اللحم الصنوبري الشكل المودع في الجانب الأيسر من الصدر، وهو لحم مخصوص وفي باطنه تجويف، وفي ذلك التجويف دم أسود، وهو منبع الروح ومعدنه، وهذا القلب موجود للبهائم، بسل هو موجود للمتت.

<sup>(</sup>١) الحشر : ١٩.

والمعنى الثاني هو لطيفة ربّانية روحانية لها بهذا القلب الجسهاني تعلّق، وقد تحيّرت عقول أكثر الخلق في إدراك وجه علاقته، فإنّ تعلّقها به يضاهي تعلّق الأعراض بالأجسام والأوصاف بالموصوفات، أو تعلّق المستعمل للآلة بالآلة، أو تعلّق المتمكّن بالمكان، وتحقيقه يقتضي إفساء سرّ الروح، ولم يستكلّم فيه رسول الله عَلَيْ ، فليس لغيره أن يتكلّم فيه.

ثمّ يذكر العلّامة معنى الروح وأنّه على معنيين، والنفس كـذلك، ثمّ العـقل وبعض معانيه، ثمّ يقول:

وأكثر العلماء قد التبس عليهم اختلاف هذه الألفاظ وتواردها، فـتراهـم يتكلّمون في الخواطر، ويقولون هذا خاطر العقل وهذا خاطر الروح، وليس يدري الناظر اختلاف معانى هذه الأسهاء.

وحيث ورد في الكتاب والسنّة لفظ القلب، فالمراد به المعنى الذي يفقه من الإنسان، ويعرف حقيقة الأشياء، وقد يكنّى عنه بالقلب الذي في الصدر، لأنّ بين تلك اللطيفة وبين جسم القلب علاقة خاصّة، فإنّها وإن كانت متعلّقة بسائر البدن ومستعملة له، ولكنّها تتعلّق به بواسطة القلب، فتعلّقها الأوّل بالقلب فكأنّه محلّها ومملكتها وعالمها ومطيّتها، ولذا شبّه القلب بالعرش والصدر بالكرسي. وللبحث صلة، فراجع \_

فصلاح القلب يؤثّر على الجسد. قال رسول الله ﷺ: في الإنسان مضغة إذا هي سلمت وصحّت سلم بها سائر الجسد، فإذا سقمت سقم لها سائر الجسد وفسد، وهي القلب(١).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٥٠، عن الخصال ١: ١٨.

القلب في رحاب القرآن الكريم ....... ٢١

وعن أبي جعفر عليه القال : القلوب ثلاثة : قلب منكوس لا يعثر على شيء من الخير وهو قلب الكافر، وقلب فيه نكتة سوداء فالخير والشر فيه يعتلجان، فما كان منه أقوى غلب عليه، وقلب مفتوح فيه مصباح يزهر فلا يطفأ نوره إلى يوم القيامة، وهو قلب المؤمن (١).

هذا وقد وردت كلمة (القلب) ومشتقّاتها في القـرآن الكـريم في (١٦٨) موضعاً، وهذه جملة من الآيات الشريفة :

١ - ﴿ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ كَبُرَ مَـ قُتاً عِـنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُـتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ (٢).

٢ - ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَـهُ قَـلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّنغَ وَهُـوَ
 شَهِيدٌ ﴾ (٣).

٣ ـ ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ
 سُلْطَاناً وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى الظَّالِمِينَ ﴾ (٤).

٤ ﴿ تِلْكَ القُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَائِهَا وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ فَمَا
 كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الكَافِرِينَ ﴾ (٥٠).

٥ ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِنَ الجِنِّ وَالإنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٥٠، عن معانى الأخبار: ٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ٣٥.

<sup>(</sup>٣) ق: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٥١.

<sup>(</sup>٥) الأعراف : ١٤١.

٣٢ ..... طقيقة القلوب في القرآن الكريم

وَلَهُمْ أَغَيُنُ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُوْلَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾(١).

٦ ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى المَلاثِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأُلْقِي فِي تُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ ﴾ (٢).

٧-﴿ لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ آتَبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّـهُ بِسِهِمْ رَوُّوفُ رَحِيمٌ ﴾ (٣).

٨- ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَغْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُمْ بِالبَيِّـنَاتِ فَـمَا كَـانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ المُغتَدِينَ ﴾ (٤).

٩ - ﴿ كَذَٰ لِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ ﴾ (٥).

١٠ ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَـ غَقِلُونَ بِـهَا أَوْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (١).

١١ - ﴿ كَذَلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ١٢.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ١١٧.

<sup>(</sup>٤) يونس: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) الحجر: ١٢.

<sup>(</sup>٦) الحبخ: ٤٦.

<sup>(</sup>٧) الشعراء : ٢٠٠.

القلب ني رحاب القرآن الكريم ....... القلب ني رحاب القرآن الكريم ....

١٢ \_ ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

١٣ ـ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحْدَهُ أَشْمَأَزَّتْ تُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (٣).

١٤ ـ ﴿ أَ فَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (٣٠.

١٥ ـ ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَاناً مَعَ إِيمَانِهِمْ وَللهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ (٤).

١٦ ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَى آ تَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الإنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ آ تَبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضُوانِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآ تَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٥).

١٧ ـ ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَـئِذِ وَاجِفَةً ﴾ (١).

١٨ ﴿ فَيَما رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَا غَلِيظَ القَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ
 حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الروم: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٤٥.

<sup>(</sup>٣) مند عَلَق : ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الفتح: ٤.

<sup>(</sup>٥) الحديد: ٢٧.

<sup>(</sup>٦) النازعات : ٨.

<sup>(</sup>٧) آل عمران : ١٥٩.

٣٤ ..... طقيقة القلوب في القرآن الكريم

١٩ ـ ﴿ الَّـذِينَ آمَـنُوا وَتَـطَمَئِنُّ قُـلُوبُهُمْ بِـذِكْرِ اللهِ أَلا بِـذِكْرِ اللهِ تَـطَمَئِنُّ القُلُوبُ ﴾ (١).

· ٢ - ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ ﴾ (١٠).

٢١ ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَـ فَقِلُونَ بِـهَا أَوْ آذَانُ
 يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (٣).

٢٢ - ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا يَنِعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيـتَاءِ
 الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَـتَقَلَّبُ فِيهِ القُلُوبُ وَالاَ بْصَارُ ﴾ (٤).

٢.٣ - ﴿ إِذْ جَازُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الحَنَاجِرَ وَتَظُمنُونَ باللهِ الظُّمنُونَ ﴾ (٥).

٢٤ ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الآزِفَةِ إِذِ القُلُوبُ لَدَى الحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ
 مِنْ حَمِيمٍ وَلا شَفِيع يُطَاعُ ﴾ (١٠).

٢٥ - ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَـنِنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الحجّ : ٤٦.

<sup>(</sup>٤) النور : ٣٧.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ١٠.

<sup>(</sup>٦) المؤمن : ١٨.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٩٧.

القلب في رحاب القرآن الكريم ...... القلب في رحاب القرآن الكريم ....

٢٦ - ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ ﴾ (١).

٢٧ ـ ﴿ أَمْ يَـ قُولُونَ اَ فَتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً فَإِنْ يَشَا اللهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُ البَاطِلَ وَيُحِقُ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (٢).

٢٨ - ﴿ وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الخِصَام ﴾ (٣).

٢٩ ـ ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِباً فَسِرِهَانُ مَـ قَبُوضَةٌ فَـ إِنْ أَمِـنَ
 بَغْضُكُمْ بَغْضاً فَلْيُوَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَـنَ
 يَكْتُنهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللهُ بِمَا تَغْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (٤).

٣٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آَسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ وَٱغْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُخْشَرُونَ ﴾ (٥).

٣١ ﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُـطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالكُفْرِ صَدْراً فَعَلَنهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

٣٢ ـ ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدَاةِ وَالعَشِيِّ يُسِيدُونَ وَجُهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفُلْنَا قَلْبَهُ عَسَنْ ذِكْرَنَا وَآ تَبْعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الشورى: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) الأُنفال : ٢٤.

<sup>(</sup>٦) النحل : ١٠٦.

<sup>(</sup>٧) الكهف: ٢٨.

٣٦ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

٣٣ ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأْحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالقَوْلِ
 فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ (١).

٣٤ ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ آتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَنْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢).

٣٥ ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَـلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (٣).

٣٦ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُخْيِي المَوْتَى قَالَ أَوَ لَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أُرْبَعَةً مِنْ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبّلِ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَغْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (٤).

٣٧ - ﴿ وَأَصْبَحَ فُوَّادُ أُمَّ مُوسَى فَارِغاً إِنْ كَادَتْ لَـتُبْدِي بِهِ لَوْلا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبَهَا لِتَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١٠).

٣٨ ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللَّاثِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَا تِكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَ فْوَاهِكُمْ وَاللهُ يَتَقُولُ الحَقَّ وَهُوَ يَهْدِى السَّبِيلَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الجاثية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) التغابن : ١١.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) القصص : ١٠.

<sup>(</sup>٦) الأحزاب: ٤.

#### الفصل الثالث

### المرشد القلبي

نعيش اليوم الخامس عشر من شهر رمضان المبارك ذكرى ميلاد سبط رسول الله الإمام الزكي الحسن المجتبي عُليَّا ، فن وحى المناسبة :

عن الإمام الحسن علي الله عن أبي الحسن أمير المؤمنين علي علي الله عن جد الحسن رسول الله علي الله علي الله علي الحسن الحسن الخلق الحسن.

إنّ الله سبحانه قد حتّ الإنسان على أن يتخلّق بالأخلاق الحسنة، فقد أقسم بالشمس وضحاها وبالقمر إذا تلاها، وبالسماء والأرض وبالنفس إذا سوّاها، بأنّ الله عزّ وجلّ ألهمها فجورها وتقواها، وهذا هو الرأس المال الأخلاقي الأوّل الذي أعطاه الله للإنسان حتى يسعده في الداريين ويستم الحبجة عليه ﴿ فَلِلّهِ الحُجّةُ البّالِغَةُ ﴾ (١)، فتلطّف عليه بأن علّمه وألهمه ما فيه فجور النفس وما فيه تقواها، كما جعل له الرسول الباطني وهو العقل، وأيّده بالرسول الظاهري وهم الأنبياء والرسل المنتظافي ومن يحذو حذوهم ويحفظ شريعتهم من الأثمة الأطهار وورثتهم العلماء الصالحين الأخيار.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٤٩.

وقد مدح الله أنبياء، بأخلاقهم الحسنة، فإنّها مظاهر لصفات الله العليا وأسهاته الحسني، وقد فاق خاتم النبيين جميع الخلائق، حتى مدحه الله بخلقه الحسن: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ﴾ (١).

وإنّما أخلاقه هي تجسيم لأخُلاق القرآن الكريم الذي يدعو الناس إلى العدل والإحسان وترك الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

سئلت عائشة عن خلق النبيّ فقالت : كان خلقه القرآن.

فالقرآن هو كتاب الله الكريم أنزله لسعادة الإنسان وهدايته إلى سواء السبيل فهو حجّة الله على الخلق فيه تبيان كلّ شيء، وما من صغيرة أو كيرة وما من رطب أو يابس إلّا في كتابِ مبين.

وإنّا ترك النبيّ الأكرم في أمّته التقلين: كتاب الله وعترته، وإنّهما لن يفترقا حتى بردا الحوض، فكلّ ما في القرآن الكريم من العلوم والمعارف والهداية والأخلاق الحسنة، إنّا هو في عترة رسول الله فهم الذين جسّدوا القرآن، وترجموه للناس في سلوكهم وأخلاقهم وحسن معاشرتهم، فمن تمسّك بهما لن يمضل عن الصراط المستقيم أبداً.

فالله سبحانه في خلقه الأوّل ألهم الإنسان فجور نفسه وتقواها، وقد أفلح من زكّاها، وقد خاب من دسّاها، فتكرّم عليه بحكيم ومرشد قلبي، كما حثّه على أن يرجع في أموره إلى المرشد والحكيم الظاهري، فقد ورد في الخبر الشريف: «هلك من لم يكن له حكيم يرشده»، فعلينا أن نرجع إلى معلّم الأخلاق والحكيم الصالح، ليطلعنا على عيوب أنفسنا، وما فيه صلاحنا وهلاكنا وشقاوتنا وسعادتنا، وإن

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

فقدناه، فإنّ لنا بلطف من الله وعنايته وهدايته وهو المعلّم والمرشد الأوّل: المرشد القلمي.

في الخبر الصحيح عن أبي عبد الله طلط ، قال : ما من قلب إلا وله أذنان على أحدهما ملك مرشد وعلى الآخر شيطان مفتن، هذا يأمره وهذا يزجره، الشيطان يأمره بالمعاصى والملك يزجره عنها، وهو قول الله عزّ وجلّ :

﴿ عَنِ النِّمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ۞ مَا يَـلْفِظُ مِـنْ قَـوْلٍ إِلَّا لَـدَيْهِ رَقِـيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١) (٢).

وعنه عليه الله الله الله القلب أذنين، فإذا همّ العبد بذنب قال له روح الإيمان: لا تفعل، وقال له الشيطان، افعل، وإذا كان على بطنها نزع منه روح الإيمان.

قوله للنِّلِلْا: (على بطنها)، راجع إلى المرأة المزنيّ بها في الزنا، ذكره على سبيل المثال كما ورد في الخبر الشريف: لا يزني المؤمن وهو مؤمن، فإنّه حين الزنا ينزع منه روح الإيمان، وإذا تاب توبةً نصوحة، فإنّها ترجع إليه، فإنّ المؤمن مفتون يذنب ويتوب.

ثمّ للنفس طريق إلى الخير وطريق إلى الشرّ، وللخير مشقّة حاضرة زائلة، ولذّة غائبة دائمة، وللشرّ لذّة حاضرة فانية ومشقّة غائبة باقية، والنفس بطبيعتها تطلب اللذّة وتهرب عن المشقّة، فالإنسان حينئذٍ دائماً متردّد بين الخير والشرّ، وروح الإيان يدعوه إلى الخير وينهاه عن الشرّ، والشيطان يغويه فإنّه عدوّه.

ويحتمل أن يكون المراد من روح الإيمان هو الملك، وسمّى بروح الإيمــان له

<sup>(</sup>۱) ق: ۱۷ ـ ۱۸.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٧: ٣٣، عن الكافي ٢: ٢٦٦.

٤٠ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

مؤيّد له وسبب لبقائه، فكأنّه روحه وبه حياته.

أو يراد به العقل فإنّه أيضاً كذلك.

أو يراد به الروح الإنساني من حيث اتّصافه بالإيمان.

أو يراد بها قوّة الإيمان وكهاله ونوره، فإنّ كهال الإيمان بالله بالله واليوم الآخر، لا يجتمع مع ارتكاب الكبائر والذنوب.

أو يراد بها نفس الإيمان وتكون الإضافة للبيان، فإنّ الإيمان الحقيقي ينافي ارتكاب موبقات المعاصي.

وعن أبي عبد الله عليه الله عليه أذنان في جوفه: أذن وعن أبي عبد الله عليه الله عليه أذنان في جوفه: أذن ينفث فيها الملك، فيؤيّد الله المومن بالمك، وذلك قوله:

﴿ وَأَيَّدُهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الجادلة: ٢٢.

### الفصل الرابع

## العلم القلبي

لقد ورد في الحديث الشريف: «ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّا العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء»، فهذا من العلم الإلهي الذي يفيضه على أوليائه من الأنبياء والأوصياء والمؤمنين الكلّ، وإنّ من موارد علم الأئمة الأطهار من عترة الرسول الختار، هو هذا العلم القلبي.

كان الصادق المنظل يقول: علمنا غابر ومزبور ونكت في القلوب ونقر في الأسهاع، وإنّ عندنا الجفر الأجمر والجفر الأبيض ومصحف ف اطمة غليك وعندنا الجامعة فيها جميع ما تحتاج الناس إليه، فسئل عن تفسير هذا الكلام فقال: أمّا الغابر؛ فالعلم بما يكون، وأمّا المزبور؛ فالعلم بما كان، وأمّا النكت في القلوب فهو الإلهام، وأمّا النقر في الأسماع فحديث الملائكة عليكي ، نسمع كلامهم ولا نسرى أشخاصهم. إلى آخر الحديث الشريف (١).

عن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبد الله عليُّلِا يقول: إنَّا نزاد في الليل والنهار ولولا أنَّا نزاد لنفد ما عندنا، فقال أبو بصير: جعلت فداك، من يأتيكم؟ قال: إنّ

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦: ١٨.

منًا لمن يعاين معاينة، ومنّا من ينقر في قلبه كيت وكيت، ومنّا من يسمع بأذنه وقعاً كوقع السلسلة في الطست... إلى آخر الخبر(١).

وعنه للطُّلِّةِ: إنَّ منَّا لمن يوقر في قلبه ومنَّا من يسمع بأذنه، ومنَّا من ينكت، وأفضل ممّن يسمع.

وعن أبي جعفر عليُّللا ، قال : كان عليّ عليُّلا يعمل بكتاب الله وسنّة نبيّه ، فإذا ورد عليه الشيء الحادث الذي ليس في الكتاب ولا في السنّة ألهمه الله الحقّ فسيه إلهاماً ، وذلك والله من المعضلات.

وعن عيسى بن حمزة الثقني، قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله النا السألك أحياناً فتسرع في الجواب، وأحياناً تطرق ثم تجيبنا، قال: نعم إنّه ينكت في آذاننا وقلوبنا، فإذا نكت نطقنا، وإذا أمسك عنّا أمسكنا (٢).

وعن الحارث بن المغيرة النضري، قال: قلت لأبي عبد الله للطُّلِلا: ما عـلم عالمكم ؟ جملة يقذف في قلبه أو ينكت في أذنه؟ قــال: فــقال: وحــي كــوحـي أمّ موسى.

عن علي السائي، قال: سألت الصادق التله عن مبلغ علمهم، فقال: مبلغ علمنا ثلاثة وجوه: ماضٍ وغابر وحادث، فأمّا الماضي ففسّر، وأمّا الغابر فزبور، وأمّا الحادث فقذف في القلوب ونقرع في الأسماع وهو أفضل علمنا ولانبيّ بعد نبيّنا.

وبقوله عَلَيْكِ : «لا نبيّ بعد نبيّنا » كأنّما لدفع التوهّم الذي يخطر على الذهن أنّ هذا من النبوّة.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر : ٥٧.

وعن زرارة، قال: قلت لأبي عبد الله المنظية: لما فسر النكت بأنه إلهام في القلوب والنقر في الأسماع إنّا هو من الملك: كيف يعلم أنّه كان الملك ولا يخاف أن يكون من الشيطان إذا كان لا يرى الشخص ؟ قال: إنّه يلقى عليه السكينة فيعلم أنّه من الملك، ولو كان من الشيطان اعتراه فزع، وإن كان الشيطان \_يا زرارة \_ لا يتعرّض لصاحب هذا الأمر(١).

عن أبي بصير، قال: سمعته يقول: إنّ عندنا الصحف الأولى: صحف إبراهيم وموسى، فقال له ضريس: أليست هي الألواح؟ فقال: بلى، قال ضريس: إنّ هذا لهو العلم، فقال: ليس هذا العلم إنّا هذه الأثرة، إنّ العلم ما يحدث بالليل والنهار يوم بيوم وساعة بساعة (٢).

أجل هذا من العلم الفيّاض من الباري تعالى على عباده لرشدهم وسعادتهم وتكاملهم، وإنّ الله يفيضه على أوليائه الأمثل فالأمثل في كلّ زمان ومكان، وسيّد الأولياء وإمام المتّقين في عصرنا هذا إنّا هو صاحب الزمان عليه القائم المهدي من آل محمّد عليه المخ في فإنّه حجّة الله على خلقه، ولولاه لساخت الأرض بأهلها، والله يفيض عليه العلم نقراً ونكتاً وإلهاماً يوم بيوم وساعة بساعة، ثمّ يترسّح من إلهاماته على الكلين من المؤمنين من الأوتاد والأبدال والصالحين، ثمّ الأمثل فالأمثل من المعارف الحقّة والعلوم الإلهيّة، فليس العلم بكثرة التعلّم، إنّا العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من يشاء أن يهديه إلى الحقّ والحقيقة والرشد والصواب، فالعلم وكذلك نور الله، إنّا هو في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه، طابت وطهّرت، فتدلّت

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦ : ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٦١.

٤٤ ...... وقيقة القلوب في القرآن الكريم قال قوسين أو أدنى.

ثمّ المؤمن الكامل تحدّثه الملائكة كها ورد في أخبارنا فيُلهم ويُوحىٰ إليه كوحي أمّ موسى، إلّا أنّه في السير والسلوك والعرفان وفي طريقه إلى الله سبحانه وتعالى قد قعد الشيطان بالمرصاد ليغويه:

- ﴿ لأَتْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١).
- ﴿ وَلَأُغْرِينَّهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاثِهِمْ ﴾ (٣).

والخلاصة أنّ الوحي تارةً يكون رجمانياً ومن الله سبحانه وتعالى، فهو الإلهام الربّاني يفيضه الله بواسطة مَلَك على المؤمن، وعلامته أنّه يقترن مع السكينة والاطمئنان القلبي، وربما يكون شيطانياً، ومن شياطين الجنّ والإنس، وعلامته أنّه يقترن معه الفزع والخوف كما قال الإمام عليّه ولو كان من الشيطان اعتراه فزع فالوحي مع السكينة ومع الأمارات القطعية أنّه من إلهام الملائكة، كما ورد في الدعاء الشريف «وألهمني إلهام الملائكة المقرّبين»، فهذا ينكت في القلب الذي يكون حرم الله وعرشه، وإذا كان الإيحاء من الشيطان فإنّه يعتريه الفزع والاضطراب، لأنّ الشيطان هو مضطرب، ويعد الناس الفقر، ويأمر بالفحشاء والمنكر، ومن كان مضطرباً لا يصدر منه الاطمئنان للتضاد، فالمؤمن يحذره ولا يركن إليه، فليس كلّ كشف في طريق السير والسلوك يكون من الله، بل عندنا كشف إلهي رباني، وكشف

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٦.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٣٩-٤٠.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢١.

شيطاني، وأصحاب البدع والمذاهب الفاسدة، كان لهم الكشف، وربحا الإخبار ببعض المغيّبات، بعد أن يسرقها الشياطين حين نزولها من السهاء، فيوحون بها إلى أوليائهم، ليضلّونهم الصراط المستقيم، وينضلّلون بهم النباس، فهؤلاء أعوان الشياطين ومن حزبه، ضلّوا وأضلّوا، وكانوا أرباب المذاهب الباطلة والفرق المنحرفة والأحزاب الشيطانية، كمحمّد بن عبد الوهاب إمام الوهابية في السنة، وعلى محمّد باب إمام البابية في الشيعة، وكلاهما من عملاء الاستعار البريطاني في التأريخ المعاصر.

ولمثل هذا يقال: هلك من لم يكن له حكيم يرشده، فالسالك إلى الله ربحا يُبتلى بمثل هذه الإيحاءات والكشفيات الشيطانية، فيحتاج إلى معلم حكيم، ومربً عليم، يرشده إلى ما هو الحق وإلى ما هو الباطل، إلى ما هو الخطأ وإلى ما هو الصواب، وإلى ما هو من الكشف الرحماني والإلهام الربّاني، وإلى ما هو من الكشف الشيطاني والوساوس الإبليسيّة.

ولمثل هذا نحتاج إلى العلماء الربانيين الإلهيين، ولا يكتنى بالكشفيات، ولا يفرح بها السالك، فما أكثرها في بداية السير والسلوك وإنّها من الوحي الشيطاني ليضلّه عن الصراط المستقم، فتدبّر.

وإذا أردنا أن نترجم عالم الكشف والشهود بسيء محسوس فيمكن أن نضرب لذلك بمثال جهاز التلفاز في عصرنا الحاضر، فإنّه يأخذ عدّة قنوات، فمن يأخذ القناة الأولى مثلاً فإنّه يغفل عن القناة الثانية، ولكن لا يعني أنّه ليس هناك برامج للقناة الثانية، بل هنالك برامج متنوّعة، يكني أن يغيّر الإنسان بنفسه القناة الأولى إلى الثانية ليشاهد برامجها، فالحياة الدنيا إنّا هي برامج القناة الأولى، والآخرة إنّا هي قناة ثانية، وهي موجودة الآن كما نعتقد بخلق الجنّة والنار فعلاً،

٤٦ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

فالذي يرى ظاهر الحياة الدنيا، فإنّه يغفل عن الآخرة.

ولكن هناك من أراهم الله ملكوت الساوات والأرض:

﴿ وَكَذَلِكَ نُدِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (١).

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَسْتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾ (٢).

فني هذه الدنيا مثل هؤلاء يرون برام القناة الثانية، فيرون الجنة ونعيمها، ويرون النار وأصحابها، ويسمعون شهيقها وزفيرها، فلا ينامون ليلاً خوفاً ورهبة، فا يكون للناس غيباً يكون لهم شهوداً، فإنّ الغيب المطلق هو الله سبحانه، وما سواه فهو غيب نسبي، فبالنسبة إلى عامّة الناس الذين يرون ظاهر الحياة الدنيا، وغرّتهم زخارفها وزبرجها، وأعجبتهم مظاهرها وبرامجها في القناة الأولى، إنّا يكون غيباً، وأمّا الذين اتقوا ربّهم، وزادهم الله حسناً وهدى، ورفعت الحجب بينهم وبين الله وألمجب الظلمانية والنورائية) وانفتحت لهم القناة الثانية، فإنّهم يرون الجنّة والنار في الدنيا، وتنكشف لهم الحقائق ويرون الأشياء على حقيقتها ... إلّا أنّ عالم الشهود والمكاشفة والظهور له مراتب، فمن الأولياء من يُنفتح له القناة الشانية دقيائق من المنامات الصالحة والرحمانية، ومنهم من يزيد في فتح القناة، ويطيل لما يحمل من صفات خاصة، تدعوه إلى مشاهدة البرام الممتازة، فيصيب المكاشفة الرحمانية، ومنهم من يكون له القناة الثانية مفتوحة دوماً، فهو في عالم الشهود أبداً، فلا يرى في

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٥٧.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٥٣.

الدير ديّاراً إلّا هو سبحانه وتعالى، وجاء في وصف الأثمة الأطهار طَبْمَيْكُمُ : «فبهم ملأت ساءك وأرضك حتى ظهر أن لا إله إلّا الله»، فيكون العالم كـلّه محـضر الله وجنّة قدسه وبحبوحة توحيده. وقال رسول الله ﷺ : لولا هيام الشـياطين عـلى قلوبكم لرأيتم ما أرى...

ولكن من عمي قلبه وصمّ أذن قلبه، فإنّه لا يرى الحقّ ولا يسمعه، وإنّه ينكر هذه المعالم، بل ويعادي الصالحين ويماكسهم وينزاحمهم، فبإنّ النباس أعداء ما جهلوه، فلا يرى إلّا ظاهر الحياة الدنيا، وهو عن الآخرة من الغافلين.

- ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَصَلُّ سَبِيلاً ﴾ (١).
- ﴿ فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (٣).

قال رسول الله ﷺ: «شرّ العمي عمي القلب».

وقال: «أعمى العمي عمى الضلالة بعد الهدي، وشرّ العمي عمي القلب».

قال الإمام الباقر للظِّلِة في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى ﴾ ، فمن لم يدلّه خلق السهاوات والأرض واختلاف الله والنهار ودوران الفلك بالشمس والقمر، والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً هو أعظم منه: ﴿ فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى ﴾ فهو عمّا لم يعاين أعمى وأضلّ سبيلاً.

قال الإمام الرضا لليُّلا : يعني أعمى عن الحقائق الجرّدة (٣).

ويحجب عن مشاهدة الحقّ:

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) الحبرّ : ٤٦.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ٨: ٢٣٤.

﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُو بِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ \* كَلَّا إِنَّـهُمْ عَـنْ رَبِّـهِمْ يَوْمَـئِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ (١).

قال الإمام الكاظم عليه : أوحى الله إلى داود: يا داود حذّر، فأنذر أصحابك عن حبّ الشهوات، فإنّ المعلّقة قلوبهم شهوات الدنيا، قلوبهم محجوبة عنى.

ويقول رسول الله عَيَّلَهُ: إنّ المؤمن إذا أذنب كانت نكتة سوداء في قلبه، فإن نزع واستغفر صقل قلبه منه، وإن ازداد زادت، فذلك الران الذي ذكره الله تعالى في كتابه: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾، وقال: حرام على كلّ قلب عزى بالشهوات أن يجول في ملكوت الساوات (٢).

ويقول أمير المؤمنين علي علي علي الله على الله على الناكث الذي قلم على على على على قلبه، وصارت دائرة السوء على رأسه».

وعلینا أن ندعو ربنا لیل نهار أن یصلح قلوبنا، فقد کان رسول الله ﷺ یکثر أن يقول: یا مقلّب القلوب ثبّت قلبی علی دینك (۳).

ويقول الإمام الكاظم عليًا : إنّ الله جلّ وعزّ حكى عن قوم صالحين أنّهم قالوا : ﴿ رَبَّـنَا لا تُزِغُ قُلُوبَنَا ﴾ حين علموا أنّ القلوب تـزيغ وتـعود إلى عـاها ورداها(٤).

<sup>(</sup>١) المطفّفين : ١٤ ـ ١٥ .

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة ٨: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ١٠ : ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة ٨: ٢٣٧.

ومن أراد أن يجول ويمرح في ملكوت الساوات عليه أن يتخلّى عن الشهوات، ومن أراد أن يدرك رفيع المقامات وعلوّ الدرجات، فقد قال أمير المؤمنين عليّ المؤلوا أنفسكم من دنس الشهوات تدركوا رفيع الدرجات(١).

وقد خصّ الله سبحانه أمّة خاتم النبيّين محمّد ﷺ بخصائص منها: الإيــثار وفيه من الأنوار ما يبهر الناظر إليها في عالم الشهود والملكوت كما جاء ذلك في الخبر الشريف:

قال موسى عليه : يا ربّ أرني درجات محمد وأمّته ؟ قال : يا موسى، إنّك لن تطيق ذلك، ولكن أريك منزلة من منازله جليلة عظيمة فضّلته بها عليك وعلى جميع خلق ... فكشف له عن ملكوت السهاء فنظر إلى منزلة كادت تتلف نفسه من أنوارها وقربها من الله عزّ وجلّ، قال : يا ربّ، بماذا بلّغته إلى هذه الكرامة ؟ قال : بخلق اختصصته به من بينهم وهو الإيثار، يا موسى، لا يأتيني أحد منهم قد عمل به وقتأ من عمر إلّا استحييت من محاسبته وبوّأته من جنّي حيث يشاء (٢).

إذن أمثال موسى طَلِيُلِا كعلمائنا الأعلام، الذين هم ورثة الأنبياء، وأفضل أو كمثل أنبياء بني إسرائيل يرون هذه المقامات والمنازل العرفانية في هذه الدنيا، ويكاد أن تتلف نفوسهم من أنوارها وقربها من الله عزّ وجلّ. فهناك من يرى برامج القناة الثانية لما سوى الله سبحانه إن كان يطيق المشاهدة والحضور!!

قال أمير المؤمنين علي عليُّه : عليك بالآخرة تأتِّك الدنيا صاغرة (٣)...

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ١٠: ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) منزان الحكة ١ : ٥.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ١ : ٣٣.

٥٠ ...... حقيقة القلوب في القرآن الكريم والعاقل تكفيه الإشارة.

ويقول الإمام زين العابدين: الدنيا سِنَةٌ، والآخرة يقظة، ونحن ما بسينهما أضغاث أحلام (١٠).

قال أمير المؤمنين علميّ عليّ الله : كن في الدنسيا بسبدنك وفي الآخرة بـقلبك وعملك (٢).

قال رسول الله على الله على الله على الله الفنى في قليه، وجمع له أمره، ولم يخرج من الدنيا حتى يستكمل رزقه، ومن أصبح وأمسى والدنيا أكبر همه، جعل الله الفقر بين عينيه، وشتّت عليه أمره، ولم ينل من الدنيا إلا قسّم له (٣).

قال أمير المؤمنين عليه : سلوا القلب عن المودّات فإنّها شواهد لا تسقبل الوُشا(٤).

سئل عن الصادق عليُّلا : الرجل يقول : إنّي أودّك فكيف أعلم أنّه يودّني ؟ قال : امتحن قلبك فإن كنت تودّه فإنّه يودّك.

قال الإمام الباقر عليُّلا : اعرف المودّة لك في قلب أخيك بما له في قلبك.

وقال الإمام الهادي عليه لل الله الله الله الله الله الله عن كدرت عليه ، ولا النصح ممّن صرفت سوء ظنّك إليه ، فإنّما قلب غيرك لك كقلبك له .

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ١: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر ١ : ٣٧.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ١ : ٤٨.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة ١ : ٤٨.

وقال علي عليه إلى الله الله بالأدب كما يزكّى النار بالحطب ولا تكن كحاطب الليل وغُناء السيل.

قال الله تعالى لعيسى: أدّب قلبك بالخشية(١).

قال أمير المؤمنين لولده الإمام الحسن عليَّلا : إنَّا قسلب الحدث كالأرض الخالية ما ألقي فيها من شيء قبلته فبادرتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك ويشتغل لبّك.

#### زبدة الكلام:

إنّ الإنسان إنّا تشرّف على سائر مخلوقات الله بعقله وقلبه، والعقل للعلم والإدراك، والقلب للرؤية والحبّ، فالعقل كهال، والقلب جمال، وإنّا ينمو العقل ويزهر بالتفكّر، وإنّا يتهذّب القلب بالتذكّر، فلا بدّ للإنسان من فكر وذكر، والطريق إليها إنّا هو بالعلم والانكشاف، إلّا أنّ طريق الفكر هو طلب العلم ومدارسته من الصبا إلى أيام الشباب، وطريق القلب إنّا هو بالمناجاة والأذكار والمواعظ وذلك من المهد إلى اللحد، فلا كسل في طلبه حتى أيام الشيخوخة، فإنّه ربا يكسل عن المناجاة، والروايات التي تشير ربا يكسل عن تلقي الدروس إلّا أنه لا يكسل عن المناجاة، والروايات التي تشير إلى طلب العلم من المهد إلى اللحد إنّا هي ناظرة إلى هذا العلم القلبي، ولا يحق للإنسان أن يأخذ هذا العلم من أيّ كان، بل إنّا يأخذه من أهله، من العلما الصالحين الخلصين المتقين، أمّا الآية التي تدلّ على أنّ الإنسان يستمع إلى القول فيتبع أحسنه فإنّها ناظرة إلى العلم العقلي، فيحق للمرء أن يستمع الأقوال ليأخذ

<sup>(</sup>١) تحف العقول : ٣٧٢.

٥٢ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

أحسنها، فإنّ الحكمة ضالّة المؤمن يأخذها أينا وجدها، فكشف حقائق الأشياء إمّا أن يكون بالنظر والاستدلال والعلم العقلي، أو بالبصر والشهود والعلم القلبي، والأوّل مسلك الحكماء، والثاني طريق العرفاء، فالأوّل يتلقّ العلوم والمعارف بالعقل والنظر والفكر، والثاني بالقلب والشهود والذكر، وربما جمع الإنسان بين المسلكين، فيكون حكيماً عارفاً، فيجمع بين الفلسفة والعرفان، كما جاء ذلك في تعالم الإسلام وثقافته.

وقد نقل عن بعض الأنبياء أنّه خاطب أصحابه قائلاً: «لا تقولوا: العلم في السهاء من ينزل به، ولا في تخوم الأرض من يصعد به، ولا من وراء البحار من يعبر به، العلم مجعول في قلوبكم، تأدّبوا بين يديّ بآداب الروحانيين، وتخلّقوا بأخلاق الصدّيقين، أظهر العلم من قلوبكم»(١).

فالعلم القلبي لا بدّ له من مراعاة الآداب الروحانيّة، حتى يستعدّ القلب للفيوضات الإلهيّة، وتكشف الحقائق الكونية والتجلّيات الربّانية، ويشاهد ما في ملكوت الساوات والأرض من الأنوار البهيّة، والأشعّة القدسية، والعلوم الزكيّة.

 <sup>(</sup>١) مجله پيام حوزه، العد ٦، الصفحة ١٠٩، عن كتاب مصباح الهداية ومفتاح الكفاية؛ لعرز الدين الكاشاني : ٦٠.

### الفصل الخامس

# كيف يحول الله بين المرء وقلبه ؟

قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آَسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُخْيِيكُمْ وَآَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُخْشَرُونَ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه العالم بكلّ شيء من أحوال مخلوقاته ومصنوعاته، يخاطب المؤمنين ويدعوهم إلى الحياة السعيدة، فإنّ دعوة الإسلام دين الله القويم، هي دعوة للعيش السليم والحياة المستقيمة المتبلورة بالمعنويات، والمبتكوّنة من المادّيات، في كلّ الأصعدة من الحياة الثقافية والاقتصادية والسياسية والأخلاقية والاجتاعية وغير ذلك من الأبعاد والحقول المختلفة، فإذا سأل أحد عن أهداف الإسلام ورسالته السمحاء الخالدة، فإنّ الجواب في أقصر جملة: إنّه (دين الحياة) على جميع الأصعدة.

والحياة ذات مراحل قد أشار إليها القرآن الكريم:

١ ـ فتارةً بمعنى الحياة النباتية، بمعنى جسم نامي فيه القوى الثلاثة من النمو والرشد وتوليد المثل، كما يشعر إلى هذه الحياة قوله تعالى:

(١) الأنفال : ٢٤.

0٤ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُخْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١).

٢\_وتارةً بمعنى الحياة الحيوانية، التي تعرّف بالجسم النامي الحسّاس المتحرّك
 بالإرادة، وأشار القرآن إليها في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِي أُخْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ (٢).

٣\_وثالثة بمعنى الحياة الإنسانية، كها جاء تعريف الإنسان في علم المنطق بأنه
 حيوان ناطق، فهي تعني الحياة الناطقية التي ترمز إلى القوة الدرّاكة والعاقلة، فهي
 حياة فكريه وعقلية كها في قوله تعالى:

﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَنْتِنَا فَأَخْتِيْنَاهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وهذه المراحل من الحياة إنَّما هي في الدنيا.

٤ ـ ورابعةً حياة اخروية، بانتقال الروح والعقل والنفس الناطقة إلى عالم الآخرة، ومن ثمّ المعاد الجسماني والروحاني في حياة أخروية جديدة خالدة، كما في قوله تعالى:

﴿ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ (٤).

٥ وهذه المراحل الحيوية والحياتية إنّا هي مظاهر لحياة الله سبحانه (الحياة الإلهية) بمعنى العالم والقادر، بلاحد ولا نهاية، وبالسرمدية، فهي الحياة المطلقة ومطلق الحياة، كما في قوله تعالى: ﴿ الحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ (٥).

فالناس في أيام الجاهلية الجهلاء والعمياء كانوا يعيشون الحمياة الحميوانية

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٧.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) الفجر: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) الفرقان: ٥٣.

كيف يحول الله بين المرء وقلبه ؟ ........ ٥٥

والمادية، إلا أنّهم ابتعدوا عن الحياة الإنسانية والمعنوية والعقلية، فجاء الإسلام العظيم وكتاب الله القويم ليدعوهم إلى الحياة السعيدة، فمن يجعل الدين في إطارات ضيّقة، ومجرّد طقوس من دون دولة وحكم وقضايا فكرية واجتاعية، فإنّه بعيد عن روح الدين وحقيقته، لأنّ الدين الصحيح هو الذي يبعث الحركة والنشاط والحياة في كلّ الجوانب، وينهض بالناس في فكرهم وسلوكهم والإحساس بالمسؤولية، ويبعث نحو التكامل والرقيّ والتمدّن والحضارة.

فليست الحياة في الآية الشريفة تعني الجهاد أو الإيمان أو القرآن أو الجئة وحسب، كما عند بعض المفسّرين، بل هذا تحديد لمفهوم الآية الوسيع، فإنّها تشمل كلّ هذه وغيرها من عوامل السعادة والتقدّم، وكلّ قانون يبعث الروح في جانب من جوانب الحياة.

ثمّ يقول سبحانه وتعالى:

﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ المَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (١).

ليس المقصود من القلب هنا هو الشكل الصنوبري من العضلة التي في القفص الصدري، بل بمعنى الروح والعقل كما مرّ سابقاً، أمّا إنّه كيف يحول الله بين المرء وقلبه فقد ذكروا لذلك احتمالات مختلفة:

أوّلاً: إنّه إشارة لشدّة قرب الله من عباده، فإنّه سبحانه داخــل في الشيء لاكدخول شيء في شيء، بل هو قريب من العبد، وكأنّه داخل في روحه وجسده ويرى الله بقلبه، وبلمسه بروحه، كما يقول سبحانه:

﴿ وَنَحْنُ أَ قُرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الأنفال: ٢٤.

<sup>(</sup>۲) ق:۲۱.

٥٦ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

تانياً: ربما إشارة إلى أنّ تقلّب القلوب والأفكار هي بيد الله سبحانه، فهو مقلّب القلوب والأبصار، كما جاء في الأدعية والأذكار: «يا مقلّب القلوب والأبصار».

ثالثاً: إنّ المقصود هو أنّه إذا لم يكن اللطف الإلهي برحمانيّته العـامّة، فـإنّ الإنسان غير قادر على معرفة الحقّ وأهله وحقّانيّته، كما يعرف بطلان الباطل.

رابعاً: وقيل: إنّ المقصود هو أنّه ما دام للناس فرصة، فلا بدّ أن يغتنموها قبل فوات الأوان بالطاعة والعمل الصالح، لأنّ الله سبحانه قد يحول بين المرء وقلبه بالموت، والموت يأتي بغتة، والقبر صندوق العمل.

«ويمكن بنظرة شاملة جمع كلّ التفاسير في تفسير واحد، هو أنّ الله عزّ وجلّ حاضر وناظر ومهيمن على كلّ المخلوقات، فإنّ الموت والحياة والعلم والقدرة والأمن والسكينة والتوفيق والسعادة، كلّها بيديه وتحت قدرته، فلا يمكن للإنسان كتان أمرٍ ما عنه، أو أن يعمل أمراً بدون توفيقه، وليس من اللائق للإنسان كتان أمرٍ ما عنه، أو أن يعمل أمراً بدون توفيقه، وليس من اللائق التوجّه لغيره وسؤال من سواه. لأنّه مالك كلّ شيء والمحيط بجميع وجود الإنسان، وارتباط هذه الجمل مع سابقتها من وجهة أنّه لو دعا النبي من اللائق العياة، فذلك لأنّ الذي أرسله هو مالك الحياة والموت والعقل والهداية ومالك كلّ شيء.

وللتأكيد على هذا الموضوع فإنّ الآية تقول ما معناه: إنّكم لستم اليـوم في حدود قدرته فحسب، بل ستذهبون إليه في العالم الآخر، فهنا وهناك كلّ الناس بين يديه)(١).

<sup>(</sup>١) تفسير الأمثل ٥: ٣٦٢.

### الفصل السادس

# النيّة من أهم الأعمال القلبية

إنّ للقلب أعمال كما للجوارح أعمال وأفعال، ومن أعمال القلب الإيمان والإقرار والمعرفة والرضا والتسليم والتوكّل والمحبّة والشفقة والتقوى، وغير ذلك ... ومن أهم أعمال القلب النيّة، وهي : القصد إلى الفعل، وإنّها واسطة بين العلم والعمل، فإنّه إذا ما لم يعلم الشيء لم يكن قصده، وما لم يمقصد لم يصدر عنه، والسالك العارف لمّاكان غرضه الوصول إلى مقصد معيّن كامل على الإطلاق، وهو الكمال المطلق ومطلق الكمال، أي الله سبحانه وتعالى، فلا بدّ من اشتال العمل على قصد التقرّب به إليه عزّ وجلّ. فيمتثل أمر الله تعالى فيا ندب إليه عباده ووعدهم الأجر عليه، وإنّما يأجرهم على حسب عقولهم وأقدارهم ومنازلهم ونيّاتهم.

وإنّما المقصود من العبادات هو الطاعة لا بحرّد التعبّد وإتيان الطقوس الدينية، والناس يتفاوتون في عباداتهم، فمنهم من يعبد الله طمعاً بجنّته، ومنهم من يعبده خوفاً من ناره، ومنهم من يعبده شكراً وحبّاً له.

فن عرف الله بجماله وجلاله ولطف فعاله، ومن ثمّ أحبّه وعشقه واشتاق إليه، وأخلص عبادته له، لكونه أهلاً للعبادة ولمحبّته له، فقد أحبّه الله وأخلصه واجتباه، وقرّبه إلى نفسه وأدناه، قرباً معنوياً، ودُنوّاً روحانياً، كمن قال في حـق ٥٨ ..... طقيقة القلوب في القرآن الكريم من هذه صفته:

﴿ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبٍ ﴾ (١).

ومن لم يعرف من الله سوى كونه إلهاً صانعاً للعالم قادراً عالماً، وأنّ له جنّة ينعم بها المطيعين، وناراً يعذّب بها العاصين، فعبده ليفوز بجنّته، أو يكون له النجاة من ناره، أدخله الله تعالى بعبادته وطاعته الجنّة وأنجاه من النار، فإنّما لكلّ امريً ما نوى.

والناس في نيّاتهم في العبادات على أقسام: أدناهم من يكون عمله إجابةً لباعث الخوف، فإنّه يتّقي النار، ومنهم من يعمل إجابةً لباعث الرجاء، فإنّه يرغب في الجنّة، ومنهم من يعبد الله حبّاً وشوقاً لا خوفاً ولا طمعاً.

قال أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين عليّ للثيّل : ما عبدتك خوفاً من نارك، ولا طمعاً في جنّتك، لكن وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك.

عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن حدّ العبادة التي إذا فعلها فاعلها كان مؤدّياً؟ فقال: حسن النيّة بالطاعة (طاعة الله وطاعة الإمام عليه ).

عن أبي هاشم قال: قال أبو عبد الله عليَّلِةِ: إِنَّا خلّد أهل النار في النار لأنّ نيّاتهم كانت في الدنيا أن لو خلّدوا فيها أن يعصوا الله أبداً، وإنّا خلّد أهل الجنّة في الجنّة لأنّ نيّاتهم كانت في الدنيا أن لو بقوا فيها أن يطيعوا الله أبداً، فبالنيّات خلّد هؤلاء وهؤلاء، ثمّ تلا قوله تعالى:

﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٤.

كان الاستشهاد بالآية الشريفة مبني على أنّ المدار في الأعبال على النية التابعة للحالة التي اتّصفت النفس بها من العقائد الصحيحة والفاسدة والأخلاق الحسنة والسيّئة، فإذا كانت النفس على الصحيحة والحسنة فإنه بتلك الحالة والشاكلة يعمل الخير في الدنيا لو خلّد فيها فيخلّد في الجنّة، وإذا كانت على الباطلة والسيّئة فإنّه يعصى الله فيستحقّ الخلود في النار.

يقول العلّامة الجلسي في كتابه القيّم بحار الأنوار: إنّ النيّة ليست بحرّد قولك عند الصلاة أو الصوم أو التدريس: أصلّي أو أصوم أو أدرّس قربةً إلى الله تعالى ملاحظاً معاني هذه الألفاظ بخاطرك ومتصوّراً لها بقلبك، هيهات إنّا هذا تحريك لسان وحديث نفس، وإنّا النيّة المعتبرة انبعاث النفس وميلها وتوجّهها إلى ما فيه غرضها ومطلبها إمّا عاجلاً وإمّا آجلاً.

وهذا الانبعاث والميل إذا لم يكن حاصلاً لها لا يمكنها اختراعه واكتسابه عجرد النطق بتلك الألفاظ، وتصوّر تلك المعاني، وما ذلك إلا كقول الشبعان أشتهي طعاماً وأميل إليه قاصداً حصول الميل والاشتهاء، وكقول الفارغ أعشق فلاناً وأحبّه وأنقاد إليه وأطيعه، بل لاطريق إلى اكتساب صرف القلب إلى الشيء وميله إليه وإقباله عليه إلا بتحصيل الأسباب الموجبة لذلك الميل والانبعاث واجستناب الأمور المنافية لذلك المضادة له، فإنّ النفس إمّا تنبعث إلى الفعل وتقصده وتميل إليه تحصيلاً للغرض الملائم لها بحسب ما يغلب عليها من الصفات.

فإذا غلب على قلب المدرّس مثلاً حبّ الشهرة وإظهار الفضيلة وإقبال الطلبة إليه، فلا يتمكّن من التدريس بنيّة التقرّب إلى الله سبحانه بنشر العلم وإرشاد الجاهلين، بل لا يكون تدريسه إلّا لتحصيل تلك المقاصد الواهية والأغراض ٦٠ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

الفاسدة، وإن قال بلسانه أدرّسُ قربةً إلى الله، وتصوّر ذلك بقلبه وأثبته في ضميره وما دام لم يقلع تلك الصفات الذميمة من قلبه لا عبرة بنيّته أصلاً.

وكذلك إذا كان قلبك عند نيّة الصلاة منهمكاً في أمور الدنيا والتهالك عليها والانبعاث في طلبها، فلا يتيسّر لك توجيهه بكلّيته وتحصيل الميل الصادق إليها والإقبال الحقيق عليها، بل يكون دخولك فيها دخول متكلّف لها متبرّم بها، ويكون قولك: أصلّي قربةً إلى الله، كقول الشبعان أشتهي طعاماً، وقول الفارغ أعشق فلاناً.

والحاصل أنّه لا يحصل لك النيّة الكاملة المعتدّ بها في العبادات من دون ذلك الميل والإقبال، وقمع ما يضادّه من الصوارف والأشغال، وهمو لا يستيسّر إلّا إذا صرفت قلبك عن الأمور الدنيوية، وطهّرت قلبك عن الصفات الذميمة الدنسيّة، وقطعت نظرك عن حظوظك العاجلة بالكلّية (١).

فالمراد بالنيّة تأثّر القلب عند العمل وانقياده إلى الطاعة وإقباله على الآخرة وانصرافه عن الدنيا، وذلك يشتدّ بشغل الجوارح في الطاعات وكفّها عن المعاصي، فإنّ بين الجوارح والقلب علاقة شديدة يتأثّر كلّ منهما بالآخر، كما إذا حصل للأعضاء آفة سرى أثرها إلى القلب فاضطرب، وإذا تألّم القلب بخوف مثلاً سرى أثره إلى الجوارح فارتعدت، والقلب همو الأمير المتبوع والجوارح كالرعايا والأتباع، والمقصود من أعالها حصول ثمرة للقلب.

فالنيّة أصل العمل وعلّته وهي الباعثة على العمل، فالنيّة روح العمل، والعمل بمثابة البدن لها.

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ١٨٨.

ثم إن تصحيح النية من أشق الأعهال وأحمزها، فيهي ليست مجرد تصور الغرض والغاية وإخطارها بالبال، بل هي تابعة للحالة التي النفس متصفة بها، وكهال الأعهال وقبولها وفضلها منوط بها، ولا يتيسر تصحيحها إلا بإخراج حب الدنيا وفخرها وعزها من القلب برياضات شاقة شرعية وتفكرات صحيحة منتجة ومجاهدات كثيرة متواصلة، فإن القلب سلطان البدن، وكلها استولى عليه يتبعه سائر الجوارح، بل هو الحصن الذي كل حب استولى عليه وتصرف فيه يستخدم سائر الجوارح والقوى ويحكم عليها، ولا تستقر فيه محبتان غالبتان كها قال الله عز وجل: يا عيسى، لا يصلح لسانان في فم واحد، ولا قلبان في صدرٍ واحد، وكذلك الأذهان. وقال سبحانه:

# ﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَسْيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ (١).

فالدنيا والآخرة ضرّتان إذا لاحظنا الدنيا على نحو الاستقلال، وإلّا فالدنيا مزرعة الآخرة لو لاحظناها كمقدّمة وثانياً وبالتبع، فتأمّل لا يجتمع حبّها في قلب، فمن استولى على قلبه حبّ المال لا يذهب فكره وخياله وقواه وجوارحه إلّا إليه ولا يعمل عملاً إلّا ومقصوده الحقيق فيه تحصيله، وإن ادّعى غيره كان كاذباً، ولذا يطلب الأعمال التي وعد فيها كثرة المال ولا يتوجّه إلى الطاعات التي وعد فيها قرب ذي الجلال، وكذا من استولى عليه حبّ الجاه ليس مقصوده في أعساله إلّا ما يوجب حصوله، وكذا سائر الأغراض الباطلة الدنيوية، فلا يخلص العمل لله سبحانه وللآخرة إلّا بإخراج حبّ هذه الأمور من القلب، وتصفيته عمّا يوجب البعد عن الحقيق.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٤.

فللناس في نيّاتهم مراتب شتّى، بل غير متناهية بحسب حالاتهم، فهنها ما يوجب فسخته ومنها ما يوجب صحّته ومنها ما يوجب كهاله، ومراتب كهاله أيضاً كثيرة (١١).

فالنيّة تختلف بحسب الأشخاص والأحوال وبمقدار معرفتهم، ولكلّ منهم نيّة تابعة لشاكلته وطريقته وحالته: ﴿ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (٢)، أي على نسيّته، فلكلّ شخص في كلّ حالة نيّة تتبع تلك الحالة فلها منازل ودرجات.

منها: نيّة من تفكّر وتنبّه في شديد عذاب الله وأليم عقابه، فيأتي بالواجبات ويترك الحرّمات خوفاً من عذابه.

ومنها: نيّة من غلب عليه الشوق إلى ما أعدّ الله للمحسنين في الجنّة من نعيمها وحورها وقصورها، فيعبد الله طمعاً في جنّته، وقد وقع اختلاف بين العلماء الأعلام من العامّة والخاصّة في صحّتهما وصحّة العبادة، والعلّامة المجلسي يرى صحّتهما على الأظهر خلافاً للزمخشري من العامّة وللسيّد ابن طاووس والشهيد التاني والعلّامة الحليّ حيث يدّعي اتفاق العدلية على أنّ من فعل فعلاً يطلب الشواب أو خوف العقاب، فإنّه لا يستحقّ بذلك ثواباً. والأولى تسمّى عبادة العبيد، والثانية عبادة التجّار والأجراء.

ومنها: عبادة الشاكرين، نيّة من يعبد الله تعالى شكراً له فإنّ من يرى النعم التي لا تحصى يحكم عقله بأنّ شكر المنعم واجب فيعبده لذلك، كما همو طريقة المتكلّمين، وقد قال أمير المؤمنين عليّ المثيّلا: «إنّ قوماً عبدوا الله رغبةً فتلك عبادة

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٤.

النيّة من أهمّ الأعمال القلبية ......

التجّار، وإنّ قوماً عبدوا الله رهبةً فتلك عبادة العبيد، وإنّ قوماً عبدوا الله شكـراً فتلك عبادة الأحرار»(١).

فإنّ الحرّ تأمره حرّيته أن يشكر المنعم.

قال علي بن الحسين عليه : إني أكره أن أعبد الله لأغراض لي ولثوابه، فأكون كالعبد الطمع المطيع إن طمع عمل وإلا لم يعمل، وأكره أن أعبده لخوف عباده فأكون كالعبد السوء إن لم يخف لم يعمل، قيل : فلِمَ تعبده ؟ قال : لما هو أهله بأياديه علي وإنعامه (٢).

ومنها: عبادة المحسنين، بنيّة من يعبده حياءً فإنّه يحكم عقله بحسن الحسنات وقبح السيّتات، ويتذكّر أنّ الربّ جليل مطّلع عليه في جميع أحواله، فيعبده ويترك معاصيه لذلك، وإليه يشير النبيّ ﷺ: الإحسان أن تعبد الله كأنّك تراه، فإن لم تكن تراه فإنّه يراك.

ومنها: عبادة المقرّبين، أن يعبد الله بنيّة التقرّب إليه تشبيهاً للقرب المعنوي بالقرب المكاني، وهذا هو الذي ذكره أكثر الفقهاء، وربما المراد منه إمّا القرب بحسب الدرجة والكمال، فإنّ العبد لإمكانه في غاية النقص عارٍ عن جميع الكمالات، والربّ سبحانه متّصف بجميع الصفات الكمالية، فبينهما غاية البعد، فكلّما رفع عن نفسه شيئاً من النقائص واتّصف بشيء من الكمالات حصل له قرب ما بذلك الجناب جلّ جلاله. أو القرب بحسب التذكّر والمصاحبة المعنوية، فإنّ من كان دائماً في ذكر أحد ومشغولاً بخدماته، فكأنّه معه.

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ١٩٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه : ۱۹۸.

ومنها: عبادة الصدّيقين، أن تكون بنيّة أنّ الله أهلاً للعبادة كما قسالها أسير المؤمنين علي عُليُّلاً، ولا تسمع هذه الدعوى من غير أولياء الله، وإنّما يقبل ممّن يعلم منه أنّه لو لم يكن لله جنّة ولا نار، بل لو كان على فرض المحال يدخل العاصي الجنّة والمطبع النار، لاختار العبادة لكونه أهلاً له، كما أنّهم في الدنيا اختاروا النار لذلك، فجعلها الله عليهم برداً وسلاماً، كما كان ذلك لإبراهيم عُليَّلاً خليل الله نبيّه.

ومنها: عبادة الحبين الكرام، بأن يعبد الله حبباً له، ودرجة المحببة أعلى درجات المقرّبين، والمحبّ يختار رضا محبوبه، ولا ينظر إلى ثواب، ولا يحذر مسن عقاب، وحبّه تعالى إذا استولى على القلب يطهّره عن حبّ ما سواه، ولا يختار في شيء من الأمور إلّا رضا مولاه ومحبوبه، كما قال الإمام الصادق عليّلا : «ولكني أعبده حبّاً له عزّ وجلّ، فتلك عبادة الكرام، وهو الأمن، لقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَهُمْ مِنْ فَنَعٍ يَوْمَيْذٍ آمِنُونَ ﴾ (١)، ولقوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ الله فَاتّبِعُونِي يُحْبَبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (١).

فمن أحبّ الله أحبّه ومن أحبّه الله عزّ وجلّ كان من الآمنين<sup>(٣)</sup>.

وقال عَلَيْلِا : إِنَّ العباد [ة] ثلاثة : قوم عبدوا الله عزَّ وجلَّ خوفاً فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طلب الثواب فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا الله عزَّ وجلَّ حبًا له فتلك عبادة الأحرار، وهي أفضل العبادة.

فالقسم الأوّل: عبدوا الله خوفاً من النار والعذاب فهم كالعبيد يطيعون

<sup>(</sup>١) النمل: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٣١.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٧: ١٩٨.

أسيادهم خوفاً منهم، وتحرّزاً من عقوبتهم، والقسم الثاني: فإنّهم كالأجير يعمل للأجر فيعطى له، إلّا أنّ أفضل العبادة أن تكون حبّاً لله أي محبّاً له، والحبّ يطلب رضا المحبوب، أو يعبده ليصل إلى درجة المحبّين ويفوز بمحبّة ربّ العالمين، والأوّل أظهر، (فتلك عبادة الأحرار) أي الذين تحرّروا من رقّ الشهوات، وخلعوا من رقابهم طوق طاعة النفس الأمّارة بالسوء الطالبة للذات والشهوات، فهم لا يقصدون في عبادتهم شيئاً سوى رضا عالم الأسرار، وتحصيل قسرب الكسريم الخفّار، ولا ينظرون إلى الجنّة والنار، وكونها أفضل العبادة لا يخفى على أن كلاً من الوجهين السابقين أيضاً عبادة صحيحة، ولها فضل في الجملة، فهو حجّة على من قال ببطلان عبادة من قصد التحرّز عن العقاب أو الفوز بالثواب(۱).

وقال للنَّلِلَا : صاحب النيّة الصادقة صاحب القلب السليم ، لأنّ سلامة القلب من هواجس المحذورات بتخليص النيّة لله في الأمور كلّها . قال الله عزّ وجلّ :

﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (١٠.

وقال النبيّ ﷺ : «نيّة المؤمن خيرٌ من عمله».

وقال عليُّلِةِ : إنَّمَا الأعمال بالنيّات ولكلّ امريِّ ما نوى».

ولا بدّ للعبد من خالص النيّة في كلّ حركة وسكون، لأنّه إذا لم يكس هـذا المعنى يكون غافلًا، والغافلون قد وصفهم الله تعالى فقال :

﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالاْ نْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: ٨٨ ـ ٨٩.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٤٤.

٦٦ ..... القرآن الكريم

وقال:

﴿ أُوْلَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (١).

ثمّ النيّة تبدو من القلب على قدر صفاء المعرفة، ويختلف على حسب اختلاف الأوقات في معنى قوّته وضعفه، وصاحب النيّة الخالصة نفسه وهواه مقهورتان تحت سلطان تعظيم الله والحياء منه، وهو من طبعه وشهوته ومنيته، نفسه منه في تعب والناس منه في راحة (٢).

قال الإمام محمّد بن عليّ الباقر عليَّلا ؛ لا يكون العبد عابداً لله حقّ عـبادته حتى ينقطع عن الخلق كلّه إليه، فحينئذٍ يقول ؛ هذا خالص لي، فيتقبّله بكرمه.

وعلينا أن نسأل الله ذلك كها ورد في المناجاة الشعبانية: «وهب لي كسال الانقطاع إليك».

قال رسول الله على الله الله الله الله الله و الله والشيطان والحق والباطل والهدى والضلال والرشد والغي والعاجلة والعاقبة والحسنات والسيتات، فما كان من حسنات فلله، ومن كان من سيتات فللشيطان (٢٠).

عن أبي عبد الله طَلِيُلِا في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ لِسِيَ بُلُوَكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٤)، قال : ليس يعني أكثركم عملاً ولكن أصوبكم عملاً، وإنّما الإصابة خشية الله والنيّة الصادقة الحسنة، ثمّ قال : الإبقاء على العمل حتى يخلص أشدّ من

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) النجار ٦٧: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) هود : ٧.

العمل والعمل الخالص الذي لا تريد أن يحمدك عليه أحد إلّا الله عزّ وجلّ، والنيّة أفضل من العمل، ألا وإنّ النيّة هي العمل، ثمّ تلا قوله عزّ وجلّ : ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (١)، يعنى على نيّته)(٢).

فالعمدة في قبول العمل بعد رعاية أجزاء العبادة وشرائطها المختصّة، وهي : النيّة الخالصة الصادقة والاجتناب عن المعاصي، كما قال الله تعالى :

﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ (٣).

وقال سبحانه:

﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾ (١).

قال الشيخ البهائي تَيِّخُ : المراد بالنيّة الصادقة انسبعات القسلب نحو الطساعة غير ملحوظ فيه شيء سوى وجه الله سبحانه، لاكمن يعتق عبده مثلاً ملاحظاً مع القربة الخلاص من مؤونته أو سوء خلقه، أو يتصدّق بحضور الناس لغرض الثواب والثناء معاً، بحيث لوكان منفرداً لم يبعثه بحرّد الثواب على الصدقة، وإن كان يعلم من نفسه أنّه لولا الرغبة في الثواب لم يبعثه بحرّد الرياء على الإعطاء. ولاكمن له وردٌ في الصلاة وعادة في الصدقات، واتّفق أن حضر في وقتها جماعة، فصار الفعل أخف عليه و ﴿ الإنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ﴾ (٥)، وحصل له نشاط ما بسبب

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٧: ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) الكهف : ١١٠.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٢٧.

<sup>(</sup>٥) القبامة: ١٤.

فأمثال هذه الأمور ممّا يخلّ بصدق النيّة. وبالجملة فكلّ عمل قصدت به القربة وانضاف إليه حظّ من حظوظ الدنيا بحيث تركّب الباعث عليه من ديني ونفسي، فنيّتك فيه غير صادقة، سواء كان الباعث الديني أقوى من الباعث النفسي أو أضعف أو مساوياً (١). انتهى كلامه.

فعلينا أن نجاهد بكلّ ما في وسعنا وطاقتنا من تصحيح النيّة، فإنّها أصعب من تصحيح العمل براتب شتى، فإنّه ليس المراد بالنيّة \_كها علم \_ما يتكلّم به الإنسان عند الفعل أو يتصوّره و يخطر بباله، بل هو الباعث الأصلي والغرض الواقعي الداعي للإنسان على الفعل وهو تابع للحالة التي عليها الإنسان، والطريقة التي يسلكها، فن غلب عليه حبّ الدنيا وشهواتها لا يمكنه قصد القربة وإخلاص النيّة عن دواعيها، فإنّ نفسه متوجّهة إلى الدنيا وهمّته مقصورة عليها، فما لم يقلع عن قلبه عروق حبّ الدنيا وجذورها، ولم يستقرّ فيه طلب الآخرة وحبّ الله سبحانه لم يمكنه إخلاص النيّة واقعاً عن تلك الأغراض الدنية والرذيلة، وذلك متوقف على مجاهدات عظيمة ورياضات طويلة و تفكّرات صحيحة واعتزال عن شرار الخلق، ولهذا ورد أنّ «نيّة المؤمن خير من عمله» والنيّة أفضل من العمل والسعي في تصحيحها أهم وأعظم:

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ (٣).

قال أمير المؤمنين على للنُّلِلْ : الدنيا كلُّها جهل إلَّا مواضع العلم، والعلم كلُّه

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٦٩.

قال رسول الله ﷺ: إنّ الله لا ينظر إلى صوركم وأعمالكم، وإنّما يسنظر إلى قلوبكم (٢).

وقال ﷺ: إنّ أولى الناس أن يقضى يوم القيامة عليه رجل استشهد فأتي به فعرّ فه نِعَمه فعر فها، قال: فما عملت فيها ؟ قال: قاتلت فيك حتى استشهدت. قال: كذبت وكلّنك قاتلت ليقال: جريء، فقد قيل ذلك، ثمّ أمر به فسُحب على وجهه حتى التي في النار، ورجل تعلّم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتي به فعرّفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها ؟ قال: تعلّمت العلم وعلّمته وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنّك تعلّمت ليقال: عالم، وقرأت ليقال: قارئ القرآن فقد قيل، ثمّ أمر به فسحب على وجهه حتى ألق في النار.

وقال ﷺ: إنَّما الأعمال بالنيّات وإنَّما لكلّ امريٍّ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى أمر دنيًا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه.

وقال: نيّة المؤمن خيرٌ من عمله، وفي لفظ آخر: أبلغ من عمله.

وقال: إنّما يبعث الناس على نيّاتهم. وقال ﷺ مخبراً عن جبرئيل عن الله عزّ وجلّ أنّه قال: الإخلاص سرّ من أسراري، استودعته قلب من أحببت من عبادى.

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٤٨.

٧٠ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

وهذا يعني أنَّ لله ودائع خاصّة في قلوب الخواصّ من عباده وهم الذيسن أحبّهم الله تعالى، وإنَّما سبحانه يحبّ المتّقين والمتطهّرين والتائبين والمحسنين كما في آياته الكريمة، فتدبّر.

وقال التَّلِيُّةِ: من أخلص لله أربعين يوماً، فجّر الله ينابيع الحكمة من قلبه على السانه.

وعن الإمام الصادق للطُّلِا ، قال : ما أنعم الله عزّ وجلّ على عبدٍ أجلّ من أن لا يكون في قلبه مع الله عزّ وجلّ غيره (١٠).

هذا وإنّ القرآن الكريم كتاب الله الحكيم يهدي للتي هي أقوم، قد مدح قلوباً وذمّ قلوباً أخرى، ولا بدّ أن تكون لنا إطلالة \_ولو مختصرة \_ على الطائفتين، ثمّ عرض قلوبنا عليها، حتى نكون على بصيرة من أمرنا، ونسعى ليكون قلبنا بلطف من الله سبحانه من القلوب الممدوحة والصالحة، والله الموفّق والمستعان.

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٢٤٩، عن كتاب منية المريد للشهيد الثاني.

### الفصل السابع

# القلوب الممدوحة في القرآن الكريم

### ۱ القلب الطاهر<sup>(۱)</sup>

قال الله تعالى :

﴿ وَإِذَا سَأَ لَتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَ لُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ (٢).

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَخْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آمَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُوْمِنَ اللَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آمَنَ لِمُ يُحْدِمُ وَإِنْ اللَّهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَإِنْ لَمْ يُودِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئاً أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ

<sup>(</sup>١) لقد سبقني فضيلة الشيخ محمّد على قاضي زاده في بيان هذه القلوب إجمالاً، والفـضل لمـن سبق، فجزاه الله خيراً.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب : ٥٣.

٧٢ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

اللهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَخْزُنْكَ ﴾ تسلية الله للنبيّ وتطبيب لنفسه منها لتي من هؤلاء المذكورين في الآية الشريفة، وهم المنافقون الذين يسارعون في الكفر، أي يمشون فيه المشية السريعة ويسيرون فيه السير الحثيث، تظهر من أفعالهم وأقوالهم موجبات الكفر واحدة بعد أخرى، فهم كافرون مسارعون في كفرهم، ثم قوله: ﴿ الَّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾ إنّا هو ترجمة ﴿ اللّذِينَ يَسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ وهم المنافقون الذين يبطنون الكفر ويظهرون الإيمان، وإذا يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ ﴾ وهم المنافقون الذين يبطنون الكفر ويظهرون الإيمان، وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنّا معكم إنّا كنّا من المؤمنين مستهزؤون، فهؤلاء لم يرد الله أن يطهّر قلوبهم، بل هي باقية على قذارتها ونجاستها وظلمتها وشركها وسوادها الذي حصل من الذنوب والمعاصي، ثمّ كان عاقبة الذين أساؤوا السوء أن كذّبوا بآيات الله، ونتيجة أعهالهم وكفرهم ونفاقهم أنّ لهم في الدنيا خزي وعار ومذلّة، كها لهم في الآخرة عذاب ألم وخزى عظم.

فقلب المنافق نجس ورجس لا يطهره الله سبحانه، إلّا أن يتوب ويصلح أمره، وأنى له التوبة ؟! فن لم يوافق باطنه ظاهره في الخير والصلاح، ومن خالف سريرته علانيته يظهر الإيمان ويبطن الكفر فهو المنافق الفاسق، نجس القلب، يخرج من عبودية الله، ويسارع في الكفر والضلال، ويصيبه وعيد ربّه من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.

فالقلب منه طاهر وهو قلب المؤمن، ومنه غير طاهر وهـو قــلب المـنافق والكافر.

<sup>63 - .</sup>nt( /33

<sup>(</sup>١) المائدة : ٤١.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الطاهر .....٧٧

ثمٌ هناك عوامل تطهّر القلوب بل تزيد في طهارتها ونظارتها ونشاطها، كما في قوله تعالى :

﴿ وَإِذَا سَأَ لَتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَ لُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقَالُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللهِ ﴾ (١).

عندما يتكلّم المرء مع امرأة أجنبية، فإنّ الذي في قلبه مرض يطمع بالذنب والشهوة، وسرعان ما ينحرف القلب عن الصواب والتقوى، وإنّ الشيطان ليكون ثالث من يخلو بامرأة أجنبية، ومثل الشهوة في الذنوب كمثل البنزين، فما أن يحسّ النار من بعيد إلاّ ويلتهب ويحترق، فلا يقرب ذلك، كما ورد في النواهي: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزِّنَا ﴾ (٢) ومن الذنوب بحكم البترول فإن اشتعل عود الكبريت والنصق به عندئلا يشتعل ويحترق، فالحديث مع الامرأة الأجنبية بريب وشهوة من الذنوب التي على الشخص أن لا يقترب إليها أبداً، بل إذا كان له حاجة مع النساء ويسألهن متاعاً، أن يتحدّث معهن من وراء حجاب، كما أدّب الله أصحاب النبيّ أنهسم إذا سألوا نساء النبيّ فليكن ذلك من وراء حجاب، فهو أطهر لقلوبهم وقلوبهن، فالكلام مع المرأة الأجنبية إنّا هو جرس خطر للطرفين، ويدخل الشيطان بينها فيفسد عليهما قلبهما ويورّطهما بالذنوب والمعاصي، ومن ثمّ يلوّث قلوبهما بالآثام بعد الوساوس والإيجاءات الشيطانية.

قال الإمام الكاظم عليَّا لله له الله الله الإنجيل: طوبى الممتوب في الإنجيل: طوبى الممتراحين، أولئك هم المرحومون يوم القيامة، طوبى للمصلحين بين الناس، أولئك

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٣٢.

٧٤ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

هم المقرّبون يوم القيامة، طوبى للمطهّرة قلوبهم، أولئك هم المتّقون يوم القيامة، طوبى للمتواضعين في الدنيا، أولئك يرتقون منابر الملك يوم القيامة (١).

وقال المُثَلِّةِ : طهّروا قلوبكم من الحقد فإنّه داء.

وقال: قلوب العباد الطاهرة مواضع نظر الله، فمن طهر قلبه نظر إليه.

وقال التيلان : لا يغني الجسد أن يكون ظاهره صحيحاً وباطنه فاسداً، كذلك لا تغني أجسادكم التي قد أعجبتكم وقد فسدت قلوبكم، وما يغني عنكم أن تنقّوا جلودكم وقلوبكم دنسة.

والعجب من بعض الناس يفعل المنكرات وعندما تنهاه عن ذلك، يجيبك بأن طهر قلبك فهو الأصل، وهذا من الخلط والغلط، فإنّ الإسلام يفكّر بطهارة الباطن والظاهر سويّةً، بطهارة العقيدة والعمل معاً، بطهارة القلب والجسد، فإنّ الله سبحانه نظيف ويحبّ النظافة الجسدية، فالنظافة من الإيمان، كما يحبّ النظافة الروحية:

﴿ رِجَالٌ يُعِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِينَ ﴾ (٢).

وبالنسبة إلى الباطن والظاهر، الناس على أربعة أصناف:

فنهم من أصلح باطنه وظاهره، نيَّته وعمله، قلبه وجسده، فهو المؤمن.

ومنهم من أفسدهما، وهو الكافر.

ومنهم من أبطن الكفر وأظهر الإسلام، فهو المنافق.

<sup>(</sup>١) البحار ١: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٠٨.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب الطاهر ........ ٧٥

ومنهم من كانت عقيدته صالحة وصحيحة، إلّا أنّـه أفسـد العـمل، ويأتي بالمعاصي ويرتكب الذنوب، فهذا الفاسق.

والإسلام كما يحارب الكفر والنفاق كذلك يحارب الفسق والفجور، ولا يرضى للإنسان إلا بطهارة الباطن والظاهر سويّة.

وبعبارةِ أخرى، الناس على أصناف أربعة :

ا من يفكّر ويعمل لطهارة ظاهره، ويعتني بنعومة جملده ونظافة ثميابه ولطافة جسده كالنساء، فهمّه حسن الظاهر وحسب، ونسي قملبه، بمل لا يمبالي بفساده ورجاسته بالذنوب والصفات الذميمة.

٢ ـ وهناك من يفكّر ويعمل بحسب زعمه وتخيّله لطهارة باطنه ونزاهته، وأنّه لا بدّ من إصلاح الباطن لا غير، حتى وإن كان ظاهره قذراً وثيابه وسخاً، كبعض المتصوّفة، ومنهم الملامتيّة الذين يفعلون المنكرات حتى يلومهم الناس، فهؤلاء ممّن ضلّوا الطريق وأضلّوا الناس (ضال ومضل).

٣ ــ وهناك من خسر الدنيا والآخرة، لا يفكّر بإصلاح باطنه ولا بظاهره، يرتكب القبائح والذنوب، كها تعلوه القذارة والأوساخ، وتعطّ منه الروائح النــتنة والكريهة.

٤ ـ وهناك العاقل حقّاً والمؤمن صدقاً، يفكّر بطهارة الباطن والظاهر معاً، فكما أطاع الله بقلبه، وشهد بوحدانيته، فإنّه أطاعه بلسانه فأقرّ بشهادته، كما أطاعه بحسده وأركانه، فيزيل عن القلب صفاته الذميمة كالشرك والنفاق وحبّ الدنيا والرياء وغير ذلك، كما يزيل عن بدنه الأوساخ والأرجاس بوضوءه لصلاته وطوافه ولكونه على الطهارة، ومن صلحت سريرته صلحت علانيته، وهناك ترابط وعلاقة وطيدة بين الظاهر والباطن، وإنّ الظاهر عنوان الباطن، كما أنّ الباطن

منطلق الظاهر. وإنّ القلوب الطاهرة مواضع نظر الله ورحمته الواسعة، وبمثل هذا القلب الطاهر يدرك الإنسان رفيع الدرجات، ويرتقي سلّم المكرمات، وتضاعف له الحسنات، ويكون في ظلّ عرش الله.

قال موسى بن عمران عليُّلا : يا ربّ من أهلكَ الذين تظلّهم في ظلّ عرشك يوم لا ظلّ إلاّ ظلّك ؟ قال : فأوحى الله إليه : الطاهرة قلوبهم.

في الدعاء: اللهم صلّ على محمد وآل محمد، واجعلنا من الذين أرسلت إليهم ستور عصمة الأولياء، وخصصت قلوبهم بطهارة الصفاء، وزيّنتها بالفهم والحياء في منزل الأضفياء (١).

واعلم أنّ معرفة القرآن لها شرائط، من أهسها: الطهارة من أيّ رجس، والنزاهة عن أيّ رجز. قال سبحانه:

﴿ إِنَّهُ لَـقُرْآنُ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَشُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴾ (٢).

أي: الذي ينال ما في الكتاب المكنون عن الأجبني المستور عن الغير هـو الإنسان المطهّر عمّـا ينجّسه، وذلك الكتاب المكنون هو ظرف هذا القرآن الكريم ومحيط به وباطنه ومعناه ومقدصه ولا تدركه الحواسّ.

ثمّ بيّن سبحانه واجدي هذا الشرط في قوله:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَـنْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (٣). فلا يدرك القرآن حقّ الإدراك (للحصر في قوله لا يمسّه إلّا المـطهّرون) إلّا

<sup>(</sup>١) منزان الحكمة ٨: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) الواقعة : ٧٧ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٣.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الطاهر .....٧٧

فالقرآن الكريم من الصحف المطهّرة، كما قال سبحانه:

﴿ فِي صُحُفِ مُكَرَّمَةِ \* مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ﴾ (١).

وإِنَّمَا يُسَّ مَعَارِفُهُ وَحَـقَائِقَهُ وأَسْرَارِهُ المُطَهِّرُونَ مِنَ الدُّنسُ والرَّجْسُ، ثُمّ

سبحانه رغّب الناس في تحصيل الطهارة في قوله تعالى :

﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

ثمّ بيّن طرق التطهير، كالإنفاق في سبيل الله، لقوله:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ﴾ (٣).

وكرعاية الحجاب والعفاف، لقوله:

﴿ وَإِذَا سَأَ لُتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَ لُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ (٤٠).

وكالطهارة المائيّة والترابية، لما يشترط بهما كمالصلاة والطواف الواجب، لقوله:

﴿ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) عبس: ۱۳ ـ ۱٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) التوبة : ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٤٣.

٧٨ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

﴿ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْهُمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ ﴾ (١).

ثم أساس الطهارة العبادة لله والتردّد إلى المساجد المبنيّة على التقوى، لقوله تعالى:

﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِينَ ﴾ (٢).

فن كان أعبد لله فهو أطهر وأزكى، ونصيبه من الصحف المطهّرة أكثر وأوفر، ومن استنكف واستكبر عن عبادته فهو متدنس برجس الطغيان ورجز العمه في سكرة الطبيعة، فلا نصيب له من تلك الصحف المطهّرة لفقدان شرط المعرفة \_وهي الطهارة \_كها قال سبحانه:

﴿ وَمَنْ يُرِدِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْناً أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣).

والمراد من الطهارة في مثل هذه الآيات هي الطهارة المعنوية كما أنّ الإرادة فيها إرادة تكوينية. ولا بدّ في معرفة القرآن أيضاً من اشتراط الرفعة عن حضيض الطبيعة ومخالفة الهوى والكرامة عن كلّ دنيئة:

﴿ إِنَّهُ لَـقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴾ (٤).

فالإنسان الكريم هو الذي يتيسّر له معرفة القرآن الكريم ومدار الكرامة هو التقوى:

<sup>(</sup>١) المائدة : ٦.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٤١.

<sup>(</sup>٤) الواقعة : ٧٧.

ودنيء النفس ومن كان مذنباً وعاصياً فإنّه لا يقف على أسرار القرآن، فإنّ الذنب مقابل للطهارة ومنافٍ للكرامة ومباين للتقوى ومضاد للرفعة، ومخالف لأيّ وصف كهالي. فالرجس لا مساس له بالطاهر، واللؤم لا تحوم حوله الكرامة، والطغيان لا يصاحب التقوى، والضعة لا تلائم المعرفة، وبالجملة: الناقص لا يمسّ كرامة الكامل ما دام ناقصاً.

هذا والإسلام قد بالغ في مسألة الطهارة والتطهير، فـلا صـلاة إلّا بـطهور، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً:

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشْراً بَـيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾ (٣).

وفي الأحكام التشريعية مطهّرات كما في الفقه الإسلامي، كما عندنا طمهارة تكوينية معنوية، وأهل البيت عليميل مطهّرون معصومون في عالم التكوين والإرادة التكوينية:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (٤).

قال أمير المؤمنين علي طَلِيَلا ؛ قال النبيّ ﷺ ؛ إنّا أوّل أهل بيت قد أذهب الله عنّا الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٣.

<sup>(</sup>٢) اقتباس من كتاب على بن موسى الرضا في القرآن الحكيم: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٤٨.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٣٣.

٨٠ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

وقال النبيّ ﷺ في قوله تعالى : ﴿ وَأَجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الأَصْـنَامَ ﴾ (١٠): فانتهت الدعوة إليَّ وإلى عليّ.

وفي خبر (أنا دعوة إبراهيم): وإنّما عنى بذلك الطاهرين لقوله: نقلت من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات، لم يمسسني سفاح الجاهلية. وأهل الجاهلية كانوا يسافحون وأنسابهم غير صحيحة وأمورهم مشهورة عند أهل المعرفة (٢).

عن أبي عبد الله للظّلِا، قال: أقبل رسول الله عَلَيْلاً يوماً واضعاً يده على كتف العبّاس، فاستقبله أمير المؤمنين فعانقه رسول الله وقبّل عينيه ثمّ سلّم العباس على عليّ فردّ عليه ردّاً خفيفاً، فغضب العباس، فقال: يا رسول الله، لا يدع عليّ زهوه الكبر فقال رسول الله: يا عباس، لا تقل ذلك في عليّ، فإنيّ لقيت جبرئيل آنفاً فقال لي: لقيني الملكان الموكّلان بعليّ الساعة فقالا: ما كتبنا عليه ذنباً منذ يوم ولد إلى هذا اليوم (٣).

قال أمير المؤمنين علي المنطل في وصف الأنبياء: تناسختهم (تناسلتهم) كرائم الأصلاب إلى مطهّرات الأرحام.

وقال في وصف النبيِّ: أطهر المطهّرين شيمة، وأجود المستمطرين ديمة.

فتأسّ بنبيّك الأطيب الأطهر، فإنّ فيه أسوة لمن تأسّى، وعزاءً لمن تعزّى.

وقال: فرض الله الإيمان تطهّراً من الشرك.

وقال: إنّ تقوى الله دواء داء قلوبكم... وطهور دنس أنفسكم.

إن كنتم لا محالة متطهّرين، فتطهّروا من دنس العيوب والذنوب.

<sup>(</sup>۱) إيراهيم : ۳۵.

<sup>(</sup>٢) البحار ٣٨: ٦٢، باب ٥٩ طهارته وعصمته 機.

<sup>(</sup>٣) المصدر، عن تفسير القمّى : ٣٤١.

# ٢ القلب الأليف

#### قال الله تعالى :

﴿ وَاغْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءٌ فَأَلَّفُ بَمِيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (١).

### الإلف لغةً :

اجتماع مع التئام، يقال: ألّفت بينهم، ومنه الألفة، ويـقال للـمألوف: إلف وآلف، والمؤلّف ما جمع من أجزاء مختلفة ورُكّب تركيباً قدّم فيه ما حقّه أن يـقدّم وأخّر فيه ما حقّه أن يؤخّر. والألف العدد المخصوص، وسمّي بذلك لكون الأعداد فيه مؤتلفة، فإنّ الأعداد أربعة آحاد وعشرات ومئون وألوف، فإذا بلغتِ الألف فقد ائتلفت وما بعده يكون مكرّراً (٢).

### والأُلفة اصطلاحاً :

بمعنى المودّة والحبّة القلبية، والمؤمن إلف مألوف، لما يحمل من القلب الأليف.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب : ١٦.

وشأن نزول الآية الشريفة لما وقع من التفاخر بين رجلين من الأوس والخزرج، حتى أدى إلى حمل السلاح بين جماعة من القبيلتين، فذكّر الله سبحانه بنعمته عليهم، وكيف ألف بين قلوبهم بعد العداوة والبغضاء والحروب التي تطاولت مائة وعشرين سنة، فألف بينهم بنبيّه الأكرم وبالإسلام العظيم، فنزالت تملك الأحقاد ورفع ما كان بينهم من التنازع والاختلاف، هذا من النفع العاجل الذي حصل لهم في الدنيا، ولهم الثواب الجزيل في الآجل.

(واذكروا نعمة الله عليكم إذكنتم أعداءً فألّف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمة الله إخواناً متواصلين وأحباباً متحابين بعد أن كنتم متحاربين متعادين وصرتم بحيث يقصد كلّ واحد منكم مراد الآخرين (١)، وهذا من البرهان العلمي بسبيان العلل والأسباب.

وحينئذ اعتصموا بحبل الله (الكتاب والسنّة المتمثّلة بالعترة الطاهرة)، فإنّ التمسّك بهما اعتصام بالله سبحانه، فمآل الجميع واحد، والآية تأمر المجتمع الإسلامي بالاعتصام بالكتاب والسنّة، كما تأمر الفرد بذلك.

ثمّ المراد بالنعمة هو التأليف، والمراد بالأخوّة التي توجده وتحقّقه هذه النعمة أيضاً تآلف القلوب، فالأخوّة ها هنا حقيقة ادّعائية.

ويكن أن يكون إشارة إلى ما يشتمل عليه قوله: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (٢) من تشريع الأُخوّة بينهم، فإنّ بين المؤمنين أُخوّة مشرعة تتعلّق بها حقوق هامّة.

<sup>(</sup>١) اقتباس من تفسير مجمع البيان ٢: ٣٥٧.

<sup>(</sup>۲) الحجرات: ۱۰.

قوله تعالى: ﴿ وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا ﴾ شفا الحفرة طرفها الذي يشرف على السقوط فيها من كان به.

والمراد من النار إن كان نار الآخرة، فالمراد بكونهم على شفا حفرتها أنّهم كانوا كافرين، ليس بينهم وبين الوقوع فيها إلّا الموت الذي هو أقرب إلى الإنسان من سواد العين إلى بياضها، فأنقذهم الله منها بالإيمان.

وإن كان المراد بيان حالهم في مجتمعهم الفاسد الذي كانوا فيه قبل إيمانهم وتآلف قلوبهم، وكان المراد بالنار هي الحروب والمنازعات وهو من الاستعالات الشائعة بطريق الاستعارة والمقصود أنّ المجتمع الذي بني على تشتّت القلوب واختلاف المقاصد والأهواء، ولا محالة لا يسير مثل هذا المجتمع بدليل واحد يهديهم إلى غاية واحدة، بل بأدلة شتى تختلف باختلاف الميول الشخصية والتحكمات الفردية اللاغية التي تهديهم إلى أشدّ الخلاف، والاختلاف يشرفهم إلى أردأ التنازع، ويهدهم داعًا بالقتال والنزال، ويعدهم الفناء والزوال، وهي النار التي لا تبتى ولا تذر على حفرة الجهالة التي لا منجى ولا مخلص للساقط فيها.

فهؤلاء وهم طائفة من المسلمين كانوا قد آمنوا قبل نزول الآية بعد كفرهم، وهم المخاطبون الأقربون بهذه الآيات، لم يكونوا يعيشون مدى حياتهم قبل الإسلام، إلا في حال تهدّدهم الحروب والمقاتلات آناً بعد آن، فلا أمن ولا راحة ولا فراغ، ولم يكونوا يفقهون ما حقيقة الأمن العام الذي يعم المجتمع بجميع جهاتها من جاه ومال وعرض ونفس وغير ذلك.

ثمّ لمّم اجتمعوا على الاعتصام بحبل الله، ولاحت لهم آيات السعادة وذاقوا شيئاً من حلاوة النعم، وجدوا صدق ما يذكّرهم به الله من هنيء النعمة ولذيـذ السعادة، فكان الخطاب أوقع في نفوسهم ونفوس غيرهم. ولذلك بنى الكلام ووضعت الدعوة على أساس المشاهدة والوجدان دون محرّد التقدير والفرض، فليس العيان كالبيان، ولا التجارب كالفرض والتقدير، ولذلك بعينه أشار في التحذير الآتي في قوله: ولا تكونوا كالذين تفرّقوا واختلفوا إلى آخره إلى حال من قبلهم، فإنّ مآل حالهم بمرأى ومسمع من المؤمنين، فعليهم أن يعتبروا بهم وبما آل إليه أمرهم، فلا يجروا بجراهم ولا يسلكوا مسلكهم، ثمّ نبّههم الله على خصوصية هذا البيان، فقال: ﴿ كَذَلِكَ يُبِيّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ ﴾. وهذه النصيحة جارية في المسلمين والمؤمنين إلى يوم القيامة.

فالقلب بنعمة من الله ولطف ورحمة يألف، فهو إلف مألوف، ونتيجة الألفة والاجتماع هو المحبّة والأخوّة والصداقة والمصافاة والترابط والأمن العامّ.

ثم ما يربط الإنسان بربّه وبالسماء هو حبل الله الممدود، المتجلّي بكتابه الكريم وبما جاء به الرسول الأكرم محمّد ﷺ:

- ﴿ وَمَنْ يَغْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١).
- ﴿ وَمَا آ تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (٣).

وممّا جاء به الرسول حديث الثقلين الثابت متواتراً عند الفريقين \_العـامّة وأصحاب مذهب أهل البيت المُمَيِّلِيُّا \_.

فالقرآن الكريم والعترة الطاهرة المعصومة هما حبل الله الممدود مـن السهاء إلى الأرض: ﴿ إِلَّا بِحَبْلِ مِنَ اللهِ ﴾ وهو القرآن، ﴿ وَحَبْلِ مِنَ النَّاسِ ﴾ (٣) وهــم

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١١٢.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ــالقلب الأليف ...... ٨٥ .... ١٥٥ العترة الطاهرة.

﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَغْدِ مَا جَاءَهُمُ البَيِّنَاتُ وَأُوْلَـئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (١).

وأكتني بروايتين من طرق العامّة :

وأخرج صاحب كتاب المناقب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهم، قال: كنّا عند النبيّ عَلَيْهُ إذ جاء أعسرابي فقال: يا رسول الله، تقول: 
﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ ﴾ فما حبل الله الذي نعتصم به ؟ فضرب النبيّ عَلَيْهُ يده في يد عليّ وقال: تمسّكوا بهذا الرجل هو حبل الله المتين.

وروى العلّامة الشيخ سليان البلخي القندوزي، قال: أخرج الشعلبي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا ﴾ عن جعفر بن محمّد رضي الله عنهها، قال: نحن حبل الله الذي قال الله ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلا تَفَرَّقُوا ﴾ (٢).

فن نعم الله سبحانه على عباده المؤمنين هو الاعتصام والتمسّك بجبله المتين، وعدم التفرّق والترزّق والتشتّت والتنازع والتناحر، ويذكرهم الله عز وجسل بتأريخهم وكيف كانوا أعداء فبنعمته ألّف بين قلوبهم، فكأنّه يشير إلى سبب التمسّك بحبل الله والوحدة بين المؤمنين، فالله وجود محض، والوجود خير محض، فالله خير ويدعو إلى الخير، والصلح خير، ولكنّ الشيطان وأعوانه وحربه بالوساوس

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) ملحقات إحقاق الحق ١٤: ٣٨٤، وقد نقلت عشرات الروايات من الفريقين وبسيان سرّ الاعتصام بحبل الله في رسالة (السرّ في آية الاعتصام)، وهو مطبوع، فراجع.

٨٦ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم والحيل يلم القرآن الكريم والحيل يلم العداوة والبغضاء ﴿ كَـذَلِكَ يُعبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَـاتِهِ لَـعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾.

#### قال سبحانه:

﴿ هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالمُؤْمِنِينَ ۞ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأرْضِ جَمِيعاً مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (١١).

قال أمير المؤمنين عليُّلا : إزالة الرواسي أسهل من تأليف القلوب المتنافرة.

عن الإمام الصادق عليه الله إلى ائتلاف قلوب الأبرار إذا التقوا وإن لم يظهروا التودّد بألسنتهم كسرعة اختلاط قطر السهاء على مياه الأنهار، وإنّ بُعد استلاف قلوب الفجّار إذا التقوا وإن أظهروا التودّد بألسنتهم كبعد البهائم من التعاطف وإن طال اعتلافها على مِذوَد واحد(٢).

قال رسول الله عَلَيْهُ : خياركم أحسنكم أخلاقاً الذين يألفون ويؤلفون (٣). فالخلق الحسن يوجب الأُلفة والحبّة بين الناس.

عنه ﷺ : خير المؤمنين من كان مألفةً للمؤمنين، ولا خير في مَن لا يـؤلف ولا يألف.

قال أمير المؤمنين للنَيْلِا: طوبى لمن يألف الناس ويألفونه على طاعة الله. عن رسول الله عَلِياً: أقربكم منى غداً في الموقف... أحسنكم خُلقاً وأقربكم

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة ١ : ٩٤، عن أمالي الطوسي : ٤١٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٧: ٣٠٩.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب الأليف ..... ١٥٠ ... ٨٧ من الناس. إنّ المؤمن ينبغي أن يكون آلفاً بالخلق الحسن (١).

لا تنقض سنّة صالحة اجتمعت بها الألفة (٢).

قال: قال حبيبي جبرئيل: إنّ مثل هذا الدين كمثل شجرة ثـابتة: الإيـان أصلها، والصلاة عروقها، والزكاة ماؤها، والصوم سعفها، وحسن الخلق ورقـها، والكفّ عن المحارم ثمرها، فلا تكمل شجرة إلّا بالثمر، كـذلك الإيـان لا يـكمل إلّا بالكفّ عن المحارم (٣).

والجماعة بمعنى الاجتماع على الحقّ.

قال عَلَيْكِهِ : بنا أَلُّف بين القلوب بعد الفتنة (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٧٥: ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٧: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) البحار ٣٢: ٢٤٣.

### ۳ القلب الخائف

قال الله تعالى في كتابه الكريم:

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّمُونَ \* الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَفْهَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (١).

لكلّ شيء علامة، وعلامة قلب المؤمن الآلف الطاهر أنّه يخاف الله سبحانه، فإنّ الوجل بمنى الخوف، ومن علائم خوفه أنّه إذا سمع آيات الله سبحانه، أو رأى أو ذكّر بها فإنّه يزداد إيماناً ورسوخاً في عقيدته الحقّة، فيتوكّل على الله، ويجاهد ويكادح في سبيله، ويقيم الصلاة في المجتمع، ولا يبخل بماله، بـل يـنفقه في سبيل الله.

فن أمارات القلب المؤمن ـكما يتلخّص من هذه الآية الشريفة ـما يلي : ١ ـ الوجل، وهو استشعار الخوف في الجوانح والقلب، فإنّ المؤمن إذا ذُكّر بالله وبيوم القيامة عند المعصية فإنّه يخاف ويترك ذلك.

٢ ــ زيادة الإيمان عند تلاوة القرآن والآيات الإلهية واستاعها، وأنّ الإيمان
 يزداد كما يزداد النور، فله مراتب طولية وعرضية، فهو كلّي مشكّك.

٣\_التوكّل على الله في كلّ الأمور.

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢ ـ ٣.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الخائف .....٤ في القرآن الكريم \_القلب الخائف ....٤ في القرآن الكريم \_

٥ \_ الإنفاق في سبيل الله سبحانه.

ومن الواضع أنّ الأعيال الثلاثة الأولى من أعيال القلب، والأخيران من أعيال الجوارح.

والذي يؤمن بالله بقلبه \_أي الاعتقاد القلبي \_و يخاف الله \_أي يخاف من ذنوبه ومخالفته لربّه \_و يزداد إيماناً بتلاوة آياته، ويتوكّل على ربّه، ولا يخاف أحداً سواه، ولا تأخذه في الله لومة لائم، ومن خاف الله خاف منه كلّ شيء، ومن لم يخف الله خاف من كلّ شيء.

ومن اجتمعت فيه هذه المواصفات، فإنّه بلاريب يقيم الصلاة وينفق في سبيل الله ولا يخاف الفقر. فالنور الأوّل في القلب هو الخوف، ثمّ يزداد كمّاً وكيفاً، فينشرح صدره ويتسع قلبه، حتى يصل إلى درجة اليقين، ومن وصل إلى هذه المرحلة من الكال، وعرف ربّه ذا الجلال، فإنّه بطبيعة الحال، يتوكّل عليه في جميع الأحوال، فإنّ أزمّة الأمور طرّاً بيده، وعلى الله فليتوكّل المؤمنون.

كتب على أستار الكعبة أيام الإمام زين العابدين لللله:

فإرادة المؤمن تكون تابعة لإرادة الله عزّ وجلّ، فيقيم أحكامه وشرائعه ودينه. وعمود الدين الصلاة، فمن أقامها أقام الدين، كما يراعبي شؤون الجستمع ويتوجّه إلى القضايا الاجتاعية، ويجبر نواقصها، ويباري الفقراء بما أعطاه الله من المال والجاه والعلم وغير ذلك.

ثمّ حاصل الوجل والخوف عند ذكر الله سبحانه هو اطمئنان القلب:

م م القرآن الكريم القرآن الكريم القرآن الكريم

﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ القُلُوبُ ﴾ (١).

فالذين أذا ذكروا بآيات الله وجلت قلوبهم، فإنّه يطمئن قلبه حينئذ، أو أنّه في عين الوجل والخوف يحسّ بالاطمئنان والركون إلى الرحمة الإلهية، فيزداد إيماناً، وحاصل الزيادة هو التقوى كما في قوله تعالى:

﴿ وَالَّذِينَ آهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدئ وَآ تَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ (٢).

فن طهر قلبه، وزاد إيمانه، واتّق ربّه، ونهى النفس عن الهوى، فإنّ الجنّة هي المأوى، وقد فاز وسعد:

﴿ الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ (٣٠.

ثمّ الخوف من علائم الموالين لأهل البيت طبيّ ، كما أخبرنا بذلك رسول الله على قال لأمير المؤمنين عليّ الله على طوبى لمن أحبّك وصدّق بك ، وويلٌ لمن أبغضك وكذّبك ، محبّوك معرّفون في السهاء السابعة والأرض السابعة السفلى وما بين ذلك ، هم أهل الدين والسمت الحسن والتواضع لله عزّ وجلٌ ، خاشعة أبصارهم وجلة قلوبهم لذكر الله ، وقد عرفوا حقّ ولايتك ، يدينون لله بما أمرهم به أولو الأمر منهم ، متواصلون غير متقاطعين ، غير متباغضين ، إنّ الملائكة لتصلّي عليهم وتؤمّن على دعائهم ، وتستوحش لفقده إلى يوم القيامة (٤).

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>.17:</sup> 誕 工止 (٢)

<sup>(</sup>۳) هود : ۱۰۸.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا ١ : ٢٦١.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الخائف ......

قال الإمام الكاظم التيلا : لم يخف الله من لم يعقل عن الله ، ومن لم يعقل عن الله لم يعقد قلبه على معرفة ثابتة يبصرها ، ويجد حقيقتها بقلبه .

ومعنى: من عقل عن الله، أي حصل له معرفة ذاته وصفاته المقدّسة من علمه وحكمته ولطفه ورحمته، أو أعطاه الله عقلاً كاملاً، أو علم الأمور بعلم ينتهي إلى الله بأن أخذه عن أنبيائه وحججه الميليلان الله واسطة أو بواسطة، أو بلغ عقله إلى درجة يفيض الله علومه عليه بغير تعليم بشر أو تفكّر فيا أجرى الله على لسان الأنبياء والأوصياء، وفيا أراه من آياته في الآفاق والأنفس وتقلّب أحوال الدنيا وأمثالها. والثاني أظهر لقول الكاظم عليلا لهشام: يا هشام، ما بعث الله أنبياءه ورسله إلى عباده إلاّ ليعقلوا عن الله (١).

والخوف هو تألّم القلب واحتراقه بسب توقّع مكروه في الاستقبال مشكوك الوقوع.

وهو على نوعين: مذموم بجميع أقسامه، وهو الذي لم يكن من الله، ولا من صفاته المقتضية للهيبة والرعب، ولا من معاصي العبد وجناياته، وممدوح وهـو الذي يكون من الله ومن عظمته ومن خطأ العبد وذنوبه (٢)...

وله أقسام :

الأوّل: أن يكون من الله سبحانه ومن عظمته وكبريائه وهذا هو المسمّى بالخشية والرهبة في عرف أرباب القلوب.

الثاني: من جناية العبد باقترافه المعاصي.

<sup>(</sup>١) بيان من العلّامة المجلسي في البحار ٦٧: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) تفصيل ذلك في كتاب جامع السعادات ١ : ٢١٠ ـ ٢٦٠.

الثالث: أن يكون منهما جميعاً وكلّما ازدادت المعرفة بجلال الله وعظمته وتعاليه وبعيوب نفسه وجناياته ازداد خوفاً.

قال سيّد الرسل: أنا أخوفكم من الله.

وقد قرع سمعك حكايات خوف زمرة المرسلين ومن بعدهم من فِرق الأولياء والعارفين وعروض الغشيات المتواترة في كلّ ليلة لمولانا أمير المؤمنين عليه الله المعرفة الموجب لشدة الخوف، إذ كال المعرفة يسوجب احتراق القلب. فيفيض أثر الحرقة من القلب إلى البدن بالنحول والصفار والغشية والبكاء، وإلى الجوارح بكفها عن المعاصي وتقييدها بالطاعات تلافياً لما فرط في جنب الله ومن لم يجتهد في ترك المعاصي وكسب الطاعات فليس على شيء من الخوف. ولذا قيل: ليس الخائف من يبكي ويمسح عينيه بل من يترك ما يخاف أن يعاقب عليه. وقال بعض الحكاء: من خاف شيئاً هرب منه، ومن خاف الله هرب إليه وإلى الصفات بقمع الشهوات وتكدر اللذات، فتصير المعاصي المحبوبة عنده مكروهة، فتحترق الشهوات بالخوف وتتأدّب الجوارح، ويحصل في القلب الذبول والذلّة والخشوع والاستكانة وتفارقه ذمائم الصفات. ولا يكون له شغل إلا الخطرات والكلمات.

وأقل درجات الخوف ممّا يظهر أثره في الأعبال أن يكفّ عن المحظورات ويسمّى الكفّ منها (ورعاً) فإن زادت قوّته كفّ عن الشبهات ويسمّى ذلك (تقوى) إذ التقوى أن يترك ما يريبه إلى ما لا يريبه، وقد يحمله على تسرك ما لا بأس به مخافة ما به البأس، وهو الصدق في التقوى، فإذا انضمّ إليه التجرّد للخدمة وصار ممّن لا يبني ما لا يسكنه، ولا يجمع ما لا يأكله، ولا يلتفت إلى دنيا يعلم أنّه

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الخائف ...... ٩٣ يفارقها، ولا يصرف إلى غير الله نفساً عن أنفاسه، فهو (الصدق) ويسمّى صاحبه (صديقاً) فيدخل في الصدق التقوى وفي التقوى الورع وفي الورع العفّة لأنّها عبارة عن الامتناع من مقتضى الشهوات، فإذن يؤثّر الخوف في الجوارح بالكفّ والاقدام (١).

الخوف منزل من منازل الدين، ومقام من مقامات الموقفين، وهو أفضل الفضائل النفسانية، إذ فضيلة الشيء بقد إعانته على السعادة، ولا سعادة كسعادة لقاء الله والقرب منه، ولا وصول إليها إلا بتحصيل محبّته والأنس به، ولا يحصل ذلك إلا بالمعرفة، ولا تحصل المعرفة إلا بدوام الفكر، ولا يحصل الأنس إلا بالمحبّة ودوام الذكر، ولا تتيسّر المواظبة على الفكر والذكر إلا بانقلاع حبّ الدنيا من القلب، ولا ينقلع ذلك إلا بقمع لذّاتها وشهواتها، وأقوى ما تنقمع به الشهوة هو نار الخوف، فالخوف هو النار المحرقة للشهوات، ففضيلته بقدر ما يحرق من الشهوات، ويكفّ من المعاصى، ويحتّ على الطاعات، ويختلف ذلك باختلاف درجات الخوف.

قال الله تعالى:

﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١٠.

وهذا يدلّ على أنّ الخوف من الإيمان، كما أنّ الإنسان كلّما ازداد علماً نافعاً ازداد خوفاً :

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) جامع السعادات ١: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأنقال : ٢.

<sup>(</sup>٣) فاطر : ٢٨.

٩٤ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

ومن يخاف الله رضي الله عنه :

﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ (١).

وأمرنا الله بالخوف منه :

﴿ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).

ومدح الخائفين بالتذكّر في قوله :

﴿ سَيَذَّكُّرُ مَنْ يَخْشَى ﴾ (٣).

ووعدهم الجنّة والجنّتين :

﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّـفْسَ عَنِ الهَوَى \* فَإِنَّ الجَـنَّةَ هِـيَ المَاوَى ﴾ (٤).

﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّـ تَانِ ﴾ (٥).

وقال النبيّ الأكرم ﷺ : «رأس الحكمة مخافة الله».

وقال ﷺ: «من خاف الله أخاف الله منه كلّ شيء، ومن لم يخف الله أخافه الله من كلّ شيء».

وقال ﷺ لابن مسعود: «إن أردت أن تلقاني فأكثر من الخوف بعدي». وقال ﷺ: «أتمكم عقلاً أشدّكم لله خوفاً».

<sup>(</sup>١) البيّنة : ٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) الأعلى: ١٠.

<sup>(</sup>٤) النازعات: ٤٠\_٤١.

<sup>(</sup>٥) الرحمن: ٤٦.

قال الإمام الصادق عليه الله عن عرف الله خاف الله، ومن خاف الله سخت نفسه عن الدنيا».

وقال عَلَيْلِا : «إنَّ حبَّ الشرف والذكر لا يكونان في قلب الخائف الراهب». وقال عَلَيْلا : «المؤمن بين مخافتين : ذنب قد مضى ما يدري ما صنع الله فيه، وعمر قد بق لا يدري ما يكتسب فيه من المهالك، فهو لا يصبح إلاّ خائفاً، ولا يصلحه إلاّ الخوف».

٩٦ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

## ع القلب المطمئن

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَثِنَّ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَثِنُّ القُلُوبُ ﴾ (١). الاطمئنان بمعنى سكون النفس، ثمّ الإيمان بالله لا يعني الاعتقاد بوجوده وحسب، فإنّه من الناس:

﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ (٢).

فإنّ الإيمان بوجود الله يجتمع مع الإنكار والجحود، وهذا يعني أنّ الإيمان ليس الإدراك فقط، بل عقد القلب بما يعلمه ويدركه فينشرح صدره، كما في قـوله تعالى:

فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإسلامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ
 صَدْرَهُ ضَيَّةًا حَرَجاً كَأْنَمَا بَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ (٣).

فالمؤمن يطمئن قلبه بذكر الله سبحانه، ويخلص من الاضطراب والقلق، وأمّا الخوف من الله فهو يعني الخوف من أعمالنا القبيحة ومـن الذنـوب التي يـر تكبها الإنسان، فإنّ الخوف منشؤه حدوث شرّ في المستقبل. فإذا ذُكّر المؤمن بآيات الله وجل قلبه وخاف من مصيره، وحينا يذكّر بنعم الله ورحمته فإنّه بمطئن قلبه وينيب

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) النمل: ١٤.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢٥.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المطمئن .....٩٧ ....

إلى ربد، فن يتوجّه إلى ثواب الله وسعة رحمته فإنّه يسكن قلبه، ويأمل رحمة ربّه، ويركن إلى سعة فضله، فيمطئن قلبه وتسكن نفسه، فمن أحسّ وتذكّر ذنوبه ف إنّه يضطرب وييأس إلاّ أنّه حينا ينظر إلى رحمة الله وغفرانه، فإنّه يسكن وبسرتاح. فذكر الله يسكن آلام القلوب، ومن مات قلبه بالذنوب والمعاصي فحياته بذكر الله وجلاء قلبه بذكر الله، فذكر الله نور ونار، ومن اشتاق إلى رحمة ربّه، فإنّه يدفع عن نفسه اليأس والاضطراب ويزداد إيماناً ويقيناً، كما في قوله تعالى في قصّة إبراهيم الخليل للمُثلِل للمُثلِل للمُثلِل للمُثلِل للمُثلِل للمُثلِل المُثلِل المُثلِلِل المُثلِل المُثلِلِ

﴿ أَوَ لَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي ﴾ (١).

وقال سبحانه:

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ المُتُومِنِينَ لِسيَزْدَادُوا إِسمَاناً مَعَ إِيمَانِهمْ ﴾ (٢).

ومن علائم الإيمان وزيادته الصبر، كما في قوله:

﴿ وَلَمَّا رَأَى المُؤْمِنُونَ الأَخْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً ﴾ (٣).

ومن علائمه معاداة أعداء الله حتى لو كان أقرب الناس إليه، كما في قوله:

﴿ لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أَوْلَئِكَ كَـتَبَ فِي تُلُوبِهِمُ الإيمَانَ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ٤.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٢٢.

٩٨ ...... حقيقة القلوب في القرآن الكريم وأيَّدَهُمْ بِرُوح مِنْهُ ﴾ (١).

وهو روح الإيمان، وقوله: ﴿ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ يدلّ على أنّ الإيمان واليقين قابلان للشدّة والضعف، قال الطبرسي: بلى أنا مؤمن، ولكن سألت ذاك لأزداد يقيناً إلى يقيني، وقيل: لأعاين ذلك ويسكن قلبي إلى علم العيان بعد علم الاستدلال، وقيل: ليطمئن قلبي بأنّك قد أجبت مسألتي واتّخذتني خليلاً كا وعدتنى.

وقوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ هي أن يفعل الله بهم اللطف الذي يحصّل لهم عنده من البصيرة بالحق ما تسكن إليه نفوسهم، وذلك بكثرة ما ينصب لهم من الأدلّة الدالّة عليه، فهذه النعمة التامّة خاصّة بالمؤمنين، وأمّا غيرهم فتضطر نفوسهم لأوّل عارض من شبهة ترد عليهم ولا يجدون لردّ اليقين وروح الطمأنينة في قلوبهم، وقيل: هي النصرة للمؤمنين لتسكن بذلك قلوبهم ويثبتوا في القتال وتحمّل المشاكل والمصاعب من أجل ترويج الدين وإعلاء كلمة الإسلام والمسلمين.

الكافي، بسنده عن أبي خديجة، قال: دخلت على أبي الحسن للتللخ فقال لي: إنّ الله تبارك وتعالى أيّد المؤمن بروح منه تحضره في كلّ وقت يحسن فيه ويستّق وتغيب عنه في كلّ وقت يذنب فيه ويعتدي، فهي معه تهتزّ سروراً عند إحسانه، وتسيخ في الثرى عند إساءته، فتعاهدوا عباد الله نعمه بإصلاحكم أنفسكم تزدادوا يقيناً وتربحوا نفيساً ثميناً، رحم الله امرىء هم بخير فعمله، أو هم بشرّ فارتدع عنه، ثمّ قال: نحن نؤيّد الروح بالطاعة لله والعمل به (٣).

<sup>(</sup>١) الجمادلة : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٦: ١٩٤.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المطمئن ......

في نهج البلاغة، عن أمير المؤمنين على على على الله الإيمان يبدو لمنظة في القلب، كلّم ازداد الإيمان ازدادت اللمظة). اللمظة: البياض.

كما أنَّ الإيمان ربما يكون مستودعاً كما في قوله تعالى:

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾ (١).

راجع البحار الجزء ٦٦، باب ٣٤ أنّ الإيمان مستقرّ ومستودع وإمكان زوال الإيمان وذلك بالذنوب والمعاصي والآثام.

﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا السُّوءَى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ (٣).

قال أبو عبد الله عليه الله المناخ : «ومنهم من يعير الإيمان عارية، فإذا هو دعا وألح في الدعاء مات على الإيمان».

<sup>(</sup>١) الأتعام : ٩٨.

<sup>(</sup>۲) الروم: ۱۰.

١٠٠ ..... القرآن الكريم

## ٥ القلب الخاشع

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُـلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقُّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ ﴾ (١).

(يأن) فعل مضارع مجزوم بلم، أصله (أنى) بمعنى قرب وحضر وحان وقته، وخشوع القلب تأثيره عند مشاهدة عظمة الله وكبريائه، فكلّ ما يذكر الإنسان بربّه فإنّه يتجلّى لديه عظمة خالقه وبارئه ومدبّر أمره، فيخشع قلبه، فالمؤمن عندما يُذكّر بآيات الله وما نزل من الحقّ، فإنّه سرعان ما يخشع قلبه، وتخضع جوارحه، ويتذلّل أمام الله عزّ وجلّ.

والخشوع الضراعة، وأكثر ما يستعمل الخشوع فيما يوجد في الجوارح<sup>(٢)</sup>. وضدً الخشوع التكبّر وحبّ الذات:

﴿ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ <sup>(٣)</sup>.

فالذين قست قلوبهم لا يخشعون ولا يتذلّلون أمام آيات الله وما نزل من الحقّ، فيستكبرون عن عبادة الله ويتكبّرون على الخلق.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الحديد : ١٦.

<sup>(</sup>٢) الراغب: ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) و (٤) المؤمن : ٦٠.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب الخاشع ......

قال الإمام الكاظم عليه للحسام: يا هشام، إنّ الزرع ينبت في السهل ولا ينبت في الصها (الحجر الصلب)، فكذلك الحكمة تعمر في قلب المتواضع، ولا تعمر في قلب المتكبّر الجبّار، لأنّ الله جعل التواضع آلة العقل، وجعل التكبّر من آلة الجهل، ألم تعلم أنّ من شمخ إلى السقف برأسه شجّه ؟ ومن خفض رأسه استظلّ تحته وأكنّه ؟ فكذلك من لم يتواضع لله خفضه الله، ومن تواضع لله رفعه (١).

وفي حديث عن رسول الله: علامة الخاشع أربعة: مراقبة الله في السرّ والعلانية، وركوب الجميل، والتفكّر ليوم القيامة، والمناجاة لله(٢).

وثمرة العلم ونتيجته الصادقة هو الخشوع والخضوع لله سبحانه.

عن مولانا الإمام عليّ بن الحسين لللهِّيْظ : مكتوب في الإنجيل : لا تطلبوا علم ما لا تعلمون وما تعملون بما علمتم، فإنّ العلم إذا لم يعمل به لم يزدد صاحبه إلّا كفراً، ولم يزدد من الله إلّا بُعداً.

واعلم أنّه ليس العلم عبارة عن استحضار المسائل وتقرير الدلائل والبحوث، بل هو ما زاد في خوف العبد من الله سبحانه، ونشط في عمل الآخرة وزهد في الدنيا.

قال العالم عليه العلم بك العلم بك ما لا يصلح لك العمل إلا به، وأوجب العلم بك ما أنت مسؤول عن العمل به، وألزم العلم لك ما دلّك على صلاح قلبك وأظهر لك فساده، وأحمد العلم عاقبةً ما زاد في عملك العاجل، فلا تشتغلنّ بعلم ما لا يضرّك جهله، ولا تغفلن عن علم ما يزيد في جهلك تركه.

<sup>(</sup>١) البحار ١:١٥٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ١: ١٢٠.

١٠٢ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

ثمّ انظر الآيات الواردة بمدح العلم تجدها واصفات العلماء بما ذكرناه. قال الله تعالى :

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (١).

فوصفهم بالخشية، وقال تعالى:

﴿ أُمَّنْ هُوَ قَانِتُ آ نَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَخْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

فوصفهم بإحياء الليل بالقيام ومواصلة الركوع والسجود والخوف.

وقال الصادق على الخشية الخشية ميراث العلم، والعلم شعاع المعرفة، وقلب الإيمان، ومن حرم الخشية لا يكون عالماً وإن شق الشعر بمتشابهات العلم.

قال معاذ: تعلّموا العلم، فإنّ تعلّم العلم لله خشية، وطلبه عبادة، ومداومته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وآدابه خمسة: تقديم تطهير النفس عن رذائل الأخلاق، وتقليل العلائق، والانقياد إلى إشارة المعلّم، وأن يكون قصده تخلية باطنه في الحال، وتحصيل السعادة إلى الاستقبال.

قال عيسى التيلة : أشتى الناس من هو معروف عند النــاس بــعلمه مجــهول بعمله.

قال النبيّ محمّد ﷺ: مثل الذي يعلم الخير ولا يعمل به كمثل السراج يضيء للناس ويحرق نفسه. وعلمٌ لا ينفع ككنز لا ينفق منه. وعالم لا يعمل بعلمه فالعلم والعالم في النار (٣).

<sup>(</sup>۱) فاطر: ۲۸.

<sup>(</sup>۲) الزمر د ۹.

<sup>(</sup>٣) بحر المعارف؛ للشيخ عبد الصمد الهمداني : ٥٣٥.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المتَّقي .....١٠٣

# ٦ القلب المتّق

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ ﴾ (١٠).

(ذلك) خبر لمبتدأ محذوف يعني (الأمركذلك) أي القضيّة حقاً كذلك يكون بأنّه من يعظّم ويقدّس شعائر الله فإنّ ذلك من علامة تقوى قسلمه، و (الشعائر) جمع شعيرة بمعنى العلامة، ف(شعائر الله) العلائم التي وضعها الله لتسذكّر الإنسّان بربّه:

- ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ (٢).
- ﴿ وَالبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾ (٣).

فالجبل المنسوب إلى الله ، والجمل المنسوب إلى الله يكون من شعائر الله ، وكلّ شيء ينسب إليه سبحانه فهو علامة تشير إلى عظمته وصفائه وأسائه الحسنى، فتعظيم وتقديس واحترام وتقدير شعائر الله سبحانه، وشعائر أنبيائه وأوليائه الكرام علاي الكرام علاي القلوب يعني أن الكرام علي التقوى والاجتناب والاحتراز عن محارم الله عزّ وجلّ وغضبه إنّا هو أمر معنوي يقوم بالقلب والنفس والروح المدبّرة للبدن، فليست التقوى قائمة بالأعمال

<sup>(</sup>١) الحج: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) الحجّ : ٣٦.

الجوارحية لأنّها تشترك بين الطاعة والعصيان، فإنّ لمس البدن في النكاح المحلّل والمحرّم واحد، وقتل النفس في الجناية والقصاص واحد، والصلاة قسربةً وريساءً واحدة، وإنّما كان أحدهما حلالاً طيّباً صالحاً دون الآخر، إنّما هـو بـاعتبار أسر معنوي وباطني، وهو تقوى القلب أو عصيانه.

فإذا وضع الله علامة فعلينا أن نطيعه ونقيم علائمه ونعظّم شعائره، فإنّ ذلك من حقيقة العبودية، ومن أتى بالواجبات الإلهية وترك المحرّمات وتورّع عن المآثم وتحرّز عن غضب الله، فإنّ ذلك من تقوى القلوب.

عن الإمام الرضا لطي ، قال : الإيمان فوق الإسلام درجة ، والتقوى فوق الإيمان بدرجة ، واليقين فوق التقوى بدرجة ، ولم يقسم بين العباد شيء أقـل من اليقين .

يدلٌ على أنَّ التقوى أفضل من الإيمان وأعلى درجة، والتقوى من الوقــاية وهـي لغةً : بمعنى فرط الصيانة، واصطلاحاً : صيانة النفس عمّــا يضرَّها في الآخرة، وقصرها على ما ينفعها فيها، ولها مراتب ثلاثة :

الأولى: وقاية النفس عن العذاب الخلّد بتصحيح العقائد الإيمانية.

والثانية: التجنّب عن كلّ ما يؤثم من فعل أو ترك، وهو المعروف عند أهل الشرع.

والتالتة : التوقّي عن كلّ ما يشغل القلب عن الحقّ، وهذه درجة الخواصّ بل خاصّ الخاصّ.

والمراد هنا أحد المعنيين الأخيرين وكونه فوق الإيمان بالمعنى الثالث ظاهر على أكثر معاني الإيمان، وإن أريد المعنى الثاني فالمراد بالإيمان إمّا محسض العـقائد الحقّة أو مع فعل الفرائض وترك الكبائر بأن يعتبر ترك الصغائر أيـضاً في المـعنى

قال بعض المحققين: اعلم أنّ العلم والعبادة (٢) جوهران لأجلها كان كلّما ترى وتسمع من تصنيف المصنّفين وتعليم المعلّمين ووعظ الواعظين، بل لأجلها أنزلت الكتب وأرسلت الرسل، بل لأجلها خلقت الساوات والأرض وما فيها من الخلق، وناهيك لشرف العلم قول الله عزّ وجلّ:

﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَـنَزَّلُ الأَمْرُ بَـنِـنَهُنَّ لِيَتَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ (٣).

فن علم بقدرة الله وبعلمه المحيط سيتَقي الله في كلّ الأحوال. ولشرف العبادة قوله سبحانه:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٤).

فحق للعبد أن لا يشتغل إلا بهما، ولا يتعب إلا لهما، وأشرف الجوهرين العلم، كما ورد عن الرسول الأكرم ﷺ: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم».

والمراد بالعلم هو الدين، أعني معرفة الله سبحانه وملائكته وكنتبه ورسله واليوم الآخر، قال الله عزّ وجلّ :

﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَـلاثِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) لقد تحدّثت بالتفصيل عن ( فلسفة الحياة وسرّ الخليقة ) في رسالة مطبوعة ، فراجع .

<sup>(</sup>٣) الطلاق: ١٢.

<sup>(</sup>٤) الذاريات : ٥٦.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢٨٥.

١٠٦ ..... القرآن الكريم

وقال تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللهِ وَمَلاثِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (١).

ومرجع الإيمان إلى العلم وذلك لأنّ الإيمان هو التصديق بالشيء على ما هو عليه، ولا محالة هو مستلزم لتصوّر ذلك الشيء كذلك بحسب الطاقة، وهما معنى العلم، والكفر ما يقابله وهو بمعنى الستر والغطاء، ومرجعه إلى الجهل، وقد خصّ الإيمان في الشرع بالتصديق بهذه الخمسة ولو إجمالاً، فالعلم بها لا بدّ منه وإليه الإشارة بقوله عَلَيْ : «طلب العلم فريضة على كلّ مسلمٍ ومسلمة»، ولكن لكلّ إنسان بحسب طاقته ووسعه :

﴿ لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (٢).

فإنّ للعلم والإيمان درجات مترتّبة في القوّة والضعف والزيادة والنـقصان بعضها فوق بعض، كما دلّت عليه الأخبار الكثيرة.

وذلك لأنّ الإيمان إنّما يكون بقدر العلم الذي به حياة القلب، وهو نور يحصل في القلب بسبب ارتفاع الحجاب بينه وبين الله جلّ جلاله:

﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ (٣).

﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتَاً فَأَخْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ

<sup>(</sup>١) النساء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٥٧.

وليس العلم بكثرةً التعلّم، إغّا هو نور يقذفه الله في قلب من يريد أن يهديه. وهذا النور قابل للقوّة والضعف والاشتداد والنقص، كسائر الأنوار:

- ﴿ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً ﴾ (١٠).
  - ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (٣).

كلّما ارتفع حجاب عن القلب ازداد نوراً، فيقوى الإيمان ويستكامل إلى أن ينبسط نوره، فينشرح صدره، ويطّلع على حقائق الأشياء، وتتجلّى له العيوب، ويعرف كلّ شيء في موضعه، فيظهر له صدق الأنبياء طلمَيُلاً في جميع ما أخبروا عنه إجمالاً وتفصيلاً على حسب نوره، وبمقدار انشراح صدره، وينبعث من قلبه داعية العمل بكلّ مأمور، والاجتناب عن كلّ محظور، فيضاف إلى نور معرفته أنوار الأخلاق الفاضلة والملكات الحميدة:

- ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَى بَسِيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَ يُمَانِهِمْ ﴾ (ال).
  - ﴿ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ (٥).

وكلّ عبادة تقع على وجهها المطلوب فإنّها تورث في القلب صفاءً يجعله مستعدّاً لحصول نور فيه وانشراح ومعرفة ويقين، ثمّ ذلك النور والمعرفة والسقين

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٢.

<sup>(</sup>٣) طه: ١١٤.

<sup>(</sup>٤) التحريم : ٨.

<sup>(</sup>٥) النور : ٣٥.

حقيقة القلوب في القرآن الكريم

تحمله على عبادة أخرى، وإخلاص آخر فيها يوجب نبوراً آخر وانشراحاً أتم ومعرفة أُخرى ويقيناً أقوى، وهكذا إلى ما شاء الله جلِّ جلاله، وعلى كلِّ من ذلك شواهد من الكتاب الكريم والسنّة الشريفة(١).

قال الإمام الكاظم في حديث لهشام: قال عيسى بن مريم ... يا عبيد السوء، اتّخذوا مساجد ربّكم سجوناً لأجسادكم وجباهكم، واجعلوا قبلوبكم ببيوتاً للتقوى، ولا تجعلوا قلوبكم مأوىً للشهوات، إن أجزعكم عند البلاء لأشدكم حبّاً. للدنيا، وإنّ أصبركم على البلاء لأزهدكم في الدنيا(٢).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ١٤١.

<sup>(</sup>٢) البحار ١ : ١٤٦. وقد تحدّثت عن التقوى بالتفصيل في رسالة (كبلمة التـقوى في القـرآن الكريم)، وهي مطبوعة، فراجع.

### ٧ القلب العاقل

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَغْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه يحتّ الإنسان أن يسير في الأرض ليرى الآثار المعطّلة والقصور المشيّدة التي هلك سكّانها وأبيد أهلها، فيتفكّروا في عوامل انحطاطهم وأسباب انكسارهم، فيعتبروا بآثارهم، ويكون لهم عقول يتدبّرون بها ما حلّ بهم، وآذان يسمعون بها أخبارهم، فإنّ ذلك ممّا يجذب الإنسان إلى الإيمان بالله وينعه عن الشرك والكفر والكفران، فيسمعون نصائح الناصحين ووعظ الواعظين، وأكثر الناصحين شفقةً ووعظاً وإرشاداً هو القرآن الكريم، ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتّقين، وإنّه يهدي للتيّ هي أقوم، يهدي إلى صراطٍ مستقيم، والرسول الأكرم وعترته الأطهار.

وإنّا لم يذكر البصر في هذه الآية الشريفة لأنّها تقسّم الناس إلى قسمين: فنهم من يشخّص بنفسه الخير من الشرّ، والصالح من الطالح، والجيّد من الرديء، والغثّ من السمين، والحسن من السيّء، والحقّ من الباطل، ومنهم من يتبع الآخرين ويستمع لهم، فالذي يتعقّل الأمور ويدركها له قلب عاقل يهدي الناس إلى الخيرات والإحسان، وعلى الناس أن يستمعوا له، ويطيعوه ليهتدوا

<sup>(</sup>١) الحبح : ٤٦.

الكريم القرآن الكريم عليقة القلوب في القرآن الكريم ويسعدوا في الدارين.

فالناس في الحقيقة بين الاستقلال في التعقّل وتمييز الخـير مـن الشرّ، وبـين الاتّباع لمن يجوز اتّباعه، وهذا شأن القلب والأذن.

ومن لم يستمع ولم يطع فإن قلبه أعمى عن رؤية الحق ومشاهدة جماله، فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور، وهذه مبالغة في تسوير العمى، فن لم يتعقّل ولم يسمع الحق فهو أعمى القلب، فإن من عُمي بسصره ربما يتدارك ما فاته من نعم البصر بالعصا وبهداية الآخرين، ولكن الذي عمى قلبه، فإنّه لا ينفعه النصح والنذر ومعونة الهادين ومواعظهم.

ونسبة العقل للقلب تجوّزاً، كمجازية القلب إلى الصدر. فن يسير في الأرض ويرى العواقب فإنّه يتفكّر ويتعقّل الأمور كما يستمع لنصيحة الناصحين، فيتتق الله ويعظم شعائره، ويقيم حدوده وأحكامه، ويخاف يـوم المـعاد، فسيطهّر قـلبه من الأرجاس والأوساخ والصفات الذميمة، ويخلو قلبه من الهوى ويتوكّل عـلى الله:

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ (١٠).

عن الإمام الكاظم عليه : المراد من القلب في هذه الآية الشريفة هو العقل (٢).

<sup>(</sup>۱) ق: ۲۷.

<sup>(</sup>٢) أُصول الكافي ١ : ١٦، باب العقل والجهل.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ــ القلب العاقل ......١١١

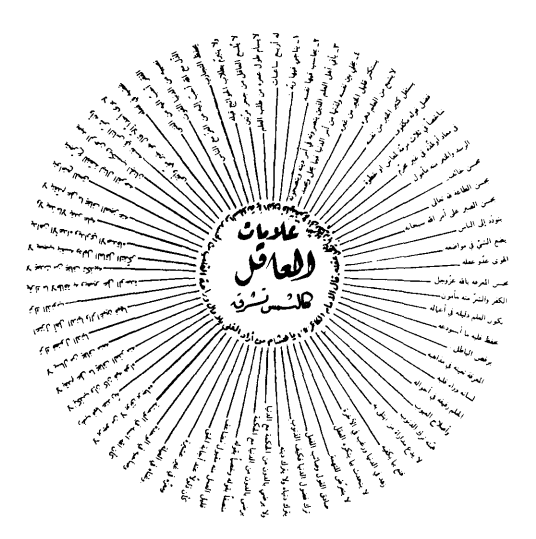
عقل قنع بما يكفيه، ومن قنع بما يكفيه استغنى، ومن لم يقنع بما يكفيه لم يدرك الغنى أبدأ.

وللعقل والعاقل علامات وخصائص جاء معظمها في الروايات الشريفة عن الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار طَبْقَيْلِمُ جمعتها من كتاب بحار الأنوار<sup>(١)</sup> ووضعتها في هذا الشكل المدوّر.

ومن أراد التفصيل والبيان فعليه بمراجعة البحار وكتب الحديث كالكافي والوافي، ومن كتب أبناء العامّة كالصحاح الستّة وكنز العمّال.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١ : ٣٠٦ ـ ٣٦١.

#### الشكل الدائري للعقل والعقلاء



القلوب الممدوحة في القرآن الكريم \_القلب الرؤوف .....١١٣

### ۸ القلب الرؤوف

﴿ ثُمَّ قَـفَيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَّيْنَا بِعِيسَى آبُنِ مَـزْيَمَ وَآتَـيْنَاهُ الإنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ آتَبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ (١).

التقفية بمعنى الإرسال واحداً تلو الآخر، ومنه يسمّى أواخر الشعر بالقافية، وضمير (على آثارهم) يرجع إلى نوح وإبراهيم، وقيل بترادف الرأفة والرحمة في المعنى، وقيل: الرحمة تستعمل في مقام جلب المنفعة والخير، والرأفة في مقام دفيع الشرّ والضرر. والظاهر إنّا جعلت الرحمة والرأفة في قلوب أمّة عيسى آنذاك للذين اتبعوه ونصروه، فترحموا فيا بينهم، وعاشوا برحمة وشفقة، كما مدح الله أمّة محممة بهذا في قوله تعالى:

﴿ رُحَمًا مُ يَنْهُمْ ﴾ (٢).

فكلّ الأنبياء لهم طريقة ودعوة واحدة، وهي وحدانية الله جلّ جلاله، وأن يعبد الإنسان ربّه، فيكون له قلب رؤوف يتبع به رسل الله وكستبه فسيكون مسن المهتدين والسعداء.

وفي حمديث عمن رسول الله في عملامة المؤمن: فمانّه يمرؤف ويمفهم ويستحيي (٣).

<sup>(</sup>١) الحديد: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٢٠:١٢٠.

١١٤ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

وعنه عليه القلوب أربعة: قلب فيه نفاق وإيمان، وقلب منكوس، وقلل مطبوع، وقلب أزهر أنور، قلت: ما الأزهر ؟ قال: فيه كهيئة السراج، فأمّا المطبوع فقلب المنافق، وأمّا الأزهر فقلب المؤمن، إن أعطاه الله عزّ وجلّ شكر، وإن ابتلاه صبر، وأمّا المنكوس فقلب المشرك، ثمّ قرأ هذه الآية:

﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيّاً عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ (١).

وأمّا القلب الذي فيه إيمان ونفاق فهم قوم كانوا بالطائف، فإن أدرك أحدهم أجله على نفاقه هلك، وإن أدرك على إيمانه نجا)(٢).

<sup>(</sup>١) ألملك : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٧: ٥٢، عن معاني الأخبار: ٣٩٥.

# ۹ القلب السليم

﴿ وَلا تُخْزِنِي يَوْمَ يُسْبِعَثُونَ ۞ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (١).

كثير من العلاقات الاجتاعية في هذه الحياة الفانية إنّا تدور حول المال والبنون، فعند كثير من الناس إنّا مساعداتهم تناط بالمال والبنين، والله نفى ذلك في يوم القيامة على أنّ ذلك لو نفع فإنّه في الحياة الدنيا، وأمّا الحياة العقبى ويوم القيامة فإنّه لا ينفع مال ولا بنون لدفع المضرّات وجلب المنافع، فإنّها من زيئة الحياة الدنيا، فإنّ يوم القيامة يوم تبلى السرائر، وتنكشف الحقائق، ويكون بصرك يومئذ حديداً ونافذاً، فترى إنّا ينفع الإنسان لنجاته وعلوّ درجاته، وتزحزحه عن النار ودخوله الجنّة، هو القلب السليم الذي يلتى الله وليس فيه سواه -كما ورد في الخبر الشريف حفلاً أنساب بينهم يومئذ ولا مساعدة بالمال والبنين:

﴿ بَلْ هُمُّ اليَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾<sup>(۲)</sup>.

والسلم والسلامة التعرّي من الآفات الظاهرة والباطنة (٣)، فـلا يـنفع يـوم القيامة على نحو الحصر والقصر إلاّ القلب السليم، فالسعيد يوم القيامة من كان له

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٨٧ ـ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الصافّات: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الراغب: ٢٤٥، مادّة سلم.

١١٦ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

قلب سليم، والدنيا مزرعة الآخرة ومتجر أولياء الله، فني هذه الدنيا نالوا هذا القلب المؤمن الطاهر السليم الغني بغنى الله سبحانه. والذي يعمل الأعمال الصالحة كما في قوله تعالى:

﴿ المَالُ وَالبَنُونَ زِينَةُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرُ عِنْدَ رَبُّكَ ﴾ (١).

فالقلب السليم الذي يأتي الله يوم القيامة الذي لم يُشرك بالله وقد زهد في الدنيا وعمل صالحاً وهجر حبّ الدنيا، فإنّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة. فلا ينفع المال والبنون والأنساب يوم القيامة، إلّا من أتى الله بقلبٍ سليم، وهو خير تحفة وهدية إلهية يمنحها الله لخاصة أوليائه وعباده المقرّبين.

وفي حديث عن رسول الله في علامة المخلص، فهي أربعة: يسلم قلبه (من الشرك والرياء وحبّ الدنيا وأهلها وزخرفها وزبرجها)، ويسلم جوارحه (من المعاصى والذنوب وما يكون فيه آفتها) وبذل خيره وكفّ شرّه (٢).

ثمَّ العلماء ورثة الأنبياء فيرثونهم في قلوبهم السليمة :

﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَا بْرَاهِيمَ \* إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ (٣).

عن النبيّ الأكرم ﷺ أنّه سُئل: ما القلب السليم؟ فَـقال: ديـن بـلا شكُّ وهوئ، وعمل بلا سمعة ورياء (٤).

<sup>(</sup>١) الكهف : ٤٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ١:١٢١.

<sup>(</sup>٣) الصافّات: ٨٤ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٤) المستدرك ١٢:١٢.

قال الإمام الصادق علي الله في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى الله بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾: القلب السليم الذي يلق ربّه وليس فيه أحد سواه، وكلّ قلب فيه شكّ أو شرك فهو ساقط (١).

وقال عُلِيُلِا : صاحب النيّة الصادقة صاحب القلب السليم، لأنّ سلامة القلب من هواجس المذكورات تخلص النيّة لله في الأمور كلّها، قال الله تعالى : ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ \* إِلّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾.

قال الإمام الباقر علي الله : لا علم كطلب السلامة ، ولا سلامة كسلامة القلب.

فإنّ المقصود من العلوم النافعة ما يكون فيه نجاة الإنسان وسلامته في الدارين، فلا علم كطلب السلامة والبحث عنها سلامة الدين والدنيا، ولكن لا سلامة كسلامة القلب فهو المقصود. فإنّ من سلم قلبه فلا يصدر منه إلّا ما فيه السلام والسلامة والسلم ويكون مظهراً لاسم الله السلام.

قال أمير المؤمنين علي عليًا لله الله عن القلب السليم إلّا المعنى السليم. وهذا يدلّ على الحصر، فإنّ القلوب إذا طهرت فإنّها تكون دار العلوم والحكمة.

فإنّه قد ورد في الخبر الشريف: القلوب إذا لم تخرقها الشهوات أو يـدنّسها الطمع أو يقسّيها النعيم فسوف تكون أوعية للحكمة (٢).

وقال عَلَيْلُةِ: لا يسلم لك قلبك حتى تحبّ للمؤمنين ما تحبّ لنفسك.

وقال للنُّالِخ : أسلم القلوب ما طهر من الشبهات.

وفي غرر الحِكَم عن أمير المؤمنين عليّ النِّلِةِ : إذا أراد الله بعبدٍ خيراً رزقه الله

<sup>(</sup>١) البحار ٧٠: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٤: ٣٢٧.

11A ..... القرآن الكريم عليقة القلوب في القرآن الكريم قلماً سليماً وخلقاً قد عاً(١).

وقال عليه الرُّه الله القلوب أوعية، فخيرها أوعاها.

أفضل القلوب قلب حُسّى بالفهم.

فالقلب الممدوح في كتاب الله القلب السليم الذي يكون وعاءً للحكمة لم تبليه وتخرقه الشهوات المحرّمة، ولم يدنّسه الطمع أو يبطره ويقسيه النعم، وقد طهر من الشرك والكفر والشبهات، وامتلاً وحُسي بالفهم والعلم والدين والعمل الصالح، فكان حرم الله وعرشه وهو من أفضل التحف للمؤمن يوم القيامة، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

(جعلنا الله وإيّاكم ممّن يسعى بقلبه إلى منازل الأبرار برحمته)(١٠).

<sup>(</sup>١) ميزان الحكة ٨: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) النهج: خطبة ١٦٥.

### 10 القلب المنيب

﴿ وَٱزْلِفَتِ الجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظٍ \* مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ \* اَدْخُسلُوهَا بِسَلامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الخُلُودِ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه في هذه الآية الشريفة يبيّن معنى قوله: ﴿ لِكُلِّ أُوَّالٍ ﴾ ، فهو الذي يخشى الله في عذابه ونار جهنّم مع أنّه لم يرها فهي غائبة عنه ، فيأتي الله بقلبٍ منيب يرجع إليه في كلّ أموره وطول حياته ، حتى أصبح الرجوع إلى الله عنده ملكة راسخة ، تتجلّى آثارها عند الموت ، فيدخل الجنّة بسلام آمن ، ليخلّد فيها مستنعّماً بلا لغوب ، وفيها ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين ، وما لم يخطر على قلب البشر .

فن أذنب فليرجع سريعاً إلى ربّه، ويتوب ممّا فعل ولا يعود، فإنّ الله هو التوّاب الرحيم يقبل التوبة من عبده المنيب الخائف، ومن تاب الله عليه فإنّه يدخل الجنّة بسلام خالداً فيها أبد الآبدين، وهذه بشرى تفرح قلوب المؤمنين والمتّقين، وتهوّن عليهم مصائب الدنيا وهوانها، وتسهّل عليهم مشاكلها وصعابها.

قال الرسول الأكرم محمد ﷺ: إنّ لله آنية في الأرض فأحبّها إلى الله ما صفا منها ورق وصلب، وهي القلوب، فأمّا ما رق منها: فالرقّة على الإخوان، وأمّا ما صلب منها: فقول الرجل في الحقّ لا يخاف في الله لومة لائم، وأمّا ما صفا

<sup>(</sup>۱) ق: ۲۱ ـ ۳٤.

**١٢٠** ..... **حقيقة القلوب في القرآن الكريم** ما صفت من الذنوب<sup>(١)</sup>.

والصفاء ابتداءً بأن لا يذنب أولى وأبلغ من الصفاء بعد الذنوب، وذلك بالتوبة والإنابة إلى الله سبحانه، وإن كان عزّ وجلّ يغفر الذنوب جميعاً إلّا ما أشرك به، فإنّه ستّار العيوب غفّار الذنوب، والغفّار صيغة مبالغة تعني أنّ العبد مها أذنب فإنّه لو رجع وتاب واستغفر فإنّ الله هو الغفّار الرحيم، وإنّه كريم الصفح، بمعنى أنّه يغفر الذنوب، بل يمحي كلّ الآثار ويكون الإنسان كيوم ولدته أمّه، له قلب طاهر سليم، وصفحة بيضاء، فعليه أن يستأنف العمل وأن يمليها بالصالحات.

ولا يخنى -كما مرّ - أنّ القصد إلى الله تعالى بالقلوب أبلغ وأشدّ من القصد إليه بالبدن، وحركات القلوب أبلغ من حركات الأعمال، فإنّه سبحانه وتعالى ينظر إلى القلوب لا إلى الصور والأموال، فعلينا أن لا نغفل عن ذكره، فإنّه من غفل قيّض الله له شيطاناً يغيّره ويضلّه ويغويه، ومن نسي الله نسي نفسه، فيشتغل بغير الذي من أجله خُلق، أي بغير العبادة وبغير الله فيصاب بالخفض والهوان والتوقّف عن المسير إلى الله سبحانه، وإنّما يفتح القلب لبركات الله لو رضي عن الله، وإنّما يرفع في أعلى عليين لو ذكر الله:

﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ ﴾ (٣).

وكما في علم النحو إعراب وبناء، والإعراب رفع وفستح وخفض ووقف، فكذلك القلوب كما ورد عن الإمام الصادق للطّلِلا قال: إعراب القلوب على أربعة أنواع: رفع وفتح وخفض ووقف، فرفع القلب في ذكر الله، وفتح القلب في الرضا

<sup>(</sup>١) البحار ٧: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) النور : ٣٦.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المنيب ........ ١٢١

عن الله، وخفض القلب في الاشتغال بغير الله، ووقف القلب في الغفلة عن الله(١١).

فهلم أيّها الأصدقاء، يا إخوان الصفا إلى العلم النافع والعمل الصالح، ولنعرف الهدف في حياتنا ومماتنا، ونعرف المبدأ والمعاد، فإنّ كلّ إنسان لا يخلو من أهداف في حياته الفردية والاجتماعية، وأنّ الله يشير إلى ذلك في قوله تعالى:

﴿ وَلِكُلِّ وِجْهَةً هُوَ مُوَلِّيهًا ﴾ (٢).

فلكلّ واحد \_المسلم والكافر، الرجل والمرأة، الصغير والكبير، الحرر والعبد \_وجهة وأهداف، وهو المسؤول عنها فهو مولّيها. ثمّ حياته لها مبدأ ومنتهى، والمبدأ الأوّل هو الله سبحانه والمعاد إليه، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، فهو الأوّل وهو الآخر، وقد جعل للإنسان صراطاً مستقيماً يوصل الإنسان لو سار فيه إلى المليك المقتدر، وإلى جنّة النعيم في مقعد صدق عند مليك مقتدر، ونصب له في هذا الصراط الأضوية الوهاجة والشموع المضيئة وهم الأنبياء والأوصياء وورثتهم العلماء الصلحاء، كما علمه أن يكون له الهمّة العالية وأودع فيه ذلك، فلا يكتني بالأدنى ولا تغرّه الدنيا الدنيّة، فإنها دار ممرّ وليس دار مستقرّ، عليه أن يتزوّد منها بخير الزاد، وخير الزاد التقوى، فعلمه من خلال أدعية أنبياءه ورسله أن يطلب من الله أسنى المطالب وأعلاها سواء كانت دنيوية أو أخرويّة مادّية أو معنوية: فهذا إبراهيم الخليل يطلب من ربّه أن يكون للمتّقين إماماً:

﴿ رَبَّنَا هَبْ لَسِنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَغْيُنٍ وَأَجْعَلْنَا لِللْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) البحار ٧٠: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الترة: ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٧٤.

١٢٢ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

وفي طلب الدنيا يطلب سلمان من ربّه قائلاً:

﴿ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي ﴾ (١).

وهاتان الآيتان تعلّمنا أنّه كيف نكون أصحاب همّة عالية، ولا نرضى بالدون والشيء الرديء، فني المطالب الدنيوية نطلب من الله الملك، وفي المعنوية نطلب منه أن نكون إماماً للمتّقين، بمعنى أنّ المتّقين بجانب والداعي بجانب، له ما لكلّ المتّقين، وهذا غاية المعنويات من الأعمال الصالحة، كما أنّ طلب الملك غاية المادّيات من الدنيا، ولكن هناك شيئاً عظيماً مها بلغ الإنسان فيه، فإنّه لم يأتِ منه إلّا القليل، وهو العلم:

﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (٢).

والله سبحانه يأمر نبيّه الأكرم أن يدعوه بقوله:

﴿ رَبُّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ (٣).

وهذا يعني أنّ العلم لا نهاية له، فإنّ العلم هو الله سبحانه، وأنّ الله واجب الوجود مستجمع الصفات الكمالية بلاحد ولا نهاية، وأنّ العلم من الصفات الذاتية، فهي عين الذات كما هو الحقّ، خلافاً لمن يقول بزيادته على الذات، فإنّه يلزمه تعدد القدماء، كما هو ثابت في محلّه.

فالإنسان إذا كان هدفه الله وله مثل هذه الهمم الراقية والبليغة، لا يشبع من طلب العلم، ولا يفتر من عبادة ربّه، فينيب إليه بقلب منيب، ويهتدي إليه بكتب الله

<sup>(</sup>١) ص : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الاسراء: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) طه: ١١٤.

# ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَـنَا ﴾ (١).

وإذا انقطع السبيل عن الصراط فإنّه يكون من سُبل الشيطان وسبل الطغاة، كما رسم النبيّ الأكرم ﷺ يوماً لأصحابه على الأرض خطأ مستقيماً، وخطوطاً أخرى عن اليمين وعن الشال مقطوعة من الخطّ الأوّل، فسأل عن ذلك فقال: هذا طريق الله وصراطه المستقيم، وهذه سبل الشيطان.

فالإنسان إمّا أن يكون في خطّ الشيطان وله أهداف شيطانية وعاقبة أمره الذلّ والخسران في الدنيا والآخرة، وإمّا أن يكون في خطّ الرحمن ذو أهداف إلهية، وعاقبة أمره النصر والفوز بالجنان، وهذا غير بعيد يوم تزلف الجنّة للمتّقين، هذا ما وعد الله كلّ أوّاب إليه وحافظ لعهوده الذي يخشى الله بالغيب وجاء بقلبٍ منيب، فيدخل الجنّة بسلام، وذلك يوم الخلود.

وجاء الإسلام العظيم ليجعل قلوب معتنقيه قلوباً منيبة راجعةً إلى بارئها، وتعرف كيف تعيش وكيف تموت، وتنظّم حياتها وفق الأحكام الشرعيّة الدينية، وتصل إلى الحياة المعقولة في علائقها الأربعة: مع الربّ، ومع النفس، ومع الناس، ومع العالم الوجودي، فتصل إلى كهالها وسعادتها في الدنيا والآخرة، فتدبّر.

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٦٩.

١٧٤ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

# ۱۱ القلب المؤمن

﴿ لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ وَأَيَّدَهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (١).

إنّ الله سبحانه في هذه الآية الشريفة ينفي الإيمان عن قلوب أقوام اتّصفوا بهذه الصفة، أنّهم يودّون من يحارب الله، كآكلي الربا والكافرين والمشركين وأعداء الله، حتى لو كانوا آباءهم أو أبناءهم أو إخوانهم، أي أقرب الناس إليهم، بل حتى ولو كان من عشيرته، فإنّه لا يتعصّب لقبيلته وعشيرته، ويسقدم فاسقهم على المؤمن، بل عنده الملاك هو الإيمان بالله وتقوى القلوب:

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (٢).

فالذي اتّق ربّه وعمل صالحاً فإنّ الله كتب في قلبه الإيمان، وأيّده ونصره بروحٍ منه، فني الدنيا لا يوادّ الذين كفروا وحادّوا الله ورسوله أبداً، حتى ولوكان أقرب الناس إليه، ونتيجة إيمان قلبه أنّه في الآخرة يدخل جنّات عدنٍ وفراديس تجري من تحتها الأنهار خالداً فيها، لأنّ الله رضي عنهم كما هم رضوا عن الله،

<sup>(</sup>١) الجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الحجرات : ١٣.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المؤمن .......... ١٢٥

ووصلوا إلى مقام الرضا والتسليم لأمره، فأولئك حـزب الله حـقًا، وأولئك هـم المفلحون في الدنيا والآخرة. ومن كتب في قلبه الإيمان فإنّه لا يزول ذلك فـيكون مستقرّ الإيمان، ويـؤيّد بـتأيّدات إلهية في حـياته العـلمية والعـملية، الفـردية والاجتماعية. فإنّه يكون مؤيّداً بجـبرئيل والقـرآن والحـجّة والبرهـان، فـتحدّثه الملائكة، ويُلهم فعل الخيرات بروح منه، بعد كمال قوّته الإنسانية والإيمانية.

فالقلب المؤمن يعادي أعداء الله ويوالي أولياء الله، ولا يتهاون في إقامة دين الله وحكومته، ويبذل النفس والنفيس من أجل ذلك :

﴿ إِنْ تَنصُرُوا اللهَ يَسنصُرْكُمْ وَيُسْفَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ (١).

فالقلب المؤمن له علامات: ومن أهمها التولّي لله ولمنا فسيه وعمليه اسمه، والتبرّي من أعدائه، وما ليس عليه اسم الله عزّ وجلّ.

كما هناك علائم وأمارات أخرى كثيرة ، كما جاء ذلك في الأحاديث الشريفة والقرآن الكريم.

# 14 القلب المهتدي

﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَـلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُـلٌّ شَيءِ عَلِيمٌ ﴾(١).

المصيبة حالة نفسية تتولّد عند الإنسان عندما يتأثّر بحادثة وواقعة أليمة كفقد الولد والوالد وخراب الدار ونقص الثمرات.

والإذن من الله بمعنى إعلام الرخصة الإلهية، وعدم المانع من وقوع المصيبة، و لازمه العلم بالمصيبة.

والإذن هنا إذناً تكوينياً، فكلُّ شيء في عالم الكون يقع بـإذن الله سـبحانه وعلمه، فالمصيبة الواقعة إنَّما تكون بإذنه التكويني، وإن لم يأذن بها شرعاً، أي بالإذن الشرعي كظلم الظالم، فإنّ الظلم قبيح وممنوع عقلاً وشرعاً ولم يأذن الله به، ولكن في عالم التكوين لو وقع الظلم على المظلوم فإنَّه بإذن الله، ومن هذا المنطلق بعض المصائب لا تتحمّل والصبر فيها لا يجوز، بل يلزم ويجب على المرء أن يقاوم ويدفع تلك المصيبة كالظلم، بل من قتل دون ماله وعرضه فهو شهيد، فالمصائب التي تكون من يد الإنسان لا بدّ من مقاومتها، وأمّا المصائب التي تكون من الله سبحانه كالموت والمرض والطاعة والمعصية، فلا بدّ من الصبر عليها، ويثاب على ذلك، ويبشر بجنّات تجرى من تحتها الأنهار.

<sup>(</sup>١) التغاين : ١١.

القلوب الممدوحة في القرآن الكريم ـ القلب المهتدي .....

فن يؤمن بالله يهديه الله بقلبه إلى ما يلزمه من العمل أمام المصائب على اختلافها وأشكالها، فإن الله يعلم بالمصائب التي ترد على الإنسان وتعلّقت مشبّته بذلك، فلا تصل الحوادث والوقائع للإنسان إلّا بعلم الله ومشيّته، فلا تستقل العوامل الطبيعية في سير الحوادث، بل تنتهي العلل والمعاليل كلّها إلى العلّة الأولى علّة العلل وهو الله سبحانه واجب الوجود لذاته المستجمع لجميع الصفات الكمالية والجمالية والجلالية، ومن يعتقد بوحدانية الله سبحانه، يعتقد بأنّ المؤثّر الأوّل هو الله جلّ جلاله، وليس في الدير ديّارٌ إلّا هو.

وإذا وقف الإنسان على هذه الحقيقة ولمسها بكلّ وجوده، واعتقد بها بسمّام قلبه، ووجدها بعد أن علم بها، فإنّه بلا ريب يطمئن قلبه ويرتاح باله، ويعلم أنّ أزمّة الأمور طرّاً بيده سبحانه وتعالى، ولا يفعل الحكيم العالم القادر إلاّ بالحكمة وما فيه المصلحة، فقلب المؤمن يهتدي إلى هذه الحقيقة، عند المصيبة يتجلّى له حقيقة:

﴿ إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فيجريها على لسانه ليحكي ما في قلبه من الاعتقاد الصحيح.

فالمؤمن قلبه المهتدي يهديه إلى ما يلزمه من العمل، فني مثل المصيبة التي تكون من ربّه يصبر ولا يجزع، لأنّه يعلم أنّ الله إنّا فعل ذلك لحكمة ومصلحة، وأمّا مثل المصيبة التي تكون من يد الإنسان كالظلم، فبإنّه يقاومها ويحارب الظالم ولا يرضى بالخنوع والذلّ، بل منطقه (هيهات منّا الذلّة)، و (لا أعطيكم بيدي إعطاء العبيد)، وأمّا في مثل النعم الإلهية فيشكر الله سبحانه على ما أجاد وأنعم، فقلبه المهتدي يكون هاديه إلى ما يجب عليه من العمل. فيقاوم الظلم ويقارعه

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٥٦.

١٢٨ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

ويصبر على المصائب ويشكر النعم ويقيم حدود الله ويتورّع عن المحارم.

ومن رزقه الله قلباً مهتدياً فإنّه ينشرح صدره للإسلام. قال الله تعالى :

﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يَهدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ للإِسْلامِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقاً حَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ (١).

وفي تفسير مجمع البيان في ذيل الآية الشريفة: قد وردت الرواية الصحيحة أنّه لمّا نزلت هذه الآية يعني (فمن يرد الله أن يهديه...) سُئل رسول الله ﷺ عن شرح الصدر ما هو ؟ فقال: نور يقذفه الله في قلب المؤمن فينشرح له صدره وينفسح.

(ولا يخنى أنّ هذا النور هو نور العلم الإلهي، فقد ورد في الحديث الشريف: ليس العلم بكثرة التعلّم إنّا العلم نورٌ يقذفه الله في قلب من أراد الله أن يهديه).

قالوا: فهل لذلك من أمارة يعرف بها؟ قال ﷺ: نعم، الإنابة إلى دار الخلود والتجافى عن دار الغرور والاستعداد للموت قبل نزول الموت (٢).

وكان الإمام الكاظم للتلل يدعو في سجوده: «اللهم ارزقني التجافي عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود والاستعداد للموت قبل حلول الفوت».

وفي المناجاة عن الإمام زين العابدين لليلا: إلهي، فاجعلنا من الذين توشّحت (ترسّخت) أشجار الشوق إليك في حدائق صدورهم... وانجلت ظلمة الريب عن عقائدهم في ضمائرهم، وانتفت مخالجة الشكّ عن قلوبهم وسرائسرهم، وانشرحت بتحقيق المعرفة صدورهم (٣).

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان ٤: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) البحار ٩٤: ١٥٠.

#### الفصل الثامن

# القلوب المذمومة في القرآن الكريم

بعدما عرفنا إجمالاً القلوب الممدوحة في القرآن الكريم وهي القلوب التي آمنت بالله ورسوله وكتبه واليوم الآخر، وعملت بالأحكام الإلهيّة من الأوامر والنواهي، وتجنّبت الصفات الذميمة، وامتلأت بحبّ وولاية الله وأوليائه، والتبرّي من أعداء الله وأعداء أوليائه، فتصبّغت بصبغة الله، وكانت حرم الله، فطهرت، وسلمت، وخشعت، وأنابت، وألفت، وخافت، واتّقت، واطمأنّت، وعقلت، واهتدت، فكانت عرش الرحمن، وإنّ السهاوات والأرض لا تسع الله، ولكن وسعه قلب المؤمن \_كها ورد في الحديث القدسى \_.

بعدما عرفنا هذا ولو إجمالاً، فقد حان الموعد أن نقف على القلوب المذمومة في القرآن الكريم، وذلك على سبيل الإشارة والخلاصة أيضاً، لنصلح أنفسنا، ونهدذّب قلوبنا، ونطهرها ممسا يوجب رجاستها، ونحفظها من انحطاطها واضمحلالها.

والقلوب المذمومة في القرآن أكثر من الممدوحة، وهذا يعني أنَّ قــليل مــن عبادي الشكور، وتجد أكثرهم غير شاكرين، وإنّهم لا يفقهون، فتدبّر.

فالقلوب المذمومة كما يلي:

١٣٠ ..... القرآن الكريم

#### ۱ القلب الآثم

﴿ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمُ قَلْبُهُ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (١).

أداء الشهادة لإثبات حقّ إنّما هو واجب كفائي، فإذا ترك الجميع فقد أثموا، وإن قام من به الكفاية فإنّه يسقط الوجوب عن الباقي، فسن وجب عليه أداء الشهادة لو امتنع عن ذلك وكتمها فإنّه آثم قلبه، أي يدلّ ذلك على أنّ قلبه قلب أثيم ومذنب، والله يعلم بكلّ ذلك، وبما يفعله الإنسان.

والآية وإن كان شأن نزولها في الدَّين، على أنَّ من علم بالدين عليه أن يشهد حتى لا يضيع حق الدائن، إلا أنّ المورد لا يخصّص، بل كلّ من يكتم حقّاً مهما كان، فإنّ ذلك يدلّ على أنَّ قلب الكاتم قلب آثم يمنع عن وصول الثواب والحقّ إلى أهله. وكلّ من كتم الحقّ سيبتعد عن الحقّ، وأنّ الله هو الحقّ كما في قوله تعالى:

﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَستَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾ (٣).

﴿ فَـتَعَالَى اللهُ المَلِكُ الحَقُّ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) فعملت : ٥٣.

<sup>(</sup>٣) طه: ١١٤.

فالقلب الآثم هو القلب الذي يرتكب الذنب والمعصية والإثم، الملازم لاتباع الهوى وطول الأجل، المعبّر عنه بالرجس تارةً وبالرجز أخرى، الموجب لضيق القلب وختمه، ورين الصدر وطبعه، وزيغ الروح وقفله، لأنّ الذنب حجاب بين الإنسان المبتلى به وبين الحقّ الذي من أظهر مصاديقه القرآن الذي بالحقّ أنزله الله وبالحقّ نزل. والناقص لا يمسّ كرامة الكامل مادام ناقصاً.

(١) الحبح : ٦.

١٣٢ .....١٣٠ في القرآن الكريم

### ۲ القلب المتكبّر

﴿ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ وَعِنْدَ اللهِ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُـتَكَبّرٍ جَبَّارٍ ﴾(١).

هذه الآية الشريفة تفسّر قبلها ومعنى المرتاب المريب في قوله: ﴿ كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾ (٢) فإنّ الذي يبذّر في حياته ويسرف وهو شاك ومرتاب، فإنّه يعرض عن الحقّ ويتبع هوى نفسه، فلا يعتمد على ما فيه العلم والمنطق والحجّة والبرهان، فيجادل في آيات الله بغير سلطان من العلم، فمثل هذا قد طبع الله على قلبه، فلا يستمع لكلام الحقّ، ويتجبّر ويتكبّر على الآخرين، فهذا من صفات كلّ قلب متكبّر جبّار.

أمّا القلب المؤمن المتواضع للحقّ فإنّه يقبل ما فيه الدليل والبرهان (نحن أبناء الدليل أينا مال نميل)، ومن لم يقبل الحجّة فقلبه قلب متكبّر ومن الطغاة الجبابرة، فيطبع على قلبه، فلا يؤثّر فيه نصيحة الواعظين، وينكر الحقائق والواقعيات، ويتخلّف عن كسب المعارف الإلهية، ويجادل بغير علم.

(١) المؤمن : ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ٣٤.

### ۳ القلب المجرم

﴿ وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُونَ \* كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ ﴾ (١).

إعلم أنّ طائفة من الناس من عادتهم، أنّه ما يأتيهم من رسول من الآيات والبراهين إلّا كانوا به يستهزئون، فلا يوقّرون الأنبياء والرسل ومن يحذو حذوهم من العلماء والصالحين.

والسلوك بمعنى النفوذ، ومنه سلك الخيط في الإبرة أي نفد، فسلك الطريق أي نفذ فيه، فالذين يستهزئون بالمقدّسات الإلهية، إنّما هم من الضالّين المضلّين، ومن المجرمين الذين نفذ في قلوبهم الضلال نتيجة عدم إيمانهم الذي ظهر في سلوكهم واستهزائهم.

فوضع رسالة النبيّ الأكرم محمّد على وذكره وقرآنه كالأنبياء من السلف وقومهم، فإنّهم منهم من كان يستهزئ بهم، فالله سبحانه يسلك في قلوب المجرمين الذكر والقرآن، إلّا أنّهم لا يؤمنون به لما عندهم من القلوب المجرمة، فيرتكبون الجرائم كقتلهم الأنبياء والاستهزاء بما يأتيهم من رسول. أو أنّه سبحانه يسلك في قلوبهم الشرك والاستهزاء للأعمال التي فعلوها من قبل من المعاصي والقبائع حتى أصبحت قلوبهم قلوب المجرمين.

<sup>(</sup>١) الحجر: ١١ـ١٢.

# ١٣٤ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

فمن لم يؤمن بالله فإنّه يشرك به، فيستهزئ بأنبياء الله ورسله، وينفذ هـذا المعنى في قلبه، نتيجة لما ارتكبه من الجرائم والمآثم من قبل:

﴿ ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا السُّوءَى أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ (١).

ومن كان له قلب مجرم فإنّه لا يقبل الحقّ فيضلّ عن الصراط المستقيم، وله الحزي في الدنيا، وله في الآخرة عذاب عظيم.

<sup>(</sup>١) الروم: ١٠.

# غ القلب المعتدي

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُمْ بِالبَيِّـنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ المُغْتَدِينَ ﴾ (١)

إنّ الله أرسل رسله وأنزل كتبه لهداية الناس، وليقيموا بالقسط، ولتكون لله الحجّة البالغة، إلّا أنّ الناس غالباً كانوا يكذّبون أنبياء الله وسفرائه، ويطالبونهم بالمعجزات والبيّنات، فكانت تظهر على أيديهم المعاجز ليشبت صدقهم، إلّا أنّ فريقاً من الناس ما كانوا ليؤمنوا بما كذّبوا به من قبل، لأنّ لهم قلوب معتدية ومتجاوزة لحدود الله، فما كانوا يطيعون الله، وكان الاعتداء والتجاوز أصبح لهم طبيعة ثانوية فما كان يهون عليهم ما كذّبوه من قبل، فطبع الله على قلوبهم فما كانوا من المؤمنين.

فالأنبياء دعوا الناس إلى توحيد الله ونني الطواغيت والجبابرة، ولكن المستكبرين لا يحلو لهم ذلك، ودعوة الأنبياء لا تتلاءم مع ملاذهم واستكبارهم واستعبادهم الناس واستثمار جهودهم واستحمارهم، فكانوا يحاربون الأنبياء، ولا يرضون بما عندهم من الحجّة والبراهين، بل يطالبونهم المعاجز، ومع هذا كانوا لا يؤمنون بما كذّبوه من قبل، فقست قلوبهم من التجاوز والاعتداء على حقوق الله وحقوق الناس فطبع الله على قلوب المعتدين.

<sup>(</sup>۱) يونس : ۷٤.

١٣٦ ..... القرآن الكريم

فن العوامل التي توجب أن يطبع الله على قلب، فلا يهتدي إلى ما هو الحق، هو الاعتداء والتجاوز على الحقوق، ومن يرى المعجزة ولا يؤمن، فإنّ ذلك علامة أنّ له قلب معتدٍ ومتجاوز، فلا يقبل الحقّ والمعارف الإلهية، وينكرها ويخالفها ويشنّ الهجوم عليها وينسب أربابها إلى السحر أو غير ذلك.

#### ٥ القلب المقفّل

﴿ أَفَلا يَتَدَبُّـرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (١).

الاستفهام في هذه الآية الشريفة استفهام توبيخي، وضمير الجـمع في قـوله (يتدبّرون) يرجع إلى أولئك الذين ذكرهم الله سبحانه في الآيات السابقة، وهم:

١ ـ المنافقون ومن كان قلبه مريضاً فيرجع إلى الكفر بعد الإيمان.

٢ ـ الذين غرقوا في غرورهم وكبريائهم واتبعوا أهواءهم حتى آل أمرهم
 إلى عدم فهمهم كلام الحق.

٣\_من كان ضالاً.

٤\_من لم يستمع إلى الحقّ.

٥ ـ المشركون بالله.

٦ ـ من ختم الله على قلبه لما فعله من المآثم والذنوب كالشرك.

٧ ـ الذين لم يخرجوا إلى ساحة الجهاد.

٨ ـ تركوا الدين وأعرضوا عنه، فأفسدوا في الأرض، وارتكبوا الجرائم من القتل والنهب.

٩\_هتكوا أعراض الناس.

١٠ \_ انحرفوا عن الصراط المستقيم.

<sup>. 72:</sup> 製造 エエ (1)

وتنكير القلوب في الآية الشريفة إشارة إليهم وإلى أمثالهم، ف الله سبحانه يدعوهم إلى أن يتدبّروا القرآن الكريم ويتأمّلوا في آياته حتى يستبيّن لهم الحسق، ولكن أنى لهم ذلك وقد تُفلت قلوبهم بأقفال شيطانية، فكيف يدخل الحق إلى مثل هذه القلوب المقفلة حتى يقضوا ما عليهم من الحق، فقفلت قلوبهم عن المعرفة، ثمّ الإيمان، ثمّ العمل الصالح، وهذه أركان الأقفال في القلوب المقفلة والمغفّلة.

فمن كان منافقاً فقد قفل قلبه عن المعارف، فاستكبر واستعلى وتبع هواه فضل وأضل، وأشرك بالله ولم يتدبّر آياته، ولا يبالي في هتك أعراض الناس ونهب أموالهم وسفك دمائهم.

«ثمّ المستفاد من هذه الآية عدا حجّية ظواهر القرآن وإمكان استنباط المعارف منه، وعدا التحريض والترغيب إلى التدبّر والتأمّل فيه هو أنّ المتدبّر فيه هو القلب المجرّد دون القالب وهو الحسّ المادّي، وأنّ له باباً يفتح تارة ويقفل ويغلق أخرى، وأنّ للقلب قفلاً خاصاً به يقفل، وأنّ الكفر والنفاق ونحو ذلك من الحجب الظلمانية أقفال للقلب، مانعة له عن التدبّر في القرآن، وأنّ الإيمان والخلوص ونحو ذلك من الأوصاف الوجودية الكالية مفاتيح للقلب، شارحة له ومصحّحة لأنّ التدبّر في القرآن، لو لا الذنب الحاجب المعدود قفلاً للقلب ... فالمراد من كون الذنب مانعاً، هو انّ المذنب لما ولي وجهه شطر الباطل، واشتاق إليه، واغترّ به، لا يميل الى التدبّر في القرآن الهادي له إلى الحقّ والابتهاج به والاتقاء عن الباطل والغرور به ... وكما أنّ الذنب والرجس والرجز والدنس وما إلى ذلك من العناوين الدارجة في لسان التقلين، مانع عن التأمّل في نظام الكيان والتفكّر في الآيات التكوينية، في لسان التقلين، مانع عن التأمّل في نظام الكيان والتفكّر في الآيات التكوينية، كذلك حاجب عن المشاهدة الفكرية لقوم والمشاهدة القلبية لقوم آخرين. إذ الفطرة التي حجاب عن المشاهدة الفكرية لقوم والمشاهدة القلبية لقوم آخرين. إذ الفطرة التي

فنزول البركات العينية والعلمية مشروط بالتقوى وإخلاص العمل لله، وممنوع بالذنب والإعراض عن ذكر الله ونحو ذلك. وربما المستفاد من هذه الآية الشريفة أنّ الحرمان عن الرزق العلمي مستند إلى قفل القلب وانغلاقه، لا إلى غلق باب الرحمة الإلهية، لأنّه مفتوح دائماً وينزل منه الفيض العلمي كالعيني أبداً، وإغّا التفاوت من ناحية القابل لا الفاعل، فهو سبحانه دائم الفيض على البريّة، وإن كان المذنب مقفول القلب محروماً منه، فهو وإن خرج بما عنده من العلم وحسب أنّه يحسن صنعاً، ويقول إنّا أو تيته على علم كقارون، ولكنّه في حجاب وكنان لا يشعر به، وهذا الكنان من القابل بسوء اختياره، فكلّ ما يمنع الإنسان عن أصل التدبّر في القرآن، ويجعله فارّاً منه منزجراً عنه أو يمنعه عن الفقه، وإن تدبّر أو استمع القرآن وأنصت إليه، فهو رجس، وأنّ كلّ من ابتلي بمقدار منه فهو بذلك المقدار محجوب عن التدبّر والتفقّه، وكلّ من برى منه رأساً، وتنزّه من جميع أنحائه وأقسامه الراجعة إلى العلم أو العمل، فهو حرى بأن يتدبّر في القرآن ويتفقّهه.

<sup>(</sup>١) عليَّ بن موسى الرضا والقرآن الكريم : ٧١\_٧٣.

#### ٦ القلب المتعصّب

﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَـفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الجَاهِلِيَّةِ فَأَ نُزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّـفُوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ (١).

الحبتى الحرارة المتولّدة من الجواهر المحميّة أي البواطن الحمامية والحمارّة كالنار، وعبّر بها عن القوّة الغضبية، فيقال: حميت على فلان، إذا غضب عليه، فلمّا تزداد القوّة الغضبية وتفور تسمّى بالحميّة.

فكفّار قريش منعوا المسلمين أن يدخلوا مكّة المكرّمة، وامتلأت قلوبهم من الغضب والحميّة حميّة الجاهلية العمياء، إلّا أنّ الله سبحانه تفضّل على رسوله وعلى المؤمنين بالسكينة والطمأنينة والوقار والحشمة، وألزمهم أي لازمهم كلمة التقوى كلمة التوحيد، ونفي ما سوى الله سبحانه، وثبتوا على العهد والميثاق والأعلال الصالحة، وتزيّنوا بروح الإيمان التي تأمرهم دوماً بالتقوى، فهم أحقّ بها وهم من أهل التقوى، وإنّما كانوا أحقّ بها من غيرهم لما عندهم من الاستعدادات التي أهل التقوى، وإنّما كانوا أحقّ بها ، وذلك بالأعمال الصالحة من إتيان الواجبات وترك الحرّمات، وكان الله بكلّ شيء عليماً. فن كفر سرعان ما يغضب لكلّ شيء ويعيش حالة العصبية والحميّة وتأخذه العزّة بالإثم، ومن كان له قلب متعصّب كدعاة القومية فإنّهم من أبناء الجاهلية ويكونوا من الكافرين.

<sup>(</sup>١) الفتح : ٢٦.

### ٧ القلب الغيظ

﴿ وَيُذْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (١).

أمر الله المؤمنين أن يجاهدوا في سبيله ويقاتلوا الكفّار والمستركين، فأنهم أيدي الله سبحانه، وبأيديهم يقتلوا المشركين، فإنهم نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم، وطعنوا في الدين، فأمر الله المؤمنين أن يقاتلوا أئمة الكفر وكبرائهم وعمدتهم، إنهم لا أيمان لهم، ولعلّهم ينتهون من طغيانهم وجورهم، فإنهم هموا بإخراج الرسول من دياره، وبدأوا القتال أوّل مرّة فقاتلوهم يعذّبهم الله بأيديهم ويخزهم وينصركم عليهم ويشفي صدور قومٍ مؤمنين، وإذا ملئت قلوبهم غضباً وغيظاً على المؤمنين، فإنّه بقتلهم يذهب غيظ قلوبهم، وإذا تاب واحد منهم، فإنّ الله يتوب على من يشاء، والله على بالتائبين، وحكيم بما يفعل.

فالله سبحانه يشوّق المؤمنين بهذا الأمر على القتال والجهاد، بأنّ المسركين يقتلون بأيديهم، وأنّه يُخزيهم في الدنبا، والله ينصر عباده عليهم، ويشف صدور المؤرّر.

(١) التوبة: ١٥.

## ۸ القلب المنافق

﴿ فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُمِ إِهِ وَتَوَلَّوا وَهُمْ مُغْرِضُونَ ۞ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ (١).

إذا عاهد الإنسان ربّه فعليه أن لا يخلف عهده ووعده، وإذا تنفضّل الله على عبد فضلًا فلا يبخل به، ولا يعرض عنه ويتولّى، فإنّ ذلك من علائم النفاق في القلوب، فن بخل عمّا تفضّل الله عليه، فإنّه يصاب بنفاق القلب ويدوم معه حتى يوم القيامة، يوم يلق الله سبحانه، فإنّه تخلّف عمّا وعد الله به وكذب بذلك، فخلف الوعد والكذب من النفاق كما ورد في الخبر الشريف: للمنافق ثلاث علامات وإن صلى وصام: إذا حدّث كذب، وإذا أوعد أخلف، وإذا اثتمن خان، وإذا كان مؤمناً ويرتكب هذه الذنوب فهو منافق في العمل، ويقابل النفاق العملي النفاق في العقيدة.

ثمّ ربما يعرض النفاق بعد الإيمان كما يعرض الكفر والارتداد، كما في قـوله تعالى :

﴿ أَنْ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ ﴾ (٣).

والآية الأُولى نزلت في ثعلبة عندما طلب من النبيِّ أن يدعو الله له بــالمال،

<sup>(</sup>١) التوبة : ٧٧ ـ ٧٧.

<sup>(</sup>۲) الروم: ۱۰.

فالبخل علامة النفاق وكذلك خلف الوعد والكذب وتكذيب الآيات الإلهية ولو في الباطن.

فالمنافق يقول بفيه ولسانه ما ليس في قلبه وصدره، كما في قوله تعالى:

﴿ سَيَـقُولُ لَكَ المُخَلَّـفُونَ مِنَ الأَعْرَابِ شَفَـلَـثَنَا أَمْوَالُـنَا وَأَفْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَـنَا يَـقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مَا لَـيْسَ فِـي قُــلُوبِهِمْ قُـلْ فَـمَنْ يَـمْلِكُ لَـكُـمْ مِـنَ اللهِ شَيْـناً ﴾ (٢).

الأعراب اسم جمع لا مفرد له، وهم من يسكنون البوادي، سواء كان من العرب أو من العجم، فلا يطلق على الحضري ومن يسكن المدائن. فهؤلاء لم يحضروا ساحات الحرب والوغى، ولمما رجع النبيّ الأكرم على من القتال والجهاد أخذوا يعتذرون له بأنّ أموالنا وأهلنا حيث لم يكن لهم قيّماً وراعياً شغلتنا عن حضور الجهاد، إلّا أنّ أولئك يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، فهم يكذبون، ما لهم كيف يحكمون، فمن يملك لهم من الله شيئاً إذا أراد بهم ضرّاً. وإنّما قالوا استغفر لنا، فإنّهم يعلمون أنّ ترك الجهاد ذنب، وحبّ الأولاد والمال لا يمنع من الجهاد، إلّا أنّهم لم يصدقوا في مقالتهم هذه، وإنّما قالوا ذلك ليستروا على فعلهم القبيح والشنيع. فهم من المنافقين، ولا يقبل منهم الأعذار الواهية، ولا ينفعهم الدعاء، وإنّما الخير

<sup>(</sup>١) المزان ٩: ٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) الفتح : ١١.

١٤٤ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

والضرّ والحياة والمهات بيد الله سبحانه.

قال جلّ جلاله:

﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْ ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لا تَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفُواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ (١).

إنّ الله أمر المؤمنين أن يجاهدوا في سبيل الله وإقامة دينه، وخاطب المنافقين أن يقاتلوا في سبيل الله، أو يدفعوا عن عرضهم ومالهم إن لم يجاهدوا في سبيل الله، فيقولون كلاماً فارغاً لا يتجاوز ألسنتهم وأفواههم، فيقولون ما ليس في قلوبهم، فيقولون ما ليس في قلوبهم، وقد غفلوا أنّ الله عليم بذات الصدور وما في قلوبهم، فهؤلاء يومئذ للكفر أقرب من الإيمان.

فكل من يقول بلسانه من الحق ما لا يعتقده بقلبه فهو منافق، ثمّ يحاول أن يزيّن عمله تمسّكاً بأعذار واهية وكلهات فارغة وحجج ركيكة، فليس له إلّا الخزي والعذاب.

قال النبيّ محمد عَلَيْ : حبّ المال والشرف ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء المقل (٢).

عن كليب الصيداوي، قال: سمعت أبا عبد الله عليه الله يقول: ضرب العيدان ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء الخضرة (٣٠).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) بحر المعارف: ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٢: ٢٣٣.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب المنافق .......... 180

فن يستمع الأغاني والموسيق سرعان ما يبتلى بالنفاق، ولا يحمد عقباه، ولا يختم له بالخير، بل من أعرض عن ذكر الله فإنّ له معيشة ضنكاً، واستاع اللهو والموسيق والغناء ممّا يميت القلب وينبت النفاق، وبعد سنين يحصد الندم والضياع وعاقبة السوء.

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٢: ٢٣٦.

١٤٦ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

# ۹ القلب المقطوع

﴿ لا يَزَالُ بُسُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (١).

المتنقي يبني بنيانه على التقوى والعمل الصالح وطلب مرضاة الله ، فيحيى حياة طيّبة ﴿ 'فَلَـنُخْيِمَـنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ (١) ، ولكنّ المنافق لا يمزال بمنيانه مبني عملى الاضطراب القلبي والريبة والشكّ في قلبه ، حتى يتقطّع قلبه فيزول منه الشكّ بزوال قلبه ، والله عليم بما يفعله المؤمن والمنافق ، وحكيم في أفعاله ، بأن يرفع المتنقي ويضع المنافق .

فما يفعله المنافق إنما هو مع الشكّ والاضطراب وتشويش البال، فلا يـدوم عمله، وإنّه يعيش بذلّة وخسّة، فمن كان له قلب منافق فلا يعيش باطمئنان، بـل حياته كلّها قلق، حتى يصل به الأمر أن يكون قلبه قطعة قـطعة، فـحينئذٍ يـزول الشكّ والريبة منه. ويستولي عليهم التيه والضلال والانحـطاط وخـسران الدنـيا والآخرة.

(١) التوية : ١١٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٩٧.

#### ١٠ القلب الغليظ

فَبَما رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَأَ غَلِيظَ القَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ
 فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ
 يُحِبُّ المُتَوَكِّلِينَ ﴾ (١).

رحمة الله شملت الأنبياء والأولياء ومن يحذو حذوهم، وخاتم النبيين عمد على الله أتحف بقلب رؤوف ولين، لأن القائد المصلح لوكان فظاً وغليظ القلب فإن الرعية تفرّ منه وتنفض من حوله، بل عليه أن يعفو عمن أساء إليه، إذ الإساءة إنما كانت من جهله، ثمّ يستغفر الله له، بـل ويشاركه في أمور، في فيشاوره، وكأنّما يعطيه شخصية اجتماعية بأن يجلس مع القائد ليتشاور في الأمور، ولكن إذا عزم القائد على أمر وبتّ فيه وجزم بعدما شاورهم وأخذ الأضوب منهم، فعليه أن يتوكّل على الله ويقدم على العمل، وإنّ الله يحبّ المتوكّلين فيهديهم إلى ما فيه الخير والصلاح.

ثمّ كان الخطاب مع المسلمين بأنّ الله جعل نبيّه رحيم القلب وليّن الكلام، وأمره أن يعفو عنهم ويستغفر لهم ويشاورهم في الأمر، إلّا أنّ الخطاب توجّه إلى النبيّ الأكرم ﷺ لأنّهم عند قتل أحبّائهم نسبوا ذلك إلى النبيّ فآذوه في الكلام، فأعرض الله عنهم وخاطب نبيّه، بأنّه إذا كان حالهم يشبه ما يفعله الكافرون،

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٩.

١٤٨ ...... حقيقة القلوب في القرآن الكريم
 وتحسرهم على قتلاهم، فبرحمة منّا لنت لهم، وإلّا لانفضّوا من حولك.

فن كان فظاً وخشن الكلام وكريه الخلق وغليظ القلب بلا رحمة ولا شفقة، فإنّ الناس يبتعدون منه وينفضّوا من حوله، ويبقى وحيداً في حياته الاجتاعية، والمؤمن إنّا هو إلف مألوف، هشّ بشّ، بشره في وجهه وحزنه في قلبه، فالناس يحبّونه وينصرونه، وكان النبيّ الأكرم بَهِ أُسوة حسنة وقدوة صالحة في مثل هذه الأخلاق الطيّبة:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١).

(١) القلم: ٤.

# ۱۱ القلب الغامر ( الغافل )

﴿ وَلا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالحَقِّ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ \* بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ هَذَا وَلَهُمْ أَعْمَالُ مِنْ دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَامِلُونَ ﴾ (١).

الغمر لغة بمعنى: إزالة الشيء، والغمرة معظم الماء الساترة لمقرّها، وجعل مثلاً للجهالة التي تغمر صاحبها(٢).

إنّ الله سبحانه رفقاً بعباده ومن اللطف الإلهي لا يكلّفهم إلّا بما في وسعهم، فهو الذي خلقهم وهو أعلم بهم، وإنّما يكلّفهم لنفعهم ولتعريضهم الشواب، فأن التكاليف الإلهية من الواجبات والمحرّمات إنّما هي لسعادة الإنسان في الدنيا والآخرة، فإنّ لله سبحانه كتاباً ينطق بالحقّ وهو القرآن الكريم، ولا يظلم أحداً إنّما الناس يظلمون أنفسهم، بل قلوب الذين لا يؤمنون في غفلة وغمرة من هذا القرآن الكريم، فإنّ القلب إذا غشيه الغفلة، فإنّه ينكر الحقّ ويعاديه. وفي الحديث: أمّا علامة الغافل فأربعة: العمى والسهو واللهو والنسيان (٢).

إنّ الله سبحانه يشوّق الناس إلى كسب الفضائل والاتصاف بالأخلاق الحميدة والصفات الجيدة، ولا يتصوّر أحد أنّ ذلك فوق طاقة الإنسان، بل دفعاً

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٦٣ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المفردات: ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ١ : ١٢٢.

لمثل هذا التوهم قال الله سبحانه: ﴿ وَلا نُكلّفُ نَفْساً إِلّا وُسْعَها ﴾، فإنّ نفس الإنسان بسعتها أن تتحمّل هذه التكاليف، وإنّها مطابقة لطاقة الإنسان، وكلّ واحد بامكانه أن يكون سلمان زمانه، وأويس عصره، لأنّ التكاليف لهما ولنا واحدة، وهي بحسب طاقة الإنسان، إلّا أنّه كان ظلوماً جهولاً، فكفر بالله وتخلّى عن تكاليفه، وغفل قلبه عن تحمّل الحقّ، وكسب المعارف الإلهية، وإنّ الله لا يضيّع عمل عاملٍ من ذكرٍ أو أنثى، فإنّه الشاكر، ولديه كتاب ينطق بالحقّ، وهذا لتشويق المؤمنين لكسب الفضائل والأعمال الصالحة، وأمّا من لم يؤمن فقلبه في غمزةٍ وجهل شديد وغفلة شديدة من هذا، وله عمله القبيح والفاسد، فإنّ الكفّار والمشركين ومن يخذو حذوهم لهم أعمال من دون أعمال الصالحين المؤمنين، فبين العملين تقابل كنقابل الإيمان والكفر، فإنّ الكفّار لهم أعمال قبيحة تشغلهم عن أن يفكّروا بالأعمال الصالحة والطبّية وكسب الخيرات والفضائل.

فن لم يفعل الخيرات فإنّ ذلك دليل على أنّ قلبه في غمرة وجهل وغفلة ، ومن كان له قلب غامز فإنّه يرتكب الفضائح والأعمال الشرّيرة ، ولا يبالي بعواقبها من الذلّة والخزى في الدنيا ، ولعذاب الآخرة أشدّ وأعظم لو كانوا يعلمون .

# ۱۲ القلب الكافر

﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَخَدَهُ ٱشْمَأْزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (١).

لكلّ شيء علامة من علائم الإيمان والكفر، إنّ القلب الذي ليس فيه نور الإيمان وقد اسود وأظلم بالكفر، فإنه ينفر من النور ويشمئز من ذكر الله نور الأنوار، ولكن إذا ذكر ما سوى الله من الآلهة والطغاة والكفّار ومن يشبههم، فإذا هم يستبشرون ويفرحون، وإنّما يشمئزون من ذكر الله ومن كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) لأنهم لا يؤمنون بالآخرة، وإنّما لا يؤمنون لأنهم ارتكبوا القبائح والفجور والمنكرات والفواحش ما ظهر وما بطن، وهذا يعني أن تكون عاقبتهم العذاب الأليم والخزي والعار في الآخرة، وكيف يحلو لهم ذلك، بل أنكروا يوم القيامة، وأنهم إذا ماتوا فينتهي كلّ شيء، فليس لهم إلّا حياتهم هذه، ولهذا يرتكبون المنكرات والظلم والجور ليصلوا إلى ملاذهم، ويشبعوا رغباتهم وشهواتهم، فمن المترّ وفرح واستبشر بذكر الله، فذلك من إيمانه وقلبه المؤمن، وأمّما إذا اشمئزت نفسه، وانقبض في باطنه، وظهر ذلك على ملاع وجهه، فإنّ ذلك من علامة القلب الكافر، وهناك من يألف مجالس البطّالين، وما لم يكن فيه ذكر الله وذكر أنبيائه وأوليائه، فهذا دليل ضعف إيمانهم، وربما يؤدّي الأمر إلى هلاكهم وكفرهم.

(١) الزمر: ٥٤.

١٥٢ ..... طيعة القلوب في القرآن الكريم

وقد ورد في رواياتنا أنَّ الكفر على وجوه خمسة :

١ ــ كفر الجحود. ٢ ــ الجحود على قسمين. ٣ ــ كفر بترك الأحكام الإلهية.
 ٤ ــ كفر البراءة. ٥ ــ كفر النعمة.

١ ــفالجحود تارةً إنكار الربوبية والإلوهية فيجحد بالله سبحانه وينكر المعاد والجنة والنار، فهم من الزنادقة والدهريين القائلين: ﴿ وَمَا يُهْلِكُ نَا إِلَّا الدَّهْرُ ﴾ (١٠)، فن عند أنفسهم يخترعون مسلكاً وطريقاً ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ (٢٠)، فلا برهان لهم، ولا تنفعهم النذر ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَقَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأْنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٣).

٢ ـ والجحود أخرى بمعنى كفر المعرفة، فإنهم يعرفون الحق لوضوحه، إلا أنهم ينكرونه ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ (٤) لظلمهم وطغيانهم ﴿ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَقْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ (٥).

فقبل ظهور الإسلام، كان اليهود يخبرون الناس بنبيّ آخر الزمان، إلّا أنّه لمّـا جاءهم ما عرفوا، أنكروا ذلك وكفروا به، فمثل هؤلاء بعيدون عن الرحمة الإلهية، فلعنة الله على الكافرين.

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٧٨.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٦.

<sup>(</sup>٤) النمل: ١٤.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٨٩.

٣ ـ ومن الناس من يكفر بنعم الله، فإنّه سبحانه يمتحن عباده بفضله، كما في قوله تعالى:

﴿ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأْشُكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّى غَنِيٍّ كَرِيمٌ ﴾ (١).

فإنّ من يشكر نعم الله قولاً وعملاً، فإنّ الله هو الشاكر فيزيده، ومن كفر فإنّ الله غنيّ كريم، فهو لا يزال في الدنيا يكرم عليه برحمانيّته، إلّا أنّه يعذّبه يوم القيامة كما في قوله تعالى:

﴿ لَيْنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَيْنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ (٢).

فعلينا أن نذكر الله في نعائه وآلائه ونتحدّث بنعمته :

- ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثْ ﴾ (٣).
- ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونْ ﴾ (٤٠).
- ٤\_وأمَّا الكفر بمعنى ترك الأحكام الإلهية، كما في قوله تعالى :

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ
ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ \* ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلاءِ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِنْكُمْ
مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالإِثْمِ وَالعُدْوَانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارَى تُنفَادُوهُمْ وَهُوَ
مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَغْضِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) النمل : ٤٠.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم : ۷.

<sup>(</sup>٣) الضحي: ١١.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٨٥ ٨٤.

فن الناس من يعمل ببعض الأحكام الشرعية لأنّها تـتلاءم مـع مـصالحه ولا يعمل ببعضها ويكفر بها عملاً، لأنّها تتضارب مع مصالحه الشخصية، ومـثل هذا لا يقبل إيمانه:

﴿ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيُ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَسُومَ القِيامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدٌ العَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٥ \_ كفر البراءة ، كما في قصّة إبراهيم الخليل في قوله تعالى :

﴿ كَ فَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَسِنَنَا وَبَسِنَنَا وَبَهِنَكُمُ العَدَاوَةُ وَالبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُوفِينُوا بِاللهِ وَحْدَهُ ﴾ (٢).

فإنّ إبراهيم الخليل للطُّلِلَةِ يتبرّأ من نمرود وقومه، واشتعلت نار الحرب بينهما، ولن يترك إبراهيم ذلك حتى يؤمنوا بالله وحده، ويكفروا بنمرود والطواغيت.

ومن كفر البراءة تبرّي إبليس اللعين يوم القيامة ممّن اتّـبعه، كــا في قــوله تعالى:

﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي مِنْ قَبْلُ ﴾ (٣).

كما يتبرّ أالكفّار بعضهم من بعض يوم القيامة :

﴿ إِنَّمَا أَتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَوْثَاناً مَوَدَّةَ بَسَيْنِكُمْ فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَـوْمَ القِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨٥.

<sup>(</sup>Y) Idaretis: 3.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم : ٢٢.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٢٥.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب الكافر .....١٥٥

فالكفّار إنّما عبدوا الأوثان من دون الله سبحانه لمراعاة الصداقة والمودّة الدنيوية حفظاً لمصالحهم في الدنيا، إلّا أنّه يوم القيامة يوم تبلى السرائسر ويكون بصرك اليوم حديد ونافذ ويرى الحقائق فإنّهم يتبرّأون بعضهم من بعض:

﴿ الْأَخِلَّاءُ يَوْمَنِذٍ بَغْضُهُمْ لِبَغْضٍ عَدُرٌّ إِلَّا المُتَّقِينَ ﴾ (١).

فالكفر له مراتب وأقسام، كما جاء تفصيل ذلك في الروايات.

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٦٧.

# ۱۳ القلب المنكر

﴿ إِلَهُكُمْ إِلَـهُ وَاحِـدٌ فَـالَّذِينَ لا يُـؤْمِنُونَ بِـالآخِرَةِ قُـلُوبُهُمْ مُـنكِرَةٌ وَهُـمْ مُسْتَكْبرُونَ ﴾ (١).

أوّل دعوة الله سبحانه وتعالى، ودعوة العقل السلم، ودعوة الأنبياء والأوصياء والصالحين، هي دعوة التوحيد، فإنّ إلهكم إله واحد، لا ثماني له، ولا شريك ولا ندّ ولا مثيل ولا ضدّ له، كما أنّه أحد لا تركيب فيه، إلّا أنّ هناك من ينكر هذه الحقيقة فلا يؤمن بالمبدأ كما لا يؤمن بالآخرة وبيوم المعاد، لأنّ له قلب منكر ومستكبر، وذلك من كثرة الذنوب والمعاصي واتّباع الشهوات، فأنكروا كلام الحقّ، واستكبروا على الخلق، واستهزأوا بآيات الله، ولم تنفعهم الحجج والبراهين القطعية الدالة على وحدانية الله، وأن يؤمنوا بيوم القيامة يوم الحساب، ويومنوا بكتب الله وملائكته، ومن آمن بالمعاد فإنّه يؤمن بالمبدأ، ومن له قلب منكر للحقّ، فإنّه يكاول أن يتكبّر على الناس بتركه الحقّ، ومن كان لجوجاً ومعانداً، فإنّه لا يؤمن بالآخرة، ومن لم يؤمن بيوم القيامة، فإنّه لا يتورّع من أيّ ذنبٍ كان، ومن لم يتورّع من الذنوب، فإنّ له قلب منكر للحقّ، ومن أنكر الحقّ استكبر وعلا في الأرض، فكان من الكافرين، فله خزي في الدنيا وفي الآخرة له عذاب عظيم.

<sup>(</sup>١) النحل: ٢٢.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب اللَّاهي ......١٥٧

# ۱٤ القلب اللّاهي

﴿ لاهِيَةً قُلُوبُهُمْ وَأُسَرُّوا النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَـذَا إِلَّا بَشَــرُ مِـثُلُـكُمْ أَفَـنَا تُونَ السِّحْرَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ (١).

اللّعب ما يفعله الإنسان بنظم إلا أنّه من دون هدف، بل إنّا هو خيال ووهم، كما يفعل الأطفال ذلك في ألعابهم، واللهو بمعنى الاشتغال بعمل باطل غافلاً عن الحقّ والأمر المهمّ، ومنه تسمّى آلات الطرب آلات اللهو، فإنّها تلهي الإنسان وتشغله عمّا يجب عليه، وعمّا هو الحقّ، والذين كفروا لاهية قلوبهم عند ننزول الذكر الإلحى، فلم يتّعضوا ويفيقوا من سباتهم ولهوهم فلا ينفعهم الذكر والوحى أبداً.

فمن غفل وأعرض عن ذكر الله، واستهزأ بآيات الله وأحكامه، فإنّ له قلب لاهٍ، فيشتغل بأمور تافهة تضرّه ولا تنفعه، ويحسب أنّه يحسن صنعاً، ولكن عمله كالعهن المنفوش هباءً منثوراً، لا يحصد منه إلّا الندم يوم لا ينفعه الندم.

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٣.

#### 10 القلب الأغير

# ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

هناك من الناس إذا يتلى عليه آيات الله يقول هذا من أساطير الأوّلين، وإنّ هذا من الرجعية، وأنّ عصرنا عصر التكنولوجيا والصناعة وصعود الأقمار والحضارة والتمدّن، ولا يدري أنّ ما يلفظه إنّما هو نتيجة قلبه الأغبر، الذي علاه غبار ماكان يكسبه من الذنوب والمعاصى.

والأساطير جمع الأسطورة أي المكتوب سطراً بسطر، ومقصود الكفّار من قولهم أساطير الأوّلين، أنّ هذه الآيات القرآنية إنّا هي مكاتيب وأباطيل القدماء، وهذا يعني الرجوع إلى الوراء، وهو يتنافى مع التقدّم والازدهار، فلا بدّ من الثورة على كلّ ماضٍ، ولا بدّ من تجديد، وقد غفلوا أنّ الماضي الحقّ يسبق حقّاً في كلّ العصور والأزمان، فآيات الله التي تحذّرهم من المعاصي والمفاسد الأخلاقية والاجتاعية، وتخوّفهم من يوم القيامة وعذاب جهنم يسعدّونها أساطير الأوّلين، وإنّها رجعية، بل ران على قلوبهم بما كانوا يكسبون، فأنكروا الحقّ وحاربوه.

والرين صدأ يعلو الشيء الجليل، فران على قلوبهم، أي علا الصدأ على جلاء قلوبهم، فعمي عليهم معرفة الخير من الشرّ، والحقّ من الباطل، والصواب من الخطأ. فالذنوب غبار وصدأ ورين على القلوب، فلا يكون القلب مرآةً لانعكاس

<sup>(</sup>١) المطفّفون : ١٤.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب الأغبر .....

الحقائق فيه، فيعجز القلب عن درك الحقائق كما هي، فالقلب أوّلاً يكون جليّاً طاهراً مرآةً للحقّ، إلّا أنّ الذنوب والمعاصي غبار يعلوه، حتى يسود فينكر الحق ويعمى عنه، فإنّ القلب إذا أذنب ذنباً صار فيه نكتة سوداء، فكلّما أذنب ولم يتب، تكبر هذه النكتة، حتى تأخذ القلب كلّه، فينقلب القلب ويكون كالوعاء المنكوس، فلا يفاض عليه الرحمة الإلهيّة، ولا يمتلئ من العلم والمعارف الحقّة، وحديث الحق ينفع لرفع الرين عن القلب.

## ١٦ القلب الغافل ( المطبوع )

﴿ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَـمْعِهِمْ وَأَبْـصَارِهِمْ وَأُوْلَـئِكَ هُـمُ الغَافِلُونَ ﴾ (١).

من يختار الدنيا على الآخرة، وينسى ربّه، ويلهو عن الحقّ، ويعمى قــلبه، لاختياره الذنوب وارتكابه الآثام والقبائح، فإنّ الله يطبع على قــلبه فــلا يــعقل، وعلى سمعه فلا يسمع الحقّ، وعلى بصره فلا يرى الحقّ، وهو من الغافلين.

وعلى كلّ مؤمن بالله، ولا سيّا رسول الله ﷺ، ومن كـان وريـــثه كــالعلماء الصلحاء، أن لا يطيع من كان له قلب غافل عن ذكر الله، ويتبع هواه ويتّخذه إلهاً، وكان أمره فُرطاً وتجاوزاً عن الحقّ.

﴿ وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَآ تَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً ﴾ (").

فمن غفل عن الآخرة، فإنّ بصره أعمى عن رؤيتها، وأذنه أصمّ عـن سهاع أمرها، وقلبه مختوم ومقفّل ومطبوع عليه، فلا يعقل ما وراء الطبيعة من الحسقائق والواقعيات، إنّا همّه بطنه كالحيوان، همّها علفها، بل أضلّ سبيلًا، ومن كان همّه بطنه فقيمته ما يخرج من بطنه.

والله إنَّما ختم على قلبه وطبع على سمعه وبصره، لأنَّه باختياره أحبِّ الدنبا

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٢٨.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب الغافل (المطبوع) ...... ١٦١ وعشقها، وترك الآخرة ونعيمها، وحبّ الدينار أُسّ كلّ خطيئة، كما أنّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة، كما أنّ حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة، ومثل هذا يغفل عن الحقيقة ويجهل الواقع، فيتيه في وادي الضلال والكفر، فلا يفكّر إلاّ بالمادّيات والملاذّ والشهوات، وينسى المعنويات وعبادة الله سبحانه. ومن كان بسوء اختياره كذلك فإنّ الله يُلقي الغفلة على قلبه، فلا يستذكّر بذكر الله عزّ وجلّ، ولا يحق للمؤمن أن يتبعه ويطيعه في أوامره ﴿ وَلا تُطغ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَا تَبّع هَوَاه ﴾ فإنّ أميّة بن خلف كان يقول لنبيّ الإسلام عمد عمد عمل الفقراء من حوله حتى يقرّب إليه الأغنياء والأشراف وصناديد قريش، فكان قلبه غافلاً عن الحقّ، فأمر الله رسوله الأكرم على أن لا يطيع من أغفل عن ذكر الله وأغل قلبه عن ذكر الله واتبع هواه وأفرط وأسرف في حياته، ومن غفل عن ذكر الله فإنّه لا محالة يتبع هوى نفسه ورغباته وميوله، فكيف مثل هذا الضال المضلّ يُسّبع ويُطاع؟!

- ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُسْتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ (١).
  - ﴿ كَذَٰلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ المُعْتَدِينَ ﴾ (١٠).
- ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).
  - ﴿ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الكَافِرِينَ ﴾ (٤).

قال رسول الله ﷺ؛ الطابع معلَّق بقائمة العرش، فإذا انتهكت الحرمة وعمل

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٣٥.

<sup>(</sup>۲) يونس : ۷٤.

<sup>(</sup>٣) الروم: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ١٠١.

بالمعاصي واجترئ على الله، بعث الله الطابع فيطبع الله على قلبه، فلا يعقل بعد ذلك شيئاً (١).

وقال: إيّاكم واستشعار الطمع فإنّه يشوب القلب شدّة الحرص، ويختم على القلوب بطابع حبّ الدنيا<sup>(٢)</sup>.

وفي واقعة الطف الأليمة، يوم العاشر من محرّم الحرام سنة (٦٦) هـجرية في كربلاء، لمّا عبّاً عمر بن سعد أصحابه لمحاربة الإمام الحسين بن علي الليّلا وأحاطوا به من كلّ جانب حتى جـعلوه في مثل الحـلقة، فـخرج عليّلا حتى أتى الناس فاستنصتهم فأبوا أن ينصتوا حتى قال لهم: ويسلكم، ما عـليكم أن تسنصتوا إلي فتسمعوا قولي، وإنّا أدعوكم إلى سبيل الرشاد، وكلّكم عاصٍ لأمري غير مستمع قولي، فقد ملئت بطونكم من الحرام وطبع على قلوبكم) (٣).

وهذا يعني بوضوح أنّ من ملاً بطنه من لقمة الحرام، فإنّه يطبع على قلبه، فلا يستمع إلى كلام الحقّ، وإلى من أراد هدايته وإرشاده إلى صوابه، فلا يعقل بعد ذلك شيئاً، نتيجة اجترائه على الله عزّ وجلّ، وعمله بالمعاصي وانتهاك الحُرم الإلهية، فيكون طهّاعاً حريصاً بحبّ الدنيا، فيتكبّر ويتجبّر ويتعدّى على حدود الله، ويعتدي على الآخرين فيكفر بالله وبنعمه، ولا يعلم، وهذه جملة من صفات القلب الغافل كها تشير إليها الآيات والروايات الشريفة.

<sup>(</sup>١) كنز العشال: الخبر ١٠٢١٣.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧٧: ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤٥: ٨.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ــالقلب المختوم .....١٦٣

# ۱۷ القلب المختوم

﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١).

خَتَمَ اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢).

في الآية الأولى نسب ختم القلوب والسمع إلى الكفّار أنفسهم، ولكسن في الآية الثانية نسب إلى الله سبحانه، وهذا يعني أنّ الحجاب تارةً بيد الإنسان وذلك من خلال أفعاله، وأخرى حجاب إلهي نتيجة أعماله، والكفر كالإيمان كلّي مشكّك قابل للشدّة والضعف، ولهما مراتب ومراحل وآثار مختلفة ومتفاوتة.

فن يتخذ إلهه هواه وهو يعلم بأنّ له إله خالق السماوات والأرض، فإنّ الله أضلّه على علم وختم على سمعه، فلا يسمع كلام الحقّ، وعلى قلبه فلا يعقل الحقّ، وجعل على بصره غشاوة فلا يسرى الحقّ، فمن يهديه حينئذٍ من بعد الله، أفلا تذكّرون ؟ إلّا أنّ الذكرى إنّا تنفع المؤمنين، أمّا من كان له قلب مختوم عن درك المعارف والحقائق كيف يتذكّر ويتفكّر ويتعقّل ؟ بل لمثل هؤلاء خزي في الدنيا، ولهم في الآخرة عذاب عظيم.

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) القرة: ٧.

ثمّ لا تنافي بين الضلالة عن الطريق والعلم به، فإنّه ربما يعلم أيّ طريق هو الصراط المستقيم، وأيّ سبيل هو سبيل الله سبحانه، إلّا أنّه بسوء اختياره، ومن أثر الذنوب والمعاصي ختم قلبه وغشي بـصره وصمّ سمـعه، فـيختار طـريق الحـرام والضلال عسى أن يشبع غرائزه ويصل إلى شهواته وملاذّه.

ومن حجب قلبه فإنّه يكفر بربّه ويتّخذ من دون الله أوثاناً ويستبع ويسطيع هواه، فيا ترى أما تعجب من هذا الذي اتّخذ إلهه هواه ؟ ! ويختم على قلبه بأن يطبع على الكفر كها قال عزّ وجلّ :

﴿ يَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥٥.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب القاسي .....١٦٥

## ۱۸ القلب القاسي

﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا ثُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُـحَرَّفُونَ الكَـلِمَ عَـنْ مَوَاضِعِهِ ﴾ (١).

من الكبائر والصفات الذميمة نقض العهد والميثاق، فمن يفعل ذلك بسوء اختياره، فإنّ الله يلعنه ويبعده عن رحمته، ويجعل له قلباً قاسياً كالحجارة أو أشدّ، فيحرّف الكلم عن مواضعه، ويسرتكب البشائع والقبائح، وذلك نستيجة كفره، فلا يخضع أمام الحقّ، ولا يخشع قلبه.

وربما سبحانه يعاتب المؤمنين الذين تظهر القساوة عليهم، فإنّ المومن ربما يقسو قلبه ويجمد عينه ويفقد الخشوع والخضوع، وإذا طال به الأمر، فإنّه يخرج عن العبودية، فلا يتأثّر بذكر الله ويرتكب المحرّمات والمناهي كما في قوله تعالى:

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُـلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُـلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٣).

فمن ينقض ميثاق الله بأن لا يعبد إلَّا الله، فإنَّه يهون عليه تحريف كلام الله،

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٣.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ١٦.

١٦٦ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

ومن لم يخشع لذكر الله سبحانه، فإنه من قسوة قلبه، فيفسق عن أمر ربه، ويتجرّأ على ارتكاب المعاصي، فيخرج عن ربقة الإيمان، فله الخسزي في الدنسيا، وله في الآخرة عذاب أليم.

﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ أُوْلَئِكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ (١).

يقول الإمام الباقر للنُّلِلا: إنَّ لله عقوبات في القلوب والأبدان: ضنك في المعيشة، ووهن في العبادة، وما ضرب عبد بعقوبة أعظم من قسوة القلب.

يقول الإمام الصادق عَلَيْلًا: قلب الكافر أقسى من الحجر.

وفي بهج البلاغة، عن أمير المؤمنين للثلان : فالقلوب قاسية عن حظها، لاهية عن رشدها، سالكة في غير مضهارها، كأن المعني سواها، كأن الرشد في إحراز دنياها(٢٠).

ومن وصاياه لابنه الحسن عليَّة : إنَّما قلب الحدث كالأرض الخالية مـــا أُلقي فيها من شيءٍ قبلته، فبادرتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك، ويشتغل لبّك.

فالتربية السليمة والصحيحة لها دور فعّال وجبّار في سلامة القلب، ولا بدّ أن تكون قبل بلوغ الحلم، وفيا كان حدثاً وشابّاً ومراهقاً، فإنّ قبلب الحدث كالأرض الخالية قابلة لكلّ زرع، فمن يزرع الجميل يحصد جميلاً، وأمّا ما خبث فلا يخرج منه إلّا نكداً، ومن يزرع القبيح يستحيل أن يكون حصاده جميلاً.

وهناك عوامل توجب قساوة القلوب من أبرزها وأهمّها نقض الميثاق، كما في

<sup>(</sup>١) الزمر : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب القاسي .....١٦٧ .... قوله تعالى:

﴿ فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً ﴾ (١).

فهذا الجعل الإلمي إنّا هو نتيجة عمل الإنسان، فإنّه باختياره نقض الميثاق فلعنه الله وأبعده عن رحمته، وجعل قلبه قاسياً، وكلّ ملعون وبعيد عن رحمة الله يكون قلبه قاسياً، فإذا ورد في الخبر الشريف: ملعون ملعون ملعون من صلى صلاة الصبح ولم تكن نجمة في السماء \_أي يصلي قريب طلوع الشمس \_ فإنّه يكون مثل هذا المصلي بعيداً عن رحمة الله، فإنّه في عاقبة الأمر يقسو قلبه، هذا لمن لم يكن مستخفّاً بالصلاة، ولا يصلّمها في أوّل أوقاتها، فكيف من كفر بنعم الله في تسرك صلاته ؟!!

قال الله تعالى:

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُسلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٢).

فن أُوتي إليه الكتاب الكريم من الله سبحانه لهدايته وسعادته، إلا أنّه تركه وراء ظهره وطال عليه الأمد، فإنّه يقسو قلبه، ويفسق عن أمر ربّه لا محالة، إلاّ من شملته العناية الإلهية، لما يحمل من صفة حميدة أو مكسرمة أخلاقية، فسإنّه يستوب ويصلح أمره.

يقول أمير المؤمنين عمليّ للنُّلِلْا : مما جمفّت الدموع إلَّا لقسموة القملوب،

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٣.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ١٦.

ما قست القلوب إلاّ لكثرة الذنوب.

فهناك ارتباط وعلاقة وثيقة وتلازم بين جفّ الدموع وقسوة القلب، وبين قسوة القلب وكثرة الذنوب من دون توبة.

فإنّ التوبة النصوحة تمحي الذنوب، والحسنات يذهبن السيّثات، وكما ورد في أدعية مسجد الكوفة: «اللهمّ أنت أنت وأنا أنا، أنت العوّاد بالمغفرة وأنا العوّاد بالخهل»(١٠).

قال الإمام الكاظم للتَّالِد : فيها ناجى الله تعالى به موسى للتَّالِد : يــا مــوسى، لا تطوّل في الدنيا أملك، فيقسو قلبك، والقاسي القلب منّي بعيد (٢).

فطول الأمل والتسويف يقسي القلب، ومن قسى قلبه ابتعد عن رحمة ربّه، فإنّ رحمة ربّك لقريبة من الحسنين.

ويقول المسيح عيسى بن مريم: إنّ الدابّة إذا لم تركب ولم عنهن وتستعمل، لتصعب ويتغيّر خلقها، وكذلك القلوب إذا لم ترقّق بذكر المسوت، ويستبعها دؤوب العبادة تقسو وتغلظ (٣).

قال رسول الله ﷺ: لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله، فإنّ كثرة الكلام بغير ذكر الله تقسو القلب، إنّ أبعد الناس من الله القلب القاسى (٤).

وقال ﷺ: ثلاث يقسين القلب: استماع اللهو، وطلب الصيد، وإتيان بـاب

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) الكانى ٢: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) البحار ٤: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧١: ٢٨١.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم القلب القاسي ......١٦٩ السلطان.

وقال ﷺ : لا يطولنّ عليكم الأمد فتقسو قلبوكم.

وقال ﷺ: ترك العبادة يقسي القلب، ترك الذكر يميت النفس.

قال أمير المؤمنين علي علي المثل : من يأمل أن يعيش غداً فإنّه يأمل أن يعيش أبداً ، ومن يأمل أن يعيش أبداً يقسو قلبه ويرغب في دنياه .

وقال عَلَيْكِ : كَثَرَة المال مفسدة للدين مقساة للقلب.

وقال للنُّلِلِّ : النظر إلى البخيل يقسى القلب.

قال الإمام الصادق للتلل ؛ أنهاكم أن تطرحوا التراب عملى ذوي الأرحمام \_عند دفنهم \_، فإنّ ذلك يورث القسوة، ومن قسا قلبه بَعُد من ربّه عزّ وجلّ (١٠).

فالمؤمن رحيم قلبه، قد شغله همّ الآخرة عن هموم الدنيا، فزهد فيها، وليس له همّ إلّا همّ واحد، وهو همّ الآخرة ورضى الله مولاه سبحانه.

قال النبيّ الأكرم: الدنيا لكم، والعقبي لكم، والمولى لكم.

قال صاحب بحر المعارف الشيخ عبد الصمد الهمداني: فإن قلت أنّا نأخذ بقول الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أُخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرَّزْقِ ﴾ (٢)، فأتنعّم بما أباحه الله من المأكل والملابس اللذيذة والمراكب الفاخرة والدور العامرة، وأقوم بالواجبات وإخراج الحقوق، ولا يمنعني ذلك من الاستباق إلى الجنّة مع السابقين، فجوابك: هيهات هيهات، إنّ هذا المال حمق وغرور، لأنّ المتوغّل في فضول الدنيا لا ينفكّ عن الحرض المهلك الواقع في الشبهات، ومن

<sup>(</sup>١) الروايات من ميزان الحكمة ٨: ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٢.

١٧٠ ..... القرآن الكريم

تورّط في الشبهات هلكة لا محالة، ولو سلم من الحرص والزلّة بالسلامة والفظاظة وقسوة القلب والتكبّر، كيف وهو تعالى يقول: ﴿ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى \* أَنْ رَآهُ الشَّغْنَى ﴾ (١)، وقال ﷺ: إيّاكم وفضول المطعم، فإنّه يسمّ القلب بالقسوة، وكما أنّ الخائض في الماء يجد بللاً لا محالة، كذلك صاحب الدنيا يجد في قلبه ريناً وقسوة لا محالة، ويخرج من قلبه حلاوة العبادة والدعاء (١).

في وصيّة النبيّ لعليّ طلِهُوّلا ، قال : يا عليّ ، ثلاثة يقسين القلب : استماع اللهو ، وطلب الصيد ، وإتيان باب السلطان (٣) .

(١) العلق: ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) بحر المعارف: ٥٣٦.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٢: ٢٣٤.

## 19 القلب المنحرف (الزائغ)

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُـوُّذُونَنِي وَقَدْ تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللهُ قُـلُوبَهُمْ وَاللهُ لا يَهْدِي القَوْمَ الفَاسِقِينَ ﴾ (١).

تدلّنا الآية الشريفة إلى أنّ اليهود لما عندهم من العناد واللجاجة قد آذوا نبيّهم موسى كليم الله حتى آل الأمر بهم إلى انحراف قلوبهم وزيغها، وهذا شأن كلّ من يؤذي النبيّ، وبهذا أراد الله أن ينهى المؤمنين أن لا يؤذوا نبيّهم الأكرم محمّد ﷺ كما ورد ذلك في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ﴾ (٢). وكما فى قوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللهُ مِمَّا قَالُوا ﴾ (٣).

فنهى الله المؤمنين أن لا يؤذوا النبيّ لا بقولهم ولا بعملهم، فإنّه يؤدّي ذلك إلى انحراف قلوبهم وزيغها عن الاستقامة والصراط المستقيم، ومن ثمّ يميلوا من الحقّ إلى الباطل، ولمّا زاغ القلب فإنّ مثل هذا القلب يحرم من الرحمة الإلهية، ولا يصيب

<sup>(</sup>١) الصفّ : ٥.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب : ٥٧.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٦٩.

١٧٢ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

الهداية الربّانية فأزاغ الله قلوبهم نتيجة أعمالهم من الإيذاء والفسق والفجور، فجزاء فسقهم أزاغ الله قلوبهم، ولعنهم في الدنيا والآخرة، وحرمهم من شمول رحمته ولطفه وهدايته، فإنّا أضلّهم الله بفعلهم وانحرافهم:

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الفَاسِقِينَ ﴾ (١٠).

فإنّ الله لا يضلّ أحداً ابتداءً، فإنّ ذلك قبيح والله منزّه عن القبائح، إنّما ضلال الله لمن ارتكب الفسوق والذنوب بسوء اختياره، فزاغ عن طريق الحقّ وخرج ومال إلى طريق الباطل، فأضلّه الله وأخزاه في الدنيا، وله في الآخرة عذاب عظيم.

وهناك علائم أخرى لمن زاغ قلبه كما في قوله تعالى :

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي ثُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ الْبَيْغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِيِّغَاءَ تَأُويلِهِ ﴾ (٢).

فإنّ كتاب الله الكريم لحكمة ربّانية فيه الآيات المحكمة والآيات المتشابهة، فالمؤمن إنّا يسأل أهل الذكر في ما لا يعلم، ويرجع إلى الراسخين في العلم، ويأخذ بالمحكمات، ويرجع إليها الآيات المتشابهات، ويعتقد أنّ الكلّ من عند الله، أمّا من له قلب زائغ ومنحرف، فإنّه يبتغي الفتنة وإشعال نار الحرب والشقاق بين المؤمنين، فيتبع ما تشابه من الآيات الكريمة ويؤوّها من أجل مصالحه الشخصية وابتغاء الفتنة، وإنّا يفعل ذلك لأنّه لم يطمئن قلبه، ولم يرسخ في العلم، ولم يثبت على العمل الصالح.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٧.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب المنحرف ( الزائغ ) ......

وأمّا من آمن واطمأن قلبه، وكان من الراسخين في العلم النافع والعمل الصالح، وهداه الله، فإنّه يدعو ربّه:

﴿ رَبَّـنَا لا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَـنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْـمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَّابُ ﴾ (١٠).

فن يتبع المتشابه في العمل بأن لا يرجعه إلى المحكم، فإنّ الله قد ذمّ ذلك، وأمّا من أرجع المتشابه إلى المحكم، فإنّه يكون من المحكم، ولا يعلم تأويله إلّا الراسخون في العلم، فيدعون الله بأن لا تزاغ قلوبهم، فإنّهم علموا أنّ القلب إثر الغفلة ربما ينحرف عن الصواب والحقّ، وإنّا يملك الضرّ والنفع هو الله سبحانه وتعالى، وإليه تصير الأمور، فيخافون أنّه بعد رسوخهم في العلم ربما تنحرف قلوبهم وتزيغ عن الحقّ.

فن عوامل انحراف القلب وزيغه إيذاء النبيّ كيف ما كان وبأيّ نحو قولاً وعملاً في حياته وبعد مماته، فيه وفي أهل بيته كها قال النبيّ الأكرم في حقّ فاطمة الزهراء سيّدة النساء غلِمُمُلا : «فاطمة بضعة مني من آذاها فقد آذاني»، (رواه الفريقان). ثمّ من انحرف في الظاهر فقد انحرف في الباطن، ومن زاغ قبله، فإنّه يعيش القلق والاضطراب، فيحرّف الكيلم عين مواضعها، ويووّل الآيات المتشابهات كيف ما شاء. وأمّا من رسخ في العلم والإيمان فإنّهم يدعون ربّهم:

﴿ رَبُّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَـنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَابُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) و (٢) آل عمران : ٨.

## ۲۰ القلب المتشتّت

﴿ لا يُـقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلَّا فِي قُرى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَـيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُـلُوبُهُمْ شَتَّى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

لقد كان بني النضير من اليهود يسكنون قلاعاً وحصوناً في أطراف المدينة المنورة، ومع المنافقين حينها كانوا يواجهون المسلمين في الحروب والمعارك كان الله يلتي في قلوبهم الرعب، فيخافون من المسلمين ولا يقاتلونهم جميعاً، إلا في قسرىً محصنة، أو كانوا يقاتلونهم من وراء الجدران خوفاً، وإنّا كان لهم الشجاعة والبأس فيا بينهم، وربما يحسبهم من يشاهدهم أنّهم متحدون، إلّا أنّ ظاهرهم كذلك، إلّا أنّ قلوبهم متشتّتة لأنّهم قوم لا يعقلون، فإنّ العقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان، فكان عليهم أن يؤمنوا بخاتم النبيّين كما كان عليهم أن يتحدوا، فإنّ من قلّ عقله لا يتحد مع أخيه، والأمّة التي تفقد عقلها الاجتاعي فإنّها تصاب بالفشل والانحطاط والتمزّق والتشتّت والاختلاف والاضمحلال، ومن كان له قلب متشتّت، فإنّ ذلك من علائم النفاق والخوف والرعب.

(١) الحشر : ١٤.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب المريض .....١٧٥

### 21 القلب المريض

إنّ الله أشار في آيات عديدة إلى القلب المريض، ولكلّ معنى خاصّ، وهو كما يلي:

١ ﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمْ اللهُ مَرَضاً وَلَهُمْ عَـذَابٌ أَلِيمٌ بِـمَا كَـانُوا
 يَكُذِبُونَ ﴾ (١).

هذه الآية تشير إلى سبرة المنافقين، فإنّهم يبطنون الكفر ويظهرون الإيمان بالله وبيوم القيامة، ليخدعوا بذلك المسلمين ويمكروا بهم، ولكن غفلوا أنّ المكر السيّء لا يحيق إلّا بأهله، وما يخدعون إلّا أنفسهم، وإنّا مثلهم كالأعمى في الظلام لا يميّز بين الخطأ والصواب والصحيح والسقيم والحقّ والباطل والصلاح والطلاح، وإذا أراد أن يسرج ضوءاً فسرعان ما يأتيه الربح، فيتيه في الظلمات مرّة أخرى.

فهؤلاء في قلوبهم مرض وزادهم الله مرضاً فوق مرضهم في الدنيا، كما لهم في الآخرة عذاب عظيم وأليم، لأنّهم كانوا يكذّبون الرسل في قلوبهم.

فإنّهم وإن أظهروا الإسلام وتحصّنوا بكلمة الشهادتين، وحقن دمهم ومالهم، وجاز نكاحهم، وورثوا المسلمين المؤمنين، إلّا أنّهم حين موتهم يسلبهم الله النور، فيقعوا في ظلمتين: ظلمة قلوبهم وظلمة أعهالهم.

<sup>(</sup>١) النقرة: ١٠.

١٧٦ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

ومن يتظاهر بالإيمان ولمّا يؤمن قلبه فإنّ قلبه مريض، وزاده الله مرضاً، وله عذاب أليم.

٢ - ﴿ وَإِذْ يَــقُولُ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (١).

المقصود من الذين في قلوبهم مرض هم ضعفاء المؤمنين فهم غير المنافقين، فهؤلاء أيضاً يبطنوا كفرهم ويظهروا الإسلام، ولمّنا وعدهم الله ورسوله بالفتح والنصر وغلبة الإسلام على بلاد قيصر وكسرى (الروم وإيران) كان المنافقون وضعفاء الإيمان الذين في قلوبهم مرض، يقولون ما وعدنا الله ورسوله، إلّا أن يغرّنا ويضحك علينا ويعبث بحياتنا.

٣ - ﴿ فَلا تَخْضَعْنَ بِالقَوْلِ فَـيَطْمَعَ اللَّـذِي فِـي قَــلْبِهِ مَـرَضٌ وَقُــلْنَ قَــوْلاً
 مَعْرُو فاً ﴾ (٢).

إنّ الله مدح نساء النبيّ وبين علو مقامهن لتقواهن، لا لانتسابهن بالنبيّ الأكرم عَلَيْ ثُمّ أمرهن أن لا يخضعن في الكلام بأن يتكلّمن بدلال وصوت ناعم ولطيف، فإنّ ذلك يوجب أن يطمع من كان قلبه مريضاً فيميل إلى الشهوات، ويبتلى بتخيّلات شيطانية، فيقع في الذنوب والمعاصي، فإنّ من كان قلبه مريضاً ليس فيه قوّة إيمان يردعه عن الآثام، فإنّه سرعان ما ينحرف عن الصواب، ويتيه

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ١٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب : ٣٢.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم القلب المريض المذمومة في القرآن الكريم القلب المريض المذمومة في القرآن الله نساء النبيّ أن يتكلّمن بكلام معروف، بأن يدلّ على المقصود فقط من دون دلال وظرافة.

٤ ـ ﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالمُرْجِفُونَ فِي المَدِينَةِ لَـنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١).

الانتهاء بمعنى الامتناع، والمرجفون من الإرجاف بمعنى إشاعة الباطل وجعل الناس في قلق واضطراب ورجفة، والإغراء بمعنى حثّ شخص على عمل.

والله سبحانه يخاطب نبيّه الأكرم ﷺ في المنافقين والذين في قلوبهم مرض من ضعفاء المؤمنين، أنّهم لولم يمتنعوا عن الإشاعة والفساد والفتنة في المدينة لنأمرك أن تخرجهم من المدينة وتحاربهم، وهذا من الإنذار الإلهي لمن كان منافقاً، ويشيع بين المسلمين ما يقلقهم ليعيشوا في اضطراب ومن دون أمن وأمان، حتى تصفو لهم الأجواء في تطبيق نواياهم وخططهم الخبيئة، وتحطيم معنويات المسلمين، وتهديم بنيانهم، وتمزيق صفّهم، وتفتيت عضدهم، وتفريق شملهم، وإلقاء العذاوة بسينهم والبغضاء والاختلاف والتحرّبات، وفك وحدتهم واعتصامهم بحبل الله.

٥ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْساً إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ (٢).

من الناس من آمن بالله واليوم الآخر، وبرء قلبه من الأمراض والأسقام

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٢٥.

حقيقة القلوب في القرآن الكريم وزاده الله يقيناً وتقوى وهدئ، فعاش سعيداً، ومات سعيداً، ويبعث يوم القيامة سعيداً. ومن الناس من في قلبه مرض ورجس وقذارة، فـزادهـم الله رجساً إلى

رجسهم ونجاستهم، وماتوا وهم كافرون، فلهم في الدنيا خزيٌّ وفي الآخرة عذابٌ

فن شكٌّ في دينه واستحوذ عليه الشيطان، وتنجَّس قلبه بالنفاق والأمراض الخلقيَّة والنفسية، فيإنَّه في ضلال ورجس، ولولا التوبة والعمل الصالح، فيإنَّ الحسنات يذهبن السيّئات، لزادهم الله رجساً فوق رجس وضلالاً فوق ضلال:

﴿ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّعًا خَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَّقَّدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرُّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

ولَّــا كانت الآية الشريفة تقابل قوله تعالى : (الذين آمنوا) فإنَّها تدلُّ على أنَّ الذي في قلبه مرض من لم يكن صاحب عقيدة سليمة وصحيحة وقلبه فيه الشكُّ والإنكار ونتيجة ذلك الكفر والعصيان. فمن كان قلبه مؤمناً فــإنّ القــرآن الكــريم والآيات الإلهية إنَّما يكون له شفاء ورحمة، ومن كان قلبه مريضاً ومنافقاً وكـافراً فإنَّ القرآن لا يزيده إلَّا خساراً، كما في قوله تعالى :

﴿ وَنُنَزُّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّـالِمِينَ إلَّا خَسَاراً که (۲).

فعلى كلَّ مؤمن أن يزيل الشكُّ من قلبه، ويطلب اليقين من ربِّه، لينتفع بآياته وقرآنه، وإلَّا فإنَّ الشكُّ يتبعه الشكُّ فيكون رجساً فوق رجس، حتَّى يـنتهي بــه

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٢.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ـ القلب المريض .....١٧٩ .... الأمر إلى الكفر ﴿ وَمَا تُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ (١).

٦ ﴿ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُحْكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا القِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ
 مَرَضٌ يَسنظُرُونَ إلَيْكَ نَظَرَ المَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ المَوْتِ ﴾ (١).

كلّ ما يضمره الإنسان في قلبه فإنّه يظهر على صفحات وجهه وفلتات لسانه، والله سبحانه يخاطب نبيّه الأكرم محمّد عَلَيْهُ في الذين في قلوبهم مرض، أنّه عندما يأمر الله بالجهاد وينزل سورة محكمة يذكر فيها القتال في سبيل الله، فإنّهم ينظرون إلى النبيّ الأعظم وكأنّا الطير يتخطّف على رؤوسهم، فإنّهم ينظرون إليه نظر المع المغشيّ عليه من الموت، كالمحتظر الذي ينظر إلى أطرافه بنظراته الأخيرة، وإنّا ظهر ذلك عليهم، لأنّهم كذبوا في قولهم وادّعائهم الإيمان، فهم من ضعفاء المؤمنين عبيد الدنيا، والدين لعق على ألسنتهم يحوطونه أينا درّت معائشهم، فإذا مُحصوا بالبلاء قلّ الديّانون:

﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

فهؤلاء ضعفاء الإيمان حينها لم تنزل سورة من القرآن يطالبون النبيّ بها، ولكن لمّا تنزل سورة محكمة من دون تأويل وشبهة، ويذكر فيها القتال والجمهاد لحبّهم الدنيا والمال والأهل والراحة ولما في قلوبهم من المسرض، يستولي عمليهم الخوف، ومن شدّته كانوا ينظرون إلى النبيّ عَلَيْهُ كنظر المحتضر في حالة الموت.

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) عند ﷺ ۲۰:

<sup>(</sup>٣) سأ : ١٣٠

فن شك في دينه وانجرف إلى النفاق وانتهى إلى الكفر، إنّما يبتلى بأمراض قلبيّة وهي كالأمراض الجسدية، لها مراتب طولية وعرضية، قابلة للشدّة والضعف، والبُر، والشفاء، فبداية المرض الشكّ، فن لم يتداركه باليقين برجوعه إلى أطباء القلب وهم الأنبياء وأوصيائهم ومن ثمّ ورثتهم العلماء الصالحين، فإنّه سوف يشتد مرضه ويزداد فيبتلى بمرض النفاق، فإذا لم يتب توبة نصوحاً ويرجع إلى الله وينيب إليه ويعمل الصالحات، فإنّه يزداد في مرضه فيبتلى بمرض الكفر والإثم والتكبّر والإجرام والتجاوز والحميّة الجاهلية والغيظ والغلظة والغمرة والانحراف واللهو واللعب والغبار والرين والغفلة والزيغ والقساوة فيطبع على قلبه، ويختم ويقفل بابه، وله في الدنيا خزيّ، وفي الآخرة عذاب أليم.

٧ - ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللهُ أَضْفَانَهُمْ ﴾ (١). الضغينة بمعنى البغض والعداوة والحقد الشديد، فمن ضعف إيمانه، فإنّه يبتلى بمرض القلب من الشكّ والنفاق، ومثل هذا المريض مها يبالغ في إخفاء نفاقه ومرضد، فإنّه لا يحسب أن يمكنه ذلك، فإنّه يوماً ما، يخرج الله حقده على المؤمنين وبغضه وضغائنه، ويكشف أمره للمؤمنين ليحذروه ويتجنّبوه، فإنّ الإغراء بالجهل قبيح، والله منزّه عن القبائح، فلا يدع المنافق يموت بحسن السمعة وصدق اللسان، بل يعلن الله حاله، ويظهر سريرته للمؤمنين، حتى يلعن في دنياه كما لعنه الله: (ألا لعنة الله على المنافقين).

وهذا من عدل الله بهم، ولطفه ورحمته بالمؤمنين، حتى يتميّز الخبيث مـن

<sup>. 79 :</sup> 誕 . 12 (1)

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب المديض المتواضع، والغتّ الطيّب، والمؤمن من المافر، والمخلص من المراتي، والمتكبّر من المتواضع، والغتّ من السمين، والصالح من الطالح، والمسيء من المطيع.

هذا كلّه فيا لو لم يتب إلى الله ويرجع إليه، وإلاّ فإنّ الله ستّار العيوب، وسبقت رحمته غضبه، وأظهر الجميل وستر القبيح، ولا يعتدي على أهل مملكته، ولم يأخذ أهل الأرض بألوان العذاب، فإنّ له ألف وواحد من الأسماء الحسنى، كلّها تدلّ على الرحمة، إلاّ قليل يُعدّ بالأصابع كالمنتقم وشديد العقاب والقيهار، وهذه الأسماء في بواطنها أيضاً من الرحمة، فهو ربّ العالمين الكريم الحليم الرحمن الرحيم الرؤوف العطوف الشفيق واسع الرحمة.

٨ ﴿ وَإِنْ يَكُنْ لَهُمْ الحَقُّ يَا تُوا إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ \* أَفِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَمِ
 آزتَا بُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (١).

الإذعان بمعنى الانقياد والطاعة، والحقّ في الآية ظاهراً هـ و حكم النـبيّ الأكرم ﷺ، والحيف بمعنى الجور والتجاوز.

فضعفاء الإيمان إذا حكم لهم النبي عَلَيْهُ وكان بنفعهم ولمصلحتهم يأتوا إليه مذعنين ومنقادين ويطيعون أمره، وإذا لم يكن حكم النبيّ بـصالحهم فإذا بهـم ينقلبون على أعقابهم، ولا يرضون بحكم رسول الله عَلَيْهُ، فما لهم كيف يحكمون ؟ فهل في قلوبهم مرض أم شكّوا وارتابوا في الدين ؟ أم يخافون أنّ الله ورسوله يجور عليهم والعياذ بالله بل أولئك هم الظالمون لأنفسهم بارتكابهم الذنوب من قبل ولم يتوبوا، فما أولئك بالمؤمنين حقّاً وصدقاً.

<sup>(</sup>١) النور: ٤٩ ـ ٥٠.

٩ ـ ﴿ وَلِيَ قُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالكَافِرُونَ مَـاذَا أَرَادَ اللهُ بِسهَذَا
 مَثَلاً ﴾ (١).

إنّ الله أخبر نبيّه بأنّ الموكّلين على نار جهنّم تسعة عشر من الملائكة الغلاظ، وبهذا يتيقّن أهل الكتاب بأنّ هذا القرآن الذي ينزل عليك إنّا هو من الله سبحانه، فإنّه يطابق لما عندهم من الكتاب، وبهذا يزداد المؤمنون إيماناً، ولكنّ الذيس في قلوبهم مرض من ضعفاء المؤمنين والكافرين يقولون ماذا أراد الله بهذا مثلاً.

فالله سبحانه يصف نارجهنم، وأنّه سيصلاه من كان عنيداً مستكبراً، يؤذي النبيّ في قوله : ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ يُـوْثَرُ \* إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ البَشَرِ ﴾ (")، فيقول الله سبحانه : ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ \* لا تُبْقِي وَلا تَذَرُ \* لَـوَّاحَـةُ لِلْبَشِرِ \* عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ \* وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِئْنَةً لِلَّذِينَ كَغَرُوا لِيَسْتَمْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ وَيَوْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا وَلا يَرْتَابَ النَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ وَالمُؤْمِنُونَ وَلِيسَقُولَ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَسرَضُ وَلا يَسْرَتَابَ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَسرَضُ وَالكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا عِيَ اللّهُ وَمَا هِيَ إِلّا ذِكْرَى لِلْبَشِرِ ﴾ (").

فمن كان قلبه مريضاً : فإنّه يظهر الإيمان نفاقاً وهو من ضعفاء الإيمان، وربما يكون كافراً ويموت كافراً، فخسر الدنيا والآخرة وذلك هو الخسران المبين.

<sup>(</sup>١) المدِّرُ : ٣١.

<sup>(</sup>٢) المدِّثّر: ٢٤ ـ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المدِّرُ : ٢٦ ـ ٣١.

«ثمّ المرض نوعان : مرض قلوب ومرض أبدان.

أمّا مرض القلوب فينقسم إلى ثلاثة أقسام:

١ ـ مرض شُبَه وشكّ.

٢ ـ شهوة وغيّ.

٣\_غلّ.

وقد ورد جميعاً في القرآن الكريم، وإليك بيان ذلك:

أمّا مرض الشُبّه والشكّ : فهو أن يطمس على بصيرة العبد فيجعل لله ندّاً أو يشبهه بمثل، ويشكّ في قدرته تعالى، فيستعظم حياته بعد موته، ويشكّ في إمكانية البعث والقيامة والحساب والجزاء والثواب والعقاب، كلّ ذلك توسوس به نفسه في كيان قلبه، وهذا الصنف من الناس تحدّث الحقّ تعالى عنهم، وبيّن لنا حقيقة ما في قلوبهم من مرض، فقال سبحانه:

﴿ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمْ اللهُ مَرَضاً ﴾(١).

أمّا مرض الشهوة والغيّ :

فنتحدّث أوّلاً عن مرض الشهوة: وهو أن يتلذّذ العبد في إشباع رغباته فلا يفرّق في ذلك بين حلال وحرام، بل قلبه مريض بما في يد غيره، لا يقنع بما عنده ولا يرضى بما قسّم ربّه. وهذا النوع تحدّث الحقّ تعالى عنهم وحذّر منهم فقال سبحانه: ﴿ يَا نِسَاءَ النّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأْحَدٍ مِنَ النّسَاءِ إِنِ أَتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالقَوْلِ فَيَطْمَعَ الّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ (١)، فهو مرض الزنا.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٣٢.

١٨٤ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم ثانياً: مرض الغيّ.

فهو ضياع الفروض والأركان، لعدم صدق الاعتقاد بأدائها، والانـصراف إلى اللهو واتّباع الشهوات، وهذا النوع تحدّث الحقّ تعالى عنهم، فقال:

﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَأَتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَتَا ﴾ (١).

أي بغيّهم في الحياة أعدّ الله لهم وادياً في جهنّم سمّـاه وادي الغيّ، لا يدخله إلّا الغاوون. وقد تعجب حينها تعلم أنّ جهنّم نفسها تستعيذ منه كلّ يوم سبعين مـرّة، تشكوا إلى الله أن يخفّف عنها من شدّة حرّه.

ثالثاً : مرض الغلِّ، وهو الذي ينشأ منه الحسد والحقد.

وهما الآفتان اللتان أبادتا الإنسانية، وورثتا الكراهية والعداوة والبغضاء بين الأمم. وقلب مريض بالغل لا يكون صاحبه مؤمناً أبداً، لأنّ المؤمنين شرطهم أن ينزع الغلّ من قلوبهم، فإذا نزع الغلّ من الصدور تستم الأخوة، وعسد هذه المرحلة بين الحق تعالى هذا النوع فقال: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ ﴾ (١) لأنّ الصدر المريض قلبه بالغلّ يتشعّب منه.

وجميع أمراض القلب يمكن براؤها من كلّ داء إلّا مرض الغلّ الذي يساوي: (حسد + حقد) في المعادلة. لأنّ الحسد هو تمنّي زوال نعمة الغير. أمّا الحقد: فهو استكثار النعمة على الغير... والنعم بيد المنعم لا يملك زوالها إلّا هو، خالق كلّ شيء، وهو على كلّ شيء وكيل. لذا يتعذّر شفاء ذلك القلب المغلول، إلّا إذا وقر نور الإيمان

<sup>(</sup>١) مريم: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحجر : ٤٧.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم القلب العريض .......... ١٨٥ فيه وانشرح الصدر به، عندها إذا ينزع الغلّ وتسود الحبّة وتتمّ الأُخوّة.

هذا بيان خلاصة أنواع مرض القلوب»(١).

وقد تعرّض الأثمة الأطهار لمعالجة أمراض القلوب وذكر أسبابها، نذكر منها ما يتلائم مع هذا المختصر.

قال أمير المؤمنين علي علي المسلخ في نهجه: إنّ من البلاء الفاقة، وأشدّ من ذلك مرض البدن، وأشدّ من ذلك مرض القلب، وإنّ من النعم سعة المال، وأفضل من ذلك تقوى القلوب.

وقال عليه الله الحريق، ولكن القلوب عليلة والبصائر مدخولة.

قال رسول الله ﷺ: إيّاكم والمراء والخصومة، فإنّهما يمرضان القلوب على الإخوان، وينبت عليهما النفاق.

وقال أمير المؤمنين عليّ للنُّه ؛ لا وجع أوجع للقلوب من الذنوب.

وقال عَلَيْلِهِ : شرّ ما أُلقي في القلب الغلول.

وفي كتابٍ له لمالك الأشتر لمّــا ولّاه على مصر : ولا تقولنّ : إنّي مؤمَّر آمر فأطاع، فإنّ ذلك إدغال في القلب ومهلكة في الدين.

قال الإمام الصادق للتَّلِلا: ما من شيءٍ أفسد للقلب من خطيئته، إنّ القلب ليواقع الخطيئة فلا تزال به حتّى تغلب عليه، فيصير أعلاه أسفله(٢).

فبمثل هذا العوامل والأسباب يمرض القلب، ولا بدّ من مـراجـعة طــبيب

<sup>(</sup>١) الطبُّ في القرآن والسنَّة؛ بقلم محمَّد محمود عبد الله : ٨.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة ٨: ٢٤١.

١٨٦ ..... مقيقة القلوب في القرآن الكريم

الروح وهو النبيّ عَلَيْهُ الذي كان طبيباً دوّاراً بطبّه، ومن يحذو حذوه من أوصيائه المِمْيَلِانُ ، ومن العلماء الصلحاء الذين هم ورثة الأنبياء، فهم أطباء الروح في المجتمع، وقد جاء في وصفتهم الطبّية ما يشني القلب.

قال الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ فَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ ﴾ (١).

﴿ وَتُنَزَّلُ مِنَ القُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءُ وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٠).

وجاء في صفة النبيّ الأكرم طبيب نفوسنا وشافع ذنوبنا محمّد ﷺ : طبيب دوّار بطبّه قد أحكم مراهمه وأحمى مواسمه، يضع ذلك حيث الحاجة إليه، من قلوب عُمي وآذان صُمّ، وألسنة بُكم، متتبّع بدوائه مواضع الغفلة ومواطن الحيرة ... هكذا وصفه أمير المؤمنين عليّ عليّلًا في نهج البلاغة (٣).

وقال المنالج : اعلموا أنكم إن اتبعتم طالع المشرق سلك بكم مناهج الرسول عَلَيْ فتداويتم من العمى والصمم والبكم ...

وقال التَّالِة : إنَّ تقوى الله دواء داء قلوبكم، وبصر عمى أفئدتكم، وشفاء مرض أجسادكم، وصلاح فساد صدوركم، وطهور دنس أنفسكم، وجلاء عشا أبصاركم (٤).

فالقلب يمرض كما يمرض الجسد، وربما بعض الأمراض - والعياذ بالله - تؤدّي

<sup>(</sup>۱) يونس: ۵۷.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكة ٨: ٢٤٣.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم القلب المريض المنتج موته لولا معالجته واستشفاءه.

فن سهام الموت عشق الدنيا، فإنّ الحبّ المفرط كما يعمي ويصمّ، فإنّه ربماً ينتهى بصاحبه إلى الموت.

قال أمير المؤمنين علي عليه الله عن عشق شيئاً أعشى بصره، وأمرض قلبه، فهو ينظر بعين غير صحيحة ويسمع بأذن غير سميعة، قد خرقت الشهوات عقله وأماتت الدنيا قلبه.

وقال لللله ؛ من قلّ ورعه مات قلبه، ومن مات قلبه دخل النار.

وفي مناجاة الإمام زين العابدين للنَّلِةِ : إلهي ألبستني الخطايا ثوب مذلّتي، وجلّلني التباعد منك لباس مسكنتي، وأمات قلبي عظيم جنايتي، فأحيِهِ بتوبةٍ منك يا أملى وبُغيتي...

قال رسول الله ﷺ: إيّاك وكثرة الضحك، فإنّه يميت القلب.

وقال ﷺ : ثلاث مجالستهم تميت القلب : مجالسة الأنذال، ومجالسة الأغنياء، والحديث مع النساء.

وقال: اربعٌ مفسدة للقلوب: الخلوة بالنساء، والاستاع منهن والأخذ برأيهن، ومجالسة الموتى، فقيل له: وما مجالسة الموتى؟ قال: مجالسة كلّ ضالٌ عن الإيمان وجائر في الأحكام.

وقال: أربع يمتن القلب: الذنب على الذنب، وكثرة مناقشة النساء ــ يـعني محادثتهن ــ ومماراة الأحمق، تقول ويقول ولا يرجع إلى خــير، ومجــالسة المــوق. فقيل: يا رسول الله، وما الموتى؟ قال: كلّ غنيّ مترف.

وإذا مات القلب فلا ييأس الإنسان، فإنّ هناك ما يحيي قلبه الميّت بإذن الله

سبحانه، كما تحيى الأرض الميَّتة بالمطر وأشعَّة الشمس.

فما يوجب حياة القلوب المواعظ والنصائح من أهلها.

قال أمير المؤمنين عليّ للتُّللا : أحيي قلبك بالموعظة، وأمته بالزهادة.

وقال لِمُثَلِّلًا: معاشرة ذوي الفضائل حياة القلوب.

وقال عليه : اعلموا أنّه ليس من شيء إلّا ويكاد صاحبه يشبع منه ويملّه إلّا الحياة، فإنّه لا يجد في الموت راحة، وإنّما ذلك بمنزلة الحكمة التي هي حياة للسقلب الميّت وبصر للعين العمياء وسمع للأذن الصمّاء.

وقال لِمُثَلِّةِ : إنَّ الله سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن... وفيه ربيع القلب وينابيع العلم.

قال المسيح بن مريم عليُّلا : يا بني إسرائسيل زاحموا العملماء في مجمالسهم ولو جنواً على الركب، فإنَّ الله يحيي القلوب الميّنة بنور الحكمة كما يحسي الأرض بوابل المطر.

قال رسول الله عَلِيَا : تذاكر العلم بين عبادي ممّــا يحيي عليه القلوب الميّنة إذا هم انتهوا فيه إلى أمري.

وقال لقمان لابنه: يا بني، جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإنّ الله عزّ وجلّ يحيى القلوب بنور الحكمة كما يحيي الأرض بوابل السماء.

قال الإمام الحسن علي التفكّر حياة قلب البصير.

وقال عليُّل الله عليكم بالفكر، ف إنّه حياة قبلب البصير، ومفاتيح أبواب الحكمة.

وإذا كانت الذنوب والمعاصي وحبّ الدنيا والشهوات تهدم بنيان القـلوب وتخرّب نضارتها، فإنّ عهارة القلوب أمور: قال أمير المؤمنين على عليُّلا : لقاء أهل الخير عمارة القلب.

وقال للنُّلِخ : لقاء أهل المعرفة عبارة القلوب ومستفاد الحكمة.

وقال للنُّلِخ : عمارة القلوب في معاشرة ذوى العقول.

ومن وصاياه لابنه الحسن للشلا : أوصيك بتقوى الله ولزوم أسره وعهارة قلبك بذكره.

وإذا كان القلب يخشن ويقسو ويمرض، فهناك ما يليّنه ويرقّقه ويجعله كالماء العذب الصافي.

قال الإمام الباقر علي الله عرض لرقة القلب بكثرة الذكر في الخلوات.

وقد شكى رجل إلى النبي على قساوة قلبه فقال: إذا أردت أن يلين قبلبك فأطعم المسكين وامسح رأس اليتيم.

وقال: عوَّدوا قلوبكم الرقَّة، وأكثروا من التفكُّر، والبكاء من خشية الله.

وقال أمير المؤمنين للثيلا: أحيي قلبك بالموعظة... وذلَّـله بـذكر المـوت... وبصّره فجائع الدنيا، وحذّره صولة الدهر وفحش تقلّب الليالي والأيام، وأعرض عليه أخبار الماضين.

ورُئي عليه لِمُثَلِلًا إزار خَلَق مرقوع، فقيل له في ذلك، فقال: يخشع له القلب، وتذلّ به النفس، ويقتدى به المؤمنون.

وهذا يعني أنّ الإنسان عليه أن يفعل هذه الأفعال متقرّباً بها إلى الله سبحانه ليخشع قلبه، ولا يطغى وتتجبّر نفسه وتتفرعن حتّى تدّعي الربوبية، وتـنسى أنّ أوّ لهانطفة وآخرها جيفة، وبينهها تحمل العذرة.

والقلب كالمرآة والذنوب غبار عليه تحجبه أن ينطبع فيه الحقائق وينعكس فيه أنوار الحكمة والعلم، فإذا غبّر القلب ووسخ إثر المعاصي والغفلات فهناك

ما يجلّيه ويمسح عنه الغبار والتلوّث.

قال أمير المؤمنين عليّ طَيْلًا : إنّ الله سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن... وما للقلب جلاء غيره.

وقال عَلَيْلًا : إنَّ الله سبحانه جعل الذكر جلاءً للقلوب تسمع به بعد الوقرة.

وقال رسول الله ﷺ : جلاء هذه القلوب ذكر الله وتلاوة القرآن.

وقال ﷺ : إنَّ للقلوب صدأً كصدأ النجاس، فاجلوها بالاستغفار.

وقال ﷺ : كثرة ذكر الموت وتلاوة القرآن جلاء القلوب.

وإذا اسود القلب واظلم فناؤه فاستعذ بالله من ظلمات القلوب ونوره بالدعاء، كما قال رسول الله على: يا مقلب القلوب، يا طبيب القلوب، يا أنيس القلوب.

قال أمير المؤمنين عليّ النِّيلا : اليقين نور.

وقال عليُّل : أحيى قلبك بالموعظة ... ونوَّره بالحكمة.

وقال عَلَيْلِا : إنَّ الإيمان يبدو لمنظة في القالمب، كملَّما ازداد الإيمان ازدادت اللمظة.

وإذا فسد القلب فقد قال رسول الله ﷺ: أمّا علامة الصالح فأربعة: يصنّي قلبه، ويصلح عمله، ويصلح كسبه، ويصلح أموره كلّها.

وقال ﷺ: لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قــلبه حــتى يستقيم لسانه.

وقال أمير المؤمنين عليّ عليُّا ﴿ : أصل صلاح القلب اشتغاله بذكر الله.

وفي المناجاة عن الإمام زين العابدين للثلة : وسقمي لا يشفيه إلّا طـبّك، ورين قلبي لا يجلوه إلّا عفوك.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم ــ القلب المريض .....١٩١

وإذا ضعف القلب فقال أمير المؤمنين عليَّا لله : أصل قوّة القلب التوكّل على الله. وقال : وقوّه بالبقين.

قال الإمام الصادق عُلِيَّا : إنَّ قوَّة المؤمن في قلبه، ألا ترون أنَّكم تجدونه ضعيف البدن نحيف الجسم وهو يقوم الليل ويصوم النهار.

فللقلب حالات وحالات:

قال الإمام الصادق عليُّا : النظر في العواقب تلقيح القلوب.

وقال الأمير للنُّلِلِّ : بيان الرجل ينبيُّ عن قوَّة جنانه.

وقال الطِّيُّلِةِ : إنَّ للقلوب شواهد تجري الأنفس عن مدرجة أهل التفريط.

وقال لِمُثَلِّخُ ؛ القلب بالتعلّل رهين.

وقال عَلَيْكِ : إنَّ للقلوب خواطر سوء والعقول تزجر عنها.

وقال المسيح للطُّلِلا : اجمعلوا قسلوبكم بسيوتاً للستقوى، ولا تجمعلوا مأوى للشهوات.

قال رسول الله ﷺ: جبلت القلوب على حبّ من أحسن إليها، وبغض من أساء إليها (١).

قال الأمير علي المُثلِلا : حرام عـلى كـلّ قـلب مـعلول بـالشهوة أن يـنتفع الحكمة (٢٠).

وقال للظُّل : لا تسكن الحكمة قلباً مع شهوة.

قال رسول الله ﷺ: من أصبح وأمسى والآخرة أكبر همَّه جعل الله الغني في

<sup>(</sup>١) الروايات من كتاب ميزان الحكمة ٨: ٢١٢\_ ٢٥٢، فراجع.

<sup>(</sup>٢) منزان الحكة ١٠: ٣٨٥.

١٩٢ ..... القرآن الكريم

قلبه، وجمع له أمره ولم يخرج من الدنيا حتى يستكل رزقه، ومن أصبح وأمسى والدنيا أكبر همّه جعل الله الفقر بين عينيه، وشقّت عليه أمره ولم ينل من الدنيا إلّا قمّم له(١).

قال الأمير على طَلِيَّا : سلوا القلب عن المودّات ف إنّها شواهـ لا تـ قبل الرُّشا(٢).

سئل عن الصادق للثُّلَةِ: الرجل يقول: إنّي أودّك فكيف أعلم أنّه يودّني؟ قال: امتحن قلبك فإن كنت تودّه فإنّه يودّك.

وقال عليُّل انظر إلى قلبك فإن أنكر صاحبك فقد أحدث أحدكها.

قال الإمام الهادي عليه الله عليه السفا ممّن كدرت عليه ، ولا النصح ممّن صرفت سوء ظنّك إليه ، فإمّا قلب غيرك لك كقلبك له .

قال الإمام الباقر عَلَيْلًا: اعرف المودّة لك في قلب أخيك بما له في قلبك.

ومن حالات القلب أنّه يكون بمنزلة المدينة الحصينة كما جاء في الخبر الشريف: عن شعيب الحدّاد، قال: سمعت الصادق جعفر بن محمّد طلقيّك يقول: إنّ حديثنا صعب مستصعب لا يحتمله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو عبد امتحن الله قلبه للإيمان، أو مدينة حصينة، قال عمرو: فقلت لشعيب: يا أبا الحسن، وأيّ شيء المدينة الحصينة ؟ قال: سألت الصادق عليّه عنها فقال لي: القلب المجتمع.

«بيان: المراد بالقلب المجتمع، القلب الذي لا يتفرّق بمتابعة الشكوك والأهواء ولا يدخل فيه الأوهام الباطلة والشبهات المضلّة، والمقابلة بينه وبين التالث إمّـــا

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٧٧: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكة ؟؟ : ٤٩.

القلوب المذمومة في القرآن الكريم \_القلب المريض ......

بمحض التعبير، أي إنّ شئت قل هكذا، وإن شئت هكذا، أو يكون المراد بالأوّل الفرد الكامل من المؤمنين، وبالثاني من دونهم في الكمال».

والقلب كما يموت بالذنوب والمعاصي، ربما يموت بأمور أخرى، قال أمير المؤمنين علي المنظية: لا تميتوا القلوب بكثرة الطعام والشراب، فإن القلب يموت كالزرع إذا كثر عليه الماء(٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١١٠.

<sup>(</sup>٢) طبّ الإمام الصادق لله : ١٨.

#### الفصل التاسع

#### حقيقة القلوب في رحاب الروايات

عقدت هذا الفصل لمن أراد التحقيق حبول القبلب من خلال الروايات الشريفة، وكما هو واضح لأرباب التحقيق أنّ بحار الأنوار لشيخنا المجلسي تؤكّ يعد من أكبر الموسوعات الروائية، فني الرجوع إليه غنى وكفاية. ومن هذا المنطلق سأذكر أهم الروايات التي وردت فيها كلمة القلب والقلوب مع حذف المكرّرات وذلك من خلال المعجم المفهرس لألفاظ أحاديث بحار الأنوار بإشراف علي رضا برازش (الجلّد ٢٣ من صفحة ١٦٨٤١ إلى ١٦٨٩٩)، وقد وردت كملمة القلب ومشتقّاتها في أكثر من (٧٩٠٠) مورداً، فراجع، ولا يخنى أنّ رمز (ج) إشارة إلى الجلّد، و (ص) الصفحة، و (س) السطر، والله المستعان.

|   |                         | て | ص   | س  |
|---|-------------------------|---|-----|----|
| ١ | _ أشدٌ من ذلك مرض القلب | ٨ | ٨٨  | ١٨ |
| ۲ | _ العقل مسكنه القلب     | ١ | 11  | ١٢ |
| ٣ | _ النور في القلب        | ١ | 719 | 19 |

| الكريم | في القرآن | حقيقة القلوب | · ·····                                   | 147 |
|--------|-----------|--------------|-------------------------------------------|-----|
| س      | ص         | ح            |                                           |     |
| *      | ١٢٨       | ۲            | _ الخصومة في الدين _تشغل القلب            | ٤   |
| ١٤     | 7.7       | ۲            | ــ النكتة السوداء في القلب                | ٥   |
| ١      | 414       | ۲            | ــ القرآن ــ فيه ربيع القلب               | 7   |
| ١      | 104       | ٣            | ـ ما يحتمل هذا العقل ولا يقبله القلب      | ٧   |
| ١٥     | 178       | ٣            | ـ فأدّت العين ذلك إلى القلب               | ٨   |
| ١٩     | 170       | ٣            | _ فأدّت الاذن _ بمقالة الأنبياء إلى القلب | ٩   |
| ٩      | 179       | ٣            | _ ليس _ يفعل _شيئاً بغير اذن القلب        | ١.  |
| ۱۳     | 179       | ٣            | _ الغضب شيئان _أحدهما في القلب            | 11  |
| ٩      | 272       | ٣            | ـ كما تخرج المعرفة والتمييز من القلب      | ١٢  |
| ۱۲     | 4.8       | ٤            | ـ بلغ في الخطاب شجاع القلب                | ۱۳  |
| ١٩     | ٧٩        | ٥            | _ النيّة حاسّتها القلب                    | ١٤  |
| 18     | **        | ٦            | _ الحقيقة _ تصديق في القلب                | 10  |
| ١٢     | ٩         | ٨            | _ معناه : من كان في الدنيا أعمى القلب     | 17  |
| ٣      | 170       | ٨            | ــ إقرار بعضهم باللسان دون القلب          | ۱۷  |
| ٣      | 777       | ٩            | ــ من كان حيّاً ـ يعني مؤمناً حيّ القلب   | ۱۸  |
| ۲.     | ٣٣        | ١.           | _<br>_ فقال _ تحزن النفس، ويجزع القلب     | ۱۹  |
| ٨      | 41        | ١.           | ــ صوم شعبان يذهب ــبلابل القلب           | ۲.  |
| ۱۳     | 11.       | ١.           | ـ الكُمثرى يجلو القلب                     | ۲١  |
| ٥      | 110       | ١.           | ـ الخلّ يكسر المرّة ويحيى القلب           | **  |

7.1

- ۱۷

- ۱۸

۲.

١.

ــ الإثم ما تردّد في الصدر وجال في القلب

\_ وحي مشافهة \_وهو الذي يقع في القلب

٣٩ \_ ولو كنت فظأ غليظ القلب

\_ قام ثالث منافق مريض القلب

٤٠ ـ شرّ العمي عمي القلب

| الكريم | ني القرآن | القلوب ف |                                          | 19.4 |
|--------|-----------|----------|------------------------------------------|------|
| س      | ص         | ح        |                                          |      |
| ٩      | 104       | **       | _ قال النبيّ ــ تدمع العين ويحزن القلب   | ٤٢   |
| ٣      | 377       | ۲۳       | _ أفليس في هذا الجوارح غنيٌّ عن القلب    | ٤٣   |
| ٣      | 277       | ۲۳       | _ وصفهم _بالعبادة والخشوع ورقّة القلب    | ٤٤   |
| ٥      | ٦.        | 77       | _ علمنا _نكت في القلب                    | ٤٥   |
| ١.     | 194       | **       | ـ لا يزال محبّنا باكي العين حزين القلب   | ٢٤   |
| ٧      | 14.       | 27       | _ فثم يكفني الله بكمال القلب             | ٤٧   |
| ٣      | ٤٠٣       | ٣٢       | ــ ما يصبر عليه إلّاكلّ قويّ القلب       | ٤٨   |
| ١.     | ۸Y        | ٣٣       | _ أنت الجلف المنافق الأغلف القلب         | ٤٩   |
| ٧      | OTV       | ٣٣       | ــ من ولدك جلف جاف منكوس القلب           | ٥٠   |
| ٨      | 039       | 40       | _ عليه من البهاء ما يأخذ بمجامع القلب    | ٥١   |
| ٨      | ٣٢٣       | ٤٠       | _ يقتدي به المؤمنون ويخشع له القلب       | ٥٢   |
| ١٣     | 779       | ٤٣       | _ يا عمران _إنّ لكلّ شيء موقعاً من القلب | ٥٣   |
| ٣      | ۷٥        | ٤٤       | _ فهو يتكلّم بما ليس في القلب            | ٥٤   |
| ٣      | 90        | ٤٥       | _ فمن صامهما _لتي الله _ممسوخ القلب      | ٥٥   |
| 10     | 10        | ٤٧       | _ يا محمّد العقل من القلب                | 70   |
| 15     | 91        | ٤٧       | _ لئن كنت عيّ اللسان فما أنت بعيّ القلب  | ٥٧   |
| ٣      | ١.٧       | ٤٨       | ـ وعارض فيك الشكّ أثبتك القلب            | ۸۵   |
| ١٥     | ٧٩        | 07       | ــ احتجّ بأنّ بدء النفاق ونشوئه في القلب | ٥٩   |
| ۱۷     | 777       | 0 7      | ــ يقدمهم رجل أسود اللون والقلب          | ٦.   |

| 144 . | ••••• | ••••• | القلوب في رحاب الروايات                | حقيقة |
|-------|-------|-------|----------------------------------------|-------|
| س     | ص     | ح     |                                        |       |
| ٩     | ٣٨    | ٦.    | _ ماء نيل مصر يميت القلب               | 17    |
| ١٣    | 22    | 71    | ـــ إنّ في الجسد مضغة ــ ألا وهي القلب | 77    |
| 0     | 27    | 71    | _ انكشف ذلك الطبق _ فأضاء القلب        | ٦٣    |
| ٧     | ٨٥    | 11    | _ لها خاصيّتان _وانبعاثها من القلب     | ٦٤    |
| ۱۳    | 1.4   | 17    | _ إذا فسدت فسد سائره وهي القلب         | ٦٥    |
| ١     | Y • 0 | 71    | _ استنشق تلك الرائحة إلى القلب         | 77    |
| ۱۸    | 3.7   | 11    | _ الغلظة في الكبد_والعقل مسكنه القلب   | ٦٧    |
| ١٢    | 221   | 15    | _ أين باب العلم والفهم والحكمة _القلب  | ٨٢    |
| ۲     | ۱۷۱   | 77    | _ كلو الكمثرى فإنّه يجلو القلب         | ٦٩    |
| ٥     | 7.4.7 | 75    | _ الخلّ يحيي القلب                     | ٧.    |
| **    | 34%   | 75    | _ طعام الياس _ يذكي القلب              | ٧١    |
| ۱۳    | 710   | 77    | _ البصل _ يشدّ القلب                   | ٧٢    |
| ١٤    | 790   | 77    | _ العسل _ يرعى القلب                   | ٧٣    |
| ۲.    | 797   | 77    | _ البطّيخ فاكهة _مقدّسة القلب          | ٧٤    |
| ٣     | APY   | 77    | _ عليكم بالزبيب _فإنّه يحسن القلب      | ٧٥    |
| ۱۳    | 4.4   | ٦٢    | _ فملك الجسد هو القلب                  | ٧٦    |
| 1     | 77    | ٦٢    | _ فيخبرهم _من _ذكاء القلب              | YY    |
| 18    | 147   | 75    | _ إنّ إبليس يلتقم القلب                | ٧٨    |
| ١     | 178   | ٥٢    | _ الدم يورث الكلب وقساوة القلب         | ٧٩    |

| الكريم | <b>في القرآن</b> | حقيقة القلوب |                                         | Y•• |
|--------|------------------|--------------|-----------------------------------------|-----|
| س      | ص                | ح            |                                         |     |
| ١٤     | 177              | ٦٥           | ـ الخمر تورث قساوة القلب                | ۸٠  |
| ١.     | 179              | 77           | ــ حبّة تقع في المعدة ــأنارت القلب     | ۸١  |
| ١٢     | 177              | 77           | _ خذها يا أبا محمّد فإنّها تجمّ القلب   | ٨٢  |
| ١٤     | ۱۷۰              | 77           | ـ عليكم بالسفرجل فإنّه يجلو القلب       | ۸۳  |
| ۱۸     | 179              | 77           | ـ خذها وكلها فإنّها تذكي القلب          | ٨٤  |
| ١٤     | ١٧٠              | 77           | ـ يا جعفر كلّ السفرجل فإنّه يقوّي القلب | ٨٥  |
| ٨      | 171              | 77           | _ كلوا السفرجل _ ينبت المودّة في القلب  | ۲۸  |
| ١      | ۲٤.              | 77           | ــ الكرفس ــ يورث الحفظ ويذكي القلب     | ٨٧  |
| ١٨     | Y0Y              | 77           | ـ عليكم بالعدس ـ فإنّه يرقّ القلب       | ٨٨  |
| ٤      | 798              | 77           | ــ العسل يقلّ البلغم ويجلو القلب        | ۸۹  |
| ١.     | 71               | ٧٢           | ـ فرض على اللسان التعبير عن القلب       | ٩.  |
| **     | ٤٥               | ٧٢           | ـ ( من كان حيّاً ) أي مؤمناً حيّ القلب  | 91  |
| ١٤     | ۲٦               | ٨٦           | ـ عين في الرأس وعين في القلب            | 97  |
| ١      | ٨٢               | ۸۶           | ـ عينان في الرأس وعينان في القلب        | 94  |
| ٣      | 739              | ٦٨           | ـ إنّ القسوة والرقّة من القلب           | 9 & |
| 19     | 739              | ٨٦           | ـ الإسلام علانية ـ والإيمان في القلب    | 90  |
| ۲      | 701              | ٦٨           | _ الإيمان ما استقرّ في القلب            | 47  |
| 17     | ٧٢               | 79           | ـ الإيمان ما خلص في القلب               | 17  |
| 11     | ٧٩               | 79           | ـ لجوارح الإنسان إماماً هو القلب        | 4.4 |
|        |                  |              |                                         |     |

## حقيقة القلوب في رحاب الروايات .....٢٠١ ص 7 197 79 ٩٩ \_ الإيمان يبدو لمظة في القلب 10 ١٠٠ \_ أشرق نور اليقين في القلب ١ 24 ٧. ۱۰۱ \_ حتّ الله ورثه القلب ٦ 40 ٧. ١٠٢ ــ اللمّة والهمّة والخطرة تقع في القلب ٥٠ ٧. ٩ ١٠٣ \_ شرّ العمى عمى القلب ٥١ ٣ ٧. ۱۰۶ \_ أشدّ من ذلك مرض القلب 01 ٧. ١٠٥ \_ من علامات الشقاء قسوة القلب 0 7 ٧. ١٠٦ \_ إنَّ لله في عباده آنية وهو القلب ٥٦ ٧. ١٠٧ ـ الحكمة ـألاوهي في القلب ٥٦ ٧. ١٠٨ \_ في العزلة فراغ القلب 11. 10 ٧. 7 . 11. ١٠٩ \_ صاحب النيّة الصادقة صاحب القلب ٧. ١١٠ \_ لا يغرنك بكاؤهم \_ فإنّ التقوى في القلب 11 784 ٧. ۱۱۱ \_ الخوف رقيب القلب 49. 19 ٧. ١١٢ \_ عوت النفس يكون حياة القلب 491 ۲ ٧. ١١٣ ـ ثلاثة مجالستهم غيت القلب ٩ ۷١ ٣ ١١٤ \_ تفسير الرضا \_سرور القلب 189 ٧1 11 ١١٥ ـ كثرة الكلام بغير ذكر الله تقسو القلب 17 741 V١ ١١٦ \_ الصمت \_معه \_زوال قسوة القلب YAE V١ ١١٧ \_ اللسان \_صاحب خبر القلب 440 ١٤ V١

| الكريم | ي القرآن | القلوب ف | ٧٠٧                                             |
|--------|----------|----------|-------------------------------------------------|
| س      | ص        | ح        |                                                 |
| ۲.     | 444      | ٧١       | ١١٨ _ عتى اللسان لا عتى القلب                   |
| ١      | 790      | ٧١       | ١١٩ _ الفقه هو العلم الربّاني المستقرّ في القلب |
| 10     | ٧        | ٧٢       | ١٢٠ _ الاستعاذة من فقر القلب                    |
| ١٤     | ٥٣       | ٧٢       | ١٢١ _ أفضل من صحّة البدن تقوى القلب             |
| ١٢     | ٥٦       | 77       | ١٢٢ _ الفقر فقر القلب                           |
| ٧      | 1.4      | ٧٢       | ١٢٣ _ علامة الشقاء جمود العين وقسوة القلب       |
| ٤      | 11.      | ٧٢       | ١٢٤ _ المختال الحسود الحقود القاسي القلب        |
| ٤      | 19.      | ٧٢       | ١٢٥ _ لا يطمعن الحسود في راحة القلب             |
| ٧      | Y • V    | ٧٣       | ١٢٦ _ جودة الثياب خيلاء القلب                   |
| ٧      | Y00.     | ٧٣       | ١٢٧ _ الحسد أصله من عمى القلب                   |
| ١٣     | 454      | ٧٣       | ١٢٨ _ أربع عتن القلب                            |
| ۱۹     | 291      | ٧٣       | ١٢٩ _ الذنب مقساة القلب                         |
| 17     | 791      | ۷٥       | ١٣٠ _ أحسنوا _ تغنموا بها صفاء القلب            |
| ۲.     | Y • 0    | ٧٥       | ١٣١ _ حبّ المال والجاه ينبتان النفاق في القلب   |
| ٤      | 777      | ۷٥       | ۱۳۲ _ ذلك داء _ يورث قساوة القلب                |
| ١٧     | ٣٧.      | ۷٥       | ١٣٣ _ يا عليّ ثلاث يقسين القلب                  |
| ۲.     | ۲٧.      | ۷٥       | ١٣٤ _ أربع يفسدن القلب                          |
| ۲.     | ۳٧.      | ۷٥       | ١٣٥ _ أربع ينبتن النفاق في القلب                |
| ٥      | ٥٩       | 77       | ١٣٦ _ إيّاك وكثرة الضحك فإنّه يميت القلب        |

## حقيقة القلوب في رحاب الروايات .....٢٠٣ ص 7 ١٣٧ \_ لا تمشّط \_ فإنّه يورث الضعف في القلب 110 ٧٦ 1. ١٣٨ \_ امتشط وأنت جالس فإنّه يقوّى القلب 110 ١. ٧٦ ١٣٩ \_ الريح الطيّبة تشدّ القلب 18. ٧٦ 17 17 TT. ٧٦ ١٤٠ \_ هموم الدنيا لا تخلو عن الظلمة في القلب ١٤١ \_ عليكم باللبان فإنّه عسم الحزن عن القلب 441 ٤ ٧٦

17 77 VV 19 ۸٣ VV 4.9 ٦ VV 17 YVO VV . 04 ٧٨ ٨

١٤٢ ـ الملاهي تورث قساوة القلب 14 707 V٦ ١٤٣ \_ ما ميراث الجوع؟ قال \_حفظ القلب ١٤٤ \_ دخل النور القلب انفسح القلب ١٤٥ \_ التصبّر على المكروه يعصم القلب ١٤٦ \_ يا كميل إنّ اللسان يبوح من القلب ١٤٧ \_ النظر إلى البخيل يقسى القلب 172 ١٤٨ \_ اطلب راحة البدن بإجمام القلب ٩ V۸ 178 ١٤٩ \_ إيّاك والغفلة ففها تكون قساوة القلب ٩ ٧٨ ١٥٠ \_ لا سلامة كسلامة القلب 178 ١٨ V۸ ١٥١ \_ ما ضرب \_ بعقوية أعظم من قساوة القلب ٧٨ 1. 177 141 ٧٨ ١٥٢ ـ الإيان ثابت في القلب 17 ١٥٣ ـ العقل والهوى يصطرعان في القلب ٩ 244 ٧٨ À 110 ٧٩

١٥٤ \_ من لا يغار فإنّه منكوس القلب ١٥٥ \_ في ذلك \_ يخشع له القلب 11 411 ٧٩

| الكريم | ي القرآن | القلوب ف | ۲۰٤ ۲۰٤                                      |
|--------|----------|----------|----------------------------------------------|
| س      | ص        | ٥        |                                              |
| ١٨     | 779      | ۸.       | ١٥٦ _ ثمّ سنّ على أُمّتي المضمضة لتنتي القلب |
| ١٥     | 7 • 9    | ۸۰       | ١٥٧ _ إن قضي بينكما ولد يكون أعمى القلب      |
| 17     | 141      | ۸۱       | ١٥٨ _ فقدن منهن واحدة لم يزل مشغول القلب     |
| 11     | ١٣٢      | ٨٤       | ١٥٩ ــ الشهادة لا تجوز إلّا بمعرفة من القلب  |
| 17     | ۲.٥      | ٨٤       | ١٦٠ _ أقبل على الله بجميع القلب              |
| ٤      | 728      | ٨٤       | ١٦١ _ لا صلاة إلّا بإسباغ ـ وإفراغ القلب     |
| 11     | 737      | ٨٤       | ١٦٢ _ أدب الصلاة حضور القلب                  |
| ٤      | ٣٦٣      | ٨٤       | ١٦٣ _ في رفع اليدين _إقبال القلب             |
| ١٤     | 7.7.7    | ۲۸       | ١٦٤ _ الحمد لله الذي _ لم يتركني عميان القلب |
| ٣      | ٣٣٤      | ۸۷       | ١٦٥ ــ اللهمّ وأستغفرك لكلّ ذنب يميت القلب   |
| ١٤     | 72       | 97       | ١٦٦ _ هذا القرآن _فيه ربيع القلب             |
| ٧      | ٥٥       | 98       | ١٦٧ _ ليجعل الجوارح الإنسان إماماً _هو القلب |
| ۱۸     | Not      | 98       | ١٦٨ _ الذكر مقسوم على السرّ _والقلب          |
| ١٤     | ۱۵۸      | 98       | ١٦٩ _ لسانك لا تحرّكه إلّا بإشارة القلب      |
| ١      | 109      | 95       | ١٧٠ ــ الذكر ذكران ــذكر خالص يوافقه القلب   |
| 17     | ١٦٤      | 98       | ١٧١ _ إنّ أبعد الناس من الله القاسي القلب    |
| ۱۸     | 18.      | 9 &      | ١٧٢ _ الهمي ينام كلّ ذي عين _وأنا وجل القلب  |
| ٤      | 1.1      | 90       | ۔<br>۱۷۳ _ رقیة لوجع القلب                   |
| 11     | 702      | 97       | ١٧٤ _ الصوم _فيه صفاء القلب                  |

## حقيقة القلوب في رحاب الروايات ...... ص س 7 ١٧٥ \_ الإفطار على الماء يغسل ذنوب القلب ٣ 498 97 ١٧٦ \_ فإنّه آية إجابة هذا الدعاء حرقة القلب ٣ 11 97

۱۷۷ \_ لم عت قلبه يوم عوت القلب 9.8 110 ١٧٨ \_ علَّة الحجّ \_ ترك قساوة القلب ۲. 47 99

١٧٩ ـ فإنّ المقام بمكّة يقسى القلب ۸۱ 99 11 ١٨٠ ـ إن قضي بينكما ولد يكون أعمى القلب 717 1.4 ٥ ١٨١ ـ يكون طيّب النكهة من الفم رحم القلب 1.4 TAT ١ ۱۸۲ ـ المسكة هي القلب 1.8 47 12

1.2 ٨٤ ۲. ١٨٤ \_ إنَّ الله \_خلق القلب أخضر 4.4 1. ۲ . 414 ٧١

١٨٣ \_ اطلبوا الولد فإنّه ريحانة القلب ١٨٥ \_ فإنّ القلب إذا أكره عُمى ١٨٦ \_ إنّ القلب إذا صفا ضاقت به الأرض ٥٦ ٧٣ ٩ ١٨٧ \_ فإنّ القلب إذا همّ بالنظر فتح 729 71 17 ١٨٨ \_ يا على ثلاث يقسين القلب استاع اللهو ٤٦ - ۷۷ ٧ ١٨٩ \_ إذا ورثه القلب \_أسرع إليه اللطف ۲. ٤.٣ 77 ۱۹۰ ـ يا من بيده صلاح القلب أصلحه لي 74 ٩٨ 18 ١٩١ ـ يا مولاي ـ لا يقنع القلب إلّا بمجاورتك 729 1.1 1. ١٩٢ \_ يعرف القلب الأشياء كلّها بالدلالات 17 108 ٣

١٩٣ - فرض الله - على القلب - الإقرار والمعرفة -79 72 19

| الكريم | القرآن | لقلوب في | ۲۰٦ حقيقة ا                                  |
|--------|--------|----------|----------------------------------------------|
| س      | ص      | ح '      |                                              |
| ١٦     | 117    | ٧٨       | ١٩٤ _ فإنّ التلقين حياة القلب البصير         |
| ۲      | 791    | ٧٠       | ١٩٥ _ بحياة القلب البلوغ إلى الاستقامة       |
| ١٤     | ٨٢     | ۲٨       | ۱۹۲ _ يا مداوي القلب الجريج                  |
| ٤      | 779    | 97       | ۱۹۷ _ اغفر _ لهذا القلب الجزوع               |
| ۱۲     | 97     | 77       | ١٩٨ _ إنّ التلبين يجلو القلب الحزين          |
| ٨      | 727    | 1.4      | ١٩٩ _ أُربع عِتن القلب: الذنب على الذنب      |
| 17     | 101    | ٧        | ٢٠٠ _ القلب الذي سلم من حبّ الدنيا           |
| *1     | 177    | 1.1      | ٢٠١ _ القلب الذي ليس فيه اليقين _ يفسد عليه  |
| 77     | ٦٥     | 15       | ٢٠٢ ـــ إن تعلم أنّ القلب الذي هو معدن العقل |
| 7      | ٥٤     | ٧٠       | ٢٠٣ _ القلب السليم _الذي ليس فيه أحد سواه    |
| ٤      | ١.٧    | ١٦       | ٢٠٤ _ صاحب القلب الشاكر _الشكور              |
| ٤      | 102    | 98       | ٢٠٥ _ ذكر القلب الصدق والصفا                 |
| ٣      | ٣.٣    | ٧٢       | ٢٠٦ _ إنّ الله _أعطى المؤمن _القلب الصريح    |
| ٤      | ٣.٣    | ٦٧       | ٢٠٧ _ من القلب الطمأنينة بذكره وذكرهم        |
| ١٤     | ٣٣     | ۲        | ٢٠٨ _ علم في القلب _العلم النافع             |
| 22     | ۲.0    | ٨٤       | ٢٠٩ _ لا يعطى الله القلب الغافل شيئاً        |
| 17     | 781    | ٧١       | _<br>٢١٠ _ أبعد الناس من الله القلب القاسي   |
| ١٥     | 7:7    | 1.4      | ٢١١ ـ الصدف على القلب ـ الكذب                |
| ٨      | 11     | ٧١       | ٢١٢ _ لا يخالف _القلب اللسان                 |

| Y•Y  | ••••• | • • • • • • | حقيقة القلوب في رحاب الروايات                |
|------|-------|-------------|----------------------------------------------|
| س    | ص     | ح           |                                              |
| ۲    | 710   | ۲۸          | ۲۱۳ ـ يا من يعلم ــسرائر القلب المكنون       |
| 17   | 175   | ٣           | ٢١٤ ـ نظر القلب إلى ذلك وجدها متّصلة بالسهاء |
| 11   | ٥٤    | ۲           | ٢١٥ _ خير ما دار في القلب اليقين             |
| ٧    | 175   | ٣           | ٢١٦ _ دلّت القلب أنّ لها صانعاً              |
| ٤    | 170   | ٣           | ٢١٧ _ فعرف القلب_أنّ مدبّر الأشياء_الله      |
| ٠ ١٦ | ٥٩    | 71          | ٢١٨ _ فعرف القلب_أنّ مدبّر الأمور واحد       |
| ١٥   | 90    | ٧٧          | ٢١٩ _ النور إذا وقع في القلب انشرح وانفسح    |
| ٤    | ٧٩    | ٥           | ٢٢٠ _ كان مطمئن القلب بالإيمان               |
| 19   | 727   | ٨٠          | ٢٢١ ــ حتّى يطهر ــالقلب بالتوبة             |
| ١    | Ya.   | 77          | ٢٢٢ _ إذا هم القلب بالشم استنشق بقلبه        |
| ٩    | ١٨٤   | <b>VV</b>   | ٢٢٣ _ فضول المطعم فإنّه يسم القلب بالقسوة    |
| ١٢   | 129   | ٧١          | ۲۲۶ ـ تعلّق القلب بالموجود شرك               |
| ٥    | ٥٢    | ٥٧          | ٢٢٥ _ الفهم من القلب بجميع ذلك كلَّه         |
| ٥    | 178   | ٧٨          | ۲۲٦ _ استجلب نور القلب بدوام الحزن           |
| ١٤   | 199   | ٧٢          | ٢٢٧ _ الطمع _ يشوب القلب بشدّة الحرص         |
| ١٤   | 170   | ٣           | ٢٢٨ _ فعرف القلب بعقله _الواحد العزيز        |
| ٤    | 178   | ٧٨          | ٢٢٩ ـ تعرّض لرقّة القلب بكثرة الذكر          |
| ٨    | ١٣٣   | 7           | ۲۳۰ _ ذكر الموت _ يقوى القلب بمواعد الله     |
| ٦    | ٣     | ٩٨          | ٢٣١ _ أمر القلب بيدك                         |

| , الكريم | ني القرآر | القلوب أ | ۲۰۸                                             |
|----------|-----------|----------|-------------------------------------------------|
| س        | ص         | ح        |                                                 |
| ١.       | ٥٩        | ٧.       | ۲۳۲ _ يأتي على القلب تارات _الشكّ               |
| ۲۳       | ۲٥        | ٧.       | ۲۳۳ _ القلب حرم الله                            |
| ۲١       | 798       | ١٤       | ٢٣٤ _ كن _خاشع القلب حين تذكرني                 |
| ١٧       | ٥٧        | 71       | ٢٣٥ ــ تفكّر القلب حين دلّته العين على ما عاينت |
| ۲.       | ٥٠        | ٧.       | ٢٣٦ _ إذا خبث القلب خبث الجسد                   |
| ١٣       | 179       | ٣        | ٢٣٧ _ إذا فسد القلب ذهب جميعاً حتى لا يسمع      |
| **       | ٨٤        | VV       | ٢٣٨ ـ في تفكّر خير من قيام ليلة والقلب ساءٍ     |
| ١        | 108       | 98       | ٢٣٩ _ استقامة القلب صدق الاعتذار                |
| 17       | ۲۳۱       | 71       | ۲٤٠ _ إذا صلح القلب _صلح ذلك كلَّه              |
| **       | 188       | 77       | ٢٤١ _ خلق الله القلب طاهراً صافياً              |
| 14       | ١٦٥       | ٣        | ۲٤٢ _ يستدل به القلب على الربّ                  |
| ١٤       | ۲۱.       | ٧.       | ٢٤٣ ـ. النيّة تبدو من القلب على قدر _المعرفة    |
| ٣        | ٧٣        | ٦        | ٢٤٤ _ النيَّة إقبال القلب على ما قال وقصد       |
| ١٦       | 1.1       | ٣٦       | ٢٤٥ _ أعمى القلب_عن ولاية أمير المؤمنين         |
| ٨        | 4 £       | 79       | ٢٤٦ _ فرض على القلب غير ما _على السمع           |
| ١٤       | ۲۳        | ٩٨       | ٢٤٧ _ يا من بيده سلامة القلب فاجعله سالماً لي   |
| ۱۳       | ٢٠3       | ٣٦       | ٢٤٨ _ فمن عني برؤية القلب فهو مصيب              |
| ٤        | 120       | ٨        | ٢٤٩ ـ بياض القلب في أربع خصال                   |
| 11       | ٥٥        | ٧.       | ٢٥٠ _ خفض القلب في الاشتغال بغير الله           |

| ۲۰۹ |       |     | حقيقة القلوب في رحاب الروايات                |
|-----|-------|-----|----------------------------------------------|
| س   | ص     | ح   |                                              |
| ١.  | ٥٥    | ٧٠  | ٢٥١ _ فرفع القلب في ذكر الله                 |
| ٨   | ٥٧    | ۲   | ۲۵۲ _ القلب قلب حيوان                        |
| **  | Y - 0 | ١.  | ٢٥٣ _ فلِمَ كان القلب كحبّ الصنوبر ؟         |
| ٩   | 99    | ١   | ٢٥٤ _ العقل في القلب كمثل السراج             |
| ٩   | T£0   | 98  | ٢٥٥ ــ فإنّ القلب لا يرقّ حتّى يخلص          |
| ٣   | ٨     | 22  | ٢٥٦ _ إنَّما أقام الله القلب لشكَّ الجوارح   |
| ١٥  | ٦.    | ٧٠  | ٢٥٧ _ القلب_له موادّ من الحكمة               |
| ١٩  | ٣١٧   | 79  | ٢٥٨ ــ القلب لتجلجل في الجوف يطلب الحقّ      |
| ١٧  | ٥٤    | ٧.  | ٢٥٩ _ إنّ القلب ليواقع الخطينة               |
| ٧   | ٨٠    | ٥   | ٢٦٠ _ إنّ القلب مالك لجميع الحواسّ           |
| ١٩  | . ١٤٧ | **  | ٢٦١ _ قام منافق مريض القلب مبغض لله          |
| ٦   | 727   | 1.4 | ٢٦٢ _ تميت القلب _ بجالسة الأنذال            |
| ۲.  | ٣.    | ٥   | ٢٦٣ _ إنّ المعرفة _ في القلب مخلوقة          |
| ١.  | 179   | ٣   | -<br>٢٦٤ _ الله _جعل القلب مدبّراً للجسد     |
| ١٥  | 71    | ٤٧  | ٢٦٥ _ عتى اللسان لا عتى القلب من الإيمان     |
| ٩   | 797   | ٩   | <br>٢٦٦ _ سنّ _المضمضة لتنقي القلب من الحرام |
| ٤   | ٣-٢   | ٧٨  | <br>۲٦٧ ــ من أراد ــ راحة القلب من الحسد    |
| ٧   | ٧٧    | ٦   | ۲٦٨ _ لئلًا يقسو القلب من كثرة النظر         |
| ١٩  | 777   | ٧٨  | ٢٦٩ ـ لا يعرف راحة القلب من لم يجرعه الحلم   |

| , الكريم | ني القرآن | القلوب ف  | ۲۱۰ متيقة                                  |
|----------|-----------|-----------|--------------------------------------------|
| س        | ص         | ج         |                                            |
| ٤        | 777       | ٩         | ٢٧٠ _ ما يقع في القلب من وسوسة الشيطان     |
| ١٢       | ٣١        | <b>YY</b> | ۲۷۱ _ یا موسی _وقاسي القلب منّی بعید       |
| ۲.       | 1.7       | ۲         | ۲۷۲ ـ رجل جاهل القلب ناسك                  |
| ٣        | 19        | 77        | ٢٧٣ _ ينكت في القلب نكتاً                  |
| ١٢       | 7.1       | ٨٢        | ٢٧٤ _ الحقيقة _ تصديق في القلب             |
| ١٢       | 91        | ٧٣        | ٢٧٥ _ الزهد في الدنيا يريح القلب والبدن    |
| 7        | ۱۷        | 90        | ٢٧٦ _ اللهمّ أصلح القلب والجسم             |
| ١        | ٣-٥       | 11        | ٢٧٧ ــ الحزم في القلب ــوالرحمة ــفي الكبد |
| 18       | ٨٢        | ٧٢        | ٢٧٨ ــ الغنى في القلب والفقر في القلب      |
| ۲۳       | ۲.۱       | ۲         | ٢٧٩ ــ الشكّ في القلب وإن صام وصلّى        |
| ١٧       | ١٧٧       | ٦         | ٢٨٠ ــ ثبات الشيء في القلب وإن صلَّى وصام  |
| ١٥       | ٤١        | ١٠٤       | ۲۸۱ ــ العين جاسوس القلب وبريد العقل       |
| 11       | 74        | ٩٨        | ۲۸۲ ـ ارزقني نور القلب وتفهمه لما تحبّ     |
| ٥        | Y • 0     | ٧٨        | ۲۸۳ ـ الخصومة تشغل القلب وتورث النفاق      |
| ١٧       | ٤١٥       | ٣٦        | ٢٨٤ ــ فأضاء القلب وذكر الرجل ما نسي       |
| ١٨       | ٥٤        | ٤         | ٢٨٥ ــ الرؤية ــرؤية القلب ورؤية البصير    |
| ١٥       | 227       | 77        | ۲۸٦ _ الجوع _طعام القلب وصحّة البدن        |
| ٦        | 707       | ٨٢        | ٢٨٧ ــ الإيمان _عقد في القلب وعمل بالأركان |
| 77       | ٩.        | ٨٢        | ۲۸۸ _ يدمع القلب _ولا نقول ما يسخط الربّ   |

| حقيقة القلوب في رحاب الروايات                  |     |             | ۲۱۱ |
|------------------------------------------------|-----|-------------|-----|
|                                                | ج   | ص           | س   |
| ٢٨٩ _ العدس _ يرقُّ القلب ويدمع العين          | rr  | 404         | 1.  |
| ۲۹۰ ــ الزبيب يشدّ القلب ويذهب بالمرض          | 77  | 107         | 7   |
| ۲۹۱ ـ الكمثرى يجلو القلب ويسكن ــالجوف         | 7.7 | <b>A</b> F/ | 11  |
| ٢٩٢ _ الأمل يسهي القلب ويكذب الوعد             | ٧٨  | 80          | ١٢  |
| ٢٩٢ _ الدم يقسي القلب                          | ٦٥  | 177         | ١٤  |
| ۲۹٤ ـ القلب يتّكل على الكتابة                  | ۲   | 107         | ١.  |
| ۲۹۵ ـ القلب يحيي ويموت                         | ٧٨  | ***         | ١٢  |
| ٢٩٦ _ إنَّ القلب ـ يعاين ما ينزل في ليلة القدر | 47  | ۲.          | ۱۷  |
| ٢٩٧ ــ لضيق القلب_يقرأ سبعة عشر يومأ           | 90  | ١٣٦         | 17  |
| ۲۹۸ ـ ياكميل إنّ القلب يقوم بالغذاء            | ٧٧  | 740         | ۱۷  |
| ٢٩٩ ـ إنَّ القلب ينقلب ـ ما لم يصب الحقّ       | ٥   | ٤٠٢.        | ١.  |
| ٣٠٠ ـ أفضل من ذلك تقوى القلوب                  | ١   | ٨٨          | ١٩  |
| ٣٠١ _ العلم حياة القلوب                        | ١   | 177         | ۲.  |
| ٣٠٢ _ القرآن _ ربيع القلوب                     | ۲   | ٣٦          | **  |
| ٣٠٣ ــ لم يعمل ــزلّت موعظته عن القلوب         | ۲   | 44          | ١٢  |
| ٣٠٤ ــ المراء والخصومة _ يمرضان القلوب         | ۲   | 149         | ٧   |
| ٣٠٥ ـ يا فضيل إنّ حديثنا يحيي القلوب           | ۲   | ١٤٤         | ۲.  |
| ٣٠٦ ـ. تحدّثوا فإنّ الحديث جلاء القلوب         | ۲   | 101         | 44  |
| ٣٠٧ _ لا يوجد له_الحلاوة والوقع من القلوب      | ٣   | ٦٤          | ٦   |

| الكريم | في القرآن | القلوب | ٧١٢                                        |
|--------|-----------|--------|--------------------------------------------|
| س      | ص         | ح      |                                            |
| 18     | 44        | ٤      | ٣٠٨ ــ لا تدركه أوهام القلوب               |
| ٧      | ٥٣        | ٤      | ٣٠٩ _ الإيمان بالغيب من عقد القلوب         |
| ۲      | ٥٤        | ٤      | ٣١٠ _ الأبصار _هي الأبصار التي في القلوب   |
| ١.     | 798       | ٤      | ٣١١ _ الحمد لله _البعيد من حدس القلوب      |
| ۱۳     | 419       | ٤      | ٣١٢ ـ لا تحيط به الأبصار القلوب            |
| ١٥     | 717       | ٩      | ٣١٣ _ أنزل الحقّ من السهاء فاحتملته القلوب |
| 10     | 717       | ٩      | ٣١٤ _ فالماء هو الحقّ والأودية هي القلوب   |
| ١.     | 401       | ١٢     | ٣١٥ _ محلّ الاستجابة قدس القلوب            |
| ١٩     | ٣٣٤       | ۱۳     | ٣١٦ _ فإنّ نسياني يقسي القلوب              |
| ١٢     | ٤٧٢       | 18     | ٣١٧ _ اجتنبوا_تضاغن القلوب                 |
| 7      | ٣٠٥       | 18     | ٣١٨ _ يحيي القلوب الميَّتة بنور الحكمة     |
| 17     | 101       | 9 £    | ٣١٩ _ إلهي بك هامت القلوب الوالهة          |
| ١.     | 777       | 98     | ۳۲۰ _ برحمتك _انقادت به القلوب إلى طاعتك   |
| ٥      | 178       | ٣      | ٣٢١ ـ لا تهتدي القلوب إلى كنه عجائبه       |
| ٣      | ۱۷۳       | ۲۰۲    | ٣٢٢ ـ القلوب إليك بالجميل تشير             |
| ١٣     | 102       | ٤      | ٣٢٣ _ محرّم على القلوب أن تحتمله           |
| ۲.     | ١٨٨       | ١      | ٣٢٤ ـ القلوب أوعية فخيرها أوعاها           |
| ١      | 44.5      | ١٠٢    | ٣٢٥ _ فأحيى القلوب بالهدى                  |
| ٩      | 77        | ٤      | ٣٢٦ _ الله _رأته القلوب بحقائق الإيمان     |

| حقيقة القلوب في رحاب الروايات٢١٣ |            |     |                                                  |  |  |
|----------------------------------|------------|-----|--------------------------------------------------|--|--|
| س                                | ص          | ج   |                                                  |  |  |
| 7                                | ٤٩٤        | 22  | ٣٢٧ _ حادثوا هذه القلوب بذكر الله                |  |  |
| 11                               | ۱۸٤        | ٧v  | ٣٢٨ _ فإنّه _ يختم على القلوب بطابع حبّ الدنيا   |  |  |
| ١٩                               | 727        | ٣٢  | ٣٢٩ _ بنا ألِّف الله بين القلوب بعد الشرك        |  |  |
| 19                               | 727        | 44  | ٣٣٠ _ بنا أُلِّف بين القلوب بعد الفتنة           |  |  |
| ١٥                               | 221        | 98  | ٣٣١ _ تَمَثَّل في القلوب بغير مثال تحدَّه الأهام |  |  |
| 71                               | ٧١         | ٧٠  | ٣٣٢ _ لا تميتوا القلوب بكثرة الطعام والشراب      |  |  |
| ١٤                               | 178        | ١.  | ٣٣٣ _ رأته القلوب بنور الإيمان                   |  |  |
| **                               | ٣٧٠        | *1  | ٣٣٤ _ فقال رسول الله _إنّ هذه القلوب بيد الله    |  |  |
| ١٢                               | ٤٨         | ۷٥  | ٣٣٥ _ إنّ القلوب بين إصبعين من أصابع الله        |  |  |
| ۲                                | 777        | ١٤  | ٣٣٦ _ القلوب _تخرقها الشهوات                     |  |  |
| ٨                                | 4.4        | ١٤  | ٣٣٧ _ القلوب _ ترقّق بذكر الموت                  |  |  |
| ۱۸                               | 189        | ١   | ٣٣٨ _ القلوب تزيغ وتعود إلى عياها                |  |  |
| ٧                                | <b>729</b> | 44  | ٣٣٩ _ إنَّ هذه القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد       |  |  |
| ٤                                | 177        | YY  | ٣٤٠ _ إِنَّ القلوب عَلَّ كَمَا عَلَّ الأَبدان    |  |  |
| 17                               | ٧١         | ٧.  | ٣٤١ ــ إنّ القلوب تموت كالزروع                   |  |  |
| ٣                                | 129        | ٥٢  | ٣٤٢ _ يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك         |  |  |
| 10                               | 707        | ٤٢  | ٣٤٣ _ بني إنّ القلوب جند مجنّدة تتلاحظ بالمودّة  |  |  |
| ٦                                | 99         | 9.8 | ٣٤٤ _ حتى تخرق أبصار القلوب حجب النور            |  |  |
| ١.                               | ٣٨         | ۲   | ٣٤٥ _ كونوا _ جُدد القلوب _ خلقان الثياب         |  |  |
|                                  |            |     |                                                  |  |  |

| ٢١٤ حقيقة القلوب في القرآن الكريم |     |     |                                             |  |
|-----------------------------------|-----|-----|---------------------------------------------|--|
| س                                 | ص   | ح   |                                             |  |
| ١٣                                | 221 | 9 & | ٣٤٦ ـ فلا ــالقلوب على احتجابه تنكر معرفته  |  |
| ٨                                 | ١٥٤ | 98  | ٣٤٧ _ حلّت بين القلوب _على اختيارها         |  |
| ٩                                 | ٥٥  | ٧٠  | ٣٤٨ _ أعراب القلوب على أربعة أنواع          |  |
| ٥                                 | 127 | VV  | ٣٤٩ _ جبلت القلوب على حبّ من أحسن إليها     |  |
| ۱۳                                | 220 | ۸۹  | ٣٥٠ _ خالق القلوب على فطرتها                |  |
| ٦                                 | 77  | ٣   | ٣٥١ _ القلوب عليلة والأبصار مدخولة          |  |
| ٧                                 | ٤٦٩ | ١٤  | ٣٥٢ _ قناعة تملأ القلوب_غنيَّ               |  |
| 17                                | 270 | ٩   | ٣٥٣ _ أمَّا القلوب فتقطعونها _على حبِّ الله |  |
| ۱۷                                | ١٥١ | 97  | ٣٥٤ _ سبحانك _امتلأت القلوب فرقاً منك       |  |
| 22                                | ۲۳۳ | ٦.  | ٣٥٥ ــ القسوة وغلظ القلوب في الفدادين       |  |
| 17                                | 104 | ٨٢  | ٣٥٦ ـ همدت القلوب في صدورهم بعد يقظتها      |  |
| ۱۹                                | ٤٤٣ | YY  | ٣٥٧ _ فإنّ أعمر القلوب قلوب الصالحين        |  |
| ١٤                                | ٤٢٣ | ٧١  | ٣٥٨ ــ العفو سرّ الله في القلوب قلوب خواصّه |  |
| ٣                                 | 227 | VY  | ٣٥٩ ـ. فطات القلوب لإشفاقها من الذنوب       |  |
| 11                                | 111 | 98  | ٣٦٠ ـ بك لاذت القلوب لأنّك غاية كلّ محبوب   |  |
| 1                                 | ۲.۳ | 1   | ٣٦١ _ إنّ القلوب لترين                      |  |
| ٦                                 | 729 | 90  | ٣٦٢ ـ لا تهتدي القلوب لصفتك                 |  |
| ۱۷                                | ۳.٧ | ١٤  | ٣٦٣ ـ القلوب ليس على كلّ حال تعمر           |  |
| ٨                                 | 1.9 | ٧٨  | ٣٦٤ ـ أسلم القلوب ما طهر من الشبهات         |  |

٣٨٣ \_ لس للحواسّ معرفة إلّا بالقلب

١٤

109

٣

| ن الكريم | ني القرآن   | القلوب | ٢١٦                                         |
|----------|-------------|--------|---------------------------------------------|
| س        | ص           | ح      |                                             |
| ١.       | 777         | ١.     | ٣٨٤ ـ الإيمان هو معرفة بالقلب               |
| ٥        | ۲٥          | ٧.     | ٣٨٥ _ إنّ الشيطان يلمّ بالقلب               |
| 10       | ٧١          | ٧٨     | ٣٨٦ _ ما التوبة النصوح _ندم بالقلب          |
| ٥        | 227         | ١٣     | ٣٨٧ _ فادعني بالقلب النقي واللسان الصادق    |
| ٧        | 377         | 94     | ۳۸۸ ـ لزق بالقلب داء ليس له دواء            |
| 1        | <b>FA</b> / | ٧٨     | ٣٨٩ ـ فيمرّ ـ بالقلب فيصير كأنّه زبر الحديد |
| ١٩       | ۱.۸         | ۸۵     | ٣٩٠ _ فرّ بالقلب من وساوس الشيطان           |
| 17       | 220         | 75     | ٣٩١ ـ الإيمان بالقلب هو التسليم للربّ       |
| ١٢       | ١٣٦         | ۸٥     | ٣٩٢ _ السجود سبب التقرّب إليه بالقلب والسرّ |
| 11       | ٦.          | ٧٠     | ٣٩٣ _ القصد إلى الله _بالقلوب أبلغ          |
| **       | ٣.          | 91     | ٣٩٤ _ الدنيا _ لاطت بقلب الراغب             |
| ٥        | ٨٢          | ٧٢     | ٣٩٥ _ الدنيا _التبست بقلب الناظر            |
| ٧        | 717         | ١٤     | ٣٩٦ ـ لا يكون عمل إلّا بقلب تتى             |
| 74       | 777         | ۸٩     | ٣٩٧ _ اللهمّ إنّي أتقرّب إليك بقلب خاضع     |
| ٩        | ٣٧          | 71     | ۔<br>۳۹۸ ۔ فجامعها بقلب ساکن وعروق هادئة    |
| ٨        | 107         | ٧      | ٣٩٩ ــ إلّا من أتى بقلبٍ سليم               |
| ٨        | 77          | ١٢     | ٤٠٠ _ بقلبٍ سليم من كلّ ما سوى الله         |
|          | 77          |        | ٤٠١ _ آمنت بالله بقلبٍ شاكر                 |
|          | ۸۳          |        | ٤٠٢ _ ربّ اُناجيك بقلّبٍ قد أوبقه جرمه      |
|          |             |        | -<br>*                                      |

| Y1Y |     |    | حقيقة القلوب في رحاب الروايات          |
|-----|-----|----|----------------------------------------|
| س   | ص   | ح  |                                        |
| ۲   | 400 | 10 | ٤٠٣ ــ هم يبكون بقلبٍ محترق            |
| ٣   | 77  | ٧٣ | ٤٠٤ ـ فانقطع إلى الله بقلبٍ منيب       |
| ١٣  | 440 | YY | ٤٠٥ ــ الشأن أن تكون الصّلاة بقلبٍ نقي |
| ٣   | ۲٧. | 4٧ | ٤٠٦ ـ أتضرّع إليك بقلبٍ وجل خاً ثفّ    |
| ٥   | 799 | ١٤ | ٤٠٧ _ اخشع لي بقلبك                    |

| ١. | ۲.۳ | ٤٢ | ٤٠٨ ــ دار الفاسق عن دينك وابغضه بقلبك       |
|----|-----|----|----------------------------------------------|
| ١٤ | ۲.۱ | ٨٤ | ٤٠٩ _ يحسب لك منها ما أقبلت عليه منها بقلبك  |
| ٩  | ۲٦. | ٨٤ | ٤١٠ _ إنَّما لك من صلاتك ما أقبلت عليه بقلبك |
|    |     |    | A 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1      |

٤١١ \_ إذا دعوت الله فاقبل بقلبك 712 10 9 ~ 4.0 ٤ 94 178 19 99

٤١٢ \_ فاقبل بقلبك ثمّ استيقن الإجابة ٤١٣ \_ طف بقلبك مع الملائكة حول العرش 17 Y-E ٤١٤ \_ فاسمع بقلبك وانظر بعقلك 97 ٤١٥ \_ اذكر الله بقليك ولسانك 72. 1.1 ١ ٤١٦ \_ تعيده بقليك ولسانك وجوارحك YAE 17 ٨٥ ٤١٧ \_ رأى رسول الله \_ريّه \_بقليه ١. ٤٣ ٤ ٤١٨ \_ من أحتنا بقليه 188 ٨ 17

٤١٩ ـ لا تكن كمن يعطى بلسانه ويكفر بقلبه 791 44 10 ٤٢٠ \_ فأعلى درجات الجنّة لمن أحبّنا بقلبه ١٤ 94 17 ٤٢١ \_ فإن لم يستطع بلسانه فجاهدهم بقلبه 4.4 30 ٤٢٢ \_ عشق العبادة فعانقها وأحتما بقلبه 704 15 ٧.

| الكريم | ٢١٨ القرآن الكريم |     |                                                    |  |  |
|--------|-------------------|-----|----------------------------------------------------|--|--|
| س      | ص                 | ج   |                                                    |  |  |
| 7      | ٣٢                | ٧١  | ٤٢٣ _ أيَّا عبد أنعم الله عليه فعرفها بقلبه        |  |  |
| 7      | ۲٧٠               | ٧٨  | ٤٢٤ _ من عرف نعمة الله بقلبه استوجب المزيد         |  |  |
| ١٣     | 777               | 79  | ٤٢٥ _ أحبّ عليّاً بقلبه أعطاه _ ثلث ثواب _ الاُمّة |  |  |
| ١٤     | 44                | VV  | ٤٢٦ _ حتّى _ ينظر بقلبه إلى جلالي وعظمتي           |  |  |
| ٧      | 175               | ٨   | ٤٢٧ _ سعى بقلبه إلى منازل الأبرار                  |  |  |
| ٨      | ١٢                | ٥٨  | ٤٢٨ _ إذا نظر إلى ربّه بقلبه جعله في نور ــالحجب   |  |  |
| 17     | ٣                 | ٧٢  | ٤٢٩ _ من خشع له بقلبه _رأى نفسه مقصّراً            |  |  |
| ١.     | 777               | ٣٢  | ٤٣٠ _ من تعلُّق بقلبه شيء لم يخرجه شيء أبداً       |  |  |
| ۱۷     | 807               | ٧٨  | ٤٣١ _ من _لم يندم بقلبه فقد استهزأ بنفسه           |  |  |
| ١٣     | 1.4               | ١.  | ٤٣٢ _ من أحبّنا بقلبه _فهو في الجنّة               |  |  |
| ٤      | ۸٩                | **  | ٤٣٣ _ من أبغضنا بقلبه _فهو في النار                |  |  |
| 74     | 777               | ١.  | ٤٣٤ _ أنا شفيع _المحبّ لهم بقلبه ولسانه            |  |  |
| ١.     | ۲۸٦               | 7 £ | ٤٣٥ _ يوالي بقلبه ولسانه أولياء الله               |  |  |
| 14     | ٨/ ٤              | ٧٤  | ٤٣٦ _ المعروف واجب_بقلبه ولسانه ويده               |  |  |
| ٥      | 9 &               | ١   | ٤٣٧ _ ترك إنكار المنكر بقلبه ولسانه ويده           |  |  |
| ١.     | 128               | 98  | ٤٣٨ _ أحاطت هواجسه بقلبي يعاضد لي الهوى            |  |  |
| ٣      | 121               | ٤٣  | ٤٣٩ _ كلام النساء _ أوقع بقلوب الرجال              |  |  |
| 22     | 410               | ٥٠  | ٤٤٠ ـ لا تدخلوا بيوتي _ إلّا بقلوب خاضعة           |  |  |
| ١      | ۲۸۳               | 11  | ٤٤١ ــ صوموا لله بقلوب خالصة صافية                 |  |  |
| 14     | 17                | ٤١  | ٤٤٢ ـ لا يدخلوا بيتاً من بيوتي إلّا بقلوب طاهرة    |  |  |

|                                                     | ج  | ص           | س  |
|-----------------------------------------------------|----|-------------|----|
| <ul> <li>٤ ـ تكثر الصفوف بقلوب متباغضة</li> </ul>   | 7  | ٣.٧         | 18 |
| ٤ ـ الجهاد بأيديكم ثمّ الجهاد بقلوبكم               | ١  | ٧٢          | ۲. |
| ٤ _ أقبلوا عليَّ بقلوبكم _لست أريد صوركم            | 98 | 277         | ١٤ |
| ٤ ـ أخذ الله بقلوبكم وقلوبنا إلى الحقّ              | 44 | ٥٠          | ١٤ |
| ٤ _ الإيمان ما _صدّقناه بقلوبنا                     | ٧. | ١٨٢         | ۲. |
| ٤ ـ نستغفرك من كلّ ذنبٍ اكتسبناه بقلوبنا            | ١  | ۱۷۵         | ٧  |
| ٤ _ نظروا إلى الله _وإلى محبّته بقلوبهم             | ٧٨ | ۱۸٥         | ١٨ |
| ٤ _ توبوا إلى الله _ يعطف بقلوبهم عليكم             | ۷٥ | ٣٤٨         | ۲. |
| ٤ _ فقلبي لك مسلم وأمري لك متّبع                    | ١  | 719         | ** |
| ٤ _ فقلوب المؤمنين تحنّ إلى ما خلقوا منه            | ٥  | 739         | 7  |
| ٤ _ فقلوب شيعتنا من أبدان آل محمّد                  | 70 | ٨           | 77 |
| ٤ _ فجبل من _طينتنا _فقلوبهم تحنّ إلينا             | ١٥ | . ۲۳        | ٦  |
| <ul> <li>٤ _ شيعتنا _ فقلوبهم تهوى إلينا</li> </ul> | ٥  | 770         | ٩  |
| ٤ _ إنّ الحكمة نور كلّ قلب                          | ١٤ | 717         | ٨  |
| ٤ ـ لا يستقيم حبّ الدنيا والآخرة في قلب             | ١٤ | <b>77</b> X | 18 |
| ٤ ــ لن يجتمع حبّنا وحبّ عدوّنا في قلب              | ٨٢ | ٣٨          | 77 |
| ٤ _ إزالة الجبال أهون من إزالة قلب                  | ٧٨ | ۲٤.         | ۲  |
| ٤ ـ لا تجتمع الرهبة والرغبة في قلب                  | ٨٤ | ۲٦.         | ١٥ |
| ٤ _ لا تجمع الإيمان والخمر في قلب أبدأ              | ٧٩ | 101         | ٤  |

٤٦٢ ـ الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم ٧٠ ٤٢ ١

| . ٢٢٠ حقيقة القلوب في القرآن الكريم |               |     |                                           |  |  |
|-------------------------------------|---------------|-----|-------------------------------------------|--|--|
| س                                   | ص ٠           | ح   |                                           |  |  |
| ١.                                  | 777           | ٧٣  | ٤٦٣ _ الغضب جمرة _ تتوقّد في قلب ابن آدم  |  |  |
| ٤                                   | 191           | 53  | ٤٦٤ _ المودّة في قلب أخيك بما له في قلبك  |  |  |
| ٤                                   | 279           | 27  | ٤٦٥ _ لا يطبع على قلب إلّا بذنب           |  |  |
| ١٥                                  | ۲٠٥           | 74  | ٤٦٦ _ ما من قلب إلّا وله أذنان            |  |  |
| ٤                                   | 717           | ٧١  | ٤٦٧ ــ قلب الأحمق في فمه                  |  |  |
| 7                                   | ٥٢            | ۲   | ٤٦٨ _ العلم_قلب الإيمان                   |  |  |
| ١٤                                  | 110           | ٧٨  | ٤٦٩ _ التفكّر حياة قلب البصير             |  |  |
| ١٢                                  | 7 - 7         | VV  | ٤٧٠ _ إنَّما قلب الحدث كالأرض الخالية     |  |  |
| 18                                  | 440           | 77  | ٤٧١ _ القرع _ يسرّ قلب الحزين             |  |  |
| 10                                  | 717           | 18  | ٤٧٢ _ هي في قلب الحكيم مثل النور          |  |  |
| ۲۳                                  | 405           | ٣٣  | ٤٧٣ _ بعدي فتنة يموت فيها قلب الرجل       |  |  |
| ٦                                   | ۲۸۰           | ١٢  | ٤٧٤ _ قلب الشابّ أرقّ من قلب الشيخ        |  |  |
| ١٣                                  | 777           | ١٢  | ٤٧٥ _ يزرع الحكمة _ في قلب الصغير والكبير |  |  |
| 71                                  | ۲۸۸           | 9.7 | ٤٧٦ _ إنّ لكلّ شيء قلب وقلب القرآن يس     |  |  |
| ٨                                   | ٣١٣           | ٧٣  | 2۷۷ _ قلب منكوس وهو قلب الكافر            |  |  |
| ٥                                   | 191           | ٧٨  | ٤٧٨ _ قلب الكافر أقسى من الحجر            |  |  |
| ٣                                   | 191           | 72  | ٤٧٩ _ أنا علم الله وأنا قلب الله الواعي   |  |  |
| ١٣                                  | <b>75</b> × 3 | 79  | ٤٨٠ _ أنا قلب الله وبابه الذي منه يؤتى    |  |  |
| ٥                                   | ra/           | ٧٨  | ٤٨١ ــ الغني والعزّ يجولان في قلب المؤمن  |  |  |
| ۱۷                                  | ٥٩            | ٧.  | ي<br>٤٨٢ ـ قلب المؤمن أجرد _فيه سراج يزهر |  |  |

| YY1 | في رحاب الروايات | مقيقة القلوب |
|-----|------------------|--------------|
|-----|------------------|--------------|

| ٠                                               |                       |
|-------------------------------------------------|-----------------------|
| من حلو يحبّ الحلاوة ٢٢ ٥                        | ٤٨٣ _ قلب المؤ        |
| المؤمن عرش الرحمن ٥٨ ٩                          | ٤٨٤ _ إنّ قلب         |
| رج قلب المؤمن لوجد فيه نوران ١٣ ٢               | ٤٨٥ ـ لو استخ         |
| لب المؤمن من خشية الله ٧٠ ع                     | ٤٨٦ _ اقشعرٌ ق        |
| فلق قلب المؤمن نورانياً                         | ٤٨٧ _ إنّ الله خ      |
| لا تعمر في قلب المتكبّر ٢ ٣                     | ٤٨٨ _ الحكمة ا        |
| نعمر في قلب المتواضع ٢٧ ٢                       | ٤٨٩ _ الحكة :         |
| بّ إلى الأحباب مجذوب ١٦ ١                       | ٤٩٠ _ قلب المح        |
| ظهار ما في قلب المرء ٧١ ٪                       | ٤٩١ _ الكلام إ        |
| ستشعر قلب المرء الحسد ٢٣                        | ٤٩٢ _ شرّ ما ا.       |
| ب قلب المرء طاب جسده ٧٠                         | ٤٩٣ _ إذا طار         |
| ع الحقّ والباطل في قلب امرئ ٩٣ /                | ٤٩٤ ـ لن يجتم         |
| ـ ثبت حبّك في قلب امريٍّ مؤمن ٢٧٪               | ٤٩٥ ـ يا عليّ.        |
| لا يغلّ عليهم قلب امريٍّ مُسلم ٢١ ١             | ۲93 _ ثلاث <i>ل</i> ا |
| ن قلب بأشدٌ من القسوء                           | ٤٩٧ ــ ما مر ض        |
| سمعت ولا خطر على قلب بشر ٨                      | ۸۹۱ _ لا أذن          |
| <ul> <li>ه_مغفرة لم يخطر على قلب بشر</li> </ul> | ٤٩٩ _ يغفر _ ا        |
| بخطر على قلب بشر مبلغ جبروته ٤٣                 | ٥٠٠ _ فليس            |
| ني قلب بلبيب ٢٢                                 | ٥٠١ _ ماكلَّ ذ        |
| طان ليجثم على قلب بني آدم                       | ٥٠٢ _ إنّ الشي        |
|                                                 |                       |

| ٢٢٢ حقيقة القلوب في القرآن الكريم |     |     |                                              |  |  |
|-----------------------------------|-----|-----|----------------------------------------------|--|--|
| س                                 | ص   | ح   |                                              |  |  |
| 11                                | ۲۸  | ٧١  | ٥٠٣ _ إنّ الله يحبّ كلّ قلب حزين             |  |  |
| ۱۷                                | 1.1 | 98  | ٥٠٤ _ إلهي قلب حشوته من محبّتك في دار الدنيا |  |  |
| ١٥                                | 104 | ٣٤  | ٥٠٥ _ من كانت له أذن واعية وقلب حفيظ         |  |  |
| ٨                                 | 777 | ٧٨  | ٥٠٦ _ كان لك قلب حيّ لكنت أخوف الناس         |  |  |
| ١٥                                | ٤٣  | ۸٥  | ٥٠٧ _ فقارئ القرآن بحتاج إلى قلبٍ خاشع       |  |  |
| ١٩                                | ۲.  | 97  | ٥٠٨ _ يكتب على قلب ذلك الرجلُ بمداد من النور |  |  |
| ١٤                                | ٨١  | **  | ٥٠٩ _ لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبّكم     |  |  |
| ١٣                                | ٣٤٣ | **  | ٥١٠ _ لو علم أبو ذرّ ما في قلب سلمان لقتله   |  |  |
| 71                                | 711 | 79  | ٥١١ _ فطوبي لقلب سليم أطاع من يهديه          |  |  |
| ٧                                 | 4.1 | ٧٣  | ٥١٢ _ لا يجتمع الشحّ والإيمان في قلب عبد     |  |  |
| ۱۳                                | ٣٠٨ | 22  | ٥١٣ _ لا يظهر الله قلب عبد حتّى يسلّم لنا    |  |  |
| 11                                | 777 | ۸٥  | ٥١٤ _ أعوذ من كلّ قلب عن معرفتك محبوس        |  |  |
| ٩                                 | 271 | 98  | ٥١٥ ـ لا يستجيب الدعاء من قلب غافل لاهٍ      |  |  |
| 17                                | ١٨٢ | ٧٤  | ٥١٦ _ قلب غيرك لك كقلبك له                   |  |  |
| ١٤                                | 170 | 90  | ٥١٧ _ أسألك أن تسخّر لي قلب فلان بن فلان     |  |  |
| ۲.                                | ٥٩  | ٧.  | ٥١٨ _ كلِّ قلب فيه شرك أو شكِّ فهو ساقط      |  |  |
| ٩                                 | ٥١  | ٧٠  | ٥١٩ _ قلب فيه نكتة سوداء                     |  |  |
| 7                                 | 757 | 4.4 | ٥٢٠ _ قلّب قلبي من الهموم إلى الروح والدعة   |  |  |
| 17                                | 729 | Γ٨  | ٥٢١ _ أعوذ بك ــمن قلبٍ لا يخشع              |  |  |
| ٣                                 | 711 | 74  | ٥٢٢ _ المشكاة قلب محمّد عليه                 |  |  |

| <b>۲۲۳</b> | • • • • • • • | ••••• | حقيقة القلوب في رحاب الروايات                |
|------------|---------------|-------|----------------------------------------------|
| س          | ص             | ج     |                                              |
| ٧          | 479           | 94    | ٥٢٣ _ إذا دعا الله _وقلب تخلص استجيب له      |
| 11         | 11.           | ۲     | ٥٢٤ _ قلب مطبق _ لا يحمد                     |
| 7          | 1.1           | ٨٢    | ٥٢٥ _ رقّة ورحمة يجعلهما الله في قلب من يشاء |
| Y          | ٧.            | 37    | ٥٢٦ _ لا استراح قلب من قاساكم                |
| ١٥         | 440           | 1     | ٥٢٧ _ العلم_نور يقع في قلب من يريد           |
| ٨          | 01            | ٧.    | ٥٢٨ ــ قلب منكوس لا يعثر على شيء من الخير    |
| ١.         | 440           | 77    | ٥٢٩ _ بئس العون على الدين قلب نحيب           |
| ٥          | 717           | 18    | ٥٣٠ _ لا يجتمع الفقه والغيّ في قلب واحد      |
| 22         | ٣٠٥           | 94    | ٥٣١ _ ناجني بخشية من قلّب وجل                |
| ٨          | 707           | 77    | ٥٣٢ _ إنّ الله جعل قلب وليّه وكراً لإرادته   |
| 10         | 197           | ٧٨    | ٥٣٣ _ الإيمان لا يثبت في قلب يهودي           |
| ٤          | 17:           | 17    | ٥٣٤ _ بأنّ حبيب الله أطهرهم قلباً            |
| ١.         | Y02           | ٣٧    | ٥٣٥ _ يا عليّ أنت أشجع الناس قلباً           |
| ۲          | ٣٣٨           | ٧٤    | ٥٣٦ _ أنسك الناس أسلمهم قلباً                |
|            | 38/           | 97    | ٥٣٧ _ لا يعذَّب الله قلباً أسكنه القرآن      |
| 11         | ٨٩            | 97    | ٥٣٨ _ اللهمّ ارزقني قلباً تقيّاً نقيّاً      |

٥٣٩ \_ اللهمّ ارزقني قلباً خاشعاً خاضعاً ضارعاً

٥٤٠ \_ اللهمّ ارزقني عزّاً باقياً وقلباً زكياً

٥٤١ \_ أسألك اللهم قلباً سليماً

٥٤٢ \_ اللهمّ \_ هب لي \_ قلباً ساوياً

YOA

1.4

| الكريم | ني القرآن   | القلوب     | ٢٧٤ حقيقة                                           |
|--------|-------------|------------|-----------------------------------------------------|
| س      | ص           | ج          |                                                     |
| 14     | 222         | 91         | ٥٤٣ ــ اللهمّ أسألك لساناً ذاكراً وقلباً شاكراً     |
| ۲۱     | ٥           | ٩.         | ٥٤٤ ــ اللهمّ اجعل لي قلباً طاهراً                  |
| 11     | 128         | 98         | ٥٤٥ ــ إلهي إليك أشكو قلباً قاسياً                  |
| ۱۷     | 150         | ٧٨         | ٥٤٦ ــ ارزَقني قلباً ولساناً يتجاريان في ذمّ الدنيا |
| 7      | 17          | ۸,         | ٥٤٧ ــ أسألك قلباً وجلاً من مخافتك                  |
| 11     | ۱۷۸         | 9.4        | ٥٤٨ ــ لا يعذَّب الله قلباً وعي القرآن              |
| ٣      | ۱۲.         | ٩٨         | ٥٤٩ ــ الِلهمّ اجعل لي قلباً يخشاك كأنّه يراك       |
| 71     | 4.8         | 9 £        | ٥٥٠ ــ الهمي هب لي قلباً يدنيه منك شوقه             |
| ٩      | <b>YY</b> • | ١          | ٥٥١ _ العلم _ما دلّك على صلاح قلبك                  |
| ٧      | 272         | ١          | ٥٥٢ _ فبادرتك بالأدب قبل أن يقسو قلبك               |
| ٨      | 444         | 14         | ٥٥٣ ـ لا تطل في الدنيا أملك فيقسو قلبك              |
| ١      | 773         | ١٣         | ٥٥٤ ـ جدّد التوبة في قلبك                           |
| ١.     | ٤٩٠         | 18         | ٥٥٥ ـ ليتّقِ الله قلبك                              |
| ٤      | ۸٧          | ٣٣         | ٥٥٦ _ فما أعظم الرين على قلبك                       |
| ١.     | 18.         | ٣٣         | ٥٥٧ _ لسانك دليل على ما في قلبك                     |
| ١٢     | 79          | ٥١         | ٥٥٨ _ أعرني سمعك وفرّغ لي قلبك                      |
| 11     | 11.         | ٧.         | ٥٥٩ _ اخون لسانك لعهارة قلبك                        |
| 17     | 719         | <b>Y</b> Y | ٥٦٠ _ أحيي قلبك بالموعظة وموّته بالزهد              |
| 1.     | 7.1         | VV         | ٥٦١ _ أُوصيك بتقوى الله وعهارة قلبك بذكر.           |
| ١٢     | ٤٣٣         | ١٣         | ٥٦٢ ــ لا تعلَّق قلبك برضى الله ومدحهم              |

|                                                | ج  | ص   | س  |
|------------------------------------------------|----|-----|----|
| ٥٦١ ـ اغسل قلبك بماء الحزن                     | 98 | 101 | 17 |
| ٥٦٥ ـ الدنيا ـ لا تشغل قلبك بها                | ١٣ | ٤١٢ | 18 |
| ٥٦٥ ـ لا يسلم لك قلبك حتّى تحبّ للمؤمنين       | ٧٨ | ٨   | ۲. |
| ٥٦٠ ــ لا تدعنّ ــ في قلبك حقداً ــ إلّا نزعته | ٧  | ٧٣  | ٥  |
| ٥٦١ _ تفرّغ لعبادتي أملأ قلبك خوفاً منّي       | ۱۳ | TOV | ٤  |
| ٥٦٪ _ وإلاّ تفرغ لعبادتي أملاً قلبك شغلاً      | ٧٠ | 707 | ۱۷ |
| ٥٦١ _ فأمّا الناصب فلا يرقنّ قلبك عليه         | 97 | ٧٢  | ٨  |
| ٥٧ _ أخلِ قلبك عن كلّ شاغل يحجبك               | ۸۳ | 277 | ٥  |
| ٥٧ _ لا ترِّ الناس أنَّك تخشى الله وقلبك فاجر  | ١٣ | ٤١٨ | ٣  |
| ٥٧١ _ إنَّك تَخشى الله فيكرموك وقلبك فاجر      | VV | ٨٣  | ** |
| ٥٧١ _ كلّما _استحلاه قلبك فاجعله لله           | VV | ١٠٨ | ١٥ |
| ٥٧١ _ امتحن قلبك فإن كنت تودّه فإنّه يودّك     | ٧٤ | 144 | ٥  |
| ٥٧٥ _ إذا وجل قلبك _فدونك دونك                 | 98 | 722 | ١. |
| ٥٧ ـــ إذا شاورت من يصدّقه قلبك فلا تخالفه     | ٧٥ | 1.4 | ١٥ |
| ٥٧١ _ يا ابن آدم أصبح قلبك قاسياً              | ٧. | ٣٨٢ | ۲  |
| ٥٧/ _ فاختم على قلبك كها تختم على ذهبك         | ٧٨ | ٤٥١ | ۱۷ |
| ٥٧٠ _ وسهاً. طهوراً _وطهّر قلبك للتقوى         | ٨٠ | ٣٤. | ١٤ |
| ٥٨٠ _ إذا أردت الحح فجرّد قلبك لله             | 99 | 178 | ٧  |
| ٥٨١ _ العقل _حفظ قلبك ما استودعته              | ٧٨ | 117 | ۱۸ |
| ٥٨٢ _ انزع _قلبك من الميل إلى من سواي          | ۱۳ | ٥٦  | 17 |
| <del>-</del>                                   |    |     |    |

| ن الكريم | <b>في الق</b> رآر | القلوب | ۲۲٦                                                       |
|----------|-------------------|--------|-----------------------------------------------------------|
| س        | ص                 | ح      |                                                           |
| ٧        | 437               | ۳۸     | ٥٨٣ _ إنَّ الحقَّ معك _ وفي قلبك وبين عينيك               |
| ١٨       | 740               | YY     | ٥٨٤ _ فانظر فيما تغذّى قلبك وجسمك                         |
| ١        | <b>777</b>        | 1      | ٥٨٥ _ اعلم أنّ قلبك وعاء                                  |
| ١.       | 140               | ٧٣     | ٥٨٦ _ أخلص قلبك يكفك القليل من العمل                      |
| 1        | 702               | ٤٢     | ٥٨٧ _ أحسستهم من أحد في قلبك شيئاً فاحذرو.                |
| ۱٩       | ١٢٠               | ١      | ٥٨٨ _ علامة الصالح _ يصنّي قلبه                           |
| ١٤       | 109               | •      | ٥٨٩ _ لِسان العاقل وراء قلبه                              |
| 17       | ٣٣                | ۲      | ٥٩٠ ـ من زهد أثبت الله الحكمة في قلبه                     |
| ٧        | ۲٦                | ۲      | ٥٩١ _ أحبّ الدنيا ذهب خوف الآخرة من قلبه                  |
| ۲۱       | 191               | ۲      | ٥٩٢ _ أمرنا لا يتحمّله إلّا مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان |
| ۲.       | 67                | ٥      | ٥٩٣ _ أعجب ما في الإنسان قلبه                             |
| ٥        | ۱۱۳               | ٥      | ٥٩٤ _ فتح له العينين اللتين في قلبه                       |
| ١        | ۲ - ٤             | ٥      | ٥٩٥ _ إذا أراد أن يهدي عبداً فتح مسامع قلبه               |
| ٣        | ٣٠٢               | ٥      | ٥٩٦ _ قول الله يحول بين المرء وقلبه                       |
| ١        | ۲۳۳               | ١.     | ٥٩٧ _ يعطيك بلسانه ما ليس في قلبه                         |
| ٩        | . 790             | ۱۳     | ٥٩٨ ـ عجبت لمن أيقن بالموت كيف يفرح قلبه                  |
| ١.       | 717               | ١٣     | ٥٩٩ ــ من أقرّ بالحساب لم يفرح قلبه                       |
| 11       | 1 54.             | ۱۳     | ٦٠٠ _ خبيث اللسان _ يختم على قلبه                         |
| 77       | <b>T1V</b>        | ١٤     | ٦٠١ ـ زنى بها في قلبه                                     |
| 8        | 777               | 41     | ٦٠٢ - محبّي عليَّ عليُّلِم نظف قلبه                       |
|          |                   |        |                                                           |

| <b>YYY</b> |   |   | ••••• | ••••• | حاب الروايات | <b>في</b> ر | القلوب | حقيقة |
|------------|---|---|-------|-------|--------------|-------------|--------|-------|
| س          | ص | ج |       |       |              |             |        |       |

|                                                        | ج  | ص   | س  |
|--------------------------------------------------------|----|-----|----|
| ٦٠ _ من أراد الله به خسراً طبع على قلبه                | ** | ٧١  | 7  |
| ٦٠ _ لا يحبّنا عبد وتبولّانا حتّى يطهّر الله قلبه      | ۲۳ | ۲.۸ | ١٣ |
| ٦٠ _ الإمام_تنام عينيه ولا ينام قلبه                   | 40 | 18. | ۱۳ |
| ٦٠٠ _ من أحبّ علياً لطُّلِلْا أثبت الله الحكمة في قلبه | 77 | 110 | ۲  |
| ٦٠٠ ــ من والى علياً لِمُثْلِلًا يربط الله على قلبه    | ٣٦ | 171 | 19 |
| .٦٠ _ فطوبى لمن رسخ حبّنا أهل البيت في قلبه            | ٣٩ | 808 | ۲  |
| ٦٠٠ ــ قدحت في سويداء قلبه                             | ٤٢ | 177 | ٩  |
| ٦١ ــ ليس من شيعتنا من خلا ثمّ لم يرع قلبه             | ٤٨ | ٤٥  | ٦  |
| ٦١٠ _ من أكل اللحم أربعين صباحاً قسا قلبه              | 77 | 498 | ۲  |
| ٦١١ _ من أكل رمّانة حتّى يتمّها نوّر الله قلبه         | 77 | 797 | ۱۷ |
| ٦١٦ _ من أكل الرمّانة على الريق أنارت قلبه             | 77 | 171 | ١. |
| ٦١٤ _ يلتي الإلهام في قلبه                             | 77 | £YA | ٥  |
| ٦١٠ _ المؤمن ـ عزّ القرآن في قلبه                      | 77 | 799 | ٤  |
| ٦١٦ _ المؤمن لو _نشر ثمّ قتل لم يتغيّر قلبه            | ٧٢ | 3.7 | ۲  |
| ٦١١ _ المؤمن بشره في وجهه وحزنه في قلبه                | 77 | 770 | ٨  |
| ٦١٪ _ شيعتنا من وافقنا بلسانه وقلبه                    | ۸۶ | 371 | ٤  |
| ٦١٩ ــ من اعتدى لم تؤمن بوائقه ولم يسلم قلبه           | ۸۶ | ۳۸٤ | ۲. |

22

40

787

٧.

٧١

11

18

٦٢٠ \_ من دخل الكعبة آمن قلبه

٦٢١ \_ فعاين ربّه في قلبه

٦٢٢ \_ من قلّ ورعه مات قلبه

| , الكريم | <b>في الق</b> رآن | يقة القلوب | ٧٢/ حقي                                        |
|----------|-------------------|------------|------------------------------------------------|
| س        | ص                 | ج          |                                                |
| ٤        | 717               | ٧١         | ٦٢٢ _ فم الحكيم في قلبه                        |
| ١٨       | ۱۷۰               | ٧٢         | ٦٢٤ _ فمن ألهمه الله الخير وأسكنه في قلبه      |
| ١٨       | ٤٩                | ٧٣         | ٦٢٥ _ يجد الرجل حلاوة الإيمان في قلبه          |
| ٩        | 17.               | ٧٣         | ٦٢٦ _ إذا ناجاه أثبت الله النور في قلبه        |
| 11       | 121               | ٧٣         | ٦٢٧ _ لهن رقص على سويداء قلبه                  |
| ٨        | ٣٢٧               | ٧٣         | ٦٢٨ _ تغلب النقاط السود على جميع قلبه          |
| ١٨       | 227               | ٧٣         | ٦٢٩ _ إذا أراد خيراً جعل له واعظاً من قلبه     |
| ١٣       | ۳۲۸               | ٧٣         | ٦٣٠ _ فن أقبل على المعاصي اسودٌ قلبه           |
| ٩        | YEA               | ٧٤         | ٦٣١ _ فإذا اتَّهمه انمات الإيمان في قلبه       |
| ۲١       | ٣٠١               | ٧٤         | ٦٣٢ _ خمش وجه إبليس وقرح قلبه                  |
| ١.       | ٥                 | ٧٥         | ٦٣٣ _ يمسح رأسه _اليتيم _يلين قلبه             |
| ۲        | 777               | ۷٥         | ٦٣٤ ـ لا يستقيم إيمان عبد حتّى يستقيم قلبه     |
| ١٣       | ۸۲                | VV         | ٦٣٥ _ ما زهد _إلّا أثبت الله الحكمة في قلبه    |
| ۲.       | 108               | VV         | ٦٣٦ _ والآخرة أكبر همّه جعل الله الغنى في قلبه |
| 11       | 227               | YY         | ٦٣٧ _ من قلَّ دينه مات قلبه                    |
| ۲        | 779               | VV         | ٦٣٨ _ من قلّ ورعه مات قلبه                     |
| 1        | ٤٤٤               | VV         | ٦٣٩ _ فزهر مصباح الهدى في قلبه                 |
| ١٤       | 77                | ٧٨         | ٦٤٠ _ معاند لأهل الحقّ ينقدح الشكّ في قلبه     |
| 1        | 277               | ٧٨         | ٦٤١ _ ابتلى بالكبر والجبرية فقسا قلبه          |
| ۲        | 445               | ٧٨         | ٦٤٢ _ طوبي لمن جعل بصره في قلبه                |
|          |                   |            |                                                |

|                                                | ج     | ص   | س  |
|------------------------------------------------|-------|-----|----|
| ٦٤ _ أحبِّ الدنيا ذهب خوف الآخرة من قلبه       | ٧٨    | ٣١٥ | ٣  |
| ٦٤ _ أختم على قلبه وأخرى ذكري من قلبه          | ۲۸    | 440 | 11 |
| ٦٤ _ من ترك الجمعة _طبع الله على قلبه          | ٨٩    | 771 | ۲١ |
| ٦٤ _ من أحيى ليلة العيد لم يمت قلبه            | 41    | ١٣٢ | ٣  |
| ٦٤ _ اللهمّ من أرادنا بسوء ــاشغل عنّا قلبه    | ٩٤    | ۳۸۰ | ١٤ |
| ٦٤ _ من أكل الحلال أربعين يوماً نوّر الله قلبه | ١٠٣   | 77  | 11 |
| ٦٤ _ أعطاه الله إيماناً يجد حلاوته في قلبه     | 1 - 8 | ۲۸  | 7  |
| ٦٥ ــ إذا كان مخلصاً لله قلبه أخاف منه كلّ     | ٦٧    | ٣٠٥ | ٤  |
| ٦٥ _ من أضلّه الله وأعمى قلبه استوخم الحقّ     | ١.    | ۲۱. | ٣  |
| ٦٥ _ فالشيطان جاثم على أذن قلبه الأيسر         | 75    | 181 | 17 |
| ٦٥ _ له على الله أن يغرب في قلبه الباطل        | **    | ١٢٣ | ٧  |
| ٦٥ _ كان يداوي قلبه بالتفكّر                   | ١٣    | ٤١٠ | ٩  |
| ٦٥ _ من تعلّق قلبه بالدنيا تعلّق بثلاث         | ٧٣    | 7 £ | *1 |
| ٦٥ _ رجل معلّق قلبه بحبّ المساجد               | 1.4   | 101 | ۱۹ |
| ٦٥١ ـ قلبه بذكر الله معمور                     | ٧٨    | ٧٣  | ٧  |
| ٦٥٠ _ اسلك في قلبه بركاتي                      | 77    | ٣١. | 71 |
| ٦٥ _ من قسا قلبه بَعُد من ربّه                 | ٨٢    | 40  | ١٢ |
| ٦٦ _ مات وفي قلبه بغض عليّ _فليمت يهودياً      | 49    | 4.0 | ٨  |
| ٦٦ _ من أشرب قلبه حبّ غيرنا _الله عدوّه        | 37    | 411 | ١٤ |
| ٦٦٧ _ أمّا صاحب البدعة فقد أشرب قلبه حبّها     | ۲     | 717 | ٦  |

| الكريم | ي القرآن   | لقلوب ف     | ٢٣٠                                                          |
|--------|------------|-------------|--------------------------------------------------------------|
| س      | ص          | ح           |                                                              |
| 11     | ٥٧         | <b>YV</b> _ | ٦٦٣ ــ لا يدخل الجنّة من كان في قلبه حبّهما ــالأوّل والثاني |
| ١٣     | 27         | ۲           | ٦٦٤ ـ أخرج من قلبه حلاوة ذكري                                |
| ٣      | 771        | 71          | ٦٦٥ _ لا أقبل الصلاة إلّا لمن ألزم قلبه خوفي                 |
| ١٤     | <b>FAY</b> | ٧١          | ٦٦٦ _ من مات قلبه دخل النار                                  |
| ١      | 707        | 90          | ٦٦٧ _ بحشر يوم القيامة وقلبه ساكن مطمئن                      |
| ١٤     | ۱۷۲        | ۲٥          | ٦٦٨ _ أودع الله قلبه سرّه                                    |
| 19     | PAY        | ٦٧          | ٦٦٩ _ لا تخطر على قلبه شهوة شيء إلَّا أتاه به                |
| ١.     | ٣.         | YY          | ٦٧٠ _ بكون قلبه طاهراً _وفي الصلاة زاكياً                    |
| 11     | 397        | ۲٦          | ٦٧١ _ فمن أراد الله أن يطهّر قلبه عرّفه ولايتنا              |
| ١٤     | ١٣٤        | 77          | ٦٧٢ _ من أكله حشي قلبه علماً وحلماً وإيماناً                 |
| ١٨     | 727        | ٧.          | ٦٧٣ _ جرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه                    |
| ٤      | 11         | ٣           | ٦٧٤ _ لو سها قلبه عن الله _ لمات شوقاً إليه                  |
| 11     | 44         | <b>YY</b>   | ٦٧٥ ــ ينقّي قلبه عن كلّ ما أكره                             |
| ۱۳     | TOT        | 98          | ٦٧٦ _ من صفات الداعي أن لا يكون قلبه غافلاً                  |
| ١٩     | 221        | ГΛ          | ٦٧٧ _ أخرج الله عن قلبه غموم الدنيا وهمومها                  |
| 11     | Y0.        | 7.7         | ٦٧٨ _ فتح له العينين اللتين في قلبه فأبصر بهما               |
| ۱۳     | 171        | 77          | ٦٧٩ _ من أنارت قلبه فالشيطان بعيد منه                        |
| ۲١     | ٧٢         | ١           | ٦٨٠ _ نكس قلبه فجعل أسفله أعلاه                              |
| 17     | ٤٣         | ۸٥          | ٦٨١ _ فإذا خشع لله قلبه فرّ منه الشيطان الرجيم               |
| ۱۳     | 7-7        | ٧٢          | ٦٨٢ _ للمنافق علامات : يخالف قلبه فعله                       |

| س       | ص           | ح        |                                               |
|---------|-------------|----------|-----------------------------------------------|
| 17      | ٣٨٧         | 22       | ٦٨٣ ـ طبع على قلبه فلا يسمع ولا يعقل          |
| ١٥      | <b>FA</b> / | 77       | ٦٨٤ _ من أحبّ أن يرقّ قلبه فليدم أكل البلس    |
| ١       | ٣٦          | ٦        | ٦٨٥ _ من تاب ولم يفتح قلبه _فليس بتائب        |
| 7       | 4.4         | ١٧       | ٦٨٦ _ نظر الله _إلى قلبه فوجده أفضل القلوب    |
| ١٤      | ٣١٥         | ٧.       | ٦٨٧ _ يكون نفسه في الدنيا وقلبه في الآخرة     |
| 7 £     | ۲           | ۲        | ٦٨٨ _ فتح عن قلبه _قفلاً                      |
| ١٤      | 199         | ٧٣       | ٦٨٩ _ لا يدخل الجنّة من كان في قلبه _كِبر     |
| ١٤      | ۲۱٦         | 18       | ٦٩٠ _ تحيي قلبه كما يحيي الماء الأرض          |
| 10      | ٣٦٦         | ۲۳       | ٦٩١ _ من كتبه الله في قلبه لا يستطيع أحد محوه |
| ۱۸      | 777         | ٨٤       | ٦٩٢ ــ لو خشع قلبه لخشعت جوارحه               |
| 11      | ٧١          | ۲        | ٦٩٣ _ عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان        |
| ٣       | 1 12        | ٣        | ٦٩٤ ــ العارف شخصه مع الخلق وقلبه مع الله     |
| ۱۳      | 777         | ٣٣       | ٦٩٥ ـ طبع الله على قلبه وآثر دنياه على آخرته  |
| 1       | 22          | 17       | ٦٩٦ _ خديجة عليك تولّع قلبها بحبّ النبيّ ﷺ    |
| ٣       | ۲.٧         | 1.1      | ٦٩٧ ــ اللهمّ طهّر جسمي وقلبي من كلّ آفة      |
| 18      | 171         | 98       | ٦٩٨ _ ارحمني رحمة تشني بها قلبي من كلّ شبهة   |
| 18      | ١٧٠         | ١        | ٦٩٩ _ تملأً قلبي من محبّة محمّد وآله الطاهرين |
| الشريفة | لأخبار ا    | لی ضوء ا | هذا غيض من فيض ما ورد في حقيقة القلوب علم     |
|         |             |          |                                               |

هذا غيض من فيض ما ورد في حقيقة القلوب على ضوء الآخبار الشريفة، ولا بأس أن أذكر ما جاء في (المعجم المفهرس لألفاظ أحاديث بحار الأنوار) حول ما يتعلّق بخصوص القلب الذي نبحث فيه دون المشتقّات الأخرى لمادّة (قلب)،

١٨

حقيقة القلوب في رحاب الروايات .....٢٣٣ ۱۹ ـ فبقلبه ج ۲۳ ص ۱۹۸۵۹ تکرّر ۸ مرّات ص ۱۹۸۵۹ ج ۲۳ تکرّر ۹ مرّات ۲۰ \_ فقلب ج ۲۳ ص ۱۹۸۵۹ تكرّر٤ مرّات ۲۱ \_ فقلبه ۲۲ \_ فقلبي ص ۱۹۸۵۹ ج ۲۳ تکرّر ۹ مرّات ج ۲۳ ص ۱۹۸۵۹ تکرّر ٤ مرّات ٢٣ \_ فقلوب ج ۲۳ ص ۱۹۸۵۹ تکرّر ۱۵ مرّة ۲٤ \_ فقلوبهم ص ۱۹۸۹۰ ج ۲۳ تکرّر ٤٩٨ مرّة ۲۵ \_ قلب ج ۲۳ ص ۱۶۸۶۳ تكرّر ٩٤ مرّة ٢٦ \_ قلباً ج ۲۳ ص ۱٦٨٦٤ تکوّر ٤ مرّات ۲۷ \_ قلبان ج ۲۳ ص ۱۶۸۶۶ تكرّر ٣٥٤ مرّة ۲۸ \_ قلبك ج ۲۳ ص ۱٦٨٦٧ ۲۹ \_ قلبکم تکرّر ۱ مرّة ج ۲۳ ص ۱٦٨٦٧ تكرّر ١٢١٥ مرّة ٣٠ \_ قلبه ج ۲۲ ص ۲۲۸۲۱ تکرّر ۵۲ مرّة ٣١ \_ قلمها ج ۲۳ ص ۱۹۸۷۱ تکرّر ٥ مرّات ٣٢ \_ قليهم ج ۲۳ ص ۱۹۸۷ تکرّر ٤ مرّات ٣٣ \_ قليها ج ۲۳ ص ۱۹۸۷۱ تکرّر ۱ مرّة ٣٤ \_ قلوبكم تکرّر ۸۵۷ مرّة ج ۲۳ ص ۱۷۸۷۲ ۳۵ \_ قلی ج ۲۳ ص ۱۹۸۸۲ تکرّر ۱۸ مرّة ٣٦ \_ قلبين ج ۲۳ ص ۱۹۸۸۲ تكوّر ١ مرّة ۲۷ \_ قلبهما ۳۸ \_ قلوب ص ۱٦٨٨٢ ج ۲۳ تكرّر ٤٢٢ مرّة ٣٩ \_ قلوباً تكرّر ۲۱ مرّة ج ۲۳ ص ۱۹۸۸۵

| في القرآن الكريم | حقيقة القلوب | • • • • • • | •••••     |            | <b>4</b> 7£ |
|------------------|--------------|-------------|-----------|------------|-------------|
| ص ۱٦٨٨٦          | ج ۲۳         | مرة         | تکڙر ۲۰۰  | _ قلوبكم   | ٤.          |
| ص ۱٦٨٨٧          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ۹   | _ قلوبكما  | ٤١          |
| ص ۱٦٨٨٧          | ج ۲۳         | مرة         | تکرّر ۱۳۱ | ـ قلوبنا   | 27          |
| ص ۱٦٨٨٨          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ٤   | _ قلوبها   | 24          |
| ص ۱٦٨٨٨          | ج ۲۳         | مرة         | تکرّر ۷٦٠ | ـ قلوبهم   | ٤٤          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ۷   | ــ قلوبهما | ٤٥          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّتان      | تکرّر ۲   | _ كقلبه    | ٢3          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرًات       | تکرّر ٤   | _ كقِلوب   | ٤٧          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ٦   | _ لقلب     | ٤٨          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ۸   | _ لقلبك    | ٤٩          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ٤   | _ لقلبكم   | ٥٠          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مر"ة        | تکرّر ۱۳  | _ لقلبه    | ٥١          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرة         | تکرّر ۱   | _ لقلبها   | ٥٢          |
| ص ۱٦٨٩٤          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ۱۰  | _ لقلبي    | ٥٣          |
| ص ۱٦٨٩٥          | ج ۲۳         | مرّ تأن     | تکڙر ۲    | _ لقلبين   | ٥٤          |
| ص ۱٦٨٩٥          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ۸   | _ لقلوب    | 00          |
| ص ۱۲۸۹۵          | ج ۲۳         | مرّات       | تكڙر ٣    | ــ لقلوبكم | ٥٦          |
| ص ۱٦٨٩٥          | ج ۲۳         | مرّات       | تکرّر ٥   | _ لقلوبهم  | ٥٧          |
| ص ۱۶۸۹۵          | ج ۲۳         | مرّة        | تکڙر ۳۵   | _ للقلب    | ٥٨          |
| ص ۱٦٨٩٥          | ح ۲۳         | مرّة        | تکرّر ۳۲  | ـ للقلوب   | ٥٩          |

### الفصل العاشر

## القلب في رحاب الدعاء

### قال الله تعالى:

- ﴿ قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاوُّكُمْ ﴾ (١).
- ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِي إِذَا دَعَانِ ﴾ (٣).
- ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي ٱسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (٣).

الدعاء هو القرآن الصاعد، وقد أشاد الإسلام بـفضل الدعـاء والداعـين، وأهاب بالمسلمين أن لا يمتركوا الدعاء على كلّ حال وفي جميع الأحوال، وأن ينقطعوا إلى الله سبحانه ويكونوا على اتّصال دائم معه، فـإنّ أزمّــة الأُمــور طرّاً بيده، فلا بدّ من الارتباط الوثيق بين العبد ومولاه، بين الإنسان وربّه، وقـ د اهتمَّ الرسول الأعظم محمَّد ﷺ وكذلك عترته الطاهرة الأثمنة المنعصومين عَلِيَكِكُ

(١) الفرقان: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) المؤمن : ٦٠.

٧٣٦ ..... بني القرآن الكريم

بالأدعية اهتهاماً بالغاً، فإنه مفتاح كلّ صلاح وفلاح وشفاء للقلوب وبلسماً للجراح، وتهذيباً للنفوس، ولولاه لما اعتنى الله بعبده، فهو سلاح الأنبياء وشفاء من كلّ داء، ولا ينال ما عند الله إلا بالدعاء، وليس باب يكثر قرعه إلا يوشك أن يفتح لصاحبه.

وبعد أن عرفنا أنّ القلوب منها قد ذمّها الله، ومنها قد مدحها وأعدّ لها النعيم، وعلى الإنسان أن يسمى في تحصيل القلب الممدوح والتخلّص من القلب المذموم، وثمّا يوجب حصول ذلك هو الدعاء، ومن هذا المنطلق نجد في كثير من الأدعية والأذكار التي وردت عن الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار يطلبون من الله سلامة القلب وطهار ته ونظارته.

وهذه جملة من الأدعية المأثورة، استخرجتها من مفاتيح الجنان لشيخنا الأجلّ الشيخ عباس القمّي تاتئج، فادعوا الله بها في الليل والنهار، فإنّه يجيب دعوة الداع، فهو القريب الجيب.

١ ـ (اللَّهُمَّ ٱجْعَلُ لِي فِي قَلْبِي نوراً وَبَصَراً وَفَهْماً وَعِلْماً، إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ
 قدير)(١).

٢ \_ (اللَّهُمَّ إِنِّي أعودُ بِكَ مِنْ نَفْسٍ لا تَشْبَع، وَمِنْ قَلْبٍ لا يَخْشَع، وَمِنْ عِلْمٍ
 لا يَنْفَع، وَمِنْ صَلاةٍ لا تُرْفَع، وَمِنْ دُعاءٍ لا يُسْمَع) (١).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٣٢.

القلب في رحاب الدعاء ..... ٢٣٧

٣\_(صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّد، وَأَجْعَلِ النُّورَ فِي بَصَرِي، وَالبَصيرَةَ فِي ديني، وَاليَقينَ فِي قَلْبِي، وَاللَّسَلامَةَ فِي نَـفْسي، وَاللَّسَعَةَ فِي رِزْقي، وَاللَّسَعَةَ فِي رِزْقي، وَاللَّسَعَةَ فِي رِزْقي، وَاللَّسُكُرَ لَكَ أَبَداً ما أَبْقَيْتَني)(١).

٤ ـ (اللَّهُمَّ مُقَلِّبَ القُلوبِ وَالأَبْصارِ، ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دينِكَ، وَلا تُزِغْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي، وَهُبْ لِي مِنْ لَـدُنْكَ رَحْمَةً، إِنَّكَ أُنْتَ الوَهَّابُ، وَأَجِرْنِي مِنَ النَّارِ بِرَحْمَتِكَ) (٢).

٥ \_(اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ، وَهَبْ لِي الغَـداةَ رِضـاكَ، وَأَسْكِـنْ قَـلْبِي خَوْفَكَ، وَٱقْطَعْهُ عَمَّنْ سِواكَ، حَتَّى لا أرْجو وَلا أخافَ إلَّا إيَّاك)<sup>(٣)</sup>.

٦ ... (صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَآجْعَلِ النُّورَ في بَصَري، وَاليَقَينَ في قَلْبي، وَذِكْرُكَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهارِ عَلى لِساني، وَعَمَلاً صالحِاً فَارْزُوْني) (٤٠).

٧ ـ ( إلهي قَلْبي مَعْجوبٌ وَنَفْسي مَعْيوبٌ وَعَـقْلي مَـغْلوبٌ وَهَـوائي غــالِبٌ

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٧٩.

وَطَاعَتِي قَلَيلٌ وَمَعْصِيَتِي كَثيرٌ وَلِسَانِي مُقِرٌّ بِالذُنوبِ، فَكَيْفَ حيلَتِي يَا سَتَّارَ العُيوبِ وَيَا عَلَامَ الغُيوبِ وَيَا كَاشِفَ الكُروبِ ٱغْفِرْ ذُنوبِي كُلَّهَا بِحُرْمَةِ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ يَا غَفَّارُ يَا غَفَّارُ يَا غَفَّارُ بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاجِمِين )(١).

٨\_( يا إلهٰي وَسَيِّدي وَرَبِّي أَتُراكَ مُعَذِّبِي بِنارِكَ بَعْدَ تَوْحيدِكَ وَبَعْدَ مَا أَنْطُوىٰ عَلَيْهِ قَلْبِي مِنْ مَعْرِفَتِكَ وَلَمَجَ بِهِ لِساني مِنْ ذِكْرِكَ وَٱعْتَقَدَهُ ضَميري مِنْ حُـبِّكَ...
 أَتُسَلِّطُ النَّارَ عَلَىٰ وُجوهٍ خَرَّتْ لِعَظْمَتِكَ ساجِدَة ... وَعَلَىٰ قُلُوبٍ ٱعْتَرَفَتْ بِالْمِيِّتِكَ عُقَقَة ... وَٱجْعَلْ لِساني بِذِكْرِكَ لَهِجاً وَقَلْبِي بِحُبِّكَ مُتَيَّماً ...) (٢).

٩ \_(اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِاشْمِكَ العَظيمِ الأَعْظَمِ... وَخَشَعَتْ لَـهُ الأَصْواتُ وَوَجِلَتْ لَهُ الْقُلوبُ مِنْ مَخَافَتِك ...)(٣).

١٠ (يا مُقَلِّبَ القُلوبِ يا طَبيبَ القُلوبِ يا مُنَوِّرَ القُلوبِ يا أنيسَ القُلوب...)(٤).

١١ \_ ( وَٱرْزُونُهٰي مِنْ نُورِ ٱشْمِكَ هَيْبَةً وَسَطُوَّةً تَنْقادُ لِيَ القُلوبُ وَالأَرْواحُ...

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ١١١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ١٢٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ١٦٣.

أَيَّدُ ظاهِري في تَحْصيلِ مَراضيكَ وَنَوَّرُ قَلْبِي وَسِرِّي بِالاطَّلاعِ عَلَىٰ مَناهِمِ

١٢ \_ ( إلهي أَلْبَسَتُني الخَطايا ثَوْبَ مَذَلَّتي ... وَأَمَاتَ قَلْبِي عَظِيمُ جِنايَتي فَأَحْيِهِ بِتَوْبَةٍ مِنْكَ يا أَمَلِي ... ) (٢٠).

١٣ \_ ( إلهي كَيْفَ أَشْكُو نَفْساً بِالسُّوءِ أَمَّارَةً... إلهي أَشْكُو إلَيْكَ عَدُوَّاً يُضِلَّني وَشَيْطاناً يُغُويني وَيُزَيَّنُ لي حُبَّ الدُّنْيا وَيَحُولُ بَيْنِي وَبَيْنَ الطَّاعَةِ وَالزُّلْقِ، إلهي إلَيْكَ أَشْكُو قَلْباً قاسِياً مَعَ الوَسُواسِ مُتَقَلِّباً وَبِالرَّيْنِ وَالطَّبْعِ مُتَلَبِّساً ...) (١٣).

١٤ \_ (وَٱكْشِفْ عَنْ قُلوبِنا أَغْشِيَةَ المَرْيَةِ وَالحِبابِ وَأَزْهِ قِ الباطِلَ عَنْ ضَائِرِنا)
 نَهائِرِنا)

١٥ ـ ( إلهي فَ اجْعَلْنا مِمَّنْ أَصْطَفَيْتَهُ لِـ قُرْبِكَ وَوِلايَـتِكَ ... وَهَــيَّمْتَ قَــلْبَهُ
 لإرادَتِكَ وَأَجْتَبَيْتَهُ لِلسَّاهَدَتِكَ ... وَقُلوبُهُمْ مُتَعَلَّقِةٌ بِمَحَبَّتِكَ وَأَفْـيْدَتُهُمْ مِـنْخَلِعَةٌ مِـنْ مَهَايَتِك ).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٢٢٦.

٧٤٠ ..... حقيقة القلوب في القرآن الكريم

١٦ ـ (يا مَنْ أَنُوارُ قُدْسِهِ لأَبْصارِ مُحِبِّيهِ رائِـقَة، وَسُـبُحاتُ وَجُـهِهِ لِـقُلوبِ
 عارِفيهِ شائِقَة، يا مُنىٰ قُلوبِ المُشتاقينَ، وَيا غايَةَ آمالِ الْحَبِّينِ)(١).

١٧ \_ ( وَرَيْنُ قَلْبِي لا يَجْلُوهُ إِلَّا عَفْوُكَ ) (٢).

١٨ ـ ( إلهي فَاجْعَلْنَا مِنَ الَّذِينَ تَرَسَّخَتْ أَشْجَارُ الشُّوْقِ إلَـ يُكَ في حَــدائِـقِ صُدورِهِمْ وَأَخَذَتْ لَوْعَةُ مَحَبَّتِكَ بِمَجَامِعِ قُلوبِهِم... إلهي ما أَلذَّ خَواطِرَ الإلهَّامِ بِذِكْرِكَ عَلَى القُلوب...)(٣).

١٩ ـ ( إلهي بِكَ هامَتِ القُلوبُ الوالهَة، وَعَلَىٰ مَعْرِفَتِكَ جُمِعَتُ العُقولُ المُتَبايِنَة،
 فَلا تَطْمَثِنُ القُلوبُ إلاّ بِذِكْراكَ، وَلا تَسْكُنُ النَّفوسُ إلاّ عِنْدَ رُوْياكَ) (٤٠).

٢٠ - ( وَأُخْرِجُ حُبَّ الدُّنْيا مِنْ قُلوبِنا، كَمَا فَعَلْتَ بِالصَّالِحِينَ مِنْ صَفْوَتِكَ ) (٥).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر: ٢٣٧.

٢١ ـ ( يا مَنْ ... وَجِلَتِ القُلوبُ مِنْ خِيفَتِهِ ... )(١).

٢٢ ـ (أَنْ تَجْعَلَ أَعْهَالَنَا فِي هَذِهِ اللَّيْلَةَ وَفِي سَائِرِ اللَّيَالِي مَـ فَبُولَة، وَذُنـوبَنَا مَغْفُورَة، وَحَسَنَاتُنَا مَشْكُورَة، وَسَيِّتَاتِنَا مَشْتُورة، وَقُلُوبَنَا بِحُسْنِ الْقَوْلِ مَـشرورة، وَقُلُوبَنَا بِحُسْنِ الْقَوْلِ مَـشرورة، وَأَرْزَاقَنَا مِنْ لَدُنْكَ بِاللَّيْشِ مَدْرورة ... اللَّهُمَّ فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَآجْعَلِ اليَقِينَ فِي وَأَرْزَاقَنَا مِنْ لَدُنْكَ بِاللَّيْشِ مَدْرورة ... اللَّهُمَّ فَصَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَآجْعَلِ اليَقِينَ فِي قَلْبِي وَالنَّورَ فِي بَصَري وَالنَّصِيحَة فِي صَدْري، وَذِكْرَكَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ عَلَىٰ لِسَانِي وَرِزْقاً واسَعاً غَيْرَ بَمْنُونٍ وَلا عَظُورٍ فَارْزُقْنِي وَبَارِكْ لِي فيها رَزَقْتَنِي) (١٣).

٢٣ ـ (وَقَدْ ناجاكَ بِعَرْمِ الإرادَةِ قَلْبِي)٣).

٢٤\_(اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَأَغْ مُرْ قَلْبِي بِطَاعَتِكَ وَلا تُخْرِنِي بِمُعْصِيَتِك )(٤).

٢٥ ـ (فَشَكَوْتُكُ بِإِدْخالي في كَرَمِكَ وَلِتَطْهِيرِ قَلْبي مِنْ أَوْسَاخِ الغَفْلَةِ عَنْكَ...
 إلى هَبْ لي قَلْباً يُدْنيهُ مِنْكَ شَوْقُهُ وَلِسَاناً يَرْفَعُ إلَيْكَ صِدْقُهُ... إلهى هَبْ لي كَسَالَ

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ۲۸۲.

٧٤٢ ..... طيقة القلوب في القرآن الكريم

الانْقِطَاعِ إِلَيْكَ، وَأَنِرُ أَبْصَارَ قُلُوبِنَا بِضِيَاءِ نَظَرِهَا إِلَيْكَ حَتَّىٰ تَخْرُقَ أَبْـصَارَ القُـلُوبِ حُجُبَ النُّورِ فَتَصِلُ إِلَىٰ مَعْدَنِ العَظَمَةِ وَتَصَيرُ أَرْواحُنَا مُعَلَّقَةً بِعِزٌّ قُدْسِكَ )(١).

٢٦ ـ (اللَّهُمَّ أَرْزُقْنِي قَلْباً تَقِيًّا نَقِيًّا وَمِنَ الشِّرْكِ بَرِيناً لا كافِراً وَلا شَقِيًّا )(٣).

٢٧ ـ (اللَّهُمَّ ما كانَ في قَلْبي مِنْ شَكِّ أَوْ رببَةٍ أَوْ جُحودٍ أَوْ قُنوطٍ أَوْ فَرَحٍ أَوْ بَنَحٍ أَوْ بَطَوٍ أَوْ خُيلاءٍ أَوْ رِياءٍ أَوْ سُمْعَةٍ أَوْ شِقاقٍ أَوْ نِفاقٍ أَوْ كُفْرٍ أَوْ فُسوقٍ أَوْ عِصْيانٍ بَنَحَ أَوْ بَطَمَةٍ أَوْ شِقاقٍ أَوْ نِفاقٍ أَوْ كُفْرٍ أَوْ فُسوقٍ أَوْ عِصْيانٍ أَوْ عَظَمَةٍ أَوْ شَيْءٍ لا تُحِبُّ فَأَسْأَلُكَ يَا رَبِّ أَنْ تُبَدِّلَنِي مَكَانَهُ إِيمَاناً بِوَعْدِكَ وَوَفَاءً بِعَمْدِكَ وَرِضاً بِقَضائِكَ وَرُهْداً في الدُّنْيا وَرَغْبَةً في ما عِنْدِكَ وَأَثَرَةً وَطُمَأنينَةً وَتَوْبَةً نَصوحاً، أَسْأَلُكَ ذَلِكَ يَا رَبَّ العالَمِين) (٣).

٢٨ – (رَبُّ أناجيكَ بِقَلْبٍ قَدْ أَوْبَقَهُ جُرْمُهُ... إِنَّ قَوْماً آمَنوا بِأَلْسِنَتِهِمْ لِيَخْقِنوا بِهِ دِماءَهُمْ فَأَدْرَكُوا مَا أُمَّلُوا وَإِنَّا آمَنَّا بِكَ بِأَلْسِنَتِنا وَقُلُوبِنا لِتَعْفُو عَنَّا فَأَدْرِكُنا مَا أُمَّلْنا وَثَبَّتْ رَجَاءَكَ فِي صُدُورِنا وَلا تُزِغْ قُلُوبَنا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنا، وَهَبْ لَنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الوَهَابُ، فَوَعِزَّ تِكَ لَوِ أَنْتَهَرْتَنِي مِا بَرِحْتُ مِنْ بابِكَ وَلا كَفَفْتُ عَنْ مَلْقِكَ إِلَىٰ النَّارِ لِمَا أَنْمَ تَلْبِي يَا سَيِّدي مِنْ مَعْرِفَةٍ بِكَرَمِكَ وَسِعَةٍ رَحْمَتِكَ ... إله ي لَوْ أَمَرْتَ بِي إلىٰ النَّارِ فَ خُبُكَ مِنْ الأَبْرارِ مَا قَطَعْتُ رَجَاني مِنْكَ وَمَا صَرَفْتُ تَأْمِيلِي لِيلْعَفْوِ عَـنْكَ وَمُحْتَ بِي وَبَيْنَ الأَبْرارِ مَا قَطَعْتُ رَجَاني مِنْكَ وَمَا صَرَفْتُ تَأْميلِي لِيلْعَفْوِ عَـنْكَ وَلا خَرْجَ حُبُّكَ مِنْ قَلْبِي، أَنا لا أَنْسَىٰ أَياديكَ عِنْدي ... سَيِّدي أَخْرِجْ حُبُّ الدُّنْيا

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٣٠٥.

<sup>(</sup>۳) المصدر: ۳۱۰.

مِنْ قَلْي وَآجْمَعْ بَيْنِي وَبَيْنَ المُصْطَىٰ وَآلِهِ... فَلَكَ الْحَمْدُ عَلَىٰ ما نَـقَيْتَ مِنَ الشَّرْكِ قَلْي ... يا مَوْلاي بِذِكْرِكَ عاشَ قَلْي وَبِمُناجاتِكَ بَرَّدْتَ أَلَمَ الْحَوْفِ عَنِي ... وأقِرَّ عَيْنِي وَفَرِّحْ قَلْي مُ بَا لَكَ وَخَشْيَةً مِنْكَ وَتَصديقاً وَفَرِّحْ قَلْي اللَّهُمَّ إِنِي أَشَالُكَ أَنْ تَمْلاً قَلْي حُبًا لَكَ وَخَشْيَةً مِنْكَ وَتَصديقاً بِكَتابِكَ وَإِيمَاناً بِكَ وَفَرَقاً مِنْكَ وَشَوْقاً إِلَيْكَ يا ذا الجَلالِ وَالإِكْرامِ ... وَأَبْرَى قَلْي مِنَ الرَّياءِ وَالشَّكِّ وَالشَّمْعَةِ فِي دينِكَ حَتَى يَكُونَ عَمَلي خالِصاً لَكَ ... وَأَعوذُ بِكَ مِن نَلْسِ لا تَقْنَعُ وَبَطْنٍ لا يَشْبَعُ وَقَلْبٍ لا يَخْشَعُ وَدُعاءٍ لا يُسْمَعُ وَعَمَلٍ لا يَنْفَعُ ... أَشَالُكَ الْيُعاناً تُباشِرُ بِهِ قَلْي وَيَقيناً حَتَى أَعْلَمَ أَنَّهُ لَنْ يُصيبَنِي إِلّا ما كَتَبْتَ لي وَرَضِّني مِن التَيْشِ عِا قَسَمْتَ لي يا أَرْحَمَ الرَّاحِين ) (١٠).

٢٩ \_ (اللَّهُمَّ طَهَّرْ قَلْبي مِنَ النَّفَاقِ وَعَمَلي مِنَ الرِّياءِ وَلِساني مِنَ الكَـذِبِ وَعَني مِنَ الخَيانَةِ، فَإِنَّكَ تَعْلَمُ خَائِنَةَ الأَعْبُنِ وَمَا تُخْنِي الصُّدورُ... اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ تُحَدَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَآرْزُقْنِي اليَقينَ وَحُسْنَ الظَّنِّ بِكَ وَأَثْبِتْ رَجاءَكَ فِي قَلْبي وَٱقْطَعْ رَجاني عَمَّنْ سِواكَ حَتَّىٰ لا أَرْجو غَيْرَكَ وَلا أَتَقُ إلا بِكَ ... اللَّهُمَّ آمٰلاً قَلْبي حُبَّاً لَكَ وَخَشْيَةً مِنْكَ وَتَصْديقاً لَكَ وَإِيمَاناً بِكَ ...) (٣).

# ٣٠\_(سُبْحانَ مَنْ يَعْلَمُ جَوارِحَ القُلوبِ)(٤).

 <sup>(</sup>١) الفرح لوكان من الله فهو جميل وحسن ، وأمّا إذا كان للدنيا ومن الدنيا فقد ورد الذمّ فيه وأنّ
 المؤمن بشره في وجهه وحزته في قلبه وأنّه دائم الحزن.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الجنان : ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر : ٣٦٤.

٣١-(أَنْ تَهَبِ لِي يَقيناً تُباشِرُ بِهِ قَلْبِي وَإِيْماناً لا يَشوبُهُ شَكَّ وَرِضيٍّ بِما قَسَمْتَ لِي وَآتِنِي فِي الدُّنْيا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنِي عَذابَ التَّارِ)(١).

٣٢ ـ (اللَّهُمَّ نِبُّهْنِي فيهِ لِبَرَكاتِ أَسْحَارِهِ وَنَوَّرُ فيهِ قَلْبِي بِضِياءِ أَنُوارِهِ وَخُـــَذُ بِكُلِّ أَعضائي إلى ٱتِّبَاعِ آثارِهِ بِنورِكَ يَا مُنَوِّرَ قُلُوبِ العَارِفِين)(٢).

٣٣ - (يا مُنْزِلَ السَّكينَةِ في قُلوبِ المُؤْمِنين).

٣٤-(اللَّهُمَّ أَغْسِلْني فيهِ مِنَ الذُّنوبِ وَطَهَّرْني فيهِ مِنَ العُيوبِ وَأَمْتَحِنْ قَلْبي فيهِ بِتَفْوى القُلوبِ يا مُقيلَ عَثَراتِ المُذْنِبين )(٣).

٣٥-(اللَّهُمَّ غَشِّني فيهِ بِالرَّحْمَةِ وَأَرْزُقْني فيهِ التَّوْفيقَ وَالعِصْمَةَ وَطَهَّرْ قَلْبي مِنْ غَياهِبِ التَّهْمَةِ يا رَحيماً بِعِبادِهِ المُؤْمِنين)<sup>(٤)</sup>.

٣٦ ـ (أُنْزِلُ يَقينَكَ في صَدْري وَرَجاءَكَ في قَلْبي حَتَّىٰ لا أَرْجو غَيْرَكَ )(٥).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ٤٣٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر: ٤٦٦.

القلب في رحاب الدعاء ...... التعلم الدعاء التعلم ال

٣٧\_(اللَّهُمَّ أَجْعَل غِنايَ في نَفْسي وَاليَقينَ في قَلْبي وَالإِخْـلاصَ في عَـمَلي وَالنُّورَ في بَصَري وَالبَصيرَةَ في ديني )(١).

٣٨ ـ (أَنْتَ الذي أَشْرَقْتَ الأَنْوارَ فِي قُلُوبِ أُولِيائِكَ حَتَّىٰ عَرَفُوكَ وَوَحَّدُوكَ وَأَنْتَ اللَّهُ الذي أَزَلْتَ الأَغْيارَ عَنْ قُلُوبِ أُحِبَّائِكَ حَتَّىٰ لَمْ يُحِبُّوا سَواكَ وَلَمْ يَلْجَأُوا إلىٰ غَيْرِكَ)(٢).

٣٩ ــ (اللَّهُمَّ طَهِّرْنِي وَطَهَّرْ لِي قَلْبِي وَٱشْرَحْ لِي صَدْرِي وَأَجْرِ عَـلَىٰ لِســانِي مُدْحَتَكَ وَالثَّنَاءَ عَلَيْكَ فَإِنَّهُ لا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ )(٣).

٤٠ - (وَمَكُنِ اليَقِينَ في قَلْبي وَ اجْعَلْهُ أَوْثَقَ الأشياءِ في نَفْسي وَ اعْملهُ عَلَىٰ رَأْبِي وَعَزْمي وَ اجْعَلِ الإِرْشادَ في عَملي وَ التَّسْليمَ لأَمْرِكَ مِهادي وَسَنَدي وَ الرِّضا بِقَضائِكَ وَقَدَرِكَ أَقْصَىٰ عَزْمي وَنِها يَتِي وَ أَبْعَدَ هَمِّي وَ عَايَتِي حَتَّى لا أَتَّقِ أَحَداً مِنْ خَلْقِكَ بِديني وَلا أَطْلُبْ بِهِ غَيْرَ آخِرَتِي وَ أَجْعَلْ خَيْرَ العَواقِبِ عاقِبَتِي) (٤٠).

٤١ ـ في دعاء عالية المضامين في زيارة الأئمة المعصومين عَلِمُتَلِّكُمُ : (وَتُسْتَبُّنَنِي

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر: ٩٠٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر: ١٠٧١.

عَلَىٰ طَاعَتِكَ وَطَاعَةِ رَسُولِكَ وَذُرِّيَّتِهِ النَّجَبَاءِ السَّعَدَاءِ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ وَرَخْتِكَ وَسَلامِكَ وَبَرَكَاتِكَ وَتُحْيِينِي مَا أَحْيَيْتَنِي عَلَىٰ طَاعَتِهِمْ وَتُمْيَتَنِي إِذَا أَمَتَّنِي عَلَىٰ طَاعَتِهِمْ وَأُنْ لا تَمْحو مِنْ قَلْبِي مَوَدَّتَهُمْ وَمَجَّبَتُهُمْ وَبُغْضَ أَعْدَائِهِمْ وَمُرافَقَةَ أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَةَ أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَةَ أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَةَ أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَةَ أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَة أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَة أُولِيائِهِمْ وَمُرافَقَة أُولِيائِهِمْ عَرْبِراً فِي طَاعَتِكَ وَعَبْرَتِي جَارِيَةً فِي مَا يُقَرِّبُنِي مِنْكَ وَقَلْبِي عَطُوفاً عَلَىٰ أُولِيائِكَ وَتَصُونَنِي فِي هٰذِهِ الدُّنْيا مِنَ العاهاتِ وَالآفَاتِ وَالأَمْراضِ عَطُوفاً عَلَىٰ أُولِيائِكَ وَتَصُونَنِي فِي هٰذِهِ الدُّنْيا مِنَ العاهاتِ وَالآفَاتِ وَالأَمْراضِ عَطُوفاً عَلَىٰ أُولِيائِكَ وَتَصُونَنِي فِي هٰذِهِ الدُّنْيا مِنَ العاهاتِ وَالآفَاتِ وَالأَمْراضِ الشَّدِيدَةِ وَالأَسْقامِ المُزْمِنَةِ وَجَمِيعٍ أَنُواعِ البَلاءِ وَالْحَوادِثِ وَتَصْرَفَ قَلْبِي عَنِ الْحَرامِ وَتُنْبَغُضْ إِلَى مَعاصيكَ وَتُحَبِّعِ أَنُواعِ البَلاءِ وَالْحَوادِثِ وَتَصْرَفَ قَلْبِي عَنِ الْحَرامِ وَتُنْبَغُضْ إِلَى مَعَالِهُ مِنْ الْحَالِمُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالْمُولِ وَتُرَسِّعُ فِي قَلْبِي عَبَّةً مُعَمَّدٍ وَآلِ مُعَلَّدٍ وَشَيْعَتُهُمْ) (١٠).

أجل هذا غيض من فيض الأدعية المأثورة عن النبيّ الأكبرم محمّد عَلَيْهُ وعترته الأطهار المَثَلِينُ سائلاً المولى القدير أن يهب لنا قسلباً كما يحبّ ويسرضى ويسعدنا وذرّياتنا وإيّاكم وشيعة محمّد وآل محمّد المَثَلِينُ في الدارين، وآخر دعوانا أنّ الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان : ١٠٧٦.

#### الخاتمة

## بعض بحوث القلب ومصادرها

لقد استخرجنا هذه البحوث ومصادرها لمن أراد التحقيق والزيادة من كتاب (موسوعة المواضيع في المصادر الإسلامية) الجزء الأوّل، الصفحة ٣٧٢ بقلم السيّد على عاشور.

| الصفحة  | الجزء   | المصدر       | الموضوع                  |
|---------|---------|--------------|--------------------------|
| 1.4     | الملاحق | القرآنالكريم | آيات القلب               |
| 0-0_700 | ,       | شرح الكافي   | القلب الإنساني وحقيقته   |
| 14-1-4  | 1       | البحار       | حقيقة القلب              |
| ۳۷۷     | ٩       | مرآة العقول  | حقيقة القلب              |
| ٣٨      | ٧٠      | البحار       | بيان في حقيقة القلب      |
| ۲-۸     | ٧٥      | البحار       | بيان في حقيقة القلب      |
| ٣٤      | ٧.      | البحار       | في أنّ حقيقة القلب خفيّة |
| **      | ٧٠      | البحار       | باب القلب                |
| 717     | ۸       | ميزان الحكمة | باب القلب                |

| ناتيج النيب       مفاتيح النيب         نوج البلاغة       ح ٠٠         لب       نوج البلاغة       ح ٠٠         لب       نوج البلاغة       ح ١٠٨         لب       نوج البلاغة       كتاب ١٦         ب رح عجائب القلب       المحجّة البيضاء       ٥         ب عجائب القلب       الإحياء       ٥         ب عجائب القلب       كتاب النفس والروح         مراة القلب في الإنسان قلب       مراة المقول       ١         اني القلب       مراة المقول       ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | <del></del> | <del></del>      | _ <del>_</del>                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------------|------------------|-----------------------------------------|
| نالقلب     مغاتيح النيب       نوج البلاغة     ح ٥٠٠       لب     نوج البلاغة       نوج البلاغة     ح ١٠٨       لب     نوج البلاغة       برح عجائب القلب     المحجّة البيضاء       ب رح عجائب القلب     الإحياء       ب عجائب القلب     الإحياء       ميزان العجمة     ١٥       بجب ما في الإنسان قلب     ميزان الحكمة       اني القلب في الذماغ     تقسير الميزان       اني القلب     مرآة المقول       اني القلب     مرآة المقول       المقول     المقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الصفحة      | الجزء       | المصدر الم       | الموضوع                                 |
| لب نهج البلاغة ح ١٠٨ ك١٩٤ لب نهج البلاغة ح ١٠٨ ك١٩٤ لب نهج البلاغة كتاب ٣١٦ ٢٩٢ لم ١٠٥ لم ٢٠٥ لم ١٠٥ لم ١٠٥ لم المحجّة البيضاء ٥ ٢ لم ١٠٥ لم الم في أنّ القلب هو المخاطب والمماقب كتاب النفس والروح ١٠٥ لم ١ | 191_40      |             | مفاتيح الغيب     | بيان القلب                              |
| لب نهيج البلاغة ح ١٠٠٨ ٢٩٣ لبب نهيج البلاغة كتاب ٣٦٢ ٢٩٣ لبب مع عجائب القلب مو المعجّة البيضاء ٥ ٣ ٥ مع عجائب القلب مو المخاطب والمعاقب كتاب النفس والروح ٢١٥ ميزان الحكمة ٨ ٢١٧ لم القلب في الإنسان قلبه ميزان الحكمة ٢١٥ ميزان الحكمة ٢١٥ لم ٢١٧ لم القلب في الذماغ تقسير الميزان ٢١٧ ٢٤ لم القلب في الذماغ مرآة المقول ١ ١٠٤ ع٢٢ المقول ١ ع ٢٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٩٥         |             | مفاتيح الغيب     | بيان القلب                              |
| لب نهج البلاغة كتاب ٣١ كتاب ٣١ المحجّة البيضاء ٥ ٣ كاب ٢٠ ٥ ٥ ٥ ٢ معائب القلب معائب القلب الله المعاقب الإحياء ٣٠ ٥ ١ ١٠ كتاب النفس والروح ١٥ ١ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٤٧٧         | ح ٥٠        | نهج البلاغة      | القلب                                   |
| ب رح عجائب القلب       المحجّة البيضاء       0         ب رح عجائب القلب       الإحياء       0         ب عجائب القلب       الإحياء       0         مل في أنّ القلب هو المخاطب والمعاقب       كتاب النفس والروح       0         جب ما في الإنسان قلبه       ميزان الحكمة       ٨       ٢١٧         لة القلب في الذماغ       تفسير الميزان       ٢       ٢٢٤         اني القلب       مرآة المقول       ١       ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | £AY         | ۱۰۸۶        | نهج البلاغة ح    | القلب                                   |
| رح عجائب القلب هو المخاطب والمعاقب كتاب النفس والروح ٥ ا ٥ ا الإحياء ٥ ا الرحياء ٥ ا الله في أنّ القلب هو المخاطب والمعاقب ميزان الحكمة ٨ الا ١٦ المقال ١ الله القلب في الذماغ القلب في الذماغ الميزان ٢ المقول ١ ا ع ١ المقول ١ ا ع ١ المقول ١ المقو | <b>71</b> 7 | کتاب ۳۱     | نهج البلاغة كتاه | القلب                                   |
| ر من في أنّ القلب هو المخاطب والمعاقب كتاب النفس والروح ١٥ الحكمة ١٠٧ المحكمة ١٠٥ المحكمة | ٣           | ٥           | المحجة البيضاء   | باب رح عجائب القلب                      |
| جب ما في الإنسان قلبه ميزان الحكمة ٨ ٢١٧<br>لة القلب في الذماغ تقسير الميزان ٢ ٢٤ ٢٠٤<br>اني القلب مرآة المقول ١ ع٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0           | ٣           | الإحياء          | شرح عجائب القلب                         |
| لة القلب في الذماغ تفسير الميزان ٢ ٢٤٤<br>اني القلب مرآة المقول ١ ع٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥١          |             | اب النفس والروح  | فصل في أنَّ القلب هو المخاطب والمعاقب ك |
| اني القلب مرآة المقول ١ ع٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 414         | ٨           | ميزان الحكمة     | أعجب ما في الإنسان قلبه                 |
| <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 377         | ۲           | تفسير الميزان    | صلة القلب في الذماغ                     |
| 3 W 1 M 1-11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0 £         | ١           | مرآة العقول      | معاني القلب                             |
| اني القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٦           | ٣           | الإحياء          | معاني القلب                             |
| اني القلب مرآة العقول ٩ ٣٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 474         | ٩           | مرآة العقول      | معاني القلب                             |
| نى القلب المحجّة البيضاء 0 ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤           | ٥           | المحجّة البيضاء  | معنى القلب                              |
| نى القلب كتاب النفس والروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٧٨          |             | ناب النفس والروح | معنى القلب                              |
| ني القلب الأسفار ٨ ٣٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 771         | ٨           | الأسفار          | معنى القلب                              |
| ني القلب مرآة العقول ١١ ٢٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۲0٠         | 11          | مرآة العقول      | معنى القلب                              |
| ني القلب في القرآن مرآة العقول ٩ ٢٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 77.1        | 1           | مرآة العقول      | ممنى القلب في القرآن                    |
| ني القلب في القرآن ٢ ٢٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 774         | ۲           | تفسير الميزان    | معنى القلب في القرآن                    |

| الصفحة       | الجزء | المصدر        | الموضوع                              |
|--------------|-------|---------------|--------------------------------------|
| 717          | ٨     | ميزان الحكمة  | معنى القلب في القرآن                 |
| <b>Y</b> \\\ |       | سرح العيون    | أقسام القلوب الخمسة                  |
| ٤٦٨          |       | الأربعون      | أقسام القلوب الأربعة                 |
| AVY          | 11    | مرآة المقول   | أقسام القلوب                         |
| 770          | 0     | تفسير ملا     | أقسام القلوب العابدة فله             |
| 750          | 0     | تفسير ملا     | أقسام القلوب العابدة للشيطان         |
| 370          |       | مفاتيح الغيب  | أقسام القلوب                         |
| Yo-          | ٣     | جامع السعادات | أقسام القلوب                         |
| ۳٦٨          | ٤     | تقسير ملا     | أقسام القلوب                         |
| 777          | ٥     | الإحياء       | أقسام القلب                          |
| Y14          | Α     | ميزان الحكمة  | أصناف القلوب                         |
| ٨            | ۲     | الإحياء       | أصناف القلوب                         |
| ۳٦٨          | ٤     | تفسير ملا     | مراتب القلب والصدر                   |
| ۳۸           | ٧     | البحار        | خواطر القلب                          |
| ٤٧١          |       | الأربعون      | حالات القلوب                         |
| 771          | ž     | تفسير ملا     | ظاهر القلب وباطنه                    |
| 144          |       | شرح الفصوص    | الفرق بين القلب والعقل               |
| ٣٥           | ٧٠    | البحار        | الغرق بين القلب والنفس والروح والعقل |
| ٧            | ٣     | الإحياء       | الغرق بين القلب والنفس والروح والعقل |

| الصفحة | الجزء    | المصدر          | الموضوع                              |
|--------|----------|-----------------|--------------------------------------|
| 777    | ۲        | مرآة العقول     | الفرق بين القلب والنفس والروح والعقل |
| 779    | ٩        | مرآة العقول     | الفرق بين القلب والنفس والروح والعقل |
| 377    | ۲        | تفسير الميزان   | الغرق بين القلب والنفس والروح        |
| ۲.۸    | ٧٥       | البحار          | الغرق بين القلب والذهن               |
| 77_7   | ٥        | المحجّة البيضاء | الفرق بين القلب والروح والعقل        |
| ٣٤٠    | ٧        | تفسير ملا       | عمل القلب                            |
| ٤٧٥    |          | الأربعون        | قلب المؤمن.                          |
| 79_17  | ١        | القلب السليم    | القلب السليم                         |
| 771    | ۸        | ميزان الحكمة    | سلامة القلب                          |
| ۲۳۱    | خطبة ٢١٤ | نهج البلاغة     | صفة ذو القلب السليم                  |
| ۲۳٤    | ١.       | ميزان الحكمة    | نور القلب                            |
| ٤١٥    |          | التوحيد (ص)     | نور القلب وظلمه                      |
| 788    | ۸        | ميزان الحكمة    | ما ينوّر القلب                       |
| 177    |          | ولاية الإنسان   | تنور القلب بحقيقة الإيمان            |
| 772    | ١-       | ميزان الحكمة    | باب نور القلب                        |
| 44     | ٣        | الإحياء         | سبب نور القلب                        |
| 377    | ٨        | ميزان الحكمة    | عمى القلب                            |
| 79     | ٣        | الإحياء         | سبب ظلمة القلب                       |
| 187    | 0        | تفسير ملا       | سبب ظلمة القلب                       |

|                                     | <del></del>    | ,     | <u></u> |
|-------------------------------------|----------------|-------|---------|
| الموضوع                             | المصدر         | الجزء | الصفحة  |
| حجاب القلب                          | ميزان الحكمة   | ۸     | 740     |
| حجاب القلب                          | التوحيد (م)    |       | ۳۷      |
| باب قسوة القلب                      | مرآة المقول    | ١     | 797     |
| باب قسوة القلب                      | ميزان الحكمة   | ٨     | 777     |
| باب قسوة القلب                      | الوسائل        | 11    | 44.1    |
| باب قسوة القلب                      | الكافي         | ۲     | 779     |
| قسوة القلب                          | القلب السليم   | ۲     | ١٣      |
| قصّة في إزالة قسوة القلب            | القلب السليم   | ۲     | ٧٢      |
| مرض القلب                           | نهج البلاغة    | ح ۸۸۷ | 022     |
| الخصال المميتة للقلوب               | الإحياء        | ٣     | ٤٠      |
| تجاذب القلب بين الشيطان والملك      | البحار         | ٧.    | ٣٩      |
| تجاذب القلب بين الشيطان والملك      | مرآة العقول    |       | ۳۸۳     |
| بيان تجاذب القلب بين الملك والشيطان | تفسير ملا      | ٥     | 771     |
| كيفية التجاذب بين الملك والشيطان    | تفسير ملا      | o     | 779     |
| تجاذب الشيطان والإلهام على القلب    | الإحياء        | ۲     | 79      |
| أقسام القلوب في التجاذب             | تفسير ملا      | 0     | 770     |
| مداخل الشيطان على القلب             | الإحياء        | ۲     | 44      |
| بيان تسلّط الشيطان على القلب        | الإحياء        | ٣     | ۲۸      |
| اختلاف قلوب الأولياء                | شرح دعاء السحر |       | ٤١      |

|                                     | •               | =     |        |
|-------------------------------------|-----------------|-------|--------|
| الموضوع                             | المصدر          | الجزء | الصفحة |
| ئراه القلب على العبادة              | نهج البلاغة     | 1982  | 0-4    |
| ئراه القلب على العبادة              | نهج البلاغة     | ۳۱۲ ح | ٥٣٠    |
| ئراه القلب على العبادة              | نهج البلاغة     | ۱۹۷ ر | 0 - 2  |
| ريق تحصيل حضور القلب                | الآداب المعنوية |       | ۸۸     |
| ترغيب على حضور القلب                | الآداب المعنوية |       | ۸-     |
| بان في حضور القلب                   | الآداب المعنوية |       | ٧١     |
| مضور القلب                          | الأربعون        |       | 740    |
| مضور القلب                          | جامع السعادات   | ٣     | 770    |
| مضور القلب                          | المحجّة البيضاء | ۲     | 777    |
| منود القلب                          | الإحياء         | ٣     | ٨      |
| اب سهو القلب                        | الكافي          | ۲     | ٤٢٠    |
| اب سهو القلب                        | مرآة العقول     | 11    | 70.    |
| صلاح القلب                          | المراقبات       |       | ٧      |
| رجوه المشابهة بين القلب وعرش الرحمن | تفسير ملا       | ٦     | 44     |
|                                     |                 |       |        |

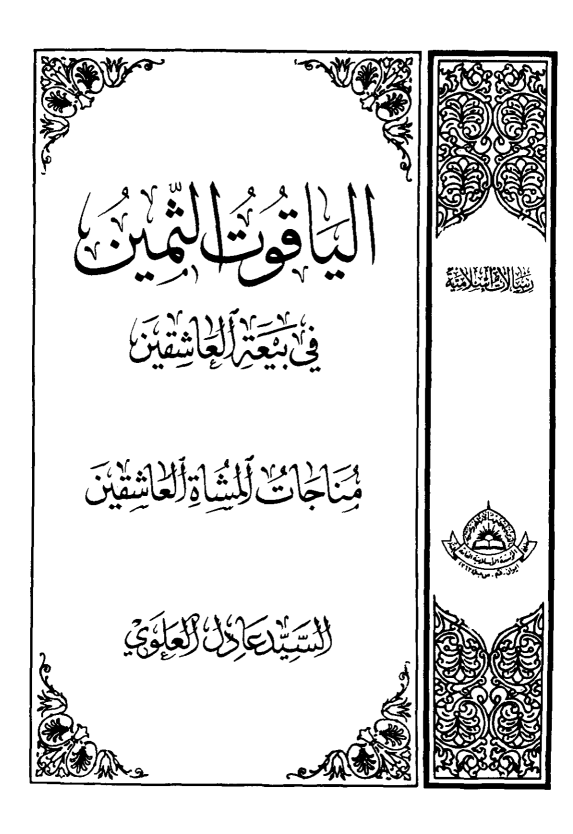
# الفهرس

| o                                     | مقدّمة                                          |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الفصل الأوّل ــ القلب لغةً واصطلاحاً            |
| Y1                                    | الفصل الثاني ـ القلب في رحاب القرآن الكريم      |
| ٣٧                                    | الفصل الثالث ــ المرشد القلبي                   |
| ٤١                                    | الفصل الرابع _العلم القلبي                      |
| ٠٣                                    | الفصل الخامس ـكيف يحول الله بين المرء وقلبه ؟   |
| ٥٧                                    | الفصل السادس النيّة من أهم الأعمال القلبية      |
| ٧١                                    | الفصل السابع ـ القلوب الممدوحة في القرآن الكريم |
| γ١                                    | ١ ـ القلب الطاهر                                |
| ۸۱                                    | ٢ _ القلب الأليف                                |
| <b>^^</b>                             | ٣-القلب الخائف                                  |
| 47                                    | ٤_القلب المطمئن                                 |
|                                       | ٥ _ القلب الخاشع                                |
| 1.4"                                  | ٦ ـ القلب المتّنق                               |

| حقيقة القلوب في القرآن الكريم          | YOE                          |
|----------------------------------------|------------------------------|
| 1.9                                    | ٧_القلب العاقل٧              |
| 117                                    |                              |
| 117                                    | •                            |
| 110                                    | ٩ _ القلب السلم٩             |
| 119                                    | 1 '                          |
| ١٣٤                                    |                              |
| 177                                    |                              |
| القرآن الكريم                          | •                            |
| 18.                                    | •                            |
| 187                                    | ٢_القلب المتكبّر             |
| 188                                    | ٣_القلب المجرم٣              |
| 180                                    | ٤_القلب المعتدى              |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ٥ ـ القلب المقفّل٥           |
| ١٤٠                                    | ٦_القلب المتعصّب             |
| 121                                    | ٧_القلب الغيظ٧               |
| 187                                    | ٨_القلب المنافق٨             |
| 181                                    | ٩_القلب المقطوع              |
| 187                                    | ١٠ _ القلب الغليظ            |
| 189                                    | ١١ ـ القلب الغامر (الغافل) . |
| 101                                    | ١٢ _ القلب الكافر            |
| ١٥٦                                    | S:11, Jāl 17                 |

| 400  | القهرسالقهرس                                |
|------|---------------------------------------------|
| ۱٥٧  | َ ١٤ _ القلب اللَّاهي                       |
|      | ١٥ ـ القلب الأغبر                           |
| ١٦.  | ١٦ _القلب الغافل (المطبوع)                  |
| 175  | ١٧ ـ القلب المختوم                          |
| ١٦٥  | ١٨ _القلب القاسي                            |
| ۱۷۱  | ١٩ _القلب المنحرف (الزائغ)                  |
| 341  | ٢٠ _القلب المتشتّت                          |
| 140  | ٢١ _ القلب المريض                           |
| 190  | الفصل التاسع _حقيقة القلوب في رحاب الروايات |
| 240  | الفصل العاشر _القلب في رحاب الدعاء          |
| 727  | الخاتمة _بعض بحوث القلب ومصادرها            |
| TOT. | القهاس                                      |

•



## موسوعة رسالات اسلامية

رسالة

الياقوت الثمين في بيعة العاشقين تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر \_المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد الطبعة الأولى \_ ١٤٢٢ ه = ٢٠٠١ م التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم الكمية \_ ١٠٠٠ نسخة

شابك ۱ ـ ۵۱ ـ ۵۹ ۱۵ ـ ۹٦٤

ISBN 964 - 5915 - 51 - 1 EAN 9789645915511

ای. ای. ان، ۱۱ه۹۹۵۵۹۸۹۱

شایك X ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

## بسم الله الرحمن الرحيم

# الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

الحمد لله الجميل ويحبّ الجمال، والصلاة والسلام عملي مرآة الكمال، سادة الخلق ذوي الجلال، محمّد المصطفى وآله الأطهار.

أمّا بعد :

فقد قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم:

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا للهِ ﴾ (٢).

واعلم أنّ العشق لغةً بمعنى الزيادة في الحبّ والشدّة فيه، حتّى يعدّ من الإفراط في المودّة والمحبّة.

وكلمة (العشق) وإن كانت سهلة التلفّظ وخفيفة الحروف، فإنّها تتكّون من ثلاث أحرف وحسب، إلّا أنّها في مغزاها وجوهرها تحمل بين أضلاعها المثلّث من المعاني الثقيلة والمفاهيم السامية، والحقائق الرفيعة، والواقع الشامخ، ما يعجز القلم عن بيانه، ويكلّ اللسان عن تبيانه.

<sup>(</sup>١) مقدّمة لكتاب (بيعة العاشقين) بقلم الفاضل على مجبل الساعدى دام عزّه.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٦٥.

فإنّ من (عينها) تشعّ (عبقات الأنوار) ومن (شينها) يفوح (شذى الحبّ الإلهي) الطاهر، ومن (قافها) تطلع (قوافل العشق) مشاة تنصهرهم الشمس وتلفعهم الأرياح، وتجرحهم شماتة العاذلين، في درب الأشواك والصخور، وبين الجبال والوديان، في البراري والصحاري... بُغية لقاء المعشوق، عسى أن يحضوا بنظرة من عيونه القدسية، وبجذبة من وجهه المشرق ومحيّاه الوضّاء...

أجل: العشق سماء بعيد تناولها، وبحار عميق أغوارها، وجبال صعب صعودها، وكتاب عظيم قُطره، وقلم كريم دواته...

العشق بسمات الشغف على شفاه الأيتام (أيتام آل محمّد) وأهازيج أمّهات الشهداء الأبرار في ساحات المعركة، ولوحات فنيّة رائعة رسمها فيّاض الوجود، ونغمات ساحرة لقيثارة الكون الوسيع.

فمن ذرّاته الملياردية وإلى مجرّاته المليونيّة تسمع (أنشودة العشق) ودعوة المعشوق.

ورد في الحديث القدسي قال الله سبحانه وتعالى: «لو عـلم العـبد كـيف اشتياقي إليه لمات شوقاً».

فالمعشوق الأوّل هو (الله) سبحانه يدعو خلقه إلى جماله ووصاله والفناء فيه، إذ العشق فناء العاشق في المعشوق ...

العشق عنوان صحيفة الموالين، و (بيعة العاشقين) على مذبح الشهادة والفداء، وإنّه حلقة وصل بين العاشق الولهان وبين معشوقه السبحان...

العشق نفحات القدس في رياض المحبّين، وشميم الأنس في جنّات العاشقين، ونسيم فراديس أسماء الله الحسني وصفاته العليا...

ولغة العاشقين ومنطقهم يختلف جوهراً عن لغات الكائنات، فإنّ العـاشق

يذوب في جمال معشوقه وجلاله وإرادته، ويتوحّد في إخلاصه وودّه، ولا يرى في الدير ديّاراً إلّا هو ...

### حبّ الكمال والجمال:

ثمّ الإنسان بفطرته يحبّ الكمال والجمال، فإنّ حبّ الجمال من غرائنزه الواعية، كما أنّ كلّ الكائنات في حركتها الجوهرية عاشقة لكمالها وجمالها، فإنّها في مسيرة تكامليّة، وإذا لم تصل إلى الكمال المنشود فيها، فإنّه بسبب العوائق والعوارض في مسيرها.

والتكامل الإنساني: إمّا أن يكون باعتبار مادّته وجسمه، فهو خارج عن حدود اختياره، أو يكون باعتبار روحه ونفسه، فيكون من التكامل النفسي والروحي، فهو داخل في إطار الاختيار والإرادة.

ولا يصح منه في سُنّة الحياة ونظام تكامل العالم أن يبقى ناقصاً، بل لا بدّ من الوصول إلى كماله فيستلزمه أن يكافح ما يعترضه في مسير حياته التكاملية في أبعاده الوجودية: الجسم والروح والعقل، حتّى يصل إلى الطهر والنور والرقيّ الفكري، وإلى قمّة الإنسانية السامية، ومن الواضح الثابت أنّ تزكية النفس وتهذيب الروح من عوامل الكمال، ولولا ذلك لكان الإنسان كالأنعام بل أضلّ سبيلاً.

والروح تعشق الكمال المعنوي، وهي التي وضعت سلسلة من القواعد الأخلاقية، لا حظّ للحيوانات فيها.

والبشريّة اليوم في عيشته المادّية والروحية، الفردية والاجتماعية، يـفقد النظام والتوازن الدقيق، فهو في إفراط أو تفريط. ومن الواضح أنّ الإنسان ليس بعاص جانٍ بالفطرة، بـل مـوجود يـتقبّل النصيحة والموعظة، وبإرادته يكفّ نفسه عن الشرّ، وبهذا يعرف أهميّة الأخلاق وحضور علماء الإصلاح في المجتمعات البشرية. فأهمّ وأقوم وظيفة للإنسان هي التربية والتعليم، ولو كان الإنسان في ذاته قد خلق شرّيراً وشيطاناً لكـان سعي العلماء باطلاً، ولكانت المساعي التربويّة تذهب سُدئ وتكون بلا ثمر ... ثمّ كيف يمكن للنبيّ الأعظم محمّد على أن يحدث ثورة إصلاحية وأخلاقية في جـزيرة العرب في تلك الأيّام أيام الجاهلية الجهلاء.

إنَّ إلقرآن الكريم يرسم للإنسان مسار خطاه إلى التكامل بقوله تعالى :

- ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاقِيهِ ﴾ (١).
  - و ﴿ أَنَّ إِلَى رَبِّكَ المُّنْتَهَى ﴾ (٢).

وذلك في مدرسة الأنبياء الإلهبيين ومن يحذو حذوهم من العلماء الصالحين. فإنهم من أجل إصلاح الناس يحملون لهم من منبع الوحي والإلهام من برامج السعادة والكمال. فإنه إن لم يكن الإنسان تحت برامج تربوية لضاع، ولتغلّبت عليه القوى الشهوانية الهالكة، وأعمال الإنسان إمّا صالحة أو طالحة، فإمّا أن يثاب عليها أو يعاقب:

﴿ فَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (٣).

فللإنسان قوّة التمييز بين الخير والشرّ، وهي المعجون الأوّل واللبنة الأولى

<sup>(</sup>١) الانشقاق: ٦.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) الشمس : ٩ ـ ١٠.

المقدّمة ..... المقدّمة المقدّ

لصرح الأخلاق والحياة الطيّبة، فإنّه يتقبّل الإصلاح والإرشاد حتّى الجناة من الناس، فلا يوجد في البشر إنسان شرّير بالذات كما ذكرنا، بل يوجد أناس مرضى النفوس من خلال التلوّث بالبيئة والمحيط، فأمل الإصلاح والنظرة الرحيمة لهؤلاء المرضى ممّا يساعد على هدايتهم وإرشادهم.

قال رسول الله ﷺ:

«كلّ مولود يولد على الفطرة حتّى يكون أبواه يهوّدانه أو ينصّرانه».

قال أمير المؤمنين للثِّلْةِ في وصيَّته لولده الحسن للثُّلَّةِ :

«وإنّما قلب الحدث كالأرض الخالية ما ألقي فيها من شيء قبلته، فبادر تك بالأدب قبل أن يقسو قلبك ويشتغل لُبّك ».

وحبّ الإيمان والأخلاق مستودع في ضمير الإنسان، كما أنّ كراهية الكفر والفسوق والعصيان كذلك، فإنّ الله لم يخلق طينة الإنسان مختمراً بالتوحيد وحسب، بل زيّن قلوب البشر بحبّ الخير والإصلاح، وكرّه إليهم الكفر مستودعاً ذلك في فطرتهم:

﴿ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّـنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَـنِكُمُ الكُــفْرَ وَالفُسُوقَ وَالعِصْيَانَ ﴾ (١).

فالطفل لا يولد شرّيراً، بل يحافظ على عصمته الأولى إلى أيام المراهـقة والشباب، إلّا أنّ الفساد الأسروي أو الاجتماعي العارض يـوقعه فـي الهـاوية والهلاك.

فلا بدّ من التربية والإصلاح حتّى تكون الحياة الطيّبة، والفضيلة هي الحدّ

<sup>(</sup>١) الحجرات : ٧.

الوسط بين رذيلتين: إحداهما الإفراط، والآخر التفريط، فهي الحدّ الوسط في الأفعال والانفعالات، ولهذا لا يكون الإصلاح أمراً سهلاً، فإنّ معرفة الحدّ الوسط في كلّ شيء أمر صعب وشائك، كما أنّ معرفة مركز الدائرة كذلك، ودرك الحدّ الوسط إنّما يتمّ بالابتعاد عن الإفراط والتفريط، فابتعدوا بالسفينة عن المستنقعات ذات الزبد والوغف.

ثمّ لا بدّ للإنسان الكامل من قيود الإنسانية، وهي العقيدة الصحيحة والأخلاق الحسنة والمكارم والفضائل الطيّبة، وأمّا قيود الحيوان فهي الغرائيز والشهوات غير المتناهية، فالإنسان بين قيدين أو حرّيتين: حرّية إنسانية وحرّية حيوانية.

وللعادات دور أساسي في تقدّم الإنسان وتكامله، أو انحرافه وانحطاطه، وكما يقال: الخير عادة، والشرّعادة، والتفكير في مقابلة أيّة عادة هو جهاد مثمر وفعّال، يوسّع في دائرة بصيرة الإنسان وعامل مهم في تقوية الإرادة. وإنّ كثيراً ممّن تركوا طريق الهداية والرشاد إلى سُبل الضلال، إنّما هو لمسامحتهم في التفكير وعدم دقّتهم في ذلك، وبهذا يقال: تفكّر ساعة خيرٌ من عبادة سبعين سنة.

وعند بزوغ شمس الإسلام قد قُضي على العادات الجاهلية الضارّة التي كانت سبباً لضياع أمّة وسقوطها في الهاوية، وأبدلها بالعقل والوجدان وتربية النفس وتهذيبها بالأخلاق الحميدة بالبرهان والشهود، فبني مجتمعاً سعيداً يسوده العلم والمعرفة والتقدّم والازدهار، فأبدل العادات السيّئة إلى عادات

المقدّمة .....

قال أمير المؤمنين علىّ للثِّللا :

غالبوا أنفسكم على ترك المعاصي، يسهّل لكم مغادرتها إلى الطاعات (١٠). وقال عليه :

غالبوا أنفسكم على ترك العادات، وجاهدوا أهواءكم تملكوها.

قال رسول الله عَلَيْلَةُ:

مروا صبيانكم بالصلاة إذا بلغوا سبعاً.

وكان الإمام السجّاد لطيُّلاٍّ يقول وهو ينصح أبناءه:

اتّقوا الكذب الصغير منه والكبير في كلّ جدٍّ وهزل، فإنّ الرجل إذا كذب في الصغير اجترأ على الكبير (٢).

والإنسان بطبيعته قد زرع الله في وجوده بذور ميول مختلفة وهي غرائزه، وبها لا يمكن أن يصل إلى سعادته، بل بإمكانه أن يصل بها إلى كماله الحيواني بحسب الوديعة التكوينيّة، فلمّا شرف الإنسان على الحيوان ألهمه العقل، ليعرف سبيل سعادته فيخطو في طريقها بخطوات ثابتة وناجحة حتّى يصل إلى كماله اللائق به، وباعتبار غرائزه وعقله، دار نزاع في وجوده بين الأهواء والعقل، والسعيد من جعل زمام أهوائه بيد العقل، فالإنسان بين الميول الغريزية وطغيانها وانحرافاتها وإفراطها، وبين نورانية العقل وحكومته العادلة والمستقيمة.

فالعقل من أكبر النعم الإلهية التي وهبها الله سبحانه للإنسان، فجعله أشرف

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٥٠٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ٣: ٢٣٢.

١٠ ..... الياقوت الثمين في بيعة العاشقين
 مخلوق، ومر فوع الرأس.

قال أمير المؤمنين عَلَيْلِا :

أفضل حظّ الرجل عقله، إنّ ذلّ أعزّه، وإن سقط رفعه، وإن ضلّ أرشده، وإن تكلّم سدّده.

وكان العقل هو الحجّة الباطنة كما ورد في الحديث الكاظمي للنُّلا :

إنّ لله على الناس حجّتين: حجّة ظاهرة وحـجّة بـاطنة، فأمّـا الظـاهرة، فالرسل والأنماء والأثمة، وأمّا الباطنة فالعقول.

ولمّا كانت العقول متفاوتة، فإنّ المسؤوليات متفاوتة، كما أنّ الشواب والعقاب يكون متفاوتاً، وكلّ يحاسب على قدر عقله، ويكلّف بمقدار طاقته، وهذا من العدل الإلهي.

قال الإمام الباقر علي :

إنّما يداق الله العباد في الحساب يوم القيامة على قدر ما آتاهم من العقول في الدنيا.

والإسلام له الإلمام التامّ بقيمة العقل وقدره وميدان عمله وحكومته، وبهذا اعتنى بتربية العقل غاية العناية، فلا يرضى له إلّا العلم واليقين، وينكر منه الظنّ والوهم والجهل.

وأسمى فضيلة للعقل هو معرفة الباري عزّ وجلّ، وذلك من خلال الفكسر والتأمّل والتدبّر في آيات الله.

وربما العقل يكدّر صفوه ويقلّ نوره إذا غلبته الأهواء، فإنّ العقل مقصوده ضبط الأهواء والميول والغرائز الحيوانية، ولكن ربما تغلب الشهوة على العقل، المقدّمة .....١١

فتطفئ نوره فيتخبّط الإنسان ويتيه ويعيش في ظلام الجهل واتباع الملاذ والشهوات والهوى، فيكون في أسفل السافلين، بعد أن قدّر له أن يكون في أعلى عليّين في عداد الملائكة. بل عند مليك مقتدر في مقعد صدقٍ، أحياءٌ عند ربّهم يرزقون، فرحين بما آتاهم الله من فضله.

﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱ تَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَىً مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي القَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (١).

- ﴿ بَلَ ٱ تَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ (٧).
- ﴿ وَلَوِ أَتَّبَعَ الْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ﴾ (٣).
  - ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَن أَتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْم ﴾ (٤).

والاستيلاء على الأهواء من الأمور الصعبة جـدّاً، فـلا سبيل لنــا إلّا المحاهدة، وهو الجهاد الأكبر :

- ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلُـنَا ﴾ (٥).
- ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَـقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّـفْسَ عَنِ الهَوَى ۞ فَإِنَّ الجَـنَّةَ هِـيَ المَأْوَى ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) القصص : ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الروم : ٢٩.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون : ٧١.

<sup>(</sup>٤) الجاثية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٦٩.

<sup>(</sup>٦) النازعات : ٤٠ ـ ٤١.

١٢ ..... الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

وخوف الله ثمرة العلم:

﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ (١).

والضمير الأخلاقي (٢) ليس الغرائز المكبوتة كما عند (فرويد)، بل عامل مهم في تعديل الغرائز النفسانية، وأرضية مستعدة للتهذيب ولتنوير العقول. فليس الإنسان مجموعة من الغرائز والميول وحسب، بل هو جسم وروح وعقل، أو قل هو قلب وعقل، وبهما يصل إلى الكمال المطلق والجمال المطلق.

فهدف الإنسان هو الكمال، وأرضية الكمال هو الفطرة السليمة، وأسباب الكمال هو العقل والقلب، وطريق العقل هو الفكر، وطريق القلب هو الذكر، وعليمهما وتربيتهما بالأخلاق الطيّبة والفضائل والمكارم والعلوم والفنون.

إنّ لإرادة الخير واجتناب السوء والشرّ في كيان الإنسان جذوراً فطريةً، وإنّها قد أودع الله في باطن كلّ إنسان كرأسمال لسعادته، وإنّها المعجون الأوّل لعلم الأخلاق وهو الإلهام الإلهي الذي ألقاه في النفس:

﴿ وَنَـفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا ۞ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَـقُوَاهَا ۞ قَـدُ أَفْلَحَ مَـنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (٣).

فكل واحد يجد في نفسه أنّ له مرشداً وهادياً إلى الحق وإلى الأخلاق الفاضلة، وأنّه يميّز بين الخير والشرّ، فلا يحتاج إلى كتب أخلاقية معقدة أو فلسفية

<sup>(</sup>١) فاطر : ٢٨.

<sup>(</sup>٢) أي الوجدان أو النفس اللوّامة.

<sup>(</sup>٣) الشمس : ٧ ـ ١٠ ـ

المقدّمة ......ا

غامضة، بل يكفي أن يرجع إلى فطرته وقلبه السليم.

والإنسان إنّما تعلّم التمييز بين الخير والشرّ، بـين الفـجور والتـقوى فـي مدرسة الخلقة ومنذ البداية واليوم الأوّل، وذلك من خــلال الوجــدان والضـمير الأخلاقي، فليس وليد التربية والتعليم. يكفيك شاهداً قوله تعالى:

﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَنْ نَنْ شَيْ وَلِسَاناً وَشَفَتَ نَنِ ۞ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ (١٠). فالضمير الواعي هو معلّم القلب في الأخلاق، وهو يعلّم الإنسان السلوك الصحيح والحياة العفيفة:

﴿ لا أُقْسِمُ بِيَوْم القِيامَةِ ۞ وَلا أُقْسِمُ بِالنَّهْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ (٢).

فإنّها قيامة صغرى تضاهي القيامة الكبرى فقرن الله بينهما. فالضمير اليقظ والأخلاقي هو الصمّام أمام الذنوب والمعاصي والانـحرافـات وغـلبة الأهـواء والميول والغرائز.

والإسلام أولى عناية خاصة بالضمير الأخلاقي ودوره في الفرد والمجتمع، وإنّ البون بين من له ضمير أخلاقي ومن ليس له ذلك كالبون بين السماء والأرض، والمجتمع إنّما ينال العدالة الاجتماعية فيما إذا كان الناس فيه يخضعون لعامل باطني فيهم، يُشرف على أعمالهم، ويقضي فيها بحكمه فيطيعونه، فالإنسان الفائز يحتاج إلى العقل والضمير، ورصيدهما إنّما هو الإيمان والتقوى، فالإيمان صديق العقل، والهوى عدوّه.

<sup>(</sup>۱) البلد : ۸ ـ ۱۰ ـ

<sup>(</sup>٢) القيامة : ١ \_ ٢ .

وقد خلق الله الإنسان مخبّراً، وهداه النجدين، فإمّا شاكراً وإمّا كفوراً، إلّا أنّ أكثر الناس تجدهم غير شاكرين، فقليل من عباد الله الشكور، وأكثرهم لا يعقلون، وإنّهم للحقّ كارهين. فيتبعون أهواءهم:

﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَـفْقَهُونَ بِـهَا وَلَـهُمْ أَعْـيُنٌ لا يُعْبِصِرُونَ بِـهَا وَلَـهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاُنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾ (١).

## زبدة الكلام:

إنّ الهدف وسرّ الخليقة وفلسفة الحياة هو تكامل الإنسان، وكماله إنّما يكون بوصوله إلى الله سبحانه، وأن يكون خليفته في الأرض، بأن يكون مظهراً لأسمائه وصفاته، وقد جعل الله لكماله أدوات تقف عليها من خلال التخطيط الآتى:

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٩.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد



وحياة العقل بالفكر وحياة القلب بالذكر. وبهما يصل الإنسان إلى كسماله وجماله، وينال السعادة الأبدية، دخول الجنّة ونعيمها، ثمّ للإنسان أبعاد ثـلاث لابدّ من تربيتها سويةً، كلُّ في عرض الآخر، وهي:

الجسم أبعاد الإنسان \_\_\_\_\_ الروح \_\_\_ العقل

والإسلام دين الكمال والجمال:

﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٨٥.

# أنشودة الحياة

العشق أنشودة الحياة، وسيبقى نشيد العشّاق خالداً بخلود الزمان، ويطرب الكلّ على نغمات الحبّ والعشق، تجذبهم نسمات الجوى إلى وادي الهيام والفناء في جمال المعشوق، ولا يمكن لأحد أن يمنكر آثار الحبّ والهوى، فأجمل الأشعار والأنشايد، وأبدع الصور والتماثيل، وأروع الحوادث والقصص، وحتّى الوقائع السياسية والفتوحات العسكرية إنّما هي نتائج الحبّ والعشق.

ثمّ للعشق وجوه متفاوتة ومختلفة، بدايتها العشق الجنسي بين الأنشى والمذكّر، فهناك جذبة باطنية تنتهي بمعانقتهما ومغازلتهما، ليبقى النوع بتوالدهما، وهذا العشق سارٍ في النباتات والحيوانات والإنسان، وفي عالم الحيوان ربما ينتهي العشق الجنسي إلى سفك الدم والقتل من أجل الوصول إلى المعشوقة، وربما البلابل تصدح وتغرّد يعشق الزهور والورود في أيام الربيع.

ثمّ يتقدّس العشق الجنسي بعشق الأمّ لأولادها، ويزداد طهارةً ونزاهة عندما يكون المعشوق نزيهاً وجميلاً، فينتهي العشق إلى العشق الحقيقي وهو حبّ الله جلّ جلاله، ويكون الإنسان الكريم خليل الله وحبيبه، كشيخ الأنبياء إبراهيم وخاتمهم محمّد الله فكان إبراهيم الخليل عليّلاً حنيفاً طالباً للحقّ مسلماً لله سبحانه، وفي مقام الحبّ والعشق والعبادة لم يشرك بالله أحداً، فإنّ العاشق يكون موحداً لا يرى إلّا وجه المعشوق وخياله وجماله.

وفي القرآن الكريم وإن لم يرد كلمة العشق، وذلك ربما لعدم أنس العرب

أنشودة الحياة ..... أنشودة الحياة .... ١٧

آنذاك بهذه الكلمة، إلا أنّه ورد كلمة الحبّ والشوق والشغف، وهي مرادفات العشق فيحبّون الله، والذين آمنوا أشدّ حبّاً لله، يبتغون وجه الله، فهم أولياء الله، والولاية تعني نهاية الحبّ والفناء في المحبوب، والإيمان عمل القلب وإنّه يعني الحبّ لله، وأنّ الله يغفر الذنوب جميعاً إلا ما أشرك به، فإنّه لا يرضى لنفسه أن يكون له شريكاً، بل يريد أن يكون هو المعشوق الأوّل والأخير للإنسان الذي جعله خليفته في الأرض، وعلّمه الأسماء كلّها، فمن يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً، ولا يشرك بعبادة ربّه أحداً، وقد ثبت أنّ شرط قبول الأعمال ولاية أهل البيت علم المؤلِّ وهل الولاية إلاّ الحبّ، وهل الدين إلاّ الحبّ والبغض، الحبّ لله وأوليائه والبغض لأعدائه وأعدائهم، وما أكثر المناجاة والأدعية التي تشير إلى الحبّ والعشق:

«اللهم إنّى أسألك أن تملأ قلبي حبّاً لك».

«وحبّب إليّ لقاءك».

«يا غايتي في رغبتي».

«واجعل قلبي بحبّك متيّماً ».

وسرّ العشق في المخلوقات هو الفقر الذاتي والاحتياج المكمون في حقيقتهم، فالعشق سير من الفقر إلى الغنى، ومن العدم إلى الوجود، ومن النقص إلى الكمال، ومن القبيح إلى الجميل. والعشق بحر موّاج متلاطم، بعيد الأطراف عميق الغور، لا ساحل له.

وما دام الفقر والاحتياج فإنّه تكون الحركة والحياة، ورأس المال فسي الحركة هو الرجاء والأمل في الحياة، فيبذل الإنسان ما بوسعه، ويسلك الطريق

الوعر وذات الأشواك بكلّ شوق وعشق حتى يصل إلى محبوبه ومعشوقه، فالعشق يعني الحرارة والعمل، ونتيجتهما الحركة نحو المعشوق، وهذه الحركة في كلّ الخلق من ذرّاته وحركة الألكترون حول البروتون، وإلى المجرّات والمنظومة الشمسية، وحركة الكواكب السيّارة حول الشمس، وإلى حركة الإنسان من عشقه الجنسى، وإلى عشقه العرفاني.

وكلّ ما يقال في العشق من الوصف، فإنّما هو نسيم من حدائقه الناظرة، وبساتينه الفيّاحة.

وقبلة العشّاق جمال المعشوق، وصلاتهم نحو الجمال، فيفنى العاشق في إرادة المعشوق، لا أن يحلّ فيه أو يتّحد معه، وما يقال في هذا الباب إنّما هو تسامحٌ في التعبير، ومن ضيق العبارات، بل بمعنى أنّ العاشق يكون وجها للمعشوق، ومرآة لجماله، فيمكن أن نرى المعشوق من خلال عاشقه، لما يحمل العاشق من أوصاف معشوقه، وبهذا كان الأنبياء والأوصياء هم وجه الله سبحانه وتعالى.

منازل العشق .......

#### منازل العشق

ثمّ ممّا يلوح في الأدب العالمي كشيراً، ولا سيّما في الأدب الفارسي، حديثهم عن العشق وجذباته وسكره وجذواته، وأنّ للعشق مدائن سبعة: أوّلها الطلب، ثمّ العشق، ثمّ المعرفة، ثمّ الاستغناء، ثمّ التوحيد، ثمّ الحيرة، ثمّ الفناء. وبه يصل العاشق إلى مقام الجذبة والاطمئنان والتوحّد، وأنّ العبوديّة جوهرة كنهها الربوبيّة.

والعشق نار يحرق كلّ ما سوى المعشوق، وإنّه بحكم الماء، يُرى الألوان فيه ولا لون له، والعقل ما يدرك به الأشياء ويعرف به حدودها وماهيّاتها فيتقيّد، وإن تجاوز القيد فإنّه يدخل في اللامتناهي فيكون العقل عاشقاً، والعاشق عقلاً، فالعقل قبل عشقه كالشمع يضيء أمام الأقدام، وبعد عشقه يكون كالشمس يضيء العالم، فالعشق هو الرتبة العالية والمرتبة السامية للعقل، بل هو قمّة العقل وذروته، وإذا قيل: الحب يعمي ويصمّ، فإنّه يعني يعمي عن رؤية غير المعشوق، ويصمّ عن كلام غير المعشوق، فلا يرى إلّا معشوقه، فيصل بالعشق إلى مقام التوحيد، شمّ الفناء، فلا إله إلاّ الله عزّ وجلّ، وحينئذٍ ينظر بنور الله، ويسمع بنور الله، ويكون سبحانه بصره الذي يبصر به، وسمعه الذي يسمع به، فكيف الحبّ يعمي ويصمّ؟! وبالعشق يصل الإنسان إلى بحار المعارف ومدائن المعرفة، ويدخل شوارعها وأزقّتها وبساتينها ودورها. باحثاً عن الحقّ والحقيقة:

﴿ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَـا مِـنَ

٧٠ ..... الياقوت الثمين في بيعة العاشقين المُشْرِكِينَ ﴾ (١).

فيستغنى العاشق بغني معشوقه:

﴿ لِمَنِ المُلْكُ اليَوْمَ للهِ الوَاحِدِ القَهَّارِ ﴾ (٢).

فيصل إلى مقام التوحيد، وأنّه ليس في الدير ديَّار إلّا هو، وأنّه يستحقّ العشق والعبادة، فيصل من الكثرة إلى الوحدة:

﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ (٣).

فيصل إلى وادى الدهشة والحيرة، ومن عرف الله كُلِّ لسانه، وعيّ بـيانه، فيفني في محبوبه، فيكون مرآة جماله، فيا ليت قومي يعلمون.

(١) الأنعام : ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ١٦.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٧٨.

الوحدة والتكثّر .....١٠٠٠ الوحدة والتكثّر .....

## الوحدة والتكثر

كلّ ما في الوجود من الموجودات المتكثّرة قد تنتهي إلى الوحدة ، وإنّ مقام الوحدة هو مقام الجمال ، وذكره (الحمد لله) ، كما أنّ مقام الكثرة مقام الجلل ، وذكره (سبحان الله) ، والأوّل هو الحقّ ، والثاني هو الخلق ، فمن الحقّ إلى الخلق ، ومن الخلق إلى الحقّ ، وكلّه بالحقّ .

ثمّ إنّ أصناف الموجودات مع تكثّرها تنقسم إلى قسمين: الروحاني والجسماني، ويعبّر عنهما بالدنيا والآخرة، والملك والملكوت، والغيب والشهود، والخلق والأمر، والصورة والمعنى، وغير ذلك.

والروحاني ما لا يدرك بالحواسّ الخمسة الظاهرية من السمع والبصر والذائقة والشامّة واللّامسة، كما لا حيّز له، ولا يقبل القسمة والتجزّي، بخلاف الجسماني.

وكلّ واحد منهما ينقسم إلى عوالم علويّة وعوالم سفليّة، والعِلويّات نورانية لطيفة، والسفليات ظلمانية كثيفة، فتركّبت المخلوقات بعضها من بعض:

﴿ سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا ﴾ (١).

فظهرت المتكثّرات بما لا يعدّ ولا يحصى :

﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُـنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) یس : ۲٦.

<sup>(</sup>٢) المدِّدِّ : ٣١.

٢٢ ..... الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

﴿ فَشُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١٠).

ومن زواج العلو الروحاني والعلو الجسماني، تبولدت السماوات والملائكة، وعُبِّر عن النوعين بيومين، كما قوله تعالى :

﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ (٢).

ومن الزواج الأسفل الروحاني مع الأسفل الجسماني، تولّدت أنواع أربعة : مركّبات العناصر والنباتات والحيوانات والإنسان، وعُبِّر عنها بأربعة أيام في قوله تعالى :

﴿ فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ (٣).

فخلق كلّ ما في ألسماوات والأرضين وما بينهما في ستّة أنواع:

﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَسْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ (٤).

وما تعلّق بالأسفل الروحاني بمركّبات العناصر، سُمّي بالنفس النامية، وهي في النباتات، وما تعلّق من الروحاني في النباتات تولّد منه الحيوانات، وتولّد من النفس الحيوانية الإنسان، فالإنسان فيه روح نباتية، وهي الحياة النامية، وفيه الروح الحيوانية، وهي الحيوان الحسّاس المتحرّك بالإرادة، وفيه النفس الناطقة والروح الإنسانية، وإنّه يدرك الكلّيات بقوّة درّاكة وبعقله الذي امتاز به عن العجماوات، فكان الإنسان قاب قوسين أو أدنى في أعلى عليّين، ثمّ مرّ بكلّ

<sup>(</sup>۱) يس: ۸۳.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ١٢.

<sup>(</sup>۳) فصّلت : ۱۰.

<sup>(</sup>٤) الفرقان: ٥٩.

الوحدة والتكثّر .....١٠٠٠ ٢٣

العوالم المُلكية والملكوتية، حتى وصل إلى أسفل السافلين، وجعل الله فيه الاختيار، فإمّا شاكراً بصعوده إلى كماله الأوّل قاب قوسين أو أدنى، عند مليك مقتدر، في مقعد صدق، وإمّا في النار وفي أسفل السافلين كالأنعام بـل أضـلّ سبيلاً:

﴿ لَــقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَـقْوِيمٍ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴾ (١).

وذلك باختياره الكفر والضلال والعمى، فالإنسان حمل الأمانة الإلهية التي لم تحملها السماوات والأرض، فاختص بكمال ليس في خلق الله، إذ جعله خليفته في الأرض، لتتجلّى أسماء الله وصفاته فيه، فيكون مظهراً لجماله وجلاله سبحانه:

- ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (٢).
- ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَـنَا ﴾ (٣٠.

وإذا أراد الله بعبدٍ خيراً استعمله، بأن يوفّقه للعمل الصالح، والعمل الصالح يرفعه، ويرتفع العلّة الفاعلة برفعة المعلول، فيترفّع الإنسان بعمله الصالح إلى ربّه الكريم.

وقد خلق الله الأشياء من أجله، كما خلقه من أجله جلّ جلاله. فمن التكثّر يصل الإنسان إلى مقام الوحدة والفناء فيه، فلا يسريد إلّا منا أراده الله سنبحانه، فيكون رضاه في رضاه، وغضبه في غضبه.

<sup>(</sup>١) التين : ٤ ـ ٥ .

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت : ٦٩.

# متعلّقات الحبّ والعشق

الرغبة والحبّ، هو الميل القلبي والباطني نحو المحبوب والمرغوب، ويقابلهما البغض والكراهة.

والحبّ في الإنسان تابع للقوّة الدرّاكة فيه، وإدراكه باعتبار حواسه الظاهرية والباطنية وقوّته العاقلة، فيكون محبوبه حيننذ باعتبار ما يتلاءم مع نفسه، وأنّه تارة باعتبار جسده، فيتولّد منه الحبّ الحسّي والجسدي، كحبّ النساء في إشباع الغريزة الجنسية، وأخرى باعتبار ملاءمته للروح، فيتولّد منه الحبّ الروحي كحبّ العلم والفن.

فمدركات الإنسان الملائمة له تكون في الواقع هي أنواع محبوبيته، وإن أفرط في الحبّ وازداد حبّاً، فإنّه يصل إلى درجة العشق، فتكون المحبوبات معشوقاته، وأقوى المدركات هي مدركات العقل، فألذ اللذائذ هي الإدراكات العقلة عند أهله، وكلّما ازداد العقل وذلك بالعلم ولقاح المعرفة، ازداد الحبّ، حتّى يصل إلى درجة العشق، وذلك عندما يدرك الإنسان جمال الشيء وحقيقته.

والجمال إمّا أن يكون باطنياً أو يكون ظاهرياً، فينقسم حينئذٍ إلى جـمال ظاهري، وجمال باطني.

فمن الجمال الحسّي والظاهري الطيب والنساء، ومن الجمال الباطني والروحي الصلاة. متعلَّقات الحبِّ والعشق ....... ٢٥

وقد ورد في الحديث النبويّ الشريف:

أحبّ من دنياكم ثلاث: الطيب، والنساء، وقرّة عيني الصلاة.

وهذا يعني ما كان مقدّمة لقرّة العين وهي الصلاة، وهي الجمال الباطني، فإنّه يكون من الحبّ الممدوح، فينقسم الحبّ باعتبار متعلّقاته إلى الحبّ الممدوح والحبّ المذموم، كما ينقسم باعتبار مبادئه إلى أقسام، كحبّ النفس وحبّ الغير، وحبّ الإحسان والخير، ثمّ الحبّ كلّي تشكيكي قابل للشدّة والضعف، والزيادة والنقصان، فله مراتب طولية وعرضيّة.

ومن أجمل مصاديق الحبّ والعشق : هو حبّ الله، وحبّ رسوله وأنسيائه وأوليائه، وحبّ العقائد السليمة والصحيحة، والأخلاق الممدوحة.

ومن أقسام الحبّ ما يتمّ فيه المشاركة، كحبّ الصبي للصبي، والتاجر للتاجر، باعتبار المشاركة في الوصف الظاهري من الصباوة والتجارة وما شابه ذلك، وكلّما كان السبب أقوى كان الحبّ أشدّ وأقوى، حـتّى يـصل إلى درجـة العشق، كما ذكرنا ذلك تكراراً لزيادة التقرير.

وللإنسان غرائز عديدة، من أهمها (غيريزة الحبّ)، وكل موجود في حرك البجوهرية كما عند صدر المتألهين فيه قوّة الحبّ، وإنّه عاشق لكماله المودوع في جبلته ووجوده، فكل شيء بسبح ويُسَبّح بحمد ربّه، ويتحرّك نحو كماله بدرك جمال المحبوب والمعشوق، وكمال المحبوب والمعشوق هو الله سبحانه.

ثمّ يتولّد من الحبّ الشوق، ومن الشوق الوصال، ومنه الأنس، ثمّ الفناء في المحبوب والمعشوق، وهو كمال الحبّ والعشق.

وقيل: الغريزة الجنسية بين الزوجين هي العشق الحيواني، وهي الشهوة الجنسية التي في الحيوانات أيضاً، ولكن في منطق القرآن الكريم إنّما العشق بين الزوجين عبارة عن المودّة والرحمة الإلهيّة:

﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (١).

وهو العشق الإنساني.

وأساس العشق هو حبّ الكمال، وكلّ ممكن فيه الوجود، فباعتبار وجوده، يكون محبّاً وعاشقاً ليصل إلى كماله. وهو إمّا أن يكون طبيعياً، كعشق الحجر الساقط ليضل إلى مكانه الطبيعي، أو اختيارياً كعشق الإنسان لغيره.

#### مراتب الحبّ:

ثمّ للحبّ مراتب:

أوّلها : الهوى، وهو الميل الباطني نحو المحبوب.

ثانيها : العلاقة، وهو الحبِّ الملازم للقلب ولا ينفكُّ عنه.

ثالثها : الكلُّف، وهو شدَّة الحبِّ.

رابعها: العشق، ما يزيد على الحبّ.

خامسها : الشعف (بعين مهملة)، وهو إحراق القلب بزيادة الحبّ.

سادسها: الشغف (بغين معجمة)، يصل الحبّ إلى غلاف القلب.

سابعها : الجوي، وهو الحبّ الباطني.

<sup>(</sup>١) الروم : ٢١.

متعلَّقات الحبِّ والعشق .....٧٠

ثامنها: التيم، يطلب المعشوق الحقيقي: «واجعل قلبي بحبّك متيّماً »(١). تاسعها: التّبُل (بفتح التاء وسكون الباء)، من شدّة الحبّ يتغلّب عليه الوجع والمرض.

عاشرها: التدلية (بفتح التاء وسكون الدال)، ينتهي إلى زوال العقل. الحادي عشر: الهيوم (بضمّ الهاء والياء)، وهـو الفـناء فــى المـعشوق،

فلا يرى إلّا المعشوق، كهيام قيس في حبّ ليلي.

<sup>(</sup>۱) دعاء كميل.

### جدال العقل والعشق

كان في قديم الزمان، في الأدب العالمي، لا سيّما في الأدب الفارسي والثقافة الفارسية، وكذلك الأدب الأوربي (١)، حكاية الجدال العنيف بين العقل والعشق، ولمّا كان مركز العشق هو القلب، فالجدال يرجع في الواقع بين العقل والقلب، والإنسان وإن كان ظاهره يتألّم بلسعة البقّة، وتقتله الشهقة، إلّا أنّه في باطنه ووجوده يحيط بالعالم الميتافيزيقي وما وراءه من الروح الإلهيّة، وإنّ فيه انطواء العالم الأكبر:

أتـــزعم أنّك جــرمٌ صنعير وفـيك انـطوى العالم الأكبر ﴿ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (١).

(۱) اعلم أنّ الأدب الأوربي بفنونه وشعبه يبتني على أصلين، أو بالأحرى ينتهي إلى مدرستين: المدرسة الكلاسيكية والمدرسة الرومانتيكية. ومحور الأولى باعتبار العقل ورأس الإنسان، والثانية باعتبار العشق وقلب الإنسان، ومحتوى الأولى الفكر، ومحتوى الثانية الإلهام، ونتيجة الأولى الاستدلال، ونتيجة الثانية العشق، وينتمى إلى الأولى الحكماء، كما ينتمي إلى الثاني: العرفاء، ومن غلب عليه أحكام قلبه يكون عاشقاً، ومن غلب عليه الحكماء كما ينتمي إلى الثاني: العرفاء، ومن غلب عليه أحكام قلبه يكون عاشقاً، ومن غلب عليه الاستدلال والنظر يعد عاقلاً، ويحاول أرباب العشق أن يتخلّصوا من القيود الكلاسيكية، كما أنّ أرباب العقل يسفّهون العشق ولوازمه، ولا ينزال الجدال بين المدرستين.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٢٩.

جدال العقل والعشق ....... ٢٩

وإنّه ورد في الحديث القدسي عن الله سبحانه أنّ سمائي وأرضي لا تسعني ويسعني قلب عبدي المؤمن، فيكون قلبه حينئذٍ عرش الرحمن وحرم الله جلاله.

والعقل لغة : من عقال البعير لضبط ركبتيه عند بركه، وليكون تحت تصرّف صاحبه، وللعقل معنى اسمي و آخر مصدري. والثاني بمعنى الإدراك للأشياء، والأوّل حقيقة يميّز بها الخير من الشرّ، والحقّ من الباطل.

والعقل اصطلاحاً: بمعنى ضبط الأهواء، ويقابله الجنون والسفه والحمق والجهل. ويأتي العقل بمعنى الفهم أيضاً، كما له تعاريف أخرى في علوم شتى، فهو جوهر مجرّد ذاتاً وفعلاً، أو وجود منبسط، فإذا كان العقل كانت الأشياء، أو القوّة الدرّاكة للكلّيات، أو القوّة الدرّاكة للخير والشرّ، أو ملكة تدعو إلى الخير، أو الملكة لتنظيم أمور المعاش، أو القوّة المدركة المطلقة التي تنقسم إلى العقل النظري والعقل العملي، والأوّل ينقسم إلى العقل الهيولائي وبالملكة وبالعقل وبالمستفاد، والثاني إلى التخلية والتحلية والتجلية والفناء. أو العقل هو الروح القدسي الموجود بالفعل، وهو العقل الغاشر عند الفلاسفة المشائين.

قال الإمام الصادق في تعريف العقل:

«هو ما عُبد به الرحمن واكتُسب به الجنان».

وهذا من التعريف باللازم، وأوّل ما خلق الله في عوالم الشرف هو العقل، وذلك من نور مخزون مكنون، في سابق علمه، الذي لم يطلع عليه، لا نبيّ مرسل، ولا ملك مقرّب. ٣٠ ..... الياقوت الثمين في بيعة العاشقين

وأمّا القلب فهو معروف عند الجميع، وهو مركز الإدراكات والأحاسيس والعواطف، وإنّه وراء القلب الصنوبري الذي في القفص الصدري لتصفية الدم، وما جاء في الآيات والروايات من ذكر القلب والقلوب وأوصافها وأقسامها إلى ممدوح ومذموم، إنّما هو المعنى الروحاني والمعنوي للقلب، وكذلك الصدر والفؤاد، وعند العامّة يطلق القلب على النفس أيضاً عندما يقال: قلبي يشتهي هذا، أي نفسه تشتهيه (١).

ويرجع تاريخ الجدال الموهوم بين العقل والعشق إلى القدماء من الفلاسفة، فإن أفلاطون تلميذ سقراط يقول بالمثل<sup>(۱)</sup> وبالإشراق، وتلميذه أرسطوطاليس يذهب إلى البرهان العقلي ويفند المثل، وقد اشتهرت فلسفته بالمشائية، فالنزاع بين الإشراقيين والمشائيين، ومن ثمّ بين أصالة الوجود وأصالة الماهيّة، وبين العرفاء القائلين بالشهود والذوق وصيقلة القلب حتّى يكون كالمرآة، ومن ثمّ تطبع فيها حقائق الأشياء إشراقاً، وبين الفلاسفة القائلين بالأدلّة العقليّة والصغرى والكبرى والنتيجة، وبالحجّة والبرهان العقلي، ثمّ موضوع الفلسفة هو: (الموجود بما هو موجود أو الموجود المطلق) وموضوع العرفان (وجود الحقّ سبحانه بين الارتباطين).

 <sup>(</sup>١) لقد ذكرت أحوال القلب في كتاب (حقيقة القلوب في القرآن الكريم)، وهـو مـطبوع،
 فراجع.

 <sup>(</sup>۲) يرى أفلاطون إن عالم المحسوسات عالم ظاهري ومجازي، وعالم المعقولات عالم واقعي وحقيقي، ويتعرّص للمثل في جمهوريّته في قصّة الغار، فراجع.

والواقع لا اختلاف بين الموضوعين في المآل والنتيجة، وهذا ما نعتقده ونقول به، فإنّ العقل نور من الله جلّ جلاله، وبه يعبد ويكتسب جنانه، كما أنّ القرآن نور، وكلام الأئمة الأطهار نور، والرسول الأعظم نور وسراج منير، وخلق الله آدم فتجلّى فيه مصباح، وخلقت الملائكة من النور، والله سبحانه نور السماوات والأرض، ومن نوره خلق النور.

والعشق نور ونار ، فنورانية العشق مع نورانية العقل من باب (نورٌ على نور) يهدي الله لنوره من يشاء ، فمن أصابه من ذلك النور كان من المهتدين .

ولا يكلّف الله نفساً إلّا وسعها، فكان من وسع الإنسان أن يحمل النورين: نور العقل ونور القلب، ومن الأوّل الفكر، ومن الثاني العشق والذكر، و (حملها الإنسان) إنّه حمل تلك الأمانة الإلهيّة، إلّا أنّ أكثر الناس غير شاكرين، فقصّروا في حملها، وكان الإنسان ظلوماً جهولاً.

وفي الدعاء :

«اللهم اجعل في قلبي نوراً، وفي سمعي نوراً، وفي بنصري ننوراً، وفسي لساني نوراً، وعن يميني نوراً، ومن تحتي نوراً، وعن يميني نوراً، وعن يساري نوراً، ومن فوقي نوراً، ومن تحتي نوراً، وأمامي نوراً، وخلفي نوراً، واجعلني نوراً، وأعظم لي نوراً».

وحينئذٍ يكون الإنسان نورانياً بنور الله سبحانه، فإنّه قد طلب في دعائه هذا النور من النور المطلق ومطلق النور، وبهذا النور يكون عاقلاً وعاشقاً، فلا جدال حينئذٍ بين عقله وقلبه، بل كلّ إلى ذاك الجمال والنور المطلق يسير ويُشير.

فالعقل والعشق بمنزلة الجناحين لمن أراد أن يحلّق في سماء الفـضائل، ويصل إلى الجمال المطلق ومطلق الجمال. فمعرفة الحقّ بالاستدلال والبرهان، كما أنّه بالذوق والإلهام والكشف

والطرق إلى الله سبحانه بعدد أنفاس الخلائق، إلّا أنّ الصراط المستقيم إنّما هو صراط واحد، فمن التكثّر إلى الوحدة، ومن الجلال إلى الجمال، ومن الخلق إلى الحقّ جلّ جلاله.

ونعتقد بحقيقة هذا العالم التكويني والذي نعيش فيه، كما نعتقد بما وراء هذا العالم وكلاهما عندنا من الحقيقة، وليس كما عند أفلاطون من القول بالمثل بأنّ هذا العالم ظاهر لعالم آخر واقعي وكلّي قائم بنفسه، بل كلا العالمين من الواقع، والعقل يدرك ما في ذلك العالم، وكلاهما من جنود الله سبحانه، ومن العوامل الموصلة إليه عزّ وجلّ.

إلاّ أنّه جلّ جلاله لا يكتنفه العقول، ولكن يسعه قلب عبده المؤمن، وبهذا ربعا يتوهّم من لم يقف على الحقيقة، أنّ بينهما جدال وصراع، وأحدهما ينفي الآخر، ويُسفّه طريقه، فترى النزاع قائماً بين الفلاسفة والعرفاء، وكلّ يدّعي الوصل بليلى، والحال في الواقع كلّ إلى ذاك الجمال يشير.

نعم العشق يدل على الحياة الطيّبة أكثر ممّا يدل عليه العقل، ويعطي للحياة جمالاً خاصًا، وروحانيّة فائقة، فإنّ القلب أوسع ظرفاً من العقل، كما أنّ حكومة العشق أوسع دائرة من حكم العقل.

ولا يخفى أنّ علماء النفس لا سيّما المعاصرين منهم يبحثون أيضاً عن العشق، إلّا أنّ محور دراساتهم حول العشق بين الرجل والمرأة، أي العشق الجنسي، فالكلّ حينئذٍ يحمل جوهرية العشق، إلّا أنّه ربما يخطئ في المصاديق

كما هو عند أكثر الناس، فيعشق ما لا يستحقّ العشق، والعقل هـنا يـظهر دوره وحكومته، فإنّه يدلّ على العشق الحقيقي وكيفية ذلك. فمن الناس من يعشق والده أو أمّه، أو يعشق الفلسفة أو الفنّ، أو يكون عاشقاً لله سبحانه.

وفرويد العالم النفسي الغربي يذهب إلى أنّ العشق هو عبارة عن الغريزة الجنسية، ولكن هذا إنّما هو مظهر العشق الحيواني، فيلزمه أن يُحطّ من قيمة الإنسان، ويُنزّله إلى حضيض الحيوانية، بعد أن كان في مقام الإنسانية، وإنّه بإمكانه أن يصعد إلى قمّة الكمال والجمال. ويكون في عداد الملائكة، بل يتجاوزهم إلى قاب قوسين أو أدنى في مقعد صدق عند مليكٍ مقتدر.

والناس كما في عقولهم وإدراكاتهم العقلائية يتفاوتون، وليس الكلّ على نمط واحد، كذلك في عشقهم، فإنّهم يختلفون في الشدّة والضعف، كما يختلفون في متعلّقات العشق.

ثمّ العشق الحقيقي من أوصافه أنّ له قوّة خلّاقة، توجب تـرقّي الإنسـان وتصعيده إلى قمّة السعادة وشموخ الكمال وصباحة الجمال.

ولأفلاطون الحكيم رسالة في العشق باسم (مائدة أفلاطون) يذهب إلى أنّ الحب والعشق في البداية ليس هو الميل نحو الجمال، بل الحبّ في الإنسان هو الميل نحو التوالد والتناسل في محلّ جميل، وذهب إلى هذه العقيدة من المتأخرين الكاتب الألماني (شوپنهاور) أيضاً، ثمّ أفلاطون (على لسان سقراط) يعتقد أنّ نتيجة المحبّة في التوالد هو حبّ البقاء والخلود، ثمّ يرى من قوى عنده الجانب العقلائي فإنّه يفكّر بخلوده من خلال فنونه وعلومه وإبداعاته الفكرية، ثمّ يعتقد بالعشق المجازي وأنّه قنطرة للعشق الحقيقى عندما يدرك الإنسان الجمال

وقد تعرّضنا من قبل إلى العشق المجازي ومذمّته في الإسلام (١)، كما ورد عن الإمام الصادق للتَيْلِا عندما سئل عن العشق، فقال للتَيْلا : «قلوب خلت عن ذكر الله فأذاقها الله حبّ غيره». فلا نعيد البحث طلباً للاختصار.

## عودٌ على بدء :

ثمّ العقل البشري وإن كان المائز بينه وبين العجماوات، وبه تشرّف على المخلوقات، إلّا أنّه غير قادر على درك الله سبحانه: (لا تدركه الأبصار ولا يكتنفه العقول، ولا يحيطون بشيء من علمه إلّا بما شاء، وقد أحاط بكلّ شيء علماً).

وكلّ ما تصوّره الإنسان في معرفة ربّه فإنّما هو مخلوق له، وليس بخالقه. والعقل يدرك الماهيات في مثالها وصورها، لا في وجودها الحقيقي الخارجي.

والعقل نور وبه يستضاء في معرفة الأشياء، فيعلم بها، والقلب نور يرى به الأشياء، فالعقل علم والقلب رؤية، ومركز الحبّ والعشق هو القلب.

وبالعشق يكون الشرّ خيراً، والكريه جميلاً، والمرّ حلواً، فالعشق موهبة الهية يعطيها الله من أحبّه، وكان أهلاً للعشق. وربحا لا يحكن تعريف العشق ووصفه، فهو أعظم من الكلمات والألفاظ، فكلّ ما يقال في حدّه ورسمه، فإنّما هو من باب شرح الاسم، لا بيان ماهيّته وذاتياته، فيتحيّر العقل عن إدراكه

<sup>(</sup>١) رسالة في العشق، طبع في كتاب (الرافد) الجزء الأوّل، سنة ١٣٩٨ ه، فراجع.

ويعجز القلب عن دركه وفهمه، فكل ما يقال في تعريف العشق إنّما هو بيان حالاته وأوصافه، وبيان أحوال العاشق والمعشوق، وربما يصل العشق بأهله إلى أن يقال باتّحاد العاشق والمعشوق والعشق.

أنا من أهوى ومن أهوى أنا نحن روحان حَلَلنا بدنا فيإذا أبسصرتني أبسصرته وإذا أبسصرته أبسصرتنا وقال آخر:

روحه روحي وروحي روحيه من رأى روحين عاشا في بشر فما هو العشق؟ وكيف يفعل بأهله حتّى يصل إلى مقام الفناء؟! ويتجاوز الاثنينية والتكثّر إلى الوحدة والتوحّد.

ومرّ علينا أنّ لفظ العشق لم يستعمل في القرآن الكريم، إلاّ أنّ هناك ألفاظ تدلّ على معنى العشق ومراتبه، كالحبّ والودّ والتبتّل، وفي اللغة العربية كلمات ترادف العشق في المفهوم والمعنى، كالغرام والصبابة والوله والودّ والمقه والخلّة والكلف واللوعة والشغف والجوى واللعج والتدلية والهيم والتبتّل، ومنها ما هي بمنزلة المراحل والمراتب، كما مرّ.

وللحبّ علامات ودلالات، حتّى لا يختلط الحقّ بالباطل.

ولديه من تُحف الحبيب وسائلُ وسروره في كملٌ ما هو فاعلُ والفقرُ إكسرامٌ ولطف عاجلُ طوعُ الحبيبِ وإن ألح العاذلُ والقلب فيه من الحبيب بلابلُ

لا تُسخد عن فسللمحبّ دلائسل مسنها تسنقمه بسمرّ بسلائه فسالمنع مسنه عسطيّة مسبذولة ومن الدلائل أن يرى من عسرمه ومن الدلائل أن يرى من عسرسمأ

في خرقتين على شطوط الساحل جوف الظلام فما له من عاذل أن قسد رآه عسلى قبيح فاعل بسمليكه في كلّ حكم نازل مسن دار زلّ والنسعيم الزائسل كلّ الأمور إلى المليك العادل نحو الجهاد وكلّ فعل فاضل

ومسن الدلائيل أن تراه مسعراً
ومسن الدلائيل حزنه ونحيبه
ومسن الدلائيل أن تراه باكياً
ومسن الدلائيل أن تراه راضياً
ومن الدلائل زهيده فيما تبرى
ومسن الدلائيل أن تراه مسلماً
ومين الدلائيل أن تراه مسالماً

وكمال الإنسان بالعشق، والعشق الحقيقي هو عشق الله سبحانه، وهذا ما يسمّى بعشق العرفاء والعشق العرفاني، وهو الذي ينتهي بالعاشق إلى رؤية جمال المعشوق، فلا يرى شيئاً إلا ويرى الله قبله ومعه وبعده، فليس في الديسر ديّار إلا هو جلّ جلاله، وهذا العشق الإلهي يرى في كلّ الموجودات، فهو في حركتها الجوهرية عاشقة لله سبحانه.

وفي الصحيفة السجّادية :

«ابتدع بقدرته الخلق ابتداعاً، واخترعهم على مشيته اختراعاً، ثمّ سلك بهم طريق إرادته، وبعثهم سبيل محبّته»(١).

والعاشق ذاكر لمعشوقه، فلا يغفل عنه، والذاكر له درجات: أوّلها الميل الباطني نحو الذكر، فيذكر بلسانه دون قلبه، ثمّ يشتدّ الميل فيصل إلى مقام الإرادة القلبية فيذكر بلسانه وقلبه بتكلّف حضور القلب، ثمّ يشتدّ الحبّ فيستولي الذكر

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجّادية : الدعاء الأوّل.

على قلبه، وهو مقام ذكر المحبّ، ثمّ في نهاية الذكر يصل إلى مقام العشق فيستولى المعشوق على القلب، فيهيم بحبّه ويتبتّل بذكره.

كما نشاهد هذه الحالات في عشّاق الله جلّ جلاله، وعاشقي الحسين النّه الله وما إقامة الشعائر الحسينية بكلّ مظاهرها، من البكاء واللطم وسفك الدم ومشي ألف كيلومتر على الأقدام في الصحاري والبراري، إلّا آيات الحبّ والعشق الحسيني الذي هو من عشق الله سبحانه وتعالى.

ومن المعلوم أنّ ما يفعله العاشق، لا يدركه العاقل.

وكيف للعقل الغربي المتوغّل بالمادّيات والرذائل، ولمن يدور في فلكه من أنصاره وأتباعه أن يدرك ما يفعله المشاة العاشقون ؟ هيهات هيهات.

# العشق العرفاني

العشق إنّما هو تابع لدرك جمال المعشوق، والإدراك إمّا أن يكون حسّياً أو خيالياً أو عقلائياً أو عرفانياً، فالعشق يكون حسّياً أو خيالياً أو عقلائياً أو عرفانياً، وعشق الإنسان في مقام الروحانيّة إنّما هو العشق العقلائي والعرفاني، ويصل الإنسان إلى عشقه الإنساني بفطرته العاشقة، كما يصل إلى العلم بفطرته العالمة، والعشقان الأوّلان دنيويان ومن المادّيات، والآخران أخرويّان وأنّهما أبديّان ويستوجبان معرفة الله وعبادته، فإنّه سبحانه هو المعبود والمعشوق الحقيقي للإنسان.

والعشق الحسّي إنّما هو للجمال الحسّي، كما أنّ العشق الباطني للجمال الباطني.

والإنسان في بداية الأمر يعشق نفسه، ويحبّ ذاته، وبهذا العشق يصل إلى معشوقه الحقيقي وهو الله سبحانه، أي يصل إلى الكمال المطلق والجمال المطلق الذي هو بلا نهاية، فهو الوجود الواحد الأحد، وهو الأوّل والآخر والظاهر والباطن، والفطرة العاشقة تطلب الجمال اللامتناهي، وهذا ما يحكم به العقل السليم والفطرة التوحيدية التي لا غبار عليها.

وأمّا العشق عند الغربيين، وعند دعاة التمدّن والتحضّر، فـ إنّما هـو حبّ الشهوات والملاذ، كما عند فرويد وأتباعه، فعندهم العشق يعني إشباع الغـريزة الجنسية بأيّ نحوٍ كان. العشق العرفاني .......

وقد وصف أمير المؤمنين هؤلاء بقوله ﷺ :

«أقبلوا على جيفةٍ قد افتضعوا بأكلها واصطلعوا على حبّها، ومن عشق شيئاً أعشى بصره وأمرض قلبه، فهو ينظر بعين غير صحيحة، ويسمع باأذن غير سميعة، قد خرقت الشهوات عقله، وأماتت الدنيا قلبه»(١).

وهذا نتيجة العشق الحسّي والخيالي إذا كان هدفاً ومحوراً في حياته الإنسانية، وفي الحديث الشريف:

«رأس الآفات الوله بالدنيا».

والعقل هو المخلوق الأوّل لله سبحانه، فهو العاشق الأوّل لله، وورد فسي الأحاديث الشريفة:

«بالعقل تنال الخيرات».

و «أعقل الناس أقربهم من الله».

و «أسعد الناس العاقل».

فالسعيد هو العاشق، وعشقه يدلّه على الخيرات، وبها يتقرّب إلى الله سبحانه، فالعقل يجذب الإنسان إلى ربّه فيعبده، ويتّقيه حقّاً.

قال رسول الله ﷺ:

«أفضل الناس من عشق العبادة، فعانقها وأحبّها بقلبه، وباشرها بجسده، وتفرّغ لها، فهو لا يبالي على ما أصبح من الدنيا، على عسرٍ أم على يسر »(٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢: ٨٣، باب العبادة ، الرواية ٣.

# 

ومن رأى جمال الله اطمأنّت نفسه، ويأتيه الخطاب الإلهي:

﴿ يَا أَيَّـتُهَا النَّـفْسُ المُطْمَـثِنَةُ ۞ أَرْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَـرْضِيَّةً ۞ فَادْخُلِي خِنَّـتِي ﴾ (١). فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ۞ وَأَدْخُلِي جَـنَّـتِي ﴾ (١).

وفي مناجاة الذاكرين لسيّد الساجدين:

«إلهي بك هامت القلوب الوالهة، وعلى معرفتك جمعت العقول المتباينة، فلا تطمئن القلوب إلا بذكرك، ولا تسكن النفوس إلاّ عند رؤياك».

والعاشق يرى في كلّ شيء وجه معشوقه، ويقول أمير المؤمنين عليّ عَلَيْلًا : «قما رأيت شيئاً إلّا ورأيت الله قبله ومعه وبعده».

فيخاف العاشق هجران معشوقه، فلا يغفل عنه ولا يعصيه، ونسمع الإمام الصادق عليه يقول:

عجبت لمن يدّعي حبّ الله كيف يعصيه، فإنّ المحبّ لمن يحبّ مطيع. وبالعشق العقلائي بصل الإنسان إلى العشق العرفاني، والأوّل يستلزمه معرفة جمال الصفات والأسماء، والثاني يستوجب شهود الجمال ونفي الأغيار ورفع الحجب، فيرى الجمال المطلق ومطلق الجمال، بحسب طاقته البشرية.

﴿ وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الحَقَّ ﴾ (١٠.

<sup>(</sup>١) الفجر: ٢٧ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>۲) ساً : ٦.

من أحوال العاشقين ....... .... ... ... ٤١

# من أحوال العاشقين

ف سراق الحبيب أليم أليم وقلب المحبّ سقيم سقيم فيم فيم كان في حبّه صادقاً بباب الحبيب مقيم مقيم وفي الحديث الشريف:

ألا إن لله شراباً لأوليائه، إذا شربوا سكروا، وإذا سكروا طربوا، وإذا طربوا، وإذا طربوا، وإذا طربوا، وإذا طلبوا طربوا طابوا، وإذا طابوا، وإذا ذابوا خلصوا، وإذا خلصوا طلبوا، وإذا طلبوا وجدوا، وإذا وجدوا وصلوا، وإذا وصلوا اتصلوا، وإذا اتصلوا لا فرق بينهم وبين حبيبهم.

« لا فرق بينك وبينهم إلّا أنّهم عبادك، فتقها ورتقها بيدك».

وفى الحديث القدسي:

عبدي يتقرّب إليَّ بالنوافل حتّى أُحبّه، فإذا أحببته كنت بصره الذي يبصر به، وسمعه الذي يسمع به، ويده التي يبطش بها.

ولله المثل الأعلى، ألا لله في أيام دهركم نفحات فتعرّضوا لها، إنّي لأشمر نفس الرحمن من جانب اليمن، إنّي لأجد ريح يوسف، هو معكم أينما كنتم.

عباراتنا شتّى وحسنك واحدٌ كسلّ إلى ذاك الجسمال يشسيرُ هذه شمّة من حالات العشق والعاشقين.

ويمرّ أمير المؤمنين عليّ للمُلِلِا في واقعة صفّين بأرض كسربلاء المسقدّسة، فتنهمر دموعه من عينيه على وجناته، ويعلو بكاؤه ونحيبه، فيسألونه عن السبب، فيروي لهم قصّة الشهادة وواقعة الطف الأليمة التي أبكت من في السماء والأرض، ويقول في وصف أنصار الحسين عليًا :

«ها هنا محطّ رحال العاشقين».

إنّه عليّه قد وصف قافلة سيّد الشهداء ورحلهم بالعشق، ومنذ ذلك اليوم عرف العشّاق دربهم، ولا يزال يتجلّى العشق ويتبلور بمصادبق جديدة من شعوب وجماهير وأمم عشقت الحسين عليّه .

وسيّد العاشقين ومولاهم أبو عبد الله الحسين عليُّلًا يناغي معشوقه ويناجيه في ساحات الوغى، وهو على الرمضاء مقطّع بالسيوف والرماح، نـبت السـهم المثلّث بقلبه، وعلى وشك لقاء حبيبه، فيترنّم ويتمتم بلغة العاشقين قائلاً:

«رضيَّ بقضائك، وتسليماً لأمرك، لا معبود سواك».

ولسان حاله:

تركت الخلق طرّاً في هواك وأيستمتُ العسيال لكسي أراكا فلو قطّعتني في الحبّ إرباً لما حسنّ الفؤاد إلى سواكا وما أروع لغة العشّاق، فهذا عابس الشاكري ينزع لباس الحرب في أرض كربلاء، ويقتحم ساحة المعركة ، فيقال له: (أَجُنِنْتَ يا عابس؟).

فيعلنها صرخة مدويّة لا زال صداها يدوّي في التاريخ ليقتدي به العاشقون: (إي والله، لقد أجَنَّني حبّ الحسين).

فهل للعقل والعقلانية مجال بعد حكومة العشق؟!

وإليكم من مناجاة زين العابدين، يقول عليُّلا :

«من ذا الذي ذاق حلاوة محبّتك فرامَ منك بدلاً، ومن ذا الذي أنس بقربك

وعن رسول الله ﷺ :

«يقول الله عزّ وجلّ: إذا كان الغالب على العبد الاشتغال بي جعلت بغيته ولذّته في ذكري عشقني وعشقته، فإذا عشقني وعشقته ، فإذا عشقني وعشقته رفعت الحجاب فيما بيني وبينه، وصيّرت ذلك تغالباً عليه، ولا يسهو إذا سها الناس».

ولا يخفى أنّ ذكر النبيّ وآله الأطهار عليَّكِليُّ إنّما هو من ذكر الله سبحانه، كما أنّ حبّهم من حبّه، وعشقهم من عشقه.

وإنّما يتبلور العشق العرفاني الإلهي لعشّاق الله وحزبه سبحانه، في عشق وليّه وحبيبه الحسين للمُثِلِا، ولا يرى عاشق الحسين إلّا وجه معشوقه، وإنّه ليقبّل الجدار والديار شوقاً وحبّاً، ويطوي المنازل مشياً حتّى يـتفطّر مـن قـدمه دماً، ولسان حاله:

وماحب الديار شغفن قلبي ولكن حبّ من سكن الديارا

إِنّه يطوي البيداء، غير مكترث بعذل عذول وبقيل قالٍ وشتم شاتم، بل ليعقد بيعته (بيعة العاشقين) مرّة أخرى مع مواليه وأثمّته الأطهار، مع صاحب عصره مولاه المنتظر بن فاطمة الزهراء طلِمُولِكُمْ .

وما أروع المشي على الأقدام في أيام وليالٍ، حتّى أصبح موكب المشاة رمزاً للعشق الحسيني في أيام أربعينه، وما أصمد المشاة العشّاق، فملا يـثني

<sup>(</sup>١) مناجاة المحبّين، من المناجات الخمس عشر في مفاتيح الجنان للشيخ القمّي ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ا

عزيمتهم استهزاء المستهزئين ولوم اللائمين، يل يزدادون عزيمة وبصيرة وشوقاً واعتقاداً بصحّة المسير، وثواب العمل.

فما أجمل مظاهر العشق ومواكب المشاة على حافة الطرق في كلّ بقاع العالم، فإنّ سُنة المشي على الأقدام إلى وليّ الله من خير السنن، فإنّ أفضل الأعمال أحمزها، فأفواج العشق في كلّ بلدة تتوجّه في أربعين الحسين عليّه الأعمال أحمزها، فأفواج العشق في كلّ بلدة تتوجّه في أربعين الحسين عليّه \_ إحياءً ونشراً للمذهب من ديارها إلى وليّ من أولياء الله لتقول عملاً لكلّ العالم: «ها هنا محطّ رحال العاشقين»، وإنّهم ليشعرون في واقعهم قد سايروا الركب والضعن الحسيني مع الإمام زين العابدين عليه والحوراء زينب سلام الله عليها وعقائل الرسالة ومخدرات النبوّة ويتامى الحسين عليه .

إنّه يشارك الموكب حاسراً باكياً ناعياً لاطماً صارخاً (أبد والله ما نـنسى حسناً).

ألا يا أيها اللائمون في الحبّ، العاذلون في العشق، كفّوا عنّا اللّوم والعذل، لقد أُجنّنا حبّ الحسين عليّاً إلى فلكم عقلكم ودينكم، ولنا عشقنا وديننا. ويوم الحساب وعلى الصراط يتميّز الطبّب من غيره.

قسماً بمكة والحطيم وزمزم، وإنّي على ينقين أنّ عشّاق الحسين عليه والحرارة الحسينية لن تنقطع ولن تبرد إلى يوم القيامة، وإنّ الشعائر الحسينية تزداد يوماً بعد يوم في ربوع الأرض، وإنّها لتستمرّ حتّى ظهور مولانا القائم من آل محمّد عليهم السلام وعجّل الله فرجه الشريف، ولو كره الحاقدون والمنافقون، فإنّ نور الله لا يُطفأ، ولو كره المشركون.

فهذه المظاهر ومنها المشاة إلى العتبات المقدّسة، سنواء الأثبمة الأطهار

من أحوال العاشقين ....... ...... ٥٠

المُنْكِلُ أو أولادهم الكرام كزينب الكبرى والسيّدة رقيّة اللِيّلِا سوف تشقّ طريقها بجماهيرها الغفيرة الذين اصطفاهم الله لإحياء الإسلام بإحياء الأربعين الحسيني وواقعة الطف الحزينة، وديمومية الإعلام الزينبي عبر القرون والأحقاب، وما من قطرة دم تسقط في هذا الطريق إلّا ويشتدّ أغصان وأوراق هذه الشجرة المباركة، التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، تؤتي أكلها كلّ حين.

### وختاماً :

لثمت أناملي الداثرة مخطوطة الجزء الثاني من كتاب (بيعة العاشقين) بقلم الأستاذ الفاضل علي مجبل الساعدي دام مجده، فسرحت بريد النظر وأجلت فيه البصر، وطالعته في سويعات بعد منتصف الليل، فشممت من نسيم أزهاره عطر الولاء والعشق الحسيني، وأحبّ فضيلته أن أشاركه في مقدّمة، فأجبت سؤله الكريم، ووددت أن أضيف على كتابه القيّم، فصلاً جديداً سمّيته فأجبت سؤله الكريم، ووددت أن أضيف على كتابه القيّم، فصلاً جديداً سمّيته (مناجاة المشاة العاشقين)، يحتوي على الدعاء، والمناجاة اقتبستها من المناجات الخمس عشر لمولانا وجدّنا الإمام زين العابدين وسيّد الساجدين على بن الحسين طابيًا ومن أدعية أخرى.

عسى أن يحضى برضا المشاة الكرام، فيقرأونه برجاء المطلوبيّة تقرّباً إلى الله سبحانه، لا سيّما في الصحارى والوديان بصوت حزين وأنين، وكم تمنّيت أن أكون ذلك الغبار الطاهر المعلّق على أرجل المشاة العشّاق المخلصين ... وليتني كنت المنديل المتواضع لأنشّف ندى جبين الساجدين، لا سيّما بعد زيارة عاشوراء المقدّسة، وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على سيّد الشهداء عليه الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على الله المقدّسة وأمسح دموع الباكين على الله الشهداء عليه المقدّسة وأمسح دموع الباكين على الله والمقدّسة وأمسح دموع الباكين على الله والمقدّسة وأمسح دموع الباكين على المقدّسة وأمسح دموع الباكين على المؤدّسة والمؤدّسة والمؤدّسة

فما أسعدكم أيها المشاة إلى الله وإلى وليّه، يا عشّاق الحسين وأمّه الزهراء

البتول وأبيه أمير المؤمنين وجدّه وإخوته وأهل بيته علميك في بيعة العاشقين

هينثاً لكم، هنيئاً لأرباب النعيم نعيمهم... أحبّكم وأحبّ الصالحين ولست منهم، لعلّ الله يرزقني الصلاح.

يا إخوان الصفا وأخلاء الوفا، أنا لا أنساكم من الدعاء، وثقتي بكم أن لا تنسوا المؤمنين والمؤمنات من الدعاء والشفاعة، وأملي فيكم أن لا تنسوا أيضاً خادمكم:

العبد

عادل العلوي حوزة قم العلمية ٢٥ ذو الحجّة ١٤٢١ هـق مصادر في الحبِّ والعشق ..... ٤٧

# مصادر في الحبّ والعشق

هذه مجموعة من المصادر والمراجع بباللغة العربية والفارسية في الحبّ والعشق، توجد في مكتبة سيّدنا الاُستاذ آية الله العظمى السيّد المرعشي النجفي بقم المقدّسة، أدرجناها لمن أراد المراجعة والتحقيق.

| ١  | اسرار عشق                | اسدالله ایزد           |
|----|--------------------------|------------------------|
| ۲  | أسرار العشق              | محمّد الغزالي          |
| ٣  | انسان و عشق              | هیئت تحریریه در راه حق |
| ٤  | پسیک آنالیز و عشق        | تريدن آندره            |
| ٥  | تاری <b>خ عشق</b>        | مارسل فرانسوي .        |
| 7  | چهار باغ آتش عشق         | مستر رينولد            |
| ٧  | تساوي عشق                | سيد فخر الدين طاهري    |
| ٨  | جدال تاریخی عقل و عشق    | كاظم محمّدي            |
| ٩  | جذوهای از شراره عشق حسین | عباس رانحي             |
| ١. | حدیث عشق در شرق          | ژان کلو د              |
| 11 | حظائر القدس              | محمّد حسيني            |
| ١٢ | دو رساله عرفانی در عشق   | احمد غزالي             |
| ۱۳ | رساله عشق و عقل          | خضر نجم الدين          |
|    |                          |                        |

| . الياقوت الثمين في بيعة العاشقين |                             | . £A |
|-----------------------------------|-----------------------------|------|
| الهى افلاطون                      | رسالة ميهماني               | ١٤   |
| محمّد کرمانی                      | رمز و راز عشق               | ١٥   |
| لب آینباس                         | روانشناسي عشق وزيدن         | 17   |
| بوسكاليالثو                       | زندگی با عشق چه زیباست      | ۱۷   |
| سپهري                             | سر جنسیت یا روانناسی عشق    | ۱۸   |
| محمّد علی عابدی پور               | سعدی و نراقی در عشق و اخلاق | ١٩   |
| شمس محمّد                         | شاهكار عشق يا شور عاشوراء   | ۲.   |
| عبد الله روحى                     | شرارهای عشق و احساس         | ۲١   |
| مهدی خلیلیان                      | شرح عشق                     | * *  |
| تاک                               | شور عشق و جوانی             | 77   |
| اسد الله بقائي.                   | شیخ بهائی در آینه عشق       | 7 £  |
| رضا معصومى                        | عاشقانهها                   | 40   |
| على اكبر كسمائي                   | عشق بزرگان                  | 77   |
| محمّد ابراهیم مولوی               | عشق صادق                    | 2    |
| سید محمّد امین نقوی               | عشق محمّد عَلِيْقَةً        | ۲۸   |
| اعجاز مصطفوي                      | عشق مصطفى                   | 4    |
| حسينقلى مستعان                    | عشق مقدس                    | ٣.   |
| مهدی بازرگان                      | عشق و پرستش                 | ۲۱   |
| ابراهيم وحيد دامغاني              | عشق و پیری                  | ٣٢   |
| احمد شيرازى                       | عشق و رستگاري               | ٣٣   |

مصباح العاشقين

٥٣

وجيه الدين محمّد

| . الياقوت الثمين في بيعة العاشقين |                                  | . 0• |
|-----------------------------------|----------------------------------|------|
| محمّد مصطفى حلمي                  | ابن الفارض والحبّ الإلهي         | ٥٤   |
| السيوطي                           | بشرى الكثيب بلقاء الحبيب         | ٥٥   |
| عمر رضا كحّالة                    | العب                             | 70   |
| سلامة موسى                        | الحبّ في التاريخ                 | ٥٧   |
| محمود بن الشريف                   | الحبّ في القرآن                  | ٥٨   |
| الجميلي                           | الحبّ وأخلاقيات الجنس في الإسلام | ٥٩   |
| أحمد تيمور                        | الحبّ والجمال عند العرب          | ٦.   |
| محمّد علي قطب                     | الحبّ والجنس في منظور إسلامي     | 17   |
| دنیس <u></u>                      | الحبّ والغرب                     | 77   |
| واصف الاستاني                     | الحبّ وما أدراك ما الحبّ         | 75   |
| محمود الغراب                      | الحبّ والمحبّة الإلهية           | ٦٤   |
| مصطفى عبد الواحد                  | دراسة الحبّ في الأدب العربي      | ٥٦   |
| يوسف خليف                         | ذو الرمّة شاعر الحبّ والصحراء    | דד   |
| مصطفى صادق                        | رسائل الأحزان                    | ٦٧   |
| يوسف النبهاني                     | سبيل النجاة في الحبّ في الله     | ۸۶   |
| مصطفى محمود                       | في الحبّ والحياة                 | 79   |
| محمود شلبي                        | كؤوس الحبّ الإلهي                | ٧.   |
| سامي النشّار                      | المأدبة                          | ٧١   |
| أفلاطون                           | المأدبة فلسفة الحبّ              | ٧٢   |
| سيّد محمّد نوّاب                  | نفح الطيب                        | ٧٢   |

٧٥ جذبات محب ٧٦ جذب القلوب إلى ديار المحبوب السهروردي

٧٦ جذب القلوب إلى ديار المحبوب السهروردي
 ٧٧ حديقة الأحباب حسين أهري
 ٧٨ سلّم التوفيق إلى محبّة الله

۳۸ سلم التوفيق إلى معجه الله
 ۷۹ سير الأولياء في محبّة الحقّ علوي كرماني
 ۸۰ روضة المحبّين الزرعي الدمشقي
 ۸۱ القرب في محبّة العرب زين الدين

٨١ القرب في محبّة العرب
 ٨١ المحبّة والشوق
 ٨٣ محبّة الله في القرآن الكريم

٨٤ محبت در اسلام محمد رحيمي
 ٨٥ المحبة والشوق محمد الغزالي .
 ٨٦ محبوب العارفين

۸۸ محبوب العارفين محبوب العارفين معراج المحبّة شيخ علي معراج المحبّة معبّت جالكي پرشاد محبّت محبّد رضا شافعي

المقدسي

المتحاتين في الله

# مناجاة المشاة العاشقين

اللَّهُمَّ صَٰلٌ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ الطَّاهِرِين، وَلَكَ الحَمدُ وَالشُّكرُ يا رَبَّ العالَمين. إلهي، مَن ذا الَّذي ذاق حَلاوَة مَحَبَّتِكَ فَرامَ مِنكَ بَدَلاً، وَمَن ذا الَّـذي أُنِسَ بِقُربِكَ فَابتَغَىٰ عَنكَ حِوَلاً.

إلهي، أُحِبُّكَ بِمَقلي وَقَلبي، وَجَوارِحي وَجَوانِحي، وَأُحِبُّ النَّـبيَّ المُـختارَ وَآلَهُ الأَطْهارَ.

إلهي، فَاجعَلنا مِثَن اصطَفَيتَهُ لِقُربِكَ وَولايَتِكَ وَولايَةِ أُولِيائِكَ، وَأَخلَصتَهُ لِودَّكَ وَمَحَبَّتِكَ وَعِشقِ أَحِبَّائِك، وَشَوَّقتَهُ إلىٰ لِقائِكَ، وَرَضَّيتَهُ بِقضائِكَ وَأَمرِك، وَمَخَبَّتِكَ وَعِشقِ أَحِبَائِك، وَشَوَّقتَهُ إلىٰ لِقائِك، وَرَضَّيتَهُ بِرَضاكَ وَرِضا وَمَنحتَهُ بِالنَّظَرِ إلىٰ وَجهِكَ وَوَجهِ الأصفياءِ مِن عِبادِك، وَحَبَوتَهُ بِرِضاكَ وَرِضا الرُّضا مِن عِبادِك، وَأَعَذتَهُ مِن هَجرِكَ وَقِلاكَ وَهَجرِ أُولِيائِك، وَبَوَّأَتَهُ مَقعَدَ الصَّدقِ في جِوارِكَ مَعَ الأنبياءِ وَالأوصياءِ وَالأولياءِ وَالشَّهَداء، وَخَصَصتَهُ بِمعرِفَتِكَ في جِوارِكَ مَعَ الأنبياءِ وَالأوصياءِ وَالأولياءِ وَالشَّهَداء، وَخَصَصتَهُ بِمعرِفَتِكَ وَمَعرِفَةِ الرَّسولِ وَفاطِمَةِ البَتولِ وَأَهلِ البَيتِ المَأْمول، وَأُهَّلتَهُ لِعِبادَتِكَ وَطَاعَةِ أُولِيائِك، وَهَيَّمتَ قَلْبَهُ لإرادَتِكَ وَمَحَبَّةِ أُعِزَّائِك، وَاجتَبَيتَهُ لِمُشاهَدَتِكَ وَمُشاهَدَةِ فَلَاهُ مُحَتَدِ خُلُصائِك، وَأُخلِيتَ وَجهَهُ لَكَ وَفَرَّعْتَ فُوْادَهُ وَقَلْبَهُ لِحُبِّكَ وَلِحُبِّ أُحِبَّائِكَ مُحَمَّدٍ خُلَصائِك، وَأُخلِيتَ وَجهَهُ لَكَ وَفَرَّعْتَ فُوْادَهُ وَقَلْبَهُ لِحُبِّكَ وَلِحُبِّ أُحِبَّائِكَ مُحَمَّدِ فَلَاهُ لَا لَعَلَى وَوَلَّيَةُ لِكُمِّكَ وَلِحُبِّ أَحِبَائِكَ مُحَمَّدِ فَلَاهُ لَكُولُكُ وَلَوْكُ وَلَوْلَاكُ وَقَالَتُهُ لِكُمَّكَ وَلُحُبِّ أَعْتَ فُوْادَهُ وَقَلْبَهُ لِحُبِّكَ وَلِحُبِّ أَعِلَى مُحَمَّدِ أَحَبَّائِكُ مُحَمَّدٍ فَالَاهُ لَاهُ اللهُ وَفَرَعْتَ فَوْلَاهُ مُحَمَّدِ اللهُ وَهُولِهُ اللهِ وَلَاهُ وَادَهُ وَقَلْبَهُ لِحُبِّكَ وَلِحُبُ أَوْلَاهُ مُحَمَّدِ الْوَلِيَةُ لِلْهُ الْعَلَيْهُ لِلْهُ عَلَيْهُ لِمُعَلِيْكُ لَعْتَوْلَ لَا لَالْهُ لَا الْعَلَاقُ لَالْولِ وَلَاهُ لِلْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَلَاهُ لَا الْعَلَقُ وَلَوْلَولَ وَالْمَهُ وَلَيْكُ وَلَعْلَى الْهُ لَلْمُ وَلَولَاهُ لَا وَالْمُ لَا لَالْعُلَالُ وَلَاهُ لِلْهُ وَلَاهُ لَلْهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَالِكُولُ وَالْهُ لَا وَالْمَالَالَالُهُ وَلَاهُ وَلَالْهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَلَاهُ وَالْعَلَى وَالْهُ وَالَالْمُ لِلْهُ وَلَاهُ وَالَال

وَ آلِه، وَرَغَّبَنَهُ فيما عِندِك، وَأَلهَمتَهُ ذِكْرَكَ وَأُوزَعـتَهُ شُكَـرَكَ وَشَـغَلَتَهُ بِـطاعَتِك، وَصَيَّرتَهُ مِن صالِحي بَريَّتِكَ وَاختَرتَهُ لِمُناجاتِكَ وَلِـزيارَةِ أُولِـيائِكَ مَـعَ المَشـاةِ العارِفين وَالعُشَّاقِ المُخلِصين، وَقَطَعتَ عَنهُ كُلَّ شَيْءٍ يَقطَعهُ عَنك.

إلهي، هؤلاء المشاةُ مِن عِبادِكَ المُكرَمينَ وَعُشَّاقَ وَجِهِ الحُسَينِ، أَتَراكَ بَعدَ الإِيمانِ بِكَ تُعَذِّبُهُم، أَم بَعدَ حُبُّهِم إِيَّاكَ وَحُبِّ الحُسَينِ تُبَعِّدُهُم، أَم مَعَ رَجابِهِم بِرَحمَتِكَ وَصَفحِكَ تَحرِمُهُم، أَم مَعَ استِجارَتِهِم بِعَفوِكَ وَلُطفِكَ تُسَلِّمُهُم، هَيهاتَ مِا ذَلِكَ الظَّنُّ بِكَ وَلا المَعروفُ مِن فَضلِك، حاشا لِوَجهِكَ الكَريمِ أَن تُخيِّبَهُم وَتَقطَعَ أَمَلَهُم.

إلهي، هَل تُسَوِّدُ وُجوهاً خَرَّتْ بَعدَ زِيارَتِهِم عاشوراء في الشَّوارِعِ وَالبَيداءِ ساجِدةً لِعَظَمَتِك، أو تُخرِسَ ألسِنَةً نَطَقَت بِالثَّناءِ عَلَىٰ مَجدِك، وَهَ تَفَت بِالعَزاءِ وَالبُكاءِ عَلَىٰ أوليائِك، أو تَطبَعُ عَلَىٰ قُلوبِ انطَوَت عَلَىٰ مَحَبَّتِكَ وَعِشقِ حُسَينِك، وَالبُكاءِ عَلَىٰ أوليائِك، أو تَطبَعُ عَلَىٰ قُلوبِ انطَوَت عَلَىٰ مَحَبَّتِكَ وَعِشقِ حُسَينِك، أو تَعُلَّ أَسماعاً تَلَذَّذَت بِسَماعٍ ذِكرِكَ في إرادَتِكَ وَإرادَةِ أهلِ بَيتِ نَبِينِك، أو تُغلَّ أَكُفًّا رَفَعَتها الآمالُ إلَيكَ رَجاءَ رَأَفَتِكَ، وَلَطَمَتْ عَلَىٰ صُدورِها حُبَّا وَعَزاءً لِوَليَّك، أو تُعلَّى صُدورِها حُبَّا وَعَزاءً لِوَليَّك، أو تُعلَّى صُدورِها حُبَّا يُكَ، حَسَّىٰ أو تُعاقِبُ أبداناً عَمِلَت بِطاعَتِكَ وَصَهَرَتها الشَّمسُ في مَرضاةِ أج بَائِكَ، حَسَّىٰ أو تُعَلِّت في مُجاهدَتِكَ وَالوُصولِ إلَيك، أو تُعَذِّب أرجُلاً سَعَت إلىٰ أوطانِ تَعَبُّدِكَ نَحَلَت في مُجاهدَتِكَ وَالوُصولِ إلَيك، أو تُعَذِّب أرجُلاً سَعَت إلىٰ أوطانِ تَعَبُّدِكَ طَائِعَةً وَمَشَت إلىٰ قَبر وَليِّكَ نَاثِحَةً.

إلهي، لا تُغلِق عَلَىٰ مُوَحِّديكَ وَعُشَّاقِ الحُسَينِ أَبُوابَ رَحَمَتِك، وَلا تَحجُبْ مُشتاقيكَ وَالعَاشِقينَ إلَيكَ عَنِ النَّظَرِ إلىٰ جَميل رُوْيَتِكَ وَجَمالِ رُوْيَةِ أُوْلِيائِكَ.

إلهي، نَفسٌ أعزَزتَها بِتَوحيدِكَ وَبِحُبٌّ رَسولِكَ وَأُولِياثِك، كَيفَ تذُلَّها بِمَهانَةِ هِجرانِكَ وَالبُّعدِ عَن قُبورِ أُولِيائِك وَحِرمانِ مَشَاهِدِكَ، وَضَميرٌ انعَقَدَ عَلَىٰ مَوَدَّتِكَ وَمَوَدَّةِ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّك، كَيْفَ تُحرِقُهُ بِحَرارَةِ نيرانِكَ وَلَهْيْبِ سَعْيْرِك.

إلهي، أجِرِ المَشاةَ إلَيكَ وَإلَىٰ وَلَيِّكَ مِن أَلِيمِ غَضَبِكَ وَعَظيمِ سَخَطِكَ يَا حَنَّانُ يَا مَنَّانَ، يَا رَحِيمُ يَا رَحِمْنَ، يَا جَبَّارُ يَا قَهَّارٍ، يَا غَفَّارُ يَا سَتَّارٍ.

نَجِّنا وَإِيَّاهُم مِن عَذَابِ النَّارِ وَفَضيحَةِ العارِ، إذا امتازَ الأخيارُ مِنَ الأشرارِ وَحالَتِ الأحوال، وَهالَتِ الأهوالُ وَقَرُبَ المُحسِنونَ وَبَعُدَ المُسيثون، وُوُفِّيَت كُلُّ نَفسِ بِماكَسَبَت وَهُم لا يُظلَمون.

إلهي، مَنِ الَّذي نَزَلَ بِكَ وَيِقَبرِ وَلَيِّكَ الرِّضا مُلتَمِساً قِراكَ فَما قَرَيتَه، وَطالِباً رِضاكَ فَما رَضَيتَه، وَمَنِ الَّذي أناخَ بِبابِكَ وَبابِ الرِّضا وَأَجدادِهِ الأَطهارِ وَأُولادِهِ الأبرار مُرتَجياً نِداكَ وَرَحمَتِكَ فَما أُولَيتَه.

أيحسُنُ أن يَرجَعَ المَشاةُ عَن بابِكَ بِالخَيبَةِ مَصروفينَ، وَعَن جَسنابِ وَليُّكَ مَحرومين، كَيفَ يَرجونَ غَيرَكَ وَالخَيرُ كُلَّهُ بِيَدِك، وَكَيفَ يُوَمِّلُونَ سِواكَ وَالخَيلُ وَالْأَمرُ لَك، أيقطعونَ رَجاءَهُم مِنك، وَقَد أُولَيتَهُمُ الفَضلَ وَالرَّحمةَ بِتَوفيقِهِم لِزيارَةِ المتولىٰ مَشياً، فَكيفَ يَنسونكَ وَلَم تَزَل تَذكرَهُم، وَكَيفَ يَلهونَ عَنكَ وَأَنتَ مُراقِبُهُم، فَبِذيل كَرَمِكَ عَلَّموا أيديَهُم، وَلِنيلِ عَطائِكَ بَسَطوا آمالَهُم.

فَأَخلِصني وَإِيَّاهُم بِخَالِصَةِ تَوحيدِك، وَاجعَلني وَإِيَّاهُم مِن صَفَوَةٍ عَبيدِك، وَأُشرِكني وَجَميعِ الْمُؤْمِنينَ وَالْمُؤْمِناتِ في تَوابِهِم وَجَميلِ أَعمالِهِم، يا خَيرَ مَرجُوِّ وَيا مَن لا يُرَدُّ سائِلُه، وَلا يُخَيَّبُ آمِلُه، يا مَن بائِهُ مَفتوحٌ لِراجيه، وَرَحمَتُهُ واسِعَةٌ لِطَالِبِيه، أَسْأَلُكَ بِكَرَمِكَ وَحَنانِكَ أَن تَمُنَّ عَلَيهِم وَعَلَينا مِن عَطائِكَ وَمَواهِبِكَ بِما تَقَرُّ بِهِ النُّيون، وتَطمَئِنُ بِهِ النُّفوس، وَمِنَ البَقينِ بِما تَهونُ بِهِ عَلَيهِم مُصيباتُ الدُّنيا وَصِعائِها، وتَجلوا بِهِ عَن بَصيرَتِهِم غَشَواتُ العَمى، وَظُلُماتُ الجَهلِ

إلهي، إن كانَ قَلَّ زادُهُم في المسيرِ إلَيكَ وَإلىٰ وَليَّك، فَلَقَد حَسُنَ ظَنَّهُم بِالتَّوَكُّلِ عَلَيك، وَإِن كانَ جُرمُنا قَد أَخافَنا مِن عُقوبَتِك، فَإِنَّ رَجاءَنا قَد أَسْعَرَنا بِالأَمْنِ مِن نِقمَتِك، وَإِن كانَ جُرمُنا قَد عُرَّضَتنا لِعِقابِكَ فَقَد أَذِنَنا حُسنُ ثِنقَتِنا بِالأَمْنِ مِن نِقمَتِك، وَإِن كانَت الذُّنوبُ قَد عَرَّضَتنا لِعِقابِكَ فَقَد أَذِنَنا حُسنُ ثِنقَتِنا بِعُوابِكَ وَبِعِنايَةِ أُولِيائِك، وَإِن أَنامَتنا الغَفلَةُ عَنِ الاستِعدادِ لِلِقائِكَ وَلِقاءِ حَبيبِكَ وَأَخِصَّائِك، فَها نَحنُ اليَومَ في طَريقِ وَليِّكَ وَعَزيزِكَ مَشاةً تَحوطُنا لَوْمَةُ الأعداءِ وَسُخريَّةُ الجُهَلاءِ، نَرجو رَحمَتَكَ وَفَضلَك، قَد نَبَهَتنا المَعرِفَةُ بِكَرَمِكَ وَآلائِك.

إلهي، إن أوحَشَ ما بَينَنا وَبَينَكَ فَرطُ العِصيانِ وَالطُّغيانِ فَقَد آنَسَنا بُشرىٰ الغُفران وَالرِّضوان.

إلهي، هؤلاء المَشاةُ الكِرامُ يَسألونَكَ بِسُبُحاتُ وَجهِك، وَبِأنوارِ قُدسِك، وَيَبتَهِلونَ إلَيكَ بِعَواطِفِ رَحمَتِك، وَلَطائِفِ بِرِّك، أَن تُحَقِّقَ ظُنَّهُم بِما أُمَّلُوهُ، مِن جَزيلِ إكرامِكَ وَجَميلِ إنعامِك، في القُربيٰ مِنك وَالزُّلفيٰ لَدَيك، وَالتَمتُّعِ بِالنَّظَرِ إلَيكَ وَإليٰ أُوليائِك، وَها هُم مُتَعَرِّضونَ بَينَ الجِبالِ وَالوِديانِ لَنَفَحاتِ رَوحِكَ وَعَطفِك، وَمُنتَجِعونَ غَيثَ جودِكَ وَلُطفِك، فارُّونَ مِن سَخَطِكَ إلىٰ رِضاكَ الَّذي يَتَجَلَّىٰ في وَمُنتَجِعونَ غَيث جودِكَ وَلُطفِك، فارُّونَ مِن سَخَطِكَ إلىٰ رِضاكَ الَّذي يَتَجَلَّىٰ في أُولِيائِك، هارِبونَ مِنكَ إليك، راجونَ أحسَنَ ما لَدَيكَ وَلَدىٰ مَولانا الرِّضا، مُعَوِّلُونَ عَلىٰ مَواهِبِكَ وَمَواهِبِه، مُفتَقِرونَ إلىٰ رِعايَتِكَ وَعَواطِفِه.

إلهي، ما بَدَأْتَ بِهِم مِن فَضلِكَ فَتَمَّمهُ، وَما وَهَبتَ لَهُم مِن كَرَمِكَ فَلا تَسلِبهُ، وَما سَتَرتَ عَلَيهِم بِحِلْمِكَ فَلا تَهتِكُهُ، وما عَلمتَهُ مِن قَـبيحِ الفِـعلِ وَشَـينِ العَـمَلِ فَاغفِرْهُ.

إلهي، أتَوكَ مَشاةً باكينَ لاطمينَ مُعَزِّينَ طامِعينَ في إحسانِك، راغِبينَ في

امتنانك، مُستسفين وابِلَ طُولِك، مُستمطرين غَمامَ فَضلِك، طالِبين مَرضاتك، قاصِدين جَنابَك، واردين شريعة رَفدِك، مُلتمِسين سَنيَّ الخيراتِ مِن عِندِك، وافِدين المُتبَلورِ في حَضرَةِ الرِّضا مِن أَحِبَّائِك، مُريدين وافِدين إلى حَضرَةِ جَمالِك المُتبَلورِ في حَضرَةِ الرِّضا مِن أَحِبَّائِك، مُريدين وَجهك، طارِقين بابك، فَافعَل بِهِم ما أنتَ أهلُهُ مِن المَخفِرةِ وَالرَّحمةِ الواسِعة، وقَضاءِ الحَوائِجِ وَقَبولِ الأعمالِ وَالزِّياراتِ وَاستِجابَةِ الدُّعاءِ وَحُسنِ العاقِبةِ وَسَعادَةِ الدَّارِينِ لَهُم وَلِذُويهِم، وَاعتُق رِقابَهُم مِنَ النَّار، وَأَدخِلهُمُ الجَنَّة بِرَحمَتِك.

إلهي، أنت الرَّووف الرَّحيم، البَرُّ الكَريم، الَّذي لا يُخيِّبُ قاصِديه، وَلا يطرُدُ عَن فَنائِه آمِليه، بِساحَتِكَ تَحُطُّ رِحالُ العاشِقينَ الرَّاجين، وَبِعَرَصَتِكَ تَقِفُ آمالُ المُستَرفِدين المُستَضِيفينَ، فَلا تُقابِل آمالَنا وَآمالَهُم بِالتَّخَيُّبِ وَالإياس، وَلا تُلبِسنا وَإِيَّاهُمْ بِسِربالِ القُنوطِ وَالإبلاس.

إلهي، ألهِم إخواننا التشاة إليك وَإلى وَليِّكَ الرِّضا طاعَتَكَ وَجَنِّبهُم مَعصيتك، وَيَسِّرْ لَهُم بُلوعَ ما يَتَمَثُّونَهُ مِنِ ابتِغاءِ رِضوانِك، وَأحلِلهُم بَحبوحة جِنانِك، وَاقشَع عَن بَصائِرِهِم سَحابَ الارتيابِ وَالشَّكِّ فيكَ وَفي مَقاماتِ أوليائِك، وَاكشِف عَن قُلوبِهِم أغشيَة المِريَةِ وَالحِجابِ، وَازهَقِ الباطِلَ عَن ضَماثِرِهِم، وَأُثبِتِ الحَقَّ وَعِشقَ الحُسين وَأهلِهِ في سَرائِرهِم.

إلهي، إلهي احمِلهُم في سُفُنِ نَجاتِك، وَمَتِّعهُم بِلَذَيذِ مُناجاتِك، وَأُودِدهُم حِياضَ مَحَبَّتِك، وَأَذِقهُم حَلاوَةَ وُدِّكَ وَقُربِك، وَاجعَل جِهادَهُم فيك، وَهِمَّتَهُم في طاعَتِك، وَطاعَةِ نَبيِّكَ وَأُولِي الأُمرِ مِن بَعدِه، وَأُخلِص نِيَّاتَهُم في مَشيهِم وَقَصدِهِم، فَإِنَّهُم بِكَ وَلَكَ وَلا وَسيلَةَ لَهُم إلَيكَ إلاّ أُنتْ وَمَن أُمَرتَ بِالتَّوسُّلِ بِهِم، فَتَوَسَّلُوا بِفاطِعَة وَأُبيها وَبَعلِها وَبَنيها وَبُولَدِها المَهديِّ المُنتَظَر الإمامِ التَّاني عَشَر، وَعَشَقوهُم

وَقَصَدُوهُم مَشياً لِزيارَةِ مَراقِدِهِمُ الطَّاهِرَةِ لِزيادَةِ فَضلِكَ وَإِقامَةً لِشَعائِرِك، وَتَشَبُّهاً بِالسُّعاةِ بَينَ الصَّفا وَالمَروَةِ مِن حُجَّاجِكَ وَزُوَّارِك.

إلهي، فَاجِعَلَهُم مِنَ المُصطَفِينَ الأخيار، وَأَلْحِقهُم بِالصَّالِحِينَ الأَبرار، السَّابِقِينَ إلى المَكرمات، المُسارِعينَ إلى الخيرات، العامِلينَ لِلباقياتِ الصَّالِحات، السَّاعينَ إلى رَفيع الدَّرَجات.

إلهي، ما أضيَقَ الطُّرُقُ عَلَىٰ مَن لَم تَكُن دَليلَهُ، وَما أُوضَعَ الحَقَّ عِندَ مَن هَدَيتَهُ سَبيلَهُ، نَحمَدَكَ اللَّهُمَّ عَلَىٰ ما أُنعَمتَ، وَنَشكُوُكَ عَلَىٰ ما أُولَيتَ، فاسلُك بِنا سُبُلَ الوصولِ إلَيك، وَسَيِّرنا في أقرَبِ الطُّرُقِ للـوُفودِ عَـلَيكَ وَعَـلَىٰ أُوليـائِكَ الطَّاهِرين.

قرِّب عَلَينا البَعيدَ وَسَهِّل عَلَينا العَسيرَ الشَّديد، وَالْحِقنا بِعِبادِكَ الَّذِينَ هُم بِالْبِدارِ إِلَيكَ يُسارِعُون، وَبَابَكَ عَلَى الدَّوامِ بَطُرُقُون، وَإِيَّاكَ فَي اللَّيلِ وَالنَّهارِ يَعْبُدون، وَهُم مِن هَيبَيْكَ مُشفِقُون، الَّذينَ صَفَّيتَ لَهُمُ المَشارِب، وَبَلَّعْتَهُمُ الرَّغائِب، وَالْبَعَدَ لَهُمُ المَشارِب، وَبَلَّعْتَهُمُ الرَّغائِب، وَأَنجَحتَ لَهُمُ المَطالِب، وقضيتَ لَهُم مِن فَضلِكَ المَآرِب، وَمَلاَّتَ لَهُم ضَمائِرَهُم مِن حُبِّكَ وَحُبِّ وَلِيِّك، فَيِكَ إلىٰ لَذيذِ حُبِّكَ وَحُبِّ وَلِيِّك، فَيِكَ إلىٰ لَذيذِ مُناجاتِكَ وَصَلوا، وَمِنكَ أقصىٰ مقاصِدِهِم حَصَّلوا، فَيا مَن هوَ عَلَى المُقبِلينَ عَلَيهِ مُناجَاتِكَ وَصَلوا، وَمِنكَ أقصىٰ مقاصِدِهِم حَصَّلوا، فَيا مَن هوَ عَلَى المُقبِلينَ عَلَيهِ مُقبِل، وَبِالعَطفِ عَلَيهِم عائِدٌ مُفضِل، وَبِجَذيهِم إلى بابِهِ وَدودٌ عَطوفٌ، أَسْأَلُكَ يا اللهُ مُنالًا اللهُ أَن تَجعَلَ المَشاةَ مِن عِبادِكَ المُخلِصين، مِن أُوفَرِهِم مِنكَ حَظَّأَ وَاعلاهُم عِندَكَ مَنزِلاً، وَأُجزَيُهُم مِن وُدِّكَ قِسماً، وَأَفضَلِهُم في مَعرِفَتِكَ نَصِيباً، فَقَدِ وَاعلاهُم عِندَكَ مَنزِلاً، وَأُجزَيُهُم مِن وُدِّكَ قِسماً، وَأَفضَلِهُم في مَعرِفَتِكَ نَصِيباً، فَقَدِ وَلَاكَ مَن عَلَيكَ مَنونَكَ مُن أَنفُسِهِم، وَفي مَحَبَّتِكَ عِشْقَهُم، وَإلىٰ وَسُعَةُم، وَإلىٰ وَسُعَةُم، وَإلىٰ

هَواكَ صَبابَتُهُم، وَرِضاكَ بُغيَتُهُم، وَرُوْيَتُكَ حاجَتُهُم، وَجِوارُكَ مَعَ نَبيِّكَ وَأُولِيائِكَ وَعَزيزِكَ الحُسَينُ طَلَبُهُم، وَقُربُكَ وَقُربُهُم غايَةُ سُؤلَهُم، وَفيي مُناجاتِكَ وَإِقَامَةِ العَزاءِ عَلَى أُولِيائِكَ رَوحُهُم وَراحَتُهُم، وَعِندَكَ وَعِندَهُم طَلْمَيَكُمُ دَواءُ عِلَّتِهِم وَشِفاءُ عَلَى أُولِيائِكَ رَوحُهُم وَراحَتُهُم، وَعِندَكَ وَعِندَهُم طَلْمَيَكُمُ دَواءُ عِلَّتِهِم وَشِفاءُ عَلَيْهِم وَبَهُم وَبَرَدُ لَوعَتِهِم، وَكَشفُ كُربَتِهِم، فَاغْفِرْ ذُنوبَهُم وَاقْبَل تَوبَتَهم وَاشْتُرْ عُـوبَهُم وَاحْفَظَهُم مِن جَميع الآفاتِ وَالبَلِيَّات.

إلهي، هُؤلاءِ المَشاةِ دَأَبُهُمُ الارتباحُ إِلَيكَ وَالحَنينِ، وَدَهـرُهُمُ الزَّفـرَةُ وَالْأَنينِ، جِباهُهُم ساجِدَةٌ لِعَظَمَتِكَ، وَعُيونُهُم ساهِرَةٌ في خِدمَتِكَ، وَدُموعُهُم سائِلَةٌ مِن خَشيَتِكَ، وَقُلُوبُهُم مُتَعَلِّقَةٌ بِمَحَبَّتِك، وَأَفِيْدَتُهُم مُنخَلِعَةٌ مِن مَهابَتِك، يا مُنيٰ قُلوب المُشتاقينَ وَيا عَايَةَ آمالِ المُحِبِّينَ، ارزُقهُم حُبَّكَ وَحُبَّ مَن يُحِبُّكَ وَحُبَّ كُلِّ عَمَل يوصَلُهُم إلىٰ قُربِك، وَاجعَل حُبَّهُم إيَّاكَ قائِداً إلىٰ رِضوانِكَ، وَشَوقَهُم إلَيكَ ذائِـداً عَن عِصِيانِك، وَامنُن بِالنَّظَر إلَيكَ عَلَيهِم وَانظُر بِعَين الودِّ وَالعَطفِ إلَيهِم، وَلا تَصرف عَنهُم وَجهَكَ وَوَجهَ إمامِهم المُنتَظَر، وَاجعَلهُم مِن أهل الإسعادِ وَالحَظوَةِ عِـندَك. فَلَيسَ لَهُم وَسيلَةٌ إِلَيكَ إِلَّا عَواطِفُ رَأْفَتِك، وَلَا لَـهُم ذَريـعَةٌ إِلَـيكَ إِلَّا عَـوارفُ رَحمَتِك، وَشَفَاعَةُ نَبِيِّكَ نَبِيِّ الرَّحمَةِ وَمُنقِذِ الأُمَّة، فَاجْعَلَهُما لَـهُم سَبَباً إلىٰ نَـيل غُفرانِك، وَصَيِّرهُما لَهُم وُصلَةً إلى الفَوزِ بِرِضوانِك، فَقد حَلَّ رَجائَهُم بِحَرَم كَرَمِكَ وَحَطَّ طَمَعُهُم بِفِناءِ جودِك، فَاختِمْ بِالخَيرِ عَمَلَهُم وَزيارَتَهُم، وَاجعَلَهُم مِن صَفوَتِكَ الَّذينَ أَحلَلتَهُم بَحبوحَةَ جَنَّتِك، وَبَوَّأتَهُم دارَ كَرامَتِك، وَأَقرَرتَ أَعيُنَهُم بِالنَّظَر إلَيكَ وَإِلَىٰ رَسُولِكَ وَأُولِيائِكَ يَومَ لِقَائِك، وَأُورَثَتَهُم مَنازِلَ الصَّدقِ في جِوارِكَ مَعَ أوليائِك، يا مَن لا يَفِدُ الوافِدونَ عَلَىٰ أكرَمَ مِنه، وَلا يَجِدِ القاصِدونَ أرحَمَ مِنه.

إلهي، هؤلاءِ المَشاةُ المُؤمِنونَ كَسرُ قُلُوبِهِم لا يَجبُرُهُ إلَّا لُـطفُكَ وَحَـنانُك،

وَفَقُوهِم لا يُعنيهِ إِلّا عَطَفُكَ وَإِحسانُك، وَرَوعَتُهُم وَعِشْقُهُم لا يُسَكُّنُها إِلّا أمانُك، وَذِلَّتُهُم لا يُعِزُها لِلّا سُلطانُك، وَحاجَتُهُم لا يَسْقِيها غَيرُك، وَكَربُهُم وَهَمُهُم لا يَكشِفُهُ وَلا يُعَرِّها إِلّا وَصلُك، بِوصالِ إِمامِ لا يَكشِفُهُ وَلا يُقَرِّجُهُ سِوىٰ رَحمَتِك، وَغُلَّتُهُم لا يُبَرِّدُها إِلّا وَصلُك، بِوصالِ إِمامِ زَمانِهِم، وَلَوعَتُهُم لا يُقرِّهُم الله يَقلُهُ إلّا النَّظُرُ إلىٰ وَجهِكَ بِوَجْهِ صاحِبِ عَصرِهِم، وقرارُهُم لا يَقرُّ دونَ دُنُوهِم مِنكَ وَمِن النَّظُرُ إلىٰ وَجهِكَ بِوَجْهِ صاحِبِ عَصرِهِم، وقرارُهُم لا يَقرُّ دونَ دُنُوهِم مِنكَ وَمِن أُولِيائِك، وَسُقعُهُم وَمَرَضُهُم لا يُشفيهِ إلّا طِبُكَ وَطِبُّ مَقصودِهِمُ الرِّضا مِنْ آلِ مُحَدِّدٍ، وَغَمُّهُم لا يُزيلُهُ إلّا قُربُك، وَجُرحُهُم وجُرحُ قُلوبِهم بِالسِنةِ الحُسَّادِ وَالأعداءِ لا يُبرِثُهُ إلّا صَفحُكَ وَحِنانُك، يا مُنتَهىٰ أَمَلِ الآمِلين، وَيا غايَةَ سُؤلِ وَالسَّائِلين، وَيا وَليَّ الصَّالِحين، وَيا مُحيبَ دَعوةِ المُضطَرِّين، وَيا عَايَةَ سُؤلِ المُستَغيثين، وَيا قاضي حَواثِج الفُقراءِ وَالتَساكين، وَيا أَرحَمَ الرَّاحِمين.

إلهي، هؤلاءِ المتشاةُ عِبادُكَ قَصَدوا وَلِيَّكَ في يَومِ الأربَعين، لاطِمينَ مُعَرِّين، يَرجونَ رَحمَتَكَ، وَيَأْمَلُونَ فَضلَك، فَأجعَلْهُم مِنَ الَّذِينَ تَرَسَّخَتْ أَسْجارُ الشَّوقِ لِيَجونَ رَحمَتَكَ، وَيَأْمَلُونَ فَضلَك، فَأجعَلْهُم مِنَ الَّذِينَ تَرَسَّخَتْ أَسْجارُ الشَّوقِ اللَّيٰ وَإلَىٰ رَسُولِكَ وَأُولِيائِكَ في حَداثِقِ صُدورِهِم، وَأَخَذَتْ لَوعَةُ مَحَبَّتِكَ وَمَحَبَّةِ الحُسَينِ وَعِترَتِهِ بِمَجامِعِ قُلُوبِهِم، فَهُم إلىٰ أوكارِ الأفكارِ بَأُوونَ، وَفي رياضِ القُربِ وَالمُكاشَفَةِ وَفَتحِ أَبصارِهِم عَلى الحَقائِقِ يَرتَعونَ، وَمِن حسياضِ المحبَّةِ وَكَوثَرِ العِشقِ بِكَأْسِ المُلاطَفَةِ يَكرَعونَ، وَشَرائِعِ المَصافاتِ يَردون، قَد كُشِفَ النِطاءُ عَن أَبصارِهِم، وَانجَلَتْ ظُلَمَةُ الرَّيبِ عَن عَقائِدِهِم وَضَمائِرِهِم، وَانتَفَتْ الرَّعِلَةُ الشَّكِ عَن قُلُوبِهِم وَسَرائِرِهِم، وَانشَرَحَت بِتَحقيقِ المَعوفَةِ صُدورُهُم، مُخالَجَةُ الشَّكِ عَن قُلُوبِهِم وَسَرائِرِهِم، وَانشَرَحَت بِتَحقيقِ المَعوفَةِ صُدورُهُم، وَعَلَت لِسَبقِ السَّعادَةِ في الزَّهادَةِ هِمَّتُهُم، وَعَذُبَ في مَعينِ المُعامَلَةِ شِربُهُم، وَاطْبَ في مَعلِنِ المُعامَلَةِ شِربُهُم، وَاطْمَأَنَّتُ في مَجلِسِ الاُنسِ وَالعِشقَ سِرُّهُم، وَأَمَنَ في مَوطِنِ المَخافَةِ سِربُهُم، وَاطْمَأْتُ في مَوطِنِ المَخافَةِ سِربُهُم، وَاطْمَاتُ في مَوطِنِ المَخافَةِ سِربُهُم، وَاطْمَأَنَّتُ

بِالرُّجوعِ إلىٰ رَبِّ الأربابِ أَنفُسُهُم، وَتَيَقَّنَت بِالفَوزِ وَالفَـلاحِ أَرواحُـهُم، وَقَـرَّتْ بِالنَّظَرِ إلىٰ مَحبوبِهِم صاحِبَ الزَّمانِ أَعيُنهُم، وَاستَقَرَّ بِإدراكِ السُّوْلِ وَنَيلِ المَأْمولِ قَرارُهُم، وَرَبِحَتْ في بَيع الدُّنيا بِالآخِرَةِ تِجارَتُهُم.

إلهي، ما أَحْلَىٰ المسيرُ إلَيكَ وَإلَىٰ وَليَّكَ الإمامُ الرِّضا، وَما أَلَذُّ خَواطِرَ الإلهامِ بِذِكرِكَ وَبِإِقامَةِ العَزاءِ عَلَىٰ وَليَّكَ الحُسَين، وَما أَطيَبَ طَعمَ حُبِّكَ وَحُبِّ العَبَّاسِ وَالحَوراءِ زَينَبُ وَالعِترِةِ الطَّاهِرَةِ، وَما أَعذَبَ شِربُ قُربِكَ وَقُربِ نَبيِّكَ العَبَّاسِ وَالحَوراءِ زَينَبُ وَالعِترِةِ الطَّاهِرَةِ، وَما أَعذَبَ شِربُ قُربِكَ وَقُربِ نَبيِّكَ وَأَهلُ بَيتِه، فَأَعِذنا وَالمَشاةَ إلَيْكَ مِن طَردِكَ وَإِبعادِك، وَاجعَلنا مِن العاشِقينَ وَالمُخلِصِينَ في دَربِ الحُسَينِ وَأَهلِهِ، وَمِن أَخَصًّ عارِفيكَ وَعارِفيه.

إلهي، فَاجعَل هُؤلاءِ المَشاةِ الطَّيِّبين، مِن أَصلَحِ عِبادِك، وَأَصدَقِ طائِعيك، وَأَخلَص عُبَّادِك، يا عَظيمُ يا جَليلُ يا كَريمُ يا جَميلُ.

إلهي، ألهِمهُم ذِكرَكَ في الخَلاءِ وَالمَلاء، وَاللَّيلِ وَالنَّهارِ، وَالإعلانِ وَاللَّيلِ وَالنَّهارِ، وَالإعلانِ وَالإسرارِ، وَفي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ، وَآنِسنا وَآنِسهُم بِذِكرِكَ الخَفي، وَاستَعمِلنا وَإِيَّاهُم بِالعَمَل الزَّكيِّ وَالسَّعي الرَّضيّ، وَجازِنا وَهُم بِالميزانِ الوَفي.

إلهي، بِكَ هامَتِ القُلوبُ الوالِهَةُ، وَعَلَىٰ مَعرِفَتِكَ جُمِعَتِ العُقولُ المُستَبايِنَةُ، فَلا تَطْمَئِنُ القُلوبُ إلاّ بِذِكراك، وَلا تَسكُنُ النَّفوسُ إلاّ عِندَ رُوِياك، أنتَ المُسَبَّحُ في كُلِّ مَكانٍ، وَالمَعبودُ في كُلِّ أوانٍ، وَالمَدعُوُّ بِكُلِّ لِسانٍ، كُلِّ مَكانٍ، وَالمَعبودُ في كُلِّ أوانٍ، وَالمَدعُوُّ بِكُلِّ لِسانٍ، أَستَغفِرُكَ مِن كُلِّ لَذَّةٍ بِغَيرِ ذِكرِك، وَمِن كُلِّ راحَةٍ بِغَيرِ أُنسِك، وَمِن كُلِّ سُرورٍ بِغيرِ قُربِك، وَمِن كُلِّ سُرورٍ بِغيرِ قُربِك، وَمِن كُلِّ شُعلِ بِغَيرِ طاعَتِك.

إلهي، ها نَحنُ ذاكِروك، وَلإحسانِكَ رَاجُوكَ، فَأَنجِزْ لَنَا ما وَعَدتَنا، وَاغفِر لَنا ذُنوبَنا، وَاستُر عَلَينا عُيوبَنا، وَهَب لَناكَمالَ الانقِطاعِ إِلَيك، وَأُنِر أَبصارَ قُلوبِنا بِضياءِ نَظَرها إلَيك، حَتَّىٰ تَخرِقَ أبصارُ القُلوبِ حُجُبَ النُّورِ، فَتَصِلَ إلىٰ مَعدَنِ العَـظَمَةِ، وَتَصيرُ أرواحُنا مَعَلَّقَةً بِعِزِّ قُدسِك.

إلهي، فَاجِعَلنا وَالمَشاةُ إلى وَلِيِّكَ مِعَّن نادَيتَهُم فَأَجَابُوكَ، وَلاحَظتَهُم فَصَعِقوا لِجَلالِك، فَناجَيتَهُم سِرَّاً، وَعَمِلُوا لَكَ جَهْراً، إلهي لَم يَنقَطِع مِن جَميلِ كَرَمِكَ رَجاءَنا، وَلَم نُسَلِّطْ قُنُوطَ الإياسِ عَلَىٰ حُسنِ ظَنَّنا، فَاصْفَح عَنَّا بُحسنِ تَوَكُّلِنا عَلَىٰ .

إلهي، إن حَطَّتنا الذَّنوبُ مِن مَكارِمِ لُطفِك، فَقَد نَبَّهَنا اليَقينُ إلىٰ كَرَمِ عَطفِك. وَإِن دَعانا إلى النَّارِ عَظيمُ عِقابِكَ، فَقَد دَعانا إلى الجَنَّةِ جَزيلُ ثَوابِك.

إلهي، فَاعتُق رِقابَنا وَرِقابَ والدَينا مِـنَ النَّــار، وَأَدخِــلنا وَأَهــلينا الجَــنَّةَ بِرَحمَتِكَ يا غَفَّار.

إلهي، نَحنُ وَالمَشاةُ إلىٰ وَلِيِّكَ عَبيدُك، نَزَلنا بِفِنائِك ضَيفاً، وَقَصَدنا لِـوَلِيِّكَ زَائِراً، يا مَلاذَ اللَّائِذين، وَيا مَعاذَ العائِذين، وَيا راحِمَ المَساكين وَيا مُجيبَ المُضطَرِّين، وَيا جابِرَ المُنكَسِرينَ وَيا نَاصِرَ المُستَضعَفين وَيا حِصنَ اللَّاجِئين، إن لَم نَعُذ بِعَزَّتِكَ فَبِمَن نَعوذ، وَإِن لَم نَلُذ بِقُدرَتِكَ وَبِقَبرِ وَلِيَّكَ فَبِمَن نَلوذ، وَقَد أَلجَأتنا الذُّنوبُ إلى التَّشَبُّثِ بِأَذيالِ عَفوكَ وَشَفاعَةِ أُولِيائِك، وَأَحـوَجَتنا الخَطايا إلى السِفتاحِ أبوابِ صَفحِكَ وَغُفرانِك، وَدَعَـتنا الإساءَةُ إلى الإناخَةِ بِفِناءِ عِزِّك، استِفتاحِ أبوابِ صَفحِكَ وَغُفرانِك، وَدَعَـتنا الإساءَةُ إلى الإناخَةِ بِفِناء عِزِّك، وَحَمَلَتنا المَخافَةُ مِن نِقمَتِكَ عَلى التَّمَسُّكِ بِعُروةٍ عَطفِكَ مُحَمَّدٍ وَآلِه، وَما حَقُّ مَن اعتَصَمَ بِحَبلِكَ أَن يُحذَلَ، وَلا يَليقُ بِمَن استَجارَ بِعِزِّكَ أَن يُسلَمَ أُو يُهمَلَ، هيهات عَيهات.

إلهي، فَلا تُخْلِنا مِن حِمايَتِك، وَلا تُعرِنا مِن رِعايَتِك وَرِعايَةِ إمامِنا المُنتَظَر

وَآبَائِهِ الطَّاهِرِينَ وَأُمِّهِ فَاطِمَةَ الزَّهراءِ سَيِّدَةِ نِساءِ العالَمين، فَإِنَّا بِعَينِكَ وَعَينِهِم وَفي كَنَفِكَ وَكَنَفِهِم، فَلَكَ أَسَأَلُكَ بِأَهلِ خَاصَّتِكَ مِن مَلائِكَتِكَ وَالصَّالِحينَ مِن بَريَّتِكَ مِن الأنبياءِ وَالأُولِياءِ وَشيعَتِهِم، أَنْ تَجعَلَ عَلَينا وَعَلَىٰ هؤلاءِ المَشاةِ واقيَةً تُنجينا مِن الأنبياءِ وَالأُولِياءِ وَشيعَتِهِم، أَنْ تَجعَلَ عَلَينا وَعَلَىٰ هؤلاءِ المَشاةِ واقيَةً تُنجينا مِن الهَلكاتِ، وَتُجفَلَّنا مِن دَواهي المُصيبات، وأَن تُنزِّلَ عَلَينا الهَلكاتِ، وَتُجنِّبُنا مِنَ الآفات، وَتَحفَظُنا مِن دَواهي المُصيبات، وأَن تُنزِّلَ عَلَينا مِن سَكينَتِك، وأن تُغَشِّي وُجوهنا بِأنوارِ مَحَبَّتِكَ وَلُطفِك، وَأَن تُووِيَنا إلىٰ شَديدِ رُكنِك، وأن تَحُويَنا في أكنافِ عِصمَتِك، بِرَأَفتِكَ وَرَحمَتِك.

إلهي، فَسَلِّمنا في سَيرِنا وَسُلوكِنا إلَيكَ وَإلىٰ وَليِّكَ بِتَوفيقِكَ وَعِصمَتِك، وَانزَعُ عَنَّا جَلابينِ مُخالَفَتِك، وَتَوَلَّ أُمورَنا بِحُسنِ كِفايَتِك، وَأُوفِس مَزيدَنا مِن سِعَةِ رَحمَتِك، وَأَجمِل صِلاتِنا مِن فَيضِ مَواهِبِك، وَاغرُس في قُلوبِنا وَأَفْيدَتِنا أَشجارَ مَحَبِّتِكَ وَعِشقِك، وَأَجمِل صِلاتِنا مِن فَيضِ مَواهِبِك، وَأَذِقنا حَلاوَةَ عَفوكَ وَعَفو وَليِّك، وَلَذَّةِ مَحَبِّتِكَ وَعِشقِك، وَأَتمِم لَنا أَنوارَ مَعرِفَتِك، وَأَذِقنا حَلاوَةَ عَفوكَ وَعَفو وَليِّك، وَلَذَّةِ مَعْفِرَتِكَ وَتُورِيَّكَ وَرُويَةٍ أُحِبَّائِك، وَأَخرِج، مَعْفِرَتِكَ وَتُورِيَّةِ أُحِبَّائِك، وَأُخرِج، مَعْفِرَتِكَ وَتُورِي حَبيلِك، وَأُقرِر أُعينَنا يَومَ لِقائِكَ بِرُويَتِكَ وَرُويَةٍ أُحِبَّائِك، وَأُخرِج، مَعْفِرَتِكَ وَلُويَةٍ أُحِبَّائِك، وَأُخرِج، حَبيلِك، وَأُقرِر أُعينَنا يَومَ لِقائِكَ بِرُويَتِكَ وَرُويَةٍ أُحِبَّائِك، وَأُخرِج، حَبيلِك، وَأُقرِر أُعينَنا يَومَ لِقائِكَ بِرُويَتِكَ وَالأَبرارِ مِن خاصَّتِك.

إلهي، أسألُك أن تَهَبَ لي وَلِعِبادِكَ المَشاةِ إلىٰ حَبيبِكَ موجِباتِ رَحمَتِكَ وَعَزائِمَ مَغفِرَتِك، وَالغَنيمَة مِن كُلِّ بِرِّ، وَالسَّلامَة مِن كُلِّ إِثمِ اللَّهُمَّ لا تَدَع لَنا ذَنبأ إلاّ غَفَرتَهُ، وَلا هَمَّأ إلاّ فَرَّجتَه، وَلا سُقماً إلاّ شَفَيتَهُ، وَلا عَيباً إلاّ سَتَرتَه، وَلا رِزقاً إلا بَسَطتَهُ، وَلا خَوفاً إلاّ آمَنتَهُ، وَلا سوءاً إلاّ صَرَفتَهُ، وَلا حاجَةً هي لَكَ رِضي وَلنا فيها صَلاحٌ إلاّ قَضيتها يا أرحَم الرَّاحِمين.

إلهي، أرِنا الطَّلْعَةَ الرَّشيدَةَ وَالغُرَّةَ الحَميدَةَ، وَأَكْحِلُ نَاظِرُنَا بِنَظْرَةٍ مِنَّا إلَىهِ، وَعَجِّلْ فَرَجَهُ وَسَهِّلْ مَخرَجَهُ وَأُوسِع مَنهَجَه، وَاعْمُرِ اللَّهُمَّ بِهِ بِـلادَكَ وَأَحْبِ بِـهِ عِبادَك، وَاجْعَلْ صَلاَتَنا بِهِ مَقبولَةً، وَذُنُوبَنا بِـهِ مَـغفورَةً، وَأَعْمَالَنا بِـهِ مَـرضيَّةً، مناجاة المشاة العاشقين ...... مناجاة المشاة العاشقين ....

وَأَرْزَاقَنَا بِهِ مَبسوطَةً، وَأَمْرَاضَنَا بِهِ مَشفَيَّةً، وَحَوَاثِجَنَا بِهِ مَـقضيَّةً، وَهُـمومَنا بِهِ مَكفيَّةً، وَدُعاءَهُ وَخُيرَهُ مَا نَنَالُ بِهِ مَكفيَّةً، وَدُعاءَهُ وَخُيرَهُ مَا نَنَالُ بِهِ مَكفيَّةً، وَدُعاءَهُ وَخَيرَهُ مَا نَنَالُ بِهِ مَكفيَّةً، وَدُعاءَهُ وَخَيرَهُ مَا نَنَالُ بِهِ سِعَةً مِن رَحمَتِكَ وَفُوزاً عِندَك، وَأَقبِل إلَينَا بِوَجِهِكَ الكَرِيمِ وَاقبَل تَـقَرُّبُنا بِـمَشيَنَا اللهُ مَا نَالًا لَهُ وَاللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ

إِلَيكَ وَإِلَىٰ وَلَيِّك، وَانظُر إِلَينا نَظرَةً رَحيمةً نَستَكمِلُ بِـها الكَـرامَـةَ عِـندَك، اللَّـهُمَّ لا تَسلُب مِنَّا ما نَحنُ فيهِ مِنَ الرَّحمَةِ وَلَذَّةِ الأرواحِ وَاطمِئنانِ القُلوب.

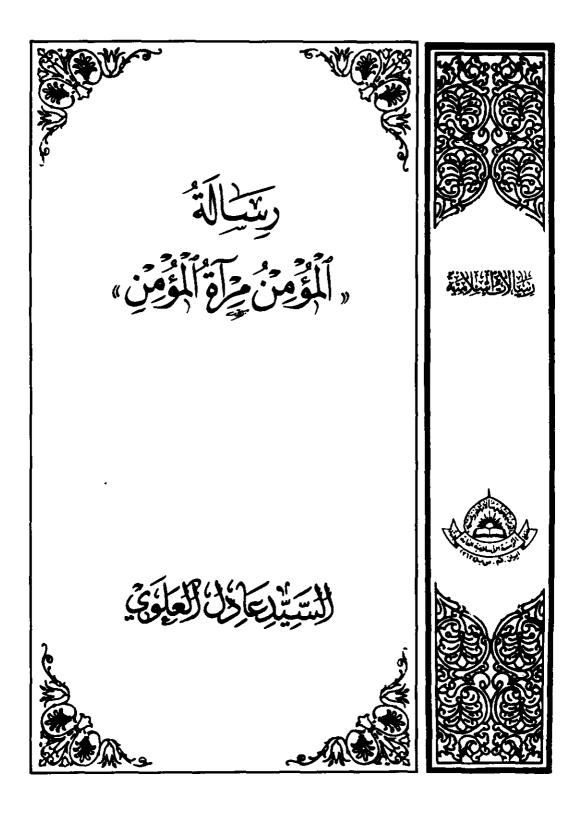
اللَّهُمَّ بَلِّغ مَولانا الإمامَ الهاديَ المَهديَّ القائِمَ بِأُمرِكَ صَلَواتُ اللهِ عَلَيهِ وَعَلَىٰ آباتَهِ الطَّاهِرِينَ عَن جَميعِ المُؤمِنينَ وَالمُؤمِناتِ وَعَنِ المَشاةِ المُخلِصينَ في مَشارِقِ الأرضِ وَمَغارِبِها سَهلِها وَجَبَلِها وَبَرِّها وَبَحرِها، وَعَنِّي وَعَن والدِيَّ مِنَ الصَّلُواتِ زِنَة عَرش اللهِ وَمِدادَ كَلِماتِه، وَما أحصاهُ عَلمُهُ، وَأَحاطَ بِهِ كِتابُهُ.

اللَّهُمَّ إِنِّي وَإِخْوَتَي المَشَاةِ فَي اللهِ جَلَّ جَلاُله، في لَيلِنا وَنَهارِنا، وَما عِشنا مِن أَيَّامٍ حَياتِنا، نُجَدِّدْ لَهُ \_عَجَّلَ اللهُ فَرَجَه \_عَهداً وَعَقداً وَبَيعَةً لَنا في أعـناقِنا، لا نَحولُ عَنها وَلا نَزولُ أَبداً.

اللهُمَّ فَاجِعَلْنَا مِن أَنصارِهِ وَأَعوانِهِ وَالذَّابِّينَ عَنهُ وَعَن أُمَّهِ الرَّهراء عَلِيَكُ ، وَالمُسارِعينَ إلَيهِ في قضاءِ حَواثِجِه، وَالمُمتَثِلِينَ لأوامِرِه، وَالمُحامينَ عَنهُ وَعَن آبائِهِ وَأَجدادِهِ وَجَدِّهِ الحُسَين عَلَيْكُمْ ، وَالسَّابِقينَ إلىٰ إرادَتِهِ، وَالمُستَشهدينَ بَينَ آبائِهِ وَأَجدادِهِ وَجَدِّهِ الحُسَين عَلَيْكُمْ ، وَالسَّابِقينَ إلىٰ إرادَتِهِ، وَالمُستَشهدينَ بَينَ يَدَيه، آمينَ يا رَبَّ العالمين، يرَحمَتِكَ يا أرحَمَ الرَّاحِمين، وَصَلَّى اللهُ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ الطَّاهِرين.

# الفهرست

| ٣          |    | •     |  |   |   |   |   |   |     |   |      | • |   |   |   | •   |   | • |   |   | •    | ٠.  |   |   |   |   | •  |     |    |     |    |    |     |          |     |     |                 | مة    | د.  | <br>مة | ţ١       |
|------------|----|-------|--|---|---|---|---|---|-----|---|------|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|------|-----|---|---|---|---|----|-----|----|-----|----|----|-----|----------|-----|-----|-----------------|-------|-----|--------|----------|
| 0          |    |       |  |   |   | • |   |   |     |   |      |   |   | • |   | • • |   | • | • |   |      |     | • | ٠ |   |   |    | . ر | ال |     | ٠J | وا |     | Jl       | ٤.  | لك  | ١,              | Ļ     | حـ  |        |          |
| ۱٤         |    |       |  |   |   | • |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    |     |    |    | •   | (م       | کلا | ŚJ  | ١,              | دذ    | زب  |        |          |
| ١٦         | ١. | <br>  |  | • | • |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   | • |   | • |      | • • |   |   |   | • |    |     | •  | ٠.  |    |    |     | ä        | ييا | حر  | j١              | : ة   | ود  | ů      | اُز      |
| 19         | ١. |       |  |   |   |   | • |   | •   | • | <br> |   |   |   |   |     | - |   |   | • |      |     |   |   |   |   |    |     | •  |     |    |    |     | ٠,       | ق   | ش   | لع              | ١     | زز  | نا     | .4       |
| ۲ ۱        |    |       |  |   |   |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    |     |    |    |     |          |     |     |                 |       |     |        |          |
| ۲ ٤        |    |       |  | • | • |   | • |   | -   |   |      |   |   | • |   | •   |   | • |   |   |      | ٠.  |   |   |   |   | •  |     | ق  | شز  | لع | را | , , | <u>.</u> | ح   | ][  | ت               | ار    | لّق | تع     | م        |
| ۲٦         | ٠. | <br>- |  | • |   |   |   |   | -   |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   | - |   |    |     |    |     |    |    | بّ  | ح.       | J١  | ب ا |                 | ِ ا ت | مر  |        |          |
| ۲۸         | ٠. |       |  |   |   |   |   | • | . , |   |      |   |   | • |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    | ٠,  | ىق | ش  | لہ  | وا       | ٠   | قز  | لع              | ١     | JI. | ود     | <u>.</u> |
| ٣٤         |    | ٠     |  |   | - |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   | ٠.  |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    |     |    |    | د.  | ر د      |     | عل  | ر<br><u>د</u> د | ,     | ع   |        |          |
| ۳۸         |    |       |  |   |   |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   | ٠. |     |    |     |    |    | L   | انح      | فأ  | مر  | JI              | ن     | شز  | لع     | 1        |
| ፖለ<br>£  \ |    |       |  | • |   |   |   |   |     |   |      |   | • |   | - |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    | ٠ , | بز | ق  | ث   | اه       | \$1 | J   | وا              | حر    | 1   | ڹ      | A        |
| EV         | ٠. | •     |  |   |   |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   | ٠.  |   |   |   |   | <br> |     |   |   |   |   | ٠, | ق   | ش  | الم | وا | ٠  |     | لح       | Н,  | نی  | è               | در    | اد  | ے      | <b>.</b> |
| ) Y        |    |       |  |   |   |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    |     |    |    |     |          |     |     |                 |       |     |        |          |
| ٤١         |    |       |  |   |   |   |   |   |     |   |      |   |   |   |   |     |   |   |   |   |      |     |   |   |   |   |    |     |    |     |    |    |     |          |     |     |                 |       |     |        |          |



علوی، عادل، ۱۹۵۵ ـــ

رسالة المؤمن مرآة المؤمن / تأليف السرّد عادل العلري. ـــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

28 ص. ــ (موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5915 - 34 - 1

فهرستتویسی بر اساس اطلاعات فییا.

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. أيمان (أسلام). الف. عنوان.

BP 140 / 4 / 641 D

كتابخانة ملى ايران

V1 \_\_ £1.1

# موسوعة رسالات إسلمية

\*\*\*

، سالة المؤمن مرآة المؤمن تأليف \_ السيّد عادل العلوى

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ــ ١٤٢٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 34 - 1

EAN 9789845915344

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك ۸... ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۶۱ (دورة ۲۰۰ جلد)

شامك ١ \_ ٣٤ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤

ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤٥٩ ۱۵۳٤٤

# بسم الله الرحمن الرحيم

# المؤمن مرآة المؤمن<sup>(۱)</sup>

الحمد لله الذي جعل ما سواه مرآة لأسهائه وصفاته، والصلاة والسلام على أشرف خلقه ومرآة كمالاته محمد وآله الطاهرين مرايا الفضائل والمحامد والعلوم. أمّا بعد:

فقد جاء في كتاب بحار الأنوار (٢) للمعلاّمة المجلسي تلِيَّ ، تحت عنوان : إنّ حديث أهل بيت رسول الله عَلِيَة صعب مستصعب، وإنّ كلامهم نور يجلي القلوب ويزيل عنها الرين، ويفتح أقفالها، وإنّه ذو وجوه كثيرة، ويحمل بطوناً عديدة، كالقرآن الكريم، وفضل التدبّر في أخبارهم، وفي الباب ١١٦ حديثاً فراجع.

وبسنده عن أبي عبد الله مولانا الإمام الناطق جعفر بن محمّد الصادق للللطلا أنّه قال:

 <sup>(</sup>١) رسالة طبعت في مجلة (نور الإسلام) الصادرة في بديروت العدد ١١ و ١٢ سنة ١٤٠٩ بـ ( ٣٥ )
 بـ ( ٣٥ ) معنى ، وفي مجلة (الكوثر) الصادرة في إيران العدد الثاني لسنة ١٤١٦ بـ ( ٥٥ )
 معنى ، وطبعت في الموسوعة مع تنقيح وإضافات بـ ( ٩٩ ) معنى .

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ۲: ۱۸٤، باب ۲٦.

٤ ..... المؤمن مرآة المؤمن

حديث تدريه خيرٌ من ألف حديث ترويه، ولا يكون الرجل منكم فقيهاً حتى يعرف معاريض كلامنا، وإنّ الكلمة من كلامنا لتنصرف على سبعين وجهاً، لنا من جميعها المخرج.

فكلام الرسول الأكرم محمّد ﷺ وكلام أهل بيته الأبرار الأئمة الأخيار المجلّك ، كالقرآن الكريم ، بل من القرآن وإنّه يُحمل على وجوه كثيرة \_وربما من باب المبالغة يُقال : سبعون وجهاً \_ولكلّ بطنٍ ووجهٍ بطون أخرى، وينفتح من كل باب ألف باب، لا يعلمها إلّا الراسخون في العلم، ولا يلّقاها إلّا ذو حظّ عظيم، وفوق كـلّ ذي علم عليم.

ومن هذا المنطلق الكريم الذي يُعدّ كالبحر الموّاج الزاخر، وكالسحاب المعطاة المليئة بالرحمة والشآبيب، أقدّم إلى القرّاء الكرام هذه الرواية المعروفة، وبعض الوجوه والمعاني التي تبادرت إلى ذهني بعد تفكّر ساعة، عسى أن يكون هذا مفتاحاً جديداً في تلقي الآيات القرآنية الكريمة، وأفقاً مشعّاً في تنفهم الأخبار الشريفة، ويكون هذا المتاع القليل والزاد الضئيل، الخطوة الأولى لمسيرة ألف ميل، وما يدريك فإنّ فوق كلّ ذي علم عليم، فتنفع هذه البضاعة المزجاة في الرشحات الفكرية والتأمّلات العقلية، فأعتذر مقدمةً من هفوة القلم وزلّة القدم والعذر عند كرام الناس مقبول.

قال معلّم الإنسانية النبي الأعظم ﷺ: «المؤمن مرآة المؤمن »(١).

يمكن أن نستلهم من هذه المقولة التي تُعدّ من جوامع الكلم \_بمعنى: قـليلة الحروف والكلمات، كثيرة المغزى والمعاني \_وجوهاً عديدة وهي كالآتي:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٧١ : ٢٧٠.

# في رحاب معاني حديث المرآة

#### ١ \_ جلاء المرآة:

لقد ذكر علماء الأخلاق في تهذيب النفس وتربية الروح ثـلاث مـراحـل: التخلية والتجلية، فلا بدّ أوّلاً للمرآة من جلاء وصفاء(١) وطـهارة مـن

<sup>(</sup>۱) جاء في بحار الأنوار (۷۰: ٣٣٣) في تفسير القلب وسواده بالذنوب وأنّ القلب يُران، كما في قوله تعالى : ﴿ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ، فقال العلاّمة الجلسي يَرُخُ : والمراد بما كانوا يكسبون الأعبال الظاهرة القبيحة والأخلاق الباطنة الخبيثة فإنّ ذلك سبب لريس القلب وصداه وموجب لظلمته وعهاه ، فلا يقدر أن ينظر إلى وجوه الخيرات ، ولا يستطيع أن يشاهد صور المعقولات ، كما أنّ المرآة إذا ألقيت في مواضع النّدى ركبها الصّدا، وأذهب صفاءها وأبطل جلاءها ، فلا يتفتش فيها صور المحسوسات . وبالجملة يشبه القلب في قسوته وغلظته وذهاب نوره ، بما يعلوه من الذنوب والهوس ، وما يكسوه من الغفلة والردى ، بالمرآة المنكدرة من الندى ، وكما أنّ هذه المرآة يمكن إزالة ظلمتها بالعمل المعلوم ، كذلك هذا القلب يمكن تصفيته من ظلمات الذنوب وكدورات الأخلاق بدوام الذكر والتوبة الخالصة والأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة ، حتى ينظر إلى عالم الغيب بنور الإيمان ويشاهد مشاهدة العيان الى أن يبلغ إلى أعلى درجات الإحسان ، فيعبد الله كأنّه يراه ، ويرى الجنّة وما أعدّ الله فيها =

٦ ..... المؤمن مرآة المؤمن

الدرن والأوساخ، حتى يشاهد الإنسان نفسه من خلال انعكاس صورته فيها، فعلى المؤمن أن يطهّر نفسه وباطنه وظاهره من الأحمداث والأخباث بطهارة ظاهرية وباطنية، ويهذّب قلبه، ويجلّى روحه، حتى يكون مرآة أخيه المؤمن.

# ٢ ـ رؤية العيوب والمحاسن :

من مميزات المرآة الصافية أنّها تبدي المعايب، كما تحكي المحاسن، وكذلك المؤمن لأخيه المؤمن فكما يذكّره بعيوبه للإصلاح ورفعها، فكذلك يذكّره بمحاسنه ومكارمه، لتقويتها في النفس وتجليتها وتثبيتها، فإنّ المرآة كما تذكر الرائي وتظهر النقطة القذرة على الوجه لإزالتها، فإنها تعكس العين الجميلة الشهلاء أيضاً. وجاء في الحبر: التفكّر مرآتك تُريك سيئاتك وحسناتك(١).

# ٣\_حكاية الواقع:

المرآة لا تكبّر العيب ولا تصغّره، بل تحكيه كما هو من دون زيادة ونقصان، فهي تحكي الواقع، فكذلك المؤمن إنّما يذكر العيب لأخيه بنفس المقدار، فلا يـزيد حتى يستصغر الأمـر، ولا يـنقصه حـتى يسـتصغر الأمـر

لأوليائه، ويرى النار وما أعد الله فيها لأعدائه. انتهى كلامه رفع الله مقامه.

البحار ( ٧١ : ٧٧) : قال العلّامة الراوندي في ضوء الشهاب : المرآة الآلة التي ترى فيها صورة الأشياء وهي مفعلة من الرؤية، والمعنى أنّ المؤمن يحكي لأخيه المؤمن جميع ما يراه فيه، فإن كان حسناً زيّنه له ليزداد منه، وإن كان قبيحاً نبّه عليه لينتهي عنه. انتهى.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٨ : ٣٢٥.

في رحاب معاني حديث المرآة ...... ٧ ولا يبالي به ولا يهتم ّله، بل بنفس الحجم والمقدار.

#### ٤ \_المجاسة:

من خصائص المرآة أنّها تذكر العيب لناظرها وجهاً بوجه، فلا تحاكي العيوب من وراءه وخلفه، فكذلك المؤمن إنّا يذكر عيب أخيه المؤمن أمامه فإنّ المقصود إصلاحه بالخصوص لا ازدراءه وتحطيم شخصيته والاستهانة به، فلا يستغيبه، ولا يأكل لحم أخيه ميّتاً، ولا يحبّ أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا.

#### ٥ ــ الهدوء:

إِنِّمَا تذكر المرآة العيوب لأصحابها بالخصوص بكلَّ هدو، وصمت من دون تهريج وفضح صاحب العيب أمام الآخرين، فلا تريد الفضيحة لناظريها، فكذلك المؤمن لأخيه المؤمن، إِنَّمَا يذكّره بعيوبه، ويبيّنها من أجل الإصلاح بكلَّ اتّـزان وهدو، ولا يذكر العيب للآخرين ليحطَّم شخصيّته الاجتاعية، ويذهب بماء وجهه من الناس.

#### ٦ \_ ترك الحقد:

من محاسن المرآة أنّها لا تأخذ العيب بقلبها، فلا ينطبع في صدرها شيء، بل بمجرّد ذهاب الناظر إليها، يذهب معه ما عكسته من المعايب، وكذلك المؤمن فلا يحقد على أخيه المؤمن ولا يحمل في صدره غيضه وعداوته، ولا ينطبع في قلبه ودماغه عيب أخيه حيث لا ينساه أبداً، بل بمجرّد التذكّر الأخوي بكلّ هدوء وصفاء ومحبّة ومن ثمّ الافتراق ينتهى كلّ شيء، وكأنّه لم يكن شيئاً مذكوراً،

المؤمن مرآة المؤمن في سلوكه يجسد لأخيه المؤمن الحبّ والإخلاص والمصافاة والإخاء والصفاء القلي.

# ٧\_النصح المتواصل:

المرآة لا تمل ولا تتضجّر ولا تبدي التعب في بيان العيوب والمحاسن، بل في كلّ مرّة تذكّر الشخص بعيبه حتى يُزيله ويصلح أمره، وكذلك المؤمن فإنّه دائماً يذكّر أخاه المؤمن وينصحه، فإنّ الذكرى تنفع المؤمنين وتسوق المجتمع الإنساني إلى ساحل السلامة والسعادة، فهدف المؤمن مع إخوته في الإيمان هو إصلاح الشخصية الإسلاميّة، ومن ثمّ إصلاح المجتمع الإسلامي، والأخذ بيد المؤمنين الذين تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر لإيصالهم إلى وادي السعادة وقمّة الكمال المنشود.

# ٨\_العموميّة :

أليس المرآة في كلّ حال وفي كلّ زمان ومكان تقول كلمتها من أجل الصلاح والإصلاح، فكذلك المؤمن لأخيه المؤمن، فإنّه مرآته في كلّ الأحوال وفي كلّ مكان وزمان، فلا تأخذه في الله في مقام النصيحة لومة لائم، فهو يقول كلمته كلمة الحقّ والعدل والصدق.

# ٩ \_الجمال والأفضليّة :

مَنْ يَبغي شراء المرآة فإنّه يبحث عن أجمل مرآة وأفضلها، وتناسبه وتتلاءم مع ما عنده، فكذلك المؤمن يبحث عن أفضل أخ مؤمن يناسبه ويستلائم مع روحيّاته، ويندمج مع نفسيّاته، فيصادقه ويصافيه ويستأنس به في الضرّاء والسّراء. 

#### ١٠ \_ المساواة بين الناس:

لو نظر شخصان في مرآة، وكان أحدهما يضحك والآخر يبكي، فإنّ المرآة تعكس حالهما في آن واحد، كلّ واحد على ما عليه من الحال، فكذلك المؤمن مع إخوته المؤمنين، فإنّه يحكي ويعكس حالهم وحقيقتهم في آن واحد، فلا يشتبه عليه الأمر فإنّه قليلٌ زَلَلَهُ كها ورد في الخبر، وإنّه يساوي بين إخوانه، كلٌّ بحسب حاله.

## ١١ ـسرعة الرضا:

لو نظرت إلى المرآة في حالة الغضب وسرعان ما ضحكت وانقلب حالك فإنّ المرآة تضحك معك فهي سريعة الرضا، وكذلك المؤمن مرآة أخيه المؤمن فهو بطيء الغضب وسريع الرضا.

#### ١٢ \_العدالة:

إنّ المرآة عادلة تعدل بين الناس في مسؤولينها، فتعطي كلّ واحد من ناظريها حقّه وما يستحقّه من دون إجحاف وتبذير، ومن دون تعسّف وتنكير، فكذلك المؤمن مع المؤمنين فهو عادل في سلوكه، يضع الأشياء في مواضعها من دون إفراط ولا تفريط.

## ١٣ ـ المثابرة:

لو انكسرت المرآة وتناثرت وتحطّمت، فإنّها تقول كلمتها، وكلّ قطعة منها تحكي الواقع وتذكّر الناظر، وكذلك المؤمن ف إنّه لو تحطّم في المجتمع وحورب وجعلوه إرباً إرباً، فإنّه لا يزال يقول كلمته الحقّ ليزيل العيوب عن الفرد والمجتمع

١٠ ..... المؤمن مرآة المؤمن

فإنّه يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر لا بقلبه ولسانه، بل بكلّ جوانحه وجوارحه، فإنّه يثابر بكلّ ما يملك من أجل إعلاء كلمة الحقّ، فيكون تجسيداً للمعروف وتعكس الحال، كما هو الحال في قطعات المرآة.

## ١٤ ـ الفرد والجماعة :

المرآة كما هي مرآة للفرد فكذلك مرآة للجماعة، وكذلك المؤمن فهو مرآة أخيه المؤمن كما هو مرآة مجتمعه الإيماني، فإنه يذكر العميوب والمحاسن على الصعيدين: الفردى والاجتاعي، كلّ على حسب حاله وشأنه.

#### ١٥ \_ المحافظة :

من الخطأ كسر المرآة التي تحكي وتعكس العيب للإصلاح، وكذلك المؤمن المذكّر فإنّه يشكر على نقده البنّاء فإنّ من إيمانه الراسخ والخالص يريد الإصلاح في الأمّة، فن الجهل تخطئته وكسره في المجتمع ومحاربته ونصب عداوته، بل لا بدّ من الحفاظ عليه ورعايته.

#### ١٦ ـ الصراحة:

من امتياز المرآة أنّها دائماً تعتمد على كلامها وتصرّح بذلك لناظريها، فلا تتراجع إلّا عند إزالة العيب، فكذلك المؤمن عندما يشاهد العيب ف إنّه يذكّر صاحبه بذلك، ولا يتراجع قيد أغلة، ولا يساوم على ذلك قيد شعرة، فهو كالجبل الراسخ لا تحرّكه العواصف، فإنّه صبور وقور عند الهزاهز ثابت في القوّة والعقيدة كالمرآة.

في رحاب معاني حديث المرآة ...... المرآة ....

# ١٧ \_قول الحقّ :

إنّ المرآة قوّالة الحقيقة مع الجميع، فلا صداقة ولا قبرابة عند مشاهدتها العيب، فإنّها تحكي ذلك على السواء، فكذلك المؤمن يقول الحقيقة من دون مراعاة الصداقة أو القرابة أو الشركة أو غير ذلك، فإنّ الحقيقة عنده فوق كلّ ذلك.

# ١٨ \_التعليم :

المرآة مُعلَّمة، تعلَّمناكيف نرفع عيوب الآخرين، وتعلَّمنا أنَّه كما أعلَّم الناس بمحاسنهم وعيوبهم كذلك أنت، والمؤمن عالم ربّاني أو متعلَّم على سبيل النجاة فهو بين معلّم أو متعلّم، بين علم مفيد أو مستفيد.

#### ١٩ ـ المواساة:

إنّ المرآة لتفرح بفرحك وتضحك بضحكك، كما إنّها تحزن وتبكي ببكائك، وكذلك المؤمن يفرح بفرح أخيه المؤمن ويحزن بحزنه، فيشاطره ويواسيه في همومه وأحزانه، كما يقاسمه في أفراحه وسروره.

#### . ٢ \_ الألفة :

إنّ المرآة لتألف الجميع فهي آلفة ومألوفة، فإنّها سرعان ما تأخذ أطباع وألوان مشاهديها، وكذلك المؤمن فإنّه إلفٌ مألوف هشّ بشّ، بـشره في وجـهه وحزنه في قلبه، يحسن المجالسة حتى مع اليهودي كما ورد في الروايات الشريفة.

## ٢١ ـ الاعتزاز بالمرآة :

من العقل أن نعتز ونحافظ على المرآة وإن ذكرت معايبنا ومحاسننا، فكذلك

17 ..... المؤمن مرآة المؤمن المؤمن مرآة المؤمن المؤمن مرآة المؤمن المؤمن نعتز بصحبته ومعاشرته ليكون صديقنا الغالي في الحياة.

#### ٢٢ ـ الصداقة الداغة:

لابد من مصاحبة ومرافقة المرآة في حياتها في الحضر والسفر لنشاهد فيها جمالنا ونزيل بها عيوبنا ونحسن مظاهرنا، وكذلك المؤمن فلا بد من مصادقته ومعاشرته ليكون في حياتنا الفردية والاجتاعية مرآة عيوبنا ومحاسننا، لنزيل نقاط الضعف فينا، كما نقوي نقاط القوة، فنسعد بصديق مؤمن صالح، وأخ عزيز في الله، ومن سعادة إلإنسان الرفيق والصديق الموافق كما ورد في الأخبار (١).

#### ٢٣ ـ ترك الغيبة:

إذا رأيت نفسك في المرآة فإنّها تحدّثك عن نفسك لا غير، فلا تذكر الآخرين أمامك بسوء، وكذلك المؤمن إنّا يذكّرك بنفسك، ولا يقرض الآخرين بمقاريض السوء والغيبة.

#### ٢٤ ـ النظافة:

الإنسان بطبيعته يحبّ النظافة فإنّه يفارق المرآة الوسخة والقذرة التي لا يمكن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٧٣: ٢٣٩): ذكر صاحب عوارف المعارف حديثاً أسنده أنّ النبيّ عَبَيْلاً كان إذا سافر حمل معه خمسة أشياء: المرآة والمكحلة والمذري والسواك والمشط، وفي رواية أخرى والمقراظ. وقد ذكرت أحاديث كثيرة حول الصديق والصداقة في (معالم الصديق والصداقة)، مطبوع في الموسوعة \_المجلد ١١، فراجع.

## ٢٥ ـ ترك السوء:

إنّ المرآة السيئة القذرة يبغضها الجميع، وعاقبتها الزبالة والكناسة وهجرانها، فكذلك المؤمن فإنّه لو ساء خُلقه وأساء في العمل، فإنّ المجتمع يبغضه ويقاطعه ويهجره رويداً رويداً ولا يودّ معاشرته، إلّا إذا تاب وأصلح أمره وعمل صالحاً، وتحلّى بالمكارم والفضائل.

# ٢٦ ـ حسن الخُلق:

أمّا المرآة الحسنة والنظيفة فهي محبّبة عند الجميع، ومكانها محترم ومرموق، وكذلك المؤمن حسن الخلق يحبّه الجميع، فله مكانته الاجتاعية المرموقة، فهو معزّز مكرّم بكرامة الله وعزّته، فإنّ العزّة لله ولرسبوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون شيئاً. ومن أراد عزّة بلا عشيرة وهيبة بلا سلطان، فليخرج من ذل معصية الله إلى عزّ طاعته.

# ٢٧ ــ رعاية الحقوق :

كلّ واحد يحافظ على مرآته كي لا تتوسّخ ويعلوها الغبار، وكذلك المؤمن فلا بدّ له من مراعاة حقوق الأخوّة، والحافظة عليها من غبار الأذى وانكسار الخاطر، ليبقي عُرى الأخوّة سالماً، وحبل المودّة مستحكماً وقويّاً، فإنّ

١٤ ..... المؤمن مرآة المؤمن المؤمن مرآة المؤمن.

### ۲۸ ـ الصبر:

المرآة صبورة، فلا تمل من مجالسة الآخرين، وتسراعي حسقوق المصاحبة وتتحمّل أيّ واحد كان، وكذلك المؤمن فإنّه لا يتضجّر من الآخسين في ظاهر معاشرته، ولا يظهر أمامهم الملل والكسل والانزعاج، بل بكلّ أدب يحاول أن يصلح أمرهم، ويهديهم إلى سواء السبيل، وما فيه الخير والصلاح والصواب كالمرآة.

# ٢٩ ـ ترك الصنميّة (التوحيد):

إنّ المرآة لا تعبد ناظريها ولا تجعل منهم في قلبها صنماً، فكذلك المؤمن لا يجعل من هواه ومن الآخرين صنماً يعبده دون الله سبحانه وتعالى، فلا إله ولا معبود عنده سوى الله جلّ جلاله، فلا تعصّب عنده، ولا قوميّة، ولا قبليّة، ولا حزبية، ولا ما شابه ذلك، فإنّ كلّ ذلك يتنافى مع روح الإيمان، ويستلزمه الشرك الخني أو الجليّ كها هو واضح، فلا صنميّة بين المؤمنين، إنّا المؤمن مرآة أخيه المؤمن. فنظرته إليه على نحو آلية لا الاستقلالية.

# ٣٠\_ ترك الأنانيّة :

المرآة لا تدعو الناس إلى نفسها، بل تذكّرهم بالله خالقهم ومصوّرهم فتدعو إلى الله بكلّ إخلاص، ومن هذا المنطلق يستحبّ لمن ينظر نفسه في المرآة أن يدعو بهذا الدعاء كما جاء في المأثور: (الحمد لله خلقني فأحسن خلقتي، وصوّرني

فأحسن صورتي، وزان مني ما شان به غيري، وأكرمني بالإسلام (١١)، اللهم حَسِّن خُلق كما أحسنت خِلقتي ) (٢) فالمرآة تذكِّر الإنسان بربِّه سبحانه، وكذلك المؤمن يذكّره أخاه المؤمن بالله جلّ جلاله.

#### ٣١\_التفاعل:

إنّ المرآة تتفاعل مع ناظريها، فأيّ حركة تصدر منهم تحكي ذلك وتعكسه، وكذلك المؤمن يتفاعل مع أخيه ومع مجتمعه، فلا ينزوي عنهم ويتركهم، بل معهم في حلّهم وترحالهم.

# ٣٢\_التواضع :

من صفات المرآة أنّها متواضعة في حقيقتها، فإنّها تصوّر الآخرين وتجالس الغني والفقير والعالم والجاهل والوضيع والشريف، كذلك المؤمن فإنّه يتواضع شه سبحانه، ويتأسّى برسول الله عَلَيْ قائلاً: أنا مسكين وأحبّ المساكين وأجالس المساكين، ومن تواضع لله رفعه.

#### ٣٣ \_ الحقيقة :

المرآة في ماهيتها ومفهومها ذات حقيقة واحدة، فإنَّها تعكس الصور وتُري

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١٠: ٩١.

 <sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٧٤، ٦٥. قال رسول الله تَتَلِيلًا : يا علي إذا نظرت في مرآة فكبر ثلاثاً وقُـل :
 (اللّهم كما حسّنت خلق فحسِّن خُلق).

١٦ ..... المؤمن مرآة المؤمن

الأشياء، كما هي على حقايقها، فكذلك المؤمن فإنّه ذو حقيقة واحدة، وشخصية منفردة في مفهومها فقد يجسّد حقيقة الإيمان في سلوكه وأفكاره وأعماله في الجستمع ومع إخوته المؤمنين فإنّ المؤمن مرآة المؤمن.

#### ٣٤\_الغني :

من حقيقة المرآة أنّها غنيّة في عطائها، فلا تبطل عملها بالمنّ والأذى ولا تجرح مشاعر مشاهديها، بل تهدي العيوب لأربابها، فكذلك المؤمن، فإنّه لا يبطل عمله بالمنّ وأذيّة الآخرين، ولا يجرح مشاعر أخيه المؤمن وأحاسيسه مها بلغ الأمر، وعنده أحبّ الإخوان إليه من أهدى إليه عيوبه، كما ورد في المأثور، فهو غنيّ بغناء الله عزّ وجلّ.

# ٣٥\_الإخلاص:

الكلّ يدري بأنّ المرآة مخلصة في بيان العيوب والمحاسن، فكذلك المؤمن مع أخيه المؤمن يتعامل معه بكلّ إخلاص من دون غشّ ومكرٍ وحيلةٍ، فهو مخلصٌ في إيمانه وعمله وسلوكه.

## : سلا\_٣٦

أليس المرآة تحبّ الجميع وتصافيهم، وحديثها حديث الحُبّ والمودّة والصفاء، كذلك المؤمن لإخوته في الإيمان فإنّه يكنُّ في أعماق وجوده مودّتهم، ويلأ قلبه من محبّتهم، ويبذل النفس والنفيس من أجل حكومة الصفاء والإخاء في المجتمع الإيماني.

في رحاب معاني حديث المرآة ...... المرآة .... ١٧

## ٣٧\_الأمانة :

المرآة أمينة، حقيقة لا تنكر فإنّها لا تخون أصحابها، فلا تنفشي لهم سرّأ ولا تهرّج في معايبهم، كذلك المؤمن فإنّه أمين لا يخون، فإنّ للمؤمن ثلاث علامات: إذا حدّث لم يكذب وإذا ائتمن لم يَخُن، وإذا وعدَ لم يخلف، والجامع بين هذه الثلاثة هي حفظ الأمانة بالمعنى الأعم، وأمّا المنافق في العمل، فإنّ له ثلاث علامات وإن صلّى وصام \_كها ورد في الخبر الشريف \_: إذا حدّث كذب، وإذا ائتمن خان وإذا وعد أخلف.

#### ٣٨\_الخبر:

المرآة تعكس الخيرات، كذلك المؤمن يعكس الخير لأخيه المؤمن، فهو منبع كلّ الخيرات والخير منه مأمول، والشرّ منه مأمون، فهو أصل الإحسان والفضل، وإنّه يرتجى منه الخير والمحاسن.

#### ٣٩\_الستار:

إِنَّا المرآة تذكّر العيوب الظاهرة، وأمّا المستورة فلا يظهر فيها ستّارة العيوب المخفيّة فلا تحدّث بالبواطن ولا تحكي الخفايا، كذلك المؤمن يستر على أخيه ما ستره الله عليه، ولا يحبّ أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا كها لا يحبّ الله ذلك، فربّه الله من صفاته الحسنى أنّه ستّار العيوب كذلك المؤمن يتجلّى فيه صفات الله وأسائمه الحسنى فيستر العيوب من أخيه المؤمن على الآخرين.

#### ٤٠ \_ الصفاء:

المرآة صافية من صفائها تروي الصفاء، كذلك المؤمن هو آية الصفاء

١٨ ..... المؤمن مرآة المؤمن

وحديثه حديث الأخوّة والصفاء، يجسّد في سلوكه وأقواله وأحواله وآراءه حقيقة الصفاء. قال أمير المؤمنين على طلط الله : (العلم وراثة كريمة، والآداب حال حسان والفكرة مرآة صافية...)(١).

# ٤١ ـ ترك الغرور :

لا تتغيّر المرآة بنفسها، ولا تحتشم عن مصاحبة أيِّ كان، فهي للجميع ومع الجماعة، كذلك المؤمن ينزّه عن الغرور والحشمة والكمبكبة، فلا يستطاول على الآخرين، بل مع الجماعة وللمجتمع من أجل الإصلاح والسعادة.

# ٤٢ ـ الإصلاح العام:

إنّ المرآة تذكر عيوب ومحاسن الأمير كها تذكر ذلك للفقير، كذلك المـؤمن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويدعو إلى الإصلاح وسلامة الجـتمع، فـيذكّر الأمير والفقير، بلا تمييز عنصري أو طائني أو قبلي أو طبقاتي، فـلا يسكت عـن الأمير ليتهجّم على الفقير، بل المؤمن مرآة المؤمن مطلقاً.

# 23 ـ عدم التوقّع:

المفروض أن لا ننتظر ونتأمّل من المرآة أكثر من حجمها، فلا ترتج وتنتظر من أخيك المؤمن أكثر ممّـا عنده، فتحرجه أو تـضايقه وربمـا يـنتهي الأمـر إلى مقاطعته ومعاداته، فلا تتوقّع منه أكثر ممّـا هو عليه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ١ : ١٦٩ و ١٨٢.

لوكسر واحد منّا مرآته متعمّداً، فإنّ العقلاء يذمّونه ويستقبحون عمله، فإنّ المرآة مهما تكن فهي تنفع الإنسان ولا تضرّه، كذلك المؤمن فإنّه ينفع الآخرين، فإنّ خير الناس من نفع الناس كها ورد في الأثر النبويّ الشريف، فيحفظ المؤمن في نفسه، كما يحفظ في ولده وأهله، ولا يقهر ولا يكسر عمداً، ورفع عن الأمّة ما لم يكن فيه العمد، ومن دون تقصير وإهمال.

# ٥٥ ـ الإطار الإلمى:

زينة المرآة إطارها الخارجي، ولا بدّ من إطار لئلّا تجرح أيدي قابضيها ومتناوليها، والمؤمن يؤطّر بالأخلاق الحسنة والمبادئ السامية والمُثل القيّمة، ويتزيّن بالسُنن والآداب، ولا يجرح شعور الآخرين فإنّه ملجم في كلامه وحركاته وسكناته، وإنّه مرآة أخيه المؤمن، قد تأطّر بإطار إلهي، وتحلّى بصبغة الله، ومن أحسن من الله صبغة ؟

# ٤٦ \_ الوعاء الكبير:

إنّ المرآة الكبيرة تصوّر تماماً وجود الإنسان فإنّ وعاءها أكبر، كذلك المؤمن الكبير في همّته، الغزير في علمه، الينبوع في فضائله، المخلص في عمله، قلبه وسيع، وصدره فسيح، والقلوب أوعية، خيرها أوعاها.

## ٤٧ \_ البياض:

المرآة ذات اللون الأسود تعكس الأشياء وكأنَّها سوداء، وإذا كانت بيضاء

المؤمن مرآة المؤمن

فكذلك الأمر، والمؤمن لو اسودَّ قلبه بالذنوب والآثام، فإنَّه يرى الأشياء كـلُّها سوداء مظلمة، فيسيء الظن بأخيه المؤمن، والقرآن الكريم يقول:

﴿ أَجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظُّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظُّنِّ إِثْمٌ ﴾ (١٠).

#### ٤٨ \_ اللقاء الحسن:

إذا فقدتَ المرآة التي تعتَزُّ بها فإنَّك تـتألُّم وتـتأثَّر، فكـن لأخـيك المـؤمن متأثراً وحزيناً بفقدانه وهجرانه.. فإنّ المؤمن مرآة المؤمن، يفرح بــلقائه ويحــزن ىفقدە.

### ٤٩ ـ فرحة الرؤية:

إذا وجدتَ المرآة فإنَّك تفرح بها وتسرُّ لا سمَّ لو كانت ضائعة، وأنت مرآة أخيك المؤمن عليك أن تفرح بلقائه ويزيدك شغفاً رؤية محيّاه الباسم، فإنّ المؤمن بشره في وجهه، وحزنه في قلبه.

#### ٥٠ \_الإعانة:

المرآة معينة الإنسان فإنّ بإمكانه أن يستعين بها ليُشاهد من خِلالها الأشياء التي من حوله، كذلك المؤمن يستعين في حلِّ قضاياه ومشاكله الفردية والاجتاعية. بإخوته من المؤمنين، كما هو يعين الآخرين، فيتعاونون على البرّ والتقوى والإيمان الصادق كما أمرهم ربّهم بذلك في قوله تعالى:

(١) الحجرات: ١٢.

### ٥١ ـ التذكير:

المؤمن يذكّر أخاه المؤمن ربّه برؤيته ويذكّره بصفات الله وأسهائه، كما أنّ المرآة يُستدلّ بها على صفات الله سبحانه وتعالى، كما جاء ذلك في كتب الاحتجاج في قصّة الإمام الرضا عليمًا مع عمران عندما كان يسأله عن الله وكيفية صفاته فقال عمران:

يا سيدي فإنّ الذي كان عندي أنّ الكائن قد تغيّر في فعله عن حاله بخلقه الخلق، قال عليه الحدث يا عمران في قولك: إنّ الكائن يتغيّر في وجه من الوجوه حتى يصيب الذات منه ما يغيّره، يا عمران هل تجد النار يغيّرها تغيّر نفسها ؟ أو هل تجد الخرارة تحرق نفسها ؟ أو هل رأيت بصيراً قطّ رأى بصره ؟ قال عمران: أم أرّ هذا، ألا تخبر في يا سيدي أهو في الخلق أم الخلق فيه ؟ قال الرضا عليه الإ : جلّ يا عمران عن ذلك، ليس هو في الخلق ولا الخلق فيه، تعالى عن ذلك، وسأعلمك ما تعرفه به، ولا قوة إلّا بالله، أخبر في عن المرآة أنت فيها أم هي فيك ؟ فإن كان ليس واحد منكما في صاحبه، فبأيّ شيء استدللت بها على نفسك ؟ قال عمران: بضوء بيني وبينها، قال الرضا عليه إذ فأرناه، فلم يحر جواباً، قال عليه في النور إلّا وقد دلّك، ودلّ المرآة على أنفسكما من غير أن يكون في واحد منكما، وطذا أمثال كثيرة غير هذا، لا يجد الجاهل فيها مقالاً ولله المثل الأعلى (٢).

<sup>(</sup>١) المائدة : ٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ١٠: ٣١٣.

يقول العلامة المجلسي في بيان ذلك: قوله عليه الإ: (هل تجد النار يخيرها نفسها؟) حاصله أنّ الشيء لا يؤثر في نفسه بتغيير وإفناء وتأثير، بل إنّا يتأثر من غيره، فالنار لا تتغير إلا بتأثير غيرها فيها، والحرارة لا تحرق نفسها، والبصر لا ينظيع من نفسه، بل من صورة غيره، فالله سبحانه لا يمكن أن يتأثّر فليس من ذلك، لأنّ أحد العضوين مؤثّر والآخر متأثّر أو يقال: الإنسان أثّر في نفسه بتوسط غيره وهو عضو منه، والله سبحانه لا يتأتّى فيه ذلك، لوحدته الحقيقيّة وبساطته المطلقة، فلا يعقل تغيره بفعل نفسه بوجه، ثمّ لمّا توهم عمران أنّ الخلق والتأثير لا يكون إلا بكون المؤثّر في الأثر، أو الأثر في المؤثّر، أجاب بذكر بعض الشرائط العلل الناقصة على التنظير، فئل بالمرآة حيث يشترط انطباع صورة البصر في المرآة وانطباع صورة المرآة في البصر، بوجود ضوء قائم بالهواء المتوسّط بينها، فالضوء علّة ناقصة لتأثّر البصر والمرآة مع عدم حصوله في شيء منها، وعدم عصول شيء منها فيه، فلِمَ لا يجوز تأثير الصانع في العالم، مع عدم حصول العالم فيه، ولا حصوله في العالم ؟(١)

#### ٥٢ \_ الاضاءة:

المرآة مضيئة تنير عند انطباع شعاع النور فيها كذلك المؤمن سراجاً منيراً مضيئاً، لما ينطبع النور الإلهي في قلبه، فإنّ العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء كما ورد في الخبر الشريف، وآمنة بنت وهب لمّنا حملت نـور النـبيّ الأكـرم عَلَيْهُ كان يرى النور في وجهها، كما جاء في الخبر: (وكانت آمنة بعد ذلك يُرى النـور

<sup>(</sup>١) البحار ١٠: ٣٢٤.

### ٥٣ عداء الجهال:

أكثر الناس يجهلون حقيقة المرآة وكيفية تركيبها وصنعها، إلا من كان من أهل الصنعة والخبرة، وكذلك المؤمن فإن أغلب الناس يجهلونهم حتى يعادونهم فإن الناس أعداء ما جهلوا، إلا المؤمن فإنّه يعرف أخاه المؤمن، ويقيّم إيمانه، فإنّ المؤمن مرآة المؤمن.

### ٥٤ \_ذكر الجميع:

من خصائص المرآة أنّها تذكر العيوب جميعاً كما تذكر المحاسن كلّها، فلا تغفل عن عيب وحسن، وكذلك المؤمن لأخيه المؤمن.

### ٥٥ \_ الاعتاد بالنفس:

إنّ المرآة تعتمد على ما تقول، ولم تتزلزل في بيان الحقائق من المحاسن والمعايب، وكذلك المؤمن يتوكّل على الله ويعتمد على نفسه في بيان ما يلزم بيانه بالنسبة إلى أخيه المؤمن، فإنّه مرآته كها ورد.

### ٥٦ ـ اليقين:

إِنَّ المرآة على يقين تامَّ فيها تحكي من المعايب والحاسن فـلا تــروي بشكٌّ

<sup>(</sup>١) محار الأنوار ١٥: ١٠٤.

٧٤ ..... المؤمن مرآة العؤمن

وريب وظنّ، بل بكلّ علم وقطع ويقين، وكذلك المؤمن.

### ٧٥ ـ الأنس:

يأنس الناس بالمرآة في حضرهم وسفرهم، كما همي تأنس بـالآخرين، فتحكي الأنس والمؤانسة، وكذلك المؤمن مع المؤمنين.

### ٥٨ ـ البيان الواضح:

فإنّ المرآة لا تضرب ناظرها من الخلف بخنجر، بل حكايتها وجهاً لوجه، وليس لها في مقام الحكاية إلّا الإمام، فكذلك المؤمن مع أخيه المؤمن.

### ٥٩ ـ الوفاء بالعهد:

إنّ المرآة تني بعهدها في إظهار الحقائق الإيجابيّة والسلبيّة على حــدّ ســواء، وكذلك المؤمن للمؤمن.

### ٦٠ ـ عدم مطالبة الأجرة :

فإنّ المرآة في أداء وظيفتها الخاصة من البيان والتبيان والتربية والتعليم لا تطالب الأجرة، وكذلك المؤمن مع أخيه المؤمن في أداء الوظائف الواجبة من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يطالب بالأجرة، فإنّ أجره على الله سبحانه، فلا يطالب بحطام الدنيا.

### ٦١ ـ ترك الحسد:

فإنَّ المرآة مع مرآة أُخرى في بيان الحقائق لا تحسدها فلا حسد بينهما ، بل كلَّ

في رحاب معاني حديث المرآة ...... ٢٥

المرايا تعمل بهدف واحد، وكذلك المؤمن مع غيره من المؤمنين، فإنّ هدفهم هو الله الواحد الأحد، فلا يحسد بعضهم بعضاً.

#### ٦٢ ـ الجهاد:

إنّ المرآة تبذل الجهد والنفس والنفيس في بيان الواقع والحقيقة، فهي دائماً في جهاد، وكذلك المؤمن لا تراه إلّا مجاهداً في سبيل الله ويبذل النفس والنفيس لأخيه المؤمن فإنّه مرآته، فيسعى مشكوراً من أجل إصلاحه وتطويره برفع المساوئ وزيادة الحسنات.

### ٦٣ ـ الاحتياج:

كلّ واحد من أجل رفع الشين وزيادة الزين يحستاج إلى المرآة، وكمذلك المؤمن بحاجة ماسّة إلى أخيه المؤمن في الصلح والإصلاح والفلاح.

### ٦٤ ـ الشكر:

كلَّ واحد يشكر المرآة في بيانها الحقائق، ولا يتألَّم منها، بل يعتزَّ بها ويعلَّقها على الحائط، ويشاهدها كلَّ يوم ويتعاهدها بالنظافة واللطافة، وكذلك المؤمن يتجلَّى فيه الشكر، وإنَّه من لم يشكر المخلوق لم يشكر الخالق، فالمؤمن يتعاهد المؤمن ويشكره على ما يجود عليه من الفضائل والمكارم، ومنها بيان المحاسن والمعايب.

### ٦٥ ـ النورانيّة :

المرآة إنَّا تعكس الأشياء بعد أن ينعكس فيها النور فلا يسرى الشيء

٢٦ ..... المؤمن مرآة المؤمن

في الظلام، وكذلك المؤمن إنّما يكون مرآة لأخيه المـؤمن لوكـان نــورانــياً بـنور الله سبحـانه وبنور رسوله وولاية أهــل البــيت علميّلًا ، فــالمؤمن المـرآتي يكــون نورانياً.

### ٦٦ \_الحُسن :

إنّ المرآة في ماهيّتها لم تتّصف بالسوء والشين، بل في جوهرها وباطنها حسنة وجميلة، وكذلك المؤمن حسن الباطن.

٦٧ \_التساوي بين الرجال والنساء:

إنّ المرآة لا تفرّق بين الرجال والنساء والكبار والصغار في بـيان الحــاسن والمعايب، كذلك المؤمن بالنسبة إلى المؤمنين والمؤمنات، فإنّه يساوي بينهما في مقام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عند اجتماع شرائطهما.

### ٦٨ \_ التكتّم:

إنّ المرآة تظهر العيوب الظاهرة وتحكي ذلك لناظرها دون البواطن، فـ إنّها تكتم ذلك فيها كان مستوراً فلا تفضحه، فكذلك المؤمن لأخيه المؤمن.

#### ٦٩\_النقصان:

لوكان في المرآة نقص فإنّه لا يمنع ذلك من أن تقول الحقيقة، وتحكي ما ينطبع فيها من المحاسن والمساوئ، كذلك المؤمن لأخيه المؤمن، فإنّ نقصه لا يمنعه من أن يأمره بالمعروف وينهاه عن المنكر.

في رحاب معاني حديث المرآة ....... ٢٧ ..... وي رحاب معاني حديث المرآة ....

### ٧٠\_ظهور الحقّ :

لولا المرآة لما ظهرت العيوب والمحاسن للآخرين، وكذلك المـؤمن فـلولاه لما عرف الإيمان ولا المؤمن.

وقد قال رسول الله ﷺ لعليّ عليّ الولاك لما عرف المؤمنون، فالحقّ يظهر بالمؤمن الإنسان الكامل.

#### ٧١ ـ الصمود:

لا تبالي المرآة في قولها الحقّ والحقيقة فهي صامدة، وكذلك المـوّمن مـع المؤمنين يمتاز بصموده ونضاله الدؤوب.

#### ٧٧ \_ الثبات :

تمتاز المرآة بأنّها ثابتة في البيان والتبيان، فتقول ما تراه الحقّ بكلّ ثبات ومن دون شكّ و ترديد، وكذلك المؤمن لأخيه.

#### ٧٧ ـ العمل المتواصل:

إنّ المرآة لا تتعب في بيان الحقائق وإنّما تحكي ذلك دائماً بلاكسل ولا تضجّر ولا تمّلًل، وكذلك المؤمن لإخوته.

### ٧٤ ـ بلا مكان:

إنّ المرآة في حكايتها تقول الحقّ في كلّ مكان، فهي فوق المكان، وكذلك المؤمن لأخيه المؤمن، فإنّه لا ينحضر بمكان خاصّ في بيان الحقيقة والواقع.

٧٨ ..... المؤمن مرآة المؤمن

### ۷۵\_بلازمان:

المرآة تتجاوز الزمان في الحكاية والبيان، فلا تـتقيّد بـزمان دون زمــان، وكذلك المؤمن، فهو يتعدّى الزمان في قوله الحقّ.

### ٧٦\_غير طامع:

المرآة في أداء وظيفتها ومسؤولياتها لا تطمع بناظرها، كذلك المؤمن مع أخيه المؤمن.

#### ٧٧ \_الشجاعة:

لا تخاف المرآة في بيان الحقائق، بل بكلّ شجاعة وبسالة تـقول قـولتها، ولا تبالي حتى لوكسروها وحطّموها، كذلك المؤمن.

## ٧٨ \_ الإحساس المُرهَف:

إنّ المرآة ربما تنثلم أو تنكسر بحجر صغير، فتحمل الحسّاسية المرهفة، وكذلك المؤمن، فلا نجرح عواطف الآخرين بأفعالنا وكلامنا، فكلّ واحد منّا مرآة أخيه المؤمن.

### ٧٩\_الشفّافيّة:

تمتاز المرآة بشفّافيّة، والمشاهد إنّما يرى صفاءها وشفّافيتها، وإنّهـا لتـخفي سوادها أو احمرارها المنطبع خلفها، وكذلك المؤمن شفّاف في سلوكه ومعاشرته مع إخوته المؤمنين.

#### ٨٠\_السخاء:

إنّ المرآة تجود على مشاهديها فهي سخيّة في عطائها وفي بسيان الحـقائق، وكذلك المؤمن سخيّ وجواد في طبعه وفي أمواله ووجاهته، وإنّ الله سبحانه يحبّ السخاء ويحبّ الأسخياء، فالمؤمن ينتفع الناس بوجوده وحياته.

### ٨١ \_ الاطمئنان :

المرآة إنّما تحكي وتروي عن اطمئنان، كما أنّ الناس يطمئنون بروايتها وبيانها، ولم يشكّ أحد في مقولتها، فهناك اطمئنان متقابل بين المرآة وناظرها، وكذلك المؤمنون، فإنّ قلوبهم اطمأنت بذكر الله، وكان كلّ واحد للآخر مرآة، فساد بينهم الطمأنينة والأمن.

### ٨٢ \_ الجمع:

ربما من مجموعة مرايا يرى الإنسان نفسه كاملاً، فعند جمع المرايا الصغار تتم المشاهدة الكاملة، كذلك المؤمن فربما يرى نفسه ويقف على محاسنه ومعايبه من خلال مجموع أفكار جماعة من المؤمنين فحينئذ يصلح نفسه بمركة ذلك الجمع.

### ٨٣ - العمل الجبّار:

ربما من مجموع مرايا يصدر عمل لا يصدر من مرآة واحدة، كما في صنع المكرسكوب والتلسكوب، كذلك المؤمن مع إخوانه يصدر منهم عمل جبّار وعظيم لا يتحقّق بواحد منهم، وإنّ يد الله مع الجماعة، فالمؤمن مرآة المؤمن.

٣٠ ..... المؤمن مرآة المؤمن

#### ٨٤ ـ الزهد:

إنّ المرآة بظاهرها تحكي السذاجة والزهد وعدم التكلّف في بيان الحقائق، وكذلك المؤمن مع الآخرين وفي حياته الفردية والاجتاعية يعيش الزهــد وعــدم التكلّف، ويدري أنّ شرّ الإخوان من تكلّف له.

### ٨٥ \_ كتمان السرّ:

إنّ المرآة حافظة السرّ ولا تذيع أسرار الناظرين بين الناس، فما أن يستركها الناظر الذي كانت تحكي له الواقع من المعايب والمحاسن إلّا وتكتم سرّه، فمعندما يأتي الناظر الثاني لا يفهم منها ما كان للأوّل، وكذلك المؤمن مرآة المؤمنين فيكتم أسرارهم، ولا يبيحها إلّا إلى صاحبها.

### ٨٦ الراحة:

كلّ شخص يحسّ بالارتياح عندما ينظر إلى المرآة ليرى نفسه، حتى لو حكت المرآة عيوبه، فإنه لا يزال يحسّ بالراحة والارتياح النفسي، فالمرآة مظهر الراحة، كذلك المؤمن في معاشرته وحديثه وسلوكه يرتاح الناس إليه، فلا يكون عليم ثقيلاً فإنّه ذو دعابة وبشاشة وابتسام، فهو مرآة المؤمنين.

### ٨٧\_عدم اليأس:

من الواضع أنّ المرآة لا تيأس في حكاينها وبيانها الواقعيات، فهي تحكي العيب لمن ينظر فيها ولو تكرّر ذلك بالمثات، فما دام الناظر لم يزل عيبه، فهي تروي له ذلك وتذكّره كلّم التق بها حتّى يزيله، كذلك المؤمن لأخيه المؤمن، فإنّه لا ييأس

في أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، في بيان المحاسن والعيوب، بل دائماً يذكّره حتى يصلح نفسه، فإنّه يريد أن يعيش معه ويكون معه حتى يوم القيامة وفي الجنّة، فإنّ الأخلاء يومئذٍ بعضهم لبعض عدو إلاّ المتقون، فإنّ الذي يبني من اليوم الأوّل على التقوى أحق أن يقام ويخلّد إلى يوم القيامة، فالصداقة الإيمانية التي تبتني على التقوى إنّا تكون إلى يوم القيامة، في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، فحينئذٍ كيف يرضى المؤمن أن يكون في أخيه المؤمن عيباً بحرمه من الجنّة، أو لا يزيد في حسناته حتى يكون من جوار الرسول الأكرم عليه فلمؤمن مرآة المؤمن.

#### ٨٨ \_ الاستقلال:

إنّ المرآة لا تتعلّق بزمان ومكان كها ذكرنا، فإنّها في بيانها مستقلّة لا تعتمد على الآخرين، فهدفها إيصال الحقّ، وكذلك المؤمن مع أخيه المؤمن.

#### ٨٩\_النور:

المرآة تعكس الأنبوار، وكذلك المؤمن، فبإنّ إيمانه منبع الأنبوار فهو يعكس الأنوار الإلهيّة والنبويّة والولويّة أي المنسوبة إلى أولياء الله وهم الأثمة الأطهار علميّليّن ومن يحذو حذوهم من ورثة الأنبياء علميّليّن -.

### ٩٠ \_الأدب:

إنّ المرآة لتحمل في جوهرها وقولها الأدب الرفيع، فبلا تسيء في بسيانها المعايب والمحاسن، بل بكلّ لطف وأدب تروي الحقائق، كذلك المؤمن، فإنّه آية في الأدب الإسلامي الناصع.

۳۲ ..... المؤمن مرآة المؤمن مرآة المؤمن مرآة المؤمن على ١٠٠٠ المؤمن على المؤمن الم

المرآة لا تنظر إلى نفسها، فهي في واقعها تنكر ذاتها من أجل الآخرين، كذلك المؤمن يمتاز بنكران ذاته، فإنّ هدفه إصلاح الجميم، لا إظهار نفسه ووجوده.

### ٩٢ ـ الطهارة :

إنّ المرآة في الأعراف تعدّ مظهراً للطهارة والقداسة، فمثلاً عند الفرس في عيد نوروز عبدهم الوطني، يضعون المرآة في مائدة العيد لتحكي لهم الطهارة، كذلك المؤمن فهو الطاهر المطهّر.

### ٩٣ ـ الشرف :

المرآة شريفة في حياتها المرآتية، فن شرافتها أنّها لا تبيح السرّ لغير ناظرها، وكذلك المؤمن شريف في حياته مع الآخرين، ولا يرتكب ما يخلّ بشرفه وعفّته.

#### ٩٤ \_ الكفاءة :

من خصائص المرآة أنّها تمتاز بالكفاءة الذاتية في بيان الحقائق، وهكذا تعلّم الناس بحسن الكفاءة والاستقلال الذاتي، وكذلك المؤمن لأخيه المؤمن.

### ٩٥\_القدوة :

كلَّ واحد في حياته بحاجة إلى قدوة وأسوة، لما في الحياة من الهيبة، وليطابق الإنسان سلوكه وأعماله لأنموذج يقتدى به ويسار على هداه، والقدوة الأولى هو الله

سبحانه، كما ورد في الخبر الصادقي للنلج : «تخلّقوا بأخلاق الله»، فسبحانه قدوة الأنبياء تم الأوصياء تم العلماء الصلحاء الأمثل فالأمثل، فالناس يحتاجون إلى قدوة صالحة، لا سمّ المؤمن، والقدوة بمنزلة المرآة يرى الإنسان فيها نفسه ليصلحها برفع نقاط الضعف منه وتقوية نقاط القوّة فيه، فالمؤمن قدوة للآخرين ﴿ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (١)، فالمؤمن قدوة أخيه المؤمن.

### ٩٦ \_ العلم :

إنّ المرآة لتخبر عن المحاسن والمعايب عن علم وتحكي الكلّيات منها، فهي بمنزلة العالمة بما تحكي وتقول، فكذلك المؤمن إنّما يكلّم الناس عن علم ويخبر عن الكلّيات والعمومات.

#### ٩٧ \_المعرفة:

المرآة تروي الجزئيات ودقائق الحسن والعيب، فعن معرفة تامّة تروي ما تعلم، فهي بمنزلة العارفة بما تقول، فكذلك المؤمن فإنّه عارف بالله وبمعرفته عن معرفة يذكر ما يعرفه لأخيه المؤمن. والفرق بين العلم والمعرفة أنّ الأوّل في الكلّيات والثاني في الجزئيات.

### ٩٨ ـ الله والإنسان :

ربما يكون المراد من المؤمن الأوّل في قوله ﷺ : (المؤمن مرآة المؤمن) هو

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٧٤.

**٣٤** .... المؤمن مرآة المؤمن مرآة المؤمن مرآة المؤمن المؤ

الإنسان والمؤمن الثاني هو الله سبحانه وتعالى (١) فإنّ من أسائه الحسني كما في كتابه الكريم (المؤمن).

فالإنسان الذي هو أشرف المخلوقات، لو آمن بالله ورسوله واليوم الآخر، وكان مؤمناً حقاً، فهو مرآة الله سبحانه وتعالى، تظهر وتتجلّى فيه أساؤه الحسنى وصفاته العُليا، وإنّا يتجلّى أوّلاً في الإنسان الكامل الذي اشتق نوره من نور الله سبحانه، وهو النبيّ الأكرم ﷺ كما جاء في حديث المعراج: (يا أحمد لولاك لما خلقت الأفلاك) فهو المؤمن الكامل حقاً، ثمّ يتلو في المقام وصيّه، ثمّ الأمثل من عباد الله الصالحين، وما به الاشتراك بين الأنبياء والأوصياء هو المقيقة المحمدية، وهي الولاية الإلهية العظمى. وإنّ قلب المؤمن حرم الله وعرش الرحمن، وجاء في الحبر الشريف: يتقرّب إليّ عبدي المؤمن بالنوافل حتى أحبّه فإذا أحببته، أكون سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها. وبإمكان الإنسان بلطف من الله أن يصل إلى كماله المطلق ومطلق الكمال، إلى قاب قوسين من القرب المعنوى الروحاني أو أدنى:

﴿ وَإِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحَاً فَمُلاقِيه ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) يقول العلّامة الجلسي في بحاره (٧١: ٧١): قد ذهب بعض الصوفيّة إلى أنّ المؤمن الثاني هو الله تعالى، أي المؤمن مظهر لصفاته الكمالية تعالى شأنه، كما ينطبع في المرآة صورة الشخص والحديث يدلّ على أنّه ليس بمراد من الحبر النبوي كَلَّاتُكُ وقيل: المراد أنّ كلاً من المؤمنين مظهر لصفات الآخر، لأنّ في كلّ منها صفات الآخر، مثل الإيمان وأركانه ولواحقه وآثاره والأخلاق والآداب ولا يخنى بُعده.

<sup>(</sup>٢) الانشقاق: ٦.

ني رحاب معاني حديث المرآة ...... ٣٥

وإلى الله المنتهى، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، فيكون الإنسان المؤمن في قوسه النزولي والصعودي مرآة ربّه العليّ جلّ جلاله، واجب الوجود لذاته، المستجمع لجميع الصفات الكمالية والجلالية.

### ٩٩\_النبيّ والوصيّ لللمِّلِكُمَّا :

ويمكن أن يُراد من المؤمن الأوّل هو أمير المؤمنين علي عليه والمؤمن الثاني هو رسول الله علي مرآة أخيه محمّد طليم ومن أراد أن يُشاهد الرسول في أخلاقه وعلمه وكهالاته ويدخل مدينة حكمته، فعليه أن يأتي البيوت من أبوابها، وعلي باب مدينة علم رسول الله، فهو مرآة حق وإيمان لأخيه محمّد عليه وهو القائل: (علمني رسول الله ألف باب من العلم ينفتح لي من كلّ باب ألف باب)، فصراط علي حقّ نمسكه، ومن تمسّك بولاية على عليه فقد تمسّك بحبل الله جلّ علاله، وأولئك هم الفائزون المفلحون.

## مرآتية المؤمن في الروايات الشريفة

بحار الأنوار (١) بسنده عن المعلى بن خنيس قال:

قلت لأبي عبد الله عليُّل : ما حقَّ المؤمن على المؤمن ؟

قال : سبع حقوق واجبات ما فيها حق إلّا وهو عليه واجب، إن خالفه خرج من ولاية الله وترك طاعته، ولم يكن لله عزّ وجلّ فيه نصيب.

قال: قلت: جُعلت فداك حدّثني ما هنّ ؟

قال: يا معلّى إنّي شفيق عليك، أخشى أن تضيّع ولا تحفظ وتعلم ولا تعمل. قلت: لا قوّة الّا بالله.

قال: أيسر حقّ منها أن تحبّ له ما تحبّ لنفسك، وتكره له ما تكره لنفسك. والحقّ الثاني: أن تمشي في حاجته وتبتغي رضاه ولا تخالف قوله.

والحقّ الثالث: أن تصله بنفسك ومالك ويدك ورجلك ولسانك.

والحق الرابع: أن تكون عينه ودليله ومرآته وقميصه.

والحقّ الخامس: أن لا تشبع ويجوع، ولا تلبس ويعرى، ولا تروى ويضمأ.

<sup>(</sup>١) بجار الأنوار ٧١: ٢٢٤.

والحقّ السادس: أن تكون لك امرأة وخادم، وليس لأخيك امرأة وخادم أن تبعث خادمك فيغسل ثيابه ويصنع طعامه ويمهّد فرشه، فإنّ ذلك كلّه إنّما جعل بينك وبينه.

والحقّ السابع: أن تبرَّ قسمه، وتجيب دعوته، وتشهد جنازته، وتعوده في مرضه، وتشخص بدنك في قضاء حاجته، ولا تحوجه إلى أن يسألك، ولكن تبادر إلى قضاء حاجته، فإذا فعلت ذلك به، وصلت ولايتك بولايته، وولايته بولاية الله عزَّ وجلَّ.

وفي الصفحة ٢٣٨: ما حقّ المسلم على المسلم.. ثمّ ينقل الرواية نفسها.

البحار (١) بسنده عن الإمام موسى بن جعفر اللَّمَا عن آبائه اللَّمَا قال: قال رسول الله تَلِيُّةُ: المؤمن مرآة لأخيه المؤمن ينصحه إذا غاب عنه، ويميط عنه ما يكره إذا شهد، ويوسّع له في المجلس.

البحار(٢): قال الإمام الصادق للتلل :

لكل شيء شيء يستريح إليه، وإنّ المؤمن يستريح إلى أخيه المؤمن، كما يستريح الطير إلى شكله، أوّ ما رأيت ذلك ؟

وقال المثلِلا: المؤمن أخو المسؤمن همو عمينه ومرآته ودليمله، لا يخمونه، ولا يخدعه، ولا يظلمه، ولا يكذبه، ولا يغتابه.

<sup>(</sup>١) النجار ٧١: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) النجار ٧١: ٣٣٧.

٣٨ ..... المؤمن مرآة المؤمن

البحار(١) بسنده قال أبو عبد الله عليُّلا :

المسلم أخو المسلم، وهو عينه ومرآته ودليله، ولا يخونه ولا ينظلمه ولا يخدعه ولا يكذبه ولا يغتابه.

تبيين: (مرآته) أي: يبين محاسنه ليركبها، ومساويه ليجتنبها، كما هو شأن المرآة، أو ينظر إلى ما فيه من المعايب فيتركها، فإنّ الإنسان في غفلة من عيوب نفسه، وكذا المحاسن.

روي عن رسول الله ﷺ : (المؤمن مرآة المؤمن)(٢).

قال رسول الله عَلَيْنَ : المؤمن مرآة لأخيه المؤمن ينصحه إذا غاب عنه، ويميط عنه ما يكره إذا شهد، ويوسّع له في المجلس (٣).

عن أمير المؤمنين علي عليه الله على المؤمن مرآة المؤمن، لأنه يتأمّله، فسدتُ فاقته، ويجمل حالته (٤).

<sup>(</sup>١) البحار ٧١: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) البحار ٧١: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) البحار ٧١: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) البحار ٧٤: ٢٦٩ و ٤١٤.

#### الخاتمة

يذكر ذلك العلّامة المجلسي في بحاره (١١) بعد بيان تحقيقي في حقيقة القوّة الباصرة وكيفية الإبصار والاختلاف فيها ، فقال :

ومنها: رؤية المرثيات في المرايا والأجسام الصقيلة، واختلف في سببه، وتفرّق آراؤهم إلى مذاهب أربعة:

الأوّل: مذهب أصحاب الشعاع حيث ذهبوا إلى أنّه بانعكاس الخيطوط الشعاعية، وتفصيله إنّا نعلم تجربة أنّ الشعاع ينعكس من الجيسم الصقيل، كيا ينعكس شعاع الشمس من الماء إلى الجدار، ومن المرآة إلى مقابلها، فإذا وقع شعاع البصر على المرآة مثلاً ينعكس منها إلى جسم آخر، وضعه من المرآة من البصر على وجه تتساوى زاويتا الشعاع والانعكاس، فإذا قابلت المرآة وجه المبصر وكان سهم المخروط الشعاعي عموداً على سطح المرآة، وجب انعكاس ذلك الخطّ العمود من سمته بعينه إلى مركز الجليديّة، إذ لو انعكس إلى غيره لزم تساوي زاوية قائمة مع زاوية حادّة، وانعكست الخطوط القريبة منه إلى باقي أجزاء الوجه فيرى الوجه.

<sup>(</sup>١) بجار الأنوار ٥٨ : ٢٦٥.

وإذا كانت المرآة غير مقابلة للبصر على الوجه المذكور، لم ينعكس الشعاع إليه، بل إلى جسم آخر، من شأنه أن تتساوى به الزاويتان المذكور تان. فالمرئي في المرآة إنّا هو الأمر الخارجي، لكن لمّا رؤي بالشعاع الذي رؤي به المرآة، يظن أنّه في المرآة وليس موجوداً في المرآة، وإذا كان الوجه قريباً من المرآة والخطوط المنعكسة قصيرة، يظنّ أن صورة المرئي قريبة من سطح المرآة، وإذا كان الوجه بعيداً عنها والخطوط المنعكسة طويلة يظنّ الصورة غائرة فيها. وأورد عليه من الإيسراد المذكور في محلّها.

الثاني: مذهب أصحاب الانطباع، وتوضيحه: أنّه كما أنّ القوّة الباصرة بحيث إذا قابلت جسماً ملوّناً مضيئاً ارتسمت صورته فيها، فكذلك هي بحيث إذا قابلت جسماً صقيلاً ارتسمت فيه صورة المرآة، وشرط الانعكاس عندهم أيضاً ما مرّ من كون الجسم المقابل من المرآة مثل مقابلة المرآة للمبصر، بحيث تتساوى زاويتا الشعاع والانعكاس من الخطوط الشعاعيّة الموهومة المفروضة المستقيمة.

الثالث: مذهب سخيف ضعيف، وهو أنَّ الصورة ينطبع في المرآة.

الرابع: مذهب أفلاطون ومن سبقه وتبعه من الإشراقيين، حيث أثبتوا عالماً آخر سوى هذا العالم الجسهاني الذي هو المحدّد للجهات، مع ما فيه من الأجرام الفلكية والأجسام العنصرية، وهو عالم متوسّط بينه وبين عالم المجسردات العقلية الصرفة المنزّهة عن المقدار والحيّز والجهة والشكل. فإنّ أشخاص هذا العالم صور مثالية، وأشباح برزخية، مجرّدة عن الطبائع والموادّ، نورانيّة، يسمّى ذلك العالم عالم المثال، وقالوا: إنّ الصور المرئية في المرايا وغيرها من الأجسام الصقيلة والصور المتخيّلة وأمثالها صور موجودة قائمة بنفسها، إذ لو كانت الصور في المرآة

لما اختلف رؤية الشيء باختلاف مواضع نظرنا إليها، ولو كانت في الهواء لم يكن أن ترى، لأنّ الهواء شفّاف لم يكن أن يرى، وكذا ما حلّ فيه، وليست هي صورتك بعينها بأن ينعكس الشعاع من المرآة إليك، لبطلان القول بالشعاع لوجوه مذكورة في كتب القوم، ولا في القوّة الباصرة أو غيرها من القوى البدنية لوجوه ذكروها، فهي صور جسمانية موجودة في عالم آخر، متوسّط بين عالمي الحسّ والعقل يسمّى بعالم المثال (المثل الأفلاطونية)، وهي قائمة بذاتها معلّقة لا في محلّ ولا في مكان، لها مظاهر كالمرآة في الصور المرئية المرآتية والخيال في الصور الخيالية.

وجاء في (المناقب) لابن شهر آشوب: ممّا أجاب الرضا عليه بحضرة المأمون لضباع بن نصر الهندي وعمران الصابيّ عن مسائلها: قال عمران: العين نور مركّبة أم الروح تبصر الأشياء من منظرها؟ قال عليه العين شحمة، وهو البياض والسواد، والنظر للروح، دليله أنّك تنظر فيه فترى صورتك في وسطه، والإنسان لا يرى صورته إلّا في ماء أو مرآة وما أشبه ذلك ...(۱)

قال العلامة المجلسي في بيان ذلك: قوله (دليله أنّك تنظر فيه) كأنّ الغرض التنبيه على أنّ هذا العضو بنفسه ليس شاعراً لشيء، لأنّه مثل سائر الأجسام الصقيلة التي يرى فيها الوجه كالماء والمرآة، فكما أنّها ليست مدركة لما ينطبع فيها فكذا العين وغيرها من المشاعر، أو دفع لتوهم كون الانطباع دليلاً على كونها شاعرة، فيكون سنداً للمنع.

وجاء في (تحف العقول): سأل بحيى بن أكثم عن قول علي طلطُلا : (إنَّ الخنثي

<sup>(</sup>١) البحار ٥٨: ٢٠٥.

يورث من المبال) وقال: فن ينظر إذا بال إليه؟ مع أنّه عسى أن تكون امرأة وقد نظر إليها الرجال؟ أو عسى أن يكون رجلاً وقد نظرت إليه النساء؟ وهذا تمسّا لا يحلّ. فأجاب أبو الحسن الثالث للنيّلا : إنّ قول علي للنيّلا : حتى وينظر قوم عدول يأخذ كلّ واحد منهم مرآة، وتقوم الخنثى خلفهم عريانة، فينظرون في المرايا فعرون الشبح، فيحكون عليه.

قال العلّامة المجلسي: بيان: ظاهره أنّ الرؤية بالانطباع لا بخروج الشعاع، لقوله عليُّلًا: (فيرون الشبح) ولأنّه إذا كان بخروج الشعاع فلا ينفع النظر في المرآة، لأنّ المرئي. حينئذٍ هو الفرج أيضاً. ويمكن الجواب بوجهين:

الأوّل: إنّ مبنى الأحكام الشرعية الحقائق العرفية، لا الدقائق الحكية، ومن رأى امرأة في الماء لا يُقال لغةً ولا عرفاً: إنّه رآها، وإنّا بقال: رأى صورتها وشبحها، والنصوص الدالة على تحريم النظر إلى العورة إنّا تدلّ على تحريم الرؤية المتعارفة، وشمولها لهذا النوع من الرؤية غير معلوم. فيمكن أن يكون كلامه علي مبنياً على ذلك لا على كون الرؤية بالانطباع، ويكون قوله (فيرون الشبح) مبنياً على ما يحكم به أهل العرف، وذكره لبيان أنّ مثل تلك الرؤية لا تسمّى رؤية حقيقية، لا عرفاً ولا لغةً.

والثاني: أنّه يحتمل أن يكون الحكم مبنيّاً على الضرورة، ويجوز في حال الضرورة ما لا يجوز في غيرها \_كلّما حرّمه الله أحلّه الاضطرار \_ فيجوز النظر إلى العورة كنظر الطبيب والقابلة وأمثالهما، ولنّا كان هذا النوع من الرؤية أخفّ شناعة وأقلّ مفسدة، اختاره للنّالج لدفع الضرورة هناك بها، فلا يدلّ على الجواز عند فقد الضرورة، وعلى الانطباع. والأوّل أظهر. ومع ذلك لا يمكن دفع كون ظاهر الانطباع.

الخاتمة ...... الخاتمة المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبة الم

وسنتكلّم في أصل الحكم في موضعه إن شاء الله تعالى (١). انتهى كلامه رفع الله مقامه.

أقول:

هذا غيض من فيض في حقيقة المرآة والحديث النبوي الشريف: (المؤمن مرآة المؤمن) وما تصوّرناه وتبادر إلى الذهن القاصر من المعاني التي بلغت (٩٩) معنى ، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون، وما أوتينا من العلم إلّا قليلاً، وفوق كلّ ذي علم عليم، ولا يلقّاها إلّا ذو حظً عظيم.

و آخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

(١) النجار ٥٨: ٢٥٥.

## المحتويات

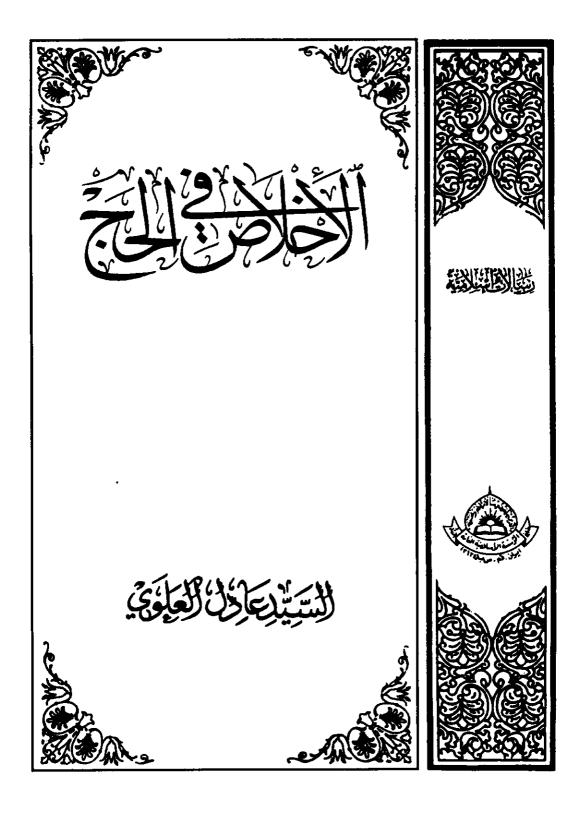
| ٣ | لقدّمةلقدّمة                            |
|---|-----------------------------------------|
| 0 | في رحاب معاني حديث المرآة               |
| ٥ | ي رعاب معايي حديث المراة١ ـ جلاء المرآة |
|   | ٢_رؤية العيوب والمحاسن                  |
| ٦ | ٣_حكاية الواقع                          |
| ٧ | ٤_المجابهة                              |
| ٧ | ٥ ــالهدوء                              |
| ٧ | - ٦ - ت ك الحقد                         |
| ٨ | ٧_النصح المتواصل٧                       |
| ٨ | ٨_العموميّة٨                            |
| ٨ | ٩ _الجمال والأفضليّة                    |
| ٩ | ١٠_المساواة بين الناس                   |
| ٩ | ١١ ـ سرعة الرضا                         |
|   | ١٢ _العدالة                             |
| 1 | - latt New                              |

| ٤٥ | المحتوياتالمحتويات المحتويات ا |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١. | ١٤ _الفرد والجماعة١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | ١٥ _ المحافظة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١. | ١٦ _الصراحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11 | ١٧ ــ قول الحقّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | ١٨ ـ التعليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|    | ١٩ ـ المواساة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11 | • ٢ ــ الألفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 17 | ٢١ ـ الاعتزاز بالمرآة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۲ | ٢٢_الصداقة الداغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۲ | ٢٣ ـ ترك الغيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۳ | ٢٤ النظافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳ | ٢٥ ـ ترك السوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۳ | ٢٦ ـ حسن الخُلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۳ | ٢٧ ـ رعاية الحقوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 12 | ٢٨ ـ الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٤ | ٢٩ ـ ترك الصنميّة (التوحيد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٤ | ٣٠ ترك الأنانيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱٥ | ٣١_التفاعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 10 | ٣٢_التواضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 71 | ٣٣ ـ الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17 | ٣٤_الغني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17 | ٣٥_الاخلاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| المؤمن مرآة المؤمن |                                                 |
|--------------------|-------------------------------------------------|
| 17                 |                                                 |
| \Y                 | الأمانة                                         |
| ١٧                 |                                                 |
| \Y                 |                                                 |
| ١٨                 |                                                 |
| ١٨                 |                                                 |
| ١٨                 |                                                 |
| 19                 | ٤٣ عدم التوقّع                                  |
| 19                 | £4_النفع العامّــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 19                 | ٤٥_الإطار الإلهي                                |
| 19                 |                                                 |
| Y                  |                                                 |
| ۲۰                 |                                                 |
| Y•                 |                                                 |
| 71                 |                                                 |
| <b>*1</b>          |                                                 |
| ۲۳                 |                                                 |
| YT                 |                                                 |
| <b>***</b>         |                                                 |
| YY                 |                                                 |
| Y£                 |                                                 |
| YE                 | ۷۸ الأ:                                         |

| ٤٧  | المحتوياتا                     |
|-----|--------------------------------|
| 72  | ۵۸ ـ البيان الواضع             |
| 7 £ | ٥٩ ـ الو فاء بالعهد            |
| 7 2 | ٦٠ عدم مطالبة الأجرة           |
|     | ٦١ ـ ترك الحسد                 |
| 80  | ٦٢_الجهاد                      |
|     | ٦٣ ـ الاحتياج                  |
|     | ٦٤ ـ الشكر                     |
|     | ٦٥_النورانيّة                  |
|     | ٦٦ _ الحُسن                    |
|     | ٦٧ _التساوي بين الرجال والنساء |
|     | ٦٨ _التكتّم                    |
|     | ٦٩ _ النقصان                   |
|     | ٧٠_ظهور الحقّ٧٠                |
|     | ٠٧١_الصمود٧١                   |
|     | ٧٢_الثبات                      |
| ۲۷. | ٧٣_العمل المتواصل٧٣            |
|     | ٧٤_بلا مكان                    |
|     | ٧٥_بلا زمان                    |
|     | ٧٦_غير طامع٧٦                  |
|     | ٧٧_الشجاعة                     |
|     | ٧٨_الإحساس المُرهَف            |
|     | ٧٩ الشفّافيّة                  |

| المؤمن مرآة المؤمن | £A                                |
|--------------------|-----------------------------------|
| ۲۹                 | ۸۰_السخاء                         |
| 79                 | ٨١_الاطمئنان                      |
| ۲۹                 | ٨٢_الجمع                          |
| ٣٠                 | ٨٣_العمل الجبّار                  |
| ٣٠                 | ٨٤_الزهد٨٤                        |
| ٣٠                 | ٨٥ ـ كتان السرّ                   |
| ٣٠                 | ٨٦_الراحة                         |
| ٣١                 | ٨٧_عدم اليأس                      |
| ٣١                 | ٨٨ _ الاستقلال                    |
| ٣١                 | ٨٩_النور                          |
| ٣٢                 | ٩٠ ـ الأدب                        |
| ٣٢                 | ٩١ ـ نكران الذات                  |
| rr                 | ٩٢_الطهارة                        |
| rr                 | ٩٣_الشرف                          |
| ٣٣                 | ٩٤_الكفاءة                        |
| rr                 | ٩٥ ــ القدوة                      |
| rr                 | ٩٦ ـ العلم                        |
| rr                 | ٩٧_المعرفة                        |
| ۳٤                 | ٩٨ ـ الله والإنسان                |
| ro                 | ٩٩ ـ النبيّ والوصيّ الليِّك       |
| r7                 | مرآتية المؤمن في الروايات الشريفة |
| <b>r</b> 9         | 75141                             |



علوی ، عادل ، ۱۹۵۵ ـــ

رسالة الإخلاص في العجّ / تأليف السهّد عادل العلري. ــ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

٢٤ ص. \_ ( موسوعة رسالات إسلامية )

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5915 - 27 - 9

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیها.

عربى

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. اخلاص. ٢. ريا. ٣. حج، الف. عنوان،

BP 40. /1/ EA ,0

كتابخانة ملى ايران

797/747

# موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\*

رسالة الإخلاص في الحجّ تأليف ـ السيّد عادل العلوى

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٢٣ هجري قري صف الحروف \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 27 - 9

شابك ٩ ـ ٢٧ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ اي. أي. أن. ٢٧٦ ـ ٥٩١٥ ٩٧٨٩٦٤

EAN 9789645915276

شابك ۱۸ ـ ۱۸ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۹۶ (دورة ۱۰۰ جلد)

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

# بسم الله الرحمن الرحيم

## الإخلاص في الحجّ (١)

الحمد لله الذي يصعد إليه العمل الخالص، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله المخلص، سيّد الأنبياء والمرسلين محمّد وآله المعصومين الطاهرين.

قال الله تعالى في كتابه الكريم :

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَهِ عُبُدُوا اللهُ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (٢).

لقد خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، وتمدّح بخلقه في قوله تعالى:

﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ (٣).

وركّبه من سرّ وعلن، وروح وبدن، وبدنه من تراب وروحه من أمر ربّه :

﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ (٤).

فأودعه أسرار خلقه. وجِرمه وإن كان صغيراً ولكن انطوى فيه العالم

<sup>(</sup>١) طبعت الرسالة في مجلة (الميقات) العربية الصادرة من منظمة الحج في إيران، العدد الثاني.

<sup>(</sup>٢) البيّنة : ٥.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: ١٤.

<sup>(</sup>٤) الحجر: ٢٩.

الأكبر. فدنا فتدلّى فكان قاب قوسين أو أدنى، فعلّمه الأسهاء الحسنى، وفهّمه البيان الأتم، وأناله الله تعالى بخضوعه وعبوديته له المقام الشايخ، فإنّ العبودية جوهرة كنهها الربوبيّة، وأنطقه بأقواله سبحانه، ومَن أصدق من الله قيلاً، وأصبغه بصبغته، ومَن أحسن من الله صبغة، وهداه النجدين: نجد الخير ونجد الشرّ، وجعله مختاراً في سلوك الطريقين، فإمّا شاكراً وإمّا كفوراً.

وخلق لروحه وبدنه منافيات وملائمات، وآلام ولذّات، ومنجيات ومهلكات، فنافيات البدن الأمراض والأسقام الجسهانية، وملائماته الصحّة واللذات الجسمانية.

والمتكفّل ببيان تفاصيل هذه الأمراض، وكيفية علاجها هو (عـلم الطب)، ومنافيات الروح وآلامه هي رذائل الأخلاق وذمائمها التي تهلكه وتشقيه، وترديه وتهويه إلى أسفل السافلين، فيكون كالأنعام بل أضلّ سبيلًا، وقلبه كالحجارة بـل أشدّ قسوة.

والمتكفّل ببيان هذه الرذائل الأخلاقية ومعالجاتها هو (علم الأخلاق).

أمّا صحّة الروح فتتمّ برجوعها إلى فضائل الأخلاق ومحامدها التي تُـنجيه وتسعده في الدارين، وتأخذ بيديه إلى مجاورة أهل الحقّ، عند مليك مقتدر في مقعد صدق وصفاء.

وإِنَّا بعث الله رسوله خاتم النبيّين محسمّد ﷺ ليستمّم مكارم الأخلاق، فقال ﷺ: «إِنَّا بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق» وقد مدحه ربّه في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيم ﴾(١).

<sup>(</sup>١) القلم : ٤.

مقدّمة .....

وقد أقسم الله سبحانه في سورة الشمس بأحد عشر قسماً أنّه:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا ﴾ (١).

حتّى قيل: أوجب الواجبات الأخلاق الحسنة والمحمودة.

ثمّ البدن مادّي فانٍ، وكلّ من على الأرض فان، والروح بحرّد بـاقٍ، وإذا اتّصفت بشرائف الأخلاق كانت منعّمة في السعادة الأبدية، وإن اتّصفت برذائـلها كانت في الشقوة والعذاب مخلّدةً.

فعلى المرء الواعي أن يهذّب نفسه، ويزكّي أخلاقه، ويعالج أمراضـه، قــبل فوات الأوان.كما أنّ المريض ينبغي له أن يعالج بدنه وصحّته.

وكلّ شيءٍ إنّما يعالج بضدّه، فإنّ علاج اليابس بالرطب، والرطب باليابس، والحارّ بالبارد والبارد بالحارّ.

وهكذا أمراض الأخلاق، فإنّ الجهل يُعالج بالعلم، والبخل بالسخاء، والكبر بالتواضع، والشره بالكفّ عن الشهوات، ومرض الرياء بالإخلاص.

وإن كان ذلك كلّه يستلزم التكلّف والمرارة، فإنّ مَن أراد أن ينعالج مرض بدنه فعليه أن يتحمّل مرارة الدواء، وأن يصبر عن المشتهيات، وكذلك الروح حيث يُريد الإنسان علاجها فلا بدّ له من احتال مرارة المجاهدة وشدّة الصبر الذي هو سيّد الأخلاق. فيصبر على فعل الطاعات والعبادات، وترك المعاصي والآثام. ليداوي بالصبر أمراض القلوب. وإنّ علاجها أولى من علاج الأبدان، فمرض البدن يخلّص الإنسان منه بالموت، ولكن مرض الروح \_والعياذ بالله \_ يدوم حتى بعد الموت.

<sup>(</sup>۱) الشمس : ۹ - ۱۰ .

فالحريّ بمن يخاف على نفسه وقلبه وروحه، أن يباشر المعالجة قبل الموت، فإنّه سيندم، يوم لا ينفعه الندم.

ثم أصل تهذيب النفس وتزكيتها أن يقف الإنسان على حقيقة نفسه، ويرى عيوبها ومهلكاتها. فن كملت بصيرته وتمتّ حذاقته، لم تخف عليه عيوبه. ومن عرف الأمراض والعيوب يسهل عليه التداوي والتخلّص منها. ولكنّ أكثر الناس جهلوا عيوب أنفسهم، فيرون القذى في أعين الآخرين، ولا يسرون الجذع في عيونهم.

ولا يدّ من الاعتدال والحكمة في الأخلاق، فهما الصحّة للـقلب والنـفس والروح. أمّا الميل والانحراف عن حدّ الاعتدال، فهما المرض والسقم الذي يخاف منه.

وعلاج النفس لمحو الرذائل والأخلاق الذميمة عنها، يكسبها الفضائل والأخلاق الذميمة عنها، يكسبها الفضائل والأخلاق الحميدة، كما أنّ تخلية القلب من الأهواء والأمراض النفسيّة، وتحلّيه هو الآخر بالأخلاق الفاضلة، يجعل الروح أكثر جلاءً، ويصقلها حتى تكون كالمرآة تنطبع فيها أسرار الله وكونه.

ثمّ الغالب على أصل المزاج البدني هو الاعتدال، وإنَّما تعتريه العلل المسغيّرة بعوارض الأغذية والأهوية والأحوال.

وكذلك الروح، فكلّ مولود يولد على الفطرة المعتدلة الصحيحة، وإنّما أبواه يهوّدانه أو ينصّرانه أو يمجّسانه، فالمحيط والتربية والتعلّم والتعوّد لها الأثر البالغ في اكتساب الإنسان الرذائل والآثام، أو الفضائل والمحامد.

ولمَّـا كان البدن في ابتداء خلقه لم يخلق كاملاً، وإنَّما ينمو ويحكل وتــقوى القوى فيه بالنشوء والتربية بالغذاء والماء، فكذلك النفس تخلق نــاقصة، إلَّا أنّهــا

مقدّمة .....

قابلة للتكامل المنشود في جبلته، والذي خُلق الإنسان من أجله، يصل الإنسان بجهده وجهاده إلى كماله، وأن يكون مظهراً لأسهاء الله وصفاته. وتكمل هذه النفس بالتزكية وتهذيب الأخلاق، وتغذيتها بالعلم النافع والعمل الصالح والإيمان الراسخ.

وإذا كان البدن صحيحاً، فشأن الطبيب حينئذٍ تمهيد القانون وبيانه للـصحّة والمحافظة عليها، وإن كان البدن مريضاً، فشأن الطبيب أيضاً جلب الصحّة إليه.

فكذلك النفس، فإن كانت سليمة وزكية ومهذّبة الأخلاق، فينبغي السعي من أجل حفظها وسلامة صحّبها وبقائها، واكتساب زيادة صفائها وجلائها، وإن كانت عديمة الكال، فاقدة للصفاء الروحي، فينبغي الجهد المتواصل لجلب الصحّة النفسيّة إليها.

## الإخلاص والرياء

هذا ومن أمراض القلب الخطرة جدّاً هو الرياء في النموايا والعمل، فأيّه كدبيب نملة سوداء في ليلة ظلماء على صخرة صلداء، فمَن يحسّ بدبيبها ؟! وإنّ الرياء من عمل الشيطان الرجيم ليضلّ الناس ويغويهم:

﴿ قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْخُلَصِينَ ﴾ (١).

ويقابل الرياء الإخلاص، «والأعهال بالنيّات» \_كها ورد في الخبر \_ «ولكلّ امريً ما نوى»، والنيّة من عمل الجوانح، وهو القصد القلبي نحو العمل المقصود إتيانه والمنشود فعله. ولو كانت النيّة خالصة لله سبحانه، فإنّها توجب قبول الأعهال، فإنّ الكلم الطيّب \_وهو الذي فيه الإخلاص كها ورد في الأثر \_ يصعد إلى الله سبحانه، وإنّها يتقبّل الله من المتّقين، والإخلاص أساس التقوى.

والإخلاص من جنود العقل، كما أنّ الرياء من جنود الجهل، ولا يجتمعان في قلب واحد للتضادّ، كما في النور والظلام.

قال رسول الله ﷺ؛ طوبي للمخلصين أولئك مصابيح الهدى، تنجلي عنهم

(۱) ص : ۸۲ ۸۳ ۸۲.

وقال ﷺ: العلماء كلّهم هلكي إلّا العاملون، والعاملون كلّهم هلكي، إلّا المخلصون، والمخلصون على خطر.

وقال ﷺ: إذا عملت عملاً فاعمل لله خالصاً، لأنّه لا يقبل من عباده الأعمال إلّا ماكان خالصاً.

وقال ﷺ: ليست الصلاة قيامك وقعودك، إنَّما الصلاة إخلاصك، وأن تريد بها وجه الله.

وقال أمير المؤمنين على للنَّالِج : العمل كلَّه هباء إلَّا ما أخلص فيه.

وقال للنِّئلَةِ : ضاع من كان له مقصدٌ غير الله.

وقال الإمام الصادق لطي : ولا بدّ للعبد من خالص النيّة في كـلّ حـركة وسكون؛ لأنّه إذا لم يكن ذلك منه يكن غافلًا، والغافلون قد وصفهم الله تـعالى فقال:

﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالاَ نُعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (٣).

وقال:

﴿ أُوْلَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ ﴾ (٣).

قال الله تعالى عن لسان نبيد:

﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ \* وَأُمِيرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أُوَّلَ

<sup>(</sup>١) كنز العسّال: الحديث ٥٢٦٨، الدرّ المنثور ٢: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ١٧٩.

١٠ ...... الإخلاص في الحجّ المُشلِمِينَ ﴾ (١).

قال رسول الله ﷺ: إنّ لكلّ حقّ حقيقة، وما بلغ عبد حقيقة الإخلاص حتى لا يحبّ أن يحمد على شيء من عمل لله.

وقال ﷺ في حديث آخر: «أمّا علامة [علامات] المخلص فأربع: يسلم قلبه، وتسلم جوارحه، وبذل خيره، وكفّ شرّه.

وعن أمير المؤمنين علي للتُؤلِّ قال: مَـن لم يخــتلف سرَّه وعــلانيته، وفــعله ومقالته، فقد أدَّ الأمانة وأخلص العبادة.

قال أبو حامد الغزالي في إحياء علوم الدين في بيان حقيقة الإخلاص \_بعد أن ذكر أقوال الشيوخ فيها \_:

الأقاويل في هذا كثيرة ولا فائدة في تكثير النقل بعد انكشاف الحقيقة، وإنّما البيان الشافي بيان سيّد الأوّلين والآخرين، إذ سُئل عن الإخلاص فقال: «هو أن تقول ربي الله ثمّ تستقيم كها أمرت» أي لا تعبد هواك ونفسك ولا تعبد إلّا ربّك، وتستقيم في عبادته كها أمرك \_إيّاك نعبد وإيّاك نستعين \_وهذه إشارة إلى قطع كلّ ما سوى الله عزّ وجلّ من مجرى النظر، وهو الإخلاص حقّاً.

ثمّ من آثار الإخلاص في حياتنا الفردية والاجتماعية، وفي العلمية والعملية، هو تفجّر ينابيع الحكمة وجريانها من قلب المخلص على لسانه وفي كلماته، فيخرج من القلب ويدخل في القلوب.

وقال رسول الله ﷺ: قال الله عزّ وجلّ : لا أطّلع على قلب عبد فاعلم منه حبّ الإخلاص لطاعتي لوجهي وابتغاء مرضاتي إلّا تولّيت تقويمه وسياسته.

<sup>(</sup>١) الزمر: ١١ ـ ١٢.

الإخلاص والرياء .......الإخلاص والرياء .....

وقال أمير المؤمنين على علي المنظلة : غاية الإخلاص الخلاص. والمخلص حسريّ بالإجابة، وعند تحقّق الإخلاص تستنير البصائر، وبالإخلاص ترفع الأعمال، وفي إخلاص النيّات نجاح الأمور، ومَن أخلص بلغ الآمال، أخلص تنل.

حريّ أن تكتب هذه الكلمات بأقلام من نور على وجنات الحور، فما أروع قوله للنُّلِهِ: أخلص تنل، كلمتان فقط ولكن فيها مــا فــيها مــن الأسرار والحِكــم والحقائق، فإنّ الإنسان إنّا ينال ما ينال بالإخلاص.

وقال الإمام الصادق للطِّلَةِ : إنّ المؤمن ليخشع له كلّ شيء ويهابه كلّ شيء، ثمّ قال : إذا كان مخلصاً لله أخاف الله منه كلّ شيء حتّى هـوام الأرض وسباعها وطير السهاء.

ثمّ يا هذا هل بعد الإخلاص من مقصود ومنشود؟

وقد قال الإمام الباقر عليه الله على الحق والباطل إلا قلة العقل - أي من يختار الباطل فهذا من قلة عقله - قيل : وكيف ذلك يا بن رسول الله ؟ قال : إنّ العبد يعمل الذي هو لله رضى فيريد به غير الله ، فلو أنّه أخلص لله ، لجاء ه الذي يريد في أسرع من ذلك (١).

هذا في الإخلاص الذي هو من جنود العقل، ويقابله الرياء الذي هو مـن جنود الجهل، وقد قال الله تعالى في محكم كتابه:

﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَراً وَرِثَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيل اللهِ ﴾ (٢٠).

<sup>(</sup>١) الروايات نقلناها من «ميزان الحكمة »، المجلّد الثالث، فراجع.

<sup>(</sup>٢) الأتنال: ٤٧.

﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَغْيُنِ وَمَا تُخْنِي الصَّدُورُ ﴾ (١).

قال أمير المؤمنين على للطُّلِهِ ؛ المرائي ظاهره جميل وباطنه عليل.

وقال الإمام الصادق للشُّلِّة : إيّاك والرياء، فإنّه من عمل لغير الله وكله الله إلى من عمل له.

وعن رسول الله ﷺ: إنّ الملك ليصعد بعمل العبد مبتهجاً به، فإذا صعد بحسناته يقول الله عزّ وجلّ ـ: اجعلوها في سجّين، إنّه ليس إيّاي أراد به.

وفي حديث آخر: تصعد الحفظة بعمل العبد مبتهجاً به فيطأون الحجب كلّها حتى يقوموا بين يدي الله فيشهدوا له بعمل صالح ودعاء، فيقول الله تعالى: أنتم حفظة عمل عبدي وأنا رقيب على ما في نفسه، إنّه لم يردني بهذا العمل، عليه لعنتى.

وقال ﷺ: إنّ المرائي يُنادى يوم القيامة: يا فاجر! يا غادر! يا مرائي؟ ضلّ عملك وبطل أجرك، إذهب فخذ أجرك ميّن كنت تعمل له.

وقال الصادق عَلَيْلًا: ما على العبد إذا عرفه الله ألَّا يعرفه الناس؟ إنَّه مـن

<sup>(</sup>١) المؤمن : ١٩.

<sup>(</sup>٢) كنز العشال: الحديث ٧٤٨٥.

الإخلاص والرياء ...... ١٣ .... الإخلاص والرياء المستمالين المستمال

عمل للناس كان ثوابه على الناس، ومن عمل لله كان ثوابه على الله، وإنّ كلّ رياء شرك.

ولا يخنى أنّ الشرك على نحوين: شرك في العقيدة يموجب النجاسة، فمإنّ المشرك نجس، وشرك في العمل كالرياء يوجب بطلان العمل وهلاك النفس.

قال الله عزّ وجلّ : أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملاً أشرك فيه غيري فأنا منه بريءٌ فهو للذي أشرك.

وقال رسول الله عَلَيْتِين : إنَّ الله تعالى لا يقبل عملاً فيه مثقال ذرَّة من رياء.

وقال ﷺ: يا بن مسعود، إذا عملت عـملاً مـن البرّ وأنت تـريد بـذلك غير الله، فلا ترجُ بذلك منه ثواباً، فإنّه يقول:

﴿ فَلا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ وَزْناً ﴾ (١).

وعن شدّاد بن أوس قال: رأيت النبي ﷺ يبكي، فقلت: يا رسول الله! ما يبكيك؟ فقال: إنّي تخوّفت على أمّتي الشرك أما إنّهم لا يعبدون صنماً ولا شمساً ولا قرأ، ولكنّهم يراؤون بأعمالهم.

وعن الإمام الصادق عليه : يجاء بعبد يوم القيامة قد صلّى فيقول : يا ربّ صلّيت ابتغاء وجهك فيقال له : بل صلّيت ليقال ما أحسن صلاة فلان ، اذهبوا به إلى النار.

ولكلّ شيء علامة، وقد جاء في علامة المراثي عن رسول الله ﷺ: «أمّــا علامة [علامات] المرائي فأربع: يحرص في العمل لله إذا كان عنده أحد، ويكسل إذا كان وحده، ويحرص في كلّ أمره على المحمدة، ويحسن سمته بجهده».

<sup>(</sup>١) الكيف: ١٠٥.

وقال الإمام الباقر عليه : الإبقاء على العمل أشدّ من العمل. قال الراوي : وما الإبقاء على العمل ؟ قال : يصل الرجل بصلة ، وينفق نفقة لله وحده لا شريك له فتكتب له سرّاً ، ثمّ يذكرها فتمحى وتكتب له علانية ، ثمّ يذكرها فتمحى وتكتب له رياء .

قال رسول الله ﷺ في وصف المؤمن: لا يعمل شيئاً من الخبير ريباءً، ولا يتركه حياءً، وفي غرر الحكم عن أمير المؤمنين طلط : كلّ حسنة لا يراد بها وجه الله تعالى، فعليها قبح الرياء، وثمرها قبح الجزاء.

وقال الإمام الصادق للنهائي : ما كان من الصدقة والصلاة والصوم وأعمال البرّ كلّها تطوّعاً فأفضلها ما كان سرّاً، وما كان من ذلك واجباً مفروضاً، فأفضله أن يعلن به(۱)، فالرياء حرام، والمرائي عند الله سبحانه ممقوت ومغضوب عليه، وقد شهدت لذلك الآيات والأخبار والآثار كما ذكرنا.

هذا غيض من فيض في أخبار الإخلاص والريباء وبيان حدودهما وما يترتب علهما من الآثار في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) نقلنا الروايات من ميزان الحكمة ٤: ٢٢، فراجع.

## الإخلاص في الحجّ

وبعد هذه الوقفة العاجلة عند عظمة الأخلاق الإسلاميّة، ودورها البالغ في حياة المسلم الرسالي، وبعد عرض موجز عن الإخلاص والرياء، وإنّ القلب منشؤهما ومحطّها، فإنّه العالم بالله وهو العامل لله، والساعي والمخــلص والمــتقرّب إليه، وهو الكاشف بما عند الله ولديه، وإنَّما الجموارح أتسباع له، وخَدَم وآلات يستخدمها القلب كاستخدام الراعي للرعيّة، وهو المقبول عند الله إذا سلم من غير الله، وهو المحجوب عنه إذا صار مستغرقاً بغير الله، وهو المخاطب وهو المطالب، وهو المثاب والمعاقب، فيفلح الإنسان إذا زكَّاه، ويشتى ويخيب إذا دُّنْسهُ ودسَّاه، وهو المطيع لله بالحقيقة، وإنَّا التي تظهر على الجوارح الظاهريَّة من العبادات أنواره، فهو سلطان البدن، وهو العاصي المتمرّد على الله، وإنَّما الساري على الأعضاء من الفواحش آثاره، وبظلمانيَّته ونورانيَّته تتجلَّى المحاسن الظاهريَّة ومساويها، فإنَّ كلَّ إناء بما فيه ينضح، وهو الذي إذا عرفه الإنسان فقد عرف نفسه، ومن عرف نفسه عرف ربّه، فتارةً يهوي إلى أسفل السافلين ويكون كالأنعام بل هو أضلّ سبيلًا، وقلبه كالحجارة أو أشدّ قسوة، وأخرى يصعد إلى أعلى علّيين، ويرتق إلى عــالم الملائكة المقرين. ومن لم يعرف قلبه ليراقبه ويراعيه ويترصد ما يلوح من خزائن الملكوت عليه وفيه ومنه، فهو ممّن قال الله تعالى فيه:

﴿ وَلا تَسكُسونُوا كَسالَّذِينَ نَسُسوا اللهَ فَأَنْسَساهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُوْلَئِكَ هُمُ اللهَ اللهُ وَالْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُوْلَئِكَ هُمُ

فعرفة القلب وحقيقة أوصافه، أصل الدين، وأساس السالكين، فلا تغفل (٢). فلا بدّ للمؤمن من أن يخلص في نواياه وأعماله، وحركاته وسكناته، حتى يلقى الله وليس في قلبه سواه وذلك هو القلب السليم، الذي ينفع في يوم لا ينفع فيه مال ولا ينون.

والمؤمن الحاجّ، والمؤمنة الحاجّة لا بدّ لهما من الإخلاص في مناسكهما، وفي حجّهما وعمرتهما، فإنّ الحجّ من فروع الدين ومن العبادات، وشرطها الأوّل النيّة الخالصة، متقرّباً بها إلى الله سبحانه وتعالى.

والحجّ من العبادات الدينية والسياسية والاجتاعية ذات المفاهيم القيّمة، روحياً وبدنياً، فردياً واجتاعياً، في جميع جوانب الحياة من العبادة، والاقتصاد والسياسة، والثقافة والحضارة، والاخرّة الإسلامية وغير ذلك.

ويكني في شرافة الحجّ، ومقامه الشامخ في الدين الإسلامي الحنيف، أنّه أحد الأركان التي بني عليها الإسلام، فهو من الأسس الأولى التي يعلو عليها الإسلام العظيم. وتتجلّى في الحجّ روح الحبّة والاخوّة والصفاء، وحكومة الروحانيّات على المادّيات. وكلّ مسلم متحمّس لدينه قد يرى في حجّه وعمرته، أنّ الإسلام

<sup>(</sup>١) الحشر: ١٩.

<sup>(</sup>٢) لقد ذكرت تفصيل حالات القلب في (حقيقة القلوب في القرآن الكريم)، فراجع.

الإخلاص في الحبِّ ......١٧ ....

يعلو ولا يعلى عليه، وأنّ هذا الدين القيّم لو تمسّك به أهله حقّ التمسّك، وطبّقوه في كلّ زوايا حياتهم لحكم العالم، ولرفرفت رايباته على ربـوع الأرض، ولو كـره المشركون.

فإنّ الإنسان الضائع، والبشرية التائهة تجد أنشودتها وسعادتها في هذا الدين، فهو يتكفّل سعادة الإنسان في داري الدنيا والآخرة.

فالحج يمثّل بوضوح عزّ الإسلام وبقاءه وسلطانه، وكرامة المسلمين وشرفهم، فليس لأمّة وملّة من الأمم والملل مثل هذا المؤتمر العالمي العظيم، والمشهد السنوي الكبير، الحافل بالخيرات والبركات؛ ليشهدوا منافع لهم؛ ليجتمع فيه المسلمون من شرق الأرض وغربها على اختلاف جنسيّاتهم، وطوائفهم، وأشكالهم وألوانهم ولغاتهم، ولا يتميّز غنيّهم عن فقيرهم، ورئيسهم عن مرؤوسهم، وكلّ واحد منهم وقد اترر بأحد ثوبي الإحرام وارتدى بالآخر؛ ليلبيّ دعوة الله، التي يدوّي صداها عبر الأحقاب والأجيال من شيخ الأنبياء إبراهيم الخليل عليّالة في قوله تعالى:

﴿ وَأَذُّنْ فِي النَّاسِ بِالحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُـلٍّ فَـجٍّ عَمِيقِ ﴾ (١).

فالحج فلاح وصلاح وقد أفلح من أقامه، ورفع بنيانه كما أمر الشارع به، وإنّا ركّز القرآن الكريم، ورسول الله الأعظم ﷺ وأهل بيته الأطهار الله المبادات، الحج لما فيه من المغزى والمعنى الملكوتي، ولأنّه يحتوي على كثير من العبادات، والفضائل الأخلاقية، والحير والإحسان الاجتاعي، والثواب الأخروي، فإنّه من

<sup>(</sup>١) الحجّ: ٢٧.

١٨ ..... الإخلاص في الحجّ .

بين أركان الإسلام ومبانيه، عبادة العمر وختام الأمر، وتمم الإسلام وكمال الدين فيه.

قال النبي ﷺ: «من مات ولم يحج فليمت إن شاء يهودياً وإن شاء نصرانياً »(١).

فهو نقلة اجتاعية، ورحلة جماهيرية يتّجه فيها الناس من كلّ صوب ومكان؛ لأداء فريضة إلهية واجبة، في مكان مقدّس واحد هو من أشرف بقاع الأرض: مكّة المكرّمة. وفي زمان واحد من الأشهر الحرم، ذي الحجّة المبارك؛ ليمارسوا شعائر موحّدة، ومناسك دينيّة، وطقوساً خاصة، تجرّد الإنسان عن عالم الماديات، وتعلّق بروحه إلى عالم ملكوتي وروحاني بلانهاية، إلى الرفيق الأعلى فيكون قاب قوسين أو أدنى.

ولكن نوايا الناس مختلفة، والإنسان على نفسه بـصيرة، ولو ألق مـعاذيره وأستاره.

فقد روي في خبر من طريق أهل البيت الجَيْكُمُ :

«إذا كان آخر الزمان خرج الناس للحجّ أربعة أصناف: سلاطينهم للنزهة، وأغنياؤهم للتجارة، وفقراؤهم للمسألة، وقرّاؤهم للسمعة»(٢).

فليس كلّ من أدّى فريضة الحجّ نــال الكـــال وبــلغ العــلى، بــل بــشرطها وشروطها، والإخلاص في النوايا والمناسك أوّل شروطها.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۱: ۳۸٦.

<sup>(</sup>٢) الهجّة البيضاء ٢: ١٨٩، أخرجه الخطيب البغدادي في تأريخه، ورواه أبو عثمان الصابوني في كتاب المائتين بلفظ آخر كها في المغنى.

الإخلاص في الحجّ .....البخلاص في الحجّ .....

قال الإمام الصادق للكل :

الحجّ حجّان: حجّ لله وحجّ للناس، فن حجّ لله كان ثوابه على الله الجــنّة، ومن حجّ للناسكان ثوابه على الناس يوم القيامة (١).

ولا يخني أنَّ من يدخل الجنَّة فهو من السعداء لقوله تعالى :

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَنِي الجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ (٢).

فن كان سعيداً في حجّه، إنّما يخلص لله في مناسكه وأفعاله، ويبتغي وجه الله في أعماله، ومن عمل للناس فقد خسر الدنيا والآخرة، فإنّ الدنيا الدنية دار محرّ، وأهل الدنيا لا وفاء لهم، وفي الآخرة كلّ ينادي وا نفساه، وكلّ يمفرّ من أخيه وصاحبته وبنيه وعشيرته التي كانت في الدنيا تؤويه.

فمن الحياقة وقلّة العقل أن يعمل الإنسان لغير الله سبحانه وتعالى، كما ورد في الخبر.

قال الإمام الصادق عَلَيْكُ :

مَن حجّ يريد به الله، ولا يريد به رياءً وسمعة، غفر الله له البتّة (٢) \_أي قطعاً \_.

فن حجّ ليُنادى في المجتمعات والنوادي: يا حاج فلان، يا حــاجّة فــلانة، وليفخر على الآخرين ويتطاول عليهم، لم يصبه من حجّه إلّا التعب والنصب.

والأعهال العبادية تبطل بالرياء، فيجب إعادتها وقضاؤها حينئذٍ. فهل بعد

<sup>(</sup>١) كتاب ميزان الحكة ٢ : ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲) هود : ۱۰۸.

<sup>(</sup>٣) منزان الحكمة ٢: ٢٧٦.

الإخلاص في العج هذا إلا الإخلاص في النوايا والعمل؟!
وعن الإمام الصادق عليًا في حديث يذكر علامات ظهور المهدي عليًا :
... ورأيت طلب الحج والجهاد لغير الله ... فكن على حذر واطلب من الله النحاة (١).

<sup>(</sup>١) ميزان الحكة ٢: ٢٧٦.

### ختامه مسك

ولنختم الموضوع بما ورد عن الإمام الصادق لطيِّلًا في أسرار الحبِّ ودقائقه، وعلمَّ معانيه وسمَّ مفاهيمه:

روي في مصباح الشريعة عنه \_صلوات الله وسلامه عـليه وعـلى آبـائه وأولاده الطاهرين\_أنّه قال:

«إذا أردت الحج فجر قلبك لله تعالى من كل شاغل وحجاب كل حاجب، وفو ض أمورك كلها إلى خالقك، وتوكّل عليه في جميع ما تظهر من حركاتك وسكناتك، وسلّم لقضائه وحكمه وقدره، ودع الدنيا والراحة والخلق، واخرج من حقوق تلزمك من جهة المخلوقين، ولا تعتمد على زادك وراحلتك وأصحابك، وقو تك وشبابك ومالك، مخافة أن يصير ذلك عدواً ووبالاً، فإنّ من ادّعى [ابتغى] رضا الله، واعتمد على ما سواه، صيّره عليه وبالاً وعدواً؛ ليعلم أنّه ليس له قدة وحيلة، ولا لأحد إلّا بعصمة الله وتوفيقه.

فاستعد استعداد من لا يرجو الرجوع، وأحسن الصحبة، وراع أوقات فرائض الله وسنن نبيّه ﷺ، وما يجب عليك من الأدب، والاحتال والصبر، والشكر والشفقة، والسخاوة وإيثار الزاد على دوام الأوقات، ثمّ اغسل بماء التوبة

الخالصة ذنوبك، والبس كسوة الصدق والصفا، والخضوع والخشوع، وأحرم من كلِّ شيءٍ يمنعك عن ذكر الله، ويحجبك عن طاعته، ولبٌّ تلبية صادقة صافية، خالصة زاكية لله تعالى في دعوتك، متمسّكاً بالعروة الوثقى، وطف بقلبك مع الملائكة حول العرش، كطوافك مع المسلمين بنفسك حول البيت، وهرول هـرولة مـن هـواك، وتبرًّأ من حولك وقوَّتك، واخرج من غفلتك وزلَّاتك بخروجك إلى مني، ولا تتمنّ ما لا يحلُّ لك ولا تستحقُّه، واعترف بالخطايا بعرفات، وجدَّد عهدك عند الله تعالى بوحدانيَّته وتقرّب إليه، واتَّقه بمزدلفة، واصعد بروحك إلى الملأ الأعلى بـصعودك على الجبل، واذبح حنجرة الهوى والطمع عند الذبيحة، وارم الشهوات والخساسة والدناءة والذميمة عند رمي الجمرات، واجلق العيوب الظاهرة والباطنة بحلق شعرك، وادخل في أمان الله، وكنفه، وستره وكلاءته، من متابعة مرادك بدخولك الحرم، ودُر حول البيت محقَّقاً لتعظيم صاحبه، ومعرفة جلاله وسلطانه، واستلم الحجر رضا بقسمته وخضوعاً لعزّته، وودّع [ودع] ما سواه بـطواف الوداع، واصف [وصفٍّ ] روحك وسرِّك للقائه يوم تلقاه بوقوفك على الصفا، وكن بمرأيٌّ من الله. نقيًّا [ونقُّ ] أوصافك عند المَروة، واستقم على شرط حجَّتك هذه، ووفاء عهدك الذي عاهدت به مع ربّك، وأوجبته له إلى يوم القيامة.

واعلم بأنّ الله .. تعالى \_ لم يفرض الحجّ، ولم يخصّه من جميع الطاعات بالاضافة إلى نفسه بقوله تعالى:

﴿ وَلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (١).

ولا شرع نبيَّه سنَّةً من خلال المناسك على ترتيب ما شرَّعه، إلَّا للاستعانة

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٩٧.

ختامه مسك .....

والإشارة إلى الموت والقبر والبعث والقيامة، وفضل بيان السبق من الدخول في الجنّة أهلها، ودخول النار أهلها بمشاهدة مناسك الحبح من أوّلها إلى آخرها لأولي الألباب وأولي النّهي (١)، انتهى كلامه صلوات الله عليه وسلامه.

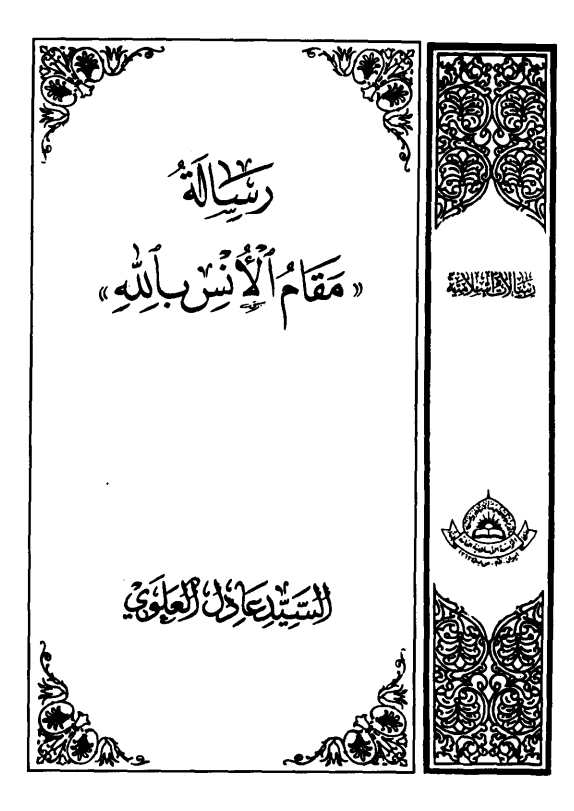
اغتنموا الفرص يا ضيوف الرحمن وعباد الله، ويا حجّاج بيت الله الحرام، واعلموا إنّا يتقبّل الله من المتّقين المخلصين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

<sup>(</sup>١) الحجّة البيضاء ٢ : ٢٠٧.

## المحتويات

| ٣. |      |  |  |  |   |  |    | <br>- | . <b>.</b> | -  |   | <br>• | ٠. | • |    | • | ٠. |  | ٠. |   | ٠. | • |      | ٠. |    |      |   | ٠. | ٠. | ٠. | ٠. | <br>  | ٠. | ٠. | ٠. | ٠. |    |     | 2              | مآ | ند       | لم | ١ |
|----|------|--|--|--|---|--|----|-------|------------|----|---|-------|----|---|----|---|----|--|----|---|----|---|------|----|----|------|---|----|----|----|----|-------|----|----|----|----|----|-----|----------------|----|----------|----|---|
| ۸. | <br> |  |  |  |   |  | •  |       |            | •  |   |       |    |   | ٠. |   |    |  |    |   |    |   |      | ٠. |    | <br> |   |    |    |    |    | <br>• | ۷  | یا | لر | وا | ر  | مو  | <b>&gt;</b> `. | k  | <b>-</b> | Y  | 1 |
| ۱٥ |      |  |  |  | • |  |    |       |            |    |   |       |    |   |    |   | ٠. |  |    | • |    |   | •    |    | ٠. |      | • |    |    |    |    | i     | Ć  | لي | .} | في | į  | مو  | ?              | k  | <b>-</b> | Y  | 1 |
| ۲۱ |      |  |  |  |   |  | ٠. |       |            | ٠. | • |       |    |   |    | • |    |  |    |   |    |   |      |    |    |      |   |    | ٠. |    |    | <br>  |    |    | ٠. | ی  | بل | ••• | •              | مة | ŀ        | ف  | - |
| ٧٤ |      |  |  |  |   |  |    |       |            |    |   |       |    |   |    |   |    |  |    |   |    |   | <br> |    |    |      |   |    |    |    |    | <br>  |    |    |    |    |    | ت   | ار             | ر  | ت        | نے | 1 |



علوی، عادل، ۱۹۵۵ ـــ

مقام الأنس بالله / تأليف السبّد عادل العلوي. \_ قم: المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد.

۲۰۱۰ ق. = ۲۳۷۹.

٤٠ ص. \_(موسوعة رسالات إسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5915 - 21 - X

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

عربی .

کتابنامه به صورت زیرتویس.

١. خدا شناسي. ٧. خدا و انسان. الف، عنوان، ب، عنوان: رسالة الأنس يالله.

194/24

۸الف ۸ع / ۱۷۷ BP

r 44 - 0177

ے کتابخانۂ ملی ایران

# موسوعة رسالات إسلامية

\*\*\*

رسالة مقام الاُنس بالله تألیف ـ السیّد عادل العلوی

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٣٣ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري \_ حكمت، قم المطبعة \_ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 21 - X

شابك X ـ ۲۱ ـ ۹۹۱۵ ـ ۹۹۶

EAN 9789645915214

ای. ای. ان. ۹۷۸۹٦٤۵۹۱۵۲۱٤

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

شابك X ـ ١٨ ـ ٥٩١٥ ـ ١٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد)

# بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدّمة(١)

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام عملى أشرف خملق الله محمد وآله الطاهرين.

اللَّهم أنطقني بالهدى وألهمني التقوى.

قال مولانا وإمامنا العسكري للتللا : «من استأنس بـالله اسـتوحش مـن الناس.».

في رحاب ميلاد مولانا الإمام العسكري عليَّا أُقدّم أحرّ التهاني وأزكى التبريكات إلى مولانا وإمامنا الثاني عشر صاحب الزمان الحجّة بن الحسن عليَّا وأرواحنا فداه وعجّل الله فرجه الشريف وإلى الأمّة الإسلامية، والإخوة الحضور

<sup>(</sup>۱) القيت مضمون هذه الرسالة كمحاضرة في مجمع من أهل العلم في منتدى اللبنانيين في مدينة قم المقدسة، ليلة ذكرى ميلاد الإمام الحسن العسكري على عام ١٤١٢ هـ جرية ( ٨ ربيع الثاني ).

وأغلب مصادر الأحاديث عن موسوعة (ميزان الحكمة) وبعض الكلام إنَّا هو مستلِّ من الروايات الشريفة.

العلماء وأهل العلم الكرام بمناسبة ميلاد العسكري الأغر، ونستلهم في هذه الليلة المباركة من روحه الزكية ونفسه القدسية بيان ما جاء في كلمته القصيرة، الموجزة في الألفاظ، العظيمة في المغزى والمحتوى والمعنى، فإنها وإن كانت مختصرة الحروف إلا أنها تحمل المعاني السامية والمفاهيم القيمة، فإن كلام الإمام إمام الكلام، دون كلام الخالق وفوق كلام المخلوق. وكلام الأثمة الأطهار نور، له بواطن ووجوه كها للقرآن الكريم، كها ورد هذا المعنى في الأخبار الشريفة.

وأقصد من شرح الرواية التي تلوتها في مطلع الحديث، فتح آفاق جديدة أمام طلبة العلوم، ليفكّروا من بعد ويتعتقوا وينظروا بكل دقّة في روايات أهل البيت المُتَكِلِيُّ فكلّ كلمة منهم تحمل كتاباً قطوراً، فإنّها كالبحر المتلاطم الأمواج بالعلم والمعرفة، فيها الدرر الثينة واللآلئ القيّمة، يقف عليها من غاص في بحارها، وأسبر في أعهاقها.

## بيان الحديث

أمّا شرح الرواية الشريفة فعلينا أن نبيّن أوّلاً كلهاتها ومداليلها، ثمّ ما تحمل الكلهات من المعانى التي يكن أن تكون مقصودة ومرادة.

فقوله ﷺ : من أنس: (من) اسم موصول ويفيد العموم الشمولي وتكون القضية على نحو الموجبة والكليّة، فن استأنس أي كلّ واحد من الناس سواء كان مسلماً أو غير مسلم من الموحّدين المؤمنين إذا استأنس بالله، كما أنّ الجملة، جملة شرطية مرتّبة من فعل الشرط (من أنس بالله) وجزاءه (استوحش من الناس).

ومفهوم الشرط المخالف: أنّه من لم يستأنس بالله لم يستوحش من الناس، وعكسه: من أنس بالناس استوحش من الله، ويجعلون أصابعهم في آذانهم، لكي لا يسمعوا ذكر الله وكتاب الله جلّ جلاله، ويقولون هذا سحرٌ مبين، فيأنسون بالملاهي ومجالس البطّالين، ويستوحشون من المساجد ومجالس العلماء ومجالس التوّابين والمؤمنين، ويتهمونهم بالرجعيّة والتخلّف والانحطاط، وأنّه أراذل القوم اتّبعوا الأنبياء.

وأمّا هم فمن الأثرياء، يحملون الشهادات العليا، ومن المثقّفين المتحضّرين، فأنسوا بالناس واستوحشوا من الله، وأين المفرّ من حكومة الله وسطوته وقدرته

وسمعه ويصره، وهو العليم الخبير. واستأنس: مشتق من الأنس والأنس غريزة من غرائز الإنسان، والغرائز حالات روحية، لها جذور ثابتة في نفس الإنسان وباطنه، تظهر في ضميره اللاشعوري، على نحو الحاجة وتطالب إشباعها، وهي التي تــدفع الإنسان نحو حياة أفضل، ولا تفتقر في تعليمها إلى معلّم، إنَّما هي إدراكات باطنية تختلف ضعفاً وقوّة طيلة مراحل حياة الإنسان، وتبقى أصالتها مغروزة في وجود الإنسان، ولا تختصّ بشعب دون شعب، وبـقوم دون قـوم، وبجـغرافـية وعـصر خاص، إنَّما هي مع الإنسان منذ نعومة أظفاره في كلُّ عصر ومصر، تدرك أهدافها التي هي أهداف الحياة، ولكن لا ندري كيف تسرضي حساجتها وتشبع رغبتها، ولا تدري ما هي مصاديقها إنَّما البيئة والمحيط لما فسيه مـن الجـاذبيات، يهـديها ويرشدها إلى الخير أو الشرّ، مثلاً غريزة الجوع، فالإنسان بهـذه الغـريزة يـفهم ويدرك أنّ عليه أن يتغذّى ويأكل ويسدّ جوعه ويقوّي بدنه، ولكن لا يدري من أَىّ غذاء يأكل وكيف يأكل وكم مرّة يأكل ؟ فالمحيط يقدّم له الأكل ويعلّمه كيف يأكل وكم مرّة، فالإنسان قبل حاجته إلى معلّم يعلّمه العلوم والفنون ويشبع فكره، فإنَّه يحتاج إلى مربِّ ومعلَّم يهدي غرائزه، فإنَّ الغرائز جذور حركة الإنسان من أجل حياة أفضل.

وغريزة الأنس هي من الغرائز، وهي جذر الحياة الاجتاعية، ويقال: الإنسان اشتق من الأنس، إذ يألف بالآخرين ويأنس بمحيطه، ويبحث عن مجتمع يحكمه الأنس الجهاعي، فيطالب بحكومة العدل والعلم والفلاح والصلاح، يطالب من يحترم شخصيّته، ولا يقيسه بالقرد والفارة كها في المذهب الرأسهالي، ولا بآلة ماكنة كها في المذهب الاشتراكي.

ويقابل الأنس التوحّش والفرار، مقابلة الملكة وعدمها، فمن يأنس بـشيء

بيان الحديث .....

يفرّ من ضدّه، والضدّان لا يجتمعان.

(من استأنس بالله): الله: اسم علم وضع للذات، واجب الوجود لذاته، مستجمع جميع الصفات الكالية، من الجهال والجلال، فهو المطلق في العلم والقدرة والحياة وجميع صفات الكمال، كما ينزّه عن الجسم والحلول والإمكان وجميع القبائح والنقص، فهو الواحد الأحد الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، له الأسهاء الحسنى والصفات العليا.

(استوحش): تعرف الأشياء بأضدادها فإذا عرفنا معنى الأنس عرفنا ضدّه، وهو الوحشة، فن يستأنس بشيء يستوحش من غيره، كما يستوحش من فقده، فالوحشة عبارة عن الاضطراب الباطني.

(من الناس): من بيانية، والناس جمع محلّى بألف واللام يفيد العموم فمن يستأنس بالله، فإنّ لازمه الطبيعي أن يستوحش من الناس، هذا ما قاله الإمام الحسن العسكرى المنظلة، وأمّا برهانه وأدلّته ولوازمه. فهذا ما سنذكره.

# لوازم الأنس الإلحي

للأنس بالله عزّ وجلّ، لوازم تكون بمنزلة البرهان والدليل على ما جاء في الخبر الشريف، أهمّها على نحو الاجمال:

١ ـ المعرفة. ٢ ـ الحبّ. ٣ ـ الحبضور. ٤ ـ المشاهدة. ٥ ـ صنع الجـميل.
 ٢ ـ الأهليّة. ٧ ـ التكامل. ٨ ـ التقرّب والوصال. ٩ ـ علوّ المقام. ١٠ ـ الولايـة.
 ١١ ـ التشابه. ١٢ ـ العصمة من الذنوب. ١٣ ـ الذكر. ١٤ ـ مقام الإخلاص.
 وأمّا تفصيل ذلك:

#### ١ ــالمعرفة :

لا يخنى على ذوي النهى أنّ الأنس يستلزمه المعرفة، إذ السعي وراء أمر مجهول قبيح، بل مقدّمة الأنس ولازمه ولاحقه المعرفة، فلولاها لما كان الأنس، كما أنّ الأنس بما هو معدوم ولا يعرف عنه شيء لا معنى له، فالإنسان إنّما يأنس بشيء بعد أن عرفه وأدركه، فمن يأنس بالله لا بدّ أن يكون من العرفاء أوّلاً حتى يصل إلى مقام الأنس، وهو إحدى المقامات التي تذكر في السير والسلوك إلى الله سبحانه، وأوجب الواجبات كما في الروايات هي المعرفة. ومن يعرف الله يأنس به

لوازم الأنس الإلهي ....... و

وينشرح قلبه، كما في مناجاة العارفين لمولانا زين العابدين للطُّلِلَة «وانتفت مخالجة الشكّ عن قلوبهم وسرائرهم وانشرحت بتحقيق المعرفة صدورهم».

ومن عرف دلّته معرفته على العمل، ومن عـمل عـرف، فـالعمل وإلاُنس إنّما هما محاطان بالمعرفة، إلّا أنّه المعرفة الأولى مـعرفة إجمـاليّة، والثـانية مـعرفة تفصيليّة، فلا يلزم الدور حينئذٍ.

### ٢ ـ الحبّ:

الأنس القلبي منشأه الحبّ، وإنّا يستأنس بشيء من كان محبّاً له، وهذا أمر بديمي ومن القضايا التي قياساتها معها، ومن أحبّ الله ﴿ والذين آمنوا أشدّ حُبّاً لله ﴾ (١) لا شكّ يأنس بالله سبحانه ويذكره، ويظهر آثار الحبّ على جوارحه وجوانحه، كثار الشجرة بعد انفلاقها من الحبّة، والحبّ بضمّ الحاء المهملة والحبّ بفتحها من مصدرٍ واحد، وينبئ عن حقيقة واحدة، فالحبّة حينا تزرع بين التراب وفي باطن الأرض، وتجود الشمس بأشعّتها عليها، ويُسقيها الفلاح الماء العذب، ويُباريها ويراعيها ويراقبها، فإنّ الحبّة ستنفلق وتشق الأرض وتفلحها حولهذا شمّي الفلاح فلاحاً فتخرج السنبلة التي تحمل سبعائة حبّة، والله سبحانه يضاعف لمن يشاء، وتصبح الحبّة يوماً شجرة ذات أغصان بهيّة، وأوراق طريّة، وأثمار شهيّة، فكذلك الحبّ بسواء المجازي أو الحقيق في فإنّه لو زرع في القبلب وباطن الإنسان، ونمت واشتدّت وربت بعناية الله ورعاية الإنسان نفسه، ويصبح الحبّ يوماً أشجار الشوق في بساتين الصدور كها جاء ذلك في مناجاة العارفين:

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٥.

١٠ ..... الأنس بالله

(إلهي اجعلنا من الذين ترسّخت أشجار الشوق إليك في حدائق صدورهم وأخذت لوعة محبّتك بمجامع قلوبهم)(١).

ومن يصل إلى هذا المقام الشاخ مقام الحبّ والأنس بالله فإنّه ينال آثاره، كما يقوله زين العابدين المثلّة : «فهم إلى أوكار الأفكار يأوون، وفي رياض القرب والمكاشفة يرتعون، ومن حياض الحبّة بكأس الملاطفة \_أي ربّنا حينا يسقيهم من الشراب الطهور من حياض الحبّة يلاطفهم وبكأس الملاطفة \_يكرعون (يشربون) وشرايع المصافات يردون، فشريعتهم شريعة الحبّة والصفاء والمودة \_وقد كشف الغطاء عن أبصارهم وانجلت ظلمة الريب عن عقائدهم وضائسرهم .. وطاب في مجلس الأنس سرّهم . ومن أحبّ شيئاً لهج بذكره، ودليل الحبّ إيثار المحبوب على من سواه . ولا يمحص رجل الإيمان بالله حتى يكون الله أحبّ إليه من نفسه وأبيه وأمّه وولده وأهله وماله ومن الناس كلّهم».

وفي الدعاء: إلهي أنت الذي أزلت الأغيار عن قلوب أحبّائك حتى لم يحبّوا سواك.. ماذا وجد من فقدك ؟ وما الذي فقد من وجدك ؟ لقد خاب من رضي دونك بدلاً.

ومن لم يحبّ الله ابتلاه الله بحبّ غيره، كما سئل الإمام الصادق للتَّلِلُةِ عـن العشق \_كحبّ قيس ليلى \_فقال للتَّلِلُةِ : قلوب خلت عن ذكر الله فأذاقها الله حبّ غيره.

فيها أوحى إلى داود عَلَيْكُ :

يا داود ! ذكري للذاكرين وجنّتي للمطيعين وحُبّي للمشتاقين، وأنا خاصّة

<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان، والصحيفة السجّادية.

ومن آثر محبّته على محبّة نفسه، كفاه الله مـؤونة النـاس، القـلب حـرم الله فلا تسكن حرم الله غير الله. اللهم إني أسألك أن تملأ قلبي حبّاً لك، وخشيةً منك، وتصديقاً بك، وإيماناً بك، وفرقاً منك، وشوقاً إليك.

وهل الدين إلّا الحبّ؟ الدين هو الحبّ والحبّ هو الدين، طلبت حبّ الله عزّ وجلّ فوجدته في بغض أهل المعاصي، وإذا تخلّى المؤمن من الدنيا سما ووجد حلاوة حبّ الله، وكان عند أهل الدنيا كأنّه قد خولط، وإنّما خالط القوم حلاوة حبّ الله، فلم يشتغلوا بغيره.

إنما يحبّ الله المحسنين التوابين المتطهّرين المتقين الصابرين المتوكّلين المقسطين، الذين يقاتلون في سبيله صفّاً كأنّهم بنيان مرصوص.

ثلاثة يحبّهم الله عزّ وجلّ: رجل قام من الليل يتلوكتاب الله، ورجل تصدّق بيمينه يخفيها عن شهاله، ورجل كان في سرية فانهزم أصحابه فأستقبل العدوّ.

وإنّ الله لا يحبّ المعتدين الظالمين المفسدين المسرفين الخائنين المستكبرين الفرحين الكافرين، ومن كان مختالاً فخوراً، وخوّاناً أثيماً، وكلّ كفّار أثيم.

وأحبّ العباد إلى الله عزّ وجلّ رجل صدوق في حديثه، محافظ على صلواته، وما افترض الله عليه مع أداثه الأمانة.

الخلق عيال الله، فأحبّ الخلق إلى الله من نفع عيال الله، وأدخل على أهل بيت سروراً.

أحبّ المؤمنين إلى الله من نصب نفسه في طاعة الله، ونصح لاُمّة نبيّه، وتفكّر في عيوبه، وأبصر وعقل وعمل.

عمّا في صحيفة إدريس: طوبى لقوم عبدوني حبّاً، واتخذوني إلهاً وربّاً، وسهروا الليل، ودأبوا النهار طلباً لوجهي، من غير رهبة ولا رغبة، ولا لنار ولا جنّة، بل للمحبّة الصحيحة، والإرادة الصريحة والانقطاع عن الكلّ إليّ...

## فيها أوحى الله تعالى إلى داود :

يا داود! أبلغ أهل أرضي أني حبيب من أحبّني، وجليس من جالسني، ومؤنس لمن آنس بذكري، وصاحب لمن صاحبني، ومختار لمن اختارني، ومطيع لمن أطاعني، وما أحبّني أحد أعلم ذلك يقيناً من قلبه، إلا قبلته لنفسي، وأحببته حبّاً لا يتقدّمه أحدٌ من خلقي، من طلبني بالحقّ وجدني، ومن طلب غيري لم يجدني.

فارفضوا يا أهل الأرض ما أنتم عليه من غرورها، وهـلتوا إلى كـرامـتي ومصاحبتي ومجالستي ومؤانستي، وآنسوني أؤنسكم، وأسارع إلى محبّتكم.

إذا أحبّ الله عبداً ألهمه الطاعة، وألزمه القناعة، وفقّهه في الديس، وقوّاه باليقين، فاكتنى بالكفاف، واكتسى بالعفاف، وإذا أبغض الله عبداً، حبّب إليه المال وبسطه له، وألهمه دنياه، ووكّله إلى هواه.

## عن النبيُّ عَلِيٌّ قال:

يا ربّ، وددت أن أعلم مَنْ تُحبّ من عبادك فأحبّه ؟ فقال : إذا رأيت عبدي يكثر ذكري، فأنا أذنت له في ذلك وأنا أحبّه، وإذا رأيت عبدي لا يمذكرني فأنا حجبتُه، وأنا أبغضته.

فمن يتوفّق إلى الأعمال الصالحة متقرّباً بذلك إلى الله، فإنّ هذا مــن عــلامة التوفيق الإلهي وحبّ الله لعبده.

فيها أوحى الله تعالى إلى موسى عَلَيْكَا ؛ كذب من زعم أنَّه يحبّني فإذا جنَّه الليل

لوازم الأنس الإلهي ........ الله المرابع المرا

نام عني، أليس كلّ محبّ يحبّ خلوة حبيبه ؟! ها أنا ذا يا ابن عمران مطّلع على أحبّاتي، إذا جنّهم الليل حُوّلت أبصارهم من قلوبهم، ومُثلت عقربتي بين أعينهم، يخاطبوني عن الحضور.

حبّ الله إذا أضاء على سرّ عبدٍ أخلاه عن كلّ شاغل وكلّ ذكر سوى الله (عند) ظلمة، والحبّ أخلص الناس سرّاً لله، وأصدقهم قولاً، وأوفاهم عهداً...

حبّ الله نار لا يمرّ عـلى شيء إلّا احــترق، ونــور الله لا يــطلع عــلى شيء إلّا أضاء.

علامة حُبّ الله تعالى حُبّ ذكر الله، وعلامة بغض الله تعالى بغض ذكر الله عزّ وجلّ.

والحبّ من المقول التشكيكي، له مراتب طولية وعرضية.

سأل أعرابي أمير المؤمنين عليَّلا عن درجات الحبّين ما هي ؟ قال : أدنى درجاتهم من استصغر طاعته واستعظم ذنبه، وهو يظنّ أن ليس في الدارين مأخوذ غيره، فغشي على الأعرابي، فلمّا أفاق قال : هل درجة أعلى منها ؟ قال عليًّلا : نعم سبعون درجة.

إنّ أولي الألباب الذين عملوا بالفكرة حتى ورثوا منه حبّ الله ... فإذا بلغ هذه المنزلة جعل شهوته ومحبته في خالقه، فإذا فعل ذلك نـزل المـنزلة الكـبرى، فعاين ربّه في قلبه، وورث الحكمة بغير ما ورثه الحكماء، وورث العلم بغير ما ورثه العلماء، وورث الصدق بغير ما ورثمه الصديقون، وإنّ الحـكماء ورثوا الحـكمة بالصمت، وإنّ العلماء ورثوا العلم بالطلب، وإنّ الصديقين ورثوا الصدق بالخشوع وطول العبادة.

في الأدعية : وأضئ وجهي بنورك وأحبّني بمحبّتك .. معرفتي يا مولاي دليلي

عليك وحبي لك شفيعي إليك .. عليك يا واجدي عكفت همتي ، وفيا عندك انبسطت رغبتي ، ولك خالص رجائي وخوفي ، وبك أنست محبتي .. عميت عين لا تراك عليها رقيباً ، وخسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبك نصيباً ...

هذا وقد اشتهر على الألسن أنّ الطريق إلى الله سبحانه بعدد أنفاس الخلائق، ولكن أهمّها عبارة عن طريقين : طريق لعامّة الناس، وهو : استثال أواسر الله والاجتناب عن نواهيه، وطريق للخواصّ، وهو : إتيان النوافل والمستحبّات وترك المكروهات، فإنّ المستحبّ اشتق من الحبّ، وطريق الحبّ، وطريق الحبّ، وطريق الحبّ طريق الشوق والعشق والفناء في الله سبحانه.

ومن تقرّب إلى الله بالنوافل، فإنّه يصل إلى مقام ينظر بعين الله سبحانه، ويسمع بسمعه، كما جاء في الخبر الشريف:

قال الله: ما تحبّب إليّ عبدي بشيء أحبُّ إليَّ مُنا افترضته عليه، وإنّه ليتحبّبُ إليّ بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ولسانه الذي ينطق به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، إذا دعاني أجبته، وإذا سألني أعطيته (١).

اللهم ارزقني حبِّك وحبِّ من يحبِّك وحبِّ كلُّ عملٍ يوصلني إلى قربك.

#### ٣\_الحضور:

لازم الأنس أن يكون المستأنس حاضراً في محضر من استأنس به،

<sup>(</sup>١) ذكرت مصادر الروايات وحديثاً مفطّلاً عن الحبّ الإلهي في رسالة (حبّ الله نماذج وصور)، فراجع.

لوازم الأنس الإلهي ....... ١٥

فالذي يستأنس بالله يرى نفسه حاضراً بين يدي ربّه وأنيسه، وكما يسرى ويحسّ أنّه بمنظر الله ومسمعه وأنّه حاضراً عند ربه، كذلك يدرك بأنّ الله حاضراً عنده، وأنّه أقرب إليه من حبل الوريد، وأينا يوليّ وجهه، فتَم وجه الله، فهو معه أينا كان، ومتى ما كان، يخاطبون الله عن المشاهدة ويكلّمونه عن الحضور. وإنّ العالم هو محضر الله فلا يعصي الربّ من كان في حضرته، ولازم الحضور هو الشهود القلبي.

#### ٤ \_المشاهدة:

من عرف الله وأحبّه ووجد نفسه حاضراً بين يدي الله، وأنّ العالم محضر الله، فلا شكّ يصل إلى مقام الشهود، فلا غيب بعدئذ، ويأنس بالله عن مشاهدة، ويعبد ربّه عن رؤية. ولكن لا تراه الأبصار، إنّما تراه العيون والقلوب التي في الصدور، وكيف يعبد ربّاً لم يره، بل لا يرى شيئاً إلّا ويرى الله معه وقبله وبعده.

قال الله تعالى:

﴿ ولا تعملون من عملٍ إلّاكنّا عليكم شهوداً إذ تفيضون فيه ... ﴾ (١٠). عن رسول الله ﷺ:

اعبد الله كأنّك تراه، فإن كنت لا تراه فإنّه يراك. في قبوله تعالى: ﴿ ولا تعملون من عمل إلّا كنّا عليكم شهوداً ﴾، كان رسول الله ﷺ إذا قرأ هذه الآية يبكى بكاءً شديداً.

<sup>(</sup>۱) يونس : ٦١.

١٦ ..... الأنس بالله

### ٥ - صنع الجميل:

من أنس بالله وعرف ربّه بأنّه العالم القادر الحيّ الكريم الرحيم السفيق الرفيق الودود، له الأساء الحسنى، وعلم أنّه حبيب من أحبّه، والحبيب لا يخطر على باله أن يؤذي حبيبه، ولا ينوي ذلك. فمن وصل إلى هذا المقام، فإنّه يرتاح في أعباق وجوده، ويحسّ بالاطمينان، ومن ثمّ بذكر الله يطمئن قلبه، ويرى صنع الله في حقّه جيلاً، فإنّه الجهال و يحبّ الجهال ولا يفعل إلّا الجميل.

زينب الكبرى بنت أمير المؤمنين المؤيظ العارفة بالله والمستاقة إليه، وقد وصلت إلى مقام الأنس بالله، تدخل في مجلس ابن زياد اللعين بعد شهادة إخوتها الكرام وشهادة سيّد الشهداء الحسين بن علي المؤيظ وشهادة أصحابه الأبرار، وسبي أهل بيته الأطهار، وابن زياد القذر الحقير يبغي أن يجرح عواطفها أكثر فأكثر، ويكلّ قلبها، كما يبرز موقفه المخزي بأنّ الذي حدث يوم عاشوراء إنّا هو صنع الله، وليقول بالجبر، فخاطبها قائلاً: كيف وجدت صنع الله؟ فتقول بكل بسالة وبطولة ومعرفة وعشق: (ما رأيت إلّا جميلاً)، إذ رأت جمال الله فعشقته، وعشاق يوسف يقطّعن أيديهن، فكيف بعشاق الله وكيف بزينب الكبرى؟ ترى قرابين آل محمد مضرّجين بدمائهم الزكيّة، وتحمل جسد أخيها الحسين تنادي ربها: (اللهم تـقبّل هذا القربان من آل محمّد) فلا ترى ذلك إلّا جميلاً، فإنّ ربّها ومعبودها جميل، ولا يفعل إلّا الجميل، ولا يصدر منه القبيع، فإنّه منزّه عن القبائح والنقائص والاحتياج والإمكان، فهو واجب الوجود لذاته، مستجمعاً لجميع صفات الجال.

ثمّ بعد ذلك تقول زينب إنّ أخاها الحسين وأصحابه قوم كسرام بسرزوا إلى مضاجعهم للشهادة، إلّا أنّ يزيد السفّاك وأعوانه الظلمة قتلوهم، وستكون المحاكمة

لوازم الأنس الإلهي ...... الله الله الله سبحانه، وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلبٍ منقلبٍ منقلم نقلم ن.

أجل: من أنس بالله فإنّه وصل إلى مقام الرضا ومقام التسليم، وهما من أعلى المقامات في العرفان والسير والسلوك.

إنَّ الله جميل ويحبّ الجمال، ويحبّ معالى الأخلاق، ويكره سفسافها.

### ٦\_الأهلية :

المستأنس بالله يكون من أهل الله ومن حزب الله، فإنّ لازم الأنس الأهليّة ويقابلها التوحّش، كما يقال: حيوان أهلي وحيوان وحشي.

فن أنس بالله وكان من أهل الله، إنما يستأنس كلّ ما عليه اسم الله، إذ حينا يأنس بالله في سرّه وباطنه، ويتجلّى هذا الأنس الباطني على سلوكه وأفعاله وحركاته وسكناته، فإنّه يأنس بمجالس الله، ويأنس بمحبيّ الله وعشاقه، يأنس بالمؤمنين، ويستوحش في باطنه من الناس، كما يفرّ من معاشيقهم، فإنّهم إذا أحبّوا الدنيا والمال والبنون، ونسوا الله فأنساهم أنفسهم، فغفلوا عن ذكر الله، والمستأنس بالله يخاف على نفسه أن يغفل بغفلتهم، فيفرّ ويستوحش منهم، يستوحش من بالله البطّالين، وإذا زال قدمه في سيره إلى الله، واذا أحيل بينه وبين خدمته لله يعاتب نفسه، ويذكر نقاط الضعف في حياته، ويناجي ربّه في ظلم الليل ودياجي يعاتب نفسه، ويذكر نقاط الضعف في حياته، ويناجي ربّه في ظلم الليل ودياجي ناحاً:

ما لي كلّم أقول قد صلحت سريرتي وقرب من مجالس التوّابين مجسلسي، عرضت لى بلية أزالت قدمي وحالت بيني وبين خدمتك ؟

سيدي لعلُّك عن بابك طردتني، وعن خـدمتك نحَّيتني، أو لعـلُّك رأيـتني مستخفّاً بحقّك فأقصيتني \_أي أبعدتني عنك \_أو لعلّك رأيتني معرضاً عنك فقليتني \_أي أنكرتني ورفضتني \_أو لعلُّك وجدتني في مقام الكاذبين فـرفضتني، أو لعلُّك رأيتني غير شاكر لنعمائك فحرمتني، أو لعلُّك فقدتني من مجالس العــلماء فخذلتني .. فمن لم يحضر مجالس العلم ليتعلُّم وليعمل بعلمه، فـ إنَّه يـصاب بخـذلان الله، وكيف للمخذول أن يسمر إلى الله وأن يخدم ربُّه ؟ \_ أو لعملُك رأيتني في الغافلين فين رحمتك آيستني، أو لعلك رأيتني آلف مجالس البطَّالين - في إنَّ الإنسان لمِنا يحمل من النفس الأمّارة وعندم تهذيبها وتنزكيتها فايَّه يألف ويأنس بمجالس البطَّالين أي الباطل العاطل، ومن ثمّ يستوحش من مجالس العلم والذكر ومجالس المؤمنين المتّقين، فسلعلُّك يــا الْهــى وجــدتني ورأيــتني آلف مجالس البطَّالين \_فبيني وبينهم خلَّيتني \_وجعلت بيني وبينهم الصداقة والخلَّة والأنس بهم \_وأمثالها توجب عروض البلايا والمصائب التي تحول بين الإنسان وبين ربّه، وتزيل القدم عن السير والسلوك، ويطرد عن باب الله، ويـنحّى عـن الخدمة الالهية.

فكيف لمن أنس بالله لم يستوحش من الناس؟

المؤمن بالله يأنس ويألف بكل ما فيه اسم الله سبحانه، وذكر عليه اسم الله، وتصبّغ بصبغة الله، وتقوّل بقول الله، إذ من أصدق من الله قيلاً، ومن أحسن من الله صبغة، فيأنس بمجالس العلماء والحبّين وعشّاق الله، يأنس بكتاب الله وتلاوته، يأنس بسنن وآداب أنبياء الله وأوصيائهم، ويستوحش منا في أيدي الناس، فإنّ من أنس بالله، استوحش من الناس، كما قالها الإمام العسكرى عليها .

## ٧ \_التكامل:

الإنسان منذ نعومة أظفاره يسعى وراء كاله، وكما يتكامل في طبيعته من عالم النطفة إلى العلقة وإلى المضغة، وحتى الولادة ثم الصبا ثم المراهقة والشباب والكهولة، كذلك يتكامل في روحه ونفسه الناطقة وعقله ومعنوياته، والعالم كله في السير التكامل، وفي حركة العشق الجوهري والحبّ إلى المبدأ الأوّل، والإنسان الذي انطوى فيه العالم الأكبر، في حركته الجوهرية يتكامل حتى يصل إلى قاب قوسين أو أدنى، وإلى الله المنتهى، وإلى ربّك يومئذ المساق.

فن أنس بالله فإنه يتكامل في جميع أبعاد حياته، إذ ربّه وأنيسه هو الكمال المطلق، وهو مطلق الكمال، ولا يعلم ما هو إلا هو جلّ جلاله، والمستأنس والمحبّ يحاول أن يتشبّه بمحبوبه في صفاته وأسائه، ومن ثمّ يكون مرآة تتجلّى فيه صفات المحبوب والمعشوق، ويكون الإنسان مظهراً لأسهاء الله وصفاته الحسنى، فيصل إلى غاية خلقته من طريق العبادة والإخلاص، فما خلق الله الجنّ والإنس الله يعبدون، أي ليعرفون، فيحبّون ويأنسون بالله، وما عليه اسم الله فيكون ميناً الله يكون فيه الحياة ويوجب الحياة، وما لم يذكر عليه اسم الله يكون ميناً ويوجب المحامي ويفرّون عمل الكفر ويكرهون المعامي ويفرّون عمل أي أيدي الناس من معاشيق الجمل ومصاديق الظلم ومعنويات الفسق.

وفلسفة الحياة وسرّ الخلقة هو التكامل من طريق العبادة المتبلورة بالمعرفة والعلم والرحمة، وإنّا يكون تكامل الإنسان في حركات ثلاثة: التنفقّه في الديسن (الحركة العلمية) والصبر على النائبة (الحسركة الأخلاقية) والتقدير في المعيشة

٧٠ ..... الأُتس بالله

(الحركة الاقتصادية) كما ورد ذلك في كثير من الروايات الشريفة(١٠).

فالمستأنس بالله تراه في نهاره وليله يطلب كهاله، وهو في حركات دؤوبة ومتواصلة، فيستوحش عن السكون حتى لا يكون كالماء الراكد، فإنّه وإن كان عذباً وحلواً في بدايته، ولكن بعد ركوده يسنّ وينتن ويتبدّل إلى ماء عفن، فلا بدّ من الجريان حتى الوصول إلى البحر الموّاج.

فالمؤمن المستأنس بحبّ الله في شغل مستمرّ بذكر الله وتحيل أبعاده الإنسانية، والوصول إلى ما هو المقصود من خلقته، ومثل هذا كيف لا يستوحش ممّن انهمك في الملاذ والشهوات، وغرّته الحياة الدنيا، ونسبي الله فنسبي نفسه، ولا يدري لماذا خلق ؟ وما المقصود من خلقته ؟ وهو كحمار الطاحونة معصّب العين، ومن الصباح إلى الليل يدور حول نفسه، وما أن يفتح عينيه حتى يرى نفسه، لا زال في موقفه الأوّل، فيقع كالخشبة الهامدة يغط في نومه حتى اليوم الثاني، وهكذا تنقضى أيامه ولا زال حماراً لا يعقل.

وكثير من الناس كالأنعام بل هم أضل سبيلاً في عبادتهم الأصنام والحيوانات والأهواء والدنيا وانغارهم في مظاهرها الدنيّة، والتكالب على جيفتها القذرة، فكيف المستأنس بالله الكال المطلق، لا يستوحش من الناس مظاهر النقص والانحطاط والابتذال والاضمحلال الخلق والإنساني؟!!

ثمّ رددناهم في أسفل السافلين، لهم قبلوبٌ كبالحجارة أو أشدّ قسوة فلا يعقلون بها، ولهم آذان لا يسمعون بها، خسروا الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك ومصدر الرواية في رسالة (سرّ الخليقة وفلسفة الحياة)، فراجع.

لوازم الأنس الإلهي ........لوازم الأنس الإلهي

### ٨\_التقرّب والوصال:

من أنس بالله فإنه يحسّ في كلّ وجوده إنّه يتقرّب إلى خالقه وأنيسه، ويدرك لذّة الوصال في حياته وبعد مماته، ويخاف على نفسه أن ينقطع منه حبل الوصال، فيستوحش من أولئك الذين يحجبونه عن مؤنسه، فيعاشر من يذكّره الله رؤيته، ويزيد في علمه منطقه، ويرغّب في الآخرة عمله، ويقطع مع الجاهل ومع من لم يحمل هذه الصفات، إذ قطيعة الجاهل تعدل صلة العاقل، كها ورد في الخبر الشريف، فمن أنس بالله تعالى استوحش عن مثل هؤلاء الناس الغافلين الساهين الناسين.

إنّ موسى بن عمران عليُّلِا لمّا ناجى ربّه عزّ وجلّ، قال: يما ربّ أبعيد أنت مني فأُناديك، أم قريب فأُناجيك؟ فأوحى الله جلّ جلاله: أنا جليس من ذكرني.

قال موسى: يا ربّ أقريب أنت فأناجيك؟ أم بعيد فـأناديك فـإنيّ أحسّ صوتك ولا أراك، فأين أنت؟ فقال الله: أنا خلفك وأمـامك وعـن يمـنينك وعـن شهالك، يا موسى أنا جليس عبدي حين يذكرني، وأنا معه إذا دعـاني، ذاكـر الله مجالسه.

فالمستأنس همّه أن يتقرّب إلى ربّه ويصل إلى معبوده، فلا تراه إلّا مشتغلاً بذكره وعبادته، حتى ينبهر بجهاله، وينصهر في كهاله، ويفنى في أسهائه، ويذوب في صفاته، وينزعج ويتألمّ من كلّ ما يشغله عن ذكره وأنسه بالله، فكيف لا يستوحش من الناس.

دخل تلميذ على شيخه العارف بالله فقال له: أراك وحيداً؟ فقال العارف: بدخولك أصبحت وحيداً، إذ كنت أناجى ربيّ فقطعت مناجاتي... ۲۲ ..... الأنس بالله

### ٩ \_ علرٌ المقام:

ربّنا الله سبحانه وتعالى عالى الشأن عظيم المقام، تعالى عمّا يصفون، فهو اللطيف بعباده، وهو القادر على كلّ شيء، وهو الجسميل ويحبّ الجسمال والعسمل الجميل، فمن عشقه وأحبّه وأنس به، فإنّه يرفع مقامه ويعلّي شأنه، وعليّ اشتقّ من العليّ، ومحمّد من محامده، ويصل إلى مقام تصافحه الملائكة والأنبياء، ويتكلّم مع الشهداء، ويستغفر له كلّ شيء حتى الحوت في البحر، ويكون مظهر أسمائه وصفاته، ويجدّ في خشوعه وعبادته، والعبادة جوهرة كنهها الربوبيّة، فمثل هؤلاء الأولياء المقرّبون، الذين يطيعون الله ورسوله، قد وعدهم الله في علوّ الدرجات، قاب قوسين أو أدنى:

قال تعالى:

﴿ ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصدِّيقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً ﴾ (١).

- ﴿ يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ﴾ <sup>(٢)</sup>.
  - و ﴿ فَضَّلَ الله الجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً ﴾ (٣٠).

فكيف المستأنس بالله المطيع لله ولرسوله المستقي المؤمن العالم الجماهد لا يستوحش من الناس الجهلاء الفسقة الذين لا همّ لهم سوى بطونهم، وقسيمتهم ما يخرج من بطونهم.

<sup>(</sup>١) النساء: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الجادلة: ١١.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٩٥.

لوازم الأُنس الإِلهي ......

### ١٠ ـ الولاية :

المستأنس بالله إنما الله سبحانه يتولى أمره، ويدبّر حياته ومعيشته، فإن ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (١)، يتولآهم في الدنيا والآخرة، ولكنّ الذين كفروا من الناس فإنّ أوليائهم ومدبّر أمورهم الطواغيت، وعبّاد الشيطان وأوليائه، الذين يوحي إليهم الشيطان المكر والخديعة والظلم والجور والفسق والفجور.

فن أنس بالله عزّ وجلّ، فإن الله يتولّى أمره، كما أنّه هو كذلك يوالي ربّه ويحبّه، ويعادي عدوّه، ولو كان من أقربائه، فيتبرّأ من الناس الذين يعادون الله في أفكارهم وعقائدهم وسلوكهم وأعهاهم، فن أنس بالله ووصل إلى مقام الولاية، كيف لا يستوحش من الناس ؟

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا وَلَيَّكُم الله ورسوله والذيبن آمنوا الذيبن يـقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ﴾ (٢).

﴿ أَطِيعُوا الله وأَطْيِعُوا الرسولُ وأُولِي الأَمْرِ مَنْكُم ﴾ (٣٠.

﴿ أَلَا إِنَّ أُولِياءَ الله لا خوفٌ عليهم ولا هم يحزنون ۞ الذين آمنوا وكانوا يَتَقُونَ ﴾ (٤).

﴿ إِنْ أُولِيازُه إِلَّا المُتَّقُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٥٥.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) يونس : ٦٢ و ٦٣.

<sup>(</sup>٥) الأنفال : ٣٤.

٧٤ ..... الأنس بالله

قال الحواريون: يا عيسى مَن أولياء الله الذين لا خـوف عـليهم ولا هـم يحزنون؟

قال عيسى للظّل : الذين نظروا إلى باطن الدنيا حين نظر الناس إلى ظاهرها، والذين نظروا إلى آجل الدنيا حين نظر الناس إلى عاجلها، وأماتوا منها ما يخشون أن يميتهم، وتركوا ما علموا أنّه سيتركهم، فصار استكثارهم منها استقلالاً، وذكرهم إيّاها فواتاً، وفرحهم بما أصابوا منها حزناً.. يحبّون الله تعالى ويستضيئون بنوره، ويضيئون به، لهم خبر عجيب، وعندهم الخبر العجيب، بهم تمام الكتاب وبه قاموا، وبهم نطق الكتاب، وبه نطقوا، وبهم علم الكتاب وبه علموا، ليسوا يرون نائلاً مع ما نائوا، ولا أمانى دون ما يرجون، ولا خوفاً دون ما يحذرون.

سئل النبيّ ﷺ عن قول الله تعالى : ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيــاء الله لا خــوف عــلـيهـم ولا هم يحزنون ﴾ (١)، قال : الذين يتحابّون في الله .

سُئِلَ أمير المؤمنين على طُئِلًا عن الآية الشريفة فقال: هم قوم أخلصوا لله تعالى في عبادته، ونظروا إلى باطن الدنيا حين نظر الناس إلى ظاهرها، فعرفوا آجلها حين غرّ الناس سواهم بعاجلها، فتركوا منها ما علموا أنّه سيتركهم، وأماتوا منها ما علموا أنّه سيميتهم.

إنّ أولياء الله تعالى كلّ مستقرب أجله، مكذّب أمله، كثير عمله، قالميل زلله.

إنّ أولياء الله لأكثر الناس ذكراً وأدومهم له شكراً، وأعظمهم عملي بـلائه صبراً.

<sup>(</sup>۱) يونس: ٦٢.

لوازم الأُنس الإِلهي ....... المناس الإِلهي المناس الإِلهي المناس الإِلهي المناس الإِلهي المناس الإ

إِنَّ أُولِياء الله لم يزالوا مستضعفين قليلين منذ خلق الله آدم عَلَيْكُمْ .

إنّ أولياء الله سكتوا فكان سكوتهم ذكراً، ونظروا فكان نظرهم عبرة، ونطقوا فكان نطقهم حكمة، ومشوا فكان مشيهم بين الناس بركة، لولا الآجال التي قد كتبت عليهم لم تستقرّ أرواحهم في أجسادهم خوفاً من العذاب، وشوقاً إلى الثواب.

إنّ الله تعالى أخنى وليّه في عباده، فلا تستصغرّن عبداً من عبيد الله، فسرتّبا يكون وليّه وأنت لا تعلم.

إذا استحقّت ولاية الله والسعادة جاء الأجل بين العينين، وذهب الأمل وراء الظهر، وإذا استحقت ولاية الشيطان والشقاوة جاء الأمل بين العينين، وذهب الأجل وراء الظهر.

إنَّ الجهاد باب من أبواب الجنَّة، فتحه الله لخاصَّة أوليائه.

والدنيا مهبط وحي الله، ومتجر أولياء الله، اكتسبوا فيها الرحمة، وربحوا فيها الجنّة.

ثلاث خصال من صفة أولياء الله : الثقة بالله في كلّ شيء، والغناء به عن كلّ شيء، والافتقار إليه في كلّ شيء.

في الدعاء: اللهم إنّك آنس الآنسين لأوليائك، وأحضرهم بالكفاية للمتوكلين عليك، تشاهدهم في سرائرهم، وتطلع عليهم في ضائرهم، وتعلم مبلغ بصائرهم، فأسرارهم لك مكشوفة، وقلوبهم إليك ملهوفة، إن أوحشتهم الغربة آنسهم ذكرك، وإن صبّت عليهم المصائب لجأوا إلى الاستجارة بك، علماً بأنّ أزمّة الأمور بيدك، ومصادرها عن قضائك ... فيا ترى مَن كان هذا حاله أما يستوحش من الناس ؟ أما يعتزل الناس روحاً ويبق معهم جسداً لهدايتهم وإرشادهم وأمرهم

المناه المناه عالم المناه المن

بالمعروف ونهيهم عن المنكر، ولاحتياج بعض الناس إلى بعض في معاشهم وحياتهم اليوميّة.

#### ١١ ـ التشابه:

ورد في الخبر الشريف: عبدي أطعني أجعلك مَثلي ـ بفتح الميم \_ أقول المشيء كن فيكون وتقول المشيء كن فيكون. فن وصل إلى مقام الأنس بالله بالطاعة والعبادة والإخلاص، وحاز شرف الحضور والمشاهدة ولذة المناجاة. كيف لا تتجلّى فيه أساء الله وصفاته، ويكون مظهراً لقدرة الله وعلمه وكهالاته، وينصبغ بصبغة الله سبحانه وتعالى، فيكون سبحانه سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها، اتّق من فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله.

#### ١٢ \_العصمة:

حري بمحبّ الله أن يعتصم من الذنوب، إذ كيف من يدّعي حبّ الله والأنس به يعصيه سبحانه، فعجباً لمن ينتحل حبّ الله كيف يعصي الله، بل من وصل إلى مقام الأنس بالله، فإنّه يعصم نفسه عن الذنوب ويصل إلى مقام العصمة الأفعالية، إذ العصمة الذاتية الكلّية مختصة بالأنبياء والأوصياء الأعمة الأطهار علميّ المنافعة عنصة بالأنبياء والأوصياء الأعمة الأطهار علميّ المنافعة ا

عن رسول الله ﷺ: قال الله سبحانه: إذا علمت أنّ الغالب على عبدي الاشتغال بي نقلت شهوته في مسألتي ومناجاتي، فإذا كان عبدي كذلك فأراد أن يسهو حلتُ بينه وبين أن يسهو وهذا معنى العصمة أولئك أوليائي حقّاً، أولئك الأبطال حقّاً.

يقول الله عزّ وجلّ : إذا كان الغالب على العبد الاشتغال بي جـعلت بـغيته

لوازم الأُنس الإلهي ...... الله الأُنس الإلهي ..... ٢٧

ولذّته في ذكري، فإذا جعلت بغيته ولذّته في ذكري عشقني وعشقته، فإذا عشقني وعشقته ، فإذا عشقني وعشقته رفعت الحجاب فيا بيني وبينه ، وصيّرت ذلك تغالباً عليه ، لا يسهو إذا سها الناس ، أولئك كلامهم كلام الأنبياء ، أولئك الأبطال حقّاً .

عن أمير المؤمنين على التيلا: من ألهم العصمة أمِنَ الزلل، كيف يصبر عن الشهوة من لم تعنه العصمة، الناس مع الملوك والدنيا إلا من عصم الله.

فالمستأنس بالله كيف لا يستوحش من هؤلاء الناس؟

﴿ ومن يعتصم بالله فقد هُدي إلى صراط مستقيم ﴾ <sup>(١)</sup>.

ومن هدي إلى الصراط المستقيم، فقد أنعم الله عليه، ومن أنعم عليه فهو مع النبيّين والصالحين والشهداء في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، وحسس ألئك رفيقاً.

أمّا موجبات العصمة كما في الروايات فمنها: الاعتبار والتصبّر على المكروه، وعن على المؤلف على المكروه، وعن على المؤلف الله على عصمة، وبالتقوى قرنت العصمة، والحكمة عصمة، والعصمة نعمة.

فعصم السعداء بالإيمان، وخذل الأشقياء بالعصيان، من بعد اتجاه الحـجّة عليهم بالبيان.

وعن الإمام الباقر للنُّلِلْا: إذا علم الله تعالى حُسن نيّة من أحدٍ اكتنفه بالعصمة.

قال نوف البكالي: رأيت أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) مُسوليّاً مبادراً فقلت: أين تريد يا مولاي؟ فقال: دعني يا نوف إنّ آمالي تقدّمني في الحبوب.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۰۱.

فقلت: يا مولاي وما آمالك؟ قال: قد علمها المأمول واستغنيت عن تبيينها لغيره، وكنى بالعبد أدباً، أن لا يشرك في نعمه وأربه غير ربّه. فقلت: يا أمير المؤمنين، إني خائف على نفسي من الشره، والتطلّع إلى طمع من أطهاع الدنيا، فقال لي: وأيسن أنت عن عصمة الخائفين، وكهف العارفين؟ فقلت: دُلّني عليه، قال: الله العلي العظيم، تصل أملك بحسن تفضّله، وتقبل عليه بهمّك، واعرض عن النازلة في قلبك، فإن أجّلك بها فأنا الضامن من موردها، وانقطع إلى الله سبحانه فإنّه يقول: وعزّتي وجلالي لأقطعن أمل كل من يؤمّل غيري باليأس، ولأكسونه ثوب المذلّة في الناس، ولأبعدنه من قربي، ولأقطعته عن وصلي...

في المناجاة: إلهي في هذه الدنيا هموم وأحزان وغموم وبلاء، وفي الآخرة حساب وعقاب، فأين الراحة والفرج؟ إلهي خلقتني بغير أسري، وتميتني بغير أُذني، ووكلت في عدوًا لي له عليَّ سلطان، يسلك بي البلايا مغروراً، وقبلت لي استمسك، فكيف أستمسك إن لم تمسكني.

في مناجاة المعتصمين: إلهي أسكنتنا داراً حفرت لنا حُفر مكرها، بك نعتصم من الاغترار بـزخــارف زيــنتها... إلهــي فــزهدنا فــيها وســـلّمنا مــنها بــتوفيقك وعصمتك... وطهرني بالتوبة وأيّدني بالعصمة، واستصلحني بالعافية.

قال أمير المؤمنين على للشِّلا : بالتقوى قرنت العصمة.

وهذا يعني أنّ العصمة لازمها التقوى أو بالعكس، فالمتّق يكون معصوماً، والمستأنس بالله كيف لا يكون متّقياً متورّعاً عن كلّ ما فيه غير الله، وكيف لا يتّق لوازم الأنس الإلهي .......

الناس ويستوحش منهم، وإنّما يطلب الأتقياء في أطراف الأرض \_ كما ورد في الخبر الشريف \_ وهو مع الناس جسداً، ومع الله روحاً وقلباً، ناجاه الله في سرّه وعقله، فإنّه أقرب إليه من حبل الوريد، فيشاهده بقلبه وبصيرته، ويستأنس بذكره وجماله.

وجماع التقوى في قوله تعالى :

﴿ إِنَّ الله يأمر بالعدل والإحسان ﴾<sup>(١)</sup>.

### ۱۳ \_الذكر<sup>(۲)</sup> :

مقام الذاكرين لله مقام شامخ عظيم، وإنّ من يأنس بربّه يأنس بذكره، فإن اشتاق إلى كلامه تلى القرآن الكريم، وإن اشتاق أن يتكلّم معه ربّه، قام في الحراب مصلّياً، ويسأل الله أن يجعل قلبه بحبّه متيّماً، ولسانه بذكره لهجاً، ويستوحش من النفلة عن ذكر الله، ويستوحش ممن يغفله من الناس من ذكر الله، إذ أنس بالله تعالى، استوحش فاستوحش من الناس.

عن رسول الله عَلَيْنَا : عليك بمجالس الذكر.

ارتعوا في رياض الجنّة.

قالوا: يا رسول الله، وما رياض الجنّة؟

قال: مجالس الذكر.

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) لقد تحدّثت عن الذكر وأقسامه مفصّلاً في (الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي)، و (السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة)، فراجع.

٣٠ ..... الأنس بالله

ما قعد عدّة من أهل الأرض يذكرون الله إلّا قعد معهم من الملائكة.

في وصيّة لقيان: اختر المجالس على عينك، فيإن رأيت قبوماً يبذكرون الله عزّ وجلّ فاجلس معهم، فإنّك إن تكُ عالماً ينفعك علمك ويزيدونك علماً، وإن كنت جاهلاً علموك، ولعلّ الله يظلّهم برحمة فتعمّك معهم.

عن الإمام الصادق للربيلا : ما اجتمع قوم في مجالس لم يذكروا الله ولم يذكرونا إلّا كان ذلك المجلس حسرة عليهم يوم القيامة.

وفي الدعاء: واجعلنا من الذين اشتغلوا بالذكر عن الشهوات ... حتى جالت في مجالس الذكر رطوبة ألسنة الذاكرين.

﴿ الذين آمنوا وتطمئنَ قلوبهم بذكر اللَّه ألا بذكر اللَّه تطمئنَ القلوب ﴾ (١).

﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا لَا تَلْهُكُمُ أَمُوالَكُمْ وَلَا أُولَادُكُمْ عَنَ ذَكَرَ اللهِ وَمَـنَ يفعل ذلك فأولئك هم الخاسرون ﴾ (٢).

في الروايات: الذكر لذّة المحسبين (في الدعاء) وأستغفرك من كلّ اذّة بغير ذكرك، ومن كلّ راحة بغير أنسك، ومن كلّ سرور بغير قربك، ومن كلّ شغل بغير طاعتك. إلهي ما ألذّ خواطر الإلهام بذكرك على القلوب، وما أحلى المسير إليك بالأوهام في مسالك الغيوب. اللّهم افتح مسامع قلبي لذكرك، وارزقني طاعتك وطاعة رسولك وعملاً بكتابك.

الذكر مجالسة المحبوب وهو أفضل الغنيمتين، وشيمة المـتّقين، وسـجية كــلّ محسن، ولذّة كلّ موقن، وأحت الأعيال إلى الله :

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٨.

<sup>(</sup>۲) المنافقين : ۹.

عن رسول الله ﷺ: ألا أخبركم بخير أعبالكم وأزكاها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من الدينار والدرهم، وخير لكم من أن تلقوا عدوّكم فتقتلونهم ويقتلونكم ؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: ذكر الله عزّ وجلً كثيراً.

قال رجل للنبيّ : أحبّ أن أكون أخصّ الناس إلى الله تعالى، قال ﷺ : أكثر ذكر الله تكن أخصّ العباد إلى الله تعالى.

عن الإمام الصادق علي الله عن من شيء إلا وله حدّ ينتهي إليه إلا الذكر فليس له حدّ ينتهي إليه إلا الذكر الله عن وجلّ الفرائض فمن أدّاهن فهو حدّهن ... إلاّ الذكر فإنّ الله عزّ وجلّ لم يرض منه بالقليل ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً ﴾ (٢).

ومن ذكر الله في السرّ فقد ذكر الله كثيراً، فمداومة الذكر خلصان الأولياء، ومن اشتغل بذكر الله طيّب الله ذكره.

ومن دعاء علمه أمير المؤمنين للظّل لنوف البكالي: إلهي من لم يشغله الولوع بذكرك، ولم يزوِه السفر بقربك كانت حياته عليه مبتة، وميتته عليه حسرة.

إلهي وألهمني ولهاً بذكرك إلى ذكرك، وهمتني إلى روح نجـاح أسهائك ومحـلّ قدسك.

أسألك بحقَّك وقدسك وأعظم صفاتك وأسمائك أن تجعل أوقاتي من اللـيل

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٤١ و ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٤١.

٣٢ ..... الأنس بالله

والنهار بذكرك معمورة وبخدمتك موصولة وأعيالي عندك مـقبولة، حـتَّى تكـون أعـيالي وأورادي كلّها ورداً واحداً وحالي في خدمتك سرمداً.

عن الإمام الباقر للثيلا: لا يزال المؤمن في صلاة ماكان في ذكر الله قائماً كان، أو جالساً، أو مضطجعاً، إن الله تعالى يقول: ﴿ الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكّرون في خلق السموات والأرض ربّنا ما خلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار ... ﴾ (١).

الذكر مفتاح الصلاح ومن عمر قلبه بدوام الذكر حسنت أفعاله في السرّ والجهر، ومداومة الذكر قوّة الأرواح ومفتاح الصلاح وحياة القلوب ونور العقول وجلاء الصدور تستنجح به الأمور، ويُستنار به اللبّ.

في الحديث القدسي: أيّما عبد اطّلعت على قلبه فرأيت الغالب عـليه التمسّك بذكري، تولّيت سياسته وكنت جليسه ومحادثه وأنيسه.

ذكر الله ينير البصائر ويؤنس الضهائر فهو مفتاح الأنس، وذاكر الله مؤانسه، وإذا رأيت الله يؤنسك بخلقه ويوحشك من ذكره فقد أبغضك، فالذكر مطردة الشيطان ودعامة الإيمان وأمان من النفاق، يثمر الحبّة والعصمة.

في الدعاء: وقلت وقولك الحق: ﴿ فاذكروني أذكركم ﴾ (١)، فأمرتنا بذكرك ووعدتنا عليه أن تذكرنا تشريفاً لنا وتفخيماً وإعظاماً وها نحن ذاكروك كما أمرتنا فأنجز لنا ما وعدتنا يا ذاكر الذاكرين.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۹۱.

<sup>(</sup>٢) النقرة: ١٥٢.

يقابله الرياء والعمل لغير الله، ومن أنس بالله كان مع الصادقين الخلصين، وأدرك أنّ العمل الطيّب المخلص يصعد إلى ربّه، فإنّ الله خير الشريكين، فن أشرك في ذكر ربّه وعبادته، فإنّ الله يدع تلك العبادة لغيره، إذ لا يقبل إلّا من المخلصين الذين لا يتسلّط عليهم الشيطان في غوايتهم وإضلالهم وانحرافهم، فهم أحبّاء الله، أنيسهم وحبيبهم الله سبحانه، عملوا لله بإخلاص وذكروا الله بإخلاص وأحبّوا الله بإخلاص وأحبّوا الله بإخلاص وشاهدوا الله بإخلاص فبدأهم الإخلاص ومنتهاهم الإخلاص وحياتهم وماتهم الإخلاص، ﴿ إنّ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربّ العالمين ﴾ (١)، اتقوا

في القرآن الكريم في قصّة الشيطان ورجمه : ﴿ قال فبعزّ تك الأغوينَهم أجمعين \* إلّا عبادك منهم المُخلصين ﴾ (٢).

عن رسول الله على قال: قال الله تعالى: الإخلاص سرّ من أسراري استودعته قلب من أحببت من عبادى.

الإخلاص سرّ من سرّي أودّعه في قلب من أحببتهُ.

الله حقّ تقاته وحازوا رتبة الإخلاص، فأخلصوا فخلصوا.

وبالإخلاص تتفاضل مراتب المؤمنين.

واعمل لوجه واحد يكفيك الوجوه كلّها.

عن الامام الصادق علي :

ولا بدّ للعبد من خالص النيّة في كلّ حركة وسكون لأنّه إذا لم يكن هذا المعنى

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٦٢.

<sup>(</sup>۲) سورة ص : ۸۲ و ۸۳.

٣٤ ..... الأُنس بالله

يكون غافلاً، والغافلون قد وصفهم الله تعالى فقال: ﴿ أُولئك كَالأَنعَام بِـل هـم أَصْلٌ ﴾(١).

وقال: ﴿ أُولئك هم الغافلون ﴾ <sup>(٢)</sup>.

ما أنعم الله عزَّ وجلَّ على عبد أجلَّ من أن لا يكون في قلبه مع الله غيره.

وعن أمير المؤمنين علي طَلِيُلا : الإخلاص أشرف نهاية، غاية الدين، عبادة المقرّبين، ملاك العبادة، أعلى الإيمان، شيمة أفاضل الناس، وفي الإخلاص يكون الخلاص، طوبى لمن أخلص لله العبادة والدعاء ولم يشغل قلبه بما تسرى عيناه، ولم ينس ذكر الله بما تسمع أذناه، ولم يحزن صدره بما أعطى غيره.

وتصفية العمل خير من العمل، والإبقاء على العمل حتى يخلص أشد من العمل. أخلص فيه. العمل. أخلص فيه. ضاع من كان له مقصد غير الله.

فیا ناجی الله تعالی موسی : یا موسی ! ما اُرید بــه وجــهی فکــثیر قــلیله، وما اُرید به غیری قلیل کثیره.

طوبي للمخلصين، أولئك مصابيح الهدى، تنجلي عنهم كلّ فتنة ظلهاء.

أين الذين أخلصوا أعهالهم لله ، وطهّروا قلوبهم لمواضع نظر الله ؟

الناس كلّهم هلكي إلّا العاملون، والعـاملون كـلّهم هـلكي إلّا المخـلصون، والمخلصون على خطر.

عن الرسول الأكرم على الله : إذا عملت عملاً فاعمل لله خالصاً ؛ لأنَّه لا يقبل من عباده الأعبال إلَّا ما كان خالصاً .

<sup>(</sup>١) و (٢) الأعراف : ١٧٩.

ليست الصلاة قيامك وقعودك، إنّما الصلاة إخلاصك وأن تريد بها وجه الله. ﴿ قل إنّي أمرت أن أعبد الله مخلصاً له الدين \* وأمرت لأن أكون أوّل المسلمين ﴾ (١).

وتمام الإخلاص تجنّب المعاصي والمحارم، وإنّ لكل حقّ حقيقة، وما بلغ عبد حقيقة الإخلاص حتى لا يحبّ أن يحمد على شيء من عمل لله، فالعمل الخالص الذي لا تريد أن يحمدك عليه أحد إلّا الله عزّ وجلّ.

أمّا علامة المخلص فأربعة: يسلم قلبه، وتسلم جـوارحـه، وبـذل خـيره، ويكفّ شرّه، ولا يكون العابد عابداً لله حقّ عبادته، حتّى ينقطع عن الخلق كلّه إليه فحينئذٍ يقول هذا خالص لي فيتقبّله بكرمه.

والزهد سجيّة المخلصين. قال أحد العلماء في بيان حقيقة الإخلاص \_بعد ذكر أقاويل المشايخ \_: الأقاويل في هذا كثيرة، ولا فائدة في تكثير النقل بعد انكشاف الحقيقة، وإنّما البيان الشافي بيان سيّد الأوّلين والآخرين، إذ سُئِلَ عن الإخلاص فقال: (هو أن تقول ربيّ الله ثمّ تستقيم كما أمرت)، أي: لا تعبد هـواك ونفسك ولا تعبد إلّا ربّك وتستقيم في عبادته كما أمرك، وهذه إشارة إلى قطع كلّ ما سوى الله عزّ وجلّ من مجرى النظر وهو الإخلاص حقّاً.

الإخلاص ثمرة العبادة واليقين والعلم، وأوّله اليأس ممّــا في أيدي النـــاس، ومن رغب فيا عند الله أخلص عمله، وكيف يستطيع الإخلاص من يغلبه هــواه، وما أخلص عبد لله عزّ وجلّ أربعين صباحاً إلّا جرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه.

<sup>(</sup>۱) الزمر: ۱۱ ـ ۱۲.

٣٦ ..... الأنس بالله

في الحديث القدسي: قال الله عزّ وجلّ: لا أطّلع على قلب عبد فأعلم منه حبّ الإخلاص لطاعتي لوجهي، وابتغاء مرضاتي إلّا تولّيت تقويمه وسياسته. إنّ المؤمن ليحشع له كلّ شيء ويهابه كلّ شيء، ثمّ إذا كان مخلصاً لله أخاف الله منه كلّ شيء حتى هوام الأرض وسباعها وطير السهاء. والمخلص حريّ بالإجابة، وبالإخلاص ترفع الأعمال، وفي إخلاص النيّات نجاح الأمور، ومن أخلص بلغ الآمال.

وفي الدعاء: اللّهم صلِّ على محمّد وآل محمّد واجعلنا ممّن جاسوا خلال ديار الظالمين، واستوحشوا من مؤانسة الجاهلين، وسمو إلى العلوّ بنور الإخلاص...

## خلاصة الكلام

من أنس بالله تعالى استوحش من الناس، ومن أنس بالواحد استوحش من الكثرة وما في أيدي الناس، ومن أنس بعلم الله استوحش من جهل الناس، فهم مع الناس لا معهم، أجسادهم مع الناس وأرواحهم تعلّقت بالملا الأعلى، كبر الخالق في أعينهم، وصغر ما دونه في أنفسهم، عرفوا الله فأحبّوه، وحضروا حضيرة قدسه، وشاهدوا جمال جميله، في الكون وفي صنعه، فهم أهل الله وحزبه، وتسهّلت لهم سُبل تكاملهم، فتقرّبوا إلى ربّهم الكريم، وفازوا بلذّة الوصال، وعلوّ المقام، وتولّى الله أمرهم بخير وعافية، ومنحهم القدرة لما حملوا التشابه، فاعتصموا من الذنوب والمعاصي والآثام وما لا يرضى الربّ جلّ جلاله، فذكر وا الله، وأخلصوا في أعماهم ونواياهم وحبّب إليهم الإيمان، وكرّه إليهم الكفر والطغيان.

هذا ولا تنحصر لوازم الأنس بالله بأربعة عشر مقاماً، بل هناك لوازم أخرى كما لكلّ مقام يمكن أن يتصوّر له لوازم ومقامات عديدة.

فقام المعرفة يستلزمها الإطاعة لله ولرسوله ﷺ، ولمن كان في خط الأنبياء من الأولياء والعلماء، ولازم الإطاعة العلم والعمل بالأركان، وبجميع ما جاء في الشرع المقدّس من إتيان الواجبات وترك الحرّمات.

كما أنّ مقام الحبّ يستلزم إتبان المستحبّات وترك المكروهات، بل تسرك الحلال فضلاً عن الشمهات والمكروهات.

ومقام الرضا وصنع الجميل يستلزم الصبر على البلايا.

كما أنّ مقام التكامل يستلزم ذلك كما يستلزم الحركة العلمية والحركة الاقتصادية، إذ كما ورد في الخبر الشريف: الكمال كملّ الكمال التفقّه في الدين والصبر على النائبة والتقدير في المعيشة.

وكذلك باقي المقامات العرفانية في السير والسلوك، يستلزمها مقامات أخرى، وحالات عامّة وخاصّة.

والمقصود إقامة البرهان والدليل على قول مولانا الإمام العسكري عَلَيْلًا كما تبيّن ذلك، بأنّ من أنس بالله الصمد استوحش من الناس الهمج، وأكثرهم لا يعقلون وإنّهم للحقّ كارهون، فلا يفر من خلق الله، ويعتزل المجتمع مطلقاً، بل قد أمر الله بهداية نفسه وتهذيبها أوّلاً، ثمّ هداية الناس وإمامتهم، كما أسره بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وترويج الدين، وإقامة حكومة العدل وإصلاح المجتمع.

في الروايات الشريفة: لا يؤنسك إلّا الحق ولا يوحشنّك إلّا الباطل.

اللّهم إنّك آنس الآنسين لأوليائك ... إن أوحشتهم الغربة آنسهم ذكرك، وإن صبّت عليهم المصانب، لجئوا إلى الاستجارة بك ...

قال أمير المؤمنين للتَّلِم : ثمرة الأنس بالله الاستيحاش من الناس، كيف يأنس بالله من لا يستوحش من الخلق، من انفرد عن الناس آنس بالله سبحانه، علامة الأنس بالله الوحشة من الناس.

عن رسول الله عليه عن خرج من ذلّ المعصية إلى عزّ الطاعة، آنسه الله

خلاصة الكلام ......

عزّ وجلّ بغير أنيس، وأعانه بغير مال.

عن الإمام الصادق للشُّلِةِ: ما من مؤمن إلَّا وقد جعل الله له من إيمانه أنسأ يسكن إليه، حتّى لوكان على قلّةِ جبل لم يستوحش.

آه آه...!! على قلوب حُشيت نـوراً، وإغّـا كـانت الدنـيا عـندهم بمـنزلة الشجاع الأرقم، والعدو الأعجم، أنسـوا بـالله واسـتوحشوا ممّــا بــه اسـتأنس المترفون.

فهل أنست بالله ؟ وهل وصلت إلى هذه المقامات ؟

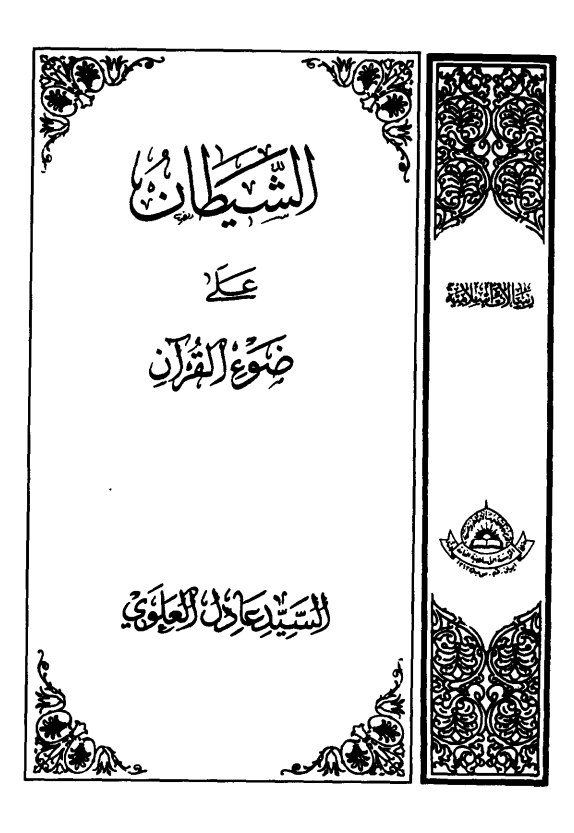
اسعَ سعيك، فأن ليس للإنسان إلّا ما سعى، والله وليّ التوفيق، وإنّه خــير ناصرِ ومعين.

فمنك الحركة ومن الله البركة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# المحتويات

| ٣          | المقدّمة           |
|------------|--------------------|
| ٥          | يان الحديث         |
| ۸          | لوازم الأنس الإلهي |
|            | ١ ــالمعرفة        |
| ٩          | ٢-الجبّ            |
| ١٤         | ٣-الحضور           |
| ١٥         | ٤ ــ المشاهدة      |
| <i>r</i> / | ٥ ـ صنع الجميل     |
| ۱۷         | ٦ ـــالأهليّة      |
| 19         | ٧_التكامل٧         |
| ٢١         | ٨_التقرّب والوصال٨ |
| YY         | ٩_علوّ المقام      |
| ۲۳         | ١٠ ــالولاية       |
| ۲٦         | ١١ ـ التشابه       |
| ٠ ٢٦       | ١٢ ـ العصمة        |
| Y9         | ١٣ _الذكر          |
| <b>***</b> | ١٤ _الإخلاص١٤      |
| ~~         | خلاصة الكلام       |



علري. عادل، ١٩٥٥ \_\_

كتاب الشيطان على ضوء القرآن / تأليف السيّد عادل العلوي . ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، ١٤٢١ ق. = ١٣٧٩.

١٥٢ ص. ــ (موسوعة رسالات اسلامية)

ISBN 964 - 5915 - 18 - X (دوره). - ISBN 964 - 5915 - 33 - 3

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

عربی .

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. شيطان ــ جنبه هاي قرآني. الف. عنوان. ب. عنوان: الشيطان على ضوء القرآن.

۸ع ۸۳ ش / ۱۰۶ BP

797 / 109 - 79 - 2991

كتابخانة ملي ايران

# موسوعة رسالات اسلامية

\*\*\*

كتاب الشيطان على ضوء القرآن تأليف ـ السيّد عادل العلوي

نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ٣٤٣٣ هجري قري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٣ \_ ٣٣ \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤

ای. ای. ان. ۳۳۷ ۵۹۱ ۵۹۱ ۹۷۸۹

شابك X ـ ۱۸ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ (دورة ١٠٠ جلد)

ISBN 964 - 5915 - 33 - 3

EAN 9789645915337

964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set)

# بسم الله الرحمن الرحيم

## الشيطان على ضوء القرآن ١١٠

#### المقدّمة

الحمد لله الذي كرّم الإنسان وأمره أن يستعيذ من الشيطان، والصلاة والسلام على سيّد الإنس والجانّ، وأشرف الأكوان، خاتم الأنبياء والمرسلين، محمّد وآله المعصومين الطاهرين.

## من هو العدو الأوّل ؟!

قال الله تعالى في محكم كتابه ومبرم خطابه :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ آتَقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِـدَةٍ وَخَـلَقَ مِـنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً ﴾ (١).

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا

<sup>(</sup>١) وهي محاضرات إسلامية ألقاها الكاتب في مسجد الإمام الرضا للله (موكب النجف الأشرف) بقم المقدّسة سنة ١٤١٧ هـ ق.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١.

تَغْلَمُونَ \* وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى العَلائِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمِاءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ العَلِيمُ الحَكِيمُ \* قَالَ بَا آدَمُ أَنْبِغُهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ فَلَمّا أَنْبَاهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِي الحَكِيمُ \* قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِي الحَكِيمُ \* قَالَ بَا آدَمُ أَنْبِعُهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ فَلَمّا أَنْبَاهُمْ بِأَسْمِائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِي المَّعْلَمُ وَمَا كُنتُم تَكُتُمُونَ \* وَإِذْ قُلْنَا أَعْلَمُ عَيْبِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُم تَكُتُمُونَ \* وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ السَّحُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنْ الكَافِرِينَ \* لِلْمُلائِكَةِ السَّحُدُوا لآدَمُ السَّكُنُ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئْتُما وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ وَقُلْنَا الشَّعَرَةَ فَتَكُونَا مِنْ الظَّالِمِينَ \* فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الشَّيْطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُو وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِينٍ \* فَتَلَقَّى آدَمُ الشَّكُرُ وَنَا مِنْ الظَّالِمِينَ \* فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّاكَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْمَبْطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُولً وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِينٍ \* فَتَلَقَى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ فَيها خَلِيهُ وَلا هُمْ فَيها خَلِدُونَ \* وَالَّذِينَ الْوَلَولُ وَكَذَبُونَ \* وَالَّذِينَ الْفَالِهُ فَي التَّوْلُ عَلَى وَالْأَولُولُ الْفَالِ هُمْ فِيها خَلِيدُونَ \* وَاللَّولِ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ أَلْفَا الْمُؤْلِقُ الْمَالِقُ الْمُؤْلُولُ السَلَيْ الْمُؤْلُولُ الْمَوْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْفُلُولُ الْمُؤْلُولُهُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ

قال أمير المؤمنين على المنطقة في صفة خلق آدم: «ثمّ جمع سبحانه من حزن الأرض وسهلها وعذبها وسبخها تربة سنّها بالماء حتى خلصت، ولاطها بالبلّة حتى لزبت، فجبل منها صورة ذات أحناء ووصول وأعضاء وفضول، أجمدها حتى استمسكت وأصلدها حتى صلصلت، لوقت معدود وأجل معلوم، ثمّ نفخ فيها من روحه فمثلت إنساناً ذا أذهان يجيلها، وفكر يتصرّف بها، وجسوارح يختدمها، وأدوات يقلّبها، ومعرفة يفرّق بها بين الحق والباطل، والأذواق والمشام والألوان والأجناس، معجوناً بطينة الألوان المختلفة، والأشباه المؤتلفة، والأضداد المتعادية، والأخلاط المتباينة من الحرّ والبرد والبلّة والجمود والمساءة والسرور، واستأدى

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٠\_٣١.

الله سبحانه وتعالى الملائكة وديعته لديهم، وعهد وصيته إليهم في الإذعان بالسجود له والجنوع لتكرمته، فقال سبحانه وتعالى: (اسجدوا لآدم) فسجدوا إلا إبليس وقبيلته اعترتهم الحمية، وغلبت عليهم الشقوة، وتعززوا بخلقة النار، واستوهنوا خلق الصلصال، فأعطاه الله النظرة استحقاقاً للسخطة، واستنهاماً للبليّة، وإنجازاً للعدة، فقال: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ \* إلى يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ ﴾ (١)، ثمّ أسكن سبحانه آدم داراً أرغد فيها عيشه وآمن فيها محلّته، وحذّره إبليس وعداوته، فاغترّه عدوّه نفاسة عليه بدار المقام ومرافقة الأبرار، فباع اليقين بشكّه، والعزية بوهنه، واستبدل بالجدل وجلاً وبالاغترار ندماً، ثمّ بسط الله سبحانه له في توبته، ولقّاه كلمة رحمته، ووعده المردّ إلى جنّته، فأهبطه إلى دار البليّة، وتناسل الذرّية ...» (١).

### وقال سبحانه وتعالى :

﴿ إِنْ يُوحَى إِلَيَّ إِلَّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ \* إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ \* فَإِذَا سَوَّئِتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \* فَسَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلَّا إِبْلِيسَ آسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الكَافِرِينَ \* قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَاسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ العَالِينَ \* قَالَ أَنَا خَيْرُ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيَّ أَاسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ العَالِينَ \* قَالَ أَنَا خَيْرُ مِنْهُ خَلْقَتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ \* قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْكَ مِنْ عَلِينٍ اللّهَ غَيْرٍ لِللّهُ عَنُونَ \* قَالَ فَا أَنَا خَيْرُ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ لِللّهُ مَنْ طِينٍ \* قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُسْعَثُونَ \* قَالَ فَا أَنْ عَيْرُ لِللّهُ عَبُونَ \* قَالَ فَالّهُ مِنْ عَلَيْكَ مَنْ اللّهُ عَلَيْكَ مَنْ اللّهُ عَلَيْكَ مَالَالَ مَنْ إِلَى يَوْمٍ لِللّهُ عَنُونَ \* قَالَ فَالّهُ مَن المَنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الدِّينِ \* قَالَ رَبِّ فَأُنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ لِللّهُ عَبُونَ \* إِلّهُ عَبُولُ المُنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الوقْتِ المَعْلُومِ \* قَالَ فَيعِزَّتِكَ لَا مُؤْوِيَنَّهُمْ أُجْمَعِينَ \* إِلّا عِبَادَكَ المُنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الوقْتِ المَعْلُومِ \* قَالَ فَيعِزَّتِكَ لَا كُوْدِيَنَهُمْ أُجْمَعِينَ \* إِلّا عِبَادَكَ

<sup>(</sup>١) الحجر: ٣٨\_٣٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة \_ القسيم الأوّل: ٢٢ \_ ٢٥.

الشيطان على ضوء القرآن مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ \* قَالَ فَالحَقُّ وَالحَقَّ أَقُولُ \* لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ \* قَالَ فَالحَقُّ وَالحَقَّ أَقُولُ \* لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمُ أَلْمُحَينَ ﴾ (١).

وقد وردت الآيات الكريمة في بيان قصّة خلق آدم وحوّاء لِللهَيْلِيّْ ، وكيف أمر الله ملائكته بالسجود، وكان الشيطان إبليس معهم فكفر وعصى ربّه، وتكـرّرت هذه القصّة في القرآن الكريم في موارد وسور كثيرة منها :

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ ٱسْجُدُوا لآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ \* قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينِ \* قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ \* قَالَ أَنظِرْنِي إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ \* قَالَ إِنَّكَ مِنَ المُنظرِينَ \* قَالَ فَبِمَا أَغْوَيْتَنِي لِأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَآتِيَـنَّهُمْ مِنْ بَيْن أيْدِيهمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَاتِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ \* قَالَ آخْرُجُ مِنْهَا مَذْؤُوماً مَدْحُوراً لَمَنْ تَبعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلأنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ أَجْـمَعِينَ ﴿ وَيَـا آدَمُ ٱسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِثْتُما وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ \* فَوَسْوَسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُرِي عَنْهُمَا مِنْ سَوْآتِهِمَا وَقَالَ مًا نَهَاكُمًا رَبُّكُمًا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الخَالِدِينَ \* وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ \* فَدَلَّاهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سَوْ آ تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الجَنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُلْ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُوٌّ مُبِينٌ \* قَالا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الخَاسِرِينَ \* قَالَ اَهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ

<sup>(</sup>۱) ص : ۷۰ ـ ۸۵ .

وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِينٍ \* قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ \* يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سَوْ آتِكُمْ وَرِيشاً وَلِبَاسُ التَّقُوى ذَلِكَ خَيْرُ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ \* يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أُخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْ آتِهِمَا إِنَّهُ الشَّيْطَانُ كَمَا أُخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْ آتِهِمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ \* يَرَاكُمْ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ \* يَرَاكُمْ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ \* يَالفَخْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ \* قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ بِالفَخْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ \* قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمُ عِنْ اللهَ وَاللهَ مُن اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ \* قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمُ عَنْدُونَ \* فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً عِنْدَونَ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ أَتَخَذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أُنَّهُمْ أَتَخُذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أُنَّهُمْ أَتَخُذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ أَنَّهُمْ أَتَخُذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءً مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أُنَّهُمْ أَنَّذُوا الشَيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَعْمَلُونَ أَلَا اللْهُ اللَّيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَعْلَقِهُمْ وَاللهُ اللْعُونَ اللهُ وَلَا اللْعَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ لا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومنها : (الحجر : ۲۸ ـ ۲۳)، (النحل : ۹۹ ـ ۱۰۰)، (الإسراء : ۲۱ ـ ۷۰)، (الكهف : ۵۰)، (طه : ۱۱٦ ـ ۱۲۷).

ويقول أمير المؤمنين على عليُّلًا في خطبته القاصعة :

«الحمد لله الذي لبس العزّ والكبرياء، واختارهما لنفسه دون خلقه، وجعلها جميً وحرماً على غيره، وأصطفاهما لجلاله، وجعل اللعنة على من نازعه فيها من عباده، ثمّ اختبر بذلك ملائكته المقرّبين، ليميز المتواضعين منهم من المستكبرين، فقال سبحانه وهو العالم بمضمرات القلوب، محجوبات الغيوب، إني خالق بشراً من طين، فإذا سوّيته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين، فسجد الملائكة كلهم أجمعون إلاّ إبليس اعترضته الحميّة، فافتخر على آدم بخلقه، وتعصّب عليه لأصله،

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١١\_٣٠.

فعدة الله إمام المتعصّبين وسلف المستكبرين، الذي وضع أساس العصبية، ونازع الله رداء الجبريّة، وادّرع لباس التعزّز، وخلع قناع التذلّل، ألا تر ون كيف صغّره الله بتكبّره، ووضعه بترفّعه، فجعله في الدنيا مدحوراً، وأعدّ له في الآخرة سعيراً، ولو أراد الله سبحانه أن يخلق آدم من نور يختطف الأبصار ضياؤه، ويبهر العقول رواؤه \_أي المنظر الحسن \_وطيب يأخذ الإنسان عرفه لفعل، ولو فعل لظلَّت له الأعناق خاضعة، ولخفّت البلوي فيه على الملائكة، ولكنّ الله سبحانه يبتلي خلقه ببعض ما يجهلون أصله تمييزاً بالاختبار لهم، ونفياً للاستكبار عنهم، وإبعاداً للخيلاء مـنهم، فاعتبروا بما كان من فعل الله بايليس، إذ أحبط عمله الطويل وجهده الجهيد، وكان قد عبد الله ستّة آلاف سنة، لا يُدرى أمِن سنيّ الدنيا أم من سنيّ الآخرة عن كِبر ساعة واحدة، فمن ذا بعد إبليس يسلم على الله سبحانه بمثل معصيته، كلَّا ما كان الله سبحانه ليدخل الجنّة بشراً بأمر أخرج منها ملكاً، إنّ حكمه في أهل السهاء وأهل الأرض لواحد، وما بين الله وبين أحد من خلقه هوادة \_أى الميل والصلح \_ في إباحته حِمي حرَّمه الله على العالمين، فاحذروا عباد الله عدوَّ الله أن يعديكم بدائه، وأن يستفرِّكم بخيله ورجله، فلعمري لقد فوِّق لكم سهم الوعيد، وأغرق لكم بالنزع الشديد، ورماكم من كلّ مكان قريب، وقال: ربّ بما أغويتني لأزيننّ لهم في الأرض ولأغوينّهم أجمعين» الخطبة (١).

فالشيطان هو العدو الأوّل للإنسان، وإذا أردنا أن نقف على فلسفة خلقته وعدائه، فإنّه يمكن ذلك من خلال الرجوع إلى كتتاب الله الكريم والروايات الشريفة المرويّة عن الرسول الأعظم محمّد ﷺ وأهل بيته عترته الطاهرين الأثمة

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٣٧٩، عن البحار ١٤: ٤٦٥.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

الهداة المهديّين، فإنّ أهل البيت أدرى بما في البيت، وفي هذا الكون الرحب الوسيع، فإنّ الله أوقفهم على أسرار خلقه، وحقائق الأشياء كما هي.

قال رسول الله ﷺ لابن مسعود وهو يعظه: يا بن مسعود، اتّخذ الشيطان عدوّاً، فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ (١).

قال أمير المؤمنين عليّ عليُّلا : احذروا عدوّاً نفذ في الصدور خفيّاً، ونفث في الآذان نجيّاً.

قال الإمام زين العابدين عليُّلِا في مناجاته: إلهي أشكو إليك عدوّاً يضلّني، وشيطاناً يغويني، قد ملاً بالوسواس صدري، وأحاطت هواجسه بقلبي، يعاضد لي الهوى، ويزيّن لي حبّ الدنيا، ويحول بيني وبين الطاعة والزلني.

قال الإمام الصادق للثُّلِم : لقد نصب إبليس حبائله في دار الغرور، فما يقصد فيها إلَّا أولياءنا.

وقال الإمام الكاظم عليَّا لله سئل عن أوجب الأعداء مجاهدةً: أقربهم إليك وأعداهم لك ... ومن يحرّض أعداءك عليك وهو إبليس.

فعن هشام بن الحكم قال: سأل الزنديق أبا عبد الله عليه الله عليه فقال: أفن حكمته أن جعل لنفسه عدوّاً وقد كان ولا عدوّ له، فخلق كما زعمت إبليس فسلّطه على عبيده يدعوهم إلى خلاف طاعته ويأمرهم بمعصيته، وجعل له من القوّة كما زعمت يصل بلطف الحيلة إلى قلوبهم فيوسوس إليهم، فيشكّكهم في ربّهم، ويلبس عليهم دينهم، فيزيلهم عن معرفته، حتى أنكر قوم لما وسوس إليهم ربوبيّته، وعبدوا سواه، فلِمَ سلّط عدوّه على عبيده، وجعل له السبيل إلى إغوائهم؟ قال: إنّ هذا

<sup>(</sup>١) فاطر : ٦.

العدو الذي ذكرت لا يضرّه عداوته، ولا ينفعه ولا يته، وعداوته لا تنقص من ملكه شيئاً، وولايته لا تزيد فيه شيئاً، وإنّها يتقى العدوّ إذا كان في قوّة بضرّ وينفع، إن همّ علك أخذه، أو بسلطان قهره، فأمّا إبليس فعبد خلقه ليعبده ويوحّده، وقد علم حين خلقه ما هو وإلى ما يصير إليه، فلم يزل يعبده مع ملائكته حتى امتحنه بسجود آدم، فامتنع من ذلك حسداً وشقاوة غلبت عليه، فلعنه عند ذلك وأخرجه عن صفوف الملائكة، وأنزله إلى الأرض ملعوناً مدحوراً، فصار عدو آدم وولده بذلك السبب، وما له من السلطنة على ولده إلّا الوسوسة والدعاء إلى غير سبيل، وقد أقرّ مع معصيته لربّه بربوبيّته (۱).

يقول الإمام الصادق للتَّلِمُ : «إنّ الشياطين أكثر على المؤمنين من الزنــابير على اللحم».

ويقول ﷺ : «لقد نصب إبليس حبائله في دار الغرور، فما يقصد فسيها إلّا أُولياءنا ».

ويقول الإمام الباقر عليًا : «إذا مات المؤمن خلّي على جيرانه من الشياطين عدد ربيعة ومضر كانوا مشتغلين به».

فإنّ ربيعة ومضر من أكبر القبائل العربية، فذكرهما كناية عن الكثرة، أي الآلاف المؤلفة من الشياطين يحومون حول دار المؤمن من اليوم الأوّل من ولادته، وحتى اليوم الأخير يوم رحلته من هذه الدنيا الدنيّة وزخرفها وزبـرجـها، فـإنّ

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٢٥، عن الاحتجاج.

المقدّمة .....المقدّمة المقدّمة المقدّم

شغلهم هو غواية المؤمن وإضلاله، وإذا مات فإنّهم ينتقلون إلى مؤمن آخر، وهكذا حتّى اليوم المعلوم.

ثم ورد في الخبر النبوي الشريف: قال رسول الله عَلَيْقُ : إنّ الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم(١١).

قال القمّي في سفينته: الشيطان فيعال من شطن إذا تباعد، فكأنّه يتباعد إذا ذكر الله تعالى، وقيل: إنّه فعلان من شاط يشيط إذا احترق غضباً، لأنّه يحترق ويغضب إذا أطاع العبد، فيقول عَلَيْلاً: إنّ الشيطان لا يزال يراقب العبد ويوسوس في نومه ويقظته، وهو جسم لطيف هوائي يمكنه أن يصل إلى ذلك، والإنسان غار غافل، فيوصل كلامه ووسواسه إلى باطن أذنه فيصير إلى قلبه، والله تعالى هو العالم بكيفيّة ذلك، فأمّا وسواسه فلا شكّ فيه، والشيطان هنا اسم جنس ولا يريد به إبليس وحسب، وذلك لأنّه له أولاد وأحفاد.

قال المجلسي عليه الرحمة: لا خلاف بين الإمامية بل بين المسلمين في أنّ الجنّ والشياطين أجسام لطيفة يُرَون في بعض الأحيان، ولا يسرون في بعضها، ولهم حركات سريعة وقدرة على أعمال قوية، ويجرون في أجساد بني آدم مجرى الدم، وقد يشكّلهم الله بحسب المصالح بأشكال مختلفة وصور متنوّعة، كما ذهب إلى هذا القول علم الهدى السيّد المرتضى عليه الرحمة، وجعل الله لهم القدرة على ذلك كما هو الأظهر من الأخبار.

والكافي بسنده عن أبي عبد الله عليَّا قال: ما من قلب إلّا وله أذنان على أحدهما ملك مرشد وعلى الآخر شيطان مفتّن، هذا يأمره وهذا يزجره: الشيطان

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ٤: ٤٣٠.

١٢ ..... الشيطان على ضوء القرآن

يأمره بالمعاصي والملك يزجره عنها، وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ (١).

قلب الإنسان مثال بيت له أبواب تنصب إليها الأحوال من كل باب، وكالمرآة تمرّ عليها صور مختلفة، وهي التي تسمّى بالخواطر المحرّكة للرغبة، وإنّها تنقسم إلى خواطر خير، وهي ما تدعو إلى الخير ما ينفع في الآخرة وهي خواطر نوريّة، وخواطر شرّ وما يضرّ في العاقبة وهي خواطر ناريّة، والأوّل يسمّى بالخاطر المحمود، ويسمّى إلهاماً، والثاني بالخاطر المذموم ويسمّى وسواساً، ولكلّ حادث سبب، وسبب الأوّل يسمّى ملكاً، وسبب الثاني يسمّى شيطاناً، واللطف الذي به يتهيّأ القلب لقبول إلهام الملك يسمّى توفيقاً، والذي به يتهيّأ لقبول وسواس الشيطان يسمّى إغواء وخذلاناً، فإنّ المعانى المختلفة تفتقر إلى أسامى مختلفة.

والملك عبارة عن خلق خلقه الله شأنه إفاضة الخير، وإفادة العلم، وكشف الحقي والوعد بالمعروف، وقد خلقه الله وسخّره لذلك، والشيطان عبارة عن خلق شأنه ضدّ ذلك، وهو الوعد بالشرّ والأمر بالفحشاء، والتخويف عند الهممّ بالخير بالفقر، والوسوسة في مقابلة الإلهام، والشيطان في مقابلة الملك، والتوفيق في مقابلة الخذلان، وإليه الإشارة بقوله تعالى:

﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (٢).

فإنّ الموجودات كلّها متقابلة مزدوجة إلّا الله تعالى فإنّه لا مقابل له، بل هو الواحد الحقّ الخالق للأزواج كلّها.

<sup>(</sup>١) بجار الأنوار ٦٧: ٣٤، والآية من سورة قي: ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٢) الذاريات: ٤٩.

المقدّمة .....المقدّمة المناه المناه

ثم هذا الصراع بين الحق والباطل، والنور والظلمة، والخير والشر، والفضائل والرذائل، كان من بدو الخلقة ولا يزال، وسيبق إلى اليوم المعلوم، وكان معسكر الحق والخير يتمثّل بآدم عليًا ، ومعسكر الشر والباطل يتمثّل بإبليس، ولكل موسى فرعون.

والقلب الإنساني متجاذب بين الشيطان والملك، بين الحق والباطل، وقال النبي عَبَيْلَة : للقلب لمّتان، لمّة من الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق، فمن وجد ذلك فليعلم أنّه من الله فليحمد الله، ولمّة من العدو إيعاد بالشرّ وتكذيب الحقّ، ونهي عن الخير، فمن وجد ذلك فليتعوّذ من الشيطان، ثمّ تلا: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ ﴾ (١).

ثمّ من العدل الإلهي يكون القلب بأصل الخلقة والفطرة صالحاً لقبول آثار الملائكة والشياطين على حدّ سواء، وإنّما يترجّح أحدهما على الآخر باتباع الهوى والشهوات والغضب، فإنّه باتباع الهوى وطول الأمل يظهر تسلّط الشيطان عليه، ويصير القلب عشّه ومعدنه، فإنّ الهوى مرعاه ومرتعه، وإن جاهد الشهوات وتشبّه بأخلاق الملائكة صار قلبه مستقرّ الملائكة ومهبطهم.

ولمّا كان القلب لا يخلو من الصفات الرذيلة صار ميداناً لوسوسة الشيطان، وقال رسول الله ﷺ: ما منكم من أحد إلّا وله شيطان.

وإذا كان العقل هو الحاكم في وجود الإنسان فلا تكون الشهوة إلّا فيا ينبغي وإلى الحدّ الذي ينبغي، فلا تدعوه إلى الشرّ، فيكون مهبط الملائكة، وإذا غلب على القلب حبّ الدنيا وذكرها ومقتضيات الهوى، فإنّ الشيطان يجد مجالاً لوسوسته وإغوائه.

<sup>(</sup>١) القرة: ٨٢٨.

فكلمّا انصرف القلب لذكر الله تباعد الشيطان ووسوسته، وأقبل الملك وإلهامه، فالعراك بين جنود الملائكة وجنود الشياطين، بين جنود العقل وجنود الجهل في ميادين القلب دائم إلى أن يتغلّب أحدهما على الآخر، وأكثر القلوب قد فتحها جنود الشيطان وملكوها فامتلأت بالوساوس الداعية إلى إيثار العاجلة على الآخرة، وتقديم الدنيا ونسيان ذكر الله، ومبدأ استيلائها اتباع الهوى، ولا يمكن فتح القلب بعدها إلا بتخلية القلب من الرذائل، وجنود الشيطان بمخالفة الهوى وذكر الله وعبادته، حتى لا يكون للشيطان سلطان:

﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ (١١).

وكلّ من اتّبع الهوى فهو عبد الهوى فيتسلّط عليه الشيطان:

﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ (٢).

ولا يمحو وسوسة الشيطان عن القلب إلّا ذكر الله سبحانه، ولا يعالج الشيطان إلّا بضدّه، وهو ذكر الله والاستعاذة من شرّ الوسواس الخنّاس:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آتَّـقَوْا إِذَا مَسَّـهُمْ طَـائِفٌ مِـنَ الشَّـيْطَانِ تَـذَكَّـرُوا فَـإِذَا هُـمْ مُنصِرُونَ ﴾ (٣).

قال مجاهد في قوله: ﴿ مِنْ شَرِّ الوَسُواسِ الخَـنَّاسِ ﴾ (٤)، قال: هو منبسط على قلب الإنسان، فإذا ذكر الله سبحانه خنس وانقبض، وإذا غفل انبسط على

<sup>(</sup>١) الحجر : ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الجاثية : ٢٣.

٣) الأعراف : ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) الناس : ٤.

المقدّمة ......الله المقدّمة .....

قلبه، فالتطارد بين ذكر الله ووسوسة الشيطان كالتطارد بين النور والظلام، وبـين الليل والنهار، ولتطاردهما قال الله تعالى: ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَـيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ وَكُرَ اللهِ ﴾ ١١٠.

وفي الحديث: إنّ الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم، فإذا ذكسر الله خنس، وإن نسى الله التقم قلبه.

ولأجل اكتناف الشهوات بالقلب من جوانبه الأربعة :

﴿ لأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَآتِيَـنَّهُمْ مِنْ بَسَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِـنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ ﴾ (١).

قال رسول الله عَلَيْنَة : إنّ الشيطان قعد لابن آدم في طرقه، فقعد له بطريق الإسلام، فقال له : أتسلم وتترك دينك ودين آبائك ؟ فعصاه فأسلم.

ثم قعد له بطريق الهجرة فقال: أتهاجر وتبدع أرضك ونساءك؟ فعصاه فهاجر.

ثمّ قعد له بطريق الجهاد فقال : أتجاهد وهو تلف النفس والمال ؟ فتقاتل فتقتل فتنكم نساؤك وتقسم مالك ؟ فعصاه فجاهد.

قال رسول الله ﷺ: فمن فعل ذلك فمات كان حقّاً على الله أن يدخله الجنّة.

فالشيطان هو العدو الأول للإنسان، وقد عرّفه الله سبحانه وعرّف عداوته في مواضع كثيرة من كتابه الكريم ليؤمن به ويحترز عنه فقال تعالى:

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً إِنَّمَا يَدْعُو حِنْبَهُ لِسَيَكُونُوا مِن

<sup>(</sup>١) المجادلة: ١٩.

<sup>(</sup>۲) الأعراف: ١٦ ـ ١٧.

١٦ ...... الشيطان على ضوء القرآن أضحاب السبعير ﴾<sup>(١)</sup>.

فينبغى للعبد أن يشتغل بدفع العدوّ عن نفسه وعياله:

﴿ قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (٢).

وينبغي أن يسأل عن كيفية الخلاص من عدوّه المبين، وما هي الأسلحة التي تهلكه وتبعده عنه.

وهذا ما ستقف عليه في هذه العجالة إن شاء الله تعالى.

وعن الكافي بسنده عن أبي عبد الله الثيلا، قال: إنّ للقلب أذنين، فإذا همّ العبد بذنب قال له روح الإيمان: لا تفعل، أو قال له الشيطان: افعل! وإذا كان على بطنها ـأى المرأة المزني بها ـنزع منه روح الإيمان (٣).

قال العلامة المجلسي في بيان هذا الخبر الشريف: للنفس طريق إلى الخير وطريق إلى الشرّ، وللخير مشقّة حاضرة زائلة، ولذّة غائبة دائمة، وللشرّ بعكس ذلك لذّة حاضرة فانية، ومشقّة غائبة باقية، والنفس للزعتها المادية - تطلب اللذّة وتهرب عن المشقّة، فهي دائماً متردّدة بين الخير والشرّ، فروح الإيمان يأمره بالخير، وينهاه عن الشرّ، والشيطان بالعكس.

وبالنسبة إلى روح الإيمان ذكروا وجوهاً :

١ ـ أن يكون المراد به الملك، كما صرّح به في بعض الأخبار وسمّـي بـروح
 الإيمان لأنّه مؤيّد له، وسبب لبقائه، فكأنّه روحه وبه حياته.

<sup>(</sup>۱) فاطر : ٦.

<sup>(</sup>٢) التحريم: ٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٧: ٤٤، عن الكافي ٢: ٢٦٧.

٢ ـ أن يراد به العقل، فإنّه أيضاً كذلك، ومتى لم يغلب الهـوى والشهـوات
 النفسانية العقل، لم يرتكب الخطيئة، فكأنّ العقل يفارقه في تلك الحالة.

٣ ـ أن يراد به الروح الإنساني من حيث اتّصافه بالإيمان، فإنّها من هـ ذه
 الجهة روح الإيمان، فإذا غلبها الهوى ولم يعمل بمقتضاها فكأنّها فارقته.

٤ ـ أن يراد به قوّة الإيمان وكماله ونوره، فإنّ كمال الإيمان باليقين، واليقين بالله واليوم الآخر لا يجتمع مع ارتكاب الكبائر والذنوب الموبقة، فمفارقته كناية عن ضعفه، فإذا ندم بعد انكسار الشهوة ممّا فعل وتفكّر في الآخرة وبـقائها وشدّة عقوباتها وخلوص لذّاتها يقوى يقينه فكأنّه يعود إليه.

٥-أن يراد به نفس الإيمان وتكون الإضافة للبيان، فإنّ الإيمان الحقيقي ينافي ارتكاب موبقات المعاصي، كما أشير إليه بقولهم علمين : «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن »، فإنّ من آمن وأيقن بوجود النار وإيعاد الله تعالى على الزنا أشد العذاب فيها، كيف يجترئ على الزنا وأمثالها، إذ لو أوعده بعض الملوك على فعل من الأفعال ضرباً شديداً أو قتلاً بل ضرباً خفيفاً أو إهانة وعلم أنّ الملك سيطلع عليه لا يرتكب هذا الفعل، وكذا لو كان صبي من غلمانه أو ضعيف من بعض خدمه حكيف الأجانب حاضراً لا يفعل الأمور القبيحة، فكيف يجتمع الإيمان بأنّ الملك القادر القاهر الناهي الآمر المطلع على السرائر ولا يخفي عليه الضائر، مع ارتكاب الكبائر بحضرته، وهل هذا إلا من ضعف الإيمان، ولذا قيل: الفاسق إمّا كافر أو بحنون.

٦ ـ أن يقال: في الكافر ثلاثة أرواح هي موجودة في الحيوانات، وهي الروح الحيوانية والقوّة الشهوانية، فإنّهم ضيّقوا الروح ـ الإيمانية ـ التي بها يتاز الإنسان عن سائر الحيوان وجـ علوها تـ ابعة للـ شهوات النـ فسانية والقـوى

۱۸ ...... الشيطان على ضوء القرآن البهيمية، فإمّا أن تفارقهم بالكلّية كما قيل، أو لمّا صارت باطلة معطّلة، فكأنّها فارقتهم، ولذا قال تعالى:

# ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالاَنْعَام بَلْ هُمْ أَصَلُّ سَبِيلاً ﴾ (١).

وفي المؤمنين أربعة أرواح، فإنّه يتعلّق بهم روح يصيرون به أحياء بالحياة المعنوية الأبدية، فهي مع الأرواح البدنية تصير أربعاً، وفي الأنبياء والأوصياء المبيّلاً روح خامس : هو روح القدس، وهذا على بعض الوجوه قريب من الوجه الثالث.

والحاصل: أنّ الإنسان في بدو الأمر عند كونه نطفة جماد، ولها صورة جمادية ثمّ يترقى إلى أن تتعلّق به نفس ثمّ يترقى إلى أن تتعلّق به نفس حيوانية هي مبدأ للحسّ والحركة، ثمّ يترقى إلى أن يتعلّق به روح آخر هو مبدأ الإيمان، ومنشأ سائر الكمالات، ثمّ يترقى إلى أن يتعلّق به روح القدس فيحيط بجميع العوالم، ويصير محلاً للإلهامات الربانية والإفاضات السبحانية.

وقال بعضهم بناءً على القول بالحركة في الجوهر \_كها عند صدر المتألهين الشيرازي \_ أنّ الصورة النوعية الجهادية المنويّة تترقّى وتتحرّك إلى أن تصير نفساً نباتية، ثمّ تترقّى إلى أن تصير نفساً حيوانية، وروحاً حيوانياً، ثمّ تترقى إلى أن تصير نفساً قدسياً، وروح نفساً بحرّداً على زعمه مدركة للكليات، ثمّ تترقى إلى أن تصير نفساً قدسياً، وروح القدس على زعمه بتّحد بالعقل.

هذا ما حضر لي مممّا يمكن أن يقال في حلّ هذه الأخبار، باختلاف مسالك العلماء ومذاهبهم في تلك الأمور، والأوّل أظهر على قـواعـد مـتكلّمي الإمامية وظواهر الأخبار، والله المطّلع على غوامض الأسرار، وحججه صلوات الله عليهم

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٤٤.

المقدّمة ...... المقدّمة المقد

ما تعاقب الليل والنهار \_انتهى كلامه رفع الله مقامه.

وعن الكافي بسنده عن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : ما من مؤمن إلّا ولقلبه أذنان في جوفه : أذن ينفث فيها المملك، فيؤيّد الله المؤمن بالملك، وذلك قوله : ﴿ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (١).

فالإنسان له قلب صنوبري في قفص صدره على الجانب الأيسر يضخ منه الدم، ومن ورائه قلب معنوي، إمّا أن يكون حرم الله، أو يسرقه الشيطان فيعشش فيه ويفرّخ، فيصير بيت الشيطان، فقلب الإنسان إمّا حرم الرحمان وعرشه أو بيت الشيطان وعشه أنان، إحداهما للرحمن، فما يسمع بها يكون من الإلهام، والأخرى للشيطان، وما يسمع بها يكون من الوسواس، فالإنسان داغاً بين جذبتين ودعوتين: جذبة ودعوة الرحمن، وجذبة ودعوة الشيطان، وأخيراً إمّا أن يكون رحمانياً إلهياً أو شيطانياً إبليسياً، وهذا الصراع مع الإنسان منذ اليوم الأوّل، فهو بين نزعتين: نزعة مثالية توحيدية، ونزعة مادّية كفريّة. فالحاكم في وجوده إمّا الحقّ والخير والنور فيسعد في الدارين، وإمّا الباطل والشرّ والظلام فيشقي في الدنيا والآخرة. شاءت حكمة الله ذلك، ولن تجد لسنّة الله تبديلاً ولا تحويلاً.

ثمّ هذا الكتاب الذي بين يديك يحتوي بعد المقدّمة على فصول وخاتمة، ومن الله التوفيق والتسديد، وهو خير ناصرِ ومعين.

وعلى الإنسان أن يعتبر من كلّ شيء حيّ، ومن الشيطان وما جرى عليه، فقد ورد عن أمير المؤمنين عليّ للنِّلا : «فاعتبروا بما كان من فعل الله بإبليس، إذ

<sup>(</sup>١) البحار ٦٧: ٤٧، عن الكافي ٢: ٢٦٧، والآية من سورة المجادلة : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) لقد ذكرت تفصيل ذلك في (حقيقة القلوب في القرآن الكريم)، فراجع.

٢٠ ..... الشيطان على ضوء القرآن

أحبط عمله الطويل وجهده الجهيد (الجميل) وكان قد عبد الله ستّة آلاف سنة لا يدرى أمِن سنيّ الدنيا أم من سنيّ الآخرة عن كِبر ساعة واحدة».

وعلينا أن نعبد الله كما أراد سبحانه وكما أمر ونهى، لاكما تشتهي أنفسنا، وكما نرتأيه وكما يحلو لنا، فإنّ بعض الناس عندما يضرّه الصوم ويحرم عليه ذلك، يقول قلبي يريد الصوم، وكأنّما إرادته مقدّمة على إرادة الله سبحانه، وهذا من الشيطان أيضاً.

قال الإمام الصادق عليه أمر الله إبليس بالسجود لآدم فقال : يا ربّ، وعزّتك إن أعفيتني من السجود لآدم لأعبدنك عبادةً ما عبدك أحد قطّ مثلها، قال الله جلّ جلاله : إنّى أحبّ أن أطاع من حيث أريد.

## الفصل الأوّل

### معالم الشيطان

إذا أردنا أن نعرف الأشياء، فإمّا أن نعرفها بنفسها وبالمباشرة، ونقف على العلّة ابتداءً ومن دون واسطة، أو نعرف الشيء من خلال آثاره ومعلولاته، فتارة أنرى الشمس، وأخرى نحسّ بحرارتها وأشعّتها، وإنّا نعرف الأشياء بنفسها لو كانت في حوزتنا وفي حيّز حواسّنا الظاهريّة، كما لو كانت من الأجسام، أمّا لو كانت من الجرّدات كالعقل، فإنّا نعرفه ونعلم به من خلال آثاره ومعالمه ومعاليله، وهذا أمر واضح لا غبار عليه.

وحينئذ للما لم نتمكن من معرفة عدونا الأوّل وهو الشيطان مباشرةً ووجهاً لوجه، فلا بدّ أن نعرفه من خلال معالمه وآثاره، وإنّما نتغلّب على العدوّ لو عرفناه أوّلاً، وعرفنا ما عنده من السلاح، ومن العُدّة والعِدّة، وعرفنا مخطّطاته وجنوده وأعوانه من الجنّ والإنس.

وإنما يعرف حقيقة الشيطان وواقعه، من كان صانعه وخالقه ومحيطاً به، وهو الله سبحانه وتعالى، فإذا أردنا أن نعرف الشيطان فإنما نعرفه حقاً بتعريف وتوصيف من الله عز وجل، ومن ثَمّ إنّا نقف على حقيقة عدوّنا الأوّل من خلال القرآن الكريم كتاب الله الحكيم أوّلاً، وثانياً من خلال أقوال النبيّ الأعظم محمّد عَلَيْهُمْ

۲۲ ..... الشيطان على ضوء القرآن وأهل بيته الطاهرين.

وإليك بعض المعالم لمعرفة الشيطان، فاعرف عدوّك حتى تعرف كيف تحاربه وتنتصر عليه، والله المستعان.

- ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ كَـفَرُوا يُـقَاتِلُونَ فِـي سَـبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِيّاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ (١).
- ﴿ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (١٠).

قال إلإمام الكاظم للنُّلِخ في وصيَّنه لهشام :

فله \_أي لإبليس \_ فلتشتد عداوتك، ولا يكونن أصبر على مجاهدته لك منك على مبرك لمجاهدته، فإنّه أضعف منك ركناً في قوّته، وأقل منك ضرراً في كثرة شرّه، إذ أنت اعتصمت بالله فقد هديت إلى صراطٍ مستقيم.

قال أمير المؤمنين على عليُّلا :

قد أصبحتم في زمن لا يزداد الخير فيه إلّا إدباراً، ولا الشرّ فيه إلّا إقبالاً، ولا الشرّ فيه إلّا إقبالاً، ولا الشيطان في هلاك الناس إلّا طمعاً، فهذا أوان قويت عدّته، وعمّت مكيدته، وأمكنت فريسته (٣).

﴿ لَعَنَهُ اللهُ وَقَالَ لاَ تَتَخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ۞ وَلاُضِلَّنَهُمْ وَلاُمَنِّيَنَّهُمْ وَلاَمُزَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّـيْطَانَ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّـيْطَانَ

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم : ۲۲.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٩ و ١٩٢.

معالم الشيطان .....

وَلِيّاً مِنْ دُونِ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ [١].

قال أمير المؤمنين على لِمُثَلِّهِ :

يا كميل، إنّ إبليس لا يعِد عن نفسه وإنّما يعِد عن ربّه، ليحملهم على معصيته فيورّطهم.

قال الإمام الصادق عَلَيْكُ :

لمّا نزلت هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً ﴾ (١)، صعد إبليس جبلاً بمكّة يقال له ثور، فصرخ بأعلى صوته بعفاريته فاجتمعوا إليه، فقالوا: يا سيّدنا لِمَ دعوتنا ؟ قال: نزلت هذه الآية فن لها ؟ فقام عفريت من الشياطين فقال: أنا لها بكذا وكذا، فقال: لست لها، فقام آخر فقال مثل ذلك، فقال: لست لها، فقال الوسواس الخنّاس: أنا لها، قال: بماذا ؟ قال: أعدهم وأمنّيهم حتى يواقعوا الخطيئة، فإذا واقعوا الخطيئة أنسيتهم الاستغفار، فقال: أنت لها. فوكّله بها إلى يوم القيامة.

وقال عَلَيْلِا : إنّ الشيطان يدير ابن آدم في كلّ شيء، فإذا أعياه جثم له عند المال فأخذ برقبته.

قال أمير المؤمنين للتَيْلَةِ :

إنّ الشيطان يُسنّي لكم طريقه، ويريد أن يحلّ دينكم عقدة عقدة، ويعطيكم بالجماعة الفُرقة.

وعنه عليه الشيطان موكّل به \_ أي العبد \_ يزيّن له المعصية ليركبها، ويمنّيه التوبة ليسوّفها.

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۱۸ ـ ۱۱۹.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٣٥.

۲٤ ...... الشيطان على ضوء القرآن وأمّا معالم الشيطان وعوالمه فهي كثيرة، أهمّها:

#### ١ ـ دعوة الشيطان ووعوده :

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١٠).

﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ وَاللهُ يَـعِدُكُمْ مَـغْفِرَةً مِـنْهُ وَفَصْلاً ﴾ (٢).

﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (٣).

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ فِي الخَمْرِ وَالمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَن الصَّلاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنتَّهُونَ ﴾ (٤).

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الحَقِّ وَوَعَـدْتُكُمْ فَالْمَانِ إِلَّا أَنْ دَعَوْ تُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْ تُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي مِنْ قَبْلُ ﴾ (٥).

وعن جابر الأنصاري عن النبيِّ عَيْلًا ، قال : كان إبليس أوّل من ناح ، وأوّل

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٩١.

<sup>(</sup>٥) إبراهيم : ٢٢.

معالم الشيطان .......

من تغنى، وأوّل من حدا، قال: لمّا أكل آدم من الشجرة تغنى، فلمّا أهبط حدا به، فلمّا استقرّ على الأرض ناح، فأذكره ما في الجنّة، فقال آدم: ربّ هذا الذي جعلت بيني وبينه العداوة لم أقوّ عليه وأنا في الجنّة، وإن لم تعني عليه لم أقوّ عليه، فقال الله: السيّئة بالسيّئة والحسنة بعشر أمثالها إلى سبعائة، قال: ربّ زدلي ؟ قال: لا يولد لك ولد إلّا جعلت معه ملكاً أو ملكين يحفظانه، قال: ربّ زدني ؟ قال: التوبة مفروضة في الجسد ما دام فيها الروح، قال: ربّ زدني ؟ قال: أغفر الذنوب ولا أبالي، قال: حسبي. قال: فقال إبليس: ربّ هذا الذي كرّمت عليّ وفضلته وإن لم تفضّل عليّ لم أقوّ عليه، قال: لا يولد له ولد إلّا ولد لك ولدان، قال: ربّ زدني ؟ قال: تتخذ أنت وذرّيتك في صدورهم مساكن، قال: ربّ زدني ؟ قال: تعدهم وتمنّيهم وما يعدهم الشيطان في صدورهم مساكن، قال: ربّ زدني ؟ قال: تعدهم وتمنّيهم وما يعدهم الشيطان الله غروراً (۱).

وعن أبي عبد الرحمن، قال: قلت لأبي عبد الله المثيلا: ربما حزنت فلا أعرف في أهل ولا مال ولا ولد، فقال: في أهل ولا مال ولا ولد، فقال: إنّه ليس من أحد إلا ومعه ملك وشيطان، فإذا كان فرحه كان دنو الملك منه، وإذا كان حزنه كان دنو الشيطان منه، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَامُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٠).

قال العلّامة المجلسي في بيانه: كان المراد أنّ هذا الهم لأجل وساوس الشيطان، لكنّه لا يتفطّن به الإنسان فيظنّ أنّه بلا سبب. أو المراد: أنّه لمّا كان شأن

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢١٩، عن تفسير العياشي ١: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢١٥، عن علل الشرائع: ٤٢، والآية من سورة البقرة : ٢٦٨.

٢٦ ..... الشيطان على ضوء القرآن

الشيطان يصير محض دنوّه سبباً للهمّ، أو أراد السائل عدم كونه لفوت تلك الأمور في الماضي ويجري جميع الأمور في الملك أيضاً.

وقال عَلَيْلِا : ما من قلب إلا وله أذنان على أحدهما ملك مرشد، وعلى الآخر شيطان مفتّن، هذا يأمره وهذا يزجره، الشيطان يأمره بالمعاصي، والملك يزجره عنها، وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ \* مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلّاً لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١).

وقال عَلَيْكُةِ : إنّ للقلب أُذنين، فإذا همّ العبد بـذنب قـــال له روح الإيمــان : لا تفعل، وقال له الشيطان : افعل، وإذا كان على بطنها نزع منه روح الإيمان (٢).

فكل واحد بالوجدان يحس في نفسه وقلبه أن هناك دعوتين: دعوة رحمانية إلى الخير والعمل الطالح، فبين إلهام ووسواس، وصراع بين الحق والباطل، بين النور والظلام، بين الخير والشر، بين الوجود والعدم.

#### ٢ ـ حزب الشيطان وجنوده:

إنّ للشيطان الرجيم حزب وأعوان وجمنود من الجمنّ والإنس كما قمال سبحانه:

﴿ فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالغَاوُونَ ۞ وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر، عن الكافي ٢ : ٢٦٦، والآية من سورة ق : ١٧ ــ ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر تقسد.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: ٩٥ ـ ٩٥.

معالم الشيطان ...... معالم الشيطان ..... ٧٧

وقد ورد في الخبر الشريف عن الإمام الصادق عليُّلا : ليس لإبليس جند أشدً من النساء والغضب ١٠٠٠.

أي يتسلّط على الإنسان بعاملين أساسيين، أحدهما من الخارج وهم النساء، والآخر من الداخل وهو الغضب.

من كتاب لأمير المؤمنين عليّ عليُّلا إلى الحارث الهمداني: احذر الغضب فإنّه جند عظيم من جنود إبليس.

وقال عَلَيْلًا: اتّخذوا التواضع مسلحةً بينكم وبين عدوّكم إبليس وجـنوده، فإنّ له من كلّ أُمّة جنوداً وأعواناً ورجلاً وفرساناً.

وقال عليه الا فالحذر الحذر من طاعة ساداتكم وكبرائكم، ولا تبطيعوا الأدعياء، اتخذهم إبليس مطايا ضلال وجنداً بهم يصول على الناس، وتراجمة ينطق على ألسنتهم (١).

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُواً إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِسَيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (٣).

وحزب الشيطان من كان في خطّه كناكثي البيعة في صدر الإسلام، فني الخبر الصادقي عليه في قول النبي عليه في غدير خم: «من كنت مولاه فعلي مولاه»: فجاءت الأبالسة إلى إبليس الأكبر، وحثّوا التراب على رؤوسهم، فقال لهم إبليس: ما لكم ؟ قالوا: إنّ هذا الرجل قد عقد اليوم عقدة لا يحلّها شيء إلى يوم القيامة،

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) منزان الحكمة ٢: ١٤٥٩.

<sup>(</sup>٣) فاط : ٦.

۲۸ ..... الشيطان على ضوء القرآن

فقال لهم إبليس : كلّا، إنّ الذين حوله قد وعدوني فيه عدة لن يخلفوني، فأنزل الله على رسوله : ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ﴾ (١٠).

ثمّ المقصود من الحزب هو المعنى اللغوي، أي بمعنى الجماعة، فحزب الشيطان يعني جماعة الشيطان وأتباعه، وأمّا المعنى المصطلح، الذي كان أساسه من رجل يهودي في القرن الثامن عشر الميلادي فإنّه بمعنى الاخطبوطي أو الخيوط التي تمتد إلى رأس واحد، أو بمعنى الشكل الهرمي كالجبل الذي له قمّة وقاعدة، ومن ثمّ تكون هناك كوادر حزبية وحلقات حزبية بين القمّة والقماعدة، يسضمّهم نظام حزبي خاصّ، لهم أهداف وبرامج خاصة للوصول إلى أهدافهم الحزبيّة، وهذا المعنى ينطبق على الحزب الشيطاني كما يلى:

## تأريخ تأسيس الحزب:

يرجع تأريخه إلى بدء خلق آدم نبيّ الله أبي البشر للتَّلِلا ، وقد هبط مع آدم وحوّاء على الأرض ليكون عدوًا لهما ولذرّيتهما إلى اليوم المعلوم.

### أمير سرّ الحزب :

الاسم واللقب: الاسم (إبليس) وقد ذكر في القرآن الكبريم (١١) ميرة، واشتهر باسم (الشيطان)، وقد ذكر في القرآن (٨٨) مرّة بصيغة الجسمع والمسفرد، واللقب (الرجيم)، وقد ذكر في القرآن (٦) مرّات، وهو من طائفة الجنّ، ومقصوده إغواء الإنسان وهلاكه إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١ : ٣٦٨، عن تفسير القمّي، والآية من سورة سبأ : ٢٠.

معالم الشيطان .......

ومن أخلاقياته أنّه :

۱\_متكتر:

﴿ قَالَ أَأْسُجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيناً ﴾ (١).

٢ \_ يخلف الوعد:

﴿ كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ ٱكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللهُ رَبَّ العَالَمِينَ ﴾ (١٠).

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الحَقِّ وَوَعَـدْتُكُمْ فَالْمَتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (٣).

٣ \_ يوسوس إلّا أنّ كيده كان ضعيفاً :

﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ (٤).

ومع الشياطين من صنفه:

أحدهم يوحي إلى الآخر :

﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَاثِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ (٥).

رموز توفيقاته الحزبية :

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦١.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ١٦.

<sup>(</sup>٣) إيراهيم : ٢٢.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٧٦.

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٢١.

٣٠ ..... الشيطان على ضوء القرآن

التسلُّط على الإنسان من خلال نقاط ضعفه:

- ١ \_ يضلّ الناس:
- ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُوَيْتَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلَأُغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ الله
  - ٢ ـ يزيّن لهم أعمالهم:
  - ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٠٠.
    - ٣ ـ يتسلّط عليهم من طريق البطن:
  - ﴿ كُلُوا مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلالاً طَيِّباً وَلا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ﴾ (٣).
    - ٤ ـ يخوّفهم بالفقر :
- ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٤).
  - ٥ \_ يخوّفهم بالحرب ونتائجها :
- ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيَّاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمنينَ ﴾ (٥).

٦ ـ الاستفادة من الوسائل الخطرة:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الخَمْرُ وَالمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رَجْسٌ مِنْ

<sup>(</sup>١) الحجر: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٤٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٠: ٢١٥، عن علل الشرائع : ٤٢، والآية من سورة البقرة : ٢٦٨.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٧٥.

معالم الشيطان ......

عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١).

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُدوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ فِي الخَــْدِ وَالمَيْسِر ﴾ (٢).

٧\_الوسوسة في الصدور:

﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لَهُمَا مَا وُرِيَ عَنْهُمَا مِنْ سَوْآتِهِمَا ﴾ (٣).

﴿ الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ (١).

٨\_النجوى وإيذاء المؤمنين :

﴿ إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَخزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ <sup>(٥)</sup>.

٩ ـ الأولاد والأموال:

﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَغْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَـلَيْهِمْ بِـخَيْلِكَ وَرَجِـلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (١٠).

- ١٠ ـ رَصد طرق الهداية ليضلُّ الناس:
- ﴿ لأَفْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (٧).

(١) المائدة : ٩٠.

(٢) المائدة : ٩١.

٣) الأعراف : ٢٠.

(٤) الناس: ٥.

(٥) الجمادلة: ١٠.

(٦) الإسراء: ٦٤.

(٧) الأعراف : ١٦.

الشيطان على ضوء القرآن

١١ \_ الهجوم المضاعف:

﴿ ثُمَّ لَآتِيَسَنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (١).

١٢ \_ تخريب العلاقات:

﴿ وَقُلْ لِعِبَادِي يَـقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلإِنسَانِ عَدُوّاً مُبِيناً ﴾ (١٠).

العلاقات الحزبية:

١ \_مع الله سبحانه:

غبر شاكر:

﴿ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً ﴾ (٣٠.

يعصى الله :

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيّاً ﴾ الله

٢ \_ مع عامة الناس:

لهم قرين:

﴿ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً ﴾ (٥).

(١) الأعراف: ١٧.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) مرجم : ٤٤.

<sup>(</sup>٥) النباء: ٣٨.

معالم الشيطان ...... معالم الشيطان ....

الكادر والقيادة المركزية:

- ١ ـ المبذّرون :
- ﴿ إِنَّ المُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ ﴾ ١١٠.
  - ٢ \_ الكفّار :
- ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١٠.
  - ٣ \_ المرتدّون عن الحقّ:
- ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَغْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾ (٣).
  - ٤\_المنافقون:
  - ﴿ أَسْتَخْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُوْلَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ ﴾ (٤).
    - ٥ \_ الناسون ذكر الله:
    - ﴿ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (٥).

٦\_المكذَّبون:

﴿ هَلْ أُنَبِّؤُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ (١٠.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) محمّد عَلَيْقُ : ٢٥.

<sup>(</sup>٤) الجمادلة: ١٩.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ٤٢.

<sup>(</sup>٦) الشعراء: ٢٢١ ـ ٢٢٢.

٣٤ ..... الشيطان على ضوء القرآن

٧ ـ لاعب القهار والسكّير:

﴿ إِنَّمَا الخَمْرُ وَالمَـيْسِرُ وَالأَنْـصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِـنْ عَـمَلِ الشَّـيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١).

٨ ـ المذنبون:

< كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ (¹).

٩ \_الذين يحاربون الحقّ:

﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَّ عَتُمُوهُمْ إِنَّكُ مُ لَمُشْرِكُونَ ﴾ (٣).

### وأمّا نظام الحزب :

١ ـ مع الله: عدم الإطاعة وعدم الشكر:

﴿ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً ﴾ (٤).

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيّاً ﴾ (٥).

٢ ـ مع الأنبياء: المحاربة.

٣ ـ مع الناس: الكذب والخدعة وزينة الدنيا ونسيان الله والقيامة.

<sup>(</sup>١) المائدة : ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الشعراء : ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ١٢١.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٢٧.

<sup>(</sup>٥) مريم : ٤٤.

معالم الشيطان ......مان معالم الشيطان ....

وأمًا الأحداف الحزبية :

١ ـ الخذلان:

﴿ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ ١٠٠.

٢ \_ الفقر :

﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ ﴾ [1].

٣\_الانحراف عن الحقّ:

﴿ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (٣).

٤ ـ ترويج وإشاعة الفحشاء والمنكر:

﴿ وَيَأْمُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ ﴾ (٤).

٥ \_ محاربة الحقّ:

﴿ لَيُوحُونَ إِلَى أُولِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ (١٠.

وأمّا الأوامر الحزبيّة والدساتير التي يمليها الشيطان على قاعدة خزبه، ومن يدور في فلك الحزب، فمنها:

١ \_الأمر بالمنكرات والمعاصي:

(١) الفرقان : ٢٩.

(٢) البقرة : ٢٦٨.

(٣) النساء : ٦٠.

(٤) البقرة : ٢٦٨.

(٥) الأنعام: ١٣١.

٣٦ ..... الشيطان على ضوء القرآن

﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالفَّحْشَاءِ ﴾ (١).

٢ \_نسيان الله:

﴿ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾ (١٠).

٣\_الوساوس:

﴿ فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُورِيَ عَنْهُمَا مِنْ سَوْآتِهِمَا ﴾ (٣).

٤ \_ التفرقة والاختلاف:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ ﴾ (٤٠).

٥ ـ تزيين القبائح:

﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٥).

٦\_الأماني والوعود الباطلة :

﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (٦).

٧ ـ الإسراف والتبذير:

﴿ إِنَّ المُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِين ﴾ (٧).

(١) البقرة : ٢٦٨.

را با الشواء المارات

(۲) يوسف : ٤٢.

٣) الأعراف: ٢٠.

(٤) المائدة : ٩١.

(٥) الأنعام: ٤٣.

(٦) النساء: ١٢٠.

(٧) الإسراء: ٢٧.

معالم الشيطان ...... ... ... ... ... ... ... ٢٧

وأمّا انطباع الناس واتجاههم بالنسبة إلى الحزب الشيطاني ومقدار تفاعلهم : فهم على طوائف ثلاثة :

١ ــالخلصون: فإنّهم لا يدخلون في الحزب، بل يحاربونه، ولا يقدر الشيطان
 على إغوائهم وجذبهم إلى حزبه:

﴿ وَلَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ (١).

٢ - المسلمون: إنّ الشيطان يحاول أن يجرّهم إلى الحزب، فيوسوس لهم، ويأتيهم بسياسة قدم بقدم وخطوة خطوة - كما سنذكر تفصيل ذلك - فنهم من يسمع نجواه ويدخل في حزبه، ومنهم من ينكر عليه ذلك ويدخل في زمرة المخلصين، وهم حزب الله سبحانه وهم قليلون:

﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وإلَّا فإنَّ أكثر الناس من حزب الشيطان :

﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

فالشيطان مع هؤلاء في جزر ومدٌّ:

﴿ يُوَسُوسُ فِي صُدُّورِ النَّاسِ ﴾ (٤).

٣\_المنافقون والكفّار : فإنّ الشيطان استحوذ عمليهم وأدخمهم في حربه
 فكانوا من أوليائه وأنصاره :

<sup>(</sup>١) الحجر : ٣٩\_٤٠.

<sup>(</sup>۲) سبأ : ۱۳ .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) الناس : ٥.

- ﴿ إِنَّهُمْ ٱتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ (١٠).
  - ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُوْلِيَائِهِمْ ﴾ (٢).

فهذا هو حزب الشيطان ومرامه ونظامه، ومثله الأحرزاب الشيطانية المستوردة من الشرق أو الغرب، فاحذره كلّ الحذر، ولا تثني عزيمتك في خلافهم ونضالهم ومحاربتهم حتى القضاء عليهم، ولا بدّ من نصرة الحقّ وخذلان الباطل، وهناك من لم ينصر الباطل إلّا أنّه يخذل الحقّ عندما يكون في حياد عنه كعبد الله بن الحرّ في قصّة كربلاء.

#### ٣\_شرك الشيطان وحيائله:

إنّ الشيطان اللعين يشارك الإنسان في كلّ شيء حتّى في الأولاد والأموال كما قال سبحانه :

﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ وَعِـدُهُمْ وَمَا يَـعِدُهُمُ الشَّـيْطَانُ إِلَّا عُرُوراً ﴾ (٣).

وقال إبليس لنوح نبيّ الله : اذكرني في ثلاثة مواطن ، فإنيّ أقرب ما أكون إلى العبد إذا كان في إحداهن : اذكرني إذا غضبت ، واذكرني إذا حكمت بين اثنين ، واذكرني إذا كنت مع امرأة خالياً ليس معكما أحداثاً.

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٠.

١١) الاعراف: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١٢١.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ١٣٢.

معالم الشيطان ......

ومن عوامل مشاركة الشيطان مع الإنسان هو ترك التسمية بالله سبحانه في مقدّمة أعياله، كما أنّه من ترك البسملة فإنّ عمله مبتور أي مقطوع البركة، فكـلّ عمل لم يذكر فيه اسم الله فهو أبتر، كما ورد في الخبر.

### ٤\_صوت الشيطان وخيله:

إنّ للقلب أذنان: أذن يهمس فيه الشيطان وأعوانه ليرتكب الإنسان الأعمال القبيحة والمعاصي والذنوب ويفتر عن الواجبات والعبادات، وأذن أخرى تهمس فها الملائكة لهداية الناس:

﴿ فَأَ لَهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَــقُواهَا ﴾ (١).

فالإنسان بين دعوتين، وإنّه دائماً في صراع ملائكي وشيطاني حتى يـتغلّب أحدهما على الآخر باختيار الإنسان، فهديناه السبيل إمّا شاكراً وإمّا كفوراً، وليس للإنسان إلّا ما سعى، وإنّ سعيه سوف يُرى.

فالشيطان يأتي الإنسان بصوته، وربما بعض يسمع ذلك الصوت ويحسّ بوحي الشيطان، فإنّ الشياطين يـوحـون إلى أوليـائهم، فـيستفزّ أولئك الذيـن يتبعونه.

والله سبحانه يقول:

﴿ وَٱسْتَفْزِزْ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَـلَيْهِمْ بِـخَيْلِكَ وَرَجِـلِكَ وَشَارِكْهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأُولادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ [1].

<sup>(</sup>١) الشمس : ٨.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٦٤.

٤٠ ..... الشيطان على ضوء القرآن

#### ٥ ـ سعة ميدان عمل الشيطان:

إنّ الشيطان أعطي له بحكمة من الله سبحانه صلاحيات وسيعة، وميادين طوليّة وعرضيّة، من أجل إضلال بني آدم، فإنّه من اليوم الأوّل، وقبل الهبوط إلى الأرض قد دخل في عروق آدم، وتسلّط على بدنه إلاّ القلب، فإنّ الله منعه عن ذلك، إذ جعل قلب المؤمن حرمه وعرشه سبحانه، فهو محلّ علمه وأنواره القدسيّة، وإنّه مرآة الحقائق ومهبط الألطاف الإلهيّة الخفيّة.

فالشيطان بسط يده في غيّ الإنسان وانحرافه عن الصراط المستقيم، فإنّه يأتيه من الجهات الأربعة: من خلفه ومن بين يديه، وعن يمينه وشهاله، يوسوس له بكلّ شيء، حتى بالدين ليخرجه عن الدين، ويقسم بالله كذباً إنّه لمن الناصحين، فيدان عمل الإنسان وسيع جدّاً. فقال لعنه الله أبد الآبدين في مقام المخاصمة مع ربّ العالمين:

﴿ لَأَقْفُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَآتِيَـنَّهُمْ مِنْ بَسِيْنِ أَيْسِدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ ﴾ (١).

وقد ورد في الخبر الشريف عن أبي بصير، عن أبي عبد الله للتَّلِير ، قال : الصراط الذي قال إبليس هو على للتَّلِير (١٠).

كما أنّ من ميدانية الشيطان الوسيعة أن يطمع في إضلال كـلّ الخـلق حـتَى الأنبياء والأولياء.

 <sup>(</sup>١) الأعراف: ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٢٠، عن تفسير العياشي.

قال الصادق للنلخ : جاء إبليس إلى موسى بن عمران للنلخ وهو يناجي ربّه، فقال له ملك من الملائكة : ما ترجو منه وهو في هذه الحال يناجي ربّه ؟ فقال : أرجو منه ما رجوت من أبيه آدم(١).

ومقصود الشيطان هو إغواء كلّ الناس، إلّا أنّه قد فرغ عن الكثير فبق القليل القليل، وهم المؤمنون حقّاً أتباع مذهب أهل البيت المَهَالِيُّ ، كما أخبر بذلك الإمام الباقر عليَّلِا حيث قال زرارة: قلت لأبي جعفر عليَّلا : قوله: ﴿ لاَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لاَتِيمَنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أيدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (٢) ؟ فقال أبو جعفر عليها : يا زرارة، إنّما صمد عمد \_لك ولأصحابك، فأمّا الآخرين فقد فرغ منهم (٢).

وإِنّا يتسلّط على أبدانهم لا أديانهم وعقائدهم الحقّة، فعن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليّه عليه على أبدانهم لا أديانهم وعقائدهم الحقّة، فعن أبي بصير، عن الشّيطان على الله عليه على الله على أبدانهم ولا يسلّط والله من المؤمنين على أبدانهم ولا يسلّط على أديانهم، قد سلّط على أيوب فشوة خلقه، ولم يسلّط على دينه، قلت له: قوله: ﴿ إِنَّ مَا شُلْطَانُهُ عَلَى الله على الل

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٣٨، عن المجالس.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٠: ٢٥٣، عن المحاسن.

<sup>(</sup>٤) النحل : ٩٨ ـ ١٠٠.

٤٢ ..... الشيطان على ضوء القرآن أبدانهم وعلى أديانهم (١).

وعن قتادة، قال: لمّا هبط إبليس قال آدم: أي ربّ قد لعنته فما علمه؟ قال: السحر. قال: فما قراءته؟ قال: الشعر. قال: فما كتابته؟ قال: الوشم. قال: فما طعامه؟ قال: كلّ ميتة وما لم يذكر اسم الله عليه. قال: فما شرابه؟ قبال: كلّ مسكر. قال: فأين مسكنه؟ قال: الحمّام. قال: فأين مجلسه؟ قال: الأسواق. قال: فما صوته؟ قال: المزمار. قال: فما مصائده؟ قال: النساء(٢).

قال رسول الله: قال إيليس لربّه تعالى: يا ربّ قد أهبط آدم وقد علمت أنّه سيكون كتب ورسل، فما كتبهم ورسلهم ؟ قال: رسلهم الملائكة والنبيّون، وكتبهم التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، قال: فما كتابي ؟ قال: كتابك الوشم، وقراءتك السحر، ورسلك الكهنة، وطعامك ما لم يذكر اسم الله عليه، وشرابك كلّ مسكر، وصدقك الكذب، وبيتك الحمّام، ومصائدك النساء، ومؤذّنك المزمار، ومسجدك الأسواق (٣).

وروي أنّ الله تعالى قال لإبليس: لا أخلق لآدم ذرّية إلّا ذرأت لك مثلها، فليس أحد من ولد آدم إلّا وله شيطان قد قرن به (٤).

وقيل: إنّ الشياطين فيهم الذكور والإناث يتوالدون من ذلك، وأمّا إيليس فإنّ الله تعالى خلق له في فخذه اليمني ذكراً وفي اليسرى فرجاً فهو ينكح هذه بهذا،

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٥٥، عن تفسير العياشي، والكافي مثله.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٨١، عن الدرّ المنثور.

<sup>(</sup>٣) المصدر.

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٠: ٣٠٦.

فيخرج له كلّ يوم عشر بيضات، يخرج من كلّ بيضة سبعون شيطاناً وشيطانة.

في الخبر الصادقي عليه : والذي بعث بالحقّ محمّداً على للعفاريت والأبالسة على المؤمن أكثر من الزنابير على اللحم، والمؤمن أشدّ من الجبل، والجبل تدنو إليه بالفأس فتنحت منه، والمؤمن لا يستقلّ من دينه (١).

عن أبي جعفر عليُّلِا : إنّ إبليس عليه لعائن الله يبتّ جنود الليل من حين تغيب الشمس وتطلع، فأكثروا ذكر الله في هاتين الساعتين، وتعوّذوا بالله من شرّ إبليس وجنوده وعوّذوا صغاركم من هاتين الساعتين فإنّهما ساعتا غفلة.

هذا باعتبار الزمان والمكان وكذلك الأشخاص، ومن الروايات في ذلك ما جاء في تفسير العياشي: ما من مولود يولد إلا وإبليس من الأبالسة بحضرته، فإن لم يكن من شيعة أهل البيت الله الميلا أثبت سبّابته في دبره، فكان مأبوناً، أو في فرجها فكانت فاجرة، فعند ذلك يسبكي الصبيّ والله بعد ذلك يمحو ما يشاء ويثبت (٢).

وهذا يعني أنَّ غير الموالي لأهل البيت المُهَلِّئُ فيه أرضية الفساد وسرعان ما يقع في مثل الزنا\_والعياذ بالله \_فإنَّ حبّ أهل البيت المُهَلِّئُ صمّام أمان من مثل هذه الكبائر والموبقات، فتدبّر.

قال الله تعالى:

﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٣٧١، عن تفسير العياشي.

<sup>(</sup>٢) السفينة ١: ٣٧٤، عن البحار ٤: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٢٠.

﴿ وَلَوْلا فَضَلُّ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لا تَبَغْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١).

قال أمير المؤمنين علي علي الخيلا : فاحذروا \_ عباد الله \_ عدو الله أن يعدكم بدائه، وأن يستفر كم بندائه، وأن يجلب عليكم بخيله ورجله، فلعمري لقد فوق لكم سهم الوعيد، وأغرق إليكم بالنزع الشديد، ورماكم من مكان قريب، فقال : ﴿ رَبِّ بِمَا أَغُو يُتَنِي لاَزُيّ نَنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلاَ غُو يَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١) قذفاً بغيب بعيد، ورجماً بظن غير مصيب، صدّقه به أبناء الحمية، وإخوان العصبية، وفرسان الكِبر والجاهلية.

قال الإمام الصادق عليه في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ ﴾ فصرخ إسليس صرخةً فرجعت إليه العفاريت فقالوا: يا سيّدنا، ما هذه الصرخة الأخرى؟ فقال: ويحكم حكى الله والله كلامي قرآناً وأنزل عليه: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَا تَسْعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ثم رفع رأسه إلى السهاء ثم قال: وعز تك وجلالك لألحقن الفريق بالجميع. قال: فقال النبي تَظِيلًا: بسم الله الرحمن الرحم ﴿ إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ ثم .

وإنَّمَا سلَّط الله الشيطان على الإنسان للابتلاء، حتى يميّز الخبيث من الطيّب، ويعرف الحقّ من الباطل، والخير من الشرّ.

قال الله تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالآخِرَةِ مِثَنْ هُوَ مِنْهَا

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحجر : ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٤٢.

قال الإمام الرضا لليِّلِة في قوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ (١٠). أنّه عزّ وجلّ خلق خلقه ليبلوهم بتكليف طاعته وعبادته، لا على سبيل الامتحان والتجربة، لأنّه لم يزل عليماً بكلّ شيء.

ثمّ الشيطان اللعين بحكمة من الله أنظر إلى يوم معلوم، وإنّه يـ قتل عـ لى يـ در رسول الله وأمير المؤمنين لليَّلِيُّ كها جاء في الخبر الصادقي لليَّلِيِّ : ذكر فيه قتال بين أمير المؤمنين لليَّلِيِّ في أصحابه وبين إيليس في أصحابه في أرض من أراضي الفرات قتالاً لم يقتتل مثله، منذ خلق الله تعالى، فيرجع أصحاب عـ لي عليِّلٍ إلى خـ لفهم مائة قدم، فتنزل الملائكة وقضي الأمر برسول الله عَلَيْ أمامه بيده حربة من نور، فإذا نظر إليه إيليس رجع القهقرى ناكصاً على عقبيه، فيقولون له أصحابه : أين تريد وقد ظفرت ؟ فيقول : ﴿ إنِّي أرَى مَا لا تَرَوْنَ ﴾ (٣)، فيلحقه النبي عَلَيْ فيطعنه بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه، فـ عند ذلك يـ عبد الله عـز وجـل بيشرك به شيئاً (١٤).

وفي رواية: يذبح رسول الله إيـليس عـلى الصـخرة التي كـانت في بـيت المقدس (٥).

<sup>(</sup>۱) ستأ: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) هود : ٧.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٥٣: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر ١٣: ٣٧٣.

وذكر مجاهد أنّ من ذرّية إبليس: لاقيس وولها وهو صاحب الطهارة والصلاة، والهفاف وهو صاحب الصحاري، ومرّة وبه يكنّى، وزلنبور وهو صاحب الأسواق ويزيّن اللغو والحلف الكاذب ومدح السلعة، وبئر وهو صاحب المصائب يزيّن خمش الوجوه ولطم الخدود وشقّ الجيوب، والأبيض وهو الذي يوسوس للأنبياء، والأعور وهو صاحب الزنا ينفخ في إحليل الرجل وعجز المرأة، وداسم وهو الذي إذا دخل الرجل بيته ولم يسلم ولم يذكر اسم الله تعالى دخل معه، فإذا دخل الرجل بيته ولم ينكر الله ورأى شيئاً يكره فليقل: (داسم داسم أعوذ بالله منه)، ومطرش وهو صاحب الأخبار يأتي بها فيلقيها في أفواه الناس، ولا يكون لها أصل ولا حقيقة (١).

والعلّامة المجلسي له مباحث مفصّلة في بحاره عن الجنّ والملائكة والشياطين والفرق بينها وأحكامها وغير ذلك من الفوائد، فراجع (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر: ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٨٣، إلى آخر الكتاب: ٣٤٧.

## الفصل الثاني

## تمثّل الشيطان وحكاياته

خلق الشيطان من النار، وإنّه من طائفة الجنّ، فهو عنصر ناري ليس فيه كثافة مادية ملموسة ومحسوسة، إلّا أنّه بإمكانه أن يتمثّل بالأجسام وبالإنسان، إلّا الأنبياء والأوصياء.

قال العلامة الجلسي في بحاره: لا خلاف بين الإمامية بل بين المسلمين في أنّ الجنّ والشياطين أجسام لطيفة يرون في بعض الأحيان ولا يرون في بعضها، ولهم حركات سريعة وقدرة على أعال قويّة، ويجرون في أجساد بني آدم مجرى الدم، وقد يشكّلهم الله بحسب المصالح بأشكال مختلفة وصور متنوّعة كما ذهب إليه السيّد المرتضى على أو جعل الله لهم القدرة على ذلك كما هو الأظهر من الأخبار والآثار. قال صاحب المقاصد: ظاهر الكتاب والسنّة وهو قول أكثر الأمة أنّ الملائكة أجسام لطيفة نورانية قادرة على التشكلات بأشكال مختلفة كاملة في العلم والقدرة على الأفعال الشاقة وساق الكلام إلى قوله -: والجنّ أجسام لطيفة هوائية متشكّل بأشكال مختلفة ويظهر منها أفعال عجيبة، منهم المؤمن والكافر والمطيع والعاصي، بأشكال مختلفة ويظهر منها أفعال عجيبة، منهم المؤمن والكافر والمطيع والعاصي، والشياطين أجسام نارية شأنها إلقاء النفس في الفساد والغواية بتذكير أسباب المعاصى واللذّات، وإنساء منافع الطاعات وما أشبه ذلك، على ما قال تعالى

حكايةً عن الشيطان: ﴿ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (١)، وقيل: تركيب الأنواع الثلاثة من امتزاج العناصر الأربعة إلّا أنّ الغالب على الشيطان عنصر النار، وعلى الآخرين عنصر الهواء...

ثمّ ذكر مذاهب الحسكماء في ذلك فقال: والقيائلون من الفيلاسفة بالجنّ والشيطان زعموا أنّ الجنّ جواهر مجرّدة لها تصرّف وتأثير في الأجسام العنصرية من غير تعلّق بها تعلّق النفوس البشرية بأبدانها والشياطين هي القوى المتخيّلة في أفراد الإنسان من حيث استبلائها على القوى العقلية وصرفها عن جانب القدس واكتساب الكمالات العقلية إلى اتّباع الشهوات واللذات الحسيّة والوهمية.

ومنهم من زعم أنّ النفوس البشرية بعد مفارقتها عن الأبدان وقطع العلاقة عنها إن كانت خيرة مطيعة للدواعي العقلية فهم الجنّ، وإن كانت شرّيرة باعثة على الشرور والقبائح معينة على الضلال والانهاك في الغواية فهم الشياطين (٢).

وعند الأكثر أنّ الشيطان ليس من الملائكة بل هو من الجنّ كما جاء ذلك في الأخبار وهو مذهب الإمامية وكثير من المعتزلة وأصحاب الحديث.

وأمّا بالنسبة إلى كيفية تكاثره وتوالده، فإنّ لسان الروايات في ذلك مختلفة، فعن أبي عبد الله الحظيلة، قال: الآباء ثلاثة: آدم ولد مــؤمناً، والجــان ولد كــافراً، وإبليس ولد كافراً، وليس فيهم نتاج، إنّا يبيض ويفرخ، وولده ذكور ليس فيهم إناث(٣).

<sup>(</sup>۱) إيراهيم : ۲۲.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) البحار ٦٠: ٢٢٣، عن الخصال.

قال رسول الله عَلَيْهُ ؛ إنّ الله عزّ وجلّ حين أسر آدم أن يهبط هبط آدم وزوجته، وهبط إبليس ولا زوجة له، وهبطت الحيّة ولا زوج لها، فكان أوّل من يلوط بنفسه إيليس فكانت ذرّيته من نفسه، وكذلك الحيّة، وكانت ذرّية آدم سن زوجته، فأخبرهما أنّها عدوّان لهما(۱).

وسمّي إيليس لأنّه أبلس من الخير كلّه يبوم آدم طَلِيًا (")، وعن الإسام الرضا عليًا : أنّ اسم إيليس الحارث، وإنّا قول الله عزّ وجلّ : يا إيليس يا عاصي، وسمّي إيليس لأنّه ابلس من رحمة الله. قال الراغب : الإبلاس : الحزن المعترض من شدّة اليأس، يقال : أبلس ومنه اشتق إيليس فيا يقال، قال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُسِئِلُسُ المُجْرِمُونَ ﴾ (").

ويسمّى بالرجمى ومعناه \_عن الإمام العسكري للثَّلِلْ \_ أنّه مرجوم بـاللعن مطرود من مواضع الخير، لا يذكره المؤمن إلّا لعنه، وإنّ في علم الله السابق أنّه إذا خرج القائم للثَّلِلْ لا يبقى مؤمن في زمانه إلّا رجمه بـالحجارة كـماكـان قـبل ذلك مرجوماً باللعن (٤).

وأمّا تمثّل الشيطان:

عن تفسير الفرات: بإسناده عن أبي جعفر للثِّلَةِ ، قال: رأى أمير المؤمنين للثُّلَةِ على على ما يابه شيخاً فعرفه أنّه الشيطان فصارعه وصرعه، قال: قم عنّي يا على حـتّى

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٤٦، عن علل الشرائع.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٤٢، عن معاني الأخبار.

<sup>(</sup>٣) الروم : ١٢.

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٠: ٢٤٢، عن معاني الأخبار.

أبشَرك، فقام عنه، فقال: يَمَ تبشّرني يا ملعون؟ قال: إذا كان يوم القيامة صار الحسن عن يمين العرش والحسين عن يسار العرش يعطيان شيعتها الجواز من النار، قال: فقام إليه وقال: أصارعك؟ قال: مرّة أخرى، قال: نعم، فمصرعه أمير المؤمنين قال: قم عني حتى أبشّرك، فقام عنه فقال: لمّا خلق الله آدم خرج ذرّيته من ظهره مثل الذرّ فأخذ ميثاقهم فقال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبّّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (١)، قال: فأشهدهم على أنفسهم فأخذ ميثاق محمّد وميثاقك فعرف وجهك الوجوه وروحك الأرواح، فلا يقول لك أحد: أحبّك، إلاّ عرفته، ولا يقول لك أحد: أبغضك، إلاّ عرفته، ولا يقول لك أحد: أبغضك، إلاّ عرفته، قال: نعم، فصارعه وصرعه فقال: يا عليّ لا تبغضني وقم عني حتى أبشّرك، قال: بلى وأبرأ منك وألعنك، قال: والله يا بن أبي طالب ما أحد يبغضك إلاّ شركت في رحم أمّه وفي ولده فقال له: أما قرأت كتاب الله ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الأمْوَال وَالأولادِ ﴾ (١).

وفي تفسير على بن إبراهيم القمّي بسنده عن أبي جعفر المثلل في قصّة طويلة في حج إبراهيم وذبحه ابنه إلى أن قال: وسلّما لأمر الله وأقبل شيخ فقال: يا إبراهيم ما تريد من هذا الغلام؟ قال: أريد ذبحه، فقال: سبحان الله تذبح غلاماً لم يعصِ الله عزّ وجلّ طرفة عين؟ \_ يرجى الانتباه كيف الشيطان يريد إخراج نبيّ الله إبراهيم من الدين باسم الدين وباسم الوظيفة الدينية، وهكذا يفعل الشيطان بالمؤمنين، فإنّ وسوسته إيّاهم في بداية خطواته ليس بالخمر والزنا، بل بالصلاة والصوم بما يتلائم مع النفس، لا بما يريده الله، فتأمّل \_ فقال إبراهيم: إنّ الله أمرني بذلك، فقال: ربّك

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٠٨، والآبة من سورة الاسراء: ٦٤.

تمثّل الشيطان وحكاياته ....... المثّل الشيطان وحكاياته ....

ينهاك عن ذلك وإنّما أمرك بهذا الشيطان، فقال له إبراهيم : إنّ الذي بلغني هذا المبلغ هو الذي أمرني به، والكلام الذي وقع في أذني، فقال : لا والله ما أمرك بهذا إلّا الشيطان، فقال إبراهيم : لا والله لا أكلّمك.

ثمّ عزم إبراهيم على الذبح فقال: يا إبراهيم إنّك إمام يقتدى بك، وإنّك إذا ذبحته ذبح الناس أولادهم، فلم يكلّمه وأقبل على الغلام واستشاره في الذبح وساق الحديث في الفداء إلى قوله: ولحق إبليس بأمّ الغلام حين نظرت إلى الكعبة في وسط الوادي بحذاء البيت فقال لها: ما شيخ رأيته؟ قال: إنّ ذلك بعلي، قال: فوصيف رأيته معه؟ قالت: ذلك ابني، قال: فإنيّ رأيته وقد أضجعه وأخذ المدية ليذبحه، فقالت: كذبت إنّ إبراهيم أرحم الناس كيف يذبح ابنه؟ قال: فوَ ربّ الساء والأرض وربّ هذا البيت لقد رأيته أضجعه وأخذ المدية، فقالت: ولم ؟ قال: يزعم أنّ ربّه أمره بذلك، قالت: فحق له أن يطيع ربّه (١).

عن الإمام الرضا، عن آبائه المِنْكُانُ : أنَّ إبليس كان يأتي الأنبياء المِنْكُلُ من

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٠٩.

لدن آدم عليه إلى أن بعث الله المسيح عليه يتحدّث عندهم ويسائلهم، ولم يكن بأحد منهم أشد أنسأ منه بيحيى بن زكريا عليه ، فقال له يحيى : يا أبا مرّة إنّ لي إليك حاجة ، فقال له : أنت أعظم من أردّك بمسألة ، فاسألني ما شئت فإني غير مخالفك في أمر تريده .

فقال يحيى: يا أبا مرّة أحبّ أن تعرض عليّ مصائدك وفخوخك التي تصطاد بها بني آدم، فقال له إبليس: حبّاً وكرامة، وواعده لغدٍ، فلمّا أصبح يحيى عليّا قعد في بيته ينتظر الموعد وأغلق عليه الباب إغلاقاً، فما شعر حتى ساواه من خوخة مسباك كانت في بيته، فإذا وجهه صورة وجه القرد، وجسده على صورة الخنزير، وإذا عيناه مشقوقتان طولاً، وإذا أسنانه وفه مشقوقاً طولاً عظماً واحداً، بلا ذقن ولا لحية، وله أربعة أيد: يدان في صدره ويدان في منكبه، وإذا عراقيبه قوادمه، وأصابعه خلفه، وعليه قباء قد شد وسطه بمنطقة فيها خيوط معلّقة بين أحمر وأصفر وأخضر وجميع الألوان، وإذا بيده جرس عظيم، وعلى رأسه بيضة، وإذا في البيضة حديدة معلّقة شبهة بالكلّاب.

فلمّ اتأمّله يحيى عليه قال له: ما هذه المنطقة التي في وسطك؟ فقال: هذه المجوسية أنا الذي سننتها وزيّنتها لهم، فقال له: ما هذه الحيوط والألوان؟ قال له: هذه جميع أصناع النساء لا تزال المرأة تصنع الصنيع حتى يقع مع لونها، فأفتن الناس بها، فقال له: فما هذا الجرس الذي بيدك؟ قال: هذه مجمع كلّ لذّة من طنبور وبربط ومغرفة وطبل وناي وصرناي، وهذه من الآلات الموسيقية، وما أكثرها في عصرنا الراهن، وما أكثر الناس الذين افتتنوا بها، وزيّن لهم الشيطان ذلك، باسم الفنّ والفنانين، حتى في مثل البلاد الإسلامية وعند المسلمين، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم \_وإنّ القوم ليجلسون على شرابهم فلا يستلذّونه فأحرّك الجرس بالله العلميّ العظيم \_وإنّ القوم ليجلسون على شرابهم فلا يستلذّونه فأحرّك الجرس

تمثّل الشبطان وحكاماته ....... ٢٥٠

فيا بينهم، فإذا سمعوه استخفّهم الطرب، فن بين من يرقص، ومن بين من يفرقع أصبعه، ومن بين من يشق ثيابه، فقال له: وأيّ الأشياء أقرّ لعينك؟ قال: النساء هنّ فخوخي ومصائدي، فإنيّ إذا اجتمعت عليّ دعوات الصالحين ولعناتهم، صرت إلى النساء فطابت نفسي بهنّ، فقال له يحيى عليّه : فما هذه البيضة \_ أي الدرع \_ التي على رأسك؟ قال: بها أتوقى دعوة المؤمنين، قال: فما هذه الحديدة التي أرى فيها؟ قال: بهذه أقلب قلوب الصالحين، فقال يحيى عليّه : فهل ظفرت بي ساعة قط ؟ قال: لا ولكن فيك خصلة تعجبني. قال يحيى: فما هي؟ قال: أنت رجل أكول فإذا أفطرت أكلت وبشمت \_ أي شبعت \_ فيمنعك ذلك من بعض صلاتك وقيامك أفطرت أكلت وبشمت \_ أي شبعت \_ فيمنعك ذلك من بعض صلاتك وقيامك بالليل، قال يحيى عليّه : فإنيّ أعطي الله عهداً أنيّ لا أشبع من الطعام حتى ألقاه، قال له إبليس: وأنا أعطي الله عهداً أنيّ لا أشبع من الطعام حتى ألقاه، قال بعد ذلك ".

عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: كنّا بمنى مع رسول الله عَلَيْ إذ بصرنا برجل ساجد وراكع ومتضرّع، فقلنا: يا رسول الله ما أحسن صلاته ؟ فقال عَلَيْ :

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٢١، عن تفسير العياشي.

هو الذي أخرج أباكم من الجنّة، فمضى إليه على عليّه غير مكترث، فزّه هزة أدخل أضلاعه اليمنى في اليسرى واليسرى في اليمنى، ثمّ قال: لأقتلنك إن شاء الله تعالى، فقال: لن تقدر على ذلك إلى أجل معلوم من عند ربّي، ما لك تريد قتلي ؟ فوالله ما أبغضك أحد إلّا سبقت نطفتي إلى رحم أمّه قبل نطفة أبيه، ولقد شاركت مبغضيك في الأموال والأولاد، قال النبيّ عَيَيْنَ : صدق يا علي، لا يبغضك من قريش إلّا سفاحي، ولا من الأنصار إلّا يهودي، ولا من العرب إلّا دعيّ، ولا من سائر الناس إلّا شقي، ولا من النساء إلّا سلقليقة وهي التي تحيض من دبرها، ثمّ أطرق مليّاً، ثمّ رفع رأسه فقال : معاشر الأنصار أعرضوا أولادكم على محبّة علي، قال جابر بن عبد الله : فكنّا نعرض حبّ عليّ على أولادنا، فمن أحبّ علياً علينًا علينًا علمنا أنّه من أولادنا، ومن أبغض علياً انتفينا منه (١).

وعن أمير المؤمنين على علي عليه قال: كنت جالساً عند الكعبة فإذا شيخ محدودب قد سقط حاجباه على عينيه من شدّة الكبر وفي يده عكازة وعلى رأسه برنس أحمر، وعليه مدرعة من الشعر، فدنا إلى النبي عَيَالَة والنبي مسند ظهره على الكعبة، فقال: يا رسول الله ادع لي بالمغفرة، فقال النبي عَلَيَة : خاب سعيك يا شيخ وضل علمك، فلمّا تولّى الشيخ قال لي: يا أبا الحسن أتعرفه ؟ قلت: لا، قال: ذلك اللعين إبليس، قال علي عليه المنه عدوت خلفه حتى لحقته وصرعته إلى الأرض وجلست على صدره ووضعت يدي في حلقه لأخنقه فقال لي: لا تفعل يا أبا الحسن فإني من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، والله يا على إني لأحبّك جداً، وما أبغضك فإني من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، والله يا على إني لأحبّك جداً، وما أبغضك

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٣٧، عن علل الشرائع.

قال أبو عبد الله عليه عليه عليه على عليه على جبل بالشام يقال له: أريحا، فأتاه إبليس في صورة ملك فلسطين فقال له: يا روح الله أحييت الموتى وأبرأت الأكمه والأرص، فاطرح نفسك عن الجبل، فقال عليه الذلك أذن لي، وإنّ هذا لم يؤذن لي فيه (٢).

وعنه المنظ قال: جاء إبليس إلى عيسى فقال: أليس تنزعم أنّك تحيي الموتى؟ قال عيسى: بلى، قال إبليس: فاطرح نفسك من فوق الحائط، فقال عيسى المنظ : ويلك العبد لا يجرّب ربّه، وقال إبليس: يا عيسى، هل يقدر ربّك على أن يدخل الأرض في بيضة والبيضة كهيئتها؟ فقال: إنّ الله تعالى عزّ وعلا، لا يوصف بالعجز، والذي قلت لا يكون أي هو مستحيل في نفسه كجمع الضدّين ...

وآخر يوم يتمثّل إيليس هو ما جاء في خبر إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول إبليس: ﴿ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُسْبَعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ ﴾ (١)، قال له وهب: جعلت فداك أيّ يوم هو؟ قال: يا وهب، أتحسب أنّه يوم يبعث الله فيه الناس؟ إنّ الله أنظره إلى يوم يبعث فيه قاعمنا، فإذا بعث الله قاعمنا كان في مسجد الكوفة، وجاء إبليس حتى يجثو بين يديه على ركبتيه فيقول: يا ويله من هذا اليوم، فيأخذ بناصيته فيضرب عنقه،

<sup>(</sup>١) المصدر، عن العيون.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) ص: ٧٩\_ ٨١.

**٥٦** ..... الشيطان على ضوء القرآن فذلك يوم الوقت المعلوم (۱۱).

والشيطان يتمثّل بصورة إنسان، فعن زرارة، عن أبي جعفر طليًا الله، قال: سمعته يقول: كان الحجّاج ابن شيطان يباضع ذي الردهة، ثمّ قال: إنّ يوسف دخل على أمّ الحجّاج فأراد أن يصيبها فقالت: أليس إنّا عهدك بذلك الساعة؟ فأمسك عنها فولدت الحجّاج (٢).

قال أمير المؤمنين عليه القد سمعت رئة الشيطان حين أنزل الوحي عليه عليه عليه الله ما هذه الرئة ؟ فقال : هذا الشيطان قد آيس من عبادته، إنّك تسمع ما أسمع و ترى ما أرى، إلّا أنّك لست بنبيّ، ولكنّك و زير، وإنّك لعلى خير (٣).

عن أبي حمزة الثمالي، عن الإمام زين العابدين عليّ بن الحسين للتيلاء قال: كان عابد من بني إسرائيل فقال إبليس لجنده: من له فإنّه قد غمّني، فقال واحد منهم: أنا له، فقال: في أيّ شيء ؟ قال: أزيّن له الدنيا، قال: لست بصاحبه، قال الآخر: فأنا له، قال: في أيّ شيء ؟ قال: في النساء، قال: لست بصاحبه، قال الثالث: أنا له، قال: في أيّ شيء ؟ قال: في عبادته، قال: أنت له، فلمّا جنّه الليل طرقه فقال: ضيف، فأدخله، فكث ليلته يصلي حتى أصبح، فكث ثلاثاً يصلي ولا يأكل ولا يشرب، فقال له العابد: يا عبد الله ما رأيت مثلك، فقال له: إنّك لم تصب شيئاً من الذنوب وأنت ضعيف العبادة، قال: وما الذنوب التي أصبحا؟ قال: خذ أربعة دراهم فتأتي فلانة البغيّة فتعطيها درهماً للحم ودرهماً للشراب

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٥٤، عن تفسير العياشي.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسد.

<sup>(</sup>٣) المصدر، عن نهج البلاغة.

تبشّل الشبطان وحكاياته ...... ٥٧

ودرهماً لطيبها ودرهماً لها فتقضي لها فتقضي حاجتك منها؟ قال: فنزل وأخذ أربعة دراهم فأتى بابها فقال: يا فلانة يا فلانة، فخرجت فلمّا رأته قالت: مفتون والله، مفتون والله، قالت له: ما تريد؟ قال: خذي أربعة دراهم فهيّي لي طعاماً وشراباً وطيباً وتعالى حتى آتيك، فذهبت فدارت فإذا هي بقطعة من حمار ميّت فأخذته، ثمّ عمدت إلى بول عتيق فجعلته في كوز، ثمّ جاءت به إليه، فقال: هذا طعامكِ؟ قالت: نعم، قال: لا حاجة لي فيه، وهذا شرابكِ؟ فلا حاجة لي فيه، أذهبي فتهيّي، فتقذرت جهدها، ثمّ جاءته فلمّا شمّها قال: لا حاجة لي فيكِ، فلمّا أصبحت كتب على بابها: إنّ الله قد غفر لفلانة البغيّة بفلان العابد(١).

عن أبي عبد الله عليّه علي الله عليه عنه إلى الدنيا عن أبي عبد الله عليه عنه أمر الدنيا شيئاً، فنخر إبليس نخرة فاجتمعت إليه جنوده، فقال: من لي بفلان؟ فقال بعضهم: أنا، فقال: من أين تأتيه؟ فقال: من ناحية النساء، قال: لست له لم يجرّب النساء، فقال له آخر: فأنا له، قال: من أين تأتيه؟ قال: من ناحية الشراب واللذّات، قال: لست له، ليس هذا بهذا، قال آخر: فأنا له، قال: من أين تأتيه؟ قال: من ناحية البرّ، قال: انطلق فأنت صاحبه، فانطلق إلى موضع الرجل فقام حذاء، يصلي، قال: وكان الرجل ينام، والشيطان لا ينام، ويستريح والشيطان لا يستريح.

فتحوّل إليه الرجل وقد تقاصرت إليه نفسه واستصغر عمله، فقال: يا عبد الله بأي شيء قويت على هذه الصلاة ؟ فلم يجبه، ثمّ عاد عليه فلم يجبه، ثمّ عاد عليه فقال: يا عبد الله إنيّ أذنبت ذنباً وأنا تائب منه، فإذا ذكرت الذنب قويت على الصلاة، قال: فأخبرني بذنبك حتى أعمله وأتوب، فإذا فعلته قويت على

<sup>(</sup>١) اليحار ٦٠: ٢٧٠.

الصلاة، فقال: ادخل المدينة فسل عن فلانة البغيّة فأعطها درهمين ونل منها، قال: ومن أين لي درهمين؟ ما أدري ما الدرهمين؟ فتناول الشيطان من تحت قدمه درهمين فناوله إيّاهما، فقام فدخل المدينة بجلابيبه يسأل عن فلانة البغية، فأرشدوه الناس وظنّوا أنّه جاء يعظها، فأرشدوه فجاء إليها فرمى إليها بالدرهمين وقال: قومي، فقامت فدخلت منزلها وقالت: ادخل، وقالت: إنّك جئتني في هيئة ليس يوقى مثلي في مثلها، فأخبرني بخبرك، فأخبرها، فقالت له: يا عبد الله إنّ ترك الذنب أهون من طلب التوبة، وليس كلّ من طلب التوبة وجدها، وإنّا ينبغي أن يكون هذا شيطاناً مثل ذلك، فانصرف فإنّك لا ترى شيئاً، فانصرف، وماتت من ليلتها، فأصبحت فإذا على بابها مكتوب: احضروا فلانة فإنّها من أهل الجنّة، فارتاب الناس فكثوا ثلاثاً لا يدفنونها ارتياباً في أمرها، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى فارتاب الناس أن يصلّوا عليها فإنيّ قد غفرت لها، وأوجبت لها الجنّة، بتثبيطها عبدي ومر الناس أن يصلّوا عليها فإنيّ قد غفرت لها، وأوجبت لها الجنّة، بتثبيطها عبدي فلاناً عن معصيتي (۱).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٧٨، عن روضة الكافي

تمثّل الشيطان وحكاياته ........ ٥٥

كان الليل صاح فقال له: ما لك؟ فقال: كان أبي ينوّمني على بطنه، فقال له: تعال فنم على بطني، قال: فلم يزل يدلك الرجل حتى علمه أن يفعل بنفسه، فأوّلاً علّمه إبليس والثانية علّمه هو، ثمّ انسل ففرّ منهم فأصبحوا فجعل الرجل يخبر بما فعل بالغلام ويعجبهم منه وهم لا يعرفونه، فوضعوا أيديهم فيه حتى اكتفى الرجال بعضهم ببعض، ثمّ جعلوا يرصدون مارّة الطريق فيفعلون بهم حتى تنكّب مدينتهم الناس، ثمّ صار الشيطان إلى النساء فصير نفسه امرأة، ثمّ قال: إنّ رجالكنّ يفعل بعضهم ببعض ؟ قالوا: نعم قد رأينا ذلك، وكلّ ذلك يعظهم لوط عليمًا ويوصيهم، وإبليس يغويهم حتى استغنى النساء بالنساء. الحديث طويل (١).

فكان الشيطان يتمثّل للأنبياء والأولياء وغيرهم فيا سبق، كحديثه مع نوح وما جرى بينهما في الكرم والنخل<sup>(۱)</sup>، وما جرى على أيوب من إبليس لعنه الله<sup>(۱۱)</sup>، وما جرى بينه وبين موسى<sup>(١)</sup>، وشكاية الشياطين الذين كانوا يعملون لسليان بن داود لليُلِا إلى إبليس، وما قال في جوابهم الذي صار سبباً للتشديد عليهم<sup>(۱)</sup>، وشركته في قتل زكريا لليالا أن، وحديثه مع عيسى في إدخال البيضة في الأرض وجوابه، وعن أبي جعفر لليالا قال: لقي إبليس (لعنه الله) عيسى بن مريم فقال: هل

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٧٨، عن الكافي ٥: ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) النجار ١١: ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٢: ٣٤٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر ١٣: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٧٢: ٧٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر ١٤ : ١٧٩.

نالني من حبائلك شيء ؟ قال : جدّتك التي ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْفَى وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعْتُ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالاُنْفَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَعِيذُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِن الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (١)، يعني كيف ينالك من حبائلي وجدّتك دعت حين ولدت والدتك أن يعيذها الله وذرِّيتها من شرّ الشيطان الرجيم وأنت من ذرِّيتها (١).

وقصّته يوم بدر، فعن الإمام الباقر عليُّلا : كان إبليس يوم بدر يقلّل المؤمنين في أعين الكفّار ويكثّر الكفّار في أعين الناس، فشدّ عليه جبرئيل بالسيف فهرب منه وهو يقول : يا جبرئيل إنّى مؤجّل، حتّى وقع في البحر (٣).

وكان صورته بصورة سُراقة بن مالك، وللشيخ المفيد في ذلك كلام (٤).

وصيحته (لعنه الله) ليلة بيعة الأنصار: يا معشر قبريش والعبرب، هذا محمد على الله على حربكم (٥).

واجتاعه مع كفّار قريش في دار الندوة للمشاورة في أمر النبيّ ﷺ (١٠). وتمثّله في دار الندوة بصورة أعور ثقيف (١٠).

و صبحته بوم أحد: قتل رسول الله ﷺ (١٨).

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) السفينة ١: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) البحار ١٩: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر ١٩: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) البحار ١٩: ٤٨ + ١٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر ١٩: ٤٧ ـ ٥٧.

<sup>(</sup>٧) المصدر ٣٨: ١٦٩.

<sup>(</sup>٨) المصدر ٢٠: ٩٤.

تمثّل الشيطان وحكاياته .................

ونداؤه (لعنه الله) حين وفاة النبيّ ﷺ: إنّ نبيّكم طاهر مطهّر، فادفنوه ولا تغسّلوه، وجواب أمير المؤمنين للسلم إخساً عدوّ الله، فإنّه أمرني بغسله وكفنه ودفنه وذاك سنّة (١).

وظهوره لسلمى بنت عمرو وقوله لها: إنّ هاشم بن عبد مناف رجل ملول للنساء كثير الطلاق جبان في الحروب، لثلاّ ترغب في هاشم حين جاء خاطباً لها<sup>(۱)</sup>، وبكاء إبليس حين ذكر هاشم ما يمهره لسلمى وقوله لأبيها: اطلب الزيادة، فروي أنّه كلّما زاد هاشم أشار إبليس بالزيادة، وكان (لعنه الله) بصورة شيخ في جملة من حضر النكاح مع اليهود إلى أن صابح به أبو سلمى وقال: يا شيخ السوء اخرج (٣). وهذا يدلّ على أنّ من يزيد في مهر النساء فإنّه من النعرات الشيطانية،

وهدا يدل على أن من يزيد في مهر النساء فإنه من النعرات الشيطانية فتدرّ .

وقول أمير المؤمنين عليه لله حين رآه بصورة شيخ وكان يصلّي فهزّه هـزّة أدخل أضلاعه اليمنى في اليسرى واليسرى في اليمنى، فقال عليه الأقتلنّك إن شاء الله (٤).

وإغوائه مرحب اليهودي حين فرّ من مبارزة أمير المؤمنين عليُّا خوفاً ممّا حذّ ته ظنر ه(٥).

<sup>(</sup>١) البحار ٢٢: ٥٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر ١٥: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٥: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر ١٨: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر ٢١:٩.

وبيعته في السقيفة لبعض أعداء الله على صورة شيخ كبير متوكَّناً على عصاه بين عينيه سجّادة شديد التشمير(١).

ووقوفه على باب فاطمة وعلي اللهَيْكِير وسؤاله أن يطعموه ممّــا كانوا يأكلون من طعام الجنّة.

وقول رسول الله ﷺ: إنّها لمحرمة على هذا السائل، وقول إبليس لرسمول الله : اشتقت إلى رؤية على للهالله فجئت آخذ منه الحظّ الأوفسر، وأيم الله إنّي من أودّائه وإنّى لأواليه(٢).

وتمثّله بصورة الفيلة في المسجد الحرام، وبصورة شيخ محدودب قد سقط حاجباه على عينيه يسأل النبي عَلَيْ أن يدعو له بالمغفرة، وبصورة رجل راكع ساجد متضرّع بمنى، وبصورة راع على جبل بقرب المدينة، وسؤال أمير المؤمنين عليّل جندله، إيّاه: هل مرّ بك رسول الله ؟ وجوابه: ما لله من رسول، فأخذ على عليّل جندله، وفي رواية أخرى: فغضب على عليّل وتناول حجراً ورماه فأصاب بين عينيه، فصرخ الراعي فإذا الجبل قد امتلأ بالخيل والرَّجِل، فما زالوا يرمونه بالجندل، واكتنف علياً طائران أبيضان، فما زال يمضي ويرمونه حتى لقي رسول الله عليه فأخبره: إنّ الراعى إبليس، والطائران: جبرئيل وميكائيل (٢٠).

وهناك حكايات كثيرة ومثيرة للإعجاب وللـتأمّل، وللـموعظة والتـدبّر، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٨: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر ۲۷: ۸۸: ۲۸ + ۲۸: ۸۸.

<sup>(</sup>٣) البحار ٣٩: ١٧١ + ١٨٠.

### الفصل الثالث

## خطوات الشيطان

# سياسة خطوة خطوة وقدم بعد قدم :

من صفات العدوّ أنّه يخطّط لخصمه، وينتظر به الفرص، ليقع به بشتّى الطرق والحيل، وحتى في ساحات الوغى وميادين القتال وفي الحروب والنضال، كلّ واحد من الطرفين في المنازعة والمخاصمة والحرب يحاول أن يستغلّ غفلة الطرف الآخر ونقاط ضعفه، فيخطّط له ويأتيه خطوات، حتى يقضى عليه.

وكذلك الشيطان عدو الإنسان، فإنّه يتغلّب على بني آدم خطوة خطوة، فيبدأ بالمراحل الأوّلية، فإن استجاب الإنسان دعوته، فإنّه يأمره بشيء آخر أعظم من الأوّل، حتى ينتهي به إلى الكفر، لأنّ الشيطان لا يرضى من الإنسان إلّا بكفره، ولكن لا يقول له في أوّل مرّة اكفر بالله، بل في أوّل الأمر يوسوس له بارتكابه المكروهات، فإن تسلّط عليه فإنّه يأمره بالمحرّمات الخفيفة، ثمّ المنكرات الشقيلة، وهكذا حتى يصل به إلى الكفر وأن يسجد له، كما في قصّة العابد برسيسا.

والقرآن الكريم يشير إلى مقصود إبليس وحزبه الشيطاني أوّلاً، ثمّ يـذكّر الإنسان أنّ هذا العدوّ اللدود يأتيك من كلّ الجوانب الأربعة، كما أنّه يستعمل كلّ الأساليب والمخطّطات التي ينفذ من خلالها في وجـودك، ليـضلّك عـن سـبيل الله

سبحانه، فاحذره غاية الحذر، ولا تخف منه فإنّ كيده مهما يكن في مقابل كيد الله ونصرته، كان ضعيفاً، فلا تستجب لدعوته من البداية، فإنّه ربما يأتيك في فكرك من طريق حلال، حتى يوقعك في آخر الأمر في الحرام، وربما باسم الدين يخرجك من الدين، كما أخرج آدم وأغرّه بقوله:

﴿ إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ (١).

فباسم النصيحة أخرجه من حضيرة القدس وجنّة الله.

في تفسير الميزان (٢): إنّ المراد من اتّباع خطوات الشيطان ليس اتباعه في جميع ما يدعو إليه من أمر الدين، بأن يزيّن شيئاً من طرق الباطل بزينة الحقّ، ويسمّي ما ليس من الدين باسم الدين، فيأخذ به الإنسان من غير علم.

عن الإمام الباقر للثَّلِا لِمَا قرأ ﴿ وَلا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ﴾ (٣)، قال: كلَّ بمين بغير الله تعالى فهي من خطوات الشيطان (٤).

وعن الإمام الباقر والإمام الصادق للليِّك : إنّ من خطوات الشيطان الحلف بالطلاق، والنذور في المعاصي، وكلّ يمين بغير الله.

عن ابن عبّاس، قال: ما خالف القرآن فهو من خطوات الشيطان (٥).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢١.

<sup>(</sup>۲) الميزان ۲: ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ١٥٢:١

<sup>(</sup>٥) الدرّ المنثور ١ : ٤٠٣.

خطوات الشيطان ....... المناه الشيطان المناه المناه

فإليك أيّها الإنسان الكريم ما يريده الشيطان منك في دعوته الجهنمية، ثمّ كيف يخطّط لك في خطواته النارية، ثمّ بيان أهمّ الأساليب الشيطانية.

ولا يخفى على ذوي النهى أنّ الله في كتابه يخاطب الناس بنحوين تارةً بخطاب عام، وكأنّما يخاطب عامة الناس، كما يقول بأنّ كتابه الكريم هو هداية للناس وهذا من الهداية العامة ومن الرحمة الرحمانية، وأخرى يخاطب الخواصّ من الناس، ويقول بأنّ كتابه الحكيم إنّما هو هداية للمتقين ﴿ هُدىً لِلْمُتّقِينَ ﴾ (١)، فن خطاب العامة حينا يريد أن يدعوهم إلى التوحيد ومعرفته سبحانه وتعالى يخاطبهم بقوله:

- ﴿ أَفَلا يَـنْظُرُونَ إِلَى الإبِل كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ (١٠).
  - ﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمننُونَ ﴾ (٣).
  - ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ المَّاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ (٤).
    - وأمّا خطاب الخاصة فيقول:
  - ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلُّ ﴾ (٥).

فإنّ المرئي في الأوّل هو مثل الإبل والمني والماء، ولكن في الثاني هو الله خالق الخلق سبحانه و تعالى.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢.

<sup>(</sup>٢) الغاشية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٥٨.

<sup>(</sup>٤) الواقعة : ٦٨.

<sup>(</sup>٥) الفرقان: ٤٥.

والمثال الآخر في الخطاب الأوّل قوله تعالى :

﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ (١).

فيدعو الناس إلى عبادة الله من خلال التوجّه إلى الكعبة الشريفة في صلاتهم. ولكن في الخطاب الثاني يختلف لسان الدعوة الإلهية في عبادته قائلاً عزّ وجلّ:

﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَذَا البَينِ ﴾ (٢).

فني الأوّل أشار سبحانه إلى البيت، وأمّا الثاني فإلى ربّ البيت.

فتدبّر في آيات الله لتقف على بعض أسرار وتأويل الآيات، فإنّ القرآن الكريم يصوّر لك الحقائق وكأنّك ترى وتسمع، فإنّ حواره الفنّي يمثّل لك الصوت والصورة.

وفي عداء الشيطان للإنسان يصوّر لنا القرآن تكتيكات الشيطان الحربيّة، وأنّه يستغلّ الموقف خطوة خطوة، فلا يهجم على الإنسان بكلّ ما عنده، ولا يطلب منه الكفر رأساً، فإنّه من الواضح لمن كان مؤمناً متمسّكاً بدين الله سبحانه من الصعب الصعاب أن يقال له اترك دينك واكفر بالله، أو اشرب الخمر، وافعل الزنا، بل يأتيه من ارتكاب المكروهات ثمّ ترك المستحبّات والنوافل، ثمّ ارتكاب المحرّمات و ترك الواجبات.

ومن هذا المنطلق يحذّرنا الله اللطيف بـعباده أن لا يـتّبعوا آثــار الشــيطان ولا يقتفوا خطواته في قوله تعالى :

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) قریش: ۳.

خطوات الشيطان ...... المناطان المناطان المناطن الشيطان المناطن المناطن

﴿ وَلا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُرٌّ مُبِينٌ ﴾ (١).

فإنّه نتيجة الاتباع هو الكفر، فإنّ الشيطان لا يرضى من الإنسان إلّا بذلك، وإن كان في نهاية الأمر يخذله، بل ويتبرّأ منه، محتجّاً عليه أنّه يخاف الله سبحانه، كما قال عزّ وجلّ :

﴿ كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ أَكُفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللهَ رَبَّ العَالَمينَ ﴾ [7].

فمتى يعقل الإنسان ويرى ما حوله، وما يفعله الشيطان.

﴿ وَلَـقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلًّا كَثِيراً أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ (٣).

فاِنَّه :

﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (٤).

وهلًا حان الوقت لتخشع القلوب لذكر الله، ومتى نتّبع قوله تعالى :

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَآخَذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّـمَا عَـلَى رَسُولِنَا البَلاغُ المُبِينُ ﴾ (٥).

فن لم يدخل في ولاية الله ورسوله وأهل بيته أولى الأمر وطاعتهم، فإنّه يدخل لا محالة في ولاية الشيطان.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ١٦.

<sup>(</sup>٣) يس: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٩٢.

﴿ وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مُبِينًا ﴾ (١١.

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَّاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١٠.

فلا تتبعوا خطوات الشيطان ولا تقتدوا به في اتباع الهوى فتحرّموا الحلال وتحلّلوا الحرام ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَمدُولٌ مُمبِينٌ ﴾ (٢) ظاهر العداوة عند ذوي البصيرة وأصحاب العقل السليم، وإن كان في بداية الأمر يظهر الموالاة لمن يغويه، ولذلك سمّاه ولياً في قوله تعالى: ﴿ أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاغُوتُ ﴾ (٤).

ومن خصائصه البارزة أنّه يخرجهم من النور إلى الظلمات، من الأخلاق الطيّبة إلى الرذائل والخسائس، كمن كان سخيّاً، فيخرجه من نور السخاء إلى ظلمة البخل بتخويفه الفقر، وكذلك الصفات الأخرى:

﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالفَّحْشَاءِ ﴾ (٥).

وهذا من التحذير لبيان عداوة الشيطان ووجوب التحرّز منه، واستعير الأمر (أي قوله تعالى: إنّما يأمركم) لتزيينه وبعثه لهم على الشرّ تسفيهاً لرأيهم وتحقيراً لشأنهم، والسوء والفحشاء ما أنكره العقل واستقبحه الشرع، والعطف لاختلاف الوصفين فإنّه سوء لاغتام العاقل به وفحشاء باستقباحه إيّاه.

وقيل: السوء يعمّ القبائح، والفحشاء ما يجاوز الحدّ في القبح من الكبائر.

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٦٩.

خطوات الشيطان .......

وقيل: الأوّل ما لاحدٌ فيه، والثاني ما شرع فيه الحدّ ﴿ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ (١)، كاتخاذ الأنداد وتحليل المحرّمات وتحريم الطيّبات.

قال فخر الرازي: اعلم أنّ أمر الشيطان وسوسوته عبارة عن هذه الخواطر التي نجدها في أنفسنا، وقد اختلف الناس في هذه الخواطر من وجوه:

أحدها: اختلفوا في ماهيّاتها، فقال بعض: إنّها حروف وأصوات خفيّة، قالت الفلاسفة: إنّها تصوّرات الحروف والأصوات وأشباهها وتخيّلاتها على مثال الصور المنطبعة في المرايا، فإنّ تلك الصور تشبه تلك الأشياء من بعض الوجوه وإن لم تكن متشابهة لها من كلّ الوجوه.

ثمّ هذه الخواطر الشيطانية إنّما هي بوسوسة الشيطان، كما هناك إلها مات ملائكيّة يشير إليها قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى المَلائِكَةِ أُنّي مَعَكُمْ فَتَبّتُوا ملائكيّة يشير إليها قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى المَلائِكَةِ أُنّي مَعَكُمْ فَتَبّتُوا الّذِينَ آمَنُوا ﴾ (١)، أي ألهموهم بالثبات، كما جاء في الأخبار: «للشيطان لله بابن آدم، وللملك لمّة»، وفي الحديث: إذا ولد المولود لبني آدم قرن إبليس به شيطاناً وقرن الله به ملكاً، فالشيطان جاثم على أذن قلبه الأيسر، والملك قائم على أذن قلبه الأيسر، والملك قائم على أذن قلبه الأيسر، والملك قائم على أذن قلبه الأين، فهما يدعوانه.

ومن الفلاسفة من فسر الملك الداعي إلى الخير بالقوّة العقليّة، والداعي إلى الشرّ هو الشيطان، وفسر بالقوّة الشهوانية والغضبيّة.

ثمّ قوله تعالى: (إنَّما يأمركم) دلّت الآية على الحصر، لمكان أنّ الشيطان لا يدعو ولا يأمر إلّا بالقبائح، وإذا دعا إلى الخير في بعض الموارد فإنّ غرضه أن

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ١٢.

يجرّه منه إلى الشرّ، فإنّه ربما باسم الدين يخرج الإنسان من الدين، كما نجد ذلك من بعض أصحاب المذاهب الفاسدة، فربما باسم الخير يدعو في النهاية إلى الشرّ، وهذا أيضاً من خطوات الشيطان، فربما يجرّه من الأفضل إلى الفاضل السهل، ومن السهل إلى الأفضل الأشقّ ليصير ازدياد المشقّة سبباً لحصول النفرة عن الطاعة بالكلّية.

ومن خطواته: أنّه (يعدكم الفقر) فإبليس وسائر الشياطين من الجن والإنس، بل وحتى النفس الأمّارة بالسوء تخوّف الإنسان بالفقر، فللشيطان لمّة وهي الإيعاد بالشرّ والفقر، كما للملك لمّة وهي الوعد بالخير والغنى، فن وجد ذلك من نفسه فإنّه من الله وليشكر الله على ذلك، ومن وجد الأوّل فإنّه من الشيطان وليتعوّذ بالله منه ﴿ إِنَّما ذَلِكُمُ الشّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيّاءَهُ ﴾ (١) بالوسوسة، ولكن ليعلم كلّ واحد من المؤمنين ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ (٢)، لأنّ الله ينصر أوليائه والشيطان ينصر أوليائه أن نصرة الشيطان لأوليائه أضعف من نصرة الله لأوليائه، ألا ترى أنّ أهل الخير والدين يبقى ذكر هم الحسيد على مرّ الدهور والأحقاب، وإن كانوا حال حياتهم يعادوهم الناس، ويعيشون الفقر والانعزال، وأمّا الملوك والجبابرة فإنّهم إذا ماتوا انقرضوا ولا يبق لهم ذكر إلّا بالسوء واللعنة.

﴿ وَلَوْلا فَضَلُّ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ بإنزال الكتب السماوية وإرسال الرسل

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٧٦.

خطوات الشيطان .....٧١

﴿ لا تَبَغَثُمُ الشَّيْطَانَ ﴾ في خطواته بالكفر والضلال ﴿ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١) منكم تفضّل الله عليه بعقل راجح وقلب سليم وفطرة طاهرة اهتدى بها إلى الحقّ والصواب والصراط المستقيم، وعصمه الله عن متابعة الشيطان.

فالشيطان ينتهي في الإنسان في مقام العداء والبغض إلى الكفر وعبادة الأصنام ﴿ إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا إِنَاتاً ﴾ يعني اللات والعزى ومناة ونحوها، فإنه كان لكلّ حيّ صنم يعبدونه ويسمّونه أنثى بني فلان، وذلك إمّا لتأنيث أسمائها، أو لأنّها كانت جمادات، والجهادات تؤنّت لشباهتها بالإناث لانفعالها، ولعلّه سبحانه وتعالى ذكر الأصنام بهذا الاسم تنبيها على أنّهم يعبدون ما يسمّونه إناثاً لأنّه ينفعل ولا يفعل، والحال من حقّ المعبود أن يكون فاعلاً غير منفعل، وقيل: المراد (الملائكة) لقولهم بنات الله ﴿ وإِنْ يَدْعُونَ ﴾ ويعبدون بعبادتها ﴿ إِلّا شَيْطَاناً مَرِيداً ﴾ (۱) لأنّه الذي أمرهم بعبادتها وأغراهم عليها، فكان طاعته في ذلك عبادة له. والمارد والمريد: الذي لا يعلق بالخير وأصل التركيب للملابسة، ومنه صرح محرّد وغلام أمرد.

والله يلعن الشيطان (لعنه الله) فإنّ من فرط عداوته للإنسان قال: ﴿ لأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴿ وَلا ضِلَّنَهُمْ ﴾ (٣) عن الحق ﴿ وَلا مَنْيَنَّهُمْ ﴾ الأماني الباطلة، لطول البقاء في الحياة الدنيوية، وأنّه لا بعث ولا عقاب ﴿ وَلاّ مُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ آذَانَ الأنْعَام ﴾ ويشقّونها لتحريم ما أحلّه الله وهذا إشارة

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ١١٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١١٨ ـ ١١٩.

إلى تحريم كلّ ما أحلّ الله، ونقص كلّ ما خلق كاملاً بالفعل أو بالقوّة ﴿ وَلاَمْرَنّهُمْ فَلَيْغَيّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾ عن وجهه وصورته ووصفه، ويندرج فيه ما قيل: من فقء عين الحامي وخصاء العبيد والوشر والوشم واللواط والسحق وغير ذلك، وعبادة الشمس والقمر، وتغيير فطرة الله التي هي الإسلام، واستعمال الجوارح والقوى في ما لا يعود على النفس كمالاً، ولا يوجب لها من الله زلفاً وقرباً، ﴿ وَمَنْ بَتَّخِذِ الشّيطانَ وَلِيّاً مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ بتقديم قوله على قول الله فيتجاوز طاعة الله إلى طاعة الشيطان فإنّه ﴿ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ (١) فإنّه ضيّع رأس ماله وعمره الغمالي الشيطان فإنّه ﴿ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ (١) فإنّه ضيّع رأس ماله وعمره الغمالي بشيء بخس ورذيل، وبدّل مكانه من الجنّة بمكان من النار، وما ذلك من الشيطان في خطواته إلّا ﴿ يَعِدُهُمُ الشّيطانُ إلّا غُرُوراً ﴾ (٢) بإظهار النفع فيا فيه الضرر، وإسراز إليه، ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشّيطانُ إلّا غُرُوراً ﴾ (٢) بإظهار النفع فيا فيه الضرر، وإسراز الباطل بلباس الحق، وتلوين الكفر بلون الدين، وتزيين الجهل بتيجان العلم، كلّ الباطل بلباس الحق، وتلوين الكفر بلون الدين، وتزيين الجهل بتيجان العلم، كلّ ذلك بالوساوس والخواطر، ومن خلال لسان أوليائه المردة من شياطين الجسن ذلك بالوساوس والخوائر، ومن خلال لسان أوليائه المردة من شياطين الجسن والإنس ﴿ وَلا يَجِدُونَ عَنْهَا مَحِيصاً ﴾ (٣) ومعدّلاً ومهرباً (٤).

قال الطبرسي ﷺ: في تفسير الكلبي عن ابن عباس: إنّ إبليس جعل جنده فريقين: فبعث فريقاً منهم إلى الإنس، وفريقاً إلى الجنّ، فشياطين الإنس والجنّ أعداء الرسل والمؤمنين فتلق شيطاين الإنس وشياطين الجنّ في كلّ حين فيقول

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٩.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٢١.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٦٠: ١٤٧، عن أنوار التنزيل ١: ٣٠٣.

خطوات الشيطان .....٧٣

بعضهم لبعض : أضللت صاحبي بكذا فأضلّ صاحبك بمثلها، فكذلك يوحي بعضهم إلى بعض.

وروي عن أبي جعفر المنظم الله قال: إنّ الشياطين يلقي بعضهم بعضاً فيلقي إليه ما يغوي به الخلق حتى يتعلّم بعضهم من بعض فيوحي زخرف القول المموّه المزيّن الذي يستحسن ظاهره ولا حقيقة له ولا أصل فيغرونهم بـذلك غروراً، وإنّ الشياطين علماء الكفر ورؤساءهم المتمرّدين في كفرهم، يـوحون ويشيرون إلى أوليائهم الذين اتبعوهم في الكفر، ليـجادلوا المـؤمنين في مثل استحلال الميتة، فشياطين من الجنّ ليوحون إلى أوليائهم من الإنس، والوحي هنا بمعنى إلقاء المعنى فشياطين من وجه خنى، فيلقون الوسوسة إلى قلوب أهـل الشرك والنفاق والفسوق والفجور.

وهذا كلّه من خطوات إبليس اللعين الذي تبوعد بني آدم في إضلالهم ﴿ لأَقْعُدَنَّ لُهُمْ ﴾ وأرصد لهم لأقطع سبيلهم ﴿ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١) ودين الحق القويم ﴿ ثُمَّ لآتِيَنَهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ ﴾ (١) ومن جميع الجهات الأربعة وبأي وجه مكن، ومن جهة دنياهم وآخرتهم ومن جهة حسناتهم وسيّناتهم، فيزيّن لهم الدنيا ويخوّفهم الفقر ويقول لهم: لا جنّة ولا نار ولا بعث وحساب ويثبط عزيمتهم عن الحسنات ويشغلهم عنها ويحبّب لهم السيّئات والمعاصي ويحبّهم عليها، ولم يأت من فوقهم لأنّه جهة نزول الرحمة من السهاء فلا سبيل له إلى ذلك، ولم يأتهم من تحت أرجلهم لأنّ الإنيان منه موحش، فيأتهم من بين أيديهم وعن أيمانهم من حيث

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٦.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٧.

يبصرون ومن خلفهم وعن شائلهم من حيث لا يبصرون، فيهوّن على الناس أمر آخرتهم ويأمرهم بجمع الأموال والبخل بها عن الحقوق لتبقى لورثتهم ويفسد عليهم أمر دينهم بتزيين الضلالة وتحسين الشبهة وبتحبيب اللذات إليهم وتغليب الشهوات على قلوبهم، فلا تجد أكثر الناس شاكرين مطيعين كما ظنّ إبليس بذلك ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ﴾ (١).

وعن رسول الله عَلَيْ أَنَّه قال: إنَّ الشيطان قعد لابن آدم بطريق الإسلام فقال له: تدع دين آبائك ؟ فعصاه فأسلم.

ثمّ قعد له بطريق الهجرة فقال له : تدع ديارك وتتغرّب ؟ فعصاه فهاجر.

ثم قعد له بطريق الجهاد فقال له: تقاتل فتقتل فيقسم مالك وتنكح امرأتك؟ فعصاه فقاتل.

وهذا الخبر يدلّ على أنّ الشيطان لا يترك جهة من جـهات الوســوسة إلّا ويلقيها في القلب.

فالحذار الحذار من وساوس الشياطين ومآربهم وخططهم ... فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم.

ونقل عن شقيق أنّه قال: ما من صباح إلّا ويأتيني الشيطان من الجهات الأربع: من بين يدي ومن خلفي وعن يميني وعن شمالي.

أمّا بين يدي فيقول: لا تخف فإنّ الله غفور رحيم، فاقرأ: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارُ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالحاً ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٣٦٨، عن تفسير القمّي، والآية من سورة سبأ : ٢٠.

<sup>(</sup>۲) طد: ۸۲

وأمّا من خلني فيخوّفني من وقوع أولادي في الفقر فأقرأ: ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ (١).

وأمّا من قبل يميني فيأتيني من قبل النساء فأقرأ: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُ تَقِينَ ﴾ (١٠. وأمّا من قبل شالي فيأتيني من قِبَل الشهوات فأقرأ: ﴿ وَحِيلَ بَـئِنَهُمْ وَبَـئِنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ (١٠. مَا يَشْتَهُونَ ﴾ (١٠).

فالشيطان الملعون يبالغ في إلقاء الوسوسة، ولا يقصّر في وجه من الوجـوه الممكنة، ويأتي الإنسان في خطوات، من دون أن يشعر به(٤).

ثمّ الملائكة \_كما ورد في الخبر الشريف \_ رقّت قلوبها على البشر لمّا قال الشيطان ذلك فقالوا: يا إلهنا كيف يتخلّص الإنسان من الشيطان مع كونه مستولياً عليه من هذه الجهات الأربع ؟ فأوحى الله إليهم أنّه بتي للإنسان جهتان: الفوق والتحت، فإذا رفع يديه إلى فوق في الدعاء على سبيل الخضوع، أو وضع جبهته على الأرض على سبيل الخشوع، غفرت له ذنب سبعين سنة (٥).

مْ فِي قول الشيطان ﴿ ثُمَّ لَآتِيَـنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن مَنْ اللهِمْ ﴾ (١٦)، أنّ التعدية بحرفي الجرّ (من وعن) في الأوّلين بمن وفي الآخرين

<sup>(</sup>۱) هود : ۲.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٥٤.

<sup>(</sup>٤) البحار ٦٠: ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر: ١٥٥.

<sup>(</sup>٦) الأعراف : ١٧.

بعن، ربما كان باعتبار أنّ المراد من قوله: ﴿ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ ﴾ الخيال والوهم والضرر الناشي منها هو حصول العقائد الباطلة وهو الكفر، ومن قوله: ﴿ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ ﴾ الشهوة والغضب وذلك هو المعصية، ولاشك أنّ الضرر الحاصل من الكفر لازم لأنّ عقابه دائم، وأمّا الضرر الحاصل من المحصية فسهل، لأنّ عقابه منقطع، فلهذا خصّ هذين القسمين بكلمة (عن) تنبيهاً على أنّ هذين القسمين في اللزوم والاتصال دون القسم الأوّل.

ثم قول الشيطان ﴿ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (١) أنّه جعل للنفس تسع عشر قوّة، وكلّها تدعو النفس إلى اللذات الجسمانية والطبيّبات الشهوانية، فعشرة منها الحواس الظاهرة والباطنة، وإثنان: الشهوة والغضب، وسبعة هي القوى الكامنة وهي الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة والغاذية والنامية والموّلدة، فجموعها تسعة عشر وهي بأسرها تدعو النفس إلى عالم الجسم وترغّبها في طلب اللذات الدنيوية والبدنية، وأمّا العقل فهو قوّة واحدة وهي التي تدعو النفس إلى عبادة الله تعالى والتقرّب منه والفوز بالسعادة الروحانية.

ومن المعلوم أنّ استيلاء تسع عشر قوّة أكمل من استيلاء القوّة الواحدة (٢).

ولمثل هذا تجد أكثر الناس غير شاكرين، مع أنّ الله هداهم النجدين: نجد وطريق الخير، ونجد وسبيل الشرّ، وأيّد العقل بالشرع وبالأنبياء والكتب السماوية والعلماء الصلحاء والمؤمنين الأبرار، ووعد على من يؤمن ويعمل صالحاً جـنّات

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧.

<sup>(</sup>٢) البحار ٦٠: ١٥٦، عن تفسير الرازي ١٤: ١١ ـ ٤٣.

خطوات الشيطان ......

عدنٍ تجري من تحتها الأنهار، والشيطان يعد الإنسان إلّا أنّه يخلف في وعده، والله لا يخلف الميعاد.

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعُـدَ الحَـقِّ وَوَعَـدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِـنْ سُـلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَـوْتُكُمْ فَـاسْتَجَبْتُمْ لِـي فَـلا تَلُومُونِي ﴾(١).

وعن رسول الله ﷺ أنَّه إذا جمع الله الخلق وقضي الأمر بينهم يقول الكافر : قد وجد المسلمون من شفع لهم، فمن يشفع لنا؟ ما هو إلَّا إبليس هو الذي أضلَّنا، فيأتونه ويسألونه فعند ذلك يقول هذا القول ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الحَقِّ ﴾ وهو البعث والجزاء على الأعمال فوني لكم ﴿ وَوَعَدْتُكُمْ ﴾ خلاف ذلك ﴿ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَاكَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ ﴾ من قدرة ومكنة وتسلُّط وقهر فأقهركم على الكفر والمعاصي وألجم البها ﴿ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ ﴾ بخطوات بـوسوستي وتـزييني ﴿ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ مع أنَّكم لم تروني وحذّركم الله من عداوتي وإني لكم عدوّ مبين ﴿ فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ فإنّه لم يكن منى إلّا الوسوسة وكنتم سمعتم دلائل الله، وشاهدتم بصائره، ورأيتم أنبياءه، وقرأتم كتبه، فكان عــليكم أن لا تــغترُّوا بقولي ولا تلتفتوا إليّ، فلمّــا رجّــحتم قــولي عــلى الدلائــل الظــاهرة والبراهــين الواضحة، كان اللوم عليكم لا على غيركم، فما فعلتموه إنَّما هو باختياركم فلوموا أنفسكم، ولا قدرة لي عليكم في إزالة عقولكم وتعويج أعـضائكم وتـصريعكم و ﴿ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ ﴾ ومغيثكم من العذاب ﴿ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي مِنْ قَبْلُ ﴾ (٢) في دار الدنيا.

<sup>(</sup>۱) و (۲) إبراهيم : ۲۲.

والشيطان من اليوم الأوّل قسم بعزّة الله أن يغوي الجميع إلّا القبليل، بل وحتى القليل يطمع في غوايتهم، فهذا بلعم بن باعوراء، كان من العلماء، وكان يعرف الاسم الأعظم فيدعو به فيستجاب له، فمال إلى فرعون، فلمّا مرّ فرعون في طلب موسى وأصحابه قال فرعون لبلعم: ادعُ الله على موسى وأصحابه ليحبسه علينا، فركب حمارته ليمرّ في طلب موسى ... وانسلخ الاسم من لسانه وهو قوله:

﴿ فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الغَاوِينَ ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتُرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾ (١).

وهو مثل ضربه ليكون عبرةً للناس ودرساً للمؤمنين.

ويقول الإمام العسكري للثيلا: قيل لأمير المؤمنين للثيلا: ومن شرّ خلق الله بعد إبليس وفرعون و... ؟ قال: العلماء إذا فسدوا(٢).

وفساد العلماء ليس كفساد عامة الناس، فإنّ الشيطان لا يأتيهم من طريق الزنا وشرب الخمر، إنّما يأتيهم من طريق الدين، وباسم الدين يخرجهم من الدين، يأتيهم من طريق العلم فيفسد عليهم علمهم حتى يفسدوا، وإذا فسد العالم فسد العالم.

فغواية العلماء من طريق حبّ المقام والرئــاسة والجــاه والغــرور والجــدال والتطاول على الناس.

قال الإمام الصادق للتُّلْخ : إنَّ من العلماء من يحبُّ أن يخزن علمه ولا يؤخذ

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٥ ـ ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) البجار ٢: ٨٩.

خطوات الشبطان

عنه، فذاك في الدرك الأوّل من النار، ومن العلماء من إذا وعظ أنـف وإذا وعـظ عَنُف، فذاك في الدرك الثاني من النار، ومن العلماء من يرى أن يضع العلم عند ذوى الثروة والشرف ولا يرى له في المساكين وضعاً فذاك في الدرك الثالث مــن النار، ومن العلماء من يذهب في علمه مذهب الجبابرة والسلاطين، فإن رُدّ عليه شيء من قوله أو قصّر في شيء من أمره غضب، فذاك في الدرك الرابع من النار، ومن العلماء من يطلب أحاديث اليهود والنصاري ليغزُرَ به علمُه ويكثَّرَ به حديثه. فذاك في الدرك الخامس من النار، ومن العلماء من ينضع نفسه للنفتيا وينقول: (سلوني) ولعلَّه لا يصيب حرفاً واحداً، والله لا يحبُّ المـتكلَّفين فـذاك في الدرك السادس من النار، ومن العلماء من يتَّخذ علمَه مروّة وعقلاً فذاك في الدرك السابع من النار<sup>(۱)</sup>.

هذا وإليك بيان خطوات الشيطان، كما يستفاد ذلك من كرائم القبرآن الجدد:

#### ١ \_ الوسوسة :

يبدو لى أنّ الوسوسة الشيطانية تعدّ من الخطوات الأولى للشيطان، فإنّه في بداية الأمر يوسوس في صدره، فإن استجاب له فيأتيه بخطوة أخرى، وإلّا فإنّه يبقى في دائرة الوساوس يصارع الإنسان حتى يتغلّب عليه، أو إذا تذكّر المتَّق فيما إذا مسّه طائف من الشيطان وتبصّر فيرجع إلى نقاوته وتقواه، فإنّ الشيطان يـندحر عنه، وينكص ويتراجع أمامه:

<sup>(</sup>١) النجار ٢: ١٠٨، عن الخصال.

﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾ (١١.

فالخطوة الأولى للشيطان هي الوسوسة :

﴿ الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ (٢).

قال العلَّامة الجلسي : فإن قال قائل : بيَّنوا لنا حقيقة الوسوسة ؟

قلنا : الفعل إنّما يصدر عن الإنسان لحصول أمور أربعة يترتّب بعضها عــلى البعض ترتيباً لازماً طبيعياً.

بيانه: أنّ أعضاء الإنسان بحكم السلامة الأصليّة والصلاحية الطبيعية صالحة للفعل والترك والإقدام والإحجام، فلمّا لم يحصل في القلب ميل إلى ترجيح الفعل على الترك أو بالعكس فإنّه يمتنع صدور الفعل، وذلك الميل هـو الإرادة الجازمة والقصد الجازم.

ثمّ إنّ تلك الإرادة الجازمة لا تحصل إلّا عند حصول علم واعتقاد أو ظنّ بأنّ ذلك الفعل سبب للنفع أو سبب للضرر، فإن لم يحصل فيه هذا الاعتقاد لم يحصل ميل، لا إلى الفعل ولا إلى الترك.

فالحاصل: أنّ الإنسان إذا أحسّ بشيء ترتّب عليه شعور بكونه ملائماً له أو بكونه منافراً له ، أو بكونه غير ملائم ولا منافر، فإن حصل الشعور بكونه ملائماً له ترتّب عليه الميل الجازم إلى الفعل، وإن حصل الشعور بكونه منافراً له ترتّب عليه الميل الجازم إلى الترك، وإن لم يحصل لا هذا ولا ذاك لم يحصل ميل لا إلى الشيء ولا إلى ضدّه، بل بقى الإنسان كهاكان، وعند حصول ذلك الميل الجازم يصير القدرة

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) الناس: ٥.

خطوات الشيطان ...... مع ذلك الميل موجباً للفعل.

إذا عرفت هذا فنقول: صدور الفعل عن مجموعي القدرة والداعي الخالص أمر واجب، فلا يكون للشيطان مدخل فيه، وحصول تصوّر كونه خيراً أو تصوّر كونه شرّاً غير مطلق الشعور بذاته أمر لازم فلا مدخل للشيطان فيه، فيلم يبق للشيطان مدخل في هذه المقامات إلّا في أن يذكره شيئاً بأن يلتي إليه حديثه، مثل أن كان الإنسان غافلاً عن صورة امرأة فيلتي الشيطان حديثها في صدره وفي خاطره، والشيطان لا قدرة له إلّا في هذا المقام، وهو عين ما حكى الله تعالى عنه أنه قال:

﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ (١).

يعني ماكان مني إلا هجس ـ وخطور بالبال \_ هذه الدعوة، فأمّا بقية المراتب ما صدرت مني وماكان لي أثر قطعاً.

ثم يتعرض العلامة إلى بيان كيف يتعقّل تمكّن الشيطان من النفوذ في داخل أعضاء الإنسان وإلقاء الوسوسة إليه، فراجع (٢٠).

وخلاصة الكلام: إنّ الشيطان لا يكون جسماً يحتاج إلى الولوج في داخل البدن بل جوهر روحاني خبيث الفعل مجبول على الشرّ، والنفس الإنسانية كذلك، فلا يبعد على هذا التقدير أن يلتي شكّ من تلك الأرواح أنـواعاً مـن الوساوس والأباطيل إلى جوهر النفس الإنسانية. ويذكر في المقام احتالات أخرى.

عن الإمام الصادق لما عليه قال: لمَّنا نزلت هذه الآية: ﴿ وَالَّـذِينَ إِذَا فَعَلُوا

<sup>(</sup>۱) إبراهيم: ۲۲.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار ٦٠: ١٦٣.

فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ ﴾ (١)، صعد إبليس جبلاً بمكّة يقال له: ثور، فصرخ بأعلى صوته بعفاريته فاجتمعوا إليه فقالوا: يا سيّدنا لِمَ دعوتنا ؟

قال: نزلت هذه الآية، فمن لها؟

فقام عفريت من الشياطين فقال: أنا لها بكذا وكذا.

قال: لست لها.

فقام آخر فقال مثل ذلك، فقال: لست لها.

فقال الوسواس الخنّاس : أنا لها .

قال: عاذا؟

قال: أعدهم وأُمنيهم حتى يواقعوا الخطيئة، فإذا واقعوا الخطيئة أنسيتهم الاستغفار.

فقال: أنت لها. فوكّله بها إلى يوم القيامة.(١)

وجاء في تفسير ﴿ مِنْ شَرِّ الوَسُواسِ الخَـنَّاسِ ﴾ (٣)، اسم الشيطان في صدور الناس يوسوس فيها ويؤيّسهم من الخير ويعدهم الفقر ويحملهم على المعاصي والفواحش، وهو قول الله: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠: ١٩٧، عن بحالس الصدوق : ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) الناس: ٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٢٦٨.

وعن ابن عباس في قوله ﴿ مِنْ شَرِّ الوَسْوَاسِ الخَنْاسِ ﴾ (٤): يريد الشيطان على على قلب ابن آدم له خرطوم مثل خرطوم الخنزير، يوسوس ابن آدم إذا أقبل على الدنيا وما لا يحبّ الله، فإذا ذكر الله عزّ وجلّ انحنس، يريد رجع، قال الله: ﴿ الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ (١)، ثمّ أخبر أنّه من الجنّ والإنس، فقال عزّ وجلّ: ﴿ مِنْ الجِنّةِ وَالنَّاسِ ﴾ (١)، يريد من الجنّ والإنس (٧).

قال الإمام السجّاد عليُّلِا : فليس في غنى الدنيا راحة ، ولكن الشيطان يوسوس إلى ابن آدم أن له في جمع ذلك راحة ، وإنّا يسوقه إلى التعب في الدنيا والحساب عليه في الآخرة (^).

فجمع الأموال وتكديس الثروة وحرص الدنيا وحبّها، والاهمتام بـفتح المعامل والحوانيت والدكاكين والمخازن وما شـابه ذلك، إنّما هـو منن وسـاوس

<sup>(</sup>١) القلق : ١.

<sup>(</sup>۲) الناس : ۱.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٦٠: ٢٤٦، عن مجمع البيان.

<sup>(</sup>٤) الناس: ٤.

<sup>(</sup>٥) الناس : ٥.

<sup>(</sup>٦) الناس : ٦.

<sup>(</sup>٧) المصدر، عن تفسير القمّي.

<sup>(</sup>٨) بحار الأنوار ٧٣: ٩٢.

الشيطان، فإنّه يتعبك في الدنيا بجمعها، وفي الآخرة بجواب حسابها، فـفكّر قـليلاً ولا تغفل ولا تغترّ فإنّك تقف على حقيقة ما أقول، والله المستعان.

يقول أمير المؤمنين للنُّلِا: آثروا عاجلاً وأخّروا آجلاً وتركوا صافياً وشربوا آجاناً، ازد حموا على الحطام وتشاحّوا على الحرام، ودعاهم الشيطان فاستجابوا وأقبلوا(١).

#### ٢ ــ الهمزة :

فإنّ الشيطان بعد وسوسته يلمز ويهمز في دعوته الشيطانية، وعلى المؤمن بالله المعتصم به والمتوكّل عليه أن يتعوّذ بالله سبحانه، ويسلجأ إليه من هسزات الشياطين:

﴿ وَقُسَلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَخْضُرُون ﴾ (٢).

وهذا يعني أنّ الهمزة مقدّمة الحضور، وأمّ مريم قبل ولادتها تدعو الله سبحانه قائلةً :

﴿ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّ يَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (٣).

وهذا يدلّ على أن ندعو لأبنائنا بل وذرّيتنا جيلاً بعد جيل أن لا يستسلّط عليهم الشيطان، فنوكل أمرهم وأمرنا إلى الله سبحانه، ونتعوّذ من همزاته ونفخاته

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ٩٨\_٨٩.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٣٦.

خطوات الشيطان ........ هناته. ونفثاته.

قال رسول الله عَيَّلَة : تعودوا بالله من الشيطان الرجيم، فإنّ من تعود بالله أعاده الله، وتعودوا من همزاته ونفخاته ونفثاته، أتدرون ما هي ؟ أمّا همزاته في قلوبكم من بغضنا أهل البيت.

قالوا: يا رسول الله، وكيف نبغضكم بعدما عرفنا محلَّكم من الله ومنزلتكم؟ قال: أن تبغضوا أولياءنا وتحبّوا أعداءنا.

قيل: يا رسول الله، وما نفخاتهم؟

قال: هي ما ينفخون به عند الغضب في الإنسان الذي يحملونه على هلاكه في دينه ودنياه، وقد ينفخون في غير حال الغضب بما يهلكون به، أتدرون ما أشد ما ينفخون؟ وهو ما ينفخون بأن يوهموا أنّ أحداً من هذه الأمّة فاضل علينا أو عدل لنا اهل البيت، وأمّا نفثاته: فإنّه يرى أحدكم أنّ شيئاً بعد القرآن أشفى له من ذكرنا أهل البيت ومن الصلاة علينا (۱).

#### ٣\_النزغة:

فإنّ الشيطان بعد وسوسته وهمزه وحضوره يغمز الإنسان وينزغه، ويقرصه في إضلاله ليحسّ به، وعلى المؤمن أن يستعيذ بالله من نزغته:

- ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٠.
- ﴿ وَقُلْ لِعِبَادِي يَـقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٠٠.

٨٦ ..... الشيطان على ضوء القرآن
 كَانَ لِلإنسَان عَدُوّاً مُبِيناً ﴾ (١).

فالنزغ وسوسة من الشيطان في القلب، وقيل: الإزعاج بالإغواء ونخسة في القلب، وأكثر ما يكون ذلك عند الغضب، وأصله الإزعاج بالحركة، وقيل: الفساد، ومنه:

# ﴿ نَزَغَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَــيْنَ إِخْوَتِي ﴾ (٢).

وأصله من نخس الرائض الدابة وحملها على الجري، فـتأتي النزغـة بمـعنى الطعنة والرمى.

وقال الزجّاج: النزغ أدنى حركة تكون، ومن الشيطان أدنى وسوسة ﴿ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ ﴾ ، أي سل الله عزّ اسمه أن يعيذك منه ﴿ إِنَّهُ سَمِيعٌ ﴾ للمسموعات ﴿ عَسلِيمٌ ﴾ بسالخفيّات، سميع لدعائك عليم بما عرض لك، وقيل: النزغ أوّل الوسوسة، والمسّ لا يكون إلّا بعد التمكّن، ولذلك فيصل الله سبحانه بين النبيّ وغيره، فقال للنبيّ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ ﴾ ، وقال للناس: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ ﴾ فوسوس إليهم الشيطان وأغراهم بمعاصيه ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ ما عليهم من العقاب بذلك فيجتنبونه ويتركونه ﴿ فَإِذَا هُمْ مُنْصِرُونَ ﴾ للرشد والصواب والصراط المستقم.

وفي الدعاء والمناجاة: (إلهي أشكوا إليك عدوّاً يضلّني وشيطاناً يغويني قد ملأ بالوسواس صدري، وأحاطت هواجسه بقلبي، يعاضد لي الهـوى ويـزيّن لي حبّ الدنيا، ويحول بيني وبين الطاعة والزلني).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٥٣.

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۲۰۰.

خطوات الشيطان ..... ۷۸

## ٤ \_ الزلّة :

إنّ الشيطان بعد أن يوسوس في الصدور ويهمز في النفوس وينزغ في الأرواح فير تكب الإنسان المعاصي ويكتسب الذنوب، فيسترسله الشيطان ويستزلّه، ويوقعه في الزلّات واحدة بعد الأخرى:

﴿ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ ١١٠.

فيكون التفاعل بين دعوة الشيطان واستجابة الإنسان، ومن ثمّ يقع في الزلّات ثمّ الهلاك لولا التوبة والإنابة والرجوع إلى الله سبحانه بنيّةٍ صادقةٍ خالصة.

#### ٥ ــالغواية :

بعدما يوسوس الشيطان ويهمز للإنسان وينزغه فيتبعه ليغويه عن الصراط المستقيم، فإنّ الإنسان في بداية أمره، لما يحمل من الفطرة السليمة والعقل السليم يكون في صراط الله المستقيم، إلّا أنّه بوسوسة الشيطان ينحرف عن الصواب، ويدخل في غواية الشيطان:

﴿ قَالَ فَبِما أَغُوَيْتَنِي لأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَآتِيَـنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ \* قَالَ أَنْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ \* قَالَ أَنْدِيهِمْ وَمِنْ هَامُنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٥.

 <sup>(</sup>۲) الأعراف : ۱۹ ـ ۱۸.

۸۸ ...... الشيطان على ضوء القرآن وقال سبحانه:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقُ بَشَراً مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ \* فَإِذَا سَوَّئِتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ \* فَسَجَدَ المَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى أَنْ يَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ \* قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ \* قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ \* قَالَ لَمْ أَكُنْ لأَسْجُدَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ \* قَالَ فَا فَرُحُ فِي فَهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّغْنَةَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ \* قَالَ رَبِّ فَالَ وَبُ فَا نَظِرْنِي إِلَى يَوْمِ لِبُعْتُونَ \* قَالَ فَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّغْنَةَ إِلَى يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ \* فَأَ نَظِرْنِي إِلَى يَوْمِ لُوقْتِ المَعْلُومِ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ الوَقْتِ المَعْلُومِ \* قَالَ وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ فَأَنْ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلاَغُوينَهُمْ أَجْمَعِينَ \* إلَّا عِبَادَكَ مَنْ الْمُخْلُصِينَ \* قَالَ هَذَا صِرَاطُ عَلَيَ مُسْتَقِيمٌ \* إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ مُنْ الْمُخْلُصِينَ \* قَالَ هَذَا صِرَاطُ عَلَيَ مُسْتَقِيمٌ \* إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ مُنْ الْمُخْلُصِينَ \* قَالَ هَذَا صِرَاطُ عَلَيَّ مُسْتَقِيمُ \* إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ مُنْ الْمُخْلُومِينَ \* وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١٠).

## ٦\_المقارنة:

إذا اتبع الإنسان شيطانه، فإنّ الشيطان يفتح ذراعيه ليضمّه إلى صدره، في العداء والإغواء ويكون له خليلاً وقريناً، فمعه في رحله وترحاله، في سكونه وحركاته، ويزيّن له أعاله السيّئة كما قال سبحانه:

- ﴿ وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُوا لَهُمْ ﴾ "".
- ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنْ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢٨\_٤٣.

<sup>(</sup>٢) فصّلت : ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الزخرف: ٣٧.

خطوات الشبطان .......... خطوات الشبطان ......

﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَسِيْنِي وَبَسِيْنَكَ بُسُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ القَرينُ ﴾ (١).

﴿ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً ﴾ [٢].

### ٧\_الحزب:

فإنّ الشيطان بعد أن يكون قريناً للإنسان فإنّه يدخله في حزبه الخاسر :

﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ [٣].

وإذا أردت أن تعرف صفات الذين ينتمون إلى حزب الشيطان الذي أساسه الشرك والكفر فاقرأ معى هذه الآيات الكريمة :

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلا مِنْهُمْ وَيَخْلِفُونَ عَلَى الكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ \* أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً إِنَّهُمْ سَاءَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ \* اَ تَخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ فَلَهُمْ عَذَابُ مُهِينٌ \* لَنْ يَعْمَلُونَ \* اَ تَخَذُوا أَيْمَانَهُمْ وَلا أَوْلادُهُمْ مِنَ اللهِ صَيْئاً أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَالِدُونَ تُعْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلا أَوْلادُهُمْ مِنَ اللهِ صَيْئاً أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَالِدُونَ \* يَعْمَلُونَ مَنْ عَلَى شَيْءٍ \* يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعاً فَيَخْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَخْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ \* آسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ "".

<sup>(</sup>١) الزخرف: ٣٨.

<sup>(</sup>۲) النساء : ۲۸.

<sup>(</sup>٣) المجادلة : ١٩.

<sup>(</sup>٤) الجادلة : ١٩ ـ ١٩ .

٩٠ ..... الشيطان على ضوء القرآن
 وقد ذكرت تفصيل معالم الحزب الشيطاني كها مرّ، فراجع.

## ٨\_الأخرّة :

بعد أن كان الشيطان قرين الإنسان ورفيقه في مسيرة الحياة ودخوله في التحرّب الشيطاني، فإنّه يؤاخيه في الضلال والكفر، فيأمره بالظلم والإسراف والتبذير:

﴿ إِنَّ المُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً ﴾ (١). ومن الواضح أنّ الأخوّة تكون نتيجة كثرة المقارنة وقربها، وهمى تكون

نتيجة الزلّات الكثيرة والإغواء الشديد ومتابعة الوساوس والنزغات الشيطانية.

## ٩ \_ الاستحواذ :

بعد تلك المراحل والخطوات الشيطانية فإنّ الشيطان اللعين يستحوذ عليه، أي يستلبه بسرعة ويتغلّب عليه، وذلك عندما يرى نفسه، وتحكمه أنانيته، ويعجب بنفسه، كما قال رسول الله عَلَيْلَةُ:

بينا موسى عليه جالس إذ أقبل إبليس وعليه برنس ذو ألوان، فلمّا دنا من موسى خلع البرنس وقام إلى موسى فسلّم عليه، فقال له موسى: من أنت؟ قال: أنا إبليس، قال: أنت؟ فلا قرّب الله دارك، قال: إنّي إنّا جئت لأسلّم عليك لمكانك من الله، قال: فقال له موسى: فما هذا البرنس؟ قال: به أختطف قلوب بني آدم، فقال له موسى: فأخبرني عن الذنب الذي إذا أذنبه ابن آدم استحوذت عليه؟ قال:

(١) الأسراء: ٢٧.

ولمثل هذه الذنوب استحوذ الشيطان على جيش معاوية ويزيد في حـرب أمير المـؤمنين عـلي للطِّلِا وولديـه الإمـامين الحسـن والحسـين لللطِّلِا ، كـما قـال سيّد الشهداء للطِّلا في وصف جيش عمر بن سعد : لقد استحوذ عليهم الشيطان.

#### ١٠ \_ الولاية الشيطانية :

بعد أن يقارن الشيطان الإنسان ويكون له أخ وقرين، فإنّه لا يرضى بذلك، بل يكون عليه ولياً، وكأنّ الإنسان يكون طفلاً بيده فيتولّى أمره، كما يتولّى الوالد أمر ولده، فيخرج من ولاية الله ورسوله وأولى الأمر ليدخل في ولاية الشيطان، وذلك حينا يصل إلى مرحلة الكفر وعدم الإيمان، كما قال سبحانه:

- ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٧).
  - ﴿ وَقَالَ لاَتَّخذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾ (٣).
- ﴿ وَلاُضِلَّنَهُمْ وَلاُمَنِّيَنَّهُمْ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ آذَانَ الأنْعَامِ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِنْ دُونِ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً ﴾ (٤).
  - ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّنُ أَوْلِيَاءَهُ فَلا تَخَافُوهُمْ ﴾ (١٠٠.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٩، عن الكافي ٢: ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۱۱۸.

<sup>(</sup>٤) النساء: ١١٩.

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٧٥.

- ﴿ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ ﴾ (١).
- ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيّاً ﴾ (٢).
  - ﴿ إِنَّهُمْ ٱتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ (٣).

قال رسول الله عَلَيْهُ : إذا استحقّت ولاية الله والسعادة جاء الأجل بين العينين وذهب الأمل وراء الظهر، وإذا استحقّت ولاية الشيطان والشقاوة جاء الأمل بين العينين وذهب الأجل وراء الظهر (٤).

# ١١ ـ الوحى الشيطاني والتغزّل:

بعد أن دخل الإنسان في ولاية الشيطان فإنّه يوحي إليه المنكرات والمعاصي وما فيه ضلاله وإضلال غيره، والله يخبرنا على من يتنزّل الشيطان في قوله تعالى :

﴿ هَلْ أُنَبُّوُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَيْهٍ \* يُلْقُونَ السَّغَعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ \* وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الفَاوُونَ \* أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ \* وَأَنَّهُمْ يَـقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَـمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهِيمُونَ \* وَأَنَّهُمْ يَـقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَـمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً وَأَنتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَـلَمُوا أَيَّ مُـنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) النساء : ٧٦.

<sup>(</sup>۲) مريم : ٤٥.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٣٠.

<sup>(</sup>٤) بمحار الأنوار ٦٠ : ٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) الشعراء: ٢٢١ ـ ٢٢٧.

خطوات الشيطان ......

- ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًّا ﴾ ١١٠.
  - ﴿ وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ (١٠).

#### ١٢ \_ الاستحمار:

لا تعجب من هذا العنوان، فإنّ الشيطان في نهاية المطاف يستحمر من يدخل في ولايته، وهذا ما قاله من بدو الخلقة بأن يجعل زمامه في حنك كثير من الساس فيمتطى ظهورهم ويسوقهم ويهديهم نحو جهنّم وعذاب السعير:

﴿ قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخَّرْتَنِي إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ لأَخْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّـتَهُ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (٣).

فإنّ الشيطان قال مقولته النكراء لله سبحانه، وكـان يـتوقّع ذلك إلى يـوم القيامة، كما يتوقّع إضلال البشرية كلّها إلّا قليلاً:

- ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (٤).
  - ﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لا تَبَغْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (٥٠.

فلا تجد أكثرهم من الشاكرين، بل وقليل من عبادي الشكور ... كما يتجلَّى هذا المعنى في قصّة كربلاء وواقعة الطفّ يــوم عــاشوراء، فــإنّ في مـعسكر يــزيد

<sup>(</sup>۱) مریم : ۸۳.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٤.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٦٢.

<sup>(</sup>٤) سبأ: ۲۰.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٨٣.

شارب الخمور ثلاثين ألفاً استحوذ عليهم الشيطان، وفي معسكر الإمام الحسين سيّد الشهداء عليَّلا اثنان وسبعون نفراً من الطيّبين الأبرار الأخيار عليهم رضوان الله أبد الآبدين، وكل واحد في كل زمان ومكان لا بدّ أن يسرى نفسه في أيّ المعسكرين: معسكر الحقّ الحسيني أو الباطل اليزيدي، فإنّ كلّ أرضٍ كربلاء وكلّ يوم عاشوراء، وقفوهم إنّهم مسؤولون.

وجاء في الخبر الشريف: ... ثمّ رفع رأسه \_الشيطان \_ ثمّ قال: وعزّتك وجلالك لألحقنّ الفريق بالجميع، قال: فقال النبيّ: بسم الله الرحمين الرحميم: إنّ عبادى ليس لك عليهم سلطان.

- ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانُ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّـلُونَ ﴾ (١).
- ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَن ٱتَّبَعَكَ مِنَ الغَاوِينَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

قال رسول الله ﷺ: فإذا أردتم أن تديموا على إبليس سخنة عينه، وألم جراحاته فداوموا على طاعة الله وذكره والصلاة على محمد وآله، وإن زلتم عن ذلك كنتم أسراء، فيركب أقفيتكم بعض مردته (٣).

وركوب القني يعني الاستحمار ...

أجل، حبّ أمير المؤمنين على عليه الله من أعظم العنوامل لطرد الشيطان والخلاص من خطواته وأعوانه، وإنّ الكبريت الأحمر والأكسير الأعظم هو حبّ أمير المؤمنين على عليه وأهل بيته وموالاتهم، فما أكثر الروايات في هذا المقام.

<sup>(</sup>١) النحل: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة ١٠: ٧٥٣.

خطوات الشيطان ........ فطوات الشيطان ....

فقد جاء في المناقب في حديث طويل عن علي بن محمّد الصوفي، أنّـه لقي إبليس وسأله فقال له: من أنت؟

قال: أنا من ولد آدم.

فقال: لا إله إلّا الله، أنت من قــوم يــزعمون أنّهــم يحــبّون الله ويــعصونه ويبغضون إبليس ويطيعونه.

فقال: من أنت؟

فقال: أنا صاحب الميسم والاسم الكبير والطبل العظيم، وأنا قاتل هابيل، وأنا راكب مع نوح في الفلك، أنا عاقر ناقة صالح، أنا صاحب نار إسراهيم، أنا مدبّر قتل يحيى، أنا ممكّن قوم فرعون من النيل، أنا مخيّل السحر وقائده إلى موسى، أنا صانع العجل لبني إسرائيل، أنا صاحب منشار زكريا، أنا السائر مع أبرهة إلى الكعبة بالفيل، أنا المجمّع لقتال محمّد يوم أحد وحنين، أنا ملقي الحسد يوم السقيفة في قلوب المنافقين، أنا صاحب الهودج يوم الخريبة (يوم البصرة) والبعير، أنا الواقف في عسكر صفّين، أنا الشامت يوم كربلاء بالمؤمنين، أنا إمام المنافقين، أنا المهلك الأوّلين، أنا مضلّ الآخرين، أنا شيخ الناكثين، أنا ركن القاسطين، أنا ظلّ المارقين، أنا أبو مرّة، مخلوق من نار لا من طين، أنا الذي غضب الله عليه ربّ العالمين.

فقال الصوفي: بحقّ الله عليك إلاّ دللتني على عمل أتقرّب به إلى الله وأستعين به على نوائب دهرى؟

فقال: اقنع من دنياك بالعفاف والكفاف، واستعن على الآخرة بحبّ عليّ بن أبي طالب عليُّللٍ وبغض أعدائه، فإنّي عبدت الله في سبع سهاواته وعصيته في سبع أرضيه، فلا وجدت ملكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسلاً إلّا وهو يتقرّب بحبّه.

قال: ثمّ غاب عن بصري، فأتيت أبا جعفر فأخبرته بخبره فقال: آمن الملعون بلسانه وكفر بقلبه(١).

أجل، الغاوون أولئك الذين اتّبعوا الشيطان وقد وصفهم أمير المؤمنين على عليه في ذمّهم:

«اتخذوا الشيطان لأمرهم ملاكاً، واتخذهم له أشراكاً، فباض وفرّخ في صدورهم، ودبّ ودرج في جحورهم، فنظر بأعينهم، ونطق بألسنتهم، فركب بهم الزلل، وزيّن لهم الخطل، فعل من قد شركه الشيطان في سلطانه، ونطق بالباطل على لسانه »(٢).

### ١٣ ـ الإضلال:

بعد أن يركب الشيطان ظهر الإنسان و يتطيه و يكون زمامه بيده، فإنّه يسوقه الى ما فيه الضلال و الهلاك :

﴿ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلالاً بَعِيداً ﴾ (٣).

فهذا من كيد الشيطان وإن كان ضعيفاً:

﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٣، عن مناقب آل أبي طالب ٢: ٨٩. وقد ذكرت تفصيل معالم الولاية في (هذه هي الولاية)، المجلّد الخامس من الموسوعة، فراجع.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٧.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٧٦.

خطوات الشيطان .......

﴿ وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لا تُبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ "ا.

والعجب ولا العجب فإنّ الشيطان عدوّ الإنسان، فلا يرضى بالضلال القليل والقريب، بل ضلالاً بعيداً ينتهي إلى الكفر والهلاك واستحقاق النار والعقاب اللهمّ أعذنا من شرور أنفسنا ومن شرّ الشيطان الرجيم ومن حزبه وأعوانه من الجين والإنس ...

#### ١٤ ـ الكفر:

الشيطان عندما يستحمر أتباعه ليسوقهم إلى وادي الكفر والضلال:

﴿ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ أَ كُفُرُ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مِنْكَ ﴾ (٢).

وعن أبي عبد الله عليَّلِا: ما من أحد يحضره الموت إلّا وكّل به إبليس من شياطينه من يأمره بالكفر ويشكّكه في دينه حتى تخرج نفسه، فمن كان مؤمناً لم يقدر عليه.

وما أكثر الشواهد على ذلك، فما يضمره الإنسان من حبّ الدننيا والملاذ يظهره عند الاحتضار وعند الموت، حتى ينصعب عملى المرء قبول الشهادتين، وربما يموت كافراً والعياذ بالله ...

﴿ فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمْ اَتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ١٦.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٣٠.

﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ المَخْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ (١).

قال أمير المؤمنين علي الطُّيلا : ألا وإنّ شرائع الدين واحدة، وسبله قاصدة، من أخذ بها أُلحق وغنم، ومن وقف عنها ضلّ وندم (١٠).

وعنه عليه انظروا أهل بيت نبيّكم فالزموا سمتهم ... لا تسبقوهم فستضلّوا ولا تتأخّروا عنهم فتهلكوا. ضلّ من اهتدى بغير هدى الله. ولمّا مرّ أمير المؤمنين علي عليه الخوارج يوم النهروان قال: بؤساً لكم، لقد ضرّكم من غـرّكسم، فقيل له: من غرّهم يا أمير المؤمنين؟ فقال: الشيطان المضلّ والأنفس الأمّارة بالسوء.

وفي كتاب إلى معاوية بن أبي سفيان قال للتيلا: فقد سلكت مدارج أسلافك بادّعائك الأباطيل فراراً من الحقّ وجحوداً لما هو ألزم لك من لحمك ودمك، ممّـا قد وعاه سمعك، وملئ به صدرك، فماذا بعد الحقّ إلّا الضلال المبين (٣).

#### ١٥ ـ عبادة الشيطان:

يقولون: ليت الشيطان كان يكتني بكفر الإنسان، إلّا أنّه لم يرضَ له، إلّا أن يعبده، وهذا نهاية خطواته الشرّيرة، والله سبحانه قد عهد على الإنسان من اليوم الأوّل في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الفاتحة : ٦ ــ ٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الكتاب ١٦٠.

خطوات الشيطان ...........

﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَا بَسِنِي آدَمَ أَنْ لا تَسَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّـهُ لَكُمْ عَـدُوُّ مُبِينٌ ﴾ (١).

فسبحانه كها يريد من الإنسان الرفض والإثبات بأن يرفض كل آلهة ومحبوب ومعبود، ويؤمن بالله الذي لا شريك له، كها في كلمة التوحيد ﴿ لا إِلَهَ إِلاّ اللهَ ﴾ كذلك الشيطان فإنه لا يرضى بكفر الإنسان بالله، بل يريد أن يومن به ويعبدونه دون غيره، والعجب أنّ الشيطان كان كيده ضعيفاً، ولكن ما زال يتغلّب على الإنسان في خطواته، حتى يصل الأمر إلى أن يترك عبادة الله الجميل الرحمن إلى عبادة القبيع الشيطان، والله بلطفه العميم يحذّر الإنسان من مغبّة الشيطان وعبادته.

يقول أمير المؤمنين على للثِّلا في ذمّ أتباع الشيطان:

اتخذوا الشيطان لأمرهم ملاكاً، واتخذهم له أشراكاً، فباض وفترخ في صدورهم، ودبّ ودرج في جحورهم، فنظر بأعينهم، ونطق بألسنتهم، فركب بهم الزلل، وزيّن لهم الخطل، فعل من قد شركه الشيطان في سلطانه، ونطق بالباطل على لسانه.

وهذا كلّه من آثار عبادة الشيطان، كما من آثار عبادة الله \_كما ورد في الخبر الشريف \_أنّ العبد يتقرّب إلى الله بالنوافل، حتى يحبّه الله سبحانه، فإذا أحبّه كان سمعه الذي يسمع به ولسانه الذي ينطق به وعينه الذي يبصر به ويده التي يبطش بها، أي تكون يده يد الله سبحانه، ويد الله فوق أيديهم.

ومن كتاب لأمير المؤمنين عليّ للطِّلا إلى معاوية قال: فإنَّك مترفٌّ قد أخذ

<sup>(</sup>۱) يس: ٦٠.

الشيطان منك مأخذه، وبلغ فيك أمله، وجرى منك مجرى الروح والدم ١١٠٠.

وعنه عليَّا إنّ رجلاً كان يتعبّد في الصومعة، وإنّ امرأة كان لها إخوة فعرض لها شيء، فأتوه بها، فزيّنت له نفسه فوقع عليها، فجاءه الشيطان فيقال: اقتلها، فإنّهم إن ظهروا عليك افتضحت، فقتلها ودفعها، فجاؤوه فأحذروه فذهبوا به، فبينها هم يمشون إذ جاءه الشيطان فقال: إنّي أنا الذي زيّنت لك فاسجد لي سجدة أنجيك، فسجد له، فذلك قوله: ﴿ كَمَثَل الشَّيْطَانِ إذْ قَالَ لِلإنسَانِ آ كُفُرُ ﴾ (٢) (٢).

وهناك صراع منذ البداية بين الرحمن والشيطان، ويجري هذا الصراع في الزمان والمكان وفي وجود الإنسان، كأن تكون الأذن لله، حتى يسمع الإنسان بها الموعظة والنصيحة فيتأثّر بها، وتكون العيون للشيطان حتى يسرى بها الملاذ والشهوات فيغويه ويرديه ... وهكذا في المكان كأن تكون أمريكا للشيطان وإيران للرحمن، وإذا بإيران الإسلام تثور لتكون ثورتها انفجار نور، ومن غلبة الرحمن على الشيطان الأكبر: ﴿ لاَّغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ (٤). فتدبّر وقس عليه الموارد الأخرى. واستعن بالله الكريم.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٧. والكتاب ١٠.

<sup>(</sup>٢) الحشر : ١٦.

<sup>(</sup>٣) الدرّ المنثور ٨: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) المحادلة: ٢١.

# الفصل الرابع

# أساليب الشيطان

لا شكّ أنّه في مقام الحرب والمخاصمة يستعمل كلّ واحد أُسلوبه الخـاصّ للغلبة والانتصار، والشيطان في عداوتـه يـتّخذ أسـاليب خـاصّة ليـتسلّط عـلى الإنسان، ومن أهمّها:

#### ١ \_ التسويل:

فإنّ الإنسان المؤمن والمهتدي والذي عرف الحقّ واهتدى له، ربما يصاب بالانحراف عن ذلك، وكم يذكر لنا التأريخ أنّ أناساً كانوا في بداية أمرهم من أهل الورع والتقوى ومن أتباع الحقّ، ولكن في عاقبة الأمر غلبت عليهم شقوتهم، فكانوا من الفاسقين والملحدين.

فكم من شاب كان يصلي ويصوم ولكن في وسط الطريق انقلب على عقبه، فصار شيوعياً أو بعثيًا وما شابه ذلك، فترك دينه وابتلي بالفساد والظلم والجور وشرب الخمور وغير ذلك من المنكرات والمفاسد، ليس ذلك إلّا من تسويل الشيطان اللعين، كما قال سبحانه وتعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ اَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَـيَّنَ لَهُمْ الهُـدَى الشَّـيْطَانُ

١٠٢ ...... الشيطان على ضوء القرآن سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾ (١).

ومن تسويلات الشيطان تصوير الباطل وتزيينه، وتمويه الحقّ وتشويهه، فيحسب أنّه يحسن صنعاً، وإلى هذا المعنى يشير الإمام السجّاد عليّه في دعائه قائلاً: «فلولا أنّ الشيطان يخدعهم عن طاعتك ما عصاك عاصٍ، ولولا أنّه صوّر لهم الباطل في مثال الحقّ ما ضلّ عن طريقتك ضالّ»(٢).

## ٢ ـ الإفك والإثم :

الذنوب والمعاصي ومنها الكذب والإفك والآثام، إنّما هي من سنخ الشيطان، لأنّه مظهرها، والفلاسفة تقول: (السنخيّة علّة الانضام)، والجنس مع الجنس عيل، فن ير تكب الذنوب فإنّه عيل إلى شيطانه، والشيطان يستغلّه في مآربه وشيطنته، فيكون الفاسق والفاجر من أعوان الشيطان لإضلال الناس، فكلّ من فسق عن أمر ربّه، فقد شارك الشيطان في ذلك، فيدخل في حزبه، فهو القيّة والقيادة والأوّل لمثل تلك القاعدة والحزب، فيعلي الشيطان على أعوانه، وينزل عليهم بسرق أخبار الساء ليضلّوا العباد ويخرّبوا البلاد، ويفسدوا فيها، فتكون حكومة البلاد بيد الأفّاكين الآثمين المفسدين الشياطين، فعلى نحو الموجبة الكلية إنّما ينزل الشيطان

<sup>(</sup>١) سورة محمّد تَنَافِظُ : ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجّادية : الدعاء ٣٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٢١.

﴿ هَلْ أُنَبِّؤُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ (١).

## ٣\_الغفلة عن ذكر الله:

فن أساليب الشيطان نسيان ذكر الله والغفلة عنه، فإنّ المتذكّر والمعتصم بالله لا يقدر الشيطان أن يستحوذه ويتسلّط عليه، فإنّه لا سلطان له على عباد الله المخلصين، ومن نسي الله ولم يذكره في مقام فعل الحسرام، فإنّه يسر تكب المعاصي والآثام بسهولة، وهذا من أهداف الشيطان، فإنّه أقسم بعزّة الله أن يغوي الناس ويضلّهم ويدخلهم جهنم وذلك هو الخسران المبين، ليس ذلك إلّا كما قال سبحانه:

﴿ اَسْتَخْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُوْلَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَانِ ﴾ (٢). فالمجتمع الذي لم يذكر الله سبحانه، فإنّه مجتمع شيطاني وإنّه من حزب الشطان.

بينها موسى نبيّ الله جالساً إذ أقبل إبليس، قال موسى: أخبرني بالذنب الذي إذا أذنبه ابن آدم استحوذت عليه ؟ قال: إذا أعجبته نفسه واستكثر عمله وصغر في عنه ذنيه (٣).

وهذا يدلّ على أنّ هذه الأُمور إنَّما هي مقدّمة نسيان ذكر الله بعد استيلاء الشيطان.

<sup>(</sup>١) الشعراء: ٢٢١\_٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الجادلة: ١٩.

<sup>(</sup>٣) الكاني ٢: ٣١٢.

وقال أمير المؤمنين عليه : مجالسة أهل الهوى منساة للإيمان ومحضرة للشيطان (١).

من شغل نفسه بغير نفسه تحيّر في الظلمات وارتبك في الهلكات ومدّت بــه شياطينه في طغيانه وزيّنت له سيّئ أعهاله.

### ٤ ــ المجادلة بغير علم:

الجدال في نفسه غير ممدوح، وإنَّما يمدح ويجوز لو كان يترتّب عليه ما يحسّنه كإثبات حقّ، والجدال بالتي هي أحسن:

﴿ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (١).

وهذا الجدال الحسن إنّما يتم ويضنى عليه لباس الحسن لوكان عن علم ومن أجل العلم وإحقاق الحق ، فإنّه من الله وإلى الله وفي سبيل الله ، ولكن من يجادل بغير علم وبصيرة ، إنّما اتباعاً للهوى والرذيلة كالتعصب لشخص أو قبيلة ، فايّه بجداله اتبع الشيطان وتولّه وربما هو لا يدري ، فلا بدّ له أن يترك المراء والجدال حتى ولوكان محقاً ، فإنّه سبحانه يقول :

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَرِيدٍ \* كُتِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَنْ تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ (٣).

فالجدال بغير العلم من فتن الشيطان في إضلال الإنسان وغوايته، لينتهي إلى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٨٦.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) الحبِّ : ٣ ـ ٤.

وقال الرسول الأكرم ﷺ: سيكون فتن يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، إلّا من أحياه الله بالعلم.

﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُوْلِيَاتِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾ (١٠.

### ٥ ـ دخول الفتن:

قال أمير المؤمنين للتللا: «كن في الفتنة كابن اللبون، لا ظهر فيركب، ولا ضرع فيحلب». وهذا يعني أنّ الإنسان يبتلى في حياته بالفتن والأمور الملتبسة وغير واضحة السبيل، وليس عليها برهان ودليل، بل تكون كالليل المظلم والسواد المدلهم، وهذا من أساليب الشيطان وفتنه، والله سبحانه يحذّر الناس بقوله تعالى:

﴿ يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ ١٠٠٠.

فإنّ الشيطان كثير الفتن والمخاطر والمهالك، فاحذروا كلّ الحذر فلا يفتننكم ـ بنون الثقيلة الدالّة على التأكيد ـ فيضلّكم عن الصراط المستقيم.

يقول أمير المؤمنين على علي عليه : «الفتن شلاث : حبّ النساء وهمو سيف الشيطان، وشرب الخمر وهو فخّ الشيطان، وحبّ الدينار والدرهم وهمو سهم الشيطان».

الدنيا وإن كانت دار امتحان واختبار، وكلّ واحد يفتن فيها، فحنّه لم يخلق

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٢٧.

عبثاً وسدىً من دون حساب وكتاب، إلّا أنّه تارة يبتلى الإنسان ببلاء حسن، ومن لطف الله سبحانه فإنّ البلاء للولاء، وكلّما كثر الإنسان قربه من الله كثر بلائه ومحنته في هذه الحياة، فإنّ الجنّة حفّت بالمكاره، والنار حفّت بالشهوات، وربما يبتلى ببلاء سيّئ بما كسبت يديه، والشيطان ربما يفتن الإنسان ويغرّه عن الصواب، وهذه هي الفتنة المذمومة في الآيات والروايات وإنّ المؤمن يكون فيها كابن اللبون لا ضرع فيحلب ولا ظهر فيركب، والله سبحانه يحذّر خلقه من فتنة الشيطان:

- ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ للإنسَانِ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴾ (١).
- ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَّضٌ ﴾ (١٠).

قال رسول الله ﷺ: إنّ لكلّ أمّة فتنة، وفتنة أمّتي المال.

قال أمير المؤمنين علي طَلِيُلا : إنّ أبغض الخلائق إلى الله رجلان : رجلٌ وكّله الله الله نفسه فهو جائر عن قصد السبيل مشغوف بكلام بدعة ودعاء ضلالة، فهو فتنة لمن افتتن به.

وقال عليُّلا: أيُّها الناس، شقُّوا أمواج الفتن بسفن النجاة.

قال رسول الله ﷺ: ستكون فتن يصبح الرجل فيها مؤمناً ويُمسي كافراً إلّا من أحياه الله تعالى بالعلم.

وقال ﷺ: كنى بالمرء في دينه فتنةً أن يكثر خطؤه، وينقص عمله، وتـقلّ حقيقته، جيفة بالليل بطّال بالنهار كسول هلوع رتوع.

وقال ﷺ : ليغشينَ أُمّتي من بعدي فتن كقطع الليل المظلم يصبح الرجل فيها

<sup>(</sup>١) يوسف: ٥.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٥٣.

أساليب الشيطان .....

مؤمناً ويمسي كافراً، ويمسي مؤمناً ويصبح كافراً، يبيع أقوام دينهم بعرض من الدنيا قليل.

وقال عَلَيْكُم : كن في الفتنة كابن اللبون، لا ظهر فيركب، ولا ضرع فيحلب(١).

## ٦\_التزيّن:

فإنّ الشيطان يزيّن أعمال المفسدين والفاسقين، وهـذا مـن أهـمّ أسـاليب الشياطين من الجنّ والإنس بعضهم مع بعض، فكلّ واحد يزيّن للآخر عمله، حتّى يبنى في الضلال، كما لا يبنى وحده في وادي الجهل والضلال:

﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ ، أي اذكروا إذ زيّن الشيطان للمشركين أعهاهم فحسّنها في نفوسهم ، فإنّ إيليس حسّن لقريش مسيرهم إلى بدر لقتال النبيّ : ﴿ وَقَالَ لا غَالِبَ لَكُمُ اليَوْمَ مِنَ النَّاسِ ﴾ ، أي لا يغلبكم أحد من الناس لكثرة عددكم وقوّتكم ﴿ وَإِنِّي ﴾ مع ذلك ﴿ جَارٌ لَكُمْ ﴾ وناصر لكم ودافع عنكم السوء ، وإنيّ عاقد لكم عقد الأمان من عدوّكم ﴿ فَلَمّا تَرَاءَتِ الفِئتَانِ ﴾ أي التقت الفرقتان ﴿ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ أي رجع القهقرى منهزماً وراء ، ﴿ وَقَالَ إِنِّي بَرِي مُ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لا تَرَوْنَ ﴾ فكان يرى من الملائكة الذين جاؤوا لنصر المسلمين ﴿ إِنِّي أَخَافُ اللهَ ﴾ أي عذابه على أيدى من أراهم ﴿ وَاللهُ شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ (١).

ونتيجة الذنوب قساوة القلوب، ونتيجة القساوة أنّ الشيطان يزيّن الأعمال لمن قسى قلبه:

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة ٣: ٢٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٤٨.

- ﴿ وَلَكِنْ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١١.
  - ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ ﴾ (١٠٠.
  - ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ ﴾ (١٠٠.
- ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَم مِنْ قَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ (ال).

## ٧ ـ تغيّر خلق الله :

من أساليب الشيطان كما قال: ﴿ وَلَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾ (٥)، هو تغيّر خلق الله. .

وقد ورد في الخبر الشريف عن جابر، عن أبي جمعفر عليُّلاً، في قسول الله ﴿ وَلَآ مُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾، قال: دين الله، وفي خبر آخر قال: أمر الله بما أمر به.

.....

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٤٣.

<sup>(</sup>۲) العنكبوت : ۳۸.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) النحل : ٦٣.

<sup>(</sup>٥) النساء: ١١٩.

<sup>(</sup>٦) الروم : ٣٠.

أساليب الشيطان .....

الحلال وتحليل الحرام، وقيل: أراد الخصاء، وقبيل: إنَّه الوشم، وقبيل: إنَّه أراد الشمس والقمر والحجارة عدلوا عن الانتفاع بها إلى عبادتها(١).

## ٨ ـ زخرف القول :

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوّاً شَيَاطِينَ الإنسِ وَالجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إلَى بَعْضِ زُخْرُفَ القَوْلِ غُرُوراً وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ (١).

# ٩ ـ أكل الربا :

من الفواحش والأساليب الشيطانية في المجتمع السالم أكل الربا وتسرويجه، حتى تنهار أسس الاقتصاد السليم، فمن يأكل الربا إنّما هو من أتباع الشيطان:

﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ المَسِّ ﴾ (٣).

والناس يقولون في الربا: ﴿ إِنَّمَا البَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا ﴾ (٤)، ولكنّ الله شبحانه يراه حرباً معه جلّ جلاله: ﴿ فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٥).

قال رسول الله عَينة : شرّ الكسب كسب الربا.

وقال: إنَّ الله عزَّ وجلَّ لعن آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠ : ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ١١٢.

<sup>(</sup>٣) و (٤) البقرة : ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) القرة: ٢٧٩.

وقال: سيأتي زمان لا يبتى منهم أحد إلاّ أكل الربا، فإن لم يأكله أصابه من غباره.

قال الإمام الرضا للسلَّةِ : اعلم يرحمك الله أنّ الربا حرام سحت من الكبائر وممّــا وعد الله عليه النار فتعوّذ بالله منها، وهو محرّم على لسان كلّ نــبيّ وفي كـــلّ كتاب.

عن الإمام الصادق عَلَيْلًا :

قال رسول الله ﷺ: لمّا أسري بي إلى السهاء رأيت قوماً يريد أحدهم أن يقوم فلا يقدر أن يقوم من عظم بطنه، فقلت: من هؤلاء يا جبرائيل؟

قال: هؤلاء الذين يأكلون الربا لا يسقومون إلّا كما يسقوم الذي يستخبّطه الشيطان من المسّ.

وقال ﷺ : أتيت ليلة أسري بي على قوم بطونهم كالبيوت فيها حيّات ترى من خارج بطونهم، فقلت : من هؤلاء يا جبر نيل ؟ قال : هؤلاء أكلة الربا.

قال الإمام الصادق المثل الربا لا يخرج من الدنيا حتى يتخبّطه الشيطان.

وقال رسول الله ﷺ: من أكل الربا ملأ الله عزّ وجلّ بطنه من نار جهنّم بقدر ما أكل وإن اكتسب منه مالاً لا يقبل الله تعالى منه شيئاً من عمله، ولم يزل في لعنة الله والملائكة ما كان عنده منه قعراط واحد.

قال الصادق للنلخ : درهم ربا يأكله أعظم عند الله من ثلاثين زنية كلّها بذات محرم مثل خاله وعمّه.

وقال: درهم ربا أعظم عند الله من سبعين زنية بذات محرم في بيت الله الحرام. وإنّا حرّم الربا لما فيه من فساد الأموال ومنع المعروف ولترك الناس أساليب الشيطان .......... المناسب الشيطان .....

التجارات المحلّلة التي تنفع البلاد، ومن اتّجر بغير فقه ارتطم في الربا ثمّ ارتطم، فلا بدّ من الفقه والفهم في الدين وفي أحكام التجارة، وإذا كثر المال بالربا فإنّه يوجب محق الدين وزواله.

وما أكثر الروايات في ذمّ الربا والمرابي(١).

### ١٠ \_الخمر والميسر:

من أعمال الشيطان ومنكراته التي تهدم صرح المجتمع وتفشي فيه الفساد هو الخمر والقبار:

- ﴿ إِنَّمَا الخَمْرُ وَالمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾ (٣).
- ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ العَدَاوَةَ وَالبَغْضَاءَ فِي الخَـمْرِ وَالمَيْسِرِ ﴾ (٣).

وعندنا المئات من الأخبار الشريفة عن النبيّ والعـترة على ألم الخـمر والقيار، لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

#### ١١ ـ النجوي :

﴿ إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِسَيْخُزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ <sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) راجع ميزان الحكمة ٢: ١٠٣٠.

<sup>(</sup>۲) المائدة : ۹۰.

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٩١.

<sup>(</sup>٤) الجادلة: ١٠.

النجوى يعني أن يتكلّم همساً أحد الجليسين مثلاً في أذن الآخر مع حضور الآخرين.

ويقول الله سبحانه:

﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ وَأَنَّ اللَّهَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴾ [١].

قال رسول الله ﷺ: إذا كانوا ثلاثة فلا يتناجي اثنان دون الثالث.

وقال ﷺ: إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى رجلان دون الآخــر حـــتّى يخــتلطوا بالناس، فإنّ ذلك يحزنه (٢).

وترك النجوى من الأخلاق الإسلامية، كما أنّ النجوى من فعل الشـيطان ليؤذى ويحزن المؤمنين.

## ١٢ ـ الأمر بالفحشاء والمنكر:

إنّ الله يأمر بالعدل والإحسان، والشيطان يأمر بالفحشاء والمنكر، وبالظلم والعداء والتجاوز وبالشرّ والشين والفجور:

﴿ وَمَنْ يَتَّبِعْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ ﴾ (٣).

﴿ كُلُوا مِـمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلا تَـتَّبِعُوا خُـطُوَاتِ الشَّـيْطَانِ إِنَّـهُ لَكُمْ عَـدُوًّ مُبِينُ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة، الجزء الرابع، كلمة النجوى.

<sup>(</sup>٣) النور: ٢١.

<sup>(</sup>٤) الأنعام : ١٤٢.

أساليب الشيطان ...... المستحم المستحمل الشيطان المستحمل المستحم المستحمل المستحمل المستحمل المستحمل

### ١٣ ـ الرجز:

﴿ وَيُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ ﴾ (١).

والآية الشريفة نزلت في قصة بدر وهي أوّل غنزوة في الإسلام، وتشير وغيرها من الآيات كيف نصر الله المؤمنين بالملائكة، وأننزل عليهم من الساء ماءً ليطهّرهم به ويذهب عنهم رجز الشيطان وليربط على قلوبهم ويشبّت به الأقدام (٢)، والرجز هو الرجس والقذارة والمراد برجز الشيطان القذارة التي يطرأ القلب من وسوسته وتسويله. ومعنى الآية: إنّ النصر والإمذاد بالبشرى واطمئنان القلوب كان في وقت يأخذكم النعاس للأمن الذي أفاضه الله على قلوبكم، فنمتم ولو كنتم خائفين مرتاعين لم يأخذكم نعاس ولا نوم، وينزل عليكم المطر ليطهّركم به ويذهب عنكم وسوسة الشيطان وليربط على قلوبكم ويشد عليها ليطهّركم به ويذهب عنكم وسوسة الشيطان وليربط على قلوبكم ويشد عليها القلوب.

#### ١٤ \_النسيان:

يقال إنّ الإنسان خلق من النسيان، فإنّه كثيراً ما يبتلي بالنسيان، ولكنّ المؤمن متذكّر يذكر الله سبحانه، فهو قليل النسيان، وربما يبتليه الشيطان بالنسيان كما قال من كان مع موسى بن عمران المنه الله :

<sup>(</sup>١) الأنقال: ١١.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير الميزان ٩: ١٨.

- ﴿ فَإِنِّي نَسِيتُ الحُوتَ وَمَا أَنْسَانِي إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُ ﴾ [١].
- ﴿ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ القَوْم الظَّالِعِينَ ﴾ (١).
  - ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا ﴾ ١٣٠.
  - ﴿ فَأَنسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ (٤).

وهذا نتيجة النسيان لذكر الله ولو لحظة من اللحظات، إنَّـه مــثل يــوسف النبي عليُّة يسجن سبع سنوات أو يزيد في تركه الأولى، فكيف بأولئك الذين:

﴿ أَسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ ﴾ (٥).

# ١٥ ـ الأماني :

من الأساليب الشيطانية التمني الفارغ في الحياة ، حتى المقرّبين ربما يبتلون بهذا الأسلوب الذي يعدّ مقدّمة للضلال والهلاك :

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَ لُقَى الشَّيْطَانُ فِي أَ أُمْنِيَّـتِهِ ﴾ (٦).

﴿ فَيَسْنَسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الكهف : ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٦٨.

٣) الأعراف: ٢٠١.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) المجادلة : ١٩ .

<sup>(</sup>٦) و (٧) الحجّ : ٥٢.

أساليب الشيطان .....

﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ ١٠٠٠.

#### ١٦ \_ التجارة الشيطانية :

إنَّ عيسى بن مريم عَلَيُلا لق إبليس وهو يسوق خمسة أحمرة عليها أحمال، فسأله عن الأحمال فقال: تجارة أطلب لها مشتريهن.

فقال: وما هي التجارة؟

قال: إحداها الجور.

قال: ومن يشتريه؟

قال: السلاطين.

ثمّ ذكر الكبر ويشتريه الدهاقين، ثمّ الحسند ويشتريه العلماء، والخيانة ويشتريها عمّال التجّار، والكيد ويشتريه النساء "".

إنّ كيدهن لعظيم، فإنّه من تجارة الشيطان.

## ١٧ ـالحسد والبغي :

إنّا دخل الشيطان النار بحسده وكِبره، وإنّه حسد آدم على علمه وتكبّر عليه بعدم التواضع له بالسجود، فبغى على نفسه ثمّ على ذرّية آدم، وألق الحسد بين الناس لا سيّا بين العلماء، كما ورد في الخبر أنّه كان يحمل أمتعة على عشرة من الإبل، فسئل عنها، فأجاب: إنّه الحسد، تسعة منها للعلماء، وواحدة لجسميع الناس،

<sup>(</sup>١) الحبرّ : ٥٣.

<sup>(</sup>٢) سفينة البحار ١: ٣٧٣.

۱۱۸ ..... الشيطان على ضوء القرآن واشترك العلماء فيه أيضاً.

قال أمير المؤمنين للتَّلِلا : الله الله في عاجل البغي و آجله، وخامة الظلم وسوء عاقبة الكبرى(١٠).

قال الإمام الصادق عُلِيُلا : يقول إبليس لجنوده : ألقوا بينهم الحسد والبغي، فإنّها يعدلان عند الله الشرك.

وكلّ شيء نرجع علمه إلى الله ورسوله، إلى القرآن الكريم وعترة النبيّ عليميّلاً. قال أمير المؤمنين عليّلاً : انظر أيّها السائل، فما دلّك القرآن عليه من صفته فائتمّ به، واستضيء بنور هدايته، وما كلّفك الشيطان علمه ممّـا ليس في الكـتاب عليك فرضه ولا في سنّة النبيّ عَيَلِيّاً وأغة الهدى أثره فكِلْ علمه إلى الله سبحانه، فإنّ ذلك منتهى حقّ الله عليك (١).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٩ و ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٨ و ١٢١ و ٦٤ و ٩١.

## الفصل الخامس

# كيف الخلاص من الشيطان ؟

إذا عرفت أنّ عدوّك اللدود الذي أعدّ نفسه وجنده لهلاكك وكفرك وتحطيم إنسانيتك وكيانك وشخصيّتك، وأنّه لك بالمرصاد ليل نهار، ولا يغفل عن غوايتك وضلالك أبداً، ما دمت لم تعتصم بالله سبحانه، فيأتيك بخطوات وسوسته وصوته ثمّ بخيله ورجله، وهكذا حتى يقول لك: اكفر بالله ثمّ يتبرّأ منك، إذا عرفت هذا الشيطان عدوّك، فإنّك ومن العقل السليم أن تجاهده وتحاربه وتتخلص من شروره وفتنه وأحزابه وأعوانه وجنده، فتبحث عن أهمّ الوسائل الحربية للخلاص من كيده ومكره وجيله، فإنّه وكها ورد في الأمثال: الحديد بالحديد يُفلح، فتعال معي لنأخذ دروس وأسلحة الخلاص من شرّ الشياطين، وذلك من كلام الوحي وأهله، من الرسول الأكرم وعترته الطاهرين.

فمن أدوات الخلاص:

#### ١ ـ التواضع:

فإنّ من تواضع لله رفعه، ومن يتسلّح بسلاح التواضع للحقّ، فإنّه يتخلّص من كيد الشياطين، فإنّ الشيطان إنّما حرّم من رحمة الله وجنّات عرضها السهاوات

والأرض، ومن قرب الله ورضوانه بالتكبّر، فإنّه أخذته العزّة بالإثم، ولم يتواضع لآدم ولما عنده من العلم، فاستكبر وكان من الكافرين، فمن يحمل صفة التكبّر من دون الله، فإنّه من الشيطان، وما يقابل التكبّر التواضع، فخير سلاح للخلاص من شرّ الشيطان كما قال أمير المؤمنين على عليّه : اتّخذوا التواضع مسلحة بينكم وبين عدوّكم إبليس وجنوده، فإنّ له من كلّ أمّة جنوداً وأعواناً ورَجِلاً وفرساناً ".

أتى إبليس نوح لمّا ركب السفينة فقال له نوح: من أنت؟ قال: أنا إبليس، قال: فما جاء بك؟ قال: جئت تسأل ربّك هل لي من توبة؟ فأوحى الله إليه: أنّ توبته أن يأتي قبر آدم فيسجد له، قال: أمّا أنا لم أسجد له حيّاً أسجد له ميّتاً؟ قال: فاستكبر وكان من الكافرين (٢).

## ٢ ـ الصوم والصدقة والحبّ في الله :

قال رسول الله تَنْتُنَيَّةُ : ألا أخبركم بشيء إن أنتم فعلتموه تباعد الشيطان منكم تباعد المشرق والمغرب؟ قالوا: بلى، قال: الصوم يسوّد وجهه، والصدقة تكسسر ظهره، والحبّ في الله والمؤازرة على العمل الصالح يقطعان دابره، والاستغفار يقطع وتينه (٢).

قال الإمام الباقر عليه عليكم بالصدقة، فبكّروا بهما فانها تسوّد وجمه الليس (٤).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٩٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠ : ٢٨١، عن الدرّ المنثور.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ٥٩.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ٢٩٨.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ ......١١٠ ١١٩

قال إبليس لموسى نبيّ الله : إذا هممت بصدقة فامضها، وإذا همّ العبد بصدقة كنت صاحبه دون أصحابي حتّى أحول بينه وبينها (١).

وهذا يعني أنّ الشيطان الأكبر بنفسه يأتي ليضلّ هذا العبد الذي نوى أن يتصدّق في سبيل الله سبحانه، وبنظري إنّ النيّة الأولى في الصدقة لله، فإنّ المرء في بداية الأمر ينوي أن يعطي مالاً في سبيل الله كتزويج فقير مثلاً ألف دينار، ولكن بعد لحظات يرى أنّ نيّته انقلبت من الألف إلى النصف، فهذه من الشيطان، فالشعلة الأولى من الله، ولكن الثانية من الشيطان وهكذا حتى يترك الإنسان صدقته وتطفي الشعلة، فيظلم الإنسان بعدما كان نورانياً بنيّة الصدقة ودفعها، فلا بدّ من المبادرة، فإنّ خير البرّ عاجله.

### ٣ ـ الاعتصام بالله والاتكال عليه:

ما أكثر الآيات التي تقول بالاعتصام بالله وبحبله الكريم :

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً ﴾ (٢).

والاتكال عليه:

﴿ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكُّلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ (٣).

وما أكثر الروايات في مثل هذه الأمور الإلهيّة والأخلاق الربانية، وإنّها من أهمّ الوسائل التي يتخلّص الإنسان من شرور الشيطان.

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء؛ للراوندي: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٠٣. وقد ذكرت تفصيل ذلك في (السرّ في آية الاعتصام). فراجع.

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٢٢.

يقول الإمام الصادق عليه : قال إيليس : خمسة أشياء ليس لي فيهن حيلة ، وسائر الناس في قبضتي : من اعتصم بالله عن نيّه صادقة ، واتّكل عليه في جميع أموره ، ومن كثر تسبيحه في ليله ونهاره ، ومن رضي لأخيه المؤمن ما يسرضاه لنفسه ، ومن لم يجزع عن المصيبة حين تصيبه ، ومن رضي بما قسم الله له ولم يهتم لرزقه (۱).

#### ٤\_الدعاء:

الدعاء مخ العبادة وسلاح المؤمن، ولولاه لما اعتنى الله بالإنسان، وإن المتكبّر عن عبادة الله من لم يدع، فالدعاء من أمضى الأسلحة في وجه الشيطان وكيده. يقول أمير المؤمنين على التيلج : أكثر الدعاء تسلم من سورة الشيطان (٢). والدعاء يعنى الانقطاع إلى الله سبحانه وتعالى.

## ٥ - الولاية الرحمانية (٢٠) :

الله الله بالولاية، فما أدراك ما الولاية، تلك ولاية الله ورسوله وأهل بيته الأطهار عَلِيَكِ فَإِنّها حصن الله الحصين، ومن دخل حصن الله أمن من عذاب الله، وأمن من مكر الشيطان وكانت عاقبته على خير، وأنّه يتوفّق للتوبة ويرجع إلى ربّه منيباً تائباً مستغفراً، وهذا كلّه من بركات الولاية.

<sup>(</sup>١) الخصال ١: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٧٨: ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) ذكرت تفصيل ذلك في ( هذه هي الولاية ) ، الجلَّد الخامس من الرسالات ، فراجع .

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....١٢١

قال الإمام الصادق عليه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ (١) ليس له أن يزيلهم عن الولاية، فأمّا الذنوب وأشباه ذلك فإنّه ينال منهم كما ينال من غيرهم (١).

وقال الشيطان لمحمّد الصوفي لمّا قال له: بحقّ الله عليك إلّا دللتني على عمل أتقرّب به إلى الله وأستعين به على نوائب دهري، فقال: اقنع من دنياك العفاف والكفاف واستعن على الآخرة بحبّ عليّ بن أبي طالب عليّه وبغض أعدائه، فإني عبدت الله في سبع ساواته وعصيته في سبع أرضيه، فلا وجدت ملكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسلاً إلّا وهو يتقرّب بحبّه. قال: ثمّ غاب عن بصري، فأنسيت أبا جعفر عليه فأخبرته بخبره فقال: آمن الملعون بلسانه وكفر بقلبه (٣).

# ٦ ــ ذكر الله والصلاة على محمّد وآله (٤) :

فإنّ الشيطان يفرّ من الذاكر لله ومن يصلّى على محمّد وآله. أخبرنا بـذلك الرسول الأكرم في قوله ﷺ: ألا فاذكروا يا أمّة محمّد محمّداً وآله عـند نـوائـبكم وشدائدكم لينصر الله بهم ملائكتكم على الشياطين الذين يقصدونكم، فـإنّ كـلّ واحد منكم معه ملك عن يمينه يكتب حسناته، وملك عن يساره يكتب سيّئاته،

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير العياشي ۲: ۲۷۰.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٤، عن مناقب آل أبي طالب.

<sup>(</sup>٤) ذكرت تفصيل ذلك في (آثار الصلوات في رحاب الروايات)، في الجلَّد السادس من الرسالات، فراجع.

ومعه شيطانان من عند إبليس يغويانه، فإذا وسوسا في قلبه ذكر الله وقال: (لا حول ولا قوَّة إلَّا بالله العليِّ العظيم وصلَّى على محمَّد وآله)، حبس الشيطانان، ثمّ سار إلى إبليس فشكواه وقالاله: قد أعيانا أمره فأمددنا بالمردة، فلا يسزال بمدَّهما حتى عدَّهما بألف مارد فبأتونه، فكلُّما راموه ذكر الله وصلَّى على محمَّد وآله الطيّبين لم يجدوا عليه طريقاً ولا منفذاً، قالوا لإبليس: ليس له غيرك تباشره بجنودك فتغلبه وتغويه، فيقصده إبليس بجنوده فيقول الله تعالى للملائكة: هـذا إبليس قد قصد عبدي فلاناً، أو أمتى فلانة بجنوده، ألا فقاتلوه فيقاتلهم بإزاء كلَّ شيطان رجيم منهم ألف ملك، وهم على أفراس من نار بأيديهم سيوف من نار ورماح من نار وقسيّ ونشاشيب وسكاكين وأسلحتهم من نار، فلا يبزالون يخرجونهم ويقتلونهم بها ويأسرون إبليس فيضعفون عليه تلك الأسلحة فيقول: يا ربّ وعدك وعدك، قد أجّلتني إلى يـوم الوقت المعلوم، فيقول الله تـعالى للملائكة : وعدته أن لا أميته، ولم أعده أن لا أُسلَّط عليه السلاح والعذاب والآلام، اشتفوا منه ضرباً بأسلحتكم فإنى لاأميته، فيثخنونه بـالجراحـات، ثمّ يـدعونه فلا يزال سخين العين على نفسه وأولاده المقتولين المقتّلين، ولا يندمل شيء من جراحاته إلّا بسماعه أصوات المشركين بكفرهم، فإن بني هذا المؤمن على طاعة الله وذكره والصلاة على محمّد وآله بق إبليس على تلك الجراحات، وإن زال العبد عن ذلك وانهمك في مخالفة الله عزّ وجلّ ومعاصيه اندملت جراحات إيليس، ثمّ قوى على هلاك العبد حتّى يلجمه ويسرّج على ظهره ويركبه، ثمّ ينزل عنه ويركب ظهره شيطاناً من شياطينه ويقول لأصحابه : أما تذكرون ما أصابنا من شأن هـذا؟ ذلّ وانقاد لنا الآن حتَّى صار يركبه هذا، ثمَّ قال رسول الله ﷺ : فان أردتم أن تديموا على إبليس سخنة عينه وألم جراحاته، فداوموا على طاعة الله وذكره والصلاة على

#### ٧\_الاستغفار:

من أهم العوامل للخلاص من شرّ الشيطان الاستغفار والرجوع إلى الله فإنّه التوّاب الرحيم، أي يتوب على العبد كثيراً بصيغة المبالغة الدالّة على الكثرة وهي تستلزم كثرة الذنوب، فلا ييأس المذنب مهما فعل من الذنوب. فإنّ الله يغفرها جميعاً إلّا ما أشرك به.

وكما ورد في الدعاء: (اللهم إني أطعتك في أحبّ الأشياء إليك وهو التوحيد، ولم أعصك في أبغض الأشياء إليك وهو الكفر، فاغفر لي ما بينهما)، أي ما دام كان موحداً ولم يكن كافراً فإنّ الله يغفر جميع ذنوبه ما بين التوحيد والكفر)(٢).

فخير دواء للذنوب والآثام هو الاستغفار والتوبة والرجوع والإنابة إلى الله سبحانه، وإنّ إبليس وجنده ليعجزون عن الثواب، كما ورد في الخبر الشريف: بلغنا أنّ إبليس تمثّل ليحيى بن زكريا عليّ فقال له: أنصحك ؟ فقال: لا أريد ذلك، ولكن أخبرني عن بني آدم فقال: هم عندنا ثلاثة أصناف: صنف منهم أشدّ الأصناف عندنا، نقبل على أحدهم حتى نفتنه في دينه ونستمكن منه، فيفزع إلى الاستغفار والتوبة فيفسد علينا كلّ شيء حاجتنا فنحن معه في عناء، وصنف هم في أيدينا بغزلة الكرة في أيدي صبيانكم، نتلقّفهم كيف شئنا، قد كفينا مؤونة أنفسهم، وصنف بمغزلة الكرة في أيدي صبيانكم، نتلقّفهم كيف شئنا، قد كفينا مؤونة أنفسهم، وصنف

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠ : ٢٧١.

 <sup>(</sup>٢) لقد ذكرت تفصيل ذلك في (التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة). المجلّد الرابع مـن
 الموسوعة، فراجع.

منهم مثلك معصومون لا نقدر منهم على شيء(١٠).

عن النبيّ في حديث: الاستغفار يقطع وتين الشيطان (الوتين عرق في القلب إذا قطع مات صاحبه).

#### ٨\_التسمية:

التسمية باسم الله سبحانه في كلّ شيء يوجب الحصانة من شرّ الشيطان، كما يوجب البركة الإلهية من الخير المستمرّ والمستقرّ، ولنا في هذا الباب نصوص كثيرة. وإنّه لا بدّ من مراعاة التسمية من أوّل الحياة قبل انعقاد النطفة، فإنّه حين المقاربة من لم يسمّ بالله ويذكر الله فإنّ الشيطان يلعب دوره، ويشارك الإنسان في نطفته، كما أخبرنا بذلك من اتّصل بالوحى والرسالة.

قال الإمام الصادق للتَّلِلِا: إذا أتى أحدكم أهله فليذكر الله، فإنَّ من لم يذكر الله عند الجماع فكان منه ولد، كان شرك الشيطان، ويعرف ذلك بحبّنا وبغضنا (٢).

وقال لطيُّلا : إنّ الرجل إذا أتى المرأة وجلس مجلسه حضره الشيطان، فإن هو ذكر اسم الله تنحّى الشيطان عنه، وإن فعل ولم يسمّ أدخل الشيطان ذكره، فكان العمل منهما جميعاً، والنطفة واحدة، قلت : فبأيّ شيء يعرف هذا جعلت فداك ؟ قال : بحبّنا وبغضنا (٢٠).

عن أمير المؤمنين على علي الميلا ، قال وسول الله علي الله على المنتها ؛ إنَّ الله حرَّم الجنَّة على

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٦٥، عن حياة الحيوان.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠: ٢٠١، عن الفقيه ٣: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر، عن النهذيب ٧: ٤٠٧.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ ........

كلّ فحّاش بذيء قليل الحياء، لا يبالي ما قال ولا ما قيل له، فإنّك إن فتّشته لم تجده إلّا لغيّة ـأي زنية ـأو شرك شيطان ؟ وقي الناس شرك شيطان ؟ فقال عَيْلًا: أما تقرأ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأولادِ ﴾ (١).

الكافي بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبد الله للظّلِا حيث علّمه الدعاء إذا دخلت عليه امرأته، وقال فيه: ولا تجعل فيه شركاً للشيطان، قال: قلت: وبأيّ شيء يعرف ذلك؟ قال: أما تقرأ كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأُولادِ ﴾ ؟ ثمّ قال: إنّ الشيطان ليجيء حتى يقعد من المرأة كما يقعد الرجل منها، ويحدث كما يحدث، وينكح كما ينكح، قلت: بأيّ شيء يعرف ذلك؟ قال: بحبّنا وبغضنا، فمن أحبّنا كان نطفة العبد، ومن أبغضنا كان نطفة الشيطان.

وقال في حديث آخر : وإنّ الشيطان يجيء فيقعد كما يقعد الرجل، وينزل كما ينزل الرجل.

وفي روايةٍ أخرى عن هشام، عنه لطيِّلاً في النطفتين اللتين للآدمي والشيطان إذا اشتركا، فقال أبو عبد الله لطيُّلا : ربما خلق من أحدهما، وربما خلق منهما جمعاً (٢).

هذا في الجماع الذي كثيراً ما ينسى الإنسان نفسه لغلبة الشهوة، فكيف لا ينسى الله فلا بدّ أن يكون المؤمن دائم التذكّر والذِكر، حتّى يذكر ربّه في تلك اللحظات الحيوانية، ثمّ هناك حالات أخرى تذكر على سبيل الأمثلة ﴿ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٣)، وإلّا فإنّ المؤمن يذكر الله في كلّ

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن فروع الكافي ٥ : ٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) الحشر : ٢١.

الحالات، بل إذا كان يذكره عند الجهاع وعند التبوّل والتغوّط، فبطريق أولى يذكره في الأماكن والأزمنة الأخرى.

قال أبو جعفر عَلَيُلِا : إذا انكشف أحدكم لبول أو لغير ذلك فليقل : بسم الله، فإنّ الشيطان يغضّ بصره عنه حتى يفرغ(١).

عن الرضا على الله ، قال ؛ إذا خرجت من منزلك في سفر أو حضر فقل ؛ بسم الله ، آمنت بالله ، توكّلت على الله ، ما شاء الله ، لا حول ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم ، فتلقاه الشياطين فتضرب الملائكة وجوهها ، وتقول ؛ ما سبيلكم عليه وقد سمّى الله وآمن به وتوكّل على الله ؟ وقال ؛ ما شاء الله لا حول ولا قوّة إلّا بالله .

قال أبو عبد الله علي إن على ذروة كل جسر شيطاناً، فإذا انتهيت إليه فقل: (بسم الله)، يرحل عنك.

وقال عليه : إذا أكلت الطعام فقل: بسم الله، في أوّله وآخره، فإنّ العبد إذا سمّى في طعامه قبل أن يأكل لم يأكل معه الشيطان، وإذا سمّى بعدما يأكل وأكل الشيطان منه، تقيّأ ما أكل.

وقال علي الله : إذا وضع الغداء والعشاء فقل : (بسم الله)، فإنّ الشيطان يقول لأصحابه : اخرجوا فليس هنا عشاء ولا مبيت، وإن هو نسي أن يسمّي قال لأصحابه : تعالوا فإنّ لكم هنا عشاء ومبيتاً.

وقال على في خبر آخر: إذا توضًا أحدكم ولم يسمِّ كان للشيطان في وضوئه شرك، وإن أكل أو شرب أو لبس لباساً ينبغي أن يسمّي عليه، فإن لم يفعل كان للشيطان فيه شرك.

<sup>.....</sup> 

<sup>(</sup>١) المصدر، عن الفقيه.

عن أبي الحسن للنيَّلا ، قال : قال رسول الله : إذا ركب الرجل الدابّة فسمّى ، ردفه ملك يحفظه حتى ينزل ، وإذا ركب ولم يسمّ ردفه شيطان فيقول له : تغنّ ، فإنّ قال له : لا أحسن ، قال له : تمنّ ، فلا يزال يتمنّى حتى ينزل .

قال رسول الله ﷺ: لا تؤووا منديل اللحم في البيت فإنّه مربض الشيطان، ولا تؤووا التراب خلف الباب فإنّه مأوى الشيطان، فإذا بلغ أحدكم باب حجرته فليسم ، فإنّ يفرّ الشيطان، وإذا سمعتم نياح الكلاب ونهيق الحمير، فتعوّذوا بالله من الشيطان الرجيم، فإنّهم يرون ولا ترون فافعلوا ما تؤمرون (١١).

قال عليّ بن الحسين طَيْتَكِلا لأبي حمزة الثمالي: يا ثمالي، إنّ الصلاة إذا أقيمت جاء الشيطان إلى قرين الإمام فيقول: هل ذكر ربّه ؟ فإن قال: نعم، ذهب، وإن قال: لا، ركب على كتفيه فكان إمام القوم حتى ينصر فوا، قال: فقلت: جعلت فداك ليس يقرأون القرآن؟ قال: بلى، ليس حيث تذهب يا ثمالي، إنّما هو الجهر بيسم الله الرحمن الرحيم (٢).

واذكر الله على كلّ حال وفي جميع الأحوال، ولا تنسّ اسم الله والبسملة في كلّ شيء.

#### ٩ \_إطالة السجود:

ومن المخلّصات من شرور الشياطين إطالة السجود، فعن أبي عبد الله الإمام الصادق عليم الله النادي الله العبد إذا سجد فأطال السجود، نادى إيليس : يــا ويــله،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠ : ٢٠٠، عن فروع الكافي ٦ : ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٦٠: ٢٠٢، عن تهذيب الأحكام ٢: ٢٩٠.

۱۲۸ ..... الشيطان على ضوء القرآن أطاع وعصيت، وسجد وأبيت (۱).

وإنّما تنفع السجدة الطويلة لوكان من أهل الحقّ مهتدياً إلى سبيل النجاة. وهم أهل البيت عَلِمُكِلِيمٌ سفن النجاة.

فقد قال أمير المؤمنين على علي الإيمان بالقلب هو التسليم للسرب، ومسن يسلّم الأمور لمالكها لم يستكبر عن آمره، كما استكبر إبليس عن السجود لآدم واستكبر أكثر الأمم عن طاعة أنبيائهم فلم ينفعهم التوحيد، كما لم ينفع إبليس ذلك السجود الطويل، فإنّه سجد سجدة واحدة أربعة آلاف عام، لم يرد بها غير زخرف الدنيا، والتمكين من النظرة، فكذلك لا تنفع الصلاة والصدقة إلّا مع الاهتداء إلى سبيل النجاة وطريق الحقّ (٢).

فروح العمل هو الولاية العظمى لله سبحانه ولرسوله ﷺ ولأولى الأمر الأئمة المعصومين الهداة الميامين ﷺ (").

### ١٠ \_ التفقّه في الدين :

ومن المخلّصات التفقّه في الدين، فإنّ الشيطان يفرح لموت الفقيه، لأنّ الفقه يمنع من سلطنته ونفوذه وسبله، فعن أبي عبد الله عليّالة ، قال : ما من أحد يموت من المؤمنين أحبّ إلى إبليس من موت فقيه (٤٠).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠ : ٢٢١، عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠: ٢٣٥، عن الاحتجاج.

<sup>(</sup>٣) ذكرت تفصيل ذلك في (هذه هي الولاية)، المجلَّد الخامس من الموسوعة، فراجع.

<sup>(</sup>٤) المصدر تقسه.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....١٢٩

والفقه يعني فهم الدين في أصوله وفروعه وأخلاقه، ومن ثمّ العمل، فــانّ المعرفة والعلم يدعو الإنسان إلى العمل الصالح.

#### ١١ \_ ترك الحسد والحرص:

ومن المخلّصات ترك الحسد والحرص، فعن أبي عبد الله عليّا ، قال: لمّا هبط نوح عليّا من السفينة أتاه إبليس فقال له: ما في الأرض رجل أعظم منة عليّ منك، دعوت الله على هؤلاء الفسّاق فارحتني منهم، ألا أعلّمك خصلتين ؟ إيّاك والحسد فهو الذي عمل بي ما عمل، وإيّاك والحرص فهو الذي عمل بآدم ما عمل (١).

وعن أبي عبد الله للنبيلا، قال: جاء نوح عليلا إلى الحسار ليدخله السفينة فامتنع عليه، وكان إبليس بين أرجل الحمار، فقال: يا شيطان ادخل، فدخل الحمار، ودخل الشيطان، فقال إبليس: أعلمك خصلتين، فقال نوح عليلا: لا حاجة لي في كلامك، فقال إبليس: إيّاك والحرص فإنّه أخرج أبويك من الجنّة، وإيّاك والحسد فإنّه أخرجني من الجنّة، فأوحى الله: اقبلها وإن كان ملعوناً (١).

عن الإمام علي بن محمد العسكري عليه ، قال : جاء إبليس إلى نموح عليه فقال : إنّ لك عندي بدأ عظيمة فانتصحني ، فإني لا أخونك ، فتأتم نموح بكلامه ومساءلته ، فأوحى الله إليه أن كلمه ، فإني سأنطقه بحجة عليه ، فقال نموح عليه تكلم ، فقال إبليس : إذا وجدنا ابن آدم شحيحاً \_أي بخيلاً \_أو حريصاً أو حسوداً وجباراً أو عجولاً تلقفناه تلقف الكرة ، فإن اجتمعت لنا هذه الأخلاق سميناه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٢٢، عن الخصال.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٠، عن قصص الأنبياء.

شيطاناً مريداً، فقال نوح الحُثُلِا: ما اليد العظيمة التي صنعت؟ قال: إنّك دعوت الله على أهل الأرض فألحقتهم في ساعة بالنار، فصرت فارغاً، ولولا دعوتك لشغلت بهم دهراً طويلاً ١١١.

وعن أبي عبد الله عليُّلا ، قال : يقول إبليس لجنوده : ألقوا بينهم الحسد والبغي فإنّهما يعدلان عند الله الشرك .

## ١٢ ـ ترك الغضب وعدم الخلوة بامرأة أجنبية :

ومنها: ترك الغضب وترك الخلوة مع النساء الأجنبيّات.

فعن أبي جعفر عليه الله قال: لمّا دعا نوح عليه ربّه عزّ وجلّ على قومه أتاه المليس لعنه الله فقال: يا نوح، إنّ لك عندي يداً أريد أن أكافيك عليها، فقال نوح عليه الله فقال: يا نوح، إنّ لك عندي يد، فما هي ؟ قال: بلى، دعوت الله على قومك فأغرقتهم فلم يبق أحد أغويه، فأنا مستريح حتى ينشأ قوم آخرون وأغويهم، فقال له نوح عليه : ما الذي تريد أن تكافئني به ؟ قال: اذكرني في ثلاث مواطن، فإني أقرب ما أكون إلى العبد إذا كان في إحداهن: اذكرني إذا غضبت، واذكرني إذا حكمت بين اثنين، واذكرني إذا كنت مع امرأة خالياً ليس معكما أحداً.

قال نوح للشيطان: متى تكون أقدر على ابن آدم؟ قال: عند الغضب (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) البحار ٦٠: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٦٠ : ٢٥١.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....١٣١

وقال الشيطان لموسى: لا تخل بامرأة لا تحلّ لك، فإنّه لا يخلو رجل بامرأة لا تحلّ له، إلّاكنت صاحبه دون أصحابي.

عن أبي جعفر عليه ، قال : إنّ هذا الغضب جمرة من الشيطان ، توقد في قلب ابن آدم ، وإنّ أحدكم إذا غضب احمرّت عيناه ، وانتفخت أوداجه ، ودخل الشيطان فيه ، فإذا خاف أحدكم ذلك من نفسه ، فليلزم الأرض ، فإنّ رجز الشيطان ليذهب عنه عند ذلك ...

## ١٣ \_ صرف الأموال في محلَّها:

فإنّ من عوامل إغواء الشيطان عدم صرف الأموال في مواضعها الشرعيّة والمعقولة، فإنّ الشيطان إذا عجز في إضلال بني آدم في أمر من الأمور أو معصية من المعاصي، فلا يعجز عن إضلاله في أحد هذه الأمور الثلاثة، فإنّه يغويه في واحدة منها غالباً، فعن أبي عبد الله للشي الله الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه أو وضعه فلم يعييني منه واحدة من ثلاثة : أخذ مال من غير محلّه، أو منعه من حقّه، أو وضعه في غير وجهه (٢).

وعنه عليه الله الشيطان يدبّر ابن آدم في كلّ شيء، فإذا أعياه جثم له عند المال فأخذ برقبته.

وما أكثر الناس الذين سقطوا في مثل هذا الامتحان والاختبار، بـل مـن الزلّات التي تسـقط العـلماء والصـلحاء، فـاحذر عـدوّك الشـيطان في الأمـوال

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٦٥، عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) المصدر، عن الخصال.

والثروات، وإنّه ليدخلك في المتاهات والمنهيّات يوسوس لك ويزيّن عملك ويوجّه ما تفعله بتوجيهات ربما تكون عليها صبغة دينية وشرعيّة، فلا تغفل وتبصّر واحذر عدوّك اللدود الشيطان الرجيم.

#### ١٤ ـ ترك العجب:

قال الشيطان لموسى عُلِيًا عندما سأله: أخبرني بالذنب الذي إذا أذنبه ابن آدم استحوذت عليه؟ قال: ذلك إذا أعجبته نفسه، واستكثر عمله، وصغر في نفسه ذنبه ... وإيّاك أن تعاهد الله عهداً، فإنّه ما عاهد الله أحد إلّا كنت صاحبه دون أصحابي، حتى أحول بينه وبين الوفاء به (١).

#### ١٥ \_ الاستعاذة:

عن أبي جعفر عليُّلاً ، قال : إنَّ إبليس عليه لعائن الله يبتَّ جنود الليل من حين تغيب السمس وتطلع ، فأكثروا ذكر الله عزّ وجلّ في هاتين الساعتين ، وتعوّذوا بالله من شرّ إبليس وجنوده ، وعوّذوا صغاركم في هاتين الساعتين ، فإنّهما ساعتا غفلة (٢).

وعن أبي عبد الله عليَّا ، قال : ما اجتمع ثلاثة من المؤمنين فصاعداً إلّا حضر من الملائكة مثلهم فإن دعوا بخير أمّنوا، وإن استعاذوا من شرّ دعوا الله ليـصرفه عنهم، وإن سألوا حاجة تشفّعوا إلى الله وسألو، قضاها، وما اجــتمع ثــلاثة مــن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر، ٢٥٧، عن الكافي.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....

الجاحدين إلا حضرهم عشرة أضعافهم من الشياطين، فإن تكلّموا تكلّم الشياطين بنحو كلامهم، وإذا ضحكوا ضحكوا معهم، وإذا نالوا من أولياء الله نالوا معهم، فن ابتلى من المؤمنين بهم، فإذا خاضوا في ذلك فليقم ولا يكن شرك الشيطان ولا جليسه، فإنّ غضب الله عزّ وجلّ لا يقوم له شيء، ولعنته لا يردّها شيء، ثمّ قال: فإن لم يستطع فلينكر بقلبه وليقم، ولو حلب شاة أو فواق ناقة.

#### ١٦ \_ التلقين عند الاحتضار:

يستحبّ تلقين المحتضر الشهادتين، والاعتراف بالأثمة الأطهار علمَيَّكُمُ ، وكذلك الميَّت حينا يوضع في قبره، وقبل دفنه.

فعن أبي عبد الله عليُّلِا ، قال : ما من أحد بحضره الموت إلاّ وكل به إبليس من شياطينه من يأمره بالكفر ويشكّكه في دينه حتى تخرج نفسه ، فمن كان مؤمناً لم يقدر عليه ، فإذا حضرتم موتاكم فلقّنوهم شهادة أن لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً رسول الله حتى عوت (١٠).

وفي روايةٍ أخرى قال: فلقّنه كلمات الفرج والشهادتين وتسمّى له الإقرار بالأئمة علميم واحداً بعد واحد حتى ينقطع عنه الكلام(٢).

ومن المستحبّات المؤكّدة تلقين المحتضر والميّت في لحده قبل دفنه.

#### ١٧ ـ زيارة الإخوان:

عن أبي المغرا، قال: سمعت أبا الحسن علي يقول: ليس شيء أنكى لإبليس

<sup>(</sup>١) المصدر تفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر.

وجنوده من زيارة الإخوان في الله بعضهم لبعض، وقال: إنَّ المؤمنين يالتقيان فيذكران الله، ثمّ يذكران فضلنا أهل البيت، فلا يبقى على وجه إبليس مضغة، إلا تخدد أي جرح حتى أنَّ روحه لتستغيث من شدّة ما تجد من الألم، فتتحسّ ملائكة السهاء وخزّان الجنان، فيلعنونه حتى لا يبقى ملك مقرّب إلاّ لعنه فيقع خاسئاً حسيراً مدحوراً ١١٠.

فعليك بزيارة إخوانك المؤمنين لله وفي الله، فإنَ من زار أخاه المؤمن كأغّما زار الله في عرشه، وإنّ الأثمة الأطهار عليم يحتبون تلك الجمالس التي يمذكر فيها مناقبهم ومصائبهم ومثالب أعدائهم (رحم الله عبداً أحيا أمرنا)، فزيارة الإخوان فيه ما فيه من المنافع الدنيوية والأخروية، وممّا يوجب سعادة الدارين (٢).

#### ١٨ ـ طيّ الملابس في الليل:

عن أبي عبد الله عليه الله عليه ، قال: اطووا ثيابكم بالليل، فإنها إذا كانت منشورة لبسها الشيطان.

يقال: المراد من الشيطان الشيء الخبيث والرجيم، وربما المقصود هنا ما يسمّى في العلم الحديث بالميكروبات والذرّات المضرّة، وذلك لتناسب الحكم والموضوع في أمثال المقام، فلا يراد من الشيطان المعنى المشهور، وربما يكون هو المقصود للظاهر.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٥٩، عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) ذكرت تفصيل ذلك في (معالم الصديق والصداقة)، المجلّد الحادي عـشر من المـوسوعة، فراجع.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....١٣٥

### ١٩ ـ تخريب بيت العنكبوت:

قال أمير المؤمنين علي : قال رسول الله على : بيت الشيطان من بيوتكم يبوت العنكبوت المنابعة عند العنكبوت العناب ا

فيستحبّ قتل العنكبوت وإزالة بيته وتنظيف الدار من آثاره.

#### ٢٠ \_غلق الأبواب :

عن سهاعة، قال: سألت أبا عبد الله لما الله عن إغلاق الأبواب والإيكاء الأواني وإطفاء السراج، فقال: اغلق بابك، فإنّ الشيطان لا يكشف مخمّراً، يعني مغطّى.

#### ٢١ ــ ترك بعض الأحوال :

عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما، قال: لا تشرب وأنت قائم، ولا تبل في ماء نقيع، ولا تطف بقبر، ولا تخل في بيت وحدك، ولا تمش بنعل واحدة، فإنّ الشيطان أسرع ما يكون إلى العبد إذا كان على بعض هذه الأحوال، وقال: إنّه ما أصاب أحداً شيء على هذه الحال فكاد أن يفارقه، إلّا أن يشاء الله عزّ وجلّ (١٠). (لا تطف بقبر أى لا تتغوّط).

فغي مثل هذه الحالات يكون الشيطان قريباً من الإنسان، بمعنى أنّ هذه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٦٠، عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٦٠: ٢٦١، عن الكافي، وفي الباب روايات أخرى.

الأُمور ممّا تساعد الشيطان على الحضور، وتمهّد له الطريق وتفسح له المجال، فلا بدّ من الوعى واليقظة والتحذّر.

### ٢٢ ـ ترك النوم في الليل:

فإنّ من يقوم الليل وقسماً منه في مناجاة ربّه بصلاة الليل وتلاوة القرآن وقراءة الأدعية سيًا في السحر، فإنّ الشيطان يبتعد عنه، وإلّا فمن تثاقل عن اليقظة، فإنّ الشيطان قريب منه.

عن أبي عبد الله عليَّلِا أنّه قال: ليس من عبد إلّا ويوقظ في كلّ ليلة مرّة أو مرّتين أو مرّاراً، فإن قام كان ذلك، وإلّا فحج الشيطان فبال في أُذنه، أو لا يسرى أحدكم أنّه إذا قام ولم يكن ذلك منه، قام وهو متختّر ثقيل كسلان (١١).

توضيح : كان بول الشيطان كناية عن قوّة استيلائه وغلبته عليه ، وإن احتمل الحقيقة أيضاً (فحج الشيطان) أي فرّق بين رجليه وباعد ما بينهما ، والفحج تباعد ما بين الفخذين . ومعنى بال في أذنه سخر منه وظهر عليه حتى نام عن طاعة الله ، وفيه تمثيل لتثاقل نومه وعدم تنبّهه بصوت المؤذّن بحال من بول في أذنه وفسد حسّه .

وهكذا يفعل الشيطان بالإنسان، وما علينا إلّا الاستعاذة بالله من شرّ وساوسه وجنده وحبائله.

#### ٢٣ \_ الاقتصاد:

الاقتصاد هو : الحدّ الوسط في المعيشة من دون تقتير ولا إسراف، فإنّ ذلك

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ، عن تهذيب الأحكام .

كيف الخلاص من الشيطان ؟ ......١٣٧

من علامات العاقل المؤمن، والإمام العسكري للطُّلِّة يـقول: عـليك بـالاقتصاد، وإيّاك والإسراف، فإنّه من فعل الشيطنة(١).

قال الإمام الصادق للتَّلِلا: ويركبوا قصداً، أترى الله ائتمن رجلاً على مال خوّل له أن يشتري فرساً بعشرة آلاف درهم، ويجزيه فسرس بعشرين درهماً، وقال: ﴿ وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُسْرِفِينَ ﴾ (٢).

وقال على الله على الله الله الله ودائع عند خلقه، وأمرهم أن يأكلوا منه قصداً ويركبوا قصداً، فمن تعدّى ذلك كلّه أكله حرام وما ركبه منه حرام (٣).

قال أبو طيفور المتطبّب: سألني أبو الحسن الإمام الهادي للثُّلِا: أي شيء تركب؟ قلت: حماراً، قال: إنّ هذا لهو السرف، أن تشتري حماراً بثلاثة عشر ديناراً وتدع برذوناً (٤).

عن جابر بن عبد الله الأنصاري، قال: ذكر رسول الله الفرش، فقال: فراش للرجل وفراش للمرأة وفراش للضيف والرابع للشيطان (٥).

وقال ﷺ: من أكل ما يشتهي ولبس ما يشتهي وركب ما يشتهي، لم ينظر الله إليه حتى ينزع أو يترك (١٠).

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٦١٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ٢: ١٣، والآية من سورة الأنعام: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) المستدرك ٢ : ٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) سفينة البحار ١ : ٦١٦.

<sup>(</sup>٥) الخصال: ١٢٠.

<sup>(</sup>٦) تحف العقول : ٣٣.

وقال الأمير: عليكم بالقصد في المطاعم، فإنّه أبعد من السرف وأصحّ للبدن وأعون على العبادة (١٠).

عن الإمام الرضا لمّـا سأله السائل في النفقة على العيبال فـقال عَلَيْلا : بـين المكروهين، قــال : فـقال له : للكروهين، قــال : فـقال له : يرحمك الله أما تعرف أنّ الله عزّ وجلّ كره الإسراف وكره الاقتار فقال :

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَسْقُتُرُوا وَكَانَ بَسْيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ (٦٠.

وقال النبيّ: إيّاكم والسرف في المال والنفقة، وعليكم بالاقتصاد، فما افتقر قوم اقتصدوا<sup>(٣)</sup>.

والأُمير فيا وصف المتّقين، قال: وملبسهم الاقتصاد.

قال النبيّ: من بنى بنياناً رياءً وسمعة حمله يوم القيامة إلى سبع أرضين، ثمّ يطوّقه ناراً توقد في عنقه، ثمّ يرمى به في النار، فقلنا: يا رسول الله، كيف يبنى رياء وسمعة ؟ قال: يبنى فضلاً على ما يكفيه، أو يبنى مباهاة (٤).

قال الأمير عليُّلِهِ : ألا وإنَّ إعطاء المال في غير حقَّه تبذير وإسراف.

﴿ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ المُسْرِفِينَ ﴾ (°).

﴿ وَآتِ ذَا القُرْبَى حَقَّهُ وَالمِسْكِينَ وَأَبْنَ السَّبِيلِ وَلا تُبَذِّرْ تَبْذِيراً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) غرر الحكم : ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) سفينة البحار ١ : ٦١٥، والآية من سورة الفرقان : ٦٧.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان ٨: ٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعيال: ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) الأعراف : ٣١.

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ٢٦.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ .....١٣٩

يقول أمير المؤمنين علي الله على الاقتصاد إسراف(١٠).

قال الإمام الصادق للتَّلِيدِ : إنّ القصد أمر يحبّه الله عزّ وجلّ، وإنّ السرف أمر يبغضه الله عزّ وجلّ، حتى طرحك النواة فإنّها تصلح لشيء، وحتى صبّك فـضل شرابك (۱).

قال الإمام الكاظم عليه إلى القتصد وقنع بقيت عليه النعمة، ومن بذر وأسرف زالت عنه النعمة (٣).

- ﴿ وَأَهْلَكُنَّا المُشرفينَ ﴾ (٤).
- ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ﴾ (٥).
  - ﴿ وَأَنَّ المُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ (١).

قال الإمام الصادق لطَيُلا ؛ أربعة لا يستجاب لهم : دعوة ... ، ورجل كان له مال فأفسده ، فيقول : يا ربّ ارزقني ، فيقول ؛ ألم آمرك بالاقتصاد (٧).

قال النبيِّ : من اقتصد في معيشته رزقه الله ، ومن بذَّر حرمه الله .

وقال الإمام الصادق للنُّلِظ : لو أنَّ الرجل أنفق ما في يديه في سبيل من سبيل

<sup>(</sup>١) المستدرك ٢ : ٦٤٥.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٥: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٩.

<sup>(</sup>٥) غافر : ۲۸.

<sup>(</sup>٦) غافر : ٤٣.

<sup>(</sup>٧) مجمع البيان ٧: ١٧٩.

الله ما كان أحسن ولا وفّق، أليس يقول الله تعالى: ﴿ وَلا تُسَلَقُوا بِأَيْسَدِيكُمْ إِلَى اللَّهُ مَا كَان أَحسنُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١)، يعنى المقتصدين (١).

قال الإمام الرضا عليه : وليكن نفقتك على نفسك وعيالك قصداً، فإن الله تعالى يقول : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ العَفْوَ ﴾ (٣)، العفو الوسط، وقال الله : ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَسْقُتُرُوا ﴾ (٤).

## ٢٤ ـ التعوَّذ بالله عند نباح الكلب ونهيق الحمار :

قال رسول الله عَلَيْهُ : لا تؤووا منديل اللحم في البيت، فإنّه مربض الشيطان، ولا تؤووا التراب خلف الباب فإنّه مأوى الشيطان، وإذا بلغ أحدكم باب حجرته فليسمّ فإنّه يضرّ الشيطان، وإذا سمعتم بنباح الكلب ونهيق الحمير، فتعوّذوا بالله من الشيطان الرجيم، فإنّهم يرون ولا ترون، فافعلوا ما تؤمرون (٥).

## ٢٥ ـ ترك الكحل الشيطاني:

قال أمير المؤمنين للثيلا: إنّ لإبليس لعنه الله كحلاً وسفوفاً ولعوقاً، فأمّا كحله فالنوم، وأمّا سفوفه فالغضب، وأمّا لعوقه فالكذب (٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) الكاني ٤: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) المستدرك ٢ : ٤٢٠، والآية من سورة الفرقان : ٦٧.

<sup>(</sup>٥) سفينة البحار ١: ٣٦٩، عن الكافي.

<sup>(</sup>٦) المصدر، عن الحاسن.

كيف الخلاص من الشيطان ؟ ......١٤١

بيان: مناسبة الكحل للنوم ظاهر، وأمّـا السفوف للخضب، فـلأنّ أكـثر السفوفات من المسهّلات التي توجب خروج الأمور الرديّة، والغضب أيضاً يوجب صدور ما لا ينبغي من الإنسان وبروز الأخلاق الذميمة منه، وأمّا اللعوق فلأنّـه غالباً ممّـا يتلذّذ به ويكثر منه، والكذب كذلك.

#### ٢٦ ـ ترك اللين والراحة :

قال النبيّ ﷺ لعليّ طليّلا : إيّاك أن تركب مثيرة حمراء فإنّها ميثرة إبليس (١٠). بيان : الميثرة مفعلة من الوثارة، يقال : وثر وثارةً فهو وثير، أي وطيّ ليّن، وهي من مراكب العجم تعمل من حرير أو ديباج يُحشى بقطن أو صوف يجعلها الراكب تحته على الرحال.

وإذا كان مثل هذه المثيرة هي من إبليس فكذلك كلّ ما يكون فيه اللين والنعومة والرحة والدعة، وذلك بالأولوية كما لا يخفى، فإنّها تثير وساوس الشيطان وإغواءاته.

#### ٢٧ \_ الإحسان إلى الأولياء:

قال الصادق عَلَيْلِا لإسحاق بن عمّار: أحسن يا إسحاق إلى أولياني ما استطعت، فما أحسن مؤمن إلى مؤمن، ولا أعانه إلّا خمش وجه إبليس، وقـرح قله (١٠).

<sup>(</sup>١) سفينة البحار ١: ٣٧١، عن الكافي.

<sup>(</sup>٢) المصدر: ٣٧٣.

#### ۲۸ ـ سدّ طريق إبليس وجنوده :

وهكذا أيّها الأخ المؤمن عليك أن تسدّ طرق الشيطان ومواضع نفوذه، وتحارب عدوّك اللعين بكلّ ما آتاك الله من قوّة ومن أسلحة الإيمان، ولا تيأس من روح الله، فإنّه من كان مع الله كان الله معه، وإن تنصروا الله ينصركم ويشبّت أقدامكم، وهو بكلّ شيء عليم وعلى كلّ شيء قدير، وما توفيقنا إلّا بسالله العليّ العظمر.

(١) المصدر: ٣٧٤.

#### الخاتمة

### أدعية الخلاص

الدعاء مخ العبادة، وسلاح المؤمن وترسه، ولولاه ما يعبأ به ربّه، فهو القرآن الصاعد والعمل الصالح المرفوع، وحرز الله وحصنه.

وقد ورد عن الرسول وأهل بيته الأثمة الأطهار المَهَالِيُمُ الأدعية والأوراد والأذكار الكثيرة جدًا للخلاص من شرور الشياطين وأعوانهم من الجنّ والإنس، نذكر جملة منها:

ممّـا علَّم جبر ثيل رسول الله ﷺ للخلاص من شرّ عفريت من الجنّ في يده شعلة من نار فقل:

(أَعُوذُ بِوَجْهِ اللهِ الكَرِيمِ وَكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ الني لا يُجَاوِزْهُنَّ بَرُّ وَلا فَاجِرٌ مِنْ شَرِّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ، وَمِنْ شَرِّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا، وَمِنْ شَرِّ مَا ذَرَأَ فِي الأَرْضِ، وَمِنْ شَرِّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ شَرِّ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَادِ، وَمِنْ شَرِّ طَوَادِقِ اللَّيْلِ، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ طَارِقِ إِلَّا طَارِقاً يَطْرُقُ بِعَيْمٍ، بَا رَحْمَنُ )(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٦٠: ٢٨٣.

عن عيسي بن مريم، لدفع وسوسة الشيطان:

(سُبْحَانَ اللهِ مِلْءَ سَهَاوَاتِهِ وَأَرْضِهِ، وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ، وَزِنَةَ عَرْشِهِ، وَرِضَا نَفْسِهِ ).

وقد علَمني سيّدنا الأستاذ آية الله العظمى السيّد النجني المرعشي هذا الدعاء وأجازني به كما أجزت جميع المؤمنين والمؤمنات لا سيّا أنت القارئ الكريم ومس أراد أن يتخلّص من مرض الوساوس:

(أَعُودُ بِاللهِ القَوِيِّ وَبِمُحَمَّدٍ الرَّضِيِّ مِنْ شَرِّ الشَّيْطَانِ الغَوِيِّ).

يديم على هذا الدعاء ويقرأه كلّ يوم ولمرّات عديدة.

وكذلك أجازني بهذا الدعاء بعد كلّ صلاة:

(اللَّهُمَّ سَرِّحْنِي مِنَ «عَنِ» الهُمُومِ وَالغُـمُومِ وَوَحْشَـةِ الصُّـدُورِ وَوَسُـوَسَةِ الشَّيْطَان بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاجِينَ).

والأدعية والأوراد كثيرة، كها في كتب الأدعية المفصّلات ككـتب السيّد ابن طاووس مَتِئُ وبحار الأنوار (الجملّد ١٠٠) ومفاتيح الجنان للشيخ عـباس القمّي مَتِئُ والصحيفة السجّادية للإمام السجّاد للشّلاء ومنها هذا الدعاء الشريف:

(اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ نَزَغَاتِ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ وَكَيْدِهِ وَمَكَائِدِهِ، وَمِنَ الثَّقَةِ بِأَمَانِيِّهِ وَمَوَاعِيدِهِ وَغُرُورِهِ وَمَصَائِدِهِ، وَأَنْ يُطْمِعَ نَفْسَهُ فِي إِضْ لِالِنَا عَـنْ طَـاعَتِكَ وَامْتِهَانِنَا بِمُعْصِيَتِكَ أَوْ أَنْ يَحْسُنَ عِنْدَنَا مَا حَسَّنَ لَنَا أَوْ أَنْ يَثْقُلَ عَلَيْنَا مَاكَرَّهُ إِلَيْنَا.

اللَّهُمَّ اخْسَأَهُ عَنَّا بِعِبَادَتِكَ وَاكْبِنْهُ بِدُوْوبِنَا فِي عَبَّتِكَ وَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ سِتْراً

أدعية الغلاص ....... ١٤٥ لا تَهْتَكُهُ وَرَدْماً مُصْمِتاً لا يَفْتُقُهُ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَاشْغَلْهُ عَنَّا بِبَعْضِ أَعْدَائِكَ وَاعْصِمْنَا مِنْهُ بِحُسْنِ رِعَايَتِكَ وَاكْفِنَا خَتْرَهُ وَوَلِّنَا ظَهْرَهُ وَاقْطَعْ عَنَّا إثْرَهُ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَأَمْتِعْنَا مِنَ الْهُدَى بِمِثْلِ ضَلاَلَتِهِ وَزَوِّدْنَا مِنَ التَّقْوَى ضِدَّ غَوَايَتِهِ وَاسْلُكْ مِنَ التَّقَ خِلافَ سَبِيلِهِ مِنَّ الرَّدَى.

اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ لَهُ فِي قُلُوبِنَا مَدْخَلاً وَلا تُوطِنَنَّ لَهُ فِيمَا لَدَيْنَا مَنْزِلاً.

اللَّهُمَّ وَمَا سَوَّلَ لَنَا مِنَ بَاطِلٍ فَعَرِّفْنَاهُ وَإِذَا عَرَّفْتَنَاهُ فَقِنَاهُ وَبَصَّرُنَا مَا نُكَائِدُهُ بِهِ وَأَلْهِمْنَا مَا نُعِدُّهُ لَهُ وَأَيْقِظُنَا عَنْ سِنَةِ الغَفْلَةِ بِالرُّكُونِ إلَيْهِ وَأَحْسِنْ بِتَوْفِيقِكَ عَـوْنَنَا عَلَيْهِ.

اللَّهُمَّ وَأَشْرِبْ قُلُوبَنَا إِنْكَارَ عَمَلِهِ وَالْطُفْ لَنَا فِي نَقْضِ حِيَلِه.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَحَوِّلْ سُلْطَانَهُ عَنَّا وَاقْطَعْ رَجَاءَهُ مِنَّا وَادْرَأُهُ عَنِ الوُلُوع بِنَا.

َ اللَّهُمُّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَاجْعَلْ آبَاءَنَا وُامَّهَاتِنَا وَأَوْلادَنَا وَأَهَالِينَا وَذَوِي أَرْحَامِنَا وَقَرَابَاتِنَا وَجِيرَانِنَا مِنَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ مِنْهُ فِي حِرزٍ حَـارِزٍ وَحِـصْنٍ حَافِظٍ وَكَهْفٍ مَانِعِ وَٱلْبِمْهُمْ مِنْهُ جُنُناً وَاقِيَةً وَأَعْطِهِمْ عَلَيْهِ أَسْلِحَةً مَاضِيَةً.

اللَّهُمَّ وَاعْمُمْ بِذَلِكَ مَنْ شَهِدَ لَكَ بِالرُّبُوبِيَّةِ وَأَخْلَصَ لَكَ بِالوِحْدَانِيَّةِ وَعَادَاهُ لَكَ بِحَقِيقَةِ العُبُودِيَّةِ وَاسْتَظْهَرَ بِكَ عَلَيْهِ فِي مَعْرِفَةِ العُلُومِ الرَّبَّانِيَّةِ.

اللَّهُمَّ احْلُلْ مَا عَقَدَ وَافْتُقْ مَا رَتَقَ وَافْسَخْ مَا دَبَّرَ وَثَبَّطْهُ إِذَا عَـزَمَ وَانْـقَضْ مَا أَبْرَمَ.

اللَّهُمَّ وَاهْزِمْ جُنْدَهُ وَأَبْطِلْ كَيْدَهُ وَاهْدِمْ كَهْفَهُ وَأَرْغِمْ أَنْفَهُ.

اللَّهُمَّ اجْعَلْنَا فِي نَظْمِ أَعْدَاثِهِ وَاعْزِلْنَا عَنْ عِدَادِ أَوْلِيَاثِهِ لا نُطِيعُ لَهُ إِذَا اسْتَهْوَانَا

القرآن وَلَا نَسْتَجِيبُ لَهُ إِذَا دَعَانَا نَأْمُرُ بِمِنّا وَاتِهِ مَنْ أَطَاعَ أَمْرَنَا وَنَعِظُ عَنْ مُتَابَعَتِهِ مَنِ اتَّبَعَ زَجْرَنَا.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ خَاتَمِ النَّبِيِّينَ وَسَيِّدِ المُوْسَلِينَ وَعَلَى أَهْلِ بَسِيْتِهِ الطَّ يَبِينَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ مِمَّا اسْتَعَذْنَا مِنهُ الطَّاهِرِينَ وَأَعِذْنَا وَأَهْلِينَا وَإِخْوَانَنَا وَجَمِيعَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ مِمَّا اسْتَعَذْنَا مِنهُ وَأَجِرْنَا مِنْ أَعْفَلْنَاهُ وَاحْفَظْ وَأَجِرْنَا مِنهُ وَمَوْنَا بِهِ وَأَعْطِنَا مَا أَغْفَلْنَاهُ وَاحْفَظْ لَنَا مَا نَصِينَاهُ وَصَيِّرْنَا بِذَلِكَ فِي دَرَجَاتِ الصَّالِحِينَ وَمَرَاتِ المُؤْمِنِينَ.

آمِينَ رَبِّ العَالَمينَ.

## بعض المصادر العربية والفارسية

وقفت عملى بعض المصادر العمربية والفمارسية تمنفع لمن اراد التحقيق والمراجعة، وهي في مكتبة سيّدنا الأستاذ آية الله العظيم السيّد النجني المرعشي بقم المقدّسة، وهي كالتالي:

#### المصادر العربية

| أحمد سامي          | الأصول الأولى لأفكار الشرّ والشيطان  | ١ |
|--------------------|--------------------------------------|---|
| خراساني مشهدي      | الأمان من مكائد الشيطان              | ۲ |
| البلالي عبد الحميد | البيان في مداخل الشيطان              | ٣ |
| بديع الزمان        | تنبيه حملة القرآن إلى دسائس الشيطان  | ٤ |
| مصطغي محمود        | الشيطان يحكم                         | ٥ |
| مصطغي محمود        | الشيطان يسكن في بيتنا                | 7 |
| الحسيني عبدالله    | صاروخ القرآن والسنّة على قرن الشيطان | ٧ |
| توفيق الحكيم       | عهد الشيطان                          | ٨ |
| ابن مفلح           | مصائب الإنسان من مكائد الشيطان       | ٩ |

| الشيطان على ضوء القرآن |                                   | 128 |
|------------------------|-----------------------------------|-----|
| بالي وحيد              | معركة الشيطان مع بني الإنسان      | ١.  |
| متولي أحمد             | منهج القرآن في بيان مسالك الشيطان | 11  |
| بالي وحيد              | وقاية الإنسان من الجنّ والشيطان   | ١٢  |
| حسني سيّد عبد الرزاق   | اليزيدية أو عبدة الشيطان          | 14  |

## المصادر الفارسية

| سروش عبد الكريم      | ایدئولوژی شیطانی                    | ١  |
|----------------------|-------------------------------------|----|
|                      | بررسی پارهای از ویژگیهای حزب الله و | ۲  |
| فدائي غلامرضا        | حزب الشيطان                         |    |
| ناصری محتد           | چهره شیطان در قرآن                  | ٣  |
| خير غلامحسين         | راه شیطان                           | ٤  |
| فرهنگ خواه           | <b>شیطا</b> ن در ادبیات و ادیان     | ٥  |
| نصی <i>ر</i> ی محمّد | شیطان دشمن دیرینه انسان             | ٦  |
| معینی امیر           | شیطان شش هزار سال عبادت او          | ٧  |
| زمردیان احمد         | شیطان کیست ؟                        | ٨  |
| طوطي همداني          | شیطان نامه                          | ٩  |
| سارتر ژان پل         | شیطان و خدا                         | ١. |
| وينتر موريس          | فراسوي تناقض راز شيطان              | 11 |
| غضبان سيد جعفر       | يزيديها و شيطان پرستها              | ١٢ |
| برزگو کریم           | شیطان شناسی                         | 18 |

## المحتويات

| ٣          |                                        |
|------------|----------------------------------------|
| ۲۱         | لفصل الأوّل ـــ معالم الشيطان          |
| 37         | ١ _دعوة الشيطان ووعوده                 |
| ٢٦         | ٢_جنود الشيطان وحزبه                   |
| ٣٨         | ٣_شرك الشيطان وحبائله                  |
| rq         | ٤_صوت الشيطان وخيله                    |
| ٤٠         | ٥ ـ سعة ميدان عمل الشيطان٥             |
| ٤٧         | لفصل الثاني ـــ تمثّل الشيطان وحكاياته |
| ٠          | الفصل الثالث ـــخطوات الشيطان          |
| ٦٣         | سياسة خطوة خطوة وقدم بقدم              |
|            | ١ ـ الوسوسة                            |
| ۸٤         | ٢_الهمزة                               |
| ۸٥         | ٣_النزغة                               |
| ۸ <b>٧</b> | ٤ _ الزلّة                             |

| الشيطان على ضوء القرآن |                              |
|------------------------|------------------------------|
| ۸٧                     | ٥_الغواية٥                   |
| ۸۸                     | ٦_المقارنة                   |
| ۸۹                     | ٧_الحزب٧                     |
| ٩٠                     |                              |
| ٩٠                     |                              |
| ٠,١                    | ١٠_الولاية الشيطانية         |
| ٩٢                     |                              |
| ٩٣                     |                              |
| ٠,٠                    |                              |
| ۹V                     | ١٤ _الكفر                    |
| ٩٨                     | ١٥ _عبادة الشيطان            |
|                        | الفصل الرابع _أساليب الشيطان |
| 1.1                    |                              |
| 1.7                    | ٢_الإفك والإثم               |
| 1.7                    |                              |
| ١٠٤                    |                              |
| 1.0                    | ٥ ـ دخول الفتن               |
| ١٠٧                    |                              |
| ١٠٨                    |                              |
| 1.1                    |                              |
| V . 4                  | 1. 11 151 9                  |

| 101 | المحتويات                                 |
|-----|-------------------------------------------|
| 111 | ١٠ ــالخمر والميسر                        |
| 111 | ١١ ـ النجوى                               |
| 117 | ١٢ ـ الأمر بالفحشاء والمنكر               |
| 114 | ١٣ ـ الرجز                                |
| 114 | ١٤ ـ النسيان                              |
| 118 | ١٥ ـ الأماني                              |
| 110 | ١٦ ـ التجارة الشيطانية                    |
| 110 | ١٧ _الحسد والبغي                          |
| 114 | الفصل الخامس _ كيف الخلاص من الشيطان ؟    |
| 114 | ١ ـ التواضع                               |
| 114 | ٢_الصوم والصدقة والحبّ في الله            |
|     | ٣_الاعتصام بالله والاتكال عليه            |
| ١٢. | ٤_الدعاء                                  |
| ١٢. | ٥ _ الولاية الرحمانية                     |
|     | ٦_ذكر الله والصلاة على محمّد وآله         |
| ١٢٣ | ٧_الاستغفار                               |
| 172 | ٨_التسمية                                 |
| ١٢٧ | ٩_إطالة السجود                            |
|     | ١٠ ـ التفقّه في الدين                     |
| 179 | ١١ ـ ترك الحسد والحرص                     |
| ۱۳. | ١٢ ــ ترك الغضب وعدم الخلوة بامرأة أجنبية |

| قرآن | الشيطان على ضوء الق                   |                               |
|------|---------------------------------------|-------------------------------|
| ١٣١  | <b>)</b>                              | ١٣ _صرف الأموال في محلَّها    |
| ۱۳۲  | ۲                                     | ١٤ ــ ترك العجب١              |
| ١٣٢  | ٢                                     | ١٥ _الاستعاذة                 |
| 122  | <b></b>                               | ١٦ _التلقين عند الاحتضار      |
| ١٣٣  | Ť                                     | ١٧ _زيارة الإخوان             |
| 188  | <u></u>                               | ١٨ ـ طيّ الملابس في الليل     |
| 180  | <b>)</b>                              | ۱۹ ـ تخريب بيت العنكبوت       |
| ١٣٥  | <b>)</b>                              | ٢٠_غلق الأبواب                |
| ١٣٥  | <b>)</b>                              | ٢١_ترك بعض الأحوال            |
| ١٣٦  | <b>(</b>                              | ٢٢ ـ ترك النوم في الليل       |
| ١٣٦  | <b>.</b>                              | ٢٣_الاقتصاد                   |
| ١٤.  | كلب ونهيق الحماركلب ونهيق الحمار      | ٢٤_التعوّذ بالله عند نباح ال  |
| ١٤.  | ·                                     | ٢٥ ـ ترك الكحل الشيطاني       |
| 181  | ·                                     | ٢٦_ترك اللين والراحة          |
| 121  | ·                                     | ٢٧ _الإحسان إلى الأولياء      |
| 127  | ,<br>وده                              | ۲۸ ـ سدّ طريق ايليس وجن       |
| 124  | u<br>                                 | الخاتمة _ أدعية الخلاص        |
| 187  | <b>/</b>                              | بعض المصادر العربية والفارسية |
| \£¥  | <b>!</b>                              | المصادر العربية               |
| 184  | ·                                     | المصادر الفارسية              |
| 129  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | المحتويات                     |
|      | •                                     |                               |

## المؤلّف في سطور

سماحة العلّامة الاُستاذ الفقيه السيّد عادل العلوي دامت بركاته.

والده العلامة آية الله السيّد علي بن الحسين العلوي يُؤي ، من علماء الكاظمية والنجف وبغداد وقم المقدّسة ، دفن في المكتبة في (مسجد علوي) بقم، وله مؤلفات وخدمات اجتماعية.

تلقى دروسه في العراق في النجف الأشرف ويغداد على يد والده المرحوم وعلى غيره، وفي قم المقدّسة على يد كبار المراجع العظام والعلماء الأعلام، أمثال السيّد المرعشي النسجفي للله والسيّد الكلبايكاني للله والشيخ فاضل اللنكراني دام ظلّه والشيخ جواد التسريزي دام ظلّه وغيرهم.

يعد اليوم من المدرّسين في حوزة قم المقدّسة، يقوم بتدريس خارج الفقه والأصول والفلسفة والكلام مضافاً إلى محاضرات في التفسير والأخلاق، شهد بعض الآيات العظام باجتهاده وفضيلته وكتب رسالته (زبدة الأفكار في نجاسة أو طهارة الكفّار) التي نال عليها درجة الدكتوراه في الشريعة الإسلامية من حوزة قم العلميّة.

وقد اشتهر بكثرة تأليفاته المتنوّعة والمفيدة، فهو يسعىٰ إلىٰ تأسيس موسوعة إسلامية كبرى بقلمه المبارك في شتّى الفنون والعلوم الإسلامية (١) في أكثر من ١٥٠ كتاب ورسالة، وقد

<sup>(</sup>١) طبع من هذه الموسوعة ٢٠ مجلّداً حتّى سنة ١٤٢٢، والمقصود من الرسالة ما تزيد عن عشر صفحات إلى مئة صفحة، والكتاب ما يزيد عن المئة.

طبع منها ١٠٥ ما بين كتاب ورسالة. فضلاً عن المقالات في الصحف والمجلّات.

وقد غرف بخدماته الثقافية والاجتماعية . مثل : تأسيس مستوصف الإمام السجّاد على الخيري، والمؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد، وجماعة العلماء والخطباء في الكاظمية وبغداد، ودار المحقّقين ومكتبة الإمام الصادق الحلى بقم المقدّسة ، ومكتبات عامّة ، وتأسيس وتولية وإشراف على حسينيات كحسينية الإمامين الجوادين على في مشهد الإمام الرضا على وحسينية الإمامين الجوادين على العلمية بقم المقدّسة ، وحسينية الإمامين الكاظمين على الكاظمين على المهران، وحسينية أمّ البنين في قرجك ، وحسينية أهالي الكاظمية في طهران، وحسينية أمّ البنين في قرجك ، وحسينية أهالي الكاظمية في إصفهان وأهواز وكاشان، وغير ذلك .

وقد أجازه في الرواية ما يقرب من العشرين من مشايخ الرواية كالآيات العظام: السيّد النجفي والسيّد الكلپايگاني والشيخ الأراكي والشيخ اللنكراني والسيّد عبد الله الشيرازي والسيّد محمّد الشاهرودي وغيرهم (١).

وقد ورد في الحديث الشريف عن رسول الله عَيَّلِيَّةُ : (إنّما العلم ثلاث : آية محكمة ، وسنّة قائمة ، وفريضة عادلة ، وما سواهن فضل) ، وهذا يعني أنّ أمّهات العلوم الإسلامية ثلاثة : العقائد (آية محكمة) ، والأخلاق (سنّة قائمة) ، والفقه (فريضة عادلة) ، وما سواها فمن الفضيلة والزيادة.

فانطلاقاً من هذا الحديث الشريف تجد موسوعة (رسالات إسلامية) لسيّدنا الاُستاذ تنقسم إلى أربعة أقسام، فإنّه كتب في العقائد والأخلاق والفقه، والقسم الرابع في الثقافة العامّة، أمّا المطبوعات منها فهي كما يلى حسب الحروف الهجائيّة:

<sup>(</sup>۱) اقتباس من كتاب (عظمة أمير المؤمنين علي ﷺ ) بقلم الأستاذ فاضل الفراتي، فنشكره على ذلك، وكتاب (القصاص على ضوء القرآن والسنّة ــالمجلّد الثالث). وجاءت ترجمة المؤلف بالتفصيل بقلمه في كتاب (أوراق من العمر = من حياتي) الناشر.

# موسوعة رسالات إسلامية قسم العقائد

| السنة | 4 | صفحة | الكتاب                                    | ت  |
|-------|---|------|-------------------------------------------|----|
| 1877  | ١ | ۱۲۰  | آثار الصلوات في رحاب الروايات.            | ,  |
| 1271  | ١ | ٣٠٠  | الإمام الحسين في عرش الله.                | ۲  |
| 1271  | ١ | ١٢٨  | الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة.   | ٣  |
| 1271  | ۲ | ۸۵   | الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. | ٤  |
| 1271  | ۲ | 97   | الأنوار القدسيّة .                        | ٥  |
| 1271  | ۲ | 97   | أهل البيت سفينة النجاة.                   | ٦  |
| 1271  | ۲ | 47   | البارقة الحيدرية في الأسرار العلويّة.     | ٧  |
| 1811  | ١ | 7    | تحفة الزائرين.                            | ۸  |
| 1219  | ۲ | 77   | جلوة من ولاية أهل البيت.                  | ٩  |
| ١٣٩٨  | ١ | 14.  | الحقّ والحقيقة بين الجبر والتفويض.        | ١٠ |
| 1271  | ۲ | ١٦   | الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين.       | 11 |
| 1212  | ١ | ٤٥٤  | دروس اليقين في معرفة أصول الدين.          | ۱۲ |
| 1271  | ۲ | ۲٠   | الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.       | ۱۳ |
| ١٤٢١  | ۲ | 17   | زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ.           | ١٤ |
| 1271  | ۲ | ٧٢   | السرّ في آية الاعتصام.                    | ١٥ |

| ١٦  | سهام في نحر الوهابيّة.              | 44  | ۲ | 1277 |
|-----|-------------------------------------|-----|---|------|
| ۱۷  | السيف الموعود في نحر اليهود.        | ٦١  | ۲ | 1811 |
| ١٨  | شهد الأرواح.                        | ١٦٠ | ١ | 1888 |
| ۱۹  | عصمة الحوراء زينب.                  | ۸٠  | ۲ | 1874 |
| ۲.  | عقائد المؤمنين.                     | 777 | ١ | 1811 |
| ۲۱  | عليّ المرتضى نقطة باء البسملة.      | ١٢٤ | ۲ | 1271 |
| 77  | فاطمة الزهراء سرّ الوجود.           | 7.9 | ۲ | 1888 |
| 77  | فاطمة الزهراء ليلة القدر.           | ٣٢  | ۲ | 1271 |
| 7 £ | في رحاب حديث الثقلين.               | ٤٥٠ | ١ | 1278 |
| ۲٥  | في رحاب وليد الكعبة.                | ٦٤  | ۲ | 1274 |
| 77  | القرآن الكريم في ميزان الثقلين.     | ١٤٤ | ١ | 1844 |
| ۲۷  | لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار. | ١٦  | ١ | 1884 |
| ۲۸  | ماذا تعرف عن الغلق والغلاة.         | ٤٨  | ١ | 1278 |
| 49  | المأمول في تكريم ذرّية الرسول.      | ۱۲۸ | ١ | 1278 |
| ٣٠  | النجوم المتناثرة.                   | 197 | ١ | 1874 |
| ۳۱  | وميض من قبسات الحقّ.                | ١٦  | ۲ | 1881 |
| 44  | الهدى والضلال في ميزان الثقلين.     | ۸۰  | ١ | 1844 |
| 44  | هذه هي البراءة.                     | ١٨٤ | ١ | 1274 |
| ٣٤  | هذه هي الولاية.                     | ٤٧٠ | ١ | 1819 |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الأخلاق

| السنة | Ь | صفحة | الكتاب                                                 | ت   |
|-------|---|------|--------------------------------------------------------|-----|
| 18 77 | ۲ | 78   | الإخلاص في الحجّ.                                      | ١   |
| ١٤١٨  | 1 | 177  | أخلاق الطبيب في الإسلام.                               | ۲   |
| 1271  | 1 | ٣.   | إشراقات نبويّة .                                       | ٣   |
| 1874  | ۲ | ۸۸   | بهجة المؤمنين في زيارات الطيّبات والطيّبين.            | ٤   |
| 1211  | • | ٧٨   | بيان المحذوف في تتمّة كتاب الأمر بالمعروف.             | ٥   |
| 181.  | ۲ | 117  | تحفهٔ فدوی یا نپایش مؤمنان (فارسي).                    | ٦   |
| 1274  | ) | ٣٦.  | تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة.                   | ٧   |
| 1818  | \ | ٤٠٨  | التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة.               | ٨   |
| 1271  | 7 | ۸۰   | حبّ الله نماذج وصور.                                   | ٩   |
| 1877  | 7 | ٤٠   | حقيقة الأدب على ضوء المذهب.                            | ١٠] |
| 1274  | ۲ | 700  | حقيقة القلوب في القرآن الكريم.                         | 11  |
| 1814  | ۲ | ١٢٨  | خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم.                | 17  |
| 1874  | ١ | ١٢٠  | دروس في الأخلاق.                                       | 14  |
| 1814  | ۲ | ٣٠   | دور الأخلاق المحمّدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. | 18  |
| 1271  | ۲ | 117  | الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي.                      | 10  |
| 1814  | ۲ | ٥٤   | رسالتنا.                                               | 17  |
| 1897  | 1 | ٣٢   | رسالة في العشق.                                        | ۱۷  |

| ١٨ | سرّ الخليقة وفلسفة الحياة.               | ٣٢          | ۲         | ٤٢٣   |
|----|------------------------------------------|-------------|-----------|-------|
| ١٩ | السعيد والسعادة بين القدماء والمتأخّرين. | ١٦٨         | 1         | ٤٠٥   |
| ۲٠ | السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة.    | ٥٦          | ۲         | ٤٣٣   |
| ۲١ | السيرة النبوية في السطور العلوية.        | ٤٨          | ۲         | ٤٢١   |
| 27 | شهر رمضان ربيع القرآن.                   | 77          | 7         | ٤٢١   |
| 22 | الشيطان على ضوء القرآن.                  | ٥٦          | 1         | ٤٢٣   |
| 71 | طالب العلم والسيرة الأخلاقية.            | 177         | 1         | ٤١٨   |
| 40 | على أبواب شهر رمضان المبارك.             | ۳۸          | 7         | ٤٢١   |
| ۲٦ | فضيلة العلم والعلماء.                    | ٦٤          | $\forall$ | ٤٢٣   |
| 77 | قبس من أدب الأولاد.                      | 17          |           | 1274  |
| ۲۸ | كلمة التقوى في القرآن الكريم.            | ٦٤          | 7         | 1274  |
| 49 | كيف أكون موفّقاً في الحياة ؟.            |             | 7         | 1271  |
| ٣. | محاضرات في علم الأخلاق _القسم الأوّل _   | 17          | 7         | 1270  |
| ۳۱ | معالم الصديق والصداقة.                   | 117         | 1         | 1841  |
| ٣٢ | مقام الأنس بالله.                        | ٤٠          | 7         | 1274  |
| 41 | من لطائف مناسك الحجّ والزيارة.           | 77          | 7         | 12 78 |
| ٣  | من وحي التربية والتعليم.                 | ٨٠          | \         | 1271  |
| ٣  | مواعظ ونصائح.                            | 47          | ١         | 1211  |
| ٣  | المؤمن مرآة المؤمن.                      | ٤٨          | ۲         | 1278  |
| ۳  | النبوغ وسرّ النجاح في الحياة.            |             | Y         | 1271  |
| ٣  | الياقوت الثمين في بيعة العاشقين.         | ļ           | ۲         | 1875  |
| ٣  | اليقظة الإنسانية في المفاهيم الإسلامية.  | <del></del> | 1         | 1877  |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الفقه

| السنة | ط  | صفحة | الكتاب                                      | ت  |
|-------|----|------|---------------------------------------------|----|
| 1899  | ۲  | ١٢٨  | احكام دين اسلام ( فارسي ) .                 | ١  |
| 1814  | ۲  | 717  | التقيّة بين الأعلام.                        | ۲  |
| 1814  | ۲  | ٣٧   | التقيّة في رحاب العلمين.                    | ٣  |
| 18.1  | ٣  | 771  | راهنمای قدم بقدم حجاج (فارسي).              | ٤  |
| 1874  | ١  | 122  | رسالة التكليف والمكلّف.                     | 0  |
| 1817  | 1  | 777  | زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار.     | ٦  |
| 1819  | 1  | 1898 | القصاص على ضوء القرآن والسنّة (٣ أجزاء).    | ٧  |
| 1277  | ١  | ۸۹٦  | القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد ( جزءان). | ٨  |
| 1277  | ۲  | 44   | القول المحمود في القانون والحدود.           | ٩١ |
| 1888  | ١, | ٤٨   | من آفاق أوليات أصول الفقه (القسم الأوّل).   | ١. |
| 12.7  | `\ | 78.  | منهاج المؤمنين (جزءان).                     | 11 |
|       |    |      |                                             | ۱۲ |
|       |    |      |                                             | 14 |
|       |    |      |                                             | 12 |
|       |    |      |                                             | ١٥ |
|       |    |      |                                             | 17 |
|       |    |      |                                             | ۱۷ |
|       |    |      |                                             | ١٨ |

# موسوعة رسالات إسلامية قسم الثقافة العامّة

| السنة | ط  | صفحة | الكتاب                                               | ت     |
|-------|----|------|------------------------------------------------------|-------|
| ١٤٠٠  | ١  | 47   | امام و قيام (فارسي).                                 | ١     |
| 1878  | ١  | 47   | أسئلة وأجوبة عبر شبكة الانترنيت.                     | ۲     |
| 1278  | 1  | ٧٢   | أيّام في الثابتيّة .                                 | ٣     |
| 1219  | ۲  | 72   | بيوتات الكاظمية.                                     | ٤     |
| 1274  | ۲  | 72   | حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة.                | ٥     |
| 1217  | ١  | ١٢٨  | دليل السائحين إلى سورية ودمشق.                       | ٦     |
| 124.  | ١  | ١٤   | رفض المساومة في نشيد المقاومة.                       | ٧     |
| 1874  | ۲  | ٤٠   | الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة.             | ٨     |
| ١٤١٨  | ١  | ١٢   | الشاكري كما عرفته.                                   | ٩     |
| 1210  | ١  | ٤٨   | طلوع البدرين في ترجمة العلمين.                       | ١٠    |
| 1817  | ١  | 101  | عبقات الأنوار في تراجم أعلام دمشق.                   | 11    |
| 1810  | 1  | ١    | فقهاء الكاظمية المقدّسة (طبع في صحيفة صوت الكاظمين). | ١٢    |
| 1274  | ۲  | ١٦   | فنّ الخطابة في سطور .                                |       |
| 121.  | \  | ٤٠   | في رحاب الحسينيات _القسم الأوّل.                     | 1 1 2 |
| 1810  | ١, | 77   | في رحاب الحسينيات _القسم الثاني.                     | 10    |
| 181.  | -  | . 44 | في رحاب علم الرجال.                                  | 7     |

| ۱۷ | قبسات من حياة سيّدنا الأستاذ.                               | 7 177 | ۲ | 1811 |
|----|-------------------------------------------------------------|-------|---|------|
| ١٨ | الكوكب الدرّي في حياة السيّد العلوي.                        | 1 77  | 1 | 12.7 |
| ١٩ | الكوكب السماوي مقدّمة ترجمة الشيخ العوامي.                  | 1 70  | ١ | 1819 |
| ۲. | لماذا الشهور القمريّة ؟                                     | 1 17  | ١ | 1277 |
| ۲۱ | لمحات عن الشعر والشعراء.                                    | 7 17. | ۲ | 1278 |
| 77 | لمحة من حياة الإمام القائد.                                 | 1 101 | ١ | ١٤٠٠ |
| 74 | ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟                               | 1 78  | ١ | 1274 |
| 72 | المعالم الأثرية في الرحلة الشامية.                          | ١ ٩٠  | ١ | 1817 |
| 70 | من حياتي (أوراق من العمر).                                  | 1 1.8 | ١ | 1277 |
| ۲٦ | منهل الفوائد ــالقسم الأوّل ــ.                             | 1 497 | ١ | 1884 |
| 77 | النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية.                    | ١ ٤٦٤ | ١ | 1219 |
| ۲۸ | نسيم الأسحار في ترجمة سليل الأطهار (من حياة السيّد الخوئي). | 7 17  | ٢ | 124. |
| 79 |                                                             |       | • |      |
| ٣٠ |                                                             |       |   |      |
| ۳۱ |                                                             |       |   |      |
| ٣٢ |                                                             |       |   |      |
| 44 |                                                             |       |   |      |
| 45 |                                                             |       |   |      |
| ٣٥ |                                                             |       |   |      |
| ٣٦ |                                                             |       |   |      |

## المخطوطات

| الكتاب                                | ت      |
|---------------------------------------|--------|
| إعراب سورة الحمد.                     |        |
| الإسلام وعلم النفس.                   | ۲      |
| الأصل حبّنا أهل البيت.                | ٣      |
| الأقوال المختارة في أحكام الطهارة.    | ٤      |
| الآمال في القرآن الكريم.              | ٥      |
| الجراثم والانحرافات الجنسيّة.         | ٦      |
| الخصائص الفاطمية في رحاب الروايات.    | ٧      |
| الدروس الفقهية في شرح الروضة البهيّة. | ٨      |
| السياسة أصولها ومنهاجها.              |        |
| الشعب يسأل.                           | ١.     |
| العقل والعقلاء.                       | 11     |
| لعمرة المفردة في سطور .               | ١٢     |
| لقول الحميد في شرح التجريد.           | ۱۳     |
| حكام السرقة على ضوء القرآن والسنّة.   |        |
| داية الفكر في شرح الباب الحادي عشر .  | ه ۱ اب |
| سهيل الوصول إلى شرح كفاية الأصول.     |        |
| قريرات أصول الجواد.                   |        |
| قريرات أصول الفاضل.                   | ۱۸     |
| قريرات كتاب الطهارة.                  | ۱۹     |
| فريرات كتاب القضاء.                   | ۲۰ تا  |

| ١٢ دروس الهداية في علم الدراية . روضة الطالب في شرح بيع المكاسب . ٢١ زبدة الأسرار . ٢١ زبدة الأسرار . ٢١ سؤال وجواب (بداهة الأجوبة ) . ٢١ عزة المسلمين في رحاب نهج البلاغة . ٢١ غريزة الحبّ . ٢١ غريزة الحبّ . ٢١ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار . ٢١ كيف تكون مفسراً للقرآن الكريم ؟ ٢١ لياب كفاية الأصول . ٢١ لياب كفاية الأصول . ٢١ لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي . ٢١ لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي . ٢١ محاضرات في علم الفلك ؟ ٢١ محاضرات في علم الأخلاق _القسم الناني ٢١ معالم الحرمين مكّة ومدينة . ٢١ مقتطفات في علم الحساب . ٢١ مقتطفات في علم الحساب . ٢١ مقتطفات في علم الحساب . ٢١ منال الفوائد _القسم الناني ٢١ منال الفوائد _القسم الناني |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إلى الشهيد عقل التاريخ المفكر. الشهيد عقل التاريخ المفكر. الشهيد عقل التاريخ المفكر. الشهيد عقل التاريخ المفكر. الله غريزة العت. الإلى في رحاب نهج البلاغة. الإلى في التأليف. الإلى تكفاية الأصول. الإلى كفاية الأصول. الإلى لحفاية الأسلام السيد الصدر. الإلى المعات من حياة السيد عبد الله الشيرازي. المعات من حياة السيد عبد الله الشيرازي. الله محاضرات في علم الأخلاق القسم الثاني الإسلام الحربين مكة ومدينة. الإسلام الحرسين على المحساب. الإسلام الحسين على المحساب. الإسلام الحسين على المحساب. الإسلام الحسين على المحساب. الكل الله وملكوته في القرآن الكريم.                                                                                               |
| ١٢٠ سؤال وجواب (بداهة الأجوبة). ١٢٠ الشهيد عقل التاريخ المفكر. ١٢٠ عزة المسلمين في رحاب نهج البلاغة. ١٢٠ غريزة الحب. ١٢٠ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار. ١٢٠ كيف تكون مفسراً للقرآن الكريم؟ ١٢٠ لياب كفاية الأصول. ١٢٠ لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر. ١٢٠ لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. ١٢٠ ما هي السياسة الإسلامية؟ ١٢٠ محاضرات في علم الأخلاق القسم الثاني ١٢٠ معتصر دليل الحاج. ١٢٠ معتمل الحرمين مكّة ومدينة. ١٢٠ مقتطفات في علم الحساب. ١٤٠ مقتل الإمام الحسين ﷺ.                                                                                                                                                                                     |
| الشهيد عقل التاريخ المفكّر.  المراب عرزة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.  المراب عرزة الحبّ.  الموامة الزهراء مشكاة الأنوار.  الموامة الزهراء مشكاة الأنوار.  المواب كفاية الأصول.  المواب كفاية الأصول.  المعات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.  المعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.  المعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.  المعات من علم الفلك ؟  المعاضرات في علم الأخلاق القسم الناني  المعالم الحرمين مكّة ومدينة.  المعتل الإمام الحسين عليه  المعتل الإمام الحسين عليه  المعتل الإمام الحسين عليه  المعتل الإمام الحسين عليه                                                                                                                               |
| ٢٦ عرة المسلمين في رحاب نهج البلاغة.  ١٨ غريزة الحب.  ١٩ فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار.  ١٩ فنّ التأليف.  ١٠ كيف تكون مفسراً للقرآن الكريم ؟  ١٠ لباب كفاية الأصول.  ١٢ لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.  ١٢ لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.  ١٢ معافرات في علم الفلك ؟  ١٢ محاضرات في علم الأخلاق القسم الناني  ١٢ معالم الحرمين مكّة ومدينة.  ١٢ مقتل الإمام الحسين عليه .  ١٤ مقتل الإمام الحسين عليه .  ١٤ من أفاق الحبة والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                                                                                                 |
| الم غريزة العب. الم فاطمة الزهراء مشكاة الأنوار. الم فق التأليف. الله تكون مفسراً للقرآن الكريم ؟ الله كفاية الأصول. الله لحفات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر. الله المعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. المعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي. المعات من علم الفلك ؟ الماذا تعرف عن علم الأخلاق القسم الثاني الله محاضرات في علم الأخلاق القسم الثاني الله معالم الحرمين مكّة ومدينة. الله مقتطفات في علم الحساب. الم مقتطفات في علم الحساب. الم مقتل الإمام الحسين الملي الكريم. الم من آفاق الحبح والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                             |
| الم الم الزهراء مشكاة الأنوار. الم الناليف. الم الناليف. الم الناليف الم الكريم؟ الم الناليف الأصول. الم الناليف الم المسيد السيد الصدر. الم المعات من حياة السيد عبد الله الشيرازي. المعات من حياة السيد عبد الله الشيرازي. المعات من علم الفلك؟ الم الم السياسة الإسلامية؟ الم المعاضرات في علم الأخلاق القسم الثاني الم المعاضرات في علم الأخلاق القسم الثاني الم معالم الحرمين مكّة ومدينة. الم المقطفات في علم الحساب. الم المقطفات في علم الحساب. الم الملكوته في القرآن الكريم.                                                                                                                                                                                 |
| ٢٩       فن التأليف.         ٣٠       كيف تكون مفسراً للقرآن الكريم ؟         ٣١       لباب كفاية الأصول.         ٣٦       لحظات مع شهيد الإسلام السبّد الصدر.         ٣١       لمعات من حياة السبّد عبد الله الشيرازي.         ٣٥       ما هي السياسة الإسلامية ؟         ٣٥       م حاضرات في علم الأخلاق - القسم الناني         ٣٧       مختصر دليل الحاجّ.         ٣٨       معالم الحرمين مكّة ومدينة.         ٣٩       مقتل الإمام الحسين ﷺ.         ٤٠       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.         ٢٤       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة.                                                                                                                   |
| ٣٠       كيف تكون مفتراً للقرآن الكريم ؟         ٣١       لباب كفاية الأصول.         ٣١       لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.         ٣١       لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.         ٣١       ما هي السياسة الإسلامية ؟         ٣١       محاضرات في علم الأخلاق -القسم الثاني         ٣٧       مختصر دليل الحاج .         ٨٨       معالم الحرمين مكّة ومدينة .         ٣٩       مقتل الإمام الحسين ﷺ .         ٠٤       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم .         ٢٤       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة .                                                                                                                                              |
| ۳۱       لباب كفاية الأصول.         ۳۲       لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.         ۳۳       لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.         ۳٥       ما هي السياسة الإسلامية ؟         ٣٦       محاضرات في علم الأخلاق - القسم الثاني         ٣٧       مختصر دليل الحاج .         ٣٨       معالم الحرمين مكّة ومدينة .         ٣٩       مقتل الإمام الحسين ﷺ .         ٤٠       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم .         ٢٤       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة .                                                                                                                                                                                              |
| ٣٦       لحظات مع شهيد الإسلام السيّد الصدر.         ٣٦       لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.         ٣٦       ما هي السياسة الإسلامية ؟         ٣٦       محاضرات في علم الأخلاق -القسم الناني         ٣٧       مختصر دليل الحاجّ.         ٣٨       معالم الحرمين مكّة ومدينة.         ٣٩       مقتطفات في علم الحساب.         ٤٠       مقتل الإمام الحسين ﷺ.         ١٤       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.         ٢٤       من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                                                                              |
| ٣٦       لمعات من حياة السيّد عبد الله الشيرازي.         ٣٤       ماذا تعرف عن علم الفلك ؟         ٣٥       ما هي السياسة الإسلامية ؟         ٣٦       محاضرات في علم الأخلاق -القسم الناني         ٣٧       مختصر دليل الحاجّ.         ٣٨       معالم الحرمين مكة ومدينة.         ٣٩       مقتطفات في علم الحساب.         ٤٠       مفتل الإمام الحسين عليه.         ٢١       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.         ٢١       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                                                                                        |
| 78       ماذا تعرف عن علم الفلك ؟         70       ما هي السياسة الإسلامية ؟         77       محاضرات في علم الأخلاق _القسم الناني         70       مختصر دليل الحاج .         70       معالم الحرمين مكة ومدينة .         89       مقتطفات في علم الحساب .         43       مقتل الإمام الحسين عليه .         43       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم .         43       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة .                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 70       ما هي السياسة الإسلامية ؟         77       محاضرات في علم الأخلاق -القسم الناني         78       مختصر دليل الحاج .         70       معالم الحرمين مكة ومدينة .         80       مقتطفات في علم الحساب .         81       مقتل الإمام الحسين عليه .         82       ملك الله وملكوته في القرآن الكريم .         83       من آفاق الحج والمذاهب الخمسة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul> <li>٣٦ محاضرات في علم الأخلاق _القسم الناني</li> <li>٣٧ مختصر دليل الحاجّ.</li> <li>٣٨ معالم الحرمين مكّة ومدينة.</li> <li>٣٩ مقتطفات في علم الحساب.</li> <li>٤٠ مقتل الإمام الحسين على .</li> <li>٤١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.</li> <li>٤٢ من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٧ مغتصر دليل الحاجّ. ٣٨ معالم الحرمين مكّة ومدينة. ٣٩ مقتطفات في علم الحساب. ٤٠ مقتل الإمام الحسين على . ٤١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم. ٤٢ من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul> <li>٣٨ معالم الحرمين مكة ومدينة.</li> <li>٣٩ مقتطفات في علم الحساب.</li> <li>٤٠ مقتل الإمام الحسين عليه.</li> <li>٢١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.</li> <li>٢٢ من آفاق الحج والمذاهب الخمسة.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul> <li>٣٩ مقتطفات في علم الحساب.</li> <li>٤٠ مقتل الإمام الحسين على .</li> <li>٤١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.</li> <li>٤٢ من آفاق الحج والمذاهب الخمسة.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>٤٠ مقتل الإمام الحسين على .</li> <li>٤١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم .</li> <li>٤٢ من آفاق الحج والمذاهب الخمسة .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <ul> <li>٤١ ملك الله وملكوته في القرآن الكريم.</li> <li>٤٢ من آفاق الحج والمذاهب الخمسة.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٢ من آفاق الحجّ والمذاهب الخمسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٣ منهل الفوائد _القسم الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

```
صدر من الموسوعة الكبرى
(رسالات إسلاميّة)
```

١ ... المجلّد الأوّل (عقائد)

١ ـــ دروس اليقين في معرفة أصول الدين

۲ \_\_ المجلّد الثاني (فقه آستدلالي)

٢ \_ زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفّار

٣ \_ التقيّة بين الأعلّام

٤ ــ التقيّة في رحاب العلمين (الشيخ الأنصاري والإمام الخميني)

٣ ـــ المجلَّد الثالثُ ( أخلاق )

٥ \_ طالب العلم والسيرة الأخلاقية

٦ \_ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم

٧ \_ أخلاق الطبيب في الإسلام

٨ ــ الأخلاق المحمديّة في تحكيم مباني الوحدة الإسلاميّة

۹ ــ رسالتنا

٤ \_ المجلّد الرابع (أخلاق)

١٠ \_ التوبة والتائبون على ضوء القرآن والسنّة

٥ \_ المجلّد الخامس (عقائد)

١١ ــ هذه هي الولاية

١٢ ــ جلوة من ولاية أهل البيت

٦ \_ المجلّد السادس (عقائد)

١٣ \_ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

١٤ \_ وميض من قبسات الحقّ

١٥ ــ الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين

١٦ \_ على المرتضى نقطة باء البسملة

١٧ ـــ فاطّمة الزهراء ليلة القدر

١٨ \_ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

١٩ ـــ الإمام الحسينُ في عرش الله

۲۰ \_ زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ

٧ \_ المجلّد السابع (عقائد)

۲۱ \_ إشراقات نبويّة

٢٢ \_ السيرة النبويّة في السطور العلويّة

٢٣ \_ الأنوار القدسيّة

٢٤ \_ أهل البيت سفينة النجاة

٢٥ \_ آثار الصلوات في رحاب الروايات

```
٢٦ ــ الإمام المهدي وطول العمر في نظرة جديدة
                   ٢٧ ــ الأنفاس القدسيّة في أسرار الزّيارة الرضويّة
                                      ٢٨ ــ السرّ في أية الاعتصّام
٨ - المجلَّد الثامن ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المرعشي النجفي )
             ٢٩ ــ القصاص على ضوء القَّر أن والسُّنَّة (الجزء الأوَّل)
٩ ــ المجلَّد التاسع ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيَّد المرعشي النجفي )
             ٣٠ _ القصاص على ضوء القرآن والسنّة (الجزء الثاني)
١٠ ـ المجلَّد العاشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيّد المرعشي النجفي )
             ٣١ _ القصاص على ضوء القرآن والسُّنَّة (الحزء الثالث)
                                   ١١ ــ المجلّد الحادي عشر (أخلاق)
                              ٣٢ _ على أبوات شهر رمضان المبارك
                                    ٣٢ _ من وحي التربية والتعليم
                                      ٣٤ ــ حَبُّ الله ُّنماذج وصور
                           ٣٥ ــ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي
                      ٣٦ ــ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة
                                     ٣٧ _ شهر رمضان ربيع القرآن
                                ٣٨ ــ النبوغ وسرّ النجاّح في الحياة
                                ٣٩ ــ كيف أكون موقَّقاً في الحياة ؟
                  ٤٠ ــ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات
                      ١٢ ــ المجلَّد الثَّاني عشر ( ثقافة عامَّة _ تراجم )
                   ٤١ ـ النفحات القدسيّة في تراجم أعلام الكاظميّة
                                   ٤٢ _ بيوتات الكاظميّة المقدّسة
                                     ١٣ _ المجلّد الثالث عشر (أخلاق)
                        ٤٣ ــ تربية الأسرة على ضوء القرآن والعترة
                             ٤٤ _ حقيقة الأدب على ضوء المذهب
                                       ٤٥ ــ قبس من أدب الأولاد
                        ٤٦ _ اليقظة الإنسانيّة في المفاهيم الإسلاميّة
                   ٤٧ _ محاضرات في علم الأخلاق (القسم الأوّل)
                                        ٤٨ ـــ دروس في الآخلاق
                               ٤٩ ــ كلمة التقوى في القرآن الكريم
                                 ١٤ ــ المجلَّد الرابع عشر ( ثقافة عامّة )
                   ٥٠ ــ منهل الفوائد في تتمّة الرافد (القسم الأوّل)
                               ٥١ ـــ ماذا تعرف عن العلوم الغريبة ؟
```

٥٢ ــ فنّ الخطابة في سطور



```
٥٣ ـــ لماذا الشهور القمريّة ؟ ــ
                     تني الصيح اطبية - العراف
                                        ٥٤ ــ لمحات عن الشعر والشعراء
                                    ٥٥ ــ رفض المساومة في نشيد المقاومة
                               ٥٦ ـــ حول دائرة المعارف والموسوعة الفقهيّة
١٥ __ المجلَّد الخامس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المرعشي النجفي )
                     ٥٧ ـــ الِقول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجّزء الأوّل)
١٦ _ المجلَّد السادس عشر ( فقه استدلالي ) ( طبع مكتبة السيِّد المرعشي النجفي )
                     ٥٨ ـــ الِقول الرشيد في الاجتهاد والتقلّيد (الجّزء الثاني)
              ١٧ _ المجلَّد السابع عشر (أخلاق) (طبع المؤسسة المجلَّد الثامن)
                                               ٥٩ _ فضيلة العلم والعلماء
                                     ٦٠ ــ حقيقة القلوب في القرآن الكريم
                                    ٦١ ـــ الياقوت الثمين في بيعة العاشقين
                                                ٦٢ ـــ المؤمن مرآة المؤمن
                                                 ٦٣ ــ الإخلاص في الحجّ
                                                    ٦٤ _ مقام الأنس بالله
                                           ٦٥ ــ الشيطان على ضوء القرآن
              ١٨ _ المجلّد الثامن عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد التاسع)
                                      ٦٦ ــ القرآن الكريم في ميزان الثقلين
                                           ٦٧ _ في رحاب حديث الثقلين
                                   ٦٨ ــ الهدي والضلال على ضوء الثقلين
              ١٩ ــ المجلّد التاسع عشر (عقائد) (طبع المؤسسة المجلّد العاشر)
                                                    ٦٩ ـ عقائد المؤمنين
                                          ٧٠ ــ سرّ الخليقة وفلسفة الحياة
                                              ٧١ _ في رحاب وليد الكعبة
                                           ٧٢ ـــ فاطمة الزهراء سرّ الوجود
                                               ٧٢ ــ عصمة الحوراء زينب
                                     ٧٤ ــ المأمول في تكريم ذرّية الرسول
          ٢٠ _ المجلَّد العشرون (عقائد) (طبع المؤسسة المجلَّد الخامس عشر)
                                                       ٧٥ ــ شهد الأرواح
                                                    ٧٦ _ النجوم المتناثرة
                             ٧٧ ــ الروضة البهيّة في شؤون حوزة قم العلميّة
                                        ٧٨ ـــ ماذا تعرف عن الّغلوّ والغلاة ؟
                                 ٧٩ ـــ لمعة من الأفكار في الجبر والاختيار
                                       ٨٠ ــ السيف الموعود في نحر اليهود
                                ٨٦ ـــ سهام في نحر الوهابيّة (القسم الأوّل)
```