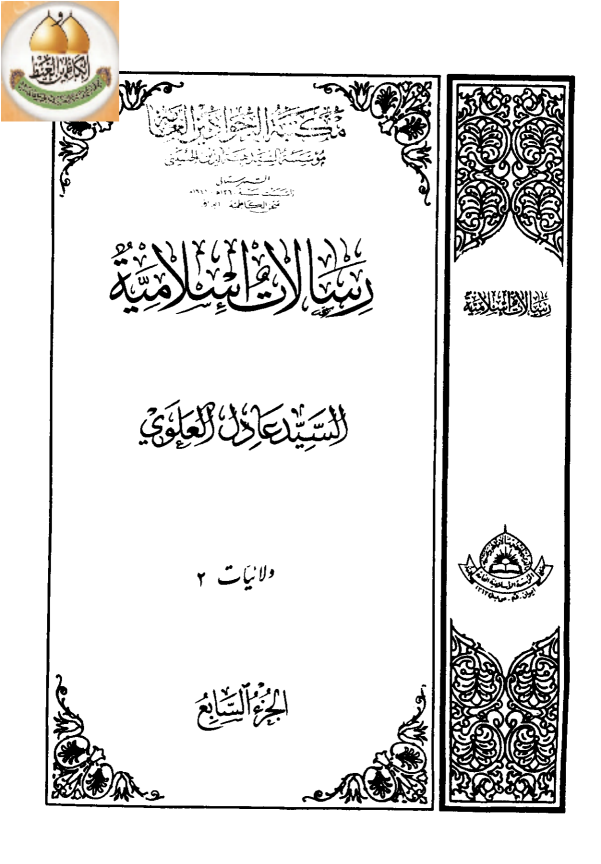
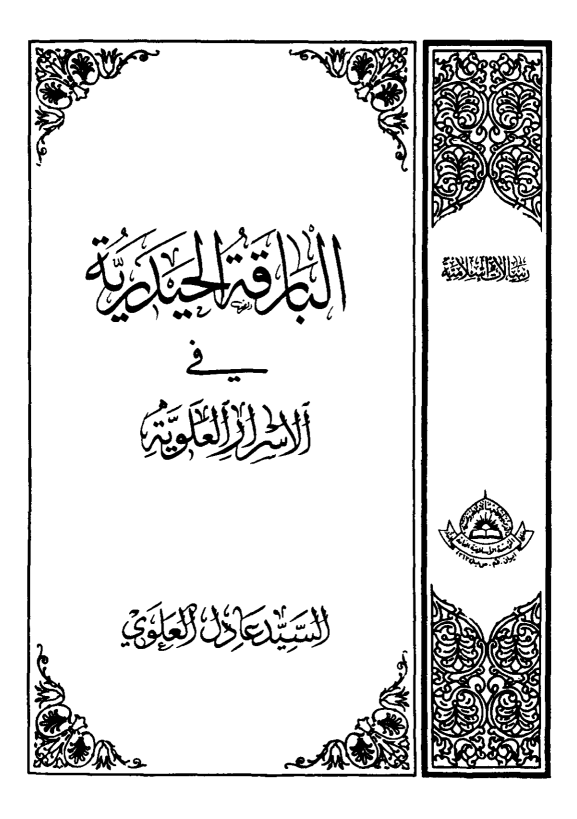
States 1 السيتية وبالأل العلوي Note Browy Whee الجزوالاتادى



|     | مریک میں معنی میں میں میں میں میں میں میں میں میں می                  | <u>)</u>  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
|     | الكتاب :                                                              |           |
| F   | المؤلف السيّد عادل العلوي                                             | 1.4       |
| N N | المجلّد: السادس                                                       | 1         |
|     | الموضوع : ولاثيات ( ٢ )                                               |           |
|     | الصفحات : ٥٧٦ صفحة                                                    |           |
|     | المطبعة : التهضة ـ قم                                                 |           |
|     | الطبعة : الأولى                                                       |           |
|     | سنة الطبع : ١٣٧٩ هش = ١٤٢١ هق = ٢٠٠٠ م                                |           |
|     | نشر ، المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد                       |           |
|     | الشابك شابك X ـ ١٨ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ ( دورة ١٠٠ جلد )                      |           |
|     | يحتوي المجلَّد السادس على الرسائل والكتب التالية :                    |           |
|     | ١ - البارقة الحيدرية في الإسرار العلوية ( رسالة )                     |           |
|     | ٢ ـ وميض من قبسات الحق ( رسالة )                                      |           |
|     | ٣_الدر الثمين في ولاية أمير المؤمنين ( رسالة )                        |           |
|     | ٤ ـ عليّ المرتضى نقطة باء البسملة (كتاب )                             |           |
|     | ٥ -فاطمة الزهراء ليلة القدر ( رسالة )                                 |           |
| ×.  | ٦ ـ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة ( رسالة )                     |           |
|     | ٧ ـ الإمام الحسين في عرش الله (كتاب )<br>مـ .                         |           |
|     | م. زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ ( رسالة )<br>محمد المحفوظ ( رسالة ) |           |
|     |                                                                       | <u>لې</u> |



موسوعة

# رسالت إسامية

رسالة البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة تأليف ـ السيّد عادل العلوي نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ـ ١٤٢١ هجري قمري التنضيد والإخراج الكومبيوتري ـ حكمت، قم ألمطبعة ـ النهضة، قم

ISBN 964 - 5915 - 45 - 7 EAN 9789645915450 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) شابك ۷ ـ ۵۵ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۲۶ ای. ای. ان. ۵۰ ۵۹ ۹۷۸۹۲٤۵۹ شابك ۲ ـ ۸۱ ـ ۵۹۱۵ ـ ۹۲۶ (دور ۶۰۰ جلد)

#### البارقة الحيدرية ()

### إِسْرِ الْأُوالزَكْمَنِ الزَكِيرِ مِ

#### المقدّمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله محمّد وآله الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم من الآن إلى قيام الدين. أمّا بعد :

فاعلم أنّ الحديث والكلام عن أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبسي طالب للظّلِ من الأمر الصعب المستصعب الذي لا يتحمّله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان، فسإنّ ابن عمّ الرسول وزوج البتول إمام المتّقين ويعسوب الدين عليّ للظّلِ إنّها همو سرّ الله وسرّ الأسرار، وإنّه جوهرة الوجود قد صنعها الله سبحانه وتسعالى بيدي العلم والقدرة، وصاغها النبيّ محمّد ﷺ بروحه النوريّة ونفسه الملكوتية، بسل

 (۱) هذه الرسالة مقدّمة لكتاب (الأسرار العلويّة) بقلم الشيخ محمّد فـ اضل المسعودي دام مجده. ٤ .....٤

المولى الأمير للملي هو شجرة التوحيد<sup>(١)</sup> في دوحة الوجود، قد غرسها الله سبحانه بيد المجد والعظمة، وسقاها النبيّ المصطفى محمّد تظليّ بأنواره اللاهوتيّة وأسراره القدسيّة، وإنّ الخلق ليعجز عن جمال معرفته، وكشف سرّ من أسراره، أو بيان كنهه وحقيقته، فإنّه سرّ الوجود والموجود، بل سرّ السرّ الذي لا يقف على فتح كنوزه وخزائنه إلّا خالقه وربّه الذي فيه تجلّى وظهر، لا يعرفه حقّ المعرفة إلّا خاتم الأنبياء والمرسلين محمّد تظليّ ، وقد اشتهر في الحديث النبويّ الشريف : «يا عليّ لا يعرفك إلّا الله وأنا» وما معرفة الخلق لعليّ إلّا كقطرة من بحار مواجّة ومتلاطمة، بل نداوة سحر على زهرة حمراء من محيط لا يدركه البصر.

فلو كانت السماوات والأرضين قراطيس، وكانت البحار مداداً، والأشجار أقلاماً، والملائكة والإنس والجنّ كُتَّاباً، على أن يكتبوا فضائل أمير المؤمنين عليّ للمجزوا عن ذلك، فكيف لو أرادوا أن يفتحوا سرّاً من حقيقته المكنونة وولايته العظمى ؟ ! فإنّ الله سبحانه وتعالى هو الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، لا ثاني له في مقام الواحديّة، ولا تركيب فيه في مقام الأحديّة، فإنّه ليس بجسم وإلّا للزم التركيب والاحتياج والإمكان الذي يتنافى مع كونه عزّ وجلّ واجب الوجود لذاته بذاتـه في مثل مولانا الإمان لو<sup>(٢)</sup> كان لله عزّ وجلّ أن يتجسّد ولن يتجسّد، لتجسّد في مثل مولانا الإمام عليّ بن أبي طالب للجلية، وقد ورد نظير هذا في إذن الدخول على الأنـمة

(١) إشارة إلى الحديثين الشريفين : « لا إله إلاّ الله حصني فمن دخل حصني أمن من عذابي »
 و «ولاية عليّ بن أبي طالب حصني فمن دخل حصني أمن من عذابي »، ومع حذف الحدّ
 الوسط المتكرّر تكون النتيجة : كلمة التوحيد ولاية عليّ ظلّيّ .
 (٢) «لو » حرف امتناع ، كما في النحويات والأدب العربي .

المقدّمة ..... ٥ الأطهار علميَّلاً ، كما أنّهم نور واحد وكلّهم محمّد كما ورد : «أوّلنا محمّد ، أوسطنا محمّد ، وآخرنا محمّد ، كلّنا محمّد »<sup>(١)</sup> وقد ورد عن النبيّ الأكرم يَتَلَقُ : «عليّ منّي وأنا من عليّ » فكلاهما من شجرة واحدة ومن نور واحد<sup>(٢)</sup> ، وهذا يعني أيضاً أنّ (أوّلهم عليّ ، وأوسطهم عليّ ، وآخرهم عليّ ، وكلّهم عليّ ) ، كلّهم شؤونات متجلّية حسب الظروف والزمان للحقيقة المحمّدية الواحدة التي تـجلّت في الأنبياء والأوصياء والأولياء .

وأمّا الذي ورد في إذن الدخول فإليك المقطع التالي شاهداً : « ... والحمد لله الذي مَنَّ علينا بحكّام يقومون مقامه لوكان حاضراً في المكان ولا إله إلاّ الله »<sup>(٣)</sup>، وفي الزيارة الرجبيّة عن مولانا صاحب الأمر عليَّلاً : «المأمونون على سـرّك... لا فرق بينك وبينهم إلّا أنّهم عبادك...»<sup>(1)</sup>.

هذا وربما يتبادر إلى ذهن بعض القرّاء أنّ مثل هذه المقولات، وكذلك ما يذكر من فضائل أهل البيت للبَيْلِأُ ومقاماتهم القدسيّة وفيضهم الأقدس، إنّما هو من الغلوّ المنهىّ عنه.

فإنّه ورد عن أمير المؤمنين عليّ للظِّلْإ : «هلك فيَّ رجلان : محبٌّ غـالٍ، ومبغضٌ قال»<sup>(٥)</sup>.

- (١) بحار الأنوار ٢٦ : ٣.
- (٢) راجع إحقاق الحقّ وتعليقاته، فإنّ الروايات عن كتب العامّة فضلاً عـن كـتب أصـحابنا الإماميّة.
  - (٣) مفاتيح الجنان لخاتم المحدَّثين الشيخ عبَّاس القمّي : ٣١٢.
    - (٤) مفاتيح الجنان : ١٣٤.
    - ۵) نهج البلاغة : الحكمة ۱۱۷.

٦ ..... البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

وقال للحلة : «نحن النمرقة الوسطى<sup>(\)</sup>، بنا يـلحق التـالي، وإليــنا يـرجــع الغالى»<sup>(٢)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ : صنفان من اُمّتي لا نصيب لهم في الإسلام : الناصب لأهل بيتي حرباً ، وغالٍ في الدين مارقٍ منه<sup>(٣)</sup>.

وقال تَبَلَّهُ مخاطباً أمير المؤمنين للَّلَهُ : يا عليّ مَثَلك في أمّتي مثل المسيح ابن مريم، افترق قومه ثلاث فرق : فرقة مؤمنون وهم الحواريون، وفرقة عادوه وهم اليهود، وفرقة غلوا فيه فخرجوا عن الإيمان، وإنّ أُمّتي ستفترق فيك ثلاث فرق : ففرقة شيعتك وهم المؤمنون، وفرقة عدوّك وهم الشاكّون، وفرقة غلوا فيك وهم الجاحدون، وأنت في الجنّة يا عليّ وشيعتك ومحبّو شيعتك، وعدوّك والغالي في النار<sup>(1)</sup>.

وقال أمير المؤمنين للظِّلا : اللهمّ إنّي بريء من الغلاة كبراءة عيسى بن مريم من النصارى، اللهمّ اخذلهم أبدأ ولا تنصر منهم أحداً.

قال الصادق للظلِّلا : احذروا على شبابكم الغلاة لا يفسدوهم، فإنّ الغلاة شرّ خلق الله يصغّرون عظمة الله ويدّعون الربوبية لعباد الله، والله إنّ الغلاة لشرّ مس اليهود والنصارى والمجوس والذين أشركوا.

ثمّ قال للظُّل : إلينا يرجع الغالي فلا نقبله، وبنا يلحق المقصّر فنقبله. فقيل

- (١) التعرقة : الوسادة.
- (٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٩.
  - (٣) الوسائل ١٤ : ٤٢٦.
    - (٤) البحار ٢٥ : ٢٦٥.

المقدّمة .....۷

له : كيف ذلك يا بن رسول الله ؟ قال للظِّلَا : الغالي قد اعتاد ترك الصلاة والزكاة والصيام والحجّ، فلا يقدر على ترك عادته وعلى الرجوع إلى طاعة الله عزّ وجلّ أبدأ، وإنّ المقصّر إذا عرف عمل وأطاع<sup>(١)</sup>... وهناك أحاديث كـثيرة فـي هـذا المضمار لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

ولكن لا بدّ لنا من توضيح معنى الغلوّ ومعرفة الغلاة ولو على نحو الإشارة والإجمال وبمقدار ما يناسب هذه العجالة، حتّى يتبيّن الحقّ، ويعلم أنّ ما يقال ونقول فيهم ليس إلاّ قطرة من بحار مقاماتهم الشامخة، وإنّما هو بمقدار عمقولنا ووجودنا، لا بمقدار ما هم عليه، فإنّه في عالم الإمكان والممكنات لا يقاس بهم أحد، وأنّهم دون الخالق وفوق المخلوق في كلّ عوالمهم ومعالمهم ومقاماتهم الرفيعة.

(١) المصدر ٢٥ : ٢٦٩.

#### ما هو الغلوّ ؟ ومن هم الغلاة ؟ (١)

اعلم أنَّ الغلاة فِرَق حُسبت على الشيعة في كتب الملل والنحل، وشيعة أهل البيت للمَنْكُمُ ـ تبعاً لأثمتهم الأطهار للمَنكَلُمُ ـ براء منهم، والغلاة إنَّما ظهرت في عصر الأثمة الأطهار للمَنكَلُمُ من أجل حبّ الجاء والمقام والإباحية ومآرب أخرى، ثمّ حملت عقائد فاسدة من ألوهية عليَّ والأثمة الأطهار للمَنكَلُمُ أو نبوّتهم، أو نسبت الصفات الإلهية إليهم استقلالاً وبالذات، إلا أنَّ الأثمة للمَنكَلُمُ أنكروا عليهم ذلك غاية الإنكار، ولعنوهم أشدّ اللعن، وتبرّأوا منهم، وحذّروا الشيعة من مفاسدهم وخطرهم وألاعيبهم، ومن بعدهم للمَنكَلُمُ تصدّى علماؤنا الأعلام في مصنّفاتهم ومواقفهم الحاسمة ضدّ تيّارات الغلاة وإلى يومنا هذا.

ولا يخفى أنَّ أساس الفِرَق كما هو مذكور في كتب المـلل والنـحل، إنَّـما يرجع إلى الجهل وحبَّ الدنيا وزخارفها من حبَّ الرئـاسة والإطـراء والسـمعة وغير ذلك.

وقد ورد في الحديث النبويّ الشريف المشهور عند الفريقين السنّة والشيعة

(١) أشرت إلى ذلك بالتفصيل في رسالة ( ماذا تعرف عن الغلوّ والغلاة ؟ )، فراجع .

ما هو الغلوّ؟ ومن هم الغلاة؟ ...... وكلّها هالكة إلّا واحدة»، فعند العامّة : أنّه : « ستفترق أمّتي ثلاث وسبعين فرقة، وكلّها هالكة إلّا واحدة »، فعند العامّة : « ما عليه أنا وأصحابي »، وهذا مردود لاختلاف الأصحاب فيما بينهم، وكـذلك ما ورد في بعض الأخبار : « ما عليه الجـماعة »، فـ إنّهم لم يـتّفقوا عـلى كـلمة واحدة، ولا يصحّ صحّة الروايات جميعاً لاختلافها، فيبقى ما ورد فـيها كـلمة «أهل البيت للمَنْكِلُا »، وإنّ الداني والقاصي ليشهد بفضلهم ومقامهم السامي، كـما يدلّ على صحّة ذلك العقل والنقل من الآيات القرآنية، كآية التـطهير والولاية، وكذلك الأحاديث الثابتة المتواترة كحديث الثقلين والغدير والسفينة وغيرها.

ثمّ المراد من السبعين وما زاد ليس خصوص العدد، بل المراد الكثرة .

ومن الفرق الأساسية الشيعة، فـمنهم مـن قسّـمهم إلى الغـالية والرافـضة والزيدية، ومنهم إلى خمسة وعشرين فرقة، ومنهم من زاد حتّى أوصل فرق الغلاة إلى اثنتين وستّين، ومنهم إلى مئة فرقة، ومنهم من زاد. وإنّما تكثّرت فرق الغلاة لعلل وأسباب مذكورة في محلّها، وتسمّت بأسماء باعتبار عقائدها الفـاسدة، أو أصحابها وروّادها الأوائل.

والغلوّ على وزن فعول مصدر (غلى يغلو)، وهمو لغةً : بمعنى الإفراط والارتفاع وتجاوز الحدّ في كلّ شيء والخروج عن القصد، ولو زاد ثمن المتاع عن المتعارف في الأسواق فإنّه يُسمّى (غالياً)، وإن تجاوز العصير عند إسخانه عن حدّه يعبّر عنه بالغليان، والسهم الذي يتجاوز القوس يسمّى بالغُلو، ومنه (غلوة سَهم)، فتستعمل كلمة الغلوّ فيما يتجاوز عن حدّه مع الإفراط، وربما يستعمل مع التفريط أيضاً.

وقد ذكر الغلوّ في القرآن الكريم في أربع مواضع، في آيتين بمعنى الغلوّ في الدين، وفي آية بمعنى الفوران والغلي في وصف شجرة الزقّوم، واسـتعمل فــي ١٠ ..... البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة الروايات والأخبار بالمعنيين أيضاً.

والمراد من الغلوّ اصطلاحاً هو المروق والخروج عن الدين والانحراف عن مذهب الحقّ باعتقاد الإلوهيّة في شخص أو حلول الله فيه، ويسمّى بـالغلوّ فـي الذات، أو اعتقاد من لم يكن نبيّاً أنّه نبيّ، أو نسبة الأوصاف الإلهية كالعلم الذاتي المطلق والخالقية والرازقية على نحو الاستقلال وبالذات لغير الله، ويسمّى : الغلوّ في الصفات.

فينقسم الغلوّ حينئذٍ إلى قسمين : الغلوّ في الذات والغلوّ في الصفات، وكان الغلوّ بقسميه في الأمم السابقة قبل الإسلام كما كان بعده، فمن يرى الألوهيّة في شخص كالعزير بن الله عند اليهود، أو المسيح عيسى كما عند النصارى، أو عليّ بن أبي طالب كما عند الغلاة، فهذا من الغلوّ في الذات، ومن يرى الصفات الإلهيّة على نحو الاستقلال وبالذات لواحد من البشر، فهذا من الغلوّ في الصفات، ولكن من يرى ذلك لشخص في طول الله لا في عرضه حتّى يلزم الشرك، وأنّه بإذنه وبالتبع لإرادته سبحانه، كأن يخلق من الطين طيراً بإذن الله عزّ وجلّ، فهذا من الحق الحقيق ودونه من التقصير والتفريط. وما نقوله في أثمّتنا عليّي<sup>2</sup> إنّما هو من هـذا الباب.

## الغلوّ في الصفات

ثمّ الغلوّ في الصفات قد اختلف علماؤنا الأوائل في بطلانه، وفي بـدايـة الغيبة الكبرى وقع نزاع بين مدرستين :

١ ــالمدرسة البغدادية : التي تتمثّل بالفقهاء الفطاحل والمحدّثين الكـبار كالشيخ الكليني والشيخ المفيد وشـيخ الطـائفة وعـلم الهـدى عـليهم الرحـمة، وغيرهم، والتي كانت تجابه مدارس العامّة ومذاهبهم الذين انحرفوا بالانحراف التفريطي وقصّروا في حقّ أهل البيت المتيني محيث أزاحوهم عن مراتبهم الحقّة، وخلافتهم الصادقة.

٢ ـ المدرسة القمّية : والتي تتمثّل بـ المحدّثين، ومـنهم الشـيخ الصـدوق وشيخه ابن الوليد عليهم الرحمة، وقد ابتلوا آنذاك بالغلاة والانحراف الإفراطي.

ثمّ كان محور النزاع بين المدرستين حول علم الإمام وعـصمته، وبـعض مقاماته الغيبية.

فالشيخ الصدوق يرى من لم يعتقد بسهو النبيّ فهو من الغلاة، ومن يسقول بالشهادة الثالثة في أذانه فهو من المفوّضة وهم طائفة من الغلاة، ولكنّ المدرسة البغدادية ترى القول بذلك من التقصير في الاعتقاد، بل يجوز عــندهم كــما هــو ١٢ ..... البارة العلوية الحيدرية في الأسرار العلوية الحقّ، أن يقال في حقّ أئمة أهل البيت علميك كلّ شيء إلّا الربوبيّة، كما ورد عنهم عليك : «نزّلونا عن الربوبيّة وقولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا»<sup>(١)</sup>، ففي علم الإمام تذهب المدرسة البغدادية إلى أنّه يعلم الإمام علي الله بما كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة، إلّا أنّه لا على نحو الاستقلال وبالذات، بل بإذن من الله سبحانه، فعلمهم من العلم الإمكاني وإنّه رشحة من رشحات العلم الإلهي الوجوبي المطلق، فشذّ الشيخ الصدوق ببعض معتقداته، حتّى اشتهر بين علمائنا الأعلام خلال ألف عام، أنّ القول بسهو الصدوق في هذا الباب أولى من القول بسهو النبيّ تيك ، فأمسى ما يعتقده الشيخ الصدوق عليه الرحمة في سهو النبيّ وفي الشهادة الثالثة من الساذ النادر، والنادر كالمعدوم لا وقع له.

<sup>(</sup>١) ذكرت تفصيل ذلك في رسالة ( جلوة من ولاية أهل البيت ﷺ )، مطبوع فسي المسجلًد الخامس من موسوعة ( رسالات إسلامية )، فراجع .

### وقفة مع بعض المنحرفين

لقد ذكرنا أنّ من فرق الغلاة (المفوّضة) القائلون بأنّ الله سبحانه قد فوّض الأمر والخلق إلى الأئمة الأطهار على نحو الاستقلاليّة وأوّلاً وبالذات، وكانت مدرستهم رائجة في إيران في عصر شيخنا الصدوق تتِّلاً، وقد انسرت المدرسة القمّية وعلى رأسها الشيخ الصدوق لمحاربة الغلاة بفرقها الضالّة، ومنهم المفوّضة آنذاك، وكان من شعارهم وجوب الشهادة الثالثة في الأذان والإقامة كما يظهر من ردّ الصدوق العنيف، ومن الواضح أنّ من يقول بالوجوب والجزئية آنذاك فإنّه قد خالف الإجماع وما عليه المشهور، والشيخ الصدوق يرى القول بالوجوب من مثل المفوّضة الغلاة بدعة وضلال، ويعلم أنّه إذا ظهرت البدع فعلى العالم أن يظهر علمه، فأنكر عليهم مذهبهم المنحرف غاية الإنكار، انطلاقاً من إنكار قىولهم بالجزئية في الشهادة الثالثة بصورة خاصّة.

ثمّ علمائنا الأعلام تلامذة الصدوق ومن عصر شيخنا المفيد وشيخنا الطوسي شيخ الطائفة وسيّدنا علم الهدى السيّد المرتضى عمليهم الرحمة، وإلى يومنا هذا ـأي أكثر من ألف سنة ـأجمعوا على صحّة الأذان والإقامة بالشهادة الثالثة، إلّا أنّه لا بقصد الجزئيّة، تمسّكاً بالأدلّة الفقهيّة العامّة الدالّة على ذلك، كما ١٤ .....١٤ هو ثابت في محلّه<sup>(١)</sup>.

إلاّ أنّه وللأسف الشديد أخيراً ظهرت بعض النعرات الضالّة والمـضلّة مـن حناجر أصحاب النفوس الضعيفة، التي تحبّ الشهرة والظهور بين الناس ولو على حساب الدين والمذهب والمقدّسات \_فكانوا كالذي أراد أن يشتهر بين النـاس بأيّ ثمن كان، فأشاروا إليه \_معذرةً \_أن يبول في بئر زمزم، فإنّ هذا البئر مقدّس عند جميع المسلمين، ومن يفعل تلك الشنيعة فإنّه سرعان ما يشتهر بين الناس \_

(١) جاء في كتاب (القطرة من بحار مناقب النبي والعترة) للعلامة السيّد أحمد المستنبط.
 المجلّد الأوّل، الصفحة ٣٦٨ : قال :

ثم إنّي أختم هذا الباب (الباب الثامن) بذكر تشهّد الصلاة للصادق عليّلا حيث اشتهر في ألسنة بعض الناس إنكار الشهادة بالولاية في الأذان والإقامة مع ما ورد في خبر القاسم بن معاوية المروي عن احتجاج الطبرسي عن أبي عبد الله عليّلا : «إذا قال أحدكم لا إله إلّا الله محمد رسول الله فليقل عليّ أمير المؤمنين وليّ الله » غافلاً عن كونها جزءاً من الصلاة استحباباً على ما روي عن الصادق عليّلا ، وإنّهما أورد الرواية لندرة وجهودها وشرافة مضمونها، وكثرة فوائدها في زماننا هذا لمن تدبّر فيها ، حتّى أنّ العلّامة النوري غلاً غفل عنها مفصونها، وكثرة فوائدها في زماننا هذا لمن تدبّر فيها ، حتّى أنّ العلّامة النوري غلاً غفل عنها فلم ينقلها في المستدرك ، والرواية مذكورة في رسالة معروفة بفقه المجلسي غلاً مطبوعة في صفحة ( ٢٩ ) ما هذا لفظه : ويستحبّ أن يزاد في التشهّد ما نقله أبو بصير عن الصادق عليًا وهو: (يسم الله وبالله والحمد لله وخير الأسماء كلّها لله أشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله ، أرسله بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة ، وأشهد أنّ له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله ، أرسله بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة ، وأشهد أن له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله ، أرسله بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة ، وأشهد أن ربي نعم الربّ ، وأنّ محمّداً نعم الرسول ، وأنّ علياً نعم الوصيّ ونعم الإمام ، اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد وتقبّل شفاعته في أمّته وارفع درجته . الحمد فه ربّ العالمين ) . ولا يخفي أنّ علماءنا الأعلام قد صنّفوا وألّفوا في الشهادة الثالثة مؤلّفات كثيرة وبلغات

مختلفة، وحتّى ذهب بعض إلى جزئيّتها في الأذان .

وقفة مع بعض المنحرفين 10 ......... كذلك ضعاف النفوس ومن كان في قلبه مرض فزاده الله مرضاً، وأصحاب العقول الهزيلة، طلباً للشهرة ولما عندهم من العقد النفسيَّة، والنفوس المريضة، اختاروا تهديم مقدّسات الأمّة وعقائدهم الثابتة بنقدهم الهدّام وبالتشكيك والتبضليل بتلاعب الألفاظ والتزوير واتّباع المتشابهات، ومنها مقولة الشيخ الصدوق عليه الرحمة، وهو يجهل تلك الظروف الخاصّة وشأن صدور تلك المقولة، وإنّي لأعلم أنَّ بعض من يتمسَّك بكلام الصدوق عليه الرحمة لا يؤمن بالشيخ نفسه أبدأً، وإنَّه يتغافل \_لما في قلبه من مرض \_عن الإجماع المحقِّق بعد الشيخ وإلى يومنا هذا. فهو كالسامري سوّلت له نفسه ليضلّ الناس، فيتبجّح بمقولة الشيخ الصدوق فسي الشهادة الثالثة. فما الحيلة لمن كان قلبه مريضاً، وعقله سقيماً، وأساء السوء حتَّى كذَّب بآيات الله سبحانه، فيترك الأمر المحكم والبيِّن الواضح كوضوح الشمس في رائعة النهار، ويختار المتشابه ليضلُّ به البسطاء والسذِّج من الناس. ولكن فليعلم أنَّ الله لبالمرصاد، وأنَّ الصبح لقريب، وأنَّ الساعة لآتية لا ريب فسيها، فسيتميَّز الخبيث من الطيّب، وأهل النار من أهل الحنّة.

وتبقى صرخة (أشهد أنَّ عليَّاً وأولاده المعصومين حجج الله) على المآذن في كلَّ ربوع الأرض، رغماً على الأعداء والخصماء.

سيبقى أمير المؤمنين عليّ للظِّلا وصوته الحقّ واسمه العبارك يدوّي على المآذن في عالم الوجود وفي الكون الرحب الوسيع، وإنّ الله ليتمّ نوره، وهو عليّ ابن أبي طالب للظِّلا، ولو كره المشركون والمنحرفون.

واعلم أيّها الضالّ المنحرف عن الحقّ ـ عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ ـ إنّك لتحتاط جهلاً بعدم ذكر الشهادة الثالثة في أذانك وإقامتك، إلّا أنّ الأحوط عندنا في خلافه، فإنّ الشهادة الثالثة التي هي روح الأذان والإقامة، قد أصبحت شعاراً 

#### اهدنا الصراط المستقيم

قد ورد في الصحيح عند الفريقين ــالسنّة والشيعة<sup>(١)</sup>ــأنّ الصراط المستقيم هو ولاية أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليَّلا . والمؤمن في كلّ صـلاة وفــي فاتحة الكتاب يدعو ويطلب من ربّه أن يهديه الصراط المستقيم، صراط الذيـن أنعم الله عليهم من النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين.

﴿ وَمَنْ يُطْعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَئِكَ رَفِيقاً ﴾<sup>(٢)</sup>. والصراط يتمثّل في عبادة الله أيضاً فإنّه من مصاديقه : ﴿ وَأَنِ آعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾<sup>(٣)</sup>. كما يطلق على الدين الإسلامي الحنيف :

(١) راجع في ذلك كتاب (إحقاق الحقّ وتعليقاته ) لسيّدنا الاُستاذ السيّد النجفي المرعشي يَثْلُخ ٧: ١١٤ ـ ١٢٥، وكتاب بحار الأنوار لشيخنا العلّامة المجلسي يَثْلُخ ٢٤ : ٩ ـ ٢٥. (٢) النساء : ٦٩.

(۳) يس : ٦١.

١٨ ..... ١٨ .... ١٨ .... البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة إنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِيناً قِيَماً مِلَّةَ إبْرَاهِيمَ حَنِيفاً ﴾ (<sup>١</sup>). ومَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسلام دِيناً فَلَنْ يُقْبَلُ مِنْهُ ﴾ (<sup>٢</sup>). وبالصراط المستقيم يصل العبد إلى سعادة الدارين : وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ ﴾ (<sup>٣</sup>).

ولا يخفى أنّ الصراط صراطان : صراط في الدنيا، وصراط فــي الآخــرة، وأحدهما يعبّر عن الآخر، وبينهما تلازم في العلم والعمل.

عن المفضّل بن عمر قال : «سألت أبا عبد الله للظِّلَا عن الصراط فقال : هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ، وهما صراطان : صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، فأمّا الصراط الذي في الدنيا فهو الإمام المفروض الطاعة، من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مرّ على الصراط الذي هو جسر جهنّم في الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا زلّت قدمه عن الصراط في الآخرة فتردّى في نار جهنّم »<sup>(1)</sup>.

والإمام السجّاد يعرّف المصداق الأتمّ للصراط المستقيم فـي قـوله للظِّلا : «ليس بين الله وحجّته ستر، نحن أبواب الله، ونحن الصـراط المســتقيم، ونـحن عيبة علمه، ونحن تراجمة وحيه، وأركان توحيده، وموضع سرّه»<sup>(0)</sup>. عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي عبد الله للظِّلا ، قال : سألته عـن قـول الله

- (١) الأنعام : ١٦١.
- (۲) آل عمران : ۸۵.
  - (٣) الأنعام : ١٥٣ ـ \_
  - (٤) البحار ٨: ٦٦.
  - (٥) البحار ٨: ٧٠.

اهدنا الصراط المستقيم ...... اهدنا الصراط المستقيم ..... ١٩ عزّ وجلّ : ﴿ قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ ﴾<sup>(١)</sup>، قال : والله عــليّ عليَّلاً هــو والله الميزان والصراط المستقيم<sup>(٢)</sup>.

عن أبي عبد الله في حديث، قال : قال أمير المؤمنين للظِّلا : إنّ الله تبارك وتعالى لو شاء لعرّف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسسبيله والوجــه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا، أو فضّل علينا غيرنا فإنّهم عن الصـراط لناكبون<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* وَإِنَّ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ عَنِ الصّرَاطِ لَـنَاكِبُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

ومن نكب عن الصراط المستقيم فإنّه في جهنّم داخراً وبئس المهاد. عن أبي بصير، عن أبي عبد الله للظّة ، قــال : الصـراط الذي قــال إيـليس ( لأقعدنّ لهم الصراط المستقيم )، فهو عليّ للظّة <sup>(٥)</sup>.

فالشيطان منذ اليوم الأوّل أقسم بعزّة الله سبحانه أنّه يغوي ويضلّ الناس جميعاً إلّا عباد الله المخلصين، وقليل من عباد الله المخلصين، فارتدّ الناس بعد رسول الله عن ولاية أمير المؤمنين ويعسوب الدين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب للجُلاً إلّا القليل، وقد قال رسول الله تَبَلَلاً في ولايته وحقّه : «فوَ عزّة ربّي

- (۱) الحجر : ٤١.
- (٢) تفسير البرهان ٢: ٣٤٤.
  - (٣) الكافي ١ : ١٨٤ .
  - (٤) المؤمنون : ٧٣\_٧٤.
- (٥) شواهد التنزيل ١ : ٦١.

۲۰ ..... ۲۰ الله الذي لا يؤتني إلامنه، وإنه الصراط المستقيم، وإنه الذي يسأل الله عن ولايته يسأل الله عن ولايته يوم القيامة »<sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ : أتاني جبرئيل ﷺ فقال : أبشّرك يا محمّد بـما تـجوز عـلى الصراط ؟ قال : قلت : بلى، قال : تجوز بنور الله، ويجوز عليّ بنورك، ونورك من نور الله، وتجوز أمّتك بنور عليّ، ونور عليّ من نورك ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلْ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال ﷺ : إذا كان يوم القيامة ونصب الصراط على جهنّم لم يجز عليه إلاّ من كان معه جواز فيه ولاية عــليّ بــن أبــي طــالب ﷺ ، وذلك قــوله تــعالى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>، يعني عن ولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(٤)</sup>.

وقال تلك الأذا جمع الله الأولين والآخرين يوم القيامة ونسصب الصراط على على جسر جمعة م يجز بها أحد إلا من كانت معه براءة بولاية علي ابن أبى طالب للكل (٥).

وفي حديث وكيع، قال أبو سعيد : يا رسول الله، ما معنى براءة عليّ طلِّلًا ؟ قال : لا إله إلّا الله ، محمّد رسول الله، عليّ وليّ الله<sup>(1)</sup>.

- (١) العصدر ١ : ٥٩.
  - (٢) النور : ٤٠.
- (٣) الصافًات : ٢٤.
- (٤) البحار ٨: ٦٩.
- (٥) فرائد السمطين ١ : ٢٩٨ .
- (٦) مناقب آل أبي طالب ٢ : ١٥٦.

اهدنا الصراط المستقيم .....۲۱

وقال ﷺ في حديث طويل : وإنّ ربّي عزّ وجلّ أقسم بعزّته أنّه لا يجوز عقبة الصراط إلّا من معه براءة بولايتك وولاية الأئمة من ولدك.

وعنه ﷺ : إذا كان يوم القيامة يقعد عليّ بن أبي طالب عملى الفردوس \_وهو جبل قد علا على الجنّة فوقه عرش ربّ العالمين، ومن سفحه تنفجر أنهار الجنّة وتتفرّق في الجنان \_وهو جالس على كرسي من نور يجري بـين يـديه التسنيم، لا يجوز أحد الصراط إلّا ومعه براءة بولايته وولاية أهل بيته، يشسرف على الجنّة فيدخل محبّيه الجنّة ومبغضيه النار<sup>(۱)</sup>.

عن أبي عبد الله للظلِّلا : (ربَّنا آمنّا واتّبعنا مولانا ووليّنا وهـادينا وداعـينا وداعي الأنام وصراطك المستقيم السويّ، وحجّتك وسبيلك الداعي إليك عـلى بصيرة هو ومن اتّبعه، سبحان الله عمّا يشركون بولايته وبـما يـلحدون بـاتّخاذ الولائج دونه، فاشهد يا إلهي أنّه الإمام الهادي المرشد الرشيد عليّ أمير المؤمنين الذي ذكرته في كتابك وقلت : ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الكِتَابِ لَـدَيْنَا لَـعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾<sup>(٢)</sup> لاأشركه إماماً ولا أتّخذ من دونه وليجة)<sup>(٣)</sup>.

فحقيقة الصراط المستقيم وسرّه هو ولاية أمير المؤمنين عمليّ وأولاده الأئمة المعصومين الأحد عشر للبَكْلِمُ ، وولايتهم تمثّل ولاية الرسول الأعـظم خاتم الأنبياء محمّد تَبَلَلَهُ ، وإنّ ولايتهم جميعاً تمثّل ولاية الله العظمى جلّ جلاله، وبهذه الولاية وتجلّياتها وظهوراتها وشؤونها يصل الإنسان إلى سعادة الدارين.

- (١) فرائد السمطين ١ : ٢٩٢.
  - (٢) الزخرف : ٤.
  - (٣) البحار ٢٤ : ٢٣ .

٢٢ ..... البارقة الحيدريَّة في الأسرار العلويَّة

قال الإمام الصادق عليه : الصراط المستقيم أمير المؤمنين عليه .

وقال أمير المؤمنين مولانا الإمام عليّ ﷺ : أنا الصراط الممدود بين الجنّة والنار ، وأنا الميزان .

فسلام الله أبد الآبدين على الصراط المستقيم والميزان القويم، مولانا أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين عليّ بن أبي طالب للظِّلا ، الذي أخذ الله ميثاق النـبيّين والوصيّين والأولياء الصالحين على ولايته وولاية أولاده الأئمة الطاهرين للهَكْلُ .

### أمير المؤمنين عليّ ﷺ سرّ النبوّة

عن أبي الحسن للَّلِلَا قال : ولاية عليَّ للَّلِلَا مكتوبة فـي جـميع صحف الأنبياء، ولن يبعث الله نبيَّا إلَّا بنبوّة محمّد تَتَلِلَا وولاية وصيّه عليّ للَّلِلا .

فلا تتمّ النبوّة لنبيّ من آدم ومـا دونـه إلّا أن يـقرّ بـنبوّة خـاتم الأنـبياء والمرسلين محمّد ﷺ وولاية وصيّه وخليفته بلا فـصل أمـير المـوْمنين وسـيّد الوصيّين عليّ ﷺ .

وفي حديث المعراج قال رسول الله ﷺ : لمّا أُسري بي في ليلة المسعراج واجتمع عليّ الأنبياء في السماء، أوحى الله تعالى إليَّ : سلهم يا محمّد، بـماذا بعثتم ؟ فقالوا : بعثنا على شهادة أن لا إله إلّا الله وحده، وعلى الإقرار بـنبوّتك، والولاية لعليّ لللهُ (<sup>۱)</sup>.

وفي حديث آخر عن ابن مسعود قال : قال رسول الله تَبْلَغُ : لمّا أُسري بي إلى السماء إذا ملك قد أتاني فقال لي : يا محمّد ﴿ وَاَسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا ﴾<sup>(٢)</sup> على ما بعثوا ؟ قلت : يا معاشر الرسل والنبيّين، على ما بـعثكم الله ؟

- (١) ينابيع المودّة ٢ : ٦٢.
  - (٢) الزخرف : ٤٥.

٢٤ ......٢٤ ولايتك وولاية عليّ بن أبى طالب للظِّلا<sup>(۱)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : ما تكاملت النبوّة لنبيّ في الأظلّة حتّى عرضت عليه ولايتي وولاية أهل بيتي ومثلوا له فأمروا بطاعتهم وولايتهم.

قال أبو جعفر للظِّلْج : ولايتنا ولاية الله التي لم يبعث نبيّاً قط إلّا بها<sup>(٢)</sup> .

وستقف أيّها القارئ الكريم على بعض معارف هذه الأحاديث الشريفة من خلال الكتاب القيّم (الأسرار العلويّة ) وأنّه كيف كان أمير المؤمنين عليّ للظِّلا مع الأنبياء سرّاً ومع خاتمهم النبيّ المصطفى محمّد ﷺ جهراً.

واعلم أنَّ ولايته عرضت على الخلق كلَّه، على السماوات وما فيها، وعلى الأرض ومن عليها، فمنهم من قبل وآمن فتقرّب من الله، وكان من أهل الجنّة في مقعد صدق. ومنهم من أنكر وكفر كما كفر بالله وبرسوله الأكرم محمّد ﷺ<sup>(٣)</sup>، فكان وقوداً لجهنّم وبئس المصير.

أجل إنَّ أمير المؤمنين عليَّ للَّلَلَا قد اشتقَّ اسمه المبارك من العليّ الأعلى سبحانه وتعالى، وقد تجلّى ربّه فيه، وظهرت أسماؤه الحسنى وصفاته العليا في وجوده المبارك، فكان خليفة الله في الأرض وفي عالم الوجود بعد رسول الله ﷺ، وهو سرّ الله في الكون.

ومن الجهل أن يُعرف ونثبت إمامته في مثل يوم الغدير فحسب، حتّى تنكر في مثل السقيفة الطاغية الظالمة. بل الإمام عليّ بن أبي طالب عليَّلاً إمام الخـلق

- (۱) تأريخ دمشق ۲ : ۹۷.
- (۲) بصائر الدرجات : ۸۵.
- (٣) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (هذه هي الولاية ) المجلّد الخامس من رسالات إسلامية ،
   مطبوع ، فراجع .

وفي حديث طويل عن الإمام الرضا للنظل في معرفة الإمام وأنّ اختياره بيد الله وبالنص<sup>(۱)</sup>، قال : إنّ الإمامة هي منزلة الأنبياء وإرث الأوصياء، إنّ الإمامة خلافة الله وخلافة الرسول تظلل ومقام أمير المؤمنين للظلا وميراث الحسن والحسين للظلي ، إنّ الإمامة زمام الدين ونظام المسلمين وصلاح الدنيا وعز المؤمنين، إنّ الإمامة أسّ الإسلام النامي وفرعه السامي، بالإمام تمام الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وتوفير الفيء والصدقات وإمضاء الحدود والأحكام ومنع الثغور والأطراف. الإمام يحلّ حلال الله ويحرّم حرام الله ويقيم حدود الله ويذبّ عن دين الله، ويدعو إلى سبيل ربّه بالحكمة والموعظة الحسنة والحجة البالغة. الإمام كالشمس الطالعة المجلّلة بنورها للعالم وهي في الأفق بحيث لا تنالها الأيدي والأبصار.

الإمام البدر المنير والسراج الزاهر والنور الساطع والنجم الهمادي فمي غياهب الدجى وأجواز البلدان والقفار ولجج البحار. الإمام الماء العـذب عـلى الظماء والدالّ على الهدى والمنجي من الردى... الإمام المطهّر من الذنوب والمبرّأ عن العيوب، المخصوص بالعلم الموسوم بالحلم، نظام الديمن وعـزّ المسلمين وغيظ المنافقين وبوار الكافرين، الإمام واحد دهره لا يدانيه أحد، ولا يـعادله عالم، ولا يوجد منه بدل ولا له مثل ولا نظير، مخصوص بالفضل كلّه مـن غـير

(۱) الكافي ۱ : ۲۰۰.

٢٦ ..... ٢٦ البارقة الحيدريّة في الأسرار العلويّة

طلب منه له ولا اكتساب، بل اختصاص من المفضّل الوهّاب.

فمن الذي يبلغ معرفة الإمام أو يمكنه اختياره، هيهات هيهات، ضلّت العقول وتاهت الحلوم وحارت الألباب وخسئت العيون وتصاغرت العظماء وتحيّر الحكماء وتقاصرت الحلماء وحصرت الخطباء وجهلت الألبّاء وكلّت الشعراء وعجزت الأدباء وعييت البلغاء عن وصف شأن من شأنه، أو فضيلةٍ من فضائله، وأقرّت بالعجز والتقصير، وكيف يوصف بكلّه، أو ينعت بكنهه، أو يفهم شيء من أمره، أو يوجد من يقوم مقامه ويغني غناه. لا وكيف وأنّى ؟ وهو بحيث النجم من يد المتناولين ووصف الواصفين، فأين الاختيار من هذا ؟ وأين العقول عن هذا ؟ وأين يوجد مثل هذا ؟

أجل، سيّدي ومولاي هيهات هيهات للبشرية جمعاء أن تصف شأن من شأنكم ومن شأن جدّكم أمير المؤمنين عليّ عليِّلا ، أو فضيلة من فضلكم، أو يدرك شيء من أمركم وأسراركم كما هي؟ لاكيف وأنّى وأنتم كواكب الوجود ونجوم الكون، وأين العقول عن هذا؟ وأين يوجد مثل هذا؟!!

سيّدي ومولاي، أيّها الإمام المفترض الطاعة والولاية، يا ثامن الحجج عليّ بن موسى الرضا عليك صلوات الله أبد الآبدين، كلّما نـقول أو يـقال مـن فضائلكم ومقاماتكم الشامخة، فإنّما هو معشار عشر، وواحد من مئة، وقطرة من بحار، ولمعة من شمس وضّاءة، وهل يمكن للبشر أن يكشف سرّ من أسراركم ؟ ! هيهات هيهات ...

إلاّ أنّه سيّدي ومولاي ووليّ نعمتنا، إذا كتبنا شيئاً فهو منكم وإليكم، وما الأسرار الفاطمية والعلوية وتتلوها المحمّدية والحسنية والحسينية وبقيّة الأثـمة الأطهار الجَيَّلاُ إن شاء الله، إلّا لطف من ألطافكم وكأس ماء من بـحار عـلومكم ومعارفكم، وإنّها كلمات قد صاغتها يراع موالٍ ومتفانٍ في حبّكم ومودّتكم...

#### ختامأ

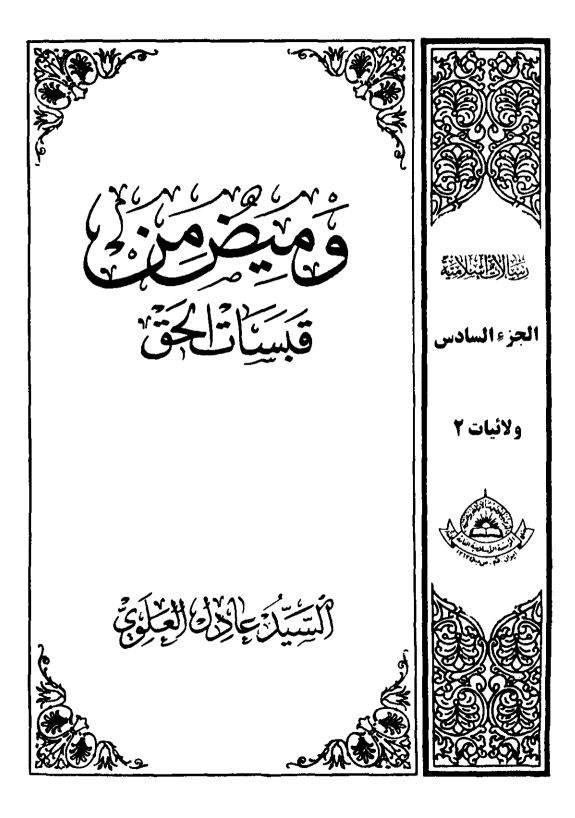
وما أسعدني أن أرى مرّة أخرى أنّ الجهود قد أثمرت، حينما يفوح الولاء الخالص من يراع ولدنا قرّة العين فضيلة الأستاذ الفاضل سماحة الحجّة الشيخ محمّد فاضل المسعودي دام موفّقاً، ودامت إفاضاته العلمية والعملية، ليتحف العالم الإسلامي والمكتبة العربية مرّة أخرى بكتاب بديع وقيّم، وقد قرأته بتمامه، وأبديت بعض التعليقات، ووجدته يحمل بسين طيّاته الحبّ الخالص والولاء المتسامي لأهل البيت الممينيين ، وفي طليعتهم مولانا وإمامنا أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين عليّ بن أبي طالب الميلية .

فما أسعدك أيّها المسعودي، فإنّك بالأمس جئتنا بكتاب قيّم قد فتح طريقه ليدخل في قلوب المؤمنين رغم الحسّاد والأعـداء، ومـا أروع اسـمه المسبارك (الأسرار الفاطميّة) متحدّثاً عن نبذة من أسرار أمّنا المظلومة الشهيدة سيّدة النساء فاطمة الزهراء للظّلا، واليوم تقدّم كتاباً آخر باسم (الأسرار العلويّة) لتحدّثنا مرّةً أخرى عن بعض أسرار سيّد المظلومين أمير المؤمنين عليّ للظّلام، بمقدار وسعك وطاقتك البشرية، وإنّه لعمري ينبئ عن ودّك الشامخ وعطشك للولاء، فسقاك الله (١) مظهر العجائب إمّا أن يقرأ ( مُظهر ) \_ بضمّ الميم وكسر الهاء \_ أي الذي يُظهر العجائب في كلّ أبعاده الوجودية كقضاياه على المشهورة في القضاء والحكم ، أو ( مُظْهَر ) \_ بفتح الميم وفتح الهاء \_ كما هو المشهور بمعنى الذي ظهرت العجائب عليه كما ترى ذلك بوضوح في هذا الكتاب القيّم ( الأسرار العلويّة ) وربما بعض مباحثه يثقل فهمه على عامّة الناس ، فالمفروض من أهل العلم والفضيلة شرح وتبسيط ذلك للناس ، ولا بدّ من توعيتهم ورفع مستوى الثقافة الجماهيرية في المجتمع الشيعي الإسلامي ، فابّة ورد عن الإمام زين العابدين على الايتي في آخر الزمان أقوام يتعمّقون »، وما في هذا الكتاب إنّما هو من المطالب العميقة والدقيقة ، فلا بدّ من التأمّل والتدبّر وشرح وبيان ذلك لعامّة الناس ، وجزاكم المطالب العميقة والدقيقة ، فلا بدّ من التأمّل والتدبّر وشرح وبيان ذلك لعامّة الناس ، وجزاكم المع البيت علي المي الجزاء . العلوي . ختاماً .....

بولاية أمير المؤمنين وأهل بيته الطاهرين، وجعل محيانا محياهم، ومماتنا مماتهم، وخلّقنا بأخلاقهم وآدابهم، ورزقنا الشهادة في سبيل ولائهم والبراءة من أعدائهم، وحشرنا في زمرة محمّد وآله، ورزقنا شفاعتهم آمين آمين لا أرضى بواحدةٍ حتّى يضاف إليه ألف آميناً، ورحم الله عبداً قال : آمين. وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

فهرس المحتويات

| ۳  | المقدّمة                         |
|----|----------------------------------|
| ۸  | ما هو الغلوّ ؟ ومن هم الغلاة ؟   |
| w  | الغلوّ في الصفات                 |
| ۱۳ | وقفة مع بعض المنحر فين           |
| ١٧ | اهدنا الصراط المستقيم            |
| ۲۳ | أمير المؤمنين عليّ ﷺ سرّ النبوّة |
| ۲۷ | ختاماً                           |
| ۳  | فهرس المحتويات                   |



```
علوى، عادل، ١٩٥٥ ــ
وميض من قيسات الحق / تأليف السيّد عادل العلوي، ــ قم : المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ
والإرشاد، ١٤٢٠ ق. = ١٣٧٨ .
١٢ ص. ــ (موسوعة رسالات إسلامية)
فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيپا.
عنوان ديگر : رسالة وميض من قيسات الحق.
عنوان ديگر : رسالة وميض من قيسات الحق.
كتابنامه به صورت زيرنويس.
كتابنامه به صورت زيرنويس.
٨ ـ ٢ . على بن ابي طالب (ع). امام اول، ٣٣ قبل از هجرت ـ ٤٠ ق. ــ اثبات خلافت. الف. عنوان . ب.
عنوان : رسالة وميض من قيسات الحق.
٨ ـ ٢ ٨ ع / ٥ / ٣٢٣ ط
```

موسوعة

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة وميض من قبسات الحقّ تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤٢٠ هجري قمري المطبعة \_ النهضة، قم

شابك ٢ ـ ١١ ـ ٥٩١٥ ـ ٦٢ ـ ١٤٤٨ ٩٦٤ ـ ١٢ - ١٤ - ١٢ - ١٤ ـ ١٤٤٩ ٩٦٤ ای. ان. ١٥ ـ ١١ ٥ ٩٦٤٥٩ ٧٨٩٦٤٥٩ ١٥١١٥ 964 - 5915 - 18 - X (100 - Vol. Set) ـ ١٩٤٥ ـ ١٩٤٥ - ١٩٤٢ ٩٦٤

### بسم الله الرحمن الرحيم (`)

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة على سيّد الأنسبياء والمسرسلين محسّد وآله الطيّبين الطاهرين.

الإمامة أصلٌ من أصول الدين الإسلامي المحمّدي الأصيل، وهي رئاسة وولاية عامّة في أمور الدين والدنيا لشخص من الأشخاص نيابةً وخلافةً عن الرسول المختار، خاتم النبيّين وسيّد المرسلين محمّد ﷺ. فمستحقّها يعهد إليه الإمامة والخلافة والوصاية والولاية بنصّ جلي من الله العليّ ورسوله الأكرم لحفظ الشريعة، وبقائها، وديمومتها، ونشرها، وترويجها، وبنّها، وتبليغها، وبيانها.

ونعتقد بوجوبها عقلاً لما فيها من اللطف الواجب على الله سبحانه وتعالى، واللطف بمعنى ما يقرّب العبد إلى الطاعة ويُبعّده عن المعصية، إذ الوجدان السليم، والضمير الواعي، والعلم البديهي يقضي بأنّ العقلاء متى كان لهـم أمـير ورئـيس يصدّهم عن الانحراف والضلال والظلم والجور والتجاوز، ويمنعهم عـن المـعاصي

(١) طبعت هذه الرسالة سنة ١٤١٠ ه مقدّمةً لكتاب ( عليّ ﷺ في الكـتاب والسنّة / الجـلّد الأوّل ) بقلم الحاجّ حسين الشاكري . ٤ ...... وميض من قبسات الحق والذنوب والآثام والمنكرات والفساد، ويحتّهم على فعل الطاعات والعدل والإحسان، ويحرّضهم على التناصف وروح التعاون والعدالة الاجتماعيّة، ويحملهم على الوظائف الدينية والقواعد العقليّة، ويردعهم عن ما يـوجب الاخـتلال في حياتهم، والويل والوبال في معادهم، فتى كان لهم رئيس يهـديهم إلى الصراط المستقيم، ويبشّرهم بالخير، ويخدّرهم من الشرّ، كانوا إلى الصلاح والطاعة أقرب، ومن الفساد والمعصية أبعد.

وهذا هو اللطف بعينه الواجب على الله سبحانه، وبه نــقول بــلزوم إرســال الرسل، وإنزال الكتب، والعدل الإلهي وكثير مــن المســائل والمـفاهيم العـقائديّة الإسلاميّة.

وكلَّ ما دلَّ على وجوب النبوّة فهو دالَّ على وجوب وضرورة الإمامة، إذ هي فرع النبوّة، وخلافة عنها، وولاية بعدها قائمة مقامها، إلَّا في شيء واحد، وهو تلقِّ الوحي بلا واسطة.

فكما أنّ النبوّة واجبة على الله تعالى بالأدلّة العقليّة والنقليّة في الحكمة الإلهيّة القدسيّة، فكذلك الإمامة.

ولا يفوّض عهد الإمامة وأمر الخلافة إلى الناس، لما فسيه مسن الاخستلاف والضرر والتناحر والانقلاب على الأعقاب، وكلُّ يجرّ النار إلى قرصته، ويسقول : منكم أمير ، ومنّا أمير ، وتنتهي الإمارة والرئاسة إلى من كان أكثر نفراً وقوّة وبطشاً وجوراً وظلماً ودهاءً ، وعنده العدّة والعدد .

فعلى الله ورسوله أن ينصّبا الإمام المعصوم، إذ لا بدَّ أن يكون الإمام معصوماً كما كان النبيّ، ليحصل الوثوق بقوله، فيحصل الغرض من الإمامة، وإلَّا يلزم نقض الغرض من البعثة والإمامة لو جوّزنا الكذب وعدم العصمة، فيلزم عدم الاتـباع تمهيد .....٥

والطاعة. وحاشا لله الحكيم القادر العليم أن ينقض غرضه، ويفعل ما ينافي غرض البعثة والإمامة.

ولو فعل الإمام المعصية \_والعياذ بالله \_فكيف ينكر عليه؟ ويلزم سـقوطه من القلوب، وإن لم ينكر عليه لزم الإخلال بأمر النهي عن المنكر العامّ الذي يعمّ الإمام والمأموم.

كما يجب في النبيّ والإمام المعصومين كمال العقل، والذكاء، والفطنة، وقسوّة الرأي، وعدم السهو والغفلة، وكلّما ينفر منه من دناءة الآباء، وعسهر الأُمّسهات، والغلظة، والغضاضة، وعن الأمراض المنفّرة، وكثير من المباحات الصارفة عسن القبول منه، القادحة في تعظيمه.

فهو أفضل أهل زمانه، يجمع الصفات الحميدة، والسجايا الجميدة، ومكمارم الأخلاق على نحوٍ أتمّ واكمل.

فهو أفضل الرعيّة مطلقاً ، لأنّه مقدّم على الكلّ ، واحتياج الكلّ إليه دليل على أنّه إمام الكلّ .

ولو كان في خلق الله سبحانه من هو أفضل منه، للزم تقديم المفضول عـلى الفاضل، وهو قبيح عقلاً، إذ كيف يقدّم المبتدئ في علم المنطق مثلاً على المعلّم الأوّل أرسطو، كما هو قبيح سمعاً لقوله تعالى:

أَفَنَ يَهْدي إلى الحقِّ أَحَقُّ أَن يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لا يَهْدي إِلَّا أَنْ يُهْدى ﴾ (١).
فلا ينال عهد الإمامة من كان ظالماً، لم يكن فيه هذه الصفات والشرائط.
«الإمام زمام الدين، ونظام المسلمين، وصلاح الدنيا، وعزّ الإسلام وأساسه

(۱) يونس : ۳۵.

٦ ..... وميض من قبسات الحقّ

وفرعه السامي، وبالإمامة تمام الصلاة والزكاة والصيام والحــــجّ والجــهاد، وأمـر الإمامة من تمام الدين»<sup>(۱)</sup>.

هذا وقد تمثّلت الإمامة والخلافة الحقّة من بعد النبيّ الأعظم محمّد تَبْلَةً في أمير المؤمنين، وسيّد الوصيّين، وإمام المتّقين، وقائد الغرّ المحجّلين، أسد الله الغالب عليّ ابن أبي طالب للظِّلِّ والأئمة الأحد عشر من ولده، كلّهم من قريش.

وذلك للنصّ المتواتر من النبيّ المصطف ﷺ ، ولاً نّهم أفضل أهل زمــانهم، ولعصمتهم، وظهور الكرامات والمعاجز على أيديهم مع ادّعائهم الإمامة.

والعلماء العباقرة منذ فجر الإسلام حتّى زماننا هذا صنّفوا وألّفوا مـصنّفات قيّمة في مباحث الإمامة.

والدلالة الواضحة على إمامة عليّ للنظلِّ أكثر من أن تحصى، فإنّ المحقّق الأكبر العلّامة الحلّي وضع كتاباً في الإمامة، وسمّـاه كتاب (الألفين). وما أروع ما قاله محمّد بن إدريس \_إمام الشافعيّة \_: «عجبت لرجلٍ كتم أعداؤه فضائله حسداً، وكتمها محبّوه خوفاً، وخرج ما بين ذين ما طبق المخافقين»<sup>(٢)</sup>. وحسبنا البلاغ المبين بلسان النبيّ الأعظم محمّد تلقيّح :

«عنوان صحيفة المؤمن : حبّ عليّ بن أبي طالب»<sup>(٣)</sup>. «مَن سرّه أن يحيى حياتي ويموت مماتي، ويسكن جنّة عدن غـرسها ربيّ.

- (١) من كلام مولانا الإمام الرضا ﷺ كما في كتاب الكافي الجلَّد الأوَّل.
  - (٢) من كتاب (ثم اهتديت)، الصفحة ١٤١.
  - (٣) أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في تأريخه ٤ : ٤١٠.

تمهيد ..... بمهيد .... وليوالِ وليّه، وليقتد بالأئمة من بعدي، فإنّهم عترتي، خلقوا فليوال عليّاً من بعدي، وليوالِ وليّه، وليقتد بالأئمة من بعدي، فابّهم عترتي، خلقوا من طينتي، رزقوا فهماً وعلماً، وويل للمكذّبين بفضلهم من أمّتي، القاطعين فسيهم صلاتي، لا أنالهم الله شفاعتي»<sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ :

«لا يعذّب الله هذا الخلق إلّا بذنوب العلماء، الذين يكتمون الحقّ من فضائل عليّ وعترته للمَنْكِثُر ، ألا إنّه لم يمشِ فوق الأرض بعد النبيّين والمرسلين أفضل مسن شيعة عليّ بن أبي طالب، الذين يظهرون أمره وينشرون فـضله، أولئك تـغشاهم الرحمة، وتستغفر لهم الملائكة، الويل كلّ الويل لمن يكتم فضله»<sup>(٣)</sup>.

وقال عليه الصلاة والسلام :

«إنّ الله جعل لأخي عليّ فضائل لا تحصى كثرة، فمن ذكر فضيلة من فضائله مقرّاً بها غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، ومن كتب فضيلة من فضائله لم تزل الملائكة تستغفر له ما يقي لذلك المكتوب رسم، ومن استمع إلى فضيلة من فضائله غفر الله له ذنوبه التي اكتسبها بالاستاع، ومن نظر إلى كتاب في فضائله غفر الله له ذنوبه التي اكتسبها بالنظر»<sup>(٣)</sup>.

## وحقًّأ من قال :

إنَّ الباحث عن شخصيّة أمير المؤمنين عليّ طلِّلا الفدّة، والمتعمّق في فضائله، والغائص في بحار مناقبه والعترة الهادية، مهما جدّ واجتهد وبذل ما في وسعه وطاقته

- (١) أخرجه الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء ١ : ٨٦.
  - (٢) الدمعة الساكبة : ٨٢.
- (٣) مناقب الخوارزمي : ٢، كفاية الطالب : ٢٥٢، فرائد السمطين ١ : ١٩.

في اكتناه عظمته ومقامه الشامخ، فإنّه لا يبلغ إلّا حدّ ما تيسّر له، دون ما ينبغي لمقامه الأسنى والأعلى صلوات الله عليه، ومتى حاول العقل البشري أن يستعرف مجده التليد، فإنّه لا يقدر على ذلك إلّا الاعتراف بالعجز عن الوصول إلى مقامه العظيم، لكون شخصيّته القدسيّة خارقة، ارتفعت عن مستوى العقول الرشيدة، وسمت وعلت عن مدى نفاذ البصيرة، والمتوقّع من كلّ من تصدّى لبيان الموضوع أن يأتي بما هو في سعته، وعلى مقدار جهده، لا ما هو حقّه.

الحديث عن أهل البيت ـ لا سيم سيّدهم أمير المؤمنين عليّ بـن أبي طـالب عليُّلا روحي فداه ـ كالحديث عن نور الشمس، فبأيّ أسلوب، وبأيّ تعبير، وبأيّ لفظ، وبأيّ كلمة يعبّر عنه؟ هيهات هيهات أن نبلغ ذلك، فإنّ كلمة عليّ وحـدها كفاك في ترسيم كلّ الفضائل والسجايا الإنسانيّة أمام عينيك، فإنّه اشتقّ من العليّ الأعلى.

قال رسول الله تَثْلَقُ :

«لو أنّ الرياض أقلام، والبحر مداد، والجنّ حسّاب، والإنس كتّاب، ما أحصوا فضائل عليّ بن أبي طالب»<sup>(۱)</sup>. وما أروع ما قاله الصاحب بن عبّاد : وقـــالوا : عــليِّ عـلا، قـلت : لا فــــانّ العــــلا بـــعليّ عــلا وما أسمى الحبّ الأعظم الفارق بين الكفر والإيمان : ألا وهو حبّ عليّ بـن أبي طالب عليَّلاٍ ، فإنّه حسنة لا تضرّ معها السيّئة، وحبّه إيمان، وبغضه كـفر، فـهو الفاروق الأعظم.

(١) البحار ٣٨: ١٩٧.

تمهيد .....۹

قال معاوية لعديّ بن حـاتم : فكـيف صـبرك عـنه ـعـن أمـير المـؤمنين عليّ للنِّلا \_؟

قال : كصبر من ذبح ولدها في حجرها، لا تـرقاً دمـعتها ولا تسكـن عبرتها<sup>(۱)</sup>.

> وما أعظم الإطاعة، إطاعة عليّ بن أبي طالب للظِّلا . قال عمرو بن الحمق لأمير المؤمنين للظِّلا :

والله، لو كلّفتني نقل الجبال الرواسي، ونزع البحور الطوامي أبداً حتّى يأتي عليّ يومي وفي يدي سيغي أهزم به عدوّك، واُقوّي به وليّك، ما ظننت أنّي أدّيت من حقّك كلّ الحقّ الذي يجب لك عليّ<sup>(٢)</sup>.

وما أجمل تفاني شهداء الفضيلة والولاية :

قال حجر بن عدي ﷺ لقاتله : إن كنت أمرت بقتل ولدي فقدّمه، فقدّمه فضرب عنقه، فقيل : تعجّلت الثكل !

فقال: خفت أن يرى هول السيف على عنتي فـيرجـع عـن ولايـة عـليّ. فلا نجتمع في دار المقامة التي وعدها الله الصابرين<sup>(٣)</sup>.

- (١) سفينة البحار ٢ : ١٧٠
  - (٢) الاختصاص : ١١.
- (٣) الجالس السنيَّة ٣: ٨٦.

١٠ ..... وميض من قبسات الحقّ

فليست شخصيّة أمير المؤمنين للظلِّ شخصية عارية ساذجة، يسهل ويمكن للباحث عرفانها والوصول إلى كنهها ومبلغها، بل هي شخصيّة فوق الشموخ، قاب قوسين أو أدنى، علت في سماء العظمة وعلياء المجد، وهو بحيث النجم الزاهر، ترفّع عن أيدي المتناولين، وتسمو بحقيقتها وعـظمتها عـن وصف الواصفين، ونـعت الناعتين، وثناء المادحين.

وكما جاء في الخبر :

ضلّت العقول، وتاهت الحلوم، وحسرت الخطباء، وعسيت الأدباء عسن وصف شأنِ من شأنه.

كيف وعليّ جعله النبيّ كنفسه، أو منه بمنزلة هارون من موسى، وباب مدينة علمه، وسيّد الأوصياء، وإمام الأتقياء، وعبّر عنه الرسول الأكرم بحبل الله المتين وصراطه المستقيم، وجعل لحمه كلحمه، ودمـه كـدمه، وحـربه كـحربه، وسـلمه كسلمه، وولايته كولايته... وإلى أمثالها الكثير الطيّب.

هذا والعلماء صنّفوا وألّفوا منذ فجر الإسلام إلى يـومنا هـذا كـتبأ قـيّمة، ومصنّفات جليلة في مباحث الإمامة، وفضائل الأئمة الأطهار للبَيْلِامُ، ومن أحسن ما ألّف في هذا المجال كتاب (إحقاق الحقّ وإزهاق الباطل).

ويقول السيّد الأستاذ() في مقدّمة الكتاب بعد الحمد والصلاة :

إنّ أثمـن المـطالب وأغـلاها، وأرفـع المآرب وأعـلاها، وأهـنأ المشـارب وأحلاها، وأعذب المناهل وأصفاها هو العلم بالمعراف الحقّة الإلهـيّة، والأصـول الدينيّة الاعتقاديّة المـتّخذة مـن الأدلّـة الصـحيحة السـمعيّة والبراهـين العـقليّة

آية الله العظمى السيّد شهاب الدين المرعشي النجني نترى .

السليمة الفطريّة، إذ به تنال السعادة العـظمى، والكـرامـة الكـبرى في الآخـرة والأولى.

وقد شمّر الذيول علماء الإسلام، وكشفوا عن ساق الجدّ والجهد في تسصنيف الكتب والرسائل في هذا الشأن.

ومن أحسن ما دوّن في هذا الموضوع كتاب (إحقاق الحقّ وإزهاق الباطل) للسيّد الشريف العلّامة، فخر آل الرسول، وشرف بني الزهراء البـتول، السـيف الشاهر المنتضى على مبغضي أهل البيت، الإمام الهمام، القدوة في المفاخر والكلام، السعيد الشهيد، سيّدنا ومولانا القاضي نور الله الحسيني المـرعشي التسـتري، ثمّ الهندي.

وأيم الله، وربّ الراقصات، وداحي المدحوّات، إنّي مع سعة بحثي وكدّي، وكثرة تنقيبي في الكتب الكلاميّة لم أرَ مثله، لا في المطوّلات، ولا في المخـتصرات، تفرّد بين أمثاله بذكر الأدلّة القويّة، وإقامة الحجج البـاهرة في كـلّ مـن الأقسـام الثلاثة : الاعتقاديّات والفقهيّات وأصولها، وتـعرّضه لكـلّ مـا قـيل، أو خـطر، أو يمكن أن يقال أو يخطر في المسائل المذكورة، مع التصدّي لدفعها بـبيان شـافٍ وتحريرٍ كافٍ، حاز السبق في المضار، فأصبح قدوة لأترابه، إماماً يُـقتدى بـه في محرابه.

أماط كلّ ريب وأزاح العلل، أتمّ الحجّة، وأبان عن المحجّة، سيّما في المسائل التي تتعلّق بصفات الباري تعالى شأنه العزيز ...

فلله درّه بهذا الكتاب الذي رفع به أعلام الحـقّ وأحـيى مـعالم الصـدق، وبالجملة يقصر عن وصفه القول، وإن كان بالغاً، ويتقلّص عنه ذيله وإن كان سابغاً، وفيه لمن رام الوقوف على الواقع مقنع وبلاغ، وعمّـا عداه من جميع الكتب الكلاميّة ١٢ ..... وميض من قبسات الحقّ

## غنية وفراغ.

وبالجملة من سبر وأجال البصر في مطاوي هذا الكتاب الشريف، يسرى أنّ ناسق تلك الدرر آية من آيات الله، قلّ ما ترى سطراً من سطوره عسرياً مس اقتباس آية من الكتاب، أو حديث من السنّة، أو أثر، أو مثل، أو شعر معروف، مضافاً إلى تبحّره وإحاطته بكلمات القوم في المسائل الاعتقاديّة والفروع الفقهيّة وأصولها، مع التعرّض لكلّ شبهة من الشبهات التي خطرت ببال القوم، أو أمكن أن يخطر، وتصدّى لدفعها بحيث أزاح العلل، وأزال الغيوم عن وجه شمس الحقّ، بمثابة لا تبقى للناظر فيها شبهة ولا ارتياب لو كان من أهـل الإنـصاف، مـتجنّباً عـن الاعتساف.

وكتاب (إحقاق الحـقّ) ردّ عـلى القـاضي الفـضل بـن روزبهـان الحــنغي الشيرازي، كان من علماء الشافعيّة في عصره، له تآليف وتصانيف : أشهرها الردّ على (نهج الحقّ) فرغ من تصنيفه سنة ( ٩٠٩) في مدينة قاسان، بمـا وراء النهـر، وسمّـاه بإبطال نهج الباطل.

وهو في ردّكتاب (نهج الحقّ) للعلّامة الحلّي، قدوة علماء الإسلام جمال الدين أبي منصور الحسن بن يوسف الحلّي المشتهر بالعلّامة، اعترف بفضله المخالف والمؤالف، وأورده أرباب التراجم من الفريقين في معاجمهم مع الثناء الجميل عليه. هو العلّامة على الإطلاق الذي طار صيته في الآفاق، بـزغ شمسه في المعقول والمنقول، وتقدّم وهو في عصر الصبى على العلماء والفحول، مكارمه في الكثرة خرجت عن الإحصاء والبيان عجزاً عن تحرير مناقبه.

له تصانيف كثيرة، وعن بعض الأفاضل أنَّـه وجـد بخـطُّه خمـسهائة مجـلًد من مصنّفاته، وعن بعض شرّاح التـجريد : إنّ للـعلّامة نحـواً مـن ألف مـصنّف.

| ۱۳ |  | تمهيد |
|----|--|-------|
|----|--|-------|

وقيل : وزّعت تصانيف العلّامة على أيام عمر، من ولادته إلى موته، فكان قسط كلّ يوم كرّاساً، مع ما كان عليه من الاشتغال بالإفادة، والاستفادة، والتدريس، والأسفار والأمور الاجتماعيّة والعرفيّة، والقيام بالعبادة، وقد صنّف في علوم شتّى عشرات الكتب في كلّ فنّ. ومن كتبه الكلاميّة : (كشف الحقّ ونهج الصدق) الذي صنّفه باستدعاء السلطان المؤيّد الجايتو محمّد شاه المشتهر بخدا بنده ـ أي عبد الله ـ وفقه الله للاستبصار باختياره بعد ملاحظة أدلّة فرق الإسلام وحجم المذاهب، وكان استبصاره ببركة العلّامة الحلّي وعلى يديه الشريفة، كما جاء في كتاب منتخب التواريخ، وفي مقدّمة إحقاق الحقّ، وكان على هذه العقيدة الحقّة إلى أن توفّي ظلمُ .

ولمّـا ردّ الفضل بن روزبهان كتاب العلّامة قيّض الله سبحانه الإمام المتبحّر النحرير خرّيت المناضرة والكلام السيّد نور الله ضياء الدين أبو المحمد المستهر بالأمير سيّد علي الحسيني المرعشي التستري الشهيد ـحشره الله مع سيّد الشهداء في أعلى عليّين ـفردّه في كتابه (إحقاق الحقّ).

ولد المؤلّف في خوزستان سنة ( ٩٥٦ ﻫ) وبها نشأ وتربّى، ثمّ هاجر إلى بلاد الهند لدعوة الناس إلى الإسلام، وكان تأليف الكتاب المـزبور في سـبعة أشهـر في الغربة، والبعد عن الأهل والوطن، وغيبة الكتب، محصوراً بحصار التقيّة.

وجعل الكلام فيه ثلاثة أقسام : أوّلها : قال المصنّف رفعه الله، وثانيها : قال الناصب خفضه الله، وثالثها : صورة ردّه. شكر الله سعيه على ما ذكره النـاصب المذكور . وهو من أحسن الكتب المصنّفة في الردّ على علماء الجمهور .

أقول : ثمّ الكتاب القيّم ألحق بملحقات وتعليقات نافعة تزيد عـلى الأصـل بكثير للمرجع الديني الآية العظمى السيّد الأستاذ أبي المعالي شهاب الدين الحسيني ١٤ ..... وميض من قبسات الحق المرعشى النجنى.

قد ولد الأستاذ عام ( ١٣١٥ ه) واشتغل بالتعليقات عام ( ١٣٧٧ ه) وقد تمّ الكتاب في ( ٣٣ مجلّداً) وحقّاً إنّه الموسوعة الكبرى في المعارف الإلهيّة والعملوم الربّانيّة، وهي أكبر موسوعة في فضائل أهل البيت الأطهار، عترة الرسول المختار الجبّيَن تضمّ بين دفّتيها ما ورد من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة، اجتمعت موادّها طوال سنين متادية من كتب العامّة وطرقهم، وقد بلغت مصادر الموسوعة القيّمة إلى أكثر من ألفين كتاب مطبوع ومخطوط، وقد وضع للكتاب فهرس حسب الموادّ للكلمات المهتة في الأحاديث، وبهذا الفهرس عبّد الطريق لمن أراد التحقيق في فضائل أهل البيت المهتة في الأحاديث، وبهذا الفهرس عبّد الطريق لمن أراد التحقيق في

وما يلفت النظر ويزيد الإعجاب ويوجب التقدير هو ما يـظهر واضحاً للمطالع الكريم والغوّاص في بحار هذه الموسوعة، من صبر السيّد الأستاذ وعنايته في البحث والتقصّي، ذلك الصبر الجميل، والجلد العظيم، والدأب المتواصل الذي جعل الموسوعة تتّسع بسعة السهاء والأرض، فضمّن كلّ جزء من الأجزاء، أبحاثاً دينيّة وتأريخيّة وعلميّة وأدبيّة ورجاليّة لا غنى لكلّ باحث عن الواقع والحقيقة عن الإلمام بها ودراستها.

إنّها وربّ الكعبة لموسوعة العلم والدين والتأريخ والحقيقة، فـ إنّها مجموعة قيّمة حافلة تحتوي دراسات علميّة لنظريّة الإماميّة حول مناقب العترة الطـاهرة على ضوء المنهج العلمي العقلي والنقلي والتأريخي والأدبي. بذل المـؤلف والمـعلّق جهده الجهيد في استقصاء الكلام بحيث لا يدع في هذا المضار لأي سابق وراء سبقه مجالاً، وقصد أن لا يترك لأيّ متكلّم وراء تنقيبه مقالاً، فأراد السير على أضـواء الحقّ، واتّباع الأثر المتّفق، ولم يذكر ما لا دليل ولا نصّ عـليه، ولم يـرم الكـلام تمهيد ..... ١٥

على عواهنه، وأخيراً جاء بكتاب مستدلَّ قلَّ نـظيره، يـنفع القـارئ الكـريم في الدارين:

﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ .

وأخيراً \_وليس بآخر إن شاء الله تعالى \_قد وفّق الله الكريم جلّ جلاله رجل التجارة، ومحبّ العلم والعمل الصالح، وناشر فضائل أهل البيت ومناقبهم، المؤيّد، المسدّد، الموفّق، الممجّد، الألمعيّ الوجيه، فضيلة الحاجّ (حسين الشاكري) النجفي شكر الله سعيه، في بذل الجهد وانتقاء الجواهر النضيدة واللآلي المتلألئة بانوار الولاية بعد غوصه في تلك البحار الموّاجة، والموسوعة الوهّاجة، والجوامع والمصادر الكثيرة من الكتب المعتمدة عند الفريقين، فجاءنا بقبسات من الحقّ لينير الدرب لمن أراد الهداية وسلك الصراط المستقيم.

وجادت يراعه الكريمة بكتابه القيّم : ( عليّ في الكتاب والسنّة ) بجز نيه<sup>(١)</sup>.

الأوّل : يتضمّن بـعض الآيـات النـازلة بشأن عـليّ أمـير المـوّمنين للظِّلا ، مبوّبة بمائة وعشرة أبواب على عدد اسمه الشريف (علي) بحساب الجمل، وأردفها بأربعة عشر مورداً مـن الآيـات النـازلة بشأن أهـل البـيت للمُخْلِكُمُ تـيمّناً بـعدد المعصومين.

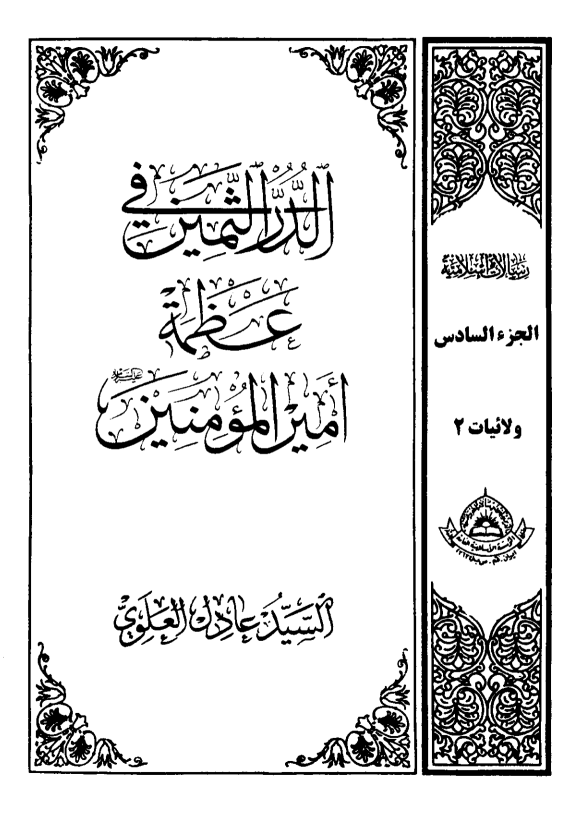
الثاني : الأحاديث النبويّة الشريفة المنتخبة في مناقب عليّ أمير المؤمنين لللله في معظم مراحل حياته الشريفة منذ أوّل الدعوة في يوم الدار إلى آخر ساعة من حياته ﷺ وارتحاله إلى الرفيق الأعلى.

(١) أضاف عليهما جزءين آخرين وسمَّاه ( عليَّ في الكتاب والسنَّة والأدب العربي ) .

١٦ ..... وميض من قبسات الحقّ

فجزاه الله خير الجزاء، وأحسن العطاء، وأجمل الثناء، وجعلنا الله وإيّاكم من المتمسّكين بولاية عليّ أمير المؤمنين وأولاده المعصومين الطاهرين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وعجّل الله فرج مولانا المنتظر الحجّة الثاني عشر صاحب الزمان، أرواح العالمين له الفداء، الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، جعلنا الله من خُلّص شيعته وأنصاره وأعوانه، والمستثمهدين بين يديه، وأن يقبلنا بقبول حسن، آمين، آمين، لا أرضى بواحدةٍ حتّى يضاف إليه ألف آميناً، ورحم الله عبداً قال : آميناً.

> العبد عادل العلوي ۱ / شعبان / ۱٤۱۰



موسوعة

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين ﷺ تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر ــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ــ ١٤٢٠ هجري قمري المطبعة ــ النهضة، قم

شابك · \_ • \_ ٥٩١٥ \_ ٩٦٤ \_ ٩٦٤ \_ ١٥٩٥ ـ ١٩٤٤ ـ ١٥٩٤ ـ ٤٩٩٩ ـ ١٥٩ ای. ای. ان. ١٢٠ ـ ١٩٥٥ ـ ١٩٦٤ (دور: ١٠٠ جلد) ـ ٩٤٩ ـ ١٥٥ - ١٥٩٤ ـ ١٩٤ - ١٩٤٤ ـ ١٩٤٤ ـ ١٩٤٤ ـ ١٩٤٤ ـ ١٩٤٤ ـ ١٩٤٤

## بسم الله الرحمن الرحيم (١)

الحمد لله الذي جعل الإنسان الكامل معلّم المَلَك، وأدار بـولايته طـبقات الفُلك.

والصلاة والسلام على أشرف خلق الله، هادي الورى، محمّد المصطفى، سيّد المرسلين وخاتم النبيّين.

وعلى وصيّه وخليفته وأخيه وابن عمّه وزوج ابنته أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين وإمام المتّقين أسد الله الغالب الإمام عليّ بن أبي طالب، روحي وأرواح العالمين له الفداء.

 (۱) طبعت هذه الرسالة سنة ١٤١٥ ه مقدّمةً لكتاب ( عظمة أمير المؤمنين عليه ) بقلم الأستاذ فاضل الفراقي. ٤ .....٤ أمير المؤمنين علمة أمير المؤمنين الله عظمة أمير المؤمنين الم

إنَّا وليَّكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يـقيمون الصـلاة ويـؤتون الزكاة وهم راكعون (<sup>(۱)</sup>).

باتَّفاق المفسّرين أنَّها نزلت في أمير المؤمنين عليَّ طلَّكْ .

وقال رسول الله ﷺ :

«لو أنَّ الغياض أقلام والبحر مداد والجنّ حسّاب والإنس كتّاب، ما أحصوا فضائل عليّ بن أبي طالب».

«إنَّ الله جعل لأخي عليَّ فضائل لا تحصي »<sup>(٢)</sup>.

«لولا أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارى في عيسى بن مريم . لقلت فيك اليوم مقالاً لا تمرّ بملاً من المسلمين إلّا وأخذوا تـراب نـعليك وفـضل . طهورك ويستشفون به »<sup>(٣)</sup>.

يقول الخليل بن أحمد البصري ــالمتوفّى سنة ١٧٥ هــواضع علم العروض ومعلّم سيبويه في حقّ أمير المؤمنين علىّ طليَّلاٍ :

«إنّ احتياج الكلّ إليه واستغناؤه عن الكلّ، دليلٌ على أنّه إمام الكلّ». وسئل أيضاً : ما هو الدليل على أنّ عليّاً للظِّلا إمام الكلّ في الكلّ ؟ فـقال : احتياج الكلّ إليه وغناه عن الكلّ.

يقول الفخر الرازي \_المتوفّى سنة ٦٠٦ هـ في تفسيره<sup>(٤)</sup> في تـفسير سـورة

- (١) المائدة : ٥٥.
- (٢) المناقب : ٢.
- (٣) المناقب : ٧٦.
- (٤) مفاتيح الغيب ١ : ١٦١ .

تمهيد .....٥

الفاتحة وقوله بالجهر وإقامة الأدلَّة على ذلك :

«فالدليل السابع : أنّ الدلائل العقليّة موافقة لنا، وعمل عليّ بن أبي طالب المُنْلِا معنا، ومن اتّخذ عليّاً إماماً لدينه فقد استمسك بالعروة الوثق في دينه».

يقول الشيخ محيي الدين بن عربي \_المتوفّى سنة ٦٣٨ هـ.:

«فلم يكن أقرب قبولاً في ذلك الهباء إلاّ حقيقة محمّد ﷺ المسمّاة بالعقل، وأقرب الناس إليه عليّ بن أبي طالب ﷺ، إمام العالم وسرّ الأنبياء الم سلين»<sup>(۱)</sup>.

قال ابن أبي الحديد المعتزلي ــالمتونى سنة ٦٥٥ هــ في شرح قــول<sup>(٢)</sup> أمــير المؤمنين للظلام حول التمسّك بالأئمة الأطهار من آل محمّد صلوات الله عليهم : «بل كيف تعمهون وبينكم عترة نبيّكم وهم أزمّة الحقّ وأعلام الدين وألسنة الصــدق، فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن وردوهم ورود الهيم العطاش...».

فقال ابن أبي الحديد :

«(فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن) تحته سرّ عظيم، وذلك أنّه أمر المكلّفين بأن يجروا العترة في إجلالها وإعظامها والانقياد لها والطاعة لأوامرها بحرى القرآن. قال : فإن قلت : فهذا القول منه يشعر بأنّ العترة معصومة، فما قول أصحابكم في ذلك ؟ قلت : نصّ أبو محمّد بن مثنويه في كتاب الكفاية على أنّ عليّاً معصوم، وأدلّة النصوص قد دلّت على عصمته وأنّ ذلك أمر اختصّ هو به دون غيره مس الصحابة».

- (١) الفتوحات المكّية ١ : ١٣٢، الباب السادس .
  - (٢) نهج البلاغة : شرح الخطبة ١٨٥ .

٦ ...... الدر الثمين في عظمة أمير المؤمنين على هذه بعض النصوص الدالة على عظمة أمير المؤمنين على هذه بعض النصوص الدالة على عظمة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على المؤلمين المؤلم المؤلمين المؤلمي المؤلمين الموين المؤلمين الموين المؤلمي المؤلمين المؤلمين المؤلمين المؤلمين

وعلوّ مفامه وشموخه .

هذا وقيمة المرء ما يحسنه من المعرفة، وأعلى المعارف وأزكاها معرفة الله بأن يعرف الإنسان ربّه، وأنفعها معرفة النفس، فمن عرف نفسه فقد عرف ربّه.

فالمعرفة نور القلب وبنيان النبل وبرهان الفضل والفوز بـالقدس والحـكمة والخير الكثير وميراث التقوى وثمرة الصدق، ومن عرف دلّته معرفته على العمل، وأفضلكم أفضلكم معرفة<sup>(۱)</sup>.

فقيمة الإنسان في الدنيا والآخرة إنّما هي بمقدار معرفته، والمعرفة كلّي مشكّك له مراتب طوليّة وعرضيّة، وقد قسّموها إلى ثلاث:

١ ــالمعرفة البرهانيّة : والتي تكون بالدليل العقلي.

٢ \_ المعرفة الإيمانيّة : والتي تكون بالدليل النقلي من الكتاب والسنّة . ٣ \_ المعرفة الشهوديّة : والتي تكون بالإشراق والكشف والشهود بالقلب .

وبنظري هناك تقسيم آخر للمعرفة، وهو :

١ ـ المعرفة الجلالية : وهي تعني معرفة الشيء في حدوده وشكله الهـندسي
 كمعرفة الجبل من بعيد.

٢ ــ المعرفة الجماليّة : وهي تعني معرفة الشيء في باطنه وجسوهره، كسمعرفة الجبل من قريب.

٣ ـ المعرفة الكماليّة : وهي تعني الوقوف على هدف الشيء وغايته، كمعرفة الجبل لمن كان في قُتُه.

(١) هذه النصوص وردت في الروايات، راجع ميزان الحكمة ٦ : ١٣٠.

تمهيد .....۷

وهذه الأقسام جارية في كـلَّ شيء، حـتَّى مـعرفة الله سـبحانه وشريـعته السمحاء.

فمن الناس من يعرف الله في جـلاله، كـنفي صـفات النـقص عـنه كـالجهل والعجز.

ومنهم من يعرف الله في جماله، وفي صفاته الثبوتيّة كالعلم والقدرة. ولا يعرف الله في كماله إلّا رسول الله وأمير المؤمنين صلوات الله عليهما أبد الآبدين، كما قال رسول الله ﷺ لعليّ ﷺ : «ما عرف الله إلّا أنا وأنت».

وأمّا معرفة الشريعة : فتارةً يعرفها الإنسان في حدودها وأحكامها، فهذه معرفة بجلال الشريعة. وأخرى يقف على أسرارها وحِكمها، فهذه من المعرفة بجمال الشريعة. وثالثةً يقف على كُنهها وغاياتها، فهذه من المعرفة بكمال الشريعة.

وهذا جارٍ في معرفة أهل البيت للمَبَّلَمُ وسيّدهم أمير المـوْمنين عـليّ للخَلِّ ، فكلّ الناس يعرفونهم بمعرفة جلاليّة، كما ورد في زيارة الجامعة الكبيرة عن الإمام الهادى للجَلِّ :

«فبلغ الله بكم أشرف محلّ المكرمين وأعلى منازل المقرّبين، وأرفع درجات المرسلين، حيث لا يلحقه لاحق ولا يفوقه فائق، ولا يسبقه سابق، ولا يطمع في إدراكه طامع، حتّى لا يبق ملكٌ مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا صدّيق ولا شهيد ولا عالم ولا جاهل ولا دنيّ ولا فاضل ولا مؤمن ولا صالح ولا فاجر طالح ولا جبّار عنيد ولا شيطان مريد ولا خلق فيا بين ذلك شهيد إلّا عـرّفهم جـلالة أمـركم وعـظم خطركم وكبر شأنكم وتمام نوركم وصدق مقاعدكم وثبات مقامكم وشرف محلّكم ٨ ..... ٨ المؤمنين عظمة أمير المؤمنين عظمة أمير المؤمنين عليه

ومنزلتكم عنده وكرامتكم عليه وخاصّتكم لديه وقرب منزلتكم منه»<sup>(۱)</sup>.

فما من عالم ولا جاهل ولا دنيّ ووضيع ولا فاضل وشريف ولا مؤمن صالح ولا فاجر طالح إلّا وعرف الأئمّة الأطهار للمَنْكِثُمُ بعرفةٍ جلاليّة، بأنّهم الصفوة وأنّهم يجلّون عن الشين والنقائص، ولا يقاس بهم أحد.

وهذا يقرّ به الموافق والمخالف، والفضل ما شهدت به الأعداء، فأعـداؤهـم بشهدون بعلوّ درجاتهم وشموخ مقامهم وأنّهم يمتازون عن باقي البشر في تجلّي أسماء الله فمهم.

وهناك معرفة جماليّة لأهل البيت للمَنْكِلُمُ ، يقف عليها أمثال سلمان المحمّدي رضوان الله عليه، فإنّه يعرف من جمال أمير المؤمنين ما لا يعرفه أبو ذرّ، مع أنّ التفاوت بينهما في الإيمان بدرجةٍ واحدة، فعند سلمان عشر درجات، ولكن مع هذا لو علم أبو ذرّ ما في قلب سلمان لكفّره ولقال رحم الله قماتل سلمان، فمالدرجة الواحدة سعتها ما بين الكفر والإيمان، ما بين السماوات والأرض.

وأمّا المعرفة الكماليّة لأمير المؤمنين عليّ المليّ فيدلّ عليه ما يقال عن الرسول الأعظم عليًّا :

« يا عليّ لم يعرفك إلّا الله وأنا » .

فلا يعرف إلاّ الله ورسوله سرّ السرّ في أسرار سرّ الوجود وقطب دائـرة الإمكان، ونقطة باء البسملة، ومركز العوالم بعد رسول الله، الذي اشتُقّ اسمه المبارك من العليّ الأعلى، ونوره الأقدس من النور المحمّدي الأنور، فـبلغ العـلى بـكماله، وكشف الدجى بجماله، حسّنت جميع خصاله، فهدى الورى بجلاله، صلّوا عليه وعلى

(١) مفاتيح الجنان : ٥٤٧، زيارة الجامعة الكبيرة .

تمهيد .....۹ ابن عتمه و آله.

فعليّ لللله بشر، لكن تجلّى فيه ربّه وظهر، ومن أبى فقد كفر، فإنّه الإنسان الكامل الذي تجلّت فيه أسهاء الله الحسنى وصفاته العليا، فكان مظهراً للتوحيد، كما كان فيه خلاصة النبوّة وعصارة الولاية، وكلّ ما يقال في فضائله ومكارمه وعلوّ مقاماته فإنّه لم يبلغ عشر المعشار.

فعليٍّ وليّ الله وحجّته على خلقه وخليفة رسوله وسيّد أوصيائه، تجلّت فيه أسماء ربّه، وحمل جميع أوصاف النبيّ ﷺ من علومه ومعارفه وأسراره المودعة فيه سوى النبوّة والرسالة، فهو الداعي والهادي إلى سواء السبيل، وهو الواسطة المختارة بعد رسول الله في إيصال الفيض الإلهي إلى العباد، وهو النهج المستقيم والمنهاج القويم والنبأ العظيم، عنده علم الكتاب وفصل الخطاب :

فاسألوا أهلَ الذكرِ إنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمون ﴾<sup>(١)</sup>.

قال رسول الله تَبْلَغُ :

«من أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى نوح في فهمه، وإلى إبـراهــيم في حلمه، وإلى يحيى بن زكريا في زهده، وإلى موسى بن عمران في بطشه، فلينظر إلى عليّ بن أبي طالب»<sup>(٢)</sup>.

فأمير المؤمنين للظلة يمثّل الأنبياء في علومهم وصفاتهم كما هو مظهر أسماء الله وصفاته، وأنّه جامع الفضائل والمكارم ولا يمكن لأحد سوى الله ورسوله أن يحصي فضائله ومناقبه وآثاره.

- (١) النحل : ٤٣.
- (۲) تأريخ ابن عساكر ۲ : ۲۸۰.

١٠ ..... أمير المؤمنين علمة أمير المؤمنين الله

وأنّ الأعداء قد كتموا فضائله حنقاً وبغضاً، والأحبّاء أخفوها خوفاً وتقيّةً، ومع هذا فقد ملأت فضائله الخافقين.

وسعادة الدنيا والآخرة والنجاة إنما يكون في متابعته وقبول ولايته العظمى، فهو الصراط المستقيم :

﴿ وَالَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ عَنِ الصِّراطِ لَناكِبون ﴾<sup>(١)</sup>.
وقال رسول الله ﷺ :
«إنّ أئمتكم قادتكم إلى الله، فانظروا بمن تقتدون في دينكم وصلاتكم»<sup>(٢)</sup>.

«إذا كان يوم القيامة يأتي النداء من عند الله جلّ جلاله : ألا من ائتمّ بإمام في دار الدنيا فليتبعه إلى حيث شاء ويذهب به، فحينئذٍ يتبرّأ الذين اتَّبِعو من الذيبن اتَّبَعوا»<sup>(٤)</sup>.

وقال الإمام الحسين للنَّلِلَا في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ نَدْعو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمامِهِم ﴾ : إمام دعى إلى هدى فأجابوه إليه، وإمام دعى إلى ضلالة فأجابوه إليهـا، هؤلاء في الجنّة وهؤلاء في النار، وهـو قـوله تـعالى : ﴿ فَـريقٌ في الجَـنَّةِ وَفَـريقٌ

- (١) المؤمنون : ٧٤.
- (۲) البحار ۲۵ : ۱۱۰.
  - (٣) الإسراء : ٧١.
  - (٤) البحار ٨: ٨٦٧.

تمهيد .....۱۱

في السَّعير ﴾ (١).

وقال رسول الله ﷺ :

«من مات وهو لا يعرف إمامه، مات ميتةً جاهليّة»<sup>(٢)</sup>، متّفق عـليه عـند الفريقين.

فعلى كلّ مسلم إلى يوم القيامة أن يعرف إمام زمانه حقّ المعرفة. والإمامة الحقّة والوصاية الصحيحة والحاكميّة الثابتة إنّما هي بنصّ مـن الله ورسوله، ولا مجال للناس فيها أبداً ـكما هو ثابت في محلّه<sup>(٣)</sup> ـومن هذا المنطلق نصّ الله في كتابه الكريم ورسوله في مواطن كثيرة على الأئمة الأطهار والخلفاء الأخيار من بعده كما في حديث الثقلين والسفينة والدار وغيرها المئات والألوف، وكما في آية المودّة والولاية والتطهير والمباهلة وغيرها العشرات والمئات، وهل بعد الحـقّ إلاّ الضلال.

وقد صنّف العلماء الأعلام من كلّ الفرق والمذاهب وبلغات كثيرة على سرّ العصور والأحقاب في فضائل أهل البيت للمَكْلِمُ وسيرتهم الطيّبة، ولا سيّا في مناقب وعظمة أمير المؤمنين وإمام المتّقين عليّ بن أبي طالب للكِلّا .

وأخيراً ــوليس بآخر إن شاء الله تعالى ــقام الشابّ المهذّب الكامل ثـقة الإسلام الشيخ فاضل الفراتي (دام مجده) بجهدٍ مبرورٍ وسـعيٍ مشكـور، بـتحرير

- (١) نور الثقلين ٣: ١٩٢.
  - (٢) البحار ٢٣ : ٧٧.
- (٣) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب ( أهل الببت ﷺ سفينة النجاة ) ، و ( دروس اليقين في معرفة أصول الدين ) ــ وهما مطبوعان ــ ، و ( هذه هي الولاية ) ، فراجع .

١٢ ..... الدرّ الثمين في عظمة أمير المؤمنين على صفحات ولائيّة، ومقتطفات علويّة، في بيان عظمة أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين علي علي علي لله من كتب القوم، لتكون الحجّة أبلغ والبرهان أتمّ، فجاء بأسلوب جديد وأطروحة جميلة وتأليف ظريف، يتبع باكورة أعماله ( عظمة الصدّيقة الكبرى فاطمة الزهراء عليمًا )، فللّه درّه، وعليه أجره، سائلاً المولى القدير أن يهنأه بالكأس الأونى شربةً لا ظمأ بعدها أبداً، وأن يكثّر في شباب عصرنا أمثاله ويوفّر أضرابه، وأن ينفر لي والي ينفر لي وله وللمؤمنين عليمًا في أنه من كتب القوم، لتكون الحجّة أبلغ والبرهان أتمّ، فجاء بأسلوب جديد وأطروحة جميلة وتأليف ظريف، يتبع باكورة أعماله ( عظمة الصدّيقة الكبرى الأولى قد رأن يهنأه بالكأس والمعة الزهراء عليمًا )، فللّه درّه، وعليه أجره، سائلاً المولى القدير أن يهنأه بالكأس وأن ينفر لي وله وللمؤمنين والمؤمنات وشيعة أمير المؤمنين عليمًا . وأن ينفر لي وله وللمؤمنين والمؤمنات وشيعة أمير المؤمنين عليمًا .

العبد عادل العلوى حوزة قم العلميّة





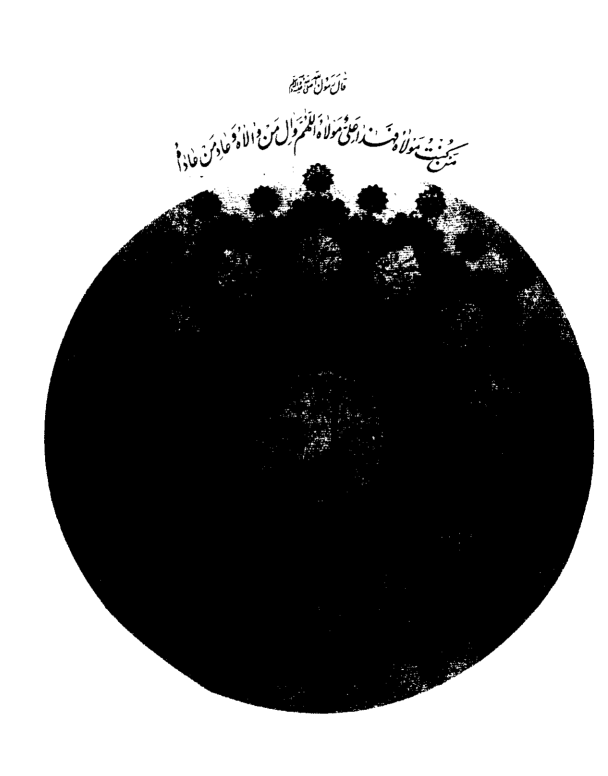




\*\*\* \*\*\*

رسالة علي المرتضىٰ للله نقطة باء البسملة تأليف ـ السيّد عادل العلوي نشر ـ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ١٣٦٤ الطبعة الأولىٰ ـ ١٤١٦ هجري قري الكية المطبوعة ـ ١٠٠٠ نسخة الصفّ والإخراج الكامبيوتري ـ محمّد خازن الزنك والألواح الحساسة ـ مطبعة أهل البيت للجّلا ، قم توزيع ـ مكتبة بصيرتي، قم، شارع إرم

> **\*\***\* \*\*\*





## بسم الله الرحمن الرحيم عصر الذرّة أو حديث النقطة

ما لَنا ولحديث النقطة في عصر الذرّة ؟ ! قالوا :

عصرنا الراهن والعالم المتحضّر في يومنا هذا ... قد شقّ الشعرة وفلق الذرّة، وجمع العلوم في صفحة الحاسوب (ديسك الكومبيوتر)، وجعل ربوع الأرض الرحبة كقرية صغيرة في دنيا الارتباطات، ووصلت التكنولوجيا إلى ذروتها، يكني البشرية أن يُضغط على زرّ صغير لكي تتلاشى الكرة الأرضية بمن فيها، وأمريكا تخطّط للعالم الثالث لمئة عام، وتريد أن تغزو العالم وتبسط أخطبوطها في كلّ بقاع الأرض، وتسيطر على الشعوب وتسود الدنيا بأسلحتها المخيفة والمدمّرة، والاضطرابات والمظاهرات وتحرّر الشعوب والنهضات الجساهيرية، لا سيا المسلمة في كلّ العالم تملأ الصحف والإذاعات والإعلام العالمي ... و و...

وفي مثل هذه الأمواج المتلاطمة، والعـالم المـتكهرب، والفـوضى العـالمية، والتقدم الصناعي، وتسخير الفضاء، وحرب النجوم، والألعاب السياسية المحـيّرة والمذهلة للعقول، والصراعات والتكالب بأنياب ضـارية عـلى الحكـم والسـلطة والقدرة في كلّ الميادين، السياسية والاقتصادية والثقافية والتسلح العسكري... ٤ ..... ٤ ينام البسملة المرتضى علي المرتضى الله المرتفى الله المرتضى الله المرتفى الله المرتفى الله المرتضى الله المرتضى الله المرتفى المرتفى المرتفى المرتفى الله المرتفى الله المرتفى الله المرتفى المرتوى المرتوى المرتفى المرتوى المرتفى المرتوى المرتفى المرتفى الم

وفي مثل هذه الأجواء المحمومة والملغومة، وإذا بكاتب إسلامي من مهد العلم والأدب والقيادة الرشيدة، من حوزة قم العلمية المباركة، يكتب عن نقطة الباء، ويثير ما كان مدفوناً في خزائن الكتب ورفوف المكتبات، وكأنّه جاهلاً عمّا يدور حوله، أو يتجاهل بما يجري في بىلده أو البىلاد الإسلامية، وما يسقع في العالم من الحوادث الغريبة والوقائع العجيبة.

فما هذا التأخّر والانحطاط الفكري.

وهل من الضرورة إثارة مثل هذه المواضيع الحساسة، والتي أكــل الدهــر عليها وشرب؟!

ولكن حجتي وبرهاني في العمل والكتابة، إنّما هو انطلاقاً من النقاط التالية : أوّلاً ــقال أمير المؤمنين علي طلّيلاً في نهجه البـليغ : «العـاقل الذي يـضع الأشياء في مواضعها »<sup>(۱)</sup>.

فن كان يمثّل الأنبياء في هداية الناس وسعادتهم، ويجذبهم إلى الخير والصلاح والإصلاح، إنّما مقصوده ورسالته الدينية، تحتّم عليه أن يحذو حذوهم، وأن يبذل جهده، ويضحّي بالنفس والنفيس من أجل سعادة الناس وهدايتهم إلى سبيل الله وصراطه المستقيم، لا أن يخترع القنبلة الذرية، أو يصنع الطائرة النفّائة، أو يشتغل في المصانع وينتج المنتوجات الراقية، أو يتخصّص في أمراض الدماغ والعملية الجراحية المتطوّرة للقلب، أو غير ذلك من الحِرَف والمهن والصناعات. بل لكلّ علم وفنّ رجاله وأصحابه، ومن الحماقة أن نطلب من رجل الدين أن يفكّر في تطوير الحاسوب، أو يخترع صناعة جديدة متطوّرة تواكب الزمن

(١) نهج البلاغة ، محمد عبده ٢ : ٢٠٥ ، الكلمات القصار : ٢٣٥ .

أو تسبقه، فإنّ العاقل الذي يضع الأشياء في مواضعها، والرجل الديني إِنّما رسالته وشغله وهدفه هدف الأنسبياء ورسالتهم في إرشاد النساس وقسيادتهم إلى وادي السعادة، وسَوقهم إلى شاطىء السلام، وذلك بستهذيب النفوس وزرع الإيمان الراسخ في القلوب، وتربية من يفلق الذرّة بالزهد، وأن يجعل الله بين عسينيه، ويلاحظ ربّه السميع البصير في عمله، وأن يكون علمه في خدمة النساس، لا أن يستغلّه الطغاة والجبابرة بتطميعه واستثهاره بالمال والجاه والمقام، حتى يؤول أمره إلى أن يصنع القنبلة الذرّية التي تدمّر العالم في ثوانٍ.

فمقصود رجال العلم والديمن هو : تهمذيب النماس وهمدايمتهم، وعملاج الأمراض الروحية، الاجتماعية والفردية.

وعلينا أن نحكّم ضهائرنا، ونطلب من كلّ واحد ما يختصّ به، فليس من العقل والانصاف أن نطالب الطبيب بالحلاقة، كما لا نطلب من الحلّاق أن يعالج أمراضنا الجسدية.

نعم، نطلب من كلّ واحد أن يخلص في علمه وعمله، وفنّه ومهنته... وثانياً \_روىٰ شيخنا الكليني تليَّخ بإسناده، عن أبي الحسسن مسوسىٰ علَيَّلًا ، قال : «دخل رسول اللّه عَلَيَوْلَهُ المسجد، فإذا جماعة قـد أطـافوا بـرجـل، فـقال : ما هذا؟ فقيل : علّامة، فقال : وما العلّامة ؟ فقالوا له : أعلم الناس بأنساً العرب ووقائعها وأيام الجاهلية والأشعار العربية، قـال : فـقال النـبي عَلَيَوْلَهُ : ذاك عـلمّ لا يضرّ مَن جَهَله، ولا ينفع مَن عَلمه، ثمّ قال النبيّ عَلَيْوَلَهُ : إيّا العلم ثـلاثة : آيـة عكمة، أو فريضة عادلة، أو سنّة قائمة، وما خلاهنٌ فهو فضل»<sup>(١)</sup>.

(١) الكافي ١ : ٣٢.

٦ ..... علي المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

من الدلالات الواضحة في هذا الخبر النبويّ الشريف، أنّ العــلم النــافع في الدنيا والآخرة ــبنظر الشارع المقدّس ــإنّما هو عبارة عن العلوم الثلاثة التالية :

١ ـ علم العقائد الصحيحة، المشار إليه في قوله : « آية محكمة»؛ فـ إنّ عـ لم الكلام إنّما يستدلّ عـ لى صحّته ومـا جـاء فـيه مـن العـقائد بـالآيات الحـكمة والبراهين المستحكة، ولا يجوز فيها التقليد.

٢ ــ علم الفقه، الذي هو عبارة عن أحكام أفعال المكلّفين مــن الواجــبات والحـرّمات ولواحــقهما، وأشـير إليـه في قــوله : «فــريضة عــادلة»؛ فــإنّ الفـقه مجموعة فرائض تخبر عن المصالح والمفاسد بصيغ الأوامر والنواهي وتوابعهما.

٣ ـ علم الأخلاق، فهو عبارة عن كسب الآداب والسنن، وتخطية النفس والقلب من الصفات الذميمة، وتحليتهما بالأخلاق الطيبة والسنن القائمة، المشار إليها في قوله : «سنّة قائمة» في نفس الإنسان والتي تكون ملكة راسخة في وجوده.

ولمَّا كان الإنسان ذا أبـعاد ثـلاثة : العـقل والجسـد والروح، فـربيّ عـقله هو العقائد السليمة، ومربيّ الجسد : التكاليف الشرعية، ومعلّم الروح : الأخـلاق الحسنة<sup>(۱)</sup>.

(١) يقول صاحب (جامع السعادات ١ : ١١٧) المولىٰ محمد مهدي النراقي : العملم كملّه وإن كان كمالاً للنفس وسعادة ، إلا أنّ فنونه متفاوتة في الشرافة والجمال ووجوب التحصيل وعدمه ، فإنّ بعضها ، كالطبّ والهندسة والعروض والموسيق وأمثالها ، ممّا ترجع جلّ فمائدته إلى الدنيا ، ولا يحصل لها مزيد بهمجة وسعادة في العقبي، ولذا عمدّت من عملوم الدنميا دون الآخرة ، وربمّا وجب تحصيل بعضها كفاية ... وما هو عملم الآخرة الواجب تحصيله ، وأشرف العلوم وأحسنها ، هو العلم الإلهي المعرّف لأصول الدين ، وعلم الأخلاق المعرّف لمنجيات النفس ومهلكاتها، وعلم الفقه المـعرّف لكـيفية العـبادات والمـعاملات، والعـلوم التي مقدمات لهذه الثلاثة، كالعربية والمنطق وغيرهما، يتّصف بالحسن ووجوب التـحصيل من باب المقدّمة.

وهذه العلوم الثلاثة وإن وجب أخذها إجمالاً، إلاّ أنّها في كيفية الأخذ مخستلفة. فسعلم الأخلاق يجب أخذه عيناً علىٰ كلّ أحد، علىٰ ما بيّنته الشريعة وأوضحه عسلهاء الأخلاق، وعلم الفقه يجب أخذ بعضه عيناً، إمّا بالدليل أو بالتقليد من مجتهد حيّ، والتارك للطريقين غير معذور، ولذا ورد الحثّ الأكيد على التفقّه في الدين. قال الصادق عليّلاً : «عليكم بالتفقّه في دين الله ولا تكونوا أعراباً، فإنّه مَن لم يستفقّه في ديمن الله لم يسنظر إليسه يسوم القسامة ولم يزكّ له عملاً». وقال : «ليت السياط علىٰ رؤوس أصحابي حسّى يستفقّوا في الحسلال والحرام». وقال عليّلاً : «إنّ آية الكذّاب أن يخبرك خبر السهاء والأرض والمشرق والمغرب، فإذا سألته عن حرام الله وحلاله لم يكن عنده شيء».

وأممًا أصول العقائد فيجب أخذها عيناً من الشرع والعقل، وهما متلازمان لا يتخلّف مقتضى أحدهما عن مقتضى الآخر، إذ العقل هو حجّة الله الواجب امتثاله والحاكم العدل الذي تطابق أحكامه الواقع ونفس الأمر، فلا يردّ حكمه، ولولاه لما عرف الشرع، ولذا ورد : (أنّه ما أدّى العبد فرائض الله حتّى عقل عنه، ولا بلغ جميع العابدين في فـضل عـبادتهم ما بلغ العاقل)، فهما متعاضدان ومتظاهران، وما يحكم به أحدهما يحكم به الآخر أيضاً، وكيف يكون مقتضى الشرع مخالفاً لمقتضى ما هو حجّة قاطعة وأحكامه للـواقع مطابقة، وكيف يكون مقتضى الشرع مخالفاً لمقتضى ما هو حجّة قاطعة وأحكامه للـواقع مطابقة، فالعقل هو الشرع الباطن والنور الداخل، والشرع هو العقل الظاهر والنور الخارج، وما يتراءى في بعض المواضع من التخالف بينهما، إمّا هو لقصور العقل، أو لعدم ثبوت فالماط هو العمل السرع منه، فإنّ كلّ عقل ليس تاماً، وكلّما ينسب إلى الشرع ليس ثابتاً منه، فالمناط هو العقل الصحيح وما ثبت قطعاً من الشريعة، وأصبح العقول وأقواها وأستنا ٨ ..... ٨ ينا المرتضى علي المرتضى الله نقطة باء البسملة

ثم، موضوع علم العقائد هو المبدأ والمعاد وما بينهها من النبوّة والإمامة. والبحث عن أحوال الأثمة الأطهار ومقاماتهم الشامخة وفضلهم ومناقبهم إنّما هو من أصول الدين وأساسه، فعرفتهم لازمة وواجبة على كلّ مكلّف، وعلى كلّ من يبحث عن الحقيقة ويطلب سعادته ويبغي نجاته في الدارَين ويتطلّع إلى قائد يقتدي به وأسوة صالحة يتمسّك بها ويهتدي بأقوالها وأفعالها، والقدوة الصالحة والأسوة الحسنة لكلّ مَن أراد أن يسعد في حياته وينجو بعد مماته هم الأنبياء والأسوة الحسنة لكلّ مَن أراد أن يسعد في حياته وينجو بعد مماته هم الأنبياء ولولا الحبّة الأطهار ومن يحذو حذوهم من العلماء الصالحين، فقدوتنا ولولا المجّة لساخت الأرض، ولَضلّ الإنسان وهلك كما ورد في دعاء النبوّة، «اللّهم عرّفني حجّتك، فإنّك إن لم تعرّفني حجّتك ضللت عن ديني»، وعاقبة أمره أن يموت على الجاهلية، وفي النبوي الشريف : «مَن لم يعرف إمام زمانه مات ميتة أن يموت على الجاهلية، وفي النبوي الشريف : «مَن لم يعرف إمام زمانه مات ميتة بحريف الناس بأغة الهدى، وأنهم القدوة الصالحة والحساحة الميتية.

وثالثاً ـ روىٰ شيخنا الكليني لللهُ بإسناده، عن عـاصم بسن حمـيد، قـال: «سُئل علي بن الحسين للكلِّ عن التوحيد؟ فقال: إنّ الله عزّ وجلّ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون، فأنزل الله تعالىٰ: ﴿ قُلْ هُـوَ اللَّـهُ أَحَـدْ ﴾ \_أي: سورة التوحيد ـ.، والآيات مـن سـورة الحـديد إلىٰ قـوله: ﴿ وَهُـوَ عَـلِيمٌ بِـذاتِ

وأصفاها هو عقل صاحب الوحي، ولذا يدرك بنوريّته ما لا سبيل لأمثال عقولنا إلى دركه. كتفاصيل أحوال نشأة الآخرة، فاللازم في مثله أن نأخذه منه إذعاناً، وإن لم نعرف مأخذه العقلي. انتهىٰ كلامه رفع الله مقامه. تمهيد ..... مُن رام وراء ذلك فقد هلك»<sup>(۱)</sup>.

أجل، مثل هذه الروايات الشريفة تفتح لنا آفاقاً جديدة في العلم الإلهي، وإنّها إخبار بالغيب يدلّ على صدق قائلها، فإنّ عقل الإنسان في آخر الزمان يتكامل، لعدم محدودية العلم والقدرة والحياة؛ فإنّها من صفات اللّه الذاتية، فلا بدّ من تكامل البشر حتّى نشاهد في مجالاته الدنيوية، يصنع ما يكاد أن يكون بحكم المستحيل، لا سيا عند القدماء، فإذا كمان قساوسة النصارى وكمنائس المسيحيين تحاكم جاليلو لاعتقاده بكروية الأرض، فما بالهم لو سمعوا أنّ الإنسان قد صعد إلى القمر، وكيف كان حالهم لو عاينوا الاختراعات الحديثة المدهشة التي لا تصدّق لولا أن نراها بالعين ؟!

فأقوام تعمّقوا في العلوم الدنيوية، ومن العدل الإلهي ولطف الله أن يكون أقوام يتعمّقون في العلوم الأخروية ( علوم العقائد والفـقه والأخـلاق ) التي فـيها سعادة الدارين ونجاة الإنسانية من براثن الجهل.

فديتك نفسي وأهلي يا ابن رسول الله، فما أروع كلامك الحقّ الذي يخـرج من معادن العلم الإلهي، وخزائن الوحي والرسالة السماوية السمحاء.

« يكون في آخر الزمان أقوام يتعمّقون»، ومن ثمّ أنزل الله سبحانه بـلطفه سورة التوحيد من أجلهم.

وليس ذلك في التوحيد وحسب، بل في النبوّة والإمامة كذلك، فإنّ النسبوّة خلاصة التوحيد، والإمامة امتداد للنبوّة وخـلاصتها، فـهناك آيـات وروايـات نزلت وصدرت لأولئك الأقوام المتعمّقين...

(١) الكافي ١ : ٩١، باب النسبة، الحديث ٣.

١٠ ..... علي المرتضى على نقطة باء البسملة سيدي، وتصديقاً لمقولتك الإلهية، نرى اليوم أمثال شيخنا الأستاذ<sup>(١)</sup> آية الله الشيخ حسن حسن زاده الآملي دام ظلّه يكتب رسالة يذكر فيها واحداً وتسعين وجهاً ومعنى وبياناً للحديث النبوي الشريف : «مَن عرف نفسه فقد عرف ربّه»<sup>(٢)</sup>. ولا عجب في ذلك، بل وسيأتى أقوام يتعمّقون أكثر فأكثر في المعارف

ولا عجب في ذلك، بل وسياني الموام يسعمقون السكر فالسكر في المعارف الإلهية والعلوم النبوية والولوية.

وإذا كان للـقرآن الكـريم سـبعون<sup>(٣)</sup> بـطناً، كـما ورد في الخـبر الشريـف، فكذلك أحاديث أهل البيت للمَيَّلِثُمُ، ولا يكون أتباعهم فقهاء علماء حـتىٰ يـعرفوا معاريض كلامهم ونكاته ولطائفه ووجوهه وبطونه.

روىٰ شيخنا العلّامة المجلسي تليَّزُ بإسناده، عن الإمام الصادق علَيَّلَةٍ ، قال : «حديث تدريه خير من ألف حديث ترويه، ولا يكون الرجل منكم فقيهاً حتىٰ يعرف معاريض كلامنا، وإنَّ الكلمة من كـلامنا لتـنصرف عـلىٰ سبعين وجـهاً، لنا من جميعها المخرج»<sup>(٤)</sup>.

فأحاديث النبي الأعظم وعترته الأتمة المعصومين الأطـهار للمَيَّلِمُ مفسّرة للقرآن الكريم، ولها وجوه كثيرة كالقرآن، فبطونها عديدة، ولكـلّ بـطن بـطون،

- حضرت عنده دام ظلّم سنة ١٤١٠ دروس في علم الفلك، فجزاه الله خيراً.
- ٢) الرسالة مذكورة في مجلة (ميراث جاويدان) التابعة لمنظمة الأوقاف في إيسران، العسدد ٤،
   ١٣٧٣ هش، الصفحة ٦٠.
  - (٣) المراد من السبعين هو الكثرة، لا خصوص السبعين.
- (٤) بحار الأنوار ٢ : ١٨٤، الباب ٣٦، إنّ حديثهم صعب مستصعب، وإنّ كـ لامهم ذو وجوه كثيرة، وفضل التدبّر في أخبارهم بهتماً ، وفيه ١١٦ حديثاً.

تمهيد ..... ١١

وينفتح من كلّ باب ألف باب، ولا يـعلمها إلّا الراسـخون في العـلم، ولا يُـلقّاها إلّا ذو حظٍّ عظيم.

فلا بدّ من التعمّق في أحاديث الرسول وأهل بيته الأبرار لاستخراج الكنوز والذخائر من تراثهم المبارك، ومن اللّــه العون والتـوفيق والســداد. ثمّ كــثرة الروايات في موضوع واحد، لازمها التـواتـر المـعنوي أو الإجمـالي، فـلا مجـال للإشكال حينئذٍ في سند بعض الروايـات، وأنّهـا ضـعيفة السـند، بـل لما يـنقل عشرات الروايات في موضوع ما، فــإنّه نـقطع إجمـالاً أنّ واحـد منها لا أقـلّ صدرت عن المـعصوم عليَّلاً ، كَــها أنّهـا مطابقة للـقرآن الكـريم والعـقل السـليم والفطرة المستقيمة، كما لازمها التواتـر المـعنوي، فـيكون الموضوع حـينئذٍ من الحقّ الحقيق الذي لا ريب فيه هديً للمتقين، فتدبّر جيداً.

ورابـعاً ـروى العـلّامة الجـلسي عـن (الخـصال) بـإسناده : قـال أمـير المؤمنين للظِّلا : «إيّاكم والغلوّ فينا. قولوا : إنّا عبيد مـربوبون، وقـولوا في فـضلنا ما شئتم»<sup>(۱)</sup>.

وقال للَّيْلَةِ : «لا تتجاوزوا بنا العبودية، ثمّ قولوا ما شئتم، ولن تبلغوا». قوله للَيْلَةِ : «ولن تبلغوا»، أي بعد ما أثبتم لنا العبودية ـ بأنّهم عـ باد اللّــه مكرمون ــ، فكلّ ما قلتم في وصفنا، كنتم مقصّرين في حقّنا، ولن تبلغوا ما نستحقّه من التوصيف<sup>(٢)</sup>.

وقال المليَّة : «وإنَّما أنا عبد من عبيد الله، لا تسمُّونا أرباباً، وقولا ــسلمان

(١) بحار الأنوار ٢٥ : ٢٧٠.

(٢) لقد ذكرت تفصيل هذا المعنى في رسالة ( جلوة من ولاية أهل البيت 梁، فراجع.

١٢ ..... ١٢ ..... ١٢ .... علي المرتضى على المسلمة المسلمة والمسلمة والمسلمة والمسلمة وجندب في فضلنا ما شئتم فإنَّكم لن تبلغوا من فضلنا كنه ما جعله الله لنا ولا معشار العشر»<sup>(۱)</sup>.

ومثل هذا الكلام الصريح والنصّ الواضح يدلّ علىٰ أنّ الإنسان مـهما قـال في فضائل أهل البيت للميكلِّ ومناقبهم وعلوّ مقاماتهم وشموخ مراتـبهم، التي هـي دون الخـالق وفـوق المخـلوق، فـإنّه لم يـبلغ المـنتهى، بـل ولن يـبلغ جـزءاً ممّـا يستحقّونه ـو (لن) كما في اللغة تفيد نـني التأبـيد ـ أي أبـداً لا يمكـن للـبشر أن يبلغ نهاية المطاف، بل ولا معشار العشر.

وما نصل إليه ونبلغه، إنّما هو منهم وإليهم، فمنهم العلم الإلهي، وهم أساس المعارف، وبهم فتح الله وبهم يختم، ولولاهم لما عرفناهم حتىٰ هذه المعرفة الضئيلة، والعلم القليل.

أجل، بالأمس نطق أناس بجزء من ألف باء معرفة أهل البيت للمَيَّلَةُ ، إِلَّا أَنَّهُم اتَهموا من قبل بعض حسّادهم بالغلوّ والكفر، فإنّ العقول آنذاك لم تصل إلى حدّ بلوغها ونضوجها، لتتعتّق في المعارف وكلمات أثمة الحقّ للمَيَّلَةُ وآيات القرآن الكريم، فكان من يتكلّم أو يكتب في معرفتهم، ليرفع جانباً من الستار ليكشف عن صفحة من جمالهم وكمالهم، سرعان ماكان يلتى بحجر الغلوّ وسهام مروقه عن الدين.

ولكن اليوم أعلامنا الأعاظم، جهابذة الفكر والعلم والسياسة والعرفان. وأساطين الفقه والأصول والكلام ـ أمـثال السـيد الإمـام الخـميني تتركًز ـ يكـتب في تعريف الحقيقة المحمدية والحقيقة العلوية، ويتجدّث عن نقطة باء البسملة.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢٦ . ٦.

ولن يبلغ القائل مهما تحدّث في عظمة أهل البسيت المُتَكِلُمُ ومسقامهم الشسامخ ومرتبتهم الرفعية.

إلاّ أنّه إذا لم نتمكّن من سحب وشرب ماء البحار ، فلا بدّ أن نغترف مـنها بمقدار ما يرفع العطش ويروي الظمأ ويشني الغليل .

وعسىٰ أن أفتح الطريق برسالتي وبضاعتي المزجــاة هــذه، لأولئك الذيــن يتعتقون، ورُبَّ حامل فقدٍ إلىٰ من هو أفقه منه.

خامساً \_روى العلّامة المجلسي في الأربـعمائة، قـال أمـير المـؤمنين للظِّلَة : «خالطوا الناس بما يعرفون ودعوهم ممّا يـنكرون، ولا تحـملوهم عـلىٰ أنـفسكم وعلينا، إنّ أمرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو عبد قد امتحن الله قلبه للإيمان »<sup>(۱)</sup>.

فأمر الولاية وأحاديث أسرارهم، وحقيقة خلقتهم وبواطنهم، من الصعب المستصعب، الذي لا يتحمّله من الناس، إلاّ من كان مؤمناً حقاً، قد امتحن اللّــه قلبه بالإيمان، ومن الطبيعي أنّ الناس أعداء ما جـهلوا، ومـن لم يكـن مـؤمناً، وكان في قلبه مرض، وفي نطفته خلل وشبهة، فإنّه ينكر فضائل أهل البيت للمَيَّكُمُ ويرمي ذاكرها بالزندقة والغلوّ، ويضرب بمثل ما في يديه عرض الجدار، ويـتّهم كاتبه بما يحاسب عليه يوم القيامة، فإنّه ما يلفظ من قول إلّا لديه عتيد رقيب.

وقد أدّبنا الأثمة طليَّلِيُّ بآداب القرآن الكسريم، فـعن مـولانا أبي عـبد اللّــه الإمام الصادق للَّلِلَّة : «إنّ اللّه تبارك وتعالىٰ حصّن عـباده بآ يــتين مــن كــتابه : أن لا يقولوا حتّىٰ يعلموا، ولا يردّوا ما لم يعلموا. إنّ اللّه تبارك وتــعالىٰ يــقول :

(١) بحار الأنوار ٢ : ١٨٣.

١٤ ..... ١٤ ..... ١٤ .... ١٤ .... ٩٤ .... ٩٤ .... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ .... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ ... ٩٤ .... ٩٤ ... ٩٤

وعن أبي جعفر للظلم ، قال : «أما والله إنّ أحبّ أصحابي إليّ أورعهم وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإنّ أسوأهم عندي حالاً وأمقتهم إليّ الذي إذا سمع الحديث ينسب إلينا ويروىٰ عنّا فلم يعقله ولم يقبله، إشمأزّ منه وجحده، وكفر بمن دان به، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج وإلينا أسند، فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا»<sup>(۱)</sup>.

فالحذار الحذار لأولئك الذين لا يعقلون بـعض الحــقائق في مـعرفة الأئمـة الأطهار أن ينكروها ويُعادوها.

فعن أبي عبد الله طلِّلا ، قال : «لا تكذبوا بحديث آتماكم أحد، فما نَّكم لا تدرون لعلَّه من الحقّ فتكذَّبوا اللَّه فوق عرشه».

بل إنما نتخلّق بأخلاقهم الحسنة، ونردّ ما تضيق به الصدور، ولا تـتحمّله العقول الضعيفة إليهم للمَنَكِّثُرُ ، فعن سفيان بن السمط، قال : «قلت لأبي عبداللَّه للَكْلَةِ : جعلت فداك إنّ الرجل ليأتينا من قبلك فيخبرنا عنك بالعظيم من الأمر فـيضيق بذلك صدورنا حتّى نكذّبه، قال : فقال أبو عبد اللَّه للَكْلَةِ : أليس عنيّ يحدّثكم ؟ قال : قلت : بلىٰ، قال : فيقول للّيل إنّه نهار، وللنهار إنّه ليل ؟ قال : فقلت له : لا، قال : فقال : ردّه إلينا، فإنّك إن كذّبت فإنّما تكذّبنا»<sup>(٣)</sup>.

ومن المعلوم أنَّ تكذيبهم تكذيب لله فوق عرشه كما مرٍّ، ويكون كافراً بـه

(۱) المصدر : ۱۸٦.

(٢) المصدر : ١٨٧.

تمهيد .....٩

سبحانه \_والعياذ بالله \_وهو لا يدري ويحسب أنّه يحسن صنعاً، وأنّه يـدافـع عن العقل وحكومته، وأنّه من الدعـاة إلى الحـضارة والتمـدّن والتـحرّر، إلّا أنّــه ضلّ وأضلّ...

وأخيراً وليس بآخر : لقد اشتهر بين النـاس أنّ (مـن صَـنّف اسـتُهدِف)، وإنّ الله سـبحانه يـقول : ﴿ وَخَـلَقْناكُـمْ أَطُـواراً ﴾، وإنّ أذواق النـاس مخـتلفة، ولولا اختلاف الأذواق لبارت السلع في الأسـواق، واخـتلاف الآراء والأفكـار بعدد الناس، وليس كلّ من كتب وصنّف رضي عنه الجميع.

إلاّ أنيّ أتقرّب إلى الله في عملي، وإنّما كتبت لآخرتي، يـوم لا يـنفع مـال ولا بنون إلاّ من أتى الله بقلبٍ سليم، ومن الواضح أن يكون حينئذٍ مدح النـاس وقدحهم علىٰ حدٍّ سواء، ولكن بكلّ رحابة صدر أتقبّل النقد البنّاء، فغير المعصوم غير معصوم، وإنّ الإنسان قد ابتلي بالنسيان، وإنّـه مـعرّض للـخطأ والاشـتباه، فأعتذر مقدّماً من هفوة القلم وزلّة القدم، وأسأل الله السداد والرشاد والإخلاص، فعليه أتوكّل وبه أستعين، ومنه التوفيق وإليه أنيب وإيّاه أعـبد، وآخـر دعـوانـا أن الحمد للّه ربّ العالمين.

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد للّه الذي جعل الكائنات مـظهراً لأسمائـه، والحــمد جــامعاً لكــتابه، والبسملة مفتاحاً لحمده، والنقطة منطلقاً لبسملته.

البسملة : مصدر انتزاعي من قوله تعالىٰ : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، كالحوقلة من : ﴿ لاحَوْلَ وَلاقُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ العَلِيِّ العَظِيمِ ﴾ .

ومممّا تعارف عليه الناس أنّهم في بداية أعمالهم ربما يقرأونهما بماسم عزيز من أعزّائهم أو كبير من كبرائهم، ليكون ذلك العمل مباركاً متشرّفاً بماسمهم، كسما يسفعلون ذلك في التسمية، فربما يسمّى الولد بماسم الوالد أو يكنّى بمه -كما يستحبّ ذلك مالي المعنية، فربما يسمّى الولد بماسم الوالد أو يكنى به هذا المجرى فابتدأ كلامه المقدّس باسمه جلّ وعلا، ليكون ما فيه اسمه متعلّقاً به، ويتأدّب عباده بأدبه، فيبدأون باسمه في أفعالهم وأعمالهم، حتّى لا تكون مستورة ومقطوعة من البركة والخير المستمرّ الثابت، ولا تكون هالكة باطلة؛ لأنّها بماسم الله الذي لا يهلك ولا يزول، فهو السرمدي الأبدي. وكلّ ما ليس لوجهه الكريم فهو هالك وباطل ويكون هباءاً منثوراً، وإنّما يبقى الله وما فيه اسم الله.

وفي الخبر المشهور عند الفريقين، عن رسول الله عَبَثُوْلُهُ ، قــال : «كـلّ أمـر

١٨ ..... ١٨ ..... ١٨ ..... علي المرتضى على نقطة باء البسملة ذي بال لم يبدأ فيه باسم الله فهو أبتر»، والأبتر هو المنقطع الآخر الذي لا بقاء فيه فهو هالك وزائل لا محالة.

والله : اسم الجلالة علم للذات الواجب الوجود لذات المستجمع لجسميع الصفات الكمالية والجلالية.

وعن أمير المؤمنين علي للظلة : «الله : معناه المعبود الذي يأله فيه الخسلق ويؤله إليه، والله هو المستور عن درك الأبصار، المحجوب عن الأوهام والخطرات».

وقال الإمام الباقر للظلام : «معناه : المعبود الذي أله الخلق عن درك ماهيّته والإحاطة بكيفيّته».

وقال الإمام الكاظم للنُّلْج : «معناه : استولى على ما دقّ وجلّ».

وقال الإمام العسكري غليًّا : «هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائـد كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من كلّ من دونه»<sup>(١)</sup>.

ويقول العلّامة الطباطباني في تفسيره القيّم (الميزان) : «وأمّا لفظ الجلللة، فالله أصله الإله حذفت الهمزة لكثرة الاستعمال، وإله من أله الرجل يأله بمعنى عبد، أو من أله الرجل أو وله الرجل أي تحيّر، فهو فعال ـ بكسر الفاء ـ بمعنى المفعول، ككتاب بمعنى المكتوب، سمّي إلهاً لأنّه معبود أو لأنّه ممّا تحيّرت في ذاته العقول، والظاهر أنّه عَلَم بالغلبة، وقد كان مستعملاً دائراً في الألسن قبل نزول القرآن يعرفه العرب الجاهلي، كما يشعر به قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَئِنْ سَأَلَتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (<sup>٢</sup>).

(١) الروايات من ميزان الحكمة ١ : ١٣٢.

(٢) سورة الزخرف، الآية ٨٧.

البسملة .... فقالوا لهذا لِلَّهِ وَلهٰذا لِشُرَكائِنا ﴾ <sup>(١)</sup>، وممّـا يـدلّ عـلىٰ كـونه عَـلَماً وقوله تعالىٰ : ﴿ فَقالُوا لهٰذا لِلَّهِ وَلهٰذا لِشُرَكائِنا ﴾ <sup>(١)</sup>، وممّـا يـدلّ عـلىٰ كـونه عَـلَماً أنّه يـوصف بجـميع الأسهاء الحسنىٰ وسـائر أفـعاله المأخـوذة مـن تـلك الأسهاء من غير عكس، فيقال : اللّـه الرحمـن الرحـيم، ويـقال : رحـم اللّـه وعـلم اللّـه ورزق اللّه، ولا يقع لفظ الجلالة صفة لشيء منها، ولا يؤخذ منه مـا يـوصف بـه شيء منها.

ولمَّا كان وجوده سبحانه وهو إله كـلَّ شيء، يهـدي إلى اتّـصافه بجـميع الصفات الكمالية، كانت الجميع مدلولاً عليها بـه بـالالتزام، وصـحّ مـا قــيل: أنّ لفظ الجلالة اسم للذات الواجب الوجود المستجمع لجـميع صفات الكمـال، وإلَّا فهو عَلَم بالغلبة لم تعمل فيه عناية غير ما يدلّ عليه مادّة إله.

وأمّا الوصفان الرحمن الرحيم : فسها من الرحمة وهي وصف انتفعالي وتأثّر خاصّ يلمّ بالقلب عند المشاهدة من يفقد أو يحتاج إلى ما يتمّ بم أمره، فيبعث الإنسان إلى تتميم نقصه ورفع حاجته، إلّا أنّ هذا المعنى يترجع بحسب التحليل إلى الاعطاء والإفاضة لرفع الحاجة، وبهذا المعنى يتّصف سبحانه بالرحمة. والرحمن فعلان صيغة مبالغة تدلّ على الكثرة، والرحيم فعبل صفة مشتبهة تتدلّ على الثبات والبقاء، ولذلك ناسب الرحمن أن يدلّ على الرحمة الكثيرة المفاضة على الثومن والكافر، وهو الرحمة العامة، وعلى هذا المعنى يستعمل كثيراً في القرآن، قال تعالى : ﴿ الوَّحْنُ عَلى العَرْشِ اسْتَوى ﴾ (٢)، وقال : ﴿ قُلْ مَنْ كانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَندُدْ لَهُ الوَّحْنُ مَدًا ﴾ (٣)، إلى غير ذلك، ولذلك أيضاً ناسب الرحيم أن

- (١) سورة الأنعام، الآية ١٣٦.
  - (٢) سورة طع، الآية ٥.
  - (٣) سورة مريم، الآية ٧٥.

٢٠ ..... علي المرتضى على نقطة باء البسملة يدلّ على المرتضى على نقطة باء البسملة يدلّ على النعمة الدائمة والرحمة الثابتة الباقية التي تفاض على المؤمن كما قال تعالى : و وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينَ رَحِميماً ﴾ (١)، وقال تمعالى : ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُوفٌ رَحِمٍ ﴾ (١) إلى غير ذلك، ولذلك قيل : إنّ الرحمن عام للمؤمن والكافر في الدنيا ـ، والرحم (٣) خاص بالمؤمن في الدنيا والآخرة ـ» (٤).

وقال في معنى الإسم : وأمّا الإسم : فهو اللفظ الدالّ عـلى المسـمّىٰ مشــتقّ من السمة بمعنى العلامة، أو من السموّ بمـعنى الرفـعة ــوالعـلوّ<sup>(0)</sup>ــ، وكــيف كــان

- (١) سورة الأحزاب، الآية ٤٣. (٢) سورة التوية، الآية ١١٧. (٣) في النهاية : في أسماء الله تعالىٰ (الرحمن الرحيم ) : وهما اسمان مشتقًان مـن الرحمـة، مـثل
- ، ٢٠ في المهاية . في اللهاة الله للذى ( الرحمن الرحمي ) : ولما اللهان مستقان من الرحمة ، مثل ندمان ونديم ، وهما من أبنية المبالغة ، ورحمان أبلغ من الرحيم ، والرحمن خاص للّه لا يسمّىٰ به غيره ولا يوصف ، والرحيم يوصف به غير اللّه تعالىٰ ، فيقال : رجل رحيم ، ولا يقال : رحمن .

وقيل : الرحمة على قسمين : امتنانية ووجوبية ، فالامتنانية هي الرحمة المفيضة للمنعم السابقة على العمل، وهي التي وسعت كلّ شيء، وأمّا الوجوبية فسهي الموعودة للمتّقين والمحسنين في قوله تعالى : ﴿ فَسَأَكْتُهُما لِملَّذِينَ يَمَـتَّقُونِ ﴾ ، ﴿ إِنَّ رَحْمَـةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِسَ المُحْسِنِينَ ﴾ ، وهي داخلة في الامتنانية أيضاً ؛ لأنّ الوعد بها على العمل محض المنّة، وتقديم الرحمن على الرحيم من تقديم العامّ على الخاصّ.

(٤) الميزان ١٦ : ١٦.

(٥) الإسم مشتق من السمو بعنى العلو والرفعة عند البصريين، ومن الوسم بمعنى العلامة والدلالة عند الكوفيين، ولكل منهما وجد، وقيل : الأنسب بالساحة الألوهية هو الأول. وأما حذف الألف لفظاً عند دخول الباء فلكونها همزة وصل، وهي لا تثبت في الدرج، وحذفت خطأ لكثرة الاستعمال وأبدلت منها لطول البسملة، وقيل : إنّما تسقط الألف خطًاً

| ۲۱ | • • • • • | البسملة |
|----|-----------|---------|
|----|-----------|---------|

فالذي يعرفه منه اللغة هو اللفظ الدالّ، ويستلزم ذلك أن يكون غير المسمَّىٰ، وأمّا الاسم بمعنى الذات مأخوذاً بوصف من أوصافه، فهو من الأعيان لا من الألفاظ، وهو مسمّى الاسم بالمعنى الأوّل، كما أنَّ لفظ العالم ( من أسهاء الله تعالىٰ ) اسم يدلُّ على مسمًّا، وهو الذات مأخوذة بوصف العلم، وهـو بـعينه اسم بـالنسبة إلى الذات الذي لا خبر عنه إلَّا بوصف من أوصافه ونعت من نعوته، والسبب في ذلك أنَّهم وجدوا لفظ الاسم موضوعاً للدالَّ على المسمَّىٰ من الألفاظ، ثمَّ وجدوا أنَّ الأوصاف المأخوذة علىٰ وجه تحكي عن الذات وتدلُّ عليه حالها حال اللفظ المسمّىٰ بالاسم في أنَّها تدلَّ علىٰ ذوات خارجية، فسمّوا هذه الأوصـاف الدالّـة على الذوات أيضاً أسهاء، فأنتج ذلك أنَّ الاسم كما يكون أمراً لفظياً كذلك يكـون أمراً عينياً، ثمَّ وجدوا أنَّ الدالَّ على الذات القريب منه هم الاسم بالمعنى الشاني المأخوذ بالتحليل، وأنَّ الاسم بـالمعنى الأوَّل إَنَّمـا يـدلُّ عـلى الذات بـواسطته، ولذلك سمَّــوا الذي بــالمعنى الثــاني إسماً، والذي بــالمعنى الأوّل اسم الاسم، هــذا ولكن هذا كلَّه أمر أدَّىٰ إليه التحليل النـظري ولا يـنبغي أن يحـمل عـلى اللـغة، فالاسم بحسب اللغة ما ذكرناه.

وقد شاع النزاع بين المتكلّمين في الصدر الأوّل مـن الإسـلام في أنّ الإسم عين المسمّىٰ أو غيره، وطالت المشاجرات فيه، ولكنّ هـذا النـوع مـن المسـائل قد اتّضحت اليوم اتّضاحاً يبلغ حدّ الضرورة، ولا يجوز الاشتغال بها بذكر ما قيل

لا لفظاً من البسملة بشرطين : الأوَّل : إذا أُضيف إلى لفظ ( اللَّه ) وهذا تبتت في ( باسم ربَّك ) . والثاني : أن تكون قبلهما الباء، ولمثلهما حذفت في ( بسم الله ) .

٢٢ ..... ٢٢ ..... ٢٢ .... ٢٢ .... علي المرتضى على نقطة باء البسملة أو ما يقال فيها، والعناية بإبطال ما هو الباطل وإحقاق ما هو الحق فيها، فالصفح عن ذلك أولى.

وجاء في جامع الجوامع<sup>(١)</sup>: أصل الاسم سموً، لأنّ جحد أسهاء، وتصغير، سميّ. (اللّه) أصله (إله) فحذفت الهمزة وعوّض عنها حرف التسعريف، ولذلك قيل في النداء : (يا ألله) بقطع الهمزة، كما يقال : (يا إله)، ومعناه أنّه الذي يحقّ له العبادة، وإنّما حقّت له العبادة لقدرته على أصول النحم، فهذا الاسم مختصّ بالمعبود الحقّ، لا يطلق على غيره، وهو اسم غير صفة؛ لأنّك تنصفه فتقول (إله واحد)، ولا تصف به، فلا تسقول : (شيء إله). و (الرحمن) فعلان من رحم، واحد)، ولا تصف به، فلا تسقول : (شيء إله). و (الرحمن) فعلان من رحم، الرحم، والدلك قيل : الرحمن بعميع المحلق، وفي الرحمن من المبالغة ما ليس في عن الصادق للألج أنّه قال : الرحمن اسم خاصّ بسطة عامة والرحيم اسم عامً بصفة خاصة. وتعلّقت الباء في (بسم اللّه) بمحذوف تقديره : بسم اللّه أقرأ؛ ليختصّ اللّه بالابتداء به، كما يقال للمُعرس (باليمن والبركة) بعنى أعرست، وإنّما قدّر المحذوف متأخّراً؛ لأنّهم يبتدئون بالأهمّ عندهم، ويدلّ على ذلك قوله : ﴿ بِسْمِ اللّهِ مُحْرِيها ومُرسيّها ﴾.

وجاء في مجــد البــيان في تــفسير القـرآن<sup>(٢)</sup>: وأمّــا (اللّــه)، فــني الروايــة السابقة بطرقها (واللّه إله كلّ شيء). وفي التوحيد عــن الإمــام العسكـري للظِّلْح ، عن أمير المؤمنين للظِّلَا ، أنّ رجلاً قام إليه فقال: يا أمير المــؤمنين، أخــبرني عــن

- (١) جامع الجوامع ١ : ١٥.
- (٢) مجد البيان في تفسير القرآن : ٢٢٨، بحث حول لفظة الجلالة .

| ۲۳ | البسملة |
|----|---------|
|----|---------|

﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِمِ ﴾ ، ما معناه ؟ فقال : إنّ قولك (الله) أعظم اسم من أسماء الله عزّ وجلّ، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمّىٰ به غير الله، ولم يــــــممّ به مخلوق. فقال الرجل : فما تفسير قوله (الله) ؟ قال عليَّلاً : هو الذي يــتألّـه إليـه عند الحوائج والشدائد كلّ مخلوق عند انقطاع الأسباب من كلّ مَن سواه. ثمّ قال : وذلك أنّ كلّ مترتّس في هذه الدنيا ومـتعظّم فــمها، وإن عظم غـنائه وطـغيانه، وكثرت حوائج مَن دونه إليه، فإنّهم سيحتاجون حوائج لا يقدر عـليها، فسينقطع إلى الله عند ضرورته وفاقته، حتى إذا كني همّه عاد إلى شركه، أما تسمع الله عزّ وجلّ يقول : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمُ إِنْ أَتاكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَنْكُمُ السَّاعَةُ أُغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ

وفيه أيضاً في حديث، أنّه قال أمير المؤمنين للظِّلَا : «اللّه، مـعناه : المـعبود الذي يأله فيه الخلق، ويؤله إليه، واللّه هو المستور عن درك الأبصار، الحـجوب عن الأوهام والخطرات».

ثمّ قال : قال الباقر للظِّلا : «الله، معناه : المعبود الذي أله الخسلق عسن درك ماهيّته والإحساطة بكسيفيته، ويسقول العسرب : أله الرجسل؛ إذا تحسيّر في الشيء فلم يحط به علماً، ووله : إذا فزع إلىٰ شيء ممّا يحذره ويخافه، والإله هو المستور عن حواسّ الخلق».

وفي مجمع البحرين : أنَّ في الحـديث : «اللّــه، مـعنىٰ يــدلّ بهــذه الأسهاء، وكلّها غيره».

وفي التوحيد، بإسناده، عـن الصـادق للللَّلا : «اللَّــه مشــتقّ عــن أله، وإله يقتضي مألوهاً».

وفي خطبة الرضا للظلةِ : «له معنى الربوبية إذ لا مربوب، وحــقيقة الإلهــية

٢٤ ..... ٢٤ المرتضى علي المرتضى علي المرتضى الله المسملة المسملة المرتضى الله المرتضى الله المرتضى المرت

ثمّ يقول في اشتقاق كلمة الجلالة وعلميتها وأنّ أصلها ما هو ؟ : إعملم أنّ له لا خلاف في أنّ الألف واللام في لفظ الجملالة حرف تعريف في الأصل لا من أصل الكلمة، كما مرّ عملىٰ مما صرّح بمه بعضهم، وذهب الأكثر إلىٰ أنّ أصله (الإلاه). وجوّز سببويه أن يكون أصله لاهاً من لاه يمليه : تسترّ واحتجب، وقيل : بمعنىٰ ارتفع، ويبعده كثرة دوران إله في الكلام، واستعمال إله في المعبود، وإطلاقه على الله، فهو حينئذٍ كلفظ الناس حيث أنّ أصله (الأناس) فحذف منه الهمزة وعوّض منه الألف واللام، كما عن أبي علي النحوي، أو من دون تعويض كما ذكره غيره.

والإله مشتقّ من أله \_بالفتح \_إلاهة، أي : عـبد عـبادةً، عـلىٰ مـا ذكـره الجوهري ووافقه جماعة.

وعن المصباح : أله يأله \_من باب تعب \_إلهة، بمعنىٰ عبد عبادة، وتألّه تعبّد، والإلاه المعبود، وهو الله سبحانه ثمّ استعاره المشركون لما عبد من دونه.

وأجود منه ما ذكره الجوهري من تعليل تسمية الأصنام بالإلهة، باعتقادهم أنَّ العبادة تحقّ لها، وأسمائهم تتبع اعتقاداتهم، لا ما عليه الشيء في نفسه.

قيل : اتّفق القائلون بالاشتقاق على اشتقاقه ممّا ذكر ، وأنّه اسم جنس كالرجل والفرس يقع علىٰ كلّ معبود بحقّ أو باطل ، ثمّ غلب عـلى المعبود بحـقّ، كما أنّ النجم اسم لكلّ كوكب ثمّ غلب على الثريا . وكذا السنة علىٰ عـام القـحط ، والبيت على الكعبة ، والكتاب عـلىٰ كـتاب سـيبويه . وأمّـا اللّـه بحـذف الهـمزة فختصّ بالمعبود وبالحقّ ، لم يطلق علىٰ غيره ، انتهىٰ .

وقيل: (من أله \_بالكسر \_، أي: تحيّر). وذكر الجوهري أنّ أصله الوله،

البسملة ..... ۱۹

وردَّ بمخالفته لكثيرٍ من كلام أهل اللـغة، والمـناسبة ظـاهر، إذ تحـيَّرت الأوهـام وغمضت مداخل الفكر وعجزت العقول عن إدراكه.

وقيل: ( من ألهت إلىٰ فلان، أي : سكنت إليه). فالنفوس لا تسكن إلّا إليه، والعقول لا تقف إلّا لديه، ﴿ ألا بِذِكْرِ اللّٰهِ تَطْمَئِنُ القُلُوبُ ﴾<sup>(١)</sup>.

وقيل: (من الوله، وهو ذهاب العقل، سواء فيه الواصلون إلى ساحل بحر العرفان، والواقفون في ظلمات الجهالة وتيه الخذلان).

وقيل : ( من أله الفصيل، إذا أولع بأُمَّه؛ لأنَّ العبادة تتضرَّع إليه في البليَّات ) ـ

وعن الخليل ومتابعيه وأكثر الأصوليين والفقهاء من العامة، أنّ : اسم الجلالة ليس بمشتقّ، واسم علم له سبحانه، واحتجّ لذلك بأنّه : لو كان مشتقّاً لكان معناه كلّياً لا يمنع نفس تصوّره عن وقوع الشركة فيه، فلا يكون (إلّا اللّه) موجباً للتوحيد المحض، وبأنّ : الترتيب العقلي ذكر الذات ثمّ نعته بالصفات، وإنّا نقول : اللّه الرحمن الرحيم العالم القادر، ولا نقول العكس، فدلّ على أنّه اسم علم، وبأنّه لو كان صفة وسائر أسمائه صفات لم يكن للباري تعالىٰ اسم، ولم يبق العرب شيئاً من الأشياء إلّا سمّته، فكيف لم تسمّ خالق الأشياء ومبدعها، فهذا محال.

أقول : يظهر لي في المقام أنّ الإله الذي هو الأصل في (الله) علىٰ ما عرفت وصرّح به في الرواية المتقدّمة، ويظهر من سائر الروايات أيضاً هو : فعال بمعنىٰ مفعول، كالكتاب بمعنى المكتوب، من أله بمعنىٰ عـبد، كـما صرّح بـه جمـاعة، وأصل العبودية الخضوع والذلّ، كما صرّح به الجوهري، وربما فسّر بغاية التذلّل، ولعلّه لانصراف اللفظ إلى الفرد الكامل، فيكون الإله هو : المـعبود الذي لأجـله

(١) سورة الرعد، الآية ٢٨.

۲۹ ..... ۲۹ ..... یلی المرتضى با نقطة باء البسملة یقط باء البسملة یقط باء البسملة یقط باء البسملة یقم الخضوع والتذلّل الكامل، انتهى كلامه رفع الله مقامه.

ثمّ يذكر المصنّف القدير مطالب قسيّمة وشقيلة ملؤها العملم والمعرفة في هذا الباب، لولا الخوف من الإطالة لتعرّضت إليها، إلّا أنّ المقصود الاختصار، وغير هذا فأوصي القرّاء الكرام بمطالعة هذا التفسير القيّم، ومن اللّه التوفيق.

ثمّ يقول تحت عنوان : ( في حقيقة العـبودية، وأنَّ كـلمة الجـلالة مسـتجمع لجميع الصفات الكمالية) : ثمَّ إنَّ التذلُّل والخضوع لمعبوده لذاته وصفاته، فـيكون المعبود مستحقًّا للخضوع له بذاته وصفاته، والعبد مستحقاً للاتصاف بــه لذاتــه، وهذا حقيقة العبادة، فإذا عرف ذاته بخواصّ الامكان ونقصانه، وعسرف الحقّ باستجاعه لجميع الصفات الكمالية، انبعث له حـال الخـضوع قـلباً، والطـاعة له جوارحاً، وبهذه الملاحظة فالله هو الذات المستجمعة لجميع الصفات الكمالية، إذ لو فقد منها شيئاً لم يكن معبوداً بقولِ مطلق. ومـن جمـلتها أن يكـون مـرتفعاً عن الخلق وعن مبلغ مداركهم، بحيث يحتجب عنها بغير حجاب، ومستورأ عمن درك الأبصار، ومحجوباً عن الأوهام والخطرات، فيأله الخلق عن إدراك حقيقته، فيناسب جملة من مبادى الاشتقاق السابقة، ويوافق جملة من الروايات المتقدمة، \_ثمّ يذكر المصنّف وجه ذلك ومطالب أخرىٰ : ثمّ يقول قـدّس سرّه الشريف \_: ومن هنا يتبين وجه التـعميم في الحـاجة والمحـتاج في الروايـة الأولىٰ، وتـفصيله بإثبات انحصاره فيه سبحانه، وأنَّ مَن سواه لا يقدر على الكلِّ وإن قدر على بعض، بل هو محتاج أيضاً، والمعبود في كلَّ جهة لا بدَّ وأن يكون غـنياً مـن كـلَّ جـهة؛ إذ عبادة المحتاج للمحتاج سفاهة، وهذا بحسب ظاهر النظر، وإلَّا فـالمحتاج إليـه عند العارف ليس إلّا الحيقّ سبحانه، وهو من دونهم وليّ الإعطاء والمنع، وجميع ما سواه يـلنجأ بـه، إمَّـا دائماً كـالعارف، وإمَّـا عـند الحـاجة كـالمؤمنين،

البسملة .....۲۷

وإمّا عند الاضطرار كالكفّار، كما يشهد له الآية والرواية، وما رواه في التوحيد بعد ما قدّمناه في صدر ترجمة البسملة قال: (وهو ما قال رجل للصادق للخلّة : يا بن رسول الله عَلَيْكُلُهُ، دلّني على الله ما هو ؟ فقد أكثر عليّ الجادلون وحيّروني. فقال له : يا عبد الله، هل ركبت سفينة قطّ ؟ قال : نعم. قال : فهل كسر بك حيث لا سفينة تنجيك ولا سباحة تغنيك ؟ قال : نعم. قال : فهل تعلّق قلبك هـنالك أنّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلّصك من ورطتك ؟ قال : نعم. وعلى الصادق عليّلاً : فذلك الشيء هو الله القادر على الانجاء حيث لا منجي، وعلى الإغاثة حسيث لا مغنث).

والظاهر أنَّ السبب في ذلك رجوع الكافر حال اضطراره إلىٰ نظرته المحجوبة، وظهور تلك المعرفة وفعليته.

ولا يخنى عليك أنّ الالتجاء والاستغاثة والسؤال والفزع كلّها من شـؤون العبودية والخضوع والتذلّل، بل هي تذلّلات وخضوعات حالية، كما أنّ الاطاعة بالجوارح عبودية، بل أغلب النفوس لا تخضع ولا تتذلّل إلّا عـند الحـاجة ﴿ إنَّ الإِنْسانَ لَيَطْغىٰ أَنْ رَآهُ اسْتَغْنىٰ ﴾.

فالعبودية أصلها الخضوع والتذلّل، ولها أغصان وفروع وآثار يصحّ إطلاق العبودية علىٰ كلّ منها أيضاً. ألا ترىٰ أنّ السجدة عبادة جوارحية، ولها معنىً قلبيّ هو السجدة القلبية ؟

وبما فصّلنا يتّضح أنّ اللّه هو أعظم اسم من أسماء اللّـه سـبحانه، الحــاكـية عن صفات الذات وصفات الأفعال في مقام الظهور، باعتبار دلالته على المعبودية المطلقة المشتملة على جميع شؤونها من صفات الذات وصفات الأفعال، والعبودية مساوقة لعالم الإمكـان، وكـلّ حــادث عـبد ﴿ إِنْ كُـلٌّ مَـنْ في السَّماواتِ وَالأَرْضِ ۲۸ ..... ۲۸ یا المرتضیٰ ﷺ نقطة باء البسملة

إلا أتى الرَّحْنَ عَبْداً ﴾ ، والعبودية وجهة العبد إلى سيّده، والعابد إلى معبوده، والرابطة والوسيلة ، والله سبحانه معبود بذاته وصفاته وأفعاله و آثاره ، ولو أغمض النظر عن واحد منها لم يكن معبوداً مطلقاً ، فلو خرج عن مدلول كلمة الجلالة اسم من أسمائه الظاهرة لم يكن باعتباره معبوداً ، فخرج مظاهر ذلك الاسم عن دائرة العبودية من حيث كونها مظاهر له ، والمعبود المطلق مَن كان كاملاً في ذاته وصفاته ، باستجهاعه جميع الصفات الجهالية والكالية ، الذاتية والفعلية ، مرجواً عند كلّ ما يرجىٰ ، مخوفاً عند كلّ ما يخاف ، مستحقاً للمحبوبية بجميع الوجوه والحيثيات ، وللحياء منه بجميع الشؤون الموجبة لاستحقاق الحياء منه ، متوحّداً في جميع ذلك ، لا يشاركه في شيء منها غيره . فدلول هذه الكلمة (الله ) شاملة لمدلول كلّ اسم من الأسماء الظاهرة ، فهو أعظم منها وأعم.

ومن هنا يتبيّن أنّه المقدّم عليها معنىً، فهو المستحقّ للتقديم لفظاً يوصف بها، ولا يجري وصفاً لشيء منها.

ثمّ يقول تترَّخ : وممّا ذكرنا ظهر فساد الاستدلال علىٰ أنَّه اسم للـذات، فيذكر وجه ذلك. وممّا فـصّلنا ظـهر انـدراج سـائر الاحـتمالات في المشـتقّ مـنه تحت ما ذكرنا، علىٰ وجه يظهر للمتأمّل فيا ذكر، فلا نطيل ببيانها، ووجه الجـمع بين الأخبار الواردة في ذلك، وانطباقها على القواعد اللفظية، فلا تغفل.

ثمّ له بحث قيّم حول تفسير كلمة الجلالة باعتبار حروفها، مسبتداً بسقوله: وأمّا شرح الكلمة باعتبار حروفه، فني التوحيد، بإسناده، عن أبي عبد اللّه للظِّلّا ، بعد السؤال عن تفسير (اللّه) في ضمن تسفسير البسسملة، قسال : الألف آلاء اللّـه علىٰ خلقه من النعيم بولايتنا، واللام إلزام اللّه خلقه ولايتنا، قلت : فالهاء ؟ قال : هوانٌ لمن خالف محمّداً وآل محمد صلوات اللّه عليهم، الحديث. ولعلّه أسقط مسنه **البسملة** ..... الألف واللام لخروجهما عن جوهر الكلام، أو أخذ اللام المشدّدة واحدة وأسقط الألف المتأخّرة عنه... ثمّ له بحث حول كملمتي الرحمين الرحيم مفصّلاً، وأنّ مرتبة الرحمة متأخّرة عن مرتبة الألوهية، وأنّ الرحمن اسم خاصّ لصفة عمامة، والرحيم اسم عام لصفة خاصة، وغير ذلك من المباحث النافعة والمفيدة، فراجع. ۳۰ ..... على المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

من معالم سورة الحمد

سورة الحمد تسمّىٰ بالسبع المثاني، قال الله تعالىٰ : ﴿ وَلَـقَدْ آتَـيْناكَ سَـبْعاً مِنَ المُثانِيَ وَالقُرْآنَ العَظِيم ﴾ <sup>(١)</sup>، باعتبار آياتها سبعة مع البسملة، وأنّها نزلت مرّتين فهي مكّية نزلت عند وجوب الفريضة، ومدنية نزلت عند تحوّل القبلة مـن البـيت المقدّس إلى الكعبة المشرّفة<sup>(٢)</sup>.

والروايات الواردة عن الرسول الأكرم وأهل بيته الأطهار طلْيَكْمُ في فضائلها وخواصّها أكثر منها في غيرها من السور القرآنية.

روى الشيخ الصدوق عليه الرحمة في كتابه (معاني الأخبار)، بـإسناده، عن جابر بن عبد الله، قال : قال رسول اللّـه ﷺ : مَـنَّ عـليّ ربّي وقـال لي : يا محمد، أرسلتك إلى كلّ أحمر وأسود، ونصرتك بالرعب، وأحللت لك الغـنيمة، وأعطيتك لك ولاُمّتك كنزاً من كنوز عرشي : فاتحة الكتاب وخاتمة سورة البقرة. وعن الإمام الصادق ﷺ : لو قرأت الحمد علىٰ ميّت سبعين مـرّة ثمّ ردّت

- (١) سورة الحجر، الآية ٧٥.
- (٢) تفسير البصائر ١ : ١١ و ٢٥. وقد ثبت في الأخبار : أنَّ السبع المثاني هي سورة الحـمد، ومعنى المثاني : أنّها تثنى وتعاد في كلّ صلاة تقرأ فيها، وجاء في تفسير الكاشف (١ : ٣١) : اختلفوا في مكان نزولها فقيل : في مكة المكرمة، وقيل : بل في المدينة، وقال ثالث : نـزلت مرّتين، في مكة أوّلاً وفي المدينة ثانية تأكيداً لأهميتها ومبالغة في تشريفها، وأكثر المفسرين على أنّها نزلت في مكة . وهذا خلاف عقيم لا فائدة له، لأنَّ هذه السورة الكرية لا تحتوي على أنّها نزلت في مكة . وهذا خلاف الغرول.

وفي جامع الأخبار للشيخ الصدوق، بإسناده، عن رسول الله، أنَّــه قــال: مَن قرأ فاتحة الكتاب اعطاه الله بعدد كلَّ آية نزلت من السماء فيجزىٰ بها ثوابها.

وروى البخاري، عن أبي سعيد بن المعلّىٰ، قال : كنت أصلّي، فدعاني النبيّ عَنَكُوْلَهُ، فلم أجبه، ثمّ قلت : يا رسول الله، إنيّ كنت أصلّي. قال : ألم يقل الله ( اسْتَجِيبُوا لِلَهِ وَلِلْرَسُولِ إذا دَعاكُمْ )<sup>(١)</sup>، ثمّ قال : ألا أعلّمك أعظم سورة في القرآن قبل أن تخرج من المسجد ؟ فأخذ بيدي، فلمّ أردنا أن نخرج قلت : يا رسول الله، إنّك قلت : ألا أعلّمك أعظم سورة في القرآن ؟ قال : الحمد للّه ربّ العالمين، هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أو تيته.

وقال الإمام الصادق للظِّلْخ : اسم الله الأعظم مقطّع في أمّ الكتاب.

فسورة الحمد تسمّىٰ بأمّ الكتاب<sup>(٢)</sup>؛ لوجوه، أشهرها : إنّها جامعة لأصول وأهداف القرآن الكريم ومقاصده المـقدّسة، فـتضمّ رؤوس المـطالب والمـعارف، والعرب يسمّون ما يجمع أشياء متعدّدة (أمّاً)، كما يسمّون الجملدة الجامعة للـدماغ

## (١) سورة الأنفال، الآية ٢٤.

٣٢ ...... ٢٢ البسملة باء البسملة ( (أمّ الرأس). فني الفاتحة إجمال ما فصّل في الكـتاب الجـيد، فكـان الكـتاب نشأ من هذه السورة بالتفصيل بعد الاجمال، كما سمّيت مكة المكرمة بـأمّ القـرىٰ؛ لأنّ الأرض دحيت منها.

كما إنَّ الأمّ بمعنى المقصود وما يـقصده الإنسـان، فأَمَّـهُ أي : قَـصَدَه. وفي هذه السورة مقصود الكتاب، وهي أوّل سورة يفتتح بها، فهي أصل الكتاب ومن ثمّ تضاف إليه، ويقال : فاتحة الكتاب.

فكلّ ما جاء في القرآن الكريم إنّما هو في سورة الحمد، فإنّها براعة استهلال رائعة للقرآن الكريم، فهي تحتوي على أصول الدين وفروعه، فالحمد للّه: إنّما يدلّ على إثبات الصانع، وربّ العالمين : على صفاته. والرحمين الرحيم : على عدله، ومالك يوم الدين : على إثبات المعاد، والصراط المستقيم : على على عدله، ومالك يوم الدين : على إثبات المعاد، والصراط المستقيم : على السعادة الدنيوية والأخروية من الأعمال الصالحة والعبادات الصحيحة، وأنعمت عليهم : يدلّ على النبوّة والإمامة؛ فإنّ الله أنعم على الأنبياء والأولياء والشهداء والصالحين، وغير المغضوب عليهم ولا الضالين : إنّما يدلّان على المنحوفين وأصل الضلال والغضب والشقاوة في الدنيا والآخرة، وإشارة إلى قصص الأنبياء وأمهم السالفة.

فني السورة تقرير الحمد لله عزّ وجلّ وربوبيته للعالمين، فالإله الذي يؤمن به المسلمون إله واحد لا شريك له هو ربّ العالمين، ويجب عليهم حمده والثناء عليه، فإنّه الرحمن في الدنيا للمؤمن والكافر، فساواهما في الرزق والهداية والرحمة العامة، وجعل الإنسان مختاراً، فسإمّا شساكسراً وإمّـا كمفوراً، ثمّ خصصّ رحمـته بـالمؤمنين الذين استجابوا لله ولرسوله ﴿ وَرَحْتَى وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُها لِلَّذِينَ يَتَقُون ﴾ (١)،

(١) سورة الأعراف، الآية ١٥٦.

معالم سورة الحمد ..... ۳۳

وفي السورة تعليم وتربية للإنسان أنّه إنّما يعبد اللّه وحده ويستعين بـه لا بـغيره ( إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ) ، فقلب المؤمن يكون حرم اللّه وعرشه، فيدعو اللّـه أن يهديه الطريق القويم والصراط المستقيم، وذلك صراط الذين أنعم اللّه عـليهم من أنبيائه وأوليائه، كما يدعو أن يقيه عن الضـلال وطـريق المـغضوب عـليهم، فلكلّ واحد في الحياة طريقان : طريق الهـدايـة وطـريق الضـلال، سبيل الحـق وسبيل الباطل، طريق النور والجنّة، وطريق الظلمة والنار.

روى الشيخ الصدوق في (عيون الأخبار) و (علل الشرائع) بإسناده، عن الفضل بن شاذان، عن الإمام الرضا للظلام، أنّه قال : فلِمَ أُمروا بالقراءة في الصلاة ؟ لئلا يكون القرآن مهجوراً مضيّعاً، وليكون محفوظاً مدروساً، فلا يضمحلّ ولا يجهل. فإن قال : فلِمَ بدىء بالحمد في كلّ قراءة دون سائر السور ؟ قيل : لأنّه ليس شيء من القرآن والكلام جمع فيه من جوامع الخير والحكمة ما جمع في سورة الحمد.

وذلك أنّ قوله : ﴿ الحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ إَنَّمَا هو أداء لما أوجب اللَّه تعالىٰ علىٰ خلقه من الشكر ، وشكر لما وفّق عبده للخير .

﴿ رَبِّ العالَمِينَ ﴾ : تمجيد له وتحميد وإقرار بأنَّه هو الخالق المالك لا غيره.

﴿ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾؛ استعطاف وذكر لآلائه ونعمائه علىٰ جميع خلقه.

أو مالكِ يَوْمِ الدَّينِ ؟ : إقرار بالبعث والحساب والجازاة وإيجاب له ملك الآخرة كما أوجب له ملك الدنيا.

إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ ؛ رغبة وتقرّب إلى الله عزّ وجلّ وإخلاص بالعمل له دون غيره.

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾؛ استزادة من توفيقه وعبادته واستدامة لما أنسعم عسليه

٣٤ ..... على المرتضى على العمر نفطة باء البسملة

## ونصره.

إهْدِنا الصِّراطَ المُسْتَقِيم ﴾ ؛ استرشاد به واعتصام بحبله واستزادة في المعرفة بربّه وبعظمته وبكبريائه.

و مِراطَ الذِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ : توكيد في السؤال والرغبة، وذكر لما تقدَّم من نعمه على أوليائه، ورغبة في مثل تلك النِعَم.

خَيْرِ المُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ ؛ استعادة من أن يكون من المحاندين الكافرين المستخفّين به وبأمره ونهيه.

وَلا الضَّالَّينَ ﴾ : اعتصام من أن يكون من الضالّين الذين ضلّوا عن سبيله من غير معرفة وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً. فقد اجتمع فيه من جوامع الخير والحكمة في أمر الآخرة والدنيا ما لا يجمعه شيء من الأشياء.

وروى شيخنا الصدوق عليه الرحمة في (عيون الأخبار) و (الأمالي)، بإسناده، عن يوسف بن محمد بن زياد، وعلي بن محمد بن سيار، عن أبويها، عن الحسن بن علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين ابن علي بن أبي طالب، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين طليلا ، قال : قال رسول الله عَلَيْوَالَه : قال الله تبارك وتعالى : قسمت فاتحة الكتاب بيني وبين عبدي، فنصفها لي ونصفها لعبدي، ولعبدي ما سأل، إذا قال العبد : ﴿ بِسْم اللّهِ الرَّّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾، قال الله جلّ جلاله : بدأ عبدي باسمي وحقّ عليّ أن أتمّ م له أموره وأبارك له في أحواله. فإذا قال : ﴿ المَعْدُ لِلّٰهِ رَبَّ العالَمِين ﴾، قال الله جلّ جلاله : محدني عبدي وعلم أنّ النعمة التي له من عندي وأنّ البلايا التي إن دفعت عنه فبسطوتي، أشهدكم أني أضيف له إلى نعم الدنيا نعم الآخرة، وأرفع عنه بلايا الآخرة كان الله جلّ معالم سورة الحمد ...... ٣٥ معالم سورة الحمد ..... ٣٥ معالم سورة الحمد ..... ٣٥ معالم سورة الحمد ...... ٣٥ جلاله : شهد لي بأني الرحمن الرحيم ، أشهدكم لأوفّرنّ من رحمتي حظّه ، ولأجزلنّ من عطائي نصيبه.

فإذا قال : ﴿ مالِكِ يَوْمِ الدِّين ﴾ ، قال اللَّه عزَّ وجلَّ : أَشهدكم كما اعترف أني أنا مالك يوم الدين ، لأسهملن يوم الحساب حسابه ، ولأتقبّلن حسناته ولأتجاوزن عن سيّتاته . فإذا قال : ﴿ إيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ ، قال اللَّه عزَّ وجلَّ : صدق عبدي ، إيّاي يعبد ، أشهدكم لأثيبنّه علىٰ عبادته ثواباً يغبطه كملَّ مَن خالفه في عبادته . فإذا قال : ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين ﴾ ، قال اللَّه عزَّ وجلَّ : بي استعان والتجأ ، عبادته . فإذا قال : ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين ﴾ ، قال اللَّه عزَّ وجلَّ : بي استعان والتجأ فبادته . فإذا قال : ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين ﴾ ، قال اللَّه عزَّ وجلَّ : بي استعان والتجأ ، أشهدكم لأعيننّه علىٰ أمره ، ولأغينته في شدائده ، ولآخذنَّ بيده يوم نوائبه . فإذا قال : ﴿ اهْدِنا الصَّراطَ المُسْتَعِيمَ ﴾ إلىٰ آخر السورة ، قال اللَّه جلَّ جلاله ، هذا لعبدي ولعبدي ما سأل ، قد استجبت لعبدي وأعطينه ما أمل وآمنته ممّا منه وجل.

عزيزي القارىء : ليست هذه المقامات لكلّ من يقرأ الحمد حتّى ولو كان فاسد العقيدة ، بل بشرطها وشروطها ، ومن أهمّ شرائطها كما يمدلّ عمليه الخمبر الشريف نفسه ، أن يكون العبد عبد الله ، لا عبد الهوى والنفس ، ﴿ أَفَنَ اتَّخَذَ إِلَىهَهُ هَواهُ ﴾ ، وعبد الدنيا والدينار والجاه والمقام ، ويطيع الطواغيت والجبابرة والظالمين ، فليس لمثل هذا الذي يتولّى عدوّ الله وأئمة الضلال إلّا النار ، حتى ولو قرأ الحمد ليل نهار .

فعلينا أن نقرأ الحمد بإيمان كامل وعقيدة صحيحة وعمل صالح وعلم نافع، فإنّ في الحمد كلّ المعارف القرآنية، فإنّه علىٰ عظمته وشموخه في معارفه السـامية وما يتفرّع عليها من الفروع والأحكـام في العـبادات والمـعاملات والسـياسات والأخلاق والآداب والسنن، ومن الوعد والوعيد والقـصص والحكـم والأمـثال ٣٦ ..... ٢٦ أصولها الثلاثة : التوحيد والمعاد والنبوّة وما يتعلّق بها، وغير ذلك، كلّها ترجع إلىٰ أصولها الثلاثة : التوحيد والمعاد والنبوّة وما يتعلّق بها، وإلىٰ هداية الناس إلىٰ ما فيه الخير والصلاح والسعادة في الدنيا والآخرة، وهـذه السورة المقدّسة علىٰ اختصارها وقلّة كلماتها تحتوي علىٰ جميعها في أوجـز لفـظ وأوضح معنىٰ، والغرض الأساسي من الوحي والدين هو حفظ أصوله، ثمّ فروعه ومعارفه.

وأوّل المعرفة وأوّل العلم معرفة الله جلّ جلاله، وتوحيده في الذات والصفات والأفعال، ثمَّ المعرفة بصفاته وأفعاله، ثمَّ معرفة يوم الدين، يوم جــزاء المؤمن علىٰ طاعته والكافر علىٰ معصيته وكفره، وأنَّ اللَّه مالك ذلك اليـوم وإليـه الحساب، ومَن عرف المعاد صلح في عمله، فإنَّ معرفة المعاد والإيمان به تحتَّ المكلِّف على الطاعة والعمل الصالح، وأفضل الأعمال العبادة، فهي فلسفة الحسياة، وسرّ الخليقة، وإنَّما يستحقَّ العبادة ربَّ العالمين؛ ﴿ إِيَّــاكَ نَــغُبُدُ ﴾، ولا تكـون إلَّا إذا وثق العبد بربِّه وتوكَّل عليه واستعان به؛ ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾، إنَّما تنقاد النفس إلى الطاعة بلطف من الله وعنايته فندعو الله؛ ﴿ اهْدِنا الصِّراطَ المُسْتَقِيم ﴾، صراط محمد وآله، فيحتاج الإنسان إلىٰ من يبيّن هذا الصراط، فلا بدّ من النسبوّة والإمامة، وأشار بقوله: ﴿ صِراطَ الذِّينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾، وأنَّ النَّاس في المعرفة باللَّه والإيمان والعمل علىٰ طوائف ثلاثة : فمنهم : مَن وصل إلىٰ سـاحل المـعرفة وعصر النور الذي يسعىٰ بين أيديهم، فـاستغرقوا في الطـاعة والعـمل، ومـنهم: مَن عاند واستخفّ بأوامر الله ونواهيه وأعرض عن المعرفة، فغضب اللّـه عـليه، ومنهم : من تـاه في الجـهالة وبـق حـيران في وادي الظـلمات وظـلّ الطريق. فالطائفة الأولى : الذين أنعم الله عليهم، والثمانية : المخضوب عمليهم، والثمالثة : الضالِّين، كما كانت هذه الطوائف في الأمم السالفة.

معالم سورة الحمد ..... ۳۷

فهذه السورة الشريفة تحتوي رموزاً لكلّ ما جاء في القرآن الكريم من المعارف والعلوم، ويجب على كلّ مسلم مكلّف في كلّ يوم وليلة أن يتلوها عشر مرّات في أهمّ أركان دينه وعموده، وهي الصلاة، ليعرف أصوله وفروعه وحقائقه، ويعرف طريق الهدى والصراط المستقيم، ليهتدي ويسعد في الدارين، كما يعرف طريق الضلال والغضب ليتجنّبه وينجو من الشقاء والنار والخزي في الدنيا والآخرة.

«ومَن تتبَّع آي الذكر الحكيم، وتدبَّر معانيها، يجد وراءها مقسماً مشتركاً وإطاراً عاماً يربط بين جميع قواعـده ومـبادئه وسوره و آيـاته، وهـذا الرابـط هو الدعوة إلىٰ أن يحيا الناس \_كلّ الناس \_ حياة طيّبة يسـودها الأمـن والعـدل ويغمرها الخصب والسلام : ﴿ يا أَيُّها الذِّينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلْرَسُولِ إذا دَعاكُـمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾<sup>(۱)</sup>»<sup>(۲)</sup>.

ومن فضائل سورة الحمد : ما قاله رسول اللّه ﷺ : «أيّا مسلم قرأ فاتحة الكتاب، أعطي من الأجر كأنّا قرأ ثلثي القرآن، وأعطي من الأجر كأنّا تـصدّق علىٰ كلّ مؤمن ومؤمنة»<sup>(٣)</sup>.

وعن جابر بن عبد الله، عنه على الله ، قال : «هي شفاء من كلّ داء إلّا السامّ. والسامّ الموت»<sup>(٤)</sup>.

- (١) سورة الأنفال، الآية ٢٣.
  - (۲) تفسير الكاشف ۱ : ۱۰.
  - (٣) جامع الجوامع ١ : ١٥.
  - (٤) جامع الجوامع ١ : ١٥.

٣٨ ..... ٣٨ .... ٢٩ البسملة ومناك المرتضى الله نقطة باء البسملة وهناك روايات كثيرة في بيان فضائل سورة الحمد، كما أنّ الحديث حولها في علم التفسير والحديث واستخراج المعارف منها لكثير جداً، لم نطرق أبوابهما طلباً للاختصار، وإنّ المقصود بيان نقطة باء البسملة، فتدبّر.

معالم البسملة ...... ۳۹

من معالم البسملة

لقد وردت في أخبارنا المروية عن النبي الأكرم وأهل بـيته الأطـهار طليًّة أنّه : «لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب»، كما أنّ البسملة مـن الفـاتحة، هـذا مـا اتّـفق عليه المسلمون.

روى الصدوق، بإسناده، في أماليه والعيون، عن أمير المؤمنين عـ لى عليُّهُ . أنَّه قال : «إنَّ بسم الله الرحمن الرحيم آية من فاتحة الكتاب، وهي سبع آيات، تمامها ببسم الله الرحمن الرحيم، سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنَّ اللَّه عزَّ وجـلَّ قال لي : يا محمد ﴿ وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ المَثانِيَ وَالقُرْآنَ العَظِيم ﴾ ، فأفرد الامـتنان علىّ بفاتحة الكتاب وجعلها بإزاء القرآن العظيم، وإنَّ فـ اتحة الكـتاب أشرف ما في كنوز العرش، وإنَّ الله عزَّ وجلَّ خصَّ محمداً وشرَّفه بهـا، ولم يـشرك مـعه فيها أحداً من أنبياته ما خلا سليان، فإنَّه أعطاه منها بسم الله الرحمين الرحمي، ألا تراه بحكى عن بلقيس حين قالت : ﴿ إِنِّي ٱلْتِيَ إِلَيَّ كِتابٌ كَـرِيمُ إِنَّـهُ مِـنْ سُـلَيْمَان وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾، ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محــمد وآله الطـبيبين، منقاداً لأمرهما، مؤمناً بظاهرهما وباطنهما، أعطاه الله عزّ وجلّ بكلّ حرف سنها حسنة، كلِّ واحدة منها أفضل له من الدنيا بما فيها من أصناف أموالها وخيراتها، ومن استمع إلىٰ قارىءٍ يقرأها كان له قدر ثلث ما للقارىء، فاليستكثر أحادكم من هذا الخير المعرض لكم، فإنَّه غنيمة لا يذهبنَّ أوانه فتبتى في قلوبكم الحسرة». وروى القمّى في تفسيره، عن ابن أذينة، قال : قال أبو عبد اللّـه الإمـام الصادق للتُّلا : بسم الله الرحمن الرحيم، أحقَّ ما أجهر به، وهي الآية التي قـال ٤٠ ..... ٤٠ ينام البسملة المرتضى الله نقطة باء البسملة

الله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِذا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي القُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ (١).

وقد أفتى الفقهاء باستحباب الجهر بالبسملة في الصلاة الاخفاتية ووجـوبه في الجهرية، وقيل بوجوبه مطلقاً، والجهر بهــا في غــيرها، وفــيها : مــن عــلامات المؤمن، كما ورد في الخبر الشريف.

فالبسملة جزء من فاتحة الكتاب، هذا ما اتفق عليه أهل القبلة، وأمّا في غيرها من السور إلاّ سورة البرائة فإنّها عند الشيعة الإمامية جزء من كلّ سورة، كما ورد في الروايات. وقال الشيخ الطوسي في تفسيره (التبيان) : «عندنا بسم اللّه آية من الحمد ومن كلّ سورة». وقال الطبرسي في تفسيره (بحسمع البيان) : «اتّفق أصحابنا أنّها آية من سورة الحمد ومن كلّ سورة، وإنّ من تركها في الصلاة بطلت صلاته، سواء كانت الصلاة فرضاً أو نفلاً، وأنّه يجب الجهر بها فيا يجهر فيه بالقراءة، ويستحبّ الجهر فيا يخافت فيه بالقراءة».

روى العياشي في تفسيره، عن علي للظلا أنّه بلغه أنّ أناساً ينزعون بسم الله الرحمن الرحيم، فقال : هي آية من كتاب الله أنساهم إيّاها الشيطان .

وبإسناده، عن أبي جعفر الإمام الباقر ﷺ، قــال : سرقــوا أكــرم آيـة في كتاب الله : ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾.

فأبناء العامة لا يقرأون البسملة في حمدهم في الصلاة، علىٰ أنَّهم يـقرأونهــا بنيّة الدعاء، زاعمين أنَّها تشتمل علىٰ ذلك، وبعضهم يخفت فيها.

ثمّ في معنىٰ باء البسملة ، أقوال : ١ ـ للاستعانة، كما هو المشهور، أي : ﴿ بِسْمِ اللُّـهِ الرَّحْــنِ الرَّحِــمِ ﴾ أقـرأ

(١) سورة الإسراء، الآية ٤٦.

معالم البسملة .....٤٢ .....

أو أكتب وأعمل وأريد وأقول وغير ذلك من الأمور مستعيناً به عزّ وجلّ. وقال أمير المؤمنين علي للجُّلا : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ ﴾ أي : أستعين علىٰ أموري كلّها بالله.

٢ ــللإلصاق، علىٰ أنّ المقصود من العلوم كلّها هو وصول العـبد إلىٰ ربّــه، وأنّ العلوم في القرآن الكريم، وما في القرآن إنّما هو في الفاتحة، وعلومها مندرجــة في البسملة، وما فيها في بائها، فالعبد بها يصل إلىٰ ربّه، وهو نهاية المنىٰ.

٣ ـ للمصاحبة والملابسة، أي كلّ مـا أفـعله إنّمـا هـو مـلابساً بـسم اللّـه الرحمن الرحيم.

وفي لفظ الجلالة (الله) أقوال :

١ - إنّه ليس بمشتق، وإنّما همو اسم للمذات الواجب الوجمود المستجمع
 جميع صفات الكمال، وهو المشهور، وقد مرّ علينا بعض التحقيق في هذا الباب.

٢ ـ عن ابن عباس : هو الذي يألهه كلّ شيء، ويـعبده كـلّ خـلق، وهـو ذو الألوهية والمعبودية على الخلق أجمعين، بناءً على اشتقاقه من أله بمعنىٰ : عبد.

٣ ـ عن المبرّد : إنّه مشتقّ من أله بمعنىٰ : سكن ، فـ إنّ النـفوس لا تسكـن إلّا إليه، وإنّ العقول لا تقف إلّا لديه، ألا بذكر اللّه تطمئنّ القلوب .

٤ ــ إنّه مشتقّ من وله، وهو ذهاب العـقل وتحـيّره في كـنه ذاتــه وجـلاله وعظمته.

٥ ــ إنّه مشتقّ من لاه بمعنىٰ : ارتفع؛ لأنّه جلّ وعــلا ارتــفع عــن مشــابهة كلّ شيء سواه.

٦ - إنّه مشتق من لاه بمعنىٰ: احتجب؛ لأنّه تعالىٰ بكنه صمديته محتجب عن العقول لكمال ظهوره.

٧ ـ إنَّه مشتق من أله الفصيل إذا ولع بـ أُمَّه؛ فـ إنَّ العـباد إذا مستَّمهم الضرُّ

٤٢ ..... ٤٢ ينام الجلم المرتضى الله المرتضى الله المرتضى الله المسملة

مولعون منيبون بالتضرّع إليه، وهناك أقوال أخـرىٰ بـعيدة<sup>(١)</sup>، وذكـرنا مـا قـاله العـلّامة الطـباطبائي في تـفسيره حـول الاسم واسم الجــلالة والرحمــن الرحــيم، وفيهما أقوال أخرىٰ لم نتعرّض لها طلباً للاختصار.

واعلم أنَّ البسملة من كلمات اللَّه المقدَّسة وأذكاره الروحانية التي لها آثار وخواص في تربية النفوس البشرية من التزكية والفلاح والصلاح، ويسطرد بهما الشيطان الرحيم والنفاق، وإنَّ اسم اللَّه الأعظم أقرب إليها من سواد العين إلى بياضها، فهي شعار المسلمين وكلمة المعتصمين ومقالة المتحرّزين، يستفتحون بها أقوالهم وأعمالهم ويتبرّكون بها في سائر أفعالهم، وإنَّها من سنّة الأنبياء ولا سيا خاتم المرسلين والنبيّين محمد عَنَيْوَلَّهُ، بها تفتح سور القرآن، وتكون الأعمال مباركة أو قرنت بالبسملة، بل لو لم يذكر اسم اللّه على الذبيحة فإنّها تكون ميتة ويحرم أكلها، فما لم يذكر عليه اسم الله يكون بحكم الميتة يصرّ الروح والجسد، وعند أكلها، فما لم يذكر عليه اسم الله يكون بحكم الميتة يصرّ الروح والجسد، وعند أقدل المعرفة وأولياء اللّه كلّ شيء لم يذكر عمليه اسم اللّه، فإنّه ينضرّ بالروح ويكون لها بحكم الميتة، والإمام السجّاد يستغفر اللّه من كلّ لذة ليس فيها اسم اللّه في قد أفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَ اسْمَ والسجّاد يستغفر اللّه من كلّ أنه الله الم اللّه

فنستعين عند افتتاح كلّ أمر صغير أو كبير باللّه الذي وسعت رحمــته كــلّ شيء، حـتّى الكـافر في الدنــيا، وخـصّت رحمــته بــالمؤمنين المـتّقين المحســنين في الدنيا والآخرة.

قال رسول الله عَبَدُهُمْ ؛ إنَّ اللَّه منَّ عليَّ بفاتحة الكتاب من كنز الجنَّة فسيها :

- (۱) تفسير البصائر ۱: ۱۱۹.
- (٢) سورة الأعلىٰ، الآية ١٤ ـ ١٥.

معالم البسملة .....٤٣

﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، الآية التي يقول فيها : ﴿ وَإِذا ذَكَرْتَ رَبَّكَ في القُـرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ .

وفي توحيد الشيخ الصدوق، بإسناده، عن الحسن بن محمد للظِّلاً ، في قول اللّه عزّ وجلّ ﴿ بِشمِ اللّٰهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، فقال : اللّه هو الذي يتألّه إليه عند الحوائج والشدائد كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من كلّ مَن دونه وتـقطّع الأسـباب عـن جميع ما سواه، يقول : بسم اللّه أي أستعين علىٰ أموري كلّها بـاللّه الذي لا يحقّ العبادة إلّا له المغيث إذا استُغيث، المجيب إذا دُعي .

قام رجل إلى عليَّ بن الحسين للكُّلْ ، فقال : أخبرني ما معنى ﴿ بِسْم اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيم ﴾ ؟ فقال الإمام على بن الحسين : حدَّثني أبي، عن أخيه الحسن، عن أبيه أمير المؤمين للظُّلا أنَّ رجلاً قام إليه فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عـن إِسْم اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيم ﴾ ما معناه ؟ فقال : إنَّ قـولك (الله) أعـظم اسم من أسهاء الله عزّ وجلّ، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمّىٰ به غير الله، ولم يتسمّ به مخلوق، فقال الرجل: فما تفسير قوله (الله)؟ فقال: هو الذي يتألُّه عند الحوائـم والشدائد كلّ مخلوق عند انقطاع الرجاء من جميع مَن دونه وتقطّع الأسباب مـن كلِّ ما سواه. وذلك أنَّ كلِّ مترأًس في هذه الدنيا ومتعظِّم فيها، وإن عـظم غـناؤه وطغيانه وكثرت حوائج مَن دونه إليه، فإنَّهم سيحتاجون حوائج لا يقدر عـليها هذا المتعاظم، وكذلك هذا المتعاظم يحتاج حوائج لا يقدر عليها، فينقطع إلى اللَّــه عند ضرورته وفاقته، حتّىٰ إذا كفيٰ همّه عاد إلىٰ شركه. أما تسمع الله عزّ وجلّ: ذَا اللهِ تَدْعُونَ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللهِ أو أَتَنْكُمْ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ ما تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شاءَ وَتَنْسُونَ ما تُسْرِكُونَ ﴾ ، فقال الله جلِّ جلاله لعباده : أيِّها الفقراء إلى رحمتي، إنِّي قد ألزمتكم الحاجة إليِّ في كلِّ حال،

٤٤ ..... ٤٤

وذلّة العبودية في كلّ وقت، فإليّ فافزعوا في كلّ أمر تأخذون فيه وترجون تمامه وبلوغ غايته، فإنيّ إن أردت أن أعطيكم لم يقدر غيري علىٰ منعكم، وإن أردت أن أمنعكم لم يقدر غيري علىٰ إعطائكم، فأنا أحقّ مَن سئل، وأولىٰ مَن تضرّع إليه. فقولوا عند افتتاح كلّ أمر صغير أو عظيم : ﴿ بِـسْمِ اللَّـهِ الرَّحْلَـنِ الرَّحِـمِ ﴾، أي أستعين علىٰ هذا الأمر بالله الذي لا تحقّ العبادة لغـيره، المـغيث : إذا استغيث، المجيب : إذا دُعي، الرحمن : الذي يرحم، يبسط الرزق علينا، الرحيم بنا في أدياننا ودنيانا وآخرتنا، وخفّف علينا الدين، وجعله سهلاً خفيفاً، وهو يرحمنا.

ثمّ وردت روايات كثيرة تدلّ علىٰ فضل البسملة وعظمتها عند اللّه و آثارها في الدنيا والآخرة، فروى شيخنا الصدوق عليه الرحمة في عيون الأخبار بإسناده، عن محمد بن سنان، عن الإمام الرضا عليَّلا أنّه قال : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ أقرب إلىٰ اسم اللّه الأعظم من سواد العين إلىٰ بياضها.

وعن ابن مسعود، عن النبي الأكرم عَلَيْوَالَهُمْ ، من أراد أن ينجيه مــن الزبــانية فليقرأ : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ تسعة عشر حرفاً ليجعل اللّه كلّ حرف مـنها جُنّة من واحد منها .

في الكافي، بسنده، عن أبي جعفر للللهِ، قـال: سمـعته يـقول: أوّل كـتاب نزل من السماء ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾، فإذا قرأت ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ فلا تبالي أن لا تستعيذ، وإذا قرأت ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ سترتك فسيا بـين السماوات والأرض<sup>(۱)</sup>.

وأيضاً بسنده، عن جميل بن درّاج، قال : قال أبو عبد اللّــه للظِّلَّةِ : لا تــدع

(۱) تفسير نور الثقلين ۱: ۲.

معالم البسملة .....٤٥

﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ وإن كان بعده شعر .
قال أبو عبد الله طليَّلا : اكتب ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ من أجود كتابك،
ولا تمدّ الباء حتّى ترفع السين .

وقال للنَّلِيَّةِ : احتجبوا من الناس كلَّهم بـ ﴿ بِـسْمِ اللَّـهِ الرَّحْـنِ الرَّحِـمِ ﴾ ، و بـ ﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدْ ﴾ ، اقرأها عن يمينك وعن شهالك ومن بين يديك ومن خلفك ومن فوقك ومن تحتك، وإذا دخلت علىٰ سلطان جائر فاقرأها حـين تــنظر إليـه ثلاث مرّات واعقد بيدك اليسرىٰ ثمّ لا تفارقها حتّىٰ تخرج من عنده.

وقال رسول الله عَلَيْكَانَهُ : من حزنه عن أمر يتعاطاه فقال : ﴿ بِسَمَّمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ وهو يخلص للَّه ويُقبل بقلبه إليه، لم ينفكَّ من إحدىٰ اشنتين : إمّا بلوغ حاجته في الدنيا، وإمّا تعدّ له عند ربّه وتدخر لديه، وما عند اللّه خير وأبق للمؤمنين.

وعن الإمام الصادق للمُظْلَمُ ، في حديث طويل، قال : لربما ترك بعض شيعتنا في افتتاح أمره ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، فيمتحنه اللّه عزّ وجلّ بمكروه يسنّبهه علىٰ شكر اللّه تبارك وتعالىٰ والثناء عليه ويمحق عنه وصمة تقصيره عسند تسركه قول ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ .

وعنه للله الأكبر \_أو قسال : ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ؛ اسم اللَّــه الأكـبر \_أو قــال : \_ الأعظم.

وفي (تهـذيب الأحكـام) بسـنده، عـن محـمد بـن مسـلم، قـال : سألت أبا عبد الله لليَّلِا عن السبع المثاني والقرآن العظيم هي الفاتحة ؟ قال : نعم، قـلت : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ من السبع المثاني ؟ قال : نعم، هي أفضلهنّ. وعن عبد الله بن سنان، قال : سألت أبا عبد الله لليَّلِلا عن ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ ٤٦ ..... ٤٦ يام البسملة علي المرتضى على المرمن الله علم البسملة

الرَّحِيمِ ﴾ ؟ فقال : الباء بهاء الله، والسين سناء الله، والميم مجد الله، وروىٰ بعضهم ملك الله، والله إله كلّ شيء، والرحمن بجميع خلقه، والرحيم بالمؤمنين خاصّة(').

وعن النبيّ الأكرم محمد ﷺ، قال: من قرأ ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِسِمِ ﴾ كتب الله له بكلّ حرف أربعة آلاف حسنة، ومحىٰ عنه أربعة آلاف سيئة، ورفع له أربعة آلاف درجة.

وقال : إذا قال العبد عند منامه : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، يقول اللَّــه : ملائكتي اكتبوا نَـفَسَهُ إلى الصباح .

وسئل النبي : هل يأكل الشيطان مع الإنسان ؟ فقال : نعم، كلّ مائدة لم يذكر بسم اللّه عليها يأكل الشيطان معهم، ويرفع اللّه البركة عـنها، ونهـىٰ عـن أكـل ما لم يذكر عليه بسم اللّه، كها قال اللّه تعالىٰ في سورة الأنعام : ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَر اسْمُ اللّهِ عَلَيْه ﴾ .

في لطائف الإشارات : إنّ شجرة الوجود تضرّعت عن البسملة والعالم كلّه قائم بها.

في رواية، عن جعفر بن محمد لللمَثِلا ، قال : إنّ البسملة في كتاب الله تـعالىٰ كالمفتاح للأبواب، فكما لا يمكن فتح القفل إلّا بالمفتاح، كذلك البسملة لا يـدخل في قراءة كلام الله المجيد إلّا بها، ثمّ قال :

(۱) الروايات من تفسير نور الثقلين ۱ : ٧ ـ ١٢ .

فلمّا نزلت : ﴿ إِنَّهُ مِنْ سُلَيًّانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ ﴾ ، كـتب ﴿ بِـسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ .

وعن أمير المؤمنين طلِّلاً ، عن رسول الله ﷺ ، عن الله تعالىٰ : كـلّ أمـرٍ ذي بال ما لم يذكر فيه بسم الله فهو أبتر<sup>(١)</sup>.

وروى الكليني في الكافي، بإسناده، عن أبي عبد الله طلمًة ، قال : قال رسول الله تَنْكُمُنُهُ : إذا وضعت المائدة حفّتها أربعة آلاف ملك، فإذا قال العبد : بسم الله، قالت الملائكة : بارك الله عليكم في طعامكم، ثمّ يقولون للشيطان : أخرج يا فاسق، لا سلطان لك عليهم، فإذا فرغوا فقالوا : الحمد لله، قالت الملائكة : قوم أنعم الله عليهم فأدّوا شكر ربّهم، وإذا لم يسمّوا قالت الملائكة للشيطان : أدنُ يا فاسق فكل معهم، فإذا رفعت المائدة ولم يذكروا اسم الله عليها قالت الملائكة : قوم أنعم الله عليهم فايوا ربّهم عزّ وجلّ.

وبإسناده، عن أبي عبد الله للله للله ، قال : قال رسول الله تَنْظِيْلُهُ : ما من رجل يجمع عياله ويضع مائدة بين يديه ويسـمّي ويسـمّون في أوّل الطـعام ويحـمدون في آخره فترفع المائدة، حتّىٰ يغفر لهم.

وروى الحميري في (قرب الإسناد)، بإسناده، عـن الإمـام البـاقر للظلة : أنّ علياً للظلة كان يقول : مَن أكل طعاماً فسمّىٰ الله علىٰ أوّله وحمد الله علىٰ آخره لم يُسئل عن نعيم ذلك الطعام كـائناً مـا كـان ـأي قـليلاً كـان أو كـثيراً، لذيـذاً أم غيره ـ.

وفي (الخصال)، بإسناده، عن علي للمنالخ ، قـال : قـال رسـول اللّـه عَتِيْتُهُ :

(۱) الروايات من تفسير البصائر ۱ : ۲۲۳.

٤٨ ..... ٤٨ ..... ٤٨ ..... علي المرتضى على نقطة باء البسملة الطعام إذا جمع أربع خصال فقد تم اذا كان من حلال، وكثرت الأيدي عليه، وسمّي الله تبارك وتعالى في أوّله، وحمد في آخره.

وفي (المحاسن)، عن أمير المؤمنين علي للظلام، أنّه قال: ضمنت لمن سمّى اللّه تعالىٰ علىٰ طعامه أن لا يشتكي منه، فقال ابن الكوّاء ـوكـان مـن المـنافقين ـ: يا أمـير المـوّمنين، لقـد أكـلت البـارحـة طـعاماً فسـمّيت عـليه فآذاني، فـقال أمير المؤمنين للظلا : أكلت ألواناً فسمّيت علىٰ بعضها ولم تسمّ علىٰ كلّ لون يا لكع. \_اللكع : أي اللئيم والعبد والأحمق ومَن لا يتّجه لمنطق وغيره ـ.

وفي (الدرّ المنثور)، عن ابن عبّاس، عن النبيّ، قال : قال إبليس : يا ربّ، كلّ خلقك بيّنت رزقه، ففيم رزقي؟ قال : فيا لم يذكر اسمي عليه.

وروى البرقي في محاسنه، عن أبي عبد الله طلِّلا ، قال : إذا تــوضّاً أحــدكم ولم يسمّ كان للشيطان في وضوئه شرك، وإن أكل أو شرب أو لبس، وكــلّ شيء صنعه ينبغي أن يسمّي عليه، فإن لم يفعل كان للشيطان فيه شرك.

فينبغي لكلّ مسلم في كلّ عمل وفعل وحركة وسكون وقول وكلام أن يبدأ بالبسملة لطرد الشيطان وحزبه ووسوسته، فإنّ ما يذكر عليه اسم اللّـه يكون مصوناً من شراك الشيطان الرجيم الذي أقسم بعزّة اللّـه في إغواء البشرية ﴿ لَأَغُوِيَنَهُمْ أَجْعَينَ إِلَا عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلِصِين ﴾، وقال اللّـه تعالىٰ: ﴿ وَاسْتَغْزِرُ مَنْ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِسَصَوْتِكَ وَالْجَلُبْ عَلَيْهِمْ بِحَيْلِكَ وَرَحِلِكَ وَسَارِكُهُمْ في الأُصوالِ

وقد ورد في الأحاديث الشريفة أنَّه مَن لم يسمَّ باللَّه عند المقاربة والجسماع

(١) سورة الإسراء، الآية ٢٤.

فإنَّ الشيطان يشاركه في الولد<sup>(۱)</sup>، يعني أنَّ الولد يكون فيه الشيطنة وعمل السوء وربما يكون من الجناة العصاة . ومن لم يذكر الله علىٰ كلِّ حال فإنَّ له عواقب سيئة . والله سبحانه يقول : ﴿ وَمَنْ يَعْش عَنْ ذِكْرِ الرَّحْنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَـيْطاناً فَـهُوَ لَـهُ قَـرِين وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيل ﴾<sup>(۲)</sup>.

فكيف يسعد من كان الشيطان صاحبه وقرينه؟ وكيف يصدر منه الخير والشيطان يوحي إليه الشرور ﴿ إِنَّسَا الشَّسياطِينُ يُسوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِسيائِهِمْ ﴾، وكيف تكون له حياة طيبة وعيشة راضية مرضية واللّه يقول : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ عِيشَةً ضَنْكاً ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال الرسول الأكرم محـمد عَلَيْظَةُ : «كـلّ أمـرٍ ذي بــال لم يــبدأ بــالبسملة فهو أبتر»؛ أي : مقطوع الأثر لا بركة فيه ولا خير مستمرّ ومستقرّ .

قال أمير المؤمنين علي للظِّلَا : بسم اللَّه فـ اتقة للـرتوق، مــــمَّلة للـوعور، بحنّبة للشرور، وشفاء لما في الصدور.

ومن المتعارف عند الناس أنَّ الخادم لو اشترىٰ شيئاً مـن الخــيل والحــمير

(١) في الرواية : قال رسول الله تَنْكَلُنُهُ : إذا توضّأت فقل : بسم الله : فإنَّ حفظتك لا تبرح أن تكتب لك الحسنات حتى تفرغ ، وإذا غشيت أهلك فقل : بسم الله : فإنَّ حفظتك يكتبون لك الحسنات حتى تغتسل من الجنابة ، فإن حصل من تلك الواقعة ولد ، كتب لك من الحسنات بعدد نفس ذلك الولد ، وبعدد أنفاس أعقابه إن كان له عقب حتى لا يبق منهم أحد . وإذا ركبت دابة فقل : بسم الله والحمد لله يكتب لك الحسنات بعدد كلَّ خطوة . وإذا ركبت السفينة فقل : بسم الله والحمد لله يكتب لك الحسنات حتى تخرج منها . (٢) سورة الزخرف ، الآية ٢٦ . ٥٠ ..... علي المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

يضع عليها سمة سيده؛ لئلًا يطمع فسها الأعـداء. والإنسـان له عـدوّ لدود وهـو الشيطان، فكلّ ما ليس عليه سمة سيد الإنسان وربّه ـوهو اللّـه سـبحانه ـفـإنّ الشيطان يطمع فيه، فإذا أخذت بعمل فاجعل عليه اسم اللّه وسمته، وقل بسم اللّه الرحمن الرحيم؛ حتّىٰ لا يطمع فيك عدوّك الشيطان.

وفي تفسير فخر الرازي : مرض موسىٰ للمُظْلِا واشتدَّ وجع بطنه، فسكىٰ إلى الله تعالىٰ، فدلّه علىٰ عشب في المفازة، فأكل منه، فعوفي بإذن اللّــه تــعالىٰ، ثمّ عاوده ذلك المرض في وقت آخر، فأكل ذلك العشب، فازداد مرضه، فـقال : يا رب، أكلته أوّلاً فانتفعت به وأكلته ثانياً فازداد مرضي ! فقال : لأنّك في المرّة الأولىٰ ذهبت منّي إلى الكلاً فحصل فيه الشـفاء، وفي المـرّة الثـانية ذهـبت مـنك إلى الكلاً فازداد المرض، أما علمت أنّ الدنيا كلّها سمّ قاتل وترياقها اسمي .

وفي رواية : أنَّ قيصر الروم ابتلي بالصرع، فعجز الأطباء عن معالجته، فكتب إلىٰ أمير المؤمنين علي طلِّلا ، فأرسل علي طليَّلا طاقية، وقال : لا بـدَّ وأن تضع هذه علىٰ رأسه فيشنىٰ، فلمّا وضعها القيصر علىٰ رأسه شُني، فتعجّب من ذلك وأمر بشقّها فرأىٰ فيها قرطاساً كتب فيه : ﴿ بِسْمِ اللَّـهِ الرَّحْـنِ الرَّحِـيمِ ﴾، فـعلم أنَّ الشفاء ببركة البسملة.

إنَّ اللَّه أمر عباده أن يذكروه على كلَّ حال، فإنَّ ذكره حسن يوجب الفلاح والصلاح والتقوى وسعادة الدارين ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّـهَ كَـثِيراً لَـعَلَّكُمْ تُـفْلِحُونَ ﴾<sup>(١)</sup>، ومَن يذكر اللَّه يحصل له حالة الفناء في اللّه، ثمّ البقاء بعد الفناء، والصحو بعد المحو. وما أروع ما يقوله الإمام السجّاد للظِّلَة في مناجاته ( مناجاة الذاكـرين ) :

(١) سورة الأنفال، الآية ٤٥.

| 01 | ••••• | البسملة | معالم |
|----|-------|---------|-------|
|----|-------|---------|-------|

«إلهي لولا الواجب من قبول أمرك لنزّهتك من ذكري إيّاك علىٰ أنّ ذكري لك بقدري لا بقدرك، وما عسىٰ أن يـبلغ مـقدارى حـتّىٰ أجـعل محـلًا لتـقديسك، ومن أعظم النعم علينا جريان ذكرك على ألسنتنا وإذنك لنا بـدعائك وتـنزيهك وتسبيحك، إلهي فألهمنا ذكرك في الخلاء والملاء والليل والنهار والإعلان والإسرار وفي السرّاء والضرّاء، وأنِسنا بالذكر الخفي، واستعملنا بـالعمل الذكــى والسـعى المرضيّ، وجازنا بالميزان الوفي، إلهي بك هامت القلوب الوالهة، وعـليٰ مـعرفتك جمعت العقول المتباينة، فـلا تـطمئنَّ القـلوب إلَّا بـذكراك، ولا تسكـن النـفوس إِلَّا عند رؤياك. أنت المسبِّح في كلِّ مكان، والمعبود في كُلِّ زمان، والموجود في كلِّ أوان، والمدعوَّ بكلَّ لسان، والمعظَّم في كلَّ جنان. وأستغفرك من كملَّ لذَّه بغير ذكرك، ومن كلّ راحة بغير أنسك، ومن كلّ سرور بغير قربك، ومن كلّ شغل بغير طاعتك. إلهي أنت قلت \_وقولك الحقّ \_: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأُصِيلاً ﴾، وقلت \_وقولك الحقّ \_: ﴿ فَاذْكُرُنِي أَذْكُرْكُمُ ﴾، فأمـرتنا بذكرك ووعدتنا عليه أن تذكرنا تشريفاً لنا وتفخيماً وإعظاماً، وها نحن ذاكروك كما أمرتنا فأنجز لنا ما وعدتنا يا ذاكر الذاكرين، ويا أرحم الراحمين».

نعم، إنّ الله سبحانه يريد بالإنسان تفخيماً له، ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَسِنِي آدَمَ ﴾، وتكريماً لمقامه، فإنّ فيه من روحه، ﴿ وَنَفَخْتُ فِسِهِ مِنْ رُوحِي ﴾، يسريد بـنا أن نذكره دائماً وعلىٰ كلّ حال، حتىٰ تحلّق أرواحنا بـالملأ الأعـلىٰ، وتستّصل أعـمالنا بالملكوت، فتستسقي من اليـنابيع الإلهية الفيّاضة جميع الكمالات والفـضائل والمكارم، التي يكون الإنسان بها إنساناً كاملاً، يدنو من ربّه دنوّاً وقـرباً معنوياً قاب قوسين أو أدنىٰ.

فمن يذكر الله بإخلاص ينجذب إلىٰ ربِّه، ويتعلَّق به، وتكون الرابطة المعنوية

٥٢ ..... ٥٢ البسملة على المرتغى على المرتغان المعلمة المسملة

الروحية القلبية بين العبد والمعبود، يشعر به من اتّخذ التقوىٰ شعاراً له، ولم يفتر عن ذكر الله بلسانه وجوانحه وجوارحه، فينشرح صدره بنور الإيمان الذي يمنّ الله به علىٰ من يذكره، ولم يقسّ قلبه بالآثام والمعاصي والذنوب، كما قمال سميحانه : ﴿ أَفَنَ شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ لِلإسلامِ فَهُوَ عَلىٰ نُودٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبِهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللّٰهِ أُولَئِكَ في ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿ لِيَجْعَلَ ما يُلْقِ الشَّيْطانُ فِـنْنَةً لِـلَّذِينَ فِي تُـلُوبِهِمْ مَـرَضٌ وَالقاسِيَة تُـلُوبُهُمْ وانَّ الظَّالِينَ لَنِي شِقاقٍ بَعِيدٍ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فمن يبتعد عن ذكر الله ونسى الله فإنّه يخفل عن نفسه وينسى نفسه : في يُسُوا الله فَأَنساهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ ، فيُبتلى بالمعاصي والذنوب ويقسو قطبه ويكون كالحجارة أو أشدّ قسوة، قال تعالى : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالحِجارَةِ أو أُشَدُّ قَسْوَة ﴾ <sup>(٢)</sup>.

فعلينا أن نذكر الله علىٰ كلّ حال وفي جميع الأحوال، وإنّ من أفضل الذكر : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾.

وقال رسول الله يَتَكَلَّهُ : «لولا أنّ الشياطين يحومون علىٰ قـلوب بـني آدم لنظروا إلىٰ ملكوت الساوات والأرض». وقال : «لولا هيام الشياطين علىٰ قلوبكم لسمعتم ما أسمع ولرأيتم ما أرىٰ».

وليس للشيطان سبيل على الذاكرين المتوكِّلين العابدين، قال الله تـعالى:

- (١) سورة الزمر، الآية ٢٢.
- (٢) سورة الحبِّ ، الآية ٥٣.
- (٣) سورة البقرة، الآية ٧٤.

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطانٌ عَسلىٰ الذِّيسَ آمَنُوا وَعَلىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ إِنَّمَا سُلْطانُهُ عَلىٰ الذِّين يَتَوَلَّوْنَهُ وَالذِّينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ (١).

﴿ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطانُ لَهُ قَرِيناً فَساءَ قَرِيناً ﴾ (<sup>٢)</sup>، ومن يحش عـن ذكـر اللَّـه يقيِّض له شيطاناً فهو له قرين، ويصدّنه عن السبيل وعن ذكر اللَّه، فلا يرى الحقّ ولا يؤمن بالله ورسله وكتبه واليوم الآخر وساء مصيراً.

فالشيطان عدوّ الإنسان بصريح القرآن، والذي يخـلّصنا مـن شرّه وكـيده وحزبه وأعوانه ومكره وحيله هو ذكر اللّه وإطاعته، فإياك نعبد وإياك نستعين، وشعارنا ودثارنا في كلّ حال ﴿ بِشمِ اللّهِ الوَّحْنِ الوَّحِـيمِ ﴾، وآخـر دعـوانــا أن الحمد للّه ربّ العالمين.

قال العلّامة الشيخ محمد جواد مغنية في تفسير ه<sup>(٣)</sup>: بسم اللّه الرحمن الرحي : هذه الكلمة المقدّسة شعار مختصّ بالمسلمين، يستفتحون بها أقوالهم وأعهالهم، وتأتي من حيث الدلالة على الإسلام بالمرتبة الثانية من كلمة الشهسادتين : لا إله إلّا اللّه، محمد رسول اللّه، أمّا غير المسلمين فيستفتحون باسمك اللّهمَّ، وباسمه تعالىٰ، أو باسم المبدىء المعيد، أو باسم الأب والإبسن وروح القدس، ونحو ذلك. وتحذف الهمزة من لفظة (بسم) نطقاً وخطاً في البسملة لكثرة الاستعمال، وتحذف الهمزة نطقاً لا خطاً في غير البسملة نحو سبّح باسم ربّك الأعلىٰ. ولفظ الجلالة (اللّه) علم للمعبود والذي يسوصف بجميع صفات الجلال والكسال،

- (١) سورة النحل، الآيات ٩٨ ـ ١٠٠.
  - (٢) سورة النساء، الآية ٣٨.
    - (٣) الكاشف ٢ : ٢٤.

٥٤ ..... علي المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

ولا يوصف به شيء، وقيل : إنّ للّه إسماً هو الاسم الأعظم وإنّ الذي يعرفه تفيض عليه الخيرات، وتقع علىٰ يده المعجزات. ونحسن نـوْمن ونـعتقد بأنّ كـلّ اسم للّــه هو الاسم الأعظم؛ لأنّه كلّه عظيم، لأنّ التفضيل لا يصحّ إطـلاقاً، لعـدم وجـود طرف ثانٍ تسوغ معه المفاضلة ... وبكلمة إنّ المفاضلة تستدعي المشاركة وزيادة... والذي ليس كمثله شيء لا يشاركه أحد في شيء.

ولكن ربما نقول جواباً بأنّ التفضيل ليس باعتبار المسمّىٰ، إنّما هو بـاعتبار الاسم ولفظة الجلالة (الله) أعظم مـن بـقية أسماء اللّـه؛ لأنّــه يــدلّ عـلى الذات المستجمع لجميع الصفات الكمالية كــالعلم والقـدرة والحــياة، بخـلاف اسم العـالم فإنّه يدلّ على الذات ولكن باعتبار العلم، والذي ليس كمثله شيء لا يشاركه أحد في شيء إنّما هو في ذاته وواجب وجوده لذاته، فتأمّل.

ثمّ قال : والرحمن في الأصل وصف مشتقّ من الرحمة، ومعناها بالنسبة إليه تعالىٰ الاحسان، وبالنسبة إلىٰ غيرِه معناها رقة القلب، ثمّ شاع استعبال الرحمن في الذات القدسية حتّىٰ صار من أسهاء الله الحسنىٰ. قال تعالىٰ : ﴿ قُلِ ادْعُوا اللَّــةَ أوِ الرَّحْنَ أيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْهاءُ الحُسْنىٰ ﴾، وعلىٰ هذا فلك أن تعرب لفظة الرحمن صفة لله بالنظر إلى الأصل، ولك أن تجعلها بدلاً بالنظر إلى النقل.

الرحيم أيضاً وصف مشتق من الرحمة بمعنى الاحسان بالنسبة إليه جلّ وعزّ، وفرّق أكثر المفسّرين أو الكثير منهم بين لفظة الرحمن ولفظة الرحيم بأنّ الرحمـن مشتق من الرحمة الشاملة للمؤمن والكافر، والرحيم من الرحمة الخاصة بالمؤمن، وفرّعوا علىٰ ذلك أن تقول : يا رحمن الدنيا والآخرة، وأن تقول : يا رحيم الآخرة فقط دون الدنيا... أمّا أنا فأقول : يا رحمن يا رحيم الدنيا والآخرة ﴿ أَهُمْ يُقَسِّمُونَ ولكن نقول للشيخ : إنّ القرآن يفسّر بعضه بعضه، كما إنّ الروايات ترجمان القرآن، وهذا التقسيم في الرحمة العامة والخاصة إنّما هو باعتبار المؤمن والكافر لا باعتبار الدنيا والآخرة، نعم، إنّما يرحم اللّـه عـباده بـرحمـته العـامة الشـاملة للمؤمن والكافر في الدنيا، فإنّ الكافر بعيد عن رحمة اللّـه وإنّ له عـذاب وبـئس المصير، وأمّا المؤمن المتّقي والمحسن فإنّ رحمة اللّه الخـاصة قـريب منه في الدنيا والآخرة، فاللّه سبحانه رحمن رحيم في الدنيا والآخرة للمؤمنين كما ورد في الدعاء الشريف : يا رحمن يا رحيم الدنيا والآخرة، كما إنّ هذا التقسيم ورد في روايـاتنا أيضاً، فتأمّل.

ثمّ قال : ومعنى ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ بجملة أنّك قد ابتدأت عملك مستعيناً بالله الذي وسعت رحمته كلّ شيء مسجّلاً علىٰ نفسك أنّ ما تفعله همو باسم الله لا باسمك أنت، ولا باسم أحد سواه، تماماً كما يقول موظف الدولة للرعايا : باسم الدولة عليكم كذا وكذا... وإنّ عملك الذي باشرت همو حلال لا شائبة فيه لما حرّم الله... فإن كان حراماً، وفعلته باسم الله فقد عصيت مرتين في آن واحد، وفعل واحد : مرّة لأنّه حرام بذاته، ومرّة لأنّك كذبت في نسبته إلى الله تعالىٰ علواً كبيراً.

والبسملة جزء من السورة عند الشيعة الإمامية... وقد أوجبوا الجـهر بهـا فيا يجب الجهر فيه بالقراءة كصلاة الصبح وأوليـي المـغرب والعشـاء، ويسـتحبّ الجهر بها فيا يخافت فـيه بـالقراءة، كـأوليي الظـهر والعـصر ويجـوز الاخـفات.

(١) سورة الزخرف، الآية ٣٢.

٥٦ ..... ملى المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

وقال الحنفية والمالكية : يجوز ترك البسملة في الصلاة كليّة، لأنّها ليست جزءاً من السورة ... وقال الشافعية والحنابلة : بل هي جزء لا تترك بحال، سوئ أنّ الحنابلة قالوا : يُخفت بها إطلاقاً، وقال الشافعية : يجهر بها في الصبح وأوليي العشائين وما عدا ذلك إخفات... ويتقق قول الشافعية والحنابلة مع قول الإمامية.

وتجمل الإشارة إلىٰ أنَّ اسم اللَّه سبحانه وصفاته تتألَّف من هذه الحروف وتلفظ وتكتب كغيرها من الكلمات، ومع هذا لها قدسية وأحكمام خماصّة بهما، فلا يجوز أن يكتب شيء منها علىٰ ورق أو غيره أو بمداد أو قسلم نجس، وأيهضاً لا يجوز مسِّها إلَّا للمطهّرين.

وقال قائل : إنّ سورة الفاتحة تضمّنت جميع معاني القرآن دون استئناء، وإنّ البسملة تضمّنت جميع معاني الفاتحة، وإنّ الباء من البسملة تـضمّنت جميع معاني البسملة، وبالتالي تكون الباء من ﴿ بِـسْمِ اللَّـهِ الرَّحْمُـنِ الرَّحِـمِ ﴾ فـيها معاني القرآن بكامله. وهذا القائل أشبه بمن يحاول أن يدخل الكون بأرضه وسمائه في البيضة دون أن تكبر البيضة أو يصغر الكون ...

والعجب من الشيخ كيف يعجب من ذلك، وإذا لم يكن من أهل هذا المعنىٰ ولم يتحمّله، فإنّه من الأمر الصعب المستصعب، فلهاذا هكذا ينكره، أما كان الأولىٰ أن يرجع علمه إلى أهله.

أليس هو القائل في وجه تسمية سورة الحــمد بــاُمّ الكــتاب : «... ولاُنّهــا اشتملت علىٰ أصلين : ذكر الربوبية والعبودية ، وعليهما ترتكز تعاليم القــرآن »<sup>(۱)</sup>،

(١) الصفحة : ٣٢.

معالم البسملة ...... ٥٧

فكلِّ ما في القرآن إنَّا يـدور حـول ركـيزته، وهـي الربـوبية والعـبودية، وهمـا في البسملة، فاسم الجلالة إشارة إلى الربـوبية، والرحمـن الرحـيم بـعباده إشـارة إلى العبودية.

أليس أمير المؤمنين علي عليَّلا حدَّث ابن عبّاس عن حرف واحــد ســاعة ﴾ تامة ؟ فماذا يوجد في الحرف الواحد من كلام لمدة ساعة واحدة ؟

ثمّ لماذا يستبعد أن يكون الكون في بيضة من دون أن يصغر الكون ولا تكبر البيضة ؟ أما قرأ هذا الحديث الشريف :

«روى الشيخ الصدوق<sup>(۱)</sup>، بإسناده : جاء رجل إلى الإمام الرضا عليَّلَّةٍ ، فقال : هل يقدر ربّك أن يجعل السماوات والأرض وما بينهما في بيضة ؟ قال : نعم، وفي أصغر من البيضة، قد جعلها في عينك، وهي أقلّ من البيضة؛ لأنّك إذا فتحتها عاينت السماء والأرض وما بينهما، ولو شاء لأعماك عنها.

كما سُئل أمير المؤمنين عليَّلا هذا السؤال، فأجاب بهذا الجواب، كما سُـئل الإمام الصادق عليَّلا في قصة عبد الله الديصاني وهشمام بـن الحكـم<sup>(٢)</sup>، وأصل الإشكال إنّما هو من الشيطان حيث أشكل هذا الإشكمال عملى المسبيح عميسىٰ ابن مريم فأجابه<sup>(٣)</sup>.

ولا أدري من أراد أن يكتب للمثقفين وبلغة عصرية، هل يعني أنَّــه يــنكر

- (١) التوحيد : ١٣٠.
- (٢) راجع التوحيد : ١٢٢.
- (٣) ذكرت تفصيل هذا البحث في كتاب (دروس اليـقين في مـعرفة أصـول الديـن) : ١٣٨.
   فراجع.

ثمّ قال في تحديد الإسلام بكلمة واحدة، وكيف يحدّد الإسلام بكلمة واحدة ولا يكون أشبه بمن يحاول أن يدخل الكون بأرض وسمائه في البيضة دون أن تكبر البيضة أو يصغر الكون ؟ ثمّ كيف يحدّد الاسلام بالاستقامة، والقرآن لا يحدّد به ؟ والحال أنّ القرآن هو كتاب الإسلام ومصدر تشريعه الأوّل، وهناك الجناح الثاني والثقل الآخر للإسلام، وهو السنّة المتمثّلة بقول المعصوم طليًّلا وفعله وتقريره، فكيف يحدّد الإسلام \_الكتاب والسنّة \_بكلمة واحدة ولا يحدّد جمزئه بكلمة واحدة ؟ أليس هذا من التهافت ؟ ولو كان ما قاله تؤلّ من عند الله، لما كان فيه اختلافاً، فإنّ الحقيقة نقطة كثّرها الجاهلون، وعلى كلّ حال فيقول في تحديد الإسلام بكلمة واحدة.

قرأت في جريدة الجمهورية المصرية \_ تأريخ ٢١ نيسان سنة ١٩٦٧ \_ كلمة قال كاتبها ضياء الريّس : إنّه قرأ مقالاً في مجلة أدبية لكاتب عربي شهير ، قال فيه : إنّه \_أي الكاتب \_ حين كان عضواً في البعثة العلمية بإنكلترا اشتبك في نقاش حاد مع انكليزية مثقفة حول الإسلام والمسيحية ، فقالت الانكليزية \_مستحدية جميع المسلمين بشخص الكاتب المسلم \_ إني الخص مبادىء المسيحية كلّها بكلمة واحدة ، وهي المحبّة ، فهل تسـ تطيع أنت \_ أيّها المسلم \_ أن تأتي بكلمة تجمع مبادىء الإسلام ؟ فأجابها الكاتب المسلم : أجل إنّها كلمة التوحيد .

| البسملة ٥٩ | معالم |
|------------|-------|
|------------|-------|

وبعد أن نقل الريّس هذا الحوار قال : لم يكن الجواب موفّقاً، وذكر أسباباً وجيهة وصحيحة تدعم حكمه على الكاتب بعدم التوفيق، وبعد أن انتهى الريّس من حكمه وأسبابه الموجبة، قال : لو وجّه إليّ هذا السؤال لأجبت بأنّ هذه الكلمة هي الرحمة، واستدلّ على صحّة جوابه هذا بالعديد من الآيات والروايات مبتدئاً بو بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾، إلى ﴿ وَما أَرْسَلْنَاكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعالَمِينَ ﴾... الخ وصدق الريّس في قوله : إنّ الكاتب لم يكن موفّقاً في جوابه. ولكن الريّس أيضاً لم يكن موفّقاً في اختياره كلمة الرحمة، لأنّه لم يزد شيئاً على ما قالته الإنكَليزية، حيث أخذ كلمة الحبّة منها، وترجمها إلى كلمة الرحمة، وعلى هذا لا يكون للإسلام أية ميزة على المسيحية.

ولو كنت حاضراً مع البعثة العلمية بإنكلترا لأجبت بكلمة (الاستقامة)؛ فإنّها الكلمة الجامعة المانعة الشاملة للاستقامة في العقيدة بما فيها التوحيد والتغزيه عن الشبيه، وأيضاً تشمل الاستقامة في الأعسال والأخلاق والأحكام وجميع التعاليم بما فيها الرحمة والمحبّة والتعاون، إنّ الرحمة من مبادىء الإسلام وليست الإسلام بكامله، كما إنّ التوحيد أصل من أصوله لا أصوله بأجعها.

وبما أنَّ الاستقامة تجمع المحبَّة والرحمــة والتـوحيد وسـائر الأصـول الحــقَّة والأعـمال الخيرية والأخلاق الكريمة المستقيمة...

يعتقد الكاتب أنّ الاستقامة هي الكملمة الجمامعة الممانعة، فكأنّما أراد أن يعرّف الإسلام بتمام ماهيته وذاتياته بالاستقامة التي تكون جامعة لمفاهيم الإسلام ومانعة من غيرها، والحال إنّما عرف الإسلام بلازمه، وهمذا من الرسم النماقص وليس تعريفاً تاماً، بل بنظري الكلمة الجماعة لمفاهيم الاسلام هو (التسمليم)، التسليم في توحيد الله والتسليم للنبوّة والإمامة والمعاد والأخلاق وكلّ ما يمقوله ٦٠ ..... علي المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

الإسلام وما جاء في مدارك أحكامه وقوانينه أي القرآن الكريم والسنَّة الشريفة.

ثمّ كلمة التوحيد لو كانت تامة وبشرطها وشروطها ومنها النبوّة والإمامة وما صدر عنهما فإنّه تمام الإسلام أيضاً، كما قال ذلك الكاتب المسلم في جواب المثقفة المسيحية، بل الإسلام هو الرحمة الإلهية واللطف الإلهي، فكلّ ما فيه إنّا منشأه الرحمة الرحمانية والرحيمية، وبهمذا الاعتبار يكون الإسلام عمبارة عن الرحمة كما قالها كاتب المقالة.

إِلَّا أَنَّ حقيقة الإسلام وماهيته وذاتياته إَنَّما هو التسليم كما قال ذلك جدّي أمير المؤمنين علي لل<sup>ظليلا</sup> : «لأنسبنّ الإسلام نسبة لم ينسبه أحد قبلي ولا ينسبه أحد بعدي : الإسلام هو التسليم ، والتسليم هـو التـصديق ، والتـصديق هـو اليـقين ، واليقين هو الأداء ، والأداء هو العمل».

وقال للظل : غاية الإسلام التسليم، وغاية التسليم الفوز بدار النعيم.

وقال الرسول الأكرم : الإسلام أن تسلّم وجهك للّه عزّ وجلّ، وأن تـشهد أن لا إله إلّا اللّه<sup>(۱۱)</sup>.

وقال ﷺ : الإسلام حسن الخلق.

وهذا يعني أنّ الإسلام هو الرحمة والاستقامة وكلمة التسوحيد، والجسامع لكلّ مفاهيم الإسلام هو التسليم. وإذا كان الإسلام يجمعه ويحدّده كملمة واحدة، فلهاذا لا يكون كلّ القرآن في فاتحته، وكلّ ما في الحمد وأمّ الكتاب في البسسملة، وكلّ ما فيها في بائها، والإمام أمير المؤمنين على طليَّلاً نقطة باء البسملة. عزيزي القارىء:

(١) المصدر، عن كنز العبّال، خ ٣٩.

| <b>1</b> 1 | البسملة | معالم |
|------------|---------|-------|
|------------|---------|-------|

ربما من خلال هذه المناقشة مع الشيخ المغنية للله أحسست بفتور وتضجّر، وتراها من الحشو والذي لا طائل تحته، ومن القـيل والقـال الذي يـبغضه اللّـه سبحانه، كما ورد في الخبر الرضوي الشريف : «إنّ اللّه يـبغض القـيل والقـال». فتعال معي لنحلّق في آفاق عرفانية مرّة أخرى، ونعيش في سماء معالم سورة الحمد والبسملة، ونصغي إلى ما يقوله السيد الإمام الخميني تؤكّر في كتابه القيّم (سرّ الصلاة) في الفصل السابع في القراءة (إشارة إجمالية إلى بعض أسرار سورة الحمد)، فقال :

إعلم أنَّ أهل المعرفة يعتبرون (بسم اللَّه) بسملة كلَّ سورة متعلَّقة بالسورة نفسها، وعليه يكون لبسملة كلَّ سورة معنىٰ غير ما لها للسورة الأخرىٰ، بسل إنَّ بسملة كلَّ قائل تختلف عن غيرِها في كلَّ قول وفعل.

وتوضيح هذا المطلب على نحو الإجمال هو : إنّه قد ثبت ـ تحقيقياً ـ أنّ كـلّ دار التحقّق من الغاية القصوى للعقول المهيمنة القادسة إلى منتهى النهاية لحذاء العالم الهيولاني والطبيعة، هو ظهور اسم الله الأعـظم، ومـظهر تجـلّي المشـيئة المـطلقة وهي أمّ الأسهاء الفعلية كها قالوا : (ظـهر الوجـود بـبسم اللّـه الرحمـن الرحـم)، فإذا لاحظنا كثرة المظاهر والتعيّنات، فإنّ كلّ اسم عبارة عن ظـهور ذلك الفـعل أو القول الذي يقع بعده.

والخطوة الأولىٰ لسير السالك إلى الله هو أن يفهم قلبه أنّ جميع التعيّنات ظاهرة باسم الله، بل إنّها جميعاً اسم اللّـه، وفي هـذه المشــاهدة تخــتلف الأسهاء وتتبع كلّ اسمٍ وضيقه وإحاطته وعدم إحاطته، والمظهر والمرآة التي يظهر فيها.

واسم الله وإن كان مقدماً ـ بحسب أصل التحقّق ـ على المظاهر وهو مقوّمها وقيّومها، ولكنّه بحسب التعيّن متأخّراً عنها ـ كما هو مقرّر في محـلّه ـ فـ إذا أسـقط السالك الإضافات ورفض التعيّنات ووصل إلىٰ بدايـة التـوحيد الفـعلي، تكـون ٦٢ ..... ٦٢ نقطة باء البسملة المرتضى علي المرتضى المعلم المرتضى المعلم المرتضى المعلم الم

جميع السور والأقوال والأفعال (بسم الله) واحدة، ويكون للجميع معنىً واحد.

وبحسب الاعتبار الأوّل، ليس هناك اسم أكثر جامعية وإحاطة من (بسسم الله) في سورة الحمد، كما يظهر من الحديث المشهور المنسوب إلى مولى الموالي، ذلك لأنّ متعلّقه أكثر إحاطة من سائر المتعلّقات، مثلما يقول أهل المعارف من أنّ (الحمد) إشارة إلى العوالم الغيبية العقلية، وهي صرف الحمد لله ومحامده، ولسان حمدها لسان الذات؛ وأنّ (ربّ العالمين) إشارة إلى ظهور اسم اللّه في مرآة الطبيعة بما يناسب مقام الربوبية حيث رجع النقص إلى الكمال والملك إلى الملكوت، وهذا مختصّ بجوهر عالم الملك.

والرحمانية والرحيمية من صفات الربوبية، و (مالك يـوم الديـن) إشـارة إلى الرجوع المطلق والقيامة الكبرى، فإذا طلع صبح الأزل، وتجلّى نـور الظـهور الأحدي لقلب العارف في طلوع شمس يوم القيامة، يحصل للسالك الحضور المطلق، فـيصدع بـالمخاطبة الحـضورية في محـفل الأنس ومـقام المـقدس بـ(إيّـاك نـعبد وإيّاك نستعين).

فإذا صحا من الجذبة الأحدية وحصل «الصحو بعد المحو» يطلب ــعندها ــ مقام الهداية في هذا السير إلى اللّه له ولمرافقيه.

إذن، فسورة (الحمد) هي سلسلة الوجود بكمالها، عميناً وعملماً وتحمقّقاً وسلوكاً ومحواً وإرشاداً وهداية.

والإسم المظهر لها هو اسم الله الأعظم والمشيئة المطلقة «فهو مفتاح الكتاب ومختامه (مختمه) وف تحته وخـتامه» مـثلما أنّ اسم اللّـه هـو الظـهور والبـطون والمفتاح والمختم ﴿ اللَّهُ نُورُ الشَّماواتِ وَالأَرْضِ ﴾ .

فتفسير هذه السورة على ذوق (مسلك) أهل المعرفة هو بهذه الصورة :

معالم البسملة .....٦٣

بظهور اسم (الله) وهو مقام المشيئة المطلقة. والإسم الإلهي الأعظم والذي له مقام المشيئة الرحمانية \_وهو بسط الوجود المطلق \_والمشيئة الرحيمية \_وهو بسط كمال الوجود (بظهور هذا الإسم) يكون «لله» عمالم الحمد المطلق وأصل المحامد \_وهي من حضرة التعيّن الغيبي الأوّل إلى نهاية أفحق عمالم المثال والبرزخ الأوّل \_أي أنّه ثابت لمقام الاسم الجامع وهو (الله) وله مقام الربويية وتربية العالمين وهو مقام السوائية وظهور الطبيعة.

ومقام الربوبية ظاهر بـالرحمـانية والرحـيمية، والرحـيمية هـي الربـوبية، حيث تبسط الفيض بالرحمـانية في المـوادّ المسـتعدّة، وتـربّيها بـظهور الرحـيمية في المهد الهيولي وتوصلها إلىٰ مقامها الخاصّ بها.

وذاك «مالك يوم الدين» الذي يقبض جميع ذرّات الوجود بقبضة المالكية، ويرجعها إلىٰ مقام الغيب ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾<sup>(١)</sup>، وهذا هو تمام دائرة الوجود المذكور في ﴿ بِـسْمِ اللَّـهِ الرَّحْـنِ الرَّحِـمِ ﴾ عـلىٰ نحـو الإجحال، وفي «الحسمد» بطريق التفصيل حيث هي خـالصة للـحقّ إلىٰ ﴿ مـالِكِ يَـوْمِ الدِّيـنِ ﴾ كـما ورد في الحديث.

فإذا شاهد العبد السالك إلى الله بمرقاة «إقرأ وارق»<sup>(٢)</sup>، والعارج بمعراج «الصلاة معراج المؤمن» رجوع جميع الموجودات وفناء دار التحقّق في الحقّ، وتجلّى له الحقّ بالوحدانية، يقول عندئذٍ بلسان فطرة التوحيد ﴿ إيَّاكَ نَـعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

- (١) سورة الأعراف، الآية ٢٩.
- (٢) أصول الكافي ٤ : ٤٠٨، كتاب فضل القرآن، باب فضل حامل القرآن، الحديث العاشر .

٦٤ ..... علي المرتضى علي نقطة باء البسملة

ولأنّ نور فطرة الإنسان الكامل محيط بجميع الأنوار الجـزئية؛ وعـبادته وتوجّهه هو توجّه دار التحقّق يقول ذلك بصيغة الجمع «سبّحنا فسبّحت الملائكة، وقدّسنا فقدّست الملائكة، ولولانا ما سبّحت الملائكة»<sup>(۱)</sup>.

وإذا قدّم السالك نفسه وإنّسيته وأنسانيّته بصورة كماملة للمذات المقدّسة، ومحا ومحق كلّ ما عدا الحسقّ، تشمله الألطماف الأزليمة لمقام الغميب الأحديّ بالفيض الأقدس، وترجعه إلىٰ نمسه، فميحصل له الصحو بعد المحمو والرجع إلىٰ مملكة نفسه بالوجود الحقّاني.

ولكونه وقع في الكثرة، يصبح خائفاً من الفراق والنفاق، فيطلب لنفسه الهداية، وهي الهداية المطلقة (لأنّ سائر الموجودات هي من أوراق وأغصان الشجرة المباركة للإنسان الكامل) إلى صراط الإنسانية المستقيم وهو السير إلى الإسم الجامع والرجوع إلى حضرة اسم الله الأعظم الخسارج عن حدّي الإفراط والتفريط (المغضوب عليهم) و (الضالّين)، أو أن يسطلب الهداية إلى مقام البرزخيّة وهو مقام عدم غلبة الوحدة على الكثرة ولا الكثرة على الوحدة، وهو الحدّ الوسط بين الاحتجاب عن الوحدة بحجاب الكثرة وهي مرتبة (المغضوب عليهم) وبين الاحتجاب عن الكثرة بالوحدة، وهو مقام (الضالّين) والمتحيّرين في جلال الكبرياء.

وصل : روي في التوحيد عن الرضا ﷺ حين سُئل عن تفسير البسملة، أنَّه قال :

(١) عوالي اللآلي ٤ : ١٢٢، عيون أخبار الرضا ١ : ٢٦٢، بحار الأنوار ٢٥ : ١، كتاب الإمامة، روايات الباب الأوّل منه، أبواب خلقهم وطينتهم وأرواحهم. معالم البسملة ..... ٦٥

«معنىٰ قول القائل (بسم الله) أي : أسِمُ علىٰ نـفسي سمــة مــن سمات اللّــه وهــي العبادة».

قال الراوي : فقلت له : ما السمة ؟ ! قال : «العلامة »<sup>(١)</sup>.

ويظهر من هذا الحديث الشريف أنَّ على السالك أن يتحقَّق مقام اسم اللَّـه في العبادة، والتحقَّق بهذا المقام هو حقيقة العبودية حيث الفناء في حضرة الربوبية.

وما دام (السالك) في حجاب الإنّية والأنانية، فهو ليس في لباس العبودية، بل هو مريد لنفسه، عابد لها، ومعبوده هو أهواؤه النفسانية ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَمْهُ هَواهُ ﴾<sup>(٢)</sup>، ونظره هو نظر إيليس اللعين الذي رأى نـفسه وآدم للظِّلَّخ في حـجاب الأنانية، ففضّل نفسه عليه وقال : ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نارٍ وَخَلَقْتَهُ مِـنْ طِـين ﴾<sup>(٣)</sup>، فـطرد من الساحة القدسية لمقرّبي الحضرة.

فإذا جعل القائل (بسم الله) نفسه متّصفة بـ(سمـة اللّـه) و (عـلامة اللّـه) ووصل هو نفسه إلىٰ مقام الإسمية، وأصبح نـظره نـظر آدم للظِّلَّة الذي رأىٰ عـالم التحقّق ـوالذي كان هو نفسه خلاصة له ـأنّـه «اسم اللّـه» ﴿ وَعَـلَّمَ آدَمَ الأَسْهَاءَ كُلَّها ﴾<sup>(٤)</sup>، فني هذه الحالة تكون تسميته تسمية حقيقية، ويكون هو متحقّقاً بمقام العبادة (وهو مقام) التخلّي عن (الأنا) وعبادتها، والتعلّق بعزّ القدس والانـقطاع إلى اللّه تحقيقاً لما ورد في ذيل حديث رزّام، عن الإمام جـعفر الصـادق، حـيث

- (١) التوحيد : ٢٢٩، الباب ٣١، الحديث ١.
  - (٢) سورة الفرقان، الآية ٤٣.
  - (٣) سورة الأعراف، الآية ١٢.
    - (٤) سورة البقرة ، الآية ٣١.

٦٦ ..... علي المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

يقول للجلاة : « يقطع علائق الاهتمام بغير من له قصد وإليه رفد ومنه استرفد... الخ». فـــإذا تحـقّق للســالك مــقام الاسمــية، رأىٰ نــفسه مســتغرقاً في الألوهــية

«العبودية جوهرة كنهها الربوبية»<sup>(١)</sup>، ورأىٰ نفسه اسم الله وعـلامة اللّــه وفــانياً في الله، ورأىٰ سائر الموجودات علىٰ هذه الحالة.

وإذا أصبح الوليّ كاملاً أصبح متحقّقاً بالاسم المطلق ووصل إلى التـحقّق بالعبودية المطلقة فصار عبداً حقيقياً لله.

ويمكن أن يكون استخدام وصف (العبد) في الآية الكريمة ﴿ سُبْحانَ الذِّي أَسْرِىٰ بِعَبْدِهِ ﴾<sup>(٢)</sup>، ناشئاً من كونه عروجاً ـإلىٰ معراج القرب وأفق القـدس ومحفل الأُنس \_(وذلك) بقدم العبودية والافتقار وإزاحة غبار (الإِنّية) و (الأنا) والاستقلال.

(كما أنّ) الشهادة بالرسالة للنبيّ في التشهّد وبعد الشهادة بعبوديّته له ﷺ هي لكون العبودية مرقاة الرسالة.

والصلاة \_هي معراج المؤمنين ومظهر معراج النبوّة \_ يكون البدء بهـا بـعد رفع الحجب بـ(بسم اللّه) وذاك هو حقيقة العبودية (فسبحان الذي أسرى بـنبيّه بمرقاة العبودية المطلقة) حيث جذبه (الحقّ) بـقدم العـبودية إلى أفـق الأحـدية، وحرّره من مملكة الملك والملكوت، ومملكة الجبروت واللاهـوت، وأصـل سـائر العباد \_المستظلّين بظلّ ذلك النـور الطـاهر (النـبيّ) ـ إلى معراج القـرب بسـمة من سمات اللّه وبمرقاة التحقّق باسم اللّه حيث إنّ باطن ذلك هو العبودية.

- (١) مصباح الشريعة ، الباب ١٠٠.
  - (٢) سورة الإسراء، الآية ١.

وإذا رأى السالك بقدر قدمه في السلوك أنّ دائرة الوجود هي اسم الله، أمكنه عندئذٍ أن يرد في فاتحة كتاب الله ويكون مفتاح كنز الله، وحينئذٍ يـرجـع كلّ ثناء وكلّ المحامد إلى الحقّ بمقام الاسم الجامع، فلا يرى لأيّ من المـوجودات فضلاً ولا فضيلة، لأنّ إثبات فضيلة أو كـمال لمـوجود ـسوى الحـقّ ـ يـناقض رؤية «الإسمية».

وإذا قال : (بسم الله) على الحسقيقة (بسصدقٍ)، أمكنه عسندئذٍ أن يسقول : (الحمد لله) على الحقيقة (بصدق أيضاً).

أمّا اذا ظلّ محجوباً عن (مقام الإسم) وكمان \_ممثل إبـليس ـ في حـجاب (الخلق) فلا يكنه ــوالحال هذه ــأن يُرجع المحامد للحقّ.

وما دام في حجاب الأنانية، فهو محجوب عن العبودية و (مقام) الإسمـية، وما دام محروماً من هذا المقام، فلن يصل إلىٰ مقام (الحامدية).

وإذا وصل إلىٰ مقام (الحامدية) بقدم العبودية وحقيقة الإسمية، عرف حينئذٍ أنّ صفة الحامدية ثابتة للحقّ أيضاً، فيعتبر ويرىٰ أنّ الحقّ هو الحامد وهو المحمود.

ولكنّه ما دام يرىٰ نفسه الحامد، والحقّ هو المحمود، فليس هو حامد للحقّ، وإنّما حامد للحقّ والخلق، بل إنّه حامد لنفسه فقط، ومحجوب عن الحقّ وحمده.

وإذا وصل إلى مقام (الحامدية)، كان عندئذٍ قوله : (أنت كما أثـنيت عـلى نفسك)، فيخرج من حجاب (الحـامدية) المـقرون بـالجدال، والمـلازم لإثـبات (المحمودية)، وحينئذٍ تكون مقالة السالك في هـذا المـقام هـي عـلى هـذا النـحو (باسمه الحمد له، منه الحمد وله الحمد).

وهذه هي ثمرة التقرّب بـالنوافـل، وقـد وردت إشـارة إليهـا في الحـديث (القدسي) الشريف : «فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ولسانه... الخ». ٦٨ ..... علي المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

(ربّ العالمين) إذا كان (العالمون) هم صور الأسهاء، وهي الأعيان الثابتة، فإنّ الربوبية تكون ذاتية، وتكون راجعة إلى مقام (الألوهية الذاتية) حيث اسم اللّه الأعظم، وذلك لأنّ الأعيان الثابتة إنّما تحققت ـبالتحقّق العلمي ـ من خلال التجلّي الذاتي في مقام (الواحدية) تبعاً للاسم الجامع المتعيّن بتجلّي الفيض الأقدس.

ومــعنى الربـوبية في ذلك المـقام المـقدّس هـو : التـجلّي بمـقام الألوهـية . وبهذا التجلّي يكون تعيّن جميع الأسهاء ، فتتعيّن أوّلاً العين الثابتة للإنسان الكامل ، ثمّ تكون الأعيان الأخرى في ظلّه .

و (بـ) الرحمانية والرحيمية يكون إظهار هذه الأعـيان مـن غـيب الهـوية إلىٰ أفق الشهادة المطلقة، و (بهما يكون) إيداع فطرة العشق والحبّة للكمال المطلق في خميرة تلك الأعيان.

وبتلك الفطرة العشقية السابقة، وبتلك الجـذبة القـهرية المـالكة التي تأخـذ بناصيتها (الأعيان)، فـتصل إلىٰ مـقام (الجـزاء المـطلق)، حـيث الاسـتغراق في بحر كمال الواحدية ﴿ ألا إلىٰ اللَّهِ تَصِيرُ الأُمُور ﴾ <sup>(١)</sup>.

وبهذه الطريقة تكون الذات المقدّسة هي غاية آمـال المـوجودات ونهـاية تحرّكها، ومنتهىٰ مختلف أشكال اشتياقها ومرجعها، ومعشوقة الكـائنات ومحـبوبة العشّاق ومطلب الجذوبين، حتّىٰ إنّهم وإن كـانوا محـجوبين عـن هـذا المـطلوب، ويرون أنفسهم عبّاداً وعشّاقاً وطلّاباً ومجذوبين لأمورٍ أخرىٰ.

وهذا هو حجاب الفطرة الأكبر، الذي يجب على السالك إلى الله أن يخرقه بقدم معرفته، وما دام لم يصل إلىٰ هذا المقام، فلا يحقّ له أن يقول : «إيّاك نعبد»،

<sup>(</sup>١) سورة الشورئ، الآية ٥٣.

معالم البسملة ......

يعني (لا نطلب إلّا إيّاك)، ولا نبحث عن سواك، ولا نريد غيرك، ولا نثني عـلىٰ سواك، ولا نستعين إلّا بك في جميع الأمور.

إنّنا جميعاً ـسلسلة الموجودات وذرّات الكائنات، من أدنى مرتبة سفلية المادة، إلى أعلىٰ مرتبة غيب الأعيان الثابتة ـ طلّاباً للحقّ وباحثون عنه (وكلّ منّا وفي كلّ مطلوب، إنّما يطلبه هو وإنّما يتأجّج عشقاً له مع أي محبوب ﴿ فِطْرَةَ اللَّـهِ التي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ ما في السَّهاواتِ وَالأَرْضِ ﴾.

فإذا حصلت للسالك هذه المشاهدة، ورأى جميع كيانه وأجزائه الوجودية - من القوى الملكية إلى السرائر الغيبية ـ بل رأى جميع سلسلة الوجود، عاشقة للحق طالبة له، وأظهر هذا العشق والمحبّة، عىندها يستعين بالحق للوصول، ويطلب منه الهداية إلى الصراط المستقيم، وهو صراط ربّ الإنسان ﴿ إنَّ رَبِيً عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾<sup>(٢)</sup>، وهذا هو صراط (المنعم عليهم) من الأنبياء الكل والصديقين، وهو عبارة عن (صراط) رجوع العين الثابتة إلى مقام الله والفناء فيه. وليس الفناء في الأسماء الأخرى الواقعة في حدود القصور والتقصير، وينسب إلى الرسول الأكرم أنّه قال : «كان أخي موسىٰ عينه اليمىٰ عمياء، وأخي عيسىٰ عينه اليسرى عمياء، وأنا ذو العينين»، فالتكثّرات كانت غالبة على الوحدة الدى موسىٰ طيّلًا ، فيا الوحدة كانت غالبة على التكثّر لدىٰ عيسىٰ طيّلًا ، أمّا والصراط المستقر.

- (١) سورة الروم، الآية ٣٠.
  - (٢) سورة هود، الآية ٥٤.

٧٠ ..... ٧٢ البسملة على المرتضى على المرتضى الله البسملة

وإلىٰ هنا، فإنّ تفسير السورة مستند إلى القول بأنّ (العالمين) هم حضرات الأعيان.

أمّا إذا كان (العالمون) هم حضرات الأسماء الذاتسية، أو الأسماء الصفاتية، أو الأسماء الفعلية، أو العـوالم الجـرّدة، أو العـوالم المـادّية، أو كـليهما أو جمـيعها، فإنّ تفسير السورة يختلف تبعاً لذلك عمّا تقدّم.

كما أنّه لو كان (اسم الله) في الآية الكرعة ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّّمْنِ الرَّحْمِ ﴾ غير مقام المشيئة، مقام آخر من (مقامات) الأسماء الذاتية وغيره من الأعيان الثابتة أو الأعيان الموجودة أو العوالم الغيبية أو الشهادتية أو الإنسان الكامل، فإنّ تفسير كامل السورة يختلف أيضاً، كما يختلف (تفسير الآية) أيضاً إذا كان (الله) هو (مقام) الألوهية الذاتية أو الظهورية، وفيا إذا كان (الرحمن الرحم) في البسملة صفتين متعلّقتين بـ(الله) أو بالإسم، كما يظهر الكثير من الفروق (في تفسير الآية) إذا كانت (الباء) في البسملة هي للاستعانة عمّا إذا كانت الملابسة أو فيا إذا كانت متعلّقة بـ(ظهر) عمم إذا كانت متعلّقة بالسورة نفسها أو أيّ من أجزائها.

كما إنّه سيختلف تفسير الآية بحسب مقامات القارئين من الوقوع في حجاب الكثرة أو غلبة الوحدة أو الصحو بعد الحو أو المقامات الأخرى التي تقدّم ذكرها .

(١) بحار الأنوار ٤٦ : ٣٤٩، تأريخ الإمام محمد الباقر، الباب ٢٠، الحديث ٢.

| Υ١ | نقطة باء السملة . |
|----|-------------------|
|    |                   |

## نقطة باء البسملة

جاء في كتاب (مدارك التنزيل) أنّ الكتب التي أنزلها الله من السهاء إلى الدنيا لهداية الناس وإرشادهم إلى السعادة الأبدية، إنّما هي مئة وأربعة كـتب : صحف شيت للملي ستّون، وصحف إبراهيم للملي ثلاثون، وصحف موسى قـبل التـوراة عشرة، والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان. ومعاني كـلّ الكـتب مجموعة في الفرقان، ومعاني كلّ الفرقان \_أي : القرآن الكريم \_ مجموعة في الفـاتحة، ومعاني الفاتحة مجموعة في البسملة، ومـعاني البسـملة مجـموعة في بـائها، ومـعاني البـاء في نقطتها<sup>(۱)</sup>.

وروى الشعراني : عن الإمام علي بـن أبي طـالب رضي اللّــه تــعالىٰ عــنه وكرّم وجهه أنّه كان يقول : لو شئت لأوقرت لكم ثمانين بعيراً من معنىٰ (الباء)<sup>(٢)</sup>.

وروى القندوزي الحنني في (ينابيع المودّة) ما لفظه : وفي الدرّ المنظم : إعلم أنّ جميع أسرار الكتب السماوية في القرآن، وجميع ما في القرآن في الفاتحة، وجميع ما في الفاتحة في البسملة، وجميع ما في البسملة في باء البسملة، وجميع ما في باء البسملة في النقطة التي تحت الباء، قال الإمام علي كرّم اللّه وجهه : أنا النقطة التي تحت الباء.

وقسال أيسضاً : العملم نسقطة كمثّرها الجساهلون، والألف وحدة عسرفها الراسخون<sup>(٣)</sup>.

- (١) تفسير البصائر ١: ٢٤.
- (٢) لطائف المنن ١ : ١٧١، طبعة مصر .
- (٣) ينابيع المودّة : ٦٩ و ٤٠٨، طبعة إسلامبول.

۷۲ ..... ۷۲ یا المرتضیٰ 🕸 نقطة باء البسملة

وعن ابن الآلوسي البغدادي في جلاء العينين ما لفظه : في حقّ عـلي طلَّكْم ، هو باب العلم والنقطة تحت الباء.

ويروي لنا ابن عبّاس، حبر الأمّة وتلميذ أمير المؤمنين علي طلّيَّلا في التفسير أنّه : أخذ بيدي علي عليَّلا ليلة، فخرج بي إلىٰ البقيع، وقال : إقرأ يا ابسن عـباس، فقرأت : ﴿ بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾، فتكلّم في أسرار الباء إلىٰ بزوغ الفجر<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضاً : يشرح لنا علي ﷺ نقطة الباء من ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴾ ليلة، فانفلق عمود الصبح وهو بعد لم يفرغ، فرأيت نـفسي في جـنبه كـالفوّارة في جنب البحر المتلاطم(٢).

وجاء في مطالب السؤول ما لفظه : قال علي ﷺ مرّة : لو شئت لأوقـرت بعيراً من تفسير ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

روى النبهاني في الشرف المؤبد عن ابن عباس، قال : قـال لي عـلي طليَّلاً : يا بن عباس، إذا صلّيت العشاء الآخرة فالحق الجبانة، قـال : فـصلّيت ولحـقته، وكانت ليلة مقمرة، قال : فقال لي : ما تفسير الألف من الحمد ؟ قلت : لا أعـلم، فتكلّم فيها ساعة تامة، ثمّ قال : ما تفسير المي من الحمد ؟ قال : قلت : لا أعـلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة كاملة، قال : فما تفسير الدال من الحمد ؟ قال : قلت : لا أدري، فتكلّم فيها إلىٰ أن بزغ عمود الفجر، قال : وقال لي : قم يا بن عـباس إلىٰ منزلك فتأهّب لغرضك، فقمت وقد وعيت ما قال . ثمّ تسفكّرت فـإذا عـلمي

- (١) ينابيع المودّة : ٤٠٨.
- (٢) الحنني في أرجح المطالب : ١١٣، طبعة لاهور .
- (٣) محمد بن طلحة الشافعي في مطالب السؤول : ٢٦، طبعة طهران.

روى الحافظ ابن عبد البرّ، بإسناده، عن عبد الله بن عباس، قال : واللّــه لقد أعطي علي بن أبي طالب تســعة أعشــار العـلم، وأبم اللّــه لقــد شــارككم في العُشر العاشر<sup>(٢)</sup>.

هذا من طرق العامة، وهناك أيضاً المئات من الروايات والأخبار التي تشير إلى أنَّ أمير المؤمنين علي للَّلِلَا هو أعلم خلق الله بعد رسول اللّه محمد، وأنّه عنده علم الكتاب، وهو القرآن الناطق وترجمانه، وهو القائل للَيَلَا : سلوني قبل أن تفقدوني فإني أعلم بطرق السماء من علمكم بطرق الأرض، وقمال : يا معشر الناس سلوني قبل أن تفقدوني، هذا سفط العلم، هذا لعاب رسول اللّه، هذا ما زقّني رسول الله زقّاً زقّاً، سلوني فإنّ عندي عملم الأوّلين والآخرين، أما والله لو ثنيت لي الوسادة فجلست عليها لأفتيت أهل التوراة بتوراتهم حتى أهل الإنجيل بإنجيلهم حتى ينطق الإنجيل فيقول : صدق علي أن زل اللّه فيّ، وأفتيت بما أنزل الله فيّ. وأفتيت أهل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول : صدق علي ما أنزل الله فيّ. وأفتيت أهل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول : صدق علي يعلم ما نزل فيه، ولولا آية في كتاب الله عزّ وانتم تتلون القرآن ليلاً ونهاراً، فعل فيكم أحد

- (١) الشرف المؤبد : ٥٨، طبعة مصر .
- (٢) الاستيعاب ٢ : ٤٦٢، طبعة حيدر آباد، كما رواه الطبري في كمتابه ذخائر العقبى، وابن الأثير في أسد الغابة، والسيوطي في تأريخ الخلفاء، والخوارزمي في المناقب، وغيرهم.

٧٤ ..... ٧٤ المرتضى على المرتضى الله المرتضى الله المسملة

وبما هو كائن إلىٰ يوم القيامة، وهي هذه الآية : ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَـنْدَهُ أُمُّ الكِتاب ﴾ ، ثمّ قال عليُّة : سلوني قبل أن تفقدوني فوالذي خلق الحبّة وبرء النسمة لو سألتموني عن آية آيـة في ليـلة نـزلت، أو في نهـار أُنـزلت، مكـيّها ومـدنيّها، سفريها وحضرتيها، ناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، وتأويلها وتنزيلها، إلا أخبر تكم. فقام إليه رجل يقال له: ذعلب، وكان ذرب اللسان بليغاً في الخطب شجاع القلب، فقال: لقد ارتق ابن أبي طالب مرقاة صعبة لأخجلنَّه اليـوم لكـم في مسألتي إيّاه، فقال : يا أمير المؤمنين هل رأيت ربِّك ؟ فقال طلَّة : ويملك يا ذعلب لم أكن بالذي عبد ربًّا لم أره، قال : فكيف رأيته ؟ صفه لنا ؟ قال : ويلك لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان. ويلك يا ذعلب، إنَّ ربِّي لا يوصف بالبُعد ولا بالحركة ولا بالسكون ولا بقيام قيامَ انتصاب ولا بجيئة ولا بذهاب، لطيف اللطافة لا يوصف باللطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبر لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يـوصف بـالغلظ، رؤوف الرحمـة لا يوصف بالرقَّة، مؤمن لا بعبادة، مدرك لا بمجسَّة، قائل لا بلفظ، هو في الأشياء علىٰ غير ممازجة ، خارج منها علىٰ غير مباينة ، فوق كلِّ شيء ولا يقال شيء فوقه ، أمام كلِّ شيء ولا يقال له أمام، داخـل في الأشـياء لا كـشيء في شيء داخـل، وخارج منها لاكشيء من شيء خارج، فخرّ عليه ذعلب مغشياً عليه، ثمّ قـال: تالله ما سمعت بمثل هذا الجواب، والله لا عدتُ إلىٰ مثلها( ١).

(١) تفسير البصائر ١ : ١٨٧، عن أمالي الصدوق، بإسناده، عن الأصبغ بن نباتة، قال : لما جلس علي الجلافة وبايعه الناس، خرج إلى المسجد متعمّماً بعمامة رسول الله، لابساً بردة رسول الله، متنعلاً نعل رسول الله، متقلّداً سيف رسول الله، فصعد المنبر، فجلس عليه متحنّكاً، ثمّ شبك بين أصابعه فوضعها أسفل بطنه، ثمّ قال : يا معشر الناس... الحديث. نقطة باء البسملة .....٧٥

فعلي عليَّلا وأهل بيته الأنمة الأطهار عليَّكْما هم صراط الله الأقـوم وسـفينة النجاة، مَن ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق وهوى، كما ورد في الخبر المتواتر عند الفريقين ــالسنّة والشيعة ــفما بعد الحقّ إلّا الضلال.

وكلّ ما في القرآن الكريم إنّما هو عند أهل البـيت ظلمَلِكُمُ بـصريح مـا جـاء في حديث الثقلين المتواتر عند الفريقين لقوله عَمَرَتُهُمْ : «لن يـفترقا»، ولن للــتأييد بمعنىٰ أنّه أبداً في كلّ شيء لن يفترقا إلىٰ يوم القيامة، فلا نقول كــها قــال الرجـل : حسبنا كتاب الله، ولا نقول كما قالوا حسبنا أهل البيت، بل نتمسّك بهما معاً.

ثمّ كلّ ما في القرآن هو في حمده، وكسلّ مـا في سـورة الحــمد في البســملة، وكلّ ما في البسملة في بائها، وعلي للظِّلِّ هو نقطة الباء، كما ذكـرنا لك الروايــات من طرق العامة.

وأمّا عند الخاصّة :

فقد جاء ذلك أيضاً في كتاب (الأنوار النعمانية)<sup>(١)</sup> عندما يتحدّث الكاتب آية الله العظمى السيد نعمة الله الجزائري المتوفّى سنة ١١١٢ ه عن فضائل أمير المؤمنين وأنّه أفضل خلق الله بعد رسوله محمد يَتَقِيَّنَهُمْ، فقال : وأمّا قوله : ومنها علم التفسير \_أي : أنّه عليَّلا أعلم الناس بعلم التفسير \_إلى آخره، فقد تحقّق في الأخبار من العامة والخاصة أنّ قوله تعالىٰ : ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْناهُ في إمامٍ مُبِينٍ ﴾، المراد به علي بن أبي طالب عليَّلاٍ ، وهو الذي فسّر الباء من ﴿ بِسْمِ اللّهِ الرَّحْنِنِ

وفي الروايات الخاصّة \_أقول: بل العامّة، كما سرّ \_عـنه طلَّ أنَّـه قـال:

(١) الأنوار النعمانية ١ : ٤٧.

٧٦ ..... ٧٦ البسملة على المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

«علم ما كان وما يكون كلّه في القرآن الكريم، وعلم القرآن كلّه في سورة الفاتحة، وعلم الفاتحة كلّه في البسملة منها، وعلم البسملة كلّه في بائها، وأنىا النقطة تحت الباء». وهذا الحديث من مشكلات الأخبار، وأكثر الإشكال إنّما هو في قموله: «وأنا النقطة تحت الباء»، ويحتمل أن يكون معناه أنّي أبيّن علوم القرآن وأوضح مجملاتها، كما أنّ نقطة الباء توضّحه وتميّز عمّ يشاركه في الصورة كالتاء المثناة والثاء المثلثة، ويحتمل معانٍ كثيرة لا يخفى بعضها على أولي الألباب. والحاصل أنّ العلوم كلّها تنتهي إليه ولم يؤخذ علم إلّا منه، والعلماء كلّهم تلاميذه... ثمّ يذكر تفصيل ذلك، فراجع.

وقد رأيت الحديث الشريف في كتاب ( مشارق أنوار اليقين في حقائق أسرار أمير المؤمنين )<sup>(١)</sup> للحافظ الشيخ رضي الدين رجب البرسي ، وقد عدّه بعض علمائنا

(١) قال الحافظ رجب البرسي الحلي في كتابه مشارق أنوار اليقين في أسرار أمير المؤمنين على الله وأما علم النقط والدوائر فهو من أجل العلوم وغوامض الأسرار، لأنّ منتهى الكلام إلى الحروف ومنتهى الكلام إلى الحروف ومنتهى الألف ومنتهى الألف إلى النقطة ، والنقطة عندهم عبارة عمن نزول الوجود المطلق الظاهر بالباطن، ومن الابتداء بالانتهاء يعني ظهور الهوية التي همي مبدأ الوجود التي لا عبارة لها ولا إشارة ما ولا إشارة من من أحل من أحمل الملوم وغوام.

وسرّ الله مودع في كتبه وسرّ الكتب في القرآن، لأنّه الجامع المانع، وفيه تبيان كلّ شيء، وسرّ القرآن في الحروف المقطّعة في أوائل السور، وعلم الحروف في لام ألف، وهو الألف المعطوف المحتوي علىٰ سرّ الظاهر والباطن، وعلم اللام ألف في الألف، وعلم الألف في النقطة، وعلم النقطة في المعرفة الأصلية، وسرّ القرآن في الفاتحة، وسرّ الفاتحة في مفتاحها، وهي يسم الله، وسرّ البسملة في الباء، وسرّ الباء في النقطة ـ الصفحة ٢٢.

والفاتحة هي سورة الحمد وأمَّ الكتاب، وقد شرَّفها الله تعالىٰ في الذكر فأفردها وأضاف

| ** | السملة | بأم | тьа |
|----|--------|-----|-----|
|    |        |     |     |

الترآن إليها، فقال عزّ اسمه : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ المُثَانِيَ وَالتُّوْآنَ العَسْظِيمَ ﴾ ، فـذكرها إجمالاً وإفراداً، وذلك لتشرّفها، وهذا مثل قـوله : ﴿ حـافِظُوا عَـلىٰ الصَّـلَواتِ وَالصَّـلاةِ الوُسْطىٰ ﴾ ، أدخلها إجمالاً وأفردها إجلالاً.

وسورة الحمد فيها اسم الله الأعظم عن يقين، وعدد آياتها (٧) وهي العدد الكامل، ومن العدد الكامل يظهر جذر العشرة، وهو ضرب السنة في أيّام الأسبوع ومبلغد (٢٥٢٠)، وهو عدد له نصف وثلث وربع وخمس وسدس وسبع وثمن وتسع وعشر، وعدد كلمات أمّ الكتاب مع البسملة (٢٩) كلمة، وعدد السور المتوجة بالحروف المقطّعة (٢٩) سورة، وعدد أيام الشهر (٢٩) يوماً، فأخذ منها الألف كانت (٢٨) بعدد منازل القمر، وإذا قسمت كان منها للأفلاك (٩) وللبروج (٢٢) وللعناصر (٤) وللمواليد (٣) فهذه ثمانية وعشرون بعدد حروف المعجم، وعدد حروف الفاتحة (٢٢٩) وأعداد حروفها ( ٩٣٦١) وسائر أعدادها تنقسم إلى الفردانية، وتشير إليها وتنقسم بأعداد الاسم الأعظم قسمين ظاهر وباطن.

نهاية الحروف النقطة، فتناهت الأشياء بأسرها إلى النقطة ودلّت عمليها، ودلّت النسقطة على الذات، وهذه النقطة هي الفيض الأوّل الصادر عن ذي الجلال المسمّىٰ في أفق العظمة والجمال بالعقل الفمّال وذلك هو الحضرة المحمدية، فالنقطة هي نسور الأنسوار وسرّ الأسرار، كما قال أهل الفلسغة : النقطة هي الأصل والجسم حجاب والصورة حجاب الجسم والحجاب غير الجسد الناسوتي، دليله : من صريح الآيسات قسوله : ﴿ اللّمَهُ نُسورُ السَّمَاواتِ ﴾ مسعناه منوّر السماوات، فالله اسم للذات والنور من صفات الذات والحضرة المحمدية صفة اللّم وصفوته، صفته في عالم النور وصفوته في عالم الظهور، فهي النور الأوّل الإسم البديع الفتّاح ﴿ قَوْلُهُ الحَقَّ ﴾ أوّل ما خلق الله نوري (وقوله) أنا الله وكلّ منيّ. وقوله ( ممّا رواء أحمد ابن حنبل) : كنت وعلي نوراً بين يدي الرحمن قبل أن يخلق عرشه بأربع عشر سنة فحمد وعلي حجاب الحضرة الإلهية ونوَّابها وخزَّان أسرار الربوبية وبابها...

فإذا استقرينا الموجودات فبإنّها تنتهي إلى النقطة الواحدة التي صفة الذات وعلمّة الموجودات ولها في التسمية عبارات فهي العقل من قوله : « أوّل ما خلق اللّه العقل »، وهي الحضرة المحمدية من قوله : « أوّل ما خلق اللّه نوري »، ومن حيث إنّها أوّل الموجودات صادرة عن اللّه تعالىٰ بغير واسطة سمّيت العقل الأوّل، ومن حيث إنّ الأشياء تجد منه قوّة التعقيل سمّي العقل الفعّال، ومن حيث إنّ العقل فاض منه إلىٰ جميع الموجودات فأدركت به حقائق الأشياء سمّي عقل الكلّ، فعلم بواضح البرهان أنّ الحضرة المحمدية هي نقطة النور وأوّل الظهور وحقيقة الكاننات ومبدأ الموجودات وقطب الدائرات، فظاهرها صفة الله وباطنها غيب الله، فهي ظاهر الاسم الأعظم وصورة سائر العالم وعليها مدار من كفر وأسلم، فروحه نسخة الأحدية في اللاهوت وجسده صورة معاني الملك والملكوت، وقلبه خزانة الحي الذي لا يموت، وذلك لأنّ اللّه تعالىٰ تكلّم في الأوّل بكلمة فصارت كلمته ونوره وروحه وحجابه، وسريانها في العالم كسريان النقطة في الحروف والأجسام وسريان الواحد في الأعداد وسريان الألف في الكلام وسريان الإسم المقدّس في الأسهاء فهي مبدأ الكـلّ وحجابه، وسريانها في العالم كسريان النقطة في الحروف والأجسام وسريان الواحد وحجابه، وسريانها في العالم كسريان النقطة في الحروف والأجسام وسريان الواحد بي الأعداد وسريان الألف في الكلام وسريان الإسم المقدّس في الأسهاء فلهي مبدأ الكـلّ

فعلم أنَّ الفيض الأوَّل عن حضرة الأحدية هي النقطة الواحدة وعنها ظهر الف الغـيب (القلب خ ل) وامتدَّ حتىّٰ صار خطه وهو مركب من ثلاث نـقط ... قـال ظيَّلاً : عـن البـاء ظهر الوجود وبالنقطة تبين العابد عن المعبود، وقال حكيم : بالباء عرفه العارفون ...

وإلىٰ هذا السرّ إشارة من كلامه البليغ في نهج البلاغة فقال : «وهو يعلم أنّ محلّي مـنها محلّ القطب من الرحىٰ )، وهذه إشارة إلىٰ أنّه ﷺ غاية الفخار ومنتهى الشرف وذروة العزّ وقطب الوجود وعين الوجود وصاحب الدهر ووجه الخلق وجنب العلىٰ فهو القـطب الذي نقطة ياء البسملة .....٧٩

من الغلاة، إلاّ أنّ العلّامة الأميني تليَّظ يدافع عنه ويرفع هذه التهمة عن ساحته في كتابه القيم <sup>(۱)</sup>، فقال : الحافظ الشيخ رضي الدين رجب بين محمد بين رجب البرسي الحلي، من عرفاء علماء الإمامية وفقها تها المساركين في العلوم، على فضله الواضح في فنّ الحديث وتقدّمه في الأدب وقرض الشعر وإجادته وتضلّعه من علم الحروف وأسرارها واستخراج فوائدها، وبذلك كلّه تجد كتبه طافحة بالتحقيق ودقّة النظر، وله في العرفان والحروف مسالك خاصّة، كما أنّ له في ولاء أئمة الدين للميكيم آراء ونظريات لا يرتضيها لفيف من الناس، ولذلك رموه بالغلو والارتفاع، غير أنّ الحق أنّ جميع ما يثبته المترجم لهم للميكيم من الشوون هي دون مرتبة الغلو وغير درجة النبوة، وقد جاء عن مولانا أمير المومنين للكيل قوله : إيّاكم والغلو فينا، قولوا : إنّا عبيد مربوبون وقولوا في فضلنا ما مستم وقال الإمام الصادق للكليم : إجعل لنا ربماً نووب إليه وقولوا في فضلنا ما مستم وقال للكيلا : إجعلونا علوقين وقولوا فينا ما شئتم فلن تبلغوا<sup>(٢)</sup>.

وأنّى لنا البلاغ مدية ما منحهم المولىٰ سبحانه من فضائل ومآثر ؟ وأنّىٰ لنا الوقوف علىٰ غاية ما شرّفهم الله به من ملكات فاضلة ونفسيّات نفيسة وروحيات قدسية وخلائق كريمة ومكارم ومحامد؟ فمن ذا الذي يبلغ معرفة الإمام؟ أو يمكنه

دار به كلّ دائر وسار به كلّ سائر لأنّ سريـان الوليّ في العـالم كـسريان الحـقّ في العـالم... والنقطة التي أدير عليها بركار النبوّة فهي حقيقة كلّ موجود فـهي بـاطن الدائـرة والنـقطة السارية السائرة التي بها ارتباط سائر العوامل...

(۱) الغدير ۷: ۳۳.

٢) لقد ذكرت براهين صحّة هذا المعنىٰ في ( جلوة من ولاية أهل البيت شيم )، فراجع.

۸۰ ..... کلی المرتضیٰ 🕸 نقطة باء البسملة

اختياره؟ هيهات هيهات، ضلّت العقول، وتماهت الحملوم، وحمارت الألبماب، وخسئت العيون، وتصاغرت العظماء، وتحميّرت الحمكماء، وتقاصرت الحملماء، وحضرت الخطباء، وجهلت الألبّاء، وكلّت الشعراء، وعجزت الأدبماء، وعمييت البلغاء عن وصف شأن من شأنه، وفضيلة من فضائله، وأقرّت بالعجز والتقصير، فكيف يوصف بكلّه؟ أو ينعت بكنهه؟ أو يفهم شيء من أمره؟ أو يوجد من يقوم مقامه ويغني غناه؟ لا كيف؟ وأنتى؟ فهو بحيث النجم من يد المتناولين ووصف الواصفين، فأين الاختيار من هذا؟ وأين العقول عن هذا؟ وأين يوجد مثل هذا؟

ولذلك تجدكثيراً من علمائنا المحققين في المعرفة بالأسرار يثبتون لأئمة الهدئ صلوات الله عليهم كلّ هاتيك الشؤون وغيرها ممّا لا يتحمّله غـيرهم، وكـان في علماء قم من يرمي بالغلوّ كلّ من روى شيئاً من تلكم الأسرار حتّىٰ قال قائلهم: إنّ أوّل مراتب الغلوّ نني السهو عـن النـبي عَلَمَوْلُهُ ، إلىٰ أن جـاء بـعدهم المحقّقون وعرفوا الحقيقة، فلم يقيموا لكثير من تلكم التضعيفات وزناً، وهذه بليّة تمني بهـا كثيرون من أهل الحقائق والعرفان ومنهم المترجم، ولم تزل الفـئتان عـلىٰ طـرفي نقيض وقد تقوم الحرب بينهما علىٰ أشدّها، والصلح خير.

وفذلكة المقام : أنَّ النفوس تتفاوت حسب جبلًاتها واستعداداتها في تسلقي الحقائق الراهنة، فسنها ما تسبهظه المعضلات والأسرار، ومسنها ما يسنبسط لها فيبسط إليها ذراعاً ويمدّ لها باعاً، وبطبع الحال إنَّ الفئة الأولى لا يسعها الرضوخ لما لا يعلمون، كما إنَّ الآضرين لا تسبيح لهم المحرفة أن يسذروا ما حقّقوه في مدحرة البطلان، فهنالك تثور المنافرة وتحتدم الضغائن، ونحسن نسقدًر للسفريقين مسعاهم لما نعلم من نواياهم الحسنة وسلوكهم جدد السبيل في طلب الحقّ، ونقول : علىٰ المرء أن يسعىٰ بقدار جهده وليس عسليه أن يكسون موقّقاً

| ₽ ۳ | اء البسمة | نقطة ب |
|-----|-----------|--------|
|-----|-----------|--------|

إلاً أنَّ الناس معادن، كمعادن الذهب والفضّة، وقد تواتر عن أَمَمة أهل البيت للمَنْكِثُرُ : أنَّ أمرنا \_أو : حديثنا \_صعب مستصعب لا يتحمّله إلاّ نسيّ مرسل أو مَلَك مقرّب أو مؤمن امتحن اللَّه قلبه بالإيمان. إذن فلا نتحرّى وقيعة في علماء الدين، ولا نمسّ كرامة العارفين، ولا ننقم من أحدٍ عدم بلوغه إلى مرتبة من هو أرقى منه، إذ لا يكلّف اللَّه نفساً إلاّ وسعها، وقال مولانا أمير المؤمنين لللَّلاً : وأنتم تقولون : إنّ عليّاً من أكذب الكاذبين.

وقال إمامنا السيد السجّاد للمُثْلَة : لو علم أبو ذرّ ما في قلب سـلمان لقــتله، ولقد آخا رسول اللّه تَتَبَيْنُهُ بينهما، فما ظنّكم بسائر الخلق، وكلّاً وَعَدَ اللّه الحسنىٰ، وفضّل اللّه المجاهدين على القاعدين أجراً عظيماً.

ثمّ يذكر العلّامة الأميني ما قاله السيد الأمين في أعيان الشيعة من إنكـاره الحافظ البرسي وأنّه مـن الغـلاة، فـيناقشه، ثمّ يـذكر مـؤلّفات الحـافظ وجمـلة من شعره الرائق في مدح أهل البيت للمُكْلِين ، فراجع.

فكما إنّ الإيمان درجات، وفي بعض الروايات تسبلغ إلى أرسعهائة درجة، كذلك المعرفة بالله ورسوله وأهل بيته، فإنّ المعرفة من الكلّي المشكّك له مسراتب في القوّة والضـعف، ولو عـلم أسو ذرّ مـا في قـلب سـلمان مـن المـعارف الحـقّة والأنوار القدسية في عظمة أهل البيت وأسرار أمير المؤمنين لقتله، أو قال رحم الله قاتل سلمان. وقد آخا بينهما رسول اللّه فما ظنّكم بسائر الناس.

فإذا اعتقدنا أنّ أمير المـوَمنين عـلي طلّيَّلا عـنده عـلم الأوّلين والآخـرين بعد رسول الله، وذلك بعناية من ربّه، فإنّه عيبة علمه، فهو يعلم كلّ ما في القرآن الكريم، وهو نقطة باء البسملة، فليس ذلك من الغلوّ، بل هـذا مـن أدنى المـعرفة ٨٢ ..... ٨٢ نقطة باء البسملة 🕸 المرتضى علي المرتضى

بأسرار أمير المؤمنين، وما عرفه إلاّ الله ورسوله، كما قاله النبيّ الأكرم محمد تَنَكَئُوْلُمَ ، فحديث النقطة جاء في كتاب الحافظ البرسي ( مشارق أنـوار اليـقين ) كـما جـاء في غيره. أجل:

حديث النقطة يعدّ من الأحاديث الصعبة المستصعبة التي لا يتحمّلها إلاّ مَلَك مقرّب أو نبيّ مرسل أو مؤمن امتحن اللّـه قـلبه بـالإيمان، فـإنّه يـعتبر من أسرار آل محمد للمَيَّلاً، وإنّه رشحة من رشحات سرّ الولاية العـلوية، ولايـة أمير المؤمنين أسد الله الغالب عـلي بـن أبي طـالب لليَّلَلاً، حصن اللّـه الحـصين الذي مَن دخله كان آمناً، كما مَن دخل حصن التـوحيد وكـلمة (لا إله إلاّ اللّـه) كان آمناً من عذاب الله سبحانه وخزي الدنيا والآخرة، ومن كلّ شين وألم وسقم وأمراض روحية، ومن الصفات الرذيلة والأخلاق المذمومة.

فحديث النقطة بحر زاخر متلاطم الأمواج، وقمر زاهر مستلألىء الأفسواج، وشمس مضيئة، وكواكب زاهية في سماء العلم والفضيلة، يسعجز القسلم عسن بسيانه ويكلّ اللسان عن تبيانه.

ولكنّ ما لا يدرك كلّه لا يترك جلّه، والميسور لا يسقط بالمعسور، وبداية مسيرة ألف ميل خطوة، فلنغترف من عذب مناهل حديث النقطة غرفة، عسىٰ أن نروي أكبادً حرّىٰ ونفوساً متعطّشة لمعرفة الحقائق وكسب المعارف الإلهية.

فالروايات \_من السنّة والشيعة \_ التي تشـير إلىٰ أنّ كـلّ العـلوم والفـنون والمعارف والحقائق من الأوّلين والآخرين، وأسرار الكون، وعـلم اللّـه سـبحانه بعد الرسول الأكرم محمد عَلَيْوَلَهُمْ، إنّما هي عـند مـولى المـوحّدين، وإمـام الـتّقين، وأمير المؤمنين، وقائد الغرّ الميامين، وسـيد الأوصـياء المـنتجبين، أخ الرسـول، نقطة باء البسملة ..... ٨٣

وزوج البتول، وأبي السبطين : الحسن والحسين، ذلك أسد الله ورسوله وخليفته ووصيّه، مولانا وطبيب نفوسنا وحبيب قلوبنا، إمام الهدىٰ، علي بــن أبي طــالب المرتضىٰ، عليه وعلىٰ ابن عمّه رسول الله وأهل بيتهم أفضل صلوات المصلّين.

فلا رطبٍ ولا يابس إلّا في كتابٍ مـبين، أي إمـام حـقِّ ظـاهر البرهـان وتامّ البيان، وقد علّمه اللّه سبحانه علم ما كان وعلم ما يكون ومـا هـو كـائن، وقد زقّه النبيّ ذلك العلم زقّاً، وعلّمه ألف باب من العـلم يـنفتح مـن كـلّ بـاب ألف باب.

ثمّ العلم والخير والحقّ كلّه في القرآن الكريم، وكلّ ما في القرآن هو في سورة الحمد كما مرّ بيان ذلك إجمالاً ـ، وكلّ ما في الحمد إنّما هـ و في البسملة، وكلّ ما في البسملة إنّما هو في الباء، وأمير المؤمنين علي للظِّلا وروحسي فـداه هـو نقطة باء البسملة.

وأمّا بيان ذلك فنشير إلىٰ بـعض الوجـوه عـلىٰ نحـو الاجحـال والإشـارة \_والحرّ اللبيب تكفيه الإشـارة \_وربّحـا بـعض النـفوس لقـصورها أو تـقصيرها لا تستوعب ذلك فتنكر تلك المعاني السامية وربّما تعاديها \_فـإنّ النـاس أعـداء ما جهلوا \_، ولكنّ المنصف العاقل يستمع القول فيتّبع أحسنه، ومـا لا يسـتوعبه يردّه إلىٰ أهله...

الأوّل حقال اللّه تعالىٰ في كتابه الكريم : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبَّكَ مِنْ بَسِنِي آَدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلىٰ شَهِدْنا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ القِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذا غافِلِينَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

(١) سورة الأعراف، الآية ١٧٢.

۸٤ ..... کلی المرتغی 👑 نقطة باء البسملة

الآية الشريفة وما بعدها تذكر الميثاق من بـني آدم عـلى الربـوبية، وهـي من أدقّ الآيات القرآنية معنىً وأعجبها نظماً.

وقد تعرّض كثير مـن العـلماء الأعـلام إلىٰ تـفسيرها وبـيانها، وللـعلّامة الطباطبائي في تفسيره القيّم (الميزان) تحقيق ظريف ومطالب قيّمة في هذا الباب<sup>(١)</sup>.

وجاء فيه : قوله : ﴿ وَأَشْهَـدَهُمْ عَـلَىٰ أَنَـفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِـرَبِّكُمْ ﴾ يـنبىء عـن فعل آخر إلهيّ تعلّق بهم بعد ما أخذ بعضهم من بعض وفصل بين كلّ واحد منهم وغيره، وهو إشهادهم علىٰ أنفسهم. والإشهاد على الشيء هو إحضار الشاهد عنده وإراءته حقيقته، ليتحمّله علماً تحمّلاً شهودياً، فإشهادهم علىٰ أنفسهم هو إراءتهم حقيقة أنفسهم ليتحمّلوا ما أريد تحمّلهم من أمرها، ثمّ يؤدّوا ما تحمّلوه إذا سُئلوا.

ثم يقول : فالإنسان في أي منزل من منازل الانسانية نزل، يشاهد من نفسه أنّ له ربّاً يملكه ويدبّر أمره، وكيف لا يشاهد ربّه وهو يشاهد حاجته الذاتية ؟ وكيف يتصوّر وقوع الشعور بالحاجة من غير شعور بالذي يحتاج إليه ؟ فقوله : ﴿ أَنَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ بيان ما أشهد عليه، وقوله : ﴿ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنا ﴾ اعتراف منهم بوقوع الشهادة وما شهدوه، ولذا قيل : إنّ الآية تشير إلى ما يشاهده الإنسان في حياته الدنيا أنّه محتاج في جميع جهات حياته من وجوده وما يتعلّق به وجوده من اللوازم والأحكام، ومعنى الآية : أنّا خلقنا بني آدم في الأرض وفرّقناهم لنا فاعترفوا بذلك قائلين : بلى شهدنا أنّك ربّنا.

ثمّ يقول تلائخ : وقد طرح القوم عدّة من الروايــات تــدلّ عــلىٰ أنّ الآيــتين

(۱) راجع الميزان ۹: ۳۰۲\_ ۳۳۱.

نقطة ياء البسملة ..... ٨٥

تدلّان علىٰ عالم الذرّ، وأنّ اللّه أخرج ذرية آدم من ظهره، فخرجوا كـالذرّ، فأشهدهم علىٰ أنفسهم، وعرّفهم نفسه، وأخذ منهم الميثاق علىٰ ربوبيته، فـتمّت بذلك الحجّة عليهم يوم القيامة. وقد ذكروا وجوهاً في إبطال دلالة الآيتين عليه، وطرح الروايات بمخالفتها لظاهر الكتاب.

فيذكر السيد وجوهاً ستة، ثمّ يقول : هذه جملة ما أوردوه علىٰ دلالة الآية وحجية الروايات، وقد زيّـفها المـثبتون لنشأة الذرّ، وهـم عـامة أهـل الحـديث وجمع من غيرهم من المفسّرين بأجوبة.

فيذكر أجوبة الوجوه الستة، ويقول : هذا ملخّص ما جرى بينهم من البحث في ما استفيد من الآية من حديث عالم الذرّ إثباتاً ونـفياً، واعـتراضاً وجـواباً، واستيفاء التـدبّر في الآيـة والروايـات، والتأمّـل فـيا يـرومه المـثبتون بـإثباتهم ويدفعه المنكرون بإنكارهم يوجب توجيه البحث إلى جهة أخرى غير ما تشاجر فيه الفريقان بإثباتهم ونفيهم.

فيذكر العلّامة وجهاً ثالثاً بقريحته العرفانية اللطيفة بعد أن يشكل إشكالات عديدة علىٰ من يقول بعالم الذرّكها عند المشهور، كما يشكل على النافين له، ويقول : ومقتضىٰ هذه الآيات أنّ للمعالم الإنساني \_علىٰ ما له من السعة \_ وجوداً جميعاً عند الله سبحانه، وهو الذي يلي جهته تعالىٰ ويفيضه علىٰ أفراده، لا يغيب فيها بعضهم عن بعض، ولا يغيبون عن صانعه، وهذا هو الذي يسمّيه الله سبحانه بالملكوت، ويقول : ﴿ وَكَذَلِكَ نُمِيَ إِبْرَاهِمَ مَسَلَكُوتَ السَّاواتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾<sup>(1)</sup>، ويشير إليه بقوله : ﴿ كَلَا لَوْ تَعْلَمُونَ عِـلْمَ اليَقِينِ لَـتَرَوُنَ

(١) سورة الأنعام، الآية ٧٥.

٨٦ ..... ٨٦ البسملة باء البسملة علي المرتضى علي نقطة باء البسملة

الجَحِيمَ ثُمَّ لَتَرَوُنَّها عَيْنَ التِقِينِ ﴾ (١).

وأمّا هذا الوجه الدنيوي الذي نشاهده نحن من العالم الإنساني، وهو الذي يفرّق بين الآحاد، ويشتّت الأموال والأعمال بتوزيعها على قطعات الزمان، وتطبيقها على مرّ الليالي والأيّمام ويحجب الإنسان عن ربّه بصرف وجهه إلى التمتّعات المادية الأرضية واللذائذ الحسية، فهو متفرّع على الوجه السابق متأخّر عنه، وموقع تلك النشأة وهذه النشأة في تفرّعها عليها موقعاً كن ويكون في قوله تعالى : ﴿ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

ويتبيَّن بذلك أنَّ هذه النشأة الإنسانية الدنيوية مسبوقة بنشأة أخرى إنسانية هي هي بعينها، غير أنَّ الآحاد موجودون فيها غير محجوبين عن ربّهم، يشاهدون فيها وحدانيته تعالى في الربوبية بمشاهدة أنفسهم لا من طريق الاستدلال، بل لأنّهم لا ينقطعون عنه ولا يفقدونه، ويعترفون به وبكل حقّ من قبله، وأمّا قذارة الشرك وألوات المعاصي، فهو من أحكام هذه النشأة الدنيوية دون تلك النشأة، التي ليس فيها إلّا فعله تعالى القائم به، فافهم ذلك.

وأنت إذا تدبّرت هذه الآيات ثمّ راجعت قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرّيَّتَهُمْ ﴾ الآية، وأجدت التدبّر فيها وجدتها تشير إلىٰ تفصيل أمر تشير هذه الآيات إلىٰ إجماله، فهي تشير إلىٰ نشأة إنسانية سابقة فرق الله فيها بين أفراد هذا النوع، وميّز بينهم ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قالُوا بَلىٰ شَهِدْنا ﴾.

- (١) سورة التكاثر، الآية ٧.
  - (٢) سورة يس، الآية ٨٢.

| ٨Y | <br>البسملة | باء | نتطة |
|----|-------------|-----|------|
|    | <br>البسمله | باء | فطبة |

ولا يرد عليه ما أورد علىٰ قول المثبتين في تفسير الآية علىٰ ما فهموه من معنىٰ عالم الذرّ من الروايات علىٰ ما تقدّم، فإنّ هذا المعنى المستفاد من سائر الآيات والنشأة السابقة التي تثبته لا تفارق هذه النشأة الإنسانية الدنيوية زماناً، بل هي معها محيطة بها، لكنّها سابقة عليها السبق الذي في قوله تمعالىٰ: ﴿ كُنْ فَيَكُونَ ﴾، ولا يرد عليه شيء من المحاذير المذكورة.

ثمّ يقول : وأمّا الروايات، فسيأتي أنّ بعضها يدلّ عـلىٰ أصـل تحـقّق هـذه النشأة الإنسانية كالآية، وبعضها يذكر أنّ الله كشف لآدم عليَّلاً عـن هـذه النشأة الإنسانية، وأراه هذا العالم الذي هـو مـلكوت العـالم الإنسـاني، ومـا وقـع فـيه من الإشهاد وأخذ الميثاق، كما أرىٰ إبراهيم عليَّلاً ملكوت السماوات والأرض.

ثمّ في بحثه الروائي (الصفحة ٣٢٣)، يـذكر روايـات عـديدة تـدلّ عـلى عالم الذرّ، نكتفي بثلاثة منها، فقال : في الكافي، بإسناده، عن زرارة، عن حمـران، عن أبي جعفر لللللا ، قال : إنّ الله تبارك وتعالى حيث خلق الخلق، خلق ماءً عذباً وماءً مالحاً أجاجاً، فامتزج الماءان، فأخذ طيناً من أديم الأرض، فـعركه عـركاً شديداً، فقال لأصحاب اليمين وهم كـالذرّ يـدبّون : إلى الجـنّة ولا أبـالي، وقـال لأصحاب الشمال : إلى النار ولا أبالي، ثمّ قال : ألست بربّكم ؟ قالوا : بلى شهـدنا أن تقولوا يوم القيامة إنّا كنّا عن هذا غافلين .

وفيه، بإسناده، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله طَيْلَةٍ ، قال : سألته عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فِطْرَةَ اللهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾ ، مـا تـلك الفـطرة ؟ قال : هـي الإسـلام، فـطرهم اللّـه حـين أخـذ مـيثاقهم عـلى التـوحيد، قـال : ألست بربّكم ؟ وفيه المؤمن والكافر .

وفي تفسير العياشي، وخصائص السيد الرضي، عـن الأصبغ بـن نـباتة،

۸۸ ..... کلی المرتضیٰ ﷺ نقطة باء البسملة

عن على علي عليه الله ، قال : أتا، ابن الكوّاء، فقال : أخبرني يا أمير المؤمنين عن الله تبارك وتعالى ، هل كلّم أحداً من ولد آدم قبل موسى ؟ فقال علي عليم الله جميع خلقه برّهم وفاجرهم ، وردّوا عليه الجواب ، فثقل ذلك على ابن الكوّاء ولم يعرفه ، فقال له : كيف كان ذلك يا أمير المؤمنين ؟ فقال له : أو ما تقرأ كتاب الله إذ يقول لنبيّه : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبَّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلى أَنفُسِمِمْ أَنَسْتُ بِرَبِّكُمْ قالوا بَلى ﴾ ، فقد أسمعهم كلامه وردّوا عليه الجواب ، كما لله لا إله إلا أنا أَنَسْتُ بِرَبِّكُمْ قالوا بَلى ﴾ ، فقد أسمعهم كلامه وردّوا عليه الجواب ، كما تسمع وأنا الرحمن الرحيم ، فأقدروا له بالطاعة والربوبية ، وميز الرسل والأنبياء وأنا الرحمن الرحيم ، فأقروا له بالطاعة والربوبية ، وميز الرسل والأنبياء عند إقرارهم بذلك : شهدنا عليكم يا بني آدم أن تقولوا يوم القيامة : إنّا كنه عند إقرارهم بذلك : شهدنا عليكم يا بني آدم أن تقولوا يوم القيامة : إنّا كنا عن هذا غافلين .

أقول: والرواية كما تقدّم، وبعض ما يأتي من الروايات، يـذكر مطلق أخذ الميثاق من بني آدم من غير ذكر إخراجهم من صـلب آدم وإراءتهـم إيّـاه، وكان تشبيههم بالذرّكما في كثير من الروايات تمثيل لكثرتهم كـالذرّ لا لصـغرهم جسماً أو غير ذلك، ولكثرة ورود هذا التعبير في الروايـات سمّـيت هـذه النشأة بعالم الذرّ.

وفي الرواية دلالة ظاهرة علىٰ أنَّ هذا التكليم كان تكليماً حقيقياً لا مجـرّد دلالة الحال على المعنىٰ. وفيها دلالة علىٰ أنَّ الميثاق لم يؤخذ على الربوبية فحسب، بل على النبوّة (والإمامة) وغير ذلك، وفي كلّ ذلك تأييد لما قدّمناه.

ثمّ يذكر الروايات الأخرى من الشيعة والسنّة في هـذا البـاب، فـراجـع، وقال تتيَّخ : وليس من البعيد أن يدّعىٰ تواتره المعنوي (الصفحة ٣٢٩).

| 4 |  | البسملة | باء | نقطة |
|---|--|---------|-----|------|
|---|--|---------|-----|------|

وقال : وفي الدرّ المنثور أيضاً أخرج ابن سعد وأحمد، عن عبد الرحمان ابسن قستادة السسلمي، وكمان من أصحاب رسول الله تَتَكَرَّلُهُ ، قسال : سمعت رسول الله عنه يقول : إنّ الله تبارك وتعالى خلق آدم ثمّ أخذ الخلق من ظهره، فقال : همؤلاء في الجسنّة ولا أبسالي، وهمؤلاء في النسار ولا أبسالي، فسقال رجل : يا رسول الله فعلى ماذا نعمل ؟ قال : على مواقع القدر .

أقول : القول في ذيل الرواية نظير القول في ذيل رواية أبي أمامة المتقدّمة، وقد فهم الرجل من قوله «هؤلاء في الجنّة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي» سقوط الاختيار، فأجابه تَقْبَوْلُهُ : بأنّ هذا قدر منه تعالى وأنّ أعالنا في عين أنّا نعملها وهي منسوبة إلينا تقع على ما يقع عاليه القدر فتنطبق عالى القدر وينطبق هو عليها، وذلك أنّ الله قدّر ما قدّر من طريق اختيارنا فنعمل نحن باختيارنا، ويقع مع ذلك ما قدّره الله سبحانه، لا أنّه تعالى أبطل بالقدر اختيارنا، ونفي تأثير إرادتنا، والروايات بهذا المعنى كثيرة انتهى كلامه رفع الله مقامه ـ.

فكما قال الإمـام الصـادق عليَّلْهِ : «لا جـبر ولا تـفويض، بـل أمـر بـين الأمرين»، وكما نقول عند قيامنا من السجود : «بحَول الله وقوّته أقوم وأقعد»<sup>(۱)</sup>.

هذا إجمال ما أردت بيانه حول عالم الذرّ، وفي كتاب (التأويلات النجمية) أنّ الباء من الحروف الشفوية، وكمان أوّل انسفتاح فسمّ الذرة الإنسمانية في عسهد ﴿ أَنَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ بالجواب بكلمة ﴿ بَـلىٰ ﴾، فأوّل حـرف نـطقت بـه فسم الذرة الإنسانية هو حرف الباء، فاختصّت بهذه الاختصاصات الربّانية، وجـعلها اللّـه تعالىٰ مفتاح كتابه ومبدأ كلامه وبداية خطابه، فقال عزّ من قـائل: ﴿ بِـسْمِ اللّـهِ

<sup>(</sup>١) لقد ذكرت مسألة الجبر والتفويض في كتابنا (الحقَّ والحقيقة بين الجبر والتفويض)، فراجع.

٩٠ ..... ٩٠ ..... ٩٠ .... علي المرتضى على نقطة باء البسملة التوحيم ٢٠ ..... على المرتضى على نقطة باء البسملة التوحيم ٢٠ .... الترحيم ٢٠ .... على الباء والباء بالنقطة، إذ النقطة منتهى الترحيم ٢٠ .... على منتهى الخطوف أو رسم الأشكال إنما يبدأ بالنقطة.

والنقطة بين الحروف والأعـداد والأشكـال لا نـظير لهـا، وكـلّها تحـصل وتوجد وتتكوّن منها، فإنّ الألف أو الواحد من الأعداد إنّما هـو الخـطّ المسـتقيم الذي هو أقصر الخطوط ويتولّد من نـقطتين، فـبدايـة الحـروف في كـلّ اللـغات وبداية الأعداد بين جميع الناس ونهايتهما هي النقطة.

كما أنّ النقطة في علم الهندسة والأشكال مركز الدائرة، والدائرة ـكما هـو ثابت في محلّه ـ أبسط الأشكال، فهي مرجع كـلّ الأشكـال، كـالمربّع والمستطيل والمثلت وغير ذلك، كما أنّ الألف مرجع الحمروف، وأنّ العـدد الواحـد مـرجع كلّ الأعداد.

وأمير المؤمنين على طَنْئِلَا نوره المبارك من نور الله سبحانه، واتّحد نور مع نور النبيّ الأعظم محمد، فهما من شجرة واحدة ونور واحد، كما اتّحد نور الأئمة بنورهما، فكلّهم نور واحد، وجعلهم اللّـه أنـوار بـعرشه محـدقين، وهم طَلْمَيْكُمُ أفضل جميع الممكنات وأشرف خلق اللّـه ـللأدلة العـقلية، كـقاعدة الأشرف، كما في الفـلسفة. وللأدلة النـقلية من الكـتاب والسنّة ـ، وليس لهـم نـظير في عالم الإمكان، فهم العـلّة بأقسـامها للـممكنات ـكما جاء في حديث المعراج عن الله سبحانه : يا أحمد لولاك لما خلقت الأفـلاك، ولولا عـليّ لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكا<sup>(1)</sup> ـ، وأوّل ما خلق الله ـكما ورد في الحديث الشريف ـ

(١) شرحت هذا الحديث الشريف في رسالة ( فاطمة ليلة القدر ) ، فراجع .

| ٩١ | <br><b>711</b> | .1.        | 71.75 |
|----|----------------|------------|-------|
|    | الببسويلية     | - <b>U</b> | بمطبه |

نور محمد عَلَيْهُمْ ، وفي الخبر الشريف : أوّلنا محمد وأوسطنا محمد وآخرنا محمد وكلّنا محمد، كما أوّلهم علي وأوسطهم علي وآخرهم علي وكلّهم علي، ونورهم من نور الله سبحانه وعلمهم من علمه وقدرتهم من قدرته، فـهم مـظهر أسائـه وصفاته.

وعلي عليم ينظير المحان ومركزها ومحورها وقطب حركتها، فهو قلب العالم وسلطانه، والحافظ والواسطة في الفيوضات الإلهية على الممكنات والخلائق من بعد رسول الله تَتَوَلَيْهُ ، فهو الصادر الأوّل بعد النبيّ المحتار، وهو إمام الكلّ في الكلّ لاحتياج الكلّ إليه، وهو باب الله المبتلى به الناس ، مَن أتاه نجى ومن تخلّف عنه غرق وهوى ، فهو مفتاح مشيّة الله واستفاضة فيضه المطلق بعد نبيّه الأكرم ، وبيُمنه رزق الورى ، وبوجوده ثبتت الأرض والساء ، فإنّه لولا الحجة لساخت الأرض بأهلها ، فهو حجة الله الأعظم ، فهو الأوّل في المخلوقات بعد الرسول ، وهو الآخر في الغايات ، وهو الشاهر في فضائله ، وهو المان في أسراره، فهو نقطة الوجود وسرّ العبود ، وهو الشاهد والمشهود .

أجل: قالت البشرية في عالم الذرّ في قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ ، ولم يقولوا نعم، فلولا المولىٰ عليَّلاٍ لما أمكنهم قول بلىٰ، ف إنّ نـقطة تـعين المـتكلّم علىٰ قوله (بـلیٰ)، وذريـة بـني آدم لولا النـقطة لتـلجلجوا مـن اليـوم الأوّل في توحيدهم، وعلى عليَّلاٍ هو النقطة.

فمثل علي عليَّلاٍ يكون قطب عالم الإمكان، وقـد أشـار إلىٰ ذلك في نهـجه، في الخطبة الشقشقية، قائلاً : «وإنّه ليعلم أنّ محلّي منها محـلّ القـطب مـن الرحـى، ينحدر عنّي السيل، ولا يرقى إليّ الطير»<sup>(۱)</sup>.

(١) نهج البلاغة، صبحي الصالح، الخطبة الثالثة : ٤٨.

٩٢ ..... ٩٢ البسملة على المرتضى على المرتضى م

«فهو قطب الولاية ونقطة الهداية وخطة البداية والنهاية، يشهد بذاك أهل العناية، وينكر، أهل الجهالة والعهاية، وقد ضمّنه أمير المؤمنين غليًلا أيضاً في قوله: كالجبل ينحدر عني السيل ولا يرق إلي الطير، وهذا رمز شريف لأنّه شبّه العالم في خروجهم من كتم العدم بالسيل وشبّه ارتفاعهم في ترقّيهم بالطير، لأنّ الأوّل ينحدر من الأعلى إلى الأدنى، والثاني يرتفع من الأدنى إلى الأعلى، فقوله : «ينحدر عني السيل» إشارة إلى أنّه باطن النقطة التي عنها ظهرت فقوله : «ينحدر عني السيل» إشارة إلى أنّه باطن النقطة التي عنها ظهرت إلى أنّه أعلى الموجودات مقاماً ولسائر البريّات إماماً، ولهم في الحير، قماداً وقسّاماً، فهو قسم نور الحضرة النبوية المحمدية، صاحب الولاية الإلهية، فهو الكلمة الربانية، ومولى سائر البرية، ولقد أحسن ابن أبي الحديد إذ فوق فهو الكلمة الربانية، ومولى سائر البرية، ولقد أحسن ابن أبي الحديد إذ فوق مهم التوفيق رامياً لهذا المرمي الدقيق عن قوس التحقيق، فقال :

واللّـــه لولا حـــيدر مــاكـانت الدنــيا ولا جمــع البريـة مجـمع وإليـــه في يـــوم المـعاد حسـابنا وهو الملاذ لنــا غــداً والمـفزع»<sup>(۱)</sup> الثانى ــلا يخفيٰ أنّ النقطة مركز الدائرة، وأمير المؤمنين على هو مركز الحقّ

وقطبه ومحوره، كما قال النبي في الحجر المتاركة، والمير المومنين علي هو مركز الحق وقطبه ومحوره، كما قال النبي في الخبر المتواتر عسند الفسريقين السنّة والشسيعة م عليّ مع الحقّ، والحقّ معه يدور حيثما دار .

فمن كان من شيعته ومواليه، كان مع الحقّ، وإنَّه قــد ركب سـفينة النــجاة، ومن تخلَّف عنه غرق وهوىٰ، وأمَّه هاوية نار حامية.

فولى الموحّدين أمير المؤمنين هو نقطة عمالم الوجبود والنبور والحمق،

(١) مشارق أنوار اليقين : ٥١.

روى الحاكم النيسابوري والخوارزمي، بإسنادهما، قال رسول الله: رحم الله علياً، اللّهم أدر الحقّ معه حيثًا دار . وروى الحمويني، بإسناده، قال رسول الله : الحقّ مع على بن أبي طالب حيث دار . وقال مَتَجَالُهُ : عليّ مع الحقّ والحقّ مع على، ولن يفترقا حتّى يردا علَيّ الحوض يوم القيامة. وقال: يا على إنَّ الحقّ معك، والحقّ علىٰ لسانك وفي قلبك وفي عينك. وقال : سيكون بين الساعة فرق واختلاف، فيكون هذا \_مشيراً إلى على بن أبي طالب وأصحابه \_على الحقّ. وقال : ستكون بعدي فِتَّن، فإذا كان ذلك فالزموا على بن أبي طالب، فـ إنَّه فـ اروق بـ بن الحـقّ والباطل. وعن عائشة، قال: الحقّ مع على وعلى مع الحق، لن يفتر قا حتّى يردا علىّ الحوض. وعن أمَّ سلمة : كان على على الحقَّ، مَن اتَّبعه اتَّبع الحقَّ، ومن تركه ترك الحقّ، عهداً معهوداً قبل هذا اليوم. وروى الخوارزمي، عن علقمة والأسود، قالا : سمعت أبا أيُّوب الأنصاري يقول: سمعت النبيَّ يقول لعمَّار بن ياسر: تقتلك الفـئة الباغية، وأنت مع الحقّ والحقّ معك، يا عمّار، إذا رأيت علياً سلك وادياً وسلك الناس وادياً غيره، فاسلك مع على ودع الناس، فبإنَّه لن يدخلك في أذى ولن يخرجك من الهديٰ... وهناك عشرات الروايات الأخرىٰ بهذا المضمون في كـتب أبناء العامة فضلاً عن الشيعة<sup>(١)</sup>.

الثالث ـ مرجع الحروف ومآلها هي النقطة، وظهور العـلوم والفـنون إنّمـا هي بالحروف، فمرجع المعارف الإلهية ومآل العلوم والفـنون والفـضائل والمكـارم والآداب هو علي للظِّلا ، فهو مرجع حساب الخلائق، وبـصكّ مـنه يـعبر المـؤمن

(١) نقلت الروايات من كتاب (قادتنا كيف نعرفهم ) ٢ : ٤٧٥ ـ ٤٨٠، فراجع .

٩٤ ..... ٩٤ نقطة باء البسملة 🏶 المرتضىٰ الله نقطة باء البسملة

على الصراط، كما ورد في الخبر الشريف عند الفريقين .

فظهور العلوم البشرية، كعلم الأديان وعلم الأبدان، والعلوم العقلية والنقلية إِنَّمَا هي من الحروف، وتركيب الحروف من النقطة، وهو النقطة للَّلِلا ، فهو أساس العلوم وعنده علم الأوّلين والآخرين، كما في الأخبار الشريفة.

الرابع – النقطة ميزان في العلوم والفنون، وامير المؤمنين علي للظلام ميزان الأعبال، كما نقرأ في زيارته: «السلام عليك يا ميزان الأعبال»، فهو الميزان القويم بين الحقّ والباطل، وبه تقاس الأعبال وتقوّم، فمهو الفاروق الأعظم والصراط المستقيم، وصراط علي حقّ نمسكه، ومن لم يتمسّك بحبل الله ويعتصم بولاية علي بن أبي طالب للظلافي فهو من الخاسرين في الدنيا والآخرة، ومأواه جهم، وبنس المصير.

فتشخيص حرف الباء من التاء والثاء بالنقطة، وعلي للظِّلَمُ هو النقطة المميّزة بين الحقّ والباطل والأمور المتشابهة، فهو المحكم من الآيات.

الخامس من النقطة تعرف أسرار الحروف والأعداد، ومن إمام المتقين علي طلي لل تعرف أسرار المعارف الحقّة والأحكام المستحكمة، فهو الهادي ولكلّ قوم هاد، وهو سرّ الله وآيته ومظهر لأسمائه وصفاته، فهو يد الله وعينه كما قمالها عمر بن الخطّاب في قصة الرجل الذي كان ينظر إلى امرأة أجنبية في حسرم النبيّ، فصفعه أمير المؤمنين علي على وجهه فماحمرّ وجهه، فمجاء إلى عمر يطالب بالقصاص، فأجابه : عين الله رأت ويد الله ضربت وهذه معرفة عمرية عامّية، فكيف بالمعرفة العلوية الشيعية، فتدبّر.

وقد ورد في الحديث النبوي الشريف عند الفريقين في صحاحهم: يــتقرّب العبد إليّ بالنوافل حتّى أحبّه، فإذا أحببته كنت سمـعه الذي يسـمع بـه، وبـصر. الذي يبصر به، ولسانه الذي ينطق به، ويده الذي يأخذ بــه<sup>(١)</sup>، وأمــير المــؤمنين سيد المتقرّبين، فيده يد اللّه، ويد اللّه فوق أيديهم<sup>(٢)</sup>.

السادس \_ قالوا : إنّ للنقطة باعتبار اختفائها بالصورة الألفية \_فإنّ حرف الألف مركّب من نقاط متوالية متلاحقة والحروف مركّبة من الألف \_وظهور النقطة بها لها مراحل ومراتب :

الأولىٰ : قبل الامتداد ـفـإنّ النـقطة عـندما تمـتدّ يـتكوّن الألف ـ.، وهـي المرتبة الاجمالية الاتّحادية، وهـي مـرتبة لا يـظهر أعـيانها، وهـي عـبارة عـن المرتبة النورانية الثابتة للإمام علي طلِّلاٍ ، علىٰ ما هي مذكورة في الأخبار والآثار.

الثانية : ابتداء النفس بإيجاد وأعيان الحروف حال تـعيّناتها في مخـارجـها، وهذا تشبيه لكون الإمام للظلِّلا واسطة بين الخالق والخـلوق في جمـيع الفـيوضات الربّانية، وكونه للظلِّلا حافظاً للشريعة السهاوية السمحاء، وهادياً للاُمّة البـشرية، وقلبه عبارة عن المشكاة التي فيها مصباح، كما جـاء في تـفسير آخـر للـمصباح

(٢) يقول السيد الإمام الخميني تؤكّر في آداب الصلاة : «الإنسان يستطيع أن يكون مظهراً لأسهاء الله، والآية الكبرى الإلهية بالارتباطات القلبية، ويكون وجوده وجوداً ربّانياً، ويكون المتصرّف في مملكته يد الجهال والجلال الإلهي . وفي الحديث ما يقرب من هذا المعنى من أنّ : ( روح المؤمن أشدً اتّصالاً بالله تعالى من اتّصال الشمس بها أو بنورها )، وفي الحديث الصحيح : ( لا يزال يتقرّب إليَّ عبدي بالنوافل حتّى أحبّه، فإذا أحببته كمنت سمعه الذي يسمع به ... )، وفي الحديث : ( علي عين الله ويد الله )، إلى غير ذلك ... وفي الحديث : ( نحن أسماؤه الحسنى )، والشواهد العقلية والنقلية في هذا بخصوصه كثيرة . ۹٦ ..... ٩٦ في المرتضى الله نقطة باء البسملة في آية النور<sup>(۱)</sup>.

وقال للمنظلة : نحن أوعية مشيّة الله، إذا شسئنا شساء الله، ولا نشساء إلّا أن يشاء الله، وفي الزيارة الجامعة الكبيرة : «السلام على محالّ مشيّة الله». والسرّ في المعنىٰ المذكور ظاهر، فإنّ تلك التعيّنات إشارة إلىٰ مقام إقسال المحصوم للظِّلَة إلى الخلق لإصلاح أمور دينهم ودنياهم.

الثالثة : المرتبة الحسية برسم النقطة واستدادها في رسم الحسروف، وهسي إشارة إلىٰ كونه للظلام مظهر العالم الملكي المسمّىٰ بعالم الحسّ والشهمادة في مقابل عالم الملكوت والأمر، فستظهر أسهاء اللّـه وصفاته الكمالية، وتسبرز في وجموده الشريف. فكونه للظلام مظهر الفسيض الأقمدس في العالم النماسوتي، وظهوره في الظاهرة الكمالية الإنسانية عكوس الأسهاء الإلهية.

السابع ـ قد جاء في الحديث الشريف ـ كما مرّ ـ إنّ ﴿ بِـ سُمِ اللَّـهِ الرَّحْمَـنِ الرَّحِيمِ ﴾ أقرب إلى الإسم الأعظم من سواد العين إلىٰ بياضها، وقد ورد في معناه وجوه كثيرة : كقولهم : البسملة عين الاسم الأعظم ،، إمّا بهذا الترتيب أو بترتيب آخر مخزون عند أهله، ولكنّ ترتيب آثارها وظهور خواصّها مشروط بـ شروط لا يتّفق اجتماعها وتحقّقها إلّا عند أهلها كالأنبياء والأوصياء والأولياء.

وقسيل : الإسم الأعظم كما ورد في بعض الأخسيار عبارة عن وجود الإمام للملة ، فلولا الحجّة لساخت الأرض بأهلها ، ثمّ شدّة قرب الأثمة الأطمهار -سيًا سيّد الأوصياء علي للمُلة - إلى البسملة في غماية الوضوح والشبوت، كما يشهد به آية ﴿ فَكانَ قابَ قَمَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ ، فمالنقطة همو وجمود الإممام للمَلة في

(١) ذكرنا تفصيل ذلك في ( جلوة من ولاية أهل البيت ﷺ )، فراجع .

نقطة باء البسملة ..... ٩٧

والبسملة أقرب إلى النقطة من حيث المعنىٰ من سواد العين إلىٰ بياضها، وقعال اللّه تعالىٰ ﴿ وَلِسلَّهِ الأَسْمَاءُ الحُسْنىٰ فَمَادْعُوهُ بِهما ﴾، وعمن الإمام الصادق للظَّلِّةِ حكما في تفسير نور الثقلين، ذيل الآية الشريفة ــ: «نحن واللّه الأسماء الحسنىٰ»، وهمذا يعني أنّ الإسم الأعظم ليس لفظاً، بمل كملّ اسم هو أعظم لو تجملًىٰ في جوهر الإنسان المؤمن باطنه، وأمير المؤمنين عملي لظَلِّة من الإسم الأعظم وهو نقطة البسملة.

الثامن \_ هل تعلم إنّ الحروف الأبجدية لها أعداد خـ اصة في كـتب العملوم الغريبة، وعلي يتكوّن حسابه بالأبجد مئة وعشرة، فإنّ العين سبعين واللام ثلاثين والياء عشرة، فتلك مئة وعشرة، ثمّ جميع الأعداد والأسماء للمخلوقات بـاعتبار الحروف الأبجدية وأعدادها مرجعها بعد حساب خاص إلىٰ مئة وعـشرة، وهـذا يعني أنّ مرجع الأسماء كلّها إلىٰ اسم عـلي لليُظُلَح ، وكـيف لا تـرجع الأسماء كَملّها إلىٰ اسمه الشريف (وعلي اشتقّ من العليّ)، كما ترجع المسميات إلىٰ مسمّة الشريف، كما إنّ مرجع الأعداد من الواحد إلىٰ ما لا نهاية إنّا يكون إلىٰ عدد مئة وعشرة، وهو عدد اسم علي المبارك.

وأمًا الحساب الخاص، فهو : يأخذ أي عـدد كـان (حـتّىٰ عـدد الواحـد) فيضرب المجموع في ستة، ثمّ يضاف عليه واحـد، ويـضرب في عـشرة، ويـقسّم علىٰ عشرين، والمتبتّي يضرب في أحد عشر، فتكون النتيجة عدد أمـير المـؤمنين على للمُظْلِا (١١٠).

ولا يخفىٰ علىٰ ذوي النهىٰ أنَّ هـذه المـقامات الشـامخة في الحـقيقة العـلوية إِنَّمَا هي من أشعة الحقيقة المحمدية، فإنَّه قال طلَّلَكَ : علَّمني رسـول اللَّـه ألف بـاب من العلم ينفتح لي من كلَّ باب ألف باب. ٩٨ ..... علي الموتضى على نقطة باء البسملة

وقال : أنا عبد من عبيد محمد.

وقال رسول الله محمد ﷺ : أنا مدينة العلم، وعلي بابها، فمن أراد المدينة، فليأتها من بابها.

التاسع من صفات نقطة الباء بين مثيلاتها \_أي : التاء المثناة والثاء المثلثة والياء المثناة والنقاط تحتها \_أنّها توضح وتبين الباء عن غيرها، فلولا النقطة الواحدة التحتانية لاشتبه الأمر، فهذه النقطة الواحدة هي التي ميّزت الباء عن غيرها، والنقطة \_كما ورد في الخبر الشريف : حقيقة واحدة كثّرها الجاهلون \_ فنقطة الباء توضحه وتميّزه عمّ يشاركه في الصورة، وأمير المؤمنين علي ظلِّلاً هو الذي يبيّن علوم القرآن ومعارفه ويوضّح مجملاته وإشاراته ويكشف حقائقه وأسراره، فإليه تنتهي العلوم والفنون، ولم يؤخذ علم إلّا منه بعد الرسول الأكرم محمد تَنْتِنْها.

العاشر ـ لولا النقطة تحت البابء لما تمكّنا مـن التـ لفّظ بحـرفها، ولولاهـا لما تمكّنا من التلاوة المباركة، ولو تلفّظ شخص البسملة مـن دون النـقطة، لسُـتُل عن نقطتها.

وهذا يعني بوضوح تامّ أنّه لا يمكن أن نقف عـلىٰ حـقيقة القـرآن الكـريم ومعانيه وأسراره ومغزاه لولا من كـان عـنده عـلم الكـتاب، الراسـخ في العـلم، يعسوب الدين، أمير المؤمنين علي المرتضىٰ للظِّلا ، ولولاه لما عرفنا مـراد القـرآن وخطاباته الواقعية، فهو نقطة باء البسملة التي فيها تمام القرآن الكريم، وقـد ورد في رواياتنا : «إنّما يعرف القرآن من خوطب به».

الحادي عشر ــلولا النقطة في لفظ الوجود، لكان من اللفظ المهمل ( وحود )، فلا معنىٰ له، ويفقد اللفظ حينئذٍ أصالته وقيمته، وكذلك الأمير روحي فداه لولاه نقطة باء البسملة ..... في المعالم الوجود حدوثاً وبقاءً، ولكان ما سوى الله سبحانه في حيّز العدم لما كان معنىٰ لعالم الوجود حدوثاً وبقاءً، ولكان ما سوى الله سبحانه في حيّز العدم «بكم فتح الله وبكم يختم»، «ولولا الحجة لساخت الأرض بأهلها».

وفي حديث المعراج خطاب ربّ العباد حسبيه محمد، قسائلاً : «يسا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا علي لما خلقتك، ولولا فاطمة لمسا خسلقتكما»<sup>(١)</sup>، فلو شبّهنا العالم وما سوى الله سبحانه بجسد الإنسان كما ورد في الشعر المنسوب إلى أمير المؤمنين علي طليًلاً :

أتــــزعم أنَّك جـــرم صــغير وفسيك انسطوى العـالم الأكـبر

وفي جسد الإنسان عقل في الدماغ وهو مركز الإرادة والتـدبير، وقـلب في صدره يضخّ مـنه الدم، وكـبد يـصغّي الدم الذي يأخـذه من القـلب ويـدفعه إلى الدماغ، فلولا الدمـاغ لمـاكـان الإنسـان، ولولا القـلب لمـاكـان الدمـاغ، ولولا الكبد لماكان الدماغ والقلب، أي لا يتمّ عملية الدماغ والقلب.

ودماغ الأفلاك وعقل العالم هو رسول الله، وقـلب عـالم الإمكـان هـو الإمام المعصوم علي طليَّلام، وكبد العالم فـاطمة الزهـراء عليمَان ، فـلولاها لمـاكـان مجال لعمل العقل والقلب، فـهي مجـمع النـبوّة والإمـامة، وهـي مـلتق البـحرين يخرج منها اللؤلؤ والمرجان الحسن والحسين، فهي أمّ الأئمة النجباء الأطهار عليمَيَّانُ ، وأمّ أبيها.

الثاني عشر ـلولا النقطة في لفـظ النـور، لكـان مـهملاً لا مـعنىٰ له، ولولا مولانا علي المرتضىٰ للَيْكِلاً لما كان للنور ظهور، فهو وابن عــمّه وأهـل بـيته للمَيْكِلاً

 (١) لقد ذكرت وجوهاً لهذا الخبر الشريف ، كما ذكرت مصدره في رسالة ( فاطمة الزهراء ليلة القدر ) ، فراجع . «إنّ سموّ النور علىٰ سائر الموجودات، بل كون قوامها جميعاً بـه، أوضـح من أن يبرهن عليه، ويمتاز النور المحمدي المشترك مع النـور العـلوي في الحـقيقة بأنّه مستمدّ من النور الإلهـي الذي بـه اسـتنارت السهاوات والأرضـون. وإليك ما يدلّ علىٰ ذلك : روى الحمويني، بإسناده، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال : سمعت رسول الله يقول لعلي : خلقت أنا وأنت من نور الله تعالىٰ<sup>(۱)</sup>.

وروى الكنجي، بإسناده، عن سلمان، قـال : سمـعت رسـول اللّــه يـقول : كنت أنا وعلي نوراً بين يدي اللّه مطيعاً، يسبّح ذلك النور ويقدّسه قبل أن يخلق آدم بأربعة عشر ألف عام، فلمّا خلق اللّه آدم ركــز ذلك النـور في صـلبه، فــلم يــزل في شيء واحد حتّى افترقا في صلب عبد المطّلب، فجزء أنا وجزء علي.

وروىٰ ابن المغازلي، بإسناده، عن سلمان، قال : سمعت حبيبي محمداً يقول : كنت أنا وعلي نوراً بين يدي الله عزّ وجلّ يسبّح الله ذلك النـور ويـقدّسه، فـلمّ خلق الله آدم ركب ذلك النور في صلبه، فلم يـزل في شيء واحـد حـتّىٰ افـترقا في صلب عبد المطّلب، فنيّ النبوّة، وفي علي الخلافة.

وفي رواية أخرىٰ، عن جـابر ... فأسكـنها في صـلب آدم، فسـاقها حـتّىٰ قسمها جزئين، جزء في صلب عبد الله، وجزء في صلب أبي طالب، فأخرجني نبياً، وأخرج علياً وصياً<sup>(١)</sup>.

وهناك العشرات بل المـئات مـن الروايـات التي تـذكر الحـقيقة المحـمدية

- (۱) قادتنا كيف نعرفهم ۱ : ٤١، عن فرائد السمطين ١ : ٤٠.
  - (٢) مناقب علي بن أبي طالب : ٨٨.

نقطة باء البسملة .....

والحقيقة العلوية ونورهما وأنَّهها من نور اللَّه سبحانه قد رواها الفريقان بأسانيدهم المعتبرة، وإنَّا نكتني ببعض الروايات مع حذف السند طلباً للاخـتصار، وليكـون ما سطرناه الخطوة الأولىٰ لمسيرة ألف ميل، والكلمة الأولىٰ لمن أراد التفصيل.

قال الحافظ البرسي : محمد وعلي نور واحد، وإنّما انقسها تسمية ليمتاز النبي عن الولي، كما امتاز الواحد عن الأحد، فكلّ أحدٍ واحد ولا ينعكس، وكذاكلّ نبيّ ولي ولا ينعكس، فلهذا لا توزن الأعمال يوم القيامة إلّا بحبّ علي، لأنّ الولايـة هي الميزان<sup>(۱)</sup>.

الثالث عشر الحروف الهجائية في اللغة العربية يتكوّن من ٢٨ حرفاً، وفيها الحروف المنقّطة، ولولا النقطة لاختلّت الحروف وتناثرت وتهاوت، وكذلك نقطة البسملة علي المرتضى للثّلام، فلولاه لاختلّ النظام التشريعي والتكويني، فإنّ القوم نحّوا عليّاً للثّلافة الحقّة، فأدّى ذلك إلى الابتعاد عن النظام التشريعي والدين المحمّدي الأصيل، وأصاب المسلمين الذلّ والانكسار، وتفرّقوا شِيعاً، وذهبت شوكتهم وعزّتهم، وإنّها يسالوها مرّة أخرى لو رجعوا إلى الحقّ والصدق، وإنّ علياً مع الحق والحق مع علي المبترّيني معه أينا يدور.

الرابع عشر ـكلَّ الحروف والأعداد تفتقر في جوهرها وتكوينها وحقيقتها إلى النقطة دون العكس، وكـذلك المـوجودات في قـوامـها وإيجـادها تـفتقر إلى الإمام الحقَّ أمير المؤمنين علي للَّلِلَّا ، ولمَّا سأل سائل عن دليـل إمـامته، أجـابهم بالبرهان العقلي : احتياج الكلَّ إليه واستغنائه عن الكلَّ دليل علىٰ أنّه إمام الكـلَّ

(۱) قادتنا كيف نعرفهم ۱ : ٤٦، عن مشارق أنوار اليقين : ٦٦.

المرتضى باء البسملة في عالم الموجودات وبوجوده ثبتت الأرض والسماء،

وبيمنه رزق الورى. فهو حجة الله على الخلائق، وهو الكشّاف للحقائق. الخامس عشر ـ روى الفريقان ـ السنّة والشيعة ـ في صحاحهم، عن النبي الأكرم عَلَيْتُلهُ : «كلّ أمر ذي بال لم يبدأ به ببسم الله فهو أبتر»، فلا بـدّ من ذكر الله عند كلّ أمر حتى يكون مباركاً، وقال سبحانه وتعالى : ﴿ اذْكُرُونِي أَذْكُوُكُمْ ﴾، وعلي عليمًة مظهر ذكر الله، فإنّه يذكّر الناس بالله سبحانه، فهو ذاكر ومذكّر، وهو النقطة تحت البسملة، فلا يتمّ ذكر الله الآ به، وفي أحاديثنا عن أئمتنا الأطهار عليكيم : «بنا عُرف الله»، «بنا عُبد الله»، «سبّحنا فسبّحت الملائكة، وكبّرنا فكبّرت الملائكة»، فلا يصحّ ولا يتمّ ذكر الله حقّاً والتـوجّه إليه صدقاً إلّا من ناحيتهم عليمي : «ذكر علي عبادة»، وه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء». وروي عن وكبّرنا فكبّرت الملائكة، «أنتم وجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء». وروي عن وبغضه سيئة لا ينفع معها حسنة»<sup>(١)</sup>.

السادس عشر ــالباء في البسملة عند المشهور من علماء التـفسير والأدب إنّما هي للاستعانة، وبدون النقطة لا تكون بائها بــاءً، ولا يمكــن تــلاوتها، وهــذا يعني أنّه من دون المولى للثّلِة لا يمكن أن يستعان بالبسملة<sup>(٢)</sup>.

وقال العلّامة الشـيخ محـمد حسـين الاصـفهاني في تـفسيره<sup>(٣)</sup>، في وجـوه

- (۱) بحر المعارف : ۳۹۸.
- (٢) هذا الوجه وبعض الوجوه الموجزة الأخرى أشار إليها زميلنا وصديقنا الفاضل الحجة السيد حسن الأحمدي وصديقنا العزيز وزميلنا الحجة الشيخ حسين الكنجي، جزاهما الله خيراً، وأسعدهما في الدارين.
   (٣) جد البيان : ٢١٦.

نقطة باء البسملة .....

تعليق الاستعانة باسم الجلالة وكيفيّتها : ثمّ إنّ في تعليق الاستعانة وما شابهها باسم الله سبحانه في البسملة وسائر المقامات كقوله : ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ ﴾ و ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ و ﴿ تَبارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ﴾ و ﴿ فَسَبِّحِ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾ وغير ذلك، وجهين :

أحدهما \_ أن يكون المنسوب إليه هو الله سبحانه لا الاسم كـقول (لبـيد) : «إلى الحول ثمّ اسم السلام عليكما»، وهذا يمكن أن يكون نحو تـعظيم في التـعبير كما شاع ذكر الجناب ونحوه عند إرادة العرض على الأكابر، مع أنّ المنسوب إليـه هو الكبير بنفسه، وأن يكون المراد من الاسم المذكور هو المسمّىٰ، كـما صرّح بـه بعضهم في الآية الأولىٰ.

وثانيهما ـ أن يكون الاستعانة بنفس الاستعانة وما شاكلها، متعلَّقة بـنفس الاسم من حيث كون الاستعانة به استعانة بالمسمّىٰ، وكونه وسيلة إليـه سـبحانه، سواء جعل الاسم بمعنى اللفظ كما هو المـفهوم مـنه عـند العـامة، فـيكون إسـناد التسبيح والتبارك إليه باعتبار كونه منزّها عن الدلالة علىٰ ما يشعر بنقص، وكونه موجباً للبركة لمن واظب عليه أو ذكر الله سبحانه به، أو عبارة عن حـقيقة ذلك الاسم في عالم الربوبوية، فإنّ للناس حقائق في أعـلىٰ درجـات عـالم الامكـان، وحينئذٍ فنسبة التنزيه والبركة والاستعانة إليـه حـقيقة إمكانية، يـعني في مقام نسبة الأشياء الإمكانية بعضها إلىٰ بهض، وهذا الوجه أدلّ على تنزيه الحقّ وتباركه وكونه المستعان به من حذف الاسم وجعل المسمّىٰ متعلّق النسبة.

ولعلَّ أوجه الوجوه أن يقال : لمَّا كان ذات الحقّ سبحانه منزّهاً عن تـعلَّق إدراكنا به وغيباً محضاً لا يصحّ الاشارة إليه لا عقلاً ولا وهماً، ظاهراً لنا بـصفاته وأسمائه وأفعاله وآثاره، وكان صفاته الذاتية عـين الذات المـمتنعة عـن الادراك افتقر الداعي والمستعين والمسبّح إلىٰ وجهة يتوجّه بها إليـه سـبحانه مـن أسمائـه ١٠٤ ..... ١٩٢ ..... على المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

الكلية والجزئية ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْفَىٰ فَادْعُوهُ بِها ﴾ بمنزلة القاصر عن مشاهدة الشمس بعينه المتوسّل إلى ملاحظتها بالماء الصافي أو المرآة الصافية، فإنّ الاسم من حيث أنّه اسم وعلامة للشيء لا يعتبر له استقلال وهوية بل يلاحظ به المسمّىٰ ويجعل آلة للحاظه، كالناظر إلى الشمس من المرآة والماء فإنّه ينبغي غفلته عن ملاحظة صفات الماء والمرآة واستغراقه في مشاهدة صفات الشمس الظاهرة له بتوسّط الماء، فتسبيحه حينئذٍ لما ظهر في الماء تسبيح للشمس، والماء مظهر لها. وأمّا من يرى الماء شيئاً مستقلاً ويشاهده وصفاته فهو غير نساظر إلى الشمس ولا إلى علامته، بل إلىٰ أمر آخر محتجب به عن الشمس، وكذا المستعين بحقائق الأسماء الإلهية أو ألفاظها ومسبّحها قد يكون مسبّحاً له سبحانه ومستعيناً به للأساء الإلهية أو ألفاظها ومسبّحها قد يكون مسبّحاً له سبحانه ومستعيناً به كلاما والحقائق عليه وهو الموحّد في ذلك المقام، وقد يكون مسبّحاً للألفاظ والحقائق ومحتجباً بها عنه سبحانه وهو من أخفىٰ أقسام الشرك، انستهى

وإنّما ذكرت ما بيّنه في معنى الاستعانة بسم الله لما فيه من الدقّة والظرافة، ونقول في أمير المؤمنين علي المرتضى وأنّه يستعان به لا على نحو الاستقلالية، بل هو من أسهاء الله وأنّه مرآة صافية تطبع فيها حقائق الأسهاء الإلهية، وهذا من عين التوحيد الخالص، فإنّ ذات الحقّ سبحانه منزّهاً عن تعلّق إدراكنا وفهمنا به، فكلّ ما نتصوّره فهو مخلوق لنا، فإنّه غيب محض لا يصحّ الإشارة إليه لا عقلاً ولا وهماً، وإنّا يظهر لنا بأسهائه الحسنى وصفاته العليا وأفعاله وآثاره المتجلّية في أتمّ مخلوقاته، محمد وآله الطاهرين، فتدبّر جيّداً.

ثمّ يستعان بأمير المؤمنين في كلّ الأمور، فهو مظهر لتمــام الاســتعانة بــاللّه سبحانه، فإنّ نهـاية أدب العبد غمض العين عن حوله وقوّته والإلتجاء إلىٰ اسم ربّه نقطة باء البسملة ..... ١٠٥

والاعتصام به والاستعانة به في جميع شؤونه وأفعاله، إلىٰ أن يصل إلىٰ مقام يغني عن مشاهدة نفسه فاعلاً ومريداً، ويرىٰ ذاته فاعلاً ومريداً بالله سبحانه، وروي عن النبيّ الأكرم : «كلّ أمرٍ ذي بال لم يبدأ فيه باسم الله فهو أبتر». وروي في التوحيد عن الإمام الرضا لليّلا \_ بعد السؤال عن ترجمة البسملة ـ. أنّه قال : «معنىٰ قول القائل (بسم الله)، أي : أسمُ علىٰ نفسي سمة من سمات اللّـه عزّ وجلّ، وهي العبادة. قال الراوي : فقلت له : ما السمة ؟ قبال : العلامة»<sup>(1)</sup>. «فإنّ التسمية بهذه الكيفية متحقّق بقام العبودية التي هي علامة الربوبية ومظهرها، فإنّ العبودية فناء وتبعية وقابلية وسؤال والتجاء واعتصام واستمداد، والربوبية فإنّ العبودية فناء وتبعية وقابلية وسؤال والتجاء واعتصام واستمداد، والربوبية في فعله ومحتجب عن ربّه بذاته وصفاته وأفعاله، والعلامة ما كمان كي مظهر نفسه في فعله ومحتجب عن ربّه بذاته وصفاته وأفعاله، والعلامة ما كمان كما في فسم المعنى الذي هي علامة له، لا حاجباً ساتراً عنه. فن وضع التسمية على نفسة فقد وسم نفسه بسمة الله علامته له، لا حاجباً ساتراً عنه. فن وضع التسمية على نفسة فقد وسم نفسه بسمة الله علامته ه، لا حاجباً ساتراً عنه. فن وضع التسمية على نفسه فقد وسم نفسه بسمة الله علامته.<sup>(٢)</sup>.

«ثمّ الرواية يؤيّد ما ذهب إليه الكوفيون من كون الإسم أصله الوسم والسمة، لأنّ الإسم علامة للمسمّىٰ، خلافاً للبصريين، فذهبوا إلىٰ أنّ أصله السموّ بمعنى العلوّ، والمناسبة أنّ التسمية تنويه للمسمّىٰ وإعلاء له، أو أنّ اللـفظ مـعرّف للمعنىٰ، والمعرّف متقدّم على المعرّف في المعلومية فهو عالٍ عليه، وكلاهما بعيدان، وإن كان اشتقاق الأسماء واُسمّي وسمّيت في الجمع والتثنية وبناء الفعل يؤيّده»<sup>(٣)</sup>.

- (١) التوحيد : ٢٢٩. وتفسير الصافي ١ : ٤٥. والبحار ٩ : ٢٣٠.
  - (۲) مجد البيان : ۲۱۵.
  - (٣) مجد البيان : ٢١٦.

١٠٦ ..... علي المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

السابع عشر - في الخبر النبوي الصحيح عند الفريقين : «لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب»، وبداية الفاتحة البسملة وأمير المؤمنين نقطتها، ولولا النقطة لما كانت البسملة ولما صحّ الدخول في الصلاة، وبدون ولايته عليَّا لا تصحّ الصلاة ولا تقبل العبادة يوم القيامة، ولو كانت ذلك ليلاً ونهاراً، كما صحّ وثبت في الأخبار المروية عند الفريقين.

قال العلّامة الهمداني في كتابه<sup>(١)</sup> : « ثمّ اعلم أنَّ اللّه تعالىٰ أوحىٰ إلىٰ نبيّه ﷺ أنَّ علياً عليَّا لإله هو السرّ المودع في فواتح السبور والإسم الأعبظم الأكبر المـوحيٰ إلى الرسل من البشر، والسرّ المكتوب علىٰ وجه الشمس والقمر والشجر والمدر، بل كلِّ شيء خلق كما تقدّم من الخبر والأثر، وإنَّه ذات الذوات في الذوات للذات، لأنَّ أحدية الباري منزَّهة عن الأسماء والصفات متعالية عن النعوت والإشارات، وأنَّه الإسم الذي إليه ترجع الحروف والعبارات، والكلمة المـتضرَّع بهــا إلى اللَّــه سائر البريات، وإنَّه الغيب المخزون بين اللام والهاء والكاف والنون، فقال سبحانه : حَمَسَق كَذٰلِكَ يُوحىٰ إِلَيْكَ وَإِلىٰ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ ، قال الصادق عليُّلا : (عسق) سرّ على المثِّلاً، فجعل اسمـه الأعـظم مـرموزاً في فـواتح سـور القـرآن وفـاتحته، وإليه الإشارة بقوله : «لا صلاة إلَّا بفاتحة الكتاب»، ولا صلاة للربَّ إلَّا بحبٌّ عليَّ عَلَيَّ لا يُلْعُ ومعرفته، ويظهر من ذلك وما سبق أنَّ الوليَّ هـو المحـيط بكـلُّ شيء، فهو محيط بالعالم، والله من ورائه محيط، وقد ظهر من أخـبار مـعراج النـبيُّ عَلَيْظُهُ أنَّ علياً الله أخبر النبي عَبْرُ أَلَهُ بكلَّ ما وقع له واطَّلع عليه. وقـد ظـهر مـن ذلك سرّ كتابة اسمه الشريف علىٰ كلّ شيء، وقال تعالىٰ : ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي كِتابِ

(١) بحر المعارف : ٤٤٠.

| ٩٠٧ ١٠٧ | ، البسما | باء | نتعلة |
|---------|----------|-----|-------|
|---------|----------|-----|-------|

مُبِينٍ ﴾ ، فأخبرنا سبحانه أنَّ جميع ما جرىٰ به قـلمه وخـطِّه في اللـوح المحـفوظ من الغيب أحصاء في الإمام المبين، وهو اللوح الحمفيظ في الأرض والسماء، وهو الإمام المبين، فباللوح المحفوظ على عليَّة ... وإنَّ الوليَّ المطلق ولايته شاملة للكلّ ومحيطة بالكلّ واللوح داخلة فيها فهو دالّ على المحفوظ ... فعليّ سرّ الأسرار وآية الجبّار، التي ينفذ عدّ فيضائله رمل القيفار وورق الأشجار وطيّار البحار، ولو أنَّ ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يدّه من بعده سبعة أبحر ما نفذت كليات الله إنَّ الله عزيز حكيم، فمعرفة العامة لعلى عليه المناه الما من الفرسان وقاتل الشجعان، ومعرفة الخاصة أنَّه أفضل من فلان وفلان، فلذلك إذا سمعوا أسراره أنكروا واستكبروا وجهلوا وهم فى جهلهم غير ملومين، لأنَّهم لو عـرفوا أنَّ محمداً عَبَيْنُهُ هو الواحد المطلق وأنَّ علياً عليُّهُ هو الولى المطلق، الولاية على الكلَّ والسبق على الكلِّ والتصرِّف في الكلِّ، لأنَّهما العلَّة في وجود الكلِّ، فلهما السيادة على الكلِّ لأنَّهما خاصة إله الكلِّ، ومختار معبود الكلِّ، سبحان إله الكلِّ وربِّ الكلِّ وفالق الكلّ ومفضّل محمد وعلي للمنظِّ على الكلّ والمستعبد لولايــتهم وطـاعتهم الكلّ».

الثامن عشر في الحديث الشريف، قال النبيّ الأعظم عَلَمَهُما يَتَقَرَّهُ : «مَن أراد أن ينجو من الزبانية فليقرأ بسم الله الرحمن الرحيم تسعة عشر حرفاً ليجعل الله كلّ حرفٍ منها جُنّة من واحدٍ منها»<sup>(۱)</sup>. وعلىٰ أبواب وطبقات جهنّم تسعة عشر من الملائكة الغلاظ كما في سورة المدّثر : ﴿ عَمَلَيْها تِسْعَةُ عَمَرَ ﴾، ونقطة الباء هو المولىٰ، فمن دونه لا يكن النجاة من الزبانية، فهو قسيم الجنّة والنار.

(١) مجد البيان : ٢٦٧ ، والبحار ٩٢ : ٢٥٧ .

١٠٨ ..... ١٩٨ سملة على المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

عـــليّ حـــبّه جُــنّة قســيم النــار والجَــنّة وصيّ المـــمطنىٰ حـقًا إمـــام الإنس والجِـنّة وفي زيارة الجامعة الكبيرة : «من أتاكم نجا، ومن لم يأتكم هلك».

وفي الحديث النبوي المتواتر عند الفريقين : «مثل أهل بسيتي كسسفينة نسوح من ركبها نجيٰ ومن تخلّف عنها غرق وهوىٰ».

روى الحمويني، بإسناده، عن أبي هريرة أنّه قال : لمّا خلق اللّه تعالىٰ آدم أبا البشر ونفخ فيه من روحه، التفت آدم إلىٰ يمنة العرش فإذا في النور خمسة أشباح سجّداً ركّماً، قال آدم : يا ربّ، هل خلقت أحداً من طين قبلي ؟ قال : لا يا آدم، قال : فمن هؤلاء الخمسة من الأشباح الذين أراهم في هيئتي وصورتي ؟ قال : هؤلاء خمسة من ولدك لولاهم ما خلقتك، هؤلاء خمسة شققت لهم خمسة أسماء من أسمائي، لولاهم ما خلقت الجنّة ولا النار ولا العرش ولا الكرسي ولا السماء ولا الأرض ولا الملائكة ولا الإنس ولا الجنّ، فأنا المحمود وهذا محمد، وأنا العليّ وهذا علي، وأنا الفاطر وهذه فاطمة، وأنا الإحسان وهذا الحسن، وأنا العليّ وهذا الحسين، آليت بعرّتي إنّه لا يأتيني أحد مثال ذرّة من خردل من بغض أحدهم إلّا أدخلته ناري ولا أبالي، يا آدم هؤلاء حسورتي من خلق بهم أنجسيم وهذا الحسين، آليت بعرّتي إنّه لا يأتيني أحد مثال ذرّة من خردل من بغض أحدهم وهذا الحسين، أليت بعرّتي إنّه لا يأتيني أحد مثال ذرّة من خردل من بغض أحدهم وهذا الحسين النا من عالي الي حاجة فيهؤلاء تسوسل. في قال النبي عَلَيْكُمْهُ : نحن فينة النجاة من تعلّق بها نجا ومن حاد عنها هلك، فن كان له إلى الله حاجة فلسأل بنا أهل البيت<sup>(1)</sup>.

حبّ علي عليه الله حبّ الله جلّ جلاله : قال النبي عَلَيْوا : إنّ الله عهد إليّ عهدا،

(١) فرائد السمطين ١ : ٣٦.

نقطة باء البسملة .....

فقلت يا ربّ، بيّنه لي؟ فقال : إسمع، إنّ علياً راية الهـدى وإمـام أوليـائي ونـور مَن أطاعني، وهو الكلمة التي ألزمتها المتّقين، مَن أحبّه فقد أحبّني، ومَن أطـاعه فقد أطاعني.

رواه في حلية الأولياء من كتب العامة(١).

التاسع عشر ـكلمة التوحيد والشهادة الأولى: (لا إله إلاّ الله) ليس فيها النقطة، فإنّ الله سبحانه هو الغنيّ وما سوا، فقير إليه، فما سوا، (أنتم الفقراء) يحتاج إليه، فهو واجب الوجود لذاته مستجمع جميع الصفات الكمالية والجهالية، فذاته المقدّس سبحانه وتعالى ثبوتاً، لا يحتاج إلى النقطة وهو المولى، فكلمة اللّـه هي العليا، لا يحتاج إلاّ إلى الله سبحانه، إلاّ أنّه في مقام الاثبات والمعرفة والعبودية لا بدّ من معرّف كما في الحديث القدسي : «كنت كنزاً مختفياً فخلقت الخملق لكي أعرف»، فالخلق كلمات الله، وقعال الإمام الرضا في الحديث الصحيح : «كلمة لا إله إلاّ الله حصني فن دخل حصني أمن من عذابي»، ثمّ قال طليًا لا ، نعرف الله ونثبت الصابع، فلولا الولاية لما كمل النبوة والتوحيد، وإذا أردنا وعقولهم النيّرة \_بنا عرف الله وعُبد\_.

وزبدة الكلام أنّ التوحيد وكلمته في مقام الثبوت غني بـالذات فـلا يـفتقر إلى النقطة، ولكن في مقام الإثبات والدلائل والبراهين لا بـدّ مـن مـرشدٍ عـقلي ودليل نقلي، وسيد البراهين الساطعة والأدلّة الواضحة أمـير المـؤمنين عـلي للظِّلْخ نقطة باء البسملة.

إثبات الهداة ٤ : ١٠٨ ، الباب العاشر في النص على على على على من طرق العامة .

١١٠ ..... المرتضى 👑 نقطة باء البسملة

العشرون \_قال الله سبحانه وتعالىٰ : ﴿ لا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرُ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ، فيجب عند الذبح والنحر ذكر الله وبسم الله، وإلاّ فتكون الذبيحة ميتة ويحرم أكلها، قال أمير المؤمنين : «أنا النقطة»، فحلّية الذبيحة تحتاج إلى البسملة التي نقطتها علي المرتضى عليَّلاً ، وقد أفتىٰ بعض الأعلام المعاصرين بعدم كفاية ذبيحة المخالف في الهدى في منىٰ.

الواحد والعشرون ـ يجب الجهر بالبسملة في الصـلوات الجـهرية كـالصبح، ويستحبّ في الاخفاتية كالظهرين<sup>(١)</sup>، ونقطة الباء أمير المـوّمنين عـلي المـرتضيٰ،

(١) جاء في بجد البيان في تفسير القرآن : ٢٥٩ : «عن القمي عن الصادق على ، أنّها : أحقّ ما يجهر به \_ بالبسملة \_ ، وهي الآية التي قال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ في القُوْآنِ وَحْدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نُقُوراً ﴾ ، ولعلّ الوجه في رجحان الإجهار به كها في غيره من الأخبار أيضاً هو أنّ الإجهار نوع من الإظهار ، وإظهار التحقّق بمتام البسملة في عالم من الأخبار أيضاً هو أنّ الإجهار نوع من الإظهار ، وإظهار التحقق بمتام البسملة في عالم وفي عالم وفي كونت رَبَّكَ أن عالم من الأخبار أيضاً هو أنّ الإجهار نوع من الإظهار ، وإظهار التحقق بمتام البسملة في عالم وفي كونه ذكراً للربّ وحده واشتال مدلولها على كثير من معاني التوحيد كما يظهر مما أسلفناه، وفي كونه ذكراً للربّ وحده واشتال مدلولها على كثير من معاني التوحيد كما يظهر مما أسلفناه، وفي تنفّرهم عنه وتوليّهم على أدبارهم نفرتهم عن التوحيد وإعراضهم عن هذه الأمماء وفي تنفّرهم عنه وتوليّهم على أدبارهم نفرتهم عن التوحيد وإعداضهم عن هذه الأمماء ولي تنفّرهم عنه والتخلق بوجبها ، وعمّن كان شأنه وصفته ذلك ، كما أنّه يبعد بسبب قرائسها على علي أنه وصفتها وركاتها وراضهم عن هذه الأمماء وفي تنفّرهم عنه وتوليّهم على أدبارهم نفرتهم عن التوحيد وإعداضهم عن هذه الأمماء ولي تنفّرهم عن التوحيد كما أسلفناه ، والتحقق بها والتخلق بوجبها ، وعمّن كان شأنه وصفته ذلك ، كما أنّه يبعد بسبب قرائسها والتحقق بها والتحلق بوجبها ، وعمّن كان شأنه وصفته ذلك ، كما أنه يبعد بسبب قرائسها على وحده والتها إلى أنسماء والتحقق عما والتحلق بوجبها ، وعمّن كان شأنه وصفته ذلك ، كما أنه يبعد بسبب قرائسها على وجه الحقيقة وأشباههم الداخلية في عالم القلب الإنساني .

والعياشي، عنه على ، قال : «ما لهم قاتلهم الله، عمدوا إلى أعظم آية في كتاب **اللَّـه** فزعموا أنَّها بدعة إذا أظهروها »، والظاهر أنَّها تعريض بالعامة، المنكر ثـلَّة منهم لكونها جزءاً من السورة، وبعض للجهر بها في الصلاة، كما أنَّ المـنكرين للـجزئية هـم المـرامون بما رواه عن الباقر على : «سرقوا أكرم آية في كتاب اللَّـه : بـسم اللَّـه الرحمـن الرحيم»، والوجه في كون البسملة أكرم آية وأعظم آية، يظهر ممّا قدّمناه وفصّلناه في تفسيرها، وممّا يأتي

| •••• | لا باء السبلة | 1.7 |
|------|---------------|-----|
|------|---------------|-----|

\_ إن شاء الله تعالىٰ \_ .

وروى البرقي في المحاسن، عن الصادق، أنَّه قال : «ما نزل كــتاب مــن السهاء إلَّا وأوَّله بسم اللَّه الرحمن الرحيم».

وروى الشيخ الطوسي في الصحيح على الظاهر، عن محمد بن مسلم، أنَّه قال : « سألت أبا عبد الله ظلِّلا عن السبع المثاني والقرآن العظيم، أهي الفاتحة ؟ قال : نعم، قلت : بسم اللَّه الرحمن الرحيم من السبع المثاني ؟ قال : هي أفضلهنَّ ».

وعن الكافي ، عن أبي عبد الله عليَّة ، أنَّه قال : «كتموا بسم الله الرحمن الرحيم ، فنعم واللَّه الأسهاء كتموها ، كان رسول اللّه تَتَمَالَةُ إذا دخل منزله واجتمعت عليه قريش يجهر بسم اللّه الرحمن الرحيم ويرفع بها صوته فتوليّ قريش فراراً ، فأنزل اللّه في ذلك : ﴿ وَإِذَا ذَكَرْنَتَ رَبَّكَ في القُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَزًا عَلىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ .

وروى الشيخ عن أبي حمزة، أنَّه قال : قال علي بن الحسين فلؤَّلِمُه : «يا ثمالي، إنَّ الصلاة إذا أقيمت جاء الشيطان إلىٰ قرين الإمام، فيقول : هل ذكر ربّه ؟ فإن قبال نعم، ذهب، وإن قال لا، ركب علىٰ كتفيه، فكان إمام القوم حتّىٰ ينصرفوا. قال : فقلت : جعلت فداك، أليس يقرأون القرآن ؟ قال : بلىٰ، ليس حيث تذهب يا ثمالي، إنَّها هو الجهر بسبسم اللّه الرحمن الرحيم».

وإنمًا جعل البسملة في أوّل السورة لما روى الصدوق في العملل والكمليني في الكمافي بأسانيد معتبرة عن جماعة من أجلًاء أصحابنا عن الصادق للظلا في ذكر صلاة ليلة المعراج بطوله :

« ثمّ إنّ اللّه عزّ وجلّ قال : يا محمد، استقبل الحــجر الأسـود وهـو بحـيالي، وكـبّرني بعدد حجبي، فمن أجل ذلك صار التكبير سبعاً، لأنّ الحجب سـبع، وافــتتح القـراءة عــند انقطاع الحجب، فمن أجل ذلك صار الافتتاح سـنّة، والحــجب مـطابقة ثــلاثاً بـعدد النــور ١١٢ ..... ١٢٢ ..... بلى المرتضى على المرتضى الله المسملة

فمن الإيمان الكامل الجهر بمحبّته وولايته، وقد قال الإمام الحسن العسكري لللِّلَّة : «عـــلائم المـوّمن خمس : التـختّم بــاليمين، وتـعفير الجــبين، وزيــارة الأربــعين، والصلاة إحدى وخمسين، والجهر ببسم اللّه الرحمن الرحيم».

فكان التختّم بـاليمين في عـصرهم مـن عـلائم التشـيّع والإيـان الكـامل، مخالفة لأصحاب معاوية وشيعته، الذين كـان شـعارهم التـختّم بـاليسار إحـياءً لقضية التحكيم في حرب صفّين، حيث خـلع عـمرو بـن العـاص حـيلةً ومكـراً أمير المؤمنين علياً للظلام ، ثمّ أخرج خاتمه مـن يمينه وجـعله في يسـاره، وقـال : خلعت علياً ونصبت معاوية للخلافة، كجعل الخاتم من يميني بيساري.

فصار التختّم باليسار شعار الأمويين، كما صار التختّم باليمين شعار العلويين. وقال الله سـبحانه : ﴿ قُـلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَـلَيْهِ أَجْـراً إِلّا المَـوَدَّةُ في القُـرْبِيٰ ﴾ ، والمودّة غير الحبّة، فإنّها الحبّة مع إظهارها وإعلانها والفداء دونها مالاً ونفساً.

إلاّ أنّ المخالفين لعنهم الله، كما ورد في الخبر، سرقوا آيـة مـن كـتاب اللّـه أو أخفوها، فالمؤمن يجهر بالبسملة ونقطتها ويضحّي من أجل ولاية أمير المؤمنين

الذي أنزل على محمد تكليمًا ثلاث مرّات، فلذلك كان الافتتاح ثلاث مـرات، فـلأجل ذلك كان التكبير سبعاً والافتتاح ثلاثاً. فلمّا فرغ من التكبير والافتتاح قال اللّـه عـزّ وجـلّ : الآن وصلت إليّ، فسمّ باسمي، فقال : بسم اللّه الرحمن الرحيم، فمن أجل ذلك جعل بسم اللّه الرحمن الرحيم في أوّل السورة... إلىٰ آخر الحديث».

وهو مشتمل علىٰ معانٍ تكلَّ العقول عن إدراكها إلَّا قليلاً، ومنها نشير إلىٰ نبذة تستعلَّق بهذه السورة في خلال التفسير بما يخطر تصوّره بالبال، واللَّه العالم بحسقيقة الحسال، فسيذكر بعض المطالب العرفانية الرفيعة، فراجع . نقطة باء البسملة .....

علي للظِّلَا كميثم التمَّار ورشيد الهجري وحـجر وعـمّار بـن يـاسر، واللـعن الدائم علىٰ من حذف النقطة من تحت الباء.

ومهما أراد الأعداء أن يكتموا فضائله للنظر ، فإنّه لا يزال يرنّ صوت محمد بن إدريس إمام الشافعية في مقولته المشهورة : «عجبت لرجل كتم أعداؤه فضائله حسداً وكتمها محبّوه خوفاً، وخرج ما بين ذين ما طبّق الخافقين »<sup>(۱)</sup>.

وأنشدنا الشيخ أبو بكر بن فضل الله الحلبي الواعظ لبعضهم :

يا حبّذا دوحة في الخلد ثابتة ما في الجنان لها شبه من الشجر المصطنى أصلها والفرع فاطمة ثمّ اللـقاح علي سيد البشر والهـاشميان سبطاها لهـاشم والشيعة الورق المـلتفّ بـالثمر هذا حديث رسول اللّه جـاء به أهل الرواية في العالي من الخبر إنّي بحـبّهم أرجـو النجاة غـداً والفوز مع زمرة من أحسن الزمر<sup>(۲)</sup>

وروى القندوزي من أبناء العامة، بإسناده، عن علي للخلَّلا ، قال : إنّي لنائم يوماً إذ دخل رسول الله فنظر إليّ وحرّكني برجله، وقال : قم يفدىٰ بك أبي وأمّي، إنّ جبرئيل أتاني فقال لي : بشّر هذا بأنّ اللّـه تـعالىٰ جـعل الأثمـة مـن صـلبه، وأنّ اللّه تعالىٰ يغفر له ولذريّته ولشيعته ولمحبّيه، وإنّ من طعن عليه وبخس حـقّه فهو في النار<sup>(٣)</sup>.

وروى الخوارزمي، بإسناده، عن أنس، قال: قال رسول الله: خلق اللَّــه

(۱) على في الكتاب والسنَّة ٣ : ٢٦ .
 (۲) قادتنا كيف نعرفهم ٢ : ٤٣٠ ، عن كفاية الطالب : ٤٢٥ .

**(۳) المصدر** .

١١٤ ..... المرتضى 🕸 نقطة باء البسملة

تعالىٰ من نور وجه علي بن أبي طالب للَّلَهُ سبعين ألف ملك يستغفرون له ولمحبّيه يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

وروى السخاوي، بإسناده، أنّ رسول اللّه قال لعلي : أنت وشيعتك تردون عليّ الحوض رواءً مرويين مبيضّة وجـوهكم، وإنّ عــدوّكــم يـردون عــليّ ضماءً مقمحين<sup>(٢)</sup>.

قال ابن حجر : أخرج مسلم، عن علي، قال : والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة، إنّه لعهد النبي الأمّي إليّ أنّه لا يحبّني إلّا مـوّمن ولا يـبغضني إلّا مـنافق. وقـال : وأخرج الترمذي، عن أبي سعيد الخدري، قـال : كـنّا نـعرف المـنافقين بـبغضهم علياً<sup>(7)</sup>.

وروىٰ، بإسناده، عن ابن عمر، قال : سألت النبي عن علي بن أبي ط الب كرّم اللّه تعالىٰ وجهه، فغضب فقال : ما بال أقوام يذكرون من له منزلة كمنزلتي، ألا مَن أحبّ علياً فقد أحبّني، ومن أحبّني رضي اللّه تعالىٰ عنه، ومن رضي اللّه عنه كافاه بالجنّة. ألا من أحبّ علياً يقبل صلاته وصيامه وقيامه واستجاب اللّه له دعاه، ألا ومَن أحبّ علياً استغفر له الملائكة وفتحت له أبواب الجـنان، فـدخل من أي باب شاء بغير حساب، ألا ومَن أحبّ علياً لا يخـرج من الدنيا حتىٰ يشرب من الكوثر ويأكل من شجرة طـوبىٰ ويـرىٰ مكـانه في الجـنّة، ألا ومَـن أحبّ علياً هوّن الله عليه تبارك وتعالىٰ سكـرات المـوت وجـعل قـبره روضة

- (۱) المصدر .
- (۲) المصدر .
- (٣) المصدر ١ : ٢٦٣.

وهناك المئات من الأحاديث الشريفة الواردة في حبّ أمير المؤمنين علي للللا في مصنّفات السنّة فضلاً عن كتب الشيعة. فاعتبروا يا أولي الأبصار، ولمثل هذا يضحّون أمثال ميثم التمّار وحجر بن عدي وشهداء الفضيلة علىٰ مرّ التأريخ، أرواحهم الزكية فداءً لمحبّة وعشق أمير المؤمنين أسد اللّه الغالب مولانا الإمام علي بن أبي طالب للللا، وهنيئاً لهم الشهادة المباركة ورزقنا اللّه ذلك وحشرنا في زمرتهم، آمين يا ربّ العالمين.

قال رسول الله عَلَيْكَانُهُ : لو أنَّ عبداً عبد الله مثل ما قام نوح عَلَيْكُ في قسومه وكان له مثل جبل أحد ذهباً فأنفقه في سبيل الله ومدّ في عمره حتّى حجّ ألف حجّة علىٰ قدميه، ثمّ قتل مظلوماً، ثمّ لم يوالِكَ يا علي، لم يشمّ رائحة الجنّة<sup>(۱)</sup>.

وقال عَلَيْهِ : حبّ علي عليه لا يأكل السيّنات كما تأكل النار الحطب.

وروىٰ أبو عبد الله الحسين بن جبير في كتاب نخب المناقب لآل أبي طالب حديثاً مسنداً إلى الرضا للكلا ، قال : قال رسول الله عَلَيْتِلَهُ : من أحبّ أن يستمسك بالعروة الوثقىٰ فليتمسّك بحبّ علي بن أبي طالب للكلا .

وروى الصدوق، بإسناده، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر، عن أبيه علي، عن أبيه الحسين للظلم ، قال : قال رسول الله ﷺ : حبّي وحبّ علي بن أبي طالب وحبّ أهل بيتي نافع في ستّة مواطن أهوالهنّ عظيمة : عند الوفاة، وفي القبر، وعند النشور، وعند الكتاب، وعند الميزان، وعند الصراط<sup>(٢)</sup>.

- (۱) بحر المعارف : ۲۹۹.
  - (۲) المصدر : ۳۹۸.

١١٦ ..... المرتضى ﷺ نقطة باء البسملة

الثساني والعسشرون ـجاء في بحر المعارف، حينما يستحدَّث المصنَّف عن فضائل أمير المؤمنين وسيّد الموحّدين ويعسوب الدين وقائد الغـرّ المحـجّلين مولانا أسد الله الغالب والشهاب الثاقب على بن أبي طالب ظلِّلاً، فقال ما هـذا لفظه : «وما علمنا من سرّ عظمته إلَّا نقطة هي الباب الدالَّ علىٰ الجــناب، وليس بينهما وبين الله من حجاب، فهي السرّ والحجاب، فعليّ صفة اللّـه وقـدرة اللَّـه وكلمة الله واسم الله العظيم، وإنَّ ثقل قدرة الله وتحسَّلها وتحسَّل ثـقل السهاوات صحفاً والجنّ والإنس كتّاباً لنهذ المداد، والأرضين السبع وجبرئيل وغيره قد خلقوا من شعاع نور محمد وعلي، وهما خـلقا مـن نـور ذي الجـلال. ولهـذا قال رسول الله عَلَمُؤُلُّهُ : لو كانت البحار مداداً والغياض أقلاماً والسهاوات صحفاً والجنِّ والإنس كتَّاباً لنفد المداد وكلَّت الثقلان أن يكتبوا معشار عشر فضائل على. ويشهد للنبيّ كتاب الربّ العليّ، قال : ﴿ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِداداً لِكَلِماتِ رَبِّي لَنَغَدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَد كِلِهاتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنا بِمِثْلِهِ مِداداً ﴾ ، وقد تقدّمت الأخبار أنّ أكبر كلمات الله وأعظمها على للظُّلا ، وأنَّه آية الله العـظمىٰ، فـله الفـضائل والمـناقب التي لا تحصيٰ، فكيف يعرفه البرايا، وقد قال النبيُّ تَتَقِبُونُهُ : «يا عـلى، مـا عـرفك إِلَّا الله وأنا، وما عرفني إلَّا الله وأنت، وما عـرف اللَّـه إلَّا أنــا وأنت»، فكـيف يكون مثل الناس وهم يدّعون معرفته، وقد روي عن النبيُّ عَلَيْهُمْ وعـلى عَلَيْكُ : «مَن عرف نفسه فقد عرف ربّه»، ومعرفة النفس هو أن يـعرف الإنسـان مـبدأه ومنتهاه، من أين وفي أين وإلى أين ؟ وذلك موقوف على معرفة الحقيقة التي هي الوجود المقيّد، وهو معرفة الفيض الأوّل الذي فاض عن حضرة ذي الجلال، ثمّ فاض عنه الوجود بأمر واجب الوجود وفيض الجود، وذلك هو النقطة الواحدة التي هي مبدأ الكائنات ونهاية الموجودات وروح الأرواح ونبور الأشباح،

| <b>\\Y</b> | نقطة باء البسملة |
|------------|------------------|
|------------|------------------|

وهو أوّل العدد وسرّ الواحد الأحد، وذلك لأنَّ ذات اللَّــه غــير مـعلومة للــبشر، فمعرفته بصفاته، والنقطة هي صفة الله، والصفة تدلَّ على الموصوف، لأنَّ بظهورها عرف الله، وهي لألاء النور الذي شعشع عن جـلال الأحـدية في سهاء الحـضرة المحمدية، وإليه الإشارة بقوله: «لولانا ما عـرف الله، ولولا الله مـا عـرفنا». فهو النور الذي أشرقت منه الأنوار، والواحد الذي ظهرت عينه الأحياد، والسرّ الذي نشأت عينه الأسرار، والعبقل الذي فباضت مبنه العبقول، والنبفس الذي صدرت عنه النفوس، واللوح الحساوي لأسرار الغيوب، والكبرسي الذي وسبع السهاوات والأرض، والعرش العظيم المحسيط لكلِّ شيء عـظمة وعـلماً، والعـين التي ظهر عنها كلِّ عين، والحقيقة التي يشهد لها بالبدء كلِّ مـوجود، كـما شهـدت هي بالأحدية لواجب الوجود، فتاه عرفان العارفين عن الوصول إلى محمد وعلى المترك بحقيقة معرفتهم، أو بمعرفة حقيقتهم، لكنَّ ذلك الباب مستور بحجاب، وما أوتيتم من العلم إلَّا قـليلًا، وإليـه الإشـارة بـقولهم طلمَتْكُمُ : «إنَّ الذي خسرج إلى الملائكة المقرّبين من معرفة آل محمد عَبَر الله قليل من الكثير»، فكيف إلى عالم البشرية. ومن هذا المقام عنوا بـقولهم في أخـبار مـتواتـرة مـتقدّمة : «إنَّ أمـرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلَّا نبيَّ مرسل أو مَلَك مقرَّب أو مؤمن امتحن اللَّه قلبه للإيمان»، فمن اتّصل بشعاع نورهم فقد عرف نفسه، لأنَّه قد عرف عين الوجـود وحقيقة الموجود وفردانية ربَّ المعبود، فمعرفة النفس هي حقيقة الوجبود المقيَّد، وهي النقطة الواحدة، التي ظاهرها النبوّة وباطنها الولاية، فمن عبرف النبوّة والولاية بحقيقة معرفتها، فقد عرف ربِّه، فمن عـرف محـمداً وعـلماً للكَثْنَ فيقد عرف ربّه ...»<sup>(۱)</sup>.

(١) بحر المعارف : ٤٢٣.

١١٨ ..... ١٩٨ باء البسملة على المرتضى ع نقطة باء البسملة

«وروىٰ ابن عبّاس، عن علي للَّيَّلَامِ ، أنّه شرح له في ليلة واحدة من حين أقبل ظلامها إلىٰ حين أسفر صباحها وأطني مصباحها في شرح الباء من (بسم اللّه) ولم يتعدّ إلى السين، وقال : لو شئت لأوقرت أربعين وقراً من شرح بسم اللّــه». وفي بعض النسخ بعيراً بدل وقراً.

بيان عرشي : لا يذهب عليك أنَّ فهم هذا الحديث «وأنا النقطة تحت الباء»، لا بدِّ من توضيح وبيان، وكذا قول أهل المعرفة : بالباء ظهر الوجـود، وبـالنقطة تمّ تميّز العابد عن المعبود، وذلك إشارة إلىٰ تنزّل الحـقّ وظهوره بـصورة الخـلق كتنزَّل الألف وظهوره بصورة الحروف، لأنَّ تعيَّن الحقَّ المطلق الذي هــو المـعبود بصورة الخلق المقيّد الذي هو العابد، ليس إلّا بسـبب النـقطة التـعيّنية الوجـودية الإضافية المسمَّة بالإمكان والحدوث، التي تحت الوجود البائن الأوَّلي الإمكاني المسمّىٰ بالعقل الأوّل تارة وبالروح الأعظم أخرىٰ، المتميَّز بها العابد الذي هو العبد عن المعبود الذي هو الربّ، وكذلك الحـروف لأنَّ تـعيَّن الألف الجـرّد الذي هـو بمثابة الذات بصورة الباء المقيّد، ليس إلّا بسبب النقطة التعينية البائية تحت الباء، المتميَّز بها الباء عن الألف، لأنَّ الألف إذا نزل من حضرة إطلاقه إلى حضرة تقيّده في صورة البائية، التي هي أوّل مراتبه في عالم الكثرة، لم يكن تميّزه عنه إِلَّا بِالنقطة البائية المتميَّز بها عن غيره من الحروف، وكذلك الحـقّ تـعالى، فـإنَّه إذا نزل من حضرة ذاته ومقام إطلاقه وصورة أحديّته إلىٰ صورة تـقيّده وتـعيّنه المعبّر عنه بصورة الإمكان في حضرة واحديّته، لا يكون تميّز تلك الصورة المقيّدة عنه إلَّا بالنقطة القيدية الإمكمانية الواقعة تحت تعيِّنه، المتميَّز بهما عن غيره من الموجودات، وأوّل تلك الصورة المقيّدة تارة تسمّىٰ بالعقل، وتـارة بـالروح، وتارة بالنور، إلىٰ آخر الموجودات، كما يسمّىٰ أوّل الصورة المقيدة الحسروفية

| 119 | باء السملة | نتعلة |
|-----|------------|-------|
|     |            |       |

تارة بالباء وتارة بالجيم وتارة بالدال إلىٰ آخر الحروف، ولعظمة الصورة المقيدة الأولىٰ التي هي بإزاء الباء من الحروف، ورد عن النبي تَتَقِيلُهُ : «ظهر الموجودات من باء بسم الله الرحمن الرحيم »، وبسبب أنّ تسقيدها وتمييزها كان بالنقطة البائية التميزية، أعني الإمكانية الحدوثية، ورد عن علي للله : «أنا النقطة تحت الباء »، ورد عن الكمل : «بالباء ظهر الوجود، وبالنقطة تميز العابد عن المعبود »، فلا سرّ أعظم من الباء، والنقطة بعد الألف أعني العقل الأول، وحقيقة الإنسان المعبّر عنهما بالباء، والنقطة بعد الذات الأحدية المارك. ومن هنا قال علي للمي العلم نقطة كثّرها الجاهلون »، وكيفية الاطلاع من وجهين :

إممّا أن يكون من الوحدة إلى الكثرة، ومن المبدأ إلى المنتهى، الذي هو طريق النزول والظهور. وإمّا أن يكون من الكثرة إلى الوحدة، ومن المنتهى إلى المبدأ، الذي هو طريق الصعود والبطون، فإن كان الأوّل فهو أعظم فيجتهد في الاطلاع على النقطة أوّلاً، ثمّ علىٰ ما صدر منها من النفس والهيولى والطبيعة والجسم الكلّي والأفلاك والعناصر والمواليد. وإن كان الثاني، وهو أظهر وأمتن، فيجته. في الاطلاع علىٰ هذه الموجودات بعكس ذلك، وذلك لأنّ كلّ من اطّ لع على النقطة الوجودية والذي تحتها، كمن اطّلع على الوجود كلّه، وعلىٰ ما في ضمنه من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنه من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنه ولاطّلاع على على النقطة الوجودية ليلة المعراج، من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنه من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب الماد الوجودية ليلة المعراح، من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الكتب السهاوية وما في ضمنها من الأسرار والحقائق، ولاطّلاع نبيّنا على الماد على الكتب السهم أرنا الأشياء كما هي»، ١٢٠ ..... ١٢٠ ينه المرتضى علي المرتضى الله المرتضى الله المسملة

«ليس وراء عبادان قرية»، وهي التي عليها مدار الوجود، كالنقطة المركزية التي إليها ينتهي خطوط الدائرة المحيطة بها، وذلك لأنّ الوجود بالاتفاق دوريّ لتقابل النقطتين المتقابلتين، اللتين هما نقطة المبدئية والنقطة المنتهائية ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَحُودُونَ ﴾، والأوّل والآخر والظاهر والباطن، أسمائه بهذين الاعتبارين، والأزل والأبد إشارة إليهما، ﴿ قابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنىٰ ﴾ كذلك، لأنّ القوس إشارة إلى قطع الدائرة الوجودية بالخطّ الوهميّ بينهما، الفاصل بين المطلق والمقيّد والإمكان والوجوب في صورة الدائرة، والخطّ الوهمي باصطلاحهم، هو مقام القرب الأسمائي، باعتبار التقابل بين الأسماء في الأمر الإلهي، المسمّى بدائرة الوجودية، كالإبداء والإعادة، والنزول والعروج، والفاعلية والقابلية.

وهذه النقطة قد يعبّر عنها بنقطة النبوّة ونقطة الولاية اللتين هما مخصوصتان من حيث الاطلاق بالنبيّ تَنْتِلْهُ وعلي عليّكْ ، لأنّ النبوّة المطلقة والولايـة المـطلقة مخصوصتان بهما، لقول النبي تَتَنِبُوْلُهُ : «كنت نبيّاً وآدم بين المـاء والطـين»، وقـول علي عليّك : «كنت ولياً وآدم بين الماء والطين»<sup>(۱)</sup>.

الثالث والعشرون ـومن المـعاني اللـطيفة في نـقطة البـاء مـا جـاء بـيانه عند السيد الإمام الخميني تتيَّزُ في كتابه القـيّم (الآداب المـعنوية للـصلاة)، فـقال في الفصل الرابـع في بـعض آداب التسـمية : روي في التـوحيد عـن الرضـا علَّئِلاً حين سئل عن تفسير البسملة : «معنىٰ قول القائل بسم الله، أي أسم علىٰ نـفسي سمة من سهات الله وهي العبادة، قال الراوي : فقلت : ما السمة ؟ قال : العلامة». إعلم، جعلنا الله وإيّاك من المتسمين بـسمات الله، أنّ الدخسول في مـنزل

(١) بحر المعارف : ٤٥٧.

ن**قطة** باء البسملة ..... ١٢١

التسمية لا يتيسّر للسالك إلّا بعد الدخول في منزل الاستعاذة واستيفاء حظوظ ذاك المنزل. ثمّ يشرح هذا المعنىٰ وكيف يتّسم السالك بالعبودية. ثمّ في الفصل الخامس يذكر بياناً إجمالياً من تفسير سورة الحمد المباركة، ونبذة من آداب التحميد والقراءة، فيشرح معنى الباء وبأيّ شيء تعلّقه، هل للاستعانة أو الظهور وغير ذلك، ثمّ يقول: وأمّا أسرار الباء ونقطة الباء الني باطنها مقام الولاية العلوية ومقام جمع الجمع القرآني فيستلزم مجالاً أوسع<sup>(۱)</sup>.

ثمّ يقول : إلهام عسرشي : اعسلم أنّ في ساب العسرش وحمسلته اخستلافات، وفي ظواهر الأخبار الشريفة أيضاً اختلافاً، وإن كان الاختلاف منفياً على حسب الباطن، فإنّ العرش في النظر العرفاني والطريق البرهاني يطلق على معانٍ كثيرة، وأحد تلك المعاني ولم أره في لسان القوم هو الحضرة الواحدية التي هي مستوى الفيض الأقدس، وحملته أربعة من أمّهات الأسهاء وهي : الأوّل والآخر والظاهر والباطن، والمعنى الآخر وما رأيته أيضاً في لسان القوم، الفيض المقدّس الذي هو مستوى الأسم الأعظم وحامله : الرحمين والرحيم والربّ والمالك، ومن إطلاقاته جميع ما سوى الله وحامله أربعة من الملائكة : إسرائيل وجبرائيل وهي صور أرباب الأنواع وقد أشير إليه في رواية الكافي، وربّا أطلق على العلم، ولعلّ الراد من العلم، العلم الفعلي للحقّ الذي هو عبارة عن مقام الولاية الكبرئ وحملته أربعة من الأولياء الكمل في الأمم السابقة وهم نوح وإبراهيم وموسئ وعيسىٰ علىٰ نبيّنا وآله وعليهم السلام، وأربعة من الكمّل في هذه الأمّة : الرسول

(١) الآداب المعنوية للصلاة : ٣٩٨، الطبعة الأولى.

١٢٢ ..... ١٢٢ ..... علي المرتضى عليه نقطة باء البسملة

الخاتم وأمير المؤمنين والحسن والحسين علَّهَكْلُمْ ، فإذا علمت هذه المقدمة ، فاعلم : إنَّه في السورة الشريفة الحسمد بعد اسم اللُّـه الذي هو إشارة إلى الذات اختصّت بالذكر، هذه الأسماء الشريفة الأربعة وهمي : الربّ والرحمين والرحميم والمالك، ويمكن أن يكون هذا الاخـتصاص لأنَّ هـذه الأسماء الشريفة الأربعة حملة عرش الوحدانية علىٰ حسب الباطن، ومظاهرها الملائكة الأربعة المقرّبون للحقِّ تعالىٰ حملة عبرش التحقُّق، فالإسم المبارك (الربِّ) باطن ميكانيل وهو بمظهريته للرب موكل بالأرزاق ومربي دار الوجود، والإسم الشريف (الرحمن) باطن إسرافيل منشىء الأرواح والنافخ في الصور وباسط الأرواح والصور، كما أنَّ بسط الوجود أيضاً بماسم الرحمين، والإسم الشريف (الرحم ) هو باطن جبرائيل الموكل علىٰ تعليم الموجودات وتمكيلها، والإسم الشريف (المالك) هو باطن عزرائيل الموكل بقبض الأرواح والصور وإرجاع الظاهر إلى الباطن، فالسورة الشريفة إلى مالك يوم الدين، مشتملة علىٰ عرش الوحدانية وعرش التحقّق ومشيرة إلى حوامله، فـجميع دائـرة الوجـود وتجـلّيات الغـيب والشهود التي ترجمانها القرآن، مذكورة إلى هذا الموضع من السورة، وهذا المعنى موجود جمعاً في بسم الله الذي هو الاسم الأعظم، وفي الباء التي هي مقام السببية، وفي النقطة التي هي سرّ السببية، وعلى عليُّه هو سرّ الولاية، والله أعلم(``. عزيزي القارىء:

هذا غيض من فيض، وقطرات من بحار فضائل أمير المؤمنين علي للخلام، ونبذة يسيرة في شرح نقطة باء البسملة.

(١) الآداب المعنوية للصلاة : ٤٢٨.

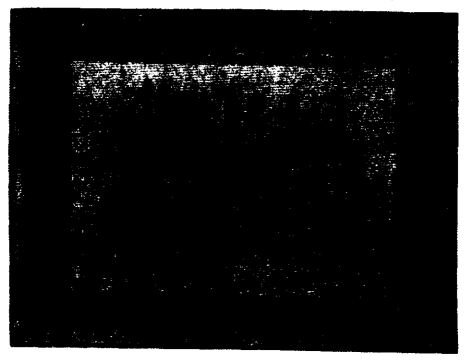
نقطة باء السملة ..... 147 .....

ولا تنكر ما لا تستوعبه، فإنَّ فوق كلَّ ذي علم عليم، وقد علَّمنا الحكماء في مقولتهم الخالدة : «كلَّ ما يقرع سمعك فذره في بقعة الإمكان حتّىٰ تجد له دليلاً». نحسب ف أبسناء الدليمسل أيسسما مسسال غسبيل

فالحذار الحذار من المكابرة والإنكار، حينما لم نهضم ولا نــدرك ولا نــفهم ولا نستوعب ما جاء في بطون الكتب ومتون الأسفار .

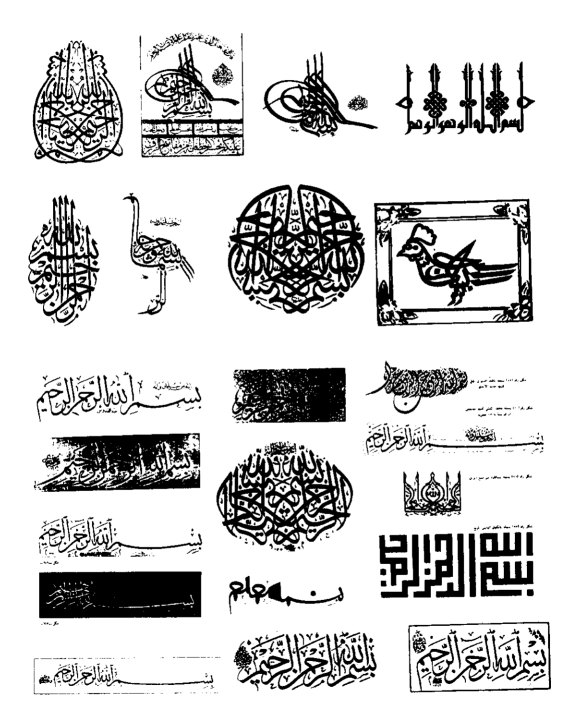
وربّ معلومات شامخة تتوقّف علىٰ علوم أخرىٰ، وربّ معارف سامية لا يدركها إلّا من حاز مرتبة البلوغ، وإنّ الطفل هيهات أن يـدرك لذّة الجـماع ما لم يصل إلىٰ حدّ البلوغ، فلا تعادي ما لا تعلمه، ولا تـنكر مـا كـنت جـاهله، بل اغدو عالماً ربانياً، أو متعلّماً علىٰ سبيل النجاة، ولا حـول ولا قـوّة إلّا بـالله العليّ العظيم.

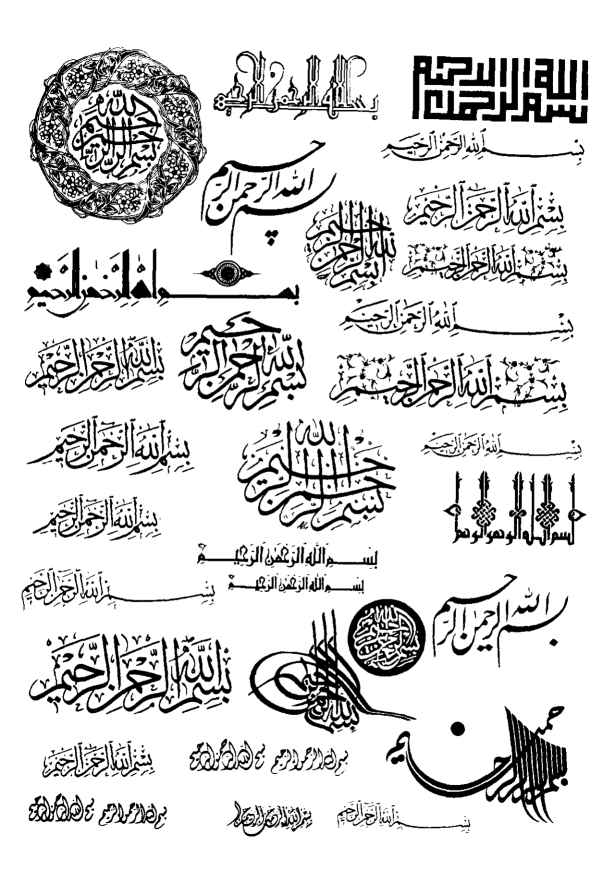
وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

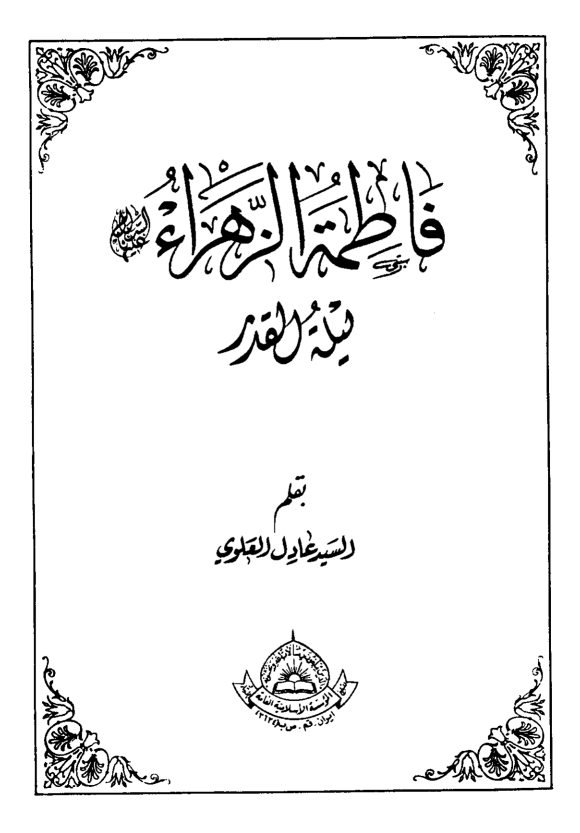


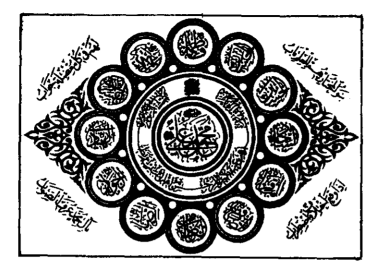












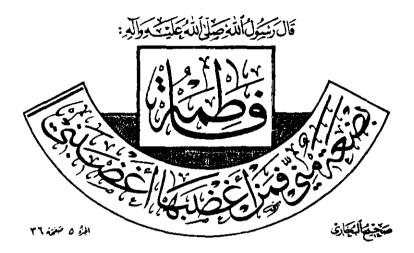
\*\*\* \*\*\*

فاطمة الزهراء ليلة القدر تأليف ــ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولىٰ \_ ١٤١٦ هجري قمري الكمية المطبوعة \_ ١٠٠٠ نسخة

الصفّ والإخراج الكامبيوتري ـ محمّد خازن الزنك والألواح الحساسة ـ مطبعة أهل البيت ﷺ، قم توزيع ـ مكتبة بصيرتي، قم، شارع إرم

# الاهداء الى مولانا و امام زماننا الحجة بن الحسن العسكرى للظل الى كل من يحمل مظلومية سيدة النساء للظل عبرالتاريخ الى الطالب بدم سقطها المحسن سبط رسول الله تَتَمَرَّتُكُمُ الى شيعة مولاتنا فاطمة الزهراء للظل الى شيعة مولاتنا فاطمة الزهراء الليظل المعبد العبد عادل العلوي



قال الامام الصادق ﷺ « رحم الله من أحيا أمرنا »

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام عـلىٰ أشرف خـلقه محـمد وآله الطاهرين، واللعن الدائم علىٰ أعدائهم ومنكري فضائلهم أجمعين.

إنَّ الله سبحانه وتعالىٰ جميل ويحبّ الجمال، وهو الكمال المطلق ومطلق الكمال، وتجلّىٰ كماله وجماله الأتمّ في أشرف مخلوقاته ومصنوعاته، ذلك نبيّه الأكرم ورسوله الأعظم محمد المصطفیٰ حبيب اللّه المختار وآله وعترته الأثمة المعصومين الأطهار الأبرار عليَّلِيْمُ .

فالله الجميل الحسن تجلّى حسنه وجماله في رسوله وعترته، وقال رسول اللّه محمد تَنْبَيْنَالُهُ : « لو كان الحسن شخصاً لكان فاطمة الزهراء، بل هي أعظم »<sup>(١)</sup>.

فسيدة نساء العالمين بضعة النبيّ المختار، تجـلّى فـيها حسـن اللّــه وجــاله، فازدهرت السهاوات والأرض بنور الزهراء البتول، الذي أشــتقّ مــن نــور أبــيها وبعلها، وهما من نور اللّه جلّ جلاله.

وإنَّ اللسان ليكلَّ عن بيان فضائلها ومناقبها، بل لو كانت البحار مداداً

(١) فرائد السمطين ٢ : ٦٨.

٦..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

والأشجار أقلاماً والجنّ والإنس كتّاباً والسهاوات والأرضين أوراقاً ليعدّوا فضائلها ومناقب أبيها وبعلها وبنيها الأطهار طلّيَنْكُمْ ، لما أمكـنهم ذلك، فـلا يسعرف كـنهها وحقيقة فضلها إلّا الله.

ويكفيك شاهداً في ما أقول، أنّه قـد ورد أنّ الإمـام الصـادق للْكَلَّا حـين احتضاره جمع أهـل بـيته وقـال لهـم في وصـيته : «إنّ شـفاعتنا لا تـنال مسـتخفّاً بالصلاة »<sup>(۱)</sup>.

وقد ورد في فضل صلاة الجماعة : لو بلغوا عشراً مع إمام الجماعة فإنّه لو كانت الأشجار أقلاماً والجنّ والإنس والملائكة كتّاباً والبحار مداداً لم يقدروا أن يكتبوا فضلها ، فإنّه لا يعلم ذلك إلّا الله سبحانه وتعالىٰ<sup>(٢)</sup>، كما يذكر ذلك الشهيد الثاني في روض الجنان.

ثمّ ورد في الحديث النبوي الشريف المتواتر : «بني الإسلام علىٰ خمس : الصلاة والصوم والزكاة والحجّ والولاية ، ولم يناد بشيءٍ ما نودي بالولاية »<sup>(٣)</sup>.

فإذا كان ثواب صلاة الجماعة ذلك، وإذا كان المستخفّ سالصلاة لا يـنال الشفاعة، فبالأولوية لا يعلم مقام الولاية وعظمتها إلّا الله عـزّ وجـلّ، وإنّ مـن يستخفّ بها يحرم من الشفاعة، فكيف من ينكرها ؟ فإنّه تصيبه اللـعنة الأبـدية، ومستقرّه نار جهنّم وبئس الورد المورود.

ثمّ روي عن النبي الأكرم ﷺ \_عند الفريقين السنّة والشيعة \_: «مَن مـات

- (١) ميزان الحكمة ٥ : ٤٠٥، بحار الأنوار ٨٢ : ٢٣٦.
  - (٢) مستدرك الوسائل ٦ : ٤٤٤.
  - (٣) الوسائل ١ : ٧، الحديث ١٠.

فاطمة الزهراء ليلة القدر .....٧

ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية »<sup>(١)</sup>. وميتة الجاهلية ميتة الكفر والإلحاد.

وقد ورد في الدعاء الشريف : «اللّهم عرّفني نفسك فإنّك إن لم تعرّفني نفسك لم أعرف نبيّك، اللّهم عرّفني رسولك فإنّك إن لم تعرّفني رسولك لم أعرف حجّتك، اللّهم عرّفني حجّتك فإنّك إن لم تعرّفني حجّتك ضللت عن ديني »<sup>(٢)</sup>، فإنّ مَن لم يعرف حجّة زمانه، وإمام زمانه، ضلّ عن الدين ومات ميتة الجاهلية، فإنّ أئمة الحقّ من أهل بيت رسول الله هم حجج الله على البرايا والخلائق. وقد ورد في الحديث الشريف : « فاطمة الزهراء حجّة الله على الأئمة للمَنْيَلاً »، وهذا يعني أنّ مّن لم يعرف فساطمة الزهراء للبيَّلا وأنكرها وغصب حقّها، فهو ضالّ عن دين الله القويم، وكمان من الكافرين الذين لهم خزي في الدنيا وفي الآخرة عذاب أليم.

فكلّ واحد منّا مكلّف أن يعرفها، كما يجب عليه أن يعرف اللّه سبحانه وإن كان (ما عرفنا اللّه حـقّ مـعرفته) فكـذلك لا يمكـن للـبشرية أن تـعرف مـقام الزهراء للِلَمَك حقّ المعرفة، فهي ليلة القدر.

في تفسير نور الثقلين والبرهان وكتاب بحار الأنوار ( ٤٢ : ١٠٥) عن تفسير فرات بن إبراهيم الكوفي مسنداً عن الإمام الباقر للظلا في تفسير سورة القدر، قال : «إنّ فاطمة هي ليلة القدر، مَن عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، وإنّما سمّيت فاطمة لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها، ما تكاملت النبوّة لنبيّ حقّ أقوّ بفضلها ومحبّتها، وهي الصدّيقة الكبرى وعلى معرفتها دارت القرون الأولى». وعن أبي عبد الله الإمام الصادق للظلا أنّه قال : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلَةِ القَدْر ﴾

وعن أبي عبد الله الإمام الصادق عليه أنه قال : ﴿ إِنَّا أَتَرْكُنَّاهُ في ليلَّهِ اللَّدَرِ ﴾

- فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطنى : ٥، كما في صحيح مسلم.
  - (٢) مفاتيح الجنان : دعاء الغيبة.

٨ ..... فاطمة الزهراء والقدر الله، فمن عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر الليلة فاطمة الزهراء والقدر الله، فمن عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، وإنّما سمّيت (فاطمة) لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها<sup>(١)</sup>.

أنّد يكن للإنسان الذي بعمر، الطبيعي أي : ما يقارب الثمانون ونسيّف أن يطوي أنّد يكن للإنسان الذي بعمر، الطبيعي أي : ما يقارب الثمانون ونسيّف أن يطوي مراحل الكمال ويسلك طريق اللّه وصراطه المستقيم، ليصل إلى قمّة الكمال والسعادة، قاب قوسين أو أدنى، يكنه في ليلة واحدة بنيّة خالصة ومعرفة كاملة، أن يطوي هذا المسير النوراني فيصل إلى فمّة كماله والمقصود من خلقته، وفاطمة الزهراء عليكم ليلة القدر فن عرفها حقّ المعرفة فقد أدرك ليلة القدر وعظمتها ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها مكما يفطم الطفل عن ثدي أمّه مبل وما تكاملت النبوّة لنبيّ -والنبوّة خلاصة التوحيد ـ فا تكاملت الآر بفس ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها مكما يفطم الطفل عن ثدي أمّه مبل ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها ما يفظم الطفل عن ثدي أمّه مبل ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها ما يفطم الطفل عن ثدي أمّه مبل ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها ما يفطم الطفل عن ثدي أمّه مبل ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها ما يفطم الطفل عن ثدي أمّه مبل ومقامها الشامخ، إلا أنّ الخلق فطموا عن معرفتها ما يع يفطم الطفل عن ثدي أمه مبل وما تكاملت النبوّة لنبيّ - والنبوّة خلاصة التوحيد ـ فا تكاملت إلا لن أقرّ بفضلها ومعتها، وبالأولوية ما دون النبوّة ... فا تكاملت الإمامة، وما تكامل العلماء في علومهم، والحكاء في حِحَهم، والأدباء في آدابهم، والأتقياء في تسقواهم، وكملّ علومهم، والحكاء في حِحَهم، والأدباء في آدابهم، والأتقياء في تسقواهم، وكملً معرفتها دارت القرون الأولى والأخرى ... فلهي الصديقة الكبرى وعملى معرفتها دارت القرون الأولى والأخرى.

وحسبّها مسن الصفات العـالية عــليه دارت القــرون الخــالية بأبي فــــاطم وقــــد فــطمت بــاسمها نـــار حـشرها ولظـاها هــي واللّــه كـوثر قـد أعـدّت لبــــنيها وكــلّ مَــن والاهــا هــي عـند الإلــه أعـظم خـلق وبهــا دار في القــرون رحــاها ثمّ هناك تشابه وتقارب كثير بين فاطمة الزهراء غليَّا وبين ليلة القدر، التي

(١) البحار ٤٣ : ١٣.

فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... ٩ يُفرق فيها كلَّ أمر حكيم، وذلك من خلال عدّة أمور<sup>(١)</sup> كها تبادر ذلك إلى ذهـني القاصر والمقصّر، وذلك بلطف من اللَّه وعناية من رسوله وأهل بيته علمَيَكِمُ . الأمّا.

ليلة القدر وعاء وظرف زماني لنزول كلّ القرآن الكريم ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ ، ﴿ ذٰلِكَ الكِتابُ لا رَيْبَ فيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ، لا يأتيه الباطل من بين يديه، وفيه كلّ شيء، وتبيان كلّ شيء، وسعادة الدارَين. وكذلك الحوراء الإنسية فاطمة الزكيّة، فإنّ قلبها ظرف مكانيّ وروحانيّ، وصدرها وعاء إلهي للقرآن الكريم والمصحف الشريف، وإنّها كانت محدَّثة تحدَّثها الملائكة، فسهي وعاء للإمامة وللمصحف الشريف.

كما كان لها كتابٌ سُمّي بمصحف فاطمة، ويعدّ من التراث العلمي عند الشيعة وأتمّتهم الأطهار للبَيْلِامُ .

سُئل الإمام الصادق للمُنكِّة عن جدّته فاطمة الزهراء عَلِيَكُ فأجاب قائلاً : إنّ جدّتي فاطمة مكثت بعد أبيها رسول اللّه تَتَنَكُونُ خسمة وسبعون يوماً، وكان قـد دخل عليها من الحزن على أبيها، وكان جبرئيل يأتيها فيحسن عزاءها ويطيّب نفسها ويخبرها بما يكون بعدها في ذرّيتها، وكان علي عليَّكُم يكتب ذلك فهذا مصحف فاطمة<sup>(1)</sup>.

(١) لقد ذكرت أربعة عشر أمر تيمّناً وتبرّكاً باسم الأربعة عشر معصوم ﷺ، وهذا غيض من فيض من فيض مما يدلّ على عظمة وجلالة مقام السيدة مولاتنا فاطمة الزهراء ﷺ وأنّها من أبرز وأتمّ مصاديق ليلة القدر، بل من حقائق تلك الليلة المباركة لو عرفنا قدرها وحقّها.
 (٢) بحاد الأنوار ٤٢ : ٨٠.

١٠ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

ولا يخفىٰ أنّ نزول جبرئيل الأمين للمظلِّةِ إِنَّمَا لَم يكن بعد رسول اللّه بـعنوان الوحي والتشريع الجديد؛ لأنّ برحلة النبيّ انقطع عنّا الوحي التشريعي، أمّا تسليته وحديثه مع سيدة نساء العالمين فإنّه لا ضير فيه، فإنّ فاطمة الزهراء كان يحـدّثها الملائكة، فهي المحدِّثة \_بالكسر \_وإنّها المحدَّثة \_بالفتح \_.

عن إسحاق بن جعفر بن محمد بن عيسىٰ بن زيد بن علي، قـال : سمـعت أبا عبد الله طليَّلا يقول : إنّما سمّيت فاطمة محدَّثة ـبالفتح ـلأنّ الملائكة كانت تهبط من السهاء فتناديها كما تنادي مريم بنت عمران فتقول : يا فاطمة إنّ الله اصطفاكِ وطهّركِ واصطفاكِ علىٰ نساء العالمين، يا فاطمة اقنتي لربّك واسجدي واركعي مع الراكعين. فتحدَّثهم ويحدَّثونها. فقالت لهم ذات ليلة : أليست المفضّلة عـلىٰ نساء العالمين مريم بنت عمران ؟ فقالوا : إنّ مريم كانت سيدة نساء عـالمها، وإنّ اللّـه جعلك سيدة نساء عالمك وعالمها وسيدة نساء الأوّلين والآخرين<sup>(۱)</sup>.

فمريم العذراء لم تكن نبيّة ولكن كانت الملائكة تحدّثها، وكذلك أمّ موسىٰ بن عمران، وسارة امرأة إبراهيم الخليل للظِّلا قد عاينت الملائكة فبشّروها بـإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب ولم تكن نبيّة.

ومَن أنكر ذلك فإنّه ينكر آيات القرآن وهو كافر، وكذلك فاطمة الزهـراء كانت الملائكة تحدّثها ولم تكن نبيّة، وممّا اتّفقت الأمّة عليه من العامّة والخاصّة أنّ الملائكة قد حدّثت أناساً من الرجال والنساء في الأمم الماضية وفي هذه الاُمّة ـكما يذكر ذلك العلّامة الأميني في كتابه القيّم الغدير ( ٤: ٤٢) فراجع ـ.

وفي حديث طويل عن أبي عبد الله للثلا : وإنَّ عندنا لمصحف فاطمة للهُلا ،

(۱) البحار ۲۲: ۷۸.

فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر ....

وما يدريهم ما مصحف فاطمة ؟ قال : مصحف فيه مثل قرآنكم هذا ثلاث مرّات، واللّه ما فيه من قرآنكم حرف واحد، إنّما هو شيء أملاها اللّه وأوحىٰ إليها. قال : قلت : هذا واللّه العلم<sup>(۱)</sup>.

وهناك أحاديث كثيرة في شأن مصحف فاطمة الزهراء للظّلّا، ما هو قرآن ولكنّه كلامٌ من كلام الله عزّ وجلّ، فيه خبر ما كان وخبر ما يكون حتّى فيه أرش الخدش، ويعدّ من مصادر علوم أهل البيت للميكلمُ ، وكانوا يرجعون إليه، ثمّ المصحف كما جاء في معاجم اللغة بمعنى قطعة من جلد أو قرطاس كتب فيه ومنه مصحف فاطمة للميكلم ، والشيعة بُراء ممّا ينسب إليهم من قبل بعض المغرضين من أعدائهم ، بأنّ لهم قرآناً غير القرآن الجيد، ويسمّىٰ عندهم بمصحف فاطمة ، فهذا من الكذب والافتراء و ﴿ إِنَّما يَفْتَرِي الكَذِبَ الذينَ لا يُؤْمِنُونَ بِآياتِ اللّهِ وَاُولْمِنْكَ هُمُ

## الثانى

في ليلة القدر يفرق كلّ أمرٍ أحكمه اللّه خلال السنة، فيفرق ما يحدث فيها من الأمور الحتمية وغيرها، وينزل بها روح القدس على وليّ العصر والزمان وحجّة اللّه على الخلق الذي بسيُمنه رزق الورى وبوجوده ثـبتت الأرض والسهاء، وإنّ الإيمان بليلة القدر فارق بين المؤمن والكافر. كذلك بفاطمة الزهراء الطيّبة الطاهرة المطهّرة يفرق بين الحقّ والباطل، والخير والشرّ، والمؤمن والكافر، وقد ارتدّ الناس في العمل وفي الولاية بعد رحلة رسول اللّه عَلَيْهِ إِلاَ ثلاث أو خمس أو سبع، وفيهم

- (١) بصائر الدرجات : ١٥١، وفاطمة الزهراء : ١٧٤.
  - (٢) سورة النحل : الآية ١٠٥.

١٢ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

سيدة النساء فهم على حق، وغيرهم استحوذ عليهم الشيطان فأغـرّهم وأضلّهم فكانوا أئمّة الضلال.

وكما أنَّ الصلاة من الأعمال الجوارحية هي الفارق بـين المـوَمن والكـافر، فكذلك في الأعمال الجوانحية والقلبية الفارق بين المـوَمن والكـافر ولاء الرسـول ومودَّة أهل بيته فاطمة الزهراء وبعلها وبنيها علمَيَكُمُ ، كما أنَّ الملائكة كانت تحـدَّثها وتخبرها بما كان وما يكون ويفرق فيها كلَّ أمرٍ حكيم. الثالث

ليلة القدر معراج الأنبياء والأولياء إلىٰ الله سبحانه فيزاد في علمهم اللّدني والربّاني ويكسبوا من الفيض الأقدس الإلهي.

كذلك ولاية فاطمة المعصومة النقيّة التقيّة، فهي مرقاة لوصولهم إلى النبوّة ومقام الرسالة والعظمة والشموخ الإنساني والروحاني، فما تكاملت النبوّة لنبيّ حتى أقرّ بفضلها ومحبّتها وذلك في عالم ﴿ ٱلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ أو في عالم الذرّ أو عـالم الأنوار أو الأرواح أو النشأة الإنسانية التي تسبق نشأتنا هذه، وهذه إنّما هي صورة لتلك كما عند بعض الأعلام<sup>(۱)</sup>.

ففاطمة الزهراء قطب الأوليـاء والعـرفاء ومـعراج الأنـبياء والأوصـياء، صدرها خز<sup>ا</sup>نة الأسرار، ووجودها ملتقى الأنوار، فهي حلقة الوصـل بـين أنـوار النبوّة وأنوار الإمامة، فأبوها محمد رسول الله، وبعلها علي وصيّه وخـليفته إمـام المتقين وأمير المؤمنين، ومنها أئمّة الحقّ والرشاد وأركان التوحيد وساسة العباد.

 (١) كما يذهب إليه العلّامة الطباطبائي في تفسيره الميزان ذيل الآية الشريفة ﴿ أَنَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ ، فراجع. فاطمة الزهراء ليلة القدر ...... ١٣ .... ١٣ ... ١٣ ... ١٣ ... ١٣ ... ١٣

الرابع

ليلة القدر خيرٌ من ألف شهر فيضاعف فيها العمل والثواب كلِّ واحدٍ بألف، فالتسبيح والتمجيد والتهليل والتكبير والصلاة وكلّ عمل كلّ واحدٍ بألف، فكذلك محبّة الزهراء وولايتها يوجب مضاعفة الأعمال فإنّ تسبيحها ( ٣٤ مرّة اللّه أكسبر و ٣٣ مرّة الحمد للّه و ٣٣ مرّة سبحان اللّه) بعد كلّ صلاة واجبة أو نافلة يجعل كلّ ركعة بألف ركعة كما ورد في الخبر الشريف<sup>(١)</sup>.

فمودّتها هي الإكسير الأعظم، يجعل من كان معدنه الحديد ذهباً، وإنّ الناس معادن كمعادن الذهب والفضّة، فمَـن والاهـا وأحـبّها وأطـاعها وأطـاع أبــنائها الأطهار، وعادىٰ عدوّها وأعداء ذريّتها، فإنّه يكون كالذهب المصفّىٰ وباقي الناس كلّهم التراب، وإنّ الله يضاعف الأعمال بحبّها كما تضاعف في ليلة القدر.

وأمّا ما يدلّ علىٰ تضاعف العمل في ليلة القدر، فعن حمران : أنّه سأل أبا جعفر للظلِل عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ إَنَّا أَنَرَنْناهُ في لَيْلَةٍ مُبارَكَةٍ ﴾ ، قال : نعم هي ليلة القدر، وهي في كلّ سنة في شهر رمضان في العشر الأواخر ، فلم ينزل القرآن إلّا في ليلة القدر ، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ فِيها يُفْرَقُ كُلُّ أُمْرٍ حَكِمٍ ﴾ قال : يقدر في ليلة القدر كلّ شيءٍ يكون في تلك السنة إلىٰ مثلها من قابل من خير وشرّ وطاعة ومعصية ومولود وأجَل ورزق ، فما قدّر في تلك السنة وقضىٰ فهو المحتوم وللّه عزّ وجلّ فيه المشية . قال : قلت : ﴿ لَيْلَةُ القَدْرِ خَيْرُ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ أيّ شيء عنى بذلك ؟ فقال : العمل الصالح فيها من الصلاة والزكاة وأنواع الخير . خير من العمل في ألف شهر ليس فيها ليلة القدر ، ولولا ما يضاعف الله تسارك وتعالى للمؤمنين

(١) البحار ٢١ : ٢٤.

٧٤ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

ما بلغوا، ولكنّ الله يضاعف لهم الحسنات<sup>(١)</sup>.

الخامس

امتازت ليلة القدر عن كلّ ليَالي السنة بالخير والبركة والشرافة والعـظمة وعلوّ الشأن والرفعة، كذلك خير نساء الأوّلين والآخرين فاطمة الزهراء لللظّ فهي خير أهل الأرض والسماء عنصراً وشرفاً وكرامة بعد أبيها الرسول المصطفىٰ وبعلها الوصيّ المرتضىٰ.

جاء في قصّة المعراج في خطاب اللّه عزّ وجلّ لنبيّه وحبيبه الأكرم : « يا أحمد لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا عليّ لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما »<sup>(٢)</sup>.

فغاية الخلق هو الرسول الأعظم محمد تَنَكُونُهُ كما هو الصادر الأوّل \_لقاعدة الأشرف كما في الفلسفة \_وقد ورد في الخبر الشريف (أوّل ما خلق اللّه نور محمد) فهو العلّة التامّة بعد علّة العلل وهو اللّه سبحانه، ولكن لمثل هذه العلّة التامة في كمالاتها وصفاتها التي هي مظهر لأسماء اللّه وصفاته، فإنّه الإنسان الكامل والمخلوق الأتم، لا بدّ لمثل هذه العلّة النورانية والكلمة الإلهية التامة، من معلول يشابهه ويناسخه \_لقانون العلّة والمعلول كما هو ثابت في الفلسفة والحكمة المتعالية \_ويكون نفسه، وهو أمير المؤمنين أسد اللّه الغالب علي بن أبي طالب للجلّة \_وتما يدلّ على أنّ الوصيّ نفس النبيّ آية المباهلة \_ثمّ لمثل مقام النبوّة والإمامة، لا بدّ من معلول جامع لولايتهما يشابهما ومن نفس النور، وهي فاطمة الزهراء بضعة المصطفىٰ فهي أمّ

- (١) الوسائل ٧: ٢٥٦، ميزان الحكمة ٨: ٥٩.
- ٢) الجنة العاصمة للسيد مير جهاني : ١٤٨، وكشف اللآلي لصالح عبد الوهاب بن العرندس،
   وملتق البحرين : ١٤، ومسنداً في كتاب فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطفى : ٩.

**فاطمة الزهراء ليلة القدر** ...... فاطمة الزهراء ليلة القدر ...... ١٥ أبيها<sup>(١)</sup> ـكما ورد في ألقابها ـوقال النبيّ في حقّها (فداها أبوها ).

فقد خصّها الله من وصائف فضله وشرائف نبله، بأكمل ما أعدّه لغيرها من ذوى النفوس القدسية والأخلاق الزكية، وأشرق صبح النـبوّة بمـحيًّاها، وانـفلق صباح الإمامة بغرّتها، فهي أمّ الكمالات الإنسانية والملائكية، فكأنّ طينتها قد عجنت بماء الحياة، وعين الفضل، في حظيرة القدس، قاب قوسين أو أدنى، فهي نور الحقَّ وحقيقة النور، وآية الصدق وصدق الآيات، فتعالى مجدها وتوالى إحسانها، بضعة الرسول وبهجة قلبه وفلذَّة كبده، أمَّ الحسنين والأئمَّة الأطهار، وحبيبة اللَّـه، وتفَّاحة الفردوس المنصورة في السماء فاطمة الزهراء تحفة رتَّ العالمين، قد فطمها اللَّه من الأدناس الروحانية والجسمانية كما فطم شيعتها وذرّيتها من النار، فاشتقّ اسمها من فاطر السهاوات والأرض، لتكون مظهراً للصفات الربوبية، وهـي بـقية النبوّة، ولولا فاطمة لما قام بعد النبي مَتَقَطُّ للدين عمود ولا اخضرّ له عود. وبنورها زهرت الساوات، فهي أمَّ الخبرة والأخبيار وأمَّ الفيضائل والأزهبار وأمَّ العبلوم والكتاب وشفيعة يوم الحساب، من عرفها أدرك ليلة القدر، ومن أدرك ليلة القدر كان من السعداء في الدارَين، فمعرفتها توجب سعادة الدارَين، كما أنَّ إنكار فضلها ومقامها وحقّها يوجب شقاوة الدارَين.

#### السادس

ليلة القدر ليلة مباركة ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبارَكَةٍ ﴾ <sup>(٢)</sup>، والبركة بمعنىٰ النمـاء والزيادة والخير المستمرّ والمستقرّ الدائم والثابت وما يأتي من قبله الخير الكــثير،

(١) المناقب ٣ : ٣٥٧.

(٢) سورة الدخان، الآية ٣.

١٦ ..... فاطمة الزهراء أنّها (المباركة) ففيها كلّ بركات السهاوات والأرض، ومن ألقاب فاطمة الزهراء أنّها (المباركة) ففيها كلّ بركات السهاوات والأرض، فهي الكوثر في الدنيا والآخرة، وهي المنهل العذب والمعين الصافي لكلّ من أراد البركة. فما أدراك ما فاطمة، خير مَن في الوجود بعد أبيها وبعلها.
ولو كـن النساء كـمثل هـذه لـفضّلت النساء عـلى الرجـال ولا التأنيث لاسم الشـمس عـار ولا التـــــذكير فـــخر للــهلال وقال آخر:

فهي الكوثر، والكوثر الخير الكثير ﴿ إِنَّا أَعْطَيْناكَ الكَوْثَرَ ﴾، ومـنها ذرّيـة الرسول الأكرم، وعدم انقطاع نسله إلىٰ يوم القيامة، وفي وصف النبي : إِنّما نسله من مباركة لها بيت في الجنّة لا صخبٌ فيه ولا نصب<sup>(١)</sup>.

#### السابع

العبادة في ليلة القدر تكون منشأ للفيوضات الإلهية، والكمالات الربــانية، وانفيوضات القدسية، والبركات السماوية. كذلك التوسّل بفاطمة الزهراء فهي منشأ البركات والخيرات.

وإذا كانت فاطمة المعصومة بنت الإمام موسىٰ بن جعفر من أحفاد فحاطمة الزعراء عَلِيَكُ ، مَن زارها عارفاً بحقّها وجبت له الجنّة ، كما ورد ذلك عـن جـدّها الإمام الصادق لليَّلا قبل ولادتها في قوله عليَّلا : إنّ لنا حرماً وهو بلدة قم ، وستدفن فيها امرأة من أولادي تسمّىٰ فاطمة ، فمن زارها وجبت له الجنّة <sup>(٢)</sup>.

- (١) فاطمة الزهراء : ١٦٢، والبحار ٤٢ : ٢٢.
  - (٢) سفينة البحار ٢ : ٤٤٦، (قم).

**فاطمة** الزهراء ليلة القدر ..... ۱۷

وإذا نقول في زيارتها (يا فاطمة اشفعي لي في الجنّة فإنّ لكِ عند اللّه شأناً من الشأن)، فكيف بأمّها فاطمة الزهراء غلِظَكْ ، فإنّ مَن زارها وعرف حقّها وفـضلها وجبت له الجنّة، ومَن يدخل الجنّة فهو السعيد حقّاً لقوله تعالىٰ : ﴿ أَمَّا الذينَ سعدُوا فَنِي الجَنَّةِ خالِدِينَ فِيها ﴾<sup>(١)</sup>. وقال النبي الأكرم لسبطيه الإمامين الحسن والحسين : «أنها الإمامان ولأمتكا الشفاعة»<sup>(٢)</sup>. وقد جاء في الروايات فـضل زيارتها، وأنّ زائرها يغفر له ويدخل الجنّة.

#### الثامن

نزل القرآن الكريم وهو النور والفرقان والبيان والتبيان في ليلة القدر، فليلة القدر ليلة نزول النور الإلهي، وفاطمة الزهراء تلاظلا هي نور الله، وهي الكوكب الدرّي، كما جاء ذلك في تفسير آية النور في قوله تعالىٰ: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِ كَمِشْكاةٍ فِيها مِصْباحُ المِصْباحُ في زُجاجَةٍ الرُجاجَةُ كَأَنَّها كَرْكَبُ دُرَّيًّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ بَكادُ زَيْتُها يُضِيءُ وَلَوْ لَمُ تَسْسَمُ نارُ نُورٌ عَلىٰ نُورِ وَاللَّهُ يَهْدِي لِنُورِهِ مَنْ يَسَاءُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

عن موسىٰ بن القاسم عن علي بن جعفر قال : سألت أبا الحسسن ـالإمـام الكاظم للَّلِلا ـ عن قول اللَّه عزّ وجلّ ﴿ كَمِشْكَاةٍ فِيها مِصْباح ﴾ ، قـال : المشكـاة فاطمة والمصباح الحسن والحسين . ﴿ كَأَنَّها كَوْ كَبُّ دُرَيٌّ ﴾ ، قال :كانت فاطمة كوكباً دُريَّاً من نساء العالمين . ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبارَكَةٍ ﴾ ، الشجرة المباركة إبراهيم . ﴿ لا

- (١) سورة هود، الآية ١٠٨.
  - (٢) كشف الغنَّة ١ : ٥٠٦.
- (٣) سورة النور ، الآية ٦٦.

١٨ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

شَرْقِيَّةٍ وَلا غَوْبِيَّةٍ ﴾، لا يهودية ولا نصرانية. ﴿ يَكَادُ زَيْنُها يُغِيءُ ﴾، قـال: يكاد العلم أن ينطق منها. ﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نارُ نُورُ عَلَىٰ نُورٍ ﴾، قال: فيها إمام بعد إمـام. ﴿ يَهْدِيْ اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشاءُ ﴾، قال: يهدي اللّه عزّ وجلّ لولايتنا من يشاء<sup>(۱)</sup>.

عن فاطمة الزهراء سلام الله عليها : إعلم يا أبا الحسن أنّ الله تعالىٰ خلق نوري وكان يسبّح الله جلّ جلاله، ثمّ أودعه شجرة من شجر الجنة فأضاءت، فلمّ دخل أبي الجنة أوحىٰ الله إليه إلهاماً أن اقتطف الثمرة من تلك الشجرة وأدرها في لهواتك، ففعل، فأودعني الله سبحانه صلب أبي عَلَيْوَلَهُمْ ثمّ أودعني خديجة بنت خويلد فوضعتني، وأنا من ذلك النور أعلم ماكان وما يكون وما لم يكن، يا أبا الحسن المؤمن ينظر بنور الله تعالىٰ<sup>(٢)</sup>.

وما أروع ما يقوله الشاعر :

مشكاة نـور اللّـه جـلّ جـلاله زيـــتونة عـــمّ الورى بــركاتها هي قطب دائرة الوجـود ونـقطة للّــا تـــنزّلت أكـثرت كـثراتهـا هي أحمد الثاني وأحمـد عـصرها هي عنصر التوحيد في عـرصاتها

ويقول المحقق العلّامة الشيخ محمد باقر صاحب (الخيصائص الفاطمية) في كتابه : سبحانك اللّهم يا فاطر السهاوات العلىٰ وفالق الحبّ والنوىٰ، أنت الذي فطرت إسماً من اسمك واشتقته من نورك، فوهبت اسمك بنورك حتىٰ يكون هو المظهر الظهورك، فجعلت ذلك الاسم أصل لجملة أسهائك وذلك النور أرومة لسيدة إمائك، وناديت بالملاً الأعلىٰ : أنا الفاطر وهي فاطمة، وبنورها ظهرت الأشياء من الفاتحة

- (١) المناقب؛ لابن المغازلي (من علياء أبناء العامة) : ٣١٧.
  - (٢) عوالم العلوم والمعارف ٦ : ٧.

| 14 | القدر | ليلة | الزهراء | فاطمة |
|----|-------|------|---------|-------|
|----|-------|------|---------|-------|

إلى المخاتمة، فاسمها اسمك ونورها نورك وظهورها ظهورك، ولا إله غيرك، وكلّ كمالٍ ظلّك وكلّ وجود ظلّ وجودك، فلمّ فطرتها فطمتها عن الكدورات البشرية واختصصتها بالخصائص الفاطمية، مفطومة عن الرعونات العنصرية، ونزّهتها عن جميع النقائص مجموعة من الخصائل المرضية بميث عجزت العقول عن إدراكها، والناس فطموا عن كنه معرفتها، فدعا الأملاك في الأفلاك بالنورية السماوية وبفاطمة المنصورة ... أمّ السبطين وأكبر حجج الله على المخافقين، ريحانة سدرة المنتهى وكلمة التقوى والعروة الوثق وستر الله المرخى والسعيدة العظمى والمريم ويف أصمي ثناها وإنّ فضائلها لا تحصى وفواضلها لا تقضى، البتول العذراء وليف أحصي ثناها وإنّ فضائلها لا تحصى وفواضلها لا تقضى، البتول العذراء وليف أحصي ثناها وإنّ فضائلها لا تحصى وفواضلها لا تقضى، البتول العذراء الزهراء عليها سلام الله<sup>(۱)</sup>.

عن النبي الأكرم محمد مَتَنَقَطُهُم، قال : لمّا خلق اللّه الجنّة خلقها من نور وجهه، ثمّ أخذ ذلك النور فقذفه، فأصابني ثلث النور وأصاب فاطمة ثلث النور وأصاب علياً وأهل بيته ثلث النور، فمن أصابه من ذلك النور اهتدى إلى ولاية آل محمد ومَن لم يصبه من ذلك النور ضلّ عن ولاية آل محمد<sup>(٢)</sup>.

عالم الأنوار عالم خاص يسبق هذا العالم الجسهاني المادي، وإنّما نؤمن بعالم الأنوار وما فيه من المعاني والعلوم والحقائق لما أخبرنا به الصادق الأمين المصدّق النبي الأكرم محمد وعترته الأبرار الأئمة الأطهار للمَيْكِمُ ، فهم أهل البيت طبَيَكِمُ وهم

- (1) فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطفىٰ : ٢٤، عن الخصائص الفاطمية : ١.
  - (٢) بحار الأنوار ٤٣ : ٤٤.

٢٠ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر أدرى بما في البيت، وإلاّ فإنّ عقول البشر لولاهم لما أدركت من هذه العوالم النورانية شيئاً.

فهم باب الله ووجهه الذي يتوجّه إليه الأولياء، بهم فتح اللّه وبهم تختم، فهم نور الأخيار من الملائكة والثقلين، وكانوا أنواراً بعرش اللّه محدقين فمنّ اللّه علينا بهم فجعلهم في بيوت أذن اللّه أن ترفع ويذكر فيه اسمه<sup>(١)</sup>.

التاسع

كثير من الناس أدركتهم السعادة في ليلة القدر، فهي ليلة السعادة، وكذلك السيدة فاطمة الزهراء، فهي سرّ السعادة، ومحبّتها ومعرفتها والاقتداء بها وإطاعتها ونصرتها يوجب السعادة الأبدية، ويحلّق الإنسان في آفاق الكمال ويسبح في يمّ الجلال.

وكم من شاهد وقصة تدلّ علىٰ أنّ هناك من أدركتهم السعادة ببركة فاطمة الزهراء عَلِيَكُل ، كما أنّ اللّه هدىٰ ذلك المجوسي وأهل بيته إلى الإسلام فأسلموا جميعاً لما أكرم العلوية التي جاءت إليه تشكو حالها ، كما يحدّثنا بذلك العلّامة المجلسي تليَّزُ في كتابه القيّم (بمار الأنوار ٩٣ : ٢٢٥ ـ ٢٣٦) ، فراجع .

العاشر

إنّ الله سبحانه جعل حريماً لكلّ أمر مقدّس ومعظّم، فإنّه لا صلاة إلّا بطهور وتكبيرة الإحرام، وإنّ الحجر الأسود ومكّة المكرّمة جعل لها حرماً، فلا يـدخلها إلّا من كان محرماً وقد حرّم على نفسه الملاذّ، كالنساء واستعمال الطيب ولبس المخيط وطلب الراحة كالاستظلال، فكان للحجر الأسود مواقيت، وتـقدّست بـقعة مـن

جاءت مضامين هذه المعتقدات الحقّة في زيارة الجامعة الكبيرة ، فراجع .

فاطمة الزهراء ليلة القدر .....٢١

الأرض لأجله، ولأنّ مكة المكرمة والكعبة المعظمة مهبط الوحي ونزول الرسالة المحمدية السمحاء المتمثّلة بالقرآن الكريم، فمكة المكرمة مكان نزول القرآن وليسلة القدر زمان نزوله، وصار للكعبة حرماً إثر عظمة الوحي، وكذلك شهر رمضان، فإنّه نزل القرآن كلّه في ليلة قدره، ولكن سرت القداسة والتكريم والتعظيم إلى كلّ أيام وليالي الشهر، بل تشرّف ذلك العصر الذي نزل فيه القرآن فأقسم به اللّه في سورة العصر، كما أقسم بالمكان الذي نزل فيه الوحي ﴿ لا أُقْسِمُ بِهِهٰذا البَسَلَدِ ﴾، فشعاع الوحي والقرآن الكريم قد نوّر ميداناً وسيعاً في الزمان والمكان.

فما تقدّس عند ربّك الأكرم الذي علّم الإنسان ما لم يعلم، فإنّه يكون له حريم مقدسٌ وتوابع مقدسة، كليلة القدر بشرفها تشرّفت ليالي شهر رمضان وأيامه.

وكذلك فاطمة الزهراء تقدّست عند ربّها، فوجب إجلالها وإكـرامـها، بـل وينبغي تعظيم ذريتها ومودّتهم وتكريمهم، فإنّه ألفُ عينٍ لأجل عينٍ تكرم، فوجب علىٰ كلّ مسلم إكرام السـادة والذريـة الطـيّبة، مـن ولد فـاطمة الزهـراء وعـلي المرتضىٰ طِلِيَكِ ، فالصالح منهم يكرّم للّه والطالح منهم لرسوله وعترته.

عن أبي عبد الله الإمام الصادق للنظل ، قال : إذا كان يوم القيامة جمع الله الأولين والآخرين في صعيد واحد ، فتغشاهم ظلمة فيضجّون إلى ربّهم ويقولون : يا ربّ اكشف عنّا هذه الظلمة ، قال : فيقبل قوم يمشي النور من بين أيديهم قد أضاء أرض القيامة فيقول أهل الجمع : هؤلاء أنبياء الله ، فيجيئهم النداء من عند الله : ما هؤلاء بأنبياء ، فيقول له أهل الجمع : فهؤلاء ملائكة ، فيجيئهم النداء من عند الله عند الله : ما هؤلاء بلائكة ، فيقولون : مَن هم ؟ فيجيئهم النداء : يا أهل الجمع سلوهم من أنتم ؟ فيقول أهل الجمع : من أنتم ؟ فيقولون : نحن العلويون ، نحن ذرية محمد رسول الله ، نحن أولاد علي ولي الله ، نحن المخصوصون بكرامة الله ، نحن الآمىنون المطمئنون. فيجيئهم النداء من عند الله عزّ وجلّ : اشفعوا في محبّيكم وأهل مودّتكم وشيعتكم، فيشفعون فيشفّعون<sup>(۱)</sup>.

وعن الإمام الرضا للظلم ، قال : النظر إلى ذريتنا عبادة، فقيل له : يـا ابـن رسول الله النظر إلى الأئمة منكم عبادة، أم النظر إلى جميع ذرية النبي عَقَيْظُم ؟ فقال : بل النظر إلى جميع ذرية النبي عبادة. وفي رواية أخرى : مــا لم يـفارقوا مــنهاجه ولم يتلوّثوا بالمعاصي.

وعن علي ظلِّلاً ، قال : قال رسول اللَّه ﷺ : أربعة أنا لهم شفيع يوم القيامة : المكرم لذريّتي من بعدي، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي لهم في أمورهم عـند اضطرارهم، والحبّ لهم بقلبه ولسانه<sup>(٢)</sup>.

وعنه، عن آبائه للمَنْكُلُ ، قال : قال النبي تَنَكَلُلُ : إنّ فاطمة أحصنت فرجـها فحرّم الله ذرّيتها على النار<sup>(٣</sup>).

وعن حمّاد بن عثمان، قال : قلت لأبي عبد الله للظِّلَة : جعلت فداك، ما معنىٰ قول رسول اللّه تَلْكُلُهُ (إنّ فاطمة أحصنت فرجها فحرّم اللّه ذرّيتها على النـار)؟ فقال : المعتقون من النار هم ولد بطنها الحسن والحسين وأمّ كلثوم.

فتشرّف بنو الزهراء بأمّهم الطاهرة المطهّرة، وحرمت أجسادهم على النار. ونالوا العلىٰ بنسبتهم إلى السيدة المعصومة، كما تشرّفت ليالي شهر رمضان المبارك بليلة القدر.

(۱) البحار ۹۳ : ۲۱۷ ، عن أمالي الصدوق : ۱۷۰ .
 (۲) المصدر ، عن عيون أخبار الرضا ۱ : ۲۵۳ .
 (۳) المصدر نفسه .

فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... ٢٣

### الحادي عشر

إنّ الله سبحانه وتعالىٰ قد دعا عباده لضيافتهم العامة في شهر رمضان المبارك، فالصائم وافد على الله وضيفه ولكلّ ضيفٍ قرىً، وقرى الله الاعتاق من النار ودخول الجنّة، وإنّ الله يغفر لعباده الصاغين ويعتق الرقاب من جهم، وامتازت ليلة القدر من بين ليالي رمضان وأيامها، أنّه يعتق فيها ما يعادل العتق في الشهر كلّه، فإنّها خيرٌ من ألف شهر، كما جاء نصّ ذلك في الأخبار.

وفاطمة الزهراء عَلِيَكُ سمّيت فاطمة، لأنَّها تفطم شيعتها مــن النــار وتــعتق رقابهم وتدخلهم الجنّة ﴿ وَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَلُدْخِلَ الجُنَّةَ فَقَدْ فازَ ﴾<sup>(١)</sup>.

ري بهم وتعصيم بعد و ومن و عرف عن آبائه طبي و عرف بن من من الله تَتَقَطَّلُهُ : إِنَّمَــا عن الإمام الرضا طليَّلا ، عن آبائه طلمتاً فقل ، قال : قال رسول الله تَتَقِطُهُ : إِنَّــا سمّيت ابنتي فاطمة لأنّ الله فطمها وفطم مَن أُحبّها من النار<sup>(٢)</sup>.

قال النبي : إنَّما سمَّيت ابنتي فاطمة لأنَّ اللَّه فطمها وفطم محبِّيها عن النار<sup>(٣)</sup>.

عن محمد بن مسلم الثقني، قال : سمعت أبا جعفر طليًا يقول : لف اطمة للمَعْظَمَة وقفة على باب جهنم ، فإذا كان يوم القيامة كتب بين عيني كلّ رجل : مؤمن أو كافر ، فيؤمر بمحبِّ قد كثرت ذنوبه إلى النار فتقرأ فاطمة بين عينيه محبّاً فتقول : إلهمي وسيدي سمّيتني فاطمة وفطمت بي مَن تولّاني وتولّى ذريتي من النار ووعدك الحقّ وأنت لا تخلف الميعاد، فيقول الله عزّ وجلّ : صدقتِ يا فاطمة إني سمّيتكِ فاطمة وفطمت بكِ مَن أحبّكِ وتولّاكِ وأحبّ ذريتكِ وتولّاهم من النار ، ووعدي الحقّ

- (١) سورة آل عمران، الآية ١٨٥.
  - (٢) فرائد السمطين ٢ : ٥٨.
    - (٣) البحار ٢٢: ١٦.

۲٤ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر وأنا لا أخلف الميعاد<sup>(۱)</sup>.

الثانى عشر

انفردت ليلة القدر بعظمتها وشموخها من بين ليالي السنة، فليس لهــا مــثيل ولا نظير، فهي سيدة الليالي والأيام.

وفاطمة الزهراء للمظلِّظ لا مثيل لها بين النساء، فهي سيدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين في الدنيا والآخرة، ولولا أمير المـوّمنين عـلي المـرتضى للظِّلَّا لما كان لها كفؤ من الرجال آدم ومن دونه، وهذا ما نصّت عليه الأخبار الشريسفة عند الفريقين السنّة والشيعة.

روى العلّامة المجلسي تلوَّخ، قال : قال النبي عَلَيْتُوَلَّهُ : فاطمة سيدة نساء العالمين من الأوَّلين والآخرين، وإنَّها لَتقوم في محرابها فيسلَّم عليها سبعون ألف ملَك مسن المقرّبين، وينادونها بما نادت به الملائكة مريم فيقولون : يا فاطمة ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَعَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَعَاكِ عَلىٰ نِساءِ العالَمِينْ ﴾ (٢).

وعن المفضّل، قال : قلت لأبي عبد الله للظّلَة : أخبرني عن قول رسول الله في فاطمة إنّها سيدة نساء العالمين، أهي سيدة نساء عالمها ؟ فقال للظّلة : ذاك مريم كانت سيدة نساء عالمها، وفاطمة سيدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين<sup>(٢)</sup>. وعن الحسن بن زياد العطّار، قال : قلت لأبي عبد الله الإمام الصادق للظّلة : قول رسول الله عَنِيَنِيَنَهُ : فاطمة سيدة نساء أهل الجنّة أسيدة نساء عالمها ؟ قال : ذاك

- (۱) المصدر : ۱٤.
- (٢) البحار ٤٣ : ٤٩.
- (٣) العوالم ١١ : ٤٦.

فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... ٢٥

مريم، وفاطمة سيدة نساء أهل الجنَّة من الأوَّلين والآخرين (١).

قال العلّامة المحقق السيد شرف الدين العاملي صاحب كـتابي المـراجـعات والنصّ والاجتهاد : تفضيلها علىٰ مريم تلالكًا أمر مفروغ عنه عند أئمة العترة الطاهرة وأولياءهم من الإمامية وغيرهم ، وصرّح بأفضليتها عـلىٰ سائر النساء ـحتى السيدة مريم ـكثير من محققي السنّة والجماعة كالتقي السبكي والجـلال السيوطي والبدر والزركشي والتقي المقريزي وابن أبي داود والمناوي فيا نقله عنهم العـلّامة النبهاني في ( فضائل الزهراء ) في كتابه ( الشرف المؤبّد : ٥٩) ، وهذا هو الذي صرّح به السيد أحمد زيني الدحلان مفتي الشافعية ، ونقله عن عدّة من أعـلامهم وذلك حيث أورد تزويج فاطمة بعلي في سيرته النبوية<sup>(٢)</sup>.

وأمّا (لولا علي لما كان كفؤ لها) فقد قال الإمام الصادق للتَّلَّة : لولا أنَّ أمير المؤمنين للتَّلَةِ تزوّجها لما كان لها كفؤ إلى يوم القيامة على وجه الأرض آدم فمَن دونه<sup>(٣)</sup>.

فسلام الله عليكِ يا مولاتي سيدة نساء العالمين أبداً، وعلىٰ أبـيكِ وبـعلكِ وبنيكِ وذريّتكِ وشيعتكِ ومحبّيكِ، ورزقنا اللّــه في الدنــيا زيــارتكِ وفي الآخـرة شفاعتكِ وشفاعة محمد وآله، آمين.

- (۱) المصدر : ٤٩.
- (٢) فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطنى: ٩٤، عن هـ امش (النبص والاجـ تهاد)، المـورد ٨،
   الصفحة ١٢٤.
  - (٣) البحار ٤٣ : ١٠.

٢٦ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر

#### الثالث عشر

ذات الله سبحانه سرّ لا يعلمه إلّا هو، وله في خلقه أسرار لا يعلمها إلّا هو ورسوله والراسخون في العلم من عترة النبي الهادي المختار للمُخْلُمُ . وليلة القدر سرّ من أسرار اللّه.

وفاطمة الزهراء غلِمَكْ عصمة اللّـه وسرّ مـن أسراره العـظمىٰ، لا يـعرف حقيقتها ومقامها الرفيع وآياتها الباهرة إلّا الله ورسوله وأهل بيته الأطهار للمَنْكُلُ ، فهي سرّ في وجودها وفي ولادتها وحياتها ورحلتها إلى جوار ربّها.

فهي تفاحة الفردو~ن تؤنس أُمّها في بطنها، وتولدها نسباء الجسنّة بـعد أن قاطعت نساء قريش أُمّها خديجة الكبرئ غلِثَك .

قال النبي الأكرم تَنْظَلُمُ : أتاني جبرئيل بتفاحة من الجنّة فأكلتها، وواقعت خديجة فحملت بفاطمة، فقالت إنيّ حملت حملاً خفيفاً، فإذا خرجت حدّثني الذي في بطني، فلمّا أرادت أن تضع بعثت إلى نساء قريش ليأتينها فيلين منها ما يسلي النساء ممّن تلد، فلم يفعلن، وقلن : لا نأتيكِ وقد صرّتِ زوجة محمد<sup>(۱)</sup>.

عن السيدة خديجة الكبرى، قالت : لمّا حملت بفاطمة حملت حملاً خفيفاً وتحدّثني في بطني، فلمّا قربت ولادتها دخل عليّ أربع نسوة عليهنّ من الجمال والنور ما لا يوصف، فقالت إحداهنّ : أنا أمّك حوّاء، وقالت الأخرىٰ : أنا آسية بـنت مزاحم، وقالت الأخرىٰ أنا كلثم أخت موسىٰ، وقالت الأخرىٰ : أنا مريم بـنت عمران أمّ عيسىٰ، جننا لنليَ من أمركِ ما تلي النساء. فولدت فاطمة فوقعت عـلى الأرض ساجدة رافعة إصبعها<sup>(٢)</sup>.

- (١) ذخائر العقبيٰ : ٤٤.
- (٢) ينابيع المودّة : ١٩٨ ، فاطمة الزهراء : ١٢٩ .

فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... ٢٧

وفي حديث طويل عن الإمام الصادق للظلَّلا : فدخل رسول اللّه يوماً وسمع خديجة تحدّث فاطمة فقال لها : يا خديجة مَن يحدّثك ؟ قالت : الجنين الذي في بطني يحدّثني ويؤنسني، فقال لها : هذا جبرئيل بشّرني أنّها أنثى وأنّها النسمة الطـاهرة الميمونة، وأنّ اللّه تبارك وتعالىٰ سيجعل نسلي منها وسيجعل من نسـلها أنمّـة في الأُمّة<sup>(1)</sup>.

وأتما حياتها ووجودها الطاهر فحافل بالكرامات والمناقب والفضائل يكلّ اللسان عن بيانه، فهي الإنسية الحوراء الزكية الطاهرة، تشترك مع أبسيها وبسعلها ّ وبنيها الأطهار في العصمة والقرآن، وأنَّهم الصراط المستقيم، وكسلمات اللُّـه التي تلقّاها آدم لتوبته، وأنَّها من آيات النور والتطهير والذين آمنوا وكانوا قليلاً من الليل ما يهجعون ومرج البحرين والإيثار والاطعام ونزول الملائكة في ليلة القدر وعشرات الآيات القرآنية الأخرى، وأنَّها تشترك معهم في النورانية وبدء خلقهم قبل آدم وعرض ولايتهم على الأشياء وسبق دخولهم الجنَّة يوم القيامة، وأنَّهم في حضيرة القدس، وأنَّهم خير خلق الله واصطفاهم الله من بـين خــلقه وكـرَّمهم تكريماً، وأنَّهم تحت قبَّة العرش، وعرض حبَّهم على البريَّة وولايتهم في عالم الذرَّ، وأنَّها تشترك معهم في الصلوات والسلام عليهم، وعدم عذاب محبِّيها ومحبَّى عترتها بالنار، وأنَّ رضاها من رضا الله ورسوله، وبكاء العرش والملائكة لبكائها، وأنَّ زواجها كان بأمرٍ من الله وأنَّ زوجها سيد في الدنيا والآخرة، وأنَّها أحبَّ الخلق إلى ا ربِّها، وقد باهل بها النبي نصاري نجران، وأنَّ الأثمة الأطهار من ولدها، وأنَّ المهديّ من آل محمد الإمام المنتظر عليُّلا من ولدها، وأنَّ حبَّها ينفع في مأة موطن، وأنَّ الله

(۱) البحار ۱۲ : ۸۰.

يغضب لغضبها، وقد فسرض طاعتها وطاعة أولادها المعصومين علىٰ جمسيع الكائنات، وأنّ الرحىٰ كانت تدور من دون مباشرتها لها، وكان الملَك يحرّك مهد ولدها، وأنّ النبي كرّمها غاية التكريم فكان يقوم إليها عند قدومها ويقبّل رأسها وصدرها ويدها، ولا ينام حتىٰ يقبّل عرض وجهها، فكانت أحبّ الناس إلى النبيّ الأعظم.

وغير ذلك من المناقب والكرامات التي تدلّ بوضوح علىٰ أنَّها سرّ مكـنون من أسرار الله سبحانه وتعالىٰ<sup>(۱)</sup>.

## الرابع عشر

ليلة القدر قد جهلها الناس من حيث الليالي ومن حيث القدر والمنزلة فقطعوا وفطموا عن معرفتها، كمذلك البضعة الأحمدية والجرء المحمدي فسهي مجهولة القدر (وإنّما سمّيت فاطمة لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها)، كما جسهل قدرها أولئك الظلّمة الكَفَرة أحرقوا بابها وكسروا ضلعها وأسقطوا جنينها وغصبوا فدكها وحقّها، ولم ينصروها فخنى على النماس مقامها وقدرها حتّى قرها الشريف وتأريخ وفاتها، ليكمون شماهداً في التأريخ على مظلوميّتها وشهادتها ومظلومية بعلها (اللّهم العن أوّل ظالم ظلم حقّ محمد وآل محمد وآخر تمابع له على ذلك).

عن مجاهد : خرج النبي عَلَيْظُهُ وهو آخذٌ بيد فاطمة فقال : مَن عرف هذه فقد

 راجع في ما ذكرنا من الإشارة إلى بعض مناقبها إلى كتاب (فاطمة الزهراء بهسجة قبلب المصطف)، وبحار الأنوار مالجزء ٤٣، والمعالم مالجزء ١١، وغير ذلك من الكتب التي تتحدَّث عن سيدة نساء العالمين عليمة . فاطمة الزهراء ليلة القدر ..... ٢٩

عرفها، ومَن لم يعرفها فهي فاطمة بنت محمد، وهي بضعة منّي وهـي قــلبي وهــي روحي التي بين جنبيّ من آذاها فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى اللّه<sup>(۱)</sup>. ومن آذى اللّه لعنه اللّه مِلأ السهاوات والأرض<sup>(۲)</sup>.

ومن طرق العامة، عن نصر بن مزاحم، عن زياد بن المنذر، عن زاذان، عن سلمان، قال : قال النبي ﷺ : يا سلمان، من أحبّ فاطمة بنتي فهو في الجنّة معي ومن أبغضها فهو في النار، يا سلمان، حبّ فاطمة ينفع في مائة من المواطن، أيسر ذلك المواطن الموت والقبر والميزان والمحشر والصراط والمحاسبة، فمن رضِيَت عنه ابنتي فاطمة رضِيتُ عنه ومن رضيتُ عنه رضىٰ الله عنه، ومن غضبتْ عليه غضبتُ عليه ومن غضبتُ عليه غضب الله عليه، يا سلمان، ويلٌ لمن يظلمها ويظلم بعلها أمير المؤمنين علياً وويلٌ لمن يظلم ذريتها وشيعتها<sup>(٣)</sup>.

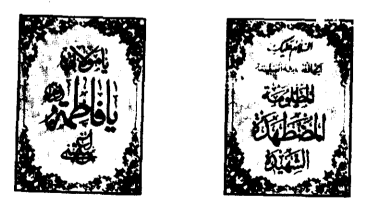
ومممّا يقطع أنياط القلب ويُميت الإنسان الغيور كمدأ وحزناً روايـة فــاطمة الزهراء عَلِيَمَك قصة مظلوميتها وسبب شهادتها قائلةً : «فجمعوا الحطب الجزل علىٰ

- (١) نور الأبصار؛ للشبلنجي : ٥٢. «وحبّ فاطمة الزهراء ﷺ هو الفرض وتمام الفرض وقبول الفرض لأنّ النبيّ ﷺ حصر رضاء في رضاها فقال : (واللّه يا فاطمة لا يرضى اللّه حستىٰ ترضي ولا أرضىٰ حتىٰ ترضي) ومعنىٰ هذا الرمـز أنّ فـاطمة ﷺ يـنبوع الأسرار وشمس العصمة ومقرّ الحكمة لأنّها بضعة النبيّ وحبيبة الوليّ ومعدن السرّ الإلهي، فمن غضبت عليه أمّ الأبرار فقد غضب عليه نبيّه ووليّه، ومَن غضب عليه النبيّ والوليّ فهو الشقيّ كـلّ الشـقيّ. (مشارق أنوار اليقين : ٢٦)».
- (٢) البحار ٤٣ : ٥٤، وقد ذكر العلّامة الأميني في غديره هذا الحديث علىٰ اختلاف ألفاظه وذكر تسعة وخمسين مصدراً له من صحاح العامة ومسانيدها، فراجع . (٣) فرائد السمطين ٢ : ٦٧.

٣٠ ..... فاطمة الزهراء ليلة القدر بابي وأتوا بالنار ليحرقوه ويحرقونا، فوقفت بعضادة الباب وناشدتهم اللّه، بـاللّه وبأبي أن يكفّوا عنّا وينصرونا، فأخذ عمر السوط من يد قـنفذ مـولى أبي بكـر فضرب به على عضدي حتى صار كالدملج، وركل الباب برجله، فردّه عليّ وأنـا حامل، فسقطت لوجهي والنار تسعر ويسفع في وجهي فيضربني بيده حتّى انـتثر قرطي من أذني وجاءني المخاض فأسقطت محسناً بغير جرم»<sup>(۱)</sup>.

اللهم العن أوّل ظالم ظلم عمد وآل محمد وآخر تابع له علىٰ ذلك، اللّهم العن العصابة التي جائدت فاطمة الزهراء وغصبت حقّها وأسقطت جنينها وكسرت ضلعها وشايعت وبايعت علىٰ ذلك، اللّهم العنهم جميعاً لعناً وبيلاً من بدء الخلق إلىٰ يوم الدين، آمين آمين، لا أرضىٰ بواحدة حتّىٰ يضاف إليه ألف ( آمين ). ورحم اللّه عبداً قال : آمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.



 (۱) بيت الأحزان : ۹۸، لمناتم الهدَّتين الشيخ عبَّاس القمّي، وراجع كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة ۱ : ۱۹ – ۲۰.

بعض الكتب المؤلفة حول الزهراء ﷺ

لقد كتب عن السيدة فاطمة الزهراء ﷺ الكثير وبلغات عديدة ومن جميع المذاهب والطوائف حتى المسيحيين، ويتجاوز المطبوع المئات من الكتب والرسائل، وقد جمع بعضها الأستاذ علي محمد علي دخيل زهاء ثلاثمائة ونيف من الكتب، جاء ذكرها في نهاية كتاب ( فاطمة الزهراء ﷺ بهجة قلب المصطنىٰ ) للشيخ أحمد الرحماني الهمداني. ويعدّ من الكتب القيّمة في تبيّن جوانب من حياة السيدة ومقامها الشابخ، أوصي القرّاء الكرام بمطالعته.

وإليكم بعض المؤلفات العربية التي تتحدَّث عن الزهراء على بتفصيل، وقد سجَّلت حياتها بإكبار وإجلال، فمنها :

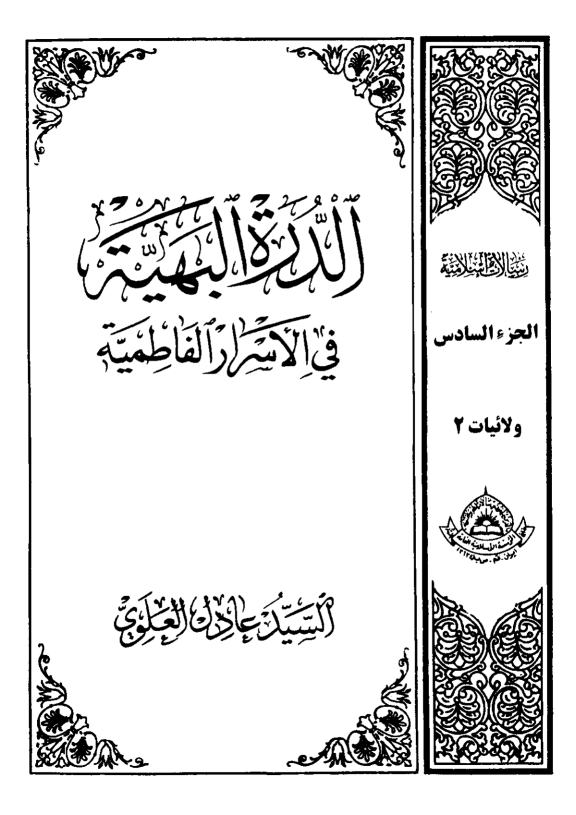
١ \_ إتحاف السائل بما لفاطمة رضي الله عنها من الفضائل ، محمد حجازي الشافعي . ٢ \_ أخبار فاطمة ﷺ ، أبو علي الصولي ، وأيضاً عبد الله بن أبي زيد الأنباري ، وكذلك محمد ابن أحمد بن عبد الله ، ومحمد بن زكريا بن دينار .

٣-الثغور الباسمة في مناقب السيدة فاطمة ، جلال الدين السيوطي . ٤-الدرة البيضاء في أحوال فاطمة الزهراء ، جمال الدين محمد بن الحسين الواعظ . ٥-الدرة البيضاء في تأريخ حياة فاطمة الزهراء ، (جزءان) ، نجم الدين الشريف العسكري . ٦-الروضة الزهراء في مناقب فاطمة الزهراء ، محمد بن أحمد بن أحمد المزاعي . ٧-زهد فاطمة ، الشيخ الصدوق .

٨ ـ خطبة فاطمة وشرحها، لأبي مخنف الأزدي، ولابن عبدون، وللسيد عبد الله شبر، ولخليل لكرني، ولفضل علي القزويني، ولتاج العلماء، ولهادي البنابي، ولهمد نجف الكرماني، ولمسلم الجابري، ولهمد تتي القمي، ولأحمد بن عبد الرحيم. ٩ ـ الفتح والبشري في مناقب فاطمة الزهراء، محمد الجفري.

. ١٠ ـ قصة فدك والظلامة الفاطمية، للناصر الحق إمام الزيدية، وللاسكافي ابن الجنيد، ولابراهيم الثقني، ولأبي محمد الأطروش، وللـبلخي، ولعـبد الرحمــن الهـاشمي،

فاطمة الزهراء ليلة القدر .... ٣٢ ولعبيد الله الأنباري، وليحيي الرماشيري، وللجلودي، ولأبي الحبيش، وللشهيد الصدر، وغيرهم. ۱۱ - البتول الزهراء، محمد حسين شمس الدين. ١٢ \_ بيت الأحزان، خاتم الحدثين الشيخ عباس القمي. ١٣ .. الزهراء في السنَّة والتأريخ والأدب، محمد كاظم الكفائي. ١٤ ـ فاطمة بنت محمد أمَّ الشهداء وسيدة النساء، عمر أبو النصر . ١٥ - الكلمة الغرّاء في تفضيل الزهراء، السيد عبد الحسين شرف الدين العاملي. ١٦ \_ مصادر الدراسة عن الزهراء، على محمد على دخيل. ١٧ \_مناقب الفاطمية ، إبراهم بن محسن الكاشاني . ١٨ ـ النفحات القدسية في الأنوار الفاطمية ، عبد الرزاق كمونة . ١٩ \_ فاطمة الزهراء من المهد إلى اللحد، السيد محمد كاظم القزويني. ٢٠ \_ الصديقة فاطمة الزهراء، لجنة التأليف. ٢١ ـ فاطمة الزهراء قدوة وأسوة ، السيد محمد تتى المدرّسي . ٢٢ \_ مناقب الزهراء، السيد غلام رضا الكسائي . ٢٣ \_ الأنوار اللامعة في تواريخ سيدتنا فاطمة، الشيخ محمد رضا الطبسي. ٢٤ ـ البتول فاطمة الزهراء، عبد الفتاح عبد المقصود المصري، وآخر للدكتور عبد الفتاح ممد الحلو . ٢٥ \_ تأريخ فاطمة الزهراء، في بحار الأنوار، الجلد ٤٣. ٢٦ \_ حياة فاطمة الزهراء على ، محمود الشلبي . ٢٧ \_ الزهراء عليه ، الشيخ محمد حسين المظفر . ۲۸ ـ عوالم العلوم، الشيخ عبد الله بن نور الله البحراني، الجلد ١١. ٢٩ \_ فاطمة الزهراء أمَّ أبيها، شاكر الأنصاري، وآخر للدكتورة بنت الشاطيء. ۳۰ اليد البيضاء في مناقب الزهراء، الشيخ على أكبر النهاوندي.



```
علوى، عادل، ١٩٥٥ ...
الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية / تأليف السيّد عادل العلوي. ... قم : المؤسسة الإسلامية العامة
للتبليغ والإرشاد، ٢٤١ ق. = ١٣٧٨.
٨ ص. ... (موسوعة رسالات إسلامية)
الاصر ... و موجة رسالات إسلامية.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عربي.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عربي.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عربي.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عربي.
عربي.
عربي.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
عربي.
عربي.
عربي.
عربي.
عنوان ديگر : رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطمية.
كتابنانه ملي المران : رسالة الدرّة البهيّة في عاد / ٢٧ م
عربي.
```

```
موسوعة
```

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر ــ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الأولى ــ ١٤٢٠ هجري قمري المطبعة ــ النهضة، قم

شابك ٢ ـ ٥٩ ١٥ ـ ٥٩ ٢٥ ـ ٤ ١٩٤ ـ ١SBN 964 - 5915 - 08 - 2 ای. ای. ای. ای. ای. ۵۹ ۱۵ ۵۰ ۹۷۸۹ ۲٤۵۹ EAN شابك ۲ ـ ۵۹ ۱۵ ۵۰ ۹۱۵ دوره ۱۰۰ جلد) (۱۵۹ - Vol. Set) - 18 - ۲ (100 - Vol. Set)

## بسم الله الرحمن الرحيم (١)

الحمد لله فاطر السهاوات والأرضين، خالق ف اطمة الزهراء سيّدة نسباء العالمين، والصلاة والسلام على أبيها محمّد الأمين، سيّد الأنبياء والمرسلين، حبيب الله وخاتم النبيّين، وعلى بعلها أمير المؤمنين عليّ سيّد الأوصياء وإمام المتّقين، وعلى أولادهما الأئمة الميامين أهل البيت الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم ومنكري فضائلهم من بدء الخلق إلى قيام يوم الدين. قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم ومبرم خطابه العظيم :

﴿ إَنَّهَا يُريدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (<sup>٢</sup>). وقال رسول الله تَبْلَلُهُ : «لو كان الحُسن شخصاً لكان فاطمة، بل هي أعظم. فاطمة ابنتي خير أهل الأرض عنصراً وشرفاً وكرماً »<sup>(۳)</sup>.

- (١) كتبت هذه الرسالة مقدّمةً لكتاب (الأسرار الفاطميّة) بقلم سماحمة الشميخ محمّد فحاضل المسعودي .
  - (٢) الأحزاب : ٣٣.
  - (٣) فرائد السمطين ٢ : ٦٨.

٤ .....٤ الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

الحديث عن الزهراء للملكل إنما هو حديث عمّا سوى الله سبحانه، فهي الكون الجامع بل الحديث عنها حديث عن الله سبحانه لوحدة الرضا والغضب بينهما، فإنّه سبحانه يرضى لرضاها ويغضب لغضبها، والله المحسن وهو الجميل ومطلق الجمال والحسن، وإنّه يحبّ الجمال، ولو كان الحسن والجمال شخصاً لكان فاطمة، بل هي أعظم، فهي جمال الله وحسنه، وإنّها الحوراء الإنسيّة، فهي خير أهل الأرض عنصراً، فإنّها نور الله جلّ جلاله التُقّت من نور أبيها وبعلها، وفارقتهما في وبقيت هي في العرش الإلهي في مشكاة تحت ساق العرش، ثمّ انتقل إلى الجنّة، وبق وبقيت هي في العرش الإلهي في مشكاة تحت ساق العرش، ثمّ انتقل إلى الجنّة، وبق في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، في رياضها محبوراً، ثمّ أودعه الله في شجرة من أشجارها وفي ثمارها وأبي طالب، الأرض، فواقع خديجة الكبرى لتحمل منه فاطمة الحوراء الإنسيّة، ومن ثمّ كان

ففاطمة عليكا من صلب خـاتم النـبيّين وأشرف خـلق الله أجـعين محـمّد المصطفى تتكلّ مباشرة ومن دون واسطة، دون غيرها، فكانوا من صلب آدم للكلّ . فهي خير أهل الأرض عنصراً، وأشرف بعد أبيها وبعلها مقاماً، وأكرم منزلاً.

فخلقت من نور محمّدي علويّ قبل خلق آدم بآلاف من السنين، خسلقت حوريّة في صورة إنسيّة، ثمّ تكوّنت نطفتها في أعالي الجنّة، ونطقت وتحدّثت في بطن أمّها، وقال جبرئيل عـنها أنّهـا النسـلة الطـاهرة المـيمونة، وسـجدت ونـطقت بالشهادتين عند ولادتها، فهي المباركة الطاهرة الصدّيقة الزكيّة الرضيّة المـرضيّة المحدّثة الزهراء البتول الحرّة، العذراء الحوراء النوريّة السماويّة الحانية، أمّ الحسنين، مقدّمة ......٥

اُمَّ أبيها، أمَّ الأئمة النجباء، فهي الصدَّيقة الكبرى، وعـلى مـعرفتها دارت القـرون الأولى. ومن عرفها حقيقةً فقد أدرك ليلة القدر.

والمعرفة أساس الحياة وروحها، فمن لا معرفة له ـكالكافر ـ فلا حياة له، وكان ميّتاً يمشي بين الأحياء. وبالمعرفة يتمّ الإيمان ويزداد بزيادتها، وإنّها تأخـذ حيّزاً كبيراً في الحياة الإنسانيّة بكلّ أبعادها وجوانبها، حتّى الشريعة المقدّسة التي هي عبارة عن قوانين الحياة التشريعيّة من أجل السعادة الأبديّة، فالمعرفة لها الحظّ الأوفر على مستوى الأصول والفروع والأخلاق، وإنّما يفضّل الناس بعضهم على البعض في المقياس الإلهي بالمعرفة ولوازمها كالإيمان والتقوى والعلم النافع والعمل الصالح، كما جاء في الحديث الشريف :

«أفضلكم إيماناً أفضلكم معرفة» (١).

فلا يمكن من حطّ قيمة المعرفة والاستهانة بها مطلقاً، بل جاء عـن الإمـام الصادق للجلِّلا :

« لا يقبل الله عملاً إلّا بمعرفة ، و لا معرفة إلّا بعمل ، فمن عرف دلّته المعرفة على العمل ، ومن لم يعمل فلا معرفة له »<sup>(٢)</sup>.

فأصل كلّ شيء وأساسه هو المعرفة، حتّى قال أمير المؤمنين عليّ ظيَّلاً لكميل ابن زياد :

« يا كميل، ما من حركة إلاّ وأنت محتاج فيها إلى معرفة »<sup>(٣)</sup>.

- (١) البحار ٣: ١٤.
- (٢) الكافي ١ : ٤٤.

. 555 (٣)

٦ ...... الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة ولا تكون المعرفة تامّة إلاّ بإدراك القضايا وفهمها، دركاً صحيحاً وفهماً كاملاً، بدراسات حقّة ميدانيّة وتحقيقيّة، والتي يبتنى صرحها الشـامخ عـلى ضوء

البراهين الساطعة والاستدلالات العقليّة اللامعة، والحجج العمليّة الواضحة.

فالمعرفة يعني الدراية الكماملة والفسهم العسميق والدرك الصحيح، وقسيمة الإنسان بمعرفته.

يقول الإمام الباقر لولده الصادق للتُؤلط :

« يا بني، إعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم، فإنّ المعرفة هي الدراية للرواية».

فالرواية نقل الحديث الشريف عن المعصومين علميكي ، والدراية تفقّه الحديث وفهمه :

> «وبالدرايات للروايات يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الإيمان». و «حديث تدريه خيرٌ من ألف حديث ترويه». و «قيمة كلّ امرئ وقدره معرفته».

فالواجب علينا أن نفهم القرآن والروايات بتفهّم وعمق، وتدبّر وتفكّر، وإلّا فهمّة السفهاء الرواية، وهمّة العلماء الدراية.

فلا بدَّ لكلَّ ذي لبَّ أن يعرف الأشياء على ما هي عليها بحسب الطاقة البشريَّة، وأولى شيء بالمعرفة، وإنَّه مقدَّم على كلَّ المعارف والعلوم هو معرفة أُصول الدين بالبرهان واليقين، وبدءاً بالمعرفة الجلاليَّة ثمّ الجماليَّة ثمّ الكماليَّة.

ومن الأصول معرفة الصدّيقة الكبرى فاطمة الزهراء للمُظْظ ، فمن عرفها حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر التي هي خيرٌ من ألف شهر . ألا إنّها سمّيت فاطمة لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها .

| لدمة | 1 | 1 |
|------|---|---|
|------|---|---|

فمن يعرفها ؟ ! وعلى معرفتها دارت القرون الأولى، وما تكاملت النبوّة لنبيّ حتّى أمر بفضلها ومحبّتها<sup>(۱)</sup>.

ومن الواضح أنّ المعرفة الكاملة والتامّة لا تكون إلّا بعد الإحاطة بالشيء، ومن يقدر على أن يحيط بفاطمة الزهراء غلِثْمَا إلّا من كان خالقها ومن كان كفواً لها، فلا يعرفها ويعرف أسرارها إلّا أمير المؤمنين عليّ غلَيْمَلا ورسول الله محمّد يَثَلِقًا، فإنّ الخلق كلّهم حتّى الأنبياء والملائكة والجنّ والإنس فطموا وقطعوا عن كنه معرفتها والإحاطة بها، فلا يعرفها حقّاً إلّا الله ورسوله ووصيّه غلِيَثِهم.

ففاطمة الزهراء وديعة المصطفى وحليلة المرتضى مظهر النفس الكلّية على أتمّ الوجوه الممكنة فهي الحوراء بتعيّن إنسي، مطلع الأنوار البهسيّة، وضياء المشكساة النبويّة، صندوق الأسرار الإلهيّة، ووعاء المعارف الربّانيّة، عسصمة الله الكـبرى، وآية الله العظمى.

لا ريب ولا شكّ أنّ فاطمة أحرزت مقام العصمة الإلهيّة الكبرى، كما عليه الإجماع القطعي وذهب إليه الأعاظم من عباقرة العلم والمحرفة، كمالشيخ المفيد والسيّد المرتضى.

كما تدلّ الآيات الكريمة والروايات الشريفة على ذلك، يكفيك شاهداً آية التطهير، وما أدراك ما آية التطهير، فمن أنكر ذلك فهو كالأعمى الذي ينكر نـور الشمس.

والعصمة من اللطف الإلهي الخاصّ ويعني القوّة النوريّة الملكوتيّة الراسخة في نفس المعصوم علىًا ، تعصمه وتحفظه من كلّ شين، كما تزيّنه بكلّ زين، فيعصم من

(١) البحار ٤٢ : ١٠٥، عن تفسير الفرات.

٨ ..... الدرة البهية في الأسرار الفاطمية الدرة البهية في الأسرار الفاطمية الذنوب والمعاصي والآثام والسهو والنسيان والغفلة، وما شابه ذلك، ومن كان معصوماً في دهره لا يصدر منه الشين مطلقاً.

وفاطمة الزهراء غليمًا إنّها المعصومة بعصمة الله سبحانه، كما عصم أولادها الأئمة الأطهار، فإنّ عصمتهم كعصمة القرآن، فهما الثقلان بعد رسول الله لن يفترقا في كلّ شيء من البداية وحتّى النهاية، ومنها العصمة.

مـــفطومة مــن زلل الأهــواءِ مــعصومةٌ مــن وصـمة الخـطاءِ

فهذا من عقيدتنا الحقّة في الزهراء عليّه ، ولمّا كان الأذان والأقامة للصلوات اليوميّة إعلان وإعلام في بيان العقيدة ، ولمّا كانت الحياة عقيدة وجهاد ، فلا مانع ، بل من الراجح أن يعلن الشيعي المخلص عن عقائده الصحيحة في أذانمه وإقماعه للصلاة ، فيعلن للعالم في كلّ يوم إنّه يؤمن بتوحيد الله ، كما يؤمن برسول الله ونبوّته ، ويؤمن بولاية عليّ أمير المؤمنين حجّة الله ويومن بإمامته وإمامة أولاده الطاهرين ، كما يشهد بعصمة الزهراء وطهارتها ، أي في أذانه وإقامته ، يخبر عن معتقده في المعصومين الأربعة عشر عليميّك في أذانه وإقامته ، يخبر عن ولا أظنّ أن يخالفني في ذلك واحد من الفقهاء والعلماء إلّا من يجهل المباني الفقهيّة ، وما جاء وراء الفقه من المعاني الدقيقة .

فيجوز أن يقول المؤذّن والمقيم بعد الشهادة الثالثة : ( أشهد أنّ فاطمة الزهراء عصمة الله )<sup>(١)</sup> مرّ تان أو مرّة واحدة أو يلحق ذلك بالشهادة الثالثة بعد قوله : ( أشهد

 (١) لقد سبقني في هذا المعنى والفتوى شيخنا الأستاذ آية الله الشيخ حسن زاده الآملي دام ظلم في (حكمة عصمتية في كلمة فاطمية : ١٤) قائلاً : كانت فاطمة بسنت رسول الله تَتَلَيْنُ ذات مقدّمة .....٩

أنّ عليّاً وليّ الله وأنّ فاطمة الزهراء عصمة الله)، فتدبّر .

وممّـا يدلّ على مقامها الشـامخ وعـصمتها الذاتـيّة الكـلّية كـما في الأنـبياء والأوصياء للمميِّلِثِ أنّ الله يغضب لغضبها ويرضى لرضاها ـكما ورد مستفيضاً عند الفريقين السنّة والشيعة ـفإنّ الله سبحانه لم يغضب لنبيّ من أنبيائه :

﴿ وَإِذْ ذَهَبَ ذَا النُّونِ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾.

ولكن يغضب لغضب فاطمة لللهظ .

ثمّ لا تجد معصوماً تزوّج بمعصومة إلّا أمير المؤمنين عليّ عليّ لليّلا ، ولولا عليّ لما كان لفاطمة كفوّ آدم ومن دونه، فإنّ المعصومة لا يـتزوّجها إلّا المعصوم، فـإنّ الرجال قوّامون على النساء، فلا يكون غير المعصوم قوّاماً على المعصومة، ومـن خصائص أمير المؤمنين التي لا يشاركه فيها أحد حتّى رسول الله محـمّد ﷺ هـو زواجه من المعصومة فاطمة الزهراء غليكا ، وهو الزواج المبارك في عالمي التكوين والتشريع، وإنّه من زواج النور من النـور، كـما ورد في الأخـبار، فـالمعصومة لا يتزوّجها إلّا المعصوم عليميًا .

عصمة بلا دغدغة ووسوسة، وقد نصّ كبار العلماء كالمفيد والمرتضى وغيرهما بعصمتها بين بالآيات والروايات، والحقّ معهم، والمكابر محجوج ومفلوج، وكانت بين جوهرة قدسيّة في تعيَّز إنسيَّ، فهي إنسيّة حوراء، وعصمة الله الكبرى، وحقيقة العصمة، إنّهما قوّة نـوريّة ملكوتيّة تعصم صاحبها عن كلّ ما يشينه من رجس الذنوب والأدناس والسهو والنسيان ونحوها من الرذائل النفسانيّة ... وإذا دريت أنّ بقيّة النبوّة وعقيلة الرسالة ووديعة المصطف وزوجة وليّ الله وكلمة الله التامّة فاطمة بين ذات عصمة، فلا بأس بأن تشهد في فصول الأذان ونحوها. ١٠ ..... الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة ..... ١٠

وفاطمة الزهراء سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخـرين في الدنـيا والآخرة، كما تشهد بذلك آية التطهير والمباهلة وحديث الكساء وأصحابه الخمسة المصطنى والمرتضى وابناهما وفاطمة للمَيَّلِيْ

ورَّبما قدَّم في آية المباهلة النساء والأبـناء عـلى الأنـفس للإشـارة إلى أنَّ الأنفس فداها.

«فداها أبوها».

وإنمًا يعرف هذا وأمثاله بالمعرفة المعنويّة الذوقيّة التي يحصل عليها العارف بالشهود والكشف بعد صيقلة الروح والقلب، لا بالمعرفة المفهوميّة الاستدلاليّة من البرهان والكسب وحسب، وليس العيان كالبيان.

وما يسطِّر القلم في معرفة فاطمة إلَّا رشحات من بحر معرفتها، وإنَّما عرفناها وعرفنا الأئمة الأطهار بما نطق به الثقلان القرآن وأهله، وإلَّا فقد فطم الخلق عن كنه معرفتها، فمن يعرفها ويعرف أسرارها ؟ وما يقال في هذا المضهار ليس إلَّا ما عـند الكاتب، لا ما عند المكتوب عنه، فالأسرار الفـاطميَّة ليس إلَّا من سرَّ الكـاتب وسريرته لا من أسرارها وحقيقتها، فإنَّ حقيقة فاطمة غلِيَهَا حقيقة ليـلة القـدر، حقيقة الكون وما فيه.

والله سبحانه خلق عالم المـلك \_وهـو عـالم النـاسوت \_عـلى وزان عـالم الملكوت \_وهو عالم الأرواح \_، والمـلكوت عـلى وزان الجـبروت \_وهـو عـالم العقول \_، حتّى يستدلّ بالملك على الملكوت، وبالملكوت على الجبروت.

ثمّ بين العالم العلوي والعالم السفلي قوساً نزوليّاً وصعوديّاً، وقد عـبّر عـن القوس النزولي في نزول فيض الله ورحمته على الكون بالليل والليالي، كما عُبّر عن القوس الصعودي باليوم والأيام.

| ۱۷ | مقدَّمة . |
|----|-----------|
|----|-----------|

وعصمة الله فاطمة الزهراء للمنظلا كما عبّر عنها بليلة القدر، كذلك هي يوم الله. والإنسان الكامل هو القرآن الناطق، فني ليلة القدر نزل القرآن، ونزل أحد عشر قرآناً ناطقاً في فاطمة الزهراء فهي الكوثر، وهي الليلة المباركة، وليلة القدر خيرً من ألف شهر، أي ألف مؤمن. فإنّها أمّ الأئمة الأبرار وأمّ المؤمنين الأخيار، والملائكة من المؤمنين الذين حملوا علوم آل محمّد للمتشكر وأسرارهم، وروح القدس فاطمة يتنزلون في ليلة القدر بإذن ربّهم من كلّ أمرٍ سلامٌ هي حتى مطلع فجر قائم آل محمّد للمتشكر (<sup>(۱)</sup>.

وليلة القدر قلب الإنسان الكامل الذي هو عسرش الرحمسان، وإنّسه أوسع القلوب، فروح الأمين في ليلة مباركة يتنزّل بالقرآن فينشرح صدره، فليلة القدر الصدر النبويّ الوسيع، ومثله يحمل القرآن العظيم دفعةً واحدةً في ليلةٍ واحدة، ثمّ طيلة ثلاث وعشرين عاماً ينزل تدريجاً.

فليلة القدر الذي يحمل القرآن دفعة واحدة في معارفه وحقائقه ولطمائفه هي فاطمة الزهراء لليكل ، وما من حرف في القرآن إلاّ وله سبعون ألف معنى، وإنّ فاطمة لليكل لتعرف كلّ هذه المعاني فمن عرفها حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، فهي القلب اللامع الذي يتجلّى فيه الغيب الجامع.

فهي درّة التوحيد وحقيقة القرآن المجــيد، بـل وحــقيقة النــبوّة والإمـامة. وما يجمع بينهـما وبين التوحيد، أي حقيقة الولاية.

فمن يقدر على الإحاطة بمعرفة فاطمة الزهراء لللظَّظ بما هي هي، وبما تحمل في ذاتها وصفاتها مـن الأسرار وسرّ السرّ، هـيهات هـيهات، لا يـعرفها حـقيقة إلّا

إذا أردت تفصيل ذلك فراجع ( حكمة عصمتية في كلمة فاطميّة ) .

ويقبّل صدرها ويدها، ويشمّ منها رائحة الجنّة، ولا يخرج من المدينة حتّى يودّعها ولا يدخل حتّى يسلّم عليها أوّلاً.

وليس كلّ هذا باعتبار العاطفة الأبويّة، بل لما تحمل من الفيضائل النيبويّة والأسرار العلويّة.

فن هي ؟

هي التي كانت مفروضة الطاعة على جميع الخلق من الجنّ والإنس والطـير والوحوش.

هي التي لا يذكر الله الحور العين في كتابه وفي سورة الدهر عندما يذكر منقبة من مناقبها إجلالاً وتكريماً وتعظيماً لها.

هي الكوثر التي خصّها الله بالخلق النوري من بين النساء، وبالمهدي من آل محمّد طليَّلِمُ ، وبالذرّية المباركة الطاهرة، بالحسن والحسين والأثمة المعصومين طليَّلِمُ .

هي التي اشتق اسمها من اسم الله فكان فاطراً وكانت فاطمة، وإنّها صاحبة السرّ المستودع، ولها من المناقب والفضائل ما لا يمكن للبشر أن يحصيها، وإذا كانت ضربة عليّ طليًّلا يوم الخندق تعدل عبادة الثقلين أو أفـضل، فـن يـقدر أن يـعدّ عبادتهم ؟ وفاطمة كفو لعليّ طليّتِها ، فلها ما لعليّ في كلّ شيء إلّا الإمامة، كما كـان لعليّ ما لرسول الله إلّا النبوة.

والمرأة إذا لم تكن نبيّة، فإنّ لها أن تصل إلى مقام الولاية العطمى، فـتكون أفضل من الأنبياء كفاطمة الزهراء غليَّظ ، فهي حلقة وصل بين النبوّة والإمامة، فهي نور المُهج وحجّة الحجج...

وهي بضعة المصطفى وبهجة قلبه، من سرَّها فقد سرَّ رسول الله، ومن آذاها

مقدّمة ..... ١٣

فقد آذی رسول الله، ومن آذی رسول الله فقد آذی الله، ومن آذی الله ورسوله، فعلیه لعنة الله أبد الآبدین، وکذلك لمن أغضبها وغضبت علیه، فارجع إلی التأریخ لتعرف علی من غضبت فاطمة ؟ وماتت وکانت واجدة علیهم ؟

أصفاها الله وطبقرها تبطهيراً، فسهي سيّدة نسباء العبالمين من الأوّلين والآخرين، وإنّها أوّل من تدخل الجنّة، وتمرّ عبلى الصراط، ومبعها سبعون ألف جارية من الحور العين.

هي زينة العرش الإلهي كزوجها الوليّ والوصيّ، وهي أعبد الناس، حــبّها ينفع في مئة موطن من المواطن، أيسرها الموت والقبر والميزان والمحشر والصراط والمحاسبة، ومن أحبّها فهو في الجنّة، ومن أبغضها وآذاها فهو في النار.

فالويل كلّ الويل لمن ظلمها وظلم بعلها وذرّيتها وشيعتها، الويل كلّ الويل لمن غصب حقّها وكسر ضلعها وأسقط جنينها ولطم خدّها وأنكر فضلها ومناقبها ومثالب أعدائها.

ثمّ لو تلونا وقرأنا زيارة الجامعة الكبيرة<sup>(١)</sup> الواردة بسند صحيح عن الإمام الهادي لليَّلِا ، والتي تعدّ في مضامينها من أفضل وأعظم الزيارات، لوجدنا أنّهما تذكر وتبيّن شؤون الإمامة بصورة عامّة، لنمعرف الإممام المعصوم لليَّلِا بمعرفة مشتركة لكلّ الأئمة الأطهار للمَيَّلِا ، فكلّ واحد منهم ينطبق عليه ما جاء في فقرات الزيارة ومفرداتها.

إِلَّا أَنَّ فاطمة الزهراء عَلِيَكُلْ لا تزار بهذه الزيارة، فلا يقال في شأنهـــا أنّهـــا موضع سرَّ الله وخزانة علمه وعيبته، فهذا كلَّه من شؤون حجّة الله عــلى الخــلق،

(١) وردت في مفاتيح الجنان، في قسم الزيارات، فراجع.

الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة ..... 12 وفساطمة الزهـراء للبَمَّك هـي حـجّة الله عـلى حـجج الله، كـما ورد عـن الإمـام العسكري للنظل : «نحن حجج الله على الخلائق، وأمَّنا فاطمة حجَّة الله علينا». ولهذا يقول صاحب الزمان عجّل الله فرجه الشريف : «ولى أسوةٌ بأمّى فاطمة». فالأثمة أسوة الخلق وقادتهم، وفاطمة أسوة الأثمة للبَيْلُا . إِنَّهَا لِلْهَا اللَّهُ تَساوى أَبِيها في خلقه النوري، وقال في حقُّها : «فاطمة روحي التي بين جنبيّ». وربما الجنبان إشارة إلى جنب العلم وجنب العمل، فهي تحمل روح النبيّ بعلمه وعمله، وكلَّ كمالاته العلميَّة والعمليَّة إلَّا النبوَّة، فهي الأحمد التساني، وهـي روحه التي بين جنبيه. ويحتمل أن يكون إشارة الجنبين إلى النبوّة المطلقة والولاية العامّة، فقد ورد في الخبر النبويّ الشريف : «ظاهري النبوّة، وباطني الولاية». مطلقاً التكوينية والتشريعية على كلَّ العبوالم العبلوية والسفلية، الساوية والأرضية. كيا ورد: «ظاهري النبوّة، وباطني غيبٌ لا يدرك». وأنفسنا في آية المباهلة تجلّت وظهرت وكان مصداقها الخمارجمي أمير المؤمنين عليَّ للظِّلا ، فالزهراء للظُّل يعني رسول الله وأمير المؤمنين ، فهي مظهر النبوَّة والولاية، وهيمجمع النورين : النور الحمّدي والنور العلويّ، وكما ورد في تمثيل نور الله في سورة النور وآيته :

مقدّمة .....١٥

اللهُ نورُ السَّماوات وَالأَرْضِ مَثَلُ نورِهِ كَمِشْكاةٍ ﴾.

بأنّه كالمشكاة، وورد في تفسيرها وتأويلها أنّ المشكاة فـاطمة، وفي هـذا المشكاة نور رسول الله وأمير المؤمنين طلِمَيْكُ ، ثمّ نور على نور وإمام بعد إمام، يهدي الله لنوره من يشاء.

فالنبوّة والإمامة في وجودها النوري، وهذا من معاني (السرّ المستودع فيها)<sup>(١)</sup>، فهي تحمل أسرار النبوّة والإمامة، كما تحمل أسرار الكون وما فيه، تحمل أسرار الأئمة الأطهار وعلومهم، تحمل أسرار الخلقة وفلسفة الحياة، ولولا مثل هذا المعلول المقدّس لما خلق الله النبيّ والوصيّ كما ورد في الحديث الشريف المعراجي :

« يا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا عليَّ لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما».

ولا فرق بين الأحد والأحمد إلّا ميم الممكنات التي غرق فيها كـلّ شيء... والأمّ تحمل جنينها وولدها، وفاطمة أمّ أبيها، فهي تحـمل النـبيّ في أسرار نـبوّته وودائعها، كما تحمل أسرار الممكنات في جواهرها وأعراضهـا، وبـنورها الزاهـر ازدهرت السهاوات والأرض، فالله الفاطر فطر الخلائق بفاطمة الزهراء وبـنورها الأزهر...

ولمثل هذه الخصائق القدسيّة كان النبيّ الأعظم ﷺ يقول : فداها أبوها .

(١) كما من معانيه سيّدنا محسن الشهيد بقرينة (وبنيها)، كما جاء في الدعاء : (اللهمّ إنّي أسألك بفاطمة وأبيها وبعلها وبنيها والسرّ المستودع فيها)، فكان المراد من البنين الحسن والحسبين لولادتهما وظهورهما في الدعاء، والسرّ المستودع سيّدنا المحسن الشهيد عليّلا الذي سقط بين الباب والجدار. وليت الكاتب الجليل أشار إلى هذا المعنى في فصل بيان أسرار الدعاء. فــــاطمةً خـــيرَ نســـاء البــشر ومــن لهـــا وجــه كــوجه القــمرِ فـــضّلك الله عـــلى كـــلّ الورى بــفضل مــن خـصّ بآيّ الزمـرِ زوّجك الله فـــــــتىَّ فـــــاضلاً أعني عــليّاً خــير مـن في الحـضرِ

وأخيراً عن رسول الله تَبْلَلْهُ ، قال :

«فاطمة بهجة قلبي، وابناها ثمرة فؤادي، وبعلها نور بصري، والأئمـة مـن ولدها اُمناء ربيّ، وحبله المدود بينه وبين خلقه، من اعتصم به نجا، ومن تخلّف عنه هوى»<sup>(۱)</sup>.

هذا وقد غمرتني الفرحة والبهجة عندما لمست أناملي الداثرة ما خطّه يراع فضيلة مروّج الأحكام حجّة الإسلام الكاتب المـعتمد والمـؤلف السـند الخـطيب الكامل الشيخ محمّد فاضل المسعودي دام موفّقاً.

وقد أبدع سهاحته في سفره هذا القيّم (الأسرار الفاطميّة)، ومـلأ فـراغاً في المكتبة الإسلامية العربية، من معرفة نورانية حول السيّدة فـاطمة الزهـراء غلِظًك ، بقلم سلس وبيان جميل، وتصوير رائع، وقد حاول أن يؤدّي ما هو الحقّ في كـلّ فصل من فصوله، فللّه درّه وعليه أجره، وكثّر الله من أمثاله.

(١) فرائد السمطين ٢ : ٦٦.

مقدّمة ..... ١٧

كان سماحته يحضر عندي كفاية الأصول وأبحاثنا الفـقهيّة ـخـارج الفـقه (الاجتهاد والتقليد) ـولا يزال بحمد الله يحضر حضور تفهّم واستيعاب في جمع من طلبة العلوم الإسلامية في حوزة قم العلمية من جاليات مختلفة.

وقد سألت الله في سنين من حياتي في ليالي القدر أن يوفّق جميع أهل العلم، لا سيمّ أولئك الذين حضروا عندي دروسهم الحوزوية، أن يوفّقهم لخدمة الديس والمذهب في كلّ المجالات العلمية والعملية، بأقلامهم وألسنتهم، بالتأليف والتصنيف والتدريس والتبليغ والخطابة والإمامة في المحاريب، وغير ذلك من المسؤوليات الدينية والاجتماعية الملقاة على عاتق علماء الدين ورجال العلم، أعسزّهم الله في الدارين.

وأرى اليوم مرّةً أخرى قد أثمرت الجهود، ولم تذهب الأتعاب ضياعاً، بل بين حين وحين تؤتي الشجرة الطيّبة أكُلها، بل الحوزة المباركة هي البركة والخــير المستمرّ والمستقرّ، وإنّها الكوثر العذب والمنهل الصافي والينبوع المتدفّق...

والشيخ الكاتب قد أجاد في هذا الكتاب الرائع بتعريف جملة من أسرار سيّدة النساء فاطمة الزهراء لليكل ، وما أروع ما كتب وما أجمل ما اختار ، لا سيّا وهذه الهجهات المدسوسة بين حين وحين تستغلغل في صفوفنا ، من قسل الاستعمار والاستكبار العالمي ، ضدّ مقامات أهسل البيت للميكل ، وفساطمة الزهسراء لليكل ، والعجب أنّها تصدر تارةً من أبناء المذهب ، وممّن ينتسب إلى الذرّية الطساهرة ! ! ليفرّق بيننا ويمرّقنا كي يسود علينا وينهب خيرات بلادنا ومآرب أخرى .

ألا أنّهم أرادوا أن يـطفئوا نـور الله، والله مــتمّ نـوره ولو كـره المـشركون والكافرون، وإنّه يؤيّد دينه برجال تطفح من أقلامهم الإسـلامية عــبقات الولاء والإخلاص، ويتدفّق منها المودّة الخالصّة في قربى الرسول الأعظم ﷺ. ۸ ..... الدرّة البهيّة في الأسرار الفاطميّة

أسأل الله سبحانه أن يسدّد خطاهم، ويبارك لهم في حياتهم العلمية والعملية، ويوفّقهم لما فيه الخير من طلب العلم النافع والعمل الصالح وخدمة الديـن ونـشر معارف الإسلام وحقائق المذهب الناصعة.

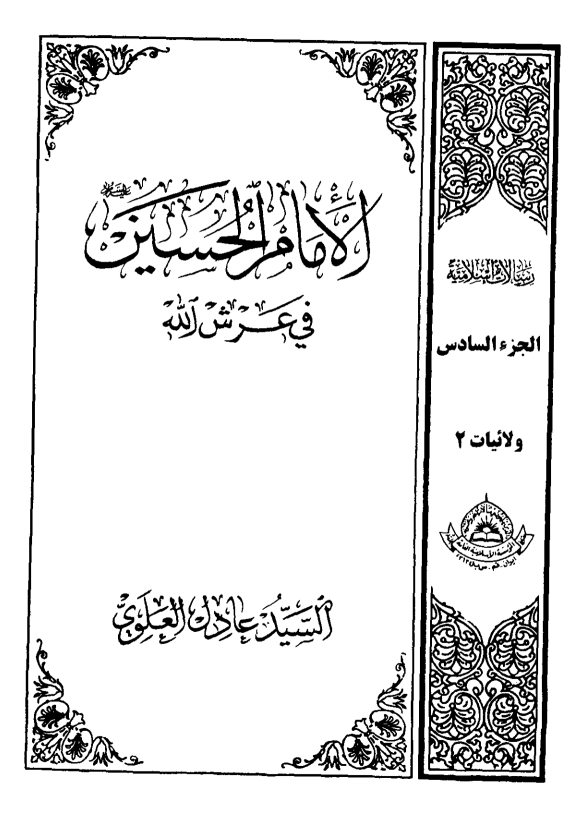
عهدي إليهم أن لا أنساهم من الدعاء وأملي بهم أن لا ينسوني من صـالح دعواتهم الطيّبة.

فطوبى لك يا قرّة العين بما كتبت يراعك المباركة، وستلقى الأجر مـن أمّــنا فاطمة الزهراء للمُظَلَّ ، يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون، إلّا من أتى الله بقلبٍ سليم، والسلام عليك وعلى أعزّائي طلّاب العلوم الدينية ورجال العلم والفضيلة، وعلى كلّ مؤمن ومؤمنة، ودمتم بخير وسعادة، وتقبّلوا تحيّات

موسوعة رسالات اسلامية

مائة وأربعون كتاباً ورسالة في مائة مجلد طبع من الموسوعة الكبرى : المجلد اللؤل - عقائد ١، دروس اليقين في معرفة أصول الدين . المجلد الثالي - هفته استطللي ١، ١ - زبدة الأفكار في طهارة أو نجاسة الكفار . ٢ - التنقية في رحاب العلمين . ٣ - التقية بين الأعلام . المجلد الثالث - الحلاق ١ - ١ - طالب العلم والسيرة الأخلاقية . ٢ - خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم . ٣ - أخلاق الطبيب في الإسلام . ٤ - دور الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية . ٥ - رسالتنا . المجلد الوابع - اخلاق ٢ - التوبة والتائبون على ضوء القرآن والعترة . المجلد الوابع - الماق ٢ - التوبة والتائبون على ضوء القرآن والعترة . المجلد الوابع - واليات ١، ٢ - هذه هي الولاية . ٢ - جلوة من ولاية أهل البيت عليه . المجلد المادس - واليات ٢ ، ٢ - وميض من قبسات الحق . ٢ - الدر الثمين . ٣ - علي المر تض

نقطة باء البسملة. ٤ ـ فاطمة الزهراء ليلة القدر. ٥ ـ الدرة البهية في الأسرار الفاطمية. ٦ ـ الإمام الحسين في عرش الله. ٧ ـ زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ. العجلة السابع ـ وقالهات ٣، ١ ـ السيرة النبوية في السطور العلوية. ٢ ـ الأنوار القدسية. ٣ ـ أهل في نظرة جديدة. ٦ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. ٧ ـ السر في آية الاعتصام. في نظرة جديدة. ٦ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. ٧ ـ السر في آية الاعتصام. العجلة الثاهن ـ فقته استدلالي ٢، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأول. العجلة الثامن ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأول. العجلة الثامن ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأول. العجلة الثامن ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلة العاشر ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلة العاشر ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلة العاشر ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلة العاشر ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. مور العجلة العاشر ـ فقت استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلة العاشر ـ فقته استدلالي ٣، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. مور العبر القدر ٢ ـ النوع قو القواص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. مور . موريع القرآن والعترة ٣، ١ ـ من وحي التربية والتعليم. ٢ ـ حب الله نماذج وصور. معان ربيع القرآن والعنوق وسر النجاح في الحياة. ٧ ـ كيف أكون موفقاً في الحياة. ٨ ـ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات. المجلة العالي عشر - تراجم ١، ١ ـ النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية. ٢ ـ بيوتات المجلة العالي عشر - تراجم ١، ١ ـ النفحات القدسية في تراجم أعلام الكام الكرامي.



موسوعة

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية ـ ١٤١٩ هجري قمري المطبعة ـ النهضة، قم

شابك ٩ ـ ٥ ـ ٩١٩٠ ـ ٩٦٤ ـ ٩٦٤ ـ ١SBN 964 - 91907 - 5 - 9 شابك ٢ ـ ١٨ ـ ١٦٥ - ١٦٤ (دور، ١٠٠ جلد) Vol. Set) - 18 - ۲ (100 - Vol. Set) الإهداء : إلى حملة العرش الإلهي وأهله. إليكم سفن النجاة ومصابيح الهدى سادتي وأئمّتي بالحقّ. إليك يا رسول الله وخير خلقه، وإليكم يا أهل بيته الأطهار فاطمة الزهراء والأثمة الهداة الأبرار عليكيلا . منكم وإليكم وإلى شيعتكم المنصورين إلى يوم الدين أقدّم مجمهودي منكم وإليكم وإلى شيعتكم المنصورين إلى يوم الدين أقدّم مجمهودي المتواضع هذا برجاء القبول والدعاء والشفاعة في الدنيا والآخرة . العبد عادل العلوي قم المقدّسة

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي دلّ أولياءه على ذاته بذاته، وأرشد الخلق على معرفته، وهدى الناس إلى صراطه، والصلاة والسلام على أشرف الكائنات، سيّد المخلوقات، خاتم النبيّين والمرسلين، محمّد المصطفى الأمين، وعلى آله الأئمّة المعصومين، خير الورى ومصابيح الهدى، وسفن النجاة وأنوار التق، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين ومنكري فضائلهم ومقاماتهم إلى قيام يوم الدين.

لا يخفى على ذوي النهى ـكما عند علماء الأخلاق وأهل المعرفة ـأنّ القلب سلطان البدن وأميره، وإذا صلُح القلب صلحت الجوارج والجوانح، فإنّ الناس على دين ملوكهم، وعاش الإنسان سعيداً ومات سعيداً.

ومن هذا المنطلق نجد الإسلام قد اهتم ّ غاية الاهتمام في دعوته الإصلاحيّة والأخلاقيّة إلى تهذيب القلب وسلامته من الأسقام الروحيّة والأمراض النفسيّة، من الصفات الذميمة والأخلاق المنحطّة، فدعا إلى تخليته من الذمائم والمنكرات والسجايا المكروهة المنبوذة، وتحليته بالصفات الحميدة والأخلاق الطيّبة، ثمّ تجليته وصيقلته ونقاءه حتّى يبلغ قمّة الكمال، وهو الوصول إلى ذي الجلال، والفناء في الله المتعال، والقرب منه قاب قوسين أو أدنى، في مقعد صدق عند مليك مقتدر، فيلقى ٦ ..... الإمام الحسين بالله في عرش الله الحسين بالله في عرش الله الله عزّ وجلّ بقلب سليم، ليس فيه سواه جلّ جلاله.

هذا والقلب إنما يعيش ويخلّد ويسير إلى الله بنور، ولولاه لكان يــتخبّط في ظلمات بعضها فوق بعض، فحياته بالنور، وليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء الله هدايته<sup>(۱)</sup>. فنور القلب هو العلم، ويرادفه أو يلازمه المعرفة، فالمعرفة نور القلب.

وقال لليَّلَخ : الإيمان معرفة بالقلب. والله سبحانه في محكم كتابه ومبرم خطابه يدعوننا إلى الإيمان بقوله تعالى : ﴿ يا أَيُّها الَّذينَ آمَنوا آمِنوا بِاللهِ وَرَسولِهِ ﴾ <sup>(٢)</sup>. والإيمان إنّا هو معرفة بالقلب، والمعرفة نور القلب، فالإيمان نوره. وقال لليَّلَةِ : «المعرفة بنيان النبل». «المعرفة برهان الفضل». «المعرفة أصل فرعه الإيمان»<sup>(٣)</sup>. وفي تفسير قوله تـعالى : ﴿ لا تَبْدِيلَ لِخَـلْتِقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَحِمِّ ﴾ <sup>(٤)</sup>

وي تفسير قولة تحالى : ﴿ لَا تُسْبِدَيْنُ مَحِلْتُقِ اللهِ دَلِكَ الدَيْسُ القَّشِيمُ ﴾ <sup>(م)</sup> قال طليلًا : «فطرهم الله على المعرفة »<sup>(٥)</sup>.

- (۱) حدیث نبوی شریف.
  - (۲) النساء : ۱۳۲.
- (٣) ميزان الحكمة ٦ : ١٣٠.
  - (٤) الروم : ۳۰.
  - (٥) البحار ٣: ٢٧٩.

المقدّمة ..... ٧

وقال للظِّلا : أيَّها الناس، عليكم بالطاعة والمعرفة.

قال الإمام الصادق لللل في قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ الحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثيراً ﴾ ، قال : الحكمة ، المعرفة (١).

وقال للنُّلْجُ : «إنَّ الحكمة : المعرفة والتفقَّه في الدين ، فمن فقه منكم فهو حكيم ، وما أحد يموت من المؤمنين أحبَّ إلى إبليس من فقيه».

وقال للنَّيْلِا : «الحكمة ضياء المعرفة، وميراث التقوى وثمرة الصدق». قال للنَّيْلا : «إنّ المعرفة التصديق والتسليم». قال للنَّيْلا : «إنّ حقّ المعرفة أن تطيع ولا تعصي، وتشكر ولا تكفر». «فمن عرف دلّته المعرفة على العمل».

وقال لليَّلَا : بعضكم أكثر صلاة من بعض، وبعضكم أكثر حجّاً من بعض، وبعضكم أكثر صدقةً من بعض، وبعضكم أكثر صياماً من بعض، وأفضلكم أفضلكم معرفة<sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ : أفضلكم إيماناً أفضلكم معرفة .

وقال الإمام الباقر للظِّلَا : لا يقبل عمل إلّا بمعرفة ، ولا معرفة إلّا بعمل، ومن عرف دلّته معرفته على العمل، ومن لم يعرف فلا عمل له.

وقال الإمام الصادق عليَّلا : «إنَّكم لا تكونون صالحين حتَّى تـعرفوا، ولا تعرفون حتّى تصدّقوا».

فقيمة الإنسان وعظمته وشموخه في الدنيا والآخرة، إنَّا هو بمعرفته، وهـي

- (١) المصدر ٢ : ١٠٠.
  - (٢) البحار ٣: ١٤.

٨ ..... الإمام الحسين على غرش الله عال ... الإمام الحسين على غرش الله التي تدلّه على صالح الأعمال ومرضيّ الأفعال ، فطوبى لمن عرف نفسه ، ف إنّه من عرفها فقد عرف ربّه ، ومن عرفه ، عرف كلّ شيء ، فإنّه سبحانه الوجود المطلق ومطلق الوجود ، الجامع لجميع الصفات الكماليّة والجماليّة والجلاليّة .

عن زيد الزرّاد، عن أبي عبد الله للنَّلَا ، قال : قال أبو جعفر للَّلَّلَا : يا بنيّ، اعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم، فإنّ المعرفة هي الدراية للرواية، وبالدرايات للروايات يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الإيمان، إنيّ نظرت في كتابٍ لعليّ للَيُلا فوجدت في الكتاب : إنّ قيمة كلّ امرءٍ وقدره معرفته<sup>(١)</sup>.

ومتعلَّق المعرفة يختلف بـاختلاف المـصاديق والمـوارد والمـتعلَّقات، وربّ معرفة أدّت إلى تظليل ـكما قالها أمير المؤمنين عليّ للظِّلا ــوخير المعارف باعتبار خير المتعلَّقات وأشرفها، وهو الله سبحانه، فأوّل المعرفة معرفة الله المبدئ الأوّل، ثمّ المعاد، ثمّ ما بينهما من صفات الله سبحانه وعدله والنبوّة والإمامة، ومعرفة الدين في فروعه وأحكامه وأخلاقه، وكلّ ما يوجب هداية الإنسان ورشده ونجاته في الدارين.

ثمّ المقصود من النبوّات والشرائع السهاويّة والوصايا والإمامة كـلّها هـو إيصال الإنسان إلى تمام المعرفة وكماله النهائي، وكمال الإنسان وتكامله هو فلسفة الحياة وسرّ الخليقة، بأن يكون الإنسان خليفة الله في أرضه تـتجلّى فـيه أسماء الله وصفاته.

> فالإنسان يمتاز عن سائر الكائنات بعلمه ومعرفته : ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَمِ عَلَّمَ الإِنْسانَ ما لَمْ يَعْلَمْ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

> > (١) ميزان الحكمة ٦ : ١٣٣.

(٢) العلق : ٤ ـ ٥ .

المقدّمة ......٩ وإنّما سجدت الملائكة لآدم من أجل ذلك : ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلُّها ﴾<sup>(1)</sup>.

وإنما ينال الإنسان المعرفة بما جهّزه خـالقه في ظـاهره وبـاطنه مـن الحسّ والعقل وما يترتّب منهما، وبها يكتسب ما لا يعلمه إطلاقاً أو يخـرج إلى الفـعليّة ما يعلمه بالقوّة من الإدراكات الفطريّة الأوّلية.

والمعرفة كلّيّ مشكّك لها مراتب طوليّة وعرضيّة. تختلف بالشدّة والضعف. والتقدّم والتأخّر، ولقاحها العلم ودراسته. كما أنّ لقاح العلم التصوّر والفهم ـكما ورد عن أمير المؤمنين عليُّلاً <sup>(11</sup> ـ.

- وقال لللغ : «أفضل المعرفة معرفة الإنسان نفسه». « غاية المعرفة أن يعرف المرء نفسه». « نال الفوز الأكبر من ظفر بمعرفة النفس ». « من جهل نفسه كان بغيره أجهل ». « لا تجهل نفسك، فإنّ الجاهل بمعرفة نفسه جاهل بكلّ شيء». « من لم يعرف نفسه بعُد عن سبل النجاة، وخبط في الضلال والجهالات». « من شغل نفسه بغير نفسه، تحيّر في الظلمات، وارتبك في الهلكات، ولم. يعرف نفسه ».
  - «من عرف نفسه كان لغيره أعرف». «من عرف قدر نفسه لم يهنها بالفانيات».
    - (۱) البقرة : ۳۱.
    - (٢) ميزان الحكمة ٦: ٤٥٥.

«من عرف نفسه فقد عرف ربّه». «أكثر الناس معرفة لنفسه أخوفهم لربّه». « ينبغي لمن عرف نفسه أن يلزم القناعة والعفّة \_أن لا يفارق الحزن والحذر \_

ان لا يفارقه الحذر والندم خوفاً أن تزلّ به عند العلم القدم \_أن ينزّهها عن دناءة الدنيا».

«لو يعلم الناس ما في فضل معرفة الله عزّ وجلّ ما مدّوا أعينهم إلى ما متّع الله به الأعداء من زهرة الحياة الدنيا ونعيمها، وكانت دنياهم أقلّ عندهم ممّـا يطؤونه بأرجلهم، ولنعموا بمعرفة الله جلّ وعزّ، وتلذّذوا بها تلذّذ من لم يزل في روضات الجنان مع أولياء الله، إنّ معرفة الله عزّ وجلّ أنس من كلّ وحشة، وصاحب من كلّ وحدة، ونور من كلّ ظلمة، وقوّة من كلّ ضعف، وشفاء من كلّ سقم». « ثمرة العلم معرفة الله ». « يسير المعرفة يوجب الزهد في الدنيا ». « من صحّت معرفته انصرفت عن العالم الفاني نفسه وهمّته». المقدّمة .....

ويقول الإمام الكاظم عليَّة : «من لم يعقل عن الله لم يعقد قلبه على مـعرفة ثابتة يبصرها ويجد حقيقتها في قلبه»<sup>(</sup>``.

وفي حديث المعراج يقول الله سبحانه وتعالى : «... فمن عمل برضاني ألزمه ثلاث خصال : أعرّفه شكراً لا يخالطه الجهل، وذكراً لا يخالطه النسيان، ومحبّة لا يؤثر على محبّتي محبّة المخلوقين، فإذا أحبّني أحببته، وأفتح عين قلبه إلى جلالي، ولا أخفي عليه خاصّة خلق، وأناجيه في ظلم الليل ونور النهار، حتى ينقطع حديثه مع المخلوقين، ومجالسته معهم، وأسمعه كلامي وكلام ملائكتي وأعـرّفه السرّ الذي سترته عن خلقي، وألبسه الحياء حتى يستحي منه الخلق كلّهم، ويمشي على الأرض مغفوراً له، وأجعل قلبه واعياً وبصيراً، ولا أخفي عليه شيئاً من جـنّة ولا نـار، وأعرّفه ما يمرّ على الناس في القيامة من الهول والشدّة، وما أحاسب به الأغـنياء والفقراء والجهّال والعلماء، وأنوّمه في قبره، وأنزل عليه منكراً ونكيراً حتى يسألاه ولا يرى غمّ الموت وظلمة القبر واللحد وهول المطلع، ثمّ أنصب له ميزانه وأنشر صفات المحبّين»<sup>(٢)</sup>.

يقول أمير المؤمنين للَّنْلَةِ : من سكن قلبه العلم بالله سكنه الغنى عسن خــلق الله».

«ينبغي لمن عرف الله سبحانه أن لا يخلو قلبه من رجــائه وخــوفه طـرفة عين».

- ۱۸ : ۱
- (٢) ميزان الحكمة ٦: ١٥٢.

١٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله «أن يتوكّل عليه». «كيف لا يشتدّ خوفه». «غاية المعرفة الخشية». «أعرف الناس بالله، أعذرهم للناس وإن لم يجد لهم عذراً». «أكثرهم لله مسألة». «أرضاهم بقضاء الله عزّ وجلّ». والعارف حقّاً ما وصفه أمير المؤمنين للتيّلا قائلاً: «العارف من عرفه نفسه فأعتقها ونزّهها عن كلّ ما يتعدها ويوبقها». فأعتقها ونزّهها عن كلّ ما يتعدها ويوبقها». «وجهه مستبشر متبسّم، وقلبه وجلّ محزون». «كلّ عارف عازف». «شخصه مع الخلق وقلبه مع الله، لو سها قلبه عن الله طرفة عين لمات شوقاً إليه».

(۱) نقلت الروايات من كتاب (ميزان الحكمة) ٦ : ١٣٠ ـ ١٣٠. وباب المعرفة باب وسيع وبحر
 عميق ، فراجع .

المقدّمة ..... في كلّ شيء، وقيمة الإنسان في الدنيا والآخرة إنّما عقدار الأصيل، والأساس في كلّ شيء، وقيمة الإنسان في الدنيا والآخرة إنّما عقدار معرفته، وطوبى لمن عرف قدر نفسه. فلا بدّ للإنسان أن يعرف نفسه أوّلاً ومن هو ؟ ويعرف ربّه، ومن أين أتى ؟ ومن صانعه ؟ وماذا يراد منه، وأين هو ؟ وما الذي يخرجه عن الدين، وإلى أين يذهب ويرجع ؟

وقد جمع علم الأوّلين والآخرين في هذه الكلمات \_كما ورد في الأخبار عن الصادقين عليَمَايُمُوُ \_.

لا بدَّ للإنسان أن يعرف عدوّه الأوّل، وأنَّه يـريد إخـراجــه مـن الديـن، فيوسوس له حتّى يغويه، ويضلَّ الطريق، ويشقى ويهلك في الدنيا والآخرة، فمن هذا العدوّ الخطير الضاري اللعين، الذي غفلنا عنه وهو في المـرصاد والكمــين ؟ ! هـو الشيطان اللعين.

فالمعرفة ضرورة حياتيّة، إن فُقدت فَقَد الإنسان كيانه وحقيقته وإنسانيّته، وكان كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، وقلبه كالحجارة أو أشدّ قسوةً وضلالاً.

ثمّ المعرفة من المحاني الإضافيّة بين العمارف والمعروف، ولهما ممراتب ومراحل.

حقيقة المعرفة

المع فة لغةً : من عرف، والمعرفة والعرفان إدراك الشيء بتفكير وتدبّر لأثره، وهو أخصّ من العلم، ويضادّه الإنكار، ويقال فلان يعرف الله، ولا يقال فلان يعلم الله، متعدَّيًّا إلى مفعول واحد، لمّا كان معرفة البشر لله همي بـتدبّر آشاره دون إدراك ذاتـه، ويقال : الله يعلم كذا، ولا يقال : يعرف كذا، لمَّا كان المعرفة تسمتعمل في العملم القاصر المتوصّل به بتفكّر، وأصله من عرفت، أي أصبت عَرْفَه أي رائحته، أو من أصبت عَرَفه أي خَدّه، يقال : عرفت كذا، قال : ﴿ فَلَتَّ جاءَهُمْ ما عَرَفُوا ﴾. ﴿ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ ﴾ . ﴿ فَلَعَرَفْتَهُمْ بسيماهُمْ ﴾. يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾. ويضادّ المعرفة الإنكار والعلم والجهل، قال: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَها ﴾ . وتعارفوا : عرف بعضهم بعضاً ، قال : ﴿ لِتَعارَفُوا ﴾ . وقال: ﴿ يَتَعارَفُونَ بَيْنَهُمْ ﴾. وعرّفه : جعل له عَرْفاً أي ريحاً طيّباً، قال في الجنّة :

حقيقة المعرفة ...... ٩٥

#### ﴿ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾.

أي طيّبها وزيّنها لهم، وقيل : عرّفها لهـم بأن وصفها لهـم وشـوّقهم إليهـا وهداهم<sup>(۱)</sup>.

المعرفة اصطلاحاً :

والعارف في المصطلح العرفاني هو المخــتصّ بمـعرفة الله ومـعرفة مـلكوته، وحسن معاملته تعالى، يقال : عرّفه كذا<sup>(٢)</sup>. أو الذي يعرف حقائق الأشياء بما هي من خلال الشهود وصيقلة القلب حتّى يكون كالمرآة تنطبع فيه المعارف والعـلوم الحقّة.

وفي العلم الحديث يطلق نظرية المعرفة ويراد منها ما يرادف العلم بمعنى درك الجزئيات والكلّيات لا إدراك الجزئيات وحسب.

وقيل: العلم والمعرفة من الأمور الضروريّة لا تحتاج إلى تعريف، وللـعلم تعاريف عديدة بين النقض والإبرام، أشهرها ما عند القدماء مـن الحـكماء بأنّــه حصول صورة الشيء عند العقل.

وأورد عليه إشكالات كما هو مذكور في المطوّلات، فقيل : الأولى في التعريف حضور المعلوم عند العالم بالمباشرة أو بغيرها، وبنظري إضافة قيد ( على مــا هـو عليه) حتّى يخرج الوهم والشكّ بل الظنّ والعلم من المعاني الإضافيّة المتوقّف على العالم والمعلوم، أو هو واسطة بينهما.

- (۱) مغردات الراغب : ۳۳۱.
- (٢) مغردات الراغب : ٣٣١.

مراحل المعرفة : المعرفة كلي قابل للتشكيك، له مراتب طوليّة وعرضيّة، أفقيّة وعموديّة، كالنور والوجود، تختلف بالشدّة والضعف وبالأولويّة وما شابه، فطرفا المعرفة - بنظري \_ عبارة عن المعرفة العرشيّة السماوية، وهي أعلى مراتب المعرفة، وأدناها : المعرفة الفرشيّة الأرضيّة، ومن ثمّ بينهها مراتب لا تعدّ ولا تحصى كالنور الحسي، فعندنا الشمعة في الأرض، فهي من أدنى الأنوار الأرضيّة، وعندنا الشمس في كبد السماء وهي من أعلى الأنوار السماويّة، وبينهها مراتب طوليّة وعرضيّة، ثمّ من الكلّي المشكّك المعرفة والعلم. وأمّهات مراحل ومراتب المعرفة، عبارة عن ثلاث مراحل كاليقين، فعند علماء الأخلاق كما هو في القرآن الكريم، أنّ للسيقين ثملات مراحل طوليّة :

أوَّها علم اليقين، وهو يعني تصوّر الشيء وتـعقّله، كـما لو تـصوّرنا النـار ورأيناها من بعيد.

ثانيها : عين اليقين، ويعني القرب من الشيء كالقرب من النار حتّى يحسّ بحرارتها.

وثالثها : حقّ اليقين، ويعني لمس الشيء والدخول فيه، كمن يدخل في النار، وتحرقه فيمسّها من كلّ وجوده ومن صميمه، يـعلم بهـا مـتيقّناً بكـلّ مشـاعره وأحاسيسه.

والمعرفة كذلك لها ثلاث مراحل : جلال وجمال وكمال . والمقصود من الأولى : معرفة الشيء في حدوده وإطاره الخاصّ، والعلم بــه بما يتميّز عن غيره, فيما به الامتياز ، فيجلّ عن الغير ويمــتاز في شكــله وهــندسته حقيقة المعرفة ..... ۲۷ .... ۲۷

وحدوده الخاصّة، كمن يرى الجبل من بعيد، ويرى عظمته وجلاله، فإنّه يجلّ في هندسته وشكله الظاهري عن غيره، فهذه من المعرفة الجلاليّة الصورية الظاهريّة، وتكون في العقليّات ـكما في علم المنطق ـ: بـالجنس القـريب والفـصل القـريب، ويسمّى بالحدّ التامّ.

والمقصود من الثانية : أن يعرف باطن الشيء، ويصل إلى جوهره، ويدخل في حقيقته ووجوده، فيرى جماله، وقد ورد عن الإمام السجّاد لليَّلَا في مناجاته : «اللهمّ أرني حقائق الأشياء كما هي»، فتكون من المعرفة الجماليّة الباطنيّة، وربما الأولى معرفة الماهيّات، والثانية معرفة الوجود.

والمقصود من الثالثة : أن يقف العارف على غاية الشيء وكماله المطلوب فيه، وكنهه، وحقيقته المغيّاة، فيحيط بما له من الحقائق والواقع ونفس الأسر، فسيعرفه معرفة كماليّة وغائيّة.

يقول الإمام الصادق للللاغ : «من كانت له حقيقة ثابتة، لم يقم عـلى شـبهة هامدة، حتّى يعلم منتهى الغاية »<sup>(۱)</sup>.

وهذه المراحل يمكن طيّّها وسـيرها في كـلّ الأشـياء، فـالشريعة السهاويّـة السمحاء مثلاً، تارة يعرفها الإنسان في حدود أحكامها من الحلال والحـرام، ولم يتعدّاها، بل يقف عند حدّها، فهو عارف بجلال الشريعة.

ومن تمثّلت له الأحكمام في بـواطـنها، ووقـف عـلى أسرارهـا في سـلوكه ووجوده، وعرف فلسفتها ـإن صحّ التعبير ـفإنّه يقف على جمال الشريعة، كمن كتب في أسرار العبادات كالصلاة والصوم والحجّ، فهذا عارف بجمال الشريعة.

(١) ميزان الحكة ٦ : ١٣٢.

ومن رأى الله سبحانه من وراء الشريعة، بقيامها في باطنه وسرّه، وعـرف الغاية القصوى من الشريعة، ووقف على كهالها، فإنّه عارف بكمال الشريعة.

وفي المحسوسات \_من باب تشبيه المعقول بالمحسوس \_لا بأس أن نـضرب متالاً، وهو : العين الباصرة، فإنّها تكون جليلة النظر في شكلها الظاهري، وجميلة العين في نظرتها النافذة، وكميلة الذات في اجتنابها رؤية المحارم والأجانب، فجلالها في هندستها، وجمالها في نظراتها، وكمالها في تركها الحرام.

وهذه المراحل يمكن جريانها في الوجود والماهيّات، في الواجب والممكنات، كلّ بحسب ما فيه من المقامات والغايات، وربما ما يقوله الصوفيّة من الشريسعة والطريقة والحقيقة من هذا الباب، فتأمّل.

وهناك تقسيم آخر للمعرفة كتقسيمها إلى :

١ ـ المعرفة البرهانيّة : التي تعتمد على الاستدلال والبرهان العقلي، كما عند فلاسفة المشّاء، فإنّ فلسفتهم في حركة ومشي من الاستدلالات المـتواليـة حـتّى الوصول إلى الحقيقة بالبرهان العقلي من القياس وما شابه، وهؤلاء أتباع أرسطو والشيخ الرئيس.

٢ ـ المعرفة الشهوديّة : وهي تعني تهذيب النفس وصيقلة القلب حتّى يكون كالمرآة لانطباع صور الأشياء وحقائقها وذواتها، وهي طـريقة الإشراقـيّين مسن الحكماء وكذلك العرفاء والصوفيّة. وهؤلاء أتباع أفلاطون وشيخ الإشراق شهاب الدين السهروردي ومحيي الدين العربي.

٣ ـ المعرفة الإيمانيّة : التي تستند على الآيات القرآنيّة الكريمة والأحـاديث الشريفة الواردة عن الرسول الأعظم محمّد ﷺ وعن أهل بيته الأئمة الأطهار للبَيْلَةِ ، ومع ثبوتها وإثباتها تكون معصومة من الخطأ والانحراف بخلاف الأخريين، فتدبّر. كما هناك تقسيمات عديدة للمعرفة، من زوايا متعدّدة، وباعتبارات متفاوتة. ويبدو لي أنّ الدين الإسلامي، ذلك الذي أخبر الباري سبحانه عنه بـقوله تعالى :

التَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ ديناً (<sup>()</sup>).

> وقال عزّ وجلّ : ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الإسلامِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (<sup>٢)</sup>.

إنما يعرف توحيده بمعرفة جلاليّة ، فإنّ الله سبحانه إذا أردنا أن نعرفه من باب «من عرف نفسه فقد عرف ربّه » فإنّه نرى العجز والجهل والموت فينا ، بل نرى كلّ النقائص، ولا يصعّ أن يكون علّة وجودنا ناقصاً مثلنا ، بل لا بدّ من كماله المطلق، فإذا كان الإنسان عاجزاً ، فربّه عزّ وجلّ ليس بعاجز ، أي إنّه قدادر ، وإذا كمان جاهلاً ، فربّه سبحانه ليس بجاهل ، فهو العالم ، وإذا كان ميّتاً فإنّه لا يوت فهو الحيّ، وهكذا الصفات الأخرى . فهذه من المعرفة الجلاليّة في التوحيد .

وأمّا المعرفة الجماليّة في الدين فإنّها تتجلّى في النبوّة، فـإِنّما نـعرف الأنسبياء وخاتمهم بمعرفة جماليّة، فإنّ النبيّ هو جمال الله في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، فهو خليفة الله في أرضه، وهو مظهر جماله والإنسان الكامل وجامع الجمع.

وأمّا المعرفة الكماليّة في الدين، إنّما يكون بعد تمامه وإكماله بالولاية والإمامة، فإنّ من لم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهليّة، وكان ناقصاً في معرفة تـوحيده

- (۱) المائدة : ۳.
- (٢) آل عمران : ٨٥.

ومعرفة النبوّة، وبالإمام يعرف الله سبحانه بمعرفة الجهال والكمال، فسلولا النسور العلويّ، ولولا أمير المؤمنين علي للظِّلا وولايته المطلقة التي تمثّل ولاية الله سبحانه، لما تمّ التوحيد ولما كملت النبوّة، فالولاية روح الدين وكماله.

فخلاصة التوحيد في النبوّة، وخلاصة النبوّة في الإمامة، والإممامة كمال النبوّة، والنبوّة كمال التوحيد، والتوحيد جلال الدين، والدين فلسفة الحياة، والحياة عقيدة وجهاد. شعورٌ وشعار، فلسفة وجود وفلسفة عمل، قانون وتطبيق....

ثمّ القرآن الكريم كتاب الله الحكيم، فيه تبيان كلّ شيء، وفيه كلّ المعارف والعلوم، كما يكون كلّ ذلك عند العترة الطاهرة، لعدم افتراقهما –الكتاب والعترة – في كلّ شيء منذ البداية حتّى النهاية إلى يوم القيامة، وذلك بنصّ حديث الشقلين المتواتر بين الفريقين : «إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي أبداً، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض»<sup>(۱)</sup>.

وموضوع رسالتنا هذه<sup>(٢)</sup> إِنَّمَا هو معرفة مولانا وإمامنا سيّد الشهداء الإمام الحسين بن عليّ بن أبي طالب علمَيَلِارُ ريحانة رسول الله، وسبطه الأنور، وسيّد شباب أهل الجنّة، وذلك من خلال الحديث المشهور النبويّ الشريف : «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة»، ونحاول أن نعرفه عليَّلاً ، بمعرفة جماليّة عرشيّة من خلال القرآن الكريم والعترة الطاهرة، والله المستعان وهو الموفّق للسداد والرشاد، عسى أن نوفّق للوصول إلى ساحل بحار كُنه المعرفة.

- (١) راجع في ذلك رسالتنا ( في رحاب حديث الثقلين ) .
- (٢) هذه الرسالة مجموعة محاضرات إسلامية تربويّة ألقيتها في مدرسة الحجّتيّة التابعة للسمركز العالمي للدراسات الإسلاميّة.

| 21 |  | حقيقة المعرفة |
|----|--|---------------|
|----|--|---------------|

عن المفضل قال : دخلت على الصادق للظلم ذات يوم فقال لي : يا مفضّل، هل عرفت محمّداً وعليّاً وفاطمة والحسن والحسين للمكلم كنه معرفتهم ؟ قـلت : يا سيّدي، وما كنه معرفتهم ؟ قال : يا مفضّل، من عرفهم كنه معرفتهم كان مؤمناً في السنام الأعلى \_أي أعلى مدارج الإيمان \_قال : قلت : عرّفني ذلك يا سيّدي، قال : يا مفضّل، تعلم أنّهم علموا ما خلق الله عزّ وجلّ وذرأ وبرأ، وأنّهم كلمة التقوى وخزّان السماوات والأرضين والجبال والرمال والبحار، وعلموا كم في الساء مس نجم وملك، ووزن الجبال وكيل ماء البحار وأنهارها وعيونها، وما تسقط من ورقة إلّا علموها، ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلّا في كتاب مبين، وهو في علمهم، وقد علموا ذلك، فقلت : يا سيّدي، قد علمت وأقررت به وآمنت، قال : نعم يا مفضّل، نعم يا مكرّم، نعم يا محبور، نعم يا طيّب، طبت وطابت لك الجنّة ولكلّ مؤمن بها<sup>(۱)</sup>.

أقول : مثل هذه المعرفة المتعالية لا يكني العلم بها، بل لا بدَّ فيها من العـلم والإقرار والإيمان، أي لا بدَّ أن تدخل في وجود الإنسان وصميمه فإنَّه بعقله يعلم بها، وبلسانه يقرّ بها، وبقلبه يؤمن بها، فلا بدّ من عقد العلم ثمّ عقد الإيمان، فحينئذٍ يكرّم عند الله، فإنّه يصل إلى مقام التقوى :

إنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup>.

كما يكون مسروراً ويكون محبوراً فرحاً مطمئناً قلبه بذكر الله سبحانه، فينال الطيب في الدنيا والآخرة، فيسعد في حياة طيّبة وعيش رغيد، وإلى مثل هذه المعرفة

- (۱) البحار ۲۱ : ۱۱۷.
  - (٢) الحجرات : ١٣.

ندعو الناس على بصيرة وعلم.

وليس كلّ واحد يصل إلى هذه المرحلة من العلم والمعرفة، كما ليس كلّ واحد يكون من أهل النجاة، لا سيّم عند سيّد الشهداء لليّلا ، فليس كـلّ واحـد يـركب سفينته، بل بجذبة وموالاة منه.

عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليَّلا إنّ حبابة الوالبيّة كانت إذا وفد الناس إلى معاوية وفدت هي إلى الحسين عليَّلا ، وكانت امرأة شديدة الاجـتهاد، قـد يـبس جلدها على بطنها من العبادة، وإنَّما خرجت مرّة ومعها ابن عمٍّ لها غلام، فدخلت به على الحسين عليَّلا فقالت له : جعلت فداك، فانظر هل تجد ابن عمّي هذا فيا عندكم وهل تجده ناجياً ؟ قال : فقال : نعم نجده عندنا ونجده ناجياً<sup>(۱)</sup>.

عن أبي الحسن الرضا للَّلِلَّةِ أَنَّه كتب إلى عبد الله بن جندب في رسالة : إنَّ شيعتنا مكتوبون بأسمائهم وأسماء آبائهم، أخذ الله علينا وعليهم المـيثاق، يـردون موردنا، ويدخلون مدخلنا، ليس على ملَّة الإسلام غيرنا وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

ولا يخفى أنّ الذين ينسبون إلى أهل البيت الأتمة الاثنى عشر للمَيْكُمُ ، ويتبعون مذهبهم الصائب، وسبيلهم الحتّى، وصراطهم المستقيم، يمكن في مـقام مـعرفتهم ودرجات إيمانهم، أن يقسّموا إلى طوائف ثلاثة<sup>(٣)</sup>:

- (١) البحار ٢٦ : ١٢٢، عن بصائر الدرجات : ٤٧.
- (٢) المصدر، الباب ٧ أنّهم بنهيك يعرفون الناس بحقيقة الإيمان وبحقيقة النفاق وعندهم كتاب فيه أسماء أهل الجنّة وأسماء شيعتهم وأعدائهم وأنّه لا يزيلهم خبر مخبرٍ عمّا يعلمون من أحوالهم. وفي الباب ٤٠ رواية.
  - (٣) لقد ذكرت هذا المعنى بالتفصيل في ( هذه هي البراءة ) ، فراجع .

حقيقة المعرفة ..... ۲۳

١ ـ الشيعة المخلصين الذين وردت صفاتهم وفضائلهم في الروايات الكثيرة، أنّهم صفر الوجوه من السهر، عمش العيون من البكاء، خمص البطون من الجوع، ذبل الشفاه من الدعاء... وهؤلاء هم الشيعة بالمعنى الأخصّ.

٢ ـ المحبّون الذين زرعوا في قلوبهم محبّة أهل البيت ومودّتهم وأطحاعوهم واتّبعوهم، إلّا إنّهم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيّتاً. بتد الما معدً ماه مالتانه ما ما

٣\_المعادون لأعدائهم عليك من أجلهم.

وهذا التقسيم استخرجناه من الحديث الشريف : الأصدقاء ثلاثة : صديقك وصديق صديقك وعدوّ عدوّك، والأعداء ثلاثة : عدوّك وصديق عدوّك وعـدوّ صديقك.

ثم حكما ذكرنا -إنّ المعرفة ذات مراتب كمراتب النور الحسّي، فمن الشيعة -بالمعنى الأعم من يحمل أعلى مراتبها ويعلم بكنهها بالبرهان الساطع والدليـل القاطع، ومنهم من يحمل أدناها وأولى المراتب، وهم الأكثريّة، والعجب أنّهم يعيبون من يفوقهم بالمعرفة ويعادونهم، فإنّ الناس أعداء ما جهلوا، وذلك لضعف قلوبهم ومعرفتهم وإيمانهم، حتّى يوردون بعض الشـبهات التي يـلقيها الشـيطان ويوحيها إلى أوليائه ليفسد على الناس عقائدهم، كقولهم : كيف يقدم الإمام للخلخ على قتل نفسه ؟ وينتهي به الأمر أن يعتقد بأنّ إمامة الحقّ المعصوم والعالم بعلم الله كأئة الأعداء، فيكسر حجّته ويخصم نفسه ويقصّر في معرفة إمامه، ويُـعيب ذلك على من أعطاه الله برهان حقّ المعرفة، والتسليم لأمر الأئمة الأطهار للجَخْلُةُ، كما ورد في الخبر الشريف :

حين ضريس الكناسيّ، قال : سمعت أبا جعفر طلِّلاً يقول وعنده أناس من أصحابه وهم حوله : إنّي لأعجب من قوم يتولّونا ويجعلونا أئمة ويصفون أنّ طاعتنا

مفترضة عليهم كطاعة الله، ثمّ يكسرون حجّتهم ويخصمون أنفسهم، لضعف قلوبهم فينقصونا حقّنا، ويعيبون ذلك على من أعطاه الله برهان حقّ معرفتنا والتسليم لأمرنا، أترون الله افترض طاعة أوليائه على عباده ثمّ يخفي عليهم أخبار السهاوات والأرض ويقطع عنهم موادّ العلم فيما يرد عليهم ممّـا فيه قوام دينهم.

فقال له حمران : يا بن رسول الله، أرأيت ما كان من قسيام أمسير المسؤمنين والحسن والحسين وخروجهم وقيامهم بدين الله وما أصيبوا به من قبل الطواغيت والظفر بهم حتّى قتلوا وغلبوا؟

فقال أبو جعفر للنظلى : يا حمران، إنّ الله تبارك وتعالى قد كان قدّر ذلك عليهم وقضاه وأمضاه وحتمه على سبيل الاختيار، ثمّ أجراه عليهم فيتقدّم علم إليهم من رسول الله تتميل قام علي والحسن والحسين للميكلي ، وبعلم صمت من صمت منّا، ولو أنّهم يا حمران حيث نزل بهم ما نزل من ذلك، سألوا الله أن يدفع عنهم وألحّوا عليه في إزالة ملك الطواغيت وذهاب ملكهم، لزال أسرع من سلك منظوم انقطع فتبدّد، وما كان الذي أصابهم لذنب اقترفوه ولا لعقوبة معصية خالفوا فيها، ولكن لمنازل وكرامة من الله أراد أن يبلّغهم إيّاها فلا تذهبنّ بك المذاهب فيهم<sup>(۱)</sup>.

ــعن صالح بن عقبة الأسدي، عن أبيه، قال : قال لي أبو عـبد الله للخَلِّةِ : يقولون بأمر ثمّ يكسرونه ويضعّفونه، يزعمون أنّ الله احتجّ على خلقه برجل، ثمّ يحجب عنه علم السهاوات والأرض، لا والله لا والله لا والله، قلت : فما كان من أمر هؤلاء الطواغيت وأمر الحسين بن عليّ لليَّلِيم ؟ فقال : لو أنّهم ألحّوا فيه عـلى الله لأجابهم الله، وكان يكون أهون من سلك فيه خرز انقطع فذهب، ولكن كيف ؟ إنّا

(١) البحار ٢٦ : ١٥٠، عن الخرائج والجرائح : ٢٥٥.

حقيقة المعرفة ...... ..... حقيقة المعرفة ...... ٢٥ ..... ٢٥ ..... ٢٥ ..... ٢٥ ..... ٢٥ اذاً نه ند غبر ما أراد الله <sup>(١)</sup>.

قال الراوندي للله بعد إيراد الخبر : يعني أنّ الله لم يرد ذلك إلجاءً واضطراراً. وإنّما أراد أن يكون ذلك اختياراً، فإنّ الإلجاء ينافي التكليف، وكذلك نحن نريد مثل ذلك، ولا نخالف الله.

فما يفعله الإمام للَّثَلِّةِ إِنَّمَا بعلم الله وإرادته لمصالح تشريعيّة وتكوينيّة، يعلمها الله والراسخون في العلم، وإنّ الإمام للَثَلِّةِ بمنزلة البحر الزاخر، لا ينفد ما عـنده، وعجائبه أكثر من ذلك، كما ورد في الخبر الشريف :

عن عليّ بن أبي حمزة ، قال : كنت عند أبي الحسن لللَّلَا إذ دخل عليه ثلاثون مملوكاً من الحبش \_السودان \_وقد اشتروهم له ، فكلّم غلاماً منهم وكان من الحبش جميل فكلّمه بكلامه ساعة حتّى أتى على جميع ما يريد وأعطاه درهماً ، فقال : أعطِ أصحابك هؤلاء كلّ غلام منهم كلّ هلال \_شهر \_ثلاثين درهماً ثمّ خرجوا .

فقلت : جعلت فداك، لقد رأيتك تكلّم هذا الغلام بـالحبشيّة فـاذا أمرته ؟ قال : أمرته أن يستوصي بأصحابه خيراً، ويعطيهم في كلّ هـلال ثـلاثين درهماً، وذلك أنّي لمّـا نظرت إليه علمت أنّه غلام عاقل من أبناء ملكهم، فأوصيته بجميع ما أحتاج إليه، فقبل وصيّتي ومع هذا غلام صدق.

ثمّ قال : لعلّك عجبت من كلامي إيّاه بالحبشيّة، لا تعجب فما خفي عليك من أمر الإمام أعجب وأكثر، وما هذا من الإمام في علمه إلّا كطير أخذ بمنقاره مس البحر قطرة من ماء، أفترى الذي أخذ بمنقاره نقص من البحر شيئاً ؟

قال : فإنَّ الإمام بمنزلة البحر لا ينفد ما عنده وعجائبه أكثر من ذلك، والطير

(١) المصدر، والمرجع.

٢٦ ..... ٢٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله حين الله عن عرض الله حين أخذ من البحر قطرة بمنقاره لم ينقصه علمه شيئاً، كذلك العالم لا يستقصه علمه شيئاً ولا تنفد عجائبه<sup>(۱)</sup>.

فلابدّ لنا أن نعرف الإمام لللل حقّ المعرفة وتمامها، فبالمعرفة الكاملة يتقرّب الإنسان إلى قاب قوسين أو أدنى، وينال الدرجات العلى :

﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتوا العِلْمَ دَرَجاتٍ ﴾<sup>(٣)</sup>.
ولا يخفى أنّ فلسفة الحياة وسرّ الخليقة هو كمال الإنسان<sup>(٣)</sup>، وكماله إنّما هـو
بعرفته، ومن تمام المعرفة أن يعرف إمام زمانه كما ورد فى الخبر الشريف:

عن الصدوق بسنده عن أبي عبد الله للنظل ، قال : خرج الحسين بن عليّ للمنظ على أصحابه فقال : أيّها الناس إنّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة ما سواه، فقال له رجل : يا بن رسول الله، بأبي أنت وأمّي، فما معرفة الله ؟ قال : معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الذي يجب علمهم طاعته.

- قال الله تعالى : ﴿ ما خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ <sup>(٤)</sup>. قال الإمام الباقر طليَّلَةٍ : أي ليعرفون. فلا عبادة إلّا بمعرفة، ولا معرفة إلّا بعبادة، فهما متلازمان كتلازم الزوجييّة
  - (١) البحار ٢٦ : ١٩١، عن قرب الإسناد : ١٤٤.
    - (۲) المجادلة : ۱۱.
  - (٣) ذكرت تفصيل ذلك في (سرَّ الخليفة وفلسفة الحياة )، وهو مطبوع، فراجع.
    - (٤) الداريات : ٥٦.

حقيقة المعرفة ..... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷ .... ۲۷

ولا يخفى أنَّ المعرفة الأرضيّة الفرشيّة تختلف عن المعرفة السهاويّة العرشيّة، وبينهها بون واسع، ربما يمكن بيانه من خلال هذا الخبر الشريف الوارد في عدم جواز رؤية الله سبحانه بالبصر، لا في الدنيا ولا في الآخرة، خلافاً للمشبّهين الملحدين القائلين بجواز رؤيته في القيامة وأنّه يرى وجهه كفلقة قمر ليلة بدره، وكأصحاب التيمي والعدوي، كما يشير إلى ذلك المحقّق الفيض الكاشاني في كمتابه القمّم (الحقائق)<sup>(۱)</sup>.

ثمّ ـكما ذكرنا ـرفع درجات الإنسان يوم القيامة إنّما هو بالمعرفة التامّة، فقد ورد في الخبر الشريف : «اقرأ وارقاً» أي اقرأ القـرآن الكـريم وارقأ الدرجـات، والمراد من القراءة هنا ليس التلاوة، فإنّه ـكما ورد في الخبر الشريف ـ «ربّ تال للقرآن والقرآن يلعنه»، وهذا يعني أنّ من يقرأ القرآن ولم يعمل بآياته، من يـقرأ آية الخمس مثلاً ولم يخمّس أمواله، فإنّ القرآن يلعنه، فـالرقيّ للـقراءة التي تـعني العمل بالآيات الكريمة، ولا عمل إلّا بالمعرفة، فالقراءة الموجبة لرفع المقام، تـلك التي تكون مقارنة للمعرفة، ومن ثمّ العمل الصالح.

ولمّـا كان أمر الأئمّة الأطهار للممكمّلِين من الصعب المستصعب الذي لا يتحمّله إلّا ملكٌ مقرّب أو نبيَّ مرسل أو مؤمنٌ امتحن الله قلبه بالإيمان. وإنّما ينجح في الابتلاء ويفوز في الامتحان قليل من الناس : ﴿ وَقَليلٌ مِنْ عِباديَ الشَّكورُ ﴾<sup>(٢)</sup>.

(۱) موسوعة كلبات الإمام الحسين : ٥٤، عن علل الشرائع : ٩.
 (۲) سبأ : ١٣.

٢٨ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله قال الإمام الحسين ﷺ في عرش الله قال الإمام الحسين الله في عرش الله عال الدين الموالي المسابقي على ألسانتهم، يحوطونه أينا درّت معائشهم، فإذا محصوا بالبلاء قلّ الديّانون».

نستنتج من تلك المقدّمات أنّ من يعرف الإمام حقّ المعرفة إنّما هو قليل من أهل الدين، ويكون الرقيّ وشموخ المنزلة ورفعة المقام في الدنيا والآخرة، لمن كان تامّ المعرفة، كامل العلم، سليم القلب، منشرح الصدر، متخلّق بأخلاق الله سبحانه ورسوله تلكي وأهل بيته للمكلم؟ .

وقصدنا من هذه الرسالة الموجزة دعوة الناس إلى معرفة الإمام الحسين للخلا في عرش الله، إحياءً لأمرهم علمَيَكُمُ ، عن مولانا الإمام الرضا عليَّلا : رحم الله عبداً أحيا أمرنا، فقيل له : كيف يُحيا أمركم ؟ قال : يتعلّم علومنا ويعلّمها الناس، فـإنّ الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتّبعونا<sup>(۱)</sup>.

فما ذكرناه إنّما هو طرف من محاسن الكلام، عسى أن يصل إلينا منه بصيص من أنوار معرفتهم الكاملة، ومعارفهم الحقّة، وعلومهم الإلهيّة، والله المعين والمسدّد للصواب، والهادي إلى سواء السبيل. ويقع الكلام في فصول وخاتمة.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ﷺ ١ : ٢١٧ .

# الفصل الأوّل

### العرش لغةً واصطلاحاً

من حسن الدخول في موضوع علميّ، أن نعرف أوّلاً المفردات والعـناوين البارزة والأوّلية في ذلك الموضوع، وذلك من خلال المعاني اللـغوية التي يستكفّل ببيانها وشرحها المعاجم والمقاييس اللغوية، التي ترجع إلى بـيان وضـع الواضـع الأوّل، وما هو المعنى الحقيقي الموضوع له.

ثمّ تنقل تلك الألفاظ بتحمّل ومجاز إلى معاني جديدة، يصطلحها جماعة خاصّة أو قوم لأنفسهم.

وربما يكون ذلك من دون علاقة مع المعنى اللغوي الأوّل، ويسمّى بالنقل غير المألوف، وربما يكون مع ارتباط بالمعنى الأوّل بعلاقة العـامّ والخــاصّ، بمـعنى أن يكون المعنى الأوّل عامّاً ينتقل إلى خاصّ كما هو الغـالب أو بـالعكس، ويسمّى بالنقل المألوف.

فلا بدّ أوّلاً أن نعرف كلمة (العرش) الوارد في الخبر الشريف، وذلك من خلال المعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي، باعتبار لغة القرآن الكريم والأحاديث الشريفة الواردة عن الرسول الأكرم ﷺ وعن أهل بـيته الأتمـة الهـداة للمَيْكِلاً، ثمّ ندخل في صلب الموضوع.

العرش لغةً : من عَرَش يعرش، والعرش في الأصل شيء مسقف، وجمعه عروش. قــال سبحانه :

﴿ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُروشِها ﴾ .
ومنه قيل : عرشت الكَرْم وعرشته إذا جعلت له كهيئة سقف، وقد يقال لذلك المعرّش. قال :

مَعْرُوشَاتٍ وَغِيرِ مَعْرُوشَات ﴾.
 وَمِنَ الشَّجَرِ وَمَا يَعْرُشُونَ ﴾.
 وَمَا كانوا يَعْرُشُونَ ﴾.
 قال أبو عبيدة : يبنون. واعترش العنب ركّب عرشه، والعرش شبه هودج قال أبو عبيدة : يبنون. واعترش العنب ركّب عرشه، والعرش شبه هودج وسمّي مجلس السلطان عرشاً اعتباراً بعلوّه، قال :
 وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَىٰ العَرْشِ ﴾.
 أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها ﴾.
 أَيْكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها ﴾.
 أَيْكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها ﴾.

وكنّى به عن العزّ والسلطان والمملكة، قيل: فـلان ثـلّ عـرشه، أي ذهب سلطانه، وعرش الله: ما لا يعلمه البشر على الحقيقة إلّا بالإسم، وليس كما تذهب إليه أوهام العامّة، فإنّه لو كان كذلك لكان حاملاً له ـتعالى عن ذلك ـلا محمولاً، والله يقول:

العرش لغة واصطلاحا 31

﴿ إِنَّ اللهَ يَسْبِكُ السَّاواتِ وَالأرضَ أَن تَزولا وَلَئِنْ زِالَتا إِنْ أَمْسَكَهُا مِنْ أَحَدِ منْ يَعْده ﴾.

وقال قوم : هو الفلك الأعلى والكرسي فلك الكواكب، واستدلٌّ بما روي عن رسول الله ﷺ : «ما السماوات السبع والأرضون السبع في جنب الكرسيّ إلّا كحلقة. ملقاة في أرض فلاة، والكرسي عند العرش كذلك، وقوله :

﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَىٰ الماء ﴾ تنبيه أنَّ العرش لم يزل منذ أوجد مستعلياً على الماء، وقوله : ﴿ ذو العَرْشِ الْمجيدِ ﴾. ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ذو العَرْش ﴾ .

وما يجرى مجراه، قيل هو إشارة إلى مملكته وسلطانه لا إلى مقرّ له يتعالى عن ذلك<sup>(١)</sup>.

بيه

تلقيناً، قالت : ﴿ كَأَنَّهُ هُوَ ﴾ ولم تقل هو هو ولا ليس به، وذلك من رجاحة عقلها إذ لم تقطع في موضع الاحتمال.

(١) مفردات الراغب : ٣٢٩.

قوله : ﴿ يَغْرُشُونَ ﴾ أي يبنون .

قوله : ﴿ مَعْروشاتٍ وَغيرِ مَعْروشات ﴾ أي مرفوعات على تحمّلها، يقال : عرشت الكرم، إذا جعلت تحته قصباً وأشباهه لتميد عليه، وغير معروشات من سائر الشجر الذي لا يعرش.

والعريش : ما يستظلّ به، يبنى من سعف النخل مثل الكوخ، فيقيمون فـيه مدّة إلى أن يصرم النخل، ومنه عريش كعريش مـوسى على في حـديث مسـجد الرسول ﷺ حين ظلل.

والعريش : خيمة من خشب ، والجمع عُرُش مثل قليب قُلُب . قال الجوهري : ومنه قيل لبيوت مكَّة : العرش ؛ لأنّها عيدان تنصب ويظلّل عليها ، وفي الحديث : «كان يقطع التلبية إذا نظر إلى عُرُش مكّة » أي إلى بيوتها ، وكان ذلك قبل معاوية<sup>(۱)</sup>.

عرش : العرش : سرير الملك ، يَدلّك على ذلك سرير ملكة سبأ ، سمّاه الله عزّ وجلّ عرشاً . والعرش : البيت وعرش البيت سقفه ... والعرش أيضاً الخشبة . والعرش الملك ، ثُلّ عرشه هدم ما هو عليه من قوام أمره وقيل : وَهَى أمره وذهب عزّه . والعرش أربعة كواكب صغار \_أسفل من العوّاء \_ يقال : إنّها عجز الأسد .

(١) مجمع البحرين ٤ : ١٤٢.

۳۳ ...................... العرش لغةً واصطلاحاً والعريش ما يستظلّ به. وعرش البغر طتها بالخشب. وظهر القدم العرش...(^). وقال الشيخ المفيد تتيُّز : العرش في اللغة هو الملك، قال : إذا ما بنو مروان ثـلّت عـروشهم 🦳 وأودت كـما أودت أيـاد وحمـيرُ يريد : إذا ما بنو مروان هلك ملكهم وبادوا. وقال آخر: أظننت عرشك لا يزول ولا يغيّر ؟ يعنى : أظننت ملكك لا يزول ولا يغيّر ؟ وقال الله تعالى مخبراً عن ملكة سباً : ﴿ وَأُوتَيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظيمٌ ﴾. يريد: ولها ملك عظم. فعرش الله تعالى هو ملكه، وهو استيلاؤه عملي الملك، والعمرب تسصف الاستبلاء بالاستواء، قال: مــن غـــير ســيفٍ ودمٍ مــراق قيد اسيتوي شرّ عبلي العراق يريديه: قد استولى على العراق. انتهى كلامه. أقدل: الظاهر أنَّه وقع خلط بين المعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي، فإنَّ العرش لغةً \_كما مرّ \_ليس بمعنى الملك، بل بمعنى السرير الذي يجلس عليه المَلِك.

(١) لسان العرب ٩ : ١٣٣ .

العرش اصطلاحاً :

نعم العرش اصطلاحاً : يطلق على الملك وما شابه ذلك من باب التسجّوز والكناية لعلاقة المشارفة أو الملازمة، فإنّ الملك لمّا يجلس على كرسيّه الذي يسمّى بالعرش، كما هو المراد في قصّة بلقيس وسليان وتفسّره الآيات في سورة النمل، فكان السلطان الملك يملك الرقاب والأملاك ويستولي عليها بحكومته ودولتسه، فكأنّما العرش ملازم أو مشرف على تصرّفه الملكي الرئاسي، فيطلق العرش اصطلاحاً على الملك والعزّة والسلطنة وما شابه ذلك تجوّزاً، فنقل من معنى عسامّ إلى معنى خاصّ كما جاء في القرآن الكريم والروايات الشريفة ذلك، فتدبّر.

## الفصل الثانى

### العرش في القرآن الكريم

لقد وردت كلمة (العرش) ومشتقّاتها في القـرآن الكـريم في ٣٣ مـوضعًاً، بعضها بالمعنى اللغوي، وبعضها بمعنى جديد، وهو عرش الله عزّ وجلّ. فمن الأوّل:

قوله تعالى في قصّة بلقيس ملكة سبأ مع النبيّ سليمان في سورة النمل في قوله تعالى :

﴿ وَتَفَقَدَ الطَّيْرَ فَقَالَ ما لِيَ لا أرىٰ الهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الغائِبِينَ لَأَعَذَّبَنَّهُ عَذاباً شَديداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِبني بِسُلنطانٍ مُبينٍ فَكَتَ غَيْرَ بَعيدٍ فَقَالَ أَحَطْت عِالَمُ تُحْطَ شَديداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتبني بِسُلنطانٍ مُبينٍ فَكَتَ غَيْرَ بَعيدٍ فَقَالَ أَحَطْت عِالَمُ تُحُط بِهِ وَجَنتُكَ مِنْ سَبَأ بِنَبَأ يَقَينٍ إِنِّي وَجَدْتُ آَمُرَأَةً تَمْلَكُهُمْ وَأُوْتِيَتْ مِن كُلَّ شَيْءٍ وَلَما عَرْشُ عَظِيم ... قالَ عَنْ شَبَأ بِنَبَأ يَقَينٍ إِنِي وَجَدْتُ آمُراة تَمْلَكُهُمْ وَأُوْتِيَتْ مِن كُلَّ شَيْءٍ وَلَما عَرْشَ عَظِيم ... قالَ يا أَيُّها المَلا أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتوني مُسْلِمينَ قَالَ عَرْشَ عَظِيم ... قالَ يا أَيُّها المَلا أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتوني مُسْلِمينَ قَالَ عَرْشَ عَظِيم ... قالَ يا أَيُّها المَلا أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتوني مُسْلِمينَ قَالَ عَرْشَ عَظِيم ... قالَ يا أَيُّها المَلا أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتوني مُسْلِمينَ قَالَ عَرْشَ عَظيم ... قالَ يا أَيُّها المَلا أَيُّكُمْ يَأْتيني بِعَرْشِها قَبْلَ أَنْ يَأْتوني مُسْلِمينَ قَالَ عَنْ يَعْذَيهُ عَلَيهِ لَقوي مُنْ مَالَ عَنْتَ عَلَى مَعْذَى مَا لَكُونَ قَالَ عَانَ عَلَى يَعْذَهُ عَذَى مَنْ الْحَدَى عَنْدَهُ عَلَهُ مَنْ عَلَى اللَهُ يَعْذَى مَنْ مَالَا أَنْ يَرْتَعَوْمَ مِنْ مَا عَنْ يَعْذَهُ عَلَى مَنْ عَلَى الْنَا آتيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدا مَ أَنْ يَنْهُمُ وَالَنَ عَائِهُ مَنْ عَلَى مَا مَنْ عَائِنُ مَنْ عَلَى مَنْ يَعْذَى مَنْ يَعْذَى عَلَيْ وَيْ يَ عَلَي مَنْ يَ مَنْ عَلَى مَا يَعْذَى مَنْ عَلَى مَنْ عَلَي مَا يَعْشَ مَنْ مَنْ عَالَ اللهُ عَالَا عَذَى عَلَيْ مَا يَتَنْ يَعْرَضُ هُ عَنْ مَا عَانَ مَا يَعْذَا عَنْ عَالَ مَنْ عَلَي مَا عَنْ عَلَى مَا عَا عَنْ عَنْ عَنْ مَا يَ عَا مَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَا عَنْ مَا عَنْ مَا يَعْنَ مَا عَنْ مَا عَنْ يَ عَانَ مَا عَنْ عَا مَ عَنْ مَا عَنْ يَ مَا مَا عَنْ مَا عَا عَا مَا عَنْ مَا عَا يَ مَا مَا عَنْ مَا عَا عَا مَا عَا مَا عَا مَا عَا مَ عَا مَا عَا مَا عَنْ مَا مَا عَا مَا مَا مَا مَا عَالَ ما عَنْ مَا عَا مَا عَا مَا عَا مَا

(١) النمل : ٢٠ ـ ٤٢.

وقوله تعالى في قصّة فرعون : وقوله تعالى في خطابه مع النحل :
وقوله تعالى في خطابه مع النحل :
أن أتَّخِذي مِنَ الجبال بُيوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَبِمَّا يَعْرُشُونَ )<sup>(1)</sup>.
أن أتَّخِذي مِنَ الجبال بُيوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَبِمَّا يَعْرُشُونَ )<sup>(1)</sup>.
وفي قصّة يوسف مع أبويه وإخوته بعد اللقاء في قوله تعالى :
وزفَعَ أبَوَيْهِ عَلى العَرْشِ وَخَرُوا لَهُ سُجَّداً )<sup>(1)</sup>.
وفي قصّة شعيب وسؤاله عن إحياء الأموات :
أو كَالَّذي مَرَّ عَلىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خاوِبَة عَلىٰ عُروشِها )<sup>(1)</sup>.

أكله 🗲 👏.

وفي قصّة المحاورة بين المؤمن والكافر : ﴿ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَقَيْدٍ عَلَىٰ ما أَنْفَقَ فيها وَهِيَ خاوِيَةٌ عَلَىٰ عُروشِها ﴾<sup>(١)</sup>. وفي قوله تعالى :

- (١) الأعراف : ١٣٧.
  - (٢) النحل : ٦٨.
- (۳) يوسف : ۱۰۰ .
- (٤) البقرة : ٢٥٩.
- (٥) الأتعام : ١٤١.
- (٦) الكهف : ٤٢.

العرش في القرآن الكريم ﴿ وَهِيَ ظَالِمَةُ فَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِها ﴾ (١). ومن الثاني المصطلح في لغة القرآن الكريم، فإنَّه سبحانه يذكر عرشه، تارةً باعتبار استوائه عليه، وأُخرى بوصفه أنَّه صاحب العرش وربِّه، وثالثةً بـاعتبار حمّـالة العرش من الملائكة وغيرهم. فن الأوّل قوله تعالى : أُمَّ آسْتَوى عَلى العَرْشِ يُغْشى اللَّيْلَ النَّهارَ ﴾<sup>(٢)</sup>. أُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلى العَرْش يُدَبِّرُ الأَمْرَ ﴾<sup>(٣)</sup>. ﴿ ثُمَّ آسْتَوىٰ عَـلى العَـرْشِ وَسَخَّرَ الشَّـمْسَ وَالقَـمَرَ كُـلُّ يَجْدري لأجَـل مُسْمَعًا ﴾ (٤). الرَّحْنُ عَلى العَرْشِ أَسْتَوى ﴾<sup>(٥)</sup>. ﴿ ثُمَّ آسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْنُ فَسْتَلْ بِهِ خَبِيراً ﴾ (\*). أُمُمَّ آسْتَوىٰ عَلى العَرْشِ ما لَكُمْ مِنْ دونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلا شَفيع ﴾ <sup>(٧)</sup>. أُمُمَّ أَسْتَوىٰ عَلى العَرْشِ يَعْلَمُ ما يَلجُ في الأَرْضِ وَما يَخْرُجُ مِنْها ﴾<sup>(٨)</sup>.

- (١) الحج : ٤٥.
- (٢) الأعراف : ٥٤.
  - (۳) يونس : ۳.
  - (٤) الرعد : ٢.
    - (٥) طه : ٥.
- (٦) الفرقان : ۵۹.
- (٧) السجدة : ٤.
- .٤: الحديد : ٤.

- (١) التوبة : ١٢٩.
- (٢) الإسراء : ٤٢.
- (٣) الأنبياء : ٢٢.
- (٤) المؤمنون : ٨٦.
- (٥) المؤمنون : ١١٦.
  - (٦) النمل : ٢٣.
  - (۷) غافر : ۱۵.
- (٨) الزخرف : ٨٢.
- (٩) التكوير : ۲۰.
- (١٠) البروج : ١٥.

- (١) الزمر : ٧٥.
  - (٢) غافر : ٧.
- (٣) الماقة : ١٧.

## الفصل الثالث

العرش العلمي

قال الله تعالى في كتابه العظيم :

فَ يَسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحْمِ سَبَّحَ للهِ ما في السَّهاواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزيزُ الحَكَمُ لَهُ مُلْكُ السَّهاواتِ وَالأَرْضِ يَحْيي وَبُمِيتُ وَهُوَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَديرُ هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمُ هُوَ الَّذي خَلَق السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالطَّاهِرُ وَالباطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمُ هُوَ الَّذي خَلَق السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالطَّاهِرُ وَاللاَحْنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمُ هُوَ الَّذي خَلَق السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالطَّاهِرُ وَاللاَحْنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمُ هُوَ الَّذي خَلَق السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في سِتَّةٍ أَ يَامٍ ثُمَّ اسْتَوى عَلى العَرْشِ يَعْلَمُ ما يَلَجُ في الأَرْضِ وَما يَخْرُجُ مِنْها وَما يَنْزِلُ مِن أَنَّةُ إِنَّا السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في النَّذِي فَي السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في النَّذِي فَي السَّاواتِ وَالأَرْضَ في النَّذِي فَي السَّهاواتِ وَالأَرْضَ في النَّذِي في السَّاواتِ وَالأَرْضَ في مِنْ السَّهاءِ وَما يَعْرُجُ فيها وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ ما كُنْتُمُ وَالله بِما وَما يَخْرُجُ مِنْها وَما يَنْزِلُ مِن السَّهاءِ وَالا يَعْرُبُ في النَّي وَي اللَيْلِ في السَّهاواتِ وَالأَنْهارَ في اللَّيْلُ في النَّهاواتِ وَالأَنْهارَ في اللَيْلِ وَي وَي اللَيْ لِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ عَلَى مَا مَنْ وَاللَّهُ عَلَي مَا يَعْرُبُ مَا وَالَيْلُ في النَّهارِ وَيو لِمُ اللَيْلِ في اللَيْلِ وَ مَعْتَ مَا يَ اللَيْ لِي وَالَةُ مِنْ عَلَيْ في النَّهارِ وَ مَا عَلَيْ لِ وَالَيْ لَنْ اللَيْ الْمَارِ وَ مَنْ عَلَيْ في النَّهارِ وَ مَالَكُهُ مُعْتَ في اللَّيْلُ في النَّهارِ وَاللَّهُ مِنْ عَامَ مَا عَلَيْ لَنُ مَا لَكُنُ في النَّهاواتِ وَالأَنْوَ وَ مَالَعُونَ وَ مَا مَنْ عَالَ مَا وَ مَالَا مُو وَ مَا مَ مُنْ عَالَةُ مَا مَالُ مَالَمُ مَا عَلَمُ مَالالَيْ وَ اللَيْنُ وَ مَنْهُ وَ مَا مَنْ مَا وَ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ وَ مَا مَنْ مَا مَا مَالَةُ مَا وَ مَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مُوا مِنْ مَا مَا مَا مُوا مُوا مَا مَا مُو مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالَا مُوا ما مَا مَا مَا مَالْمُ مَا مَا مَالْمَا مَا مَا مَا مَا مَا مَ مَا مَا مُ

سورة الحديد هي سورة الإيمان ونوره في القلوب، والإنفاق والقرض الحسن في سبيل الله، والزهد في الدنيا، والعدالة الاجتماعية وحكومة التقوى في الحياة. وفي صدرها يبيّن الله سبحانه ـ لأولئك القوم الذين يتعمّقون كما ورد في الخبر

(۱) الحديد : ۱ ـ ۷.

٤٢ ..... لإمام الحسين ليثل في عرش الله الشريف ـ بعض أسمائه الحسنى فهو العزيز الحكيم المالك الحيي والمسميت والقسادر والأول والآخر والظاهر والباطن والعليم والخالق والمحيط والبصير.

وبمثل هذه الصفات الأزليّة الأبديّة والسرمديّة، استوى واستولى على عرش العلم كلّه، فهو سبحانه يعلم ما في الأرض وما في السماء، وهو معنا، فإنّا في محضر الله سبحانه، وهو السميع البصير بكلّ ما يفعله الإنسان، وهو العليم بذات الصدور من النوايا والخفايا، فله ملك السماوات والأرض، فهو المالك على الإطلاق، وإليسه ترجع الأمور كلّها، وأزمّتها طرّاً بيده.

فعرش الله علمه الذي يسع كلِّ شيء.

يقول شيخنا الصدوق تتيَّظ في الاعتقادات : اعتقادنا في الكرسي أنّه وعاء جميع الخلق من العرش والسهاوات والأرض وكلَّ شيء خلق الله تعالى في الكرسي ، وفي وجه آخر الكرسي هو العلم.

وقد سئل الصادق للظلم عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَسِعَ كُـزْسِيَّهُ السَّهاواتُ وَالأَرْضُ ﴾ ، قال : علمه .

وقال تتيَّخ : وأمّا العرش الذي هو العلم فحملته أربعة من الأوّلين، وأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الأوّلين : فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى للمَيَّلَةُ ـوهم أنبياء أولي العزم أصحاب الرسالات العالمية في زمانهم ـوأمّا الأربعة من الآخرين فحمد ـمن أنبياء أولي العزم ورسالته خالدة إلى يوم القيامة وناسخة الأديان السابقة ـ وعلي والحسن والحسين للمَيَّلَةُ . هكذا روى بـالأسانيد الصحيحة عن الأُمَة للمَيْلَةُ في العرش وحملته.

وابَّمَا صار هؤلاء حملة العرش الذي هو العلم، لأنَّ الأنبياء الذين كانوا قبل نبيّنا محمّد تَبَيَّةُ على شرائع الأربعة من الأوّلين نوح وإيراهيم وموسى وعيسى للمَيَّكُمُ ، العرش العلمي .....٤٣

ومن قبل هؤلاء الأربعة صارت العلوم إليهم، وكذلك صار العلم بـعد محـمّد ﷺ وعليّ والحسن والحسين إلى من بعد الحسين من الأئمة للميَّلِيّ . انتهى كلامه رفع الله مقامه.

أقول : وهذا يعني أنّ الأئمة الأطهار للمَنكِلاً هم يحملون علم الله وعرشه العلمي المحيط بالمخلوقات، وأنّ حامل العرش وعلم الله، في عصرنا هذا، إنّما هـو قـطب عالم الإمكان وناموس الدهر، بقيّة الله الأعظم في الأرض، إمامنا المنتظر الحـجّة الثاني عشر، صاحب الزمان وقاطع البرهان وترجمان القرآن، حـافظ الشريعة ومحيي السنّة، القائم من آل محمّد للمُنكِلاً، عجّل الله فرجه الشريف، وجعلنا من خيرة أنصاره وأعوانه وشيعته والمستشهدين بين يديه على محبّته وولايته ودينه.

عن الكافي بسنده عن صفوان بن يحيى قال : سألني أبو قرّة المحدّث أن أدخله على أبي الحسن الرضا طليّلا ، فاستأذنته فأذن لي فدخل ، فسأله عن الحلال والحرام ثمّ قال له : أفتقرّ الله محمول ؟ فقال أبو الحسن طليّلا : كلّ محمول مفعول به ، مضاف إلى غيره ، محتاج ، والمحمول اسم نقص في اللفظ ، والحامل فاعل وهو في اللفظ مدحة ، وكذلك قول القائل : فوق وتحت وأعلى وأسفل ، وقد قال الله : ﴿ وَلَهُ الأنباء المُسْنىٰ فَادْعوهُ بِها ﴾ ، ولم يقل في كتبه أنّه المحمول ، بل قال : إنه الحامل في البرّ والبحر والمسك السماوات والأرض أن تزولا ، والمحمول ما سوى الله ولم يسمع أحد آمن بالله وعظمته قطّ قال في دعائه : «يا محمول ما سوى الله ولم يسمع فقال أبو الحسن طيّلاً : العرش ليس هو الله ، وقال : ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلونَ العَرْشَ ﴾ ؟ فقال أبو الحسن طيّلاً : العرش ليس هو الله ، والعرش اسم علم وقدرة وعرش فيه كلّ شيء ، ثم أضاف الحمل إلى غير خلق من خلقه ، لأنه استعبد خلقه بحمل عرشه ، وهم حملة علمه ، وخلقاً يسبّحون حول عرشه وهم يعملون بعلمه ، وملائكة ٤٤ ..... الإمام الحسين على عرش الله

يكتبون أعمال عباده، واستعبد أهل الأرض بالطواف حول بيته، والله على العرش استوى، كما قال، والعرش ومن يحمله ومن حول العرش، والله الحامل لهم الحافظ لهم المسك القائم على كلّ نفس، وفوق كلّ شيء وعلى كلّ شيء، ولا يقال : محمول، ولا أسفل قولاً مفرداً لا يوصل شيء فيفسد اللفظ والمعنى، قال أبو قرّة : فتكذّب بالرواية التي جاءت : أنّ الله تعالى إذا غضب إنّما يعرف غضبه أنّ الملائكة الذين يحملون العرش يجدون ثقله على كواهلهم، فيخرّون سجّداً، فإذا ذهب الغضب خفّ ورجعوا إلى مواقفهم ؟ فقال أبو الحسن عليَّلا : أخبرني عن الله تبارك وتعالى منذ لعن إبليس إلى يومك هذا هو غضبان عليه، فمتى رضى وهو في صفتك لم يعزل غضباًناً عليه وعلى أوليائه وعلى أتباعه ؟ كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلى حال... إنّه يجري عليه ما يجري على المخلوقين ؟ سبحانه وتعالى ! لم يزل مع الزائلين، ولم يتغيّر مع المتغيّرين، ولم يتبدّل مع المتبدّلين، ومن دونه في يده وتدبيره، وكلّهم إليه محتاج، وهو غنيّ عمّن سواه<sup>(۱)</sup>.

وللعلّامة المجلسي بيان لطيف في معنى الرواية الشريفة فراجع.

ثمّ جاء في تفسير عليّ بن إبراهيم القمّي في قوله تعالى : ﴿ وَيَخْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةٌ ﴾ حملة العرش ثمانية : أربعة من الأوّلين وأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الأوّلين فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى علميَّكِمْ ، وأمّا الأربعة من الآخرين فمحمّد وعليّ والحسن والحسين، ومعنى ﴿ يَخْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ يبعني العلم<sup>(۲)</sup>.

- (١) البحار ٥٥ : ١٥، عن الكافي ١ : ١٣٠.
- (٢) المصدر ٥٥ : ٢٧، عن التفسير : ٦٩٤.

وفي التوحيد والمعاني بسنده عن حفص بن غياث قال: سألت أبا عبدالله للنَّلِّةِ عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّماوات وَالأَرْضِ ﴾ ، قال : علمه (١).

وبسنده عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله للنَّلِيَّ في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَسِعَ كُـرُسِيَّهُ السَّهاوات وَالأَرْض ﴾ فـقال : السهاوات والأرض ومـا بـينهها في الكرسي، والعرش هو العلم الذي لا يقدر أحد قدره<sup>(٢)</sup>.

وعن محمّد بن مسلم قال : سمعت أب جـعفر للَّلَلَّ يسقول في قــوله تــعالى : ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ العَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ قال : يعني محمّداً وعليّاً والحسن والحسين ونوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى للمَيَّلِثُ

فكتب على العرش العلمي بلون المعرفة: (الحسين مصباح الهـدى وسفينة النجاة)، وهذا من العلم الذي لا يقدر أحد قدره، وإنّما حمله أربعة من المـلائكة المقرّبين، جبرئيل وميكائيل وإسرائيل وعزرائيل، وأربعة من الأنبياء والمـرسلين نوح وإبراهيم وموسى وعيسى علميك ، وأربعة من الآخرين محمّد وعليّ والحسس والحسين علميك ، فهوّلاء الصفوة من الخلق تتجلّى في خلقهم وتدبيرهم لما سوى الله سبحانه بإذنه وعلمه العلم الإلهي، المتجلّي بالمصباح الحسيني والمـتبلور بـالسفينة الحسينية، فقد كتب على العرش : الحسين مصباح هدى وسفينة نجاة.

(١) المصدر : ٢٨، عن التوحيد : ٢٣٩.

(۲) المصدر نفسه .

قال الله تعالى في كتابه الكريم : ﴿ الرَّحْنُ عَلى العَرْشِ ٱسْتَوىٰ ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ الَّذي خَلَقَ السَّماوات وَالأَرْضَ وَما بَيْنَهُما في سِتَّةِ أَ يَّــامٍ ثُمَّ ٱسْتَوىٰ عَــلى العَرْشِ الرَّحْنُ فَسْتَلْ بِهِ خَبِيراً ﴾<sup>(٢)</sup>.

الرحمن من أسماء الله الحسنى، وكذلك الرحيم، والفرق بينهما كما يـظهر مـن الروايات الشريفة أنّ الرحمان اسم عامّ، فإنّ الله برحمته الرحمـانيّة يخـلق المـؤمن والكافر ويرزقهما في الدنيا، فرحمته هذه رحمة واسعة تشمل المؤمن وغيره في هذه الدنيا، ولله رحمة خاصّة بالمؤمنين وإنّها قريبة بالمحسنين في دنياهم وآخرتهم، فهي من اللطف الخاصّ والتي تسمّى بالرحمة الرحيميّة.

والعرش الرحماني يعني علم الله الذي يُنبئ عن رحمته الرحمانيّة، وفي باطنها الرحمة الرحيمية.

فاستوى على العرش، بمعنى أنّ ما يصدر منه جلّ جلاله عن حكمة وعـلم وقدرة بلا نهاية، فهو العالم بكلّ شيء والقادر على كلّ شيء، فبعلمه وقدرته استولى وهيمن على ما سواه من مصنوعاته ومخلوقاته المجرّدة والمادّية، العلويّة والسفليّة، فله ما في السماوات والأرض ويدبّر بعلمه وقدرته ورحمته شؤون خلقه وكائناته،

- (۱) طه: ٥.
- (٢) الفرقان : ٥٩.

العرش العلمي ..... ٤٧ ..... ٤٧ .... وهو الرحمن الرحيم .

وعلى مثل هذا العرش الرحماني كتب بقلم إلهي وإرادة ربّانية «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة»، وهذا يعني أنّ الحقيقة الحسينية سارية في عروق الحياة الكوني، ومن يركب سفينته الرحمانيّة، فإنّه يعيش الرحمة الإلهـيّة، ويـتّصل بالعالم الإمكاني بروح حسينيّة، فيزداد علماً عرشيّاً، ولا يرى إلّا جمـيلاً، حتّى مصارع الشهداء الأطهار تكون بنظرة زينبيّة، وبحدقة حسينيّة، وبفيض قدسيّ إلهي من على العرش الرحماني جميلاً، كما قالت زينب الكبرى غليمًا حينا سألها ابن زياد اللعين : كيف رأيتِ صنع الله بأخيك الحسين؟ قالت : ما رأيت إلّا جميلاً.

وتتجلّى الرحمة الرحمانيّة في خاصّة أولياء الله سبحانه، ومن رحمانيّة الإمام الحسين للظِّلِا غفران ذنب حرّ بن يزيد الرياحي الذي أتى بذنبٍ عظيم، فإنّه جعجع بركب الإمام وكان من الأسباب في قصّة كربلاء الحزينة.

فكلّ الكون بنظر هؤلاء الأولياء العرفاء جميل في غاية الجمال، وإنّه مـظهر جمال الله وجلاله وكماله، فإنّ الله جميل ويحبّ الجمال، ولا يفعل إلّا الجميل، فسهو الجمال المطلق ومطلق الجمال.

العرش التدبيرى

قال الله تعالى في كتابه العزيز :

اللهُ الَّذي رَفَعَ السَّهاواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَها وَالقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلٍ مُسَمَّىً يُدَبِّرُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقاءِ رَبِّكُمْ توقِنونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

هذه الآية الكريمة وما بعدها تدلّ على معرفة هذا العرش الذي سمّيناه بالعرش التدبيري وبالعرش الحكومي أيضاً، في كلّ ذلك آيات لقوم يتفكّرون ويتعقّلون، ونتيجة العقل والتفكّر إنّما هو زيادة اليقين وكمال الإيقان، ولعلّكم بلقاء ربّكم المسخّر والمدبّر والحاكم على الكون توقنون وتعتقدون، فسبحانه وتعالى استولى واستوى على العرش، ليدبّر الأمر في خلقه وعباده، ويفصّل لهم الآيات الربّانيّة، لزيادة يقينهم، وإنّهم سيلاقون ربّهم، فإنّ الإنسان كادح إلى ربّه كندحاً فلاقيه، ومن يرجو لقاء ربّه فإنّه يعمل الصالحات وهو مؤمن، وهذا هو المقصود من اليقين التام والإيمان الكامل بالله سبحانه ويلقائه، ويكون في مقعد صدقٍ عند مليكٍ مقتدر، فلا بدّ من العمل الصالح المقرون بالإيمان، كما في آيات القرآن في كثير من المواضع، فقد قارن الله سبحانه الإيمان الصالح في قوله تعالى :

﴿ الَّذِينَ آمَنوا وَعَمِلوا الصَّالِحَاتِ ﴾.

فالله سبحانه هو المدبّر، وفي زمن الإمام السجّاد للظِّلَا شوهد قد كتب على ستار الكعبة :

(١) الرعد : ٢.

ومن توكّل على الله فهو حسبه ويكفيه، فإنّه خير وكيل، جامع لكلّ صفات الكمال والجمال، فإنّه الحيّ السرمدي العالم بكلّ شيء والقـادر عـليه، فـيفعل الله ما يشاء بقدرته، ويحكم ما يريد بعزّته.

فهو المدبّر لما سواه مباشرة أو بوسائط، فأزمّة الأمور طرّاً بيده، وليس في الديار ديّاناً إلّا هو، هو الأوّل هو الآخر، هو الظاهر هو الباطن، فبالعلم المطلق والرحمة الرحمانيّة استوى على العرش التدبيري، ليدبّر أمر خلقه ونظمه بحكمةٍ بالغة ونظام ودقيق، وعلى مثل هذا العرش الإلهي كـتب بـلون أخـضر لون المـعرفة : (الحسين مصباح هدى وسفينة نجاة) ليسري النور الحسيني من مصباح هدايته في كلّ المخلوقات، فتبكيه الأرضين والسماوات وما فيهنّ، كما ورد في الأخبار الشريفة .

العرش الخلق

قال الله سبحانه في كتابه المجيد :

الَّذِينَ يَحْمِلُونَ العَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَـمْدِ رَبِّهِـمْ وَيُتُؤْمِنُونَ بِـهِ وَيَسْتَغْفِرونَ لِلَّذِينَ آمَنوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِـلَّذِينَ تابوا وَٱتَّبَعوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذابَ الجَحِيم ﴾<sup>(١)</sup>.

وَالمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَائِها وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةٌ ﴾ (\*).

وَقَالَ هُمْ وَسِيقَ الَّذِينَ أَتَّقُوْا رَبَّهُمْ إلى الجَنَّةِ زُمَراً حَتَّى إذا جاؤوها وَفُتَّحَتْ أبوابُها وَقَالَ هُمْ خَزَنَتُها سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوها خالِدينَ \* وَقالوا الحَمْدُ للهِ الَّذِي صَدَقَنا وَعدَهُ وَأُورَثَنا الأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الجَنَّةِ حَيْثُ نَسَاءُ فَـنِعْمَ أَجْرُ العامِلينَ \* وَتَرى المَلائِكَةَ حافِينَ مِنْ حَوْلِ العَرْشِ يُسَبِّحونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقَضَى بَـيْنَهُمْ بِالحَقَّ وقيلَ الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمِينَ ﴾ (٣).<

لقد تعلّق علم الله بجيمع خلقه قبل إيجادهم، وكلّ شيء كان عنده محضراً، فوسعت رحمته وعلمه كلّ شيء، وقد حكّم الله سبحانه قانون العلل والمحاليل في كونه ونظامه، فأبى أن يجري الأمور إلّا بأسبابها، وجعل لكلّ شيء سـبباً، ومـن خلقه الملائكة، فعلّمهم كما علّم آدم الأسماء بما لم يعلّمهم، فحملوا علم الله سبحانه

- (۱) غافر : ۷.
- (٢) الماقة : ١٧.
- (٣) الزمر : ٧٢\_٧٥.

المتعلّق بخلقه وشؤونهم، وهذا العلم الخاص نسمّيه بالعرش الخلقي الذي تحمله الملائكة المقرّبون وعباد الله الصالحون، وهم ثمانية كما ورد في الآيمات الكريمة والروايات الشريفة أربعة منهم من الملائكة وأربعة منهم من الأنبياء والأوصياء، فهؤلاء حملوا علم الله المتعلّق بخلقه، فهم أولى الوسائط في العوالم العلويّة والسفليّة بين الخالق والمخلوق، ولا يريدون إلّا ما أراد الله، ولا يكرهون إلّا ما كره الله، فإنّ الإرادة الإلهيّة تتجلّى فيهم، حتّى كان رضاهم رضاه ورضاه رضاهم، وكذلك سخطه سخطهم وسخطهم سخطه، فصاروا صنائع الله سبحانه، والخلق صنايعهم في التربية والتعليم والواسطة في الفيوضات، وانتقال الفيوضات الإلهيّة والعنايات منطع منطهم وحماهم مخطه، فصاروا صنائع الله سبحانه، والخلق صنايعهم في الربّانيّة، فهم وجه الله الذي يتوجّه إليه الأولياء، وهم باب الله الذي منه يؤتى، فن أطاعهم أطاع الله ومن عصاهم عصى الله سبحانه، فلا فرق بينهم وبينه، إلّا أنّهم أطاعهم أطاع الله ومن عصاهم عصى الله سبحانه، فلا فرق بينهم وبينه، إلّا أنّهم

وعلى مثل هذا العرش الخلقي كتب بلون المعرفة الأخـضر : «إنّ الحسـين مصباح الهدى وسفينة النجاة».

فحسن الحسين وقديم إحسانه سارٍ في خلق الله، كسريان الروح في جسـد الإنسان.

العرش الملكى

قال الله تعالى في كتابه الكريم :

لَقَدْ جاءَكُمْ رَسولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَـزِيزٌ عَـلَيْهِ ما عَـنِتُمْ حَـرِيصٌ عَـلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤوفٌ رَحِيمٌ \* فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِيَ اللهُ لا إلـٰهَ إِلاّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ العَرْشِ العَظيم ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ الشَّهاواتِ السَّبْعِ وِرَبُّ العَرْشِ العَظيمِ \* سَـيَقولونَ اللهُ قُـلْ
أَنَلا تَتَّقونَ ﴾ (٢).

يظهر من هذه الآيات الكريمة أنَّ عـرش الله يأتي أيـضاً بمـعنى مـلك الله وملكو ته ـوالملك ظواهر الأشياء والملكوت بواطنها وحقائقها ـ.، فإنَّ الله صاحب العرش العظيم أي الملك العظيم، كما ورد ذلك في خبر حنان بن سدير.

فعن توحيد الصدوق بسنده المحتبر عمن حمنان بمن سدير قمال : سألت أبا عبد الله للظلم عن العرش والكرسي فقال : إنّ للعرش صفات كثيرة مختلفة، له في كلّ سبب وصنع في القرآن صفة على حدة، فقوله : ﴿ رَبَّ العَرْشِ العَظيمِ ﴾ يقول : الملك العظيم، وقوله : ﴿ الرَّحْنُ عَلى العَرْشِ أَسْتَوىٰ ﴾ يقول : على الملك احتوى، وهذا ملك الكيفوفية في الأشياء. ثمّ العرش في الوصل مفرد منسخة بدل منفرد من الكرسي، لأنّهما بابان من أكبر أبواب الغيوب، وهما جميعاً غيبان، وهما في الغيب

- (١) التوبة : ١٢٩ ـ ١٢٩ .
- (٢) المؤمنون : ٨٦ ـ ٨٧ .

| οΨ | العرش العلمي |
|----|--------------|
|----|--------------|

مقرونان، لأنَّ الكرسي هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مطلع البدع ومنها ـ منه ـ الأشياء كلّها، والعرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف والترك وعلم العود والبداء، فهما في العلم بابان مقرونان، لأنَّ ملك العرش سوى ملك الكرسي، وعلمه أغيب من علم الكرسي، فن قال : ﴿ رَبُّ العَرْشِ العَظيمِ ﴾ أي صفته أعظم من صفة الكرسي، وهما في ذلك مقرونان. قلت : جعلت فداك، فلِم صار في الفضل جار الكرسي ؟ قال لللله يا ينه صار جاره لأنّ علم الكيفوفيّة فيه، وفيه الظاهر من أبواب البداء وأينيّتها وحدّ رتقها وفتقها، فهذان جاران أحدهما حمل صاحبه في الظرف، وبمثل صرّف العلماء، وليستدلّوا على صدق دعواهما، لأنّه يختصّ برحمته من يشاء وهو القويّ العزيز.

فمن اختلاف صفات العرش أنّه قال تـبارك وتـعالى (ربّ العـرش ـربّ الوحدانيّة ـ عمّـا يصفون) وقوم وصفوه بسيدين ـعـاجزة ـ فـقالوا : ﴿ يَـدُ اللهِ مَغْلُولَة ﴾ وقوم وصفوه بالرجلين فقالوا : وضع رجله على صخرة بيت المقدس فمنها ارتق إلى السهاء، ووصفوه بالأنامل.

## زبدة المخاض

إنّ الذي نعتقد، ونقطع به أنّ العرش الإلهي ليس جسماً، وأنّه كهيئة السرير، كما عند المجسّمة \_خذلهم الله \_، وأنّ الله سبحانه يجلس عليه كما يجلس الملك على سرير وعرش ملكه، ويكون لعرشه حين جلوسه صوت وأطيط كأطيط الرحل، وأنّه ينزل منه إلى السماء الأولى أو إلى الأرض، كما تعتقد به الوهابيّة في عصرنا، تبعاً لابن تيميّة حينما سئل عن عرش الله ونزوله منه، وكان جالساً على المنبر، فقال : إنّه ينزل من عرشه كما أنزل من منبري هذا<sup>(۱)</sup>، ثمّ نزل من منبره !! فمهذا منافٍ للعقل السليم والنقل الصحيح، فإنّه يلزم على الله عزّ وجلّ أن يكون جسماً وفي جهة خاصّة، ومن ثمّ يلزمه الاحتياج والافتقار وهما من آيمات وخواص الإمكان الذاتي، وأنّ الله جلّ جلاله واجب الوجود لذاته، مستجمع لجميع صفات الجمال والكمال وهو الغنيّ بالذات، سبحان الله عمّا يصفون هؤلاء الجهّال، فكيف الجمال والكمال وهو الغنيّ بالذات، سبحان الله عمّا يصفون هؤلاء الجهّال، فكيف الغيّان اللهي .

في كتاب التوحيد للشيخ الصدوق تتلئَّ بسنده عن سلمان الفارسي قال : سأل الجاثليق أمير المؤمنين علي للظِّلا : أخبرني عن ربّك أيحمل أو يُحمل ؟ فقال : إنّ ربّنا جلّ جلاله يحمل ولا يُحمل، قال النصراني : كيف ذلك ونحن نجد في الإنجيل ( ويحمل

 (۱) جاء ذلك في رحلة ابن بطوطة لمّا وصل إلى دمشق ودخل جامعه، والتسق بـابن تسيميّة، فراجع. العرش العلمي ...... ۵۵

عرش ربّك فوقهم يومئذٍ ثمانية)؟ فقال عليّ للظّلِا : إنّ الملائكة تحمل العرش وليس العرش كما تظنّ كهيئة السرير، ولكنّه شيء محدود مخلوق مدبّر، ربّك عـزّ وجـلّ مالكه لا أنّه عليه ككون الشيء على الشيء، وأمر الملائكة بحـمله فسهم يحـملون العرش بما أقدرهم عليه، قال النصراني : صدقت رحمك الله<sup>(۱)</sup>.

قيل: إنّ نظام العلّية هو الشكل العامّ لهذا العالم، وجميع حوادث وظـواهـر العالم خاضعة لهذا القانون المطّرد، أي إنّ كلّ معلول له علّة، حـتّى تـنتهي العـلل والمعاليل إلى علّة العلل وهو الله سبحانه وتعالى، فهو مفيض الحياة وواهب القدرة وصانع القانون، ولا يخفى وجود الاختلاف بين هذه العلل والمعاليل، ولكن عـلى اختلاف مراحل عالم الكون تنتهي جميع مراحله إلى مـرحـلة فـيها تـنتهي أزمّـة الحوادث الملقاة على كواهل الأسباب، وأزمّة الأسباب على اختلاف أشـخاصها وأنواعها وترتّب مراتبها هو المسمّى عرشاً.

فالعرش مقام تنتهي فيه التدابير العامّة، وتصدر منه الأوامر الكونيّة : ﴿ ذو العَرْشِ الْجَعِيدِ فَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ (٢).

منه صور جميع الوقائع وهي حاضرة عند الله معلومة له، وبذلك يمكن القول إنّ العرش : مقام العلم التامّ بتدبير العالم الذي يسع كلّ شيء، وكلّ شيء في جوفه.

ومن هذه التدابير خلق السهاوات والأرض، أي بداية خلق الكون، وبما أنّ الماء كان العلّة التي انطلقت منها الحياة فتعود جميع الأسباب والعلل إلى هذه العلّة الأولى، والتي هي بدورها معلولة ومخلوقة لله عزّ وجلّ لذلك كان عرشه على الماء،

(١) البحار ٥٥ : ٩، عن التوحيد : ٢٣٢.

(٢) البروج : ١٦.

کیا في قوله تعالى :

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الشَّهاواتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةِ أَ بَسَامٍ وَكَانَ عَـرْشُهُ عَـل.

أي أنّه في علم الله التامّ إنّ الماء بداية سلسلة الأسباب والحياة : ﴿ وَجَعَلْنَنَا مِنَ المَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فكون العرش على الماء يومئذٍ كناية عن أنَّ ملكه تعالى مستقرًّا يومئذٍ على هذا الماء الذي هو مادّة الحياة.

وأمّا حملة العرش فإنّه يظهر من الآيات أنّهم من الملائكة ﴿ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ وهم الملائكة الذين حول العرش :

﴿ وَتَرى المَلاثِكَةَ حافَّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ (").

فيكون حملة العرش أيضاً من الملائكة كما في الروايات الشريـفة، فـتصدر الأوامر والأحكام من ذلك المقام المقدّس إلى هؤلاء الملائكة المقرّبين، والله العالم.

وأمّا الكرسي فهو كناية عن الملك والاحتواء والسيطرة، وما قيل عن البعض إنّ لله عزّ وجلّ كرسي يجلس عليه كلام غير صحيح فلا ينسجم مع الأدلّة العقليّة وظواهر القرآن ونصوص الأخبار، وحقيقة الكرسي أنّه مرتبة من العلم الفعلي وتسع هذه المرتبة كلّ ما في السماوات والأرض : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّماوات وَالأَرْضَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

- (۱) هود : ۲.
- (٢) الأنبياء : ٣٠.
- (٣) الزمر : ٧٥.
- (٤) البقرة : ٢٥٥.

العرش العلمي ...... ٥٧ أي وسع علمه جميع ملكه : ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوىٰ عَلى العَرْش ﴾<sup>(١)</sup>.

احتواء الملك والسيطرة عليه .

وبهذا يكون العرش والكرسي أمراً واحداً، وهو مرتبة عـظيمة مـن العـلم الإلهي، والكرسي يسع العرش كما يظهر من قوله تعالى : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وقد يطلق الكرسي على العرش، ويراد منه معنىً واحداً، فيمكن أن يقال :

١ – إنّ العرش هو المقام الذي يظهر به جميع الأشياء، ويتمركز فيه إجمال جميع التدابير التفصيلية لهذا العالم، وهو مقام الملك الذي يصدر منه التدابير، ومقام العلم الذي يظهر به الأشياء.

٢ ـ وإنّ الكرسي محيط بكلّ شيء وهو المقام الذي يظهر به تفصيلات الأشياء مع تغيّراتها، والبداء الحاصل إنّما فيه لا في العرش. وهذه التـفصيلات والتـغيّرات حسب نظام العلّية وترتّب المعلولات على عللها، فهو الكرسي أيضاً مقام الإحاطة والتدبير والحفظ، وإنّه مقام العلم الحضوري.

٣ \_ العرش والكرسي بابان في العلم الغيبي، إلّا أنّ ملك العرش أغيب مــن علم الكرسي، لذلك كانت صفته أعظم من صفة الكرسي، وهما في ذلك مقرونان.

جاء عن الإمام الصادق للمَثْلَةُ : «إنّ للعرش صفات كثيرة مختلفة له في كسلّ سبب وضع في القرآن وصفه على حدة، فقوله تـعالى : ﴿ رَبّ العَـرْشِ العَـطْمِ ﴾ يقول : الملك العظيم، وقوله : ﴿ الرَّحْمَٰنُ عَلَى العَرْشِ ٱسْتَوىٰ ﴾ يقول : على المـلك

(١) الأعراف : ٥٤ + يونس : ٣ + الرعد : ٢ + الفرقان : ٥٩ .

(٢) البقرة : ٢٥٥.

استوى. وهذا ملك الكيفوفيّة في الأشياء، ثمّ العرش في الوصل متفرّد من الكرسي، لأنّهما بابان من أكبر أبواب الغيوب، وهما جميعاً غيبان، وهما في الغيب مقرونان لأنّ الكرسي هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه يطلع البدع، ومنه الأشياء كلّها.

والعرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف والكون والقدر والحدّ والأين والمشيئة وصفة الإرادة وعلم الألف اظ والحسركات والترك وعسلم العمود والبدء، فهما في العلم بابان مقرونان، لأنّ ملك العرش سوى ملك الكرسي، وعلمه أغيب من علم الكرسي، فمن ذلك قال : ﴿ رَبّ العَرْشِ العَظيمِ ﴾ أي صفته أعظم من صفة الكرسي وهما في ذلك مقرونان.

قلت : جعلت فداك، فلم صار في الفضل جار الكرسي ؟ قال للظِّلا : إنّه صار جاره لأنّ علم الكيفوفيّة فيه، وفيه الظاهر من أبواب البداء وأينيّتها، وحدّ رتقها وفتقها، فهذان جاران أحدهما حمـل صـاحبه في الصرف، ومـثل صرف العـلماء ويستدلّوا على صدق دعواهما، لأنّـه يخـتصّ بـرحمـته مـن يشـاء وهـو القـويّ العزيز»<sup>(۱)</sup>.

الكيفوفيّة : بمعنى الكيفيّة من الكيف، وهو سـوّال عـن حـال الشيء فمـلك الكيفوفيّة ملك الأحوال الواقعة في الأشياء والأمور الحاصلة فيها بعد إيجادها، أي ما يعرض عليها من صفات ومتغيّرات.

فالعرش والكرسي واحد من حيث إنّهها مقام الغيب الذي يظهر منه الأشياء وينزل منه إلى هذا العالم، لكن العرش في الكلام متميّز عن الكرسي، لأنّ هذا المقام في نفسه ينقسم إلى مقامين لكنّهما مقرونان غير متباينين : أحدهما الباب الظـاهر

التوحيد للشيخ الصدوق ، باب العرش وصفاته .

العرش العلمي ...... العرش العلمي .....

الذي يلي هذا العالم وهو الكرسي، والآخر الباب الباطن الذي يليه وهو العرش. فهما يختلفان بنوع من الإجمال والتفصيل والبطون والظهور. وأحرى بالمقامين أن يسمّيا عرشاً وكرسيّاً، لأنّ فيهما خواصّ عرش الملك وكرسيّه.

ثمّ يطلق العرش على كلّ صفة من صفات الله العليا وأسمائه الحسنى من الجلال والجمال والكمال، إذ كلّ منها مستقرّ لعظمته وكبريائه، وبتلك الأسماء والصفات يظهر على قدر قابليات خلقه، ومعرفة عباده، حتّى يكون الخلق مظهراً لها، ويكون الإنسان الكامل وهو النبيّ الأعظم محمّد ﷺ مظهراً لتمام أسمائه وصفاته إلّا الألوهيّة سبحانه وتعالى.

فحينئذٍ لله سبحانه عرش العلم، وعرش القدرة وعرش الحياة، وهذه من صفات الذات وأنّها عين الذات<sup>(۱)</sup>، كما له عـرش صـفات الأفـعال، فـله عـرش الرحمانيّة وعرش الرحيميّة وعرش الوحدانيّة وعرش التقدّس والتنزّه، كما يـظهر من الأخبار والآيات ذلك.

وقال العلّامة المجلسي نتيَّنى : وقد أوّل الوالد للله الخبر الذي ورد في تـفسير قوله تعالى : ﴿ الرَّحْنُ عَلى العَرْشِ اَسْتَوى ﴾ أنّ المعنى : استوى من كلّ شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء، أنّ المراد بالعرش هنا عرش الرحمانيّة، والظرف حال، أي الربّ سبحانه حال كونه على عرش الرحمانية استوى من كلّ شيء، إذ بالنظر إلى الرحيمية التي هي عبارة عن الهدايات والرحمات الخاصّة بالمؤمنين أقرب، أو المراد أنّه تعالى بسبب صفة الرحمانية حال كونه على عرش الملك والعظمة والجلال

(١) ذكرت تفصيل ذلك في كتاب (عقائد المؤمنين) و (دروس اليقين في معرفة أصول الدين).
 وهما مطبوعان، فراجع.

٦٠ ..... ٢٠ في عرش الله المحسين على في عرش الله الحسين الله في عرض الله الستوى نسبته إلى كلّ شيء، وحينئذ فائدة التقييد بالحال نفي توهّم أنّ هذا الاستواء ممّـا ينقص من عظمته وجلاله شيئاً، انتهى(١).

فعرش الله جلّ وعظم شأنه في عالم الأسماء الحسنى والصفات العليا، إنّما يطلق على أسمائه وصفاته، وقد كتب على عرش الله «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة» وهذا يعني أنّ الحسين للظلا هو مظهر أسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وتتجلّى هذه المظهريّة وتبرز إلى عالم الوجود، وفي دنيا الموجودات بكونه للظّلا مصباح الهداية التكوينيّة والتشريعيّة، لمن كتب عليه الهداية من المؤمنين والمتّقين باختيارهم نجد الخير، وأنّه سفينة النجاة لمن غرق في بحر الذنوب والمحاصي والآتام، فتاب إلى الله وأراد النجاة.

ثمّ يطلق العرش على قلب الأنبياء والأوصياء للمَهَكِّ وورثتهم من العـلماء الصالحين وكمّل المؤمنين، فإنّ الله يناجيهم في سرّهم، وجعل قلوبهم مستقرّ محبّته وشوقه، وصدورهم معدن معرفته وعلمه.

وقد ورد في الخبر الشريف : «قلب المؤمن عرش الرحمن». وروي أيضاً في الحديث القدسي : «لم يسعني سمائي ولا أرضي ووسعني قلب عبدي المؤمن».

وعلى مثل هذه القلوب الطاهرة والقدسيّة الموالية، خُطّ وكتب: «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة»، فقلب المؤمن حسيني العرش، وإنّه عرش الله، وفي مثل هذا القلب المبارك : «إنّ لقتل الحسين للظِّلَا في قلوب المؤمنين لحرارة لا تُطفأ ولا تبرد أبدأ إلى يوم القيامة».

(١) البحار ٥٥ : ٣٨.

الفصل الرابع

سعة العرش الإلهى

لا يمكن للبشر أن يقف على سعة عرش الله سبحانه، فإنّ العرش محيط بنا، وكيف للمحاط أن يدرك المحيط، ولكن أهل البيت للميتيني الذين هـم أدرى بمـا في البيت الكوني الواسع الرحيب، فإنّ خلقة النبيّ وأهل بيته الأطهار في عالم الأنوار كان قبل خلق الخلق، فهم العقل الأوّل والمخلوق الأوّل الصادر مـن الله سـبحانه وتعالى<sup>(1)</sup>.

فهؤلاء الأئمة المعصومون للمتمَلِّةُ أخبرونا عن سعة العرش بالمثال، بما يطابق مقتضى الحال، وبمقدار ما كان يمكن لأولئك الرجال الذين من حولهم أن يدركوه في تلك الأحوال، من باب (كلّم الناس على قدر عقولهم) فحاول النسبيّ والأئمة الأطهار للمَبَلِثُةُ أن يرفعوا بعض الستار عن تلك الحقائق النوريّة، ذلك من خلال التشبيه والمثال، وإليكم النماذج التالية :

 (١) لقد تعرّضت لهذا الموضوع بالتفصيل في (علي المرتضى بل نقطة باء البسملة) و (جلوة من ولاية أهل البيت 報道) و (فاطمة الزهراء بش ليلة القدر) و (أهمل البيت ب ي سفينة النجاة)، وكلما مطبوعة، فراجع.

١ ـ البحار عن الخصال والمعاني والعياشي والدرّ المنثور بسندهم في حديث أبي ذرّ عن النبيّ ﷺ قال :

يا أبا ذرّ، ما السماوات السبع في الكرسي إلّا كحلقة مسلقاة في أرض فـلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل الفلاة على تلك الحلقة<sup>(١)</sup>.

٢ ـ عن ابن حميد، قال : ذاكرت أبا عبد الله عليَّة فيا يروون من الرؤية ـ أي رؤية الله بالبصر والعياذ بالله كما عند أصحاب العدوي والتيمي ـ فقال :

الشمس جزء من سبعين جزءاً من نور الكرسي، والكرسي جزء من سبعين جزءاً من نور العرش، والعرش جزء من سبعين جزءاً من نور الحجاب، والحجاب جزء من سبعين جزءاً من نور السرّ، فإن كانوا صادقين فسليملؤوا أعسينهم مسن الشمس ليس دونها سحاب<sup>(٢)</sup>.

وفي إحدى زياراتي لبيت الله الحرام كنت أنظر إلى الكعبة الشريفة، وأفكّر بطواف الناس حول البيت الشريف، ثمّ طواف الملائكة حول البسيت المعمور في السهاء الرابعة، وطواف الملائكة المقرّبين حول العرش الإلهي في السهاء السابعة، وأنّ الملائكة من الأجسام اللطيفة، فيطوفون حول البيت المعمور المـتلائم مع حـالهم وخلقهم وكذلك المقرّبون، فخطر على بالي :

- (۱) البحار ۵۵:۵۰
- (٢) البحار ٤:٤٤.

أنّ الكعبة بحجمها المحسوس، والمربّع الذي تربّع لمساواته لكلمات التسبيح الأربعة، أي (سبحان الله، والحــمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكـبر)، وإنّ المـعرفة الإلهيّة تتلخّص في هذه الكلمات، وأنّ الخلق كلّه يسبح حولها ويسبّح الله سبحانه، فما من شيء إلّا ويسبّح بحمده (والتسبيح من السبح والسباحة، وهي تعني الحركة بكلّ الإعضاء إلى الأمام والإمام).

فالكعبة المربّعة والمكعّبة تـعدّ بمـنزلة النـقطة في الحـركة الدائـريّة، فـهي المركز والمنطلق، وكلّ من دخل في مدارها كان منها وإليها، ومن خرج فـقد شـندّ وهلك.

ثمّ لو عرفنا كما في علم الجغرافيا مساحة الكرة الأرضيّة، ونسبة الكعبة إليها، ثمّ بهذه النسبة لو كبّرنا الدائرة إلى أربع مرّات بعدد المساحة للكرّة الأرضيّة، وقسنا بين الكعبة والبيت المعمور لعرفنا مساحة البيت المعمور، وهكذا مساحة العرش الإلهي يوم القيامة، الذي يجتمع في ظلّه المؤمنون من أوّل الخلق إلى آخره، كما ورد في الروايات الشريفة الكثيرة.

وإنّما يكون هذا الحساب لو أمكن بالحساب الضوئي والنـوري وبـالحاسبة الآلية، كما هو معروف عند أهله.

ثمّ المراد من الحجّ والعمرة والطواف ليس زيارة الأحجار وحسب، إنّما المراد أن يعلم الزائر ولاءه لأصحاب الولاية الحقّة، وهو الرسول الأعظم محمّد ﷺ وأهل بيته الأئمة المعصومين الأطهار للمقلّكِ ، وأنّ الولاية هي مركز الحركة والطواف نحو الله سبحانه، وهي نقطة الانطلاق، كما هي نقطة الانتهاء، وهي نقطة باء البسملة المتمثّلة حقيقةً بالمعرفة العلويّة، بأمير المؤمنين عليّ للجَلاِ ، المتمثّل برسول الله عَلَيْوَالَهُ .

فالكلِّ في بواطنهم وحقائقهم يطوفون حول بيت الولاية آل محسمّد علِّيَكْنِ ،

7٤ ..... الإمام الحسين على في عرش الله وإن خالف جمع في ظواهر هم كما في قوله تعالى :
وإن خالف جمع في ظواهر هم كما في قوله تعالى :
أ ما خَلَقْتُ الجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون ﴾ .
فتدبّر .
وما ذكر ته كنظريّة قابلة للأخذ والعطاء والمناقشة العلميّة الموضوعيّة ، ومن

الله التوفيق والسداد والصواب.

## الفصل الخامس

## الألوان في العرش

كلّنا نعرف اللون الحسّي، فهو بديهي التصوّر، فإنّه بالقوّة الباصرة وحاسّتها وبالضوء والنور، نرى الألوان الزاهية التي تعدّ بالآلاف لتفاوتها، في مراتبها الطولية والعرضية، وامتزاجها وتركّبها الخارجي بعضها مع بعض.

إلاَّ أنَّ أُمَّهات الألوان سبعة كما هو المعروف، أو أربعة كما ورد في روايـات العرش، وهي عبارة عن الأبيض والأصفر والأخضر والأحمر .

والأجسام المركّبة من العناصر الأربعة ـالماء والتراب والهواء والنار ـ يتولّد منها ما لا يعدّ ولا يحصي، كذلك الألوان.

وأمّا الألوان في العرش فقد جاء في حديث الإمام أبي جعفر الباقر للظُّلا عن تفسير القمّي بسنده قال للظِّلا :

جاء رجل إلى أبي علي بن الحسين للمَنْكِط فقال له : إنَّ ابن عباس يزعم أنَّه يعلم كلَّ آية نزلت في القرآن في أيّ يوم نزلت وفيمن نزلت ! فقال أبي للمُنْلَة : سله فيمن نزلت :

﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هٰذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُ سَبِيلاً ﴾ ؟ وفيمن نزلت :

وَلا يَسْنُفَعَكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْسَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللهُ يُسرِيدُ أَنْ يَغُويكُمْ ﴾ ؟

وفيمن نزلت : ﴿ يا أَيُّها الَّذينَ آمَنوا أَصْبِروا وَصابِروا وَرابِطوا ﴾ ؟ فأتاه الرجل فسأله فقال : وددت أنّ الذي أمرك بهذا واجـهني بـه فأسأله عن العرش ممّ خلقه الله وكم هو وكيف هو ؟

فانصرف الرجل إلى أبي للنَّلْج فقال أبي للنَّلْج : فهل أجابك بالآيات ؟ قال: لا.

قال أبي : لكن أُجيبك فيها بعلم ونور غير المدّعي ولا المنتحل.

أمّا قوله : ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هٰذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ ففيه نزلت وأبيه.

وأمّا قوله ﴿ وَلا يَنْفَعَكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ ﴾ فني أبيه نزلت.

وأمّا الأخرى فني ابنه نزلت وفينا ولم يكن الرباط الذي أمرنا به، وسيكون ذلك من نسلنا المرابط ومن نسله المرابط .

وأمّا ما سأل عنه من العرش ممّ خلقه الله ، فإنّ الله خلقه أرباعاً ، لم يخلق قبله إلّا ثلاثة أشياء : الهواء والقلم والنور ، ثمّ خلقه من ألوان أنوار مختلفة من ذلك النور : نور أخضر منه اخضرّت الخضرة ، ونور أصفر منه اصفرّت الصفرة ، ونور أحمر منه احمرّت الحمرة ، ونور أبيض وهو نور الأنوار ، ومنه ضوء النهار ، ثمّ جعله سبعين ألف طبق غلظ كلّ طبق كأوّل العرش إلى أسفل السافلين ، ليس من ذلك طبق إلاّ يسبّح بحمد ربّه ويقدّسه بأصوات مختلفة وألسنة غير مشتبهة ، لو أذن للسان واحد فأسمع شيئاً ممّا تحته لهدم الجبال والمدائن والحصون ، وكشف البحار وله الألوان في العرش ..... ۲۷

ما دونه، له ثمانية أركان يحمل كلّ ركن منها من الملائكة ما لا يحصى عددهم إلّا الله، يسبّحون بالليل والنهار لا يفترون، ولو أحسّ حسّ شيء ممّـا فوقه ما قام لذلك طرفة عين بينه وبين الإحساس حجب الجبروت والكبرياء والعظمة والقـدس والرحمة والعلم، وليس وراء هذا مقال، لقد طمع الجائر في غير مطمع، أمـا إنّ في صلبه وديعة قد ذرئت لنار جهنّم فيخرجون أقواماً من دين الله، وستصبغ الأرض بدماء أفراخ من أفراخ آل محمّد، تنهض تلك الأفراخ في غير وقت وتطلب غـير مدرك، ويرابط الذين آمنوا ويصبرون ويصابرون، حتّى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين<sup>(۱)</sup>.

وجاءت الرواية في توحيد الصدوق بسنده إلى قوله ــوليس بعد هذا مقال. كما جاءت في الكشّي بسنده إلى آخر الخبر، وكذلك في الاختصاص بسنده مثله. وللعلّامة المجلسي بيان في شرح الخبر، فراجع<sup>(٢)</sup>.

وجاء في الكافي بسنده رفعه قال : سأل الجاثليق أمير المؤمنين للظِّلَا فقال له : أخبرني عن الله عزّ وجلّ يحمل العرش أو العرش يحمله؟

فقال أمير المؤمنين للَّلِلَا : الله عزّ وجلّ حامل العرش والسهاوات والأرض وما فيهها وما بينهها، وذلك قول الله عزّ وجلّ :

إنَّ الله يَمْسِكُ السَّماواتِ وَالأرضَ أن تَزولا وَلَئِنْ زالَتا إنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحَدٍ

- (١) البحار ٥٥ : ٢٤، عن تفسير عليَّ بن إبراهيم القمّي : ٣٨٥.
  - (٢) البحار ٢٤: ٣٧٤.

٨٠ ..... الإمام الحسين على في عرش الله من بعده إنَّهُ كانَ حَليماً غَفوراً ٢٠.

قال : فأخبرني عن قوله : ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَـوْمَنِذٍ ثَمَـانِيَةً ﴾ فكيف ذاك وقلت : إنّه يحمل العرش والسماوات والأرض ؟

فقال أمير المؤمنين للله : إنّ العرش خلقه الله تبارك وتعالى من أنوار أربعة : نور أحمر منه احمرّت الحمرة ، ونور أخضر منه اخضرّت الخضرة ، ونور أصفر منه اصفرّت الصفرة ، ونور أبيض منه ابيضّ البياض ، وهو العلم الذي حمّله الله الحمّلة ، وذلك نور من نور عظمته فبعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين ، وبعظمته ونوره عاداه الجاهلون ، وبعظمته ونوره ابتغى من في السهاوات والأرض من جميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المشتبهة المشتّتة ـ فكلّ شيء محمول يحمله الله بنوره وعظمته وقدرته لا يستطيع لنفسه ضرّاً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ، فكلّ شيء محمول والله تبارك وتعالى المسك لهما أن تزولا ، والمحيط بهما من شيء وهو حياة كلّ شيء ونور كلّ شيء سبحانه وتعالى عمّا يقولون عملواً

قال له : فأخبرني عن الله عزّ وجلّ أين هو ؟ فقال أمير المؤمنين للظِّلا : هو ها هنا وها هنا وفوق وتحت ومحيط بنا ومعنا ، وهو قوله :

أ ما يَكونُ مِنْ نَجُوىٰ ثَلاثَةٍ إِلَّا وَهُوَ رَابِعُهُمْ وَلا خَسَسَةٍ إِلَّا هُـوَ سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنِي مِنْ ذَٰلِكَ وَلا أَخْتَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمُ أَيْنَا كَانُوا ﴾.

فالكرسي محيط بالسماوات والأرض وما بينهما ومــا تحت الثرى وإن تجــهر بالقول فإنّه يعلم السرّ وأخنى، وذلك قوله تعالى :

﴿ وَسِعَ كُزُسِيُّهُ السَّماواتُ وَالأَرْضُ وَلا يَؤودُهُ حِفْظُهُما وَهُوَ العَلِيُّ العَظيمُ ﴾.

الألوان في العرش ..... الألوان في العرش ....

فالذين يحملون العرش هم العلماء الذين حمّلهم الله علمه، وليس يخرج من هذه الأربعة شيء خلقه الله في ملكوته، وهو الملكوت الذي أراه الله أصفياءه، وأراه خليله عليُّلاٍ ، فقال :

وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَاهِمَ مَلَكُوتَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلِيَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾.
وكيف يحمل حملة العرش الله، وبحياته حييت قلوبهم، وبنوره اهـتدوا إلى
معرفته<sup>(۱)</sup>؟!

قوله للمُظِلَا : (والذين يحملون العرش هم العلماء الذيس حمّـ لمهم الله عسلمه) إشارة إلى أنّ العرش هو العلم الإلهي الوسيع الذي جميع الأشياء في كلّ العوالم، حتّى العلم بذاته سبحانه وتعالى، والعلماء يحبّهم الله اصطفاهم ليحملوا علمه، إلّا أنّهـ م يحملونه في أسماءه وصفاته، لا في ذاته، فما عرف الله في ذاته أحد (وما عرفناك حقّ معرفتك)، فلا يعلم ما هو إلّا هو جلّ جلاله.

ثمّ علماء السماء هم الملائكة، وعلماء الأرض هم الأنبياء والأوصياء للمَنْكِلُاً، وورثة الأنبياء من العلماء الصالحين المتّقين الزاهدين، فإنّ العلم الإلهي يـقذف في قلوبهم، لأنّ العلم كما ورد في الخبر الشريف : «ليس بكثرة التعلّم إنّما العـلم نـورً يقذفه الله في قلب من يشاء هدايته»، فيا لوكان من أهل الهداية والصلاح باختياره ذلك، فمثل هؤلاء يحملون عرش الله، فقلب المؤمن عرش الرحمن، وعلى ممثل هذا العرش المقدّس كتب بلون المعرفة : (إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النـجاة)، فكلّ عالم ـالأنبياء والأوصياء والعلماء الصلحاء ـهو حسينيّ الهموى، حسينيّ الوجود والقلب، حسينيّ العلم والعرش، وكلّ حسينيّ هو عالم وفي خطّ العـلماء،

<sup>(</sup>١) البحار ٥٥: ٩، عن الكافي ١ : ١٢٩.

٧٠ ..... الإمام الحسين على عرش الله ومن بلغ هذا المقام الحسين على عرش الله ومن بلغ هذا المقام السابخ والمنزلة العظيمة والدرجة الرفيعة، فإنّه يسرى مسلكوت السهاوات والأرض، ويرى حقائق الأشياء وبواطنها، ولا يلقّاها إلّا ذو حظًّ عظيم، امتحن الله قلبه بالإيمان، وفاز بسعادة الدارين.

عن إبراهيم بن محمّد الخزّاز ومحمّد بن الحسين، قالا : دخلنا على أبي الحسن الرضا لمليَّلا ، فحكينا له ما روي أنّ محمّداً يَتَلَيَّهُ رأى ربّه في هيئة الشابّ الموفّق في سنّ أبناء ثلاثين سنة، رجلاه في خضرة . وقلنا : إنّ هشام بن سالم وصاحب الطاق والميثمي ـوكان هذا من الافتراء عليهم، فإنّهم من الثقات المقرّبين ـ يقولون : إنّه أجوف إلى السرّة والباقي صمد . فخرّ ساجداً ثمّ قال :

سبحانك ما عرفوك ولا وحدّوك، فمن أجل ذلك وصفوك، سبحانك لو عرفوك لوصفوك بما وصفت به نفسك، سبحانك كيف طاوعتهم أنفسهم أن شبّهوك بغيرك، إلهي لا أصفك إلّا بما وصفت به نفسك، ولا أشبّهك بخلقك، أنت أهلٌ لكلّ خير، فلا تجعلني من القوم الظالمين.

ثمّ التفت إلينا فقال : ما توهّمتم من شيء فتوهّموا الله غيره.

ثمّ قال : نحن آل محمّد النمط الوسطى الذي لا يـدركنا الغـالي، ولا يسـبقنا التالي، يا محمّد، إنّ رسول الله ﷺ حين نظر إلى عظمة ربّه كان في هـيئة الشـابّ الموفّق وسنّ أبناء الثلاثين سنة، يا محمّد عظم ربيّ وجلّ أن يكون في صفة المخلوقين.

قال : قلت : جعلت فداك من كانت رجلاه في خضرة ؟

قال : ذاك محمّد ﷺ، كان إذا نظر إلى ربّه بقلبه جعله في نور مثل نور الحجب حتّى يستبين له ما في الحجب، إنّ نور الله منه اخضرّ ما اخضرّ ، ومنه احمرّ ما احمرّ ، ومنه ابيضّ ما ابيضّ، ومنه غير ذلك، يا محمّد، ما شهد به الكتاب والسنّة فسنحن الألوان **في العرش ..... ٧١** ..... ٧١ .... الألوان في العرش .... ٧١

للعلّامة المجلسي في بحاره بيان لطيف لهذا الخبر الشريف وفي ألوان يـقول : وأمّا تأويل ألوان الأنوار فقد قيل فيه وجوه :

الأوّل : إنّها كناية عن تفاوت تلك الأنوار بحسب القرب والبعد مـن نـور الأنوار ، فالأبيض هو الأقرب ، والأخضر هو الأبعد ، كأنّـه ممـزج بـضرب مـن الظلمة ، والأحمر هو المتوسّط بينهما ، ثمّ ما بين كلّ اثنين ألوان أخرى كألوان الصبح والشفق المختلفة في الألوان لقربها وبعدها من نور الشمس .

الثاني : إنّها كناية عن صفاته المقدّسة، فالأخضر قدرته على إيجاد الممكنات وإفاضته الأرواح التي هي عيون الحياة ومنابع الخضرة، والأحمر غضبه وقهره على الجميع بالإعدام والتعذيب، والأبيض رحمته ولطفه على عباده كـما قـال تسعالى : ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ أَبْيَضَّتْ وُجوهُمُ فَنِي رَحْمَةِ اللهِ ﴾ .

الثالث : ما استفدته من الوالد العلّامة قدّس الله روحه، وذكر أنّه ممّـا أفيض عليه من أنوار الكشف واليقين، وبيانه يتوقّف على تمهيد مقدّمة، وهي أنّ لكلّ شيء مثالاً في عالم الرؤيا والمكاشفة، وتظهر تلك الصور والأمثال على النفوس مخــتلفة باختلاف مراتبها في النقص والكمال، فبعضها أقـرب إلى ذي الصـورة، وبـعضها أبعد، وشأن المعبّر أن ينتقل منها إلى ذواتها.

فإذا عرفت هذا :

فالنور الأصفر : عبارة عن العبادة، ونورها كما هو الجرّب في الرؤيا، فـإنّه كثيراً ما يرى الرائي الصفرة في المنام فيتيسّر له بعد ذلك عبادة يفرح بها، وكما هو المعاين في جباه المتهجّدين، وقد ورد في الخبر في شأنهم أنّه ألبسهم الله من نوره لمّـا خلوا به.

والنور الأبيض : العلم، لأنّه منشأ للظهور، وقد جرّب في المنام أيضاً . والنور الأحمر : الحبّة، كما هو المشاهد في وجوه الحبّين عند طغيان الحبّة، وقد جرّب في الأحلام أيضاً .

والنور الأخضر : المعرفة ، كما تشهد به الرؤيا ويناسبه هذا الخبر ، لأنّه طلِّيْلَا في مقام غاية العرفان كانت رجلاه في خضرة .

ولعلّهم للمَنْكُلُ إنّما عبّروا عن تلك المعاني على تقدير كونها مرادة بهذه التعبيرات لقصور أفهامنا عن محض الحقيقة، كما تعرض على النفوس الناقصة في الرؤيا هذه الصور، ولأنّا في منام طويل من الغفلة عن الحقائق كما قال للنَّلْخُ ؛ الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا.

وهذه التأويلات غاية ما يصل إليه أفهامنا القاصرة، والله أعلم بمراد حججه وأوليا نه عليه التأويلات.

الفصل السادس

تربيع العرش

الحجم الأوّلي في الأفلاك هي الكرويّة \_كما ثبت في محلّه من الفلسفة وعلم النجوم والهندسة \_كما أنّ الدائرة هي أسّ الأشكال الهندسية، فـرجـع الأشكـال والأجسام إلى الدائرة أو الكرة، وإنّما الأشكـال الأخـرى تـتولّد مـن الضـغوط الاختيارية أو القسرية، فالشكل المربّع والحجم المكعّب، إنّما هما وليدتا الضغوط من الجوانب الأربعة.

هذا في المحسوسات والجسمانيات والأجسام، وتنظرياً بها ـمن باب تشبيه المعقول بالمحسوس ـ يكون الأمر كـذلك فـيا وراء الطـبيعيات والمـغيّبات، إلاّ أنّ الأسباب في التربيع مثلاً، إنّما يكون أمراً علمياً ومعنوياً، كما في عرش الله، فإنّه ورد في الروايات أنّه مربّع، وسبب ذلك كما جاء في الفـقيه والعـلل والمحـاس للشـيخ الصدوق بسنده :

> روي عن الإمام الصادق للمَنْلا أنّه سئل : لِمَ سَمَّي الكعبة كعبة ؟ قال : لأنّها مربّعة . فقيل له : ولِمَ صارت مربّعة ؟ قال : لأنّها بحذاء بيت المعمور وهو مربّع .

فقيل له : ولمَ صار البيت المعمور مربّعاً ؟ قال : لأنّه بحذاء العرش وهو مربّع. فقيل له : ولِمَ صار العرش مربّعاً ؟

قال : لأنّ الكلمات التي بني عليها الإسلام أربع : سـبحان الله والحـمد الله ولا إله إلّا الله والله أكبر<sup>(۱)</sup>.

أجل الإسلام هو بالمعنى الخاصّ خاتم الأديان، وبنيت معارفه الأوّلية \_وقد عدّها العلماء من أساس علومه \_على الكلمات والتسبيحات الأربـعة : التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير، وبهذا الترتيب يكون سير المعرفة في تكامل الإنسان وخلافته لله سبحانه.

فتهام المعرفة في مقام التوحيد إنما يكون أوّلاً بتنزيه الله سبحانه وتقديسه عن النقائص وصفة الاحتياج التي تعدّ من خصائص الممكن الذاتي، كالتركيب والجسميّة والحلول وما شابه ذلك من الجهل والعجز والموت، فإنّ الإنسان إذا أراد أن يعرف خالقه وصانعه من خلال معرفة نفسه «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» فإنّه يرى نفسه غارقاً في بحر النقائص، فهو عاجز لا يقدر على شيء حين ولادته، وكان في بطن أمّه لا يعلم شيئاً، ولا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرّاً، وأنّه محيط بالموت وغير ذلك من صفات النقص، ولمّا كانت العلّة في وجوده أشرف وأجل ( لمقام العلّية والتقدّم العِلّي ) فخالقه وموجده وعلّته الأولى \_علّة العلل ـ لا بدّ أن يستخرّه عن مثل هذه النقائص، فبداية المعرفة تستلزم تنزيه الله وتسبيحه، فأوّل الإسلام أن نعرف الله بمعرفة جلاليّة بأنّه جلّ جلاله منزّ، عن النقائص والقبائح، فنقول في

(١) البحار ٥٥: ٥.

توبيع العرش ...... ۷۵ مقام معرفة الله : سبحان الله .

ثمّ نرى الجمال في الكون ونرى المحامد، وأنّها ترجع كلّها إلى الله جلّ جلاله، فنعرف الله بمعرفة جماليّة، ونرى جمال الله بأنّه العالم القادر الحيّ له الأسهاء الحسنى والصفات العليا، فهو أحقّ بالحمد كلّه، وكلّ الحمد مستغرقاً يرجع إليـه، فـنقول: الحمد لله.

ثمّ سير المعرفة يقتضي أنّه حينما نرى أنّ كلّ من كان منزّهاً عـن النـقائص ومستجمعاً للمحامد على الإطلاق، وأنّه الكمال المطلق ومطلق الكمـال، ونـعرفه معرفة كماليّة، فهو أحقّ بالعبادة والعشق فهو الإله حقّاً ـمن (ألِهَ) أو (وَلِهَ) مـن العبادة أو الحبّ، فهو سبحانه وله الحمد يستحقّ العبادة دون غيره، فيقول العـبد مبتهجاً : لا إله إلّا الله.

ثمّ يريد العبد أن يعرف ربّه كمال المعرفة فيرى أنّه ـكما قال النبيّ الأعـظم محمّد ﷺ : «ما عرفناك حقّ معرفتك»، و «ما عبدناك حـقّ عـبادتك» ـ فـبأيّ وصفٍ يصف ربّه، فهو الكبير المتعال، وهو الأوّل والآخر والظاهر والباطن، فكلّما أراد العبد أن يصف سيّده ومولاه فإنّه يراه أكبر من أن يوصف، فيقول : الله أكبر.

وهذه المراحل هي حقيقة التوحيد وحقيقة المعرفة والإسلام الكامل.

فالتسبيح معرفة جلالية، والتحميد معرفة جماليّة، والتهليل معرفة كماليّة، ويمتاز الله سبحانه عن غيره في مقام المعرفة، أنّه أكبر ممّا يصفون، وكلّما يستوهّمه الإنسان في مقام التوحيد، فهو بالحمل الشائع الصناعي مخلوق له وليس خمالقه، كما ورد في كثير من رواياتنا عن أهل البسيت للميّليّن، نعم بمالحمل الأوّلي الذاتي فهو الصانع جلّ جلاله، المستجمع لجميع صفات الجمال والكمال، وهذه هي أركان الإسلام، وبني الإسلام عليها، وهي حقيقة العلم الإلهي، وهمو العرش العملمي ٧٦ ..... الإمام الحسين عنه في عرش الله الحسين عنه في عرش الله \_\_\_\_\_\_\_\_
حما مرّ \_ وبحذائه البيت المعمور، وبحذاء المعمور بيت الله الحرام الكعبة المشرّفة في مكّة المكرّمة.

والحاج في طوافه حول البيت الحرام، يطوف مع الملائكة في السهاء الرابعة حول البيت المعمور، ومع حملة العرش الإلهي، وأنّه يطوف حول العلم بجلال وجمال وكمال، بتسبيح وتحميد وتهليل وتكبير، ولو أدرك الطائف هذا المعنى ولمسه في أعياق وجوده وصميمه، وضاء قلبه بأنواره وأشعّته، فإنّه يصل إلى مقام الفناء في الله سبحانه، ويذوب في علمه وعشقه عندما يطوف مع الطائفين. ويكون طوافه طواف العاشقين الوالهين، ويغرق في سبحات جلال الله مع السابحين المسبّحين، وربما يموت شوقاً في لقاء ربّ العالمين، وتعرج روحه مع الملائكة الطائفين، ويطوف معهم في عالم الأرواح الزكيّة والأنوار البهيّم، ولا يلقّاها إلّا ذو حظّ عظيم، رزقنا الله وإيّاكم ذلك.

هذا، وجاء في بحار الأنوار للعلّامة المجلسي تلوَّئُو قائلاً : فأمّـا العـرش الذي تحمله الملائكة فهو بعض الملك وهو عرش خلقه الله تعالى في السهاء السابعة، وتعبّد الملائكة بحمله وتعظيمه، وقد جاء الحديث : إنّ الله تعالى خلق بيتاً تحت العـرش سمّـاه (البيت المعمور) تحجّه الملائكة في كلّ عام، وخلق في السهاء الرابعة بيتاً سمّـاه (الضرّاح) وتعبّد الملائكة بحجّه والتعظيم له والطواف حوله، وخلق البيت الحرام في الأرض فجعله تحت الضراح، وروي عن الصادق عليَّلَا أنّه قال : لو التي حجر من العرش لوقع على ظهر بيت المعمور، ولو التي من البيت المعمور لسقط عـلى ظهر البيت الحرام، ولم يخلق الله عرشاً لنفسه يستوطنه، تعالى الله عن ذلك، لكنّه خلق عرشاً أضافه إلى نفسه تكرمةً له وإعظاماً، وتعبّد الملائكة بحمله، كما خلق بيتاً في الأرض ولم يخلقه لنفسه ولا يسكنه، تعالى الله عن ذلك، لكنّه خلق وأضافه إلى نفسه إكراماً له وإعظاماً، وتعبَّد الخلق بزيارته والحبحّ إليه. انتهى كلامه المقصود نقله<sup>(۱)</sup>.

وجاء في تفسير الطبرسي : البيت المعمور هو بيت في السهاء الرابـعة بحـيال الكعبة، تعمره الملائكة بما يكون منها فيه من العبادة، عن ابـن عـباس ومحـاهد، وروي أيضاً عن أمير المؤمنين للظِّلا قال : ويدخله كلّ يوم سبعون ألف مـلك، ثمّ لا يعودون إليه أبداً.

وفي العلل عن ابن سنان عن الإمام الرضا عليَّلَا : علّة الطواف بالبيت أنّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة : ﴿ إِنّي جاعِلٌ في الأرْضِ خَلِيفَةً قالوا أَتَجْعَلَ فيها مَنْ يُفْسِدُ فيها وَيَسْفِكُ الدَّماءَ ﴾ فردّوا على الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا فأحبّ الله عزّ وجلّ أن يتعبّد بمثل ذلك العباد، فوضع في السهاء الرابعة بيتاً بحذاء العرش يسمّى (الضراح) ثمّ وضع في السهاء الدنيا بيتاً يسمّى (المعمور) بحذاء الضراح، ثمّ وضع البيت بحذاء البيت المعمور، ثمّ أمر آدم عليَّالاً فطاف به فتاب الله عليه، فجرى ذلك في ولده إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

وهناك روايات في الباب من الفريقين ــالسنّة والشيعة ــفراجع، ثمّ يـقول العلّامة في مقام البيان: مقتضى الجمع بين الأخبار مع صحّة جميعها، القول بتحقّق البيت في جميع تلك المواضع، وسيأتي كثير من الأخبار المـتعلّقة بـالباب في بـاب الملائكة.انتهى كلامه رفع الله مقامه.

- (۱) البحار ٥٥ : ۸ .
- (٢) البحار ٥٥: ٥٥ ـ ٥٨.

٧٨ ..... الإمام الحسين بالله في عرش الله وبيان وبيذا المقدار عرفنا إجمالاً علّة تربيع العرش الإلهي بنظرة روائية، وبيان عرفاني، فتدبّر.

ثمّ كتب على عرش الله : (الحسين مصباح هدىً وسفينة نجاة)، فإنّما يهتدي الإنسان إلى المعرفة بمراحلها بالنور الحسيني، وإنّما يشقّ عباب بحار المعارف الإلهيّة والعلوم الربّانية بالسفينة الحسينيّة، فالتسبيح يستجلّى بالحسين عليّكة المحسمّدي، والتحميد يظهر بمحمّد تشيّ الحسيني (حسين منّي وأنا من حسين)، وكلّهم نـورٌ واحد، فبهم عُرف الله وعُبد، وسبّحوا فسبّحت الملائكة، وحمدوا فحمدت الملائكة، وهلّلوا فهلّل الكون معهم، وكبّروا فكبّر العالم بتكبيرهم. يا رُبّ جوهرةٍ لو أبوح به...

الفصل السابع

العقل في العرش

العقل جوهرة ربّانية قد أفاض الله بها على الإنسان ليكرّمه على مخـلوقاته الأخرى، وبالعقل امتاز عن العجماوات وتشرّف على الكائنات.

وقد بحث العلماء عنه وعن حقيقته كثيراً، وإنّ الحكماء قسّموه إلى تقسيمات عديدة كقولهم بالعقل الهيولاني والعقل المستفاد والعـقل بـالفعل والعـقل الكـلّي، وأضيف العقل الإلهي الربّاني القدسي الذي كان عند رسول الله ﷺ، فـهو العـقل الكلّي، وهو الصادر الأوّل من الله جلّ جلاله<sup>(۱)</sup>.

وللعقل تجلّيات ومقامات ومراتب تتعلّق بفيض الله وخلقه، منها : أنّه أوّل خلق الله من الروحانيّين، كان على يمين العرش من نور الله عزّ وجلّ.

فعن سماعة قال : كنت عند أبي عبد الله للظِّلَا وعنده جماعة من مواليه فجرى ذكر العقل والجهل، فقال أبو عبد الله للظِّلَا : اعرفوا العقل وجنده والجهل وجـنده تهتدوا. قـال سماعـة : فـقلت : جـعلت فـداك، لا نـعرف إلّا مـا عـرّفتنا. فـقال أبو عبد الله للظِّلا : إنّ الله جلّ شـناؤه خـلق العـقل وهـو أوّل خـلق خـلقه مـن

<sup>(</sup>١) لقد بحئت عن العقل والعقلاء بالتفصيل في ( ما هو العقل ومن هم العقلاء ؟ )، فراجع .

٨٠ ..... الإمام الحسين على في عرض الله الروحانيين عن يمين الله في عرض الله الروحانيين عن يمين العرش من نوره، فقال له : أقبل، فأقبل، ثمّ قبال له : أدبر، فأدبر، فقال الله تبارك وتعالى : خلقتك خلقاً عظيماً وكرّمتك على جميع خلق ...»<sup>(۱)</sup>.

والمراد من يمين العرش يعني العلم المـبارك والمـيمون، وأنَّــه مــن نــور الله جلّ جلاله.

وجاء في الخصائص الحسينيَّة :

واعلم \_كما ذكرنا \_أنّه وقع اختلاف بين الحكماء من اليونانيّين وغيرهم من العلماء في أوّل ما صدر عن الأوّل، وفي تعيين أوّل المخلوقات، كما اختلف المتكلّمون والملّيون في ذلك، وكذلك اختلفت الأخبار عند الفريقين، في الصادر الأوّل أنّـه العقل أو القلم أو الروح أو نور النبيّ أو روحه.

فذهب أكثر الحكماء \_وهم المشّائيون أتباع أرسطوطاليس \_إلى أنّ أوّل المخلوقات هو العقل الأوّل \_لقاعدة الواحد لا يصدر منه إلّا واحد، كما إنّ الواحد لا يصدر إلّا من الواحد \_ثمّ العقل الأوّل خلق العقل الثاني والفلك الأوّل، وهكذا حتّى انتهت العقول إلى عشرة، والأفلاك إلى تسعة، فإنّ العقل العاشر وهو العقل الفعّال خلق الفلك التاسع وهيولى العناصر الأربعة الماء والتراب والهواء والنار.

والعقل الأوّل المخلوق لله سبحانه وتعالى له ثلاث جهات : وجود من المبدأ الأوّل وهو نور من نوره ووجوب بالنظر إلى المبدأ الأوّل، فإنّ الله واجب الوجود لذاته، والعقل واجب الوجود لغيره، وإمكان من حيث ذاته، فهو ممكن الوجود ذاتاً بمعنى تساوي طرفي الوجود والعدم فيه، فإن وُجد يسأل لِمَ وُجد؟ وإن عُدم

(۱) البحار ۱ : ۱۰۹ و ۱۵۸.

فالعقل كان بذلك الوجود سبباً لعقل آخـر فـخلق العـقل الثـاني، وبـذلك الوجوب سبباً وعلّة لنفس فلك، وبذلك الإمكان سبباً لجسم فلك، فخلق باعتبار وجوبه وإمكانه الفلك الأوّل، وعلى هذا النهج يصدر من العقل الثـاني إلى العـقل العاشر.

وذهب ثاليس الملطي إلى أنَّ أوَّل المخلوقات الماء، وذهب بليناس الحكيم إلى أنَّ الله لمَّا أراد أن يخلق الخلق تكلَّم بكلمة ، فكانت هذه الكلمة علَّة الخلق، وحدث بعد هذه الكلمة العقل، فدلّ بالفعل على الحركة، ودلّت الحركة على الحرارة.

والذي دلّت عليه الروايات الصحيحة الكـثيرة، إنّ أوّل مخـلوق هـو نـور النبيّ ﷺ، ودلّ على ذلك العقل السليم، فإنّ العلّة في الأشرفيّة وكـثرة الاعـتناء والأحبّية إلى الله توجب التقدّم في الخلقة، وفي بعض الروايات نوره ونورهم.

وإذ تحقّق أنّ الحقّ هو أنّ أوّل المخلوقات هو نور النبيّ أو نوره وأنوارهــم، فعلى كلا التقديرين نقول : إنّ أوّل المخلوقات هو نور الحسين للظِّلا ، لأنّ النبيّ ﷺ قال : «حسين منيّ وأنا من حسين»، وفي رواية أخرى : «أنا من حسين وحسين منيّ»، فهو أوّل مخلوق وأوّل ما صدر عن الأوّل، فكلّ مخلوق تابع له.

فلا غرو أن يبكيه كلّ شيء مخلوق، فإذا قلنا بكاه كلّ مخلوق، فلا تتوهّم أنّه مبالغة أو استعارة تمثيليّة أو خيال، أو بكاء بلسان حال، أو فرض وتقدير، لا بل ذلك حقيقة في الباكين من جميع الموجودات، من نبيّ أو ملك أو فلك أو إنس أو جنّ أو شيطان أو جنّة أو نار أو نهر أو معادن أو نبات أو حيوان أو شمس أو قمر، لا أقول في هذا العالم فقط، بل شموس جميع العوالم وأقمارها، وسهاواتها وأراضيها وسكّانها. ٨٢ ..... الإمام الحسين الله في عرش الله فني الرواية : خلق الله ألف ألف عالم وألف ألف آدم، وأنــتم آخــر العــوالم والآدميين، وهكذا بكاء كلّ شيء بكاء حقيقي، وإن كان في كلّ بحسبه.

وليس مرادي من بكاء كلّ شيء بكاؤه بعد مقتله فقط، فإنّ بيان ذلك له أبواب على حدة تذكر بعد باب شهادته، بل المراد بكاء كلّ شيء عليه قبل قتله، كما في زيارة شعبان، مرويّةً عن القائم عجّل الله فرجه (بكته السماء ومن فيها والأرض ومن عليها ولمّا يطأ لابتيها) ـلابتاها : مئنّى لابة، وهي الأرض ذات الحـجارة السوداء ـ.

وليس المراد من بكاء كلّ شيء عليه قبل قتله حصول ذلك في الجملة، بـل أقول : إنّه حيث خلق أوّل ما خلق مظهراً للـخضوع والخشـوع، فكـلّ خـضوع وانكسار في العالم فله وبه، كما قال بعض الحكماء المحقّقين :

كـلّ انكسـارٍ وخـضوعٍ بـه وكلّ صوتٍ فمهو نـوح الهـواء<sup>(١)</sup> ثمّ قال المحقّق المصنّف الشيخ الأجلّ الشيخ جعفر التستري تتركّخ : اعلم أنّ الله جلّ جلاله لم يزل منفرداً ولم يكن مخلوق ولا زمان ولا مكان، فلمّـا ابتدأ بخـلق أفضل المخلوقات واشتقّ من نوره نور عليّ وفاطمة والحسن والحسين للمتيكيم ، جعل لهم محالاً متعدّدة وعوالم مختلفة، كما يظهر من مجموع الروايات المعتبرة. فمنها : قبل خلق العرض، ومنها : قبل خلق آدم، ومنها : بعده. أنواراً تارة وأشباح نور تارة،

وظلالاً وذرّاتاً وأنواراً في الجنّة تارة، وعمود نور قذف في ظهر آدم طلِّلاً تارة، وفي أصابع يده أخرى، وفي جبينه تارة، وفي جبين كلّ جدّ من الأجداد من آدم طلَّلًا إلى والد النبيّ ﷺ عبد الله بن عبد المطّلب، وفي جبين كلّ جدّة عند الحمل ممّن هو في

(١) الخصائص الحسينيَّة : ٣٢.

العقل في العرش ...... ٨٣ .... ٩٣ النبيّ آمنة بنت وهب. تراثبها من حوّاء إلى أمّ النبيّ آمنة بنت وهب.

ثمّ إنّ لنورهم محالاً متعدّدة قدّام العرش، وفوق العرش، وتحت العرش، وحول العرش، وفي كلّ حـجاب مـن الحـجب الاثـني عـشر، وفي البـحار، وفي السرادقات، ولبقائهم في كلّ محلّ مدّة مخصوصة، فمدّة وجودهم قبل خلق العرش أربعهائة وعشرون ألف سنة، وزمان كونهم حول العرش خمسة عشر ألف سنة قبل آدم للظٍّلا، وزمان كونهم تحت العرش اثنا عشر ألف سنة قبل آدم.

وليس المقام مقام هذه التفاصيل، فإنّه يحتاج إلى كتابٍ مستقلّ، إنّما المقصود بيان خصائص الحسين للَّلِلَا في نوره، وامتياز نوره من الأنوار في جميع هذه العوالم والحالات في الظلال والأشباح والذرّات، وحين تجسّمه بالشجرة في الجنّة، والقُرط في أذن الزهراء عليكَمَّا، وهي في الجنّة في إحدى هذه العوالم.

فنقول : إنّ هذه الأنوار في هذه العوالم مصدرها نور النبيّ ﷺ وامتيازه كون نوره من نوره، فإنّه من حسين وحسين منه، وحين افتراقهها كان لنور الحسين طلّيًلا خصوصيّة في أنّ رؤيته كانت موجبة للحزن، كما اتّفق لآدم عليًّلا حين ظمرت الأنوار في أصابعه، وكان نور الحسين طلّيًلا في الإبهام، وقد بتي هذا التأثير إلى الآن، فإنّ من غلب عليه الضحك إذا نظر إلى ظهر إبهامه غلبه الحزن<sup>(۱)</sup>.

واتّفق لإبراهيم للتللِّ أيضاً، حين رأى الأشباح فكان شبحه في تلك العوالم، كما أنّ التنطّق باسمه، وسماعه كان مورثاً للحزن<sup>(٢)</sup>، بل سوى ذلك فيا انـتسب إلى نوره، كما في حديث المسامير الخمسة التي أتى بها جـبرائـيل للتَلِلَّ إلى نـوح للتَلِلَّ

- (۱) البحار ۲۲: ۲۷۱.
- (٢) البحار ٣٦: ١٥١.

ليسمّر بها جوانب السفينة، كلّ مسمار باسم واحد من الأنوار الخمسة، فلمّـا أخذ المسمار المنتسب إلى نور الحسين علىَّلا أشرق وأحسّ من رطوبة بلون الدم، فسأل عن ذلك، فأجيب بأنّه مسمار الحسين<sup>(۱)</sup>. وسبب ظهور الدم منه شهادته بـالكيفيّة الخاصّة.

ومن الخصوصيّات لنور، للنِّلا أنّ النور الذي كان يظهر على جبين الأمّهات عند الحمل بأحد الأجداد للنبيّ على وعلى جبين آمنة عند الحمل بالنبيّ على ، فإنّما ذلك لعدم كون أنفسهن من هذه الأنوار ، فإذا حملته ظهر أثره في الجبهة ، وأمّا إذا كانت الأمّ بذاتها من الأنوار فلا وجه لظهور النور ، ولا يظهر على الوجه بالخصوص نور زائد على ذلك ، فلم يظهر على جبهة الزهراء علياً حين حملها بالحسن نور زائد على وجهها . ولكن خصوصيّة الحسين عليَّلا أنّها لمّا حملت بالحسين عليَّلا قال لها النبيّ عَبَيْهُ : «إنيّ أرى في مقدّم وجهكِ ضوءاً ونوراً ، وستلدين حجّة لهذا الخلق »، وقالت عليه : «إنيّ أرى في مقدّم وجهكِ ضوءاً ونوراً ، وستلدين حجّة لهذا الخلق ».

فخصوصيّة نور الحسين عليَّلا أنّه يظهر على النور أيضاً، ومن خصوصيّاته \_أيضاً \_أنّه يغلب النور أيضاً. ولذا قال من رآه صريعاً وهو في الشمس نـصف النهار حين قتله: والله لقد شغلني نور وجهه عن النظر في قتله.

ومن خصوصيّاته أيضاً: أنّه لا يحجبه حاجب، كما قال ذلك القائل أيضاً: إنّي ما رأيت قتيلاً مضمّخاً بالدم والتراب أنور وجهاً منه، فلم يحجب التراب والدم الذي علا على وجهه نوره الذي علاكلّ نور<sup>(٣)</sup>.

- (۱) البحار ٤٤ : ۳۳۰.
- (٢) البحار ٤٣ : ٢٧٣.
- (٣) الخصائص الحسينيَّة : ٣٦.

## الفصل الثامن

## آل محمّد للمَنْكِلُ في عرش الله

لقد ثبت بالتواتر الإجمالي والمعنوي، أنّ من شؤون آل محمّد للمَنْكُلُ العمليا ومقاماتهم الإلهيّة السامية، أنّ أنوارهم القدسيّة زيّنت عرش الله سبحانه وتعالى، فكثير من الروايات النبويّة والولويّة المروية عن أولياء الله الأتمة الأطهار للمَنْكُلُ تدلّ على هذا المقام العظيم والمنزلة الرفيعة المختصّة بأهل بيت رسول الله تَنْكُلُ ، نذكر نماذج من هذه الأخبار الشريفة :

٨٦ ..... الإمام الحسين الله في عرش الله أمم الحسين الله في عرش الله أمتي، فقلت : يا ربّ، هؤلاء أوصيائي بعدي ؟ فنوديت : يا محمّد، هؤلاء أوليائي وأحبّائي وأصفيائي وحججي بعدك على بريّتي، وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلق بعدك، وعزّتي وجلالي لأطهرن بهم ديني ولأعلين بهم كلمتي، ولأطهرن له خلق بعدك، وعزّتي وجلالي لأطهرن بهم ديني ولأعلين بهم كلمتي، ولأطهرن له الأرض بآخرهم من أعدائي، ولأملكنه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخرن له الرياح، ولأدلن له السحاب الصعاب، ولأرقينه في الأسباب، ولأنصرته بجندي، ولأملكنه مثاروا الأرض ومغاربها، ولأسخرن له ولأملكنه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخرن له ولأمدن بهم ديني ولأعلين بهم كلمتي من أعدائي، ولاملكنه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخرن له ولأمدن له ولأملكنه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخرن له ولأدون له بهم كلمتي حتى يعلن دعوتي، يجمع الخلق على توحيدي ثمّ لأديمن ملكه، ولأداولن الأيّام بين أولياني إلى يوم القيامة".

٢ ـ قصص الأنبيا، بسند، قال أبو عبد الله للنظير : اجتمع ولد آدم في بيت، فتشاجروا فقال بعضهم : خير خلق الله أبونا آدم، وقال بعضهم : الملائكة المقرّبون، وقال بعضهم : مملة العرش، إذ دخل عليهم هبة الله فقال بعضهم : لقد جاءكم من يفرّج عنكم، فسلّم ثمّ جلس فقال : في أيّ شيءٍ كنتم ؟ فقال : كنّا نفكّر في خير خلق الله، فأخبرو، فقال : كنّا نفكّر في خير خلق الله، فأخبرو، فقال : كنّا نفكّر في خير خلق إلله، فأخبرو، فقال : اصبروا لي قليلاً حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال : يا أبتِ، إني دخلت على إخوتي وهم يتشاجرون في خير خلق الله، فأخبرو، فقال : كنّا نفكّر في خير خلق يفرّج عنكم أباه فقال : اصبروا لي قليلاً حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال : يا أبتِ، إني دخلت على إخوتي وهم يتشاجرون في خير خلق الله، فأخبرهم، فقال : اصبروا حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال : يا أبتِ، عندي ما أخبرهم، فقلت : اصبروا حتى أرجع إليكم، فقال آدم : يا بني وقفت بين يدي الله جل جلاله، فنظرت إلى سطرٍ على وجه العرش مكتوب : بسم الله الرحمن الرحيم عمد وآل محمد خير من برأ الله<sup>(٢)</sup>.

٣ ـ فضائل الشيعة بسنده عن أبي سعيد الخدري قــال : كـنّا جــلوساً مـع رسول الله عَلَيْتِنْلُهُ إذ أقبل إليه رجل فقال : يا رسول الله أخبرني عن قول الله عزّوجلّ

- (١) سفينة البحار ٦ : ١٩٩ ، عن البحار ٥٢ : ٣١٢.
  - (٢) السفينة ٦ : ٢٠٥، عن البحار ٢٦ : ٢٨٢.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ٨٧

لإبليس ﴿ أَسْتَكْبَرُتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ العالينَ ﴾ فمن هم يا رسول الله الذي هم أعلى من الملائكة ؟ فقال رسول الله : أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، كنّا في سرادق العرش نسبّح الله، وتسبّح الملائكة بتسبيحنا قبل أن يخلق الله عزّ وجلّ آدم بألني عام، فلمّا خلق الله عزّ وجلّ آدم أمر الملائكة أن يسجدوا له ولم يأمرنا بالسجود، فسجدت الملائكة كلّهم إلاّ إبليس فإنّه أبي أن يسجد، فقال الله تسارك وتعالى : ﴿ أُسْتَكْبَرُتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ العالينَ ﴾ أي من هؤلاء الخمس المكتوب أساؤهم في سرادق العرش، فنحن باب الله الذي يؤتى منه، بنا يهتدي المهتدون، فمن أحبّنا أحبّه الله وأسكنه جنّته، ومن أبغضنا أبغضه الله وأسكنه ناره، ولا يحبّنا إلاّ من طاب مولده<sup>(١)</sup>.

٤-عن قبيصة بن يزيد الجعني قال : دخلت على الصادق جعفر بن محمّد للملية وعنده الدوس بن أبي الدوس وابن ظبيان والقاسم الصير في فسلمت وجلست وقلت : يا بن رسول الله، لقد أتيتك مستفيداً، قال : سل وأوجز، قلت : أين كنتم قبل أن يخلق الله سماءً مبنيّة وأرضاً مدحيّة أو ظلمة ونوراً ؟ قال : يا قبيصة، لم سألتنا عن هذا الحديث في مثل هذا الوقت ؟ أما علمت أن حبّنا قد اكتتم وبغضنا قد فشا، وإن لنا أعداء من الجن يخرجون حديثنا إلى أعدائنا من الإنس، وإن الحيطان لها وإن لنا ألا أن يخلق الله سماءً مبنيّة وأرضاً مدحيّة أو ظلمة ونوراً ؟ قال : يا قبيصة، لم سألتنا عن هذا الحديث في مثل هذا الوقت ؟ أما علمت أن حبّنا قد اكتتم وبغضنا قد فشا، وإن لنا أعداء من الجن يخرجون حديثنا إلى أعدائنا من الإنس، وإن الحيطان لها آذان كآذان الناس ؟ قال : قلت : قد سألت عن ذلك. قال : يا قبيصة، كنّا أشباح نور حول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله نور حول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله تور حول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله اعد أذان كنا أمباح تور خلي العران من الإنس، وإن الحيطان لها تور حول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله أدان كر خلق أله من الله من الم أله عام، فلمّا خلق الله أور خول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله تور حول العرش نسبّح الله قبل أن يخلق آدم بخمسة عشر ألف عام، فلمّا خلق الله الور غنا في صلبه فلم يزل ينقلنا من صلب طاهر إلى رحم مطهّر حتى بعث الله عرم، أله عنا هوى، أله الور تي من استمسك بنا نجا، ومن تخلّف عناً هموى، أله الور إلى معمداً عمران المالي المالي من الماليمان إلى أله اله الور تي من استمسك بنا نجا، ومن تعلّف عناً هموى، أله عمرا أله عنا أله الهمالي اله عمرا أله الموى، أله عنا أله وى ماله اله اله عن أله اله وى الله عمرا أله اله والن إلى أله اله اله عنا أله وى الله اله ومن تعلّف عناً الموى، أله عله الله اله وى الله اله وى الله اله وى الله وى اله وى الله اله وى الله وى اله اله وى اله اله وى الله وى اله وى وى اله وى وى اله وى اله وى اله وى اله وى الهه

(١) البحار ٢٥ : ٢، عن فضائل الشيعة : ٧.

لا ندخله في باب ضلال، ولا نخرجه من باب هدئً، ونحن رعاة شمس الله، ونحن عترة رسول الله، ونحن القبّة التي طالت أطنابها واتّسع فناؤها، من ضوى إلينا نجا إلى الجنّة، ومن تخلّف عنّا هوى إلى النار. قلت : لوجه ربّي الحمد<sup>(۱)</sup>.

٥ ـ روى الصدوق في كتاب المعراج عن رجاله إلى ابن عباس، قال : سمعت رسول الله تميلية وهو يخاطب عليماً عليكة ويقول : يا عليّ، إنّ الله تبارك وتعالى كان ولا شيء معه فخلقني وخلقك روحين من نور جلاله، فكنّا أمام عرش ربّ العالمين نسبّح الله ونقدّسه ونحمده ونهلّله، وذلك قـبل أن يخـلق السماوات والأرضين ... يا محمد، كتبت اسمك واسمه على عرشي من قبل أن أخلق الخلق محبّة لكما ولمن أحبّكما وتولّكما وتعلى وتعلى أحبّكما وتولّكما وتعلى من نور جلاله، فكنّا أمام عرش ربّ العالمين ... يسبّح الله ونقدّسه ونحمده ونهلّله، وذلك قـبل أن يخـلق السماوات والأرضين ... يا محمّد، كتبت اسمك واسمه على عرشي من قبل أن أخلق الخلق محبّة لكما ولمن أم حبّكما وتعلى وتعلى وتعلى من نور معين ... ينسبّح الله وتولّكما وأطاعكما ... الحديث طويل فراجع").

- (١) المصدر، عن تفسير فرات : ٢٠٧.
- (٢) البحار ٢٥ : ٤، عن كنز الفوائد : ٣٧٤.

آل محمّد ﷺ في عرش الله 🛛 ۲۰۰۰ آل محمّد ﷺ

فقال رسول الله ﷺ : يا عمّاه، أمّا قولك أنا وأنت وعلي والحسن والحسين من ينبوع واحد فصدقت، ولكن خلقنا الله نحسن حسيث لا سهاء مسبنيّة ولا أرض مدحيّة ولا عرش ولا جنّة ولا نار، كنّا نسّبحه حسين لا تسسببح، ونسقدّسه حسين لا تقديس، فلمّا أراد الله بدء الصنعة فتق نوري فخلق منه العرش، فنور العرش من نوري، ونوري مسن نسور الله، وأنسا أفضل مسن العسرش سالحديث طسويل فراجع<sup>(11)</sup> –.

٧-أمالي ابن الشيخ بسنده عن أبي عبد الله للظلم قال : إنّ الله خلق محمّداً ﷺ من طينة من جوهرة تحت العرش، وإنّه كان لطينته نضج فجبل طينة أمير المؤمنين للظلم من نضج طينة رسول الله ﷺ، وكان لطينة أمير المؤمنين نضج فجبل طينتنا من فضل طينة أمير المؤمنين للظلم ، وكانت لطينتنا نضج فجبل طينة شيعتنا من نضج طينتنا، فقلوبهم تحنّ إلينا، وقلوبنا تعطف عليهم، تعطّف الوالد على الولد، ونحن خير لهم وهم خير أنا، ورسول الله لنا خير ونحن له خير<sup>(٢)</sup>.

٨-قال أبو عبد الله طليَّلا : إنّ الله إذا أحبّ أن يخلق الإمام أخذ شربة من تحت العرش فأعطاها ملكاً فسقاها إيّاها \_أي أمّ الإمام \_ فن ذلك يخلق الإمام، فإذا ولد بعث الله ذلك الملك إلى الإمام فكتب بين عينيه (وتمّت كلمة ربّك صدقاً وعدلاً لا مبدّل لكلماته وهو السميع العليم). فإذا مضى ذلك الإمام الذي قبله رفع له مناراً يبصر به أعمال العباد، فكذلك يحتجّ به على خلقه<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المصدر .
- (٢) المصدر، عن أمالي ابن الشيخ : ٩٢.
  - (٣) المصدر، عن تفسير القمّي : ٢٠٢.

٩ ـ عن جابر بن يزيد الجعني قال : قال أبو جعفر محمّد بن عليّ الباقر للجَّلا : يا جابر، كان الله ولا شيء غيره ولا معلوم ولا مجهول، فأوّل ما ابتدأ من خلق خلقه أن خلق محمّداً عَلَيْةَ وخلقنا أهل البيت معه من نوره وعظمته، فأوقفنا أظلَّة خضراء بين يديه، حيث لا سماء ولا أرض ولا مكان ولا ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر، يفصل نورنا عن نور ربّنا كشعاع الشمس من الشمس، نسبّح الله تعالى ونـقدَّسه ونحمده ونعبده حقَّ عبادته، ثمَّ بدا لله تعالى عزَّ وجلَّ أن يخلق المكان فخلقه، وكتب على المكان لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله علىَّ أمير المــوَّمنين ووصـيَّه، بــه أيَّــدته ونصر ته، ثمّ خلق الله العرش فكتب على سرادقات العرش مثل ذلك، ثمّ خلق الله السهاوات فكتب على أطرافها مثل ذلك، ثمّ خلق الجنّة والنار فكتب عــليها مــثل ذلك، ثمّ خلق الملائكة وأسكنهم السماء، ثمّ تراءى لهم الله تعالى ــأي عرّف نفسه لهم فعرفوه ـ وأخذه عليهم الميثاق له بـالربوبيَّة ولمحـمَّد ﷺ بـالنبوَّة ولعـليَّ عَلَيْكُ بالولاية، فاضطربت فرائص الملائكة \_أي تزلزلوا في قبول ذلك \_ فسخط الله على الملائكة واحتجب عنهم فلاذوا بالعرش سبع سنين يستجيرون الله من سخطه ويقرّون بما أخذ عليهم، ويسألونه الرضا فرضي عنهم بعدما أقرّوا بذلك، وأسكنهم بذلك الإقرار السهاء واختصَّهم لنفسه واختارهم لعبادته، ثمَّ أمر الله تعالى أنوارنا أن تسبّح، فسبّحت، فسبّحوا بتسبيحنا، ولولا تسبيح أنوارنا ما درواكيف يسبّحون الله ولاكيف يقدّسونه ... الحديث طويل نقلنا منه موضع الحاجة، فراجع(١).

١٠ ـروى الشيخ أبو جعفر الطوسي قدّس الله روحه عن رجاله عن عبد الله
 ابن عجلان السكوني قال : سمعت أبا جعفر طليّل يقول : بيت عـلي وفـاطمة مـن

۱۸: ۲٥ | البحار ۲۵: ۸۱.

| . الله۹۱ | الله في عرش | آل محمّد لمليًّ |
|----------|-------------|-----------------|
|----------|-------------|-----------------|

حجرة رسول الله صلوات الله عليهم، وسقف بيتهم عرش ربّ العالمين، وفي قحر بيوتهم فرجة مكشوطة إلى العرش معراج الوحي والملائكة، تنزل عليهم بالوحي صباحاً ومساءً، وفي كلّ ساعة وطرفة عين، والملائكة لا ينقطع فوجهم، فوج ينزل وفوج يصعد، وإنّ الله تبارك وتعالى كشط لإبراهيم لليَّلَا عن السهاوات حتّى أبصر العرش وزاد الله في قوّة ناظره، وإنّ الله زاد في قوّة ناظرة محمّد وعلي وف اطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم، وكانوا يبصرون العرش ماي يبصرون ملكوت السهاوات والأرض أو يدركون علوم الله تبارك وتعالى ومعارفه وآياته أو ما ذكرناه من معاني العرش من أسهاء الله وصفاته ـ ولا يجدون لبيوتهم سقفاً غير العرش، فبيوتهم مسقّفة بعرش الرحمن، ومعارج معراج الملائكة والروح، فوج بعد فوج، لا انقطاع لهم، وما من بيت من بيوت الأئمة منّا إلاّ وفيه معراج الملائكة، يقول الله : ﴿ تَنَزَّلُ المَلائِكَةً وَالرُّوحُ فيها بِإذَنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلَّ أَمْرِ سَلامً ﴾ قال : قلت : من كلَّ أمر ؟ قال : بكلّ أمر، قلت : هذا التنزيل ؟ قال : نعم<sup>(1)</sup>.

١١ – عن زيد الشحّام قال : قلت لأبي عبد الله طليَّلا : أيّما أفضل الحسن أم الحسين ؟ فقال : إنّ فضل أوّلنا يلحق بفضل آخرنا ، وفضل آخرنا يـلحق بـفضل أوّلنا ، وكلّ له فضل ، قال : قلت له : جعلت فداك وسّع عليّ في الجواب ، فإنيّ والله ما سألتك إلّا مرتاداً ، فقال : نحن من شجرة طيّبة برأنا الله من طينة واحدة ، فضلنا من الله ، وعلمنا من عند الله ، ونحن أمناؤه على خلقه ، والدعاة إلى دينه ، والحجّاب فما بينه وبين خلقه .

أزيدك يا زيد؟ قلت : نعم . فقال : خلقنا واحد، وعلمنا واحد، وفـضلنا

(١) البحار ٢٥ : ٩٧، عن كنز الفوائد : ٤٧٣.

واحد، وكلّنا واحد عند الله تعالى، فقال : أخبرني بعدّتكم ؟ فقال : نحن اثنا عشر هكذا حول عرش ربّنا عزّ وجلّ في مبتدأ خلقنا، أوّلنا محمّد وأوسطنا محمّد وآخرنا محمّد<sup>(۱)</sup>.

١٢ ـ عن عبد الله بن بكر الأرجائي في حديث عن أبي عبد الله للنبلا قال : قلت : جعلت فداك، أخبرني عن الحسين للنبلا لو نبش كانوا يجدون في قبره شيئاً ؟ قال : يا ابن بكر ما أعظم مسائلك ؟ الحسين مع أبيه وأمّه وأخيه الحسن في منزل رسول الله تتبلا يحيون كما يحيى، ويرزقون كما يرزق، فلو نبش في أيّامه لوجد، فأمّا اليوم فهو حيّ عند ربّه ينظر إلى معسكره وينظر إلى العرش، متى يـؤمر أن يحمله، وإنّه لعلى يمين العرش متعلّق يقول : يا ربّ أنجز لي ما وعدتني، وإنّه لينظر إلى زوّاره وهو أعرف بهم وبأسمائهم وأسماء آبائهم وبدرجاتهم وبمنزلتهم عند الله من أحدكم بولده وما في رحله، وإنّه ليرى من يبكيه فيستغفر له رحمةً له، ويسأل آباءه الاستغفار له ويقول : لو تعلم أيّها الباكي ما أعمد لك لفرحت أكثر ممّا وينقلب وما عليه من ذنب<sup>(۳)</sup>.

١٣ ـ قال الإمام الصادق للنَّلِّخ ؛ إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، إنّه إذا كان ليلة الجمعة وافى رسول الله ﷺ العرش ووافى الأثمة معه ووافينا معهم، فـلا تـرد أرواحنا إلى أبداننا إلّا بعلم مستفاد، ولولا ذلك لنفد ما عندنا<sup>(٣)</sup>.

- (١) البحار ٢٥ : ٣٦٣، عن المختصر : ١٥٩ -
- (٢) البحار ٢٥ : ٣٧٦، عن كامل الزيارات : ٢٢٦ .
- (٣) البحار ٢٦ : ٨٩ ، عن بصائر الدرجات : ٣٦ .

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ۹۳

قال العلّامة المجلسي في بيان الخبر : يحتمل أن يكون بقاء ما عندهم من العلم مشروطاً بتلك الحالة، ويحتمل أن يكون المستفاد تفصيلاً لما علموا مجملاً، ويمكنهم استنباط التفصيل منه، أو المراد أنّه لا يجوز لنا الإظهار بدون ذلك كما يؤمي إليه خبر ليلة القدر، أو المراد أنفدنا من علم مخصوص سوى الحلال والحرام ولم يفض على النبيّ والأئمة المتقدّمين صلوات الله عليهم، وإن أفيض في ذلك الوقت كما سيأتي، وذلك إمّا من المعارف الإلهيّة أو من الأمور البدائيّة كما مرّ منّا الإشارة إليهما، ويؤيّد الأخير كثير من الأخبار الآتية \_انتهى كلامه رفع الله مقامه ـو يحتمل أن يكون من العلم المستأثر عند الله، كما في الخبر<sup>(1)</sup>، فراجع.

١٤ ـ عن الثمالي عن أبي جعفر عليَّلا قال : سمعته يقول : والله إنّا لخزّان الله في سمائه وخزّانه في أرضه، لسنا بخزّان على ذهب ولا فضّة، وإنّ منّا لحملة العرش يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

١٥ ـ روي لنا أنّ حبيب بن مظاهر الأسدي ـ بيّض الله وجهه ـ أنّــه قــال للحسين بن عليّ بن أبي طالب عليَّلا : أيّ شيء كنتم قبل أن يخلق الله عــزّ وجــلّ آدم عليَّلا ؟ قال : كنّا أشباح نور ندور حول عرش الرحمن فنعلّم الملائكه التسبيح والتهليل والتحميد<sup>(٣)</sup>.

المسجرة التي ألهروي قال : قلت للرضا للظِّلَا : يا ابن رسول الله، أخبرني عن الشجرة التي أكل منها آدم وحوّاء ما كانت ؟ فقد اختلف الناس فيها، فمــنهم مــن

- (١) البحار ٢٦ : ٩٢، الحديث ٢٣.
  - (٢) البحار ٢٦ : ١٠٥، الباب ٥.
- (٣) موسوعة كلمات الإمام الحسين للغ : ٥٨، عن بحار الأنوار ٣١٠ : ٣١١.

يروي أنّها الحنطة، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّهـا شجرة الحسد ؟ فقال : كلّ ذلك حقّ. قلت : فما معنى هذه الوجوه على اختلافها ؟ فـقال : يا أبا الصلت، إنّ شجرة الجنّة تحمل أنواعاً، فكانت شجرة الحـنطة وفـيها عـنب وليست كشجرة الدنيا.

وإنّ آدم لمّـا أكرمه الله تعالى ذكره بأساء الملائكة له، وبإدخاله الجنّة، قال في نفسه : هل خلق الله بشراً أفضل منّي ؟ فعلم الله عزّ وجـلّ مـا وقـع في نـفسه فناداه : ارفع رأسك يا آدم فانظر إلى ساق عـرشي، فـرفع آدم رأسـه فـنظر إلى ساق العرش فوجد عليه مكتوباً : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين وزوجته فاطمة سيّدة نساء العالمين والحسن والحسين سيّدا شـباب أهل الجنّة.

فقال آدم للظِّلا : يا ربّ، من هؤلاء ؟ فقال عزّ وجلّ : من ذرّيتك وهم خيرٌ منك ومن جميع خلقي، ولولاهم ما خـلقتك ولا خـلقت الجــنّة والنـار ولا السماء والأرض، فإيّاك أن تنظر إليهم بعين الحسد، فأخرجك عن جواري.

ونظر إليهم بعين الحسد، وتمنّى منزلتهم، فتسلّط الشيطان عليه حتّى أكل من الشجرة التي نهي عنها، وتسلّط على حوّاء لنظرها إلى فاطمة عليكظ بعين الحسد حتّى أكلت من الشجرة كما أكل آدم فأخرجهما الله عزّ وجلّ عن جنّته وأهـبطهما عـن جواره إلى الأرض<sup>(۱)</sup>.

قال العلّامة المجلسي في بيان الخبر : لعلّ المراد بنظر الحســد تمـنّي أحــوالهــم والوصول إلى منازلهم وكان ذلك منهـما ترك الأولى، لأنّه مع العلم بأنّ الله تــعالى

(١) المصدر ، عن عيون الأخبار : ١٧٠ .

**آل محمّد للجيخ في عرش الله** ...... ۹۵ فضّلهم عليهها، كان ينبغي لهما أن يكونا في مقام الرضا والتســليم، وأن لا يــتمنّيا درجاتهم صلوات الله عليهم.

أقول : ولعلّ قولهم للمَنْكِنُنُ : «لا يقاس بنا أحد» إشارة إلى هذا المقام العظيم، وحتى لمثل آدم للَنَكِلَا لا يحقّ له أن يقيس نفسه بهم، فإنّهم دون الخالق جلّ جلاله، وفوق ما سواه عزّ وجلّ، فهم صنايع الله والخلق صنايعهم، فسهم الصادر الأوّل والعلّة الغائيّة في الوجود، وهذا من سرّ السرّ في المعبود، فتدبّر .

هذا وينقل العلّامة المجلسي ما يقول المحقّق الكراجكي ظلمُمًا في بـيان الخـبر الشريف وأنّه لو سئل الشيعة عن هذا الحديث أنّه كيف كـان الأنـبياء المـرسلون قبل رسول الله قد ماتوا فكيف يصحّ سؤالهم في السهاء؟ وما معنى أنّهم بعثوا على نبوّته وولاية علي والأئمة مـن ولده علمَمَيْكُمُ ؟ وأنّـه كـيف يـصحّ أن يكـون الأئمـة الاثنا عشر عليمَكْمُ في تلك الحال في السهاء ونحن نعلم ضرورة خـلاف هـذا، لأنّ

(١) البحار ٢٦ : ٣٠١، عن الكنز : ٢٥٦، والضحضاح : قريب القعر .

أمير المؤمنين للمُثلِلاً كان في ذلك الوقت بمكّة في الأرض، ولم يدّع قط ولا ادّعى له أحد أنّه صعد إلى السماء، فأمّا الأئمة من ولده فلم يكن وجد أحد منهم بعد ولا ولد، فما معنى ذلك إن كان الخبر حقّاً ؟

فأجاب تتَكَنَّ عن السؤال الأوّل : إنّا لا نشكّ في موت الأنبياء للمَيَكِئ غير أنّ الخبر قد ورد بأنّ الله تعالى يرفعهم بعد مماتهم إلى سمائه، وأنّهم يكونون فيها أحياء متنعّمين إلى يوم القيامة، ليس ذلك بمستحيل في قدرة الله سبحانه، وقد ورد عسن النبيّ تَتَكَنَّ أنّه قال : أنا أكرم عند الله من أن يدعني في الأرض أكثر من شلات، وهكذا عندنا حكم الأثمة للمَيَكِنُ .

قال النبيّ ﷺ : «لو مات نبيّ بالمشرق ومات وصيّه بالمغرب لجمع الله بينهما» وليس زيارتنا لمشاهدهم على أنّهم بها، ولكن أشرف المواضع فكانت غـيّبت الأجسام فيها، ولعبادة أيضاً ندبنا إليها، فيصحّ على هذا أن يكون النبيّ ﷺ رأى الأنبياء ﷺ في السماء فسألهم كما أمره الله تعالى.

وبعد فقد قال الله تعالى : ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴾ فإذا كان المؤمنون الذين قتلوا في سبيل الله على هذا الوصف، فكيف ينكر أنَّ الأنبياء للمَيْكِمُ بعد موتهم أحياء منعمون في السهاء، وقد اتّصلت الأخبار من طريق الخاصّ والعامّ بتصحيح هذا.

وأجمع الرواة على أنّ النبيّ ﷺ لمّـا خوطب لغرض الصلاة ليلة المعراج وهو في السماء، قال له موسى عليَّلا : «إنّ أمّتك لا تطيق» وإنّه راجع إلى الله تعالى دفعة بعد أخرى، وما حصل عليه الاتّفاق فلم يبقَ فيه كذب.

وأمّا الجواب عن السؤال الثاني : فهو أن يكون الأنبياء للمَنْكِنُ قد أعلموا بأنّه سيبعث نبيّاً يكون خاتمهم، وناسخاً بشرعه شرائعهم، وأعلموا أنّه أجلّهم وأفضلهم، آل محمّد ﷺ في عر**ش الله** ..... ۹۷ وأنّه سيكون أوصياؤه من بعده حفظة لشرعه وحملة لدينه وحـججاً عـلى أمّـته، فوجب على الأنبياء عل<del>هك</del>ِلاِ التصديق بما أخبروا به والإقرار بجميعه.

أخبر الشريف يحيى بن أحمد بن إبراهيم بن طباطبا الحسيني عن عبد الواحد ابن عبد الله الموصلي عن أبي علي بن همّـام عن عبد الله بن جعفر الحميري عـن عبد الله بن محمد بن محمّد بن أحمد عن يونس بن يعقوب عن عبد الأعلى بن أعين قال : سمعت أبا عبد الله الصادق للجُلاً يقول : ما تنبَّأ نـبيّ قـطٌ إلّا بمـعرفة حـقّنا، وتفضيلنا على من سوانا.

وإنّ الأمّة مجمعة على أنّ الأنبياء للمَنْكُمُ قد بشّروا بنبيّنا ﷺ ونبّهوا على أمره، ولا يصحّ منهم ذاك إلّا وقد أعلمهم الله تعالى به فصدّقوا و آمنوا بالمخبر به، وكذلك قد روت الشيعة بأنّهم قد بشّروا بالأئمة أوصياء رسول الله ﷺ .

وأمّا الجواب عن السؤال الثالث : فهو أنّه يجوز أن يكون تعالى أحدث لرسول الله ﷺ في الحال صوراً كصور الأئمة عليك ليراهم أجمعين على كمالهم كمن شاهد أشخاصهم برؤية مثالهم، ويشكر الله تعالى على ما منحه من تفضيلهم وإجلالهم وهذا في المكن المقدور \_أي كان ممكناً ومقدوراً لله سبحانه فلا يستحيل عقلاً لوجود المقتضي وعدم المانع ...

ويجوز أيضاً أن يكون الله تعالى خلق على صورهم ملائكة في سمائه يسبّحونه ويقدّسونه لتراهم ملائكته الذين قد أعلمهم بأنّهم سيكونون في أرضه حـججاً له على خلقه، فتتأكّد عندهم منازلهم وتكون رؤيتهم تذكاراً لهم بهم وبما سيكون من أمرهم.

وقد جاء في الحديث أنّ رسول الله ﷺ رأى في السهاء لمّـا عرج به ملكاً على صورة أمير المؤمنين صلوات الله عليه، وهذا خبر اتّفق أصحاب الحديث من السنّة

والشيعة على نقله، حدّ ثني به من طريق العامّة أبو الحسن محمّد بن أحمد بن شاذان عن جعفر بن محمد بن مسرور عن الحسين بن محمّد عن أحمد بن علويه عن إبراهيم ابن محمّد عن عبد الله بن صالح عن حديد عن عبد الحميد عن مجاهد عن ابن عباس قال : سمعت رسول الله تيكلاً يقول : لمّا أسري بي إلى السماء ما مررت بملاً من الملائكة إلاّ سألوني عن علي بن أبي طالب حتى ظننت أنّ اسم علي أشهر في السماء من اسمي ، فلمّا بلغت السماء الرابعة نظرت إلى ملك الموت عليّلاً فقال لي : يا محمّد، ما خلق الله خلقاً إلاّ أقبض روحه بيدي ما خلا أنت وعليّ، فإنّ الله جلّ جلاله ما خلق الله خلقاً إلاّ أقبض روحه بيدي ما خلا أنت وعليّ، فإنّ الله جلّ جلاله أبي طالب واقفاً تحت عرش ربيّ، فقلت : يا عليّ سبقتني ؟ فقال لي جبرئيل عليّلاً ! يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي سن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد، من هذا الذي يكلّمك ؟ قلت : هذا أخي علي بن أبي طالب، قال لي : هذا الملك ، لكرامة علي بن أبي طالب على الله سبحانه.

فيصحّ على هذا الوجه أن يكون الذين رآهم رسول الله ﷺ ملائكة عـلى صور الأئمة ظلمَيَكُمُ ، وجميع ذلك داخل في باب التجويز والإمكان والحمد لله. انتهى كلامه رفع الله مقامه.

يقول العلّامة المجلسي : ويحتمل أيضاً في رؤية من مـضى ومـن لم يأت، أن يكون تَبْلَلْهُ رأى أجسادهم المثالية أو أرواحهم على القول بتجسّمها، وقد مرّ بعض القول في ذلك في كتاب المعاد والله يهدي إلى الرشاد. أقول :

ويمكن أن يكون من عالم الأنوار أو الأشباح الذي كان قبل خلق السهاوات

آل محمّد ﷺ في عرش الله .....٩٩ .....

والأرض، وما بينهما وقبل خلق آدم للله ، كما ورد في الروايات الكثيرة، فتدبّر.

١٨ -عن المفضّل في حديث طويل في قصّة آدم وحوّاء وعرض الأمانة على السماوات والأرض فأبين أن يحملنها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً، فقال الإمام الصادق للظلّة : فلمّا أراد الله عزّ وجلّ أن يتوب عليهما جاءهما جبرئيل فقال لهما : إنّكما ظلمتها أنفسكما بتمني منزلة من فضّل عليكما، فجزاؤكسما ما قد عوقبتها به من الهبوط من جوار الله عزّ وجلّ إلى أرضه، فاسألا ربّكما بحقّ الأسماء التي أن يتوب عليكما، فراؤكسما ما قد عوقبتها به من الما عليكما، فقال قما تحمينها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوماً جهولاً، فقال الإمام الصادق للظلّة : فلمّا أراد الله عزّ وجلّ أن يتوب عليهما جاءهما جبرئيل فقال قما : إنّكما ظلمتها أنفسكما بتمني منزلة من فضّل عليكما، فجزاؤكسما ما قد عوقبتها به من الهبوط من جوار الله عزّ وجلّ إلى أرضه، فاسألا ربّكما بحقّ الأسماء التي رأيتموها على ساق العرش حتى يتوب عليكما.

فقالا : اللهمّ إنّا نسألك بحقّ الأكرمين عليك محمّد وعليّ وفساطمة والحسسن والحسين والأثمة إلّا تبت علينا ورحمتنا ، فتاب الله عليهما إنّه هو التوّاب الرحيم<sup>(۱)</sup>.

أقول: في هذا المعنى روايات كثيرة مختلفة إلاّ أنّ مضمونها واحد، بأنّ الله سبحانه تاب على آدم وحوّاء بمحمّد وآله للمَيَّلِيمْ ، وأنّ أسهاءهم وأنوارهم القدسيّة كانت على ساق العرش وحوله أو قدّامه، أي ثابتة في علم الله ورحمته وتدبيره وفي كلّ أسهائه الحسنى وصفاته العليا، فلا تعرف ولا تنال إلاّ بهم، فهم للمَيَّلِيمُ الوجه إليها والدليل عليها، بل هم أسهاء الله الحسنى التي بها يُدعى، فهم العرش الإلهي حقيقة وفي نفس الأمر، فهم من علم الله وقدرته، وهم جنب الله وروحه ويده وعينه ولسانه ووجهه في خلقه، كما جاء في أخبارنا الصحيحة، كلّ هذا باعتبار العملم وشُعبه ومتعلّقاته ومقاماته، فلا تغفل.

ا ـ عن أبي عبد الله عليَّلَا قال : إنَّ الكروبيّين قوم من شيعتنا من الخــلق الأوّل جعلهم الله خلف العرش، لو قسّم نور واحد منهم على أهل الأرض لكفاهم،

(١) البحار ٢٦ : ٣٢٢، عن معاني الأخبار : ٣٧.

١٠٠ ..... الإمام الحسين الله في عرش الله تم قال : إنّ موسى عليُّة لمّ ان سأل ربّه ما سأل، أمر واحداً من الكروبيّين فتجلّى للجبل فجعله دكماً<sup>(1)</sup>.

٢٠ ـ عن أبي عبد الله طلخَلِا قال : لمّـا خلق الله العرش خلق ملكين فاكتنفاه فقال : اشهدا أن لا إله إلاّ أنا ، فشهدا ، ثمّ قال : اشهدا أنّ محمّداً رسول الله ، فشهدا ، ثمّ قال : اشهدا أنّ عليّاً أمير المؤمنين ، فشهدا<sup>(٢)</sup>.

٢١ ـ إرشاد القلوب عن أبي ذرّ الغفاري قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : افتخر إسرائيل على جبرائيل فقال : أنا خير منك لقال : ولمَ أنت خير منّي ؟ قال : لأنّي صاحب الثمانية حملة العرش، وأنا صاحب النفخة في الصور، وأنا أقسرب الملائكة إلى الله تعالى.

قال جبرئيل : أنا خير منك، فقال : بما أنت خيرٌ منّي ؟ قال : لأنّي أمين الله على وحيه، وأنا رسوله إلى الأنبياء والمرسلين، وأنا صاحب الخسوف والكسوف، وما أهلك الله أمّة من الأمم إلّا على يدي . فاختصا إلى الله تعالى فأوحى إليهما : اسكتا، وعزّتي وجلالي لقد خلقت من هو خيرٌ منكما، قالا : يا ربّ، أوَ تخلق خيراً منّا ونحن خلقنا من نور ، قال الله تعالى : نعم، وأوحى إلى حجب القدرة انكشني، فانكشفت فإذا على ساق العرش الأيمن مكتوب : «لا إله إلّا الله محمّد رسول الله وعلي وفاطمة والحسن والحسين أحبّاء الله » فقال جبرئيل : يا ربّ، فإني أسألك بحقّهم عليك إلّا جعلتني خادمهم، قال الله تعالى : قد جعلت . فجبرئيل عليًلاً من أهل البيت وإنّه خادمنا<sup>(۳)</sup>.

- (١) البحار، عن البصائر : ٢١.
  - (٢) البحار، عن اليقين : ٥٥.
- (٣) البحار ٢٦ : ٣٤٥، عن إرشاد القلوب : ٢١٤.

آل محمّد ﷺ في عرش الله 🛛 ۲۰۰۰ آل محمّد ﷺ

٢٢ ـ عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : من صافح عـ ليّاً فكأمّـا صافحني، ومن صافحني فكأمّا صافح أركان العرش، ومن عانقه فكأمّا عانقني، ومن عانقني فكأمّا عانق الأنبياء كلّهم، ومن صافح محبّاً لعليّ غفر الله له الذنوب وأدخل الجنّة بغير حساب<sup>(۱)</sup>.

أقول : أركان العرش \_كما ذكرنا في تربيع العرش \_ عبارة عن التسبيحات الأربعة ( سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله والله أكبر ) وهذا خلاصة العلم بالله سبحانه حسب الطاقة البشرية، فمصافحته ربما يعني القرب مـنه، حـتّى يحسّ بـه الإنسان العارف بالله وكأنّه يلمسه بكلّ وجوده، والمصافحة من باب المفاعلة التي تستلزم الطرفين كالمشاركة والمضاربة، فلا تغفل.

٢٣ ـ قال رسول الله ﷺ في حديث : إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ من بطنان العرش : أين محمّد وعليّ؟ فيزخّ بكما إلى السماء حتّى توقفان بين يدي الله، فيقول لنبيّه ﷺ : أورد عليّاً الحوض، وهذا كأس أعطه حتّى يسقي محبّيه وشيعته، ولا يستي أحداً من مبغضيه، ويأمر لمحبّيه أن يحاسبوا حساباً يسيراً، ويؤمر بهم إلى الجنّة<sup>(٢)</sup>.

٢٤ ـ عن النبيّ ﷺ أنّه قال : لمّـا خلق الله العرش خلق سبعين ألف مـلك وقال لهم : طوفوا بعرش النـور وسـبّحوني واحمـلوا عـرشي، فـطافوا وسـبّحوا، وأرادوا أن يحملوا العرش فما قدروا. فقال لهم الله : طوفوا بـعرش النـور فـصلّوا على نور جلال محمّد حبيبي واحملوا عرشي، فطافوا بعرش الجلال وصلّوا على محمّد

(١) البحار ٢٧ : ١١٥.

(۲) المصدر .

١٠٢ ..... الإمام الحسين على عرش الله

وحملوا العرش، فأطاقوا حمله، فقالوا : ربّنا أمرتنا بتسبيحك وتقديسك، فقال الله لهم : يا ملائكتي، إذا صلّيتم عـلى حـبيبي محـمّد فـقد سـبّحتموني وقـدّستموني وهلّلتموني<sup>(۱)</sup>.

٢٥ ـ من كتاب النشر والطيّ عن الرضا للظِّلَا في خبر طويل في فضل يـوم الغدير قال : وفي يوم الغدير عرض الله الولاية على أهل السهاوات السبع فسبق إليها أهل السهاء السابعة فزيّن بها العرش...<sup>(٢)</sup>.

٢٦ – عن رسول الله تمالة في حديث طويل في مظلومية أهل البيت للميلام شهادة الإمام الحسين للميلا فيقول تيلة عن الله في المعراج : وأمما ابنها الآخر فتدعوه أممتك إلى الجهاد، ثم يقتلونه صبراً ويقتلون ولده ومن معه من أهل بيته، ثم يسلبون حرمه فيستعين بي وقد مضى القضاء مني فيه بالشهادة له، ولمن معه، ويكون قتله حرمة فيستعين بي وقد مضى القضاء مني فيه بالشهادة له، ولمن معه، ويكون قتله حرمة فيستعين بي وقد مضى القضاء مني فيه بالشهادة له، ولمن معه، ويكون قتله حرمة فيستعين بي وقد مضى القضاء مني فيه بالشهادة له، ولمن معه، ويكون قتله حرمة فيستعين بي وقد مضى القضاء مني فيه بالشهادة له، ولمن معه، ويكون قتله مديمة على من بين قطريها، فتبكيه أهل السماوات والأرضين جزعاً عليه، وتبكيه ملائكة لم يدركوا نصرته، ثم أخرج من صلبه ذكراً به أنصرك وإن شبحه عمندي عت العرش وفي نسخة أخرى ـ.. ثم أخرج من صلبه ذكراً به أنصرك وإن شبحه عمندي عندي تحت العرش عولي الأرض بالعدل ويطفئها بالقسط، يسير معه الرعب...<sup>(1)</sup>

- (١) البحار ٢٧ : ٢٥٩.
- (٢) المصدر : ٢٦٢، عن بصائر الدرجات : ٢١.
- (٣) البحار ٢٨ : ٦٢، عن كامل الزيارات : ٢٣٢.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١٠٣ زائري، وأنا أعطيه مـا سأل وأجـزيه جـزاء يـغبطه مـن نـظر إلى تـعظيمي له، وما أعددت له من كرامتي...

٢٧ –عن أبي الهيتم بن التيهان الأنصاري قال : قال رسول الله ﷺ : إنّ الله عزّ وجلّ خلق الأرواح قبل الأجساد بألغي عام وعلّقها بالعرش وأمرها بالتسليم عليّ والطاعة لي، وكان أوّل من سلّم عليّ وأطاعني من الرجـال روح عـليّ بـن أبي طالب عليَّةِ<sup>(۱)</sup>.

٢٨ - وفي خبر عن النبي ﷺ : إذا كان يوم القيامة زُيِّن عرش الرحمن بكل زينة، ثمّ يؤتى بمنبرين من نور، طولها مائة ميل، فيوضع أحدهما عن يمين العرش، والآخر عن يسار العرش، ثمّ يؤتى بالحسن والحسين طليًا، فيزيّن الربّ تبارك وتعالى بهما عرشه كما يزيّن المرأة قرطاها<sup>(٢)</sup>.

٢٩ ـ وعنه ﷺ : الحسن والحسين شنفا العرش وليسا بمـعلّقين. (الشــنف ـبالفتح والسكون ــ: القرط الأعلى أو معلاق فوق الأذن، وأمّا ما علّق في أسفلها فقرط).

•٣- عن سهل بن سعد الأنصاري، قال : سألت رسول الله ﷺ عن قول الله عزّ وجلّ كتاباً عزّ وجلّ كتاباً عزّ وجلّ كتاباً فرّ وجلّ : فر وما كُنْت بجانِبِ الطُّوْرِ إذْ نادَيْناهُ ﴾ ، قال : كتب الله عزّ وجلّ كتاباً قبل أن يخلق الخلق بألني عام في ورق آس، ثمّ وضعها على العرش، ثمّ نادى يا أمّة محمّد : إنّ رحمتي سبقت غضبي، أعطيكم قبل أن تسألوني، وغفرت لكم قبل أن

- (١) أمالي المفيد : ١٢٥.
- (٢) الخصائص الحسينيّة : ٤١٨، عن أمالي الشيخ الصدوق : ٩٩ ـ ٩٩، ونسقله السحار ٤٣ :
   ٢٩١، والمنتخب : ١٥٨.

١٠٤ ..... الإمام الحسين بي في عرش الله المعالية في عرض الله المعالية المعا

٣١ ـ عن جابر عن أبي جعفر عليَّلا ، قال : كان الله ولا شيء غـيره ، فأوّل ما ابتدأ من خلق الله أن خلق محمّداً وخلقنا أهل البيت معه من نور عظمته ، فأوقفنا أظلّة خضراء بين يديه ، حـيث لا سماء ولا أرض ولا مكـان ولا ليـل ولا نهـار ولا شمس ولا قمر .

٣٢ ـ عن صفوان، عـن الصـادق للَّثَلَا ، قـال : لَـّــا خـلق الله السهاوات والأرضين استوى على العرش فأمر نورين من نوره فطافا حول العرش سـبعين مرّة، فقال عزّ وجلّ : هذان نوران لي مطيعان، فلخق الله من ذلك النور محمّداً وعليّاً والأصفياء من ولده عليمَنِكْرُ .

أقول : لا يخفى أنّ لنا مثل هذه الأحاديث الشريفة الكثير ، ولا تعجب منها في فضل رسول الله وعترته الطاهرين ، فإنّه دون الربوبيّة ، قالوا علّهَيَّكِمُ : (نزّلونا عـن الربوبيّة وقولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا معشار عشر)، فهذا ليس من الغلوّ<sup>(٢)</sup>.

ولا بأس أن أذكر ما جاء في البحار عن الشيخ المفيد مَتِّئٌ :

قال في جواب المسائل السرويّة حيث سئل : ما قوله \_أدام الله تأييده \_ في معنى الأخبار المرويّة من الأئمة الهادية للمتَّلِثِ في الأشباح وخلق الله تعالى الأرواح قبل خلق آدم لليُّلا بألني عام وإخراج الذريّة من صلبه على صور الذرّ، ومعنى قول

- (١) البحار ٣ : ١٢، عن ثواب الأعمال.
- (٢) لقد تعرّضت إلى ذلك بالتفصيل في ( هذه هي الولاية )، و (جلوة من ولاية أهل البيت ﷺ). فراجع .

آل محمّد 🖽 في عرش الله ..... ١٠٥

رسول الله على: الأرواح جنود مجنّدة، فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف؟ الجواب \_ وبالله التوفيق \_: إنَّ الأخبار بذكر الأشباح تختلف ألفاظها وتتباين معانيها، وقد بنت الغلاة عليها أباطيل كثيرة، وصنَّفوا فيها كتباً لغوا فيها، وهزؤوا فبا أثبتوه منه في معانيها، وأضافوا ما حوته الكتب إلى جماعة من شيوخ أهل الحقّ، وتخرّصوا الباطل بإضافتها إليهم، من جملتها كتاب سمّوه كتاب (الأشباح والأظلَّة) نسبوه في تأليفه إلى محمّد بن سنان، ولسنا نعلم صحّة ما ذكروه في هذا الباب عنه، وإن كان صحيحاً، فإنَّ ابن سنان قد طعن عليه وهو متَّهم بالغلوّ، فإن صـدقوا في إضافة هذا الكتاب إليه فهو ضلال لضالٌ عن الحقّ، وإن كذبوا فقد تحسمّلوا أوزار ذلك، والصحيح من حديث الأشباح، الرواية التي جاءت عن الثقاة بأنَّ آدم للنَّلْخِ رأى على العرش أشباحاً يلمع نورها، فسأل الله تعالى عنها، فأوحب إليه أنَّهما أشباح رسول الله عَتَبَوْلُهُ وأمير المؤمنين والحسن والحسمين وفساطمة صلوات الله عليهم، وأعلمه أنَّه لولا الأشباح التي رآها مـا خـلقه ولا خـلق سماءً ولا أرضاً، والوجه فيا أظهر الله تعالى من الأشباح والصور لآدم أن دلَّه على أنَّ مصالح الدين والدنيا لا تتمَّ إلَّا بهم، ولم يكونوا في تلك الحال صوراً مجيبة، ولا أرواحاً نــاطقة، لكنُّها كانت على مثل صورهم في البشريَّة، يدلَّ على ما يكونوا عليه في المستقبل في الهيئة، والنور الذي جعله عليهم يـدلُّ عـلى نبور الديـن بهـم. وضـياء الحـقّ بحججهم،وقد روى أنَّ أسماءهم كانت مكتوبة إذ ذاك على العرش، وأنَّ آدم للتَّلْجُ لمَّـا تاب إلى الله عزَّ وجلَّ وناجاه بقبول توبته سأله بحـقَّهم عـليه ومحـلَّهم عـنده فأجابه، وهذا غير منكر في العقول، ولا مضادَّ للشرع المنقول، وقد رواه الصالحون المأمومون، وسلّم لروايته طائفة الحقّ، ولا طريق إلى إنكاره، والله وليّ التوفيق(``.

(۱) البحار ٥ : ۲٦٢.

٣٣-قال الإمام الرضا للنَّلَا : إنّ آدم للنَّلَا لمّا أكرمه الله تعالى ذكّره بإسجاد ملائكته له وبإدخاله الجنّة، قال في نفسه : هل خلق الله بشراً أفضل منّي ؟ فعلم الله عزّ وجلّ ما وقع في نفسه، فناداه : ارفع رأسك يا آدم فانظر إلى ساق عرشي، فرفع آدم رأسه فنظر إلى ساق العرش فوجد عليه مكتوباً : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين وزوجه فاطمة سيّدة نساء العالمين، والحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة. فقال آدم عليَّلا : يا ربّ، من هؤلاء ؟ قال عزّ وجلّ : من ذرّيتك وهم خيرٌ منك ومن جميع خلق، لولاهم ما خلقتك ولا خلقت الجنّة والنار ولا السماء والأرض، فإيّك أن تنظر إليهم بعين الحسد فأخرجك عن جواري، فنظر إليهم بعين الحسد وتمنّي منزلتهم فتسلّط الشيطان عليه بعين الحسد حتّى أكلت من الشجرة التي نهي عنها، وتسلّط على حوّاء الله عزّة، عنه وأهبطهما عن جواره إلى الأرض<sup>(1)</sup>.

٣٤ ـ عن الإمام الصادق للمَّلِلَة في حديث قال : فلمّـا أراد الله عزّ وجلّ أن يتوب عليهما جاءهما جبرئيل فقال لهما : إنّكما إنّما ظلمتها أنفسكما بتمني منزلة من فضّل عليكما فجزاؤكما ما قد عوقبتها به من الهبوط من جوار الله عنزّ وجسلّ إلى أرضه، فسلا ربّكما بحقّ الأسماء التي رأيتموها على ساق العرش حتّى يتوب عليكما، فقالا : (اللهمّ إنّا نسألك بحقّ الأكرمين عليك، محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمة، إلّا تبت علينا ورحميتنا)، فيتاب الله عليهما إنّه هو التيوّاب الرحيم<sup>(٢)</sup>.

(١) البحار ١١ : ١٦٥، عن معاني الأخبار : ٤٢، وعيون الأخبار : ١٧٠.

(٢) البحار ١١ : ١٧٤.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١٠٧

٣٥ - عن ابن عباس في حديث قال : فلمّا أسجد له الملائكة تداخله العجب فقال : يا ربّ ، خلقت خلقاً أحبّ إليك مني ؟ فلم يجب ، ثمّ قال الثانية ، فلم يجب ، ثمّ قال الثانية ، فلم يجب ، ثمّ قال الثالثة فلم يجب ، ثمّ قال الله عزّ وجلّ له : نعم ولو لاهم ما خلقتك . فقال : يا ربّ ، فأرينهم ، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى ملائكة الحجب : أن ارفعوا الحجب ، فلمّ قال : يا ربّ ، فأرينهم ، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى ملائكة الحجب : أن ارفعوا الحجب ، فلمّ المتار ربّ ، فأرينهم ، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى ملائكة الحجب : أن ارفعوا الحجب ، فلمّا رفعت إذا آدم بخمسة أشباح قدّام العرش ، فقال : يا ربّ من هؤلاء ؟ قال : يا آدم هذا محمد نبتي ، وهذا عليّ أمير المؤمنين ابن عمّ نبتي ووصيّه ، وهذه فاطمة ابنة نبتي ، وهذا الحسن والحسين ابنا عليّ وولدا نبتي ، ثمّ قال : يا آدم هم ولدك ، فلمت افترف الخطيئة قال : يا ربّ ، أسألك بحقّ محمد وعليّ وف اطمة ففرح بذلك ، فلمّا اقترف الخطيئة قال : يا ربّ ، أسألك بحقّ محمد وعليّ وف اطمة والحسن والحسين لما غفر الله له بهذا، فهذا الذي قال الله عزّ وجلً : فلم والد ، فلم والد ، أسألك بحقّ محمد وعليّ وف اطمة أمير بذلك ، فلمّا اقترف الخطيئة قال : يا ربّ ، أسألك بحقّ محمد وعليّ وف اطمة والحسن والحسن والحسين ابنا عليّ وولدا نبتي ، ثمّ قال : يا آدم هم ولدك ، ففرح بذلك ، فلمّا اقترف الخطيئة قال : يا ربّ ، أسألك بحقّ محمد وعليّ وف اطمة والحسن والحسن لما غفرت لي ، فغفر الله له بهذا، فهذا الذي قال الله عزّ وجلً : وفرح في فنفر الله له بهذا ، فهذا الذي قال الله عزّ وجلًا ، فلمن وربّه كليات فرت لي ، فعفر الله له بهذا ، فهذا الذي قال الله عزّ وجلًا هما والحسن والحسين لما غفرت لي ، فلمّا هبط إلى الأرض صاغ خاماً فنقش ألحسن والحسين ابنا وعليّ أمير المومنين )، ويكنّى آدم بأبي عمّد (<sup>(1)</sup>).

٣٦ حين معاذ بن جبل أنّ رسول الله ﷺ قال : إنّ الله خلقني وعليّاً وفاطمة والحسن والحسين من قبل أن يخلق الدنيا بسبعة آلاف عام، قملت : فأيسن كمنتم يا رسول الله ؟ قال : قدّام العرش، نسبّح الله ونحمده ونقدّسه ونمجّد، قلت : على أيّ مثال ؟ قال : أشباح نور حتّى إذا أراد الله عزّ وجلّ أن يخلق صورنا صيّرنا عمود نور، ثمّ قذفنا في صلب آدم ثمّ أخرجنا إلى أصلاب الآباء وأرحام الأمّمهات، ولا يصيبنا نجس الشرك ولا سفاح الكفر، يسعد بنا قوم ويشق بنا آخرون، فلمّا صيّرنا إلى صلب عبد المطّلب أخرج ذلك النور فشقّه نصفين، فجعل نصفه في عبد الله، ونصفه في أبي طالب، ثمّ أخرج الذي لي إلى آمنة، والنصف إلى فاطمة

(۱) المصدر : ۱۷۵.

بنت أسد، فأخرجتني آمنة، وأخرجت فاطمة عليّاً، ثمّ أعاد الله عزّ وجلّ العمود إليّ فخرجت منّي فاطمة، ثمّ أعاد عزّ وجلّ العمود إلى عليّ فخرج منه الحسن والحسين \_يعني من النصفين جميعاً \_ فما كان من نور عليّ فصار في ولد الحسن، وما كان من نوري صار في ولد الحسين، فهو ينتقل في الأئمة من ولده إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

٧٧ - عن أبي ذرّ الغفاري عن النبي عليه في خبر طويل في وصف المعراج ساقه إلى أن قال : قلت : يا ملائكة ربي هل تعرفونا حق معرفتنا ؟ فقالوا : يا نبي الله وكيف لا نعر فكم وأنتم أوّل ما خلق الله ؟ خلقكم أشباح نور من نوره في نور من سناء عزّه، ومن سناء ملكه، ومن نور وجهه الكريم، وجعل لكم مقاعد في ملكوت سلطانه، وعرشه على الماء قبل أن تكون الساء مبنية والأرض مدحية، ثمّ خلق الساوات والأرض مدحية، ثمّ خلق من الماوات والأرض مدحية، ثمّ خلق ما أراد من أرد من أرد من نوره في نور من مناء عزّه، ومن سناء ملكه، ومن نور وجهه الكريم، وجعل لكم مقاعد في ملكوت سلطانه، وعرشه على الماء قبل أن تكون الساء مبنية والأرض مدحية، ثمّ خلق عرشه، وأنتم أمام عرشه تسبّحون وتقدّسون وتكبّرون، ثمّ خلق الملائكة من بدء ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتعدّسون وتحمرون وتهللون وتكبّرون في يتبيع فاستوى على ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتحمرون وتعدون وتهللون وتكبّرون في يتبيع فاستوى على ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتقدّسون وتكبّرون، ثمّ خلق الملائكة من بدء وتهدون وتقدّسون في ميتبع ونقدّس ونمجد ونكبّر ونه الماء السابعة فاستوى على ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتحمرون، ثمّ خلق الملائكة من بدء وتهدون وتقدّسون فنسبّح ونقدّس ونمجد ونكبّر ونه ألون وتكبّرون أي في من بدء ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتحمدون وتهلون وتكبّرون من من نمه ما أراد من أنوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتمدون وته مراد من من نوار شتى، وكنّا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتمدون وته مراد ونه من بدء وتهجدون وتقدّسون فنسبّح ونقدس ونمجد ونكبّر ونه لل بتسبيحكم وتم يديم وتم يدكم وتم يديم وتماديم من أنوار شتى، وكنا نمرّ بكم وأنتم تسبّحون وتمدون وته لون وتكبّر ونه ألون وتم الما وتم يديم وتماد من وته للون وتكبّرون وته للون وتكبّرون وته ألون وتكبّرون وتقدسون فنسبّح ونكبّر ونه ألم الله فإليكم وما صعد إلى أله في عندكم، فلم لا نعرفكم ؟ أقرأ علياً منّا السلام".

٣٨ ـ عن أنس عن النبيّ في حديث : فلمّ أراد الله تعالى أن ينشئ خلقه فتق نوري فخلق منه العرش، فالعرش من نوري، ونوري من نور الله، ونوري أفضل من العرش<sup>(٣)</sup>.

- (۱) البحار ۱۵ : ۸، عن علل الشرائع : ۸۰.
   (۲) المصدر : ۸، عن تفسير فرات : ۱۳٤.
  - (٣) المصدر : ١٠.

آل محمّد ﷺ في عرش الله .....

عن أنس بن مالك قال : قلت للنبي يَتَمَدَّ : يا رسول الله ، علي أخوك ؟ قال : نعم ، علي أخي . قلت : يا رسول الله ، صف لي كيف علي أخوك ؟ قال : إن الله عز وجل لما خلق ماء تحت العرش قبل أن يخلق آدم بثلاثة آلاف عام ، وأسكنه في لؤلؤة خضراء في غامض علمه إلى أن خلق آدم ، فلمّا خلق آدم نقل ذلك الماء من اللؤلؤة فأجراه في صلب آدم ، إلى أن قبضه الله ، ثمّ نقله إلى صلب شيت ، فلم يزل ذلك الماء ينتقل من ظهر إلى ظهر حتى صار في عبد المطّلب ، ثمّ شقّه الله عز وجلّ نصفين : فصار نصفه في أبي عبد الله بن عبد المطّلب ، ثمّ شقّه الله عز وجلّ من نصف الماء وعليّ من النصف الآخر ، فعليّ أخي في الدنيا والآخرة ، ثمّ قررأ ترسول الله عَنَيَوَيَنَهُ : ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الماء بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾ <sup>(1)</sup>.

٣٩ – عن ابن مسعود قال : قال رسول الله تَبْلَغُهُ لعليّ بن أبي طالب عليَّلا : لمّا خلق الله عزّ ذكره آدم ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته وأسكنه جنّته وزوّجه حوّاء أمته، فرفع طرفه نحو العرش فإذا هو بخمسة سطور مكتوبات، قال آدم : يا ربّ، من هؤلاء ؟ قال الله عزّ وجلّ له : هؤلاء الذين إذا تشفّع بهم إليّ خلقي شفّعتهم فقال آدم : يا ربّ، بقدرهم عندك ما اسمهم ؟ قال : أمّا الأوّل فأنا المحمود وهو محمّد، والثاني فأنا العالي الأعلى وهذا علي، والثالث فأنا الفاطر وهذه فاطمة، والرابع فأنا المحسن وهذا الحسن، والخامس فأنا ذو الإحسان وهذا حسين، كلّ

- المصدر : ١٤، عن أمالي ابن الشيخ : ١٩٧.
- (٢) البحار ١٥ : ١٤، عن معاني الأخبار : ٢١.

وبهذا المضمون أخبار كثيرة في البحار في كتاب الإمامة، فراجع.

عن أبي عبد الله للمُثْلِّة قال : إنّ الله خلق محمّداً من طينة من جــوهرة تحت العرش<sup>(۱)</sup>، وعنه للمُثْلَة ، قال : إنّ الله عزّ وجلّ خلق محمّداً، وعترته من طينة العرش، فلا ينقص منهم واحد ولا يزيد منهم واحد.

لا يخفى أنّه لا تنافى بين الروايات في هذا الباب فخلقتهم قبل العرش باعتبار أنوارهم الجرّدة المقدّسة، ومن تحت العرش باعتبارهم الخلق اللطيف المتلائم مع تلك العوالم قبل خلق الدنيا والعالم السفلي، فتدبّر .

٤١ ـ عن الإمام الصادق للتَلَّلَّ في حديث المرأة من الجنّ وأنّها رأت إبليس يدعو بهذا الدعاء : (إلهي إذا بررت قسمك وأدخلتني نار جهنّم فأسألك بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا خلّصتني منها، وحسشرتني معهم)، فسقلت : يا حارث ما هذه الأسماء التي تدعو بها ؟ قال لي : رأيتها على ساق العرش من قبل أن يخلق الله آدم بسبعة آلاف سنة، فعلمت أنّهم أكرم الخلق على الله عزّ وجلّ، فأنا أسأله بحقّهم، فقال النبيّ عَيَّلَةٌ : والله لو أقسم أهل الأرض بهذه الأسماء لأجابهم<sup>(٢)</sup>.

٤٢ في كنز الفوائد في قصّة الجارود بن المنذر ودخوله على رسول الله وقصّة المعراج فقال : ثمّ قلت : يا رسول الله ، أنبئني أنبأك الله بخبر عن هذه الأسماء التي لم نشهدها وأشهدنا قسّ ذكرها ، فقال رسول الله ﷺ : يا جارود ، ليلة أسري بي إلى السماء أوحى الله عزّ وجلّ إليّ أن سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا على ما بُعثوا ؟ فقلت : على ما بُعثتم ؟ فقالوا : على نبوّتك وولاية عليّ بن أبي طالب والأئمة منكما ،

- (١) المصدر : ٢٢، عن بصائر الدرجات : ٥٠
- (٢) البحار ١٨ : ٨٣ ، عن الخصال ٢ : ١٧١ .

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... فالتفت فإذا عليّ والحسن والحسين وعليّ ثمّ أوحى إليّ أن التفت عن يمين العرش، فالتفت فإذا عليّ والحسن والحسين وعليّ ابن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد وموسى بن جعفر وعلي بن موسى ومحمّد ابن عليّ وعليّ بن محمّد والحسن بن عليّ والمهدي في ضحضاح من نور يصلّون، فقال لي الربّ تعالى : هؤلاء الحجج أولياني، وهذا المنتقم من أعداني، قال الجارود فقال لي سلمان : يا جارود، هؤلاء المذكورون في التوراة والإنجيل والزبور كذاك<sup>(۱)</sup>.

٢٣ - عن أبي محمّد العسكري عن آبائه للمَوَلَمُ عن الحسين بن عليّ للنَّلِمُ قال: سمعت جدّي رسول الله يقول: ليلة أسرى بي ربيّ عزّ وجلّ رأيت في بطنان العرش ملكاً بيده سيف من نور يلعب به كما يلعب عليّ بن أبي طالب للنَّلِمُ بذي الفقار، وإنّ الملائكة إذا اشتاقوا إلى عليّ بن أبي طالب نظروا إلى وجه ذلك الملك، فقلت: يا ربّ، هذا أخي عليّ بن أبي طالب وابن عمّي ؟ فقال: يا محمّد، هذا ملك خلقته على صورة عليّ يعبدني في بطنان عرش، تكتب حسناته وتسبيحه وتقديسه لعليّ ابن أبي طالب إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

بيان : قال الجزري : فيه ينادي منادٍ من بطنان العـرش، أي مـن وسـطه، وقيل : من أصله، وقيل : البطنان جمع بطن وهو الغامض من الأرض، يريد مـن داخل العرش.

ع عن الله عن الي بصير عن أبي عبد الله عن آبائه عن عليّ علميً الله قال : قال لي رسول الله ﷺ : يا عليّ، إنّه لمّـا أسري بي إلى السماء تلقّتني الملائكة بالبشارات في كلّ سماء حتّى لقيني جبرئيل في محفل من الملائكة ، فقال : لو اجتمعت أمّتك على حبّ

- (۱) المصدر : ۲۹۷.
- (٢) البحار ١٨ : ٣٥٤، عن عيون أخبار الرضا : ٢٧٢.

عليّ ما خلق الله عزّ وجلّ النار ، يا عليّ ، إنّ الله تعالى أشهدك معي في سبعة مواطن حتّى آنست بك ، أمّا أوّ ذلك فليلة أسري بي إلى السماء قال لي جبرئيل للظِّلا : أين أخوك يا محمّد ؟ فقلت : خلّفته وراني ، فقال : ادعُ الله عزّ وجلّ فليأتك به ، فدعوت الله عزّ وجلّ فإذا مثالك معي ، وإذا الملائكة وقوف صفوفاً ، فقلت : يا جبرئيل من هؤلاء ؟ قال : هؤلاء الذين يباهي الله عزّ وجلّ بهم يوم القيامة ، فدنوت فنطقت بما كان وبما يكون إلى يوم القيامة .

والثانية : حين أسري بي إلى ذي العرش عزّ وجلّ قال جبرئيل : أين أخوك يا محمّد ؟ فقلت : خلّفته ورائي ، فقال : ادعُ الله عزّ وجلّ فليأتك به ، ف دعوت الله عزّ وجلّ فإذا مثالك معي ، وكشط لي عن سبع ساوات حتّى رأيت سكّانها وعمّارها وموضع كلّ ملك منها \_ إلى أن يقول : \_فلمّا جاوزت السدرة وانتهيت إلى عرش ربّ العالمين وجدت مكتوباً على قائمة من قوائم العرش (لا إله إلّا الله أنا وحدي محمّد حبيبي وصفوتي من خلقي أيّدته بوزيره وأخيه ونصرته به )<sup>(1)</sup>.

٤٥ - وفي حديث المعراج أيضاً في قوله عزّ وجلّ : ﴿ ذو مِرَّةٍ فَاسْتَوىٰ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ ما يَغْشَىٰ ﴾ قال تَنْتُلَا : ثمّ صعد بي حتّى صرت تحت العرش فدلّى لي رفرف أخضر ما أحسن أصفه، فرفعني الرفرف بإذن الله إلى ربي فصرت عنده، وانقطع عني أصوات الملائكة ودويّهم، وذهبت عني المخاوف والروعات وهدأت نفسي واستبشرت، وظننت أنّ جميع الخلائق قد ماتوا أجعين، ولم أرَ عندي أحداً من خلقه فتركني ما شاء الله ... (٢).

(۱) المصدر : ۳۸۹.

(٢) المصدر : ٣٩٥.

آل محمّد للميﷺ في عرش الله ..... ١١٣

٤٦ ـ وفي حديث المعراج أيضاً عن رسول الله ﷺ : فلمّــا جاوزت السدرة انتهيت إلى عرش ربّ العالمين وجدت مكتوباً على كلّ قائمة من قوائم العرش : (أنا الله لا إله إلّا أنا محمّد حبيبي أيّدته بوزيره ونصرته بوزيره )<sup>(١)</sup>.

ولا منافاة بين الروايات لتعدّد الرؤية والكتابات، ويدلّ هذا عـلى عـظمة الولاية، وإكمال الدين، وامتداد النبوّة وتأيّدها بها، فلا تغفل.

٤٧ ـ وفي حديث عن رسول الله ﷺ : فقام عليّ بن أبي طالب للظُّلَم فقال : يا رسول الله، أنسبني من أنا لتعرف الناس قرابتي منك.

فقال : يا عليّ، خلقت أنا وأنت من عمودين من نـور معلّقين مـن تحت العرش، يقدّسان الملك من قبل أن يخلق الخلق بألني عـام، ثمّ خـلق مـن ذيـنك العمودين نطفتين بيضاوين ملتويتين، ثمّ نقل تلك النطفتين في الأصلاب الكريمة إلى الأرحام الزكيّة الطاهرة حتى جعل نصفها في صلب عـبد الله، ونـصفها في صـلب أبي طالب، فجزء أنا وجزء أنت، وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَهُوَ الَّذي خَلَقَ مِنَ الماءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾.

يا عليّ، أنت منيّ وأنا منك، سبط لحمك بلحمي ودمك بدمي، وأنت السبب فيا بين الله وبين خلقه بعدي، فمن جحد ولايتك قطع السبب الذي فيا بينه وبين الله، وكان ماضياً في الدركات.

يا عليّ، ما عرف الله إلّا بي ثمّ بك، ومن جحد ولايتك جحد الله ربوبيّته.

يا عليّ، أنت علم الله بـعدي الأكـبر في الأرض، وأنت الركـن الأكـبر في القيامة، فمن استظلّ بفيئك كان فـائزاً لأنّ حسـاب الخـلائق إليك ومآبهــم إليك،

(۱) البحار ۱۸ : ۲۰۸.

والميزان ميزانك والصراط صراطك، والموقف موقفك، والحساب حسمابك، فمسن ركن إليك نجا، ومن خالفك هوى وهلك، اللهمّ اشهد اللهمّ اشهد، ثمّ نزل<sup>(۱)</sup>.

٤٨ ـ عن أبي عبد الله لللله عليه عليه عليه عنه إلا ولأولياء الله فيها سرور، قــلت : كـيف ذاك جـعلت فـداك ؟ قـال : إذا كـانت ليـلة الجـمعة وافى رسول الله عليه العرش ووافيت معه، فما أرجع إلاّ بعلمٍ مسـتفاد، ولولا ذلك لنـفد ما عندنا<sup>(۱)</sup>.

٤٩ ـ عن أبي بصير عن أبي عبد الله للتلة قال : إذا كان يوم القيامة دعي محمّد فيكسى حلّة ورديّة ثمّ يقام عن يمين العرش ثمّ يدعى بإبراهيم فيكسى حلّة بيضاء، فيقام عن يسار العرش، ثمّ يدعى بعليّ أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين النبيّ تميّلاً ، ثمّ يدعى بإسماعيل فيكسى حلّة بيضاء فيقام عن يسار إيراهيم للتلة ، ثمّ يدعى بالحسن فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمار إيراهيم للتلة ، ثمّ يدعى بالحسن فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين للتيّلا ، ثمّ يدعى بالحسين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين للتيّلا ، ثمّ يدعى ورديّة فيقام كلّ واحد عن يمين صاحبه، ثمّ يدعى بالشيعة فيقومون أسامهم، ثمّ يدعى بفاطمة لليتمان العرش من قبل ربّ العزّة والأفق الأعلى : نعم الأب أبوك ينادي منادٍ من بطنان العرش من قبل ربّ العزّة والأفق الأعلى : نعم الأب أبوك سبطاك وهما الحسن والحسين، ونعم الجنين جنينك وهمو عليّ بن أبي طالب، ونعم الأتمّة الراشدون ذرّيتك وهم فلان وفلان، ونعم المنية شيعتك ، ألا إن أبولي مسطاك وهما الحسن والحسين، ونعم المنية شيعتك ، ألا إن محسن، ونعم الأتمّة الم

- (١) البحار ٢٢ : ١٤٨ ، عن كتاب سليم بن قيس : ٢١٥.
  - (٢) البحار ٢٢ : ٥٥٢، عن الاختصاص : ٣١٢.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١١٥ وسبطيه هم الفائزون، ثمّ يؤمر بهم إلى الجنّة وذلك قوله : ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّـارِ وَأَدْخِلَ الجَنَّةَ فَقَدْ فازَ ﴾<sup>(١)</sup>.

•٥ - عن النبي ﷺ في خبر، قيل : يا رسول الله، فكم بينك وبين علي في الفردوس الأعلى ؟ قال : فتر أو أقل من فتر وهو ما بين طرف الإبهام وطرف السبّابة إذا فتحها \_ أنا وعليّ من نور عرش ربّنا، وعليّ على كرسيّ من نور كرسيّ ربّنا، لا يدرى أيّنا أقرب من ربّه عزّ وجلّ.

٥١ – روى الأعمش عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وروى الرضا لللله عن آبائه للمتكلم، واللفظ له، كلمهم عن النبي تتكلم، قال : ليس في القيامة راكب غيرنا ونحن أربعة، أنا على دائة الله البراق، وأخي صالح على ناقة الله التي عقرت، وعمي مزة على ناقتي الغضباء، وأخي علي بن أبي طالب للكلم على ناقة من نوق الجئمة مزة على ناقتي الغضباء، وأخي علي بن أبي طالب للكلم على ناقة من نوق الجئمة بيده لواء الحمد واقف بين يدي العرش، ينادي (لا إله إلاّ الله محمد رسول الله)، بيده لواء الحمد واقف بين يدي العرش، ينادي (لا إله إلاّ الله محمد رسول الله)، على الله عمد رسول الله)، على القليلة على ناقتي الغضباء، وأخي على بن أبي طالب عليك على ناقة من نوق الجئمة بيده لواء الحمد واقف بين يدي العرش، ينادي (لا إله إلاّ الله محمد رسول الله)، تقال : فيقول الآدميّون : ما هذا إلاّ ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو حامل عرش ربّ العالمين، قال : فيجيبهم ملك من تحت بطنان العرش : ما هذا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا حامل عرش، هذا العلين ، والم علي بن أبي طالب ين بن أبي طالب عليك الملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو حامل عرش ربّ العالمين، قال : فيجيبهم ملك من تحت بطنان العرش : ما هذا الله ين أبي طالب عليّ بن أبي طالب عليني أبي مرسل أو حامل عرش ربّ مرسل ولا حامل عرش ربيّ مرسل ولا حامل عرش ربّ العالمين، قال : فيجيبهم ملك من تحت بطنان العرش : ما هذا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا حامل عرش ، هذا العلمي بن أبي طالب عليّ إلى مرسل ولا حامل عرش، هذا الصدّيق الأكبر، هذا عليّ بن أبي طالب عليّلا .

وقد رواه الخطيب في تأريخه بإسناده عن أبي هريرة وأبو جعفر الطوسي في أماليه بإسناده إلى هارون الرشيد عن المهدي عن المنصور عن محمّد بن عسليّ بــن عبد الله بن عبّاس، إلّا أنّهها لم يذكرا حمزة وقالا في موضعه : فاطمة غلِيْمَكْ<sup>(٢)</sup>.

٥٢ ـ عن شهاب بن عبد ربّه قال : سمعت الصادق ظلَّ يقول : يا شهاب،

- (١) البحار ٢٣ : ١٣١، عن تفسير القمّي : ١١٦، والآية في سورة آل عمران : ١٨٥.
  - (٢) المصدر ٣٩ : ٢٢٣.

نحن شجرة النبوّة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، ونحن عهد الله وذمّـته، ونحـن ودّ الله وحجّته، كنّا أنوار صفوف حول العرش، نسبّح فيسبّح أهل السهاء بتسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسـبّحنا فسـبّح أهـل الأرض بـتسبيحنا، وإنّـا لنـحن الصافّون، وإنّا لنحن المسبّحون، فمن وفى بذمّتنا فقد وفى بعهد الله عزّ وجلّ وذمّته، ومن خفر ذمّتنا فقد خفر ذمّة الله عزّ وجلّ وعهده<sup>(١)</sup>.

٥٢ ـ عن عليّ بن أبي طالب للنَّلَا في بعض خطبه : إنَّا آل محمّد كنّا أنسواراً حول العرش، فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحنا فسبّحت الملائكة بتسبيحنا.

٥٤ - كنز الفوائد بسند، عن محمّد بن زياد قال : سأل ابن مهران عبد الله بن العبّاس عن تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحونَ ﴾ ؟ قال ابن عباس : إنّا كنّا عند رسول الله يَبَرَقَ فأقبل عليّ بن أبي طالب لليَلا فلمّا رآه النبيّ تَبَرَقُ تبسّم في وجهه وقال : مرحباً بمن خلقه الله قبل آدم بأربعين ألف عام. فقلت : يا رسول الله ، أكان الإبن قبل الأب ؟ قال : إنّ الله تعالى خلقني وخلق عليّاً لمَيْلا قبل أن يخلق آدم بهذه المدة ، خلق نوراً فقسّمه نصفين فخلقني من نصفه وخلق عليّاً عليّلا من النصف الآخر قبل الأشياء كلّها، ثمّ خلق الأسياء فكانت مظلمة ، فنورها من نوري ونور عليّ لليَّلا ثمّ جعلنا عن يمين العرش، ثمّ خلق الملائكة فسبّحنا فسبّحت الملائكة وهلّلنا فهلّلت الملائكة ، وكبّرنا فكبّرت الملائكة، فكان ذلك من تعليمي وتعليم عليّ لليَّلا .

٥٥ - تفسير القمّي : في قوله تـعالى : ﴿ المَّـذينَ يَحْـمِلُونَ العَـرْشَ ﴾ يـعني رسول الله تَتَلَقُ والأوصياء من بعده يحملون علم الله .

البحار ٢٤ : ٨٨، عن تفسير القمّي : ٥٦٠، الباب ٤٣، وفيه ١١ رواية.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١١٧

٥٦ – بصائر الدرجات عن جعفر بن محمّد للمَهَمَ عال : سمعته يقول : إنّ الله إذا أراد أن يخلق الإمام من الإمام بعث ملكاً فأخذ شربة من تحت العرش ، ثمّ أوصلها أو دفعها إلى الإمام فيمكث في الرحم أربعين يوماً لا يسمع الكلام ، ثمّ يسمع بعد ذلك ، فإذا وضعته أمّه بعث الله ذلك الملك الذي كان أخذ شربة ويكتب على عضده الأمين : ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لا مُبَدِّلَ لِكَلِماتِ وَهُوَ السَّميعُ العَليمُ ﴾ (١٠).

٥٧ - عن أبي عبد الله عليَّة قال : إنّ الله خلق محمّداً عَيْدَ من جوهرة تحت العرش، وإنّه كان لطينته نضج فجبل طينة أمير المؤمنين عليَّة من نضج طينة رسول الله عَيْدَ وكان لطينة أمير المؤمنين عليَّة نضج فجبل طينتنا من فضل طينة أمير المؤمنين عليَّة ، وكانت لطينتنا نضج فجبل طينة شيعنا من نضج طينتنا، فقلوبهم تحنّ إلينا، وقلوبنا تعطف عليهم تعطّف الوالد على الولد، ونحن خير لهم وهم خير لنا، ورسول الله لنا خير ونحن له خير<sup>(۱)</sup>.

٥٨ ـ عن أبي عبد الله عليَّلا قال : إنَّ الله خلق محـمّداً وعـترته مـن طـينة العرش، فلا ينقص منهم واحداً ولا يزيد منهم واحد<sup>(٣)</sup>.

٥٩ ـ عن أبي عبد الله طليَّلا قال : سمعته يقول : خلقنا الله من نور عظمته، ثمّ صوّر خلقنا من طينة مخزونة مكنونة من تحت العرش، فأسكن ذلك النور فيه، فكنّا نحن خلقاً وبشراً نوراً نبيّن، لم يجعل لأحد في مثل الذي خلقنا منه نصيباً، وخــلق أرواح شيعتنا من أبداننا وأبدانهم من طينة مخزونة مكنونة أسفل من ذلك الطينة،

- (١) المصدر : ١٧٨، عن البصائر : ١٣٠، والآية في الأنعام : ١١٥.
  - (٢) البحار ٢٥ : ٨ . عن البصائر : ٥ .
    - (٣) المصدر والمرجع.

١١٨ ..... الإمام الحسين عليه في عرش الله ولم يجعل الله لأحد في ممثل ذلك الذي خلقهم سنه نصيباً إلاّ الأنسبياء والمسرسلين فكذلك صرنا نحن وهم ؟؟؟؟ وسائر الناس همجاً في النار وإلى النار.

٦٠ حتن أبي عبد الله طليًا قال لأبي يحيى : يا أبا يحيى لنا في ليالي الجمعة لشأن من الشأن، قال : فقلت له : جعلت ف داك وما ذلك الشأن ؟ قال : يوذن لأرواح الأنبياء الموتى وأرواح الأوصياء الموتى وروح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم يعرج بها إلى السماء حتى توافي عرش ربّها فتطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها فتصبح الأنبياء والأوصياء قد منوا أي عرش ربّها متطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها فتصبح الأنبياء في علم في عائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها فتصبح الأنبياء والأوصياء علمه من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها فتصبح الأنبياء والأوصياء قد ملتوا وأعطوا سروراً، ويصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم فقد زيد في علمه مثل جمّ غفير<sup>(۱)</sup>.

العرش ووافيت معد أبي عبد الله طلى الله الحملة الجمعة وافي رسول الله ﷺ العرش ووافيت معه فما أرجع إلّا بعلم مستفاد، ولولا ذلك لنفد ما عندنا<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا الباب روايات كثيرة لم نتعرّض لها طلباً للاختصار .

٢٢ ـروى عن القاسم بن معاوية قال : قلت لأبي عـبد الله للظِّلَةِ : هـؤلاء يروون حديثاً في معراجهم أنّه لمّـا أسري برسول الله ﷺ رأى على العرش لا إله إلّا الله محمّد رسول الله أبو بكر الصدّيق. فقال : سبحان الله، غيّروا كلّ شيء حتّى هذا ؟ قلت : نعم، قال : إنّ الله عزّ وجلّ لمّـا خلق العرش كتب على قوائمه : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله عليّ أمير المؤمنين<sup>(٣)</sup>.

- (۱) البحار ۳۲ : ۹۰، عن البصائر : ۳۲.
  - (٢) المصدر والمرجع.
- (٣) البحار ٢٧: ١، عن الاحتجاج: ٨٣، وفي البحار الباب الأوّل وفيه ٢٨ رواية بهذا المضمون.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١١٩

قال رسول الله : رأيت ليلة الإسراء مكتوباً على قائمة مـن قـوائم العـرش : أنا الله لا إله إلاّ أنا وحدي خلقت جنّة عدن بيدي ، محمّد صفوتي من خلقي أيّدته بعليّ ونصرته بعليّ.

٦٣ ـ عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ :

لمّـا أن خلق الله تعالى آدم وقفه بين يديه فعطس فألهمه الله أن حمده فقال: يا آدم أحمدتني، فوعزّتي وجلالي لولا عبدان أريد أن أخلقهما في آخر الزمـان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهم ؟ فقال تعالى : يا آدم انظر نحو العرش، فإذا بسطرين من نور أوّل السطر : لا إله إلّا الله محمّد نبيّ الرحمـة وعـليّ مفتاح الجنّة، السطر الثاني : آليت على نفسي أن أرحم من والاهما واعُـذّب مس عاداهما<sup>(۱)</sup>.

٢٤ ـ عن أبي عبد الله للظِّلا قال : لّـــا أخطأ آدم خطيئته توجّه بمحمّد وأهل بيته، فأوحى الله إليه : يا آدم ما علمك بمحمّد ؟ قال : حين خلقتني رفـعت رأسي فرأيت في العرش مكتوباً : محمّد رسول الله عليّ أمير المؤمنين .

**٦٥ ـ** عن ابن عباس قال رسول الله : والذي بعثني بالحقّ بشيراً ما استقرّ الكرسيّ والعرش ولا دار الفلك ولا قامت السهاوات والأرض إلّا بأن كتب عليها : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله عليّ أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

٦٦ ـ قال رسول الله ﷺ : مكتوب على العـرش : لا إله إلّا الله محــمّد نـبيّ الرحمة وعليّ مقيم الحجّة، من عرف حقّ عليّ زكى وطاب، ومن أنكر حــقّه لعـن

- (۱) البحار ۲۷: ۲.
- (٢) المصدر : ٨، عن اليقين في إمرة أمير المؤمنين .

١٢٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله وخاب، أقسمت بعزّتي أن أدخل الجنّة من أطاعه وإن عصاني، وأقسمت بعزّتي أن

أدخل النار من عصاه وإن أطاعني<sup>(١)</sup>. وعندنا في هذا المعنى عشرات الروايات فلا نـطيل طـلباً للاخـتصار، وإذا أردت التفصيل فراجع بحار الأنوار.

٧٧ - عن أمير المؤمنين للمظلِّلا قال : إني لأعرف بطرق السهاوات من طرق الأرض، ونحن الاسم المخـزون المكـنون، نحسن الأسهاء الحسـنى التي إذا سـئل الله عزّ وجلّ بها أجاب، نحن الأسهاء المكتوبة على العرش، ولأجلنا خلق الله عزّ وجلّ السهاء والأرض والعرش والكرسي والجنّة والنار، ومنّا تعلّمت الملائكة التسبيح والتقديس والتوحيد والتهليل والتكبير، ونحن الكلهات التي تلقّاها آدم مسن ربّه فتاب عليه<sup>(۱)</sup>.

مة ـقال رسول الله ﷺ : خلقت أنا وعليّ بن أبي طالب من نور واحد نسبّح الله عنه عنه الله عليه الله عنه الله المرش قبل أن يخلق آدم بألني عام، فلمّسا خلق الله آدم جعل ذلك النور في صلبه (٣).

٦٩ في تفسير أهل البيت المتَّذَة أنَّ قوله : ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ ﴾ يعني به عليّاً طلَّلُة وتقدير الكلام : ما أتى على الإنسان زمان من الدهسر إلا وكان فيه شيئاً مذكوراً، وكيف لم يكن مذكوراً وإنَّ اسمه مكتوب على ساق العرش وعلى باب الجنّة والدليل على هذا القول قوله : ﴿ إِنَّا خَسَلَقْنا الإِنسانِ مِنْ

- (۱) المصدر : ۱۰.
- (٢) البحار ٢٧ : ٣٩.
- (٣) البحار ٣٥: ٣٣.

**آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... الا محمّد ﷺ في عرش الله ....** ١٢١ نُطْفَةٍ ﴾ ومعلوم أنّ آدم عليَّا لا لم يخلق من النطفة<sup>(۱)</sup>.

٧٠ روي عن عبد الله بن مسعود قال : دخلت على رسول الله ﷺ فسلمت وقلت : يا رسول الله أرني الحق أنظر إليه بياناً.

فقال : يا ابن مسعود لجُ المخدع فانظر ماذا ترى ؟

قال : فدخلت فإذا عليّ بن أبي طالب للله الكلم وساجداً وهو يخشع في ركوعه وسجوده ويقول : اللهمّ بحقّ نبيّك محمّد إلّا ما غفرت للمذنبين من شيعتي، فخرجت لأخبر رسول الله تيكي بذلك، فوجدته راكعاً وساجداً وهو يختسع في ركوعه وسجوده ويقول : اللهمّ بحقّ عليّ وليّك إلّا ما غفرت للمذنبين من أمّتي، فأخذني الهلع.

فأوجز ﷺ في صلاته وقال : يا ابن مسعود أكفراً بعد إيمان !

فقلت : لا وعيشك يا رسول الله غير أنّي نظرت إلى عـليّ وهـو يسأل الله تعالى بجاهك، ونظرت إليك وأنت تسأل الله بجاهه، فلا أعلم أيّكما أوجه عند الله تعالى من الآخر ؟

فقال : يا ابن مسعود، إنّ الله تعالى خلقني وخلق عليّاً والحسن والحسين من نور قدسه، فلمّـا أراد أن ينشئ خلقه فتق نوري وخلق منه السهاوات والأرض، وأنا والله أجلّ مـن السهاوات والأرض، وفـتق نـور عـليّ وخـلق مـنه العـرش والكرسي، وعليّ والله أجلّ من العرش والكـرسي ـباعتبار شرافـة العـلّة عـلى المعلول ـوفتق نور الحسن وخلق منه الحور العين والملائكة، والحسن والله أجلّ من الحور العين والملائكة، وفتق نور الحسين وخلق منه اللوح والقلم، والحسين والله

(١) البحار ٣٥: ٢٥٤، عن المناقب ١ : ٥٨٠.

أجلّ من اللوح والقلم، فعند ذلك اظلمّت المشارق والمغارب، فيضجّت الملائكة ونادت : إلهنا وسيّدنا بحقّ الأشباح التي خلقتها إلّا ما فرّجت عنّا هذه الظلمة، فعند ذلك تكلّم الله بكلمةٍ أخرى فخلق منها روحاً، فاحتمل النور الروح فـخلق مـنه الزهراء فاطمة، فأقامها أمام العرش، فأزهرت المشارق والمغارب، فـلأجل ذلك سمّيت الزهراء.

يا ابن مسعود، إذا كان يوم القيامة يقول الله عزّ وجلّ لي ولعليّ : أدخلا الجنّة من أحببتا، وألقيا في النار من أبغضتا، والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ أَلْـقِيا في جَهَنَّمَ كُلَّ كَقَارٍ عَنيد ﴾ .

فقلت : يا رسول الله، من الكفَّار العنيد ؟

قال : الكفّار من كفر بنبوّتي والعنيد من عاند عليّ بن أبي طالب للنَّلْإِ ( ' ).

٧١ ـ عن الإمام الصادق للنكل في حديث قال : إذا كان يوم القيامة دعا الله بالنبيّ وبعليّ لليكل فيجلسان على كرسي الكرامة بين يدي العرش، كلّما خسرجت زمرة من شيعتهم فيقولون هذا النبيّ وهذا الوصيّ فيقول بعضهم لبعض (الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله ) بولاية النبيّ تَتَلَقُهُ وعليّ والأئمة من ولدهم للبَكِلُ ، فيؤمر بهم إلى الجنّة<sup>(٢)</sup>.

٧٢ عن جابر الجعني أنّه سأل جعفر بن محمّد للملية عن تفسير قوله تعالى : وَإِنَّ مِنْ شيعَتِهِ لإبراهيمَ ﴾ فقال للملية : إنّ الله سبحانه لمّا خلق إبراهيم كشف له بصره، فنظر فرأى نوراً إلى جنب العرش، فقال : إلهي ما هذا النور ؟ فقال : هذا نور

- (١) البحار ٣٦ : ٧٤، عن كنز الفوائد.
  - (٢) البحار ٣٦: ١١٥.

عمّد صفوتي من خلق، ورأى نوراً من جنبه فقال : إلهي ما هذا النور ؟ فقال : نور عليّ بن أبي طالب للمظلّلا ناصر ديني، ورأى إلى جنبهها ثلاثة أنوار فعقال : إلهي ما هذه الأنوار ؟ فقيل له : هذا نور فاطمة، فطمت محبّيها من النار، ونور ولديها الحسن والحسين، فقال : إلهي وأرى تسعة أنوار قد أحدقوا بهم، قيل : يا إبراهيم هؤلاء الأئمة من ولد عليّ وفاطمة، فعقال إبراهيم : إلهي بحقّ هؤلاء الخسسة إلّا عرّفتني من النسعة ؟ قيل : يا إبراهيم أوّلهم عليّ بن الحسين وابنه محمّد وابنه جعفر وابنه موسى وابنه عليّ وابنه معمّد وابنه عليّ بن الحسين وابنه محمّد وابنه إبراهيم : إلهي وسيّدي أرى أنواراً قد أحدقوا بهم لا يحصي عددهم إلاّ أنت ؟ فقيل : يا إبراهيم هؤلاء شيعتهم شيعة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب للميّلا . فقال إبراهيم : وبما تعرف شيعته ؟ قال : بصلاة إحدى وخمسين والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم والقنوت قبل الركوع والتختمّ باليمين، فعند ذلك قال إبراهيم : اللهمّ اجعلني من شيعق أمير المؤمنين. قال : فأخبر الله تعالى في كستابه فقال : ﴿ وَإِنَّ مِن شيعة معر القنوت قبل الركوع والتختمّ باليمين، فعند ذلك قال إبراهيم : الهم المعلي من شيعقي أمير المؤمنين. قال : فأخبر الله تعالى في كستابه فعال : ﴿ وَإِنَّ مِن شيعة ماير المؤمنين. قال : فأخبر الله تعالى في كستابه فعال : ﴿ وَإِنَّ مِن شيعقيه الإبراهيم في (<sup>10</sup>.

٧٣ ـ عن رسول الله ﷺ في حديث طويل في المعراج : قال : ثمّ صعد بي إلى تحت العرش فدنا إليّ رفرف أخضر ، فرفعني الرفرف بإذن الله إلى ربّي<sup>(٢)</sup>.

٧٤ ـ وعنه في حديث طويل قال : خلقني الله تبارك وتعالى وأهل بيتي من نور واحد قبل أن يخلق آدم بسبعة آلاف عام، ثمّ نقلنا مــن صـلبه إلى أصـلاب الطاهرين وإلى أرحام المطهّرات. قلت : يا رسول الله فأين كنتم ؟ وعليّ أيّ مـثل

(١) البحار ٣٦: ١٥٢، عن الكنز، وفي تفسير البرهان ٤: ٢٠.

(٢) البحار ٣٦: ١٦٢.

١٢٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

كنتم ؟ قال : كنّا أشباحاً من نور تحت العرش نسبّح الله ونقدّسه ونمجّده (١).

٧٥ ـ وفي آخر طوبل أيضاً قال ﷺ : لمّا عرج بي إلى المساء نظرت إلى ساق العرش فإذا هو مكتوب بالنور : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله أيّدته بمعليّ ونصرته بعليّ ورأيت أحد عشر اسماً مكتوباً بالنور على ساق العرش بعد عليّ : الحسن والحسين عليّاً عليّاً عليّاً ومحمّداً محمّداً وجعفراً وموسى والحسن والحجّة، قلت : إلهي وسيّدي من هؤلاء الذين أكرمتهم وقرنت أسماءهم باسمك ؟ فنوديت : يا محمّد هم الأوصياء بعدك والأئمة فطوبى لمحبّيهم والويل لمبغضيهم<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا المضمار روايات عديدة.

٧٦-عن النبيّ ﷺ قال : أخبرني جبرئيل لللَّهِ لمَّا أثبت الله تبارك وتعالى اسم محمّد في ساق العرش قلت : يا ربّ هذا الاسم مكتوب في سرادق العرش أرى أعزّ خلقك عليك قال : فأراه الله اثنى عشر أشباحاً أبداناً بـلا أرواح بـين السماء والأرض<sup>(٣)</sup>.

٧٧ ـ وفي حديث آخر : ثمّ خلق العرش فكتب على أركانه لا إله إلّا الله محمّد رسول الله عليّ وصيّه<sup>(2)</sup>.

٧٨\_عن الإمام الصادق للتَّلَّغ عن أمير المؤمنين للَّثَلَّة أنَّه قال : إنَّ الله تبارك وتعالى خلق نور محمّد ﷺ قبل أن يخلق السماوات والأرض والعرش والكـرسي

- (١) المصدر : ٣٠٢، إرشاد القلوب : ٢٧٢.
  - (٢) البحار ٣٦: ٣٢٦.
    - (٣) المصدر : ٣٤١.
    - (٤) المصدر : ٣٤٢.

آل محمّد 🖽 في عرش الله 🛛 ۲۰۰۰ آل محمّد 🚓

واللوح والقلم والجنّة والنار وقبل أن خلق آدم ونوحاً... ثمّ أظهره عـلى العـرش فكان على ساق العرش مثبتاً سبعة آلاف سنة إلى أن وضعه الله عزّ وجلّ في صلب آدم للَّلِلاِ ...

٨٠ وعن ابن عباس في حديث احتجاج اليهود مع رسول الله تلك قال : إنّ الله عزّ وجلّ أعطاني نهراً في السماء مجراه من تحت العرش، وعليه ألف ألف قصر الله عزّ وجلّ أعطاني نهراً في السماء مجراه من تحت العرش، وعليه ألف ألف قصر لبنة من ذهب ولبنة من فضّة حشيشتها الزعفران ورضراضها الدرّ والياقوت، وأرضها المسك الأبيض، فذاك خير لي ولامّتي وذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ وَالْحَوْنَ مُوَالًا الله مُعَالًا المُعَالَى عُمد وهو مكتوب في التوراة (٢).

٨١ عن الإمام الكاظم في حديث عن أمير المـوّمنين للظِّلا : ومحــمّد ﷺ ناجاه الله جلّ ثناؤه فوق سبع ساوات رفعه عليهن فناجاه في موطنين : أحــدهما

- (۱) المصدر ۲۱: ۳۱۸.
  - (٢) المصدر : ٣٢٨.

١٢٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

عند سدرة المنتهى، وكان له هناك مقام محمود، ثمّ عرج به حتّى انـتهى إلى سـاق العرش، فقال عزّ وجلّ : ﴿ ثُمَّ دَنِي فَتَدَلَّى ﴾<sup>(1)</sup>.

٨٢ ـ عن أبي عبد الله لللله على الله المرش خلق ملكين فاكتنفاه فقال : أشهد أن لا إله إلاً أنا ، فشهدا ، ثمّ قال : اشهدا أنّ محمّداً رسول الله فشهدا ، ثمّ قال : اشهدا أنّ عليّاً أمير المؤمنين فشهدا<sup>(٢)</sup>.

٨٣ ـ عن أبي ذرّ الغفاري ﷺ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : افستخر إسرافيل على جبرائيل فقال : أنا خيرٌ منك ، قال : ولم أنت خيرٌ منيّ ؟ قال : لأنيّ صاحب الثمانية حملة العرش وأنا صاحب النفخة في الصور وأنا أقرب الملائكة إلى الله تعالى ، قال جبرائيل لليَّلا : أنا خيرٌ منك ، فقال : بما أنت خير منيّ ؟ قال : لأنيّ أمين الله على وحيه ، وأنا رسوله إلى الأنبياء والمرسلين ، وأنا صاحب الخسوف والقذوف ، وما أهلك الله أمّة من الأمم إلاّ على يدي ، فاختصا إلى الله تعالى فأوحى إليها : اسكتا فوعزّتي وجلالي لقد خلقت من هو خير منكما ، قالا : يا ربّ أوّ تخلق نكشني فانكشفت ، فإذا على ساق الله تعالى : نعم وأوحى إلى حجب القدرة : الكشني فانكشفت ، فإذا على ساق العرش الأيمن مكتوب : (لا إله إلاّ الله محمّد مول الله وعليّ وفاطمة والحسن والحسين خير خلق الله ) فقال جبرائيل : يا ربّ من أهل البيت وإنّه لخادمنا<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المصدر : ۳٤٤.
- (٢) المصدر : ٣٦٤، عن كشف اليقين .
- (٣) البحار ١٦ : ٣٦٤، عن إرشاد القلوب ٢ : ٢١٤.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١٢٧

٨٤-عن الأصبغ أنّه سأل أمير المؤمنين للمَنْلِمَةِ عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ سَبَّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَىٰ ﴾ فقال : مكتوب على قائمة العرش قبل أن يخبلق الله السماوات والأرضين بألغي عام : لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، فاشهدوا بهما، وأنّ عليّاً للمُنْلِةِ وصىّ محمّد ﷺ<sup>(۱)</sup>.

٨٥ عن أبي جعفر ظلِّلا في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُحْموداً ﴾ قال : يجلسه على العرش<sup>(٢)</sup>.

قوله للظِّلا : ( يجلسه على العرش ) كناية عن رفعة مقامه وتفوّقه على الخلائق أجمعين أو يكون الجلوس حقيقة أو تشريفاً.

٨٦-عن المفضّل عن أبي عبد الله طلّيَلَمُ قال : يا مفضّل إنّ الله تبارك وتعالى جعل للنبيّ ﷺ خمسة أرواح : روح الحياة فيه دبّ ودرج ، وروح القوّة فيه نهض وجاهد ، وروح الشهوة فيه أكل وشرب وأتى النساء من الحلال ، وروح الإيمان فيه أمر وعدل ، وروح القدس فيه حمل النبوّة ، فإذا قبض النبيّ ﷺ انتقل روح القدس ، فصار في الإمام ، وروح القدس لا ينام ولا يغفل ولا يلهو ولا يسهو ، والأربعة الأرواح تنام وتلهو وتغفل وتسهو ، وروح القدس ثابت يرى بـه ما في شرق الأرض وغربها وبرّها وبحرها ، قلت : جعلت فداك يتناول الإمام ما ببغداد بيده ؟ قال : نعم وما دون العرش<sup>(۳)</sup>.

٨٧ ـ ومن هذا الباب قصّة من عنده علم من الكتاب في قصّة سليان وعرش بلقيس، فهو من الولاية التكوينيّة.

- (١) المصدر : ٣٦٥، عن تفسير القمّي : ٧٢١.
  - (٢) المصدر : ٣٧٨.
- (٣) المصدر ١٧ : ١٠٦، عن بصائر الدرجات : ١٣٤.

١٢٨ ..... الإمام الحسين علي عرش الله

٨٨ عن المفضّل قال : قال لي أبو عبد الله طليَّلَةِ ذات يوم : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذاك ؟ قـال : إنّـه إذا كـان ليـلة الجـمعة وافى رسول الله تميمية العرش، ووافى الأئمة للميتظرة معهم، ووافيناهم، فلا تردّ أرواحنا إلى أبداننا إلّا بعلم مستفاد ولولا ذلك لنفذ ما عندنا<sup>(١)</sup>.

٨٩ عن أبي عبد الله عليَّا قال : قال : يا أبا يحيى لنا في ليالي الجمعة لشأن من الشأن ، قال : فقلت له : جعلت فداك وما ذاك الشأن ؟ قال : يؤذن لأرواح الأنبياء الموتى، وأرواح الأوصياء الموتى، وروح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم، يعرج بها إلى السماء حتّى توافي عرش ربّها، فتطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها، فتصبح الأنبياء والأوصياء، قد ملئوا وأعطوا سروراً ويصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم وقد زير عليه عنه من عليه عليه عليه عنه من عليه عليه من عليه عليه عرش ربّها، فتطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها، فتصبح الأنبياء والأوصياء، قد ملئوا وأعطوا سروراً ويصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم وقد زيد في علمه مثل جمّ غفير<sup>(٢)</sup>.

٩٠ ـ عن أبي جعفر للحَيْلاً قال : قال رسول الله ﷺ : إنّ أرواحــنا وأرواح النبيّين توافي العرش كلّ ليلة جمعة فتصبح الأوصياء وقد زيد في علمهم مثل جـمّ الغفير من العلم<sup>(٣)</sup>.

٩١ ـ وفي حديث في أفضليّة النبيّ الأكرم محمّد ﷺ على عيسى بن مريم عليَّلاً وأنّه أحيا الموتى على يديه ويد أمير المؤمنين عليَّلاً فقال عليَّلاً : ثمّ نادى المحـبّون : معاشر المسلمين إنّ لمحمّد وعليّ شأناً عظيماً في الممالك التي كـنّا فـيها، لقـد رأيـنا

- (١) البحار ١٧ : ١٥١، عن بصائر الدرجات : ٣٦.
  - (٢) المصدر : ١٥٢، عن البصائر : ٣٦.
    - (٣) المصدر والمرجع.

آل محمّد 4ﷺ في عرش الله ..... ١٢٩

لمحمّد ﷺ مثالاً على سرير عند البيت المعمور وعند العرش، ولعليّ ﷺ مثالاً عند البيت المعمور وعند الكرسي وأملاك السماوات والحجب وأملاك العرش يحفّون بهما ويعظمونهما ويصلّون عليهما ويصدرون عن أوامرهما، ويقسمون على الله عزّ وجلّ لحوائجهم إذا سألوه بهما، فأمن منهم سبعة نفر وغلب الشقاء على الآخرين<sup>(۱)</sup>.

٩٢ ـ وفي حديث في فضل النبيّ الخاتم على الأنبياء وفضله على سليمان قال عليّ عليّلا : ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من هذا إنّه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر ، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث الليل حتى انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلّى ، فدلّي له من الجنّة رفرف أخضر ، وغشي النور بصره ، فرأى عظمة ربّه عزّ وجلّ بفؤاده ولم يرها بعينه ، فكان قاب قوسين بينها وبينه أو أدنى<sup>(٢)</sup>.

وزاده الله تعالى الكوثر وأعطاه الشفاعة، وذلك أعظم من ملك الدنيا مـن أوّلها إلى آخرها سبعين مرّة، ووعده المقام المحمود، فإذا كان يوم القيامة أقعده الله تعالى على العرش، فهذا أفضل ممّـا أُعطي سليمان بن داود عليَّلاً<sup>(٣)</sup>.

٩٣ - قال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿ بَلْ هُوَ قُرْآنُ مَجَيدٌ في لَوْحٍ مَحْفُوظٍ ﴾ قال : اللوح المحفوظ له طرفان : طرف على العرش وطرف على جبهة إسرافيل ، فإذا تكلّم الربّ جلّ ذكره بالوحي ضرب اللوح جبين إسرافيل ، فنظر في اللوح فيوحى بما في اللوح إلى جبرائيل عليَّالْإِ<sup>(١)</sup>.

- (١) البحار ١٧ : ٢٦١، عن التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري : ١٤٩
  - (۲) المصدر : ۲۸۹.
  - (۳) المصدر : ۲۸۸.
  - (٤) البحار ١٨ : ٢٥٨، عن تفسير القمّي .

١٣٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش ألله

عديث المعراج عن الإمام الصادق للخلَّلا ، قال رسول الله تَلْمَلاً : فلمّـا دخلت الجنّة رجعت إليّ نفسي فسألت جبرئيل عن تـلك البـحار وهـولها وأعاجيبها فقال :

هي سرادقات الحجب التي احتجب الله تسبارك وتسعالى بهسا، ولولا تسلك الحجب لتهتّك نور العرش وكلّ شيء فيه...<sup>(۱)</sup>.

(١) المصدر : ٣٢٨، وجاء في الهامش : في الحديث كما ترى أسرار لم يطَّلع عليها أحد إلى الآن، ولم يكشف عنها العلوم غطاءها إلى حينذاك كقوله : سرادقات الحجب وهتك النور وغيرهما . ولعلَّ الله ادّخر علم تلك الأسرار الكونيَّة التي أفاض علمها إلى أمَّتنا ﷺ لجيل يأتي يوماً ينقر العلوم نقراً، يتصفّح عن الحقائق الكامنة في جوّ العـالم والكـرات الواقـعة في الفـضاء اللامتناهي تصفّحاً، والأسف أنَّ المسلمين مع تصلَّبهم في العمل ونشاطهم في الأمور وتنقيرهم عن الأسرار في زمنهم الأوّل أصبحوا كسالي خاملين معطِّلين، طائفة منهم رسخت فيهما العطالة والبطالة ، ومالوا إلى العزلة ودعوا المجتمع إليها ، راجحين للانفراد على المدنيَّة والحضارة متلَّدين من كان قبلهم من أصحاب الأديار والكهوف والغيران، وصنف منهم عكفوا إلى جمع الدرهم والدنيار وانحازوا إلى الأشر والبطر والترف ، وأراحوا أنفسهم عن كدَّ تحصيل العلوم ، وتصفّح الأسرار الكونيّة وما أودع الله علمه في كمون ذلك العالم، ولحبَّهم الفسوق نسوا أنفسهم فأنساهم الله ما أعدَّ فيهم من استعدادات قويَّة يمكنهم الاستمداد منها على حلَّ الأسرار وكشف ما غمض حقيقته عنًا، وتسخير القوى الطبيعيَّة واستخدامها. وهذه الطائفة ليسبوا بأقلَّ من غيرهم بل هم الأكثرون ، سيًّا في قرننا المظلم آفاقد ، والظالم أهله ، الذي خطف أبصار أهله ما استفاد الغربيّون من العلوم، وركنوا إليهم وإليها واكتفوا بها فصاروا عبيداً بعدما كانوا سادة، وتبعاً بعدما كانوا متبوعين، فهل يقطة بعد النوم ؟ ونشاط عـبد الكسـل والغشـل. وما ظلم هؤلاء المترفون بأكثر من ظلم طائفة أخرى كما رأوا أو سمعوا من الأسرار الكونيَّة الواردة في الثراء العلميَّة من أحاديثنا يتأوَّلونها بمعانٍ خياليَّة تفهة ، أو عرفانيَّة صرفة .

آل محمّد ﷺ غي عرش الله ..... ١٣١

٩٥ ـ عن ابن عباس قال : قال النبيّ ﷺ فيا احتجّ على اليهود : حملت على جناح جبرئيل للتَّلِّلا حتّى انتهيت إلى السهاء السابعة، فجاوزت سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى حتّى تعلّقت بساق العرش، فنوديت من ساق العرش : إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر، الرؤوف الرحيم، فرأيته بقلبي وما رأيته بعيني<sup>(۱)</sup>.

٩٦ ـوروي عن جابر قال : جاء جبر تيل إلى رسول الله ﷺ فقال : من هذا العبد الصالح الذي مات ، فتحت له أبواب السماء وتحرّك له العرش \_اهتزّ له العرش \_ فخرج رسول الله ﷺ فإذا سعد بن معاذ قد قبض<sup>(٢)</sup>.

٩٧ ـ عن عبد العظيم الحسني عن أبي جعفر الثاني عن آبائه للمُنْكُمُ قال:

دعا سلمان أبا ذرّ رحمة الله عليهما إلى منزله، فقدّم إليه رغيفين، فأخذ أبو ذرّ الرغيفين يقلّبهما، فقال له سلمان : يا أبا ذرّ لأيّ شيء تقلّب هذين الرغيفين ؟ قال : خفت أن لا يكونا ناضجين.

فغضب سلمان من ذلك غضباً شديداً، ثمّ قال : ما أجراك حيث تقلّب هذين الرغيفين ؟ فوالله لقد عمل في هذا الخبر الماء الذي تحت العرش، وعملت فسيه الملائكة حتى ألقوه إلى الريح، وعملت فيه الريح حتى ألقته إلى السحاب، وعمل فيه السحاب حتى أمطره إلى الأرض، وعمل فسيه الرعمد والملائكة حستى وضعوا مواضعه، وعملت فيه الأرض والخشب والحديد والبهائم والنار والحطب والملح وما لا أحصيه أكثر، فكيف لك أن تقوم بهذا الشكر ؟

- (۱) البحار ۱۸ : ۳٤۰.
- (٢) البحار ٢٠ : ٢١٣.

١٣٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

فقال أبو ذرّ : إلى الله أتوب وأستغفر الله ممّــا أحدثت، وإليك أعــتذر ممّـــا كرهت<sup>(1)</sup>.

٩٨ - قال رسول الله تنبير لعمار بن ياسر : يا عمار بالعلم نلت ما نلت من هذا الفضل، فازدد منه تزدد فضلاً، فإنّ العبد إذا خرج في طلب العلم ناداه الله عزّ وجلّ من فوق العرش : مرحباً يا عبدي أتدري أيّ منزلة تطلب ؟ وأيّة درجة تروم تضاهي ملائكتي المقرّبين لتكون لهم قريباً لأبلغنّك مرادك ولأوصلنّك لحاجتك".

٩٩ ـ عن أبي عبد الله عليَّلا قال : إنّ الكروبيين قوم من شيعتنا من الخـلق الأوّل جعلهم الله خلف العرش، لو قسّم نور واحد منهم على أهل الأرض لكفاهم، ثمّ قال : إنّ موسى عليَّلا لمّا أن سأل ربّه ما سأل، أمر واحداً من الكرويّين فتجلّى للجبل فجعله دكّاً<sup>(٣)</sup>.

١٠٠ - عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : إنّ الله خلق في السماء السابعة ملكاً رأسه تحت العرش ورجلاه تحت الثرى، وملائكة أكثر من ربيعة ومضر ليس لهم طعام ولا شراب، إلا الصلاة على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وحبّيه والاستغفار لشيعته ومواليه<sup>(ع)</sup>.

١٠١ ـ قال رسول الله ﷺ : إنَّ الله لَنَّا خلق العرش خلق له ثلاثمائة وستَّين

- (١) البحار ٢٢ : ٣٢٠، عن عيون أخبار الرضا . ٢١٥
  - (٢) المصدر : ٢٤٠
  - (٣) البحار ٢٦ : ٣٤٢، عن البصائر : ٢١.
    - (٤) البحار ٢٦ : ٢٤٩ .

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١٣٣

ألف ركن، وخلق عند كلّ ركن ثلاثمائة ألف وستّين ألف مـلك لو أذن الله تـعالى لأصغرهم فالتقم السماوات السبع والأرضين السبع ماكان ذلك بين لهبوات إلا كالرملة في المفازة الفضفاضة، فقال لهم الله : يا عبادي احتملوا عرش هذا، فتعاطوه فلم يطيقوا حمله ولا تحريكه. فخلق الله عزّ وجلّ مع كلّ واحد منهم واحداً فــلم يقدروا أن يزعزعوه فخلق الله مع كلّ واحد منهم عشرة فلم يقدروا أن يحرّكوه فخلق الله بعدد كلّ واحد منهم مثل جماعتهم فلم يقدروا أن يحرّ كوه، فيقال الله عز وجلَّ لجميعهم : خلُّوه علىَّ أُمسكه بقدرتي، فـخلُّوه فأمسكـه الله عـزَّ وجـلَّ بقدرته. ثمّ قال لثمانية منهم: احملوه أنتم، فقالوا: يا ربّنا لم نطقه نحن وهذا الخسلق الكثير والجمّ الغفير، فكيف نطيقه الآن دونهم ؟ فقال الله عزّ وجلّ : لأنَّى أنــا الله المقرّب للبعيد والمذلّل للعبيد والمخفّف للشديد والمسهّل للحسير . أفعل ما أشاء وأحكم ما أريد أعلّمكم كلمات تقولونها يخفّف بها عليكم، قالوا : وما هي يا ربّنا ؟ قال : تقولون : بسم الله الرحمن الرحيم ولا حول ولا قوَّة إلَّا بالله العليَّ العظيم وصلَّى الله على محمّد وآله الطاهرين، فقالوها فحملوه وخفّ على كواهلهم كشعرة نــابتة على كاهل رجل جَلد قوى. قال الله عزَّ وجلَّ لسائر تلك الأملاك : خُلُّوا عبل هؤلاء الثمانية عرشي، ليحملوه وطوفوا أنتم حوله وسبّحوني وقدّسوني، فإني أنا الله القادر على ما رأيتم وعلى كلَّ شيء قدير…

قال رسول الله ﷺ : ألا ومن أحبّ عليّاً ناداه ملك من تحت العسرش : أن يا عبد الله استأنف العمل فقد غفر الله لك الذنوب كلّها...<sup>(٣)</sup>.

- (۱) البحار ۲۷ : ۹۷.
- (٢) المصدر : ١١٥.

١٣٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

١٠٢ ـ قال رسول الله ﷺ : من صافح عليّاً فكأنّما صافحني، ومن صافحني فكأنّما صافح أركان العرش<sup>(١)</sup>.

١٠٣ ـ قال رسول الله : إذا كان يوم القيامة نادى منادٍ من بطنان العرش : أين محمّد وعليّ، فيزخّ بكما إلى السماء حتّى توقفان بين يدي الله ، فيقول لنبيّه للنَّلْلَا : أورد عليّاً الحوض وهذا كأس أعطه حتّى يستي محبّيه وشيعته ولا يستي أحداً من مبغضيه ...<sup>(٢)</sup>.

١٠٤ ـ قال جبر ٿيل لرسول الله ﷺ : إذا کان يوم القيامة نصب لك منبر عن يمين العرش والنبيّون کلّهم عن يسار العرش وبين يديه، ونصب لعليّ ﷺ کرسي إلى جانبك إکراماً له، فمن هذه خصائصه يجب عليکم أن تحبّوه<sup>(٣)</sup>.

١٠٥ ـ قال رسول الله لعليّ للظّلَةِ : إذا كان يوم القيامة أخذت بحجزة مـن ذي العرش تعالى، وأخذت يا عليّ بحجزتي، وأخذت ذرّيتك بحجزتك، وأخـذ شيعتكم بحجزتكم<sup>(٤)</sup>.

عن الإمام الصادق، عن آبائه، قال : قال رسول الله : من ضعف عن نصرتنا أهل البيت فلعن في خلواته أعداءنا بلّغ الله صوته جميع الأسلاك سن الثرى إلى العرش، فكلّما لعن هذا الرجل أعداءنا لعناً ساعدوه ولعنوا من يلعنه ثمّ ثنّوا فقالوا : اللهمّ صلّ على عبدك هذا الذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل،

- (۱) المصدر نفسه.
- (۲) المصدر : ۱۱۸.
- (٣) البحار ٢٧ : ١٢٩.
  - (٤) المصدر : (١٦١.

آل محمّد ﷺ في عرش الله ..... ١٣٥ فإذا النداء من قبل الله عزّ وجلّ، قد أجبت دعاءكم وسمعت نداءكم وصلّيت على روحه في الأرواح وجعلته عندي من المصطفين الأخيار<sup>(١١)</sup>.

١٠٦ – عن النبي على أنّه قال : لمّا خلق الله العرش خلق سبعين ألف ملك وقال لهم : طوفوا بعرش النور وسبّحوني واحملوا عرشي فطافوا وسبّحوا، وأرادوا أن يحملوا العرش فما قدروا فقال لهم الله : طوفوا بعرش النور فصلّوا على نور جلالي محمّد حبيبي، واحملوا عرشي فطافوا بعرش الجلال وصلّوا على محمّد وحملوا العرش فأطاقوا حمله، فقالوا : ربّنا أمر تنا بتسبيحك وتقديسك فقال الله لهم : يا ملائكتي إذا صلّيتم على حبيبي محمّد فقد سبّحتموني وقدّستموني وهمّلوا يوش فقال الله من عمّد وحملوا العرش من النور صلّوا على عمّد وحملوا العرش من النور فصلّوا على عمّد وحملوا العرش من عمّد حبيبي معمّد وحملوا العرش فأطاقوا بعرش المرتبي فقال الله من النور فصلّوا على عمّد وحملوا العرش من عمّد حبيبي مقالوا : ربّنا أمر تنا بتسبيحك وتقديسك فقال الله لهم : يا ملائكتي إذا صلّيتم على حبيبي معمّد فقد سبّحتموني وقدّستموني وهلّلتموني (<sup>٢)</sup>.

عن الإمام الرضا للظِّلِّ في خبر طويل في فضل يوم الغدير قــال : وفي يــوم الغدير عرض الله الولاية على أهل السماوات السبع فسبق إليها أهل السماء السابعة فزيّن بها العرش<sup>(٣)</sup>.

في حديث طويل في مظلوميّة أهل البيت المَتَكِلاً عن الله سبحانه مخاطباً نبيّه إلى أن يقول :

ثمّ أخرج من صلبه ذكراً أنتصر له به \_وهو صـاحب الزمـان للظِّلا \_وأنّ شبحه عندي تحت العرش يملأ الأرض بالعدل ويطفئها بالقسط ...<sup>(٤)</sup>.

اللهمّ بحقّ محمّد وآله وباسمك العظيم الأعظم عجّل فرجه وسهّـل مخـرجـه.

- (١) المصدر : ٢٢٣.
- (٢) المصدر : ٢٥٩.
- (٣) المصدر : ٢٦٢.
- (٤) البحار ۲۸ : ۲۲.

١٣٦ ..... الإمام الحسين على في عرش الله المسين على عرش الله وأعوان مذهبه، وأرنا طلعته الرشيدة وغُرّته الحميدة، واجعلنا من خلّص شيعته وأعوان مذهبه، وأنصار دينه، والمستشهدين بين يديه، والمنتظرين حقّاً لقدومه ودولته وولايته.

هذه نبذة يسيرة من الروايات الشريفة الكثيرة الواردة في شأن من شؤون محمّد وآله للميكلِّ ، وأنّهم في عالم الأنوار قبل خلق الخلائق، ثمّ في عرش الله عـند خلقه من نورهم الأنور للميكلِّ ، ثمّ في عالم الأصلاب والأرحام في قوس نزولي، ثمّ إلى رتبهم يرجعون في قوس صعودي، وبهم بدأ الله سبحانه وبهم يختم، ولا فرق بينه وبينهم إلّا أنّهم عباد الله المكرمون فتقهم ورتقهم بيده جلّ جلاله.

## الفصل التاسع

## عوالم ومعالم العرش الإلهي

يظهر من الآيات الكريمة والروايات الشريفة الصادرة عن معدن العلم والرسالة السمحاء، أنَّ إطلاق العرش له معانٍ متعدّدة، فتارةً في عالم الأسهاء والصفات وفي عالم النور، فهو مظهر الاسم النوري في نطاق الأمر ﴿ لَـهُ الأَمْرُ وَالْخَلْقُ ﴾ كما يظهر في عالم الخلق بما يناسبه من العالم العلوي الملكوتي، وهو الذي خلق من نور النبيّ والوصيّ بعد خلقهما من نوره المطلق ومطلق النور ﴿ اللهُ تبورُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ ﴾ وهذا العرش الثاني له الجهات ولو تجوزاً كاليمين والشمال والفوق والتحت والأمام والخلف، وله الظلّ والقوائم والسرادقات والأركان والبطنان، ومثل هذا العرش يكون من تحته الماء والريح والمطر واللوح المحفوظ وسجود الملائكة والفطرة وميزان العدل واجتماع الناس والحبّ العلوي المخزون وخفيق أجنحة اللائكة وزبرجدة خضراء والبيت والبحر المسجور والقناديل وغير ذلك من العوالم والعالم.

ولكي نعيش تلك العوالم الروحانيّة، ويُـفتح لنـا آفـاق جـديدة في الفكـر الإسلامي حول العرش الإلهي، حبّذا أن نطرق أبـواب النـبيّ المـصطفى والعـترة الطاهرة، معدن العلم والرسالة للمِنْكِلْا ، فإنّهم أعرف من غيرهم بما في العرش، فإنّه ١٣٨ ..... ١٣٨ خله، وفي ضحضاحه وبطنانه، وأهل البيت أدرى وأعرف خلق من نورهم، وهم أهله، وفي ضحضاحه وبطنانه، وأهل البيت أدرى وأعرف بما في البيت. ثمّ أذكر الأخبار تفصيلاً وإجمالاً.

هذا ولا أشرح الروايات، كما لا أعلّق عليها إلّا نادراً، إنّما أفوّض ذلك إليك أيّها القارئ الكريم، لتستخرج منها اللآلئ والدرر، وتقف على حقائق تزهدك في الدنيا، وتشوّقك لتسكن في ظلّ العرش الإلهي.

١ – عن هشام بن الحكم في حديث طويل عن أبي عبد الله للنظري في أسئلة السائل عن التوحيد فقال : فقوله ﴿ الرَّحْنُ عَلَى العَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴾ قال أبو عبد الله للنظر بذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستولٍ على العرش بائن من خلقه، من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أنَّ العرش محلّ له، لكنّا نقول : هو حامل للعرش، وممسك للعرش، ونقول في ذلك، ما قال : ﴿ وَسَع كرسيّه الساوات والأرض ﴾ فثبّتنا من العرش والكرسي ما ثبّته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي حاولي ما ثبت وي في عالم حرس، وممسك للعرش، والكرسي ما تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي عا تشمت ونفينا أن يكون العرش والكرسي عا تشمت ونفينا أن يكون العرش والكرسي عا تشمت ما قال : ﴿ وَسَع كرسيّه الساوات حاوراً له منه والكرس ما تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي عا تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي ما تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي ما تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي ما تُبته، ونفينا أن يكون العرش والكرسي حاوراً لما والت والأرض إله في فلك.

قال السائل : فما الفرق بين أن يرفعوا أيديهم إلى السهاء وبين أن تخفضوها نحو الأرض ؟ قال أبو عبد الله للللا : ذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواء ولكنّه عزّ وجلّ أمر أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السهاء نحو العرش لأنّه جعله معدن الرزق، فتبّتنا ما ثبّته القرآن والأخبار عن الرسول ﷺ حين قال : ارفعوا أيديكم إلى الله عزّ وجلّ وهذا تجمع عليه فرق الأمّة كلّها<sup>(۱)</sup>.

ولا يخفى أنَّ الحديث حول العرش وما دونه، وأمَّا فوق العرش فقد نهينا عن

(۱) البحار ۲۰:۳)

عوالم ومعالم العرش الإلهي ...... ١٣٩ ..... ١٣٩ ..... ١٣٩

الخوض فيه ـوإن كان علمه عند أهله \_فلا نتحدّث عن ذلك، ولا نفكّر بما هنالك. ٢ ـ عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر للظِّلَا قال : تكلّموا فيما دون العرش، ولا تكلّموا فيما فوق العرش ـأي في الله سبحانه \_فإنّ قوماً تكلّموا في الله فتاهوا، حتّى كان الرجل ينادى من بين يديه فيجب من خلفه<sup>(۱)</sup>.

هذا وليس المراد من العرش في السهاوات هو الشيء المادّي كها في الأرض، وأنّ الله يجلس عليه ويكون له أطيط كأطيط الرحل كما في كتاب (مسلم)، وكما تعتقد به الجسّمة والحنابلة وأتباع ابن تيميّة وابن القيّم ومحمّد بن عبد الوهاب، فهذا أمر مردود وسخيف، يناقضه البراهين العقليّة والأدلّة النقليّة من الكتاب الكـريم والسنّة الصحيحة. كما أرشد إلى ذلك أمير المؤمنين علي عليْظٍ ذلك الرجل اليهودي.

٣ – روي أنّ بعض أحبار اليهود جاء إلى أبي بكر فقال له : أنت خليفة رسول الله على الأمّة ؟ فقال : نعم . فقال : إنّا نجد في التوراة أنّ خلفاء الأنبياء أعلم أممهم، فخبّرني عن الله أين هو ؟ في السماء هو أم في الأرض ؟ فقال له أبو بكر : في السماء على العرش . قال اله أين هو ؟ في السماء هو أم في الأرض ؟ فقال له أبو بكر : في السماء على العرش . قال الهودي : فأرى الأرض خالية منه، فاراه على هذا القول في مكان دون مكان ، فقال أبو بكر : هذا كلام الزنادقة ، أعزب عني وإلاّ قـتلتك ، فولى الرجل متعجّباً يستهزئ بالإسلام، فاستقبله أمير المومنين عليكة فقال له : يا يهودي . قارى الأرض خالية منه، فاراه على هذا القول في مكان دون مكان ، فقال أبو بكر : هذا كلام الزنادقة ، أعزب عني وإلاّ قـتلتك ، فولى الرجل متعجّباً يستهزئ بالإسلام، فاستقبله أمير المؤمنين عليكة فقال له : يا يهودي . قد عرفت ما سألت عنه وما أجبت به ، وإنّا نقول : إنّ الله عنزّ وجلّ أيّن الأبين فلا أين له ، وجلّ من أن يحويه مكان ، وهو في كلّ مكان بغير مماستة التر والا عالي عاري عاري عار الماء عن والا عمل عالي الم على الم عار على الم عار على الرجل متعجّباً يستهزئ بالإسلام ، فاستقبله أمير المومنين علي في في والا قله على الموا اله يا يهودي . قد عرفت ما سألت عنه وما أجبت به ، وإنّا نقول : إنّ الله عنزّ وجلّ أيّن الأبين فلا أين له ، وجلّ من أن يحويه مكان ، وهو في كلّ مكان بغير مماستة والا ين الم عار عاري على الم الماء على أيّن الأبي عار على ما أيّن الأبي فلا أين له ، وجلّ من أن يحويه مكان ، وهو في كلّ مكان بغير مماستة والا ين الماء عنه وما أوبان عرفته أتؤمن به ؟ قال اليهودي : ولا جاورة ، يحتاب نبيّكم ، يصدّق بما ذكرته لك فإن عرفته أتؤمن به ؟ قال اليهودي :

(١) البحار ٣: ٢٥٩ و ٢٦٥.

١٤٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

نعم، قال : ألستم تجدون في بعض كتبكم أنّ موسى بن عمران كان ذات يوم جالساً إذ جاءه ملك من المشرق فقال له : من أين جئت ؟ قال : من عند الله عزّ وجلّ، ثمّ جاءه ملك من المغرب فقال له : من أين جئت ؟ قال : من عند الله عزّ وجلّ، ثمّ جاءه ملك آخر فقال له : من أين جئت ؟ قال : قد جئتك من السماء السابعة من عند الله عزّ وجلّ، وجاءه ملك آخر فقال : من أين جئت ؟ قال : قد جئتك من السماء السابعة من عند السابعة السفلى من عند الله عزّ وجلّ، فقال موسى عليَّلا : سبحان من لا يخلو منه مكان ولا يكون إلى مكان أقرب من مكان، فقال اليهودي : أشهد أنّ هذا هو الحقّ المبين ، وإنّك أحقّ بقام نبيّك ممّن استولى عليه<sup>(١)</sup>.

٤ ـ وفي مسائل اليهودي عن أمير المؤمنين للمنظل قال له : فربّك يَحمل أو يُحمل ؟ قال : إنّ ربيّ عزّ وجلّ يحمل كلّ شيء بقدرته ولا يحمله شيء، قال : فكيف قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَة ﴾ ؟ قال : يا يهمودي، ألم تعلم أنّ لله ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى، فكلّ شيء على الثرى، والثرى على القدرة، والقدرة تحمل كلّ شيء.

(١) البحار ٣: ٢١٠، عن الخصال.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ...... والأرض في ستّة أيام وهو مستولٍ على عرشه، السماوات السبع، ثمّ خلق السماوات والأرض في ستّة أيام وهو مستولٍ على عرشه، وكان قادراً على أن يخلقها في طرفة عين، ولكنّه عزّ وجلّ خلقها في ستّة أيام ليظهر للملائكة ما يخلقه منها شيئاً بعد شيء، فيستدلّ بحدوث ما يحدث على الله تـعالى ذكره مرّة بعد مرّة، ولم يخلق الله العرش لحاجة له إليه، لأنّه غنيّ عن العرش وعن جميع ما خلق، لا يوصف بالكون على العرش لأنّه ليس بجسم تعالى عن صفة خلقه علواً كبيراً<sup>(۱)</sup>.

يظهر من هذا الخبر الشريف أنّ العرش العلمي والرحماني وغـير ذلك مـن العروش الإلهيّة، يخلقها الله ويمثّلها في عالم المجرّدات كـالعقول الجـرّدة، وفي عـالم الأنوار والأرواح فيكون العرش مخلوقاً لله وهو غنيّ عنه، أمّا العرش بمعنى العلم، فإنّ العلم عين ذات الله كما هو المعتقد الصحيح الثابت في محلّه، فتدبّر.

آ – وعن هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله للتيلية يسأله مسائل: قال السائل: فتقول: إنّه ينزل إلى السهاء الدنيا؟ قال أبو عبد الله للتيلية: نقول ذلك، لأنّ الروايات قد صحّت به والأخبار. قال السائل: وإذا نزل أليس قد حال عن العرش وحوّله عن العرش انتقال؟ قال أبو عبد الله للتيلية : ليس ذلك على ما يوجد من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسأمة وناقل ينقله ويحوّله من حال إلى حال، بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحّى عن مكان خلا منه المكان الأوّل ولكنّه ينزل إلى سماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك هو في سماء الدنيا، إنّما يكشف عن عظمته، ويري

(١) البحار ٣: ٣١٨، عن عيون أخبار الرضا.

١٤٢ ..... الإمام الحسين الله في عرش الله

أولياءه نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره في القسرب والبـعد سواء.

ثمّ قال : قال مصنّف هذا الكتاب : قوله للنَّلْلَا : إنّه على العرش إنّه ليس بمعنى التمكّن فيه ، ولكنّه بمعنى التعالي عليه بالقدرة يقال : فلان على خير واستعانة عـلى عمل كذا وكذا ، ليس بمعنى التمكّن فيه والاستقرار عليه ، ولكن ذلك بمعنى التمكّن منه والقدرة عليه ، وقوله في النزول ليس بمعنى الانتقال وقطع المسافة ، ولكنّه على معنى إنزال الأمر منه إلى سماء الدنيا ، لأنّ العرش هو المكان الذي ينتهى إليه بأعمال العباد من السدرة المنتهى إليه ، وقد يجعل الله عزّ وجلّ السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل ، وفي ليالي الجمعة مسافة الأعمال في ارتفاعها أقرب منها في سائر الأوقات إلى العرش . وقوله : يرى أولياءه نفسه ، فإنّه يعني بإظهار بدائع فطرته ، فقد جرت العادة بأن يقال للسلطان إذا أظهر قوّة وقدرة وخيلاً ورجلاً : قد أظهر نفسه ، وعلى ذلك دلّ الكلام ومجاز اللفظ . انتهى كلامه<sup>(۱)</sup>.

ولا يخفى أنّ هناك قضايا وحوادث تتعلّق بالعرش ويظهر مـن الروايـات الشريفة أنّ العرش هو العلم الإلهي إلّا أنّ إيجاده للغير إنّما يكون بأنوار وأجسـام لطيفة تناسب مع العالم الملكوتي غير الأجسام في العالم الناسوتي، وربما من ضيق التعبير أعبّر عنها بالأجسام اللطيفة.

٧ فا ورد في هذا المعنى أنَّ المؤمن عند موته ينادي روحه منادٍ من قسبل ربّ العزّة من بطنان العرش من فوق الأفق الأعلى ويقول : يا أيّها النفس المطمئنّة إلى محمّد وآله \_صلوات الله عليهم \_ارجعي إلى ربّك راضية مسرضيّة، فادخلي

(۱) البحار ۳: ۳۳۲.

٨-وعن أبي ولاد الحنّاط عن أبي عبد الله للنظة قال : قلت له : جعلت فداك يروون أنّ أرواح المؤمنين في حواصل طيور خضر حول العرش ، فقال : لا ، المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حوصلة طير<sup>(٢)</sup>.

وهذا يعني أنَّ المؤمن بعد رحلته يكون في بدن كبدنه الدنيوي حول العرش وإذا قدم عليه القادم عرفه بتلك الصورة التي كانت في الدنيا .

٩-عــن ابـن أبي عـمير عـن أبي عـبد الله للظلية قـال : سأل عـلي للظلية رسول الله تظليم عن تفسير قوله : ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المتَّقِينَ ﴾ الآية قال : يا عليّ إنّ الوفد لا يكونون إلاّ ركباناً ، أولتك رجال اتقوا الله فأحبّهم الله واختصّهم ورضي أعمالهم فسمّـاهم الله المتقين ، ثمّ قال : يا عليّ أما والذي فعلق الحـبّة وبـرأ النسمة إنّهم فسمّـاهم الله المتقين ، ثمّ قال : يا عليّ أما والذي فعلق الحـبّة وبـرأ النسمة إنّهم فسمّـاهم الله المتقين ، ثمّ قال : يا عليّ أما والذي فعلق الحـبّة وبـرأ النسمة إنّهم ليخرجون من قبورهم وبياض وجوههم كبياض الثـلج ، عـليهم ثـياب بـياضها ليخرجون من قبورهم وبياض وجوههم كبياض الثـلج ، عـليهم ثـياب بـياضها ليخرجون من قبورهم وبياض وجوههم كبياض الثـلج ، عـليهم ثـياب بـياضها الملائكة لتستقبلنّهم بنوق من العزّة من أنوق الجنّة ، عليها رحـائل الذهب مكللة كبياض اللدن عليهم نياب بياضها اللائكة لتستقبلنّهم بنوق من العزّة من أنوق الجنّة ، عليها رحـائل الذهب مكللة وزمامها من زبرجد فتطير بهم إلى الجلس، مع كلّ رجل منهم ألف ملك من قدامه وعن يينه وعن شهاله يزفّونهم زفّاً حتى ينتهوا بهم إلى باب الجنّة الأحظم وعلى باب وعن يينه وعن شهاله يزفّونهم زفّاً حتى ينتهوا بهم إلى باب الجنّة الأعظم وعلى باب الجنّة شجرة الورقة منها تستظلّ تحتها مائة ألف من الناس، وعن يمن الشجرة عين الشجرة عن مائه من الناس ، وعن يما اله ينها تستظلّ تحتها مائة ألف من الناس ، وعن يمن الشجرة عين ماله ملك من قدامه المائة ألف من الناس، وعن يما اله ينها منها شربة فيطهّر الله قلوبهم من الحسد ويسقط من الملهرة مزكيّة قال : فيسقون منها شربة فيطهّر الله قلوبهم من الحسد ويسقط من المله من الحسد ويسقط من الهم وعلي من الحسة من الخرة من المله من الخسة وين الشجرة عين معاله من النامون منها شربة فيطهّر الله قلوبهم من الحسد ويسقط من المله من الناس .

(١) البحار ٦ : ١٦٤.

(٢) المصدر : ٢٦٨، الحديث ١١٩ + ١٢٤.

١٤٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

أبشارهم الشعر، وذلك قوله: ﴿ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهوراً ﴾ من تلك العين المطهّرة، ثمّ يرجعون إلى عين الثري عن يسار الشجرة فيغتسلون منها، وهي عين الحياة فلا عوتون أبداً، قال : ثمَّ يوقف بهم قدَّام العرش، وقد سلموا من الآفات والأسقام والحرّ والبرد أبدأ، قال : فيقول الجبّار للملائكة الذين معهم : احـشروا أوليائي إلى الجنَّة فلا توقفوهم مع الخلائق فقد سبق رضاي عنهم ووجبت رحمتي لهم فكيف أريد أن أوقفهم مع أصحاب الحسنات والسيِّئات، فيسوقهم الملائكة إلى الجنَّة، فإذا انتهوا إلى باب الجنَّة الأعظم ضربوا الملائكة الحلقة ضربة فتصرَّ صريراً فيبلغ صوت صريرها كلّ حوراء خلقها الله وأعدّها لأوليائه فيتباشرون إذ سمعوا صرير الحلقة ويقول بعضهم لبعض (فيتباشرن إذا سمعن صرير الحسلقة ويسقول بعضهنَّ لبعض): قد جاءنا أولياء الله، فيفتح لهم الباب فيدخلون الجنَّة ويـشرف عليهم أزواجهم من الحور العين والآدميين فيقلن لهم : مرحباً بكم فما كمان أشدّ شوقنا إليكم؟ ويقول لهن أوليساء الله ممثل ذلك، فـقال عـليَّ للتَّلِلا : مـن هـؤلاء يا رسول الله ؟ فقال رسول الله عَلَيْتُهُ : هؤلاء شيعتك يا علىّ وأنت إمامهم، وهسو قوله: ﴿ وَيومَ نحشر المتَّقين إلى الرحمن وفداً ﴾ على الرحائل ﴿ ونسوق المجرمين **إلى جهتّم ورداً ∢**<sup>(۱)</sup>.

 ١٠ ـ عن عامر الجهني قال : دخل رسول الله ﷺ المسجد ونحن جلوس وفينا أبو بكر وعمر وعثمان وعلي طلي في ناحية ، فجاء النبي ﷺ فجلس إلى جانب علي طلي ، فجعل ينظر يميناً وشمالاً ، ثمّ قال : إنّ عن يمين العرش وعن يسار العرش لرجالاً على منابر من نور يتلألاً وجوههم نوراً ، قال : فقام أبو بكر فقال : بأبي أنت

(۱) البحار ۷: ۱۷۳.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٤٥

واُمّي يا رسول الله أنا منهم؟ قال له : إجلس ، ثمّ قام إليه عمر فقال له مثل ذلك، فقال له : إجلس ، فلمّـا رأى ابن مسعود ما قال لهما النبيّ ﷺ استوى قــائماً عــلى قدميه ثمّ قال : بأبي أنت وأمّي يا رسول الله صفهم لنا نعرفهم بصفتهم ، قال : فضرب على منكب عليّ طلّيْلا ثمّ قال : هذا وشيعته هم الفائزون<sup>(۱)</sup>.

١١ حن أبي عبد الله عن أبيه عن جدّه ظلميًا قال : قال رسول الله تَظْلَمُ لعليّ : يا عليّ لقد مثّلت لي أُمّتي في الطين حتّى رأيت صغيرهم وكبيرهم أرواحاً قبل أن تخلق أجسادهم، وإنيّ مررت بك وبشيعتك فاستغفرت لكم، فقال علي : يا نبيّ الله زدني فيهم، قال : نعم يا عليّ تخرج أنت وشيعتك من قبوركم ووجوهكم كالقمر ليلة البدر، وقد فرجت عنكم الشدائد، وذهب عنكم الأحزان، تستظلّون تحت العرش، يخاف الناس ولا تخافون، ويحزن الناس ولا تحزنون وتوضع لكم مائدة والناس في المحاسبة<sup>(٢)</sup>.

العرش يوم القيامة هو (العـرش المسـمّى) الذي يـصوّر ويمثّل (العـرش الإسمي) لله سبحانه، وكلّما يقال في نعيم الآخرة من المعالم الحيّة فإنّه يقال في عرش الله سبحانه، وشيعة أمير المؤمنين موقفهم الأخير في الجنّة منهم من هو إمامه ومنهم من هو تحت العرش وحوله.

١٢ ــعن الحسين بن سعيد معنعناً عن عليّ طلِّلَا قال : أنا وشيعتي يوم القيامة على منابر من نور فيمرّ علينا الملائكة ويسلّم علينا ؟ قال : فـيقولون : مـن هــذا الرجل ؟ ومن هؤلاء ؟ فيقال لهم : هذا عليّ بن أبي طالب ابن عمّ النبيّ فيقال : من

- (۱) البحار ۷: ۱۷۹.
  - (۲) المصدر : ۱۸۰.

١٤٦ ..... الإمام الحسين 🚓 في عرش الله

هؤلاء؟ قال : فيقال لهم : هولاء شيعته، قال : فيقولون : أين النبيّ العربي وابن عمّه ؟ فيقولون : هما عند العرش، قال : فينادي منادٍ من السهاء عند ربّ العزّة : يا عليّ ادخل أنت وشيعتك لا حساب عليك ولا عليهم. فيدخلون الجنّة وينعّمون فيها من فواكهها ويلبسون السندس والاستبرق وما لم ترّ عين. فيقولون : ( الحمد لله الذي أذهب عنّا الحزن إنّ ربّنا لغفورُ شكور ﴾ الذي منّ علينا بـنبيّه محمّد تَثْلُهُ وبوصيّه عليّ بن أبي طالب عليَّلاً ، والحمد لله الذي منّ علينا بها من فضله، وأدخلنا الجنّة فنعم أجر العاملين، فينادي منادٍ من السهاء : كلوا واشربوا هنيئاً، قد نظر إليكم الرحمن نظرة فلابؤس عليكم ولا حساب ولا عذاب<sup>(۱)</sup>.

١٣ ـ وفي صفات المتّقين وحالهم يوم القيامة يـقول أمـير المـؤمنين للظِّلَا : وهاجت لهم ريح من قبل العرش فنثرت عليهم الياسمين والأقحوان<sup>(٢)</sup>.

12 ـ وعن رسول الله في وصف أمير المؤمنين وما يحدث له يموم القميامة يقول : وعليّ بن أبي طالب على ناقة من نوق الجنّة... فلا يمرّ بملاً من الملائكة إلاّ قالوا : نبيّ مرسل، ولا يمرّ بنبيّ إلاّ يقول : ملك مقرّب، فينادي منادٍ من بطنان العرش : يا أيّها الناس ليس هذا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا حامل عرش، هذا عليّ بن أبي طالب ، وتجيء شيعته من بعده فينادي منادٍ لشيعته : من أنتم ؟ فيقولون : عليّ بن أبي طالب ، وتجيء شيعته من بعده فينادي منادٍ من الملائكة عليّ بن أبي طالب ... فلا يمرّ بلغ من الملائكة يقول : ملك مقرّب، فينادي منادٍ من بطنان العرش : يا أيّها الناس ليس هذا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا حامل عرش، هذا عليّ بن أبي طالب ، وتجيء شيعته من بعده فينادي منادٍ لشيعته : من أنتم ؟ فيقولون : نحن العلويّون، فيأتيهم النداء : أيّها العلويّون أنتم آمنون ادخلوا الجنّة مع من كنتم توالون<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المصدر : ۱۹۹.
- (۲) المصدر : ۲۲۰.
- (٣) المصدر : ۲۳۱.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٤٧

١٥ - وفي حديث آخر : وأخي عليّ بن أبي طالب على ناقة من نوق الجنّة، وبيده لواء الحمد واقف بين يدي العرش ينادي : لا إله إلّا الله محمّد رسول الله، قال : فيقول الآدميون : ما هذا إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل أو حامل عرش ربّ العالمين، قال : فيجيبهم ملك من تحت بطنان العرش : معاشر الآدميين، ما هذا ملكاً مقرّباً، ولا نبيّاً مرسلاً، ولا حامل عرش، هذا الصدّيق الأكبر، هذا عليّ بن أبي طالب<sup>(۱)</sup>.

وفي هذا المضمون روايات كثيرة كادت أن تكون متواترة.

١٦ ـ وفي حديث : فينادي منادٍ من تلقاء العرش<sup>(٢)</sup>.

١٧ - وفي حديث أحوال يوم القيامة : فيقول الله عزّ وجلّ : ... أيّها الخلائق استعدّوا للحساب ... والجبّار تبارك وتعالى على العرش - أي يصدر حكمه من قبل العرش - قد نشرت الدواوين ونصبت الموازين . وأحضر النبيّون والشهداء وهم الأئمة ، يشهد كلّ إمام على أهل عالمه بأنّه قد قام فيهم بأمر الله عزّ وجلّ ودعاهم إلى سبيل الله<sup>(٣)</sup>.

يظهر من الأخـبار الشريـفة أنّ يـوم القـيامة كـلّ شيء يـتمثّل ويـتصوّر إلّا سبحانه وتعالى، فلا مثل له ولا صورة له، فالعرش يتصوّر كما أنّ الملائكة لهم صورهم، وكذلك القلم واللوح يتصوّران بصورة الآدمي.

١٨ - عن أبي جعفر للتلخ في قوله : ﴿ هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم ﴾ قال : إذا كان يوم القيامة وحشر الناس للحساب فيمرّون بأهـوال يـوم القـيامة

- (1) البحار V: ٢٣٤.
  - (٢) المصدر : ٢٦٩.
  - (٣) المصدر : ۲۷۰.

١٤٨ ..... الإمام الحسين 🚓 في عرش الله

فينتهون إلى العرصة، ويشرف الجبّار عليهم حتى يجهدوا جهداً شديداً، قال : يقفون بفناء العرصة ويشرف الجبّار عليهم وهو على عرشه، فأوّل من يدعى بنداء يسمع الخلائق أجمعين أن يهتف باسم محمّد بن عبد الله النبيّ القرشيّ العربيّ، قال : فيتقدّم حتى يقف على يمين العرش، قال : ثمّ يدعى بصاحبكم عليّ عليّلاً فيتقدّم حتى يقف على يسار رسول الله تيّلة ثمّ يدعى بأمّة محمّد تيّلة فيقفون عن يسار علي، ثمّ يدعى كلّ نبيّ وأمّته معه من أوّل النبيّين إلى آخرهم وأمّتهم معهم فيقفون عن يسار العرش، قال : ثمّ أوّل من يدعى للمسألة القلم، قال : فيتقدّم فيقفون عن يدار صورة الآدميين – إلى آخر الحديث الشريف –<sup>(1)</sup>.

١٩ ـ وعن النبيّ في حديث عن فضيلة صوم رجب قال : ومن صـام مـن رجب ثلاثة عشر يوماً وضعت له يوم القيامة مائدة من ياقوت أخـضر في ظـلّ العرش قوائمها من درّ أوسع من الدنيا سبعين مرّة...<sup>(٣)</sup>.

وعن أبي جعفر للَّلَّلَا قال : يبعث قوم تحت ظلَّ العرش وجوههم من نمور ، رباشهم من نور ، جلوس على كراسي من نور ، قال : فتشرف لهم الخلائق فيقولون : هؤلاء أنبياء ؟ فينادي منادٍ من تحت العرش : أن ليس هؤلاء بأنبياء . قال : فيقولون هؤلاء شهداء ؟ فينادي منادٍ من تحت العرش : أن ليس هؤلاء شهداء ، ولكن هؤلاء قوم كانوا ييسّرون على المؤمنين ( على المعسر ) وينظرون المعسر حتّى ييسر<sup>(٣)</sup>.

٢٠ ـ وفي حديث طويل في تجسّم القسرآن وتسطوره بصورة إنسان يسوم

- (۱) المصدر : ۲۸۱.
- (٢) المصدر : ٣٠١.
- (٣) المصدر ، ٣٠٤

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٤٩

القيامة، وما يجري عليه، وحواره مع الله سبحانه عن أبي جعفر للكلم عندما يمرّ القرآن بالناس والشهداء والنبيّين والمرسلين : ثمّ يجاوز حتّى ينتهي إلى ربّ العزّة تبارك وتعالى فيخرّ تحت العرش فيناديه تبارك وتعالى : يـا حـجّتي في الأرض وكلامي الناطق ارفع رأسك وسل تعطّ ، واشفع تشفع ، فيرفع رأسه فيقول الله تبارك وتعالى : كيف رأيت عبادي ، فيقول : يا ربّ منهم من صانني وحافظ عليّ ولم يضيّع شيئاً ، ومنهم من ضيّعني واستخفّ بحقّي وكذّب وأنا حجّتك على جميع خلقك ، فيقول الله تبارك وتعالى : وعزّتي وجلالي وارتفاع مكاني لأثيبنّ عـليك اليـوم أحسن الثواب ، ولأعاقبنّ عليك اليوم أليم العقاب ...<sup>(۱)</sup>.

٢١ -عن أبي بصير عن أبي عبد الله للتَّلَا قال : إذا كان يوم القيامة دعي محمّد فيكسى حلّة ورديّة ثمّ يقام عن يمين العرش، ثمّ يدعى بإبراهيم فيكسى حلّة بيضاء فيتام عن يسار العرش، ثمّ يدعى بعليّ أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين العرش من قبل ربّ العزّة والأفق الأعلى : يمين العرش ... ثمّ ينادي منادٍ من بطنان العرش من قبل ربّ العزّة والأفق الأعلى : نعم الأب أبوك يا محمّد وهو إبراهيم ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن أبي طالب، ونعم الموان سبطان سبطان سبطان وهما الخين جمّد وهو إبراهيم ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن أبي طالب، ونعم الأب أبوك يا محمّد وهو إبراهيم ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن أبي طالب، ونعم السبطان سبطان وهما الحسن والحسين، ونعم الجنين جنينك وهو محسن، ونعم الأمة السبطان سبطاك وهما الحسن والحسين، ونعم المنيعة شيعتك، ألا إنّ محمّداً ووصيّد الراشدون ذرّيتك وهم فلان وفلان، ونعم الشيعة شيعتك، ألا إنّ حمّداً ووصيّد وسبطيه والأمّة من ذرّيته هم الفائزون، ثمّ يؤمر بهم إلى الجنّة، وذلك قوله : ﴿ فن رُحزح عن النار وأدخل الجنّة فقد فاز ﴾ (<sup>10</sup>).

- (۱) البحار ۷: ۳۲۰.
  - (٢) المصدر : ٣٢٩.

١٥٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٢٢ ـقال رسول الله تَكْلَمَّ : إذا كان يوم القيامة أمر الله مالكاً أن يسعّر النيران السبع، ويأمر رضوان أن يزخرف الجنان الثمان، ويقول : يا ميكائيل مدّ الصراط على متن جهنّم، ويقول : يا جبرئيل انصب ميزان العدل تحت العرش، ويقول : يا محمّد قرّب أمّتك للحساب، ثمّ يأمر الله أن يعقد على الصراط سبع قناطر طول كلّ قنطرة سبعة عشر ألف فرسخ، وعلى كلّ قنطرة سبعون ألف ملك يسألون هذه الأمّة نساؤهم ورجالهم في القنطرة الأولى عن ولاية أمير المؤمنين وحبّ أهل بيت محمّد طلميكُمُ ، فمن أتى به جاز القنطرة الأولى عن ولاية أمير المؤمنين وحبّ أهل بيته سقط على أمّ رأسه في قعر جهنّم، ولو كان معه من أعمال البرّ عمل سبعين صدّيقاً<sup>(1)</sup>.

منادٍ من بطنان العرش : يا محمّد يا عليّ القيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد، فهما الملقيان في النار<sup>(٢)</sup>.

٢٣ ـوفي هذا المعنى روايات مستفيضة : ( ثمّ ينادي منادٍ من بطنان العرش : يا معشر الخلائق غضّوا أبصاركم حتّى تمرّ بنت حبيب الله إلى قصرها، فتمرّ فاطمة بنتى )<sup>(٣)</sup>.

٢٤ ـ عن عليّ بن أبي طالب ﷺ في قوله تعالى : ﴿ ألقيا في جهنّم كلّ كفّار عنيد ﴾ قال : فقال النبيّ ﷺ : إنّ الله تبارك وتعالى إذا جمع الناس يوم القيامة في صعيد واحد كنت أنا وأنت يومئذٍ عن يمين العرش فيقال لي ذلك : قوما فألقيا من

- (۱) المصدر : ۳۳۲.
- (٢) المصدر : ٣٢٥.
- (٣) المصدر : ٣٣٦.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ...... ١٥١ عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٥١ أبضغكما وخالفكما وكذّبكما في النار<sup>(١)</sup>.

٢٥ ـ عن بريد العجلي قال : قلت لأبي عبد الله للمنكلة : كيف صار النساس يستلمون الحجر والركن اليماني ولا يستلمون الركنين الآخرين ؟ فقال : إنّ الحجر الأسود والركن اليماني عن يمين العرش وإنّما أمر الله تعالى أن يستلزم ما عن يمين عرشه، قلت : فكيف صار مقام إبراهيم للمنكلة عن يساره ؟ فقال : لأنّ لإبراهيم للنكلة مقاماً في القيامة، ولمحمّد تتمايلة مقاماً، فمقام محمّد تتمايلة عن يمين عرش ربّنا عزّ وجلّ، ومقام إبراهيم للنكلة عن شمال عرشه، فمقام إبراهيم في مقامه يوم القيامة وعرش ربّنا مقبل غير مدبر.

يقول العلّامة المجلسي في توضيح الخبر : قال الوالد العلّامة للله : حاصله أنّه ينبغي أن يتصوّر أنّ البيت بحذاء العرش وإزائه في الدنيا وفي القيامة، ويـنبغي أن يتصوّر أنّ البيت بمنزلة رجل وجهه إلى الناس ووجهه طرف الباب، فبإذا تـوجّه الإنسان إلى البيت يكون المقام عن يمين الإنسان والحجر عن يساره، لكنّ الحجر عن يمين البيت والمقام عن يساره، وكذا العرش الآن ويوم القيامة، والحجر بمنزلة مقام نبيّنا تمالة والركن اليماني بمنزلة مقام أعتنا صلوات الله عليهم، وكما أنّ مقام النبي والأئمة صلوات الله عليهم في الدنيا عن يمين البيت وبإزاء يمين العرش كذلك يكون في الآخرة، لأنّ العرش مقبل وجهه إلينا غير مدبر، لأنّه لو كان مدبراً لكان اليمين الإبراهيم عليمية ، واليسار للنبيّ والأئمة عليمية هذا تفسير الخبر بحسب الظاهر، ويكن أن يكون إشارة إلى علوّ رتبة نبيّنا تمالة ورفعته وأفضليّنه على رتبة إبراهيم الذي هو أفضل الأنبياء بعد النبيّ والأئمة عليكيني ، وقحد ورد في الأخبار استحباب استلام

(١) البحار ٧: ٣٣٨.

١٥٢ ..... الإمام الحسين على في عرش الله الحسين على في عرض الله الركنين الآخرين، فيكون المراد تأكّد فضيلة استلامهما، والمنبغي تأكّد الفيضيلة لا أصلها، انتهى كلامه رفع الله مقامه<sup>(۱)</sup>.

٢٦ ـ قال رسول الله : فأقوم عن يمين العرش. فيقومون عن يمين العرش في ظلّه... حتَّى تقف بيني وبين إبراهيم في ظلّ العرش... ثمّ يـنادي مـنادٍ مـن عـند العرش : نعم الأب أبوك إبراهيم ونعم الأخ أخوك عليّ...<sup>(٢)</sup>.

وفي حديث : ثمّ بنادي منادٍ من تلقاء العرش : أين النبيّ الأمّي ؟<sup>(٣)</sup>.

٢٧ ـ لمّـا نزل على رسول الله ﴿ إِنَّا أَعطيناكَ الكوثر ﴾ قـال له عـليّ بـن أبي طالب : ما هو الكوثر يا رسول الله ؟ قال : نهر أكرمني الله به . قال عليّ : إنّ هذا النهر شريف فانعته لنا يا رسول الله . قال : نعم يا علي ، الكوثر نهـر يجـري تحت عرش الله تعالى ماؤه أشدّ بياضاً من اللبن وأحلى من العسـل وألين من الزبـد وحصاه الزبرجد والياقوت والمرجان ، حشيشه الزعفران تـرابـه المسك الأذفر ، قواعده تحت عرش الله عزّ وجلَ ثمّ ضرب رسـول الله يَتَلِيَّة يـده في جـنب عـليّ أمير المؤمنين عليَّلَة وقال : يا عليّ إنّ هذا النهر لي ولك ولمحتيك من بعدي<sup>(ع)</sup>. وفي حديث قال أبو عبد الله عليَّلاً : والكوثر مخرجه من ساق العرش ...<sup>(٥)</sup>

وهذا النهر مصداق من مصاديق الكوثر الذي هو بمـعنى الخـير الكـثير في الدارين.

- (۱) المصدر : ۳٤۰.
- (٢) البحار ٨: ١ ـ ٢.
  - (٣) المصدر : ١٧.
  - (٤) البحار ٨: ١٨.
  - (٥) المصدر : ١٦٢.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٥٣

٢٨ ـ عن النبيّ : يا عليّ أنت وشيعتك على الحوض تسقون ما أحببتم وتمنعون من كرهتم وأنتم الآمنون يوم الفزع الأكبر في ظلّ العرش، يفزع الناس ولا تفزعون ويحزن الناس ولا تحزنون ...<sup>(۱)</sup>.

٢٩ ـ عن عليّ طلِّلا في حديث : فلا أزال واقفاً على الصراط أدعو وأقول : ربّ سلّم شيعتي ومحبّي وأنصاري ومن توالاني في دار الدنيا ، فإذا النداء من بطنان العرش : قد أجيبت دعو تك<sup>(٢)</sup>.

وعن جعفر بن محمّد طلمَرً في حديث : فيقول آدم : لست بصاحبكم خلقني ربيّ بيده وحملني على عرشه وأسجد لي ملائكته ثمّ أمرني فعصيته... قال النبيّ... ثمّ آتي المقام المحمود حتّى أقضي عليه وهو تلّ من مسك أذفر بحيال العرش... ثمّ يؤتى بنا فيجلس على العرش ربّنا ويؤتى بالكتب فنرجع فنشهد على عـدوّنا، ونشفع لمن كان من شيعتنا مرهقاً، قال : قلت : جعلت فداك فما المرهق ؟ قال : المذنب فأمّا الذين اتّقوا من شيعتنا فقد نجاهم الله بمفازتهم لا يمسّهم السوء ولاهم يحزنون...

قال الجزري : قوله : فإذا نظرت إلى ربّي أي إلى عرشه أو كرامته أو إلى نور من أنوار عظمته، والجلوس على العرش كناية عن ظهور الحكم والأمر من عـند العرش وخلق الكلام هناك<sup>(٣)</sup>.

٣٠ ـ قال أمير المؤمنين للظِّلَة في نهجه: واعلموا أنَّ من يـتّق الله يجـعل له مخرجاً من الفتن ونوراً من الظلم ويخلّده فيا اشتهت نفسه وينزله مـنزل الكـرامـة

- (۱) المصدر : ۲۸.
- (٢) المصدر : ٣٩.
- (٣) المصدر : ٤٧.

الإمام الحسين ﷺ في عرش الله عنده، في دار اصطنعها لنفسه، ظلّها عرشه، ونورها بهجته، وزوّارهـا مـلائكته، ورفقاؤها رسله، ثمّ قال عَبَوْلَهُ : فبادروا بأعمالكم تكونوا مع جيران الله، رافق بهم رسله وأزارهم ملائكته وأكرم أسماعهم عن أن تسمع حسيس نار أبـداً، وصان أجسادهم أن تلق لغوباً ونصباً، ذلك فضل الله يؤتيه من يشـاء والله ذو الفضل العظيم<sup>(۱)</sup>.

٣١ ـ وفي وصف حـال الـتّقين في الجـنان في حـديث : فـبينا هـم كـذلك إذ يسمعون صوتاً من تحت العرش : يا أهل الجنّة كيف ترون منقلبكم ؟ فيقولون : خير المنقلب منقلبنا<sup>(٢)</sup>.

٣٢ ـ وفي حديث في وصف من هو أشقى من الشيطان فيقول عليه اللـعنة : فرأيت رجلين في أعناقهما سلاسل النيران معلّقين بها إلى فوق. وعلى رؤوسهما قوم معهم مقامع النيران يقمعونهما بها. فقلت : يا ملك، من هذان ؟ فقال : أو ما قرأت على ساق العرش وكنت قبل قرأته قبل أن يخلق الله الدنيا بألني عام ـ لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله أيّدته ونصرته بعليّ، فقال : هذان عدوّا أولئك وظالماهم.

بيان : لعلّه تعالى خلق صورتيهما في جهنّم لتعيين مكانهما وتصوير شقاوتهما للملأ الأعلى ولمن سمع الخبر من غيرهم<sup>(٣)</sup>.

٣٣ ـ وفي حديث احتجاج النبيّ مع اليهود قالت اليهود : موسى خير منك ؟ قال النبيّ ﷺ : ولِمَ ذلك ؟ قالوا : لأنّ الله عزّ وجلّ كـلّمه بأربـعة آلاف كـلمة ولم

- (۱) المصدر : ۱۹۳.
- (۲) المصدر : ۲۱۵.
- (٣) البحار ٨: ٣١٦.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ...... أنا أفضل من ذلك. فقالوا : وما ذاك ؟ يكلّمك بشيء. فقال النبي على الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد قال : قوله تعالى : ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله ﴾ وحمّلت على جناج جبر نيل حتّى انتهيت إلى السماء السابعة ، فجاوزت سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى حتّى تعلّقت بساق العرش ، فنوديت من ساق العرش : إنّي أنا الله لا إله إلاّ أنا السلام المؤمن المهيمن العزيز المجبّار المتكبّر الرؤوف الرحيم ، فرأيته بقلبي وما رأيته بعيني ، فهذا أفضل من ذلك . فقالت اليهود : صدقت يا محمّد وهو مكتوب في التوراة . قال رسول الله على الثنان ...<sup>(۱)</sup>.

٣٤ ـ وفي حديث : إذا قال العبد (سبحان) الله سبّح معه مــا دون العـرش فيعطى قائلها عشر أمثالها<sup>(٣)</sup>.

٣٥ ـ وفي حديث القوم الذين سألوا أمير المؤمنين وفيا سألوا : أين كان الله قبل أن يخلق عرشه ؟ فقال للظِّلَا : سبحان من لا تدرك كنه صفته حملة العرش على قرب ربواتهم من كرسيّ كرامته، ولا الملائكة المقرّبون من أنوار سبحات جـلاله، ويحك لا يقال : الله أين، ولا فيمَ؟ ولا أيّ، ولاكيف<sup>(٣)</sup>.

٣٦ ـ وفي احتجاجات الإمام الصادق مع الزنادقة قال : فالكرسي أكبر أم العرش ؟ قال : كلّ شيء خلقه الله تعالى في جوف الكرسي خلا عرشه فإنّه أعظم من أن يحيط به الكرسي ... فخلق الكرسي فخشاه السهاوات والأرض ، والكرسي أكبر

- (۱) البحار ۹ : ۲۹۰.
  - (٢) المصدر : ٢٩٥.
  - (٣) المصدر : ١٢٧.

١٥٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله من كلّ شيء خلق، ثمّ خلق العرش أكبر من الكرسي<sup>(١)</sup>.

٣٧-قال السائل : وإذا نزل أليس قد حال عن العرش، وحؤوله عن العرش انتقال ؟ قال أبي عبد الله للظلم : ليس ذلك على ما هو يوجد من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسأمة، وناقل ينقله ويحوّله من حال إلى حال، بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث، فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحي عن مكان خلا منه المكان الأوّل، ولكنّه ينزل إلى ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء الحال الماء من ما ما مو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث، فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحي عن مكان خلا منه المكان الأوّل، ولكنّه ينزل إلى ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في الماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا من ماء الدنيا واله عليك عن مكان خلا منه المكان الأول، ولكنّه ينزل إلى ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في الماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في الماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في الماء السابعة على العرش كذلك ماء الدنيا ماء الدنيا وله الحركة فيكون هو كما في الماء السابعة على العرش كذلك ماء ماء الدنيا ماء الدنيا وله منظره في القرب والبعد سواء.

قال العلّامة المجلسي في بيان الخبر : وفي تلك النسخة التي فيها تلك الزيادة زيادة أخرى بعد تمام الخبر وهي هذه : قال مصنّف هذا الكتاب : قوله للنِّلَا : (إنّه على العرش ليس بمعنى التمكّن فيه، ولكنّه بمعنى التعالي عليه بالقدرة يقال : فلان على خير، واستعانهُ على عمل كذا أو كذا، ليس بمعنى التمكّن فيه والاستقرار عليه، ولكن ذلك بمعنى التمكّن منه والقدرة عليه.

وقوله : (في النزول) ليس بمعنى الانتقال وقطع المسافات، ولكنّه على معنى إنزال الأمر منه إلى السماء الدنيا، لأنّ العرش هو المكان الذي ينتهى إليه بأعسال العباد من سدرة المنتهى إليه، وقد يجعل الله عزّ وجلّ السماء الدنيا في الثلث الأخير من الليل وفي ليالي الجمعة مسافة الأعمال في ارتفاعها أقرب منها في سائر الأوقات إلى العرش.

(۱) المصدر : ۱۸۸.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٥٧

وقوله : ( يري أولياءه نفسه ) فإنّه يعني بإظهار بدائع فـطرته، فـقد جـرت العادة بأن يقال للسلطان إذا أظهر قوّةً وخيلاً ورجلاً : قد أظهر نفسه، وعلى ذلك دلّ الكلام ومجاز اللفظ<sup>(۱)</sup>.

٣٩ ـ عن أحدهما للمليمي أنّه سئل عن ابتداء الطواف فقال : إنّ الله تسبارك وتعالى لمّا خلق آدم للملي قال للملائكة : ﴿ إنّي جاعلُ في الأرض خليفة ﴾ فقال ملكان من اللائكة ﴿ أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ﴾ فوقعت الحجب فيا بينهما وبين الله عزّ وجلّ، وكان تبارك وتعالى نوره ظاهراً للملائكة، فلمّا وقعت الحجب بينه وبينهما، علما أنّه سخط قولهما، فقالا للملائكة : ما حيلتنا ؟ وما وجه توبتنا ؟ فقالوا : ما نعرف لكما من التوبة إلّا أن تلوذوا بالعرش، قال : فلاذوا بالعرش حتى أنزل الله عزّ وجلّ توبتهما ورفعت الحجب فيا بينه وبينهم، وأحبّ الله تبارك وتعالى أن يعبد بتلك العبادة ، فخلق الله البيت في الأرض ، وجعل

- (١) البحار ١٠ : ٢٠٠.
- (٢) البحار ١١: ١٠٤.

على العباد الطواف حوله، وخلق البيت المعمور في السماء يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه إلى يوم القيامة.

بيان : المراد بنوره تعالى إمّا الأنـوار المخـلوقة في عـرشه، أو أنـوار الأئمـة صلوات الله عليهم، أو أنوار معرفته وفيضه وفضله، فالمراد بالحجب على الأخير الحجب المعنويّة<sup>(۱)</sup>.

٤٠ عن عليّ بن الحسين للملية قال: قلت لأبي: لم صار الطواف سبعة أشواط؟ قال: لأنّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿ إِنّي جاعلٌ في الأرض خليفة ﴾ فردّوا على الله تبارك وتعالى ﴿ وقالوا أتجعل فيها من يسفسد فيها ويسفك الدماء ﴾ قال الله ( إِنّي أعلم ما لا تعلمون ﴾ وكان لا يحجبهم عن نوره، فحجبهم عن نوره معلي من يلهم وجعلهم الله الله والذي في المراء المواف المحجبهم عن نوره معلم من يعلم ما لا تعلمون ﴾ وكان لا يحجبهم عن نوره، وتاب عليهم وجعل لهم الله الله والذي في المرض المواف المحببهم عن نوره معلم من يعلم ما لا تعلمون أوكان لا يحجبهم عن نوره، وتاب عليهم وجعل لهم البيت المعمور الذي في السماء الرابعة، فجعله مثابة وأمنا وتاب عليهم وجعل لهم البيت المعمور الذي في السماء الرابعة، فحملهم من منه، منهم وضع البيت المعمور الذي أوله منه منابة للناس وأمناً معلم ما المواف وضع البيت الحرام تحت البيت المعمور فجعله مثابة للناس وأمناً وامناً معمار الطواف مسبعة أشواط واجباً على العباد لكلّ ألف سنة شوطاً واحداً".

٤١ ـ قال رسول الله ﷺ : لمّـا خلق الله تعالى آدم وقفه بين يديه فعطس فألهمه الله أن حمده، فقال : يا آدم أحمدتني، فوعزّتي وجلالي لولا عبدان أريد أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهم ؟ فقال تعالى : يا آدم انظر نحو العرش، فإذا بسطرين من نور أوّل السطر : (لا إله إلّا الله ممّد نبيّ الرحمة وعليّ مفتاح الجنّة) والسطر الثاني : ( آليت على نفسي أن أرحم من

- (۱) البحار ۱۱: ۱۱۰.
  - (٢) المصدر : ١١١٠.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ...... ١٥٩ والاهما وأُعذّب من عاداهما )<sup>(١)</sup>.

٤٢ ـ في حديث قال آدم لللله : يا بني وقفت بين يـدي الله جـلّ جـلاله. فنظرت إلى سطر على وجه العـرش مكـتوب : بـسم الله الرحمـن الرحـيم محـمّد وآل محمّد خير من برأ الله<sup>(٢)</sup>.

٤٣ ـ عن أبي سعيد الخدري قال : كنّا جلوساً مع رسول الله ﷺ إذ أقبل إليه رجل فقال : يا رسول الله أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ لإبليس : ﴿ أستكبرت أم كنت من العالين ﴾ فمن هما يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة ؟ فقال رسول الله ﷺ : أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، كنّا في سرادق العرش نسبّح الله وتسبّح الملائكة بتسبيحنا قبل أن خلق الله عزّ وجلّ آدم بألني عام، فلمّا خلق الله عزّ وجلّ آدم أمر الملائكة أن يسجدوا له ولم يأمرنا بالسجود، فسجدت الملائكة كلّهم أجمعون إلاّ إبليس فإنّه أبى أن يسجد، فقال الله تبارك وتعالى : ﴿ أستبكرت أم كنت من العالين ﴾ أي من هولاء الخمس المكتوب أساؤهم في سرادق العرش<sup>(7)</sup>.

عَدَّ وفي قوله عزَّ وجلَّ : ﴿ وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلَّا إبليس أبي واستكبر وكان من الكافرين ﴾ قال الإمام علَيَّلاً : قال الله تعالى : كان خلق الله لكم ما في الأرض جميعاً إذ قلنا للملائكة : اسجدوا لآدم في ذلك الوقت خلق لكم، قال علَيَّلاً : ولمَّا امتحن الحسين علَيَّلاً ومن معه بـالعسكر الذي قـتلوه

- (۱) المصدر : ۱۱٤.
- (٢) المصدر : ١١٥.
- (٣) المصدر : ١٤٢.

وحملوا رأسه قال لعسكره: أنتم في حلَّ من بيعتي فالحقوا بعشائركم ومـواليكـم، وقال لأهل بيته: قد جعلتكم في حلَّ من مفارقتي، فإنَّكم لا تطيقونهم لتـضاعف أعدادهم وقواهم، وما المقصود غيري فدعوني والقوم. فإنَّ الله عزَّ وجلَّ يـعينني ولا يخلّيني من حسن نظره كعادته في أسلافنا الطيّبين. فأمّــا عسكـره فــفارقوه، وأمّا أهله الأدنون من أقربائه فأبوا وقالوا : لا نفارقك ويحزننا ما يحزنك، ويصيبنا ما يصيبك، وإنَّا أقرب ما نكون إلى الله إذا كنَّا معك، فقال لهم : فإن كنتم قد وطَّنتم أنفسكم على ما وطَّنت نفسي عليه فاعلموا أنَّ الله إنَّما يهب المنازل الشريفة لعباده باحتمال المكاره، وأنَّ الله وإن كان خصَّني مع من مضى من أهلي الذين أنا آخرهم بقاء في الدنيا من الكرامات بما يسمِّل عليَّ معها احتمال المكروهات فإنَّ لكم شطر ذلك من كرامات الله تعالى، واعلموا أنَّ الدنيا حلوها ومرَّها حلم، والانتباه في الآخرة، والفائز من فاز فيها، والشقّ من شق فيها، أوَلا أُحدَّثكم بأوّل أمرنا وأمركم معاشر أوليائنا ومحتبينا والمتعصّبين لنا، ليسمّل عليكم احتمال ما أنستم له مقرّون ؟ قالوا : بلي يا بن رسول الله . قال : إنَّ الله تعالى لمَّـا خلق آدم وسوّاه وعلَّمه أساء كلّ شيء وعرضهم على الملائكة جعل محمّداً وعلياً وفاطمة والحسن والحسين أشباحاً خمسة في ظهر آدم، وكانت أنـوارهـم تـضيء في الآفـاق مـن السماوات والحجب والجنان والكرسي والعرش، فأمر الله الملائكة بالسجدة لآدم تعظيماً له إنَّه قد فضَّله بأن جعله وعاء لتلك الأشباح التي قد عمَّ أنوارها في الآفاق، فسجدوا إلَّا إبليس أبي أن يتواضع لجلال عظمة الله، وأن يتواضع لأنوارنا أهل البيت، وقـد تواضعت لها الملائكة كلُّها فاستكبر وترفَّع وكان بإبائه ذلك وتكبَّره من الكافرين.

د عليها : حدَّثني أبي عـن أبـيه عـن الله عليها : حدَّثني أبي عـن أبـيه عـن ر رسول الله ﷺ قال : قال : يا عباد الله ، إنَّ آدم لمَّـا رأى النور ساطعاً مـن صـلبه عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٦١

إذ كان الله قد نقل أشـباحنا مـن ذروة العـرش إلى ظـهره رأى النـور ولم يـتبيَّن الأشباح، فقال : يا ربّ ما هذه الأنوار ؟ قال الله عزّ وجلّ : أنوار أشباح نقلتهم من أشرف بقاع عرشي إلى ظهرك، ولذلك أمرت الملائكة بالسجود لك إذ كنت وعاءً لتلك الأشباح، فقال آدم: يا ربّ لو بيّنتها لي، فقال الله تعالى: أنظر يــا آدم إلى ذروة العرش، فنظر آدم ـ ووقع نور أشباحنا من ظهر آدم ـ عـلى ذروة العـرش فانطبع فيه صور أنوار أشباحنا كما ينطبع وجه الإنسان في المرآة الصافية، فـرأى أشباحنا فقال : ما هذه الأشباح يا ربٍّ ؟ فقال الله : يا آدم هذه الأشـباح أفـضل خلائق وبريّاتي، هذا محمّد وأنا الحميد والمحمود في أفعالي شققت له إسماً من اسمى، وهذا عليٍّ وأنا العليّ العظيم شققت له اسماً من اسمس، وهـذه فــاطمة وأنــا فــاطر السهاوات والأرض فاطم أعدائي عن رحمتي يوم فصل قضائي، فاطم أولياني عمّا يعتريهم ويشينهم \_وهذا من مظاهر الولاية والبراءة \_فشققت لها اسماً من اسمى، وهذا الحسن وهذا الحسين وأنا المحسن الجمل شققت لهما اسماً من اسمى، هؤلاء خيار خلقتي وكرام بريّتي، بهم آخذ وبهم أعطى وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسّل إليّ بهم يا آدم، وإذا دهتك داهية فاجعلهم إليِّ شفعاءك، فإنِّي آليت على نفسي قسماً حقًّا لا أخيّب بهم آملًا. ولا أردّ بهم سائلًا فلذلك حين نزلت منه الخطيئة، دعــا الله عزّ وجلّ بهم فتاب عليه وغفر له(``.

دم ظلِّلاً لمّا هبط هبط بالهند ثمّ رمي الله عليم المند ثمّ رمي المعند ثمّ رمي المعند ثمّ رمي إليه بالحجر الأسود، وكان ياقو تة حمراء بفناء العرش، فلمّـا رأى عرفه فأكبّ عليه وقتبله، ثمّ أقبل به فحمله إلى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبر ئيل عنه، وكان إذا

(۱) البحار ۱۱: ۱۵۰.

١٦٢ ..... الإمام الحسين علام في عرش الله لم يأته جبر نيل عليم الختر وحزن، فشكا ذلك إلى جبر نيل فقال : إذا وجدت شيئاً من الحزن فقل : لا حول ولا قوّة إلاّ بالله <sup>(۱)</sup>.

٤٧ - عن أبي جعفر للمظلم قال : قال رسول الله تتللم : إنّ ملكاً من الملائكة كانت له منزلة فأهبطه الله من السماء إلى الأرض فأتى إدريس النبي للمظلم فقال له : الشفع لي عند ربّك، فصلي ثلاث ليال لا يفتر وصام أيّامها لا يفطر ثمّ طلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إليّ حاجة، فقال : تريني ملك الموت لعلي آنس به فإنّه ليس يهنؤني مع ذكره شيء، فبسط جناحيه ثمّ قال : اركب. فصعد به فطلب ملك الموت في ساء ذكره شيء، فبسط جناحيه ثمّ قال : اركب. فصعد به فطلب ملك الموت في ساء ألمان الدنيا فقيل : إنّه قد صعد، فاستقبله بين الساء الرابعة والخامسة فقال الملك لملك الموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حتى أمرت أن أقبض روح إدريس بين السماء الرابعة والخامسة، فسمع إدريس ذلك فانتفض من أقبض روح إدريس بين السماء الرابعة والخامسة، فسمع إدريس ذلك فانتفض من الموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أرجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حتى أمرت أن أقبض روح إدريس بين السماء الرابعة والخامسة فقال الملك لملك الموت ال الموت أورت أن ألمان الموت أورت أن ألمان الموت أورت أن ألموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أرجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حتى أمرت أن ألموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حلى أمرت أن الموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حلى أمرت أن ألموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حلى ألموت أورت أن ألموت الموت المات الموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حلى أمرت أن ألموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أتعجب إليّ كنت تحت ظلّ العرش حلى الموش من أمرت أن ألموت : ما لي أراك قاطباً ؟ قال : أورض ما ماكنه، وذلك قوله تعالى الموت في أمرت أن أمرت أن ألموت المون من ألموت أورفيناه مكانه، وذلك قوله تعالى : ﴿ واذكر في الكتاب إدريس إلّه كان صريقاً نبيّاً ورفعناه مكاناً عليّاً مرت.

عن الإمام الصادق للظلافي قسصة إبراهيم الخسليل للظل : فسلمًسا أصبح وطلعت الشمس ورأى ضوءها وقد أضاءت الشمس الدنيا لطلوعها قال : ﴿ هذا ربي هذا أكبر ﴾ وأحسن فلمّسا تحسرّكت وزالت كشبط الله عن السماوات حستّى رأى العرش ومن عسليه وأراه الله مسلكوت السماوات والأرض فسعند ذلك قسال : ﴿ يا قوم إنّي بريء ممّسا تشركون إنّي وجمهت وجمهي للذي فطر السماوات والأرض

- (۱) المصدر : ۲۱۰، عن علل الشرائع : ۱٦٣ .
  - (۲) المصدر : ۲۷۸.

٤٨ ـ قال أبو جعفر للنظية : كشط الله له عن الأرضين حتى رآهن وما تحتهن، وعن الساوات حتى رآهن وما تحتهن من الملائكة وحملة العرش ﴿ وليكون من المؤمنين ﴾<sup>(٢)</sup>.

٤٩ ـ عن أبي جعفر للظلم في هذه الآية ﴿ وكذلك نري إسراهـم مـلكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين ﴾ قال : كشط له عن الأرض حتّى رآها ومن فيها ، وعن السماء حتّى رآها ومن فيها والملك الذي يحملها والعرش ومن عليه وكذلك أرى صاحبكم<sup>(٣)</sup>.

٥٠ ـ قال أبو عبد الله للله عليه : وكذلك نري إبراهيم ... قال : كشط لإبراهيم لله السماوات السبع حتّى نظر إلى ما فوق العرش ، وكشط له الأرض حتّى رأى ما في الهواء ، وفعل محمّد عَمَيه مثل ذلك ، وإنّي لأرى صاحبكم والأثمة من بعده قد فعل بهم مثل ذلك ...

٥١ ـ عن أبي عبد الله للظلم قال : قال رسول الله ﷺ : لمّا عمل قسوم لوط ما عملوا بكت الأرض إلى رتبها حتّى بلغت دموعها السماء، وبكت السماء حتّى بلغت دموعها العرش، فأوحى الله عنز وجلّ إلى السماء، أن احصبيهم \_أي ارميهم بالحصباء \_وأوحى إلى الأرض أن اخسني بهم<sup>(٥)</sup>.

- (١) البحار ١٢ : ٣٠.
  - (۲) المدر : ۱۸.
  - (٣) المصدر : ٧٢.
  - (٤) المصدر : ۷۲.
  - (٥) المصدر : ١٦٧.

٥٢ - عن أبي عبد الله للمنظل في حديث قال : سألته عن بليّة أيّوب للنظر التي ابتلي بها في الدنيا لأيّ علّة كانت ؟ قال : لنعمة انعم الله عليه بها في الدنيا وأدّى شكرها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس عن دون العرش، فلمّـا صعد ورأى شكر ها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس عن دون العرش، فلمّـا صعد ورأى شكر نعمة أيّوب حسده إبليس فقال : يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر هذه النعمة المكر نعمة أيّوب حسده إبليس فقال : يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر ها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس عن دون العرش، فلمّـا صعد ورأى شكر نعمة أيّوب حسده إبليس فقال : يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر هذه النعمة دنياه ما أدّى إليك شكر نعمة أبداً فسلّطني على ولا ما ولا عرف منه الله عليه من الدنيا ، ولو حرمته دنياه ما أدّى إليك شكر نعمة أبداً فسلّطني على دنياه حتى تعلم أنّه لا يؤدّي إليك شكر نعمة أبداً فقيل له : قد سلّطتك على ماله وولده... إلى آخر القصّة فراجع<sup>(١)</sup>.

٥٣ ـ عن الإمام الصادق للمَثْلَة في حديث في دعاء عيسى بن مريم للَئَلَة قال : ثمّ قال رسول الله تَبَلَة : يا بني عبد المطّلب سلوا ربّكم بهؤلاء الكلمات، فسوالذي نفسي بيده ما دعا بهن عبد بـ إخلاص ديـنه إلّا اهـتزّ له العـرش، وإلّا قــال الله لملائكته : اشهدوا أنّي قد استجبت له بهن وأعطيته سؤله في عاجل دنياه وآجـل آخرته، ثمّ قال لأصحابه : سلوا بها، ولا تستبطئوا الإجابة<sup>(٢)</sup>.

٥٤ ـ وفي حــديث طــويل عـن أمـير المـوّمنين ﷺ في خـلق النـوري لرسول الله ﷺ : ثمّ خلق من نور محمّد ﷺ جوهرة، وقسّمها قسمين، فــنظر إلى القسم الأوّل بعين الهيبة فصار ماءً عذباً، ونظر إلى القسم الثاني بعين الشفقة فخلق منها العرش فاستوى على وجه الماء فخلق الكرسي من نور العرش وخلق من نور الكرسي اللوح، وخلق من نور اللوح القلم وقال له : اكتب توحيدي<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المصدر : ۳٤٦.
- (٢) البحار ١٤ : ٣٢٨.
  - (٣) البحار ١٥ : ٢٩.

عوالم ومعالم العرش الإلهي ..... ١٦٥

00 ـ قال الله تعالى في وصف مـلائكته : ... طـعامهم وشرابهــم التـقديس والتسبيح، وعيشهم من نسيم العرش، وتلذّذهم بأنواع العلوم، خلقهم الله بقدرته أنواراً وأرواحاً كما شاء وأراد<sup>(۱)</sup>.

٥٦ ـروي أنَّ في العرش تمثالاً لكلّ عبد فإذا اشتغل العـبد بـالعبادة، رأت الملائكة تمثالاً له، وإذا اشتغل العبد بالمعصية أمر الله بعض الملائكة حـتّى يحـجبوه بأجنحتهم لئلًا تراه الملائكة، فذلك معنى قوله ﷺ : يا من أظـهر الجـميل وسـتر القبيح<sup>(٢)</sup>.

٥٧ ـ عن النبيّ ﷺ قال : ينادي منادٍ يوم القيامة تحت العرش : يا اُمّة محمّد، ما كان لي قِبلكم فقد وهبته لكم، وقد بقيت التبعات بينكم، فتواهبوا وادخلوا الجنّة برحمتي<sup>(٣)</sup>.

- (٢) البحار ٦ : ٧، عن دعوات الراوندي .
  - (٣) المصدر، عن عدّة الداعي.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٦ : ٣٤٨، عن اعتقادات الصدوق .

| ٣                   | <b>77</b> V | ۳٦  | ۱ ـ عمّد مكتوباً بالنور على ساق العرش                |
|---------------------|-------------|-----|------------------------------------------------------|
| ١.                  | TE I        | ٣٦  | ۲ _ أثبت الله اسم محمّد في ساق العرش                 |
| ٣                   | 77V         | ٣٦  | ٣ _ وجدت أساميهم مكتوبة على ساق العرش                |
| 11                  | ٣٤٨         | 377 | ٤ _ نظرت فإذا مكتوب على ساق العرش                    |
| ۱.                  | ٤٤          | ٣٧  | ٥ _ فزيّنه _ركنين _من أركان العرش                    |
| ١٣                  | ٥٦          | ۳v  | ٦ _ لعته الله من فوق العرش                           |
| ۲                   | ٦٣          | ۳۷  | ٧ _ جعلهم في الميثاق عن يين العرش                    |
| ٥                   | ٦٣          | ۳۷  | ٨ _ نظر إليهم عن يمين العرش                          |
| ١.                  | ۷۰          | ۳۷  | ۹ _ تحشر فتتعلَّق بقاغة من قوائم العرش               |
| ٦                   | ۷۹          | ۳۷  | ١٠ _ خلقتك وعلياً من طينة العرش                      |
| ٦                   | ۷٩          | ۳۷  | ۱۱ _ خلقت ذرّيته _ من طينة العرش                     |
| ١٥                  | ۸۳          | ۳۷  | ١٢ _ فتق نوري فخلق منه العرش                         |
| 10                  | ۸٣          | ٣٧  | ١٣ ــ نوري أفضل من العرش                             |
| ٤                   | ٨٤          | ۳v  | ١٤ _ فأخرج قناديل فعلِّقها في بطنان العرش            |
| 11                  | 128         | ۳v  | ١٥ _ طلاع ما بين الثري إلى العرش                     |
| ۲.                  | 145         | ۳۷  | ١٦ _ لقد خُلقنا الله نوراً تحت العرش                 |
| ١                   | ۱۷۵         | ۳v  | ١٧ ـ خلقني الله نوراً تحت العرش                      |
| ۲.                  | ۳.۱         | ۳۷  | <ul> <li>۱۸ _ فينادي منادٍ من بطنان العرش</li> </ul> |
| ِر <b>د کثير</b> اً | ,           |     |                                                      |

| י. ארו | • • • • • • • |    | عوالم ومعالم العرش الإلهي                   |
|--------|---------------|----|---------------------------------------------|
| ۱٥     | 219           | ۳۷ | ۱۹ _ صعد بي حتى صرت تحت العرش               |
| ١٢     | 370           | ۳۷ | ۲۰ _ اللوح المحفوظ تحت العرش                |
| 11     | 171           | ۳۸ | ٢١ ـ ما استقرّ الكرسي والعرش                |
| ۲      | ١٣٨           | ۳۸ | ٢٢ ــ لمَّـا أُسري بي أُنهيت إلى العرش      |
| ۷      | 184           | ۳۸ | ٢٣ _ إنَّ الملائكة حافِّين من حول العرش     |
| ٥      | <b>777</b>    | ۳۸ | ٢٤ _ كان يوم القيامة نوديت من بطنان العرش   |
| 11     | ۸۲            | 39 | ٢٥ ـ وصل إلى النبيّ من عند العرش            |
| 17     | ٩٧            | 39 | ٢٦ _ ونرى الملائكة حافّين من حول العرش      |
| ١٨     | ٩٧            | 39 | ٢٧ _ فخلق هذا الملك _لينظر إليه العرش       |
| ۲      | ٩٨            | ٣٩ | ۲۸ _ من ملائكة الله _ساجد تحت العرش         |
| 17     | 1.7           | 59 | ۲۹ ـ بحبّهها ــالكرسي والعرش                |
| ٨      | ۱۱.           | 34 | ۳۰ _ أوّل من أحبّه من أهل السماء حملة العرش |
| ۲      | 117           | ٣٩ | ۳۱ _ الفطرة من تحت العرش                    |
| ٢      | 17.           | 34 | ٣٢ _ الملائكة _نظر _ما خلا حملة العرش       |
| ۱۷     | 144           | ۳٩ | ٣٣ _ يوم القيامة صار الحسن عن يمين العرش    |
| ۱۷     | ۱۷۸           | ۳٩ | ۳۲ _ الحسين عن يسار العرش                   |
| ١٣     | ١٩٩           | ۳٩ | ٣٥ ـ كنت أنا وأنت يومئذٍ عن يين العرش       |
| 10     | 2.9           | 39 | ۳٦ _ ينصب ميزان العدل تحت العرش             |
| ۷      | 212           | ۳٩ | ٣٧ ـ تقف بيني وبين إيراهيم في ظلَّ العرش    |
| ۸      | 212           | ۳٩ | ۳۸ _ ينادي منادٍ من تحت العرش               |
| ١٨     | 210           | ۳٩ | ۳۹ _ نأتي جميعاً ونقوم تحت العرش            |
| ۲      | ***           | ۳۹ | ٤٠ _ ضرب لي قبّة _عن يين العرش              |

| عرش الله  | 👯 في | الإمام الحسين | ٨٢٧                                         |
|-----------|------|---------------|---------------------------------------------|
| ٩         | ۲۲۳  | ٣٩            | ٤١ ـ بيده لواء الحمد واقف بين يدي العرش     |
| 11        | ۲۲۳  | 29            | ٤٢ _ فيجيبهم ملك من تحت بطنان العرش         |
| رد کثيراً | و    |               |                                             |
| ٢         | 222  | 3             | ٤٣ ـ يوم القيامة اخذت بحجزة من ذي العرش     |
| ۱۷        | ۲٤.  | 29            | ٤٤ ـ يوم القيامة أخذت بحبل ـ من ذي العرش    |
| ۲.        | 777  | 3             | 20 _ أحبّ علياً ناداه ملك من تحت العرش      |
| ۲۱        | ۲۸٦  | ٣٩            | ٤٦ _ حبِّك مخزون تحت العرش                  |
| ٨         | ۳.٦  | ۳۹            | ٤٧ ـ المكتوب أساؤهم في سرادق العرش          |
| ١٤        | ۳.۷  | 3             | ٤٨ ــ أنتم الآمنون في ظلَّ العرش            |
| ۲         | ٦    | ٤٠            | ٤٩ ـ يبعث أناساً ـ في ظلّ العرش             |
| ٨         | ٤٤   | ٤٠            | ٥٠ _ فتق نور عليّ _فخلق منه العرش           |
| ١٤        | ٤٤   | ٤٠            | ٥١ ـ أقامها مقام العرش                      |
| ۲         | ٤٨   | ٤٠            | ٥٢ ـ يوم القيامة ينصب لي منبر عن يمين العرش |
| ١         | 00   | ٤٠            | ٥٣ ــ ينصب لإبراهيم منبر عن يمين العرش      |
| ۲         | 00   | ٤٠            | ٥٤ ـ نصب لي منبر عن شهال العرش              |
| ۲         | ٨٢   | ٤٠            | ٥٥ ـ تکسي حلَّة _وينادي منادٍ من العرش      |
| ۱۸        | ۲٦   | ٤١            | ٥٦ _ لعنت ملائكة الكرسي والعرش              |
| 17        | ۱۰٦  | ٤١            | ٥٧ ـ أدعى أنا فأقام عن شال العرش            |
| ١٩        | ٥.   | ٤٢            | ٥٨ _ كنت أسمع تسبيحها تحت العرش             |
| ١٤        | ٤    | ٤٣            | ٥٩ _ فاطمة _كانت في حقّة تحت ساق العرش      |
| ١٢        | ١٧   | ٤٣            | ٦٠ _ فأنا أجلّ من العرش                     |
| ١٩        | ١٧   | ٤٣            | ٦١ ـ علقة في قرط العرش                      |
|           |      |               |                                             |

| 179                |       |    | عوالم ومعالم العرش الإلهي                 |  |  |  |  |
|--------------------|-------|----|-------------------------------------------|--|--|--|--|
| ۲۱                 | ۱     | ٤٣ | ٦٢ _ على أوّل من يقف معي على يين العرش    |  |  |  |  |
| ٣                  | ١٠٩   | ٤٣ | ٦٣ _ نسطًا ئيل من موكل قوائل العرش        |  |  |  |  |
| ۲۱                 | 174   | ٤٣ | ٦٤ _ أنا الملك الموكل بإحدى قوائم العرش   |  |  |  |  |
| ١٣                 | 22.   | ٤٣ | ٦٥ ـ تتعلَّق بقائمة من قوائم العرش        |  |  |  |  |
| ورد کثیراً         |       |    |                                           |  |  |  |  |
| ٤                  | 209   | ٤٣ | ٦٦ _ أذن الله لهم فنزلوا أفواجاً من العرش |  |  |  |  |
| ر <b>د کثیر</b> اً | و     |    |                                           |  |  |  |  |
| ۲۳                 | 200   | ٤٣ | ٦٧ _ الحسن والحسين شنفا العرش             |  |  |  |  |
| 12                 | ۳.9   | ٤٣ | ٦٨ _ كان جبرئيل وقتئذٍ عند قائمة العرش    |  |  |  |  |
| 7                  | 170   | ٤٤ | ٦٩ _ أما ترضين أن يكون ابنك من حملة العرش |  |  |  |  |
| ١٨                 | 7 - 7 | ٤٥ | ٧٠ _ يبكي _رضوان ومالك وحملة العرش        |  |  |  |  |
| ١٨                 | YIV   | ٤٥ | ٧١ _ حداث _تحت العرش وفي ظلَّ العرش       |  |  |  |  |
| ١٨                 | 150   | ٤٦ | ٧٢ _ سلوني عمّا فوق العرش                 |  |  |  |  |
| ١٨                 | 100   | ٤٦ | ٧٣ _ سلوني عتما تحت العرش                 |  |  |  |  |
| ١                  | 150   | ٤٧ | ٧٤ _ سمع ليلة المعراج من بطنان العرش      |  |  |  |  |
| ٣                  | 174   | ٤٨ | ٧٥ _ دعا لأخيه بظهر الغيب نودي من العرش   |  |  |  |  |
| ۱۸                 | ۲۷    | ٥١ | ٧٦ _ تقوّضت أعمدة العرش                   |  |  |  |  |
| ١٨                 | ۲۷    | ٥١ | ۷۷ _ أرسل ملكين فحملاه إلى سرادق العرش    |  |  |  |  |
| ١٨                 | 222   | 07 | ۷۸ _ فينشر راية _عمودها من عمود العرش     |  |  |  |  |
| ١.                 | ٤٣    | ٥٧ | ۷۹ _ فأين كنتم يا رسول الله _قدّام العرش  |  |  |  |  |
| <u>۱۱</u>          | ۷٥    | ٥٧ | ۸۰ ـ لا يوصف بالكون على العرش             |  |  |  |  |
| ۷                  | ۷۳    | ٥٧ | ٨١ _ استوى على العرش _أي علا على العرش    |  |  |  |  |

| عرش الله | , ﷺ في ا | الإمام الحسين | ····· <b>\Y</b> •                              |
|----------|----------|---------------|------------------------------------------------|
| ١٤       | 179      | ٥٧            | ۸۲ _ خلق الله العرش                            |
| ١٦       | 140      | ٥٧            | ۸۳ _ خلق نور محمّد قبل أن يخلق العرش           |
| ١٦       | ۲۰.      | ٥٧            | ٨٤ _ نظر إلى القسم الثاني _فخلق منه العرش      |
| ۱۷       | ۲        | ٥٧            | ٨٥ _ فخلق الكرسي من نور العرش                  |
| ٥        | ۲۰۲      | ٥٧            | ٨٦ ــ سكن نور محمّد تحت العرش                  |
| ١٤       | ۲ • ٥    | ٥٧            | ۸۷ ـ خلق ما أحبّ استوى على العرش               |
| ٥        | ۲۰۸      | ٥٧            | ۸۹ _ قسم الماء _فجعل نصفاً تحت العرش           |
| ٦        | 312      | ٥٧            | ۸۹ _ خلق الله الماء قبل العرش                  |
| ٤        | 219      | ٥٧            | ۹۰ _ سرادق واحد من سرادقات العرش               |
| ٨        | 319      | ٥٧            | ۹۱ _ الملائكة الذين يحومون حول العرش           |
| ۱۷       | rrv      | ٥٧            | ۹۲ _ ذلك أيسر من أحصاه ما لبث العرش            |
| 11       | 229      | ٥٧            | ٩٣ _ أسمع خفيق أجنحة الملائكة تحت العرش        |
| 11       | 302      | ٥٧            | ٩٤ _ ما من مؤمن إلّا وله مثال في العرش         |
| ١٢       | 305      | ٥٧            | ۹۵ _ تراه الملائكة عند العرش                   |
| ١٤       | 311      | ٥٧            | ٩٦ _ له طرفان _طرف على _يين العرش              |
| 18       | 377      | ٥٧            | ٩٧ _ طواه فجعله في ركن العرش                   |
| ١٢       | ۳۷۱      | ٥٧            | ۹۸ _ إنَّ الله كتب كتاباً هو عنده فوق العرش    |
| 18       | 303      | ٥٧            | ۹۹ _ زبرجدة خضراء جعله تحت العرش               |
| ١٣       | ۲        | ٥٧            | ١٠٠ ـ إنَّ الكرسي سرير دون العرش               |
| ١.       | ۲۱       | ٥٧            | ١٠١ ـ الكرسي أهو أعظم أم العرش ؟               |
| ٩        | ٥        | ٥٨            | ١٠٢ ـ البيت المعمور مربعاً ـلأنَّه بحذاء العرش |
| 10       | ٦        | ٥٨            | ۱۰۳ _ أقام بعزّته أركان العرش                  |

| 141                | •••• | • • • • • • • | عوالم ومعالم العرش الإلهي                         |
|--------------------|------|---------------|---------------------------------------------------|
| ٨                  | ٨    | ٥٨            | ١٠٤ _ إنَّ الله خلق بيتاً تحت العرش               |
| ١                  | ٩    | ٥٨            | ١٠٥ ــ الكرسي دعاء جميع الخلق من العرش            |
| ١٨                 | ٩    | ٥٨            | ١٠٦ _ فقال أُمَّير المؤمنين _الله _حامل العرش     |
| ٨                  | ۱۷   | ٥٨            | ۱۰۷ _ يومئذ ثمانية _ يحملون العرش                 |
| رد کثي <i>ر</i> اً | و    |               |                                                   |
| ١                  | ۱۸   | ٥٨            | ۱۰۸ _ كلَّ أُمَّة تسبِّح الله بلسان من ألسن العرش |
| ٤                  | ۲.   | ٥٨            | ۱۰۹ ـ <b>حملة</b> العرش رؤوسهم قد خرقت العرش      |
| ٣                  | ۲٥   | ٥٨            | ١١٠ _ غُلظ كلٍّ طبق كأوّل العرش                   |
| 14                 | ۲۸   | ٥٨            | ١١١ ـ الكرسي جزء من نور العرش                     |
| ٨                  | 29   | ۸٥            | ١١٢ _ الأفق المبين _قاع بين يدي العرش             |
| ۲١                 | 35   | ٥٨            | ١١٣ _ لم ينل قائمة من قوائم العرش                 |
| ۲                  | ٤٥   | ٥٨            | ١١٤ ــ لولا تلك لاحترق كلِّ ما تحت العرش          |
| ٩                  | ٤٥   | ٥٨            | ١١٥ ــ السرادق ــ تحت العرش                       |
| ١                  | ٥    | 01            | ١١٦ _ قال _هو لوح _معلَّق تحت العرش               |
| ٥                  | ٥٤   | ٥٨            | ١١٧ _ عليّين _السهاء السابعة تحت العرش            |
| ١٥                 | ٥٢   | ٥٨            | ١١٨ _ روح المؤمن _ ينتهي بها إلى العرش            |
| ٤                  | 77   | ٥٨            | ۱۱۹ _ الجنّ _ يصعدون إلى ما تحت العرش             |
| ۱.                 | 1.5  | ٥٨            | ١٢٠ _ سيّد السماوات السماء التي فيها العرش        |
| ١٨                 | ۱.٨  | ٥٨            | ١٢١ _ البحر المسجور _سجر _تحت العرش               |
| ٤                  | 120  | ٥٨            | ۱۲۲ ـ ترفع ـ حتّى تكون تحت العرش                  |
| ۷                  | 120  | ٥٨            | ۱۲۳ ـ فيأتيها جبرئيل بحلَّة ضوء من نور العرش      |
| ٩                  | ١٦١  | ٥٨            | ١٢٤ ــ الكرسي جزء من نور العرش                    |

| ىرش الله   | الله في ع | الإمام الحسين |                                           |
|------------|-----------|---------------|-------------------------------------------|
| ١٦         | ١٧٤       | ٥٩            | ١٢٥ ـ لا ينكحون إنَّما يعيشون بنسيم العرش |
| 11         | ١٨٤       | ٥٩            | ١٢٦ ـ إنَّ الكدوبيين جعلهم الله خلف العرش |
| ٤          | 197       | ٥٩            | ١٢٧ _ الملائكة يعيشون بنسيم العرش         |
| 22         | ۱۹۷       | ٥٩            | ١٢٨ _ خلق ديكاً أبيض عنقه تحت العرش       |
| ر د کثيراً | و         |               |                                           |
| ١.         | * * *     | 09            | ١٢٩ ــ لم يخلق أعظم من الروح غير العرش    |
| 14         | 171       | ٥٩            | ١٣٠ _ فدخل إسرافيل في مقدّم العرش         |
| ١٤         | 221       | ٥٩            | ۱۳۱ _ فأدخل رجله اليمني تحت العرش         |
| ١.         | ۲۸۳       | 09            | ١٣٢ _ المطر من بحر تحت العرش              |
| ٩          | ۳۸۸       | ٥٩            | ۱۳۳ _ ربّنا إذا قضي أمراً سبّح حملة العرش |
| ٤          | ۱.        | ٦٠            | ١٣٤ _ سمّيت لأنَّها تأتي من شهال العرش    |
| ١.         | ۱.        | ٦.            | ١٣٥ _ إنَّ الركن اليماني عن يمين العرش    |
| 10         | ۲٦.       | ٦.            | ١٣٦ ـ نور المؤمنين فمن نور العرش          |
| ٨          | ۳.٣       | ٦.            | ١٣٧ _ جزت _إذ أنا بعليّ _واقفاً تحت العرش |
| ١٨         | ۳٥٨       | ٦.            | ١٣٨ _ أنزل قطرة من ماء تحت العرش          |
| ۱.         | ٥.        | ור            | ١٣٩ ـ في حواصل طيور خضر حول العرش         |
| 18         | 1.1       | ١٢            | ١٤٠ _ الأرواح تنتقل إلى قناديل تحت العرش  |
| ۲.         | ٨٠        | 75            | ١٤١ ـ رأيتها على ساق العرش                |
| ٤          | ۱         | ٦٧            | ١٤٢ _ كنَّا أظلالاً تحت العرش             |
| ١          | רזו       | ٦٧            | ١٤٣ _ خلق محمّداً من طينة تحت العرش       |
| ١          | ١٦        | ٦٨            | ١٤٤ ـ يبعث الله عباداً عن يمين العرش      |
| ٥١         | ١٩        | ٦٨            | ١٤٥ ـ توضع يوم القيامة منابر حول العرش    |

| ۱۷۳ |     |    | عوالم ومعالم العرش الإلهي                      |
|-----|-----|----|------------------------------------------------|
| ٩   | ٤٦  | ٦٨ | ١٤٦ ـ أنتم الآمنون في ظلّ العرش                |
| ١٣  | 170 | ٦٨ | ١٤٧ _ من أحبّ علياً ناداه ملك من تحت العرش     |
| 11  | 822 | ٦٨ | ۱٤٨ _ أعطيت فاتحة الكتاب _من تحت العرش         |
| 14  | ٤٠٣ | ٦٩ | ١٤٩ _ هم السابقون إلى ظلَّ العرش               |
| ٣   | ٥٩  | ٧٠ | ١٥٠ ـ لي خزانة أعظم من العرش                   |
| ١٢  | ٤٥  | ٧١ | ١٥١ _ عمل في الخبز _الماء الذي تحت العرش       |
| 11  | 272 | ۷۲ | ١٥٢ ـ خرج من قلبه حتّى يبلغ العرش              |
| 11  | 272 | ۷۲ | ۱۵۳ ـ المؤمن إذا كذب يلعن <b>ه حملة العر</b> ش |
| ٣   | ۸٣  | ٧٤ | ١٥٤ ـ رأى موسى رجلاً تحت ظلّ العرش             |
| ١٣  | ٥   | ۷٥ | ۱۵۵ _ إنَّ اليتيم إذا بكي اهتزَّ له العرش      |
| ١   | ١٤٠ | ۷٥ | ١٥٦ ـ الكوثر مخرجه من ساق العرش                |
| ٥   | ٥٣  | ٧٦ | ١٥٧ ــ يستغفر الله له طائر تحت العرش           |
| ١٣  | 00  | ٧٦ | ۱۵۸ ـ فلا يزال إلى أن يصير تحت العرش           |
| ۲   | ۲٥  | ٧V | ١٥٩ ـ لآمرن ريحاً من الرياح التي تحت العرش     |
| ۱۷  | ۳۷  | ٧V | ١٦٠ _ فتصعد فتجلس على عين عند العرش            |
| ٣   | 107 | ٧V | ١٦١ ـ إذا مدح الفاجر اهتز العرش                |
| ۱.  | 292 | ٧V | ١٦٢ ـ في ذكر الله ـ له دويّ تحت العرش          |
| ۲۱  | 292 | ٧٨ | ١٦٣ ــ ينزل الله ـ من خزائن تحت العرش          |
| ١٥  | ۷۲  | ٧٩ | ١٦٤ ـ بكت السماء حتّى بلغ دموعها العرش         |
| ٣   | 31. | ٨٠ | ١٦٥ _ العباد _عين تحت ركن من أركان العرش       |
| ۲۲  | YOE | ۸۲ | ١٦٦ ـ سلوني عمّـا دون العرش                    |
| ۱.  | 277 | ۸۲ | ١٦٧ _ عين ينفجر من ركن من أركان العرش          |

| عرش الله           | للتلخ في | الإمام الحسين | ۱۷٤                                              |
|--------------------|----------|---------------|--------------------------------------------------|
| ١٢                 | ٨.       | ٨٥            | ١٦٨ ـ إيراهيم ـ فنظر فرأى نوراً إلى جنب العرش    |
| ١                  | ٦١       | ٨٦            | ١٦٩ ــ نزلت عليه السكينة لها دويّ حول العرش      |
| ٦                  | ۲۲۱      | λ٦            | ١٧٠ _ أعطيت آية الكرسي من كُنْز تحت العرش        |
| ١٩                 | 108      | λ٦            | ۱۷۱ ـ طبع عليه بطابع ووضع تحت العرش              |
| ١٥                 | 191      | ٨٦            | ١٧٢ ـ الحمد لله منتهى الرضا وزنة العرش           |
| رد کث <b>ير</b> اً | و        |               |                                                  |
| ١٢                 | ۳۳.      | ٨٦            | ١٧٣ _ هذا الدعاء _كنز من كنوز العرش              |
| ٦                  | ٧٢٢      | ٩٠            | ١٧٤ _ استوى الربّ على العرش                      |
| رد کثيراً          | و        |               |                                                  |
| ١                  | 299      | ٩٠            | ١٧٥ _ ناداه منادٍ من تحت العرش                   |
| 11                 | 250      | ٩٢            | ١٧٦ ـ هي ـ أشرف ما في كنوز العرش                 |
| رة الحمد           | بول سور  | وردكثيراً ح   |                                                  |
| 11                 | ۳۳۲      | ٩٢            | ١٧٧ _ خلق نوراً _إلى حجب النور فوق العرش         |
| ٨                  | ۱۷٥      | ٩٣            | ۱۷۸ _ کلمات _ من کنوز الجنّة من تحت العرش        |
| ۱۸                 | ۱۹۳      | ٩٣            | ۱۷۹ _ إنَّ لله عموداً _رأسه تحت العرش            |
| ٣                  | 192      | ٩٣            | ١٨٠ _ قال العبد _ لا إله إلَّا الله اهتزَّ العرش |
| ١٩                 | 100      | ٩٣            | ١٨١ _ أسألك باسمك الذي طوّقت به العرش            |
| ۱.                 | ۳۰۹      | ٩٣            | ١٨٢ ـ أمر برفع أيديهم إلى السهاء نحو العرش       |
| ١٢                 | ٣٤٣      | ٩٣            | ١٨٣ ــ فإنَّها ليس لها حجاب دون العرش            |
| ٣                  | 340      | ٩٣            | ١٨٤ ـ دعا لأخيه بظهر الغيب نودي من العرش         |
| 11                 | 302      | ٩٤            | ١٨٥ ـ أسألك باسمك الذي قام به العرش              |
| 18                 | ۳۸۳      | ٩٤            | ١٨٦ _ الله _كتب هذا الدعاء على قوام العرش        |
| ۱۹                 | ٤٠٠      | ٩٤            | ۱۸۷ _ الملائكة يسوقونه إلى تحت العرش             |

| 140               |     |       | عوالم ومعالم العرش الإلهي                      |
|-------------------|-----|-------|------------------------------------------------|
| ٩                 | 30  | ٩٥    | ۱۸۸ ـ بسم الله المكتوب على ساق العرش           |
| ۲١                | 100 | ٩٥    | ۱۸۹ ــ أربعة مكتوبة حول العرش                  |
| ۷                 | 177 | ٩٥    | ۱۹۰ _ ما دعا بإخلاص إلّا اهتزّ لهن العرش       |
| رد کثیراً         | و   |       |                                                |
| ١٨                | ١٦٩ | ٩٥    | ١٩١ _ أعطيته بعدد من خلقته في العرش            |
| 27                | ۳.٦ | ٩٥    | ١٩٢ ـ فتح لي بصري إلى فرجة في العرش            |
| ١٩                | 808 | ٩٥    | ۱۹۳ _ أعطيته من الأجر بعدد درّ العرش           |
| ٣                 | ٩   | ٩٦    | ١٩٤ _ جعلت مطيّة فحملتها إلى ساق العرش         |
| ٣                 | 222 | ٩٦    | ۱۹۵ ۔ ہبّت ریح من تحت العرش                    |
| رد کثيراً         | و   |       |                                                |
| ١٧                | ٣٤٨ | ٩٦    | ١٩٦ _ لله ملك فرائصه تحت العرش                 |
| ۲۱                | ۲۸  | ٩٦    | ١٩٧ ـ وضعت له مائدة في ظلَّ العرش              |
| ١٣                | ۷۲  | ٩٧    | ١٩٨ _ هنأه الله في قبره حتّى يكون بمنزلة العرش |
| ١٧                | ٧٠  | ٩٧    | ۱۹۹ _ ناداه جبر ئيل من قدّام العرش             |
| ٩                 | ٩١  | ٩٧    | ٢٠٠ ــ الأفق المبين قاع بين يدي العرش          |
| ١٥                | 177 | ٩٧    | ۲۰۱ ـ روز بهمن اسم ملك تحت العرش               |
| ۲.                | 175 | ٩٩    | ۲۰۲ ـ طف بقلبك مع الملائكة حول العرش           |
| ٥                 | 220 | ٩٩    | ۲۰۳ ـ كان ياقوتة حمراء بفناء العرش             |
| ٤                 | 11  | ۱۰۱   | ۲۰٤ _ كان محدَّثه الحسين _ تحت العرش           |
| ٨                 | ۷٥  | ۱۰۱   | ٢٠٥ ـ جلس الحسين في ظلَّ العرش                 |
| ١٥                | 777 | ۱۰۱   | ۲۰٦ _ دمك _فاقشعرِّت له أظلَّة العرش           |
| ١٣                | 101 | ۱ - ۲ | ۲۰۷ ـ يبعث الله قوماً تحت العرش                |
| رد ک <b>ئيراً</b> | و   |       |                                                |

| عرش الله           | ع الله الله على الم | الإمام الحسين |                                               |
|--------------------|---------------------|---------------|-----------------------------------------------|
| ١                  | 131                 | ٧             | ۲۰۸ ـ حملة العرش أجدهم على صورة ابن آدم       |
| ۱۹                 | 29                  | ۷٥            | ٢٠٩ _ لكن ظلَّ العرش أحسنها وأعظمها           |
| ٨                  | ۳.۳                 | ٦.            | ٢١٠ ـ جزت تحت العرش إذ أنا بعليّ              |
| ۲۱                 | ۲٥                  | ٥٨            | ٢١١ ـ إنَّ الله ـ خلق العرش أرباعاً           |
| 11                 | ١٧                  | ٥٨            | ۲۱۲ _ حول العرش أربعة أنهار                   |
| ۱۷                 | ١٨                  | ٥٨            | ٢١٣ ـ حملة العرش أرجلهم في التخوم             |
| ۲                  | ۳۸۱                 | ٩٨            | ٢١٤ _ ناداه _ من تحت العرش استأنف العمل       |
| ۲١                 | ١٤                  | ٥٨            | ۲۱۵ ـ العرش اسم علم وقدرة                     |
| ۲۱                 | ١٥٧                 | NN            | ۲۱٦ ـ رأى مكتوباً على العرش أسهاء مكرمة       |
| ۲                  | ١٢٦                 | ۱.            | ۲۱۷ ـ لا اُسأل عن شيء دون العرش إلّا أجبت     |
| ١                  | 21                  | ٥٨            | ٢١٨ ـ ما يقدر قدر العرش إلّا الذي خلقه        |
| ١٥                 | 11                  | ۲۷            | ٢١٩ ـ كتبت على ساق العرش الأيمن _أنا الله     |
| ۲١                 | <b>TV1</b>          | ٩٥            | ٢٢٠ _ أسألك ربّ العرش الذي لا يتحرّك          |
| 17                 | ۷                   | ٥٨            | ٢٢١ ـ صار هؤلاء حملة العرش الذي هو العلم      |
| ١٨                 | ۲١                  | 25            | ٢٢٢ ـ العرش الذي هو العلم فحملته أربعة        |
| ۷                  | ۲۷.                 | ۲٦            | ۲۲۳ _ عمل فيه ما بين العرش إلى الأرض          |
| رد ک <b>ثير</b> اً | ,                   |               |                                               |
| ١٩                 | 117                 | ۷۳            | ٢٢٤ _ فللَّه الحمد _ربَّ العرش العظيم         |
| ٦١                 | ٩٧                  | 44            | ٢٢٥ _ فاشتاق العرش إلى عليَّ عليَّ عَلَيَّهُم |
| ٦                  | 07                  | ٥٨            | ٢٢٦ ـ حملة العرش اليوم أربعة                  |
| ١٣                 | 221                 | ٩٤            | ۲۲۷ _ احفظ _على سرادق العرش لا إله إلَّا الله |
| ٣                  | ۳٦                  | ٥٨            | ۲۲۸ ۔ في العرش تمثال جميع ما خلق اللہ         |
| وردكثيراً          | )                   |               |                                               |

| ۱۳۷                | عوالم ومعالم العرش الإلهي ١٧٧ |    |                                                |  |  |
|--------------------|-------------------------------|----|------------------------------------------------|--|--|
| ١                  | 00                            | ٩٠ | ۲۲۹ _ وليس بين اللوح والعرش حجاب               |  |  |
| ١٢                 | 317                           | ١٦ | ۲۳۰ ـ یا جبرئیل لم نکّس حملة العرش رؤوسهم      |  |  |
| رد کثیراً          | و                             |    |                                                |  |  |
| ٩                  | 1.5                           | ١٦ | ۲۳۱ ـ على ساق العرش رسول الله                  |  |  |
| ۱۸                 | ۳٤٨                           | ٥٧ | ٢٣٢ ـ في ظلَّ العرش سبعون ألف أُمَّة           |  |  |
| ١٢                 | ٤٤                            | ٥٨ | ۲۳۳ ـ بين الملائكة وبين العرش سبعون حجاباً     |  |  |
| ٩                  | ٣٥                            | ٥٨ | ۲۳٤ _ دون العرش سبعون حجاباً من نور            |  |  |
| ٦                  | 21                            | ۲٥ | ۲۳۵ _ فأمر نورين _فطاف حول العرش سبعين         |  |  |
| ٩                  | ٤٠٣                           | ٦٩ | ٢٣٦ _ السابقون إلى ظلَّ العرش طوبي لهم         |  |  |
| ١٢                 | 299                           | ۳۷ | ٢٣٧ ـ في اللوح المحفوظ تحت العرش : عليّ        |  |  |
| 18                 | ۱.                            | ٥١ | ۲۳۸ _ ثمّ وضع العرش على الماء                  |  |  |
| رد کث <b>ير</b> اً | و                             |    |                                                |  |  |
| ١                  | 197                           | ٤٠ | ۲۳۹ _ العرش على الماء من دون حجب الضباب        |  |  |
| ٦١                 | 209                           | ٥٩ | ۲٤٠ _ زاوية من زوايا العرش على كاهله           |  |  |
| 11                 | 222                           | 27 | ٢٤١ _ خفّف الله العرش على كواهل _من الملائكة   |  |  |
| ١٧                 | ۳۰۸                           | ٦٤ | ۲۲۲ ـ إنَّ العرش على منكب إسرافيل              |  |  |
| ۱.                 | ۲۲۷                           | ٩٨ | ۲٤٣ ـ يا من استوى برحمانيَّته فصار العرش غيباً |  |  |
| ٣                  | 202                           | ٥٧ | ٢٤٤ _ إنَّ الله _خلق العرش فاستوى عليه         |  |  |
| ٥                  | 222                           | ۷  | ٢٤٥ ـ ريح من قبل العرش فتنشف ـ عرقهم           |  |  |
| ٩                  | ٤١                            | ١. | ٢٤٦ ـ انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلّى   |  |  |
| ۱۸                 | ١٥                            | 30 | ٢٤٧ _ انتهيت إلى العرش فرأيت أربعة أنوار       |  |  |
| ۲                  | ٣٤٢                           | 27 | ۲٤٨ ـ خلق العرش فكتب على أركانه                |  |  |
| ۲.                 | ۸                             | ٥٨ | ٢٤٩ ـ إنَّ العرش في الأصل هو الملك             |  |  |

| ٣                                                                               | ۱۷۹ | ٨٧ | ٢٥٠ _ فوق العرش في كلِّ درجة منه ألف ملك       |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----|----|------------------------------------------------|
| ۲١                                                                              | ۲۳۸ | ٣  | -<br>٢٥١ ــ العرش في وجه آخر هو العلم          |
| ١                                                                               | ۲۹  | ٥٨ | -<br>٢٥٢ ـ العرش في وجه هو جملة الخلق          |
| ٤                                                                               | 107 | ١٧ | ٢٥٣ ــ أرواحنا توافي العرش كلَّ ليلة جمعة      |
| ۱.                                                                              | ٩٠  | ۲٦ | ٢٥٤ ـ أرواح النبيّين توافي العرش كلّ ليلة جمعة |
| 17                                                                              | ٣٣٤ | ٣  | ٢٥٥ _ ليس العرش كما تظنّ _ لهيئة السرير        |
| ۲                                                                               | ۲۸۳ | 93 | ٢٥٦ _ قرعت العرش كما تقرع السلسلة الطشت        |
| ١٤                                                                              | ٤٧  | ٨  | ٢٥٧ _ الجلوس على العرش كناية عن الحكم          |
| ٨                                                                               | ٥٣  | 27 | ۲۵۸ ــ رأى على العرش لا إله إلاّ الله          |
| ١٧                                                                              | 29  | 11 | ۲۵۹ ـ إنَّ اسمه المكتوب على العرش محمَّد       |
| ۲۳                                                                              | 209 | 34 | ٢٦٠ _ أركان العرش لا ينالها إلّا عليّ          |
| ۷                                                                               | 411 | ۲٥ | ۲٦١ ـ الحسين لعلى يمين العرش متعلَّق           |
| ١٣                                                                              | 191 | ٤٤ | ۲٦٢ _ إنَّ الحسين لعلى يمين العرش متعلَّق به   |
| ١٢                                                                              | 202 | ٩٤ | ٢٦٣ _ اللهمّ بما أطاف به العرش من بهاء كمالك   |
| (1)77                                                                           | 184 | ٩١ | ٢٦٤ ـ بالاسم الذي خلقت به العرش والكرسي        |
| أسألك يا إلهي يا ربّ العالمين أن تجعلنا من أهل عـرشك الكـريم وحمـلته            |     |    |                                                |
| الأبرار في الدنيا والآخرة، وتوفّقنا لحمل العـلوم العـرشيّة والنـفحات القـدسيّة، |     |    |                                                |
|                                                                                 |     |    | وتحشرنا مع محمّد وعترته الطاهرة.               |

(١) هذه جملة من مجمل الروايات الشريفة الواردة في العرش وما فيه من العوالم والمعالم، وهناك روايات أخرى كثيرة إذا أردت التفصيل والتحقيق فعليك بمراجعة بحسار الأنبوار ومسعجمه المفهرس بإشراف علي رضا برازش، الجلّد ١٩، الصفحة ١٣٥٩٠ إلى الصفحة ١٣٦١٠ وفي كلّ صفحة ما يقارب ١٥٠ قطعة من الروايات وفيها كلمة العرش ومشتقّاتها.

## الفصل العاشر

إنّ الحسين على مصباح الهدى وسفينة النجاة

ا ـعن الحسين بن عليّ للمَيْظ ، قال : «دخلت على رسول الله ﷺ وعنده أبيّ بن كعب فقال لي رسول الله ﷺ : مرحباً بك يا أبا عبد الله، يا زين السماوات والأرضين .

فقال له أبيّ : وكيف يكون يـا رسـول الله زيـن السهاوات والأرض أحــد غيرك ؟

فقال : يا أبيّ، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً إنّ الحسين بن عليّ في السهاء أكبر منه في الأرض، فإنّه لمكتوب عن يمين عرش الله : مصباح هدى وسفينة نجاة وإمام خيرٍ ويمن ( غير وهن )، وعزّ وفخر وبحر علم وذخر، وإنّ الله عزّ وجلّ ركّب في صلبه نطفة طيّبة مباركة زكيّة، ولقد لقّن دعوات ما يدعو بهـنّ مخـلوق إلّا حـشره الله عزّ وجلّ معه، وكان شفيعه في آخرته، وفرّج الله عنه كربه، وقضى بها دينه ويسّر أمره وأوضح سبيله، وقوّاه على عدوّه، ولم يهتك ستره.

قال : تقول إذا فرغت من صلاتك وأنت قاعد : «اللهمّ إنّي أسألك بكلماتك ومعاقد عرشك وسكّان سماواتك وأنبيائك ورسلك أن تستجيب لي فقد رهقني من

أمري عسر، فأسألك أن تصلّي على محمّد وآل محمّد وأن تجعل لي من عسري يسراً»، فإنّ الله عزّ وجلّ يسهّل أمرك ويشرح لك صدرك ويلقّنك شهادة أن لا إله إلّا الله عند خروج نفسك»<sup>(۱)</sup>.

والحديث المبارك طويل فيه أسماء الأثمة من ولد الإمام الحسين وأدعميتهم الشريفة، فراجع.

٢ - الخصائص الحسينيّة لآية الله الحقّق الشيخ جعفر التستري<sup>(٢)</sup>: وقد كتب مدحه عن يمين العرش : (إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة).

وقال<sup>(٣)</sup> : فيما أعطاه الله من أعظم المخلوقات أعني العرش . ولهـذا الإعـطاء كيفيّات :

الأولى : في خصوصيّات من العرش له، فنقول : إنّه قد أعطاه مـن العـرش ظلّه، لجعله له مجلساً يجلس فيه يوم القيامة، ومعه زوّاره والباكون عليه فـيرسل إليهم أزواجهم من الجنّة فيأتون ويختارون بجلسه وحديثه، وقد أعطاه يمين العرش

- (١) البحار ٤٢ : ٢٦٢، و ٣٦ : ٢٠٥، عن كبال الدين : ١٥٤، وعيون الأخبار ١ : ٢٢، وإعلام الورى : ٣٧٨، والمنتخب للطريحي : ٢٠٣، وأيضاً في البحار ٩١ : ١٨٤ عن عيون الأخبار للشيخ الصدوق بسنده عن أحمد بن ثابت الدواليبي عن محمّد بن عليّ بن عبد الصمد عن عليّ ابن عاصم عن أبي جعفر الثاني عليّة عن آبائه عليّة عن الحسين بن عليّ عليّه، وأمالي الصدوق المجلس ٨٧ الصفحة ٤٧٨.
  - (٢) الصفحة ٤٧ و ٤٨.
    - (٣) في الصفحة ٢٠٥.

الثانية : كيفيّة أعلى من ذلك وأبلغ بأن نقول : إنّه قد أعطاه العرش فكأنّه كلّه له، لأنّه إذا كان مع أخيه زينة له وقرطاً وشنفاً، فكلّ شيء بزينته، فلو تكلّم العرش لقال : أنا من حسين \_فهو حسيني الوجود والهوى وكنى ...

وقال<sup>(٤)</sup>: خصوصيّة محلّه في برزخه : في الحديث : إنّه في يمين العرش ينظر إلى مصرعه ومن حلّ فيه، وينظر إلى معسكره، وينظر إلى زوّاره وهمو أعمرف بهم وبأسمائهم وأسماء آبائهم وبدرجاتهم ومنزلتهم عند الله من أحدكم.

وإنّه ليرى من يبكيه فيستغفر له، ويسأل آباءه أن يستغفروا له ويقول : أيّها الباكي لو تعلم ما أعدّ الله لك، لكان فرحك أكثر من جزعك.

- (١) كامل الزيارات : ١٤١.
- (٢) كامل الزيارات : ١٩٩.
- (٣) الإرشاد للشيخ المفيد : ٢٤٩.
  - (٤) في الصفحة ٣٨.

وقال في خصوصيّة محلّه في المحشر : في الروايات : إنّ له مجلساً تحت ظلّ العرش خاصّاً به له خصوصيّة، هي أنّ أهل مجلسه من الباكين عليه والزائرين له مستأنسين بحديثه، وهم آمنون، وعند جلوسهم عنده، يرسل إليهم أزواجهم من الجنّة، أنا قد اشتقنا لكم، فيأبون الذهاب إلى الجنّة، ويختارون حديث الحسين عليَّا لله ومجلسه هناك على الجنّة<sup>(۱)</sup>.

ثمّ إنّه للمُظْلِا له موقف في المحشر، خاصّ به يوجب اضطراب كلّ أهل الحشر، وتشهق فاطمة لللمُظا إذا نظرت إلى موقفه ذلك وهو حين يحشر قــاتماً ليس عــليه رأس، وأوداجه تشخب دماً، وله تفصيل يذكر في محلّه<sup>(٢)</sup>.

(٢) الخصائص الحسينيَّة : ٣٩.

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات : ٨١\_٨٢، ونقله العلَّامة المجلسي في البحار ٣٥ : ٢٠٧.

## الفصل الحادي عشر

في رحاب آية السفينة وحديثها نبذة من وجوه الشبه بين الآية والرواية

قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم مخاطباً نوح طليَّلا في صنع السفينة : ﴿ وَأَصْنَعِ المُلُكَ بِأَعْيُنِنا وَوَحْيِنا ﴾<sup>(١)</sup>. ومن الأحاديث النبويّة المتواترة لفظاً ومعنىً، تفصيلاً وإجمالاً، عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_حديث السفينة.

قال رسول الله محمّد ﷺ : «مثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق وهوى»<sup>(٢)</sup>.

وقيل : لمّـا سئل مولانا لسان الله الناطق جعفر بن محمّد الإمام الصادق للنِّلْخُ عن حديث «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة » : ألستم أنتم سفن النجاة ؟ فقال للنَّيْلَا : كلّنا سفن النجاة إلّا أنّ سفينة الحسين أوسع وأسرع .

كما أنَّ للجنَّة أبواباً، منها باب يسمَّى باب الحسين عليُّة وهو أوسع الأبواب.

- (۱) هود : ۳۷.
- (٢) لقد ذكرت مصادر الحديث بالتفصيل عند الفريقين في كــتاب ( أهــل البــيت ﷺ ســفينة النجاة ). وهو مطبوع. فراجع.

فالسفينة الحسينيّة سعتها بسعة الخلائق، وتضمّ جميع العباد من آدم للظِّلا إلى يوم القيامة.

كما أنّها أسرع للوصول إلى شاطئ السلام وساحل النجاة، والوصول إلى بحر فيض الله ورحمته الواسعة، والفناء في الله سبحانه وتعالى .

وبنظري إنّ المصباح الحسيني للمتّقين، فإنّه عدل القرآن الكـريم، بـل هـو القرآن الناطق، وإذا كان القرآن التدويني العلمي هدىً للمتّقين :

أَذِلِكَ الكِتابُ لا رَيْبَ فيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.

فكذلك القرآن التكويني العملي، فهو مصباح الهدى للمتّقين.

كما أنَّ السفينة الحسينيَّة للمذنبين، لهما تجلّيات وأشعّات والألواح نورانيَّة في السماوات والأرضين، وعلى مرّ التأريخ والعصور، فإنّ لقتله وشهادته تبكي السماء دماً، كما أنّ الأنبياء والأولياء والأوصياء يبكونه، ويقيمون له المآتم والعزاء، إنّما هو من تجلّيات تلك السفينة المباركة، وأشعّة ذلك المصباح الميمون.

ومن بعد شهادته وواقعة الطفّ الحزينة، نشاهد الشورات القمائمة، والمآتم المنصوبة، ومواكب العزاء قبل ألف عام، وبناء الحسينيات قبل قرون، وإلى يومنا هذا وغداً تزداد وتزداد، كالقرآن الكريم غضّ جديد لا يبلى، إنّما ذلك كمّ من بركات تلك السفينة وذلك المصباح، فإنّ الشعائر الحسينيّة التي هي مظاهر من الشعائر الإلهيّة، التي من يقيمها فإنّ ذلك من تقوى القلوب، تلك القلوب التي فيها حرارة قتل سيّد الشهداء الحسين للظِّلام، وإنّها لن تبرد إلى يوم القيامة، وإنّها شعلة وهّاجة تنير دروب الأحرار على مدى العصور والأحقاب ولكلّ الأجيال، فإنّ

(١) البقرة : ٢.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ١٨٥ الشعائر الحسينيَّة بكلّ مظاهرها ومحتوياتها الشرعيَّة إنّما هي من تجلّيات وظهور وبروز تلك السفينة وذلك المصباح. هكذا شاء ربّك الحكيم أن يبق ديـنه القـويم الإسلام العظيم، بدم الحسين وأهل بيته الطاهرين عليَّكِمُ أبد الآبدين.

فأهل البيت وعترة النبيّ المختار هم سفن النجاة، من تركهم فــإنّه لا محــالة يغرق ويهوى، كما دلّت على ذلك النصوص القرآنيّة والأحاديث الشريفة وبحكــم العقل السليم والفطرة السليمة.

ثمّ \_كيا في علم البلاغة \_إنّ التشبيه لا بدّ فيه من وجه الشبه، فإنّه يتمّ بالمشبّه والمشبّه به وأداة التشبيه ووجه الشبه، فحينها يقال : زيد كالأسد، لا بدّ من وجــه الشبه بين زيد والأسد وهي الشجاعة، وإذا قيل : كالثعلب، فالوجه : المراوغة، وإذا قيل : كالحهار، فالوجه البلادة، وهكذا الأمثلة الأخرى.

ثمّ الرسول الأعظم لمّــا شبّه أهل بيته الأئمة الهداة الأطهار للمَيَكِنُ بسفينة نوح لا بدّ أن يكون هناك وجه شبه بينهما حتّى يتمّ المثال ويصحّ.

وإليكم بعض الوجوه التي يمكن أن تكون مرادة في مقام التشبيه، وما هي إلًا رشحات فكريّة جديدة، والله الموفّق والمسدّد للصواب.

يقول الله سبحانه وتعالى في قصّة نوح وسفينته : ﴿ وَأَصْنَعِ الفُلْـٰكَ بِأَعْيُبُنا وَوَحْيِنا ﴾<sup>(١)</sup>. وهذا يعني أنّ صنع السفينة إنّما كان بـوحي مـن الله وبـنصّ مـنه، لا أنّــه

مفوّض إلى الناس، بل كان بعين الله وحفظه، وهـذه تسـلية مـن الله لنـبيّه أوّلاً. فكأنّه يطيّب خاطره المتألمّ من قومه، بإنّه نراك ونرى صنع سفينتك، فـلا تحـزن فنحن نحفظك فـ ﴿ اصْنَعِ الفُلْـكَ بِأَعْيُنِنا ﴾، ثمّ إنّما يكون ذلك بـوحي مـنّا، فـإنّ

(۱) هود : ۳۷.

**في رحاب آية السفينة وحديثها .....** ١٨٧ ....

وكذلك مقام أهل البيت للمَنْكُمُ الشامخ فإنّه كان بصنع الله : في بُيوتٍ أذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرُ فيها أَسْمُهُ ﴾ (١).

إِنَّا أَنُّها الرَّسولُ بَلِّغُ ما أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَا بَسَلَّغْتَ رِسالَتَه ﴾<sup>(٢)</sup>.

فنصب أمير المؤمنين عليّ للظِّلَا في حـجّة الوداع في غـدير خــم للـوصاية والإمارة والخلافة إنّما كان بوحي ونصّ من الله سبحانه وتعالى، وما أكثر النصوص القرآنيّة والأحاديث النبويّة الثابتة عند الفريقين تدلّ على ذلك.

كما نصّ النبيّ الأكرم على الأئمة الاثني عشر وأنّهم من قريش في نـصوص كثيرة، ينقلها أبناء العامّة في صحاحهم السنّة، كما هو متواتر عند أصحابنا الكرام. عن الرضا عن آبائه علمَيَكِ قال : قال النبيّ يَتَبَعَنُهُ : الأئمة من قريش<sup>(٣)</sup>.

عن معاني الأخبار : سمّي الإمام إماماً لأنّه قدوة للناس منصوب من قبل الله تعالى ذكره، مفترض الطاعة على العباد.

عن أبي عبد الله لملئِّلَا في قوله تعالى : ﴿ إِنِّي جاعلك للناس إماماً ﴾ قــال : فقال : لو علم الله أنّ اسماً أفضل منه لسمّــانا به<sup>(٤)</sup>.

- (١) النور : ٣٦.
- (۲) المائدة : ۲۷.
- (٣) البحار ٢٥ : ١٠٤ ، عن عيون الأخبار : ٢٢٣ .
  - (٤) المصدر، عن تفسير العياشي ١ : ٥٨.

وعن صاحب الأمر الإمام المهدى للظِّلج في حديث لمَّـا سأله سعد بن عبد الله القمّي عن العلَّة التي تمنع القوم من اختيار الإمام لأنفسهم ؟ مصلح أو مفسد ؟ قلت : مصلح. قال: فهل يجوز أن تقع خيرتهم على المفسد بعد أن لا يعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟ قلت : بلي، قال : فهي العلَّة وأوردها لك ببرهان ينقاد لك عقلك، ثمّ قال: أخبرني عن الرسل الذين اصطفاهم الله عزّ وجلّ وأنزل عليهم الكتب وأيّدهم بالوحي والعصمة، وهم أعلام الأمم أهـدي إلى الاخـتيار منهم، ثمّ موسى وعيسى هل يجوز مع وفور عقلهما وكمال علمهما إذ هما بالاختيار أن تقع خبرتهما على المنافق وهما يظنَّان أنَّه مؤمن ؟ قلت : لا، قال : هذا موسى كليم الله مع وفور عقله وكمال علمه ونزول الوحي عليه اختيار من أعيان قومه ووجوه عسكره لمبقات ربّه عزّ وجلّ سبعين رجلاً ممّن لا يشكّ في إيمانهم وإخلاصهم فوقع خبرته على المنافقين قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَاخْـتَارَ مُوسَى قُمُومُهُ سَبَعَيْنُ رَجَّلًا لميقاتنا ﴾ فلمّا وجدنا اختيار من قد اصطفاه الله عزّ وجلَّ للنبوّة واقعاً على الأفسد دون الأصلح وهو يظنَّ أنَّه الأصلح دون الأفسد، علمنا أنَّ الاختيار لا يجوز إلَّا لمن يعلم ما تخفي الصدور<sup>(۱)</sup>.

عن رسول الله في حديث متواتر عند الفريقين : إنّي قد تركت فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي وأحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يسردا عمليّ الحوض.

(١) ميزان الحكمة ١ : ١٣٠ ، الطبعة الجديدة .

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ۱۸۹

٢ \_ العصمة

في قصّة نوح للَيْلَةِ قال الله تعالى عن لسان نوح للَّلَةِ في مخاطبة ولده لَسَّا دعاه إلى ركوب السفينة ليعصم من الطوفان، فأجاب الولد : إنّي سآوي إلى جبل يعصمني، فقال له نوح للَيْلَةِ :

لا عاصِمَ اليَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾<sup>(1)</sup>.

وهذا يعني أنّ العصمة من الطوفان والغرق انحصرت بـالسفينة، مـن هـذا المنطلق قال نوح للظِّلا :

أَزْكَبْ مَعَنا ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكذلك أهل البيت من المعصومين للمتخلِّلُمُ ، فالحديث النبويّ الشريف الذي يشبّه أهل البيت للمتَكْلُمُ بسفينة نوح يدلّ على عصمتهم، وأنّه كلّ من تخلّف عـنهم غرق وهوى لا محالة.

فلا عاصم اليوم من أمر الله إلّا من ركب سفينة أهل البيت للمَيَّلِمُ ، ومن تخلّف حتّى ولو كان من أولادهم فإنّه من الهالكين .

فالعصمة التي تعني اللطف والعناية الإلهيّة والقوّة القدسيّة في المعصوم ــالنبيّ والإمام لللمَنْظِ ــتمنعه من الشين والزلل والخطأ والذنب والسهو، لا على حدّ الإلجاء والقهر، هذه العصمة أودعها الله في صفوة عباده من الأنبياء والأوصياء للمُبَكِلُ لحفظ

- (۱) هود : ٤٣.
- (٢) هود : ٤٢.

١٩٠ ..... الإمام الحسين على عرش الله

دينه وشرائعه ومناهجه، فلولا العصمة(`) لما تمَّ اللطف الإلهي في حفظ الدين :

فهذا العلم يحرق ويبيد ويهلك النفوس والحرث والنسل. وذلك العلم يعمر بــه الديــار والقلوب ويسعد به الإنسان في الدارين، فالعلم الإلهي النوري الآدمي يــوجب العــصمة لا محالة، وإنَّا يغفر الله للذين يعملون السوء بجهالة.

وأمًا العصمة اصطلاحاً :

فقال الشيخ المفيد عليه الرحمة : بأنَّها الامتناع بالاختيار عن فعل الذنوب والقبائح عند اللطف الذي يحصل من الله تعالى في حقَّه، وهو لطف يمتنع من يختصّ به من فعل المعصية وترك الطاعة مع القدرة عليهما.

ويقول العلّامة الحلّي يَثْيُّ : بأنّها لطف من الله تعالى يفيضه على المكلّف، لا يكون به مع ذلك داعِ إلى ترك الطاعة وارتكاب المعصية، مع قدرته على ذلك .

وقال الشيخ الطوسي ﷺ : بأنَّها ما يمتنع المكلَّف من المعصية في حال تمكَّنها منها . فالعصمة يعني الكمال التامّ لنفس المعصوم ، والامتناع مـن اقـتراف أيّ ذنب ومـعصية

- 191 في رحاب آية السفينة وحديثها إنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾<sup>(1)</sup>. فالعصمة صمَّم وضمان لسلامة الدين من الضمياع والانحسراف والمحسو، ولا بعلمها الآ الله سيحانه. \_عن عليَّ بن الحسين للتُّلْخ ، قال : الإمام منَّا لا يكون إلَّا معصوماً ، وليست العصمة في ظاهر الخلقة فيعرف بهما، فملذلك لا يكون إلَّا منصوصاً، فمقيل له: واشتباه وخطأ وسهو، وهذا لا يكون إلَّا لمن اختاره الله واصطفاه بحكمته البالغة لأداء رسالته السمحاء وحفظها من الضياع والانحراف. واستدلُّوا على العصمة بأدلَّة عقليَّة ونقليَّة منها : ١ - إنَّ الإمام لو لم يكن معصوماً للزم التسلسل أو الدور وكلاهما باطلان فثبت المطلوب عصمة الإمام. ٢ \_ إنَّ الإمام عليمًا حافظ للشرع المقدَّس فيجب أن يكون معصوماً . ٣ ـ لو وقع منه الخطأ لوجب الإنكار عليه وذلك يتنافى مع الأمر الإلهي بسطاعته بمقوله تعالى : ﴿ أُطِيعُوا اللهَ وَأُطْيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ . ٤ ـ لو وقع منه المعصية لزم نقض الغرض من نصب الإمام. ٥ \_ أنَّه لو وقع منه المعصية للزم أن يكون أقلَّ درجة من العوامَّ، لأنَّ عقله أكمل ومعرفته. بالله أتمّ, فلو وقع منه المعصية لكان أقلّ حالاً من رعيّته . ومن الآيات القرآنية يكفينا شاهداً قوله تسعالى : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ ، وإنَّا أداة حصر ، والرجس مطلق المستحية وما يشمين الإنسان، وأهل البيت عليمًا في روايات الفريقين السنَّة والشيعة متواتراً هم محمَّد رسول الله وعلى المرتضي وفاطمة الزهراء والحسن الجتبي والحسين سيد الشهداء علبهم أفضل صلوات الله، كما ورد ذلك في حديث الكساء عن أمَّ سلمة .
  - (١) الحجر : ٩.

١٩٢ ..... الإمام الحسين على عرش الله

يا بن رسول الله، فما معنى المعصوم ؟ فقال : هو المعتصم بحبل الله، وحبل الله هـو القرآن لا يفترقان إلى يوم القيامة، والإمام يهدي إلى القرآن، والقرآن يهـدي إلى الإمام، وذلك قول الله عزّ وجلّ :

< إِنَّ هٰذا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾<sup>(١)</sup>.

حين الحسين الأشقر، قال : قلت لهشام بن الحكم : ما معنى قسولكم : إنّ الإمام لا يكون إلّا معصوماً ؟ قال : سألت أبا عبد الله عليَّا عن ذلك فقال : المعصوم هو الممتنع بالله عن جميع محارم الله، وقد قال الله تبارك وتعالى :

وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلىٰ صِراطٍ مُسْتَقَيمٍ ﴾ . بيان : الممتنع بالله أي بتوفيق من الله (<sup>۳)</sup>.

في الخصال : قوله تمعالى : ﴿ لا يَمَالُ عَهْدي الظَّالِمِينَ ﴾ ، عمن الإمام الصادق عليَّلا : عنى به أنَّ الإمامة لا تصلح لمن قد عبد صنماً أو وثناً أو أشرك بالله طرفة عين وإن أسلم بعد ذلك ، والظلم : وضع الشيء في غير موضعه ، وأعظم الظلم الشرك ، قال الله عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّ الشِّرُكَ لَظَلَمْمَ عَظِيمُ ﴾ ، وكذلك لا تصلح الإمامة لمن قد ار تكب من المحارم شيئاً صغيراً كان أو كبيراً وإن تاب منه بعد ذلك ، وكذلك لا يقيم الحدّ من في جنبه حدّ ، فإذاً لا يكون الإمام إلاّ معصوماً ولا تعلم عصمته إلاّ بنصّ من الله عزّ وجلّ عليه على لسان نبيّه عَظِيمُ ، لأنّ العصمة ليست في ظاهر الخلقة

- البحار ٢٥ : ١٩٤، باب ٥ عصمتهم 梁登 ولزوم عصمة الإمام كل ، وفي الباب ٢٤ رواية.
   والآية في سورة الإسراء : ٩.
- (٢) المصدر، عن معاني الأخبار : ٤٤، والآية من آل عمران : ١٠١، وللشيخ الصدوق كملام مفصّل في العصمة ولزومها، فراجع.

في رحاب آية السفينة وحديثها ...... المعينة المعينة وحديثها ...... ١٩٣ فتُرى كالسواد والبياض وما أشبه ذلك، وهي مغيّبة لا تعرف إلّا بـتعريف عـلّام الغيوب عزّ وجلّ<sup>(۱)</sup>.

فالإمام المستحقّ للإمامة له شرائط وعلامات، فمنها : العصمة، قمال أمير المؤمنين للكلة : بأن يعلم أنّه معصوم من الذنوب كلّها صغيرها وكبيرها لا يزلّ في الفتيا، ولا يخطئ في الجواب، ولا يسهو ولا ينسى، ولا يلهو بمشيء من أمر الدنيا... العصمة من جميع الذنوب وبذلك يتميّز عن المأمومين الذيمن هم غمير المعصومين لانّه لو لم يكن معصوماً لم يؤمن عليه أن يدخل فيا يدخل الناس فيه من موبقات الذنوب المهلكات والشهوات واللذات<sup>(٢)</sup>.

قال الإمام الصادق للظَّلَا : إنَّ تُمَّـا استحقَّت به الإمامة التطهير والطهارة من الذنوب والمعاصي الموبقة التي توجب النار، ثمّ العلم المنوّر بجميع ما يحــتاج إليــه الأمّة، من حلالها وحرامها والعلم بكتابها خاصّه وعامّه والمحكم والمتشابه ودقائق علمه وغرائب تأويله وناسخه ومنسوخه<sup>(٣)</sup>.

فالإمام لا بدَّ أن يكون معصوماً، ولا يعرف عصمته الذاتيَّة إلَّا الله سبحانه، فهو الذي ينصبه إماماً على الناس بنصّ منه ومن رسوله ويخبر عن عصمتهم.

ــعن ابن عباس، قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : أنــا وعــليّ والحســن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهّرون معصومون<sup>(٤)</sup>.

- (١) المصدر، عن الخصال ١: ١٤٩.
  - (٢) البحار ٢٥ : ١٦٤ .
  - (٣) البحار ٢٥ : ١٤٩ .
- (٤) المصدر، عن إكبال الدين : ١٦٣.

لأمة محتد ﷺ.

#### ٣ \_ الإيمان

لا بدَّ لمن يركب سفينة نوح من الإيمان به؛ لقوله تعالى : ﴿ أَرْكَبْ مَعَنا ﴾، فالمعيَّة يستلزمها الإيمان، فالمؤمن هو الذي يبادر بركوب السفينة، فكذلك أهـل البيت، فإنَّ من يركب سفينتهم لا بدَّ أن يؤمن بهم أوَّلاً، ولا إيمان إلَّا بالمعرفة، إلَّا أنَّ المعرفة \_كها مرّ \_ لها مراتب ومراحل كذلك الإيمان له درجات \_كها في الروايـات من القول بعشر درجـات إلى أربـعمئة درجـة، ولعـلَّ العـشرة أمّـهات وأصـول الدرجات فلا تنافي بين الأخبار فتدبَّر \_.

فقوله تعالى : ﴿ أَرْكَبْ مَعَنا ﴾ أمر والأمر بظاهره يدلّ على الوجوب، فكان من الفرض الواجب على ابن نوح أن يركب مع أبيه، إلاّ أنّه عصى وخالف، فدخل في زمرة المخالفين العصاة الطغاة، فغرق وخسر الدنيا والآخرة، ولم ينفعه نسبه واتّصاله المادّي والجسدي ببيت النبوّة والوحي، بل من كان مع نوح فهو منه، ومن أولاده :

﴿ مَنْ تَبِعَنِي فَهُوَ مِنِّي ﴾ (١).

وكذلك من كان مع الإمام الحسين للنَّلْلِ ويركب سفينته، فإنّه من أهل النجاة. ومن الأُمّة الحسينيّة، ويكون والده الإمام للنَّلْلِ ، كما قال رسول الله تَبْلَلْهُ : أنا وعليّ أبوا هذه الأُمّة ــمتّفق عليه عند الفريقين ــ.

**ف**ن كان مع الحسنين سبط رسول الله، يعني أنَّه يؤمن به أوَّلاً، ومن ثمّ يركب

(۱) إبراهيم : ۳٦.

١٩٦ ..... الإمام الحسين 🖄 في عرش الله

سفينته ويستضيء بمصباحه من سيرته وثورته وكلماته وحياته القدسيّة.

فالإيمان كلِّ الإيمان في معرفة الله ورسوله وعترته وإطاعتهم.

قال الإمام الباقر للظِّلا : إنَّما يعرف الله عزَّ وجلَّ ويعبده من عرف الله وعرف إمامه منّا أهل البيت<sup>(۱)</sup>.

وقال الإمام الصادق للظلام : من عرفنا كان مؤمناً، ومن أنكرنا كان كافراً. إلّا ما علم بين الله عزّ وجلّ وبين خلقه، فمن عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً<sup>(٣)</sup>.

قال رسول الله ﷺ : من مات وهو لا يعرف إمامه مات ميتة الجاهليّة (٣).

وقال الصادق للمن للج : من لم يعرفنا ولم ينكرنا كان ضالاً حتّى يرجع إلى الهدى الذي افترض الله عليه من طاعتنا الواجبة، فإن يمت على ضلالته يـفعل الله بـه ما يشاء<sup>(2)</sup>.

- (۱) الکافی ۱۱: ۱۸۱.
  - (٢) البحار ٢٣ : ٨٨.
    - (٣) المصدر : ٧٧.
  - (٤) الكافي ١ : ١٨٧.

٤ \_ الطهارة

قال الله تعالى :

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرُّ يَّتِبِها النُبُوَّةَ وَالكِتَابَ فَسِنْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

في حديث طويل في مجلس المأمون مع الإمام الرضا لللل أم غير الآل؟ فقال الزمان، قالت العلماء : أخبرنا يا أبا الحسن عن العترة، أهم الآل أم غير الآل؟ فقال الرضا لللل : هم الآل. فقالت العلماء : فهذا رسول الله تتلل يؤثر عنه \_أي ينقل عنه \_أنّه قال : «أمّتي آلي»، وهؤلاء أصحابه يقولون بالخبر المستفاض عن الذي لا يمكن دفعه : « آل محمّد أمّته »، فقال أبو الحسن لللل : أخبروني هل تحرم الصدقة على الآل؟ قالوا : نعم، قال : فتحرم على الأمّة ؟ قالوا : لا، قال : هذا فرق ما بين الآل والأمّة، ويحكم أين يذهب بكم ؟ أضربتم عن الذكر صفحاً أم أنه تم قوم مسرفون ؟ أما علمتم أنّه وقعت الوراثة والطهارة على المصطفين المهتدين دون

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرٌ يَّتِبِها النُبُوَّةَ وَالكِتَابَ فَيـنْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثيرُ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾.

فصارت وراثة النبوّة والكتاب للمهتدين دون الفاسقين، أما عـلمتم أنّ نوحاً على الله حين سأل ربّه :

(١) المديد : ٢٦.

١٩٨ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

﴿ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ أَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَأَنْتَ أَحْكَمُ الحاكِمينَ ﴾.

الله عنه عنه الله عنه الملك الله عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٍ فَلا تَسْأَلُن ما لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمَ أَ عَلْمَ الله عَمْرُ عَالَمُ عَلْمَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ المُ عَلْمَ الله عَلَيْ المُ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْ الله عَلَيْمَ الله عَلَيْ الله عَلَي المُ عَلَيْهُ إِنِّي أُعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الجاهِلِينَ ﴾ .

فقال المأمون : هل فضّل الله العترة على سائر الناس ؟ فقال أبو الحسن عَلَيْلَة : إنّ الله عزّ وجلّ أبان فضل العترة على سائر الناس في محكم كتابه . فقال له المأمون : أين ذلك من كتاب الله ؟ قال له الرضا عَلَيْكُمْ : في قوله عزّ وجلّ :

﴿ إِنَّ اللهَ ٱصْطَنَىٰ آدَمَ وَنوحاً وَآلَ إِبْراهيمَ وَآلَ عِمْرانَ عَـلَى العـالَمينَ ذِرِّيَّـةً بَعْضُها مِنْ بَعْض ﴾ .

وقال عزّ وجلّ في موضع آخر :

أَمْ يَخْسُدونَ النَّاسَ عَلَىٰ ما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَـقَدْ آتَـيْنا آلَ إِبْراهَـمَ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ فَـقَدْ آتَـيْنا آلَ إِبْراهَـمَ الكتابَ وَالْجِكْمَةُ وَآتَيْناهُمْ مُلْكاً عَظيماً ﴾.

ثمّ ردّ المخاطبة في أثر هذا إلى سائر المؤمنين فقال : ﴿ يا أَنَّها الَّذينَ آمَنوا أطبعوا اللهَ وَأطيعوا الرَّسولَ وَأُولي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ . يعنى الذين قرنهم بالكتاب والحكمة وحسدوا عليهما فقوله عزّ وجلّ :

﴿ أَمْ يَحْسُدونَ النَّاسَ عَلَىٰ ما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِدٍ فَـقَدْ آتَـبْنا آلَ إِبْـراهـمَ الكِتابَ وَالحِكْمَةَ وَآتَيْناهُمْ مُلْكاً عَظِيماً ﴾.

يعني الطاعة للمصطفين الطماهرين، فسالملك هما همنا همو الطماعة لهم، -الحديث<sup>(۱)</sup>-.

(١) البحار ٢٥ : ٢٢٢.

هذه الرواية الشريفة تفسّر وتبيّن لنا مفهوم الآية الكريمة، وأنّ ربّان السفينة لا بدّ أن يكون من المطهّرين بما لكلمة الطهارة من معاني، كطهارة المولد وطـهارة النفس وطهارة المعتقد وغير ذلك من معاني الطهارة باعتبار متعلّقاتها ومواردها.

فالكتاب وعلمه والنبوّة ومعالمها إنّما هي في ذرّية نوح وإسراهــــم، إلّا أنّــه لا ينال هذا العهد العظيم عهد الإمامة والخلافة كلّ واحد من الذرّية بل :

لا يَنالُ عَهْدي الظَّالِينَ ﴾.

فن كان ظالماً في حياته بارتكاب الذنوب والمعاصي وإنّ الشرك لظلمً قبيح، فمن كان مشركاً في قسط من حياته هيهات أن ينال عهد الله وهو عمهد الإمامة حكما في صريح الآية الشريفة ـ ولا يخفي أنّ كثير من ذرّيتهما كانوا من الفاسقين، فلا ينالون حكم الكتاب الكريم، ولا حقّ النبوّة وديمومتها وحفظها، حتّى ولو كان ابن نوح، فكيف لو كان من صحابة النبيّ، فإنّه ليس من أهله ولا صحابته، فسحقاً لهم سحقاً، لا تدري ما أحدثوا وما بدّلوا من بعدك يا رسول الله ـكما في صحيح البخاري، قسم الفتن، فراجع ـ.

فلا يركب سفينة نوح ولا سفينة الحسين طليَّك إلَّا من كان طاهراً، ويمسوت على الطهارة والاهتداء من التوبة النصوحة المقارنة مع الولاية الكـبرى ـكـما في الخبر الشريف<sup>(۱)</sup>ـ.

ذكرت تفصيل ذلك في كتاب ( هذه هي الولاية )، فراجع .

٢٠٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٥ \_ الاهتداء

قال الله تعالى :

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرَّيَّتِهِما النَّبُوَّةَ وَالكِتَابَ فَيَـنْهُمْ مُهْتَدٍ وَكَثيرٌ مِنْهُمْ فَاسِعُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

من أراد أن يعرف الطريق في ظلمات الليل في الصحراء القاحلة، فإنّه يهتدي بالنجوم السماويّة، وهناك في الحياة الدنيويّة لمن أراد أن يعرف طريقها ويستنير في ظلماتها بنجوم وكواكب درّيّة، فإنّه يهتدي بأعُة الحقّ، فلا تتمّ الهداية إلّا بمعرفة أغّة الهدى ومصابيحها، ثمّ اتّباعهم وإطاعتهم والاقتداء بهداهم، والسير على منهاجهم وسلوكهم وقبول ولايتهم.

- قال الله تعالى :
- وَإِنَّى لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ الْمُتَدَىٰ ﴾<sup>(٢)</sup>.

قال العلّامة المجلسي : وفسّر الاهتداء في الآية في كثير من الأخبار بالاهتداء إلى الولاية.

حين أبي جعفر طليُّلا في قوله الله : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ آهْتَدىٰ ﴾ قال : ألا ترى كيف اشترط ولم تنفعه التوبة أو الإيمان والعمل الصالح حتى اهتدى، والله لو جهد أن يعمل ما قبل منه حتى يهتدي، قال : قلت : إلى من،

- (۱) الحديد : ۲۲.
  - (٢) طه : ٨٤ .

**في رحاب آية السفينة وحديثها** ..... ۲۰۱ جعلني الله فداك ؟ قال : إلينا<sup>(۱)</sup>.

حن يعقوب بن شعيب قال : سألت أبا عبد الله للظلام عن قول الله تسبارك وتعالى : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صالحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ ، قال : ومن تاب من ظلم وآمن من كفر وعمل صالحاً ، ثمّ اهستدى إلى ولايستنا ، وأوماً بسيده إلى صدره<sup>(٢)</sup>.

حىن سعد بن طريف، قال : كنت جالساً عند أبي جعفر للله فجاء، عمرو ابن عبيد فقال : أخبرني عن قول الله تعالى : ﴿ وَلا تَطْغَوْ فيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي وَمَنْ يَحْلُلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوىٰ وَإِنِّي لَغَفَّارُ لِمَنْ تـابَ وَآمَىنَ وَعَـمِلَ صالحاً ثُمَّ الهتدى ﴾ ، قال له أبو جعفر للله لا : قد أخبرك أنّ التوبة والإيمان والعمل الصالح لا يقبلها إلا بالاهتداء، أمّا التوبة فن الشرك بالله ، وأمّا الإيمان فهو التـوحيد لله ، وأمّا العمل الصالح فهو أداء الفرائض ، وأمّا الاهتداء فبولاة الأمر ، ونحن هم ، فإنّا على الناس أن يقرأوا القرآن كها أنزل ، فإذا احتاجوا إلى تفسيره، فالاهتداء بـنا وإلينا يا عمرو<sup>(٣)</sup>.

حىن أبي جعفر محمّد بن عليّ للمَنَكْظ قال : قال الله تعالى في كتابه : ﴿ وَإِنِّي لَغَقَّارٌ لِمَنْ تابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً ثُمَّ آهْتَدىٰ ﴾ ، قال : والله لو أنّه تاب وآمن وعمل صالحاً ولم يهتدِ إلى ولايتنا ومودّتنا ويعرف فضلنا ما أغنى عنه ذلك شيئاً<sup>(3)</sup>.

- (١) البحار ٢٧ : ١٦٩، عن تفسير القمّى : ٤٢٠.
  - (٢) المصدر، عن بصائر الدرجات : ٢٣.
    - (٣) المصدر، عن تفسير الفرات : ٩١.
      - (٤) المصدر والمرجع.

۲۰۲ ..... الإمام الحسين 💐 في عرش الله

حن داود الرقيّ قال : دخلت على أبي عبد الله للظِّلَمُ فقلت له : جعلت فداك، قوله تعالى : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صالِحًاً ثُمَّ آهْتَدىٰ ﴾ . فما هذا الهدى بعد التوبة والإيمان والعمل الصالح ؟ قال : فقال : معرفة الأثمة والله إمام بعد إمام<sup>(۱)</sup>.

-عن أبي ذرّ الغفاري للله في قوله تعالى : ﴿ وَإِنِّي لَغَقَّارُ لِمَنْ تَابَ وَآصَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اَهْتَدىٰ ﴾ ، قال : آمن بما جاء به محمّد تتلله ، وعمل صالحاً ، قال : أداء الفرائض ، ثمّ اهتدى إلى حبّ آل محمّد . وقد سمعت رسول الله تتلله يسقول : والذي بعثني بالحقّ نبيّاً لا ينفع أحدكم الثلاثة حتى يأتي بالرابعة ، فمن شاء حقّقها ومن شاء كفر بها ، فإنّا منازل الهدى وأثمّة التق ، وبنا يستجاب الدعاء ويدفع البلاء ، وبنا ينزل الغيث من السماء ، ودون علمنا تكلّ ألسن العلماء ، ونحس باب حطّة والندامة ، ونحن جنب الله الذي ينادي من فرّط فينا يوم القيامة بالحسرة والندامة ، ونحن حبل الله الذي ينادي من فرّط فينا يوم القيامة بالحسرة والندامة ، ونحن حبل الله الذي الذي من اعتصم به هدي إلى صراط مستقيم ، ولا يزال محبّنا منفيّاً مؤذياً منفرداً مضروباً مطروداً مكذوباً محزوناً ، باكسي العين حزين القلب حتى يوت ، وذلك في الله قليل<sup>(٢)</sup>.

أقول: سبحان الله، لقد كان أمير المؤمنين عليّ للمثلّة سيّد المـظلومين، وإنّ المظلوميّة هذه جرت على أهل بيته الأئمة الأطهار للمُتَلِّثِ فمـا مـنهم إلّا مـقتول أو مسموم، بل سرت المظلوميّة على طول التأريخ وإلى يومنا هذا، حتّى على شيعتهم وأنصارهم، فهذه زنزانات الظالمين يملؤها المؤمنون والمؤمنات من مـوالي وشسيعة أهل البيت للمُنَلِّثِ وأتباع مذهب عترة المصطنى للمُنَلِّش، فلا يزال الشـيعي المخـلص

(۱) البحار ۲۷: ۱۹۸.

(٢) المصدر .

مطارد من قبل أعداء الدين، ومن قبل حكمّام الجور والفسوق والفساد، ولا يزال الموالي لأهل البيت والمحبّ لهم منفيّاً من بلده، منفرداً يؤذيه أعداء الله مضروباً، لا يصدّق قوله، حزين القلب باكي العين، يحيش الآلام والأسقام والسجون، سجون الطغاة والجبابرة حتّى يموت، وكلّ هذا يهون، فإنّه بعين الله، وإنّه في الله قليل. وإنّه يبقى دين الله بالدماء الزكيّة وسفك المهج الطاهرة، نسأل الله الشهادة ومقامها من أجل الولاية وأنوارها.

نسأله تعالى أن يحشرنا مع ربّان سفينة النجاة سيّد الشهداء والأحرار مولانا الإمام الحسين للظِّلْح .

عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : مثلي فيكم مثل الشمس، ومثل عليّ مثل القمر ، فإذا غابت الشمس فاهتدوا بالقمر <sup>(١)</sup>.

عن أبي عبد الله للظلا في قوله تعالى : ﴿ وعلاماتٍ وبالنجم هم يهتدون ﴾ فالنجم رسول الله ﷺ والعلامات الأوصياء بهم يهتدون.

عن أمير المؤمنين عليّ للظِّلا : مثل أهل بيتي مثل النجوم، كلّما أفل نجم طلع نجم.

عن أبي جعفر للظلم في قوله تعالى ﴿ وعلاماتٍ وبالنجم هم يهتدون ﴾ قال : نحن النجم.

 البحار ٢٤ : ٧٦، الباب ٣٠ باب أنَّهم ﷺ النجوم والعلامات، الحديث ١٣، وفي البـاب ٣٢ رواية، فراجع. ٢٠٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٦ \_ النجاة

يوم الطوفان كان النجاة بسفينة نوح لاغير، فلم يكن هناك أمرٌ آخر يوجب السلامة والنجاة من أمر الله، حتّى الجبل الشامخ، فإنّه مقهور لقدرة الله وإرادته.

كذلك سفينة أهل البـيت علميك ، فـإنّ النـجاة بـعد رحـلة رسـول الله ﷺ والطوفان الشديد الذي أنتج ارتداد الناس بعد الرسول إلّا القلائل، لا تكون النجاة إلّا بأهل البيت عليك :

إِنا أَنَّهَا الَّذِينَ آمَنوا أَتَّقوا اللهَ وَكونوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.

وعن سيّد الشهداء الإمام الحسين للتَّلِلَا في قوله تعالى ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمامِهِمْ ﴾ إمام دعى إلى هدىً فأجابوه إليه، وإمام دعى إلى ضلالة فأجابوه إليها، هؤلاء في الجنّة وهؤلاء في النار، وهو قوله عزّ وجلّ ﴿ فَرِيقٌ في الجُنَّةِ وَفَسريقٌ في السَّعير ﴾.

قال الإمام الصادق للظِّلَةِ : إنَّه ليس من قوم ائتمّوا بإمامهم في الدنيا إلّا جاء يوم القيامة يعلنهم ويلعنونه، إلّا أنتم ومن على مثل حالكم<sup>(٢)</sup>.

(٢) ميزان الحكمة ١ : ١٦٩، عن البحار ١٨ : ١١.

<sup>(</sup>١) التوبة : ١١٩.

### ٧ \_ الطوفان

حديث السفينة مع آية السفينة يدلّان على أنّ هـناك طـوفان، وحـوادث طوفانيّة، وهذا الطوفان والانقلاب على الأعقاب بعد موت النبيّ مستمرّ إلى اليوم الموعود، والدنيا دار امتحان وابتلاء وفتنة : ﴿ أَفَحَسِبَ النَّاسُ ... ﴾ .

فالتأريخ البشري منذ البداية كان محفوفاً بالطوفان واحداً تلو الآخر، ابتداءً بطوفان آدم والشيطان، ثمّ هابيل وقابيل، وهكذا الأنبياء مع فراعنة زمانهم، ثمّ بعد الأنبياء العلماء ورثتهم، والناس كلّ يوم في طوفان في العقائد والثقافة والأفكار الفاسدة والمفاسد الاجتماعية، وغيرها الكثير من الطوفانات المتنوّعة والمستمرّة، وفي كلّ الأحوال الطوفانيّة، ليس النجاة إلّا بركوب سفينة أهل البيت للبَيْكِ ، سفينة الإمام الحسين للبُلْخ .

فإنّه إنّما تؤخذ عقائدنا الصحيحة وأحكمنا الشرعيّة ومنهاج حمياتنا وسلوكنا وأخلاقنا وكلّ شيء من أهل البيت للمتكلِّمُ ، فسهم سفن النـجاة في أيـام الطوفان وعقباته. ٢٠٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٨ \_ الانحصار

من الواضع أنّ الوسائل النقليّة كالسيّارة والدرّاجة والقطار والطائرة في يومنا هذا، ومن قبل الإبل والحمير والبغال وما شابه ذلك، من يتخلّف عنها في ترحاله وأسفاره، لا يلزمه الهلاك والإبادة والانعدام والخسران، بخلاف السفينة، فإنّ التخلّف عنها، لا سيّا في أيام الطوفان كما في قصّة نوح عليًّا لا يـوجب الهـلاك والموت.

فتشبيه أهل البيت للآكِلُمُ بالسفينة \_سفينة نوح بالخصوص \_ إنّما يدلّ على أنّه لا وسيلة هناك غيرهم للنجاة .

ولهذا حتّى عند أبناء العامّة ثبت كذب هذا الحـديث المـروي عـن النـجيّ : «أصحابي كالنجوم بأيّهم أخذتم اهتديتم».

فإذا كان الصحابة على طرفي نقيض كيف لو أخذنا بأحدهما اهتدينا، فـإنّ الحقّ مع واحد منهما، فإنّ الحقّ إمّا مع يزيد شارب الخمور سفّاك الدماء، أو مـع الإمام الحسين الشهيد بكربلاء سبط رسول الله للجَّلام، وكذلك قبلهما، فمن المستحيل أن يكونا ـ وهما على طرفي نقيض ـ على حقٍّ معاً.

فإذا كان أهل البيت علميك النجاة، فلا نجاة مع غيرهم، بـل يـوجب الضلال والهلاك والغرق والهوى، لنصّ وصراحة حديث السفينة الثابت بالتواتـر عند الفريقين.

الكافي بسنده عن أبي جعفر للمُثْلَا في قوله تعالى ﴿ أَمْ حَسِـبْتُمْ أَنْ تُـتْرَكَـوا وَلَمَا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جاهَدوا مِنْكُمْ وَلَمْ يَتَّخِذوا مِنْ دونِ اللهِ وَلا رَسولِهِ وَلا المُؤْمِنينَ في رحاب آية السفينة وحديثها ..... وَلِيجَةً ﴾ يعني بالمؤمنين الأثمة الليَّلْمَةِ لم يتّخذوا الولايج من دونهم<sup>(۱)</sup>. وعنه التَّلِي : يعني بالمؤمنين آل محمّد، والوليجة البطانة. عن أبان قال : سمعت أبا عبد الله التَلَيُلا يقول : يا معشر الأحداث، اتّقوا الله ولا تأتوا الرؤساء، دعوهم حتّى يصيروا أذناباً، لا تتّخذوا الرجال ولائج من دون الله، أنا والله أنا والله خيرٌ لكم منهم، ثمّ ضرب بيده إلى صدره.

البحار ٢٤ : ٢٤٤، الباب ٦٦ ما نزل في النهي عن اتَّخاذ كلَّ بطانة ووليجة ووليّ من دون الله
 وحججه بيتيكم ، وفي الباب ١٢ رواية .

۲۰۸ ..... الإمام الحسين 💐 في عرش الله

#### ٩ \_ حقيقة المودّة

هناك من يدّعي مودّة أهل البيت للمَيَّلِيُّ ومحبّتهم، على أنّ المطلوب منّا ذلك أجرأ للرسالة المحمّديّة كما في قوله تعالى :

﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ أَجْراً إِلَّا المَوَدَّةَ فِي القُرْبِي ﴾ (``.

فيكتفون بالمحبّة الظاهريّة، والمودّة السطحيّة، من دون عمق في الوجود الذي يتجلّى في الجوارح، في اتّباعهم في الأحكام الصادرة من معدنهم، معدن الوحبي والرسالة.

فيحبّون أهل البيت للمَبَلِّمُ الآ أنّهم لا يأخذون أحكامهم منهم، بل يطرقون أبواب غيرهم، ويأخذون العلم من غيرهم، وطلب الهداية من غـيرهم مساوغ لإنكارهم، وكيف يكون الحبّ من دون الاتّباع :

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ ﴾ (٢).

ومقايسة آية السفينة مع حديثها الشريف يدلّ على ذلك، فإنّه كان بين نوح وولده المحبّة والقرابة والمودّة، ومن حبّ نوح لولده دعاه ليركب سفينته، كما أنّ الولد يحبّ الوالد، ولكن هذا الحبّ لا يكني في النجاة من الطوفان، بل لا بدّ من العـمل ومن ركوب السفينة، فلا بدّ من الاتّباع العملي والقولي، كما لا بدّ من المحبّة القلبيّة.

فحبّ بلا اتّباع عملي وعقيدتي دين غير كامل، إَنما كمل الدين بولاية أمير المؤمنين علي للطِّلِا يوم الغدير، وبأهل البيت الأثمة الهداة المهديّين للمَثِّلاُ .

- (۱) الشوري : ۲۳.
- (٢) آل عمران : ٣١.

#### ١٠ \_ استمرار الإمامة

لا بدّ من استمرار الإمامة، والأدلّة القاطعة والبراهين الساطعة تــدلّ عـلى ذلك، كما هو ثابت في محلّه، فإنّ الحديث النبويّ المتواتر عند الفريقين السنّة والشيعة «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهلية» يدلّ على ذلك بوضوح<sup>(۱)</sup>.

كما يدلّ عليه حديث الثقلين المتواتر لفظاً ومعنىً، إجمالاً وتفصيلاً عند الفريقين ـالسنّة والشيعة ـ في قول رسول الله تَبْكَلاً : «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل البيت ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي ابداً وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا علىّ الحوض»<sup>(۲)</sup>.

فلمّـا كان القرآن الكريم خالداً وأبداً إلى يوم القيامة، فكذلك أهل البيت عليَّنِكْ لعدم الافتراق بينهيا في كلّ شيء في البداية والنهاية، ولمّـا كـان الطـوفان مستمرّاً إلى يوم الظهور والحوادث والبدع والضلالات مستمرّة إلى اليوم الموعود، فلا بدّ من وجود سفينة النجاة، وإنّها مستمرّة ودائمة بدوام الحياة، لا تنحصر بعصر دون عصر، ولا تختصّ بجيل دون جيل، بل هـي في كـلّ العصور وعـلى مـدى الأحقاب والأجيال.

وسفينة أهل البيت للمتكلئ وسفينة الإمام الحسين للثلغ إتما يحقلها ويسوقها

- (١) ذكرت ذلك بالتفصيل في ( الإمام المهدي ﷺ وطول العمر في نظرة جديدة )، فراجع .
- ۲) ذكرت الحديث وأسانيد، وشرحه بالتفصيل في (السرّ في آية الاعتصام)، و (في رحاب حديث الثقلين)، فراجع.

الإمام الحسين ﷺ في عرش الله ويقودها بوجوده المقدّس صاحب الزمان ﷺ الذي لولاه لساخت الأرض بأهلها، فبوجوده ثبتت الأرض والسماء وبيمنه رزق الورى، فمهو قمطب عمالم الإمكان، شريك القرآن، إمام الإنس والجانّ، صاحب العصر والزمان، الحجّة الثاني عشر، الإمام المنتظر عجّل فرجه الشريف وجلعنا من خلّص شيعته وأنصاره والمهتدين بمصباحه وراكبي سفينته.

| 211 |  | وحديثها | السفينة | آية | رحاب | نی ( | j |
|-----|--|---------|---------|-----|------|------|---|
|-----|--|---------|---------|-----|------|------|---|

## ١١ ـ خلائف في الأرض

قال الله تعالى :

﴿ وَٱتْلُ نَبَأْ نوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامي وَتَذْكيري بِآياتِ اللهِ فَعَلى اللهِ تَوَكَّنْتُ فَاجْمَعوا أَمْرَكُمْ وَشَرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً 
مَمَ ٱقْصُوا إِلَيَّ وَلا تُنْظِرون \* فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَما سَأَلْنَتَكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلى اللهِ وَرَمَ مَا يَعْدَمُ عُمَّةً 
مَ ٱقْصُوا إِلَيَّ وَلا تُنْظِرون \* فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَما سَأَلْنَتَكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَةً 
مَ ٱقْصُوا إِلَيَّ وَلا تُنْظِرون \* فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَما سَأَلْنَتَكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى اللهِ 
وَجَعَلْنَاهُمْ وَأُمْ رَعْدَ مَعْهُ فَي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى اللهِ 
وَأَمِرْتُ أَنْ أَعْدَى إِلَا عَلَى اللهِ وَا إِلَيَّ وَلا تُنْظِرون \* فَإِنْ تَوَلَيْتُمْ فَمَا اللَّكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى اللهِ 
وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ اللللهِ وَجَعَلْنَاهُمْ 
وَأُمَرْتُ أَنْ أَنْ أَعْنَا اللهُ إِنَا إِنَا عَلَى اللهُ 
وَعَمَانَاهُمُ 
عَامُ وَا إِلَيْ عَلَى اللهُ 
عَامَ إِنَى إِنَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَامَةُ إِنْ عَرَضَ أَنْ أَعْدَى مَعْهُ فِي الْفُلُكَ وَجَعَلْنَاهُمْ 
وَالْمُنُهُ 
عَامَ أَعْنَ إِنَى إِنَا إِنْ إِلَى إِنَا إِنَا إِنَا عَانُ عَا إِنْ عَلَى اللهُ 
عَلَى إِنْ إِنْ أَعْنَ اللهُ عَلَى اللهُ 
عَامَ اللْنَهُ وَا إِلَى إِنَّ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ إِنْظُونُ وَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَ إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ عَامَةُ إِنَا اللْعَابُ عَلَى اللهُ إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ عَامَ إِنَا إِنْ إِنْ عَانَ الْنَهُ إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنْ فَنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْعُنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنَا إِنَ إِنَا إِ إِنَ إِنْ إِنَا إِنَ إِنْ إِنْ إِنَا إِنَ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا

في تفسير مجمع البيان في قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلائِفَ ﴾ أي جعلنا الذين نجوا مع نوح خلفاء لمن هلك بالغرق، وقيل : إنّهم كانوا ثمانين نفساً. وقال البلخي : يجوز أن يكون أراد جعلناهم رؤساء في الأرض ﴿ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبوا بِآياتِنا ﴾ أي أهلكنا باقي أهل الأرض أجمع لتذكيبهم لنوح للتَّلِلِا ﴿ فَانْظُرْ ﴾ أيّهــا الســامع ﴿ كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ المُنْذَرِينَ ﴾ أي المخوّفين بالله وعذابه، أي كيف أهلكهم الله'".

وفي تفسير الميزان : الخلائف جمع خليفة أي جعلنا هؤلاء الناجين خلائف في الأرض والباقين من بعدهم يخلفون سلفهم ويقومون مقامهم<sup>(٣)</sup>.

الخليفة هو الذي يخلف نفساً في أمر ، وأُطلق أوَّلاً على آدم للظُّلا فهو خليفة الله

- (۱) يونس: ۷۱\_۷۳.
- (٢) مجمع البيان ١١ : ٢١٢.
- (٣) تفسير الميزان ١١ : ٩٨.

٢١٢ ..... ٢١٢ جلاله، وإنّما خلافة كلّ شيء بحسبه، فخلافة الله في أسمائه وصفاته، في عر**ش الله** جلّ جلاله، وإنّما خلافة كلّ شيء بحسبه، فخلافة الله في أسمائه وصفاته، في عــلمه وقدرته وحياته.

توضيح ذلك : قال سيّدنا العلّامة الطباطباني تترَّخ في تفسير، القسيّم في قسوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لَلْمَلائِكَةِ إِنِّي جاعِلٌ في الأَرْضِ خَلِيفَةً قسالوا أَتَجْسَعُلُ فسيها مَنْ يُُفْسِدُ فيها وَيَسْفِكُ الدِّماءَ وَنَحْنُ نُسَبَّحُ بِحَسْدِكَ وَنُقَدَّسُ لَكَ قسالَ إِنِّي أَعْسَمُ ما لا تَعْلَمونَ وَعَلَّمَ آدَمَ الأُسْهاءَ كُلَّها ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المَلائِكَةِ فَقَالَ أَسْبِنُونِي بِأَسْهاء فولاءِ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ قالوا سُبْحانَكَ لا عِلْمَ لَنا إِلَّا ما عَلَّمْتَنا إِنَّكَ أَنْتَ العَلَيمُ الحَكِمُ قالَ يا آدَمُ أُنْبِنُهُمْ بِأَسْهائِهِمْ فَلَسًا أُنْبَاهُمْ عَرْضَهُمْ عَلى المَلائِكَةِ فَقَالَ أَسْبَونِي بِأَسْهاءِ السَّهاواتِ وَالأَرْضَ وَأَعْلَمُ ما تُبْدونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكَتُمُ تَكْتُمُونَ ﴾ (<sup>()</sup>.

الآيات الكريمة تنبئ عن غرض إنزال الإنسان إلى الدنـيا، وحـقيقة جـعل الخلافة في الأرض وما هو آثارها وخواصّها، وهي على خلاف سائر قصصه لم يقع في القرآن إلّا في محلّ واحد وهو هذا المحلّ.

قوله تعالى : ﴿ قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ﴾ إلى قوله : ﴿ ونقدّس لك ﴾ مشعر بأنّهم إنّما فهموا وقوع الإفساد وسفك الدماء من قسوله سبحانه ﴿ إنّي جاعل في الأرض خليفة ﴾ حيث إنّ الموجود الأرضي بما أنّه مادّي مركّب من القوى الغضبيّة والشهويّة، والدار دار التزاحم، محدودة الجهات، وافرة المزاحمات، مركّباتها في معرض الانحلال، وانتظاماتها وإصلاحاتها في مظنّة الفساد ومصبّ البطلان لا تتمّ الحياة فيها إلّا بالحياة النوعيّة، ولا يسكمل البقاء فسها إلّا بالاجتاع والتعاون، فلا تخلو من الفساد وسفك الدماء، ففهموا من هناك أنّ الخلافة

(١) البقرة : ٣٠ ـ ٣٣.

المرادة لا تقع في الأرض إلاّ بكثرة من الأفراد ونظام اجتماعي بينهم يفضي بالاخرة إلى الفساد والسفك، والخلافة وهي قيام شيء مقام آخر لا تتم ّ إلاّ بكون الخليفة حاكياً للمستخلف في جميع شؤونه الوجوديّة وآثاره وأحكامه وتدابيره بما هو مستخلف، والله سبحانه في وجوده مسمّى بالأسماء الحسنى متّصف بالصفات العليا، من أوصاف الجمال والجلال، منزّه في نفسه عن النقص ومقدّس في فعله عن الشرّ والفساد جلّت عظمته، والخليفة الأرضي بما هو كذلك لا يليق بالاستخلاف ولا يحكي بوجوده الشوب بكلّ نقص وشين الوجود الإلمي المقدّس المنزّه عن ولا يحكي بوجوده الشوب بكلّ نقص وشين الوجود الإلمي المقدّس المنزّه عن الملائكة في مقام تعرف ما جهلوه، واستيضاح ما أشكل عليهم من أمر هذا الخليفة، وليس من الاعتراض والخصومة في شيء، والدليل على ذلك قولهم فيا حكاه الله تعالى عنهم ﴿ إنّك أنت العليم الحكيم ﴾ حيث صدّر الجملة بإنّ التعليليّة المسعرة بتسليم مدخولها، فافهم.

فلخص قولهم يعود إلى أنّ جعل الخلافة إنّما هو لأجل أن يحكي الخليفة مستخلفه بتسبيحه بحمده وتقديسه له بوجوده، والأرضيّة لا تدعه يفعل ذلك بل تجرّه إلى الفساد والشرّ، والغايه من هذا الجعل وهي التسبيح والتقديس بالمعنى الذي مرّ من الحكاية حاصلة بتسبيحنا بحمدك وتقديسنا لك، فنحن خلفاؤك أو فاجعلنا خلفاء لك، فما فائدة جعل هذه الخلافة الأرضيّة لك ؟ فردّ الله سبحانه ذلك عليهم بقوله : ﴿ إِنّي أعلم ما لا تعلمون وعلّم آدم الأسهاء كلّها ﴾، وهذا السياق يشعر أوّلاً : بأنّ الخلافة المذكورة إنّما كانت خلافة الله تعالى، لا خلافة نوع من الموجود الأرضي كانوا في الأرض قبل الإنسان وانقرضوا، ثمّ أراد الله تسعالى أن يخلفهم بالإنسان، كما احتمله بعض المفسّرين، وذلك لأنّ الجواب الذي أجراب ٢١٤ ..... الإمام الحسين على عرش الله

سبحانه به عنهم وهو تعليم آدم الأسهاء لا يناسب ذلك، وعلى هذا فالخلافة غير مقصورة على شخص آدم للمثلا ، بل بنوه يشاركونه فيها من غير اختصاص مفالخلافة مستمرة إلى يوم القيامة، ولا تخلو الأرض من خليفة الله وهو الإنسان الكامل جامع الجمع له ما لرسول الله محمّد خاتم النبيّين للمتكلم من شؤون الولاية العظمى سوى النبوة – ويكون معنى تعليم الأسهاء إيداع هذا العلم في الإنسان بحيث يظهر منه آثاره تدريجاً دائماً ولو اهتدى إلى السبيل أمكنه أن يخرجه من القوّة إلى الفعل، ويؤيّد عموم الخلافة قوله تعالى ﴿ إذ جعلكم خلفاء في الأرض ﴾<sup>(1)</sup>، وقوله تعالى ﴿ ثمّ جعلناكم خلائف في الأرض ﴾<sup>(1)</sup>، وقوله تعالى : ﴿ ويجـعلكم خلفاء الأرض ﴾<sup>(1)</sup>.

أقول : كما يدلّ عليه نفس الآية الشريفة ﴿ إِنّي جاعل في الأرض خـليفة ﴾ فإنّها جملة إسميّة تفيد الاستمرار ، فلا يصحّ القول بأنّ الخلافة منحصرة بآدم للظِّلَا لا غير .

ثمّ قال العلّامة تليَّظُ : وثانياً : إنّه سبحانه لم ينفِ عن خليفة الأرض الفساد وسفك الدماء، ولا كذّب الملائكة في دعواهم التسبيح والتقديس، وقرّرهم عـلى ما ادّعوا، بل إنّما أبدى شيئاً آخر وهو أنّ هناك أمراً لا يقدر الملائكة عـلى حمـله ولا تحمّله، ويتحمّله هذا الخليفة الأرضي، فـإنّه يحكمي عـن الله سبحانه أمـراً، ويتحمّل منه سرّاً ليس في وسع الملائكة، ولا محالة يتدارك بذلك أمر الفساد وسفك

- (١) الأعراف : ٦٩.
  - (۲) يونس : ۱٤.
    - (٣) النمل : ٦٢.

الدماء، وقد بدّل سبحانه قوله ﴿ قال إنّي أعـلم مـا لا تـعلمون ﴾ ثـانيا بـقوله : ﴿ أَلَم أَقَل لَكُم إِنّي أعلم غيب السماوات والأرض ﴾ والمراد بهـذا الغـيب هـؤلاء الأسهاء لا علم آدم بها، فإنّها الملائكة ما كانت تعلم أنّ هناك أسماء لا يـعلمونها، لا أنّهم كانوا يعلمون وجود الأسماء كذلك ويجهلون من آدم أنّه يعلمها، وإلّا لماكان لسؤاله تعالى إيّاهم عن الأسماء وجه وهو ظاهر ، بل كان حقّ المـقام أن يـقتصر بقوله : ﴿ قال يا آدم أنبئهم بأسمائهم ﴾ حتّى يبتيّن لهم أنّ آدم يعلمها لا أن يسأل الملائكة عن ذلك، فإنّ هذا السياق يعطي أنّهم ادّعوا الخلافة وأذعنوا بانتفائها عن آدم، وكان اللازم أن يعلم الخليفة بالأسماء، فسألهم عن الأسماء فجهلوها وعـلمها آدم، فثبت بذلك لياقته لها وانتفائها عنهم، وقـد ذيّـل سـبحانه السـؤال بـقوله : إن كنتم صادقين ﴾ وهو مشعر بأنّه كانوا ادّعوا شيئاً كان لازمه العلم بالأسماء .

أقول: ولا يخفى كما جاء في روايات آل محمّد في عرش الله ـكـما مـرّ ـ أنّ الأسماء التي كانت في الغيب ليست مجرّد حروف وألفاظ بل المراد المسمّيات، وأنّها موجودات أحياء عقلاء هم أشرف خلق الله، وإنّهم نور واحد، صدر من الواحد، وهو الصادر الأوّل، فالعلم به وبولايته العظمى لا يتحمّله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مرسل كآدم للميظلم أو مؤمن امتحن الله قـلبه بـالإيمان، فـتلك الأسماء هـي أسماء آل محمّد للميكِظ وما صدر عنهم في العوالم الغيبيّة والشهوديّة بأمر الله وخلقه سبحانه وتعالى.

قال العلّامة تليَّظ : وقوله تعالى ﴿ وعلّم آدم الأسماء كلّها ثمّ عرضهم ﴾ مشعر بأنّ هذه الأسماء أو مسمّياتها كانوا أحياء عقلاء محجوبين تحت حجاب الغيب، وأنّ العلم بأسمائهم كان غير نحو العلم الذي عندنا بأسماء الأشياء، وإلّا كانت الملائكة بإنباء آدم إيّاهم بها عالمين وصائرين مثل آدم مساوين معه، ولم يكن في ذلك إكرام

| الإمام الحسين عظِّ في عرش الله |  | 117 |
|--------------------------------|--|-----|
|--------------------------------|--|-----|

لآدم ولاكرامة حيث علّمه الله سبحانه أساء ولم يعلّمهم، ولو علّمهم إيّاها كانوا مثل آدم أو أشرف منه، ولم يكن في ذلك ما يقنعهم أو يبطل حجّتهم، وأيّ حجّة تتمّ في أن يعلم الله تعالى رجلاً علم اللغة ثمّ يباهى به ويتمّ الحجّة على ملائكة مكرمين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعلمون بأنّ هذا خليفتي وقابل لكرامتي دونكم ؟ ويقول تعالى أنبئوني باللغات التي سوف يضعها الآدميون بينهم للإفهام والتفهيم إن كنتم صادقين في دعواكم أو مسألتكم خلافتي، على أنّ كمال اللغة هو المعرفة بمقاصد القلوب والملائكة لا تحتاج فيها إلى التكلّم، وإنّما تتلقّي المقاصد من غير واسطة، فلهم كمال فوق كمال التكلّم.

وبالجملة فما حصل للملائكة من العلم بواسطة إنباء آدم لهم بالأسماء هو غير ما حصل لآدم من حقيقة العلم بالأسماء بتعليم الله تعالى فأحد الأمرين كان ممكناً في حقّ الملائكة وفي مقدرتهم دون الآخر، وآدم إنّما استحقّ الخسلافة الإلهيّة بالعلم بالأسماء دون إنبائها، إذ الملائكة إنّما قالوا في مقام الجواب ﴿ سبحانك لا علم لنا إلّا ما علّمتنا ﴾ فنفوا العلم.

فقد ظهر ممّـا مرّ أنّ العلم بأسهاء هؤلاء المسمّيات يجب أن يكون بحسيث يكشف عن حقائقهم وأعيان وجوداتهم، دون مجرّد ما يتكفّله الوضع اللغوي من إعطاء المفهوم فهؤلاء المسمّيات المعلومة حقائق خارجيّة، ووجودات عينيّة وهي مع ذلك مستورة تحت ستر الغيب، غيب السهاوات والأرض، والعلم بها على ما هي عليها كان أوّلاً ميسوراً ممكناً لموجود أرضي لا ملك سهاوي، وثـانياً : دخـيلاً في الخلافة الإلهيّة.

ثمّ يقول : وإذا تأمّلت هذه الجهات أعني عـموم الأسماء وكـون مسـمّياتها أولي حياة وعلم وكونها غيب السماوات والأرض قضيت بانطباقها بالضرورة على

ما أشير إليه في قوله تعالى ﴿ وإن من شيءٍ إلّا عندنا خزائنه وما نـنزله إلّا بـقدرٍ معلوم ﴾<sup>(١)</sup> حيث أخبر سبحانه بأنّه كلّ ما يقع عليه اسم شيء فله عـنده تـعالى خزائن مخزونة باقية عنده غير نافذة، ولا مقدّرة بقدر، ولا محدودة بحدّ، وإنّ القدر والحدّ في مرتبة الإنزال والخلق، وإنّ الكثرة التي هي في هذه الخزائـن ليست من جنس الكثرة العدديّة الملازمة للتقدير والتحديد بل تعدّد المراتب والدرجات.

فتحصّل أنَّ هؤلاء الذين عرضهم الله تعالى على الملائكة موجودات عالية محفوظة عند الله تعالى، محجوبة بحجب الغيب، أنزل الله سبحانه كلّ اسم في العـالم بخيرها وبركتها، واشتقّ كلّ ما في السماوات والأرض من نورها وبهائها، وأنّهـم على كثرتهم وتعدّدهم لا يتعدّدون تعدّد الأفراد ولا يتفاوتون تفاوت الأشخاص، وإنّما يدور الأمر هناك مدار المراتب والدرجات ونزول الاسم من عند هؤلاء إنّما هو بهذا القسم من النزول.

وقوله تعالى ﴿ وأعلم ما تبدون وماكنتم تكتمون ﴾ وكأنّ هذان القسمان من الغيب النسبي الذي هو بعض السماوات والأرض، ولذلك قوبل به قوله : ﴿ أعـلم غيب السماوات والأرض ﴾ ليشمل قسمي الغيب أعني الخارج عن العالم الأرضي والسماوي وغير الخارج عنه \_وللبحث صلة فراجع، انتهى كلامه رفع الله مقامه \_.

جاء في زيارة الجامعة الكبرى وفي كثير من الروايات الصحيحة أنّ خزائن علم الله هم محمّد وآل محمّد، وإذاكانت الأسماء كلّها ترجع إلى أسماء الله الحسنى ومن اسمه المهيمن، فهو المهيمن على كلّ شيء، وأسمائه الحسنى المهيمنة على كلّ الأسماء، وورد في الصحيح عن الأئمة علىكَلْأٍ : (نحن أسماء الله الحسنى التي يدعى بهــا) فـهم

(۱) الحجر : ۲۱.

۲۱۸ ..... الإمام الحسين 🕸 في عرش الله

مسمّيات تلك الأساء في تبلورها الجوهري والعرضي التـجرّدي والحسمّي، فمهم مظاهر أساء الله وهياكل وأركان التوحيد، وكان محمّد تبكل نبيّاً وآدم بين الماء والتراب، وخلقه الله قبل أن يخلق الخلق فهو الصادر الأوّل، وقـد رأى آدم نـور أصحاب الكساء على عرش الله سبحانه ـكما مرّ تفصيل ذلك ـوقد أمر الله الملائكة بالسجود والتعظيم لآدم لما حمل العلم، والعلم هـم آل محمّد طبيّيًا فيهم العالون فر استكبرت أم كنت من العالين ﴾ وهذا من السرّ المكنون، ومن الغيب المصون، يرجع علمه إلى أهله.

ثمّ القرآن الكريم نزل لتربية الخليفة لله في الأرض، وآدم إنّما هو خليفة الله في شخصيته لا في شخصه وحسب، ويدلّ على ذلك قوله تعالى ﴿ إِنّي جاعل في الأرض خليفة ﴾ بصيغة الجملة الاسمية المفيدة للمعموم والاستمرار، وأفضل الأنبياء أولي العزم وأفضلهم خاتم النبيّين محمد تتكلّ ، ثمّ الأثمّة الأطهار نفس النبيّ لا فرق بينهم وبينه إلاّ النبوّة، فهم خلائف الله ورسوله في الأرض، والله سبحانه يربيّ بلطفه دائماً خليفة في الأرض وهو الحجّة إمّا ظاهراً أو مستوراً، لولاه لساخت الأرض بأهلها، ثمّ الخلافة الإلهيّة تكون للأمثل فالأمثل ثمّن يحذو حذو الأنبياء ويرثهم في علومهم وسلوكهم من العلماء الصالحين، والخلق كلّهم جند الله، والمؤمن يحاول أن يكون من جنده المخلصين، تجري على يديه أفعال الله، فيحمل بين جوانحه هم عالية، فلا يكون عيال على غير الله، بل عدّ مائدته ومؤدبيه باسم الله، فإنه استخلف ربّه في أسمانه وصفاته لينتفع الناس منه، فالله سبحانه دائم الفيض على البريّة، ربّه في أسمانه وصفاته لينتفع الناس منه، فالله سبحانه دائم المرية، وخليفته يعلّم الناس الكتاب والحكمة ويزكيهم ويقيم القسط بينهم، ويرى كلّ هذا من فضل ربّه، فلا وجود له في نفسه، فهو شاهد لله وشهيد.

تُمَّ النبيِّ بأمر من الله نصّ على خلفائه من بعده فـقال ﷺ : إنَّ هـذا الأمـر

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢١٩ .... ٢١٩

لا ينقضي حتّى يمضي فيهم اثنا عشر خليفة(١).

وقال ﷺ : ما يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً كملُّهم مس قريش.

وقال : إنّ عدّة الخلفاء بعدي عدّة نقباء موسى. وقال ﷺ : لا يزال هذا الدين قائماً حتّى يكون عليكم اثنا عشر خليفة. والأخبار في هذا المعنى كثيرة، راجع صحيح مسلم كتاب الإمـارة، وكـنز العمّـال ١٢ : ٣٣٠٣٣، وغيرهما من كتب العامّة وكذلك الخاصّة.

عن عبد العظيم الحسني قال : دخلت على سيّدي عليّ بن محمّد للمنتخط فلمّا بصربي قال لي : مرحباً بك يا أبا القاسم أنت وليّنا حقّاً . فقلت له : يا بن رسول الله إنيّ أريد أن أعرض عليك ديني ، إنيّ أقول : إنّ الله تبارك وتعالى واحد وإنّ محمّداً عبده ورسوله خاتم النبيّين فلانبيّ بعده إلى يوم القيامة . وأقول : إنّ الإمام والخليفة ووليّ الأمر بعده أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب للثلاثة ثمّ الحسن ثمّ الحسين ثمّ عليّ ابن الحسين ثمّ محمّد بن عليّ ثمّ جعفر بن محمّد ثمّ موسى بن جعفر ثمّ عليّ بن موسى ثمّ محمّد بن عليّ ثمّ جعفر بن محمّد ثمّ موسى بن جعفر ثمّ عليّ بن موسى ثمّ محمّد بن عليّ ثمّ أنت يا مولاي . فقال الإمام عليّلًا : ومن بعد الحسن ابني فكيف للناس بالخلف من بعده ! قال : فقلت : وكيف يا مولاي ؟ قال : لأنّه لا يرى شخصه ولا يحلّ ذكره باسمه حتّى يخرج فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً . فقال : يا أبا القاسم هذا والله دين الله الذي ارتضاه لعباده فاثبت عليه ، ثبّتك الله بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة".

- (۱) صحيح مسلم : ۱۸۲.
  - (٢) البحار ٦٩ : ٢٠١.

| رش الله                                                               | 💐 في ع     | <b>الحسين</b> | ۲۲۰                                                  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|---------------|------------------------------------------------------|--|--|--|
| لخباصة                                                                | الخلافة ا. | ردت في        | هذا ولا بأس من أن نذكر بعض الروايات التي و           |  |  |  |
| وذلك من خلال المعجم المفهرس لألفاظ أحاديت بحار الأنوار ٩: ٦٣٢٦ _٦٣٩٦. |            |               |                                                      |  |  |  |
| ١٣                                                                    | ۲۷۱        | ۱۰۰           | ۱ _ اعلم أنَّ رسولك وخلفاءك أحياء عندك               |  |  |  |
| ٦                                                                     | ۲٥         | ۲             | ۲ _ يا رسول الله من خلفاؤك                           |  |  |  |
| ۲١                                                                    | 302        | ٩٥            | ٣ ــ أتقياءك وشهداؤك وخلفاؤك                         |  |  |  |
| ٩                                                                     | ۲.۳        | 1.4           | ٤ _ شهداؤهم خلفاؤك في أرضك                           |  |  |  |
| ۲۳                                                                    | 144        | ۱             | ٥ _ خلفاؤك في عبادك وأعلامك في بلادك                 |  |  |  |
| ١٧                                                                    | 217        | ٨٠            | ٦ _ إنَّ أولياءه خلفاؤك وأوصياؤه أوصياؤك             |  |  |  |
| ١٣                                                                    | 212        | ٥٢            | ۷ _ أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلق بعدك                    |  |  |  |
| 10                                                                    | 179        | ۱٠۲           | ۸ _ إِنِّي زرت _خليفتك وابن خلفائك                   |  |  |  |
| ١٥                                                                    | ۲۱         | ٥٢            | ٩ _ الأَمَّة الهادين _خلفاؤك في أرضك                 |  |  |  |
| ١٧                                                                    | 3719       | ٩.            | ۱۰ _ خلفاؤك في أرضك الذين اخترتهم لنفسك              |  |  |  |
| ۱.                                                                    | 1+8        | ٦٧            | ۱۱ ـ خالفوا الله وخالفوا رسوله وخلفاءه               |  |  |  |
| ۱.                                                                    | 122        | ٤٤            | ١٢ _ أكرم خلفاءه فأوجب لهم الجنَّة                   |  |  |  |
| ٦                                                                     | 461        | ١٧            | ١٣ _ خلفاؤك من بعده هم النجوم الزاهرة                |  |  |  |
| ١٩                                                                    | ۲          | ٤٣            | ١٤ ـ خلفاؤه في أرضه بعد انقضاء وحيه                  |  |  |  |
| NE.                                                                   | 101        | 57            | ١٥ ــ إنّ هؤلاء عترة نبيّكم وخلفاؤه                  |  |  |  |
| ۱.                                                                    | ۳.٦        | ٤٦            | ١٦ ـ فنحن ـ خلفاؤه                                   |  |  |  |
| ١.                                                                    | 302        | ۲٤            | ١٧ _ عليَّ للنُّلِا _خليفته حقًّا وخلفاؤه خلفاء الله |  |  |  |
| ۷                                                                     | 211        | ٧٠            | ١٨ _ خلفاؤه خلفاء الله                               |  |  |  |
| ١٥                                                                    | 808        | ٦             | ١٩ _ الأنبياء _ خلفاؤه على عباده                     |  |  |  |

| 441 |     |     | في رحاب آية السفينة وحديثها                        |
|-----|-----|-----|----------------------------------------------------|
| ٨   | זרו | ۱.  | ٢٠ _ أنتم والله ــالأثمة الأطهار ــخلفاؤه ــالنبيّ |
|     |     |     | المختار في التوراة                                 |
| ٤   | 30  | ۲۳  | ٢١ ـ نحن حجج الله في أرضه وخلفاؤه في عباده         |
| ٨   | ١٦٤ | 07  | ٢٢ _ الأثمة _خلفاؤه _النبي _من بعده بلا فاصلة      |
| 11  | ٦   | ٢٦  | ٢٣ _ حجج الله وخلفاؤه وأمناؤه وأثمته               |
| ١   | 3.1 | ٨   | ٢٤ ـ الكفر بولاية عليَّ عَلَيْهُ وخلفائه           |
| 11  | ۳۲. | ٩   | ٢٥ ـ المشتمل على إمامة عليّ ـ وخلفائه              |
| ١٤  | 29. | ۲٦  | ٢٦ ـ يدعوهم إلى ولاية محمّد وعليّ وخلفائه          |
| ٥   | 177 | 11  | ٢٧ _ عرف الله _فضل _شيعة علي وخلفائه               |
| ٣   | 222 | ۱   | ۲۸ _ السلام على أنصار الله وخلفائه                 |
| ٥   | ٨٤  | 1.1 | ۲۹ _ بإذن الله وإذن رسوله وإذن خلفائه              |
| ٨   | 97  | 1.1 | ۳۰ ـ وارث أنبياء الله وخلفاته                      |
| ٥   | 77  | ۲۸  | ٣١ _ أبان _خلافة علي _وأمر خلفائه بعده             |
| 10  | YYA | 27  | ٣٢ _ عليّ وخلفائه _جنب _رتّبهم                     |
| ١٢  | ۳   | ۸   | ٣٣ _ في علي _وسائر خلفائه وأوليائه                 |
| ۷   | ٤٤٠ | ۱.  | ۳٤ ـ دانت به خلفاؤهم وأتباعهم من المؤمنين          |
| ١٥  | 189 | ٤٩  | ٣٥ _ على المسلمين طاعة خلفائهم                     |
| ۲   | 397 | ٧٠  | ٣٦ _ وفي بالعهد _لمحمّد وعليّ وخلفائهما            |
| ٥   | ۲٥  | ۲   | ٣٧ _ رحم الله خلفاتي                               |
| ۷   | 171 | ۲۷  | ٣٨ _ علي وعتر ته من بعده فإنَّهم خلفائي            |
| ٥   | ۸٣  | ٦٣  | ٣٩ ـ اجعلهم خلفائي على خلقي في أرضي                |

| عرش الله | للظلم في | الإمام الحسين | ····· ¥¥¥                                      |
|----------|----------|---------------|------------------------------------------------|
| ٩        | 7 E E    | 27            | ٤٠ _ تسعة من ولد الحسين _خلفائي عليكم          |
| ٣        | 102      | *7            | ٤١ ـ هؤلاء أوصياني وخلفاني وأثمَّة المسلمين    |
| ١٧       | 251      | 27            | ٤٢ ــ اللهمّ والِ من والى خلفاني وأممّة أُمّتي |
| ١٥       | 101      | 27            | ٤٣ _ هؤلاء يا جابر خلفاني وأوصياني             |
| ١٨       | ٧١       | ٥١            | ٤٤ _ إنّ خلفاني وأوصياني اثنا عشر              |
| ٤        | 10.      | ۳٦            | ٤٥ _ أولي الأمر _هم خلفاني يا جابر             |
| ١٢       | 298      | ٥             | ٤٦ _ نعم الخليفة _عليَّ للظُّلُجُ _خلفت        |
| ٩        | 121      | ۲۷            | ٤٧ _ فقلت علياً فقال نعم الخليفة خلفت          |
| ٩        | ٤٨٦      | 22            | ٤٨ _ قد خلَّفت فيكم عترتي أهل بيتي             |
| ۷        | 97       | ۲٨            | ٤٩ _ ليأتمّ بالأثمة فإنَّهم خلفاني وأوصياني    |
| ١٧       | TTT      | ٣٦            | ٥٠ _ الأتمة من خلفاني وأوصياني وأولياني        |
| ١٤       | 101      | ٢٣            | ٥١ _ خلَّفت فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي      |
| ٨        | ١٥       | ٨             |                                                |

11 1.9 17

# ١٢ ـ متابعة الإمام وإتيانه

كان النبيّ طبيباً دوّراً، وقد أمره الله سبحانه أن يقوم بإنذار الناس : ﴿ قُمْ فَانْذِرْ ﴾<sup>(۱)</sup>.

فكان رسول الله على يأتي الناس بنفسه ليهديهم ويدعوهم إلى الإسلام، وإلى توحيد الله، فغي علّة حدوث الإسلام أمر الله نبيّه أن يأتي الأمّة، ولكن في العلّة المبقية للإسلام، فعلى الأمّة أن تأتي إمامها وخليفة رسولها، فإنّه كما ورد في الروايات : إنّ الإمام كالكعبة يُوتى ولا يأتي، ويُزار ولا يزور، فالناس من وظيفتهم الدينيّة والشرعيّة بعد أن آمنوا بدين الله ورسوله، أن يأتوا أئمتهم الأطهار خلفاء الرسول المختار عليميّلاً ويطلبوا منهم الهداية والمعرفة ونجاة الداريين وسعادتها، ويدلّ على ذلك أيضاً حديث السفينة، فإنّها لا تأتي للإنسان لتخلّصه من الغرق والموت، بل على الإنسان والغريق أن يأتيها، لينجو بها ويسعد بركوبها.

قال أمير المؤمنين عليّ للظِّلَا في نهجه البليغ : انظروا أهل بيت نبيّكم فالزموا سمتهم، واتّبعوا أثرهم، فلن يخرجوكم من هدئً، ولن يعيدوكم في ردئً، فإن لبدوا فالبدوا، وإن نهضوا فانهضوا<sup>(١٢)</sup>.

وقال للظِّلِخ فيمن تركوا أهل البيت للمَنْكِثُرُ : آثروا عــاجلاً وأخّــروا آجــلاً. وتركوا صافياً وشربوا آجناً، كأني أنظر إلى فاسقهم وقد صحب المنكر فألفه.

- (١) المدتّر : ٢.
- (٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٧: ٧٦.

٢٧٤ ..... ٢٢٤ ..... ٢٢٤ .... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

وقال للتَّلِلَا في ذكر حال الأئمة وصفاتهم : جعلهم الله حياة للأنام ومصابيح للظلام ومفاتيح للكلام ودعائم للإسلام... فإنّهم عيش العلم وموت الجـهل، هـم الذين يخبركم حكمهم عن علمهم وصمتهم عن منطقهم، وظاهرهم عـن بـاطنهم لا يخالفون الدين ولا يختلفون فيه، فهو بينهم شاهد صادق وصامت ناطق. وإنّهم الأئمة قوّام الله على خلقه وعرفاؤه على عباده، ولا يدخل الجـنّة إلّا من عـرفهم وعرفوه، ولا يدخل النار إلّا من أنكرهم وأنكروه.

(نحن الشعار والأصحاب والخزنة والأبـواب، ولا تـؤتى البـيوت إلّا مـن أبوابها، فمن أتاها من غير أبوابها سُمّي سارقاً).

(نحن النمرقة الوسطى التي يلحق بها التالي وإليها يرجع الغالي).

(نحن شجرة النبوّة ومحطّ الرسالة ومختلف الملائكة ومعادن العــلم ويــنابيع الحكم).

قال الإمام الصادق للﷺ : معنا راية الحقّ من تبعها لحق ومن تأخّـر عـنها غرق، ألا وبنا يدرك ترة كلّ مؤمن وبنا تخلع ربقة الذلّ عن أعناقكم وبنا فتح الله لا بكم وبنا يختم لا بكم)<sup>(۱۱)</sup>.

قال الإمام الباقر للظِّلا : أما إنّه ليس عند أحد من الناس حقّ ولا صواب إلّا شيء أخذوه منّا أهل البيت ولا أحد من الناس يقضي بحقّ ولا عدل إلّا ومفتاح ذلك القضاء وبابه وأوّله وسننه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب للظِّلا<sup>(٢)</sup>.

وعنه للتلة : فوالله ما كان يلتي في روعي ولا يخطر ببالي أنَّ العرب تزعج هذا

- (۱) البحار ۲۳: ۱۰۵.
- (٢) أمالي المفيد : ٩٦.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ولا أنّهم منحوه عنّي من بعده ... حتّى رأيت الأمر من بعده تبكيرٌ عن أهل بيته، ولا أنّهم منحوه عنّي من بعده... حتّى رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محقّ دين محمّد تبكيرٌ فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثلماً أو هدماً تكون المصيبة به عليّ أعظم. فهذا في بداية الأمر وبعد رحلة الرسول الأعظم مباشرة كان يخاف عسلى

ارتداد الناس فسكت الأمير للمَثْلَة عن حقّه، وإلّا اليوم على كلّ مسلم أن يـعرف الحقّ ويعرف أهله، فيلزمهم في كلّ شيء، حتّى يكون معهم، فكونوا مع الصادقين والحقّ يا أمّة الإسلام. ٢٢٦ ..... ٢٢٦ ..... ٢٢٦

#### ١٣ \_ الفرقة الناجية

حديث السفينة يفسّر ويبيّن حديث الافتراق، فإنّه ورد عن النبيّ الأعـظم محمّد ﷺ \_كما عند الفريقين \_أنّه قال :

«ستفترق أمّتي ثلاث وسبعين فرقة، واحدة ناجية، والباقي من الهالكين». ومن لطف النبيّ أن يبيّن الفرقة الناجية، ولا يترك أمّته سدى من دون دليل وبرهان، فهذا يتنافى مع روح النبوّة التي هي عبارة عن الهداية والسعادة واللطف الإلهي.

وقد أوضح المصطنى عَلَيْطَلَنْهُ ذلك في مواضع كثيرة، وبأساليب مختلفة، وعبائر وكلمات متفاوتة تعدّ بالألوف، ومنها حديث السفينة، على أنّ الفرقة الناجية تلك التي تركب سفينة النجاة وهي : «مثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا، ومن تركها غرق وهوى».

وهذه الفرقة الناجية دائماً تكون في الأقلّية، تعاديها الأكثريّة التي هي مـن الهالكين في الدنيا والآخرة، فيموتواكفّاراً بماكذّبوا، وكانوا من الظالمين.

فاثنتا وسبعون فرقة كلّها من الهالكين يوم القيامة، وإن كان يحكم عليهم في دار الدنيا بأحكام الإسلام من الطهارة والوراثة وحلّية النكاح وما شابه ذلك، إلّا أنّه يوم تبلى السرائر، ويؤخذ بالنواصي، ويكون بصرك اليوم حديد ونافذ، و تظهر حقائق الأشياء وواقع الأمور، في ذلك اليوم العصيب الذي تذهل كلّ مرضعة عمّـا أرضعت، ويشيب فيه الطفل الرضيع من هول المطّلع، في ذلك اليوم تهلك الفرق الباطلة، وتنجو الفرقة الناجية المحقّة، وقـليل مـن عـبادي الشكـور، وأكـثرهم في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٢٧ لا يعلمون ولا يعلّمون، وللحقّ كارهون. أمالي الشيخ المفيد بسنده عن أبي عقيل قال : كنّا عند أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه فقال : لتفرقنّ هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة، والذي نفسي بيده إنّ الفرق كلّها ضالّة إلّا من اتّبعني وكان من شيعتي<sup>(1)</sup>.

(١) أمالي المفيد : ٢٣٥، المجلس ٢٤.

۲۲۸ ..... ۲۲۸ ..... ۲۲۸ مالحسين 🕸 في عرش الله

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

إذا كان الولد الذي هو فلذّة من الكبد لا يعدّ من الأهل، عند المخالفة والعصيان، فبطريق أولى لا يكون من أصحابه، حتّى ولو صاحبه وعاشره ليل ونهار، وبحرّد المصاحبة ولو لدقائق أو ساعات لا يدلّ على الفضل والطهارة وصحّة العمل والعدالة، فهذا ابن نوح خير شاهد ودليل، إنّه لم يركب سفينة والده، سفينة النبوّة والنجاة، فإذ ابن نوح خير شاهد ودليل، إنّه لم يركب سفينة والده، سفينة النبوّة والنجاة، فإذ ابن نوح خير شاهد ودليل، إنّه لم يركب سفينة والده، سفينة النبوّة والنجاة، فإذ ابن نوح خير شاهد ودليل، إنّه لم يركب سفينة والده، سفينة النبوّة والنجاة، فإذ ابن نوح خير شاهد ودليل، إنه لم يركب سفينة والده، سفينة والعلقة الزوجيّة ولو كان في بيته وصاحبه في ليله ونهاره، فلا تنفعه المصاحبة، بل ولا النسب ولا السبب، وكذا الكلام في زوجة لوط، فإنّها من الهالكات ولم تنفعها صحبة النبيّ ومعاشرته، بسل والعلقة الزوجيّة والحياة المشتركة، فالملاك هو الحقّ ومتابعته، واعرف الحقّ تعرف أهله، والحقّ مع عليّ طيّلًا وعليّ مع الحقّ، أينا دار عليّ يدور الحقّ معه: ﴿ وَمَنْ تَبعَنِي فَإِنَّهُ مِنٍّ ﴾ (٢).

فالملاك معرفة الحقّ ومتابعته، لا مجرّد النسب أو السبب مـن الزوجـيّة أو الصحبة أو ما شابه ذلك، وهذا ما يقرّبه الوجدان ويدلّ عليه البرهان من الأدلّـة

(۱) هود : ٤٥ ـ ٤٦.

(۲) إبراهيم : ۳۲.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٧٩ العقليَّة والنقليَّة، ومن هذا المنطلق نقول : ليس كلَّ من صاحب الرسول فهو عادل لا يقدح فيه ويؤخذ منه الدين ويهتدى به، فهذا غير معقول، بل من أطاع النبيّ في حياته وبعد رحلته في وصيّه وخليفته بالحقّ، ولم يرتدَّ عمّا أمر به النبيّ تيَلِيَّة، فإنّه من الصحابة العدول الذين يُترضّى عليهم ويترحّم، وإلَّا فسلعنة الله عسلى القسوم الظالمين حتّى ولو كان ابن نوح، فإنّه ليس من أهله ولا أصحابه.

والإمام الحسين سيّد الشهداء للتَنْجُ بتضحياته المقدّسة ودفاعه عن الإسلام وبدمه الطاهر، وإنّه من بيت الوحي والنبوّة، حامل الرسالة السهاويّة السمحاء، وعبء الإمامة العظمى، والعصمة الكبرى، جسّد لنا الحقّ، وتجلّى الربّ بأسهائه وصفاته فيه، فكتب على عرشه المقدّس : «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة»، فمن دخل هذه السفينة الحسينيّة فإنّه من أصحاب النبيّ بتمالة، فإنّه قدال : «حسين منيّ وأنا من حسين»، فسفينة الحسين سفينة الرسول، فمن لم يركبها وترك ولا يتها، واختار وليجة دونها، وتبع ولاية فلان وفلان، فإنّه ليس من أهل النبيّ ولا من أصحابه الكرام، بل هو من الهالكين في الدرك الأسفل من الجحيم، كما هلك ابن نوح. ولا عداء شخصيّ لنا مع أحد، إنّما الملاك هو الحقّ، فقل الحقّ ولو على نفسك، أفن يهدي إلى الحقّ أحقّ أن يتّبع أمّن لا يهدي إلّا أن يهدى ؟ ! ما لكم كيف ٢٣٠ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

#### ١٥ ـ الكافرون المتخلّف من ركوب السفينة كافر

التخلّف من ركوب سفينة نوح كفر، حتّى لأقرب الناس من نوح وهو ولده وفلذّة كبده، فإنّه إذا لم يركب السفينة يكون من الكافرين، لقوله تعالى : ﴿ يا بُنَيَّ أَرْكَبْ مَعَنا وَلا تَكُنْ مِنَ الكافِرِينَ ﴾.

فن لم يركب السفينة كان كافراً، وكانت عاقبته الغرق والهلاك والخسران في الدنيا والآخرة.

كذلك من لم يكن مع أهل البيت علمَيَكُمُ ولم يركب سفينتهم من لم يركب سفينة الإمام الحسين عليمًة ، فأولئك من الكافرين ، فإنّ حبّهم إيمان وبغضهم كفر ، وما أكثر الروايات الدالّة على ذلك<sup>(۱)</sup>.

< وَالله لا يَهْدِي القَوْمَ الكافِرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

الكليني بسنده عن ابن أبي يعفور قال : قلت لأبي عبد الله للمثلة ؛ إنّي أخالط الناس فيكثر عجبي من أقوام لا يتوالونكم ويتوالون فلاناً وف لاناً، ولهم أم انة وصدق ووفاء، وأقوام يتوالونكم ليس لهم تلك الأمانة ولا الوفاء ولا الصدق ! قال : فاستوى أبو عبد الله للمثلاً جالساً، وأقبل عليّ كالمغضب ثمّ قال : لا دين لمن

- (١) راجع ما كتبناه حول هذا الموضوع في (هذه هي الولاية)، وكـتاب (الأصـل حـبّنا أهـل البيت).
  - (٢) البقرة : ٢٦٤.

في رحاب آية السغينة وحديثها ..... ٢٣٦

دان بولاية إمام جائر ليس من الله ، ولا عتب على من دان بولاية إمام عادل من الله ، قلت : لا دين لأولئك ولا عتب على هؤلاء ، ثمّ قبال : ألا تسمع قبول الله عزّ وجلّ : ﴿ الله وليّ الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور ﴾ من ظلمات الذنوب إلى نور التوبة أو المغفرة ، لولايتهم كلّ إمام عادل من الله ، قال : ﴿ والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات ﴾ فأيّ نور يكون للكافر فيخرج منه ؟ إنّما عنى بهذا أنّهم كانوا على نور الإسلام ، فلمّا توالوا كلّ إمام جائر ليس من الله خرجوا بولايتهم إيّاهم من نور الإسلام ، فلمّا توالوا كلّ إمام فأوجب الله لهم النار مع الكفّار فيقال : ﴿ أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار ٢٣ : ٣٢٣، عن غيبة النعماني : ٦٥.

٢٣٢ ..... ٢٣٢ .... ٢٣٢

### ١٦ ــ الظالمون من لم يركب السفينة إنّه من الظالمين

لمّـا كان الأكثر من الغارقين الهالكين، فهذا يعني أنَّهم من الظالمين، فـإنّهم ظلموا أنفسهم أوّلاً، كما ظلموا أهل الحسقّ بمـعاداتهـم وبـغضهم وعـدم اتّـباعهم وطاعتهم وترك ولايتهم، كأصحاب نوح، كما أخبرنا بذلك ربّ العزّة والجلال في قوله تعالى:

وَقَيْلَ بِا أَرْضُ أَبْلَعِي ماءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الماءُ وَقُصْيَ الأَسْرُ وَأَسْتَوَتْ عَلَى الجوديِّ وَقَيلَ بُعُداً لِلنَّقَوْمِ الظَّّالِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ وَقَوْمَ نوحٍ لَمَّا كَذَّبوا الرُّسُلَ أَغْرَقْناهُمْ وَجَعَلْناهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدْنا للظَّالِينَ عَذاباً أَبِياً ﴾ (٢).

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نوحاً إلى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فيهِمْ أَلَّفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسْنِ عاماً فَاخَذَهُمُ الطُّوفانُ وَهُمْ ظالِونَ \* فَأَغْبَيْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاها آيَةً للنعالمينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

َ فَا فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ أَصْنَعِ الفُلنكَ بِأَعْيَّنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُورُ فَاسْلُكْ فِيها مِنْ كُلُّ ذَوْجَيْنِ أَثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ القَوْلُ مِنْهُمْ وَلا تُخاطِنِي

- (۱) هود : ٤٤،
- (٢) الفرقان : ٣٧.
- (٣) العنكبوت : ١٤ ـ ١٥.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٣٣ .... ٢٣٣ .... ٢٣٣ .... ٢٣٣ .... ٢٣٣ في رحاب آية السفينة وحديثها .....

وَأَصْنَعِ الفُـــُكَ بِأَعْــيُنِنا وَوَحْــيِنا وَلا تُحْــاطِبْنِي فِي الَّــدَينَ ظَــلَموا إِنَّهُــمْ مُغْرَقونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكلّ من لم يركب سفينة نوح في زمنه، فإنّه من الغارقين والهالكين، وما أكثر أولئك الذين غرقوا، فإنّ أصحابه لللله كانوا جماعة قليلة ربما عشر المعشار، نجوا بركوبهم السفينة، وكذلك في زمن خاتم النبيّين محمّد تتلق إلى قيام يوم الدين، فإنّه من ركب سفينته التي أخبر عنها بقوله تتليه : «مثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق وهوى» و «إنّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة»، وسفينة الحسين وسفينة أهل البيت للمتكر هي سفينة النبيّ تتليم بلا شكّ ولا ريب، فن ركب هذه السفينة فإنّه ينجو من الشقاء والتعاسة والعذاب والغرق، ومن تخلّف عنها وتركها فإنّه من الهالكين المغرقين المعدّبين التعساء الأشقياء، خسر الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٢٧.

<sup>(</sup>۲) هود : ۳۷.

٢٣٤ ..... الإمام الحسين على عرش الله

## ١٧ ـ الجاهلون من لم يركب السفينة فهو من الجاهلين

قال الله تعالى :

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نوحاً إلى قَوْمِهِ إِنّي لَكُمْ نَذِيرُ مُبِنُ \* أَلَا تَعْبُدُوا إِلّا اللّٰهَ إِنّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلَمٍ \* فَقَالَ المَلاُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ ما نَراكَ إِلّا بَشَراً مِئْلَنَا وَما نَراكَ أَتَّبَعَكَ إِلّا اللَّهُ الَّذِينَ كَفَروا مِن قَوْمِهِ ما نَراكَ إِلّا بَشَراً مِئْلَنَا وَما نَراكَ أَتَّبَعَكَ إِلّا اللَّذِينَ هُمْ أراذِلْنَا بادي الرَأي وَما نَرى لَكُمْ عَلَيْنا مِن فَضْلٍ مِئْلَنَا وَما نَراكَ أَتَبَعَكَ إِلّا اللَّذِينَ هُمْ أراذِلْنَا بادي الرَأي وَما نَرى لَكُمْ عَلَيْنا مِن فَضْلٍ مِنْ نَظْئُكُمْ كَاذِبِينَ \* قَالَ يا قَوْمِ أَرَا يُنْهُمْ أراذِلْنَا بادي الرَأي وَما نَرى لَكُمْ عَلَيْنا مِن فَضْلٍ بَلْ نَظْئُكُمْ كَاذِبِينَ \* قَالَ يا قَوْمِ أَرَا يُنْهُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيَّيْهَ مِنْ رَبِي وَآتانِي رَحْمَةً مِنْ عَنْ إِن نَظْئُكُمْ كَاذِبِينَ \* قَالَ يا قَوْمِ أَرَا يُتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيَّيْهَ مِنْ رَبِي وَآتانِي رَحْمَةً مِنْ عَنْ يَعْذِهِ فَعَمِيتَ عَلَيْكُمْ أَنْلَنْزِمُكُوها وَأَنْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِي وَمَ يَنْ يَنْ عَنْ يَنْ يَ مَنْ يَعْذَهِ مَنْ يَنْ يَعْذَهِ مَنْ إِنْ الْنَائُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أُجْرِي إِلَا عَلَى اللهِ وَمَا أَنْ يَعْرَبُ مِنْ وَنِهِ مِنْ رَبْعَ وَآتا يَعْرَا مِنْ أَنْ أَعْرَى إِنْ أَنْنُ عَلَيْ مَنْ اللَهُ مَنْ إِنْ أَعْرَبُ مَنْ أَنْ يَعْنُ إِنْ أَعْرَا مَا أَنْ يَعْنَ مَا لَا أَنْ الْعَنْ إِنَّهُ مُعْلَقُو مَ إِنْ أَنْكُمْ عَلَيْهِ مالاً إِنَ أُجْرِي إِلَيْ عَلَى اللهِ وَمَا أَنْ يَعْنُ لِي أَعْنَ إِنْ أَجْرِي إِنْ أَجْرِي إِنَا مَا أَنْ يَعْنُ إِنْ وَا إِنْ أَعْرَ عَلَيْ يَعْنُ لَكُمْ عَلَيْ عَلْ مُ عَالَي مَا عَالَ إِنْ أَعْنُ أَنْهُ مُنْ يَنْ عَلْ عَلَى الْعُنْ إِنَا إِنَا لَكُمْ عَلَيْ مَنْ أَعْنُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ إِنْ أَنْ عَالَة مَنْ إِنْ أَنْ أَنْ مَا مَنْ مَنْ عَلْ مَنْ مَا لَهُ إِنْ أَنْ مَا عَنْ مَعْتَ مُ مَنْ مَا عَنْ أَعْنُ أَنْ أَعْنُ مَا عَنْ إِنْ أَعْ أَنْ أَعْنُ مَا مَا أَنْ مَا عَنْ إِنْ أَنْ مَنْ مَ مَا أَنْ أَعْرَى أَعْنُ أَعْنَ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنُ مَا أَنْ مَا مَا مَا أَنْ أَعْنَ مَ مَا أَعْ أَنْ أَعْ أَنْ أَعْنُ أَعْ أَنْ أَعْ أَنْ أَعْ أ

خلق الله الجهل من الظلمة، كما خلق العقل والعلم من نوره، فالعاقل العالم من يتبع الحقّ ويكون معه في كلّ شيء، لا يحيف عنه ولا ينحرف منه، بل يركب سفينته، ويطيع ربّان السفينة، فإنّه يدعوه إلى الحقّ، إلى عبادة الله سبحانه، وإنّه يخاف عليه من عذاب يوم أليم، فإنّه على بيّنة من ربّه، وآتاه الله رحمته من عنده، ولكن أكثر الناس للحقّ كارهون، يفترون على نبيّهم، وكفروا بربّهم، فكانوا من الهالكين.

وكذلك من لم يطع النبيّ في أهل بيته للمَكْلِمُ ، ولم يركب سفينة النسجاة ، فـ إنَّه

(۱) هود : ۲۵\_۲۹.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٣٥ بلا شكّ يغرق ويهلك، وإن كان يحسب في دنياه أنّه على الحقّ، وأنّه يحسن صُنعاً، ولكنّ الملاك هو متابعة الحقّ وركوب السفينة، وإلّا فكلّ حزب بما لديهم فرحون، فن كان إلهيّاً نبويّاً علويّاً حسينيّاً إماميّاً، يعني اهتدى بمصباح الهداية وركب سفينة النجاة، فإنّه بلا ريب ينجو في المعاد، ويسعد بدخوله الجنّات، لمثل هذا فليعمل العاملون. ۲۳٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

# ۱۸ – الغاوون من لم يركب السفينة فهو من الغاوين

قال الله تعالى :

وَلا أقولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللهِ وَلا أَعْـلَمُ الْغَـيْبِ وَلا أَقـولُ إِنِّي مَـلَكُ وَلا أقولُ لُلَّذِينَ تَزْدَرِي أَعْيُنُكُمْ لَنْ يُؤْتِيَهُمُ اللهُ خَبْراً اللهُ أَعْلَمُ بِما في أَنْفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ \* قالوا يا نوحُ قَدْ جادَلنتَنا فَأَكْثَرْتَ جِدالَنا فَأْتِنا بِما تَعِدُنا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ \* قالَ إِنَّا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللهُ إِنْ شَاءَ وَما أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ \* وَلا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتَ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللهُ إِنْ شَاءَ وَما أَنْتُمْ مُعْجِزِينَ \* وَلا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتَ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَنْ يَغْوِيكُمْ هُوَ رَبَّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾<sup>(1)</sup>

الإغواء بمعنى الضلال والانحراف، فمن غرّته الدنيا ومظاهرها الخلّلابة من الأموال والجاه والمقام والنساء والملاذّ، فإنّه يحتقر الضعفاء من المؤمنين فيزدريهم في نظراته، ويجادل بالباطل، ويأمن مكر الله، ولا ينفعه نصح النـاصحين، فيرتكب الذنوب والمعاصي حتى يسودّ قلبه ويستولي عليه ظلمة الجهل، فيضلّه الله عن علم ويغويه عن الصراط المستقيم، فإنّه هداه النجدين، طريق الخير والجنّة، وطريق الشرّ والنار، إلاّ أنّه اختار نجد النار وطريق الشرّ بارتكاب الآثام والفواحش، فأضلّه الله وأغواه، فإنّه بنفسه اتّبع خطوات الشيطان وغوايته :

٤ قالَ بِعِزَّتِكَ لأَغْدِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ إلَّا عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ (\*).

- (۱) هود : ۳۱ ـ ۳٤.
  - (۲) ص : ۸۲.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٣٧

وقليل أولئك المخلصون الشاكرون، وأكثرهم من الغاوين، فـتركوا سـفينة نوح، كما تركوا سفينة محمّد تلكة، وانقلبوا على أعقابهم وارتدوّا عن الولاية والخلافة الحقّة، وهذا الأمر سارٍ إلى اليوم الموعود، الذي وعد الله الشيطان بإمهاله إلى ذلك اليوم.

فني كلَّ زمان يكون الصراع بين الحقّ والباطل، بين يزيد السفّاك شارب الخمور وبين سبط الرسول سيّد الشهداء الإمام الحسين للظِّلا ، وفي كلّ زمان ومكان يكون الصراع بين المعسكر اليزيدي والمعسكر الحسيني، فكلّ يوم عاشوراء، وكلّ أرض كربلاء.

وإِنَّما ينجو في الحياة الدنيا والآخرة من ركب سفينة الحسين للظِّلا ، فإنَّه كتب على عرش الله : «الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة ». قال الله نعالى : ﴿ أَمْ يَـقولونَ أَفْـتَرَاهُ قُـلْ إِنِ أَفْـتَرَيْتُهُ فَـعَلَىَّ إِجْـرامـي وَأَنـا بَـرِي مُ مِتَـا تُجرِمونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

من وحي قصّة نوح الكبرى، أنّ قـومه كـانوا يـؤذونه في صـنع سـفينته، ويكذّبون عليه، ويرتكبون الجنايات والإجرام بحقّ نبيّهم، والنبيّ نوح عليّلًا تـبرّأ منهم ومن إجرامهم، فإنّهم من القوم الجرمين.

وكذلك الأمر في خاتم النبيّين، فما أوذي نبيّ بمثل مــا أوذي عــليه الصـلاة والسلام، كما أخبر بذلك، حتّى في آخر أنفاسه القدسيّة بين الموت والحياة افــتروا عليه واتّهموه بالجنون كما فعل كفّار قريش من قــبل، حــتّى قــالوا : «إنّ الرجــل ليهجر»، والله سبحانه قد نزّهه بقوله تعالى :

وَما يَنْطِقُ عِنَ الْهُوىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يوحىٰ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فأكثر قوم نوح كذّبوه في سفينته ونبوّته ودعوته، وكذلك قوم محمّد ﷺ طابق النعل بالنعل، وكلّ ما كان في الأمم السالفة تكون في هذه الأمّة ـكما ورد في أخبار الفريقين السنّة والشيعة ـ فأكثرهم كرهوا الحقّ أمير المؤمنين علي للظِّلِ وخـالفوه

(۱) هود : ۳۵.

(٢) النجم : ٣.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٣٩ وحاربوه وغصبوا حقوقه وضربوا زوجه ف اطمة الزهراء عليمًا وق تلوا أولاده أسباط النبي تتمليم ، فأكثرهم من القوم المجرمين، ولا يسنجو إلاّ من ركب سفينة أهل البيت عليم ، والتي تتلخص بسفينة الحسين عليم ، فستتسع وتكون أسرع في الوصول إلى الله سبحانه، فإنّها جمعت بين النبوّة والإمامة ، ف «حسين مني وأنا من حسين»، و «الأئمة التسع من ولد الحسين»، فهو الجمامع بين نمور النبوّة ونور الإمامة، كأمّه فاطمة الزهراء سيّدة النساء عليم في مجمع النورين بنت رسول الله ورّوجة وليّ الله الأعظم عليميني من منينة أوسع وأسرع، ومصباحه أجلى وألمع. 

#### ٢٠ ـ العاصون الأكثريّة في منطق القرآن من العُصاة الفاسقين

لو رجعنا إلى القرآن الكريم لرأينا حقيقة ناصعة لا يمكن إنكارها، كما يـدلّ عليها الشاهد العيان، وهي أنّ الناس بـالنسبة إلى القـضايا الدينيّة والمـعتقدات السهاويّة على صنفين : فمنهم من يؤمن ومنهم من ينكر ويكفر، ولا عجب أنّ أكثرهم من الصنف الثاني، كما في قوله تعالى :

- إِنَّ اللَّهُ لَذُو فَضْلٍ على النَّاسِ وَلَكِنَّ النَّاسَ لا يَشْكُرونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ في الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبيلِ اللهِ ﴾<sup>(1)</sup>.
   قُلْ إِنَّمَا عِلْمُها عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   إِنَّهُ الحَقُّ مِنْ رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُؤْمِنونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.
   وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.
  - (١) البقرة : ٢٤٣، يوسف : ٣٨، غافر : ٦١.
    - (٢) الأنعام : ١١٦.
- (٣) الأعراف : ١٨٧، يوسف : ٢١ و ٤٠ و ٨٨، النحل : ٣٨، الروم : ٣٦، سبباً : ٢٨ و ٣٦، غافر : ٥٧.
  - (٤) هود : ١٧، الرعد : ١٠
    - (٥) يوسف : ١٠٣.
    - (٦) الإسراء : ٨٩ .

- (١) الصافًات : ٧١.
- (٢) المائدة : ٥٩، الأعراف : ١٠٢، التوبة : ٨.
  - (٣) الزخرف : ٧٨.
  - (٤) آل عمران : ١١٠.
    - (٥) المائدة : ١٠٢.
    - (7) الأنعام : ١١١.
    - (٧) الأعراف : ١٧.
    - (٨) الأعراف : ١٠٢.
      - (٩) يونس : ٣٦.
      - (١٠) النحل : ٨٣ .
    - (١١) الأنبياء : ٢٤.

٢٤٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش ألله

أمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةُ بَلْ جاءَهُمْ بِالحَقَّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 أمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 إنَّ في ذٰلِكَ آيَةً وَماكانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يُلْتَقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يُلْتَقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يُلْ أَذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يُنْ أَذَينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُراتِ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يونا الحَمْدُ لللهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ بِهِ مَنْ اللَّهُ الْحُمْرُعُونَ بِهُ أَعْرَبُونَ إِلَى الْحُبُونَ إِنَّ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ يَسْتَعْ وَرَاء الْحُمْمَ لا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يونا إذا أَذَينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاء الْحُبُرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يونا الحَمْدُ اللهُ الا يَعْقِلُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

عن الحقّ وهم له كارهون، ويجرمون، فهم من الكمافرين الضالين الفاسقين الكاذبين.

ثانياً : يتّصف هؤلاء الأكثريّة بمثل هذه الصفات : إنّهم لو أطعناهم لأضلّونا عن سبيل الله، لأنّهم يدعون إلى سبيلهم وأنفسهم، ويـفترون عـلى الله الكـذب، ولا ذمّة لهم ولا يلتزمون بعهد وميثاق، ويتبعون الظنّ الذي لا يغني من الحقّ شيئاً، ويعرفون نعمة الله ثمّ ينكرونها، ويعترضون على رسول الله ـكما قال الرجل : إنّ

- (١) المؤمنون : ٧٠.
  - (٢) الفرقان : ٤٤.
- (۳) الشعراء : ٨و ٦٧ و ١٠٣ و ١٠٢ و ١٣٩ و ١٥٨.
  - (٤) الشعراء : ٢٢٣.
- (٥) العنكبوت : ١٢، لقيان : ٢٥، الزمر : ٢٩، الدخان : ٣٩.
  - (٦) الحجرات : ٤٠.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٤٣ .... ٢٤٣ .... ٢٤٣ الرجل ليهجر \_ فهم غير مؤدّبين في معاشرتهم مع النبيّ، وإذا حدّثهم بما هو الحــقّ كرهوا ذلك.

ثالثاً : نتيجة حديثي الافتراق والسفينة حكما مرّ أنّ الذين يكونون في خطّ النبيّ حقّاً وفي منهاجه ونهجه حقيقةً هم من المؤمنين القلّة، وأنّه بعد رسول الله ستنقلب الأمّة وترتدّ عن الحقّ وتكره ذلك، وما أكثر الناس إلّا للحقّ كارهون فهم لا يعقلون بالعقل الذي عبد به الرحمن واكتسب به الجنان، فلا يسمعون وإن كان لهم السمع، فهم كالأنعام بل أضلّ سبيلاً، لأنّ الله منحهم ووهبهم العقل، فلم ينتفعوا به، ولم يستعملوه كما هو المطلوب، فانقلبوا على أعقابهم :

﴿ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَلَبُتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ (1).

فالله سبحانه إِنَّما يجزي الشاكرين \_بعد رحلة النبيّ ـ وهم قلَّة من المؤمنين كما في قوله تعالى :

أَقَلِيلُ مِنْ عِبادِيَ الشَّكُورُ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وإلاّ فإنّ أكثر الناس لا يشكرون، فالأكثريّة لا يدلّ على الحقّانيّة، بل الفرقة الناجية إنّما هي فرقة واحدة من ثلاث وسبعين فرقة، وهذا هو الحقّ من ربّك، ولكنّ أكثر الناس لا يؤمنون، فأبى أكثر الناس إلاّ كفوراً، ولا تعجب فقد ضلّ من قبلهم في افتراق الأمم كأمّة موسى وعيسى طلِّيَنِظ أكثر الأوّلين، فإنّ أكثرهم الفاسقون.

ولقد جئناهم بالحقّ وأقمّنا البراهين الساطعة والأدلّة القاطعة مـن الكـتاب الكريم والسنّة الشريفة على حقّانيّة معتقدات الفرقة الناجية أتباع مذهب أهل بيت

(۱) آل عمران : ۱٤٤.

(۲) سبأ : ۱۳.

٢٤٤ ..... ٢٤٤ ..... ٢٤٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

رسول الله تَبَلَيُّ ولكنّ أكثرهم للحقّ كارهون، يفترون على الله الكذب ويحرّفون الكلم عن مواضعها جهلاً وعناداً، فإنّهم لا يعقلون، وبسوء اختيارهم نكبوا عن الصراط المستقيم، والنهج القويم والنبأ العظيم، فإنّهم تقليداً لآبائهم واتّباعهم الظنّ ماكانوا ليؤمنوا إلاً أن يشاء الله ولكنّ أكثرهم يجهلون، وإن كانوا قد عرفوا نعمة الله من قبل في آية الإكمال وسبب نزولها :

اليَوْمَ أَكْمَكْتُ لَكُمْ دينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ ديناً ﴾<sup>(1)</sup>.

ولكن أنكروها وجحدوها واستقنتها قلوبهم، فما نجد أكثرهم إلّا كمفوراً، فأعرضوا عن الحقّ وكفروا به وارتدّوا بعد رسول الله يَتَلَيَّ عن ولاية أهل البيت للمَتَكَيْ وأحرقوا بيوتهم التي نزل فيها الكتاب، فشرّدوهم وقتلوهم وسبوا ذراري النسيّ المختار تيكَيُّ، فكان أكثر الناس من العصاة الفاسقين الظالمين، وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلبٍ ينقلبون والعاقبة للمتّقين، وما الله بغافلٍ عمّا يعملون، إنّما يهلهم رويداً إلى حين، ويتّعهم قليلاً ويملي لهم ليزدادوا إثماً وعذاباً، وبئس المصير والقرار.

أجل إنَّهم بدَّلوا نعمة الله كفراً، وليست النعمة إلَّا أمير المؤمنين عـلي عليَّلاً ، فيقول في قوله تعالى :

اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللهِ كُفُراً وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ دارَ البَوارِ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَها وَبِنْسَ القَرارِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

نحن والله نعمة الله التي أنعم الله بها على عباده، بنا فاز من فاز<sup>(٣)</sup>.

- (۱) المائدة : ۳.
- (۲) إبراهيم : ۲۹.
- (٣) البحار ٥٥ : ٢٢، عن تفسير القمّى : ٧٥.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... وسفن أهل بيته الأطهار للمتكلم ، إلّا أنّ وسفينة النعم بعد رسول الله إنّما هي سفن أهل بيته الأطهار للمتكلم ، إلّا أنّ سفينة الحسين للمثلج تمتاز بخصلتين : (سعتها ) فينجو كلّ من ركبها ولو أتى بـذنوب الثقلين ، فإنّه بركوبها المبارك يتوب إلى ربّه ، ويكون كيوم ولدته أمّه ، و (سرعتها ) فما أسرع الوصول بها إلى رضا الله سبحانه ونيل رحمته الواسعة ودرك فيوضاته القدسيّة والسعادة الأبديّة .

كما أنّ سفينة الحسين للظِّلَم سفينة النبوّة (حسينٌ منّي وأنا من حسـين)، وإنّهــا سفينة الإمامة (والأئمة التسع من ولد الحسين للظِّلَم )، وإنّها سفينة الهداية (والإمام المهدي من ولد الحسين للظِّلم ). ٢٤٦ ..... ٢٤٦ ..... ٢٤٦ .... ٢٤٦

قال الله تعالى :

﴿ قَالَ رَبَّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً \* فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعاني إِلَّا فِـراراً \* وَإِنِّي كُلَّها دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ هُمْ جَعَلوا أصابِعَهُمْ في آذانِهِمْ وَٱسْتَغْشَوْا ثِـيابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَآسْتَكْبَروا آسْتِكْبَروا آسْتِكْبَروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا مُدْ بَاللَ مُ أَنْ أَنْ وَأَصَرُّوا مُ أَسْتَخْشُوا ثَـيابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَآسْتَكْبَروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا أَحْدَى مَ مَعْلُمْ في آذانِهِمْ وَآسْتَخْشُوا ثَـيابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَآسْتَكْبَروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا آسْتِكْبروا أَسْتَكْبَروا أَصْتَكْبَروا أَسْتَكْبَروا مَعُمْ أَمْ مَ مَعْلوا أَصْلِعُهُمْ أَنْ أَسْتَكْبَروا أَسْتَكْمَ وَأَصَرُوا أَسْتَكْمَروا أَسْتَكْمَ وَالْمَ أَسْتَكْبَروا أَسْتَكْمَ وَالْعَالَ مُ أَنْ أَسْتَكْمَ وَالْمَ أَسْتَكْبُروا أَسْتَكْبَروا أَسْتَكْمَ أَسْتَكْمَ أَسْتَكْمَ وَالْعَالَ أَسْتَكْمَ وَا أَسْتَكْمُ وَأَصَرُوا أَسْتَكْمَ وَا أَسْتَكْمَ وَا أَسْتَكْبُوا أَسْتَكْبُوا أَسْتَكْمَ وَالْعُرُوا أَسْتَكْمَ وَ أَعْتَنْ أَوْ مَعْ أَلْ أَسْتَكْمَ وَ أَصْلَهُ أَنْ أَمْ أَعْذَا أَسْتَكْرَ أَسْتَكْرُ أَنْ أَمْ أَعْتَنْهُمُ مُ مَعْلُونَ أَمْ أَعْرُ أَصْلَعُهُ أَنْ أَنْ إِنْ أَسْتَكْشُوا أَسْتَكْمُ أَوْ أَصْرُوا أَسْتَكْمُ وَ أَسْتَكْبُوا أَسْتَكْمَ أَسْتَكْمُ وَ أَسْتَكْمُ أَسْتَكْمُ أَسْتَكْمُ أَسْتَكْمُ أَسْ أَسْتَكْتُ أَسْتَكْ أَسْ أَسْتَكْ أَسْ أَسْتَكُونُ أَسْتَكْ أَسْ أَسْتَكُوا أَسْتَتَكْمُ أَسْتَكْ أَسْ أَسْتَكْ أَسْتَكُمُ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْتَكُمُ أَسْتَكْ أُمْ أَسْتَكُونُ أَسْتَكُمُ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُمُ أَسْتَكْتُ أَسْ أَسْتِكُمُ أَسْتَكُمُ أَسْ أَسْتَكُونُ أَسْتُ فَلْ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُونُ أَسْتَعْتُ أَسْتَعْتُ أَسْتُ أَسْتُ أَسْتَعْشَا أَسْتَعْتُ أَسْ أَسْتَنْ أَسْتَنْتُ أَسْتُ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُ أَسْتَ أَسْتُ أَسْتَعْتُ أَسْتَ أَسْتُ أَسْتُ أَسْ الْعُرْسُتُ أَسْتَنْتُ أَسْتُ أَسْتَكُمُ أَسْتَكُمُ أَسْتَعْتُ أَسْتَعْتُ أَسْ أَسْتَ أَسْ أَسْتَكُ أَسْ أَسْتُ أَسْ أَسْتَكُ أَسْ أَسْتَكُ أَسْتُ أَسْ أَسْتُ أَسْ أَسْ أَسْتُ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْتُ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْ أَسْ أَعْ

الكبرياء رداء الله سبحانه فهو الكبير الأكبر المتكبّر، فمن نازع الله في ردائه أكبّه الله على منخريه في النار، فأراد الله لعباده التـواضع والخـشوع والخـضوع والعبوديّة، فمن فعل ذلك أفاض الله عليه من سعة رحمته، حتّى يفعل ما يفعله، فإنّ العبوديّة جوهرة كنهها الربوبيّة، فلم يرضَ الله للعباد التكبّر وطلب التكـبّر الذي يعني الاستكبار على الفير، فإنّه قد ذمّ ذلك وأوعد عليه النار، أمّا التواضع فإنّ الله يحبّ المتواضعين ويرفع في شأنهم ويعزّهم، فمن تواضع لله رفعه، ولا واضع لمن رفعه الله، كها لا رافع لمن وضعه، يعزّ من يشاء ويذلّ من يشاء، وإنّى الساء العزّة له ولرسوله وللمؤمنين الذين يستحقّون العزّة والكرامة والشرف.

فسبحانه قد ذمّ المستكبرين في كتابه الكريم، وأعدّ لهم نــار جــهنّم، أولئك الذين يدعونهم الأنبياء للهداية والسعادة وغفران الله ورضوانه، إلّا أنّهم يجعلون أصابعهم في آذانهم ويستغشون ثيابهم، ويصرّون على مواقفهم الاستكباريّة، وهذا

(۱) نوح : ۵ ـ ۷.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... لا في العالم استكبروا عن عبادة الله، حال أكثر الناس، كما نشاهد اليوم أكثر الناس في العالم استكبروا عن عبادة الله، وغرّتهم الحياة المادّية، فتركوا الدين واتّبعوا الملاذّ والشهوات، فـضلّوا وأضـلّوا، وقليل من عباد الله الشكور الصبور، المطيع لله وللرسول ولأولي الأمر، سفن النجاة ومصابيح الدجى وأعلام الورى وحجج الله وأركان الهدى وساسة العباد وأمساء الوحي. ۲٤٨ ...... الإمام الحسين 🖽 في عرش الله

#### ۲۲ ــالمذنبون الأكثريّة أهل المعصية

قال الله تعالى : في قبالَ نبوحٌ رَبَّ إِنَّهُمْ عَبَصَوْنِي وَٱتَّبَعوا مَنْ لَمْ يَبَزِدْهُ مَبَالَهُ وَوَلَـدَهُ إِلَّا خساراً ﴾<sup>(۱)</sup>.

كثير من الناس من يفرح ويفتخر بكثرة ماله وأولاده ﴿ أَلهَاكُم التكاثر ﴾ ، ولا يدري أنّه لولا أداء حقوقهما فإنّهما يكونان عليه وبالاً، ولم يزده إلاّ خساراً، فإنّ حبّهما يخرج الإنسان من الدين، ومن طاعة ربّ العالمين، فيعصي الله ورسوله، ويتّبع المال والدنيا الدنيّة والطغاة الجبابرة، وأكثر الناس هكذا، كسما يحدّثنا ربّ العباد في قصّة نوح عليّلاً عن لسانه المبارك، فإنّه خلال ألف سنة إلاّ خمسين عاماً يدعوهم إلى الله ليسعدوا في الدارين، إلاّ أنّهم يعصونه ويتّبعوا أصحاب الدنيا والثروة وكثرة الأولاد الذي لا يزيدهم إلاّ خساراً.

وكذلك أمّة خاتم النبيّين وسيّد المرسلين وحبيب إله العالمين محمّد ﷺ، فقد عصوه في أهل بيته الأطهار للجَيْلَا ، فما منهم إلّا مقتول أو مسموم، عصوه في قصّة الغدير وواقعة الطفّ وكربلاء الحزينة، وأمثالهما، إلّا قليل من الناس بذلوا النـفس والنفيس في إحياء أمرهم، وتخليد ذكـرهم، ونـشر مـذهبهم، وذكـر فـضائلهم ومناقبهم، ومثالب أعداءهم ومنكري حقوقهم، وهكذا شاء الله سبحانه ديمـوميّة

(۱) نوح : ۲۱.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٤٩ الصراع بين الحقّ والباطل، ولا تستوحشوا في طريق الحقّ من قلّة أهله، فإنّ الشيطان منذ اليوم الأوّل أقسم بعزّة الله سبحانه ﴿ لاغوينّهم أجمعينَ إلّا عبادك منهم المخلصين ﴾ ، والتأريخ يحدّثنا بالصراع تارةً بين آدم والشيطان وأخرى هابيل وقابيل، وبين إبراهيم ونمرود وموسى وفرعون وعيسى ويهوذا وخاتم الأنبياء محمّد وأبي جهل وكفّار قريش، وهكذا حتى عصر الحسين ويزيد، ومن بعدهما كلّ واحد إمّا أن يكون في معسكر الحسين للنيّلة راكباً سفينته ويستضيء بمصباحه، وإمّا أن يكون في معسكر يزيد السفّاك، وقفوهم إنّهم مسؤولون، فيوم القسيامة لا محالة تسأل : في أيّ المعسكرين أنت ؟

| عرش الله | للہ فی | الإمام الحسين |  | 10. |
|----------|--------|---------------|--|-----|
|----------|--------|---------------|--|-----|

### ۲۳ ـ الضالون الأكثريّة أهل الضلال

قال الله تعالى : ﴿ وَقَدْ أَضَلُّوا كَثيراً ولا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلالاً ﴾ <sup>(١)</sup>.

على المؤمن الرسالي كما علّمنا أمير المؤمنين علي للمؤلّم في نهجه القيم : «لا تستوحشوا في طريق الهدى من قلّة أهله»، أن لا يستوحش من قلّة عددهم، فإنّ الدين مجموعة قوانين إلهيّة تكليفيّة تقيّد الإنسان في ملاذًه وما تشتهيه نفسه الأمّارة بالسوء، وهذا ما يصعب على الإنسان فإنّه يريد أن يتحرّر من القيود، حتى قيود الشرع المقدّس، وإن كانت هذه القيود في الحقيقة إنّما تحرّره من عبادة غير الله ليعبد الله وحده، وتجعله إنساناً متحرّراً بتمام معنى الحرّية الصادقة المطابقة لفطرته السليمة، ولكن مع هذا يفرّ من التكاليف والقيود ظنّاً منه بوهم شيطاني ووساوس شيطانيّة من الجنّ والإنس أنّه يصل إلى الحرّية، فيريد أن يتحرّر حتى من الدين ويقول كفراً وظلماً «الدين أفيون الشعوب»، فأكثر الناس في ضلال عن الحق والحقيقة، فيتّبعون أهواءهم وأصحاب الدنيا، ليشبعوا غرائزهم الحيوانيّة، فهم كالأنعام بل أضلّ سبيلاً. فيفقد مقام الإنسانية، ويكون حيواناً أو كآلة صمّاء في عجلة دوّارة، لا يفهم من الحياة شيئاً ويعيش على هامش الحياة، وقد كان المفروض منه أن يعيش في متنها وواقعها، لأنّ الله خلق الأشياء كلها من أجله،

(۱) نوح : ۲٤.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٥١ وخلقه من أجله، كما في الحديث القدسي، قال الله سبحانه في شأن الإنسان : «خلقت الأشياء من أجلك، وخلقتك من أجلي»، فجاء الإنسان ليكون خليفة الله في أرضه في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، في أحسن تقويم، إلاّ أنّه باختياره طريق الشرّ وسبيل النار صار في أسفل السافلين، فأكثر الناس في ضلال مسين، فلا تستوحش في طريق الحقّ من قلّة أهله.

عليك أن تكون في الفرقة الناجية، وإنَّما تسئل يوم القيامة : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤُولُونَ ﴾ عن ذلك، ولا يعذر المرء بتقليد الآباء ووعّاظ السلاطين.

عليك أن تركب سفينة النجاة المتمثّلة بمذهب الإمام الحسين عليه ، بمدهب أهل البيت عليكيم :

﴿ وَقَدْ أُصَلُّوا كَثِيراً وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا ضَلَالًا ﴾ .

٢٥٢ ..... ٢٢٠٠٠ .... ٢٥٢ .... الإمام الحسين 🖽 في عرش الله

قال الله تعالى : ﴿ وَنَصَرُناهُ مِنَ القَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبوا بِآياتِنا إِنَّهُمْ كانوا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغْـرَقْناهُمْ أَجْعينَ ﴾ <sup>(۱)</sup>.

عندما نرجع إلى قصّة نوح ظيَّلا نرى مجموعة قـليلة جـدًا ركـبت سفينته المباركة، وأمّا أكثر الناس فقد أغرقهم الله سبحانه، لأنّهم كانوا يكذّبون بآيات الله وينكرونها ويعادونها، إنّهم عملوا السوء والفحشاء حتّى اسودّت قلوبهم وقُفلت أبوابها، فلا تدخل الرحمة الإلهيّة فيها، ولم ينفعهم نصح الناصحين ووعظ الواعظين، فكلّما يدعوهم صلحاؤهم كالأنبياء والأوصياء والعلماء الصلحاء الذين هم ورثة الأنبياء، إلى الهداية والتقوى فإنّهم يكذّبونه ويحاربونه ويفترون عليه بافتراءات يهتزّ منها عرش الله جلّ جلاله، إلّا أنّ الله وعد رسله بالغلبة ﴿ كَتَبَ اللهُ لأَغْلِبَنَّ أنا ورُسُلي ﴾<sup>(٢)</sup> وينصر المؤمنين ويؤازرهم بتأييداته وألطافه الخفيّة والجليّة، ويجعل اللعنة على القوم الظالمين قوم سوء، فيغرقهم أجمعين.

فإذا أردت أن تكون من أهل الحقّ والهداية والعمل الصبالح، وتـنجو مـن السوء ومن تبعاته، ومن الغرق والعذاب الإلهي، فعليك أن تركب سفينة النجاة التي

(١) الأنبياء : ٧٧.

(٢) الجادلة : ٢١.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... العصور، ألا وهي سفينة الحسين عليَّلاً، أيّدها الله على طول التأريخ وعلى مدى العصور، ألا وهي سفينة الحسين عليَّلاً، فما أكثر الطغاة والجبابرة من بعد ثورته الخالدة أرادوا أن يطفؤوا نور الله، فحاربوا قضيّة سيّد الشهداء وقصّة كربلاء وواقعة الطفّ الأليمة، إلّا أنّ الله متمّ نوره ولو كره الكافرون، فني كلّ عام تزدهر سفينة الحسين عليَّلاً المتمثّلة بالشعائر الحسينيّة بأروع وأجمل وأعمق ازدهار، وينتشر مذهب أهل البيت عليميّلاً من خلال إحياء الشعائر والمآتم الحسينيّة بكلّ مظاهرها القديمة والجديدة، فمن أراد النجاة والاستضواء بالمصباح والسراج، فإنّ الحسين عليَّلاً مصباح الهداية وسفينة النجاة. ٢٥٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

#### ٢٥ ـ الفارّون من الحقّ

قال الله تعالى :

قَالَ رَبَّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَاراً \* فَلَمْ يَنزِدْهُمْ دُعانِي إِلاً فِراراً ﴾<sup>(١)</sup>.

مسؤوليّة المبلّغ الرسالي الذي يرث الأنبياء للمميّليّة «العلماء ورثة الأنبياء» في مقاماتهم ومسؤولياتهم التوجيهيّة والدينيّة أن يبلّغ رسالات الله ليل نهار ولألف عام كما فعل نوح لليّلة ، فيدعو إلى الله ولا يتنفّر ولا يتهاون ولا يتكاسل، وإن كان أكثر الناس لا يستجيبون له، ويفرّون من دعوته، فإنّ ذلك بعين الله عزّ وجلّ، وإنّما يعمل بوظيفته الشرعيّة، من الهداية والتبليغ، ويجعل في حسبانه أنّ أكثر الناس لم يزدهم دعوته إلاّ فراراً، وهذا يعني عظم مسؤوليّة الدعاة إلى الله، وإنّهم يدعون أقوامهم وشعوبهم ليلاً ونهاراً، ولا يكتفون بالمحاضرات والمنابر وساعات خاصّة، فهذا لا يكني في إصلاح الأمة وسوق المجتمع الإسلامي إلى شاطئ السلام والسعادة وخلاصهم من طوفان العقائد المنحرفة والشقافات المزيّفة، والعلوم المهلكة، يركبونهم سفينة النجاة المتجسّدة بسيّد الشهداء عليّكة وثورته الجبّارة الخالدة بخلود وخلاصهم من طوفان العقائد المنحرفة والشقافات المزيّفة، والعلوم المهلكة، يركبونهم سفينة النجاة المتجسّدة بسيّد الشهداء عليّكة وثورته الجبّارة الحادة بخلود وخلاصهم من طوفان العقائد المنحرفة والشقافات المزيّفة، والعلوم المهلكة، يركبونهم سفينة النجاة المتجسّدة بسيّد الشهداء عليّية وثورته الجبّارة الحالدة بخلود ولزمان والمكان، ومعطياتها الإسلاميّة، وتوتي أكلها كلّ حين، بثورات إصلاحيّة مند الظلم والجور والجبابرة والطغاة، وضد مظاهر الفسق والفجور ومعالم الفواحش وللنكرات.

(۱) نوح : ۵ ـ ٦.

| اية ال | رحاب   | فی          |
|--------|--------|-------------|
| •      | اية ال | رحاب آية ال |

٢٦ \_ الجادلون بالباطل

قال الله تعالى : ﴿ وَحَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسولِمٍمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجادَلوا بِالباطِلِ لِيَدْحَضوا بِهِ الحَقَّ ﴾ <sup>(1)</sup>.
من مواصفات الأكثريّة من أهل الضلال أنّهم يجادلون بالباطل من غير علم من مواصفات الأكثريّة من أهل الضلال أنّهم يجادلون بالباطل من غير علم ليدحضوا به الحقّ، فيحاربون أعة الهدى والإصلاح من الأنبياء والأوصياء والعلماء الصلحاء من ورثتهم، فهؤلاء الأكثريّة بعد الرسول المختار انقلبوا على أعقابهم، وتركوا الحقّ المعر، فهؤلاء الأكثريّة بعد الرسول المختار انقلبوا على أعقابهم، وتركوا الحقّ المتمثّل بأمير المؤمنين عليّ عليَّلاً بما ثبت عند الفريقين بسند صحيح في وتركوا الحقّ المتمثّل بأمير المؤمنين عليّ عليَّلاً بما ثبت عند الفريقين بسند صحيح في الحديث النبويّ الشريف «عليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ»، ولا محالة كما يتمثّل الحق، بأهله كأمير المؤمنين والأعمة من بعده، كذلك يتمثّل الباطل ويتجسّد بأشخاص، بأهله كأمير المؤمنين والأعمة من بعده، كذلك يتمثّل الباطل ويتبعونهم للسنخيّة بينهم بأهله كأمير المؤمنين والأعمة من بعده، كذلك يتمثّل الباطل ويتجسّد بأشخاص، ويكونوا مصاديق بارزة للباطل، فالأكثريّة يلوذون بهم ويتبعونهم للسنخيّة بينهم مالله كأمير المؤمنين والأعمة من بعده، كذلك يتمثّل الباطل ويتجسّد بأشخاص، ويكونوا مصاديق بارزة للباطل، فالأكثريّة يلوذون بهم ويتبعونهم للسنخيّة بينهم موالجنس مع الجنس يميل، والسنخيّة علّة الانضام \_ويحاولوا أن يجعلوا هولاء أهل موالجنس مع الجنس يميل، والسنخيّة علّة الانضام \_ويحاولوا أن يجعلوا هولاء أهل الباطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغلبونهم، ولو إلى حين، فيهتوا بسرسولهم الباطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغلبونهم، ولو إلى حين، فيهتوا بسرسولم الماطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغلبونهم، ولو إلى حين، فيهتوا بسرسولم الباطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغلبونهم ويغابونهم ويغابونهم، ولو إلى حين، فيهتوا برسرسولهم الباطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغلبونهم ويغابونهم، ولو إلى حين، فيهتوا بسرسولم الباطل أمام الحقّ وأهله ليدحضونهم ويغابورهم ويغابونهم ويخابور ، ويعابورا به الحق الباطل أمام الحق وأهله ليدحضونهم ويغابوره، ويغابورهم ويغابوم ، ولو إلى حين، فيهتوا برسولي الما الما الحق أمام الحق أله مي مالي المورمي ميحموره مورهم ويغابور ماليور مالم مورم أولي أمرية مي مورور مولوم ويخور مو

وعلينا أن نعرف ذلك بوضوح، ونركب سفينة النجاة في مثل هذا الطبوفان الغاشي، ولا نكون مع الأكثريّة، بأنّه كيف يكونوا على الباطل، فإنّ الله أخبر عن حالهم في الأمم السالفة ويجري علينا ما جرى عليهم، ويضرب الله في كتابه الكريم الأمثالَ للناس لعلّهم يعقلون، ويحذّرهم من نفسه ومن عقابه : ﴿ فَأَخَذْتَهُمْ فَكَيْفَ كانَ عِقابٍ ﴾ عقاب الله في غرقهم وفنائهم وتعذيبهم في الدنيا والآخرة.

(١) غافر : ٥.

٢٥٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

#### ۲۷ ـ الهالكون المعتدون هلاك الأكثريّة واعتدائهم على الأقلّية

قال الله تعالى :

أَنْ كَذَّبَتْ قَوْمُ نوحٍ المُرْسَلينَ \* إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحُ أَلَا تَتَقُونَ \* إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ \* فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطيعونِ \* وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَل رَبِّ العالمَينَ \* فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطيعونِ \* قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ \* قَالَ وَمَا عِلَمي عِاكَانُوا يَعْمَلُونَ \* إِنْ حِسابُهُمْ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّي لَوْ تَشْعُرونَ \* وَما أَنا بِطارِدِ المُؤْمِنِينَ \* إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرُ مُبِينُ \* قَالُوا لَنُوْمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ \* قَالَ المَرْجومينَ \* إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرُ مُبِينُ \* قَالُوا لَنِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ المَرْجومينَ \* قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمي كَذَّبُونِ \* قَافَتَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتُحاً وَنَجَيْنَي مِن مِنَ المُؤْمِنِينَ \* فَأَغْبَيْناهُ وَمَنْ مَعَهُ فِي الفُلنكِ المَسْحونِ \* مُمَّ أَغْرَقْنا بَعْدُ البَاقينَ \* إِنَّا في ذَلِكَ لاَيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرَهُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنَّ أَنَا إِلَا نَذِيرُ مَا يَنْ الْمُنْحُونِ \* فَافْتَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتُحاً وَنَجَيْنَ مِنْ مِنَ الْمُوْمِنِينَ \* فَالَمَتَقَوْنَ مَعَهُ فِي الفُلنكِ المَسْحونِ \* مُمَّ أَغْرَقْنا بَعْدُ البَعْ مَا أَسْأَلُكُمُ مَعَيْ فَيْ ذَلِكَ لاَيَةً وَمَاكَانَ أَكْثَرَهُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنَّا قَالَالَةً مَا عَنْ مَعْ يَالَهُ فَوْمِينَ مَنْ مَعْتَ فَيْ الْمُرْذَلُونَ \* فَالَاللَهُ فَلْعَيْ عَالَةً إِنْ مَا عَنْ مَا عَنْ مَعْهُ فَلَكَ مَنْ مَعْ يَ فَيْ ذَلِكَ لاَيَةً وَمَاكَانَ أَكْثَرَهُمْ مُؤْمِنِينَ \* (١).

لا تعجب إذا قيل : إنّ أكثر الناس يوم القيامة من الهالكين، فربما يتبادر إلى الذهن إذاً لماذا خلقهم الله ؟ هل للهلاك والعذاب وهو الرحمن الرحيم الذي سبقت رحمته غضبه، ولا يؤاخذ العباد بما كسبوا رأساً، بل يمهلهم عسى أن يتوبوا، وإنّــه يغفر الذنوب جميعاً إلّا ما أشرك به، فهل مثل هذا الربّ الودود الرحيم الشفيق يهلك أكثر خلقه ؟ إ

أقول : اقتضت حكمة الباري جلٌّ جلاله أن يخلق الإنسان، ويعلُّمه البيان،

(١) الشعراء : ١٠٥ ـ ١٢١ .

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٥٧ ويهديه النجدين، نجد الخير ونجد الشرّ، وجعل فيه الاختيار تكويناً وتشريعاً، ثمّ أرسل الرسل، وأنزل الكتب، لطفاً بالعباد، كما خلق فيهم النفس الأمّارة بالسوء التي تحبّ الملاذ والشهوات، وألهمها فجورها وتقواها، ويعدّ هذا الإلهام هو المعجون الأوّل للأخلاق، وهو من اللطف الإلهي، بمعنى ما يقرب العبد إلى الطاعة ويبعّده عن المعصية، والإنسان هو الذي يختار، فقد أفلح من زكّاها وقد خاب من دسّاها، وكأنيّ بهذه الدنيا كالبستان وبربّ العالمين صاحبه وفلّاحه :

أَأَنْتُمْ تَزْرَعونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

والفلّاح يسقي كلّ البستان، إلّا أنّه هناك حشائش في الأرض، تشرب الماء وتنبت في الأرض، إلّا أنّها لا فائدة فيها، وربما تؤذي الأشجار والأوراد والزهور، فيقطعها الفلّاح، كما أنّ هناك أشجار لا تثمر، إنّما ينتفع من خشبها حطباً، وهناك أشجار مثمرة، إلّا أنّها مختلفة الثمار والعطاء، فالكلّ تسقى من الماء، إلّا أنّ مقصود الفلّاح هو الأشجار المثمرة والنخيل الباسقة والورود الزاهية، وكذلك ربّ العالمين برحمته الرحمانيّة يرزق العباد، ويسقيهم من فضله وكرمه، فيهديهم بإرسال رسله وكتبه، إلّا أنّ أكثر الناس باختيارهم يكونوا حشيش الحياة، والخضار الذي يُقطع ويُداس، ويكون حشائش للدوابّ والأنعام.

وأمّا قوم نوح للله ، فأكثرهم استحوذ عليهم الشيطان، واتّبعوا خطواتـه، طلباً للراحة ولإشباع الغرائز، واستجابةً لأنفسهم الأمّارة بالسوء، فكمذّبوا نـوح والمرسلين، وكان يدعوهم إلى التقوى والصراط المستقيم، وإنّه من النـاصحين، لا يخونهم في دعوتهم، فهو الرسول الأمين، إلّا أنّ قومه كذّبوه، وحجّتهم أنّه اتّبعك

(١) الواقعة : ٦٤.

۲٥٨ ...... ٢٥٨ ..... ٢٧٨ ..... الإمام الحسين 🌿 في عرش الله

الضعفاء والأرذلون منّا، يعني الفقراء والذي لا يحسب لهم حساب في نظر الأغنياء ومنطق أصحاب الثروة ومتملّقيهم، وعاقبة الأمر \_وهذا من سنن الله في الماضين والباقين \_ابتلاهم بالطوفان الجبّار، فنجّى الله نوحاً طلّيُّلا ومن ركب سفينته من المؤمنين القلائل، الذين كان يعتدى عليهم من قبل الأكثريّة، ثمّ أغرق الباقين، وهذه آية من آيات الله، فما كان أكثرهم بمؤمنين.

فلا بدّ أن نأخذ الدروس والعبر من هذه القصص الإلهيّة، إنّ في ذلك لعبرةً للموقنين، فنحذر الأكثريّة، ولا ننجرف مع التـيّار، ويستولي عـلينا الطـوفان، بل نركب سفينة النجاة، فنتّبع مـذهب الإمـام الحسـين للظّلِّ وأهـل بـيته الأثمـة الأطهار للمَيْظُ، ولمثل هذا يضرب الله في كـتابه الأمـثال، ويحكي لنـا القـصص والآثار. في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ۲۵۹

قال الله تعالى :

﴿ وَيَضْنَعُ الفُلنَكَ وَكُلَّهَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِنْ قَوْمِهِ سَخِروا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَروا مِنْهُ مَعْ قَالَ إِنْ تَسْخَروا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَروا مِنْهُ مَا يَعْ مَنْ يَاتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ مِنْ قَانَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ مَنْ يَعْزِيهِ وَيَحِلُّ عَالَ مِنْ عَامَ مَنْ يَاتِيهِ عَذابُ مُعْذِيهِ وَيَحِلُّ عَالَ مَا عَلَيْهِ عَذَابٌ مَنْ يَاتِيهِ عَذَابٌ مَنْ عَالَ إِنْ مَا عَلَيْهِ عَلَيْ عَالَ مَا مَنْ عَالَ مَا مَ مَنْ يَاتِيهِ عَذَابٌ مُنْ يَعْزِيهِ وَيَحِيلُ مُعْ عَالَ مَنْ عَالَ مَا مَنْ يَاتِيهِ عَذَابُ مُعْذِيهِ وَيَحَ عَلَيْهِ عَذَابٌ مَعْهِمٌ ﴾

> من علامة شقاء الإنسان دخوله النار \_والعياذ بالله \_لقوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ شُقوا فَنِي النَّارِ لَهُمْ فِيها زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فأكثر قوم نوح للله غلبت عليهم شقوتهم فكذّبوا نبيّهم، وكان عند صنع سفينته، يمرّ عليه زرافات وملأ من قومه، فيسخرون من فعله، ويستهزؤون بـه، وكان نبيّ الله للله يجيبهم بالمثل، وأنّه سيأتي يوم يسخر منهم، وذلك عند الطوفان، وفي يوم القيامة، وكان يحذّرهم بعذاب الله الدائم المقيم.

وهذا الأمر يجري أيضاً في أمّة النبيّ الأكرم محمّد عَظِيرٌ، فكم حدّر أمّعته وأنذرهم من عذاب الله الأليم، لمن ترك ركوب سفينة النجاة من آله الأطهار للجَيْلاُ . فمن لم يركب سفينة آل محمّد للجَيْلاُ ، فله خزى فى الدنيا وفى الآخرة عذاب

مقيم، وبئس المصير، فإنّه أتته نذر الله ومواعظه وآياته وبراهينه، إلّا أنّـه تـعصّباً

(۱) هود : ۳۸\_۳۹.

(۲) هود : ۱۰۳.

٣٦٠ ..... الإمام الحسين علم في عرش الله وتقليداً للآباء وجهلاً وعدواناً تعدوا حدود الله، وتركوا سفن النجاة وتشبّثوا بفلان وفلان، ومن يترك ولاية الرحمن، فإنّه لا محالة يدخل في ولاية الشيطان، وأذنابه وإخوانه من الإنس والجان، وهذا ما يدلّ عليه الوجدان والبرهان.

٢٩ \_ المؤمنون قلّة المؤمنين

قال الله تعالى :

حَتَّىٰ إذا جاءَ أَمْرُنا وَفَارَ التَّنُورُ قُلْننا أَخْبِلْ فِيها مِنْ كُـلٍّ زَوْجَـيْنِ أَشْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ القَوْلُ وَمَنْ آَمَنَ وَمَا آَمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾<sup>(١)</sup>.

لا تعجب لو قلنا : إنّ من زوجات الأنبياء من كانت من الغابرين المغضوب عليهم، فمن الأنبياء الماضين قبل خاتم النبيّين عمليه وعليهم السلام، كمان من الزوجات ممّن استحقّت العذاب الإلهي، فهذه امرأة نوح وتلك امرأة لوط سبق عليهما القول بالعذاب والهلاك وكانتا مع الأكثريّة في الغرق واللحن، وأمّما نوح وكذلك الأنبياء وحتى خاتم النبيّين محمّد تتكليَّة فما آمن معه حقّاً وصدقاً وكاملاً، إلّا القليل ممّن وفي لرعاية الحقّ فيهم، فقد افترقت أمّنه مكما أخبر بذلك \_ إلى ثملات وسبعين فرقة، واحدة ناجية يوم القيامة، والباقي من الهالكين، وهذا لا يتنافى مع الوحدة الإسلاميّة، فإنّا كلّنا في هذه الدنيا وبساتينها بحكم الأشجار وما فيها، والماء إنّا يستي الجميع، إلّا أنّ النجاة لمن ركب سفينتها، وعلى كلّ واحد أن يعرف ذلك ويبحث عن نجاته، وعمّا يُسئل عنه يوم القيامة : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْؤولونَ ﴾، فإنّ الله يسألنا عن شيء، فلابد أن نبحث عن ذلك، ونعدّ له الجواب، حتى لا يخسر فإنّ الله يسألنا عن شيء، فلابد أن نبحث عن ذلك، ونعدّ له الجواب، حتى لا يخسر الإنسان دنياه وآخرته.

(۱) هود : ٤٠.

۲٦٢ ..... ٢٦٢ ..... ٢٦٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٣٠ \_ القلب السليم

قال الله تعالى : ﴿ وَإِنَّ مِنْ شيعَتِهِ لإِبْراهيمَ \* إِذْ جاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

في ظاهر تفسير الآية الشريفة، إنّ من شيعة نوح ظليًّة إبراهيم الخليل ظليًّة الذي امتاز بالقلب السليم، ذلك القلب الذي ليس فيه سوى الله سبحانه، فمن كان من شيعة نوح ظليًّة ، ومن ركب سفينته، فإنّه يحمل مثل هذا القلب السليم ، وهـذا يعني أنّ من يركب سفينة النجاة، فإنّه يتاز بالقلب السليم ، إلّا أنّه من الشيعة من كان يحمل هذا القلب في الدنيا ، ومنهم من يحمله في الآخرة بعد تطهير ، في الاحتضار أو القبر وعالم البرزخ ، ومنهم من يكتب على أكفانه :

وفــدت عـلى الكـريم بـغير زادٍ مــن الحسـنات والقـلب السـليمِ فــحمل الزاد أقــبح كــلّ شيءٍ إذا كــان الوفــود عـلى الكـريمِ

فالعمدة سلامة القلب من الشكوك والجهل، والذنوب والمعاصي، وحبّ الدنيا، وكلَّ ما لا يرضاه الله سبحانه، وهذا يعني تخلية القلب من الأغيار، ثمّ تحليته بالحبّ الإلهي والعبادات والذكر الجملي والخسني، وبالفضائل ومحماسن الأخلاق ومكارمها، ثمّ تجليتها بالانقطاع إلى الله سبحانه والفناء في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، وهذا إمّا يستمّ لو استضاء بمصابيح الهداية بمحمّد المصطنى تَشَلَّة وبآله المعصومين، ومن أكثر هذه المصابيح النبويّة والعلويّة نوراً وتجملياً وسعةً الإمام

(١) الصافًات : ٨٢ ـ ٨٤ .

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٦٣ الحسين للثلية ، فإنّه من النبيّ والنبيّ منه، فهو مصباح الهدى للمؤمنين المتّقين، وأمّا العصاة المذنبين فعليهم بمركوب سفن النجاة آل محمّد للمؤلية ، إلّا أنّ سفينة الحسين للثلية أوسع شمولاً وحيطة، وأسرع سيراً ووصلاً، فينجو بها حتّى شارب الخمور وتارك الصلاة ، فإنّه في العاقبة يتوب إلى الله، ويحسن حاله وتصلح سريرته، ويتصبّغ بصبغة الله جلّ جلاله، وبمرّ عليه نسيم القلب السليم ، فيتعافى ويفوز بالسعادة ، بدخول الجنّة بسلام آمنين وبقلبٍ سليم . ٢٦٤ ..... ٢٦٤ في عرش الله ٢٦

### ۳۱ ـ الصبر والتقوى

قال الله تعالى :

لا تِلنكَ مِنْ أَنْبَاءِ الغَيْبِ نوحيها إلَيْكَ ما كُنْتَ تَعْلَمُها أَنْتَ وَلا قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ هٰذا فَاصْبِرْ إِنَّ العاتِبَةَ لِلنمُتَّفِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.

بعد أن حكى الله سبحانه قصّة نبيّه نوح لليَّلِا لخاتم الأنبياء وأشرف خلق الله محمّد عَلَيَّة ، يشير عليه أنّ هذا الوحي إنّما هو من عنده ، وأنّ النبيّ كان أمّيّاً لا يعلمها هو ولا قومه من قبل هذا ، ثمّ نتيجة القصّة والعبرة فيها : أنّ نوح صبر في مقام تبليغ الرسالة وإن كان يدعوهم ليلاً ونهاراً ولم يستجيبوا له إلّا القليل ، فإنّ أكثرهم كانوا من الكاذبين الفاسقين ، لأنّهم لا تقوى لهم ، إلّا أنّ عاقبة الأمر أنّ الغلبة تكون مع المرسلين ﴿ لأَغْلِبَنَّ أنا وَرُسُلي ﴾ وتكون حسن العاقبة للمتّقين كها كان لأصحاب نوح المؤمنين ، فاصبر يا رسول الله فإنّ العاقبة للمتقين كها كان لأصحاب قلّة من المسلمين ، وشعارهم في الحياة الدنيا الصبر والتقوى وانتظار الفرج وحسن العاقبة ، فيتواصون بالحق بأمير المؤمنين علي لليَّلا ويتواصون بالصبر على الولاية وتحمّل الأذى من أجلها .

(۱) هود : ٤٩.

| 170 | <br>- Law, and the state of the sta | ٠ |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|     | <br>لرار حاف أنه السقينية وحدلمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠ |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - |

### ٣٢ ـ السلامة والبركة

قال الله تعالى : ﴿ قيلَ يا نوحُ آهْبِطْ بِسلامٍ مِنَّا وَبَرَكاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمِمٍ مِمَّنْ مَعَكَ ﴾ <sup>(١)</sup> ﴿ سلامٌ عَلى نوحٍ في العالَمِينَ \* إِنَّا كَذْلِكَ نَجْزِي الْحُسِنينَ \* إِنَّهُ مِنْ عِبادِنا المُؤْمِنينَ \* ثُمَّ أَغْرَقْنا الآخَرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

من أسماء الله الحسنى السلام، فهو السلام ومنه السلام وإليه السلام، ومس سلامه التسليم بسلامه على رسله وأنبيائه، فسلام الله على آدم ونـوح وإبـراهـيم وموسى وعيسى ومحمّد وكلّ الأنبياء والمرسلين أبدأ بعدد علم الله سبحانه.

كما إنّ من أسماء الله المبارك، والبركة تعني الخير المستقرّ والمستمرّ، فينادي الله عبده نوح بعد أن نجّاه وقومه القليل وأهلك الكثير أن ﴿ يا نوحُ أَهْبِطْ بِسلامٍ مِنَّا وَبَرَكاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمِم يُمَّنْ مَعَكَ ﴾، فهؤلاء تشملهم الرحمة الرحيميّة، فإنّهم من المحسنين، فعليهم سلام الله وبركاته في العالمين، جيلاً بعد جيل، وهذا جزاء الله لمن كان محسناً ومؤمناً، وأمّا غيره فأغرقنا الآخرين.

وهذا جارٍ في أمّة خاتم النبيّين وسيّد المرسلين محمّد ﷺ، ممّن ركب سفينته سفينة أمير المؤمنين وأهل بيته الطاهرين، لا سيّم سفينة الحسـين عليَّلاً ، فــإنّه مــن المحسنين والمؤمنين، فعليه سلام الله وبركاته أبد الآبدين، وأمّا أعداؤهم، وغاصبي حقوقهم، ومنكري فضائلهم فهم من الهالكين وأغرقنا الآخرين.

- (۱) هود : ٤٨.
- (٢) الصافًات : ٧٩\_٨٢\_٨٢

٢٦٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

٣٣ ـ النجاة من الكروب

قال الله تعالى : ﴿ وَنوحاً إِذْ نادىٰ مِـنْ قَـبْلُ فَـاسْتَجَبْنا لَـهُ فَـنَجَيْناهُ وَأَهْـلَهُ مِـنَ الكَـرْبِ العَظيمِ ﴾<sup>(۱)</sup>.

﴿ وَلَقَدْ نادانا نوحُ فَلَنِعْمَ الْمجيبونَ \* وَنَجَيْناهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الكَرْبِ العَظيمِ ﴾ (٢).
من نِعَمِ الله على عبده المؤمن أن يستجيب دعاءه، ويتقبّل أعماله، ويكشف السوء عنه، وينجّيه وأهله من الكرب العظيم.

وقد فعل ذلك بالأنبياء للمَنْكَمُ كما في قصّة نوح للمَثْلَة ، وهذا من لوازم ركوب سفينة النجاة.

وما كان في الأمم الماضية فكذلك في أمّة محـمّد ﷺ، فـن يـركب سـفينته المباركة، فإنّه يُزال عنه الكروب، وتُقضى له الحاجات.

والذي يلاحظ في نوح ومن قبله أنّه كان ينادي الله ويناجيه ويدعوه، ونعم المجيب ربّ العالمين، فكذلك من يركب سفينة النجاة الحسينيّة، فإنّه مـن أخـلاقه ومواصفاته أنّه دعّاء، وأنّه كثير المناجاة، فإنّه يعلم لا يعبأ بـه لولا دعـاءه، وأنّ إمامه للظِّلِا وربّان سفينته سبّد الشهداء في آخر لحظة من حـياته عـلى الرمـضاء، مضرّج بالدماء يناجي ربّه (رضاً بقضائك وتسليماً لأمرك) وإنّه طلب من قـوم

- (١) الأنبياء : ٧٦.
- (٢) الصافًات : ٧٥\_٧٦.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٦٧ يزيد بني أميّة وأتباعهم ليلة عاشوراء أن يمهلوهم هذه الليلة ليعبدوا ربّهم، فكان له ولأصحابه دويّ كدويّ النحل بين قائمٍ مصلٍّ وتالٍ للقرآن وباكٍ يدعو ربّه. وهكذا شيعة الإمام عليَّلاٍ ، فإنّهم صفر الوجوه من الدعاء، عمش العيون من البكاء، خمص البطون من الجوع، رهبان في الليل واُسدٌ في النهار، لا تأخذهم في الله

لومة لائم.

| لاٍ في عرش الله | الإمام الحسين لل | ····· | 272 |
|-----------------|------------------|-------|-----|
|-----------------|------------------|-------|-----|

### ٣٤ ـ البقاء والخلود

قال الله تعالى : ﴿ وَجَعَكْنَا ذُرَّ يَّتَهُ هُمُ الباقينَ ﴾<sup>(١)</sup>. لقد أودع الله في الإنسان أحاسيس وعواطف وغرائز ، وقــد عــدّها عــلماء النفس إلى أربعة عشر غريزة<sup>(١)</sup>.

منها : غريزة حبّ البقاء، فكلّ واحد من الناس بطبيعته وفطرته يحبّ البقاء والخلود، ولكن شاء الله سبحانه حفظاً للنظام أن يجعل الفناء والمـوت في خــلقه، ولكن جعل طرقاً لإشباع هذه الغريزة وتعديلها وتحسينها.

فورد في الحديث الشريف : إذا مات المرء انقطع عمله إلّا من تــلاث : ولدّ صالح يستغفر له، وصدقةٌ جارية، وعلمٌ ينتفع به الناس.

وبهذا ينصلح الفرد والمجتمع، فيفكّر دائماً لحسن ذكره وبقائه بأحدوثة جميلة ولسان صدقٍ في الآخرين، أن يربّي ولداً صالحاً، كما يـوّسّس مشـاريع خـيرية وصدقات جارية، كما يخلّف علماً نافعاً من مدارس ومؤلفات ومكتبات وطلّاب وما شابه ذلك، ليبق اسمه يذكر بجميل وطيب ولسان صدق، ويبق في القلوب وفي ضمير الأمّة حيّاً، كالشهداء في سبيل الله فإنّهم أحياء عند ربّهم يرزقون، كما هم أحياء في وعي الأمّة، لما قدّموا من تضحيات ومن دمائهم الطاهرة من أجل حياتها

- (١) الصافًات : ٧٧.
- (٢) لقد تحدّثت عن هذا الموضوع بالتفصيل في (الإسلام وعلم النفس)، فراجع.

في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٦٩ وسعادتها وسلامتها.

فالإنسان يحبّ البقاء وأن يخلّد في الحياة، والله سبحانه أعطى هذه الأمـنية لنبيّه نوح، فجعل ذرّيته هم الباقين.

وكذلك الرسول الأعظم تَبَلَقُهُ، فإنّه بإرادة الله وحفظه بتي مخلّداً، بتي بـدينه ومبدئه وأخلاقه وذرّيته مـن الأئمـة الأطـهار علمَمَكِلا أبـديّاً، بـتي بـولده وسـبطه الحسين بن عـليّ عليَّلاٍ، وبـتي الإسـلام العـظيم بـثورة الإمـام الحسـين الخـالدة، ترفرف راياته عالية خفّاقة في ربـوع الأرض، فـإنّ الإسـلام محـمّدي الحـدوث وحسيني البقاء.

يقول الآية العظمي الشيخ محمّد حسين كاشف الغطاء عليه الرحمة :

«لولا شهادة أبي عبد الله صلوات الله عليه لكانت الشريعة أمويّة، ولعادت الملّة الحنيفيّة يزيديّة، فحقّاً أقول: إنّ الإسلام علويّ والتشيّع حسينيّ»<sup>(۱)</sup>.

والعجيب من قصّة عاشوراء وقضيّة سيّد الشهداء لمليّلاً والشعائر الحسينيّة، أنّه كلّ من أقامها وذاب فيها وأحياها بليله ونهاره، فإنّه يخلّد في التأريخ، وتـبق صورته في القسلوب وعسلى جسدران الحسسينيات، ويـذكر دوماً بـالذكر الجـميل والأحدوثة الطيّبة، كلّ ذلك ببركة سيّد الشهداء لمليّلاً ، كما نشاهد هذا الخلود لكلّ من كان في خدمة الإمام الحسين لليّلاً في المواكب والهيئات الحسينيّة، وهـذا مـن بركات سفينة الحسين لليّلاً ، وأعتقد أنّ هذه الشعائر بمظاهرها القديمة التي وصلتنا من السلف الصالح ، وكذلك الجديدة التي تحمل لغة العصر ، كلّها تعدّ ألواحاً لتـلك السفينة الحسينيّة ، فن أقامها فكانًا يجدّد تلك الألواح ويحكم مساميرها.

(١) الآيات البيّنات : ٢٠.

٢٧٠ ..... الإمام الحسين علم في عرش الله فسلام الله عليك يا مولاي وسيّدي يا أبا عبد الله، يا زينة عرش الله، ومهوى أفئدة الأنبياء، وحبيب رسول الله، وعبرة كلّ مؤمن ومؤمنة، أنت ابن أمير الأوصياء وعزيز الزهراء وقلب الأئمة الأطهار عليَكَمْ ، أنت المخلّد في الوجود وفي التأريخ والقلوب، وكلّ من لاذ بك وهتف باسمك وخدم عاشوراءك، فإنّه يخلّد بخلودك. في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ۲۷۱

## ٣٥ ـ بداية الركوب والحركة والسير باسم الله

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ أَرْكَبُوا فَيها بِسْمِ اللهَ تَجْرَاها وَمَرْسَاها إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحَيمٌ ﴾ (١). لقد أدِّبنا الله في كتابه الكريم بآدابه السامية، فأحسن تأديبنا، فعلَّمنا من خلال قصص الأنبياء ووقائعهم وما جرى عليهم مع أممهم، كيف نعيش بأخملاق حميدة وآداب حسنة، فمن الأدب الإلهي والإسلامي أن يكون بدء العمل وخستمه باسم الله وحمده، فإنَّه من الراجح أن يبدأ الإنسان قبل أيِّ عـمل بـالبسملة، وأنَّ الفعل الذي لم يبدأ به بالبسملة، فإنَّه أبتر مقطوع البركة من الخير المستمرَّ والمستقرَّ، وهذا نوح للظِّلا يركب أصحابه الفلك \_أي السفينة ـمخاطباً ﴿ أَرْكَبُوا فَيُهَا بِسْمِ اللَّهَ **بَحْراها وَمَرْساها ﴾، فني كلَّ حـال لا بـدَّ أ**ن يكـون العـمل بـاسم الله في الحـركة. والسكون، في الصعود والهبوط، في الضرّاء والرخاء. في الليل والنهار، في الحضر والسفر، فرداً أو في المجتمع، في السرّ والعلن. وماكان عليه اسم الله فإنَّه يحلَّ ويحيى، ولا يكون من المسيتة التي لا روح فها، بل يعيش روحانيَّة العمل وحياته الخالدة. وماكان اسمرالله عليه فإنَّه يخلَّد بخلود أسماء الله وصفاته. وما كان عليه اسم الله فإنَّه يبارك فيه من الخبرات الدائمة والثابتة. وما كان اسم الله عليه فإنَّه يخلص من الشوائب ومن الجهل فيصعد إلى الله،

(۱) هود : ٤١.

٢٧٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله فإنّه يصعد إليه الكلم الطيّب أي الخالص.

وما كان اسم الله عليه، يعني كان عليه صبغة الله ورسوله وأولى الأمر الأئمَّة الهداة.

وما كان كذلك فهو من الحلال الطيّب المبارك، ومن ثمّ فلا يصدر من الطيّب إلّا الطيّب، وأمّا ما خبث فيخرج منه نكداً.

ولمثل هذا لا بدّ أن نركب سفينة الإمام الحسمين للظِّلَا باسم الله مجسراهـا ومرساها، وإنّ الله لغفورٌ رحيم. في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ۲۷۳

# ٣٦ ـ العمى لمن تخلّف وكذّب

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نوحاً إلى قَوْمِهِ فَقَالَ يا قَوْمِ أَعْبُدُوا اللهَ ما لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُه إِنِّي أَخافُ عَلَيْكُمْ عَذابَ يَوْمٍ عَظيمٍ \* قَالَ المَلاَّ مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَغَرَاكَ في ضَلالٍ مُبِينٍ \* قَالَ يا قَوْمِ لَيْسَ بي ضَلالَةٌ وَلَـٰكِنَّي رَسُولُ مِنْ رَبِّ العالَمِينَ \* ... فَكَذَّبُوهُ فَأَنْجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ في الفُلنْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً عَمِينَ ﴾<sup>(1)</sup>.

حقّاً ما نتلوه في كتاب الله الكريم في محكم آياته ومبرم خطابه، ومـا أروع الدروس القرآنيّة لا سيّا في قصص الأنبياء والمرسلين وفي الأمثال والحِكم، فإنّها تحكي ما جرى على الأمم السالفة، ببلاغة لا مثيل لها، وفصاحة لا نظير لها، إلّا أنّها تعطيك الحياة من جديد، وتنير الدرب لمن أراد أن يعيش بـنور، ويمـوت بـنور، ويفوز بسعادة الدارين.

فهذه قصّة النبيّ نوح للمظلم ، فما أكثر الدروس والعبر فيها ، وما أكثر ما فيها من المعالم النورانيّة التي يشعّ منها أنوار الهداية والمعرفة والعيش الرغيد . فإنّ الله يحكي رسالته وما جرى عليه من دعوة قومه وعدم استجابتهم ، فإنّه أرسله بلطف منه إلى قومه ، ليدعوهم إلى الحقّ ، إلى الحياة الطيّبة ، يدعوهم إلى عبادة الله سبحانه الذي لا شريك له ولا إله غيره ، والقائد الناصح من مواصفاته أنّه يحزن لأمّـته ويحبّ هدايتهم ، ويخاف عليهم عذاب يوم عظيم ، إلّا أنّ أصحاب الثروة والجـاه ، ومس غرّته الدنيا الدنيّة وزخرفها وزبرجها ، واستحوذ عليه الشيطان ، يحارب الدعاة

(١) الأعراف : ٥٩ ـ ٢٤.

٢٧٤ ..... ٢٧٤ ..... ٢٧٤ ..... الإمام الحسين 🚓 في عرش الله

المصلحين، والعجيب يرى أنّه على هداية وحقّ واضح، أمّا النبيّ والرسول ومن يحذو حذوهم من ورثتهم العلماء الصلحاء في ضلال مبين، إلّا أنّ الرسل يـقولون لأقوامهم : ما بنا ضلالة، لكنّا رسول من ربّ العالمين، أمّا أكثر الناس يكذّبونهم كما كان ذلك بين نوح وقومه، وما على الله سبحانه إلّا أن ينجّي عبده والذين معه وإن كانوا قلائل، فنوح للظّلَة نجّاه الله بالسفينة، وأغرق الذين كذّبوا بآياته، إنّهم كانوا قوماً عمين لا يرون الحقّ، ومن كان في هذه الدنيا أعمى فهو في الآخرة أعـمى وأضلّ سبيلاً.

وهذا المعنى جارٍ في كلّ الأمم ــكلّها فإنّه من سنن الله التي لا تجد لسنة الله تبديلاً ـ وحتّى أُمّة خاتم الأنبياء والمرسلين محمّد ﷺ، فمن يكذّبه فيا جاء به مـن الأحكام والولاية والوصاية والخلافة، وأنّه خلّف مـن بـعده الكـتاب والعـترة الطاهرة والأئمة المصومين للبكلا ولم يركب سفنهم والسفينة الحسينيّة، فإنّه أعمى القلب، ولا تعمى الأبصار، إنّما تعمى القلوب التي في الصـدور، فـإنّ الله يـغرقهم ويعذّبهم بعذابٍ شديد، ومأواهم جهنّم وبئس المأوى والمصير.

(١) الإسراء : ٧٢.

| 440 | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | وحديثها | ية السفينة | رحاب آ | نى |
|-----|-----------------------------------------|---------|------------|--------|----|
|-----|-----------------------------------------|---------|------------|--------|----|

٣٧ \_ تعدّد الأحزاب

قال الله تعالى : كذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نوحٍ وَالأخزابُ مِنْ بِخدِهِمْ وَحَمَّتْ كُـلُّ أُمَّةٍ بِرَسولِهِمْ
 إِيَّاخُذُوهُ وَجادَلُوا بِالباطِلِ لِيَدْخُضُوا بِهِ الحَقَّ فَأَخَذْتَهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقابٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

حزب الله حزب واحد، فإنّ الله الواحد الأحد الذي لا ثاني له ولا تركيب فيه، فكلّ من يؤمن به وبما أمر ونهى فإنّه من جماعته، أي من حزب الله، وأمّا غيره سبحانه فأسماء سمّيتموها وأحزاب ابتدعتموها، تأثّراً بمفاتن الغرب وثقافتها المقيتة التي باطنها العذاب والنقمة وظاهرها المكر والخديعة، فهذه الجماعات والفئويات والأحزاب المتعدّدة، ليس بالشيء الجديد، وإن كان إطروحتها بالشكل الهرمي والخيطي والاخطبوطي من الأفكار الدخيلة التي ما أنزل الله بها من سلطان، وإنّها تمرّق الأمّة وتفرّق بينها ممّا يوجب تسلّط الاستعار وسيادته (فرّق تسد)، وإنّ الاستكبار العالمي كلّ يوم بأسماء جديدة، ومظاهر جديدة، ومخطّطات جديدة، يفرّق بين الناس، ليستولي على منابعها الحيّة وثرواتها الطبيعيّة وغيرها، وأياديها العاملة وما شابه ذلك، فالأحزاب في عصرنا الراهن مطايا تركبها الشياطين، فهذه الأحزاب بأطروحتها الجديدة، لما تأريخ قديم يرجع إلى نوح ظلّلًا ، وإنّهم كذّبوا برسالات الله وأنبيائه الكرام وأوصيائهم طبيّيًا .

وهذا من معالم الأكثريَّة، فإنَّها يتعدَّد عندها التحرُّب والصنميَّة والفسُويَّة،

(۱) غافر : ۵.

٢٧٦ ..... الإمام الحسين على في عرش الله وحزبه، وهم الغالبون حتى وإن ولكن الأقلية إنما هي يد واحدة، وهي جماعة الله وحزبه، وهم الغالبون حتى وإن طال الزمان في اضطهادهم ومظلوميّتهم، فإنّ الأرض يرثها عباد الله الصالحون، والعاقبة للمتّقين.

وحزب الله هم الحسينيون الذين ركـبوا سـفينة النـجاة، وتأثَّـروا بـثورة الحسين للظلِّ ومعالمها الإسلاميّة وعياً وعقيدة وسلوكاً وعملاً. في رحاب آية السفينة وحديثها ..... ٢٧٧

## ٣٨ ـ راكب السفينة مع الأنبياء ﷺ

قال الله تعالى :

وَنادىٰ نوعُ أَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَيَّ أَرْكَبْ مَعَنا ﴾<sup>(١)</sup>.

لا إله إلاّ الله حصن الله، ومن دخل حصن التوحيد فقد أمن من عذاب الله، وكذلك حصن النبوّة والإمامة، فإنّها امتداد وخلاصة التوحيد ومظاهره، فولاية النبيّ والوصيّ من ولاية الله جلّ جلاله، وولاية أمير المؤمنين عليّ عليّّلاً حصن الله، ومن دخل هذا الحصن وهذه القلعة المباركة، فإنّه داخل في أمان الله وحصنه، وهذا المعنى يجري في مثال السفينة أيضاً، فسفينة التوحيد التي ربّانها النبوّة والإمامة، إنّما هي سفينة النبيّ تمكلًا، ومن ثمّ الوصيّ عليميّلاً أيضاً، فمن يركب سفينة نوح فهو معه في المكان والزمان، وكذلك معه في المبدأ والعقيدة والسلوك والعمل، فلازم المعيّة هذه المكان والزمان، وكذلك معه في المبدأ والعقيدة والسلوك والعمل، فلازم المعيّة هذه المقائق والأمور أيضاً، وهذا من شفقة النبيّ على أهله، وأنّه ينذر أهله وعشيرته، الموالد، وتابع الأكثريّة التي ضلّت وأضلّت وتاهت في متاهات الجسهل والغرور وحبّ الدنيا، وتأسّرت لملاذها وشهوتها، فغرق مع من غرق، وهلك مع الهالكين.

وقد ورد في الخبر الشريف عن رسول الله ﷺ، قال : «أنا وعليّ أبوا هـذه الأُمَّة»، فعلى الأُمَّة أن تؤدّي حقوق الأبوّة ولا تكون عـاقَة للـوالديـن، بـترك إطاعتهما وإيذائهما، وقال النبيّ ﷺ : «فاطمة بضعةٌ منّي مـن آذاهـا فـقد آذاني»

(١) هود : ٤٢.

۲۷۸ ..... ۲۷۸ ..... ۲۷۸

ـمتَّفق عليه عند الفريقين السنَّة والشيعة ـ. فمن آذى النبيَّ في بـنته الزهـراء بحرق بيتها، ولطم خدَّها، وضرب عضدها، وكـسر ضـلعها، وإسـقاط جـنينها، وغصب فدكها، وخلافة بعلها، فمثل هذا وأتباعه والراضين بفعله كيف لم يؤذوا النبيّ ولم يعقّوه، وكيف يكون راكباً سفينة النجاة ؟ وكيف يكون مع النبيّ ومنه ؟ وكيف لا يكون من المغرقين الهالكين ؟ ! ما لكم كيف تحكمون ؟ وهل بعد الحقّ إلَّا الضلال ؟

# الفصل الثاني عشر

زيارة الإمام الحسين ﷺ زيارة الله في العرش

لقد وردت نصوص كثيرة عن أهميّة زيارة الرسول الأكبرم وأهبل بيته الطاهرين وذرّيته الكرام.

وإنّ الزيـارة تـعني حـضور الزائـر عـند المـزور لإعـلان الولاء والمحـبّة، وكسب الفــيض والبركــة، وديمـوميّة الإطـاعة والاتّـباع، والتـحلّي بسـيرتهم وأخلاقهم، وتحصيل الأجر والثواب، وغير ذلك ممّسا يـذكر في فـلسفة الزيـارة وثوابها وفضائلها.

وفي زيارة سيّدنا ومولانا الإمام الحسين سيّد الشهداء للظّلِّ وردت روايات كثيرة جدَّاً تدلّ على عظمة زيارته المقدّسة وفضلها وبركاتها وآثـارها في الدنـيا والآخرة<sup>(۱)</sup>، وقد امتاز بعضها بأمر قلّ ما نجده في باقي الزيارات الواردة في حسقّ الأنبياء والأوصياء للمَيَكِثم ، وذلك أنّه من زاره زار الله في عرشه، وهذا من الأمر العظيم ، والصعب المستصعب الذي لا يتحمّله إلّا ملك مقرّب أو نبيّ مـرسل، أو مؤمن امتحن الله قلبه بالإيمان .

(١) راجع بحار الأنوار ، المجلّد ٩٨.

۲۸۰ ..... الإمام الحسين 🚓 في عرش الله

فإنّ زيارة الله في العرش يعني تجلّي الله في أسمائه وصفاته، وهذا يعني لمن زار الحسين للظلّج بشرط أن يكون عارفاً بحقّه ومقامه العظيم، فإنّه يرى تجلّي الله بأسمائه المحسنى وصفاته العليا في وجود الإمام الحسين للظّلّج وحياته الكريمة، وسيرته المباركة، وحينئذٍ من يرى الحسين فيرى الله سبحانه، فإنّه بوجوده المقدّس للظّلّج أعظم آية تدلّنا على الله سبحانه، واجب الوجود لذاته، المستجمع لجميع صفات الجمال والكمال والجلال.

وقد ورد هذا المعنى في أحاديث أئمَّة الحقَّ عَلَّمَكِلُا :

فعن الإمام الصادق للَّلَلَّةِ أَنَّ الحواريين سألوا عيسى بن مريم : يا روح الله، من نُعاشر ؟ فقال : من يذكّركم الله رؤيته، ويزيدكم في علمكم منطقه، ويرغّبكم في الآخرة عمله.

والإمام الحسين المصداق الأتمّ لمن يراه يتذكّر ربّه، أي لوكان غافلاً ساهياً فإنّه بحضوره عند الحسين للظّلِا يرى الله سبحانه، وإنّـه بحـضرته جـل جـلاله، فالحضور بحضرته وحرمه للظّلِ حضور بحضرة الله وعرشه وعلمه عزّ وجلّ، ومن زاره في حرمه وغيره، عارفاً بحقّه ومقامه، كمن زار الله في عرشه، متعزّزاً بقدسه وكرامته.

ا ـعن الإمام الحسن بن عليّ لللظِّظ قال : كنّا مع أمير المؤمنين للظُّل أنا وحارث الأعور قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : يأتي قوم في آخر الزمان يـزورون قـبر ابـني الحسـين، فـن زاره فكأنّمــا

زارني، ومن زارني فكأنَّما زار الله سبحانه، ألا ومن زار الحسين فكأنَّما زار الله في عرشه. زيارة الإمام الحسين ﷺ زيارة الله في عرشه ..... ٢٨١

٢ ـ عن بشير الدهّان عن أبي عبد الله الإمام الصادق للظِّلَةِ في حـديث له. قال : يا بشير ، من زار قبر الحسين للظِّلَةِ عارفاً بحقّه، كان كمن زار الله في عرشه.

٣ ـ عن أبي عبد الله للثَّلْلَا : من زار قبر الحسين بن عليَّ للثُّلَا يوم عاشوراء عارفاً بحقّه، كان كمن زار الله في عرشه.

٤ ـ زيد الشحّام قال : قلت لأبي عبد الله على الله : ما لمِن زار قبر الحسين على لا الله ؟ قال : كان كمن زار الله في عرشه.

٥ ـ عن الإمام الرضا عليَّة ، قال : من زار قبر أبي عبد الله عليَّة بشطّ فرات كان كمن زار الله فوق عرشه<sup>(١)</sup>.

٦ ـ وعنه ظليلا : من زار قبر أبي ببغداد كان كمن زار رسول الله وأمير المؤمنين ظليك ، ألا إنّ لرسول الله وأمير المؤمنين طليك ، ألا إنّ لرسول الله وأمير المؤمنين صلوات الله عليهما وآلهما فضلهما ، قال : ثمّ قال لي : من زار قبر أبي عبد الله ظليلا بشطّ فرات، كان كمن زار الله فوق كرسيّه .

الظاهر أنّ المراد من زيارة الله في العرش وفوق الكرسي كناية عــن شـدّة القرب ونهايته إلى الله سبحانه.

(١) التهذيب ٦ : ٤٦، وكامل الزيارات : ١٤٧.

٢٨٢ ..... ٢٨٢ ..... ٢٨٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

وقيل : إنّه قد تحقّق عند أهل المعرفة أنّ للإنسان في سيره وسلوكه إلى الله سبحانه منازل، تنتهي من طاعة الله إلى حالة رفيعة، ومرتبة راقية، وقربٍ خاصّ، يعبَرون عنه بالفناء في الله تعالى، وهو نهاية مقام كمال العبد في عبوديّته، وغاية مقام قربه، فيصل إلى جوهر العبوديّة التي كنهها الربوبيّة، وهو عبارة عن كون علم العبد مستهلكاً في علمه تعالى، وقدرته مضمحلّة في قدرته عزّ سلطانه، وإرادته ذائبة في إرادته علا شأنه وجلّ جلاله، بحيث لا يكون له رأي أو حكم إلّا ما رآه وحكم به المولى عزّ وجلّ، ولا يرى لنفسه قدرة على شيء إلّا بحوله وقوّته، ولا يريد شيئاً غير ما أراد الله تعالى، فإذا دام العبد على هذه الحالة العرفانيّة، واستمرّ عليه بحيث صارت ملكة راسخة في كلّ وجوده، وصار العبد متجوهراً بها، ومتجسّداً فيها، أسمائه الحسنى وصفاته العليا، ويكون إكرامه إكرام الله، فيكون مظهراً لربّه في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، ويكون إكرامه إكرام الله، وحكم الله، ومتجسّداً في علمه أسمائه الحسنى وصفاته العليا، ويكون إكرامه إكرام الله، وزيارته زيارة أو ميا، أمان ما أره الله، وحد منه من الما ما راه وحكم الله، ولا يريد شيئاً

كما ورد في الخبر الشريف عن أمير المؤمنين علي للظِّلَا : «من وقّر عالماً وقّر ربّه»<sup>(۱)</sup>.

فإنَّ العالم حقًّا يكون مظهراً لعلم الله سبحانه، وتوقيره توقير الله.

كها ورد أنّه تعالى قال مخاطباً لبعض أنبيائه : مرضت فسلم تسزرني، فسلمّسا استفسر النبيّ واستوضح عن الأمر ، أخبره الله سبحانه أنّه كان عندي فلان مريضاً فلم تعده وتزوره.

قال رسول الله عَلِيُّهُ : من زار أخاه في بيته قال الله عزّ وجلّ له : أنت ضيغي

(١) غرر الحكم : ٢٨٥.

زيارة الإمام الحسين ﷺ زيارة الله في عرشه ...... ٢٨٣ وزائري، عليّ قراك، وقد أوجبت لك الجنّة بحبّك إيّاه.

وقال رسول الله ﷺ : من زار أخاه المؤمن إلى منزله لا حاجة منه إليه، كتب من زوّار الله، وكان حقيقاً على الله أن يكرم زائره.

وقال الإمام الصادق للظِّلَا : من زار أخاه في الله قال الله عزّ وجلّ : إيّساي زرت وثوابك عليّ، ولست أرضى لك ثواباً دون الجنّة<sup>(١)</sup>.

وقال للله؟ : «من أتاه أخوه المؤمن فأكرمه فإنَّما أكرم الله عزَّ وجلَّ »<sup>(٢)</sup>.

وقال في الذين يبايعون رسول الله تحت الشجرة أنّهم يبايعون الله، كما نسب رمي النبيّ في غزوة إلى نفسه جلّ جلاله في قوله تعالى : ﴿ وَما رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلـٰكِنَّ اللهَ رَميٰ ﴾<sup>(٣)</sup>.

فسيّد الشهداء سبط رسول الله قدّم القرابين يوم الطفّ لله سـبحانه، وبـذل مهجته ومهجة أهل بيته وأصحابه، من أجل دين الله سبحانه، وبهذا وبـغيره مـن العصمة والمقامات الولويّة، وصل إلى قاب قوسين أو أدنى، حتّى صار مـظهراً لله سبحانه، فانياً في أسمائه وصفاته، فمن زاره كمن زار الله في عرشه وفوق كرسيّه.

«وقد ورد في فضل زيارته أمر عظيم وحثّ أكيد ومقام رفيع حتّى عدّ زائره -كما مرّ ـ بمنزلة من زار الله في عرشه، فالزائـر لا بـدّ أن يـعتبر في هـذه العـبادة اعتبارات فاخرة، فجعل زيارته في مرقده بعد قتله، كمن زار الله في عرشه، أمـر عظيم لا يطيقه عقول العامّة.

- (١) الروايات من ميزان الحكمة ٤ : ٢٩٦.
  - (۲) ميزان الحكمة ۱ : ٦١.

(٣) الأنفال : ١٧.

| ما الله | ، عرش | لیں فر | الإمام الحسين | •••••• | YAE |
|---------|-------|--------|---------------|--------|-----|
|---------|-------|--------|---------------|--------|-----|

ومن عظمته، حكي أنّ السيّد الجليل والعالم النبيل السيّد مهدي المعروف ببحر العلوم جاء إلى الشيخ الكبير العارف الشيخ حسين المعروف بنجف وسأله عن مشكلاته، وكان منها أن سأله عن عظم ما ورد في الأخبار من مثوبات ما يتعلّق بالحسين للميَّلا لزائره وللباكي عليه ونحوهما كيف يستقيم عند العقل هذه الأمور العظام بهذه الأعمال الجزئيَّة الحقيرة ؟ ! فأجابه الشيخ بأنّ الإمام الحسين للمُيَلا مع جميع ما فيه من الشؤون إنّما كان مخلوقاً ممكناً عبداً لله، وهو مع كونه ممكناً عبداً أعطى في مجبّة الله ورضاه كلّه من المال والجاه والعرض والإخوة والأولاد الصغير والكبير والروح، حتى بدنه بعد القتل، وكيف تستكثر أن يعطيه الكريم الجواد أيضاً كلّه للحسين لليُولاً، فرضي عليه الرحمة بالجواب واستحسنه»<sup>(۱)</sup>.

### الحناتمة

## زيارة عاشوراء سندأ ودلالة

من الزيارات التي أكّد عليها الأئمّة الأطـهار للمَمَيَّلَمُ ، وأوصى بهـا صـاحب الزمان للمُثلا في مواطن كثيرة، هي زيارة عاشوراء. فهي من أعظم الزيارات سنداً ودلالة، وإنّها نشيد الله على لسان الملك العظيم جبرئيل الأمين للمُثلا ، فإنّه بأمر من الله سبحانه بشّر به النبيّ الأعظم محمّد ﷺ وكلّ من في السماوات والأرض. وإنّها رويت بطريقين وسندين :

السند الأوّل : كامل الزيارات للمحدّث الجمليل ابن قسولويه القسمّي (الصـفحة ٣٣٣)<sup>(١)</sup>، بسنده الصحيح عن علقمة بن محمّد الحضرمي ومحمّد بن إسهاعيل عن صالح بن عقبة

(١) البحار ٩٨ : ٢٩٠، طبعة بيروت، وطبعة إيران ١٠١ : ٢٩٠، وكذلك المستدرك ١٠ : ٢٩٣ و ٣١٥، عنه صدره الوسائل ١٤ : ٤٩٤، رواه الشيخ في مصباحه : ٧٧٢ بإسناده عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع عن صالح بن عقبة عن أبيه عن الباقر لمثلاً، أورده السيّد ابن طاووس في مصباح الزائر : ١٤٧، والكفعمي في مصباحه : ٤٨٣، والبلد الأمين : ٢٦٩. ٢٨٦ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

عن مالك الجهني عن أبي جعفر الإمام الباقر للظِّلْخ قال :

من زار الحسين للظِّلَا يوم عاشوراء من المحرّم حتّى يظلّ عنده باكياً لتي الله تعالى يوم القيامة بثواب ألني ألف حجّة، وألني ألف عمرة، وألني ألف غزوة، وثواب كلّ حجّة وعمرة وغزوة كثواب من حجّ واعتمر وغزا مع رسول الله ﷺ ومع الأئمة الراشدين صلوات الله عليهم أجمعين.

قال : قلت : جعلت فداك ، فما لمن كان في بُعد البلاد وأقاصيها ولم يمكنه المصير إليه في ذلك اليوم ؟

قال : إذا كان ذلك اليوم برز إلى الصحراء أو صعد سطحاً مرتفعاً في داره، وأوماً إليه بالسلام، واجتهد على قاتله بالدعاء، وصلّى بعده ركعتين يفعل ذلك في صدر النهار قبل الزوال، ثمّ ليندب الحسين للظّلِّلا ويبكيه ويأمر من في داره بالبكاء عليه، ويقيم في داره مصيبته بإظهار الجزع عليه، ويتلاقون بالبكاء بعضهم بعضاً في البيوت، وليعزِّ بعضهم بعضاً بمصاب الحسين للظّلِّلا ، فأنا ضامن لهم إذا فعلوا ذلك على الله عزّ وجلّ جميع هذا الثواب.

> فقلت : جعلت فداك ، وأنت الضامن لهم إذا فعلوا ذلك والزعيم به ؟ قال : أنا الضامن لهم والزعيم لمن فعل ذلك . قال : قلت : فكيف يعزّى بعضهم بعضاً ؟

قال : يقولون : عظّم الله أجورنا بمصابنا بالحسين على الله وجعلنا وإيّاكم من الطالبين بثأره مع وليّه الإمام المهدي من آل محمّد على ، فإن استطعت أن لا تنتشر يومك في حاجة فافعل ، فإنّه يوم نحس لا تنقضي فيه حاجة ، وإن قُضيت لم يبارك له فيها ولم يرَ رُشداً ، ولا تدّخرن لمنزلك شيئاً ، فإنّه من ادّخر لمنزله شيئاً في ذلك اليوم لم يبارك له في ما يدّخره ، ولا يبارك له في أهله ، فمن فعل ذلك كتب له تواب زي**ارة عاشوراء سنداً ودلالة** ..... ٢٨٧ ألف ألف حجّة وألف ألف عمرة، وألف ألف غزوة كلّها مع رسول الله، وكــان له ثواب مصيبة كلّ نبيّ ورسول وصدّيق وشهيد مات أو قُتل منذ خلق الله الدنيا إلى أن تقوم الساعة.

قال صالح بن عقبة الجهني وسيف بن عميرة : قال علقمة بن محمّد الحضرمي : فقلت لأبي جعفر طلِّلاٍ : علّمني دعاءً أدعو به في ذلك اليوم إذا أنا زرته من قريب ، ودعاءً أدعو به إذا لم أزره من قريب ، أومأت إليه من بُعد البلاد ومن سطح داري بالسلام.

قال : فقال : يا علقمة ، إذا أنت صلّيت ركعتين بعد أن تومئ إليه بالسلام فقلت عند الإيماء إليه ومن بعد الركعتين هذا القول ، فإنّك إذا قلت ذلك ، فقد دعوت بما يدعو به من زاره من الملائكة ، وكتب الله لك بها ألف ألف حسنة ومحسى عنك ألف ألف سيّتة ورفع لك مائة ألف ألف درجة ، وكنت ممّن استشهد مع الحسين بن علي طليَّن حتى تشاركهم في درجاتهم ، ولا تُعرف إلا في الشهداء الذين استشهدوا معه ، وكتب لك ثواب كلّ نبيّ ورسول وزيارة من زار الحسين بن علي طليَّن منذ يوم قتل : «السلام عليك يا أبا عبد الله ...» إلى آخر زيارة عاشوراء كما في مفاتيح الجنان.

قال علقمة : قال أبو جعفر الباقر ﷺ : يا علقمة، إن استطعت أن تزوره في كلّ يوم بهذه الزيارة من دهرك فافعل، فلك ثواب جميع ذلك إن شاء الله تعالى.

السند الثاني : عن سيف بن عميرة، قال : خرجت مع صفوان بن مهران الجمّــال وجماعة من أصحابنا إلى الغري بعد أن خرج أبو عبد الله للجّلا فسرنا من الحيرة إلى المدينة. ٢٨٨ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

فلمّـا فرغنا من الزيارة صرف صفوان وجهه إلى ناحية أبي عبد الله للله فقال لنا : تزورون الحسين للكلّ من هذا المكان من عند رأس أمير المؤمنين صلوات الله عليه من ها هنا، وأوماً إليه أبو عبد الله للكلّ وأنا معه. قـال : فـدعا صفوان بالزيارة التي رواها علقمة بن محمّد الحضرمي عن أبي جعفر للكلّ في يوم عاشوراء ثمّ صلّى ركعتين عند رأس أمير المؤمنين للكلّ وودّع في دبرهما أمير المؤمنين للكّلّ وأوماً إلى الحسين بالسلام منصرفاً بوجهه نحوه، وودّع في دبرهما أمير المؤمنين علكه «يا الله يا الله يا الله، يا مجيب دعوة المضطرّين \_ إلى آخر الدعاء في المفاتيح بعد زيارة عاشوراء ونسبها إلى علقمة سهواً وهي دعاء صفوان \_».

قال سيف : فسألت صفوان فقلت له : إنّ علقمة بن محمّد لم يأتِنا بهذا عـن أبي جعفر عليُّلا ، إنّما أتــانا بـدعاء الزيـارة، فـقال صفوان : وردت مـع سـيّدي أبي عبد الله عليَّلا إلى هذا المكان ففعل مثل الذي فعلناه في زيارتنا، ودعــا بهـذا الدعاء عند الوداع بعد أن صلّى كما صلّينا، وودّع كما ودّعناه.

ثمّ قال لي صفوان : قال أبو عبد الله للظلة : تعاهد هذه الزيارة \_أي عـليك بهذه الزيارة دائماً كما كان سلفنا الصالح من يقرأها كلّ يوم \_وادعُ بهذا الدعاء وزر به، فإني ضامن على الله تعالى لكلّ من زار بهذه الزيارة ودعا بهذا الدعاء من قرب أو بُعد، أنّ زيارته مقبولة، وسعيه مشكور، وسلامه واصل غير محجوب، وحاجته مقضيّة من الله تعالى، بالغاً ما بلغت، ولا يخيّبه.

يا صفوان، وجدت هذه الزيارة مضمونة بهذا الضمان عن أبي وأبي عن علي ابن الحسين للمللا مضموناً بهذا الضمان عن الحسين، والحسين عــن أخــيه الحســن مضموناً بهذا الضمان، والحسن عن أبيه أمير المؤمنين للمللا مضموناً بهــذا الضمان، وأمير المؤمنين للمللا عن رسول الله مضموناً بهذا الضمان، ورسول الله عن جبرئيل زيارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... ٢٨٩ .... بندا عاشوراء سنداً ودلالة ....

وقد آلى الله على نفسه عزّ وجلّ أنّ من زار الحسين للظِّلَا بهذه الزيارة من قرب أو بُعد ودعا بهذا الدعاء قبلت منه زيارته وشفعته في مسألته بالغاً ما بلغت، وأعطيته سؤله، ثمّ لا ينقلب عنّي خائباً، وأقلبه مسروراً قريراً عينه بقضاء حاجته، والفوز بالجنّة والعتق من النار، وشفعته في كلّ من شفع خلا ناصب لنا أهل البيت، آلى الله تعالى بذلك على نفسه، وأشهدنا به ملائكة ملكوته على ذلك.

ثمّ قال جبر نيل : يا رسول الله، إنّ الله أرسلني إليك سروراً وبسشرى لك، وسروراً وبشرى لعليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين وإلى الأئمة من ولدك إلى يوم القيامة، فدام يا محمّد سرورك وسرور عليّ وفاطمة والحسس والحسين والأئمة وشيعتكم إلى يوم البعث.

ثمّ قال لي صفوان : قال لي أبو عبد الله طلّيَّلا : يا صفوان ، إذا حدث لك حاجة فزر بهذه الزيارة من حيث كنت ، وادعُ بهذا الدعاء ، وسل ربّك حاجتك ، تأتِك من الله ، والله غير مخلف وعده رسوله ﷺ بمّنه ، والحمد لله <sup>(۱)</sup>.

### دلالة الزيارة :

لهذه الزيارة العظيمة دلالات ومفاهيم عديدة، يشعّ منها أنـوار الهـدايـة، ويطفح منها بركات الحياة الطيّبة، تسودها السعادة والقرب من الله سبحانه. ومن أهمّ ما فيها هو التصريح بأمر عظيم وخطير جدًا في حياة المـوّمن، ألا وهـو أمـر الولاية، المتبلورة بالتولّي لله ولرسوله والأئمة الأطهار عليَّكْمُ ، والتبرّي من أعدائهم،

(١) البحار ٩٨ : ٣٠٠، عن مصباح الطوسي : ٥٤٢.

٢٩٠ ..... الإمام الحسين علم في عرش الله وأنّ السلام والصلاة مظهر الترّي، والعجيب أنّ اللعن مقدّم على السلام والصلاة مظهر التولّي، كما أنّ اللعن مظهر التبرّي، والعجيب أنّ اللعن مقدّم على السلام، فإنّ التخلية مقدّمة على التحلية ـ كما في علم الأخلاق ـ ثمّ المهم في اللعن هو بيان المصاديق ومن استوجب اللعن الإلهي، حتى لا يلتبس الأمر على في اللعن هو بيان المصاديق ومن استوجب اللعن الإلهي، حتى لا يلتبس الأمر على الناس، والحديث في هذا الوادي طويل وعريض جداً، وشرح الزيارة وبيان مفرداتها يحتاج إلى مجلّدات قطورة، إلا أنّه يكفيني أن أشير إجمالاً إلى قول (السلام مفرداتها يحتاج إلى مجلّدات قطورة، إلا أنّه يكفيني أن أشير إجمالاً إلى قول (السلام عليك يا أبا عبد الله ) وأبيّن بعض معالم، لتكون الزيارة على معرفة إن شاء الله عليك ...

ولا يخسف أنّ هـذه الزيـارة مـن الله سسبحانه وهـذا يـعني أنّ أوّل زائـر للحسين للمثلج في عالم الأنوار والأشباح هو الله سبحانه وتـعالى، فـهو الذي كـنّى الحسين للمثلج بأبي عبد الله قبل ولادته، فما معنى ذلك ؟ وهذا يستلزم أن نتعرّض إلى الكلمات الثلاثة في المقطع الأوّل من الزيارة الشريفة، وهـي : السـلام، العـبادة، الأبوّة. زبارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... ۲۹۱

### السلام في الإسلام

من أسماء الله الحسنى : السلام. ﴿ هُوَ اللهُ الَّذي لا إلـٰهَ إِلَّا هُوَ المَلِكُ القُدُّوسُ السَّلامُ ﴾<sup>(1)</sup>. وقد جعل سبحانه تحيّة المسلمين والإسلام هو السلام، فلكلّ قوم تحيّة، وتحيّة المسلمين السلام، الذي يعني السلامة من السلام جلّ جلاله، فهو السلام وإليه يعود السلام، وأحبّ أن تكون تحيّة أهل الجنّة السلام.

وأوجب ردّه لمن تنفّل به، حتّى لو كان في حديث مع ربّه كالصلاة، وهذا إن دلّ على شيء، فإنّه يدلّ على عظمة السلام، وأنّ من بدأ به يثاب بـ ( ٦٩) حسنة، ومن ردّ السلام، فإنّه يثاب بحسنة واحدة، ولم يسبق أحدّ النبيّ الأعظم محمّد ﷺ بالسلام، وما أكثر النصوص الدينيّة من الآيات القرآنيّة والأحاديث الشريفة في فضل السلام ومقامه العظيم في الإسلام.

- ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾<sup>(\*)</sup>.
  ﴿ وَنَادَوا أَصْحَابَ الجَنَّةِ أَنْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾<sup>(\*)</sup>.
  ﴿ وَنَادَوا أَصْحَابَ الجَنَّةِ أَنْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ ﴾<sup>(\*)</sup>.
  - (١) الحشر : ٢٣.
  - (٢) الأنعام : ٥٤.
  - (٣) الأعراف : ٤٦.
    - (٤) يوٽس : ۱۰،

٢٩٢
 ٢٩٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله
 شلام عَلَيْكُم بِما صَبَرْتُم فَنِعْمَ عُفْي الدَّارِ ﴾<sup>(1)</sup>.
 يتولون سَلام عَلَيْكُم أَدْخُلوا الجَنَّة بِما كُنْتُم تَعْمَلونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.
 قَدْ جِئْناكَ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكَ وَالسَّلام عَلىٰ مَنِ أَتَبَعَ الهُدىٰ ﴾<sup>(٣)</sup>.
 شلام عَلَيْكُم لا نَبْتَغي الجاهِلينَ ﴾<sup>(٤)</sup>.
 شلام عَلَيْكُم لا نَبْتَغي الجاهِلينَ ﴾<sup>(٤)</sup>.
 قال هُمْ خَزَنَتُها سَلام عَلَيْكُم طِنْتُم فَادْخُلوها خالِدينَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

- (١) الرعد : ٢٤.
- (٢) النحل : ٣٢.
  - (٣) طه : ٤٧.
- (٤) القصص : ٥٥.
  - (٥) الزمر : ٧٣.
- (٦) الفرقان : ٦٣.

زيارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... ۲۹۳

### عبادة الخلق

إنَّ الله سبحانه ربّ السهاوات والأرض وما بينهها، ومن لوازم مقام الألوهيّة والربوبيّة، أنَّ ما سواه يكون عبداً له، كما يستخلفه في أسهائه الحسنى وصفاته العليا، بمقدار فنائه في العبوديّة، فإنّها جوهرة كنهها الربوبيّة، وكما ورد في الخبر الشريف : عبدي أطعني أجعلك مثلي أقول للشيء : كن فيكون، وتقول للشيء : كن فيكون، وإنّ العبد يتقرّب إليّ بالنوافل حتّى أحبّه، فإذا أحببته أكون سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، وهذا من حقيقة العبوديّة لله سبحانه في الإنسان، وإنّها سارية في كلّ المخلوقات:

إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرْضِ إِلَّا أَتَى الرَّحْمَٰنَ عَبْداً ﴾<sup>(1)</sup>.

ومن علائم العبادة وحقيقتها التسبيح وتنزيه الله سبحانه عن القبائح، وإنّه الكمال المطلق ومطلق الكمال، وجميع ما سواه في حركة جوهريّة وذاتية إليه جلّ جلاله، فكلّ شيء عاشق لله ويسبّح بحمده وجلاله :

- ﴿ وَهُوَ الظَّاهِرُ فَوْقَ عِبادِهِ وَهُوَ الحَكِمُ الخَبِيرُ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
  ﴿ سَبَّحَ للهِ ما في السَّهاواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِمُ ﴾ <sup>(٣)</sup>.
  - (۱) مريم : ۹۳. -
  - (٢) الأتعام : ١٨.
  - (٣) الحديد : ١.
  - (٤) الإسراء : ٤٤.

٢٩٤ ..... ٢٩٤ ..... ٢٩٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

﴿ وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلَائِكَةُ مِنْ خَيفَتِهِ ﴾ (١).

وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾<sup>(٧)</sup>.

أَلَمُ تَرَ أَنَّ اللهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ في السَّهاواتِ وَالأَرْضِ والطَّيْرُ صافًاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللهُ عَلِيمُ بِما يَفْعَلونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

أَن يُسَبِّحُ للهِ ما في السَّباواتِ وَالأَرْضِ لَهُ المُلْنَكُ وَلَهُ الحَمْدُ ﴾<sup>(3)</sup>.

فكلَّ الخلق في تسبيح وعبادة لله سبحانه، وهذا ممّـا لا يمكن إنكاره، كما دلّت عليه الآيات الكريمة، وعليه الروايات الشريفة والأدلّـة العـقليّة كـما في الحـكمة المتعالية. فكلَّ الخلائق تسير نحو معبودها ومعشوقها الأوّل في حركة جوهريّة فإنّها عاشقة وعابدة لله سبحانه<sup>(٦)</sup>.

ثمّ ورد في إرشاد القلوب بسنده والمفيد مثله عن سلمان الفارسي راي قال : قال أمير المؤمنين للكلة : يا سلمان، الويل كلّ الويل لمن لا يعرف لنا حقّ معرفتنا وأنكر فضلنا، يا سلمان، أتما أفضل محمّد تلكة أو سلمان بن داود للكلة ؟ قال سلمان :

- (۱) الرعد : ۱۳.
- (٢) الإسراء : ٤٤.
  - (٣) النور : ٤١.
  - (٤) التغابي : ١٠
- (٥) الأنبياء : ٧٩.
- (٦) راجع في ذلك (الأسفار الأربعة) الجزء ٧، للمحقّق صدر الدين الشيرازي .

زيارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... لإيارة عاشوراء سنداً ودلالة ...... ٢٩٥ بل محمّد أفضل. فقال : يا سلمان، فهذا آصف بن برخيا ، قدر أن يحمل عرش بلقيس من فارس إلى سبأ في طرفة عين ، وعنده علم من الكتاب ، ولا أفعل أنا أضعاف ذلك وعندي ألف كتاب ؟

أنزل الله على شيث بن آدم خمسين صحيفة، وعلى إدريس للظلة مـلائين صحيفة، وعلى إبراهيم الخـليل عـشرين صحيفة، والتـوراة والإنجـيل والزبـور والفرقان. فقلت : صدقت يا سيّدي، قال الإمام للظلة : يا سـلمان، إنّ الشـاكّ في أمورنا وعلومنا كالمستهزئ في معرفتنا وحقوقنا، وقد فرض الله ولايتنا في كتابه في غير موضع وبيّن ما أوجب العمل به وهو مكشوف<sup>(۱)</sup>.

حىن أبي عبد الله للمثلج ، قال : أتى الحسين للمثلج أناس فقالوا له : يا أبا عبد الله ، حدّثنا بفضلكم الذي جعل الله لكم ، فقال : إنّكم لا تحتملونه ولا تبطيقونه ، قالوا : بلى نحتمل ، قال : إن كنتم صادقين فليتنخ اثنان وأحدّث واحداً فإن احتمله حدّثتكم ، فتنحّى اثنان وحدّث واحداً ، فقام طائر العقل ومرّ على وجهه وذهب ، فكلّمه صاحباه فلم يردّ عليهما شيئاً وانصرفوا .

حين عبد العزيز بن كـثير : إنّ قــوماً أتــوا إلى الحسـين وقــالوا : حــدّثنا بفضائلكم، قال للَّلِلَا : لا تطيقون وانحازوا عـنيّ لأُسرّ إلى بـعضكم، فــإن أطــاق سأحدّثكم، فتباعدوا عنه، فكان يتكلّم مع أحدهم حتّى دهش ووله وجعل يهيم ولا يجيب أحداً وانصرفوا عنه<sup>(٢)</sup>.

- (١) البحار ٢٦ : ٢٢٢ ، عن إرشاد القلوب ٢ : ٢٢٨ .
- (٢) موسوعة كلمات الإمام الحسين ﷺ : ٥٨، عن الخرائج والجرائح ٢ : ٧٩٥.

٢٩٦ ..... ٢٩٦ ..... ٢٩٦ .... ٢٩٦

وعندنا الكثير مثل هذه الأحاديث الشريفة الدالّة على صعوبة تحمّل أسرار النبوّة والإمامة وأسرار النبيّ والإمام وولايتهما، فإنّه من الصعب المستصعب، حتّى على الأنبياء والملائكة.

وربما ما أقوله في بيان (السلام عليك يا أبا عـبد الله) يكـون هـذا الأمـر الصعب، الذي لا يهضم بسهولة، إلاّ بعد الابتلاء والاختبار والامتحان، فلا يتحمّله إلاّ مؤمن قد امتحن الله قلبه بالإيمان.

جعلنا الله وإيّاكم من المؤمنين الكمّلين الفائزين بالمعرفة التـامّة وبـالمعرفة الجماليّة، بل والكماليّة. فنعرف قادتنا للمَيَّلِمُ حقّ المعرفة حسب الطـاقة البـشريّة، ومن الله التوفيق والسداد والهداية والرشاد. زيارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... ۲۹۷

الأبوة والبنوة

الابن لغة واصطلاحاً : من بني أو بنو ــبالياء أو الواو ــفإن كان الأوّل فهو بمعنى البناء، وربما يكون من أبِن بمعنى القطع والإبانة .

يطلق على الذكور من الأولاد، فهو قطعة من أبيه كما ورد ( أولادنا أكبادنا )، أو فلذّة من أكبادنا، أو أنّ الولد يبتنى في وجوده على والده، كما يقال : الولد على سرّ أبيه.

والأب لغة واصطلاحاً :

أصلة أبَو بالتحريك، لأنّ جمعه آباء مثل قَـفا وأقـفاء ورحـى وأرحـاء، فالذاهب منه واو لأنّك تقول في التثنية أبوان، والأب الوالد والأبوان الأب والأمّ. والأب والوالد يعني من كان سبباً في إيجاد شيء أو إصلاحه، ولمّـا كان الوالد هو المتكفّل الأوّل لتربية ولده وإصلاح شؤونه، فإنّه يطلق عليه الأب.

ويطلق الأب على مصاديق مختلفة، كما ورد في الأخمار الشريفة، ومن المشهور والمعروف أنّ الآباء ثلاثة : أب ولّدك، وأب زوّجك، وأب علّمك وهـو أفضلهم.

فيعدّ المعلّم من الآباء، بل هو أفضلهم، لأنّه يربيّ ويزكّي روح الولد الباقية إلى يوم القيامة، بخلاف الأب المولّد وأب الزوجة فإنّهما باعتبار الأجساد الفانية، وربما يكون الوالد أباً روحيّاً وجسديّاً لولده، فيجمع بين الفضيلتين. ثمّ ورد في أحاديث كثيرة وصحيحة عند الفريقين \_السنّة والشيعة \_أنّ النبيّ ٢٩٨ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله الأكرم محمّد ﷺ والد هذه الأمّة المرحومة. قال ﷺ : أنا وعليّ أبوا هذه الأمّة.

والإمام الحسين للمنظل لما كان نفس رسول الله لقوله تتليلة (حسين منّي وأنا من حسين) فهو كجدة للمنظل له مقام الأبوّة، كما علّم الخلق كلّه منذ عالم الأنوار، فسبّح الله وسبّحت الملائكة بتسبيحه، وبه وبجدّه وأبيه وأمّه وأخيه وبنيه المعصومين عُرف الله وعُبد ـكما ورد في الأخبار الصحيحة ـوأنّهم كلّهم من نور واحد (أوّلنا محمّد وأوسطنا محمّد و آخرنا محمّد عليكَيلاً )، فلهم مقام الأبوّة والتعليم لكلّ الخلائق، فهم آباء كلّ من كان عبداً لله جلّ جلاله، ولكلّ من أتى الرحمن عبداً، فالكون كلّه عبداً لله سبحانه وتعالى.

أقسام الكنى : هذا والكنية عند العرب تكون بأب واُمّ وابن، كما يقال ( أبو علي ) وهي على

نحوين : إمّا حقيقيّة أو تشريفيّة :

والأولى : تطلق على من يلد له مولود فيسمّيه ثمّ يكنّى به، كـما كـنّي أمـير المؤمنين علي للظِّلا بولده الحسن المجتبى للظِّلا .

والثانية : تطلق على من سمّي باسم صاحب هذه الكنية لجلالته وعلوّ مقامه تشريفاً، فيكنّى بكنيته أيضاً، حتّى لو لم يكن له ولد مسمّى بـذلك، كـما يـقال لكلّ من اسمه علي : أبو الحسن، كما كُني بـذلك الإمـام زيـن العـابدين عـليّ بـن الحسين لمليَّلا والإمام الرضا عليّ بـن مـوسى لليَّلا ، فـيقال : أبـو الحسن الثـاني وأبو الحسن الثالث.

وأمّا كنية سيّد الشهداء الإمام الحسين للظِّلْج بأبي عبد الله، فسلم يكمن مـن

زيارة عاشوراء سنداً ودلالة ..... ٢٩٩ الأوّل، إذ ولده الأكبر علي للَّلِلا ، ولم يكن من الثاني، إذ لم يكن له من قبل سميّاً فهو يشترك مع يحيى النبيّ في ذلك، كما يشترك في موارد أخرى تبلغ العشرين.

زيدة المخاض :

فنقول : هناك قسم ثالث في الكنى أسمّيه (الكنية التكوينيّة)، وهي منحصرة بالحسين لليَّلا وتعدّ من خصائصه وخصاله. فإنّه لمّـا كان الخلق في وجودهم مس بركات وجوده، باعتبار أنّه نفس النبيّ عَلَيَّ وهـو الصـادر الأوّل، والواسطة في الفيض الإلهي، فهو صنع الله والخلق صنايعه، كما إنّه هو المـعلّم للـخلائق ومـعلّم البشريّة، والمعلّم أب، والخلق عبد الله، فالحسين أبو عبد الله.

ولمثل هذا يكنّى الإمام الحسين لللله في زيارة عاشوراء منذ بدء الخلق ومن الأزل على لسان الله بأبي عبد الله.

فالصلاة والسلام عليك يا مولاي يا أبا عبد الله أبداً ما بقيت وبسقي اللــيل والنهار بعدد ما في علم الله، ورزقنا الله في الدنيا زيارتك وفي الآخرة شـفاعتك، وحشرنا في زمرتك، ورزقنا الشهادة في سبيلك، سبيل الله.

«يا ربّ الحسين بحقّ الحسين اشفِ صدر الحسين بظهور الحجّة عليهَظٍ» ».

في كشف الغمّة : قال كمال الدين بن طلحة : كنية الحسين للظِّلا أبو عـبد الله لا غير ، وأمّا ألقابه فكثيرة

الرشيد والطـيّب والوفيّ والزكـيّ والمـبارك والتـابع لمـرضاة الله والسـبط والسيّد<sup>(۱۱)</sup>.

(١) العوالم ١٧ : ٢٨، وفي البحار ٤٣ : ٢٣٧، الحديث ٢.

٣٠٠ .... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله قال المحقّق الشيخ جعفر التستري تتركَّخ في مدح الله الإمام الحسين عليًّا : إنّه مدحه بمدائح منها : أنّه من أعلى أفراد الوالد الذي قضى ربّك بالإحسان إليه، فهل أحسنت إلى هذا الوالد يوماً<sup>(١)</sup>.

(١) الخصائص الحسينية : ٤٦.

## خلاصة الكلام في العرش الإلهي (1)

العرش ما يجلس عليه الملك، وربما كنّي به عن مقام السلطنة، قال الراغب في المفردات : العرش في الأصل شيء مسقّف، وجمعه عروش. قال : ﴿ وَهِيَ خَـاوِيَةً عَلَى عُروشِها ﴾، ومنه قيل : عرشت الكرم وعرشتها إذا جعلت له كمهيئة سـقف. قال : والعرش شبه هودج المرأة تشبيهاً في الهيئة بعرش الكرم...

قال : وعرش الله ما لا يعلمه البشر على الحقيقة إلاّ بالاسم ، وليس كما يذهب إليه أوهام العامة ، فإنّه لو كان كذلك لكان حاملاً له ـ تعالى عن ذلك ـ لا محمولاً ، والله تعالى يقول :

< إِنَّ الله يَمْسِكُ السَّهاواتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزَولا وَلَئِنْ زَالَتا إِنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ ﴾.

وقال قوم : هو الفلك الأعلى والكرسي فلك الكواكب، واستدلَّ بما روي عن رسول الله ﷺ : ما السهاوات السبع والأرضون السبع في جنب الكرسي إلَّا كحلقة

(١) اقتبسناه من الكتاب القيم (الميزان في تفسير القرآن) للعلّامة المعقّق السيّد محمّد حسبين
 الطباطباني قدّس سرّه الشريف. من سورة الأعراف.

٣٠٢ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

ملقاة في أرض فلاة والكرسي عند العرش كذلك.

وقد استقرّت العادة منذ القديم أن يختصّ العظماء من ولاة الناس وحكّامهم ومصادر أمورهم من المجلس بما يختصّ بهم ويتميّزون به عـن غـيرهم، فـاتّخذوا للملك ما يسمّى عرشاً وهو أعظم وأرفع وأخصّ بالملك والكرسي يعمّه وغـيره. واستدعى التداول والتلازم أن يعرف الملك بالعرش كما كان العرش يعرف بالملك في أوّل الأمر، فصار العرش حاملاً لمعنى الملك، فمثلاً لمقام السلطنة إليـه يـرجع وينتهى، وفيه تتوحّد أزمّة المملكة في تدبيرها أمورها وإدارة شؤونها.

ثمَّ قوله تعالى : ﴿ أَسْتَوى عَلَى الْعَرْشَ ﴾ كناية عن استيلائه عـلى مـلكه وقيامه بتدبير الأمر قياماً ينبسط على كلَّ ما دقّ وجلَّ، ويترشّح منه تفاصيل النظام الكوني ينال به كلّ ذي بغية بغيته، وتقضى لكلّ ذي حاجة حاجته.

ثمّ اختلف الناس في معنى العرش، كما وقع الاختلاف عند العلماء في قـوله تعالى : ﴿ ثُمَّ اَسْتَوى عَلَى العَرْشَ ﴾ والآيات التي فيها كلمة العرش الإلهي، فأكثر أبناء العامّة والسلف على أنّها وما يشاكلها من الآيات المـتشابهات التي يجب أن يرجع علمها إلى الله سبحانه، وهؤلاء يرون البحث عن الحقائق الدينية والتطلّع إلى ما وراء ظواهر الكتاب والسنّة بدعة.

والعقل السليم يخطّئهم في ذلك كما أنّ الكتاب الكريم والسنّة الشريفة لا يصدّقانهم فأيات الكتاب تحرّض كلّ التحريض على التدبّر في آيات الله وبذل الجهد في تكميل معرفة الله ومعرفة آياته بالتذكّر والتفكّر والنظر فيها والاحتجاج بالحجج العقليّة. ومتفرّقات السنّة المتواترة معنى توافقها، ولا معنى للأمر بالمقدّمة والنهي عن النتيجة. وهؤلاء هم الذين كانوا يحرمون البحث عن حقائق الكتاب والسنّة ويعدونها بدعة فلنتركهم وشأنهم. خلاصة الكلام في العرش الإلهي ..... ٣٠٣

وأمّا طبقات الباحثين فقد اختلفوا في معنى العرش على أقوال :

١ ـ حمل الكلمة على ظاهر معناه، فالعرش عندهم مخلوق كهيئة السرير له قوائم وهو موضوع على السلماء السابعة، والله \_ تعالى عمّا يقول الظالمون \_ مستوٍ عليه كاستواء الملوك منّا على عروشهم، وأكثر هؤلاء على أنّ العـرش والكـرسي شيء واحد، وهو الذي وصفناه. وهؤلاء هم المشـبّهة مـن المسلمين، والكـتاب والسنّة والعقل تخاصمهم في ذلك، وتنزّه ربّ العالمين أن يمـاثل شسيئاً مـن خـلقه ويشبهه في ذات أو صفة أو فعل تعالى وتقدّس.

٢ ـ أنّ العرش هو الفلك التاسع المحيط بالعالم الجسلماني والمحدّد للجهات والأطلس الخالي من الكواكب، والراسم بحركته اليومية للزمان وفي جوفه مماساً به الكرسي وهو الفلك الثامن الذي فيه الثوابت، وفي جوفه الأفلاك السبعة الكلّية التي هي أفلاك السيارات السبع : زحل والمشتري والمرّيخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر بالترتيب محيطاً بعضها ببعض، وهذا يتلائم مع الهيئة القديمة باسم بطليموس. والظواهر من الكتاب والسنّة تشبت أنّ وراء العرش حجباً وسرادقات وأنّ له والظواهر من الكتاب والسنّة تشبت أنّ وراء العرش حجباً وسرادقات وأنّ له من الملائكة إلى عرفة ما المائية القديمة باسم بطليموس.

٣ أن لا مصداق للعرش خارجاً وإنما قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوى عَلَى العَرْش ﴾ و ﴿ الرَّحْانُ عَلى العَرْشِ ٱسْتَوى ﴾ كناية عن استيلائه تعالى على عالم الحَرْش ﴾ و ﴿ الرَّحْانُ عَلى العَرْشِ ٱسْتَوى ﴾ كناية عن استيلائه تعالى على عالم الحلق وكثيراً ما يطلق الاستواء على الشيء على الاستيلاء عليه، كما قيل :

قىداسىتوى بىشرّ عىلى العبراق 👘 مىين غىير سىيفٍ ودمٍ مىھراق

۳۰٤ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

أو أنَّ الاستواء على العرش معناه الشروع في تدبير الأمور، كما أنَّ المـلوك إذا أرادوا الشروع في إدارة أمور مملكتهم استووا على عـروشهم وجـلسوا عـليه فيلزم أن يكون الاستواء على العرش كناية ومجاز.

ولكن يرد عليه أنّه لا ينافي ذلك أن يكون هناك حقيقة موجودة تعتمد عليها هذه العناية اللفظية، فقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوى عَلى العَرْش ﴾ في عين أنّه تمثيل يبيّن به أنّ له إحاطة تدبيرية لملكه، يدلّ على أنّ هناك مرحلة حقيقية هي المقام الذي يجتمع فيه جميع أزمّة الأمور على كثرتها واختلافها، ويدلّ عليه آيات أخر تذكر العرش وحده، وينسبه إليه تعالى :

> كَقُولُه : ﴿ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمَ ﴾ . وقوله : ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ مِنْ حَوْلِهِ ﴾ . وقوله : ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَة ﴾ . وقوله : ﴿ حافَينَ حَوْلُ الْعَرْشِ ﴾ .

فالآيات كما ترى تدلّ بظاهرها على أنّ العرش حقيقة من الحقائق العينية وأمر من الأمور الخارجيّة، ولذلك نقول : إنّ للعرش في قوله : ﴿ ثُمَّ أَسْتَوى عَلَى العَرْش ﴾ مصداقاً خارجياً، فنقول في الوجود عرشاً إلهياً يجتمع فيه أزمّة الحوادث والأمور كما يجتمع أزمّة المملكة في عرش الملك.

فالعرش مقاماً تنشأ فيه التبدابير العبامة الإلهيّة وتبصدر عبنه الأوامير التكوينية :

﴿ ذو العَرْش الْمجيدِ فَعَّالُ لِما يُريد ﴾ .

وَتَرى المَلائِكَةَ حافَّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقَضى بَيْنَهُمْ بالحَقِّ ﴾. خلاصة الكلام في العرش الإلهى ......

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بَحَــمْدِ رَبِّهِــمْ وَيُـؤْمِنُونَ بِسِهِ وَيَسْتَغْفِرونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ .

فحملة العرش أشخاص يقوم بهم هذا المقام الرفيع والخلق العظيم الذي هو مركز التدابير الإلهية ومصدرها، ففيه صور جميع الوقائع بنحو الإجمال حاضرة عند الله معلومة له كها يشير إلى ذلك قوله :

المَّا فَمُ ٱسْتَوى عَلى العَرْشِ يَعْلَمُ ما يَلِحُ في الأَرْضِ وَما يَخْرُجُ مِنْها وَما يَنْزِلُ
مِن الشَّماءِ وَما يَعْرُجُ فيها وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَا كُنْتُمْ وَاللهُ بِما تَعْمَلونَ بَصير ﴾.

ثمّ لم ينقل عن طبقة الصحابة بحث حقيق عن مثل العرش والكرسي وسائر الحقائق القرآنية وحتّى أصول المعارف كمسائل التوحيد وما يلحق بها، بل كمانوا لا يتعدّون الظواهر الدينية ويقفون عليها، وعملى ذلك جمرى التمابعون وقمدماء المفسّرين حتّى نقل عن سفيان بن عيينة أنّه قال : كلّما وصف الله من نفسه في كتابه فتفسيره تلاوته والسكوت عليه.

وعن مالك بن أنس إمام المالكية أنّ رجلاً قال له : يا أبا عبد الله، استوى على العرش، كيف استوى ؟ قال الراوي : فما رأيت مالكاً وجد من شيء كموجدته من مقالته، وعلاه الرحضاء يعني العرق وأطرق القوم، قال : فسرّي عسن مالك، فقال : الكيف غير معقول، والاستواء منه غير مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وإنيّ أخاف أن تكون ضالاً، وأمر به فأخرج.

وكان قوله : الكيف غير معقول إلى آخره، مأخوذ عمّــا روي عن أمّ سلمة أمّ المؤمنين في قوله تعالى : ﴿ الرَّحْــانُ عَــلى العَـرْشِ أَسْـتَوى ﴾ قــالت : الكــيف غير معقول، والاستواء غير مجهول، والإقرار به إيمان، والجحود به كفر.

فهكذا كان مسلكهم، لم يورث ولم يحصل مـنهم شيء إلَّا مـا ورد في كـلام

٣٠٦ ..... الإمام الحسين الله في عرش الله أمير المؤمنين علي للمظلِّ وفي كلام الأئمة من ولده طلمَلْكُمُ ، كما مرّت كثير مـن هـذه الروايات الشريفة.

وخلاصة الكلام :

إنّ العرش لبس كهيئة السرير ولكنّه شيء محدود مخلوق مدبّر وربّك مالكه، لا أنّه عليه ككون الشيء على الشيء، وهو حامل العرش والسهاوات والأرض وما فيهما وما بينهما، وخلقه من أنوار أربعة : نور أحمر منه احمرّت الحمرة، ونور أخضر منه اخضرّت الخضرة وهو نور المعرفة، ونور أصفر منه اصفرّت الصفرة، ونور أبيض منه ابيض البياض وهو العلم الذي حمله الله الحملة، وذلك نور من نور عظمته، فبعظمته ونوره أبصر قلوب المؤمنين، وبنوره وعظمته ابتغى من في السهاوات والأرض وجميع خلائقه إليه الوسيلة بالأعمال المختلفة والأديان المتشتّة، فكلّ شيء محمول يحمله الله بنوره وعظمته وقدرته لا يستطيع لنفسه ضرّاً ولا نفعاً ولا مو تاً ولا حياة ولا نشوراً، فكلّ شيء محمول والله تبارك وتعالى المسك لهما أن تزولا، والمحيط بهما من شيء وهو حياة كلّ شيء ونور كلّ شيء سبحانه وتعالى عمّا يقولون علواً كبيراً.

والذين يحملون العرش هم العلماء الذين حملهم الله علمه، وليس يخرج من هذه الأربعة شيء خلقه الله في ملكوته، وهو الملكوت الذي أراه الله أصفياءه وأراه خليله... فنور العظمة الإلهية وقدرته الذي ظهر به جميع الأشياء هو العرش الذي يحيط بما دونه وهو ملكه تعالى لكلّ شيء دون العرش وهو تعالى الحامل لهذا النور، ثمّ الذين كشف الله لهم عن هذا النور يحملونه بإذن الله، والله سبحانه هو الحسامل للحامل والمحمول جميعاً. فالعرش في قوله : ﴿ ثُمَّ آسْتَوى عَلى العَرْش ﴾ وإن شئت قلت : الاستواء على العرش هو الملك، وفي قوله : ﴿ وَيَحَسِّطٍ عَبْرُشَ رَبِّكَ ﴾ همو

والعرش الإلهي مربّع، فإنّ الكلمات التي بني عليها الإسلام أربع : سـبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر، فيرجع تفسيره إلى العلم.

وفي العرش تمثال ما خلق الله في البرّ والبحر، وهذا تأويسل قسوله تسعالى : وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نُنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلوم ﴾ فوجود صور الأشياء وتماثيلها في العرش هو الحقيقة التي يبتني عليها بيان الآية، والأشياء كلّها في العرش كحلقة في فلاة . وحملة العرش العلمي ثمانية : أربعة من الأوّلين وأربعة من الآخرين : فأمّا الأربعة من الأوّلين فنوح وإيراهيم وموسى وعسيسى، وأمّا الأربعة من الآخرين فحمّد وعليّ والحسن والحسين عليميًا من كما تحمله ثمانية من اللائكة ومن حوله ملائكة يستغفرون للمؤمنين .

 إذا أردت شرح هذا الكلام الذي هو من الحديث الشريف فراجع تفسير الميزان ٨ : ١٧٠ سورة الأعراف. ٣٠٨ ..... الإمام الحسين ﷺ في عرش الله

و ﴿ كَانَ عَرْشُهُ عَلَى الماء ﴾ يوم خلق السهاوات والأرضين على الماء وهذا كناية عن أنّ ملكه تعالى كان مستقرّاً يومئذٍ على هذا الماء الذي هو مادّة الحياة، فعرش الملك مظهر ملكه، واستقراره على محلّ استقرار ملكه عليه كما أنّ استواؤه على العرش احتواؤه على الملك وأخذه في تدبيره<sup>(۱)</sup>.

هذا وقد كتب الله سبحانه على عرشه الاسمى والمسمّى، بـلون أخـضر أي يلون المعرفة :

(إنَّ الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة ) . فارجع البصر تكراراً ومراراً إلى ما كتبناء في شرح هذا الحديث الشريف، فهل ترى فيه من...؟! وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.

<sup>(</sup>١) الميزان ١٠ : ١٤٤ سورة هود.

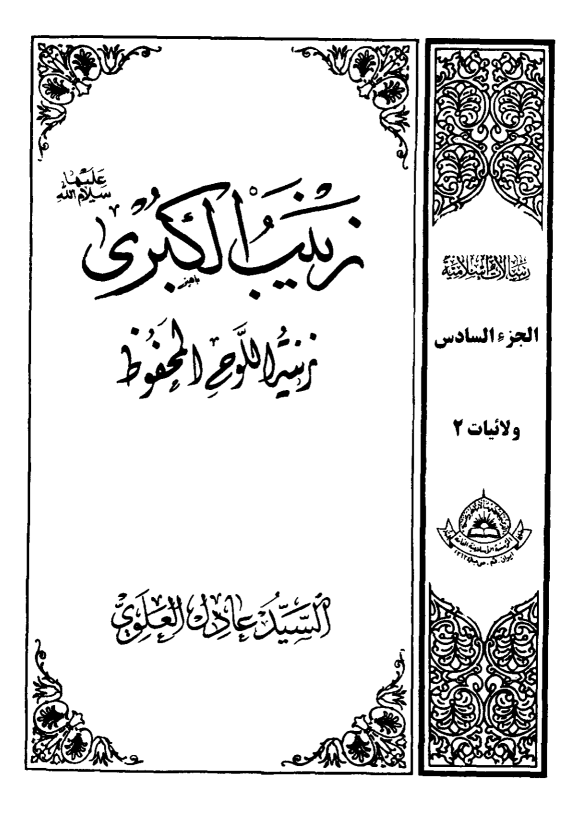
الفهرست

| ٣  | الإهداء                                |
|----|----------------------------------------|
| ٥. | المقدّمة                               |
| ١٤ | حقيقة المعرفة                          |
| ١٤ | المعرفة لغةً                           |
|    | المعرفة اصطلاحاً                       |
| ١٦ | مراحل المعرفة                          |
| 29 | الفصل الأوّل ــ العرش لغةً واصطلاحاً   |
| ۳. | العرش لغةً                             |
| ٣٤ | العرش اصطلاحاً                         |
| ۳٥ | الفصل الثاني ــ العرش في القرآن الكريم |
| ٤١ | الفصل الثالث ــ العرش العلمي           |
|    | العرش الرحماني                         |
| ٤٨ | العرش التدبيري                         |
| ٥. | العرش الحَلَقي                         |

| ش الله | ۳۱۰ ۲۱۰ ۲۰۰۰ میں علی عرام الحسین علی عرام الحسین علی عرا                       |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 07.    | العرش الملكي                                                                   |
| ٥٤.    | زبدة المخاض                                                                    |
| ٦١.    | الفصل الرابع ــ سعة العرش الإلهي                                               |
| ٦٥ .   | الفصل الخامس ــ الألوان في العرش                                               |
| ν۳.    | الفصل السادس ــ نربيع العرش                                                    |
| ۷۹.    | الفصل السابع ــ العقل في العرش                                                 |
| ٨٥.    | الفصل الثامن _ آل محمّد عَلِيَتَكِنُ في عرش الله                               |
| 177    | الفصل التاسع ـ عوالم ومعالم العرش الإلهي                                       |
| ١٦٦    | مجعل روايات العرش                                                              |
| 179    | الفصل العاشر _ إنَّ الحسين عليُّلج مصباح الهدى وسفينة النجاة                   |
| ۱۸۳    | الفصل الحادي عشر ــ في رحاب آية السفينة وحديثها                                |
| ۱۸۳    | نبذة من وجوه الشبه بين الآية والرواية                                          |
| 171    | <ul> <li>١ ـ النصّ الإلهي ـ صنع السفينة بأمر ونصّ من الله جلّ جلاله</li> </ul> |
| ۱۸۹    | ۲ _ العصمة                                                                     |
| 190    | ۳ _ الإيمان                                                                    |
| ۱۹۷    | ٤ _ الطهارة                                                                    |
| ۲      | ٥ _ الاهتداء                                                                   |
| ۲ • ٤  | ٦ _ النجاة                                                                     |
| ۲۰٥    | ۷ _ الطوفان                                                                    |
| ۲۰٦    | ۸ _ الانحصار                                                                   |
| ۲۰۸    | ٩ ـ حقيقة المودّة                                                              |

| 411 | الفهرست                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۹ | ١٠ _ استمرار الإمامة                                             |
| *11 | ١١ ـ خلائف في الأرض                                              |
| *** | ١٢ ـ متابعة الإمام وإتيانه                                       |
| 227 | ١٣ _ الفرقة الناجية                                              |
| **^ | ١٤ ـ الصحابة ـ من لم يركب السفينة فليس من الصحابة                |
| ۲۳. | ١٥ ـ الكافرون ـ المتخلَّف من ركوب السفينة كافر                   |
| 222 | ١٦ _ الظالمون _ من لم يركب السفينة إنَّه من الظالمين             |
| 225 | ١٧ _ الجاهلون _ من لم يركب السفينة فهو من الجاهلين               |
| ۲۳٦ | ۱۸ _ الغاوون _ من لم يركب السفينة فهو من الغاوين                 |
| ۲۳۸ | ۱۹ _ المجرمون _ من لم يركب السفينة فهو من المجرمين               |
| 25. | ۲۰ _ العاصون _ الأكثرية في منطق القرآن من العُصاة الفاسقين       |
| 252 | ۲۱ ـ المستكبرون ــالأكثريَّة من المستكبرين                       |
| 758 | ٢٢ _المذنبون _الأكثريَّة أهل المعصية                             |
| ۲٥٠ | ٢٣ _ الضالُّون _الأكثريَّة أهل الضلال                            |
| 101 | ٢٤ _ أهل السوء _الأكثريَّة قوم سوء                               |
| 202 | ٢٥ _ الفارّون من الحقّ                                           |
| 200 | ٢٦ ـ الجادلون بالباطل                                            |
| 202 | ٢٧ ـ الهالكون المعتدون ـ هلاك الأكثريَّة واعتدائهم على الأقلَّية |
| 109 | ٢٨ - المعذّبون - من لم يركب السفينة فإنّه يُعذّب يوم القيامة     |
| 111 | ۲۹ ـ المؤمنون ـ قلَّة المؤمنين                                   |
| 777 | ٣٠ ـ القلب السليم                                                |

| . الإمام الحسين ﷺ في عرش الله |                                            |
|-------------------------------|--------------------------------------------|
|                               | ۳۱ ـ الصبر والتقوى                         |
| ۲٦٥                           | ٣٢ ـ السلامة والبركة                       |
|                               | ٣٣ _ النجاة من الكروب                      |
|                               | ٣٤ ـ البقاء والخلود                        |
|                               | ٣٥ ـ بداية الركوب والحركة والسير باسم      |
| TVT                           |                                            |
| ۲۷٥                           | ٣٧ _ تعدّد الأحزاب                         |
|                               | ٣٨ ـ راكب السفينة مع الأنبياء للمَنْكُمُ   |
|                               | الفصل الثانى عشر ــ زيارة الإمام الحسين لل |
|                               | الخاتمة _ زيارة عاشوراء سندأ ودلالة        |
|                               | السند الأوّل                               |
| ۲۸۷                           | السند الثاني                               |
|                               | دلالة الزيارة                              |
|                               | السلام في الإسلام                          |
|                               | ۔<br>عبادۃ الخلق                           |
| Y9V                           | الأبوّة والبنوّة                           |
| ۲۹۸                           | أقسام الكنى                                |
| ۳۰۱                           | خلاصة الكلام في العرش الإلهي               |
| ۳۰۹                           | الفهرست                                    |



```
موسوعة
```

رسالات إسلامية

\*\*\* \*\*\*

رسالة

زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ تأليف \_ السيّد عادل العلوي

نشر \_ المؤسسة الإسلامية العامة للتبليغ والإرشاد إيران، قم، ص. ب ٣٦٣٤ الطبعة الثانية \_ ١٤١٩ هجري قمري المطبعة \_ النهضة، قم المقدّسة

شابك ٩ ـ ١٢ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ ـ ٩٦٤ ـ ١SBN 964 - 5915 - 13 - 9 اى. اى. ان. ٩٦٤ ـ ٥٩١٥ ـ ٩٦٤ ـ ٩٧٨٩٦٤ EAN 9789645915139 10. اى. ان. ١٣٩ ـ ١٥١٥ ـ ١٣٩ ـ ١٩٦٤ ـ 9515 - 18 - X (100 - Vol. Set)

ببير بالتالق ال

زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ

الحمد لله الذي زيّن الإنسان بالعلم، وعلّمه جوامع الكَلِم، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله زين الكاثنات وفخر المسمكنات محسمّد وآله الأطهار نسور الأخيار وزينة الأبرار.

> قال الله تعالى في محكم كتابه الكريم : ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

البيّنة في مصطلح الفقهاء بمعنى الشاهدين العدلين على واقعة في مقام الشهادة تحمّلها وأداءها، وهذه تسمّى بـيّنة شرعييّة وتـشريعية، وفي الكـائنات بـيّنات تكوينية، ومن كلّ شيء خلق الله زوجين ليشهدا على وحدانية الله سبحانه وتعالى. فني كلّ شيء له آية وبيّنة يدلّ على أنّه الواحد الأحد الفرد الصحد الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد.

 (١) محاضرة إسلامية ألقاها الكاتب في حسينية النجف الأشرف بقم المقدّسة ليلة ميلاد السيّدة زينب الكبرى بيني في احتفال بهيج ( ٥ جمادى الأولى سنة ١٤١٩ ه).
 (٢) الذاريات : ٤٩. ٤ ..... ٤ ينه اللوح المحفوظ

وقصّة عاشوراء والطف الحزينة، إنّما هي وليدة الزوجين الركتين الطاهرين العلويّين الفاطميّين مولانا الإمام الحسين بن عليّ سيّد الشهـداء عليُمَيْط ، وسـيّدة بني هاشم، عقيلة الطالبيين سيّدتنا زينب الكبرى سلام الله عليها.

فعاشورا، الإسلام محلّ ولادتها كربلاء الصامدة، أبوها سيّد الشهداء الإمام الحسين لللله ومربّيتها المجاهدة الثائرة زينب الطاهرة. لولاها لكانت عاشوراء اليتيمة تموت في صغرها. إلّا أنّ السيّدة زينب بنضالها وندائها الشوري غلِنكًا ربّت عاشوراء تلك الوليدة التي يجري في عروقها دم الله وثاره. فتربّت عاشوراء الحسين في أحضان زينب غليمًا وتسرعرعت في جوارها وحجرها المبارك وجهادها الدؤوب، لتكون عاشوراء أمّ الثورات التحرّرية بين الأجيال في كلّ عصر ومصر، إلى يوم القيامة، فهي المنطلق الثوري للنهضات الإسلامية إلى اليوم الموعود.

ولايمكن لأحد سوى الله سبحانه والأنبياء والأوصياء للهيكل أن يعرفوا مقام أمّ عاشوراء ومنزلتها في الدارين، فإنّ المعرفة والعلم بالشيء لازمه الإحاطة بـه، ولا يمكن للناس أن يحيطوا بعاشوراء وجوهريّتها وفلسفتها، ولا بأبيها وأمّها.

وزينب الكبرى في أدوار حياتها وسيرتها الذاتيّة<sup>(١)</sup> تخبرك عن أصالة سهاويّة وشجرة نبويّة ودوحة هاشميّة وترجمة قرآنيّة، أصلها ثابت وفرعها في السهاء، فهي زينة أبيها أمير المؤمنين أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب للظِّلا ، وإنّــه لم يـفتخر بكتابه العظيم (نهج البلاغة ) الذي هو كتاب الحياة وكتاب السعادة ولا يمكن للبشر أن يعرفوا ما فيه من العظمة والشموخ، إلّا أنّه يفتخر ويتزيّن ببنته السيّدة زينب

 (١) لقد ذكرت حياتها ولقطات من سيرتها المباركة في كمتاب (عميقات الأسوار)، مطبوع، فراجع. المقدّمة .....٥

ولولا الخوف على عقول الناس، لقيل في مدحها وثنائها ومعرفتها ما يـبهر العقول، ويحيَّر ذوي الألباب، وقليل من عبادي الشكور الفكور الصبور .

ولا زالت زينب النبوّة والإمامة، زينب الولاية العـظمى أسـيرة الهـوى، بالأمس كانت أسيرة الظالمين من بني أميّة الطغاة وأشياعهم، واليوم أسيرة العقول الضعيفة، حتّى قالوا عنها : إنّها امرأة عاديّة ؟ ! !

فما نطقت في معرفتها حرفاً، إلّا وتجد نفسك مقيّداً بسلاسل الافتراء والتهمة وأنّ القائل من الغلاة، فزينب العظمة لا زالت أسيرة العقول والأفكار المتخلّفة.

ولا نقول في وصفها وثنائها أنَّها الربّ \_والعياذ بالله \_ولكن نقول : هكـذا خلقها الربّ جلّ جلاله.

إلاّ أنّ الناس بين قالٍ وغال، بين إفراط وتفريط، فكما غالوا في أبيها حتّى قالوا بألوهيّته \_والعياذ بالله \_وقالوا في حقّه حتّى جعلوه كافراً أو كأحد المسلمين، ولا زال عليّ أمير المؤمنين سيّد المظلومين، قد ظلمه التأريخ كولده الحسين، بسل وأولاده وذرّيته.

> وما زال صوته الحزين يدوّي في ضمير الإنسانية : «فيا عجباً للدهر إذ صرت يقرن بي من لم يسع قدمي». «أنزلني الدهر حتّى قالوا عليّ ومعاوية».

وهذه الصرخة الأليمة تسري في كلّ الأزمنة وعلى مدى العصور والأحقاب، حتّى قال ابن أبي الحديد المعتزلي في بيان مقولة أمير المؤمنين للظِّلا أنّـــه: (أطــلق القول إطلاقاً عاماً مستغرقاً لكلّ الناس أجمعين).

ولا يزال عليّ المرتضى مجهولاً، ولا يزال كلامه القيّم يهتف : «سلوني قبل أن تفقدوني»، وإنّه لا يختصّ بالمسلمين بل هو للبشرية كافة كأخيه النبيّ الأعطم رسول الله تَبْبَيْنَ. ٦ ..... زينة اللوح المحفوظ

﴿ وَما أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

وعليّ أمير المؤمنين نفس رسول الله بنصّ آية المباهلة، فظلموه وهو يقول : «اللهمّ إنّي أستعيذك على قريش ومن أعانهم، فإنّهم صغّروا عظيم منزلتي وأجمعوا على منازعتي أمرأ هو لي »<sup>(٢)</sup>.

وهكذا ظلموا علياً وظلموا أولاده، وظلموا زينب بجهلهم بمقامهم الشمايخ ومنزلتهم العظيمة.

ولا بدّ من حياة جديدة لضمير المجتمع الإسلامي، حتّى يعرف عليّاً وأبناءه الكرام.

حتّى يعرف النبيّ محمّد وقرآنه، وعليّاً ونهجه، وفاطمة ومظلوميّتها، والحسن وسياسته، والحسين وثورته، وزينب وعاشوراءها، والسجّاد وصحيفته، وهكـذا حتّى يعرف المهدي الموعود وفلسفة الانتظار ودولته العالمية.

كلَّ هذه المعرفة إَنما تتمّ بالإيمان بالله سبحانه والعشق بعظمته، وجماله المتجلَّي في الكائنات والتعبّد والتسليم لأمره.

وما نعرفه من زينب اليوم ليس إلّا شبحاً مـن قـدسيّتها وعـظمتها، ومـن الواضع أنّ الشبح لا يعطي معرفة تمام الشيء وحقيقته.

ثمّ أعداء الإسلام عرفوا أنّ الهجوم العسكري على البلاد الإسلامية لتهديم عقائد المسلمين لا ينفع أو لا يكني، بل لا بدّ من الهجوم الثقافي من الغرب والشرق، بل لا بدّ باسم الدين ضرب الدين، وباسم المذهب هدم المذهب من أساسه، حتّى

- (١) الأنبياء : ١٠٧.
- (٢) منهاج البراعة؛ للخوتي ١٠ : ١٢٨. الخطبة ١٧١.

المقدّمة ..... المقدّمة ..... ٧

تفقد الأمّة أصالتها ومجدها العريق ومعتقداتها الصحيحة، فـتركن إلى الغـرب أو الشرق، مستجدية متسوّلة متسكّعة.

وهذا ما يريده الاستكبار العالمي، فتسمع بين آونة وأخـرى نـغمات ضـدّ المعتقدات الدينية والضرورات المذهبية، والعجب أنّه مـن لسـان رجـال الديـن والمتلبّسين بزيّ أهل العلم ! !

وأمّا زينب الإسلام فقدرتها تعني حكومة الأخـلاق والفـداء والتـضحية، وتربيتها يعني الحبّ والعشق الإلهي والذوبان في الله جلّ جلاله، وشقافتها تسعني سلامة الفطرة وحكومتها في كلّ مجالات الحياة على الصعيدين الفردي والاجتماعي. والعشق الإلهي<sup>(۱)</sup>المتجلّي في ثورة عاشوراء إنّما هو شجرة طيّبة أصلها ثابت

 (١) عظمة الإنسان إنما هو بنفسه الناطقة - القوّة العاقلة - القمابلة للمتحلّي بمالصفات الكمالية والملكات الجمالية بالفطرة السليمة المباركة والعقل الدرّاك السليم.

ولما يحمل الإنسان من الصفات الحيوانية والسجايا الإنسانية التي تتجلّى فسيها الخسلافة الإلهيّة في أسماء الله وصفاته، فإنّه بين أن يكون في أعلى علّيين بعبادته وتقرّبه إلى صانعه، وبين أن يكون في أسفل السافلين قلبه كالحجارة أو أشدّ قسوة، وهو كالأنعام بل أضلّ سبيلاً.

والمحاسن والكمالات إمّا أن تكون تكوينية أو تشريعية، وكلّ واحدة إمّـا جــــمانية أو روحانية، فما تعلّق بالهيئة الصورية أعني الخلقة البشرية جسمانية، وما تعلّق مــنها بــالنفس الناطقة فهى روحانية، كالعلم والعشق والحلم وما شابه ذلك.

وبهذه الكمالات الروحية يتشرّف الإنسان بقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ ويتزيّن بقوله تعالى : ﴿ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنَ الخالِقِينَ ﴾ لا بالجمال الظاهري الجسمي .

ويا للأسف إنَّ أكثر الناس لا يفقهون ولا يعلمون، فقد صرفوا عمرهم وهمَّهم في تجميل أجسادهم، وقد نسوا أنفسهم، ونسوا الله عزَّ وجلَّ ﴿ وَقَلَيلْ مِنْ عِبادي الشَّكور ﴾ . ٨ ..... ذينة اللوح المحفوظ وفرعها في السماء، توقي أكلها كلم حين باذن رتبها، ثمرتها العصمة، وورقها الإخلاص، وجذورها الطهارة، ودوحتها الجمال، وبهاؤها الجلال.

والعشق إنما ينبع من سويداء القلب، والقلب حرم الله وعرش الرحمن، والفطرة إنما تدعو القلب إلى أن يعرف صاحبه ومالكه وهو الله سبحانه، إلا أنّ هذا الشيطان الرجيم يسرق بيت الله، وهو قلب المؤمن فإنّه حرم الله وعرشه، فيسرقه ويعشعش فيه ويبيّض ويفرّخ، فيكون عشّ الشيطان وأبنائه وأعوانه وحزبه، فيتنزّل القلب ويعصي الربّ، حتّى ينتكس، فلا يكون وعاء للرحمة الإلهية وعلم الله سبحانه، ثمّ يموت القلب، فيفقد الإنسان إنسانيّته، فيكون كالحجارة أو أشدّ قسوة، وكالأنعام بل أضلّ سبيلاً.

وكربلاء الحسين وزينب لللمَثْلَثَة إنّما هي مصارع العشّــاق، كــما قــالها أمــبر المؤمنين علي للنَبُلَا حينما جاوز كربلاء : «ها هنا مصارع العشّاق».

وعاشرواء الحسين وزينب لليَنَظِ إِنَّمَا هو كتاب العاشقين الوالهين في حبّ الله وجماله.

وزينب بطلة كربلاء، معلّمة العشق الإلهي جيلاً بعد جيل، تـرفع إلى السهاء جسد أخيها المضرّج بالدماء، محزوز الرأس، مهشّم الأضلاع، وتقول بكلّ سكينة ووقار : «اللهمّ تقبّل هذا القربان من آل محمّد ﷺ».

ومن يعيش في رحاب زينب العشق يمتلئ قلبه شوقاً للـقاء مـعبوده جـلّ جلاله، فيكون لسانه ميزان الحكمة، ويده مائدة الكرم، ويحيى بعشق الله، ويرجع القلب إلى مالكه الأصلي التكويني والتـشريعي، كـلّ هـذا بـبركة رسـالة زيـنب الرسالية، رسالة الدم والدموع، رسالة المقاومة والفداء.

زينب الكبرى عقيلة بني هماشم أمَّ المصائب وقمرينة النموائب، العصمة

المقدّمة .....٩

الصغرى والناموس الأكبر، محبوبة المصطفى وزينة المرتضى وشقيقة المجتبى وشريكة الحسين سيّد الشهداء.

زينب الإنسية الحوراء بنت سيّدة النساء فاطمة الزهراء غلِّكْلًا ، نتيجة النبوّة المحمّدية وحصيلة الولاية العلوية ، وآية العصمة الفاطمية ، ومرآة المحاسن الحسنيّة ، وانعكاس المصائب الحسينيّة ، لقد بلغت في المجد غاية حدّها .

والعصفور بقدر همّته يصفق جناحيه ليحلّق في السماء، فما نقول في زينب الحرّة إلّا ما نفهمه بعقولنا القاصرة .

فزينب الدين رضيعة ثدي الرسالة، ربيبة العلم والبسالة، من أنوار المحشر بنت ساقي الكوثر، سيّدة البطحاء خلاصة الخمسة النجباء، ملكية العرب. فـلو كـان النساء بمـثل هـذي لفـضّلت النسـاء عـلى الرجـالِ فـا التأنـيث عـيب للشـموس ولا التـــذكير فـــخر للــهلالِ ومن ألقابها العلياء وخصائصها السمحاء<sup>(١)</sup>:

الصدّيقة، العصمة الصغرى، وليّة الله العظمى، نــاموس الكــبرى، الراضــية بالقدر والقضاء، أمينة الله، عالمة غير معلّمة، فهيمة غير مفهّمة، محبوبة المصطفى ﷺ، قرّة عين المرتضى للظِّلام، نائبة الزهراء غلِظَكْم، شقيقة الحسن الجــتبى علَظِلام، شريكـة

(١) جاء شرح وبيان هذه الخصائص في كتاب (الخصائص الزينبيّة) للآية العنظمى السيّد نور الدين الجزائري الحائري المتوفى سنة ١٣٨٤ ه ق، وقد ترجم إلى اللغة العربيّة، كما صحّحه أوّلاً : م ق تاج الدين وطبع من قبل مكتبة الإمام المهدي للظِلا ، وصحّحه وعلّق عليه أيضاً الفاضل المعاصر الشيخ ناصر الباقري البيدهندي وطبع بطباعة جيّدة من قبل مسجد جكران بقم المقدّسة . ۱۰ ..... زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ

الحسين سيّد الشهداء غليَّلاً ، الزاهدة ، الفاضلة ، العاقلة ، الكاملة ، العاملة ، العابدة ، الحدّثة . الخبرة ، الموثّقة ، كعبة الرزايا ، المظلومة ، الوحيدة ، عقيلة قريش ، الباكية ، الفصيحة ، البليغة ، الشجاعة ، عقيلة خدر الرسالة ، رضيعة ثدي الولاية ، روحي وأرواح العالمين لها الفداء .

يكفيها شرفاً وفخراً شهادة إمام زمانها سيّد الساجدين وزين العابدين الإمام عليّ بن الحسين للنظِلا ، حبث قال : «بحمد الله إنّكِ عالمةٌ غير معلّمة ، وفهمة غير مفهّمة ». وهذا ممّا يدلّ على عصمتها ، فإنّ العصمة عن الذنوب والمعاصي وكلّ ما يشين ويزري بالإنسان إنّما يكون بالعلم ، بأن يعلم منشأ الذنوب ، وأنّها تصدر من الجهل والظلمة ، كما يعلم نتائجها وآثارها ، من الآثار الوضعيّة في الدنيا والعقاب الأخروي ، وهذا العلم يكون بلطفٍ خاصّ من الله سبحانه في الأنبياء والأوصياء وفاطمة الزهراء غليمي أن بفهم معصومون بعصمة ذاتيّة كليّة ، تمنعهم عن الحارم اختياراً لا على نحو القهر والجبر ، وفي غيرهم متن يعذو حذوهم وينهج منهجهم ويرثهم في علومهم ومعارفهم وأخلاقهم ، يعصمون أنفسهم بعصمة أفعاليّة كسبية جزئيّة . فمثل الشهيد عليّ الأكبر عليمًا والسيّدة زينب الكبرى وفاطمة المعصومة بنت الإمام موسى بن جعفر بقم القدّسة يحملون هذه العصمة .

فسيّدة النساء فاطمة الزهراء لللمَظَلَّظ هي العصمة الكبرى، والسيّدة زينب للمَظَلَّظ هي العصمة الصغرى، لأنّها عالمة غير معلّمة، فعلمها من الله سبحانه، يعصمها من الآثام والقبائح، فهي تنوب أمّها الزهراء للمُظَلَّظ في فضائلها وفواضلها وخصالها وخصائصها وعصمتها وعفّتها ونورها وشرفها وبهائها، فكانت تسنطق بالحكمة والعلم والأدب والمعرفة والعصمة من محاسن خلالها، فلم يُرَ أكرم منها أخلاقاً ولا أنبل فطرةً ولا أطيب عنصراً ولا أخلص جوهراً في النساء بعد أمّها سيّدة نساء العالمين.

| 11 | مة | مقدّ | J | ۱ |
|----|----|------|---|---|
|----|----|------|---|---|

فهي مجمع الفضائل ومنبع المكارم، حازت من الصفات الكريمة والسجايا الحميدة ما لم يحزها بعد أمّها أحد حتّى حقّ أن يقال : هي الصدّيقة الصغرى، فهي من الصبر والثبات وقوّة الإيمان والتقوى يضرب بها المثل الأعلى. وخير شاهد حياتها الطيّبة وسيرتها الذاتيّة المباركة ورباطة جأشها في قصّة كربلاء ويسوم عاشوراء.

إنَّ المقامات العرفانيَّة الخاصَة بزينب لللَّظُ تقرب من مقامات الإمامة، فإنَّها لمَّا رأت حالة زين العابدين للَّظِلِا حين رأى أجساد أبيه وإخوته وعشيرته وأهل بيته على الثرى صرعى مجزّرين كالأضاحي وقد اضطرب قلبه واصفرّ وجسهه، أخذت لللَّظُل في تسليته تصبّره قائلةً : «ما لي أراك تجود بنفسك يا بقيّة جدّي وأبي وإخوتي، فوالله إنَّ هذا لعهد من الله إلى جدّك وأبيك، ولقد أخذ الله ميثاق أن اس لا تعرفهم فراعنة هذه الأرض وهم معروفون في أهل السماوات أنّهم يجمعون هذه الأعضاء المقطّعة والجسوم المضرّجة، فيوارونها وينصبون بهذا الطفّ عملماً لقبر أبيك سيّد الشهداء لا يدرس أثره ولا يحى رسمه عملى كرور اللميالي والأيّام، وليجتهدنَ أئمة الكفر وأتباع الضلال في محوه وتطميسه فلا يزداد أثره إلّا علوماً»<sup>(1)</sup>.

وقد ائتمنها الإمام على أسرار الإمامة، وهذا يدلّ على عصمتها، كما لم يذكر التأريخ رغم كثرة أعداء أهل البيت للبَيْنِ ما يشين بها وينقص من شأنها ويسبطل عصمتها، فهي بنت الوحي وربيبة الرسالة، تربّت في مدرسة الرسول الأعظم وأمير المؤمنين وسيّدة نساء العالمين وسيّدي شباب أهل الجنّة للبَيْنِي ، ومن تعلّمت في مثل هذه المدرسة الإلهيّة كيف لا تكون معصومة في أفعالها وحياتها ؟ فسلام الله عليها

(١) كامل الزيارات : ٢٦١.

۱۲ ..... الكبرى زينة اللوح المحفوظ أبد الآبدين، من بدو الخلق إلى يوم الدين.

ومن خصائصها : حملتها أُمّها كـرهاً ووضعتها كـرهاً، كـإخوتها للمَيْكُلُ ، فالزهراء من حين حملها إلى يوم ولادتها كانت مهمومة، وقد أخـبرت مـن قـبل بمصائبها، وما يجري عليها من الآلام والحن.

روي أنَّ زينب بنت عليّ بن أبي طالب للله للّـا ولدت أخبر بذلك رسول الله تملي فجاء إلى منزل فاطمة تليك وقال : يا بنتاه، ايتيني ببنتك المولودة، فلمّـا أحضرتها أخذها رسول الله تملي وضمّها إلى صدره الشريف، ووضع خدّه المنيف على خدّها، فبكى بكاءً عالياً، وسال الدمع على محاسنه الشريف جارياً، فقالت فاطمة : لماذا بكاؤك، لا أبكى الله عينيك يا أبتاه ؟ فقال تملي : يا بنيّة فاطمة، اعلمي أنّ هذه البنت بعدك وبعدي تبتلي بالبلايا، وترد عليها المصائب شتى ورزايا، فبكت فاطمة تليك عند ذلك، ثمّ قالت : يا أبت، فما ثواب من يبكي عليها وعلى مصائبها ؟ فقال : يا بضعتي وقرّة عيني، إنّ من بكى عليها وعلى مصائبها كان ثواب بكائه كثواب من بكى على أخويها، ثمّ سمّاها زينب<sup>(۱)</sup>.

(١) الخصائص الزينبية : ١٥٥، وعندنا روايات كثيرة في فضل البكاء على سيّد الشهداء ظلمَّة ، فقد ورد في الصحيح : من بكى أو تباكى على الحسين فقد وجبت له الجنّة . وقال أبوعبدالله للمُظلمَّة في حديث طويل له : ومن ذكر الحسين للمَظلمُ عنده فخرج من عينيه من الدموع مقدار جناح ذباب كان ثوابه على الله عزّ وجلّ، ولم يرضَ له بدون الجنّة . وورد أنّ الحسين للمَظلمُ على يمين العرش ينظر إلى زوّاره، وإنّه ينظر إلى من يبكيه فيستغفر له ويسأله أباه الاستغفار له ويقول : أيّها الباكي لو علمت ما أعدّ الله لله حيث أكثر ممّا حزنت ، وإنّه ليستغفر له من كلّ ذنب وخطيئة . وقال أبو عبد الله ظلمُ : من ذكرنا عنده فغاضت عيناه ولو مثل جناح الذباب غفر له ذنوبه ولو كانت مثل زبد البحر (كامل الزيارات : ٢٠١، الباب ٣٢).

| ۱۳ | ····· | المقدّمة |
|----|-------|----------|
|----|-------|----------|

وزينب اشتقّ من زَنِبَ ـكفَرِح ـ بمعنى السمن، وسمــن كـلّ شيء بــنسبته، فسمن الحيوان بمعنى كثرة لحمه، وسمن النبات بمعنى نظارتها وكثرة ثمراتها، وسمــن الإنسان بمعنى حمله صفات الكمال والجمال.

أو زينب بمعنى الشجرة الطيّبة الحسنة الصورة، أو بمعنى زين أب، ولكترة الاستعمال أسقط الألف، وعند بعض أهل المعرفة إنّما أسقط الألف لعدم الفصل بينها وبين أبيها. فزينب زينة أبيها أمير المؤمنين بكمالاتها وخصائصها وخصائلها.

وأبوها أسد الله الغالب عليّ بن أبي طالب للظِّلَا إنّما هو زينة الكون، وزينة الوجود وما خلقه المعبود، فزينب زينة الزينة لهذا العـالم الرحب، وكـانت كـاُمّها الزهراء (أمّ أبـيها) فـصارت (زيـنة أبـيها) ورثت أمّـها في عـصمتها وعـلومها ومصائبها.

والأسماء تنزل من السماء، إلاّ أنّ الله قد شرّف بـعض أوليـائه وأنـبيائه أن سمّـاهم بنفسه، كآدم ويحيى ﴿ يا زَكَرِيَّا إِنَّا نَبَشَّرُكَ بِغُلامٍ أَسْمُهُ يَحْيِيٰ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيَّاً ﴾ (١)، وعيسى المسيح ﴿ إِنَّ اللهُ يُبَشَّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ أَسْمُهُ المَسيحُ عيسىٰ ﴾ (٢)، والنبيّ الأكرم ﴿ وَمُبَشِّراً بِرَسولٍ يَأْتي مِنْ بَعْدي أَسْمُهُ أَحْمَدَ ﴾ (٣) وعليّ اشتقّ من العليّ والحسن والحسين وزينب الكبرى.

كما ورد في الخبر الشريف عندما قدّمت فاطمة بنتها إلى زوجها أمير المؤمنين ليسمّيها فقال : لا أسبق رسول الله ﷺ ، ولمّـا كانت بين يدي الرسـول لم يسـمّها

- (۱) مريم : ۷. –
- (٢) آل عمران : ٤٥.
  - (٣) الصفّ : ٦.

١٤ ..... زينب الكبرى زينة اللوح المحفوظ لكي لا يسبق الله سبحانه، فنزل جبر ئيل الأمين وقـال : إنّ الله يـقرئك السلام ويقول : سمّها زينب، كما سمّيت في اللوح المحفوظ . فزينب زينة اللوح المحفوظ ، كما أنّ أباها أمير المؤمنين عليّ عليّه لينة زينة عرش الله .

موسوعة رسالات اسلمية

مائة وأربعون كتاباً ورسالة في مائة مجلد طبع من الموسوعة الكبري : العجلة الأول - عقالة ١، دروس اليقين في معرفة أصول الدين. المجلد الثاني - فقه استدلالي ١، ١ - زبدة الأفكار في ظهارة أو نجاسة الكفار. ٢ - التقية في رحاب العلمين. ٣ \_ التقية بين الأعلام. العجلة الثالث ـ اضاق ١ ، ١ ـ طالب العلم والسيرة الأخلاقية. ٢ ـ خصائص القائد الإسلامي في القرآن الكريم. ٣ ـ أخلاق الطبيب في الإسلام. ٤ ـ دور الأخلاق المحمدية في تحكيم مباني الوحدة الإسلامية. ٥ ـ رسالتنا. المجلد الرابع . اطلق ٢ . التوبة والتائبون على ضوء القرآن والعترة. العجلد الغامس ـ ولانيات ( ، ١ \_ هذه هي الولاية. ٢ \_ جلوة من ولاية أهل البيت ﷺ . العجلة السادس ولانيات ٢٠٢٢ ـ وميض من قبسات الحق. ٢ ـ الدر الثمين. ٣ ـ على المرتضى نقطة باء البسملة. ٤ ـ فاطمة الزهراء ليلة القدر. ٥ ـ الدرة البهية في الأسرار الفاطمية. ٦ ـ الإمام الحسين في عرش الله. ٧ ـ زينب الكبري زينة اللوح المحفوظ. المجلد السابع - ولايات ٢٠١٣ - السيرة النبوية في السطور العلوية. ٢ - الأنوار القدسية. ٣ - أهل البيت سفينة النجاة. ٤ ـ آثار الصلوات في رحاب الروايات. ٥ ـ الإمام المهدي ﷺ وطول العمر في نظرة جديدة. ٦ ـ الأنفاس القدسية في أسرار الزيارة الرضوية. ٧ ـ السر في آية الاعتصام. المجلد الثامن - فقد استدلالي ٢ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الأوّل. العجلد القاسع - هذه استدلالي ٣ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثاني. العجلد العاشر - هقه استدلالي ٤ ، القصاص على ضوء القرآن والسنة / المجلد الثالث. العجلة العادي عشر ـ عرفان ـ أشلاق ٢ ، ٢ ـ من وحي التربية والتعليم. ٢ ـ حب الله نماذج وصور . ٣ ـ الذكر الإلهي في المفهوم الإسلامي. ٤ ـ السؤال والذكر في رحاب القرآن والعترة. ٥ ـ شهر رمضان ربيع القرآن. ٦ ـ النبوغ وسر النجاح في الحياة. ٧ ـ كيف أكـون مـوفقاً فـي الحـياة. ٨ ـ معالم الصديق والصداقة في رحاب الروايات. العجلة الثاني عشر ـ تواجم ١ ، ١ ـ النفحات القدسية في تراجم أعلام الكاظمية. ٢ ـ بيوتات الكاظمية المقدسة.