## هذا بيان ثلثاس

وهدى وموعظة للمتقين

«المواعظ العرفانية»

تاليف **حسن زادة آملي** 

الالقالة

ترجمة عبد الرحيد حمرائي SOF.

### هذا بيان للناس

وهدى وموعظة للمتقين

«المواعظ العرضانية»



JA JOSE

# هذا بيان للناس

وهدى وموعظة للمتقين

«المواعظ العرفانية»

تأليف **حسن زادة آملي** 

ترجمة عبدالرحيم حمراني



#### المقدمة

«هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين»

يهب القرآن الإنسان حياة قدسية حكيمة.

القرآن الكريم نصيحة وموعظة للإنسان.

القرآن الكريم ناصح أمين للعالمين.

إن مواعظ المعصومين المُنْهُ وحكمهم تضمن للإنسان سعادة الدنيا والآخرة. فالموعظة جلاء لصداً الغفلة. والواقع العاقل من اتعظ. قال الإمام الحسن الله المرءاً وعظ نفسه أو أخيه المؤمن أو أهل بيته..

لا بد أن يكون لكل إنسان واعظ من نفسه، والموعظة ذات أثر إن انطلقت من قلب سليم وجرت على لسان نظيف، وموعظة القلم الطاهر تؤدي إلى يقظة الإنسان، والإنسان الواعظ ما لم يكن عاملاً لن يؤثر في الآخرين.

الاتعاظ اعتبار (أي لا بد من الانتفاع بالموعظة والعمل بها، وليس مجرد سماع الوعظ). الموعظة حياة القلوب، الموعظة دواء منجح، الموعظة شفاء لمن يعمل بها، الموعظة النافعة والنصيحة البليغة تلك الآمرة المتعظ بالمعروف الناهية له عن المنكر، الموعظة جلاء القلوب، الوعظ والنصح يؤدي إلى اليقظة، أفضل الوعظ ما نهى الإنسان عن المساوئ، لا خير في الوعظ إن لم يتجاوز الإذن ويجلي غفلة القلب؛ ولا بد من إحياء القلب بالموعظة.

إن نتاجات آية الله العلامة حسن زادة الأملي كنوز لإحياء القلوب وشدها إلى الله. فقد أورد سماحة الأستاذ سلسلة من المواعظ العرفانية الحكيمة في مؤلفاته القيمة التي تختزن كل منها نوراً وشفاءاً للقلوب.

نأمل أن نظفر من خلال الاتعاظ والعمل بها بسعادة الدنيا والآخرة. سائلين الباري أن يحفظ سماحة الأستاذ العلامة حسن زادة الآملي في ظل بركة إمام العصر والزمان روحي وأرواح العالمين لتراب مقدمه الفداء. وأحمد الله الذي منّ عليّ بأن أكون تلميذ هذا الأستاذ النحرير وأن أنظم تراثه لجيل الشباب.

عباس عزيزي

#### ١ - مناجة عشق

إلهي! رصيدي الآه والحسرة فارمقني بعفو ورحمة.

إلهي! قضى عمري ولا شيء لدى ولست الأن على شيء.

إلهي! اغبط الملائكة التي لا تعرف سوى السجود، ليت حسن استغرق في سجدة منذ الأزل إلى الأبد.

إلهي إلى متى أعبد الهوى، وبعزتك أصبحت أعبد الهو.

إلهي! أنا مفضوح في إمساكي. وأكثر افتضاحاً في ألكي.

إلهي! من أضعف ممن لا يثمل سكراً فيك.

إلهى الكل ينظر هذا وذاك وحسن ينظر داته فلم ير أعجب منها.

إلهي! القلوب الشاردة والعيون المظلمة لا ترى الدنيا ولا الآخرة.

إلهيا ترى الحيوانات في الجبل والغابة وحسن في المدينة والقرية.

إلهي امن طلب السرور فليطلبه، فاعط حسن هم دائم وقلب هائم.

إلهي! إن العودة من الهجرة إليك تعرب بعد الهجرة.

إلهي! ليس بمصلي من لم يسمع في صلاته جواب سلامه، اجعلنا من المصلين.

إلهيا طوبي لمن بقي على العهد واندك في الوصال.

إلهي! توشح بتاج العزة من علق في أذنه قيراط عشقك ووضع في عنقه طوق عبوديتك.

#### ٢ - طريق معرفة الرب

#### ٣ – العيادة والحياة

كل فصل يتلى في الصلاة ذو دروس وعبر، كما أنه سبيل من سبل معرفة الله، وطقس من طقوس الملهمة للعبودية والحياة (١٠).

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٧٩.

#### ٤ - الاحتجاب عن الأبصار

ورد عن أمير المؤمنين علي على عدة مواضع قوله: «فتجلى سبحانه لهم في كتابه من غير أن يكونوا رأوه بما أراهم من قدرته «كان فقد تجلى الله لعباده من خلال معاينتهم لقدرته في كتابه دون أن يكونوا رأوه.

#### ه - التغيير المشروط

قال تعالى: «إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم»<sup>(\*)</sup> فالمرحلة الأولى تغيير الإنسان لما في نفسه ثم التغيير الإلهي.

#### ٦ - الله سر الإنسان

الإنسان امرء كامل وليس الصورة الإنسانية. حيث جاء في الحديث القدسي: «الإنسان سرى وأنا سرد» (11).

#### ٧ - أصح الأديان

قال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ هَٰذَا الْقُرْآنِ بِهُدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ﴾ (١٠).

#### ٨ – القلب والدين

كثيرون هم من يدعون العبودية لله وطلاق الدنيا: فإن أقبلت عليهم الدنيا نسوا كل شيء. إن مثل هذا العبد فشل في الامتحان: إلهي بحقك عليك: «ثبت قلبي على دينك»(٥).

#### ٩ — الله الفاعل

إلهي نحن مساكين وليس لنا سواك. ولا تؤتي خيراً إلا بفضلك (١٠).

١) نهج البلاغة: الخطبة ١١٤٥.

٢) سورة الرعد، الآية: ١٢.

٣) نور على نور: الأملي ١٦٣.

٤) سورة الإسراء، الآية: ٩.

٥) الرسالة الربانية: ٥.

٦) الرسالة الربانية: ٤.

#### ١٠ - دروس تربوية في التهذيب

الصلاة عمود الدين وأفضل وسيلة لتهذيب الإنسان (أ).

#### ١١ – قرب الله

قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَإِذَا سَأَلِكَ عِبَادِي عَنْيَ فَإِنْيَ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوْهَ الدَاعِ إِذَا ذَعَانَ فَلْيَسُتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعلَّهُمْ يِرْشُدُونَ ﴾ [[].

#### ١٢ - القرآن صحيفة الإنسان الكامل

اعلم أيها العزيز أن القرآن الكريم هو الصحيفة المدونة للإنسان الكامل، والقرآن يهدي إلى أقوم سبل الهداية. قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يهُدِي للنَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴿ أَ أَي أَن القرآن الكريم عين الصراط المستقيم. قوله تعالى: ﴿وَأَنَ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا الكريم عين الصراط المستقيم. قوله تعالى: ﴿وَأَنْ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا الكريم عين الصراط الكل خير. وهو السُبُل فَتفرَق بِكُمْ عَن سَبِيلِه ﴾ [أنا فكل من امتثل حقيقة القرآن طوى الصراط لكل خير. وهو إنسان وقران بقدر ما يمتثل فيقترب من الإنسان الكامل أنها.

#### ۱۳ – معاجز عیسی ﷺ

#### ١٤ – الإنسان الكامل:

من مواعظ المرحوم السيد علي القاضي قوله: «خُقُ للإنسان أن يقضي نصف عمره بحثاً عن الإنسان الكامل». ومن هنا قال فيه المرحوم الشيخ آقا بزرك: «فرأيته مستقيماً في سيرته» فالاستقامة رأس مال السلوك إلى الله والمدعاة لنزول البركات والفيوضات الرحمانية (\*).

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٧٧.

٢) سورة البقرة، الأية: ١٨٧.

٣) سورة الإسراء، الآية: ١٠.

٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٦.

٥) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٣١.

٦) سورة أل عمران. الآية: ٥٠.

٧) سماء المعرفة: ص٢٦.

#### ١٥ - مرتبة الإنسان الكامل:

إن مرتبة الإنسان الكامل أن ينطوي على جميع المراتب الربانية والوجودية من العقول والنفوس الكلية والجزئية وجميع مراتب الطبيعة حتى أدنى مرتبة من الوجود. وهي المرتبة التي يقال لها أيضاً «العمائية» التي تساوي المرتبة الإلهية. فلا فرق فيها سوى في الربوبية والمربوبية. ومن هنا كان الإنسان خليفة... «ألاً.

#### ١٦ - بين يدى الأستاذ:

لا بد من التتلمذ على يد أستاذ بغية العروج في المقامات الأنفسية والوقوف على مواقف هذه الصحيفة الإلهية: الأستاذ العارج في المقامات والمدرك للكائنات<sup>(1)</sup>.

#### ١٧ - شكر الإنسان الكامل

إلهي! لك الحمد والشكر أن أكون في كنف الإنسان الكامل (٢).

#### ١٨ - شكر الأستاذ العارف

إلهي لك الحمد أن عرفت من الأساتذة عديمي المعرفة (١).

#### ١٩ - سعادة الإنسان

تحدثت عن الأستاذ لتتنبه النفوس المستعدة إلى أن الأستاذ وسيلة سعادة الإنسان.

#### ٢٠ - السير والسلوك

ليس للسالك من آفة سوى الهمة والبطنة.

١) القيصري: مقدمة شرح الفصول، طبعة ناصري، ص١١.

٢) رسالة لقاء الله: ص١٣٧.

الإنسان الكامل في نهج البلاغة: ص١٦٠.

٤) الرسالة الربائية: ص٥٥.



#### ٢١ - وسائط الفيض

إلهي لك الشكر أن ربيت هذا الطفل في كنف الإعلام وسائط الفيض (١٠).

#### ٢٢ - الحاجة إلى الشيخ المرشد

جاء في بعض كلمات العرفاء: إن الإنسان في قاموس العرفاء رجل كامل وليس الصورة الإنسانية، ففي الحديث القدسي: «الإنسان سري وأنا سرد» شيخ مغان كناية عن مولانا على الشيخ على المجلس الخاص الأصحاب الحق.

التجلي نور الكشف الذي يقذف في قلب العارف. ترسا الروحاني الذي ينقى من صفات النفس الذميمة، الخرابات مقام الفناء، الخال كناية عن وحدة الذات المطلقة، الخط ظهور تعلق الأرواح بالأجسام، الخمّار الشيخ المرشد والكامل والواصل، دير مغان مجلس العرفاء والأولياء.

ردد إشارة إلى الأولياء والعرفاء الذين طهروا من غيار الكدورات البشرية. الساقي كناية عن الفيّاض المطلق، ويراد به في بعض الأحيان ساقي الكوثر. الساغر قلب العارف ويقال له الحانة أيضاً. الشاهد كناية عن المعشوق، الشراب سكر العشق وجذبة الحق. العشق مقام الولاية المطلقة لعلويات العارف. الغمزة والقبلة كناية عن فيوضات القلب.

الكنيسة عالم المعنى والشهود، المشاهدة والمكاشفة والمحاضرة حضور القلب.

الزلف كناية عن مرتبة الإمكان بالنسبة للمحسوسات والمعقولات أ.

#### ٢٣ - العودة إلى الأستاذ

محور القضية لقاء الأستاذ! للأستاذ المرحوم القرويني رسالة في تفسير: ﴿الْرِكْتَابُ الْمُحْكُمُتُ آيَاتُهُ...﴾ (1) وهي عندي الآن. رأيته ذات يوم لبعض الأسئلة، فقال لي: «عليك بالأسفار، لكن لا ترجع إليها بنفسك، بل ينبغي الرجوع بإشراف إنسان ملائي! لا بد من أستاذ في هذه المباحث».

الرسالة الربائية: ص٣٧.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص٥١١ – ٥١٢.

٢) سورة هود، الأية: ١.

#### ٢٤ - حد القرآن

ورد في العديث: «إن للقرآن ظهراً وبطناً وحداً ومطلعاً» والغرض من حده حد المعنى لا يسع الأخرون اجتيازه، أي أن عجز الإنسان يحول دون الاجتياز (۱).

#### ۲۵ – نهار روحانی ولیل نورانی

اللهم اجعل نهاري روحانياً كليلي وليلي نورانياً كنهاري اللهم

#### ٢٦ - ستار العيوب

إلهى لولا سترك للعيوب ماذا عسانا أن نفعل إزاء الفضيحة (١٠).

#### ٧٧ – توجيهات عرفانية

لا بد للإنسان أن يحد قليلاً من تناوله للطعام وراحته ليضعف لديه البعد الحيواني ويتضاعف الجانب الروحاني، وميزان ذلك: أن لا يتناول الإنسان في يومه وليلته أكثر من وجبتين وتحاشي الأكل بينها أولاً. وثانياً إن أراد أن يتناول الطعام فليتناول بعد ساعة من الجوع مثلاً، وإذا أكل فلا يشبع، هذا بالنسبة لقلة الطعام. أما كيفية الطعام، فلا ينبغي أن يكثر من أكل اللحم بحيث يتركه في الوجبتين كل أسبوع لثلاث مرات. ولا ينبغي له أن يتناول الكرزات فإن أصرت عليه نفسه فليستخر الله. وإن استطاع فليصم ثلاثاً كل شهر.

وأما بالنسبة للنوم فقد قبل ليتم ست ساعات. ويكثر من حبس اللسان ومجانبة الغافلين. فهذه تكفيه في إضعاف البعد الحيواني، وأما تقوية الروحانية: أولاً: أن يشعر دائماً بالهم والغم لعدم وصوله إلى المطلوب. ثانياً: أن يجد ويجتهد في الذكر والفكر فهما جناحا العروج إلى سماء المعرفة. وليركز في ذكره على المأثور صباحاً ومساءًا، إلى جانب تعقيبات الصلوات والخلود إلى النوم كما ورد في المأثور «ذاكراً متطهراً». والنهوض منتصف الليل، فلا ينام

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٣١.

٢) الرسالة الربانية: س٨.

٢) الرسالة الربانية. ص.٠.

#### ٢٨ - هدف الخلق

إلهي إن كانت كل هذه المنافع والمصالح في خلق الشيطان. فماذا في خلق الملاك المجابي

#### ٢٩ - شياطين الانس

إلهي من الميسور الفرار من شياطين الجن، لكن كيف الفرار من شياطين الإنس (٢٠٠٠)

#### ٣٠ - الأمر الإلهي

الصلاة أعظم أمر لعباد الرحمن ليظفر من خلالها بسعادة الدارين 🖽

#### ٣١ – آثار الصلاة

إن الصلاة تضفي على الإنسان بعداً ملائكياً؛ ذلك لأن المصلي يتطهر من جميع الخبائث. فكل مصلي طاهر السجية حسن السلوك وطيب التصرف، مجانب للوحشية والفحش والبذاء والكسل (1).

#### ٣٢ - الجنوح إلى الخير

روى الإمام الصادق عن أمير المؤمنين المؤمنين أن التفكر بسوق الإنسان إلى الخير ويهتف به لإتيانه.

<sup>1)</sup> سماء المعرفة: ص١٠٨ – ١٠٩.

٢) الرسالة الربانية: ص١١.

٢) الرسالة الربانية: ص١١.

٤) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٢٧٧.

ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٧٧٧.

#### ٣٣ - الشفاء والدواء

حمد للَّه الذي ذكره شفاء واسمه دواء وسامع الدعاء ودافع البلاء'''.

#### 44 - الاعتبار

أخي! لا تتكلم عن هذا وذاك فاصمت وانظر واعتبر . فكر في نفسك استغث بخاتم الأوصياء والأولياء الإمام المهدي الموعود العجة بن العسن العسكري المام المهدي الموعود العجة بن العسن العسكري الموعود من مواقف موحشة وهو زعيم القافلة . جانب الإفراط والتفريط! قل: «اهدنا الصراط المستقيم». احذر هوى النفس! فر من الأوباش واعمل بمضمون ما قدمت لك من رسالة . والتزم بما شافهتك . كن حارساً لعريم القلب. أيها السالك! اعرف نفسك . احمل قلبك إلى حيث العبيب عليك بمناجاة المحبين للإمام زين العابدين و بسم الله الرحمن الرحيم الهي من ذا الذي ذاق حلاوة محبتك فرام عنك بدلاً .... (\*).

#### ٣٥ – المكر والخداع

«أفوض أمري إلى الله إن الله بصير بالعباد». أمان من الوساوس وحرز من مكر الأعداء وحيلهم.

#### ٣٦ - اللجوء الى الدعاء

قال صادق آل محمد المنافقة: «عليكم بالدعاء فإنكم لا تقربون بمثله»(٢).

#### ٣٧ - الغفلة المطلقة

روى العطبي أنه قيل لرجل كان يحتضر قل: لا إله إلا الله. قال: وأن على شبابي! لقد فقدت عنفوان شبابي: الآن وقد رفعت الحجب وبان الأمر (١٠).

أ ثور على ثور: صر٧.

٢) الرسائل واللقاءات: ص٣٠.

۳) نور علی نور: ص۱۱۵.

٤) السوية: ص١٦٣.

#### ۳۸ – طلب المصلي

إن المصلي يسأل بضع مرات كل يوم أن يهديه إلى الصراط المستقيم: الصراط الذي سار عليه جميع الأنبياء وسائر الأولياء، ويسأله الابتعاد عن الضلال سبيل الآثمين (١٠).

#### ٣٩ – سر أيات القرآن

روى أحد الشيوخ أن في سورة يس المباركة اسم يزول ببركته العمى والبرص. فقيل له: هل ينال ذلك إذا تلى جميع السورة؟ أجاب: إذا وصف حكيم الدواء لمريض وكان الدواء في صيدلية فقصدها المريض وتناول كل ما فيها من دواء فهل سينفعه ذلك؟ هكذا هي هذه الأعمال.(٢).

#### ٤٠ – توبة آدم

قال تعالى: ﴿وَعَلَمْ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَهَا ثُمَّ عَرْضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئكَة فَقَالَ ٱنبِنُونِي بِأَسْمَاء هُوُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿\*﴾ قَالُوا سُبُحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إلا مَا عَلَمْتنا إِنْكَ أَنتَ الْعَلِيمِ هُوُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿\*﴾ قَالُوا سُبُحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إلا مَا عَلَمْتنا إِنْكَ أَنتَ الْعَلِيمِ الْحَكِيمِ ﴾ (٢٠). وقال تعالى: ﴿فَتَلَقَى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتَ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (٤٠). وقال تعالى: ﴿فَتَلَقَى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتَ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (٤٠). وقال رَبّنا ظَلَمُنَا أَنضُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِن الْخاسرين ﴾ (١٠).

#### ٤١ – أدب الحضور

الأدب مع الله عبارة عن الاقتداء بآداب الله والنبي وأهل بيته الأطهار وهو العمل بطاعة الله عز وجل وحمده وشكره في السراء والضراء والصبر على البلاء، ومن هنا نادى أيوب ربه: ﴿أَنْي مَسَّنيَ الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ (أدب أيوب الوب المناء الدعاء واضح من

ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٧٧.

۲) نور علی نور: ص۵۵.

٣) سورة البقرة، الأية: ٢٣.

٤) سورة البقرة. الأية: ٣٨.

٥) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.
 ٦) سورة الأنبياء، الآية: ٨٣.

جهتين: الأولى أنه لم يقل رب إنك عرضتني للدلاء، بل قال: «إني مسني الضر». الأخرى أنه لم يقل ارحمني، بل عرض نفسه لرحمته وقال: «أنت أرحم الراحمين». قال ذلك حفاظاً على مرتبة الصبر ('').

#### ٤٢ – صفات المصلي

من يؤتي الصلاة عن معرفة لا يكذب قط ولا يسرق ولا يسب ويشتم ولا يشعر بالفخر والكبر ولا يتبع اللغو ويجالس أصحاب السوء، همه كسب العلم والبصيرة والسمو والبعد عن المغرورين (١٠).

#### ٢٢ - تجلي سورة البقرة وأل عمران يوم القيامة

ورد في الخبر في فضل سورة البقرة وآل عمران أنهما تأتيان يوم القيامة كالغمامة تظللان صاحبهما ومن كان ينهض بهما.

#### ٤٤ - الندم بعد فوات الأوان

قيل لرجل كان يحتضر، قل: لا إله إلا الله. قال: وأسفي على عمري ودهري الذي مضى، لقد ولى الشتاء وحل الصيف، ما ألذ الروح والريحان والطهر والعفاف (١٢).

#### ه٤ - جريان الحكمة على اللسان

#### ٤٦ - التوبة

تضرع نبي الله آدم الله الذي كان متآدباً بآدب الله قائلاً: ﴿ رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنُا وَتُرْحَمُنا لَنكُونِنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (الله قائلاً: ﴿ رَبُّنَا طَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ

١) رسالة لقاء الله: ص١٩٤.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٢٧٧.

٣) الشيخ البهاتي: ص١١٠.

٤) نور على نور: ص١٤١.

٥) سورة البقرة، الأية: ٢٥.



#### ٤٧ – سلوك المصلي

إن المصلي يصل المساكين ويرحم المحرومين ويواسي المحتاجين ويتواضع لجميع العباد، يعفو ويصفح ويغض الطرف عن أعداء الدين!!.

#### ٤٨ - طهارة المصلي الظاهرية والباطنية

لا بد للمصلي أن يتوضى ويكون بدنه وثيابه طاهر ليرد الحضور ويناجي ربه. وسيدرك بالتدريج أن روحه لا بد أن تكون طاهرة على غرار بدنه وثوبه. فإن طهرت روح المصلي طهر كل ما يصدر منه «فالظرف ينضح بما فيه». وعليه فالمصلي الحق من طهرت سريرته وعلانيته وباطنه وظاهره ويده وفمه وفكره وقلبه وقوله وعمله "أ.

#### ٤٩ – سوء أدب إبليس

قال سيئ الأدب إبليس: «فيما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم»[11].

#### ٥٠ - التوبة والعبادة

إلهي أتوب إليك من الذنب الصغير: وفقني للتوبة من عبادتي الله

#### ٥١ - فضيلة ليلة القدر

روي عن الإمام الصادق الله أن الإنسان إذا عمل عملاً لا بدله من الدوام عليه لسنة، فإن أراد كف عنه وبادر إلى عمل آخر، ذلك لأن الله يقدر في السنة ما شاء ليلة القدر، فإن واظب المؤمن على عمله لسنة أدرك عمل ليلة القدر أنها.

#### ٥٢ - تجلي القرأن يوم القيامة

ورد عن رسول الله من أن القرآن يتمثل لصاحبه يوم القيامة بصيغة شاب جميل حسن المنظر، فيقول له: أنا الذي أسهرت ليلك وجريت على لسانك وأدمعت عينك وسأكون معك حيثما تحل وسأنفعك في جميع المواقف فأبشر بكرامة الله، فيؤتى بتاج يوضع على رأسه

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٢٧٧.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٧٨.

۲) نور علی نور: ص۱۹۵.

الرسالة الربانية: ص٢٣.

ه) أصول الكافي: ج٢، ص٦٧.

ويعطى الأمان في يمينه والخلود في الجنة بشماله ويكسى بحلتين، ثم يقال له: اقرأ وارقأ؛ فكلما قرأ أية رقأ درجة فإن كان أبواه مؤمنين كساهما حلتين ويقال لهما: هذا ثواب تعليمكم ولدكم القرآن!!

#### ۳ه – التوحيد

روى الفضل بن شاذان عن ابن أبي عمير قال: دخلت على سيدي موسى بن جعفر الله وقلت له: علمني التوحيد يابن رسول الله. فقال: يا أبا أحمد عليك بما جاء في الكتاب فلا تبتغي وراءه شيئاً فتهلك الله.

#### ٤٥ - العرفان في الصلاة

قيل إن سهماً أصاب رجل أمير المؤمنين في إحدى المعارك، فسل من رجله حين كان يصلي، كونه كان يعيش أدب الحضور بين يدي الله في الصلاة ولم يكن يشعر بما حوله، وهذا حال العرفاء في الصلاة أنا.

#### هه - توبة الجاهل

روى زرارة عن الإمام الباقر الله قال: إذا بلغت النفس هذا الموضع وأشار إلى حنجرته فلا توبة للعالم، لكنها تقبل من الجاهل أن .

#### ٥٦ – العارف والعابد

العابد من يواظب على المستحبات بالإضافة إلى الواجبات. أما العارف فهو من يقبل على عالم الجبروت بفكره وكيانه ويشرق نور الله في قلبه (1).

١) الإنسان والقرآن: ص٨١ – ٨٢.

٢) رسالة حول رؤية: ص٨٧.

٣) نور على نور. في الذكر والذاكر والمذكور. ص٧٥.

ة) أصول الكليف: كتاب الإيمان والكنز، ج٢، حديث ٣.

۵) سماء المعرفة: ص٢٤٢ - ١٤٤٢.

#### ٧٥ - الاحتضار

قيل الشخص كان يحتضر قل: لا إله إلا الله. قال: يرد الليل وطاب الشراب وتصرم عنا حزيران وتموز وآب، ثم أغمض عينيه (الم

#### ٨٥ - أحب الأعمال

دوي عن الإمام الصادق الله أنه قال: أحب الأعمال إلى الله عز وجل ما داوم عليه العبد وإن قل ".

#### ٥٩ - المواظبة على العمل

قال الإمام الصادق على أن تفرض على نفسك فريضة تفارقها اثنى عشر هلالاً الله

#### ٦٠ - الرسالة الربانية

قلت في الرسالة الربانية:

إلهي بحقك أفض علي الحضور ونوّرني بجمال شمس خلقتك

إلهى الكل يسألك الدواء وحسن يسألك الداء

إلهى الكل يقول أعط وحسن يقول: خذ

إلهى الكل يطلب برهان التوحيد وحسن دليل الكثرة

إلهي وإن كنت درويشاً، لكن من أغني مني وأنت عندي

إلهي أنا حيران في ذاتي فضلاً عن ذاتك

إلهي كلما ازداد علمي ازداد جهلي فزدني جهلاً

إلهي هنيئا لمن أوقف لك نفسه

إلهى الكل يخشى الموت وحسن الحياة بهذا الزرع وذلك الحصاد

إلهي طوبى لمن توسد بساط قربك

١) الشيخ البهائي: ص١١٠.

۲) نور علی بور: ص۶۲.

۲) نور علی نور: ص۱٤٤.



إلهي طوبى لمن أنكر في شبابه فالشيخوخة نفسها انكسار

إلهي إن اضطربت كلماتي فاضطراب المجانين حسن

أسف إني أضعت وقتكم، ولولا الامتثال لما أطلت الكلام، أسأل الفياض المطلق السمو والكمال فأقول بقلب وادع: هنيئاً فالعاقبة إلى الخير الله

#### ٦١ – دعاء نبي الله يونس عليه

روي عن الإمام الباقر الله يونس الله يونس الله يونس الله يونس الله يونس الحوت فنادى في الظلمات الثلاث - ظلمة بطن الحوت والليل والبحر - قال: «لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين. فاستجاب الله دعائه. فنبذه الحوت أناً.

#### ٦٢ - المواظبة على الذكر اليونسي

قال العلامة الطباطبائي كان أول ما علمني أستاذي المرحوم القاضي (الأستاذ العارف والسالك المستقيم أية الله الحاج السيد علي القاضي التبريزي) الذكر اليونسي: ﴿ لا إِلهَ إِلاَ اللهَ الْتُ سُبُحانك إِنْي كُنتُ مِنْ الطَّالِمِينَ ﴾ `` وإتيانه مرة في السنة في وقته عند السجود (1).

#### ٦٣ - صلاة الليل

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيُلِ فَتَهَجَدُ بِهِ نافِلةٌ لَكَ عَسَى أَن يَبْعَثُك رَبُّك مَقامًا مَحُمُودًا ﴿ \* ﴾ وقُل رَبُّ أَدْخَلُني مُدُخَلُ صِدْقِ وَأَخْرِجُنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَانَا نُصِيرًا ﴾ (٤).

#### ٦٤ - ثلاثية القلوب

دعونا نزين هذه الرسالة بالرواية الواردة عن قدوة العالمين الإمام الباقر في أقسام القلوب: «القلوب ثلاثة منكوس لا يعي شيئاً من الخير وهو قلب الكافر، وقلب فيه نكثة

١) رسائل الأعمال صنفه ١.

۲) نور علی نور: ص۳۱،

٣) سورة الأنبياء، الأية ١٨٠.

ألف كامة وكلمة: ص300.

ه) سورة الإسراء، الاية ۱۸۱.

سوداء فالخير والشر فيه يعتلجان فأيهما كانت منه غلب عليه، وقلب مفتوح فيه مصابيح تزهر ولا يطفأ نوره إلى يوم القيامة وهو قلب المؤمن أناء نسأل الله أن يوفقنا لتحصيل القلب السليم، سيما أمامنا «يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم». وفي الختام ألتمسكم خجلاً أن تكفوا عن قلبي وتتوجهون بقلوبكم إلى صاحبها.

#### ٦٥ - الويل لقساة القلوب

قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿فَوَيُلُ لَلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مَن ذِكُر اللَّهِ أَوْلَئِكَ في ضَلَالِ مُبِينَ ﴾ (1).

#### ٦٦ - أعمال المقربين

العبادة في غسق الليل فعل المقربين أنا.

#### ٦٧ – قبسات نور

هذه الشطحات المتضمنة لرسالتين إحداهما تسمى الرسالة الربانية والأخرى قبسات. قدمتها إلى فخامة الدكتور السيد حسن أمين - زاده الله المتعالي القرب إليه - وذكرت فيها:

ملاحظة: نورانية القول على قدر نورانية القلب.

ملاحظة: أسير البطن لا يكون من أهل الباطن.

ملاحظة: الجزاء نفس العمل «وما تجزون إلا ما كنتم تعملون».

ملاحظة: قال صادق آل محمد صلوات الله عليه: «إن الله عز وجل خلق ملكه على مثال ملكوته، وأسس ملكوته على مثال جبروته، ليستدل بملكه على ملكوته وبملكوته على جبروته».

ملاحظة: ما لم تكن ناظراً ومتلقياً فلست إنساناً.

ملاحظة: الإنسان شجرة جذورها تتجه إلى السماء. النبات يخرج من الأرض والإنسان

۱) أصول الك<u>اف</u>خ: ج۲. ص۲۰۹.

٢) سورة الزمر، الآية: ٢٣.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١٠١.

من السماء، ثم الحشرات البرزخية التي ليست هذا ولا ذاك، فانظر لترى من أي الأصناف الثلاثة أنت.

ملاحظة: كل شخص هو الزرع والزارع والمزرعة ونباته وأعماله بذورها، فانظر ماذا زرعت في مزرعتك؟ قال رسول الله الله الدنيا مزرعة الآخرة» يعني أن كل شخص ضيف ما يعد من سفرة.

ملاحظة: القرآن الصورة المكتوبة للإنسان الكامل. والعالم صورة الحقيقة العينية.

ملاحظة: ستّل ملك الأولياء أمير المؤمنين الله ما الوجود؟ فقال: ماذا في غير الوجود (١٠٠٠).

#### ٦٨ - تلقين البسملة من مقام الولاية

قبر العالم الجليل السيد يعقوب المولود في ١٧٦ه في منطقة كوه كمر مرند والمتوفي في ١٢٥٦ه في منطقة خوي في نفس هذه المنطقة وهو من أحفاد الإمام زين العابدين ألله وقد جاء في كتاب «النساء الأقمار» أن لمؤلفه الخطيب العلامة الحاج الشيخ ذبيح الله المحلاتي: معروف بين جميع العلماء أن السيد يعقوب رأى في المنام جده علي بن أبي طالب فشكى له بطئ فهمه، فقال له علي بن أبي طالب: قل بسم الله الرحمن الرحيم. فنهض من فراشه إثر ذلك التلقين فشعر أنه يحيط علماً بما ينبغي أن يعلمه أن .

#### ٦٩ -- نصائح حكيمة

لا تضيع خلوة الليل وقل حقاً إلهي أتيتك ليوفقك الله. ولا بد أن يقتصر كلامك وغذاؤك ومنامك على قدر الضرورة «كلوا واشربوا ولا تسرفوا» والزم كل يوم القرآن لتجدد العهد مع الله. واستغث بالنبي وآله فهم وسائط فيض الله «اللهم صل على محمد وآل محمد». كن مقدساً عاقلاً ولا تكن قديساً. كن عبقرياً ومجنوناً فوض نفسك لله وتوكل عليه فإنك لن تجد أقدر وأعلم وأوفى وأرحم منه «حسبنا الله ونعم الوكيل» (11).

١) الرسائل والأعمال: ص١٥٣.

٢) النساء الأقمار: الشيخ ذبيح الله المحلاتي، ص٥٥٧.

٣) رسالة الوحدة من وجهة نظر العارف والحكيم: ص١٣٩.

ألرسائل والأعمال: ص٧٧٠.

#### ٧٠ - سورة الإخلاص المباركة

احفظ سورة الإخلاص المباركة مخلصاً بلسائك الكن رحيماً بعباد الله او واحدر طيش الكلام وإن لائم مزاجك لا تتمرد وإن راق لك ذلك تجنب القسم ولو كنت صادقاً خذ بيد العجزة ما دمت واقفاً اسع لإتيان الصلاة أول وقتها اغتنم تجارتك فالعاطل من ضيع الدنيا والآخرة، والتجارة لا تناقض العبودية: ﴿رَجَالٌ لَا تُلْهِيهِمُ تَجَارَةُ وَلَا بِيعٌ عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزَّكاة ﴾ (١).

#### ٧١ – بركة حرف النون

حدثني أستاذي المرحوم العلامة محمد حسين فاضل التوني - رضوان الله تعالى عليه - عن فقر وتعاسة دهر المير عماد الحسني بداية سيره وسلوكه مندفعاً بما وهبه الله من شوق وذوق فطري. كتب حرف النون مرتين وحكم أمه أيهما أفضل هذه النون أم تلك؟ غضبت أمه وقالت لا تصبح هذه النون خبزاً ولا تلك (نون بالفارسية تعني خبز)، لكن لم تمض مدة حتى فتحت عليه أبواب الرزق ببركة «ن والقلم وما يسطرون» وبلغ ما بلغاناً.

#### ٧٢ – صلاة الليل

تتوضئ فتصلي ١١ ركعة ثمانية منها صلاة الليل وركعتي الشفع وركعة الوتر، دون أذان أو إقامة، ويكفي السلام في الشفع «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته» كما يكفي هذا في ركعة الوتر. تقنت في الوتر بالاستغفار لأربعين مؤمناً «اللهم اغفر لفلان» ثم تقول سبعاً: «هذا مقام العائذ بك من النار» ثم تستغفر سبعين مرة «أستغفر الله ربي وأتوب إليه» ثم تختتم الصلاة بالقول «العفو» ثلاثمئة مرة (").

#### ٧٣ - النفاق

روي عن الإمام الباقر الله أن صحابة النبي الله قالوا: تخاف علينا النفاق. فقال النبي النبي الله النبي الم تخافون ذلك؟ قالوا: إذا كنا عندك فذكر تنا ورغبتنا وجلنا وتسنى الدنيا وزهدنا، حتى كأننا

١) سورة النور، الآية: ٣٨.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١ و٢، ص٥٣٩.

الرسائل والأعمال: ص٤٥.

#### ٧٤ - دعاء اليقظة

إذا نهضت من النوم فقل: «الحمد لله الذي أحياني بعدما أماتني واليه النشور».

#### ه٧ - نسيان النفس

أورد هنا حكايتين مختصرتين ومجملتين عن معراج النبي الله واترك لك ما يمكنك فهمه منهما. فقد قال الله وايت قوماً تقرض شفاههم بالمقاريض. فسألت جبرائيل عن أولئك القوم فقال: إن هؤلاء وعاظ أمتك الذين يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم (أ). كما روى عنه الله وينسون أنه رأى رجلاً يريد أن يحمل ثقلاً فيتجه يميناً وشمالاً ويضع عليها فيحاول حملها فلا يستطيع. فسأل عنه، فقيل له: هنا شخص يستقرض أموالاً من الناس، ولا يكاد يؤدي دينه حتى يستقرض من آخر وهكذا (أ).

#### ٧٦ – الحركة والبركة

ذكر النارابي في رسالة العقل والملا صدرا في الأسفار '' موضوعاً قيماً أن شأن النفس وقابليتها أنها تعقل وتدرك جميع الموجودات وتحصل العلم بها. كما أن شأن جميع الموجودات العلم والتعقل، وعليه فما عليك إلا الحركة وعلى الله البركة! وللفارابي مثل هذا المضمون، إنك لم تكن شيئاً وليس لديك شيء فما لك وقد امتلكت الآن لا تعرج نحو الكمال؟ ﴿وَأَن لَيْسَ للإنسان إلا ما سعى ﴾ ''!.

<sup>1)</sup> رسالة لقاء الله: ص١٥٨.

٢) إرشاد القلوب للديلمي، تصحيح الأستاذ المرحوم الشعر الي: أخر الباب الأول، ص١١٠.

٣) معرفة النفس، القصيل الثالث، ص ٥٣٠ – ٥٣١.

٤) الأسفار: ج١. ص٥٠٥. الطبعة الحجرية.

٥) سورة النجم. الآية: ٢٠.

#### ٧٧ - الإنسان القرآني

الإنسان الرباني إنسان قرآني «لا يمسه إلا المطهرون». والإنسان القرآني يعلم بم يفكر وماذا يسمع ويرى، وبالتالي يمس كل ما يعمل وينوي. والإنسان يبني بالفعل والنية فلا يمس إلا الطاهرون هذا الإنسان الأ.

#### ۷۸ – السالكون صنفان

يرى بعض أهل الوحدة أن السالكين صنفان: سالك أرضي وآخر سماوي، آي: صنف يعيش السير والسلوك في الأرض وآخر يحلق ويعرج في السماء، والذكر هو مطية السالك الأرضي، بينما الفكر هو براق السالك السماوي (١٠).

#### ٧٩ - شجرة الإيمان

قال أمير المؤمنين المنها الإيمان شجرة أصلها اليقين وفرعها التقى ونورها الحياء وثمرها السخاء (").

#### ۸۰ – حب الله

يفوق حب الحبيب للمحبوب حب الأم لولدها والعالم لتلامذته والمحسن لمن أحسن إليه والسلطان العادل لرعيته والنبي لأمته، وهكذا الله الذي يفوق حبه من سواه، وعليه فالألم والمرض والفقر من مقتضيات الحباك.

#### ۸۱ – السارق

دخل رجل على نبي الله سليمان في وشكى له جاره الذي سرق دجاجته ولا يعلم من هو. فلما اجتمع الناس في المسجد خطبهم سليمان وقال لهم إن أحدكم سرق دجاجة جاره، فتهض أحدهم وقال: أمسكوه فهو السارق (١٠).

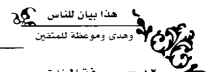
١) سماء المعرفة: ص٢٢٣.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص٦٢.

٢) الحكمة العملية: ص٨٥.

٤) ألف كلمة وكلمة: ص٦١٩.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص٧٧٢.



٨٢ – معرفة الذات

أعجب لمن يبحث عن ضالته وينسى نفسه ولا يبحث عنها. وأعجب لمن يجهل نفسه ويسعى لأن يكون عارفاً. إن غاية المعرفة أن يعرف الإنسان نفسه. فكيف يعرف غيره من لا يعرف نفسه. معرفة النفس أنفع المعارف ومن لم يعرف نفسه فقد أهملها. ومن عرف نفسه جاهدها. من عرف نفسه فقد عرف ريه ".

#### ٨٣ – سعة سفرة التوبة

#### ٨٤ - انتكاسة القلب

روي عن الإمام الصادق عن أبيه: لا شيء ينكس القلب كالذنب، فما زال العبد يذنب حتى يغلب عليه فينكفأ قلبه (\*).

#### ٥٨ - القرآن والسنة

ما ينبغي أن يأتمر به الإنسان فقط وفقط القر أن الكريم وسنة النبي وأهل بيته عليهم السلام وما سوى ذلك الهوى. وسلوكنا حقائق نتلقاها بصيغة ألفاظ تناسب فهمنا وإدراكنا(نا).

#### ٨٦ - طمأنينة القلب

ممًا ورد في مناجاة الذاكرين للإمام السجاد الله السجاد الخفي. فلا تطمئن القلوب إلا بذكرك... أستغفرك من كل عمل بغير ذكرك... ومن كل لذة بغير أنسك، ومن كل سرور بغير قربك (1).

- ١) ألف كلمة وكلمة: ص٨٣١.
- ٢) أصول الكليم: ج٤، كتاب الإيمان والكفر٧ الحديث الأول.
  - ٣) أصول الكافي: ج١، كتاب الكنز والإيمان، باب الذنوب.
    - ٤) الرسائل والأعمال: ص٢٧.
      - ه) نور على نور: ص١٤٠.

#### ٨٧ – أولى مراحل السلوك

إن المرحلة الأولى في السير والسلوك هي التوبة والتطهر من المعصية والابتعاد عن القول البذيء والسلوك القبيح والعادة الذميمة. تدبر قوله تعالى: إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين ('').

#### ٨٨ - تقدير الطبيب

توفي طبيب يهودي على عهد رسول الله يَشِيُّنُ فأسف النبي سَبُّنُ لذلك. قيل: يا رسول الله إنه يهودي. قال سَبُنْ ذ أولم يكن طبيباً (١٠٠٠).

#### ٨٩ - حرمة الدنيا والآخرة على أهل الله

ورد في المأثور أن الدنيا حرام على أهل الآخرة والآخرة حرام على أهل الدنيا وكلاهما حرام على أهل الله(<sup>1</sup>).

#### ٩٠ – الدعاء للآخرين

كتبت رسالة في الإمامة ولما فرغت منها عرضتها على صاحب الميزان العلامة الطباطباتي، فلما فرغ من مطالعتها، أعادها إلي وكان في موضع منها دعاء دعوت به: اللهم وفقني لفهم الخطاب المحمدي، فقال لي: لم أدع لنفسي مذ عرفت نفسي وإنما أدع لعامة الناس (1).

#### ٩١ - معرفة النفس معرفة الله

قال المحققون بشأن الخير: «من عرف نفسه فقد عرف ربه» إن معرفة النفس دليل على معرفة الله عن طريق المخالفة لا الموافقة: ذلك أن كل شخص يعرف نفسه أنه محدث سيعرف الله ويدرك أنه واجب الوجود، ومن عرف نفسه بالعبودية عرف الله بالربوبية. ومن عرف نفسه بالتقصير عرف ربه بنفاذ المشيئة والقدرة. ومن عرف نفسه بالفناء والتغيير عرف ربه بالبقاء والخلود، وعليه فإن معرفة النفس دليل عن طريق الخلاف لا التوافق على معرفة الله والله أعلم (٥).

١) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص٢٨٥.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص٢٨٥.

٣) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص١٠.

٤) الجامع الصغير: ج٢، ص١٦.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص٥٤.

۹۲ - الكاذب ناسى

ادعى شخص عند شريح أن فلاناً أخذ مني مالاً تحت الشجرة ولم يؤده لي. وأنكر ذلك. فقال شريح للمدعى عليه: اذهب وائتني بعشرة أوراق لتكون لك شهادة، ثم جعل شريح يواصل القضاء، التفت فجأة وسأله: ترى هل وصل صاحبك الشجرة؟ قال له: كلا، فلا أعرف مثل هذه الشجرة الله الشجرة الله الشجرة الشهرة الشه

#### ٩٣ - آثار الأعمال

قال عبدالله بن موسى بن جعفر على سألت أبي: هل يعلم الملكان بالعبد إن أراد المعصية أو الحسنة؟ قال: هل رائحة الحسن والقبيح واحدة؟ أجاب: كلا. قال: إذا أراد العبد فعل العمل الصالح خرج نفسه طيباً فيقول ملك اليمين لملك الشمال: انهض فإن فلاناً هم بعمل صالح، فإن فعله. كان لسانه قلماً وبزاقه دواة فيكتبه له. فإن أراد فعل سيئة، قال ملك الشمال لملك اليمين: تريث فإنه هم بسيئة، فإن فعلها كان لسانه قلماً وبزاقه دواة فيكتب له السيئة.

#### ٩٤ - قراءة خمس سور عند المنام

ذكر المرحوم الملا فتح الله في تفسير المنهج في أول سورة الحديد حديث عرباض، روى عن عرباض بن سارية أن النبي المنهج في أول سورة التعديد عن عرباض بن سارية أن النبي المناب ويقول: «إن فيهن آية أفضل من ألف آية»(").

#### ه ۹ – القلب

إلهي ما أسهل وضع الجبين على التراب، فإن حضور القلب أصعب من إزاحة التراب(٢).

#### ٩٦ - العجب

الهي أعجب ممن لا يبتئس على نفسه ويبتئس على رزقه (<sup>١١</sup>).

١) ألف كلمة وكلمة: ص٧٧٢.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص٦٠٦.

٢) الرسالة الربائية: ص١١.

٤) الرسالة الربانية: ص٢١.

#### ٩٧ – أقسام التوبة

التوبة على ثلاثة أقسام: توبة العباد وهي التوبة عن ترك الطاعة وفعل القبيح: وتوبة خاصة لأهل الورع وهي ترك المندوب: والتوبة الثالثة أخص من الخاصة وهي التوبة من الالتفات لما سوى الله، وتختص هذه التوبة بأهل الولاية الذين يبلغون مرتبة الحضور.

#### ٩٨ - فضل العالم على العابد

ذكر سعدي الشيرازي في ديوانه أن فتى كان يبحث مدة عن عالم، وأخيراً دخل مدرسة حوزوية ليدرس فيها، وحين سئل عن ذلك قال: «إن العابد يفكر في إنقاذ نفسه بينما يفكر العالم في إنقاذ الغرقي».

#### ٩٩ - كبر الصغيرة

إلهي لو استغفرتك من صغيرة إلى يوم القيامة لما تحللت من خجلي إزاء تقصيري في العبودية (٢).

#### ١٠٠ – حياء الاستغفار

إلهي ليس الحديث عن عفوك ورحمتك؛ فهب إنك عفوت عني، فكيف لي بحياتي منك؛ اللهم إني أشهدك أني خجل من استغفارك (٢٠٠٠).

#### ١٠١ - الغيبة كبيرة

روي عن جابر أن رسول الله عليه قال: إياكم والغيبة فإنها أسوأ من الزنا. ثم قال: فالزاني إن تاب تاب الله عليه، أما الغيبة فلا تغفر ما لم يغفر صاحبها.

١) التوبة: ص١٤.

٢) الرسالة الربانية: ص٢٤.

٣) الرسالة الربانية: ص٢٤.

١٠٢ – الملك والملكوت

قال أحد حواربي عيسى الله أيها المعلم، توفى والدي فدعني أكفنه وأدفنه، قال عيسى الله عنه وأدفنه، قال عيسى الله الا تذهب إلى الميت فأنت حي، فدع الموتى يتولون الميت، حقاً إن الأنبياء يدعون الآخرين إلى ما هم عليه من مقام، فإن لبى أحدهم الدعوة لنال مقاماتهم الرفيعة واستطاع بإذن الله الاتيان بما كانوا بأتون به المالية المالية على المالية المالية المالية واستطاع بإذن الله الاتيان بما كانوا بأتون به المالية المالية على المالية المالية

#### ١٠٣ - أرحم الراحمين

اعلم سيدي أن من تكاسل في السير والسلوك إلى الله فقد ظلم نفسه وكانت أدنى حسراته أعظم ألسنة لهيب النار. والإنسان إن أفاق لا بد أن يهم بعلاج أمراضه، ويشمر عن ساعده لما ينتظره من الأبدية، فليس هنالك سوى الله أرحم الراحمين(1).

#### -- 1 . 2

عزيزي! إن الدنيا متربصة بشيبنا وشبابنا؛ أي هم الذين أقبلوا على الدنيا «ظهر الفساد في البر والبحر». فالشاب يقول: دعنى حتى أشيب. والشائب أيضاً لم يقدم شيئاً في شبابه وما زال كذلك (٢).

#### ١٠٥ - الإخلاص في القول لا إله إلا الله

ورد في رواية زيد بن أرقم عن النبي الشهام الصادق الله المام الصادق الله الله عن المحارم. فكلمة لا إله لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنة والإخلاص أن يحجزه لا إله إلا الله عن المحارم. فكلمة لا إله إلا الله ذكر مركب من النفي والإثبات. بالنفي تزول المواد الفاسدة التي تفرز أمراض القلب وقيود الروح، وبالإثبات «إلا الله» تحصل سلامة القلب من الرذائل الأخلاقية (١٠).

#### ١٠٦ – إزالة الصفاء

ذكر الفيض الكاشاني في كتابه الوافى في توضيح الحديث أن المراد هو أن المعصية

١) الرسائل والأعمال: ص٧٨.

٢) السابق: ص١١٢.

٣) السابق: ص١٦٥.

٤) رسالة لقاء الله: ص١٩٩ – ٢٠٠.

تؤثر على القلب فتزيل صفائه حتى يكون وجهه نحو الباطل والدنيا بعد أن كان صوب الحق والآخرة. وعليه فإن حقيقة التوبة عبارة عن هروب النفس من التعلق بالمادة والانجذاب نحو عالم الأجسام، بحيث يصبح هذا العمل ملكة، فيصل حظيرة القدس والطهر، وهكذا تزول ورطة الحجاب والبعد بسبب الالتفات إلى المعقولات والتعلق بالمجردات؛ فالابتعاد عن أحد هذين الوجهين يعني الاقتراب من الوجه الأخر، ومن هنا ورد في الرواية أن الدنيا والآخرة ضرتان كلما ازداد العبد بعد عن إحداهما اقترب من الآخر، كما ورد في الخبر أن «الدنيا رأس كل خطيئة» (۱).

#### ۱۰۷ – أربع منجيات

في الكافي عن فضيل بن عثمان المرادي قال: سمع من الإمام الصادق أن رسول الله على قال: لا يهلك من فيه أربع خصال: إذا هم بالعمل الصالح فليتقنه، فإن لم يفعله كتبت له حسنة فإن فعل كتب له عشراً. وإن هم بمعصية لم تكتب فإن فعلها كتبت بواحدة، وإنه ليمهل سبع ساعات حتى يستغفر وينزع عن معصيته. قال تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهبُن السَّيئَاتِ ﴾ [1]. أو أن يستغفر فإن قال: «أستغفر الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم الغفور الرحيم ذو الجلال والإكرام وأتوب إليه».

#### ١٠٨ - جهاد النفس

وردت في كتاب الأربعين للعلامة بهاء الدين العاملي المؤمنين أنه قال: إن النبي المؤمنين المؤمنين الله ومنه المؤمنين الله وما الجهاد الأكبر؟ قال المؤمنين النهس. الجهاد الأكبر؟ قال المؤمنين النهس.

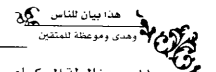
#### ١٠٩ - العجب حجاب

كان الشيخ سعد الدين الحموي راكباً جواداً فوصل نهر فتوقف الجواد، فأمر بإلقاء التراب بالماء، فعبر الجواد فوراً. فقال: لم يكن ليعبر طالما كان يرى نفسه (٢٠٠٠)

١) ألف كلمة وكلمة: ص١١٢.

٢) سورة هود، الآية: ١١٤.

٣) ألف كلمة وكلمة: جذ، ص٢١١.



#### ١١٠ - مخالطة الحكماء

قال رسول الله مُنتَّقَة سل العلماء وخالط الحكماء وجالس الكبراء. المراد من العالم العالم بأمر الله والحكماء العلماء بالله والكبراء العلماء والحكماء أأ

#### ١١١ - الإحسان

أوصى أبو جعفر عليه أبا نعمان لا يخدعنك الناس ولا تغفل عن نفسك فما أتاك لم يكن ليخطأك، اغتنم يومك فإنك ملاقي من يثبت عملك، فأحسن فلا شيء أحسن من الأمان.

#### ١١٢ - الإخلاص في العمل

قيل إن المرحوم الحاج السبزواري الهائد فها لعيادة مريض ومعه جماعة. فلما اقترب من الباب رجع. سألوه: ما بالك تريد الرجوع وقد وصلنا هنا؟ قال: خطر على قلبي أن المريض إن رأني سيسر لذلك ويقول: يا له من رجل عظيم السبزواري حيث أتى لعيادتي. دعونا أرجع فإن شعرت بالإخلاص عدت إليه 🗥 .

#### ١١٣ – حليس الله

الصلاة مناجاة. والصلاة ذكر الحق، ومن ذكر الحق فهو جليس الحق والحق جليسه، والجيس يرى جليسه وإلا فليس بجليس. لذلك قال أمير المؤمنين: «لم أعبد رباً لم أره».

#### ١١٤ – الدعاء زاد السالكين

الدعاء زادة السالكين للكبرياء المطلق وشعار عشاق قبلة الجمال ودثار عرفاء كعبة الجلال.

#### ١١٥ – لا شيء سوى الله

قال القرآن على لسان خليل الرحمن إبراهيم عليه الذي خلقني فهو يهدين. والذي هو

۱) نور علی نور: ص۲۱،

٢) بين يدى الأستاذ: ص٢٢.

يطعمني ويسقين. وإذا مرضت فهو يشفين. والذي يميتني ثم يحيين الله فهو ينسب المرض لنفسه بينما ينسب للحق سبحانه الشفاء والهدى والإطعام والإماتة والإحياء.

#### ١١٦ – غفران الذنوب

ورد في دعاء كميل: «اللهم اغفر لي الذنوب التي تهتك العصم، اللهم اغفر لي الذنوب التي تنزل النقم، اللهم اغفر لي الذنوب التي تغير النعم، اللهم اغفر لي الذنوب التي تحبس الدعاء، اللهم اغفر لي الذنوب التي تنزل البلاء».

#### ١١٧ - الحجة البالغة

القرآن الكريم أبلغ حجة على رسالة النبي محمد المصطفى الم

#### ١١٨ - تهذيب النفس

يجدر بك أن تحد من لقاءاتك بالناس التي تخلو من العلم. خاصة مع المرفهين والمترفين المتهالكين على الدنيا، كما عليك اجتناب من ينسيك لقاءه الآخرة ويرغبك بالدنيا، وتكثر مجالسة الصالحين والمتقين والزاهدين، فكل هذا يسهم في تهذيب النفس المناسبة الصالحين والمتقين والزاهدين، فكل هذا يسهم في تهذيب النفس المناسبة الصالحين والمتقين والزاهدين، فكل هذا يسهم في تهذيب النفس المناسبة الصالحين والمناسبة المناسبة الصالحين والمناسبة المناسبة ا

#### ١١٩ - الشفاعة

الهي زدني يقينا وأبدل اضطرابي طمأنينة واختم لي بالشفاعة والمغفرة يا أرحم الراحمين (٤٠).

#### ١٢٠ - التوبة من الغيبة

لا بد أن أقول في التوبة من الغيبة أن المغتاب ينبغي أن يعتذر ممن اغتيب إن علم بالغيبة ويصفح عنه؛ فقد أحزنه بغيبته ولا بد له من تلافي ما فرط منه بالمعذرة والندم. ولا يجب

١) سورة الشعراء، الأيات: ٧٩ - ٨٢.

٢) نهج الولاية: ص٢١.

٣) سماء المعرفة: ص١٤٢.

٤) الرسالة الربانية: ص٢٥.

مثل هذا الاعتذار إن لم يعلم بالغيبة كونه لم يغتم ويتأذى نفسيا. مع ذلك فالشعور بالندم والتقصير واجب: كما لا بد من العزم على عدم العود. وما أوردناه عقيدة من عقائد الفرقة الامامية الناحية شأن الغيبة "...

#### ١٢١ - بكاء العاشق

كنت فرحا حيث أبكي أحيانا وأسكب دموعي بحرارة وغزارة، غير آني حرمت من هذا الفيض وأخشى زوال بصرى. إلهى ما حيلة العاشق إن سلب البكاء مرنى لأمتثل (٢٠).

#### ١٢٢ -- حقيقة الذكر

قال عارف حسين الخوارزمي: اعلم أن حقيقة الذكر عبارة عن تجلي مرضاته على ذاتك من حيث اسم المتكلم لإظهار الصفات الكمالية وكشف النعوت الجلالية والجمالية، سواء في مقام الجمع وفي مقام التفصيل، كما شهد لنفسه بنفسه، شهد الله أنه لا إله إلا هو، ولهذه الحقيقة مراتب: أعلاه وأولاه أن يتحقق من الحق في مقام الجمع لذكره سبحانه نفسه باسم المتكلم بالحمد والثناء. الثاني ذكر الملائكة المقربين وهو تحميد الأرواح وتسبيحها لربها. الثالثة ذكر ملائكة السماء والنفوس الناطقة المجردة. الرابعة ذكر ملائكة الأرض والنفوس المنطبعة بحب طبائعها. والخامسة ذكر الأبدان وما فيها من أعضاء. فكل ذاكر ربّه بلسانه، وهذا ما أشار إليه الشيخ: "فإن ذكر الله سار في جميع العبد» أي: في روحه وقلبه ونفسه وقواه الروحانية والجسمانية، وهذا السريان نتيجة سريان الهوية الإلهية الذاكرة من النفس على النفس. وهذا الذكر الساري في جميع العبد ساري في جميع الموجودات، ذلك لأن بقاء الموجودات بالهوية الإلهية السارية في الجميع. بل ليست الموجودات سوى شؤون ثورية بقاء الموجودات بالهوية وأياتها السماوية: "هو الأول والآخر والظاهر والباطن" ولذلك حيثما كانت هذه الهوية وهي عين الحياة والعلم والشعور وسائر الأسماء الجمالية والجلالية وإن كان كل موجود الهوية فهي عين الحياة والعلم والشعور وسائر الأسماء الجمالية والجلالية وإن كان كل موجود

١) التوبة: ص٢٤.

٢) الرسالة الربائية: ص٢٥.

يصطلح عليه لظهور دولة اسم بذلك الاسم الظاهر الغالب وتقع ساثر الأسماء والصفات بلحاظ واعتبار ما تحت الدولة وهيمنة ذلك الاسم. إذا فهذه الهوية السارية المسماة الوجود المساوق للحق هي عين الذكر ونفس الذاكر والمذكور: "تسبح له السموات السبع والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم" (١٠٠٠).

#### ١٢٣ – الذكر الشريف

يوجب الذكر الشريف: «ياحي يا قيوم يا من لا إله إلا أنت» صفاء الباطن وحياة القلب وهنالك فوائد جمّة في المداومة عليه. وهل من فائدة أعظم من أن يذكر الحبيب حبيبه (٢٠).

#### ١٢٤ – الاستعانة بالذكر اليونسية

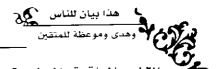
#### ١٢٥ - فلسفة تحريم الربا

سأل هشام بن الحكم الإمام الصادق عن علة تحريم الربا. فقال: لو كان الربا حلالاً لترك الناس التجارة. إنما حرم الله الربا ليفر الناس من الحرام إلى الحلال والتجارة والبيع والشراء (1).

#### ١٢٦ - المقبور الكاذب

قيل إن البهلول كان يضرب القبور بعصا فسئل عن ذلك؟ قال: صاحب هذا القبر كاذب، فطالما كان في الدنيا يقول: مزرعتي، بيتي، سيارتي و... أما الآن فقد تركها جميعاً ومضى ولم يعد شيئاً منها له (١٠).

- ١) سورة الإسراء، الآية: ٥٤.
  - ۲) ئور على ئور؛ ص١٤٥.
- ٣) الرسائل واللقاءات: ص٥٥.
- ٤) الرسائل واللقاءات: ص٥٤.
  - ٥) التوبة: ص٤١.
  - ٦) الرسالة الربانية: ص١٢.



# ١٢٧ – المراقبة والمحاسبة

إلهي كيف لا تراقبنا وأنت الرقيب وكيف لا تحاسبنا وأنت الحسيب(١٠).

# ١٢٨ - أبواب الجنة

ذكر الشيخ البهائي أن شيبة القيم رواية عن الإمام الباقر أن شيبة الهذلي دخل على النبي أن شيبة الهذلي دخل على النبي أن وقال: يا رسول الله كبرت ولم أعد قادراً على الصلاة والصوم والعج والجهاد فمرني بما يقربني من الله. فقال له أنه فقال له أنه فقال له أنه أنه من الله فقال له أنه أنه من الله فقال الله الله الله الله العلي العظيم وبحمده ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم فإن الله يأمنك من العمى والجنون والمرض والفقر والجهل والفاقة. قال شيبة: يا رسول الله: هذا لدنياي فماذا الخرتي؟ قال الله عد كل فريضة: اللهم اهدني من عندك وأفض علي من فضلك وانشر علي من رحمتك وانزل علي من بركاتك. أخذ شيبة تلك الكلمات وانصرف. فقال رسول الله المؤلى الله المؤلى الله المؤلى الله أنها المؤلى المؤلى الله أنها المؤلى الله المؤلى المؤلى الله أنها الكلمات وانصرف. فقال رسول الله الله الله المؤلى المؤلى

# ١٢٩ - القرآن كتاب جامع

قال الإمام الصادق الله عالى أنزل كل شيء في القرآن حتى لا يقال لو أنزل الله كذا وكذا. ولكل قوم أولهم وآخرهم آية ولو أن الآية ماتت إذا مات القوم لم يبق من القرآن شيء، وأنها تجرى مجرى الشمس والقمر الله الشيء، وأنها تجرى مجرى الشمس والقمرات.

# ١٣٠ - تعقيب لصلاة الصبح

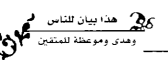
وسع الله صدرك ورزقك البصيرة ونور عينك بلقاءه. قال الأئمة: من قال عقب صلاة الفجر والمغرب سبعاً «بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم» وثلاث مرات «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» أمن جميع البلايا().

١) الرسائة الربائية: ص١٢.

٢) الرسائل واللقاءات: ص٩٥.

٣) الكليني: الكلف. كتاب فضل العلم. الباب الرجوع للكتاب والسفة. ج١.

٤) الرسائل واللقاءات: ص٦٢.



# ١٣١ – الحشر مع المحب

ورد في رواية الريان بن شبيب عن الإمام الرضائية: "يابن شبيب إذا أردت أن تكون معنا في الجنة فاحزن لحزننا وافرح لفرحنا وعليك بولايتنا فمن أحب حجراً حشره الله معه يوم القيامة". جعلت أفكر ذات ليلة في معادي وقيامتي أنظر إلى صحيفة أعمالي وكيف سأحاسب عليها، فشعرت بشيء لازم نفسي لا ينفصل عنها، فلما ركزت رأيت كتاباً مخطوطاً كنت أحبه كثيراً، فتذكرت هذا الحديث أن من أحب حجراً حشر معه. والكتاب أيضاً كالحجر فهو من الجمادات ولا يفرق عنها من هذه الناحية (١٠).

### ١٣٢ – الرضا والسخط

قال علي الله قرن السخط بالرضا وإن الذي عقر ناقة صالح كان واحداً منهم، فعمهم الله بالعذاب لما عموه بالرضا. وعلى الداخل في كل باطل أثمان: إثم الرضى به وإثم العمل به (<sup>7)</sup>.

### ١٣٣ – قوى الإنسان والهدف

قال أفلاطون: أما من كان هدفه في الدنيا اللذة من خلال الأكل والشرب و... فلا غاية لها سوى الراثحة الكريهة وكذلك الجماع اللذة الجنسية. فلا مجال لنفسه العقلية أن تتشبه بالحق تعالى». ثم شبه قوة الإنسان الشهية بالخنزير القوة الغضبية بالكلب والقوة العقلية بالملك وقال: فمن غلبته شهوته وكان هدفه إرضائها فهو كالخنزير ومن غلبته القوة الغضبية فهو كالكلب. ومن غلبته القوة العقلية وكان أكثر وقته في معرفة حقائق الأشياء فهو إنسان فاضل شبيه بالبارئ تعالى فما في الله تعالى حكمة وقدرة وعدالة وإحسان وجمال وحقيقة (").

# ١٣٤ – روي عن أبي عبدالله الإمام الصادق

أن النبي الله عن كفارة الغيبة، فقال: أن تستغفر لمن اغتبته (الله عن عناية).

١) ألف كلمة وكلمة: ص٢١٦.

٢) نهج البلاغة: الحكمة ٢٢٧.

٢) رسالة لقاء الله: ص١٦٠.

٤) انظر الكافي ومن لا يحضره الفقيه،

### ه ١٣ - حق اليقين

ينبغي التعمق في التوحيد، فلا يقتصر التوحيد على الكلام، فهناك الرؤية. فاسع لأن تصل درجة «علم اليقين»، بل «عين اليقين»، بل «حق اليقين» فلا ترى سواه (١٠).

## ١٣٦ – الشر والخير

لا يصدر منه سوى الخير والشر منا وليس منه: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةً فَمِن نَفْسكُ ﴾ (\*).

### ١٣٧ - أفضل العبادة

قال الإمام الباقر الله أن رسول الله الله قال: «العبادة سبعون جزءًا أفضلها طلب الحلال "".

## ١٣٨ - معراج المؤمن

المعراج سلم والصلاة معراج المؤمن وقربان كل تقي.

### ۱۳۹ – التحدي

قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مُمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبُدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةِ مِّن مُثْله وادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١).

## ١٤٠ - الاسم الأعظم

قرآ أمير المؤمنين ينظم يوماً سورة الإخلاص فلما فرغ قال: «يا هو يا من لا هو إلا هو اغفر لي وانصرني على القوم الكافرين» ثم تلى ذلك يوم صفين وهجم، فسأله عمار بن ياسر: ما هذا الذي تلوت يا أمير المؤمنين؟ قال: الاسم الأعظم وركن توحيد الله. ثم تلى: شهد الله أنه لا إله إلا هو وآخر سورة الحشر، فنزل من جواده وصلى أربع ركعات قبل الزوال (٥).

١) الرسائل والأعمال: ص١١٥.

٢) سورة النساء، الأية: ٨٠.

٣) الواقح: ج٢، ص٢.

غ) سورة البقرة، الآية: ١٦١.

٥) رسالة لقاء الله: ص١٢٤.

#### ١٤١ - الملكان

عن آنس بن مالك عن رسول الله عن الله وكُل بعبده ملكين يكتبان أعماله. فإن مات، قالا: ربنا أمت عبدك فلان، فما نفعل؟ فيوحي لهما الله أن السماء مليئة بالملائكة التي تعبده والأرض مليئة بالخلق فيأمرهما بالذهاب إلى قبر العبد ليسبحا ويكبّرا ويهللا عنده ويثبتا ذلك في كتاب حسناته إلى يوم القيامة!!

### ١٤٢ - القسوة والغفلة

ترى ما أقسى قلوب حفاري القبور الذين ينزلون يومياً عشرات الموتى في قبورهم، نسأل الله أن يحسن عاقبتنا وعاقبتهم. فهذه من الأعمال التي تقسي القلب سيما إن تعوّد عليها الانسان<sup>(۲)</sup>.

## ١٤٣ – العبد الشكور

روى ابن بابويه في من لا يحضره الفقيه عن كشاف الحقائق الإمام الحق جعفر بن محمد الصادق في من لا يحضره الفقيه عن كشاف الحقائق الإمام الحق جعفر بن محمد الصادق أن نبي الله نوح أن نبي الله نوح أن الله بهذا الدعاء عشر مرات كل صباح ومساء حتى سمي عبداً شكوراً: «اللهم إني أشهدك أنهما أصبح وأمسى بي من نعمة وعافية في دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك الشكر بها على حتى ترضى ويعد الرضا أن الله المناه أن الله المناه على حتى ترضى ويعد الرضا أن الله النه المناه أن الله المناه المناه المناه المناه المناه أن الله المناه المناه

### ١٤٤ – معيار الحق

القرآن معيار الحق وميزان الصدق والأصل في المعارف وهو ميزان كل شيء: فلا يمكن الأخذ بالرواية وإن أخذت من الكتب الأربعة ما لم بمضيها القرآن<sup>(1)</sup>.

١) التوبة: ص٢٠١.

٢) الرسائل واللقاءات: ص٤٢.

٣) الوافي: ج٥. ص٢٣٥.

٤) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص٢٨٨.

٥) حول الرؤية: ص٦٧.

قال سعدي في الباب السابع من ديوانه: سألت عالماً عن معنى هذا الحديث: «أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك»؟ قال: كون كل عدو إن أحسنت إليه انجذب إليك سوى النفس كلما حاربتها ازداد تمردها!!!.

### ١٤٦ – الطهارة الباطنية والظاهرية

لا بد أن تكون طاهر الظاهر لتمس ظاهر القرآن ولا بد أن يطهر باطنك لتقف على باطن القرآن: ﴿لَا يُمسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَرُونَ ﴾ [1].

### ١٤٧ – موعظة حسنة

حبيبي! يا حسن! العاقل التقي لا يخشى الموت، فالموت لا يضره شيئاً، بل ينفعه، بالموت تكتسب الحياة الأسمى! قال الحكماء: إن لم تشغل النفس شغلتك بها. قيل: الروح بكثرة الأكل تصبح جسماً بينما يستحيل الجسم روحاً بقلة الغذاء "أ.

# ١٤٨ - أسماء الله دفائن

قال الإمام الصادق على الله أن أسماء الله دفائن وعددها ذراعها فإن قصرت في الذراع لم تصل الدفينة وإن زدته لم تصل (١٠).

# ١٤٩ — القرأن وليلة القدر

أحيي قلبك بالقرآن في ليالي القدر ولا تكتفى بحمل القرآن على الرأس $^{(i)}$ .

١) ألف كلمة وكلمة: ص٦٥٩..

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٤٥.

٣) الرسائل والملاقاة: ص٢٤.

٤) ئور على نور؛ ص٥٣.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص٢٥٨.

# ١٥٠ – الأولى بالبكاء

ينبغي أن يقال لمن يبكي على همه الباطني أن الأولى بالبكاء من غفل عن نفسه وانغمس في الشهوات والأهواء التي تقوده إلى البؤس والشقاء: الشهوات والرغبات التي تجعله كالبهيمة في طبعه. فلا بد أن يسعى المرء لتهذيب نفسه. فالطهر الحقيقي طهارة النفس: لا الطهر الظاهري والجسماني، اعلم أيها الجاهل أن إقامتك في الدنيا ليست أكثر من لحظة عابرة ثم ترحل إلى العالم الحقيقي عالم الخلود (١١٠٠).

# ١٥١ - التوبة عودة ورجوع

قال العلامة الطباطبائي بشأن التوبة أنها تعني لغة الرجوع، وتوبة العبد رجوعه إلى ربه والعودة عن المعصية، ومن جانب الله توفيق العبد للتوبة أو غفران ذنوبه ومعاصيه، وقد قيل تكراراً أن العبد كلما تاب إلى الله كان لله عليه رجوعان – حسب ما ورد في القرآن – كون التوبة عمل صالح تحتاج إلى قوة وباعث القوة هو الله، فالله هو الموفق لعمل الخير حيث يعين العبد على التوبة والنزوع عن المعصية ﴿...ثمُ تَاب عَلَيْهِمُ لِيتُوبُواً...﴾ أنا.

# ١٥٢ - دعاء الغريق

قال عبدالله بن سنان: إن الإمام الصادق قال: ستعرض لك شبهة لا غني لك عنها من علم وإمام ولا تنجو إلا بدعاء الغريق. قلت: كيف دعاء الغريق؟ قال: تقول: يا الله يا رحمن يا رحيم يا مقلب القلوب والأبصار. فقال أن الله مقلب القلوب والأبصار. فقال أن الله مقلب القلوب والأبصار. لكن قل ما قلت لك: يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك (١٠).

## ١٥٣ - شهر المغفرة

استغث بصاحب العصر والزمان وقل: سيدي: شهر رمضان شهر الإمساك والأسحار وإحياء الليل وتلاوة القرآن، واغتسل غسل التوبة وأنت الآن في شهر شعبان ميقات الله وارتد

۱) رسائل الكندي: ص۲۷۹.

٢) رسالة لقاء الله: ص١٧٢.

٣) تفسير الميزان: التسخة الفارسية. ج٣ و١، ص٣٧٩.

٤) نور على نور؛ من٥٥.

## ١٥٤ - دافع العبادة

## ه ۱۵ - المعراج

ورد في الحديث النبوي الشريف أن الصلاة عمود الدين فمن أقامها أقام الدين ومن هدمها هدم الدين وإن قبلت قبل ما سواها وإن ردت ردّ ما سواها. فما عليك أيها العزيز إلا أن تجتهد في صلاتك فهي معراجك إلى الله. وهي مناجاة العبد لربه، وكما ورد في الخبر أنه لو علم المصلي من يناجي لما انفلت من صلاته "!.

### ١٥٦ - الخلق الحسن

إلهي حسن خلقي وطيبه الله

# ١٥٧ - الأيات الأنفسية

لا بد من الانطلاق من النفس إلى الأفاق، فلا بد أن تسير من نفسك إلى الأفاق وليس لك الى ذلك من سبيل سوى نفسك (1).

١) الرسائل واللقاءات: ص١٦.

٢) مجموعة مقالات س٠٠٠.

٢) ملامع الصلاة: ص٨٢..

٤) الرسالة الربانية: ص٦٦.

٥) معرفة النفس: ص٣٦١.

## ١٥٨ - توبة العارف والزاهد

النوافل كفارة عدم قبول الفرائض التي يشعر بها العابد، أما الزهاد يتوبون من المعاصي والعرفاء يتوبون من العبادة ويستغفرون من الغفلة الله ...

## ١٥٩ – الحرمان من صلاة الليل

عن الإمام الصادق الله أن العبد ليذنب فيحرم صلاة الليل والعمل القبيع أسرع إلى القلب من السكين في اللحم (١٠) ١٠.

#### ١٦٠ - السعادة

معرفة النفس أهم الواجبات وأساس جميع السعادات: ومن لم يعرف نفسه عاش عاطلاً باطلاً وفقد ذاته وحرم دهره. لا معرفة أعود للإنسان من معرفة نفسه. وليس للإنسان من وظيفة أهم من تهذيب نفسه وذلك يتوقف على معرفة النفس. ومن هنا اعتبر سقراط معرفة النفس والأخلاق أهم الأشياء. قيل: وضع أساس فلسفته حين مر بمعبد فكان مكتوب عليه «اعرف نفسك» وكان يخاطب علماء الطبيعيات: لا تضيعوا أوقاتكم بمعرفة الموجودات الخالية من الروح! بل اعرفوا أنفسكم، فمعرفة النفس أسمى من معرفة أسرار الطبيعة (١٠).

# ١٦١ - الرؤية القلبية

قال محمد بن فضيل: سألت أبي الحسن المُنكَّةُ: هل رأى رسول اللَه اللهُ وبه؟ قال: بلى، رآه بقلبه، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ مَا كُذَبَ النُفُوادُ مَا رَأَى ﴾ [1].

### ١٦٢ - غفران الذنوب

روى ابن وهب عن الإمام الصادق الله أن العبد إذا تاب توبة نصوحاً أحبه الله وستر عليه

١) ألف كلمة وكلمة: ص٢٢٨.

٢) الكافي: ج٢، ص٢٩٠.

٣) رسالة لقاء الله: ص١٩٧.

ألف كلمة وكلمة: ص٨٢٣.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص٨٢٣.

في الدنيا والآخرة. قلت: كيف يستر عليك؟ قال: ينسي الملكين ما كتباه ويوحي إلى أعضائه أن اكتمي ذنوبه، ويوحي إلى الأرض (التي ارتكب فيها الذنوب) اكتمي ذنوبه. فيلقى الله ولا ذنب عليه أنا.

## ١٦٣ - القرآن كلام الله

سمي علم الكلام بهذا الاسم كون مسألة كلام الله تعالى كانت من أشهر المسائل التي كثر الجدال فيها بين المسلمين: هل القرآن قديم أم حادث. ثم أطلق اسم موضوع هذه المسألة - على جميع مسائل ومباحث هذا الفن والتي يصطلح عليها جميعاً بعلم الكلام. كما أن كتاب كليلة ودمنة مع أنه بضعة أبواب وأحد أبوابه كليلة ودمنة فقد سمي باسم هذا الباب. أو كتاب حماسة أبو تمام (حبيب بن أوس الطائي) عشرة أبواب وكل باب في موضوع خاص، مع ذلك اشتهر بهذا الاسم نسبة إلى الباب الأول المسمى بهذا الاسم. كذلك حماسة أبو عبادة البحتري الواقعة في مئة وأربعة وسبعين باباً وسمي أيضاً باسم بابه الأول الحماسة. يستخدم هذا الأسلوب في الكثير من المؤلفات بحيث تسمى باسم جزء أو باب مهم منها، بل القرآن الكريم سمى سورة باسم بعض المواضيع التي وردت في آياته. اعلم أن الأعلام الأواثل ذهبوا إلى أن الله تعالى متكلم والقرآن كلام الله بلناءًا على قوله تعالى: ﴿...وَكُلُمُ اللّه قديم: وتبعهم الأشاعرة حتى أفتوا بكفر من يقول بحدوث القرآن واعتبروا ذلك بدعة. وحين موسي والحلام اللفظي، وقالوا كلام الله مخلوق والمني والقرآن المكتوب كلام الله مخلوق نفسي ولفظي، والقرآن كلام الله القديم بالمعنى الأول، والقرأن المكتوب كلام الله مخلوق وحادث بالمعنى الثاني ودال على الكلام النفسي، والكلام النفسي قسيم العلم الأله مخلوق وحادث بالمعنى الثاني ودال على الكلام النفسي، والكلام النفسي قسيم العلم الله مخلوق

# ١٦٤ – مفسرو القرأن الكريم

أول مفسر للقرآن الكريم الله تعالى الذي بين بعض آيات الكتاب ببعضها الآخر، حيث أن «القرآن يفسر بعضه بعضاً» ثم رسول الله الله الله الله المسلمة عليهم الصلاة والسلام

١) رسالة حول الرؤية؛ ص١١٨.

٢) ألف كلمة وكلمة ج١. ص٢٠٠.

الذي يعد كل منهم القرآن الناطق وقلبه وعاء حقائق القرآن. والروايات الصادرة عنهم قرآن بمنزلة المتن والشرح، ومن بعدهم كبار الصحابة والتابعين والعلماء إلى زماننا هذا الذين يتغذون على مأدبتهم (١).

## م١٦٠ - القرآن - العرفان - البرهان

لا يمكن فصل القرآن والعرفان والبرهان. فالعرفان في الحقيقة هو التفسير الأنفسي للقرآن والبرهان العرفان، والجوامع الروائية مراتب نازلة للقرآن السان العرفان، والجوامع الروائية مراتب نازلة للقرآن المراتب العرفان العرفان، والجوامع الروائية مراتب نازلة للقرآن العرفان العرفان، والجوامع الروائية مراتب نازلة للقرآن المراتب العرفان العرفان العرفان العرفان العرفان والعرفان والعرفان والعرفان العرفان العرفان القرآن العرفان العرفان العرفان العرفان العرفان والعرفان والعرفان والعرفان العرفان ا

# ١٦٦ - القرآن لا متناهي

درجات القرآن لا متناهية، فكلام كل شخص حسب عظمته الوجودية، وقلمه بقدر سعته الوجودية، والخلاصة فإن نتاج كل شخص يعكس ما لديه، قوله سبحانه: ﴿قُلُ كُلِّ يعُمَلُ عَلَى شَاكِلَته ﴾(٢). وكما أن الحق سبحانه وجود لا متناهي فكتابه لا متناهي أيضاً. فلا حد له ليقف عنده الإنسان «اقرأ وارقأ» كما ورد في الحديث الشريف: «إن للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً إلى سبعة أبطن» وفي رواية أخرى إلى سبعين بطناً. والإنسان حصيلة لا تعرف الحدود فافهم وتدبر، ويستفاد من هذين الحديثين الشريفين أن للنفس رتبة تفوق التجرد: «ما من مخلوق إلا وصورته تحت العرش» وأخرى: «قلب المؤمن عرش الله الأعظم» والكثير من هذه الشواهد الروائية بل الآيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأعظم) والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في هذا المقام الإنساني الخطير والعظيم (أله الأيات القرآنية في المناني الخور المؤلفة المؤلفة المؤلفة والمؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة والمؤلفة المؤلفة والمؤلفة والمؤلف

# ١٦٧ – القرآن عين الصراط

"وهي الطريق المستقيم إلى كل خير" فالخط المستقيم أقصر مسافة بين نقطتين والطريق المستقيم بين المبدأ والمنتهى. اعلم أيها العزيز أن القرآن هو الصورة المكتوبة للإنسان الكامل والقرآن هادي إلى الصراط المستقيم. قوله سبحانه: "إن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم" أن وقوله سبحانه: ﴿وَأَنَ هذا صراطي مُسْتَقيمًا فَاتَبِعُوهُ ولا تَبُعُوا السُّبل الكامة وكلمة وكلمة على صراحي منه المستقيم الله كلمة وكلمة وكلمة

- ۱) الف كلمة وكلمة: ج1، ص^4. .
- ٢) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص٧٤٠.
  - ٣) سورة الإسراء، الأية: ٨٥.
- ٤) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص١٥٩،
  - ه) سورة الإسراء، الأية: ١٠.

## ١٦٨ - أسماء القرآن

القرآن وإن كان حقيقة واحدة. لكن له مراتب كثيرة حسب النزول، وله بلحاظ هذه المراتب عدة أسماء لكل نشأة اسم خاص مطابق لها، كما أن الإنسان الكامل حقيقة واحدة وله أطوار ومقامات ودرجات كثيرة وله اسم خاص حسب كل طور ومقام. فالقرآن في عالم مجيد وآخر

١) سورة الأنعام، الأية: ١٥٦.

٢) سورة هود، الآية: ٦١.

٣) سورة يس، الأيتان: ١، ٥،

٤) سورة إبراهيم، الأيتان: ٢.٣.

عورة الزخرف الأية: ٦٥.

آ) سنورة المؤمنون. الأية: ٧٤.

٧) سورة الأعراف. الآية: ١٧.

عزيز وفي عالم علي حكيم وفي عالم كريم وعالم مبين وعالم حكيم وهي أسماء ذكرت للقرآن في القرآن وهي آلاف الأسماء لا يسع سماعها بهذه الأذان. فإن كانت لك أذان باطنية في عالم العشق الحقيقي والوله الإهلي استطعت سماع تلك الأسماء ومعاينة تلك الأطوار (١٠٠٠).

# ١٦٩ – القرآن نور محض

إننا لا نحسن من مشاهدة حروف القرآن سوى سوادها لأننا نغط في عالم الظلمة ولا نرى من المداد سوى المادة لأن المدرك والمدرك دائماً من ذات الجنس كما أن البصر سوى ألوائه ولا يحس سوى بالمحسوسات ولا يسعه تصور الخيال سوى المتخيلات ولا يعقل سوى المعقولات ولا يدرك النور إلا بالنور. ولا يمكن رؤية الموجودات ما وراء الطبيعة وهي أنوار محضة سوى بنور البصيرة: ﴿وَمَن كُلُ مُ يَجْعَلِ اللّه لَهُ نُورًا فما لَهُ مِن نُورٍ ﴾. ﴿وَمَن كَانَ في هَذه أَعْمى فهُو في الآخرة أَعْمى ﴿ وَمَن كَانَ في هذه أَعْمى فهُو في الآخرة أَعْمى ﴾. إذاً فإننا لا نرى شيئاً بسواد هذه العين سوى سواد القرآن فإن غادرنا هذا الوجود المجازي وهذه القرية الظالم أهلها وهاجرنا إلى الله ورسوله وفنينا في هذه الصورة ونعبر الموت إلى الحياة والوهمية والعقلية والعلمية ومحونا في وجود كلام الله وجودنا سنبلغ الإثبات الحسية والخيالية والوهمية والعقلية والعلمية ومحونا في الحجب الإفهام الفقول العاجزة وإضاءة ونعبر الموت إلى الحياة الأبدية. آنذاك سوف لن نرى سواد القرآن. وكل ما سنراه من القرآن العيون العمياء، فلو نزلت باء البسملة بعظمتها على العرش لذاب واضمحل: «لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله، إشارة إلى هذا المعنى. رحم الله ذلك العبد الذي قال: إن كل حرف من القرآن في اللوم أكبر من جبل قاف، وهذا اللوح هو اللوح العبد الذي قال: إن كل حرف من القرآن في اللوم أكبر من جبل قاف، وهذا اللوح هو اللوح المحفوظ وهذه القاف رمز لقول الحق جلً وعلا: ﴿ وَق وَالْقُرْآنَ الْمَجِيد ﴾ أنا.

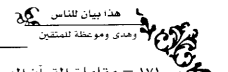
### ١٧٠ – عهد الله

إياك عزيزي أن تضعي بخلوة الليل سيما وقت السعر: «ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً». القرآن عهد الله فلا تنسوا عهد الله [1].

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص١٨٢.

٢) أنف كلمة وكلمة: ج٢، ص١٧١ – ١٧٣.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٢٦.



# ١٧١ - مقامات القرآن الوجودية

يمكن أن يكون للشيء عدة وجودات. واعلم أن للقرآن عدة مقامات وجودية من القرآن العيني وكافة مصاديقه حتى القرآن المكتوب: ﴿إِنَا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ﴾. ﴿إِنَا أَنزَلْنَاهُ قَرْآنَا عُربِيًا ﴾. هذه إشارة إلى الهوية المطلقة والذات القدسية والقرآن في هذه المرتبة هوية إلهية، علم الذات القدسية الربانية عين أسمائها وصفاتها(١).

### ١٧٢ -- بذور السعادة

لا بد من تقوية المراقبة في التوحيد، فالمراقبة بذر السعادة الذي يزرع في حديقة القلب وسائر الأعمال تسقيها وتنميها. والمراقبة حارسة النفس بحضورها المستمر. قال الصادق القلب حرم الله فلا تسكن في حرم الله غير الله (\*).

# ۱۷۳ - ذکر مجرب

سيدي مجرب لدى أولياء الله أن الإكثار من الذكر الشريف: «يا حي يا قيوم يا من لا إله الا أنت» يوجب حياة العقل. إن خلوت بربك واستراح البدن فسبح الله بذلك الذكر الشريف بكمال الحضور والمراقبة والأدب مع الله وانس العدد وسبح ما شئت والأفضل أن يتجاوز الأربعين").

### ١٧٤ - ثمرة العقل

ليس للإنسان ما هو أهم من تهذيب نفسه وبناء كل شيء يتطلب مواداً من جنسه كالحجر والطين للجدار والعلم والعمل للإنسان. فالإنسان ما لم ينل لقاء الله لا يبلغ منتهى مطلوبه ولقاء الله يعني اتصاف الإنسان بصفات الله والتخلق بأخلاق الربوبية. «بابا أفضل» له كلام في هذا الباب: «العالم شجرة ثمرتها الناس، والناس شجرة ثمرتها العقل والعقل شجرة ثمرتها لقاء الله»! أنا

ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص١٨٣.

٢) الرسائل والأعمال: ص٢٦٠.

٢) الرسائل والأعمال: ص٢٢٦.

أ الرسائل والأعمال: ص٢٢٤.

### ١٧٥ - أفضل العقل

أفضل العقل معرفة الإنسان نفسه قمن عرف نفسه فهو عاقل ومن لم يعرف نفسه فهو ضال (١).

#### ١٧٦ – فوائد

يسعدني أن أقدم بعض الهدايا وهي قضايا مفيدة استقيتها من دفتر ملاحظاتي:

- ١- الجزاء نفس العمل: ﴿ هُلُ تُجْرَوُنِ الَّا مِا كُنتُمْ تَعْمِلُونَ ﴾ [ال
- 7- ملك مع عالم الملك وخيالك مع عالم المثال وعقلك مع عالم العقول كلها تحشر معاً. قال صادق آل محمد الله عز وجل خلق ملكه على مثال ملكوته وأسس ملكوته على مثال جبروته، ليستدل بملكه على ملكوته وبملكوته على جبروته».
  - ٤ رسالة معراج رسول الله الله الله الله الله الله المالية المال
    - ٥- إن الإنسان كذلك كونه يأنس بأصله.
    - ٦- لا يعثر فيك على شيء ما لم تضيع.
    - ٧- لست بإنسان ما لم تكن مشاهداً ومتلقياً.
- ٨- الإنسان مصنع وجهاز يعكس صور عوالم الملك وكذلك الملكوت يرفع الأول وينزل الثاني دون تجافي ويدرج الجميع في كنز أسراره وعيبة غيبه. تأمل بدقة لتبلغ حقيقة الآية: ﴿لأَكُلُوا من فوُقهمُ ومن تَحْت أَرُجُلهم﴾ أنا.
- ٩- رؤيتي ليست من بدني بل هي من نفسي، فليس للبدن أن يحل محل النفس ولا العكس.
  - ١٠- السلوك جزء من التفكير.
- ١١ ما يسلكه السالك في اليقظة والمنام لنفسه وهي الثمار التي تحملها شجرة وجوده.
  - ۱۲- الجوع والعطش داء والطعام والشراب دواء (۱۱)

١) ألف كلمة وكلمة: ص٨٣٠.

٢) سورة الأعراف، الآية: ١٢٦.

٣) سورة المائدة. الأية: ٦٧.

٤) الرسائل واللقاءات: ص٤٠.

۱۷۷ – آدرك نفسك

أخي! فكر بنفسك ولا تغفل واحرس قلبك. واسأل الله التوفيق وانسجم مع بني عصرك وكن متحملاً. الفكر لب العبادة وعليك بمناجاة الحق تعالى: «قل ما يعبؤا بكم ربكم لولا دعاءکم،'''''.

#### ١٧٨ — التسويف

إلهي ما أكثر ما سوفت فوفقني لتدارك ما بقي من عمري $^{(1)}$ .

# ١٧٩ - قال الله تبارك وتعالى في محكم كتابه العزيز:

﴿ يِا أَيَتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ﴿ ﴾ ارْجعي إلى ربِّك رَاضيَةٌ مُرْضيَّةٌ ﴿ ﴾ فادْخُلي في عبادي ﴿\*﴾ وادخلي جِنْتي﴾

# ١٨٠ -- حضور القلب

روي أن رجلا وقف للصلاة في مسجد المدينة وكان يعبث بلحيته فقال رسول اللهَ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى الله كان قليه مع الله لما عيث بلحبته $^{(1)}$ .

## ١٨١ - احترام الأم

كان الإمام زين العابدين عليه باراً بوالديه بحيث قيل له: إنك أبر الناس بأمك. لكنك لا تأكل معها في ظرف واحد، فرد الإمام المسلطين أذ تسبقني يدي إلى شيء تقع عينها عليه ١٦٠٠.

أخر سورة الفرقان.

٢) الرسائل واللقاءات: ص٧٢.

٢) الرسالة الربانية: ص٥٥.

٤) سورة الفجر، الأية: ٢٦.

٥) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٨٥.

٦) رسالة الإمامة: ص١٦٨.

# ١٨٢ – القرب بالفرائض

قال الله تعالى: «لم يتقرب إلي عبدي بأفضل مما أوجبت عليه من الفرائض فما زال يتقرب إلي بالفرائض حتى أحبه ومن أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وعينه التي يبصر بها و...» (1).

## ١٨٣ – آية الكرسي

تضع يدك على عينيك وتقرأ آية الكرسي بنية حفظ نور البصر، ففي هذه الحالة تستمد النفس الناطقة قوتها من الملكوت فتنعكس أثارها على الأعضاء والجوارح (١٠٠٠).

## ١٨٤ - خواص عباد الله

خواص عباد الله هم من:

١ – يمشون في الأرض متواضعين.

٢- إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً.

٣- يقضون الليل في العبادة والسجود لنيل رضا الله.

٤- يكثرون الاستغاثة بربهم ليصرف عنهم عذاب جهنم أنها ساءت مستقراً وساءت مقاماً.

٥- إذا أنفقوا لم يسرهوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً.

٦- لا يشركون بالله ولا يعبدون سواه.

٧- لا يقتلون النفس التي حرم الله.

٨- لا يزنون حيث من يفعل ذلك يلق آثاماً ويضاعف له العذاب إلا من تاب وأمن وعمل
 صالحاً فأولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات.

٩- لا يشهدون الزور.

١٠- إذا مرّوا باللغو مرّوا كراماً.

١١- ﴿إِذَا ذَكُرُوا بِآيَات رَبِّهِمْ لَمُ يَخرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانَا ﴾... الله

١) رسالة لقاء الله: ص١٨٩.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص٠٤٠.

٢) سورة الفرقان، الآيات: ٦٣ – ٧٧.

م ومدى وموعظة للمتقين

### ١٨٥ - العرفان العملي

ثلاثة أمور مهمة في العرفان العملي:

· الطهارة ودوامها.

ب- الهمة.

ج- الاستقامة ...

## ١٨٦ - الاستشارة والاستخارة

روى الإمام محمد التقيطيُّ عن على بن أبي طالب الله قال: وجهني رسول الله الله الله الله الله الله الله اليمن فأوصاني: يا على ما خاب من استشار ولا ندم من استخار. يا على استعد بالله فإن الله بارك البسملة على أمتى في الصباح. وقال: من أحب في الله كان له بيت في الجنة $^{(*)}$ .

### ١٨٧ - خصال المؤمن

قال تعالى: ﴿ كُلُوا واشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [1].

اعلم يا عزيزي أن كثرة الأكل تميت القلب وتطفى النفس والجوع أفضل خصال المؤمن.

### ۱۸۸ - هوى النفس

قال يحيى بن معاذ: لو شفعت ملائكة السماوات السبع وأربع وعشرين ألف نبيا وأوصيائهم وجميع الكتب لما طاوعتك نفسك على ترك الدنيا وطاعة الحق. أما إن شفعت نفسك بالجوع فسيكون لك ما تريد وتكون لك مطيعة ومنقادة الله

### ١٨٩ - جلاء القلب

إن الوضوء الذي ينبعث من ينبوع العشق يجلى القلب. وقد اختص الوضوء بأربعة أعضاء هي: الرأس والوجه واليدان والرجلان كون الله تعالى الذي أوجب الصلاة لم يشيُّ لعباده أن يتلوثوا بالقذارات، وخص بها هذه الأعضاء الأربعة كون آدم اتجه بادئ الأمر صوب شجرة

١) صراط السئوك: ص٧٧.

٢) رسالة الإمامة ص ٢١٣.

٣) سورة الأعراف، الأية: ٣٢.

٤) قوت القلوب: أبو طالب المكي، ص٢١٥،

الحنطة وخطى نحوها برجليه وتناول منها بيديه ووضعها على رأسه وأتى بها إلى حوّاء، فأوحى الله إليه بتطهير هذه الأعضاء التي تلوثت. فالقضية تعكس حالة آدم وبنيه والتي وردت في الآيات والروايات (۱).

### ١٩٠ – أصحاب الحال

اعلم أن الأفراد الذين يبسطون أحياناً لا يصبحون من أرباب المكاشفات. مثلاً زيارة القبور أو رؤية الموت أو حضور مجالس الذكر والوعظ وما إلى ذلك من أمور في أن يعيش الإنسان لمدة حالة من الحرقة والذوبان والاضطراب حتى يطيل الأمد فتنسى ويسلب حالة البسط. فمثل هؤلاء الأفراد لا يبلغون الكشف. إنما يرزق الأفراد المكاشفات حين يشمرون عن همتهم ويواصلون الاستقامة على الطريق "أ.

# ١٩١ - أسوأ وأفضل حالات الحضور

قال الإمام الصادق الله إن البطن ليطغى أثر كثرة الطعام وأفضل حالات العبد حين يكون هذا الوعاء خال من الطعام وأسوأ حالاته عند الامتلاء "!.

### ١٩٢ – موعظة إبليس

حدث الإمام الصادق من حفص بن غياث أن إبليس ظهر يوماً ليحيى حين كانت رقبته مثقلة بالقيود، فسأله يحيى من قيد؟ أجاب إبليس: هذه شهوات بني آدم التي ابتليهم بها. فسأله ثانية: هل علي من قيد؟ أجاب إبليس: إنك لتكثر من الطعام أحياناً فأنسيك ذكر الله. قال يحيى في فوالله سوف لن أملئ بطني قط. فرد عليه إبليس: فوالله سوف لن أعظ موحداً قط ثم قال الصادق في يا حفص والله إن على جعفر وآل جعفر أن لا يملئوا بطونهم قط من الطعام (1).

١) أنف كلمة وكلمة: ج٢، ص١٦٢.

۲) أنف كلمة وكلمة: ج۲، ص٦ – ٧.

٢) بعار الأنوار: ج٦٦. ص٣٣٦.

٤). صراط السلوك: ص١٤...

١٩٣ – رؤية الحق

كان أمير المؤمنين يخطب في مسجد الكوفة. فنهض إليه رجلاً يدعى ذعلب كان معروفاً بالبلاغة والشجاعة والفصاحة. فسأل أمير المؤمنين الله على رأيت ربك؟ قال الله المعروفاً بالبلاغة ويلك يا ذغل وكيف أعبد ربًّا لم أراه. قال: كيف رأيته؟ أجاب علي الم تره الأبصار بمشاهدة العيان، بل رأته القلوب بحقائق الإيمان الم

## ١٩٤ – توبة المؤمن

روى محمد بن مسلم عن أبي جعفر الإمام الباقر ﷺ أن فوت التوبة حوبة، وأن اللَّه يتوب على العبد متى تاب. فلا بد للمؤمن من توبة نصوح يعاهد فيها الله على عدم العود إلى الذنب والندم عليه.

## ١٩٥ - المجتمع الخالي من العرفان

المجتمع الخالي من العرفان جسد بلا روح الله

# ١٩٦ - عظمة كلام الله

قال تعالى: ﴿قُل لُّو كَانِ الْبَحْرُ مَدَادًا لَكِلْمَاتَ رَبِّي لَنَفَذَ الْبَحُرُ قَبْلَ أَن تَنفذ كُلْمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنًا بِمِثْلَهُ مِدِدًا ﴾ ``.

# ۱۹۷ <del>– کن صبورا</del>

لو عطشت حقاً لبعث لك الماء. فاصبر فإن الفرج حاصل بعد حين، فإن ذلك من المجربات. أضف إلى ذلك فإن من يتلقى متأخراً يتلقى بصورة أفضل وأنضج ويتضح وجه ذلك بالتدبر،

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١٤١.

٣) نور على نور: ص١٥٠.

#### ١٩٨ – الفناء في البقاء

# ١٩٩ - كتم الأسرار

ليس هذالك من محروم في العامل: فلكل على قدر سعته، فإن سألت: من أنت وأينك؟ ولو أجبت ليس لي اسم ولا عنوان لما كذبت، كتاب كل شخص صندوق أسراره، فلا ينبغي اطلاع الآخرين على أسرار الأشخاص (1).

# ٢٠٠ – معاني سورة الحمد

أينما يولي المصلي وجهه فثم وجه الله، ومن هنا فإن روحه هي الأخرى متجهة إلى الله. والمصلي يقف أول صلاته ليحمد ويثني ويقرآ سورة الحمد المباركة. ويختم بالسلام ثلاثاً ويبعث بالتحيات الزاكيات والبركات إلى النبي وكافة عباد الله الصالحين (").

### ٢٠١ – الصلاة لله

اعلم أن الصلاة لا تقبل ما لم تنفصل عنك. أي: تكون خالصة لله وخالية من الأغراض الشخصية (١٠).

# ٢٠٢ - العروج

دعاء المعراج هو عروج النفس الناطقة إلى ذروة الوحدة والولوج إلى ملكوت العزة.

### ٢٠٣ - زلة اللسان

يتضرر الإنسان من زلة اللسان أكثر من زلة قدمه، ذلك أن زلة لسانه تطيح برأسه. بينما يتماثل للشفاء من زلة قدمه (١٠).

- ١) ألف كلمة وكلمة: ص١٤٨ ١٤٩.
  - ٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٤٢٤.
  - ٣) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٣٧٩.
  - ٤) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٣٨٠.
  - ٥) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص٢٧٩.

٢٠٤ - الصلاة الحبة

تبدو هذه الصلاة المتمثلة بالقيام والقعود وهذه الحركات هي ظل تلك الصلاة التي تحشر معها وتحشر معك. فتلك الصلاة حية لا تموت. وتلك الصلاة الحية أنت وأنت هي. وتلك الحقيقة قربة إلى الله والتي تنطلق من هذه الحركات والأفعال الظاهرية (١١).

#### ٢٠٥ - صلاة الحنة

منطق الإنسان اليقظ: «إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين». -

### ٢٠٦ - الاغترار بالمظاهر

السخل شديد الغيرة بحيث يتقدم القطيع ولا يدع شاة تتقدم عليه. وذلك كونه يرى ظله فيعجب بقرنه الطويل وشعره الجميل فيرى نفسه أفضل من غيره فلا يدع آخر يتقدم عليه وإذا تقدم نطحه بقرنه «مكتوب في التوراة لا يغرنك طول اللحى فإن التيس له لحية». كان شريح القاضي ممن لا تنبت على وجهه لحية، وكان له جار يهودي كث اللحية، فيقول شريح: لو كانت اللحى تباع وتشترى لاشتريت هذه اللحية بعشرة آلاف درهم (١٠).

## ٢٠٧ – الحلال والحرام

ذكر المرحوم الحسن بن الفضل الطبرسي وصايا النبي الله لأبي ذر ومنها: يا أبا ذر إن الإنسان لن يكون تقياً حتى يحاسب شريكه كل يوم ويعلم من أين أتى بالطعام والشراب والثياب. عن طريق الحلال أم الحرام أنا.

### ٢٠٨ - وصايا العلامة الطباطبائي

قال أية الله الحاج السيد محمد مرتضوي اللنكرودي بن المرحوم آية الله الحاج السيد مرتضى مرتضوى اللنكرودي والذي كان يحضر دروس الأسفار والشفاء لابن سينا وجلسات

١) مجموعة مقالات: س٢٠.

٢) أنف كلمة وكلمة: ج١، ص٤٥٥.

٣) مكارم الأخلاق: القصل ٥. "بياب ٢.

تفسير العلامة الطباطبائي ويتابع العلامة في جلساته ليالي الخميس والجمعة والتي كانت تقام في منزل أحد الطلاب: كان العلامة الطباطبائي معروف بالمراقبة، ذات يوم دخلت عليه فقلت له: أوصني. قال: لا بد أن يلتزم السالك بالمراقبة والمحاسبة منذ أواتل السير والسلوك حتى النهاية، ثم قال: تأمل ما صدر منك من أعمال في النهار عندما تخلد إلى النوم فإن كان في أعمالك صالح فاحمد الله واشكره، واسأله التوفيق للمزيد في اليوم التالي، وإن صدر منك تقصير لا سامح الله فتب فوراً واعزم على عدم العودة إليه، فإن رأيت ذلك كثيراً، اعزم على الحد منه في اليوم التالي، وزبدة كلامه: لا بد من المراقبة والمحاسبة دائماً. حتى في أواخر عمره حين تعذر عليه الكلام سأله أحد أصحابه أن يوصيه، فقال له: المراقبة، المحاسبة (1).

# ٢٠٩ – ذكر الله صباحاً ومساءًا

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاذْكُر رَبُكَ فِي نَفُسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةٌ وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلَ بِالْغُدُو وَالْأَصَالِ وَلاَ تَكُن مِّنَ الْغَافِلِينَ ﴿ ﴾ إِنَّ الْدَينَ عَندَ رَبُكَ لاَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عَبَادَتِه وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴾ ('').

# ٢١٠ – الفرائض والنوافل

لما عرج بالنبي الله سأل: إلهي كيف المؤمن عندك؟ فأتاه الخطاب: يا محمد لم يتقرب إلى عبدى بأفضل من الفرائض. ثم يتقرب إلى بالنوافل...

## ٢١١ - صفة القرآن

وصف رسول الله الله القرآن بمأدبة الله. أي أن القرآن سفرة ربانية. ولم تقرش هذه السفرة سوى للإنسان.

### ٢١٢ - نسيان النفس

أعلم أن النجاة في المراقبة الحارسة للنفس: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالُّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنساهُمُ

١) جرعة الحياة: ص٢٥١، نقلاً عن مجلة الحوزة. العدد ٥٥، ص٥٠.

٢) صورة الأعراف، الآية الأخيرة.

### ٢١٣ - الشكر والإيثار

إلهي لك الحمد والشكر أن أفضت على صفة الإيثار الله

## ٢١٤ - مقام الصبر

روى السيد الرضي رضوان الله عليه في نهج البلاغة عن أمير المؤمنين أنه قال: «من صبر صبر الأحرار وإلا سلا سلو الأعمار «كما روى عنه أنه قال للأشعث بن قيس معزياً: «فإن صبرت صبر الأكارم وإلا سلوت سلو البهائم» المراد ليس أمام العبد سوى الحلم والصبر (٤٠).

### ٢١٥ - الصلاة الدائمية

قَالَ تَعَالَى فَي مَحَكُم كَتَابِهِ الْعَزِيزِ: ﴿إِنَّ الْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿\*﴾ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَزُوعًا ﴿\*﴾ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿\*﴾ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿\*﴾ الَّذِينَ هُمُّ عَلَى صَلَاتِهِمُ دَائِمُونَ﴾ (1).

### ٢١٦ - موت القلب

روى المرحوم الكليني كان فيما أوحى الله لموسى لله لا تنساني كيفما كنت فإن نسياني يميت القلب الله الموسى الله الموسى الله الموسى المالية الموسى المالية الم

<sup>1)</sup> سورة الحشر، الأية: ٣٠.

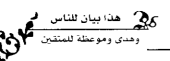
۲) ئور على ئور: ص١٥٦.

٣) الرسالة الربانية: ص٦٣.

ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٦٣.

٥) سورة المعارج، الأيات: ٢٠ – ٢٤.

٦) أصول الكلفي: ج٢. صـ ١٥٥، ح٥.



# ٢١٧ - خصائص أولياء الله

روى المرحوم الكليني أن الله تعالى أوحى إلى عيسى الله على الأكرني أذكرك، اذكرني في صحبك أذكرك في جمع أفضل من أهل الدنيا. يا عيسى ألن لي قلبك واذكرني في خلواتك...

# ٢١٨ - البطن أسوأ الأوعية

### ٢١٩ - لا إله إلا الله

## ۲۲۰ – كرامات لعارف

توقف الحكيم إلهي قمشئي في طريقه إلى مكة لإقامة الصلاة. اتجه صوب صحراء ووقف للصلاة حتى تحركت القافلة وتركته. فلما فرغ من صلاته توجه لله قائلاً: إلهي ما العمل؟ فوجئ بسيارة حديثة وقفت أمامه وقال له السائق: سيدنا إلهي تحركت القافلة، تفضل اركب. لم تكد تنطلق السيارة حتى أدرك القافلة، فترجل من السيارة والتحق بها. فلما التفت لم ير أثراً للسيارة، سأل من معه في القافلة: أين انطلقت السيارة التي أوصلتني؟ قالوا: أية سيارة؟ وهل من سيارة في هذه الصحراء (١).

# ٢٢١ - العترة القرآن الناطق

قال أمير المؤمنين في نهج البلاغة واصفا العترة: «فيهم كرائم القرآن وهم كنوز

١) صراط السلوك: ص١٤٢.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ١٥٢.

الرحمن "''. العترة هم أهل القرآن وقد عجن بهم القرآن وقد طووا مراتبه وبلغوا ذروته فهم القرآن الناطق، فعلاماتهم وآثارهم وحركاتهم وسكناتهم وأقوالهم وأفعالهم وسلوكياتهم قرآن، هم حق محض وصدق صرف فهم مبينو حقائق الأسماء الإلهية.

### ٢٢٢ - أفضل الأدعية

ذكر العلامة الشيخ البهائي في الكشكول عن النبي الأكرم الله قال: أفضل الدعاء دعائي ودعاء الأنبياء قبلي وهو: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت وهو حي لا يموت بيده الخير إنه على كل شيء قدير» (١٠).

### ٢٢٣ - أفضل الناس

أفضل الناس من أحب العبادة وعائقها وتعلق بها بقلبه وأقبل عليها بكله فلا يبالي بالدنيا أقبلت عليه أم أدبرت أناً.

### ٢٢٤ - الذكر في غسق الليل

قال علاء بن كامل: سمعت الإمام الصادق المسلام والذكر ربك تضرعاً وخفية ويقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله العمد، يعيي ويميت ويميت ويميت ويحيي وهو على كل شيء قدير. فقلت للإمام: جعلت فداك لم تذكر «بيده الخير». فقال المسلام : إن الخير بيد الله، لكن قل عشراً مثلما قلت (دون أن تضيف) وقل عشراً عند طلوع الشمس وعند غروبها وعشراً «أعوذ بالله السميع العليم، (1).

### ٢٢٥ - إجابة الدعاء في الأسحار

١) مجموعة مقالات: ص١٧١.

۲) الكشكول: ج۱، ص١٤٣.

٣) نور على نور: في الذكر والذاكر والمذكور. ص٥٥.

٤) ئور على ئور: ص٤٥.

ە) ئور غلى ئور؛ سى*١*٥،

### ٢٢٦ – طوبي للمصلي

روى أبو حمزة الثمالي عن الإمام الباقر الله قال: المؤمن في صلاة ما دامه مشغولاً بذكر الله واقفاً كان أم جالساً أم مضطجعاً يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم، فهم دائماً في صلاة فطوبى للمصلين.

### ٢٢٧ - حاجة العبد

قال الإمام الصادق على الله أنا فأجاب دعوتي، فكأني نسبت حاجتي، فإقبال الله على العبد وإجابة دعوته أسمى وأجل من حاجة العبد، وإن كانت هذه الحاجة الجنة ونعمها ولا يعرف ذلك سوى أولياء الله وصفوته من عباده !!!.

## ۲۲۸ - ذكر الله على كل حال

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَّةَ فَاذْكُرُواْ اللَّهُ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ [ال

# ٢٢٩ - تمثل القرآن

روي عن الإمام الصادق أن رجلاً ضيع سورة من القرآن (أي تركها ونساها) فتمثل له القرآن بصورة كأجمل ما يكون في الجنة فيقول له: من أنت؟ ليتك كنت لي. فيجيبه: أنا السورة الفلائية ولو لم تضيعني لبلغت بك هذه الدرجة ".

## ۲۳۰ – صفات العارف

قال الشيخ الرئيس في مقام العارفين: العارف طلق الوجه، بشوش يحترم الكبير ويتواضع للصغير، لا يفرق بين الشريف والوضيع ويرى الله في كل شيء ويرى الناس جميعاً سواسية فهم أهل رحمة الله، حتى يقول العارف شجاع، كيف لا يكون شجاعاً وهو لا يخشى الموت، وهو عطوف وكيف لا يكون كذلك وهو يبغض الباطل ولا يعرف الكراهية والبغضاء وكيف لا ينسى ويتجاهل الكراهية وهو منهمك بذكر الحق الله الكراهية وهو منهمك بذكر الحق الله الكراهية وهو منهمك بذكر الحق التها التها الكراهية وكيف لا ينسى

١) مصباح الشريعة: الباب ١٦.

٢) سورة النساء، الآية: ١٥٤.

٢) الإنسان والقرآن: ص٧٩.

٤) رسالة الإمامة: ص٣٠.

## ٢٣١ – التوبة في اللحظات الأخيرة

# ۲۳۲ – الندم عند الموت

جاء في كتاب من لا يحضره الفقيه: سئل الإمام الصادق عن كلام الله. حتى إذا جاء أحدهم الموت قال: إني تبت الآن... أولئك لا تقبل توبتهم. قال الله إنها ذلك إذا رأى أمر الآخرة.

### ٢٣٣ — فوائد الصلاة في مكان خاص

روي في الجوامع الروائية بشأن الصلوات الواجبة والمندوبة: أقيموا الفرائض في مكان خاص: أي اجعل لك مصلى تؤدي فيه الفرائض. وإن توضع هناك عند الاحتضار فإنه يخفف عنك شدائد وغمرات الموت: لكن صل النوافل في عدة أماكن لتشهد لك يوم القيامة. ولعل اختصاص الفرائض بالصورة الأولى لشدة حاجة المحتضر آنذاك فتدبر (٢).

## ٢٣٤ - القرآن في القبر

وفي الكافي بإسناده إلى حفص. عن موسى بن جعفر الله بالمناه عن مات من شيعتنا ولم يحسن القرآن علم في قبره ليرفع الله به درجته (٢٠٠٠).



<sup>1)</sup> التوبة ص ١٩١ – ١٩٢.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١٧٧.

٢) نقلاً عن الكافية.

#### ه ۲۳ – الشفاعة

ليعلم الإنسان أن عليه أن يحمل الشفاعة من هنا، وأه ينال من الشفاعة على قدر ارتباطه بالإنسان الكامل وانتفاعه بالقرآن: أي إمام العصر والزمان عجل الله تعالى فرجه الشريف، إذن فالقرآن شفيع والعترة شفيعة كما يمكن للشفيع أن يشفع لغيره، والعاقل تكفيه الإشارة (۱).

#### ٢٣٦ - الاستعادة

قال الإمام الصادق على عجبت لمن يخاف أربعاً كيف لا يستعيد بأربع: أعجب لمن يصيبه الخوف كيف لا يقرأ: «حسبنا الله ونعم الوكيل»، إني سمعت الله تعالى قال بعد ذلك: ﴿فَانقَلَبُواْ بِنعْمَة مُنَ اللّه وَفَضْل لَمْ يَمُسَسُهُمْ سُوءٌ ﴾ وأعجب لمن أصابه الغم كيف لا يقرأ: «فاستجبنا له «لا إله إلا أنت سبَحانك إني كنت من الظالمين» فإن الله تعالى قال بعد ذلك: «فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذلك ننجي المؤمنين» وأعجب لمن مكر به ولا يقرأ: «وأفوض أمري إلى الله إن الله إن الله بصير بالعباد» فإن الله قال: «فوقاه الله سيئات ما مكروا» وأعجب ممن طلب الدنيا وزخرفها ولا يقرأ: «ما شاء الله لا قوة إلا بالله» فإن الله قال على لسان رجل فاقد لتلك النعم الدنيوية لذلك الذي يتمتع بالنعم: «إن ترني أنا أقل منك مالاً وولداً فعسى الله أن يؤتيني خيراً من جنتك أو…» (١٠).

# ٢٣٧ — رؤية الله قبل القيامة

قال أبو بصير: قلت للإمام الصادق على قل لي هل يرى المؤمنون الله تعالى يوم القيامة؟ فقال أبو بصير: بلى، وقد رأوه قبل يوم القيامة. قلت: متى؟ قال: لما خاطبهم: ﴿السّت بربّكُمُ قَالُوا بَلَى﴾ (٢). وسكت مدة ثم قال: رآه المؤمنون قبل يوم القيامة، ألا تراه أنت الآن؟ قال أبو بصير قلت له: جعلت فداك، أروي هذا الحديث عنك؟ قال في ناه فإن رويته أنكره الجاهل بالمعنى الذي تقول فيكفر به ويشبهه، والمراد ليس رؤيته بالعين، فالله أكبر مما يصفه به المشبّهون والمساعدون (١).

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص١٢٣.

۲) نور على نور: ص٥٦.

٣) سورة الكهف، الأية: ٧٢.

٤) رسالة حول الرؤية: ص١٣٨.

# ٢٣٨ - الذنب في النهار

دخل شخص على سلمان الفارسي وقال له: يا أبا عبدالله لا طاقة لي أن أصلي الليل. قال له سلمان: فلا تذنب في النهار (١٠٠).

# ٢٣٩ – أثار القرآن والقيامة

قال الإمام الصادق النعم مقابل ديوان الحسنات فيلتهم ديوان فيه النعم، وديوان فيه الحسنات الحسنات فيوضع ديوان النعم مقابل ديوان الحسنات فيلتهم ديوان النعم ديوان النعم مقابل ديوان الحسنات فيلتهم ديوان النعم ديوان المسئات، فيدعى ابن أدم المؤمن للحساب فيمثل أمامه القرآن في أحسن صورة ويقول: يا رب أنا أنا القرآن وهذا عبدك المؤمن الذي أتعب نفسه بتلاوتي، وقضى ليله في الترتيل وذرفت عينه الدموع فأسره كما سرني، قال الإمام الناك يقول الله تعالى عبدي افتح يمينك فيملأها بالرضوان ثم يملأ شماله بالرحمة. ثم يقال له: هذه الجنة مباحة لك فاقرأ (القرآن) وارقأ، فكلما قرأ أية ارتقى درجة السلام المسلم المسلم

# ۲۲۰ – الوضوء نور

أيها العزيز اعلم أن الوضوء نور وواظب على الطهارة ترفعك لعالم القدس.

# ۲٤١ – ذكر الله

قال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيرًا ﴿\*﴾ وَسَبْحُوهُ بُكْرَةَ وَأَصِيلًا ﴿\*﴾ هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمُ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مَنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بالْمُؤْمِنِينَ رحيمًا﴾ ﴿\*\*!

# ٢٤٢ - حمار الشيخ

قال ابن خلكان في ترجمة أبو على الجبائي أنه كانت لأبي الحسن الأشعرى مناظرة مع

١) رسالة لقاء الله: ص١٩٧.

٢) الإنسان والقرآن: ص٨٠ = ٨١.

۲) نور علی نور: ص۲۷ – ۲۸.

أستاذه أبي على ذكرها العلماء وهي أن أبو الحسن الأشعري سأله: ما تقول في ثلاث أخوة أحدهم مؤمن محسن وتقي فمات، والثاني مات وهو كافر وفاسق وشقي. والثالث مات طفلاً صغيراً؟ فما حالهم؟ أجاب الجبائي: الزاهد في الدرجات والكافر في الدركات والصنير من أهل السلامة. ثم قال له الأشعري: إذا أراد الصغير الذهاب لدرجات الزاهد؟ قال الجباتي: لا يؤذن له. حيث يقال له: إن أخيك بلغ هذه الدرجات بطاعته وليس لك هذه الطاعة. قال الأشعري: سيقول الصغير: لم أكن مقصراً يا ربّ. إنك أمتني ولم تمهلني للطاعة. قال الجبائي: يقول تعالى: كنت أعلم لو بقيت لأذنبت وتستحق العذاب فكان الموت لصالحك. قال الأشعري: سيقول الكافر: يا إله العالمين كما علمت حال أخي الصغير عأنت. تعلم حالي فلم رعيت مصلحته دون مصلحتي؟ قال الجبائي للأشعري: إنك لمجنون. فرد حالي فلم رعيت مصلحته دون مصلحتي؟ قال الجبائي للأشعري: إنك لمجنون. فرد عليه الأشعري: كلا لست مجنوناً، بل حمار الشيخ سيبقى على التل. ثم انصرف عن الجبائي وترك مذهبه وكان له العديد من الإشكالات عليه أناً.

## ٢٤٣ – على ومعرفة الله

# ۲٤٤ – حكم علوية

قال علي على الجود حارس الأعراض. والحلم فدام السفيه، والعفو زكاة الظفر. وقال: إن للقلوب إقبالاً وإدباراً، فإذا أقبلت فاحملوها على النوافل، وإذا أدبرت فاقتصروا بها على الفرائض. وقال: وفي القرآن نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدم، وحكم ما بينكم (١٠٠٠).

## ه ٢٤ – آثار البسملة

روى ثقة الإسلام الكليني في أصول الكافي عن الإمام الصادق أن رجلاً كان مع عيسى الله الذي يتصرف مع عيسى الله الذي الماء. هذا هو روح الله الذي يتصرف

١) خير الأثر في رد الجبر: ص٢٧.

٢) نهج البلاغة: الحكمة ٣١٢ – ٣١٣.

بالماء ويحيي الموتى ويبرأ الأكمه والأبرص، فمن عرف الحق كان كعيسى في فلما رأى ذلك الشخص أنه يمشي على الماء مع عيسى فكر وهو يسير على الماء، ماذا يقول عيسى ليسير على الماء، فسمعه يقول: بسم الله فأصابه الغرور وقال في نفسه: لو قلت بسم الله لسرت على الماء كعيسى دون الحاجة إلى الاستعانة به. وفجأة غرق في الماء فأنجاه عيسى في الغرق الغرق الغرق العربية العر

# ٢٤٦ - القرآن، العرفان، البرهان

إلهي القرآن والإنسان والعرفان شيء واحد لا ينفصل، فاجمعها معاً يا حسن (٢).

# ٢٤٧ - القرآن بالعربية

لا بد من الجد في تلاوة القرآن الكريم والأدعية المأثورة وغير المأثورة بصورة صحيحة. في الكافي عن أبي عبدالله الله الله القرآن فإنه عربي أ.

## ٢٤٨ — العلم بالتوحيد

روى هشام بن سالم قال: دخلت على الإمام الصادق فقال لي: هل تستطيع أن تصف الله؟ قلت: بلى. قال: صفه. قلت: إنه سميع بصير. قال: هذه صفات تشترك فيها المخلوقات. قلت: كيف أصفه؟ قال: هو نور دون ظلمة وحياة بلا موت وعلم بلا جهل وحق بلا باطل. فخرجت منه في وأنا أعلم الناس بالتوحيد (1).

# ٢٤٩ - النفاط ومعرفة الله

كان في قديم الزمان رجل يقود عربة نفط ويتجول في المناطق ليبيع النفط. سأله أحدهم: كيف عرفت الله؟ أجابه بائع النفط: إنني عندما أملاً خزان العربة بالنفط أغلق فوهتها بإحكام وأربطه بقطعة من النايلون وأشد العنق بخيط، مع ذلك تسيل بعض القطرات منه،

١) مجموعة مقالات: ص٤٢.

٢) الرسالة الربانية: ص٧٠.

٣) نور علي نور: ص١٥٧.

٤) رسالة لقاء الله: ص٤٥ – ٥٥.

وحين أتأمل خلقة الإنسان أرى حتى الغائط والبول لا يخرجان دون أن تكون هناك إرادة من قبل النفس دون الحاجة إلى ربطهما بإحكام وما إلى ذلك وعلى هذا الأساس وقفت على عظمة الخالق وعرفت ربي (١٠).

### ۲۵۰ – موعظة قرأنية

قال تبارك وتعالى في كتابه العزيز: ﴿فَاقْرَوْوا مَا تَيْسُرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ (١٠).

### ٢٥١ - وجود الله

دخل علي يوماً إلى السوق فسمع رجل يقول: لا والذي احتجب بسبعة حجب. فسأله الله على الله الله الله وخلقه حجاب والله معهم أينما كانوا. فسأله الرجل: وما كفارة قسمي؟ قال الله عليك كونك أقسمت بغير الله (").

### ٢٥٢ - رفع المصاحف

إنهي هذه ليلة القدر والكل يضع القرآن على رأسه فوفق حسن لأن يحتمل القرآن بقلبه.

# ۲۵۳ - درجات القرآن

قال حفص: سمعت الإمام السابع قال لرجل: أتحب البقاء في الدنيا؟ أجاب الرجل: بلى. قال خفص: لم؟ قال: لتلاوة عقل هو الله أحد.. سكت الإمام الله شماعة ثم قال للرجل: يا حفص إذا مات ولي من أولياءنا ولا يحسن القرآن يعلم في قبره ليرفع الله درجته: فدرجات الجنة على قدر آيات القرآن فيقال لقارئ القرآن: اقرآ وارقاً(1).

### ۲۵۶ – سورة ص

كنت فس مسجد السهلة أصلي الوتيرة في مقام إدريس وأقرأ سورة ص فرأيت فجأة أني تحركت من موضعي بينما كان جسدي في الأرض فابتعدت عن جسمي مسافة لأشاهده في

<sup>1)</sup> بين يدي الأستاذ: ص٢٠ - ٢١.

۲) نور علی نور؛ ص۱۵۷.

٣) رسالة لقاء الله: ص٨٨ = ٨٩.

ألرسالة الربائية: ص٦٩.

أبعد نقطة ثم عدت بعدها لما كنت عليه. عثرت في رواية أن «ص نهر في الجنة». أقول بما أنه كان يصلي في مقام نبي الله إدريس الله الذي قال الله فيه: «ورفعناه مكاناً علياً» فقد حصل ذلك الرفع والعروج "أ.

## ه ٢٥ - الانشغال بالذكر

عشت ليلة الجمعة الحادي عشر من شهر رجب سنة ١٣٨٨هـ حالة من المعنوية والسمو الروحي إثر المراقبة والالتزام بوصايا الأستاذ العلامة الطباطبائي رضوان الله عليه، وكنت مشغولاً لساعة قبيل أذان الفجر بذكر الكلمة الطيبة «لا إله إلا الله» فشعرت وكأن كل ذرة في كياني كانت تسبح معي. فأفاض عليه جذبة شعرت خلالها بحالة قصوى من البهجة. كأن نسيماً عبقاً كان ينبعث بشدة كان صوت يتكرر بتراحي دون توقف ليحيط بكل كياني ورأيت من حولي منظراً راثعاً أعجز عن وصفه والتعبير عنه وقلت في هذه الأثناء لنفسي: ما أحراني أن لا أرجع إلى الدنيا، أنذاك خطر على قلبي أن أسرتي بحاجة إلى رب أسرة. مع ذلك قلت لهم: ربّ يحميهم فما علاقتي أنا، ولم تمض مدة ليزول عني ذلك الحال ورأيتني في الموضع الذي كنت فيه. إن الله سبحانه فتاح القلوب ومناح الغيوب الله .

### ٢٥١ - عقب صلاة الصبح

أصابتني حالة توجه عقب صلاة الصبح يوم الاثنين الموافق الحادي والعشرين من ربيع الثاني سنة ١٣٨٩هـ فشهدت واقعة بمنتهى الجمال والروعة بحيث غادرت بدني بصورة تامة ورأيتني كالطير أسبح في الفضاء وأنا خاضع لإرادتي وهمتي فأحلق هنا وهناك حسبما أشاء. كنت أشبه بهيئة إنسان جالس وجهي إلى السماء أتطلع هنا وهناك. كما كنت أحياناً أنظر إلى الأرض، شاهدت في مسيرتي شجرة كنت أحلق فوقها وجانبها - كنت أنا الذي أصدر الأوامر للحركة يميناً وشمالاً وإلى الأعلى والأسفل دون أن أحرك رجلي. بل كان جسدي يتحرك لمجرد تعلق إرادتي بشيء - رمقت المشرق بنظرة فرأيت الشمس تشرق من خلف الشجرة، كان الجو

١) ألف كلمة وكلمة: ص٥٣٠.

٢) الإنسان في عرف العرفان: ص٢٠.

واضحاً تماماً. آنذاك عدت إلى وضعي الطبيعي. حقاً كلما عاش العبد حالة من المراقبة يشهد العديد من الوقائع المعنوية (١).

### ٧٥٧ - نافلة الليل

تعرضت لجذبة وكشف في سحر ليلة الأحد ١٢ جمادى الأولى سنة ١٣٨٩هـ الموافق المعرضت لجذبة وكشف في سحر ليلة الأحد ١٢ جمادى الأولى سنة ١٩٦٩/٧/٢٦ بعد أداء نافلة الليل ونافلة وفريضة الصبح إثر انشغالي بذكر كلمة الجلالة «الله» وشعرت رعشة شديدة في بدني وكأن روحي فارقت جسدي وأخذت تتصاعد، حتى إذا حلقت لموضع رأيت نفسي وسط منزل خشبي وكأني طير محصور فيه وأحلق هنا وهناك ولا من سبيل إلى الخروج، بقيت كذلك مدة ربع ساعة تقريباً وكأني سجين ولا أكتشف الباب. سمعت صوتاً ولم أر من هو يقول لي: سجنك هذا بسبب كثرة كلامك ولقوك. ما بالك تتكلم كثيراً؟ أقسمت على الله آنذاك مراراً بحق النبي الخاتم وكثير من الدعاء والاستغاثة أن يخلصني مما أنا فيه لتقع عيني فجأة على شمال المنزل فرأيت بوابة بقدر إنسان فتحت لي وخرجت منها، حلقت مدة نحو المشرق واتجهت ثانية نحو القبلة رمقت المنزل الذي كنت فيه فرأيته كبيراً جداً وفخماً كان وسط بستان لا نهاية له مليئة بالأشجار والورود لم أر مثله طيلة حياتي.

كنت أتوسل إلى الله أنذاك بحق الأنبياء ولا سيما خاتمهم أن يريني المزيد من الحقائق والكشوفات حتى عدت إلى نفسي. شعرت بامتعاظ شديد من تلك اللحظات التي كنت فيها سجيناً وكان لها بالغ الأثر على نفسي بحيث كان جسدي متعباً وأشعر بألم بليغ في رأسي وكتفي وقلبي ينبض بشدة. اجعل هذه النقطة (٣٢٠) من كتابي ألف كلمة وكلمة حلقة في آذانك: إن أحد أهل الولاء تشرف في مراقبة باللقاء «من رآني في المنام فقد رآني فإن الشيطان لا يتمثل بي»(٢) فسأله من ذكراً، فقال له من الهناك بذكر السكوت (١٠٠٠).

### ٢٥٨ – واقعة بعد صلاة صبح الجمعة

كنت جالساً بتوجه وحضور قلب عقب صلاة صبح الجمعة ١٥ جمادى الثانية سنة ١٢٨٩هـ الموافق شهر آب عام ١٩٦٩م فارتعش بدني لكنه كان خفيفاً. سمعت بعد مدة بلسان بليغ

٢) البحار: ج١٤، ص٤٥٥.

۱) السابق: ص۲۶.

<sup>-</sup>٢) الإنسان في عرف العرفان: ص٢٥.

فصيح من يتلو هذه الآية القرآنية الكريمة: «إن الله وملائكته يصلون على النبي يا آيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً» لكني لم أشاهد ذلك الشخص، فصليت أثر سماعي تلك الآية، فقال لي أحدهم آنذاك: قل يا رسول الله. فكنت أكرر قولي يا رسول الله. ورأيتني بعد ذلك مع جماعة خاصة من الخلق ونتحدث مع بعضنا. عدت بعد ذلك إلى وضعي والتفت أن تلاوة الآية المذكورة كان بسبب يوم الجمعة والذي أكد فيه على الإكثار من الصلوات أيضاً (۱).

# ٢٥٩ – واقعة سماع الأذان

عقب صلاة الجمعة الثامن من ذي الحجة سنة ١٣٨٧هـ وكان يوم التروية كنت في حالة أسمع فيها صوت أذان وبدني يرتعش وكان المؤذن واقفاً عن يميني، لكني لم أنظر إليه وأرى روعة جماله كأن شبح يتجلى بين الحين والآخر ثم يختفي: سألت شخصاً آخر رأيته لكني لم أكن أعرفه: من هذا المؤذن الذي يؤذن بهذه الطريقة الرائعة؟ أجاب: هذا خاتم الأنبياء محمد بن عبدالله المؤثن الذي لكن أجهشت بالبكاء مسروراً ثم عدت إلى حالتي (٢).

### ۲۹۰ - كشف عقب السحود

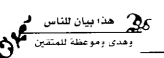
جعلت هذه الواقعة في الكلمة السادسة عشرة من كتابي ألف كلمة وكلمة وهي: كنت مشغولاً بترقيم رسالة أنه الحق للعلامة الطباطبائي صاحب تفسير الميزان في الليلة الستين لرحيله وكان ذلك ليلة الأربعاء السابع عشر من ربيع الأول سنة ١٤٠٢هـ الموافق ١٩٨١/١٠/١٨م ليلة ولادة رسول الله ووصيه صادق آل محمد صلوات الله عليهم وفجأة رأيت الأستاذ تمثل لي بملامحه النورانية «سيماهم في وجوههم من أثر السجود» فخاطبني بصوت شيق رائع وابتدرني قائلاً: «إنك لحسن المنظر وحسن السيرة وحسن السريرة» بقيت لحظات متشرقاً بلقاء ورضوان الله تعالى عليه. وأفاض علينا من بركات أنفاسه النفيسة.

### ٢٦١ - الصلاة والتهذيب

كتبت رسانة لأحد الأعزاء.

١) الإنسان في عرف العرفان: ص٣٠ - ٣١.

٢) السابق: ص٣١.



#### بسمه تعالى، السلام عليكم

الصلاة عمود الدين وأفضل وأنجح برنامج تهذيب. المصلي يناجي فيها ربّه ويضاهي فيها ملائكة الرحمن، ويلتحق بها في زمرة الأنبياء والأولياء من الرجال والنساء الفائزون والصادقون فيفوز بها بسعادة الدارين فمن أعرض عنها عاش البؤس والشقاء والضنك. وبعبارة أوضح فإن الصلاة أكبر أمر إلهي للعباد ليفلحوا في الدنيا والآخرة. فالصلاة تجعل الإنسان ملائكياً كون المصلي يتطهر من جميع القاذورات. فكل مصلي طاهر ومستقيم وحسن السلوك والتصرف ونقى من المساوئ والعيوب والبطالة.

# ٢٦٢ - الفرق بين الأداء والإقامة

هنالك فرق بين «يصلون» و«يقيمون الصلاة» فالإقامة تدل على الجد والاجتهاد في حفظ شروط الصلاة وأجزائها، على غرار «أقام العود» بمعنى إزالة العوج والاستقامة أناً.

## ٢٦٣ - صلاة الأحرام

مستحب مؤكد غسل الأحرام في حج التمتع المعروف بحجة الإسلام فإن لم يتيسر الماء لا بد من التيمم بدل الغسل، ولو الأحرام في المدينة ليحرم بذلك الغسل في مسجد الشجرة. فإن اغتسل ارتدى ثياب الأحرام وإن استطاع يصلي صلاة الأحرام المندوبة فيأتي بركعتين بسلام واحد دون أذان وإقامة (٢).

### ٢٦٤ - مناجاة اثنين

عش في الدنيا بجسدك وتوجه إلى المولى بقلبك لتشعر بالأنس وتطمئن بمناجاته فالقلب يعمر بالمناجاة. وحقيقة الكشف إزالة الحجاب بين الحبيب والمحبوب. اجهد نفسك في أن تشغل وقتك بذكر الله «المصلي يناجي ربه» وتأمل نجوى فردين لتعيش أدب المناجاة مع الله(<sup>7)</sup>.

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٦٦.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٣٨٩.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص٣٩٧.

٢٦٥ - عبادة الأحرار

لا بد الالتفات - كما ذكرنا - أن العبادة حب فهي عبادة الأحرار وليت لظهور الكرامات وخوارق العادات ونيل الحور العين والجنان فتلك عبادة الأجراء. عليك بالعبودية تظفر بما تشاء، فالعبادة ما لم تكن قربة إلى الله باطلة الله

#### ٢٦٦ - ذكر الله على الدوام

إن الله جعل لكل شيء قدرا وحدا واكتفى بالقليل. فالصلاة مثلاً خمس مرات والصوم شهر واحد وللزكاة نصاب معين، غير أنه لم يحدد مقدارا للذكر. ويعزى ذلك إلى ضرورة توفيق العبد جزئيات عمله مع الحكم الشرعي والتزام المراقية والحضور ﴿رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمُ تَجَارَةٌ وَلا بَيْعُ عَن ذكْرِ اللهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

#### ٢٦٧ - مذهب الشيطان

قال الخواجة نصير الدين: سئلت عن مذهب الشيطان، فأجبت على ضوء القرآن أن الشيطان أشعرى في الأصول حنفي في الفروع. أما في الأصول فقوله: ﴿ رَبِّ بِمَا أَغُوَيْتَنِي ﴾ حيث ينسب الأشاعرة الأعمال إلى الله وقد نسب الشيطان الغواية إلى الله. أما الفروع فقد أمر بالسجود لآدم فعصى وقاس التراب بالنار فقال: ﴿أَنَا خُيْرٌ مُنَّهُ خَلَقْتَنَى مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ من طين ﴾ (١٠)، ويجوز الأحناف أتباع أبو حنيفة القياس في فروع الدين (٥).

#### ٢٦٨ - النهوض لصلاة الليل

فسأله: كيف أنت يا حارثة؟ قال: مؤمن يا رسول الله. قال ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على الله

۱) نور علی نور: ص ۹٦٠.

٢) سورة النور، الآية: ٣٨.

٣) نور على نور: ص٣٥.

السورة الأعراف، الآية: ١٣.

غير الأثر في رد الجبر والقدر.

تقول؟ قال: يا رسول الله شغلت نفسي عن الدنيا وأحييت ليلي باليقظة ونهاري بالعطش فكأني أنظر إلى العرش والموازين فأرى أهل الجنة يتزاورون وأسمع صراخ أهل النار (فلما بلغ هذا الموضع من كلامه) قال له رسول الله: إنك عبد نور الله قلبه فاثبت على ذلك. قال حارثة: يا رسول الله الله ادع الله يرزقني الشهادة معك. فنعل رسول الله الله اللهم ارزقه الشهادة. فتوجه بعد مدة في غزوة فتاتل حتى قتل. وورد في الكافي عن أبي نصير أنه قتل بعد جعفر بن أبي طالب (1).

#### ٢٦٩ - الحسنات والسيئات

روى زرارة عن الإمام الباقر الله أو الصادق أن الله تبارك وتعالى أقر لبني آدم أن من هم بحسنة ولم يفعلها كتبت له حسنة فإن فعل كتبت عشراً. وإن هم بسيئة لم تكتب فإن فعل كتبت بواحدة (١٠).

#### ۲۷۰ - روح الصلاة

قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنَكُرِ وَلَدَكُرُ اللَّهَ أَكْبِرُ ﴾ أ

#### ٢٧١ - مخ العبادة

الدعاء مفتاح العطاء ووسيلة القرب إلى الله تعالى ومخ العبادة وحياة الروح وروح الحياة.

#### ٢٧٢ - التوبة العرفانية

إلهي تبت إليك من صومي وصلاتي فاقبل توبتي بحق أهل الصوم والصلاة الم

١) لقاء الله: ص١٧٣ – ١٨٤.

٢) أصول الكله: كتاب الكفر والإيمان، الحديث الأول،

٢) سورة العلكبوت، الأية: ٤٦.

أ الرسالة الربائية: ص٧.

إلهي إن عبادتي لم تقربني، بل أبعدتني وفويلٌ للمُصَلِينَ ﴿ \* ﴾ الَّذينَ هُمْ عَن صَلَاتهمُ سامُونَ ﴾.

# ٢٧٤ — الهدوء والسكينة

قال رسول الله الله المسترفة: جعلت قرة عيني في الصلاة. الصلاة سبب المشاهدة ومشاهدة المحبوب قرة عين المحب. ذلك لأن الصلاة مناجاة بين الحق تعالى وعبده: «فاذكروني أذكركم» وقال رسوله ﷺ: «المصلى يناجي ربه» ﴿ .

## ٥٧٥ - يركات الصلاة

إحدى بركات الصلاة أن يعرض الإنسان عن التعلقات الدنيوية ويتجه إلى عالم الملكوت حيث قال النبي مُشَوِّقُونَ المصلى يناجي ربه الله المسلى يناجي ربه الله الله

#### ٢٧٦ - المجالسة

قال الحواريون لعيسي على نجالس؟ قال عيسي الله عنه عنه عنه الله لقاءه ويزيدكم علماً كلامه ويرغبكم في الآخرة عمله "أ.

# ۲۷۷ - جواب الدعاء

لا بد من الالتفات إلى أن الداعي لا يرد خالي اليدين قط والروايات في هذه الباب واضعة. أتم فوائد الدعاء وأهم مصالحه إصلاح جوهر النفس الناطقة ولسان الاستعداد والذي يجعله قريبا من الحق سبحانه. والخلاصة فإن ما تحصل عليه بالدعاء خير مما تحصله في غيره فإن لم تقض حاجتك فلا تبتئس فلك المزيد: ﴿وقالَ رِبُّكُمُ ادْعُونِي أَشْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ (١).

۱) نور علی نور: ص۳۶.

٢) مجموعة مقالات: ص١٠٢.

٣) في سماء المعرفة: ص٥٠.

٤) سورة غافر، الأية: ٦١.

## ۲۷۸ – جنة المأوى وصفاتها

قال تعالى: ﴿ مَثَلُ الْجَنَٰةِ الْمَتِي وَعِدَ الْمُثَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّاءَ غَيْرِ آسِنِ وَأَنْهَارٌ مِن لَّبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مَنْ خَمُرٍ لُذَّةَ لُلشَارِبِينَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلِ مُصفَّى وَلَهُمْ فِيها مِن كُلُّ الثُّمَرَاتِ وَمَغْفَرَةٌ مُّن رُبُّهِمْ ﴾ (١).

#### ٢٧٩ - تحية الملائكة سلام

﴿ لَٰذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيْبِينَ يَقُولُون سَلامٌ عَلَيْكُمْ اذْخُلُوا الْجَنَّة بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ (٧).

#### ۲۸۰ – سماع جواب السلام

إلهي ذاك الذي لا يسمع جواب السلام في الصلاة لم يصبح مصلياً بعد. اجعلنا اللهم من المصلين.

#### ٢٨١ - قارئ القرآن

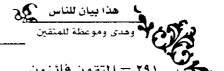
## ۲۹۰ - حجاب البدن

ما أروع ما قال المعلم الثاني الفارابي في النصوص أنه بالإضافة إلى الثياب التي ترتديها على البدن، فإن البدن هو الآخر حجاب، فاسع لرفع هذا الحجاب، فإذا رفعته بلغت الملكوت ورأيت ما لا تراه الأبصار وتسمع ما لا تسمعه الأذان ولم يخطر على قلب بشر، فالحق عاهدك فعاهده وأوفى بعهدك (٢).

١) سورة محمد، الآية: ١٦.

٢) خير الأثر في رد الجبر والقدر: ص٩٦.

٣) رسالة لقاء الله: ص١٢٦.



# ۲۹۱ - المتقون فائزون

قال تعالى: ﴿إِنَ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿\*﴾ حدائقَ وأَغْنَابًا ﴿\*﴾ وَكُواعِبَ أَتْرَابًا ﴿\*﴾ وَكُأْسًا دَهَاقًا ﴿ \* ﴾ لا يَسْمَعُونَ فيهَا لَغُوا وَلا كَذَابًا ﴿ \* ﴾ جَزَاء مِن زَّبِكَ عَطَاء حسَابًا ﴾ (١٠).

# ٢٩٢ - أرفع درجة في الجنة

عليك بتلاوة القرآن والعمل به وأداء الفرائض وشرائع وحلالها وحرامها وأوامرها ونواهيها. اتلوه أناء الليل والنهار فالقرآن عهد الله مع خلقه، وعلى الإنسان أن ينظر عهده كل يوم ولو بخمسين آية. واعلم أن درجات الجنة بقدر آي القرآن، فيقال لقارئ القرآن يوم القيامة اقرأ وارقاً. فارفع الدرجات في الجنان بعد الأنبياء والصديقين لقارئ القرآن (٢٠).

#### ٢٩٣ - حرمة الأستاذ

أنا شديد الحرص على رعاية حرمة الأستاذ، فلا أتكئ على الجدار عند الأستاذ ولا أتربع جالسا ولا أكثر من الكلام ولا أعترض خشية إزعاج الأستاذ. مثلاً كنت يوماً عند أستاذي مهدى القمشتى فانحليت وقبلت يده فتراجع إلى الوراء وقال لى: لم فعلت ذلك؟ قلت: لست مستحقاً لآن أقبل يدك. فأنا فخور بك. فكيف لا أفعل ما فعلت (١) ؛).

#### ٢٩٤ - نعمة اليقظة

أخى العزيز إن نعمة اليقظة لا تقاض على هذا وذاك ولا يعرف كل قلب هذه النعمة ولا يتعطر كل أنف بهذا النسيم ولا ينطلق كل لسان دائما بالذكر. فاليقظة شراب مر لا يتلاءم مع كل لسان فمن احتسى ولو قليلا من أم الخبائث سيغمض عينيه عن كثير من المشتهيات النفسانية حتى الحور والغلمان أثأب

١) سورة النبأ. الأيات: ١٠ – ١٤.

٢) لقاء الله: ص١٧٩...

٣) مجلة الحورة.

منظومة المعرفة: ص١٠٠.

٥) الرسائل واللقاءات: ص٦.

# ه٢٩ – الفقر والصبر

اللهم لك الحمد أن منحتني دولة الصبر حين بلغت بي ملكة الفقر('').

# ٢٩٦ - التوبة النصوح

روي في الكافي عن الكتاني سئل الإمام الصادق عن التوبة النصوح في الآية: «يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى الله توبة نصوحاً» فقال الله أن يتوب العبد من الذنب فلا يعود الله (١٠).

### ۲۹۷ – ثلاث بعد الموت

روي عن الإمام الصادق أنه قال: إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له '١٠.

## ٢٩٨ - زمان قبول التوبة

روي عن النبي على الله قال: وإذا تاب العبد قبل أن يتغرغر تاب الله عليه. المراد من الغرغرة هنا حلول الموت وقبض الروح الله

# ٢٩٩ - البخل الصحيح

قال رسول اللَه ﷺ لأبي ذر: ابخل على عمرك أكثر من درهمك ودينارك.

#### ٣٠٠ - ساعة للنفس

قيل إن الحاج الميرزا حسين القاضي أحد تلامذة المرحوم الميرزا الشيرازي أراد أن يودع الميرزا ويذهب إلى تبريز، فقال له المرحوم الميرزا: ما دمت عازماً على الذهاب فتفرغ

الرسالة الربانية: ص١١.

٢) أصول الكافح: ج٤، ص٣.

٣) سفينة البحار.

٤) انتوبة: ص١٢٨.

لنفسك ساعة كل يوم. وبعد مدة سأل الميرزا الآخرين عن حال المرحوم الحاج الميرزا حسين القاضي، فقيل له: لقد تبدلت تلك الساعة إلى ٢٤ ساعة، فهو يعيش دائماً المراقبة والحضور والعزلة (١).

# ٣٠١ – السيد علي القاضي

واحدة من أروع كلمات المرحوم السيد علي القاضي أن الإنسان لو قضى نصف عمره في البحث عن الكامل لكان به جديراً. قال المرحوم الشيخ آقا بزرك بحق المغفور له القاضي: فرأيته مستقيماً في سيرته. جوهر السلوك إلى الله العمل والاستقامة، فالفيوضات الربائية والبركات في الاستقامة.

#### ٣٠٢ - فضيلة سورة الواقعة

قال رسول الله عليه الله من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً (١٠).

# ٣٠٣ - هنيئاً للسابقين

قال تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴿\*﴾ أَوْلَئُكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴿\*﴾ في جنَات النَّعيم ﴿\*﴾ ثُلَةٌ مْن الْأَوَلِينَ ﴿\*﴾ عَلَى سُرْر مُوضُونَة ﴿\*﴾ مُتَكثينَ عَلَيْهَا مُتقابِلِينَ ﴿\*﴾ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانَ مُخلَّدُونَ ﴿\*﴾ بِأَكُوابِ وَٱبْارِيقَ وَكَأْسِ مِّن مَعِينَ ﴿\*﴾ لا يُصدَعُونَ عَنْهَا وَلا يُنزفُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَدَانَ مُعِينَ ﴿\*﴾ لا يُصدَعُونَ عَنْهَا وَلا يُنزفُونَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

# ٣٠٤ - أفضل الناس

روى الإمام الصادق عن النبي أنه قال: أفضل الناس من عشق العبادة فعائقها وأحبها بقلبه وباشرها بجسده وتفرغ لها، فهو لا يبالي على ما أصبح من الدنيا على عسر أم على يسر.

~3 CV

١) في سماء المعرفة: ص٢٧.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١٥٠.

٢) سورة الواقعة.

# ٣٠٥ - أجر المحسنين

قال تعالى: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشُرَبُونَ مِن كَأْسَ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿\*﴾ عَيْنَا يَشُرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّٰهِ يُفَجْرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴿\*﴾ ... وَيُطافُ عَليْهِم بِآنِيَة مِن فِضَة وَأَكُواب كَانَتُ قَوَارِيرًا ﴿\*﴾ قَوَارِيرًا ﴿\*﴾ قَوَارِيرَ مِن فِضَة قَدَّرُوهَا تَقْدِيرًا ﴿\*﴾ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنجبِيلًا ... وسَقَاهُمُ رَبُّهُمَ شَرَابًا طَهُورًا ﴿\*﴾ إِنَّ هَذَا كَانَ ثَكُمْ جِزَاء وَكَانَ سَعْيُكُم مُشْكُورًا ﴾ أَنْ

#### ۳۰۱ – صعقة موسى

قوله سبحانه وتعالى: ﴿فَلَمَّا تَجِلَّى رَبُّهُ لِلْجِيلِ جَعَلَهُ دِكًا وَخِرَ مُوسَى صَعقًا ﴿ أَنَّ

# ٣١٠ - القناعة والتواضع

رغم أن المرحوم الأستاذ آية الله إلهي قمشئي كان علماً في العلم والثقافة والأدب إلا أنه عاش حياة متواضعة وبسيطة. ومع أنه كان يستطيع ممارسة حياة مرفهة، لكنه كان بتحاشى التعلق بالدنيا، قال أحد تلامذته بهذا الشأن: كان زاهداً بالدنيا وما فيها، مثلاً لم يكن يرغب بوجود تلفاز أو مذياع في بيته حذراً من ذهاب وقت أولاده هدراً. بالجملة كان يسعى للاستغناء عن الآخرين وعدم الحاجة وإذا دخل أي شخص بيته نسى الدنيا وما فيها! أ.

## ٣١١ - التجلي في القرآن

قال الإمام الصادق الله قد تجلى الله عز وجل لخلقه في كلامه ولكن لا يبصرون الله عن المام الصادق الله عن المام الصادق الله عنه والكن الله عنه المام الصادق الله عنه المام ا

#### ٣١٢ - القرآن ماء الحياة

القرآن ينبوع ماء الحياة ومن الصفات التي ذكرها لنفسه قوله: إنه ماء الحياة. ﴿يَا أَيُّهَا

١) سورة الإنسان.

٢) سورة الأعراف، الآية: ١٤٤.

٢) في سماء المعرفة: ص٢٣٣.

غ) نور على نور: ص١٦٣.

اللَّذِينَ آمِنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لَمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ (١).

على الإنسان أن يشرب ماء الحياة لينمو ويسمو ويظفر بالسعادة الأبدية. ومن شرب ماء الحياة هذا تجلت فيه أسماء الله التكوينية. بل يصبح نفسه أسماء الله، فهو لا يقف على مفاهيم هذه الأسماء فحسب، بل يعرف حقائقها ويتذوقها ويلمسها وينطوي عليها ويتحلى بها(۱).

#### ٣١٣ - سلمان الفارسي والجنة

قال رسول الله عَلَيْقُ: إن الجنة لأعشق لسلمان من سلمان للجنة (١٠٠٠).

## ٢١٤ - دعاء السحاد على

ورد في مناجاة العارفين للإمام السجاد الله في فاجعلنا من الذين توشحت أشجار الشهوق في حدائق صدورهم، وأخذت لوعة محبيك بمجامع قلوبهم، فهم إلى أوكار الأفكار الوون، وفي رياض القرب والمكاشفة يرتعون. ومن حياض المحبة بكأس الملاطفة يكرعون أناء

## ٣١٠ -- زيادة الحيرة

قاس الناطق المحمدي: «رب زدني فيك تحيراً» أي: اللهم زدني علماً فإن زاد فيك إدراكي ازد عبرتي الله المراكي الداعث حيرتي الله المراكب الداعث حيرتي الله المراكب الداعث المراكب ال

#### ٣ - النفس مظهر الربّ

من أراد أن يعلم النفس الإلهي لا بد أن يقف على العالم فهو صورة النفس الإلهية. فإن

١) سورة الأنفال، الأبة: ٢٤.

٢) مجموعة مقالات: ص١٧١.

٣) نور على نور: ص١٦٢.

<sup>:)</sup> السابق،

٥). شرح خصوص الحكم: ص٢٧٢.

عرفت حقيقة العالم عرفت نفس الله ونفسك «فإنه من عرف نفسه فقد عرف ربه» كون نفسه صورة ومظهر ربه، فمن عرف نفسه أمكنه معرفة ربه [ا].

## ٣١٧ - دعاء لكسب العلم

كنت في عنفوان شبابي متحمسا لدراسة الصرف والنحو في المسجد الجامع في منطقة أمل. وكانت لدي إرادة راسخة في مواصلة الدروس. كما كنت نشطاً في النهوض في الأسحار والتهجد. تشرفت في رؤيا مباركة بزيارة البقعة الرضوية للوقوف بين يدي ولي الله الأعظم ثامن الحجج علي بن موسى الرضائية. وقيل: أن أتشرف بزيارة الإمام حملت إلى مسجد فيه مزار حبيب من أحباء الله فقال لي: صل هنا ركعتين (صلاة الحاجة) واسأل حاجتك فإنها تقضى، صليت ركعتين وسألت الله العلم، ثم اتجهت بعد ذلك إلى سلطان الدين الإمام الرضائية فدخلت صامتاً بكل أدب، قال لي الإمام الرضائية فدخلت صامتاً بكل أدب، قال لي الإمام هذا الحياة العلم: اقترب، فاقتربت وفتحت عيني فرأيته يجمع لعابه على شفتيه ويشير إلي: اشرب، انحنى الإمام فتناولت بلساني كل كوثر ماء الحياة ذلك وكأني أريد التهام شفتي الإمام، وأنذاك خطر على قلبي ما قاله أمير المؤمنين أن المومنين المومنين الموسول الله الله المناه على شفتيه فشربته ففتح لي ألف باب من العلم وكل باب رسول الله باب من العلم وكل باب رسول الله باب من العلم وكل باب رسول الله باب من العلم وكل باب

#### ٣١٨ – الفلسفة والعرفان

الفلسفة تتكلم والعرفان صامت. تلك نور وهذا نار، ذلك درس وهذا في الصدر. تلك تمنح العقل جناحاً وهذا يجعل العقل جناحاً، تلك توجّه إلى الله وهذا يوصل إلى الله، تلك طريق وهذا مقصد، تلك شجر وهذا ثمر، تلك فخر وهذا فقر، أين هذا من ذاك أنّ.

۱) شرح نصوص الحكم: ص٧٣٠.

٢) الرسائل والأعمال: ص٢٤٠.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١٢٨.

# ٣١٩ - سورة الإخلاص من أصول الدين

#### ۳۲۰ – اثنية

ورد في الحديث الصحيح عن رسول الله الله الله الله الله الله على عن أمتي ما يحدثون به أنفسهم ما دامهم لم يتكلموا .

#### ٣٢١ - نوم الغضلة

إذا نهضت من نوم الغفلة وعلمت أنك راحل «إلى ربك المنتهى» فالمسافر لا يغفل المقصد. ورب المنتهى التعين الأول وهو الحقيقة المحمدية التي تتضمن نفائس درر ولثالئ الأسماء والصفات ...

# ٣٢٢ – أسرار الإنسان

كتاب كل شخص صندوق أسراره، فلا ينبغي كشف أسرار الشخص للأجانب ألا ترى الله تعالى يقول: ولا تشتروا باياتي ثمناً قليلاً وقال: وما كان الله ليطلعكم على الغيب، وقال: «عالم الغيب والشهادة فلا يظهر على غيبه أحد إلا من ارتضى من رسول» وما أكثر الروايات التي أكدت على الكتمان، وما أكثر أصحاب الأثمة عليهم السلام الذين كانوا محارم أسرارهم أن .

١) ألف كلمة وكلمة: ص١٩٨.

٢) تصوص الحكم: ص٢١٥.

٣) ألف كلمة وكلمة: ص١٧٨.

ألف كلمة وكلمة: ص١٤٦.



#### ٣٢٣ - ذكر الله في النفس

#### ٣٢٤ - قيمة العمر

لا بد لطالب العلوم الدينية من الالتفات إلى عدم تضييع الوقت وضرورة التحلي باليقظة. فربما أمكنه تعلم لغتين بما لديه من وقت. سيما أوقات العطلة، كل ما في الأمر عليه أن يقدر قيمة الوقت ويستغله.

# ٣٢٥ - طهارة الروح

فسر العلامة الطباطبائي المدة عشرين سنة القرآن وفق منهج تفسير القرآن بالقرآن بالقرآن بالقرآن بالقرآن وفق منهج تفسير القرآن بالقرآن ليقدم مفخرة الحوزات العلمية وكتاب القرن، بل كتاب الدهر، الأمر الذي يتطلب طهارة روح، التي عبر عنها القرآن: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كُرِيمٌ ﴿\*﴾ في كتَاب مُكْنُون ﴿\*﴾ لا يمَسُهُ إلّا المُطهّرُونَ ﴾ (أ). فكما يتطلب مس هذا الكتاب التدويني طهارة الظاهر، فإن مس ذلك الكتاب المكنون المتضمن حقائق القرآن يتطلب طهارة باطنية.

## ٣٢٦ – مزارعو المعارف

قال علي الله في نهج البلاغة: "ويزرعها في قلوب أشباههم" أن فقد وصف أمير المؤمنين علي المؤالي المؤارع الذي ينثر بذور المعارف في المزارع - متمثلة بأرواح النفوس المستعدة - حيث حفظوا دين الله بعلمهم وقلمهم الواحد تلو الآخر.

#### ٣٢٧ – الحساب

أوصى أعلامنا بضرورة محاسبة النفس كل يوم، فتارة محاسبة كيف قضى النهار. كيف كان إقبال النفس وإدبارها، فيحمد الله على ما أتى به من حسنات وتلافى ما فرط من السيئات.

١). تصوص الحكم: ص٧٢٩.

٢) سورة الواقعة، الآية: ٧٨.

٢) نهج البلاغة: الحكمة ١٢٩.

٣٢٨ - المغيون

قال أمير المؤمنين على من تساوى يوماه فهو مغبون أن طبعاً غبنه معنوي. فقد ضيع نفسه من كان أمسه ويومه سيّان في العلوم والمعارف. فضلاً أن يكون هناك تراجع، أي: أن يكون يومه أسوأ من أمسه، فهذا عبد بائس.

# ٣٢٩ – كتاب الوجود

كان أول ما تكلم به أستاذنا العظيم سماحة العلامة الحاج الميرزا أبو الحسن القزويني العلامة العلم المهذب للإنسان هو علم حين كنا ندرس عنده مصباح الأنس، بعد البسملة والتمهيد: «العلم المهذب للإنسان هو علم العرفان والأخلاق حيث يعلم الإنسان المراقبة والحضور وكيف يقرأ كتاب وجوده ويفهم كلمات وجوده. فالإنسان ينبغي أن يجهد نفسه بغية الوقوف على كتاب نفسه الوجودي.

#### ٣٣٠ – اللذة الحيوانية

## ٣٣١ - غدر الدنيا

من كلمات العلامة الطباطبائي أن لا وفاء لهذه الدنيا والتي تنتهي عند القبر فلا ينبغي الاغترار بها، كان كثيراً ما يغط في التفكير ويحثنا على التفكير والتأمل.

~3 (1) K~

١) بحار الأنوار: ج٧١. ص١٧٣.

٢) الغرر والدرر: ص٣٢٣.

#### ١ - مناجاة عرفانية

إلهي يا ويلي إن لم يضطرب قلبي

إلهي يا ويلي إن استحال علمي إلى جهل وكتابي حجاب

إلهي عمّ أبحث وأنت حاضر وماذا أقول وأنت ناظر

إلهي اشهد أن كلماتي هذه من الحيرة والقلق فلا تحمل على

إلهى أذفني حلاوة تلاوة كلامك

إلهي يتملكني الحياء من هذه الصلاة وأكثر من ذلك من عدم أدائها

إلهي إن كان المخلوق بهذه المرتبة من الرحمة فما تكون مرتبة الخالق

إلهي العقل والعشق حجر وزجاج، فالعشاق يأنون من العقال لا من الجهال

إلهي إن انهمك الصغار في اللعب هما الذي يتوجب على الكبار

إلهي يقول العرفاء: «عرفتي نفسك» وأقول أنا الجاهل «عرفتي نفسي ألل

## ٢ - النوم والطعام

ورد في صفات الله وأسمائه أنه "يطعم ولا يطعم" فما عليك إلا أن تتشبه بهذا المقام، فإنك تظفر بلذة تفوق بمراتب لذة الأكل والشرب الحيواني: "لو عرفت لذة ترك اللذة. فسوف لن تعتبر لذة النفس لذة". عليك الاعتبار بأصحاب البطون: ﴿ ذَرُهُمْ يَأْكُلُوا وَيتَمتَعُوا ويُلُههمُ اللهُ عَنْهُ وَلَا يَعْمُونَ ﴾ أنا. عليك بقلة الطعام وقلة المنام والتخلق بأخلاق الله: ﴿ لا تأخذه سنة ولا نَوْمُ ﴾ أنذاك تتشبه بالملائكة: "طعامهم التسبيح وشر ابهم التقديس" وهو المأثور عن أهل بيت العصمة والطهارة. قالت الملائكة: ﴿ نَحُنُ نُسبُحُ بِحَمْدِكَ وَنْقَدْسُ لَكَ ﴾ (٥٠). وعبر عن التسبيح بالطعام والتقديس عن الشراب كون التسبيح تنزيه الذات والتقديس تنزيه الصفات فالأول يناسب الطعام والثاني الشراب، عليك بالتأمل لتلقى هذه اللطائف (١٠).

١) الرسالة الربانية: حسن زادة الأملي.

٢) سورة الأنعام، الآية: ١٥.

٢) سورة الحجر، الآية: ٤.

٤) سورة البقرة، الأية: ٢٥٥.

٥) سورة البقرة، الآية: ٣١.

٦) ألف كلمة وكلمة: ص٢٢٦.

#### ٣ - التقديس الجاف

إن القديسين السذج يبخلون بمائدة اللَه<sup>(١)</sup>.

# ٤ - أهمية النية

قال بعض شيوخنا: إذا نوى الإنسان شخصاً فبحكم اتحاد المدرك مع المدرك أنا هذا الشخص أنا ذلك، فإن ركز عليه وتعمق فيه ، يتمثل له بشراً سوياً (\*).

# ه - أغثني يا الله

ورد في تفسير أبو الفتوح الرازي: سئل الإمام الصادق عن أهمية الاسم الأعظم. فقال أله الزل هذا الحوض البارد. فنزل، فشعر أنه منعش ولا يريد الخروج، حتى قال: يا الله أغثني. قال: هذا هو الاسم الأعظم. فالاسم الأعظم حالة نفس الإنسان (").

#### ٦ – الدنيا بوابة الأخرة

أصحاب البصائر يرون ما هنا بوابة لما هناك، وعمي البصائر يصورون ما هناك بقوالب ما هنا<sup>(1)</sup>.

#### ٧ - البصيرة والرؤية

إن المفروض في القلب أن يرى الملكوت كما ترى العيون عالم الملك. ليس هنالك من عجيب في الرؤية، بل العجب من عدم الرؤية، حيث لا بد من علاج البصر والبصيرة (٥).

#### ۸ - النضج

كلما أصبحت أنضج فما عليك إلا السماع لمن هو خام غير ناضج $^{(1)}$ .

١) ألف كلمة وكلمة: ص٢٢٥.

۲) السابق: ص۲۰۲.

٣) السابق: ص٢٢٢.

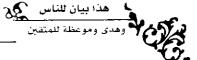
٤) ألف كلمة وكلمة: ص٢٥٨.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص٢٦٦.

٦) ألف كلمة وكلمة: ص٢٩٤.

STOY.

# الجزء الثاني



٩ - الجوهر الإنساني

قال أبو علي أحمد بن مسكويه: إن الجوهر الإنساني فعل خاص لا يشاركه فيه أي موجود، فهو أشرف موجودات العالم، فإن صدرت منه أفعال خاصة به كانت من قبيل فعل الفرس الذي لم يصدر منه لكمال، وكمال انفرس أن يكون مركباً هنيئاً للإنسان فإن تخلف عن هذا الفعل والكمال تحول حماراً ليوضع عليه السرج ويحمل الأمتعة، وللسيف كمال إزاء فعل خاص فإن تخلف عن فعله سقط عن كماله واستحال حافر خيل. نعم كمال السيف الفولاذي أن يقع في قبضة بطل صمصام يربط على خصر مقاتل صنديد يجعله نفيس الثمن، فإن سقط عن كماله تحول إلى قطعة فلزية تلقى هنا وهناك دون أن يكون لها قيمة تذكر، فأين هذا من ذاك: ﴿لقدُ خَلقْنَا الْإنسانَ في آحسن تَقُويم ﴿\*﴾ ثمَ ردذناهُ أَسُفلُ سافلينَ ﴾ (المنافات) المنافية المنافية

#### ١٠ - معرفة الله

قال علي المنافذة قدرة فالمنافذ عرف نفسه عرف ربه الها أي: من عرف نفسه أنه خلق من نطفة قدرة فاكتسب منها الوجود بهذا الجمال والكمال البدني والروحي وهو العالم العقلي الموافق للعالم العيني فإنه سيعرف ربه: ذلك لأنه سيعلم أن أحداً لم يبلغ بهذه النطفة هذا الكمال من الوجود سوى ذات العالم القادر الحكيم واهب الصور، وأثر هذا التفكير والالتفات إلى نفسه الناطقة المجردة سيتعرف على صفات الجمال والكمال لهذا الذات المطلق. وقال من عرف نفسه على كل عرف ربه كونه يعرف الرب بمعرفة كل الوجود فينال حقيقة الكل وبالنتيجة سيقف على كل علم ومعرفة ".

# ١١ - الدركات والدرجات الإنسانية

تشير الدرجات إلى صعود الإنسان، فالإنسان يطوي عدد من الدرجات حين الصعود، ويقابل الدرجات الدركات والتي تعكس سقوط الإنسان وهبوطه وتسافله، فالإنسان يطوي دركات حين الهبوط، ومن هذا يقال لجهنم دركات، وقد عبّر القرآن عن هذه المراتب التي

ا سورة التين، الأية: ٤.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص٢٠١.

٣) الحكمة العملية: ص٧٥.

ينالها الإنسان: ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دُرَجَاتٍ ﴾ [ . ﴿ هُمْ دُرَجَاتٌ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ [ . ﴿ فَأُولئكَ لَهُمُ الدُّرَجَاتُ الْعُلَى ﴾ [ ]، وقال: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرِكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [ أ ] .

## ١٢ – زراعة الإنسان

كل إنسان ضيف على مائدته، بعبارة أخرى: كل إنسان فلاح في مزرعته ويذورها ونباتها علومه وأعماله، فانظر ما زرعت في مزرعتك، فالحق هنالك اتحاد وجودي بين العلم والعالم والمعلوم والعمل والعامل والمعمول وهو أنت. قال النبي النبي المناها الأخرة» وقال علي العارث الهمداني: «أنت مع من أحببت» والكثير من الأحاديث والروايات الصادرة عن أهل البيت المناه الخصوص (١٠).

#### ١٣ – المسؤولية الضردية

سيسلب الإنسان في خاتمة المطاف كل شيء ويبلغ موضعاً ليس هناك إلا هو: ﴿ن كُلُّ مَنَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إلا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴿\*﴾ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَهُمْ عَدًا ﴿\*﴾ وَكُلُّهُمْ آتِيه يَوْمَ الْقَيَامَة فَرْدًا ﴾ (٧).

#### ١٤ - مأدية الله

قال رسول الله الله الله الله القرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم وإن أصغر البيوت لبيت أصغر من كتاب الله». أي: أن القرآن برنامج ربائي في الأدب، فاغترف من هذا الوعاء بقدر استطاعتك.

١) سورة المجادلة، الآية: ١٦.

٢) سورة أل عمران، الآية: ٦٣.

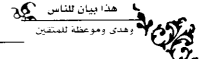
٣) سورة طه، الآية: ٧٦.

٤) سورة النساء. الأية: ١٤٥.

٥) ألف كلمة وكلمة: ص١٠٦ -- ١٠٧.

٦) ألف كلمة وكلمة: ص٢١٨.

٧) سورة مريم، الآية: ٩٦.



# ١٥ - عيدية العلامة الطباطبائي

دخلت ليلة الجمعة السابع من شهر شعبان سنة ١٣٨٧هـ على الأستاذ العلامة الطباطبائي صاحب الميزان فقلت: سيدنا، هذه ليلة الجمعة ليلة العيد فهلا تلطفت عليّ بشيء! قال: عليك بقراءة سورة ص في الوتيرة بعد الحمد ففي الحديث أنها نزلت من ساق العرش (١٠).

#### ١٦ – النور والكمال

## ١٧ - النسبة بين الدنيا والأخرة

النسبة بين الدنيا والأخرة هي نسبة النقص إلى الكمال، قال صدر المتألهين في آخر الأصل الحادي عشر من الفصل الأول: نسبة الدنيا إلى الآخرة نسبة النقص إلى الكمال ونسبة الطفل إلى البالغ ولهذا يحتاج في هذا الوجود كالأطفال لضعفهم ونقصهم إلى مهد هو المكان وداية هو الزمان أنا. وهذا الكلام ترجمة لقول الخواجة في الفصل الرابع: إن الدنيا ناقصة وهي بمثابة الطفل، فليس للطفل مغر من الداية والمهد، دايته الزمان ومهده المكان أنا.

# ۱۸ – متاع السفر

أيها المسافر الأبدى لا بد أن يكون المتاع منسجماً مع السفر (ن).

#### ۱۹ – هو هو

الأحد الذي ليس له أجزاء، والواحد الذي لا شريك له. وليس كل واحد أحد من قبيل

١) ألف كلمة وكلمة: ص٥١٩.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص ١٩٥٠.

٢) الأسفار: جدَّ، ص١٥٠.

٤) ألف كلمة وكلمة: ص٥٣.

ه) ألف كلمة وكلمة: ص٩٩٠.

الأشياء التي تنحصر في فرد كالعرش والكرسي ومثل جبرائيل وميكائيل الشركاء للآخرين في بعض الآجزاء، فالعرش يشارك سائر الأجسام في الجسمية وجبرائيل سائر الملائكة في الجوهر والتجرد، أما الله فلا شريك له في صفاته الذاتية كون الذات تأبى التركب. فإن قلت مشترك في الوجود، قلت: هيهات أن يكون لما سواه وجود مع وجوده ...

#### ۲۰ – العمي

لو أبصر الأعمى فجأة لبهت، فإنك إن رأيت شيئاً نادراً لقلت سبحان الله. مع أن غير النادر أكثر دهشة (١٠٠٠).

### ٢١ - أنت الحجاب

النفس الإنسانية مستعدة لقبول العلم من جواهر العقول وليس لديها أي حجاب من هذا الجانب، الحجاب من القابل، فإن زال الحجاب واتصفت النفس بالتخلية كان من الحتمية أن تنتقل إلى مقام التحلية الذي تتحلى فيه بحقائق الأنوار الملكوتية. فإن تقوت النفس بقوة العلم والنور والحضور والمراقبة. أنذاك لا يسعها الانشغال بمدركاتها، كون يقظتها تفيد حصول إفاضات علمية لا ينالها الآخرون إلا في عالم الرؤيا والمنام بل إن قوت النفس قلت الرؤيا. روى الحسين بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني رضوان الله تعالى عليه في كتابه الشريف تحف العقول عن رسول الله الله قال: الا يحزن أحدكم أن ترفع عنه الرؤيا فإنه إذا رسخ في العلم رفعت عنه الرؤيا، "وسر ذلك أنه يرى في اليقظة أنا.

### ٢٢ - الصبر الجميل

قال أبان تغلب رأيت امرأة مات ولدها فنهضت وأغمضت عينيه وغطته ثم قالت: ما جدوى البكاء والجزع؟ إنك ذقت ما ذاق أبوك وستذق من بعدك أمك. إن أكبر راحة للإنسان النوم، والنوم أخو الموت! ما الفرق أن تنام على فراشك أو في موضع آخر. فإن كنت من أصحاب

ألف كلمة وكلمة: ص ٦٠١.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص١١٨.

٢) تحف العقول: ص٥٠.

ألف كلمة وكلمة: ص٧٣٠.

# ٢٣ - القلب الملكوتي

إن وليت مرآة قلبك شطر الملكوت كان مواجها لشمس سماء الحقيقة آنذاك سيكتمل بدراً. فرسول الله المنظمة القرآن إنزالاً ليلة القدر، بل نجوماً وتدريجاً بالتفصيل، أنت كذلك ستنال بوسعك من عالم الملكوت وعلى قدر الاستعداد تكون الحقائق، وليس هناك من يحرم ذلك أنا.

#### ۲٤ – زهد هارون

سأل هارون شقيق البلخي: أأنت الزاهد شقيق بن إبراهيم؟ قال: أنا شقيق بن إبراهيم أنا، لكن الزاهد أنت. فأنا إنما تركت قليل الدنيا وأنت تركت الآخرة (٢).

#### ٢٥ - خلق الرحم

قال رسول الله سَلَّرُ أَنَّهُ: إن الله تعالى قال: أنا الله وأنا الرحمن، حلقت الرحم وشققت له اسماً من أسمائي فمن وصله وصلته ومن قطعه قطعته. اعلم أن صلة لارحم بمعرفة مكانك وتفخيم قدر الرحم: فلولا الرحم لا يظهر تعين روح الإنسان من الحقيقة الكلية وقطع الرحم باعتبارها واطنة وهضمها حقها. ثم إن الطبيعة رحم كرحم المرأة والرحم اسم حقيقة الطبيعة، فالرحم مشتق من الرحمن، ومما لا شك فيه أن الحديث المذكور ومعنى الوصل والفصل صادق عليه الله الله عليه الله المدتب المذكور ومعنى الوصل

### ٢٦ - شهادة فاطمة في الأذان

الآن بعد أن أدركت أن بقية النبوة وعقيلة الرسالة ووديعة المصطفى وزوج ولي الله وكلمة

١) ألف كلمة وكلمة: ص٧٩٦.

٢) ألف كلمة وكلمة: ص٧٣١.

٣) ألف كلمة وكلمة: ص٧٧٣.

معنى حكمة عصمتية في كلمة فاطمية: ص٦٤.

الله التامة فاطمة الله الحائزة لمقام العصمة. فلا مانع أن تشهد بعصمتها في فصول الأذان والإقامة فتقول: أشهد أن فاطمة بنت رسول الله عصمة الله الكبرى الله

## ٧٧ - معرفة الزهراء إدراك ليلة القدر

قال النبي المُعَلَّلَةُ: «من عرف فاطمة عالماً بحقها فقد أدرك ليلة القدر وإنها سميت فاطمة كون الخلائق لم تقف على كنه معرفتها المالة .

## ٢٨ – تسمية فاطمة الزهراء

# ٢٩ - سعة الإنسان

قال أمير المؤمنين علي على الله على الله على الله وعاء يضيق بما جعل فيه، إلا وعاء العلم فإنه يتسع به. فلكل وعاء جسماني حد معين يحدد مدى سعته؛ على سبيل المثال للبحر والبحيرة والنهر قدرة استيعابية معينة بحيث يصل إلى مستوى لا يسعه بعد تقبل الماء. بخلاف النفس الناطقة التي تتسع حسب ما يوضع فيها من ماء حياة العلوم والمعارف وتصبح أعمق استعداداً لنيل الحقائق (1).

# ۳۰ – درر المواعظ

كيف يعرف غيره من لا يعرف نفسه؟!

ب- من لم يقف على صفحة نفسه، هل له الوقوف على كتاب أو رسالة؟!

ج- ماذا ربح من حياته من أفسد جوهر ذاته؟!

۱) السابق: ص۵۰.

٢) السابق: ص٦١.

٣) معنى الحكمة العصمتية في الكلمة الفاطمية: ص٦٢.

٤) إنه الحق: ص١٣٠.

- هدا بیان للناس وهدی وموعظة للمتقین
- د من نسی نفسه فأی ذکر یسعده۱۹
- هن من شيء أعظم من معرفة النفس ومعرفة الله؟!
  - و- من لا ينسجم مع المثال فليتفق مع الخيال.
    - ز- ماذا فعل من غفل عن تهذيب ذاته؟!
- ح- ماذا ذاق ورأى من لم يبلغ السير الأفاقي منطلقا من السير الأنفسي؟
  - ط- هل من موجود أعظم من الإنسان في عوالم الإمكان؟!
    - ى من شغله بدئه هانت عليه نفسه.
- ك من لم يجعل معاشه المادي وسيلة لمقاماته المعلوية فهو على خطأ عظيم.
  - ل- القيمة على فدر الهدف.
  - م- من خشي الموت خشي نفسه،
  - ن من أنكر وجود الله أنكر نفسه.
- ن من لم يستغرق في نفسه لم يسر في بحار الملكوت ولم يقف على ديار الجبروت. فماذا أبقى للسياحة،
  - ع من أبطئ في إدراك الخطاب المحمدي فقد باع نفسه.
    - ف أمر طبيعته على عقله وإنه كل عاقل.
  - من لم يعد نفسه زارعا وزرعا ومزرعة حرم السعادة الأبدية.
    - ق- من لم يعثر على غذاء من سنخه أكل الحشيش والعلف.
      - ر-- من لم يمهد الأرض لزرعه فسد نبته.
- ر- من وقف على حقيقة من عرف نفسه فقد عرف ربه أمكنه استنباط جميع قضايا الفلسفة والحكمة المتعالية وحقائق الكشف والعرفان، ولذلك فإن معرفة النفس مفتاح خزائن الملكوت.
- ت-من توغل في معرفة الإنسان والقرآن عرف القرآن كونه النسخة المكتوبة للإنسان الكامل ونظام الوجود متنورته العينية.
- من أحسن فهم الخطاب المحمدي هي أن الناس دعوا لمأدبة الله عرف قدره ومنزلته. وسار في طريق السمو والكمال.
- خ- من تأمل ظاهره وباطنه بلغ هذه الحقيقة أن الباطل لا يغفل الظاهر، حتى النائم في

نومه والسكران في سكره، ومن هنا فهو يشعر بالأذى: إذن فالنفس مظهر لا تأخذه سنة ولا نوم ومن هنا تحصل زيادة البصيرة.

- ذ من تأمل رقيّه أدرك أنه بحاجة لنوعين من الطعام: طعام لجسمه وآخر نروحه، ولكل فمه. فقم الأول هذا القم وقم الثاني الأذن. قال صادق آل محمد الله في تفسير الآية الكريمة: «فلينظر الإنسان إلى طعامه»: علمه الذي يأخذه عمن بأخذه.
  - أين يفرغ طاقاته ونشاطه من لا يتجشم العناء كونه الروح والريحان وجنة النعيم.
- غ- من تيقظ من نوم الغفلة جانب الأجانب أعني الأموات والنيام وعانق الحياة الأبدية. ورد في الصحاح الثامن من الإنجيل أن أحد الحواريين قال لعيسى الله عظني أن أذهب وأدفن والدي. قال المسلم عظني أن أذهب وأدفن والدي. قال المسلم الأموات يدفنون الموتى. وقيل: إن رجلاً من الأنصار سأل رسول الله الهما أحب الجنازة أم مجالس العلماء؟ قال المسلم من يكفيك الجنازة فحضور مجالس العلماء أفضل من حضور الف جنازة.
  - ظ- من أحب نفسه أحب الخلق فهم له ومنه.
  - ١- من أخلص لله أربعين صباحاً ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه.
- ٢- من فكر ساعة في جوهر ذاته سيدرك أنه ما لم يفسدها لا يسع غيره إفسادها. وسيدرك أن ماءها العلم والمعرفة.
  - ٣- ليس بإنسان من لم يتألم.
  - ٤- سلوك الوالدين تجاه أبناءهم رحمة وغضب الأولاد عليهما قلة أدب وحماقة.
- والقرآن الحكيم، أنا مدينة الحكمة وهي الجنة وأنت يا علي بابها، إن درجات الجنة على عدد آيات القرآن، فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن اقرأ وارقأ».
- ٧- الإنسان يسير في جميع الموجودات وكافة العوالم والمراتب وليس لمقامه من وقوف وله بلوغ ما يشاء من الترب والدرجات ولا يقف عند تلك الدرجات والمراتب وبإمكانه العروج والاتصاف بالصفات الكمالية لجميع الموجودات والتسلط على الجميع والوصول

إلى حقيقة العقائق وهي العياة المطلقة والجمال المطلق؛ أنذاك ستكون له قدرة التصرف في الكائنات ويتعول إلى كائن رباني فيصبح خليفة الله في الأرض<sup>(١)</sup>.

# ٣١ – فضل علي ﷺ

لولا علي ﷺ لما كان لفاطمة ﷺ من كفوء، وعليه فقد اتصف الوصي بفضيلة لا يشركه فيها أحد (".

# ٣٢ - مدح أهل البيت الله

قال الإمام الصادق على من قال فينا بيت شعر، بنى الله له بيتاً في الجنة (٢٠). وقال أيضاً: من أنشد في الحسين الله المنافقة المنافقة

# ٣٣ - أصحاب النبي

التفت علي النصلاة إلى أصحابه في مسجد الكوفة بعد أن فرغ من الصلاة إلى أصحابه فقال: لقد رأيت أصحاب محمد المسلاة اللهم من هو على مثلهم. كانوا يمسون فيقضون ليلهم في العبادة. مشفقون على أنفسهم من الموت والقيامة. سيماهم في وجوههم من أثر السجود، إذا ذكروا الله هملت أعينهم خوف العذاب ورجاء الثواب حتى تبل ثيابهم (2).

# ٣٤ — التحقيق والتقليد

كتبت دون تعصب في أحد مؤلفاتي: "خرجت من الدين واعتنقته ثانية" سواء قبل الآخرون ذلك أم لم يقبلوا. فأنا، نعم أنا حسن زادة الآملي خرجت من الدين واعتنقته ثانية. ليس لدي قضية دين آباء ودين على أساس التقليد والطائفة. توصلت إلى الاثني عشرية عن طريق التحقيق وليس التقليد. أنا أؤمن بقائم آل محمد المنافئة عن طريق التحقيق لا التقليد. وآمنت عن

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٤٢٥.

٢) معنى الحكمة العصمتية: حسن زادة الأملي، ص٥٠.

٣) سفينة البحار: مادة بيت، ج١، ص١١٦.

ع) سفينة البحار: مادة بيت: ج١، ص١١٦.

٥) الإمامة: ص١٧.

طريق التحقيق أن القرآن كتابي ومحمد نبيي والأئمة الأطهار حتى قائم آل محمد أثمتي. كل ذلك على أساس التحقيق لا التقليد، قبل الناس أم لم يقبلوا.

## ٣٥ - قراءة نهج البلاغة في الجنة

#### ٣٦ – الحربة

حدثنا الأستاذ الشعراني يوماً عن طلاق المرحوم جلوة لأمور الدنيا الاعتبارية حيث كان يسكن حجرة في مدرسة دار الشفاء الكائنة مقابل مدرسة الصدر قرب مسجد الشاه في طهران. فقد أصيب بوعكة صحية فأتاه ناصر الدين شاه برفقة بعض رجالات الدولة. دار الكلام بادئ الأمر عن اسم جلوة والشاه كانت قرية زجامة دواء. فابتدره الشاه قائلاً: يبدو أنكم من أصحاب المشروبات! فرد عليه جلوة: الناس على دين ملوكهم، ثم التفت إلى الشاه وقال له: خرجت يوماً من المدرسة فرأيت السكر يزجرون الناس ويأمرونهم بالتفرق دائماً، فقلت لهم: هذا وطنهم وأرضهم فأين يذهبون. فأجابني أحدهم: سيأتي الشاه. قلت: أبلغ عني الشاه، المفروض إذا أتى الشاه تخاطبون الناس تعالوا هلموا، فماذا سيفعل الشاه إذا انفرج عنه الناس.

#### ۳۷ – الحسد

قال أبو الصياح الكتاني سألت الإمام الصادق قول الله تبارك وتعالى: من هم الذين «يحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله» فقال أنه الله المحسودون والله (٦).

الوحدة عند العارف والحكيم: ص٢١.

۲) كشكول جلوة: ص١٥.

٢) الرسائل والأعمال: ص٨٥.

#### ٣٨ – قلعة خيبر

# ٣٩ – تفسير سورة القدر

﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴿ \* ﴾ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنُ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ أي أن ليلة القدر أفضل من ألف مؤمن، لأن فاطمة أم المؤمنين - تنزل الملائكة والروح فيها - والملائكة مؤمنون فيهم علم آل محمد الله في المراد من روح القدس فاطمة. بإذن ربهم من كل أمر سلام هي حتى مطلع الفجر (١٠).

# ٤٠ - إمام الشيعة

وقع نزاع علمي في أصول العقائد بين شخصين في صدر الإسلام، كان أحدهما اثني عشرياً، فقال له الآخر: لنتباحث فإن غلب أحدنا الآخر آمن بدينه وانصاع لمذهبه. فرد عليه الإمامي العاقل: إن غلبتك عليك أن تتبعني وتطيعني، وإن غلبتني فليس لي أن أطيعك حيث علي أن أسأل إمامي فهو منطق الحق ولسان الوحي والخزانة، فإن لم أجبك لدي من يجيب. فهذا الشخص الفرقان بين الحق والباطل ولا تأخذه في الله والحق لومة لائم (٢٠).

#### ٤١ - السلوك والأستاذ

قال المرحوم الشعراني: لا شك أن الشارح يميل إلى التصوف، لكن كما أن هناك طريقين في الفقه واستنباط الأحكام الشرعية؛ أحدهما يرضاه الشارع وهو صائب أي طريقة الأئمة الأئمة الأئمة الثاني طريق غير مرضي للشارع وهو خطأ أي طريقة القياس والرأي... كذلك في التصوف طريقان: أحدهما صحيح ومشروع وهو عبارة عن التعبد بالعبادات والرياضات الشرعية، والأخر غير ذلك. ولا ينبغي الخلط في أن الله تعالى

١) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص١٧٦.

٢) معنى حكمة عصمتية: حسن زادة الأملى، ص٦١ – ٣٠.

۲) ذكر الذاكر: ص١٨.

يعتبر الطائفة الثانية من أصحاب البدع والجهل والبعد عن السير والسلوك. فمراد الشارح السلوك الشرعي وتهذيب النفس وإكمال المعرفة والرياضة حسب تعاليم الشرع. ثم قال: الحق أن السالك بحاجة إلى أستاذ عارف، كون المبتدأ.

# ٤٢ - حاسبوا أنفسكم.

مصير هذا الدار هناك وإن كان يوم الجمع ربما يدرك هذا، وعليه (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا)<sup>(۱)</sup>

#### ٤٣- ضرورة المحاسبة

إلهى كيف لا تراقب أانت الرقيب وكيف لا تحاسب وأنت الحسيب [1].

#### ٤٤- سعادة المرء

من سعاد المرء أن المحاسبة والمراقبة وترويض النفس بواسطة إدراكه أن الله شاهد عليه ناظر لأعماله ولن يغيب عنه شيء قط. ولا يفوت علمه شيء، أقول من جملة آداب المراقبة أن يراقب السائك أعماله في الشهر واليوم، بل في الساعة ولا ينبغي له أن يغفل عن الوقت طرفة عين ويجعل نفسه على الدوام معرضة لنفحات الأنس وتسائم القدس، قال النبي المنافع «إن لربكم في أيام دهركم نفحات الا فتعرضوا لها ولا تعرضوا عنها» (1) جدير ذكره أن للعالم الجليل الميرزا جواد أقا ملكي التبريزي كتاب في مراقبة أعمال السنة والذي يعد أفضل كتاب في هذا الباب، عليك بمطالعة هذا الكتاب (1).

# ه ٤ - على ﷺ

١) الرسائل والأعمال: ص١٦.

٢) الرسالة الربانية، ص١٣

٣) بحار الأنوار؛ ج١٢. ص٩٨.

٤) رسالة لقاء الله، ص١٨٦.

أظلم أحداً لنفس يسرع إلى البلى قفولها، ويطول في الثرى حلولها! والله لقد رأيت عقيلاً وقد أملق حتى استماحني من بركم صاعاً، ورأي، ورأيت صبياته شعث الشعور، غير الألوان من فقرهم، كانما سودت وجوههم بالعظلم، وعاودني مؤكداً، وكرر علي القول مردداً، فأصغيت اليه سمعي، فظن أني أبيعه ديني، واتبع عنان، مقارناً طريقتي، فأحميت له حديدة ثم ادنيتها من جسمه ليعتبر بها، فضج ضجيج ذي دنف من ألمها، وكاد أن يحترق من ميسمها، فقلت له: ثكلتك الثواكل يا عقيل أتئن من حديدة أحماها إنسانها للعبه وتجرني إلى نار سجرها جبارها لغضبه، أتئن من الأذى ولا أئن من طيق، وأعجب من ذلك طارق طرقنا بلمفوفة في وعائها ومعجونة شنئتها كأنما عجنت بريق حية أو قيئها. فقلت: أصله أم زكاة أم صدقة؟ فذلك محرم علينا أهل البيت! فقال: لا ذا ذاك، ولكنها هدية. قلت: هبلتك الهبول أعن دين الله اتيتني على أن أعصي الله في تملة أسلبها جلب شعيرة ما فعلته، وان دنياكم عندي لأهون من ورقة في فم جرادة تقضمها – ما لعلي ولنعيم يفني ولذة لا تبقي نعوذ بالله من سبات العقل، وقبح في فم جرادة تقضمها – ما لعلي ولنعيم يفني ولذة لا تبقي نعوذ بالله من سبات العقل، وقبح في فم جرادة تقضمها – ما لعلي ولنعيم يفني ولذة لا تبقي نعوذ بالله من سبات العقل، وقبح

#### ٤٦- نعمة المراقبة

لتعلم أيها العزيزان البدن من نعم الله الكبرى فلا بد من الشكر هذه النعمة، والحذر من فقدان هذا المتاع النفيس من خلال الكفران والبدن روح إذا ما كان ويسمو للسمو والرقي ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُو ﴾ واعلم أن المراقبة مفتاح السعادة (١١).

# ٤٧ - أهم ذكر

أيها الحبيب أهم ذكر هو المراقبة وهو مقام العقدية ومصاحبة الحق تعالى. الجليس يتأثر بجليسه ويعرف من خلاله، وكما قال الصحابي لبيد بن ربيعة «المرء يصلحه القرين الصالح»(۲).

٢) الإنسان في عرف العرفان، ص٣٢.



١) الرسائل والأعمال، ص٢٦٢

#### ٤٨- سعة بحر التوبة

# ٤٩- رؤية نور الوحي وشم رائحة النبوة

قال الوصي أمير المؤمنين على الله «كنت أرى نور الوحي وأشم رائحة النبوة».

# ٥٠- فاطمة الله على الأثمة

قال العسكري ﷺ: «نحن حجج اله على خلقه وجدتنا فاطمة حجة علينا أسلام.

# ٥١- الأمامة ميراث الأنبياء

الإمامة، مقام الأنبياء وميراث الأوصياء. الإمامة خلافة الله ورسوله ومقام أمير المؤمنين وميراث الحسن والحسين. الإمامة زمام الدين ونظام المسكين وصلاح أمور الدنيا وعترة المؤمنين. الإمامة أصل الدين، والإمامة كمال الصلوات والزكاة والصوم والحج والجهاد وبركة الضيء والعلاقات وإمضاء الحدود والأحكام وحفظ الثغرة. الإمام يحل حلال الله ويحرم حرامه ويقيم الحدود ويذود عن الدين ويدعو إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة والحجة البالغة الإمام كالشمس المشرقة الذي يضيء بنوره كل مكان خسئت العقول أن تبلغ شأناً من شؤون الإمام. الإمام كالقمر الزاهر والنجم في الظلمات والإمام الماء الزلال والهادي من الهلكة. الإمام الأمين الرفيق والأب الشفيق وكهف العباد عند الشدائد، الإمام أمين الله في أرضه وحجته على عباده والداعي إلى الله الداب عن حرمه. افمام معصوم من الذنوب لا قرين له من الناس ولا شبيه له في علمه، لامثيل له ولا نظير، فمن ذا الذي يعرف الإمام ويصطفيه هيهات (٢).

١) من لا يحضره الفقيه، ج١، ص١٢٣ الباب ٤٣.

<sup>7.)</sup> 

٢) الإمامة ص١٢٤–١٢٦.

# ٢٥- شجرة النبوة

روي عن أبي عباس إن رسول الله سلام قال انا شجرة النبوة وفاطمة ساقها وعلي لقاحها والحسن والحسين ثمراها وشيعتنا أوراقها الله المالية الما

## ٥٣ - أم أبيها

ورد في الخبران رسول الله على عالى يحب فاطمة الله ويناديها «أم أبيها» أقول إن العقل الكل هو الأب والنفس الكل هي الأم ومنها ظهرت الموجودات. وأم الأنوار والفضائل الفاطمية عقلية الرسالة ومظهر النفس الكلية على الوجه الآتم وعليه فالتفسير الأنفسي القويم لتلك الرواية أنها أم أبيها الخاتم (٢).

### ٥٤- العالم العلوي

سئل أمير المؤمنين عن العالم العلوي فقال أنه وخلق الإنسان ذا نفس ناطقة إن زكيتها بالعلم والعمل فقد شابهت جواهر أوائل عللها توضيح ذلك أن أوائل عللها صور نورية علمية عالية وعارية عن المواد وغالبة وقاهرة ومستولية على عالم الطبيعة، فالنفس الإنسانية الناطقية تشابهها من حيث العلم والعمل ويشتد وجودها (٢).

# ٥٥- أصحاب الكساء

أصحاب الكساء الذين خرجوا للمباهلة فاطمة وأبيها وبعلها ويبينها والحسن والحسين ولم يعد أحد أنه كان معهم طبعاً من ادعى خلاف ذلك فقد كذب على الله ورسوله الحمد لله الذي جعلنا من المتمسكين بولايتهم (١٠).

# ٥٦- فاطمة ومريم

تكفل نبي الله زكريا عليه مريم. بينما تكفل فاطمة أشرف الأنبياء محمد عليه وامها خديجة

١) معنى حكمة عصمته: حسن زان الأملي ص٤٢.

۲) السابق، ص٤٤،

٣) معرفة النفس، ج٣، ص٢٣٤

٤) معنى حكمة عصمته: ص٥٦

#### ٥٧- على على لسان على

قال علي في خطبة البيان: أنا آدم ونوح الأول. أنا آية الله. أنا حقيقة أسرار الله. أنا مشمر الأشجار. أنا جاري الأنهار، أنا النور الذي اهتدى به موسى في الطور. أنا صاحب صور إسرافيل. أنا حامل الموتى من القبور ومحضرهم إلى الحساب. أنا صاحب يوم القيامة. أنا الذي كنت مع نوح وأنجيته. وكنت مع أيوب وشفيته، أنا الذي رفعت السموات بأمر الله (١٠).

#### ٥٨ - الصحيفة السجادية

روى إبن شهر اشوب في المناقب أنه جرى الكلام عن الصعيفة الكاملة (الصحيفة السجادية) عند أحد بلغاء البصرة، فقال: أنا قادر على ذلك! فتناول دوائه وأطرق برأسه ليكتب، فلم يرفع رأسه حتى مات. أنتم بالله أن مثل هذ الشخص قد ضل الطريق (٢٠).

## ٥٩- خوف النار

في الكافي عن الإمام أبي جعفر على الله عنه الإمام أبي جعفر الله عن الإمام أبي جفيه الله عن الإمام أبي جفيه الله والخوف نوع من العذاب و لو لم يمسه أذى فأذى النار شيء اخر، من قبيل اخافتك لولد بالنار، تحير أنك لا تعذبه بها (٢٠).

#### ٦٠- باب الجنة

١ } لقاء الله، ص١٩٠.

٢) الإمامة ص١٦٤.

٣) عيون مسائل النفس وشرحها: ج٢. ص ٢٨٤.



# ٦١- سرور القبر

قلوب إخوانك في الدنيا، خلقت منه لا يشرك وأنس وحدتك<sup>(١)</sup>.

## ٦٢- لقاء الأسرة

بإسناده عن حفص البختري عن أبي عبد الله الله قال أن المؤمن يرى أهله، وأنه ليرى من يحب ويستر عنه من لا يحب وأن الكافر ليلقى أهله فيرى منهم من يكره ويحجب عنه ممن يحب وأنه ليراهم كل جمعة، ويراهم حسب عمله [1].

# ٦٣ - أفضل الخلق عند الإمام الحسن

خاطب الإمام العسن الناس عن أحب الخلق إليه. كان يكبره في عيني صغر في الدنيا في عينه، كان خارجاً عن سلطة بطنه، لا يشتهي ما لا يجد ولا يبتغي الزيادة فيما يجد، لم يستخف يعقله ويغلب شهوته، لا يفرط ولا يغضب. يقضي أكثر دهره صامتاً فإن تكلم بعد القائلين، ضعيف مستضعف، لكنه ليث في الميدان، لا يلوم فيما يجد فيه لأخيه عذراً، يفعل ما يقول ولا يقول ما يفعل. إن عرض له أمران إختار أشقهما على نفسه، لا يشكوما به، فعليكم بالتخلق بهذه الأخلاق الكريمة، وما لا يدرك جله لا يترك كله، ولا حول ولا قوة إلا بالله (٢).

### ٦٤- باب خيبر

قلع باب قلعة خيبر بيد يد الله أمير المؤمنين الإمام علي الله من معجزاته الفعلية وقدرة ولايته التكوينية (1).

# ٦٥- الحشر مع الأعمال

الأصل عين الإنسان البرزخية باصرة، فإن عميت بصيرتي لا بد من معالجتها كعلاج

- ١) السابق، ص٢٧١.
- ٢) السابق، ص٢٢٤.
  - السابق، ص۲۷۱.
- ٣) رسالة لقاء الله، ص٤٠٩
- ٤) الإنسان الكامل في نهج البلاغة.ص١٠.

البصير، فالعجيب ليس في الرؤية، خاصة العين أن ترى والعجيب عدم الرؤية، لم تغيب الرؤية، هنالك العديد من الآيات القرآنية والجوامع الروائية المأثورة عن أهل العصمة وما ورد من الأدلة والبراهين في الكتب العقلية والمسائل العرفانية التي تؤكد على قضية تجسم الأعمال يوم القيامة.

# ٦٦ - أفضل الذكر

#### ٦٧- نتيجة معرفة الله

قال علي الله أن يتوكل عليه كما قال في موضع آخر أن من ازداد إيمانه إزداد توكله ومن عظن توكله ازدادت معرفته بالله وتوجه إلى الله في جميع أموره وفوض إليه كافة أحواله وهانت عليه مصائبه (ومن توكل على الله ذلت عليه الصعاب) التوكل أن تدع الأمر إلى مقدر الأمور جل وعلا «من فوض أمره إلى الله سدده» أنا.

## ٧٨- الشيعة في البرزخ

تحصيل معرف القرآن وحقائه عاقبة جلوة هي التكامل البرزخي أي أن الإنسان الطالب الذي يغادر هذه النشأة ولم يبلغ مرتبة القيامة الكبرى فليعتكف على القرآن، فهذا القرآن الباطن والحق ماسوى الألفاظ له منازل ومراتب "لا تعد ولا تحصى" (1).

١) سورة إبراهيم. الأِيةة٢٤-٢٥.

٢) سوط السلوك، ص٢٦٠.

٢) الحكمة العملية

٤) مجموعة مقالات، ص٤٧.

٧٩- الإنزال والتنزيل

يعبر أحياناً عن القرآن الكريم بالكشف المحمدي التام وأخرى بالكشف للمحمد الأتم. ولا بد من التمييز بين إنزال القرآن وتنزيله، فالإنزال دفعي والتنزيل تدريجي. قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَمُ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهِ مَثَلاً كُلْمَةٌ طَيْبَةً كُشْجَرَةً طَيْبَة أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا في السَّمَاء ﴿ \* لَوُتِي أَكُلُها كُلُّ حين بإذْن رَبَّها ﴾ وقال: ﴿تنزيلا من العزيز الحيكم ﴾ استغرق تنزيل القرآن ثلاث وعشرين سنة والتفوه بالتحريف كذب وبهتان محض، فقد تنزل القرآن منسجما بجميع سوره وآياته دون ادنى زيادة أو نقيصة (١٠).

#### ٧٠- خشية الله

قال على على الله عنه الله خاف الله، ومن خاف الله أمنه كل شيء والمراد من أن العارف بالله شجاع ولا يخشى شيء - قال ابن سينا: العارف شجاع وكيف لا وهو بمعزل عن تقية الموت.

فكل خشية بسبب الموت والعارف بالله يرى الموت سعادته وسروره وحضوره لدى الحبيب. فمن خاف اللَّه أمنه اللَّه من كل مخيف سواه ليصبح كعلى اللَّه وشيعته (٢).

# ٧١- أنواع الساعة (القيامة)

الساعة خمسة انواع: نوع كا أن، ونوع الموت الطبيعي، كما ورد عن رسول اللَّه اللَّاء اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاءِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل مات قامت قيامته». والموت الإرادي «موتوا قبل أن تموتوا» النوع الآخر قيام الساعة الذي ينتظره الجميع (القيامة أتية ولا شك في ذلك) وقد تكفل ببيان هذا النوع من السعاة رسالتنا في الرتق والفتق. والنوع الخامس ساعة الفناء في الله والبقاء بالله المعروفة بالقيامة الكبرى للعرفاء والموحدين'''.

<sup>1 )</sup> في حكمة عصمت. ص.٥.

٢) الحكمة العلوية والأخلاق المرتضوية، ص٥٥.

٣) من حمكمة عصمته، ص٥٥.

#### ٧٢- ألسنة الحمد

أسنة الحمد خمسة، حقيقة الذكر وهي عبارة عن تجلي الذات بواسطة الذات على الذات عن طريق إسم المتكلم ليظهر صفات الكمال ويتصف بصفات الجمل والكمال في مقام الجمع والتفضيل، كما شهد لنفسه بنفسه (أشهد أن لا إله الا هو) ولحقيقة الذكر مراتب: أولاها وأرفعها في مقام الجمع أن يذكر الحق نفسه بالحمد والثناء بواسطة إسم المتكلم. ورد في الحديث النبوي: أللهم أنت كما أثنيت على نفسك» – المرتبة الثانية للذكر ذكر الملائكة المقربين وهو حمد وتسبيح الأرواح والعقول لربها. المرتبة الثالثة ذكر ملائكة السموات والنفوس الناطقة المجردة، المرتبة الرابعة: ذكر ملائكة الأرض وما تنطوي عليه من نفوس منطبعة حسب طبقاتها، المرتبةالخامسة ذكر الأبدان والأعضاء الموجودة فيها وكل يبسح بلسانه".

# ٧٣- سؤال الله

قال علي الله على الناس بالله اكثرهم له مسئلة الله وقال في حكمه أخر لا شيء أحب إلى الله من أن يطلب العباد منه حاجاتهم. أي أن كا من عرف الله يعرف أن بيده كل شيء وليس لإحد سواه شيء ولا لا قدره له. فإذا عرض له حاجة توجه بها إلى الله ومد يده إليه. فهو يعلم أن الجميع محتاج إليه وإنه الغني المطلق ﴿وإنَ الله لهُو الْغَنيُ الْحميد ﴾ و﴿مَا يَفْتَحِ اللهُ للنّاسِ مِنْ رَحْمَة فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسكُ فَلا مُرْسِل لَه ﴾ أن وعليه فإن الله للناس من رحمة سادة الدنيا والاخرة فلا يرجوها سوى من الحق تعالى ويلج على الحق بالسؤال، ثم أن حاجته لما سوى الله ذلة. بينما يزداد عند الله عزة كلما فوض حاجاته إليه ولذلك ورد في الخبر: إكثار طلب الحاجة من الله يعزك ومن الناس بذلك الله وعليه فمن عرف الله أكثر من الخبر: إكثار طلب الحاجة من الله يعزك ومن الناس بذلك الله وعليه فمن عرف الله أكثر من سؤاله كونه يرى جميع الأبواب مغلقة بوجهه سوى باب رحمة الله أنه .

۱) في حكمة عصمته، ص٥٥

٢) غرر ودور الأمدي ص٩٦

٣) سورة الج، الأية ٦٤، سورة فاطر، الأية ٣.

٤) الحكمة العلوية والأخلاق المرتضوية، ص٦١

شرع يوم القيامة ليحشر هناك اصحاب الفترات والأطفال والمجانين لإقامة العدل والإقتصاص وإثابة أصحاب الأعمال الصالحة فإن حسر هؤلاء يبعث من أفضلهم نبياً وتتمثل لهم النار فيقول لهم: أنا رسول الله إليكم. ويصدقه البعض ويكذبه البعض الآخر. يقول لهم: القوا بأنفسكم في النار، فمن أطاعني تجى ودخل الجنة ومن عصائي هلك ودخل النار. فمن طاع والقى بنفسه في النار فاز وكانت النار عليه برداً وسلا ماً ومن عصى إستحق العذاب ودخل النار، وهكذا تقام موزاين عدالة الله بين العباد!!.

#### ٥٧- السابقون

قال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴿ \* ﴾ أُولَئكَ الْمُقَرِّبُونَ ﴿ \* ﴾ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ أي مع ان السابقين في جنات النعيم إلا أنهم مقربون أيضاً " أَ.

### ٧٦- بلوغ معرفة الله

## ٧٧- المقربون

ورد في مجمع البيان ﴿أُولِئِكَ الْمُقَرَبُونَ ﴾ أن السابقون إلى الطاعات في رحمة الله في أعلى المراتب والمقربون من كرامة الله بما لهم من أجر وثواب. ثم اخبر تعالى عن مكانهم فقال: ﴿فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾ حتى لا يتوهم أحد أن قربهم من الله يحملهم إلى دار الاخرة فقد بين سبحانه أنهم مقربون من كرامة الله في الجنة لأن للجنة درجات ومراتب بعضها أرفع من بعضها.

١) عيوم مسائل النفس وشرحها. صج٢، ص٢٨٧

۲) السابق، ص٤٤٠

٣) غرر الأمدي، ص٢٢٢

٤) الحكمة العملية والأخلاق المرتضوية،ص١٨

٥) عيون مساتل النفس وشرحها، ج٢. ص٤٤٠

هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين المنتفين الم

#### ٧٨- عميان الحشر

قال تعالى: ﴿رَبُ لَمَ حَشَرُتَني أَعُمَى وَقَدُ كُنْتُ بُصِيراً ﴾ [ا.

#### ٧٩ ثياب العرفاء

قال على الله الخوف جلباب العارفين ...

#### ٨٠٠العرش

إعلم أن العرش كالساعة خمسة أنواع: عرش الحياة وهو عرش الهوية، عرش الرحمانية، العرش العظيمن العرش الكريم، العرش المجيد ...

## ٨١- أنواع الموت

إعلم أن السالكين يموتون قبل أن ينزل بهم الموت الطبيعي وهو على أربع: الموت الأحمر والأبيض والأخضر والأسود الله.

#### ٨٢ - صدقة العارفين

قال على المنافظة «الشوق خلصان العارفين الناب

## ٨٣- أعضاء الذكر

روى سبط الشيخ الطوسي في مشكاة الوارد عن الصادق «ان الذكر قسم على سبعة أعضاء: اللسان والروح والنفس والعقل والمعرفة والقلب وكل بحاجة إلى استقامة فاستقامة اللسان بصدق الإقراء واستقامة الروح بصدق الإستغفار، واستقامة النفس بصدق الإعتذار، واستقامة العقل بصدق الإدبار، واستقامة المعرفة بصدق الإفتخار، واستدامة السر بالسرور بعالم الأسرار واستقامة القلب بصدق اليقين ومعرفة الجبار، وذكر اللسان

١) سورة طه، الآية ٥٤

٢) عيون مسائل النفس وشرحها، ص٢٦٩.

٣) عيون مسائل النفس وشرحها. ص٤٨٣

٤) غررالأمدي، ج٢. ص٢١٤

الحمد والثاء وذكر النفس العناء وذكر الروح الخوف والرجاء وذكر القلب الصدق والصفاء وذكر العقل العظيم والحياء وذكر المعرفة التسليم والرضا وذكر السر الرؤية واللقاء"(١).

#### ٩٠ - سجل الإنسان

لكل فعل صورة في عالم البرزخ تظهر بعد إنتقال الإنسان إلى عالم البرزخ وهذا هو الجزاء ﴿إِنَّمَا هِي اعمالكم ردت إليكم ﴾ و﴿جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

## ٩١- لازمة معرفة الله

قال علي المعام وعنى نفسه بالصيام والقيام (وعظمه) منع فاد من الكلام وبطنه من الطعام وعنى نفسه بالصيام والقيام (٣). شرح ذلك أن من عرف الله لزم من معرفته أمور من جملتها حبس اللسان عن اللغو والعبث وأن لا ينطلق سوى ابلحق وذكر الله. ثم منع البطن من تلون الأطعمة والا شربة واللذات النفسانية ويوقف نسفه لطاعة الله بالقيام للصلاة والإمساك للصيام هدف صفاء الروح وإن يسعى لزيادة معرفته بالله وقربه منه ليل نهار، وفقنا الله تعالى (١).

## ٩٢- الحشر بصوت العمل

يبعث كل إنسان في النشأة الأخروية على صورة عمله وعمله، فالروح غير لبدن لعنصري المحسوس، والفارق بين الأبدان والنشآت على أساس النقص والكمال. جزاء النفس بالعلم والعمل، وكل إنسان في تحصيله العلوم والمعارف والأعمال والزارع والمزرعة، وصورة كل إنسان في الآخرة حصيلة علمه وعمله في الدنيا، حيث ورد أن «الدنيا مزرعة الآخرة» وعليه فجذور أشجار الآخرة مغروسة في النفس. ولذاتها والأمها هي شعورها وإدراكها(ع).

١) عيوم مسائل النفس وشرحها، ص٧٥٧

٢) كٽوڙ الجواهر، ص٠٤

٣) أصول الكالية،ج٢، ص٢٨٦

<sup>( 2</sup> 

<sup>( 0</sup> 

#### ٩٣ - إنتهال المعارف

كل من شرب ما حياة المعارف والقائق الإلهية ازدادت سعته الوجودية وتعمقت حياته: ذلك لأن آيات القرآن وهي درجاته كلمات الله ولا تضاد لكلمات الله ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مَنْ شَجْرة أَقُلاَمٌ والْبُحْرُ يمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَا نَفِدَتُ كَلِمَاتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكيمٌ ﴾ (١).

### ٩٤- أشرف المعارف

قال على الله أعلى المعارف الله أعلى المعارف الله

### ه٩- الإنتقال من دار إلى دار

إن الإنسان لا يعدم بموت حده المادي، بل هو في باقي وكل ما هنالك أنه ينتقل من دار إلى دار؛ ومثل هذه النشأة إلى تلك لنشأة كنشأة الرحمن بالنسبة لهذه النشأة، وكل يلاقي عمله، بل لا يرى سوى عمله، فتلك النشأة يوم ﴿يُومُ تُبُلَى السَّرَائرُ ﴾ ظهور باطن الأعمال (٢٠).

### ٩٦- إنفتاح الروح

لا بد أنا عدة متطلبات جسمانية. مع ذلك فإن لنا حقيقة قاهرة لبدن تحول دون وتحياته وتوقفه رقى لمنزلة وكسب المعارف والتلذذ بالعلوم والكمالات (١٠٠).

## ٩٧ - السمو بالقرآن

قل على الله العالم العنفية إقرأ وارق في فهم أسرار القرآن (١٠٠).

۱) كنوز الجواهر، ص٤٨

٢) الحكمة العملية، ص٦٢

٣) كَتُوزُ الجواهر، ص٨٩.

٤) كنوز الجواهر، ص١١٦

٥) الولفي للفيقي (الكاشاني ج١٤، ص٦٤

## ٩٨- الإطلاع على الغيب

كما يظهر الإنسان في السنن أثر الأعراض هذه النشأة وترك إستعمال الحواس والبدن التي تمثل حجية عن التوجه شطر أقيلم النوربحقائق ما وراء الطبيعة، كذلك يتلقى فيوضات اوار لرحمة ويقف على بعض الغيبيات والأسرار المكنونة في اليقظة ان لم يستغرق في حواسه (١١).

### ٩٩- رفع الحجاب

قال الشيخ الأجل إبن سينا في الفصل الحادي عشر من رسالته في تقسيم النفوس الإنسانية مستعدة لقبول العلم من جواهر العقل والنفوس السماوية لعدم وجود أي حجاب من جانبها، أما الحجاب فمن جانب القابل. وحجاب القابل يرتقع بفرائض العلوم والسعادات التامة الكاملة: وإذا اصبحت النفس الإنسانية شريفة فلا يمكن أن تشغل حواسها بمدركاتها فتحصل لها في اليقظة إفاضات علمية بنالها الآخرون في المنام (٢).

#### ١٠٠ - دعاء المعصومين

ورد في أدعية المعصومين «اللهم غير سوء حالنا بحسن حالك». <sup>(\*)</sup>

## ١٠١ الإنسان روحاني جسماني

ينشغل الإنسان أحياناً بأمر دنيوياً وأخروي بحيث ينسى أجزاء نفسه فلو كان الإنسان فقط هذا الجسم وليس وراءه شيء آخر، فمن ذلك ينسى اجزاء جسمه (١٠).

## ١٠٢- العروج البرزخي

دخلت يوم عطلة على آية الله سماحة الشيخ محمد تقي الآملي وكان أحد كبار أساتذتي، ولم يكن معه أحد غيري. حدثني قائلاً: تتلمذت حين كنت في النجف مع العلامة الطباطبائي وآخرين على يد آية الله الحاج السيد على القاضي كان العلامة الطباطبائي منذ ذلك

١) الوافح: ج١٤. ص٦٤

٢) كنوز الجواهر، ص١٤١

۲) كنوز الجواهر، ص١٤١

٤) كنوز الجواهر، ص١٦٢

الوقت في النجف مكاشفات عجيبة ومذهلة وقد اخبرني بذلك الشيخ الأملي حين كان العلامة على قيد الحياة. كما اخبرني نجل آية الله القاضي السيد مهدي القاضي ألي يوماً كان الولد يقول كراراً أن الإنسان ينبغي أن يعيش الصعود البرزخي ليظفر بإسرار الحروف والكلمات وحقائق الأشياء. لا بد ان يعرج برزخنا ويخرج من هذه الحالة الطبيعية والعادية لعوام الناس وقد وردت بهذا الخصوص روايات عن عيسي على لسان أثمتنا المشاهدة أنه قال: «لن يلج ملكوت السموات من لم يولد مرتين الناس

## ١٠٣ - نموجسم الإنسان

إن جسم الإنسان يترعرع وينمو ويتحلل دون أن يشعر، فلو كان الإنسان مجرد هذا الجسم لا يدرك نمو<sup>(۱)</sup>.

### ١٠٤- آثار ذكر الله

قال علي الله على الله مسرة كل متق ولدة كل مؤمن وبيان ذلك كل من ذكر الله كان جليسه ومناجيه، كما ورد في موضع آخر أنه قال: «ذاكر الله مجلسه ومؤسه» ولازمة ذلك صفاء النفس وعظمة الروح وكمال العقل والإيمان حيث يعيش شهود الحق من اني الله بهذه الصفات، ومن شهد الحق بلذة ومسرة لا يفقها شيء. ذلك لأن الله. كل الجمال وكل الحسن وكل الوجود، وهكذا يشعر الإنسان بنشاط الامتناهي ولذة حقيقية مطلقة بشهود مبدأ الوجود وخالق الحسن والجمال وسلطان ملك الوجود. من قبيل تلك اللذة والمسرة التي يشعر بها هذا الإنسان إذا ما جالس سلاطين الدنيا. وأين هذا من ذاك، وأين الثرى من الثريان.

#### ١٠٥- النظر إلى النفس

عد إلى نفسك وانظر فيها ستراك غافلاً عنها وهذا ما ينبغي ولا يليق بأي عاقل ذي بصيرة. فذات الإنسان متمثلة في ذاكرته ولا ينبغي الغفلة عنها في النوم والنيبوبة (١٠).

١) في سماء المعرفة، ص٥٥

٢) كنوز الجواهر، ص١٦٢

٣) غرر الأملي، ص١٧٩

٤) الحكمة العملية، ص١٥١

٥) كنوز الجواهر، ص١٧١

١٠٦- أحسن الأوعية

قيمة الإنسان بعلومه ومعارفه وأحسن الأوعية وعاء العلم؛ أي النفوس البشرية وهي الأوعية التي تتسع بالعلم، كما قال علي التي لتلميذه كميل بن زياد «يا كميل إن هذه القلوب أوعية، فخيرها أوعاها الله المعالمات المعال

## ١٠٧ - ثلاث من السعادة

قل علي الله على عليه عليكم بلزوم الحلال وحين البر مع العيال وذكر الله على كل حال الهول كل أشار الله الله الله أمور مهمة كل منها مسبب السعادة ولذة الجسم والروح: الأول كل ما تفعله يجب أن يكون حلالاً دون تجاوز وخيانة. الثاني: الإحسان إلى الأهل بما فيهم الزوجة والأولاد وان تهتم بتدبير شؤون المنزل وتوسع على العيال بالرزق الحلال وتهيء أسباب تربيتهم الروحية والجسمية وتحسن معهم الشرف. الثالث: أن نكون ذاكرين لله على الدوام حين العمل والراحة والإنفراد والتواجد في المجتمع والشهوة والغضب والرئاسة والسلطة لنتحاشى عن الوقوع في المعصية.

## ۱۰۸ - وعاءان

لكل إنسان وعاءان لكل منهما طعامه؛ وعاء للخبز والماء وآخر للعلم، الوعاء الأول له حدود أن تقبل بعض الطعام. لا يسعه قبول المزيد بحيث يقول إمتلأت. فإذا إمتلأ فسوف لن يكون لديه آية رغبة بطعام مهما كان شهياً. اما الباحث عن العلم فكلما ازداد له تحصيلاً رغب بالمزيد ويشعر ازاء ذلك باللذة واللهفة إلى ما هو أعمق وأسمى كما يزداد رغبة بالإقتران من اهل العلم شده أمور يدركها كل منا يوجد أنه ويصدقها ولا أحد يجادل فيها – فإذ قال شخص أنا جاثع وتناولت الطعام وشبعت. كما إذا قال أن جاهل وسألت وتعلمت فإن شخص واحد في الحالتين هو موضوع هاتين القضيتين، والحكمان يعودان لشخص واحد، وعليه فلا يمكن أن يكون وعاء الخبز والماء والعلم وعاءا واحداً. فهما وعاءان ولكن أين هذا من ذاك(").

١) كنوز الجواهرص٢١٠

۲) غرر الأمدي. ص۲۱۳

٣) كنوز المعرفة، ص٢١٢

#### ١٠٩ - وعاء العلم

لدى الإنسان وعاء للطعام ان ازداد فيه الطعام عانى من بعض الآلام، أما الوعاء الآخر الآخر يختلف طعامه عن سابقه ولا يمتلئ كلما زيد الطعام وإن ورده القرآن والآف الكتب ولآف الفنون ودوواين الأشعار بل يزداد سعة وحجماً الله المناه عن سابقه والتعاديد التعاديد التع

## ١١٠ - أهل الإيمان

قال أمير المؤمنين الشيخ ذكر الله رأس مال كل مؤمن وريحه السلامة من الشيطان (٢٠). شرح ذك أن ذكر الله رأس مال المؤمن في الدنيا والاخرة لأن كل عمل بذكر الله يعود نفقة عليه في الدنيا والآخرة وليس للشيطان نصيب في ذلك والسهر روضة المشتاقين ...

# ١١١- أنواع الطعام

يعلم كل منا أن تحصيل العلم لا يرفع جوع المعدة ومعرفة رسالة علمية لا يغني العلم عن قطعة خبز، فمهما تعلم الإنسان فهو لا يستغني عن اكل الخبز بغية سد رمق جوعه، والعكس صعيح بأن طالب العلوم والمعارف لا يبلغ هدفه بتناول الماء والغذاء. والذي ينبغي أن يزيل عطشه وجوعه غذاء العلم وليس الماء والطعام. ترى هل ذاك الغذاء وهذا الغذاء — يعني العلم والخبز — من جنس واحد أم كل منهما من جنس يختلف ن الآخر؟ لو كان من جنس واحد لكان لكل منهما تأثير الآخر يتشبع مثلاً الجائع من بالعلم أو يصبح الجاهل عالماً يتناول الطعام، والحال ليس الأمر كذلك — والذي ينبغي أن تخلص إليه أن كل من جنس ولكل ظرف ووعاء جنسه وطعامه، ولا بد من سنخية بين الطعام وظرفه. ومعنى ذلك أنه لا بد من سنخية الطعام بين وعاء العلم والعلم ويصدق ذلك على ظرف الطعام، والمعروف أن نور العلم مجرد فلا بد من تحرر نفس الإنسان "أ.

۱) كنوز الجواهر، ص۲۱۳

٢) غررالأمدي، ص٢٧٠

٣) كنوز الجواهر، ص٣١٣

معرفة الروج الإنسانية أي علم النفس أهم من سائر العلوم كون كموضوع هذا العلم معرفة النفس وسائر العلوم معرفة الأجانب، أضف ذلك فإن باب جميع العلوم هو نفس الإنسان، فكيف يعرف غيره من يعجز عن معرفة نفسه؟ فالماديون لم يقرأوا أو يعرفوا حرفاً من صفحات كتاب أنفسهم وقد عانوا الأمرين من تحليل طبيعتها، ولكن الويل أن كان بعد اليوم غداً الله عداً الله النفسهم وقد عانوا الأمرين من تحليل طبيعتها ولكن الويل أن كان بعد اليوم

## ١١٣- المواظبة على الذكر

قال أمير المؤمنين المناه الذكر قوت الأرواح ومفتاح الصلاح، شرح ذلك كما أن للبدن قوت وغذاء يتمثل بذكر الله للبدن قوت وغذاء يتمثل بذكر الله والأنس به وكما أن لكل قفل مفتاح ومفتاح الذكر كل مصيبة وحادثة وخطب (\*).

## ١١٤- الوالدان والولد

أيها العزيز إعلم ان التشريعات إنطاقت من الكونيات وقد أنطاقت السن بعض الحشرات ببيان من الأسرار التكوينية - ومن المناسب أن يتم الوقوف على سر من الأسرار التشريعية ليتبين ان هناك تأثيراً بالغاً لغذاء الوالدين واحوالهما وصفتهما ونياتهما وخيالاتهما وكذلك إنعقاد نطفتهما بل المناخ والظروف المحيطة بها في تربية الطفل(٢).

### ١١٥- فلسفة النكاح

ليعلم أن الوالدان أن للأطعمة بالغ الأهمية على طبائع الأولاد، وليعلم الزوج والزوجة أن النكاح يهدف لإنشاء الصورة الإنسانية وليس أخطاء الشهوة الحيوانية أيها العزيز عليك قبيل

١) كلوز الجواهر، ص٢٤٣

٢) غرر الأمدي، ص٢١٨

٢) شرح معنى الحكمي، ص٢١

الزواج بالإعتكاف على الجوامع الروائية من قبيل بحار الانوار والوافي ووسائل الشيعة للوقوف على سن وأداب النكاح (١).

#### ١١٦ - صفات المؤمن

قال علي المؤمن المؤمن حسوداً ولا حقوداً و بخيلا السلم المؤمن برئ من صفة حسد الناس: كونه يعلم أن كل ما ينال أحد من نعمة إنما يقسمها له الله تبارك وتعالى سواء كانت النعمة مأدية أم معنوية كالعلم والحياة والمنزلة. والحسد إعتراض على الله والمؤمن لا يعترض على الله قط. كما أن قلب المؤمن مفعم بحب الله فلا حقد في قلبه على أحد، بل أن أساء له أحد قابل إساءته بإحسان وسأل الله له المغفرة. كما يعلم المؤمن أنه أن أحسن لإنسان جزاه الله خير من ذلك في الدارين، أضف إلى ذلك فإنه يعلم أن مال الدنيا ومتاعها حطام زائل. المؤمن خير ورحيم بالخلق وسخي طبعه وغني نفسه وعالي هنه، والخلاصة هومؤمن بالله نزيه من جميع الرذائل وتتجلى فيه كافة الصفات الحميدة، فالإيمان التام يجعل المؤمن متخلقاً بأخلاق الله متصفاً بصفات الحق رزقنا الله وإياكم!".

### ١١٧- مناعة الله ومناعة البشر

جميع مناعات البشرية سواء البرية والبحرية والفضائية آداب عامل حفظها ودوامها وإستمرارها الدين، فإن تخلف شيء منها في عمله قيد أنملة هلك، مثلاً لو كانت طائرة اسقطت أو سفينة لغرقت أو سيارة لتحطمت في حادث. مع ان كل هذه المناعات من يد الإنسان لرفاهيته وراحته – قال الله تعالى: ﴿وَاللّه خَلْقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ أن فما ظنك بخلق الإنسان ﴿فَلْيَنْظُر الإِنْسَانُ مِمْ خُلِقَ ﴿\* خُلِقَ مِنْ مَاء دَافِق ﴿\* يُحُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصّلبِ وَاللّه وَالاَ مِنْ مَاء دَافِق ﴿\* عَنْ اللّه والا وَاللّه والا وَاللّه عَلَيْ مَا لكم كيف تحكمون صناعاتك دين، في حين أنك من اهم صنائع الله والا تتفت لذلك؟ ما لكم كيف تحكمون أن

١) شرح قص الحكمة، ص٢٣

٢) غررالأمدي،ج٦، ص١٤

٣) الحكمة العلمية، ص١٢٥

٤) سورة الصافات. الآية ٩٦

٥) سورة الطارق. الأية ٣٠٠

٦) سرح قص الحكمة، ص٣٢

١١٨ - دعاء العبد الشكور

روي ابن بابويه رض الايحضره الفقيه عن كشاف الحقائق الإمام الناطق بالحق المرام الناطق المحق جعفر الصادق الله إن حفص بن البختري روى عنه أن نبي الله نوح الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المعاء عشر مرات صباحاً ومساءاً حتى يسمى بالعبد الشكور: «اللهم أني أشهدك أنه ما أصبح وامسى بي من نعمة وعافية في دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك الشكر، بها حتى ترضى وبعد الرضا $^{(1)}$  فاسع ان يقول ذلك قلبك قبل لسا نك $^{(7)}$ .

# ١١٩ - الأدب والدين

قال أمير المؤمنين الله: «الدين الأدب، الله

## ١٢٠ - الغبية

قال رسول الله ﷺ: «إياكم والغيبة،قالوا: والغيبة يا رسول الله: قال: ذكرك أخاك بما يكره، قيل فإن كان فيه، فالفقد غبته قيل فإن علم يكن، قال فقد بهته، (١٠).

## ١٢١ - القرآن البيان

القرآن تبيان كلمات كتاب الوجود اللامتناهية وبين حقائق الأسماء الغيبية والعينية وتفسير الجامع الإنسان الكامل (1).

## ١٢٢- الإعجاز

﴿ وَإِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِشُورَةَ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءكُمْ فَأَتُوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكُم من دُون الله إن كُنْتُمْ صَادقينَ ﴾، فلما فرغ القرآن من إثبات الوجدانية ذكر دليلاً على صحة رسالة خاتم الأنبياء مؤداه: إن كنتم في ريب من هذا

١) الواقع، ص٥٢٢

٢) الرسائل والأعمال، ص٣

٢) الحكمة العملية ص١٨٢

٤) بحا رالأنوار: ج٨٨. ص٧٤

ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص٧٨٧

القرآن في أنه كلام الله ووحيه وتظنون أنه من صنع النبي فعليكم ان تأتو بسورة من مثله وأتوا بجماعة يشهدون ان ما فعلتم هو قرآناً أو اعدوا من استطعتم ليعاونكم في ذلك وسوف تقفون على عجزكم (١).

## ١٢٣ - كتاب الله

العالم مصحف إلهي كبير والقرآن صورته المكتوبة وكلا الصورتين الإنسان الكامل، فتلك الصورة التكوينية وهذه الصورة التدوينية، وإن شئت قلت: تلكم الصورة العينية وهذه الصورة الكتبية، وكل من جد في تحصيل أسرار الكلمات الوجودية، فهو قارئ للقرآن يقال له: «إقرأ وارق» (٢).

# ١٢٤- القرآن وتطور العلم

إذا ذكر القرآن فأنه يفتح للعالمين بابا من كل علم، وافكاره تفوق قطعاً ما يصل إليه التفكير، ولا يملك إزائه العلماء إلا الإستسلام والحيرة (").

## ١٢٥ - مائدة ربانية

القرآن بصورته الطبيعية وسياقه العادي عربي مبين وقد ترك بصيغة لينفتح به الخامل والنبيه والعامي والفقيه والبدوي والمدني كل حسب مراتبه وسعته حتى لا يحرم أحداً من التغذي من هذه المائدة الربانية (1).

## ١٢٦ - قدم القرآن

هناك وجهان في تسمية علم الكلام: الأول ما ورد من الكلام والقيل والقال في كلام الله والذي عد كلام الله قديماً. روى القوشجي في شرح التجريد عن العامة انهم استغرقوا بهذا

١) ألف كلمة وكلمة، ج٢، ص٢٩٣

٢) ألف كلمة وكلمة، ج٢، ص٤٥٤

٢) ألف كلمة وكلمة، ج٢. ص٦٢

٤) الإنسان والقرآن. ص١٢

### ١٢٧- طراوة القرآن

القرآن الكريم فوق الزمان والمكان وهو غصن طري على الدوام «هو حبل الله المتين لا تنقضى عجائبه» (^^).

### ١٢٨ - ترابط القرآن

ليس المراد من هذا الكلام بطلان النظر العقلي وخطأ تحصيل العلوم العقلية وعدم تمامية البرهان: ذلك لأن نفس القرآن الكريم منطق الوحي يضيف فهم الحقائق إلى العلماء، واخرى إلى ذوي البصائر ﴿ يَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعلْم الَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقّ ﴾ (٩)

١) كشف الرماد في شرح تجريد الإعتقاد العلامة الحلي نقلاً عن شرح القوشجي لتجريد الإعتقاد

٢) سورة القدرن الآية ١

٣) سورة لدخان، الاية ٣

٤) سورة البقرة، الأسة ١٨٥

٥) نهج البلاغة: تحقيق صبحي الصالح: الخطبة ١٢٢

آ) راجع كشف المراد، التعليقات

٧) ألف كلمة وكلمةن ج٢. ص٣٣٦

٨) ألف كلمة وكلمةن ج٣. ص٢٩٧

٩) سورة النبأ. الآية ٦

هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين

## ١٢٩ كلام في مأدبة الله

روى علم الهدى السيد المرتضي في المجلس السابع والعشرين من كتباه الأمالي المعروف بالغرر والدرر عن رسول الله المنتققة أنه قال: "القرآن مأدبة الله"، نافع عن أبي إسحاق الهجري عن أبي الأحوص عن عبد الله بن مسعود عن النبي الله الله قال: ان هذا القرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم، وأن أصغر البيوت لبيت أصغر من كتاب الله. وورد بشأن المأدبة وهي طعام البيت، وهذه المأدبة نزل الله ﴿وَلَكُمْ فَيهَا مَا تَدْعُونَ ﴿ وَ الله نُورَرِحِيم ﴾ (1) القرآن سفرة إلهية ولا أحد خالي اليدين عقب جلوسه على هذه السفرة. فمن يفتح المصحف ويتأمل ما فيه ينتهل منه بقدر إستطاعته "النظر في المصحف عبادة". وقد عنى السيد المرتضى في أمالية المأدبة بمعنيين الأول ما ذكرناه وهو قوله: (المأدبة في كلام العرب هي الطعام يصنعه الرجل ويدعو الناس إليه مشية النبي الله مما يكتسبه الإنسان من خير أدب الرجل يأدب فهو آداب إذا دعا الناس إلى طعامه وشر ابه وينال للمأدبة (بضم الدال) ثم أورد المرحوم السيد خلف الأحمر أنه يقال: مأدبة بفتح الدال ثم أورد المرحوم معنى آخر للمأدبة فقال: المأدبة فقال: المأدبة فقال: المأدبة بفتح الدال شمؤ أورد المرحوم معنى آخر للخلق وتقويماً بما لهم، ولعل هذا المعنى أنسب لتعلموا. إذن فمعنى هذا الحديث أن القرآن أدباً أدب ودستور رباني، فتأدبوا من مادبة الله هذه واحفظوا حدود إنسانيتكم (1).

١ ) سورة يوسف، الآية ٢

٢) سوؤة يونس، الآية ٢٤

٣) سور محمد، الآية ٢٤

٤) الإنسان والقرآن، ص٢٩

ه) سورة فصلت. الآية ٣١-٢٢

٦) الإنسان والقرآن، ص٦٢- ٦٤

١٣٠- المفسر العظيم

يعتبر المرحوم الهي قمشئي في عصرنا في تفسير وترجمة القرآن الكريم. ففي مجال ترجمته للقرآن لا بد أن أقول أنه أول من ترجم القرآن خلافاً لعادة من سبقه - الترجمة اللفظية - حيث استخدم أسلوباً جديداً في ترجمة القرآن ونقله إلى اللغة الفارسية دون أدنى تصرف في المعنى أضف إلى ذلك فإنه قدم تفسيراً بسيطاً من السهولة فهمه وإدركه (١٠).

## ١٣١ - عوالم القرآن

القرآن عوالم: أحد عوالمه القرآن المكتوب وهو هذا القرآن الذي نمسكه بأيدينا ونفتحه ونقرأه باللسان واللفظ، أي عالم المادة والنشأة العصرية، وبما أن تحته صورة فما فوقه مثال ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلاَ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ ﴾ [1]، ﴿ فِي كِتَابِ مَكْنُونِ ﴿ \* ﴾ لاَ يَمَسُّهُ إِلاَ الْمُطَّهَرُونَ ﴾ (٢) وهو القرآن الذي أنزل من مقام الأسماء والصفات من من خزائن الربوبية والملكوت فاكتسب هذه الصورة. قال على المنسلة ، واعلم أن لكل ظاهر باطنه على مثاله. وهذا القرآن المكتوب صور الإنسان الكامل وذلك القرآن صورة الإنسان الكامل العينية (١) ١٠.

## ١٣٢ - السفرة الريانية

قال النبي اللُّهُ الله الفرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم وإن أصغر البيوت لبيت أصغر من كتاب الله (١٠) المأدبة تفتح الدال وصحتها طعام العتيق والمراد القرآن مائدة الله لا يقوم منها أحد دون أن يتناول شيئاً من الطعام، والمأدبة بفتح الدال الأدب، فالقرآن أدب الخلق وتقويمه فعليكم بتعلم الأدب من هذه المأدبة. قال رسول اللُّه سُحُّا اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه المادبي وبي الإحسن تاديبي — وقال: ادبني ربي بمكارم الأخلاق. روي الحديث الأول السيوطي في الجامع الصغير والحديث الثاني الديلمي في الباب التاسع والأربعين من إرشاد القلوب $^{(v)}$ .

١) في سماء المعرفة، ص٢٣٢

٢) سورة الحجر، الآية ٢١

٣) سورة الواقعة، الأية ٧٩

٤) الغرور والدرر، المجلسي

٥) علم الهدى السيد المرتضى

٦) علم الهدى السيد المرتضى

٧) فح سماء المعرفة. ص ٣٢٦

## ١٣٣- القرآن والجنة والدرجات

قال الإمام علي القرآن والعمل بهذاب العنفية: عليك بتلاوة القرآن (بقراءة) القرآن والعمل به ... واعلم أن درجات الجنة على عدد آيات القرآن فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن إقرأ وارق والقرآ هذه الوصية العظيمة بهذه الفصاحة والبلاغة وكم لها من نظير المراد من إقرأ وارق أن لا تتوقف عند أي مقام قرآني تبلغه والوصول إلى ذلك المراد وصول وجودي وإدراكي، وحفظ القارئ من القرآن على قدر إتحاد المدرك والمدرك والإدراك. وذلك لأن حقائق القرآن درجات ذاتك ومدارج عروجك وهكذا تتضح معنى القراءة حسب النشئات العجيب أن المدار هو حرف القرآن الذي له سبعون ألف معنى وبالطبع ليس المراد به هذا الحرف وهذا الأمر يتطلب المزيد من الشرح، فهذا الحرف هو المقامات الوجودية والمراتب الطولية للقرآن (1).

#### ١٣٤ - الحجة البالغة

القرآن الكريم أفضل حجة على نبوة خاتم الأنبياء محمد المصطفى المُعالَّة (١٠).

## ١٣٥ - الأخلاق

قال الإمام علي السيد من أخلص الطاعة (1). فالسيد الحقيقي من كان مران من طاعة الله ذات الحق وشهود الجمال الربوبي كما قال علي الله ذات الحق وشهود الجمال الربوبي كما قال علي الله يوجب العبادة وليس عشق الجنة أو خوف النار أو سائر الأغراض. فالإنسان أنما يبلغ السعادة حين يكون هدفه الشهود (1).

١) الوافية، ج١٤. ص٦٤

٢) الإنسان الكامل في نهج البلاغة، ص٢٥٩

٣) نهج الولاية، ص٦٨

٤) الغرر والدرر للأمدي، ج١، ص٢١٥

٥) الحكمة العملية، ص٧٧

١٣٦- حسن التفكير

عالم الطبيعة أم ورحم لصنع الإنسان، والإنسان إذا فرج من رحم الأم يترعرع في رحم الطبيعة حت يبلغ كماله النهائي، فالإنسان اليقظ لا يفسد رحمه الطبيعي، فهو دائم التفكير في مسار تكامله الإنساني والظفر بسعادته- والذم الوارد لرحم الطبيعة ناشء من إسغراق الإنسان فيه وغفلته عما وراء الطبيعة وهنا ما يفسر كثرة لذم الوارد بشأن الدنيا يعزي إلى الغفلة عن طبيعتها وعاقبتها الله

### ١٣٧ - تفسير القرأن

قال على اللِّيِّيِّيِّ: ،إن هذا القرآن يشهد بعضه على بعض وينطق بعضه بعضاً، (\* ).

#### ١٣٨ - الخيانة

ذلك أن الشخص الذي لايخون لأموال الناس وأعرضهم وأسرارهم التي تعد امانة عنده كون الخيانة نابعة من الطمع والحرص والإنغماس في الشهوات والإيمان الحق بالله ينزه الإنسان عن صفة الطمع والحرص وشهوات النفس الخبيثة، وعليه فمن لا أمانة له إما انه ضعيف الإيمان أو لا إيمان له.

## ١٣٩ - العضو الإلهي

إلهي ما جدوى التوجه بالجسد إلى القبلة دون توجه القلب لرب الكعبة إلهي أنعم على الغافلين باليقظة ووفق اليقظين للمناجاة والدعاء إلهي قال إلهي قال الجن: ﴿سَمَعْنَا قُرْآنا عَجَباً ﴿ ﴾ يَهُدي إِلَى الرُّشُد فَامَنَّا بِه ﴾ (١). فالويل لإنس كان أقل من الجن.

إلهي إن نظرت لك استولى على الخوف وأخذني القلق والإضطراب

١) شرح قص الحكمة، ص١٤٠

٢) نهج البلاغة. الخطبة ١٥٢

٢) شرح قص الحكمة. ص١٤٠

٤) سورة الجن. الآية ١-٣

إلهى إنما تلذذ العين برؤية الجمال والقلب بلقاء ذي الجمال

إلهى أقبلت على ك فلا تردني

إلهى ان سألتك اخذني الخجل وإن لم أسألك أخذني الضجر

إلهى الظاهر جميل فكيف الباطن.

إلهي القلب دون حضور والبصر دون نور نسألك التوفيق

إلهي من أروع من جن فيك

إلهى إغنني من الفقر والفاقة

إلهي لك الحمد فهمت إني لم أفهم 🖰.

#### ١٤٠ - الشفاعة في الدنيا

عليك أن تحمل من الدنيا شفاعتك «إن هي الا أعمالكم ترد إليكم» فلا تظن الوساطة في القيامة. وقد ورد بحث للشفاعة في شرح المرحوم الإحسائي لزيارة الجامعة الكبيرة في قوله «فمن أطاعكم فقد أطاع الله ومن عصاكم فقد عصى الله... (\*\*).

## ١٤١ - الهمة والطريق

لقدج بسطت هذه السفرة العظيمة المليئة بنعم الله والقرآن الكريم، والقابلية أودعت في المرأة والرجل لبلوغ الحقائق القرآنية. فتحرك بسم الله وعلى الله البركة ولا فرق في هذا الأمر بين الرجل والمرأة (٢).

## ١٤٢ - الوفاء بالعهد

١) الر سالة الربانية: حسن زادة أملي

٢) شرح قص الحكمة، ص٢٧٠

٣) شرح قص الحكمة، ص٣٢٥

٤) غررالآمدي، ج٦، ص٢٠

## ١٤٣ مراتب الإحسان الثلاث

### ١٤٤ - الآذن الواعية

ماذا ربح من عمره من أفسد جوهر ذاته. ما قيمة من استغرق في البدن وقتل الروح. من أمر طبيعته على عقله خسر المعركة. من عقل عن الزرع ندم عن الحصاد من أحب نفسه أحب غيره فالكل مسخر له (١٠).

## ١٤٥ - أنواع الصير

قال أمير المؤمنين الصبر ثمر الإيمان و بيدو ان الصبر ثلاث صبر على المعصية. فإن دعت الإنسان نفسه إلى معصية صبر على لذتها وواجهها بالحلم فإن لذة المعصية زائلة – وصبر على الطاعة أن لا يعجل الإنسان في طاعاته وصلواته ويهم لحضور القلب والخشوع. الصبر على البلاء فإن عرضت له معنة ومصيبة وفقر أو فاقة وحبس وتعذيب من عدوه أو سائر الحوادث والبلايا صبر عليها صبر جميل دون شكوى إلى الخلق أو إعتراض على حكم الله أو فزع وجزع وهم وحزن. وإن شبهنا الإيمان بشجرة فإن ثمرتها هذه الأنواع من الصبر، وسيكون المؤمن صابراً على الدوام. كونه يعلم أن كل شيء من عند الله (1).

#### ١٤٦- القلب

القلب ينبوع عالم الملكوت. كما أن القلب وعاء ماء الحياة وهو حرم الله فلا يجوز أن يدخله غيره (١٠).

١) شرح قص الحكمةن ص٣٢٢

٢) سرح قص الحكمةن ص٢٢٨

٣) غرر الحكم، ج٢، ص٤٧

٤) شرح قص الحكمة ص٢٣٤

٥) شرح قص الحكمة. ص٢٧٥

## ١٤٨ -- موضع الحقائق

نفس الإنسان الناطقة وعاء أنوار العلوم وموضع الحقائق والمعارف، ومثل هذا الوعاء وراء المادة والماديات ومن سنخ عالم الملكوت وفي زمرة المجردات. وقد علمت الآن أن النفس متصلة بعين هي منبع وخزينة جميع العلوم ﴿إِنْ منْ شَيْء الاَ عنْدَبا خزائنه ﴾ وماء الحياة أي العلم يفيض من هناك. هذا المنبع للعلوم عالم القدس وملكه القدوس، ﴿الْمَلكِ الْقَدُوسِ الْعَرْيِزِ الْحَكِيمِ ﴾، ماء الحياة هذا ينبع من تلك العين القدسية ويبحث عن موضع قدسي هو القلب السليم حامل ثقل الأمانة أي نور العلم ''.

## ١٤٩ - معراج المعارف

القرآن معراج المعارف، والإنسان بالقدر الذي ينتفع به من منطق الولي هذا، مأدبة الله درحات القرآن حتى يدخل الجنة، بل تنادي الجنة يوم القيامة إقرأ وارق تشير الدرجات إلى عروج الإنسان، فالإنسان حين يعرج يطوي درجات ويقابل الدرجات الدركات التي تشير إلى هبوط الإنسان، والإنسان حين يهبط يطوي دركات ومن هنا كانت جهنم دركات، فالله تعالى الذي يرفع الإنسان في القرآن يعبر عنها بالدرجات ﴿وَالَّذِينَ أُوتُوا النّعلُمُ دَرَجَاتِ﴾ (١). ﴿هُمُ دَرَجَاتُ عِنْدَ الله ﴾ (١)، ﴿فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدّرَجَاتُ النّعلا ﴾ (١)، وقال: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدّرُكِ الْأَسْفَل ﴾ (١)، ﴿فَالُولَئِكَ لَهُمُ الدّرَجَاتُ النّعلا ﴾ (١)، ﴿فَالُولَئِكَ لَهُمُ الدّرَجَاتُ النّعلا ﴾ (١)، وقال: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدّرُكِ

## ١٥٠- الإحسان إلى الرعية

قال على الله عليه على الله عليه على الله عليه على معفرته وأدخله في معفرته الله عليه على على الله عليه والأسرة بالتنبه ويشمل كلامه الله والخادم وورد في الحديث كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته فالكل مسؤول

١) شرح قص الحكمة. ص٣٧٧

٢)سورة المجادلة، الآية ١١

٢) سورة آل عمران، الأية ١٦٣

٤) سورة طه، الاية ٥٧

٥) سورة النساء، الآية ١٤٥

٦) الفرر والدرر ص٢٨٦

يوم القيامة عمن تمت يده بشأن حقوقهم هل عاملتهم بعدل وإحسان وحرصت على سعادتهم وهل راعيت أسرتك في تدبير المنزل وسائر شؤونهم وعليك أن تعد الجواب لتلك اللمسؤولية كي تحظى بمغفرة الله وعفوه ورحمته الله

## ١٥١ - عمق القرآن

كما أن دار الوجود لا نهاية لها، كذلك أفعال الله لا نهاية لها، وهكذا كلامه، كلام كل شخص حسب عظمة وجوده وقلم كل حبس سوقه الوجودية، وأثار كل شخص تعكس ما هو عليه. والإناء بنضج بما فيه قوله تعالى: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلته ﴾ الفرض كما أن الله تعالى وجود لا متناهي فأن أثاره وكلماته لا متناهية ايضاً وليس لكتاب الله حد نقف عنده ونقول بلغنا النهاية فقد ورد في الحديث ان للقرآن ظهراً وبطناً و لبطنه سبعة أبطن، وفي رواية سبعين بطناً ".

#### ١٥٢ - الكتاب الثقيل

إنك نفتح كتاباً لترى ان هذا الكتاب ليس كالجريدة تطالع بهذه العجالة بل تحتاج إلى خلوة ووحده، التي يعكر صفوها صوت سيل الساعة. وبالتالي يحلق بك من مكانك إلى السمو والرفعة بعد أن يسقط عنك كل شاردة وواردة وتعلق وارتباط حتى تتفرغ لفهمه فتعرف أنه كتاب ثقيل لا بد لفهمه من أستاذ درس وبحث وتدبر وتأمل أن.

## ١٥٣- الإحسان وأنواعه

١ } الحكمة العملية. ص١٦٩

٢) شرح قص الحكمة، ص١٢٤

٣) شرح قص الحكمة. ص٤١٤

المصلين — وعليك بالإتصاف بصفات الرحمن. أحسن إلى العدو والصديق فلا شيء أحب إلى الله من الإحسان إلى خلقه فإن اله يحب المحسنين وفقنا الله تعالى لذلك (1).

## ١٥٤- ضيافة القرآن

﴿ لَوْ أَنْزِلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبِلِ لَرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدَعا ﴾ [[] هذا الكلام الرباني هو القول الثقيل وقد حمله الإنسان هذا لقول الثقي مادبة الله التي دعانا إليها. هي السفرة والتناول الربانية التي دعينا لضيافتها، والواقع لو لم نكن مؤهلين للجلوس على تلك السفرة والتناول من اطعمتها الورحية والتزود من محتواياتها والنهوض بعقولنا واستكمال وجودنا، اي أن نتخلق بالأخلاق للملكوتية ونتصف بالصفات الربانية لما دعينا لتلك المأدبة. نعم نزل هذا الكتاب لي ولك (").

## ١٥٥ - ضيافة والدعوة للجميع

إذن الإنسان فم روحه حيث يمكننا الإنفتاح على هذا الكتاب بهذا الفم ونحمل هذا القول الثقيل ونقف على أسراره وأينما تصل يرفعك هذا الكتاب، فقد تكون أية شخص بوابة والآخر باب والثالث والرابع عوالم، فالسفرة ممدودة مليئة بالطعام واالدعوة عامة ولا يوجد أي مانع وليس هنالك من بواب ولا حارس ولا حاجب، فهل من متقدم ليتناول ما شاء على قدر جوعه واستعداده (1).

### ١٥٦ - نتيجة الإحسان

قال علي الله من أحسن إلى الناس حسنت عواقبه وسهلت طرقه "أي من كان همه الإحسان إلى الاخرين وفعل الخير سهل الله عليه مشكله وهون عليه ما يكفيه.

١) الحكمة العملية، ص١٦٦

٢) سورة الحشر، الآية ٤١

٢) شرح قص الحكمةن ص٤١٤

٤) شرح قص الحكمةن ص١٥٤

٥) شرح قص الحكمة، ص١٥٥

## ٧٥١ - صورة الإنسان في الآخرة

صورة كل إنسان في الأخرة نتيجة عمله وغاية فعله في الدنيا وقال تعالى بشأن إبن نوح ﴿إِنَّهُ عَمَلَ غَيْرُ صَالِحَ ﴾ ال

## ١٥٨ - الإستغفار

إلهى كنت أعتقد منذ سنين أنى حافظ دينك أستغفرك ليلة الرغائب ههذ، والان فهمت ان دينك حافظنا أحمدك أللهم.

#### ١٥٩ - كلمات الله

إليه ما أكثر من يدعى العبودية وترك الدنيا فإن أقبلت الدنيا عليهم ولوا ظهورهم لكل شيء، الكل لم يوفق في الإمتحان إلهي بحق كلماتك ثبت قلبي علة دينك.

#### ١٦٠ - اهدنا الصراط

إلهي أنا عاجز وأسى على الطريق والعقبات صعبة وقطاع الطرق كثيرون، يا هادي إهدنا الصراط المستقيم. صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين $(^{ imes)}$ .

## ١٦١ - إقرأ كتابك

إذا انقطع الإنسان من الدنيا وخلع عن جسده ثياب هذه النشأة الواطئة ورفع عن عينه الحجاب تزداد قوته االمدركة فيصبح علمه غيبياً وغيبه شهادة، فيرى نتائج أعماله ويشاهد آثارحركاته وافعاله ويقرأ صحيفة أعماله بما فيها كل ما قدم ﴿ وَكُلِّ إِنْسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ في عُنُقه وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقيَامَة كتَابِاً يَلْقَاهُ مَنْشُوراً ﴿ \* ﴾ اقُرَأْ كتَابِكَ كَفَى بنَفْسكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسيباً ﴾ <sup>(٣)</sup>.



١) سورة يوس، الآية ٨٢

٢) الرسالة الربانية

٣) سورة الإسراء، الأية ٦٨

#### ١٦٢ - المروءة

قال علي المروءة صدق اللسان وبدل الإحسان». فالمروءة صفة المطهرين والسخاء والإحسان صفة أخرى ويلزم من الصفة الأولى الصدق والوفاء وإتقان العمل، ومن الثانية الشجاعة وقوة النفس وعلو الهمة (١٠).

#### ۱۹۳ – هارون

روى ان هارون حج البيت سنة و معه طائفة من قريش وزعماء بعض القبائل ومنهم أيضاً موسى بن جعفر عليه فالتفت هارون إلى قبر النبي النبي قائلاً: «السلام عليك يا بن العم فقال موسى بن حعفر السلام عليك يا أبت، فاتقلب هارون وقال الإمام الله حق لك أن تفخر بذلك» (٢).

#### ١٦٣- التواضع

التواضع من صفات أولياء الله ولاليس للإنسان دون هذه الصفة بلوغ أي مقام معنوي، كون العزة والرفعة بيد الله وورد عن المعصوم الله عن تواضع لله رفعه.

### ١٦٤- عاقبة الشهوات

من الدلة على ان الإنسان في دار الآخرة ليس من هذه (ألا المادة الطبيعية بل بصورته النفسانية المدركة قوله تعالى: ﴿وَنُنْشِئُكُمْ فِي مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ وقوله: ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عَلَيْيِن ﴾ وممن الواضح أن ما في عليين ليس من المادة الجسمانية ، إذا فقد اتضح ان الإنسان في القيامة بعلومه ومعتقداته ، فإن كانت علومه من قبيل الشهوات المذمومة والأماني الباطلة والأهواء الفاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في القيامة بعلومه ومعتقداته ، وكتابه في سجين (ألا القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في سجين القاسدة القاسدة فهو من أهل النار وكتابه في القيام القاسدة القاسدة في القيام القاسدة القاسدة في القيام القاسدة القاسدة القاسدة القاسدة القاسدة في القيام القاسدة ال

١) الحكمة العلمية، ص١٦٢

٢) رسالة الإمامة. ص٣٠٠

<sup>(1</sup> 

٤) عيون مسائل النفس وشرحها .ج٢. ص٥١٠٥

## ١٦٥ - جزاء الإنسان

إِن الإنسان في الآخرة هوعمله ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لَلْإِنْسَانَ إِلَّا مَا سَعَى ﴿ ﴿ ﴾ وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرى ﴿ \* ثُمُّ يُحْرَاهُ الْحَرَاءَ الْأُوفِ ﴾

## ١٦٦ - أفضل الأعمال

قال على الإحسان الإحسان الإحسان الإحسان من كمال على الإحسان بالإحسان من كمال الجود، أي أن احسنت لأحد فكرر إحسانك ولا تظن أنك ستبلغ كمال الإحسان، فكلما أحسنت عند العرفاء التوجه التام لله "".

## ١٦٧- العمل الصالح

قال الشيخ البهائي في كشكوله أن بعض المفسرين قال في الآية الشريفة ﴿وَيُنْجُي الله الَّذِينَ اتَّقُوا بِمَفَازَتِهِمْ لا يَمْسُهُمْ السُّوءُ ﴾، إن العمل الصالح يقول لصاحبه عند رؤية الشدائد يوم القيامة: إركبني لطالما ركبتك في الدنيا فيركبه فيمر به بسلام على شدائد يوم القيامة<sup>(٤)</sup>.

## ١٦٨ - الحشر مع الحبيب

يحشر كل إنسان مع سعيه وعمله وما يحبه لو أحب صنما يحشر معه، فالله تعالى يقول: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَغَبُدُونَ مَنْ دُونِ اللَّهِ حَصَبٍ جِهَنَّمَ ﴾ (٩٠).

## ١٦٩- أفضل الشرف

قال أمير المؤمنين الفضل الشرف كف الذي وبذل الإحسا، فقد اعتبر الله أن ما

١) عيون مسائل النفس وشرحها.ج٢. ص٥١٣

٢) غررالاًمدي، ص٨٧.

٣) الحكمة العملية. ص١٦٣

٤) عيون مسائل النفس وشرحها.ج٢. ص٥٣١ه

٥) عيون مسائل النفس وشرحها . ج٢ ، ص ٥٣٣

يوجب الشرف أولا ترك ظلم العباد وأذاهم. ثم ان الإحسان يوجب العزة والرفعة، فقد قال على المناس المناس من كافيء على القبيح بالجميل، إدفع بالتي هي أحسن السيئة (١٠٠٠).

## ١٧٠ - دابة الأرض

هناك في باطن كل إنسان حيوان صوري بكافة أعضائه وقواه وحواسه ولا يموت بموت بدن الإنسان ويحشر يوم القيامة بصورة تنسجم مع معناه. وعليه يترتب الثواب والعقاب، وحياته ليست حياة عارضة وزادة على خارج هذا البدن بل حياته النفس، وهذا الحيوان متوسط بين الحيوان العقلي والحيوان الحسي فيحشر يوم القيامة بصورة هيآت وملكات النفس، وإلى هذا يعود معنى التناسخ الوارد عن الحكماء كافلاً مؤن وسبقيه سقراط وفيثاغورس وسائر أعلام الحكمة، كما نؤول لهذا المعنى الروايات الواردة عن النبياء وكذلك الآيات التي أشارت إلى التناسخ ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا للا يُوقِقُ فِوزَعُونَ ﴾ [المحكمة فَوْجَا مَمْنُ يُكذَبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [المحكمة فوْجَا مَمْنُ يُكذَبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [المحكمة بيورة معنى المحكمات كافلاً المحكمات كافلاً المَلْ يُعَلَيْهِ اللّهُ فَوْجَا مَمْنُ يُكذَبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ المحكمات كافلاً المحكما

# ١٧١- أجناس العوالم

العوالم والنشئات ثلاث: الأولى ما تحت النشاة الأولى وهو عالم الطبيعيات والماديات التحادثة والكائنات الفاسدة الاثانية لنشأة المتوسطة وهي عالم الصور والمحسوسات الصورية دون مادةوهي زائلة وذاهبة وفاسدة ومبتذلة خلافاً لنشأتتين الأخريين ولا سيما النشاة القادمة وهذه النشأة ما وراء الكمل ومعاد المقربين والإنسان في الحقيقة هو مجتمع بالقوى لهذه العوالم (۲).

١) غررالآمدي، ص٨٩

٢) سورة النمل، الآية ٨٢

٣) غيون مسائل النفس وشرحها. ص٥٢٥

١٧٢ - حسن الخلق

قال على القادت شهوته وغضبه لسلطة العقل، والعقل يفكر بالعاقبة والذي بهم سلامة الجسم والروح وصحتها وأث رحسن الخلق يعيش الإنسان عيشة هانئة بقلب مطمئن دون ادنى هم أو غم، كما أن من آثار حسن الخلق في البيت نشاط وحيوية أهله ويوجب حب الجار والقرابة وبالتالي يوجب رضا الله وعليه فحسن الخلق يعيش سعيداً في الدارين وبالمقابل سوء الخلق «سوء الخلق نكد العيش وعداب النفس، وقال في موضع أخر من سائ خلقه ضاق رزقه (۱).

## ١٧٣ - ثواب العمل

قال تعالى: ﴿ وَلا تُجُرُونَ إِلا مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ ، ولم يقل بما كنتم تعملون أو مما كنتم أو نظائر ذلك فتدبر (١).

#### ١٧٤ - الحياة الدنيا

قال تعالى: ﴿ وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَ لَهُوْ وَلَعَبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الأَّخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (").

## ١٧٥ - الأمانة

قال علي على عمل بالإمانة فقد أكمل الديانة ""، شرح ذلك إن حفظ الأمانة والتنزه عن العذر والخيانة دليل على كمال التدين: ذلك أن من يؤمن بالله واليوم الآخر والحساب والكتاب أنما ينظر بين الأمانة لأموال الناس وأعرافهم ولا يلوث نفسه قط بالتعرض لغيره وظلمه، فهو يخاف الله ولا يأمن عقابه ومثل هذا الإنسان يبلغ مرتبة من الكمال في الدين، فمن وصف بالأمانة وصف بالديانة هي من الصفات الحميدة في الإنسان ".)

١) الحكمة العلمية.ص١٢٢

٢) عيون ومسائل النفس ج٢. ص٥٣٩

٣) سورة العلكبوت، الآية ٦٢

٤) غرر الأمدي، ج٥، ث٨٨٤

٥) الحكمة العلمية، ص١٣٠

#### ١٧٦ - جهنم

جهنم عبارة عن باطن هذه النشأة حين ظهورها في النشأة الآخرة وسبب رفها بألف فإن كون عالم جهنم عالم التصاد فأجزائها لا تجمع إلا بيد الملائكة الغلاظ الشداد. وجاء في تفسير السعادة للكنابادي رحمة الله تعالى: اعلم أن دركات الجعيم في الآخرة. ومن كان بينه وبينهها سخية يدخلها فأبوابها مغلقة ولذلك يقال ﴿ادْخُلُوا أَبُوابِ جَهَنَم ﴾ [1]. وقال تعالى: ﴿حَتَى إِذَا جَاءُوهَا فَتَحَتُ أَبُوابُها﴾ [1] ففتح أبوابها يترتب على قدوم اهلها، فأبوابها قيل ذلك مغلقة، والدنيا نموذج للجحيم والأخلاق الذميمة.

ومشتهيات الآلآم والأسقام من فوران الجحيم والبرزخ بجهة هو جحيم الدنيا، كما أن البرزخ بجهة جنة الدنيا، والجميع يردون الأعراف ويردون الجحيم، بمعنى مشاهدتها لا بد لجميع المؤمنين والكافرين من العبور من الدنيا والإتصاف بشهواتها ويتجاوزون صفات النفس السيئة والكل ينبغي ان يختار البرزخ طوعاً أ، كراهيته، غلا أن عبورها يتفاوت حسب الأحوال والأشخاص، والكل يرد الأعراف ويدخل جحيم الآخرة ولكن يمعنى مشاهدتها وعلى هذا الأساسا ينبغي ان نتهم الأخبار الواردة في هذا الباب، وقد نسخت الآية السابقة بهذه الآية أن ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمْ مَنَّا الْحَسْنَى أُولَئكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [1]. لأن هذا النسخ جزئي بحسب الأشخاص والأحوال، وليس نسخاً كلياً؛ لأن هذا الورود من لوازم وجود الإنسان وكيفية خلقه ومن هنا قال تعالى بعد الخبار عنها: ﴿كان ذلك حتماً مقضياً ﴾ لكن قد ينال الإنسان خيانا جذبة رحمانية فلا يبقى أثر عليها من الدنيا وجعيمها!!

### ١٧٧ – العهد

قال على الصدق هنا الصدق الوفاء بالعهد المراد من الصدق هنا الصدق في القول والفعل وهو مقام الصادفين الذيون يوفون بعدهم كالشخص يتصف بالوفاء فهو أمين مع الله وصادق في كلامه معروف بشجاعته ومروءته وسائر الصفات الحميدة، ومن لم يكن وفيا فهو

١) سورة النمل، الآية ٢٩

٢) سورة الزمر. الأية ٧١

٢) سورة الأنبياء. الآية ١٠١

٤) عيون مسائل المفس. ج٢، ص٣٧٧

٥) غرر الأمدي، ص٦٨

فاقد لسائر الصفات الحميدة ومن هنا عد حفظ العهد والأمانة من كمال الإيمان ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لاَمَاناتهمْ وَعَهُدهمْ راعُونَ﴾ [1]. فالصفة الأخرى للمؤمن رعاية الأمانة والعهد (٢).

## ١٧٨ - البدن في الآخرة

أن الفرق بين الجسد البرزخي والأخروي بل كافة الأمور الآخروية بالشدة والعنف والصفا والكدورة، لأن الإنسان بعد موته ما دام قريب العهد بالدنيا ويلتفت خلفه فكل مايشاهده ويراه له خط من كلهيا وهذا هو حكم البرزخ، فإن قلت كيف يكون الجسد الآخروي هو الجسد الدنيوي والحال يفنى هذا الجسد أقول اولاً بمقتضى القواعد السابقة بقاء الجسد الاخروي هو بقاء الجسد الدنيوي وثانياً: كل جسد دنيوي باق في حده ومرتبته لأن الصورة لا تنقلب إلى صورة أخرىن كون كل صورة منازعة ومعاندة للصورة الأخرى فكيف نقبلها؟ نعم الهيولا تقبل الصورة في زمان، ثم تخلع منه تلك الصورة بعد زمان آخر فيرتدي البدن تلك الصورة في الزمان الاخر، وإلا لو استحالت الصورة صورة أخرى لكان من المحال حدوث الإنقلاب، فلحم البدن كونه صورة لا يصبح تراباً. كذلك لا يصبح شيئاً آخراً، كون كل يستعصي على الاخر، فصورة البدن صورة التراب والديدان كل في حده (٢).

# ١٧٩- الكلم الطيب

قال تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾، فالكلم الطيب روح المؤمن والعمل الصالح العارف العقلية، وذلك العمل يرفع الكلم الطيب: أي يرغبه بدار النعيم وجوار الكريم ويرفعه هناك(1).

#### ١٨٠ - فضل حسن الخلق

قال علي الله على الخلق رأس كل بره (١٠) فمن حسن خلقه فقد منح افضل وأحسن نعم الله، كون حسن الخلق سعيد بعدم رؤية الآلام في الدنيا وعيشته هنيئة وكذلك في الاخرة

١) سورة المؤمنيون. الآية ٩

٢) الحكمة العملية، ص١٣٠

٣) عوين مسائل النفس: ج٣. ص٥٥٥

٤) عوين مسائل النفس: ج٢. ص٩٧

٥) غرر درر الأمي. ص١٦٧

وإبعاده عن العقبات والعذاب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده مع سعيد في الآخرة أيضاً وسرور. ومن هنا قال رسول الله مُنْفُقُهُ: «بعثت لأتمم مكارم الأخلاق» [11].

#### ۱۸۱ - التقوى

جاء في الباب التاسع والستين من مصباح الشريعة ان التقوى ماء يتدفق من ينبوع معرفة الله. فالتقوى لا تتحقق دون معرفة، فمعرفة الإمام جذر التقوى وينبوعها أناً.

### ١٨٢ - خدمة الخلق

قال علي الله عليه الناس أنفعهم للناس، وورد في موضع آخر: «أن من نوى خيراً للناس وسع الله عليه رزقه، ومن أوسع على عياله أطال الله عمره ومن ظلم العباد أبغضه الله وممن أحبهم وأحسن إليهم أحبه الله» ﴿إِنَّ اللهَ يُحبُّ الْمُحْسنينَ ﴾ [1].

## ١٨٢ - صعود الروح الطيب

قال تعالى بحق أرواح عباده ﴿إلَيْهِ يصْعَدْ الْكَلْمُ الطَّيْبُ ﴾. الأرواح طاهرة لأن الطيب في الشريعة يعنى الطاهر، كما يأتيبمعنى الحلال أحياناً والذي يعود للطهارة أيضاً، ثم قال: والعمل الصالح يرفعه حيث لا بد من سخية بين الغذاء والمتغذي وغذاؤ الروح العلم كما ورد في الأحاديث (1).

## ١٨٤ - علم الإمام عمل

اعلم أن العلم مشخص ومقوم روح الإنسان والعمل وم قوم بدنه وزقد علمت ان العلم والعمل مقوم الإنسان وقد قال رسول الله الله العلم أحكام العمل والعمل تابعه العلم العمل مقوم الإنسان وقد قال رسول الله الله العلم أحكام العمل والعمل تابعه الله العلم العلم العمل العمل

١) الحكمة العلمية، ص١٣٨

٢) عيوم مسائل النفس، ج٢، ص٥٣٠

٢) الحمكمة العلمية. ج١، ص٤٩٧

٤) عيوم مسائل النفس. ج١ .. ص٤٩٧

٥ ) عالم اليقين. ٿ٥

والأبدان متفاوتة والتفاوت بالكمال والنقص ومرادنا من الأبدان أبدان شخص إنساني تتفاوت الأبدان والملكات العلية، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرِجَاتٍ﴾، ﴿لَهُمُ دَرِجَاتٍ﴾، ﴿لَهُمُ دَرِجَاتٌ عَنْد رَبْهُمُ ﴾، ﴿فَأُولُئك لَهُمُ الدّرجاتُ الْعَلاّ ﴾ ال

## ١٨٥ - الإنقطاع عن الخلق

قال علي الله بالتنزيه عن صفاته وأطوار الخلق والخروج عن حدود الماهية ويفوق حد التصور تعرف الله بالتنزيه عن صفاته وأطوار الخلق والخروج عن حدود الماهية ويفوق حد التصور والوصف فإنك لم تبلغ معرفته وفي مقام العمل ان تغمض طرفك عن جميع الخلق ولا تتوجه سوى لله في العبادة ولا في الحاجة وتطرح الجميع من عينك أزاء الله، آنذاك ستعرف الله معظم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم وبالنتجية فمن عظم الله عنده انقطع عن الخلق وتوجه إلى الخالق الله الخالق الله عنده الخلق وتوجه إلى الخالق الله الخالق الله عنده التحلق عن الله الخالق الله الخالق الله الخالق الله الخالق الله الخالق الله عنده القطع عن الله الخالق الله الخالق الله الخالق الله الخالق الله عنده القطع عن الله الله المخالق الله الخالق الله الخالق الله عنده القطع عن الله الخلق وتوجه الى الخالق الله عنده القطع الله المؤلفة المؤلفة الله المؤلفة المؤلفة

#### ١٨٦- التفكر

#### ١٨٧ - الله

ماذا فقد من وجدك وماذا وجد من فقدك، ما لذة من لم يذق حلاوة حبك وكيف يذقها ما لم يبلغ كنه توحيدك (1).

#### ۱۸۸ - الیسر

إلهي خلا بك المجانين دون سي في عالم الأفاق ولم يكن ذلك لعبادك العرفاء (١٠).

١) عيون مسائل النفس ج٢، ص٢٩

٢) غررر ورر الأمدي ص٥٦٠

٣) الحكمة العلمية، ص٧٠

٤) سورة القصص، الأية ٦٨

٥) الرسائل والأعمال ص٧٥

٦) الرسائل الرباينة

٧) الرسائل الربايلة

#### ١٨٩ - ذروة الحب

إلهي حب الوالد للولد أعظم من حي الولد للوالد مع خلوها من العلة والمعلول فكيف حبك لنا وأنت العلة المطلقة<sup>(1)</sup>.

#### ١٩٠ الصلاة

الهي كسوتني ثوب الوجود ولم أكن شيئاً. وكنت نائماً وأفضت علي نعمة اليقظة، وكنت عطشاً فرويتني ماء الحياة وكنت متفرقاً فجمعتني أللهم وفقني لدوام الثلاة ﴿الَّذِينَ هُمُ عَلَى صَلاَتهمُ ذَائمُونَ ﴾ (٢).

## ١٩١- المصلي والمناجي

إلهي أين المصلي من المناجي وأين تالي الفرقان من اهل االقرآن : طوبي للمصلي وتالي الفرقان وأهل القرآن<sup>(٣)</sup>.

## ١٩٢- الخطوة الأولى

عزيزي القدم أول في السلوك التوب والطهارة من المعصية والإبتعاد عن القول البذي، والسلوك القبيح والعادات الذميمة تدبرفي كلام الغفور الرحيم ﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحبُّ الْمُتَطَهْرِينَ ﴾ (١).

#### ١٩٣ - المزاح

أحفظ سورة الأخلاص بإخلاص وكن رحيماً بالعباد واحذر الكلام الطائش وإن كان مزاحاً تجنب القسم وإن كنت صادقاً، أن كنت واقفا بيد من كان جالساً عليك بإداء الصلاة في اول

١) الرسائل الربايقة

٢) الرسائل الرباينة

٢) السابق.

٤) الرسائل والعمال، ص٢٨

وقتها إغتنم تجارتك فالعاطل من تخلف عن الدنيا والاخرة، التجارة لا تمنع العبودية ﴿رِجَالُ لا تُلْهِيهِمْ تَجَارُةُ وَلا بَيْعُ عَنُ ذَكُر الله وَإِقَامِ الصّلاة وإيتَاء الزُّكَاة ﴾(١).

## ١٩٤ - الإخلاص في العمل

قال علي على الإخلاص في العمل العالم العالم العالم المالية الإ

### ١٩٥ - الفتوة والمروءة

قال علي المن الخلق يورث المحبة ويولد المروءة الله من أحسن لخلق الله سواء اهله وزوجه وولده أو رفاقه وجاره وعاشرهم بخلق طيب أحبه الجميع وكنوا له الإحترام وبالنتيجة يوسع عليه في رزقه في الدنيا وينال السعادة في الآخرة. جدير ذكره أن الخلق الحسن لا يقتصر على اللسان، ومن مصاديقه العلم والمعرفة والإحسان إلى الناس.

## ١٩٦- الطعام والكلام

عليك بنافلة الليل وقل من أعماق قلبك إنهي أتيتك فاقبل علي ولابد أن ترعي الضرورة في الطعام والكلام والمقام. ﴿وَكُلُوا واشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا ﴾(٤).

## ١٩٧- وكيل النفس

فوض أمرك إلى الله وأجعله وكيلك فإنك لن تجد من هو أجدر منه وأعلم وأوفى وأبر وأرحم ﴿حَسَٰبُنَا الله ونعُم الوكيل﴾ في المناب الله ونعُم ونعُم الله ونعُم الل

١) الرسائل والعمال ص٢٨-

٢) غرر الآمدي. ج١، ص٣٨

٣) غرر الامدي. ج١، ص١٦٧

٤) الرسائل والأعمال ص٧٧

٥) الرسائل والأعمال ص٧٢

#### ١٩٨ - الشرف

قال علي الخلاق وملكه على الأعراف حسن الأخلاق، (١) فمن تعلى بحسن الخلاق وملكه الحكمة والسخاء والشجاعة وعلو الهمة انطوى على الشرف الذاتي وعظمة الروح وكان أهل النجابة والأصول بعكس من اتصف بالأخلاق الذميمة التي تكشف عن خبث أصله وحقارة نفسه وذلة روحه (٢).

## ١٩٩- شفاعة الروح

أيها العزيز كثرة الطعام تميت القلب وتؤدي إلى الطغوى والجوع من أجل خصال المؤمن (٢٠).

#### ٢٠٠- السخاء

قال علي على السخاء يمحص القلوب ويجلب محبة القلوب الله المالي المعبة القلوب المالي

## ٢٠١- الحد من الحيوانية

ليكن النوم ست ساعات إلى جانب حفظ اللسان وهجران أهل الغفلة فهي كافية في الحد من الحيواينة (°).

### ٢٠٢ - جناحان الطيران

عليك قدر المستطاع بالذكر والفكر فهما جناحا العروج إل سماء المعرفة، وقد ورد الحث على أذكاء الصباح والمساء كما ورد في المأثور وأهمها الذكر عند النوم على الطهارة (١٠).

١) غررالآمدي، ص٣٠٢

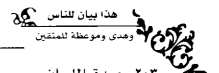
٢) الحكمة العلمية،ص١٢٣

٣) رسالة لقاء الله، ص١٨٣

٤) غرر الامدي/ج٢، ص٣٧

٥) في سماء المعرفة. ١١٠

٦) في سماء المعرفة. ص١٠٧



## ٢٠٣ - صدق اللسان

قال على على المنصفة الجدل صدق لسانه» - تستلزم صفة الصدق لدى النفس المتصفة بالمروءة والشجاعة والهمة العالية، صفة الصفاء والرجولة على العكس من صفة الكذب، لدى المنافق والتي تستلزم صدق النفس والخيانة كالم

### ٢٠٤- حلاوة الجنة

قال أمير المؤمين ﷺ: «العارف إذا خرج من الدنيا يجده السائق والشهيد يوم القيامة ولا رضوان الجنة في الجنة، ولا مالك النار في النار، قيل: وأين يقعد العارف؟ قال: ﴿في مَقْعِدُ صدُق عند مليك مُقتدر ﴾ أنا. فلا بد أن يدخل العارف جنة الذات ﴿وَادْخُلَى جَنْتَى ﴾ فإن كانت الجنة حلوة فخالقها أحلى $^{(7)}$ .

#### ٢٠٥- حلاوة اللسان

قال علىﷺ: «من عذب لسانه كثر أعوانه الله الله

## ٢٠٦- القرآن وتهذيب الإنسان

لتغادر الطبيعة خطوة وتتجه صوب العالم الإله وما وراء الطبيعة وهذا باب تلجه من الطبيعة إلى ما وراءها وهو مفتوح لنا يبتدأ عادةو بالسير والسلوك، ولا بد قبل من الإنطلاق إلى ما وراء الطبيعة من بوابة معرفة النفس حتى تبلغ مرحلة تجلى الحق فهناك الملكوت الذي يتجلى للسالك وهو التدبير التام لكل شيءأنذاك يبدأ التكامل على صعيد البصر والبصيرة وهو سفر «من الحق غلى الخلق» فالسفر فيه من انفس غ ما وراء الطبيعة والفيلسوف الطبيعي يرافق الفيلسوف الرباني إلى هذه العقبة، أنذاك يجتازه الرباني فيحلق في عالم الطبيعة وديار المرسلات - ومن الطبيعي أن يتجول الطريق في عالم الطبيعة فطريقها صعب وشاق طويل-

١) في سماء المرفة. ص ١١

٢) سورة القمر، الأية ٥٦

٣) کشکول خلق، صر٣

٤) غررالآمدي، ص٢٦٥

ليس الطريق مستقيما ليكون سفره صعودياً. والكلام هناك يغيب فيه ما تالفه هنا لتقتصر على البرهان والوجدان والعرفان ونور العلم ومنطق الوحى (١).

## ٢٠٧- إعجاز القرآن

قال تعالى فيعدم إختلاف القرآن ﴿ ولو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ الله لُوجَدُوا فيه اخْتلافاً كثيراً ﴾ وهذا الإعجاز فيالقرآن بأجمه وليس في كل سورة. ذلك لأن عدم الإختلاف في سورة ليس معجزة (٢).

## ٢٠٨- القرآن معجزة باقية

أرجحية معجزة القرآن على سائر المعجزات:

أولاً انه حجة على الغائب كما و حجة على الحاضر، مثلاً كانت تحمل سور القرآن وآياته على عهد النبي المناطق البعيدة والنائية وتتلى على الناس، في حين سائر المعجزات أو سائر الأنبياء كانت تقتصر على منطقة معينة ولم تكن تشاهد في غيرها فربما لا يؤمنون بها ولهذا انتشر الإسلام خلال فترة قصيرة في كافة أنحاء الجزيرة العربية، بينما لم تنتشر رسالات سائر الأنبياء بهذا الشكل،فرسالة بني الله عيسى ظلت لمئات السنين محصورة ضمن فقة قليلة. ثانياً: ان القرآن معجزة باقية وممكنة دائماً ولكل شخص فله أن يبحث عنه خلافاً لسائر المعجزات فلعل هناك اليم من ينكر معجزات موسى وعيسي وعيسى ويبرأ الأكمة تنقلب عصا موسى إلى أفعى ولم يتعلق البحر ولم يكن عيسى وعيسي الموتى ويبرأ الأكمة والأبرص فهذه أساطير ما قبل الأف لم ترها وتلمسها ولا تثق برواتها، بيما لا يسعه التقوه بههذ الكلمات أزاء االقرآن فكل من يقول هذا قول البشر تحتج عليهع بالقول فأت بمثله. وما أكثر أعداء الإسلام في كل عصر ومصر وقد عجزوا عن الإتيان بسورة مثله، نعم يقولون القرآن ليس على شيء ولا اهمية له مع ذلك لا يقدرون على الإثيان بأية مثله وهذا من العجائب ليس على شيء ولا اهمية له مع ذلك لا يقدرون على الإثيان بأية مثله وهذا من العجائب حيث تتنافى في أقوال جيمع المنكرين الثالث ان كان هنالك إمكانية لادعاء السحر ولشعوذة والحيلة بشأن معجزات الأنياء فإن ذلك ليس وارد بشان القرآن وإعجازه وأن رمى بالسحر والحيلة بشأن معجزات الأنياء فإن ذلك ليس وارد بشان القرآن وإعجازه وأن رمى بالسحر والحيلة بشأن معجزات الأنياء فإن ذلك ليس وارد بشان القرآن وإعجازه وأن رمى بالسحر

١) في ماء المعرفة. ص٦٩

٢) ألف كلمة وكلمة. ج٢، ص٢٩٩

فذلك أن من البيان لسحرا أو أن هذا إلا سحر يؤثر فهو من باب المجاز والتشبيه وليس حقيق السحر فهم يرون أن له قوة السحر على القوب وقد عجز السحرة هم الآخرون عن الإتيان بمثله، لنفترض ان شخصاً كنه اله مناحياء الموتى إلا أن وحياً لم ينزل عليه ليقلد الآخرين تكليفاً وبالطبع فإن مثل هذا الشخص ليس نبياً، وإن أحيى المزتى وإن أراد هذا الشخص ان يستفيد من قدرته ويدعى النبوة كذباً ويأتى الناس بتكاليف ويحيى الموتى فهل في ذلك دلالة على نبوته؟ قطعاً لا، لكن لعل هناك من يقول أن اله لن يمكن الكاذب من إظهرا المعاجز ونجيب عن ذلك لو كان هذا الأمر ممكناً ويسع الإنسان بلوغ هذا المقام فما الفرق بين المؤمن والكافر والكاذب والصادق. وقد نقلت بعض العجائب عن مرتاضي الهند عيد الأوثان مع انهم غير مسلمين وليسوا من الصالحين وورد في الأخبار أن شخصاً يدعى المقنع يدعى النبوة على عهد خلافة بنى العباس وصنع له معجزة بحيث التحق به عدد من االناس فإن قيل كل هذا من السحر. نقول أن العامة لا تميز بين الحسر والمعجزة - وذكر المتكلمون أن الله الحكيم لا يرضى لعباده الضلال فإن ادعى أحدهم النبوة كاذباً كان علىالله ان يظهر بطلان عمله - الرابع أن القرى نفسه معجزة يختلف عن سأى العاجز التي تحتاج إلى مقدما، فهنالك فرق بين من يقول أنا طبيب ودليلي أني اعالج المرضى وآخر يقول أني طبيب كون يدرسته في كلية الطب، الخامس ان سائر المعجزات تقع على أساس الوعد والوعيد والترغيب والترهيب للإيمان بينما القرآن على أساسا العقل والتدبر، معجزات موسى كالحية لإخافة الناس وتسليط الجراج عليهم فالخوف يدفعهم لتصديق موسى المناس وكان عيسى يبرأ الأكمة والأبرص ويشفى المرضى ويطمع الناي لآجل المنافع. اما القرين فهو حجة وبرهان فه مما ينبغي التدب فيه وهذا ام رإلهي مخالفته تغضب الله في الآخرة وعليه فلا بد من الإيمان والإيمان الخالص ما لم يكن مبنياً على الخوف ولا الطمع، بل على اساس الحجة والبرهان فأن قيل السيف والطمع بالغنائم يوجب الإمان فسترد على ذلك (١٠).

# ٢٠٩ - الأخبار بالغيب

من إعجازات القرآن ان يتضمن العديد من الأخبار بالغيبيات من قبيل ﴿غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ \* فِي بِضْع سِنِينَ للهِ الرُّومُ ﴿ \* فِي بِضْع سِنِينَ للهِ

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٩٣

الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعُدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرِحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ وساثر الآيات التي ستذكر في محلها إن شاء الله وهذه المعجزة محصورة في آيات الغيب ولا تشمل جيمع السور والآيات، نعم أخبار الغيب في بعض الآيات دليل علىصدقه في ساثر الآيات (١٠).

#### ٢١٠ - البلاغة

معنى البلاغة الوصول ولبلوغ فإن بين المتكلم والكلام بحيث يبلغ قلب السامع ويستحوذ برسالته عقله يقال له كلام بليغ ولا شك ان القرآن معجزته في بلاغته. فقد أحال تلك البيئة الموحش خلال مدة قصيرة من حالة النهب والسرقة والظلم والوثنية إلى بيئة صلحن وموحدة مؤهلة لتعلمي وتأديب الدنيا بأسرها فيرعوا بالسياسة والحكمة. وكافة متطلبات الحياة ومن الواضح ان كلام الله أث في قلوب العرب بحيث تغيرت طبيعتهم ولم تفلح سائر المعجزات مقارنة بكلام الله في خلق هذه الحالة من الطاعة والتسليم (١).

# ٢١١- فصاحة القرآن وبلاغته

الناس قسمان بالنسبة لفصاحة القرآن وبلاغته قسم يعلمون أن للبلاغة مراتب لا يمكن بلوغها بالقوة لبشرية وآخر لا يتصور هذا المعنى فالقسم الأول يعلم أن القرآن معجزة كونه يعلم أن هو بلاغة القرآن من قبيل أحياء الموزتى وإبراء الأكمة والأبرص يستحيل دون قوة ربانية ولا يتسنى ذلك للطب، والقسم الثاني يقول لا حد لبلاغة القول يقترن بإحياء الموتى، بل هذه من حدود القجرة البشرية من قبيل تفوق أحدهم على أقرانه في الخط والرسم وسائر الفنون ولا يبلغ نرتبة تحصلنا تفسيرها دليلاً على صدق نبوته وخرقه للعادة كون التفوق في فن مبين لا يعد من خوارق العادة وحين عجز العرب عن الإتيان بمله القآن بعد أن قتل العديد منهم وتفانى في مواجهة القرآن عمد إلى القول بإعجاز القرآن بالصرفة وليس البلاغة مثلاً لى ادعى شخص في منطقة كبيرة أن معجزتي أن أضع يدي على رأي كا ذك معجزة أن تقدر على الأخرين مثل مثلها وأن كلن وضع اليد على الرأس امراً سهلاً وممكناً فهؤلاء لا يعتقدون أن أعجاز القرآن من هذا القبيل كونه عملاً سهلاً ومع ذلك عجز عنه الجميع والخلاصة أما أن

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص٢٩٣

٢) السابق. ٢٩٧

تبلغ الفصاحة والبلاغة مرتبة الإعجاز فهو المكلوب وإن لم تصل فإن عجز الاخرين في هذه الحال بالصدفة وفي كلتا الحالتين دلالة على صحة النبوة المالية وفي كلتا الحالية وفي كلتا الحالية وليالية وليالية وليالية وليالية وفي كلتا الحالية وليالية وفي كلتا الحالية وليالية وليالية

# ٢١٢- النبي الأمي

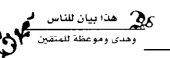
## ٢١٣- الإعجاز والإكتشافات العلمية

لم تكن أغلب الأمور إبان نزول القرآن معلومة للحكماء وقد اكتشفوا ذلك في الزمنة المتأخرة، مع ذلك أشار لها القرآن مثل ﴿وأرسلنا الرياح لَوَاقِح ﴾ والآية الثالثة من سورة الرعد ﴿وَمِنْ كُلُ الثَمرات جَعل فيها زوجين اثنين ﴾ وهذا الإكتشاف لجديد إن النباتات كالحيوانات خاضعة لقانون الزوجية، الأمر الذي لم يكن في السابق وكما الآية ٨٩ من سورة النمل: ﴿وَتَرَى الْجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدة وَهيْ تَمْرُ مَرُ ﴾، والآية ٨٦ من سورة يس ﴿وَالشَّمْسُ تَجُري لَمُسْتَقرُ لَهَا ذلك تَقُديرُ الْعَزِيزِ الْعليم ﴾ حيث يقول علماء الفلك أن الشمي تسي نحو احد الكواكب جاثي على ركبتيه وكانت هذه الحركة مجهولة على الناس حتى القرون الخيرة وتحي العديد من الآيات عن خراب الدنيا وظلمة الشمس وتناثر الجبال وامثال ذلك يوم القيامة وهي الأمور التي كانت مختالفة لعقائدج القدماء ولم تثبت سوى هذه المرة (\*).

١) الف كلمة وكلمة. ج٢. ص٢٩٦

٢) الف كلمة وكلمة. ج٢. ص٢١٩

٣) ألف كلمة وكلمة، ج٢. ص٢٩٩



# ٢١٤- القرآن والمعاد

دليل المعاد أنه طالما أثبت عجز الناس بالإتيان بسورة من مثل القرآن ولن يقدروا إلى الأبد فقد اتضح انه ليس من نسج القوة البشرية بل من جانب الله فكلما ما بد به حق، ومن ذلك وعده بالثواب والعقاب وذلك عباده عن المعادند.

# ٢١٥- القرآن والتحدي

حروف القرآن أسرار وكلماته جوامع الكلم وآياته قرائن وسوره مدائن الحكم ومدخله باب رحمة بسم الله الرحمن الرحيم وقف خاص لمخلوق في أحسن تقويم واقفة الرحمن والموقوف عليه الإنسان ﴿الله هذا الكتاب العظيم أمام الإنسان وكل شيء أحصي فيه ومنظوي على الحقائق الكلية الإلهية وما مع الحكم العلمية أمام الإنسان وكل شيء أحصي فيه ومنظوي على الحقائق الكلية الإلهية وما مع الحكم العلمية والعملية وتبيان الكلماات اللامتناهية لكتاب الوجود المطلق ومبين أسرار الأسماء الغيبية والعينية دون أن يستعمل إلى من الإصطلاحات العلمية بل تكلم بصور طبيعية وسياق العرف والعادة العربية، مع ذلك قال على سبيل التحدي الأيدي ﴿قُلْ لَئِن اجْتَمَعت الإنْس والْجِنُ عَلَى أَنُ يَأْتُوا بِسُورَة مِثُلُه وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمُ لَبَعْض ظَهِيراً ﴾ أو ﴿افْتَراه قُلُ الله إنْ كُنْتُمْ صادقينَ ﴾، ﴿فَانُ لَمْ يَشتَجيبُوا لَكُمْ فَاعُلُوا الله إنْ كُنْتُمْ صادقينَ ﴾، ﴿فَانُ لَمْ يَشْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا فَاتَقُوا النّار وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحَجَارُةُ أُعَدُتُ للكافرينَ ﴾ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا فَاتَقُوا النّار وقُودُهُا النّاسُ وَالْحَجَارُةُ أُعَدُتُ للكافرينَ ﴾ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا فَاتُقُوا النّار وقُودُهَا النّاسُ وَالْحَجَارُةُ أُعَدُتُ للكافرينَ ﴾ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا فَاتَقُوا النّار وقُودُهَا النّاسُ وَالْحَجَارُةُ أُعَدُتُ للكافرينَ ﴾ \* أَلَا لَمْ تَفْعُلُوا وَلَنْ تَفْعُلُوا فَانْ تَفْعُلُوا فَانَ تَفْعُلُوا فَانْ تَفْعُلُوا فَانُ لَاللّاسِ وَالْحَجَارُةُ أُعَدُتُ للكافرينَ ﴾ \* أَلَا لَالَاللّالِينَ مُنْ الْحَدَو اللّه اللّه اللّه وقُولُ النّار الله اللّه الله وقُولُ النّائي وقُولُ النّاسُ وَالْحَجَارُةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

# ٢١٦- أبدية الحق

قال علي الله اللحق دولة وللباطل جولة الله الله

١) ألف كلمة وكلمة. ج٢، ص٣٠٠

٢) سورة الإسراء، الأية ٨٨

٣) سورة البقرة ٢٤

٤) الإنسان والقين ص٩

٢١٧- سعادة المرء

من سعادة المرء ان محاسبته ومراقبته وسياسة تفسير بواسطة توجهه إلى ان الله مطلع وشاهد عليه ولاتخفى عليه منه خافية، فلا شيء خارج عن علمه (١).

# ٢١٨- أداب المراقبة

أقول من جملة آداب المراقبة ان السالك مراتب لأعمال الأشهر والأيام بل الساعات حتى موظبته على عدم الغفلة لحظة. فنفسه دائماً في معرض نفحات الأنس ونسائم القدس<sup>(۲)</sup>.

#### 714--- 1<u>4</u>1

قال علي على الله على عنه يكتسب ملاً من غير حله يصرفه في غير حقه "(٢).

## ٢٢٠ المواظبة من المراقبة

كن دائماً عل طهارة وأنظر نفسك واستر عيوب الأخرين وأرحم الجميع واهرب منهم إعرف الله (1).

# ٢٢١- قوة المراقبة

لا بدَّ من تقوية لمراقية في التوحيد فالمراقبة بذر السعادة التي تنشر في مزرعة القلب، احص انفاسك وتحلى بالحضور على الدوام حديث النفس يؤدي المراقبة. وتأمل قول الإمام الصادق القلب حرم الله فلا سكن في حرم الله غير الله أه.

# ۲۲۲- مقام علی

بلغ علي مقاماً شامخاً فيقول لنا هلم إلي فأنا ميزان القسط وانا منطق الصدق ومعيار

١) غرر الأمدي، ص٣٥٢

٢) رسالي لقاء الله. ص١٨٦

٣) غرر الأمدي، ص١٩٠

٤) أَلْأَفَ كُلِمَةً وَكُلِمَةً. جِ ١ ، ص ٢٦،

٥) الرسائل والأعمال: ج١، ص ٢٢٤

الحق ومكيال لعدل، فالإنسان الخاتم الله والإنسان على الله والإنسان من سار على نهجهما وسلك طريقهما الله.

## ٢٢٣- نعمة المراقبة

كلما كملت المراقبة اتضحت وصفت تمثلات الحقائق أناء

# ٢٢٤- العدل مع العدو

قال علي الغضب. والرضا والإقتصاد في الغضب. والرضا والإقتصاد في الغضب. والرضا والإقتصاد في الفقر والغني وإعتدال الخوف والرجاء ".

# ٢٢٥ - نعم الله

اعلم أيها العزيز ان البدن من نعم الله العظمى فلا بد من معرفة قدر هذه لنعمة أياك وكفران مثلا هذا المتاع النفيس.

## ٢٦ - إمساك النفس

#### ٢٢٧ منزلة العلم

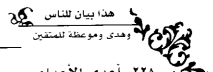
۱) مجموعة مقالات، ص۱۷۲

٢) الرستاتل والأعمال ص٢٦٤

٣) غرر الأمدي. ص١٦١

٤) غرر الأمدى، ٢٢٢

٥) رسالة لقاء الله ص١٩٢



# ٢٢٨- أعدى الأعداء

قال على المنافظة والعدائك نفسك التي بين جنبيك وبالطبع فإن الماديين لا يكترثون لها الكلاملجهلهم بنفسهم القسية رورحهم الأبدية.

# ٢٢٩ تجديد العهد مع الله

جدد عهدك كل يوم مع القرآن واستغث رسول الله وأهل بيته فهم وسائط فيبقى الحق، «اللهم صلى على محمد وأل محمد، الله

# ٢٣٠ أقرب الأعداء

# ۲۳۱- طبيب الروح

للفارابي كلهم في القصص كلام المضمون ان الجهاز الهضمي للإنسان كما يصاب ببعض المراض علة مثل هذا الإنسان مراجعة الطبيب أن يعالجه أصابة الإنسان بمرض الدنيا يوجب عليه مراجعة طبيب روحي ليعالج مرضه اللب

# ٢٣٢- رياضة النفس

# ٢٣٣- أعظم الأمراء

قال على الله أجلَ الأمراء من لم يكن الهوى عليه أميرا (١٠).

١) رسالة لقاء الله ص ١٩٧

ألف كلمة وكلمة، ج١. ص٢٢٦

٢) غزر الأمدي، ص٢٢٢

٤) على سماء المعرفة. ص٢٩٨

٥) عزر الأمدي، ص١٤٥

٦) الحكم العلميبة ص١٧١

#### ٢٣٤ عقرب يوم القيامة

كل من يقرأ بعين البصيرة إلى باطنه لرآه مليثاً بلوحوش والحشرات من قبيل الغضب والشهوة والحسد والكبر والعجب والريء.. التي تؤذي النفس وتفترسها لكن حيث ان أغلب الناي في حجاب فهم عاجزون عن مشاهدتها، فإن زال الحجاب وحملوا إلى القبور وسوف يرونها تتمثل بصور حسب معانيها فيرون بأم أيعنهم العقارب والأفاعي التي تحيط بهم من كل جانب، وما ههذ الحيوانات سوى صفاتهم الدنيوية بعد أن تزال عنهم الحجاب، فإن أردت أيها العزيز أن تقضي عليها فإنك قاجر على ذلك وإلا فإنها ستمزق قلبك فضلاً عن جلدك وبدنك(۱).

## ٢٣٥ - كتاب التهذيب

إذا ذهبت إلى السوق لتشتري ماكنة خياطة ترى ان التاجر يسلمك كتيب يتمن توصيات في كيفية لحفاظ عليها ومنها كيفية إستعمالها وتشغيلها ووضع الخيط فيها وعدم وضع شيء في عجلتها وهكذا بلنسبة للحق تبارك وتعالى الله احسن وصايا وتعلميات كي يطبقها في حياته لتكون حياته إنسانية وصاحب مدينة فاضلة (١٠٠٠).

# ٢٣٦- تربية النفس

فالأمير المؤمنين أنه المنسك بما كرهته لغيرك أن السبيل إلى تربية وتهذيب النفس ان تظهر وتهذب نفسك من الرذائل التي تراها في الاخرين، فما كان ذميماً في غيرك ذميم فيك. إلا ان حبك لنفسك يجعلك تلتفت لذمامتها وقبحها وقال في موضع آخر: «استقبح من نفسك ما تستقبحه من غيرك» وإياك ان يعميك حب النفس فما تراه قبيحاً في غيرك لا تراه كذلك في نفسك. قطعاً شخصيتك بلنسبة لغيرك فلا تخطئ بحق نفسك فاجهد في تطهيرها وتهذيبها من انها سالئرة نحو الكمال واعلم إنك اولى الناس بتهذيب نفسك فهناك من يهذب غيرك.

١) رسالة لقاء الله، ص١٦٧

۲) کشکول جلوة.ص۲۰

٣) بحار الأنوار. ج٧١. ص١٦٥

٢٣٧ - التوبة النصوح

إلى متى ستبقة في نوم الغفلة؟ عليك الإختلاء واليقظة من النوم أتب توبة نصوحاً صم واصمت وباتعد عن الاخرين أزهد في الدنيا أبها المذنب الأثم، فحب الدنيا رأس كل خطيئة ! اعرض عن دار الغرور وتوجه إلى نور الأنوار ﴿لَعَلُ الله يُحْدِثُ بِعُدَ ذَلِكَ أَمُراً ﴾ وعسى ان تأتيه فردا.

#### ۲۳۸ درجة التوكل

# ٢٣٩- هوان الدنيا

قال علي الله وان الدنيا على الله لا يعصى إلا فيها الله الدنيا دار مل وإمتحان والآخرة دار الجزاء والثواب، ومن لوازم علمالدنيا الحركة والتنازع بين قوى الروح وقوى البدن والذات الروحية والبدنية وحب الله وحب الدنيا واحدهما للروح والاخر البدن ولا يجتمع حبان في قلب فإما حب الله وغما حب الدنيا وحب الدنيا رأس الفتن ورأس المحن.

١) رسالة لقاء الله، ص٢١١

٢) نهج البلاغة

#### ۲٤٠ الصمت والكلام

إلهي أصمت وقلبي متدفق ام كيف اتكلم وأنا أستشعر الدهشة والذهول الم

#### ٢٤١ - المضعف

إلهي شعر بالخجل وأنا أرى الشمس والقمر والنجوم، أنا أخجل من الإنس والجن حتى من الشيطان، فالكل مستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد الله المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في عمله بينما ترى كل هذا الضعف ونقض العهد المستقيم في المستقيم

## ٢٤٢ - القلب واللسان

إلهي هناك ضعف في القلب فضلاً عن اللسان، وانا مقر بالذي في قلبي ولساني (٢).

# ۲٤٣ - إلهي خذ بيدي

الهي كيف العروج إلى الملكوت دون الخروج من التابوت «يا من بيده ملكوت كل شيء خذ بيدي»(١٠).

## ٢٤٤- التوبة الدائمية

التوبة تجلي صدا القلب وقدراته فإذا وقف للتائب على دائه ودواءه من ذونوبه وكانه خرج منها كيوم ولدته امه. قال الإمام الباقر المن النائب من الذنب كمن لا ذنب له. فإن خلقت النفس من الرذائل وطهرت من الذنوب قبلت التوبة (٥٠).

# ٢٤٥- الجهاد الأكبر

قال علي الله على الجهاد الأكبر ثمن الجنة فمن جاهد نسفه ملكها وهي أكرم ثواب

١) ٢: ٤، رسالة لقاء الله: حسن زان أملى

٢) رسالة لقاء الله، حسن زان أملى

٢) رسالة لقاء الله، حسن زان أملى

٤) رسالة لقاء الله، ص٢٢٤

٥) غرر الأمدي، ص٨٣

الله لمن عرفها أن أي من تعلم سبيل جهاد النفس وهو الجهاد الكبر من خلال لعقل والدين وقاوم نفسه غلبها وإن الخير والسعادة والفضل والرفعة ان ينتصر الإنسان في هذه المعركة فهذا هو الفتح المبين ومبدأ الفتوحات القلبية والإشراقات الربانية وجنة الخلد ثمن واجر هذه الفتح وقال في موضع أخ خير الجهاد جهاد النفس وقال: «مهلا الجنة جهاد النفس رزقنا الله وإياكم» (أ.).

# ٢٤٦ - الخلق الإلهى

القرآن أدب الخلق وقومه فالأدب حد كل شيء والقرآن أدب عليكم بتعلم الأدب من هذه المادبة الربانية قال رسول الله ﷺ: «أدبني ربى بمكارم الأخلاق»(").

# ٢٤٧- تواضع الأستاذ

# ٢٤٨ - تكامل الإنسان

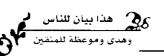
ما زلت أحتفظ ببعض الكلمات القصار للأستاذ العلامة االطباطبائي بشأن العلاقة بين الإنسان والعرفان ومنها وله ليت لدينا مهمة أهم من تهذيب النفس، أعلى الله مقامه كتان يكثر من كلمة «الأبدية» ويكثر من قصار كلماته الحكيمة في المجالس ومنها: «الدار الأبدية» «إنما تنتقلون من دار إلى دار، فالإنسان لا يعدم وهو خالد غاية ما هنالك يغير ثوبه من رحم الأم إلى أحضنها، من المهد إلى المدرسة، من المدرسة إلى..، فالإنسان وجود أيدي على أساس القرآن والعرفان والبرهان ويهذب بالعلم والعمل، والعمل والعلم جوهران وليسا عرضين وهما غذاء الروح على غرار الماء والخبز غذاء الجسد.

۱) غرر الامدى. ص۸۳

٢) الحكمة االعلمية، ص١١٤

٣) كشكول خلق، ص١٩

٤) الرساءل والأعمال، ص١٠٣



#### ٢٤٩- كظم الغيظ

قال علي الله و الناس من كظم غيظه وحلم على قدره، فأحد صفات الكمال الذي يؤدي إلى رفعة مقام الإنسان في الدنيا والآخرة كظم الغيظ والعفو والحلم بحق من أساء إليه، قال تعالى في كتابه العزيز ﴿وَالْكَاظمِينَ الْغُيْظ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ (1) العظمة أن يكظم الإنسان غيظه ويعفو عمن ظلمه ﴿لاَ تُحبُونَ أَنْ يغُفِر الله لَكُم ﴾ (2) قال الحواريون للنبي الله عيسى ما أصعب شيء؟ قل: غضب اله تنزجر له جهنم قالوا: فكيف الأمان من غضبه؟ قال بكظم غيظكم.

### ٢٥٠ - آثار المراقبة

كان العلامة الطباطبائي دائم المراقبة لنفسه ولا يغفل عن ذكر الله وكان يبدو من شكله وسيرته وتصرفاته وأقواله أنه في عالم آخر. وإن كان جسداً بين الآخرين. قال صاحب مصباح الشريعة العارف شخصه مع الخلق وقلبه مع الله.. ولا مؤنس له سوى الله وهو في رياض قدسه متردد ومن لطائف فضله متزود (\*) فمثل هذا الشخص دائم المراقبة وأثرها يتصف بصفات الكوت.

## ١٥١ - رقى الإنسان

إنما يخلق الإنسان إلى عالم الخيال ويمس باطن القرآن شريعة أن ينطلق من هذا القرآن بروح مجرد وعقل صافي ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ ﴿ \* فِي كِتَابٍ مَكْنُونِ ﴿ \* لاَ يَمَسُّهُ إِلاَ الْمُطَهِّرُونَ.. \* وهكذا كان العلامة الطباطبائي الذي إستطاع أثر التقوى والتتلمذ على المشايخ العظام وما لديه من قابلية أن يحرز ذلك التوفيق.

# ٢٥٢ - موتوا قبل أن تموتوا

أذا خرجت النفس - سواء كان رجلاً لم إمرأة - من كدورات المادة ونمت فيها بذور

١) سورة آل عمرن، الآية ١٣٥

٢) سورة النور، الآية ٢٢

٣) مصباح الشريعة الباب ٥٦

المعرفة وشددت لمراقبة تتمثل بسورة ملكوتية وانتظمت الموجودات هناك، وورد ما يشير إلى ذلك في كلمات أمير المؤمنين حيث يتحد ازل الإنسان وأبده إذا خرج من هذه النشأة وهذا لا يقتصر على الموت الطبيعي. بل يشمل الموت الإختياري الذي قاللا فيه رسول الموت الموتوا فيل أن تموتوا أن .

#### ٢٥٣ - جزاء المراقبة

مما أوصى به الأساتذة الإعلام أن أول ما ينبغي أن يعرفه السالك التوحيد القرآني، فلا يتصور أن اله كملك تربه على عرش السلطة والملائكة حوله وهو مشغومل بإدراة شؤون الأرض والسماء، ﴿وَهُو الَّذِي فِي السَّمَاء إِلَّهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَّهُ ﴾ (١) ﴿ وَهُو اللَّذِي فِي السَّمَاء إِلَّهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَّه ﴾ (١) ، ﴿ أَحَاطُ بِكُلُ شَيْء عِلْماً ﴾ (١) «مع كل شيء لا بمقارنة وغير كل شيء لا بمزايله ، (١) أن المراقبة تتأتى من القرآن ووصايا المعصومين المُنْهُمُ (١٠) .

# ٢٥٤ – أنا عبد من عبيد محمد

قال حبر من الأحبار لعلي المستنبي فقال: «ويل لك أنا عبد من عبيد محمد» (١٠).

# ٥٥٥- الإستقامة والشفاعة

مستديما لشروق نور الحق في سره، نعم لا بد من الإستدامة ولإستقامة قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّٰهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلْيُهِمُ الْمَلاَئِكَةُ ﴾، مثلاً لووضع حطب رطب أو فحم قرب فإنه لا يشتعل فلا بد من مسانخة وهكذا النفس لا بد لها من الإستقامة وتصبح ملكة وإلى هذا تشير المكاشفات والإلقاءات السيوحية، ﴿تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئكَةُ ﴾ (٧).

١) شرح قص الحكمة، ص٣٥٢

٢) سورة الزخرف. الأية ٨٢

٢) سوةر الطلاق. الأية ١٢

٤) نهج البلاغة، الخطبة الأولى

٥) الحوار، ص٢٢٠

٦) أصول اكافي، ج١، ص٥٧

٧) الإنسان الكامل في نهج البلاغة. ص٩٧

#### ٢٥٦ - الصفات الفاضلة

قال النسان غضبه وشهوته ويحكم نفسه الناطقة على أهوائه الحيوانية فيستحضر العقل القدسي الإنسان غضبه وشهوته ويحكم نفسه الناطقة على أهوائه الحيوانية فيستحضر العقل القدسي عند عروض أية شهوة وغضب، فهاتان القوتان تصرعان امام العقل ووالغرض من اجهاد الأكبر مخالفة الشهوة والغضب.طبعاً الشهوة والغضب قوتان شؤيفتان أن اتيعتا العقل وإرادة الشرع، ذلك لأن بقاء كل نوع وكمال كل شخص تابع لهاتين القوتين بالشرط المذكور كما ورد في لحديث النبوي ان الإنسان ان غلب شهوته كان أفضل من الملك.وعليه فأفضل الصفات أن يملك الإنسان غضبه وسيطرته على شهوته وان يجعل هاتين القوتين تابعتين للعقل والشرع وفقنا الله تعالى وإياكم.

# ٧٥٧- الخلاص من علائق الدنيا

كيف يمكن الخلاص من العلائق المادية والدنيوية في الإنسان وهي فطرته؟

لا بد من اتباع ابراهيم علينا أن نكون ملة إبراهيم وفَاتَبِعُوا مِلْةَ إِبْرَاهِيم كَنيفاً ﴾ (١)، ﴿ فُمَّ أَوْحَيْنَا إِلْيُكَ أَن اتَبِعُ مِلْةَ إِبْرَاهِيمَ حَنيفاً ﴾ (١)،

قال القرآن على لسان إبراهيم الله في فَانُ صَلاَتِي وَنُسْكِي وَمُحْيَايِ وَمَمَاتِي للهِ رَبُّ الْعَالَمينَ ﴾.

لو أتيان بكل أعمالنا حتى الدنيوية قربة لله لكانت عبادة.

المهم أن تكون لله، وهذا ما بعث من أجله كافة الأنبياء والرسل، للتعليم والتزكية والتأديب، ولهذا كان إرسال الرسال وإنزال الكتب للتأديب معنى واسع جداً ولا يقتصر على معناه المتعارف. اعتبر الفارابي في كتابه «السعادة» أن كمال الإنسان في أمرين «التعليم والتأديب» وهنو بدونه طبعاً اقتبس هذا من القرآن. نعم القرآن ذكر بدل التأديب «التزكية» إلى جانب «التأديب» ﴿وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ﴾.

١) سِورة آل عمران: الآية ٩٥.

٢) سورة اللحل: الآية ١٢٣.

٨٥٧- هدف النبوة

لم يخالف البعض العارفين؟ أجاب الأستاذ: إن كان هنالك بعض الاختلاف بين الرجال فهو اختلاف في التعابير وليس اختلاف في أصل المسألة. فالعرفان بالله أصل وهذا هو هدف إرسال الرسل. قضية تكليف وعبادات. إن امتنع عن الطعام ليل نهار دون نية قربى لله فليس بصائم، وعليه فالأصل في العبادات نية القربى إلى الله. طبعاً أولئك الذين لم يسيروا على الدرب تمسكوا ببعض الآيات والروايات دون التوجه إلى مضامينها.

#### ٥٩٧- الدنيا

### ٢٦٠ - العلم ثم المسؤولية

لكل عمل جهد ولكل تخصص أستاذ ولا بد من التعلم، ذات يوم انطلقت لتدريس الأسفار تقدم شخص معمم وكان من أترابي وطرح بعض الأسئلة حول العصمة والهدف من بعثة الأنبياء و...! قلت: الجواب يتطلب وقتاً أطول. قال: إني أتعرض لهذه الأسئلة في القرآن والأرياف فماذا أجيب؟ قلت أدرس لتجيب أنا.

١ ) الحكمة العملية: ص ١١٥.

٢) بين يدي الأستاذ: ص ١٤٥.

#### ٢٦١ قلة العلم

قيل لسقراط لم لا تؤلف كتاباً؟ قال: وهل لدى من علم يذكر الله

# ٢٦٢ - فضيحة على ﷺ

قيل لسقراط لم لا تؤلف كتاباً؟ قال: وهل لدى من علم يذكر الله

# ٢٦٣- مقام الرضا

قال الأستاذ: لم يكن أحد يجر أفي العديث عن الدنيا بين يدي الأستاذ والعلامة الطباطبائي تتلمذ على يده ١٧ سنة ولا أذكر أنه أذن لأحد أن يتعدث عن الدنيا والأمور الدنيوية، وحين حاولت الخوض في مثل ذلك أسكتني ولم أدر ما أقول! حقاً كان يعيش مقام الرضائاً.

## ٢٦٤- هوى النضس

#### ٢٦٥ - العلماء

الكتاب يعني سفرة الطعام المعنوي للناس ولا سيما جيل الشباب. ينبغي أن يهذب الكتاب الإنسان ويكون له دور في تشكيل مدينته الفاضلة وأن يكون هدف كاتب الكتاب نشر المعارف في النفوس المستمدة. فقد شبه أمير المؤمنين العلماء بالزراع والقلوب المستمدة بالمزارع

١) بين يدي الأستاذ، ص ٤٤.

٢) بين يدى الأستاذ، ص 3٤.

٣) بين يدي الأستاذ، ص ٧٢

٤) سورة الصافات: الآية ١٢١.

٥) الحكمة العملية، ص ١١١.

كما ورد في نهج البلاغة «يحفظ الله بهم حججه وبيانته حتى يودعوها نظراهم ويزرعوها في قلوب أشباههم»(١).

# ٢٦٦- دولة القرآن

ينبغي أن تكون تحفة الإنسان هي القرآن ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ﴾ (٢) وكل ما يسعني أوصيكم به «المراقبة» راقبوا أنفسكم على الدوام. إن الجليس مؤثر والصحبة مؤثرة والنفس البشرية متأثرة فمن صحب الملكوت أصبح ملكوتياً بالتدريج، ذلك السعيد الذي عاشر بصدق ﴿اللّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ فكان كذلك ومثل هذا الشخص لا يشغله شاغل مهما كان ليصده عن الحضور ﴿رَجَالُ لاَ تُلهيهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ الله﴾ (٢)، وقال الإمام الصادق ﴿ العارف شخصه مع الخلق وقلبه مع الله تعالى».

١) نهج البلاغة: الحكمة ١٣٩.

٢) سورة الإسراء: الآية ١٧.

٣) سورة النور: الآية ٢٤.

STOR -

# الجزء الثالث

## ١ - مناجاة عرفانية

إلهي أين العبد العقور من العبد الشكور؟

إلهى حتى الديكة لا تصمت في الليل بنيما يمصت حسن!

إلهي لا يجوز مس كلب أصحاب الكهف دون طهارة وحسن لم يتطهر بعد!

إلهي قال خليفتك القلب حرم الله الفاحفظ يا رب هذه الحرمة.

إلهي «سبحانك وتعاليت» ما الرجاء في قطرة من ماء مهين.

إلهي لك الحمد أن لبيك نداءك«يا أيتها النفس المطمئنة».

إلهي لك الحمد التي كلما قرأت كتاباً قرأت كتاب وجودي.

إلهي هل من عذاب أقسى من الحجاب، بحقك أزل عنى الحجاب.

إلهي لك الحمد التي ألتذ بالخلوة والوحدة.

إلهي ارجم حسن بالحسين وطفله الرضيع (١).

# ٢- حرمة المسلم

## ٣- الرضيع

إلهي من لحسن غيرك. أقسك عليك برضيع الحسين أن تأخذ بيد حسن، فأنا عاجز مقر بعجزي وضعفي.

# ٤-- عالم السوء

روى عيسى الماء ولا يدعه الطالح كالحجز في عين البئر لا يشرب الماء ولا يدعه ليسقى الزرع (٢).

١) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٢) مصباح الشريعة ومتاح الحقيقة الباب السبعون. ص ٢١٣.

٣) فج سماء المعرفة. ص ١٨٧.

# ه- سيرة الأستاذ القمشئي

كان يمشي معتدل القامة رافعاً رأسه حتى أواخر عمره ولم يظهر فيه أدنى انحناء، مع أنه جاوز السبعين واشتعال رأسه بالشيب. إلا أو وجهه كان ناصعاً. حقاً كان يفر من المسعة والشهرة (۱).

#### ٦- مناجاة خضوع

إلهي إن الغذاء يمنح العقول والفعل صبغة ورائحة فالويل لمن فمه مزبلة.

إلهى الباب مفتوح لكن أيدينا وأرجلنا مغلقة.

إلهي أنا سعيد كوني أقول إلهي.

إلهى ليكن ما يكن فقد وجهت للقلب للمطلق.

الهي من رأى جمالك وشغله عن الذهوب قلبه.

إلهي من قال يا الله ولم يسمع الجواب.

إلهي من لم ينتفع برأس ماله فهو أعظم فاقة من المتكدى.

إلهى لك الحمد أني بلباس أولئك فاجعلني في زمرتهم.

إلهى أنا صادق في «إياك نستعين» ولست كاذباً في «إياك نعبد».

إلهى مرحبا بكل من جاء فتحن ضيوفك.

إلهي ماذا نفعل إن لم تلح يا الله يا الله وماذا نفعل إن لم نهجر ما سواه.

الهي أعجب لمن يبتئس على رزق ولا يضطرب على نفسه.

إلهى تحير الأقداد فما يقول المجانين.

إلهي كيف أبكي وأنت عندي وكيف لا أبكي وأنا أنا.

إلهى قلبان وحب واحد كذب محض.

#### ٧- مسألة المعاد

هنالك ثلاثة أقوال كلية في المعاد:

المعاد جسماني.

١) في سماء المعرفة. ص ٢٦٤..



المعاد روحاني.

المعاد جسماني وروحاني.

القول الأول عقيدة غير المسلمين والعوام إلاً ما شذ وندر حيث يرون ذلك العالم يقتصر على اللذة الجسمانية من قبيل الأكل والشرب والنكاح وسائر اللذات.

القول الثاني قول الحكماء قبيل الإسلام إن ذلك العالم دار اللذات العقلية ونشأة الكمال والسعادة والبهجة والنشاط الروحي وإن الروح في عالم التجرد أسمى من التعلق بالأجسام والتوجه إلى اللذات الجسمانية.

القول الثالث: فهو قول الحكماء والمحدثين والفقهاءرضوان الله عليهم أجمعين ويمكن القول أن القول بالمعادين (الروحي والبدني) عقيدة جميع المسلمين إلا ما شذ وندر.

وأرى أن المعاد بفرعيه وأدلتنا على ذلك. أي أن العالم الآخرة والجنة الأبدية ينطويي على اللذات البدنية من الأكل والشرب والنكاح والمناظر الجميلة والصور الحسان والنشاط والسرور الأبدى لذات هذا العالم وبشكل أتم وأكمل وأشد وأقوى مما في هذا العالم، غاية ما هنالك أن اللذات في هذا العالم منقطعة وفانية ومشوية بالألم وهناك لذات دائمية وخالصة وأبدية دون ألم، ﴿وَهَيها مَا تَشْتَهِيهِ الأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الأَعْيُنُ ﴾ وهيه اللذة الروحية في جنة المعرفة بلقاء الجمال الإلهي المطلق وشهود الكمال اللامتناهي وسكر الحيرة في مشاهدة جمال الملائكة والروحانيين الذي يفوق كل اللاذت.

كما تختلف النفس حسب درجات المعرفة والأعمال الصالحة في تلك الجنة فهي درجات بعضها فوق بعض، انتهى كلامه الشريف 🗥

# ٨- موت الأستاذ القمشئى

كان المرحون الأستاذ الهي القمشئي من نوادر الدهر وقد أفجع موته كافة أصحاب البصائر ﴿مَا نَنْسَخُ مِنْ آيَة أُو نُنُسِهَا نَأْتَ بِخَيْرِ مِنْهَا ﴾ (٢)، وموت الغريب شهادة أن الإسلام بدأ غريبا وسيعود غريباً كما بدأ فطوب للغرباء.



١) في سماء المعرفة، ص ٢٧٢.

٢) سورة الفجر: الآية ٢٧.

هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين

# ٩- أفضل نموذج

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولَ اللَّهِ أَسُوةٌ حسنةٌ ﴾ الله

### ١٠ - معالم سهلة ومجربة

عادة ما يعضر اللأستاذ العلامة حسن زادة آملي«ره» درسه في مسجدس السيدة معصومة شيل بضعة دقائق. وهذا بعد ذاته درس في التنظيم واحترام الدرس. وكنا ممن يجهد لاستغلال تلك الفرصة الذهبية فتجتمع حوله جعلقة ونعتبر بأنفاسه القدسية وحركاته بل حتى سكناته.

ذات يوم ألح عليه أحدنا قائلاً: شيخنا الجليل هلا تلطفت علينا بشيء، ذكر أو دعاء علنا نستريح من هذا العناء الروحي. كان الأستاذ حتى تلك اللحظة معراقاً برأسه ويعيش حالة من المراقبة والصمت، فرفع رأسه وقال: عزيزي أنا أيضاً كذلك، بل أنا أسوأ من ذلك! لكنه صمت قليلاً ثم قال: سأعرض عليكم أمرين لهما بالغ الأثر شريطة الدوام عليها لأربعين:

الذكر الشريف: «يا حي يا قيوم يا من لا إله إلا أنت، قيل إن الإكثار منه قوة العقل وهو مجرب» (٢).

قراءة سورة الواقعة للغنى في العلم وسائر الأمور حسب الرواية.

# ١١- دليل إمامة عليﷺ

قال فيه الخليل حاجة الجميع إليه وغناه عن الجميع فهو دليل على إمامته، قال الشيخ الرئيس: كان علي في الخلق كالمعقول في المحسوس. وقال الفخر الرازي: من أئتم بعلي فقد استمسك بالعروة الوثقى (٢).

١) سورة الأحزاب: الآية ٣١.

٢) شرح كمال الدين، ص ٣٦.

٢) في سماء المعرفة، ص٢٨.

# ١٢ - حرم العشق

يا أهل الحب والسداد وطلبة الهدى والإرشاد إلى متى تبقى محرومين من حرم العشق واقعين في مستنقع النيبة؟! لم لا تتقدم نحو نواحى القدس وتحلق في عوالم الأنس(١٠)؟

## ١٣ - تجلي الله

قال الإمام الصادق الله تجلى لخلقه في قرآنه (كلامه) لكنهم لا يعلمون (\*\*).

#### ١٤-- حضور القلب

ترى ماذا أفعل لحضور القلب في الصلاة؟ إن إحدى مميزات المرحوم العلامة الطباطبائي المرحوم العلامة الطباطبائي الدكر حتى قبل أنه أصيب بوعكة شديدة وآخر عمره ولم يعد يعرف مقربيه ويسلو عن الأكل والشرب؛ أي أن أعطي طبقاً من الطعام لا يتناوله ما لم يقال له كل، مع ذلك كان دائم الذكر لا يغفل طرفة عين وكأنه في عالم آخر.

قال أحد تلامذته المقربين سألته آخر لحظات عمره ماذا أفعل لحضور القلب في الصلاة؟ ثمَّ قربت أذني من فمه فقال: التوجه، المراقبة، التوجه، اذكر الله لا تنسى ذكر الله(").

# ١٥ - تهذيب الروح والجسم

من راقب نفسه عاش مقام التجلي وكان ظاهره وآدابه وسلوكه مطابقاً لأحكام الشرع. هذا هو التجلي، أما تهذيب الروح والنفس فيطلق عليه التحلي.

مع أن الله مصور عالم الملك والملكوت ليك لا ينبغي إهمال المعدات. لا بد للإنسان أن يراقب نفسه، ولا بد أن يدرك ويفهم ليطوي طريق الإصلاح.

## ١٦- هل خلقنا عبثا

هل خلقنا عبثاً وسنترك سدى؟! أيليق بنا أن نأكل كالحيوانات ونتلذذ بالطعام ونغفل لقاء

١) لقاء الله، ص ١١.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ١٤٧.

٣) جرعة حياة. ص ٢٥٥.

الله عز وجل حتى يحل أجلنا ونموت؟ حقاً أن هذه خطيئة ولا بد أن نبعدها عن أنفسنا(١).

# ١٧ - منزلة المعلم

المعلم من وسائط فيض الله ويدعى العظيم في الملكوت الأعظم للسموات كما ينادي بالعظيم «من تعلم وعمل به وعلم لله، دعي في ملكوت السماوات عظيماً» (١٠٠٠).

# ١٨ - طريق الجنة والنار

قال رسول الله ﷺ: "حفت الجنة بالمكاره والنار بالشهوات" أ.

# ١٩- الفيلسوف الواقعي

من الفيلسوف؟ الفيلسوف من يسعه فهمه شفاء الشيخ وليس من يجهله. ويجهل إشارات الشيخ وسائر كتبه. أن يعلم إجمالاً أن الشيخ ألف عدة مؤلفات وفي أي وقت وما أثاره وكيف كانت الأوضاع السياسية على عهده وما إلى ذلك.

وهكذا بالنسبة للخواجة نصير الدين الطوسي كما يقال الفيلسوف للبعض الذي أدرك بعض الأمور والمسائل الطبيعية دون الغوص في الأعماق والوصول إلى القعر. سيما أننا نسمع هذا الكلام اليوم بشأن العديد من علماء الغرب أن فلاناً فيلسوفاً. أما المرحوم الفارابي«ره» فقد قال: «الفيلسوف الكامل إمام» وسر ذلك أن الفلسفة علم بأعيان احوال الوجود. والفيلسوف الكامل هو العالم بأعيان أحوال الموجودات. العارف يقول: هم يقولون الفيلسوف الكامل إمام ونحن نقول خليفة الله مبين حقائق الأسماء. فكلا المفقودين واحد والاختلاف في اللفظ. فذلك يقول: الفيلسوف الكامل إمام، وهذا يقول: مبين حقائق أسماء الله هادي الأمة وهو واسطة الفيض.

يقول القرآن بهذا الصدد ﴿وَكُلُّ شَيْءِ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامِ مَبِينِ ﴿ \* ﴾ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾.

١) لقاء الله، ص ١١.

٢) الحوار، ص ١٥٢.

٣) بحار الأنوار: ج٧٠، ص ٧٨.

الإنسان الكامل الفيلسوف الكامل، ومبين حقائق الأسماء هو المظهر الأتم ﴿وَكُلُ شَيْءِ أَحْصَيْنَاهُ فَي إمام مُبِينَ﴾ (1).

# ۲۰ ـ يوم عبوس

أيها العزيز إننا نيام على فراش الجهل والغفلة. الدنيا وما فيها ممر والآخرة دار الأبد أمامنا. مع ذلك فالناس يعشقون الدنيا وينتظرهم يوم عصيب يوم عبوس وأليم شره مستطيراً "'.

# ٢١- أثار التوبة

قال الإمام الصادق المناس التاب من الذنب كمن لا ذنب له "(١).

#### ٢٢ - الحذر

ستحل عاقبة ذلك اليوم الذي تكشف فيه الخفايا والأسرار وكل ما زرع في الدنيا يحصد هناك. تامل الأيام السابقة ماذا خلقت منها. اقرأ صحيفة عملك التي تخبرك عن ماضيك ومستقبلك وقبرك أ.

#### ٢٣ - المكذبون بالقيامة

﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُ وَلاَ نَكَذَبَ بِآيَاتِ رَبُنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ (أَن فَعَنَا تَعْمَلُ وَلَا مُعَنَّا فَارْجِعْنَا تَعْمَلُ صَالِحاً إِنَّا مُوقَنُونَ ﴾ (أَن مُوقَنُونَ اللهُ وَقَلُ ﴿ وَقَلُ وَاللّٰهِ وَقَلُ وَلَا مُوقَنُونَ اللّٰهِ وَقَالَ ﴿ انْظُرُونَا نَقْتَبِسُ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً فَضَرَبَ بَيْنَهُمْ بِسُور لَهُ بَابُ ﴾.

١) في سماء المعرفة. ص ١٢.

٢) لقاء الله، ص ٦٢،

٣) يجار الأنوار: ج٦. ص ٢١.

٤) لقاء الله، ص ١٢.

٥) سورة الأنعام: الآية ٢٧.

٦) سورة الأنعام: الأية ٢٨.

٧) سورة الحديد: الآية ١٣.

#### ٢٤- توفيق الحضور

إذا فرغت من الصلاة فاسجد وقل: «اللهم ارزقني حلاوة ذكرك ولقائك والحضور عندك...».

# ٢٥- تذوق العذاب

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ قَيلَ لَلَّذِينَ ظَلَّمُوا ذُوقُوا عَذَابِ الْخُلُدِ ﴾ [ال

# ٢٦- الأثر الطيب

جرت السنة الإلهية بأن من عمل خيراً ترتيب الأثر عليه ما دامع باقياً من خلال العمل بها. فهناك ثواب لمن سنها وعمل بها إلى يوم القيامة دون أن ينقص من أجرهما شيئاً ﴿فَضُلُ الله يُؤْتِيه مِنْ يَشَاءُ وَاللّٰهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظيم ﴾ ﴿ يُؤْتِيه مِنْ يَشَاءُ وَاللّٰهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظيم ﴾ ﴿ ﴾ ﴿

# ٢٧ - الأسرار لله

طوبى لمن أفاق من نوم الغفلة وتجهز! طوبى لمن لم يكشف سره لغير الله وانشغل بالاستعداد للقاء الله والفوز برضاه! فقد أمرنا أن لا نعبد سواه. لا بد من توحيد الله لرؤيته بالبصيرة «لا إله إلا إله إلا إلا هو» وهو الأول والآخر والظاهر والباكن وهو معكم أينما كنتم.

يا أيها العزيز أني لأخجل من نفسي فضلاً عن أني لا أعرف كيف كتبت رسالة ربانية ١.

يكف يكتب كتاباً عن لقاء الله من طرد من بابه! يقول أفلاطون أن قلة المعرفة على درجة من العلوم بحيث لا يبلغها الطائر (٢٠).

# ۲۸ نور المؤمن

ورد في الرواية أن الناريوم القيامخة تقول: ﴿جزيا مؤمن فقد أطفأ نورك لهيبي». فهي تشير إلى الدنيا ومشتهيات النفس أو الأخلاق أو الرذيلة أو البرازخ.

١) سورة يولس: الأية ٥٢.

٢) شمس المعرفة، ص٧٢.

٣) القصل الرابع من شرح رسالة الزيتون، ص ٨.

وهدى وموعظة للمتقين

كما ورد بهذا المعنى قوله وزناها وهي خامدة : ﴿ ثُمُّ نُنْجِي الَّذِينِ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالَمِينَ فيها جشاً ﴾ '''.

# ٢٩- الصدق والعشق

عليك بالدقة في الطهارة، تقم بروح العشق والصدق لتذوق أنذاك سيحصل الرقى العلمي فتكون إنسان مصداق ﴿قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسْكِي وَمَحْياي وَمَمَاتِي لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١) فتكون وقفا لله فتحظى بالفيوضات والاشراقات.

# ٣٠- تبديل الحسنة بالسيئة

قال تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتَ يُدُهِبُنَ السَّيْئَاتِ﴾، وقال: ﴿فَأُولَٰئِكَ يُبُدِّلُ اللَّهُ سَيْئَاتِهِمْ حسنات﴾ (۱۱)

# ٣١- الأثر دليل المؤثر

بين الله تعالى لرسوله عَنْ فَانُوناً كلياً ﴿ قُلْ كُلُّ يعُمَلُ عَلَى شَاكِلَتِه ﴾ يطبق في الخارج ما هو عليه. كل يعمل على شاكلته حيث أن أثر كل شخص مبين ما لديه. ولم يستثن الله تعالى نفسه في هذا القانون فكما أنه لا متناهي، فإن إثارة الوجودية وكتابه هو الاخر مطلق لا متناهي الله.

## ٣٢ - إدراك الملكوت

قال الحكيم السروردي: إن الفكر صورته القدسية طالب للصفات وبطلف وبهذا الخصال الخيرة، وليس للأجساد المظلمة من سبيل إلى ملكوت السموات. ولو كان في عالم الوجود شمسان لتزعزعت أركانه فلا يمكن لهذا النظام إلا أن يكن بهذه الكيفية(٥).

١) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٣٧٧.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٢٨١..

٣) سورة الأنعام: الأية ١٦٢.

٤) شمس المعرفة.

٥) لقاء الله. ص ١٣.

#### ٣٣- مجالسة الحكماء

قال أمير المؤمنين علي المنه «جالس الحكماء يكمل عقلك وتشرف نفسك ونتق (عنك) حملك» (١٠).

#### ٣٤- ذق العذاب

﴿إِنَّا نَسِينَاكُمْ وَذُوقُوا عَنَابِ الْخُلُد بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [1].

## ٣٥- تلميذ مدرسة الأئمة

الروايات كالآيات تبين بعضها بعضا، فإننا لنفسر حديثاً بآخر ورواية بأخرى والأثمة عليه المونا هذا المنهج وذلك الفذ أي العلامة الطباطبائي تلميذ هذه المدرسة "أ.

# ٣٦- جهنم تحاور أصحابها

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسكُمْ وَأَهُلِيكُمْ نَاراً وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةٌ عَلاَظٌ شَدَادٌ لاَ يَغُصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ ويَضْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [1] وقال تعالى: ﴿ كُلَّمَا أُلُقِي فَيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنْتُهَا أَلَمْ يُأْتَكُمْ ﴾ [1].

## ٣٧- الخشوع لله

لا بد من تدبر قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقَ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطيعُونَ ﴿ \* ﴾ خَاشَعَةَ أَبْصَارُهُمُ تَرُهَقُهُمْ ذَلَةٌ وقد كانوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالْمُونَ ﴾ (١).

١) الحكمة العملية، ص ١٨٧.

٢) سورة السجدة: الآية ١٤.

٣) شمس المعرفة، ص ٧٧.
 ٤) سورة التحريم: الآية ٦.

<sup>›</sup> رو ٥) سورة الملك: الآية ٨.

٦) سورة القلم: الآية ٤٢.

٣٨ المراقبة والمكاشفة

لا زلت اذكرما قاله لي العلامة الطباطبائي «شيخنا كلما كانت مراقبتي أقوى كانت مشاهداتي ومكاشفاتي أسهل وأصفى وعليه فكلما كانت المراقبة في النهار قوية لكانت مكاشفات الليل عذبة وصافية الله المنافقة المنافق

## ٣٩- وظيفة المؤمن

قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَمَا أَنَا بِشُرِ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَ أَنَمَا إِلَهُ مُا حَدٌ فَمَنْ كَانَ يُرْجُوا لِقَاءَ رَبِّه فَلْيغُملْ عملاً صالحاً ولا يُشُرِكُ بعبادة رِبَّه أَحْداً ﴾ أنا

#### ٤٠ - كمال العلم

قال أمير المؤمنين علي ﷺ: «لن يحرز العلم الا من يطيل درسه الله ال

## ١١ قوة المراقبة

إن النفس ان ساتقوت بنور العلم وأدب الحضور والمراقبة فلا يمكن اشتغال حواسها بالمدركات فتتلقى إفاضات علمية في اليقظة لا ينالها الآخرون إلاً في المنام؛ بل إن قويت النفس قلت الريا. فقد رويى الحسن بن علي بن الحسين بن شعبة الحراني في كتابه الشريف نحن العقول أن النبي الشقال: «لا يحزن أحدكم أن ترفع عنه الرؤيا فإنه إذا رسخ في العلم رفعت عنه الرؤيا» (١٠).

# ٤٢- علامات المراقبة

من علامات المراقبة إيثار ما آثر الله وتعظيم ما عظم الله وتصغير ما صغر الله.

إذا فالرجا يسوقك إلى الطاعة والخوف يبعدك عن المعصية. والمراقبة تؤدي إلى الحياد وتستبطن ملازمة الحقائق والوقوف على الدقائق. وإن أفضل الطاعات مراقبة الحق تعالى والدوام والمواظبة عليها في جميع الأحوال المعالمة عليها في حميع الأحوال المعالمة والمعالمة المعالمة عليها في حميع الأحوال المعالمة والمعالمة والمع

١) شمس المعرفة، ص ٨٠.

٢) سورة الكهف: الأية ١١٠.

٣) غرز الأمدي، ص ٣٥٤.

٤) الإنسان في عرف العرفان. ص ١٤.

٥) رسالة لقاء الله. ص ١٨٥.



#### ٤٣- عليك بالمراقبة

المراقبة خروج العبد من حوله وقوته وهو يراقب ليعيش مواهب الحق ويتعرض لنفحات الألطاف ويعرض عما سواه ويستغرق في بحر هوى الحبيب ويشتاق إلى لقياه ولا يستمد المدد إلا منه حتى يفتح له باب رحمته ويغلق باب عذابه، تشرق نفسه بنور ساطع من رحمة الله يبدل سيئاته حسنات ﴿يُبِدُلُ اللهُ سَيُثَاتهمْ حسنات﴾. ﴿للّذين أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وزيادةٌ ﴿ \* فَاللهُ فَضُلُ الله يُؤْتيه مَن يَشَاءُ \* ، فعليك بالمراقبة، عليك بالمراقبة، عليك بالمراقبة.

#### ٤٤ - نعمة المراقبة

إن الورود في هذا المشهد العظيم فوق شأن هذا المسكين الذي لم يذق حلاوة ذكر الله ويشاهد نعمة المراقبة والحضور ولم يخلص من سجن الدنيا وظلمة دار الغرور ولم يشق طريقه إلى عالم النور والسرور ويتحسر على ما ارتكب من تقصير إزاء الله.

يا ويلي وقد عصيت أمر الله وظلمت نفسي ﴿ يَا حَسُرَتا عَلَى مَا فَرَطُتُ فِي جَنْبِ اللَّه ﴾ . أثاب الله ذلك الشاعر الذي قال:

## خلق الله للحروب رجالا

ور**جالا لقصع**ة وثريد<sup>(۱)</sup>

#### ه٤ - الله المطلق

قيل إن عالما كان يجل أحد تلامذته أكثر ممن سواه فاعترضوه لم تؤثر علينا فلانا. فلم يجيبهم حتى أخبرهم يوماً قائلاً: على كل واحد منكم أن يذبح دجاجة في موضع لا يراه فيه أحد. فانطلق كل موض وذبح دجاجاة وأتاه برأسها سوى ذلك التلميذ، فسأله الأستاذ؟ ما لك لم تذبح دجاجة؟ أجاب: إنك آمرتنا أن نذبح دجاجة في موضع لا يرانا فيه أحد، لكني لم أجد مكاناً ليس فيه الواحد الأحد والفرد الصمد فيراني. قال الأستاذ: أحسنت «ثم التفت إلى سائر تلامذته وقال لهم: أعرفتم الأن لم أوثره عليكم وأميزه عنكم. أناً.



١) رسالة لقاء الله. ص ١٦.

٢) رسالة لقاء الله. ص ١٨٥..

٤٦- قرب الحقيقة وبعدها

اجتمع ذات يوم قوم حول كبيرهم وقالوا له: سيدنا ننوي الذهاب إلى البحر الذي وجدنا به ونعدم بدونه. فعلمنا أين البحر وكيف السبيل إليه لنقف عليه؛ فإننا نسمع به منذ مدة ولا نعلم به ولا نعرف مكانه ولا جهته. فقال لهم: أيها الأخوة، أيها الأعزاء! هذا الكلام لا يليق بكم ولا بأمثالكم، فالبحر كبير وعميق لا يمكن بلوغه فهو ليس بغائب عنكم ولا يعزب عنه شيء منكم فهو أقرب إليكم من أنفسكم، فلما سمعوا ذلك منه غضبوا وهموا بقتله. فقال لهم: ما ذنبي لتقتلوني؟ قالوا: إنك تقول بأن البحر الذي نبحث عنه إنما نحن فيه، والحال أننا لا نرى سوى الماء، فأين الماء من البحر! إنك تريد أن تضلنا بهذا الكلام، فقال لهم: والله ليس الأمر كذلك، وإني لم أنطق سوى بالحق، فالبحر والماء في الواقع شيء واحد ولا فرق بينهما أبداً. فيقال للبحر بحسب حقيقته ووجوده ماء وبحسب كمالاته وخصائصه وانتشاره بحر، وهنا التفت بعضهم إلى عمق الحقيقة بينما أنكرها البعض الآخر فهدأوا وصمتوا('').

## ٤٧ - معرفة الله الواقعية

قال الشيخ البائي في شرح الحديث الثاني من كتابه الأربعين: ليس المراد من معرفة الله. حرفه حقيقةن ذاته المقدسة: لأن ذلك ليس ميسراً حتى للملائكة المقربين والأنبياء والمرسلين. ثم يستشهد بقول سيد البشر النبي الأكرم المُنافَّةُ بهذا الخصوص: «ما عرفناك حق معرفتك. (\*).

## ٤٨ - نيل السعادة

قال أمير المؤمنين علي ﷺ: «جالس العلماء تسعد «<sup>[1]</sup>.

## ٤٩- نتيجة المحاسبة

كان سماحة الأستاذ رضي على المحاسبة حتى قال ذات يوم في حلقة الدرس:

١) رسالة لقاء الله، ص ٦٥.

٢) رسالة لقاء الله، ص ٢٥.

٣) غرر الآمدي: ص ١٦٢.

أيها الأعزاء حاسبوا أنفسكم لتكونوا مصداق ﴿ يَدُخُلُونَ الْجَنَةَ يُرُزَقُونَ فيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ استغفروا ذنوبكم واحمدوا الله على حسناتكم، فالمحاسبة تورث المراقبة والمراقبة الحضور والحضور الفتوح (١).

### ٥٠ - الجهل والموت

ليس الموت سوى ترك النفس، فالنفس جوهر روحاني لا يطرأ عليها العدم، والذي يخاف الموت لا يعلم عاقبة النفس أو يعتقد أنها تفي بفناء الجسد (<sup>7)</sup>.

# ٥١- القرآن هو الولاية

الاسلام هو التشيع والتشيع هو الإسلام، والقرآن يعني علي أله والقرآن يعني الحسين الله هذه يعني بقية الله، يعني الولاية، والولاية تعني القرآن والقرآن الناطق، والقرآن كتاب الله هذه حقائق تأبى الانفصال، وليس لعارف أو حكيم أو فرد مسلم أو قرآني أن ينكر ضعف الاثنين أربعة. لا سيما أن علماء الإمامية بلغوا إلى جانب سفرة الولاية عدة مقامات وهم أصحاب تأليفات وتصنيفات. ولا يسع الإنسان دون الولاية بلوغ مقام وهذه قصة ذات شجون. نحمد الله الذي جعلنا من المقربين بالولاية نتربى في أحضانها. نسأل الله أن يوفقنا جميعاً لنكون من أهل الولاية ".

## ٢٥- الاحتجاب

ورد في الخبر كما احتجب الله عن الأبصار فقد احتجب عن العقول وإن الملأ الأعلى يطلبونه كما تطلبونه، وعليه لا تلتفتوا لمن يظن أنه بلغ كنه حقيقة الذات القدسية، فذلك ضال كاذب مفتري. فالأمر أعظم من أن يخطر ببال أحد، حتى تصورات الراسخين في العلم تبعد فراسخ عن حرم الكبرياء والمرحلة الأخيرة التي يبلغها الفكر الممق قضية الفهم والادراك الله الفكر المعق قضية الفهم

١) الصبراط والسلوك، ص ٤٩

٢) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٢٥٤.

٣) في سماء المعرفة، ص ٩٢.

٤) في سماء المعرفة، ص٢٦.

٥٣- الخوف من الموت

يخطىء من يظن أن ألم الموت يختلف عن ألم المرض: ذلك أن الألم يتبع إدراك الحي، والجسم الذي لا تؤثر فيه النفس ليس بمدرك، وعليه فهو لا يشعر بالألم. وعليه فالموت الذي فيه النفس الجسم لا ألم فيه. وأما ذلك الذي يخاف من الموت بسبب العقاب، فهو في الواقع لا يخاف من الموت، بل يخاف من العقبات. فهو مقر بذنوبه. وبالتالي فهو خائف من ذنويه وليس من الموت. ومن هنا يتضح أن كل من خاف من الموت ولا يعرف ما بعده فهو مشفق من ذنوبه وأفعاله السيئة وليس من الموت! والذي يخاف من الموت فهو من يتحسر على ما يترك من أموال، ولا بد من لفت انتباهه أن لا جدوى من الغم على ما لا بد من وقوعه. ولو كان ن الطبيعي خلود الإنسان في الدنيا لما وسعتهم الأرض. فالموت حكمة بالغة وعدل مطلق ولا يمكن للعادل العدول عنه. وأخيرا فالخوف من الموت خوف من عدالة الله وحكمته، بل الخوف من عطاء الله وجوده. فالموت ليس سيئا والخوف منه سيء، كون من خافه جاهل بالموت وبنفسه ١٠٠٠.

# ٤٥ - معرفة النفس مقدمة معرفة الله

الحديث النبوي: ، من عرف نفسه فقد عرف ربه الله

#### هه سورةالواقعة

لما مرض ابن مسعود عاده عثمان بن عفان فسأله: ما تشكو؟ قال: أشكو ذنوبي. فسأله: ما تشتهي؟ قال: رحمة ربي، قال: هلا نحضر لك الطبيب؟ قال: الطبيب أمرضني، قال: نأمر لك بعطاء؟ قال: منعتنيه وأنا محتاج إليه. قال: لبناتك. أجابه ابن مسعود: علمتهم سورة الواقعة، فقد سمعت حبيبي رسول الله عَيْنَا يقول: «من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أبدأ اللله

١) عيون مسائل التفس: ٣٥٠. بين ٣٥٥.

٢) لقاء الله، س٢٦.

٣) فيتراط السلوك، ص ١٠٤.

# ٥٦ عظمة مقام العلامة الطباطبائي

قال المرحوم الأستاذ العلامة الطباطبائي في تعليقه على رسالة المرحوم أقا ميرزا جواد «أنذاك يلتفتون إلى عالم خياله» كل ما يعلمه الإنسان فهو في صنع نفسه، فكل العالم علمه، وكل ما تراه (أي ما تدركه) هو نفسك وليس بخارجعنك. ومراده من قوله «لا بد من تغيير الفكر ومحو كافة صور الموهومات وحمل الفكر في العدم» أنه يرى كل هذه مظاهر الحق ويرى الحق في هذه المظاهر ولا يرى لها من استقلال وجودي وهذا مراده من العدم، حيث لا معنى للظهور دون مظهر وتجلي دون مجلي فهو يرى الكل حقاً والعارف يرى في الأخر ما رأه في البداية ويراه عامة الناس في الحال ".

## ٥٧ - زهد الميرزا جواد أقا

إن فضائل وكرامات المرحوم الحاج ميرزا جواد آقا أكيد من استيعابها في هذه الرسالة: وقد ذكر تلامذته وهم من العلماء الأعلام قصص عن أخلاقه وعشقه وزهده وتقواه وعشقه وعرفانه حتى قالوا أنه في مصاف البكائين في آخر الزمان. يشهد على ذلك درسه وصلاته جماعة في المدرسة الفيضية، عرف بعمق علاقته ببقية الله - أرواحنا فداه - وتحليه بالورع والتقوى وشدة المراقبة وكثرة التنقل والحضور والذكر الدائم وعدم الغفلة طرفة عين عن ذكر الله (۱).

## ٥٨- حلاوة معرفة الله

ذكر الشيخ البهائي في كشكوله أن العارف من يريه الله صفاته وأفعاله وأسمائه. فالمعرفة حالة تظهر من الشهود، والعالم من يطلعه الله على تلك الحقائق: إلا أن اطلاعه باليقين وليس بالشهود (").

ومن يذق هذه الحلاوة ويصيب هذه اللذة ويتنعم بهذه النعمة فقد فاز فوزاً عظيماً. ولا

١) حي سماء المعرفة، ص ١١٠.

ء ٢) لقاء الله، ص ٢٧.

٢) لي سماء المعرفة، ص١٢٣.

يدرك هذا الحضور ولذة الشهود سوى أهله. فهذا غير الإدراك العقلي ولا يمكن بلوغه سوى عن طريق الكشف. كما لا يسع من إدراكه أن ينقل للآخرين وليس من لذة تعادله(١).

## ٥٩ - فضيلة صلاة الجماعة

هنالك أهمية عظيمة لصلاة الاستسقاء الواردة في الشريعة المحمدية على النفوس، بل هنالك العديد من الفضائل التي وردت بحق صلاة الجماعة وحلقة الذكر والدعاء أدنى ما فيها إيصال الإنسان إلى الرقي والكمال، حيث الإنسان الكامل واسطة نزول البركات، والأفراد حين يجتمعون في الصلاة أو الذر أو الدعاء كأنهم يشكلون بمجموعهم الإنسان الكامل والذي يستنزل الخير والبركة أن .

## ٦٠- القلب ليلة القدر

اعلم أن القلب إذا كان خزانة الحقائق وبطون الآيات القرآنية فهو ليلة القدر الله.

# ٦١ فضل العلم والمعرفة

الحق أن العلم أولى الفضائل وأتم معيار لإجلال الأفراد وإكرامهم بعد التقوى والعمل الصالح، ذلك لأن العلم أساس كل رفعة وعظمة وملاك كل كرامة وعزة، وذروة كل سيادة وأصل السعادة والموفقية. فبالعلم يبلغ الإنسان منزلة مرموقة في الدنيا وعظيم الأجر والثواب في الآخرة والسمعة الطيبة لدى الأخرين. فهو صديق لا يخون ولا يغدر ولا ينقض العهد، والعلماء ورثة الأنبياء [1].

# ٦٣ الإيمان بخلود الروح

تتصدق على موتاها وتدعو لها وتزور قبورها جميع الفرق والأديان من الهند والعرب والعجم وكافة الملل والنحل والأديان كاليهود والنصارى والمجوس والمسلمين وسائر الفرق والطوائف، وتبدو هذه الصدقة ضرباً من العبث إن لم يكن لهؤلاء الأموات من حياة بعد موتهم.

۱) الكشكول، ص ۲۱3،

٢) رسالة نور على نور، في الذر والذاكر والمذكور، ص ١٠٦ -١٠٧.

٣) فعن حكمة عصمتية: حسن زادة أملي، ص ٥٦. ـ

<sup>2)</sup> في سماء المعرفة، بس ١٨٢.

وعليه فإجماع كل هذه الفرق والطوائف على الصدقة والدعاء والزيارة دليل على أن فطرتهم السليمة شاهد عملي أن الإنسان لا يختزل بهذا الجسد وهنالك شيء لا يموت في الإنسان حتى يموت الجسد (١٠).

### ٦٣ - الحجة القاطعة على الحياة بعد الموت

العديد من الناس من يرى موتاه (أبيه أو أمه) في المنام ليطلب منه في عالم الرؤيا أن يذهب إلى موضع قد دفن فيه كنزاً أو ذهباً، كما يوصيه أحياناً بأداء دين. فإذا نهض من نومه وتتبع ما رآه لمس حقيقة ما أخبر به دون زيادة أو نقصان؛ ولولا بقاء الإنسان بعد الموت لما وقعت مثل هذه الأمور، وبما أن دليلنا على بقاء الإنسان بعد الموت ودل حسنا على موت الجسد، فالإنسان غير هذا الجسد الميت أنه الميت أنه الجسد الميت أنه الميت أنه الميت أنه الميت أنه الميت أنه الموت ودل حسنا على موت

# ٦٤- آثار العلم

حياة القلوب بالعلم وأبصار العيوم بالنور. بالعلم يبلغ العباد منازل المقربين ومجالس المحسنين ودرجات الصديقين. وقد يعدل العلم منزلة الصوم والدرس وقيام الليل. وبالعلم يطاع الله ويعبد ويعرف الحلال والحرام، والعلم أمام العمل والعمل تابعه والله يقذف علمه في قلب من يشاء من عباده من هو أهل ويحرم منه آخرين (١٠).

#### ٥٥ - الحكمة

قال أمير المؤمنين ﷺ: «الحكمة روضة العقلاء» ﴿ إِلَّا

## ٦٦- المرأة

إن قيل الكهول ضعاف الفكر دائماً فيصعب تعليمهم بخلاف الصبية والشباب، أقول أن

١) حزالة الجواهر، ص ١٦١.

٢) حزانة الجواهر، ص ١٤٢.

٣) السابق، ص ١٨٦.

٤) غرر الأمدى: ج٢، ص ٣٢. ح ٢٧١٥.

التعليم يتوقف على القوة المتخيلة والمتفكرة وهذه القوة الجسمانية ضعيفة في الكهول، مع ذلك لا تضعف العلوم المتراكمة في أذهاتهم والتفاتهم إلى دقائق الأمور واتصافهم بالحكمة والتعقل!!!.

# ٦٧ - مراتب الوحي

الوحي مراتب كما ورد في القرآن الكريم: ﴿نَحْنُ نَقْصُ عَلَيْكُ أَحْسَنُ انْقَصَص بِمَا أَوْحَيْنَا اللّٰهِ هَذَا القَرْآنَ﴾. ﴿إِذْ يُوحِي رَبُك إِلَى الْمَلائكة أَنْي مَعْكُمْ فَثَيْتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ﴾. ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى أَنُ ارْضِعِيهِ فَإِذَا خَفْتَ عَلَيْهِ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ﴾. ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى أَنُ ارْضِعِيهِ فَإِذَا خَفْتَ عَلَيْهِ فَالْقَيهِ فِي الّٰيمَ﴾، ﴿وَأَوْحَى رَبُك إِلَى النّحْلِ ان اتّخذي مِنَ الْجِبَالِ بِيُوتَا وَمِنَ الشَّجِرِ وَمِمّاً يَعْرَشُونَ﴾ "ا

# ٦٨ - ادخلي جنتي

العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء وباتحاد العلم والعالم والمعلوم يصبح العلوم عين النفس وبصرها: أي أن العلم يكون عينية الذات وعين النفس. ويحفظ الإنسان من المهالك بالعلم يعرج إلى ذي المعارج فينتهي إلى جنة الذات التي لا تعدلها جنة، فالعزيز يقول: ﴿وَادْخُلِي جِنَتَى ﴾ [1].

## ٦٩- الجهل عدو العلم

قال أمير المؤمنين علي المنتقلة من جهل علماً عاداد. وما مدرسة معاوية عنك ببعيد التي كانت تجهل علياً المنتقلة وشيعته وتكن لهم العداء ".

# ٧٠- الأول والأخر

التمسك بعلم الطبيعة والانفماس فيها كونه عالم الكثرة والاختلاف يتحول إلى حجاب،

١) خزانة الجواهر، ص ١١٠.

۲) فعن حكمة عصمتيه. ص ۷۳.

٢) فعن حكمة عصمتية. ص ٧٥.

٤) البحار: ج1، ص ١٦٦.

فإن تطهر منه الإنسان وأقبل على ما هو وأميل أنذاك سيفهم معنى التوحيد والفناء ويكون موحداص، وسيكون توحيده مبنياً على منهج يقوم على التنزيه المحض لله ومجانية التشبيه الباطل ﴿هُو الأُوّلُ والأَحْرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطنَ ﴾ أن ولا ينازع أهل المعرفة حين يقولون: لم أكن لأعبد ربا لم أره أنا.

#### ٧٠- الهدف من الدرس والبحث

درسنا برفقة بعض الفقضلاء عدة مجلدات من كتاب البحار عند العلامة الطباطبائي وقد ذكرت كل ذلك في دفتر مذكراتي. مثلاً متى بدأنا مباحث المعاد في البحار. ومتى انتهينا منها. ومتى شرعنا بمباحث التوحيد والوقت الذي أتممناه فيه. الأصل هو القرآن والسنة وكل هذه العلوم والمعارف والفلسفة القائمة على العقل والاستدلال والبرهان والمنطلق بهدف إدراك خطب النبي من وأهل بيته من الواردة في التوحيد والوقوف على الآيات القرآنية. فمن يسعه الوقوف على هذه الأمور لولا البرهان والاستدلال والفلسفة وعلم العرفان النظري؟ أم كيف يمكن حل ألغازها؟ كل هذه العلوم والفنون لتبلغ ذلك المقام. أي لتتعرف على منطق الوحى كذلك «للاعتلاء إلى فهم الخطاب المحمدي».

#### ٧١ - وحدة الوجود

ذكر المرحوم ميرزا جواد آقا ملكي التبريزي في كتابه النفيس لقاء الله تعالى أن حكيماً كان في أصفهان، وقد اعتاد أن يبعث غلامه كل يوم إلى السوق ليأتيه بلوازم الطعام ومن يأتيه أحياناً من الضيوف.

ذات يوم أتاه أحد طلبة العلوم الدينية عند وقت الغداء لعمل. فقال لغلامه: اذهب واجلب لنا الطعام. انطلق الغلام وأتى بالطعام. فقال الحكيم لذلك الرجل: تفضل تناول الطعام. فقال الطالب: لا أكل. فسأله الحكيم: هل تناولت الطعام؟ قال: لا. فسأله: فلم لا تأكل؟ أجاب: أنا أحتاط في الأكل من طعامكم. سأله: مم احتياطك؟ قال له: سمعت أنك تقول بوحدة الوجود وهذا كفر، ومن هنا فلا يجوز تناول الطعام معك. فالطعام ينجس إذا ما مسته يداك. فسأله

١) سورة الحديد: الآية ٣.

٢) لقاء الله، ص ٣٣.

التحكيم ثانية: ما معنى وحدة الوجود عندك لتراه كفراً؟ أجابه الطالب: يشتد القائل بوحدة الوجود أن جميع الأشياء وجميع المخلوقات هي الله فقال له الحكيم: إنك مخطىء، وأرى من الأفضل أن تتناول طعامك فأنا أقول بالوحدة، لكني لا أرى الأشياء هي الله، فسماحتكم من جملة الأشياء ولا أشك أنك حمار وأسوأ من ذلك، فكيف أعتبرك أنت الله؟ إذاً دع عنك الاحتياط وتناول الطعام!!

#### ٧٢- كتاب عليين

القرآن الكريم حكيم. قال تعالى: ﴿يس ﴿\*﴾ والْقُرْآنِ الْحَكِيمِ﴾. فالقرآن الناطق وهو الإنسان الكامل حكيم وجنان. والإنسان القرآني في كتاب عليين ﴿إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلْيَينَ ﴿ الْإِنسَانَ الكامل حكيم وجنان. والإنسان القرآني في كتاب مُرفُومٌ ﴿\*﴾ وَمَا أَدْراك ما علْيُون ﴿\*﴾ كتَابٌ مَرفُومٌ ﴿\*﴾ يشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ [17].

# ٧٣- أثار المراقبة

إحدى الوصايا التي يؤكد عليها الأساتذة والأعلام أن السالك ينبغي في المرحلة الأولى أن يقف على التوحيد القرآني: فلا يتصور الله سبحانه كملك متربع على العرش والملائكة حوله وهو مشغول بإدارة شؤون الأرض والسماء.

#### ٧٤- ميزة العاقل

١) لقاء الله، ص ٣٤.

٢) فعن حكمة عصمتيه، ص٧٦.

٣) سورة الزخرفة: الآية ٨٤.

٤) سورة الطلاق: الآية ١٣.

٥) نهج البلاغة: الخطبة الأولى.

٦) الحوار، ص ٢٢٠.

٧) غرر الأمدي، ص ٣٥٦.

أي المال والجاه والعلم والمدح والشباب كلها كالشراب الذي يسكر الإنسان ويفسد العقل ويزيل الأدب، وعلى العاقل أن يصون نفسه من سكر هذه الأمور الدنيوية ولا يغتر بالدنيا والعلم والجاه والجلال. والا ابتعد عن القرب من خلال الخطاب ﴿لاَ تَقُرُبُوا الصّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾ (1) ولو لم يسكر وحفظ نفسه ودينه وعقله رغم المال والجاه والجلال والعلم سينال الدنيا والآخرة (1).

#### ٧٥- كلمتان عظيمتان

قال تعالى: ﴿قُلُ كُلِّ يعُمَلُ عَلَى شَاكِلَتِه ﴾ وقال تعالى: ﴿وَمَا يعُلُمُ جُنُود رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ "ا.

#### ٧٦ درر القرآن

وقال الزهري سمعت علي بن الحسين في يقول: «أيات القرآن خزنن كلما فتحت خزانة طالعتك أخرى» (٤٠).

#### ٧٧- إحترام العالم

قال أمير المؤمنين علي المعروف العالم لعلمه، والكبير لسنه، وذو المعروف لمعروفه، والسلطان لسلطانه الله أن يلزم الإنسان على أساس ما يحسن وما هيه من صفة حميدة. فالعلماء يكرمون لعلمهم الذي يضيء طريق الخلق للهدى، والكهول لما لديهم من تجارب اكتسبوها طيلة عمرهم وأهل الإحسان إحسانهم والسلاطين لسلطانهم: أي بسبب عدالتهم وانتصافهم للمظلوم من الظالم، وزبدة الكلام لكل كمال ينبغي أن يحترم على أساسه (۱).

١) سورة النساء: الآية ٤.

٢) الحكمة العملية، ص١٧٢.

٣) فعن حكمة عصمتية، ص٧٦.

٤) الكالح: ج٢، ص٢٦٦.

٥) غرر الأمدي، ص ٢٦١.

آ) الحكمة العملية. ص ١٧٢.

٧٨ - أسماء الله

يقول السيد علي خان المدني صاحب رياض السالكين في شرح الصحيفة السجادية، روي عن رسول الله و أن لله أربعة آلاف إسما، ألف لا يعلمها إلا هو، وألف الله وملائكته، وألف الله وملائكته ورسله. وألف المؤمنون ثلاثمئة منها في التوراة وثلاثمئة في الإنجيل وثلاثمئة في الإنجيل وثلاثمئة في الزبور ومئة في القرآن منها تسعة وتسعون إسما ظاهراً وواحداً مكتوم، من أحصاها دخل الجنة (1).

### ٧٩- تجلى الله في القرآن

قال أمير المؤمنين على ﷺ "لقد تجلى الله لعباده في كلامه ولكن لا يبصرون، (\*).

#### ٨٠ - أعلم الناس

روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «أعلمكن بنفسه أعلمكم بربه» ألله

#### ٨١- لا يليق بالعالم

قال أمير المؤمنين علي الله الله يكون العالم عالماً حتى لا يحسد من فوقه ولا يحتقر من دونه: ولا يأخذ عن علمه شيئاً من حطام الدنيا ...

#### ٨٢ - خلو البراءة من البسملة

قال ابن عباس سألت علياً عن سبب خلو سورة براءة من البسملة؟ فقال إن البسملة أمان ولا أمان في سورة براءة. وأنها نزلت كالسيف على رؤوس المشر كين "".

١) رياض السالكين، ص ٥٦٥.

٢) عيون مسائل النفس. ح٢. ص ٢٧٠.

٣) لقاء الله، ص٣:.

٤) غرر الأمدي، ص ٥٥٤.

٥) ملامع الصلاة لدى العلامة حسن زادة أملي، ص ١٣٥.

# ٨٣ مناجاة الله

إلهى لك الحمد لعشقى حسن جمالك ومشتاق لذكر كمالك،

الهي هل هناك أرذل ممن أساء الأدب عند مولاه.

إلهي من يعلمني هذه الكلمات ومن أين ينزل؟

إنهي لك الحمد لم أترعرع في نعمة وترف وإلاّ لما أصبحت حسناً.

إلهي إن لم يطلب منك حسن إلاَّ أنت فما فرقه عن عابد الوثن.

الهي لا أعيش اليقطة إلا عند النوم.

إلهي من أعظم من الإنسان سواك وهل هناك من هو أصغر مني عندك.

إلهي لك الحمد إن نورت قلبي بضياء جمالك والسير في نور كمالك الله

#### ٨٤- طلب الحسنة

# ٥٨ من أنا

إذا خرج الإنسان من العادة وقد خرجت. عشت وضعاً عجيباً أعجز عن وصفه. فما كان منى إلا أن هدأت روعي بكتابة رسالة عنوانها من أنا وإليكم الآن بعض ما جاء فيها:

من أنا؟ أين كنت؟ أين أنا الآن؟ أين سأذهب؟ هل هناك من يخبرني من أنا؟ هل كنت هنا دائماً ولم أكن؟ هل أنا هنا دائماً ولست كذلك، هل أتيت باختياري وليس كذلك، هل أنا حر في الذهاب بحيث لا أذهب، من أين أتيت وأين سأذهب، من يحل هذه الألغاز؟ لم أنا مسرور أحياناً وحزين أخرى، وضاحك تارة وباكياً تارة أخرى، ما السرور والحزن، ما الضحك والبكاء، أرى، أسمع، أتكلم، أحفظ، أتعلم، أنسى، أذكر، لدى مشاعر مختلفة، وإدراكات متنوعة، أشم،

١) الرسالة الربانية.

٢) سورة الأعراف: الأية ١٥٦.

أبحث، أرد. أطلب. ما هذه الأمور، وما الذي يصيبني، من أين تأتي هذه الأمور، ولم تأتش، من يحل هذه الألغاز؟! لم أنس، ما النوم؟ أستيقظ، ما معنى اليقظة؟ لم انام ولم أنعس، ليس الأمر لي، أرى في المنام ما هذه الرؤية؟ أعطش وأطلب الماء، ما العطش وما الماء؟! الآن أنا أكتب وأفكر من أنا. من هذا الجالس ويكتب، كان نطفة وترعرع فأصبح بهذا الشكل من أين أتت تلك النطفة وكيف أصبحت بهذا الشكل، في أي مصنع تكونت هذه النطفة؟ هل كانت هناك صورة أفضل من هذه وأجمل منها؟ من هندسها بهذا الشكل ومن ذلك المهندس البارع وكيف كون هذه الصورة من ماء هو النطفة. كما أن هذه الصورة ليست مختصة بي. فهناك صور الأحياء المجهرية والحيوانات الصحرواية والبحرية، وهناك الشمس والقمر والنجوم والكواكب والسماء والأرض والنظام والترتيب الذي يحكم جميع ذرات الوجود. كل ما أراه مفعم بالحركة. الكل في حركة، الأرض في حركة والسماء في حركة والشمس والقمر والنجوم في حركة، ولعل الماء والهواء والتراب وسائر الجمادات في حركة وأنا أجهل حركتها، لم الكل في حركة؟ لماذا؟ من المحرك؟ هل هي بحاجة إلى محرك أم أنها تتحرك من تلقاء نفسها؟ إن كان لها معرك فمن هو وكيف وجوده وما مدى قدرته بحيث يحرك كل هذه الكائنات العظيمة؟! هل هو متحرك أيضاً أم لا، إن كان متحركا فهل يحتاج أم لا؟ وإن كان بحاجة إلى محرك فماذا عساه يكون، وهكذا سيرد نفس الكلام عن ذلك المحرك. الحاجة عجز ونقص وحركة إلى الكمال لرفع النقص. فهل كل هذه الكائنات ناقصة وليست كاملة، من يكلمها؟! وبما أنها تبحث عن الكمال فهي مضطرة لإدراك عجزها ونقصها وحاجتها. فهي ذات شعور ولها قوة إدراك، ولها روح، ولها حقيقة، الأطفال الذين يذهبون إلى المدرسة في حركة يطلبون العلم، الأشجار تنمو فهي في حركة وتتجه نحو الحقيقة والكمال، وهكذا الحيوانات، ولعل الجمادات كذلك بحيث يتحول الحجر في جوف الجبل تدريجيا إلى منجم نفيس. أنظر إلى الأرض وأنظر النجوم وأشاهد بني آدم، وتطالعني مختلف الحيوانات ومختلف النباتات، وتبدو الزهور ملونة، أشعر بالدهشة والذهول، ولدي الكثير من الكلام.

كلما وقفت امام المرآة تأملت نفسي وغرقت في فكري من أنت وأين تذهب ومن جعلك بهذه الصيغة.

## ٨٦- شفاعة الجوع

ما أروع ما قال يحيى بن معاذ لو استغثت بجميع الملائكة والسموات السبع ومئة وأربعة وعشرين ألف نبياً وكل الكتاب وحكمة وولي وإمام إن يصالحوك مع نفسك فيرغبون النفس يترك الدنيا وطاعة الله فإنها لن ترضى بذلك، لكنك إن استشفعت بالجوع فإنها ستجيبك وتطيع أمرك(1).

#### ۸۷ الموت

الموت جار على كل ما سوى الله، والموت هذا يعني فناء كل سافل إلى عاليه وتوجه كل سافل إلى عاليه وتوجه كل سافل إلى عاليه ورجوع كل شيء إلى أصله وعودة كل صورة إلى حقيقتها. إذا خاف الإنسان من الموت فهو يخاف في الواقع من نفسه والعاقل بعيد عن خوف الموت. فالله لا يرضى بخوف أحد من نفسه والعاقل بعيد عن خوف الموت. فالله لا يرضى بموت أحد – لا سيما الإنسان – إلا أن يوصله إلى حياة أخرى تعقب هذه النشأة الأ.

#### ٨٨- الإخلاص في العبادة

الإخلاص في العبادة مقدمة لبلوغ مقام منيع ورفيع، وسلم للرقي إلى منظر بديع. وكل شخص يراقب إخلاصه وحضوره يستعد للظفر بهذه المرتبة العظمة والجنة العليا التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، وقد جد العرفاء في السير والسلوك لبلوغ ذلك المقام (<sup>1)</sup>.

### ٨٩- اللغو

اجتنب كثرة الكلام! روي شيخ الطائفة في الأمالي بإسناده عن أبي عمر أن رسول الله الله الله عن قال: «لا تكثر سوى من ذكر الله فكثرة الكلام بغير ذكر الله نقسي القلب وأبعد الناس عن الله من قسى قلبه».

١) أبو طالب المكي: علم القلوب، ص ٢١٥. رسالة لقاء الله. ص ١٨٣.

٢) عيون مسائل النفس: ج١، ص ٤٢.

٣) لقاء الله، ص ٤٢.

٩٠ أنواع القبور

القبر في اللغة يعني الغلاف، قال الشاعر: خط بها قبراً لأبيض ماجد. فالقبر الدنيوي معلوم ومعروف البدن المادي الدنيوي نوع من القبور كذلك البدن البرزخي قبر، ومشاغل النفس وغيارها قبر، وصور تجسم الأعمال التي تحيط بالروح في عالم البرزخ هي قبور في هذه النشأة متشابهة وفي الآخرة متخالفة. والمتشابه معنيان:

الأول: القبور الترابية التي لا يعتبر في الإنسان من حيث هو إنسان: وإن تعذر إمكانية إشراف بعض النفوس الكاملة على من قبر هناك وإطلاق القبر على هذه الحفرة من باب التوسع في التعبير.

والثاني أنها متشابهة بمعنى أن أفراد الإنسان نوع واحد وهو القبور وصدق معنى الإنسان عليها من حيث الصورة متماثلة. قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ﴾ (الله التعقيقي للإنسان ليس الخارج عنه: بل له مراتب. فالأفراد متشابهون في هذه النشاة ولهم أنواع متخالفة في الآخرة. ومن هنا قبر روضة من رياض الجنة وآخر حفرة من حفر جهنم ﴿وَإِذَا الْقَبُورُ بِعُثَرَتُ ﴾ (الله عنه عنه الله عن

#### ۹۱- التوحيد

رأيت في عالم الرؤيا يوم الاثنين ٢٣ ربيع الأول سنة ١٣٨٧هـ أحد أساتدتي آية الله الحاج الشيخ محمد تقي الأملي وقد سلمني رسالة في السير والسلوك وقال: «التوحيد أن تنسى غير الله» قلما كان الصباح قصدته وأخبرته بما رأيت فقال لي: «التوحيد اسقاط الإضافات» (٢).

#### ٩٢- تحفة البصير

أشار الشيخ العارف سعدي في مستهل ديوانه الذي زينه بالورود إلى هذه الحقيقة فقال: إن أحد أصحاب البصائر مد يده في جيب المراقبة فغرق في بحر المكاشفة فلما أفاق من تلك الحالة. قال له أحد أصحابه: ما التحفة التي أتيتنا بها من ذلك البستان الذي كنت فيه؟ قال:



١ ) سورة فاطر: الأية ٢٢.

٢) عيون مسائل النفس: ج١. ص ٤٢.

٣) لقاء الله، ص ٥٠.

أذكر إني حين بلغت شجرة الأزهار ملأت حضني بالزهور هدية لأصحابي، لكن رائحة الزهور أسكرتني حتى نسيت حضني.

قالذي يعبد الله للثواب وخوف العقاب محروم من هذه اللذة الحقيقية. ولو تأملت لاكتشفت أن من يعبد الله رغبة في الجنة إنما يعبد هواه وإن عبد على أساس الخوف فإنما عبده بسبب عشقه لنفسه وليس حباً لمولاه (1).

# ٩٣ أظلم الناس

اعلم ان من سفه نفسه فهو أظلم الناس وأجفاهم لنفسه. فإحياء النفوس من الموت وعدم الجهل وإيقاظها من نون الغفلة والحمق وإخراجها من الظلمات إلى النور من وظائف سفراء الله وأشياعهم.

قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا استجيبُوا لله وَللرَسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لَمَا يُحْيِيكُم ﴾ [1] وقال الوصي الإمام علي بن أبي طالب إلى واصفاً آل محمد صلوات الله عليهم أجمعين: «هم حياة العلم وموت الجهل» (1) والعلم حياة الأرواح، كما أن الماء حياة الأشباح، والآيات والروايات الواردة بهذا الشأن أكثر من أن تحصى. فالعالم إذا عرف قيمة العلم لا يبرح ربانيته ولا يخرج من روحانيته فيسير على خطة عيسى روح الله ألى يكون منهجه ومشربه عيسوياً، فعلمه الصالح إحياء الأموات بإذن الله ما أروع ما ذكر الشيخ الأكبر في الفص العيسوي من كتاب فصوص الحكم وكلام العلامة القيصري في شرحه، حيث قال الشيخ: «وأما الإحياء المعنوي فبالعلم: فهذه حياة إلهية ذاتية علية نورية قال الله فيها: ﴿أَوْمُنُ كَانَ مَيْنَا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ في النَّاس ﴾ [1]. وعليه فكل من أحيى نفساً ميتة بالحياة العلمية بمسألة خاصة تتعلق بعلم الله فقد أحياها. وتلك الحياة تكون له نوراً يمشي به بين الناس (1).

١) لقاء الله، ص ٢٢٣.

٢) سورة الأنفال: الآية ٢٥.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ٢٣٧.

٤) سورة الأنعام: الأية ١٢٢.

٥) عيون مسائل النفس: ج١، ص ٤٤.

٩٤- أنواع النفس

النفس خمسة أنواع من الساعة، أي القيامة. ﴿إِنَّ زِلْزِلَّةَ السَّاعَة شَيٌّءٌ عَظِيمٌ ﴾ نوع منها في كل أن وساعة. وأخر الموت البليغي والأخر الموت الإرادي والآخر الموعود الذي ينتظر الجميع وأخيراً فناء العرفاء. كما للقلب خمسة أنواع: القلب النفسي والقلب الحقيقي الذي يلد من مشيمة النفس والقلب الذي يلد من مشيمة الروح، أي القلب القابل للتجلي الوجودي الباطني، والقلب الجامع المسخر بين الاسم الظاهر والباطن. والقلب الأحدى الجمعي(١٠).

# ٩٥- أهمية العلم

روى عن رسول اللُّه ﷺ أنه قال: «العلم نور يقذفه اللُّه في قلب أو ليائه» (\*\*).

# ٩٦- الجهل بالنفس

روي عن الإمام على الله في غرر الآمدي: «أن من جهل نفسه جهل كل شيء» (١٠).

# ٩٧- جوهر الإنسان

ليس الإنسان سوى علمه وعمله، فهذا العلم والعمل لهما نحو وجودي للاتحاد بالنفس، بل أمر من الاتحاد عميق جدا. ويمكن القول العلم مشخص الروحُ الإنساني والعمل مشخص بدنه الأخروي، وهذا سمر مكنون وهو الفتاح العليم 🏪

#### ٩٨- الإضلال

إن قيل ورد في بعض الآيات والروايات والأدعية أن الله مضل من قبيل قوله تعالى: ﴿مُنْ يَشَأَ اللَّه يُضُللُهُ ومنْ يَشَأَ يَجْعَلُهُ عَلَى صرَاط مُسْتَقيم ﴾ أو ﴿فَإِنَّ اللَّه يُضلَ مَنْ يَشَاءُ وَيَهُدي مَنْ بَشَاء ﴾ 🚉 .

<sup>1)</sup> عيون مسائل النفس: ج١، ص ٢٦٠

٣ ) لقاء الله، ص ٥٥.

٣) عيون مسائل النفس: ج١، ص ٤٤.

٤) عيون مساثل النفس: ج١، ص ٤٧.

٥) سورة الأنعام: الآية ٣٩.

فكيف ينسجم هذا الأمر؟ أقول: لا يخفى أن إسناد الضلال إلى الله تعالى قبيح عقلاً، ذلك لأن العقل لا يسرى جواز ذلك، وعليه فنسبة الضلال إلى الله تعالى ليست بالمعنى الحقيقي. بل لا بد أن تكون هناك على آخرى، بالإضلال يعني حرف صاحب هوى النفس والمعروف بالجسد، أي لا بد أن نقول أنه مما لا شك فيه أن الله يضل كل من يشاء وفي هذا سر يتضع بمثال. لو كان لك أولاد ولم تأمرهم بشيء، فلا يمكن القول فلان أطاع أباه وفلان تمرد عليه. لكن إن أمرتهم بما فيه خيرهم فإطاع البعض وامتنع الآخر فإنه يمكن القول الأول مطيع والثاني عاصي. ولما كان هذا الأمر يتضمن هداهم ومصلحتهم، فإنك هديت الأول والثاني إنه له بل تسن هذا الأمر لما كان هناك فرق بين الهدى والضلال.

فلا يمكن التفريق بين من سار على الطريق ممن حاد عنه قيل التعريف بالطريق، فالجواب: لولا إرسالة الرسل وإنزال الكتب لما امتاز الخبيث عن الطيب. فالأمر الصادر هو القرآن الكريم وهو الصراط والعيار والميزان وقد أنزل الله تعالى لهداية العباد، فمن استكبر وتمرد وضل وظلم نفسه، ومن هنا يقال أضله الله، ألا ترى إن الضلال يتوجه دائماً إلى الظالمين والكافرين والخاسرين وأمثالهم كقوله تعالى: ﴿وَيُضِلُ الله الظّالمين ﴾ (١) ﴿وَمَنْ الله الْكَافِرين والمعنى واغتنم الفرصة أنك أنه الْكَافِرين والمعنى واغتنم الفرصة أنه أنه المناب الله الْكَافِرين المعنى واغتنم الفرصة أنه أنه النه الله المناب الله النه الله المناب المناب المناب المناب المناب المناب الله المناب الله المناب المناب المناب المناب المناب المناب الله المناب الله المناب الله المناب الله المناب الله المناب المناب المناب المناب الله المناب اله المناب الله المناب المناب

# ٩٩- التفاسير الأنفسية

تفاسير العرفاء للقرآن هي تفاسيرهم الأنفسية الله

# ١٠٠- غضاضة القرآن يوم القيامة

ذكر صاحب الفصوص والفتوحات في كتابه «الدر المكنون والجوهر المصون في علم الحروف» قضية لطيفة بشأن القرآن الكريم، «يأتي يوم القيامة باكراً لا يعلم تأويله إلا الله». وقد كتب محيي الدين بن عربي خمسة وتسعين مجلداً في التفسير للقرآن. تفسير العرفاء

١) سورة إبراهيم: الآية ٢٧.

٢) سورة الأعراف: الآية ١٧٨.

٣) لقاء الله. ص ٥٤.

٤) ألف كلمة وكلمة، ص ١٧٦.

تفسير أنفسي، ولذلك حسب الظاهر هضم مطالبهم تبدو ثقيلة على أكثر النلاس ويتحفظوم عن قبولها، ويتصورون أنها لا تتطابق مع ظواهر الأمور، ينبغي أن نفهم الخطاب المحمدي من خلال التعمق والتأمل والنظر إلى واقع القرآن الذي يعكس مقامات مسيرة الإنسان التكاملية، والإنسان عوالم، وهذا الفريق إنما يفسر القرآن بما فيه بطونه وتاويلاته وبصيرتهم، يقول المتأله السبزرواي بهذا الصدد في بداية أسرار الحكم: لا تبادر إلى الأفكار عندما تعرض لك صعوبة فهضم المطالب العميقة من لا ردها وأفكارها. قال ابن شهر أشوب في معالم العلماء في ترجمة حسن بن خالد البرقي: «الحسن بن خالد البرقي أخو محمد بن خالد من كتبه تفسير العسكري من إملاء الإمام من مائة وعشرون مجلداً. وقال في رياض العارفين أن ناصر خسرو قرأ ما يقرب سبعمثة تفسيراً. طبعاً كلام ناصر خسرو هذا قبل ألف سنة، وذكر صاحب الذريعة سبعمثة تفسير للشيعة. مع ذلك فالحق «القرآن يأتي يوم القيامة بكراً"!

#### ١٠١ - الله والقرآن

قال تعالى في وصف كتابه: ﴿ وَلُوْ أَنَمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَة أَقُلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَا نَفَدَتُ كَلَمَاتُ اللهِ إِنَّ اللهِ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [1]

وقال: ﴿قُلُ لُوْ كَانَ الْبِحُرُ مِدَاداً لِكَلَمَاتِ رَبِّي لَنَفِدُ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلَمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مدداً ﴾. هذه الكلمات لا تنفد حقائق وجودية، بعبارة أخرى الأسماء التكوينية والإلهية، والمرتبة الشامخة لعلم آدم الأسماء تعليم هذه الكلمات النورية، ومعاني نفس الأمر الكتاب التدويني وهو الصورة الكتبية للإنسان الكامل.

قال الإمام الصادق ﷺ: ﴿إِن الآية من القرآن والسورة لتجيىء يوم القيامة حتى تصعد ألف درجة ﴿'').

هذه الدرجات للإنسان، وقد دعي الإنسان للعروج ونيل هذه الدرجات ﴿هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدُ

١) مجموعة مقالات، ص ٥١ – ٥٩.

٢ ) سورة لقمان: الأبة ٢٨.

٣) الكافح: ج٢، ص ٢٤٢،

الله﴾ (١٠) ﴿ وَلِكُلُّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا ﴾ أن ﴿ يَرُفعِ اللهُ الَّذِينَ آمِنُوا مِنْكُمْ وَالْدَينَ أُوتُوا الْعَلْمُ دَرَجَاتِ ﴾ [1] أَنْ

# ١٠٠- الولاية، لسان القرآن

الولاية في الجنة، الولاية لسان القرآن، والولاية معيار تقييم الإنسان وميز أن تقويم وتقدير فيم الناس، الحكمة ذلك العلم المحكم والرصين والحكيم صاحب علم اليقين عين اليقين وحق اليقين، علمه يجعله حكيماً ومحكماً ﴿ولقدُ أَتَيُنا لُقُمَان الْحَكْمَةُ ﴿. ﴿وَمَنْ بُوت الْحَكْمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كثيراً ﴾.

### ١٠٣- الروايات والقرآن

ورد في الحديث الشريف: «أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم». هنائك فرق بين القول والحكاية؛ كلمات الأنبياء من الكلمات النورية لكتاب الوجود، تأمل كلماتهم واعرج على غراء ما قال أمير المؤمنين في التصاعد العلمي للقرآن «اقرأ وارق»، والروايات في الحقيق حرتبة نازلة للقلم النافس، لكن علمنا فهم هذه الرموز: ولو لم يكن الإنسان مؤهلاً لفهمها لما أمر بتدبير القرآن ﴿أَفلاً يُتَدَبُّرُونَ الْقَرْآنِ أَمْ على قَلُوبِ أَقْفَالُهُ اللهُ اللهُ على قَلُوبِ أَقْفَالُهُ اللهُ اللهُ على قَلُوبِ أَقْفَالُهُ اللهُ الله

ولو لم نكن جدير بين بقرب الله لمِا كلفنا بذلك، ولو لم نعرف الله لما دعوتاه وخاطبناه، ذلك لأن خطاب المجهول المطلق محال كطلب المجهول المطلق الله

### ١٠٤ علاقة القرآن بالإنسان الكامل

قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرِ ﴾ أنا وليس هنالك من سبيل للانحراف والاعوجاج ولا يمكن تصور أجمل مما وجد. فذلك القلم الذي رسم بهذا الجمال هو ذات القلم الذي خلق

١) سورة أل عمر ان: الآية ١٦٤.

٢) سورة الأنعام: الآية ١٣٣.

٣) سورة المجادلة: الأية ١٢.

٤) مجموعة الآيات، ص ٥٩ - ٠٠.

ه) سورة محمد: الأية ٣٥.

٦) مجموعة مقالات. ص ٧١.

٧) سورة القمر: الآية ٥.

آدم بأحسن تقويم، وهو الذي سطر القرآن، فالعالم أدم والقرآن يرجع لقلم واحد، فلا أجمل من أدم ولا أحسن من هذا العالم ولا أكمل من هذا القرآن، إنها تعود لذات الصانع، وهنالك تطابق بين كتابي التدوين والتكوين، كما يطابق كل منها الإنسان الكامل. فلو وضعنا الإنسان الكامل في كفة الميزان والقرآن في الآخري لما رجح أحدهما على الآخر. الإنسان الكامل هو العالم، والإنسان الكامل هو القرآن!!.

#### ١٠٥ - مس القرآن

قال تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كُرِيمٌ ﴿ ﴿ فِي كُتَابِ مَكُنُونَ ﴿ ﴾ لاَ يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ ﴾ [1].

ولم يقل إلا العالمون، فلا يمس القرآن في كتاب المكنون سوى المطهر وهذا المس المتعارف وهو مس ظاهر الإنسان لظاهر القرآن الذي يجب هيه طهارة البدن إنما هو ظل لذلك المس الذي يبني الإدراك. والفرق بين المبين كالفرق بين السماء والأرض، من الظاهر إلى الباطن، من سورة القرآن الكتبية إلى القرآن ﴿ فِي كتَابِ مَكْنُونَ ﴾ (١٠).

# ١٠٦- استحكام القرآن

قال تعالى: ﴿ يس ﴿ \* ﴾ وَالْقُرْآنِ الْحُكيم ﴾ الله أن الحكيم، محكوم، احكم من الجبال وأعظم من المجرات، كلام الله القائم بالحق. وقد نزل هذا الكلام من بطنان العرش والوحي والرسالة والولاية، والخلاصة فإن الحكمة جنة والولاية باب هذه الجنة[10].

# ١٠٧ – القرآن وأهل البيت

العرفان معرفة الله ولا كتاب في العرفان أعظم من القرآن المجيد، وقد ورد في روايات أهل البيت «إنما يعرف القرآن من خوطب به» والروايات مرتبة القرآن النازلة، على غرار البدن من النفس، ودور العرفاء في إحياء المعارف الإسلامية أنهم فسروا القرآن الكريم

١) مجموعة مقالات، ص ٨٠.

٢) سورة الواقعة: الأية ٨٠.

٣) مجموعة مقالات. ص ١٢٨ - ١٢٩.

٤) سورة يس: الأية ١-٢.

٥) مجموعة مقالات، ص ٨٤.

بالاستعانة بالروايات تنسيراً أنفسيا، جميع تفاسير العرفاء في الحقيقة تفاسير أنفسية، بل كتب هؤلاء الأساطين في غير التفسير تكمن في بيان أسرار الآيات وبطونها والروايات بحيث المعارج والمعارف الشهودية (١٠).

### ١٠٨- العترة القرآن الناطق

قال أمير المؤمنين بشأن العترة: فيهم كرائم القرآن وهم كنوز الرحمن فالعترة هم أهل القرآن وقد عجن بهم قطعوا مراتبه وقطعوا معارجة وبلغوا مقاماته الشامخة فهم القرآن الناطق. لهؤلاء ملامح وعلامات وحركات وسكنات وتصرفات كلها قرآن كلها حق محض وصدق فهم مبينوا حقائق الأسماء الإلهية ...

# ١٠٩ - مراتب القرآن وأبواه

مراتب القرآن الكريم مطابقة لعوالم الإنسان ولكل مرتبة حكم، فصورته الكتبية هي الصورة الكتبية للإنسان الكامل العينية، والقرآن الكريم علوم وفنون وآداب تنطلق من التجويد والقراءة إلى علم الحديث والرجال والأصول والفقه وعلم الأخلاق والحكمة المتعالية والعرفان والسير والسلوك الذي يفتح أمام الإنسان السبيل لبلوغ التكامل، كما لا يوجد لدى العرفاء كتاب أهم وأعظم من القرآن فلا عارف أعرف من أهل بيت العصمة والطهارة، وقد تلقى العرفاء عرفانهم من وسائط الفيض الإلهى (1).

# ١١٠ صبر الحسين

الإمام الحسين والحسين والعسين والمعمل مشتق من المحسن والمجمل. أي ان الإمام الحسن في سيرته محسن ومجمل والإمام الحسين كذلك. وصبر الإمام الحسين أزاء بني أمية في مصلحة الدين والأمة وكذلك نهضة الإمام الحسين المنافظة ال

١) مجموعة مقالات، ص ١٥٢ - ١٥٣.

٢) الخطبة ١٥٢.

٢) مجموعة مقالات، ص ١٧٤ – ١٧٥.

ا مجموعة مقالات. ۱۵۲ - ۱۵۳.

الانسان الكامل في نهج البلاغة، ص ١٢٦٠.

### ١١١- عمل الإنسان

عَنْ ما يلاقيه الإنسان في الأخرة هو أعماله وأفعاله وآثار ملكاته، ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون، فالعلم والعمل مقوم النفس ومشخصها، والمعرفة بدر المشاهدة، والملكات مواد الصور البرزخية للأبدان المكسوية والمكتبية ﴿ كُلُما رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَة رِزْقاً قَالُوا هَذَا الشعي رُزقنا من قَبْلُ وَأُتُوا به متشابها ﴾ الله الله الله الله عنها من قَبْلُ وَأُتُوا به متشابها ﴾ الله الله عنها من قَبْلُ وَأُتُوا به متشابها ﴾ الله عنها من قَبْلُ وَأُتُوا به متشابها ﴾ الله عنها من قَبْلُ وَأَتُوا به متشابها ﴾ الله عنها من الله عنها من قَبْلُ وَأَتُوا به الله عنها من الله عنها منها الله عنه الله عنه الله عنه الله عنها منها الله عنها منها الله عنه الله عنها منها الله عنه الله عنه الله عنها الله الله عنها الله ع

#### ١١٢ - العاقل

﴿إِنَّ فِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتَلَافَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لِاَيَاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ﴾ (١٠.

#### ١١٣- لقمان الحكيم

فال لقمان لابنه: «يا بني إذا أردت أن تعصي الله فاعصيه في مكان لا يراك - وهذه إشارة إلى عدم وجود مكان يخلو من الله فلا ينبغي معصية الله، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ (1).

#### ١١٤ رحمك الله

#### ١١٥- حالات النفس

حاتلا النفس الصحة والسقم والحياة والموت. صحتها الحكمة وسقمها الجهل وحياتها معرفة خالقها والتقرب إليه بالإحسان، وموتها جهلها بخالقها والابتعاد عنه بالاساءة (٥٠).

١) سورة البشرة: الأية ٥.

٢) سورة هود: الآية ٢٠.

٣) لقاء الله. ص ١٨٥.

ءً) لقاء الله، ص ٧٠.

أفلاطون في الإسلام لعبد الرحمن بدوى، ص ٢٧٣.

#### ١١٦- دعاء عرفة

# ١١٧ - أم الفضائل

أفضل الأعمال ما كان بنية وأفضل النيات ما كانت عن علم، والحكمة أم الفضائل الله .

#### 119- حد الحكمة

قال أمير المؤمنين علي المحكمة الإعراض عن دار الفناء والتوله بدار البقاء... أي أن الحكيم من علت همته وترفعت روحه وانقطعت عن لذات الدنيا الفائية وانشغل بعالم البقاء واشتد شوقه وحنينه إلى وطنه الأصلي فاستعد له بالعلم والعمل الصالح والاحسان إلى الخلق. وهذا ما كان عليه أعم الحكماء ولا سيما الحكيم المحقق الطوسي الذي قضى عمره في العمل والعلم وخدمة الخلق.

# ١١٩- التعليم والتأديب

روي اليعقوبي (ت٣هـ) في تأريخه وصية عن سبط النبي الأكرم الإمام الحسن التختص بالأطفال فقال: ودعا الحسن بن علي ألم بنيه وبني أخيه فقال: يا بني ويا بني أخي إنكم صغار قوم وتوشكون أن تكونوا كبار قوم آخرين. فتلعموا العلم، فمن لم يستطع منكم يرويه (أن يرويه) أو يحفظه فليكتبه وليجعله في بيته الله المناه المناع المناه ا

نعم فزينة البيت وجود الكتب العلمية في رفوفه وليس تماثيل الكلب والقط، وكأن الإمام المستقد أراد أن يقول لا بد أن تكون بيوتكم مكتبات المستقد الم

١) عيون مسائل النفس: ج١، ص ٩٦،

٢) لقاء الله. ص ٢١٩.

٣) الحكمة العملية، ص ١٣٧.

٤) تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص ٢٠٢.

٥) ألف كلمة وكلمة، ص ٥٤٠.

#### ١٢٠ - كلمات قيمة

إليك طأئفة من الكلمات القسار الجديرة بالتأمل وهي:

- ١٠ إذ حركت النفس ذاتها حركت الجسم كونها كتداخلة معه.
  - ٢٠ نفس العالم موجودة قبل جسمه.
    - ٣- العالم حيوان.
  - ٤- التوازي بين العالم والنفس الإنسانية شرط المعرفة.
    - ٥- التعقل عبارة عن نفس المعقولات.
    - ٦- نفس العالم من طبيعة هي العقل.
      - ٧- حركة العقل تعقل.
      - ٨- حركة النفس جوهرها.
      - ٩- لكل بدن صورة وهيئة خاصة بها.
- ١٠- الصحة وبصورة عامة الفضائل الجسمية ما يمكن تسميته بالائتلاف.
  - ١١- كل جزء من أجزاء الجسم قائم على نوع يناسبه.
    - ١٢- العقل لا ينفعل ولا يفسد.
    - ١٣ تنتشر النفس في جميع الجسم الحساس.
      - ١٤- النفس جسم لطيف.
      - ١٥- النفس أول محرك.
      - ١٦ النفس ألطف شيء في الجسم.
      - ١٧ النفس شيء يحفظ وحدة الجسم (١).

#### ١٢١ حركة العقل

العقل في حركة، لكن حركة العقل تعقل، فالتعقل فعل العقل، كما أن الفكر حركة من نوع آخر<sup>(۱)</sup>.

١) عيون مسائل النفس: ج١. ص ٢١١.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ١١٧.

# ١٢٢ - بشارة على الله الحارث الهمداني

ورد في الحديث الثالث المجلس الأول من أمالي الشيخ المفيد أن أمير المؤمنين قال للحارث رضوان الله عليه: «وأبشرك يا حارث لتعرفني عند الممات وعند الصراط وعند الحوض وعند المقاسمة «(١) ٢).

# ١٢٣ - قلب النبي سَلَاثُنَّة

# ١٢٤ - دعاء الإمام الحسين عليه

#### ١٢٥ - سرور يوم القيامة

قال أمير المؤمنين علي ﷺ: "من سر مسلماً سرَّه الله يوم القيامة "أ.

# ١٢٦- الإنسان الحقيقي

ليس الإنسان سوى علمه النافع وعمله الصالح، فالعمل والعمل جوهران وكما أن العلم والعالم والمعلوم واحداً، كذلك العمل والعامل والمعمول<sup>(1)</sup>.

الأمالي، ص ٣.

۲) عشر رسائل. ص ۱۲۱.

٣) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص ١٢٠.

٤) لقاء الله، ص٧٢.

٥) الحكمة العملية، ص ١٧٧.

٦) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ١٧.

١٢٧ علم الأثمة

## ١٢٨ مرأة المؤمن

قال النبي ﷺ: «المؤمن مراة المؤمن ﴿ أَ.

### ١٢٩- تسبيح العالم

ذكر الشيخ البهائي في كشكوله أن العالم بجميع آجزائه حي وناطق وليس من شيء إلا يسبح الله، لكنكم لا تفقهون تسبيحها وتقديسها لا بد من القول أن بعض الكلمات تسمع وتفهم كما هي، من قبيل كلام شخصين بلغة مشتركة. فكل يسمع كلام الآخر ويفهمه، وربما يسمع الكلام في بعض الأحيان ولا يفهم من قبيل شخصين لكل منهما لغته التي تختلف عن الآخر، وكأصوات الحيوانات التي نسمعها وتسمعنا ولكننا لا نفهم لغتها، وهنالك حالة آخرى لا يسمع فيها الكلام ولا يفهم، وهذا بالنسبة لمن عليهم حجاب الماليات.

#### ١٣٠ أفضل العبادة

روي عن الإمام الحسين عن الله شكراً فهذه عبدوا الله شكراً فهذه عبدوا الله شكراً فهذه عبادة الأحرار وهي أفضل العبادات الله العبادات المالية الأحرار وهي أفضل العبادات الله العبادات المالية الأحرار وهي أفضل العبادات المالية ا

١) لقاءِ الله، ص ٧٢.

٢) عيون مسائل النفس: ج١. ص ٢٧.

٣) لقاء اللَّه، ص ٧٦.

٤) لقاء الله، ص ٢٢٠.

# ١٣١ - أهل اليقين

قال أمير المؤملين علي المنظمة المنظمة المنظمة المنظمة الأمل وإخلاص العمل والزهد في الدنياء إخلاص العمل آن يكون خالصاً لوجه الله وجلب رضاه ﴿إِنَّهَا نَطْعَمْكُمْ لَوْجُهِ الله﴾ الله ذلك أن العمل ما لم يكن خالصاً لله فيه مرض القلب وعرض دنيوي وهذا دليل على عدم اليقين بالله.

والزهد بمعنى عدم الرغبة باللذة والشهوات، والمقامات الدنيوية الزائدة على الضرورة، وهذه الصفات الثلاث أفضل دليل على البقين بالله والقيامة وأوضح البراهيم على درجة استيعاب أهل الإيمان، ويلزم من هذه الصفات مقام الكشف وشهود عالم البرزخ ورؤية عالم الأرواح فقد دخل زيد على رسول الله الله فقال له المقالة على أصبحت يا زيد؟ قال: أصبحت مؤمناً حقاً وكيف ذلك؟ قال: الغت اليقين، قال المقالة وما علامة ذلك؟ قال: الزهد في الدنيا وقيام الليل وصوم النهار والذكر، فقال المقالة ، طوبي لك الله الله وصوم النهار والذكر، فقال المقالة ، طوبي لك الله الله وصوم النهار والذكر، فقال المقالة ،

# ١٣٢- الحسنات من الله

قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابِكَ مِن حَسَنَةً فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابُكَ مِنْ سَيْنَةً فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ "ا.

#### ١٣٢ - الحباة

١١ الحكمة لعملية، ص ١٣١.

٢) الحكمة العملية، ص ١٣١.

٣) سورة النساء: الأية ٧٩.

لقاء الله، ص ٧٧...



# ١٣٤ التفاعل

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضُحِكَ وَأَبْكَى ﴿ \* ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتُ وَأَخْيَا ﴿ \* ﴾ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْدَى ﴾ (١) مع ذلك هناك أستاذ للعبد بواسط الله «بحول الله أقوم وأقعد » (١) .

## ١٣٥ - شكر الله

قال الشيخ في آخر الباب الثامن عشر من الفتوحات ورد في الخبر كل رطب ويابس يبلغه صوت المؤذن يشهد له يوم القيامة. والأخبار والروايات بهذا الشأن كثيرة. وإننا مؤمنون من خلال الكشف والشهود على صحة هذه الأخبار بالإضافة إلى اعتقادنا بها. ذلك أننا نرى بأعيننا أن الحجر يتكلم ونسمعه ويخاطبنا كعارفين بجلال الله: ولا يدرك ذلك بالطبع كل إنسان. فنطق بعض الموجودات مخفي فليت هناك أرضية لظهوره، وعليه فليس لكل سماع ذلك الصوت، وبالنتيجة منطقه باطني ومحجوب، بحيث يظن أنه لا ينطق، أما الإنسان الكامل حيث لا حجاب له فبإمكانه مشاهدة روحانية كل شيء ومنطق كل حي سواء الظاهري أم الباطني، والحمدلله أولاً وأخر أالله.

### ١٣٦ - سلطة الشيطان

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعَدُ بِاللّهَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴿ ﴾ إِنّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَانٌ عَلَى الّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ وَالَّذِينَ شَلُطَانٌ عَلَى الّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ وَالّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ إنّما سُلُطانُهُ علَى الّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ وَالّذِينَ هُمْ بِه مُشْرِكُونَ ﴾ الله مُشْرِكُونَ ﴾ الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَالْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

## ۱۳۷ - ذكر المعاد

قال أمير المؤمنين على على الزاد المعاد فاستكثر من الزاد الناد المعاد فاستكثر من الزاد الناد المالية



١) سورة النجم: الأيات ٢٤- ٨٥...

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٧٣.

٣) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٧٣.

٤) سورة النجم: أيات ٨٨ - ٢٠٠

الحكمة العملية، ص ١٩٠.

مَنْ الله عندة الله

#### ۱۳۸ - مدح ابن عربی

قال معي الدين في المناقب: صلوات الله وملائكته وحملة عرشه وجميع خلقه في السماء والأرض على آدم أهل البيت: من طهر من الكيت والماكيت وهو روح الإمامة وشمس الشهامة ومضمون كتاب الإبداع وحل سر الله في الوجود وهو عين الشهود، خازن كنوز الغيب، مطلع نور الإيمان، كاشف مستور العرفاء، الدليل القاطع والدر اللامع، ثمرة شجرة طوبي، أزل الغيب وأيد الشهادة، سر كل سر في العبادة، وتد الأوتاد وزين العباد، إمام العالمين ومجمع البحرين، زين العابدين علي بن الحسين المحسين المحسين المحسين العبادين على بن الحسين العسين العبادة وزين العابدين على بن الحسين العسين العبادة وزين العابدين على بن الحسين العبادة وزين العبادة وزين العابدين على بن الحسين العبادة وزين العبادة

# ١٣٩ شكوى إلى الله

إلهى أنت فقط من ليس لك حجاب.

إلهي لك الحمد أن علمت حسن كتابك.

إلهي لك الحمد أن وضعت من ثدي الإيمان والطهر والتقوي.

إلهي طوبي لمن عبدك حباً.

إلهى العالم عامل.

إلهي إن لم أدعوك فماذا أفعل، وما أفعل إم لم أترك ما سواك.

إلهى الكل مستقيم في طرقه فامنح حسن الاستقامة.

الهي سلطتني على كل شيء فسلطني على نفسى بحق سلطانك.

إلهي لا أزعم أنى لست ظالماً لكني أحمدك أني لست من عمالة الظلمة.

إلهى لك الحمد أنى لست من أولياء أعداثك ولا من أعداء أوليائك.

إلهى لك الحمد أنى أحب أوليانك وأبغض أعدائك ألله

# ١٤٠ القرآن خزينة الله

قال الإمام زين العابدين الله القرآن خزائن وكلما فتحت خزائنه ينبغي لك أن تنظر فيها الإمام ألا يحق لنا أن نقول فيها ذهب وجواهر (المراد).

١) الإمامة، ص ١٦٥.

الرسالة الربانية لحسن زادة أملى.

٣) أصول الكليه: ج٢. ص ٢٤٤.

٤) الحوار، ص ٦٣.

#### ١٤١ - الأسفار الأربعة

ورد في كتاب اصطلاحات العارفين بالله للعارف عبد الرزاق القاساني أن السفر توجه القلب الى الحق. والأسفار أربعة:

السفر الأول: سير من منازل النفس إلى الله حتى بلوع الأفق المبين وهو منتهى مقام القلب ومبدأ تجليات الأسماء.

السفر الثاني: السير في الله بالإتصاف بصفاته حتى بلوغ الأفق الأعلى وهو منتهى مقام الروح والحضرة الأحدية.

السفر الثالث: الترفي بعين الجمع وحضرة الأحدية وهذا المقام ما دام الازدوج باق هو قاب قوسين. فإن زال مقام أو أدنى ونهاية الولاية.

السفر الرابع: السير باللَّه عن الله وهو مقام الفناء بعد البقاء والفرق بعد الجمعة.

#### ١٤٢ - العمل الصالح

روي في القاضي عن أمير المؤمنين المؤمنين المؤمن إذا رحل من هذه النشأة يرى قرينة الحسن هيئة وأجمل ثياب فيبشره بالروح والريحان وجنة النعيم، فيسأله من أنت؟ فيجيبه: أنا عملك الصالح أنا

#### ١٤٣- دعاء لدفع العدو

روي عن سيد الساجدين على يقرأ عقب صلاة الصبح لدحر العدو «اللهم إني ضعيف وأعدائي أقوياء وأنت الأقوى وقني شرهم واكفني أمرهم وأعني عليهم بحولك وقوتك يا قوي اللهم المرابقة عليهم بحولك والمرابقة عليهم بحولك والمرابقة والم

#### ١٤٤- مقام الحضور

لا بد من حضور القلب ومراقبته. فقد قال الإمام الصادق على: «القلب حرم الله، فلا



١) الواقي ص ٩٣.

٢) الخزائين، ص ٢٦:.

تسكن حرم الله غير الله الله الله الله الله الله الله ويراقب عمله وتعلمه ولسانه الله على حتى نيته الفائية السيئة وإن لم تبلغ مرحلة العمل وليس عليها عقاب من وجهة نظر الفقه الكنها تؤثر على الروح، فالنية السيئة تكدر الإنسان واعلم أن الحضور التام مقام الإنسان الكامل، وما أكثر ما ورد عن الأثمة الأطهار الشائد من كلمات تفيض بلطائف العرفان الله المرافقة الأطهار الشائد من كلمات تفيض الطائف العرفان الله المرافقة الأطهار الله المرافقة الأطهار الله المرافقة المرافقة المرافقة الأطهار الله المرافقة المرافقة الأطهار الله المرافقة المر

#### ١٤٥ – الأدعية

أقول بصراحة أن نهج البلاغة والصحيفة السجادية والصحيفة العلوية والكافي والبحار وسائر جوامعنا الروائية إنما تستقي جميعاً من القرآن، فالقرآن أصل وتنبعث وسائط الفيض الإلهي بعد النبي الأكرم المسترفية من القرآن، وجوامعنا الروائية، أي نهج البلاغة وكتب وسائط الفيض الرباني أي المعصومين هي المرتبة النازلة للقرآن،

ليست القرآن، مجرد تشبيه، فالقرآن بالنسبة للروايات كالروح من البدن. كما أن البدن شعاع من الروح؛ فإن النطق والعين والأذن هي بالروح ومرتبة النازلة، والأعضاء والجوارح كلها مظاهر حياة النفس الناطقة وهي علمها وشعورها وإداركاتها، وكذلك الروايات كلها تنطلق من القرآن، فجميع روايات نهج البلاغة وكافة الخطب التوحيدية وغرها وكل ما قاله الأثمة عليه يعود إلى القرآن، وهنالك تفاوت في الروايات، يعود إلى القرآن، وهنالك تفاوت في الروايات، وكذا في الجوامع الروائية، وهو الفارق بين المناجاة والأدعية وما أورده الأنمة عليه من كلمات، فاللطائف العرفانية التي ينالها الإنسان في الأدعية والمناجاة لا ينالها في الورايات.

سبب ذلك أن الأثمة الشَّهُ يخاطبون الأفهام في الروايات، أما في المناجاة والأدعية فهم يخاطبون الله فيفيضون كل ما لديهم من عشق وحب، ومن هنا تغص أدعيتهم بالنقاط العلمية العجيبة، ولا غرو فهي تنطلق من القرآن ...

#### ١٤٦ - نعمة الله

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجُكُمُ مِنُ بَطُونِ أَمُّهَا تَكُمُ لا تَعْلَمُونِ شَيْئاً وجعلَ لَكُمُ السَّمْعُ وَالأَنْصَارُ وَالأَفْئَدَة لَعْلَكُمْ تَشُكّرُونَ ﴾ فَا السَّمْعُ وَالأَنْصَارُ وَالأَفْئَدَة لَعْلَكُمْ تَشُكّرُونَ ﴾ فَا السَّمْعُ

١) بجار الأنوار: ج٧٠، ص ٣٥.

٢) الحوار، ص ١٤٩.

٢) الحوار، ص ٥١.

ةً) سورة النحل الأية ٧٨.

# ١٤٧ العين البرزخية

يبلغ الإنسان في العرفان العلمي مرتبة تفتح فيه عينه البرزخية، أي يشاهد الآخرين حسب سريرتهم وملكاتهم، فمثلاً حشرنا يوم القيامة بالنسبة للناس من مسائل ما وراء الطبيعة، غير أن أهلها يرون أنها قائمة. قامت القيامة هنا بالنسبة لأولياء لله، فارق خطوة خطوة حتى تصل إمام العارفين والمتقين. إمام الموحدين الذي يقول: «لو كشف لي الغطاء لما ازددت يقيناً"! فالدنيا والآخرة بالنسبة لنا حجاب لكنها ليست كذلك عنده الله عنده المناسبة لنا حجاب لكنها ليست كذلك عنده المناسبة لنا حجاب لكنها السبت كذلك عنده المناسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده المناسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا عنده النسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا عنده النسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا عنده النسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا عنه النسبة لنا حجاب لكنها ليست كالله عنده النسبة لنا عنه النسبة لنا ا

# ١٤٨ - دعاء الباقر على

ورد عن الإمام الباقر عن المام الباقر اللهم إني أسألك من أسماءك بأكبرها وكل أسماءك كالمام الباقر اللهم إني أسألك بأسمائك كلها. اللهم إني أسألك من كلماتك بأتمها وكل كلماتك تامة اللهم إني أسألك بأسمائك كلها. اللهم إني أسألك من كلماتك بأتمها وكل

#### ١٤٩ - طعام الإنسان

سأل زيد الشحام الإمام الباقر عن تفسير الآية الكريمة ﴿فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِه﴾ أنا قال عن عمله أن طعام الإنسان من حيث هو إنسان العلم والعمل الصالح، فالعلم والعمل يربي الإنسان، ولا بد من سنخية بين الغذاء والمتغذي، فإن كان المتغذى الإنسان فإن الغذاء الذي يسائخه ويجانسه هو العلم.

إذن الإنسان يغذي روحه. فلا بد من الحذر في كيفية تغذية هذا الفم إن من أكبر وظائفنا هي أن تهذب أنفسنا، فليس للإنسان من وظيفة أعظم من تهذيب نفسه، وحسب القرآن فإن الإنسان إنما يهذب نفسه بالعلم والعمل، والقرآن عين البرهان، والعقل والنقل متعاضدان، وكلاهما يقر هذا الحكم أن الإنسان من حيث هو إنسان لا بد أن يهذب نفسه وليس من سبيل

١) إرشاد القلوب، ص ١٣٤.

٢) الحوار، ص ٢٠٩.

٢) دعاء البهاء.

٤) سورة عيس. الآية ٢٤١.

٥) أصول الكافئ: ج١. ص ٢٦.

سوى بالعمل والعمل الصالح وبما أن العلم والعمل يهذبان الإنسان فلا بد لكل منا أن يراقب نفسه الله المالية المالية الله المالية المالية

#### ١٥٠ - إحاطة الأخرة بالدنيا

قال أمير المؤميني علي على الدنيا في الأخرة والأخرة محيطة بالدنيا،. وسر ذلك أن الجنة في السماء والنار في الأرض. لا يخفى أن المكان من صفات الأجسام المادية والآخرة تفوق الزمان والمكان، ذلك لكمال الآخرة وأنها ليست من جنس الدنيا لتتفرع منها لوازمها الوجودية كالزمان والمكان. (1).

#### ١٥١- الخلقة

قال تعالى: ﴿مَا لَكُمْ لَا تُرْجُونَ لِلْهُ وَقَاراً ﴿ \* ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَمَنُو رَأَ ﴾ [.]

#### ١٥٣- الهدف الإلهي

إنما يفيق الناس من غفلتهم على أيد أهل الحكمة. فلا بد من اعتياد الحكمة في مخاطبة الآخرين إلى جانب العقل والاستدلال والبرهان ولا بد من اتباع الموعظة الحسنة إزاء من لا يفهم الحكمة، وينبغي أن تطرح جانباً من البغض والكراهية والعداء مهما كان الطرف المقابل معانداً فالهدف هدف إلاهي ولا بد من أن ينطلق في وجودي.

١) مجموعة مقالات، ص ٢٥.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ١٤٤٠.

٣) سورة توج الأيات ١٣ - ١٤.

٤) سورة اللحل: الآية ١٢٥.

١٥٤- الجنة والنار

قال علي على النار من عامل النار؟ ومن أقرب إلى الجنة من عامل النار؟ ومن أقرب إلى النار من عامل النار؟ فقر من عمل صالحاً فهو صانع للجنة ومن ارتكب السيئة فقد صنع جهنم، فلم يقل: «فمن قرب إلى النار ممن عمل ما يجره إلى الجنة ومن أقرب إلى النار ممن عمل ما يدخله النار». وعليه فكل من عمل حسنة كان عاملاً لجنته ومن عمل سيئة كان عاملاً لناره، فتأمل والصورات.

#### دود - العفلة

و الدراد من سيان النفس في الأية: ﴿ الْذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسُاهُمُ أَنْفُسِهُمْ ﴾.

تجواب ما المراء من النسبان الغفلة عن النفس ونسيانها، فمن نسى نفسه ينسى أنه ما عرد كمر بتحه مع قافلة إلى الحج فلما وصل إلى بغداد انهمك في الشراء من السوق فيبقى خيه حتى إدا عادت لقافلة الثقت. حقاً ما ننساه هو أنفسنا ونيس هذا من ديدن العقلاء (١٠).

# ١٥١- الأسم الأعظم وتعليمه

#### ءَا - وصف الله

في توحيد الصدوق عن جابر الجعمي قال سمعت الإمام الباقر الله يقول: «إن الله نور لا ظلمة فيه وعلم لا جهل فيه وحياة لا يموت فيها الله .

١) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٢٥٠.

<sup>- )</sup> بين يدي الأستاذ حسن ملي راده، ص ٥٦.

٢) لقاء الله. ص ٧٠.

ة) لقاء الله، ص ده.

#### ١٥٨ - نصيحة للشباب

نصحيتي للشباب ما نصحهم به الله والقرآن والأنبياء في كلمتين: الأولى أن يهذبوا أنفسهم والثانية أن يجدوا في طلب المعارف والكمال.

أهم عمل يسع الإنسان أن يهذب نفسه ولا بد للشباب من تهذيب نفسه. أسأل الله أن يوفق شبابنا للأعمال الصالحة والكمالات المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنا المسابنات المساب

### ٥٩١ - ثبن الأم

قَالَ الإمام الباقر الله الله الله ولدك من النساء الحسان فالبن يعدي .. كما قال: «عليكم بالوصاء من الظنور، فإن اللهن يعدي ...

#### ١٦٠ صفة الحنة

قال الإمام الباقر ﷺ: «أحسفوا الظن بالله، واعلموا أن للجنة تمانية أبواب كعرض كل باب منها مسير أربعمائة سفة الله

#### ١٦١- نذات الحنة

لو عدت بهذه التجارب إلى سلي الشباب هماذا ستفعل؟ أسعى لتهديب نفسي وأمضي نحو المعرفة ولا ألو جهداً في تعلم المزيد هلدات اهل الجلة نيل المعارف.

## ١٦٢ - الشوق إلى الأخرة

قال علي الأخرة الله على الله على الأخرة الله على الأخرة الله على الأخرة الله على الأخرة الله الله على الأخرة الله الله على الله ع

السعيد والفائز بالأخرة من عرف لذات الدبيا وأسقطها من عينيه و خترق الحجب لمادية وأتجه نحو الآخرة فساق روحه إلى موطنها الاصلي ﴿قُلُ الرَّوحُ مِنْ آمُر ربي ﴾ أن ففكره وهمه في الأخرة وما وراء هذه الطبيعة المادية أنا.

١) في سماء المعرفة، ص ٢٠٧.

۲) مصدر سابق.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٥٨.

د) غرر الأمدي: جد. ص ٢٦٨.

٥) سورة الإسراء: الأبة ٨٦.

٦) الحكمة العملية، ص ٨٠.

١٦٣ - حكمة الله

روي عن الإمام الباقر عن المام الباقر المن نور ربنا كشعاع الشمس من الشمس اللهمس اللهمس اللهمس اللهمس المام ال

### ١٦٤ - بيع الأخرة بالدنيا

قال أمير المؤمنين على الله الله تبيعوا الأخرة بالدنيا وتستبدلوا البقاء بالفناء (ألم

## ١٦٤ الحقائق

لا يمكن فصل الدين عن البرهان. فقد قلت كرارا أن لا فصل بين القرآن والبرهان والعرفان، والقرأن مدرك جميع الحقائق وميزان ومعيار كافة الأفكار والأراء، القرآن متن البرهان'``.

#### ١٦٥ - السعيد الحق

السعيد من أدرك كتاب وجوده وتصفح ورهاته الم

# ١٦٦ الرقيق الصالح

قال على الله الله على على الدنيا وأعانك على الأخرى وزهدك في الدنيا وأعانك على الطاعة الله فالصاحب الحقيقي والقرين العزيز من يساعد الآخر لكسب عالم البقاء ويضيف له علما ومعرفة ويتقيه مما يعلق به من شوائب الدنيا ويذكره الآخرة. ومثل هذا يكون رقيق ومرأة ومن هنا قيل: الرفيق نعم الصديق الله .

<sup>11</sup> عيون مسائل النصال: ٣٠٠ ص ٣٨٠.

٢) غرر الأمدي، ص ٢٣٠.

٣) الحوار، ص ١١١.

<sup>15</sup> غزر الأمدي. ص ١٧٣..

٥) الحكمة العملية. ص ١٣٨.

٦) الحكمة العملية، ص ١٣٨.

#### ١٦٧ - عظمة المعصبة

قال الصادق المنافية «لا تنظر إلى صغر المعصية وانظر من تعصية 🖖.

#### ١٦٨ - الفلاح والخسران

من نسى نفسه فقد الدنيا والآخرة، فلا تعد الدنيا لذيذة لمثل هذا الإنسان. طبعاً شاغل الدنياو آمالها وطلباتها تصيل الإنسان بداء الغفلة وتصده عن التوجه إلى الملكوت والسير والسلوك الروحي والفوز بلقاء الله. أقسم الله في سورة الشمس إحدى عشرة مرة وأجاب قسمه ﴿قَدْ أَفُلِح مَنْ زَكَاهَا ﴿ وَقَدْ خَابِ مِنْ دَسَاها ﴾ [1].

# ١٦٩ - القرآن القرآن

قال يعقوب الأحمر قلت للإمام الصادق على دين ثقيل هو القرآن. فقال له الإمام القرآن القرآن القرآن المام المام القرآن القرآن القرآن القرآن المقام المام القيامة فترقى ألف درجة في الجنة وتقول: لوحفظتني لبلغت بك هذا المقام ال

### ١٧٠ - نيل الآخرة

قال أمير المؤمنين علي على الانتداك ما تريد من الآخرة إلا يترك ما تشتهي من الدنيا علي الدنيا العالم الواطء عالم الدنيا وعاء البدن العيواني والآخرة منزل الروح القدسية وتعني الدنيا العالم الواطء والقلق والاخرة عالم لارفعة والاستقرار والبقاء وهما متقابلان، وشروط وصول الإنسان لنعم عالم الأخرة الأبدية واللذات الحقيقية في أن يتجاوز شهوات الدنيا المحرمة. بل يتحفظ قدر المستطاع عن حلالها «حلاوة الدنيا توجب مرارة الآخرة .. فلا يبلغ أحد مقامات الآخرة ودرجاتها العالية ألا يترك الهواء النقية والشهوات العيوانية في عالم الدنيا. «أفضل الطاعات هجر اللذات» أنا.

۱) مجموعة مقالات. ص ۲۸.

٢) سورة الشمس: الأيات ٩- ١٠.

٢) الإنسان والقرأن، ص ٧٩.

٤) الحكمة العملية، ص ١٤٢.

# ١٧١ - شؤون الحياة

إن أهم دور يمكن أن تلعبه في الحياة يكمن في تهذيبنا لأنفسنا، فليس هنالك أفضل من هذا العمل، وكل ما سوى ذلك من شؤون الحياة معد وممد لبلوغ هذا الهدف المقدس.

ومقارناً في ذلك القرآن ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهُدِي لَلْتِي هِيَ أَقُوَمُ ﴾ `` ، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يُحْيِيكُمْ ﴾ ` ` .

#### ١٧٢ شكر الله في المناجاة

إلهى لك الشكر أن أصدقائي عقلاء وأعدائي حمقي.

إلهي لك الشكر أصبحت دنياي آخرتي.

إلهي لك الشكر فهمت أني لم أفهم ووصلت وثم أصل.

إلهي لك الشكر إن أرتع في ظل الإنسان الكامل.

إلهي لك الشكر إلى فرع من شجرة طوبي.

إلهي وفقلي لقيام الليل والبكاء

إلهي احفظتي من بية المعصية.

إنهي سمعت قولك ما أفعل لقبضة تراب سوى المغفرة.

إلهي إن كانت الجلة حلوة مخالفها أحلى.

الهي من خاف الموت خاف نفسه.

الهي إن أفاق حسن فقد انتهى كل شيء -

إلهي الويل تحسن إن لم يخافك وخافه الأخرون.

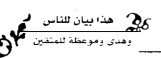
إلهى لك الشكر لم ابتل بالسمعة.

إلهي أيبقي شعر رأس حسن ونم يبقى طبعه أأل

أ) سورة الأسراب الثية ؛

٣) سورة الأنفال الآية ٢٠٠.

٣) الرسالة الربانية



### ١٧٣ - الإنسان القرآني

وظيفة كل إنسان أن يكون قرآنياً، فالإنسان القرآن ﴿لا يُمَسُّهُ إلا الْمُطَهُرُون﴾ أو الإنسان القرآن ﴿لا يَمَسُّهُ إلا الْمُطَهُرُون﴾ أو الإنسان القرآن يتكلم طهراً ويأكل طهراً ويرى طهراً. خياله طاهر، ذكره طاهر، وعقله وقلمة وشهادته وكسبه وعمله، كلها قرآنية. وهكذا يكون قرآناً لا يمسه الأ المطهرون

#### ١٧٤ - قيمة الإنسان

#### ١٧٥ - القلب السليم

دين الله عرفان، معرفة الله وقد أنزل انقرأن من حانب الله لتطهيرنا وتزكية نفوسنا لنصيح أصحاب قلب سليم، القلب الخالي مما سوى الله كما قال الإمام الصادق على كما قال في تفسير الشراب الطهور، كما أنه الساقي هو الله ﴿وسَقاهُمُ رَبُّهُم شراناً طَهُورا ﴾ أنا يطهرهم تماماً عن كل ما سوى الله أنا

### ١٧٦ - عدم تناهى القرآن

ظاهر القرآن ست آلاف وستمنّة وست وستين آية، إلا أن للقرآن بطن ولبطنه بطون إلى سبعين بطناً. والسبعون عدد للكثرة، وعليه فبطون القرآن لا متناهية

#### ١٧٧ فضيلة سورة القدر

روي عن الإمام الصادق الله إذا كانت ليلة القدر فاقرأ كل ليلة ألف مرة سورة القدر فإذا كانت الليلة الثالثة والعشرون فافتح أذنيك لترى وتسمع العجائب. كما روي عنه المالة والعشرون فافتح أذنيك لترى وتسمع العجائب. كما روي عنه المالة والعشرون فافتح أذنيك لترى وتسمع العجائب.

١) سورة الواقعة: الأية ٧٩.

٢) الحكمة العملية، ص ١٥٨.

٣) سورة النساء: الآية ٢٢.

٤) مجمع البيان: ج٢. ص٢١٨.

٥) الحوار، ص ٢٣.

سورة القدر ليلة الحادي والعشرين من شهر رمضان ألف مرة وطلع عليه الصبح ازداد يقينه وأقر لنا بالفضائل» [1].

#### ١٧٨ العرفان

#### ١٧٩ - النباتات

# ١٨٠ - صحة الروايات

روى محمد بن يعيى عن عبد الله بن محمد عن علي بن الحكم عن أبان عن عثمان عن عبد الله بن أبي يعفور قال، قال الحسين بن أبي العلاء كان ابن أبي يعفور قي مجلس الإمام الصادق عن رواية رواها راوي ليس عندنا بثقة قال شيء «إذا أتتكلم رواية ووجدتم عليها شاهدا من القرآن وأحاديث النبي شيئة فاقبلوها والا فارفضوها». كما روي بسند معتبر عن الإمام الصادق شيئة أنه قال: «اعرضوا الرواية على الكتاب والسنة فإن لم توافقها فهي زخرف» (نا).

١) مشكاة الأنورا: فضل ليلة القدر، ص ١٣٣\_١٣٠

٢) بين يدي الأستاذ، ص ١٨.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٢٣٩.

إ رسالة حول الرؤية، ص ١٤٠.

# ١٨١- أوثياء الله

الإنسان إذا زاد العلامة الطباطبائي يتذكر الحديث الشريف الذي ورد في الكافي في كتاب فضل العلم بإسناده عن الإمام الصادق المنه قال: «من تعلم العلم وعمل به وعلم لله دعي في ملكوت السموات عظيماً فقيل تعلم لله، وعمل لله وعلم الله، ".

هذا هو السبيل ولا سبيل غيره. ومن هنا فإن سلوكه وقوله وسكوته وقلمه ومطلق آثاره الوجودية تعكس ورعه وتقواه وعظمة عمقه العلمي والعملي الله

# ١٨٢ - دعاء الدخول والخروج

﴿ وَقُلْ رَبِّ أَدْخِلُنِي مُدْخَلَ صِدُق وَأَخْرِجُنِي مُخْرِج صِدْق وَاجْعِل لِي مِنْ لَدْنَك سُلُطَاناً نصيراً ﴾ [1].

# ۱۸۳ – منزل مبارك

قال تعالى: ﴿رَبُّ أَنْزِلْنِي مُثَرِّلاً مُبَارِكاً وَأَنْتَ خَيْرً الْمُنْزِلِينَ ﴾ الله

# ١٨٤ - تراب الروحانيين

قال الإمام الصادق الله التراب الروحانيين بمنزلة الدهب من التراب المناب

# ١٨٥- تزكية الباطن

لا بد لطهارة الباطن في المرحلة الأولى من دوام طهارة الظاهر ورعاية طهارة البدن والسيطرة على الأعضاء والجوارح الظاهرية واللسان من الزلل والسوء. فالإنسان يبنغي أن يسعى ليدير لسانه بوحي من عقله. فكما أن اللسان والفم ربما يكون مجرى الغذاء الفاسد إلى المعدة، فإن هذا الفم واللسان يمكن أن يكون مجرى الغذاء الفاسد إلى الروح أيضاً. لا بد

١) أصول الكافئ ج١. ٢٧.

٢) الحوار، ص ٢٠٨.

٣) سورة الإسراء: الآية ٨٠.

عنورة المؤمنون: الأية ٣١.

٥) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٢٣٦.

من مجانبة جليس السوء، فهذه الدقة الظاهرية تقود بالتدريج إلى تطهير الباطن. ولو تامل الإنسان هذا النظام لرأى ان ليس هنالك من متمرد على دار الوجود، حتى الحيوانات تسير وقق طبيعتها، هذه دروس وغير الما، أضف إلى ذلك ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فَيِنَا لَنْهُدِينَهُمْ سُبُلنّا﴾ ولا بد من تامل هذه الأية للوصول لطهارة الباطن أ.

#### ١٨٦ الزهاد

## ١٨٧- تفسير الماء الغدق

﴿إِنَّ الْسَيْرِ قَالُوا رَبِّنَا اللهِ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهُمُ الْمُلَانِكَةُ ﴾ [الله ﴿وَأَنْ لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّريفة لاسْطِيناهُمُ مَاءً غَدَقًا ﴾ [السَّقَامُوا على الطّريفة لاسْطِيناهُمُ مَاءً غَدَقًا ﴾ [السَّقَامُوا على الطّريفة لاسْطِيناهُمُ مَاءً غَدَقًا ﴾ [السَّقَامُوا على السَّقَامُوا على السَّفَامُوا على السَّقَامُوا على السَّقَامُ السَّفَامُوا على السَّقَامُوا على السَّقَامُوا على السَّقَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفَالِيقُولُ على السَّقَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفُوا على السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفُوا على السَّفَامُ السَّفُوا على السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفُوا على السَّفُوا على السَّفَامُ السَّفَامُ السَّفُوا على السَّفُولُ على السَّفُوا على السَّفُ على السَّفُوا على السَّفُوا على السَّفُوا على السَّفُوا على السَّفُوا ع

الماء الغدق هو الماء الكثير، وفسره الإمام الصادق الله بالعلم الكثير «معناه لأخذناه علماً كثيراً يتعلمونه من الأتمة، وقال الإمام الباقر الله استقاموا على ولاية أمير المؤمنين الله علي والأوصياء من ولده الله وقيولا طاعتهم في أمرهم ونهيهم الاسقيناهم ماء غدها، يقول الأشربنا قلوبهم الإيمان. (أ.

### ١٨٨ المياة المنتظرة

إن عطس الإنسان يصل في خاتمة المطاف إلى الماء. فإن كنت عطشاً للمعارف ستبلغ الماء، فالحكمة في قضاء الله إن العطشان يبحث عن الماء ويظفر به.

أذهب أحياناً إلى أمل عن طريق هزاز وأتفرج النهر كيف ينحدر من بين الصخور والمرتفعات والتلال وأتساءل عن هذا الجريان والانحدار.

<sup>)</sup> البين يدي الأستاد . ص . <sup>4</sup>

١/ لقاد الله ص ١١١.

٣) سورة فصيلت. الآية ٣٣.

المورة الجن الآية ١١٠.

٥) بين يدي الاستاد . ص ٢٠.

وكأن يجيبني الأراضي عطشى كثيرة وهي بانتظاري والفوهات مفتوحة لأسقيها، فأنا أتجه إليها! نعم حكمة الله في ظواهر الوجود، فالإنسان العطشان لا بدانه أن يظفر أخيراً بالماء، فما أكثر الماء الذي ينتظر العطشي أن

## ١٨٩- تأثير اللبن في الرضاعة

قال علي ﷺ، أنظروا من ترضع أولادكم، فإن الولد يتب عليه -

## ١٩٠- منزلة الأثمة المعصومين

قال ولي الله الأعظم الإمام الصادق على «با خشيمة نحن شجرة النبوة وببت الرحمة، ومفاتيح الحكمة، ومعدن العلم وموضع الرسالة ومختلف الملائكة وموضع سر الله ووديعة الله في خلقه وحرم الله الأكبر وذمة الله وعهدد فمن وفي بعهدنا فقد وفي بعهده ومن نقض عهدنا فقد نقض عهده ولم بود حقه ".

### ١٩١ - شرف الإنسان

قال علي صلى الشرف بالهمم العالية لا بالرمم العالية 🚻

### ١٩٢- السلوك

من صمت ونطق ومن أغمض بصر ومن فتح بصيرته علم ومن حضر تنور ومن رافب سر فمفتاح السعادة يبدو وشذرة النصر في خاتمه اللها

# ١٩٣- الرجوع إلى الأصل

عن الإمام الصادق عن أن معرفة المرء بنفسه في أن يعرف أربعة طبائع، حتى قال فهذا الإنسان خلق للدنيا والاخرة فإن جمع الله بينهما كانت حياته في الأرض كونه نزل من شأن

<sup>1)</sup> مصندر سايق، ص ٣١.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٢٤٠.

<sup>-</sup>٢) رسالة الإمامة. ص ٢٤١.

٤) غرر الأمدي: ج٢، ص١٠٦.

٥) سوط السلوك. ص ٤١.

# ١٩٤ - روح المؤمن

روى الكليني بإسناده عن المفضل عن الإمام الصادق الله قال: «قال مثل روح المؤمن وبدنه كجوهرة في صندوق إذا خرجت الجوهرة منه طرح الصندوق ولم يعبأ به، وقال إن الأرواح لا تمازج البدن ولا تواكله وإنما هي كلل للبدن ومحيطه به ('').

فقد شبه الإمام المراح والبدن بجوهرة وصندق. طبعاً هذه التعبيرات لتقريب الحقائق الواقعية من الأذهان. فالإمام المراح المراح في البدن كالجوهرة في الصندوق. ثم استدل في آخر الرواية إن الأرواح ليست ممزوجة بالأبدان ولا تترك البدن لحاله، ذلك لأن البدن ليس قائماً بالروح. كما أن قوله أن الأرواح لا تمازج البدن ولا تواكله صريح بعدم استقلال البدن بنفسه. فهو ليس ببدن ما لم تتصرف فيه الروح، فهو بدن من حيث كونه تحت سيطرة الروح الروح.

## ١٩٥ اغتنام العمر

كان المرحوم العلامة الطباطبائي يتبرم في بعض الدروس والمجالس من أن البعض لا يعى قيمة العمر وأنها ليمضى بسرعة فلا بد من اغتنامه (١٠).

# ١٩٦- العرض على القرآن

إن الله جعل لكل داء دواء، والقرآن شفاء لما في الصدور، فلا بد من عرض النفس على القرآن فإنه معيار الصدق وميزان العدل وملاك الحق وشفاء الأمراض (°).

١) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٣٤١.

٢) بحار الأنورا: ج٤، ص ٣٩٨.

٢) معرفة النفس، س ٤٩٩.

٤) الحوار، ص ١١٧.

٥) سوط السلوك، ص ٤٢.

## ١٩٧- الأسحار

قيل إن السحر موعد سفر السالكين ونسيمة كالفجر العيسوي علاج السقيمين المرا

## ١٩٨- جنة القرب

ليس لدينا من برنامج في كافة شؤون حياتنا إن ابتغينا تهذيب أنفسنا وبلوغ كمالنا الإنساني سوى الاقتداء بالقرآن ومنطق العترة الطاهرة، علينا أن نقتدي بها في كل صغيرة وكبيرة بغية نيل السعادة والفلاح، حتى ننال «جنة الذات» وادخلي جنتي وهي منتهى مرتبة الجنة. فهي الجنة الخالية من الماء والأشجار، بل هي جنة القرب واللقاء كما يصفها.

الإمام الصادق الله الراد الإنسان نيل تلك الجنة عليه الافتداء بوسائط الفيض الإلهي الأثمة المعصومين الله وأن يحذو حذوهم في جميع شؤون حياته الله المعصومين الله المعصومين المعصومي

# ١٩٩ - المحسن والمسيء

ورد عن الإمام الصادق المن الروح في مكانها، فروح المحسن في النور وروح المسيء في النور وروح المسيء في النظلمة والبدن يعود تراب (").

# ٢٠٠- نبذة عن السيرة الذاتية

أشرت كراراً وفي عدة مواضع إلى جانب من حياة الأساتذة وطرق تدريسهم وأخلاقهم ومستوياتهم.

دخلت الكتاب في السادسة من عمري ثم اتجهت إلى الابتدائية. ثم انتقلت إلى العلوم الدينية وقد البحث الآن كهلاً على أبواب الرحيل إلى الأبدية نظام الأحسن. أمامنا الأبدية وقد وعدنا الله في كتابه بدار السلام، وإن شاء الله تنتظرنا دار السلام!!

۱) مصدر سابق.

٢) الحوار، ص ١٣٤.

٣) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٢٠٦.

ة) الحوار، ص ٨٧.

### ٢٠١- الجنة والدرجات

روى عن الامام الصادق ﷺ: «أن الجنة ليست واحدة فمن دونها جنتان وهي ليست درجة واحدة بل درجات بعضها فوق بعض حسب تفاضل القوم في أعمالهم، $^{(1)}$  .

## ۲۰۲- ثور العلم

كما أن الماء والخبر طعام الجسم فإن العمل يحكم البرهان القطعي لاتحاد العاقل بالمعقول، أي 'تحاد العالم بالمعلوم والمدرك بالمدرك وهو ذات الجوهر النفسي للنفس الإنسانية والتي تتسع وجوديا بالظفر بالعلم ماء حياتها فيصبح وجودها قويا شديدا، فيكون العلم عين وجودها «العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاع،<sup>[11]</sup>.

### ٢٠٣- الرحيل

اتضح إن الإنسان يهذب نفسه بمنكاته العلمية والعملية شيئية الشيء بصورته. فالواضح بالبرهان القاطع أن عودة الأرواح لما صنعت منه ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَغُودُونَ﴾(٢) فإن صنعت من نور عادت إليه وإلا فإلى النار. في الروية سنَّل الإمام الصادق عنه أين تذهب؟ قال عنه: «لما

## ٢٠٤- كلماد، في معرفة النفس

جمع الآمدي بعد قرب من وفاة السيد الرضى جامع نهج البلاغة أغلب قصار كلمات أمير المؤمنين الله الحروف بصيغة خاصة وأسماها غرر الحكم ودرر الحكم، ومنها هذه الكلمات القصار في معرفة النفس:

- ١- أعظم الجهل جهل الإنسان امر نفسه.
  - ٢- أعظم الحكمة معرفة الإنسان نفسه.
- ٣- أفضل العقل معرفة المرء نفسه، فمن عرف نفسه عقل ومن جهلها ضل.

١) عيون مسائل النفس. ج٢. ص ٣٩٥.

٢) سوط السلوك، ص ٣٦،

٣) سورة الأعراف: الأية ٢٠٠

- ٤- الكيس من عرف نفسه وأخلص عمله.
- ٥- العارف من عرف نفسه فأعتقها ونزهها عن كل ما يبعدها.
- ٦- المعرفة بالنفس انفع المعرفتين ﴿ سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم ﴾.
  - ٧- عجبت لمن ينشد ضالته وقد اضل نفسه فلا يطلبها.
    - ٨- غاية المعرفة أن يعرف المرء نفسه.
      - ٩- كيف يعرف غيره من جهل نفسه.
  - ١٠- من عرف نفسه فقد انتهى إلى غاية كل معرفة وعلم.
    - ١١- من عرف نفسه جاهدها ومن جهل نفسه أهملها.
      - ١٢- معرفة النفس أنفع المعارف.
      - ١٣- نال الفوز الأكبر من ظفر بمعرفة النفس.
        - ۱۶- من عرف نفسه عرف ربه.
      - ١٥ عجبت لمن يجهل نفسه كيف بعرف ربه ١٠٠

### ٢٠٥- صورة الملكين في القبر

روى في الكافي عن الإمام الصادق الله قال يقول له قرينه: «أنا رأيك الحسن الذي كنت عليه وعملك الصالح الذي كنت تعمله».

# ٢٠٦ خطاب أولياء الله يوم القيامة

# ٢٠٧ - الأمل بالله

قال علي الله عن عرف الله سبحانه ان لا يخلو قلبه من رجانه وخوفه "أ.

١) معرفة النفس، الباب الثالث، ص ٤٧٢.

٢) بحار الأنوار: ج٢، ص ١٦٦.

٢) ألف كلمة وكلمة، ص ٦٧.

٤) غرر الأمدي، ص ١٦٢.

### ۲۰۸ وصف جهنم

### ٢٠٩ - مناجاة العشق

إلهي أبدل نومنا يقظة،

إلهي من ليس له سحر ليس لديه عن نفسه خير،

إلهى كلما حدث جميل فلحن ضيوفك.

إلهي أذقني لذة حلاوة الجوع.

إلهي ما قيمة من لم يعشق.

إلهي لا فرق بين الحضور والغفلة فافض عليّ لكليهما.

إلهى جعلت فداء لفم وشفاه تنطق بذكرك.

إلهى أنت عندى فما حاجتي وما هي.

إلهى لم أر أدنى من الدنيا.

إلهي أنا مرتاح لألمي فأنت علاجي،

إلهي لك الحمد ما زلت قارئاً والأن متكلماً . .

١) الحكمة العملية. ص ١٥٠

٢) العيون: ج٢. ص ٢٥٥.

٣) الرسالة الربانية.

## ٢١٠- عمل الإنسان في الدنيا

قال الإمام الصادق الشيخ في بيان حشر الناس بصور مختلفة: «كل هذه الحيوانات صور أعمال الإنسان وأخلاقه.(١).

### ٢١١ - صلة الرحم

قال علي الله «صلة الأرحام من أفضل شيم الكرام أن كما ورد أن صلة الرحم تطيل العمر وتوسع الرزق.

### ٢١٢- حقيقة الكشف

اخلع من قلبك حب الدنيا واحمله إلى مولاه ليسكن بكلماته. فحقيقة الكشف ارتفاع الحجاب بين الحبيب والمحبوب. اغتنم وقت الصلاة للوصال والمصلي يناجي ربه فتأمل نجوى اثنين لتعرف حال المفاجأة ...

# ٢١٣ - أفات الجسد

قال علي المسد شر الأمراض الأمراض المرض النفساني يسبب أمراضاً جسمانية كالسل والحمى وسوء الهضم (1).

## ٢١٤ - سؤال الله

قال أمير المؤمنين علي الله الله فائه إن أعطاكم أكرمكم وإن منعكم خارنكم الله فائه إن أعطاكم أكرمكم وإن منعكم خارنكم الله المؤمنين على الله فالمؤمنين المؤمنين المؤمني

۱) مجموعة مقالات، ص ۵۰.

٢) غرر الأمدي. ص ٢٠٤.

٣) سوط السلوك، ص ١٢.

٤) غرر الأمدي، ج١. ص ٩١.

٥) الحكمة العملية، ص ١٧٨.

٦) الحكمة العملية، ص ١٧٩.

## ١١٥ - حقيقة مفهوم القسم

قال الصادق الشُّدُّ: كل ما صدك عن ربك فهو صنم الله

### ٢١٦ الأخذ من النفس

روى الشحام في الكافي عن الإمام الصادق الله أنه قال: «خذ لنفسك من نفسك عافيتك قبل سقمك وقوتك قبل ضعفك وحياتك قبل مونك» أنه

### ٢١٧ باطن المريض

قال علي الله على القبح الإنسان باطناً عليلا وظاهراً جميلاً على حسن الظاهر وعليل الباطن المنافق. والمنافق في اسفل سافلي جهيم أن

### ۲۱۸- غرور إبليس

روي عن الإمام الصادق الله الله عنه الله عنه الله عنه الم فقال خلقتني من نار وخلقته من طين، وقو قاس النار بالجوهر الذي خلق الله منه ادم فإن ذلك الجوهر نور وضياء أعظم من النار...

### ٢١٩ - حب الدنيا

قال علي ﷺ: «حب الدنيا يفسد العقل ويصم القلب عن سماع الحكمة «(°).

فكل من أحب الدنيا وعشق المال والجاه أفسد عقله الفطري ووعيه الحقيقي ولم تعد له رغبة في الحكمة وسماع أقوال الأنبياء والأولياء والحكماء الذي يحقرون الدنيا<sup>(1)</sup>.

۱) الذكر والذاكر، ص ۱۹.

۲) التوبة، س١٠٨.

٣) غرر الأمدي. ص ٣١٣.

أ الحكمة العملية، بن ١٧٩٠.

عرر الأمدي، ص ٢٦٨.

٦) الحكمة العملية، ص ١٤٢.

#### ٢٢٠ - الحاجة الدائمة

لا بد من تقوية المراقبة في التوحيد. فالمراقبة بذر السعادة التي تنثر في مزرعة القلب ومنها تنمو سائر الثمار والأعمال (١٠٠٠).

### ٢٢١ - إثار الصدقة

قال على الله «حصنوا أنفسكم بالصدقة « الله المعالمة الله المعالمة الله المعالمة المعا

### ٢٢٢ الخواجة نصير الدين

قيل للخواجة نصير الدين لما حضرته الوفاة ألا توصي بدفنك في النجف؟ قال الخواجة: لا فأنا أخجل من الإمام موسى بن جعفر الله أن يحمل نعشى من هناك أنا.

### ٣٢٣- الوجوه الناضرة

روى الصدوق(قدس) في الباب الحادي عشر من كتابه عيون اخبار الرضا بإسناده عن إبراهيم بن أبي محمود. سئل الرضائي عن قوله تعالى: ﴿ وُجُوهُ يوْمَئِدُ نَاضِرةٌ ﴿ \* ﴾ إلى ربْهَا نَاظَرُةٌ ﴾، قال: متطلعة الى ربها تنتظر ثوابه الله .

## ٢٢٤ - ولى الله

قال ولي الله الأعظم الحجة الكبرى علي على على الله على الله ما فجأني من الموت وارد كرهته، ولا طالع أنكرته وما كنت إلا كقارب ورد وطالب وجد وعند الله خير للأبرار.

# ٢٢٥ بني أمية

عهد لعلي الله على الله على عهد رسول الله على عهد رسول الله على عهد رسول الله على عهد وفاته. وقد كتب صاحب منهاج البرعة في نهج البلاغة في المجلد الثاني مقالة بعنوان «هداية وارشاد»

١) سوط السلوك، ص ١٩.

٢) غرر الآمدي، ص ١٦٩.

٢) رسالة الإمامة،ص ٢٠٢.

إرسالة حول الرؤية، ص ٢٤.

وذكر العديد من أقوال كبار الصحابة على أن بني أمية أجمعوا على محو أثار علي الله وأضاف هذا قول الفخر الرازي في تفسيره الكبير (١).

## ٢٢٦ قراءة القرآن

لا بد من المداومة على قراءة القرآن كل يوم ولو بخمسين آية $^{(7)}$ .

## ٢٢٧- الحجاب

ستُل الإمام الرضائي عن علة احتجاب الله عن الخلق. فقال الله عن العباد وذنوبهم «أناً.

## ٢٢٨ - معنى الإنسان

أيها العزيز الإنسان من آنس بعالم القدس وإلاّ فهو من البهائم(").

#### ٢٢٩- القائم

صاحب الزمان مننتهى العلم والكمال وقد اقترن عمله بقدرته فإذا ظهر ظهر على جميع الأرض وطهرها من الظلم والجور وملأها قسطاً وعدلاً فتنعم به العباد (:).

## ٧٣٠ عصمة الزهراء

### ٢٣١- جوهر العلم

جوهر العلم نور هو عين حقيقة العالم وسراجه في الدرب. العلم عالم والعالم علم، وكما قال النبي العلم نفس العقل والفهم روحه».

١) أنف كلمة وكلمة، ص ١٧٢.

٢) سوط السلوك، ص ٢١.

٣) الرسائل والأعمال. ص ١١٢.

٤) سوط السلوك. ص ٢٥.

٥ ) الولاية التكوينية. ص ٢٨.

٦) فعن حكمة وعصمتية، ص ٣٨.

#### ۲۳۲ ماء المطر

ينزل المطر من السماء الدنيا طاهراً. طاهر مطهر، وروي عن النبي الشائلة: «ان ماء المطر دواء قبل أن يصل الأرض» (1).

### ٢٣٣ - هدف الخلقة

ورد في الحديث النبوي الشريف: «خلقتم للبقاء لا للفناء» ``.

## ٢٣٤ - النوم والموت

قال رسول الله صَلِيَّةُ: «النوم أخو الموت «اتَّا.

#### ٢٣٥ عظمة سورة الاخلاص

روي عن النبي الله السموات السبع والأرضين السبه بنيت على ﴿قل هو الله أحد ﴾..

# ٢٣٦- الكوثر

# ٢٣٧ - أعظم نعمة

أيها العزيز ليس هنالك من نعمة أعظم من ترك العلائق الدنيوية التي تفسد كل ما سواها<sup>(ه)</sup>.

١) شرح فعن الحكمة. ص ٣٧٧.

٢) عيون مسائل النفس: ج٣٢، ص ٢٤٨.

٣) عيون مسائل النفس: ج٧٢. ص ٣٤٢.

٤) شرح فعن حكمة، ص ٢٦٥.

٥) سوط السلوك. ص ٦.



### ٢٣٨- عمى القلب

قال رسول الله الله الله العمى عمى القلب». فعمى البصر يحرم الإنسان من مشاهدة الخلق وعمى البصيرة من مشاهدة الحق!''.

## ٢٣٩ - الوصية بالقرآن

لم ينفك رسول اللَّه ﷺ طيلة مدة دعوته عن وصية المسلمين بالتمسك بالقرآن العاصم من الضلال، فهو حيل اللَّه الممدود من السماء إلى الأرض.

### ۲٤٠ الزراعة

روى عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يقولن أحدكم زرعت وليقل حرثت» (٢٠٠).

### ٢٤١ - قرة عين النبي

قال رسول اللُّهُ ﷺ: «إن الله جعل قرة عيني في الصلوى وحببها إليَّ» (").

# ٢٤٢ أقسام الحركة

الحركة في الجسم الخالي ثلاث:

- ١- حركة طبيعية.
- ۲۰۰ حرکة قسرية.
- ٣- حركة ارادية.

الحركة الطبيعية أن تكون في الجسم حركة دون تأثير خارجي وبالطبع فإن علة هذه الحركة طبيعية. أما الحركة القسرية فهي الحركة التي تخلقها لدى الجسم علة خارجية كقذف الحجر في الجو. الحركة الإرادية من قبيل حركات الحيوان على أساس يتعرض له من قيض وبسط في العضلات يفعل بعض الغضوط (١٠٠٠).

١) جمال السالكين، ص ٢٠٠٠.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٦٨.

٣) أمالي الصدوق: ج٢، ص ١٤١.

٤) الحياة والحركة، ص ٣٦.

### ۲٤٣- يا نور النور

ورد في دعاء النبي الأكرم الله الأور النور ويا نور كل نور. كما ورد في الدعاء الذي علمه جبرتيل للنبي الله الله الله الارحمن الرحيم يا نور السموات والأرض. يا جمال السموات والأرض (١٠).

# ٢٤٤ - استجابة الدعاء

روي عن رسول الله الله الله الله قال: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من دعى بها استجيب له ومن أحصاها دخل الجنة (\*\*).

# ٢٤٥ فضل العلم

# ٢٤٦-- تأويل طوبي

اعلم أن شجرة طوبى صورة تمثل الإيمان وأصلها في قلب النبي الله وفرعها في السماء تؤتي أكلها بإذن ربها، وما من مؤمن إلا له غصن فيها، فإنهم وتقابلها شجرة شجرة الزقوم ﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُوم ﴿ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتَنَةَ لِلطَّالِمِينَ ﴿ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتَنَةَ لِلطَّالِمِينَ ﴿ \* إِنَّا شَجَرَةٌ تَخُرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيم ﴿ \* ﴾ طلَعْهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَيَاطِينَ ﴾.

وورد في الكَافي عن أمير المؤمنينُ الله والله والمؤمنينُ والله والله والله والمؤمنين الله والله والله والله والله والله والله عصن منها..

وورد في الوافي أن تأويل طوبى العلم، لأن لكل نعيم في الجنة مثال في الدنيا، ومثال شجرة طوبى العلوم الدينية وأصلها في دار النبي المنافقة العلوم وفي دار كل مؤمن غصن منها (1).

١) منهج الدعوات للسيد ابن طاووس، ص ١٢٦.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٦٥.

٣) اتحاد العاقل والمعقول، ص ٣٩٦.

غيون مسائل النفس: ج٢، ص ٥١٦.

٢٤٧ الإنسان وبناء الذات

# ۲٤۸ - دعاء زکریا ﷺ

﴿ وَزَكْرِيًا إِذْ نَادَى رَبُّهُ رَبُ لا تَذَرُنِي فَرُدا وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ ﴿ \* فَاسْتَجْبُنَا لَهُ وَوَهَبُنَا
لَهُ يَحْيَى وَآصُلُحُنا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُون في الْخَيْرَاتِ وَيَدُعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا
لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (١).

## ۲٤٩ - دعاء أم داود

ورد اسم عدد من الأنبياء في الدعاء المعروف بدعاء الاستفتاح في عمل أم داود من أعمال شهر رجب، وطبقاً لمصباح المهجد للشيخ الطوسى:

«اللهم صل على أبينا آدم بديع فطرتك، اللهم صل على أمنا حواء المطهرة من الرجس، اللهم صل على هابيل وشيث وأدريس ونوح وهود وصالح وإبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب ويوسف والأسباط ولوط وشعيب وأيوب وموسى وهارون ويوشع وميشا والخضر وذي القرنين ويونس والياس واليسع وذي الكفل وطالوت وداود وسليمان وزكريا وشعيا ويحيى وتورخ ومتى وإرميا وحبقوق ودانيال وعزيز وعيسى وشمعون وجرجيس والحواريين والأتباع وخالد وحنظلة ولقمان، اللهم صل على محمد سيد المرسلين.. ووجه تسمية الدعاء أم داود حسبما ورد في عمدة الطالب أن داود كان رضيع الإمام الصادق الشاعة المنصور الدوانيقي وخلص منه ببركة هذا الدعاء الذي علمه الإمام أمه» (\*\*).

# ۲۵۰ دعاء يونس

ورد في تفسير القمي (سورة يونس) أن يهوديا سأل أمير المؤمنين عن سجن طاف بصاحبه أطراف الأرض. فقال عن الله ودي ذلك الحوت القوي بلع النبي يونس الله على نادى في الكلمات «لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين» فأجاب الله دعائه فأمر الحوت بقذفه في الساحل (").

١) سورة الأنبياء: الآية ٩١.

٢) نهج الولاية، ص ١٢١.

٣) سالة نور على نور، ص ٢١.

# ۲۵۱ - دعاء الزهراء ه

ذكر السيد ابن طاووس في فلاح السائل في تعقيبات صلاة الظهر دعاء عن سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء الله الذي لم يجعلني جاحدة لشيء من كتابه ولا متحيرة في شيء من أمره». فهي معصومة الله الذي الم يجعلني المادة لشيء من كتابه ولا متحيرة في شيء من أمره».

# ٢٥٢- الحب والذكر

جمود العين وخمول اللسان من عمى القلب، مع أن الحب والعشق أساس الفكر والدعاء، لكن يأتي الحب بادىء الأمر من الذكر والمناجاة وأخيراً فإن الحب يورد الذكر والمناجاة والدعاء والشوق.

# ٢٥٣ - الأجنبي

كان أحد الأعلام رفع الله مقامه يوصي قائلا: اسعوا ألا تكونوا اجانب. وأن لا تقع أعينكم على أجنبي، ربما يتصور من يسمع أنه يقصد عدم النظر إلى الأجنبية، قال: ليس هذا قصدي. غرضي من كان أجنبياً على الله، من ابتعد عن المعارف، من لم يكن من أهل الله، هؤلاء أجانب سواء كانوا نساء أم رحالاً.

# ٢٥٤- الحركة والبركة

ليس هنالك من موجود يستعصي فهمه على الإنسان، فالكل مستسلم للإنسان أينما يولي وجهه، وليست هنالك من كلمة وجودية كالماء والتراب والمعدن والنبات والحيوان والسماء والفلك والملك عصية على إدراك الإنسان.

وللإنسان إدراك كنه أي موجود من جانب آخر فإن معارف الإنسان لا حدود لها، قال أمير المؤمنين في نهج البلاغة: «كل وعاء يضيق بما جعل فيه إلا وعاء العلم فإنه يتسع به، (\*). وعليه فليس أمام الإنسان سوى الحركة وعلى الله البركة.

# ٢٥٥- العلم حياة

قال أمير المؤمنين علي ﷺ: «العلم حياة والجهل موت..

١) في سماء المعرفة، ص٢٩٣.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ٢٠٥.

٢٥٦- نور الله

## ٧٥٧ قطوف من الرسالة الربانية

إلهي يا هادي أهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين.

إلهى أتى يكون لك شريك.

إلهى انا واحد بلا شريك فكيف يكون لك شريك.

إلهي حق محمد وآل محمد عظيم علينا، اللهم صل على محمد وآل محمد.

إلهي أين المصلي من المناجي، وأين تالي القرآن من أهل القرآن.

إلهى أذق قلبى حلاوة فهم قرآنك.

إلهي ما قيمة العبادة دون معرفة «فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً».

إلهي من قال يا رب ولم يسمع الجواب.

إلهى ما أسهل التوبة من الذنب وفقني للتوبة من العبادة.

إلهي أحياناً أقول: «أعوذ بالله من الأشيطان الرجيم» وأخرى «اعوذ بك من همزات الشياطين» وثالثة «أعوذ بك من شر الوسواس الخناس» والآن أقول «أعوذ بك منى».

إلهي أعبدك بقدر معرفتي.

إلهي أين الإنسان الشكور من العبد الشكور.

\* SCOK

الجزء الرابع

١ العرفاء

إلهي إنك دعوت العباد لرؤية البيت والعرفاء الأولياء رب البيت: لأولئك طين وحجر، ولهؤلاء قلب ونفس، أولئك شغفون بالصورة، وهؤلاء بالمحو والفناء في المعنى، طوبى للعباد العرفاء !!!.

#### ٢- واحة العلماء

الهي لك الحمد إن جعلت واحة استراحتي في مؤلفات الأعلام ورسائلهم. فقد قال وليك الأعظم على المناهب بساتين العلماء».

### ٣ الإنسان الرباني

ذكر الأستاذ الشعرائي أن الشيخ الحر العاملي صاحب وسائل لاشيعة دخل على الشاه سليمان الصفوي، فنهض له الشاه إجلالاً وإكباراً وطلب منه الجلوس في مكانه، فجلس الشيخ دون تريث وجلس الشاه جواره، غير أنه امتعض من تصرف الشيخ فأراد الإساءة إليه، فالتفت إليه وقال: ما الفرق بين (حر وخر، بالفارسية تعني الحمار فهناك إيقاع واحد في الكلمتين) الحر والحمار؟ فأجابه الشيخ: هذا المسند (وكان بينهما مسند)، الغرض أن أولياء الله المولهون بالمساء لا يقيمون وزناً لحطام الدنيا، والحق كان الأستاذ جلوة إنساناً ربانياً. الإنسان الرباني قرآني ﴿لا يَمْسُهُ إلا المُطهَرُونَ﴾، يعلم ماذا يرى ويسمع، ولا يمس هذا الإنسان سوى المطهرون، بالتالي هذا الاستناد غنى عن المدح والتعريف.

## ٤- جزاء الأعمال

الهي الثمرة في طول البذرة. والجزاء في طول العمل. بل هو ذات العمل ﴿يُوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسِ مَا عَمِلُتُ مِنْ سُوءٍ ﴾، هنياً لمن كان عمله روضة من رياض الجنُة ﴿الْنَ

١) الرسالة الربائية لحسن زادة أملي.

٢) الرسالة الربانية.

## ه- زرع الإنسان

إلهي إن رائحة الورد تعطر الأنف؛ والرائحة الكريهة تنتن الفم، فماذا نفعل بالروائح التي نزرعها بأيدينا (١٠).

# ٦- الاسكندر وأرسطو

كان من بعض الأسئلة التي طرحها الإسكندر على أستاذه أرسطو طاليس ضمن مئة وخمس وعشرة مسألة ما يلى:

- ١- من حيث أتينا؟
  - ٢- من أين أتينا؟
- ٣- حيث كنا بادىء الأمر.
- ٤- كيف نعلم من أين اتينا؟
- ٥- بألعلم الذي يدفعنا لمزيد.
- ٦- أيهما أفضل الحركة أم السكون؟
- ٧- السكون للأرواح والجسام الحركة.
  - ٨- ما الفكر؟
  - ٩- صورة الروح.

## ٧- علم الآخرة

مثل العالم العامل الذي اتحد علمه بعمله حين يرد عالم البرزخ كمثل ناصر خسرو في بلاد الغربة. أما من لم يتعلم علم الآخرة واقتصر على علوم الدنيا المتعلقة بالأمور الحسية، فإن مات فارقه علمه ورحل عارياً. فربما يصنع الطائرات ويركب الأدوية ويصنع القاطرات والسيارات لعمارة الدنيا وهي ليست مخالفة للشرع؛ مع ذلك فهذا الدين مهم ومحترم في الدنيا، فلا ضرورة في الآخرة لصنع الطائرات والسيارات والقاطرات والأدوية وأعمال فيزيائية وكيميائية. ولو آمن هؤلاء الأشخاص بالله وعملوا صالحاً بالإضافة لهذه المهارات لكانت نافعة فهم في الدنيا والآخرة. وإلاً أن قالوا: نحن أطباء فلا حاجة لأن نصلي، أو أننا

١) الرسالة الربانية.

خبراء بعلم الفيزياء والكيمياء بعد أن حزنا على هذه الشهادات من باريس فلا حاجة بنا إلى الدين. نقول كلا. ليس الأمر كذلك، فالجنة ليست بحاجة إلى هذه التقنية ولا علماء بهذه العلوم.

أيها الأخ المختص بعلم الفيزياء والكيمياء. قطعاً علمك محترم. علومك ضرورية ما دمت في الدنيا، فإن رحلت إلى الاخرة فالعلم ضروري هناك القرآن. لا بد من التزود بهذا العلم للآخرة. فإن دخلت الروح عالم البرزخ يسأل ماذا فعلت؟ وعليها أن تجيب بما ينفعها هناك ".

### ٨- تهذيب النفس

قال أمير المؤمنين ﴿ الاشتغال بتهذيب النفس أصلح ﴿ ` اللهِ عَلَيْهِ النَّفِسِ أَصلح ﴿ ` اللهِ اللَّهِ

# ٩ سعادة طالب العلم

من سعادة طلب العلوم الدينية وطلبة الجامعة أن يظفر بأستاذ فاضل، وكان للعلامة الطباطباتي الحظ الأوفر بهذا الخصوص، وهذا بعد ذاته توفيق عظيم للإنسان، في درك محضر الأستاذ السائر على الدرب والقاطع لمسافات الطريق، فالنفس إن كانت مستعدة وسعها بلوغ المقامات الشامخة التي بلغها العلامة وآثاره أدل دليل على ذلك.

### ١٠- العلة والمعلول

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص ٢١٦.

٢) غرر الأمدي: جـ:، ص ٢١٩.

٣) ألف كلمة وكلمة: ج1. ص ٢٣٨.

# ١١- الإنسان والحيوان والأرض

قال تعالى في محكم كتابه العزيز: ﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴿ \* ﴾ أَنَا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبَا ﴿ \* ﴾ ثُمَ شَقَقُنا الأَرْضَ شَقَا ﴿ \* ﴾ فَأَنْبَتْنَا فيها حَبَا ﴿ \* ﴾ وعنْباً وقضْبا ﴿ \* ﴾ وزُيْتُوناً ونَخُلا ﴿ \* ﴾ وحَدَائق غُلْباً ﴿ \* ﴾ وفاكهة وَآبا ﴿ \* \* مَنَاعاً لَكُمْ وَلاَنْعَامِكُمْ ﴾ أَنَا

### ١٢- فلسفة بعثية الأنبياء

﴿ هُو الَّذِي بَعْثَ فِي الْأَمْنِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آياته وِيْزِكْيهِمْ وَيُعلَّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمةَ وَانُ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينَ ﴾ ``.

## ١٣- موعظة بالغة

قال أمير المؤمنين علي المهرت لياليهم وأظمأت هواجرهم، فأخذوا الراحة بالنصب، والري قلوبهم مخافته، حتى أسهرت لياليهم وأظمأت هواجرهم، فأخذوا الراحة بالنصب، والري بالظمأ، واستقربوا الأجل فبادروا العمل، وكذبوا الأمل فلاحظوا الآجل، ثم أن الدنيا دار فناء وعناء وغير وعبر. فمن الفناء أن الدهر موتر قوسه، لا تخطىء سهامه، ولا توسى جراحه، يرمي الحي بالموت، والصحيح بالسقم، والناجي بالعطب، أكل لا يشبع وشارب لا ينقع، ومن العناء أن المرء يجمع ما لا يأكل، ويبني ما لا يسكن، ثم يخرج إلى الله تعالى، لا مالا حمل، ولا بناءً نقل، ومن غيرها أفلك ترى المرحوم مغبوطاً. والمغبوط مرحوماً. ليس ذلك إلا نعيماً زل، وبرساً ذرل، ومن عبرها أن المرء يشرف على أمله فيقطعه حضور اجله. فلا أمل يدرك ولا مؤمل يترك ".

# ١٤- أهمية النية

قال الإمام الصادق الله العناس من صدقت نيته سلم قلبه « فسلامة القلب تخلص العمل لله . قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ مَالٌ وَلاَ بَنُونَ ﴿ \* ﴾ إلا مَنُ أَتَى الله بقلْب سليم ﴾ ، وقال رسول

١) سورة عيس: الأيات ٢٤-٣٢.

٢) سورة الجمعة: الآية ٢.

٢) نهج البلاغة: الخطية ١١٤.

اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهِ المؤمن خير من عمله الوقال: «إنما الأعمال بالنيات وكل امرىء ما نوى».

فلا بد من إخلاص النية في كل سكون وحركة، وإلاً فهي الغفلة، وقد ذم الله الغافلين فقال: ﴿ أُولَٰئِكَ كَالاَنْعَامِ بِلْ هُمْ أَصْلُ ﴾، فصفاء نية المؤمن على قدر صفاء قلبه فهي تختلف حسب اختلاف مراتب الإيمان !!.

#### ١٥-الدنيا

قال علي المن عنها الدنيا: «إن الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عافية لمن فهم عنها. ودار غنى لمن تزود منها، ودار موعظة لمن اتعظ بها، مسجد أحياء الله، ومصلى ملائكة الله، ومهبط وحي الله، ومتجر أولياء الله. اكتسبوا فيها الرحمة، وربحوا فيها الجنة (١٠).

## ١٦- العلم والمال

قال كميل بن زياد أخذ بيدي أمير المؤمنين علي بن آبي طالب في فأخرجني إلى الجبان. فلما أصحر تنفس الصعداء ثم قال: يا كميل إن هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها. فاحفظ عني ما أقول لك: الناس ثلاثة: فعالم رباني ومتعلم على سبيل نجاة، وهمج رعاع، اتباع كل ناعق، يميلون مع كل ريح. لم يستضيئوا بنور العلم. ولم يلجأوا إلى ركن وثيق.

يا كميل العلم خير من المال، العلم يحرسك وأنت تحرس المال، والمال تنقصه النفقة والعلم يزكو على الانفاق، وضيع المال يزول بزواله.

يا كميل هلك خزان الأموال وهم أحياء. والعلماء باقون ما بقي الدهر، أعيانهم مفقودة، وأمثالهم في القلوب موجودة. ها إن ههنا لعلماً جماً (وأشار إلى صدره) لو أصبت له حملة، بل أصبت لقتاً غير، مأمون عليه، مستعملاً ألة الدين للدنيا، ومستظهر بنعم الله على عباده، وبحججه على أوليائه، أو منقاداً لحملة الحق لا بصيرة له في أحنائه، ينقدح الشك في قلبه لأول عارض من شبيهة. ألا ذا ولا ذاك، أو مفهوماً باللذة مسلس العباد للشهوة، أو مغرماً

١) ألف كلمة وكلمة: جض، ص ٣٩٠.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ١٣٢.

بالجمع والادخار، ليسا من رعاة الدين في شيء، أقرب شيء شبها بهما الأنعام السائمة، كذلك يموت العلم بموت حامليه (١٠).

### ١٧- القرآن

قال علي الله تبصرون به، وتنطقون به، وتسمعون به، وينطق بعضه، ويشهد بعضه على بعض، لا يختلف في الله، ولا يخالف بصاحبه عن الله، قد اصطلحتم على الغل فيما بينكم، ونبت المرعى على ذمتكم. وتصافيتم على حب الأمال، وتعاديتم في كسب الأموال. المراكب المراكب

### ١٨ - القلب ثم اللسان

اسع أن ينطق قلبك ثم لسانك. جعلت فداءً لمن اتحد قلبه ولسانه.

# ١٩ - أفضل المؤمنين

سئل رسول الله سَّلَاقُهُ عن أفضل المؤمنين فقال: (أكثرهم ذكراً للموت واستعداداً له،(<sup>\*\*)</sup>.

# ٢٠ مراقبة المصلي لنفسه

يناجي المصلي ربه فيرقى ويسمو حيث يرى نفسه على الدوام حاضراً بين يدي الله. وعليه فهو لا ينسى نفسه ويراقبها دائماً فيصح منطقه وسلوكه ويستقيم على الصراط الله.

## ٢١ - أفضل العبادة

قال الإمام الصادق عليه: «التفكر في الله أفضل العبادة الله المام الصادق الله التفكر في الله أفضل العبادة الله المام المام

١) نهج البلاغة: الحكمة ١٤٧.

٢) نهج البلاغة: الحكمة ١٣٤.

٢) الرسائل والأعمال، ص ٢١.

ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص ٢٧٨.

ه) أصول الكافي: ج٢. ص ٢٥٦.

٢٢- الذكر القلبي

ورد عن رسول الله مَنْ أنه قال: «ألا أخبركم بجهادكم في سبيل الله، ذكر الله تعالى». ذلك لأنه لا يعرف قيمة هذه النشأة إلا من ذكر الله، ففي الخبر أن الله تعالى جليس من ذكره، والجليس مشهود الذاكر، فإذا لم يشاهد الذاكر الحق سبحانه جليسه فهو ليس بذاكر. فليكن سعيك أن يكون ذكرك بقلبك فالحضور في القلب وإلا فلا فائدة من الذكر إذا كان القلب ساهيا لاهيا، فقد جاء في الحديث: «ليس الذكر قولاً باللسان فقط». بل قال الله تعالى: ﴿ ولا تُطعْ مَنْ أَغُفُلُنا قَلْبُهُ عَنْ ذَكُرِنا واتَّبِع هُواهْ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً ﴾ (١).

#### ٢٣ وصف الدعاء

الدعاء مفتاح العطاء ووسيلة القرب إلى الله تعالى ومخ العبادة وحياة الروح وورح الحياة. والدعاء مصراع باب الرحمة الرحيمية وسبب انفتاح بركات سعة الصدر وشرحه ونور السر، كما يوجب الدعاء رسوخ حب الذكر في القلب وتنزيه القلب والنفس عن رين الشواغل والدعاء متاع السالكين إلى الله وشعار عشاق قيلة الجمال ودثار العارفين بكعبة الجلال والدعاء سيرا أهل الكمال الشهودي وكشفهم الوجودي وصلة الإنسان بالله(٢٠).

### ٢٤- الحديث مع الله

روى عن رسول اللّه ﷺ: ﴿إِذَا أَرِدَتَ مِنَاجِاةَ اللّهِ عَلَيْكَ بِالصّلاةِ وَإِنْ أَرِدَتَ أَنْ بِكُلْمِكَ اللّه فعليك بقراءة القران أأأ

## ٢٥ طلب الدنيا

قيل أن رجلا كان يسكن بيتا جوار حمام منجاب في بغداد، ذات سألته امرأة: أين حمام منجاب؟ فأشار إلى طريق أخر وكان خرابة لا سبيل فيها إلى الهروب، فتبعها واغتصبها. ولما حضرته الوفاة جعلوا يلقنوه: قل لا إله إلا الله. فكان يجيبهم ": يا رب قائلة يوم وقد تبعث، أين الطريق إلى حمام منجاب.

١) سورة الكهف: الأنة ٢٩.

۲) نور علی نور، ص ۸.

٣) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص ٢٧٨.

٤) الشيخ البهائي، ص ١٠.

### ٢٦- العبادة

قال معمر بن خلاد سمعت الإمام الرضافي يقول: «العبادة ليست كثرة الصوم والصلاة بل العبادة التفكر في أمر الله عز وجل».

## ۲۷- الحواريون

### ٢٨- العمل نبات

قال أمير المؤمنين علي الله واعلم أن كل عمل نبات، وكل نبات لا غنى به عن الماء، والمياه مختلفة فما طالب سقيه، طاب غرسه وحلت ثمرته، وما خبث سقيه، خبث غرسه وأمرت ثمرته».

يا له من كلام رفيع. فالعمل نفسه يعكس الماء الذي نبت فيه. وغرضنا أن هناك أثراً للجليس، فطوبى لما جالس ربه فجليسه وأنيسه الله، وهذه الفئة عاشقة ذائبة في الله ومؤدية لغيرها من الناس "أ.

## ٢٩- زمزمة عرفانية

إلهي ماذا أجيب إن سألت من أنت؟

إلهي دعني بطفولتي فقد تعلمت أشياءً من الأطفال.

إلهي من الصعب التحرر من شياطين الجن فكيف بشياطين الإنس؟

إلهي كل هذه الفوائد في خلقة الشياطين فكيف الحال في الملائكة؟

إلهي لك الحمد أن عبرت من التقليد إلى التحقيق.

إلهي خلقت كل شيء على الطهارة ونحن من ننجس الطهارة.

إلهي إن لم يكن ظاهرنا عنواناً لباطننا فما عسانا نفعل ﴿ يُومُ تُبُلِّي السَّرائرُ ﴾.

١) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص ٢٦..

٢) مجموعة مقالات، ص ١٢٦.

إلهي لك الحمد أني أعمى وأخرس وأطرش.

إلهي أين الإنسان الضعيف من حمل القرآن الثقيل.

إلهي يمكن ترويض الذئب ولكن كيف السبيل للنفس الجامحة.

### ٣٠ ملكان في اقليم محال

لا تستقيم الأسرة بسيادة شخصين ولا البلد بحكومة ملكين، وهذا دليل على امتناع الشريك، على سبيل المثال إن كان في البيت رجل كبير يقول: لا بد أن نتناول هذا اليوم الحساء في طعام الغداء فهو سهل الهضم على الأطفال. وقال الآخر: كلا الجو حار فلا داعي للحساء. وليقصتر الغداء على الخبز واللبن، ولعل أخر ينبري ويقول: أتريد أن تصرف الأطفال عن وجبة طعام الغداء، وهكذا حتى ينشب بينهم نزاع، ولا يقتصر هذا الأمر على الطعام، بل يصدق على الملبس والمسكن والمدرسة، والمطبخ هو الآخر عرضة للخراب والفساد إن خضع لإدارة امراتين. بل أحيانا تزداد حالة المريض سوءا إن عرض على طبيبين. ولك أن تتصور البلاد إن خضعت لحكم شخصين. ومن هنا لا بد من الإذعان إلى وحدانية الله في تدبير العالم.

فالحاكمان ربما يتنازعان في قضية بسيطة كأن يعتقد أحدهما بأن منح امتياز السكك الحديدية لدولة أمريكا يصب في صالح المجتمع.

في حين يعتقد الأخران هذه القضية يتشهد السبيل لتواجد الأجانب شوكته، فينشب بينهما نوع من النزاع والاختلاف وربما القتال.

فقد تحالف الشاه طهماسب مع الدولة العثمانية فتنازل لها عن بعض الأراضي التي احتلتها، بينما صرح نادر شاه قائلا: كان الشاه طهماسب على خطأ في صلحه مع الدولة العثمانية فخلعه كما تذكر السير والتواريخ.

والحاصل أن مثل هذه الشراكة تؤدي إل المفسدة. ومن هنا ورد في الشرع بشأن حق الشفعة أنه إذا اشترك بيتان في مجرى نهر وأراد أحدهما بيع حصته فللثاني حق شرائها وعدم السماح للأجنبي بشرائها. وهكذا قيل إن كان هنالك إمامان في عصر واحد فأحدهما مطيع والأخر مطاع: ذلك لأنهما إن اتحدا في الرؤية وهما كذلك فإن إجراءات أحدهما تغني عن الآخر، كما هو الحال بالنسبة للإمامين الحسن والحسين الله ولعل هناك من يقول ما الضير من وجود إلهين متفقين في الرؤية تماماً، فإن كان كذلك فهما واحد، لأنهما متحدان في العلم والقدرة والحكمة فلا يتسرب اليهما أدنى اختلاف.

قإن كان ذات المطلب الواقعي معلوم لديهما كان وجود الآخر عبثاً فليس هنام من حاجة لمشورته ولا مساعدته (۱).

# ٣١- الحدار من الدنيا

قال أمير المؤمنين علي المناسلة والمؤمنين على المناسلة والمناسلة والمؤمنين على المؤمنين القالم وتحلت بالأمال، وتزينت بالغرور، لا تدوم حبوتها، ولا تؤمن فجعتها، غرارة ضرارة، حائلة زائلة الفدة بائدة، أكالة غوالة، لا تعدو، إذا تناهت إلى أمنية أهل الرغبة فيها والرضا بها أن تكون كما قال الله تعالى سبحانه: ﴿الدُّنيا كماء أَنْزِلْنَاهُ مِنَ السَّماء فَاخْتَلَطَ بِه نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبح هشيماً تَنْرُوهُ الرَياحُ وكانَ الله على كُلْ شيء مُتُتدراً ﴿الله تعالى مرابة المها في حيرة، إلا اعقبته بعدها عبرة، ولم يلق في سرائها بطناً، إلا منحته من ضرائها ظهراً، ولم تطله فيها ديمة رخاء، إلا هتنت عليه مزنة بلاء، وحري إذا أصبحت له منتصرة أن تمسى له متنكرة أنا.

# ٣٢- حق الولد على الوالد

ورد في الخبر أن على الوالد أن يحسن اسم ولده حتى لا يخجل منه عند الكبر.

قال علي الله الله الله على الوالد على الوالد على الولد حقاً، فحق الوالد على الولد على الولد على الولد أن يطيعه في كل شيء إلا في معصية الله سبحانه، وحق الولد على الوالد أن يحسن الله ويحسن الله ويعلمه القرآن (١٠).

١) ألف كلمة وكلمة: جدَّ، ص ٢٠٠.

٣) سورة الكهف: الأية ٥٨.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ١١١.

٤) نهج البلاغة: الحكمة ٣٩١.

٣٣ علم الله

قال علي المحمدلله الذي لم يسبق له حال حالاً، فيكون أولاً قبل أن يكون أخراً، ويكون ظاهراً قبل أن يكون أخراً، ويكون ظاهراً قبل أن يكون باطناً، كل مسمى بالوحدة غير قليل، وكل عززي غيره ذليل، وكل قوي غير ضعيف. وكل مالك غيره مملوك، وكل عالم غيره متعلم، وكل قادر غيره يقدر ويعجز، وكل سميع غيره يصم عن لطيف الأصوات، ويعسمه كبيرها، ويذهب عنه ما بعد منها، وكل بصير غيره يعمى عن خفي الألوان، ولطيف الأجسام، وكل ظاهر غيره باطن، وكل باطن غيره ظاهر.

#### ٣٤- كثرة الكلام

#### ٣٥- حكمة الموت

مما ورد في شرح المتأله السبزواري لدعاء الصباح: إن الموت والفناء من لوازم الحركة الجبلية وتُوجه الجميع الغريزي إلى الله ﴿وَلَكُلُّ وَجُهةٌ هُو مُولِّيهًا ﴿\*﴾ مَا مِنْ دَابَةٍ إلاّ هُو آخِدُ بناصيتها ﴾ أَنَا.

## ٣٦- جناحا الإنسان

قال المتأله السبزواري في أسرار الحكم أن العرفان النظري والعرفان العملي بمثابة جناحين يحلق بهما الإنسان. وكل منهما يكمل الآخر، وقد انطوى العلامة على كلا الجناحين النظرى والعملى فحلق بهما في أعلى عليين. نسأل الله له علو الدرجات (١٠).

١) نهج البلاغة: الخطبة ١٥.

٢) الكلية: ج٢. ص ١١٤. قال المرحوم العلامة المجلس ﴿ ثُنَّا عُلَمْ مُنا الحديث في مرأة العقول: يدل هذا الحديث على أن كثرة الكلام في المباحث تقسى قلبك.

٣) سورة البقرة: الأية ١٤٨.

٤) عيون مسائل النفس: ج٢. ص ٣٥٥.

# ٣٧- اليأس من الرحمة

﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتَ اللَّهِ وَلَقَائِهِ أُولَٰتُكَ يَتِسُوا مِنْ رَجْمَتِي وَأُولَٰتُكَ لَهُمْ عَذَابُ

# ٣٨- أفضل سلوك

إن ألإضل الحركات الصلاة وأفضل السكنات الصوم وأفضل الإحسان الصدقة وأفضل السلوك الصبر. وأسوأ السعي الربأ والنفس لا تخلص في البدن ولا تنتقل إلى حال أحسن ما دامت منغمسة في القيل والقال والمناقة والجدال.

# ٣٩- محاسبة الأعمال

قال الإمام الكاظم الله منه منا من لم يحاسب نفسه في كل يوم فإن عمل حسناً استزاد الله وإن عمل سيئاً استغفر الله منه وتاب إليه ".

# ٤٠- حقوق النفس

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ إِنَّ الْمُؤْتَ الَّذِي تَفَرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَّ قَيْكُمْ ﴾ [الله

# ٤١- الحاجة إلى التفسير

قال العلامة الطباطبائي: لما رأيت حاجة الحوزة إلى القرآن شرعت بتفسير القرآن سيما أن الآخرين كانوا يدرسون الفقه والأصول.

# ٤٢- الاستمداد من الله

﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَانَهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴿ ﴿ ﴾ الَّذِينَ يِظُنُّونَ أَنَّهُمُ مُلاَقُو رَبْهِمْ وَأَنَّهُمْ اللَّذِينَ يِظُنُّونَ أَنَّهُمُ

١) سورة العنكبوت: الأية ٢٣.

۲) الكافي: ج۲، ص٤٥٣.

٢) سورة الجمعة: الآية ١١.

٤) سورة البقرة: الأيةات: ١٥-٦٥.

٤٣- المحاسبة الدقيقة

يا أبا ذر إن الإنسان لا يكون من المتقين إلا أن يحاب نفسه حساباً دقيقاً، فيحاسب شريكه عن ماله ويعلم من أين أتاه طعامه وشرابه ولباسه، أمن الحلال أمن الحرام (١٠).

### ٤٤- الروح والنفس

الفارق الأول بين الروح والنفس أن الروح جسم والنفس ليس بجسم.

فالروح تكمن في البدن بخلاف النفس. وهذا يعني أن البدن لا يمكنه أن يكون موضعاً للنفس. والروح تبطل إذا فارقت البدن، أما النفس إن فارقت بطلبت أعمالها في البدن بينما لا تبطل هي في ذاتها. إن النفس تحرك البدن بواسطة الروح وتضع له الحياة، بينما تصوم الروح بهذا العمل دون واسطة.

فالنفس تحرك البدن وتمنحه الحس والحياة و بحيث تكن النفس علته الأولى، في حين تقوم الروح بهذا العمل على نحو العلة الثانية. وعليه فالروح قريبة لحياة الإنسان وحركته وسار أفعاله، والنفس علته البعيدة. بدون الإنسان مركب يتألف من بعض الأجزاء العلية كالعظام والغضاريف والعروق أخرى رطبة كالدم والبلغم والصفراء، والروح الواقعة في تجاويف الدماغ والأعصاب والشرايين.

وبما أن الروح تمتاز بكونها أدق وألطف سائر الأجزاء فإنها تتقبل أفعال النفس أفضل وأشد من ساتر أجزاء البدن، فهي تتقبل أفعال النفس على قدر لطاقتها وصفائها<sup>(١)</sup>.

### ه٤- رحيل الأستاذ

توفي آية الله السيد محمد حسن الهي الله الاثنين الموافق الثالث عشر من ربيع المولود عام ١٣٨٨هـ في الثالثة والستين من عمره ليعرج إلى أعلى عليين.

## ٤٦- توبيخ النفس

أيتها الألعوبة بيد الأطفال. أيتها المنهمكة بالقيل والقال. أيتها الأسيرة للعلف والحشائش،

١) مكارم الأخلاق: الفصل الخامس: الباب الرابع،

٢) شرح عيون المسائل: ج١. ص ٢٩٥.

وهدى وموعظة للمتقين

أيتها البعيدة عن السعادة والشرف، أيتها الحبيسة في جدران الهوى والهوس، أيتها المحرومة من جنة اللقاء، مضى العمر هباءاً، مالك لا تعودين إلى رشدك ﴿بِلُ تُؤْثرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴿\*\* وَالْأَخْرَةُ خُيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (١) ﴿كَلاَ بَلْ تُحبُونِ الْعَاجِلةَ ﴿\*\* وَتَذَرُونِ الْآخِرَةَ ﴾ (١).

#### ٤٧ - سيات الغفلة

أيها العزيز فكر في نفسك، عليك بالوقوف على حقيقنة نفسك. وعليك بالإحسان لترقى في الدرجات العلى ﴿للَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحَسَنِي وَزِيادَةٌ ﴾ أَنْ ﴿لَهُمُ مَا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مِزِيدٌ ﴾ أَنْ قد أكون غافلاً، ما بالك أنت تغط في سبات الغفلة أَنْ.

## ٤٨- شح النفس

كلما أمسكت نفسك سلكت سبيلك إلى حظيرة القدس ووضعت قدمك على الطريق في السير والسلوك إلى الله <sup>(1)</sup>.

# ٤٩- القلب والحبيب

ليس هنالك أية نتيجة من الارتياض ما لم يقترن بالعلم والعمل ويكون طبق الشريعة المحمدية، فماذا بعد الحق إلا الضلال؟ كما اتضح لدينا أن العلم والعمل جناحا الإنسان اللذان لا غنى عنهما للإنسان في بلوغ ذروة الكمال. فالنفس بالاعتبار الأول تسمى النفس النظرية، وبالاعتبار الثاني العملية. توضيح ذلك أن للنفس باعتبار تأثرها بما فوقها، أي المهادىء وقبول الإفاضات قوة يقال لها نظرية. وهي على أربع مراتب. كما لها قوى أخرى باعتبار تأثيرها الاختياري في البدن الذي يهبها الكمال تدعى العملية. وهي الأخرى على أربع مراتب. طبعاً الكمال الذي يبلغه البدن بواسطة النفس يعود في الواقع على النفس؟

١) سورة الأعلى: الأيات ١٧-١٨.

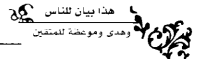
٢) سورة القيامة: الأيات ٢١- ٢٢.

٣) الرسائل والأعمال: ص ٢٢.

أ سورة يونس: الأية ٢٧.

٥) سورة ق: الأية ٣٦.

٦) ألف كلمة وكلمة: ج٣، ص ٣٦٣.



ذلك لأن البدن ألة للنفس ووسيلة في تحصيل العلم والعمل.

اما مراتب القوة النظرية: النفس في المبدأ خالية فطرتها من كل علم، لكنها مستعدة لتقبله وإلا من المحال اتصافها به. يقال للبدن هذا العقل الهيولئي، حيث تشبه بالهيولا الخالية من جميع الصور المستعدة لقبولها. ثم حيث تستعمل ألاتها، أي حواسها الظاهرية والباطنية تحصل لها العلوم الأولية وتستعد لاكتساب النظريات.

وهنا تدعي العقل بالملكة، حيث يحصل لها بسبب هذه الأوليات ملكة الانتقال إلى النظريات. فترتب أنذاك العلوم الأولية وتدرك النظريات وتحصل على ملكة الاستحضار، إذ شعتطيع متى أرادت ان تستحضرها دون اكتساب جديد؛ لكنها لا تستطيع مشاهدتها بالفعل، بل تبقى كأنها مخزونة عندها. إذا العقل بالفعل كالقدرة بالعفل يحضر العلوم للنفس؛ ذلك لأن للقدرة بالفعل الاستحضار للنفس، وبما أنها تستحضر العلوم بالمشاهدة تسمى العقل المستفاد؛ فالنفس الإنسانية في آخر مراتب العقل، لكن ليس العقل الفعال للكمالات، بل العقل المنفعل بحسب قبول الكمالات من العقل الفعال.

أما مراتب القوة العملية: فأولى مراتبها تهذيب الظاهر باستعمال الشرائع السماوية ويطلق على هذه المرتبة «التجلية» وبعبارة أوضح التجلية أن تحمل النفس قواها وأعضائها على الانقياد للأحكام الشرعية والطاعة والمراقبة التامة في طاعة أوامر الشرع والابتعاد عن المحرمات حتى تظهر أثار الطهارة الظاهرية على البدن وتندرج النفس على مكلة التسليم والانقياد للسير والسلوك. والمتكفل بحصول هذه المرتبة، علم الفقه على الطريقة الجعفرية الحقة لا غير، مرتبتها الثانية تهذيب الباطن من الملكات السيئة وتسمى التخلية.

بعبارة أخرى التخلية تعني إعراض النفس عن الاضرار الاجتماعية والانفرادية ومفاسدها والاحتراز عن العواقب الدنيوية والأخروية الوخيمة. من قبيل الحسد والحرص والكبر والعجب وسائر الصفات الذميمة التي ذكرتها كتب الأخلاق، رفع هذه الرذائل الخلقية من النفس كعلاج البدن من الأمراض الجسمية.

المرتبة الثالثة: تحصل بعد الاتصال بعالم الغيب وهي تزيين النفس بالصور القدسية وتسمى بالتحلية.

فالتحلية عبارة عن تزيين النفس بعد مرتبة التخلية بالأخلاق الحميدة والملكات الفاضلة الجميلة التي لها بالغ الثر في النظام الاجتماعي وتكامل الفرد.

المرتبة الرابع: التجليات التي تحصل عقب مكلة الاتصال والانفصال وهي ملاحظة جمال الله وجلاله وقصر النظر على كماله بحيث تضمحل كل قدرة في ظل قدرته وكل علم دون علمه ويرى كل وجود نابع من فيض وجوده.

ويقال لهذه المرتبة الفناء في الحق نسأل الله أن يرزقنا وجميع المؤمنين هذه النعمة العظيمة. ولهذه المرتبة بدورها ثلاث مراتب: المحو، فناء أفعال العبد في فعل الحق سبحانه. الطمس فناء صفات العبد في صفات الله، والمحق فناء وجوده في ذات الحق.

فلا يرى في الأولى في الوجود الفعلي سوى الحق والثانية صفات الحق والثالثة وجود الحق، والفناء قسمان: فناء الاستهلاك كفناء نور الكواكب في نور الشمس، وفناء الهلاك كفناء الأمواج في البحر. إذا حصلت للسالك المراتب الثلاث التجلية والتخلية والتحلية تمكن ببركة الطهارة والصفاء من حب الحق جل جلاله فيعيش حالة الحضور الدافىء والأنس بالحق وجرى ذكره على لسانه وقلبه.

ثم يشتد الحب بالتدريج حتى يغفل عن نفسه فلا يرى سواه فيبلغ حق اليقين إن الله هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو الظاهر وحده لا غيره.

هنا يفنى العارف في الله. والفناء ثلاث درجات؛ الأولى في الأفعال فيرى العارف في هذه الحالة الأفعال مجردة من المجردات والطبيعيات والماديات والإراديات ولا مؤثر فيها سوى الله، ولا إرادة نافذة في الكائنات سوى قدرة الله وإرادته. فيشاهد الذات اللامتناهية والقدرة المكلفة الحاكمة لكل شيء ﴿وَعَنت الْوُجُوهُ للْحَيْ الْقَيُوم ﴾ البالشهود دون أدنى شك وريب، كما يرى حقيقة ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلكنَّ الله رَمَى ﴾، فينطلق لسانه «لا حول ولا قوة إلا بالله» وهنا يشعر باليأس من كل ما سوى الله ويكون أمله التام بالله حتى يبلغ درجة المحود الدرجة الثانية الفناء في الصفات. والعارف في هذه الدرجة يرى فناء جميع أسماء الله وصفاته سواء صفات اللطف كالرحمن والرحيم والرزاق والمنعم، أو صفات القهر كالقهار والمنتقم في ذات الله، فلا يرى سوى الذات الأحدية ولا يرى أي تعين. وفي هذه الحالة يرتفع لديه اختلاف المظاهر، مثل جبرئيل وعزرائيل وموسى وفرعون من فارق بين اللطف والقهر والبسط والغضب والعطاء والمنع والجنة والنار والصحة والمرض والفقر والعتى والعز والذل.

١) سورة طه: الأية ١١١.

اعلم أن صفات الله تعالى ثبوتية وسلبية. تسمى صفاته الثبوتية بصفات الجمال وهي صفات وجودية ويقال لصفاته السلبية صفات الجلال. لأن هذه الصفات تنفي عنه التركب والجوهرية والعرضية والجسمية. ومن هنا قيل هو ليس بمركب ولا عرض ولا جسم وصاحب ماهية وأمثال ذلك. ويلزم من ذلك عدم إمكان رؤيته: بل تقدر إدراكه. ولذلك يقال لصفة جلاله مجاب، كقولهم:

# جمالك في كل الحقائق سائر وليس له إلا جلالك ساتر

قال القيصري في الفصل الثاني من مقدماته على شرح النصوص: إن ذات الله تعالى تقتضي بحسب مراتب الربوبية لتعدد وتقابل الصفات كاللطف والقهر والرحمة والغضب والرضا والسخط أن يجمع صفات الجمال والجلال، فكل ما تعلق بلطفه جمال وما تعلق بقهره جلال، كما أن كل جمال وجلال. قال تعالى: ﴿ولكُمْ فِي الْقَصَاصِ حِيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾. كما قال أمير المؤمنين في المعتدان من اتسعت رحمته الأوليائه في شدة نعمته، واشتدت نقمته الأعدائه في سعة رحمته».

على هذا الضوء يتضح معنى الحديث «حفت الجنة بالمكارة والنار بالشهوات».

الدرجة الثالثة الفناء في الذات: إذ يرى في هذا المقام اتحاد جميع أنواع الكائنات المخلتفة، بينما يرى الجاهل تكثرها، إذ يوهمه تعين وتشخص كل واحد منها كالملك والفلك والإنسان والحيوان والأشجار والمعادن على أنها متبددة ومتعددة.

وفي هذا المقام تتحقق للعارف حقيقة التوحيد والكلمة الطيب ، لا إله إلاً هو، فيقول بلسان الحقيقة «يا هو يا من ليس إلاً هو».

فلا تبقى له ولسائر الممكنات هوية في هذه الحالة. ذلك الاضمحلال هوية الجميع في تجلي حقيقة الحق سبحانه ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾، وتدعى هذه الدرجة الرفيعة بالمحق (١).

### ٥٠- جهاد النفس

يقول حسن زادة أملي جهاد النفس من حيث تعلقها بالبدن الذي تظهر من هذا التعلق صفات سبعية وبهيمية وشيطانية. وإلا فالروح الإنسانية بغض النظر عن هذا التعلق عقل

١) رسالة لقاء الله، ص ٢٠٠.

وصفات العقل ملكية وهي ناظرة بحسب طبيعتها إلى ما يناسبها من كمال «العقل ما عبد الرحمن واكتسب به الجنان»(۱).

وبما أن جهاد النفس يتعلق بالبدن قال: «أفضل الجهاد من جاهد نفسه التي بين جنبيه. حتى تشق النفس الآمنة طريقها إلى السمو والكمال. وإلا عاشت حالة الصراع والنزاع مع تلك المزودة بالقوى الحيوانية، ومن هذا إثبات العديث الشريف: «أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك» أي بلحاظ تعلقها بالبدن وزخارف هذه النشأة، فهي أعدى الأعداء وأمارة بالسوء، وإلا فهي ليست كذلك بلحاظ مرتبتها العقلية التي يعيد بها الرحمن ويكتب ها الجنان (١٠).

### ٥١- عوائد السالكين

كل ما يلمسه السالك من أحوال وأطوار في نومه ويقظته إنما هي ثمار شجرة وجوده (١٠٠٠).

#### ٥٢- نداء للسالك

أيها السالك انظر ماذا ترى في الوحدة والكثرة علك لا ترى سوى الوحدة أو الكثرة أو كلاهما. إن رأيت الوحدة فقط فأنت مع الحق فقط، وإن رأيت الكثرة فقط فأنت مع الخلق، وإن رأيت الوحدة فقد جمعت في هذه الحالة بين وإن رأيت الوحدة فقد جمعت في هذه الحالة بين كمالين وبلغت مقاماً رفيعاً (٤).

#### ٥٣- سند السالك

ذهب الشيخ الأجل ابن سينا في إشاراته لمقامات العارفين إلى أن الفكر اللطيف والعشق العفيف في رياضته النفس أقوى سبب لتلطيف الرأس والاستعداد لبلوغ العشق الحقيقي الذي يعد أفضل سند للسالك في القرب من الجمال المطلق (1).

١) الكلفي: كتاب: العقل: الحديث الثالث.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص ١٧٧ - ١٧٨.

٣) ألف نقطة ونقطة، ص ٢٣٤.

٤) رسالِة لمّاء الله، ص ٤٧.

٥) ألف نقطة ونقطة. ص ٥٢٩.

### ٥٤ - اللسان

ورد في سورة النجم بخصوص صفات رسول الله الله ﴿ وَمَا يُنْطَقُ عَنِ الْهُوى ﴿ \* إِنْ هُو الله عَنْ الله عَنْ

فاللسان سبه ضاري إن خلي عنه وقد ذكرت قصص في مخاطر اللسان (٢٠).

#### هه-السكوت

ورد في الخبر أن السكوت من ذهب إذا كان الكلام من قصة، طبعاً السكوت الذي يكون نفعه أبلغ من الكلام.

#### ٥٦- قلة الطعام والمنام

قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (٢).

فضول الطعام يميت القلب ويقضي إلى طغيان النفس، ومن أجل خصال المؤمن الجوع (٤).

# ٥٧- آفة الطعام والمتاح

هنالك حد للنوم والطعام والعمل وخشية من التطبيق في مقدارها إلى جانب الخشية من كثرتها. فالبطن الخالية مخيفة والممتلئة أيضاً مخيفة. والإعتدال أساس الرقي والتوفيق. عليك أن تشعر بالحياء من الخالق لا المخلوق، وعليك أن تؤثر في الآخرين قبل أن تتأثر بهم. (د)

### ٥٨ - خمس فضائل

التفائل الخمس هي: الصمت الجوع والسهر والخلق والذكر، قيل في الفضائل الأربعة الأول

١) سورة الأحزاب: الآية ٢٣.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص ٢١٥.

٣) سورة الأعراف: الأية ٣٢.

٤) الرسائل والأعمال. ص ٢٤.

٥) الرسائل والأعمال ص٣٠.

«خير الأمور أوسطها» وفي الخامسة «طوبى لأولئك المداومين على الصلاة» «الذين يذكرون الله ﴿الَّذِينَ يَذُكُرُونَ اللَّهَ قَيَاماً وَقُعُوداً وعلى جُنُوبِهِمْ ﴾ أنا ﴿الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ وَلَيْمُونَ ﴾ أنا في الله على صَلاتِهمْ وَلَعْمُونَ ﴾ أنا في الله على على صَلاتِهمْ وَلَعْمُونَ ﴾ أنا في الله على ا

### ٥٩- وصية عرفانية

بعث السالك الرباني الحاج الميرزا جواد آمًا ملكي التبريزي آية الله الحاج الشيخ محمد حسين الكمياني الله الحاج الشيخ محمد

### بسم الله الرحمن الرحيم

جعلت فداك...

قيل في الطريقة المطلوبة لمعرفة النفس، النفس الإنسانية ما لم تتجاوز عالم المثال لا تصل إلى العالم العقلي، وما لم تبلغ العالم العقلي لا تحصل حقيقة المعرفة ولا تبلغ المطلوب، ولذلك كان المرحوم المغفور له جزاه الله عنا خير جزاء المعلمين يقول: لا بد للإنسان أن يقلل من طعامه ويخلد إلى الراحة لتقل نده الجينة الحيوانية وتزداد القوة الروحانية. وأضاف: اولاً: يكثر من الطعام في ليله ونهاره، فلا يتناول أكثر من وجبتين ولا يأكل ما بينهما. ثانياً: إذا أراد أن يتناول الطعام فليأكل وهو جائع ولا يصل إلى حد الشبع — هذا بالنسبة للطعام — أما بالنسبة لكيفيته، فينبغي أن لا يكثر من اللعوم، وأن لا يتناول الكرزات. وأن يصوم ثلاثاً كل شهر.

وأما بشأن تقليل النوم فكان يقول: ينبغي أن لا يتجاوز النوم ست ساعات ويولي أهمية لحفظ لسانه وبجانب أهل الغفلة، فهذه الأمور كافية للحد من البعد الحيواني. وأما تقوية البعد الروحي: أولاً أن يعيش على الدوام حالة من ألم والحزن القلبي لعدم بلوغ المطلوب. ثانياً: الفكر والذكر جناحان يحلق بهما في سماء المعرفة.

التركيز في الذكر على المأثورفي الصباح والمساء، بينما تعقيبات الصلوات وبالذات الذكر عند النوم الوارد في الأخبار المأثورة.

وأن يخلد إلى النوم على الطهارة. وكان يوصي بالنهوض في الليل والإتيان (بالبوتسية)

١) سورة أل عمر ان: الآية ١٩٢.

٢) سورة المعارج: الآية ٢٤.

في السجدة. والإكثار منها قدر المستطاع. فيكون أقلها أربعمته مرة وقد لمست منها آثارا كثيرة. انا أيضاً جربتها. وتلاوة القرآن وأهدائه إلى النبي الشائلة. أما بشأن الفكر فكان يقول: فكر بالموت. إذا النزم الإنسان بهذه الوصايا وأصبحت ملكة عنده تجلت له المعرفة، أي تجلت له حقيقته وبلغ مرتبة من السمو والكمال. لا بد للإنسان أن يرتقي من عالم الدنيا إلى عالم المثال ثم عالم الأرواح والأنوار الحقيقية. والعجيب أن هذه المراقب مما صرح به في سجدة دعاء ليلة النصف من شعبان: «سجد لك سوادي وخيالي وبياضي»، عند الفناء عن النفس بمراتبها يحصل البقاء بالله رزقنا الله وجميع اخواننا بمحمد وآله الطاهرين (۱).

### ٦٠ - التخلق بأخلاق الله

### ٦١- ولادات الإنسان

يقال أن هذا الكلام لبا يزيد وقيل لأبي علي الفضل بن محمد بن علي القارمدي الطوسي. أعلم أن ليس للحيوان إلا ولادة واحدة، إلا الإنسان والطير حيث لكل منها ولادتان، فالطير يضع بيضة وتفقس البيضة عن فرخ طير، إذن فصورة الإنسان بيضة والإنسان عبارة عن

١) في سماء المعرفة: ص١٠٧-١١٠.

٢) الرسائل والأعمال ص١٠٦

معناها المكنون في قشر البشرية. فلا يكتسب الهوية البشرية حتى ينطوي على الولاية ويحلق بجناحها بإتجاه الألوهية. (١)

# ٦٢- المعارف في المعرفة

أهم المعارف في معرفة وسائط الفيض الإلهي معرفة النفس الإنسانية، بل معرفة نفس القلب وقطب جميع المباحث الحكيمة، ومحور جميع مسائل العلوم العقلية والنقلية وأساس الخيرات والسعادات. ومعرفة ذلك أشرف المعارف. (١٠)

# ٦٣ - علم الأخلاق

علم الأخلاق قواعد وقوانين تتعلق بصفات الإنسان وأعماله الإختيارية تجاه نفسه وآسرته ومجتمعه يقيه نيل السعادة والخير. فعلم الخلاق علم وعمل؛ ذلك لأن مجرد العلم بالعمل الحسن من العمل السيئ لا يكفي، بل لا بد من السعي للإتيان بالعمل الحسن والإشتمال على الصفات الحميدة. كان جان جاك روسو يؤمن أن لا ضرورة من دراسة علم الأخلاق في مقام العمل، ذلك لأنه لدى كل إنسان قوة لتشخيص الحسن والسيء والفطرة تميل إلى الخير، وعلم الأخلاق مجرد العلم بالمصطلحات والفروض، إلا أنه لا يمكن القبول بهذه النظرية، فالناس وإن مال اكثرهم حيث الفطرة نحو الخير، مع ذلك لا شك أن هناك دوراً بالغاً للذكر والوعظ في ترويج أخلاق الناس وتشكيل المدينة الفاضلة. فيسرة أرباب العقول قائمة على هذا النهج القويم والصراط المستقيم في التزود من حملة الوحي ومعلمي رسائل السماء (\*\*).

### ٦٤- عرفني نفسك

إلهي يقول العرفاء «عرفني نفسك» وأنا الجاهل أقول «عرفني نفسي»(1).

١) الف نقطة ونقطة. ص٧٢.

٢) الإنسان للكامل في نهج البلاغة ص١٦٠.

٢) ألف نقطة ونقطة ص٨١٥.

٤) الرسالة الربانية ص٦.

٥٥- سقراط

كانت أم سقراط قابلة مأذونة وكان سقراط يقول: لقد سلكت كأمي هذا العمل. هي تساعد في ولادة الأطفال، وأنا أساعد في الأرواح، أي أن يعود الناس إلى رشدهم ويشقوا طريقهم إلى العلم والمعرفة. (أ) هذا كلام سقراط أستاذ افلاطون، فإذا فكيف لا تعتز بهذا العمل الذي يزعم سقراط الإشتغال به، فإذا كان الفلاح يربي النيات فهذا الفلاح يربي الكمال لدى الأخرين. (1)

#### ٦٦ - أم الحكمة

معرفة النفس أم الحكمة، الله

#### ٦٧- العودة إلى الرشد

يقال أن هذين الفيلسوفين اليونانيين العظميين أرسطو أو سقراط هو أول من قال: اعرف نفسك وقيل في ترجمة سيرة المير سيد شريف أن ولده قال عند الإحتضار: يا أبة أوصني-قال: يبني عد إلى رشدك أن فمن قال أعرف نفسك فذلك علم ومن قال عد إلى رشدك فهذا عمل. (٥)

### ٦٨- سعادة الإنسان

ورد للمعلم الثاني أبو النصر الفارابي في المدينة الفاضلة بشأن سعادة الإنسان كلام عظيم في أن السعادة أن تصل النفس الإنسانية في كمالها الوجودي بحيث لا تحتاج إلى المادة في قوامها، وهذا في حالة خروجها من المادة في عداد الموجودات المفارقة ويبقى على هذه العالة الدائمة والأبدية (1).

١) الحكمة في أوربا ص١١.

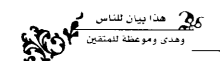
٢) معرفة النفس: ج١ . ص٢٧.

٣) ألف نقطة ونقطة ص١٢٩.

٤) سفيتة البحار؛ مادة شرف.

ه) معرفة النفس ص٢٥٧.

٦) معرفة النفس: ص٢٠١،



#### ٧٠ كيف السبيل إلى معرفتك

الهي كيف أعرفك وأنا لم أعرف نفسي. '''

#### ٧١- البحث عن الذات

أعجب لمن يبحث عن ضالته وويضيع نفسه فلا يبحث عنها - والعجب للجاهل بنفسه أنى له معرفة شيبته. غاية المعرفة أن يعرف الإنسان نفسه، من لم يعرف نفسه كيف يعرف غيره معرفة النفس أفضل المعارف، من عرف نفسه جاهدها ومن لم يعرفها أهملها، من عرف نفسه فقد عرف ربه. (٢)

### ٧٢ - سبيل الصمود لمعرفة الله

المراد أن السالك يلتفت أنه يمكن بلوغ معرفة النفس والصمود منها إلى ذروة معرفة الرب وكذا الإستدلال بما يسهل على السالك تصديق هذه الحقية ويجعله مستعداً لقبول الأصول التي تنفع فكره، وإلا فالتفكر ليس سوى استغراق المفكر في تحليل نفسه، ثم السير والتفكير مرة أخرى في العالم الخارجي وتحليله ودراسته، فتلك العوالم الواضحة والظاهرة لهذا الشخص مرتبة من نفسه، فيسأل نفسه: من أنا؟ أو ما هي نفسي؟ ثم يزيل عن قلبه كل صورة وخيال ويسير فكره في الندم حتى تتضح له حقيقة نفسه. أي يرى حقيقة نفسه عياناً دون صورة ومادة، هذه المرحلة الأولى لمعرفة النفس ولعل الإمام ألم أراد ذلك لما سئل عن تفسير الآية فأهن شرح الله صدر الغرور والإشبال على دار الخلود والإستعداد للموت قبل حلول الأجل (٢).

### ٧٣ - أعرف نفسك

يعبر عن الوحدة الجمعية بشأن الحق سبحانه بالوحدة الحقة الحقيقية وعن الوحدة الشخصية في النفس الإنسانية بالوحدة الحقة الظلية وعليه فمن فتحت بصيرته وقف على

١) الرسالة الربانية ص٤٧.

٢) ألف نقطة ونقطة ص٨٣١.

٣) رسالة لقاء الله ص١٥٦.

سر قول النبي «من عرف نفسه فقد عرف ربه» قال علة الهدى السيد المرتضى في المجلس التاسع من آماليه «غرر الفوائد ودرر القلائد»: إن أحدى زوجات النبي النبي الته سألته: متى يعرف الإنسان ربه؟ فقال النبي فقال على العرف نفسه (١) ٢٠٠٠.

### ٧٤- الحليس والتأثير

الجليس يعرف بجليسه فطوبي لمن جالس الحق سبحانه وتعالى

#### ٧٥- صحية الحق

أيها العزيز بعد أن هلك فرعون نادى الحق كليمه حسب الموعد ﴿وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَانَجْيُنَاكُمْ وَأَغْرَقُنَا الْ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمُ تَنْظُرُون ﴿\*﴾ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمْ الْعَجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ [1] فما لم تقتل فرعون النفس سوف لن يلوح لموسى الروح أربعيناً (أ).

### ٧٦- الجليس السوء

أجتنب الشراب لغرض اللهو. واللعب واستعمله للدواء والشفاء واحدر عادات وتقاليد من ترى واجعل قسماً من مالك لمساعدة الآخرين ولا تقصر في الأحكام الشرعية وتعظيم سنن الله ودوام على العبادات. ابتعد عن المخالطة ليطول عمرك وتأمل حياة الملوك واستر عورات الناس وعاهد الله عل هذه السيرة (٥).

### ٧٧- الإنسجام مع الآخرين

ليس هنالك من سبيل سوى العيش مع الآخرين والإنسجام معهم، لكن دع قلبك لصاحبه وكن حراً. صوب ثغراك نحو الله لتفتح بصيرتك وتؤمل الله(٢).

۱) تحرر الفوائد: ج۱ ص۲۷۱.

٢) رسالة لقاء الله ص٢٤.

٣) سورة البقرة. الآية ٥٠.

٤) الإنسان في العرفان ص٣٤.

٥) رسالة لقاء الله، ص٢١٦،

٦) الرسائل والأعمال ص٤٤.



#### ٧٨ - الصديق

حبيبي، حسن احذر مكر الأصدقاء، إياك وأن لا تجدد العهد كل يوم مع عهد الله القرآن الكريم. (')

#### ٧٨- جليس الشيطان

إلهي الويل لمن جالس الشيطان في ليلة القدر التي تنزل فيها الملائكة. (٢)

### ٨٠- الصديق المخادع

أوصيكم أولادي الشباب الأعزاء بالجد والإجتهاد لنيل الكمال بغية تحقيق السعادة، فليس هنالك من قيمة الشيء ما لم يبلغ كمال المطلوب، عليكم بالإبتعاد عن رفاقكم الذين يقضون الليل والنهار بالتسكع في الطرقات فهم على قطاع طرق، وسوف لن يذوق طعم السعادةن لا تجالس هؤلاء، فأقول لكم بكل صراحة أن للنطفة والمربي والمجتمع والمعاشرة تأثير في سعادة الإنسان وبؤسه (٢).

#### ٨١- الصديق الجاهل

تعد على سبيل المثال طبيب، فه يعالج المرضى أينما يذهب وخلال مدة قليلة يستقطب الكثير من الناس فيرون أعز من كل عزيز وأقرب إليهم من كل قريب. هذه المنزلة ثمرة شجرة وجوده التي أينعت وتكاملت بوقتها. أديسون مخترع الكهرباء لو قضى وقته كرفاقه الجهال باللهو واللعب لما فجر طاقاته الفكرية وتوصل إلى ذلك الإكتشاف الذي منح الضوء لعائم البشرية، ومن هنا لا بد من الإبتعاد عن الصديق الجاهل وأعلم أن معظم النوابغ لم يبلغوا ما بلغوا إلا من خلال مقاطعة الرفيق الجاهل، وجدوا واجتهدوا ليكون يومهم أفضل من أمسهم.

١) الرسائل والأعمال ص ١٤٠

٢) الرسالة الربانية ص٢٥

٢) معرفة النفس: ج١، ص٤٨.

٤) معرفة التنفس: ج١، ص٤١.

# ٨٢- جليس السوء

إلهي لم أرى ادني من الدنيا جليس السوء '''.

### ٨٣- شكر الح.

الهي اجعلني هي كنف نبيك من اللهي العير الطهر إليك من سبيل، أللهم خذ بيدي وطهرني الأحث السير إليك. (1)

### ٨٤- الصابر والشاكر

قيل أن حفنة من السارقين هجموا على قافلة فيها الشيخ الشبلي فسرقوا ما فيها. فكان كل يبكي سوى هو كان صابراً شاكراً يعيش حالة من الضحك والسرور الذي أدهش السارقين فلما سئل عن ذلك قال أن قيمة هؤلاء هي تلك البضاعة التي سرقت أما ما عندي فهو باق ولا يسع أمثالكم التصرف فيه. [1]

# ۸۵- صبر علی

### ٨٦- الصير

قال علي الصبر صبران صبر على ما تحب وصبر على ما تكره.

### ۸۷- صبر موسی

موسى الكليم الأنبياء أولي العزم حيث كانت له شريعة ويتمتع بالنبوة والرسالة والإمامة. ولما رأى مع فتاة (يوشع عليه السلام) عبد من عباد الله ( الخضر عليه السلام)

الرسالة الربانية ص٣٩.

٢) الرسالة الرباينية، ص٢٦.

٣) معرفة النفس،ص٢٥٠.

٤) الإنسان الكامل في نهج البلاغة. ص ١٢٧.

أَخَذَ يَتَبِعِهُ وَيِسَأَلُهُ لِيَعَلَمُهُ مِنْ عَلَمُهُ وَيَجِيبِهُ ﴿إِنَّكَ ثُنَّ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرا ﴾ ثم أكثر شدة من ذلك ﴿هذا فِرَاقَ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنْبِئُكَ بِتَأْوِيلَ مَا ثُمْ تَسْتَطُعُ عَلَيْهُ صَبْراً ﴾ [ال

### ٨٨- صبر الاحرار

ذكر السيد الرضي العن أواخر نهج البلاغة عن أمير المؤمنين اله قا: «من صبر صبر الأحرار وإلا سلا سلو الأغمار» وروى أيضاً انه قال للأشعث بن قيس معزياً: أن صبرت صبر الأكارم وإلا سلوت سلو البهائم

المراد أن الأمر سينتهي سواء بالحزن بالهم أو الجزع أو الحلم والتحمل ، فإن صبرت كالأحرار فداك<sup>(\*)</sup>.

### ٨٩- صبر إبن سينا

سيرة الشيخ ابن سينا الله سيما من خلال بعض أشعاره تفيد انه تعرض للطعن والأذى وجرح اللسان، وقد نقل عنه ابن أبي اصيبعة في كتابه «عيون الأنبياء في طبقات الأطباء» العديد من الأشعار التي تعكس هذه الحقيقية الماء ال

# ٩٠- الإستقامة والصبر

أعلم أن نيل درجات المعارف السامية ومقامات الكشف والشهود العالية تصيب صاحبه العزم والهمة والمعروف بالصبر والإستقامة وليس لمن يصعق مؤقتاً ثم يزول حال السحق سريعاً. لا بد من إمعان النظر في هذه الآية الكريمة ﴿قَالُوا رَبُنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ أَلا تَخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشرُوا بِالْجَنَّةِ الْتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [11].

١) الإنسان الكامل في نهج البلاغة، ص.١٠٢

٢) ألف كلمة وكلمة، ج٢، ص٦٣.

٣) الإنيان والقرآن، ص٤٣.

عُ) سورة فصلت، الأية ٣١.

٥) الإنسان في العرفان ص٣٨.

٩١- الصبروالكذب

كن صبوراً فإن طال الوقت لأني كون كذاباً قطعاً، قوله سبحانه ﴿وَلِرَبُكَ فَاصْبِرْ ﴾ (١) فلا شيء يعطي إلا بعد توفير الوعاء (١).

### ٩٢ - ثواب الصابرين

كان لمعاذ ولد توفي قبله فكتب له رسول الله الله الله الله الله الله إلى معاذ بن جبل، السلام عليك أحمد إليك الله الذي الذي لا إله إلا هو. اما بعد فقد بلغني نبأ جزعك على ولدك الذي جرى عليه قضاء الله وقد كان من نعم اله عليك وأمانته بيدك وإن لله وإن إليه راجعون. إياك ان يحيط جزعك ثوابك، فإن ثوابك على مصيبتك أعظم منها. واعلم أن الجزع لا يعيد الموتى ولا يدفع القدر فعليك بالصبر... والسلام عليك ورحمة الله وبركاته (٢).

# ٩٣- أطهر سلوك

أفضل الحركات الصلاة والسكنات الصوم وأفضل الإحسان الصدقة. عليك بالسير والسلوك وتطهير النفس من دنس الشهوات والرغبات والتعلقات بحطام الدنيا ومتاعها الزائل إياك والكذب وتعود الصدق حتى يكون ملكة (١).

### ٩٤ - الحرمان

ليس هنالك من أحد محروم في العالم كله وكل يبتهل بحسب قدرته واستعداده، ولا بد من الصبر حتى حصول تلقي العطاء فليس هناك ما يمنح على عجلة، وإنما يعطي بالتدريج<sup>(ه)</sup>.

# ه٩- صبر الزهراءﷺ

دخلت إمرأة على الصديقة فكانت تسأل والزهراء الله تجيب حتى بلغت عشرة أسئلة

١) سورة المدثر ، الأية ٨٠

٢) الإنسان في العرقان، ص٢٧.

٣) الرسائل والإيمان ص١٧١.

٤) رسالة لقاء الله ص١١٩،

٥) ألف نقطة ونقطة ص٢٠١.

فشعرت بالحياء وقالت: لا أشق عليك فسألتها الصديقة عن أجير ينقل حمل فيعطي به مئة ألف دينار فهل يشق عليه ذلك؟ قلت: لا. قالت فأنا أجيرة بكل سؤال أكثر مما بين الأرض والعرش مملوء باللؤلؤ<sup>(1)</sup>.

### ٩٦- الطهور الظاهر والباطن.

لا بد من الطهارة على كل حال سيما عند النوم، وهناك طهارة الظاهرة التي يستطيع المسلم من خلالها مس ظاهر القرآن بيده ومعرفة المراد من ظواهر الآيات والحكم، وهناك طهارة للباطن الضرورية لمس باطن القرآن والوقوف على معانيه الباطنبة(١٠٠٠).

### ٩٧- فهم عدم الفهم

إلهي لك الحمد فهمت أني لم أفهم $^{(7)}$  .

# ٩٨- الإمام

إلهي لك الشكر أني بلغت سر «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية» فصرت عارفاً بالإمام وفهمت ان الإمام أصله قائم ونسله دائم (١٠٠٠).

#### ٩٩- تجلي الحق

إلهي أني لي بشكرك وانا أرتع كل يوم بنعم أسماءك الحسنى وصفاتك العليا وتجلياتك الكبرى. (٥)

١) ألف نقطة ونقطة، ص٧٧٠.

٢) في سماء المعرفة، ص٣٦.

٣) الرسالة الربانية ص١٤.

السابق، ص٣٢.

٥) الرسالة الربانية ص٤٦.

# ١٠٠ - عبادة الشكر

روي في تحف العقول عن الإمام الحسين الله قال: إن قوماً عبدوا الله شكراً عبادة الأحرار وهي أفضل العبادات (١).

#### ١٠١- شكر اليقين

إلهي لك الحمد أن بلغ قلبي اليقين بعد الشك والإضطرار (٢٠).

### ١٠٢- الإيمان الراسخ

إلهي كيف أشكر هذه النعمة، فلو إجتاح الكفر الشرق والغرب اما تزعزع إيماني قيد أنهلة (١٠٠٠).

#### ١٠٣ - شكر المناجاة

إلهي كيف أوْدي شكر هذه النعمة إذ أذنت لي بذكر الكريم على لساني فأناجيك متى شئت، وإلا «أين التراب ورب الأرباب»(1).

### ١٠٤\_ عشق الله

الهي لك الشكر أني عاشق لحسن جمالك ومتلهف لإتيان ذكرك الجميل على لساني (٠٠).

#### ١٠٥ - نعمة اللقاء

إلهي جعلتني متنعماً بنعمة لقاءك فكيف أحمدك وأشكرك(١٠).

١) رسالة لقاء الله ص٢٢٠.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٣) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٤) الرسالة الربائية لحسن (ادة أملي.

٥) الرسالة الربائية لحسن (ادة أملي.

٦) الرسالة الربانية تحسن زادة أملي.

#### ١٠٦- إحصاء النعم

إلهي لا يسع حسن إحصاء ما أفضت عليه من النعم، كما لا يطيق أداء شكرك(١٠).

#### ١٠٧ - نعمة الإرشاد.

إلهي أنعمت علي بالإرشاد، فوقعني لشكرك

#### ١٠٨ - نعمة الإبثار

إلهى لك الحمد والشكر أن أنعمت على بنعمة الإيثار".

#### ١٠٩- نعم الشكر

إلهي لك الحمد والشكر إني أشكرك (\*).

#### ١١٠- طلب المزيد

إلهي أشكرك بإنتظار المزيد من نعمك ﴿ لَئِنْ شَكَرْتُمُ لاَزِيدَنْكُمُ ﴾ [ال

### ١١١- توفيق الشكر

التوفيق للشكر يقتضي شكراً آخراً، في الخبر «أشكرك حق شكرك» وشكري إياي نعمة منك...، رب كم من نعمة قل لك عندها شكرى الشاب

### ١١٢ - زيادة النعم

ما أروع ما ذكر سعدي في ديوانه أن لله الحمد والمنة فطاعته توجب القرب وشكره يوجب

١) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٣) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

أ الرسالة الربائية لحسن زادة أملي.

ه) سورة إبراهيم: الآية ٨.

٦) الرسالة الربانية.

مزيد النعمة كل نفس يديم الحياة فإذا خرج قرح الذات ففي كل نفس نعمتان، ولكل نعمة شكر واجب.

إذا كان شكري نعمة الله نعمة علي لها في مثلها يجب الشكر فكيف بلوغ الشكر إلا بفضله وإن طالت الأيام واتصل العمر

#### ١١٣ - شكر البصيرة

إلهي لك الشكر إن وهبتني بصراً أرى به جمالك وأشاهد أسماءك الحسني وصفاتك العليا وأتلذذ بذلك (ال

#### ١١٤- كثرة النعم

إلهي لك الشكر كما تحب وترضى على كل هذه النعم الله الم

#### ١١٥- نعمة الحرية

إلهي لك الحمد والشكر أن خلتتني حراً $^{(r)}$ .

#### ١١٦ - نعمة النظم

الهي كيف أؤدي شكرك وقد علمتني كل هذا النظم والتنظيم (١٠).

#### ١١٧ - شكر السعادة

إلهى لك الحمد أن جعلت كل هذه الكواكب لسان حسن  $^{(1)}$ .

١) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة آملي. ص٣٧.

٤) الرسالة الربانية لحسن (ادة أملي.ص٣٣.

٥) الرسالة الربانية لحسن زادة أملى، ص٥٥٠.

#### ١١٨ - نعمة الكلام

إلهي لك الشكر كنت قارئاً فاصبحت الآن متملكاً $^{(1)}$ .

#### ١١٩ - شكر الفتى

إلهى لك الحمد أن كنت فقيراً فأغنيتني كل

#### ١٢٠ - نعمة الوجود

إلهي كيف يحمدك حسن وقد أفضت عليه الوجود وبعد العدم (أ).

#### ١٢١ - شكر الخلق

إلهي لك اللحمد أن جعلت لذتي في الخلق الله.

#### ١٢٢ - شكر الكسوة

إلهى لك الحمد ان كسوتني شر المعصية 🖰 ...

### ١٢٣ - شكر الحقارة

إلهي لك الحمد أني حقير وفقير لا أمير ولا وزير 🖰 .

# ١٢٤ - شكر المجهولية

إلهي لك الحمد لن تبتلني ببلاء الشهوة والسمعة (١٠٠٠).

الرسالة الربانية لحسن زادة أملي، ص٤٠.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي. ص١٥٠.

٢) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي، ص٢٠.

٤) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي، ص٢٤،

٥) الرسالة الربائية لحسن زادة أملي، ص٤٤.

٦) الرسالة الربانية لحسن زادة أملي، ص٣٣.

الرسالة الربانية لحسن زادة أملى، ص٦٨.

# ١٢٥ - شكر المنصب

إلهي لك الحمد أني صاحب منصب لا يزول الم

### ١٢٦ - شكر الخدمة

إلهي لك الحمد أن الشرق والغرب يخدمون حسناً  $^{(\tau)}$ .

# ١٢٧- شكر الربوبية

إلهي لك الشكر أن عالجت مرض قلبي - لك الحمد ان أويتني وجبرت قلبي الكسير $^{(r)}$ .

### ١٢٨ - شكر صحبة الله

الهي لك الشكر لست من أولياء أعدائك ولا أعداء أوليائك(1).

# ١٢٩- العداوة في الله

ألهي لك الحمد أني أحب أوليائك وأعادي أعدائك. (١)

#### ١٣٠ القصعاء

المصلي يأخذ بيد القصعاء ويعطف بالمساكين ويواسي المظلومين ويتواضع للعباد ويؤثر على نفسه ويغمض عن أعداء الدين (١٠).

# ١٣١ - أويس القرني

قال القاضي نور الله الشهيد في المجلس الرابع من مجالس المؤمنين في شرح سيرة أويس القرني، كان يقول بعض الليالي هذه ليلة الركوع فيقضي ليله راكعاً، وفي ليلة أخرى، هذه

١) الرسالة الربانية.ص٣٨.

٢) الرسالة الربانية.ص ٢٤.

٣) الرسالة الربانية،ص ٤٨.

٤) الرسائة الربانية.ص ٢٥.

٥) الرسالة الربانية.ص ٣٨.

٦) ملامع الصلاة. س٢٥.

ليلة السجود، فيقضي ليلته ساجداً، قيل له: أنى لك طاقة الطاعة لتقضي بها كل هذا الليل بهذه الحالة؟ قال: أين الليالي الطويلة ليت الليل باقياً إلى الأبد فأقضيه بالسجود والدعاء والبكاء (۱).

# ١٣٢ - مع العارفين

# ١٣٣ - تواضع الأستاذ

دخل جماعة من الأخوة الأعزاء في الحرس الثوري على الإستاذا في داره في طهر ان وطلبوا منه أن يعظهم، فرد الأستاذ يمنتهى التواضع: أنتم رشدنا وذخيرتنا، الله جعلكم سداً لنا. أننا نعتبركم من أولياء الله، شهد الله العلي الحكيم حين أرى صور الشهداء أقول: السلام عليكم يا أولياء الله، هذه حقيقة ليست فيها مجاملة او مداهنة أنكم وعاظنا. فمن يقدم روحه لله هو المرشد والمعلم، قيل انالعداء لما قتل وهي في كربلاء أخذوا رأسه وقذفوه في الخيام، فتناولته أمه ورمت به العدو قائلة: أننا لا ناخذ رأسنا نحرناه في سبيل الله. هذا ما كنا نقرأه في الكتب واليوم نلمسه بوجودنا- أنكم شفعاءنا، أنتم من تعفون فماذا لدي لأعظكم به.

### ١٣٤ - لذة الذوق

قام أحد الخوة بتاسيس حوزة علمية في منطقة شهر كرد فكلفني ان أخذ له وقتاً من العلامة حسن زادة الأملي يلتقيه فيه الطلبة. ذهبت وطرقت الباب وأخبرتهم الخبر. فبقى

١) الإنسان في العرفان، ص١١٧.

٢) سورة الكهف، الآية ٢٧.

٢) ألف كلمة وكلمة، ج٢، ص٢٧١.

حائراً ليقول: لا يسعني رد مثل هذا الطلب ومن جهة فأني كثير العمل ومنهمك ببعض التأليفات مع ذلك أعطاني وقت. جاء الطلبة ودخلوا عليه وهو يتكلم معهم، وفي هذه الأثناء مر رجل عجوز بسيط فسلم على الستاذ وقال له: نسأل الله أن يحفظك ويديمك لنا ويمد في عمرك رد عليه الأستاذ بنفس الكلمات، ثم التفت إلي وقال: مثل هؤلاء يعبدون الله حق عبادته، أما نحن فقد استغرقنا في الألفاظ والمفاهيم ، هؤلاء تذوقوا حلاوة الإيمان ويشعرون بلذة هذا الذوق (۱).

#### ١٣٥- البساطة

ما زلت أتذكر جلسات الدرس، ذات يوم سبقت الجميع لأجلس في الصف الأمامي بغية مشاهدة الأستاذن كان عدد الطلبة الداخلين إلى الصف يتزايد ولم يصل الإستاذ بعد، فجأة دخل الأستاذ، فانفرج الطلبة عنه ليشق طريقه إلى المنبر، فيرى أحدهم ليتمادى بالصلاة على محمد وأل محمد، وارتفعت الأصوات مرحية الأستاذ شعر الأستاذ بوع من افحراج ثم قال: انه مجرد بحث مع طلبة العلوم الدينية فلا داعي لكل هذه المراسيم، رجاءاً لا تكرروا ذلك.

### ١٣٦ - التوبة من التوبة.

إلهي أتوب إليك من توبتي. 😭

#### ١٣٧ - الإستغفار من العبادة.

إلهي استغفرك من كل عباداتي «يا تواب ويا غفور ويا رحيم ويا من يجب التوابين» اللهم أقبل توبتي (").

١) بين يدي الأستاذ ص٧٠.

٢) الرسالة الربائية، ص٧٠.

٣) الرسالة الربانية، ص٤٧.



#### ١٣٨ - طلب الهلاك

رأى رجل في الصحراء صيد ولم يكن لديه ما يذبحه به فتخلص منه، ربما يطلب الإنسان ما ليس فيه مصلحته، فما فائدة الطعام لمن لا يجني أكله (١).

### ١٣٩ - عقرب يوم القيامة

لا بد لكل إنسان ان يتأمل باطنه وسيراه مليء بالوحوش والسباع كالغضب والشهوة والحقد والحسد والكبروالعجب والرياء... فهذه تفترس النفس وتؤذيها غير أن أكثر الناس في حجاب فتعجز عنمشاهدة ذلكن فإاذ زال الحجاب ودخلوا القبر شاهدوها، فيروا بأعينهم الأفاعي والعقارب وقد أحاطت بهم، والحال ليست هذه الحيوانات سوى صفاتهم الدنيوية بعد أن زال عنها الحجاب أيها العزيز إذا أردت أن تقتل هذه الوحوش فإنك قادر على ذلك وإلا ستلاغ قلبك ...

#### ١٤٠ - الصدق

أيها الأخ العزيز القيامة قيامة فاصدق نفسك منذ الان لتكون قيامة، قم بصدق لتقوم قيامتك<sup>(۱)</sup>.

### ١٤١- السكوت

ورد في الرواية ان عيسى ألم الحواريين بصوم السكوت وإفطارهم الموت، كما ورد في الخبر أن آدم جلس مع اولاده وكانوا يكثرون الحديث فسأله أحدهم: مالك لا تتكلم. قال الله الخرجنا من الجنة وعدنا الله أن أردتم العودة إلى الجنة فعودوا عن طريق السكوت (١٠).

#### ١٤٢ - قيام الليل

قال تعالى: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيُلِ هِيَ أَشَدُ وَطَّنْاً وَأَقُومُ قِيلاً ۚ إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحاً طُويلاً ﴾ (\*).

١) ألف كلمة وكلمة، ج١. ص٤٤٠.

٢) رسالة لقاء الله، ص١٦٧.

٣) الرسائال والعمال، ص٧٧،

٤) بين يدى الأستاذ، س٢٩.

ه) الرسائل والأعمال، ص٢٢٦.

### ١٤٣- سلوك الطريق

أيها العزيز لا بد من التأني في سلوك الطريق والإبتعاد عن السرعة والعجلة فكل متوقع أت "... أنها العزيز لا بد من التأني في سلوك الطريق والإبتعاد عن السرعة والعجلة فكل متوقع

### ١٤٤ - العابد والعارف

الهي أين البيت من صاحب البيت، وأين الطائق من العارف، ذلك سفر جسمي وهذا سفر روحي. ذلك يودع الأهل والعيال وهذا يودع كل ما سواه، ذلك يترك المال وهذا يترك الروح، ذلك سفر الأفاق، ذلك سفر في شهر فان، وهذا في كالشهر، ذلك مرة واحدة وهذا طول العمر، ذلك سفر الأفاق، وهذا سير الأنفس، ذلك طريق منتهي وهذا لا نهاية له، ذلك يطوي العرش، وهذا العرش، وهذا العرش، ذلك يذهب ليعنود وهذا يذهب ليفنى، ذلك يلبس ثباب الإحرام، وهذا عاري من كل شيء، ذل يقول لبيك وهذا يسمع لبيك، ذلك يبلغ المسجد الحرام وهذا يجتاز المسجد الأقصى، ذلك يستلم الحجر وهذا انشقاق القمر، ذلك ببل الصفا وهذا روح الصفا، ذلك يسعى بين الصفا والمروة وهذا يسعى في بلد الوجود، ذلك يهرول وهذا يطير، ذلك يطلب مقام إبراهيم وهذا مقام إبراهيم وهذا أبراهيم ذلك يشرب ماء زمزم وهذا ماء الحياة. ذلك يرى عرفات وهذا العرصات، ذلك يقف يوم وهذا كل يوم، ذلك يفيض من عرفات إلى المشعر وهذا من الدنيا إلى المحشر، ذلك يدرك منى، وهذا يترك المنى ذلك ينحر بهيمة. وهذا نغسه ذلك يرمي الجمرات وهذا يرحم الهمزات، ذلك يحلق الرأس وهذا يترك الرأس. ذلك لا فسوق ولا جدال في العج وفي العمر، ذلك يطلب الجنة وهذا صاحب الجنة ذلك يصبح حاج وهذا مناج أنا.

#### ١٤٥ طهارة الكتاب

إلهي كيف تنتفع الفواه الملوثة بكتاب لا يمسه إلا المطهرون الويل لمن تلوث همه من المرشدين، فذلك الذي يزعم أن رشيد هو بلا شك شيطان مريد (٢).

١) السرالة الربانية مر١٨.

٣) الرسالة الربائية. ص٦٨.

٣) الرسالة الربانية، ص٢٦

#### ١٤٦ – القراءة والطهارة

لا بد من قراءة القرآن ولو خمسين آية وعلى طهارة، بل الأفضل الطهارة على كا حال $^{(1)}$ .

#### ١٤٧- الدنيا العمياء

عزيزي الدنيا مثل إمرأة جميلة فإن كنت عارفاً بمكر النساء فكن حدراً من مكر الدنيا، كمن مع الناس ولا تكن معهم، لا يمكن الإختلاط الناس ولا يمكن اعتزالهم "أ.

#### ١٤٨- همة الطير

لم يصل الأخوة الملاحيين ملي إلى نتيجة السير والسلوك بعد ثلاثلا وعشرين سنة، قال مرة أنه كان يشعر بالقلق من عدم الوصول إلى المراد حتى كنت جالساً ذات يوم في زواية من الصحن العلوي الشريف فشاهدت طيراً هوى إلى كسرة يابسة فجعل يضربها بمنقاره فلا تنكسر، حلق ثم عاد وجعل ينقر وهكذا حتى كسرت فأكلها، فالهمت حينها أن السير على الدرب يتطلب علو الهمة (").

### ١٤٩- ستزول البلاء.

ورد في الخبر المروي عن الإمام الصادق أن البيت الذي فيه غناء فيه لا يؤمن عليه من نزول البلاء وعدم استجابة الدعاء ولا الملائكة وبرضى الله عن اهل البيت ذلك البيت (١٠).

### ١٥٠ - مشايعة الملائكة

روي عن الإمام الصادق الله أن رسول الله الله صلى على جنازة سعد بن معاذ وقال أن تسعين ألفاً من الملائكة ومنهم جبرائيل صلوا عليه. فسألت جبرائيل عن ذلك. فقال: كان لكثر قراءة سورة الإخلاص (4).

١) الرسالة الربانية. ص٤٢

٢) ألف كلمة وكلمة ص٤٢٧.

٢) الرسائل والأعمال، ص٢٤.

٤) الرسائل والأعمال ص٢٤

٥) لقاء الله، ص١٣١.

١٥١-- العاقل

العاقل من عرف نفسه وأخلص عمله $^{(1)}$ .

# ١٥٢- المسافر التائب

إلهي أنت الشاهد على حسرتي في هذا الشهر المبارك وقد جرت دموعي على خدي كالميزاب، فقد فاز اليقظون في هذا الشهر وخاب الخاملون، هذه حسرة شهر فكيف يتكون حسرة العمر؟

#### ۱۵۳-۱لشکر

كنت في نوم عميق ونهضت متاخراً ولا أملك إلا شكرك (٢).

#### ١٥٤ - عيادة الحب..

طوبي لمن يعيد حياً 🖰 ـ

#### ە١٥ - سند السالك

ليس السالك من سند سوى المراقبة والمحاسبة والحضور (ن).

# ١٥٦ - جمع القرآن

كان رسول الله عَيْنُ أَن يامر بكتابة كل ما ينزل من قر آن وكان هؤلاء الين يكتبون القرآن يسمون بكتاب الوحي وكان المسلمون يستنسخون منهم ويحفظون، إذ كان حفظ القرآن وتعلمه من أهم

١) ألف نقطة ونقطة، ص٨٢٠.

٢) الرسالة الربانية. ص٣١.

٣) الرسالة الربانية. ص٣٦

٤) الرسالة الربانية، ص٧٠

٥) ألف نقطة ونقطة ص٥٣٩.

# ١٥٧ - تفسير القرآن

لا بد أن يشتمل التفسير على المقاصد الآتية:

أولاً: بيان المفردات العربية طبقاً لما كان سائداً على عهد النبي الأنفاظ لمعانيها، فربما يكون لمفردة أنذاك والآن لها معنى آخر، فلا بد من التحقيق بهذا الموضوع. ثانياً: إن التركيب النحوي مشكلة ولا يفهم كل أحد فلا بد من ذكره بالوجه الصحيح، مثلاً في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ لا بد من الإشارة إلى أن الله هنا مفعول به وفاعله العلماء وليس العكس.

ثالثاً: لايمكن معرفة العديد من الآيات التي تشير إلى الغزوات والوقائع على عهد النبي النبي الله والمعرفة تلك الوقائع.

هذه الأمور الثلاثة يبنغي أن يبينها العلماء من خلال قواعد النحو واللغة وللرجوع إلى التواريخ الصحيحة، وهي الأمور التي لم يكن بحاجة إليها الصحابة والتابعين وسملمو صدر الإسلام.

١) ألف كلمة وكلمة. ج٢، ص٢٣٨.

م المنقين وموعظة للمنقين

كون لغتهم ونحوهم كان فطرياً، وكانوا قد عاشوا تلك الوقائع والأحداث فلم تكن أمامهم صعوبة في فهم آيات القرآن.

رابعاً: اختلفت الآراء في أصول الدين وفروعه إلى جانب الكثير من العقائد، وكان كل يستدل ببعض الآيات على صحة زعمه، وهنا لا بد من رفع الشبهات . مثلاً الآية الكريمة ﴿الرَحْمَنُ على الْعَرْشِ اسْتوى ﴾ مما استدل بها البعض على التجسيم، ولا بد من الإشارة إلى أن الآية لا تحمل مثل هذه الدلالة. وسائر الآيات من هذا القبيل في الجبر والتفويق وسائل الصفات وحدوث الأسماء والتي فسرها علماء الكلام إنطلاقاً من القواعد العقلية الصحيحة أو القواعد النقلية المتواترة.

خامساً: الشبهات التي أثارها الملاحدة والزنادقة أو اليهود والنصارى بين المسلمين وأشكالاتهم على بعض الآيات القرآنية والتي يتوجب إليهم الرد عليها.

سادساً: بيان الآيات المتشابهة شريطة النقل الصحيح عن المعصوم، مثلاً، لم تشير الحروف المقطعة. أو الآية ﴿فَبْدُلُ الَّذِينَ ظَلْمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَّهُمْ ﴾، ماذا كان القول أن كيف يفسرها المسلمون الأوائل. كما ذكر المفسرون مطالب أخرى في تفاسيرهم بعضها مفيد والبعض الأخر مضر، وأكثر المضركان من جانب أعداء الإسلام بقية الأخلال بتعاليم الدين الحنيف. أما المفيد فمن قبيل الأمور البلاغية التي ذكرها الزمخشري فبتفسيره الكشاف والعلوم التي ذكرها وأوردها المفسرون من قبيل الطبيعيات والنجوم والفلك والطب ومن المطالب المفيدة والمواعظ والنصائح والإرشادات من جانب الأنبياء والأوصياء والأمور الأخلاقية التي أشارت لها الآيات القر أنية . وأما بعض المطالب المفسرة فأساطير اليهود التي سطرها كعب الأحبار ووهب بن منية من كتبهم الموضوعة وأغلب الأخبار التي وضعها فدماء العامة في ذيل الأيات وليس لها أي سند، أو مجالس القص التي كانت تعقد ليلاً وتقرر صباحا من قبيل ماذا كان إسم كلب اصحاب الكهف وكم كان طول سفينة نوح والمادة التي صنعت منها وطول قامة يأجوج ومأجوج وأمثال ذلك ما لا يترتب عليه أية فائدة في الدنيا والآخرة ولا فائدة من سردها والدخول في تفاصيلها ومن المطالب الضارة تأويلات المتصوفين أو الباطنية والتي ابتدعوها دون الإستعانة بالمعصوم. جدير ذكر ورد العدديد من الروايات التي تصرح بعد جواز تفسير القرآن لغير المعصوم وأنه وحده فقط من يعلم منى القرآن، والمراد طبعاً الآيات المتشابهة، وإلا فغير الآيات فحجة على الجميع وقد خاطب القرآن الناس بقوله: (يا ايها الناس، يا أهل الكتاب، يا أيها الكافرون) وامر بالتدبر في القرآن إذ قال: ﴿أَفُلا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ أَمُ عَلَى قُلُوبِ أَقَفَالُها ﴾. كما ورد في الخبر ضرورة عرض الرواية على كتاب الله فإن لم توافقه تضرب بعرض الجدار، ومن هنا يتضح ان القرآن حجة على الجميع، والجميع يفهمه، وقد أثبت الشيخ مرتضى الأنصاري هذه العقبة بالتفصيل في كتابه الرسائل، ورد قول الأخباريين الذين يقولون بعد الرجوع إلى القرآن لأننا لا نفهمه، طبعاً لا بد من العلم بالناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق والمقيد للوقوف على معاني الآيات القرآنية . وإلا فقد تمسك البعض بالآية ﴿ولا يطنونَ مؤطئاً يغيظ الْكَفَارُ ﴾ ليجوز أبشع الأفعال بحق أطفال الكفار، أو تمسك بالآية ﴿لَيْسَ على الّذين آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالْحَات خُناحُ ﴾ ليفتي بحلية شرب الخمر(١٠).

# ١٥٨- بطون القرآن

ورد في الأحاديث أن للقرآن ظاهر وباطن ولكل حد ومطلع وتعارف بين الناس أن للقرآن سبعة بطون، ولم أعثر على حديث معتبر بهذا الخصوص. وورد عن الإمام الصادق أن لا الإختلاف بين إثنين إلا واصله في كتاب الله ولكي لا تبلغه عقول الناس. كما ورد في الخبر أن الإمام الباقر أن الإمام الباقر أن الإمام الباقر الذا حدثكم بحديث فاسألوا عنه في القرآن. حيث قال تعالى: ﴿فيه تبيان كل شيء﴾(١).

# ١٥٩- باطن القرآن

القرآن كتاب الله فهو لامتناهي، ومن هذا لأولئك المتحيرين في العلوم الغربية كالجفر مثلاً كلام في بطون القرآن، فقد ورد في الروايات أن للقرآن بطون ولبطونه بطون إلى سبعين بطناً والعدد سبعةن طبعاً للكثرة وليس للحصر، فالبطون مقاما لا نهاية لها، فهي معارج لا متناهية كذي المعارج اللامتناهي.

١) ألف كلمة وكلمة، ج٢. ص٢٧٨.

٢) ألف كلمة وكلمة. ج٢. ص٢٥١.

١٦٠ - القرآن والإنسان الكامل

القرآن لا متناهي وهو درجات وعوالم، والإنسان وعاء العلم وهو وعاء مفتوح، هذا الوعاء يستوعب الحقائق القرآنية. والقرآن حكيم، والحكمة جنة، فالقرآن جنة وحكيم وحكم الحكيم محكم، «السر في كتاب أحكمت آياته» وبيان كل شيء ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكتَابَ تَبْيَاناً لَكُلْ شَيْء ﴾ البيان بالتنزيل وهو تفعيل لا الإنزال فه إجمال والإمام وهو الإنسان الكامل وقلب عالم الإمكان قرآن فیه تبیان کل شیء<sup>(۱)</sup>.

### ١٦١ - منازل القرآن

الصدق فأتزلوهم بأحسن منازل القرآن وردوهم ورود الهيم العطاش «وقال فيهم كرائم القرآنوهم كنوز الرحمن "أ فالقرآن منازل كثيرة وأحسن منازله القرآن الناطق ﴿وَكُلُّ شَيْء أَحْصَيْنَاهُ في إمَام مُبين ﴾ ويا لها من أسرار كامنة فالأعداد أرواح والحروف أشباح (٢٠).

# ١٦٢ – الروايات أسرار الآيات

الروايات مرتبة القرآن النازلة والقرآن مرحلتها العالية وروحها والروايات بطون الآيات وأسرارها، إذ صدرت من أهل بيت العصمة والوحى الذين رزقوا العلم الديني، ولا يخفي أن هذه المعجزات الكرمية لم تصدر من أي من الصحابة بعد القرآن والنبي الخاتم الله سوى من الأثمة المعصومينﷺ <sup>(١)</sup>.

### ١٦٣ - القرآن والإنسان

القرأن قرة مليئة بنعم الرحمة الرحيمة والموقوفة على الإنسان وهي سفرة دائمة لاحدود لها، حروف القرآن أسرار وكلماته جوامع الكلم وآياته قرائن وسوره مدائن ومدخله باب الرحمة (بسم الله الرحمن الرحيم) وهو وقف خاص من على من خلق في أحسن ووافقه

١) الإنسان الكامل في نهج البلاغة. ص٢٥٩.

٢) نهج البلاغة: الخطبة ٥٨.

٢) الإنسان الكامل في نهج البلاغة. ص٢٦١.

٤) الإنسان الكامل في نهج البلاغة، ص٢٦٣.

الرحمن، وبالنظر إلى أن قوام الإنسان بالعلم والعمل والخبراء فهو نفس العمل وصورة كل إنسان في الآخرة نتيجة عمله وغاية فعله في الدنيا، فمن هنا يعلم سر قوله القرآن والنبي والوصي) ﴿يس﴿ وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾ أنا مدينة العلم الحكمة وهي الجنة وانت يا علي بابها، أن درجات الجنة عل عدد آيات القرآن فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن اقرء وارتق نعم فالولاية في الجنة، الولاية لسان القرآن. والولاية ميعاد الإنسان وميزان تقويم وتقدير القيم الإنسانية، فليطالع كل صحيفة وجوده ليرى أين موضعه في القرآن (الم

# ١٦٤- التعمق في القرآن

من يتعمق في القرآن والإنسان يدرك بأن القرآن صحيفة تدوين الإنسان الكامل ، ونظام الوجود صورته العينية (٢).

# ١٦٥- قدسية القرآن

القرآن كتاب مقدس وقيم ليس من نتاج عقول البشر، بل كلمات الله التي نزلت بها الروح الأمين جبراثيل طيلة ثلاث وعشرين سنة على قلب الني الأكرم القرآن منتهى الفصاحة والبلاغى وذروة التحدي التي لمن تواجه سوى بتنكيس الرؤوس والصمت المطلق. ومعانيه الظريفة لا يتناولها الفكر البسيط، لكنها لا تكاد تقع على القلوب حتى تسحرها وتشدها إل السماء، تعاليمه وإرشاداته من نور الله تشيء القلوب والعقول، كلما تأملها الإيمان ازاداد سمواً وكمالاً".

# ١٦٦- كتاب الوحي في عهد النبي عِيْنَيْنَ

قال ابن النديم في الفهرست في الفن الثالث من المقالة الأولى جمع القرآن على عهد النبي النافراد من الصحابة.

١) منَّة كلمة في معرفة النفس، ص٥٢.

٢) منَّة كلمة في معرفة النفس، ص١١.

٣) صيانة القرآن من التحريف، ص٧٠.

٢ - سعد بن عبيد بن النعمان بن عمرو بن زيد.

- ٣- أبو الدرادء . عويمر بن ويد.
- ٤- أبي أبو زيد، ثابت زيد بن النعمان.
- ٥- أبي بن كعب بن قيس بن مالك بن امري القيس
  - ٦- عبيد بن معاوية
  - ٧ زيد بن ثابت بن الضحاك.

٨- وقد روى السيوطي في الإتقان في الباب العشرين بعدة طرق وأسانيد وقال: روى البخاري عن عبد الله بن عمرو بن الله انه قال: سمعت رسول الله الله قال: تعلم القرآن من أربعة: عبد الله بن مسعود وسالم ومعاذ وأبي بن كعب، وهنالك العديد من الأحاديث والروايات التي تفيد أن فثة من الصحابة قرأوا القرآن على رسول الله الله الله بن مسعود وزيد بن ثابت وأبي بن كعب وآخرون (١٠).

### ١٦٧- دعاء الأنبياء

قال الشيخ البهائي في الكشكول: كتب والدي- طاب ثراه- بخط يده عن رسول الله مستخطات الله والمستخطات الله والمستخطات الأنبياء من قبلي، لا إله إلا اله وحده وحده وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت وهو حي لا يموت بين الخير وهو على كل شيء قدير (٢).

# ١٦٨ - صراخ أهل النار

قال رسول الله سَّخَيْق: أكثر صياح أهل النار من سوف ال

### ١٦٩ علامة الإيمان

قال أمير المؤمنين علي الله الإيمان معرفة بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالأركان أي أن الإيمان ليس مجرد لقلقة لسان بل حقيقة الإيمان معرفة بالقلب وبباطن الذات، قلب المؤمن

١) صيانة القرآن من التحريف.ص٧٤.

٢) الرسائل والأعمال، ص٧٦.

٣) الرسائل والأعمال. ص٧٦

عرش الرحمن «لأنه يشاهد الله بقلبه - إذا فالإيمان اولاً معرفة الله وشهوده يعين القلب وجرايه على اللسان ليدعو الخلق إلى الإيمان بقلبه ولسانه « اكلمة إذا خرجت من القلب وقعت في القلب وإذا خرجت من اللسان لم تتجاوز الأذان !!!

#### ١٧٠ - الضجيج

تذكر ما قال الإمام الصادق الله عنه عنه عنه الكثر الضجيج والعجيج وأقل الحجيج الم

# ١٧١ - أفات قطع الرحم

قال أمير المؤمنين على أمن بالله من قطع رحمه. " أ

قمن ابتعد عن مواصلة رحمه وقرابته واعتزلهم أو جار عليهم وظامهم فهو ليس بمؤمن بالله، قال تعالى في محكم كتابه العزيز ﴿وَاتَٰقُوا الله الّذي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامُ ﴾ (ف) فمن لا يجب رحمه وقرابته فقد خرج من طبيعة الفطرة ومن كان كذلك لم يؤمن بالله الذي يعرف الفطرة، ذلك أن فطرته منحرفة عن الإنسانية وليس هنالك من من معرفة بالله وإيمان في الفطرة المتحرقة وقال في موضع آخر «لا إيمان لمن لا عقل له» وبالنتيجة كل من قطع رحمه فهو أما عديم الإيمان أو ضعيف الإيمان ومن فاض إيمانه وصل رحمه، بل يحسن حتى إلى العيوان والنبات بالإضافة إلى الناس، فالحيوان الذي يزوده باللبن والنبات الذي يمده بالقوة بمثابة القرابة والرحم (ف).

# ١٧٢ ـ قلب المؤمن عرش الله الأعظم

قال النبي الله على الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل فيحكم الحديث القدسي الشريف. لا تسعني أرضي وسمائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمنن فإن القلب موضع تجليات الأنوار القدسية. كما ورد في حديث آخر «قلب المؤمن عرش الله الأعظم» (1).

١) الحكمة العلمية، ص٨١.

٢) الرسائل والأعمال، ص١٣١.

٣) غرر الأمدي. ص٣٠٩.

٤) سورة النساء. الآية ٣.

٥) الحكمة العميلة، ص٨٢.

٦) الرسائل والأعمال: ص١٤٣.

# ١٧٣- مقام الإيمان

قال أمير المؤمنين على: «الإخلاص أعلى الإيمان» (١٠).

# ١٧٤ - ثبات الحكمة في القلب

روى ثقة الإسلام الكيليني في الكافي عن الإمام الباقر أنه قال: «ما أخلص عبد الإيمان بالله أربعين يوماً إلا زهده في الدنيا وبصره دائها ودوائها واثبت الحكمة في قلبه وانطق بها لسانه». (\*)

# ١٧٥ - الإيمان الكامل

قال أمير المؤمنين على من أعطى الله ومتع في الله هو واحب في الله وأبغض في الله فقد استكمل الإيمان. (")

# ١٧٦ - الموت ليس فناء

يبدو لم يفهم حقيقة الموت من قال أنا إذا ضللنا في الأرض أإنا لفي خلق جديد ثم قال الخطاب ﴿ قُلْ يَتُوفَاكُمُ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَكُلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبْكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾. فالموت ليس فناء بل وفاة والإنسان موجود ينتقل من دار إلى دار، فقد خلق في الواقع في رحمين؛ رحم الأمل والآخر رحم هذه النشأة، والعلم والعمل هما الذان يشكلان حقيقته.

# ١٧٧ - مناجاة عرفانية

إلهي العقل يقول الحذر والعشق يقول العجل العجل (°).

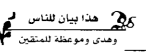
١) غرر الأمدي: ج١ ص٢١٥

٢) الرسائل والأعمال، ص٢٦٥.

٣) غرر الأمدي، ص٢٩٥.

٤) شرح معنى الحكمة، ص٦٥.

٥) الرسالة الربانية



# ١٧٨ - الأبوين

قال تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً إِمَّا يَبُلُغنَّ عنْدَكَ الْكَبْرَ أَحَدْهُمَا أَوْ كَلاَهُمَا قَلاَ تَقُلُ لَهُمَا أُفُّ وَلاَ تَنْهَرُهُما وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كُرِيما ﴾ [1]

# ١٧٩ - على ﷺ كاتب الوحي

ذكر ثقة الإسلام حديثاً في باب إختلاف الحديث بسند عن سليم بن قيس الهلالي أن أمير المؤمنين أجياه حتى قال ولم تنزل عبى رسول الله أن أية إلا قأها على فكنت أكتبها بخط بدب وبعلمنب تأويلها وتفسيرها وناسخها ومنسوخها ومحكمها وتشابهها وخاصها وعامها وقد سأل الله أن نعيها أذني قلم انسسى منذ دعا لي شيئاً حفظته وعلمني مما علمه الله من الحلال والحرام في الكتب ما كان ويكون. ثم وضع يده على صدري وسأل الله أن يمله علماً وحكمة وقفلت: بأبي انت وامي يا رسول الله الجهل ولا النسيان، فقال الله الخشى عليك الجهل ولا النسيان.

# ١٩٢- أكبر العلوم

العلم بالنفس الناطقة أكبر سائر العلوم وكل إنسان يعرف ذلك سيعرف ذاته، ومن عرف ذاته ونفسه فقد عرف ربه (۱۲).

### ١٩٣ - دعاء الله

نقل في البحار الدعاء المروي عن أمير المؤمنين عن رسول الله الله الله المواد الله المواد الله المواد المواد المواد عن أنظار خلقه المواد المواد عن أنظار خلقه المواد المواد



<sup>()</sup> 

٢) عيون مسائل النفس: ج١، ص ٦٣.

٢) بحار الأنوار: ج١، ص١٨٣.

# ١٩٤- متاع ستر الآخرة

قال أمير المؤمنين على الموابى لمن أحسن إلى العباد وتزود للمعاد ((). وقال في موضع آخر: «نعم المعاد الإحسان إلى العباد» وقال أيضاً: «الإيثار أفضل الإحسان» ويبدو هذه الكلمات غنية عن الشرح الله .

# ١٩٥ - مفتاح العلم

ما أروع ما قال صدر المتألهين في الأسفار «أن مفتاح العلم بيوم القيامة ومعاد الخلق معرفة النفس ومراتبها»[<sup>7]</sup>.

# ١٩٦ - نور الله

ورد في دعاء نبي الله إدريس الله إدريس الله إدريس الله إدريس الم الما المالية ا

# ١٩٧- حشرات القيامة

روى عن داود بن فرقد عن أخيه قال سمعت الإمام الصادق الله عن المتكبرين يحشرون يوم القيامة ويدان يدوسهم الناس بأرجلهم حتى يفرغ الله من الحساب (٥٠).

# ١٩٨- نار الآخرة

قال علي التقوا ناراً حرها شديد وقعرها بعيد، وعلة كون النار هناك كذلك لأن نار الأخرة خالية من المادة وأحكامها الطبيعية، فهناك عائق مادي في نار الطبيعة يحول دونها أن تتصف بصفات نار الأخرة الأ.

١) غرر الأمدي، ص٢٠٦.

٢) أسفار صدر المتألهين: ج١. ص ٦٢.

٣) أسفار صدر المتألهين: ص٦٢.

٤) مهج الدعوات لابن طاووس. ص ٢٠٥.

٥) رسالة لقاء الله، ص ١٦٤.

٦) عيون مسائل النفس، ج٢: ص ٥٣٨.

### ١٩٩- حالات الناس في المحشر

روي عن رسول الله على الناس يحشر بهيئة القرد والخنزير. وأن الناس يحشرون. وأن الناس يحشرون. وأن الناس يحشرون في القيامة صنفان: صنف يمشي على رجليه وصنف يمشي على وجهه. سر هذا المطلب أن لكل خلق وطبيعة سيئة. وكل هيئة قبيحة تتمك من النفس هي صورة نوعية من أنواع الحيوانات، اختص بها البدن، كبدن الأسد وأمثال ذلك للتكبر والتهور والثعلب للمكر والخداع والقرد للسخرية والاستهزاء والخنزير للطمع والشهوة. وأحياناً يتخلق شخص بالعديد من الرذائل لها عدة مراتب متفاوتة. وعليه فلكل صورته في الآخرة. قال تعالى: ﴿يُوْمُ

#### ۲۰۰ نور النور

ورد في دعاء إبراهيم على الرحمن: «يا الله يا نور النور يا من استضاء بنوره السموات والأرضين» (٢).

### ٢٠١ - زاد الآخرة

قال أمير المؤمنين على المنافظة: «حق على العاقل العمل للمعاد والاستكثار من الزاد» [1].

إن الموت بمعنى انتقال الإنسان وسفره من عالم إلى آخر قضية حتمية فلا ينبغي للعاقل أن يغفل هذه الحقيقة ولا بد له من التفكير بيوم عودته إلى موطنه الأصلي حيث البقاء والأبدية، فينهمك بالمعرفة والعمل الصالح والإحسان إلى الآخرين والتزود للدار الآخرة، وقال في موضع آخر: «ثوب العلم يخلدك ولا يبلى ويبقيك ولا يفنى». الأخرة هي العالم والمنزل الذي يحله الإنسان بعد الموت وقد أثبته جميع الأنبياء والحكماء بالأدلة والبراهين الواضحة الدامغة. وتعضده أيضاً آيات القرآن وكلمات علي في نهج البلاغة وسائر الربانيين بلغوا علم اليقين وعين اليقين.

١) سورة النور: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>۲

٣) غرر الأمدى، ص ١٦٩.

<sup>( {</sup> 

### ٢٠٢ - الطمع في معرفة الله

«أنت لا تعرف نفسك، فلا يسعك الطمع في معرفة كنه ربك»<sup>(١)</sup>

### ٢٠٣ - معرفة الله بالله

#### ٢٠٤ - الغرور الكاذب

جعلت أخاطب نفسي الخاطئة فأقول: «أيتها الهالكة ما الذي غرك بربك فارتكبت الشنيع من الأعمال؟ انهضى واعربي لمن خلقك ويل حسن صورته ما شاء ربك»(\*).

### ٢٠٥ - الصابرون والقانعون

قال تعالى في كتابه: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴿ ﴾ إِذَا مَسَّهُ الشَّرِّ جَزُوعاً ﴿ ﴾ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرِّ جَزُوعاً ﴿ ﴾ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعاً ﴿ ﴾ إِلاَ الْمُصَلِّينَ ﴿ ﴾ اللَّذين هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ ذَائِمُونَ ﴾ ( أ ) الإنسان خلق حريصاً أن مسه شر جزع وإن أصابه مال بخل، سوى أولئك المصلين ( ) .

### ٢٠٦- قوام النفس وحياتها

يقول أفلاطون أن حياة النفس بالأعمال التي تصورتها من الآفات حتى لا يقترب منها ما يؤدي إلى موتها. فهذا قتل النفس سواء قتلت بهذا الطريق فلا طاقة لأحد بقتلها، لأن النفس غالية للجسم ومرتفعة عليه وبلطفها يمتنع الموت عن النظر إليها وقصر النظر على الجسم (1).

١) عيون مسائل النفس: ج١، ٨٩.

٢) لقاء الله، ص ٦٩،

٣) لقاء الله. ص ٢١٤.

٤) سورة المعارج: أيات ٢٠– ٢٤.

٥) ملامح الصلاة، ص ٣١.

٦) نور علی نور، ص ٧١.

### ٢٠٧- البطون في القرآن

وردت العديد من الروايات التي تصرح بوجود البطون في القرآن. بيد أن هذه البطون من قبيل المراتب الوجودية، ومن ثم فهي ليست من قبيل المفاهيم والأفكار النظرية، وما دامت البطون مراتب وجودية فهي من مقولة الغيب داخلة في المستور الغائب عنا، فلا مجال لإدراكها بالجدالات الكلامية ولا حتى بالقياسات الفلسفية والبراهين العقلية المستور العائب

#### ٢٠٨- جدارة الجنة

ممًّا جاء في عهد علي لمحمد بن أبي بكر لما ولاه حكومة مصر أن ليس للجنة أقرب من عاملها والنأر أقرب من عاملها حتى يقول: «فاتق ناراً لهبها عميق ونارها شديد وعذابها جديد» (\*).

### ٢٠٩\_ رؤية الموت

«لا يمكن رؤية الموت، غير أن النفس بفضل لطفها يمكنها رؤيته»<sup>(\*)</sup>

# ٢١٠ ـ نزول القرآن

نزول القرآن على البيت المعمور ومنه إلى الأرض طاوياً الأوراح السماوية ليظهر في هذا العائم – طبعاً لم يكن كتاباً تحت إبط جبرئيل آتى به من السماء وإن قال الكفار ﴿وَلَنُ نُؤْمِنَ لِرُقِيلُكَ حَتَّى تُنزِّلُ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾ (\*) فقد تجاوزت ألفاظه ومعانيه السموات لتبلغ قلب النبي – البيت المعمور مطاف الملائكة، ونزوله هناك بألفاظه ومعانيه واستوعبه قلب النبي يسعه ولايته المحيطة بكل شيء بما فيه البيت المعمور (\*).



١) في سماء المعرفة. ص ٢٣٤.

٢) عيون مسائل النفس: ج٢، ص ٥٣٨.

٣) نزهة الأرواح: ج١، ص ١٨٠.

٤) سورة الإسراء، الآية ٩٤.

<sup>(</sup> c

# ٢١١- أسرار نزول القرآن

قال النبي الله المقرآن القرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم، وإن أصغر البيوت لجوق أصغر من كتاب الله تعالى ..

العبارة مأدبة الله مما تدرك حلاوته ولا توصف، والمأدبة كما ذكر علم الهدى الطعام الذي يعده الإنسان ويدعو الآخرين إليه.

فالنبي شبه القرآن بالمأدبة. وقد أنزل الله القرآن لتأديب الخلق وتويمهم. فسارع أيها الأخ إلى هذه المائدة المليئة بما تلذ الأعين وتشتهي الأنفس، سارع إلى مأدبة ليس بعدها أدب ولا مؤدب وهل بعد الحق إلا الضلال المبين الم

# ٢١٢- نزول القرآن وإتمام الحجة

القرآن الكريم حقيقة العالم والصورةالمكتوبة للإنسان الكامل خاتم النبيين محمد بن عبد اللَّه ﷺ ويقترب الإنسان عن الإنسان الكامل وحقيقة العالم بالمقدار الذي تنطوي روحه مقالاً لفظاً من تلك الحقيقة، وبما أن المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات يبتعدون عنها سيعيشون العذاب وإسناد العذاب لله من باب المجاز. أما روح المؤمنين المنور بنور الله ففى راحة ومشمولة بالرحمة $^{(1)}$ .

# ٢١٣ جبرئيل حامل الوحي

ما يرويه المسلمون من أن جبرتيل يعرض القرآن مرة كل سنة على رسول الله على فرمون ومرتين أخر حياته، دليل على صيانة القرآن من التحريف الله

# ٢١٤- الآيات ئئالمكية والمدنية

أغلب آيات القرآن التي تبدأ بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ (مكية). ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (مدنية)، فتبصر الله

١)لقاء الله، ص ١٨٠.

٢) ألف نقطة ونقطة. ص ٥٨٧.

٣) صيانة القرآن من التحريف. ص ٤٠.

٤) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص ٨٣.

# ٢١٥- طريق نزول القرآن

لا بد من الالتفات إلى أن القرآن خلافاً لكتب سائر الأنبياء نزل بالألفاظ، بمعنى أن الذي كان ينزل على سائر الأنبياء أصل المطلب ومعناه وهم يصيغونه بالألفاظ، في حين كان القرآن ينزل كان القرآن ينزل بهذه الألفاظ مع أنه كان يسمع الصوت وتلتصق بقلبه بصورة الألفاظ ﴿نَزُلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ ﴿ • ﴾ على قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْدَرِينَ ﴾ (١٠). كما كان يلقي مطالب أخرى على قلب النبي ويؤمر من جانب الله أن لا يضيعها في مصاف آيات القرآن وهي الأحاديث القديسة أو السنن النبوية السنية السنية المناب

# ٢١٧ مدة نزول القرآن

نزل القرآن طيلة فترة النبوة لثلاث وعشرين سنة، والمعروف أن أول ما نزل ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبُكَ ﴾ (١٠). ولا يعرف ماذا نزل أخيراً، اختلف في ذلك الصحابة وكأن كل من سمع آخر آية من النبي النبي النبي النبي الله عنه الخر آية من القرآن ولم يلتفت إلى ما بعدها، لكن حيث نزلت الآية: ﴿ الْيَوْمُ أَكُمُلُتُ لَكُمْ دِينَكُم ﴾ من سورة المائدة في حجة الوداع، أي نزلت قبيل شهرين ونصف من رحيل النبي الله ودلت السورة ﴿ إِذَا جَاء نَصْرُ الله وَالْفَتْح ﴾ على أخبار الله للنبي الله والقرآن سورة المائدة والنصر، وآخر النبي الله والقوا يَوْماً ... ﴾ (١) ولا يعلم ما نزل بعدها وقد وردت الأحاديث بهذا الخصوص، وقد نزلت بعض السور القرآنية قبل هجرة النبي الله عرف بالسور المكية والتي نزلت بعد الهجرة مدنية سواء نزلت في المدينة أو مكة أو في السفر وسائر الأماكن (١).

# ٢١٨- أدلة تحريف القرآن

ما في أيدي الناس من قرآن هو ما أنزله الله على نبيه الأكرم وليس فيه أي نقص أو زيادة، والدليل على ذلك ما يلى:

١) سورة الشعراء، أيات ١٩٢–١٩٤.

٢) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص ٢٣٧.

٣) سورة البقرة. آية ٢٨٠.

٤) سورة البقرة، الآية ٢٨٠.

٥ ) ألف كلمة وكلمة: ج٢، ص ٢٣٧.

١- السور القرآنية وعددها منَّة وأربع عشرة لم تتغير منذ عهد النبي الله وحتى الآن،

٢- كان ترتيب الآيات في السور يأمر الشاعر المقدس وليس لأحد من رأي في ذلك، ومن
 اليقين أن ذلك كان أيضاً وفق تعاليم النبي الله وقد رتبها جبرئيل كما أوحى إليه الله.

- ٣- كان رسول اللَّهَ عَلَيْ قَبل وفاته قد علم المسلمين السور القرآنية بأسمائها ومميزاتها.
- ٤- النسخ القرآنية بحروفها وخطوطها أخذت من النسخ التي كتبها كتاب الوحي على عهد رسول الله مينانية.
  - ٥- خلو سورة براءة من البسملة.
  - ٦- البسملة جزء من كل سورة وهي جزء من الآية ٢٧ من سورة النمل.
- ٧- الأخبار والآثار التي تفيد جمع بعض الصحابة للقرآن بعد وفاة النبي الشهرة كقولهم أن آيات القرآن كانت متناثرة على عهد أبي بكر وقد جمعت، وليس المراد أنهم رتبوا الآيات في السور (١٠).

# ٢١٩- القرآن مصان من التحريف

لم يقع التحريف بأي شكل من الأشكال في القرآن، وهذا القرآن الذي بين الدفتين وأوله سورة الفاتحة وآخره سورة الناس هو ما أوحي إلى النبي الله إنزالاً وتنزيلاً وقد رتبت بأمر الله آياته وسوره (").

# ٢٢٠ قراءة البسملة

روى القاضي عن المرحوم الميرزا جعفر الجناني لتزكية اليد يمس كل سطر من القرآن بقراءة البسملة وأن يكون فص خاتمه البسملة وأن يقرأ البسملة بالإضافة إلى ذلك ٨٧ مرة يومياً (").

# ٢٢١ - تزكية اليد

يفتح المصحف الشريف على الطهارة بين الطلوعين يوم الأربعاء والخميس والجمعة ويبدأ

١) صيانة القرآن من التحريف. ص ١٥- ١٧.

٣) أَلَفَ نُقَطَةَ وَنَقَطَةً، صَ ١٠٢.

٣) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص ٤٢.

بالبسملة وأربع عشرة مرة الصلاة على محمد وآل محمد وعجل فرجهم - ثم يفسح أصابع يده اليمنى على كل سطر من سورة الفاتحة بما فيها البسملة ويقرأ عند كل سطر الآية ﴿لا يَمَسُهُ الاَ الْمُطَهّرُونَ ﴾؛ فإذا فرغ من سورة الفاتحة يعيد نفس العمل من سورة النبأ والبسملة جزء منها إلى آخر القرآن - فإذا فرغ صلى على النبي أربع عشرة مرة ويتلو الآية؛ ﴿وُنُنَزُلُ مِنَ الْقُرْآنَ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظّالِمِينَ الاَ جَسَاراً ﴾ وإذا فعل ذلك بالنية لكل القرآن رآى الأعاجيب، "أ.

# ٢٢٢- الفرقة الباطنية

أسرفت هذه الفرقة في التمسك بباطن الآيات القرآنية دون ظاهرها العلوم من اللغة وقالوا: إن نسبة الباطن إلى الظاهر كنسبة اللب إلى القشور مستدلين على ذلك بقوله تعالى: ﴿فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحُمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبِلِهِ الْعَذَابُ ﴾ (١٠ وقد صنفت كتباً عديدة لتقض أفكارهم والتشهير بهم.

فأغلب تفسيراتهم تخالف النصوص القرآنية مخالفة صريحة ولو كان الأمر كما يزعم هولاء لكان تركيز الشارع في كتابه على الباطن أولى. بينما لا نجد أي تفريط في ضرورة التمسك بالظاهر واتخاذه دليلاً إلى الباطن ().

# ٢٢٣- القرآن معلم

قال تعالى: ﴿ هُو الَّذِي بِعَثَ فِي الْأَمْيِينَ رَسُولاً مِنْهُمُ يَتَلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِهِ وَيُزَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبِّلُ لَفِي ضِلاً لِ مُبِينٍ ﴾ [ال

فالقرآن تعليمات للتزكية والتعليم وقال تعالى: ﴿لا يَمْسُهُ الا الْمُطَهِّرُونَ ﴾ (٥) وقال ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ﴿ ﴾ الا مَن أتَى الله بقلْب سَليم ﴾ (١) فلا بد من الطهارة والتقوى

١) ألف كلمة وكلمة: ج١، ص ٤٣.

٢) سورة الحديد، الأية ١٣.

<sup>(</sup>٢

<sup>2)</sup> سورة الجمعة، لية ٣.

٥) سورة الواقعة، أية ٧٩.

٦) سورة الشعراء، اية ٨٨-٨٨.

وسلامة القلب. وقال رسول الله المسلطة أمام العمل والنه والنه العلم دَرَجَاتِ إلاّ ان العالم المطهر يسعه مس القرآن بكافة أبعاده. والعالم التقي مكرم عند الله. العالم صاحب القلب السليم في ذلك اليوم سعيد ﴿إِنْ هَذَا الْقُرْآنَ يَهُدِي لِلنّبِي هِيَ أَقُومُ ﴾ وللشيخ الرئيس في أواخر الهيات الشقاء كلام بهذا المضمون أنه بغض النظر عن التدين لو طبق الإنسان هذه التعليمات في المجتمع البشري سيكون ذلك مجتمع الفاضلة فضلاً عن المتعبد بالشرع "ا.

# ٢٢٤ قراءة الله

ما المراد بقراءة الله؟ يعتبر الله نفسه ذاكراً ومادحاً لنفسه ما المراد بهذا الذكر والثناء وكيف؟ ما المراد بالقراءة في عالم المفارقات وهو العالم الخالي من المادة والقيم واللسان؟ هل الأفواه والألسن تطابق العوالم المتفاوتة؟ هل الأبدان في طول بعضها البعض وتفاوت هذه الأبدان في هذه النشأة عنها في تلك النشأة بالنقص والكمال وإن الأبدان والألسن تعكس بعضها البعض الآخر وبينها «محاكاة» على غرار العوالم. حتى قال لاشيخ العارف محيي الدين بن عربي في كتابه الدر المكنون في علم الحروف «للحروف صور في عوائمها» القرآن في كل علم صورة، والقراءة صورة أيضاً. ولكل مرتبة من الوجود حكم.

قال الإمام لأبي حنيفة: «اقرأ وارق» أي لا نهاية ولا حد للسير العلمي في القرآن، ليس من نهاية لهذا البعد المعنوي للإنسان لعل هناك من يقول: «من يسعه دخول هذا البحر الرباني العميق ويغوص في قعره ليسعه بلوغ الفعلية، إلا أن هذه وحشية لا مبرر لها، فقد نزل لاقرآن من أجل عروجنا ('').

# ٢٢٥ - الجنة والقرآن

أوصى أمير المؤمنين ولدن ابن الحنفية قائلاً: "وعليك بتلاوة القرآن والعمل به.. واعلم أن درجات الجنة على عدد آيات القرآن فإذا كان يوم القيامة يقال لقارىء القرآن اقرأ وارق"("). هذه القراءة مراتب. إحدى المراتب القراءة اللفظية، وهي هذه القراءة في عالم

١) الولاية التكوينية، ص ١٨.

٢) الولاية التكوينية. ص ٤٥.

٢) الواقي ص ١٤.

المادة التي تتم بالقيم واللسان والشفاه، ومرتبة أخرى في عالم الرؤيا وهي مثال القراءة هذا، غير أنها ليست بحركة اللسان فإذا انقطع الإنسان من كل شيء كانت له قراءة أخرى حتى يبلغ قراءة الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرْاَنَهُ ﴾ المنان

# ٢٢٦- إعجاز القرآن في الليل والنهار

ورد في جامع البهادري في وجه ترتيب السيارات لو كانت الشمس في موقع أرفع او أسفل من موضعها لأصاب المواليد الثلاثة فتور بسبب الافراط والتفريط في الحرارة ﴿فَتَبَارَكَ اللهُ أَخْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ (٢) أقول: لذلك حين تكون الشمس شمالية يكون القمر جنوبي وبالعكس، ولو لم يكن الأمر كذلك لما عمرت الأرض بسبب إفراط البرودة، لكن حيث يتقابلان يكون هنالك اعتدال وتوازن في الحرارة والبرودة ﴿وَهُو الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَةٌ لَمَنُ أَرَادَ أَنْ يَذَكّرُ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً ﴾ (١)

كما يفهم نفس هذا المعنى من اختلاف الليل والنهار في الآية الكريمة: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْل وَالنَّهَار لاَيَات لأُولِي الأَنْبَابِ ﴾ (:).

وقد ورد هذا المعنى لدى صاحب الأسفار في الفصل الحادي عشر الموقف الثامن وعبارته «ولما كان نائباً للشمس خليقة لها في النضج والتحليل إذا كان قوى النور حبل مجراه مخالف مجراها في الصيف والشتاء شمالاً وجنوباص، فالشمس تكون في الشتاء جنوبية والقمر شمالياً لئلا يتقدم السبيان، وفي الصيف يعكس ذلك لئلا يجتمع المسخنات المسكنات.

# ٧٢٧ - إعجاز القرآن وعالم الطبيعة

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولا ﴾ [ أَ وقوله سبحانه: ﴿ أَفَلا ينْظُرُونَ إِلَى

١) سورة القيامة. آية ١٩.

٢) مجموعة مقالات، ص ٤٦.

٣) سورة المؤمنون، أية ١٤.

٤) سورة الفرقان: الآية ٦٣.

٥) سورة أل عمران: الأية ١٩١.

٦) الأسفار: ج٢. ص ١٣٠.

٧) ألف كلمة وكلمة: ج١. ص ٢٦.

٨) سورة الملك: الآية ١٥.

الإبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ \* ﴾ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيُفَ رَفَعَتُ ﴿ \* ﴾ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ ﴿ \* ﴾ وَإِلَى الْإِبلِ كَيْفَ نُصِبَتُ ﴿ \* ﴾ وَإِلَى الْأَرْضَ كَيْفَ سُطحتُ ﴾ الأَرْضَ كَيْفَ سُطحتُ ﴾ [الأَرْضَ كَيْفَ سُطحتُ ﴾ [الأَرْضَ كَيْفَ سُطحتُ ﴾ [الأَرْضُ كَيْفَ سُطحتُ ﴾ [الأَرْضُ لَا اللهُ الله

### ۲۲۸ - ثلاث بثلاث

قال علي الشكر الم يمنع الربعاً لم يمنع أربع؛ من أعطي الدعاء لم يمنع الإجابة ومن أعطي الشكر لم يمنع الزيادة ومن أعطي التوبة لم يمنع القبول وذلك في كتاب الله "' .

# ٢٢٩ - الأعمى والنور

طهارة الإنسان شرط مهم للغاية في تأثير الأذكار والأدعية وإلا فلا فائدة في لقلقة اللسان، بل هنالك خشية من أن تؤدي إلى قسوة القلب والبعد، ذلك لأنه ذكر خال من الفكر، أي قلب بلا حضور. والقلب بلا حضزر سراج بلا نور والشخص الذي لا نور له لا يقترب من إدراك العقائق. ومثل الذكر دون حضور كالأعمى الذي يحمل بيده سراجاً (").

# ٢٣٠ - معرفة النفس مقدمة معرفة

# ٢٣١ - مبايعة النبي المالة

قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِغُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِغُونَ اللَّهِ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (٥).

# ٢٣٢ - القلعة الحسينية

قال رسول الله سُونُ الله تعالى يقول: لا إله إلا الله حصني فمن دخل حصني أمن

# من عذابي».

(0

١) سورة الغاشية: الأيات ١٧-٢٠.

٢) نهج البلاغة: الحكمة ١٣٩.

۲) نور علی نور، ص ۹۲.

٤) غرر الأمدي: ج١، ص ٢٧٤.

### ٢٣٢ - الاخلاص على كل حال

ورد في القرآن الكريم: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلاتي وَنُسْكي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلهِ رِبُ الْعَالَمِينَ ﴿ \* ﴾ لا شريكَ له وَبِدلكَ أُمرَتُ وَأَنَا أُوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [ال

# ٢٣٤- التقرب إلى الكب

# ٢٣٥ - ورقات القرآن

إن القرآن نزل على النبي النبي الله ووصفه هي آيات كثيرة بأوصاف خاصة. لو كان تغير فيه شيء من هذه الأوصاف بزيادة أو نقيصة أو تغيير هي لفظ او ترتيب مؤثر فقد أثار تلك الصفة قطعاً، لكننا نجد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن النبيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن النبيد القرآن واجداً لتلك الصفات علم اثم ما يمكن البيد القرآن واجداً لتلك البيد القرآن واجداً لتلك البيد البيد البيد القرآن واجداً لتلك البيد ا

# ٢٣٦ - دعاء إبراهيم

﴿ رَبُ اجْعَلْنِي مُقَيمَ الصَّلاَةِ وَمِنْ ذُرْيَتِي رَبُنَا وَتَقَبَّلُ ذُعَاءِ ﴿ \* رَبُنَا اغْفِرُ لِي وَلِوَالِدَيُّ وَلْلُمُؤْمِنِينَ يِوْمَ يَقُومُ الْحَسَابُ ﴾ [1]

١) سورة الأنعام: الآية ١٦٣.

٢) بين يدي الأستاذ، ص ٢٤.

٣) صيانة القرآن من التحريف. ص ٧١

٤) سورة إبراهيم: الآية ٤٢.

# ۲۳۷ ما کنتم تفعلون

قَال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلاَّتِكَةُ ظَالْمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ ﴾(١).

## ٢٣٨ - المصلى الغافل

قال تعالى: ﴿ فَوِيْلٌ لِلْمُصِلِينَ ﴿ \* ﴾ اللَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَ تِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (١٠).

# ٢٣٩- الصلاة ونزول البركة

من بركات صلاة الجماعة أن المصلي يكون ظل أو مثال الإنسان الكامل، والإنسان الكامل والإنسان الكامل واسطة فيض وبركة . فصلاة الجماعة ستكون وسيلة لنزول البركات (٢).

# ٢٤٠ أفضل عبادة

قَالَ عَلَيْكُونَ \* وَأَفْضَلُ الْعِبَادَةُ: لا إِلَّهُ إِلاَّ اللَّهُ \* .

# ٢٤١ - الولاية

﴿إِنَّمَا وَلَيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الْذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكُهُونَ﴾ (١٠).

### ٢٤٢ - صلاة القسط

قيل أن عالماً كان يكثر من العبادة والصلاة وأثر تكرار ذلك كان لا يقف للصلاة حتى يرى قط له يركع ويسجد، فقيل تلك كرامة لذلك العابد (ع).

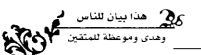
١) سورة النساء: الأية ٩٧.

٢) سورة الماعون: الأيات ٤-٥.

٣) ألف نقطة ونقطة، ص ٦٢،

٤) سورة المائدة، الأية ٥٥.

٥) بين يدي الأستاد، ص ٢٤.



### ٢٤٣ - الظالم نفسه

قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِمِي أَنْفُسِهِمُ فَالْقَوْا السَّلَمَ مَا كُنَا نَعْمَلُ مِنْ شُوءَ بَلَى إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ اللهِ

# ٢٤٤- القرآن والتدبر

قال تعالى: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنْدَ غَيْرِ اللَّهَ لَوَجِدُوا فِيهِ اخْتلاَفاً كَثيراً﴾ (١).

# ٢٤٥ - القتلى في سبيل الله

قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُوَاتاً بِلُ أَخْيَاءٌ عِنْدَ رَبْهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (٢).

### ٢٤٦ حل المشكلة بالصلاة

ذكر ابن خلكان في ترجمة الشيخ الرئيس إذا صعبت عليه مسألة توضأ وصلى ركعتين في المسجد الجامع ودعا الله فسهل عليه حلها.

# ٢٤٧ - الصلاة على النبي

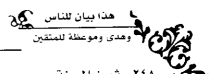
الصلاة على محمد وآله فعل من أفعالنا، والعلم والعمل جوهران يهذبان الإنسان فيصبحان عين حقيقة الإنسان وذاته. والإنسان الكامل منزه عن الإمكان الاستعدادي حيث بلغ الكمال بالفعل، وإن كان عبداً شكوراً. فاعلم أن الصلاة تعود علينا لنتجه بها من النقص إلى الكمال والقوة إلى الفعل ولا تعود عليه (1).

<sup>1)</sup> سورة النحل. الأية ٢٨.

٢) سورة النساء، الآية ٨٢.

٢) سورة النساء، الأية ٨٢.

٤) ألف نقطة ونقطة، ص ١٢٦.



# ٧٤٨ - ثمن الجنة

قال الإمام الصادق الشيخ: «كلمة لا اله الا الله ثمن الحنة».

# ٢٤٩- سورة التوحيد والحديد

قال الإمام زين العابدين الله عز وجل علم أنه سيكون في آخر الزمان أقوام متعمقون فأنزل الله تعالى قل هو الله أحد، والآيات من سورة الحديد إلى قوله: ﴿وهو عَليمٌ بدات الصُّدور ﴾. فمن رام وراء ذلك فقد هلك « (١). قال صدر المتألهين: كنت أفكر دائماً في هذه الروايات حتى رأيت هذا الحديث فبكيت شوقاً.

# ٢٥٠- أحلى الأسماء

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ الْأُسْمَاءُ الْخُسْنَى قَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [ا].

# ٢٥١- الاستغفار الحقيقي

استغفر شخص عند أمير المؤمنين، فقال المستغفار درجة العليين؛ لا بد من الندم على ما مضى والعزم على عدم العود إليه إن تؤدي حق الخلق حتى تلقى الله ولا حق لأحد عليك وأن تقضى ما ضيعت من الفرائض وتعمد إلى اللحم الذي ثبت من الحرام فتذيبه حتى لا يبقى إلا العظم فينبت لحم جديد وإن تذيق بدنك ألم الطاعة كما أذقته حلاوة المعصية آنذاك تقول استغفر الله ("".

# ٢٥٢- عاقبة الإنسان

روي عن النبي يَنْ أَنْهُ قَالَ: «لا يموتن أحدكم حتى يعلم عاقبته ويرى مكانه في الجنة أو النار»<sup>(1)</sup>.

١) مجموعة مقالات، ص ١٧٤.

٢) سورة الأعراف: الآية ١٨٠.

٣) نهج البلاغة: الحكمة ١٤٣.

٤) كتاب التوبة. ص ٣٣.

## ٢٥٣- توبة الكهول

ورد في كشكول الشيخ البهائي أن الكهل إذا تاب نادته الملائكة: الآن وقد ضعفت حواسك وبرد نفسك».

# ٢٥٤ منزلة المخلصين

قال تعالى: ﴿إِلاَ عَبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ \* ﴾ أُولَئكَ لَهُمْ رِزُقُ مَعْلُومٌ ﴿ \* ﴾ فواكهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ ﴿ \* ﴾ في جَنَاتِ النَّعِيمَ ﴿ \* ﴾ عَلَى سُرْرِ مُتَقَابِلِينَ ﴿ \* ﴾ يُطَافُ عليَهِمْ بِكَأْسِ مِنْ معِينٍ ﴿ \* ﴾ بَيْضَاءَ لَذَة للشَّارِبِينَ ﴿ \* ﴾ لاَ فيهَا غُولٌ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ ﴾ ( ).

# ٥٥٥ - رحمة الله

ورد في الخبر أن النبي منظرة كان واقفاً للصلاة فكان أعرابياً يقول في صلاته: اللهم ارحمني ومحمداً. فلما فرغ النبي منظرة قال له: لقد بخلت كريماً (١).

# ٢٥٦- القرآن الكتاب الوحيد المصون من التحريف

القرآن الكريم كتاب منزل من الله تعالى دون أي تغيير أو تبديل في ألفاظه، وليس فيه اختلاف، بل اتفق المسلمون جميعاً أن القرآن الكتاب الوحيد من بين الكتب السماوية المصان من التحريف والمامون من التصحيف والزيادة والنقصان.

# ٢٥٧ - المعجزة الأبدية

رغم كثير معجزات النبي عُلِيَّة، إلا أن أعظم معجزة باقية إلى يوم القيامة وهي في الواقع صورته الكتبية القرآن الناطق بالصواب وفصل الخطاب وهو ذات النبي الشراف الناطق بالصواب وفصل الخطاب وهو ذات النبي الشراف الناطق المعامدة القرآن الناطق المعامدة القرآن الناطق المعامدة المعامدة

١) سورة الصافات، أيات ٤٧٤٠.

<sup>(</sup> ٢

٣) رسالة الإمامة، ص ١٠٤.

الإنسان الكامل في نهج البلاغة. ص ١٧.

۲۵۸ - آیة الکرسی

تضع يدك على عينيك وتقرأ آية الكرسي بنية حفظ نور العين وفي هذه الحالة يكتب جوهر النفس الناطقة هوة من الملكوت فتؤثر على الأعضاء والجوارح في التصور والتعمق والإنشاء (١).

#### ٥٩٧- الليل

قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطُئاً وَأَقُومُ قِيلاً ﴾ (١٠).

### ٢٦٠ - الاخلاص في الصلاة

﴿قُلْ إِنَّ صَلاَّتِي وَنُسُكِي وَمُحُيَّايَ وَمُماتِي لللهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ لا شَريكَ لَهُ وَبِذَلكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أُولُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (\*).

# ٢٦١- دعاء إبراهيم ﷺ في القرآن

﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقيمَ الصَّلاَة ومنْ ذُرْيَّتِي رَّبْنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاء (٤٠) رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلوَالِدَيّ وللمُوْمنين يؤم يقومُ الْحسابُ ﴾ (ا).

# ٢٦٢- مقام العارفين

قال المحقق الخواجة نصير الدين الطوسي في شرح الفصل الثامن النمط التاسع من إشارات الشيخ الرئيس في مقامات العارفين أن العبادة تحيل البدن تابعا للنفس. فإن أقبلت النفس على الحق أقبل الإنسان بكل وجوده على الحق ولازمه، وإلاَّ فالعبادة تؤدي إلى الشقاء ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فُويِلٌ للمُصَلِّينَ ﴿ \* ﴾ الدينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (٥).

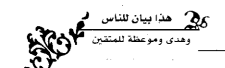
ألف كلمة وكلمة: ج١. ص ١٠.

٢) سورة المزمل: الآية ٦.

٢) سورة الأنعام: الأية ١٦٢.

٤) سورة إبراهيم: الآية ٤٢.

٥) سورة الماعون: الآيات ١٥٥.



### ٢٦٣- عبادة الأحرار

قال أمير المؤمنين الله عبدتك إذ عبدتك طمعاً في جنتك ولا خوفاً من نارك ولكنى وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك..

# ٢٦٤ - قبول الصلاة

ورد في الخبر أن ليس للعبد من صلاته إلا ما أقبل عليه بقلبه.

# ٢٦٥ - ولى من أولياء الله

ذكر المرحوم الفاطمي أن والد الحاج المرحوم الميرزا جواد آقا ملكي التبريزي ويعرف بالحاج ميرزا شفيع لم يكن من أهل العلم، لكنه كان رجلاً فاضلاً، ولم يكن للميرزا جواد سوى ولدين؛ على الذي درس العلوم الدينية وتوفي على عهد حياة أبيه. والآخر حسين ملي ولم يكن من طلبة العلوم الدينية وتوفي بعد والده، هنالك صورة للميرزا جواد قانتاً في الصلاة في بيت المرحوم الفاطمي، يقول الفاطمي أنه لم يسمح بأن تؤخذ له صورة وقع قام بعض الأصدقاء يرسم هذه الصورة حتى لا يمنعها(۱).

# ٢٦٦- الشهادة أثناء الصلاة

كان سيد الشهداء يعلم أنبني أمية قاتلوه مهما بلغ الأمر، كما كان أمير المؤمنين يعلم أنه مقتول، فإذا علم أنه مقتول قام في البيت؟ لم في صحراء قاحلة؟ لا بد أن أقتل دون أن يذهب دمي سداً وليطلع القاضي والداني على نظلوميتي، كان لا بد أن يقتل علي في تلك الليلة حتى وإن لم يذهب إلى المسجد، فليذهب إلى المسجد ويعلم المسلمون الحقيقة، وعليه فلا ينبغي أن نتساءل لم استسلم الإمام للقتل وألقى بنفسه إلى التهلكة، فالإمام أكبر من ذلك بكثير (٢).

# ٢٦٧- خلوات الأسحار

كان الأستاذ القمشئي يأنس بالليل ومناجاة الحق وقد أفرد القسم الأعظم من غزلياته

١) في سماء المعرفة. ص ١١٤،

٢) في سماء المعرفة. ص ١٦٩،

بهذا الخصوص، قدم أواخر حياته إلى قم وشرفني بعضوره وكان أحد الأصدقاء ضيفاً عليّ، فلما طلع الصباح كان ذلك الصديق لا ينقطع عن الحديث عن ليل الأستاذ (١).

# ۲۲۸ علیﷺ والمسجد

ورد في تفسير الفخر الرازي أن بني أمية اتفقوا على إذالة آثار علي وقد بلغت دعايتهم مبلغها بحيث تساءل الناس حين ضرب علي ليلة التاسع من شهر رمضان في المسجد، وهل يذهب علي إلى المسجد؟ أيصلي علي؟ لقد حضرت تحقيق ذلك الشطيان الذي اغتال الشهيد مطهري وقد سئل: ما الذي جناه المطهري لتغتاله؟ أجاب: لم يكن على الإسلام الصحيح، لاحظ مدى الوقاحة بحق ذلك العالم الرباني؟! يريدون إخماد صوت الحق بالاغتيال ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ الله بأفواههمُ وَالله مُتمُ نُوره ولُو كرهُ الْكَافِرُونَ ﴾ (١).

# ٢٦٩ - تسبيح الليل والنهار

ورد في القرآن الكريم أن إبراهيم الله أن ضيفه بعجل حنيذ فرأى أيديهم لا تصل إليه، ولما سأل عبد الله بن سلام رسول الله الله عن ذلك. قال: « طعامهم التسبيح وشرابهم التهليل». وما ذكره القرآن الكريم من أنهم يسبحون الليل والنهار ولا يسأمون إنما تدل على تجرد الملائكة من المادة وصفاتها، فهم أرواح نورانية وليسوا أجسام (").

# ٧٧٠ - التسبيح الفطري

ذهب حتى بقى من ينسب للكشف والشهود أن الجمادات بالإضافة إلى النباتات والحيوانات نفس ناطقة كالإنسان في حين هذا الظن باطل والبرهان على خلافه، لأنه يلزم من ذلك أن نمنع أن الله خلق كل شيء على فطرته ودوام القسر وعدم بلوغ القوة الفصل وسائر المفاسد. هذا التسبيح الفطري والسجود الذاتي والعبادة الفطرية ناشىء من جلال الله وانبساط نوره وجوده على جميع الخلق بتفاوت درجاته وتفاضل مقاماته في نيل الوجود ودرك الشهود، وعلى

١) في سماء المعرفة. ص ٢٢١.

٢) سورة الصف: الآية ٨.

٢) في سماء المعرفة، ص ٣٠١.

هذا الضوء فإن كافة أفراد العالم كأجزاء وأعضاء الفرد الواحد في التفاضل في درجة القرب والبعد والشرق والخسة ﴿كُلِّ قَدْ عَلمَ صَلاَتُهُ وَتَسْبِيحُهُ ﴾ (١) ٢).

## ۲۷۱ - تسبیح کل الکائنات

وردت العديد من الروايات والاخبار التي تفيد تسبيح جميع وجودات السموات والأرض بما فيها الحيوانات والنباتات والجمادات والأجسام والمواد الخالية من الأرواح. ومن المحال الوقوف على واقع هذا التسبيح الفطري كونه من غوامض العلوم ودقائق الأسرار، ولا يسع الإعلام سوى قبولها إيماناً بالغيب وحملهم التسبيح على معاني تلاتم الشواهد والأدلة على وحدانية الله وتنزيهه عن النقص والتشبيه والتجسيم والتغيير والتكثير ﴿أَلُمْ تَرَ أَنَ اللّه يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَات وَمَنْ فِي الأَرْض وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالسَّجَرُ وَالدَّوَابُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَوَات وَمَنْ في الأَرْض وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالسَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مَنَ النَّاسِ ﴾ (٢) ﴿أُوَلَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ الله مِنْ شَيْء يَتَفَيَّا ظلاَلُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَلَشَّمُنْ النَّاسِ وَالْمَالُ هَذَه الآيات الدالة على أن جميع الموجودات وَالشَّمَائِلِ سُجُداً لله وَهُمْ دَاخِرُونَ ﴾ (١٠) وأمثال هذه الآيات الدالة على أن جميع الموجودات حقاً تسبح الله – وقصة تسبيح الحصى بيد رسول الله الله الله عنه فكان لا يمر بموضع حتى نسمع عن ابن مسعود أنه قال خرجت مع رسول الله والعديد من هذا القبيل من الروايات التي صوت الحصى ينادي «السلام عليك يا رسول الله «والعديد من هذا القبيل من الروايات التي تدل على صدور التسبيح والسلام والسجود من الجمادات (١٠).

# ٢٧٢- العقل والكلام

قال على الله «إذا تم العقل قل الكلام».

## ٢٧٣- أثر البسملة

لا بد أن ينتفع اللسان بذكر الله، كما للسمع حظه من الحقائق والمعارف وكذا البصر.

١) سورة النور: الآية ٤١.

٢) لقاء الله، ص ٨٢.

٣) سورة النور: الأية ٤١.

٤) سورة اللحل: الآية ٤٨.

٥) لقاء الله، ص ٩٧- ٨١.

والبسملة من العارف بمنزلة كن من الله جل جلاله ولا بد أن يفتح الباب بوجه الانسان بالبسملة (۱).

#### ٢٧٤ - أعادة الصلاة

روي في الكافي عن يحيى بن أبي عمير الهذلي قال كتبت للإمام الباقر بعلت فداك ما تقول في شخص يقرأ في صلاته البسملة لسورة الحمد جون الأخرى وقد جوز العياشي ذلك: فكتب بخط يده عليه إعادة صلاته رغم أنف العياشي (\*).

# ٥٧٧ - ثمرات البسملة فقهياً

علمت أن البسملة جزءاً من السورة وحجاب بين السورتين فاعلم أنه يترتب على ذلك العديد من المسائل الفقهية:

- ١- لو شرع بسورة الحمد ونوى البسملة لسورة الاخلاص بطلت صلاته.
- ٢- لا تصح صلاته عند قراءة الاخلاص وقد نوى البسملة لسورة الحمد أو سورة أخرى.
  - ٣- إذا كان جنباً وقرأ البسملة لماذا أنها جزء من إحدى العزائم فقد ارتكب معصية.
- 3- إن صلى للظهر والعصر ولم تكن أدلة على الجهر بهما فعلية الاخفات في البسملة ومن وجبت عليه العشائين أن يجهر بالبسملة، كما تجب البسملة على من يجمع بين سورة قريش وسورة الضحي.

### ٢٧٦ - نزول البسملة

روى أبو داود بإسناده عن أبن عباس أن النبي المنطقة لم يكن يميز السور، وفي رواية لا يعرف نهاية السورة حتى نزلت البسملة (٢٠).

١) مجموعة مقالات، ص ١٢.

٢) صيانة القرأن من التحريف، ص ١١.

٣) صيانة القرآن من التحريف، ص ٤٥.

### ٢٧٧ - ترك البسملة

ترك البسملة في سورة براءة حيث نصت على القتال والبسملة آية الرحمة، فأريد في هذه الحكمة وليس العلة<sup>(1)</sup>.

# ۲۷۸ - أفضل السور

سئل الإمام الصادق عن الآية: ﴿سَبُعا مِن الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ﴾ أنا المراد فاتحة الكتاب؟ قال: بلى والبسملة من السبع، فهي أفضلها أنا .

### ٢٧٩- الجهل

قال أمير المؤمنين ﷺ: «الناس أعداء ما جهلوا».

# ۲۸۰- البسملة مضتاح كل كتاب سماوي

لم ينزل الله كتاباً من السماء إلا كان مفتاحه البسملة والبسملة تعرف نهاية السورة (١٠٠٠).

# ٢٨١ - مفهوم الدعاء

الدعاء يوجب رسوخ حب الله في القلب وينزهه عن التعلقات المادية، والدعاء زاد السالكين إلى حريم الكبرياء المطلق، وشعار عشاق قبلة الجمال ودثار عرفاء كعبة الجلال.

والدعاء معراج عروج النفس الناطقة لأوج الوحدة والولوج في ملكوت العشرة. والدعاء ميقات سمو الإنسان إلى مقام الولاية. ورد في الخبر: عليكم بالدعاء فإنكم لا تقربون بمثله كما ورد في الآية الكريمة: ﴿قُلُ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لُولاً دُعَاؤُكُم ﴾ أنا عند المنكسرة قلوبهم أنا.

١) فسيانة القران من التحريف. ص ٤٢.

٢) سورة الحجر: الأية ٨٧.

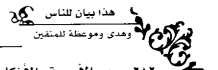
٣) وسائل الشيعة: ج٢، ص ٧٤.

٤) صيانة القرأن من التحريف. ص ٤٢.

٥) وسائل الشيعة: ج٤، ص ٧٤٧.

٦) سورة الفرقان: الآية ٧٧.

۷) نور علی نور، ص ۱۰۰۹.



# ٢٨٢- عدد الأدعية والأذكار

ورد عن المعصوم في بعض الأدعية والأذكاء بيان عدد الأدعية والأذكاء أو عدد أيام هذه الأدعية فلا بد من الالتفات إلى حفظ العدد، ولا بد من الالتزام بعين المأثور دون أدنى زيادة أو نقيصة فهذا من أدب الدعاء وتأديب النفس (1).

### ٣٨٣ - الدعاء والعبادة

ورد في الحديث النبوي الشريف أن الدعاء مخ العبادة.

## ٢٨٤ - سعادة الإنسان الحقيقية

قال النبي العلم أمام العمل والعمل تابعه فلا عمل دون علم وتوجيه ولا تتحقق سعادة الإنسان الحقيقية جون الاستضاءة بنور العلم، ولا تعمر مدينة الإنسان الفاضلة دون العلم والعمل الصالح (١٠).

# ٢٨٥- الوحي والاعجاز

حقيقة القرآن كلام الله ولفظ الكتاب قول النبوة وهي نفس الوقت فإن ألفاظ القرآن وحي واعجاز فاقهم الله الله ولفظ الكتاب قول النبوة وهي نفس الوقت فإن ألفاظ القرآن وحي

# ٢٨٦ - حقيقة الموت

الموت في الحقيقة مفارقة النفس لما يغايرها الله

## ٢٨٧ - نشأة الدنيا

قال علي ﷺ: «عجبت لمن يرى النشأة الدنيا وينكر النشأة الأخرى».

### ٢٨٨- الرؤيا

۱) ئور على ئور، ص ٥٣.

٢) سوط السلوك، ص ٦٣.

٢) الحياة والحركة، ص ٢٣٨.

٤) ألف كلمة وكلمة: ج٢. ص ١٥٢.

ورد في الخبر أن الرؤيا حق وأنها من أجزاء النبوة، كما ورد في الخبر أن أحلامكم أعلامكم إن كنتم صادقين.

# ٢٨٩- علم الإمام علي

قال على الله الدمجت على مكنون علم لو بحت به الاضطربتم اضطراب الأرشية في الطوى البعيدة.

# ۲۹۰ الحجاب

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَاباً مَسْتُوراً ﴾ (١).

## ٢٩١- الحلال والحرام والحساب

قال علي ﷺ: «في حلالها حساب وفي حرامها عقاب وفي الشبهات عقاب».

# ۲۹۲\_ فاطمة ﷺ

# ٢٩٣- التصوف

١- التصوف مخالفة هوى النفس وتزكية الروح وتطهير القلب من حب ما سوى الله وهداية

<sup>1)</sup> سورة الأسراء: الآية ٥١.

٢) فعن حكمة، ص ٤٧.

الخلق وإرشادهم إلى المعرفة ومعرفة الله والتخلق بالأخلاق الحسنة والعلم والعمل الصالح والتفكر أسماء الله وصفاته !!.

٢- ترك الشهوات الحيوانية والفضولات الدنيوية وخدمة الخلق وأداء التوحيد ومعرفة
 الله (١٠٠٠).

٣- يمكن الوقوف على هذين المعنيين من خلال ما روي عن علي ألى في أصول الكافي من تقسيمه العلماء إلى عالم حق مخالف لهوى نفسه هاوي الخير وقادم للخلق وآخر عالم بالظاهر، مدعى، مرائى. مجادل، محب للرياسة وطالب للجاه. مضل.

جعلنا الله من العلماء العاملين الربانيين وأعاذنا الله من شر شياطين الإنس والجن أجمعين بجاه محمد وأله الطاهرين (١٠).

## ٢٩٥- طول العمر

ورد في الرواية الصحيحة أن لا خير في الدنيا إلا لرجلين: رجل أذنب فهو يتدارك ذنوبه بالتوبة وآخر يسارع في الخيرات.

#### ۲۹۱- العلماء

العلماء ورثة الأنبياء، وإذا رأيتم الملوك على أبواب العلماء فنعم الملوك ونعم العلماء، وإذا رأيتم العلماء على أبوبا الملوك فبتُس العلماء وبتُس الملوك.

# ٢٩٧ - عبادة الكلام

روي في الحديث الشريف أن من استمع إلى متكلم فقد عبده، فإن كان ينطق عن الله فقد عبد الله وإن كان ينطق عن الشيطان فقد عبد الشيطان.

١) في سماء المعرفة، ص ٢٧٠.

٢) في سماء المعرفة. ص ٢٧٠

٣) في سماء المعرفة. ص ٢٧٣.

# ٢٩٨- الحلم والتحلم

قال أمير المؤمنين المنافظة ، إن لم تكن حليماً فتحلم فقلما تشبه أحد بقوم إلا أوشك أن يكون منهم (١).

# ۲۹۹ ـ دعاء يونسﷺ

روي عن السيوطي في الجامع الصغير عن رسول الله الله النون إذ دعا ربها وهو في بطن الحوت: ﴿ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَ أَنْتَ سُبُحانك إِنْي كُنْتُ مِن الظَّالِمِين ﴾، لم يدع بها رجل مسلم في شيء قط الا استجاب الله له (٢٠).

# ٣٠٠- الخواتيم

قال علي ﷺ: «خير الأمور خواتيمها». وقال: «الأعمال بخواتيمها، 🏋.

١) نهج البلاغة: الحكمة ١١٨.

٣) نور على نور، ص ٢٤.

٣) نهج البلاغة: الحكمة ٧٢.

# فهرس

| ٣١ – أثار الصلاة١٣                             |
|------------------------------------------------|
| ٢٢ - الجنوح إلى الخير ١٢                       |
| ٣٣ – الشفاء والدواء                            |
| ۲۶ – الاعتبار                                  |
| ٣٥ – المكر والخداع١٤                           |
| ٢٦ – اللجوء إلى الدعاء١٤                       |
| ٣٧ – الغفلة المطلقة                            |
| ۲۸ – طلب المصلي                                |
| ٣٩ – سر آيات القرآن ١٥                         |
| ٤٠ – توبة آدم ١٥٠                              |
| ١١ – أدب الحضور ١٥                             |
| ٢٢ – صفات المصلي                               |
| ٢٦ - تجلي سورة البقرة وأل عمران يوم القيامة ١٦ |
| ٤٤ - الندم بعد فوات الأوان ١٦                  |
| ١٦ - جريان الحكمة على اللسان١٦                 |
| ٦٥ – التوبة١٦                                  |
| ٧٤ — سلوك المصلي١٧                             |
| ٤٨ — طهارة المصلي الظاهرية والباطنية ١٧        |
| ١٧ سوء أدب إبليس ١٧                            |
| ۵۰ – التوبة والعبادة١٧                         |
| ۵۱ – فضيلة ليلة القدر١٧                        |
| ۵۲ – تجلي القرآن يوم القيامة ۱۷                |
| ۵۲ – التوحيد                                   |
| ٥٤ – العرفان في الصلاة١٨                       |
| ٥٥ — توية الجاهل١٨                             |
| ۵۲ – العارف والعابد                            |
| ۷۵ – الاحتضار                                  |
| ٥٨ – أحب الأعمال                               |
| ٥٩ — المواظبة على العمل                        |
| ٦٠ – الرسالة الربانية                          |
| ٦١ - دعاء نبي الله يونس الله الله عند ١٠٠      |

| المقدمة ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱ - مناجة عشق ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢ طريق معرفة الرب٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣ – العيادة والحياة ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤ – الاحتجاب عن الأبصار ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ه – التغيير المشروط ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>٦ - الله سر الإنسان ٨</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧ – أصع الأديان ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸ — القلب والدين ۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٩ — الله الفاعل ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٠ - دروس تربوية في التهذيب ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١١ – قرب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٢ – القرآن صحيفة الإنسان الكامل ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۲ – معاجز عيسي الله المساهدة |
| ۱۵ – الإنسان الكامل: ۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10 — مرتبة الإنسان الكامل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٦ – بين يدي الأستاذ:٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۷ – شکر الإنسان الکامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۸ – شكر الأستاذ العارف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٩ – سعادة الإنسان١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰ – السير والسلوك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٢١ – وسائط الفيض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢٢ - الحاجة إلى الشيخ المرشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٢٢ – العودة إلى الأستاذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢٤ – حد القرآن ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۵ – نهار روحاني وليل نوراني ۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢٦ – ستار العيوب ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۷ – توجیهات عرفانیهٔ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢٨ – هدف الخلق ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٩ – شياطين الإنس ١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 17 AN - N - T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| ۱۹۶ – قراءة خمس سور عند المنام ۲۸     | ۲.            |
|---------------------------------------|---------------|
| ٥٥ – القلب                            | ٧.            |
| ٦٥ − العجب                            | ٧.            |
| ۱۷ – أقسام التوبة                     | ۲۱            |
| ۲۹ فضل العالم على العابد              | ۲1            |
| ۹۹ – کبر الصغیرة                      | ۲,            |
| ١٠٠ – حياء الاستغفار                  | 44            |
| ۱۰۱ – الغيبة كبيرة                    | 47            |
| ۱۰۲ – الملك والملكوت                  | 7.7           |
| ١٠٣ - أرحم الراحمين                   | 77            |
| ٤٠٠ –                                 | 77            |
| الإخلاص في القول لا إله إلا الله ٣٠ - | ۲۰            |
| ١٠٦ – إزالة الصفاء                    | ۲             |
| ۱۰۷ – أربع منجيات                     | ļ +           |
| ١٠٨ – جهاد النفس                      | ۲             |
| ٢١ العجب حجاب                         | ۲             |
| ١١٠ - مخالطة الحكماء                  | ۲             |
| ١١١ – الإحسان                         | ۲             |
| ١١٢ – الإخلاص في العمل                | ۲             |
| ١١٢ - جليس الله                       | Y             |
| ١١٤ – الدعاء زاد السالكين             | ·             |
| ١١٥ – لا شيء سوى الله                 | 7             |
| ١١٦ – غفران الذنوب                    | ۲             |
| ١١٧ – الحجة البالغة                   | ,             |
| ۱۱۸ – تهدیب النفس۱۱۸                  | ,             |
| ١١٩ – الشفاعة                         | ,             |
| ١٢٠ – التوبة من الغيبة                | ╢,            |
| ۱۲۱ – بكاء العاشق                     |               |
| ۱۲۲ – حقيقة الذكر                     | ║.            |
| ۱۲۳ – الذكر الشريف                    |               |
| ١٢٤ – الاستعانة بالذكر اليونسية ٢٥    | <b>  </b>   . |
| ١٢٥ – فلسفة تحريم الربا ٢٥            |               |
|                                       | 1 1           |

| وهدى وموعظة للمتقين ٢٠ - المواظبة على الذكر اليونسي ٢٠ - عسلاة الليل ٢٠ - عسلاة الليل ٢٠ - ثلاثية القلوب ٢٠ - الويل لقساة القلوب | 3<br>7 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ٦٦ – صلاة الليل                                                                                                                  | 4      |
| ٦٦ – صلاة الليل                                                                                                                  |        |
| الله المعالم ا                   |        |
|                                                                                                                                  |        |
|                                                                                                                                  |        |
| ٦٦ - أعمال المقربين                                                                                                              |        |
| ۲۱ – قبسات نور۲۰                                                                                                                 |        |
| ۱۸ – تلقين البسملة من مقام الولاية ۲۲                                                                                            |        |
| ۱۹ - نصاتح حکیمة٢٢ - نصاتح                                                                                                       |        |
| ۷۰ – سورة الإخلاص المباركة ۲۳                                                                                                    |        |
| ۲۱ – سرکة حرف النون۲۲ – برکة حرف النون۲۳                                                                                         |        |
| ۲۲ – برگ کرف کون ۲۲ – مسلاة الليل                                                                                                |        |
| ٧٢ – النفاق٢٢                                                                                                                    |        |
| ٧٤ = دعاء اليقظة٧٤                                                                                                               |        |
|                                                                                                                                  | i      |
| ۷۵ - نسیان النفس۲۰ - ۲۵ الحرکة والبرکة                                                                                           | i      |
| •                                                                                                                                |        |
| ٧٧ – الإنسان القرآني                                                                                                             |        |
| ا ۱۸۷ − السالکون صنفان ۲۵ − ۷۸ − ۱۵ − ۷۸ − ۱۵ − ۷۸                                                                               |        |
| ۷۹ – شجرة الإيمان                                                                                                                |        |
| ۸۰ – حب الله                                                                                                                     |        |
| ا ۸۱ – السارق ۲۵                                                                                                                 |        |
| ۸۲ معرفة الذات                                                                                                                   |        |
| ۸۳ سعة سفرة الثوبة ۲۲                                                                                                            |        |
| ۸۵ – انتکاسة القلب                                                                                                               |        |
| ۸۵ – القرآن والسنة                                                                                                               |        |
| ٨٦ – طمأنينة القلب٨٧ – أ. المالينة العلب                                                                                         |        |
| ۸۷ – أولى مراحل السلوك ۲۷                                                                                                        |        |
| ۸۸ – تقدیر الطبیب                                                                                                                |        |
| ٨٩ - حرمة الدنيا والآخرة على أهل الله ٢٧                                                                                         |        |
| ٩٠ – الدعاء للأخرين ٢٧                                                                                                           |        |
| ٩١ معرفة النفس معرفة الله ٢٧                                                                                                     |        |
| ۹۲ – الكاذب ناسي                                                                                                                 |        |

| C. Prof  | وهدى وموعظة للمتقين وهدى وموعظة للمتقين               |
|----------|-------------------------------------------------------|
| S.       |                                                       |
| •        | ۱۵۸ – توبة العارف والزاهد                             |
| 1        | ١٥٩ – الحرمان من صلاة الليل                           |
|          | ۱٦٠ – السعادة                                         |
|          | ١٦١ – الرؤية القلبية                                  |
| į.       | ١٦٢ – غفران الذنوب                                    |
|          | ١٦٢ – القرآن كلام الله                                |
| Σ:       | ١٦٤ – مفسرو القرآن الكريم                             |
|          | ١٦٥ – القرآن – العرفان – البرهان ٥                    |
| ٤١       | ١٦٦ – القرآن لا متناهي                                |
| ٤١       | ١٦٧ – القرآن عين الصيراط                              |
| Σ,       | ١٦٨ – أسماء القرآن                                    |
| ٤,       | ١٦٩ – القرآن نور محض ٧                                |
| 5.       | ۱۷۰ عهد الله                                          |
| ٤,       | ١٧١ — مقامات القر أن الوجودية ٨                       |
| ٤،       | ۱۷۲ - بذور السعادة                                    |
| ٤٠       | ۱۷۳ – ذکر مجرب۸                                       |
| ٤٠       | ١٧٤ – ثمرة العقل ٨                                    |
| 51       | ١٧٥ — أفضل العقل                                      |
| <u>.</u> | ۱۷٦ — هوائد٩                                          |
| ٥        | ۱۷۷ – آدرك نفسك                                       |
| د        | ۱۷۸ — التسويف                                         |
|          | ١٧٩ – قال الله تبارك وتعالى ليخ محكم كنابه العزيز 🕠 ٥ |
| ٥        | ١٨٠ – حضور القلب                                      |
| ٥        | ١٨١ - احترام الأم                                     |
| ٥        | ١٨٢ – القرب بالفرائض                                  |
| ٥        | ۱۸۳ – آية الكرسي١                                     |
|          | ١٨٤ – خواص عباد الله١                                 |
| ٥        | ١٨٥ – العرفان العملي                                  |
| ٥        | ١٨٦ - الاستشارة والاستخارة                            |
| د ا      | ١٨٧ – خصال المؤمن٢                                    |
| ٥        | ۱۸۸ – هوی النفس۲                                      |
| ٥        | ١٨٩ – حلاء القلب٢                                     |

| ۳٥  | – المقبور الكاذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 127   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٣٦  | - المراقبة والمحاسبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 147   |
| ٣٦  | – أبواب الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 174   |
| ۲-, | - القرآن كتاب جامع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 179   |
| 47  | - تعقيب لصلاة الصبح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 17.   |
| ۳۷  | الحشر مع المحب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 171   |
| ۲۷  | - الرضا والسخط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 144   |
|     | - قوى الإنسان والهدف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| ۲۷  | وي عن أبي عبدالله الإمام الصادق المنافق المنافق المنافق المنافقة | 17%   |
| ۲۸  | - حق اليقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 170   |
| ۲۸  | - الشر والخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 177   |
| ۲۸  | - أفضل العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 177   |
| ٣٨  | – معراج المؤمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 177   |
| ٣٨  | -<br>- التحدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 179   |
| ۳۸  | – الاسم الأعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 15.   |
| 44  | - الملكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 121   |
| ۴٦  | - القسوة والغفلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 127   |
| ۲٩. | – العبد الشكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 157   |
| ۲٩. | - معيار الحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 155 |
| ٤.  | - أعدى الأعداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 120   |
| ٤.  | - الطهارة الباطنية والظاهرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 157   |
| ٤.  | - موعظة حسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | VEV   |
| į.  | – أسماء الله دفائن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 158   |
| ٤.  | - القرآن وليلة القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 111   |
| ٤١  | - الأولى بالبكاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٥٠   |
|     | - التوبة عودة ورجوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| ٤١  | – دعاء الغريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 107   |
| ٤١  | شهر المغفرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 107   |
| ٤٢  | - دافع العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 102   |
| ٤٢  | - المعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - 100 |
|     | · · الخلق الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
|     | - الأرات الأنتين ة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |

| 2 . 27 12 | Steaman | ~ 1  | • |
|-----------|---------|------|---|
| سمسي      | وموعظه  | وسدى |   |

| ۲۲۲ – افضل الأدعية                 |
|------------------------------------|
| ۲۲۲ – آفضل الناس                   |
| ۲۲۶ – الذكر فخ غسق الليل           |
| ٢٢٥ – إجابة الدعاء في الأسحار      |
| ٢٢٦ — طوبي للمصلي                  |
| ٢٢٧ – حاجة العبد                   |
| ۲۲۸ – ذكر الله على كل حال ٦١       |
| ٢٢٩ – تمثل القرآن                  |
| ۲۲۰ – صفات العارف ۲۲۰              |
| ٢٣١ - التوبة في اللحظات الأخيرة ٦٢ |
| ٢٣٢ – الندم عند الموت              |
| ٢٣٢ – فوائد الصلاة في مكان خاص ٦٢  |
| ٢٣١ – القرآن في القبر              |
| ۲۲۰ – الشفاعة ۲۲۰                  |
| 777 – الاستعادة                    |
| ٢٢٧ روِّية الله قبل القيامة ٦٢     |
| ۲۲۸ - الذنب في النهار              |
| ۲۲۹ – آثار القرآن والقيامة         |
| ۲٤٠ – الوضوء نور ٦٤                |
| ٢٤١ – ذكر الله ٦٤                  |
| ٢٤٢ – حمار الشيخ ٦٤                |
| ٢٤٣ – علي ومعرفة الله ٦٥           |
| ۲۶۶ – حکم علویة ٦٥                 |
| ۲۵۵ آثار البسملة ٦٥                |
| ٢٤٦ – القرأن. العرفان، البرهان ٦٦  |
| ٢٤٧ - القرآن بالعربية              |
| ۲۵۸ — العلم بالتوحيد               |
| ٢٤٦ – النفاط ومعرفة الله           |
| ۲۵۰ – موعظة قرأنية٧٠               |
| ٢٥١ – وجود الله                    |
| ٢٥٢ رفع المصاحف                    |
| ۲۵۲ – در حات القرآن ۲۵۲            |

| هذا بيان للناس كري<br>وهدى وموعظة للمنقين | البير |
|-------------------------------------------|-------|
|                                           |       |
| ۱۹۰ – أصعاب الحال                         | 1     |
| ١٩١ — أسوأ وأفضل حالات الحضور ٣           |       |
| ۱۹۲ – موعظة إبليس                         |       |
| ١٩٣ — رؤية الحق ٤                         |       |
| هٔ ۱۹ – توبة المؤمن ؛                     |       |
| ١٩٥ - المجتمع الخالي من العرفان ٤         |       |
| ١٩٦ – عظمة كلام الله ٤                    |       |
| ۱۹۷ – کن صبوراً ه                         |       |
| ۱۹۸ – الفناء فخ البقاء ده                 |       |
| ١٩٩ – كتم الأسراره:                       | E     |
| ٢٠٠ – معاني سورة الحمد ٥٥                 |       |
| ٢٠١ – الصلاة لله ٥٥                       |       |
| ٢٠٢ – العروج ٥٥                           |       |
| ٣٠٣ – زلة الليبان ٥٥                      |       |
| ۲۰۶ – الصلاة الحية                        |       |
| ٢٠٥ – صلاة الجنة ٥٦                       |       |
| ۲۰۱ - الاغترار بالمظاهر                   |       |
| ٢٠٧ - الحلال والحرام                      |       |
| ٢٠٨ وصايا العلامة الطباطبائي              |       |
| ٢٠٩ – ذكر الله صباحاً ومساءًا ٥٧          |       |
| ۲۱۰ – الفرائض والنوافل                    |       |
| ٢١١ – صفة القرآن ٥٧                       |       |
| ۲۱۲ نسيان النفس ٥٧                        |       |
| ۲۱۲ – الشكر والإيثار                      | İ     |
| ٢١٤ – مقام الصبر                          |       |
| ٢١٥ – الصلاة الدانمية ٥٨                  |       |
| ٢١٦ — موت القلب                           |       |
| ٢١٧ - خصائص أولياء الله                   | 1     |
| ٢١٨ – البطن أسوأ الأوعية ٥٥               |       |
| ٢١٩ – لا إله إلا الله ٥٠                  |       |
| ۲۲۰ - کرامات لعارف                        |       |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | 1     |

| X | وهدى وموعظة للمتقين                 |
|---|-------------------------------------|
|   | ٤٩٠ — نعمة اليقظة٧٦                 |
|   | ٢٩٥ – الفقر والصبر٧٧                |
|   | ۲۹٦ التوبة النصوح٧٧                 |
|   | ۲۹۷ – ثلاث بعد الموت ۷۷             |
|   | ۲۹۸ – زمان قبول التوبة٧٧            |
|   | ٢٩٩ – البخل الصحيح٧٧                |
|   | ٧٧ عاعة للنفس ٢٠٠٠                  |
|   | ٣٠١ – السيد على القاضي              |
|   | VA — فضيلة سورة الواقعة VA          |
|   | ٣٠٣ – هنيئاً للسابقين٧٨             |
|   | ٣٠٤ – أفضل الناس٧٨                  |
|   | ٣٠٥ – أجر المحسلين                  |
|   | ۲۰۳ – صعقة موسى٧٩                   |
|   | ٣١٠ – القناعة والتواضع ٧٩           |
|   | ٣١١ - التجلي في القرآن٧٩            |
|   | ٣١٢ – القرآن ماء الحياة٧٩           |
|   | ٣١٣ - سلمان الفارسي والجنة٨٠        |
|   | ۲۱۶ – دعاء السجاد الله              |
|   | ٣١٥ – زيادة الحيرة                  |
|   | ٣١٦ – النفس مظهر الربِّ ٨٠          |
|   | ٣١٧ – دعاء لكسب العلم               |
|   | ٣١٨ - الفلسفة والعرفان٨١            |
|   | ٣١٩ - سورة الإخلاص من أصول الدين ٨٢ |
|   | ۲۲۰ – النية                         |
|   | ٢٢١ – نوم الغفلة                    |
|   | ٣٢٢ - أسرار الإنسان٢٢               |
|   | ٣٢٣ – ذكر الله في النفس ٨٢          |
|   | ٣٢٤ – قيمة العمر                    |
|   | ٣٢٥ - طهارة الروح٨٢                 |
|   | ٣٢٦ – مزارعو المعارف٣٢              |
|   | ۲۲۷ – الحساب                        |
|   | ٨٢٨ المغبون                         |

| . ۱۰ – سوره ص ۱۰                   |
|------------------------------------|
| ۲۵۱ – الانشغال بالذكر              |
| ۲۵ – عقب صلاة الصبح ۲۸             |
| ٢٥٠ – نافلة الليل                  |
| .٢٥ – واقعة بعد صلاة صبح الجمعة ٦٩ |
| ٢٥٠ – واقعة سماع الأذان٧٠          |
| ۲۲ – کشف عقب السجود٠٠٠             |
| ٢٦ – الصلاة والتهذيب٧٠             |
| ٢٦ الفرق بين الأداء والإقامة ٧١    |
| ٣٦ - صلاة الأحرام٧١                |
| ٢٦ – مناجاة اثنين ٧١               |
| ٢٦ - عبادة الأحرار٧٢               |
| ٢٦ - ذكر الله على الدوام٢٠         |
| ۲۲ – مذهب الشيطان ۲۲               |
| ٢٦. – النهوض لصلاة الليل٢٠         |
| ٢٦ - الحسنات والسيئات٢١            |
| ۲۷ روح الصلاة٢٧                    |
| ٧٣ مخ العبادة ٧٧                   |
| ٧٧ – التوبة العرفانية٧٧            |
| ٧٤ - الويل ٤٧                      |
| ۲۷ – الهدوء والسكينة ۷۶            |
| ۲۷ – بركات الصلاة ۷۶               |
| ٧٧ المجالسة                        |
| ۲۷ — جواب الدعاء                   |
| ٢٧ – جنة المأوى وصفاتها ٧٥         |
| ٢٧ – تحية الملائكة سلام ٥٧         |
| ۲۸ – سماع جواب السلام ۷۵           |
| ۲۸ – قارئ القرآن ٧٥                |
| ۲۹ – حجاب البدن ۷۵                 |
| ۲۹ – المتقون فائزون٧٦              |
| ٢٩ – أرفع درجة في الجنة٧٦          |
| ٢٩ – حرمة الأستاذ٧٦                |

| 4 . == . 11 | 51:    |      |  |
|-------------|--------|------|--|
| للمنفين     | وموعصه | وعدى |  |

| ۲۹ – سعة الإنسان                    |
|-------------------------------------|
| ۳۰ – درر المواعظ ۹۳                 |
| ٣١ – فضل علي ﷺ                      |
| ۳۲ – مدح أهل البيت علمية الم        |
| ٣٣ أصحاب النبي                      |
| ٣٤ – التحقيق والتقليد ٩٦            |
| ٣٥ - قراءة نهج البلاغة في الجنة ٩٧  |
| ٣٦ – الحرية٩٧                       |
| ٣٧ – الحسد                          |
| ۲۸ – قلعة خيبر ۴۸                   |
| ٣٩ – تفسير سورة القدر٩٨             |
| ۵۰ – إعام الشيعة ۸۸                 |
| ٤١ - السلوك والأستاذ٩٨              |
| ۲۱- حاسبوا أنفسكم ۹۹                |
| ٣٤- ضرورة المحاسبة                  |
| دد- سعادة المرء ٩٩                  |
| ٥٥ – علي المنافقة                   |
| - ٢١- نعمة المراقبة                 |
| ١٠٠ أهم ذكر                         |
| ٤٨- سعة بحر التوبة١٠١               |
| ١٠١ رؤية نور الوحي وشم رائحة النبوة |
| ٥٠- فاطمة المسلم حجة على الأئمة     |
| عدد - الأمامة ميراث الأنبياء        |
| ۵۲- شجرة النبوة                     |
| ٥٢ - أم أبيها                       |
| العالم العلوي                       |
| ٥٥- أصحاب الكساء                    |
| ٦٠٠ فاطمة ومريم                     |
| . ۵۷ علي على لسان علي               |
| ۰۵۸ الصحيفة السجادية                |
| ۰۵۹ خوف النار                       |
| ٦٠٠ عوف النار                       |
| ۱۰۱ - الاب الحله                    |

| هذا بيان للناس                         |            |
|----------------------------------------|------------|
| وهدى وموعظة للمتقين                    | )          |
| ۳۲۹ – کتاب الوجود ۸۱                   | <b>F</b> - |
| ٣٢٠ – اللذة الحيوانية                  | _          |
| ٣٢١ – غدر الدنيا ٨٤                    |            |
| ١ - مناجاة عرفانية ٨٥                  |            |
| ۲ — النوم والطعام ۸۵                   |            |
| ٣ – التقديس الجاف١٨                    |            |
| ٤ — أهمية النية ٨٦                     |            |
| ه – أغثني يا الله                      |            |
| ٦ – الدنيا بوابة الأخرة ٨٦             |            |
| ٧ – البصيرة والرؤية٨٦                  |            |
| ۸ – النضج ۲۸                           |            |
| الجزء الثاني                           |            |
| ٩ الجوهر الإنساني ٨٨                   |            |
| ١٠ — معرفة الله ٨٨                     |            |
| ١١ - الدركات والدرجات الإنسانية ٨٨     |            |
| ۱۲ – زراعة الإنسان ۸۹                  |            |
| ١٢ – المسؤولية الفردية٩٨               |            |
| ١٤ – مأدبة الله٩٨                      |            |
| ١٥ – عبدية العلامة الطباطبائي ٩٠       |            |
| ١٦ – النور والكمال                     |            |
| ١٧ — النسبة بين الدنيا والآخرة         |            |
| ۱۸ – متاع السفر٠٠٠                     |            |
| ١٩ هو هو١٩                             |            |
| ۲۰ – العمى                             |            |
| ۲۱ – أنت الحجاب                        |            |
| ۲۲ – الصبر الجميل                      |            |
| ۲۲ — القلب الملكوتي                    |            |
| ۲۵ — زهد هارون ۹۲                      |            |
| ٢٥ – خلق الرحم ٩٢                      |            |
| ٢٦ – شهادة فاطمة في الأذان ٢٦          |            |
| ۲۷ - معرفة الزهراء إدراك ليلة القدر ۹۳ |            |
| ۲۸ – تسمية فاطمة الزهراء ۲۸            |            |

|     | وهدى وموعظة للمتقين م                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------|
|     |                                                             |
| 199 | ا ۹۹- رفع الحجاب                                            |
|     | ۱۱۰ - دعاء المعصومين                                        |
|     | ١٠١- الإنسان روحاني جسماني                                  |
|     | ۱۱۲ - العروج البرزخي ۱۱۲                                    |
|     | ۱۰۳- نموجسم الإنسان                                         |
| 1   |                                                             |
|     | ١٠٥ - النظر إلى النفس ١١٣ -                                 |
|     | ١١٦ - أحسن الأوعية                                          |
|     | ۱۱۷ - ثلاث من السعادة                                       |
|     | ۱۰۸ – وعاءان                                                |
|     | ١١٩ وعاء العلم                                              |
|     | ۱۱۰- أهل الإيمان                                            |
|     | ١١١ – أثواع الطعام                                          |
|     | ١١٢- الغير ١١٢                                              |
|     | ١١٣- المواظبة على الذكر                                     |
|     | ۱۱۶ – الوالدان والولد                                       |
|     | ١١٥ - فلسفة النكاح                                          |
|     | ١١٦ - صفات المؤمن                                           |
|     | ١١٧ - مناعة الله ومناعة البشر                               |
|     | ۱۱۸ - دعاء العبد الشكور                                     |
|     | ۱۱۹ – الأدب والدين                                          |
|     | ۱۲۱ – القرآن البيان                                         |
|     | ۱۲۲ - الإعجاز                                               |
|     | ۱۱۸ - كتاب الله                                             |
|     | ۱۲۶ القرآن وتطور العلم                                      |
|     | ۱۲۵ – مائدة ربانية١١٩                                       |
|     | ۱۲۵ - هادم القرآن                                           |
|     | ۱۲۷- طراوة القران                                           |
|     | ۱۲۸ - طراوه القرآن۱۲۸ - ۱۲۸                                 |
|     | ١٢٨ كلام في مأدبة الله                                      |
|     | ۱۳۰ فکرم کے مادیہ ابتہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
|     | ١١٠٠ التقسير العطليم                                        |

| ١٠٠ - سرور الفير المبر                        |
|-----------------------------------------------|
| 77- لقاء الأسرة                               |
| ٦٢ - أفضل الخلق عند الإمام الحسن المنافقة ٤٠١ |
| ٦٠٤ باب خيبر                                  |
| ٦٥- الحشر مع الأعمال                          |
| ٦٦- أفضل الذكر                                |
| ٦٧- نتيجة معرفة الله                          |
| ۷۸– الشيعة في البرزخ٧٨                        |
| ٧٩- الإنزال والتنزيل                          |
| ٧٠- خشية الله                                 |
| ٧١ أنواع الساعة (القيامة)                     |
| ٧٢- ألسنة الحمد                               |
| ٧٢- ســـۋال الله                              |
| ٧٤ ـ يوم القيامة                              |
| ۷۵– السابقون                                  |
| ٧٦- بلوغ معرفة الله٧٦                         |
| ۷۷- المقربون٧٧                                |
| ۷۸– عمیان الحشر                               |
| ٧٩- ثياب العرفاء                              |
| ۸۰ العرش۸۰                                    |
| ٨١- أنواع الموت                               |
| ۸۲– صدقة العارفين٨٢                           |
| ٨٣- أعضاء الذكر                               |
| ٩٠- سجل الإنسان                               |
| ٩١- لازمة معرفة الله٩١                        |
| ٩٢- الحشر بصوت العمل٩٢                        |
| ٩٣- إنتهال المعارف                            |
| ٩٤ - أشرف المعارف                             |
| ٩٥- الإنتقال من دار إلى دار                   |
| ٩٦- إنفتاح الروح٩٦                            |
| ٩٧ السمو بالقرآن                              |
| ٩٨- الاطلاع على الغيب                         |

| 1    | 11:    |      |
|------|--------|------|
| سمسي | وموعظة | وعدى |

| ١١١ – التواضع١١          | 111            |
|--------------------------|----------------|
| ١٦١ - عاقبة الشهوات      | نيةنية         |
| ١٦٥ - جزاء الإنسان       | ة والدرجات     |
| ١٦٦ - أفضل الأعمال       | ١٣٣ ٣٢١        |
| ١٦٧ – العمل الصالح١٣٢    | 177            |
| ١٦٨ - الحشر مع الحبيب١٣٢ | 148            |
| ١٦٩ – أفضل الشرف         | 178            |
| ١٧٠ – دابة الأرض         | 175            |
| ١٧١- أجناس العوالم١٣٢    | 175            |
| ۱۷۲ - حسن الخلق ۱۳٤      | لدنیالدنیا هما |
| ۱۷۲ – ثواب العمل١٣٤      | ق              |
| ١٧٤ - الحياة الدنيا      | 170            |
| ١٧٥ الأمانة              | ان الثلاثا ١٣٦ |
| ١٣٦ – جهنم ١٣٥           |                |
| ۱۲۷ - العهد ۱۲۵          | 177            |
| ١٧٨ - البدن في الآخرة١٢٦ | 177            |
| ۱۷۹ – الكلم الطيب        | قى             |
| ۱۸۰ – فضل حسن الخلق١٣٦   | 144            |
| ۱۸۱ – التقوى             | الرعيةا        |
| ١٨٢ – خدمة الخلق         | 14V            |
| ١٨٢ – صعود الروح الطيب   | 1YA            |
| ١٨٤ – علم الإمام عمل١٢٧  | 17Aac          |
| ١٨٥- الإنقطاع عن الخلق   | 144            |
| ۱۸۹ - التفكر             | وة للجميع      |
| ١٨٧ – الله               | ن ۱۲۹          |
| ١٨٨ – اليسر              | , في الأخرة١٣٠ |
| ١٨٩ - ذروة الحب          | 17             |
| ١٩٠ - الصلاة             | 17             |
| ١٩١ - المصلي والمناجي    | 18             |
| ١٩٢ - الخطوة الأولى١٩٢   | 17             |
| ۱۹۳ - المزاح             | 171            |
|                          | 1,5,           |

| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|-----------------------------------------|
| ١٣٢ - السفرة الربانية١٢٢                |
| ١٢٣ - القرآن والجنة والدرجات ١٢٢        |
| ١٣٤ - الحجة البالغة                     |
| ١٣٥ - الأخلاق                           |
| ١٣٦ – حسن التفكير                       |
| ١٣٧- تفسير القرآن١٢٤                    |
| ١٣٨ – الخيانة                           |
| ١٣٩ – العضو الإلهي                      |
| ١٤٠ الشفاعة في الدنيا                   |
| ١٤١- الهمة والطريق١٢٥                   |
| ١٤٢ – الوطاء بالعهد                     |
| ١٤٦- مراتب الإحسان الثلاث               |
| ١٤٤ – الأذن الواعية١٢٦                  |
| ١٤٥ – أنواع الصبر                       |
| ية 15 – القلب                           |
| ١٤٨ موضع الحقائق١٤٨                     |
| ١٤٩ – معراج المعارف                     |
| ١٥٠– الإحسان إلى الرعية                 |
| ١٥١– عمق القرآن                         |
| ١٥٢ – الكتاب الثقيل                     |
| ١٥٢- الإحسان وأنواعه                    |
| ١٥٤ – ضيافة القرأن١٧٩                   |
| ١٥٥ – ضيافة والدعوة للجميع              |
| ١٥٦- نتيجة الإحسان                      |
| ١٥٧- صورة الإنسان في الآخرة١٣٠          |
| ١٥٨- الإستغفار                          |
| ١٥٩ – كلمات الله                        |
| ١٦٠ - إهدنا الصراط                      |
| ١٦١- إقرأ كتابك                         |
| ١٦٢ – المروءة١٦٢                        |
| ۱٦٢ – هارون                             |

| 637    | وهدى وموعظة للمتقين كري                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| M      | <b>3</b> , 2, 2, 2, 2, 2, 2, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, 3, |
| المجور | ٢٢٧ - منزلة العلم                                                   |
|        | ۲۲۸ - أعدى الأعداء١٥٠                                               |
|        | ٢٢٩ - تجديد العهد مع الله                                           |
|        | ۲۲۰ أقرب الأعداء                                                    |
| i      | ۲۳۱- طبیب انروح                                                     |
|        | ٣٣٢ - رياضة النفس                                                   |
|        | ٢٣٢ - أعظم الأمراء                                                  |
|        | ۲۳۶- عقرب يوم القيامة١٥١                                            |
|        | ٣٣٥ كتاب التهذيب                                                    |
|        | ٣٣٦ – تربية النفس                                                   |
|        | ٢٣٧ - النوبة النصوح                                                 |
|        | ۲۳۸- درجة التوكل                                                    |
| ļ      | ٢٣٩- هوان الدنيا                                                    |
|        | ۲۶۰ الصمت والكلام                                                   |
|        | ٢٤١- الضعف                                                          |
|        | ٢٤٢- القلب واللسان                                                  |
| İ      | ٢٤٣- إلهي خذ بيدي                                                   |
|        | ٢٤١- التوبة الدائمية                                                |
|        | ٢٤٥- الجهاد الأكبر                                                  |
|        | ٢٤٦- الخلق الإلهي ١٥٤                                               |
|        | ٢٤٧- تواضع الأستاذ                                                  |
|        | ٢٤٨- تكامل الإنسان ١٥٤                                              |
|        | ۴ ۲۶ – كظم الغيظ ۱۵۵                                                |
| ļ      | ۲۵۰- آثار المراقبة                                                  |
|        | ٢٥١ – رقي الإنسان                                                   |
|        | ۲۵۲- موتوا قبل أن تموتوا                                            |
| j      | ٢٥٢ جزاء المراقبة                                                   |
|        | ٢٥٤ — أنا عبد من عبيد محمد ١٥٦                                      |
|        | ٢٥٥ – الإستقامة والشفاعة١٥٦                                         |
|        | ٢٥٦ الصفات الفاضلة١٥٧                                               |
|        | ٢٥٧- الخلاص من علائق الدنيا ١٥٧                                     |
| ļ      | ٢٥٨- هدف النبوة                                                     |

| ١٩٥ – الفتوة والمروءة                |
|--------------------------------------|
| ١٩٦ – الطعام والكلام                 |
| ١٩٧ - وكيل النفس                     |
| ١٩٨- الشرف١٩٨                        |
| ١٩٩ - شفاعة الروح١٤١                 |
| ۲۰۰ السخاء                           |
| ٢٠١– الحد من الحيوانية               |
| ۲۰۲- جناحان الطيران                  |
| ۲۰۳– صدق اللسان                      |
| ٢٠٤- حلاوة الجنة                     |
| ٢٠٥- حلاوة اللسان                    |
| ٢٠٦- القرآن وتهذيب الإنسان           |
| ٢٠٧- إعجاز القرآن                    |
| ۲۰۸- القرآن معجزة باقية٢٠٠           |
| ٢٠٩- الأخبار بالغيب                  |
| ٢١٠ – البلاغة                        |
| ٢١١– فصاحة القرآن وبلاغته            |
| ٢١٢ - النبي الأمي                    |
| ٢١٢- الإعجاز والإكتشافات العلمية ١٤٦ |
| ٢١٤- القرآن والمعاد                  |
| ٢١٥- القرآن والتحدي                  |
| ٢١٦- أبدية الحق                      |
| ٣١٧- سعادة المرء ١٤٨                 |
| ٢١٨- أداب المراقبة                   |
| ١٤٨ المال                            |
| ٢٢٠- المواظبة من المراقبة            |
| ٢٣١ - قوة المراقبة                   |
| ٣٢٢- مقام علي                        |
| ٣٣٢ – نعمة المراقبة                  |
| ٢٢٤– العدل مع العدو                  |
| ٢٢٥- نعم الله                        |
| ٣٦ - امساك النفي                     |

#### وهدى وموعظة للمتقين

| ا ٢٤- توفيق الحضور                    | ٢٥٠ الدنيا٢٥٠                  |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| ٢٥ – تذوق العذاب                      | ٢٦٠- العلم ثم المسؤولية١٥٨     |
| ٢٦- الأثر الطيب                       | ١٢٧- قلة العلم                 |
| ٢٧- الأسرار لله ١٦٩                   | ٢٦٢ – فضيحة علي المنافقة       |
| ۲۸۰۰۰ نور المؤمن ۱٦٩                  | ٢٦٣- مقام الرضا١٥٩             |
| ٢٩ – الصدق والعشق٢١٠                  | ٢٦٤ – هوى النفس١٥٩             |
| ٣٠ - تبديل الحسلة بالسيئة             | ٢٦٥ - العلماء                  |
| ٢١ الأثر دليل المؤثر                  | ٢٦٦ - دولة القرآن              |
| ۳۲۰ إدراك الملكوت                     | الجزء الثالث                   |
| ٢٢- مجالسة الحكماء                    | ١ - مناجاة عرفانية١٦٢          |
| ٣٤ - ذق العذاب                        | ٣- حرمة المبلم                 |
| ٣٥- تلميذ مدرسة الأثمة١٧١             | ٣- الرضيع                      |
| ٣٦- جهنم تحاور أصحابها١٧١             | ٤ – عالم السوء                 |
| ٣٧- الخشوع لله١٧١                     | ٥- سيرة الأستاذ القمشئي        |
| ٢٨- المراقبة والمكاشفة                | ٦- مناجاة خضوع١٦٢              |
| ٣٩- وظيفة المؤمن                      | ٧- مسألة المعاد٧               |
| - كمال العلم ۱۷۲                      | ٨- موت الأستاذ القمشئي         |
| ١٤١ - قوة المراقبة                    | ٩- أفضل نموذج                  |
| 2٢- علامات المراقبة١٧٢                | ١١٠ معالم سهلة ومجربة ١٦٥      |
| ٣٤- عليك بالمراقبة                    | ١١- دليل إمامة علي المنتخب ١٦٥ |
| ٤٤- نعمة المراقبة                     | ۱۲ حرم العشق١٢                 |
| 20- الله المطلق                       | ١٣٠٠ تجلي الله                 |
| ٢٦- قرب الحقيقة وبعدها1٧٤             | ١٤ - حضور القلب١٦٦             |
| ٧٤- معرفة الله الواقعية١٧٤            | ١٥- تهذيب الروح والجسم         |
| ٨٤ - نيل السعادة                      | ١٦٠ هل خلقنا عبثا              |
| ٤٩- نتيجة المحاسبة                    | ١٧- منزلة المعلم               |
| ٥٠- الجهل والموت                      | ۱۸ طريق الجنة والنار           |
| ۵۱ القرآن هو الولاية ۱۷۵              | ١٩- الفيلسوف الواقعي١٦٠        |
| ٥٢ - الاحتجاب                         | - يوم عبوس                     |
| ٥٢- الخوف من الموت١٧٦                 | عرم برس<br>۲۱- آثار التوبة     |
| ٥٤ – معرفة النفس مقدمة معرفة الله ١٧٦ | ۲۲۰ الحذر                      |
| ٥٥- سورة الواقعة ١٧٦                  | ۲۲- الكذبون بالقيامة           |

|     | وهدى وموعظة للمتقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ci. | ۸۷ – الموت ۱۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 743 | ٨٨- الإخلاص في العبادة ١٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | ۸۸ المحدول ہے انفوالہ ۱۸۷ میں ۱۸۷ میں ۱۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | ۹۰ أنواع القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | ٩١ - التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | ٩٢- تحفة البصير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | ۹۳ - أظلم الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | عُ٩- أنواع النّفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ٩٥- أهمية العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1   | ۹۶ - انجهل بالنفس۱۹۰ - ۱۹۰ انجهل بالنفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | ۹۷ - جوهر الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ۹۸- الإضلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | ٩٩- التفاسير الأنفسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ١٩٠٠ - غضاضة القرآن يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ĺ   | ۱۰۱- الله والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ļ   | ۱۹۲ – الولاية، لسان القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Ì   | ۱۹۳ – الروايات والقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | ١٠٤ علاقة القرآن بالإنسان الكامل ١٩٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ١٩٥- مس القرآن ١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ١٩٦- استحكام القرآن ١٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | ۱۹۷ — القرآن وأهل البيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ĭ   | ١٠٨ العترة القرآن الناطق ١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | ۱۰۴ - مراتب القرآن وأبواه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | ١١٠ صبر الحسين المسين ا |
|     | ا ١١١ - عمل الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ١١٢ – العاقل ١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ١١٣- لقمان الحكيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ١١٤ – رحمك الله١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ١١٥- حالات النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| !   | ١١٦- دعاء عرفة١٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ١١٧ – أم الفضائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ۱۱۹ – حد الحكمة١٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ٥١ عظمه مقام العلامه الطباطباني ١٧٧        |
|--------------------------------------------|
| ٥٧- زهد الميرزا جواد آقا                   |
| ٥٨- حلاوة معرفة الله                       |
| ٥٩- فضيلة صلاة الجماعة                     |
| ٦٠- القلب نيلة القدر                       |
| ٦١ فضل العلم والمعرفة١٧٨                   |
| ٦٣ الإيمان بخلود الروح١٧٨                  |
| ٦٣- الحجة القاطعة على الحياة بعد الموت ١٧٩ |
| ٤٢- آثار العلم                             |
| ٦٥ – الحكمة                                |
| ٢٦- المرآة                                 |
| ٦٧- مراتب الوحي١٨٠                         |
| ٦٨- ادخلي جنتي                             |
| ٦٩- الجهل عدو العلم                        |
| ٧٠- الأول والآخر٧٠                         |
| ٧٠- الهدف من الدرس والبحث١٨١               |
| ٧١- وحدة الوجود٧١                          |
| ۷۲- کتاب علیین                             |
| ٧٣- آثار المراقبة٧٠                        |
| ٤٧- ميزة العاقل                            |
| ۷۵– کلمتان عظیمتان                         |
| ۷٦- درر القرآن                             |
| ۷۷- احترام العالم                          |
| ٧٨– أسماء الله                             |
| ٧٩- تجلي الله في القرآن                    |
| ٨٠- أعلم الناس                             |
| ٨١- لا يليق بالعالم                        |
| ٨٦- خلو البراءة من البسملة ١٨٤             |
| ٨٢- مناجاة الله                            |
| ٨٥- طلب الحسنة                             |
| ۸۵- من أنا م۸۱                             |
| NAV soull aclaim -A                        |

|                              | هذا بيان للناس كرح وهدى وموعظة للمتقين                   |
|------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ا ۱۵۱ - الخلقة               | ۱۹۷ – التعليم والتأديب ۱۹۷                               |
|                              | ر ۱۱۷ استیم واقعادیب                                     |
| ١٥٢ - الهدف الإلهي           | ۱۲۰- کلمات قیمة۱۹۸<br>۱۲۱ حرکة العقل                     |
| ۱۵۵ - الجنة والنار           | ۱۲۲ حركة العقل                                           |
|                              | ۱۲۲ - قلب النبي تَنْكُرُكُمُ                             |
| ١٥٦ – الاسم الأعظم وتعليمه   | ١٢٠ - دعاء الإمام الحسين الملكية                         |
| ١٥٧ - وصف الله               | l ·                                                      |
| ١٥٨ - نصيحة للشباب           | ۱۲۰ – سرور يوم القيامة                                   |
| . ١٥٩- لبن الأم              | ١٢٦ - الإنسان الحقيقي ١٩٩                                |
| ١٦٠ صفة الجنة ٩٠٠            | ۱۲۷ – علم الأثمة                                         |
| ١٦١ – لذات الجنة ٩٠٠         | ١٢٨ – مرآة المؤمن                                        |
| ١٦٢- الشوق إلى الآخرة        | ۱۲۹ - تسبیح العالم                                       |
| ١٦٢ – حكمة الله              | ۱۲۰ أفضل العبادة                                         |
| ١٦٤ - بيع الأخرة بالدنيا١٠   | ۱۳۱ – أهل اليقين                                         |
| ١٦٤ – الحقائق١٠              | ١٣٢ - الحسنات من الله                                    |
| ١٦٥ - السعيد الحق            | ١٢٢ - الحياة                                             |
| ١٦٦١ - الرقيق الصالح         | 178 - 178                                                |
| ١٦٧ = عظمة المعصية١٦         | ١٣٥ - شكر الله                                           |
| ۱۶۸ - الفلاح والخسران۱۱۸     | ١٣٦ – سلطة الشيطان                                       |
| ۱۶۹ – القرآن القرآن۱۱۰       | ۱۳۷ – ذکر المعاد                                         |
| ١٧٠ - نيل الأخرة١١٠          | ۱۳۸ – مدح ابن عربي                                       |
| ١٧١ - شؤون الحياة١٢١         | ۱۲۹ – شکوی إلی الله                                      |
| ١٧٢ - شكر الله في المناجاة١٢ | 15. القرآن خزينة الله ٢٠٣                                |
| ١٧٣ - الإنسان القرآني١٧٣     | ١٤١ - الأسفار الأربعة٢٠٤                                 |
| ١٧٤ - قيمة الإنسان١٧٤        | ١٤٢ – العمل الصالح                                       |
| ١٧٥ – القلب السليم           | ١٤٣ - دعاء لدفع العدو                                    |
| ١٧٦ – عدم تناهي القرآن١٧٦    | ١٤٤ - مقام الحضور ٢٠٤                                    |
| ۱۷۷ - فضيلة سورة القدر٢١٣    | ١٤٥ - الأدعيةب ٢٠٥                                       |
| ۱۷۸ – العرفان۱۱۸             | ١٤٦ - نعمة الله                                          |
| ۱۷۹ – النباتات               | ۱۵۷ – العين البرزخية                                     |
| ۱۸۰ - صحة الروايات١١٤        | ١٤٨ - دعاء الباقر الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ١٨١ – أولياء الله            | ١٤٩ – طعام الإنسان                                       |
| ١٨٢ - دعاء الدخول والخروج    | ١٥٠ - إحاطة الأخرة بالدنيا ٢٠٧                           |
| ·                            |                                                          |

| 3      | كرفي هذا بيان للناس<br>وهدى وموعظة للمتقين |
|--------|--------------------------------------------|
| S.     |                                            |
| المجور | 7۱۵ – حقيقة مفهوم القسم ۲۲۶                |
| 1      | ٢١٦- الأخذ من النفس                        |
|        | ۲۱۷- باطن المريض ۲۲۱                       |
|        | ۲۱۸ – غرور إبليس ۲۲۶                       |
|        | ٢١٩ حب الدنيا                              |
| Ì      | ٢٢٠- الحاجة الدائمة                        |
|        | ۲۲۱ ً إثار الصدقة ۲۲۵                      |
|        | ٢٢٢- الخواجة نصير الدين٢٢٠                 |
| ļ      | ٢٢٢ - الوجوه الناضرة                       |
|        | ٣٢٤ – ولي الله                             |
|        | ۲۲۵ - بني أمية                             |
|        | ٢٢٦ - قراءة القرآن                         |
| İ      | ۲۲۷- الحجاب                                |
|        | ٣٢٨ - معنى الإنسان                         |
|        | ۲۲۹- القائم                                |
|        | ٢٣٠ - عصمة الزهراء ﷺ ٢٢٦                   |
|        | ٢٣١– جوهر العلم                            |
|        | ۲۳۲ – ماء المطر                            |
|        | ٢٢٢- هدف الخلقة                            |
|        | ٢٣٧- النوم والموت٢٢٧                       |
|        | ٣٣٥– عظمة سورة الاخلاص                     |
|        | ٢٣٦- الكوثر                                |
| ĺ      | ٢٢٧ – أعظم نعمة                            |
|        | ۲۲۸ – عمى القلب                            |
| İ      | ٢٣٩- الوصية بالقرآن                        |
|        | ۲۲۰ الزراعة                                |
|        | ٢٤١ - قرة عين النبي                        |
|        | ٢٤٢ – أقسام الحركة                         |
|        | ٢٤٢ - يا نور النور                         |
|        | ٤٤٤ - استجابة الدعاء                       |
|        | ٣٤٥ – فضل العلم                            |
|        | ٦٤٦- تأويل طويي                            |

| ۱۸۱ – میزل مبارک۱۵                    |
|---------------------------------------|
| ۱۸۱ - تراب الروحانيين١٥               |
| ۱۸۵ – تزکیة الباطن ۱۵                 |
| ۱۸۳- الزهاد                           |
| ١٨٧- تفسير الماء الغدق                |
| ۱۸۸ – المياة المنتظرة                 |
| ١٨٩- تأثير اللبن في الرضاعة ١٧        |
| ١٩٠- منزلة الأثمة المعصومين ١٧        |
| ١٩١- شرف الإنسان                      |
| ۱۹۲ – السلوك١٧٠                       |
| ١٩٢ - الرجوع إلى الأصل٧١٠             |
| ۱۹۶ - روح المؤمن ۱۸۰                  |
| ١٩٥ – اغتنام العمر                    |
| ١٩٦ – العرض على القرآن١٨٨             |
| ١٩٧ - الأسحار                         |
| ۱۹۸ - جنة القرب                       |
| ١٩٩- المحسن والمسيء                   |
| ٢٠٠- نبذة عن السيرة الذاتية           |
| ٢٠١- الجنة والدرجات                   |
| ۲۰۲– نور العلم                        |
| ۲۰۳– الرحيل                           |
| ٢٠٤– كلمات في معرفة النفس٢٠           |
| ٢٠٥– صورة الملكين في القبر            |
| ٢٠٦– خطاب أولياء الله يوم القيامة ٢٢١ |
| ٣٠٧– الأمل بالله                      |
| ۲۰۸– وصف جهتم                         |
| ٣٠٩- مناجاة العشق                     |
| ٢١٠- عمل الإنسان في الدنيا            |
| ٢١١– صلة الرحم                        |
| ٢١٢– حقيقة الكشف                      |
| ٢١٢ – أفات الجسد                      |
| ٢١٤ - سؤال الله                       |

#### 🟲 وهدى وموعظة للمتقين

| ٢٤٧ الإنسان وبناء الذات          | ا ۲۱ - أفضل العبادة        |
|----------------------------------|----------------------------|
| ۲٤٨- دعاء زكريا ﷺ٢٤٨             | ٢٢- الذكر القلبي           |
| ۲۲۹- دعاء أم داود                | ٢٢ - وصف الدعاء            |
| ۲۵۰ - دعاء يونس                  | ٢٤ - الحديث مع الله        |
| ٢٥١- دعاء الزهراء ﷺ              | ۲۵ – طلب الدنيا            |
| ٢٥٢ - الحب والذكر                | ٢٦- العبادة                |
| ٣٥٢ الأجنبي                      | ۲۷ – الحواريون۲۱           |
| ٢٥٤- الحركة والبركة٢٥١           | ۲۸ – العمل نبات ۲۸         |
| ٢٥٥ - العلم حياة                 | ۲۹ - زمزمة عرفانية۲۱       |
| ٢٥٦- نور الله                    | ٣٠ - ملكان في إقليم محال   |
| ٢٥٧ قطوف من الرسالة الربانية ٢٣٢ | ٣١- الحذار من الدنيا٢١     |
| الجزء الرابع                     | ٣٢ حق الولد على الوالد     |
| ١- العرفاء١                      | ٣٢ علم الله                |
| ٢- واحة العلماء                  | ٣٤- كثرة الكلام ٤٤         |
| ٣- الإنسان الرباني               | ٣٥ حكمة الموت              |
| ٤- جزاء الأعمال                  | ٢٦- جناحا الإنسان ٤٤       |
| ٥- زرع الإنسان                   | ٣٧- اليأس من الرحمة ٤٥     |
| ٦- الاسكندر وأرسطو٢٠             | ٣٨- أفضل سلوك ٤٥           |
| ٧- علم الآخرة                    | ٣٩ - محاسبة الأعمال ٤٥     |
| ٨- تهذيب النفس٢٣٦                | ٤٠ حقوق النفس ٤٥           |
| ٩- سعادة طالب العلم٣٦٠           | ١١ - الحاجة إلى التفسير ٤٥ |
| ١٠ - العلة والمعلول              | ٤٠- الاستمداد من الله ٤٥   |
| ١١-الإنسان والحيوان والأرض٢٢٧    | ٢٢- المحاسبة الدقيقة       |
| ١٢ – فلسفة بعثية الأنبياء        | ٤٤- الروح والنفس٢٤         |
| ١٣ – موعظة بالغة١٣               | ٥٤- رحيل الأستاذ٢٤         |
| ١٤ – أهمية النية                 | ۶٦ توييخ النفس ٤٦          |
| ١٥ - الدنيا                      | ٧٤- سيات الغفلة٧           |
| ١٦- العلم والمال٢٢٨              | ٤٨ - شع النفس٤١            |
| ١٧ – القرآن                      | ٤٠ - القلب والحبيب٧٤٠      |
| ١٨ – القلب ثم اللسان             | ٥٠ - جهاد النفس٥٠          |
| ١٩٠٠ أفضل المؤمنين               | ٥١ - عوائد السالكين٥١      |
|                                  | (0)                        |

| ~26 ( ) K~ |
|------------|
|            |

| للمتقين | وموعظة | وهدى |
|---------|--------|------|
|---------|--------|------|

|     | هذا بيان للناس معلى وهوعظة للمتقين المحلم |
|-----|-------------------------------------------|
|     | ۸٦− الصبر۲۹۰ الصبر                        |
| J., | ۸۷ صبر موسی۸۷                             |
| 1   | -۸۸ صبر الاحرار۲٦١                        |
|     | ٨٩- صبر إبن سينا٨٠                        |
|     | ٠٠- الإستقامة والصبر٢٦١                   |
|     | ٩١- الصبر والكذب٩٠                        |
|     | ٩٢ - ثواب الصابرين٢٦٢                     |
|     | ٩٢ - أطهر سلوك                            |
|     | غهٔ - الحرمان ۲٦٢                         |
|     | ٦٥- صبر الزهراء ﷺ٢٦٢                      |
|     | ٩٦٠ الطهور الظاهر والباطن٢٦٢              |
|     | ٩٧ - فهم عدم الفهم٢٦٢                     |
|     | ٨٠- الإمام                                |
|     | ٩٩- تجلي الحق                             |
|     | ١٠٠ - عبادة الشكر                         |
| 1   | ١٠١ - شكر اليقين                          |
|     | ١٠٢ - الإيمان الراسخ                      |
|     | ١٠٢ - شكر المناجاة ٢٦٤                    |
|     | ١٠٤ – عشق الله ٢٦٤                        |
|     | ١٠٥ – نعمة اللقاء                         |
|     | ١٠٦- إحصاء النعم                          |
|     | ١٠٧- نعمة الإرشاد                         |
|     | ١٠٨- نعمة الإيثار                         |
|     | ١٠٩ – نعم الشكر                           |
|     | ١١٠ - طلب المزيد                          |
|     | ١١١ - توفيق الشكر                         |
|     | ١١٢ – زيادة النعم ٢٦٥                     |
|     | ١١٢- شكر البصيرة                          |
|     | ١١٤ - كثرة النعم                          |
|     | ١١٥ – نعمة الحرية                         |
|     | ١١٦ – نعمة النظم٢٦٦                       |
|     | ١١٧ - شكر السعادة                         |

| ۵۲ – سند السالك ۵۲                       |
|------------------------------------------|
| ٥٤ - اللسان                              |
| ٥٥- السكوت                               |
| ٥٦ - قلة الطعام والمنام                  |
| ٥٧- أفة الطعام والمتاح                   |
| ۵۸ – خمس فضائل۵۸                         |
| ٥٩- وصية عرفانية                         |
| ٦٠- التخلق بأخلاق الله                   |
| ٦١ - ولادات الإنسان                      |
| ٦٢- المعارف في المعرفة                   |
| ٦٢- علم الأخلاق                          |
| ٦٥٠ - عرفتي نفسك                         |
| ٦٥- سقراط٠٠٠                             |
| ٢٥٦ - أم الحكمة                          |
| ٦٧– العودة إلى الرشد٢٠                   |
| ٣٨- سعادة الإنسان٢٥٦                     |
| ٧٠- كيف السبيل إلى معرفتك                |
| ٧١– البحث عن الذات                       |
| ٧١– سبيل الصمود لمعرفة الله٧١            |
| ٧٢- أعرف نفسك                            |
| ۷۶- الجليس والتأثير ٢٥٨                  |
| ٧٠- صحية الحق                            |
| ٧- الجليس السوء                          |
| ٧١- الإنسجام مع الآخرين                  |
| ٧٠- الصديق                               |
| ٧٠- جليس الشيطان                         |
| ٨- الصديق المخادع٨                       |
| ٨- الصديق الجاهل٨                        |
| ۸- جلیس السوء                            |
| ۸- شکر الح                               |
| ٠ ١٠٠١ ل ١٠٠١ ١                          |
| $\Lambda$ الصابر والشاكر۸ الصابر والشاكر |

| ا ١٥٠- مشايعة الملائكة                         | *77         |
|------------------------------------------------|-------------|
| ١٥١ - العاقل                                   | Y7V         |
| ۱۵۲- المسافر التاثب٢٧٤                         | Y7V         |
| ١٥٣ – الشكر                                    | ٧٢٧         |
| ١٥٤ - عيادة الحب٠٠٠                            | ۲٦٧         |
| ١٥٥ – سند السالك                               | ٧٦٧         |
| ١٥٦ - جمع القرأن٢٧٤                            | ٧٦٧         |
| ۱۵۷ - تفسير القرآن١٥٧                          | ۸۶۲ ۸۶۲     |
| ۱۵۸ – بطون القرآن                              | ۲٦٨         |
| ١٥٩ - باطن القرآن٢٧٧                           | ۸۲۲         |
| ١٦٠ - القرآن والإنسان الكامل                   | لهل۲٦۸      |
| ١٦١٠ مثازل القرآن ٢٧٨                          | ۲٦۸         |
| ١٦٢ - الروايات أسرار الأيات٢٧٨                 | ۲٦٨         |
| ١٦٣ - القرآن والإنسان٢٧٨                       | ٠ ٨٢٢       |
| ١٦٤ - التعمق في القرآن                         | ۲٦٩         |
| ١٦٥ - قدسية القرآن                             | ४७९         |
| ١٦٦ - كتاب الوحي في عهد النبي للمُثَالَّةُ ٢٧٩ | Y34         |
| ١٦٧ - دعاء الأنبياء                            | ۲۷۰         |
| ۱٦٨ – صراخ أهل النار                           | .۷۲         |
| ١٦٩ علامة الإيمان                              | العبادة٧٢٠. |
| ۱۷۰ – انضجیج                                   | 177         |
| ۱۷۱ - آفات قطع الرحم                           | بامةب ۲۷۱   |
| ١٧٢ - قلب المؤمن عرش الله الأعظم ٢٨١           | YV1 ,       |
| ۱۷۳ – مقام الإيمان                             | YV1         |
| ١٧٤ - ثبات الحكمة في القلب                     | YV 1        |
| ١٧٥ - الإيمان الكامل                           | YVY         |
| ۱۷۱ - الموت ليس هناء۲۸۲                        | YVY         |
| ۱۷۷ - مناجاة عرفانية                           | YVY         |
| ١٧٨ - الأبوين                                  | ارة ٣٧٢     |
| ١٧٩ - علي علي علي كاتب الوحي١٧٩                | YVY         |
| ۱۹۲ – أكبر العلوم                              | YV7         |
| أعدا أن أن المراح                              | 0.74        |

| <b>77</b> 7  | ١١٩ - شكر الفتى           | ١ |
|--------------|---------------------------|---|
| ۲٦٧          | ١٢٠ .نعمة الوجود          |   |
| <b>7</b> 77  | ١٢١- شكر الخلق            |   |
| <b>۲</b> ٦٧  | ١٢٢ – شكر الكسوة          |   |
| 777          | ١٢٢- شكر الحقارة          |   |
| <b>۲</b> ٦٧  | ١٢٤ - شكر المجهولية       |   |
| ٨٢٢          | ١٢٥– شكر المنصب           | ) |
| ۲٦۸          | -١٢٦ شكر الخدمة           | ĺ |
| ۲٦٨          | ١٢١- شكر الربوبية         | 1 |
| ۲٦۸          | ١٢/- شكر صعبة الله        | , |
| ۲٦۸          | ١٢٩- العداوة في الله      | ı |
| ۲٦۸          | ١٣٠ القصعاء               |   |
| ۲٦۸          | ١٣١– أويس القرني          |   |
| ۲٦°,         | ١٣٢ – مع العارفين         | , |
| <b>۲</b> ٦٩  | ١٣٢- تواضع الأستاذ        |   |
| 479          | ١٣٤ – لذة الذوق           |   |
| ۲۷.          | ١٣٥- البساطة              | ) |
| ۰۷۲          | -١٣٦ التوبة من التوبة     | ĺ |
| ۰۷۲          | ١٣١- الإستغفار من العبادة | 1 |
| 771          | ۱۲/- طلب الهلاك           | ( |
| YV 1         | ١٣٩- عقرب يوم القيامة     | , |
| YVI          | ١٤٠- الصدق                |   |
| YVI          | ١٤١ - السكوت              |   |
| <b>Y V V</b> | ١٤٢ - قيام الليل          | • |
| <b>Y</b> VY  | ١٤٢- سلوك الطريق١٤٢       |   |
| YVY          | ١٤٤- العابد والعارف       |   |
| <b>Y</b> VY  | ١٤٥ طهارة الكتاب          | J |
| ۲۷۲          | ١٤٠- القراءة والطهارة     |   |
| ۲۷۲          | ١٤١ - الدنيا العمياء      | / |
| <b>Y</b> VY  | /١٤/- همة الطير           | Ĺ |
| ۲۷۲          | ١٤٩- ستزول البلاء         | , |

| 537.     | كري هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين الم       |
|----------|--------------------------------------------------|
| E.       |                                                  |
| <b>→</b> | ٢٩٧ - إعجاز القرآن وعالم الطبيعة ٢٩٣             |
|          | ۲۲۸ - ثلاث بثلاث ۲۹۶<br>میت باند                 |
|          | . ٢٣٩ - الأعمى والنور                            |
|          | ٢٣٠ - معرفة النفس مقدمة معرفة ٢٩٤                |
|          | ٣٣١ - مبايعة النبي عَيِّرُالَة ٢٩٤               |
|          | ۲۳۲ القلعة الحسينية                              |
|          | ۲۳۲- الاخلاص على كل حال ۲۹۵                      |
|          | ۲۳۵ – التقرب إلى الكب                            |
|          | ۲۳۵ – ورقات القرآن                               |
|          | ۲۳۱ - دعاء ابراهیم شکی ۲۳۰۰                      |
| ļ        | ۲۳۷ – ما کنتم تفعلون۲۹۲                          |
|          | ٢٣٨ - المصلي الغافل                              |
|          | ٣٣٩- الصلاة ونزول البركة٢٩٦                      |
|          | ۲۵۰- أفضل عبادة                                  |
|          | ١٤١- الولاية                                     |
|          | ٢٤٢ - صلاة القسط                                 |
|          | ۲۵۳ الظالم نفسه                                  |
|          | ٢٤٤ - القرآن والتدبر                             |
|          | ٢٤٥ - القتلى في سبيل الله                        |
|          | ٣٤٣ - حل المشكلة بالصلاة                         |
|          | ٢٤٧- الصلاة على النبي٢٤٧                         |
|          | ٨٤٢- ثمن الجنة٢٤٨                                |
|          | ٣٤٩- سورة التوحيد والحديد٢٩٨                     |
|          | ٢٥٠ - أحلى الأسماء                               |
|          | ٢٥١- الاستغفار الحقيقي                           |
|          | ٢٥٢ عاقبة الإنسان                                |
| ١        | ٢٥٣- توبة الكهول                                 |
|          | ٢٥٤ منزلة المخلصين                               |
|          | ٢٥٥- رحمة الله                                   |
|          | ٢٥٦ - القرآن الكتاب الوحيد المصون من التحريف ٢٩٩ |
|          | ٢٥٧- المعجزة الأبدية                             |
|          | ۲۵۸ – آية الكرسي                                 |
| 1        |                                                  |

| ١٩٤ - متاع ستر الآخرة ١٩٤          |
|------------------------------------|
| ١٩٥ – مفتاح العلم ١٩٥              |
| ١٩٦٦ نور الله١٩٦                   |
| ۱۹۷ - حشرات القيامة                |
| ١٩٨ - نار الآخرة١٩٨                |
| ١٩٩ - حالات الناس في المحشر        |
| ۲۰۰- نور النور ۲۸۰                 |
| ٢٠١٠ زاد الأخرة                    |
| ٢٠٢- الطمع في معرفة الله           |
| ٢٠٢- معرفة الله بالله              |
| ٢٠٤- الغرور الكاذب                 |
| ٢٠٥- الصابرون والقانعون            |
| ٢٠٦- قوام النفس وحياتها٢٨٦         |
| ٢٠٧- البطون في ألقر آن             |
| ۲۰۸ جدارة الجنة                    |
| ٢٨٧ - رؤية الموت                   |
| ۲۱۰ - نزول القرآن ۲۸۷              |
| ٢١١- أسرار نزول القرآن             |
| ٢١٢- نزول القرآن وإتمام الحجة      |
| ٢١٣- جبرئيل حامل الوحي             |
| ٢١٤- الآيات تُتَالِمَكِية والمدنية |
| ٢١٥- طريق نزول القرآن٢١٥           |
| ٢١٧ مدة نزول القرآن ٢٨٧            |
| ۲۱۸- أدلة تحريف القرآن٢١٨          |
| ٢١٩- القرآن مصان من التعريف        |
| ۲۲۰ قراءة البسملة                  |
| ۲۲۱– تزكية اليد                    |
| ٢٢٢- الفرقة الباطنية٢٢١            |
| ۲۲۲- القرآن معلم٢٢١                |
| ٢٢٤ - قراءة الله                   |
| ٢٢٢- الجنة والقرآن٢٩٢              |
| ۲۹۳ اعجاز القرآن فاللال الزول      |

| ٢٩١ الحلال والحرام والحساب ٢٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۲- فاطمه المنظنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٢٩٢- التصوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٢٩٥ – طول العمر ٢٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۰۰۰ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۹۷- عبادة الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۹۸ - الحلم والتحلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۹۹- دعاء يونس المنظمة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبل المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المستقبلة المس |
| ٣٠٠- الخواتيم ٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| مدابیان للناس کیج                     |                |
|---------------------------------------|----------------|
| وهدى وموعظة للمتقين                   |                |
| ٢٥٩ الليل                             | O <sub>c</sub> |
| ٢٦٠- الاخلاص في الصلاة                |                |
| ۲۲۱- دعاء إبراهيم علي في القرآن٢٠٠    |                |
| ۲٦٢ مقام العارفين                     |                |
| ٢٦٢- عبادة الأحرار٢٠١                 |                |
| ٢٦٤- قبول الصلاة٢٠١                   |                |
| ۲۲۵ - ولى من أولياء الله              |                |
| ٢٦٦- الشهادة أثناء الصلاة             |                |
| ٢٦٧ - خلوات الأسحار                   |                |
| ٢٦٨- علي هيا والمسجّد                 |                |
| ٢٦٩- تسبيح الليل والنهار              | ĺ              |
| ۲۷۰ الشبيح الفطري                     |                |
| ۲۷۱ - تسبیح کل الکائنات               |                |
| ۲۷۲ – العقل والكلام                   |                |
| ٢٧٢ - أثر البسملة                     |                |
| ٢٠٤ إعادة الصلاة                      | 1              |
| ٧٠٥ - ثمرات البسملة فقهياً            |                |
| ٣٠٤نزول البسملة٠٢٧٦                   |                |
| ٢٠٥ - ترك البسملة                     |                |
| ٢٧٨ - أفضل السور                      |                |
| ٣٠٥ الجهل ٢٧٩ الجهل                   |                |
| ۲۸۰ - البسملة مفتاح كل كتاب سماوي ٢٠٥ |                |
| ٢٨١ - مفهوم الدعاء                    |                |
| ٢٨٢ – عدد الأدعية والأذكار٢٨٠         |                |
| ٢٨٢- الدعاء والعبادة                  |                |
| ٢٨٥ - سعادة الإنسان الحقيقية٢٠٦       |                |
| ٢٨٥- الوحي والاعجاز                   |                |
| ٢٨٦- حقيقة الموت                      |                |
| ۲۸۷ – نشأة الدنيا                     |                |
| ٢٨٨- الرؤيا                           |                |
| ٢٠٧ - علم الإمام علي 👯                |                |
| ۲۹۰ الحجاب                            |                |
|                                       |                |