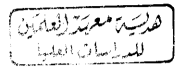
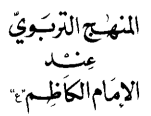
بملقابش لمشكقت ۱٦ المنهرج التربوي عِند الإمَام الكَاظِمَ<sup>ع</sup>ُ بَيَمَاحَ الدكنوُرُالِتِيدُمَتَ بَجُرًا لَعْلُوم ولأدلازمت كلا للطباعة وَالنشر وَالتَّونِعِ بردت - بسنان



A Company









المنهج التربوي بت الإمام الكاظِم "٤"

سماحة الدكتورا نستكيد محكمد تجشرا لعشلوم

قال للزهب دلا للطبساعة والنشتر والتوذيرع سَبِروب - لبنسينان

.

## 11312-11991

جرائله الرحن إلاحيم دس\_\_\_

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الخلائق أجمعين ، محمد رسول الله الصادق الأمين ، وآله الأئمَّة الغر الميامين ، وصحبه المنتجبين :

وبعد:

الحديث عن الإمام موسى بن جعفر (ع) ، السابع من أئمة الهدى من آل بيت المصطفى ، طويل وواسع ، رغم أن المصادر التاريخية ، وكتب السيرة المختصة لم تسهب في هذا المضمار ، نظراً للظروف السياسية التي أحاطت بشخصية الإمام ، فضيقت من دائرة البحث عنه ، ولكننا إذا ما حاولنا أن نتوجه إلى جمع ما دوِّن في ثنايا الكتب والمراجع يمكن أن يكون سِفْراً رائعاً ، ومصدراً ضخماً عن حياة هذا الإمام (ع) ، وخاصة في الميدان الفكري والسياسي ، فقد أثرى المدرسة الصادقية<sup>(١)</sup> وأستمر برفدها من بعد أبيه الإمام (ع) لتشمل أرجاء الدولة الإسلامية ، خاصة وأن السياسة للدولة العباسية الحاكمة حتى شطر من عهد الإمام الكاظم قد فسحت بعض المجال لهذه المدرسة بممارسة نشاطها الفكري ـ كما سيمر علينا ـ .

ويؤسفني أن الـظرف الـذي دعـاني لكتـابـة هـذا البحث قصير جداً بحيث لا يسـع حتى لتتبع المصادر التي يقتضيها الحديث ، لـذا سوف أقتصر على بعض الجـوانب التي يمكن أن تكـون مـدخـلاً للحـديث عن شخصية الإمام الكاظم (ع) بكل أبعادها ، وتأثيرها في الإطار العام لمدرسة أئمة أهل البيت ، وأرجو أن أكون موفقاً في هـذه المهمة الشـاقة ، والله سبحـانه وتعـالى المسدد للصواب .

(١) المقصود مدرسة الإمام الصادق (ع) .

المدخسل

## ملامح عن شخصية الإمام الكاظم (ع)

الإمــام مــوسـى بن جـعفــر (ع) الـمـعــروف بــ«الكاظم»<sup>(۱)</sup> هو سابع الأئمة في سلسلة أئمة الهـدى من أهـل بيت النبي (ص) ، وقد ولـد بــ«الأبواء» عـام ١٢٨ هـ<sup>(٢)</sup> ، وهـو ثالث أو رابـع أولاد الإمام الصـادق

(١) لقب بذلك لأنه كان يكظم غيظه ، كما عرف بـ «العبد الصالح» لكثرة عبادته ، وبـ «باب الحوائج» لأنه اشتهر بين الناس ، ما قصده مكروب إلا فرج الله عنه الآمه وأحزانه ، وما أستجار أحد بضريحه الشريف إلا قضيت حاجتـه . راجع : الخطيب البغـدادي ـ تاريخ بغداد ١٣٧٧ ، والمفيد ـ الإرشاد: ٢٦٠ مطبعة دار الكتب الإسلامية ـ طهران ١٣٦٦ ، والسيد محسن الأمين ـ أعيان الشيغة : ٢/٥ الطبعة الثانية دار التعارف بيروت ١٣٠٩ هـ ، والشيخ باقر القرشي ـ حياة الإمام موسى بن جعفر الأمين ـ ١٢٩ هـ ، ما موسى بن جعفر (٢) قـرية بين مكـة والمدينة . المفيد ـ المصلحان الشيخ باقر القرشي ـ حياة الإمام موسى بن جعفر (٢) قـرية بين مكـة والمدينة . المفيد ـ المصلحان السابق :

(ع) من أم قبال عنهما زوجهما «حميمدة في المدنيما ، محمودة في الأخرة» <sup>(١)</sup> .

تـربى في مدرسـة والده الإمـام أبي عبـد الله (ع) حتى وفاته عام ١٤٨ هـ ، أي قضى ما يقارب العشرين عـاماً في تلك المـدرسة العلميـة التي لعبت دوراً بارزاً في عهد الإمامين : الباقر والصادق (ع) في تركيـز فكر أئمة أهل البيت (ع) ، والثقافة الإسلامية .

كما عاصر أربعة من خلفاء الدولة العباسية ، فمع المنصور الدوانيقي ـ بعد أبيه الإمام الصادق (ع) ـ نحواً من عشر سنين ، ثم مع المهدي عشر سنين ، ومع الهادي سنة واحدة ، وبعده مع الرشيد نحواً من خمسة عشر سنة ، وفي خلال هذه السنوات من حكم هؤلاء عاش معاناة قاسية نتيجة لـظلمهم وطغيانهم وقسوتهم على أئمة أهل البيت (ع) وأتباع مدرستهم ـ كما سنشير إليه في ثنايا البحث ـ .

ورغم مثابرة السلطة الحاكمة في التضييق عليـه ، وتحديد حـرية تحـركه فـإنه دعم ـ وبصـرة غير علنيـة ـ

(١) محمد بن يعقوب الكليني ـ أصول الكافي : ٤٧٧/١ الطبعة الثالثة دار الكتب الإسلامية ـ طهران ١٣٨٨ هـ .

التحرك المضاد للسلطة والعمل على الإطاحة بها ، من خـلال مساعـدة الثورات والحـركـات التي حـدثت في تلك الفترة لمجابهة الحكم العباسي .

ولما كان العصر العباسي قـد زخر بـأفكار وعقـائد وفـدت مع انتقـال النـاس على اختـلاف طبقـاتهم إلى العـاصمة العبـاسية لـلعمـل والاستفادة ، فقـد تكـونت مـوجـة من الغـزو العقـائـدي ، والـدعـوة المحمـومـة للإلحاد ، والزندقـة ، وخاصـة في عهد الإمـام الكاظم (ع) ، وكان له معهم مـواقف ومناقشـات جادة ، وعلى مسمع ومرآى من السلطة الحاكمة .

وإلى جانب هذا كله فقد اهتم بالجانب التربوي لأتباع مدرسته خاصة ، وتنمية السلوكية الإسلامية في الأفراد والجماعات على ضوء المرسم الإمامي الـذي يصرح بـأن «ليس منـا من لم يحـاسب نفسـه في كـل يـوم ، فإن عمـل حسناً استـزاد منه ، وإن عمـل سيئاً استغفر الله منه وتاب» .

ويوصي أولاده مرة بالسلكوية الإنسانية مع النـاس فيقول لهم : «يا بني أوصيكم بوصية من حفظها انتفـع بهـا . إذا أتـاكم آت فـأسمـع أحــدكم في الأذناليمنى مكروهاً ، ثم تحول إلى اليسرى فاعتذر إليكم ، وقال : إني لم أقل شيئاً فاقبلواعذره . . . »<sup>(١)</sup> .

ولقد أجمع المؤرخون : أن الإمام موسى الكاظم (ع) كان جواداً سخياً قد أنفق ما عنده من أموال على الفقراء والمحرومين والبائسين وأصبح مضرب المثل بصراره المالية التي كان يدفعها للمحتاجين ، حتى قيل : «عجباً ممن جاءته صرار موسى ، وهو يشتكي القلة والفقر . . »<sup>(۲)</sup> .

خلّف من الأولاد ذكوراً وإناثاً عدداً كبيراً ، وصلت بهم بعض المصادر إلى سبع وثلاثين ، وذكر عنهم بأن لكل واحد منهم «فضل ومنقبة مشهورة»<sup>(٣)</sup> .

وقد أمر بسجنه هارون الرشيد عدة مرّات ، آخرها لدى السندي بن شاهك<sup>(٤)</sup> ، والذي دس إليه السم (١) علي بن محمد بن أحمد المعروف بابن الصباغ المالكي -الفصول المهمة ٢٣٨ طبع النجف مطبعة العدل ١٩٥٠ . (٢) السيد الأمين ـ أعيان الشيعة : ٢/٢ عن بعض المصادر . (٣) المفيد ـ المصدر المتقدم : ٢٨٢ . (٣) المندي بن شاهك مولى المنصور الدوانيقي ، وكان صاحب (٤) السندي بن شاهك مولى المنصور الدوانيقي ، وكان صاحب (٤) السندي بن شاهل مولى المنصور الدوانيقي ، وكان صاحب محمود بن الحسين . راجع ما كتب عنه في : الـزركلي ، تـرجمة (محمود بن الحسين ـ كشاجم : ٢/٧٦ الـطبعة السابعة ـ دار العلم للملايين ـ بيروت ١٩٨٢) ، والقرشي ـ المصدر المتقدم : ٢/٥٨ ـ ٢٨٢ . بأمر من سيده الرشيد وفارق الحياة لخمس بقين من شهر رجب عام ١٨٠ هـ . وقد دفن في مقابر قريش ـ في جانب الكرخ من بغداد ـ وسميت المنطقة التي دفن فيها بـ «الكاظمية» وأصبح مرقده المقدس من المشاهد المشرفة في العراق ، ودفن إلى جانبه حفيده الإمام محمد الجواد (ع) .

هذه الفقرات الموجزة من حياة إمامنا السابع من أئمة أهمل البيت (ع) ، يمكن أن نعتب هما مفاتيح شخصية الإمام الكماظم ومنهما نلج إلى جوانب همذه الشخصية العظيمة التي تبرز لنا حياة هذا الإمام وتجسد دوره الرئيسي في سبيل الإسلام ، سواء أكان الاتجاه الفكري أو السلوك التربوي في مرحلة دقيقة وخطيرة ، انحرفت فيها مسيرة الإسلام ، وأدى ذلك إلى تمزيق الوحدة الإسلامية .

ونظراً لضيق الوقت سوف أقتصر في حديثي هذا على المنهج التربوي عند الإمام موسى الكاظم وأثره في مدرسة أهل البيت ، ومسيرتها الخالدة عبر القرون والأجيال ، وانعكاسها الحضاري في المجتمسع الإسلامي .

ولا بد أن أشير إلى أن حديثي سيكون أقـرب إلى

الفهرسة من الشرح في هذا المضمار ، نظراً إلى أن عهد الإمام يمكن أن يكون حداً بين عهدين متمايزين في المجال التبليغي ، فإذا كان عهد الإمامين الباقر والصادق (ع) قد مثل دور الازدهار للحركة الثقافية الإسلامية لفكر أئمة أهل البيت، فمما لا ينكر أن عهد الإمام موسى الكاظم خاصة ، ومن بعده الإمام الرضا ، قد مثل الضمور والانطواء ، ولكل من الزدهار والضمور عوامله السياسية والاجتماعية التي دعت إلى ذلك ، ولعلنا نشير إلى بعضها في ثنايا البحث ـ حين تحكم المناسبة ـ ومن الله التوفيق .

## الفصل الأول

## البناء التربوي الإنساني

عنيت مدرسة أئمة أهل البيت (ع) في الجانب الفكري والبناء التربوي الإنساني عناية مركزة امتدت أصالتها إلى الإمام علي بن أبي طالب (ع) ، ذلك الذي قال عنه رسول الله (ص) : «أنا مدينة العلم وعليّ بابها» نظراً لضرورة بناء الإنسان المسلم فكرياً وتربوياً ، فهما العامل الأساس للتوجيه السياسي للفرد ، والذي هو قوام المجتمع الإنساني ، ولعلنا لقيمة ، وكلماته القصار الحكيمة ، والأحاديث الكثيرة لأئمة أهل البيت ، والتي جمعت في كتب وموسوعات مهمة<sup>(1)</sup> ، وكلها تعالج مشاكل المجتمع ، وبناء إنسانه

(١) يراجع لـذلك كتـاب «نهج البـلاغة» والـذي يضم خطب الإمـام على (ع) وكلمـاته القصـار ، وكذلـك الكتب الأربعة «الكـافي» و «من لا يحضره الفقيه» و «الاستبصار» و «التهذيب» ، وكـذلك=

بكل صدق وإخلاص .

ورغم أن الـظروف القاسيـة التي مـرت على أثمـة أهمل البيت وهي تجسم الانحراف عن الخط الإسلامي والسذاجة العارمة للجماهير المغلوبة على أمرها ، والضغط الإرهمابي الذي مارسه حكم المدارس المضادة لأئمة أهل البيت (ع) \_ فإنهم تمكنوا من نشر مبادىء الإسلام الصحيحة النقية ، والتي كان المسلمون بحاجة إليها في تقويم النفوس، وردع المؤثرات اللاأخلاقية التي تمزق الشخصية الإنسانية ، وتغرس التخلف في الفرد والمجتمع ، والتي هي ركائز حكام البغي والضلال ضد الإنسان لإبقائه في عمالم متحلل من القيم ، والمشل ، والكمال ، وليعيش الإنسان في بؤرة التخلف ليسهل عليهم إبقاء السلطات الحساكمسة لغيسر الله في الحكم متسلطة على رقساب الناس ، متحكمة في عباد الله بأهوائهم ومصالحهم . ولم تكن تلكم المواقف المشينة اللاإسلامية والتي

= كتـاب ووسائـل الشيعة، وغيـرها من المـوسوعـات التي جمعت أقوال أئمة أهل البيت وأحاديثهم، وقد تناولت كـل جوانب حيـاة الإنسان، ومنها يستـطيـع الإنسـان أن يستخلص القيم الفكـريـة للإسلام . بدرت من بعض الجماهير المدعية للإسلام ضد هذا البيت الطاهر من عهد الإمام علي حتى نهاية دور الإمامة ـ إلا نتيجة ضعف الوازع الديني الذي نشره حكام السوء على مرّ الزمن بداية من معارضة الإمام علي (ع) ، ومقتله ، وسم الإمام الحسن (ع) ، وقتل الإمام الحسين (ع) ـ وهما ريحانة رسول الله وسبطاه ـ ، ونهاية بسم الإمام الحسن العسكري (ع) ، وحتى هذا اليوم .

وبعد مأساة كربلاء خاصة وما دللت عليه من وحشية متناهية وقسوة فظيعة ، عمد الإمام علي بن الحسين (ع) إلى دور البناء الفكري التربوي ، والذي كان شبه مفقود حينذاك ، ثم جاءت مدرسة الإمام محمد الباقر (ع) ، وكان عهده يمثل الاضطهاد السياسي والاجتماعي ، فركز على هذا الجانب تركيزاً ملفتاً للأنظار ، بحيث أصبح بيته موثلاً لرواد العلم والفضيلة ، وشتى أنواع المعرفة ، وبقي هذا المعهد شامخاً طيلة حياة الإمام محمد الباقر (ع) ساعد على ذلك ضمور الدولة الأموية ، وبوادر التحرك العلوي والعباسي ضدهم ، وقد أخذ العلماء عنه واقتدوا به ، واتبعوا أقواله . وكانت مدرسته استمراراً لمدرسة أبيه

الكبرى<sup>(١)</sup> .

وبعد اغتياله من قبل سلطة هشام بن عبد الملك عام ١١٤ هـ انتقلت مسؤولية هذه المدرسة إلى الإمام الصادق (ع) ، ولم تقتصر في حينها على المدينة المنورة ، بل كان للكوفة نصيب كبير فيها حتى نقل عن علي بن الوشاء أنه قال : «أدركت في همذا المسجد - الكوفة - تسعمائة شيخ كل يقول : حدثني جعفر بن محمد»<sup>(٢)</sup> .

ولقـد تميـزت مـدرسـة أهـل البيت في عصـر الإمــام الصادق (ع) عن كل المدارس التي عاصـرتها ، بسعـة الأفق ، وتعـدد المعرفـة حتى قال عنهـا الجـاحظ<sup>(٣)</sup> : «فجّـر الإمام الصـادق (ع) ينابيـع العلم والحكمـة في الأرض وفتـح للناس أبـواباً من العلوم لم يعهـدوها من

 (١) السيد حسن الأمين ـ دائرة المعارف الشيعية : ٢ / ٧٠ الطبعة الثانية ، بيروت ١٩٧٣ .
 (٢) حسن الأمين ـ المصدر السابق .
 (٣) عمرو بن بحر ، أبو عثمان ، الشهير بالجاحظ ، أحد أعلام الأدب العربي ، ولد بالبصرة عام ١٦٣ هـ وتوفي فيها عام ما ٢٥٥ هـ ، له تصانيف عديدة منها : البيان والتبيين ، أحد الكتب الأربعة في الأدب العربي ، راجع ترجمته في الزركلي ـ الأعلام : ٥٤/٥ . قبل ، وقد ملأ الدنيا بعلمه»<sup>(١)</sup> . وساعدت ظروف أواخر عمر العهد الأموي ، وأوائـل العهـد العبـاسي على فسـح المجـال لـلإمـام الصادق (ع) في بث دعوته البناءة ، لكن مـا أن استتب الأمر للعباسيين ، حتى اغتاله المنصـور الدوانيقي عـام ١٤٨ هـ تخلصاً منه<sup>(٢)</sup> .

ولقد أشرنا إلى أن الإمام موسى الكاظم (ع) قطع نحواً من عشرين عاماً مع أبيه الصادق ينتهل من نمير علمه ، ويستفيد من أخلاقه العالية ويستقي من فضله ، حتى أصبح وهو في مطلع شبابه مصدر إعجاب العلماء وتقديرهم ، وحكماً مفضلاً في حل أكثر المشاكل تعقيداً وتشعباً (<sup>٣)</sup> . وحتى وصل الأمر بأصحاب الإمام موسى وخواصه ، أنهم كانوا يحضرون مجلسه ، فإذا نطق بكلمة أو أفتى في نازلة بادروا إلى تسجيل ذلك<sup>(1)</sup> .

كما أشارت بعض المصادر<sup>(۱)</sup> بأن غالبية طلاب مدرسة أبيه الإمام الصادق إن لم يكن جميعهم قد تابعوا مسيرتهم الفكرية معه حين تحمل مسؤولية الإمامة بعده ، وكان لهم دور بارز في نشر أفكار الإمام الكاظم وآرائه وأحاديثه ، وزودوا العالم الإسلامي بنتاجهم القيم مما دل على أن النهضة الفكرية بقيت تزدهر شطراً من عهد الإمام ، حين كانت السلطة الحاكمة قد غضت النظر عن تحركه التربوي ، لكنها تفاقم الأمر ضدها ، فضيقت عليه ، وتابعت ملاحقته ، سواء أكان في المدينة المنورة ، أم في العراق حينما كان يُجلب إلى الحاكم العباسي .

ولنـا أن نتلمس المعـالم الشـاخصـة من أسلوبــه التربوي الإنساني ، وهو الحديث الرئيسي لنـا في هذا البحث .

(١) أحصى الشيخ القرشي في المصدر المتقدم : ٢٢٣/٢ ـ ٣٧٤ ـ ٣٧٤ عدد الرواة عنه وملازمي مدرسته فبلغ بهم ٣٢١ شخصاً . وأغلبهم كانوا من أصحاب أبيه الإمام الصادق (ع) ، في حين ـ كما يدعي القرشي ـ يرى أحمد بن خالـد البـرقي أن عـددهم مائتين وستين شخصاً .

والإنسان مرهون بتربيته وسلوكيته ، كمـا هو مقيـد بالبيئة التي يعيش فيهما ، وكذلك بناء شخصيته في دورها الأول تعتمد المدرسة التي يستقى منها معارفه ، وينمى فيها ملكاته ومواهبه ، بحيث يمكنه السيطرة على المؤثرات الداخلية ـ رغباتـه ونزعـاته وأهـوائـه ـ والتحكم على المؤثرات الخارجية التي تحيط به ، وتجره إليها ، نتيجة الترغيب والترهيب أو أيّ دافع آخر يؤدي بالتالي إلى الانحراف ، ولذا «فالفرد المتكامل ، يعنى المـوجود المتحـرر من جبر الـدوافع الـداخلية ، والبيئة الخارجية ، والمرتبط بالعقيدة والإيمان . . . وحين يكون الموجود متكاملًا - طبقاً لخصائص التكامل \_ يتجه كلما تكامل نحو السيطرة والتحكم في محيطه والاستقلال عنه . وإنسانية الإنسان تتجه كلما تكماملت ـ على الصعيدين الفردي والاجتماعي ـ نحو الاستقلال والسيادة على سائر الجوانب . . . »<sup>(١)</sup> .

ومن هذا المنطلق التـربوي كـانت ممارسـة الإمام مـوس الكاظم (ع) في بنـاء شخصية أتبـاع مدرستـه ، والاهتمام بتكوينهم الإنساني وفق المرتكزات الأساسية

 المرحوم الشهيد مرتضى مطهري ـ الإنسان والإيمان : ١٩ طبع طهران . للعقيدة الإسلامية ، والتي هي صمام الأمان للإنسان من الانحراف عن خط المسيرة الهادفة لبلوغ أصالة التربية الإسلامية ، وضمان المعطيات التربوية في المجتمع الإسلامي .

إن الـوازع الديني في ضميـر الإنسان هـو عنصر الرقيب الرادع «فالرقابة في الإسلام لا تأتي من شخص على شخص ، ولا من هيئـة على هيئة ، وإنمـا هي رقـابة الإنسـان لربـه . ونضج الضميـر الديني ، وهـذا وحده قوة كامنة في الإسلام» .

والإمام موسى (ع) حين يحاول رسم الخط البياني إلى المسلمين لمقومات الشخصية الإسلامية ، فإنما يريد أن يكون العمل بذلك متسقاً مع واقع المسؤولية الرسالية للإنسان المسلم ، فهو خلق :

أ**ولًا** : لأن يكون فرداً صالحاً مقوماً لمجتمعه . ﴿

ثانياً : وأن يكون خلاقـاً في تطويـر مجتمعه نحـو الأفضل .

**ثالثاً** : وأن يكـون حراً في إرادتـه ، لا تأخـذه في الله لومة لائم .

هذا الكائن الإنساني لا بد أن يصاغ وفق متطلبات

الإسلام وأن يكون في آن واحـد فاعـلًا ومتفـاعـلًا في مجتمع العقيدة ، والـذي هو محـور خلقه من قبـل الله في هذه الدنيـا ، ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَـاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَاتُرْجَعُونَ﴾<sup>(۱)</sup> .

ومن هنا نرى أن النتيجة المزرية التي تترتب على فقدان الشخصية الهادفة ، كبيرة جداً على الإنسان نفسه ، وعلى مجتمعه ، فانحلال الشخصية معناه عدم القدرة على صنع مصيره ، وعجزه عن المساهمة في صنع الأخرين .

يقـول الإمام مـوسى الكاظم في وصيتـه لهشام بن الحكم<sup>(٢)</sup> :

«يـا هشـام : إن أميــر المؤمنين «علي» (ع) كمـا يقــول : لا يجلس في صـدر المجلس إلا رجــل فيـه

(١) سورة المؤمنون ؛ الآية : ١١٥ .
(٢) أبو الحكم ، هشام بن الحكم البغدادي الكندي ، مولى بني شيبان ، من أصحاب الإمامين : الصادق والكاظم (٤) ، وله منزلة رفيعة عند أثمة أهل البيت ، توفي في الكوفة عام ١٩٩ هـ . ذكر أن الإمام الصادق كان يحترمه ، ويقدمه ، وهو شاب على شيوخ أصحابه ذوي الرتب العالية ، ويقول فيه : هذا ناصرنا بقلبه ، ولسانه ويده» . راجع ما ذكر عنه الشيخ محمد حسين المظفر ـ الإمام الصادق (٤) : ٢/ ١٧٦ الطبعة والنشر .

ثلاث خصال: يجيب إذا سئل، وينطق إذا عجر القوم عن الكلام ، ويشير بالرأي الذي فيه صلاح أهله ، فمن لم يكن فيه شيء منهن فجلس فهو أحمق»<sup>(1)</sup> .

ومدرسة أئمة الهدى من أهل بيت المصطفى (ع) وضَّحت الهـدف من هـذه الحيـاة لـلإنسـان ، وعملت على إعـداده ، وتهيئته لمسؤوليـة القيـادة والـريـادة في المسيرة الإنسانية .

والله سبحانه وتعالى حيث حمل الإنسان مسؤولية الخلافة في الأرض أنعم عليه بمدركات حسية يستطيع بها تنمية قابلياته وإمكانياته الكامنة في أعماقه لغرض السيطرة على كل إنحراف يضر بصالح الإنسان ومسيرته ، و (العقل) الذي منحه الله يمكنه أن يعصمه من كل زلل فهو الكابح والموجه في آن واحد للمسترشد به ولتوضيح هذه الحقيقة يقول الإمام الكاظم (ع) : «إن ضوء الروح العقل، فإذا كان العبد عاقلاً كان عالماً بربه ، وإذا كان عالماً بربه أبصر دينه، وإن كان جاهلاً بربه لم يقم له دين»<sup>(٢)</sup>.

والإسلام يوجه العقل البشري إلى أن يفتح بصيرته

 (١) الحسن بن علي بن شعبة ـ تحف العقول عن آل الرسول : ٢٨٧ الطبعة الخامسة ـ مؤسسة الأعلمي ـ بيروت ١٣٩٤ هـ .
 (٢) ابن شعبة ـ تحف العقول : ٢٩٢ . على عــوامـل التــطور الحقيقيــة في المجتمعــات ، ويستخـدم طاقـاتها الـواعيـة في تـدبـرهـا والبحث عن أسبابها ونتائجها .

ولـذا فإن الإهتمـام المـوجـه ينصب على التـربيـة العقليـة ، لأنها في رأي مـدرسة أهـل البيت (ع) غايـة ووسيلة لإدراك كل شيء ، والحقيقة ﴿لَوْ كُنَّا نَسْمَـعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنًا في أَصْحَابِ السعِيرِ ﴾<sup>(١)</sup> .

وتتجلى النـزعة العقليـة في الفكر التـربـوي عنـد الشيعة واضحة خاصة عند الإمام موسى بن جعفر (ع) حين يقول لتلميذه هشام بن الحكم :

«يا هشام ، إن الله تبارك وتعالى بشَّر أهل العقـل والفهم في كتابه فقال : ﴿فَبَشَّر عِبَادِ ۞ الَّذِين يَسْتَمِعُونَ القولَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هداهم الله وأُولئـكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبَابَ﴾<sup>(٢)</sup> .

«يا هشام ، إن الله عزّ وجلّ أكمل للناس الحجج بالعقول ، وأفضى إليهم بـالبيان ، ودلّهم على ربـوبيته بالأدلة . . . »<sup>(٣)</sup> .

(۱) سورة الملك ؛ الآية : ۱۰ .
 (۲) سورة الزمر ؛ الآيتان : ۱۷ و ۱۸ .
 (۳) ابن شعبة – المصدر السابق ۲۸۳ .

ولم يقتصر اهتمام العقل في التربية الإسلامية على الإمام موسى بن جعفر (ع) فحسب ، إنما احتل مكانة كبيرة في مدرسة أهل البيت ، حتى جعل أساساً عندهم في معرفة الأحكام الشرعية التي لا دليل عليها من قبل الشرع ، ولذا ظهرت جلية النزعة العقلية في الفكر التربوي عند الشيعة<sup>(۱)</sup> نظراً لكون العقل الواعي ضماناً للحرية الفكرية ، وعاصماً للإنسان من التفريط بها<sup>(۲)</sup> . ولأن الشخصية الإنسانية يمكنها أن تبدع في خلق حضارة إسلامية ، حين يكون التكامل الوجداني قائماً على أسس تربوية بناءة تستمد أصولها من كتاب الله المجيد ، وسنة نبيه العظيم ، وأئمة الهدى من أهل بيتالمصطفى ـ عليهم جميعاً أفضل الصلاة والسلام .

- ويمكن مراجعة وصية الإمام موسى بن جعفر (ع) لهشام بن
   الحكم ، وصفت للعقبل في ابن شعبة ـ المصدر المتقدم
   ۲۸۳ ـ ۲۹٦ .
- (١) راجع ما كتبه د . علاء الدين السيد أمير محمد القزويني ـ عن «النزعة العقلية في الفكر التربوي عند الشيعة في كتابه «الفكر التربوي عند الشيعة الإمامية» : ١٧٤ ـ ١٨١» المطبعة الشانية ـ الكسويت ١٩٨٦ م (رسمالية دكتموراه ـ جمامعية عين شمس القاهرة) .
- ۲) الشهيد السيد محمد باقر الصدر .. المدرسة الإسلامية : ۱۲۷ طبع دار الزهراء للطباعة والنشر .. بيروت ۱٤۰۰ هـ.

الفصل الثاني

التطبيق العملى للبناء التربوي عند الإمام الكاظم (ع)

«طريقة الإسلام في التربية هي معالجية الكائن البشري كله معالجة شاملة لا تترك منه شيئاً ، ولا تغفل عن شيء : جسمه ، وعقله ، وعقله ، وروحه ، حياته المادية والمعنوية ، وكل نشاطه على الأرض»<sup>(۱)</sup> .

ومدرسة أهمل البيت (ع) تناولت في منهاجها التربوي معالجة الإنسان من كل جوانبه ولم تغفل عن أيّ جانب منه ، ولعلنا لو ألقينا نظرة على موسوعات الحديث ، الخاصة بأقوال وأحاديث أئمة الهدى لوجدناها حافلة بمعالجة الإنسان المسلم من كمل جانب يشكل نقطة مركزية في حياة الإنسان وتقويمها .

ومن الطبيعي أن تكون المعالجة شــاملة ، لأن في

(١) محمد قطب ـ منهج التربية الإسلامية : ١٨ الطّبعة السادسة طبع دار الشروق ـ بيروت ١٩٨٢ م . أعماق الفرد غرائز لو لم يسيطر عليها لدفعت بـالإنسان إلى مهاوي الرذيلة ، والإنحـراف ، والانزلاق . يقـول الإمام موسى (ع) :

«يا هشام : من أكـرمه الله بثـلاث فقد لـطف له : عقل يكفيه مؤنة هواه ، وعلم يكفيه مؤنة جهله ، وغنى يكفيه مخافة الفقر»<sup>(۱)</sup> .

وحين يتوجه الإمام الكاظم إلى تربية النفس ويحاول أن يوضح مفهوم الإصلاح النفسي ، والاجتماعي للأفراد ، فإنه (ع) يضع في حسابه عوامل الحاجة ، والاضطهاد ، والدوافع اللاأخلاقية ، والطيش الشخصي ، وسائر المؤثرات الداخلية والخارجية ، لتكون المعالجة المشخصة أكثر نفعاً ، وأكبر أثراً في الفاعلية النفسية . فقد تكون إحدى هذه العوامل ذات تأثير واسع على الفرد بحيث تأخذ مسارب سلوكه ، فتنعكس – حينذاك – سلوكية ممجوجة يرفضها الواقع الإسلامي ، ولكن يصر على معالجتها ، قبل إهمال صاحبها فالإصلاح قضية أساسية ، تقتضيها طبيعة التكامل الإسلامي ، والقيم الأخلاقية التي تنادي بها مدرسة أهل البيت .

(١) ابن شعبة - المصدر المتقدم : ٢٩٥ .

وحين ننتقـل إلى مجال عـرض النماذج التـربـويـة التي سلكها الإمام مـوسى (ع) مع الأمة على اختلاف قطاعاتها ، فسوف لا يكون شمولياً ، إنما محـدداً نظراً لعدم تهيىء الفرصة لتناول ذلك بصورة تفصيلية . ولنقرأ معاً هـذه الصـورة الحيـة من منهـج البنـاء التربوي فى مدرسة الإمام وحينها نستطيع أن ننتهى إلى رأي مثبت بـأن أئمـة أهــل البيت (ع) خلقـوا رحمــة للعباد ، فمن اقتدى بهم اهتدى ، ومن تخلف عنهم خسر وهوي . أولًا \_ الأسلوب الإيماني : تقول الرواية : اجتاز الإمام مـوسى بن جعفـر (ع) على دار بشـر الحافي() ببغداد فسمع الملاهي ، وأصوات الغناء (١) بشر بن الحارث بن عبد الرحمن المروزي ، أبو نصر ، المعبروف بـ دالحافي» . ولـد عام ١٥٠ هـ من أهبل مبرو ، ثم سكن بغداد ، وتوفى بها عام ٢٢٧ هـ . من كبار الصالحين ، لمه في الزهد والورع أخبار ، وهو من ثقبات أهل الحديث . وصفه الأعلام بما يدل على ورعبه وزهده ووفرة عقله . راجع تسرجمت في : الشيخ عباس القمي ـ الكني والألـقــاب : ٢ / ١٥٢ ـ ١٥٥ طبع الحيدرية ـ النجف ١٣٧٦ هـ والسيد الأمين - المصدر المتقدم : ٥٧٨/٣ والزركلي - الأعلام :

. 0 8 / 4

تخرج من تلك الدار ، فخرجت جارية وبيدها قمامة فرمت بها في الدرب ، فقال (ع) لها : يا جارية صاحب هذه الدار حر ، أم عبد ؟ فقالت : بل حر . فقال : صدقت لو كان عبداً خاف من مولاه . فلما دخلت ، قال مولاها ، وهو على مائدة السكر ما أبطأك ؟ فقالت : حدثني رجل بكذا وكذا ، فخرج حافياً حتى لقي مولانا الكاظم (ع) فتاب على يده ، واعتذر وبكى لديه استحياءً من عمله () .

هذه الواقعة تدلنا على أن النفس فيها القـدرة على تجنب الانحــراف والابتعـاد عن الشــر ، والإيـمــان السلوكي هـو الذي يـدل على بروز الجـانب الإنسـاني الأصيل ، وإخماد وهـج الغرائـز الشهوانيـة التي تنتهي بــالإنســان ـ لــو أسلس لهــا القيــاد ـ إلى حضيض الانحدار ، ومهاوي الانزلاق .

وحين أثار الإمام الكاظم ـ في رسالتـه الموجـزة ـ في أعمـاق بشـر الحـافي كـوامن الأصـالـة التي طغت عليها الغرائـز الشهوانيـة ، والحريـة اللاهيـة ، دون أن يكبح جماحها موجه ، أو يقف أمام تفجرها رادع قـوي

 (1) القمي - الكنى والألقاب : ١٥٣/٢ والسيد الأمين - المصدر المتقدم : ٥٧٩/٣ . استجمابت إلى ذلك الهاجس الهادر الذي انساب من كلمات الإمام الكماظم (ع) وولج في أعماقه ليثير كوامن الأصالة الإيمانية ويمدفعهما إلى الإنبعاث ، والإيمان يصنع الإنسان ـ كما يقولون ـ .

إن حديث الإمام ، ودعوته إلى الإيمان صنعت بشراً الحافتي حين تعمق فيها وعرف مضامينها فهب مذعوراً يبحث عن معلمه ، ورافده وأمام هذه الهزة العنيفة كمنت الغرائز الشريرة ، وانضمرت ، ثم خمدت ثم دبت غرائز الخير في خضم تحرك الضمير الإنساني ، وتفاعل العقل ، وعندها تفجر إحساس عنيف وشعور حاد بالتقصير ، والتمادي بالباطل ، وكانت ردة الفعل أقوى ، وأكبر مما يتصور مع إنسان قضى وطراً كبيراً من حياته في أجواء الفساد ، وأخيراً وذلك بفضل توجيه الإمام الكاظم ، ودعوته الهادفة لبلوغ الكمال .

ولا شك أن المؤثر لا بد أن يكون قوياً وفاعلًا إلى درجة السمو بحيث يمكن أن يكون الوازع الـديني في أعماق النفس ، ودخائـل الذات ، أقـوى وأكثر فـاعلية من الـدوافع الغـريـزيـة لتصبح في لحـظات هي التي

تتولى قيادة التسيير والتوجيـه لذلـك الإنسان الضـائع ، وتضفى عليه ذلك الإطار التغييري اللذي يتوخماه الإسلام . ثسانيباً ـ تشخيص المشكلة ومعسالجتهما بمسا بقتضيها : تقول الرواية : إن رجلًا كان يسىء للإمام ، ويكيل السب والشتم لجده الإمام علي بن أبي طالب (ع) ، فأراد بعض أصحاب الإمام أن يقتله ، فنهاه الإمام موسى (ع) عن ذلك ، وطلب أن يترك الأمر له ، ليعالج حاله بأسلوب هادىء ، وسأل عنه فقالوا له إنه يعيش في مزرعتـه في بعض نواحى المدينة ، فركب (ع) بغلته وذهب إليه متنكراً ، ودخل عليـه في المزرعـة ، فصاح الـرجل لا تطأ زرعنا ، فلم يعتن الإمام أذ لم يجد طريقاً يسلكه غير ذلك ، ولما انتهى إليه جلس إلى جانبه ، وأخذ يلاطفه في الحديث ، ثم قال له بكل لين : كم غرمت فى زرعك هذا ؟ فقال الرجل : مائة دينار ، فقال الإمام : وكم ترجبو أن تصيب منه ؟ ، قبال : أنبا لا أعلم الغيب ، قال الإمام : إنما قلت لك كم ترجو أن

٣.

يجيئك منه ؟ قال : أرجو أن يجيئني منـه مائتـا دينار .

فأعطاه الإمام (ع) ثلاث مائة دينار ، وقال لـه : هذه لـك ، وزرعك على حـاله . فتغير الرجـل وخجل من نفسه على ما فرط منه من قبـل في حق الإمام ، وتـركه (ع) ومضى إلى الجـامع النبـوي ، فوجـد الرجـل قـد سبقه ، فلما رأى الإمام مقبلاً قام إليه تكريماً ، وانطلق يهتف : الله أعلم حيث يجعل رسالته .

واستغرب أصحاب الإمام منه هذا التغيير المفاجىء ، فالتفت إليهم الإمام موسى (ع) وقال لهم : أيما كان خيراً ؟ ما أردتم ، أو ما أردت من إصلاح حاله<sup>(۱)</sup> ؟ .

كـان الإمام مـوسى (ع) يعـالـج القضـايـا حسبمـا يقتضي ظرف الشخص المعالج ، فالأسلوب الإرشادي يتنوع تبعاً لما يستدعيه المقام ، ويتطلبه الحال .

و «الحلم» من الصفات المميزة للإمام موسى (ع) فقــد ضـرب مثــلًا في كـظمــه الغيظ ، حتى عــرف بـ «الكاظم» ، وكان يعفـو عمن اعتدى عليـه ، ويرحم

(١) أبو الفرج الاصفهاني ـ مقاتـل الطالبيين : ٣٣٢ الـطبعة الشانية المطبعة الحيدرية النجف ١٣٨٥ هـ . والسيد الأمين ـ المصدر السابق : ١٥٦/١ ـ ١٥٧
 نقلاً عن الخطيب البغدادي ـ تاريخ بغداد : ١٤/١٢ ـ ٢٩ .

من يتقصد الإساءة إليه ، \_ هذه خصيصة أئمة الهـدى \_ لكن الإمام موسى عرف بها أكثر من غيره . م

وكان لهذا الأسلوب الرحيم أثره في نفوس أولئك الـذين يتقصـدون الإسـاءة إليـه ، فيقـابلهم بـالـرحمـة والكـرم ـ من موضـع الإمكان والاقتـدار ـ فيكون الأثـر رائعاً ومؤثراً في النفس ، ويـدعو إلى الألفـة والمحبة ، وجمع الكلمة .

إن منهج الأئمة (ع) يرى «كفى بالحلم ناصراً» وإن المعالجة النفسية قد يكون أثرها أكثر فعلاً من أي أسلوب آخر ، كما رأينا في معالجة الإمام (ع) مع شخص أعلن له العداء ، وجاهر بسبه وسب آبائه الكرام ، وكان من الممكن له أن يبعث رجلاً من خاصته فيصفي معه حسابه ، ولكن هذا الأسلوب الانتقامي لم يكن من طبيعة قادة الأمة وأخلاق الأئمة ، ولذا عمد إلى أسلوب إنساني يعالج فيه المشكلة . ولا شك أن الإنسان مهما كانت طبيعته سلبية فإن الجوانب الخيرة الكامنة في الأعماق يمكن إثارتها ، ثم تطوير قدرتها ، حتى تصبح أداة ذات أثر فاعل في ميدان الاعتدال ، وفيها الاستعداد للاستجابة لنداء العقل . فليس من الشرور الاعتقاد بأن الغرائز السلبية إذ استيقظت لا يمكن إعادتها إلى ركونها وخمودها ، فالإنسان خلق ليكون إنساناً ، والإنسانية هي الأصل في سلوكية الفرد ، والشذوذ أن يعدل عنها إلى ضدها نتيجة انحراف . وفعلًا عاد هذا الشخص الذي كمان منحرفاً عن طريق الحق إلى صوابه بعمل بسيط لم يكلف الإمام ثمناً غالياً ، فالجود من طبعه ، والكرم أحد خصائصه ، والانتقام ليس من عادته ، إنه يحسن لمن أساء إليه ويهب الكثير للذي يعتقد أنه يصلح ، وهكذا كان في قضيته مع هذا الإنسان الذي كان عدواً فأصبح محباً رهين اللطف المحمدي ، كفى بالحلم فاصراً ، وبالكرم مساعداً ، وبالإحسان صديقاً .

قال تعالى : ﴿ادفعْ بالتي هي أحسنُ ، فـإذا الَّذِي بينك وبينه عدواةً كَأَنَّهُ وَلَيَّ حَمِيمٌ﴾<sup>(١)</sup> .

ثالثاً \_ المودة الاجتماعية :

تقول الرواية :

إن الإمام موسى (ع) مرّ برجـل من أهل السـواد ، دميم المنـظر<sup>(٢)</sup> ، فسلم عليه ، وحـادثـه طـويـلًا ، ثم

> (١) سورة فصلت ؛ الآية : ٣٤ . (٢) دميم المنظر ، أي قبيح المنظر .

عـرض عليه نفسـه في القيام بحـاجة إن عـرضت له ، فقيل له : يا ابن رسول الله (ص) أتنـزل إلى هذا ، ثم تسأله عن حوائجه ، وهو إليك أحوج ؟

فقـال (ع) : عبـد من عبيـد الله ، وأخ في كتـاب الله ، وجار في بلاد الله ، يجمعنا وإياه خيـرُ الآباء آدم (ع) ، وأفضل الأديان الإسـلام ، ولعل الـدهر يـرد من حاجاتنا إليه ، فيرانا ـ بعد الزهو عليه ـ متـواضعين بين يديه .

ثم قال (ع) : نواصل من لا يستحق وصالنا مخافة أن نبقى بغير صديق<sup>(١)</sup> .

التــربيـة في حقيقتهــا : عمليـة إعــداد وتنشئــة وتوجيه ، وإصلاح وبناء .

والإمام موسى الكاظم يحاول في هذه المواقف أن يسربي المسلمين على النهج القسويم ، والمعايشة السليمة ، والاهتمام بسالتآلف والمحبة بين أفراد المجتمع الواحد .

فالشخص الذي أشرنا إليه في بداية هذا الحـديث كان دميم المنظر ، أي قبيحه ، وطبيعة النـاس تنفر من \_\_\_\_\_\_

(١) ابن شعبة \_ المصدر السابق : ٣٠٥ .

قبيح المنظر ، وبمرور الزمن يكون هذا الإنسان منبوذاً من مخالطة الأفراد ، بعيداً عن تجمعاتهم وبالتالي تتكون لديه عقدة الكراهية من كل من حوله ، وبذلك تحصل المشكلة الاجتماعية ، والتي ستنعكس حتماً على المجتمع الذي يكون هذا الشخص أحد أفراده ، وعضواً من أعضائه .

إن قبح المنظر ليس عملًا شخصياً ، إنما هو أمر لا إرادي ، وعلى أفراد المجتمع أن يتقبلوا هذه الحقيقة ، ويتعودوا عليها ، خلقة الله التي لا مناص منها ، وإذا كان المنظر قبيحاً ـ وهو المظهر الخارجي ـ فقد تكون دخيلته عالية إلى درجة السمو بالنفس ، وبهذا يكون عضواً نافعاً للمجتمع الذي في طبيعته يجمع بين كل الوجوه .

والإمام موسى (ع) أراد أن يفهم الناس أن لا يعزل هذا الرجل فهو لا يختلف عن الآخرين بشيء ، كلهم من أب واحد، ودينهم واحد ويضمهم مجتمع واحد وإنطلاقاً من هذه الحقيقة كان اهتمام الإمام (ع) منصباً في إعطاء الدرس الاجتماعي لشيعته بهذا الشخص ، ومعالجة مشكلته التي لا إرادة له في تكوينها ، «المصيبة للصابر واحدة ، وللجازع

اثنتان»<sup>(۱)</sup> .

كان الصحابي الجليل أبو ذر الغفاري<sup>(٢)</sup> ، يرى : أن فكرة الحياة الإنسانية هي الفضيلة ، والإنسان هو الفاضل فقط ، إذن فعلى الناس أن يشيعوا الفضيلة بينهم ، وأن يرفروا كل جهودهم على تحقيقها وانتهاج سنتها وأساليبها<sup>(٣)</sup> . **رابعاً ـ العزة في المسألة** : تقول الرواية :

كانت لرجل ديون على جماعة من أهـالي يثرب ، فقدم إليهم ليستحصل ديونه منهم فبقي مـدة يطالبهم ، ويلح عليهم فلم يـظفر بشيء من ديـونـه ، فعنّ لـه أن يتشرف بمقابلة الإمام ، وأن يشكو له الحاجـة والفقر ،

- (۱) من كلمات الإمام الكاظم (ع) راجع ابن شعبة ـ المصدر
   السابق : ۳۰۵ .
- (٢) جندب بن جنادة ، من أجلاء الصحابة ، قال عنه رسول الله (ص) : «ما أظلت الخضراء ، ولا أقلت العبراء على ذي لهجة أصدق من أبي ذر» ، مات في زمن عثمان بن عفان بالربذة غريباً عام ٣١ أو ٣٢ هـ . راجع ترجمته السيد الأمين ـ المصدر السابق ـ : ٢٤/٢٢ - ٢٤٢ .

فمضى إليه وكان (ع) في بعض ضياعه قرب المدينة المنورة ، ولما وصل إلى الإمام رحب به وتناول معه الغداء ، وبعد الفراغ من تناول الطعام ، سأله الإمام عن حاله ، فأخبره بقصته ، وضيق حاله ، فقام الإمام (ع) فدخل البيت ثم خرج فأمر غلامه بالانصراف كي لا يراه فيكون ذل على السائل ـ ثم أعطاه صرة فيها ثلثمائة دينار ـ لعلها أكثر من ديونه ـ فأخذها صاحب الحاجة وانصرف ، شاكراً للإمام ، وداعياً له بالخير<sup>(۱)</sup> .

وهذه القضية على بساطتها كبيرة المضمون ، لا من حيث المال ، فالجود والكرم خصيصة أصيلة في أئمة أهل البيت ، وخاصة الإمام موسى بن جعفر (ع) ، الذي عُرف بسخائه وجوده وكرمه . وقد روي ـ كما أشرنا ـ عن صراره للفقراء والمساكين والمحتاجين ، حتى نقل بعض المؤرخين : أن الإمام موسى (ع) كان إذا بلغه عن الرجل ما يكره ، بعث إليه بصرة دنانير فكانت صرار موسى مثالًا<sup>(٢)</sup> . إنما المهم في هذه القضية هو اهتمام الإمام (ع) بكرامة السائل

القرشي ـ المصدر السابق : ١/١٥١ عن الخطيب البغدادي .
 (٢) الأصفهاني ـ المصدر السابق : ٣٣٢ .

الـذي اضطر إلى كشف حـاجته لـه ، فحرص على أن يصونها حتى من غـلامه عن ثقـل الـذل الـذي يصيب السـائل ولـو كان المسؤول مثـل الإمام مـوسى الكاظم (ع) . والمشهـور أن السؤال ذل ، وإن كـان استفسـاراً عن الطريق .

وحين لا يكون السؤال استجداء ، ولا عادة ارتزاق فـإن المسؤول لا بد أن يقـدر هذا المـوقف الاجتماعي والأخـلاقي ويرعى المصلحة الإنسانية التي هي قوام الإنسان ، والتي تنبذ كـل أنواع الاستجـداء ، المنافية لأصل الكرامة .

والمعروف عن أئمة الهدى ، وفي مقدمتهم الإمام علي بن أبي طالب ، والإمام علي بن الحسين - (ع) جميعاً - أنهم كانوا إذا جنّ الليل يحملون الأكياس ، ويلفون على بيوت المساكين والفقراء والمستضعفين ويوصلون ما قسمه الله لهم ، ولم يعرف عنهم ذلك إلا بعد موتهم ، حيث تنقطع الصلة والمساعدة .

وتحـدثت المصادر عن بـر الإمام مـوسى الكـاظم (ع) وإحسـانـه ، ومـا كـان ينفقــه في سبيـل الله على الفقراء والمساكين والضعفـاء ، وكان يتحـرى أن تكون

روي عن أبي حنيفة<sup>(٢)</sup> أنه حج في أيام الإمام الصادق (ع) ولما زار المدينة المنورة قصد دار الإمام أبي عبد الله (ع) لزيارته ، فالتقى بولده موسى (ع) ـ وهو شاب ـ فسأله بعض المسائل فأجابه إجابة بحيث «نبل في عينه ، وعظم في قلبه» ـ على حد قوله ـ ثم توجه إليه بالسؤال التالي :

- (۱) السيد الأمين ـ المصدر السابق ؛ ۲/۲ . والقرشي ـ المصدر السابق : ۱/۱۰۰ ـ ۱۵۰ السيد هـ اشم معروف ـ المصدر السابق : ۲/۳۱۹ . وقد روى الخطيب البغدادي في تـاريخه بعض هذه القضايا .
- (٢) النعمان بن ثابت ، أبو حنيفة ، التيمي بالولاء ، الكوفي ، أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة ، وإمام الحنيفة ، ولد بالكوفة عام • ٨ هـ ونشأ بها ، انقطع إلى العلم والإفتاء والتدريس ، أراده المنصور العباسي للقضاء ببغداد ، فسأبى فحلف المنصور ليفعلن ، فحلف أبو حنيفة أنه لا يفعل ، فحبسه المنصور إلى أن مات عام • ١٥ هـ ، ودفن ببغداد . ترجمه الزركلي -الأعلام : ٢٦/٨ .

جعلت فداك ممن المعصية ؟

قال أبو حنيفة : فنظر إليّ وقال :

إن المعصية لا بد أن تكون : إما من العبـد أو من ربه ، أو منهما جميعاً . فإن كانت من الله فهو أعدل ، وأنصف من أن يظلم عبده ويأخذه بما لم يفعله .

وإمــا أن تكـون منــه ومن العبـد ، وهــو أقــوى الشـريكين ، والقوي أولى بـإنصـاف عبـده الضعيف ، والعفو عنه .

وإن كانت من العبد وحده ، وهو كذلك فعليه وقع الأمر وإليه توجه النهي ، فإن عفا عنه فبكرمـه وجوده ، وإن عاقبه فبذنبه وجريرته .

وأضاف إلى ذلك الراوي :

أن أبــا حنيفـة قــال : فــاستغنيت من الغــلام ، وانصـرفت بدون أن ألقى أبـا عبـد الله الصـادق (ع) ، وقلت : ذرية بعضها من الله ، والله سميع عليم<sup>(١)</sup> .

(١) ابن شعبة ـ المصدر المتقدم : ٣٠٣ ـ ٣٠٤ ، والمشريف المسرتضى ، علي بـن الحسيـن ـ أمـالـي الـمـرتـضـى : ١/١٥٩ ـ ١٠٦ الـطبعة الأولى القـاهـرة ١٣٢٥ هـ . وأضـاف السيد المرتضى في المصدر السابق : ١٠٦/١ الآتي بعـد أن= هذه الكلمة القصيرة التي ألقاها الإمام موسى (ع) على أحد أشهر أعـلام المسلمين ، كانت جملة كبيرة في مضمونها التربوي ، ومـدى اهتمامه في توجيه الناس على اختلاف مراتبهم وطبقاتهم إلى ما يصلح لهم ، ومعرفة ما يمكن أن يغيب عنهم ، فالإنسان إذا عرف الله حق المعرفة وصل إلى الحقيقة الأصيلة ، التي يبحث عنها الباحثون والتي تكمن فيها السعادة النفسية .

يقول الإمام موسى الكاظم (ع) في وصيته لتلميذه هشام بن الحكم : «يا هشام : نصب الخلق لـطاعـة الله ، ولا نجاة إلاً بالطاعة ، والـطاعة بـالعلم ، والعلم بالتعلم ، والتعلم بالعقل يعتقد ، ولا علم إلا من عالم رباني ، ومعرفة العالم بالعقل»<sup>(۱)</sup> .

الإمــام مـوسى (ع) حين يــوضــح لأبي حنيفــة

المعصية ، وأنها من الإنسان نفسه ، إذ لا يعقل أن تكون من الله سبحانه ، فإنه خلق العباد ولم يكلفهم ، ويرتب على الإلتزام أو عدم الالتزام بتكليفهم الشواب أو العقاب ، إلا بعد أن تلطف على الإنسان بالحواس والإدراك ، وجعل له الإمكان بتنمية هذه الحواس ، والأرتقاء بها لانطلاق الفكر الإنساني ، وتحريره من ربقة الجهل والتقليد إلى عالم السمو وآفاق الإيمان ربقة الجهل والتقليد إلى عالم السمو وآفاق الإيمان التي يغمر الإنسان بها في حالة الوصول إلى حقيقة الاعتقاد ، وينعم بها من السقوط في متاهات الرذيلة .

وهناك الكثير من القضايا التي يمكن أن تكون مرسماً واضحاً للمنهج التربوي الذي مارسه الإمام مع الأمة في مختلف الجوانب ، ليستفيد منها المسلمون دروساً عملية في مسيرتهم الحياتية ، والتي يجب أن تعتمد السلوك القويم ، ليقتدي به .

## الخاتمية

## محصلة المنهجية

كل أئمة الهدى من أهل بيت المصطفى حلقة واحدة لا يمكن فصل بعضها عن بعض ، ولا استغناء جزء عن جزء آخر ، إنما أي واحد منهم متمم لمن سبقه ، وحين نريد أن ندرس حقيقة ما عنهم، فلا بد من الأخذ بنظر الاعتبار «وجود دور مشترك مارسه الأئمة من الأخذ بنظر الاعتبار «وجود دور مشترك مارسه الأئمة جميعاً ليس مجرد افتسراض نبحث عن مبرارته التاريخية ، وإنما هو مما تفرضه العقيدة نفسها ، وفكرة الإمامة بالذات . لأن الإمامة واحدة في الجميع بمسؤولياتها وشروطها ، فيجب أن تنعكس انعكاساً واحداً في شروط الأئمة (ع) وأدوارهم مهما اختلفت أدوارها الطارئة بسبب الظروف والملابسات ، ويجب أن يشكل الأئمة بمجموعهم وحدة مترابطة الأجزاء ، ليوصل كل جزء من تلك الوحدة الدور للجزء الآخر

ويكمله»<sup>(1)</sup> .

ولذا حين نتحدث عن الإمام موسى الكاظم (ع) ونشير إلى منهجه التربوي فإننا في الواقع نشير إلى دوره المناط به ، والـذي كانت ظـروفه السياسية تقتضيه ، وهي لا تخـرج عن الإطار العـام لأهـل البيت (ع) ، والذي مثل «تنـوع أدوار ، ووحدة هـدف» . فالـظروف السياسية أو الاجتماعية هي التي اختلفت بالنسبة لكـل واحد من الأئمة .

وعلينا ونحن نتناول المنهج التربوي عند الإمام موسى الكاظم (ع) ، أن نضع في حسابنا سياسة الحكم العباسي حينذاك مع الإمام نفسه أولاً ، وأتباع مدرسته ثانياً ، حيث أن التحرك نحو تطبيق البناء التربوي ، والممارسة الفاعلة مقيدة بأجواء الحكم شدة وضعفاً . وقد ذكر المؤرخون أن الحكام العباسيين بعد أن توطد الأمر لهم ، كانت البادرة الأولى لهم نحو شركائهم العلويين في الثورة ضد الأمويين هي : أولاً : الانقضاض على رجال مدرسة أهل البيت

(۱) الشهيـد السيد محمـد بـاقـر الصـدر ـ أهـل البيت تنـوع أدوار ، ووحدة هدف : ١٤٢ طبع بيروت . (ع) وخــاصــة العلويين منهم وفي مقــدمتهم أئمتـهم بالتصفيات الجسدية ، والتشريد ، ولعلنـا نتلمس مدى الحذر والرعب الـذي حلّ بهم من الـرواية التالية التي تقول :

«كانت رقابة خلفاء بني العباس المعاصرين للإمام موسى الكاظم (ع) شديدة على الشيعة عامة ، وإمامهم موسى الكاظم خاصة ، فضلًا عن المدة السطويلة التي قضاها موسى الكاظم في السجن ، قال هشام بن سالم<sup>(۱)</sup> كنا بالمدينة بعد وفاة جعفر الصادق ، فقعدنا في أروقة المدينة . . فنحن كذلك إذارأيت شيخاًيومى إلتي بيده فخفت أن يكون عيناً من عيون أبي جعفر المنصور ، وذلك أنه كان له بالمدينة جواسيس على من يجتمع إليه الناس بعد الصادق ، فيؤخذ وتضرب عنقه» .

«وذات مرة جماء أحمدهم يسأل الإممام موسى الكاظم كما كمان يسأل أبماه ، فقال لمه الإمام : سمل

 (١) هشام بن سالم الجواليقي مولى بشر بن مروان ، أبو الحكم ، كوفي ، روى عن الإمامين الصادق والكاظم (ع) راجع ما كتب عنه ، السيد أبو القاسم الخوئي ـ معجم رجال الحديث : ١٩٧/١٩ ـ ٣٠٥ الطبعة الثالثة بيروت ١٤٠٣ هـ . تخبر ولا تبذع ، فـإن أذعت فهـو الـذبـح» . «وسـأل أحدهم الإمام موسى الكاظم عن مسـألة ، فقـال : إذا هدأت الرِجل وانقطع الطريق فأقبل» <sup>(١)</sup> .

ثانياً : المنادة بأحقية العباسيين بالميراث النبوي من العلويين على أساس أن العم - وهو العباس بن عبد المطلب - أحق بإرث النبي (ص) من ابن أخيه علي بن أبي طالب (ع) وذلك لتبرير عملية الانقلاب الذي قادوه نحو أبناء عمهم ، وجندوا لنشر هذه الفكرة بين المسلمين كل إمكاناتهم المالية والإعلامية في بغداد وغيرها ، ومن جملة من سخروا لهذا الأمر الشعراء المرتزقة ، فمثلًا لنستمع إلى الشاعر مروان بن أبي حفصة ، وقد أنشد هارون الرشيد قصيدة عام أبي حفصة ، وقد أنشد هارون الرشيد قصيدة عام فيها :

على ثقة ألقت إليك أمورها قريش كما ألقى عصاه المسافر أمور بميراث النبي وليتها فأنت لها بالحزم طاو وناشر إليكم تناهت فاستقرت وإنما إلى أهله صارت بهن المصائر وأبناء عباس نجوم مضيئة إذا غاب نجم لاح آخر زاهر إلى أن يقول :

(١) د . القزويني ـ المصدر السابق : ٢٨٣ ـ ٢٨٤ .

ليهنكم الملك الـذي أصبحت بكم أسـرتــه مـختــالــة والـمـنــابــر أبـوك ولي المصـطفى دون هــاشم وإن رغمت من حاسديكالمناخر<sup>(١)</sup> تقول الرواية :

«فأعطاه «الرشيد» خمسة آلاف دينار فقبضها بين يديه ، وكساه خلعته ، وأمر له بعشرة من رقيق الروم ، وحمله على برذون<sup>(٢)</sup> من خاص مراكبه»<sup>(٣)</sup> .

ولم يتوان خلفاء بني العباس في بـذل الهـدايـا والعطايا لكل شاعر يذكـر أحقيتهم بميراث النبي (ص) من آل علي (ع) حتى أصبحت وسيـلة للوصـول إلـى البلاط العباسي ، ونيل جوائزهم التي لا تحد كمـا ذكر عن الـرشيد حين سمـع أبياتـاً لأحد الشعـراء في هـذا

- (٢) البرذون الدابة ، والبراذين من الخيل : ما كان من غير نتاج العرب . وتصف بعض المصادر اللغوية بأنه : ضرب من الدواب دون الخيل، وأقدر من الحمر، يقع على الذكر والأنثى . راجع : محمد بن مكرم بن منظور - لسان العرب مادة (برذن) وسعيد الخوري الشرتوني - أقرب الموارد، مادة (البرذون) . (٣) ابن جرير الطبري - المصدر المتقدم : ٣/ ٥٣١ .

- (١) الفضل بن الربيع بن يونس أبو العباس ، ولد عام ١٣٨ هـ ، ولي الوزارة للرشيد إلى أن مات ، واستخلف الأمين فاقره في وزارته ، توفي بطوس عام ٢٠٨ هـ . راجع الزركلي ـ الأعلام : ١٤٨/٥ .
- (٢) هذه القصة مع الشاعر منصور بن سلمة بن الزبرقان : شاعر مشهور ، عرفه الفضل بن يحيى ، فوصله بهارون الرشيد ، فمدحه ، وتقدم عنده وفاز بعطاياه ، لأنه كان يظهر للرشيد أنبه عباسي الرأي ، منافر لأل علي ولغيرهم ، والقصيدة التي جنّ بها الرشيد إعتجاباً جاء فيها :
- يا ابن الأثمة من بعد النبيّ ويا ابن الأوصياء أقر الناس أو دفعوا إن الخلافة كانت إرث والدكم من دون تيم وعفو الله متسع لولا عدي وتيم لم تكن وصلت إلى أمية تمريها وترتضع وما لأل علي في إمارتكم وما لهم أبداً في إرثكم طمع يا أيها الناس لا تعزب حلومكم ولا تضفكم إلى أكتابها البدع وفي هذا الصدد قال أيضاً : العم أولى من ابن العم فاستمعوا قول النصيحة إن الحق مستمع وفي هذا الصدد قال أيضاً : يسمون النبيّ أباً ويأبى من الأحزاب سطربل سطور يريد بالأحزاب الإشارة إلى الآية الكريمة : فوما كان محمدً أبا أحدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ، وَلَكِن رسولَ اللهِ ، وَخَاتَم النَّبِيّين في (سورة الأحزاب ؛ الآية : ٤٠) والغريب أن المصادر الأدبية وغيرها تذكر أن هذا الشاعر : دكان مع هذا شيعياً ، وله شعر جيد في =

والطاهر أن الكيان العباسي الأول صمم على ملاحقة أتباع مدرسة أهل البيت خشية خروجهم على سلطانهم ، لذا دأبت السلطة على توجيه ضغط شديد على الأئمة وشيعتهم في أكثر الأدوار ، وذلك لغرض «الحد من انتشار حركة التشيع التي رأت فيها تلك السلطات خطراً على كيانها السياسي ، وربما على عقيدتها الدينية ، كما حددتها ورسمت خطوطها العامة»()

وفي ضوء هذا الجو القاتم ، كانت مسؤولية الإمام مـوسى بن جعفر تنحصـر في إيجـاد القـاعـدة الشعبيـة المـوجهة الـواعية ، وذلـك لا يتم إلاً بـامتـلاك حـريـة

التحرك والممارسة الفاعلة في مضمار التوجيه والتوعية بين مختلف طبقات مدرسة أهل البيت ، وهـذا المعنى كان واضحاً لدى السلطات العباسية ومراقباً إلى درجة التضييق ـ كما أشرنا ـ .

ومع هذا كان دور الأئمة (ع) في البناء الفكري للأمة قد برز بشكل واضح في الأعداد الهائلة من العلماء الأعلام ، الذين عملوا في تأسيس المدرسة الفكرية الإمامية في شتى حقول المعرفة ، وأسهموا في رسم الأسس التربوية للثقافة الإسلامية بشتى حقولها ، وكان للإمام موسى بن جعفر (ع) دور بارز في تنمية الحركة العلمية والتربوية وإن كان الا يقارن من حيث الحركة العلمية والتربوية وإن كان الا يقارن من حيث عند الشيعة . وذلك لأن دور الباقر والصادق في تاريخ الفكر تأسيس وانتشار للفكر المذكور . كما أنه لا يقارن ـ أيضاً ـ بدون التوسع والانتعاش الذي بدأ بعد نهاية عصر الإثمة قبل نهاية القرن الثالث للهجرة ، والـذي قام به شيوخ الشيعة»<sup>(٢)</sup> .

 إلى خصائص نوعية ، شاد الإسلام صرحه على أساس العقيـدة والأخلاق الفـاضلة ، «والقوانين العمليـة التي يستطيع الإنسان الفطري بما يمتلكه من تعقـل خال من الشوائب والخرافات أن يتقبلها ويؤمن بصحتها»<sup>(١)</sup> .

ومن هـذا المنطلق نستـطيـع أن نحـدد خصـاتص المنهـج التـربـوي عنـد الإمــام مـوسى الكــاظم (ع) بالآتي :

**أولاً** : التوجيه الإيماني ، والإنساني الـذي يشكل جـزءاً صغيـراً جــداً من هـذا الكــون الكبيـر ليس إلا ظاهرة أسهم في تكوينها عالم الوجـود كله . فالإنسـان وليد هذا الوجود . وبعبـارة أخرى فهـو مخلوق من قبل القوة المهيمنة على هذا الوجود .

بناء على هذا ، فإن كل ما ينطوي عليه الإنسان من أجهزة وقوى ، وعواطف وملكة عقلية هي من تصميم تلك القوة المهيمنة وتدبيرها . وهذه القوة المهيمنة هي التي تضمن سعادة هذا الإنسان ورفاهه عن طريق القوى المختلفة المودعة في كيانه<sup>(٢)</sup> ،

(١) السيـد محمد حسين الـطباطبـاثي ـ الإسلام ومتـطلبـات التغييـر الاجتماعي : ٣٦ الطبعة الثانية دار الغدير ـ بيروت ١٩٨٠ م . (١) السيد الطباطبائي ـ المصدر السابق : ٣٧ . ولهـذا أشـار الإمـام مـوسى (ع) في حـديثـه مـع أبي حنيفـة حين سألـه عن المعصية بـأن الله سبحانـه حيث هـو الأقوى لا يمكن أن يـرتب جزاء على عبـده مـا لم يـودعه قـوى يستطيع بـواسطتهـا أن يميـز بين الخيـر والشر ، مستعيناً بشعـوره وإرادته الحـرة ليسلك بعدهـا الطريق الذي يختاره فهو إذاً «فاعل مختار»<sup>(۱)</sup> .

ثانياً : إنه اعتمد «التعقل» وليست المشاعر والإثارة العاطفية كما مرَّ في حادثة بشر الحافي ، لأن العقل الواعي ضمان سليم للحرية الفكرية وعاصم للإنسان من التفريط بها ، بدافع من تقليد أو تعصب أو خرافة<sup>(۲)</sup> .

ثالثاً : التأكيد على السلوكية الأخلاقية ، فالتربية تعتبر ذات طبيعة أخر لقية ، ومن ثم فإن السلوك الأخلاقي يرتبط ارتباطاً قوياً بالتربية الإنسانية ـ كما شاهدنا موقف الإمام مع السائل الذي طلب منه أن ينقذه من فاقة ألمت به ، فحرص كل الحرص على أن يصونه من ذل السؤال ، فطلب من غلامه أن يتركه مع الرجل ، حتى لا يراه وهو يسلمه ما طلب .

(۱) السيد الطباطبائي ـ المصدر السابق : ۳۷ .
 (۲) الشهيد الصدر ـ المدرسة الإسلامية : ۱۲۷ .

رابعاً : وكان لـرقابـة الضميـر مـركـزة المهم في الحـالة التـربويـة عند الإمـام الكاظم (ع) فهـو يـوصي تلميذه هشام قائلاً :

«يـا هشام : من صـدق لسـانـه زكى عمله ، ومن حسنت نيتـه زيد في رزقـه ، ومن حسن بره بـإخـوانـه وأهله مد في عمره .

يا هشام : لا دين لمن لا مروّة له ، ولا مروّة لمن لا عقل له ، وإن أعظم الناس قدراً الذي لا يرى الدنيا لنفســه خـطراً ، أمــا إن أبــدانكم ليس لهــا ثمن إلاً الجنة ، فلا تبيعوها بغيرها»<sup>(۱)</sup> .

إن الأسس التي رسمهما الإسلام للتكامل الاجتماعي والفردي واضحة المعالم في منهج التربية ، ومن تلكم المعالم تحكيم رقابة الضمير الإنساني في المجالات المقتضية لذلك . فالذي لا مروة له لا عقل له، والضمير الواعي المترع بروح العقيدة والإيمان ، هو القادر على زرع السعادة في النفس ، وتوجيه الممارسات الإنسانية في سائر الأعمال الحياتية .

۲۸۷ : المصدر السابق : ۲۸۷ .

والإمام موسى (ع) حين ينظر إلى الرجل الدميم الخلقة ، فيجلس ويسامره ويؤنسه ، ويسذهب عنه وحشة الوحدة والانفراد يريد أن يعلم الآخرين المحبة والألفة والأخوة وتنمية روح الفرد على الطيبة والمعاشرة الحسنة ، وبذلك يكون قمد كسب رضا الله سبحانه بإعزاز خلقه ، ورضا الضمير بمعالجة المشكلة النفسية التي تنشأ في أعماق هذا الإنسان الذي قد يكون في دخائله من أروع القيم ، ولكن مظهر وجهه ينفسر الناس ، ولذا يقول (ع) لهشام ، وهو يوجهه لرقابة الضمير :

«يا هشام : أفضل ما يتقرب به العبـد إلى الله بعد المعرفة بـه الصلاة ، وبـر الوافحدين ، وترك الـحســد والعجب والفخر»<sup>(۱)</sup> .

خامساً : والمسؤولية الاجتماعية لها أساسها في عالم التربية ويقولون : «إن تماسك المجتمع لا يتم إلا عن طريق عملية تنشئة اجتماعية خاصة ، وهذه التنشئة إنما تتم في عقول الأفراد ونفوسهم ، فهي داخلة في الناحية البشرية ، ولها مكانتها وأهميتها في وحدة الأمة

۲۹٥ : المصدر السابق : ۲۹۵ .

وتماسك المجتمع»<sup>(١)</sup> .

وحين نـرى الإمام مـوسى (ع) عالج مشكلة ذلك الشخص الذي أعلن موقفه العدائي بسبه وشتمه للإمام وآبائه بأسلوب مغاير تماماً له ، وكـان في إمكانـه ـ كما أشـرنـا ـ إلى معـاملتـه بـالمثـل أو أكثـر ، لكن البنـاء التـربوي الـذي يستهـدفـه الإمـام (ع) لا يقبـل مقـابلة العنف بـالعنف ، إنما بحث المشكلة ، والـوصول إلى حلها ، فالفهم الاجتماعي للفرد ، والإحساس الخلقي الـه ، همـا الـركيـزتـان اللتـان تقـوم على أسـاسمهما المعالجة التربوية للانحراف الطارىء .

إن العملية الإنسانية ـ وإن كان مظهرها العنصر المادي ـ لكن في واقعها لا تتجاوز القيم الأخلاقية ، وهي مقابلة الإساءة بالإحسان . وفعلاً أثرت المشاعر النبيلة في الـرجـل المنحـرف ، وأهلته لصـلاح نفسه وتقويم كيانه ، وأعادته إلى حضيرة مجتمعه الإنساني ، وبتوالي الأيام نمى فيه عنصر الاعتزاز بانتمائه لمدرسة أهـل البيت (ع) ، وتطامنه في وجوده بها ، وضمانه الديني فيها .

(١) د . محمـد أمين المصري ـ المسؤولية : ١٢٤ ـ ١٢٥ الطبعة
 الرابعة دار الأرقم الكويت ١٩٨٦ م .

يقول الإمام موسى (ع) لتلميذه هشام : «يا هشام : تعلّم من العلم ما جهلت ، وعلّم الجاهل ما علمت ، عظم العالم لعلمه ودع منازعته ، وصغّر الجاهل لجهله ولا تبطرده ولكن قبرّبه وعلّمه»<sup>(۱)</sup> .

هـذه هي أهم خصـائص المنهـج التـربـوي في مدرسة الإمام موسى بن جعفر (ع) وأسلوبه العملي في ممارسته الفاعلة في توجيه الأمة ، وإنقـاذها من شـرور الانـزلاق والانحراف ، وهـذا «غيض من فيض» ـ كما يقول المثل ـ ، فأئمة الهـدى من أهل بيت المصطفى (ص) نبع متفجر بـالكمـال ، والأخـلاق ، والعلم ، والفضيلة ، وامتـداد لمعلم الإنسانية ورائدهـا العظيم رسول الله (ص) .

اللهم اجعلنا من السائرين على خطى محمد (ص) وآله الطاهرين ، ومن المبلغين رسالة الإسلام في مسيرتنا الحياتية ، والحافظين كلمة العقيدة في واقعنا الرسالي ، بما يرضي الله سبحانه ، ورسوله الأمين ، وآله الهداة الميامين وهو حده ولي التوفيق .

(1) ابن شعبة \_ المصدر السابق : ٢٩٠ .

مصادر البحث

۱۰ - الإنسان والإيمان - الشهيد مرتضى مطهري . ۱۱ - أمالى المرتضى - على بن الحسين الشريف المرتضى . ١٢ ـ أهل البيت تنوع أدوار ، ووحدة هدف ـ الشهيـد محمد باقر الصدر . ۱۳ - تاريخ الأمم والملوك - محمد بن جرير الطبري . ۱٤ - تاريخ بغداد - الخطيب البغدادي . ١٥ ـ تاريخ التربية عند الإمامية وأسلافهم من الشيعة بين عهـدي الصادق والـطوسي ـ د . عبــد الله فياص. ١٦ ـ تحف العقول عن آل الرسول ـ الحسن بن على بن شعبة . ١٧ - حياة الإمام موسى بن جعفر - باقر الفرشي . ١٨ ـ دائرة المعارف الشيعية ـ حسن الأمين . ١٩ ـ دور الأئمة في المسيرة الإسلامية - محمد بحر العلوم . ٢٠ - الرسائل - عمروبن بحر الجاحظ - تحقيق : السندوبي .

۲۱ ـ سيرة الأئمة الأثنا عشر ـ هاشم معروف . ۲۲ - الشعر والشعراء ـ عبد الله بن مسلم بن قتية . ٢٣ - الفصول المهمة - على بن محمد بن الصباغ المالكي . ٢٤ - الفكر التربـوي عند الشيعة الإمامية - د . علاء الدين السيد أمير محمد القزويني . ٢٥ - الكنى والألقاب - عباس القمى . ۲٦ - لسان العرب - محمد بن مكرم بن منظور . ٢٧ - المدرسة الإسلامية - الشهيد محمد باقر الصدر . ۲۸ - المسؤولية - د . محمد أمين المصري . ٢٩ - معجم رجال الحديث - أبو القاسم الخوئي . ٣٠ . المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم -محمد فؤاد عبد الباقي . ٣١ ـ مقاتل الطالبيين ـ علي بن الحسين أبو الفسرج الاصفهاني . ٣٢ - منهج التربية الإسلامية - محمد قطب .

فهرست المواضيع

\_ المقدمة المدخــل ملامح عن شخصية الإمام الكاظم (ع) ..... ٧ الفصل الأول البناء التربوي الإنساني ..... ۱۳ ..... الفصل الثاني التطبيق العملى للبناء التربوي عند الإمام الكاظم (ع) ..... 20 أولًا ـ الأسلوب الإيماني ..... ۲۷ ثانياً \_ تشخيص المشكلة ومعالجتها بما ۳. يقتضيها .....

ثالثاً ـ المودة الاجتماعية ..... ٣٣ رابعاً ـ العزة في المسألة ..... ٣٦ خامساً ـ التربية الإيمانية ....

الخاتمية

| ٤٣ | المحصلة المنهجية |
|----|------------------|
| ٥٧ | - مصادر البحث    |
| ٦١ | - فهرست المواضيع |