







# مُنفَيْنَتًا الْبَحْثُ لَا

الإماناالكاكاظه والنضبا

فالنصرة

تَالَيْفَ

د. إنتصارعك نان العواد جامعة البصرة - كلية الآداب

أ.د. جَوَادْ كَاظِهْ ٱلْنَصْرَالَةُ جامعة البصرة - كلية الآداب

مراجعة وتدقيق مَرَكِزَتِكُواتِ الْبَصِيرَةِ

طَبَعِلُمُنفِّينً





## الْعِبَتَبُالِلْعَبَّالِينَيُّنَالِلْقَلْنَجَرُا قسم الشؤون الفكرية والثقافية

# مُرَيِّنُ فَالْ الْمَضِرَةُ

البصرة - بريهة

هانف: 07722137733-07800816597 البريد الإلكتروبي: basrah @ alkafeel . net

#### - بطاقة الكتاب -

| سفينتا النجاة الإمامان الكاظم والرضا الللا في البصرة | * الكتاب :           |
|------------------------------------------------------|----------------------|
| أ. د. جواد كاظم النصر الله / د. انتصار عدنان العواد  | * تأثيف ،            |
| منير فاضل الحزامي                                    | *الإخراجالطباعي،     |
| مركز تراث البصرة / العتبة العبّاسيّة المقدّسة        | * الناشر :           |
| الكتب والوثائق : ١٧٥٩ لعام ٢٠١٣م                     | * رقم الإيداع في دار |
| الثانية (منقّحة)                                     | * الطبعة :           |
| دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع                   | * المطبعة :          |
| شعبان١٤٣٥ه/ حزيران٢٠١٤م                              | * سنة الطبع ،        |
| (۲۰۰۰) نسخة                                          | * عدد النسخ :        |

## 

﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا

الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ٥

وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا

فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ﴾

صرتی (اللّٰم) موالانا (العلی (العظیم

(سورة المائدة: الآيتان ٥٦،٥٥)

#### الإهداء

## بِسُـــِ اللَّهِ ٱلرَّهُ زَالرِّحِي

﴿ مَا أَيُهَا العَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُّ وَجِنَّنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الكَثْيَلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا﴾

(يوسف: ۸۸)

سادتنا وموالينا . . .

سفن النجاة. . .

منكموإليكم...

#### بِسُـــــِاللَّهُ الزَّمْزَالرَجِيَةِ

## تقديم

الحَمدُ لله والصّلاةُ والسّلامُ على رسولِ الله وآلِهِ الأصفياءِ، وبعد:

مّا الأشكّ فيه أنّ النفحات القدسيّة الآل رسولِ الله الله على مصدرُ البركة ونزول الخيرات، فإذا ما حلُّوا بأرضٍ أو مكانٍ كانت البركة أمامهم والنّعمة مفترشةٌ لتعانق أقدامهم، من هنا كان لزاماً على التأريخ أن يسلّط الضّوء على مدينة البصرة الفيحاء، إذ تشرّفت بحضور ستة من المعصومين على، وهم الإمام على والحسن والحسين، والإمام الصادق على رواية، والإمام الكاظم والإمام الرضا (عليهم جميعاً صلوات ربِّ العالمين)، فيا له من فخرٍ عظيمٍ واختصاصٍ كريم، حُقَّ للبصرة أن تميس به ميسَ العَروس، من هنا جاءت فكرة هذا الكتاب في تناولها لشخصيّتينِ عظيمتينِ من أئمة أهل البيت على، وهما سفينتا النجاة الإمام الكاظم وولده الإمام الرضا علي في البصرة، إذ تقصّى الباحثان نزولها على هذه المدينة، وأسبابه، وأهمَّ معطياته، ودورَ أهل هذه المدينة تجاه أثمتهم، فتُعدّ هذه الفكرة من الأفكار المهمّة في الدراسات التاريخيّة، في محاولة تقصّى حضور أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهميتها في فكر أهل البيت على هذه المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هيه مده المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هم المية في المدينة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على هم المنتصور المناحث المناحدة وبيان أهمّيتها في فكر أهل البيت على المناحدة وبيان أسفية في المناحدة وبيان أسمّا المنت المناحدة وبيان أسمّا المناحدة وبيان أسمّا المناحدة وبيان أسمّا المنت المناحدة وبيان أسمّا المناحدة والمناحدة والمناحدة وبيان أسمّا المناحدة والمناحدة والمناحدة

ومن أجل أهمِّية هذا التراث الإسلامي الزاخر بالعطاء أخذ مركز تراث البصرة التابع لقسم الشؤون الفكريّة والثقافيّة في العتبة العبّاسيّة المقدّسة على عاتقه إبراز هذا الكتاب في طبعته الثانية بحلّة منقّحة ومهذّبة، ضمن سياق أنشطته في تقصّي كلِّ ما هو بصريّ الشأن، لإبراز تراث هذه المدينة، وإظهار طاقات أبنائها، وتراث السّلف الذّين تنشّقُوا عَبيرَها، وصافحُوا تربتَها، والعزمُ معقودٌ على إبراز الكثير من محامد هذه

المدينة العزيزة بتضافر جميع الجهود الخيرة من الباحثين والمثقفين والمخلصين لتراثهم، وفي الختام نتقدّم بالشكر الجزيل والثناء الجميل لفضيلة الأستاذ الدكتور جواد كاظم النصر الله، والدكتورة الفاضلة انتصار عدنان العوّاد على تضافر جهودهما في إغناء هذا الجانب من دراساتنا الإسلاميّة، نسأل الله العليّ القدير أن يوفّقنا وإيّاهُما لنشر معالم هذا الدّين الحنيف، إنّه وليّ ذلك، وآخرُ دعوانا أنِ الحمدُ لله ربِّ العالمينَ.

مركز تراث البصرة

شعبان ۱٤٣٥هـ - حزيران ۲۰۱٤م



القسمُ الأوّلُ الإمامُ موسى بنُ جعفرِ الكاظم عليه الإمامُ موسى بنُ جعفرِ الكاظم عليه البصرةِ عليه البصرةِ البصرةِ البحرةِ البحرةُ البحرةِ الب





#### القسدمة

## بِسُـــِ إِلْلَهُ الرَّهُ الرَّهِ الرَّهِ الرَّهُ الرَّهِ عِ

الحمدُ لله الذي هدانا لولاية أهل البيت على وما كنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على من خُلقت الأفلاك لأجلهم محمّدِ المصطفى، وأهل بيته الطيبين الطاهرين. أمّا بعد:

تُعدّ مدينة البصرة من أهم الحواضر في الدولة العربية الإسلامية، لذا كان لأهلها حضور متميز على الأصعدة كافّة، ممّا جعل الخلفاء والأمراء يولونها أهميّة منذ فتحها وتمصيرها على يد الصحابي عتبة بن غزوان(١) سنة ١٤ه إبّان حكم عمر بن الخطاب، إذ

(۱) هو أبو غزوان، أو أبو عبد الله عتبة بن غزوان بن جابر بن وهيب المازني، حليف بني عبد شمس، وهو من المسلمين الأوائل في مكة، اختلف في هجرته إلى الحبشة، لأنه شهد بدرا، وكان من الرماة المذكورين، وهو الذي فتح البصرة واختطها سنة ١٤ه، توفي سنة ١٥-١٧ه في رجوعه إلى البصرة بعد وفوده على عمر في المدينة. ينظر ترجمته: عمد بن سعد البصري ت ٢٣٠ هـ: الطبقات الكبرى، تح: إحسان عباس، بيروت، ١٩٧٨: ٧/ ٥، أبو عمرو خليفة بن خياط ت ٢٤٠ تاريخ خليفة، تح: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ١١٤ه. ص ١٠٢، محمد بن حبان: مشاهير علماء الأمصار، تح: مرزوق علي، ط١، دار الوفاء، ب.مكا، ١٩٩١. ص ٢٦، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي ت ٢٠٤هذ الرجال، تح: جواد القيومي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ١١٥ه. ص٥٤، أبو عمرو يوسف بن عبد البر القرطبي ت ٣٦٤هذ الاستيعاب في أسهاء الأصحاب، ص٥٤، أبو عمرو يوسف بن عبد البر القرطبي ت ٣٦٤هذ الاستيعاب في أسهاء الأصحاب، بهامش الإصابة في تمييز الصحابة، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٩. ٣/ ١١٦-١١١، ابن الأثير: أسد الغابة في معرفة الصحابة، تح: الشبخ خليل مأمون شيحة، ط٢، دار المعرفة، بيروت، ٢٠٠١، ابن الأبير تمروت، ٣١٩٥٠ الدهبي: سير أعلام النبلاء، تح: عب الدين العمروي، ط١، بيروت، ٣٦٦٣، الدين العمروي، ط١، بيروت، ٣٦٦٣، الدين العمروي، ط١، بيروت، ٣٦٦٣، الدين العمروي، ط١، بيروت، ٣٦٦٣.

غدت بوابة الدولة الإسلامية لنشر الإسلام في شرق العالم الإسلامي (١)، وأدّت دوراً بارزاً في أهمّ الأحداث خطورة لاسيّما في حكم عثمان بن عفان وخلافة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المنابع، إذ تشرّفت البصرة بقدوم أمير المؤمنين إليها، وغدت أشبه بعاصمة الدولة الإسلاميّة إذ أمضى أمير المؤمنين المنابع فيها ما يقرب من (٧٢) يوماً (١).

ولقد كان للبصريين حضورٌ متميّز في كثير من الأحداث المناوئة للسلطة في العصر الأموي (٤١-١٣٢ه)، مما جعل السلطة تختار الولاة المعروفين بولائهم العميق لها كزياد بن أبيه (٣) وابنه عبيد الله بن زياد (٤) وغير هما.

<sup>=</sup> ٣٠١، ١ / ٣٠٤-٣٠٦، السيد مصطفى التفرشي: نقد الرجال، ب. محق، مؤسسة آل البيت، ط١، قم، ١٤١٨ه، ٣/ ١٨٩.

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل ينظر: عبد الجبار ناجي: دراسات في تاريخ المدن الإسلامية، الطبعة الثانية، شركة المطبوعات، بيروت، ٢٠٠٩، ص١٥٣–١٨٠.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل ينظر: جواد النصر الله: الإمام أمير المؤمنين في رحاب البصرة، مطبعة الغدير، البصرة، 17 . (الصفحات جميعها).

<sup>(</sup>٣) ولد عام فتح مكّة بالطائف، وعمل كاتباً للمغيرة بن شعبة في البصرة، وقد عرف زياد بالمقدرة الإدارية فقد ولاه الإمام علي المنج بعض المناصب، وكان معاوية قد استلحقه بأبيه أبي سفيان، ثمّ ولاه البصرة والكوفة فكان أوّل من جمعا له حتى وفاته بالطاعون في البصرة. انظر ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة ٢١/ ١٧٩-٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) هو ابن زياد بن أبيه السالف الذكر، ولد في البصرة سنة ٢٨ه، ولما تولى معاوية الحكم ولاه خراسان سنة ٥٣ه، وجع له يزيد أيام حكمه العراقين خراسان سنة ٥٣ه، وجعع له يزيد أيام حكمه العراقين (البصرة والكوفة)، ثم فوضه القضاء على ثورة الإمام الحسين الميلا، وبعد وفاة يزيد طمع عبيد الله بالخلافة، ورشح نفسه لها باعتبار أنه من الأسرة الأموية، إلا أنه فشل في ذلك، وبعد سيطرة المختار بن أبي عبيدة الثقفي على الكوفة أرسل عبد الملك بن مروان جيشاً بقيادة عبيد الله بن زياد الموصل إلا أنّه قتل على يد قوات المختار الثقفي بقيادة إبراهيم بن مالك الأشتر في الخازر قرب الموصل سنة ٦٧هـ. انظر: الطبري: تاريخ الطبري ٤ / ٢١٩-٥٥ (صفحات متفرقة) (ركلي: الأعلام على ١٩٣٠).

ولما قامت الدولة العباسية (١٣٢-١٥٦ه) ووجدت البصرة من أكثر الأمصار الإسلامية خطورة أولتها اهتهاماً، فأخذ الخلفاء يولون عليها أفراداً من الأسرة العبّاسيّة، ومن بينهم الأمير عيسى بن جعفر بن أبي جعفر المنصور.

من هنا جاءت خطوة الحاكم العبّاسي هارون عند اعتقاله للإمام موسى بن جعفر الله وتسييره للبصرة إذ قضى ما يقرب من عامٍ كاملٍ فيها تحت وطأة السّجن والمتعذيب النفسي، والمراقبة الشديدة.

ما أسباب اعتقال الإمام عليه؟ ولماذا البصرة؟ وكيف قضى الإمام عليه مدّة سجنه فيها؟ وهل اتّصل بالبصريين؟ ولماذا بعدها نُقل إلى بغداد؟

هذه كانت من الأسباب التي دفعتنا للبحث في هذا الموضوع والرجوع إلى أُمهات المصادر، والتنقيب ما بين السطور للبحث عن أنباء هذا الحدث من حياة الإمام موسى بن جعفر الكاظم الما والبصريين.

## هيكليّة البحث،

اقتضت هيكليّة البحث تناوله في موضوعات رئيسة، فقد بدأنا البحث الأول بتقديم تمهيد حول ما عاناه أهل البيت الله من اضطهاد بعد وفاة النبيّ الأكرم يَلِيّه، إذ تمّ اغتصاب حقّهم السياسيِّ والاقتصاديّ، حتّى حقّهم في الحياة قد اغتصب، إذ غادرت السيّدة فاطمة على وهي في ريعان الصبا و لحقها أو لادها و أحفادها قتلاً، وسُمّاً، وتشريداً حتّى ملأوا الآفاق شرقاً وغرباً.

ثمّ تناولنا في المبحث الثاني سيرة الإمام موسى بن جعفر الله بشكلٍ موجزٍ قبل توتي هارون الحكم موضّحين ما عاناه الإمام الله من ملاحقة وسجن في عهد الحاكم العبّاسيّ محمّد المهدي.

وخصّصنا المبحث الثالث لتناول موضوع اعتقال الإمام موسى الكاظم الله في المدينة المنورة من الحاكم العبّاسي هارون، متناولين الأسباب التي دفعت الحاكم لاعتقاله، التي تمثّلت بدوافع الحسد والحقد، وجاءت الوشاية لتكون عذراً للحاكم لاعتقال الإمام ليليخ.

أمّا عن كيفيّة اعتقال الإمام فهو ما تكفّل المبحث الرابع بإيضاحه، فتوقّفت الدراسة عند مكان الاعتقال، وطبيعة معاملة الحاكم العبّاسي هارون للإمام عليه، وكيف تمّ تسييره للبصرة، ومَن الذي التقى بالإمام وهو في طريقه إلى البصرة.

في حين جاء المبحث الخامس ليتناول الفترة التي قضاها الإمام علي في سجن البصرة، وما هي طبيعة المعاناة التي كابدها على السجن، ثمّ ما هو نشاط الإمام علي الرغم من أنّه كان يرزح تحت قيود السجن.

لقد أشارت كتب الرجال والتاريخ إلى عددٍ من البصريّين الذين يُعدُّون في أصحاب الإمام الكاظم المرّيخ على الرغم من أنّ المصادر التي بين أيدينا لا تشير إلى اتصالهم بالإمام وهو في سجن البصرة، ما عدا اثنين فقط منها اتصلا به المريخ، لكنّه لا يستبعد أن يتصل الإمام بأصحابه البصريين وهو في السّجن لا سيّما في الفترة التي تمّ تخفيف الوطأة عليه وسُمح له بلقاء مَن يزوره، لذا خصّصنا المبحث السادس لتناول الشخصيّات البصرية التي عُدّت من أصحابه المريخ.

## مصادرُ الدراسة

اعتمدت الدراسة على مصادر متعدّدة متنوّعة يأتي في مقدّمتها كتاب (عيون أخبار الرضائيينية) للشيخ الصدوق ت ٣٨١هـ، الذي روى لنا أحداث اعتقال الإمام الله في المدينة، وملاقاة الإمام لعبد الله بن مرحوم الأزدي الكوفي وهو في الطريق إلى المشرة،

وتفاصيل ما تعرّض له الإمام في السجن إلى أن نُقل إلى بغداد سرّاً.

تجدر الإشارة إلى أنّ الصدوق اعتمد في ذلك على محمّد بن سليمان النوفلي، وهو من أصحاب الإمام الليخ من أهل البصرة، ولربّم أخذ النوفليّ تفاصيل الاعتقال وظروفه عن الإمام مباشرة.

ويأتي كتاب (مقاتل الطالبيين) لأبي الفرج الأصفهاني الذي أوضح كثيراً مما عاناه أهل البيت من القتل، والسجن، والتشريد، لا سيّما في العصر العبّاسي.

واعتمدت الدراسة على كتب التاريخ العام التي أغنت الدراسة بالمعلومات عن سير الحكّام وأعهالهم، كتاريخ اليعقوبي ت بعد ٢٩٢ه، وتاريخ الطبري ت ٣١٠ه، الذي ذكر أنّ الحاكم العبّاسي قدِم البصرة في محرّم سنة ١٨٠ه، ونزل في قصر عيسى الذي ذكر أنّ الحاكم العبّاسي قدِم البصرة في محرّم سنة ١٨٠ه، ونزل في قصر عيسى ابن جعفر بالحريبة، وهذا ما يدعم رواية الصدوق التي أشارت إلى أنّ الإمام موسى الكاظم المنتخ وصل البصرة في ٧ ذي الحجة سنة ١٧٩ه، وسجنه عيسى بن جعفر في بيت من بيوت مجلسه، إلا أنّ الطبري أغفل الإشارة إلى سجن الإمام في البصرة، ومن كتب التاريخ العام مروج الذهب للمسعودي ت ٢٤٣ه، والكامل في التاريخ لابن الأثير ت ٢٤٣ه، والبداية والنهاية لابن كثير ت ٤٧٧ه، وتاريخ ابن خلدون ت ٨٤٨ه.

لقد ورد في البحث الإشارة إلى كثير من الشخصيّات في مختلف الاتجاهات مما تطلّب الرجوع إلى كتب الرجال، كلٌّ في اختصاصه، فعن أصحاب الإمام موسى الكاظم من أهل البصرة، ولبيان حال بعضهم، اعتمدت الدراسة على مؤلّفات علم الجرح والتعديل منها، رجال البرقي ت ٢٧٤ه، والثقات لابن حبّان ت ٣٥٤ه، والرجال للنجاشي ت ٤٥٠ه، وكتابا اختيار معرفة الرجال والرجال للشيخ الطوسي

ت ٢٠٤ه، وكتابا خلاصة الأقوال وإيضاح الاشتباه للعلّامة الحلّي ت ٢٨٧ه، ورجال ابن داود ت ٧٤٠، وتهذيب الكمال للمزّي ت ٧٤٢ه، وميزان الاعتدال للذهبي ت ٧٤٨ه، ومؤلّفات ابن حجر العسقلانيّ الشافعيّ ت ٥٨ه، كتقريب التهذيب وتهذيب التهذيب ولسان الميزان، وغيرها.

أمّا تراجم غير هؤلاء فكانت كتب التراجم العامة كوفيات الأعيان لابن خلّكان ت ١٨١ه، وسِيَر أعلام النبلاء للذهبيّ ت ٧٤٨ه، والوافي بالوفيات للصفدي ت ٧٦٤ه، وفوات الوفيات للكتبي ت ٧٦٤ه.

وللوقوف على معاني بعض الكلمات والألفاظ اعتمدت الدراسة على عددٍ من مؤلّفات اللغة ككتاب الصحاح للجوهريّ ت ٣٩٣ه، والنهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير ت ٦٣٧ه، ولسان العرب لابن منظور ت ٢١١ه، ومجمع البحرين للطريحي ت ١٠٨٥ه، وتاج العروس للزبيدي ت ١٢٠٥ه.

ولتحديد أماكن بعض المواقع التي وردت في البحث اعتمدت الدراسة على كتاب معجم ما استعجم للبكري الأندلسي ت ٤٧٨ه، ومعجم البلدان لياقوت الحموي ت ٢٢٦ه. وغير ذلك من المصادر الأولية فضلاً عن عددٍ من المراجع الحديثة.

المؤلفان

البصرة / ٢٠١٣م

## المبحثُ الأوِّلُ

#### تمهيد

تعرّض أهل البيت الله وأتباعهم على مرّ العصور لشتى صنوف التنكيل والبطش بالقتل، والحبس، والتشريد، من السلطات التي توالت على رقاب المسلمين بُعيد غصب الخلافة من أصحابها الشرعيين (۱)، وتغيير المسار الذي أرادته السهاء، إذ استولى غير الأكفاء على الحكم، وأمسى أهل بيت الرسالة الله يعانون الأمَرين في كنف هذه الحكومات التي سلبتهم حقوقهم السياسية والاقتصادية، حتى حقهم في الحياة سلبته، إذ صبّت جام غضبها وتنكيلها بأئمة أهل البيت الله وباقي العلويين وأتباعهم (۱).

وهكذا قضى الأئمة الله نحبهم شهداء بالسيف أو السَّم، حتى قال الإمام الحسن المجتبى الله «ما منّا إلا مقتولٌ أو مسمومٌ». (٣)

وقد نال أتباع أهل البيت على ما نال أئمتهم بدءاً من جيل الصحابة كأبي ذر الذي

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل عن غصب حق أهل البيت الله ينظر: العواد: السيدة فاطمة الزهرا على دراسة تاريخية: ص٤٤٨ وما بعدها. النصرالله: مرويات الجوهري عن يوم السقيفة، مجلّة دراسات البصرة، دراسات البصرة، العدد الثالث، ص١-٦٠، فدك في مرويّات الجوهري، مجلّة دراسات البصرة، العدد السابع، ص١-٩٠.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل عن ما عاناه أهل البيت الله وشيعتهم ينظر ما سطره أبو الفرج الأصفهاني في كتابه مقاتل الطالبيين.

<sup>(</sup>٣) الخزاز: كفاية الأثر: ص١٦٢، المجلسي: بحار الأنوار ٢٧ / ٢١٧، ٤٣ / ٣٦٤، النهازي: مستدرك سفينة البحار ١ / ٢٠٠، الريشهري: ميزان الحكمة ٢ / ١٥١٨.

نُفي إلى الربذة (١) حتى مات غريباً فيها (٢)، وعمار بن ياسر الذي رُكِلَ حتى فتقت مثانته (٢)، وأكثر من ذلك ما اتخذه معاوية وولاته من إجراءات ضد أهل البيت الله وشيعتهم (٤) وهذا أوضح دليل على معاناة أهل البيت الله وشيعتهم، إذ كتب معاوية إلى عماله «ألا لا تجيزوا لأحدٍ من شيعة على وأهل بيته شهادة» (٤)، وفي كتاب آخر: «انظروا مَن قامت عليه البينة أنّه يُحبُّ علياً، وأهل بيته، فامحوه من الديوان، وأسقطوا عطاءه، ورزقه». (١)

وهذا أوضح دليل على معاناة أهل البيت الله وشيعتهم، فقد نكّلوا بأتباع أهل البيت الله أيّا تنكيلِ إذ وصف الإمام الباقر الله تلك الرزايا بقوله:

«وقُتّلت شيعتنا بكّلِ بلدةٍ، وقطّعت الأيدي والأرجل على الظّنّة والتُّهمة، وكان مَن يُذكر بحبّنا والانقطاع إلينا سُجن أو نهب ماله أو هُدّمت داره». (٧)

وقد اعترف الحاكم العبّاسي المأمون (ت ٢١٨هـ) بما فعله أسلافه بالعلويين

<sup>(</sup>١) الربذة: بفتح الراء والباء، وتعني لغة الشدة، قرية بين مكة والمدينة، وفيها قبر الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري، وخربت الربذة سنة ٣١٩هـ أثر الحروب بين أهلها والقرامطة. البكري: معجم ما استعجم ٢/ ٦٣٣ -٦٣٧، ياقوت الحموي: معجم البلدان ٣/ ٢٤ - ٢٥، ابن الأثير: النهاية ٢/ ١٨٣، ابن منظور: لسان العرب ٣/ ٤٩١، السيوطي: لبّ اللباب ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد: الطبقات الكبرى: ٤/ ٢٣٦- ٢٣٨. اليعقوبي: تاريخ: ٢/ ١٧٢. ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة: ٣/ ٥٣- ٥٩، ٨/ ٢٥٢- ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) ابن أعثم: كتاب الفتوح: ٢/ ٤٠٨. الحلبي: تقريب المعارف: ص ٢٣٠. الشريف المرتضى: الشافي في الإمامة: ٤/ ٢٨٩. ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة ٣/ ٤٩.

<sup>(</sup>٤)لمزيد من التفاصيل ينظر: النصرالله: هيئة كتابة التاريخ برئاسة معاوية ص٨٩-١١٧.

<sup>(</sup>٥) الطبرسي: الاحتجاج: ٢/ ١٧. ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة ١١/ ٤٤.

 <sup>(</sup>٦) ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة ١١/ ٤٥. النصر الله: فضائل أمير المؤمنين ١٤٪ المنسوبة لغيره، الحلقة الأولى، الولادة في الكعبة. ص١٢٨.

<sup>(</sup>٧) ابن أبي الحديد: لشرح نهج البلاغة: ١١/ ٤٣. القندوزي: ينابيع المودة لذوي القربية:= = ٣/ ٢٧٨.

وأنصارهم، فقال لمن اعترض على تنصيب الإمام عليّ بن موسى الرضائليّ وليّاً لعهده مذكّراً إيّاه بها اقترفوه من آثام بحقّ آباء الرضائية وشيعتهم:

«وَ يَحَكُم إِنَّ بني أمية إنها قتلوا منهم من سلَّ سيفاً، وإنّا معشر بني العبّاس قتلناهم جملاً، فلتُسْأَلُنَّ نفوساً(١) أُلقيت في دجلة والفرات، ونفوساً(١) مُفنت ببغداد والكوفة أحياء؟!».(٣)

ولم تقف جرائم السلطات عند هذا الحدّ بل استمرّت جيلاً بعد جيلٍ، وتنوّعت الأساليب، وتفنَّنَ الحكّامُ في طرق التنكيل والبطش.

ولقد كان السجن أسلوباً من تلك الأساليب الدنيئة التي طالت أثمة أهل البيت المنافئة التي طالت أثمة أهل البيت المحاولة لمنعهم من ممارسة دورهم الرسالي، وفصلهم عن أتباعهم، وعموم الأمّة حتى يتحقّق للسلطة ما تريد. وقد تفاوتت فترات السجن، وكان أشد حبس وأطوله ما تعرّض له الإمام مو سى بن جعفر الكاظم الكاظم العبّاسيين.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) في الأصل (نفوس) والتصحيح من المقوم اللغوي.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (نفوس) والتصحيح من المقوم اللغوي.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس: الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: ص ٢٧٨.

## المبحث الثاني

## سيرة الإمام الكاظم علي قبل هارون

قبل الحديث عن ظروف اعتقاله وسجنه الله نشير بشيء يسير إلى سيرته العطرة، فهو أبو الحسن الإمام موسى الكاظم بن الإمام جعفر الصادق بن الإمام محمد الباقر بن الإمام علي زين العابدين بن الإمام الحسين الشهيد بن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله

ولد الله في الأبواء (١) في السابع من شهر صفر عام ١٢٨ همن أمّ ولدِ تدعى «حميدة»، وقد لقّبها الإمام الصادق الله بالمصفّاة قائلاً:

«حميدةُ مصفّاةٌ من الأدناس كسبيكة الذهب، وما زالت الأملاك تحرسها حتى أُدّبت إلى كرامةً من الله إلى، والحجّةِ مِن بعدى (١٠).

عاش الله عقدين من عمره الشريف في كنف أبيه الإمام جعفر الصادق الله متفيّئاً بظلال علومه، ومدرسته الربانية، وقد عرف منذ باكورة صباه بوافر علمه وحكمته حتى أصبح موضع إعجاب العلماء وتقديرهم. (٣)

<sup>(</sup>١) الأبواء: قرية قرب المدينة، بينها وبين الجحفة مسافة، وفيها قبر آمنة بنت وهب أم النبي عَلَيْة. الخموى: معجم البلدان: ١/ ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الكليني: الكافي: ١/ ٤٧٧. ابن شهر آشوب: مناقب آل أبي طالب ١/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر ١١٠٪: ص٦١- ٦٨.

لقد كان الإمام موسى بن جعفر المن أعبد أهل زمانه حتى لقب به "العبد الصالح" (") وكان الله في طليعة الزهاد في الدنيا، ومضرب المثل في السخاء، والكرم حتى بلغ به الحال انه إذا بلغه أنّ أحداً يُسيءُ إليه ويؤذيه بعث إليه بصرة فيها مبلغ من المال (") فغدت صراره المن التي يبعث بها إلى الفقراء مضرباً للمثل (") حتى قيل: «عجباً لمن جاءته صرّة موسى بن جعفر المن فشكا القِلّة "(")، ومن صفاته المن الحلم فتحولت هذه الصفة إلى لقب له، فعرف به «الكاظم الغيظ» (").

أمّا عن الظروف السياسيّة التي عاصرها الإمام على فقد ولد في حكم مروان بن محمّد (١٢٨-١٣٢ه) الملقب بالحمار، وهو آخر حكام بني أمية الذي قتل على أيدي العبّاسيين عام ١٣٢ه(١)، وبذلك يكون الإمام على قد عاش أربع سنوات في ظلّ الحكم الأموي.

<sup>(</sup>۱) الكليني: الكافي: ١/ ٣٠٨، ١/ ٣١١. الصدوق: التوحيد: ص٢٤. الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ١٣/ ٢٩. ابن خلكان: وفيات الأعيان: ٥/ ٣٠٨. الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٦/ ٢٧١. (٢) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٣٠١. العلوي: المجدي في انساب الطالبيين: ص٦٠١. ابن خلكان: وفيات الأعيان ٥/ ٣٠٨. المزي: تهذيب الكهال: ٢٩/ ٤٤ – ٤٥. الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٦/ ٢٧١ - ٢٧٢.

 <sup>(</sup>٣) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين ص٣٣٢. ابن شهرآشوب: مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٣٣. الطبرسي: إعلام الورى بأعلام الهدى: ٢/ ٢٧. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢١.

<sup>(</sup>٤) العلوي: المجدي في أنساب الطالبيين: ص١٠٦. ابن عنبة: عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب: ص١٩٦.

<sup>(</sup>٥). الصدوق: علل الشرائع: ١/ ٢٣٥. الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ١٠/ ٣٤١. الطبري الصغير: دلائل الإمامة: ص ٣٢٠. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٦/ ١٦٤. المزي: تهذيب الكمال: ٢٩/ ٣٤٠. ابن كثير: البداية والنهاية: ١/ ١٩٧. الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٦/ ٢٧٠. (٦) اليعقوبي: تاريخ: ٦/ ٣٣٠- ٣٤٩. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٥/ ٤١٧ - ٢٢٤ إبن كثير: البداية والنهاية: ١٠/ ٢٥ - ٥٢.

لقد كان موقف الإمام الصادق الله التزام جانب الحياد من ثورة العبّاسيين (۱)، مستغلاً الوضع المربك لسقوط الدولة الأموية وقيام الدولة العبّاسية بنشر المعارف والعلوم الإسلاميّة التي استقاها أهل البيت الله من جدّهم النبيّ الأكرم سله (۱).

كان أبو العبّاس السفّاح (") أوّل الحكّام العبّاسيين الذين تولّوا السلطة (١٣٢- ١٣٦ه)، وقد انشغل طول فترة حكمه بتصفية خصومه الأمويين، وغفل عن العلويين لضعف سلطته آنذاك، ولأنّ الحكم قام باسمهم. (١)

وتولّى من بعده أبو جعفر المنصور (١٣٦-١٥٨ه) الذي اتضحت معالم السياسة العبّاسية للناس في عهده، إذ لم تختلف عن سياسة الأمويين لا سيّا في الموقف المتشدّد من العلويين، إن لم تكن أشد، حتى قال الشاعر:

تالله ما فعلت أمية فيهم معشار ما فعلت بنو العباس(١)

<sup>(</sup>١) انظر الحسني: سيرة الأثمة الاثنى عشر: ٢/ ٢٣٠- ٢٣٦. القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر الله: ٢/ ٣٤١. القرشي:

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل عن دور الإمام الصادق الله ينظر: أسد حيدر: الإمام الصادق والمذاهب الأربعة في أربعة أجزاء، القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر الله: ١٠٠ - ١٠٠. اليعقوبي: دور الأئمة: ص٢٥٢ - ٢٥٨. د. جواد النصرالله: مميزات مدرسة الإمام جعفر الصادق الله (الصفحات جميعها).

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل عن سيرة السفاح ينظر: ابن قتيبة: المعارف: ص٣٧٣. اليعقوبي: تاريخ: ٢٩/ ٣٤٩- ٤٦٤. المسعودي: التنبيه والإشراف: ص٢٩٢- ٢٩٥، مروج الذهب ومعارف الجوهر: ٣/ ٢٤٠- ٢٦٦. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٥/ ٢٠٦. الصفدي: الوافي بالوفيات: ٧١/ ٢٣١- ٢٣٤. السيوطي: تاريخ الخلفاء: ص٢٥٦- ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) الصفار: الثائر والسجن: ص٢٨.

<sup>(</sup>٥) لمزيد من التفاصيل عن المنصور ينظر: ابن قتيبة: المعارف: ص٣٧٧ – ٣٧٩. اليعقوبي: التاريخ: ٢/ ٣٦٤ – ٣٦١. المسعودي: مروج الذهب: ٣/ ٢٦٧ – ٢٩١. ابن عساكر: تاريخ دمشق: ٣٢/ ٢٩٨ – ٣٤٨. السيوطي: تاريخ الخلفاء: ص٢٥٩ – ٢٧١.

<sup>(</sup>٦) ابن معصوم: الدرجات الرفيعة ص٨.

لقد اتسمت سياسة المنصور بالبطش والتنكيل حتى امتلأت سجونه بهم، وقتل تحت وطأة سيفه كثيراً من العلويين وأتباعهم بعد أن قضى على أبرز ثوراتهم في عهده وهي ثورة محمد ذي النفس الزكية وأخيه إبراهيم (١٤٥ه) وهم ولدا عبد الله المحض بن الحسن المثنى بن الإمام الحسن المجتبى بن أمير المؤمنين المؤمنين الإمام الحسن المجتبى بن أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين الإمام الحسن المجتبى بن أمير المؤمنين المؤمن

ولم يقتصر قمع سلطة المنصور على من اشترك بالثورة بل تجاوزه لينال كل العلويين، وبهذا بدأت الضغوط تتوالى على الإمام جعفر الصادق للله إذ كانت السلطة تحمله مسؤولية تلك الثورات.

وبلغ من خطورة الوضع أنّ الإمام جعفر الصادق الله تحاشى التصريح بالنصّ على ولده الإمام موسى الكاظم الله من بعده خوفاً عليه من بطش المنصور الذي كان حريصاً على معرفة الوصيّ من بعد الإمام جعفر الصادق الله معنى أنّه لمّا وصل إليه نبأ وفاة الإمام الصادق الله كتب إلى عامله على المدينة يأمره بقتل من أوصى إليه الإمام، ولكنّ الإمام الصادق الله كان قد قطع هذا السبيل على المنصور، إذ كان قد أوصى إلى خسة من الإمام المنصور نفسه (۱)، فتعذّر على الأخير تحقيق مراده.

تسلّم الإمام موسى الكاظم الله مهمّة الإمامة بعد أبيه، في جوِّ حانق إذ عاش طول حكم المنصور، أي قرابة العشر سنوات، بحذرٍ وحكمة، وبذلك تحاشى تعرّض المنصور إليه مباشرة. ولمّا تولى ابنه محمد الملقب بالمهدي العباسي (١٥٨ - ١٦٩ه) (٢)، اختلفت

<sup>(</sup>١) المسعودي: مروج الذهب: ٣/ ٢٧٩ – ٢٨٥، أبو الفرج: مقاتل الطالبيين ص١٥٧-٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) الكليني: الكافي: ١/ ٣١٠. الطوسي: الغيبة: ص١٩٨. ابن شهر اشوب: مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٣٥. الطبرسي: إعلام الورى: ٢/ ١٣.

 <sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل عن المهدي العباسي ينظر: اليعقوبي: تاريخ: ٢/٣٩٧- ٤٠٤.=
 ابن أعثم: كتاب الفتوح: ٨/ ٣٧٠. المسعودي: التنبيه والإشراف: ص٢٩٦، مروج النهب:
 ٣/ ٢٩٢ – ٢٠٦. السيوطى: تاريخ الخلفاء: ص٢٧١ – ٢٧٩.

سياسته نوعاً ما عن سياسة أبيه المنصور، فابتدأ عهده بإصدار عفو عن المعتقلين، ورد بعض الأموال المصادرة إلى أهلها (۱). وعلى الرغم من اختلاف سياسته عن أبيه ؛ إلا أنّه ورث عنه العداء لآل البيت النبوي النبي فيا أن ذاع صيت الإمام موسى الكاظم المليخ، إذ واشتهر أمره، استدعاه محمد المهدي إلى بغداد، فكان هذا أوّل اعتقال للإمام المليخ، إذ أرسل إليه المهدي فرقة من جنده لتأتيه بالإمام موسى الكاظم المليخ. فقد روى أبو خالد الزّبالي (۱) قال: «قدم أبو الحسن موسى، زُبالة (۱) ومعه جماعة من أصحاب المهدي بعثهم في إشخاصه إليه». (۱)

وفور وصول الإمام موسى الله إلى بغداد أمر المهدي العبّاسي بإيداعه في السجن، ولكنّه ما لبث أن أطلق سراحه في الليلة نفسها على أثر رؤيا رأى فيها الحاكمُ العبّاسيُّ أميرَ المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله (٥٠).

<sup>(</sup>١) المسعودي: مروج الذهب ٣ / ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) هو من أصحاب الإمام الكاظم الله كان زيديا، وتبين له إمامة الإمام الكاظم الله أثناء تسيير الإمام إلى بغداد أيام المهدي. ينظر ترجمته: الطوسي: رجال الطوسي ص٣٤٧، ابن داود: رجال ابن داود ص٢١٧، التفرشي: نقد الرجال ٥/ ١٥١، الأردبيلي: جامع الرواة ٢/ ٣٨١، البروجردي: طرائف المقال ١/ ٣٨٨، الأمين: أعيان الشيعة: ٢/ ٣٤٥ – ٣٤٧. القمي: الكني والألقاب: ١/ ٢٢. النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٨/ ٣٧١. الخوئي: معجم رجال الحديث: ٨/ ١٧١، الخوئي: معجم رجال الحديث ص٧٢/ ١٥٠، التستري: قاموس الرجال ١١/ ٣٠٣، الجواهري: المفيد من معجم رجال الحديث ص٧٦/.

<sup>(</sup>٣) زبالة: بضم الزاي منزل بين مكة والكوفة، قيل في سبب تسميتها بزبالة لأنها تضبط الماء، وقيل سمّيت نسبة إلى زبالة بنت مسعر امرأة من العمالقة، وإليها ينسب يوم زبالة من أيام العرب. ينظر للمزيد: السمعاني: الأنساب ٣/ ١٣٠- ١٣١، ياقوت الحموي: معجم البلدان ٣/ ١٢٩. ينظر للمزيد: السمعاني: وب الإسناد: ص ٣٠٠. الطبرسي: إعلام الورى بأعلام الهدى ٢/ ٣٠، الربلي: ابن حزة الطوسي: الثاقب في المناقب ص ٤٥٤، الراوندي: الخرائج والجرائح: ١/ ٣١٥. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢١. ابن الصباغ: الفصول المهمة: ٢/ ٩٤٢.

<sup>(</sup>٥) ابن طلحة الشافعي: مطالب السؤول: ص٤٤٨. الإربلي: كشف الغمة: ٣/٣. ابن كثير

ويبدو أنّ المهدي قد استدعى الإمام موسى الكاظم الله أكثر من مرّة، فقد ذكر الكليني: «انّه لما أقدم بأبي الحسن موسى بن جعفر على المهدي القدمة الأولى نزل زُبالة...».(١)

فالرواية واضحة في أنَّ الإمام الله تم اعتقاله أكثر من مرَّة، ولكن ماذا يقصد الراوي بقوله «القَدمة الأولى»؟ فهل يقصد أنَّ ورود الإمام الله إلى بغداد كان للمرة الأولى في عهد الحاكم العبّاسي المهدي؟.

وتوتى الحكم بعد المهدي ولده موسى الملقب بالهادي العبّاسي (١٦٩-١٧٠ه) الذي حكم سنة واحدة، وعلى الرغم من قصر مدّة حكمه إلا أنّ هذه السنة تركت الذي حكم سنة واحدة، وعلى الرغم من قصر مدّة حكمه إلا أنّ هذه السنة تركت الثاراً سلبيّة على أهل البيت المين وأتباعهم، فقد نكّل بالعلويين، ونشر الخوف والرعب في صفوفهم، وقطع ما أجراه لهم أبوه المهدي من الأرزاق والأعطيات، وكتب إلى جميع الآفاق في اعتقالهم وحملهم إليه (٢)، وكان الحدث الأبرز في عهده قيام الحسين بن على الحسني (١)

الشافعي: البداية والنهاية: 10/ 19۷. الذهبي الشافعي: تاريخ الإسلام: ٤١٨/١٢، ابن الصباغ المالكي: الفصول المهمة: ٢/ ٩٣٧. احمد بن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩. ص٩٠٩.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/ ٤٧٧. وأيضا روى ذلك الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٣٢، المازندراني: شرح أصول الكافى ٧/ ٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) عن ترجمته ينظر: اليعقوبي: تاريخ: ٢/ ٤٠٤. ابن أعثم: كتاب الفتوح: ٨/ ١٣٧١. المسعودي الشافعي: التنبيه والإشراف: ص٢٩٧، مروج الذهب: ٣/ ٣٠٥ – ٣١٧. الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ١٣/ ٢٤ – ٢٨. السيوطي: تاريخ الخلفاء: ص٢٧٩ – ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) اليعقوبي: تاريخ: ٢/ ٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) هو أحد رجالات البيت النبويّ من آل الإمام الحسن الله عرف بالتقوى والصلاح. تنظر ترجمته: المسعودي: مروج الذهب ٣ / ٣٠٩ - ٣١، أبو الفرج: مقاتل الطالبيين ص ٢٨٥ وما بعدها، القاضي المغربي: شرح الأخبار: ٣/ ٣٢٧ - ٣٢٩. الصفدي: الوافي بالوفيات: ١٢ ١٨٨.

بالثورة التي انتهت بمقتله وأصحابه في واقعة «فخ» المشهورة (١٠).

وكان الحسين بن علي لما تجهز للخروج ودّعه الإمام موسى الكاظم الله بقوله: «إنك مقتولٌ، فأحِدَّ الضراب، فإنَّ القوم فسّاق يُظهرون إيماناً، ويسترون شركاً، فإنّا لله وإنا إليه راجعون، أحتسبكم عند الله من عصبةٍ». (٢)

هذه الكلمات توضح جلياً موقف الإمام موسى الكاظم المنه من السلطة، وتظهر تأييده للثورة العلوية. (") وقد كان آل البيت النبوي قد تعرّضوا وأتباعهم في هذه الواقعة لأبشع صور الدناءة من قبل سلطة الهادي العبّاسي، فقد احتزت الرؤوس، وتركت الجثث الزواكي بلا دفن حتى قال في وصفها الإمام محمد الجواد المنه: "لم يكن لنا بعد الطف مصرعٌ أعظم مِن فخ» (نا). ولما جيء بالرؤوس إلى مجلس موسى بن عيسى (وكان في مجلسه الإمام موسى الكاظم المنه فلم الماله مسلم الدفع يؤبّن الحسين بن علي الحسني قائلاً: "إنّا لله وإنّا إليه راجعون! مضى والله مسلم مسالحاً، صوّاماً، قوّاماً، آمراً بالمعروف، ناهياً عن المنكر، ما كان في أهل بيته مثله». (")

ابن عنبة: عمدة الطالب: ص١٨٣. الأمين: أعيان الشيعة: ٦/ ٩٧- ١٠١.

<sup>(</sup>١). ابن حبيب: المحبر: ص٤٩٣. اليعقوبي: تاريخ: ٢/ ٤٠٥ - ٤٠٥. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٦/ ٩٠- ٩٠. الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٠/ ٣٤ - ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الكليني: الكافي: ١/ ٣٦٦. أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) الصفار: الثائر والسجن: ص٣٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عنبة: عمدة الطالب: ص١٨٣.

<sup>(</sup>٥) هو موسى بن عيسى بن موسى بن محمد بن علي بن عبد الله بن العباس بن عبد المطلب، احد الأمراء من البيت العباسي، ولي الحرمين للمنصور والمهدي، وتولى اليمن للمهدي، ثم تولى الكوفة، وقضى على ثورة الحسين بن علي الحسني في فخ، ثم تولى مصر للرشيد، مات سنة ١٨٣هـ: انظر ترجمته: ابن سعد: الطبقات ٦/ ٣٧٩، ابن عساكر: تاريخ دمشق: ٦١/ ١٩٠ – ١٩٣.

<sup>(</sup>٦) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٣٠٢.

ويظهر أنَّ القائد العبَّاسي موسى بن عيسى وضع الإمام موسى الكاظم اللهِ تحت الإقامة الجبريَّة، وربَّما تهدّده، وحمَّله مسؤوليَّة ثورة الحسين بن علي، لذا أشارت الرواية إلى أنَّ الإمام كان في مجلس موسى بن عيسى وقت وصول الرؤوس.

ولمّا وصلت الرؤوس إلى الحاكم العبّاسي الهادي وجّه اتهامه على الفور للإمام موسى الكاظم الله متوعّداً إيّاه بالقتل (١) قائلًا: "والله ما خرج الحسين إلا عن أمره، ولا اتبع إلا محبّته، لأنّه صاحب الوصيّة في أهل البيت، قتلني الله إن أبقيتُ عليه». (١) إلا أنّ الهادي مات قبل أن ينفّذ تهديده سنة ١٧٠ه.

ولمّا تولّى هارون الملقّب بالرشيد الحكم (١٧٠-١٩٣ه) اتسمت سياسته بأشدّ أنواع البطش، والتنكيل بالعلويين، إذ توعّدهم بالقتل، وأقسم أن يستأصلهم، فقال: «والله! لأقتلنّهم، ولأقتلنّ شيعتهم النهم أصدر مرسوماً بنفيهم من بغداد إلى المدينة المنورة، وصادر أموالهم، ونكّل بهم أشدّ تنكيلِ بالقتل والسجن والتشريد (٥٠).

وقد نال الإمام موسى الكاظم الملام من هذا العداء والتنكيل والتضييق، وتنقّل في سجون هارون لعدّة سنين، وانتهت حياته الشريفة في غياهب السجن بعد أن ضاق هارون ذرعاً بالدور القيادي الفذّ الذي مارسه الإمام على في قيادة الأمة وتوجيه مسارها

<sup>(</sup>١) الصدوق: الامالي: ص٥٩، عيون أخبار الرضائيج: ٢/ ٧٧. الطوسي: الأمالي: ص٤٢١. ابن شهراشوب: مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٣٣. الكفعمي: المصباح: ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المجلسي: بحار الأنوار: ٤٨/ ١٥١. النوري: مستدرك الوسائل: ٨/ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر للمزيد عن سيرته: المسعودي: مروج الذهب: ٣/ ٣١٨ – ٣٦٢. السيوطي: تاريخ الخلفاء: ص ٢٨٣ – ٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) أبو الفرج: الأغاني ٥ / ٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) الطبري: تاريخ ٦ / ٤٤٥، ولمزيد من التفاصيل عن سياسة هارون تجاه العلويين راجع: القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر ٢ / ٧٧ - ١٠٦.

بالاتجاه الصحيح الذي أراده الله ورسوله الكريم على المنه فلم يستطع هارون على الرغم من كلّ محاولاته أن يوقف هذا المدد الإلهي الذي تحتاجه الأمة، فأودع الإمام الله عدّة مرات في سجونه دون جدوى إذ لم تحجبه الله القضبان والقيود عن تأدية دوره، كما سيتضح ذلك لنا عند بيان نشاط الإمام لله في سجن البصرة.

في الواقع أنّ الإمام موسى الكاظم الله قد تعرّض لعدّة اعتقالات في عهد هارون كان أوّلها الاعتقال الذي تمّ في المدينة، ومنها أرسله إلى سجن البصرة الذي سنتناوله في المبحث القادم.

## المبحثُ الثالثُ

### أسباب الاعتقال

تعرّض الإمام موسى الكاظم الله للاعتقال عدّة مرات، وغُيّب في غياهب السجون لفترات طويلة حتّى لقب بـ«حليف السجون»(١)

وقد مرّت الإشارة إلى الاعتقال الأول من قبل الحاكم محمد المهدي العبّاسي، إلا أنّه في عهد هارون العبّاسي تنوّعت أساليبه في التضييق على الإمام المنه ما بين الاعتقال، والإقامة الجبريّة إلى التغييب الطويل في المطامير (١) حتى استشهاده في السجن.

وهنا نحن بصدد دراسة الاعتقال الأول الذي تعرّض له الإمام على على يد هارون العبّاسي عام ١٧٩ه في المدينة، ثمّ أمَر هارون بنقله إلى البصرة ليسجن فيها.

وهنا يجب أن نتساءل عن أسباب هذا الاعتقال ودوافعه؟

لقد تبيّن من خلال استقراء الروايات التاريخيّة التي تناولت حادثة سجن الإمام موسى الكاظم عليه أنّ هناك دوافع متعدّدة تقف وراء اعتقاله من السلطة، وقبل استعراضها «ينبغي أن نفرّق بينَ الأسباب الواقعيّة، والأسباب التي كان يتذرّع بها الرشيد لتبرير سلوكه العدائى مع الإمام عليه (٢)

<sup>(</sup>١) الصفار: الثائر والسجن: ص٥١.

<sup>(</sup>٢) المطمورة: الحفيرة تحت الأرض، يوسع أسافلها. أنظر: الزبيدي: تاج العروس: ١٤٥١٧.

<sup>(</sup>٣) المجمع العالمي لأهل البيت: أعلام الهداية، (الإمام الكاظم عليه): ٩/ ١٥٩.

لقد كان هارون يكِنُّ عداءً وحسداً وحقداً على الإمام الكاظم الله لكانته بين صفوف المسلمين، وتوجّسه خيفةً منه على سلطانه وملكه، إذ يمكن أن يُعدِّ ذلك من أهمِّ الدوافع التي تقف وراء سجنه للإمام الله ولكن لا بدَّ من الوقوف على الأسباب الأُحر التي شجّعت هارون على الإقدام على اعتقاله الله والتي تتلخّص بـ:

## أولاً: الوشاية به ﷺ،

كان هناك من سعى إلى هارون بُغية الإيقاع بالإمام الكاظم اللي ومن المؤسف أن نجدَ أنَّ هؤلاء السُّعاة كانوا من أقرباء الإمام الله وقد أشارت الروايات إلى عدّة شخصيّات مارست هذا الدور الخبيث، وهم:

# أولاً: محمّد بن الإمام جعفر الصادق:

هو أخو الإمام الكاظم على وقد كان يُعدُّ من خواصّه، فقد أشارت رواية عليّ بن جعفر، قال: «جاءني محمّد بن إسماعيل بن جعفر بن محمد، وذكر لي: أنّ محمداً بن جعفر دخل على هارون الرشيد، فسلّم عليه بالخلافة، ثمّ قال له: ما ظننت أنّ في الأرض خليفتين حتّى رأيت أخي موسى بن جعفر الله يسلّم عليه بالخلافة»(۱).

# ثانياً: على بن إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق:

هو ابن أخ الإمام الكاظم عليه، جاء في الروايات تفصيل الأمر في سعايته:

«كان السبب في أخذ موسى بن جعفر أنّ الرشيد جعل ابنه محمداً الأمين] في حِجر جعفر بن محمد بن الأشعث (')، فحسده يحيى بن خالد بن

<sup>(</sup>۱) الصدوق: عيون أخبار الرضائيلي: ١/ ٧٢. الزرندي الحنفي: معارج الوصول: ص١٤٤- ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته: الطوسي: الرجال: ص١٧٥.التفرشي: نقد الرجال: ١/١٥.

برمك (۱) على ذلك، وقال: «إن أفضت الخلافة إليه زالت دولتي ودولة ولدي، فاحتال على جعفر بن محمد [بن الأشعث]، وكان يقول بالإمامة (۱)، حتى داخله، وأنِسَ به، وأسرّ إليه، وكان يكثر غشيانه في منزله، فيقف على خبره، ويرفعه إلى الرشيد، ويزيد عليه في ذلك بها يقدح في قلبه، ثمّ قال يوماً لبعض ثقاته: أتعرفون لي رجلاً من آل أبي طالب (۱)، ليس بواسع الحال يُعرِّ فني ما أحتاج إليه من أخبار موسى بن جعفر؟ فدلَّ على عليّ بن إسهاعيل بن جعفر بن محمد، فحمل إليه يحيى بن خالد البرمكي مالاً، وكان الإمام] موسى [لايخ] يأنس إليه، ويصله، وربّها أفضى إليه بأسر اره، فلمّا طلب ليشخص به أحسّ موسى بذلك، فدعاه.

فقال: إلى أين يا ابن أخي؟

قال: إلى بغداد.

قال: وما تصنع؟

قال: عليّ دَينٌ، وأنا مملقٌ (١٠).

قال: فأنا أقضي دينك، وأفعل بك وأصنع.

<sup>=</sup> النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٢/ ١٨٩-١٩٠. الخوئي: معجم رجال الحديث: ٥/ ١٧٤. الأمين: أعيان الشيعة ٤/ ١٥٣- ١٥٤.

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته: الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ١٣٨ / ١٣٣ - ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) عن أسباب اعتناقه مذهب أهل البيت الله ينظر: الكليني: الكافي ١ / ٤٧٥.

<sup>(</sup>٣) كان لأبي طالب وأسرته دور واضح ومهم في مجريات التاريخ الإسلامي حتى خصصت مؤلفات لبيان دورهم منها: مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصفهاني ت ٣٥٦ه، ومناقب آل أبي طالب لابن عنبة ت ٨٢٨ه. طالب لابن شهر آشوب ت ٨٥٨ه، وعمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب لابن عنبة ت ٨٢٨ه. (٤) مملق: أي فقير من المال.أملق الرجل فهو مملق. انظر: ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث: ٣٥٧١٤.

فلم يلتفت إلى ذلك، فعمل على الخروج، فاستدعاه أبو الحسن موسى، فقال له: أنت خارج؟

فقال له: نعم، لا بدّ لي من ذلك.

فقال له: انظر يا ابن أخي! واتَّق الله! لا تؤتم أولادي!

وأمر له بثلاثات دينار وأربعة آلاف درهم، قالوا: فخرج عليّ بن إسهاعيل حتى أتى يحيى بن خالد البرمكي، فتعرّف منه خبر موسى بن جعفر، فرفعه إلى الرشيد، وزاد فيه، ثمّ أوصله إلى الرشيد، فسأله عن عمّه، فسعى به إليه، فعرف يحيى جميع خبره، وزاد عليه، وقال له: إنَّ الأموال تُحمل إليه من المشرق والمغرب، وإنَّ له بيوت أموال، وإنّه اشترى ضيعة بثلاثين ألف دينار، فسهاها اليسيرة، وقال له صاحبها، وقد أحضره المال: لا آخذ هذا النقد ولا آخذ إلا نقد كذا وكذا، فأمر بذلك المال، فرد وأعطاه ثلاثين ألف دينار من النقد الذي سئل بعينه، فسمع منه الرشيد، وأمر له بهائتي ألف درهم ألف دينار من النقد الذي سئل بعينه، فسمع منه الرشيد، وأمر له بهائتي ألف درهم نسبت له على بعض النواحي، فاختار كور المشرق، ومضت رسله لقبض المال، ودخل هو في بعض الأيّام إلى الخلاء، فزحر زحرة، فخرجت حشوته كلُّها فسقطت، وجهدوا في ردّها، فلم يقدروا، فوقع لما به، وجاءه المال وهو ينزع، فقال: وما أصنع به، وأنا أموت؟!».(۱)

<sup>(</sup>١) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٤١٤ - ٤١٥. المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٣٧ - ٢٤٠. ابن الفتال: روضة الواعظين: ص٢١٨ - ٢٢٠. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢٣ - ٢٥. ورواها باختصار: ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٨٠٨.

وفي رواية النوفلي (۱): «فحد تني علي بن الحسن بن علي بن عمر بن علي (۱) بعض مشايخه، وذلك في حجّة الرشيد قبل هذه الحجّة، قال: لقيني عليّ بن إسهاعيل ابن جعفر بن محمد، فقال لي: مالك قد أخملت نفسك! مالك لا تدبّر أمور الوزير؟ فقد أرسل إليَّ، فعادلته وطلبت الحوائج إليه، وكان سبب ذلك أنّ يحيى بن خالد، قال ليحيى بن أبي مريم (۱): ألا تدلّني على رجلٍ من آل أبي طالب له رغبة في الدنيا فأوسِع له منها، قال: بلى، أدلّك على رجلٍ بهذه الصّفة وهو عليّ بن إسهاعيل بن جعفر، فأرسل إليه يحيى، فقال: أخبرني عن عمّك، وشيعته، والمال الذي يحمل إليه، فقال له: عندي الخبر، وسعى بعمّه، وكان من سعايته أنّه قال: من كثرة المال عنده أنّه اشترى ضيعة الخبر، وسعى بعمّه، وكان من سعايته أنّه قال: من كثرة المال عنده أنّه اشترى ضيعة تسمّى البشرية بثلاثين ألف دينار، فلما احضر المال، قال البايع: لا أريد هذا النقد، أريد نقد كذا وكذا، فأمر بها، فصبّت في بيت ماله، وأخرج منه ثلاثين ألف دينار من ذلك النقد، ووزنه في ثمن الضيعة.

قال النوفلي: قال أبي: وكان موسى بن جعفر الله يأمر لعلي بن إسهاعيل ويثق به، حتى ربّها خرج الكتاب منه إلى بعض شيعته بخطّ علي بن إسهاعيل، ثمّ استوحش منه، فلمّ أراد الرشيد الرحلة إلى العراق بلغ موسى بن جعفر: أنّ عليّاً ابن أخيه يريد الخروج مع السلطان إلى العراق.

فأرسل إليه: ما لَكَ والخروج مع السلطان؟

# قال: لأنَّ عليّ ديناً.

<sup>(</sup>۱) هو علي بن محمد بن سليهان النوفلي، ممن روى عن الإمام محمد الجواديلين انظر ترجمته: الطوسي: الرجال: ص٣٨٨.النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٥/ ٤٧٤. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٩٥٧/١٣، ١٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته: النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٥/ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) لم أعثر له على ترجمة.

فقال: دينك على.

قال: فتدبير عيالي؟

قال: أنا أكفيهم.

فأبى إلا الخروج، فأرسل إليه مع أخيه محمد بن إسهاعيل بن جعفر بثلاثهائة دينار وأربعة آلاف درهم، فقال له: اجعل هذا في جهازك ولا تؤتم ولدي».(١)

ثالثاً: محمد بن إسهاعيل بن الإمام جعفر الصادق:

وهو ابن أخ الإمام الكاظم عليه ذكر ابن شهر اشوب: «كان محمد بن إسهاعيل بن الصادق عمّه موسى الكاظم عليه يكتب له الكتب إلى شيعته في الآفاق، فلمّا ورد الرشيد إلى الحجاز سعى بعمّه إلى الرشيد، فقال: أما علمت أنّ في الأرض خليفتين يجبى إليهما الخراج؟ فقال الرشيد: ويلك! أنا ومَن؟ قال: موسى بن جعفر. وأظهر أسراره، فقبض عليه، وحظي محمد عند الرشيد، ودعا عليه موسى الكاظم بدعاء استجابه الله فيه وفي أولاده.

وفي رواية أنّه جاء محمد بن إسماعيل إليه الله السائدن منه، فأذن له، فقال: يا عم أحبّ أن توصيني، فقال: أوصيك أن تتقي الله في دمي، وأعطاه صرّة وصرّة أخرى، وأمر له بألف و خمسائة درهم، فجاء محمد بن إسماعيل إلى الرشيد فدخل عليه، وسعى بعمّه، فأمر له بهائة ألف درهم، فلمّا قبضها دخل إلى منزله، فأخذته الذبحة في جوف ليلته فهات». (٢)

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضاطيخ: ١/ ٧١- ٧٢.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٣٩ – ٤٤٠.

رابعاً: يعقوب بن داود: وهو وزير المهدي العباسي.

ذكر الصدوق ('': "وكان ممن سعى بموسى بن جعفر الله يعقوب بن داود، وكان يرى رأي الزيديّة، ثمّ أورد هذه الرواية: "عن إبراهيم بن أبي البلاد ('')، قال: كان يعقوب بن داود يخبرني أنّه قد قال بالإمامة، فدخلت عليه بالمدينة في الليلة التي أخذ فيها موسى بن جعفر الله فحدّثني أنّه سمع الرشيد يقول عند قبر رسول الله يله كالمخاطب له: "بأبي أنت وأمي يا رسول الله! إنّي اعتذر إليك من أمر قد عزمت عليه، أريد أن آخذ موسى بن جعفر فأحبسه، لأنّي قد خشيت أن يلقي بين أمّتك حرباً تسفك أريد أن آخذ موسى بن جعفر فأحبسه، لأنّي قد خشيت أن يلقي بين أمّتك حرباً تسفك فيها دماؤهم ('')»، وأنا أحسب أنّه سيأخذه غداً، فلما كان من الغد أرسل إليه الفضل بن الربيع ('')، وهو قائمٌ يصلي في مقام رسول الله يَنهُ، فأمر بالقبض عليه، وحبسه». ('')

بعد استعراض الروايات التي تناولت الوشاية بالإمام هلي يمكن تسجيل الحيثيّات الآتية:

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضاهيين: ١/ ٧٢- ٧٣.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته: النجاشي: الرجال: ص٢٢. الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٧٩٣/٠. الفهرست: ص٤٣. الأمين: أعيان الشيعة: ٢/ ٢٣٧. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١/ ١٧٢ - ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) في الأصل (دمائهم) والتصحيح من المقوم اللغوي.

<sup>(</sup>٤) هو الفضل بن الربيع بن يونس بن محمد، ولد سنة ١٣٨ أو ١٤٠ه، كان أبوه حاجب المنصور العباسي، وتولى الفضل حجابة هارون العباسي، وكان صاحب السجن الخاص الذي سجن فيه الإمام موسى الكاظم الله في بغداد، ولما توفي هارون بطوس حمل الأموال والقضيب والخاتم إلى محمد الأمين، ففرح الأمين وقلده أمور الوزارة فغدا يعزل ويعين حتى هجاه الشاعر أبو نؤاس، مات سنة ٧٠٧ أو ٢٠٨ه. ينظر: الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ١٢ / ٢٣٩ - ٣٤١. الذهبي: سير أعلام النبلاء ١٠ / ١٠٩ - ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضائلين: ١/٧.

أولاً: يلاحظ أنّ هناك أكثر من شخصٍ سعى بالإمام علي كما هو واضح، وسنأتي على مناقشة كلّ شخصية على حدة:

١ - محمد بن جعفر: الذي كان أخا الإمام الكاظم عليه. ولعل سبب سعايته كان لأجل المال وحب الدنيا، وقد يكون حسداً لأخيه.

٢- على بن إساعيل: الذي كان ابنَ أخ الإمام الكاظم اللي وقد أظهرت الرواية أنّه على الرغم من اختصاصه بالإمام اللي أذ إنّه كان كاتباً له، وعالماً ببعض أسراره إلّا أنّ حبّ الدنيا والطمع بأموالها قد أضله، فسعى بعمّه على الرغم من أنّ الإمام اللي قد نصحه، ووصله بالمال طالباً إليه أن يتقى الله في دمه.

وجاء في الرواية أنّ يحيى بن خالد قد هيّا مقدّمات اعتقال الإمام طِيرِ فأغرى ابن أخ الإمام الذي كان إمامياً من أخ الإمام للسعاية به، وذلك تنكيلاً بجعفر بن محمد بن الأشعث الذي كان إمامياً من أصحاب الإمام طِيرٍ.

ولا تفوتنا الإشارة إلى الحديث الذي روي عن الإمام الكاظم طبي في ابني أخيه (على ومحمد)، إذ قال علي بن جعفر: سمعت أخي موسى طبي قال: «قال أبي لعبد الله(۱۰): إليك ابني أخيك! فقد ملآني بالسّفَه، فإنّها شِرك شيطان، يعني محمّد بن إسهاعيل بن جعفر، وعلى بن إسهاعيل، وكان عبد الله أخاه لأبيه وأمه». (۱)

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن الإمام جعفر الصادق المنظلة بالأفطح لآنه كان أفطح الرأس أو الرجلين، كان الأكبر من أولاد الإمام جعفر الصادق المنظلة بعد إسماعيل، فلما توفي الإمام جعفر الصادق المنظلة الدّعى عبد الله الأفطح الإمامة، وجلس مجلس أبيه، ولكنه فشل في الإجابة على مسائل امتحن فيها في الحلال والحرام والصلاة والزكاة وغيرها، ومات عبد الله بعد أبيه الإمام جعفر الصادق المنظلة بسبعين يوما، ولم يخلّف ولداً، فرجع أتباعه إلى إمامة الإمام موسى الكاظم المنظم ينظر: النوبختي: فرق الشيعة ص٧٧ - ٨٨، الأشعري القمي: المقالات والفرق ص٨٨ - ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٥٤٢.

وفي ذلك دلالة على علم الإمام الصادق الله بسوء عاقبة هذين إذ ظهر ذلك في سعايتهم بعمّهم عند هارون العبّاسي.

٣- محمّد بن إسماعيل: وهو أخو عليّ بن إسماعيل، ويلاحظ على الروايات التي نقلت خبر سعايته ما يأتى:

أ- تشابه كبير في تفاصيل ما جرى منه وما جرى من أخيه، فإنّه كان مقرباً من الإمام الكاظم لينيخ، وإنّه كان مأمن أسراره، وكان كاتباً له للهيخ، ومن ثَمَ قضية سعايته، ونيته السفر إلى بغداد لأجل ذلك، ونهي الإمام لينيخ له عن السعاية في دمه، ووصله بالمال، وكذلك الطريقة التي مات فيها.

ب- هناك تشابه أيضاً في ما جرى من عمّه محمد بن جعفر في سعايته بالإمام عليه من خلال مقولته «أما علمت أنّ في الأرض خليفتين يُجبى إليهما الخراج»، ولعلّ الخلط هنا حدث من تشابه الأسهاء، فكلاهما يدعى محمّد، وهنا يمكن القول إنّه من المستبعد أن تقع الحوادث نفسها لهؤلاء، ولعلّ خلطاً حدث عند المؤرّخين، فإمّا أن يكون محمد ابن جعفر أو محمد بن إسهاعيل، مع ملاحظة أنّ محمداً بن إسهاعيل هو الذي نقل خبر سعاية عمّه محمد بن جعفر بالإمام عليه إلى عمّه الآخر على بن جعفر، مما يجعل قضية سعاية أخي الإمام (محمد بن جعفر) هي الأقرب للواقع هذا من جانب.

ومِن جانب آخر فإنّه على الرغم من ورود الحديث السابق الذي تنبّأ به الإمام الصادق الله على على ومحمد بن إسهاعيل بأنهما شِرك الشيطان إلا أنّ التشابه في نقل أحداث سعايتهما يجعل من المستبعد وقوع الحادثين بالتفاصيل نفسها المذكورة أعلاه.

ولا بدّ هنا من الإشارة إلى أنّ لبعض العلماء رأياً في الموضوع:

١ - أشار ابن الصبّاغ المالكي (١) إلى هذا المعنى أيضاً بقوله: «إنّه سعى به إليه جماعة».

٢- قال المجلسي<sup>(٢)</sup> في سعاية علي، ومحمد ابني إسهاعيل «ويمكن أن يكون فعل
 كلّ منهما ما نسب إليه».

٣- لم يستبعد السيّد محسن الأمين<sup>(٦)</sup> سعاية الشخصيّات الثلاث بالإمام موسى
 الكاظم علية.

٤- أمّا السيّد الخوئي (١) فكان رأيه في هذه المسالة قولَه بعد أن ترجم لمحمّد بن إسماعيل وذكر خبر سعايته: «تقدّم في عليّ بن إسماعيل بن جعفر نقل هذه القصّة، عن الصدوق، والشيخ المفيد، والشيخ الطوسي في حقِّ عليّ بن إسماعيل دون محمد بن إسماعيل، ومن البعيد جدّاً أن تكون القصّة متكرّرة، وبها أنّ طريق الكافي إلى نقل هذه القصّة صحيح، فالظاهر أنّ ما تقدّم في علي بن إسماعيل ليس بصحيح، ثمّ إنّ محمد بن إسماعيل هذا، كان زمان الصادق هيئ، وقد أوصى له بشيء من ماله».

يُلاحَظ أنَّ السيد الخوئي يستبعد سعاية كلِّ منها؛ لأنّ خبر الأول ليس صحيحاً لتوثيق خبر الثاني، ومن ثمّ يوحي بالطعن في سعاية محمد بن إسهاعيل لأجل المال؛ لأنّ الإمام قد أوصى له بأموال.

ولكنّ الطمع قد يكون غلب عليه، إذ لاحظنا كيف أنّ الإمام الكاظم للله حاول أن يكفيه مؤونته، ويشبع رغبته بالأموال التي وصله بها إلا إنّه طمع بالمزيد!!

٤- أمّا عن سعاية يعقوب بن داود، فقد استبعد الشيخ باقر شريف القرشي

<sup>(</sup>١) الفصول المهمة: ٢/ ٩٥١.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٤٨/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة: ٢/ ١١.

<sup>(</sup>٤) معجم رجال الحديث: ١٦ / ١١٣.

وشايته، قائلاً: "وذكرت بعض المصادر أنّ من جملة الوشاة بالإمام يعقوب بن داود، وهذا قولٌ ضعيف للغاية؛ لأنّ يعقوب قد سجنه المهدي في المطبق (۱) لإطلاقه بعض العلويين، وبقي في السجن طوال خلافة المهدي والهادي، فلمّا ولي هارون الخلافة توسّط في إطلاق سراحه البرامكة، فأخرج من السجن، وقد فقد بصره، فخيّره الرشيد بين المقام في بغداد أو السكني في بعض الأقاليم الإسلامية، فاختار سكني يثرب، فمكث فيها بعيداً عن السياسة مشغولاً بنفسه حتّى وافاه الأجل المحتوم، وبعد هذا فكيف يُظن بوشايته بالإمام؟) (۱).

ولكي يكون حكمنا دقيقاً يفترض أن نقف قليلاً عند ترجمة يعقوب بن داود للخروج برأي في قضية وشايته بالإمام عليه:

هو أبو عبد الله يعقوب بن داود بن عمر بن طهمان، وصف بأنّه كان سمحاً، جواداً، كثير البّر والصدقة، واصطناع المعروف، وكان مقصوداً ممدوحاً، ومدحه أعيان

<sup>(</sup>۱) المطبق: من أهم السجون في العصر العباسي، وقد وردت الإشارة إليه كثيراً في المصادر، وكانت الدولة تستخدمه لإخافة الناس حتى أنّ ابن كثير ذكر أنّ المتوكل هدّد زوّار ضريح الإمام الحسين هي به ويظهر انه سمي بالمطبق لظلمته . ابن حبيب: المحبر ص٤٨٩، اليعقوبي: تاريخ ٢/ ٤٥٩، عريب القرطبي: صلة تاريخ الطبري ص٤٣، ابن كثير: البداية والنهاية ١٠ / ١٣٨، ٢/ ٤٥٩، ١٥٠، ٣٤٧، ابن خلدون ٣/ ٢١١، ٢/ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام موسى بن جعفر: ٢/ ٤٥٥-٤٥٦.

الشعراء (۱) ، كان أبوه كاتباً لنصر بن سيار (۱) والي بني أمية على خراسان، فلمّا كانت أيام يحيى بن زيد الشهيد بن زين العابدين (۱) كان داو ديرسل إليه وإلى أصحابه بها يسمع من نصر بن سيار يحذّرهم، فلمّا مات داو د خرج أو لاده أصحاب أدب وعلم بأيّام الناس وسِيرَهم وأشعارهم، ونظروا فإذا ليست لهم عند بني العبّاس منزلة، فلم يطمعوا في خدمتهم لحال أبيهم من كتابة نصر، فلمّا رأوا ذلك أظهروا مقالة الزيدية (۱)، و دنوا من آل الحسن، وطمعوا أن يكون لهم دولة يعيشون فيها، فكان يعقوب يجول البلاد منفرداً بنفسه، وأحياناً مع إبراهيم بن عبد الله في طلب البيعة لمحمّد بن عبد الله، فلما ظهر محمد

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته: البعقوبي: تاريخ: ۲/ ۲۰۰ - ۲۰۱ . الطبري: تاريخ الرسل والملوك: ٦/ ٣٥٣ - ٣٥٥، ٣٨٥ - ٣٨٠ . الخطيب البغدادي: تاريخ الإسلام: ٣٠٥ - ٣٨١ - ٢٦٦ - ٢٦٦ . الذهبي: تاريخ الإسلام: بغداد: ١٤ / ٢٦٦ - ٢٦٦ . الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٠ / ٢١ - ٢٤، سير أعلام النبلاء: ٨/ ٣٤٥ - ٣٤٩ . الصفدي: الوافي بالوفيات: ٢٨ / ٧١ - ٧٧ ـ ١٧ أمين: أعيان الشيعة: ١/ ١٩٠ . حسن الأمين: مستدركات أعيان الشيعة: ١/ ١٩٠ - ٢٩١ . كاشف الغطاء: أصل الشيعة وأصولها: ص ٣٨٩ - ٣٩٠ . الزركلي: الأعلام: ٨/ ١٩٧ - ١٩٨ . التستري: قاموس الرجال: ١١/ ١١ - ١٣١ . الميانجي: مواقف الشيعة: ٣/ ٢٤١ - ٢٤٤ .

<sup>(</sup>۲) هو الوالي الأموي لخراسان من قبل هشام بن عبد الملك، عرف بالتدبير والدهاء، فتح فتوحاً كثيرة في المشرق، وفي عهده كانت الدعوة العبّاسية، فتمكّن من مطاولة أبي مسلم الخراساني سنيناً، وهو ينتظر المدد من الخلافة الأموية، دون فائدة، حتى مات وهو ينتقل في مدن خراسان سنة ١٩٦٨. تنظر ترجمته: الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٥/ ٦٢٤ – ٢٤٤. الزركلي: الأعلام: ٨/ ٢٣ (٣) هو يحيى بن زيد الشهيد بن الإمام علي بن الحسين زين العابدين المبري بعد مقتل والده توجّه إلى الجوزجان، إلا أنه استشهد. اليعقوبي: تاريخ ٢ / ٣٣١، أبو الفرج: مقاتل الطالبيين ص١٠٠٠ إلى الجوزجان، إلا أنه استشهد. اليعقوبي: تاريخ ٢ / ٣٣١، أبو الفرج: تاريخ الإسلام: ٨/ ٢٩٩ - ٣٠٠٠. الذهبي: تاريخ الإسلام: ٨/ ٢٩٩ - ٣٠٠٠. الزركلي: الأعلام: ٨/ ١٠٩٠

<sup>(</sup>٤) فرقة تنتسب إلى زيد الشهيد بن الإمام علي بن الحسين زين العابدين، ترى أن الإمامة انتقلت من أمير المؤمنين إلى الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم إلى ابنه زيد الشهيد، ثم في كل من حمل السلاح من ذرية الحسن والحسين المؤلد من التفاصيل ينظر: الغريري: الزيدية ص ١٥ وما بعدها، التميمي، زيد بن على (جميع الصفحات).

وإبراهيم ابنا عبد الله كاتبوهما، وخرج يعقوب مع عدد من أخوته مع إبراهيم. (١٠)

وقيل إنَّ يعقوب كان كاتباً لإبراهيم بن عبد الله بن الحسن ('')، فلما قتل محمد وإبراهيم تواروا عن المنصور فطلبهم، فظفر بيعقوب وأخيه وحبسهما في المطبق أيام حياته، وكان معهما في المطبق إسحاق بن الفضل الهاشمي، فلازماه، فلما توفي المنصور منَّ عليهما المهدي فأطلقهما. (")

وبقي المهدي يطلب عيسى بن زيد بن علي (١) والحسن بن إبراهيم بن عبد الله (٥)، فأخبر بأنَّ يعقوب له علمٌ بمكانها، «فسأله عن عيسى، فقيل: وعده بأن يدخل بينه وبينه، فعظمه المهدي، وملأ عينه، واختصّ به، ولم يزل في ارتقاء وتقدّم حتى وزر له، ففوض إليه أزمّة الأمور وتمكّن، فولّى الزيدية المناصب» (١).

وعلى الرغم من تشكيك الطبري(٧) بسعاية يعقوب بعيسى إذ قال بعد أن ذكر لقاء يعقوب بالمهدي «....فسأله عن عيسى بن زيد، فزعم الناس أنّه وعده الدخول بينه

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ: ٦/ ٣٨١. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٦/ ٦٩. الصفدي: الوافي: ٧٧/ ٧١-٧٧.

<sup>(</sup>٢) الصفدى: الوافي بالوفيات: ٢٨/ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) الطبري: تاريخ: ٦/ ٣٨١- ٣٨٣. ابن الأثير: الكامل في التاريخ: ٦/ ٦٩-٧٠. الصفدي: الوافي بالوفيات: ٢/ ٧٩-٧٠.

<sup>(</sup>٤) هو أبو يحيى عيسى بن زيد الشهيد بن الإمام على بن الحسين، ولد في ليلة ميلاد السيد المسيح لذا أسهاه أبوه عيسى، شارك في ثورة محمد وإبراهيم ابني عبد الله بن الحسن ضد المنصور، وكان الأمر إليه بعد إبراهيم، ثمّ اختفى، عرف بالدين والورع والفضل، وعرف بشجاعته، فكان يلقب بميتم الأشبال، لقتله لبوة، ومات عيسى في أيام المهدي، ففرح المهدي كثيراً، وسجد لله شكراً. انظر ترجمته: أبو الفرج: مقاتل الطالبين: ص٢٦٨-٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) انظر ترجمته: الطوسي: الرجال: ص١٧٩. الأمين: أعيان الشيعة: ٤/ ٦٢٧-٦٢٨.

<sup>(</sup>٦) الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٨/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>۷) تاریخ: ٦/ ۳۸۲.

وبينه، وكان يعقوب ينتفي من ذلك إلا أنّ الناس قد رموه بأنّ منزلته عند المهدي إنّما كانت للسعاية بآل علي».

لكن الطبري أكّدوشايته بالحسن بن إبراهيم بن عبدالله بن الحسن إذ روى في ذكر سبب تحويل المهدي للحسن بن إبراهيم من المطبق إلى مكان آخر وحبسه فيه، قوله: "إنّ السبب في ذلك كان أن المهدي لما أمرنا بإطلاق أهل السجون... كان يعقوب بن داود محبوساً مع الحسن بن إبراهيم في موضع واحد، فأطلق يعقوب بن داود، ولم يطلق الحسن بن إبراهيم ساء ظنّه وخاف على نفسه، فالتمس مخرجاً لنفسه وخلاصاً إلى بعض ثقاته، فحفر له سرباً (۱) من موضع مسامتِ (۱) للموضع الذي هو فيه محبوس، وكان يعقوب بن داود بعد أن من موضع مسامتِ (۱) للموضع الذي هو فيه محبوس، وكان يعقوب بن داود بعد أن أطلق يطيف بابن علاثة (۱) وهو قاضي المهدي بمدينة السلام، ويلزمه حتى أنس به، وبلغ يعقوب ما عزم عليه الحسن بن إبراهيم من الهرب، فأتى ابن علاثة، فاخبره أنّ ومنه عنده في إطلاقه إياه، عنده نصيحة للمهدي ...، فلما دخل على المهدي شكر له بلاءه عنده في إطلاقه إياه، ومنا أجمع عليه ثمّ أخبره أنّ له عنده نصيحة ... فأخبره خبر الحسن بن إبراهيم، وما أجمع عليه، وإنّ ذلك كائن من ليلته المستقبلة، فوجّه المهدي من يثق به ليأتيه بخبره، فأتاه عليه، وإنّ ذلك كائن من ليلته المستقبلة، فوجّه المهدي من يثق به ليأتيه بخبره، فأتاه بتحقيق ما أخبره به يعقوب، فأمر بتحويله إلى نصير (۱)، فلم يزل في حبسه إلى أن احتال، بتحقيق ما أخبره به يعقوب، فأمر بتحويله إلى نصير (۱)، فلم يزل في حبسه إلى أن احتال،

<sup>(</sup>١) السرب: بيت في الأرض، والسرب بالتحريك: المسلك في خفية انظر: الجوهري: الصحاح:

١/ ١٤٧. ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث: ٢/ ٣٥٦. ابن منظور: لسان العرب: ١/ ٤٦٥ .

<sup>(</sup>٢) أي مجاور له ابن منظور: لسان العرب ٢ / ٤٦. . . .

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن عبد الله بن علاثة بن علقمة العقيلي، من أهل حران، كان قاضي الجانب الشرقي في بغداد أيام الخليفة العباسي محمد المهدي، وكان يقال له قاضي الجن، اختلف علماء الجرح فيه بين التوثيق والتجريح، مات سنة ١٦٣ أو ١٦٨هـ الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ٣/ ٩٧.

<sup>(</sup>٤) هو مولى المهدي العباسي. ويقال له نصير الوصيف أرسله هارون الرشيد ليخبر موسى الهادي بوفاة المهدي، وكان صاحب البريد. الهادي بوفاة المهدي، وكان صاحب البريد. اليعقوبي: التاريخ ٢/ ٤٠٤، الطبري: تاريخ الطبري ٦/ ٣٥٣، ٢- ٤، ياقوت الحموى: معيد

واحتيل له، فخرج هارباً، وافتُقد فشاع خبره، فطُلب، فلم يُظفر به، وتذكر المهدي دلالة يعقوب إياه كانت عليه فرجاً عنده من الدلالة عليه مثل الذي كان منه في أمره... فدعا به المهدي خالياً، فذكر له ما كان من فعله في الحسن بن إبراهيم أوّلاً ونصحه له فيه، وأخبره بها حدث من أمره، فأخبره يعقوب أنّه لا علم له بمكانه، وأنّه إن أعطاه أماناً يثق به ضمِنَ له أن يأتيه به «فقال له يعقوب: إلْهُ يا أمير المؤمنين عن ذكره، ودع طلبه، فإنّ ذلك يوحشه، ودعني وإيّاه حتى أحتال فآتيك به، فأعطاه المهدي ذلك... فلم تزل منزلته تنمى وتعلو صُعُداً إلى أن صيّر الحسن بن إبراهيم في يد المهدي بعد ذلك»(۱).

وفي موضع آخر، قال الطبري<sup>(۱)</sup>: "ومما حظي به يعقوب عند المهدي أنّه استأمنه للحسن بن إبراهيم بن عبد الله، ودخل بينه وبينه حتى جمع بينهما بمكّة، ولما علم آل الحسن بن علي بصنيعه استوحشوا منه، وعلم يعقوب أنّه إن كانت لهم دولة لم يعش فيها، وعلم أنّ المهدي لا يناظره لكثرة السعاية به إليه، فهال يعقوب إلى إسحاق بن الفضل، وأقبل يربّص له الأمور» وكان شأنه قد عظم عند المهدي حتى خرج كتابه إلى الدواوين أنّ المهدي قد آخي يعقوب بن داود (۱۰).

وكان المهدي قد أمر يعقوب بتوجيه الأمناء في جميع الآفاق، فعمل به، فكان لا ينفذ للمهدي كتابٌ إلى عامل فيجوز حتّى يكتب يعقوب بن داود إلى أمينه وثقته بإنفاذ ذلك(1).

ثمّ أنّ موالي المهدي قد حسدوا يعقوب على مكانته، فأقبلت السعايات فيه، وكثرت

<sup>=</sup> البلدان ۲ / ۳۲۰.

<sup>(</sup>۱) تاریخ: ٦/ ۳۵۳–۵۵۵.

<sup>(</sup>۲) تاریخ: ٦/ ۳۸۳.

<sup>(</sup>٣) الصفدي: الوافي بالوفيات: ٧٨/ ٧٨. ابن خلكان: وفيات الأعيان: ٧/ ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الطبرى: تاريخ: ٦/ ٣٦٩.

الأقوال حول علاقته بإسحاق بن الفضل إذ قالوا للمهدي: البلاد في قبضة يعقوب وأصحابه، إنها يكفيه أن يكتب إليهم، فيثوروا في يومٍ واحدٍ على ميعاد، فيملكوا الدنيا، ويستخلف إسحاق بن الفضل، فملأ هذا القول مسامع المهدي(١).

وقدروى أحد خدم المهدي أنّه كان قائماً على رأس المهدي، إذ دخل يعقوب، فقال: يا أمير المؤمنين! قد عرفت اضطراب مصر، وأمرتني أن ألتمس لها رجلاً، وقد أصبته، قال: مَن هو؟ قال: عمّك إسحاق بن الفضل، فتغيّر المهدي، ورأى يعقوب تغيّره، فقام وخرج، واتّبعه المهدي ببصره، ثمّ قال: قتلني الله إن لم أقتلك!. (٢)

وقيل إنّه قد سعوا فيه، فذكروا للمهدي صلته الأولى بالعلويين، وقيل إنّه أراد اختباره، فطلب منه أن يريحه من شخص سيّاه له من العلويين من ولد فاطمة عنه، فاكتفى يعقوب بأن وكَّل أحد رجاله بالعلوي وأعطاه مالاً وأوعز إليه بالرحيل والاختفاء، فوصل خبره إلى المهدي، فسأله عنه، فقال: مات، فأُخرج إليه العلوي بعد أن ظفر به المهدي، واستشاط غضباً لأنّ يعقوب كذب عليه، فعزله سنة ١٦٧ه، وأودعه في سجن المطبق، وصادر أمواله، وحبس بعض أهله. وبقي محبوساً إلى توليّ هارون العبّاسي، فأخرجه لميله إيّاه في حياة أبيه (٣) وذلك في سنة (١٧٥ه) وكان قد ذهب بصره، فقال له هارون: «يا يعقوب بن داود! والله ما شفع فيك إليّ أحد، غير أنّي حملت الليلة صبية على عُنقي، فذكرت حملك إبّاي على عنقك، فرثيت لك من المحل الذي كنت به، فأخر جتك» (١٠).

<sup>(</sup>١) الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٠/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٠/ ٢٢-٣٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري: تاريخ: ٦/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ٢٦٦/١٤.

وفي روايةٍ أنَّ يحيى بن خالد كان قد شفع له عند هارون، فأخر جه (١) غير أنَّ يعقوب قد ذكر «ثمّ أنَّ يحيى بن خالد تنكّر لي كأنَّه خاف أن أغلب على أمير المؤمنين دونه، فخفته فالمناذنت للحجِّ، فأذِنَ لي (٢٠٠٠).

فأكرمه هارون، ورد عليه ماله، وقرّبه، وخيَّره المقام حيث يريد، فاختار مكة، فأذن له، فأقام بها حتى مات سنة سبع وثهانين ومائة، وقيل سنة اثنتين وثهانين ومائة. (٣)

وقد نسبه بعض العلماء<sup>(٤)</sup> إلى التشيّع<sup>(٥)</sup>، واستدلّوا بموقفه المؤيّد لآل الحسن في ثورتهم ضدّ المنصور، ومن ثمّ إيداعه السجن على أيدي العبّاسيين، وبأنّه كان زيديّاً، وأيضاً إطلاقه لأحد العلويين، أي إنّه كان ذا ميول علويّة.

ولكن من خلال مطالعة أحوال هذا الرجل يتّضح أنّ ولاءه للعلويين قد يكون مشكوكاً فيه، فهو في كلّ مواقفه يتَّبع مصلحته، فأينها تكن كان موقفُه مؤيّداً لها.

فبداية لم ير لنفسه حظوة عند بني العبّاس لذا مال إلى العلويين ظنّاً منه بأنّ الدولة ستكون لهم، فلمّا ظفر بهم المنصور وسجن معهم لم يتوان عن السعاية بهم عند المهدي فور خروجه من السجن، حتى أنّ آل الحسن قد استوحشوا من صنيعه هذا.

فلو كان ما ذكروه دليلاً على تشيّعه! إذن، فما تبرير موقفه من السعاية بعيسي بن زيد

<sup>(</sup>١) ابن خلكان: وفيات الأعيان: ٧/ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد: ٢٦٦/١٤.

<sup>(</sup>٣) الصفدي: الوافي بالوفيات: ٢٨/ ٧٦.

<sup>(</sup>٤) كاشف الغطاء: أصل الشيعة وأصولها: ص٣٨٩-٣٩٠. التستري: قاموس الرجال: 1/ ١٩١. ١٣١-١٣٢. الأمين: أعيان الشيعة: ١/ ١٩١. حسن الأمين: أصيان الشيعة: ١/ ٢٩١. حسن الأمين: مستدركات أعيان الشيعة: ١/ ٢٩١.

<sup>(</sup>٥) عن معنى التشيع ينظر: محمد باقر الصدر: نشأة التشيع، كل الصفحات، كاظم عبد الخفاجي: التشيع في الأندلس ص١٢ - ٢٧.

العلوي أو بالحسن بن إبراهيم العلوي؟! وأمّا عن موقفه من تولية الزيدية المناصب، فلم يتضح إلى أيّ مدى يصح ذلك؟ وكيف وهو الذي سعى بسيّدهم؟! ولو سلمنا بميوله العلوية فهي ليست دليلاً على تشيّعه، إلا أن يصحّ ادّعاؤه فيها بعد بأنّه أصبح إماميّاً.

وفيها يخصُّ ما ذكره الشيخ باقر شريف القرشي من استبعاد وشايته بالإمام الكاظم الله يبدو أنّه رأي قريب من الواقع، لأنَّ يعقوب قد اعتزل السياسة، ولا مصلحة له في السعاية بالإمام الله وقتذاك، وقد يكون أخبر عن نيّة هارون باعتقال الإمام الله فقط، إذ أخبر بعض من وثق به، وهو إبراهيم بن أبي البلاد الذي روى ادّعاء يعقوب بالقول بالإمامة، فهل أصبح إماميّاً في نهاية عمره؟ أو أنّه أظهر ذلك مجاراة لإبراهيم الذي كان إماميّاً؟!

ثانياً: نلاحظ أنَّ تهمة الإمام من الوشاة متباينة، وهي:

ابن خالد البرمكي، وحتى أقرباء الإمام للين بأنّ الإمام يمتلك أموالاً طائلة، وأنّه اشترى ابن خالد البرمكي، وحتى أقرباء الإمام للإبانّ الإمام يمتلك أموالاً طائلة، وأنّه اشترى ضيعة، وتعدد عملات النقد عنده، وأنّ له بيوت أموال، فأثار ضغينة هارون الذي تقتضي سياسته إفقار العلويين، وإنّ فقرهم أحبُّ إليه من غناهم كها جاء في حديثه مع ابنه المأمون الذي شهد في أحد لقاءات أبيه بالإمام الكاظم لله أنّه رأى أباه قد قرّب الإمام للهي واحترمه وعامله بمنتهى الإجلال، واهتم به، ولكنّه عندما بدأ بإعطاء المكافآت المائية جعل نصيب الإمام الكاظم ليه هو الأدنى من بين كلّ من أعطاهم بها لا يتناسب مع منزلته المهي وعندها سأله المأمون قائلاً: «تعطي أبناء المهاجرين والأنصار وسائر قريش وبني هاشم ومَن لا يُعرف نسبُه خمسة آلاف دينار، وتعطي موسى بن جعفر، وقد عظمته وأجللته، مائتي دينار أخسً عطيّة أعطيتها أحداً من الناس؟»

فأجابه هارون مغضباً: «اسكت، لا أمَّ لك، فإني لو أعطيت هذا ما ضمنته له ما كنت آمنته أن يضرب وجهي بمائة ألف سيف من شيعته ومواليه، وفقر هذا وأهل بيته أسلم لي ولكم من بسط أيديهم».(١)

من هنا يتبين مدى خوف هارون العبّاسي من توفّر الأموال بيد أهل البيت الله. (٢) ولا بدّ من الإشارة هنا إلى خطأ ما ادّعاه الذهبي الذي ذكر وهو يترجم للإمام الكاظم الله أنّه «كان سخيّاً، يبلغه عن الرجل أنّه يؤذيه فيبعث إليه بصُرّة فيها الألف دينار، وكان يُصِرُ الصُّر ر مائتي دينار وأكثر ويرسل بها، فمن جاءته صُرّة استغنى، قلت: هذا يدلُّ على كثرة إعطاء الخلفاء العبّاسيين له» (٢).

ويمكن ردّ ادّعائه بها ذكر أعلاه من حيث:

(١) إِنَّ الإِمام عِلِيُّ كانت تُجبى له الأموال الكثيرة من الخمس الذي هو حقُّ لآل النبيّ محمّد يَلِيُّ فضلاً عن الزكاة من مختلف البلدان، فلم يكن بحاجةٍ لأموال العبّاسيين، وكان من سهاته الكرم والسخاء مع جميع الناس، وقد شهد الذهبيُّ نفسُه بذلك.

(٢) إنّ سياسة هارون العبّاسي ومَن سبقه كانت تقوم على سلب الحقوق الاقتصاديّة لأهل البيت الله فضلاً عن الحقوق السياسيّة، وما بقاء فدك بأيديهم إلا شاهدٌ على ذلك، ومن ثَمّ فإنّ كلام هارون مع ابنه أعلاه كان صريحاً لا لبس فيه من أنّه كان يعمل على

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائيج: ١/ ٨٦.

<sup>(</sup>٢) هذه سياسة اتبعت مع أهل البيت الشهدا المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة التي غصبت حقّه فاطمة على السلطة التي غصبت حقّه فاطمة على السلطة التي غصبت حقّه في الخلافة. انظر: النصرالله: مصادرة الحق السياسي والاقتصادي لأهل البيت على (الباب الثاني والثالث)، العواد: السيّدة فاطمة الزهراء - دراسة تاريخية - ص ٤٤٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام: ١٨/١٢.

إفقار أهل البيت، الله خوف الثورة التي يدعمها المال برأيه.

### ثانياً، مقامُ الإمام عليه

اتضح من سعاية محمّد بن جعفر أنّ هارون العبّاسي كان يخشى مقام الإمام اللهمام التضح من سعاية محمّد بن جعفر أنّ هارون العبّاسي ومكانته بين الناس لإيمان بعضهم بأحقيّة الإمام الشرعيّة بالأمر، وقد كان هارون ممن يدرك جيداً هذا الحقّ، ويرى شرعيّته إلا أنّ خوفه على ملكه يمنعه من الاعتراف بذلك علناً وتبين الحادثة في أدناه الأمر بوضوح:

روى المأمون لندمائه قائلاً: «أتدرون مَن علَّمني التشيُّع؟ فانبروا جميعاً قائلين: لا والله لا نعلم!، فقال: علَّمني ذلك الرشيد،... إلى أن قال: إنّه سأل أباه عن الإمام الكاظم للهِ قائلاً: «يا أمير المؤمنين! مَن هذا الرجل الذي عظمته وقمت من مجلسك إليه فاستقبلته، وأقعدته في صدر المجلس، وجلست دونه، ثمّ أمرتنا بأخذ الركاب له».

قال هارون: «هذا إمام الناس، وحجّة الله على خلقه، وخليفته على عباده»، قال المأمون: «أو ليست هذه الصفات كلُها لك وفيك؟ قال هارون: أنا إمام الجماعة في الظاهر بالغلبة والقهر، وموسى بن جعفر إمام حقّ، والله يا بُنيَّ: إنّه لأحقُّ بمقام رسول الله يَنيُ ومن الخلق جميعاً، والله لو نازعتني هذا الأمر لأخذت الذي فيه عيناك، فإنّ الملك عقيم». (١)

ونلاحظ أنّ الساعين بالإمام اللي قد ضربوا على هذا الوتر الذي يثير حفيظة الحاكم العبّاسي هارون مما دعاه لاعتقال الإمام الليخ.

وقد علَّل أحد الباحثين سبب سجن هارون للإمام ﷺ بقوله: «وبلغ هارون أنَّ

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائلين: ١/ ٨٤-٨٦.

الناس يبايعون للكاظم فيها [أي المدينة].. "(() ولعلَّه استشف ذلك من خبر الوشاية بالإمام علي كما ذكر أعلاه .

ثانياً: من الدوافع الأُخر التي دعت الحاكم العبّاسي هارون لاعتقال الإمام هو «احتجاج الإمام ﷺ على هارون بأنّه الأقرب للنبيّ والأولى بخلافته».

ذكر الكليني: «عن بعض أصحابنا قال: حضرت أبا الحسن الأول على « وهارون الخليفة ، وعيسى بن جعفر ، وجعفر بن يحيى بالمدينة قد جاؤوا إلى قبر النبي الله ، فقال هارون لأبي الحسن الله تقدّم ، فأبى ، فتقدّم هارون فسلّم وقام ناحية ، وقال عيسى ابن جعفر لأبي الحسن الله تقدّم ، فأبى ، فتقدّم عيسى فسلّم ، ووقف مع هارون ، فقال جعفر لأبي الحسن الله تقدّم ، فأبى ، فتقدّم جعفر فسلّم ، ووقف مع هارون ، وتقدّم أبو الحسن الله فقال : «السّلامُ عليك يا أبه! أسألُ الله الذي اصطفاك واجتباك وهداك وهدى بك أن يُصلّي عليك » ، فقال هارون لعيسى : سمعتَ ما قال؟ قال: نعم ، فقال هارون : أشهد أنه أبو ه حقاً » . (")

وفي رواية الكراجكي: قال: «إنّه لمّا حجّ الرشيد ونزل في المدينة، اجتمع إليه بنو هاشم، وبقايا المهاجرين والأنصار، ووجوه الناس، وكان في الناس الإمام أبو الحسن موسى بن جعفر الله من الرشيد: قوموا بنا لزيارة رسول الله منهم، ثمّ نهض معتمداً على يد أبي الحسن موسى بن جعفر صلوات الله عليها حتى انتهى إلى قبر رسول الله منه، فقال: «السّلامُ عليكَ يا رسول الله! السّلامُ عليك يا ابنَ عم»!، افتخاراً

<sup>(</sup>١) الزركلي: الأعلام: ٧/ ٣٢١.

 <sup>(</sup>٢) يقصد بأبي الحسن الأول الإمام موسى الكاظم الملية، وبأبي الحسن الثاني الإمام على بن موسى الرضائية، وبأبي الحسن الثالث الإمام على بن محمد الهادي المله.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٤/٥٥٣. وينظر: ابن قولويه: كامل الزيارات: ص٥٥-٥٦، الطوسي: تهذيب الأحكام: ٦/٦، المجلسي: البحار: ٤٨/ ١٣٥–١٣٦.

بذلك على قبائل العرب الذين حضروا معه، واستطالة عليهم بالنسب، قال: فنزع أبو الحسن موسى علي يله السلام عليك يا الحسن موسى علي يله السلام عليك يا أبه! »، فتغيّر وجهُ الرشيد، ثمّ قال: يا أبا الحسن! إنّ هذا لهوَ الفخر ». (١)

# ونلاحظ على الروايات ما يلي:

١ - أنّ موقف الإمام علي في هذه الحادثة بدا واضحاً من أنّه أراد أن ينوِّه بأنّه الأولى بالنبيِّ الأعظم على من هارون والناس جميعهم، وأنّه الأحقُّ بخلافته، ونلاحظ أنّ الإمام على قد أبى أن يتقدّم قبل هارون وعيسى بن جعفر الذي كان والياً على البصرة، وكذلك جعفر بن يحيى البرمكي وزير هارون العبّاسي.

فتركهم على ليدلو كلَّ منهم بدلوه، لعله أدرك أنَّ قصد هارون هو الافتخار والاستطالة بالنسب على جميع الناس، لذا قطع الإمام على عليه ذاك المنى، وأحرج موقفه ببيان أنّه الأولى منه، وما نزع يده الشريفة من يد هارون لحظة تقدّمه لإلقاء التحيّة على النبي على إلا دليل واضح على ذلك.

٢- بدا واضحاً من ردة فعل الحاكم العبّاسي هارون وتغيّر لونه بأنّه استشاط غضباً، وامتلأ حقداً على الإمام بهذا الافتخار، إلّا أنّ نفسه انطوت على مكامن الشرّ للإيقاع به يليّ وبالفعل فإنّ انتقامه كان سريعاً لم يتجاوز ليلةً واحدةً كما سيأتي.

٣- أكد الذهبي أن سبب اعتقال هارون للإمام على يعود للحادثة أعلاه قائلاً:
 «ولعل الرشيد ما حبسه إلا لقولته تلك: السلام عليك يا أبه!، فإن الخلفاء لا يحتملون

<sup>(</sup>۱) كنز الفوائد: ص١٦٦، وقد روى هذا الخبر باختصار: الخطيب: تاريخ بغداد: ٣١/ ٣٠. ابن الأثير: الكامل: ٦/ ١٦٤. ابن خلكان: وفيات الأعيان: ٥/ ٣٠٩ – ٣١٠. المزي: تهذيب الكيال: ٢٩ / ٤٩ – ٥٠. ابن كثير: البداية والنهاية: ١٠ / ١٩٧. الذهبي: سير أعلام النبلاء: ٦/ ٢٧٣ – ٢٧٤. تاريخ الإسلام: ١/ / ١٨٤.

مثل هذا».(۱)

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ بعض المؤرّخين كان قد أضاف تفصيلات أُخر لهذه الحادثة، منها:

«أنّ هارون الرشيد حجَّ وأتى قبر النبيِّ يَنَالَهُ، وحوله قريش ورؤوس القبائل، ومعه موسى بن جعفر، فقال: السّلام عليك يا ابنَ عم!، افتخاراً على من حوله، فقال موسى ابن جعفر في «السّلامُ عليكَ يا أبتِ!»، فتغيّر وجه هارون، وقال: هذا الفخر جداً يا أبا الحسن.

وقال له الرشيد: إنك تزعم أنَّك ابن رسول الله عَلَيْهُ؟

فقال [الإمام]: «... لو أنّ رسول الله الله عُشر، فخطب منك كريمتك هل كنتَ تجيبُه؟».

فقال [الحاكم]: وهل أفتخرُ على العرب والعجم إلا به.

قال [الإمام]: «لكنه لا يخطب إليَّ، ولا أزوِّجه؛ لأنَّه ولدني ولم يلذك».

وقيل: إنّه لقي الرشيد عند الكعبة، فلم يقم له حتى وقف الرشيد على رأسه، فقال: أنت الذي يبايعك الناس؟ قال: نعم! أنا إمام القلوب، وأنت إمام الجسوم». (٢)

وهنا يمكن القول:

إنَّ الإضافات التي ألحقها هذا المؤرِّخ بحادثة لقاء هارون مع الإمام علي عند قبر النبي الله هي جزءٌ من روايةٍ مطوِّلةٍ ذكرت محاججات الإمام علي مع هارون في خبر

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام: ١٢/ ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٩٠٩، المرعشي: شرح إحقاق الحق: ١٩/ ٥٤٢ - ٥٤٣.

طويل نقلته عدّة مصادر.

ومما جاء فيها:

أنّ الإمام موسى بن جعفر علي هو الذي رواها قائلاً: «لما دخلت على الرشيد سلّمت عليه، فردَّ عليّ السّلام، ثمّ قال: يا موسى بن جعفر! خليفتان يجبى إليها الخراج؟! فقلت: ... أُعيذك بالله أن تبوء بإثمي وإثمك، وتقبل الباطل من أعدائنا علينا، فقد علمت أنّه قد كُذِب علينا منذ قُبض رسول الله على ... الله أن دخل في محاججة هارون بعد أن وجّه له الأخير مجموعة من الأسئلة كان من ضمنها السؤال أعلاه إذ سأله هارون]: لِمَ جوزتم للعامّة والخاصة أن ينسبوكم إلى رسول الله على الموسى! إرفع إلينا جوائجك، فقلت له: أوّل حاجة أن تأذن لابن عمّك أن يرجع إلى حرم جدّه وإلى عياله، حوائجك، فقلت له: أوّل حاجة أن تأذن لابن عمّك أن يرجع إلى حرم جدّه وإلى عياله، فقال: ننظر إن شاء الله تعالى». (1)

الذي يهمّنا هو ما أشار إليه النصُّ في آخره، إذ تبيّن منه: أنّ الحادثة وقعت في بغداد إذ إنّ الإمام عليم يطالب هارون بأن يأذن له بالعودة إلى المدينة ليرى عياله.

هل الراوي وهَم باقتطاع جزءٍ من هذه الرواية وإلحاقِها بحادثة لقاء هارون بالإمام عند قبر جده على النص الأخير أُلصق من قبل الراوي بحادثة لقاء الإمام بالحاكم العبّاسي في المدينة؟.

ثالثاً: - عزم هارون على إحكام الأمر من بعده لابنه محمد بن زبيدة الملقّب بالأمين: إذ جاء في النصّ عن «صالح بن علي بن عطية، قال: كان السبب في وقوع موسى ابن جعفر الله إلى بغداد: أنّ هارون الرشيد أراد أن يعقد الأمر لابنه محمد بن زبيدة،

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائيل ٢/ ٧٨ -٨٢. الطبرسي: الاحتجاج: ٢/ ١٦١- ١٦٧. الشامي: الدر النظيم: ص١٦٥- ٦٦٠.

وكان له من البنين أربعة عشر ابناً، فاختار منهم ثلاثة محمد بن زبيدة، وجعله وليَّ عهده، وعبد الله المأمون، وجعل الأمر له بعد ابن زبيدة، والقاسم المؤتمن، وجعل له الأمر بعد المأمون، فأراد أن يحكم الأمر في ذلك، ويشهره شهرة يقف عليها الخاص والعام، فحجّ في سنة تسع وسبعين ومائة، وكتب إلى جميع الآفاق يأمر الفقهاء، والعلماء، والقرّاء، والأمراء أن يحضروا مكّة أيّام الموسم، فأخذ هو طريق المدينة». (١)

#### وللاحظ هنا.

أنَّ هارون عزم على جعل السلطة بيد أولاده من بعده، وأنّه أراد أن يعلن ذلك أمام الناس جميعهم في موسم الحج، ولكنّنا نجدُه يخرج إلى المدينة قبل موسم الحج في شهر رمضان في عمرة، ولعلّ السبب الأهم كان لاعتقال الإمام (للله يعلنه المنافس الخطير له على السلطة، والأحق بالخلافة منه ومن أولاده، فأراد إزاحة هذه العقبة الكؤود من طريقه لتنفذ مخططاته بسلام، لا سيمّا بعد أن رأى وجود الإمام ( لله يمكن تجاهله من الأمّة.

وقد روى عمر بن واقد: «أنّ هارون لما ضاق صدره مما كان يظهر له من فضل موسى بن جعفر طبح، وما كان يبلغه عنه من قول الشيعة بإمامته، واختلافهم في السرّ إليه بالليل والنهار خشي على نفسه وملكه، ففكّر في قتله». (٢) وبالفعل فإنَّ اعتقاله هذا كان مقدّمة لقتله طبح على يدى هارون.

الذي يظهر من سياق هذا الحدث أنّ الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله لم يحضر إلى مكّة كما أمر الخليفة العلماء بالحضور، فعدَّ الخليفة ذلك رفضاً لقراره في تنصيب أولاده من بعده؛ لذا قرّر التخلّص من الإمام عليه.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائية: ١/ ٧٠.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضائية ٢ / ٩٤.

## المبحث الرابع

## ظروف الاعتقال

بدءاً لا بدَّ من بيان تاريخ وقوع حادثة الاعتقال، إذ اختلفت الروايات في ذلك، فبعضها أشار إلى أنَّ الحادثة كانت في عمرة (١) هارون العبّاسي في شهر رمضان من عام ١٧٩ه(٢)، في حين أشارت الروايات الأخر إلى أنّ ذلك وقع في حجّته من السنة نفسها. (٣)

وقد حلّ هذا الإشكال إشارة الطبري(١)، إذ ذكر في حوادث سنة تسع وسبعين ومائة قائلاً: «واعتمر الرشيد في هذه السنة في شهر رمضان... فلما قضى عمرته انصرف إلى المدينة فقام بها إلى وقت الحجّ، ثمّ حجَّ بالناس... ثمّ انصرف على طريق البصرة».

وقال الأشعري<sup>(٥)</sup> والنوبختي<sup>(١)</sup>: «وحمله الرشيد من المدينة لعشر ليال بقين من

<sup>(</sup>١) العمرة: هي السفر إلى بيت الله الحرام في غير أشهر الحج.

 <sup>(</sup>۲) الأشعري: المقالات والفرق ص٩٣، النوبختي: فرق الشيعة ص٨٤، ابن الأثير: الكامل:
 ٦٦٤.١ الخطيب: تاريخ بغداد: ١٣٠/ ٢٩. المزي: تهذيب الكمال: ٢٩/ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ٤١٥. الصدوق: عيون أخبار الرضاطير: ١/ ٧٠. المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٠. ابن الفتال: روضة الواعظين: ص٢٢٠. الاربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢٥. ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) تاريخ: ١٠/ ٧٢.

<sup>(</sup>٥) المقالات والفرق ص٩٣.

<sup>(</sup>٦) فرق الشيعة ص٨٤.

شوال سنة تسع وسبعين ومائة، وقد قدم هارون الرشيد المدينة منصرفاً من عمرة شهر رمضان، ثمّ شَخَص هارون إلى الحجّ وحمله معه، ثمّ انصرف على طريق البصرة فحبسه عند عيسى بن جعفر...».

وقد مرّ بنا كيف أنّ هارون كان قاصداً المدينة لأجل اعتقال الإمام، والتخلّص منه لأجل إحكام الأمر لابنه الأمين، وبعد وقوع حادثة لقاء الإمام علي بهارون عند قبر النبي على النبي على مسجد النبي على مسجد النبي على وأقام الرشيد إلى الليل وصار إلى قبر النبي على أريد أن أفعله وهو أن أحبس موسى بن قائلاً: «يا رسول الله! إني اعتذر إليك من أمرٍ أريد أن أفعله وهو أن أحبس موسى بن جعفر، فإنّه يريد التشتيت بين أمّتك وسفك دمائهم "(۱)، وفي نصّ «وإني أريد حقنها».(۱)

فأمر به، فأُخذ من المسجد مقيداً (٣)، إذ «قبض عليه، وهو عند رأس النبي على قائما يصلي، فقطع عليه صلاته وحُمل وهو يبكي، ويقول: «أشكو إليكَ يا رسول لله! ما ألقى».

وأقبل الناس من كلِّ جانبٍ يبكون ويصيحون، فلم حمل إلى بين يدَي الرشيد شتمه و جفاه».(١)

ومن الغريب أن نجد هارون يستأذن النبي عليه في انتهاك حرمته، والتنكيل بفِلذة كبده، فهل ظنّ أنّ هذا الاعتذار يعفيه من المسؤولية في يوم يخسرُ فيه المبطلون؟!

ونلاحظ القسوة والغِلظة التي مارسها هارون وأتباعه مع الإمام ساعة اعتقاله،

<sup>(</sup>١) المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٣٩. ابن الفتال: روضة: ص٢١٩. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن الصبّاغ: الفصول المهمة: ٢/ ٩٥٢.

<sup>(</sup>٣) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٤١٥. ابن الفتال: روضة: ص٢١٩.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضاهيين: ٢/ ٨٢.

إذ قطعوا عليه صلاته، ولم يمهلوه لإكهالها، وقيدوه، وهو يشكو لجدّه باكياً من انتهاك حرمته، ثمّ إنّ هارون قد أغلظ له القول لما مثل بين يديه وشتمه... مما يفضي عن حقده الدفين تجاه أهل البيت الله وكان كل ذلك أمام مسمع ومرأى من الناس حتى أنّ الرواية أشارت إلى الهيجان العام الذي أحدثه اعتقال الإمام الله مما حدا بهارون انتظار الليل ليهيئ قبّين، فجعل الإمام الله في إحداهما، وغطّاهما بالسقلاط (۱۱)، ووجّه مع كلّ واحد منها خيلاً، فأخذوا بواحدة على طريق البصرة، والأخرى على طريق الكوفة، ليعمّي على الناس أمره، وكان الإمام موسى الله في التي مضت إلى البصرة. (۱۲)

وقد أشارت رواية الصدوق إلى أنّ هارون أخرج قافلة البصرة سرّاً؛ لأنّ الإمام عليم الله على الله على الله المع الله الكوفة فأخرجها علناً أمام الناس (٣).

يُلاحظ أنّ هارون مارس التمويه من خلال القافلتين، فضلاً عن ذلك فإنّه غطّى القافلة التي فيها الإمام على بالسقلاط، وهي ثيابٌ روميّة تكون كُحليّة اللون أو فُستقيّة؛ ليموِّه على الناس أنّها قافلةٌ تجاريةٌ.

أمّا عن الذي رافق الإمام علي إلى البصرة في هذه الرحلة فهو «حسّان السروي» الذي أمره هارون أن يسلّم الإمام الكاظم على إلى واليها وقتذاك، وهو عيسى بن جعفر الني جعفر المنصور(1).

<sup>(</sup>١) السُّقلاط: بلد بالروم تنسب إليه الثياب ولونها كُحلي أو فُستقي. انظر: الطريحي: مجمع البحرين: ٢/ ٣٨٧، الزبيدي: تاج العروس ٥ / ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٤١٥. الصدوق: عيون أخبار الرضائيلين 1/ ٨٢.المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٣٩. ابن خلدون: تاريخ ابن خلدون: ٢/ ٢٣٩. ابن خلدون: تاريخ ابن خلدون: ٤١٠. ابن الصباغ: الفصول المهمة: ٢/ ٩٥٢.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضائلين: ٢ / ٨٢.

<sup>(</sup>٤) هو من وجوه بني العباس، ولي البصرة أيام الرشيد، توفي سنة ١٩٢هـ.انظر ترجمته: =

ولكن من هو حسّان السّروي هذا الذي كُلِّف بهذه المهمّة الخطيرة من قبل هارون؟ في الواقع لم نجد له ذكراً في المصادر إلا في هذه الرواية، ويظهر أنّه من الثقات المأمونين لدى الحاكم العبّاسي حتى تناط به هكذا مهمة من قِبَله.

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ بعض المصادر قد أحجمت عن ذكر كلّ هذه التفاصيل في اعتقال الإمام الله ، حتى أنّها لم تذكر سجنه في البصرة، بل إنّ بعضها قد قال بأنّ هارون قد حمل الإمام الله معه إلى بغداد بعد إتمامه الحبّ في سنة ١٧٩هـ(١)، ولعلّها محاولة لعدم المساس بشخص هارون إذ حرصت هذه المصادر على التمجيد له!!.

يرى الزركلي أنّ هارون قد رافق الإمام اللي إلى البصرة (٢)، وربّما استشفّ ذلك من رواية الطبري بأنّ هارون «انصرف على طريق البصرة». (٣)

ولكن مع هذا فإنّ الروايات تُظهر أنّ هارون قد أمر من رافق الإمام بتسليمه إلى عيسى بن جعفر، وبالفعل قد سلّموه إليه قبل التروية بيوم! (١٠)، فكيف يمكن الجمع بين الأمرين؟! إلا باحتمال عدم حضور عيسى في تلك الفترة مع هارون، أو أنّه عاد

<sup>=</sup>الخطيب: تاريخ بغداد: ١٥٨/١١.

<sup>(</sup>۱) الخطيب: تاريخ بغداد: ۱۳/ ۲۹. ابن الأثير: الكامل: ٦/ ١٦٤. الذهبي: تاريخ الإسلام: ١/ ١٦٤) الخطيب: تاريخ الإسلام: ١/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الزركلي: الأعلام: ٧/ ٣٢١.

<sup>(</sup>۳) تاریخ: ۱۰ / ۷۲.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضاطيين: ١/ ٨٢.

قبل اعتقال الإمام على مع أنّ ذلك مستبعد؛ لأنّ الاعتقال وقع بعد الحادثة مباشرة بيومٍ واحدٍ فقط.

يمكن القول إنّ هارون العبّاسي قدِم مكّة لأداء العمرة، ثمّ قدِم المدينة لزيارة ضريح النبيّ الله وبالتأكيد إلتقى بكبار رجالات المدينة، وفي مقدّمتهم الإمام موسى ابن جعفر لله وقد حدث ما أغاض هارون مما صدر من الإمام لله من مواقف تؤكّد أنّه الأقرب للنبيّ الله من هارون نفسه، مما جعل الخليفة محرجاً أمام كبار رجالات المدينة وغيرهم ممن حضروا زيارة ضريح النبيّ الله معه، هذا فضلاً عمّا محمله من مواقف مسبقة من الإمام موسى الكاظم لله بسبب الوشاية والحسد والحقد؛ لذا قرّر هارون اصطحاب الإمام معه إلى الحجّ، ومن ثمّ عرّج نحو البصرة بنفسه، وسلّمه إلى عيسى بن جعفر حسبها يتضح من روايات الأشعري (۱۱)، والنوبختي (۱۲)، والطبري (۱۳)، أو إنّه سيّره مباشرة نحو البصرة ليتم تسليمه إلى والي البصرة عيسى بن جعفر الذي يتضح أنّه كان مع هارون العبّاسي عند زيارته لمرقد النبيّ الله وتم الاتفاق مع هارون العبّاسي لإرسال مع هارون العبّاسي عند زيارته لمرقد النبيّ المرجوع إلى البصرة.

ولم تفصح المصادر عن تفاصيل تلك الرحلة من المدينة إلى البصرة التي استغرقت (٤٧ يوماً) من (٢٠ شوال لغاية ٧ ذو الحجة)(٤) إلا عن حادثة واحدة، وهي لقاء أحد أصحاب الإمام عبد الله بن مرحوم(٥) بالإمام الكاظم على وهو في طريقه إلى البصرة.

<sup>(</sup>١) المقالات والفرق ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) فرق الشيعة ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبري ١٠ / ٧٢.

<sup>(</sup>٤) الأشعري: المقالات والفرق ص٩٣، النوبختي: فرق الشيعة ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) انظر ترجمته: الطوسي: الرجال: ص٢٣٢، ص٣٤١. التفرشي: نقد الرجال ٣ / ٣٤١. النازي: مستدركات علم رجال الحديث: النازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٥/١٠٦. الخوئي:

لقد روى عبد الله بن مرحوم، قائلاً: «خرجت من البصرة أريد المدينة، فلمّا صرت في بعض الطريق لقيت أبا إبراهيم المنية، وهو يُذهَب به إلى البصرة، فأرسل إليّ، فدفع إليّ كتباً، وأمرني أن أوصلها بالمدينة، فقلت: إلى من أرفعها جعلت فداك؟ قال: إلى ابني عليّ، فإنّه وصيّي والقيّم بأمري، وخير بنيّ». (١)

هنا لدينا وقفة مع الراوي ونصّه! فمَن هو الراوي؟ وما علاقته بالإمام طبيه؟ وما ذا يعنى ما جاء في نصِّه؟.

هو عبدُ الله بن مرحوم الأزديّ (٢) الكوفي (٣)، سمع من الإمام الصادق الله وروى عنه عنه تارةً مباشرة (١)، وتارةً عن ابن سنان (٥)، وروى عن حاتم بن إسهاعيل (١). روى عنه الحسن بن محبوب (٧).

<sup>=</sup> ۱۱/ ٤٣٢ -٣٤٣. عرفانيان: مشايخ الثقات: ص١٧٨.

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائليج: ٢/ ٣٦، المجلسي: بحار الأنوار ٤٩ / ١٥.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: ثواب الأعمال ص٥٩، فضائل الأشهر الثلاثة ص٥٧، من لا يحضره الفقيه ٢ / ٩٦، المحقق ٩٢ المحقق العلامة الحلي: منتهى المطلب ٢ / ٦١٣، الحر العاملي: وسائل الشيعة ١٠ / ٤٨٩، المحقق البحراني: المحدائق الناظرة ١٣ / ٣٨٢، الخوانساري: مشارق الشموس ٢ / ٤٥٤، البروجردي: جامع أحاديث الشيعة ٩ / ٤٥٩.

<sup>(</sup>٣) الطوسي: رجال الطوسي ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: ثواب الأعمال ص٥٩، فضائل الأشهر الثلاثة ص٥٧، من لا يحضره الفقيه ٢ / ٩٣، العلامة الحلي: منتهى المطلب ٢ / ٦١٣، المحقق البحراني: الحدائق الناظرة ١٣ / ٣٨٢، الحوانساري: مشارق الشموس ٢ / ٤٥٤.

 <sup>(</sup>٥) الصدوق: ثواب الأعمال ص١٧٠، المجلسي: بحار الأنوار ٦ / ٢٣٠. وورد عند الكليني
 (أبي سيار)، ويظهر إنه تصحيف. الكافي ٢ / ٩٠، ونقل عنه المازندراني: شرح أصول الكافي ٨ / ٢٥٣، الحر العاملي: وسائل الشيعة ٣/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٦) الزيلعي: تخريج الأحاديث والآثار ١ / ١٣٣.

<sup>(</sup>٧) الكليني: الكافي ٢ / ٩٠، الصدوق: ثواب الأعمال ص٥٩، ١٧٠، عيون أخبار الرضائلين: ٢ / ٣٦، من لا يحضره الفقيه ٢ / ٩٢، العلامة الحلي: منتهى المطلب ٢ / ١٦،

يُعدُّ عبد الله بن مرحوم من أصحاب الإمامين الصادق والكاظم الله (۱)، وفي الوقت الذي وثقه عرفانيان (۲)، عده الجواهري مجهو لا (۲).

ويظهر من هذا النصّ:

١ - أنّ الإمام علي لم يُمنح فرصة توديع عياله وأهل بيته الله أو الوصية لهم، حتى انه لم يلتق بهم.

٢- إن إشارة الإمام علي كانت واضحة لأتباعه بأن الإمام من بعده هو علي بن موسى الرضائي، وربّم أدرك الإمام علي أن مدّة سجنه ستطول؛ لذا أوعز لأتباعه بالرجوع إلى ولده الرضائية.

٣- ولكن كيف تمكن الإمام من الحديث مع ابن مرحوم وإعطائه الكتب؟.. يظهر أنّ المرافقين للإمام لم يكونوا من الشدّة معه، إذ سمحوا له بالالتقاء بمن يريد كما هو الحال مع ابن مرحوم.

٤ - لكن ما المقصود بالكتب هنا؟ هل هي مؤلّفات تعود لأهل البيت هيا؟ أو هي رسائل لوصيّه الإمام الرضاهيي؟.

وهناك تساؤل جدير بالطرح ألآهو: لماذا اختار هارون العبّاسيّ البصرة دون غيرها مكاناً لاعتقال الإمام الكاظم الله على يعود ذلك لتمكّن العبّاسيين من البصرة، فقد كان يتولّاها أحد أفراد الأسرة العبّاسيّة، ألا هو عيسى بن جعفر بن أبي جعفر المنصور الذي يُعدُّ من كبار وجهاء الأسرة العبّاسيّة، ومن هناك يتمُّ قتله لله العيداً عن أهله وأنصاره؟.

<sup>=</sup> المازندراني: شرح أصول الكافي ٨ / ٢٨٣، الحر العاملي: وسائل الشيعة ٣ / ٢٥٥.

<sup>(</sup>۱) الطوسي: رجال ص۲۳۲، ۳٤۱، التفرشي: نقد الرّجال ۳ / ۱٤۱، الخوثي: معجم رجال الحديث ٥ / ١٠٦. الخوثي: معجم رجال الحديث ٥ / ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) مشايخ الثقات ص١٧٨.

<sup>(</sup>٣) المفيد من معجم رجال الحديث ص٩٤٩.

### المبحث الخامس

## وصول الإمام الله إلى البصرة

وصل الإمام ﷺ إلى مدينة البصرة قبل التروية بيوم -أي في (٧ ذو الحجّة عام ١٧٩هـ) – فتمّ تسليمه إلى عيسى بن جعفر بن أبي جعفر نهاراً علانية حتّى عرف ذلك وشاع خبره، فحبسه عيسى في بيتٍ من بيوت المجلس الذي كان يجلس فيه وأقفل عليه(١).

ويبدو من النص أعلاه أنّ موقع السجن الذي حُبس فيه الإمام على قد يكون تابعاً لقصر عيسى بن جعفر (٢)، الذي كان في منطقة الخريبة (٣)، وذكر الشهرستاني أنّ هارون

(١) الصدوق: عيون أخبار الرضائلين: ٢/ ٨٢.

(٢) هو من أشهر قصور العبّاسيين في الخريبة من البصرة، البلاذري: فتوح البلدان ٢ / ٤٣٤.الذي قال فيه محمد بن أبي أمية:

يا وادي القصر نعم القصر والوادي من منزل حاضر إن شئت أو بادي تسرى قسراقسيره والعسيش وافقه والنفسة والنون والملاح والهادي

ابن عساكر: تاريح دمشق ١٣ / ١٣، وقد نزل في هذا القصر الحاكم العبّاسي هارون الرشيد لما قدم البصرة سنة ١٨٠هـ. الطبري: تاريخ ٦ / ٤٦٩. ونزله علي بن أبان أحد قادة صاحب الزنج سنة ٢٥٤هـ. ابن الأثير: الكامل في التاريخ ٨ / ١٤٧.

(٣) الخريبة، تصغير خربة وهي بضم الخاء، وفتح الراء، وهي المدينة السابقة لتمصير مدينة البصرة، والتي كانت بالأصل مدينة أو مسلحة فارسية تمّ إنشاؤها لصدّ هجهات القبائل العربية على المصالح الفارسية في السواد، وغدت الخريبة محلّة من محلّات مدينة البصرة، ونسب إليها بعض أهل العلم، وشهدت الخريبة بعض الأحداث التاريخية على أرضها كمعركة الجمل، ومعارك الحجّاج وابن الأشعث، والزنج، وغير ذلك. لمزيد من التفاصيل عنها ينظر: =

الرشيد حمله من المدينة وحبسه عند عيسي بن جعفر (١).

بل إنّ الإمام طبير قد تعرّض لما هو أشدّ عليه من الحبس والتضييق، إذ يروي محمد بن سليمان النوفلي «قال لي الفيض بن أبي صالح (٣)، فقال: يا أبا عبد الله! لقد سمع هذا الرجل الصالح في أيامه هذه في هذه الدار التي هو فيها من ضروب الفواحش والمناكير ما أعلم و لا أشك أنه لم يخطر بباله». (١)

ومن مظاهر التضييق عليه الله أنّ الوالي عمد إلى وضع الجواسيس والعيون عليه لمراقبة تحرّكات الإمام الله ، إذ جاء في رسالة الوالي إلى هارون: «وقد اختبرته طول مقامه في حبسي بمن حبسته معه عيناً عليه لتنظروا حيلته وأمره، وطويته بمن له المعرفة والدراية، ويجري من الإنسان مجرى الدم». (٥)

ونلاحظ هنا أنَّ الوالي قد هيًّا لمهمة التجسس من كان مختصاً في هذا الأمر لأجل

<sup>=</sup>البكري: معجم ما استعجم ٢ / ٤٩٥، ياقوت الحموي: معجم البلدان ٢ / ٣٦٣، ابن الأثير: النهاية ٢ / ١٥٧. النصر الله: الخريبة، مجلة دراسات البصرة، ص ١٢١-١٥٧.

<sup>(</sup>١) الملل والنحل ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢)الصدوق: عيون أخبار الرضائلية ٢ / ٨٢.

<sup>(</sup>٣) الفيض بن أبي صالح، قيل كان نصرانياً ثمّ أظهر الإسلام، وكان زنديقاً، وهو كاتب عيسى ابن جعفر، وكان من خواص محمد بن سليهان النوفلي. انظر ترجمته: الصفدي: الوافي بالوفيات: ٧٥/ ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضائلي: ٢ / ٨٢ – ٨٣.

<sup>(</sup>٥) ابن الصبّاغ: الفصول المهمة: ٢/ ٩٥٣.

التعرّف على حقيقة ما ينطوي عليه الإمام اللي بنظر السلطة التي عدّته خصماً لها ومتمرّداً يهدّد كيانها.

يظهر من رواية الطبري(١) أنّ هارون العبّاسي بعد أن أكمل حجّه قصد البصرة، ونزل في قصر عيسى بن جعفر بالخريبة، ومن هنا يمكن الاستدلال على أنّ القصد من هذه الزيارة مناقشة أمر الإمام موسى بن جعفر مع والي البصرة عيسى بن جعفر، إذ يظهر أنّ هارون نزل المكان نفسه الذي سجن فيه الإمام عليم.

### نشاطُ الإمام على في مدينة البصرة :

لقد قضى الإمام على عاماً كاملاً في سجن البصرة (٢)، وعلى الرغم من أنّ هذا الوجود المبارك قد قيد وراء قضبان السجن، وغيّب في ظلماته إلا أنّ الإمام على تمكّن من إيصال عطائه منطلقاً من وراء تلك القيود، ليعمّ خيره على أهل البصرة. ويمكن إيجاز الملامح البارزة لوجوده المبارك على وتلخيص ذلك النشاط من خلال النقاط الآتية: -

١ - انقطاع الإمام طبير للعبادة، فكان قد دأب على طاعة الله يصوم نهاره ويقوم ليله، وقضاء جلّ وقته بالدعاء والصلاة والسجود، إذ لم يسأم من السجن، بل عدّه من أعظم

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ الطبري ٦ / ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨.

النعم، وقد سمعه أحد الجواسيس يقول في دعائه: «اللّهم إنّك تعلم أنّي كنتُ أسألك أن تفرّغني لعبادتك، اللّهم وقد فعلت فلكَ الحمد». (١)

إذ كان الدعاء والعبادة سلاحاً أرهب أعداءه، وقد خلّف لنا تراثاً ضخماً في هذا المجال.

٢ لما انتشر خبر اعتقال الإمام الإير أهالي البصرة، هبّ إليه الناس من العلماء وغيرهم، لغرض الاتصال به سرّاً وجهراً، كياسين الزيّات الضرير الذي روى عنه، وصنّف كتاباً نهل محتواه من لقائه بالإمام الله (٢).

و بمن اتصل بالإمام محمد بن سليهان النوفلي راوي حادثة القبض على الإمام على المام علي في المدينة، وتسييره إلى البصرة، وسجنه فيها، ويظهر أنّه أخذ تفاصيل ذلك من الإمام علي.

ولم ينج الإمام الله من الوشاية في البصرة، فقد روى محمد بن سليمان النوفلي (٢) أنّ أحد الشخصيات العبّاسيّة المناوئة له وهو عليّ بن يعقوب (١) الذي كتب لعيسى بن جعفر

<sup>(</sup>١) المفيد: الإرشاد ٢/ ٢٤٠.ابن الفتال: روضة الواعظين: ص٢١٩.ابن شهرآشوب: مناقب آل المفيد: ٣/ ٩٥٤. آل أبي طالب: ٣/ ٤٣٣.الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٢٥.ابن الصبان: الفصول المهمة: ٢/ ٩٥٤. (٢) النجاشي: الرجال: ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) محمد بن سليهان النوفلي، يعدّ من أصحاب الإمام الكاظم المليّة من أهل البصرة، وصف بكثرة العلم. أبو حيان: أخبار القضاة ٢ / ٩٤، ابن ماكولا: إكهال الكهال ١ / ١٨٨، الخوئي: معجم رجال الحديث ٧ / ١٢٠، الجواهري: المفيد من معجم رجال الحديث ص٥٣٤، محمد بن حياة الأنصاري: معجم الرجال والحديث ٢ / ٨٥.

<sup>(</sup>٤) هو علي بن يعقوب بن عون بن العباس بن ربيعة بن عبد المطلب. لم أجد له ذكراً إلا في رواية النوفلي في أعلاه التي ذكرها الصدوق، وعد النهازي جده ربيعة بن عبد المطلب، ولم يتضح لنا مستنده في ذلك. ينظر: الصدوق: عيون أخبار الرضا ٢/ ٨٣، وتقلها عنه المجلسي: بحار الإنوار ٨٤/ ٢٢١، واقتصر النهازي في ترجمته على إضافة عبد المطلب لنسبه عما جاء عند الصفوق=

يعاتبه على تقديمه النوفلي، ويتهم النوفليّ بأنّه من أتباع الإمام موسى بن جعفر الله الأمام أنّ عيسى بن جعفر الله النوفليّ، ألا أنّ عيسى بن جعفر لم يحفل بذلك، وعدَّ ما صدر عن عليّ بن يعقوب هو الحسد للنوفليّ، ويظهر من خلال حوار الفيض بن أبي صالح مع عيسى حول هذه التهمة، أنّ عيسى ينفي ذلك عنه، إذ إنّه لم يجد عنده ما يشير إلى ذلك على الرغم من أنّ عيسى لا يخلو بأحدٍ قدر ما يخلو بالنوفلي (۱).

وهذا يشير إلى مدى السريّة التي يعمل بها أصحاب الإمام الله في البصرة خوفاً من السلطة العبّاسيّة التي لا تألو جهداً في الضرب بيدٍ من حديد على كلِّ خارجٍ عن سلطتها وفكرها.

قال القرشي: «ولما شاع اعتقال الإمام على في البصرة أقبل علماؤها ورواة الحديث إلى الإمام، فاتصلوا به من طريق خفي، وقد رووا عنه بعض العلوم والأحكام... واتصل به جماعة من العلماء البارزين فرووا عنه الشيء الكثير مما يتعلّق بالتشريع الإسلامي»(٢).

ويظهر أنّ أخبار حال الإمام طبي كانت تصل للحاكم العبّاسي أوّلاً بأوّل، ولا بدّ أنّه علم بموقف الوالي منه، ولقائه بالبصريين، ولا نستبعد الوشايات والسعايات ضدّ الإمام طبي، وكذلك ضدّ الوالي ممن يتمنّى عزله عن منصبه، وتولّيه مكانه، فيجعلون من تساهله مع الإمام عذراً للوشاية لدى الحاكم العبّاسي، فعندها أمر الحاكم العبّاسي الوالي بقتل الإمام طبي ".

إلا أنَّ الوالي استشار خواصَّه في ذلك، فحذَّروه من مغبَّة هكذا فعل، فاستصوب

<sup>=</sup>مستدركات علم رجال الحديث ٥ / ٤٩٩.

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضائلي ٢ / ٨٣.

<sup>(</sup>٢) حياة الإمام موسى بن جعفر ٢ / ٤٦٧.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨.

آراءهم، وكتب للحاكم العبّاسي يستعفيه من ذلك قائلاً: «يا أمير المؤمنين! كتبت إليّ في هذا الرجل، وقد اختبرته طول مقامه بمن حبسته معه عيناً عليه، لينظروا حيلته وأمره وطويّته ممّن له المعرفة والدراية، ويجري من الإنسان مجرى الدم، فلم يكن منه سوء قطّ، ولم يذكر أمير المؤمنين إلا بخير، ولم يكن عنده تطلّع إلى ولاية، ولا خروج ولا شيء من أمر الدنيا، ولا دعا قطّ على أمير المؤمنين، ولا على أحدٍ من الناس، ولا يدعو إلا بالرحمة والمغفرة له ولجميع المسلمين مع ملازمته للصيام والصلاة والعبادة، فإن رأى أمير المؤمنين أن يعفيني، أو ينفذ من يتسلّمه منّي، وإلا سرّحت سبيله، فإنّي منه في غاية الحرج»(۱).

عند ذلك سارع هارون، وأمر عيسى بن جعفر بإرسال الإمام إلى بغداد فوراً، خوفاً من إطلاق سراحه، فحمل الإمام بطريقة قاسية إلى بغداد<sup>(۱)</sup>، وفي بغداد بدأت رحلة جديدة لحليف السجون من سجن إلى سجن حتى استشهد بالسمِّ في سجن السنديِّ بن شاهك<sup>(۱)</sup> في ۲۵ رجب سنة ۱۸۳ه<sup>(۱)</sup>.

\*\*

<sup>(</sup>١) القرشي: حياة الإمام الرضائلين ١ / ٨٠، وينظر باختصار: ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضائليُّ ٢ / ٨٣، ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨، القرشي: حياة الإمام الرضائليُّ ١ / ٨٠.

<sup>(</sup>٣) وصف هذا الرجل بكونه شريراً، لم تتمكن الرحمة من قلبه، لا يؤمن بالقيم وتنكر للإمام ومكانته، وقابله بكلّ قسوة وجفاء في مأكله ومشربه، وقيده بثلاثين رطلاً من الحديد. القرشي: حياة الإمام الرضاعيج ١ / ٨٦.

<sup>(</sup>٤) الأشعري: المقالات والفرق ص٩٣، النوبختي: فرق الشيعة ص٨٥، الصدوق: عيون أخبار الرضائلي ٢ / ٨٤. ابن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة ص٣٠٨.

## المبحثُ السادسُ

## أصحابُ الإمام عليه من البصريين

لقد ذكرت الكتب الرجالية (٢٤) شخصيّة بصريّة في عداد أصحابه المبيرة ولم يتضح لدينا هل هناك من تمكّن من الاتصال بالإمام المبير في سجن البصرة ؟ إذ لا يستبعد أنّه قد التقى به في هذه الفترة كثير من أهل البصرة، وأمّا عن كيفيّة سياح السلطة بذلك، فإما أن يكون الاتصال سرّاً أو في مرحلة الانفراج، إذ إنّ الوالي أدرك مكانة الإمام الدينيّة والعلميّة، وبراءته من التُّهم التي وُجِّهت إليه، لذا تأثّر به كثيراً، فأوعز بأن يُجعل تحت تصرّف الإمام علي غرفة ممتازة، وأعلن رسميّاً عن ضيافة الإمام على (١٠)

وندرج في أدناه تراجم موجزة لأصحابه الله من أهل البصرة من العلماء، مع أنّنا لا نقطع باتصالهم كلّهم بالإمام للله أثناء وجوده بالبصرة:

١ - أبو عبد الله أبان بن عثمان الأحمر البجلي(٢)، وقد عرف بالبجلّى؛ لأنّه كان مولى

<sup>(</sup>١) صالح: الإمام موسى الكاظم ألق الفكر وأصالة الانتهاء: ص٩٢.

لقبيلة بَجيلة، أصله كوفي، فقد ذكره ابن سلّام الجُمحي قائلاً: (وأخبرني أبان بن عثمان الكوفي). وفي هذا دلالة على أنّه كوفيٌّ؛ لأنّ ابن سلام من أهل البصرة، وكان أبان يختلف إلى البصرة، ولم يتّضح سبب اختلافه إليها، ألغرض علميٍّ أم لشيءٍ آخر؟.

والملاحظ أنّ وجوده في البصرة ليس وقتيّاً بل استمرّ مدّةً طويلةً، فقد درس بعض كبار البصريين على يديه كأبي عبيدة معمر بن المثني (١)، وأبي عبد الله محمد بن سلام (١).

قال الكَشيّ: أبان بن عثمان الأحر البَجليّ أحد من أجمعت العِصابة على تصحيح

<sup>=</sup>الحر العاملي: وسائل الشيعة ٢٠/ ١١٧، البروجردي: طرائف المقال ١/ ٣٩٣، حسن الصدر: الشيعة وفنون الإسلام ص٣٥٥-٣٦٠. الأمين: أعيان الشيعة ١/ ٢١٥، ٢/ ١٠٠٠. الخاقاني: رجال الخاقاني ص ٢٩- ٢٩١.الطهراني: الذريعة إلى تصانيف الشيعة ٢/ ١٣٦، الزركلي: الأعلام ١/ ٢٧. كحالة: معجم المؤلفين ج ١ ص١. الخوني: معجم رجال الحديث ١/ ١٥٧ - ١٦٩، الغفاري: الكليني والكافي ص ٤٥ - ٤٥. غفاري: دراسات في علم الدراية ص ٢٧٠، جعفريان: المبعث والمغازي والوفاة والسقيفة والردة لأبان بن عثمان ص٧-٣٣. البدري: المدخل إلى دراسة مصادر السيرة النبوية والتأريخ الإسلامي ص ١٥٤- ٤٢٥. عبد الحميد: علم التاريخ ومناهج المؤرخين، ص ١٦٤- ١٦٧. النصراللة: أبان بن عثمان الأحر البجلي: المحميد: علم التاريخ ومناهج المؤرخين، ص ١٦٤- ١٦٧. النصراللة: أبان بن عثمان الأحر البجلي: ص ١-٣٣.

<sup>(</sup>۱) التيمي بالولاء البصريّ النحويّ، من أئمة العلم بالأدب واللغة، ولد في البصرة سنة ١١٠هـ، واستقدمه الرشيد إلى بغداد سنة ١٨٨هـ، كان إباضياً ومن رجال الحديث، وصنّف نحو مائتي كتاب توفي بالبصرة سنة ٢٠٩هـ . انظر: الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ١٣ / ٢٥٢-٢٥٧، الذهبى: ميزان الاعتدال ٤ / ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الجُمحي بالولاء ولد بالبصرة سنة ١٥٠ه ومات ببغداد سنة ٢٣٢ه، يُعدّ من أثمة الأدب وله مصنّفات كثيرة ككتاب طبقات الشعراء وغريب القرآن وغيرها. انظر: الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد ٢/ ٣٩٩-٥٦٨ .

ما يصعُّ عنهم (١٠). وذكر النجاشي (٢) والطوسي (٢) وابن شهر آشوب (١٠) أنَّ أبان روى عن الإمام الصادق (١٠) والكاظم (١) إلله الله .

وقد أكّدت المصادر أنّ أبان بن عثمان له كتاب في السيرة النبويّة بجمع المبتدأ والمغازي والوفاة والسقيفة والردّة (٧٠).

٢- إسحاق بن الفضل بن يعقوب بن سعد بن نوفل بن الحارث بن عبد المطلب الهاشميّ البصريّ، عاصر الإمام الباقر والإمام الصادق والإمام الكاظم الله وهو من الثقات. (^)

<sup>(</sup>١) الطوسي: اختيار معرفة الرجال ١ / ٥٧.

<sup>(</sup>۲) رجال النجاشي ص١٣.

<sup>(</sup>٣) الفهرست ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن شهر أشوب: معالم العلماء ص٦٣. وانظر: التفرشي: نقد الرجال ص٤٣.

<sup>(</sup>٥) انظر مثلا الصدوق: علل الشرائع ١/ ٧، ٦٩، ١٦٦، ٣٤٢، ٢/ ٢٥٥، من لا يحضره الفقيه ٢/ ١٦٥، ١٤٥، ١٤٥، ١٢٥، ١٦٥، ١٢٥، ١٦٥، ٢٦٥، ٢٦٣، ٣٩٣، ٢٦٠ الحوال ص٥١٦، ١٤٥، ٤٤، ٤٥١، ١٦٥، ٤٨٥، ٤٩٠، الامالي ص٥٦، ١١٠، ١٦٠، ٢٦٠، ٢٦٠، ٢٠٠، التوحيد ص٢٦، ١٦٠، ١٤٤، ٣٧٦، ١٤٤، ٢٠٠، ٤٠٠ أواب الأعيال ص٥٦، ١٥٤، فضائل الأشهر الثلاثة ص٠٦، معاني الأخبار ص١١٥، ١١٨، ١٨٠، ٢٣٦. المفيد: المزار ص٣٦، ١٧٥، العلامة الحلي: منتهى الطلب ١/ ١٠. المشهدي: المزار ص٣٣.

<sup>(</sup>٧) النجاشي: رجال النجاشي ص١٣٠. الفهرست ص٥٩. ابن شهر آشوب: معالم العلماء ص٦٣. الصفدي: الوافي بالوفيات ٥/ ٢٠٠، ابن حجر: لسان الميزان ١/ ٢٤. الكنتوري: كشف الحجب والأستار ص٥٩، ٥٣٧. وقد قام رسول جعفريان بجمع أخبار أبان من المصادر التي اعتمدت عليه، لكنّه اقتصر على جانبٍ منه، ونشره في كتيب سيّاه المبعث والمغازي والوفاة والسقيفة والردّة.

<sup>(</sup>A) النجاشي: الرجال: ص٥٦. ضمن الترجمة رقم ١٣١، الطوسي: الرجال: ص٥٦، ابن حجر: لسان الميزان: ١٢٨. الأردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٨٧.النهازي: مستدركات علم=

٣- إسماعيل بن الفضل بن يعقوب بن عبد الله بن الحارث بن نوفل بن الحارث بن عبد الله بن الحارث بن عبد المطلب المدنيّ الهاسميّ البصريّ، وهو من أصحاب الإمام الباقر والإمام الصادق الله، وكان موثوقاً (١٠)، قال النَّجاشي: «روى عن أبي الحسن الله وقال الصادق الله عن كهلٌ من ساداتنا» (٢٠).

٤- إسماعيل بن قتيبة البصريّ: يُعدُّ من أصحاب الإمام الكاظم والإمام الرضائل.

٦- أبو همام إسماعيل بن همام بن عبد الرحمن ابن أبي عبد الله ميمون البصريّ، مولى

<sup>=</sup> رجال الحديث: ١/ ٥٧٧. الابطحي: تهذيب المقال: ص١٥١. الشبستري: الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق ﷺ: ١/ ١٤٥.

<sup>(</sup>١) الكليني: الكافي: ٧/ ٢٤٢. الصدوق: عيون أخبار الرضائيلي: ٢/ ٣١. الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٤٨٢، الرجال: ص١٢٤. الحلي: خلاصة الأقوال: ص٥٣. التفرشي: نقد الرجال: ١/ ٢٢٦. النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ١/ ٢٥٩. الخوثي: معجم رجال الحديث: ٤/ ٢٩٣. الفائق: ١/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الرجال: ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) البرقي: الرجال: ص١٢٢. الطوسي: الرجال: ص٣٥٣. الحلي: الخلاصة: ص٣١٦. ابن داود: الرجال: ص٢١٣. النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ١/ ٦٦٠.

<sup>(</sup>٤) ابن ماكولا: إكمال الكمال: ١٨/٤. الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٥٨/١١، سير أعلام النبلاء: ٨/ ٤٤- ٩٤. الصفدي: الوافي بالوفيات: ٩/ ١١٧. الكتبي: فوات الوفيات: ١/ ٢١٨. الأمين: أعيان الشبعة: ٣/ ٥٠٤- ١٨٤.

كندة، ثقة من أصحاب الإمام الصادق والكاظم والرضائيل.(١١)

٧- أبو علي الحارث بن المغيرة النصريّ من نصر بن معاوية، البصريّ، بيّاع الزّطّي. قال النَّجاشي (١٠): روى عن الإمام أبي جعفر الباقر، وجعفر الصادق، وموسى بن جعفر الكاظم، وزيد بن علي ( قله يُقةٌ بُقةٌ ، وله كتاب. وقد وردت فيه مدائح من الإمام الصادق ( قال ابن حجر: قال علي بن الحكم: كان من أورع الناس ( ٣).

٨- أبو محمد حمّاد بن عيسى بن عبيدة بن الطفيل الجهنيّ البصريّ، أصله من الكوفة وسكن البصرة، قال الكشي: هو ممن أجمعت العصابة على تصحيح ما يصحّ عنه وتصديقه، والإقرار له بالفقه، روى عن أبي عبد الله، وأبي الحسن، والرضائيليّ، وكان متحرّزاً في الحديث، ومن المؤلّفين، قال عنه النّجاشي: كان ثِقةً في حديثه صدوقاً.

دخل على الإمام الكاظم علي فقال له: جعلت فداك ادع الله أن يرزقني داراً وزوجة وخادماً، والحجّ، فدعا الإمام له بذلك، وأضاف إلى دعائه أن يرزقه خسين حجّة، فرزقه الله جميع ذلك، وحجّ خسين عاماً، فلما انتهت الخمسون جاء إلى وادٍ ليغتسل منه، فجاءه سيلٌ عارم فغرق فيه سنة ٢٠٩ه، فسُمِّى غريق الجُحفة (١٠).

<sup>(</sup>۱) البرقي: الرجال: ص١٢٣. النجاشي: الرجال: ص٣٠. الحلي: إيضاح الاشتباه: ص٩١، خلاصة الأقوال: ص٥٧. ابن داود: الرجال: ص٥٦. النازي: مستدركات: ١/ ٦٧٥. الأمين: أعيان الشيعة: ٣/ ٤٣٨. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٠٩/ -١١١.

<sup>(</sup>٢) الرجال: ص١٣٩.

<sup>(</sup>٣) الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٦٢٧ - ٦٢٨، الرجال: ص١٣٢، الفهرست: ص١٢٢. الحلي: خلاصة الأقوال: ص١٢٣. البروجردي: طرائف الرجال: ١/ ١٣٦. البروجردي: طرائف الرجال: ١/ ١٢٨. الخوئي: معجم رجال الحديث: ٥/ ١٨١ - ١٨٥. الأمين: أعيان الشيعة ١٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) البرقي: الرجال: ص١١٦. النجاشي: الرجال: ص١٤٢- ١٤٣. الطوسي:= = الفهرست: ص١١٥. الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٤/ ١٢٩، ميزان الاعتدال: ١/ ٥٩٨. الحلي:

٩- خلف بن سلمة البصريّ: عدّه الطوسي من أصحاب الإمامين الكاظم
 والرضائية، ظاهره كونه إماميّاً، ولم يوقف له على مدح. (١)

• ١ - عبد الرحمن بن أبي عبد الله ميمون، مولى بني شيبان البصريّ، ذكره البرقي في أصحاب الإمام الصادق قائلاً: من أهل البصرة، عربيٌّ من كندة (٢)، روى عن الإمام الباقر والإمام الصادق والإمام الكاظم الله (٣).

۱۱ - أبو خداش، عبد الله بن خداش المهريّ (١) البصريّ، أورده الكليني باسم (المنقري) (١٠)، وذكر النَّجاشي (١) أنّ له دوراً في التأليف فسمّى له كتاباً. عدّه الطوسي تارة من أصحاب الإمام الكاظم ( المنقري (١٠) في أحرى من أصحاب الإمام الجواد ( المنافع الكشي (١٠) .

خلاصة الأقوال: ص١٢٤. الصفدي: الوافي بالوفيات: ١٩ / ٩٣. ابن حجر: تقريب التهذيب: ١/ ٢٣٩، تهذيب التهذيب: ٣/ ١٦. الأردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٢٧٣. الأمين: أعيان الشيعة: ٦/ ٢٢١. الخوئي: معجم رجال: ٧/ ٢٣٦- ٢٥١. المنصوري: النصرة لشيعة البصرة: ص٢٢٢. (١) الطوسي: الرجال: ص٣٥٧. التفرشي: نقد الرجال: ٢/ ٢٠٠. الاردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٢٩٨. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٣٠٤. الأمين: أعيان الشيعة: ٦/ ٣٠٣. القرشي: حياة الإمام موسى بن جعفر: ٢/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) الرجال: ص٧٤.

 <sup>(</sup>٣) النجاشي: الرجال: ص٣٠، في ترجمة ابن ابنه: " إسهاعيل بن همام بن عبد الرحمن بن أبي عبد الله ". الخراساني: إكليل المنهج في تحقيق المطلب: ص٣٢٠. النهازي: مستدركات: ٣/ ٣٨٨. المنصوري: النصرة: ص١٩٧ – ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) نسب الكشي هذه التسمية إلى محله بالبصرة تسمى المهرة، الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٧٤٥/. وأما العلامة الحلي: قال: " مهري منسوب إلى مهرة قبيلة من طي"، إيضاح الاشتباه ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٧/ ٨٧، الطوسي: تهذيب الأحكام: ٩/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٦) الرجال: ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٧٤٥، الرجال: ص٢٣١ - ٣٤٠، العلامة الحلي: خلاصة الأقوال: ص١٩٩. ابن داود: الرجال: ص٢٥٣. التفرشي: نقد الرجال: ٣/ إ

17 – عمر بن محمد بن عبد الرحمن بن أذينة بن سلمة بن الحارث بن خالد بن عائذ ابن سعد بن ثعلبة بن غنم بن مالك بن بهئة بن جديمة بن الديل بن شنّ بن أفصى بن عبد القيس بن أفصى بن حديلة بن أسد بن ربيعة بن نزار بن معد البصريّ. قال النَّجاشي(۱): شيخ أصحابنا البصريين ووجههم، روى عن أبي عبد الله الله مكاتبة، وله دورٌ في التأليف إذ ألف كتاب الفرائض.

وقال عنه الكَشي: ابن أذينة، كوفي، وكان هرب من المهدي، ومات باليمن، فلذلك لم يرو عنه الكثير، ويقال اسمه «محمد بن عمر بن أذينة» غلب عليه اسم أبيه، وهو كوفي مولى لعبد القيس. ذكره الطوسي في أصحاب الإمام الصادق الله والإمام الكاظم الله (٢٠).

ونلاحظ إشارة الكثبي في أعلاه بأنَّ عمر بن أذينة قد هرب من المهدي العبّاسي إلى اليمن، مما يستبعد لقاءه بالإمام الكاظم الله أثناء مدّة سجنه في البصرة؛ لأنّ الإمام سجن في عهد هارون، ولكن ذكرناه لكونه بصريّاً، ويحتمل لقاؤه أو روايته عن الإمام لله في غير مدّة سجنه التي قضاها بالبصرة.

1۳- أبو حفص عمر بن عبد العزيز بن أبي يسار وقيل بشار، المعروف بزحل، البصري، قال النَّجاشي: له كتاب، وقال الكَشي: من أصحاب أبي الحسن موسى الله. ولكنّ الطوسي عدّه فيمن لم يرو عن الأئمة الله(").

الاردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٤٨٣. الحر العاملي: وسائل الشيعة: ٣٠/ ٤٠٩. الأمين: أعيان الشيعة: ٢/ ٣٤٧. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٩٠/١١.

<sup>(</sup>١) الرجال: ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) الطوسي: الرجال: ص٢٥٤، ٣٣٩، الفهرست: ص١٨٤، التفرشي: نقد الرجال: ٣/ ٣٦٢، الطوسي: إكليل المنهج: ص٣٩٩. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٤٣٠. النيازي: مستدركات: ٦/ ٧٧. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١/ ٢١ - ٢٥.

<sup>(</sup>٣) النجاشي: الرجال: ص٢٨٤. الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٧٤٨، الرجال: ص٤٣٤،

1٤ - أبو محمد غياث بن إبراهيم التميمي، الأُسيدي البصريّ، سكن الكوفة، ثِقة، روى عن أبي عبد الله الصادق الله وعن الإمام الكاظم الله كتاب مبوّب في الحلال والحرام. وذكره الطوسي في أصحاب الإمام الباقر الله والصادق الله وقال روى عن أبي الحسن الله وذكره أيضاً فيمن لم يرو عنهم الله (1)

١٥ - الفضل، وقيل: الفضيل بن يسار البصريّ: من أصحاب الإمام الصادق للله والإمام الكاظم للله (١٠)

17- أبو جعفر محمد بن الحسن بن شَمُّون البصريّ: أصله من البصرة، وسكن بغداد، قال النَّجاشي: له كتب. عاش مائة وأربع عشرة سنة، قيل إنّه روى عن ثهانين رجلاً من أصحاب الإمام الصادق الله قيل إنّه سمع من أبي الحسن الله حديثين، وعده الطوسي في أصحاب الإمام الجواد الله و قالة في أصحاب الإمام العسكري الله ، تُوفّي سنة ٢٥٨ه(٣)، ولكنّ التستري صرّح في ترجمته أصحاب الإمام العسكري الله ، تُوفّي سنة ٢٥٨ه (٣)، ولكنّ التستري صرّح في ترجمته أصحاب الإمام العسكري الله ، تُوفّي سنة ٢٥٨ه (٣)، ولكنّ التستري صرّح في ترجمته أصحاب الإمام العسكري الله ، تُوفّي سنة ٢٥٨ه (٣)، ولكنّ التستري صرّح في ترجمته المعالم المعسكري الله ، تُوفّي سنة ٢٥٨ه (٣)، ولكنّ التستري صرّح في ترجمته المعالم المعالم

الفهرست: ص١٧٨. العلامة الحلي: خلاصة الأقوال: ص٣٧٦. التفرشي: نقد الرجال: ٣/ ٣٥٩. الأردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٦٣٥. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٤ / ٤٦ – ٤٧.

<sup>(</sup>۱) النجاشي: الرجال: ص٣٠٥. الطوسي: الرجال: ص٢٦٨، ٢٦٨، ٤٣٥، الفهرست: ص١٩٦. العلامة الحلي: إيضاح الاشتباه: ص٥٦، خلاصة الأقوال: ص٣٨٥. ابن داود: الرجال: ص٥٦٥. التفرشي: نقد الرجال: ٤/٨. الاردبيلي: جامع الرواة: ١/ ٢٥٨. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٥٥٦. النهازي: مستدركات: ٦/ ١٨٦. الخوثي: معجم رجال الحديث: ١٤/ ٥٠٠ لم

<sup>(</sup>۲) النجاشي: الرجال: ۲۹۸. الخوئي: معجم رجال الحديث: ۱۶/ ۳۳۲. الشبستري: الفائق: ۲/ ۳۸۵.

 <sup>(</sup>٣) النجاشي: الرجال: ٣٣٥- ٣٣٦. الطبوسي: الرجال: ص٣٧٩، ٣٧٩، ٣٩١= = الفهرست: ص٣٤٢. العلامة الحلي: خلاصة الأقوال ص٣٩٦. ابن داود: الرجال: ص٢٧٢. التفرشي: نقد الرجال: ٤/ ١٧٥. النازي: مستدركات: ٧/ ٣٠.

<sup>(</sup>٤) قاموس الرجال: ٩/ ١٩٩.

بروايته حديثاً عن الإمام الكاظم لللله.

١٧ - أبو محمد محمد بن سليان بن عبد الله الديلميّ البصريّ (١): عدّه الطوسي في أصحاب الإمام الصادق الله والإمام الكاظم الله والإمام الرضا الله عناب (٢).

١٨- أبو جعفر محمد بن صدقة العنبريّ البصريّ (٣): من أصحاب الإمام الكاظم طبي والإمام الرضاطي ، وذكر النجاشي أنّه ألّف كتاباً عن الإمام موسى بن جعفر طبي.

١٩ - محمد بن عبد الله الجلّاب البصريّ: عدّه الطوسي في رجاله في أصحاب الإمام الكاظم الله (١٠).

٢٠ عمد بن القاسم بن الفضيل بن يسار النهديّ البصريّ (٥): عدّه البرقي في أصحاب الإمام الكاظم (٤٤) قال النّجاشي: ثِقةٌ، هو وأبوه وعمّه العلاء وجدّه الفضيل،

<sup>(</sup>١) ورد عن البرقي بـ "المصري": الرجال: ص١١٧. وورد عن ابن داود بـ " النصري": الرجال: ص٢٧٣، ويظهر انه حدث تصحيف.

<sup>(</sup>٢) النجاشي: الرجال: ص٣٦٥. الطوسي: الرجال: ص٢٨٥، ٣٤٣، ٣٦٣. العلامة الحلي: خلاصة الأقوال: ص٣٩٣، ٤٢١. ابن داود: الرجال: ص٢٧٢-٢٧٦. التفرشي: نقد الرجال: ٢٢٠-٢٢١. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٢/ ٢٠٠. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٣٥/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) النجاشي: الرجال: ص٣٦٤. الطوسي: الرجال: ص٣٤٣، ٣٦٦. ابن داود: الرجال: ص١٧٤. التفرشي: نقد الرجال: ٢/ ٣٣٣. الاردبيلي: جامع الرواة: ٢/ ١٣٢. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٣٥٠. النهازي: مستدركات: ٧/ ١٤٢. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٧/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الطوسي: الرجال: ص٣٤٤. العلامة الحلي: خلاصة الأقوال: ص٣٩٣. ابن داود: الرجال: ص٣٧٣. التفرشي: نقد الرجال: ٢٤٦/. الاردبيلي: جامع الرواة: ٢/ ١٤١. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٣٥١. الخوتي: معجم رجال الحديث: ١٧/ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) النجاشي: الرجال: ص٣٦٢. الطوسي: الرجال: ص٣٦٦. العلامة الحلي: = = خلاصة الأقوال: ص٢٧٣. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٦٦/١٨ - ١٦٩.

روى عن الرضائلي، له كتاب.

٢١- مسعدة بن صدقة، أبو محمد، وقيل: أبو بشير العبدي، وقيل: العبسي البصري ١٠٠٠. قال النّجاشي: روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن الله له كتب منها: كتاب خطب أمير المؤمنين المئلة. عده الشيخ الطوسي من أصحاب الإمام الباقر الله قائلاً: عامي، وأخرى من أصحاب الإمام الصادق المئلة، وقال الكشي: بتريّ ١٠٠.

وكان للسيّد الخوئي رأيٌ وتحقيق حول هذه الشخصيّة، وشكّك في روايته أو صحبته للإمام الباقر عليه معلّقاً على ما ذكره الطوسي قائلاً: «إنّ الشيخ ذكر في أصحاب الباقر عليه أنّ مسعدة بن صدقة عامّي، كها ذكر الكشي أنّه بتريّ، ولم يذكر ذلك في فهرسته، وكذلك النّجاشي، ومن ذلك يظهر أنّ من هو من أصحاب الصادق عليه مغاير لمن هو من أصحاب الباقر عليه والبتريّ العامّي هو الأوّل، دون الثاني الثّقة الذي يروي عنه هارون بن مسلم، وممّا يؤكّد ذلك أنّ النّجاشي ذكر الثاني، وقال: روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن عليه، فإنّ اقتصاره على ذلك يدلُّ على أنّه لم يرو عن الباقر سلام الله علمه، ... ه. (1)

٢٢ - أبو سيّار مسمع بن عبد الملك بن مسمع بن مالك بن مسمع بن شيبان بن

<sup>(</sup>۱) النجاشي: الرجال: ص٤١٥. الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٦٨٧، الرجال: ص١٤٦، ٢. ١٠٥ الرجال: ص١٤٦، النجال: ٣٠٦، الفهرست: ص٢٤٨. ابن داود: الرجال: ص٨١٤. الأردبيلي: جامع الرواة: ٢/ ٢٢٨.النهازي: مستدركات: ٧/ ٤٠٤ – ٤٠٥.

<sup>(</sup>۲) البتريّة من فرق الزيديّة، تصحح بيعة أبي بكر وعمر، سُمّوا بالبتريّة نسبة لأحد زعمائهم واسمه كثير النوا وكان أبتر اليد. ينظر: أبو الفرج: مقاتل الطالبيين ص٣١١، المفيد: أوائل المقالات ص٢٧٧، ابن حمزة: الوسيلة ص٣٧١، السمعاني: الأنساب ١ / ٢٨٠، ابن الأثير: اللباب ١ / ١٨٨، الصفدي: الوافي بالوفيات ٥ / ٢٠١، ١٠ / ٢٤، ٢٤ / ٢٤٧، الطريحي: مجمع البحرين ١ / ١٥١.

<sup>(</sup>٣) معجم رجال الحديث: ١٥١/١٥١- ١٥٣.

شهاب بن قلع بن عمرو بن عبّاد بن جحد، وهو ربيعة بن سعد بن مالك بن ضبيعة بن قيس بن ثعلبة بن عكابة بن صعب بن علي بن بكر بن وائل، أبو سيّار الملقب «كردين»، قال النّجاشي: «شيخ بكر بن وائل بالبصرة ووجهها وسيّد المسامعة، كانَ أوجه من أخيه عامر بن عبد الملك وابنه، وله بالبصرة عقب». (١) كان ثقة جليلًا، من أصحاب الإمام الباقر والصادق والكاظم ( المحتص بالإمام الصادق ( وقال له ( الله المحت المحتك الممر عظيم يا أبا السيّار». له نوادر كثيرة (٢).

٣٣- ياسين الزيّات الضرير البصريّ: قال النَّجاشي: لقي أبا الحسن موسى الله لله ما الله عنه، وصنّف هذا الكتاب المنسوب إليه.

وعده أبو داود في القسم الأوّل المعدّ للمعتمّدين وروى عن الإمام الباقر ((٢٠) عن الإمام الباقر ((٢٠) عني بن عبد الله البصريّ: عدّه البرقي والطوسيّ في رجالهم من أصحاب الإمام الكاظم ((٤٠)

<sup>(</sup>١) الرجال: ص٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) الطوسي: الرجال: ص٣١٣. ابن شهر اشوب: معالم العلماء ص١٢٨. ابن داود: الرجال: ص١٨٩. التفرشي: نقد الرجال ٤/ ٣٧٥- ٣٧٦. الأردبيلي: جامع الرواة ٢/ ٢٣٠- ٢٣١. النمازي: مستدركات ٧/ ٤١٩- ٤٢٠. الخوئي: معجم رجال الحديث: ١٩/ ١٧٣- ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) النجاشي: الرجال: ص٤٥٣. ابن داود: الرجال: ص٢٠١. التفرشي: نقد الرجال: ٥/ ٥٥. البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٣٦٨. النهازي: مستدركات: ٨/ ١٨١. الخوتي: معجم رجال الحديث: ٢١/ ١٣١.

<sup>(</sup>٤) البرقي: الرجال: ص ١٢٠. الطوسي: الرجال: ص ٣٤٦. التفرشي: نقد الرجال: ٥/ ٧٥. الأردبيلي: جامع الرواة: ٢/ ٣٣١.البروجردي: طرائف المقال: ١/ ٣٧٠. الخوئي: معجم رجال الحديث: ٢١/ ٢١.

## الخاتمة

لقد أمضينا الصفحات السابقة في دراسة الوقائع التي تشير إلى أنّ مدينة البصرة قد تشرّ فت بأنْ وطئ ترابها الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله وذلك عام ١٧٩ – ١٨٠ه، إلا أنّه من المؤلم أنّ ذلك حصل قسراً على الإمام الله وأنّه جاء إلى البصرة سجيناً، قد غيّبته قضبان السجون، فعاش أياماً حالكة تحت وطأة التعذيب النفسي عاماً كاملاً.

لقد تمّ ذلك في أيام الحاكم العبّاسي هارون الذي كثر ما يشار إلى عصره بأنّه العصر الذهبيّ للدولة الإسلاميّة، لكنّه في الواقع كان من أسوء العصور على أئمة أهل البيت على وشيعتهم، إذ كان يتحيّن الفرص للإيقاع بالإمام موسى بن جعفر الكاظم علي بدافع الغيرة والحسد والحقد، لعلمه بالمكانة المتميّزة لهذا الإمام في نفوس أبناء الأمّة الإسلاميّة، فتذرّع بأقوال الوشاة واتّهاماتهم للإمام بأنّ له أتباع يدعون له، وأنّ الأموال تحجي إليه من شتّى الأصقاع، فقام سنة ١٧٩ ه بالسفر إلى بيت الله الحرام بقصد الحجّ ظاهراً، ولكنّه كان مبيّتاً القبض على الإمام موسى الكاظم عليه، وإيداعه السجن، وقد فوجئ بمكانة الإمام، ورباطة جأشه، فازداد عليه غيضاً وحنقاً.

وكان قد حجّ معه عددٌ من أفراد البيت العبّاسيّ وولاتهم، ومنهم عيسى بن جعفر والي البصرة، ويظهر أنّه تمّ تداول الرأي فيها يخصُّ الإمام، فكان الرأي تسييره إلى البصرة.

وقد وصل الإمام إلى البصرة في ٧ ذي الحجة سنة ١٧٩هـ، وتمّ إيداعه في سجنٍ خاصً تابع لقصر عيسى بن جعفر، ووضع تحت المراقبة الشديدة، فكان لا يفتح له

الباب إلا مرّتين في اليوم، وأدخل معه الجواسيس يُحصون عليه أنفاسه، فضلاً عن التعذيب النفسيّ، فكان يسمع ألواناً من الفاحشة، إذ تقام حفلات الطرب والفواحش بمسمع الإمام عليه، إيغالاً منه بتعذيبه نفسيّاً.

إلا أنّ الوالي لم يجد ثمّة شيئاً لدى الإمام، وكان جواسيسه يعودون خائبين لا يجدون عند الإمام سوى العبادة والدعاء لسائر المسلمين، وقضاء أوقاته بالصيام والصلاة وتلاوة القرآن.

لكن عيون الحاكم العبّاسي كانت تكتبُ له بكلّ شاردة وواردة، فعلم بتوسعة الوالي على الإمام الله ، حينها أرسل للوالي يأمره بقتل الإمام الله ، لكنّ الوالي لم يجد مسوّعاً لذلك، وكتب للحاكم يشرح له جهوده التي بذلها من أجل استحصال المعلومات حول تحرّكات الإمام الله ضدّ الدولة فلم يجد من ذلك شيئاً، على الرغم من المراقبة الشديدة وكثرة الجواسيس، وخلص الوالي في كتابه إلى أنّه بين أنْ يُطلق الإمام أو يرسله للحاكم في بغداد، لكنّ الحاكم سارع وطالب الوالي بإرساله إلى بغداد، وهناك بدأت صفحة جديدة من صفحات حليف السجون، فمِن سجن لآخر حتى انتهى إلى سجن السنديّ ابن شاهك الذي وضع نهاية لحياة الإمام بأنْ دسً له السمّ سنة ١٨٣ هبرطب مسموم، فمض علي شهيداً.

## المصادر والمراجع

- ابن الأثير: عزّ الدين أبو الحسن على بن محمد ت ١٣٠هـ.
- ١ أسد الغابة في معرفة الصحابة، تح: الشيخ خليل مأمون شيحة، ط٢، دار
   المعرفة، بيروت، ٢٠٠١.
  - ٢- الكامل في التاريخ: دار صادر، بيروت، ١٩٦٦.
  - ابن الأثير: مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد (٥٤٤ ٢٠٦ه).
- ٣- النهاية في غريب الحديث والأثر، تح: أبو عبد الرحمة صلاح بن محمد بن
   عويض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م.
  - الأبطحي: السيّد محمّد على الموحّد
  - ٤- تهذيب المقال في تنقيح كتاب الرجال، ط١، قم، ١٤١٢هـ
    - الإربلي: أبو الحسن على بن عيسى ت ٦٩٣هـ.
  - ٥- كشف الغمّة في معرفة الأئمة، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٥م.
    - الأردبيلي: محمّد بن علي الغرويّ الحائريّ ت ١٠١١هـ.
  - ٦- جامع الرواة، ب.ط، ب.مط، الناشر: مكتبة المحمدي، قم، ب.ت.

- ٧- المقالات والفرق، تح: محمد جواد مشكور، دار إحياء التراث العربي،
   بيروت، ب.ت.
  - ابن أعثم: أحمد الكوفي ت ٣١٤هـ.
  - ٨- الفتوح: تح على شيري، ط١، دار الأضواء، بيروت.ب. ت.
    - الأمين: حسن محسن.
  - ٩- مستدركات أعيان الشيعة، ط٢، دار التعارف، بيروت، ١٤١٨هـ
    - الأمين: السيد محسن ت ١٣٧١هـ.
  - ١ أعيان الشيعة، تح: حسن الأمين، دار التعارف، ببروت، ب. ت.
    - الأنصاري: أبو أسد الله محمد حياة
- ١١- معجم الرجال والحديث، بلا معلومات، نسخة قرص المعجم الفقهي.
  - ـ البحراني: المحقّق يوسف ت ١٨٦هـ.
- ١٢ الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، الناشر: على الآخوندي،
   مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ١٣٧٧.
  - البدري: السيّد سامي
- ١٣ المدخل إلى دراسة مصادر السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي، ط٢،
   مؤسسة طور سينين، بغداد، ١٤٢٧هـ.
  - البرقي: أبو جعفر أحمد بن أبي عبد الله، ت (٢٧٤ه/ ٨٨٧م).
  - ١٤ رجال البرقي، تح: جواد القيّومي، ط١، طهران، ١٤١٩هـ.

- البروجردي: السيّد على أصغر الجابلقي ت ١٣١٣هـ.
- ١٥ طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال، تح: مهدي الرجائي، ط١، جهمن، الناشر: مكتبة المرعشي، قم، ١٤١٠هـ.
  - ـ البروجردي: آقا حسين الطباطبائي . (إشراف).
  - ١٦ جامع أحاديث الشيعة، المطبعة العلمية، قم، ١٣٩٩هـ.
  - البكري: الوزير أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي ت ٤٨٧هـ.
  - ١٧ معجم ما استعجم تح: مصطفى السقا، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٣.
    - البلاذري: أحمد بن يحيى بن جابر ت ٢٧٩هـ.
    - ١٨ فتوح البلدان، ب.ط، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٨م.
      - التستري: الشيخ محمد تقي
    - ١٩ قاموس الرجال، ط١، مط: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ١٤٢٥ه
      - ـ التفرشي: مصطفى بن الحسين الحسيني (ق ١١هـ).
- · ۲- نقد الرجال، تح: مؤسّسة آل البيت لإحياء التراث، ط١، مط ستارة قم، ١٤١٨ه.
  - التميمي: الشيخ رافد
  - ٢١- زيد بن علي، مركز الأبحاث العقائدية، قم، ٢٠٠٨.
    - -الجاحظ: أبو عثمان عمرو بن بحر (١٥٠-٢٥٥)ه
- ٢٢- كتاب البرصان والعرجان والعميان والحولان، تح وشرح عبد السلام

- محمد هارون، دار الرشيد، بغداد، ١٩٨٢.
  - ـ جعفريان: رسول.
- ٢٣ المبعث والمغازي والوفاة والسقيفة والردة لأبان بن عثمان الأحر، ط١،
   مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٧هـ.
  - ـ الجواهري: محمد.
  - ٢٤- المفيد من معجم رجال الحديث، ط٢، مكتبة المحلاتي، قم، ١٤٢٤هـ
    - الجوهري: إسهاعيل بن حمّاد ت (٣٩٣ه/ ٢٠٠٣م).
- ٢٥- الصحاح، تح: أحمد عبد الغفور، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧م.
  - ابن حِبّان: أبو حاتم محمد ت٣٥٤.
- ٢٦ الثِّقات، ط١، مط دائرة المعارف العثمانية، نشر مؤسّسة الكتب الثقافيّة، ١٩٧٣ م.
- ۲۷ مشاهير علماء الأمصار، تح: مرزوق علي، ط١، دار الوفاء، ب.مكا، ١٩٩١.
  - ابن حبيب: محمد البغدادي ت ما بعد ٢٧٩هـ
- ۲۸ المحبر،تح: ایلزة لیختن شتیز، المکتب التجاري للطباعة والنشر،
   بروت، ۱۹٤۲.
  - ابن حجر: أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد (٧٧٣-٥٥٨).

- ٢٩ تقريب التهذيب، ط١، دار الفكر، ب.مكا، ١٩٨٤م.
- ٣٠- تهذيب التهذيب، تح: مصطفى عبد القادر، ط٢، بيروت، ١٩٩٥م.
  - ٣١- لسان الميزان، ط٢، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ١٩٧١م.
    - ـ ابن حجر الهيتمي: أحمد بن حجر المكي ت ٩٧٤هـ.
- ٣٢- الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بروت، ١٩٩٩.
  - -ابن أبي الحديد: عزّ الدين عبد الحميد بن هبة الله المدائني (٥٨٦-٢٥٦ه).
- ٣٣- شرح نهج البلاغة، تح: محمد أبو الفضل، ط١، دار الجيل، بيروت، ١٩٨٧.
  - -الحرّ العاملي: محمد بن الحسن ت٤٠١١هـ
- ٣٤- وسائل الشيعة، تح: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط٢، قم، ١٤١٤.
  - الحسني: هاشم معروف.
- ٣٥ سيرة الأثمة الإثني عشر: ط٥،مط: شريعت، انتشارات المكتبة الحيدرية، 127٧ هـ
  - الحلبي: أبو الصلاح ت ٤٤٧ هـ
- ٣٦- تقريب المعارف، تح: فارس الحسون،ب.ط،ب.مط.ب.مكا،١٤١٧ ه
  - الحلّي: العلامة الحسن بن يوسف بن على بن المطهر ت ٧٢٦هـ.
    - ٣٧-إيضاح الاشتباه: تح: محمد الحسون، ط١، قم، ١٤١١هـ.

- ٣٨- خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، تح: جواد القيومي، ط٢، مط: باقرى، مؤسسة نشر الفقاهة، ب. مكا، ١٤٢٢ه
- ٣٩ منتهى المطلب، مقابلة: حسن بيشنهاز، الناشر: حاج أحمد، تبريز،١٣٣٣هـ.
  - ابن حمزة الطوسي: عماد الدين أبو جعفر محمد بن علي ت ٥٦٠هـ.
- ٤ الثاقب في المناقب، تح: نبيل رضا علوان، ط٢، أنصاريان، قم، ١٤١٢هـ.
- ١٤ الوسيلة إلى نيل الفضيلة، تح: محمد الحسون، ط٢، مكتبة بصيرتي، قم، ١٣٩٧هـ.
  - الحموي: أبو عبد الله ياقوت ت ٦٢٦هـ.
- ٤٢ معجم الأدباء، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، ط١، بيروت، ١٩٩١.
  - ٤٣- معجم البلدان، ب.ط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٧٩م.
    - الحميري: أبو العبّاس عبد الله بن جعفر (ق ٣هـ).
- 33- قرب الإسناد، تح: مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط١، مط: مهر، قم، ١٤١٣ه.
  - ابن حيّان: محمد بن خلف ت ٢٠٦هـ
  - ٥٥ أخبار القضاة، بيروت، عالم الكتب، ب.ت.
    - حيدر: أسد

- ٤٦- الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، دار الكتاب الإسلامي، ط٣، ٢٠٠٥.
  - الخاقاني: الشيخ على ت ١٣٣٤هـ
  - ٤٧ رجال الخاقاني، تح: محمد صادق بحر العلوم، ط٢، قم، ١٤٠٤هـ
    - الخراساني: محمد جعفر بن محمد طاهر الكرباسي ت١١٧٥ ه
- ٤٨- إكليل المنهج في تحقيق المطلب،تح: السيد جعفر الإشكوري،ط١،مط دار الحديث، قم،١٤٢٥ه
  - الخزاز: أبو القاسم علي بن محمد بن علي القمي ت (ق ٤هـ).
- ٤٩ كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثني عشر، تح: عبد اللطيف الحسيني، ب.ط، مط: الخيّام، الناشر: بيدار، قم، ١٤٠١ه.
  - الخطيب البغدادي: أبو بكر أحمد بن علي ت ٦٣ ٤هـ.
- ٥- تاريخ بغداد، تح: مصطفى عبد القادر، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م.
  - الخفاجي: كاظم عبد نتيش.
- ٥١ التشيّع في الأندلس، أطروحة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب،
   جامعة البصرة، ٢٠٠٩.
  - ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمد ت ۸۰۸ه/ ١٤٠٦م.
- ۲۵ العبر وديوان المبتدأ والخبر، ط٤، دار إحياء التراث، الناشر: مؤسسة
   الأعلمي، بيروت، ١٩٧١م

- ابن خلكان: أبو العباس احمد بن محمد (٢٠٨ \_٦٨١هـ).
- ٥٣ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عباس، ب.ط، دار الثقافة، لبنان، ب.ت.
  - الخوانساري: العلامة حسين بن جمال الدين محمد ت ١٠٩٩هـ.
- ٥٤ مشارق الشموس في شرح الدروس، (طبعة حجرية)، مؤسّسة آل البيت الله التراث، ب.ت.
  - الخوئي: السيّد أبو القاسم الموسوي ت ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
  - ٥٥ معجم رجال الحديث، تح: لجنة التحقيق، ط٥، ب.مكا، ١٩٩٢م.
    - ابن خيّاط: أبو عمرو خليفة بن خياط ت ٢٤٠هـ
    - ٥٦ تاريخ خليفة، تح: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ١٤١٤هـ.
    - ابن داود الحلي: تقي الدين الحسن بن علي (فرغ من كتابته ٧٠٧هـ).
      - ٥٧ رجال أبي داود، ب.ط، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٢٩هـ.
    - -الذهبي: أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد (٧٤٨ه / ١٣٤٧م).
- ٥٨ تاريخ الإسلام: تح: عمر عبد السلام،ط١، دار الكتاب العربي،
   بروت، ١٩٨٧...
- ٥٩ سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنـؤوط حسين الأسـد، ط٩،
   مؤسّسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٣م
- ٦- ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تح: علي محمد البجاوي، ط١، دار

المعرفة، بيروت، ١٣٨٢هـ

- -الراوندي: قطب الدين أبو الحسين سعيد بن هبة الله قطب الدين ت ٥٧٣هـ.
- ٦١ الخرائج والجرائح، تح: مدرسة الإمام المهدي(عجل الله فرجه)، ط١،
   قم، ١٤٠٧هـ.
  - الريشهري: محمد.
  - ٦٢ ميزان الحكمة، دار الحديث، ط٢، ١٤١٦هـ
    - الزبيدي: محمد مرتضى ت ١٢٠٥هـ.
  - ٦٣- تاج العروس من جواهر القاموس، منشورات مكتبة الحياة، بيروت.
    - الزركلي: خير الدين ت ١٤١٠هـ
    - ٦٤- الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م.
    - -الزرندي: جمال الدين محمد بن يوسف الحنفي ت ٧٥٧هـ.
- ٦٥ معارج الوصول إلى معرفة فضل آل الرسول والبتول، تح: محمد كاظم
   المحمودي، ط١، مجمع إحياء الثقافة الإسلامية، ١٤٢٥هـ
  - ـ الزيلعي: ت ٧٦٢هـ.
- 77 تخريج الأحاديث والآثار، تح: عبد الله بن عبد الرحمن السعد، دار ابن خزيمة، الرياض، ١٤٢٤هـ.
  - این سعد: محمد ت ۲۳۰ه.
  - ٦٧ الطبقات الكبرى، ب.ط، دار صادر، بيروت، ب.مكا.

- -السمعاني: أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور ت ٥٦٢ / ١١٦٦م.
- ٦٨- الأنساب، تعليق: عبد الله عمر البارودي، ط١، دار الجنان، بيروت،
   ١٩٩٨م.
  - السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن ت ٨٤٩-١١٩هـ.
  - ٦٩ لبّ اللباب في تحرير الأنساب، دار صادر، بيروت، ب. ت.
  - ٧٠- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، ط٢، دار الفكر، ١٩٧٩.
- ٧١ تاريخ الخلفاء، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، ب.ط، منشورات الشريف الرضى، ب.مكا، ب.ت.
  - الشامي: جمال الدين يوسف بن حاتم (ق٧ه).
- ٧٢-الدرّ النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط١، قم، ١٤٢٠ه.
  - -الشبسترى: عبد الحسين.
  - ٧٣ الفايق في رواة وأصحاب الإمام الصادق، ط١، قم، ١٤١٨هـ.
  - الشريف المرتضى: أبو القاسم علي بن الحسن علم الهدى (٣٥٥-٢٦٦ه).
- ٧٤- الشافي في الإمامة، تح: عبد الزهراء الخطيب، مؤسّسة الصادق، ط٢، طهران، ٢٠٠٦م.
  - -ابن شهر آشوب: محمد بن علي ت٥٨٨هـ.
  - ٧٥ معالم العلماء، تقديم: محمد صادق آل بحر العلوم، النجف، ١٩٦١.

- ٧٦ مناقب آل أبي طالب: تح: لجنة في النجف، النجف، ١٣٧٦.
  - صاحب المعالم: الشيخ حسن بن زين الدين ت ١٠١١هـ.
- ٧٧ التحرير الطاووسي: تح: فاضل الجواهري، ط١، قم، ١٤١١هـ.
  - صالح: نبيل.
- ٧٨- الإمام موسى بن جعفر اللي القرائق الفكر وأصالة الانتهاء، ط١، نشر: مركز
   الغدير، بيروت، ١٩٩٩ م.
  - -ابن الصبّاغ المالكي: نور الدين على بن محمد ٧٨٤-٥٥٥هـ.
- ٧٩ الفصول المهمة في معرفة الأئمة، تح: سامي الغريري، ط١، قم،
   ١٤٢٢هـ.
  - . الصدر: السيد حسن
- ٨٠ الشيعة وفنون الإسلام، تحقيق: السيد مرتضى المير سجادي، ط١،
   مؤسسة السبطين العالمية، قم، ١٤٢٧هـ.
  - الصدر: السيد الشهيد محمد باقر (ت ١٩٨٠ م).
- ٨١- نشأة التشيع، تح: عبد الجبار شرارة، ط١،مركز الغدير للدراسات الإسلامية، ١٩٩٣.
  - الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي بن الحسن بن بابويه القمي ت ٣٨١هـ.
- ۸۲ الأمالي، تح: قسم الدراسات الإسلامية، ط۱، مؤسّسة البعثة، قم،
   ۱٤۱۷.

- ٨٣- التوحيد: تح: هاشم الحسيني، قم،١٣٨٧هـ.
- ٨٤ ثواب الأعمال، ط٢، منشورات الرضي، قم، ١٣٦٨.
- ٨٥ الخصال، تح: على أكبر الغفاري، ب.ط، ب.مط، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ١٤٠٣هـ.
- ٨٦ علل الشرائع، قدم له: محمد صادق بحر العلوم، ط١: شريعت،
   منشورات الشريف الرضى، قم، ١٤٢١هـ.
- ٨٧- فضائل الأشهر الثلاثة، تح: ميرزا غلام رضا، ط٢، دار المحجة البيضاء، ١٩٩٢.
- ۸۸- عيون أخبار الرضائلي، ط١، مط شريعت،المكتبة الحيدرية، قم، ١٤٢٥هـ.
  - ٨٩- معاني الأخبار، صحّحه: علي أكبر الغفاري، ب.ط، قم، ١٣٦١.
  - ٩ من لا يحضره الفقيه، صححه: على أكبر الغفاري، ط٢، قم، ١٤٠٤هـ. -الصفّاد: حسن.
- ٩١ الثائر والسجن، دراسة في حياة الإمام الكاظم ﷺ، ط١، مؤسسة الوفاء، بيروت، ١٩٨٦م.
  - -الصفدي: خليل بن أيبك ت ٧٦٤.
- ٩٢ الوافي بالوفيات: تح: أحمد الأرنـؤوط، تركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت، ٢٠٠٠.
  - ابن طاووس: أبو القاسم رضي الدين علي بن موسى بن جعفر بن محم

ت١٦٤ه.

- ٩٣ الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، ط١، مط الخيام، قم، ١٣٩٩هـ.
  - -الطبرسي: أبو على الفضل بن الحسن ت ٤٨ ٥هـ.
  - ٩٤ إعلام الورى بأعلام الهدى، تح: ط١، ستارة، قم، ١٤١٧هـ.
- الطبرسي: أبو منصور أحمد بن علي بن أبي طالب، ت نحو ٥٦٠ه/ ١١٦٥م.
  - ٩٥- الاحتجاج، ب.ط، مؤسّسة الأعلمي، بيروت، ب.ت.
    - ـ الطبري: أبو جعفر محمد بن جرير ت ١٠هـ.
- 97 تاريخ الرسل والملوك، راجعه: صدقي جميل العطار، ط٢، دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م.
  - الطبري الصغير: أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم (ق ٥هـ).
  - ٩٧ دلائل الإمامة، تح: قسم الدراسات الإسلامية، ط١، قم، ١٤١٣ه.
    - الطريحي: فخر الدين ت١٠٨٥هـ.
- ٩٨ مجمع البحرين، تح: أحمد الحسيني، ط٢، مكتب نشر الثقافة الإسلامية، 8٠٨ مجمع البحرين، تح: أحمد الحسيني، ط٢، مكتب نشر الثقافة الإسلامية،
  - ـ ابن طلحة الشافعي: كمال الدين أبو سالم محمد (٢٥٢ه/ ١٢٥٤م).
- 99 مطالب السؤول في مناقب آل الرسول،مؤسّسة البلاغ،ط١، بيروت، ١٩٩٩.
  - -الطهراني: آغا بزرك

- ١٠٠ الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ط٣، دار الأضواء، ببروت، ١٩٨٣.
  - الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن (٢٠٠هـ).
- ۱۰۱ اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي)، تح: مير داماد الاسترابادي محمد باقر الحسيني السيد مهدي رجائي، مط: بعثت، الناشر: مؤسّسة آل البيت، قم، ١٤٠٤هـ.
- ١٠٢ الأمالي، تح: علي أكبر غفاري بهراد جعفري، ب.ط، دار الإسلامية، طهران، ١٣٨٠ (ه. ش).
- ۱۰۳ تهذیب الأحكام، تح: حسن الخرسان، تصحیح محمد الآخوندي، ط٤، مط: خورشید، دار الكتب الإسلامیة، قم، ۱۳٦٥ (ه.ش).
- ۱۰۶ رجال الطوسي، تح: محمد صادق آل بحر العلوم، ط۱، مط: الحيدرية، النجف، ١٩٦١.
- ۱۰۵ الفهرست، تح: جواد قيومي، ط۲، مط: باقري، مؤسّسة نشر الفقاهة، ب.مكا، ۱٤۲۲هـ.
- ١٠٦- الغيبة، تح: عباد الله الطهراني، على أحمد ناصح، ط١، مط: بهمن، الناشر: مؤسّسة المعارف الإسلامية، قم، ١٤١١هـ.
  - ابن عبد البر: أبو عمرو يوسف القرطبي ت ٤٦٣ه
- ١٠٧- الاستيعاب في أسماء الأصحاب، بهامش الإصابة في تمييز الصحابة، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٩.
  - عبد الحميد: صائب

- ۱۰۸ علم التاريخ ومناهج المؤرخين، ط۱، بيروت، ۲۰۰۱هـ.
  - عرفانيان: الميرزا غلام رضا
- ١٠٩ مشايخ الثقات: ط١، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧ه.
  - عريب بن سعد القرطبي ت ٣٢٠هـ
  - ١١٠ صلة تاريخ الطبري، مؤسّسة الأعلمي، بيروت، ب.ت.
- ابن عساكر: أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله الشافعي (٩٩ ٤ ٧٥ هـ).
- ۱۱۱– تاریخ مدینة دمشق، تح: علي شیري، ب.ط، دار الفکر، بیروت، ۱۹۹۵م.
  - ـ العلوي: أبو الحسن نجم الدين علي بن محمد بن علي بن محمد (ق ٥هـ).
- ١١٢ المجدي في أنساب الطالبيين، تح: أحمد المهدوي الدامغاني، ط١، مط: سيّد الشهداء، الناشر: مكتبة آية الله المرعشي، ١٤٠٩هـ.
  - ابن عنبة: السيّد جمال الدين أحمد بن على الحسيني ت ٨٢٨هـ.
- ١١٣ عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ط٢، مؤسّسة أنصاريان، قم، ٢٠٠٤م.
  - ـ العوّاد: انتصار عدنان
  - ١١٤ السيّدة فاطمة الزهراء على دراسة تاريخية، دار البديل، ٢٠١٠.
    - ـ الغريري: سامي
- ١١٥- الزيديّة بين الإماميّة وأهل السنة، دار الكتاب الإسلامي، ط١،

. ٢ . . 7

- ـ الغفاري: الشيخ عبد الرسول.
- ١١٦ الكليني والكافي، ط١، مؤسّسة النشر الإسلامي، ١٤١٦هـ
  - ـ غفاري: علي أكبر (محقّق وملخّص).
- ١١٧ دراسات في علم الدراية تلخيص مقباس الهداية للمامقاني ت ١٣٥١هـ ما ١٣٥٠ . ط١، جامعة الإمام الصادق ١٣٦٩ .
  - الفتّال النيسابوري: أبو جعفر محمد بن الحسن ت٥٠٨هـ
    - ١١٨ روضة الواعظين، ط٢، مط: أمير، قم، ١٣٧٥هـ
      - ـ أبو الفرج الأصفهاني: علي بن الحسين ت ٣٥٦هـ.
      - ١١٩ الأغاني، طبعة دار الكتب، القاهرة، ب. ت.
- ۱۲۰ مقاتل الطالبيين، تح: أحمد صقر، ط۱، مط شريعت، المكتبة
   الحيدرية،۱٤۲۳ه
  - كاشف الغطاء: ت ١٣٧٣هـ.
- ١٢١ أصل الشيعة وأصولها، تح: علاء آل جعفر، ط١،مط: ستارة، ١٤١٥هـ.
  - القاضي النعمان: أبو حنيفة محمد بن منصور بن احمد المغربي ت ٣٦٣هـ.
- ١٢٢ شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار، تح: محمد الحسيني الجلالي، ب.ط، مط: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ب.ت.
  - ابن قتيبة: أبو محمد عبد الله بن مسلم ت ٢٧٦ه..

- ۱۲۳ المعارف، ط۲، بيروت، ۲۰۰۳.
  - ـ القرشي: الشيخ باقر شريف.
- ۱۲۶- حياة الإمام علي بن موسى الرضائليُّ، منشورات سعيد بن جبير، 1۲٤هـ.
- ۱۲۵ حياة الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله ، دراسة وتحليل، ط١، مطبعة وفاء، ٢٠٠٧.
  - القمّى: الشيخ عبّاس ت١٣٥٩ هـ
- ١٢٦ الكنى والألقاب، ب. ط، ب. مط، الناشر: مكتبة الصدر، طهر ان، ب. ت
  - ـ القندوزي: سليمان بن إبراهيم الحنفي ت ١٢٩٤هـ.
  - ١٢٧ ينابيع المودة، ط٢، منشورات الشريف الرضي، قم، ١٤١٧هـ.
    - ـ ابن قولويه: جعفر بن محمد القمي ت ٣٦٨هـ.
- ۱۲۸ كامل الزيارات، تح: جواد القيومي، ط۱، مؤسّسة نشر الفقاهة، 18۱۷ م
  - الكتبي: محمد بن شاكر ت٧٦٤هـ
- ۱۲۹ فوات الوفيات، تح: علي بن محمد بن يعوض الله \_ عادل أحمد عبد الموجود، ط١،٥٠٠ مط: دار الكتب العلمية، ببروت، ٢٠٠٠ م.
  - ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي ت ٧٦٤هـ
    - ١٣٠- البداية والنهاية، تح: علي شيري، ط١، بيروت، ١٩٨٨م..

- ـ الكراجكي: أبو الفتح محمد بن علي ت ٤٤٩هـ
- ١٣١ كنز الفوائد، ط٢، مطبعة مصطفوي، قم، ١٤١٠هـ.
  - -الكفعمي: تقى الدين إبراهيم بن على ت ٩٠٥هـ
- ١٣٢ المصباح: ط٣، مؤسسة الاعلمي، بيروت، ١٩٨٣.
  - ـ كحالة: عمر رضا.
- ١٣٣ معجم المؤلّفين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٥٧.
- ـ الكنتوري: المحقّق السيّد إعجاز حسين النيسابوري (١٢٤٠ ١٢٨٦هـ)
- ١٣٤ كشف الحجب والأستار عن أسهاء الكتب والأسفار، ط٢، قم، ١٤٠٩
- الكليني: أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الرازي ت ٣٢٨ / ٣٢٩هـ.
- ۱۳۵ الأصول من الكافي، صحّحه وعلّق عليه: علي أكبر الغفاري، ط٣، مط: الحيدري، الناشر: دار الكتب الإسلامية، طهر ان، ١٣٨٨هـ
  - ـ المازندراني: محمد صالح ت ١٠٨١هـ.
- ١٣٦ شرح أصول الكافي، ضبط وتصحيح: علي عاشور، ط١، دار إحياء التراث العربي، بدوت، ٢٠٠٠.
  - -ابن ما كولا: أبو نصر سعد الملك على بن هبة الله ت ٤٧٥هـ.
  - ١٣٧ الإكمال، ب.ط، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ب.ت.
    - المجمع العالمي لأهل البيت الله لجنة التأليف.
- ۱۳۸ أعلام الهداية، الإمام موسى بن جعفر الكاظم ليلي، ط٣، مط: ليلي، قم، ١٤٢٧هـ.
  - المجلسي: محمد باقر ت (١١١١ه).

- ١٣٩ بحار الأنوار، ط٢، مؤسسة الوفاء، بيروت، ١٩٨٣م.
  - المرعشي: شهاب الدين ت ١٤١١هـ
  - ١٤٠ شرح إحقاق الحق، قم، ب.ت.
  - المزي: أبو الحجاج يوسف ت ٧٤٧هـ
- ۱٤۱ تهذیب الکمال فی أسماء الرجال، تح: د.بشار عواد معروف، ط٤، مؤسّسة الرسالة، ۱۹۸۵م.
  - -المسعودي: أبو الحسن علي بن الحسين ت ٣٤٦هـ.
  - ١٤٢ التنبيه والإشراف، ب.ط، ب.مط، ب.مكا، ب.ت.
- 18٣ مروج الذهب ومعادن الجوهر في التاريخ، عني به: محمد النعسان وعبد المجيد طعمة، ط١، دار المعرفة، ٢٠٠٥ .
  - المشهدي: محمد بن المشهدي ت ٦١٠هـ
- ١٤٤- المزار الكبير، تح: جواد القيومي، ط١، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٩.
  - ابن معصوم: صدر الدين على خان المدني الشيرازي ت ١١٢٠هـ.
- 180 الدرجات الرفيعة في طبقات الشيعة، قدم له: محمد صادق آل بحر العلوم، ط٢، مكتبة بصيرتي، قم، ١٣٩٧هـ.
  - المفيد: أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان ت ١٣ ٤هـ.
- ١٤٦- الإرشاد، تح: حسين الأعلمي، ط٥، مؤسّسة النبراس، النجف، ٢٠٠١م.
  - ١٤٧ أوائل المقالات، دار المفيد، ط٢، بيروت، ١٩٩٣.
  - ١٤٨ المزار، تح: مدرسة الإمام المهدي، ط١، قم، ب.ت.

- المنصوري: نزار .
- ١٤٩ النصرة لشيعة البصرة، ط١، مط القلم، قم، ١٤٢٣هـ
- ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ت ٧١١هـ.
- •١٥٠ لسان العرب، ط، دار إحياء التراث العربي، نشر أدب الحوزة، قم، ١٤٠٥هـ.
  - الميانجي: الأحمدي.
  - ١٥١ مواقف الشيعة، ط١، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ١٤١٦هـ.
    - ناجي: عبد الجبار
- ١٥٢ دراسات في تاريخ المدن الإسلامية، ط٢، شركة المطبوعات، بيروت، ٢٠٠٩م.
  - -النجاشي: أحمد بن عليّ بن أحمد بن العبّاس ت ٥٠ هـ.
  - ١٥٣ الرجال، تح: السيّد موسى الزنجاني، ط٥، قم، ١٤١٦ه
    - النصر الله: د. جواد كاظم
- ١٥٤ أبان بن عثمان الأحمر البَجلي، مجلّة كلية الفقه، جامعة الكوفة، العدد الخامس عشر ٢٠١٢م.
  - ١٥٥ الخريبة، مجلّة دراسات البصرة، العدد الثاني عشر، ٢٠١١م.
- ١٥٦- فدك في مرويّات الجوهريّ البصريّ، مجلّة دراسات البصرة، ع ٧، ٢٠٠٩م.
- ١٥٧ فضائل أمير المؤمنين علي النسوبة لغيره، الحلقة الأولى، الولادة في الكعبة، ط١، مركز الأبحاث العقائدية، النجف، ٢٠٠٩ م.
- ١٥٨ مرويّات الجوهريّ عن يوم السّقيفة، مجلّة دراسات البصرة، العدد

الثالث، ۲۰۰۷م.

٩٥١ - مصادرة الحقّ السياسيّ والاقتصاديّ لأهل البيت الله منشورات مركز تراث البصرة، العتبة العبّاسيّة المقدّسة، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ٢٠١٤م.

١٦٠ ميزات مدرسة الإمام جعفر الصادق المين بحث ألقي في الندوة التي عقدت في المعهد الفني في البصرة بمناسبة ذكرى استشهاد الإمام الصادق المين ١٦٠٠٧م.

۱٦١- هيأة كتابة التاريخ برئاسة معاوية، مجلّة رسالة الرافدين، العدد الخامس، ٢٠٠٨م.

- النهازي: على الشاهرودي ت ١٤٠٥هـ.

١٦٢ - مستدركات علم رجال الحديث، ط١، مط: شفق، طهران،١٤١٢ ه

- النوبختي: أبو محمد الحسن بن موسى (ق ٣هـ).

178- فرق الشيعة، تصحيح وتعليق: السيّد محمد صادق آل بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٩٣٦.

-النوري: حسين، ت ١٣٢٠هـ.

172− مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، تح: مؤسّسة آل البيتﷺ لإحياء التراث، ط١، بيروت، ١٩٨٧م.

- اليعقوبي: أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح ت بعد ٢٩٢هـ.

١٦٥- التاريخ، علّق عليه: خليل المنصور، ط١، مط: مهر، الناشر: دار الاعتصام، ١٤٢٥هـ.



# القسمُ الثاني الإمامُ عليُّ بنُ موسى الرِّضا اللهُ الإمامُ عليُّ بنُ موسى الرِّضا اللهُ المُعرَّةِ عليُّ رحاب البصرةِ





#### القدمة

# 

الحمدُ لله ربّ العالمين، والصلاة والسّلام على المبعوثِ رحمةً للعالمين سيّدنا محمّد وآله الطيّبين الطاهرين. أمّا بعد:

#### هيكليّة البحث

لقد شهد عصر الإمام عليّ بن موسى الرضاطين الطورات سياسيّة، وفكريّة مربكة تركت آثاراً سلبيّة على الدولة على الصُّعُد جميعها، فقد كان تغيّب الإمام موسى الكاظم على في السجون لمدّة طويلة، في عهدي المهدي والرشيد، ثمّ وفاته مسموماً في سجن السنديّ بن شاهك في ٢٥ رجب ١٨٣ه، وتسلّم الإمام الرضاطين الإمامة في السنوات العشر الأخيرة من خلافة هارون (١٨٣-١٩٣ه)، جعله لا يستطيع أن يُعلن

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن سيرة الإمام علي بن موسى الرضائية ينظر المصادر التالية: اليعقوبي: التاريخ ٢ / ٤٥٨-٥٥٣، النوبختي: فرق الشيعة ص٨٦-٨٧، الأشعري: المقالات والفرق ص٨٩، ٩١، ٩٣-٩٥، المسعودي: مروج الذهب ومعادن الجوهر في التاريخ ٤ / ٢، ٢٦، المصدوق: عيون أخبار الرضا بجزأيه، ابن بابويه: فقه الرضاص ٦٥ وما بعدها، المفيد: الإرشاد ٢ / ٢٤٦-٢٧٧، الطبرسي: إعلام الورى بأعلام الهدى ٢ / ٣٩-٨، الموصلي: النعيم المقيم لعترة النبأ العظيم ص٧٧٧-٤١، أحمد بن حَجر الهيتمي المكّي ت ٤٧٤ هـ: الصواعق المحرقة في الرد النبأ العظيم والزندقة، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٩٩٩م. ص٩٠-١١، السيّد جعفر مرتضى ص٩٠-١١، السيّد جعفر مرتضى العاملي: حياة الإمام الرضائيلة ص٩-٤٧٣.

إمامته؛ لأنَّ الحكومة العبّاسيّة كانت تتقصّى الأخبار عن تحرّكاته.

كلُّ ذلك ترك آثاراً سيَّئة على الوسط الشيعيّ الذي أخذ يتساءل عن واقع الإمامة المغيّبة، وقد أذكت السلطة وشجّعت الإشكالات التي تثار على أئمة أهل البيت الله وفسحت المجال لمروِّجي الأفكار ومنتحلي البدع، واستغلَّ بعضهم ذلك الحال، وادّعى أفكاراً معينة لمصالحه الشخصية.

من هنا انقسم أصحاب الإمام الكاظم الله من بعده إلى فرق شتى، منهم من يرى أنّه أنّه الله مات مسموماً، وأنّ الإمامة انتقلت لولده الإمام الرضائيلي، ومنهم من يرى أنّه خرج من السجن واختفى، وأنّه القائم المهديّ المنتظر الذي سيخرج آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، ومنهم من يرى أنّ الإمام أوصى لشخص يدعى محمّد بن بشير، وحدث خلاف كبير بين هذه الفرق إلى درجة تكفير بعضهم بعضاً.

ولم يكن بوسع الإمام الرضائيل مواجهة ذلك؛ لوجود الحاكم العبّاسيّ هارون على قمّة السلطة، وهو المعروف بموقفه السلبي المتشدّد تجاه أهل البيت لللله.

وحدث أنّ هارون أخطأ خطأً كبيراً حينها أوصى بولاية العهد لأولاده الثلاثة من بعده، إذ بعد وفاته سنة (١٩٣ه)، وكالعادة فإنّ الخليفة الجديد محمد الأمين حاول أن يوصي لولده موسى، وسمّاه الناطق بالحقّ متجاوزاً المأمون، إلا أنّ المأمون رفض التنازل، وهكذا عاشت الدولة والمجتمع فوضى سياسيّة واجتماعية لخمس سنوات (١٩٣-١٩٨ه).

هنا أدرك الإمام على بن موسى الرضائظ أنَّ الفرصة مواتية للملمة شتات أصحاب أبيه الإمام الكاظم علي، وإثبات إمامته، فكانت مناسبة لزيارة الإمام الرضائلي البصرة، ولقائه بالبصريّين، والتباحث معهم، والتناظر مع بعضهم الآخر.

كان نتيجة الصراع بين الأمين والمأمون، ومن ثمّ مقتل الأمين، أنْ اشتعلت البلاد بثورات ضدّ المأمون، لكنّه تمكّن من القضاء عليها جميعاً، ومنها الثورات العلويّة، لكنّ الشيء الذي أثار المأمون أنّه رأى أنّ أفضل شخصيّة علويّة هو الإمام عليّ بن موسى الرضاطي الذي يتمتّع برصيد شعبيّ كبير، لم يقم بتحرّك ثوريّ مستغلاً الصراع بين الأمين والمأمون، ونتيجة لما يعانيه المأمون من توتّر نفسيّ دفعه لقتل أخيه الأمين، فكان الحسد والحقد دافعاً لطلب الإمام الرضاطي إلى خراسان لتسقيطه في نظر الناس، بعد أن يعرض عليه الخلافة، ولم يكن المأمون صادقاً في دعواه بدلالة أنّه أمر رجاء بن أبي الضحاك المتويّ لجلب الإمام علي بأن لا يسلك طريق المدن التي فيها موالون لأهل البيت الميت المحرة.

هنا كانت المرّة الثانية التي وطئت أقدام الإمام الرضائيك عليه تراب البصرة سنة ٢٠٠هـ.

من هنا جاءت فكرة البحث بتناول زياري الإمام الرضائي البصرة، مبيّنين الأسباب التي دفعت الإمام لزيارة البصرة، متى كانت؟ وما أهمّ المعطيات التي أسفرت عن هذه الزيارة؟ وكم المدّة التي أمضاها المري في البصرة في كلتا الزيارتين؟.

ولقد ناقشنا كلتا الزيارتين في مبحثين تناولنا في المبحث الأوّل الزيارة الأولى، وناقشنا فيه أسباب زيارته الله البصرة، وتاريخ زيارته، وما أهم الأعمال التي قام بها، إذ ناظر الله عدداً من رجالات الواقفة، وجاثليق النصارى، ورأس الجالوت زعيم اليهود، وأبدى الله عدداً من اللغات والأديان والكتب الساويّة، كلُّ ذلك قد حصل في يومين.

أمّا المبحثُ الثاني فتناولنا فيه أحداث الزيارة الثانية للبصرة، التي وقعت في آخر سنة ٢٠٠ه، ولكنّ الفارق بين الزيارتين أنّ الإمام الرضاهي في الزيارة الأولى جاء إلى البصرة بإرادته، لكنّ الزيارة الثانية جاءت قهراً.

كما أنّ معلوماتنا عن هذه الزيارة شحيحةً فلا نعلم كم بقي؟ وأينَ استقرّ؟ وبمَن التقي؟

## تحليل المصادر

لقد اعتمدت الدراسة على عددٍ من المصادر يأتي في مقدّمتها كتاب عيون أخبار الرضائيليّ للشيخ الصدوق ت٣٨١ه، وهو كتاب مخصّص لدراسة سيرة الإمام الرضائيليّ، وكتاب الثاقب في المناقب لابن حمزة الطوسي ت٥٦٠ه، الذي أسهب بالحديث عن الزيارة الأولى للإمام إلى البصرة، والخرائج والجرائح لابن الراوندي ت٣٧٥ه، والصراط المستقيم للبياضي ت ٧٧٨ه، اللذان قدَّما معلومات عن زيارتي الإمام الإمام الله للبصرة.

فضلاً عن كتب التواريخ، كتاريخ اليعقوبي (كان حيّاً سنة ٢٩٢هـ)، والطبري ت٠١٣هـ، ومروج الذهب للمسعودي ت٤٣٠هـ، والكامل في التاريخ لابن الأثير ت٢٩٠هـ، والبداية والنهاية لابن كثير ت٤٧٧هـ.

وقد قدّمت كتب الفرق ككتابي فرق الشيعة للنوبختي (القرن الثالث الهجري)، وكتاب المقالات والفرق للأشعري ت٠١ ٣ه، معلومات غاية في الأهميّة عن موقف الشيعة من وفاة الإمام موسى الكاظم المهميّة، ثمّ انقسام أتباعه على فرق شتّى، وأشارت بإيجاز إلى دور الإمام الرضائيليّ في إعادة البعض من هؤلاء إلى صفوف أتباعه.

وقد استعانت الدراسة بعددٍ من كتب الرجال كالتاريخ الكبير للبندي

ت٢٥٦ه، ورجال النجاشي ت٤٥٠ه، و اختيار معرفة الرجال، ورجال الطوسي ت٢٠٦ه، والعلّامة الحلّي ت٢٦٦ه، وابن داود ت ٧٤٠ه، ونقد الرجال للتفرشي (القرن الحادي عشر الهجري)، وقاموس الرجال للتستري، ومعجم رجال الحديث للخوئي ت ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

وفي تراجم بعض الشخصيّات اعتمدت الدراسة على كتب التراجم ومنها، الطبقات الكبرى لابن سعد ت٠٣٠ه، وتاريخ بغداد للخطيب البغدادي ت٢٦٠ه، وتاريخ دمشق لابن عساكر ت٧١٠ه، وتذكرة الحفّاظ، وسير أعلام النبلاء للذهبي ت٨٤٧ه.

وكذا اعتمدت الدراسة على عددٍ من كتب اللغة كالصحاح للجوهري، والنهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير، ولسان العرب لابن منظور، والقاموس المحيط للفيروز آبادي، ومجمع البحرين للطريحي، وتاج العروس للزبيدي.

أمّا في حالة شرح المواقع المبهمة فقد استعانت الدراسة بكتب الجغرافية والبلدان، ككتاب معجم ما استعجم للبكري، ونزهة المشتاق في اختراق الآفاق للإدريسي، ومعجم البلدان لياقوت الحموي.

فضلاً عن اعتماد الدراسة على بعض المراجع الحديثة للاستفادة مما توصلت إليه هذه المراجع من آراء تأييداً أو مناقشة.

#### المبحث الأول

# الزيبارة الأولى

## أسباب الزيارة

واجه الإمام عليّ بن موسى الرضائية بعد شهادة أبيه الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله عدّة محن قاسية، منها شدّة وطأة المراقبة الدقيقة من عيون السلطة العبّاسيّة التي كانت تُحصي عليه أنفاسه إلى الحدّ الذي اضطرّ الإمام الله إلى عدم الإذن لأصحابه بالدخول عليه (۱).

فضلاً عن ذلك ما واجهه الإمام الرضائية في مستهل إمامته من انقسام أوقع الخلاف بين أصحاب أبيه المراه الإمام وسي الكاظم المراه الخلاف بين أصحاب أبيه المراه الإمام موسى الكاظم المراه المراع المراه المرا

<sup>(</sup>۱) ابن حمزة الطوسي: الثاقب في المناقب، تح: نبيل رضا، ط۲، مط: الصدر، قم، ۱٤۱۲ه، ص۷۷۷. السيّد هاشم بن سليهان البحراني: مدينة معاجز الأئمة الاثني عشر ودلائل الحجج على البشر، تح: لجنة التحقيق برئاسة الشيخ عباد الله الميانجي، ط۱، مط: دانش، قم، ۱٤۱۵ه، ۷/ ۲۷. (۲) ينظر تفاصيل ذلك: أبو القاسم سعد بن عبد الله بن أبي خلف الأشعري القمّي المتوفى سنة ۱۰۳ه: المقالات والفرق، تح: محمد جواد مشكور، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ب. ت. صحيح وتعليق: ص۸۹-۹۳، أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي (ق ۳۳ه): فرق الشيعة، تصحيح وتعليق: السيد محمد صادق آل بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، النجف، ۱۹۳۳. ص۸۹-۸۲.

<sup>(</sup>٣) هم الذين عرفوا بالواقفة، وهو مذهب أو حركة أو تجمع ابتدع في عصر الأئمة الشبهات اعترت بعض الرواة، أو إنها ممارسة لنوايا سيّئة عند بعضهم الآخر، وقد وقع الاختلاف في المراد بالواقفة، والمشهور بين المحقّقين أنّ الوقف على قسمين: الأوّل: وقف بالمعنى العام: وهو كلّ =

ولم يؤمنوا بامتداد الإمامة إلى مَن بعده من الأئمة، فكان الإمام عليّ بن موسى الرضاطير أوّل من تصدّى لهذه الفكرة التي انتشرت بين أوساط الشيعة آنذاك(١).

وقد شهد عصره طبير رواج تيّارات منحرفة أُخَر، وانشغل الناس بالجدل والمراء، وكانت السلطة قد شجّعت ذلك، فأطلقت العنان لتلك التيّارات، ولم تبادر إلى تطويقها لينشغل الناس بها عن تصرّفات السلطة، بل إنّ ذلك شمل الديانات الأُخرى، فكان لليهود والنصارى والصابئة مطلق الحرية في الترويج لعقائدهم وأفكارهم، بل مهاجمة الدين الإسلامي.

كلّ ذلك تطلّب من الإمام الرضاطين التصدّي لهذا الانحراف العقائدي، ولقد كان من أهمّ خطواته في هذا المجال هو اتخاذ أسلوب المناظرة وإلزامهم الحجّة، وكشف زيف عقائد المنحرفين، وشذوذ ادّعاءاتهم.

ولعلّ زيارته الأولى إلى البصرة جاءت ضمن خطواته الجدّية لمواجهة تيّار الانحراف، إذ عمَد ﷺ إلى إثبات إمامته وأهليّته لهذا المنصب الإلهي.

ولعلِّ أوّل ما قد يتبادر إلى الأذهان عن هذه الزيارة هو السؤال الآتي:

<sup>=</sup> من وقف على إمام من الأئمة من قبل الناس. ينظر: النوبختي: فرق الشيعة، ص ٨٢. كالذين توقفوا بالإمامة عند الإمام الحسين المنه ولم يقولوا بإمام من بعده. ينظر: النوبختي: فرق الشيعة. ص ٥٥. أما القسم الثاني فهو الوقف بالمعنى الخاص: هو الوقف على الإمام موسى الكاظم المخترضة لم يؤمنوا بامتداد الإمامة إلى من بعده من الأئمة الله وقد سُمّوا بالممطورة تشبيها بالكلاب المتعرّضة للمطر تصبح منتنة. ينظر: الأشعري: المقالات والفرق. ص ٨٥-٩٣، النوبختي: فرق الشيعة ص ٨١-٨٣، أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستاني: الملل والنحل، إشراف صدقي جميل العطار، دار الفكر، ط٢، ٢٠٠٢. ص ١٣٦. حسين الشاكري: النحلة الواقفية، ط١، ستارة، قم، العمار، دار الفكر، ط٠، ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>١) ينظر: الأشعري: المقالات والفرق، ٩١، النوبختي: فرق الشيعة، ص٨٢.

لماذا خصَّ الإمام الرضاطِيِّ مدينة البصرة (١) بهذا الاهتهام، فيتوجّه إليها بنفسه، ويعقد فيها مجالس فكريَّة للتناظر، يبيّن فيها دلائل إمامتِه؟

يمكن القول: إنّه لا يخفى أنّ مدينة البصرة تُعدُّ مركزاً من مراكز العلم، ومقصداً لكلّ العلماء، ومرتعاً للمفكّرين، وكانت بيئة حاضنة لتوجّهات وتيّارات مختلفة، وأحياناً متضاربة ومتقاطعة، لكنّها في هويّتها العلميّة تُعدُّ في طليعة مراكز العلم في ذلك العصر.

وهذه الميزات كانت حاضرة لدى الإمام الرضاطين عن مدينة البصرة، ومع ذلك فقد تكون الدواعي الحقيقية والأساسية قد خفيت علينا، ولم ترفدنا النصوص بها! فلم يتبق لنا سوى طرح الاحتمالات التي يأتي في مقدّمتها أن يكون (تيّار الوقف) قد نشط في هاتين المدينتين (البصرة والكوفة) باعتبارهما مركز التشيّع.

فقد ذكر كتاب الفرق أنّ الشيعة انقسموا بعد وفاة الإمام موسى بن جعفر الله على خمس فرق وهي:

أولاً: القطعيّة: وهي الفرقة التي اعتقدت بوفاة الإمام موسى بن جعفر الله مسموماً في سجن السنديّ بن شاهك بأمرٍ من هارون.

ثانياً: ادّعت فرقة أنّه لم يمت؛ لأنّه القائم الذي يخرج آخر الزمان ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

ثالثاً: فرقة رأت أنّه رُفع إلى السهاء كما رُفع عيسى وسيرجع آخر الزمان.

رابعاً: فرقة لم تقطع بموته أو حياته ربيًا لكثرة بقائه في السجن، وقد اختلفت عليها الروايات هل هو المهدي أم لا؟ فقالوا: "فوقفنا عند ذلك على إطلاق موته، وعن الإقرار بحياته، ونحن مقيمون على إمامته لا نتجاوزها إلى غيره حتّى يصحّ لنا

<sup>(</sup>١) كان الإمام الرضافيي قد زار الكوفة للسبب نفسه في وقت متقارب جداً.

أمره، وأمر هذا الذي قد نصب نفسه مكانه وادّعى موته، والإمامة بعده، يعنون عليّ بن موسى الرضا، فإن صحّت لنا إمامته كإمامة أبيه من قبله بالدلالات والعلامات الموجبة للإمامة، وبالإقرار على نفسه بالإمامة، وأنّ أباه أوصى إليه، وأنّ أباه قد مات لا بإخبار أصحابه عنه، سلّمنا له ذلك وصدّقناه.

خامساً: الممطورة: وهي الفرقة التي ادّعت أنّ الإمام موسى بن جعفر الله قبل غيبته أوصى لشخص اسمه محمّد بن بشير، ومن بعده أوصى لولده سميع بن محمّد، وظهر من هذه الفرقة آراء غالية، وكفّروا من ادّعى الإمامة بعد الإمام الكاظم الكير، وشكّوا بنسب الأئمة، وكفّروا من قال بإمامتهم، ولقد سمّوهم بالممطورة تشبيهاً لهم بالكلاب التي أصابها المطر، فبدت منتنة الرائحة (١).

ولأجل تسليط الضوء بشكلٍ أوسع في ما يخصّ تفاصيل زيارة الإمام عليّ بن موسى الرضائظ إلى البصرة لا بدّ من طرح عدّة تساؤلات، والإجابة عنها بها توافر لدينا من معلومات أدلت بها النصوص التاريخيّة، ومن هذه الأسئلة:

- متى كانت هذه الزيارة؟
- وما هي دواعيها؟ وأسبابها؟
- وأين استقرّ الإمام الرضاطيُّ؟
  - وبمَن التقي لللج؟
- وماذا جرى أثناء مدّة إقامته بالبصرة؟
  - وكم بقى البصرة؟

<sup>(</sup>١) ينظر تفاصيل ذلك: الأشعري: المقالات والفرق، ص٨٩-٩٣، النوبختي: فرق الشيعة، ص٧٥-٨٤.

لم تذكر المصادر تاريخاً محدّداً لهذه الزيارة، لكن يُفهم من الرواية أنّها كانت عقيب وفاة الإمام موسى بن جعفر الله بفترة وجيزة، كما هو واضح من النصّ الذي يروى عن محمّد بن الفضل الهاشمي (۱) أنّه قال: «لما توفي موسى بن جعفر الله أتيت المدينة، فدخلت على الرضا الله فسلّمت عليه بالأمر (۱)، وأوصلت إليه ما كان معي، وقلت: إني صائر إلى البصرة، وعرفت كثرة خلاف الناس، وقد نعي إليهم موسى الله ولا شكّ أنّهم سيسألونني عن براهين الإمام، فلو أريتني شيئاً من ذلك.

فقال الرضاهي الله يخفَ عليَّ شيءٌ مِن هذا، فأبلِغ أولياءَنا بالبصرة وغيرها أنّي قادمٌ عليهم».

فقلت: ومتى تقدُم عليهم؟

قال المالية: «بعدَ ثلاثة أيّامٍ من وصولك إليهم ودخولك البصرة».

فلما قدِمتها سألوني عن الحال، فقلت لهم: «إني أتيت موسى بن جعفر الله قبل وفاته بيوم واحدٍ، فقال: «إنّي ميّتٌ لا محالة، فإذا واريتني في لحدي فلا تقيمَنَّ، وتوجّه إلى المدينة

<sup>(</sup>۱) هو أبو الربيع محمد بن الفضل بن يعقوب بن سعد بن نوفل الهاشمي، من أصحاب الباقر والصادق والكاظم هي وتقه الوحيد البهبهاني، واستدلّ النهازي بالرواية أعلاه على حسنه وكهاله وأمانته ورفع المجهولية عنه. انظر: أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي: رجال الطوسي، تح: محمد صادق آل بحر العلوم، ط۱، مط: الحيدرية، النجف، ۱۹۹۱م، ص۱۹۶۱.السيّد مصطفى بن الحسين التفريشي: نقد الرجال، تح: مؤسّسة آل البيت لأحياء التراث،ط۱،مط: ستارة، قم، ما ۱۹۱۸ه، ۱۲۹۷م.الوحيد البهبهاني: تعليقة على منهاج المقال، ب. ط، ب. مط، ب. مكا، مط: مرح ۳۲٪ على النهازي الشاهرودي ت ۱۹۶۰: مستدركات علم رجال الحديث، ط۱، مط: شفق، طهران، ۱۶۱۲ه، عمر ۱۶۱۷ السيد الخوئي الموسوي: معجم رجال الحديث، تح: لجنة التحقيق، ط٥، ب. مكا، ۱۹۹۲ م، ج١/ ١٤٥٠ عمد تقي النستري: قاموس الرجال: تح ونشر: مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ۱۶۱۹ ه، ج٩/ ۱۵۹.

بودائعي هذه وأوصلها إلى ابني عليّ بن موسى فهو وصيّي، وصاحب الأمر من بعدي»، ففعلت ما أمرني به، وأوصلت الودائع إليه، وهو يأتيكم بعد ثلاثة أيام من يومي هذا، فاسألوه عما شئتم».(١)

ومن المعلوم أنّ الإمام موسى بن جعفر الله توفّي في عام ١٨٣ه(٢) وبدلالة النصّ في أعلاه يتبيّن أنّ مجيء الإمام الرضائيل إلى البصرة قد لا يتعدّى هذه السنة، فهل يمكن تحديد تاريخ زيارته بسنة ١٨٣ه؟

لا تفوتنا الإشارة إلى أنّه بسبب الظروف المحيطة بالإمام الكاظم إليه فإنّه قد ركّز في وصيّته للمقرّبين له أن يكون إعلان تصدّي الإمام الرضاطية للإمامة بعد أربع سنين من استشهاده (٣) أي في سنة ١٨٧ هـ تقريباً.

وهنا يمكن القول بأنّ ما ذكر آنفاً من وصيّة الإمام الكاظم اللله بتأخير إعلان التصدّي للإمامة لأربع سنوات إنّها هو الإعلان الظاهري (أمام السلطة)، أمّا واقعاً فإنّ أيّ إمام إنّها يتولّى مسؤوليّة شؤون الإمامة بمجرّد رحيل الإمام الذي قبله، وإنّ ما ورد ذكره في النصّ السابق حول سعي الإمام لإثبات إمامته في البصرة وغيرها لا يتعارض

<sup>(</sup>۱) ابن حمزة الطوسي: الثاقب في المناقب: ص١٨٦- ١٨٧. قطب الدين الراوندي: الخرائج والجرائح، تح: مؤسّسة الإمام المهدي المين علام المطبعة العلمية، قم، ١٤٠٩ه، ج١/ ٣٤١. وأورده باختصار: على بن يونس العاملي البياضي: الصراط المستقيم، تح: محمد باقر المبهبودي، ب.ط، مط: الحيدرية، المكتبة الرضوية لإحياء تراث الجعفرية، ج٢/ ١٩٥-١٩٦. محمد باقر المجلسي: بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تح: محمد الباقر البهبودي، ط٢، نشر مؤسّسة الوفاء، بيروت، ١٩٥٣ م، ج٩٤/ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضائلين ٢ / ٨٤.

<sup>(</sup>٣) أبو الحسن علي بن بابويه القمي: الإمامة والتبصرة من الحيرة، تح: مدرسة الإمام المهدي، ط١٠ قم، ٤٠٤ه، ص٨٠. أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين المعروف بالصدوق، عيون أخبار الرضائية، تح: حسين الاعلمي، ط١، مؤسسة الاعلمي، بيروت، ١٤٠٤ه، ١/ ٣٥.

مع وصيّة الإمام الكاظم الله لأنّه ضمن متطلّبات سيرة الإمامة، وقد يكون تمّ بنحوٍ من السريّة.

ويظهر أنّ التزام الإمام الرضائية بوصيّة أبيه الإمام الكاظم الله وعدم إعلانه لإمامته هيّأت الأجواء للتشكيك فيه، والتخبّط بين الناس فيمن يكون الإمام بعد الكاظم يبيّد!!

إنّ قراءة النصِّ الذي وصلنا عن تفاصيل هذه الزيارة يُفرز لنا عدّة نقاط مهمّة لا بدَّ من الوقوف عندها ومناقشة ما ورد فيها:

إنّ توجّه الإمام عليّ بن موسى الرضائيلي إلى البصرة كان على أثر لقائه بـ «محمّد بن الفضل الهاشمي» الذي -كما ظهر من النصوص- أنّه قد حظي بلقاء الإمام الكاظم علي قبل وفاته بيوم واحدٍ، وأنّ الإمام الكاظم قال له:

«إنّى ميّت لا محالة، فإذا واريتني في لحدي فلا تقيمَنَ، وتوجّه إلى المدينة بودائعي هذه وأوصلها إلى ابني علي بن موسى، فهو وصيّى وصاحب الأمر من بعدي».

ويردف محمّد قائلاً: «ففعلت ما أمرني به، وأوصلت الودائع إليه»، يقصد الإمام الرضاطية، وقبل المضي في رواية باقي التفاصيل، تستوقفنا هنا عدّة أمور بشأن هذا المقطع من النصّ:

١- أشار محمد بن الفضل الهاشمي إلى أنّه قد التقى بالإمام الكاظم هيئ قبل وفاته بيوم واحد، والمعلوم أنه هيئ قد استشهد في سجن السنديّ بن شاهك(١) بأمر الحاكم

<sup>(</sup>١) وُصف هذا الرجل بكونه شَريراً، لم تتمكن الرحمة من قلبه، لا يؤمن بالقيم وتنكّر للإمام ومكانته، وقابله بكلّ قسوة وجفاء في مأكله ومشربه، وقيّده بثلاثين رطلاً من الحديد. القرشي: حياة الإمام الرضائين ١ / ٨٦.

العبّاسي هارون في بغداد، فكيف تسنّى له اللقاء بالإمام الكاظم إلى هناك؟

يمكن القول: إنَّ محمد بن الفضل الهاشمي كان قد تمكن من ذلك بطريقةٍ ما كحال بعض أصحاب الإمام الكاظم الله الذين كانوا يصلون إليه سرّاً ويحظون بلقائه، حتى أنَّ تلك اللقاءات كانت تصل أخبارها إلى الحاكم العبّاسي، لذا انزعج، فعزم على قتل الإمام هيا فقد ورد:

«إنذ هارون الرشيد لما ضاق صدره مما ظهر له من فضل موسى بن جعفر اللله وما كان يبلغه من قول الشيعة بإمامته واختلافهم في السرّ إليه بالليل والنهار، خشي على نفسه وملكه، ففكّر في قتله..».(١)

إذن فلقاء الإمام الكاظم الملي في سجنه كان ممكناً، وقد جاء في نصِّ آخر ما يؤيّد هذا اللقاء إذ ذكر الصدوق عن محمد بن الفضل الهاشمي، قائلاً: «دخلت على أبي الحسن موسى بن جعفر الله أستكى شكاية شديدة، فقلت له: إن كان ما أسال الله أن لا يريناه فإلى مَن؟ قال: إلى علي ابني، وكتابه كتابي، وهو وصيّي وخليفتي من بعدي ". (٢)

ولعل المقصود بـ «الشكاية الشديدة» هنا هو السمُّ الذي دُسَّ إليه عليه وكان السبب في قتله وهو في السجن. ولكن ماذا عن الودائع التي أعطاها الإمام الكاظم المرال محمد الهاشمي، وأمره بإيصالها إلى ابنه الإمام الرضا عليه ألا يتعارض مع ما ورد في نصِّ آخر من أنّ الإمام الكاظم عليه وهو في طريقه إلى البصرة حين أمر هارون بسجنه فيها (٢) التقى

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا الله ٢٠ ٣١. أبو الحسن علي بن عيسى الإربلي: كشف الغمة في معرفة الأئمة، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٤٠٥هـ، ٣/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضائلين: ٢/ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفاصيل عن سجن الإمام موسى بن جعفر الله في سجن البصرة ينظر ما تناولناه ساهاً.

بأحد أصحابه، وسلّم إليه أمانات، وأمره بإيصالها إلى ابنه الإمام الرضائية؟ وسنذكر النصّ هنا ليتضح الأمر أكثر: "عن عبد الله بن مرحوم ('' قال: خرجت من البصرة أريد المدينة، فلمّا صرت في بعض الطريق لقيت أبا إبراهيم المله وهو يُذهب به إلى البصرة، فأرسل إليّ، فدخلت عليه، فدفع إليّ كتباً، وأمرني أن أوصلها بالمدينة، فقلت إلى من أدفعها جعلت فداك؟ قال: إلى ابني على، فإنّه وصيّى، والقيّم بأمري، وخير بنىّ». ('')

وهنا يمكن القول إنّه لا تعارض بين النّصّين، فالإمام الكاظم اللي قد أعطى لابن مرحوم كتباً، أمّا ما سلّمه لمحمّد بن الفضل فقد ورد في النصّ لفظة «ودائع» التي قد لا تكون بالضرورة كتباً، بل تتضمّن أموراً أُخر أرسلها الإمام لولده الرضا الليخ.

٢- لما التقى محمد بن الفضل الهاشمي بالإمام الرضائية وسلم إليه الودائع أخبره بأنّه سيتّجه إلى البصرة بقوله: "إنّي صائر إلى البصرة، وقد عرفت كثرة اختلاف الناس، وقد نعي إليهم موسى بن جعفر الله ولا شكّ أنّهم سيسألونني عن براهين الإمام فلو أريتني شيئاً من ذلك. (")

٣- أمّا عن قصد محمد الهاشمي بالتوجّه إلى البصرة، فربّم لكونه من سكنتها إذ
 ورد أنّ له داراً فيها(١)، وقد أشار إلى اختلاف الناس بعد الإمام الكاظم (إلى ولعلّ هذا

<sup>(</sup>۱) هـ و عبد الله بن المرحوم الأزدي الكوفي، عدّه الطوسي في أصحاب الإمامين الصادق والكاظم على ولا توجد أية معلومة عن ترجمته سوى ما ذكر في الرواية في أعلاه، انظر: الطوسي: الرجال: ص ٢٣٢،٣٤١. التفرشي: نقد الرجال: ٣٤١ النازي: مستدركات علم رجال الحديث: ١١/ ٣٤٣ - ٣٤٣. عرفانيان: مشايخ المثلة ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢)الصدوق: عيون أخبار الرضا: ٢/ ٣٦.

<sup>(</sup>٣)ابن حمزة الطوسي: الثاقب: ص١٨٦. الراوندي: الخرائج: ١/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) ابن حمزة: الثاقب: ص١٩٤. الراوندي: الخرائج: ١/٣٤٨.

الاختلاف مرده إلى ظهور الواقفة، وما أثارته من فوضى على الساحة العقائدية والفكرية، وأن توجّه أهل البصرة لسؤال محمد بن الفضل إنّها يدُلُّ على جلال مكانته واختصاصه بالأئمة على الله وقد أطلعه الإمام على على موروثه المادي، الذي يدُلُّ على إمامته على وأخبره بأنّه سيقدُم البصرة بعد ثلاثة أيام من وصول محمّدٍ إليها.

فلمّا وصل محمد بن الفضل إلى البصرة توجّه إليه شيعة أهل البيت الله بالسؤال، فأخبرهم عن ما جرى مع الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله، وأنّه كان شاهداً على وفاته، ثمّ عن لقائه بالإمام عليّ بن موسى الرضا الله وما أطلعه عليه، وأنّه سيقدُم إليهم بعد ثلاثة أيام.

# وصولُ الإمام ﷺ إلى البصرة ،

وقبل الخوض في بيان تفاصيل ما جرى للإمام الرضائلي في أثناء هذه الزيارة لا بدّ من الإشارة إلى الموضع الذي نزل فيه الإمام للي، إذ يتبيّن أنّه قد حلّ ضيفاً في دار «الحسن بن محمد» الذي لم تفصح المصادر عن شخصيته سوى ما ورد في أحداث هذه الرواية التي يتبيّن منها:

أنّه من الشخصيذات العلويّة الفاضلة التي سكنت البصرة، حتى إنّه رُشِّح من بعضهم لتولّي الإمامة، إذ ورد أنّ عمرو بن هذّاب(۱) اعترض على محمّد بن الفضل الهاشمي حينها دعا الأخير لإمامة الرضاطين، قائلاً: «يا محمد! إنّ الحسن بن محمّد رجل من أفاضل أهل البيت في ورعه، وزهده، وعلمه، وسمته، وليس هو شابٌّ مثل عليّ بن موسى الرضاطين، ولعلّه لو سئل عن معضلات الأحكام أجاب عن ذلك». (۱)

<sup>(</sup>١)سيأتي الحديث عنه لاحقاً.

<sup>(</sup>٢) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٧.

إلا أنّ الحسن بن محمد الذي كان حاضراً في المجلس، قاطع ابن هذّاب قائلاً: «لا تقل يا عمرو ذلك، فإنّ علياً الله على ما وصفه من الفضل، وهذا محمّد بن الفضل يقول إنّه يقدم إلى ثلاثة أيام، فكفاك به دليلاً(١٠) .

ومع غضّ النظر عن دوافع طرح عمرو بن هذّاب وهو أحد المخالفين اسم الحسن ابن محمّد، فإنّ الشهادة بعلمه وورعه وزهده تبدو أمراً لا خلاف فيه، كما يتبيّن أنّه أكبر سناً من الإمام المين، وخير دلالة على ورعه وتقواه أنّه ردّ على ابن هذّاب رافضاً كلامه، ومقرّاً بإمامة الإمام الرضاهين في داره إلا دليلٌ أخر على فضيلة هذا الرجل، وحسن تولّيه لإمامة الرضاهين حتى أشارت الرواية إلى أنّه الخلى داره، وقام بين يديه، يتصرّف بينَ أمره ونهيه "(").

ولكن مَن هو عمرو بن هذّاب هذا؟

ورد ذكره عند البياضي باسم «عمر بن هداب» بالدال (٣)، ولم نعثر له على ترجمة سوى ما ورد عند البياضي (١)، الذي وصفه بأنّه كان «ناصبيّاً، ينحو نحو الزيديّة والاعتزال، ولكن أين النصب من مذهب الزيديّة ومذهب الاعتزال؟!

لو عدنا إلى كتب الفرق فسنجد ما يفسّر لنا وصف ابن هداب بالنصب، فإنّ بعض أصحاب الإمام الكاظم الله لم يقبلوا بإمامة الإمام عليّ بن موسى الرضاطية، وكذّبوه بل واتّهموه في نسبه وكفّروه، وكفّروا من يقول بإمامته، واستحلُّوا الأموال والفروج،

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الصراط المستقيم: ٢/ ١٩٥-١٩٦؛ وكذلك ذكر محقّق مدينة المعاجز، السيد البهبودي الذي أشار بالهامش: «كذا في المصدر، وفي الأصل: عمر بن هذّاب». ينظر: البحراني: مدينة المعاجز: ٧/ ٢٠١، ه.١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الصراط المستقيم: ٢/ ١٩٥-١٩٦.

وقالوا بالتناسخ، فكانوا من الغلاة ('')، وقد سُمّي هؤلاء بالممطورة تشبيهاً بالكلاب التي يلامسها المطر فتكون منتنة؛ ولأنّ الكلب نجس وتزداد نجاسته برطوبة المطر، قد يكون من هنا عُدّ هؤلاء نواصب؛ لذا سنجد عمرو بن هذّاب يجادل الإمام الرضاهيم، ويشكّك به، ويرشّح بديلاً عنه للإمامة ('').

أمّا وصفه بأنّه ينحو منحى الزيديّة والاعتزال، فقد أشارت كتب الفرق إلى أنّ بعض الزيديّة قالت بإمامته لمّا تولّى ولاية العهد طمعاً بمردودات ذلك، ولكنّهم عادوا لمعتقداتهم بعد استشهاده (٣)، وللتشابه في بعض العقائد بين المعتزلة والزيدية (١)، يوصف بعضهم بالزيديّ والمعتزليّ، وربمّا يكون ابن هذّاب منهم.

تجدر الإشارة إلى أن محقّق كتاب الصراط المستقيم (٥) علّق على ذكر عمر بن هدّاب قائلاً: «قال الفيروز آبادي (٢): وهدبة بن خالد يعرف بهدّاب ككتّان محدث»، ولم يتضع ما وجه إيراد هذا التعليق؟ وهل هدّاب هذا هو والد عمر؟

<sup>(</sup>١) ينظر: جميل مال الله الربيعي: التشيع والغلو ط٢، دار السلام، بيروت، ٢٠٠٩، ص٧-٢١١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأشعري: المقالات والفرق، ص٩٢، النوبختي: فرق الشيعة، ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأشعري: المقالات والفرق، ص٩٤، النوبختي: فرق الشيعة، ص٨٦.

<sup>(</sup>٤) هناك تقارب وتشابه في بعض العقائد بين الإمامية والزيدية والمعتزلة ينظر: رسول جعفريان: المسار الثقافي بين الإمامية الإثني عشريّة والمعتزلة، ترجمة: جواد علي كسار، ط١، مؤسّسة الثقلين الثقافية، بيروت، ٢٠٠١. ص ٤-١٦٤، سامي الغريري: الزيدية بين الإمامية وأهل السنة دار الكتاب الإسلامي، ط١، ٢٠٠٦، ص ١٥ وما بعدها، محمد العمدي: الزيدية والإمامية جنباً إلى جنب، مركز الأبحاث العقائدية، ط١، ٤٢٧، هم، ١٤٢٧ه. ص ٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الصراط المستقيم: ٢/ ١٩٥. هـ ١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي ت ٨١٧هـ القاموس المحيط، جمع وشرح: نصر الهوريني، ب.مكا، ب ت. ١ / ١٣٩، وينظر أيضاً: محمد مرتضى الزبيدي ت ١٢٠٥هـ تاج العروس من جواهر القاموس، منشورات مكتبة الحياة، بيروت.، ب.ت. ١ / ١٣٥.

فقد ذكرت كتب التراجم عن هدّاب بأنّه: أبو خالد هدبة بن خالد بن أسود بن هدبة القيسيّ البصريّ من أشهر رواة البصرة ومحدّثيها وحفّاظها، توفّي في سنة ٢٣٥ه(١٠). والذي اتّضح أنّ عمرو بن هدّاب هو من البصرة أيضاً.

## المُدّة التي مكث فيها الإمام علي في البصرة،

يظهر من النصوص أنّ مدّة بقاء الإمام عليّ بن موسى الرضائيلي في البصرة لم تتجاوز اليومين، إذ إنّه كما يبدو وصل صباح اليوم الثالث من وصول محمد بن الفضل الهاشمي، فقد قال يبير:

"صلّبت اليوم صلاة الفجر في مسجد رسول الله على مع والي المدينة، وأقرأني -بعد أن صلّبنا- كتاب صاحبه إليه، واستشارني في كثيرٍ من أموره، فأشرت عليه بها فيه الحظ له، ووعدته أن يصير إليَّ بالعشيِّ بعد العصر من هذا اليوم، ليكتب عندي جواب كتاب صاحبه، وأنا وافي له بها وعدته، ولا حولَ ولا قوّة إلا بالله». (٢)

ثمّ إنّ الإمام الرضائي لم يزل معهم في ذلك إلى وقت الزوال، ثمّ قال لهم حين حضر وقت الزوال:

«أنا أصلّي وأصير إلى المدينة للوعد الذي وعدت به والي المدينة ليكتب جواب كتابه، وأعود إليكم بكرةً إن شاء الله».

فلمّا صلّى بهم صلاة الظهر انصرف، ثمّ عاد في غد اليوم التالي إلى المجلس نفسه،

<sup>(</sup>۱) محمد بن سعد: الطبقات الكبرى، ب.ط، مط: دار صادر، بيروت، ب.ت، ج٧/ ٣٠١. أبو عبد الله إسهاعيل البخاري: التاريخ الكبير، ب.ط، ب. مط، نشر: المكتبة الإسلامية، تركيا، ب. ت، ج٨/ ٢٤٧ - ٢٤٨. أبو عبد الله شمس الدين محمد الذهبي: تذكرة الحفاظ، ب. ط، ب. مط، ب. ت، ج٢/ ٤٦٥ - ٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) ابن حمزة: الثاقب ص١٨٨.

واستمرّت مناظرته مع القوم، ويشير محمد الهاشمي إلى أنّ الإمام الرضاطي «بات عندنا تلك الليلة، فلمّ أصبح ودّع الجماعة وأوصاني بها أراد، ومضى وتبعتُهُ أُشيّعُهُ، حتى إذا صرنا وسط القرية، عدل عن الطريق، فصلّى أربع ركعات، ثمّ قال:

«يا محمّد! انصرف في حفظ الله عمّض طرفك».

فغمّضته، ثمّ قال: افتح عينيك، ففتحتهما، فإذا أنا على باب منزلي بالبصرة، ولم أر الرضائيي،

فالإمام على بات ليلةً واحدةً فقط في البصرة، وقضى قبلها ساعات من نهار اليوم، وكلّ ذلك كان ضمن رحلةٍ إعجازيّة تدُنُّ على ثبات إمامته على إلى الله على ثبات إمامته على الله على الل

والآن لدينا وقفة مع النصّ السابق في أعلاه لعلّها تلقي الضوء على تاريخ زيارة الإمام عليّ بن موسى الرضائلي إلى البصرة.

- مَن هو والى المدينة؟
- ما طبيعة الكتاب الذي أقرأه الوالي للإمام عليه ؟
  - وما علاقة الإمام الليخ بهذا الكتاب؟
- ومَن المقصود من كلام الإمام الله بصاحب الوالي؟
  - وما الأمور التي استشار الإمام بها؟
- وما طبيعة مشورة الإمام ليني التي كانت في صالح الوالي؟
- ثمّ لماذا يصير الوالي إلى الإمام وليس بالعكس، وهو صاحب السلطة المناوئة للإمام؟
  - وما الجواب الذي يعجز الوالي أن يكتبه إلا بمشورة وإملاء الإمام لليز؟

من خلال استقراء عصر الإمام على بن موسى الرضائي يتضح أنّ الإمام تولّى الإمامة في السنوات العشر الأخيرة من خلافة هارون (١٨٣-١٩٣ه)، ويظهر أنّ الإمام الكاظم على قد قضى سنوات طويلة في السجن مما خلق أزمة في الفكر الشيعي وجعل الشيعة ينقسمون في موقفهم من الإمامة:

- فهل مات الإمام الكاظم ١٤٠٤ أم لا؟
  - هل رُفع إلى السماء؟
- هل اختفى وهو يتصل بأصحابه المقرّبين بين الحين والأخر؟
- هل هو المهدي الذي يخرج آخر الزمان ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً؟
  - هل أو صي لأحد أصحابه؟<sup>(١)</sup>.

أفكار عتدمة بين أصحاب الإمام على غذّتها الفترة الزمنية الطويلة التي قضاها الإمام الرضاطية الكاظم علية في السجن، وباركتها السلطة العبّاسيّة، في الوقت الذي كان الإمام الرضاطية في ظرف لا يحسد عليه، إذ إنّ السلطة العبّاسيّة كانت تحصي عليه أنفاسه، وتتحيّن الفرص للانقضاض عليه، وكأنّه على كان ينتظر الفرصة لمعالجة الواقع، فكانت الفرصة متمثّلة بوفاة الحاكم العبّاسي هارون، والنزاع بين ولديه الأمين والمأمون، فكانت فرصة للإمام بأن يتحرك، ويلملم شتات أصحاب أبيه، والنصّ أعلاه يفيد ذلك، فالوالي العبّاسي في موقف ضعيف، حتى إنّه يصلّي الفجر مع الإمام علية، ويطلعه على كتاب صاحبه (الأمين)، يا ترى ما في هذا الكتاب؟ هل هو أمر الأمين لو لاته بخلع المأمون؟

وهنا نجد الوالي يلتمس مشورة الإمام عليّ بن موسى الرضائي الذي ربمّا أشار

<sup>(</sup>١) ينظر تفاصيل ذلك: الأشعري: المقالات والفرق، ص٨٩-٩٣، النوبختي: فرق الشيعة، ص٧٩-٨٤.

عليه بعدم الخلع لعلم الإمام اللي بها سيؤول إليه واقع الصراع ما بين الأخوين.

إذن هل يمكن القول إنَّ زيارة الإمام عليِّ بن موسى الرضاطير إلى البصرة كانت في فترة الصراع بين الأمين والمأمون (١٩٣-١٩٨ه)؟

إذ ليس من المعقول أن يأتي الإمام إلى البصرة في أيّام هارون وهو المعروف بموقفه السلبي والمتشدّد تماماً من أهل البيت الله.

أمّا عن الذين حضروا مجلس الإمام الرضائيليِّ، فقد طلب ليبيِّ من العلوي أن يُحضِر مَن حضر عند محمد بن الفضل الهاشمي، ولعلّه هنا يقصد المشكّكين، والواقفة وآخرين، إذ قال له:

«يا حسن، أحضِر جميع القوم الذين حضروا عند محمد بن الفضل، وغيرهم من شيعتنا، وأحضِر جاثليق النصارى، ورأس الجالوت، فمر القوم أن يسألوا عمّا بدا لهم».

فجمعهم كلّهم فضلاً عن الزيديّة(١) والمعتزلة(٢)، وهم لا يعلمون لما يدعوهم

(۱) الزيدية: فرقة تنتسب إلى زيد الشهيد بن الإمام على زين العابدين بن الإمام الحسين بن الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب عني ، ترى أن الإمامة انتقلت من أمير المؤمنين على إلى ولديه الحسن ثم الحسين ثم على بن الحسين ثم في ولد الحسن والحسين شريطة أن يكون الإمام حاملاً السلاح، كزيد وولده يحيى من الفرع الحسيني، ثم محمد ذو النفس الزكية، وإبراهيم ولدا عبد الله بن الحسن من الفرع الحسني، وهم يرون جواز إمامة المفضول مع وجود الأفضل، ويلتقون مع المعتزلة في كثير من العقائد، أما في الفقه فيرجعون في كثير من فقههم إلى الإمام أبي حنيفة.

لمزيد من التفاصيل ينظر: الأشعري: المقالات والفرق ص١٨، ٧١، النوبختي: فرق الشيعة ص٥٥-٥٥، أبو منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي، الفرق بين الفرق، ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٥. ص٢١، ٢٢-٢٦، الشهرستاني: الملل والنحل ص١٢٤-١٣٠، حميد الشهيد بن احمد بن محمد المحلي ت٢٥٦ه: الحدائق الوردية في مناقب أئمة الزيدية، تح: المرتضى الحسنى، صنعاء، ٢ ج (كلا الجزأين).

(٢) المعتزلة: فرقة كلامية ظهرت في أواخر القرن الأول الهجري في البصرة، قالت بأصول خمسة، وهي التوحيد والعدل والوعيد والمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهي عن المكر،=

الحسن بن محمد(١).

ويمكن الإشارة إلى الذين حضروا ذلك المجلس:

١ – محمد بن الفضل الهاشمي.

٢- الحسن بن محمد العلوي (صاحب الدار التي نزلها الإمام إير).

٣- المخالفين والمشكّكين بإمامة الرضائلين ومنهم عمرو بن هذّاب.

٤ - جاثليق النصاري.

٥- رأس الجالوت.

٦ عبد الله بن سليمان (٢) (هو الذي أشارت الرواية إلى أنّه أذّن وأقام لصلاة الإمام بالناس في ذلك المجلس).

<sup>=</sup> وانقسمت حسب آرائها إلى مدرستين، مدرسة البصرة ومدرسة بغداد، وكان لهم دور في الدفاع عن الإسلام ومواجهة الفكر الأجنبي، وقد تمكنوا أيام المأمون من تطبيق أفكارهم عملياً لا سيّما في مسألة خلق القرآن، وقد انحسر دورهم بعد القرن السابع وذابوا في الزيدية في اليمن، ومن أهم رجالاتهم واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد والجاحظ، والقاضي عبد الجبار، وابن أبي الحديد. لمزيد من التفاصيل ينظر: البغدادي: الفرق بين الفرق ص٧٨-١٥٠، الشهرستاني: الملل والنجل ص٤٣-٨٦، كارلو نالينو: بحوث في المعتزلة، ترجمة وتقديم: عبد الرحمن بدوي، باريس، ٢٠١٠. ص٣١ ص٢١- ٦، عبد الرحمن بدوي: مذاهب الإسلاميين، دار العلم للملايين، ط١، ١٩٩٦ ص٣٧ عبروت، عبد الرحمن بدوي: مذاهب الإنسانية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، بيروت، ١٩٩٤، ص٥ وما بعدها، رشيد الخيون: معتزلة البصرة وبغداد، ط٣، مدارك، ٢٠١١. مس حسلام، د. جواد النصراللة: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد رؤية اعتزالية عن الإمام على طلاء، ذوي القربي، ١٩٨٤. ص٦-٥٠. دور المعتزلة في نشر الإسلام ومواجهة الفكر الأجنبي، مجلة آداب البصرة، العدد، ١٠٢٠م، ص٣٣-٥٠.

<sup>(</sup>١) ابن حمزة الثاقب: ص١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) لم نعثر له على ترجمة.

٧- جاريةٌ روميّة أُحضرت ليكلّمها الإمام بلغة قومها كما سيتّضح.

٨- رجلٌ سنديّ نصرانيّ صاحب احتجاج وكلام بالسندية كما أشارت الرواية.

الذي يبدو أنّ وصول الإمام على كان سرّياً، ولم يقتصر لقاؤه على المشكّكين الواقفة، بل شمل حتى باقي الديانات، وذلك خطوة منه على لردّ الشبهات الدينيّة والفكريّة التي راجت في ذلك العصر، فأثارت الجدل والشك والمراء بين الناس، كما أشرنا سابقاً.

\*\*\*

# أحداث اليوم الأول

# أوَلاً: تعريفُ الإمام بنفسه

كان القصد من زيارة الإمام هو مناظرة أصحاب الاتجاهات الفكريّة في البصرة، لذا فمن آداب المناظرة أن يعرّف المتناظرون بعضهم البعض، ولما كان الإمام يعلم بهؤلاء أراد أن يعرّفهم بنفسه الشريفة، فبعد اجتماعهم تحكى لنا الرواية:

فلمّا تكاملوا ثُني للرضائك وسادة، فجلس عليها، ثمّ قال:

- «السّلامُ عليكم ورحمةُ الله وبركاته، هل تدرون لِمَ بدأتكم بالسّلام؟».
  - فقالوا: لا.
  - فقال: «لتطمئنَّ أنفسكم».
  - قالوا: مَن أنت رحمك الله؟.

العظيم»<sup>(۱)</sup>.

نلاحظ أنّ الإمام علي بعد التعريف بنفسه يشير إلى الجانب الإعجازي (طيّ الأرض)، فأراد على أن يقدّمه دليلاً يُضاف إلى باقي الأدلّة التي تدعم أهليته لمنصب الإمامة، وقد اكتفى أغلب الحضور بهذا الدليل إذ قالوا له علي :

«فقالت الجماعة: يا ابن رسول الله ما نريد مع هذا الدليل برهاناً أكبر منه، وأنت عندنا الصادق القول، فقاموا لينصر فوا».

ولكنّه الله أبي عليهم وقال لهم:

«لا تنصر فوا! فانّي إنّما جمعتكم لتسألوا عمّا شئتم من آثار النبوّة وعلامات الإمامة التي لا تجدونها إلا عندنا أهل البيت، فهلُمُّوا مسائلَكم». (٢)

فهنا نجد تميّز الإمام الله بمنهجه العلمي في المناظرة، مما يدُلُّ على أهليّته للإمامة، فحين اكتفى الحضور بدلالة (طيّ الأرض) الإعجازيّة، رفض انصر افهم وطلب منهم أن يسألوه عمّا بدا لهم.

### ثانياً؛ مناظرة عمرو بن هذاب

هو من المشكّكين بإمامة الإمام الرضائين، فابتدأ الإمام المناظرة معه، تاركاً له أن يبدأ الحوار، فابتدأ عمرو بن هذّاب، فقال:

- إنَّ محمد بن الفضل الهاشمي ذكر عنك أشياء لا تقبلها القلوب.

- فقال الرضاطيي: «وما تلك؟».

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص ١٨٧ – ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٨.

- قال: أُخبرنا عنك أنّك تعلم كلُّ ما أنزله الله تعالى، وأنّك تعرف كلَّ لسانٍ ولغة.
- فقال الرضايلين: «صدق محمد بن الفضل، فأنا أخبرته بذلك، فهلُمُّوا فاسألوا».
- قال: فإنّا نختبرك قبلَ شيء بالألسن واللغات، وهذا روميٌّ وهذا هنديٌّ، وهذا فارسيٌّ، وهذا نركيٌّ، فأحضر ناهم.
  - قال: «فليتكلّموا بها أحبُّوا، وأُجيب كلَّ واحدٍ منهم بلسانه ولغته إن شاء الله».
- فسأل كل واحد منهم مسألة بلسانه ولغته فأجابهم بألسنتهم ولغاتهم، فتحيّر الناس وتعجّبوا، فأقرّوا جميعاً بأنّه أفصح منهم بلغاتهم(۱).

ويظهر أنّ الحسد والحقد أعمَيًا عمرو بن هذّاب عن الإذعان للحقيقة، على الرغم مما رآه من قدرات الإمام في معرفة اللغات، وهو أمر معجز في ذلك الوقت، لا سيّما أنّ الإمام لم يُعلَم عنه أنّه تتلمذ على يد أستاذ، أو سافر لتلك البلدان حتى يتعلّم لغاتها.

عندها توجّه الإمام الرضائلي له وتنبّأ له بثلاثة أمور ستقع له:

# الأولى:

- «إن أنا أخبرتك بأنك ستُبلى في هذه الأيام بذي رحم لك، كنت مصدّقاً لي؟».
  - قال: لا، فإنَّ الغيب لا يعلمه إلا الله.
- قال على: «أوَ ليس الله يقول: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ ﴾ (٢) فرسول الله على مِنْ رَسُولٍ ﴾ (٢) فرسول الله على من غيبه، فعلَّمَنا ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، وإنّ الذي أطلعه الله على ما يشاء من غيبه، فعلَّمَنا ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، وإنّ الذي

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الجين: الآية ٢٥-٢٦.

أخبرتك به يا ابن هذّاب لكائن إلى خمسة أيام، فإن لم يصح ما قلت لك في هذه المدّة، فإنّي كذّاب، وإن صحّ فتعلم أنّك الرادُّ على الله وعلى رسوله».

الثانية: قال إلى الله أخرى: أمّا إنّك ستُصاب ببصرك، وتصير مكفوفاً، فلا تبصر سهلاً ولا جبلاً، وهذا ما كائن بعد أيام».

الثالثة: قال عليه: «ولك دلالة أخرى: إنَّك ستحلف يميناً كاذبة، فتضرب بالبرص».

كان محمد بن الفضل الهاشمي شاهداً على ذلك، وقد شهد تحقّق تنبّؤات الإمام كلّها، إذ قال: تالله! لقد نزل ذلك كلّه بابن هذّاب، فقيل له: صدق الرضائية أم كذب؟ قال: والله لقد علمت في الوقت الذي أخبرني به أنّه كائن ولكنّني كنت أتجلّد».(١)

نلاحظ أنّ أوّل من تصدّى لسؤال الإمام المنه ومناظرته هو رأس المخالفين المدعو (ابن هذّاب) الذي أنكر ما أدلى به داعية الإمام المنه الإمامة، ومنها الغلم الإلهي ميزات الإمام الرضائيل التي أهلته دون غيره لمنصب الإمامة، ومنها العلم الإلهي بالغيب، ومعرفته بالألسنة واللغات كافّة، وقد صدق الإمام المن ذلك، وأثبته عملياً لمن اعترض عليه من خلال إبرازه المنه لقدراته الغيبية التي تميّزه عن غيره من الأدعياء، وزعها الفرق، والطوائف، وبهذا لفت أنظار الأمّة، وأعطاها حسّاً تقارن وتحاكم به هذه التيّارات، وتميّز بين الحقّ والباطل بها امتلكته من مقاييس مستلهمة من مشاهد مثيرة كان قد حقّقها الإمام علي في محاولة منه لإسقاط الحيرة الفكرية السائدة في هذه الفترة.

ويمكن تلخيص نشاط الإمام للله في هذا الاتجاه في البصرة:-

١ - إخباره اللي ببعض الغيبيّات التي لا يمكن للإنسان العادي العلم بها، كما حدث

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٩.

مع ابن هذَّاب، وما أخبر به الإمام علي قد تحقَّق كلُّه بعد أيام قليلة.

٢ - من قدرات الإمام على الخارقة للعادة التي ميزته عن غيره تكلمه بعدة لغات من غير أن يتعلمها بالطرق الطبيعية للتعلم، وإنّما بالإلهام (١١)، وفي هذا تطالعنا مجموعة شواهد، كما في أعلاه، وكما سيأتي في باقى تفاصيل هذه الزيارة.

ويظهر أنَّ المصادر لم تنقل إلينا كلَّ ما دار من حوار مع المشكِّكين بإمامة الإمام الرضائية واكتفوا بنموذج ابن هذّاب.

### ثالثاً، مناظرةُ الإمام علي الجاثليق

الجاثليق: بفتح الثاء المثلثة: رئيس النصارى في بلاد الإسلام، ويكون تحت يد بطريق إنطاكية، ثمّ المطران تحت يده، ثمّ الأُسقُف، يكون في كلّ بلدٍ من تحت المطران، ثمّ القسيس، ثمّ الشماس. (٢)

يظهر أنّ أصحاب الديانات الأخرى استغلّوا تدهور الوضع السياسيّ إثر الصراع بين الأمين والمأمون، فتحرّكوا ونشطوا يدعون لدينهم؛ لذا كان من ضمن من دعاهم الإمام الرضائية للمناظرة زعيم النصارى (الجاثليق)، إذ قال له الإمام الله:

## - «هل دلَّ الإنجيل على نبوّة محمّد عليه؟».

<sup>(</sup>۱) أفرد الصدوق باباً في كتابه (عيون أخبار الرضا) عن معرفته الله بجميع اللغات (انظر: ح٢/ ٢٥٠-٢٥١)؛ ومما ذكره في هذا الباب رواية عن أبي الصلت الهروي قال: كان الرضائية يكلّم الناس بلغاتهم، وكان والله أفصح الناس وأعلمهم بكلّ لسان ولغة، فقلت يوماً: يابن رسول الله، إنّي لأعجب من معرفتك بهذه اللغات على اختلافها! فقال: "يا أبا الصلت، أنا حجّة الله على خلقه، وما كان الله ليتّخذ حجّة على قوم وهو لا يعرف لغاتهم، أوّ ما بلغك قول أمير المؤمنين المنها أوتينا فصل الخطاب؟! فهل فصل الخطاب إلا معرفة اللغات؟ " ح ٢/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي: القاموس المحيط، ج٣/ ٢١٧.

- قال: لو دلَّ الإنجيل على ذلك ما جحدناه.
- فقال طلي «أخبرني بالسكتة التي لكم في السفر الثالث».
- فقال الجاثليق: اسم من أسهاء الله تعالى، لا يجوز لنا أن نظهره.
- قال الرضاطين: «فإن قرّرتُك أنه اسم محمّد علله وذكره، وأقرّ عيسى به، وأنه بشر بني إسرائيل بمحمّد، أتُقرّ به ولا تنكره؟».
- قال الجاثليق: إن فعلت أقررت به، فإنّي لا أردّ الإنجيل ولا أجحده، قال الجاثليق: صفه.
- قال: «لا أصفه إلا بها وصفه الله تعالى، هو صاحبُ الناقة والعصا والكساء، النبيّ الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، يأمرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر، ويُحِلُّ لهم الطيّبات، ويُحرّم عليهم الخبائث، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم (۱۱)، يهدي إلى الطريق الأفضل، والمنهاج الأعدل، والصراط الأقوم. سألتك بالله يا جائليق، بحقّ عيسى روح الله وكلمته، هل تجد هذه الصفة في الإنجيل لهذا النبيّ؟».

فأطرق الجاثليق مليّاً، وعلم أنّه إن جحد الإنجيل كفر، فقال:

- نعم، هذه الصفة في الإنجيل، وقد ذكر عيسى هذا النبيّ، ولم يصحَّ عند النصاري أنّه صاحبكم.
- فقال الرضاطير: «أمّا إذا لم تكفر بجحود الإنجيل، وأقررت بها فيه من صفة محمّد، فخذ عليّ السفر الثاني، فإنّي أوجدك ذكره، وذكر وصيِّه، وذكر ابنته، وذكر الحسن

<sup>(</sup>١) إشارة إلى ما ذكره القرآن صريحاً. سورة الأعراف آية ١٥٧.

والحسين».

فلمّا سمع الجاثليق ورأس الجالوت عَلِما أنّ الرضائين عالم بالتوراة والإنجيل والزبور، فقالا: والله، لقد أتى بها لا يمكننا ردّه، ولا دفعه، إلا بجحود التوراة والإنجيل والزبور، وقد بشر به موسى وعيسى جميعاً.

- ولكن لم يتقرّر عندنا صحّة أنّه محمّد هذا، وأمّا اسمه محمّد فلا يجوز لنا أن نقرّ لكم نبوّته، ونحن شاكّون أنّه محمّدكم أو غيره.
- فقال الرضائية: «احتججتم بالشك، فهل بعث الله قبل أو بعد من ولد آدم إلى يومنا هذا نبيّاً اسمه محمّد؟ أو تجدونه في شيء من الكتب التي أنزلها الله تعالى على جميع الأنبياء غير محمّد؟».
- فأحجموا عن جوابه، وقالوا: لا يجوز لنا أن نقرّ لكم بأنّ محمداً أنّه محمّدكم؛ لأنّا إن أقررنا لكم بمحمّد ووصيّه وابنته وابنيه على ما ذكرتم، أدخلتمونا في الإسلام كرهاً.
- فقال الرضا على: «أنت يا جاثليق! آمنٌ في ذمّة الله، وذمّة رسوله لا ينالك منّا شيء تكره ممّا تخافه وتحذره».
- قال: فأمّا إذا آمنتني فإنّ هذا النبيّ الذي اسمه (محمّد) وهذا الوصي الذي اسمه (عليّ)، وهذه البنت التي اسمها (فاطمة)، وهذين السّبطان اللذان اسمُهما (الحسن والحسين) في التوراة والإنجيل والزبور.
- قال الرضائين: «فهذا الذي ذكرته في التوراة والإنجيل والزبور من اسم هذا النبي الله وهذا الله وهذه البنت، وهذانِ السّبطانِ، صدق وعدل، أم كذبٌ وزور؟».

- قال: صدقٌ وعدل، وما قال اللهُ إلا الحقّ(١٠).

#### يُلاحظ:

١ - أنّ الإمام ﷺ، وإنمّا احتج عليهم بالقرآن، ولا بأقوال النبيّ محمّد ﷺ، وإنمّا احتج عليهم من كتبهم المقدّسة التوراة والإنجيل.

٢- في ذلك دلالة واضحة لديهم على صدق مدّعى الإمام عليه؛ لأنّ ما أخبر به
 بالنسبة لهم يدخل في باب الإعجاز.

٣- التزام الإمام على بآداب المناظرة، من حيث التدرّج في الحوار، وعدم تهديد المقابل لكونهم أقليّة من ضمن الدولة الإسلاميّة.

# رابعاً: مناظرةُ الإمام على مع رأس الجالوت

رأس الجالوت هو من أعاظم علماء اليهود وأحبارهم وقيل قاضيهم، والرأس: سيّد القوم ومقدَّمهم، وجالوت في العلم. (٢)

بعد أن أخذ الإمام على إقرار جاثليق النصارى، بدأ حواره ومناظرته مع زعيم اليهود رأس الجالوت، وقد ذكرت لنا المصادر جانباً من هذه المناظرة، إذ قال له على:

- «اسمع الآن يا رأس الجالوت السفر الأول من زبور داود».

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٨٩ –١٩١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: القاضي سعيد القمي: التعليقة على الفوائد الرضوية، ق٦، ب. ط، ب. مط، ب. ت، ص٦٤. موسى بن محمد بن صالح المازندراني: شرح أصول الكافي، تعليق: أبو الحسن الشعراني، تصحيح: على عاشور، ط١، مط: دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠٠، ٣/ ١٢٦ - ١٢٧. فخر الدين الطريحي، مجمع البحرين، تح: أحمد الحسيني، ط٢، مكتبة نشر الثقافة الإسلامية، ١٤٠٨ه، ج/١٣١.

- قال: هات، بارك الله عليك وعلى ولدك.
- فقرأ الرضائي السفر الأول من الزبور، حتى انتهى إلى ذكر محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسن والحسن الله، هذا في زبور داود؟ ولك منّى الأمان والذمّة والعهد ما قد أعطيت الجاثليق».
  - فقال رأس الجالوت: نعم، هذا بعينه ألفيته في الزبور بأسمائهم.
- قال الرضائية: «فبحق العشر الآيات التي أنزلها الله تعالى على موسى بن عمران في التوراة، هل تجد صفة محمّد وعليّ وفاطمة والحسنِ والحسينِ في التوراة منسوبين إلى العدل والفضل؟».
  - قال: نعم، ومَن جحدها كان كافراً بربّه وأنبيائه.
  - فقال الرضاطيين: «فخذ الآن عليّ سِفْر كذا من التوراة».

فبُهت رأس الجالوت متعجِّباً من تلاوته وبيانه وفصاحة لسانه، حتى إذا بلغ ذكر محمّدِ يَلِيًّ.

- قال رأس الجالوت: نعم! هذا أحمد وإيليا وفطيم وشبر وشبير، وتفسيره بالعربيّة محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين عليه.
  - فتلا الرضا السِّفر إلى تمامه.
- فقال رأس الجالوت -لما فرغ من تلاوته-: والله يابن محمّد، لولا الرئاسة التي حصلت لي على جميع اليهود لآمنت بأحمد، واتّبعت أمرك، فوالله الذي أنزل التوراة على موسى، والزبور على داود، ما رأيتُ أقرأً للتوراة والإنجيل والزبور منك، ولا رأيت

أحسن بياناً وتفسيراً وفصاحة لهذه الكتب منك(١).

يُلاحظ أنّ الإمام الرضاهي استعمل قاعدة (مِن فمِكَ أُدينُكَ)، فقد ناظرهم من كتبهم المقدّسة، وأقرّوا بوجود أسماء أئمة الهدى في مؤلّفاتهم المدوّنة بلغاتهم العبريّة أو السريانيّة.

إذن في هذا اليوم ناظر الإمام ثلاث جهات:

أوّلاً: المشكّكين بإمامة الإمام الرضائيين.

ثانياً: زعيم النصاري (الجاثليق).

ثالثاً: زعيم اليهود (رأس الجالوت).

فلم يزل الإمام الرضائي معهم في ذلك اليوم إلى وقت الزوال، فقال لهم حين حضر وقت الزوال:

«أنا أصلي، وأصير إلى المدينة للوعد الذي وعدت به والي المدينة ليكتب جواب كتابه، وأعود إليكم بكرةً إن شاء الله تعالى». (٢)

قال: فأذّن عبد الله بن سليمان، وأقام، وتقدّم الرضاطير فصلّى بالناس وخفّف القراءة، وركع تمام السُّنّة، وانصرف، فلمّا كان من الغد عاد إلى مجلسه ذلك. (٣)

نلاحظ أنّ الإمام على كان قد طلب حضور غير المسلمين في هذا المجلس، كجاثليق النصارى ورأس الجالوت اليهودي، وذلك إنّما كان ضمن خطواته على لمواجهة تيّار الانحراف في الديانات الأخرى بعد أن أطلقت السلطة في ذلك العصر الحرية

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) ابن حمزة: الثاقب ص١٩٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حمزة: الثاقب: ص١٩٣.

لأصحاب هذه الديانات لترويج عقائدهم وأفكارهم، فساعد ذلك على ازدياد التوتّر الفكري الذي عصف بالناس فأشغلهم، فكانت هذه المناظرة معهم خطوة عمليّة لعلاج هذا الانحراف، إذ أبرز الإمام على فقدراته العلميّة العالية، واطلاعه الواسع على مختلف الثقافات، والعلم الإلهي الذي يميّزه بوصفِه وريثاً للنبيّ وآبائه الطاهرين (صلوات الله عليهم أجمعين)، فكان ذلك ممّا يؤيّد أهليّته للإمامة ويردُّ شبه المنحرفين والواقفة.

ثمّ نجده الله يثبت عمليّاً قدرته الإعجازيّة، بدلالة (طيّ الأرض) له، وعلى مرأى ومسمع من الجميع الذين حضروا ذلك المجلس، فيغادر بعد الزوال ليعود إلى البصرة في اليوم الثاني.

\*\*\*

## أحداث اليوم الثاني

في اليوم الثاني كان اختبار قدرات الإمام اللي في معرفة اللغات، التي تُعدّ من سمات الإمام، وتمثّل ذلك بـ:

#### أَوَلاً: معرفته باللغة الروميّة

جيء للإمام علي بجارية روميّة، ويظهر أنّ هذه الجارية صاحبة ثقافة عالية، إذ بعد أن كلّمها الإمام علي بلغتها، آمنت به، ثمّ قال لها الإمام بلغتها:

- «يا أمَّة الله! أيُّما أحبُّ إليك: محمَّد أو عيسى؟».
- فقالت: كان فيها مضى عيسى أحبُّ إليَّ، حين لم أكن أعرف محمداً، فأمّا أن عرفت محمّداً، فأمّا أن عرفت محمّداً، فمحمّدٌ الآن أحبُّ إليَّ من عيسى، ومن كلِّ نبيٍّ.
  - فقال لها الجاثليق: فإذا كنت دخلت في دين محمّد، فتبغضن عبسي؟
  - قالت: معاذ الله! بل أحبُّ عيسى وأؤمن به، ولكنّ محمداً أحبُّ إليّ.
- فقال الرضافيي للجاثليق: «فسّر للجماعة ما تكلّمت به الجارية، وما قلتَ أنت لها، وما إجابتك به».
  - ففسَّر لهم الجاثليقُ ذلك كلَّه.

#### ثانياً ، معرفتُه السين باللغة السندية

ذكرت المصادر أنّ الجاثليق في محاولةٍ منه إفشال جهود الإمام الله ، جاءه برجلٍ سنديٌّ يظهر أنّه على درايةٍ ومعرفةٍ بالحكمة، وهو يعتنق النصر انيّة، فقال للإمام الله :

- يابن محمّد! ها هنا رجلٌ سنديٌّ، وهو نصرانيٌّ صاحب احتجاجٍ وكلامٍ بالسَّنديّة. - فقال الإمام ﷺ على الفور: «أحضِرُه».

فأحضره، ودخل الإمام طبي معه في جدال وحِجاج بلغته حول الديانة النصرانية، حتى انتهى الأمر بإسلام السندي، قائلاً بالسنديّة: ثبطي ثبطي ثبطلة، فقال الإمام الرضاطي: «قد وحّد الله تعالى بالسنديّة».

يظهر أنّ هذا السّنديّ من القائلين بالتثليث، أي: الله والإبن وروح القدس، إذ نجد الإمام علي ينتقل معه بعد ذلك للمناظرة حول نبيّ الله عيسى بن مريم، فلم يزل يُدرجه من حالٍ إلى حالٍ، إلى أن قال بالسنديّة: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهدُ أنّ محمّداً رسول الله، ثمّ رفع منطقة كانت عليه، فظهر من تحتها زنّار في وسطه، فقال: اقطعه أنت بيدك يابن رسول الله، فدعا الرضا على بسكّين، فقطعه، ثمّ قال لمحمّد بن الفضل أنت بيدك يابن رسول الله، فدعا الرضا على واكسه، وعياله، واحملهم جميعاً إلى المدينة».

فلمّا فرغ الإمام الرضائية من مخاطبة القوم، قال: «الآن صحَّ عندكم ما كان محمّد ابن الفضل يُلقي عليكم منّي»، فقالوا: نعم والله! قد بَانَ لنا منك فوق ذلك أضعافاً مضاعفة، وقد ذكر لنا محمّد بن الفضل أنّك تُحمل إلى خراسان. فقال: «صدق محمّد، إلا أنّى أُحمل مكرّماً معظّماً مبجّلاً»(١١).

وبهذا يكون الإمام علي قد أثبت أحقّيته، وصِدق ما أدلى به داعيته محمّد بن الفضل،

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٩٣–١٩٤.

ونجد أنّهم يسألونه عن قضيّة حمله إلى خراسان بأمر المأمون التي تُعدُّ في حينها من المغيّبات، فيؤكّد الإمام عليم ذلك، وهي سبب الزيارة الثانية للبصرة كما سيأتي بيانه لاحقاً.

«قال محمّد بن الفضل: فشهد له الجهاعة بالإمامة، وبات عندنا تلك الليلة، فلمّا أصبح ودّع الجهاعة، وأوصاني بها أراد ومضى، فتبعتُه أُشيِّعُه حتى إذا صرنا في وسط البرية، عدل عن الطريق، فصلّى أربع ركعات، ثمّ قال: يا محمّد! انصر ف في حفظ الله، فغمّض طرفك، فغمَّضته، ثمّ قال: افتح عينيك، ففتحتها، فإذا أنا بباب منزلي بالبصرة، ولم أر الرضاهين، قال: وحملت السنديَّ وعياله إلى المدينة في وقت الموسم (۱۰).

يظهر أنّ الإمام حقّق نتائج مهمّة إذ آمن به طائفة من الشبعة، يقول الأشعريُّ (٢): «وقد شاهد بعضهم من أبي الحسن أموراً فقطع عليه بالإمامة، وصدّقت فرقة منهم بعد ذلك روايات أصحابه فقبلوها، فرجعت إلى القول بإمامته».

\*\*\*

<sup>(</sup>١) ابن حمزة: الثاقب: ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأشعري: المقالات والفرق ص٩١، وينظر: النوبختي: فرق الشيعة ص٨١.

### المبحث الثاني

# الزيارة الثانية

### أسبابُ الزيارةِ

بعد نهاية الصراع العبّاسيِّ العبّاسيِّ، المتمثّل بصراع الأخوين الأمين والمأمون على السلطة بقتل الأمين، وتفرُّد المأمون بالسلطة، التهبت البلاد الإسلاميّة بالثورات، لا سيَّا في البلاد التي كانت خاضعة للأمين حسب تقسيم هارون العبّاسيّ، وكان لبعض الشخصيّات العلويّة دور في هذه الثورات، وقد تمكّن المأمون من إخادها جميعاً.

لقد وجد المأمون أنّ أفضل شخصية علوية لها رصيد شعبي لا يستهان به هو الإمام عليّ بن موسى الرضائية، ويظهر أنّ المأمون استغرب عدم استغلال الإمام الرضائية للظرف الذي يمرُّ به العبّاسيّون، ويُعلن ثورته، ويُسقط دولتهم، وربّا أدرك حقيقة الإمام علية ومكانته في نفوس الناس، وبدافع من وضعه النفسيّ المتقلّب، وحسده الإمام علي أراد أن يُسقطه من أعين الناس بدعوته لتوليّ منصب الخلافة، وقد فوجئ المأمون برفض الإمام علي ذلك رفضاً قاطعاً، فعرض عليه ولاية العهد، فرفضها الإمام عليه أنه أمام أله أنه المأمون، وهدّد الإمام بالقتل، وكان الإمام مدركاً تماماً لنوايا المأمون، الذي قتل أخاه من أجل السلطة، فكيف يفرّط بها ويسلّمها لأعداء أهل بيته.

ونحن هنا لسنا بصدد مناقشة عرض المأمون لولاية العهد على الإمام، وإنها نتناول

الفترة الزمنية التي قضاها الإمام في البصرة؛ لأنّ البصرة كانت المحطة التي اشترط المأمون أن يسلكها الإمام وهو في طريقه إلى خراسان.

فقد كتب المأمون إلى الإمام الرضائيلي يدعوه للقدوم إلى خراسان، وقد رفض الإمام الله في بادئ الأمر، واعتلَّ بعلل كثيرة، لكنّ المأمون استمرّ في مكاتبته والإلحاح عليه، حتى علم الإمام يلي أنه لا يكف عنه، فاستجاب للسفر إلى خراسان (۱۱)، إذ أرسل المأمون وفداً رسمياً لاصطحاب الإمام المي وقد تباينت الروايات فيمَن ضمّ هذا الوفد، وفيمَن ترأَّسه بين شخصيتين:

الأولى: رجاء بن أبي الضحّاك (٢): أكّدت بعض الروايات أنّ المأمون كلّف رجاء ابن أبي الضحّاك بمهمّة حمل الإمام عليّ بن موسى الرضاطيي إلى خراسان، ولم تذكر

<sup>(</sup>١) أبو جعفر محمد بن يعقوب الكليني: الأصول من الكافي، صحّحه وعلّق عليه: علي أكبر الغفاري، ط٣، مط: الحيدرية، طهران، ١٣٨٨ه، ج١/ ٤٨٩. الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١ ١٦٨. المجلسي: البحار: ٤٣/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) رجاء بن أبي الضحاك الجرجائي، قرابة الفضل بن سهل وقيل هو خال المأمون، كان من عمال اللولة العبّاسية؛ ولي ديوان الخراج للمأمون، واستخلفه الأخير على خراسان لما خرج إلى بغداد ثمّ عزله، وولي ديوان خراج دمشق أيام المعتصم والواثق، وقد استدلّ النهازي على حسن حاله من رواية إذ يقول: «ويستفاد حسن حاله وإيهانه من كلام الرضائينين: أتريد أن تقتل نفساً مؤمنة بنفسي كافرة (وهذه الرواية قد وردت عند الصدوق: عيون: ١/ ٢٢٢). قتل الرجاء سنة ٢٢٦ه، انظر: أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح، اليعقوبي: التاريخ، علّق عليه: خليل منصور، ط۱، مط: مهر، الناشر دار الاعتصام، ١٤١ه، ج٢ / ٢٥٣. أبو القاسم علي بن الحسن الشافعي المعروف بابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، تح: علي شيري، ب. ط، مط: دار الفكر، بيروت، ١٤١٥ الحديث: ٣/ ٢٩٤، خير الدين الزركلي: الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠، ج٣/ ١٧ - ١٨.

معه أحداً، فقد ذكر النوبختي (۱) والأشعري (۲): «وكان المأمون أشخص إليه على بن موسى الله وهو بخراسان مع رجاء بن أبي الضحّاك في آخر سنة مائتين على ظهر البصرة وفارس»، وروى اليعقوبي : «وكان رسوله إليه رجاء بن أبي الضحّاك قرابة الفضل بن سهل (۲)، وذكر الصدوق : «وكان علي بن موسى الرضائية ورد على المأمون وهو بخراسان سنة مائتين على طريق البصرة فأرسل مع رجاء بن أبي الضحّاك (۱)، وفي رواية ثانية بسنده عن «رجاء بن أبي الضحّاك يقول : بعثني المأمون في إشخاص علي بن موسى المدينة ... (٥)

ونقل الذهبيّ عن الحاكم النيسابوريّ: «ورد الرضا نيسابور سنة مائتين، بعث إليه المأمون رجاء بن أبي الضحّاك، لإشخاصه من المدينة إلى البصرة...».(١)

فيها ذكر آخرون أنَّ رجاء كان معه شخص آخر يدعى (فرناس الخادم)(٧)، فقد روى الطبريّ: «وجّه المأمون رجاء بن أبي الضحّاك وفرناس الخادم...»(٨)، وفي رواية إنّ الذي رافقه شخص يدعى «ياسر الخادم»(٩).

- (١) فرق الشيعة: ص٨٧.
- (٢) المقالات والفرق: ص٩٥.
- (٣) تاريخ: ٢/ ٤٤٨. ينظر أيضاً النوبختي: فرق الشيعة ص٨٧.
  - (٤) عيون أخبار الرضا: ١٧٦/١.
  - (٥) عيون أخبار الرضا: ١٩٤/.
- (٦) سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط، كامل الخراط، ط٩، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٣ م، ج٩٠ ، ٣٩٠.
  - (٧) لم نعثر له على ترجمة.
- (٨) جعفر محمد بن جرير الطبري: تاريخ الرسل والملوك ومن كان في زمن كل منهم، تقديم ومراجعة: صدقى جميل العطار، ط۲، دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م، ج١٠/ ٢٥١.
- (٩) الصدوق: عيون: ٢/ ١٥٩. أبو الحسن علي بن الحسين المسعودي: مروج الذهب ومعادن الجوهر، تح: محمد محيى الدين عبد الحميد، ط٤، مط: السعادة، مصر، ١٩٦٥ م، ٢٧/٤.

الثانية: عيسى بن يزيد الجلودي: هناك من روى بأنّ المكلّف بهذه المهمّة إنهّا كان عيسى بن يزيد الجلودي (١)، كما في رواية المفيد: «وكان المتولي لإشخاصهم المعروف بالجلودي»(٢).

لكنّ القاضي المغربي ينفرد برواية تُقدّم تفاصيل مغايرة، إذ يروي أنّ المأمون أمر الحسن بن سهل (") «أن يخرج إلى بغداد، وأن يتلطّف بإشخاص علّي بن موسى إليه برفق وإكرام، وكان عليّ بن موسى بالشام فلمّا صار الحسن إلى بغداد، وكان المأمون كتب معه إلى عليّ بن موسى، وأرسل به الحسن رسولاً إليه، وكتب معه كتاباً، وكان ذلك الكتاب

المجلسي: البحار: ٤٩/ ١٣٢.

<sup>(</sup>۱) من ولاة العبّاسيين على مصر، ومن أشهر قوّاد الرشيد والمأمون، كان معادياً لأهل البيت عليه شديداً عليهم؛ فهو الذي أغار بخيله مهاجماً بيت الإمام الرضاطة بأمر الرشيد، قاصداً سلب النساء، فمنعه الإمام طبح، وقام بجمع ما يملكنه وأعطاه للجلودي، وكان في طليعة قادة المأمون النين أخمدوا الثورات العلوية في سنة ٢٠٠ه، ولما أمر المأمون بالبيعة للإمام الرضاطيخ بولاية العهد رفضها الجلودي فحبسه المأمون. انظر: الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٠ - ٢٥٢. الصدوق: عيون: ١/ ٢٧٢. ابن عساكر: تاريخ دمشق: ٢٥/ ٢٤. الزركلي: الأعلام: ٥/ ١١١. التستري: قاموس الرجال: ١١/ ١٨.

<sup>(</sup>٢) أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان المعروف بالمفيد، الإرشاد، تح: حسين الاعلمي، ط٥، مؤسّسة النبراس، النجف، ٢٠٠١م، ٢/ ٢٥٩. على بن الحسين أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، تح: أحمد صقر، ط١/ مط: شريعت، الكتبة الحيدرية، ١٤٢٣ه، ص ٣٧٥. أبو جعفر محمد بن الحسن الفتال النيسابوري: روضة الواعظين، ط٢، مط: أمير، قم، ١٣٧٥ه، ص ٢٢٤. الإربلى: كشف الغمّة: ٣/ ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) أبو محمد الحسن بن سهل السرخسي، أخو الفضل ذو الرئاستين، كان من أشهر قادة المأمون ولاه على العراق، ثمّ إنّه صار وزيره بعد أخيه وزوَّج ابنته بوران من المأمون فازداد حُظوة عنده، وكان قد عرف بدهائه، انظر: أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد أو مدينة السّلام، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ط١، دار الكتب العلميّة بيروت، ١٩٩٧ م، ج٧/ ٣٣٠ الرركلي: الأعلام: ٢/ ١٩٩٢.

قبل أن يشخص إليه مَن كان قام عليه من الطالبيين، وأمره بإشخاصهم معه، وكتب إلى الجلودي في حمل محمّد بن جعفر، وعلي بن موسى، وعلي بن الحسن بن زيد، وإسماعيل ابن موسى، وابن الأرقط، ومَن كان قد خرج، فحملهم الجلوديّ، وأخذ بهم على طريق البصرة...، وحملوا على طريق الأهواز، وصاروا إلى فارس فلقيهم رجاء بن الضحّاك وتسلّمهم من الجلودي، وقدم بهم على مرو وعلى المأمون»(١).

بعد استعراض هذه الروايات يمكننا تسجيل بضع ملاحظات:-

1- إنّ تكليف المأمون رجاء بن أبي الضحّاك بمهمّة إشخاص الإمام الله من المدينة إلى مرو مما لا إشكال فيه، فنحن نجد تصريحاً من رجاء نفسه بهذا التكليف، ومن ثَمّ فإنّ أغلب الروايات أشارت إلى مرافقته الإمام الرضائين، وأمّا الرواية التي أشارت إلى كونه قد استلم المهمة من الجلودي في (فارس) فهي منفردة في قبال الروايات أعلاه، ومن ثُمّ فإنّ هناك روايات أكدت وصول رجاء بن أبي الضحاك إلى المدينة سنة ٢٠٠ه (٢٠)، بل إنّه رافق الإمام المين من المدينة إلى مرو» (١٠).

أمّا عن مرافقة أشخاص آخرين لرجاء في هذه الرحلة فلا إشكال فيه، سواء كان هذا الذي رافقه المدعو فرناس الخادم أو ياسر الخادم، وسواء كانا شخصاً واحداً حدث تحريف في الاسم، أو كانا شخصين، والذي يمكن قوله: إنّ الرجاء كان المكلّف الأوّل بهذه المهمّة، ويبدو أنّها اقتصرت على إشخاص الإمام الرضائية في بادئ الأمر، ولكن يبدو أنّ هناك أموراً استجدّت لاحقاً استوجبت أن يرافق الإمام على أشخاصاً آخرين

<sup>(</sup>١) أبو حنيفة محمد بن منصور بن أحمد المعروف بالقاضي النعمان المغربي: شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار، تح: محمد الحسيني الجلالي، ب. ط، مط: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ب. ت، ج ٣/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون: ١/ ١٩٤.

من العلويين أو غيرهم كما سيتّضح ذلك.

٢- أمّا عن رواية المفيد التي أفردت الجلودي بهذه المهمّة، فبدءاً لا بدّ من التنويه إلى أنّ أحد الباحثين قد استبعد ذلك بقوله: "إنّ الجلودي كان من قوّاد الرشيد وكان عدواً للإمام الرضائية، فليس من الحكمة أن يبعثه المأمون لإشخاص الإمام طيع، "".

لكننا ننظر للأمر من زاويةٍ أخرى، إذ إنّ هكذا رحلة طويلة، وفي ظلّ ظروف حسّاسة جداً وخطيرة تستوجب وجود قوّة عسكريّة تحمي قافلة الإمام على ويرأسها قائد معروف كعيسى الجلودي، لا سيّا أنّ هذه القافلة قد ضمّت إلى جانب شخص الإمام الرضائية مجموعة من العلويين المتهمين -بحسب حكم الدولة- بالخروج على الطاعة، وإعلان الثورات التي هدّدت عرش المأمون، فحريٌّ بمَن استطاع أن يُخمد هذه الثورات أن تُناط به مهمّة صعبة كمهمّة نقلهم عبر مناطق ساخنة وحسّاسة حتى وصولهم إلى مرو حيث مقرّ المأمون.

٣- أمّا عن رواية القاضي المغربي وما ورد فيها من تفاصيل فإنّها تحتاج إلى وقفة:

أ/ إنّ ما أشارت إليه الرواية من تكليف الحسن بن سهل من قبل المأمون بإشخاص الإمام عليه، فلعلّ هذا التكليف لا يتعارض مع تكليفه للرجاء، فإنّ الحسن بن سهل من المقربين للمأمون وصاحب سلطة عالية في دولته، وقد كان معتمداً عند المأمون، وقد أوكل له عدّة مهام يتصرّف فيها بمعرفته ودرايته، إذ كان ذا دهاء وحنكة سياسية، ولا إشكال في أن يكون المأمون قد كلّفه بمهمّة إشخاص الإمام عليه بمعنى المتابعة والإشراف عليها عن بُعد، بَعد تكليف شخص الرجاء بهذه المهمّة بشكل مباشر، سواء أكان المأمون هو الذي اختاره أم الحسن بن سهل، ولا يستبعد أن يكون هو الرسول

<sup>(</sup>۱) محسن الأمين ۱۲۷۱هـ: أعيان الشيعة، تح: حسن الأمين، ب. ط، ب. مط، دار التعارف، بيروت، ب. ت، ج٢ /١٧ .

الذي حمل كتاب المأمون بأمر الحسن بن سهل إلى الإمام ١٠٠٪.

أمّا عن تكليف الجلودي فلا إشكال فيه سواء كان بأمر المأمون أم من الحسن بن سهل، لا سيّما أنّ الأخير هو الذي تولّى مهمّة حلّ أزمة الثورات العلوية في العراق والحجاز، وهو الذي لا شكّ قد اختار الجلودي ضمن مجموعة القادة الذين كان لهم الدور البارز في تلك الأحداث().

ب/ أشارت الرواية إلى أنّ الإمام الرضائيل كان في الشام!! وهذا أمرٌ لا صحّة له، فمتى غادر الإمام إلى الشام؟ ولماذا؟ فجميع الروايات متّفقة على وجوده في المدينة في أثناء تلك الأحداث، ولم يؤثّر عنه إلى أنّه ذهب إلى الشام.

# ٤ - بقي هنا أمرٌ لا بدُّ من توضيحه:

كيف يمكن الجمع بين قبول الرواية القائلة بمرافقة رجاء بن أبي الضحّاك للإمام عليه مع رواية مرافقة الجلودي له أيضاً، على الرغم من عدم وجود نصَّ يشير إلى وجودهما معاً في تلك الرحلة؟

#### وهنا يمكن القول:

١ – لقد أشرنا فيها مضى إلى أنّ المهمة قد أُنيطت برجاء بن أبي الضحّاك، وذلك في سنة ٢٠٠ه، وأنّ مهمّته اقتصرت على إشخاص الإمام الرضائيج، وممّا يؤيّد ذلك وجود الروايات في أعلاه التي أكّدته. أمّا الجلودي فإنّه كان في تلك الفترة مشغولاً بأمر القضاء على الثورات العلويّة التي هزّت أركان السلطة العبّاسيّة، وقد توزّعت على عدّة جبهات في الكوفة، وواسط، والبصرة، واليمن، ومن ثَمّ في مكّة والمدينة (٢)، وقد كان الجلودي

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل ينظر: الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٠ ـ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل انظر: الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٠-٢٥٢. أبو الفرج: مقاتل: ص٤٢٤- ٢٥٢. أبو الفرج: مقاتل: ص٤٢٤- ٥٢. أبو الحسن عزّ الدين علي بن محمد، الكامل في التاريخ، دار صادر، بيروت، ١٩٦٦م،

من أبرز القادة العبّاسيّين الذي ساهموا في إخماد الثورة في البصرة، ومنها توجّه برفقة باقي القادة إلى الحجاز (١) على أثر قيام الثوّار العلويين بإعلان خروجهم على السلطة العبّاسيّة بقيادة محمّد بن جعفر الصادق فينير (١).

ويبدو أنّ أمر هذه الثورة في مكّة والمدينة قد توافق مع وصول رجاء بن أبي الضحّاك المكلّف بإشخاص الإمام للبيخ، الذي توافق أيضاً مع وصول الجلودي الموكّل بمهام عسكريّة هدفها ملاحقة العلويّين، وإخماد حركتهم المناوئة للحكم العبّاسي، ويؤيّد ذلك عدّة قرائن:

١- إنّ ثورة محمد بن جعفر كانت قد أعقبت مقتل أبي السرايا، وفشل العلويين في العراق في سنة ٢٠٠ه، وفي هذه السنة وصل الجلودي إلى الحجاز ودخل مكّة، وانتصر على محمد بن جعفر، وبذا قد أتمّ مهامّه العسكرية بنجاح، وقد وصلت الأوامر بإشخاص العلويين إلى بغداد حيث الحسن بن سهل "، وفي رواية إلى مرو حيث مقرّ المأمون "، ولعلّهم ممُلوا إلى الحسن بن سهل أوّلًا بوصفه القائد المباشر المشرف على المأمون "، ولعلّهم ممُلوا إلى الحسن بن سهل أوّلًا بوصفه القائد المباشر المشرف على المأمون تمَّ نقلهم إلى مرو، برفقة الإمام الرضائيين.

٢- يوجد نصٌّ يؤكّد اجتماع الجلودي بابن أبي الضحّاك في مكّة أثناء المواجهة مع

٦/ ٣٠٢ - ٣١٤. أبو الفداء عماد الدين إسهاعيل بن عمر المعروف بابن كثير: البداية والنهاية،= =تح: على شبري، ط١، بيروت، ١٩٨٨م، ج١٠ / ٢٦٦-٢٦٨.

<sup>(</sup>١) الطبري: تاريخ: ١٠ / ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) الطبري: تاريخ ١٠/ ٢٤٦ - ٢٤٩ أبو الفرج: المقاتل: ص٤٣٨ - ٤٤١. ابن الأثير: الكامل: ٦/ ٣١٨-٣١٣.

<sup>(</sup>٣) الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٩. أبو الفرج: المقاتل: ص٤٤١.

<sup>(</sup>٤) المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٥٩. الاربلي: كشف الغمة: ٣/ ٦٩. أبو الفرج: المقاتل: ص٥٧٥.

محمد بن جعفر الذي «طلب الأمان من رجاء ابن عمِّ الفضل بن سهل، وضمن له رجاء على المأمون وعلى الفضل بن سهل ألّا يُهاج، وأن يُوفي له بالأمان فقبل ذلك ورضيه(١).

٣- إنّ الإمام الرضاطية لم يغادر الحجاز بعد ذلك، أي إنّه كان شاهداً لأحداث تلك الثورة ومجرياتها، بل إنّه كان قد نصح عمّه محمد بن جعفر بأنّ الأمر لن يتمّ له، فقد روى إسحاق بن موسى قال: "لما خرج عمّي محمد بن جعفر بمكّة ودعا إلى نفسه، ودُعي بأمير المؤمنين، وبُويع له بالخلافة، ودخل عليه الرضاطية وأنا معه، فقال له: "يا عمّ! لا تكذّب أباك ولا أخاك فإنّ هذا الأمر لا يتمّ"، ثمّ خرج وخرجت معه إلى المدينة، فلم يلبث إلا قليلاً حتى أتى الجلودي، فلقيه فهزمه، ثمّ استأمن إليه، فلبس السواد، وصعد المنبر، وخلع نفسه، وقال: إنّ هذا الأمر للمأمون، وليس لي فيه حقّ، ثمّ أخرج إلى خراسان، فهات بجرجان" (١٠).

وهنا يمكن القول: إنّ أمر المأمون بإشخاص الإمام الرضائي برفقة رجاء بن أبي الضحّاك لا بدّ أنّه قد سبق ثورة محمد بن جعفر التي حدثت مع وصول ابن أبي الضحّاك إلى الحجاز، ونتيجة لأمر هذه الثورة، استجدّت أوامر جديدة تستوجب إشخاص أفراد آخرين من الأسرة العلوية مع الإمام الرضائي، وهم الذين قادوا تلك الثورة، وهذا الأمر بدوره استوجب مرافقة الجلودي لقافلة الإمام الإمام الخاية المطلوبة في ظلّ تلك الظروف الحسّاسة، لا سيّما أنّ طريق الرحلة يمرّ بمراكز انبثاق الثورات العلوية، وذلك حسب توجيهات المأمون، كما سيأتي لاحقاً.

ولا بدّ من إعطاء نبذه عن الشخصيات العلويّة التي أشخصها الجلودي بأمر من

<sup>(</sup>۱) الطبري: تاريخ: ۱۰ / ۲٤۸.

<sup>(</sup>۲) الصدوق: عيون: ١/ ٢٢٤. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٩٣ – ٩٤. المجلسي: بحار: ٢٤٧ - ٢٤٦.

الحسن بن سهل إلى بغداد، وإن كانت بعض الروايات لم تفصح عن أسمائهم إذ وردت الإشارة إليهم مبهمة «جماعة آل أبي طالب» (١)، إلا أنّ رواية القاضي صرحت بأسماء بعضهم، إذ قال: «كتب إلى الجلودي في حمل محمد بن جعفر، وعليّ بن موسى، وعليّ بن الحسن بن زيد، وإسماعيل بن موسى، وابن الأرقط، ومن كان قد خرج» (١).

وقد أشار أبو الفرج إلى كيفيّة حملهم بأمر الجلودي:

"تم وجه إلى أولئك الطالبيين، فحملهم مقيّدين في محامل بلا وطاء ليمضي بهم إلى خراسان، فخرجت عليهم بنو نبهان، وروي أنّه قد خرج عليهم الغاضريّون بزبالة، فاستنقذوهم منه بعد حربٍ طويلةٍ، فمضوا هم بأنفسهم إلى الحسن بن سهل، فأنفذهم إلى خراسان، إلى المأمون»(٣).

تجدر الإشارة هنا إلى أنّ المأمون قد أمر بإشخاص الإمام الرضائين بمزيد من الرفق والإكرام والإجلال(٤)، وفي هذا دليلٌ آخر يؤكّد أنّ الإمام على لم يكن برفقة الجلودي والطالبيين الذين حملوا إلى بغداد.

أمّا عن إشارة الرواية في أعلاه إلى ذهابهم طوعاً -بعد استنقاذهم من الجلودي، وطريقته المهينة في حملهم- فلعلّ ذلك راجع لأمان المأمون لهم، ولأنّهم أقرّوا بالبيعة له.

نأتي الآن على إعطاء نبذة مختصرة عن الشخصيّات التي ذُكر أنّها أُشخصت مع الجلودي:

أوّلاً: محمد بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الله الملقّب

<sup>(</sup>١) المفيد: الإرشاد: ٢/ ٢٥٩. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ٦٩.

<sup>(</sup>٢) القاضي المغربي: شرح الأخبار: ٣/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) مقاتل الطالبيين: ص٤٤١.

<sup>(</sup>٤) المسعودي: مروج الذهب: ٤/ ٢٨. القاضي المغربي: شرح الأخبار: ٣/ ٣٣٩.

بديباجة، قال الطبري: «كان شيخاً وادعاً محبّباً في الناس، وكان يظهر سمتاً وزهداً»، وقد وصف بالشجاعة والسخاء والفضل والعبادة، خرج على المأمون في سنة ١٩٩ه في مكّة والمدينة، ودعا إلى نفسه، وبايعه الناس بإمرة المؤمنين، واتبعه الزيديّة والجاروديّة، ثمّ خلع نفسه على يد الجلودي الذي خرج به إلى العراق حتى سلّمه للحسن بن سهل، فأمر به ابن سهل إلى المأمون، فليّا وصل إلى مرو تظاهر المأمون بإكرام مقامه حتى وفاته الغامضة. ورُوي أنّ الذي صلّى عليه هو المأمون، وأنّ الإمام الرضائين قد أبطأ عنه فلم يحضر وفاته، فعَد السيّد الخوئي ذلك دلالة على أنّه لم يكن مرضيّاً عند الإمام على فورد عدة روايات تدُلُّ على ذمّه (۱).

ثانياً: ابن الأرقط: لقد ورد في الرواية أنّ من ضمن الذين أمر بحملهم هو ابن الأرقط وقد ورد في الروايات أنّ شخصيّتين عرِّفتا بـ (ابن الأرقط) شاركتا مع أبي السرايا في ثورته وهما إسهاعيل وابنه محمد بن إسهاعيل، وسنأتي على ترجمة كلا الشخصيّتين.

- إسماعيل بن محمد الأرقط: هو إسماعيل بن محمّد بن عبد الله الباهر بن الإمام علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الله وأمّه أمّ سلمة أخت الإمام الصادق الله ولا بن علي بن أبي طالب المواهد بالأرقط؛ لأنّه كان مجدوراً، وقيل لأنّه أساء ولا بسماعيل وُلدٌ بالمغرب، ولُقِّب أبوه محمد بالأرقط الوجه، به نمشٌ كريه المنظر، ولُقِّب الأدب مع الإمام الصادق الله فدعا عليه فصار أرقط الوجه، به نمشٌ كريه المنظر، ولُقِّب جدُّه بالباهر لجاله.

شهد إسهاعيل بن الأرقط مع أبي السرايا، لذا أمر بحمله إلى مرو مع الجلودي(٢).

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل انظر: الطبري: تاريخ: ١٠/ ٢٤٦ - ٢٤٩. أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص ٤٣٨- ٤٤١. المفوسي: الرجال: ص ٣٦٧. الطوسي: الرجال: ص ٢٧٥. السيد الخوئي الموسوي: معجم رجال الحديث، تح: لجنة التحقيق، ط٥، ب. مكا، ١٩٩٢ م، ١٨٦/ ١٧٢- ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل انظر: أبو الحسن نجم الدين على بن محمد العلوي العمري (ق ٥ هـ):

- أما ابنه محمّد بن إسماعيل، فقد أشارت له بضعة مصادر، ولم ترفدنا بأيّ معلومات تفصيليّة سوى ما ورد بأنّ أبا السرايا قد عقد له على المدائن، ووجّه معه العبّاس الطبطبي، والمسيّب، في جمع عظيم، فلقوا الحسين بن علي المعروف بأبي البطّ، فالتقوا به (ساباط المدائن) فاقتتلوا قتالاً شديداً، وهُزم أبو البطّ، واستولى محمد بن إسهاعيل على البلد(۱).

ثالثاً: إسهاعيل بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الله الله مصر وولد بها، كان من أجلاء العلماء والرواة، ولاه أبو السرايا فارس، ولم تذكر المصادر أيّ معلومات أخرى عنه سوى ما ذكرناه هنا(٢).

رابعاً: عليّ بن الحسن بن زيد: «هو أبو الحسن علي بن الحسن بن زيد بن الحسن بن علي بن الحسن بن علي بن أبي طالب المنه وأمّه أمّ ولد، وعقب من ابنه عبد الله ولداً اسمه علي، وروي أنّ عليّاً مات في حياة أبيه الحسن بن زيد، إذ إنّ المنصور كان قد حبسه مع أبيه الحسن بن زيد لما سخط عليه، وصرفه عن المدينة وأقامه للناس، فلم يزل عليٌ محبوساً مع أبيه حتى

المجدي في انساب الطالبيين، تح: أحمد الدامغاني، إشراف: د. محمد المرعشي، ط١، مط: سيد= الشهداء، قم، ٢٠٠٩هـ، ص٣٠١-١، ص١٤٤. جمال الدين أحمد بن علي الحسيني المعروف بابن عنبة: عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ط٢ مؤسسة أنصاريان، قم، ٢٠٠٤م ص٢٥٣. النهازي: مستدركات علم رجال الحديث، ١/ ٢١٩، الأمين: أعيان الشيعة: ٣/ ٤٠٤. السيد الخوئي: معجم رجال الحديث، ٤/ ٢٠. التستري: قاموس الرجال: ١٢/ ٨٥-٨٨.

<sup>(</sup>١) أبو الفرج: مقاتل الطالبيين: ص٤٣٧ - ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن علي بن أحمد بن العبّاس النجاشي: الرجال، تح: السيد موسى الزنجاني، ط٥، قم، ١٤١٦ه، ص٢٦. الطوسي: الفهرست، تح: جواد القيومي، ط٢، مط: باقري، ب. مكا: ص٥٥- ٢٤. تقي الدين الحسن بن علي ابن داود الحلي، رجال ابن داود، ب. ط، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٢٩ه، ص٥١. ابن الأثير: الكامل: ٦/ ٣٠٥. الأمين: أعيان الشيعة: ٣/ ٤٣٦ – ٤٣٧. السيد الحوثي: معجم رجال الحديث: ٤/ ١٠٠ – ١٠٠.

مات في الحبس ولما ولي المهدي أطلق الحسن بن زيد»(١٠).

### مسيرةُ الإمام ﷺ إلى مرو

يبدو أنّ النصوص قد اتّفقت على أنّ قافلة الإمام على انطلقت من المدينة، وقد كان برفقة مجموعة من العلويين كما مرّ بنا، ويظهر أنّه كانت للمأمون توجيهات خاصّة فيما يتعلّق بمسير الإمام على تتلخّص بالآتى:

١ - كتب المأمون للإمام ﴿ لَيْ اللَّهِ على طريق الجبل (٤) وقم، وخذ على طريق البصرة والأهواز وفارس (٥). وفي رواية أنّ الذي كتبه المأمون: «لا تأخذ على طريق البصرة، والأهواز، وفارس حتى وافي مرو (١).

<sup>(</sup>۱) أبو نصر سهل بن عبد الله بن داود البخاري: سر السلسلة العلوية، تح: محمد صادق آل بحر العلوم، ط۱، مط: بهضت،منشورات الشريف الرضي، ص۲۶. أبو الفرج: مقاتل الطالبين: ص٩٣-٩٤ النهازي: مستدركات: ٥/ ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) المقاتل ص٠٤٤.

<sup>(4) 0/ 134.</sup> 

<sup>(</sup>٤) قال المازندراني: «المراد بالجبل همدان ونهاوند وطبرستان»، انظر: شرح أصول الكافي: ٧/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) الكليني: الكافي: ١/ ٤٨٩. البحراني: مدينة المعاجز: ٧/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٦) الصدوق: عيون: ١٦١/١.

٢- وروى رجاء بن أبي الضحّاك أنّ المأمون: «أمرني أن آخذ به على طريق البصرة، والأهواز، وفارس ولا آخذ به على طريق قم، وأمرني أن أحفظه بنفسي بالليل والنهار، حتى أقدِم به عليه»(١)، وفي رواية: «إنّ المأمون أمر الرجاء بن أبي الضحّاك أن لا يمرّ بالإمام على طريق الكوفة لئلا يفتتن به أهلها...»(١).

٣- ومن توجيهات المأمون أن يكون المسير في «المفاوز ٣) والبراري لا في العمران، لئلًا يراه الناس فيرغبوا فيه... »(١).

إذن توجيهات المأمون اقتضت أن لا يمرّ الإمام الله بمناطق محددة، هي: «قم» و «الكوفة» و «الجبل»، وقد علّل المازندراني (٥) أنّ هذا المنع مردّه إلى أنّ المناطق المذكورة أعلاه إنها كانت من مراكز التشيّع التي أغلب أهلها من الموالين لأهل البيت إلى «فخاف توازرهم، واجتماعهم عليه»، ويقول الشيخ القرشي (١): «ومن الطبيعي أنّه إذا اجتاز عليهما [يقصد الكوفة وقم]، فسوف يقابل بمزيد من الحفاوة والتكريم، الأمر الذي يعزّز مركز الإمام على (البصرة) فلا

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١٩٤/١.

<sup>(</sup>٢) الراوندي: الخرائج والجرائح، ٢/ ٦٦١، السيّد جعفر مرتضى العاملي: حياة الإمام الرضائيليّ دراسة وتحليل، ب. ط، دار التبليغ الإسلامي ١٩٧٨م، ص ٣٦٩.

 <sup>(</sup>٣) المفاوز جمع مفازة، والمفازة: هي الربة القفر. مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن الأثير: النهاية في غريب الحديث، تح: أبو عبد الرحمة صلاح بن محمد، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت،١٩٩٧ م،٣/ ٤٧٨.

<sup>(</sup>٤) من قدماء المحدّثين (ق ٤)، ألقاب الرسول وعترته، ب. ط، مط: الصدر، نشر مكتب آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم، ٢٠١١هـ، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٥) المازندراني: شرح أصول الكافي: ٧/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) باقر شريف القرشي: حياة الإمام الرضائية، ط١،مط: مهر، قم، ١٣٧٢هـ. ش، ص٢٨٥-

مكسب فيه للإمام؛ لأنَّها كانت عثمانيّة الهوى، كما كانت تَدين بالولاء للعبّاسيّين، وهذا الإجراء يكشف عن زيف خطّة المأمون في التخلّي عن الحكم وإرجاعه للعلويين.

إنّ ما ذكره الباحثون في أعلاه، يبدو مقبولاً، ولكن يمكن أن يضاف إليه سبب آخر: وهو الظرف السياسي الحسّاس الذي كانت تعيشه تلك المناطق عقيب ثورات العلويين فيها، وعلى الرغم من نجاح العبّاسيين في إخمادها، إلا إنّ آثارها لا تزال في نفوس أهلها لا سيّها أنّ العهد قريب(۱)، خصوصاً «الكوفة»، وقد مرّ تأكيد المأمون عليها، كها صرّحت إحدى الروايات في علّة ذلك «لئلّا يفتتن به أهلها»، ولربيًا كان للقسوة التي جوبهت بها الثورات العلويّة من قبل القادة العبّاسيّين مصدر خوف لدى السلطة، لما تتركه من آثار على أهالي تلك المناطق.

أمّا عن اختيار البصرة من قبل المأمون، فقد علّل بعضهم (٢) سر اختيارها بأنها كانت عثمانيّة الهوى، وهذا الوصف قد أطلقه محمّد بن عليّ بن عبد الله بن العبّاس على البصرة بقوله: «عثمانيّة، يدينون بالكفّ، ويقولون: كن عبدَ الله المقتول، ولا تكن عبدَ الله القاتل» (٣).

ونقف قليلاً عند إشارة الباحثين في أعلاه بأنّ البصرة كانت «عثمانيّة الهوى»، أو «عثمانية، يدينون بالكفّ...» ؛ وكما هو واضح من التسمية الأولى أنّ المقصود بذلك إنّ ولاء أهلها كان لعثمان بن عفّان، مما قد يجعلهم بالضدّ من ولاء أمير المؤمنين للله على

 <sup>(</sup>١) إذ من المعلوم أنّ تلك الثورات قد أخمدت في نفس السنة أو قبلها بفترة وجيزة من انطلاق الإمام عليه في رحلته هذه إلى مرو .

 <sup>(</sup>۲) القرشي: حياة الإمام الرضائية: ص٢٨٥-٢٨٦. العاملي: حياة الإمام الرضائية:
 ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مؤلف مجهول: أخبار الدولة العبّاسية ص٢٠٦، ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة ١٥٠ / ٢٩٣، ياقوت الحموي: معجم البلدان ٢ / ٣٥٢. العاملي: حياة الإمام الرضائيليز: ص٣٦٩.

اعتبار تقاطع النهجين إلى حدّ وقوع الحرب فيها بينهها، كما حدث في وقعة الجمل التي وقعت في البصرة، وشارك فيها أهلها؛ إذ قد يكون الموقف من هذه الحرب سبباً لإطلاق هذه التسمية عليهم!.

#### وهنا يمكن القول:

أوّلاً: إنّ الحرب التي وقعت لم تكن بين عثمان وبين أمير المؤمنين على وإنمّا الذي قادها وبادر بها وقدم البصرة تحت غطاء المطالبة بدم عثمان معلناً تمرّده على أمير المؤمنين على هو النهج الثائر على عثمان بالأمس القريب، الذي حرّض على قتله حتى قتل، وإذا به ينقلب مطالباً بدمه!!، وقد أشار إلى ذلك أمير المؤمنين على بقوله: "وإنّهم ليطلبون حقّاً هم تركوه ودماً هم سفكوه" وقال أيضاً: "وكان طلحة والزبير أهون سيرهما فيه الوجيف وأرفق حُدائهما فيه العنيف، وكان من عائشة فيه فلتة غضب "(")؛ إذن هؤلاء لا يمثّلون عثمان ومطالبتهم بدمه، إنّما كان خدمة لمصالحهم ف: "كلّ واحد منهما يرجو الأمر له ("). أمّا عن وقوف قسم من أهل البصرة إلى جانبهم فإنّما غرّتهم تلك الأراجيف التي ماجت بها البصرة وأهلها، إذ تذرّع دعاتها بكلّ ما يساهم في جذب الناس إليهم.

ثانياً: لا يمكن إطلاق هذه التسمية على جميع البصريين بمجرّد وقوف قسم منهم إلى جانب أصحاب الجمل! فالواقع يؤكّد أنّ أهل البصرة قد انقسموا على ثلاثة أقسام في موقفهم من هذه الحرب؛ فمنهم من وقف إلى جانب أصحاب الجمل، ومنهم من وقف إلى جانب أمير المؤمنين الميرين وقسم ثالث اعتزل الحرب.

<sup>(</sup>١) الشريف الرضى: نهج البلاغة: ١/ ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) الشريف الرضى: نهج البلاغة: ٣/٣.

<sup>(</sup>٣) الشريف الرضى: نهج البلاغة: ٢/ ٣٢.

فهل يمكن تغليب نزعة أحد هذه الأطراف على الباقين؟ ومن ثمّ جعلها هوية عامّة للبصرة وأهلها؟!.

ثالثاً: إنّ انتصار أمير المؤمنين في هذه الحرب، من المؤكد أنّه قد ترك أثره البليغ في نفوس أهلها، لا سيّما أنّهم قد تلمّسوا نهجه العادل في معاملتهم، وقد نجح في إزاحة كافّة الشبهات التي أطلقها أعداؤه لإثارة الفتنة، وتأليب الناس ضدّه لليّم، وإنّ بقاءه في البصرة طول تلك المدّة بين أهلها قد أتاح لهم الفرصة الطيّبة في معايشته عن قرب، والتمتّع بظلاله المباركة، وقد خلّف بقاؤه لي في البصرة آثاراً على المستويات كافّة، مما يُرجِّح اتساع عدد مريديه، وانجذاب كثير من أهلها إلى موالاته لين فكيف يمكن تجاهل كلً هذا؟!.

أمّا عن وصف أهلها بـ «عثمانيّة، يدينون بالكفّ...» فهل المقصود تشبيه نهجهم -أي البصريين- بنهج عثمان الذي يميل للكفّ، ولم يأمر بقتالٍ حتى قُتل!.

لكن تتبع تاريخ البصرة يدُلُّ على عكس ذلك، فقد احتضنت البصرة الكثير من الثورات، وكانت مسرحاً لأحداث ساخنة على مدى الزمان، وما انطلاق الثورات العلوية من البصرة إلا دليل يربك كلا الرأيين في أعلاه، كثورة إبراهيم بن عبد الله بن الحسن المثنى، وثورة زيد النار وغيرهما. إذ لولا وجود القاعدة الواسعة المساندة للقادة العلويين لما اتخذوها مرتعاً لانطلاق ثوراتهم.

إذن لا يمكن أن نؤيد الرأي القائل بتغليب الميل لعثمان ومنهجه في قبال ولاء أمير المؤمنين الملا ومنهجه.

ونقف عند تعليلٍ لباحثٍ آخر عن سبب اختيار طريق البصرة- فارس، لمسير الإمام الله العطاردي: «ولمّا كانت البصرة، والأهواز، وفارس في أيدي أخوته

إسماعيل بن موسى، وزيد بن موسى، وكانت لهما شوكة في تلك البلاد، وخضعت لهما العباد، أراد المأمون أن يأتي بالرضا من ذلك الطريق إلى خراسان، لتميل قلوبهم إليه»(١).

### وهنا يمكن القول:

1- إن كان قصد الباحث أنَّ ولاية أخوة الإمام على البصرة والأهواز وفارس زامنت تلك الرحلة، فهذا لا يمكن قبوله، فالروايات تؤكّد أنَّ رحلة الإمام على قد أعقبت إخماد ثورات العلويين التي آخرها ثورة محمّد بن جعفر سنة ٢٠٠ه، وأمّا ثورة البصرة وغيرها، فقد انتهت بقمع السلطة العبّاسيّة لها منذ سنة ١٩٩ه، وقد كان إسماعيل بن موسى ضمن الذين أمر المأمون بإشخاصهم إليه، وتزامن ذلك مع إشخاصه عليه إلى مرو، كما مرّ آنفاً.

٢- أمّا إذا كان قصد الباحث القاعدة الشعبيّة التي ناصرت العلويين وما تركه وجودهم وتولّيهم هذه المناطق على أهلها ؛ إذ يقول «وكانت لهم شوكة في هذه البلاد، وخضعت لهم العباد»، فهو أمرٌ لا اعتراض عليه، إذ لولا وجود بيئة حاضنة لهم لما اتخذوها قواعد لثوراتهم. وإنّه لسببٌ وجيه لا يمكن إغفال أثره في ما خطّط له المأمون.

وقبل تتبّع مسير الإمام ﷺ وتفاصيل رحلته وما جرى له فيها، لا بدّ من الوقوف عند نقطتين ذكرتهما المصادر:

أَوِّلاً: بالرغم من تصريح الروايات بأنّ الإمام على قد منع بأمر المأمون من المرور بمدينة الكوفة، إلا إنّ هناك رواية أشارت إلى خلاف ذلك، إذ جاء فيها: "عن الهروي، قال: والله ما دخل الرضائيلي في هذا الأمر طائعاً، وقد حُمِل إلى الكوفة مكرهاً، ثمّ

<sup>(</sup>۱) عزيز الله العطاردي: مسند الإمام الرضائية، ب.ط، مط: مؤسّسة طبع ونشر آستان قدس الرضوي، ١٤٠٦هـ، ج١/ ٥٢.

أُشخص منها على طريق البصرة وفارس ومرو »(١).

ويمكن أن نسجّل هنا:

١- إن هذه الرواية تُعد منفردة وشاذة في قبال إجماع الروايات على أنه مُنع من المرور بالكوفة، ومن الغريب أن يكون الصدوق قد أورد هذه الرواية إلى جانب إيراده لرواية المنع المذكورة آنفاً (١٠).

٢- إنّ النصوص التي تتبّعت مسير الإمام الله أكدت أنّه لم يمرّ بالكوفة، كما في رواية الكشي بإسناده عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، قال: «لما أني بأبي الحسن الله أخذ به على القادسيّة، ولم يدخل الكوفة...» (٣).

٣- وأيضاً ما رواه ابن طاووس: «... لما طلبه المأمون من خراسان توجّه من المدينة إلى البصرة، ولم يصل الكوفة...»(١٠).

ثانياً: هناك من ذكر أنّ الإمام على قد مرّ ببغداد في أثناء هذه الرحلة، كما في رواية اليعقوبي، إذ يقول: «فقدِم بغداد ثمّ أُخذ به على طريق ماه البصرة حتى صار إلى مرو»(٥).

وأيضاً ما ورد في رواية ابن طاووس: «لما طلبه المأمون من خراسان توجّه من المدينة إلى البصرة ولم يصل الكوفة، ومنها توجّه على طريق الكوفة إلى بغداد، ثمّ إلى قم فدخلها وتلقّاه أهلها...»(٦).

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١٦١/١.

<sup>(</sup>٣) الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٨٥٣ .

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم بن طاووس: فرحة الغري في تعيين قبر أمير المؤمنين ( ت : السيد تحسين آل شبيب الموسوى، ط١، مط: محمد، ١٩٩٨م، ص١٣٠ - ١٣١.

<sup>(</sup>٥) تاريخ: ٢/ ٤٤٨.

<sup>(</sup>٦) فرحة الغرى: ص١٣٠- ١٣١.

وهنا يمكن القول:

لعلّ ما جاء في هاتين الروايتين إنمّ هو محلّ اشتباه من الرواة، وقد اتضح من خلال ما ذكر في أعلاه من نصوص أنّ بغداد لم تكن ضمن مخطّط المأمون لمسير الإمام عليه، ثمّ ما الداعي إلى ذهابه إليها؟! إلا أن يكون منشأ هذا الاشتباه عند ابن طاووس مردّه إلى ما جاء في رواية الطبري في أثناء حديثه عن محمّد بن جعفر الصادق عليه الذي ثار في مكّة فظفر به كها مرّ بنا، «فخرج به عيسى بن يزيد الجلودي إلى العراق، واستخلف على مكّة ابنه محمّد بن عيسى في سنة إحدى ومائتين، وخرج عيسى ومحمد بن جعفر حتى سلّمه إلى الحسن بن سهل إلى المأمون بمرو مع رجاء بن أبي الضحّاك» (۱).

وبدلالة هذه الرواية يرجُح أن تكون قافلة الرجاء بن أبي الضحّاك والمكلّف باصطحاب الإمام على قد انفصلت عن قافلة الجلودي الذي كُلّف باصطحاب قادة الثورة من العلويين، إذ جاءته الأوامر بإشخاصهم إلى مرو، وهنا يرجُح أن تكون هذه الأوامر قد صدرت أولاً من الحسن بن سهل، ولذا توجّه الجلودي بهم إليه، الذي كان وقتها في بغداد، وبأمرٍ منه أو من المأمون تمّ الإيعاز بحملهم إلى مرو، فألحقوا بقافلة رجاء بن أبي الضحّاك الذي ربّم يكون قد انتظرهم في موضعٍ ما، ربّما يكون في فارس كما أشارت إلى ذلك رواية القاضي المغربي: «وحملوا على طريق الأهواز، وصاروا إلى فارس فلقيهم رجاء بن أبي الضحّاك وتسلّمهم من الجلودي، وقدِم بهم على مرو وعلى المأمون...»(۱).

مع تحفّظنا على ما ورد عند القاضي المغربي، فإنّ المرجّع لدينا أن يكون رجاء بن أبي

<sup>(</sup>۱) تاریخ: ۱۰/۲٤۹.

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار: ٣/ ٣٣٩- ٣٤٠.

الضحّاك قد انطلق بالإمام على من المدينة، وإنّ باقي العلويين هم الذين تمّ استلامهم من الجلودي في فارس، فحملوا جميعاً بصحبة رجاء إلى مرو.

فلو صحّ افتراض كون مردّ الاشتباه عند ابن طاووس يرجع إلى رواية الطبري، فها عذر اليعقوبيّ في روايته بقدوم الإمام الله إلى بغداد؟.

وهناك أمرٌ آخر ذكره ابن طاووس نجده محلَّ مخالفة لباقي الروايات التي تتبّعت رحلة الإمام الماين، وهو ما ذكره عن ورود الإمام الماين الى قم ودخوله إليها، فهي رواية قد انفرد بها، وكما مرّ سابقاً فإنّ السلطة كانت قد منعت من المرور بهذه المدينة.

#### تفاصيلُ الرحلة

لما عقد الإمام على عزمه على الرحيل -مكرهاً - من المدينة إلى مرو، إذ لم يرَ بُدّاً من إجابة المأمون، مضى على لتوديع قبر جدّه رسول الله يَكُلُن، وقد ودّعه الوداع الأخير باكياً شاكياً، حتى علا صوته بالبكاء (١٠).

ثمّ جمع عياله وأمرهم بالبكاء عليه وأخبرهم بأنّه لا يرجع إليهم أبداً، ثمّ إنّه أخذ ابنه الإمام الجواد الله المحموم آنذاك سبع سنوات إلى قبر جدّه المصطفى الله ووضع يده على حافّة القبر واستحفظه برسول الله الله الله على حافّة القبر واستحفظه برسول الله الله الله والمر جميع وكلائه وحشمه بالسمع والطاعة له وترك مخالفته، وعرّفهم أنّه القيّم مقامه (٢).

(١) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١/ ٢٣٤.

(٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١/ ٢٣٥. أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم الطبري الصغير: دلائل الإمامة، تح: قسم الدراسات الإسلامية، ط١، قم، ١٤١٣ه، ص٣٤٩ه، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، إعلام الورى بأعلام الهدى، تح: ط١، ستارة، قم، ١٤١٧ه: ٣/ ٥٩-٦٠. معمد بن علي ابن شهر اشوب، مناقب آل أبي طالب، تح، لجنة في النجف، النجف، الاجف، ١٣٧٦ه: ٣/ ٤٥٢. جمال الدين يوسف بن حاتم الشامي: الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، قم، ١٤٢٠ه، ص ١٤٧٠. الإربلي: كشف الغمّة: ٣/ ٩٨.

ثمّ مضى إلى مكّة، وكان برفقته ابنه الإمام محمّد الجواد الله ، وودّع بيت الله الحرام وداعاً لا رجعة فيه، وانطلقت قافلته في رحلتها تلك نحو خراسان، وقد كان مسيره -حسب أوامر المأمون- بعيداً عن المدن لئلا يلتقي بالناس، ومع ذلك فإنّ هذه الخطّة لم تمنع أتباعه ومريديه من اللقاء به يليج والإفادة منه.

فمن المواضع التي أشارت الروايات إلى مروره بها هي القادسية (١)، إذ التقى فيها بأحد أصحابه وهو (أحمد بن محمّد بن أبي نصر البزنطي) (١)، الذي روى لنا أنّه استقبل الإمام عليه في القادسية، وأنّ الإمام عليه قد طلب منه قائلاً: "إكتر لي حجرة لها بابان، باب إلى الخان، وباب إلى خارج، فإنّه أسترُ عليك (١).

<sup>(</sup>١) القادسيّة: مدينة على جنب البادية بنتها الأكاسرة من ملوك فارس تقع غرب مدينة بغداد بينها وبين الكوفة ١٥ فرسخاً، وبينها وبين بغداد ٢١ فرسخاً، بها كانت وقعة القادسيّة بين العرب المسلمين والفرس سنة ١٦ه، انظر: الشريف الإدريسي: نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، ط١، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٩م، ج١/ ٣٨١. الحموي: معجم البلدان: ٤/ ٢٩٦-٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) أبو جعفر وقيل أبو على أحمد بن محمد مولى السكوني، المشهور بالبزنطي، كوقي ثقة، جليل القدر، عُد في أصحاب الكاظم على وعن اختص بالرضا هلى إذ كان عظيم المنزلة عنده الله ولقي الجواد هلي الله العقال المجود عنه العلامة الحلي: «أجمع أصحابنا على تصحيح ما يصح عنه، وأقرّوا له بالفقه وعد ابن النديم من علماء الشيعة وذكر من كتبه ما رواه عن الرضا هلي كتاب الجامع وكتاب المسائل. انظر: أبو الفرج محمد بن أبي يعقوب المعروف بالوراق والمشهور بابن النديم: كتاب الفهرست، تح: رضا - تجدد، ب.ط،ب.مط، ب.مكا، ص٢٧٦ الطوسي: اختيار: ٢/ ٨٥٢ الفهرست، تح: رضا - تجدد، بط،ب.مط، ب.مكا، ص٢٦٦ أبو منصور الحسن بن يوسف المحرف بالعلامة الحلي : خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، تح: جواد قيومي، ط١، مط: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٧ه، ص ٢١ السيد الخوئي: معجم رجال الحديث: ٢/ ١٠٠٠٤. في فضائل آل محمد، تقديم وتعليق: الميرزا حسن كوجة باغي، ب.ط، مط: الأحمدي، طهران، في فضائل آل محمد، تقديم وتعليق: الميرزا حسن كوجة باغي، ب.ط، مط: الأحمدي، طهران، عمد ١٤٠٤ الطبري الصغير: دلائل الإمامة: ص ٢٦٦ المجلسي: بحار الأنوار: ٤٩ ك.١٥ .

ويبدو أنّ البزنطي كان موضع ثقة الإمام الإيب، وأنّ الإمام الميبي كان حريصاً عليه من عيون السلطة؛ لذا فضّل الإمام أن تكون لقاءاته به سرّية، وفي الرواية دلالة واضحة على مدى التضييق، وشدّة المراقبة التي عانى منها الإمام الميبي، حتى تعذّر عليه اللقاء بأتباعه بحرّية، فأرشد البزنطي إلى ما يستر أمر تردّده، وقد اعتمد عليه الإمام الميبي في قضاء بعض حوائجه إذ روى: «وبعث إلى بزنفيلجة (۱) فيها دنانير صالحة، ومصحف، وكان يأتيه (۲) رسوله في حوائجه له (۳).

وقد روى لنا لقاءاته بالإمام هي في هذه المنطقة -القادسية - إذ يقول: «دخلت عليه بالقادسية، فقلت له: جعلت فداك إنّي أريد أن أسألك عن شيء وأنا أُجِلُك، والخطب منه جليل، وإنهّا أريد فكاك رقبتي من النار، فرآني وقد دمعت، فقال: «لا تدع شيئاً تريد أن تسألني عنه إلا سألتني عنه»، قلت له: جعلت فداك، إنّي سألت أباك -وهو نازل هذا الموضع - عن خليفته من بعده، فدلّني عليك، وقد سألتك منذ سنين -وليس لك ولد - عن الإمامة فيمن تكون من بعدك؟

فقلت: في «ولدي» وقد وهب الله لك ابنين، فأيّها عندك بمنزلتك التي كانت عند أبيك؟ فقال لى: «هذا الذي سألت عنه، ليس هذا وقته».

فقلت: جعلت فداك، قد رأيت ما ابتلينا به في أبيك، ولستُ آمن من الأحداث. فقال: كلّا، إن شاء الله، لو كان الذي تخاف كان منّي في ذلك حجّة أحتج بها عليك وعلى غيرك، أمّا علمت أنّ الإمام الفرض عليه والواجب من الله إذا خاف الفوت على نفسه أن يحتجّ في الإمام من بعده بحجّةٍ معروفةٍ مبيّنةٍ، إنْ الله تبارك وتعالى يقول في كتابه:

 <sup>(</sup>١) الزنفيلجة: بكسر الزي والفاء وفتح اللام: شبيه بالكنف، وهو معرب، وأصله بالفارسية:
 زبن بيلة، ابن منظور: لسان العرب: ٢/ ٢٩١. الفيروز آبادي: القاموس المحيط: ١/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل، ولعلَّ الصواب: يأتيني .

<sup>(</sup>٣) الصفار: بصائر الدرجات: ص٢٦٦-٢٦٧. الطبري الصغير: دلائل: ص٣٩٦-٣٩٧.

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ ﴾ (١) فطب نفساً وطيّب أنفُس أصحابك، فإنّ الأمر يجيء على غير ما يحذرون إن شاء الله تعالى(١).

كان البزنطي وهو من أهل الكوفة قد أكّد أنّ الإمام على لم يدخل الكوفة في هذه الرحلة، وإنّها دخل القادسية، ثمّ أخذ به على البَرّ إلى البصرة (٢٠)، فيكون البزنطي هو الذي قصد الإمام على لم لم لم لم لم الله قدومه على ودخوله القادسية، ولعلّ هذا حال كلّ أتباعه، وحتى عامّة الناس الذين كانوا يتوافدون على الإمام على بمجرّد سماعهم بخبر قدومه ونزوله في موضع معيّن، كما يتضح من سياق هذا البحث.

ثمّ تأتي المحطّة التالية التي ذكرتها المصادر، ألا هي منطقة (النباج): قرية في بادية البصرة على النصف من طريق البصرة إلى مكّة، وهي منزلٌ لحُجّاج البصرة (1).

<sup>(</sup>١) التوبة: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) أبو العبّاس عبد الله بن جعفر الحميري، قرب الإسناد، تح: مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط١، مط: مهر، قم، ١٤١٣ه، ص٣٧٦- ٣٧٧. المجلسي: البحار: ٢٣/ ٦٧- ٦٨.

<sup>(</sup>٣) الطوسي: اختيار معرفة الرجال: ٢/ ٨٥٣-٨٥٤ .

<sup>(</sup>٤) في بلاد العرب نباجان أحدهما على طريق البصرة، يقال له نباج بني عامر بن كريز، وهو بحذاء فيد، والآخر نباج بني سعد بالقريتين؛ والقريتان: هما قرية عبد الله بن عامر بن كريز وأخرى بناها جعفر بن سليان، وقيل النباج: بين مكّة والبصرة للكريزيين، ونباج آخر بين البصرة واليهامة؛ بينه وبين البيامة غبان لبكر بن وائل والغب: مسيرة يومين، وقال السكوني: النباج من البصرة على عشرة مراحل، وثيتل قريب من النباج وبها يوم من أيام العرب مشهور لتميم على بكر بن وائل أنظر: إسهاعيل بن حماد الجوهري: الصحاح، تح: أحمد عبد العفور عطا، ط٤، دار العلم وائل. أنظر: إسهاعيل بن حماد الجوهري: الصحاح، تح: أحمد عبد العنوز البكري الأندلسي: للملايين، بيروت، ١٩٨٧م، ج١/ ١٩٨٣. الوزير الفقيه أبو عبيد عبد العزيز البكري الأندلسي: معجم ما استعجم، تح: مصطفى السقا، ط٣، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٣م، ج١/ ١٩٨٩م، عبد الله ياقوت الحموي، معجم البلدان، ب. ط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٢٩٢. أبو عبد الله ياقوت الحموي، معجم البلدان، ب. ط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٢٩٢. قم، ح٥/ ٢٥٠. أبو الفضل جمال الدين ابن منظور: لسان العرب، ب.ط، نشر أدب الحوزة، قم، ٢٥٠ هم، ج٢/ ٢٧٢.

وقد روى لنا أحداث مرور الإمام بالنباج أحد أهلها وهو أبو حبيب النباجي ('':
«قال رأيت رسول الله على في المنام، وقد وافي النباج، ونزل في المسجد الذي ينزله الحجّاج في كلّ سنة، وكأنّي مضيت إليه، وسلّمت عليه، ووقفت بين يديه، فوجدت عنده طبقاً من خوص نخل المدينة فيه تمر صيحاني، وكأنّه قبض قبضة من ذلك التمر فناولني، فعددته، فكان ثماني عشرة، فتأوّلت أن أعيش بعدد كلّ تمرةٍ سنة.

فلم كان بعد عشرين يوماً كنت في أرضٍ تعمر بين يدي للزراعة إذ جاءني من أخبرني بقدوم أبي الحسن الرضائين من المدينة، ونزوله ذلك المسجد، ورأيت الناس يسعون إليه، فمضيت نحوه، فإذا هو جالس في الموضع الذي كنت رأيت فيه النبي عليه وتحته حصير مثل ما كان تحته وبين يديه طبق من خوص فيه تمر صيحاني، فسلمت عليه فرد علي السلام، واستدعاني، فناولني قبضة من ذلك التمر، فعددته، فإذا عدده مثل ذلك العدد الذي ناولني رسول الله ينه فقلت له: زدن منه يا ابن رسول الله!

فقال: «لو زادك رسولُ الله ﷺ لزدناك (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) ترجم له النجاشي بقوله: «أبو حبيب النباجي له كتاب، أخبرنا به أبو الحسين علي بن أحمد...»، ورجّح الأمين اتحاده مع «أبو حبيب الأسدي الطحان اسمه ناجية بن أبي عمارة»، ولم يزد النهازي على ترجمة النجاشي إلا ما ورد ذكره في الرواية أعلاه وحادثة رؤياه للنبي الله أنظر: النجاشي: الرجال: ص80 م. التفرشي: نقد الرجال: ٥/ ١٣٧. الأمين: أعيان الشيعة: ٢/ ٣١٩. النهازي: مستدركات: ٨/ ٣٥٦-٣٥٧. السيد الخوئي: معجم رجال الحديث: ٢٢/ ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الطبرسي: إعلام الورى بأعلام الهدى: ٢/ ٤٥. وانظر الطبري الصغير: دلائل الإمامة: ص٣٦٧-٣٦٨. الإربلي: كشف الغمة: ص٣٦٨-٣٦٨. الإربلي: كشف الغمة: ٣/ ١٠٠ . نور الدين علي بن محمد ابن الصباغ المالكي، الفصول المهمة في معرفة الأئمة، تح: سامي الغريري، ط١، قم، ١٤٢٢ه، ٢/ ٩٧٧ - ٩٧٨. أحمد بن حجر الهيتمي ت ٩٧٤ هـ: الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة ص ٣٠٩-٣٠٠.

لقد ذكر أحد الباحثين (')، أنّه أقام يومه، ورحل من هذه المنطقة (النباج)، ولم يدلّنا على مصدره!!.

#### الإمامُ على في البصرة

لم تسعفنا المصادر بمزيد من المعلومات حول وصول الإمام علي بن موسى الرضائية إلى البصرة، متى كان؟ وفي أيِّ مكانٍ نزل؟ ومَن كان من جملة مستقبليه؟ هل كان استقباله رسميّاً؟ أم شعبيًا فقط؟ وما طبيعة الوقائع والأحداث التي وقعت له في البصرة؟.

يظهر أنّ الإمام نزل في بستان لأحد البصريّين لم تحدّد الرواية اسمه وهويَّته، واستقرّ فيه الإمام الرضائية أيّاماً (٢). ومن جملة الأحداث التي وقعت للإمام علية في البصرة:

## أوَلاً: لقاؤه بأحد البصريين

نقل ابن شهر آشوب عن كتاب الوسيلة لعمر الملا<sup>(٦)</sup> لقاء أحد البصريين ويدعى ابن علوان<sup>(١)</sup> بالإمام على بن موسى الرضائي، إذ قال ابن علوان: «رأيت في منامي كأنّ قائلاً يقول: قد جاء رسول الله [ﷺ] إلى البصرة، قلت: وأين نزل؟ فقيل: في حائط<sup>(١)</sup> بني فلان، قال: فجئت الحائط، فوجدت رسول الله جالساً، ومعه أصحابه، وبين يديه أطباق فيها رطب برني، فقبض بيده كفّاً من رطب، وأعطاني، فعددتها، فإذا هي ثماني عشرة رطبة، ثمّ انتبهت، فتوضّأت، وصلّيت، وجئت إلى الحائط، فعرفت المكان الذي

<sup>(</sup>١) العطاردي: مسند الإمام الرضائيلي: ١ / ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٥٤-٤٥٤.

 <sup>(</sup>٣) يظهر أنّه عمر بن شجاع الدين بن محمد بن عبد الواحد الموصلي الشافعي من أعلام القرن
 السابع الهجري، وصاحب كتاب (النعيم المقيم لعترة النبأ العظيم) المطبوع.

<sup>(</sup>٤) لم نعثر له على ترجمة.

<sup>(</sup>٥) الحائط يعني البستان. الحربي: غريب الحديث ٢ / ٤١٠.

فيه رأيت رسول الله على وبعد ذلك سمعت الناس يقولون: قد جاء على بن موسى الرضائيلي، فقلت: أين نزل؟ فقيل: في حائط بني فلان، فهديت فوجدته في الموضع الذي رأيت النبي فيه، وبين يديه أطباق فيها رطب، وناولني ثهاني عشرة رطبة، فقلت: يا ابن رسول الله! زدني، فقال: لو زادك جدّي لزدتك، ثمّ بعث إلى بعد أيّام يطلب مني رداءً وذكر طوله وعرضه، فقلت: ليس هذا عندي، فقال: بلي هو في السّفط الفلاني بعثت به امرأتك معك، قال: فتذكّرت، فأتيت السّفط، فوجدت الرداء فيه كها قال(١٠).

## ثانياً، محاولةً اغتيال الإمام الله

من الأحداث التي وقعت للإمام الرضائية في البصرة ما دبره بعض أفراد البيت العبّاسي في البصرة من مؤامرة لاغتيال الإمام المراهية فقد جاء في الرواية: «...فحملهم الجلوديّ، وأخذ بهم على طريق البصرة، وإبراهيم بن المهديّ (١) بها، وقد انتهى الخبر إليه، وما أريد به عليّ بن موسى بن جعفر، وذكر ذلك لمن يخصّه من العبّاسيين وغيرهم، فأشار عليه إسهاعيل بن جعفر بن سليهان بن عليّ (١) بقتل علي بن موسى بن جعفر بن

<sup>(</sup>١) مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٤٥٤ - ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم بن المهدي بن المنصور، عمّ المأمون، يلقب بابن شكلة، نسبة لأمه، وقيل يلقب بالتنين لعظم جثته، تمّ تنصيبه خليفة في بغداد بعد أن نصب المأمون الإمام الرضاهي لولاية العهد؛ لمزيد من التفاصيل انظر ترجمته: الخطيب: تاريخ بغداد: ٦/ ١٤٠- ١٤٥. الذهبي: سير أعلام: ١٠/ ٥٥٠- ٥٦١. النهازي: مستدركات: ١/ ٢١٦٨.

<sup>(</sup>٣) إسماعيل بن جعفر بن سليمان بن على العبّاسي، كان عاملًا للمأمون على البصرة، رفض بيعة=

محمّد، فلم يقدر إبراهيم على ذلك»(١).

ولم يتضح هل للمأمون دخل في هذه المؤامرة؟ أو إنها حيكت في البصرة من قبل والي البصرة إسماعيل بن جعفر بن سليمان الذي كان من أشد المعارضين لبيعة الإمام الرضاطين، حتى أنّه رفض لبس السواد وخلع المأمون، ولعلّه رشّح إبراهيم بن المهدي للخلافة، وكان الأخير في البصرة ولم يتّضح هل إسماعيل حسَّنَ لإبراهيم بن المهدي فكرة اغتيال الإمام الرضاطين؟.

ولم يتضح أيضاً متى كانت محاولة الاغتيال؟ هل في البصرة نفسها؟ وهل في وقت استقباله الرسمي -إن كان هناك استقبالاً رسميّاً-؟ أو بعد خروج الإمام من البصرة متوجّهاً إلى خراسان، ولعلّه الأرجح؟.

#### الرحلة العبادية

كان الإمام عليّ بن موسى الرضائي مُدركاً نوايا المأمون، وعارفاً بها أُوتي من علم ربّاني فهو حفيد النبيّ المصطفى الله ووصيّه المرتضى الله فضلاً عن فكره الثاقب الوقّاد، لذا علم أنّ هذه الرحلة آخر رحلة في حياتِه، لذا وانطلاقاً من مهمّته بوصفه إماماً معصوماً قائباً على شريعة جدّه المصطفى الله مثلت رحلته هذه رحلة عباديّة طبّق فيها كثيراً من التعاليم الإسلاميّة المحمديّة، فكانت أعاله سنة نبويّة رآها الناس البعيدين عن المصدر الحقيقي للتشريع رأي العين، مدركين ما تعرضت له الشريعة المحمديّة

<sup>=</sup>الرضائيلين ورفض لبس الخضرة، وأظهر الخلع، فأرسل له المأمون الجلودي، فلما أشرف على البصرة هرب إسهاعيل، فدخل الجلودي البصرة بلا قتال، وصار إسهاعيل إلى الحسن بن سهل، فحبسه وكتب به إلى المأمون فأمر بحمله إلى مرو، لمزيد من التفاصيل انظر: اليعقوبي: تاريخ: الحميد: تاريخ الإسلام: ١٤٤٨ - ٤٤٨ الخطيب: تاريخ بغداد: ٢/ ٢٥٨. الذهبي: تاريخ الإسلام: ١٤٤٨ .

<sup>(</sup>١) القاضي المغربي: شرح الأخبار: ٣/ ٣٣٩.

السمحة من تحريف وزيف ممّن ليس أهلا للقيام عليها.

يقول الضحّاك: «...كنت معه من المدينة إلى مرو، فوالله ما رأيت رجلاً كان أتقى لله تعالى منه، ولا أكثر ذكراً لله في جميع أوقاته، ولا أشدّ خوفاً لله عزّ وجلّ منه، وكان إذا أصبح صلّى الغداة، فإذا سلَّم جلس في مصلّاه، يسبِّح الله، ويحمده، ويكبّره، ويهلِّله، ويصلِّي على النبيِّ [يَنِيُّدُ]، حتّى تطلع الشمس، ثمّ يسجد سجدةً يبقى فيها حتى يتعالى النهار، ثمّ أقبل على الناس يحدُّثهم، ويعظهم إلى قرب الزوال، ثمّ جدَّد وضوءه، وعاد إلى مصلَّاه، فإذا زالت الشمس، قام فصلَّى ست ركعات يقرأ في الركعة الأولى الحمد، و ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾، وفي الثانية الحمد، و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ويقرأ في الأربع في كلِّ ركعةٍ الحمدُ لله و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ويسلِّم في كلِّ ركعتين، ويقنت فيهما في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، ثمّ يؤذِّن ويصلِّي ركعتين، ثمّ يقيم ويصلِّي الظهر، فإذا سلَّم سبَّح الله وحمده وكبَّره وهلَّله ما شاء الله، ثمّ سجد سجدة الشكر يقول فيها مأة [مئة] مرّة شكراً لله، فإذا رفع رأسه قام، فصلى ست ركعات يقرأ في كلِّ ركعة الحمد و ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ويسلِّم في كلِّ ركعتين ويقنت في ثانية كلِّ ركعتين قبل الركوع وبعد القراءة، ثمّ يؤذِّن، ثمّ يصلِّي ركعتين ويقنت في الثانية، فإذا سلَّم قام وصلَّى العصر، فإذا سلَّم جلس في مصلًّا، يسبِّح الله ويحمده ويكبِّره ويهلِّله ما شاء الله، ثمّ سجد سجدة يقول فيها مأة [مئة] مرّة حمداً لله، فإذا غابت الشمس توضّاً وصلَّى المغرب ثلاثاً بأذانٍ وإقامةٍ وقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلَّم جلس في مصلًّا، يسبِّح الله ويحمده ويكبِّره ويهلِّله ما شاء الله، ثمّ يسجد سجدة الشكر، ثمّ يرفع رأسه ولم يتكلّم حتّى يقوم ويصلّي أربع ركعات بتسليمتين ويقنت في كلِّ ركعتين في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، السمحة من تحريف وزيف ممّن ليس أهلا للقيام عليها.

تجدر الإشارة إلى أنّ الرجاء بن أبي الضحّاك كان قد روى لنا تفاصيل مهمّة عن عبادة الإمام عليه، وخصوصيات سفرته إلى مرو، ونحن نوردها هنا إتماماً للفائدة:

يقول الضحّاك: «...كنت معه من المدينة إلى مرو، فوالله ما رأيت رجلاً كان أتقى لله تعالى منه، ولا أكثر ذكراً لله في جميع أوقاته، ولا أشدّ خوفاً لله عزّ وجلّ منه، وكان إذا أصبح صلّى الغداة، فإذا سلَّم جلس في مصلّاه، يسبِّح الله، ويحمده، ويكبِّره، ويهلِّله، ويصلِّي على النبيِّ [ﷺ]، حتّى تطلع الشمس، ثمّ يسجد سجدةً يبقى فيها حتى يتعالى النهار، ثمّ أقبل على الناس يحدِّثهم، ويعظهم إلى قرب الزوال، ثمّ جدَّد وضوءه، وعاد إلى مصلّاه، فإذا زالت الشمس، قام فصلّى ست ركعات يقرأ في الركعة الأولى الحمد، و ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾، وفي الثانية الحمد، و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ويقرأ في الأربع في كلِّ ركعةٍ الحمدُ لله و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ويسلِّم في كلِّ ركعتين، ويقنت فيهما في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، ثمّ يؤذِّن ويصلِّي ركعتين، ثمّ يقيم ويصلِّي الظهر، فإذا سلَّم سبَّح الله وحمده وكبَّره وهلَّله ما شاء الله، ثمّ سجد سجدة الشكر يقول فيها مأة [مئة] مرّة شكراً لله، فإذا رفع رأسه قام، فصلّى ست ركعات يقرأ في كلِّ ركعة الحمد و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ويسلِّم في كلِّ ركعتين ويقنت في ثانية كلِّ ركعتين قبل الركوع وبعد القراءة، ثمّ يؤذِّن، ثمّ يصلِّي ركعتين ويقنت في الثانية، فإذا سلَّم قام وصلَّى العصر، فإذا سلَّم جلس في مصلًّاه يسبِّح الله و يحمده و يكرِّه و يهلِّله ما شاء الله، ثمّ سجد سجدة بقول فيها مأة [مئة] مرّة حمداً لله، فإذا غابت الشمس توضَّأ وصلَّى المغرب ثلاثاً بأذانٍ وإقامةٍ وقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلَّم جلس في مصلَّاه يسبِّح الله ويحمده ويكبِّره ويهلِّله ما شاء الله، ثمّ يسجد سجدة الشكر، ثمّ يرفع رأسه ولم يتكلّم حتّى يقوم ويصلّي أربع ركعات بتسليمتين ويقنت في كلِّ ركعتين في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، وكان يقرأ في الأولى من هذه الأربع الحمد و ﴿ قُلْ يَا آيُهَا الْكَافِرُوْنَ ﴾، وفي الثانية الحمد و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثمّ و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾، ثمّ يجلس بعد التسليم في التعقيب ما شاء الله، ثم يفطر، ثمّ يلبث حتى يمضي من الليل قريب من الثلث، ثمّ يقوم فيصلّي العشاء الآخرة أربع ركعات ويقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلّم جلس في مصلّاه يذكر الله عزّ وجلّ ويسبّحه ويحمده ويكبّره ويهلّله ما شاء الله، ويسجد بعد التعقيب سجدة الشكر، ثمّ يأوي إلى فراشه.

فإذا كان الثلث الأخير من الليل قام من فراشه بالتسبيح والتحميد والتكبير والتهليل والاستغفار، فاستاك، ثمّ توضّاً أن، ثمّ قام إلى صلاة الليل فيصلي ثماني أن ركعات ويسلّم في كلّ ركعتين، يقرأ في الأوليين منها في كلّ ركعة الحمد مرّة و في قُلْ هُوَ اللّه أَحَدٌ ثلاثين مرّة، ثمّ يصلّي صلاة جعفر بن أبي طالب يليخ أربع ركعات يسلّم في كلّ ركعتين ويقنت في كلّ ركعتين في الثانية قبل الركوع وبعد التسبيح، ويحتسب بها من صلاة الليل، ثمّ يقوم فيصلّي ركعتين الباقيتين يقرأ في الأولى الحمد وسورة الملك، وفي الثانية الحمد لله وهل أتى على الإنسان، ثمّ يقوم فيصلّي ركعتي الشفع يقرأ في كلّ ركعة منها الحمد لله مرّة و في الله أحد ثلاث مرات، ويقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلّم قام، فصلّى ركعة الوتر يتوجّه فيها ويقرأ فيها الحمد مرّة و وبعد القراءة، فإذا سلّم قام، فصلّى ركعة الوتر يتوجّه فيها ويقرأ فيها الحمد مرّة و الناس مرّة واحدة، ويقنت فيها قبل الركوع وبعد القراءة.

ويقول في قنوته: «اللَّهم صلِّ على محمّدٍ وآلِ محمّدٍ، اللَّهم اهدِنا فيمَن هديتَ، وعافنا فيمَن عافيتَ، وتولَّنا فيمَن تولَّيتَ، وباركْ لنا فيها أعطيتَ، وقِنا شرَّ ما قضيتَ،

<sup>(</sup>١) في الأصل (توضئ) والتصحيح من المقوّم اللغوي.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (ثمان) والتصحيح من المقوّم اللغوي.

فإنّك تقضي ولا يُقضى عليكَ إنّه لا يذِلُّ مَن واليتَ، ولا يعِزُّ مَن عاديتَ، تباركتَ ربَّنا وتعاليتَ».

ثمّ يقول: «أستغفرُ الله وأسألُهُ التوبة» سبعين مرّة، فإذا سلَّم جلس في التعقيب ما شاء الله، فإذا قرب من الفجر قام، فصلّى ركعتي الفجر يقرأ في الأولى الحمد و فقُلْ يَا أيُّها الكَافِرُوْنَ ، وفي الثانية الحمد و فقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ، فإذا طلع الفجر أذَّن وأقام وصلّى الغداة ركعتين، فإذا سلَّم جلس في التعقيب حتى تطلع الشمس، ثمّ يسجد سجدة الشكر حتى يتعالى النهار.

وكانت قراءته في جميع المفروضات في الأولى الحمد وإنا أنزلناه، وفي الثانية الحمد و ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ إلّا في صلاة الغداة والظهر والعصر يوم الجمعة، فإنّه كان يقرأ فيها الحمد وسورة الجمعة والمنافقين، وكان يقرأ في صلاة العشاء الآخرة ليلة الجمعة في الأولى الحمد وسورة الجمعة وفي الثانية الحمد و ﴿ سَبِّح اسْمَ ربّك الأَعْلَى ﴾ ، وكان يقرأ في صلاة الغداة يوم الاثنين ويوم الخميس في الأولى الحمد و ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسانِ ﴾ ، وفي الثانية الحمد و ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسانِ ﴾ ، وفي الثانية الحمد و ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسانِ ﴾ ، وألك الله والمقمد و ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسانِ ﴾ ، وكان يجهر في القراءة في المغرب وكان والعصر، وكان يسبّح في الأخريين (١٠) ، يقول: «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أنت الأعزل مرّات، وكان قنوته في جميع صلاته: «ربّ اغفر وارحم وتجاوز عمّا تعلم إنّك أنت الأعزل الأجلُّ الأكرمُ » وكان إذا أقام في بلدةٍ عشرة أيّام صائماً لا يُفطر، فإذا جنّ الليل بدأ بالصلاة قبل الإفطار.

وكان في الطريق يصلّي فرائضه ركعتين ركعتين، إلا المغرب فإنّه كان يصلّيها ثلاثاً ولا يدع نافلتها، ولا يدع صلاة الليل والشفع والوتر وركعتي الفجر في سفرٍ ولا حضرٍ،

<sup>(</sup>١) في الأصل: الأخراوين، والتصحيح من المقوّم اللغوي.

وكان لا يصلّي من نوافل النهار في السفر شيئاً، وكان يقول بعد كلِّ صلاة يقصرها: «هذا تمام «شُبحانَ الله، والحمدُ لله، ولا إلهَ إلّا الله، واللهُ أكبرُ» ثلاثين مرّة، ويقول: «هذا تمام الصّلاة»، فها رأيته صلّى الضحى في سفر ولا حضر، وكان لا يصوم في السفر شيئاً، وكان إلى يبدأ في دعائِه بالصّلاة على محمّدٍ وآلِه ويُكثرُ من ذلك في الصلاة وغيرها.

وكان يُكثر في الليل في فراشه من تلاوة القرآن، فإذا مرَّ بآية فيها ذكر جنّة أو نارِ بكى وسأل الله الجنّة وتعوّذ به من النار، وكان على يجهر ببسم الله الرّحن الرّحِيم في جميع صلاته بالليل والنهار، وكان إذا قرأ ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ قال سرّاً: «الله أحد» (()، فإذا فرغ منها قال: «كذلك الله ربّنا» ثلاثاً، وكان إذا قرأ سورة الجحد قال في نفسه سرّاً: «يا أيمًا الكافرون»، فإذا فرغ منها قال: «ربّي الله وديني الإسلام» ثلاثاً، وكان إذا قرأ التين والزيتون قال عند الفراغ منها: «بكي وإنّا على ذلك مِن الشاهدين»، وكان إذا قرأ ﴿لا أُقْسِمُ بِيوْم الْقِيَامَةِ ﴾ قال عند الفراغ منها: «سُبحانك اللّهُمّ»، وكان يقرأ في سورة الجمعة: ﴿قُلْ مَا عِنْدَ اللّه خَيْرٌ مِنَ اللّهُو وَمِنَ التّجارَةِ وللذين اتقوا - وَاللّه خَيْرُ اللّه وَمِنَ التّجارَةِ وللذين اتقوا - وَاللّه خَيْرُ اللّه اللّه مَن الفاتحة قال: «الحمدُ لله ربّ العالمين»، وإذا قرأ ﴿سَبّحِ السّمَ رَبّكَ الْأَعْلى ﴾ قال سرّاً: «سُبحان ربّي الأعلى»، وإذا قرأ ﴿يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا ﴾ قال اللّهُمّ لبيك اللّهُمّ لبيك سرّاً.

وكان على لا ينزل بلداً إلا قصده الناس يستفتونه في معالم دينهم فيجيبهم ويحدّثهم الكثير، عن أبيه عن آبائه عن على الله عن حاله في طريقه، فأخبرته بها شاهدته منه في ليله ونهاره وظعنه وإقامته، فقال لي: يابن أبي الضحّاك هذا خير أهل الأرض وأعلمهم وأعبدهم، فلا تُخبر أحداً بها شاهدته منه

<sup>(</sup>١) إن كان الإمام على قد قال ذلك سراً فكيف علم الضحّاك بم قاله؟! إلا أن يكون قد سأل الإمام على فأخبره بذلك.

لئلا يظهر فضله إلا على لساني وبالله أستعين على ما أقوى من الرفع منه والإساءة به(١).

إنّ النصّ أعلاه يُعدُّ مِن أهم الوثائق التاريخيّة في ما يخصُّ الجانبَ الفقهيَّ والتاريخيَّ، إذ هو يتحدَّث عن سيرة إمامٍ معصومٍ قائمٍ على الشريعة المحمّديّة، لذا فنحن في حاجة للوقوف عند النصّ وتوضيح ما ورد فيه:

# أُوّلاً: مَن الذي روى هذه الوثيقة؟

لغرض إثبات حدثٍ تاريخيِّ لا بد من وثيقة تثبت ذلك الحدث، إذ (لا تاريخ بلا وثائق)، وتحتاج الوثيقة للركون إلى ما ورد فيها معرفة مَن هو الذي رواها؟ ولماذا؟ فمَن هو الذي روى لنا هذه الوثيقة المهمة؟.

إنّه رجاء بن أبي الضحّاك الجرجائي، قرابة الفضل بن سهل، وقيل هو خال المأمون، كان من عمّال الدولة العبّاسيّة؛ ولي ديوان الخراج للمأمون، واستخلفه الأخير على خراسان لما خرج إلى بغداد ثمّ عزله، وولي ديوان خراج دمشق أيّام المعتصم والواثق، قتل الرجاء سنة ٢٢٦ه(٢).

إذن فهو شخصية من الشخصيّات الموالية للعبّاسيّين، فلا يمكن هنا اتهامه بالميل لأهل البيت على وقد جاء وصفه دقيقاً لكلّ ما صدر عن الإمام، وهذا يعود لسببين:

١ - إنَّه كان المرافق للإمام طول رحلته من بيته في المدينة المنورة حتَّى أوصله إلى

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١٩٤-١٩٧.

<sup>(</sup>۲) تنظر ترجمته: أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي: التاريخ، علّق عليه: خليل منصور، ط۱، مط: مهر، الناشر دار الاعتصام، ۱٤۲٥ه، ج۲ / 80۳. أبو القاسم علي بن الحسن الشافعي المعروف بابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق، تح: علي شيري، ب. ط، مط: دار الفكر، بيروت، ١٤١٥ه، ج٨/ ١٢٢-١٢٤. النهازي: مستدركات علم رجال الحديث: ٣/ ٢٧- غير الدين الزركلي: الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠، ج٣/ ١٧-

الحاكم العبّاسي المأمون في مرو بخراسان، لذا لم يخفَ عليه شيء.

٢- إنّ ابن أبي الضحّاك كان مكلّفاً شخصيّاً من المأمون بمراقبة الإمام علي مراقبة الشخصاك روى شديدة، لمعرفة كلّ ما يصدر عن الإمام على من قولٍ أو فعل، بدليل أنّ الضحّاك روى كلّ ما رآه وسمعه من الإمام على للمأمون فور وصوله إلى مرو، بل الأغرب أنّ ابن أبي الضحّاك روى ما كان يقوله الإمام على في سرّه! فكيف علم بذلك؟ فهل كانت حيطته وشدة مراقبته أنّه يسأل الإمام إذا ما رآه يتفوّه بكلهاتٍ سرّاً عن ماذا كان يقول في سرّه؟!

يقول ابن أبي الضحّاك: «فلمّا وردتُ به على المأمون سألني عن حاله في طريقه، فأخبرته بها شاهدته منه في ليله ونهاره وظعنه وإقامته، فقال لي: يا ابن أبي الضحّاك هذا خير أهل الأرض، وأعلمهم، وأعبدهم، فلا تخبر أحداً بها شاهدته منه لئلا يظهر فضله إلا على لساني، وبالله أستعين على ما أقوى من الرفع منه، والإساءة به»(١).

ثانياً: ما الذي ذكره الضحّاك عن الإمام عليه؟

تناول الضحّاك في وثيقته مسائل شتى:

## ١ – صفاتُ الإمام كليي:

قال الضحّاك وهو القائد العبّاسي المكلّف بتحقيق هدف الخلافة العبّاسية الرامي إلى تصفية الإمام عليم الكنت معه من المدينة إلى مرو، فو الله ما رأيت رجلاً كان أتقى لله تعالى منه، ولا أكثر ذكراً لله في جميع أوقاته، ولا أشدّ خوفاً لله عزّ وجلّ منه» (٢٠).

# ٢- عبادةُ الإمام ٤ ١٪:

لقد وصف الضحّاك عبادة الإمام الرضائليّ اليومية ابتداءً من طلوع الفجر حتى

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦ - ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

يأوي إلى فراشه آخر الليل.

# صلاةُ الصبح:

يقول ابن أبي الضحّاك: كان الإمام الرضائية إذا أصبح صلّى الغداة (صلاة الصبح)، فإذا سلَّم جلس في مصلّاه للتعقيبات، يسبِّح الله، ويحمده، ويكبّره، ويملّله، ويصلّي على النبيّ على النبيّ على النبيّ على الشمس، ثمّ يسجد سجدة يبقى فيها حتى يتعالى النهار، ويظهر أنّها سجدة الشكر(۱).

## مجلس وعظٍ وإرشاد:

بعد ذلك يتفرّغ الإمام لشؤون الناس حينها كان يمرّ بهم، سواء في بيوتاتهم أو في الطريق أو في مزارعهم، فيقبل على الناس، يحدِّثهم، ويعظهم إلى قرب الزوال، أي إلى قرب وقت صلاة الظهر(٢).

قال ابن أبي الضحّاك: كان الإمام على لا ينزل بلداً إلا قصده الناس يستفتونه في معالم دينهم، فيجيبهم، ويحدِّثهم الكثير، عن أبيه عن آبائه، عن عليَّ على عن رسول الله على الله الله على اله

على الرغم من أنّ المراقبة الشديدة والإحاطة التامّة بحركات الإمام الما من القائد العبّاسي ومن معه، فإنّ ذلك لم يمنع الإمام الله من لقاء الناس، فقد كانت مكانته الله تستدعي الناس قصده من أماكن شتى قريبة من المكان الذي مرّ فيه، فينهلون منه أمور دينهم، فكان الله يجيبهم على أسئلتهم المتنوّعة من مصدرٍ وثيق ألا وهو: قال أبي عن جدّي عن أبيه، عن آبائه عن أمير المؤمنين الله عن جدّه رسول الله يله عن جبرئيل عن جبرئيل عن الله تبارك وتعالى...

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

إنّها السلسلة الذهبيّة (١) التي لا مَطمع فيها ولا مَغمز لأحدٍ، ويظهر أنَّ الناس في تلك البراري والفلوات لم يألفوا ذلك من قبل، فأنسوا به وأخذوا يردِّدون أقواله، وينتهجون منهجه الأخلاقي والفقهي، حتى غدا أولئك الناس من الموالين لأهل البيت الله البراري والفلوات.

# صلاةُ الظهر:

بعد أن ينتهي الإمام الرضائيل من مجلس وعظه وإرشاده بحلول وقت فريضة الظهر، يجدِّد وضوءه، ويعود إلى مصلّاه، فإذا زالت الشمس، قام ليصلِّي نافلة الظهر وهي ثماني ركعات، فيصلِّي ستّ ركعات، يقرأ في الركعة الأولى سورة الحمد، وسورة الكافرون، وفي الثانية سورة الحمد، وسورة التوحيد، ويقرأ في الركعات الأربع الأُخر في كلِّ ركعة سورة الحمد وسورة التوحيد، ويسلّم في كلِّ ركعتين، ويقنت فيهما في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة (٢).

وبعد حلول وقت فريضة الظهر يؤذّن الإمام اللي بنفسه، ثمّ يصلّي ركعتين تمام نافلة

(١) حديث السلسلة الذهبية: لما مر الإمام الرضائي بنيشابور، وشق سوقها، وعليه مظلة لا يرى من ورائها، تعرّض له الحافظان أبو زرعة الرازي، وعمد بن أسلم الطوسي، ومعها من طلبة العلم والحديث ما لا يحصى، فتضرّعا إليه أن يريهم وجهه، ويروي لهم حديثاً عن آبائه.. فقال العلم والحديث ما لا يحصى، فتضرّعا إليه أن يريهم وجهه، عمد الباقر عن أبيه زين العابدين عن «حدّثني أبي موسى الكاظم عن أبيه جعفر الصادق عن أبيه محمد الباقر عن أبيه زين العابدين عن أبيه الحسين عن أبيه على بن أبي طالب الله قال: حدّثني حبيبي وقرّة عيني رسول الله الله على عدّثني جبرئيل، قال: سمعتُ ربَّ العزّة يقول: لا إله إلا الله حصني، فمن قالها دخل حصني، ومن دخل حصني أمن من عذابي».

فلمّا مرّت الراحلة أخرج عليم رأسه ثانية، وقال: «بشروطها وأنا من شروطها». ينظر: أحمد بن حجر الهيتمي: الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩. ص ٣١٠، جعفر مرتضى العاملي: حياة الإمام الرضاهيي ص ١٤٤- ١٤٥، الشيخ محمد حسين الحاج: حقوق آل البيت الله ص ١١٦.

(٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

الظهر، ثمّ يقيم ويصلّي الظهر، فإذا انتهى من الفريضة انشغل بالتسبيح والتهليل ما شاء الله، ويختم ذلك بسجدة الشكر التي يقول فيها مئة مرّة: شكراً لله ('').

## صلاةً العصر:

يقول ابن أبي الضحّاك: إذا رفع الإمام الرضاطي رأسه من سجدة الشكر، قام وبدأ بصلاة نافلة العصر، وهي ثهاني ركعات، فيصلي أوّلاً ستّ ركعات يقرأ في كلّ ركعة سورة الحمد، وسورة التوحيد، ويسلّم في كلّ ركعتين، ويقنت في ثانية كلّ ركعتين قبل الركوع وبعد القراءة (٢٠).

وبعد ذلك يؤذن العصر، ويقنت في الثانية، فإذا سلّم قام، وصلّى فريضة العصر، ويقنت في الثانية، فإذا سلّم قام، وصلّى فريضة العصر، فإذا انتهى منها جلس في مصلّاه للتعقيبات، إذ يسبّح الله ويحمده ويكبّره ويهلّله ما شاء الله، ثمّ يسجد سجدة الشكر التي يقول فيها مئة مرّة: حمداً لله (٣).

# صلاةُ المغرب:

إذا غابت الشمس توضّأ الإمام الرضاطي أذّن وأقام لفريضة المغرب، ثمّ صلّى ثلاث ركعات، ويقنت في الركعة الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلّم لي جلس في مصلّاه للتعقيبات يسبّح الله ويحمده ويكبّره ويهلّله ما شاء الله، ثمّ يسجد سجدة الشكر(1).

ثمّ يرفع رأسه، ولم يتكلّم حتّى يقوم ويصلّي أربع ركعات وهي نافلة المغرب،

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

بتسليمتين، ويقنت في كلِّ ركعتين في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، وكان يقرأ في الأولى من هذه الأربع سورة الحمد وسورة الكافرون، وفي الثانية سورة الحمد، وسورة التوحيد، ويقرأ في الركعتين الباقيتين سورة الحمد وسورة التوحيد، ثمّ يجلس بعد التسليم في التعقيب ما شاء الله('').

## إفطار الإمام الم الم المارية

يذكر ابن أبي الضحّاك أنّ الإمام على بعد أن يكمل تعقيبات فريضة المغرب يفطر، ولكن كيف يصحُّ هذا والإمام في سفرٍ، يقول ابن أبي الضحّاك: وكان الإمام الرضاطي لا يصوم في السفر شيئاً، ولكن إذا أقام في بلدةٍ عشرة أيّامٍ صائباً لا يُفطر، فإذا جنَّ الليل بدأ بالصلاة قبل الإفطار (٢).

#### صلاة العشاء:

وبعد أن يكمل إفطاره الله يلبث مدّة حتى يمضي من الليل قريب من الثلث، ثمّ يقوم فيصلي فريضة العشاء وهي أربع ركعات، ويقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا انتهى جلس في مصلّاه للتعقيبات، يذكر الله عزّ وجلّ، ويسبّحه، ويحمّده، ويكبّره، ويهلّله ما شاء الله، ثمّ يسجد بعد التعقيب سجدة الشكر (٣).

# نومُ الإمام ﷺ:

يكاد الإمام الرضائي لا ينام إلا قليلاً، وهذه من صفات المتّقين التي ذكرها القرآن الكريم، قال تعالى عنهم: ﴿كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ۞ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٤ -١٩٥.

يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (١)، إذ بعد أدائه على تعقيبات فريضة العشاء، يأوي إلى فراشه، فينام قليلًا (١). صلاة الليل:

يُكمل ابن أبي الضحّاك حديثه عن مسيرة الإمام الرضائلي العبادية اليومية، إذ هو المكلّف بمراقبة الإمام الله حتى في ساعة نومه التي لا تستغرق طويلاً، يقول ابن أبي الضحّاك: إذا كان الثُلُث الأخير من الليل، قام الإمام الرضائلي من فراشه بالتسبيح، والتحميد، والتكبير، والتهليل، والاستغفار (٣).

يظهر من إشارة ابن أبي الضحّاك أنّ الإمام بعد أن يستيقظ من النوم يبدأ بالسواك، ثمّ يتوضّاً، ثمّ يقوم إلى صلاة الليل، فيصلّي ثماني ركعات، ويسلّم في كلِّ ركعتين، يقرأ في الأوليين منها في كلِّ ركعة الحمد مرّة، والتوحيد ثلاثين مرّة، ثمّ يصليّ صلاة جعفر بن أبي طالب علي أربع ركعات يسلّم في كلِّ ركعتين، ويقنت في كلِّ ركعتين في الثانية قبل الركوع، وبعد التسبيح، ويحتسبها من صلاة الليل، ثمّ يقوم، فيصليّ ركعتين الباقيتين يقرأ في الأولى سورة الحمد، وسورة الملك، وفي الثانية سورة الحمد، وسورة الإنسان (الدهر)، ثمّ يقوم فيصليّ ركعتي الشفع يقرأ في كلَّ ركعة منها سورة الحمد مرّة، وسورة التوحيد ثلاث مرّات، ويقنت في الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، فإذا سلّم قام فصليّ ركعة الوتر يتوجّه فيها، ويقرأ فيها سورة الحمد، وسورة التوحيد ثلاث مرّات، وسورة الناس مرّة واحدة، ويقنت فيها قبل الركوع وبعد القراءة. الفلق مرّة واحدة، ويقنت فيها قبل الركوع وبعد القراءة.

«اللَّهم صلِّ على محمّدٍ وآل محمّدٍ، اللَّهم اهدِنا فيمَن هديتَ، وعافنا فيمَن عافيتَ،

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: آية ١٧ -١٨.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١/ ١٩٥.

وتولَّنا فيمَن توليتَ، وباركْ لنا فيها أعطيتَ، وقِنا شرَّ ما قضيتَ، فإنَّك تقضي ولا يُقضى عليكَ إنّه لا يذِلُّ مَن واليتَ، ولا يعِزُّ مَن عاديتَ، تباركتَ ربَّنا وتعاليتَ».

ثمّ يقول الليم المتعفرُ الله وأسألُه التوبة سبعين مرّة، فإذا انتهى من صلاة الليل جلس في التعقيب ما شاء الله(١٠).

# صلاةُ الصبح:

فإذا اقترب الفجر قام الإمام الله فصلى ركعتي نافلة الفجر، يقرأ في الأولى الحمد، وسورة الكافرون، وفي الثانية سورة الحمد، وسورة التوحيد، فإذا طلع الفجر أذّن وأقام، وصلى الغداة (الصبح) ركعتين، فإذا فرغ جلس في التعقيب حتى تطلع الشمس، ثمّ يسجد سجدة الشكر حتى يتعالى النهار (٢).

هذا وصف ابن أبي الضحّاك للعبادة اليوميّة للإمام عليّ بن موسى الرضائليّ أثناء رحلته القسريّة من المدينة إلى مرو في خراسان، وقد أضاف ابن أبي الضحّاك أموراً أُخَر تخصُّ عبادته أيضاً:

\* كان علي يقرأ في الصلوات الخمس الواجبة في الركعة الأولى سورة الحمد، وسورة القدر، وفي الركعة الثانية سورة الحمد، وسورة التوحيد (٣).

\* ما عدا يوم الجمعة يقرأ في صلاة الغداة (الصبح) والظهر والعصر، سورة الحمد والجمعة في الركعة الأولى، وسورة الحمد و(المنافقون) في الركعة الثانية(1).

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

- \* في ليلة الجمعة كان يقرأ في صلاة العشاء الآخرة في الركعة الأولى سورة الحمد وسورة الجمعة وفي الثانية سورة الحمد وسورة الأعلى(١).
- \* في يومي الإثنين والخميس كان يقرأ في صلاة الصبح في الركعة الأولى سورة الحمد وسورة الإنسان (الدهر)، وفي الركعة الثانية سورة الحمد وسورة الغاشية (٢).
- \* كان الله يجهر في القراءة في المغرب والعشاء، وصلاة الليل، والشفع، والوتر، والغداة، ويُخفى القراءة في الظهر والعصر (٣).
- \* كان يسبِّح في الركعتين الأخيرتين بدل القراءة، يقول: «سُبحانَ الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، والله أكبرُ " ثلاث مرّ ات(٤).
- \* كان قنوته في جميع صلاته: ربّي اغفر، وارحم، وتجاوز عمّا تعلم، إنّك أنت الأعزّ، الأكرم(٥٠).
- \* صومه: كان عليه إذا أقام في بلدة عشرة أيّام صام ولم يفطر، فإذا جنّ عليه الليل بدأ بالصلاة قبل الإفطار(١٠).
- \* صلاة السفر: كان طبي في الطريق يصلي فرائضه ركعتين ركعتين إلا صلاة المغرب، فإنّه كان يصلّيها ثلاث ركعات، ولا يدع نافلتها، وهي أربع ركعات، وكذلك لا يترك صلاة الليل، والشفع، والوتر، وركعتي الفجر في سفر ولا حضر، وكان لا يصلّي من

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٥-١٩٦.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أحبار الرضا ١ / ١٩٦.

<sup>(</sup>٥) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

<sup>(</sup>٦) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

نوافل النهار في السفر شيئاً، وكان يقول بعد كلِّ صلاة يقصرها: «سُبحانَ اللهِ، والحمدُ للهِ، والحمدُ للهُ، ولا إلهَ إلا اللهُ، واللهُ أكبرُ » ثلاثين مرّة، ويقول: «هذا تمام الصلاة»(١).

\* صلاة الضحى: قال ابن أبي الضحّاك: ما رأيتُه صلّى الضحى في سفرٍ والا حضرِ (۱).

\* دعاؤه الله على محمّد وآله، ويُكثر من ذلك في الصلاة على محمّد وآله، ويُكثر من ذلك في الصلاة وغيرها (٣).

\* تلاوة القرآن: كان الله يُكثر في الليل في فراشه من تلاوة القرآن، فإذا مرّ بآيةٍ فيها ذكر جنّة أو نارِ بكي، وسأل الله الجنّة وتعوّذ به من النار(١٠).

\* البسملة: كان على يجهر به (بسم الله الرّحنِ الرّحيمِ) في جميع صلاته بالليل والنهار، وكان إذا قرأ سورة التوحيد، قال سرّاً: «اللهُ أحد»، فإذا فرغ منها، قال: «كذلك الله ربُّنا» ثلاثاً.

وكان إذا قرأ سورة الجحد (الكافرون) قال في نفسه سرّاً: «يا أيُّها الكافرون»، فإذا فرغ منها قال: «ربّي الله، وديني الإسلام» ثلاثاً.

وإذا قرأ سورة التين والزيتون قال عند الفراغ منها: «بلى وإنّا على ذلك من الشاهدينَ».

أمّا إذا قرأ سورة القيامة، قال عند الفراغ منها: «سُبحانَك اللَّهُمَّ».

<sup>(</sup>١) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عبون أخمار الرضا١/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون أخبار الرضا ١ / ١٩٦.

وكان يقرأ في سورة الجمعة: ﴿قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجَارَةِ [للذين اتقوا](') وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾.

وكان إذا فرغ من سورة الفاتحة، قال: «الحمدُ لله ربِّ العالمين».

وإذا قرأ سورة الأعلى، قال سراً: «سُبحان ربّي الأعلى».

وإذا قرأ: ﴿ يِا أَيُّهَا الذين آمنوا ﴾ قال: «لبَّيك اللَّهُمَّ لبّيك سرّ أَ(٢).

وفيها عدا ذلك، لم ترفدنا المصادر بأيّة معلومات أُخَر عن تفاصيل زيارته البصرة، فلا نعلم تاريخ وصوله البصرة؟ وفي أيِّ مكانٍ استقرّ؟

حتّى الإشارة الواردة في رواية ابن علوان المذكورة أعلاه، فهي مبهمة إذ ذكر «إنّ الإمام عليم لما دخل البصرة نزل في حائطِ بني فلان»!!

كما لم يقع بأيدينا أيّة تفاصيل أُخَر عن زيارته هذه للبصرة، فلا نعلم بمن التقى؟ وماذا فعل الله؟؟.

وما آثار وجوده المبارك في هذه المدينة، فهو الذي طول رحلته إلى مرو «ما مِن منزلٍ من منازله إلّا وله علي فيه كرامة معروفة يرويها العامّة والخاصّة»(٣).

وهو الذي «لا ينزل بلداً إلا قصده الناس يستفتونه في معالم دينهم، فيجيبهم ويحدِّثهم الكثير عن أبيه عن آبائه عن عليِّ للللهِ عن رسولِ الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

فيا ترى كم كانت حصّة أهل البصرة، من هذه الفيوضات الرحمانيّة التي حباهم الله

<sup>(</sup>١) هذا من باب التأويل لا التنزيل.

<sup>(</sup>٢) الصدوق: عيون أخبار الرضا: ١/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) من قدماء المحدثين: ألقاب الرسول وعترته: ص٦٧ .

<sup>(</sup>٤) الصدوق: عيون: ١٩٦/١.

بها ببركة وجود حفيد رسول الله علي بينهم؟.

وما المدّة التي قضاها في هذه المدينة حتى غادرها بعد ذلك إلى الأهواز؟!!.

وبانطلاق قافلة الإمام الله من البصرة مكمّلاً مسيرته نحو مرو، يتوقّف مسار بحثنا الذي اختصّ بزيارته الله مدينة البصرة.

\*\*\*

#### الخاتمة

بعد هذه الدراسة لزيارة الإمام علي بن موسى الرضائل البصرة، يمكن تسجيل أهم ما توصّلت إليه الدراسة:

أَوِّلاً: إِنَّ الإِمامِ عليّ بن موسى الرضائظ وَطِئَت أقدامه الشريفة مدينة البصرة مرّتين، الأولى في فترة الصراع بين الأمين والمأمون التي تقع بين عامي (١٩٣-١٩٨ه)، أمّا الثانية فكانت أواخر سنة ٢٠٠ه، أي في حكم المأمون.

ثانياً: إنّ سبب الزيارة الأولى يعود إلى الانقسام الذي حصل في صفوف أتباع الإمام الكاظم الذي عد وفاته، فانقسموا على فرقٍ شتّى منهم الواقفة الذين ظهر قسمٌ منهم في البصرة، فجاء الإمام الرضاطي ليثبت إمامته وبطلان رؤاهم. أمّا سبب الزيارة الثانية، فكانت حينها استدعاه المأمون إلى خراسان في مسألة ولاية العهد، وقد أمر المأمون أن يتخذ طريق البصرة، ثمّ الأهواز إلى مرو في خراسان.

ثالثاً: كانت مدّة إقامة الإمام في البصرة في الزيارة الأولى يومين فقط، أمّا الزيارة الثانية، فلم يتضح كم يوماً بقى فيها؟.

رابعاً: استقرّ الإمام في الزيارة الأولى في بيت الحسن بن محمّدِ العلوي، أمّا في الزيارة الثانية فلم تحدّد الروايات المكان، ولكن إحداها أشارت إلى حائط بني فلان، ولم يتسنَّ لنا معرفة لمن ذلك الحائط؟

خامساً: كانت فعّاليات الإمام كثيرة وواضحة في الزيارة الأولى، فقد ناظر الواقفة

بقيادة عمرو بن هدّاب، والنصارى بقيادة زعيمهم الجاثليق، واليهود بزعامة رأس الجالوت، فضلاً عمّا أطهره من معرفة باللغات كالروميّة والسّنديّة ممّا أعلن بعضهم إيهانهم به وإسلامهم على يديه، أمّا في الزيارة الثانية فليس لدينا إلا إشارات عن بعض الكرامات التي حصلت على يديه.

سادساً: يظهر أنّ الإمام لم يكن بوسعه في الزيارة الثانية التحرّك واللقاء بالناس، إذ كان المأمون صدّر أوامره المتشدّدة بالإبعاد نحو المفاوز والأماكن البعيدة عن المدن لئلا تميل الناس للإمام الميلا، وكان الإمام بدوره يشفق على الناس من سطوة السلطان، ومع ذلك فإنّ الإمام تمكّن من لقاء بعض الناس في البصرة.

أمّا الموضع الثاني، فهو في منطقة قضاء شطِّ العرب الواقع إلى الشرق من مدينة البصرة.

#### المصادر والراجغ

- ـ القرآن الكريم.
- ابن الأثر: عزّ الدين أبو الحسن على بن محمّد ت ٦٣٠هـ
  - ١ الكامل في التاريخ: دار صادر، بيروت، ١٩٦٦.
- ـ ابن الأثير: مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمّد (٤٤٥ ٦٠٦هـ).
- ٢- النهاية في غريب الحديث والأثر، تح: أبو عبد الرحمة صلاح بن محمد بن
   عويض، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م.
  - الإدريسي: الشريف ت٥٦٠هـ.
  - ٣- نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، ط١، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٩م.
    - ـ الإربلي: أبو الحسن على بن عيسي ت ٦٩٣هـ.
  - ٤ كشف الغمّة في معرفة الأئمة، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٥م.
- ـ الأشعري: أبو القاسم سعد بن عبد الله بن أبي خلف القمى المتوفي سنة ٢٠١هـ.
- ٥- المقالات والفرق، تح: محمد جواد مشكور، دار إحياء التراث العربي،
   بىروت، ب.ت.
  - ـ الأمين: محسن العاملي ت ١٣٧١هـ.
- ٦- أعيان الشيعة، تح: حسن الأمين، ب. ط، ب. مط، دار التعارف، بيروت،
   ب. ت.
  - ابن بابويه: أبو الحسن علي بن موسى ت ٣٢٩هـ

- ٧- الإمامة والتبصرة من الحيرة، الناشر: مدرسة الإمام المهدي (عج)، قم،
   ٠٠.ت.
  - ـ البحراني: السيّد هاشم ت ١٠٧٧هـ.
  - ٨- مدينة المعاجز: تح: عزّة الله المولائي، ط١، قم، ١٤١٣هـ.
    - ـ بدوي: عبد الرحمن.
  - ٩- مذاهب الإسلاميّين، دار العلم للملايين، ط١، ١٩٩٦.
  - ـ البخاري: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل (١٩٤-٢٥٦هـ).
  - ١٠ التاريخ الكبير، به. محق، ب.ط، المكتبة الإسلاميّة، ديار بكر، ب.ت.
    - البغدادي: أبو منصور عبد القاهر بن طاهر ت٢٩هـ.
    - ١١ الفَرق بين الفِرق، ط٣، دار الكتب العلميّة، بيروت، ٢٠٠٥.
      - البكرى: أبو عبيد الله عبد الله بن عبد العزيز ت ٤٨٧هـ
- ۱۲ معجم ما استعجم، تح: مصطفى السقّا، ط۳، عالم الكتب، بيروت، ١٩٨٣ م.
  - ـ البياضي: زين الدين العاملي ت ٨٧٧هـ.
- ١٣ الصراط المستقيم: تح: محمد البهبودي، ط١، المكتبة المرتضوية، ١٣٨٤هـ.
  - ـ التسترى: محمد تقى
  - ١٤ قاموس الرجال: تح ونشر: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ١٤١٩هـ.
    - التفرشي: مصطفى بن الحسين الحسيني (ق ١١هـ).
- ١٥ نقد الرجال، تح: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، ط١، مط ستارة قم، ١٤١٨.
  - ـ جعفريان: رسول.

- ١٦ المسار الثقافي بين الإماميّة الاثني عشرية والمعتزلة، ترجمة: جواد على
   كسّار، ط١، مؤسّسة الثقلين الثقافيّة، بيروت، ٢٠٠١م.
  - ـ الجوهري: إسماعيل بن حمّاد ت (٣٩٣ه / ٢٠٠٣م).
- ۱۷ الصحاح، تح: أحمد عبد الغفور، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧ م.
  - . الحاج: الشيخ محمد حسين.
  - ١٨ حقوق آل البيت على، ط١، مطبعة مهر، ١٤١٥هـ.
    - ابن حجر الهيتمي: أحمد بن حجر المكي ت ٩٧٤هـ.
- ١٩ الصواعق المحرقة في الردّ على أهل البدع والزندقة، منشورات محمّد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بروت، ١٩٩٩.
  - الحربي: إبراهيم بن إسحاق ت ٢٨٥هـ.
  - ٢٠ غريب الحديث، تح: سليهان إبراهيم، ط١، جدة، ١٤٠٥هـ
    - الحلي: العلّامة الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر ت ٧٢٦هـ.
- ٢١ خلاصة الأقوال في معرفة الرجال، تح: جواد القيومي، ط٢، مط:
   باقرى، مؤسسة نشر الفقاهة، ب. مكا، ١٤٢٢ه.
  - ـ الحموي: أبو عبد الله ياقوت ت ٦٢٦ه.
  - ٢٢- معجم البلدان، ب.ط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٧٩م.
    - ـ ابن حمزة الطوسي ت ٥٦٠.
- ٢٣- الثاقب في المناقب، تح: نبيل رضا علوان، ط٢، مط: الصدر، الناشر:
   مؤشسة أنصاريان، قم، ١٤١٢هـ.
  - ـ الحميري: أبو العبّاس عبد الله بن جعفر (ق ٣هـ).

- ٢٤ قرب الإسناد، تح: مؤسسة آل البيت الإحياء التراث، ط١، مط:
   مهر، قم، ١٤١٣ه.
  - الخطيب البغدادي: أبو بكر أحمد بن عليّ ت ٤٦٣هـ.
- ۲۰ تاریخ بغداد، تح: مصطفی عبد القادر، ط۱، دار الکتب العلمیّة،
   بروت، ۱۹۹۷م.
  - ـ الخوئي: السيّد أبو القاسم الموسوي ت ١٤١٣ه/ ١٩٩٢م.
  - ٢٦ معجم رجال الحديث، تح: لجنة التحقيق، ط٥، ب.مكا، ١٩٩٢م.
     الخيون: رشيد.
    - ٧٧- معتزلة البصرة وبغداد، ط٣، مدارك، ٢٠١١م.
    - ـ ابن داود الحلّى: تقي الدين الحسن بن على (فرغ من كتابته ٧٠٧هـ).
      - ٢٨- رجال أبي داود، ب.ط، المطبعة الحيدريّة، النجف، ١٣٢٩هـ.
    - الذهبي: أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد (٧٤٨ه / ١٣٤٧م).
- ٢٩ تاريخ الإسلام: تح عمر عبد السلام، ط١، دار الكتاب العربي، بيروت،
   ١٩٨٧.
- ٣٠ تذكرة الحقاظ، ب.ط، ب.ط، الناشر: مكتبة الحرم المكّي، ب.مكا،
   ب.ت.
- ٣١- سير أعلام النبلاء، تح: شعيب الأرنؤوط حسين الأسد، ط٩، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٣م.
- ـ الراوندي: قطب الدين أبي الحسين سعيد بن هبة الله قطب الدين ت ٥٧٣هـ.
  - ٣٢- الخرائج والجرائح، تح: مدرسة الإمام المهديﷺ، ط١، قم، ١٤٠٧هـ.
    - ـ الربيعي: جميل مال الله.

- ٣٣- التشيّع والغلوط٢، دار السّلام، بيروت، ٢٠٠٩م.
  - الزبيدي: محمّد مرتضي ت ١٢٠٥هـ.
- ٣٤- تاج العروس من جواهر القاموس، منشورات مكتبة الحياة، بيروت.
  - ـ ابن سعد: محمّد ت ۲۳۰هـ.
  - ٣٥- الطبقات الكبرى، ب.ط، دار صادر، بيروت، ب.مكا.
    - الزركلي: خير الدين ت ١٤١٠هـ.
    - ٣٦- الأعلام، ط٥، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٠م.
      - الشاكري: حسين.
      - ٣٧- النحلة الواقفيّة، ط١، ستارة، قم، ١٤١٨ ه
        - ـ الشامي: جمال الدين يوسف بن حاتم (ق٧ه).
- ٣٨- الدُّر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم، مؤسّسة النشر الإسلامي، ط١، قم، ١٤٢٠هـ.
  - ـ ابن شهر آشوب: محمّد بن علي ت:ه.
  - ٣٩- مناقب آل أبي طالب، تح: لجنة في النجف، النجف، ١٣٧٦هـ.
    - ـ الشهرستاني: أبو الفتح محمّد بن عبد الكريم.
- ٤ الملل والنحل، إشراف صدقى جميل العطار، دار الفكر، ط٢، ٢٠٠٢م.
  - ابن الصبّاغ المالكي: نور الدين على بن محمّد ٧٨٤ ٨٥٥هـ.
- ١٤ الفصول المهمّة في معرفة الأئمة، تح: سامي الغريري، ط١، قم، ١٤٢٢هـ.
  - ـ الصدوق: أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسن بن بابويه القمّي ت ٣٨١هـ.
- ٤٢ عيون أخبار الرضائية، ط١، مط شريعت، المكتبة الحيدريّة، قم، 1٤٢٥هـ.

- ـ الصفَّار: محمَّد بن الحسن بن فروخ ت ٢٩٠هـ.
- ٤٣ بصائر الدرجات الكبرى، تح: محمّد كوجة باغي، ب.ط، مط: الأحمدي، الناشر: مؤسّسة الأعلمي، طهران، ٤٠٤ ه.
  - ابن طاووس: عبد الكريم.
- ٤٤ فرحة الغريّ في تعيين قبر أمير المؤمنين عليّ الله السيّد تحسين آل شبيب الموسوى، ط١، مط: محمد، ١٩٩٨م.
  - ـ الطبرسي: أبو على الفضل بن الحسن ت ٤٨ ٥هـ.
  - ٥٥- إعلام الورى بأعلام الهدى، تح: ط١، ستارة، قم، ١٤١٧هـ
    - ـ الطبري: أبو جعفر محمّد بن جرير ت ٣١٠هـ.
- 23- تاريخ الرسل والملوك، راجعه: صدقي جميل العطار، ط٢، دار الفكر، بيروت، ٢٠٠٢م.
  - ـ الطبري الصغير: أبو جعفر محمّد بن جرير بن رستم (ق ٥هـ).
  - ٤٧ دلائل الإمامة، تح: قسم الدراسات الإسلاميّة، ط١، قم، ١٤١٣هـ.
    - ـ الطريحي: فخر الدين ت١٠٨٥هـ.
- ٤٨ مجمع البحرين، تح: أحمد الحسيني، ط٢، مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة، ١٤٠٨ هـ.
  - ـ الطوسي: أبو جعفر محمّد بن الحسن (٤٦٠هـ).
- 29 اختيار معرفة الرجال (رجال الكَشي)، تح: ميرداماد الاسترابادي محمد باقر الحسيني السيّد مهدي رجائي، مط: بعثت، الناشر: مؤسّسة آل البيت، قم، ١٤٠٤هـ.
- ٥- رجال الطوسي، تح: محمّد صادق آل بحر العلوم، ط١، مط: الحيدريّة،

النجف، ١٩٦١.

- ٥١ الفهرست، تح: جواد قيّومي، ط٢، مط: باقري، مؤسّسة نشر الفقاهة،
   ب.مكا، ١٤٢٢هـ.
  - ـ العاملي: السيّد جعفر مرتضي.
- ٥٢- حياة الإمام الرضائيليُّ دراسة وتحليل، ب. ط، دار التبليغ الإسلامي ١٩٧٨م.
  - عرفانيان: الميرزا غلام رضا.
  - ٥٣ مشايخ الثقات، ط١، مؤسّسة النشر الإسلامي، ١٤١٧هـ.
- ابن عساكر: أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله الشافعي (٩٩١ ٥٧١هـ).
- ۵۶- تاریخ مدینة دمشق، تح: علی شیري، ب.ط، دار الفکر، بیروت، ۱۹۹۵م.
  - ـ العطاردي: عزيز الله.
- ٥٥ مسند الإمام الرضائية، ب. ط، مط: مؤسّسة طبع ونشر آستان قدس الرضوي، ١٤٠٦هـ.
- العلوي: أبو الحسن نجم الدين علي بن محمد بن علي بن محمد العمري (ق ٥هـ).
- ٥٦ المجدي في أنساب الطالبيين، تح: أحمد المهدوي الدامغاني، ط١، مط: سيّد الشهداء، الناشر: مكتبة آية الله المرعشي، ١٤٠٩هـ.
  - عهارة: محمّد.
- ٥٧ المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية، المؤسسة العربية للدراسات والنشر،
   ط٢، بيروت، ١٩٨٤م.

- ـ العمدى: محمّد.
- ٥٨- الزيديّة والإماميّة جنباً إلى جنب، مركز الأبحاث العقائدية، ط١، قم، ١٤٢٧هـ.
  - ابن عنبة: السيّد جمال الدين أحمد بن على الحسيني ت ٨٢٨هـ.
- ٥٩ عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، ط٢، مؤسّسة أنصاريان، قم، ٢٠٠٤م.
  - ـ الغريري: سامي.
- ٦ الزيديّة بين الإماميّة وأهل السنة دار الكتاب الإسلامي، ط١، ٢٠٠٦م.
  - الفتّال النيسابوري: أبو جعفر محمد بن الحسن ت٠٨٠٥هـ.
    - ٦١ روضة الواعظين، ط٢، مط: أمير، قم، ١٣٧٥هـ.
      - ـ أبو الفرج الأصفهاني: علي بن الحسين ت ٣٥٦هـ.
- ٦٢- مقاتل الطالبيين، تح: أحمد صقر، ط۱، مط شريعت، المكتبة
   الحمدرية،١٤٢٣هـ
  - ـ الفيروز آبادي: مجد الدين محمّد بن يعقوب ت ١٧ هـ.
  - ٦٣- القاموس المحيط، جمع وشرح: نصر الهوريني، ب.مكا، بت.
    - ـ القاضي: سعيد القمي (ق٦).
    - ٦٤ التعليقة على الفوائد الرضوية، ق٦، ب. ط، ب. مط، ب. ت
  - ـ القاضي النعمان: أبو حنيفة محمد بن منصور بن أحمد المغربي ت ٣٦٣هـ.
- 70− شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار ﴿ تح: محمد الحسيني الجلالي، ب.ط، مط: مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ب.ت.
  - القرشي: باقر شريف

- ٦٦ حياة الإمام الرضائيلي، ط١، مط: مهر، قم، ١٣٧٢هـ. ش.
- ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي ت ٧٦٤هـ.
  - ٦٧ البداية والنهاية، تح: علي شيري، ط١، بيروت، ١٩٨٨م.
- الكليني: أبو جعفر محمّد بن يعقوب بن إسحاق الرازي ت ٣٢٨ / ٣٢٩هـ.
- ٦٨- الأصول من الكافي، صحّحه وعلّق عليه: علي أكبر الغفاري، ط٣، مط:
  - الحيدرية، الناشر: دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ١٣٨٨هـ.
    - المازندراني: موسى محمّد صالح ت ١٠٨١هـ.
- ٦٩ شرح أصول الكافي، تعليق أبو الحسن الشعراني، (قرص المعجم الفقهي برقم ١٠٣٨).
  - المجلسي: محمّد باقر ت (١١١١ه).
  - ٧- بحار الأنوار، ط٢، مؤسّسة الوفاء، بيروت، ١٩٨٣م.
    - المحلى: حميد الشهيد بن أحمد بن محمد ت٢٥٢هـ.
- ٧١- الحدائق الوردية في مناقب أئمة الزيدية، تح: المرتضى الحسني، صنعاء،
   ب.ت.
  - ـ المسعودي: أبو الحسن على بن الحسين ت ٣٤٦هـ.
- ٧٢- مروج الذهب ومعادن الجواهر، تح: محمّد محيي الدين عبد الحميد، ط٤، مط: السعادة، مصر، ١٩٦٤م.
  - المفيد: أبو عبد الله محمّد بن محمّد بن النعمان ت ١٣ هد.
- ٧٣- الإرشاد، تح: حسين الأعلمي، ط٥، مؤسّسة النبراس، النجف،
  - ـ من قدماء المحدثين (ق ٤).

- ٧٤- ألقاب الرسول وعترته، ب. ط، مط: الصدر، نشر مكتب آية الله العظمى المرعشي النجفي، قم، ٢٠٦ه.
  - ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم ت ١١٧هـ.
- ٧٥- لسان العرب، ط، دار إحياء التراث العربي، نشر أدب الحوزة، قم، ١٤٠٥هـ.
  - الموصلي: عمر بن شجاع الدين محمد بن عبد الواحد الشافعي (ق ٧ه).
- ٧٦- النعيم المقيم لعترة النبأ العظيم، وثّق أصوله وحقّقه: سامي الغريري،
   ط١، مؤسسة دار الكتاب الإسلامي، ٢٠٠٢.
  - ـ نالينو: كارلو.
- ٧٧- بحوث في المعتزلة، ترجمة وتقديم: عبد الرحمن بدوي، باريس، ١٠١٠م. - النجاشي: أحمد بن على بن أحمد بن العبّاس ت ٤٥٠هـ.
  - ٧٨- الرجال، تح: السيّد موسى الزنجاني، ط٥، قم، ١٤١٦هـ
    - ـ ابن النديم: محمّد بن إسحاق (ت مطلع ق ٥هـ).
  - ٧٩- كتاب الفهرست، تح: رضا تجدّد، ب.ط، ب،مط، ب.مكا، ب.ت.
  - أبو نصر البخاري: سهل بن عبد الله بن داود بن سليمان (كان حيّاً ٣٤١هـ).
- ٨٠ سرّ السلسلة العلويّة، تح، محمّد صادق آل بحر العلوم، ط١، مط: نهضت منشورات الشريف الرضي، ب.مكا، ب.ت.
  - ـ النصرالله: د. جواد.
- ٨١- دور المعتزلة في نشر الإسلام ومواجهة الفكر الأجنبي، مجلّة آداب البصرة، العدد، ٢٠١٠م.
- ٨٢- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد رؤية اعتزالية عن الإمام على الله،

ط١، ذوي القربي، ١٣٨٤هـ.

- النمازي: على الشاهرودي ت ١٤٠٥هـ.

٨٣- مستدركات علم رجال الحديث، ط١، مط: شفق، طهران، ١٤١٢هـ.

- النوبختي: أبو محمّد الحسن بن موسى (ق ٣هـ).

٨٤ فرق الشيعة، تصحيح وتعليق: السيّد محمد صادق آل بحر العلوم،
 المطبعة الحيدريّة، النجف، ١٩٣٦.

ـ الوحيد البهبهاني.

٨٥- تعليقة على منهج المقال، ب. ط، ب. مط، ب. مكا.

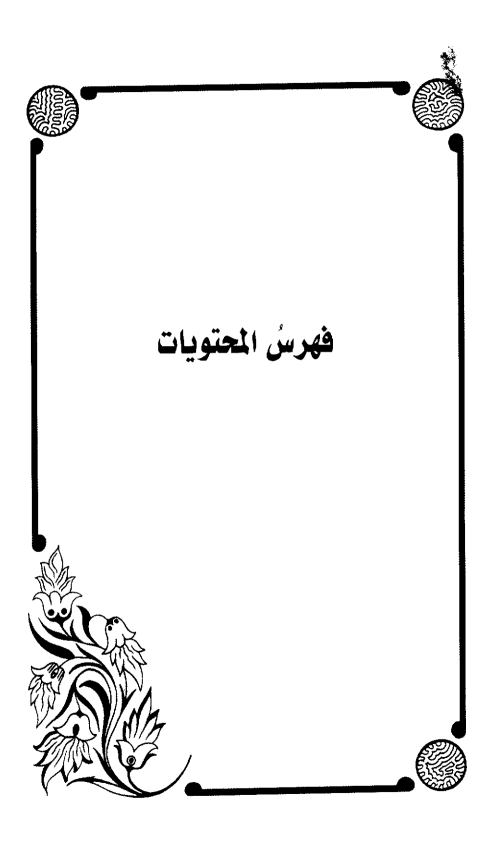
ـ آل ياسين: الشيخ محمّد حسن.

٨٦ - الأئمة الإثنا عشر سيرة وتاريخ، ط١، منشورات الاجتهاد، ٢٠٠٧م.

- اليعقوبي: أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح (كان حيًّا سنة ٢٩٢هـ).

۸۷- التاريخ، علَق عليه: خليل منصور، ط۱، مط: مهر، الناشر دار الاعتصام، ۱٤۲٥هـ.

\*\*\*



#### فهرس المحتويات

| الإهداء                                                                                                        | ٥        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| تقديم                                                                                                          | ٧        |
| القسيمُ الأوَل الإمسامُ موسيى بن جعفر الكاه                                                                    | ظم اینیا |
| ية سجن البصرة ١٧٩ - ١٨٠هـ                                                                                      | 11       |
| المقدمة                                                                                                        | ١٣       |
| هيكليّةُ البحث                                                                                                 | 10       |
| مصادر الدراسة                                                                                                  | ١٦       |
| المبحثُ الأوَّل: تمهيسه                                                                                        | 71       |
| المبحثُ الثاني؛ سيرةُ الإمام الكاظم ﷺ قبل هارون                                                                | 40       |
| المبحثُ الثالثُ ، أسبابُ الاعتقال                                                                              | 40       |
| أَوْلاً: الوشايةُ به ﷺ                                                                                         | ٣٦       |
| ثانياً: مقامُ الإمام عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله الله الله الله الله | ٥٤       |
| المبحثُ الرابعُ: طروفُ الاعتقال                                                                                | ٦,١      |
| المبحثُ الخامسُ؛ وصولُ الإمام ﷺ إلى البصرة                                                                     | ٦9       |
| نشاطُ الإمام على في مدينة البصرة:                                                                              | ٧١       |
| المبحثُ السادسُ: أصحابُ الإمام من البصريين                                                                     | ٧٧       |
| الخاتمة                                                                                                        | ٨٩       |
| المصادرُ والمراجعُ                                                                                             | 98       |
| القسمُ الثاني الإمامُ عليَ بن موسى الرضا ﷺ في رحاب البصرة                                                      | 110      |
| المقدّمة                                                                                                       | 117      |
| هيكليّةُ البحث                                                                                                 | 117      |
| تحليل المصادر                                                                                                  | ١٢.      |

| ١٢٣   | المُبحثُ الأَوَلُ، الزيارةُ الأولى        |
|-------|-------------------------------------------|
| ١٢٣   | أسبابُ الزيارة                            |
| ١٣٢   | وصولُ الإمام ﷺ إلى البصرة                 |
| 150   | المدّة التي مكث فيها الإمام على في البصرة |
| 124   | أحداثُ اليوم الأول                        |
| 188   | أوَّلاً: تعريفُ الإمام بنفسه              |
| 1 £ £ | ثانياً: مناظرةُ عمرو بن هذاب              |
| 1 2 V | ثالثاً: مناظرةُ الإمام عُنِي والجاثليق    |
| 10.   | رابعاً: مناظرةُ الإمام على مع رأس الجالوت |
| 100   | أحداث اليوم الثاني                        |
| 100   | أَوْلاً: معرفتُه باللغة الروميَّة         |
| 107   | ثانياً: معرفتُه ﷺ باللغة السنديّة         |
| 109   | المبحثُ الثاني: الزيارةُ الثانية          |
| 109   | أسبابُ الزيارة                            |
| 1 🗸 1 | مسيرةُ الإمام ﷺ إلى مرو                   |
| 1 7 9 | تفاصيلُ الرحلة                            |
| 1 A £ | الإمامُ ﷺ في البصرة                       |
| 115   | أَوَّلاً: لقاؤه بأحد البصريين             |
| 140   | ثانياً: محاولةُ اغتيال الإمام ﷺ           |
| ١٨٦   | الرحلةُ العباديَّةُ                       |
| 7.0   | الخاتمة                                   |
| ۲۰۹   | المصادرُ والمراجعُ                        |
| 771   | فهرس المحتويات                            |